
 
 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
BATI DİLLERİ VE EDEBİYATLARI ANABİLİM DALI 

(FRANSIZ DİLİ VE EDEBİYATI BİLİM DALI) 
 
 
 
 
 
 
 

BİR MELEZ YAZIN ÖRNEĞİ: MARIE NDIAYE’NİN 
ROMANLARINDA ÇOKLU AİDİYET VE ÇOĞUL KİMLİK  

 
 
 
 
 
 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 

Ayşe KAYĞUN TEKTAŞ 
 
 
 
 
 
 

 
 

Ankara, 2020 
 



 
 
 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
BATI DİLLERİ VE EDEBİYATLARI ANABİLİM DALI 

(FRANSIZ DİLİ VE EDEBİYATI BİLİM DALI) 
 
 
 
 
 
 

BİR MELEZ YAZIN ÖRNEĞİ: MARIE NDIAYE’NİN 
ROMANLARINDA ÇOKLU AİDİYET VE ÇOĞUL KİMLİK  

 
 
 
 
 
 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 

Ayşe KAYĞUN TEKTAŞ 
 
 
 

Tez Danışmanı: 
Prof. Dr. Gülser ÇETİN 

 
 
 

Ankara, 2020 
                                                                                                                                                    

 



 
TÜRKİYE CUMHURİYETİ 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
BATI DİLLERİ VE EDEBİYATLARI ANABİLİM DALI 

(FRANSIZ DİLİ VE EDEBİYATI BİLİM DALI) 
 
 
 
 
 
 
 

BİR MELEZ YAZIN ÖRNEĞİ: MARIE NDIAYE’NİN 
ROMANLARINDA ÇOKLU AİDİYET VE ÇOĞUL KİMLİK  

 
 
 
 
 
 

 Doktora Tezi 
 

 
 
 

Tez Danışmanı: 
Prof. Dr. Gülser ÇETİN 

 
 

 

 

TEZ JÜRİSİ ÜYELERİ 

Adı ve Soyadı        İmzası 

1-Prof. Dr. Gülser ÇETİN (Danışman)    .................................. 

2-Prof. Dr. Arzu ETENSEL İLDEM     .................................. 

3-Prof. Dr. Dilek PEÇENEK     .................................. 

4-Prof. Dr. Ayten ER      .................................. 

5-Dr. Öğr. Üyesi Ceylan YILDIRIM    .................................. 

 

Tez Savunması Tarihi 

           25.08.2020 





 

 

 

 

TEŞEKKÜR 

 

Bir Melez Yazın Örneği: Marie NDiaye’nin Romanlarında Çoklu Aidiyet ve Çoğul 

Kimlik başlıklı tez çalışmam sırasında bana yol gösteren ve yardımlarını esirgemeyen tez 

danışmanım Prof. Dr. Gülser ÇETİN’e, değerli görüşleriyle yoluma ışık tutan, akademik 

gelişimime katkı sağlayan jüri üyelerine ve Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih Coğrafya 

Fakültesi Fransız Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı hocalarıma teşekkürlerimi sunarım. 

 

 Birlikte çalışma şansına sahip olduğum ve lisansüstü eğitimim süresince 

desteklerini esirgemeyen araştırma görevlisi arkadaşlarıma teşekkür ederim. 

 

Ayrıca çalışmalarımın her aşamasında bana sabırla destek olan eşim Coşan 

TEKTAŞ’a, yaşamım boyunca yanımda olan anneme ve tüm aileme teşekkürlerimi borç 

bilirim. 

 

 



İÇİNDEKİLER 
 
GİRİŞ 
 
I. BÖLÜM: KİMLİK ARAYIŞI 
 

 
1.1. Göç-Kimlik İlişkisi: Çoğul Kimlik…………………………………………………     1 

     1.1.1.Marie NDiaye’de Çoğul Kimlik………………………………………......     12 

1.2. Kadın Kimliği………………………………………………………………………     33 

1.2.1. Kadının İkincil Konumunun Kökenleri…………………………………..     34 

1.2.2. Kadının Yazın Dünyasındaki Konumu…...…………………...………....      39 

1.2.3. Marie NDiaye’nin Romanlarında Kadının Konumu…...………………...      49 

 
II. BÖLÜM: AİDİYET SORUNSALI: AİLE VE AİDİYET 
 
 

2.1. Aile ve Aidiyet İlişkisi…………………………………………………………......      67 

2.1.1. Aile/Soy Anlatısı ...................................………………………………....      74 

2.2. Psikanalitik Yazın Kuramı………………………………………………………....      82 

2.2.1. Tekinsizlik Kavramı……………………………………………………...      89 

2.3. Aile Travmalarının Aidiyet Üzerindeki Etkileri…………………………………...      102 

2.3.1. Psikolojik Travma ve Yazın……………………………………………...      105 

2.3.2. Aile Travmalarının Romanlardaki Yansımaları………...……………......      113 

 
III. BÖLÜM: ANLATININ YAPISI: MELEZ BİR ANLATI 
 
 
3.1. Marie NDiaye’de Gerçeküstü Öğeler………………………………………………     136 
  
 3.1.1. Büyülü Gerçekçilik Üzerine……………………………………………...     141 
  

3.1.2. Marie NDiaye’nin Romanlarında Büyülü Gerçekçiliğin Yansımaları…...     151 
 
3.2. Marie NDiaye’nin Biçemi: Melez Bir Yapı………………………………………..     176 
 
 
SONUÇ 
KAYNAKÇA 
ÖZET 
RÉSUMÉ 
ABSTRACT 



 I 

GİRİŞ 

 

Bir Melez Yazın Örneği: Marie NDiaye’nin Romanlarında Çoklu Aidiyet ve Çoğul 

Kimlik başlıklı bu çalışma çağdaş Fransız edebiyatının başarılı kadın yazarlarından Marie 

NDiaye’nin La Sorcière (1996), Trois Femmes Puissantes (2009) ve Ladivine (2013) adlı 

romanlarındaki kimlik bunalımı ile aidiyet arayışının nedenlerini ve yazarın bu izlekleri 

ele alış biçimini irdelemeyi amaçlar. Beyaz Fransız anneyle, siyahi bir Senegalli babanın 

çocuğu olarak 1967 yılında Fransa’da dünyaya gelen Marie NDiaye’nin yazın 

dünyasındaki serüveni ilk romanının 1985 yılında, henüz on sekiz yaşındayken Éditions 

de Minuit tarafından yayımlanmasıyla başlar. Marie NDiaye hem yapıtlarında ele aldığı 

konular aracılığıyla hem de kusursuz biçemiyle kısa zamanda adından beğeniyle söz 

ettirmeyi başarır. Roman ve tiyatro başta olmak üzere farklı yazınsal türlerdeki yapıtları 

Fransa’nın en saygın yayınevleri tarafından yayımlanan yazar 2001’de Rosie Carpe ile 

Femina Ödülü’nü, 2009 yılında birçok farklı dile çevrilen onuncu romanı Trois Femmes 

Puissantes ile Goncourt Ödülü’nü, 2013’te ise Ladivine ile Madame Figaro Kadın Roman 

Kahramanları Büyük Ödülü’nü kazanır. Papa doit manger adlı oyunu 2003’te Fransız 

Devlet Tiyatrosu’nun (Comédie-Française) repertuvarına alınır. Günümüz dünyasına 

ilişkin sorunları özgün biçemiyle yansıtan yazarın yapıtları çok sayıda yazın araştırmacısı 

tarafından incelenir. Yapıtları üzerine çalışan araştırmacılar 2007’de Londra’da, 2011’de 

Mannheim’de iki farklı kolokyumda bir araya gelir. Genç bir yazar olan Marie 

NDiaye’nin yapıtları 20. yüzyıl sonu, 21. yüzyıl başı Fransız yazınında önemli bir 

konuma sahiptir. Buna karşın yazarın yapıtlarının sınıflandırılması konusunda çeşitli 

tartışmalar süregelir. Siyahi/melez olmasına karşın Fransız kültürüyle yetiştirilen Marie 

NDiaye uzunca bir süre yapıtlarında çoğul kimliğine ilişkin öğelere yer vermemeyi 

yeğleyerek bir Fransız gibi yazar. Ancak Trois Femmes Puissantes’tan itibaren çoğul 

kimliğini yansıtan siyahi/beyaz/melez, Avrupa/Afrika, evrensel/yerel gibi karşıtlıklar 



 II 

yazarın yapıtlarında önemli bir yer tutar. Bu çalışmada yazarın kendi görüşleri, yazın 

eleştirmenlerinin çalışmaları, en önemlisi de romanları aracılığıyla Marie NDiaye’nin 

yapıtları için en uygun sınıflandırmanın hangisi olduğu araştırılacaktır.  

 

Üç ana bölümden oluşan çalışmanın birinci bölümünde Marie NDiaye’nin her 

romanında başkişiyi sonu gelmez arayışlara sürükleyen kimlik bunalımı üzerinde 

durulacaktır. Trois Femmes Puisssantes ile Ladivine’de olduğu gibi yazarın romanlarında 

göç ve kimlik kavramları arasında sıkı bir bağ bulunur. Doğrudan ya da ailesi aracılığıyla 

dolaylı biçimde göçü deneyimleyen roman kişisi farklı kültürlere olan aidiyetlerini bir 

araya getirerek tutarlı bir çoğul kimlik oluşturmada güçlük çeker. Gönüllü ya da zorunlu 

olarak gerçekleştirilebilen göç olgusu bireysel ve toplumsal bağlamda büyük 

değişikliklere yol açar. Göçmenin dili, kültürü, yaşam biçimi gibi temel değerleri ev 

sahibi ülkede geçerliliğini yitirir. Dolayısıyla küreselleşen dünyada göç devinimlerinin 

ivme kazanması sonucunda göçmen köklü değişikliklere maruz kalır; ev sahibi ülkenin 

dilini ve kültürel değerlerini de benimsemek durumundadır. Göçmenin tüm bu 

karşıtlıkları bir araya getirmesi sonucunda çoğul kimlik kavramı ortaya çıkar. Göç olgusu 

bireyin kimliğinin çoklu aidiyetlerden oluşmasına, toplumun ise çok kültürlü bir yapıya 

sahip olmasına yol açar. Bu bağlamda öncelikle çağımızda oldukça güncel olan 

ötekileştirme, melezleşme, çok kültürlülük gibi kavramları kapsayan göç-kimlik ilişkisi 

ve bu izleklerin yazınsal yapıtlardaki yansımaları çeşitli araştırmacıların görüşleri 

aracılığıyla ele alınacaktır.  

 

Öte yandan Marie NDiaye’nin son dönem romanlarında başkişinin deri rengi ve 

kimlik bunalımı arasında yakın bir ilişki vardır. Yazar deri rengi nedeniyle bireye 

dayatılan çeşitli niteliklerin onun benimsediği kimlikle çatışmaya girebileceğini 

romanlarında yansıtır. Bu durumun en somut göstergesi Ladivine’nin başkişisi, Fransız 



 III 

bir babanın, Afrikalı bir annenin çocuğu olarak Fransa’da dünyaya gelen ancak melez 

olduğunu yadsıyarak kendisine yeni bir kimlik yaratan Malinka/Clarisse’dir. Yazarın 

roman kişilerinin deri rengi ve kimlik bunalımı arasındaki ilişkiyi aydınlatabilmek için 

Frantz Fanon’un Siyah Deri Beyaz Maske (1952) Homi K. Bhabha’nın Kültürel 

Konumlanış (1994), Amin Maalouf’un Ölümcül Kimlikler (1998) Pap NDiaye’nin La 

condition noire: essai sur une minorité française (Siyahilerin durumu üzerine: Fransa'da 

bir azınlık hakkında) (2008) başlıklı çalışmalarından yararlanılacaktır. Deri rengi 

nedeniyle içinde yaşadığı toplum tarafından dışlanan roman kişisinin durumu ise Erving 

Goffman’ın toplumsal ölçütlerle karşıtlık oluşturan farklılıklara sahip bireylerin 

damgalanma kaygısını ele aldığı Damga başlıklı denemesi aracılığıyla açımlanacaktır.  

 

Roman kişilerinin yaşadığı dışlanmayı yansıtmaya odaklanan yazarın 

yapıtlarındaki kimlik sorunsalının bir diğer nedeni de kadınların karşı karşıya kaldığı 

cinsiyet ayrımcılığıdır. Marie NDiaye romanlarında anlattığı sarsıcı kadın öyküleri 

aracılığıyla kadının kendisine özgün ve özgür bir kimlik oluşturabilmesi için aşması 

gereken toplumsal engelleri eleştirir.  Geçmişten günümüze kadınlar cinsiyetlerine ilişkin 

ön yargılar nedeniyle toplumsal alanda geri planda kalır. Kadının ikincil konumda 

kalmasına neden olan dinsel ve kültürel kalıplar başta Sylviane Agacinski’nin, Françoise 

Héritier’nin ve  Michelle Perrot’nun araştırmalarından oluşan Kadınların En Güzel Tarihi 

başlıklı çalışma olmak üzere çeşitli araştırmacıların görüşleri aracılığıyla irdelenecektir. 

Kadın yazarların yazın dünyasında günümüzde bulundukları konuma erişene kadar 

geçirdikleri aşamalar, kadınların toplumsal anlamda kabul görmelerini sağlayan dönüm 

noktaları vurgulanacaktır. Yazınsal yapıtlarda egemen olan cinsiyetçiliğin eleştirilmesi 

sonucunda Hélène Cixous, Luce Irigaray ve Julia Kristeva öncülüğünde kadına özgü bir 

dil oluşturmayı hedefleyen yazarların savunduğu dişil yazı (écriture féminine) anlayışı 



 IV 

üzerinde durularak Marie NDiaye’nin yapıtlarındaki göstergeleri irdelenecektir. Nitekim 

yazar ele aldığı konuları kadına özgü bir öznellikle yansıtır.  

 

İkinci bölümde Marie NDiaye’nin roman kişilerini sonu gelmez arayışlara 

sürükleyen aidiyet kavramı üzerinde durulacaktır. Bireyin ailesine ve içinde yaşadığı 

topluma aidiyet duygusuyla bağlı olmasının onun iyi oluşu için ne derece önemli olduğu 

psikolojik ve sosyolojik çalışmalar aracılığıyla incelenecektir. Marie NDiaye’nin 

romanlarının tümü aile içi ilişkiler ekseninde gelişir. Aileye ilişkin konuları yansıtan en 

güncel yapıtları kaleme alan Marie NDiaye’nin romanları Dominique Viart tarafından 

tanımlanan aile/soy anlatısı (le récit de filiation) kavramıyla örtüşür. Dolayısıyla aile/soy 

anlatısı kavramı Dominique Viart ve Laurent Demanze gibi çağdaş yazın 

eleştirmenlerinin çalışmaları ışığında irdelenecek ve Marie NDiaye’nin romanlarındaki 

göstergeleri ele alınacaktır.  

 

Aidiyet yoksunluğunun yol açtığı olumsuz sonuçlar roman kişilerinin yaşadığı 

travmalar aracılığıyla ortaya konacaktır. Aile bireyleri arasında dengeli bağlar 

kurabilmenin önemi yazarın yapıtlarında ısrarla ele aldığı izlekler arasında yer alır. 

Bilindiği gibi insanın en temel gereksinimlerinden biri olan aidiyet duygusu ilk olarak 

aile bireyleri tarafından karşılanır. Ancak Marie NDiaye’nin romanlarındaki sorunlu aile 

içi ilişkiler anlatı kişilerinde büyük bir aidiyet arayışına ve kimlik bunalımına neden olur. 

Aile bireyleriyle çocukluk döneminde güçlü aidiyet bağları kuramayan roman kişisinin 

iç dünyasındaki sarsıntılar yazar tarafından etkileyici bir biçimde yansıtılır.  Roman 

kişisinin yaşadığı aile travmalarının aidiyet duygusu üzerindeki etkisini irdeleyebilmek 

için psikanalitik çalışmalardan yararlanılacaktır. Bu bağlamda öncelikle psikanalitik 

yazın kuramından; yazın ve psikoloji arasındaki etkileşimden söz edilecektir. İnsanın iç 

dünyasını yansıtan yazınsal metinler ile ruhsal durumunu çözümlemeyi amaç edinen 



 V 

psikolojinin derin bir bağı vardır. Marie NDiaye’nin roman kişisinin aile bireylerine ve 

evine karşı duyumsadığı kaygı ve yabancılık Sigmund Freud’un tekinsizlik kuramı 

ışığında ele alınacaktır. 

 

Marie NDiaye’nin yazın evreninde toplumun en küçük birimi olan aile 

kavramının içerdiği olumlu anlamlar altüst edilir. Aile bireyleri roman kişisinin 

etkisinden çıkamadığı sarsıcı travmalarının kaynağı olur. Bu bağlamda travma kavramı 

üzerinde durularak yazınsal yapıtlardaki yansımaları Cathy Caruth’un ve Anne 

Whitehead’ın çalışmaları ile aydınlatılacaktır. Marie NDiaye roman kişilerinin ayrıntılı 

psikolojik betimlemelerine yer verir. Aile travmalarının roman kişisinin iç dünyasındaki 

etkilerinin çözümlenebilmesi için Sigmund Freud’un, Julia Kristeva’nın ve Judith 

Herman’ın psikanalitik kuramlarına başvurulacaktır. Freud’un Haz İlkesinin Ötesinde-

Ben ve İd (1920), Uygarlığın Huzursuzluğu (1930); Julia Kristeva’nın Kara Güneş-

Depresyon ve Melankoli (1980), Korkunun Güçleri-İğrençlik Üzerine Deneme (1987), 

Judith Herman’ın Travma ve İyileşme (1992) başlıklı çalışmaları bu çalışmada ele alınan 

romanların psikanalitik çözümlenmesinin yapılabilmesi için oldukça yararlı olacaktır. 

Söz konusu romanlarda melez, çok kültürlü, parçalanmış ailelerin çocuklarının ne gibi 

güçlüklerle karşılaştığı anlatılır. Marie NDiaye aile travmalarının roman kişisinde 

yarattığı yıkıcı etkinin boyutunu yansıtabilmek amacıyla kimi zaman gerçeküstü  

öğelerden yararlanır. Yazarın romanlarının merkezinde yer alan aile içi ilişkiler üzerinde 

durularak roman kişisini aidiyet arayışına ve kimlik bunalımına sürükleyen travmatik 

deneyimleri psikanalitik çalışmalar aracılığıyla irdelenecektir. 

 

Öte yandan Marie NDiaye’nin yapıtlarının ayrılmaz bir parçası olan tuhaf, sıra 

dışı öğeler çağımıza özgü sorunların gerçekçi bir bağlamda yansıtıldığı romanlara 

gerçeküstü bir boyut kazandırır. Çalışmanın üçüncü bölümünde yazarın ele alınan 



 VI 

romanlarında biçem irdelenecektir. Yazarın söz konusu yapıtlarındaki gerçeküstü öğeler 

büyülü gerçekçilik ile özdeşleştirilir. Bu bağlamda gerçekçi ve gerçeküstü öğelerin bir 

araya gelmesiyle ortaya çıkan anlatım biçimi olan büyülü gerçekçilik üzerinde 

durulacaktır. Bu anlatım biçimi üzerinde çalışan Lois Parkinson Zamora, Wendy B. Faris, 

Amaryll Chanady, Charles W. Scheel gibi araştırmacıların görüşleri aracılığıyla büyülü 

gerçekçilik kavramı ve gelişimi ele alınacaktır. La Sorcière, Trois Femmes Puissantes ve 

Ladivine başlıklı romanlarda yazarın büyülü gerçekçi anlatım biçiminin olanaklarından 

nasıl yararlandığını ortaya çıkarabilmek için gerçeküstü öğelerin metinsel işlevi 

incelenecektir. Marie NDiaye’nin metinlerinde büyülü gerçekçi anlatım biçiminin 

göstergeleri saptanacaktır.  

 

Yazarın yakın dönemde yayımlanan Trois Femmes Puissantes ve Ladivine adlı 

romanları çoğul kimlik, aidiyet arayışı, çok kültürlülük izleklerine ilişkin zengin 

içeriklere sahip olduklarından; daha önce yayımlanan La Sorcière ise metinlerinde benzer 

konuları işleyen yazarın biçemindeki değişimi ortaya koyabilmek için bu çalışmanın 

araştırma alanına oldukça uygundur. İçerik ve biçem bağlamında birçok benzerliğe sahip 

olan ilk iki romanda üç kadın başkişiye yer verilir: Trois Femmes Puissantes’ta Norah, 

Fanta ve Khady; Ladivine’de ise aynı aileden, farklı kuşaklardan Ladivine Sylla, 

Malinka/Clarisse ve Ladivine Rivière adlı kadınların öyküleri anlatılır. Bu iki roman 

uzunca bir süre melezliğini kabullenme konusunda çekimserlik gösteren yazarın çoğul 

kimliğini yansıtan anlatı kişilerinden, uzamlardan ve temalardan oluşur. Bu noktada 

içerik ve biçem bağlamında birçok karşıtlığı bir araya getiren Marie NDiaye’nin 

romanlarının melez yapısı yazınsal çalışmaların yanı sıra psikoloji, sosyoloji gibi farklı 

alanlardaki çalışmalar aracılığıyla çözümlenerek yazarın yapıtlarının özgünlüğü açığa 

çıkarılmaya çalışılacaktır.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

I. BÖLÜM: KİMLİK ARAYIŞI



 1 

1.1. GÖÇ-KİMLİK İLİŞKİSİ: ÇOĞUL KİMLİK 

 

Toplumsal bir olgu olan göç, “bireylerin ya da grupların sembolik veya siyasal 

sınırların ötesine, yeni yerleşim alanlarına ve toplumlara doğru kalıcı hareketi” (Marshall, 

2009: 685) olarak tanımlanır. İnsan yaşamında ve toplum yapısında önemli değişikliklere 

yol açan göç olgusu antropoloji, psikoloji, sosyoloji, siyaset bilimleri ve tarih başta olmak 

üzere farklı alanların araştırmaları kapsamına giren bir konudur. Kimlik ise “kişinin 

toplumsal, politik, kültürel varlığını tanımlayan, ona farklılık ya da belirlilik kazandıran, 

varoluşuna anlam yükleyen yapıdır” (Cevizci, 2012: 261). Yirminci yüzyıldan itibaren 

psikoloji, sosyoloji ve felsefe alanlarında farklı bakış açılarıyla yaygın bir biçimde ele 

alınan kimlik kavramı insanın toplumsal alanda nasıl tanımlandığını gösterir. Dolayısıyla 

toplumsal bir olgu olan göç, bireyin kimlik oluşumunu doğrudan etkiler.  

 

 Küreselleşen dünyada göç eğiliminde büyük bir artış gözlenmektedir; insanlar kimi 

zaman yaşam koşullarının iyileşeceği ümidiyle gönüllü olarak, kimi zaman da yaşadıkları 

topraklardaki açlık, savaş, yoksulluk gibi sorunlar nedeniyle zorunlu olarak göç ederler. 

Göç sosyolojisine göre geçim sorunlarından kurtulmak, yaşam koşullarını iyileştirmek 

gibi amaçlarla insanların kendi kararları doğrultusunda başka yere gitmeleri gönüllü; 

savaş ve sürgün gibi siyasi nedenlerden diğer ülkelere sığınmaları ise zorunlu göç 

kapsamına girer (Gezici Yalçın, 2017: 21). Bununla birlikte, “gönüllü olarak göç edenler, 

bazı kültürel olumsuzlukların olabileceği düşüncesine kendilerini önceden hazırlamaya 

çalışırlar, oysa zorunlu olarak göç edenler; çevre, ortam, kültür ve dil değişikliklerine 

zihnen kendilerini hazırlamaya fırsat bulamazlar ve haliyle değişimlere hazırlıksız 

yakalanırlar” (Çetin, 2008: 60). Öyle ki göçmen çoğu zaman “belli bir uzamı, belli bir 

aidiyet ve evindelik duygusunu inşa eden” (Chambers, 2014: 43) dilini bile değiştirmek 



 2 

zorunda kalır. Gerek gönüllü gerek zorunlu olsun, insanın yaşadığı uzama duyumsadığı 

aidiyetten kopmasını, birçok farklılıkla yüzleşerek başka bir kültüre alışmasını gerektiren 

göç devinimi bireyin iç dünyasında çeşitli çatışmalar yaşamasına neden olur. 

 

Edebiyatın toplumsal gelişmeleri ve insan psikolojisini en iyi biçimde yansıtan 

alanlardan biri olduğu düşünüldüğünde hem bireyi hem de toplumu doğrudan etkileyen 

göç olgusunun yazınsal yapıtlarda ele alınması kaçınılmazdır. Sosyal ve tarihsel 

gelişmeler sonucunda yaşanan hem bireysel hem de toplumsal anlamda önemli etkileri 

olan göç devinimlerinin edebiyata yansıması sonucu göç yazını ortaya çıkar. “Göç yazını 

terimi göçe, ev sahibi ülkenin kültür ve geleneklerine ilişkin ana konuları kapsar. Bununla 

birlikte, göç deneyiminin betimlenmesi ve uyum sorunları bu türün öncelikli konularını 

oluştursa da aslında, göç yazını içerik ve yapısal olarak oldukça kapsamlıdır.” (Pourjafari 

ve Vahidpour, 2014: 680)1.  

 

Göç yazını, göç sırasında ve göçün sonucu olarak yaşanan olguları konu edinen 

yapıtları kapsar. İnsanın yaşadığı topraklardan ve sosyalleştiği kültürden koparak yabancı 

bir toplum yapısına girdiğinde yaşadığı bocalamanın benliğinde bıraktığı derin izler çoğu 

zaman gelecek kuşaklara da yansır. Göçmenin bu ayrılık sonucunda yaşadığı duygu “yurt 

özlemi (homesickness)” (Gezici Yalçın, 2017: 58) (le mal du pays) olarak tanımlanır. 

Yazınsal yapıtlar, karmaşık ve belirsiz gerçeklikleri, insana özgü duyguları kurgusal 

öğeler aracılığıyla diğer alanlardan daha etkileyici bir biçimde yansıtır. Dolayısıyla çoğul 

kimlik, ötekileşme, melezleşme, çok kültürlülük gibi kavramları içeren göç izleği 

                                                             
1 Fransızca ve İngilizce kaynaklardan yapılan çeviriler tez yazarına aittir. 



 3 

yazınsal yapıtlarda farklı bakış açılarıyla ele alınır.  Edward Said2 ve Homi K. Bhabha3 

gibi kuramcıların çalışmaları çeşitli ilkeler aracılığıyla göç yazınının kapsamını 

belirlemeye yardımcı olur. 

 

Toplumları, bireyleri etkileyen, nedenleri ve sonuçları bakımından son derece 

karmaşık bir olgu olan göç, birçok romancı tarafından çeşitli yönleriyle ele alınır. Çünkü 

“roman, tarihi boyunca, bir biyografi ve toplumun yaşadığı tüm olayların kaydedildiği bir 

günlüktür” (Goldmann, 2005: 24). Bu bağlamda toplumsal gerçeklikleri yansıtan roman, 

göç olgusunun birey ve toplum üzerindeki etkilerini kapsamlı bir biçimde aktarabilmek 

ayrıca bu konuyu derinlemesine ele alabilmek için en uygun yazınsal türdür. Göçü konu 

edinen yazınsal yapıtlarda her biri farklı bir biçimde göç deneyiminin üstesinden gelmeye 

çalışan anlatı kişilerinin başından geçenler anlatılır. Göç yazınında göçmenin karşı 

karşıya kaldığı çok kültürlülük, kimlik bunalımı, sürgün, iki dillilik, dışlanma gibi 

izleklere sıklıkla yer verilir. Göçü ve sonuçlarını doğrudan deneyimleyen yazarların yanı 

sıra göçmenlerin yaşadıklarına tanıklık eden yazarlar da bu olguyu yapıtlarında farklı 

bakış açılarıyla yansıtırlar. Göç olgusu bireyi benliğini, kültürünü, değerlerini kapsayan 

ontolojik bir sorgulamaya yöneltir. Bunun sonucunda geçmişe sığınmakla şimdiye uyum 

sağlama arasında ikilemde kalan göçmenin karşı karşıya kaldığı kimlik bunalımı yazınsal 

yapıtlara konu olur. 

 

Batılıların çıkarları doğrultusunda Avrupa dışına yönelmesi, savaşlar, köle ticareti, 

sanayileşme gibi toplumsal olgular sonucunda yaşanan göç hareketleri günümüzde 

                                                             
2 Karşılaştırmalı edebiyat profesörü ve kuramcı olan Edward Said’in (1935-2003) Doğu’nun Batı’daki 
temsili üzerindeki çalışmaları alandaki en önemli başvuru kaynakları arasında yer alır. 
3 Homi K. Bhabha (1949) Edward Said, Frantz Fanon gibi post-kolonyal teorinin öncü kuramcılarındandır. 
“Milliyetçilik, ırkçılık, kültür, koloni, kimlik, öteki, ulus vs gibi olgular hakkında yoğunlaşan, melez-kültür 
kuramını geliştiren Homi K. Bhabha’nın sömürge sonrası eleştirileri ülkemizde E. Said kadar bilinmese de 
oldukça incelikli/önemli içeriklere sahiptir” (Bhabha, 2016). 



 4 

iletişim ve ulaşım teknolojilerindeki gelişmelerle orantılı olarak artış gösterir. Tarihsel 

süreçte en çok göç devinimine yol açan olgulardan biri de kuşkusuz Avrupa ülkelerinin 

sömürge faaliyetleridir. Avrupa ülkeleri, sömürgeleştirdikleri topraklardan çekilseler de 

söz konusu toplumların üzerinde sömürge döneminin silinmez izleri kalır. Fransa’nın 

sömürgeci politikaları ülkenin nüfus yapısına da yansır; yerel varlıkları kullanabilmek 

için sömürge topraklarına yerleştirilen Fransızlar etkinliklerini yitirdikçe o topraklardan 

geri çekilmeye başlarlar. Fransız devleti, ülkelerine dönen Fransız yerleşimcilerin yanı 

sıra, metropol4 dışından gelen yerel bölge halkının bir bölümünü de göçmen olarak alır. 

Böylece ülkelerinde gelişen sanayi sonucu ortaya çıkan işçi açığının giderilmesi sağlanır. 

Göçmenler sanayi ülkeleri için ucuz iş gücü kaynağı oluştururlar. 

 

 Öte yandan geçmişte topraklarında sömürge düzeni kurulan bölgelerden, sosyal ve 

ekonomik anlamda daha iyi koşullara sahip olmak için göç kararı alan insanlar güçlü ve 

gelişmiş sömürgeci devletlere yerleşme eğilimi gösterirler. Bu durumun en önemli nedeni 

sömürge döneminde söz konusu ülkenin dilini, kültürünü öğrendikleri için daha az uyum 

sorunu yaşayacaklarını düşünmeleridir: 

 

“sosyal psikoloji araştırmaları, kimlik ve mekâna dair bilişsel temsillerin göç 

kararında etkili olduğunu göstermiştir. Bu çalışmalarda kişilerin gidecekleri yere 

uyup uymayacaklarına dair düşüncelerinin göç etme kararı almalarında etkili olduğu 

ortaya konulmuştur. Araştırmacılar, bireylerin benlik değerini olumsuz yönde 

etkileyecek mekânlara göç etmeyi tercih etmediklerini ileri sürmektedir” (Gezici 

Yalçın, 2017: 23). 

 

                                                             
4  Larousse sözlüğüne göre metropol sözcüğünün birkaç anlamı vardır. Bunlardan ilki, "État considéré par 
rapport à ses colonies, à ses territoires extérieurs." şeklinde açıklanmış. Türkçe anlamı, "Sömürge 
eyaletlerinin, dış bölgelerin bağlı olduğu ülke ya da devlet" olarak çevrilebilir. 



 5 

 Fransa’da çok sayıda Afrikalı göçmen bulunması bu durumun bir göstergesidir.  Söz 

konusu ülkeye kendilerinden önce göç eden yakınlarının bulunması da bu kararın 

verilmesinde önemli bir etkendir; “bir aile üyesinin başarıyla sonuçlanan göçü, tüm 

akrabalık ağı için bir fırsatlar zinciri yaratır” (Marshall, 2009: 686). Göçmen çoğu zaman 

kendi kültürel değerlerini yok saymayı kabullense de gittiği ülkede dışlanma, ayrımcılık 

gibi birçok güçlükle yüzleşmek zorunda kalır: 

 

“Göçmen birey; farklı kültürlenme süreçleri yaşayabilir; göç ettiği toplumun değer 

yargıları ile göçmen ülkenin değerlerini harmanlayıp kendi isteği ile uyum 

sağlayabilir, öz değerlerini yok sayıp asimile de olabilir, hatta göçmen ülkenin 

değerlerini reddedip kendi değerleri ile var olma savaşı da verebilir, tıpkı Fransa’nın 

Afrika sömürgelerinden gelen ancak Fransa’da kabul görmeyen göçmenlerin isyan 

ettiği gibi” (Akbulut, 2017: 31). 

 

Küreselleşen dünyada göçmenler Batı ülkelerinin metropollerinin önemli bir öğesi 

olarak görülür ve söz konusu kentlerin nüfusunun farklı kültürel yapılardan oluşmasını 

sağlarlar: 

 

“Daha önce çevresel ve marjinal olan artık merkezde ortaya çıkmaktadır. Çünkü 

modern metropol figürünü oluşturan göçerdir: Efendilerin sokaklarını ele geçirip 

dillerini yeniden icat ederek, metropol estetiğinin ve yaşam tarzlarının etkin 

belirleyicisi odur. Bu durum eski düzeni rahatsız eder” (Chambers, 2014: 42). 

 

Göç olgusu “çoklu kültürel gerçekliklerin kurallarını anlamak ve betimlemek, 

gerçeklikler arasındaki farklılığın yol açtığı değişimi, problemleri ve çatışmayı anlamayı” 



 6 

(Gezici Yalçın, 2017: 74) gerektirir. Göçmen göç ettiği uzamda kabul görebilmek için 

kimliğini oluşturan kültürel öğelerin yanına ev sahibi ülkenin değerlerini de eklemek 

durumunda kalır. “Göç sürecinin ardından, göçmenlerin kentlileşmesi beklenir. Bunun 

için de bir kültürlenme sürecine gereksinim vardır” (Er, 2015: 45). “Bir kültürde 

sosyalleşen ve daha sonra başka bir kültürel çevreye giren bireylerin yeni bir kültürle 

etkileşimi sonucunda duygu, düşünce ve davranışlarında meydana gelen değişimleri” 

(Gezici Yalçın, 2017: 73) kapsayan kültürlenme sürecinde göçmen, ev sahibi ülkede çoğu 

zaman kültürel ya da siyasi bir tehdit olarak görülür. Bunun nedeni göçmenin ev sahibi 

ülkeye göre karşıt kimliğe sahip olmasıdır “çünkü hiçbir kimlik tek başına ve bir dizi 

karşıtı, olumsuzu ve karşıtlığı olmadan var olmaz” (Said, 2010: 102).   

 

Gittiği yere dilini, yaşam biçimini, kültürünü götüren göçmen öteki konumundadır 

ve yaşadığı köklü değişikliklere uyum sağlama sürecinde çoğu zaman kimlik bunalımıyla 

karşı karşıya kalır. Tüm bu aşamaların sonucunda göçmenler karşıtlıkları bir araya 

getirerek iki ya da daha fazla kültüre ait öğelerden oluşan “çoğul kimliklerini 

benimsemek” (Maalouf, 2018: 33) durumunda kalırlar. Kimlik bireyin yaşamı boyunca 

değişen dönüşen bir yapıya sahiptir; “kimlik duygumuz asla kesinliğe kavuşturulup 

ortadan kaldırılamaz (…) kimlik hareket halinde şekillenir” (Chambers, 2014: 44). 

Tarihsel gelişmeler sonucunda toplum yapısının değişmesiyle ortaya çıkan çoğul kimlik 

kavramından küreselleşen dünyada artan göç devinimleriyle sıkça söz edilir. Çok kültürlü 

toplum yapılarının oluşmasına neden olan göç olgusu bireyin kimliğinin de çoklu 

aidiyetlerden oluşmasına neden olur.  

 

Göç devinimleriyle birlikte farklı etnik yapılardaki insanların iç içe geçmesi 

sonucunda yaşanan kültürel etkileşimler, çok kültürlü toplumların ortaya çıkmasına yol 



 7 

açar. Küreselleşme sürecinin sonucunda oluşan bu çok kültürlü toplumları oluşturan 

bireyler yeni yaşamlarına uyum sağlayabilmek için farklı aidiyetlerini birleştirerek çoğul 

bir kimlik edinmek durumunda kalırlar. Göçmen beraberinde inancına özgü değerleri, 

dilini, kökenine olan aidiyet duygusunu ve geleneklerini de taşıyarak tüm bunların yanına 

ev sahibi ülkede yenilerini ekler. Çok kültürlülük, günümüzün metropolleri söz konusu 

olduğunda sıklıkla anılan bir kavramdır. Göçmen “batılı metropol uzamının” (Chambers, 

2014: 29) harmanlanmış çok kültürlü yapısından alabildiği değerleri kendi kültürel 

birikimiyle yorumlar. Dolayısıyla farklı ülkelerden gelen göçmenlerin yaşadığı 

metropoller en çok kültürel etkileşimin yaşandığı uzamlardır:  

 

“Önemli değişim yerlerinden birisi hem ticaret hem de kültürlerin kavşak yerleri 

olan, değişik kökenlerden insanların birbirleriyle tanıştıkları ve karşılıklı etkileşime 

girdikleri metropollerdir. (…) Metropolleri kültürel değişimin önemli bir yeri yapan 

ve yapmaya devam eden, farklı göçmen gruplarının varlığıdır” (Burke, 2011: 111-

112). 

 

Birinci kuşak göçmenler kendi kültürel değerlerini koruma konusunda büyük bir özen 

gösterseler de ev sahibi ülkede yetişen daha sonraki kuşaklarda bu konuda aynı duyarlık 

görülmez. Peter Burke Kültürel Melezlik başlıklı kitabında göçmenin metropol ortamında 

özgünlüğünü nasıl yitirdiğini şöyle açımlar: 

 

“Bugün Londra ya da Paris, New York ya da Los Angeles’taki göçmenler gibi bu 

gruplar da genelde kendilerini korumaya çalışıyor, birlikte çalışıyor, kendi grupları 

arasında evleniyor, şehrin belli bir mahallesinde yaşıyor ve kendi ana dillerini 

konuşmaya devam ediyor, böylece orijinal kimliklerini koruyorlardı. Ancak bütün 

bu girişimlere rağmen yukarıda anılan grupların çoğu, yavaş yavaş yerel şehirli 

kültüre asimile ediliyor, bu arada bunların her biri mevcut karışıma yeni bir şeyler 

ekliyordu” (Burke, 2011: 113). 



 8 

 

Görüldüğü gibi göçmen çeşitli nedenlerden ev sahibi topluma uzak durup kendi 

alışkanlıklarını ve geleneklerini koruma eğiliminde olsa da zamanla söz konusu toplumla 

yakınlaşması sonucunda onun kültürel değerleriyle kendisininkileri bir araya getirerek 

yeni bir kültür ve yeni bir kimlik oluşturur. Kültürlenme süreci sonucunda ev sahibi 

toplumdan edindiği değerler göçmenin hibrit kimlik de denilen çoğul kimlik 

oluşturmasına yol açarken, kendi kültürel değerlerini söz konusu topluma yansıtması 

sonucunda ise çok kültürlü bir yapı oluşur. Göçmen toplumsal süreçler sonucunda 

oluşturduğu kapsayıcı kimliği aracılığıyla ev sahibi ülkeye aidiyet duyumsamaya başlar. 

Farklı aidiyetlerin bir araya gelmesi kimi zaman bireyin benliğinde gerilimlere, farklı 

anlayışların çatışmasına yol açar (Çağırkan, 2016). 

 

“Göç, kimlik ve aidiyet açısından bireylerin hayatları boyunca girdiği sosyal 

süreç hibrit kimliğin oluşturma sürecidir. Hibrit kimliğin oluşmasında birçok etken 

rol oynayabilir, bunlardan en önemlisi ve etkili olan etken göçtür. Tarih boyunca 

insanlar çeşitli sebeplerden dolayı göç etmek durumunda kalmıştır. Bu göç sürecinde 

bireyler gittikleri yerlerde çok kültürlü toplum yapılarının oluşumunda en etkili 

sebeplerden biri olmuştur. Göç ve aidiyet ilişkisi sonucunda bireyler göç ettikleri 

yerlerde farklı aidiyet duygusu geliştirmişler ve buna bağlı olarak da hibrit kimlik 

inşa etmişlerdir. Bu durumun pratik iki sebebi vardır: (a) bireyler var olan 

kimliklerini terk etmek zorunda kalmadan aidiyet duygusu geliştirebilmişlerdir. (b) 

İnşa edilen yeni hibrit kimlikler sayesinde ana toplumun bir parçası haline 

gelmişlerdir. Kavramsal olarak bireylerin hibrit kimlik oluşturma süreci hiçbir 

zaman sona ermez” (Çağırkan, 2016: 2620). 

 

Sömürgecilik sonrası dönemde göç ve kimlik arasındaki ilişki birçok kuramsal ve 

yazınsal yapıtta irdelenir. Yapıtlarında sıklıkla göç ve kimlik izlekleri üzerinde duran 



 9 

başarılı yazarlardan biri olan Marie NDiaye’nin Fransız yazınındaki konumu oldukça 

tartışmalı bir konudur. Bu tartışmanın nedeni yazarın yazın dünyasında konumlandırılma 

sorunsalıdır. Fransa’da doğan, henüz bir yaşındayken Senegalli babası tarafından terk 

edilen ve Fransız annesi tarafından Paris’in banliyölerinden biri olan Bourg-la-Reine’de 

yetiştirilen Marie NDiaye kendisinin Frankofon, Afrikalı ya da göçmen bir yazar olarak 

nitelendirilmesine karşı çıkar. Marie NDiaye, Afrika yazını üzerine önemli araştırmalar 

yapan Avustralyalı yazın eleştirmeni Jean-Marie Volet’nin kendisine Afrikalı Kadın 

Yazarlar Antolojisi başlıklı çalışmasında yer verdiğini öğrendiğinde Volet’ye bu duruma 

karşı çıktığını bildiren bir mektup yazarak şu satırları kaleme alır: 

 

“Dikkatinizi önemli olduğunu düşündüğüm bir yöne çekmek istiyorum; asla 

Afrika’da yaşamadığımdan ve melez olmama karşın babamı gerçekten 

tanımadığımdan Fransız dilinin yabancısı, Frankofon bir romancı olarak 

nitelendirilmem doğru olmaz, benliğimde Afrika kültürüne özgü hiçbir iz 

taşımıyorum. Afrika kültürünü, kültürün her çeşidiyle ilgilenen bir insan kadar 

biliyorum” (Akt. Moudileno, 2013: 164). 

 

Yazar söz konusu mektuptan on yıl sonra verdiği bir röportajda yapıtlarının yazınsal 

çevrelerde Afrika yazını ya da dişil yazı başlıkları altında sınıflandırılması konusunda şu 

açıklamayı yapar: “Kendimi siyahi bir kadın olarak göremiyorum. (…) Kendimi ne yazan 

bir kadın olarak ne de yazan, siyahi bir kadın olarak görüyorum” (Asibong ve Jordan, 

2009: 187). Marie NDiaye, yapıtlarına ilişkin sınıflandırmaları reddederek evrensel bir 

bakış açısıyla yazdığını belirtir. Görüldüğü gibi yazarın soyadı, deri rengi, babasının 

Senegal kökenli olması gibi yadsınamayacak etkenlerin onun Afrikalı olarak 

nitelendirilmesine yol açmasına karşın Marie NDiaye kimliği ile ilgili açıklama yapma 

gereği duyar. Bireyin içinde yaşadığı uzam ve kültür onun toplumsal kimliğine ilişkin 



 10 

bilgi veren önemli bir göstergedir ancak yazarın bu görüşü doğuştan sahip olduğu 

nitelikleri ile çelişir. Yazarın kimliğine ilişkin bu karşıtlıklar ve onun bu konu üzerine 

sürekli açıklama yapma gereksinimi duyması doğuştan devraldığı mirası reddederek 

kimliği üzerine düşünmeye devam ettiğini gösterir: 

 

“Kimlik doğuştan devralınan mirastır, ancak her nedense insanlar, kimlikleri 

üzerinde bütün ömürleri boyunca kafa yorarlar; bazıları, doğuştan sahip oldukları 

fiziksel özellikleri vurgular, kültürel mirasını sahiplenir, içinden geldiği toplumun 

örf ve adetlerine koşulsuz uymaya çalışırlar; bazıları ise yerlerinden yurtlarından 

kopup başka yerlere gider ve yabancısı oldukları insanların arasında yaşamak 

durumunda kalırlar. Onlar ömürleri boyunca kimlikleri üzerinde düşünmeye devam 

eder ve onu oluşturmayı sürdürür ” (Çetin, 2008: 17). 

 

Yazarın sahip olduğu niteliklerle kendini ait hissettiği kültür arasındaki karşıtlık onun 

farklılıkları daha iyi algılamasına, öteki olarak görülenle duygudaşlık kurmasına, kültürel 

çeşitlilik konusuna merak duymasına yol açarak yapıtları için önemli bir esin kaynağı 

olan çok kültürlülük konusundaki birikimine katkı sağlar. Marie NDiaye yazınsal esinini 

ve üretkenliğini büyük ölçüde, var olanı farklı bakış açılarıyla görmesini sağlayan, 

kimliğinde barındırdığı farklılıklara borçludur. Yazar yaşadığı kimlik karmaşasını En 

Famille adlı romanına şöyle yansıtır:  

 

“ …hangi ülkede doğdum? Her ülke bana yabancı değil mi? Bu sorular…öz 

geçmişimin yol açtığı bu sorular…çocukluğumdan beri dinmek bilmeyen bir 

tedirginliğe ya da daha çok sürekli bir yer değiştirme hissine yol açtı. Sanki hiçbir 

yerde evimde gibi hissedemeyecekmişim ve hiçbir yer de beni yurttaşı olarak kabul 

etmeyecekmiş gibi hissediyorum.” (NDiaye, 2007: 65) 



 11 

 

 Göçmen ailelerin çocuklarının kimliği konusundaki bu çelişkili durum üzerinde duran 

Jean-Marie Volet Afrikalı kadın yazarların romanlarını ele aldığı bir diğer çalışmasında 

Afrikalı kavramının romancının deri rengini mi, doğum yerini mi yoksa etnik kökenini 

mi tanımladığını sorgular. Volet bu ölçütlerin çok keskin olmadığını, bir romancının 

Afrikalı olarak nitelendirilebilmesi için hem yazarın kendisinin hem de seslendiği 

toplumun onu Afrikalı olarak kabul etmesinin yeterli olduğu sonucuna ulaşır. Böylelikle 

Afrika ile çeşitli bağları olan birçok yazarı Afrikalı olarak niteler. Bu bağlamda Marie 

NDiaye Afrika kültürüyle yetişmediği için kendisinin Fransız bir yazar olarak 

tanımlanmasını yeğlese de Jean-Marie Volet anlatım dili olarak Fransızcayı kullanan 

Afrikalı romancıları ele aldığı (La parole aux africaines, ou, l'idée de pouvoir, chez les 

romancières d'expression française de l'Afrique sub-saharienne) çalışmasında Marie 

NDiaye’ye de yer verir (Volet, 1993: 22-23). 

 

Bununla birlikte, annesi Fransız, babası Senegal kökenli olan; Fransa’da doğup 

büyüdüğünden, Afrika’ya yalnızca iki kez gittiğinden ve babasıyla ilişkileri oldukça 

mesafeli olduğundan Afrikalı, göçmen ya da Frankofon bir yazar olarak adlandırılmayı 

reddeden Marie NDiaye’nin roman kişilerinde görülen kimlik arayışı yazarın öz yaşamını 

akıllara getirir. Yazarın adı ve soyadı çoğul kimliğinin habercisidir: “Marie” daha çok 

Avrupa’da kullanılan Batı Hristiyan kültürüne ait bir ad, NDiaye ise 1350-1549 yılları 

arasında Batı Afrika’da varlığını sürdürmüş Jolof İmparatorluğu’nun kurucusu Ndiadiane 

Ndiaye’yi çağrıştıran, Senegal’de yaygın olan bir etnik topluluğa aidiyeti simgeleyen 

soyadıdır  (Diene, 2014).  

 



 12 

Amin Maalouf’un kimliğin çok çeşitli aidiyetlerden oluştuğunu ve bireyin bu 

çoklu aidiyetleri bir bütün olarak yaşadığını vurguladığı Ölümcül Kimlikler adlı denemesi 

Marie NDiaye’nin yazar kimliği konusundaki karmaşıklığın nedenini açığa çıkarmaya 

yardımcı olacaktır. Maalouf’a göre “Her insanda zaman zaman kendi aralarında çelişen 

ve onu yürek burkan tercihlere zorlayan çoklu aidiyetlere rastlanır. Kimisinde durum ilk 

bakışta anlaşılır; kimisinde ise daha yakından bakma çabası gerekir” (Maalouf, 2018: 11). 

Dolayısıyla Marie NDiaye’nin de kendi aralarında çelişen çoklu aidiyetlere sahip 

olduğunu ve bu nedenle kimliği konusunda bir karmaşanın söz konusu olduğu açıktır. 

 

 Kimliğin yalnızca milli ya da kültürel aidiyetlere indirgenemeyecek bir kavram 

olduğu düşünüldüğünde Marie NDiaye’nin kimliğine ilişkin çıkarımı yapabilmek için 

yapıtlarını incelemek en doğru sonuca ulaştıracaktır. Yazar adının kimliğini oluşturan 

bazı öğelerle birlikte anılmasını kabul etmese de yapıtlarında hem Afrikalı hem de Fransız 

kişilerin deneyimlerine yer vererek kendi içinde çelişen aidiyetlerini yapıtlarına yansıtır.  

Marie NDiaye’nin roman kişilerinin kimlik arayışları sonucunda sürüklendikleri yer 

değiştirme, reddedilme, uyumsuzluk gibi sorunlar göç deneyimini yaşayanların savaşım 

vermek zorunda olduğu güçlükleri yansıtır. 

 

1.1.1. Marie NDiaye’de Çoğul Kimlik 

 

Marie NDiaye 2009 yılında yayımlanan Trois Femmes Puissantes (Üç Güçlü 

Kadın) adlı romanında ilk kez Afrika’ya özgü öğelere yer verir. Yazar, kimliğinde 

Afrika’ya ilişkin çeşitli izler taşımasına karşın yazın dünyasında etkin olduğu sürecin 

büyük bir bölümünde bu durumu yapıtlarına yansıtmamayı yeğler. İlk romanı Quant au 

riche avenir’i yayımladığı 1985 yılından Trois Femmes Puissantes’ın yayımlandığı 2009 



 13 

yılına kadar yapıtlarında bir anlatı öğesi aracılığıyla doğrudan Afrika’ya çağrışım 

yapmamayı yeğler. Dolayısıyla yazarın yapıtlarının sınıflandırılması konusundaki 

karmaşa Trois Femmes Puissantes’ın yayımlanasıyla büyük ölçüde giderilir. Yazarın bu 

romanında Afrika’ya ya da kökenine gönderme yapması, yazınsal kişiliğine yeni bir 

nitelik kazandırdığından, yapıtlarının sınıflandırılma sorununun ortadan kalkmasını 

sağlayacak bir gelişme olarak algılanır. Marie NDiaye uzunca bir süre yapıtlarının 

sınıflandırılması sorunsalının yazınsal kişiliğine gizemli ve zor anlaşılır bir izlenim 

verdiği gerekçesiyle eleştirilir. Eugène Tavares’in Littérature Lusophone des Archipels 

Atlantiques başlıklı çalışmasında yer alan “bir yazarın yazınsal uyruğunun yapıtları 

aracılığıyla tanımlanabileceği” (Tavares, 2009: 110) görüşü doğrultusunda Afrika’ya 

ilişkin izleklerden oluşan Trois Femmes Puissantes adlı romanı ile Marie NDiaye 

Frankofon yazarlar arasında gösterilebilir. Afrikalı bir yazar olarak anılmak istemeyen 

Marie NDiaye’nin Afrika’ya özgü öğeleri yansıtmasının ardından Goncourt Edebiyat 

Ödülü’nü alması dikkat çekicidir: “NDiaye’nin hangi noktada Fransız bir romancı olmayı 

bırakıp Afrikalı bir romancı olduğu sorulabilir. (…) Goncourt açık bir biçimde coğrafi 

konumuyla, başkişi seçimiyle, küresel göç konusunda aldığı sorumlulukla, insan hakları 

gibi konularla onun en ‘Afrikalı’ kitabına verildi” (Thomas, 2010: 150). 

 

Birbirinden bağımsız üç anlatıdan oluşan romanda yer alan anlatıların büyük bir 

bölümünde uzam olarak Senegal’e yer verilirken başkişilerin Fransa-Senegal arasında 

yaşanan öyküleri anlatılır. Dolayısıyla anlatının içeriğini oluşturan hem Fransa’ya hem 

de Senegal’e özgü öğeler kişilerin kimlik oluşumunu etkiler. Romanı oluşturan üç 

anlatıdan ilkinde ve sonuncusunda uzam olarak Afrika’ya, en uzun ikinci anlatıda ise 

Bordeaux’ya yer verilir. Yazarın kabul etmekte çekimserlik gösterdiği Senegalli kimliği, 

söz konusu romanın kurgusal evreni aracılığıyla görünürlük kazanır. Bu bağlamda 

yazarın etnik kimliği konusundaki karmaşa, kökenlerinin geldiği ülkeyi ve kültürünü 



 14 

tanımayan, Avrupa kültürüyle yetişen ikinci kuşak göçmen yazarları anımsatır. Daha 

önce de değinildiği gibi Marie NDiaye’yi, Fransız kültürüyle yetişen ancak yapıtlarında 

kökenlerinin geldiği toprakların sorunları üzerine kafa yoran melez bir yazar olarak 

tanımlamak olasıdır. 

 

Fransa’da yaşayan Afrika kökenli yazarların büyük bir bölümünün yapıtlarında 

olduğu gibi Marie NDiaye’nin romanlarında da göç olgusu ve sonuçları çeşitli yönleriyle 

ele alınır. Yazar roman kişileri aracılığıyla günümüzde sıklıkla görülen Afrika’dan 

Avrupa’ya göç eğilimini yansıtır. Marie NDiaye daha iyi yaşam koşullarına sahip olmak 

için Fransa’ya yerleşmeyi yeğleyen Afrikalı anlatı kişileri ve aileleri tarafından yaşanan 

göç deneyiminin olumsuz sonuçlarını yansıtır. Roman kişilerinin her birinin hem 

Afrika’yla hem de Fransa’yla bir bağlantısı vardır. Dolayısıyla Afrika ve Avrupa 

arasındaki karşıtlık romanda önemli bir yer tutar: 

 

“Avrupa ile Afrika’nın karşılaştırılması anlatıların gidişatına göre düzenlenmiştir 

(…), seçilen kişilerin karşıtlığı da bu duruma bağlıdır: çünkü romanı oluşturan 

anlatılar her şeyden önce derilerin öyküleridir. Deri sözcüğüne büyük bir sıklıkla 

rastlanır, bu, kişiyi tanımlayan ilk niteliktir; Marie NDiaye’nin dikkatini öncelikle, 

incitici dünya deneyiminin nedenlerinden biri olan deri rengine vermesi hiç şaşırtıcı 

değildir” (Akt. Neamtu-Voicu, 2016: 199). 

 

 

Trois Femmes Puissantes adlı roman Avrupa ve Afrika kültürleri arasında yaşayan 

üç kadının öyküsünü anlatır. Kendisi de çok kültürlü kimliğe sahip olan yazar, kişisel 

deneyimleri ve gözlemleri doğrultusunda Fransa-Senegal arasında doğrudan ya da aileleri 



 15 

aracılığıyla göçü deneyimleyen üç kadının ve aile bireylerinin iki kültür arasında 

yaşadıklarını kaleme alır. Fransa ve Afrika arasında bulunan bu üç kadın siyahi ve beyaz 

olma karşıtlığını yaşar. İlk anlatının başkişisi annesi Fransız, babası Senegalli olduğundan 

melez olan Norah, ikinci ve üçüncü anlatının başkişileri Fanta ve Khady ise baskın deri 

renginin beyaz olduğu Fransa’ya birisi göç etmiş, diğeri göç etmeye çalışan iki siyahi 

kadındır. Dolayısıyla Marie NDiaye kendi melezliğinden, çok kültürlülüğünden yola 

çıkarak günümüzün birden fazla sosyokültürel yapıdan oluşan toplumlarının en güncel 

sorunları olan göç, kültürel farklılıklar, kimlik bunalımı konularına dikkat çeker. 

 

Romanda yer alan ilk anlatı okurlara yazarın yaşamını anımsatan çeşitli 

özyaşamöyküsel öğeler içerir. Söz konusu anlatıda Paris’te avukatlık yapan annesi 

Fransız, babası Senegalli otuz sekiz yaşındaki Norah’nın yıllar sonra, babasının çağırması 

üzerine Grand-Yoff’a gitmesiyle yaşadığı kimlik bunalımı yansıtılır. Anlatı yazarın 

babasının ülkesi olan Senegal’in başkenti Dakar’da geçer. Anlatıda Dakar’a bağlı Grand-

Yoff Bölgesi, Dara Salam Köyü, Senegal’in en çok okunan gazetesi Soleil, bölgede 

yetişen ateş ağacı gibi ülkeye özgü çeşitli öğelere yer verilir. Yazar yalnızca Afrika 

kültürünü yansıtmakla kalmaz aynı zamanda roman kişileri aracılığıyla ülke insanının 

düşünce biçimini de yansıtır. Üç anlatıda da roman kişilerinin Afrika’yla bağları vardır. 

Ancak Afrika’ya ilişkin olumlu izlenim yaratan tek roman kişisi bir beyaz Fransız olan 

Rudy Descas’dır. İkinci anlatının başkişisi Rudy Descas Senegal’de Fransızca 

öğretmenliği yaparken yaşadığı bir talihsizlik nedeniyle işinden uzaklaştırılmasının 

ardından Bordeaux’ya döner. Ancak kendi ülkesinde Senegal’deki mutlu günlerini 

bulamaz.  

 



 16 

İlk anlatının başkişisi Norah’nın babası, beyaz ve güçlü çocuklara sahip olabilmek 

için bir Fransız ile evlenir ancak amacına ulaşamaz; üç çocuğu da kendisi gibi siyahidir 

ve kızları annelerinden çok babalarına benzer: 

 

“Sony kız çocuklarını ne seven ne de onlara değer veren bu adamın tek oğluydu. 

Norah kendisini ve kız kardeşini düşünerek sessizce kendi kendine sıkıcı, güzel bile 

olmayan kızlarının onun için yararsız, onur kırıcı olduğunu söyledi. Norah ve kız 

kardeşi çok etnik görünme gibi bir kusura sahip olduklarından, yani annelerindense 

daha çok babalarına benzediklerinden bir Fransızla evlenmesinin işe yaramadığını 

her zaman can sıkıcı bir biçimde babalarına anımsatır çünkü bu öykü ona güzel, 

neredeyse beyaz çocuklar ve iyi huylu oğullar verebilir miydi? Ancak vermemişti” 

(NDiaye, 2009: 26). 

 

Sömürgecilik sonrası kuramın kurucularından olan, sömürgecilik, kültür, kimlik, 

öteki gibi kavramlar üzerinde çalışan Homi Bhabha’ya göre “deri, klişedeki kültürel ve 

ırksal farklılığın anahtar imleyicisi olarak, en görünür fetiştir; bir dizi kültürel, siyasî ve 

tarihsel söylemde ‘yaygın bilgi’ olarak tanınır ve sömürgeci toplumlarda her gün oynanan 

ırksal oyunda/dramada aleni bir rol oynar” (Bhabha, 2016: 163). Dolayısıyla Norah’nın 

‘siyahi’ babasının bir Fransız ile evlenip ‘beyaz’ çocuklara sahip olma düşünün nedeni 

derisi konusunda karşılaştığı ön yargılardan kurtulma isteğidir. Ancak sömürgecilik 

sonrası kuramın bir diğer öncüsü Frantz Fanon “beyazlara kin öğütleyen kimse ne kadar 

zavallıysa, ırkını beyazlaştırmayı düşleyen Kara adam da o kadar zavallıdır” (Fanon, 

2009: 3) tümcesiyle siyahilerin deri renkleri nedeniyle karşılaştıkları tüm güçlüklere 

karşın beyaz olabilme düşlerini sert bir biçimde eleştirir. Marie NDiaye romanlarında 

beyaz olmak isteyen melez ya da siyahi roman kişilerinin yaşadığı başarısızlıkları 

anlatarak Fanon’un görüşlerini doğrular. 



 17 

 

İki farklı kültürde yetişen baba-kız arasındaki “telafisi mümkün olmayan eğitim, 

bakış açısı, dünyayı algılama farklılıklarını” (NDiaye, 2009: 22) yansıtan bu anlatı Afrika 

ve Avrupa kültürü arasındaki karşıtlığı belirgin bir biçimde ortaya koyar. Babanın 

yalnızca oğlunu yanına alarak kız çocuklarını annelerine bırakıp Senegal’e kaçması 

içinde yetiştiği geleneksel toplumun düşünce yapısını yansıtır. Norah, çocukken babası 

tarafından terk edilerek maddi sorunlarla boğuşan annesinin yanında güçlükler içinde 

yetişir. Eğitimini tamamlayıp avukat olur ancak yaşadığı yoksunluk duygusu nedeniyle 

sahip olduğu yaşam onu hiçbir zaman tatmin etmez. Norah, Paris’te Fransız kültürüyle 

büyümesine karşın ona deri rengini veren Senegalli babasıyla olan ilişkilerini düzeltip 

babasının kendilerinden kopardığı erkek kardeşini görebilmek; onun için büyük bir 

yoksunluk kaynağı olan Afrika kültürünü tanımak için babasının yaşadığı kente gidip ev 

tutar. Ancak babası onu büyük bir düş kırıklığına uğratır: 

 

“- Sony ve benim yakınımda yaşamanın nasıl bir şey olduğunu bilmek istiyordun, 

diye iyimser ses tonuyla devam etti babası, bu nedenle Grand-Yoff’ta bir ev 

kiraladın, sanıyorum özgür olmak istiyordun çünkü elbette ben seni yanıma almayı 

asla reddetmezdim.  Çok uzun süre kalmadın değil mi? Bilmiyorum, belki de bugün 

sahip olduğun gibi; gevezelik ettiğin, sırlarını anlattığın, çok üzüldüğün, her konuda 

sorun çıkardığın ve her an birbirimize sevgimizi ifade ettiğimiz bir ilişki hayal 

etmiştin, ama benim işim Dara Salam’daydı ve bu iç dökmeler bana göre değil. 

Hayır, çok üzün süre kalmadın, düş kırıklığına uğramış olmalısın” (NDiaye, 2009: 

90).  

  

Görüldüğü gibi çoğul kimliğinin eksik kalan yönü; Afrika’yla olan bağı kendi 

isteği dışında kesilen Norah, Senegalli babasıyla ve onun kültürüyle uzlaşmak istemesine 



 18 

karşın bu girişimi babası nedeniyle başarısızlıkla sonuçlanır. Bu durum Norah için büyük 

bir travmaya dönüşür ve genç kadın yaşadığı bu düş kırıklığına ilişkin tüm anılarını 

zihninden çıkarır. Norah’nın babası Fransa’da bir Fransızla evlenip Avrupa kültürüyle 

tanışır. Avrupalılar gibi görünüşüne büyük bir özen gösterir ancak anlayış olarak onlardan 

oldukça uzaktır. Norah ise babasının tersine Batı toplumunun değerlerini benimser. 

Norah’nın babasıyla yaşadığı iletişim kopukluğunun nedeni iki farklı kültürel ortamda 

yetişmelerinden, iki farklı bakış açısına sahip olmalarından kaynaklanır. Marie NDiaye 

baba-kız arasındaki ilişki aracılığıyla kültür ve kimlik kavramları arasındaki bağı 

yansıtır.5 Öte yandan, romanın ilk anlatısında Norah’nın yalnızca Senegal’e gittiğinde 

neler yaşadığı ayrıntılı bir biçimde anlatılırken bir siyahi olarak çok kültürlü Fransız 

toplumunda karşılaşmış olabileceği ayrımcılığa değinilmez. Ancak kökeninin bir tarafını 

başka bir yerde bırakan Norah’nın çoğul kimliği ile bütünleşme sorunsalı anlatının 

temelini oluşturur. 

 

Marie NDiaye’nin Afro-Amerikanların tarihi üzerine Amerika’da çalışmalar 

yapan önemli bir tarihçi olan erkek kardeşi Pap NDiaye La Condition Noire: essai sur 

une minorité française başlıklı çalışmasında siyahilerin Fransa’da kendilerine nasıl 

kimlik oluşturduklarını ve bu kimliğin toplum içinde nasıl karşılandığını ele alır. 

Günümüzde Fransa’nın ana kentlerinde varsayılanın tersine azınlıkların sosyal 

konumlarının iyileştikçe ayrımcılıkla karşılaşma olasılığının arttığını ileri sürer. Pap 

NDiaye deri rengi nedeniyle bireye dayatılan kimlikle, bireyin benimsediği kimlik 

arasında oluşan karşıtlığa değinir: “Bireylerin oluşturdukları kimlik ne olursa olsun ve bu 

kimliği toplumsal koşullara uyarlamada ne kadar özenli olurlarsa olsunlar sosyal 

yaşamlarının büyük bir bölümünde çoğunlukla siyahi olarak kabul edilirler” (NDiaye, 

                                                             
5 Norah’nın babası ile arasındaki sorunlar nedeniyle yaşadığı bunalım Marie NDiaye’nin romanlarında 
“aile ve aidiyet” izleğinin ele alınacağı 2. bölümde daha ayrıntılı bir biçimde yansıtılacaktır.  



 19 

2008: 46).  Bu noktada Pap NDiaye kendisinden önce konu üzerine çalışan sömürgecilik 

sonrası kuramın öncüleriyle aynı görüştedir: 

 

“Deri/kültür imleyicisini/belirleyicisini ırksal tipoloji saplantılarından, kan 

analitiklerinden, ırksal ve kültürel baskınlık/egemenlik veya bozulma/yozlaşma 

ideolojilerinden kurtaran şey, farklılık ve dolaşım/devir imkânıdır. Fanon ümitsizliğe 

düşer ve der ki, ‘zenci nereye giderse gitsin zenci olarak kalır.’ Onun ırkı sömürge 

söylemlerinde olumsuz farklılığın silinmez işareti olur” (Bhabha, 2016: 159). 

 

Pap NDiaye siyahilerin Fransa’da birey olarak görünür ancak grup olarak görünmez 

olduklarını ileri sürer. Siyahilerin Fransa’daki tarihine Fransız tarihçiler tarafından 

gereken ilginin gösterilmediğini, onlara ilişkin hiçbir istatistiksel çalışma yapılmadığını 

belirtir. Fransa’nın yalnızca ırk sözcüğünü yasaklayarak ne yazık ki ırkçılığı yok 

edemediğine dikkat çeker. Bir tarihçi olan Pap NDiaye bu konuya hem tarihsel hem de 

güncel bir bakış açısıyla yaklaşır: “bir yandan Fransa’da ırkçılığın tarihini araştırırken 

diğer yandan da yetmiş kişi ile ayrımcılık deneyimleri üzerinde çalışmak için görüşmeler 

yapar. 2007’de CRAN (Conseil représentatif des associations noires de France) için 

yapılan, siyahilerin ve melezlerin ayrımcılık konusundaki düşüncelerini gösteren, 

bunlardan yüzde altmış yedisinin ırksal ayrımcılığın kurbanı olduklarını belirttiği bir 

anketin sonuçlarına yer verir” (Sutton, 2010: 182). Çalışmasının önemli bir bölümünde 

Fransa’nın etkin politikalar oluşturarak siyahilere karşı ayrımcılığın karşısında daha 

güçlü bir biçimde durması gerektiğinin altını çizer. Amerika’da siyahilerin tarihleri, 

inançları, kültürleri üzerinde yapılan çalışmaları kapsayan “Black Studies” çalışma 

alanının çok sayıda siyahi vatandaşa ev sahipliği yapan Fransa’da yaygınlaşmasının 

önemli bir gereksinim olduğunu vurgular. 



 20 

 

 Fanon beyazlar arasında siyahilere karşı olan genel yargıyı şöyle özetler: “Yabani 

insanlardır zenciler, kaba ve cahil insanlardır” (Fanon, 2009: 128). Pap NDiaye de 

çalışmasında bu konu üzerine benzer görüşlere değinir. Farklılıkları sorun olarak gören 

ayrımcı söylemlere göre “siyahiler tümüyle kendilerininkine (Fransızlarınkine) göre geri 

kalmış, farklı yaşam biçimlerine sahiptirler, gelişmemiş toplumlardan gelmişlerdir, 

insanlığın karanlık zamanlarından kalma kültürel alışkanlıklara sahiptirler” (NDiaye, 

2008, 208). Bu bağlamda Frantz Fanon’un Siyah Deri Beyaz Maske’yi 1952’de, Pap 

NDiaye’nin La condition noire’ı 2008’de yayımladığı göz önünde bulundurulduğunda 

aradan geçen süreçte deri rengi konusundaki ön yargıların aşılamadığı görülür. 

Dolayısıyla Marie NDiaye de kurgusal yapıtlarında siyahi ve melez kişilerin yaşadıkları 

aracılığıyla bu konuya dikkat çeker.  Pap NDiaye siyahilerin damgalanmış bir grubun 

üyesi olmaları nedeniyle açık bir biçimde toplumsal indirgeme sürecinin hedefi olarak 

görüldüklerini belirtir. Buna çözüm olarak da “deri rengini yok etmenin söz konusu 

olmadığını ancak deriden sosyal im boyutunu uzaklaştırmak, sosyal olarak hiçbir anlam 

taşımamasının” (NDiaye, 2008: 61) sağlanmasının gerektiğini vurgular. “Bu tavır alma 

artık sorunsal olmaması gereken çoğul bir kimliği kabul etmek için imgelemleri 

sömürgelikten çıkarmanın sağlanmasıyla geçer” (Brezault, 2011: 152). 

 

Bu bağlamda Damga başlıklı denemesinde toplumun herhangi bir konuda 

farklılığa sahip olan bireyleri nasıl dışladığını irdeleyen Kanadalı sosyolog Erving 

Goffman’ın görüşleri Marie NDiaye’nin Ladivine adlı romanındaki kimlik sorunsalının 

nedenlerini aydınlatmak için yararlı olacaktır. Erving Goffman (2018) çalışmasına 

günümüzde toplum içinde gözden düşmeye neden olan damga teriminin ilk kez, 

görselliğe büyük bir önem veren Yunanlar tarafından kullanıldığını, etik olarak toplumsal 

ölçütlerle karşıtlık oluşturacak herhangi bir niteliğe sahip bireylerin bedenlerine onların 



 21 

bu durumlarını gösteren bir işaretin kazıldığını ya da yakıldığını belirterek başlar. Erving 

Goffman bu çalışmasında içinde yaşanan toplumun bireyin kimliği üzerindeki etkilerini 

irdeler. İnsanlar toplum tarafından bedensel deformasyonlar, kişilik bozuklukları, 

bağımlılık, cinsel tercih, etnik köken gibi çeşitli nedenlerden damgalanır.  Çünkü toplum, 

bireyleri sınıflandırma araçlarını ve her bir sınıfın üyeleri için doğal ve sıradan kabul 

edilen nitelikleri oluşturur. Erving Goffman çalışmasında herhangi bir farklılığı olan 

insanları, kendi beklentilerini karşılamadığı için damgalayanlara “normal olanlar” 

(Goffman, 2018, 31) adını verir. Normal ya da damgalı olmanın yalnızca bakış açısına 

bağlı olduğunu vurgular. Bu bağlamda damgalanma nedenlerinden biri olan etnik köken 

kişinin toplumsal kimliğini tanımladığında bir engele dönüşür ve “normaller ve normal 

olmayanlar arasında bir fark oluşturur” (NDiaye, 2008, 222). Damgalanmış birey 

toplumsal açıdan kabul görme kaygısı taşır. Marie NDiaye’nin Ladivine adlı romanının 

başkişisi bu kaygı nedeniyle büyük travmalara sürüklenir.  

 

Marie NDiaye’nin 2013 yılında yayımlanan Ladivine adlı romanı kimlik 

sorunsalını çarpıcı bir biçimde yansıtır. Yazar bu romanında aynı aileden, farklı 

kuşaklardan üç kadının öyküsüne yer verir. Romanın başkişisi Malinka siyahi, göçmen 

bir anneden ve Fransız bir babadan doğan, Fransa’da doğup büyüyen melez bir bireydir. 

Yazar romanında sırasıyla önce Malinka’nın, ardından Malinka’nın annesi Ladivine’in 

ve son olarak da Malinka’nın kızı Ladivine’in bakış açısıyla üç kadının yaşadıklarını 

anlatır. Ancak Malinka’nın kimlik bunalımı ekseninde gelişen olgulara ağırlık verir.  

 

Malinka’nın kimlik bunalımının yaşamını ne derecede etkilediğini görmek için 

çocukluğundan itibaren yaşadıklarına değinmek yerinde olacaktır. Malinka Sylla büyük 

bir olasılıkla Batı Afrika’dan gelen bir göçmen olan Ladivine Sylla’nın tek çocuğudur. 



 22 

Yazar Ladivine Sylla’nın Fransa’ya hangi ülkeden göç ettiğini açıkça belirtmez. Babasını 

hiç tanımayan Malinka annesinin siyahi olmasından, temizlik işlerinde çalışmasından 

kısacası etnik ve sosyal konumundan büyük bir utanç duyar. Çünkü Malinka koyu bir ten 

rengine sahip değildir. Malinka’nın yaşadığı bu utanç duygusu “damgalı bir etnik gruba 

ait olduklarını ve ebeveynlerinin bulaşıcı bir ahlaki lekeye sahip olduklarını” (Goffman, 

2018: 67) düşünen çocuklarda sıklıkla ortaya çıkar. Ladivine Sylla’nın özenle baktığı kızı 

Malinka annesi kendisini okula almaya geldiğinde onu arkadaşlarına hizmetçisi olarak 

tanıtır. Erving Goffman’ın belirttiği gibi “çocuk damgasını okula başladığında keşfeder 

genellikle; bu deneyim dalga geçmeler, sataşmalar, dışlamalar ve kavgalarla (…) yaşanır” 

(Goffman, 2018: 65). Dolayısıyla Malinka bu tutumuyla söz konusu dışlamaları ve 

sataşmaları önlemeyi amaçlar. Ergenlik dönemine geldiğinde dikkate değer bir güzelliğe 

bürünen genç kız annesinden iyice uzaklaşmaya başlar, yolda yürürken annesinden birkaç 

adım geride yürür. Annesine göre daha açık ten rengine sahip olan Malinka on beş yaşına 

geldiğinde açık renkli makyaj yaparak ten rengini daha da açar. On sekiz yaşına 

geldiğinde annesini terk edip kendisine yeni bir kimlik yaratmaya karar veren Malinka 

Bordeaux’ya giden bir trene biner, oraya ulaştığında ucuz bir otele yerleşip bir kafede 

garson olarak işe başlar. Kendisine yeni bir ad bulur: “Şimdi kendisini Clarisse olarak 

adlandırıyordu. Bir zamanlar sınıfında uzun saçları sırtına ipekten bir kumaş gibi dökülen 

bir Clarisse vardı” (NDiaye, 2013: 47). İşini çok iyi yapan genç kız kişisel gelişimine 

büyük bir önem verir, akşamları patronunun kendisine kiraladığı odada öz eleştiri yaparak 

eksik olduğu yönlerini geliştirir. Artık bir beyaz olarak tanınan Malinka yeni adıyla yeni 

kimliğiyle kısa zamanda çevresindekilerin beğenisini toplar: 

 

“Yeni adını duyduğunda her zaman hoş bir şaşkınlıkla titrerdi, ilk zamanlarda 

kendisine seslenildiğinde yanıt vermeyi unutsa da, artık hiç unutmuyordu, şu anda 

dönüştüğü insan, kestane rengi güzel saçlarıyla, parlak, doğal, güven dolu yüzüyle 



 23 

birkaç ay öncesine kadarki, makyaj yapmayı bilmeyen, beceriksiz, boş kafalı, 

ürkütücü bakışlı Malinka adındaki cahile karşı ince, acıyan bir küçümse duymaktan 

kendini alamıyordu (…) Clarisse patronuna bu çelimsiz genç kızın ne kadar güçlü, 

tuttuğunu koparan birine dönüştüğünü zaten göstermişti ve bunu onun da bildiğini 

biliyordu, yanakları kibirden ve heyecandan pembeleşiyordu” (NDiaye, 2013: 47-

48). 

 

Malinka annesinin siyahi, kendisinin melez olmasını bir gözden düşürülme nedeni olarak 

görür ve içinde yaşadığı toplumdan alıp içselleştirdiği ölçütler doğrultusunda diğerleri 

tarafından kabullenilmek, onlarla eşit bir biçimde iletişim kurabilmek için bu sıfatını 

örtbas ederek kendine yeni bir kimlik yaratır. Malinka Clarisse’e evrilerek bir kusur 

olarak gördüğü melezliğini düzeltmiş olma durumuna geçer. Malinka’nın aldığı bu köklü 

karar “damgalı insanların ne kadar uç noktalara kadar gitmeye hazır olabileceğine, 

dolayısıyla onları bu uçlara iten durumun da ne denli hüzünlü olabileceğini” (Goffman, 

2018: 37) gösterir.  Genç kızın yaşadığı bu durum, toplumsal ölçütlerin, herhangi bir 

farklılığa sahip olan bireylerde toplum tarafından kabul görme konusunda büyük bir baskı 

oluşturduğunun en açık göstergesidir. 

 

 Bütün bu nedenlerle Malinka kendisine geçmişini anımsatan her şeyi unutmayı 

amaç edinir: “Clarisse Rivière, Malinka adındaki bu kızın yaşamına ilişkin neredeyse her 

şeyi unuttuğu gibi büyüdüğü kentin adını da unutmuştu” (NDiaye, 2013: 28). Ancak çok 

sevdiği annesine yazdığı bir mektupla kendisini merak etmemesini bildirir. Kızının peşine 

düşen Ladivine Sylla onun çalıştığı kafeyi bulup bir müşteri gibi oturduğunda durumun 

farkına varan; genç kızın siyahi olduğu için annesinden utanç duyduğunu anlayan patronu 

bir Clarisse’e bir de “siyahi kadına (négresse)” (NDiaye, 2013: 55) bakıp aralarında bir 

benzerlik bulmaya çalışır.  



 24 

 

Anne kızıyla tekrar birlikte yaşayabilmek için Bordeaux’ya taşınır. Clarisse 

annesine yaşattıkları için acı çekse de “hizmetçi kadının küçük dairesinin duvarları 

arasında sıkışan Malinka adındaki kızı olma” (NDiaye, 2013:61) düşüncesine 

katlanamaz. Kızından başka kimsesi olmayan anne çaresizlikle durumu kabullenir. 

Annesine izini kaybettirme konusunda kararlı olan genç kız işini değiştirir. Çalıştığı yeni 

kafede tanıştığı yakışıklı, beyaz bir gençle Langon’a taşınır ve evlenir. Melez olduğunu 

saklamaya devam eden Clarisse, eşi Richard Rivière’e ailesini kaybettiğini, asıl adının 

Clarisse olmadığını ancak kendisine böyle seslenilmesinden hoşlandığını söyler. Malinka 

artık görünüşüne özen gösteren, işini önemseyen ve çevresi tarafından saygın görülen 

Richard Rivière’in karısı Clarisse Rivière’dir: “Adının hala Malinka olduğu günleri belli 

belirsiz, siyah-beyaz bir biçimde donuk bir yüz ifadesiyle sanki Malinka ve annesinin 

başrolde olmadığı eski, önemsiz bir film gibi anımsıyordu” (NDiaye, 2013: 27). Clarisse 

Rivière her ayın ilk salı günü trenle annesini görmeye Bordeaux’ya gider, ona para verir, 

hediyeler alır. Annesine giderken tanınmaktan korkan Clarisse yeni yaşamında kimseye 

annesinden söz etmez: 

 

“Trende oturur gözlerini cama, sağanağa ve camdaki küçük çizgilere sabitlerdi, 

bakışları camın ötesini görmezdi öyle ki yıllardır, ayda bir kez, bir tarafından sabah, 

diğer tarafından akşam geçtiği manzarayı güçlükle betimlerdi. Birisinin kendisine 

Malinka diye seslenmesi durumunda makul bir tutum sergilemek zorunda olduğunu 

düşünüp kaygıdan titrerdi.  

Sonra düşünceleri değişiyordu, nasıl durduracağını bilmediği titremeleri devam 

etmesine karşın titremelerinin nedenini gitgide unutuyordu, trenin devinimlerine 

bağlıyordu ve karmaşık bir biçimde hem sevdiği hem de nefret ettiği, ona hem korku 



 25 

hem de şefkat veren adı ayaklarının altında, kaslarının içinde, yorgun zihninde 

Malinka, Malinka, Malinka diye vurgulanıyordu” (NDiaye, 2013: 11). 

 

Ladivine Sylla kızının yeni yaşamını kendisinden gizlemesinin nedenlerini bilmesine 

karşın ona olan sevgisinde hiçbir değişiklik olmaz. Anne ilk zamanlarda kızı Malinka’nın 

nasıl bir yaşamı olduğunu öğrenmek için büyük bir çaba gösterir ancak kendisine oldukça 

uzak duran kızına bu konuyla ilgili soru sormaya çekinir. Dolayısıyla anne-kız arasında 

oldukça mesafeli bir ilişki söz konusudur. Annesine karşı kaygısız görünen Clarisse ise 

onun bu durumu kabullendiğini düşünür. Clarisse annesinin siyahi olmasından, temizlikçi 

olarak çalışmasından, bodrum katındaki evinden utanç duysa da onu tam olarak 

yaşamından çıkaramaz, ona karşı merhametini hiçbir zaman yitirmez. Öyle ki en büyük 

korkusu bir tersliğin annesiyle her ay yaptığı ona “acı ve tatminsizlikle dolu bir zevk” 

(NDiaye, 2013: 15) yaşatan gizli görüşmelere engel olmasıdır. Bu görüşmeler boyunca 

anne-kız birbirlerine olan bağlılığını yitirmemek için yüzeysel konulardan konuşurlar. 

Clarisse’in annesine her gittiğinde oturduğu kadife koltuk onun geçmişiyle olan bağını 

simgeler. 

  

Evlendikten kısa bir süre sonra hamile kalan Clarisse karnı hızlı bir biçimde 

büyümediğinden yedinci aya kadar annesine yaptığı aylık ziyaretlere devam eder. Bir kız 

bebek dünyaya getirdiğinde de ona annesinin adı Ladivine’i verir. Buna karşın durumun 

farkında olmayan annesine bebeğini hiç göstermez. Eşi ve çocuğuyla mutlu bir yaşama 

kavuşan Clarisse yıllar boyunca her güzel anında bir tedirginlik duyumsar. Kızı büyüyüp 

bir genç kız olduğunda, eski kimliğini saklamanın ve annesine yaşattıklarının verdiği 

huzursuzluğu ailesine yansıtmaya başlar. Clarisse’in her geçen gün artan tuhaflığına bir 

anlam veremeyen Richard sonunda evi terk eder. Büyük bir kimlik bunalımı yaşayan 



 26 

Clarisse eşinin de kendisini terk etmesiyle tamamen tükenir. Richard’ın evi terk etmesine 

kendisinin neden olduğunun farkında olan Clarisse’in durumunu hiçbir gelişme 

düzeltemez. Öyle ki büyük bir çaba göstermesine karşın, Almanya’da yaşayan kızı 

Ladivine’in bebekleri Annika ve Daniel dünyaya geldiğinde bile öyle büyük ve derin bir 

sevinç duyumsayamaz. Clarisse’in bu durumuna “fiilî kimliğiyle varsayılan kimliği 

arasındaki uyuşmazlık” neden olur (Goffman, 2018: 77). Nitekim Clarisse yıllar boyunca 

eşine ve çocuğuna fiilî kimliğini gizleyerek varsayılan kimliğini yansıtır. Ancak iki 

kimlik arasındaki uyuşmazlık sonucunda “itibarsızlaştırılmış kişiye” (Goffman, 2018: 77) 

dönüşür ve “söz konusu uyuşmazlık, onu hem toplumdan hem de kendisinden koparma 

yönünde bir etkide bulunur” (Goffman, 2018: 49). 

 

Artık çok önemsediği “Clarisse Rivière olduğunu unutmuştu” (NDiaye, 2013: 120). 

Uğrunda Malinka’yı feda ettiği Clarisse Rivière olmak ona artık yalnızca acı verir. 

Geçmişin yükünü daha fazla taşıyamayan Clarisse, çalıştığı pizzacının patronunun 

düzenlediği kutlamada tanışarak birlikte yaşamaya başladığı Freddy Moliger’e gerçek 

kimliğini açıkladığı anda da istediği rahatlamayı duyumsayamaz: “O sırada büyük bir 

korkuyla sarsıldı, Richard Rivière kendisine ayrılacağını söylediğinde de gelen o mide 

bulantısını ve ürpertici kulak çınlamasını duyumsadı. Çünkü aynı derecede şaşırdı ve 

aptalca beklediği gibi bir rahatlama duyamadı” (NDiaye, 2013: 122). Freddy Moliger’e 

gerçek kimliğini, adının Malinka olduğunu, bu gerçeği ne eski eşinin ne de kızının 

bildiğini söyler ve ilk kez yaşamındaki birini annesi Ladivine Sylla ile tanıştırır. Sürekli 

travmatik çocukluk anılarını anlatan ve alkol bağımlısı olan Freddy Moliger Clarisse’e 

çok güven vermez ancak kendisi gibi sorunlu bir yaşamı olduğundan ona büyük bir 

yakınlık duyumsar. Kızı Ladivine de hiçbir maddi geliri olmayan, annesine yük olan bu 

tuhaf adamdan hiç hoşlanmaz.  Ancak Clarisse ilk kez birine yalan söylemediği ve 

yaşamına ilişkin tüm gerçekleri anlattığı için zamanla büyük bir hafifleme yaşar. Yeniden 



 27 

Malinka’ya dönüştüğünde kocasının ve kızının yanındayken yaşadığı yoksunluk 

duygusundan kurtulur. Freddy Moliger’e yaklaşıp yeniden annesinin kızı olduğunda ise 

kendi kızından uzaklaşır. 

 

 “Şimdilerde çok eskide kalan bir zamanda başka bir şehirde, başka bir bölgede 

kızlar ve erkekler ona Malinka diyorlardı çünkü onun diğer adını bilmiyorlardı, 

kendisi de bilmiyordu; zaten henüz kendine yeni bir ad uydurmamıştı” (NDiaye, 

2013: 10). 

 

Eşi Richard’ı hiçbir zaman unutamayan Clarisse, onunla en mutlu anlarında bile 

ondan gizlediklerinin ağırlığını taşıdığını anımsar. Freddy Moliger’in yanındayken 

yaşamındaki en dingin döneminde olduğunu düşünür: “(…) artık sakinleşen, teselli bulan 

oydu, tüm yükünden kurtulmuş, özgürleşmiş hissediyordu. Artık yalnızca kendisiydi, 

Malinkaydı” (NDiaye, 2013: 140).  

 

Tüm olumsuz niteliklerine karşın Freddy Moliger’le olan ilişkisinde böyle bir 

arınma yaşamasının nedeni, ruhunu kemiren kimlik bunalımını ilk kez onunla paylaşıp 

yaşamına ilişkin tüm gerçekleri anlatabilmesidir. Dolayısıyla iki yaşamını, iki kimliğini 

tüm şeffaflığıyla anlatabildiği tek insan odur. Ancak şiddet ortamında büyüyen Freddy 

Moliger, Malinka’yı bıçaklayarak hayatına kasteder. Malinka kendisine yeni kimlik 

yaratıp bir melez olarak karşılaşabileceği dışlanmayı, ayrımcılığı önlediğini düşünmesine 

karşın ilerleyen dönemde yaşadığı kimlik karmaşası yanlış biriyle birlikte olmasına ve 

ardından yaşamını yitirmesine neden olur. 

 



 28 

Yazarlık serüveninin ilk yıllarında kurgu kişilerinin kökeni ve kimliği ile ilgili 

sorunlarına değinmekten kaçınan ve siyahi olması nedeniyle çoğu zaman Fransız olarak 

değerlendirilmeyen Marie NDiaye zaman içinde (Trois Femmes Puissantes’ta ve 

Ladivine’de olduğu gibi) ele aldığı konularla da “frankofon yazar”, “kadın yazar”, “siyahi 

yazar” olarak nitelendirilir. Yazarın yapıtlarında irdelediği konulardaki bu yeni eğiliminin 

nedenlerinden biri olarak da yaşadığı siyasi bir polemik gösterilir. Yazar 2009 yılında 

Trois Femmes Puissantes ile Goncourt Edebiyat Ödülü’nü almadan birkaç ay önce Les 

Inrockuptibles adlı dergiye verdiği röportajda o dönem Fransa’nın cumhurbaşkanı olan 

Nicolas Sarkozy’nin farklılıkların birlikteliğini reddeden yönetimini korkunç bulduğunu, 

bu nedenle seçimlerin hemen ardından iki yıldır yaşadığı Berlin’e yerleştiğini belirtir.6 

Marie NDiaye’nin ödülü almasının ardından dönemin milletvekillerinden Éric Raoult 

kendisini sert bir biçimde eleştirerek dönemin Kültür Bakanı Frédéric Mitterrand’a hem 

Fransa’daki hem de tüm dünyadaki okurlar tarafından takip edilen Fransız yazın ödülü 

Goncourt’u kazanan yazarların milli bütünlüğe saygı duyarak Fransa’nın dünyadaki 

saygınlığına zarar vermekten kaçınmaları gerektiğini vurgulayan bir mektup yazar.7 Bu 

tartışma her olanakta kendisini Fransız olarak nitelendiren Marie NDiaye’nin ülkesine 

olan bağlılığını sorgulamasına yol açar ve yazar bu durumu kurgularına da yansıtır. Söz 

konusu tartışmanın ardından yayımladığı ilk romanı olan Ladivine, yazarın Fransa’da 

                                                             
6 «Je trouve cette France-là monstrueuse. Le fait que nous (avec son compagnon, l'écrivain Jean-
Yves Cendrey, et leurs trois enfants ) ayons choisi de vivre à Berlin depuis deux ans est loin d'être 
étranger à ça. Nous sommes partis juste après les élections, en grande partie à cause de Sarkozy, 
même si j'ai bien conscience que dire ça peut paraître snob. Je trouve détestable cette atmosphère 
de flicage, de vulgarité…Je me souviens d'une phrase de Marguerite Duras, qui est au fond un 
peu bête, mais que j'aime même si je ne la reprendrais pas à mon compte, elle avait dit : "La droite, 
c'est la mort". Pour moi, ces gens-là, ils représentent une forme de mort, d'abêtissement de la 
réflexion, un refus d'une différence possible. Et même si Angela Merkel est une femme de droite, 
elle n'a rien à voir avec la droite de Sarkozy : elle a une morale que la droite française n'a plus. »”  
(Kaprièlian: 2009) 
 
7 “Monsieur Éric Raoult attire l’attention de M. le ministre de la culture et de la communication 
sur le devoir de réserve, dû aux lauréats du Prix Goncourt. […] [L]e message délivré par les 
lauréats se doit de respecter la cohésion nationale et l’image de notre pays. Les prises de position 
de Marie Ndiaye […] sont inacceptables. […] Une personnalité qui défend les couleurs littéraires 
de la France se doit de faire preuve d’un certain respect à l’égard de nos institutions.” (Akt. 
Thomas, 2010: 155) 



 29 

yeni bir ırk söylemi yaratma girişimi olarak yorumlanır (Jensen, 2017). Yazarın bu 

tutumu ırk sözcüğünün tüm yasalarda kullanılmasını yasaklayan Fransız Millet 

Meclisi’nin 2013’te aldığı karar ile çelişir. Meclis üyesi Alfred Marie-Jeanne bu kararın 

gerekçesini şöyle açıklar: 

 

“Irk kavramı herkesin bildiği gibi, kötü ideolojilerin kurulmasına hizmet etti ve 

milyonlarca insanın ölmesine neden oldu. Bilimsel olarak anlamsız olan bu 

sözcüğün, sözde bir ırka uygulanan ayrımcılığı kınamak için bile olsa hukuk 

sisteminde yeri yoktur (…) Sözcükler önemlidir ve Albert Camus’nün de söylediği 

gibi, ‘Nesneleri kötü adlandırmak dünyaya kötülük katmaktır” (Akt. Jensen, 2017: 

89). 

 

Bu bağlamda Marie NDiaye’nin Ladivine’de sömürgecilik döneminde kullanılan, 

siyahi kadın anlamına gelen, günümüz Fransız toplumunda kaba ve ırkçı olarak 

değerlendirilen “négresse” sözcüğünü beklenmedik bir biçimde kullanması dikkat 

çekicidir. Yazarın biyolojik bir kökeni belirtmek için değil siyahilere karşı olan tutumu 

eleştirmek amacıyla kullandığı bu sözcük Malinka’nın kendisine vurulmasından 

korktuğu damgadır. Öyle ki bu damgadan kaçınmak için kendisini dünyaya getiren, çok 

sevdiği annesini yok sayar. Marie NDiaye romanında siyahilerin ve melezlerin kimlik 

bunalımını ele alarak bir sözcüğün çıkarılmasıyla toplumda süregelen ayrımcılığın yok 

sayılamayacağını anımsatır (Jensen, 2017). Nitekim Fransa XVII. yüzyıldan XX. yüzyıla 

kadar en büyük sömürge güçlerinden birisi olmuştur. Malinka’nın melezliğini kabul 

ederek taşımak istemediği yükü Fanon’un şu tümceleriyle aydınlatmak olasıdır:  

 

“Sonra doğrudan Beyaz adamın bakışlarıyla karşılaşacağım gün gelip çattı. 

Alışmadığım bir yük, alışmadığım bir ağırlık abandı üstüme. Bu gerçek dünyada 



 30 

insan olarak haklarımın tartışma konusu olduğunu gördüm ilk defa. Beyazların 

dünyasında, bedensel şemasının gelişimine bağlı olarak artan zorluklarla karşılaşıyor 

derisi renkli insan” (Fanon, 2009: 121). 

 

 Malinka’nın çocukluğundan itibaren yaşıtlarından farklı olduğu için duyumsadığı 

kaygılar toplumun kendinden olmayana karşı gösterdiği bir çeşit şiddetin hâlâ var 

olduğunun kanıtıdır: “Malinka annesinin doğrudan aşağılandığını hiç görmedi ancak yine 

de bunun olabileceğini düşünüp endişe duymasına engel olamıyordu” (NDiaye, 2013: 

39). Marie NDiaye romanda herhangi bir kişinin deri rengi nedeniyle doğrudan 

toplumdan dışlanması gibi bir duruma yer vermez ancak anlatının bütününde göçmenlere 

karşı tutum ve göçmenlerin kaygıları çeşitli olgular aracılığıyla yansıtılır. 

 

Malinka Clarisse’e dönüşerek siyahilerin ve melezlerin tarih boyunca karşılaştığı 

ayrımcılığın taşıması zor yükünden kurtulacağını düşünür. Patronunun annesini gördüğü 

andan itibaren Clarisse’in bedenini incelemesi onda siyahilere özgü bir nitelik araması 

onu damgalama amacında olduğunu gösterir. Daha önce de belirtildiği gibi, ten rengi 

doğuştan gelen, toplumsal bilgi aktaran bir öğedir; Clarisse kişisel geçmişine karşın siyahi 

olarak damgalanır. Bu durumun nedeni “bireyin birlikte olduğu insanların toplumsal 

kimliğinin, o kişinin toplumsal kimliğine ilişkin bir bilgi kaynağı olarak” (Goffman, 

2018:84) görülmesinden kaynaklanır. Kendisini yeni kimliği Clarisse olarak tanıtmaktan 

hoşnut olan genç kız gerçek kimliğini gizlemesine neden olan aidiyetliklerine ilişkin de 

merak duyar; annesinin doğduğu toprakların insanlarıyla kendisi arasında benzerlik olup 

olmadığını araştırır:  

 



 31 

“Malinka’nın annesinin doğduğu, Clarisse Rivière’in hiç gitmediği ve asla 

gitmeyeceği ancak ağır bir rahatsızlık duygusuyla internetten fotoğraflarına baktığı 

bölgede insanlar yüzlerinde sanki bütünlük kaygısıyla güzel bir biçimde bir araya 

getirilmiş gibi aynı hoş hatlara ve hem omuzda hem de bilekte neredeyse aynı 

incelikte olan bu aynı uzun kollara sahiplerdi” (NDiaye, 2013: 16). 

 

Clarisse ekranda gördüğü fotoğraflarda ona yabancı olan bir bölgedeki insanların 

kendisiyle olan benzerlikleri görmesinin ardından kimlik karmaşası yaşar: “Sanki 

kendisinin uzak bir coğrafyaya yansıtılıp ardından geri kendisine yansıyan bir 

versiyonunu görür gibiydi” (Jensen, 2017: 117). Clarisse normal olanların bakış açısını 

görüp içselleştirdiği için damgalanma korkusu nedeniyle “kendisine yakıştırmakta güçlük 

çektiği” (Goffman, 2018: 69) niteliklerini gizler. Yazar romanında üstü örtük bir biçimde 

toplumun siyahilere ve melezlere karşı tutumunu, tarihin siyah bedene dayattığı acıları 

gündeme getirir. Fransızlar çoğunlukla onlara karşı siyahi görünümleri ve Fransız 

yurttaşlıkları arasında çelişki varmış gibi sorgulayıcı bir yaklaşım sergilerler (NDiaye, 

2008: 47). Dolayısıyla siyahlar ve beyazlar aynı toplum içinde farklı kimlik deneyimleri 

yaşarlar. 

 

Marie NDiaye’nin roman kişileri çoklu aidiyetleri gereği çoğul bir kimlik 

oluşturmada güçlük çekerler: “NDiaye’nin kişilerinden her biri parçalı bir kimlik 

oluşturmaya ya da tedirgin edici bir varoluşu deneyimlemeye mahkûm edilmiş gibidir” 

(Rauer, 2014: 193). Anlatı kişileri toplumsal düzeyde kimliklerini oluşturan 

aidiyetlerinden daha baskın olanla var olsalar da diğerini bastırmış olmanın yarattığı 

bunalımı yaşarlar. Her ikisi de melez olan Norah ve Malinka melezliklerinin neden 

olduğu niteliklerden hoşnut değillerdir ve çoğul kimlikli olmanın yarattığı bunalımla baş 

etmeye çalışırlar. Norah siyahi olduğu için melezliğini kabul etmek durumunda kalırken, 



 32 

Malinka daha açık bir ten rengine sahip olduğundan ve kökenine özgü tipik bir özelliğe 

sahip olmadığından yeni bir kimlik oluşturmayı başarır ancak yaşamının ilerleyen 

döneminde gizlediği çoğul kimliği nedeniyle büyük bir bunalıma sürüklenir. Marie 

NDiaye hem beyaz hem de siyahi roman kişilerinin betimlemelerinde deri rengini 

vurgular; beyazlar Avrupa’yı, siyahiler Afrika’yı simgeler. Yazarın roman kişilerinin 

görünüşlerini ayrıntılı bir biçimde betimlemesinin nedeni görüntünün hem kişinin bağlı 

olduğu toplumu hem de bireysel kimliğini yansıtan öğelerden oluşmasından kaynaklanır. 

“Romanlar (Trois Femmes Puissantes ve Ladivine) yalnızca anlatı kişilerinin kimliklerini 

ve zihinsel durumlarını oluşturmaz. Bu yapıtların merkezinde birbirlerine karşıt 

olmalarına karşın birbirlerini tamamlayan iki kültür, iki ülke, iki kıta, iki deri rengi yer 

almaktadır” (Neamtu-Voicu, 2016: 216). Yazar göç olgusunun sonucu olarak doğan 

melez bireylerin yaşadığı ikilemleri ve kimlik bunalımını roman kişileri aracılığıyla 

etkileyici bir biçimde yansıtır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 33 

1.2.KADIN KİMLİĞİ 

 

Bir önceki bölümde Marie NDiaye’nin roman kişilerinin etnik farklılıkları 

nedeniyle yaşadıkları kimlik sorunsalı çeşitli yönleriyle ele alındı. Anlatı kişilerinin 

yaşadığı dışlanmayı yansıtmayı amaç edinen yazarın yapıtlarında söz konusu olan kimlik 

sorunsalının bir türü de kadınların karşılaştığı cinsiyet ayrımcılığından kaynaklanır.  

Feminist bir düşünür olan Sylviane Agacinski etnik ayrımcılık ile cinsiyet ayrımcılığı 

arasındaki yakınlıktan şöyle söz eder: 

 

“Cinsiyet ayrımcılığının mantıksal temeli etnik merkezcilikle aynı; erkek cinsinin 

normalliği, beyaz insanın normalliği vb. Bununla birlikte kadınlar üzerinde kurulan 

erkek egemenliği zaman içinde belirli tarihsel ve kültürel özelliklere bürünmüş olsa 

da bütün grupları etkilemiştir. Kadınlar kendilerini kanıtlama onurlarını kazanma 

gereksinimini, baskı altındaki bazı azınlıklarla paylaşıyor olabilirler” (Agacinski, 

2019: 207). 

 

Marie NDiaye’nin romanlarında dikkat çeken bir diğer durum da yazarın 

romanlarında güçlü, yaşamın tüm güçlüklerinin karşısında duran kadınlara yer verirken 

anlatılarındaki erkek kişilerin sorunların kaynağını oluşturmasıdır. Yazar bu eğilimiyle 

anlatılarında erkek egemen düzeni tersine çevirir. Dolayısıyla kadın kimliği başlıklı bu 

bölümde geçmişten günümüze kadının toplumdaki konumuna, kadın yazarların yazın 

dünyasında yarattığı değişikliklere, dişil yazı (écriture féminine) anlayışına 

değinilmesinin ardından Marie NDiaye’nin romanlarında kadın kimliğini nasıl ele aldığı 

incelenecektir. 

 



 34 

1.2.1. Kadının İkincil Konumunun Kökenleri 

 

Toplumlar cinsiyetler konusunda kendi kültürel ve dinsel yapıları doğrultusunda 

geçmişten günümüze uzanan bir zaman sürecinde biçimlenen belirli kalıplara ve imgelere 

sahiptirler. Toplumu oluşturan bireyler inançlarının ve kültürlerinin yönlendirmesi 

sonucu bu kalıpları benimseyip içselleştirirler. Geçmişten bugüne dinsel söylemlerin 

toplumlar üzerinde yadsınamayacak bir etkiye sahip olduğu düşünüldüğünde kadının 

ikincil konumda olması öncelikle dinsel öğretilerle ilişkilendirilir; kutsal kitaplarda yer 

alan yaratılış öyküsüne, ilk günaha dayandırılır: 

 

“Bu ikinci versiyonla birlikte kadın ikincil konuma düşer, Âdemin kaburgasından 

çıkar. Bu kadın Havva’dır; baştan çıkaran günahkâr cazibesiyle ayartan, şeytanı 

dinleyen ve günahı dünyaya getiren kişidir. Bu andan itibaren kadınlara düşen görev, 

bu günahın kefaretini ödemektir” (Perrot, 2019: 114). 

 

 Kadınların konumu, ait oldukları toplumsal sınıf ve etnik yapı doğrultusunda 

çeşitlilik gösterse de kültürlerin bir parçası olan, çoğunlukla erkeklerin oluşturduğu 

kalıplar ile imgeler birçok toplumda kadınların yaşadıkları olumsuzlukların kaynağını 

oluştururlar. “Farklı ülkelerde ve farklı zamanlarda bakış farklılıkları olabilse de erilliğe 

yüksek değer biçilmesi değişmeyen, evrensel bir nitelik taşır” (Héritier, 2019: 10). Bu 

nedenle kadınlar toplum içinde daha iyi bir konum elde edebilmek için toplumsal cinsiyet 

kavramını oluşturan, “kadın ve erkek kimlikleri ve rolleri konusunda toplum ve kültür 

tarafından belirlenmiş ön kabullere ve kalıp yargılara” (Berktay, 2014: 16) karşı çıkmak 

durumunda kalırlar.  

 



 35 

Erkeğin üstün olduğu toplum yapısında erkek kadını ve bedenini denetleme 

hakkına sahiptir. Erkekler kadınlara göre hem daha güçlü hem de daha akılcı 

görüldüklerinden yönetme ve egemen olma ile ilgili işleri onlara göre daha zayıf, 

duygusal olarak nitelendirilen kadınlardan daha iyi yapacakları düşünülür. Dolayısıyla 

kadınlar tarih boyunca birçok alanda görünmez kılınarak toplumun çevresinde yer alırlar. 

Kadının toplumdaki ikincil konumu onun doğası ve biyolojik yapısıyla 

ilişkilendirildiğinden değişmez bir olgu olarak görülür. Böylece erkeğin ailedeki ve 

toplumdaki baskınlığı pekişirken kadının sahip olduğu nitelikler azımsanır (Berktay, 

2014: 26-27). 

 

Çağımızın önemli kadın düşünürlerinden Sylviane Agacinski, kurucu felsefi ve 

dinsel metinlerde yer alan anlatılardaki eril bakış açısının kadını hep erkekten farklı 

olarak tanımlandığına, bu durumun tersinin hiçbir zaman söz konusu olmadığına dikkat 

çeker. “Bir yandan erkekle ilişkisi üzerinden tanımlanan kadın, bir yandan da mutlak 

ötekiliği temsil eder” (Öztürk, 2009: 5). Kadın ve erkek arasındaki farklılığın iki yönlü 

olduğunu, erkekliğin kadınlığa eş değer bir tanımlama olduğunu vurgulayan Sylviane 

Agacinski felsefenin hep eril bir söyleme sahip olmasını şöyle eleştirir: 

 

“Şu bir gerçek ki, klasik felsefede kadın özgürlüğünün veya cinsiyet eşitliğinin 

temellerini bulamazsınız. Burada ‘androsantrizm’ -düşüncenin merkezine ‘erkeği’ 

yerleştirme- şiddetli bir şekilde kendini gösterir. Daha yakın çağlarda olduğu gibi 

Eski Yunan’da da bilim adamı, düşünce adamı, bilgin vb. hep erkektir! Bu öyle açık, 

tartışmasız bir gerçektir ki, metinlerde özel olarak belirtilmesine bile gerek 

duyulmaz çoğu zaman. (…) Erkek olan bir düşünürün erkek gibi düşünmesi 

doğaldır; bu mutlaka kadın düşmanı olduğu anlamına gelmez. Ancak klasik 



 36 

metinlerde erkeklere yönelik bir seçiciliğin varlığı kabul edilmez; insanın erkekle 

özdeşleştirilmesi ‘kendiliğinden öyleymiş’ gibidir” (Agacinski, 2019: 189-190). 

 

Sylviane Agacinski bir felsefeci olarak yalnızca Batı toplumuna özgü olmayıp birçok 

kültürde var olan cinsiyetler arası hiyerarşinin; kadını erkekten aşağı gören anlayışın 

kökenlerini araştırır. Platon’un ve Aristoteles’in Batı toplumunun dini olan Hristiyanlığa 

önemli etkisi olduğunu belirtir ve bu nedenle onların kadına bakış açısını ele alır. 

“Platoncu ve Aristocu felsefenin mirasçısı eski Hristiyanlığın erkeği ve erili ilahilikle, 

akılla bağdaştırırken kadını ve dişili dünyayla, bedenle özdeşleştirdiğini göstermek ister 

ve bu cinsiyet farklılığı okuması yalnızca kadınların aleyhinedir” (Baril, 2005: 154). 

Virginia Woolf, Simone de Beauvoir gibi kadın yazarları okuduktan sonra bir kadın 

olarak kendi bakış açısı ile klasik metinleri oluşturan düşünürlerin (Platon, Aristoteles, 

Kant, Kierkegaard…) görüşleri arasında uçurum olduğunu fark ettiğini belirtir. Yunan 

felsefesinde akıl ve düşüncenin erkekle; beden ve günahın kadınla özdeşleştirildiğini 

vurgulayarak günümüz insanının imgeleminde varlığını sürdüren bu eril düşünce biçimini 

eleştirir; kurucu metinlerin kökenindeki “erilin ve dişilin ilahi ve dünyevi, tinsel ve tensel 

karşıtlığının yerini tutması” (Agacinski, 2005:8) düşüncesini irdeler. Batı kültürünün 

kökenlerinin Platon, Aristoteles gibi düşünürlerin felsefesine dayandığı göz önünde 

bulundurulduğunda Batıda uzunca bir süre egemen olan eril bakış açısının kaynağı ortaya 

çıkar: 

 

 “Aristoteles, Politika adlı yapıtında, kadın ile erkeğin karakterinin aynı olmadığını, 

erkeğin cesaretinin onun hükmetmesinde, kadınınkinin ise boyun eğmesinde 

yansıdığını öne sürer. (…) Aristoteles’e göre otorite hükmeden kişiye aittir ve bu 

otorite tiranlık ya da monarşide olduğu gibi gelenekten ya da erkeğin kadın 

üzerindeki otoritesinde olduğu gibi doğadan geliyor olabilir. Erkek doğal olarak 



 37 

daha güçlü, daha akılcı ve inişli çıkışlı duygulara daha az eğilimlidir. Bu doğal 

otorite, erkeğin ölçülü ve akılcı kararlar alabilme yeteneğinde kendini gösterir” 

(Berktay, 2014: 87). 

 

Sylviane Agacinski, Yunan düşünürlerin kadınlara bakış açılarının Batı uygarlığına miras 

kaldığını vurgulayarak felsefenin eril bakış açısının “yalnızca erkekler tarafından 

oluşturulup yazılması gerçeğinin saptanmasıyla değil, felsefi metinlerdeki kimi zaman 

açıkça kimi zaman örtük bir biçimde yer alan erkek merkezli başka bir deyişle 

androsantrik düşünce biçiminin izlerinin bulunup ortaya çıkarılmasıyla” (Agacinski, 

2005: 8) anlaşılabileceğini belirtir. Sylviane Agacinski erkek merkezci düşüncenin kadını 

erkekten yola çıkarak tanımlamasının yanlış bir yöntem olduğunu, her iki cinsiyet için de 

diğerinin öteki olduğunu, doğru olanın iki cinsin birlikteliği olduğunu belirtir: 

 

“Eğer ‘kadın merkezci’ olunsaydı, biz de ‘İnsanlık özü itibariyle kadınsıdır; 

göğüsleri olmayan, çocuk doğuramayan şu zavallı yaratıklara bir bakın, bize göre ne 

kadar yetersizler!’ diyecektik. Evrensel olan iki cinsin bir aradalığı, kadın ve erkeğin 

heterojenliğidir; hepimiz zorunlu olarak bunlardan biri veya ötekiyiz. Ancak öte 

yandan, bire bir cinsiyetle ilişkili olmayan diğer bütün konularda birbirimize çok 

benziyoruz” (Agacinski, 2019: 206). 

 

Sylviane Agacinski tek tanrılı dinlerin kadınlara bakış açısını şöyle açıklar: 

 

“Dinler bedeni yadsıma veya yüceltme eğilimleriyle, hep erkeklerin elinde 

şekillenmiştir. Günümüzde kiliselere giden kadınların sayısı daha fazladır ama din 

üzerinde düşünenler ve dine hizmet edenler hep erkeklerdir. Bütün tek tanrılı 



 38 

dinlerde (Yahudilik, Hristiyanlık, Müslümanlık) kadınlar öteden beri ve bugün de 

din içindeki iktidara (ayinlerin yönetimi, metinlerin yorumlanması vb.) uzaktırlar. 

Bugüne kadar kadınların tarihi, ruhani, entelektüel ve siyasal iktidar üzerindeki 

erkek egemen tekelci anlayış tarafından şekillendirilmiştir” (Agacinski, 2019: 205). 

 

Dolayısıyla kadınların erkeklerle arasındaki eşitliğin sağlanamamasının temellerini 

irdeleyen düşünür, kadınların “mitler çözümlenip yıkılmadıkça, ‘cinsiyetlerin metafizik 

rol dağıtımı’ imgesine hapsolmaktan” (Agacinski, 2019: 223) kurtulamayacaklarını 

belirtir. Çünkü söz konusu mitlere göre “Erkek tiniyle tanımlanır, çünkü Tanrı’nın 

imgesinde yaratılmıştır; kadın ise bedeniyle tanımlanır çünkü erkeğin neslini sürdürmek 

için yaratılmıştır” (Agacinski, 2019: 223). 

 

Eski toplumlardaki kadınların konumunu antropolojik çalışmaları aracılığıyla ele 

alan Françoise Héritier (2019) erkeğin kadından üstün kabul edilmesini cinsiyetler arası 

değer ayrımcılığı olarak nitelendirir. Lévi-Strauss ile yaptığı antropolojik çalışmalar 

sonucunda eski toplumlarda cinsiyetler arasındaki görev dağılımının kültürden kültüre 

değiştiğini; nesnel sınırlamalar doğrultusunda yapılmış olabileceğini ancak kadınlar 

konusundaki sınırlamaların ideolojik nedenlere dayandığını belirtir. Héritier, Platon’un 

erkeklerin kadınlardan üstün tutulması için mantıklı bir neden görememesine karşın 

döneminin düşünce yapısının oluşturduğu engelleri aşamadığını vurgular. Bununla 

birlikte Platon’un “kafasındaki cinsiyetler arası eşitlik düşüncesi yalnızca belirli bir 

sosyal sınıftaki kadınlar için” (Héritier, 2019: 44) geçerlidir. Platon yurttaş kadınların 

eşitlikten yararlanabileceğini belirtirken köleler ve köylüler arasında yer alan kadınlar 

için erkeklerle eşitlik söz konusu değildir: 

 



 39 

“Platon’u okurken, yazdığı metinlerde göze çarpan kadın erkek ayrımcılığı temelli 

ve hep erkek üstünlüğünü öne çıkaran düşünce kalıpları insanı şaşırtır. (…) Mantıken 

kadınlara eşitlik hakkı verilmesinden yana olsa da bunu ancak erkeklerin idealine 

göre yaratılan toplumun kaymak tabakasını (nec plus ultra) temsil edenlere -

yurttaşların kızlarına, eşlerine ve annelerine- tanımaktan öteye gidemiyor” (Héritier, 

2019: 44- 45). 

 

Eski toplumlarda kadınlar yalnızca anne olduklarında değer görseler de onlar için 

kadın bedeni erkeğin tohumunu içinde büyüten bir araçtır. “Ruhu taşıyan erkek spermidir 

ve dolayısıyla gerçek yaratıcı erkektir” (Berktay, 2014: 133). Ancak bilimsel gelişmeler 

çocuğun erkek üreme hücresi spermin kadın üreme hücresi yumurta ile birleşmesi sonucu 

ortaya çıktığını, kalıtımsal etkenlerin çocuğa kadından ve erkekten rastlantısal olarak 

geçtiğini, dolayısıyla hem kadının hem de erkeğin bir fetüsün oluşumunda eşit işleve 

sahip olduğunu gösterir. “Yeni bilimsel gözlemler, erkeğin kadının içine küçük bir 

tohumcuk yerleştirmediğini ve kadının da erkeğin yerleştirdiği çocuğun büyüdüğü bir 

tarla olmadığını anlamamızı sağladı” (Perrot, 2019: 51). Buna karşın insanlığın 

başlangıcından itibaren kadının yazgısını belirleyen ön yargılar öylesine kökleşiktir ki 

onları yok etmek neredeyse olanaksızdır.  

 

 

1.2.2. Kadının Yazın Dünyasındaki Konumu 

 

Kadınların eski ve köklü öğretiler sonucunda tarih boyunca karşılaştıkları 

ayrımcılığının engellenmesi, cinsiyetler arası eşitliğin sağlanması için yüzyıllar boyunca 

büyük uğraşlar verilir. Ancak bu uğraşların feminizm adıyla belirli bir çatı altında 



 40 

toplanıp örgütlenmesi oldukça yakın bir zamanda gerçekleşir. Feminizm, cinsiyetler 

arasındaki eşitsizliğe karşı durularak kadının yaşadığı baskıların önlenmesi gerektiğini 

düşünen kadınların öncülüğünde 19. yüzyılda başlar. Bu hareketin öncüleri kadının 

yoksun bırakıldığı hakları elde ederek toplumsal alanlarda erkek kadar yer alması 

gerektiğini tüm dünyaya duyurma amacındadırlar. Kadın hareketleri tarihi, her biri farklı 

bağlamı ve ideolojik yönelmeyi içeren, aynı amaç için çalışmalarına karşın zaman zaman 

kendi aralarında çatışan üç dalgayı barındırır. 1789’un İnsan Hakları Bildirgesi’ni 

fazlasıyla eril bulan birinci dalga, kadınların kanun önünde erkeklerle eşit olabilmesine 

yönelik girişimlerde bulunur; seçme ve seçilme hakkı, eğitim ve çalışma hakkı gibi en 

temel istemleri dile getirir. 20. yüzyılın başında yaşanan, kitleleri derinden etkileyen iki 

dünya savaşı süresince önemli sorumlulukları üstlenen kadınların, toplumsal alanda 

erkekler kadar etkin olabileceği görülür. 1960’lı yıllardan 1970’li yıllara kadar etkin olan, 

kadının cinsel özgürlüğünün kazanılmasını amaçlayan ikinci dalga feministler Simone de 

Beauvoir’ın yazdığı İkinci Cins (1949) gibi yapıtların etkisiyle kadın bedeninin erkeğin 

denetiminde olmasının karşısında durulması gerektiğini savunarak tüm tepkilere karşın 

doğum kontrolü ve kürtaj hakkının elde edilmesini sağlarlar. Kadın ve erkek arasında 

mutlak eşitliğin sağlanmasının gerekliliğini, toplumsal cinsiyet rollerinin değişmesinin 

önemini vurgularlar. 1980’li yıllara gelindiğinde, feministler ikinci dalganın farklılıkların 

yok sayılarak mutlak eşitlik istemine karşın kadının cinsel eğilimleri, etnik kökeni gibi 

kimliğini oluşturan çeşitli öğelerin göz önünde bulundurularak tabu olmaktan 

çıkarılmasının sağlanması gerektiğini savunurlar. Böylece üçüncü dalga ortaya çıkar. 

Biyolojik özellikleri göz ardı eden ikinci dalga cinsel kimliğin yalnızca toplum tarafından 

oluşturulduğunu gösterme amacındayken üçüncü dalga, cinsiyetler arasında eşitliğin 

sağlanırken kadının biyolojik farklılıklarının yadsınamayacağını vurgular. Üçüncü dalga, 

kadına ilişkin ön yargıları, bakış açılarını değiştirebilmek için kadının yazınsal, sanatsal, 

siyasal alanlarda kendini ifade etme olanağına sahip olmasının gerektiğini belirtir.  



 41 

Böylece toplumun görüşlerini değiştirerek kadının hak ettiği konuma erişmesinin 

sağlanması amaçlanır. Görüldüğü gibi Batılı kadınlar yıllar boyunca verilen savaşımların 

sonucunda cinsiyetlerine ilişkin tüm ön yargılara karşın birçok alanda kazanımlar elde 

ederek bugün sahip oldukları konuma erişebilmişlerdir. Buna karşın ne yazık ki, bu 

kazanımlar dünyanın geneli için geçerli değildir; küresel ölçekteki kadın nüfusunun 

önemli bir bölümü henüz yukarıda sözü edilen hakları elde edememiştir (Arsenault-

Boucher, 2014). 

 

Kadın hareketleri yüzyıllar boyunca kökleşmiş olan ön yargılardan, ayrımcılıktan 

arınmış bir biçimde kadının her alanda etkin olabilmesini amaçlar. Yazının bir yandan 

toplumun düşünce biçimini yansıtırken bir yandan da onu etkileyip yön verdiği göz 

önünde bulundurulduğunda böyle önemli bir alanın yüzyıllar boyunca yalnızca eril bakış 

açısını yansıtması kadının toplumsal konumunu olumsuz yönde etkileyen nedenler 

arasında yer alır. Bu nedenle kadınlar da yazın alanında yer alabilmeyi, ön yargıları 

yazıyla yıkmayı amaç edinirler. Bu bağlamda kadınların tarih boyunca hem yazın 

dünyasında yaşadıkları güçlüklere hem de nedenleri ve sonuçlarıyla bu alana getirdikleri 

yeniliklere değinmek yerinde olacaktır. 

 

 Toplumsal konumları nedeniyle neredeyse her alanda gecikmeli olarak söz sahibi 

olabilen kadınlar günümüzde yazın dünyasında bulundukları yeri edinebilmek için de 

önemli uğraşlar verirler.  Orta Çağ toplumunda kadınlar gizemli ve zayıf olmaları gibi 

birçok olumsuz ön yargı ile karşı karşıya kalırlar. Kadınlar yalnızca manastırlardan ya da 

ailelerinden aldıkları eğitimle okuma yazma öğrenirler. Orta Çağ toplumunda etkin 

olabilmelerine engel olan tüm olumsuzluklara karşın Marie de France, Christine de Pisan 

gibi önemli kadın yazarlar adlarını günümüze ulaştırmayı başarırlar. La Cité des Dames 



 42 

adlı yapıtı ile “kadınlar ve onların davranışları hakkında birçok kötü niyetli aşağılama 

yayan, eğitimli kişilerce yazılmış kitapları eleştirir. De Pisan içinde daha büyük erdem 

yatan erkek ya da kadın daha yücedir” (Walters, 2009: 33) diyerek döneminin 

toplumunun kadınlara ilişkin ön yargılarını eleştirir. Rönesans Dönemi’nde matbaanın 

bulunmasıyla büyük bir canlılığın yaşandığı yazın dünyasında, cinsiyetlerine ilişkin ön 

yargılar aşılamadığından, az sayıda kadın yer edinebilir. Dini otoritenin sarsılmasıyla 

birçok alanda yeniliklerin yaşandığı bu dönemde kadınların konumuna ilişkin farklı 

görüşler tartışılır. “Ünlü hümanist Erasmus Hristiyanlıkta Evlilik Kurumu adlı yazısında 

kadın ve erkek arasındaki eşitliğin eğitim yoluyla sağlanabileceğini ve uzun bir değişim 

süreci sonucu gerçekleşebileceğini belirtmiştir” (Erlat ve Kasap, 2011:49). 

 

Klasik Dönem olarak adlandırılan 17. yüzyılda sanata ve yazına verilen önem 

artar; Fransız dilinin korunabilmesi, yazınsal bir dil oluşturularak yapıtların niteliğinin 

artırılması için 1634’de Fransız Akademisi kurulur. Dil ve yazın alanındaki önemli 

çalışmalarıyla günümüze kadar ulaşan Fransız Akademisi’ne bir kadın yazar, Marguerite 

Yourcenar, ancak 1980’de girebilir. Katı bir biçimde eleştirilmelerine karşın Madeleine 

de la Fayette, Madeleine de Scudéry gibi ayrıcalıklı kadınlar salonlarında düzenledikleri 

kültür-sanat etkinliklerinde bir araya gelirler. O dönem yalnızca soylu kadınların 

alabileceği bir eğitimle yetiştirilirler; beğeni ile karşılanan yapıtlar yazmalarına karşın 

onları kendi adlarıyla yayımlayamazlar. 18. yüzyıla gelindiğinde bilginin ve aklın 

geleneksel düşünce yapısına karşı üstünlük kazanmasıyla Aydınlanma Çağı’nın 

düşünürleri kadınların toplumsal alanlara etkin bir biçimde katılmaları için eğitim 

almaları gerektiğini belirtirler. 1789 Devrimi’nin ardından kadınların haklarını elde 

edememeleri nedeniyle 1791’de Kadın ve Yurttaş Hakları Bildirisi’ni yayımlayan 

Olympe de Gouges bildirinin yayımlanmasından iki yıl sonra idam edilir. Sanayi 

Devrimi’nin ardından toplumun yapısının değişmesiyle çalışmaya başlayan kadınlar 



 43 

toplumsal yaşamda etkin bir biçimde yer alarak kökleşik beklentilerden uzaklaşmaya 

başlarlar. “1789 Devrimi sonrasında hissedilen feminizm, 1830’dan sonra iyice 

belirginleşir” (Erlat ve Kasap, 2011: 135). Buna karşın birçok alanda olduğu gibi yazınsal 

alanda da kadınlara yönelik baskılar devam eder. George Sand (Aurore Dupin) gibi 

özgürlüğe erişemeyen kadın yazarlar yapıtlarını takma adlarla yayımlarlar. Virginia 

Woolf bu durumun, toplumun dayattığı “kadınların anonim kalmasını gerektiren iffet 

duygusundan” (Woolf, 2015: 56) kaynaklandığı söyler. Kadınlar ancak birinci dalga 

kadın hareketinin sonucunda eğitim ve yükseköğrenim haklarını (Fransa’da 1924) 

edinmelerinin ardından yazın alanında etkin olabilirler (Erlat ve Kasap, 2011). 

 

Kadınların yazın alanına etkin bir biçimde katılımlarında önemli bir yeri olan 

Virginia Woolf Kendine Ait Bir Oda (1929) başlıklı denemesinde tarih boyunca 

karşılaştıkları olumsuzluklar sonucunda kadınların bu alanda etkin olamamalarının 

nedenlerini eleştirir ve onlara özgürlüklerini kazanıp daha iyi bir konum edinebilmeleri 

için öğütler verir:  

 

“Sizden her türlü kitabı yazmanızı istiyorum ne kadar önemsiz ya da ne kadar geniş 

görünürse görünsün hiçbir konudan ürkmeyin. Ne yapıp edip seyahatlere çıkacak, 

tembellik edecek, gelecek hakkında ya da dünyanın geçmiş zamanları hakkında 

düşünecek, kitaplarla ilgili hayallere dalıp sokak köşelerinde oyalanacak, 

düşüncelerinizin suların derinliklerine dalmasına imkân verecek parayı elde 

edeceğinizi umuyorum” (Woolf, 2015: 117). 

 

En temel hakların elde edinilmesinin ardından 20. yüzyılda kadın yazar sayısının 

artmasıyla birlikte kadına ilişkin konular yazınsal yapıtlara yansır. Kuşkusuz feminist 



 44 

hareketin öncüsü olan Simone de Beauvoir (1908-1986) kadın kimliği söz konusu 

olduğunda ilk akla gelen kişidir. “Kadın üzerine bir kitap yazma konusunda uzun süre 

kararsız kaldım” (Beauvoir, 2008: 21) diyen Beauvoir’ın kadının toplumsal konumunun 

iyileştirilerek haklarının verilmesinin, cinsiyetler arasında mutlak eşitliğin sağlanmasının 

gerekliliğini cesur bir biçimde kaleme aldığı İkinci Cins adlı yapıtı yayımlandığı 1949 

yılından itibaren çeşitli tepkilerle karşılaşmasına karşın büyük yankı uyandırır. Simone 

de Beauvoir kadının karşılaştığı ayrımcılık konusundaki düşüncelerini açıkça yansıttığı 

bu yapıtıyla birçok kadının yaşam koşullarını, toplumsal konumunu sorgulamasını ve 

kadın hareketine destek vermesini sağlar.  Böylece kadınların yaşam koşullarında önemli 

ölçüde iyileşme kaydedilerek haklarını elde etmeleri ve güçlenmeleri sağlanır. Ancak 

günümüzde kadın hareketinin henüz sonlanmamış olmasının nedeni ne yazık ki kadın ve 

erkek arasındaki ayrımcılığın devam ediyor olmasıdır.  

 

Simone de Beauvoir’ın ardından gelen kadın yazarlar onun İkinci Cins’te kişinin 

doğarken içinde yaşadığı kültürün inşası olan toplumsal cinsiyetle doğmadığını onu 

sonradan edindiğini vurgulamak amacıyla yazdığı “kişi kadın doğmaz kadın olur” sözünü 

benimserler. Julia Kristeva Simone de Beauvoir Aramızda başlıklı çalışmasında 

Beauvoir’ın İkinci Cins adlı yapıtında yazı aracılığıyla yaptığını “antropolojik bir devrim” 

(Kristeva, 2017: 12) olarak tanımlar ve onun bir yandan “kadınların yalnızca biyolojik 

özelliklerine indirgenmesine karşı mücadele ederken” (Kristeva, 2017: 17) diğer yandan 

da “kadını, başlı başına öteki olarak kendini oluşturma hakkı ya da imkânı olmaksızın 

erkeğin ötekisi olmaya zorlayan en alt seviyedeki kadın statüsünden kurtarmak için” 

(Kristeva, 2017: 16) çabaladığını belirtir. 

 



 45 

Görüldüğü gibi, kadınların verdikleri büyük savaşımlar sonucunda etkin bir 

biçimde yer aldıkları en önemli alanlardan biri de yazındır. 20. yüzyılın ikinci yarısından 

itibaren kadın yazarlar güçlü adımlar atarak yazın alanında önemli ilerlemeler 

kaydederler. Kadınlar üzerine yapılan çalışmalar yaygınlaşır. Kadın çalışmaları 

Amerika’da 1970 yılından itibaren, daha sonra diğer ülkelere de yayılacak olan, çeşitli 

alanlardaki cinsiyet çalışmalarını bir araya getiren gender studies alanının ana araştırma 

konularından birini oluşturur. Aynı yıllarda Fransa’da Hélène Cixous, Luce Irigaray, Julia 

Kristeva gibi kadın yazarların ve kuramcıların çalışmaları sonucunda yeni bir yazınsal 

anlayış olan ve kısa zamanda ülke sınırlarını aşan dişil yazı (écriture féminine) ortaya 

çıkar: 

 

“Fransız feminist düşüncenin önemli kuramsal bir yöntemi écriture féminine ya da 

dişil yazıdır. Bu kavram metne ve söyleme kadın bedenini ve kadın cinselliğini katar. 

Hem ütopik hem de deneysel bir yöntem olan écriture féminine bunu eril simgesel 

düzen tarafından geliştirilmiş akılcılık ve mantık ilkelerini, geleneksel dizi ve 

çizgisellik kavramlarını ve bedenin alışılagelmiş bir biçimde akla bağlılığını 

reddederek henüz dili olmayan -yani susturulmuş, dışlanmış ve bastırılmış- için 

yazmaya çalışır” (Cavallaro, 2003: 119). 

 

  Başta Fransa’da olmak üzere çok sayıda kadın yazar, 1970’lerden itibaren 

yazınsal yapıtlarda dolayısıyla edebiyatta egemen olan cinsiyetçiliği eleştirir. Tüm bu 

yazarlar içinde Julia Kristeva, Luce Irigaray ve Hélène Cixous “kadına özgü bir dil” 

oluşturma konusundaki önemli çalışmalarıyla ana dili İngilizce olan ülkelerde “French 

feminism” olarak tanımlanan çağdaş Fransız feminist hareketin en yetkin adları olarak 

anılmayı başarırlar: 

 



 46 

 “Bu üç yazarı birleştiren, anladıklarımızın yapısının dilin içinde ve dil tarafından 

şifrelendiği ortak inancıdır. Bu üç eleştirmen, dil sistemlerinin aranıp bulunabilen ve 

bölünüp parçalarına ayrılabilen iç çelişkiler üzerine kurulu güç sistemleri 

olduklarına inandıkları için yapısökümcüdürler. (…) Bütün Fransız feminizminin 

merkezinde De Beauvoir’ın ‘Öteki olarak kadın’ kavramı bulunur. Çağdaş Fransız 

feministleri, De Beauvoir gibi, dişil dilin bastırıldığına inanırlar -dişil dil toplumsal 

ve kültürel konuşmanın ‘Öteki’sidir” (Humm, 2002: 140). 

 

“Hélène Cixous, Julia Kristeva ve Luce Irigaray Fransız feminizminin ‘kutsal üçlüsü’ 

olarak adlandırılırlar” (Ives, 2010: 15). Dişil yazı (écriture féminine) kavramı ilk kez 

Hélène Cixous tarafından, kadın bedeni ve yazı arasındaki bağı irdelediği Medusanın 

Gülüşü (Le Rire de la Méduse) adlı denemesinde 1975 yılında kullanılır: 

 

 “Dişil yazıdan söz edeceğim: onun ne yapacağından. Kadının kendini yazması 

gerekir: kadının kadından yazması ve kadınları -aynı nedenlerden, aynı kanun 

tarafından, aynı öldürücü amaçla- bedenleriyle aynı şiddetle uzaklaştırıldıkları 

yazıya çağırması gerekir. Kadın kendini metne -dünyaya ve tarihe olduğu gibi- kendi 

hareketiyle koymalıdır” (Cixous, 2010: 37). 

 

 Hélène Cixous, kadınları yazın dünyasında erkekler tarafından kurulan fallus merkezli 

dile meydan okumaya çağırır. “Cixous’nun yazın anlayışının temelinde ‘bastırmayan, 

taşıyan, alıkoymayan, olanaklı kılan’ yeni bir dil oluşturmak vardır” (Akt. Eroğlu, 2013: 

316). Kadın özne baskın olan eril dil aracılığıyla kendini, bedenine özgü konuları tüm 

gerçekliğiyle anlatma olanağını bulamaz. Dişil yazı anlayışının temelinde dilin tarafsız 

olmadığı, ataerkinin ifade aracı olduğu düşüncesi vardır. Bu bağlamda söz konusu 



 47 

yazarlar kadın bedeninin ve farklılıklarının eksiksiz bir biçimde ifade edilebilmesi için 

tüm kısıtlamalardan arındırılmış yeni bir dile gereksinim duyarlar.  

 

Bununla birlikte, insanın sahip olduğu yeteneklerin, niteliklerin içinde yaşadığı 

toplumsal koşullar doğrultusunda biçimlendiği göz önünde bulundurulduğunda kadının 

erkeğe göre aşağı konumda olmasının kadına toplum tarafından biçilen değerden 

kaynaklandığı anlaşılır. Dolayısıyla kadının biyolojik nitelikleri değil erkeğin kadın 

üzerinde kurduğu egemenlik onun toplumsal konumunu belirler. Tarih boyunca 

eşitsizliğe uğrayan kadın var olan düzene uyum göstermek zorunda kalır; bir psikanalist 

olan Luce Irigaray kadının cinsel farklılığını tanımayan eril düzenin olumsuzluklarından 

yalnızca taklitçilik yoluyla korunabileceğini belirtir. Kadının var olan düzende yer 

edinebilmesi için eril temsil biçimlerini taklit etmesi gerektiğini vurgular: 

 

“Kadınlar, kendilerini korumak için, ataerkil düzenin görünürdeki doğallığını taklit 

etmek, asli farklılıklarını gizlemek zorundadırlar. Ancak, bunun sonucunda, ‘cinsel 

açıdan farklı olan öteki’ konumları da kaçınılmaz biçimde kayıplara karışır veya 

görünmez olur. (…) Dişil olanın bir temsil biçimi yoktur. Kadının bedeni, arzusu, 

imgelemi egemen simgesel düzende ifade bulamaz. Konuştuğu dil kendi dili 

değildir. Dışlanmış, bastırılmış, unutulmuş olan kadın her zaman başka bir yerdedir” 

(Postl, 2009:146-147). 

 

Bu noktada Irigaray kadının kendisine karşıt olan bir dilde ifade olanağı bulamayacağı 

düşüncesinden yola çıkarak dilin temsil çeşitlerini ve biçimini değiştirmeyi amaçlar. Öte 

yandan, dil üzerinde önemli etkisi olan içsel dürtüleri “semiyotik/le sémiotique” 

(Kristeva, 2013: 134) olarak adlandıran Julia Kristeva psikanaliz aracılığıyla dildeki 



 48 

öznenin işlevini belirleyen etkenleri irdeler. Julia Kristeva dişil yazı kavramı konusunda 

Cixous ve Irigaray’a göre bazı noktalarda kararsız kalmasına karşın sanatçılar ve özellikle 

yazarlar üzerinde oldukça ayrıntılı çalışmalar yaparak kadına özgü bir anlayışın nasıl 

olması gerektiğini sorgular.  

 

“Kristeva, ister kadınlar isterse erkekler tarafından yazılsın, metinlerde kadınların 

bedeniyle dil arasında silinmez bir ilişki olduğunu açıklar. (…) Kristeva için ‘dişil’in 

en bereketli örneği Batı kültüründe anneliğin temsilidir. Öznenin anneyle özel 

ilişkisi, semiyotikle sembolik arasında yükselen gerilim sayesinde, kendisini sanatta 

ve edebiyatta açıkça gösterir. (…) Kristeva radikal bir biçimde, semiyotik tarafından 

dilin bozulmasının radikal bir politik uygulama kadar büyük devrimsel bir hareket 

olduğunu savunur gibidir” (Humm, 2002: 152).  

 

Dişil yazı (écriture féminine) anlayışı, kadının yüzyıllar boyunca geleneksel ve 

metafiziksel biçimde öteki olarak tanımlanmasını eleştirir ve kadının kendisi tarafından 

tüm farklılıkları göz önünde bulundurularak yeniden tanımlanması yoluyla 

özgürleşebileceğini vurgular. “Fransız feministler ‘kadın’ cinselliğinin şeytansı olarak 

görülmesine karşı çıkarlar ve onu çalışmalarının merkezine yerleştirirler. Kadın 

cinselliğinin böylesine öne çıkarılmasının etkisi alışılagelmişin ötesinde yıkıcıdır” (Ives, 

2010: 29). Dişil yazı anlayışının öncüleri dili parçalarına ayırıp yeniden yapılandırmayı 

amaç edinirler. Klasik metinleri ayrıntılı bir biçimde irdeleyerek kör noktalarına, 

kısıtlamalarına, ikiyüzlülüklerine dikkat çekmek için onların parodilerini yaparlar. 

Bununla birlikte dişil yazının ölçütlerine uygun bir metnin erkekler tarafından da 

yazılabileceğini savunurlar. (Ives, 2010, 29- 32). Platon’dan itibaren fallus merkezli 

düşünce biçiminin etkisi altında olan Batı toplumunda yeni bir kadın algısı oluşturmanın 

ancak yazıyla olanaklı olacağının altını çizerler. Kadını ve bedenini aşağı konumda 



 49 

görmeyen bir anlayış geliştirmek için sanatın, yazının, kültürün, bilimin ve siyasetin 

anlatıldığı dilin altüst edilerek yeniden yapılandırılması gerektiğini vurgularlar.  

 

1.2.3. Marie NDiaye’nin Romanlarında Kadının Konumu 

 

1967 doğumlu olan Marie NDiaye içerik ve biçemiyle dikkatleri üzerine çektiği ilk 

romanı Quant au riche avenir’i (1985) henüz on sekiz yaşındayken yayımlar. Yazınsal 

yaşamının başından itibaren tiyatro ve roman türlerinde yazdığı yapıtlarla gerek ele aldığı 

izleklerle gerek biçemiyle çağdaş Fransız edebiyatının en başarılı kadın yazarları arasında 

gösterilir. Yazarın yapıtları 2005 yılında Dominique Viart ve Bruno Vercier tarafından 

La littérature française au présent başlıklı kitapta ele alınır.  Papa doit manger (2003) 

adlı oyunu Fransız Devlet Tiyatrosu’nda (Comédie-Française) sahnelenir. 2001 yılında 

Rosie Carpe adlı romanıyla Femina Ödülü’nü alır. Marie NDiaye adının ülke sınırları 

dışında da duyulmasını sağlayan en büyük başarısına, birçok dile çevrilen Trois Femmes 

Puissantes (Üç Güçlü Kadın) adlı onuncu romanıyla 2009 yılında Goncourt Ödülü’nü 

alarak ulaşır. Aynı yıl Fransız dilinde en çok satan roman Trois Femmes Puissantes olur 

(Asibong, 2013a:11). Yine 2009 yılında Claire Denis ile birlikte White Material filminin 

senaryosunu kaleme alan yazar bir sonraki romanı Ladivine ile 2013’te Madame Figaro 

Kadın Roman Kahramanları Büyük Ödülü’nü kazanır. “Yazdığı dönemde, yapıtının 

bilimsel incelemelerini kapsayan dört uluslararası konferans (biri Almanya’da, biri 

Fransa’da ve ikisi Birleşik Krallık’ta) düzenlenir ve üç makale kitabı (Fransa’dan, 

Almanya’dan ve Amerika’dan) yayımlanır: 1967 gibi yakın bir tarihte doğan yazar için 

dikkat çekici bir akademik adanmadır” (Asibong, 2013b: 386). Christiane P. Makward ve 

Madeleine Cottenet-Hage Fransız kadın yazarları bir araya getirdikleri Dictionnaire 

littéraire des femmes de langue française, de Marie de France à Marie NDiaye başlıklı 



 50 

başarılı çalışmalarında yazardan “şaşırtıcı bir ustalıkla tüm türleri -İngiliz romanı, felsefi 

öykü, aile melodramı- harmanlayan inanılmaz derecede özgür, hoş, güvenilir, genç bir 

yetenek” (Cottenet-Hage ve Makward, 1996: 433) olarak söz eder. 

 

Yazın dünyasında gelinen noktada “bugün Fransızca yazan, görünüşe göre yapıtları 

popüler ve eleştirel ilgi alan yazarların pek çoğu kadındır” (Damlé, 2014: 3). Marie 

NDiaye gibi günümüzün başarılı kadın yazarları yazın dünyasında gördükleri saygınlığı 

kuşkusuz kendilerinden önce kadınların bu konuma erişebilmeleri için önemli savaşımlar 

veren öncülerine borçludurlar.  

 

Görüldüğü gibi farklı yazınsal türlerde büyük ilgi gören yapıtları kaleme alan Marie 

NDiaye bir kadın olarak yazın alanında kısa zamanda saygın bir konum edinir. Kuşkusuz 

yazar bu başarısını ele aldığı izlekleri güçlü bir biçimde okura yansıtmasını sağlayan 

biçemine borçludur. Yazarın bu başarısı çoğu zaman onun kadına özgü bir öznellikle 

yazmasıyla ilişkilendirilir. Yazar, yazma sürecinde yazar cinsiyetinden 

soyutlanamayacağından bir yazınsal yapıtın oluşumunda yazarın cinsiyeti asla önemsiz 

değildir; kadın ile erkeğin dünyayı algılama biçimi birbirinden farklıdır. Marie 

NDiaye’nin romanlarında özne öncelikle cinsiyetiyle ortaya çıkar. Yazar romanlarında 

genel olarak yaşamın güçlüklerine karşı savaşım veren kadınların öyküsünü anlatır. 

Yazarın bu eğilimi kadınların yüzyıllardır yaşadığı yazgıyı anımsatır. Buna koşut olarak 

onun yapıtlarında çoğu zaman sorunların kaynağını oluşturan erkek anlatı kişileri yazar 

tarafından ikincil konuma yerleştirilirken kadınlar özne konumundadır. Marie NDiaye 

hemen her yapıtında kadınların içinde yaşadıkları toplumdaki kimlik arayışlarını farklı 

biçimlerde ele alır. Bu yönüyle yazarın yapıtları çoğunlukla eleştirmenler ve 

akademisyenler tarafından kadın yazınının örnekleri arasında gösterilir: “Wolfgang 



 51 

Asholt Marie NDiaye’nin yapıtını ‘deneysel dişil yazı’ (écriture féminine expérimentale) 

başlığı altında sınıflandırır” (Sarrey-Strack, 2002: 19). Colette Sarrey-Strack Fictions 

contemporaines au féminin adlı çalışmasının önemli bir bölümünü yazın eleştirmenleri 

ve akademisyenler tarafından büyük ilgi gördüğünü belirttiği Marie NDiaye’nin 

yapıtlarına ayırır. Kuşkusuz bu durum yazarın içinde yaşadığı dönemin toplumunda 

özgün bir biçimde kadının durumunu sorguladığı kurgularından kaynaklanır.  

 

Bununla birlikte, cinsiyetler arasındaki eşitsizlik, önceki bölümlerde değinildiği 

gibi kültürel ve toplumsal koşullarla doğrudan ilişkili olduğundan Marie NDiaye 

romanlarında yer verdiği kadınların içinde yaşadığı toplumsal bağlamı özenle yansıtır. 

Böylece, kadın başkişilerin, içinde yaşadıkları toplumsal koşulların sonucunda kimlik 

arayışına sürüklendikleri anlaşılır. Yazar yapıtlarında güçsüz erkek kişilere ve güçlü 

kadın kişilere yer vererek ataerkil toplum yapısını eleştirir. Kadının henüz toplumsal 

alanlarda hak ettiği konuma tam anlamıyla erişemediğini vurgular.  

 

Marie NDiaye her bir yapıtında kimlik arayışı, dışlanma, kadın, aile gibi belirli 

izlekleri farklı yönlerden ele alır. Yazar 1996’da yayımlanan altıncı romanı La 

Sorcière’de (Büyücü) kadın başkişi Lucie’nin uzun yıllar süren evliliğinde yaşanan 

gerilimli tartışmaların sonucunda eşinin kendisini ve çocuklarını terk etmesiyle 

yaşadıklarını anlatır. Gerçek ile gerçeküstünün iç içe geçtiği romanın başkişisi Lucie 

annesinden gelen doğaüstü yetilerini kızları Maud’a ve Lise’e aktarmak istediğinde 

onların kendisinden daha yetenekli olduklarını fark eder.  Söz konusu romanda birçok 

gerçeküstü olgu aracılığıyla erkek egemen düzen altüst edilir; bu durum erkekler için öyle 

dayanılmaz bir hâl alır ki onlar için tek kurtuluş ailelerini, evlerini terk etmek olur. 

Dolayısıyla romanda tüm yetkiyi elinde tutan kadınlara karşı erkekler olmak istemedikleri 



 52 

bir konumda yer alırlar. Romanda kadın zihinsel, psikolojik ya da gizemli gücü ile 

yaşamının merkezindeki erkeği uzaklaştırarak öteki konumuna yerleştirir ve ailesindeki 

tüm yetkiyi ele geçirir. Bu durumun romandaki en güzel göstergelerinden biri Matin 

ailesidir. Mösyö Matin kendisini yalnızca evin geçimini sağlayan biri olarak gören karısı 

ve dokuz yaşındaki oğlu tarafından dışlandığı için onuru kırılır; “günümüzde bir erkek 

uzun süre boyunca böyle yaşamayı kabul edebilir mi” (NDiaye, 2003: 41) sorusuyla 

durumunu sorgular: 

 

“Geldiğimde kimse bana merhaba demiyor, sanki beni fark etmemiş gibi 

aktivitelerine devam ediyorlar, bana öyle geliyor ki bazen döndüğümü fark 

etmiyorlar bile. Ben de hiçbir şey demiyorum, Nounou’ya bir şey demeye cesaret 

edemiyorum. (…) Ve karım beni hor görüyor, Nounou’nun büyüğü değilmişim gibi 

davranıyor (…) Şimdi ikisinden de çekiniyorum, onlar için hiçbir şey ifade 

etmiyorum” (NDiaye, 2003: 47-48). 

 

 “NDiaye’nin bu romanında diğer birçoğunda olduğu gibi öteki olma durumu önemli bir 

rol oynar çünkü o, oyuna yeni kurallar katar; o zamana kadar erkek tarafından hükmedilen 

oyuna” (Mbarga, 2014: 116). Anlatısı aracılığıyla alışılagelmiş düzeni yıkmayı 

amaçlayan yazar bilinçli bir biçimde baba ve eş rolündeki erkek kişileri merkez 

konumdan uzaklaştırır. Yazarın kadınlara gösterdiği ayrıcalıklar anlatı öğeleri aracılığıyla 

da desteklenir. Marie NDiaye kadın kişilere ilişkin ayrıntılı betimlemelere yer verirken 

erkek kişileri oldukça yalın bir dille ele alır. Yazarın bu tutumu kurgu evreninde 

kadınların karşısında erkeklerin daha zayıf olduğunu gösterir niteliktedir; onun 

yapıtlarında kadın ve erkek birbirine tamamen karşıt iki varlıktır. Yazar kadın-erkek 

ilişkilerini kendi bakış açısıyla yorumlayarak her birinin kimliğini diğerine göre yeniden 



 53 

tanımlar. Kadın-erkek rollerinin böylesine altüst edilmesi ataerkil yapı açısından yıkıcı 

bir öneme sahiptir.  

 

“Toplumun dengesiyle bağdaştırılan kurum olan ailenin reisi rolünü yitiren erkek 

ciddi bir biçimde psikolojik ve zihinsel olarak iğdiş edilir. Geleneksel olarak 

toplumun imgeleminde erkek kadına korku verendir ancak bu romanda daha çok 

tersi bir durum söz konusudur; kadınlar kocalarına ya da birlikte oldukları erkeğe 

dehşet verirler” (Mbarga, 2014:120).   

 

Dolayısıyla yazar romanında var olan düzeni altüst ederek ataerkil yapının dolaylı bir 

eleştirisini yapar. Söz konusu romanda kadınlar yaşamlarında kendilerini başarıya 

ulaştıracak yeni bir kimliğin arayışındadırlar. Shirley Jordan çağdaş Fransız kadın 

yazarları ele aldığı Contemporary French Women's Writing başlıklı çalışmasında 

romandan “La Sorcière NDiaye’nin kadın kimliği ile ilgili en etkili anlatımıdır” (Jordan, 

2004: 172) tümcesiyle söz eder. 

 

Kocası tarafından terk edilen Lucie, komşusu Isabelle’in devletten aldığı destekle 

açtığı Kadın Ruh Sağlığı Üniversitesi’nde geçmişten ve gelecekten kesitler anlatılan 

kâhinlik dersinin öğretmeni olma teklifini kabul eder. Yalnızca şiddet görmüş, aileleri ile 

tüm bağları kopmuş kadınlar bu merkezde zengin ailelerin geleceğini okurlar. Doğaüstü 

yetiler ile yapılan bu iş Lucie’nin dolandırıcılıkla suçlanarak tutuklanmasına neden olur. 

Lucie görevlilerin kendisini tutuklamaya geldiklerinde kimsenin yanında olmamasından 

şöyle söz eder: “(…) herkes iyi niyetliydi, yalnızca benim uygulamalarım ahlak ve 

görevini yerine getirme ortamını bozuyordu” (NDiaye, 2003: 155). Marie NDiaye 

geçmişte kadın ile özdeşleştirilen bir suç olan kâhinlikliği ironik anlatımı ile günümüz 



 54 

toplumuna uyarlar. Gardiyan Lucie’yi hücresine atarken yüzyıllar önce kadınlara 

yöneltilen sözleri yineler: “Lanetli büyücü (…) lanetli, lanetli” (NDiaye, 2003: 160). 

 

Yazar romanda yalnızca anlatım öğeleri aracılığıyla iki cinsiyete özgü geleneksel 

rolleri ustalıkla altüst etmekle kalmaz; var olan düzeni yıkmaları için kadın kişileri 

doğaüstü yetilerle kuşatır. Dolayısıyla bu yetiler yalnızca kadınlara özgü bir savunma ve 

direnme aracıdır. Romanda kadınlar kendilerine verilen doğaüstü yetiler nedeniyle 

ailelerinin parçalanmasına yol açsalar da bu ayrıcalıklı durumları aracılığıyla 

yaşamlarındaki güçlüklerin üstesinden gelmek için çabalarlar. Yazar yalnızca kadın 

kişilerin sahip oldukları bu yetiler ile Batı kültür geçmişinde kadınların doğaüstü güçlere 

sahip varlıklar olarak görülmesine ve kadın ile şeytan arasında bir bağın olduğu 

varsayımına göndermede bulunur. Hristiyanlık tarihinde büyücülükle suçlanan kadınlar 

kilise tarafından yakılır. Geçmişte kadınların suçlanarak ağır biçimde 

cezalandırılmalarına neden olan büyücülük Marie NDiaye’nin kurgu evreninde kadınların 

kurtuluşuna aracı olur; yazar bu kavramı, kadınlar için olumlu nitelikler ekleyerek 

yeniden tanımlar (Mbarga, 2014). Michelle Perrot Kadınların En Güzel Tarihi başlıklı 

kitapta Batı toplumunun geçmişte kadınların şeytanla, günahla, suçla özdeşleştirilerek 

nasıl cezalandırıldıklarından şöyle söz eder: 

 

“Oysa ‘cadılıkları doğrulananlara’, şeytanla gönüllü olarak iş birliği yaptığından 

şüphelenilenlere en ufak bir acıma gösterilmiyordu. Günahlarının kanıtlanması için 

sıkça uygulanan bir yöntem vardı. Kadınlar boyunlarına taş bağlanarak nehre 

atılıyorlardı. Eğer boğulurlarsa, masum olabilecekleri düşünülüyordu. Yok eğer su 

yüzüne çıkarlarsa bu şeytanla anlaşmaları olduğunun bir kanıtı olarak kabul edilir ve 

diri diri yakılırlardı bedenlerinden geriye hiçbir iz kalmamalıydı. 16. ve 17. 



 55 

yüzyıllarda, İngiltere’de, Fransa’da, Almanya’da, Bohemya’da, Polonya’da binlerce 

kadın böyle yakıldı” (Perrot, 2019: 119). 

 

Dolayısıyla Marie NDiaye söz konusu romanda kadın kimliğini ele alırken 

bambaşka bir düzen kurarak geçmişten günümüze kadını öteki olarak gören kültür ve 

inanç yapılarına göndermede bulunur. Romandaki erkeklerin dışlandığı gerçeküstü dünya 

yalnızca kadınlar tarafından yönetilir; erkek karısı ve ailesi üzerindeki tüm yetkisini 

yitirdiğinde kadın özgürleşir. Yazar yarattığı dünya ile kadınların zaten sahip oldukları 

ancak varlığının bilincinde olmadıkları bir kimliğin farkına varmaları için çabalar. Bu 

kimlik ile toplumsal imgelemden kadına ilişkin ön yargıların silinmesini amaçlar. 

Dolayısıyla Marie NDiaye La Sorcière’de kadının sahip olduğu kimliğin farkına 

varabilmesi, ataerkinin etkisinden henüz tam anlamıyla kurtulamamış bir toplumun 

baskılarından kurtularak özgürleşmesi için oldukça farklı bir yöntem izler; bugüne kadar 

erkeklerin yararlandıkları pozitif ayrımcılığı romanında kadınların lehine tersine çevirir. 

 

Yazarın kadın izleğini yansıttığı bir diğer romanı Trois Femmes Puissantes (Üç 

Güçlü Kadın) birbirinden bağımsız üç anlatı ile farklı sosyokültürel yapılardan gelen üç 

ayrı kadının yaşamlarının engebeli yollarında karşılaştıkları güçlüklere gösterdikleri 

direnci yansıtır. İlk anlatıdan son anlatıya doğru kadınların direnci giderek artar. Öyle ki 

son anlatının başkişisi Khady Demba yaşamın kendisine sunduğu güçlüklerin karşısında 

sıra dışı bir direnç gösterir.  İlk anlatının başkişisi Norah Senegalli bir babanın, Fransız 

bir annenin kızı olarak Paris’te dünyaya gelir. Henüz sekiz yaşındayken babasının erkek 

kardeşleri Sony’yi de alıp kendilerini terk etmesinin sancısını tüm yaşamı boyunca 

duyumsayan Norah tüm güçlüklere karşın hem çalışır hem de eğitimini tamamlayarak 

avukat olur. Bu bağlamda Norah her anlamda özgürlüğe erişebilmeyi başaran Parisli bir 



 56 

kadındır. İkinci anlatının kadın kişisi Fanta Senegal’de edebiyat öğretmenidir ancak 

kendisi gibi öğretmen olan Fransız eşi Rudy Descas’ya açılan bir soruşturma ile 

meslekten uzaklaştırılmasının ardından eşi ve oğlu Djibril ile birlikte Fransa’ya taşınır. 

Söz konusu anlatı Rudy Descas’nın bakış açısıyla anlatılır ve Fanta’ya oldukça az 

değinilir. Yazar anlatı boyunca bunalım içindeki Rudy’nin Fransa’ya döndükten sonra 

yaşamına, kendisine ve diğer insanlara ilişkin sorgulamalarına yer verir. Dolayısıyla 

yazar tinsel gücünü yitiren Rudy’nin iç dünyasının ayrıntılı betimlemesini yaparak 

Fanta’nın gücünü ortaya çıkarır.  

 

Yazar üç farklı anlatı aracılığıyla Afrika kadınının yaşadığı büyük acılar 

karşısında gösterdikleri gücü yansıtır. Yazarın romanı için yeğlediği başlık roman 

kişilerinin başından geçen tüm güçlükler karşısında gösterdikleri direncin habercisidir. 

Sonraki bölümlerde ele alınacak olan birçok farklı öğeyi bir araya getiren romanın ana 

izleği kadın ve onun gücüdür. Bu ana izlek eksininde üç farklı anlatıyı tutarlı bir biçimde 

bir araya getiren yazar, romanıyla büyük yankı uyandırır. Romanın tanıtım yazısı bu 

durumun göstergesidir: “Üç anlatı, hayır diyen üç kadın. Adları Norah, Fanta, Khady 

Demba. Her biri yaşamın karşısına düzenli ve anlaşılmaz bir inatla çıkardığı aşağılamalar 

karşısında onurunu korumak için savaşım verir” (NDiaye, 2009). Romanın ilk iki 

anlatısındaki Norah ve Fanta Batı toplumunda kendi ayakları üzerinde duran kadınları, 

üçüncü anlatının başkişisi Khady Demba geleneksel bir toplumda baskılar içinde yaşayan 

kadınları yansıtır. Romanı oluşturan üç anlatının ortak noktası her birinin başkişisinin de 

Afrika ve Fransa’yla bağı olan, baskının farklı biçimlerine karşı savaşım veren bir kadın 

olmasıdır. Khady Demba romanda en güç koşullarla karşılaşan kadın kişidir. Bu 

bağlamda Khady Demba’nın öyküsünün ayrıntılarına değinmek yazarın yapıtlarında 

kadın imgesini ele alış biçiminin daha iyi gözlemlenmesini sağlayacaktır. Marie 

NDiaye’nin her bir yapıtında yansıttığı, yaşadıkları olumsuzluklar karşısında güçlü bir 



 57 

biçimde duran kadın kişilerin tüm niteliklerine sahip olan Khady Demba, yaşamındaki 

güçlüklere karşı insanüstü bir direnç gösterir. Kadın kişinin gücü romanın başlığından da 

anlaşıldığı gibi anlatının akışına yön veren baskın bir öğedir. Afrika’da yaşayan Khady 

Demba romanı oluşturan üç anlatının her biriyle bağı olan tek kişidir; ilk anlatının 

başkişisi Norah’nın babasının evdeki yardımcısı olan genç kadın, eşinin yaşamını 

yitirmesinin ardından onun ailesi tarafından çalışıp kendilerine para göndermesi için 

ikinci anlatının başkişisi Fanta’nın yanına Fransa’ya gönderilmek istenir. Romanda 

Khady Demba’nın öyküsü evliliği süresince çocuk sahibi olma çabaları, eşini yitirdikten 

sonra kayınvalidesinin evinde yaşadığı güçlükler ve düzensiz göç yolculuğundaki yaşam 

mücadelesi olmak üzere üç evrede anlatılır. Yazar Khady Demba’nın öyküsünde coğrafi 

konumu açık bir biçimde belirtmez. Uzam olarak yalnızca Afrika ülkelerindeki kentlerin 

gelişmiş bölgelerine göre geri kalmış bölümlerini tanımlamak için kullanılan medinadan 

söz edilir. 

 

 Khady Demba eşini yitirmeden önce takıntılı bir biçimde hamile kalabilmek için 

bedenini gözlemler. Her ay büyük bir beklentiyle hamile kalmış olabileceğini düşünürken 

regl olmasıyla birlikte düş kırıklığına uğrar. Evlendiği günden itibaren umut ve düş 

kırıklığının birbirini izlediği üç yıl boyunca hamile kalamayan genç kadın kocası öldüğü 

gün bile ovülasyon döneminde olduğunu düşünerek büyük bir üzüntü duyar. Genç 

kadının kendi kendine “Yarından sonra ölemez miydi?” (NDiaye, 2009: 263) diye 

yakınması sahip olduğu takıntının ne derece büyük olduğunun göstergesidir. Kuşkusuz 

bu durum içinde yaşadığı toplum tarafından Khady Demba’ya, bir kadın olarak yalnızca 

doğurganlığıyla kabul görebileceği düşüncesinin dayatılmasından kaynaklanır. Çünkü 

Françoise Héritier’nin de belirttiği gibi “kısırlık öteden beri ve dünyanın her yerinde, 

yalnızca kadınlara özgü bir sorun olarak algılanmıştır” (Héritier, 2019: 18). Dolayısıyla 

eşini yitirdiğinde hem kocasının hem de sahip olamadığı çocuğunun yasını bir arada 



 58 

yaşar. Üç yıl süren evliliğinde tüm çabalarına karşın çocuk sahibi olamayan Khady 

Demba eşini yitirdikten sonra onun ailesi ile yaşamaya başladığında büyük bir 

dışlanmayla karşı karşıya kalır. Kadının yalnızca anne olarak yer edinebileceği bir 

toplumda çocuksuz bir kadın olarak yaşamını sürdürmeye çalışır. Kendisine hiçbir insani 

değer vermeyen ailenin acımasız davranışlarından çekinen genç kadın için tek yol 

sessizliğe gömülerek kendini soyutlamaktır: “Khady onların haksız olduğunu biliyordu 

ancak bunu onlara göstermesinin bir yolu yoktu” (NDiye, 2009: 269). Evdeki en ağır 

işleri yüklenmesine karşın görmezden gelinen genç kadının edilgenliği yeğlemesi onun 

için bir savunma biçimidir. Ailenin Khady Demba’ya gösterdiği acımasız davranış 

biçimi, ataerkil toplumlarda kadının yalnızca belirli koşulları sağladığında değer görme 

olasılığının bulunduğunun göstergesidir. Marie NDiaye Khady Demba’nın öyküsü 

aracılığıyla söz konusu koşullarda yaşama savaşımı veren sayısız kadının yaşadıklarına 

dikkat çeker.  Kayınvalidesi, eşini yitiren, kimsesiz genç kadının evin tüm yükünü 

taşımasıyla yetinmez ondan Fransa’da yaşayan, beyaz bir adamla evli olan yakını 

Fanta’nın yanına göç edip çalışarak para kazanmasını ister.  

 

“Kırsal kesimlerde, özellikle ataerkil aile yapısının baskın olduğu yerleşim 

alanlarında, bir birey olarak kabul edilmeyen ve düşüncelerine saygı gösterilmeyen 

kadın, göç kararı almaz, alamaz; büyükleri ya da eşi tarafından alınan karara boyun 

eğer ya da buna zorlanır” (Er ve Eryıldırım, 2017: 2). 

 

Dolayısıyla genç kadının kendisi için alınan bu kararı uygulamaktan başka bir yolu 

yoktur. Kayınvalidesi genç kadının Fransa’ya en tehlikeli yol olan düzensiz göç ile 

ulaşmasını ister. Düzensiz göç Uluslararası Göç Örgütü tarafından yayımlanan Göç 

Terimleri Sözlüğü’nde “gönderen, transit ve kabul eden ülkelerin düzenleyici normlarının 

dışında gerçekleşen hareketlilikler” (Perruchoud ve Redpath, 2004: 26) tanımıyla 



 59 

açıklanır. Marie NDiaye Khady Demba’nın öyküsü aracılığıyla çağımızın evrensel 

sorunlarından biri olan düzensiz göçü deneyimleyen insanların koşullarını gerçekçi bir 

biçimde yansıtır: “Onun (yazarın) esin kaynaklarından biri İtalyan gazeteci Fabrizio 

Gatti’nin kitabı Bilal sur la route des clandestins’dir. NDiaye’nin aksine Gatti 

göçmenlerin yolculuğuna katıldı; onun metni yaşananların kanıtıdır” (Benoit, 2019: 227). 

 

 Khady Demba kendisi için alınan göç kararını duyduğu andan itibaren büyük bir 

endişe duyar: “Görümcesinin çocuklarıyla paylaştığı döşeğe uzandı. Korkusu öyle 

büyüktü ki midesinin bulanmasına neden oluyordu” (NDiaye, 2009: 272). Kayınvalidesi 

genç kadına gider gitmez kendilerine para göndermesini, yolda bir terslikle karşılaşsa bile 

geri dönmemesini söyler ve onu kaçak göçmenleri taşıyan bota ulaştırması için para 

verdiği bir adamla gönderir. Kıyıya ulaşan Khady Demba çaresiz göçmenlerle dolu olan 

bota binerse yaşamının tehlikeye gireceğini görür: 

 

 “Botun dibi su doluydu. Bohçasını sımsıkı tuttu, botun bir kenarına uzandı. 

Tahtadan belirsiz, çürümüş bir koku geliyordu. Bota hala birçok insanın binmeye 

çalıştığını görünce sersemleyip donakaldı, boğulmaktan, ezilmekten çok korktu” 

(NDiaye, 2009: 296).  

 

Bottan çıkmak için çabalarken bacağı kesilen Khady Demba’ya kıyıya ulaştığında kendisi 

gibi Avrupa’ya geçmeye çalışan ve bunun için ölmeyi bile göze aldığını söyleyen Lamine 

adlı genç adam yardımcı olur. Acı içindeki genç kadın geri dönme olanağı olmadığından 

yolculuğuna Lamine ile devam eder. Lamine yaşadığı topraklardaki sorunlardan 

kurtulmak için Avrupa’ya göç etmeyi tek çözüm olarak görür ve ölümü göze alarak bu 

yolculuğa çıkar. Bu tehlikeli yolculuğa Lamine ile devam etmek Khady Demba için tek 



 60 

seçenektir; bir kamyonete binerek yola çıkarlar. Ölümle burun buruna geldikleri 

kamyonetin arkasında tozlu bir çölü aşmaya çalıştıkları bu yolculukta Lamine acı içindeki 

genç kadını uyarır:  

 

“Yanında bir sandığın üzerinde oturuyordu. Khady onun birbirine yapışık duran 

kollarından kendininkine karışan terinin ekşi, ağır kokusunu alıyordu. Genç adam 

ona ‘eğer düşersen şoför durmaz ve çölde ölürsün’ diye fısıldadı” (NDiaye, 2009: 

309).  

 

Lamine ile birlikte bir çöl kentinde mahsur kalan Khady Demba küçük bir restorana 

sığınır ve yaşamını sürdürebilmek, tekrar yola çıkabilmek için gerekli parayı 

toparlayabilmek amacıyla restoranın sahibi yaşlı kadının tüm dayatmalarına boyun 

eğmek durumunda kalır. Para karşılığında birlikte olması için çölde mahsur kalan göçmen 

müşterileriyle onu bir odaya kilitleyen kadın, zaten yaralı olan Khady’nin acılar içinde 

kalmasına neden olur. Marie NDiaye Khady Demba’nın bedenini ve yaşadığı acıyı 

sansürsüz bir biçimde kaleme alır: 

 

“Kadın kapıyı kilitleyip giderdi (…) Adam, acımasın diye kadın tarafından her gün 

yeniden bantlanan hasta bacağını olabildiğince ayıran Khady’nin üzerine uzanırdı 

(…) Khady’nin vajinasını yakan ve kurutan bu yeni kaşıntı müşterinin cinsel 

organını da hemen yakıyordu, genç kadın sırtına, karnına, baldırına hücum eden acı 

ataklarına karşı koyabilmek için tüm zihin gücünü topluyordu: biteceği an gelecek 

diye düşünüyordu” (NDiaye, 2009: 319). 

 



 61 

Khady Demba’nın düzensiz göç koşullarında sömürülen bedeni; yaralı bacağı ve cinsel 

yolla bulaşan enfeksiyon nedeniyle yaşadığı acı yazar tarafından sansürsüz bir biçimde 

anlatılır. Marie NDiaye bu duruma “benim için bir sanat yapıtı olmasını beklenen şeye 

hem çirkin hem de en kaba gerçekleri katmaya çalışmak bir meydan okumadır” (Akt. 

Quaglia, 2013) sözleriyle açıklık getirir. Bu noktada yazarın kadın imgesini ve bedenini 

yazınsal bir yapıtta yansıtma biçimiyle önceki bölümde üzerinde durulan dişil yazı 

(écriture féminine) anlayışını örneklendirdiği görülür. Yazarın söz konusu eğilimi, 

Hélène Cixous’nun tarih boyunca kısıtlanmış, denetlenmiş, bastırılmış kadının tüm 

sınırlamalardan uzaklaşarak bedenini yazması için yaptığı çağrıya bir yanıt niteliğindedir. 

Çünkü “bu çağrı bedenin, bilinçaltının ve bilincin kadın üzerinde bıraktığı izlerin ve 

yaşamsal yaraların kaydı, yazı üzerindeki iz düşümüdür” (Aydınalp, 2019: 68). Marie 

NDiaye “kadının bedeniyle ilgili utanmaya benzeyen her türlü duygudan uzaklaşması 

gerektiği” (Agacinski, 2019: 205) düşüncesi doğrultusunda kadına özgü bir duyarlıkla 

kadın bedenini ele alır. Bu bağlamda Marie NDiaye’nin yapıtlarında kadın imgesini 

yansıtma biçimi, yazının kadın için son derece önemli bir güç olduğu, yazınsal yapıtlarda 

egemen olan söylemin kısıtlı bir biçimde yansıttığı kadının yaşadıklarını, niteliklerini 

basmakalıp yargılardan uzak bir biçimde ifade edebilmek için yeni bir dilin gerekliliği 

düşüncesi etrafında ortaya çıkan dişil yazı (écriture féminine) anlayışını örneklendirir.  

 

  Khady Demba’nın yarası anlatı boyunca kapanmaz ve içinde bulunduğu olumsuz 

koşullar nedeniyle yaşadığı bedensel acı katlanarak artar. “NDiaye, Khady Demba’nın 

acı içindeki bedeni, mahrem duyumları -şişmiş, yaralı, yanan cinsel organı; irinli, kötü 

kokan baldırı; kanayan diş etleri- gibi onunla en üst düzeyde empatiyle bağ kurmamızı 

sağlayan, tüm dikkatimizi çeken ve kadın kahramanın adsız bir biçimde kaybolmasına 

engel olan ayrıntılar üzerinde ısrarla durur” (Jordan, 2013: 271). Bu bağlamda genç 

kadının bedeni anlatıda baskın bir öğedir; yazar başkişinin yaşadığı fiziksel acıları okura 



 62 

duyumsatabilmek amacıyla anlatısını onun bedeni ekseninde oluşturur. Khady Demba 

yaşadığı bedensel acılara karşı gösterdiği dirençle güçlü bir kadın kişiye dönüşür. Bu 

zorlu yolculuk boyunca bedeninde kapanmaz yaralar açılan genç kadın tinsel gücünü hiç 

yitirmez. İçinde yaşadığı sağlıksız koşullar nedeniyle iyice zayıflayan Khady Demba için 

gelen erkeklerin sayısı giderek azalır. Lamine tüm parasını alıp kaçtığında yolculuğa 

yalnız devam edeceğini anlayan genç kadın bir miktar para kazandıktan sonra restoranı 

terk eder. Bir kamyonet aracılığıyla kaçak göçmen kampına ulaşır. Kampta tanıştığı bir 

kadınla dilenmeye başladığında kimileri ayaklarına tükürürken kimileri bir parça ekmek 

uzatır: “Khady öyle açtı ki ekmeği şiddetle ısırıyordu. Elleri titriyordu. Ekmeğin üzerine 

kanayan diş etlerinden akan kan bulaşıyordu” (NDiaye, 2009: 330). Yazar yaşadığı çetin 

koşullara karşı tinsel olarak büyük bir direnç gösteren genç kadının bedeninin geldiği 

durumu göçmen kampına yapılan bir baskın aracılığıyla şöyle anlatır:  

 

“Askerler barakaları yıkıyor, çadırları söküyor, evlerin taşlarını dağıtıyorlardı. 

İçlerinden birisi Khady’yi ele geçirdi, zorla peştamalını çıkardı. Khady onun 

tereddüt ettiğini gördü ve bedeninin görünümünden, zayıflığından, derisine saçılan 

siyah lekelerden rahatsız olduğunu anladı. Asker, yüzüne bir tokat yapıştırdı ve 

ağzını öfkeyle, iğrenmeyle buruşturarak onu yere attı” (NDiaye, 2009: 330).   

 

Yaşadığı bu zorlu göç yolculuğunda Avrupa sınırına ulaşan ve tek bir yolu kalan Khady 

Demba Afrika’yı Avrupa’dan ayıran dikenli telleri aşabilmek umuduyla ağaç dallarından 

bir merdiven yapmaya başlar:  

 

“Marie NDiaye konumun adını belirtmez ancak bugün bile hâlâ çaresiz göçmen 

adaylarını cezbeden, Kuzeybatı Afrika kıyılarındaki Avrupa’nın, tam olarak 



 63 

İspanya’nın, özerk kentleri ya da ekslavları olan Ceuta veya Melilla’dan biri 

olduğunu sezdirir” (Zielonka, 2018: 275).  

 

Avrupa devletleri düzensiz göçmenlerin ülkelerine erişmelerini engellemek amacıyla 

Ceuta ve Melilla’da olduğu gibi Avrupa Kalesi politikası ekseninde buluşurlar.  Bazı 

Afrikalı göçmenler yüksekliği altı metre olan çift çit ile çevrilen bu sınırı aşmayı 

başarırken büyük bir bölümü sınırda acı bir biçimde yaşamını yitirir: 

 

“Göç geriliminin zirvede olduğu yerlerde yapılan bu duvarlar çoğu zaman insanlık 

trajedisinin yaşandığı yıkım bölgeleridir. 2005’te 17 göçmenin tümü İspanya 

ekslavları Ceuta (11 ölü) ve Melilla’yı (6 ölü) çevreleyen duvarların önünde 

vurularak yaşamını yitirdi. Yüzlerce göçmen yaralandı ve diğerleri hiçbir önlem 

alınmadan çöle sürüldü. Marie NDiaye’nin Trois Femmes Puissantes adlı kitabında 

anlattığı öyküdeki Khady Demba da bu utanç duvarında ölür” (Lambert ve Clochard, 

2015: 132).  

 

Yazar genç kadının derme çatma merdiveniyle sınırı aşmaya çalışırken yaşadığı acıyı 

şöyle anlatır: 

 

“…Birinin kendisine tel örgünün tepesine ulaşmadan asla ama asla durmaması 

gerektiğini söylediğini anımsadı ancak dikenler ellerinin ve ayaklarının derilerini 

yoluyordu. Şimdi kendi bağırtılarını duyuyor ve kollarına, omuzlarına doğru akan 

kanı hissediyordu.  Asla durma, asla diye söyleniyordu, artık sözcükleri anlamadan 

tekrar ediyordu ve merdiveni bırakarak dinginlikle geriye düştü…” (NDiaye, 2009: 

332) 



 64 

 

Khady Demba’nın yaşadığı güçlükler karşısında kendisine hiçbir ayrıcalık sunmamasına 

karşın ısrarlı bir biçimde adını ve soyadını tekrarlaması genç kadının yaşama tutunmak 

için sahip olduğu tek varlığının adı olduğunu anımsatır. Genç kadın “Benim, Khady 

Demba” (NDiaye, 2009 :326) diye yineleyerek adından güç alır. Dolayısıyla Khady 

Demba’nın adı ile arasında önemli bir aidiyet ilişkisi söz konusudur. Marie NDiaye 

roman kişisinin adını ısrarlı bir biçimde yinelemesiyle düzensiz göçün insanlık dışı 

koşullarında yaşamını yitiren çok sayıda adsız göçmeni anımsatır. Yazar Khady Demba 

aracılığıyla diğer göç türlerine göre yazınsal yapıtlara daha az yansıyan düzensiz göç 

koşullarında bir kadının karşılaşabileceği güçlükleri oldukça gerçekçi bir biçimde 

yansıtır. Batı toplumunda kadınlar büyük ölçüde haklarını elde etmelerine karşın bu 

öyküde de görüldüğü gibi dünya çapında kadınların büyük bir çoğunluğu cinsiyetleri 

nedeniyle büyük güçlüklerle karşılaşmaya devam eder. Julia Kristeva bu durumdan şöyle 

söz eder: 

 

“Günümüz dünyasına bakarsak, kadınların eşitlik hakkı kabul edilmiş ve saygı 

görüyor olmaktan uzaktır. Kadın sünneti, Somali, Yeni Gine, Cibuti, Mısır’da kız 

çocuklarının yaklaşık %90’ının bedenine zarar vermeye devam ediyor ve Afrika’nın 

15 kadar ülkesinde genelleşmiş bir uygulama olarak sürüyor. Yoksul ülkelerde 

eğitim ve kültüre erişim -açıkça cinsiyetçi inançlar ve kültürler tarafından 

yasaklanmamışsa- hâlâ kısıtlıdır. Doğum kontrol ve kürtaj hakkı genelleşmemiştir, 

Çin’de ve Hindistan’da dişi ceninin alınması, bebek katliamları uygulanmaktadır. 

Zorla ve erken yaşta evlilikler Hindistan’da özellikle Nepal’de, Bangladeş’te, 

Mozambik’te, Zambiya’da, Kamerun’un kuzeyinde Boko Haram’la birlikte 

Nijerya’da çoğalmaktadır (diğerlerini saymıyorum): Şu anda hayattaki 700 

milyonun üzerinde yetişkin kadın çocukken zorla evlendirilmiştir. Her sene 15 

milyon kız çocuğu bu uygulamalardan mağdur oluyor. (…) Kadınlar, fuhuş ve insan 



 65 

ticareti mafyasının temel hedefi olarak görülüyorlar. Barış zamanında, erkek 

şiddetine dayalı tecavüz ve erken ölüm hangi ülkede olursa olsun yalanlanmıyor” 

(Kristeva, 2017: 109-111). 

 

Khady Demba’nın öyküsü, kadınların uzun süren mücadeleler sonucunda toplumsal 

anlamda değer gördüğü günümüz Batı toplumunda yaşamasına karşın Marie NDiaye’nin 

bir yazar olarak farklı coğrafyalarda yaşayan kadınların içinde bulunduğu acımasız 

koşullara karşı duyarsız kalmadığının bir göstergesidir. Yazar geleneksel bir toplumda 

yaşayan bir kadının karşılaşabileceği olumsuzlukları Khady Demba’nın öyküsü 

aracılığıyla sarsıcı bir biçimde yansıtır. “Sosyal ve etnik farklılık konuları ile dışlanma 

sürecinin yazarın yapıtlarının merkezinde” (Sheringham, 2011: 447) yer aldığı 

düşünüldüğünde yüzyıllar boyunca dışlanan, ikincil konuma yerleştirilen kadının da onun 

yapıtlarının odağında olması kaçınılmazdır. Kadına ilişkin konuları oldukça yenilikçi bir 

biçimde yansıtan Marie NDiaye yalnızca kadınların sarsıcı öykülerini anlatmakla kalmaz 

roman kişileri aracılığıyla kadının kendisine, özgün ve özgür bir kimlik oluşturmasının 

zorluğunu gösterir. “NDiaye’nin kadın kahramanları içinde bulundukları durum ile, sahip 

oldukları yetenekleri ile, ailelerine rağmen vermiş oldukları mücadele ile güçlenirler” 

(Avcı, 2015: 41). Marie NDiaye kadın kimliğini ve kadın bedenini kadına özgü bir 

duyarlıkla yansıtır. Yazar farklı sosyokültürel yapılarda yaşayan kadınların öykülerini 

yansıttığı yapıtları aracılığıyla “toplumsal cinsiyetin, cinsiyetin kültürel yorumu 

olduğunu ya da kültürel olarak inşa edildiğini” (Butler, 2014: 53) gösterir.  

 

 Marie NDiaye yapıtları aracılılığıyla birçok toplumda hâlâ süregelen kadın 

konusundaki ön yargıları katı bir biçimde eleştirir. Kadına yönelik baskının öncelikle 

onun öz güvenini sarsarak tüm yaşamını olumsuz bir biçimde etkilediğini anlatı 

kişilerinin gerçekçi öyküleri aracılığıyla somut bir biçimde gösterir. Kadının toplumsal 



 66 

düzeyde bir birey olarak yalnızca doğurganlığıyla kabul görebileceğini, yaşamın diğer 

alanlarında var olabilmesi için önemli bir savaş vermesi gerektiğini gözler önüne serer.  

Hâlâ birçok toplumda kadının cinsiyetinin yaptığı ilk çağrışımının baskı ve şiddet 

olduğunu bu nedenle kadınların toplum içinde kaygı merkezlerinin sürekli olarak 

uyarılmış bir biçimde yaşamaya zorunlu bırakıldıklarını vurgular. Yazar başkişilerinin 

öyküleri ile başkaları tarafından planlanan bir yaşama mahkûm edilen kadının tüm 

kısıtlamalardan ve denetlemelerden kurtulmuş bir kimliğe sahip olmasının öneminin 

altını çizer. 

 

 

 

  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

II. BÖLÜM: AİDİYET SORUNSALI  



 67 

2.1. AİLE VE AİDİYET İLİŞKİSİ 

  

Aidiyet (ilişkinlik) duygusu Psikoloji Sözlüğündeki ilk anlamında “ailede 

çocuklar ile yetişkinlerin birbirine bağlı olduklarını bilmelerini ve kendilerine gereksinim 

duyulduğunu sezmelerini sağlayan duygu” (Bakırcıoğlu, 2016: 806), ikinci anlamında ise 

“bir toplumsal grubu oluşturan kişilerin birbirine bağlı olduklarını duyumsamaları” 

(Bakırcıoğlu, 2016: 807) olarak açıklanır. Dolayısıyla aidiyet kavramı aile ve toplum ile 

doğrudan ilişkilidir. Bu bağlamda bireyin yaşamındaki ilk toplumsal ve kültürel ortamı 

oluşturan ailenin kişilik oluşumundaki önemi şöyle özetlenebilir: 

 

“Aile dediğimiz kurum anne, baba ve çocuklardan oluşan insanlığın en köklü 

kurumudur. Anne ve baba sadece kalıtsal yönden değil, psikolojik ve duygusal 

bakımdan da çocuğu etkiler. (…) Aile insanların karşılaştığı ilk sosyal gruptur. 

Bireylerin sosyo-kültürel değerlerini ilk öğrenmeye başladıkları yer ailedir. Bu 

durumda ana-baba, toplumsallaşmanın ilk kaynağı ve modelleridir. Çocuklar hem 

sosyo-kültürel değerleri ve tutumları hem de özel bazı davranış biçimlerini ana-

babayı örnek alarak öğrenir. Kişiliğin oluşmasında, ailenin etkisi çok yönlüdür” 

(Tutar, 2016: 53).  

 

İnsanın en önemli gereksinimlerinden biri olan; onun toplumsal, dinsel, mesleki 

olmak üzere çeşitli alanlarda bir gruba bağlılığını tanımlayan aidiyet duygusu kuşkusuz 

öncelikle aile bireyleri arasında duyumsanır. İnsanın gereksinimleri konusundaki en 

temel çalışmalardan biri olarak kabul edilen hümanist psikolojinin kurucularından 

Maslow’un (1908-1970) Kendini Gerçekleştirme Kuramı (A theory of human motivation) 

başlıklı çalışmasında yer verdiği beş basamaklı ihtiyaçlar hiyerarşisine göre aidiyet 



 68 

gereksinimi üçüncü sırada yer alır. Bu çalışmada insanın gereksinimleri önem sırasına 

göre bedensel gereksinimler, güvenlik gereksinimi, ait olma ve sevgi gereksinimi, değer 

gereksinimleri ve kendini gerçekleştirme gereksinimi olarak sıralanır. Öncelik 

sıralamasına göre her gereksinimin giderilmesi bir sonraki aşamanın açığa çıkmasına 

neden olur. Maslow’a göre giderilmeyen gereksinimler insanı egemenliği altına alarak 

davranışlarına yön verir. Dolayısıyla bir topluluğa ait olarak insanlarla ilişki kurma 

gereksinimi insanın yeme, içme, uyuma gibi fizyolojik ve ona zarar verecek her türlü 

tehlikeden uzak olmasını sağlayan güvenlik gereksinimlerinin hemen ardından gelir. 

(Maslow, 1943: 372-386).  

 

Aidiyet insanın çevresiyle toplumsal bağ kurmasını ve ruhsal olarak iyi olmasını 

sağlayan önemli gereksinimlerinden biridir. Bu bağlamda içinde yaşadığı topluma, 

ailesine aidiyet duyumsamayan bireyler en temel gereksinimlerinden birini 

gideremediğinden büyük bir yoksunluk yaşarlar. İnsanın toplumsal ilişki kurabilmesi için 

aidiyet duygusu oldukça önemlidir. Toplumsal aidiyet duygusunun güçlü olması insana 

güven verir. Dolayısıyla aidiyet psikolojik ve sosyolojik başta olmak üzere farklı bakış 

açılarıyla incelenebilecek çok boyutlu bir kavramdır. İnsanın içinde yaşadığı toplulukla 

güçlü bir aidiyet duygusuyla ilişki kurması onu bilişsel, duyuşsal ve davranışsal açıdan 

olumlu yönde etkiler. Buna koşut olarak aidiyet yoksunluğu da uyum sorunlarına, 

yabancılaşmaya, sorunlu ilişkilere, yalnızlığa ve bunalıma neden olur (Hill, 2006: 212-

213). 

 

Psikoloji alanında çok sayıda araştırmacı çalışmalarında aidiyet duygusunun 

önemi üzerinde durur. Konuyu ayrıntılı bir çalışmada ele alan Baumeister ve Leary (1995) 

bu gereksinimin insan için çok güçlü ve kuşatıcı bir güdü olduğunu vurgular. “Aidiyet 



 69 

duygusal yapılarda bilişsel işleyişlerde çok yönlü ve güçlü etkilere sahiptir. Bağlılık 

yoksunluğu sağlık, uyum ve iyi oluş üzerinde çeşitli olumsuz etkileri beraberinde getirir” 

(Baumeister ve Leary, 1995: 497). İnsanın toplumsal davranışlarının genelinin kabul 

görme, dolayısıyla aidiyet kurma gereksinimini gidermesinin hizmetinde olduğunu 

söylemek olasıdır. Bireysel farklılıklar doğrultusunda aidiyet gereksiniminin baskınlığı 

kişiden kişiye değişiklik göstermesine karşın her insan için bu güdüyü gidermek oldukça 

önemlidir. Aidiyet gereksinimi insanın diğer insanlarla hem etkili hem de olumlu bir 

biçimde iletişim ve etkileşim içinde olması ile giderilir. Söz konusu etkileşimlerin 

olumsuzluklardan ve çatışmadan arınmış olarak gerçekleşmesi bu gereksinimin sağlıklı 

bir biçimde karşılanması için önceliklidir. Bunun yanında insan yakınlarıyla olan 

ilişkilerinin dengeye, duygusal bağlılığa ve sürekliliğe dayalı olduğunu algılama 

gereksinimi duyar. Kişiler arası etkileşimdeki bu bağın algılanması aidiyet 

gereksiniminin giderilmesi için en temel koşuldur. Öte yandan toplum yapısındaki 

değişiklikler aidiyet duygusunu etkiler. Baumeister ve Leary’e göre aidiyet gereksinimi 

kişinin duygusal ve bilişsel durumu üzerinde önemli etkilere sahiptir; güçlü aidiyet 

bağları olumlu duyguların duyumsanmasını sağlarken söz konusu etkileşimlerde yaşanan 

olumsuzluklar istenmeyen duygulara neden olur: 

 

“Aidiyetin insan psikolojisinin işleyişinin merkezinde yer almasının duyuşsal ve 

davranışsal sorunların tedavisinde de etkisi vardır. Bizim bakış açımıza göre, birçok 

insanın psikolojik sorunları toplumsal bağlarda algılanan tehlikelere verilen duyuşsal 

ve davranışsal tepkileri yansıtır. Belirtildiği gibi, insanların profesyonel desteğe 

başvurduğu duyuşsal sorunların çoğu (kaygı bozukluğu, depresyon, hüzün, yalnızlık, 

ilişki sorunları vb) insanların aidiyet gereksinimlerini karşılama konusundaki 

başarısızlıklarından kaynaklanır. Ayrıca, birçok sinirsel, uyumsuz ve yıkıcı davranış 

ya diğer insanlarla ilişki kurmak veya bu ilişkiyi sürdürmek için gösterilen umutsuz 



 70 

çabayı ya da büsbütün aidiyet gereksinimi karşılanmadığında ortaya çıkan düş 

kırıklığı ve amaçsızlığı yansıtır” (Baumeister ve Leary, 1995: 521). 

 

Aidiyet gereksiniminin karşılanması bireyin içinde yaşadığı toplumla uyum içinde 

yaşayabilmesinde doğrudan etkilidir; 

 

 “topluluk ya da grubun üyeleri kişisel bağlılık ve aidiyet duygusuna sahipse o 

grubun üyesi olarak kendilerini algılamaktadır. Bir diğer ifadeyle, birey aidiyet ve 

diğerlerine güven duygusu geliştirmeksizin, kendisini bir kişinin, grubun ve 

toplumun parçası olarak algılamaz. Bireyin toplumun farklı kesimleriyle 

oluşturduğu organik bağlar onu, bağlı olduğu topluluğun üyesi yapar” (Akt. Duru, 

2015: 38). 

  

 İnsanlar arasındaki bağlılığın önemi nörobiyolojik olarak ise şöyle açıklanır:  

 

“Araştırma, doğumdan ölüme kadar refahımız için diğerlerine ihtiyaç duyduğumuzu 

göstermektedir; karşılıklı bağımlılık insan işlevselliğinin merkezindedir. Nörologlar, 

sosyal reddedilmenin beyinde fiziksel acı merkezini tetiklediğini, tespit etmişlerdir. 

(…) Bu derinden birbirine bağlı olma durumu, sağlığa da olumlu ve olumsuz 

şekillerde katkı sağlar. Olumlu ilişkiler ve sosyal destek fiziksel ve duygusal sağlık 

ile ilişkilendirilirken, mutsuz ya da zehirli ilişkiler sağlığı olumsuz olarak etkiler. 

(…) Bağlanma literatürü, aile yaşantısının bütün aşamalarındaki güvenli, uyumlu, 

sıkı-bağ ilişkilerinin önemini vurgulayan nörobilim araştırmasıyla bağlantılıdır” 

(Fishbane, 2017: 576). 

 



 71 

Toplumsal yaşamın en temel birimi olan aile, her kültürde farklı değerlere bağlı 

olarak yapılansa da bireyin yaşamındaki etkisi değişmez bir gerçektir. İnsan doğduğu 

andan itibaren fiziksel ve psikolojik gereksinimlerinin karşılanmasında birincil öneme 

sahip olan ailesine büyük bir bağlılık duyumsar. Dolayısıyla insanın en öncelikli 

gereksinimleri arasında yer alan aidiyet duygusu da ilk olarak aile tarafından karşılanır 

ve yaşamı boyunca kişinin aile bireyleri ile olan bağlarının yerinin doldurulması 

olanaksızdır. Bu bağlamda kişinin yaşamında ayrıcalıklı bir konuma sahip olan ailesi ile 

arasındaki aidiyetin güçlü ya da güçsüz olmasının çeşitli sonuçları vardır. Psikanaliz 

alanındaki kuramcılar, çalışmalarında faklı yaklaşımları temel almalarına karşın her biri 

kişilik gelişiminde çocukluğun oldukça önemli olduğunu vurgular. Aidiyet duygusunun 

oluşumu için erken çocukluk döneminin önemi büyüktür. Çocukluk döneminde ailesiyle 

güçlü aidiyet bağları kurabilen bireyler ruhsal iyi oluşun ön koşulunu sağlamış olur 

(Yılmaz ve Büyükcebeci, 2019: 207). 

 

“Araştırmalar, erken çocukluk deneyimlerinin, özellikle aidiyet duygusunu tehdit 

eden ve güven duygusuna zarar veren yaşantıların, duygusal ve sosyal gelişmede 

önemli sorunlara zemin oluşturduğu, buna karşılık mutlu geçen bir çocukluğun 

sağlıklı bir yaşamın en önemli belirleyicisi olduğunu göstermektedir” (Akt. Yılmaz 

ve Büyükcebeci, 2019: 207).  

   

Edebiyat, bireyin yaşamında doğumundan ölümüne değin önemini yitirmeyen aile 

kavramının ayrıntılarıyla irdelendiği önemli alanlardan biridir. Günümüzde çok sayıda 

yazar aile izleğine yapıtlarının merkezinde yer verir. Marie NDiaye yapıtlarında yansıttığı 

sorunlu ilişkiler aracılığıyla birey için aile yaşamında denge kurabilmenin önemi ve onu 

yitirmenin yarattığı sarsıntı üzerinde ısrarla durur. Yazarın yapıtları aile izleğini ele alan 

en güncel örnekler arasında yer alır. Bir yandan aile içi dengeleri, bu dengelerin bireyin 



 72 

iç dünyasındaki yansımalarının günlük yaşamda nasıl ortaya çıktığını ele alan yazar diğer 

yandan da aile bireylerinin toplumsal yapıyla bütünleşmelerinin güçlüğü üzerinde durur. 

Söz konusu yapıtlar bu içerikleriyle güncel Fransız romanında aile kavramı üzerine 

yapılan birçok çalışmanın odağında yer alır. Bu çalışmalar Marie NDiaye’nin yapıtları 

aracılığıyla geleneksel aile kavramının geçirdiği değişimi gözler önüne serer.  

 

Marie NDiaye romanlarında genellikle Fransa banliyölerinde yaşayan çağımız 

insanının günlük yaşamlarına ilişkin ayrıntılara yer verir. Çoğunlukla kadın olan 

başkişiler günlük yaşamlarında sorunlu aile ilişkilerini düzeltebilmek için uğraş verirler. 

Yazarın anlatılarında günümüz dünyasından, yaşamın güçlükleriyle boğuşan sıradan 

insanların deneyimlerini yansıtması okurun roman kişisiyle kolaylıkla özdeşleşmesini 

sağlar. Yazarın kurgu evrenindeki tüm bu olağanlığa karşın anlatı kişisinin en yakınlarıyla 

arasındaki güçsüz aidiyet bağları onlara karşı yabancılık duyumsamasına neden olur. 

Dolayısıyla yazarın anlatılarındaki sıradan öğeler yüzeyde yer alırken derinlere inildikçe 

anlatı kişisinin yaşadığı travmaların ayrıntıları açığa çıkar. Söz konusu travmalar çoğu 

zaman anlatı kişisinin ailesine ve evine olan aidiyet duygusunu yitirmesine neden olur. 

Yaşadığı travmanın kaynağı olan aile bireyleriyle bir araya gelmek roman kişisi için 

sarsıcı bir etki yaratır (Jordan, 2007). 

 

Roman kişisinin aile bireyleriyle hem ayrılması ve hem de bir araya gelmesi 

sırasında yaşanan gerilim anlatının merkezinde yer alır. Roman kişisinin aile üyeleriyle 

bir araya gelmesi yaşadığı sorunlara çözüm olmak yerine kimi zaman onu daha da büyük 

travmalara sürükler. Yazarın hemen her yapıtında yer alan aile içi ilişkiler çoğunlukla 

kadın başkişinin bakış açısıyla anlatılır. Aile bireylerinin kaygısızlığı, acımasızlığı, 

bencilliği nedeniyle başarısız bir biçimde yürütülen bu ilişkiler roman kişisini 



 73 

yabancılaşmaya sürükleyen ruhsal çöküntünün nedenidir. Roman kişisi ailesinden 

kaynaklanan sorunları çözüp düşlediği ilişkilere erişebilmek için çabalar. Ancak 

imgeleminde yarattığı aile ilişkileri ile yaşadığı yıpratıcı gerçeklik arasında büyük bir 

karşıtlık bulunduğundan bu isteği düş kırıklığıyla sonuçlanır (Jordan, 2007, 52-57). 

 

Marie NDiaye en yakın ilişkiler aracılığıyla bireyin aidiyet duygusundan yoksun 

kalmasının roman kişisinin yaşamı üzerindeki etkilerini çarpıcı bir biçimde yansıtır. Tüm 

bunların sonucu olarak yazarın anlatılarının aile bağları eksenindeki yakınlaşma ve 

yabancılaşma kavramları arasındaki gerilim üzerine kurulduğu söylenebilir. Öyle ki 

roman kişisinin aidiyet duyumsamak için çabaladığı ailesi ve evi, onun yabancılık 

duygusunu en yakından deneyimlemesine neden olur.  Kişinin evinin ve başta ailesi 

olmak üzere yakın çevresinin ona rahatlık ve güven ortamı sağlaması gerekirken Marie 

NDiaye’nin kurgu evreninde bu durumun tersi söz konusudur. Roman kişisinin yaşamı 

boyunca aşmakta güçlük çektiği travmalarına neden olan ailesi aidiyet duygusunun 

sarsılmasına yol açar. Marie NDiaye’nin romanlarında aile kavramının önemli bir yer 

tutması roman kişilerinin, çağımız insanının durumunu yansıtan kimlik sorunsalı ile 

ilişkilendirilir:  

 

“Belirsiz ve mitik yapıları doğrulanan ev ve aile temaları yirmi birinci yüzyılın 

başından itibaren büyük ilgi görür. Bu eğilim yalnızca yazınsal uygulama ve kuramla 

sınırlı kalmaz aynı zamanda feminist söylemlerde, antropolojide ve sosyolojide de 

görülür. Kavramsal bir alan olarak ev izleğinin böylesine kabul görmesi büyük 

olasılıkla şimdiye kadar çağdaş düşüncede yaygın olan kimlik politikalarıyla 

ilişkilidir” (Connon, 2010: 16). 

 



 74 

Marie NDiaye’nin yapıtlarında anlatı kişisinin dengesi, yaşamının önemli bir 

parçası olan kişilere ve uzamlara karşı duyumsadığı yabancılaşma ile sarsılır. Dolayısıyla 

kişinin yaşamındaki sorunların, sorgulamaların kaynağı yakın çevresidir. Aile içi ilişkiler 

üzerinde duran yazar, günümüz dünyasının uzlaşılması güç insan ilişkilerini kendine özgü 

biçemiyle kimi zaman gerçekliğin sınırlarını aşarak yansıtır. Yöntem olarak psikanalitik 

kuramlardan yararlanılacak bu bölümde öncelikle günümüz Fransız edebiyatında Marie 

NDiaye’nin bazı yapıtlarını da kapsayan, aileye ilişkin konular üzerinde duran aile/soy 

anlatısı kavramı üzerinde durulacak, ardından psikanaliz ve edebiyat arasındaki ilişki ele 

alınacaktır. Bu bölümde Marie NDiaye’nin yapıtlarının odağında yer alan aile ilişkileri 

mercek altına alınarak roman kişisinin aile bireylerine yönelik aidiyet duygusunun 

sarsılmasına neden olan travmatik deneyimleri üzerinde durulacaktır. 

 

2.1.1. Aile/Soy Anlatısı  

 

1980’li yıllardan itibaren aile/soy bağlarının çok sayıda Fransız yazar tarafından 

ele alınması yazın araştırmacılarının da bu konu üzerinde durmasına yol açar. Kişiliğin 

oluşumunda belirleyici bir etken olan aile oldukça verimli bir yazınsal öğedir. Dominique 

Viart, Laurent Demanze gibi günümüzün yazın araştırmacıları, çalışmaları aracılığıyla 

çağdaş Fransız romanı yazarlarının yapıtlarında aile içi dinamiklerin baskın bir öğe 

olduğuna dikkat çekerler. Dominique Viart yazın alanında ortaya çıkan bu eğilimi 

adlandırmak ve tanımlamak için çalışmalar yapar; “özlü, özkurmacaya indirgenemez ve 

tümü soy, kalıt ve aktarım konuları etrafında gelişen yapıtların geniş yelpazesini 

karşılamak için” (Viart, 2009: 95) 1996 yılında yeni bir yazınsal eğilim olan aile/soy 

anlatısı (le récit de filiation) kavramını kullanır. İlk olarak Dominique Viart tarafından 



 75 

ortaya atılan bu kavram daha sonra Laurent Demanze, Carine Trévisan başta olmak üzere 

çok sayıda yazın araştırmacısı tarafından benimsenir.  

 

Ortaya çıktığı dönem doğrultusunda aile/soy anlatılarının, İkinci Dünya 

Savaşı’nın ardından kendini gösteren, geleneksel roman anlayışını altüst eden Yeni 

Roman’ın ardılı olduğu söylenebilir. Ancak iki yazınsal yaklaşım arasında önemli 

karşıtlıklar söz konusudur; nesnelerin egemen olduğu, öznenin yok sayıldığı Yeni 

Roman’ın tersine söz konusu anlatılarda özne öncelikli bir konuma yerleştirilir. Bu 

yazınsal tür öznenin aile bağlarına ilişkin sorgulamalarına dayanır. Belirli bir akım ya da 

ekol altında toplamanın olanaksız olduğu bu anlatılar çağımızın ailelerinde yaşanan 

olguları “problematik bir özne” (Viart, 2011: 202) aracılığıyla yansıtır. Dominique Viart 

türün ilk örnekleri arasında 80’li yılların başında yayımlanan Annie Ernaux’nun La place 

(1983) ve Pierre Michon’un Vies miniscules (1984) adlı yapıtlarını gösterse de öznenin 

yazın alanında yeniden ortaya çıkmasının 1970’li yıllara dayandığını belirtir. 

 

Öte yandan Dominique Viart’a (2009) göre aile/soy anlatılarının ortaya çıkışı 

Otuz Şanlı Yıl’ı1  ve Soğuk Savaş’ı izleyen dönemdeki genelleyici üst anlatıların 

(métarécit) anlamlarını yitirmesiyle yaşanan gelişmelere bağlıdır. Bu gelişmelerin 

sonuçları günümüze kadar uzanır. Jean-François Lyotard’ın postmodern, Marc Augé’nin 

sur modern olarak adlandırdığı dönemin getirdiği toplumsal değişiklikler kuşkusuz 

yazınsal yapıtlara da yansır (Demanze, 2012). Bu kavram postmodern dönemde değer 

yargılarının değişmesi sonucu tarihsel, etik ve ideolojik alanlardaki kökleşik temellerin 

sarsılması karşısında kişisel anlatılardaki yazınsal öznenin ötekine dayalı kimlik 

                                                             
1 Fransızlar II. Dünya Savaşı’nın ardından ülkelerinin refah seviyesinin hızla arttığı 1945-1975 
yılları arasında kalan zaman dilimini Otuz Şanlı Yıl (Trente Glorieuses) olarak adlandırırlar.  



 76 

sorgulamasına bağlı eğilimini tanımlar. Bu tanımda yer alan öteki, kimi zaman anlatı 

kişisinin travmalarının ve endişelerinin kaynağı olmasına karşın, onun öyküsünü doğduğu 

andan itibaren tamamlayan aile bireyleri olarak ortaya çıkar.  

 

“Kültürel ve toplumsal alanlardaki, referanslardaki, gündelik alışkanlıklardaki, 

ilişkilerdeki ve en sonunda değer yargılarındaki bu değişiklikler hem iletişim 

kopukluğuna (ebeveynler kendilerini yeterli görmezler; çocuklar artık meraklarını 

paylaşmazlar…) hem de genellikle, sorgulama ve anlatı aracılığıyla aile bağlarını 

canlandırma arzusunu ortaya çıkarmak için yeterince dayanıklı, güçlü bir borçluluk 

duygusunun izini taşıyan, bir çeşit ‘suçluluğa’ ya da ‘nostaljiye’ yol açar” (Viart, 

2011: 206). 

 

Görüldüğü gibi aile içi bağlara ilişkin dengeler 1980’li yıllardan itibaren Fransız 

yazarlar tarafından sıklıkla işlenir. Bu durum romanın içinden çıktığı topluma ve çağa 

özgü sorunları yansıtmasından kaynaklanır: “Aile/soy anlatısı günümüzde belleğin 

eksikliği ve kaygısı ile kendisini gösteren tarihsel bir durumun belirtisi gibidir” 

(Demanze, 2008).  Çağdaş yazında aile içi ilişkileri ele alan romanlar soy bağlarının 

dolayısıyla aidiyet duygusunun bireyin yaşamında ne derece etkisi olduğunu ortaya 

koyar. Pierre Michon, Annie Ernaux, Pierre Bergounioux, Patrick Modiano, François 

Bon, Marie NDiaye başta olmak üzere günümüz yazarlarının her biri aile bağlarını 

yapıtlarında özgün bir biçimde ele alır. Bu yapıtlarda aile kavramı çoğunlukla 

problematik bir biçimde yansıtılır; kimi zaman roman kişisinin tüm bağını koparmak 

istediği aile bireyleri kimi zaman da onun en büyük arayışlarının kaynağı olarak açığa 

çıkar. Sıklıkla yazarın kendi ailesinden esinlenerek kaleme aldığı bu yapıtlardaki 

özyaşamöyküsel öğeler çoğunlukla dolaylı bir biçimde anlatılır. 

 



 77 

Aile içi ilişkileri konu edinen romanlarda yazar, başkişinin yaşamını olumsuz 

yönde etkileyen yoksunluklara odaklanarak geçmişin karanlık kalan yönleri üzerinde 

durur: “Aile/soy anlatısı yoksunluk sonucu yazılır: baba yokluğu, güven vermeyen 

figürler, sorunlu iletişimler (…) Varsayımlar oluşturmak, imgelemek gerekir. Bu 

metinlerin çoğu belirsizlik barındırırlar, tahmin gerektirirler, aynı olgunun birçok olası 

sürümünü önerirler” (Akt. Tremblay, 2013: 13). Söz konusu anlatılar aile ilişkilerindeki 

konuşulmayan, sessizliğe gömüldüğü için aile bireylerinde içsel sancılara neden olan 

konuları yansıttığından psikanalitik yöntemler aracılığıyla incelenebilir. Anlatıcı kimi 

zaman aile içi ilişkilerde üstü örtülen, konuşulmayan konuların derinlerine inerek anlatı 

kişilerinin travmalarının kökenlerini araştırır. “O andan itibaren anlatıcı artık ailesel 

belleğin bir sırdaşı değil daha çok yalanların izini süren, utançları ortaya çıkaran ve aile 

çevresini tedirgin eden hayaletleri kovalayan eleştirel bir yorumcudur” (Demanze, 2012).  

 

Ailenin arşiv incelemesi niteliğindeki bu anlatılar her yazar tarafından farklı bir 

biçimde kaleme alınır; Claude Simon, Jean Rouaud tarihsel, François Bon, Annie Ernaux 

sosyolojik, Marie NDiaye, Emmanuel Carrère büyülü gerçekçi, Sylvie Germain mitolojik 

öğeler aracılığıyla aile bağlarını yansıtır. Bu noktada söz konusu anlatıların insani 

bilimlerle yakın bir ilişkisi olduğu açıkça görülür. Öte yandan yaşam öyküsü anlatan 

yapılar gibi görünmelerine karşın doğumdan ölüme uzanan kapsamlı bir anlatı sunmazlar; 

aile ilişkilerinin kilit noktalarına odaklanırlar (Demanze, 2008). 

 

Özne çevresindekilerle olan ilişkiler üzerinden yaptığı sorgulamalarla kendini 

tanımlar. Çağdaş Fransız yazarların büyük çoğunluğunun yapıtlarında aile bağlarını 

işlemesi bireyin kendisini anlayabilmesi ve anlatabilmesi için yakınlarıyla olan 

ilişkilerinin oldukça önemli olduğunu gösterir: “Kendini anlamak, kendini tanımak ya da 



 78 

tanıtmak için kendini anlatmak yeterli değildir; hiçbir özne ne davranışlarıyla ne de 

onların metne dökülmesiyle özetlenemez; bunun için başka veriler gereklidir” (Akt. 

Tremblay, 2013: 14). Dolayısıyla öznenin kendisini anlayabilmesi ve anlatabilmesi için 

başkalarına da gereksinimi vardır. Dominique Viart, öznenin kavrayıcı bir biçimde kendi 

bilinçaltına erişmesinin olanaksız olduğunu ortaya koyan psikanalitik çalışmaların,  

yazarların kendi içsel sorgulamalarını kapsayan özyaşamöyküsel tasarılarının yerine, 

yakından tanıdıkları aile büyüklerinin dünyalarını yansıtmalarına neden olduğunu belirtir. 

Anlatıcı kendisini anlayabilmek, aile içindeki konumunu belirleyebilmek için dolaylı bir 

yolu yeğleyerek ebeveynlerini anlatır. Bu bağlamda aile/soy anlatıları alışılmış 

özyaşamöyküsel anlatıların dışında bir yol izler. Gerçekliğin yorumlanmasıyla ortaya 

çıkan bu metinlerde yaşamöyküsel, özyaşamöyküsel ve kurgusal öğeler bir araya gelir.   

 

Dominique Viart (2009) aile temasını işlemelerine karşın söz konusu anlatıların 

Zola’nın Les Rougon-Macquart, Georges Duhamel’in Chronique des Pasquier ya da 

Roger Martin du Gard’ın Les Thibault adlı romanlarında yansıtılan bir aileye özgü 

kapsamlı bir içerikle (le roman de la famille/le roman généalogique) aynı niteliklere sahip 

olmadığını belirtir. Önceki dönemlerde çağdaş yazında ortaya çıkan aile/soy anlatılarıyla 

eş değerde olabilecek bir tür bulunmadığının, bu türün “küçük aile öyküsü” (micro-

histoire familiale) (Viart, 2009: 107) olarak yalın bir biçimde gevşeyen soy bağlarını 

yansıttığının altını çizer. Dominique Viart, anlatıdaki odağın belirli bir kişide toplanmak 

yerine dağıtıldığı, aile temasını işleyen geleneksel romanların bir çeşit koro yapısını 

anımsattığını ancak çağımızda aile temasının yazınsal yapıtlarda işleniş biçiminin 

değiştiğini, günümüzdeki aile içi ilişkilerin yansıtılma biçiminin bir tür iç monoloğa (le 

monologue intérieur) benzediğini belirtir. 

 



 79 

Öte yandan bu anlatılar çoğunlukla özyaşamöyküsel nitelikte olabilmelerine 

karşın dünden bugüne retrospektif bir bakış açısıyla (örneğin Rousseau’nun İtiraflar’ı 

gibi) kaleme alınmazlar. Bu yapıtlarda daha çok yazarın yazı aracılığıyla geçmişinde 

yitirdiklerini bulma çabası söz konusudur: “Bu anlatılar geçmişi asla onu örnek 

göstermek, ondan ders ya da ahlak söylevi çıkarmak için düzenlemezler; geçmiş şu anı 

anlamlandırmalarına yaramaz, yalnızca yeniden bağ kurmaya, bazen de geçmişten 

bugüne nasıl gelindiğini anlamaya yarar” (Viart, 2011: 212).   

 

Laurent Demanze Le récit de filiation d’aujourd’hui başlıklı yazısında aile 

anlatısını modern projenin neden olduğu huzursuzluğun göstergesi olarak ele alır; modern 

birey, bireysel özgürlüğünü yaşayabilmesi için engel olarak gördüğü soy bağlarını ve 

gelenekleri reddederek yeni bir kimlik yaratmaya çalışır. Ancak bu durum daha önce aile 

bağlarının sağladığı aidiyet duygusundan yoksun kalmasına neden olur: “Aile/soy 

anlatıları öznel incelemelere, eleştirel düzenlemelere ve anlatısal geleneklere dayalı 

gelişen ikinci bir türdür. Aile romanından sadakatsizlik ve değişim; gerçek ve kurgu 

arasında yapılanan bir anlatının kimlik kaygısını, öznenin ailesine yabancılığıyla olan 

kavgasını alır” (Demanze, 2008). Laurent Demanze, aile/soy anlatılarını kaleme alan 

çağdaş yazarların sıradan insanların öykülerine yer verme eğiliminde olduklarının altını 

çizer ve bu anlatıların günümüzün aile ilişkilerinin üstü örtülen yönlerini açığa çıkarmaya 

çalıştığını vurgular. Dolayısıyla yazın, bu anlatılar aracılığıyla aile kavramının geçirdiği 

değişimin etik boyutunu eleştirel bir yaklaşımla ele alır. Öte yandan Laurent Demanze, 

Dominique Viart’ın da vurguladığı bir ayrıma dikkat çeker: “Roger Martin du Gard’da 

ve Georges Duhamel’de olduğu gibi jeneolojik roman olmayan aile/soy anlatısı, bireysel 

parkurlar aracılığıyla toplumsal tarih yazma isteğindedir” (Demanze, 2008). 

 



 80 

Kavramı ilk kez ortaya atan Dominique Viart’ın bakış açısına göre aile/soy 

anlatılarını özetlemek gerekirse anlatıcının doğrudan kendi yaşamından kesitleri 

yansıttığı özyaşamöyküsü (autobiographie) ya da özkurmacadan (autofiction) farklı 

olarak anlatıcının ailesi üzerinden yaptığı sorgulamaları kapsar. Dolayısıyla anlatıcı onu 

dünyaya getiren ebeveynleri aracılığıyla kendini anlamaya ve anlatmaya çalıştığından 

geçmişe yönelik bir sorgulama söz konusudur. Yazarın ailesinin geçmişine ilişkin 

bilmediği noktalar söz konusu olduğunda diğer insani bilimlere başvurması, bildiği en 

küçük izleri takip ederek ailenin öyküsünü yeniden kurgulaması olasıdır. 1980’li yılların 

başında ortaya çıkan, çağımıza özgü sorunları içeren bu tür, günümüzde gelişmeye ve 

çeşitlenmeye devam eder. Yazı aracılığıyla insani bilimlere başvuran “melez” (Viart, 

2009: 107) ancak kuşkusuz yazınsal olan metinlerden oluşur.  

 

Bu bağlamda yapıtlarında çağımıza özgü sorunları aile içi ilişkiler aracılığıyla 

geniş bir yelpazede sunan Marie NDiaye’nin romanlarının, 1980’li yıllarda ortaya çıkan 

bu yazınsal yaklaşımın en güncel örnekleri arasında yer aldığını söylemek olasıdır. Söz 

konusu romanlarında kimi zaman özyaşamöyküsel öğelere; kendi ailesindeki sorunlara 

yer verdiği sezilen Marie NDiaye’nin kurgucu kimliği gerçeğe uygunluk kaygısından 

uzak olmasını sağlar. Yazarın romanlarının büyük bir bölümünde ana izlek aile içi 

ilişkilerin karmaşıklığı ekseninde gelişir. Yazar yapıtlarında, anlatı kişisinin iç 

monologlarını ayrıntılı bir biçimde yansıtarak, olumsuz baba imgesinin yol açtığı 

travmatik deneyimlerin sonuçlarını ele alarak, aile bağlarını yadsıyıp kimlik arayışına 

sürüklenen anlatı kişilerinin öykülerini aktararak, kimi zaman da kendi ebeveynlerini 

anımsatan öğelere yer vererek aile anlatılarını çeşitlendirir. Dolayısıyla Marie 

NDiaye’nin yapıtları, çağdaş Fransız yazarların aile temasıyla ve soya ilişkin sorunlarla 

oldukça ilgili olduklarını belirten Dominique Viart’ın, aile/soy anlatılarına ilişkin yaptığı 

çalışmalarında üzerinde durduğu ilkeleri yansıtır. Söz konusu çağdaş yazarların 



 81 

başkişileri ailesel sorunları nedeniyle kendilerine rahatsızlık veren büyük bir yoksunluk 

yaşarlar ve bunun sonucunda aidiyet sorunsalına sürüklenirler. Dolayısıyla aile bireyleri 

anlatı kişisinin iç sıkıntılarının kaynağıdır. Bu anlatılarda öznenin köken ve aidiyet 

arayışı, aile öyküsünü sorgulaması söz konusudur.  

 

Öte yandan belirtmek gerekir ki Marie NDiaye her fırsatta yapıtlarının keskin bir 

biçimde sınıflandırılmasından hoşnut olmadığını vurgular. Yapıtlarında doğrudan 

özyaşamöyküsel öğelere yer vermemesine karşın ele aldığı kimi konular ve öğeler 

aracılığıyla dolaylı bir biçimde yaşam öyküsünü yansıtır. Marie NDiaye’nin roman 

kişilerinin yaşamlarında aile içi ilişkilerin yol açtığı travmalar bir sonraki bölümde 

ayrıntılı bir biçimde ele alınacaktır. Dolayısıyla yazarın romanları aracılığıyla ele aldığı 

aile anlatılarının ayrıntıları açığa çıkacaktır. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 82 

2.2. PSİKANALİTİK YAZIN KURAMI 

 

Yazın, kuşkusuz insanın korkularını, sevinçlerini, acılarını kısacası tinsel 

durumunu en gerçekçi biçimde yansıtan alanların başında gelir. Bu durum, insanı bir 

bütünlük ekseninde değerlendirmeyi amaç edinen yazın ve psikoloji alanları arasında sıkı 

bir bağ bulunduğunun göstergesidir. “İnsanın iç dünyasına ışık tutan edebi metinler ile iç 

dünyasını keşfederek ruh haritasını çıkarmayı amaçlayan psikoloji arasında yakın ve 

derin” (Emre, 2014: 114) bir ilişki vardır. Yöntem ve kavram olarak Sigmund Freud’un 

kurucusu olduğu psikanalizden yararlanan psikanalitik yazın kuramı iki farklı alan 

arasındaki bağı inceleme amacı güder. İnsan ruhunun özgün yaratıcılığının ürünü olan 

yazınsal metinlerin psikanalitik bakış açısı aracılığıyla okunması psikanalizin ortaya 

çıkmasıyla başlar: 

 

“Psikanalizin çıkış noktası bilincin sadece görünen değil, bir de görünmeyen kısmı 

olduğu ilkesidir. Freud’a kadar insan davranışlarının kökeni daha çok fizyolojiyle 

ilişkilendirilmekteydi. Uzun çalışmalardan sonra Freud, insan davranışlarının 

kökeninde fizyolojik durum ve rahatsızlıklar kadar, bilinçdışı alan denen bir başka 

alanın müdahalesinin de olduğunu ortaya çıkardı ve bu bilinçdışı alanla ilgili 

çalışmaların yapıldığı disipline psikanaliz adı veridi. Freud’un buluşu olmasından 

dolayı onunla özdeşleşen psikanaliz metodu sonradan geliştirilerek bağımsız bir 

bilim alanına dönüştürülmüştür. (…) Psikanalizin temel amacı, insan davranışlarının 

kökeninde yatan bilinçdışı müdahaleleri bularak onun sebeplerini nesnel verilerle 

ortaya koymaktır” (Emre, 2006: 156-158). 

 



 83 

  Psikanalitik kuramlar insanın ruhsal durumunu yansıtan yazınsal metinlerin 

incelenmesine önemli katkı sağlar. Jean-Yves Tadié La critique littéraire au XXe siècle 

(20. Yüzyılda Yazınsal Eleştiri/1987) başlıklı, yazınsal yapıtların farklı alanlar aracılığıyla 

incelenmesi konusunu ele aldığı çalışmasının La critique psychanalytique (Psikanalitik 

Eleştiri) başlıklı bölümünde yazınsal bir yapıtın psikanalitik kuramlar aracılığıyla 

çözümlenmesi konusunu ele alır. Jean-Yves Tadié öncelikle üzerinde çalıştığı kuramları 

yazınsal metinlere uygulayan psikanalizin kurucusu Freud’a değinir. Freud’un insanın 

ruhsal durumunda bilinçaltının oynadığı etkin role dayanan kuramları yazınsal yapıtlara 

yeni bir bakış açısı kazandırır. Yazınsal yapıtlardaki psikolojik etkenlerin irdelenmesi de 

bilinçdışı öğelerin yaratım sürecindeki etkisini belirlemeyi amaç edinen Freud’un 

öncülüğünde ortaya çıkar. Yazınsal yapıtlar edebiyata ve sanata tutkun olan Freud’un 

psikanalitik çalışmaları için beslendiği önemli kaynaklardır; en temel kuramlarından 

birini Sophokles’in Kral Oidipus’uyla (M.Ö. 429) bağdaştırması bu durumunun en somut 

göstergesidir. Bu noktada Freudyen kuramın yazınsal alandaki etkisinin tek taraflı 

olmadığı açıktır; çift yönlü bir etkileşim söz konusudur. Freud Wilhelm Jensen’den 

Gradiva (1903), Shakespeare’den Venedik Taciri (1596/1599), Hoffmann’dan Kum 

Adam (1816) olmak üzere çok sayıda nitelikli metin incelemesi yaparak psikanalitik 

kuramların yazınsal yapıtlara uygulanması çalışmalarını başlatır. “Freud, psikanalizin 

yazarın yapıtını hangi duygular ve bireysel anılar temelinde oluşturduğunu araştırdığını 

belirtir” (Tadié, 1987: 133). Dolayısıyla metin ile yazarın yaşamı ve kişiliği arasındaki 

yakın ilişkiden söz eder. Bu durumda yazarın kişisel deneyimlerinin ruhundaki 

yansımalarının metinsel öğelere dönüştüğü anlaşılır.  

 

Freud’un ardından yazınsal yapıtların insan psikolojisi ile iç içe geçtiğini gözler 

önüne seren ve psikoloji üzerine önemli çalışmalarıyla tanınan Lacan, Jung, Adler gibi 

birçok psikanalist bu metinler üzerinde çalışır. Psikanalitik bakış açısına göre yazar, 



 84 

yaşam deneyimlerinin bilinçaltında yarattığı izleri yazın aracılığıyla dışa vurur. Bu 

düşünceden, yazınsal bir metnin psikanalitik açıdan incelenebilmesi için yazarın yaşamı 

üzerinde de çalışmak gerekebileceği sonucu ortaya çıkar. Yazarın yaşamı ve yapıtı 

arasındaki ilişkiye koşut olarak yaratım sürecindeki bilinçdışı öğeler saptanır. Bilinçaltı 

etkenlere dayanan bu yönteme kimi zaman yazarın psikolojisini ortaya çıkarmak, kimi 

zamansa metinsel öğeleri çözümlemek için başvurulur. Dolayısıyla “psikanalize dayanan 

yöntem her zaman sanatçının psikolojisine yönelmez, bazen de doğrudan doğruya eseri 

çözümlemeye çalışabilir” (Moran, 2013: 156). Psikanalitik bakış açısına göre yazınsal 

yapıtlar yazarı ruhsal anlamda en çok etkileyen olguları yansıtırlar: 

 

“psikanalitik bakış her yaratım sürecinin sanatçının öznelliğinin derinlerinden gelen 

ve onu oldukça meşgul eden dinamiklerle ilgili olduğuna inanır. Sanatçı çoğunlukla 

yaralı olduğu bir konuyla uğraşmaktadır. Onu sanat eserinin iyileştiriciliğiyle 

onarmak niyetindedir. Düşlemlerin, düşlerin ve yaratılan eserlerin aynı ham maddeyi 

kullandığını hatırlarsak, psikanalizin sanat eserini bir düş veya düşlem gibi 

çözümlemesini kabul edebiliriz” (Erten, 2018). 

 

 Jean-Yves Tadié çalışmasının Pyschanaliser le texte (Metnin psikanaliz 

aracılığıyla incelenmesi) başlıklı bölümünde ise yazınsal bir metnin yazarından bağımsız 

bir biçimde psikanalitik yöntemlerle incelenmesinin olanaklı olduğundan söz eder. Metin 

odaklı bir incelemeye dayanan böyle bir çalışma metinsel psikanaliz (psychanalyse 

textuelle/textanalyse) adını alır. Marthe Robert Roman des origines et origines du roman 

(1972) başlıklı çalışmasında hem kurgusal metinlerin psikolojik temelleri üzerinde durur 

hem de metne dayalı psikanalitik incelemelere yer verir. Freud’un psikanalitik kuramları 

aracılığıyla yalnızca bir yapıtın değil yazınsal bir tür olan romanı oluşturan bütün 

metinlerin yazarlarının bilinçaltına bağlı kalmaksızın çözümlenebileceğini ileri sürer. 



 85 

Marthe Robert roman türüne ait her metnin, çalışmasının çıkış noktası olan Freud’un aile 

romanı (le roman familial /family romance) olarak tanımladığı durumun bir iz düşümü 

olduğunu belirtir. Bu durumun Psikoloji Sözlüğündeki tanımı şöyledir:  

 

“Çocuğun anne babasıyla ilişkilerini gerçeğe aykırı biçimde yorumlayıp düşlemler 

oluşturması. Örneğin, çocuk, kendisinin bulunmuş bir çocuk olduğunu ya da 

ailesince terk edileceğini öne sürüyor. Böyle bir roman oluşturan çocuğun bu 

durumu, Oidipus döneminde bu karmaşanın yarattığı baskıya bağlanıyor” 

(Bakırcıoğlu, 2016: 26). 

 

Başka bir deyişle bu kurgu çocuğun Oidipus dönemi öncesine (pre-oedipal) ait kusursuz 

anne-baba imgesinin onun büyümesiyle yok olması sonucunda yaşadığı düş kırıklığının 

üstesinden gelebilmek için imgeleminde yarattığı öykülere dayanır.  Çocuk düşlerinde 

kendi isteği doğrultusunda yeni bir evren yaratır.                      

 

“çocuk büyüyünce etrafını saran aralıksız özen azalmaya başlar bu nedenle ailesinin 

ona olan sevgisinin hafiflediğini düşünür (…) Artık hem tek sevilen, çocuk-kral ya 

da kimseyle paylaşmadığı eksiksiz ilginin odağındaki küçük tanrı değildir, hem de 

babası ve annesinin bu dünyadaki tek ebeveyn olmadığını anlar, ilk toplumsal 

deneyim ona kendi ebeveynlerinden farklı yönlerden daha üstün olan sayısız başka 

anne-baba olduğunu öğretir” (Robert, 1972: 45). 

 

Çocuk, gözünde büyüttüğü anne-baba imgesinin dış dünyanın gerçekleriyle çelişmesi 

sonucunda ailesini yabancı olarak görür, belirli bir ölçüye kadar yadsır ve daha iyi anne-

babaya sahip olduğu düşler kurar. Yaşadığı düş kırıklığından kurtulabilmek amacıyla 



 86 

“hemen romanlaştırdığı bir düş” (Robert, 1972: 63) kurarak avunur. Kısacası çocuk düş 

kurmayı yeğleyerek isteklerine daha uygun bir sığınak yaratır. Freud aile romanı ile 

çocuğun yaşadığı aidiyet karmaşasını aydınlatır; “Freud ‘Aile Romanı (Le roman familial 

des névrosés)’ adlı makalesini 1909’da yayımlar ancak bu konu ile 1897’de ilgilenmeye 

başlar. Önce paranoya ve nevroz belirtisi olarak gördüğü aile romanı zamanla onun 

kaleminde kimlik oluşumundaki kesin bir aşamaya dönüşür” (Demanze, 2008). Aile 

romanı, bir yandan anne-babasının sevgisini yitirme korkusu yaşayan, diğer yandan da 

onların birer kahraman olmadığını anlayan çocuğun kaygılarını dindirmek ve onun için 

tatmin edici olmayan gerçekliği düzeltmek için kurduğu düşlere dayanır. Dolayısıyla 

anne-babasıyla uyum içinde olan çocuk, gelişiminin bir parçası olarak onlara duyduğu 

yabancılık sonucunda yaşadığı içsel yitimi gidermek için kendi aile romanını kurgular. 

Marthe Robert Freud’un bireysel oluşumun önemli bir aşaması olarak tanımladığı bu 

yöntemini edebiyata taşıyarak çocuğun kurguladığı aile romanının, romansı yaratımın bir 

öncülü olduğunu belirtir.  

 

Çocuğun kurgusu “kuşkusuz öncelikle psikolojiyle ilişkilidir, ancak aynı zamanda 

sessiz edebiyatın bir parçasıdır, yazılı olmayan bir metin” (Robert, 1972: 42) olarak 

tanımlanabilir. “Bu düşsel, aldatıcı, hâliyle olağanüstü öykü ile Freud bize her insanın 

çocukluğunda bunu kafasında bilinçli olarak kurduğunu ancak gelişiminin gerekleri bunu 

benimseme olanağı sunmadığı anda unuttuğunu ya da daha çok ‘bastırdığını’ öğretir 

(Robert, 1972: 43). Marthe Robert’e göre roman türü, kişiliğin gelişiminde önemli bir 

aşama olan bu düş kırıklığının uzantısı olarak gelişir; “popüler ya da bilgince, eski ya da 

yeni, klasik ya da modern, her romanın tek kuralı bilinçdışı arzuları sürdüren bu ailesel 

senaryodur” (Robert, 1972: 63). Marthe Robert Freud’un görüşleri aracılığıyla aile 

bireyleriyle olan ilişkinin çocukluktan itibaren kişilik gelişiminde büyük bir etkisi 



 87 

olduğunu yinelemekle kalmaz yazınsal bir tür olan romanın çıkış noktasını bu ilişkilerin 

sonucu olarak çocuğun kafasında kurduğu öykülere dayandırır.  

 

Gilles Deleuze, Marthe Robert’in edebiyata olan psikanalitik yaklaşımını şöyle 

özetler:  

 

“Yazmak, anılarını, yolculuklarını, aşklarını ve yaslarını, düşlerini ve fantasmalarını 

anlatmak değildir. Gerçeğin aşırılığından veya imgelemin aşırılığından yanılgıya 

düşmek aynı şeydir: Her iki durumda da yani gerçek dahilinde dışa yansıtılan ya da 

imgesel dahilinde içe atılan ebedi anne-baba, Oidipusçu yapıdır. Edebiyatın bu 

çocuksu kavranışı içinde, rüyanın ortasında olduğu gibi, yolculuğun sonunda da 

aranacak olan babadır. Kişi anne-babası için yazar. Marthe Robert, romancıya Piçten 

ya da Bulunmuş Çocuktan başka seçenek bırakmayarak, edebiyatın bu 

çocuksulaştırılmasını, bu psikanalizleştirilmesini sonuna kadar götürmüştür” 

(Deleuze, 2013: 11). 

 

Marthe Robert’in bulunmuş çocuğun ve piçin romanı olarak ikiye ayırdığı roman 

türünden birincisi daha soyut ve duygusal kurguları tanımlarken ikincisi gerçekçi 

anlatıları tanımlar. Marthe Robert’in bu incelemelerinden itibaren ailenin kurgusal 

yapıtlar için oldukça derinlikli bir öğe olduğu anlaşılır. Dominique Rabaté ise Marie 

NDiaye (2008) başlıklı çalışmasında Marthe Robert’in roman türüne olan bu yaklaşımına 

göre yazarın yapıtlarını şöyle konumlandırır: 

 

“Marthe Robert, idealist ve duygusal (sentimental) birçok kurguyu besleyen 

‘bulunmuş çocuk romanını/roman de l’enfant trouvé’ ve gerçekçi akımın ortaya 



 88 

çıkmasını sağlayan ‘piçin romanını/roman du bâtard’ birbirinden ayırır. Marie 

NDiaye en uzun romanlarını besleyen bu ikinci kaynaktan gelir. (…) Karısının ve 

oğlunun kaybolmasının ardından Herman’ın sürüklendiği arayış (Un temps de 

saison), Lucie’nin yaşadığı sorunlar (La Sorcière), Nadia’nın sürgünü (Mon cœur à 

l’étroit) bu terk edilme ve dışlanma temasına bağlılığın belirtisidir. Yalnızca ailesine 

geri dönmeyi umut eden, bu arayış içindeki kahramanın topluluğa aidiyeti yoktur. 

Arada kalan, ötelenen, akıl ermez bir suçluluk yaşayan bu kişiler kendilerini 

reddeden bir dünyanın korkutucu düşmanlığıyla karşı karşıya kalırlar” (Rabaté, 

2008: 26). 

 

Aile romanı yabancı olan birinin tanıdık ya da aileden birinin yabancı olarak görülmesine 

neden olur. Bu durum Marie NDiaye’nin aidiyet sorunu yaşayan roman kişileri tarafından 

sıklıkla deneyimlenir.  

 

Yazarın kurgu evreninde aile kavramının içerdiği olumlu anlamlar altüst edilir; 

aile bireylerinin arasındaki yakın bağın sonucu olarak oluşan karşılıklı anlayış, güven ve 

huzur ortamı söz konusu değildir. Roman kişisi aidiyet arayışı sonucu aile üyeleriyle bir 

araya geldiğinde kendisini daha büyük bir travma içinde bulur. 

 

 “Freud sonrası dönemde aile ilişkilerinin tekinsiz doğasının fazlasıyla bilincindeyiz. 

Psikanalizin buluşlarından itibaren görünürde normal olan aile ilişkilerinin altında 

çözümlenemez gerilimlerin gizli bir öyküsünün yattığı algısı söz konusudur. Oidipus 

karmaşası gibi kavramların kültürde ve yazında popülerleşmesiyle aile yaygın 

biçimde öznenin gelişimi için hem bir araç hem de bir engel olarak görülür” 

(Connon, 2010: 144). 

 



 89 

Psikanaliz, ailenin çocuğun kimlik gelişimini ve toplumsal alana geçişini 

destekleyen kurum olmasının yanında onun kişiliğinin oluşumunda etkili olan bastırma 

dinamiklerini de beslediğini ortaya koyar. Psikanalizin aile kavramına olan bakış açısının 

çeşitlenmesini sağlamasına karşın aile, toplumsal imgelemde kişiliğin ortaya konulduğu 

rahatlık ve güven ortamı olarak görülür. Toplumun değer yargılarını içinde barındıran 

aile kurumu yazarın yapıtlarında alışılmışın dışında bir biçimde yansıtılır. Marie 

NDiaye’nin roman kişisi ailesinin benliğinde yarattığı olumsuzlukların etkilerini 

aşabilmek için kökenleriyle ya da belirli bir aile üyesiyle uzlaşma arayışındadır. Yazar 

roman kişisini sorgulamalara sürükleyen, evine duyumsadığı güven duygusunu sarsan ve 

kendisine yabancılaşmasına neden olan aile ilişkilerini kaleme alır. Günümüz dünyasının 

çalkantılı aile içi ilişkilerini kimi zaman da tekinsizlik aracılığıyla yansıtır.  

 

2.2.1. Tekinsizlik Kavramı 

 

Marie NDiaye’nin birçok yapıtında anlatı kişisinin en yakından tanıdığı insanlarla 

ve uzamlarla arasında sorunlu bir ilişki söz konusudur. Daisy Connon Subjects Not-at-

Home: Forms of the Uncanny in the Contemporary French Novel (2010) başlıklı 

çalışmasında Marie NDiaye’nin roman kişisinin iç dünyasından, evinden, ailesinden söz 

ederken Fransızcada aidiyet anlamında oldukça kapsayıcı bir kavram olan chez soi 

sözcüğünü kullanır. Connon’un çalışmasında ısrarla yinelediği bu sözcük roman kişisinin 

eviyle (chez soi) ve yakınlarıyla arasında oluşan uyumsuzluğun yol açtığı aidiyet 

sorunsalını vurgulamak için oldukça uygundur. Roman kişisinin karmaşık ruhsal durumu 

öznenin alışılmış, tanıdık ile yabancı arasında tereddütte kalması sonucu ortaya çıkan 

tekinsizlik kavramı ile açıklanır. Kişinin yaşadığı dengesizlik sürecini tanımlayan 

tekinsizlik onun alışık olduğu uzamlarda, tanıdıklarıyla bir aradayken duyumsadığı 



 90 

rahatsızlıktır. Bu kavram tanıdık ile yabancı arasındaki karşıtlığın yitirilmesi sonucu 

öznenin yaşadığı belirsizlik nedeniyle ortaya çıkan iç sıkıntısını ve kaygıyı niteler.   

 

Marie NDiaye’nin yenilikçi bir biçemle kaleme aldığı yapıtlarında anlatı 

kişilerinin yakın çevrelerinde, günlük yaşamlarında ortaya çıkan yabancılık duygusu 

Freud’un tekinsizlik kuramı ile örtüşür. Roman kişisinin kendisini evinin sahibi olarak 

duyumsayamaması bireyin yaşadığı dünyaya olan yabancılığını yansıtır. Tekinsizlik 

bireyin ailesi ve içinde yaşadığı toplumla bütünleşememesine koşut olarak gelişir. Kişinin 

yakın çevresine karşı çeşitli nedenlerden yabancılık duyumsaması olarak tanımlanan 

tekinsizlik kavramı yapıtlarında yabancılaşma gibi duygulara önemli bir yer ayıran Marie 

NDiaye’nin roman kişilerinin psikanaliz aracılığıyla çözümlenmesine katkı 

sağlayacaktır. Bu bağlamda söz konusu duygular roman kişileri tarafından bir yandan 

bastırılmış olanın ortaya çıkmasıyla diğer yandan da kişinin olağan dünyasıyla olan 

ilişkilerinin bir parçası olarak deneyimlenir. 

 

Sigmund Freud’a göre yazarın imgeleminin ürünü olan her roman kişisi onun 

ruhsal yaşamının farklı bir sürecinin ürünüdür. Anlatı kişileri arasındaki ilişkiler, 

başkişilerin duyguları ve düşünceleri insana özgü ruhsal süreçlere ilişkin önemli verileri 

yansıtır. Jean-Yves Tadié psikanalitik yöntemin, insan ruhunun gizemli yönlerine ilişkin 

önemli veriler taşıyan yazınsal metinlerdeki anlam incelemesine katkı sağladığını belirtir.  

Bu yöntem çoğu zaman bir metnin anlaşılması en güç yönlerinin yorumlanmasını olanaklı 

kılar. Bu bağlamda Freud’un “unheimlich” -tekinsizlik- adlı psikanalitik kuramı kimi 

yazınsal metinlerin anlaşılması güç yönlerini açığa çıkarır. Roman kişisinin en yakın 

çevresine karşı aidiyet bağını yitirmesi sonucunda duyumsadığı yabancılık duygusunu 

Freud Türkçe’ye tekinsizlik olarak çevrilen Almanca unheimlich sözcüğü ile tanımlar. 



 91 

 

Tekinsizlik kavramı ilk olarak Freud tarafından Das Unheimliche (1919) başlıklı 

denemesinde ele alınır. Freud bu denemesinde hem yazınsal yapıtlarda hem de gerçek 

yaşamda deneyimlenen olguların neden olduğu kaygı durumunun bir çeşidi olarak 

tanımladığı tekinsizliğin gizemli yönlerini açıklar; yaptığı araştırmalar sonucunda konu 

ile ilgili medikal psikoloji alanında tek bir çalışma bulunduğunu ve bu çalışmanın Ernst 

Jentsch’e ait olduğunu belirtir. “Freud ‘Tekinsizlik’te psikolog Ernst Jentsch’in 1906 

yılında yazdığı ‘Tekinsizlik Psikolojisi’ denemesindeki kavramın fenomenolojik 

açıklamasını çıkış noktası olarak alır. Bu çalışmada Jentsch E.T.A Hoffmann’ın ‘Kum 

Adam’ adlı öyküsünü ele alır ve yazıdaki tekinsiz yapıyı metnin okuru tarafından 

deneyimlenen düşünsel karmaşaya bağlar” (Connon, 2010: 35).  Jentsch kişinin alışık 

olmadığı, onun için yeni olan durumlara karşı endişe duyduğunu dolayısıyla yazınsal 

yapıtlardaki tuhaf, sıra dışı olguların tekinsizliğe yol açtığına değinir.  Jentsch’in bu 

saptamasını yetersiz bulan Freud, bastırma (represyon) ve kastrasyon kaygısı gibi temel 

psikolojik terimler aracılığıyla tekinsizliğin daha kapsamlı bir incelemesini yapar. 

Freud’a göre bu durum insanın imgeleminde var olan fantastik öğeler ve gerçek yaşam 

deneyimleriyle ilişkilidir. Tekinsizlik duygusuna, kişinin tanıdık ile yabancıyı ayırt 

edememesinden kaynaklanan kaygı neden olur. Tekinsizlik kişinin geçmişiyle ilintili, 

belleğinden söküp atamadığı ancak bastırarak yok saydığı dolayısıyla tanıdık bir 

deneyimin yeniden ortaya çıkmasıyla yaşadığı duygudur.  

 

Freud Das Unheimliche başlıklı denemesinde kastrasyon kaygısını, bastırılmış 

duyguları, psikoseksüel gelişim döneminde yaşanan sorunları ve aşılamayan boş inançları 

tekinsizliğin nedenleri arasında gösterir. Buna karşın tekinsizliğin keskin sınırları yoktur; 

olağan dünyayı anlamlandıramama, ortak gerçeklikten kopma, tanınan uzamlarla 

bütünleşememe anlarında duyumsanabilir. Tekinsizlik ile etrafımızı saran güven ortamı 



 92 

yerini ürkütücü bir havaya bırakır. Böylece kişi etrafındaki dengeli ortamı yeniden 

bulabilmenin arayışına girer. Kişiye tanıdık olan bir ortam açıklanamayan bir biçimde 

ona yabancı, tuhaf gelmeye başlar. Yabancılık algısıyla başlayan tekinsizlik benliğin 

bütünlüğü için tehdit oluşturan bir durumdur. Freud’un bastırılmış olanın geri dönüşü 

tanımı doğrultusunda yorumlamak gerekirse kişinin egosu için tehdit oluşturacağını 

düşündüğü, aşamadığı ve bu yüzden görmezden geldiği duyguları onun için en tanıdık 

ortamlarda duyumsadığı yabancılıkla ortaya çıkar. 

 

Freud çalışmasında Almanca tanıdık anlamına gelen heimlich sözcüğünün karşıtı 

olan unheimlich sözcüğünün etimolojik incelemesine yer verir. Kişinin tanımadığı, alışık 

olmadığı varlıkların ya da uzamların ona kolaylıkla endişe verebileceğini ancak bunun 

her zaman gerçekleşebilecek bir durum olmadığının altını çizer. Ona göre yazınsal 

yapıtların neden olduğu tekinsizlik, yalnızca anlatının başkişisiyle kendisini özdeşleştiren 

okurun sıra dışı olgularla karşılaşmasının ardından yaşadığı düşünsel karmaşa sonucu 

duyumsadığı kaygı ile açıklanamaz. Freud bu kaygıyı kişinin geçmişinde yaşadığı ancak 

rahatsızlık duyduğu için bastırdığı ve şu an yabancılık duyduğu duygularla ilişkilendirir. 

Dolayısıyla Freud tekinsizliğin kişinin bastırmak zorunda kaldığı görüngülerin ve 

düşüncelerin yeniden ortaya çıkmasının yol açtığı bir durum olduğunu belirtir. 

Çalışmasının sonunda bu durumu şöyle açıklar: “Tekinsizlik deneyimi bastırılan 

çocukluk dönemi komplekslerinin herhangi bir etkiyle tekrar ortaya çıkmasıyla ya da 

aşılmış olan ilkel inançların yeniden doğrulanmasıyla oluşur” (Freud, 1985: 258). Ancak 

“bastırılan komplekslerden doğan tekinsizlik daha dirençlidir” (Freud, 1985: 261). 

Görüldüğü gibi kişi kendisine rahatsızlık verdiği için bastırarak yok saydığı duygu ve 

düşüncelerden tam anlamıyla kurtulamaz: 

 



 93 

“Böylesi keyifsizliklerin kaynağı olabilecek her şeyi benden ayırma, 

dışarı atma, yabancı ve tehditkâr bir dışarının karşısına saf bir haz-beni 

koyma şeklinde bir eğilim ortaya çıkar. Bu ilkel haz-beninin sınırları 

kaçınılmaz olarak deneyim tarafından düzeltilir” (Freud, 2014: 28).  

 

 Bu bağlamda tekinsizlik de kişinin haz-benini düzeltmesine yardımcı bir deneyim 

olarak değerlendirilebilir. Freud tekinsizliğin kişiler, nesneler, duygular, deneyimler ya 

da yaşanan olgular aracılığıyla uyarılabileceğini vurgular. Bastırılmış olanın yeniden 

ortaya çıkışıyla alışılmış varsayılan deneyimler, düşünceler, kişiler yabancı ve tuhaf bir 

biçim alabilir. Dolayısıyla Freud “tekinsizliğin kökenini tanıdık (das Heimische) olanda” 

(Freud, 1985: 255) görür.  

 

Tekinsizlik kavramına ilişkin altı çizilmesi gereken en önemli noktalardan biri de 

Freud’un bu duyguyu gerçek yaşamda deneyimlenen ve yazınsal yapıtlarda temsil edilen 

olmak üzere ikiye ayırmasıdır. Freud kurgusal yapıtlarda tekinsizlik yaratabilecek çok 

sayıda olasılığın bulunduğunu belirtir. Yazarın imgeleminin ürünü olan yazınsal 

metinlerde düş ile gerçek arasındaki ayrımın kalkması tekinsizliği gerçek yaşama göre 

daha çok tetikler.  

 

Tekinsizlik kavramı kişinin tanıdık olana yabancılaşması sonucu yaşadığı bulanık, 

tanımlanması güç duyumsamalar için kullanılır. İki karşıt kavram olan tanıdık ile yabancı 

arasında yaşanan ikilemden kaynaklanan tekinsizlik kişiyi derinden sarsan, gerçeklikle 

olan bağını koparan rahatsız edici bir deneyimi tanımlar; kişi içinde bulunduğu ortak 

gerçekliğe duyduğu güveni geçici olarak yitirir ve kaygılanır. Tekinsizliğin yarattığı 



 94 

rahatsızlık hissi kişinin duyumsadıklarını ortak iletişim yoluyla anlatamamasından 

kaynaklanır.  

 

İlk olarak Freud tarafından tanımlanan bu kavram daha sonra farklı alanlardan 

çeşitli düşünürler tarafından yeniden yorumlanır. Dolayısıyla Freud’un Das Unheimliche 

adlı denemesi söz konusu çalışmaların temelini oluşturur: “Psikanalizde tekinsizlik 

çoğunlukla baskılananın geri dönmesi ile ilişkilendirilir. Bu durum bastırmanın ortak ve 

toplumsal dinamiklerini de kapsayabilir” (Connon, 2010: 55). Psikanaliz bastırmanın 

belirli bir topluluğa bireysel aidiyetin sağlanabilmesi için gerekli bir eylem olduğunu 

gösterir; “uygarlık becerisi (…) diğerlerinin hatırı için, kendilerine acı gelse de 

dürtülerden vazgeçmeye katlanmalarını gerektirir” (Babaoğlu, 2014: 16). Kişi “kendi 

toplum ve uygarlık karşıtı eğilimlerini” (Babaoğlu, 2014: 16) bastırma yoluyla aşar. 

Ancak çoğunlukla kişinin rahatsızlık duyduğu için bastırdığı duygu ve düşünceleri 

tekinsizliğe yol açar. 

 

Tekinsizlik yalnızca tanımlanamayan bir duygu değil kişinin kendisiyle bağ 

kurmaya çalışırken yaşadığı yabancılık durumudur. Çünkü Freud’a göre kimi zaman 

“kendi bedenimize ait uzuvların, hatta kendi ruhsal yaşamımızın kimi parçalarının, 

algılarımızın, düşüncelerimizin, duygularımızın sanki yabancı ve bene ait değilmiş gibi 

göründüğü durumlar” (Freud, 2014: 27) söz konusu olabilir. Tekinsizlik ben duygusunun 

bozukluklara açık olmasından ve benin sabit olmayan sınırlarından kaynaklanır. 

 

Freud’un kapsamlı bir biçimde açımladığı bu kavramı yeniden yorumlayan 

psikanalistlerden biri de Étrangers à nous-mêmes (1988) adlı denemesinde doğrudan 

Freud’dan alıntılar aracılığıyla kavramı kendi bakış açısıyla genişleten Julia Kristeva’dır.  



 95 

Julia Kristeva kişinin sahip olduğu bu yabancılık duygusu aracılığıyla kendisinden farklı 

olarak gördüğü öteki ile duygudaşlık kurup onu anlamasını sağlayabileceğini belirtir. Bu 

düşünceye göre kişi kendisine ve yakınlarına bile yabancılık duyumsayabileceğini fark 

ederek yabancı olarak algıladığını ötekileştirmek yerine onu anlamaya çabalar. 

Dolayısıyla Julia Kristeva ruhsal anlamda olumsuz bir etki uyandıran bu duygunun 

ötekileştirileni anlama noktasında farkındalık yaratabileceğini vurgular. Julia Kristeva 

doktora çalışmaları için Bulgaristan’dan Paris’e taşınır ve yapıtlarını ana dilinde değil 

Fransızca olarak yazar. Dolayısıyla ana yurdundan, ana dilinden ayrıldığı için yabancı 

olma durumunu doğrudan deneyimlediğinden konuyu oldukça duyarlı bir biçimde 

değerlendirir. Julia Kristeva Freud’un kişisel öyküsünde; Viyana ve Londra’da yaşayan, 

Paris, Roma, New York’a seyahat eden bir Yahudi olarak ötekileştirilmiş bir konumda 

olduğu için yabancı olarak nitelendirilmenin rahatsızlığını çok kez deneyimlediğini ve bu 

farkındalığın onun tekinsizlik kavramına olan ilgisini uyandırmış olabileceğini belirtir 

(Kristeva, 1988: 269).  

 

Bir önceki bölümde Julia Kristeva’nın ataerkil düzeni eleştiren ve feminist 

söylemi ayrıntılandıran yenilikçi izlemler geliştiren önemli yazarlar arasında olduğuna 

değinildi; Julia Kristeva Étrangers à nous-mêmes başlıklı çalışmasıyla daha genel bir 

biçimde insana özgü konulara da değindiğini kanıtlar. “Julia Kristeva’nın incelemesi 

psikanalitik bir söyleme bağlı olarak tekinsizliğin özne üzerindeki etkilerine odaklanarak 

kavramın bastırma mekanizmaları ve bilinçaltı ile olan ilişkilerini tekrar doğrular” 

(Connon, 2010: 68). Julia Kristeva çalışmasında tekinsizliğin ego üzerinde yarattığı 

rahatsızlığın sosyal bir araç olarak kullanılabileceğini vurgular. Julia Kristeva’ya göre 

kişinin bilinçaltında gizlenen etkenlerin yol açtığı tekinsizlik onun yabancı olana karşı 

farkındalık geliştirmesini ve onunla duygudaşlık kurabilmesini sağlayabilir. Böylece 

yabancı olanın var olan toplumsal bütünlük için bir tehdit olarak algılanması 



 96 

engellenebilir. Görüldüğü gibi Julia Kristeva Freud’un bu psikanalitik ilkesinin toplumsal 

bir sorunsalın çözümü olabileceğini ileri sürer; kişinin kendi zayıf yönlerinin farkında 

olması yabancı olana karşı daha duyarlı olmasını sağlar. Tekinsizlik kişinin yabancılığını 

pekiştirmekten çok kişinin öznelliğini sarsan içsel çatışmaların farkına varmasını sağlar. 

Julia Kristeva Freud’un kavramından yola çıkarak kişinin ötekileşme bağlamında kendini 

algılamasını sağlayan içsel yabancılığının bilincinde olmasının önemini vurgular.  

 

Tekinsizlik kişinin içinde yaşadığı dünyayla uyumunu ve dengesini yitirdiği anda, 

daha önce kabul gördüğü ancak onun için tehdit edici bir hâl alan uzamda duyumsadığı 

yabancılıktır. Kişinin en yakın çevresine, evine, ailesine ve hatta kendisine karşı 

duyumsadığı yakınlık ve yabancılık arasındaki gerilime dayanan tekinsizlik Marie 

NDiaye’nin roman kişilerinin yaşadıkları travma anlarında ortaya çıkar. Julia Kristeva 

kişinin kendisine karşı duyumsadığı yabancılıktan şöyle söz eder: “Ürkütücü, tekinsizlik 

içimizde: biz kendimizin yabancılarıyız. (…) Psikanaliz ötekinin ve kendinin 

yabancılığında, farklı olana saygı etiğine doğru bir yolculuk gibi denenir. Kendimizdeki 

yabancıyı tanımazsak bir yabancıyı nasıl hoş karşılayabiliriz? (Kristeva, 1988: 268-269) 

 

Julia Kristeva Freud’un, insanın içsel yabancılığını tanımlamak için kullandığı, 

unheimliche sıfatının türediği heimlich sözcüğünün barındırdığı anlamlardan yola 

çıktığına değinir. Freud öncelikle semantik bir çalışma ile Almanca tanınan, bilinen 

anlamına gelen heimlich sıfatının aynı zamanda karşıtı olan unheimliche sözcüğünün 

gizemli, anlaşılmaz anlamlarını da içinde barındırdığına değinir. Dolayısıyla heimlich 

sözcüğü hem alışılmış olanı hem de yabancı olanı niteleyebilir. Julia Kristeva tanınanın 

içinde bulunan yabancılığı, uzun zamandır alışılmış olanın barındırdığı ürkütücülüğe 

özgü bir çeşitlilik olarak tanımlayan psikanalitik varsayımın etimolojik bir kanıtı olarak 



 97 

değerlendirir. “O halde bu demek oluyor ki tuhaf bir biçimde tekinsiz olan tanıdık olandı 

(geçmişe dikkat edelim) ve bazı durumlarda (hangi durumlarda) ortaya çıkandır. (…) 

Öteki benim (kendi) bilinçaltımdır” (Kristeva, 1988: 270). Ruhsal süreçte bastırılmış 

olanın ani ve geçici bir biçimde huzursuzluk, Freud’un deyimiyle tekinsizlik, olarak 

dönüşü olduğunu yineler. Bu deneyim özneyi iç sıkıntısının ötesinde kişilik kaybına 

sürükleyen bir huzursuzluğu barındırır. Dolayısıyla tekinsizlik deneyimine neden olan, 

kişi için yeni ya da yabancı değildir. Kişinin daha önce kendisine tanıdık olanın, bastırma 

süreciyle gizlendiği için yabancıya dönüştüğünü belirtir.  

 

Julia Kristeva yabancıyla karşılaşma endişesinin ancak kişinin kendisini onla 

özdeşleştirmesiyle aşılabileceğini vurgular ve tekinsizlik gibi alışılmayan duyumsamalar 

aracılığıyla bunun sağlanabileceğini belirtir: “Yabancı içimizdedir. Ve yabancıdan 

kaçtığımızda ya da onla savaştığımızda kendi bilinçaltımıza karşı koyarız. Freud 

yabancılardan söz etmez: Bize içimizdeki yabancılığı algılamamızı öğretir” (Kristeva, 

1988: 284). Görüldüğü gibi Julia Kristeva söz konusu çalışmasında Freud’un açıklık 

getirdiği bu durum aracılığıyla kişinin sahip olduğu yabancılığın öteki olanı anlamasına 

önemli bir katkı sağlayabileceği sonucuna ulaşır. Yabancıyı yargılarken “kendi 

huzursuzluk veren ötekiliğimizi” (Kristeva, 1988: 284) de göz önünde bulundurmamız 

gerektiğini vurgular. “Yabancı içimde, o zaman hepimiz yabancıyız” (Kristeva, 1988: 

284) tümcesi Julia Kristeva’nın tekinsizlik kavramı üzerindeki yorumunu özetler. 

 

Marie NDiaye roman kişilerinin en yakınlarına karşı duyumsadığı yabancılık 

duygusuyla günümüz toplumunda insan ilişkilerinin geçirdiği dönüşümü yansıtır. Aile içi 

ilişkilere yoğun bir biçimde odaklanan yazarın roman kişilerinin en yakınlarıyla 

yaşadıkları olguların tuhaflığı onların gerçeklik algılarının bozulmasına neden olur. 



 98 

Yazarın yapıtlarının genelinde görülen roman kişilerinin karşı karşıya kaldıkları dışlanma 

sorunu ailede başlar. Aile içindeki sorunların neden olduğu yoksunluk duygusu yalnızca 

roman kişisinin iç dünyasında kapanmayan yaralar açmakla kalmaz onun yaşamını da 

doğrudan etkiler. Dolayısıyla Marie NDiaye’nin romanlarında tekinsizliğin ortaya 

çıkmasının ana nedenleri arasında aile içi ilişkiler yer alır. Yazar romanlarında 

çoğunluğun benimsediği, en güçlü ilişkilerin bir aileyi oluşturan bireyler arasında 

yaşandığı düşüncesini tersine çevirerek akrabalık bağlarının neden olduğu sorunların 

roman kişisinin yaşamında nasıl açığa çıktığını yansıtır. Marie NDiaye roman kişileri 

aracılığıyla aidiyet duygusunun birey için ne derece önemli olduğunu gözler önüne serer. 

İnsanın aidiyet oluşumunun aile ortamında başladığı göz önünde bulundurulduğunda 

yazarın bu kavramı en temel ilişkiler aracılığıyla sorguladığı açıkça görülür. Aile 

bireylerinin davranışları roman kişinin beklentileriyle karşıtlık oluşturur.  Bunun sonucu 

olarak kişinin evi ve ailesi gibi onun için en tanıdık olan ortamlarla arasındaki 

uyumsuzluğun tetiklediği tekinsizlik kurgu aracılığıyla yansıtılır. Bu bağlamda tanıdık ile 

yabancı arasındaki sınırın kalkmasıyla ortaya çıkan tekinsizlik tüm uğraşlarına karşın en 

yakınlarıyla arasında aidiyet bağı kuramayan roman kişisi tarafından doğrudan 

deneyimlenir. Yazar roman kişisinin yaşadığı tekinsizlik aracılığıyla aile bağlarını 

yeniden yorumlar.  

 

Marie NDiaye’nin romanları söz konusu olduğunda aile, alışılmışın dışında roman 

kişisi için yaşamın güçlüklerinden uzaklaşmasını sağlayan bir sığınak, koşulsuz sevgi 

ortamı olmaktan çok onun aidiyet duygusunun sarsılmasına neden olacak derecede 

olumsuzluk barındıran bir kavram olarak ortaya çıkar. Aile bireyleri için aidiyet 

duyumsayamadıkları evleri sorunlarının kaynağını oluşturduğu için uzaklaşılması 

gereken bir uzam olarak görülür. Yazarın romanlarında ev konuksever, sıcak bir yuva 

olarak betimlenmez. Bu bağlamda, La Sorcière (Büyücü) yazarın aile ilişkilerini, aidiyet 



 99 

kavramını nasıl ele aldığını gösteren örneklerden biridir. Romanın başkişisi Lucie için 

evi, aile bireyleriyle olan sorunlu ilişkileri nedeniyle huzur ve güven ortamı olmaktan 

çıkar. Lucie’nin eşi Pierrot’nun her akşam gelir gelmez sergilediği davranışlar nedeniyle 

“neredeyse sürgünde gibi” (NDiaye, 2003: 33) göründüğünü, onlarla geçirdiği bir saatin 

sonunda “içinin sıkıldığını, etrafa nefret saçtığını” (NDiaye, 2003: 31) söylemesi 

Pierrot’nun evine ve ailesine olan nefretini gösterir. Yazar aile üyeleri arasındaki 

hoşnutsuzluğu Lucie aracılığıyla yansıtır: “Onun (eşi) için hiçbir şey ifade etmiyordum. 

Maud ve Lise onun başarısından yararlanıyorlardı ancak ne annesi ne de kızları ona 

hayrandılar, bense onun sinirlerini bozuyordum ve onu iğrendiriyordum. Ne 

yapabilirdim?” (NDiaye, 2003: 34) Lucie’nin Pierrot ile arasındaki sorunlu iletişimin 

boyutu onun eve misafir geldiği zamanlarda eşiyle doğrudan diyalog kurmak zorunda 

kalmayacağı için duyumsadığı rahatlıktan anlaşılır. Bu sorunlu ilişki Lucie’nin eşi 

tarafından terk edilmesiyle sonuçlanır. Yazarın romanda yer verdiği ailelerin tümü 

parçalanmıştır; Lucie ayrılan anne-babasını bir araya getirme ümidiyle başka bir adamla 

yaşayan annesine gider. Yazar başkişinin annesini betimlerken onun evdeki huzuru 

sağlayan olumlu yönlerini vurguladıktan sonra rahatsız edici niteliklerine değinerek 

olumsuz aile imgesini yineler: 

 

“Küçük sevimli yüzünü bana doğru çevirdi, hafifçe eğdi, eski günlerdeki; sabah 

önceden ısıtılmış, annemin hazırladıklarının kokusunun yayıldığı odaya kahvaltı 

etmeye indiğim zamanlardaki gibi gülümsedi. Şaşırtıcı bir biçimde sanki annem 

ölmüş de karşımda yalnızca hayali kalmış gibi hissettim. Ama kalktı, bana sarıldı ve 

boynundan Paris’te bir türlü satamadığı dairesinin acı, çürük kokusunu aldım” 

(NDiaye, 2003: 110). 

 



 100 

Lucie çocukluk anılarında evini ve annesini olumlu yönleriyle anımsarken içinde 

bulunduğu an itibarıyla her ikisine ilişkin olumsuz bir algıya sahiptir. Yazarın 

romanlarında sıklıkla karşılaşılan durum olan, parçalanmış ailelerinin çocuklarının 

yaşadığı huzurlu bir ev ve aile ortamı arayışı Lucie için de söz konusudur.  Bu arayış 

romanın birçok tümcesi aracılığıyla sezdirilir: “Kocamın küçük odasında uyuduğum o 

gece annemin geldiğini, dudaklarımın kenarına bir öpücük bıraktığını düşledim sonra düş 

kırıklığıyla uyandım, yalnız olduğumu fark ettim” (NDiaye, 2003: 109). Marie 

NDiaye’nin hemen her romanında aile içi sorumluluklarını başarılı bir biçimde yerine 

getiremeyen bireylerin öyküleri anlatılır. Lucie tüm uğraşlarına karşın ne anne-babasını 

bir araya getirebilir ne de kendi ailesinin bütünlüğünü koruyabilir; hem kocasını hem de 

ikiz kızlarını yitirir (Connon, 2010). 

 

Marie NDiaye’nin La Sorcière’de doğrudan fantastik öğelerle vurguladığı 

rahatsızlık duygusu romandaki en baskın öğedir. Başkalaşımlar, parçalanmış aile 

bireylerinin acımasızlığı Lucie’nin iç dünyasında yaşadığı tekinsizlik deneyiminin 

nedenleridir. Roman kişisinin yaşadığı bütün bu olumsuzluklar günümüzdeki insan 

ilişkilerinin bireydeki yansımalarının göstergeleridir. Lucie anlatının büyük bölümünde 

anne-baba evinin aslında hiç olmayan huzurunu arar ve sonunda ailesinin düşlerindeki 

gibi olmadığı gerçeğiyle yüzleşir.  

 

Yazınsal bir içerik aracılığıyla günümüz dünyasının insan ilişkilerinin 

değerlendirmesini yapan Marie NDiaye’nin kurgularında kişinin en yakınlarıyla ve en 

alışık olduğu uzamlarla özdeşlik kurması olanaksızlaşır. Tanıdık ve yabancı arasında 

keskin bir ayrım yapılmasının olanaksızlığı kişinin belirsizlik içinde kalmasına ve ortak 

gerçeklikle bütünleşememesine neden olur. Ev, aile, günlük yaşam gibi sıradan izleklerin 



 101 

yazarın yapıtlarında ortaya çıkış biçimi tekinsizlik kuramının göstergelerindendir. Bu 

bağlamda Marie NDiaye’nin yapıtları tekinsizlik kavramının yazın alanındaki örnekleri 

olarak kabul edilir. Bireyin en yakınlarıyla arasındaki ilişkilerin karmaşıklığı onun 

öznelliğini doğrudan etkiler. Roman kişisinin yakınlarıyla uzlaşma çabası onu kimlik 

bunalımına sürükleyen bir belirsizlikle sonuçlanır. Sonuç olarak roman kişisi en 

yakınlarının sahip olduğu gizil yabancılığın benliğinde yarattığı sarsıntıyla karşı karşıya 

kalır. Toplum tarafından tüm değerlerden üstün görülen aile bağlarının beklentilerden 

uzak bir biçimde olumsuz yönleriyle betimlenmesi ise okurda tekinsizliğe neden olur. 

Yazarın ensest ilişkilere yer vermesi bu durumun örneklerinden biridir. Kişinin yaşadığı 

tekinsizlik deneyimi sonucunda ortak gerçeklikten kopmasının yazarın beslendiği bir 

durum olduğu söylenebilir (Connon, 2010). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 102 

2. 3. AİLE TRAVMALARININ AİDİYET ÜZERİNDEKİ ETKİLERİ  

 

Aile, çocuğa ilerideki toplumsal yaşamında uyumlu olabilmesi için gereken 

öğrenme süreçlerini sağlayan, onun büyüme ve olgunlaşmasındaki önem bağlamında 

başka hiçbir seçeneğin yerini dolduramayacağı birimdir. Söz konusu gelişim ve öğrenme 

süreçleri ailesi tarafından sağlanmayan ya da aksatılan bireylerin kişilik yapısında önemli 

bozukluklar görülebilir. Öte yandan aile üyelerinin karşıt eğilimleri yaratıcı ve gerekli 

etkenler olmalarına karşın bu farklılıklar sorun yarattığında aile içi çatışmalar ortaya 

çıkar.  (Güleç, 2018: 206-207). 

 

“Sağlıklı ailelerde karşılıklı etkileşimler, üyelerinin gelişimi ve uyumu için gerekli 

olan kararlı dengeyi belirlemektedir. Aile üyeleri, etkileşimlerinin biçimi açısından 

hem benzerlikler hem de farklılıklar gösterirler. Her birinin kişilik özellikleri ve 

değerleri diğerlerine eklenip onları tamamlayabileceği gibi diğerlerinin ihtiyaç ve 

istekleri için bir engelleme kaynağı da olabilir. Böylece aile içi çatışma ve 

parçalanmalara da yol açabilir” (Güleç, 2018: 207). 

 

Aile içi ilişkiler geçmişten günümüze birçok kültürde önemli değişiklikler geçirir.  

Aile kavramına ilişkin bazı değer yargılarında yozlaşmalar olduğundan kurumun 

toplumsal işlevlerini tam anlamıyla yerine getiremediğinden yakınılır. Gelişen teknoloji 

ile toplum yapısında oluşan değişimin bir sonucu olarak kabul edilen, insan ilişkilerindeki 

yozlaşmadan, toplum içindeki bu en küçük birliğin de olumsuz biçimde etkilendiği 

görüşünün oldukça yaygın olmasına karşın günümüzde hâlâ aileyi oluşturan bireylerin 

arasında oldukça güçlü bağlar bulunur. Aile bağlarında ortaya çıkan sorunlar bireyi 

derinden etkileyen travmalara neden olur. Bu nedenle “aile her yaştaki, tüm cinsel 



 103 

yönelimlerdeki ve bütün koşullardaki erkekler, kadınlar ve çocuklar tarafından sevilir, 

düşlenir ve arzulanır” (Akt. Connon, 2010: 146). Connon psikanalistler tarafından ortaya 

çıkarılan aile kaynaklı olumsuzluklara karşın ev ve aile kavramlarının, toplumsal 

imgelemde bireye rahatlık ve güven ortamı sağlayan olumlu yönleriyle bulunduğunun 

altını çizer (Connon, 2010: 147). 

 

 Önceki bölümlerde değinildiği gibi çağdaş Fransız romanında aile içindeki 

sorunların bireyin kimlik oluşumundaki etkilerine sıklıkla yer verilir. Bu durum günümüz 

ailelerinde yaşanan olguların kurgusal yapıtlara yansıması olarak değerlendirilebilir. 

Bireyin yaşamında önemli bir yeri olan aile bağları yazın alanında da yaygın bir öğedir. 

Günümüzde oldukça karmaşık bir biçim alan aile içi ilişkilere kurgusal anlatılarda da 

çoğu zaman çözümlenmesi güç sorunlar eşlik eder. Kimi zaman bireyde tekinsizliğe 

neden olan, aile bireylerinin üzerinde konuşmaktan kaçındıkları bu karmaşık ilişkiler 

Marie NDiaye gibi yazarlar tarafından kimi zaman gerçeküstü öğelere başvurularak 

anlatılır. Marie NDiaye’nin roman kişisinin tüm dengesi ailesiyle ya da herhangi bir aile 

bireyiyle uzlaşma çabasıyla sarsılır. Bu bağlamda aile/soy anlatılarında söz konusu olan, 

anlatıcının ya da roman kişisinin ailesiyle/kökeniyle uzlaşma çabası yazarın romanlarında 

sıklıkla ortaya çıkar. Dolayısıyla aile kavramı, roman kişisine güven ve rahatlık ortamı 

sağlayan olumlu yönleriyle değil, onun duygusal arayışlarının ve travmalarının kaynağı 

olarak ortaya çıkar. Aile bağları roman kişisinin iç dünyasında yıkıcı bir etki yaratır. Bu 

bağlamda Malinovská ve Coyault (2013), Marie NDiaye’yi şiddet, nefret ve ensest gibi 

olumsuzlukların açığa çıktığı çatışmaya dayalı patolojik aile ilişkilerini anlatan 

romancılar arasında gösterir. Yazarın romanlarında ebeveynler çoğunlukla anne ya da 

baba olmanın gerektirdiği sorumlulukları yerine getirmekten kaçınır.  

 



 104 

Bu çalışmada ele alınan yapıtların yanı sıra yazarın En Famille (1991) ve Rosie 

Carpe (2001) adlı romanlarının başkişileri de aile bireylerinin neden olduğu bunalımı 

yakından deneyimler. Yazar En Famille (1991), La Sorcière (1996), Rosie Carpe (2001), 

Trois Femmes Puissantes (2009) ve Ladivine (2013) gibi romanlarında parçalanmış 

ailelerin öykülerine yer verir. Yaşamı boyunca birçok sarsıcı travma ile karşılaşan Rosie 

Carpe’ın en büyük isteği korkularının, yoksunluklarının kaynağı olan ailesi ile arasında 

aidiyet bağı kurabilmektir. Bu bağlamda roman kişisi için rahatlık ve güven ortamı 

sağlayamayan ailesi onu büyük arayışlara sürükler. Aile içi ilişkileri bütünüyle mercek 

altına alan yazar, roman kişisinin içinde bulunduğu gerçekliğin ne derece korkunç 

olduğunu yansıtabilmek amacıyla anlatıya gerçeküstü bir esinti katar. Yazarın aynı izleği 

ele aldığı En Famille (Ailece) adlı romanının başkişi Fanny aile bireylerinin bir araya 

geldiği büyük annesinin doğum günü buluşmasına katılmak umuduyla kapıyı çalar ancak 

evin köpeğinin bile tanımadığı genç kadın aileden biri olarak karşılanmadığında 

tekinsizlik duygusunu deneyimler. Roman kişisinin aile bireyleriyle olan sorunlu 

ilişkilerini düzeltme çabası karşılıksız kalır.  

 

Toplumun en küçük birimi olan aile, yazarın kurgu evreninde ayrıcalıklı bir 

kavram olmaktan uzaklaşarak roman kişisinin en sarsıcı travmalarının kaynağı olur. Aile 

bireyleri çoğunlukla sorumluluklarını yerine getirme konusunda başarısızdırlar. Bunun 

da ötesinde sevgi, şefkat, içtenlik, özveri ve dürüstlük gibi aile olmanın en temel 

gereklerinden yoksundurlar. Bu yoksunluk en çok anne-baba ve çocuklar arasındaki 

ilişkilerde ortaya çıkar. Roman kişisinin aile bireyleriyle olan sorunlu ilişkileri onu sonu 

gelmez bir aidiyet arayışına sürükler. Dolayısıyla yazarın kurgu evreninde aile kavramı 

içerdiği tüm olumlu anlamların tersine roman kişisinin en büyük düş kırıklıklarının 

kaynağıdır. Tüm bu olumsuzlukların sonucunda yazar ev ve aile kavramlarının içerdiği 

duygusal, etik ve toplumsal bağlamlardaki tüm olumlu anlamları tersine çevirir. Roman 



 105 

kişisi yaşadığı bu olumsuzluklar sonucunda en yakınlarına, evine ve hatta kendi bedenine 

yabancılaşır. Roman kişisinin aile bireyleriyle olan ilişkilerinin tetiklediği duygusal 

gerilim onun fiziksel rahatsızlıklar yaşamasına neden olur. Ancak yaşadığı tüm 

olumsuzluklara karşın evine ve aile bireylerine aidiyet duyabilmeyi vazgeçilmez bir 

biçimde arzulayan roman kişisinin aile bağlarını düzeltme girişimi başarısızlıkla 

sonuçlanır. Marie NDiaye’nin yapıtlarının büyük bir bölümü öznenin iç dünyasındaki 

belirsizliklerden kurtulup kesinliğe erişme çabası üzerine kuruludur. Roman kişisi için 

yaşadığı kimlik bunalımının tek çözümü ailesiyle olan ilişkilerini düzeltip aidiyet bağı 

kurmaktır. Bu nedenle aile bireyleriyle yaşadığı sorunların sonucunda yitirdiği aidiyet 

duygusunu yeniden duyumsayabilmek onun için bir saplantıya dönüşür. Roman kişisinin 

bu arayışı anlatıda baskın bir öğedir. Marie NDiaye yapıtlarında aile kavramına verdiği 

önemle bireyin köklerinden kopmasının onun iç dünyasında yarattığı sarsıntının 

büyüklüğünü gözler önüne serer.    

 

 

2.3.1. Psikolojik Travma ve Yazın 

 

Travma, Eski Yunancada yaralanmak anlamına gelen traumatismos eyleminin ad 

durumu olan ve yara anlamındaki trauma sözcüğünden türer. Cerrahi alanında dıştan 

gelen bir darbe sonucunda bedende oluşan yara ve hasarı tanımlamak için kullanılır. 

Uzunca bir süre yalnızca bedensel yaraları tanımlamak için kullanılan travma sözcüğü 

19. yüzyılın sonlarına doğru psikanalizin ortaya çıkmasıyla psikopatoloji alanına aktarılır. 

Bu alandaki araştırmacılar, dönemin sarsıcı gelişmelerinin insan ruhunda yarattığı etkiyi 

gözlemlediklerinde, travmanın çağrıştırdığı anlamın yalnızca bedensel değil ruhsal 

yaraları da niteleyebileceği sonucuna ulaşırlar: “Ruhsal travmatizm ruh üzerinde geçici 



 106 

ya da kalıcı psikopatolojik bozukluklara neden olan, dıştan gelen psikolojik bir etkenin 

yarattığı psişik sarsıntıdır” (Chidiac ve Crocq, 2010: 316). Dolayısıyla travmanın yarattığı 

etki öznel olmakla birlikte yalnızca travmatik deneyimin yaşandığı anla sınırlı değildir. 

Günümüzde yaptığı çağrışım bağlamında travma sözcüğünün psikolojik anlamı birincil 

konuma yerleşmiştir (Chidiac ve Crocq, 2010).  

 

Bu konudaki güncel başvuru kaynaklarından biri olan Judith Herman’ın 1992’de 

yayımlanan Travma ve İyileşme başlıklı çalışmasına göre psikolojik travmanın merkezi 

diyalektiği karşılaşılan sarsıcı deneyimi yadsıma ve yüksek sesle duyurma arzuları 

arasındaki çatışmaya dayanır. Travmatik olay gizli tutulduğunda bir anlatı olarak değil 

bir belirti biçiminde açığa çıkar. Dolayısıyla travmatize insanlarda ortaya çıkan belirtiler, 

anlatılması güç bir deneyime dikkat çekerler. Bu durum insanın kötü olanı duymak, 

görmek ve konuşmak istememe eğiliminden kaynaklanır. Herman (2017), psikolojik 

travma üzerinde çalışanların tanık oldukları dehşet verici olaylar aracılığıyla bir yandan 

doğal dünyada insanların ne derece yaralanabileceğiyle, diğer yandan da insanın sahip 

olduğu kötülük potansiyeliyle karşı karşıya kaldıklarını belirtir. Dolayısıyla insan iki 

karşıtlığı doğasında barındırır (Herman, 2017). 

 

 “Bireyin ruhsal ve bedensel varlığını çok değişik biçimlerde sarsan, inciten, 

yaralayan her türlü olayı adlandırmak için” (Kokurcan ve Özsan, 2012: 20) kullanılan 

travma kavramı psikoloji alanında kabul görene kadar oldukça dolambaçlı yollardan 

geçer. Herman çalışmasında travma kavramının tarihsel gelişimine de değinir: 20. 

yüzyılda konu üzerine yapılan çalışmalarda 19. yüzyıl sonlarında Fransa’da yalnızca 

kadınlarda ortaya çıktığı düşünülen ruhsal bozuklukları tanımlayan histeri; 20. yüzyılda 

yaşanan kanlı savaşların ardından ortaya çıkan savaş nevrozu; Batı Avrupa ve Kuzey 



 107 

Amerika’da başlayan kadın hareketi aracılığıyla dikkat çekilen cinsel ve ev içi şiddet 

olmak üzere travma konusunda üç kez toplumsal farkındalık gelişir. Günümüzdeki 

travma anlayışının temelleri bu üç farklı çalışma alanının sentezine dayanır.  

 

Birinci Dünya Savaşı’nın yıkıcılığına yakından tanıklık eden erkekler histerik 

kadınlarda görülen ruhsal sarsıntı belirtilerini gösterirler. Travmatik nevrozun ana 

hatlarını geliştirmeye başlayan Amerikalı psikiyatr Abram Kardiner savaş gazilerinin 

tedavi süreçleri ile edindiği deneyimleri Travmatik Savaş Nevrozları (1941) başlığı ile 

yayımlar. 1970’lerde ortaya çıkan kadın hareketi ise cinsel ve ev içi sömürüye uğrayan 

kadınlarda gelişen psikolojik bozukluklara dolayısıyla travmanın günlük yaşamdaki 

etkilerine dikkat çeker. Görüldüğü gibi travma üzerine yapılan araştırmalar histeri, savaş 

nevrozu, cinsel ve ev içi şiddete odaklanan çalışmaları kapsayan bu üç aşama 

doğrultusunda gelişir (Herman, 2017). Mistik bir nedenden ortaya çıktığı düşünülen 

histeri üzerine ilk bilimsel çalışmalar Fransız nörolog Jean-Martin Charcot (1825-1893) 

tarafından yapılır. Charcot, Salpêtrière adlı eski bir hastaneyi yenileyerek Pierre Janet ve 

Sigmund Freud’un da aralarında bulunduğu, nöroloji ve psikiyatri alanlarında çalışan en 

yetkin bilim insanlarını bir araya getiren gözde bir merkeze dönüştürür. Charcot 1880 

yılına kadar histerinin unutma, duyu kaybı, hareket felci gibi belirtilerinin nörolojik 

rahatsızlıkları anımsatmasına karşın psikolojik olduğunu gösterir. Öte yandan Pierre Janet 

ve Sigmund Freud gibi histerinin nereden kaynaklandığını bularak Charcot’nun 

çalışmalarının ötesine geçmeyi isteyen araştırmacılar travmatik olayların farklı bir bilinç 

durumuna, dayanılması güç duygusal tepkilere neden olarak histerik belirtiler ortaya 

çıkarttığı sonucuna ulaşırlar. Freud 1896’da histeri üzerine yayımladığı çalışmasının 

ardından travmaların histeriye neden olduğu kuramını “hipotezinin radikal sosyal 

içerimlerinden gitgide sıkıntı duyduğundan” (Herman, 2017: 16) reddeder. Bunun sonucu 

olarak araştırmacılar ile histerik hastalar arasındaki bağ kopar ve histerinin travmatik 



 108 

kökenine ilişkin çalışmalar sonlanır. Ancak “Freud histerinin travmatik teorisinin 

yıkıntılarından psikanalizi yaratır” (Herman, 2017: 18).  

 

“Freud 1896’da ‘The Aetiology of Hysteria’ başlıklı makalesinde 18 histeri 

olgusunun takibi sonucunda bu hastalarla ilgili yorumlarını yayınlamıştır. Freud’a     

göre her histeri olgusunun geçmişinde erken cinsel deneyim yaşantısı vardı ve bu 

yaşantılarla baş etmekte zorlanan kadınlarda belirtiler ortaya çıkmaktadır.  Freud bu 

yazısının Viyana’daki aristokrat çevreyi rahatsız edeceğini düşünerek, başka bir 

makale daha yazarak hipotezinin doğru olmadığını ve histerik hastaların çocuklukta 

yaşadığını anlattığı cinsel istismar öykülerinin gerçek olmadığını açıklamıştır.  Bu 

makalesinde cinsel istismar öykülerinin aslında hiç yaşanmadığını ve bu anlatımların 

hastalarının uydurduğu fanteziler olduğunu belirtmiştir. 19. yüzyılın sonlarında 

başlayan histeriyi tıbbi olarak açıklama çalışmaları, dolaylı olarak da psikolojik 

travma araştırmaları, Freud’un bu makalesiyle durgunluk sürecine girmiştir” (Akt. 

Kokurcan ve Özsan, 2012: 21). 

 

Görüldüğü gibi Freud tepkilere neden olacağını düşündüğünden bu konudaki 

çalışmaların duraksamasına yol açar. Ancak farklı alanlarda travma üzerine yapılan 

çalışmalarda kavramsal bağlamda Freud’un sonraki yıllarda yayımlanan Haz İlkesinin 

Ötesinde (1920) ve son yapıtı olan Musa ve Tektanrıcılık (1939) başlıklı çalışmalarına 

başvurulur. “Travmalar ya kendi bedeninde ya da duyusal algılarla, genellikle görülmüş 

ve duyulmuş olan üzerinden yaşanılan deneyimlerdir, yani yaşanmışlıklar ya da 

izlenimlerdir” (Freud, 2012: 184). Freud’un çalışmaları temelinde travma kavramının 

yazınsal alanda geçerli olmasını sağlayan araştırmacılardan biri olan Cathy Caruth’a göre 

“en genel tanımıyla travma, kontrolsüz biçimde yinelenen sanrıların görünümü ve diğer 

beklenmeyen olgular gibi olaya verilen tepkilerin çoğunlukla gecikmeli olarak ortaya 



 109 

çıktığı ani ve yıkıcı olayların sarsıcı deneyimini niteler” (Caruth, 1996: 11). Freud bu 

deneyimlerin yaratabileceği etkiyi şöyle örneklendirir:  

 

“Korkunç bir kaza yaşayan, örneğin bir tren kazasını görünürde sağ salim atlatan 

birisinin kazayı unutup normal hayatına döndüğü çok olmuştur. Ancak ilerleyen 

haftalarda, sadece yaşadığı şoktan, söz konusu sarsıntıdan ya da onu eskiden her ne 

etkiledi ise tüm bunlardan yola çıkılarak üretilebilen birtakım ruhsal ve motorik 

belirtiler baş göstermeye başlar. Şimdi artık ‘travmatik bir nevroza’ sahiptir. Bu hiç 

akla gelmeyen, yani yeni bir durumdur o kişi için. Kaza ile, ilgili belirtilerin ilk defa 

ortaya çıktığı zaman arasında geçen süreye bulaşıcı hastalıkların patolojisine de açık 

bir göndermede bulunularak "uyuklama dönemi" denilir” (Freud, 2012: 167). 

 

Yetersizlik, çaresizlik, güçsüzlük, korku gibi olumsuz duygulara yol açan travmalar 

kimi zaman doğal nedenlerden kimi zamansa insan kaynaklı olarak ortaya çıkar. Kişiden 

kişiye değişmekle birlikte, psikolojik travma bireysel ve toplumsal bağlamda çok çeşitli 

belirtiler ortaya çıkarır. Bu durum travmaların yarattığı etkinin öznel olmasının bir 

sonucudur “çünkü her birey travmayı kendi duyguları ve gözlemleriyle deneyimler” (Akt. 

Kaya, 2019: 16). Travmanın olumsuz etkileri şöyle özetlenebilir:  

 

“Bilişsel kuramlara göre, travmatik olaylar dünyanın güvenilir ve iyi bir yer olduğu, 

dünyadaki olayların anlamlı olduğu ve bireyin kendisini değerli bir varlık olarak 

algıladığı temel inançlarını sarsar, bunun sonucunda stres, güvensizlik ve çaresizlik 

duyguları ortaya çıkar. (…) Psikolojik travma, travmaya uğrayanların çok geniş 

ölçekte belirtiler ortaya koymasına yol açan hem bireysel hem de toplumsal boyutları 

olan psikolojik tepki ve süreçleri kapsamaktadır. Travmaya verilen tepkiler, 



 110 

organizmanın ani ve beklenmedik zamanda ortaya çıkan travmatik yaşantılara uyum 

sağlama ve bu yaşantıları anlamlandırma biçimidir” (Kaya, 2019: 24). 

 

Psikolojik travma ilk kez Amerikan Psikiyatri Birliği’nin Mental Bozuklukların 

Tanısal ve Sayımsal El Kitabı’na (DSM) 1980 yılında alınan ‘Travma Sonrası Stres 

Bozukluğu’ (Akt. Herman, 2017: 34) tanısı ile kabul görür. Travma sonrası stres 

bozukluğu (TSSB), travmatik olayı yaşayanlarda ya da ona tanık olanlarda ortaya çıkan 

rahatsız edici belirtileri tanımlar. Bu belirtilerin ortaya çıkış biçimi kişinin psikolojik 

geçmişi, genetik yapısı, güçlüklerle baş etme yetisi gibi çeşitli bireysel değişkenler 

doğrultusunda farklılık gösterir. 1980’de kabul görmesinin ardından travma kavramı 

farklı alanlardaki çalışmaların odağında yer alır: “Başlangıçta travma tamamıyla olağan 

dışı olaylarla ilişkilendirilmesine karşın günümüzde çağdaş tarihe, yazına, kültüre ve 

eleştirel kurama sızan güçlü ve karmaşık bir yaklaşım durumuna geldi” (Nadal ve Calvo, 

2014: 1). Birçok kuramcı içinde yaşadığımız dönemi bireysel ve toplumsal acının her 

tarafa yayıldığı travma çağı olarak yorumlar: “Modernite ‘yara izi’ ile damgalanırken 

‘modern özne bunalım ve travma kavramlarından ayrılmaz bir durumdadır” (Akt. Nadal 

ve Calvo, 2014: 1). Öte yandan psikolojik bir terim olan travmanın yazınsal yapıtlardaki 

konumunu açığa kavuşturmak için Carl Gustav Jung’un edebiyat ve psikoloji arasındaki 

bağı anlatan tümceleri oldukça yararlı olacaktır: “Psişik süreçlerin incelenmesinden başka 

bir şey olmayan psikoloji, edebiyatın incelenmesi konusuna da el atabilir; çünkü insan 

ruhu (psyche) bütün bilimlerin ve sanatların kaynağıdır” (Jung, 1981: 53). Dolayısıyla 

insan ruhu ve yazın arasındaki yakın ilişki yazınsal yapıtlara yansıyan travmatik 

deneyimlerin psikanaliz aracılığıyla irdelenmesini uygun kılar. 

 



 111 

Travmatik olayların yazarlar tarafından sarsıcı bir biçimde kaleme alınmasının 

ardından travma kavramı yazın araştırmacılarının çalışmalarında yer almaya başlar. İkinci 

Dünya Savaşı’nın yol açtığı şiddetin bireysel ve toplumsal sonucu olarak kurgusal 

yapıtlara yansıyan travmalar yazın araştırmacıları için önemli bir çalışma alanı oluşturur. 

Daha sonra psikolojik, fiziksel ve cinsel şiddetin yarattığı travmalar kadın hareketinin 

ortaya çıkmasıyla yazınsal yapıtlara, dolayısıyla söz konusu araştırmalara yansır. Öte 

yandan sömürgecilik sonrası dönemde yayımlanan kurgusal ve kuramsal yapıtlar 

aracılığıyla sömürgeciliğin açtığı yaralar çarpıcı bir biçimde gözler önüne serilir. Söz 

konusu sarsıntıların neden olduğu bireysel ve toplumsal travmaların yazarlar tarafından 

ele alınması sonucunda 1990’lı yıllardan itibaren travma kavramı yazın araştırmalarında 

oldukça geçerli bir konum edinir. Dominick LaCapra, Cathy Caruth, Anne Whitehead, 

Shoshana Felman, Kali Tal gibi araştırmacılar travma olgusunun insani bilimlerde 

çalışılmasına önemli katkıda bulunurlar. Yazın alanında yapılan çalışmalar travmanın 

tanımlanma biçimine ve kurgusal anlatılar aracılığıyla nasıl yansıtıldığına odaklanırlar.  

 

“Travma kavramının tarihi, hem psikologlara hem de yazın araştırmacılarına 

travmanın ve etkilerinin farklı tanımlarıyla çalışma olanağı tanıyan karşıt kuramlar ve 

çekişmeli tartışmalarla doludur. Travmanın bir tanımıyla, bir dizi anlatımsal olanaklara 

yol açan bazı alternatif yaklaşımlar ortaya çıkar” (Balaev, 2014: 2). Michelle Balaev 

Yazınsal Travma Kuramlarında Güncel Yaklaşımlar (Contemporary Approaches in 

Literary Trauma Theory-2014) başlıklı çalışmasında, İstenmeyen Deneyim (Unclaimed 

Experience-1996) ile kavramın yazın alanında tanınmasına öncülük eden Cathy 

Caruth’un yazınsal bir inceleme için travmanın baskılayıcı, yineleyici ve ayrıştırıcı 

doğasına dayalı psikanalitik kuramları kaynak aldığı yaklaşımını klasik model olarak 

değerlendirir. Catht Caruth “Eğer Freud travmatik deneyimi tanımlamak için edebiyata 

yöneliyorsa bunun nedeni edebiyatın, psikanaliz gibi bilmek ve bilmemek arasındaki 



 112 

karmaşık ilişki ile ilgilenmesidir” (Caruth, 1996: 3) tümcesiyle yazın ile psikanaliz 

arasındaki bağa değinir. Travmayı geçmişin belirtisi olarak niteleyen Cathy Caruth, yazın 

kuramcılarının, film yönetmenlerinin, sosyologların, psikiyatristlerin röportajları ve 

çalışmaları aracılığıyla kavramın disiplinler arası doğasına dikkat çeker.  “Travmanın tek 

bir tanımlaması büyük olasılıkla, onun edebiyattaki çok yönlü ve çoğunlukla karşıt 

betimlemelerine uygun olmayacaktır çünkü metinler benliğin, bireysel ve kültürel 

anlayışlarını, belleği ve toplumu açığa çıkaran geniş çeşitlilikteki değerleri işler” (Balaev, 

2014: 8). Balaev yazınsal travma kuramının giderek genişleyen ve yoruma açık bir 

niteliğe sahip olduğunu dolayısıyla bu alandaki güncel çalışmaların söz konusu deneyimi 

hem nörobiyolojik hem de toplumsal bağlamda ele alan çoğulcu yaklaşımları 

benimsediğini vurgular (Balaev, 2014: 7-8).   

 

Anne Whitehead (2004) travma ve kurgunun bir araya gelmesiyle tıp ve psikoloji 

alanlarına ait bu terimin, yazınsal çalışmalardaki gelişimini değerlendirir. Travma 

anlatılarını içeren kurgusal metinlerin, kuramların anlatamadıklarını etkili biçimde okura 

yansıttığını belirtir. Cathy Caruth’un çalışmaları aracılığıyla söz konusu kavram üzerinde 

duran Anne Whitehead ise geçmişin çözümlenemeyen olaylarının yol açtığı travmanın 

ısrarlı ve davetsiz bir biçimde ortaya çıkarak yarattığı rahatsız edici etkinin, bireyin içinde 

yaşadığı dünyayla arasındaki bağı altüst ettiğine değinir. Travmatik olay meydana geldiği 

anda tamamen deneyimlenip özümsenemez ancak sonradan beklenmedik zamanlarda 

ısrarlı bir biçimde geri döndüğünde sarsıcı etkisi duyumsanır (Whitehead, 2004: 12). 

Yineleyici bir biçimde travmatik deneyimi anımsatan ani ve beklenmedik geriye dönüşler 

(flashbacks), sanrılar, düşler sarsıcı bir etki yaratırken yabancılaşmaya, aidiyet yitimine, 

geleceğe dair umutsuzluğa neden olur. Bu durum Freud’un yukarıda alıntılanan tren 

kazası örneğini akıllara getirir. Anne Whitehead’e göre yazınsal kurgu travmanın 

direncini ve etkisini ifade etme esnekliğini sunar (Whitehead, 2004: 87). Günümüz roman 



 113 

yazarları bu durumun bir sonucu olarak savaş, sömürgecilik, kölelik gibi toplumsal ya da 

cinsel, psikolojik ve fiziksel şiddet, yas gibi daha bireysel deneyimlerin travmatik 

etkilerini yapıtlarında yansıtırlar. Travmanın bireyin zaman ve uzam algısını sarsan 

yineleyici niteliği kurgulaştırılmak için oldukça elverişlidir. Travma anlatıları farklı 

nedenlerden ortaya çıkan sarsıcı olaylara verilen öznel tepkileri kapsar. Farklı tanımları 

bulunan travmanın kavranması, etkilerinin yazı aracılığıyla nasıl yansıtıldığını ele 

alabilmek için oldukça önemlidir.  

 

2.3.2. Aile Travmalarının Romanlardaki Yansımaları 

 

Marie NDiaye yapıtlarında anlatı kişilerinin çoğunlukla aile kaynaklı travmatik 

deneyimlerini sarsıcı bir biçimde anlatan yazarlar arasında yer alır. Marie NDiaye’nin 

yapıtları üzerinde çalışan çeşitli araştırmacılar yazarın yapıtlarında söz konusu olan 

travmatik deneyimler üzerinde durur: Frédérique Donovan (Marie NDiaye ou ‘le dire du 

trauma de l’abandon’- 2013), Andrew Asibong (Three is the loneliest number: Marie  

Vieux Chauvet, Marie NDiaye and the traumatized triptych-2015), Liviu Lutas 

(Stratégies narratives dans la réappropriation des traumatismes historiques-2017) 

travmatik deneyimlerin roman kişilerinin yaşamında yarattığı sarsıntıyı ve yazarın bu 

travmaları yansıtma biçimini inceler. Frédérique Donovan (2013) çalışmasında yapıtları 

için belirli bir yazınsal sınıflandırmanın olanaklı olmadığını belirttiği Marie NDiaye’nin, 

kendisini içinde yaşadığı toplumdan farklı bulduğuna ve yazarın anlatı kişilerinde açığa 

çıkan dışlanma duygusunun bu durumdan kaynaklandığını belirtir. “Anlatı kişilerinin 

hepsi yüzüstü bırakılmanın acısını çekerler. Ya terk ederler ya da terk edilirler ya 

travmatize ederler ya da travmatize edilirler. Farklı zamanlarda ortaya çıkan terk etme 

teması ailenin işlevsizliği zincirini devam ettirir. NDiaye’nin yapıtlarının tümü ‘terk 



 114 

edilme travmasının ifadesi’ olarak okunabilir” (Donovan, 2013: 47). Donovan’a göre 

Marie NDiaye’nin yapıtlarında travma yalnızca roman kişileri için yıkıcı nitelikte 

değildir. Travmanın kaynağı roman kişisinin yaşama tutunup iyileşebilmesinin de 

koşuludur. Marie NDiaye travmatik olayların roman kişilerinin iç dünyasında yarattığı 

etkiyi yansıtabilmek için kimi zaman gerçeküstü öğelere başvurur.  Liviu Lutas (2017)  

roman kişisinin ruhunun derinliklerinde gizlenen travmatik geçmişinin büyülü gerçekçi 

öğeler aracılığıyla yansıtılmasına olanak sağlayan yazarın özgün biçemi üzerinde durur. 

Yazar anlatı kişilerini travmatik deneyimleriyle karşı karşıya bırakır.  

 

Andrew Asibong “döneminin gerçekten en sarsıcı Fransız yazarı” (Asibong, 

2015: 146) olarak tanımladığı Marie NDiaye’nin başkişilerinin yaşamlarını altüst eden 

travmaları mercek altına alır. Trois Femmes Puissantes ve Ladivine adlı romanlarında üç 

farklı başkişi aracılığıyla “travmatik savaşımın öykülerini” (Asibong, 2015: 151) anlatan 

yazarın bu üçlemelerini travma deneyiminin yazınsal örneği olarak değerlendirir. 

Dominique Rabaté’ye göre ise Marie NDiaye’nin romanları terk edilme, dışlanma, aile 

bütünlüğünü koruyamama gibi şiddetli duyguların etkileyici bir biçimde kaleme 

alınmasıyla oluşur: “Marie NDiaye’nin yapıtlarında dışlanan, anlaşılmaz bir suçluluk 

duygusu tarafından tedirgin edilen başkişi kendisini reddeden bir dünyanın korkutucu 

düşmanlığıyla karşı karşıya kalır” (Rabaté, 2004: 549).  

 

Görüldüğü gibi yazarın yapıtları üzerine yapılan çeşitli çalışmalar aracılığıyla 

anlatıda baskın olan sarsıcı deneyimlerin üzerinde durulur. Marie NDiaye’nin Trois 

Femmes Puissantes adlı romanın ilk anlatısında annesi Fransız, babası Senegalli olan, 

Fransa’da doğup büyüyen otuz sekiz yaşındaki Norah’nın başından geçenler aracılığıyla 

bir aile dramı anlatılır. Aile bireylerinin yaşadığı travmatik olaylar babanın Norah’dan, 



 115 

kız kardeşinden ve annesinden habersiz bir biçimde, o dönem beş yaşında olan oğlu 

Sony’yi de yanına alarak ülkesi Senegal’e dönmesiyle başlar. Kuşkusuz babanın yalnızca 

Sony’yi yanına almasının nedeni onun tek erkek çocuğu olmasıdır: “Sony, kızları 

sevmeyen, hiç değer vermeyen bu adamın tek oğluydu” (NDiaye, 2009: 26). Babası 

kendilerini Paris’te yüzüstü bırakıp gittiğinde henüz sekiz yaşında olan Norah o günü her 

anımsadığında derinden sarsılır: “Norah okul dönüşü babasının mektubunu bulduğu o 

günü her anımsadığında soluğu kesilir. O sekiz yaşındaydı, ablası ise dokuz, üç çocuğun 

paylaştığı odadan Sony’nin eşyaları kaybolmuştu, dolaptan giysileri, lego çantası, 

oyuncak ayısı…” (NDiaye, 2009:48).  

 

Kardeşinin gittiğini öğrendiğinde annesinin yaşayacağı sarsıntının büyüklüğünü 

düşünen Norah, mektubu gizlemek istese de acı içinde olanlarla yüzleşmek durumunda 

kalır ve metroya binip annesinin çalıştığı kuaföre gider. Annesine olanları anlattığında 

yaşadığı acıyı asla unutamaz. Geride bıraktıklarına ve annesinden ayırdığı oğluna 

yaşattığı travmayı hiç önemsemeyen baba ise Grand-Yoff’a ulaştığında büyük bir başarı 

elde ettiğini düşünerek neşe içinde evini arar. Annesinin sesini duyan Sony ağlamaya 

başlayınca baba telefonu kapatır. “Benden ayrı yaşayabilmek için çok küçük, beş yaşında, 

çok küçük” (NDiaye, 2009:49) sözlerini yineleyerek oğlunun döneceği günü düşleyen 

anne onun için yeni giysiler alıp özenle dolabına yerleştirir ancak Sony geri 

dönmeyecektir. Babasının acımasız, katı bir adam olduğunu iyi bilen Norah kardeşinin 

asla dönmeyeceğini bilir. Büyük bir acı içinde kalan anne kendisinin kuaförde çalışarak 

oğluna sunamayacağı olanakların baba tarafından sağlanabileceğini, böylece oğlunun 

güzel bir geleceğe sahip olacağını düşünerek kendisini avutur. Ailenin parçalanması 

“Norah’yı, kız kardeşini ve annesini umutsuzluğa sürükler, anne bir daha asla gerçek 

anlamda iyileşemez” (NDiaye, 2009: 48). Ancak tüm ailesi için “travma nedeni olan 

baba” (Asibong, 2015: 156) hem annesinden ve kardeşlerinden ayırdığı oğluna, hem de 



 116 

geride bıraktıklarına yaşattığı acıya kayıtsız kalır. Anne, kardeşlerini görmesi için eski 

eşinden küçük Sony’yi Fransa’ya göndermesini ister ancak baba, geri 

göndermeyeceklerini ileri sürerek bu isteği geri çevirir.  Öte yandan büyük bir tatil köyü 

işleten baba kızlarını yanına almayı hiçbir zaman istemez: “Babaları iki kızıyla hiç 

ilgilenmedi, onları yanına almak için hiçbir girişimde bulunmadı” (NDiaye, 2009: 51). 

 

Paris’te maddi sıkıntılar içinde kalan anne oğlunun durumunu öğrenmek, yaşadığı 

acıyı dindirebilmek için kızlarını Grand-Yoff’a gönderir. Babanın gönderdiği fotoğraftan 

oğlunun güzel giysiler içinde gülümseyen yüzünü gören anne kendisini avutur. “Babaları 

böyle acımasız ve katıydı. Merhameti, vicdan azabını ve çocukluğunun her gününde ona 

işkence eden açlığı unutuyordu, şimdi tıka basa yemeye ve parlak zekâsını yalnızca rahatı 

ve gücü için kullanmaya karar vermişti” (NDiaye, 2009: 52). Norah ve ablası babalarının 

büyük, gösterişli evine ilk gittiklerinde biri on iki, diğeri on üç yaşındadır. Uzun süre 

kullanabilmeleri için büyük beden alınan elbiseleri içindeki kızlarının akneli yüzü, 

bakımsız görüntüleri babalarını rahatsız eder: “Babaları böyle; çirkinliğin büyük bir 

rahatsızlık ve hoşnutsuzluk verdiği bir adamdı” (NDiaye, 2009: 53). Babalarının 

kendilerinden hoşlanmadığının farkında olduklarından çekimser kalan Norah ve ablası 

kardeşleri Sony ile birlikte Paris’te asla elde edemeyecekleri koşullara sahip oldukları bir 

tatil geçirirler. Sony’den ayrılırken onun için büyük bir üzüntü duyan Norah tüm 

olumsuzluklara karşın kendilerinin daha rahat ve özgür bir yaşamları olduğunun farkına 

varır. Öyle ki kardeşini “özenle bakılan küçük bir tutsak” (NDiaye, 2009: 55) olarak görür 

ve artık babasının kendisini sevmesinin önemli olmadığına karar verir. Paris’e 

döndüklerinde Sony’nin durumunu öğrenmek için sabırsızlanan annelerine oğluna ilişkin 

olumlu haberler veremezler. Bu dönemde büyük bir bunalıma sürüklenen anne uzun 

yıllardır çalıştığı kuaför salonundan ayrılır, hayat kadını olarak çalışmak zorunda kalır.  

 



 117 

Sonraki yıllarda Norah ve ablası tekrar babalarının yanına Grand-Yoff’a giderler 

ancak döndüklerinde anneleri artık orada neler yaşadıklarına ya da Sony’nin durumuna 

ilişkin hiçbir soru sormaz. Yaşadığı sarsıntının kendisini sürüklediği çıkmazdan 

kurtulmak isteyen anne kızlarına iyilikle yaklaşan bir bankacıyla evlenir. Oğlu Sony’yi 

ise yıllar sonra ilk kez on altı yaşına geldiğinde Grand-Yoff’ta görür. Yalnız büyüyen 

Sony annesine ve kardeşlerine karşı oldukça soğuk davranır. Anne kendilerine yakınlık 

gösteremeyen Sony’nin durumundan etkilenir. Babanın acımasızlığı, annenin yaşam 

koşullarındaki güçlükler nedeniyle Sony’nin annesiyle ve kardeşleriyle arasındaki bağ 

onulmaz biçimde kopmuştur. Kuşkusuz bu durum en çok Sony’nin yaşamına yansır; Sony 

Londra’da güzel bir okulda öğrenimini tamamlamasına karşın mesleğini yürütmek yerine 

babasının yanına Grand-Yoff’a dönüp anlaşılması güç biçimde işsiz, edilgen bir yaşam 

sürer. Norah kardeşinin durumunu çocukluğunda yaşadığı travmaya göndermede 

bulunarak şöyle özetler: “Sahip olduğu paraya ve kolaylıklara karşın yoksul bir çocuk 

değil miydi? (…) Beş yaşındaki çocuğun karnının üzerine bir şeytan oturmuştu ve o 

zamandan beri onu bırakmıyordu” (NDiaye, 2009: 61). Julia Kristeva’nın Korkunun 

Güçleri başlıklı çalışmasındaki psikolojik saptaması Sony’nin çocukluğundan itibaren 

yaşadığı travmaların sonucu olarak değerlendirilebilecek edilgenliğinin anlaşılmasına 

yarar sağlar: “Yok olacak denli yaralanmış, kapanmış ve dokunulmaz bir ben, bir yerlere, 

hiçbir yere, bulunamaz olmaktan başka bir özellik taşımayan olmayan- bir yere çekilip 

kapanır” (Kristeva, 2014: 64).  

 

Öte yandan anlatının başkişisi Norah, hem garson olarak çalışır hem de 

yaşamındaki tüm güçlüklere karşın öğrenimi tamamlayarak başarılı bir avukat olur: “Hiç 

kimse ona destek olmamıştı ne annesi ne de babası onunla gurur duyduğunu söylemişti” 

(NDiaye, 2009: 61). Norah Sony’nin içinde bulunduğu durumu, büyük bir özenle 

yetiştirilmesine karşın henüz beş yaşındayken annesinden ve kardeşlerinden koparılması 



 118 

sonucunda yaşadığı derin bir depresyon olarak görür (NDiaye, 2009: 64). Yazar anlatı 

boyunca adına yer vermediği babanın oğlu Sony’yi de yanına alarak ailesini terk 

etmesinin tüm aile bireylerinde yarattığı derin sarsıntıyı anlatır. 

 

Norah’nın öyküsü babasının kendisini Grand-Yoff’ta karşılaması ile başlar. 

Yaşamı boyunca Norah’nın ve ailesinin yaşadığı travmaların nedeni olan baba yıllardır 

aramadığı kızını önemli bir sorun olduğunu bildirerek Grand-Yoff’a çağırır. Yazar 

Norah’nın ve ailesinin geçmişte yaşadıklarını geriye dönüşlerle anlatır. Grand-Yoff’a 

gitmesi Norah için geçmişte yaşadığı travmaların su yüzüne çıkmasına neden olur. 

Bedeninde ve ruhunda önüne geçemediği belirtilere neden olan travmalar Norah’yı 

yaşamına ilişkin sorgulamalar yapmaya sürükler. Norah tüm aileye yaşattıklarına karşın 

babasının isteğini geri çevirmeyip Grand-Yoff’a gittiğinde otuz sekiz yaşında başarılı bir 

avukattır. Kızı Lucie’nin babası olan eski kocasıyla güvensizlik nedeniyle evliliği biten 

Norah, sevgilisi Jakob’u kızıyla birlikte evine alıp onlarla yaşamaya başlar. Ancak Grand-

Yoff’ta bulunduğu süre boyunca bu yaptığının bir hata olduğunu düşünür. Eşinden 

ayrılmasının ardından tüm sorumluluklarını kendisine yükleyerek düzene giren 

yaşamlarının dengesini sarsan Jakob’u evine almanın pişmanlığını ondan uzaklaştığında 

yaşayan Norah içten bir aileye sahip olamayacağı gerçeğiyle yüzleşir; “artık düzenli, 

gösterişsiz, uyumlu bir aile yaşamına olan umudunu yitirmişti” (NDiaye, 2009: 32). Buna 

karşın tüm bunları çok yalnız olduğu için yaptığının bilincindedir. Baş dönmesi içinde 

“Nasıl bir adamı evime aldım?”  (NDiaye, 2009: 35) gibi sorularla kendisini sorgulayan 

Norah’nın yaşadığı bunalımın büyüklüğü yazar tarafından “Gözyaşlarının eşiğindeydi. 

Umutsuz, yitik bir kadındı” (NDiaye, 2009: 36) gibi tümcelerle yansıtılır. 

 



 119 

 Norah Grand-Yoff’a gittiğinde babasının genç bir kadınla yaptığı ikinci 

evliliğinden doğan ikiz kız çocuklarıyla karşılaşır. Anneleri olmayan küçük kızları 

babasının hiç önemsemediğini gördüğünde “bu düşüncesiz adama” (NDiaye, 2009: 44) 

karşı duyduğu öfke tazelenir. Babası Norah’ya uzun bir süre Grand-Yoff’ta kalmasının 

gerekebileceğini söyleyerek onu büyük bir özlem duyduğu kardeşi Sony’nin odasına 

yerleştirir: “Kardeşi otuz beş yaşındaydı, adı Sony’di ve kalbinde sevgiyle saklamasına 

karşın Norah onu uzun yıllardır görmüyordu” (NDiaye, 2009: 39). Sonunda Norah, 

babasının kendisini cezaevine giren kardeşi Sony’nin davasını üstlenip onu savunması 

için Grand-Yoff’a çağırdığını öğrenir. Cezaevine gittiğinde kardeşinin içler acısı bir 

durumda olduğunu gören Norah’nın başı döner. Sony ablalarını sorduğunda Norah onun 

alkol bağımlısı olduğunu söylememesi gerektiğini düşünür: “Onun da (ablasının) 

karnının üzerine bir şeytan oturmuştu” (NDiaye, 2009: 67). Norah, “Tüm bunlar babamız 

seni beş yaşındayken bizden kaçırdığı için başımıza geldi!” (NDiaye, 2009: 67) diyerek 

Sony’ye tüm yaşadıklarının nedenini haykırmak istese de kardeşinin egzama ile kaplı 

bezgin yüzüne, bir deri bir kemik kalmış bedenine bakıp onu daha da çok üzmemesi 

gerektiğine karar verir. Görüşme süresi sona erip tutuklular gardiyanlar tarafından 

götürüldüğünde demir parmaklılara tutunan Norah şaşırtıcı bir durumdadır: 

 

“O sırada şaşkınlıkla farkında olmadan altına kaçırdığını hissetti, bacakları boyunca 

sandaletlerine kadar ılık bir sıvının aktığını algıladı ancak bunu kontrol etmesi 

olanaksızdı. (…) Şaşkınlık ve korku içinde su birikintisinden uzaklaştı. Çıkış 

anındaki karışıklıkta kimse onu fark etmemiş gibi görünüyordu. Babasına karşı öyle 

şiddetli bir öfke duydu ki dişlerini takırdattı. Sony’ye ne yapmıştı? Onların hepsine 

ne yapmıştı? Evindeyken her yerdeydi, her birinin içine cezasız bir biçimde 

yerleşmişti ve ölünce bile onlara zarar verip acı çektirmeye devam edecekti” 

(NDiaye, 2009: 68).  



 120 

 

Herman’a göre “travmatik olaylar kişinin otonomisini, temel bedensel bütünlük 

seviyesini ihlal eder” ve “bedensel işlevler üzerindeki kontrol sıklıkla kaybedilir” 

(Herman, 2017: 65). Dolayısıyla Norah bedeninde önüne geçemediği belirtilerin ortaya 

çıkmasına neden olan travmalardan kaçınılmaz bir biçimde babasını sorumlu tutar. 

Sony’nin çocukluğundan itibaren sürgünde yaşadığını düşünen Norah, kardeşinin 

cezaevindeki durumunu gördükten sonra onun içlerinde en şanssızları olduğuna karar 

verir: “Sony böyle bir adamdan doğmuş olmanın bedelini en ağır biçimde ödeyendi” 

(NDiaye, 2009: 70).  

 

Norah araştırmaları sonucunda Sony’nin tutuklanma nedenini öğrendiğinde 

derinden sarsılır. İnternet üzerindeki gazete arşivlerinde kardeşi Sony ile ilgili uzun ve 

korkunç bir haber bulur. Habere göre Sony yakın yaşlarda olduğu babasının birkaç yıl 

önce evlendiği karısına âşık olur ve onu boğarak öldürür: “Bir kadın ölmüştü. Norah bu 

şekilde ölen kadınları savunmaya ve onların katillerine asla acımamaya alışıktı, acaba 

onlar da güler yüzlü ve ılımlılar mıydı, acaba onlar da beş yaşındayken karınlarının 

üzerine bir şeytanın oturduğu şanssız çocuklar mıydı?” (NDiaye, 2009: 71). Babası 

Norah’ya onu çağırma nedenini, Sony’ye iyi bir avukat tutabilecek parası olmadığını, 

işlettiği tatil köyünün iflas ettiğini söyler. Norah babasına, karısını öldürmesine karşın 

neden Sony’yi kurtarmak istediğini sorar. Babası ona oğlunun “tüm hayatı” (NDiaye, 

2009: 79) olduğunu söylediğinde genç kadın “kırgınlıkla insana ait hiçbir niteliğin ona 

erişemeyeceğini” (NDiaye, 2009: 79) düşünür.  

 

Öte yandan Norah beklediği kadar kısa sürede Paris’e dönemediğinden Jakob ve 

kızları Grand-Yoff’a gelir. Birlikte yenilen akşam yemeğinde babası Norah’nın bir 



 121 

dönem Grand-Yoff’ta oturduğunu söylediğinde genç kadın büyük bir rahatsızlık duyarak 

asla Fransa dışında yaşamadığını vurgular. Bunun üzerine babası Grand-Yoff’taki evinin 

önünde çekilmiş bulanık bir fotoğraf gösterdiğinde masadaki herkes fotoğraftakinin 

Norah olduğunu söylese de genç kadın babasının kız çocuklarını önemsemediğinden ayırt 

edemediğini ve söz konusu kişinin ablası olabileceğini ileri sürer. “Daha önce bu 

mahalleye geldiğini bile anımsamıyordu” (NDiaye, 2009: 84) ancak akşam yemeğinin 

ardından düşündüğünde fotoğraftaki elbiseyi annesinin kendisine diktiğini anımsar ve 

yaşadıklarına bir anlam veremez. 

 

 Norah, büyük bir üzüntü duyduğu kardeşiyle davaya ilişkin görüşme yapmak için 

cezaevine gittiğinde Sony’den tüm gerçeği öğrenir: Babası karısının oğluyla ilişkisi 

olduğunu, ikizlerin de bu ilişkiden doğduğunu öğrendiğinde genç kadını öldürür ve suçu 

Sony’nin üstlenmesini ister. Yıllardır babasının tutsağı olarak yaşayan Sony onun bu 

isteğini geri çevirmez. Babası şoföre cezaevinden dönerken Norah’yı daha önce Grand-

Yoff’a geldiğinde yaşadığı pembe eve götürmesini ister. Akşam babası ona evi görüp 

görmediğini sorar ve kızının neden Grand-Yoff’a geldiğini anımsadığını söylediğinde 

genç kadının korkunç biçimde başı döner, Sony ile konuştuklarını düşünür ve kendisini 

büyük bir huzursuzluk içinde bulur.  Babası Norah’nın yirmi sekiz ya da yirmi dokuz 

yaşındayken kendisine ve Sony’ye yakın olmak, ilişkilerini düzeltmek için Grand-Yoff’a 

taşındığını ancak kendisi çok yoğun olduğu için ona beklediği ilgiyi, sevgiyi 

gösteremediğinden uzun süre kalmadan Paris’e döndüğünü söyler. Babasının 

anlattıklarını duyduğunda yüzü kıpkırmızı olan Norah oturduğu sandalyede nemli bir 

sıcaklık hisseder, elbisesine dokunduğunda yine altına kaçırdığını anlar. Norah masadan 

herkes kalkana kadar beklese de babası durumu fark eder. Yalnız kaldıklarında babasına 

karısını boğarak öldürdüğünü bildiğini söylediğinde babası Sony’nin cinayeti işlediğini 

kabul ettiğini, duruşmada bunun tersini söylemeyeceğini, ona güvendiğini, kendisinin 



 122 

yaşlı olduğu için cezaevine giremeyeceğini söyler. Kardeşi için yıllardır büyük bir özlem 

duyan Norah onu yalnız bırakamaz, savunmasını üstlenir ve bir süre Grand-Yoff’ta daha 

önce kaldığı pembe evde kalarak dava üzerinde çalışır. Bu süreçte Norah geçmişine karşı 

öfkesini aşmaya çalışır, yaşamının bir döneminde Grand-Yoff’a gelmiş olma olasılığı 

artık onu rahatsız etmez. Herman’a göre “gerçek kabul edildiğinde, mağdur iyileşmeye 

başlayabilir” (Herman, 2017:1). Dolayısıyla Norah yaşadığı olumsuzlukları 

kabullenemediği süreçte travmatik olaylar ona rahatsızlık veren çeşitli belirtilerle açığa 

çıkarmıştır.  

 

Sony duruşmada suçu üstlenir, babasının genç ve güzel karısıyla duygusal 

birlikteliklerinin olduğunu ancak sonradan reddedilince onu öldürdüğünü bildirir. Babası 

ise kendisini aldatanın oğlu değil karısı olduğunu söyler. Duruşmanın ardından Norah 

yadsımakla kabul etmek arasında büyük bir savaşım verdiği travmatik geçmişiyle uzlaşır: 

“Tanıdığı sokakta neşeyle yürüyordu, ruhu huzur içindeydi ve artık bedeni onu 

şaşırtmıyordu” (NDiaye, 2009: 97). Yaşadığı travmaların bedeninde yol açtığı 

belirtilerden kurtulan Norah yaşamla barışır, belleğindeki bulanıklıklar ortadan kalkar. 

Tüm olumsuzluklara karşın düzenli bir yaşama sahip olabilmek için çok çabalasa da 

yaşadığı aile travmaları nedeniyle bunalımdan kurtulamayan Norah yıllardır özlem 

duyduğu kardeşi için özveride bulunduğunda ve çocukluğundan itibaren babasından 

beklediği ilgiyi dolaylı olarak da olsa gördüğünde iyileşmeye başlar. Anlatının başında 

öfke ile anımsadığı Jakob’a, yokluğunda kızıyla ilgilendiği için minnet duyar. Norah’nın 

babasıyla yeniden bir araya gelmesi sonucunca yaşadığı travmatik olayların etkisiyle 

yaşamına ilişkin sorgulamalar yapması ve bedeninde rahatsız edici belirtilerin ortaya 

çıkması travmanın hem toplumsal hem de biyolojik anlamda insanın işlevlerini çok yönlü 

bir biçimde etkilemesinden kaynaklanır. Öte yandan babası da Norah’nın yaşamına 

girmesiyle ruhunda barındırdığı tüm olumsuzluklardan arınır. Artık kızının varlığı onun 



 123 

için rahatsızlık nedeni değildir. Norah’nın yaşadığı iyileşme süreci Herman’ın travma 

konusundaki çalışmasında belirttiği güvenin sağlanması, anımsama ve yeniden bağ 

kurma aşamalarının tamamlanmasıyla gerçekleşir (Herman, 2017: 193). Norah babası ve 

kardeşi ile arasında oluşan güveni duyumsadığında, geçmişte yaşadığı olumsuzlukları 

anımsayıp kabullendiğinde, yıllardır süregelen aidiyet arayışının babası ve kardeşiyle 

yeniden bağ kurmasıyla sona erdiğinde iyileşme belirtileri gösterir. 

 

Görüldüğü gibi, psikolojik travmalardan kaynaklanan bedensel belirtiler Marie 

NDiaye’nin roman kişileri içi büyük bir rahatsızlık nedenidir: NDiaye’nin ötekileştirilen, 

damgalanan, dışlanan, suçluluğun ya da utancın kurbanı olan anlatı kişileri kendilerinden 

kaçamazlar ve bu olanaksızlık kızarıklıklar, titremeler, baş dönmeleri, bulantılar, 

terlemeler, gözyaşları, altına kaçırmalar gibi çeşitli bedensel belirtilerle baş gösterir. 

Dolayısıyla beden öznenin güçsüzlüğünün, dengesizliğinin ve acılarının açığa çıktığı 

yerdir (Parent, 2013: 76). Kristeva’ya göre terk edilme aşılamaz travmayı temsil eder 

(Kristeva, 2009: 284). Bu bağlamda babası tarafından terk edilmek Norah’nın tüm 

yaşamını etkileyen travmatik bir deneyimdir. Norah’nın çocukluğundan itibaren 

eruhunda yer eden travmalarla yüzleştiğinde ortaya çıkan bedensel rahatsızlıklar bu 

durumun göstergesidir. Norah çocukken babasının benliğinde açtığı yaralara karşın 

gösterdiği çaba ile başarılı bir yaşama erişir ancak ruhunda oluşan boşluğu dolduramaz. 

Bu durum sürekli duyumsadığı yoksunluk duygusuna ve bitmeyen bir aidiyet arayışına 

neden olur. Çünkü Freud’un da belirttiği gibi “ilerki yıllarda yaşanan tüm evrimine 

rağmen, çocukluk dönemi oluşumlarından hiçbir şey yitip yok olmaz” (Freud, 1996: 44). 

Bu bağlamda çocuklukta edinilen izlenimlerin kişinin tüm yaşamında önemli bir etkisi 

vardır. Babasının yeniden yaşamına girmesiyle güçlü bir kadın olan Norah’nın yaşadığı 

derin sarsıntı bu durumdan kaynaklanır. Öyle ki genç kadının kendi bedeni bile 

denetiminden çıkar. Herman’ın aidiyet arayışı ve travma arasındaki ilişki konusundaki 



 124 

saptaması Norah’nın, yaşattığı tüm olumsuzluklara karşın babasından kopamamasının 

nedenine açıklık getirir: “Travma insanları hem yakın ilişkilerden çekilmeye hem de 

canını dişine takarak onları aramaya zorlar” (Herman, 2017: 69). Buna koşut olarak 

Herman kişinin anlamlı bir dünyaya olan inancının yaşamın ilk yıllarında 

çevresindekilerle olan ilişkilere bağlı olarak geliştiğini dolayısıyla yakın ilişkilerdeki 

güven duygusunun bireyin inancının temelini oluşturduğunu belirtir (Herman, 2017: 67). 

Dolayısıyla Norah’nın henüz çocukken birincil yakını olan babasına güvenini 

yitirmesinin tüm yaşamını olumsuz biçimde etkilediği açıkça görülür; yaşadığı dünyayla 

aidiyet bağı kuramaz. Öyle ki aidiyet arayışı içinde Paris’teki yaşamını bırakır babasıyla 

ve kardeşiyle uzlaşmak, onların ruhunda yarattığı yoksunluğu giderebilmek için Grand-

Yoff’a taşınır. Ancak babasından beklediği karşılığı göremeyince yeni bir travmaya 

sürüklenir ve farkında olmadan belleğinden yaşamının bu kesitini çıkarır. Norah’nın 

yaşadığı bu durum Freud’un saptadığı, insanın olumsuzluklardan kaçınma eğilimiyle 

örtüşür: “Hoşnutsuzluktan kaçınma nedeni en açık biçimde, olay ve izlenimlerin 

unutulmasında görülür. (…) Bellek, yan tutar; bellek acı veren bir duyumun bağlandığı 

bu izlenimleri yeniden üretim dışına atmaya hazırdır” (Freud, 1996: 35). Dolayısıyla 

Norah’nın yaşadığı unutkanlık sürecini travma sonrası stres bozukluğunun belirtileri 

arasında gösterilen ve genellikle disosiyatif amneziye bağlı olarak gelişen “travmatik 

olayın (olayların) önemli bir bölümünü anımsayamama” (APA, 2013: 271) biçiminde 

açıklamak olasıdır.  

 

“Amnezi Yunanca olmayan anlamına gelen a ile hatırlamak anlamına gelen mnasthai 

kelimelerinden türemiştir. Disosiyatif amnezide kişi, basit unutkanlıkla 

açıklanamayacak bir şekilde, genellikle travmatik veya stresli deneyimleri içeren 

önemli kişisel bilgileri hatırlayamaz. Bellek kaybı, ne kafaya darbe veya belirli bir 

tıbbi durum gibi özel bir organik nedene ne de uyuşturucu ya da alkolün doğrudan 



 125 

etkilerine atfedilemez. Bellek bozulmalarının ilerlemiş türlerinden farklı olarak 

disosiyatif amnezideki bellek kaybı birkaç gün, hafta hatta yıllar sürse bile geri 

getirilebilir. Disosiyatif anıların hatırlanması aşamalı olarak gerçekleşebilir, ancak 

sıklıkla aniden ve kendiliğinden gerçekleşir” (Nevid, Rathus ve Greene, 2020: 212). 

 

Öte yandan Norah’nın yaşadığı ruhsal sarsıntıya bağlı olarak bedeninde ortaya 

çıkan belirtilere Kristeva’nın Freud’u temel alarak değindiği bilinçdışı kuram açıklık 

getirir; “bilinçdışı kuramı, içeriklerin (duyguların ve temsillerin) bastırıldığını varsayar. 

Bu içeriklerse, bastırıldıkları için bilince ulaşamaz ve öznede ya dilin (lapsuslar vs.) ya 

bedenin (semptomlar) ya da her ikisinin (sanrılar vb.) dönüşümüne yol açar” (Kristeva, 

2014: 19). Bu bağlamda Norah’nın yüzleşemediği, ona acı veren anıları ve duyguları 

bastırılan, bilinçdışında tutulan içerikler olduğundan bedeninde rahatsız edici belirtilere 

dönüşürler. Norah’nın ve tüm ailenin yaşadığı sarsıntıların kaynağı olan, yalnızca kendi 

istekleri doğrultusunda etrafındakilerin yaşamına yön veren, kendisinden başka kimse 

için kaygılanmayan babanın durumunu narsisizmle açıklamak olasıdır (Coulson, 2018: 

141). Kristeva Korkunun Güçleri başlıklı psikolojik çalışmasında bu durumu şöyle 

tanımlar: “narsisizm şeklinde adlandırdığımız şey, olduğu haliyle nesnesiz, her türlü 

kimliği, hatta özneninkini bile tehdit eden itkinin boşanmasıdır. Bu durumda psikozla 

karşı karşıyayız demektir” (Kristeva, 2014: 62). Yalnızca kendisini önemseyen baba “tüm 

hayatım” (NDiaye, 2009: 79) dediği oğlu Sony’i bile çocukluğundan itibaren sürgünde 

yaşatır. 

 

Norah’nın öyküsü tam anlamıyla özyaşamöyküsel bir anlatı olmamasına karşın 

yazarın yaşamıyla ortak öğelere sahiptir: Marie NDiaye de Norah gibi Fransız bir 

annenin, Senegalli bir babanın Fransa’da olan evliliklerinden dünyaya gelir ve çocukken 

ülkesine dönen babası tarafından terk edilir. Çocukluğundan itibaren yaşadığı tüm 



 126 

olumsuzluklara karşın eğitimini tamamlayan güçlü bir kadındır. İçinde bulunduğu 

koşullara göre değerlendirildiğinde bir başarı öyküsüne sahip olan, görece dengeli bir 

yaşam kuran Norah ailesinin parçalanmasına neden olan babasını zorunlu olarak da olsa 

yadsımanın burukluğunu en mutlu anlarında bile duyumsar. Asibong öykü boyunca 

Norah’da ortaya çıkan amnezi gibi rahatsızlıkların sorunlu aile dinamiklerinden 

kaynaklandığını belirtir (Asibong, 2015: 156).   

 

Trois Femmes Puissantes’ın ikinci anlatısında ise başkişi Rudy Descas’nın yaşadığı 

travmatik deneyimler anlatılır. Yazar bu anlatıda yapıtlarının genelinde olduğu gibi kadın 

değil erkek bir başkişiye yer verir. Romanın başlığı aracılığıyla gönderme yapılan güçlü 

kadın ise anlatıda ikincil konumda olan Rudy Descas’nın karısı Fanta’dır. Yalnızca 

Rudy’nin bakış açısıyla anlatılan öyküde, Fanta’nın kendine geliştirmiş, farkındalığı 

yüksek bir kadın olduğu anlaşılır. Rudy’nin bunalımlı ruhsal durumu başından sonuna 

tüm anlatıya yansır. Anlatının başında Rudy, Fransa’da bir mutfak mobilyaları 

mağazasında satış görevlisi olarak çalışır. Fransa’ya taşınmadan önce Senegal’de yaşayan 

Rudy’nin geçmişi iç monologları aracılığıyla anlatılır. Dakar’da saygın bir lisede 

öğretmen olan Rudy, kendisi henüz çocukken babasının işlediği bir cinayet nedeniyle 

öğrencileri tarafından suçlanır. Babası Abel Descas, kendisini dolandıran Afrikalı 

ortağını bıçakladıktan sonra 4x4 aracının büyük tekerlekleri altında acımasızca ezer. Bu 

olayın öğrencileriyle bir gerilime neden olmasının ardından görevinden uzaklaştırılan 

Rudy, kendisiyle aynı lisede öğretmen olan Senegalli eşi Fanta ve yedi yaşındaki oğlu 

Djibril ile birlikte ülkesi Fransa’ya döndüğünde büyük bir ruhsal bunalım yaşar. Rudy’nin 

iç monologlarından Senegal’de daha iyi yaşam koşullarına sahip oldukları anlaşılır. 

“Derin bir yastayım çünkü büyük bir çöküş yaşıyorum” (NDiaye, 2009: 101) gibi 

tümceler Rudy’nin yaşadığı bunalımın büyüklüğünü ortaya koyar. Huzursuzluk verici, 

bitmek bilmez bir rüyada gibi hisseden Rudy, düş ile gerçek arasında sıkışmış bir 



 127 

durumdadır. Yaşadığı olumsuzlukların ardından büyük bir bunalım yaşayan Rudy çok 

yalnızdır: “Fanta ona sırt çevirdikçe arkadaşları da (onlar tam olarak kimdi, adları neydi, 

hepsi nereye kaybolmuştu?) ondan uzaklaşmış gibi görünüyordu” (NDiaye, 2009: 106). 

Beğeni duyduğu ve çok sevdiği eşi Fanta ile de arasına soğukluk girer. Ancak tüm 

anlatılanlar yalnızca genç adamın bakış açısını yansıttığından Fanta’nın ya da Rudy’nin 

durumuna ilişkin nesnel çıkarımlar yapmak oldukça güçtür.  

 

Fransa’ya döndüklerinde Rudy istememesine karşın başka bir çözüm yolu 

olmadığından annesinin çabasıyla çocukluk arkadaşı Manille’in iş yerinde satış görevlisi 

olarak çalışmaya başlar. Rudy’nin Manille’e karşı çocukluğundan gelen bir 

hoşnutsuzluğu vardır; Manille evlerine geldiğinde her zaman gergin olan annesi 

anlaşılması güç bir biçimde mutlu olur. Bu durum annesini hiçbir zaman hoşnut 

edemediğini düşünen Rudy’nin Manille ile arasında çekişme yaratır: “Tam olarak 

annesinin sahip olmak istediği türden bir çocuğu temsil ediyordu” (NDiaye, 2009: 168). 

Dolayısıyla annesi oğluna davranışlarıyla onu yeterli bulmadığını duyumsatır. Yıllar 

sonra yolları yeniden kesiştiğindeyse saygın ve güçlü olan Manille’in Rudy’nin eşi Fanta 

ile birlikteliği olur ancak Fanta Rudy’ye geri döner. Doğru ile yanlışı ayırt edemeyecek 

bir durumda olan Rudy, Fanta ile Manille’in birlikteliği konusunda sanrılara kapılır ve 

büyük acı çeker: “Travmatize insanlar kendiliğin temel yapıları hasar gördüğü için acı 

çekerler. Kendilerine, başka insanlara ve Tanrı’ya güvenlerini kaybederler. Kendilerine 

saygıları, aşağılama, suçluluk ve çaresizlik deneyimi tarafından tehdit edilir” (Herman, 

2017: 70). Bu bağlamda öz güvenini yitirerek aşağılık duygusuna kapılan Rudy güçlü ve 

saygın bir adam olan Manille’in kendisini küçümsediğini düşünür. Nitekim bu 

düşüncesinde yanılmaz; Manille Fanta gibi güzel ve kendisini geliştirmiş bir kadının tüm 

saygınlığını yitiren bu adama nasıl geri döndüğünü sorgular. Yaşadığı tüm 

olumsuzlukların ardından Manille ile çalışmak Rudy’nin ruhsal dengesini iyice sarsar.  



 128 

 

Anlatı boyunca Rudy’nin yaşamına ve çevresindeki insanlara ilişkin içsel 

sorgulamalarına yer verilir. Diğer insanların yaşam koşullarıyla kendi durumunu 

karşılaştırır: “Ne yani, dedi kendi kendine, tüm bu insanlar ondan çok daha iyi yaşamayı 

nasıl başarıyorlardı?” (NDiaye, 2009: 116) Bu sorgulamalar genç adamı içinden çıkılması 

güç bir bunalıma sürükler. Dakar’da saygın bir öğretmenken herkesin acıyarak baktığı bir 

adama nasıl dönüştüğünü sorgular. Ancak Senegal’i her anımsadığında aklına yaşadığı 

tartışma, öğrencilerinin kendisine “katilin oğlu” (NDiaye, 2009: 188) diye seslenmeleri 

gelir. Çünkü yaşamındaki sarsıntı bu olayın etrafında gelişir. Yaşadığı travmatik 

deneyimlerin yol açtığı melankolinin etkisindeki Rudy’nin tüm ruhunu işgal eden 

sorgulamaları onun geçmişine çivilendiğinin göstergesidir. Julia Kristeva’nın Kara 

Güneş-Depresyon ve Melankoli başlıklı çalışması bu durumu açığa kavuşturmaya 

yardımcı olacaktır: 

 

“Yoğun, ağır ve kuşkusuz fazla acı ya da sevinçle yüklü olduğu için travmatik bir 

an, depresif zamansallığın ufkunu kapatır ya da daha doğrusu, her türlü ufku ve 

perspektifi ortadan kaldırır. Geçmişe saplanmış, aşılmaz bir deneyimin cennetine ya 

da cehennemine gerileyen melankolik kişi tuhaf bir bellektir: Her şey geçip gitti, der 

gibidir, ama ben o geçip giden şeye sadığım, ona çivilenmişim, bir devrim olanağı 

yok, gelecek yok… Aşırı şişmiş, abartılı bir geçmiş ruhsal sürekliliğin tüm 

boyutlarını işgal eder” (Kristeva, 2009: 77). 

 

Rudy kendisine katilin oğlu diye bağırıldığını duyduğunda ne yaptığının farkında 

olmadan öğrencisinin boynuna atlar. O güne değin kimseyi incitmeyen Rudy, kendisine 

yaşatılan travmaların öcünü alır gibi aralıksız bir biçimde soluk alıp vererek büyük bir 

öfkeyle davranır: “Hayatında ilk kez böyle bir öfkenin etkisi altına girmişti, ilk kez birinin 



 129 

üzerine atılıyordu ve bu, sonunda gerçek kişiliğini keşfetmesi gibiydi” (NDiaye, 2009: 

188). Öyle ki öğrencisine korkunç biçimde gözdağı verir: “Ne dedin ha? Katilin oğlu mu, 

çok güzel, o halde kanımıza sadık olalım değil mi?” (NDiaye, 2009: 189). Üç öğrencisiyle 

yaşadığı bu korkunç olayın ardından Rudy’nin durumu kurulda görüşülür. Rudy 

öğrencilerine hem fiziksel saldırıda bulunmakla hem de “lanet olası zenciler” (NDiaye, 

2009: 229) diyerek onları aşağılamakla suçlanır ve görevden alınmasına karar verilir. 

Babasının da yirmi beş yıl önce Afrikalı ortağını aşağılayıp öldürdüğü kurulda konuşulur.  

 

Anlatı boyunca Rudy’nin yaşadığı ruhsal sarsıntıya rahatsız edici bedensel belirtiler 

eşlik eder. “Anı kırıntılarından acı çeken” (Freud, 2019: 29) genç adamın içinden 

çıkamadığı sorgulamalar, sanrılar bedenine yansır. Dolayısıyla Norah’da olduğu gibi 

Rudy’nin bedeni de denetiminden çıkarak onu etkisi altına alan ruhsal sarsıntıyı açığa 

çıkarır. Aralıksız soluk alıp veren, sürekli kızarıp terleyen Rudy’nin yaşadığı en büyük 

bedensel acı ise hemoroitten kaynaklanır. Toplum içinde kaşınma gereksinimine yol açan 

bu rahatsızlık yaşadığı utanca yenisini ekler. Rudy’nin içinde bulunduğu durumun 

utancını ve acısını sarsıcı bir biçimde yaşaması belleğinin bulanıklaşmasına neden olur. 

Öyle ki düş ile gerçeği ayırt edemeyecek bir duruma gelir. “Rudy’nin bilinci (suçlu ve 

utanmış) unutma ve bilmezlikle damgalanır” (Parent, 2013: 82). Norah gibi Rudy de 

unutkanlıkla karşı karşıya kalır. Ancak düş ile gerçeği ayıramayan Rudy’nin durumu daha 

karmaşıktır. Bu karmaşıklık okurun Rudy’nin öyküsünde anlatılanların hangilerinin düş, 

hangilerinin gerçek olduğunu ayırt etmesini güçleştirir. Kendisi sekiz-dokuz 

yaşlarındayken babasının işlediği cinayete tanık olup olmadığını anımsayamaz: “Rudy 

babasının ortağının uzun ince bedeninin tozun içinde yığıldığını gerçekten görmüş müydü 

yoksa geriye düşüşü hayal mi etmişti? (…) Birden bunu bilmemek ona katlanılmaz geldi” 

(NDiaye, 2009: 219). Tanığı olup olmadığını anımsayamamasına karşın bu olayı 

ayrıntılarıyla gözünün önüne getirir; Salif’in ezilme anında çıkan sesleri bile kulaklarında 



 130 

işitir. Bu durum bir yandan Rudy’nin olaya tanık olmuş olma olasılığını, diğer yandan da 

babasının acımasızca işlediği cinayetin travmasından kurtulamayan çocuğun sayısız kez 

bu durumu imgeleminde canlandırdığını düşündürür. Çünkü kurban olmak kadar tanıklık 

da travma yaratır (Herman, 2017: 2). Rudy yaşamı boyunca babasının işlediği suçun 

yükünü taşımak zorunda olmanın travmasını yaşar. Görevinden uzaklaştırılmasına ve 

saygınlığını yitirmesine neden olan yaşamının en sarsıcı ikinci dönüm noktası da bu olaya 

bağlı olarak gelişir. 

 

Kendi ülkesinde küçümsendiğini duyumsayan Rudy’nin mutlu günleri Senegal’de 

kalmıştır. Fanta ile aralarındaki iletişim kopukluğu nedeniyle onun kendisini terk 

etmesinden korku duyar. Bitmek bilmeyen sorgulamalarına son vermesi gerektiğinin de 

farkındadır: “Bilincini yatıştırmayı başaramazsa nasıl sakinleşip kusursuz bir aile babası 

olacaktı, kendisini yeniden nasıl sevdirecekti diye düşüncelere dalıyordu” (NDiaye, 2009: 

100). Rudy hem babasının işlediği cinayetten kendisinin sorumlu tutulduğunu düşünerek 

adaletsizliğin kurbanı olduğu için yakınır hem de öğrencilerle arasında geçenleri 

anımsayarak suçluluk duygusu altında ezilir. Yaşadığı travmaların etkisini hem ruhsal 

hem de bedensel olarak yaşayan Rudy’nin bulanıklaşan bilinci doğru ile yanlışı, düş ile 

gerçeği ayırt edemeyecek duruma gelir. Rudy’nin içinde bulunduğu bu durum Freud’un 

şu açıklamasıyla koşutluk gösterir: 

 

“Travmatik nevrozda düşler, hastayı her seferinde yeni bir dehşetle uyandığı, kaza 

durumuna durmadan geri götüren bir nitelik gösterir. Buna çok az şaşılmaktadır. 

Denilmektedir ki bu, travmatik yaşantının bıraktığı izin gücünün kanıtıdır, öyle ki 

uykuda bile durmadan onu zorlamaktadır. Hasta travmaya saplanmış gibidir” (Freud, 

2019: 29).  



 131 

 

Rabaté’nin belirttiği gibi Marie NDiaye, yapıtlarının genelinde baskın olan “aile 

bağlarının tuhaflığını” (Rabaté, 2013: 71) Norah ve Rudy’nin öykülerinde yeniden ele 

alır. Rudy’nin ailesinin neden olduğu ruhsal çöküntü genç adamı ortak gerçeklikten 

koparır. Rudy gerçek ve düşü ayırt edemez; “zihinsel karışıklık durumu, yönelim 

bozukluğu” (Nevid ve diğerleri, 2020: 585) olarak tanımlanan hezeyan ile “dışsal 

uyaranların yokluğunda meydana gelen ve gerçekle karıştırılan algılar” (Nevid ve 

diğerleri, 2020: 585) biçiminde açıklanan halüsinasyonların etkisindedir. Rudy’nin içinde 

bulunduğu bunalım, yaşadığı travmaların ardından ne evliliğinde ne de toplumsal 

alanlarda mutlu olamayacağını bilmesinden kaynaklanır: Çünkü, “insanların değer 

yargıları kesinlikle mutluluk arzuları tarafından yönetilir” (Freud, 2014: 101). 

Yaşadıklarının ardından hiçbir avuntusu olmayan genç adamın içinde bulunduğu andaki 

umutsuzluğunun nedeni geçmişidir: “Teselli edilemez’ ifadesi bizi şimdiki zamana 

yerleştirebilecekken, ‘tesellisiz’ sözcüğü, bu şimdiki zamanı travmanın yer aldığı 

geçmişe döndürür. Şimdiki zaman onarılmazdır, umutsuzdur, hiçbir tesellisi yoktur” 

(Kristeva, 2009: 182). 

 

Herman’a göre travma kişinin öz denetim işlevine zarar verir. Yenilgi duygusunun 

etkisinde olan özne Rudy’de görüldüğü gibi duygu ve düşüncelerini denetimi altında 

tutamaz. Çevresindeki insanlara güven duyamadığından dış dünyaya karşı uyumsuzluk 

yaşar. Herman’a göre travmanın etkisinde olan kişinin iyileşebilmesi için sahip olduğu 

koşulların gerçekliğini kabul etmesi, onları değiştirmek için girişimde bulunması gerekir 

(Herman, 2017: 198-199). Rudy’nin gözünün önünde canlanan, gerçek ile düşü ayırt 

etmesine engel olan travmatik anlarsa “silinmez imgeler” (Herman, 2017: 221) olarak 

tanımlanır. Anlatının sonunda görülen iyileşme belirtileri Rudy’nin “travmatik deneyimin 

derslerini içselleştirmeye” (Herman, 2017: 248) başladığının göstergesidir. Rudy’nin 



 132 

yaşadığı içsel çatışma travmatik deneyimlerin ruhunda yarattığı sarsıntının büyüklüğünü 

açığa çıkarır. Ancak yaşamında yıkıcı sonuçlar yaratan travma deneyimini geçmişinin bir 

parçası olarak kabul etmek zorundadır.  

 

Rudy sonu gelmez iç gözleminde ailesi ve toplum tarafından dışlanmasından 

kendini sorumlu tutmaz; başkalarının hatalarının kurbanı olduğunu düşünür. Yitirdiği 

saygınlığının ardından zihnine üşüşen düşünceler içsel bir çatışmaya dönüşür. Anlatı 

boyunca geçmişinin, babasının işlediği cinayetin derin utancını yaşar. Norah’da olduğu 

gibi Rudy’nin travmalarının kaynağı da babasıdır. Öyle ki hayatta olmamasına karşın 

babası her zaman belleğinde olumsuz çağrışımlar yaratır. Rudy oğluyla olan ilişkisini de 

sorgular. Oğlu Djibril’e karşı neden güçlü bir sevgi besleyemediğini düşünür.  

 

Öte yandan çocukluğundan itibaren Rudy’nin kendisini yetersiz hissetmesine neden 

olan annesi tüm olanların Senegal’e gittiği için başına geldiğini, babasının da Afrikalı 

ortağı tarafından dolandırıldığını, oradaki insanların dürüst olmadıklarını ve daha da ileri 

giderek Fanta’nın da onunla çıkarları için evlendiğini söyler. Ancak Rudy annesinin 

kendisini daha da çok dibe çekmesine izin vermez: “Eğer işlerim yolunda gitmediyse 

bunun nedeni ülke değil babamdır” (NDiaye, 2009: 256) yanıtını verir. Artık annesiyle 

görüşmemeye ve Manille’nin mağazasından ayrılmaya karar verir: “Kendisini Fanta’yla 

tanışma dönemlerinden beri hissetmediği kadar hafif ve genç hissediyordu” (NDiaye, 

2009: 256).  Anlatı boyunca iç monologlarına yer verilen Rudy, önceki öykünün başkişisi 

Norah gibi kendisine yaşattığı tüm olumsuzluklara karşın babasının anısını reddetmek 

yerine geçmişiyle uzlaştığında iyileşebilecektir. Görüldüğü gibi romanlarında aile içi 

ilişkilerde ortaya çıkan sarsıntılara odaklanan Marie Ndiaye’nin roman kişileri için baba 

figürü çoğunlukla tüm travmaların kaynağıdır. Bu durum yazarın Sartre’ın “iyi baba 



 133 

yoktur ve bu bir kuraldır” (Sartre, 2010: 19) tümcesini kurgularında yansıttığının 

göstergesidir. “Marie NDiaye’nin yapıtlarında baba figürü yüceleştirilmemiştir. Marie 

NDiaye biyolojik babayı ailesinin nefret ettiği bir zorbaya dönüştürür” (Diene, 2014: 8). 

Baba ailesini daha iyi bir yaşam arayışıyla terk edip parçalanmaya sürükler. Çok sayıda 

yapıtında bu durumu farklı biçimlerde kurgulaması yazarın çocuklarının bütün 

sorumluluklarını üstlenen kadınların gücünü yansıtma eğiliminde olduğunun 

göstergesidir. Norah’nın ve Rudy’nin öykülerinde baba figürü başkişilerin kimlik 

oluşumunu doğrudan etkiler. 

 

Bununla birlikte Kimlik Arayışı başlıklı bölümde incelenen Ladivine’de de sorunlu 

aile içi ilişkiler söz konusudur. Başkişi Malinka Fransız bir baba ile Afrikalı bir annenin 

birlikteliğinden dünyaya gelir ancak babasını tanıma olanağına sahip olamaz. Annesi 

kendisini ve kızını terk eden babanın dönüşünü saplantılı bir biçimde bekler. Öyle ki 

bodrum kattaki evini yıllarca değiştirmez. Yardımcı olarak çalıştığı evin sahibinin daha 

iyi koşullardaki bir eve taşınma teklifini reddeder. Malinka’ya babasının gelme 

olasılığını, eğer dönerse yalnızca adreslerini bildiğini anımsatır. Ancak Malinka 

babasının asla dönmeyeceğinin farkındadır. Annenin yaşamına yeni bir yön vermeden 

asla dönmeyecek olan babayı anlamsızca beklemesi, Malinka’nın babasını hiç tanımamış 

olması aile içindeki ilişkide büyük bir yoksunluk yaratır. Malinka annesinin Afrikalı 

olmasından utanç duyup kendisine yeni bir kimlik yaratsa da onunla arasındaki aidiyet 

bağını tam anlamıyla koparamaz. “Annesine olan sevgisi onun için yutulması olanaksız 

bir besindir” (NDiaye, 2013: 80). Anne-kız arasında sağlıklı bir bağ olmadığı kesindir; 

kendisine yeni bir kimlik yaratarak Clarisse adını alan genç kız annesini ne eşiyle ne de 

dünyaya gelen kızıyla tanıştırır. Annesiyle bağlarını koparamayan Clarisse kızına, 

varlığından habersiz olduğu anneannesinin adını verir. Bir bebeği olduktan sonra 

annesine yaşattığı acıların altında ezilen Clarisse onunla aynı yazgıyı paylaşacaktır. 



 134 

İlerleyen yıllarda yaşadığı kimlik bunalımının ardından eşi Richard tarafından terk edilir. 

Yaşadıklarının acısını, yıllardır yok saydığı annesiyle paylaşıp avunmak için büyük bir 

arzu duyar: “Clarisse Rivière acısını dindiremiyordu. Yaşamında ilk kez Malinka’nın 

annesine sırrını açmak isterdi” (NDiaye, 2013: 105). Yaşadıklarının ardından bunalım 

yaşayan Clarisse’in isteyerek yaptığı tek eylem ayda bir kez annesine gitmektir. Öte 

yandan kızı Ladivine evlenip Almanya’ya yerleşir. Ancak babası Richard ne kendisiyle 

görüşür ne de çocuklarını görür. Dolayısıyla birbirlerinin varlığından habersiz olan aile 

bireyleri arasında büyük bir kopukluk söz konusudur. 

 

Neamtu-Voicu (2016) Marie NDiaye’nin aile ilişkilerini toplumsal bir olgu olarak 

her yapıtında birinci plana yerleştirdiğini, yazarın bu eğilimi nedeniyle yazınsal 

yaklaşımının aile/soy anlatısı olarak tanımlandığını vurgular. Yazarın roman kişisinin 

kimlik oluşumunda aile bireyleriyle aidiyet bağı kurmak vazgeçilmez bir gereksinimdir. 

Öte yandan yazarın yapıtlarında çok kültürlü, melez aile yapılarına yer vermesi üyeler 

arasında açığa çıkan uzlaşılması güç farklılıkların ve sorunlu etkileşimlerin kaynağıdır. 

Annesinin etnik kimliğinden utanç duyan Malinka’nın ondan kopamaması, Norah’nın 

yaşamının öncelikli amacının kendisine yaşattığı travmatik deneyimlere ve aralarındaki 

köklü kültürel farklılıklara karşın babasıyla uzlaşmak olması melez aile yapılarında 

ortaya çıkabilecek ikilemleri yansıtır. Malinka annesini büyük bir kararlılıkla terk 

etmesine karşın ona yaşattıklarının yükünü yaşamı boyunca taşır: “Hiçbir yönden 

cezalandırmayı hak etmeyen hizmetçi kadının böyle bir üzüntü yaşamasına neden olduğu 

için öyle büyük bir acı duydu ki göğsüne bir taş takıldı ve onu terk etmedi, kendisini ezen, 

soluğunu kesen sıkıntı ve suçluluğun ağırlığını, gücünü her zaman duyumsadı” (NDiaye, 

2008: 61). Sevgi-nefret arasındaki bu ikilem roman kişisinin toplumsal ilişkilerini 

olumsuz bir biçimde etkiler. Bununla birlikte bağışlaması olanaksız yanlışlarına karşın 

Norah babasının yardım çağrısına koşulsuz bir biçimde karşılık verirken, Malinka’nın 



 135 

kendisini küçümsediğinin farkında olan annesi Ladivine Sylla, kızının gelişini her ay 

sabırsızlıkla bekler. Bu durum tüm olumsuzluklara karşın aile bireyleri arasında 

yadsınamayacak bağların bulunduğunun göstergesidir. Ancak en yakın ilişkilerdeki 

aidiyet bağının yaşanan travmatik deneyimler sonucunda zarar görmesi roman kişisini 

büyük bir arayışa sürükler. Dolayısıyla yitirilen aile bağlarını yeniden bulmak Marie 

NDiaye’nin kurgularının temelini oluşturur.  

 

Görüldüğü gibi, Marie NDiaye romanları aracılığıyla aile içi ilişkilerin aidiyet 

duygusu ve kimlik oluşumu üzerindeki etkilerini gözler önüne serer. Anlatı kişisinin 

yaşamını altüst eden aile travmalarının yol açtığı ruhsal bunalımlar bedensel 

rahatsızlıklara neden olur. Dolayısıyla yazarın yapıtlarında problematik aile ilişkileri ele 

alınır. Bu bağlamda yazar beden-ruh arasındaki etkileşimi anlatı kişilerinin travmatik 

deneyimleri aracılığıyla yansıtır. En yakınları tarafından terk edilmek anlatı kişisini sonu 

gelmez sorgulamalara ve arayışlara sürükler. Norah’nın kendisine yaşattığı tüm 

olumsuzluklara karşın babası ile ilişkilerini düzeltme çabası, Rudy’nin anne-babasıyla 

kuramadığı aidiyet bağlarını evliliğinde de yitirme korkusu bu durumun göstergeleridir. 

“Aile dinamikleri, çocukların büyüme döneminde kişilik gelişimleri üzerinde önemli rol 

oynar ve yetişkinlik döneminde bireylerin yaşadıkları sorunların, içinde yetiştikleri aile 

sistemiyle ilişkili olabileceğini belirtmektedir” (Akt. Balkaya Çetin, 2019: 47). Bunun 

sonucunda Marie NDiaye’nin roman kişisinin içinde bulunduğu bunalımın çocukluk 

döneminde yaşanan aile travmalarından kaynaklandığı açığa çıkar. “Sağlıklı bağlanma, 

psikolojik, duygusal, sosyal ve spiritüel gelişimin, ruhsal ve işlevsel iyiliğin kaynağıdır” 

(Akt. Balkaya Çetin, 2019: 60). Bunun sonucu olarak aile bireyleriyle sağlıklı bağ 

kuramayan roman kişisi içinde yaşadığı topluma da aidiyet duygusu besleyemez. 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

III. BÖLÜM: ANLATININ YAPISI: MELEZ BİR ANLATI 
  



 136 

3.1. MARIE NDIAYE’DE GERÇEKÜSTÜ ÖĞELER 
 
 

Çağımıza özgü sorunları gerçekçi bir biçimde ele alan Marie NDiaye’nin hemen 

her yapıtında tuhaf olgulara ve gerçeküstü öğelere yer verdiği görülür. İlk romanı Quant 

au riche avenir 1985 yılında yayımlandığından itibaren büyük bir adanmışlıkla yapıtlarını 

kaleme alan Marie NDiaye gerçekçi ve gerçeküstü öğelerin iç içe geçtiği anlatıları ile 

döneminin en özgün ve yetenekli yazarları arasında gösterilir. Yazarın bu başarısı 

yapıtları ile aldığı ödüllerle taçlandırılır. 2009 yılında yayımlanan Trois Femmes 

Puisssantes ile yazarın yapıtlarında yer verdiği gerçeküstü öğelerde bir değişim 

gözlemlenir. Buna bağlı olarak yazarın yapıtları 2009 yılından öncekiler ve sonrakiler 

olmak üzere iki farklı ulama ayrılır. 2009 yılından önceki yapıtlarında somut olarak yer 

alan gerçeküstü öğeler Trois Femmes Puissantes ile daha dolaylı bir biçimde yansıtılır. 

Yazarın yapıtlarındaki başkalaşımlar, dönüşümler, doğaüstü varlıklar gibi fantastik 

öğeler yerini daha gerçekçi bir biçimde sunulan büyülü gerçekçi olgulara bırakır.  

 

Nathalie Crom yazar ile yaptığı röportajın başında Marie NDiaye’nin 

“tekinsizliğin egemen olduğu, derin, etkili, özlü, baş döndüren, belirsizlik ve ağır 

düşlemle; ironi ve korkuyla dokunmuş gerçek ile olağanüstünün iç içe geçtiği, okurun 

gerçekçilik ve fantastik arasındaki sınıra çekilen bir ipin üzerinde yürüyor gibi 

göründüğü” (Crom, 2009) kitaplar yazdığını belirtir. Yazar toplumsal ve siyasal 

bağlamda oldukça güncel bir gerçeklik ekseninde gelişen öykülere yer verdiği Trois 

Femmes Puissantes adlı romanında daha dolaylı bir biçimde yer verdiği gerçeküstü öğeler 

konusunda şöyle bir açıklama yapar: “Bu romanda öncekilere göre daha az olağanüstü 

öğe olmasını istediğim doğrudur. Kuşkusuz bu romanda da söz konusu öğeler 

bulunmaktadır ancak daha ölçülüdür” (Crom, 2009). Aynı röportajda yazar yapıtlarında 

sıradan anlatı kişilerinin gerçekçi uzamlarda geçen öykülerini yansıttığını ancak 



 137 

anlatılarına kattığı büyünün gerçeğe aykırı bir etki yarattığını söyler. Yazar yapıtlarındaki 

gerçeküstü olguları neden hafiflettiği sorulduğunda şöyle yanıt verir:  

 

“Her zaman hem yaşamın sıradanlığında hem de başka bir dünyada, her günün bu 

olağanlığını aşan bir boyutta yer alan edebiyat yapmak istedim. Sıradanlığı aşmanın 

yolunu olağanüstü öğelerde buluyorum. Ancak şu anda oldukça somut olan 

gerçekliğe daha az gerçeküstü boyut katmak için kendimi yetkin hissediyorum; bana 

aşırı sıradan gelmiyor. Daha gençken sıradanlıktan çok korkardım. Bugün, kendimi 

daha yalın bir biçimde yazmak için yetenekli buluyorum. Bir kitabın her düzeyde, 

her türden insan tarafından okunabilmesi düşüncesini seviyorum. (…) Önceden 

yalın, açık ve anlaşılır olmak benim için akıl almaz bir şeydi. (…) Olgunlaştıkça 

işleri farklı görüyorum” (Crom, 2009).  

 

Yazarın bu açıklamasından yazınsal yetkinliği arttıkça gerçeküstü öğeleri 

anlatılarına daha etkin bir biçimde yerleştirdiği sonucunu çıkarmak olasıdır. Marie 

NDiaye’nin yapıtlarındaki gerçeküstü öğeler fantastik, büyülü gerçekçi, tuhaf, gizemli 

olarak tanımlanır. Yazarın yapıtları üzerine yapılan çalışmalarda çoğunlukla 

anlatılarındaki bu olağan dışı esinti tuhaflıkla (étrangeté) nitelendirilir. Dominique 

Rabaté Marie NDiaye başlıklı incelemesindeki “Marie NDiaye’nin yapıtlarına başlayan 

okur hemen bir tuhaflık duygusuna kapılır” (Rabaté, 2008:9) tümcesiyle bu durumu 

özetler. Dolayısıyla gerçekçi bir bağlamda sunulan olay örgüsünün akışına kapılan okur 

beklenmedik biçimde ortaya çıkan gerçeküstü olgularla karşılaşır. Gerçeküstü öğeler 

yazarın biçeminin en belirgin nitelikleri arasında yer alır: “Önemleri değişkenlik 

göstermesine karşın alışıldık anlamda bir fantastik olmasa da gerçekliğin bozulması ya 

da mantıksal eksiklik Marie NDiaye’nin tüm yazınsal yaşamı boyunca yinelenen 

niteliklerdir” (Neamtu-Voicu, 2016: 31). 

 



 138 

Yazarın ilk iki romanında gerçeküstü ya da fantastik öğeler doğrudan yer almaz; 

sonraki yapıtlarının değişmez parçası olan, simgesel anlam taşıyan hayvanlar, büyücüler, 

şeytanlar henüz ortaya çıkmaz. Bu romanlarında başkişilerin beklentileri ve gerçeklik 

arasındaki tutarsızlık ile yakınlarının davranışları tuhaflık hissine yol açar. 1989 yılında 

yayımlanan üçüncü romanı La Femme changée en bûche’den itibaren yazarın 

yapıtlarında çeşitli ölçülerde gerçeküstü öğeler yer almaya başlar. Yazarın özgün 

biçemiyle yapıtlarına eklediği bu öğeler anlatı kişilerinin kimlik ve aidiyet arayışı ile 

ilişkilendirilir: “Toplumsal bir gruba ait olmanın, kabul görmenin olanaksızlığı ile ilişkili 

olan bu tuhaflık en eskilerinden en yenilerine kadar tüm yapıtlarında görülür” (Neamtu-

Voicu, 2016: 32). Sahip oldukları farklılıkları aşmanın güçlüğüyle karşı karşıya kalan 

roman kişilerinin öyküleri gerçeküstü olgularla daha da tuhaflaşır. Okur, yazarın 

yapıtlarındaki tuhaflık duygusunu anlatının başından itibaren duyumsar. Yazar içinde 

yaşadığı toplumun çelişkili gerçeklerini, gerçekliğe aykırı olgular aracılığıyla ele alır.  

 

Marie NDiaye’nin La Femme changée en bûche (1989), Un temps de saison 

(1994), ve La Sorcière (1996) adlı romanlarında doğrudan yer verdiği gerçeküstü öğeler 

Rosie Carpe (2001), Autoportrait en vert (2005), Mon coeur à l’etroit (2007) gibi 

yapıtlarına daha örtük biçimde yansır. Yazarın da belirttiği gibi yakın dönemde 

yayımlanan Trois Femmes Puissantes’ta (2009) ve Ladivine’de (2013) ise gerçeküstü 

öğelerin anlatıdaki konumu daha da dolaylı bir boyut kazanır. Bu nedenle yazarın 

yapıtlarındaki gerçeküstü öğelerin sınıflandırılması konusunda farklı görüşler söz 

konusudur: “Marie NDiaye’nin metinlerini kurulu sistemde sınıflandırmak güçtür – 

gerçekçi ya da fantastik edebiyat, büyülü gerçekçilik…” (Ruhe, 2013: 17).  

 

Doğrudan ya da dolaylı bir biçimde yer alan gerçeküstü öğeler yazarın biçeminin 

önemli bir parçasıdır. Bu bağlamda yazarlık serüveni boyunca metinlerinde farklı 



 139 

ölçülerde bulunan gerçeküstü katman, son dönem yapıtlarında anlatı kişisinde ve okurda 

tuhaflık hissi yaratan olgularla ortaya çıkar. Yazar anlatılarında gerçeküstü olguları ve 

dönüşümleri ayrıntılarıyla anlatmaz. Bu olgular kişilerin yaşamlarına ilişkin oldukça 

gerçekçi betimlemelerle bir arada yer alır. Yazar özgün biçemi ile gerçekçi, gerçeküstü, 

fantastik, büyülü, düşsel öğeleri bir araya getirir. Bu durum anlatı kişisinin etrafını 

kuşatan dünyanın acımasızlığı sonucunda yaşadığı sarsıntının büyüklüğünün yazar 

tarafından ironik bir biçimde eleştirilmesi olarak değerlendirilebilir. İçinde yaşadığı 

dünyayı büyük bir duyarlıkla gözlemleyen yazar, kendine özgü bir dille bu duruma ilişkin 

saptamalarını yapıtlarında gözler önüne serer. Dolayısıyla günümüzde insan ilişkilerinin 

ne derece tuhaf bir hâl aldığını anlatılarına kattığı gerçeküstü öğeler aracılığıyla eleştirir.  

 

Marie NDiaye’nin yapıtlarındaki gerçeküstü boyutu anlatısal bir meydan okuma 

olarak değerlendiren Nathalie Fontane Wacker’e göre “Tuhaflık gerçek ortama, üstelik 

önce bireyin, ardından anlaşmazlıkla ve şiddetle beliren ilk toplumsal çevresi olan 

ailesinin günlük yaşamına yerleşir” (Akt. Pomies, 2018: 111). Anlatı kişilerinin günlük 

yaşamlarında beklenmedik biçimde ortaya çıkan gerçeküstü olgular nesnel gerçekliği 

altüst eder. Tuhaflık duygusuna yol açan bu öğeler anlatı kişisinin içinde yaşadığı 

dünyaya olan yabancılığının farkına varmasıyla ortaya çıkar.  

 

Yazarın tüm yapıtlarında görülen kimlik bunalımı ve aidiyet arayışı 

anlatılarındaki gerçeküstü olguların da tetikleyicisidir; roman kişilerinin içsel karmaşaları 

dış dünyalarındaki tuhaf olgularla desteklenir. Tuhaflık, anlatı kişisinin sürekli utanç 

duygusuyla karşı karşıya kaldığı, içsel sorgulamaların neden olduğu kaygı sonucunda 

kendisine yabancılaştığı, içtenlikten uzak bir biçimde içinde yaşadığı dünyayla olan 

aşılması güç uyumsuzluktan kaynaklanır (Rabaté, 2008: 21).  

 



 140 

Marie NDiaye’nin anlatı kişisi genel olarak kendisine yüklenen aile içi ve 

toplumsal sorumlulukları yerine getirmede güçlük çeker. İçinde yaşadığı topluma uyum 

sağlayamaz. Aile ve toplum tarafından dışlanan anlatı kişisi aidiyet arayışına, sonu 

gelmez sorgulamalara sürüklenir. Anlatı kişisinin çıkmaza girdiği noktada beklenmedik 

öğeler açığa çıkar: “Aile içi parçalanma gerçeğin yok olup anlatının kısaldığı anlatımsal 

bir aralığa neden olur” (Akt. Pomies, 2018: 130). Bu noktada gerçek ile gerçeküstü 

arasında bir geçiş söz konusu olur. “Romancı gerçekçi anlatının çoğunlukla bunaltıcı olan 

evreninde gedikler açarak gerçeğin ötesinde bir varsayımın keşfine kendini adamanın 

uzağında, bize çok tanıdık olan ve gerçeklik olarak adlandırdığımız bu yapının aşırı 

kırılganlığını gösteren, yazının baş döndürücü görüngülerini açığa çıkarır” (Akt. Pomies, 

2018: 131). Gerçekliğe tamamen bağlı olmayan yazar anlatılarının içerdiği derin anlamı 

gerçeküstü öğeler aracılığıyla dolaylı bir biçimde yansıtır.  

 

Marie NDiaye yaşadığı dönemin olumsuzluklarını çeşitli yazınsal öğeler 

aracılığıyla yapıtlarında işler. Böylece okur içinde yaşadığı gerçeklikten esinlenilen bu 

yapıtlarda dünyanın acımasızlığının ve tuhaflığının sarsıcı bir biçimde anlatıldığı, gerçek 

ile gerçeküstünün iç içe geçtiği satırlarla karşı karşıya kalır. Yazar gerçekçi ve gerçeküstü 

öğeleri bir araya getirerek yeni bir gerçekçilik yaratır. Gerçeküstü olgular anlatı 

kişilerinin günlük yaşamı, aile içi ilişkileri gibi en sıradan bağlamlarda ortaya çıkar. 

Dolayısıyla yazarın kendisini çevreleyen gerçekliği sunuş biçimi oldukça yenilikçidir.  

 

Bununla birlikte yazarın romanları başından itibaren okurda tuhaflık hissi 

uyandırır. Dominique Rabaté bu durumdan şöyle söz eder:  

 

“Marie NDiaye’nin romanlarında başlangıç durumu her zaman tuhaftır. (…) En 

famille’de Fanny kendisini artık tanımıyor gibi görünen bir aile bulur. Un temps de 

saison açıklanamayan iki kayıpla başlar; bir öğretmen olan Herman karısının ve 



 141 

oğlunun uçtuğunu fark eder. (…) La Sorcière’in başkişisi Lucie aniden gelecekten 

haber verme yetisiyle kuşatılır. (…) Olay örgüsünün en başındaki bu veriler, normal 

olmayan bir şeyin olağan algımızın sınırlarını gizlice aştığı, alışılmamış bir evren 

yaratır” (Rabaté, 2008: 13-14). 

 

 Anlatının başından itibaren ortaya çıkan tuhaf olgular roman kişisinin toplumsal 

uyumsuzluğuna koşut olarak gelişir. Okur için gerçeküstü olgularla birlikte ortaya çıkan 

belirsizlikleri giderebilmek oldukça önemlidir: “NDiaye’nin metinleri ve başkişileri 

okurun açığa çıkarmak için istekli hissettiği bir karışıklık, bir belirsizlik ortaya koyar” 

(Ruhe, 2013: 27). İlk bakışta tuhaf ve gizemli görünmelerine karşın yazar oldukça 

gerçekçi öyküler anlatır. Yazarın bu çalışmada ele alınan yapıtlarındaki gerçeküstü öğeler 

çoğunlukla büyülü gerçekçilikle nitelendirilir. Dolayısıyla büyülü gerçekçilik kavramı 

üzerinde durmak ve yazarın romanlarındaki göstergelerini ele almak yerinde olacaktır. 

 

3.1.1. Büyülü Gerçekçilik Üzerine 

 

Alman romantik Novalis’in kaleminden çıkan büyülü gerçekçilik ifadesi, Alman 

sanat eleştirmeni Franz Roh tarafından 1925 yılında dışavurumculuk sonrası döneme 

özgü (post-ekspresyonist) tabloların yorumlanmasında kullanıldıktan sonra diğer 

alanlarda da kullanılır. Başlangıçta resim sanatında gerçekçi bir bağlamda beliren büyülü, 

doğaüstü, akla aykırı kabul edilen öğeleri tanımlamak için kullanılan bu kavram daha 

sonra yazınsal yapıtlara yansır. Büyülü gerçekçilik ifadesi ile yazın eleştirmenleri 

kurgularda oldukça gerçekçi bağlamlarda ortaya çıkan olağanüstü öğeleri tanımlar. Yazın 

alanında öncelikle İtalyan gazeteci ve yazar Massimo Bontempelli tarafından 1927 

yılında kullanılır: “Bontempelli’ye göre en alışılmış gerçekliğin bize aniden, gizli kalan 

tarafını, ayın diğer yüzünü göstermeye yöneldiği bir türetme ve anlatma biçimi söz 

konusudur” (Scheel, 2005: 16). Yazın alanında yapılan çalışmalarda büyülü gerçekçiliğin 



 142 

her dönemde, birçok akımı yansıtan yapıtlarda görülebilecek “bir anlatım biçimi” (mode 

narratif) (Scheel, 2005: 20, Zamaro ve Faris, 1995: 4-5) olduğu vurgulanır.  

 

Büyülü gerçekçi öğeler 1960’lı yıllardan itibaren başta Gabriel Garcia Marquez 

olmak üzere Latin Amerikalı yazarların yapıtlarının en belirgin niteliği olarak ortaya 

çıkar. 1980’li yılların sonundan itibaren ise Afrika, Asya, Avustralya yazınında 

yaygınlaşır. Günümüzde birçok farklı ülkenin yazarlarının yapıtlarında ortaya çıkan 

büyülü gerçekçi öğeler söz konusu olduğunda Latin Amerikalı yazarlar ayrıcalıklı bir 

konuma sahiptir. Bununla birlikte bu kavram çoğunlukla postmodernizmle, sömürgecilik 

sonrası dönemle ve çok kültürlülükle bağdaştırılır (Scheel, 2005: 13).   

 

Lois Parkinson Zamora ve Wendy B. Faris 1995 yılında yayımlanan Magical 

Realism: Theory, History, Community başlıklı çalışmada büyülü gerçekçilik konusundaki 

tartışmaları kapsayan makaleleri bir araya getirirler. Zamora ve Faris’e (1995) göre 

gerçekçilik ile büyülü gerçekçilik tutarlı ve bazen de aynı kaynaklardan gelir. Zamora ve 

Faris büyülü gerçekçi metinlerdeki doğaüstü olguları şöyle açıklar: “Doğaüstü tek ya da 

belirli bir durum değildir, ancak doğrulanan, kabul edilen, yazınsal gerçekçiliğin 

ussallığıyla ve gerekliliğiyle bütünleşmiş sıradan bir durum, gündelik bir olaydır. Büyü 

artık düşsel bir çılgınlık değil normatif ve olağandır” (Zamaro ve Faris, 1995: 3). 

 

 Söz konusu metinlerde gerçekçi ve büyülü gerçekçi öğeler arasında gizli bir 

anlaşma vardır. Büyülü gerçekçilik yazınsal yapıtlarda çeşitliliğe dayalı etkileşimlere 

zemin hazırlar. Zamora ve Faris’e göre büyülü gerçekçi metinlerdeki ontolojik karmaşa 

politik ve kültürel karmaşadan kaynaklanır: büyü çoğu zaman okura kabul ettiği gerçekçi 

nedensellik, maddesellik, güdülenme eğilimlerini gözden geçirmesini gerektiren kültürel 

bir düzeltici işlevi görür. Büyülü gerçekçilik dünya çapında oldukça önemli bir çağdaş 



 143 

yazın biçimidir. Bu bağlamda büyülü gerçekçi öğeler metnin içinden çıktığı kültüre göre 

bölgesel karşıtlıklar, kültürel ve siyasal farklılıklar içerir. Bu çeşitlilik, okurlara farklı 

kültürel ve tarihi koşulları yansıtan metinlerdeki büyülü gerçekçi öğelerin işlevlerini 

değerlendirme olanağı sunar.  

 

Büyülü gerçekçilik ontolojik, siyasi, coğrafi sınırları keşfetmeye ve onları aşmaya 

elverişli bir anlatım biçimidir: “Büyülü gerçekçilik kurgunun diğer biçimlerinde 

uzlaşamayacak olası dünyaların, uzamların, yöntemlerin birleşerek bir arada var 

olmalarına olanak sağlar” (Zamaro ve Faris, 1995: 6). Dönüşümlerin, başkalaşımların, 

çözülmelerin sıradan bir biçimde anlatıldığı bu metinlerde düşsel ve gerçekçi öğeler bir 

araya gelir. Büyülü gerçekçilik akılcılığın ve yazınsal gerçekçiliğin gerektirdiği 

varsayımlara karşı koyar. Büyülü gerçekçi metinlerde karşıtlıklar arasındaki keskin 

sınırlar ortadan kalkar ya da bulanıklaşır. Sömürgecilik sonrası dönemde büyülü gerçekçi 

öğeler özellikle kadın yazarlar tarafından yıkıcı bir biçimde kullanılır (Zamaro ve Faris, 

1995). 

 

İki karşıt sözcüğün bir araya gelmesiyle oluşan bu kavramın yazın alanına 

girmesiyle birlikte gerçekçi öğelerle okurun gerçeklik beklentisini sekteye uğratacak 

aykırı öğeler aynı çerçevede sunulur. Büyülü ve gerçeküstü öğelerin yer aldığı anlatı 

kişilerinin dünyası özgün bir biçimde betimlenir. Anlatı kişilerinin karşılaştıkları 

gerçeküstü öğeler karşısında tepkisiz kalmaları, onları doğal akışın bir parçasıymış gibi 

karşılamaları bu türün en belirgin niteliğidir. Kuşkusuz bu durum yazarın anlatıda beliren 

sıra dışı olgulara ilişkin açıklama yapmamayı yeğlemesinden kaynaklanır. Sıra dışı, 

gerçeküstü, büyülü olarak nitelendirilen olgular düşsel değil çoğu zaman açık bir biçimde 

belirtilen gerçek uzamlarda, sıradan insanların öykülerinin içinde belirir. Büyülü gerçekçi 



 144 

metinlerde gerçek-gerçeküstü, olağan-olağanüstü gibi karşıtlıklar oldukça gerçekçi 

bağlamda uyumlu bir biçimde, çatışmaya girmeden bir arada yer alır.  

 

Charles W. Scheel Réalisme magique et réalisme merveilleux (2005) adlı 

kitabında Amaryll Chanady’nin büyülü gerçekçilik ile fantastiği karşılaştırdığı, bu 

alandaki önemli başvuru kaynaklarından biri olan Magical Realism and The Fantastic: 

Resolved Versus Unresolved Antinomy (1985) başlıklı karşılaştırmasını konu üzerine 

yapılan çok sayıda eleştirel çalışma arasında ayrıcalıklı bir konuma yerleştirir. Bu çalışma 

kurgusal yapıtlardaki, çok benzer olmalarına karşın belirli farklılıklar barındıran ve çoğu 

zaman birbiriyle karıştırılan iki anlatım biçimine ilişkin ayrıntıları içerir. Dolayısıyla 

büyülü gerçekçilik teriminin tanımlanması noktasındaki tartışmaları değerlendirir. 

“Chanady’e göre hem fantastik hem de büyülü gerçekçilik gerçekliğin iki düzeyinde var 

olur; doğal ve doğaüstü” (Reeds, 2006: 189).  

 

Fantastik metinlerdeki doğal öğeler okur tarafından kabul edilirken gerçekliği 

biçimlendiren ölçütlerle tutarsızlık oluşturan doğaüstü boyut reddedilir. Büyülü 

gerçekçilikte ise söz konusu karşıtlıklar kendi içinde tutarlı gösterilir. Dolayısıyla iki kod 

arasındaki fark mantığa aykırı öğelerin anlatıcı tarafından nasıl algılandığı ile ilişkilidir; 

fantastiğin tersine büyülü gerçekçi öğeler okuru endişelendirmez. Fantastik anlatıda 

problematik bir biçimde ortaya çıkan olgular, büyülü gerçekçilikte sıradanmış gibi 

yansıtılır (Akt. Scheel: 2005). Chanady’ye göre fantastik ile büyülü gerçekçiliğin 

ayrımında yazarın ve okurun rolü önemlidir. Chanady okurun okumaları aracılığıyla 

aşamalı olarak geliştirdiği yazınsal yeteneğinin metnin alt anlamlarını daha iyi sezdiren 

belirli bir çerçeve oluşturmasını sağladığını vurgular.  

 



 145 

Birçok yazınsal türün keskin bir biçimde tanımlandığını bu nedenle okur 

tarafından anlaşılmasının daha kolay olduğunu ancak anlatım biçimi (mode narratif) 

kavramı için aynı durumun söz konusu olmadığına değinir. Bir yazınsal yapıtta birden 

fazla anlatım biçiminin bulunabileceğinden fantastik ve büyülü gerçekçilik gibi birbirine 

yakın biçimlerin sıklıkla karıştırılabilir. Chanady fantastiği ayırt edici üç nitelik 

doğrultusunda tanımlar. Metinde doğal ile doğaüstü olmak üzere iki farklı düzlemin 

bulunması; anlatıda bu iki düzlem arasında çatışma olması ve kurguya ilişkin tereddüt bu 

üç ölçütü oluşturur. Chanady’e göre bir anlatının kodları (gerçek ya da gerçeküstü) 

olayların ve kişilerin niteliğine göre değil bu öğelerin metinde ele alınış biçimine göre 

tanımlanır. Fantastik söz konusu olduğunda kurgusal dünyada belirsizlik yaratan doğal 

ile doğaüstü arasındaki çatışma büyülü gerçekçi metinlerde ortaya çıkmaz (Scheel, 2005: 

88-89). 

 

Chanady büyülü gerçekçiliğin de fantastik gibi ne bir yazınsal tür ne de tarihi ve 

coğrafi olarak belirli sınırları olan bir akım olduğunu belirtir. Doğal ile doğaüstünün 

oluşturduğu iki karşıt görünümün birlikteliği fantastik ve büyülü gerçekçiliğin ortak 

noktasıdır. Her iki anlatım biçiminde de yazar gerçekliğine inanmadığı mantık dışı 

olguları anlatır. Ancak anlatıcının bu olguları algılama biçiminde bir ayrım söz 

konusudur; büyülü gerçekçi metinlerde doğaüstü öğeler yazar tarafından problematik 

olarak sunulmaz. Büyülü gerçekçi öğeler kimi zaman nesnel gerçekliğin bir parçası 

olarak değil, anlatı kişilerinin inançları, düşleri, sanrıları doğrultusunda ortaya çıkar 

(Scheel, 2005: 89-90). 

 

Chanady büyülü gerçekçilik ve fantastik arasındaki ayrımları şöyle açımlar: 

 

“Büyülü gerçekçilik ve fantastik doğal ile doğaüstünün tutarlı kodlarıyla ayırt edilir 

(bu kodların karşılıklı gelişme derecesi büyülü gerçekçiliği gerçeküstücülükten, 



 146 

fantastiği ise beklenmedik biçimde bir olgunun ortaya çıkabildiği ve anlatının geri 

kalanını yadsıyabildiği absürtten ayırır). Doğaüstü, metnin akla uygun çerçevesiyle 

açık bir biçimde karşıtlık oluşturduğu için fantastikte problematik olarak 

algılanırken büyülü gerçekçilikte gerçekliğin bir parçası olarak kabul edilir. 

Anlamsal olarak karşıt olan kurguda çözülür. Kurguya dayalı tereddüt bu iki anlatım 

biçiminde önemli bir rol oynar ancak her birinde farklı işleve sahiptir. Fantastikte 

belirsizlik ve şaşkınlık havası yaratırken büyülü gerçekçilikte aykırı olanın kabul 

edilmesini kolaylaştırır. Birinci durumda gizemli olanı daha da kabul edilemez 

kılarken ikincisinde doğaüstünü sınırlarını yeniden belirlemesi gereken doğalın 

koduyla birleştirir” (Akt. Scheel, 2005: 91). 

 

Büyülü gerçekçilikte yazar mantığa uygun olmayan duruma açıklık getirmeden 

anlatıya devam eder. “Büyülü gerçekçilik doğaüstü olguların sistemli bir biçimde 

doğalmış gibi ele alındığı noktada otaya çıkar” (Scheel, 2005: 92). Bu bağlamda anlatıcı 

gerçekçi ve gerçeküstü öğeleri tutarlı bir biçimde uzlaştırmakla yükümlüdür. Bunu kimi 

zaman kültürel bir olguyla kimi zaman da ruhsal bir bozukluk aracılığıyla sağlar.  

 

Büyülü gerçekçi öykülerin anlatıcıları algılanmalarında hiçbir farklılık yokmuş gibi 

aynı biçimde doğrudan betimledikleri iki karşıt kodu aynı düzeye yerleştirirler. “Çünkü 

doğal ve doğaüstü, kurgu dünyasına sıkıca bağlıdır, gerçekliğin aşaması yoktur” (Akt. 

Scheel, 2005: 93). Tematik, psikanalitik, simgesel gibi farklı eleştirel yorumlamaların 

uygulanabileceği büyülü gerçekçi metinler mantığa uygun olanla olmayanın karşıtlık 

olarak algılanmadığı tutarlı bir dünya görüşü sunarlar. Okurun işlevi kendi bakış 

açısından farklı olan, gerçekçi ile gerçeküstü arasındaki karşıtlığın ortadan kalktığı bir 

anlayışın işleyişini kavramaktır (Scheel, 2005: 94). 

 



 147 

 Büyülü gerçekçilik üzerine yapılan çalışmalarda büyülü dünya ile kurgu dünyası 

arasındaki benzerliklere dikkat çekilir. Her ikisinde de olanaksız olanın olanaklıya 

dönüşmesi olasıdır. Büyülü gerçekçilik kurgunun en esnek biçimlerinden biri olarak 

değerlendirilir. Gerçekçi ile gerçeküstünün bir arada olması okurun tuhaf ancak düzenli 

bir anlatım biçimine ortaklık etmesini gerektirir (Scheel, 2005: 94). 

 

Chanady’ye göre fantastikteki tereddüdün amacı belirsizlik ve gizem havası 

yaratarak okurun merakını uyandırmak için gerçeküstü nesneye ya da olguya dikkat 

çekmektir. Ancak büyülü gerçekçilikte ortaya çıkan kararsızlık metindeki gerçeküstü ya 

da tuhaf öğeleri doğal karşılamayla sonuçlanarak fantastiğe göre karşıt bir etki yaratır. 

Büyülü gerçekçi metinlerde anlatıcı doğaüstü öğeleri açıklamak için hiçbir girişimde 

bulunmaz (Akt. Scheel, 2005: 95). Doğaüstü olgu başkişinin bakış açısıyla sunulduğunda 

anlatıcı buna ilişkin hiçbir açıklamada bulunmaz. Dolayısıyla okur da söz konusu öğeleri 

kabul etmek durumunda kalır. Scheel’e göre (2005) anlatıcının gerçeküstü öğelerin 

doğruluğunu sorgulaması metindeki büyülü gerçekçi havanın yok olmasına neden olur. 

Büyülü gerçekçi anlatıcı okurun olağan algılama biçiminden farklı bir bakış açısını 

yansıtır. Büyülü gerçekçi metinler insana ve topluma ilişkin gerçekliklerin farklı anlatım 

biçimleriyle yansıtılabilineceğinin göstergesidir.  

 

Chanady iki kod arasındaki ayrımı kültürel temellere dayandırır. Batı kültürüne 

göre doğaüstü olarak kabul edilen büyülü bir öğe farklı kültürlerde sıradan olarak kabul 

edilebilir. Bu bağlamda büyülü gerçekçilik kültürün melez öğelerinin etkileşime girdiği 

bir anlatım biçimidir (Reeds, 2006: 190). Simgesel içeriği nedeniyle “büyülü 

gerçekçiliğin eleştirel kullanım” (Reeds, 2006: 190) için uygun olduğu görülür. Büyülü 

gerçekçilik sömürgecilik sonrası dönemde yapılan çalışmalarda incelenen çözülmesi güç 

karışımı yansıtmanın bir yolu olmuştur (Reeds, 2006: 191). Büyülü gerçekçilik 



 148 

konusundaki çok sayıda güncel çalışmada bu anlatım biçiminin sömürgecilik sonrası 

dönemde ortaya çıkan yapıtlarda önemli bir konuma sahip olduğu vurgulanır. 

                                               

 Amaryll Chanady’nin büyülü gerçekçilik kavramına getirileri, konu üzerine 

çalışan yazın eleştirmenleri için oldukça yararlıdır. Kenneth Reeds ise Magical Realism: 

A Problem Of Definition (2006) başlıklı çalışmasında büyülü gerçekçilik konusundaki 

kavram kargaşası üzerinde durur. Oldukça yaygın biçimde kullanılan bir kavram 

olmasına karşın büyülü gerçekçiliğin tanımlanması konusunda farklı görüşler söz 

konusudur. Söz konusu çalışma ışığında bu terimin ortaya çıkışına değinmek yerinde 

olacaktır; kuşkusuz Franz Roh Avrupa’da ortaya çıkan yeni bir sanat eğilimini 

nitelendirmek için büyülü gerçekçilik ifadesini kullandığında kavramın disiplinler arası 

bağlamda kazanacağı önemden habersizdir. Franz Roh 1925’te yayımlanan kitabında bir 

süredir tartışılan post-ekspresyonist sanatı yorumlarken bu ifadeye yer verir. Franz 

Roh’un büyülü gerçekçilik olarak adlandırdığı sanattaki yeni eğilimler için Gustav 

Hartlaub “yeni nesnellik/Neue Sachlichkeit” (Reeds, 2006:176) terimini kullanır. II. 

Dünya Savaşı’nın ardından yaygınlaşan bu terim Franz Roh’un yorumlarında da görülür. 

Dolayısıyla Franz Roh tarafından kullanılan büyülü gerçekçilik teriminin yerini sanat 

alanında farklı bir kavram alır (Reeds, 2006: 176). Ancak Roh’un kullandığı büyülü 

gerçekçilik terimi ilerleyen yıllarda yazın alanında oldukça önemli bir konuma yerleşir. 

Franz Roh’a göre o dönem ortaya çıkan sanat yapıtları duygusal bir etki yaratmak 

amacıyla gerçekliği bozmaya dayalı olan dışa vurumculuktan farklıdır.  

 

Bu bağlamda “büyülü gerçekçilik gerçek dünyaya bir dönüştür” (Reeds, 2006: 

177) “ancak dışa vurumculuktan önce var olan gerçekliğe doğrudan dönüş değildir” 

(Reeds, 2006: 178). Dolayısıyla söz konusu olan gerçeklik dışa vurumculuğun izlerini 

taşır. Franz Roh, sanatın düşsel ve gerçekçi öğeler arasındaki bocalamasının nedenini 



 149 

şöyle özetler: “Sonsuza dek düşler dünyasına içten bağlılık ile gerçek dünyaya tutunma 

arasında bocalamak insanlığın yazgısıdır” (Roh, 1995: 17).  

 

Büyülü gerçekçilik terimi 1927 yılında Alman resim sanatından İspanyol yazınına 

ve ardından José Ortega y Gasset tarafından kurulan Revista de Occidente adlı kültür 

sanat dergisi aracılığıyla Latin Amerika’ya uzanır (Reeds, 2006: 180). Fransz Roh’un 

metninin dergideki versiyonu Realismo Mágico başlığıyla yayımlanır. Böylece büyülü 

gerçekçilik terimi coğrafya olarak Avrupa’dan Amerika’ya uzanmakla kalmaz, resim 

sanatını aşarak edebiyata erişir.  

 

Kübalı yazar Alejo Carpentier Bu Dünyanın Krallığı (1949) adlı romanının ön 

sözünde yazın alanındaki gerçeküstü olguları tanımlamak için el real 

maravilloso/olağanüstü gerçek kavramını kullanır. Carpentier 1928-1939 yılları arasında 

kaldığı Fransa’da gerçeküstücü şairlerin etkisinde kalır anca Küba’ya döndüğünde bu 

akımdan uzaklaşır: “1943 yılında Küba’ya yapacağı yolculuk Carpentier’de olağanüstü 

gerçek kavramının doğmasına neden olacaktır” (Etensel İldem, 2012: 168). Carpentier’e 

göre Latin Amerika’nın tarihi, coğrafyası, doğası ve insanları söz konusu olduğunda 

alışılmadık olguların gerçekleşerek olağanüstü sonuçlara yol açması doğal bir durumdur 

(Reeds, 2006: 182). Latin Amerika’nın doğal olarak fantastik bir havaya sahip olduğunu 

vurgulayan Carpentier’nin kullandığı real maravilloso ifadesi bu bölgeyle özdeşleştirilen 

anlatım biçimini niteler.  

 

Venezuelalı yazar Uslar Pietri 1948 yılında yayımlanan Letras y hombres de 

Venezuela başlıklı denemesinde Latin Amerika yazınını büyülü gerçekçi olarak 

sınıflandırır. Öte yandan Angela Flores 1955 yılında yayımladığı Magical Realism in 

Spanish American Fiction başlıklı çalışmasında günlük yaşamın sıradanlığını gerçeküstü 



 150 

öğelerle bezeyen Latin Amerikalı yazarların metinlerini tanımlamak için büyülü 

gerçekçilik kavramını kullanır (Reeds, 2006: 182). Ancak büyülü gerçekçiliğin Latin 

Amerika yazınını biçimlendiren bir anlatım biçimi olmasında en etkili rol Alejo 

Carpentier’e atfedilir. Birçok Latin Amerikalı yazarın yapıtında olağanüstü öğeler sıradan 

bir biçimde ortaya çıkar. Daha sonra Jorge Luis Borges, Gabriel Garcia Marquez, Isabel 

Allende gibi yazarların dünya çapındaki başarıları bu anlatım biçiminin Latin Amerika 

ile özdeşleştirilmesini sağlasa da büyülü gerçekçi öğeler farklı coğrafyalardan çeşitli 

yazarların yapıtlarında yer alır. Büyülü gerçekçilik kavramı Latin Amerika yazınının bir 

bölümünü biçimlendirirken sömürgecilik sonrası döneme özgü çalışmalarda sıklıkla 

kullanılır. Bununla birlikte büyülü gerçekçi anlatım biçimine ilişkin keskin 

sınırlandırmalar bulunmadığı için kavram üzerine çeşitli tartışmalar süregelir.  

 

Chanady, Batılı yazarlar ile Latin Amerikalı yazarların aynı başlıkta bir araya 

getirmenin problematik görünebileceğini ancak büyülü gerçekçiliğin yalnızca Latin 

Amerika toplumunun anlatım biçimi olarak tanımlanamayacağını vurgular. “Günümüzde 

büyülü gerçekçiliğin birkaç çelişkili tanımı vardır ve hiçbir kesin ölçüt hangilerinin 

‘doğru’ ya da ‘yanlış’ olduğunu belirlememizi sağlayamaz” (Chanady, 2003: 440). Ancak 

her anlatım biçiminin içinden çıktığı bağlama göre biçim aldığını dolayısıyla aralarında 

farklılıklar olabileceğine değinmeden edemez: “Buna karşın, geçmişte ve günümüzde, 

Latin Amerika’da ve dünyanın diğer bölgelerinde büyülü gerçekçi olarak kabul edilen 

metinler arasındaki benzerlikler açıktır” (Chanady, 2003: 441). 

 

Chanady büyülü gerçekçi kurgunun tamamen farklı dünyalara ilişkin öğeleri bir 

araya getirdiğini vurgular. “Kurgusal olguların düşsel doğasının bilincinde olan ve 

kurgunun büyülü gerçekçi ‘oyununu’ oynayan okurun tepkilerinde tedirginliğe ve 

inançsızlığa yer yoktur” (Chanady, 2003: 430).  “Kısıtlı anlamda Avrupa fantastiğinde 



 151 

doğaüstü, akıl için (bireysel güvenliğe olduğu gibi) bir tehdit olarak temsil edilirken ve 

bu nedenle metinde açıkça mantığın yasalarına karşıt olarak sunulurken, büyülü gerçekçi 

anlatıcı tarafından ise son derece olanak dışı olgularla birlikte hiçbir açıklama yapılmadan 

anlatılır” (Chanady, 2003: 431). Fantastikte mantık çerçevesinde dönen dünyada 

doğaüstü öğelerin açıklanması ve kabul edilmesi olanaksızdır. Buna karşın “büyülü 

gerçekçilik sahip olduğu çifte değerlilikle Batı mantığının kesinliklerini reddeder ya da 

en azından mantıksal kodların katılığını ve anlaşmaları göz ardı eder” (Chanady, 2003: 

432).   

 

3.1.2. Marie NDiaye’nin Romanlarında Büyülü Gerçekçiliğin Yansımaları  

 

Marie NDiaye’nin romanlarındaki gerçeküstü katman çoğunlukla anlatı 

kişilerinin gerçekçi öykülerinin akışında beklenmedik bir biçimde sıra dışı öğelerin 

ortaya çıkmasıyla duyumsanır. Bu öğeler kimi zaman roman kişisi için bir koruyucu 

olarak ortaya çıkarken kimi zaman da onun yaşayacağı tehlikelerin habercisidir. Bununla 

birlikte yazar romanlarında insanların hayvana dönüşümü gibi doğaüstü olgulara da 

sıklıkla yer verir. Bu durum kimi zaman yazar tarafından açıkça anlatılırken kimi zaman 

da roman kişisinin öyküsü doğrultusunda belirsiz bırakılarak okur tarafından 

yorumlanmayı gerektirir. Başta kuş ve köpek olmak üzere roman kişisiyle özdeşleştirilen 

hayvanlar, yazarın yapıtlarında önemli bir yer tutar. Marie NDiaye romanlarındaki 

gerçekçi yapıyı değişikliğe uğratarak belirsizlik yaratır. Bunun sonucu olarak okur 

anlatıda belirsizliğe neden olan öğelerin işlevini çözümlemek durumunda kalır. 

Dolayısıyla yazarın anlatılarında gerçeküstü öğelerin yol açtığı belirsizliği çözümlemek 

ve yorumlamak okura bırakılır.  

 



 152 

Yazarın bu çalışmada incelenen La Sorcière, Trois Femmes Puissantes ve 

Ladivine adlı romanlarında gerçekçi ve gerçeküstü düzlem bir arada bulunur. Yazarın söz 

konusu romanlarda büyülü gerçekçiliğin yazınsal olanaklarından yararlanma biçimini 

açığa çıkarmak için gerçeküstü olguların anlatıdaki işlevini ele almayı gerektirir.   

 

Marie NDiaye’nin bu çalışmada ele alınan yapıtları arasında gerçeküstü öğelerin 

en belirgin biçimde ortaya çıktığı romanı adından da anlaşılacağı gibi La Sorcière’dir 

(Büyücü). Bilindiği gibi Marie NDiaye yapıtlarını gerçekçi ve gerçeküstü öğeleri bir 

araya getirerek oluşturur. Bununla birlikte yazarın son dönem yapıtlarında gerçeküstü 

öğeler daha az belirgindir. Bu bağlamda yazarın altıncı romanı olan La Sorcière (1996), 

son dönem yapıtları arasında yer alan Trois Femmes Puissantes (2009) ve Ladivine’den 

(2013) uzun bir süre önce yayımlandığından anlatıda gerçeküstü öğeler daha belirgindir. 

Diğer iki romandan farklı olarak bu romanda başkişi Lucie tarafından birinci tekil kişiyle 

aktarılan benöyküsel (intradiégétique) bir anlatı söz konusudur. İçerdiği gerçeküstü boyut 

romanın ilk tümcesinden anlaşılır: “Kızlarım on iki yaşına girdiğinde onlara gizemli 

güçleri öğrettim” (NDiaye, 2003: 9). Popescu’ya (2012) göre başkişinin bu tuhaf itirafı 

okurun anlatının başından itibaren büyülü gerçekçiliğe özgü bir eylemi gerçekleştirerek 

kuşkuculuğunu askıya almasını gerektirir.  

 

Lucie ailesindeki kadınlara özgü doğaüstü yetileri ikiz kızlarına aktarabilmek için 

büyük uğraşlar verir. Sonunda kızlarının gözlerinden geçmişi ve geleceği görme yetisine 

sahip olduklarının kanıtı olan kanlı gözyaşları akar: “Ailemdeki kadınların sahip olduğu 

kaçınılmaz ancak eksik gücü onlara aktarmaya çalışıyordum. (…) İkisi de aynı biçimde 

hızlıca öğreniyorlardı. On bir ay sonra, aynı gün ilk kanlı göz yaşları ikisinin de 

yanaklarına aktı” (NDiaye, 2003: 10-12). Lucie annesinin ailelerindeki kadınlara özgü 

doğaüstü güçleri kendisine aktarma konusundaki isteksizliği nedeniyle kendi yetilerini 



 153 

eksik bulur. Ailedeki tüm kadınların sahip olduğu başkalarının yaşamlarına ilişkin 

geçmişten ve gelecekten kesitler görme yetisini kızlarına aktardığında onların 

kendisinden daha yetenekli olduklarını fark eder. Kızları istediği zaman kuşa 

dönüşebilirler; bu yetilerini kimi zaman merdiven çıkmak istemediklerinde rahatlıkları 

için, kimi zaman da eğlenmek amacıyla kullanırlar. Sonunda bir gün annelerine hiçbir 

açıklama yapmadan kargaya dönüşerek geri dönmemek üzere uçar giderler.  

 

Lucie ayrılan ebeveynlerini barıştırmak istediğinde ise oldukça güçlü doğaüstü 

yetileri olan annesi, babasını salyangoza çevirip bir konserve kutusu içinde kendisine 

gönderir. Yazarın diğer yapıtlarında da görülen roman kişilerinin hayvana dönüşümü bu 

romanında belirgin bir biçimde gerçekleşir. Anlatıda yer alan tüm bu gerçeküstü olgular 

oldukça gerçekçi bir çerçevede anlatılır. Yazar günümüz Fransa’sının banliyölerindeki 

yaşamları, roman kişilerinin aile içi ilişkilerini oldukça gerçekçi biçimde yansıtır. 

Dolayısıyla La Sorcière gerçekçi ve gerçeküstü öğelerin iç içe geçtiği büyülü gerçekçi 

anlatım biçiminin sergilendiği bir roman olarak kabul edilir. Yapıtlarındaki bu çift 

değerlilik annesi Fransız, babası Senegalli olan yazarın iki farklı kültüre olan aidiyetinin 

oluşturduğu çoğul kimliğinin yansıması olarak değerlendirilir (Popescu, 2012: 370). 

 

 Marie NDiaye kimi zaman gerçeküstü öğeler aracılığıyla “ruhsal bakımdan 

yıpratıcı bir toplum içinde” (Popescu, 2012: 374) yaşamanın güçlüğünü vurgular. “Tam 

da bu anlamda gerçekliğimizin kırılganlığını ortaya çıkaran Marie NDiaye’nin romanı 

büyülü gerçekçiliğe özgü araçlardan yararlanarak gelişir” (Popescu, 2012: 374). Yazar 

bu romanında başkişi Lucie’nin içinde bulunduğu gerçeklikte en yakınlarının neden 

olduğu yalnızlığını büyülü gerçekçi öğelere başvurarak anlatır.  

 



 154 

Marie NDiaye içinde yaşadığı toplumsal gerçekliğin kırılgan yapısını büyülü 

gerçekçi öğeler aracılığıyla eleştirir. Sonya Florey Personnages en quête d’eux-mêmes 

başlıklı çalışmasında Marie NDiaye’nin romanlarında çağımızın postmodern 

toplumlarında birey olarak var olabilmenin güçlüklerini ele aldığını vurgular. Lucie’nin 

komşusu Isabelle’in patolojik boyutlardaki kayıtsızlığı ve bireyciliği postmodern 

toplumun yansıması olarak değerlendirilir. Roman kişilerinin öyküleri aracılığıyla 

çağımız toplumuna ilişkin gözlemlerini aktaran yazarın yapıtları günümüzün insan 

ilişkilerini yansıtan bir büyüteç görevi görür (Florey, 2006: 46). Buna karşın yazar Lucie 

gibi ailesinde dolayısıyla içinde yaşadığı toplumda birlik ve denge oluşturma uğraşında 

olan; postmodern yönelimle karşıtlık oluşturan roman kişilerine de yer verir. Gerçekçi ve 

gerçeküstü öğelerin iç içe geçtiği romanlarında yazar uzlaşması güç karşıtlıkların bir 

araya gelmesiyle oluşan postmodern toplumu yansıtır. Sonya Florey’e göre Marie 

NDiaye romanlarıyla çağımız insanının bireysel (psikolojik) ve toplumsal bağlamlardaki 

değişkenliklerini vurgular. 

 

Nora Cottille-Foley Postmodernité, non-lieux et mirages de l'anamnèse dans 

l'œuvre de Marie NDiaye başlıklı çalışmasında benzer konuları ele alır. Nora Cottille-

Foley’e göre ilk satırlarından itibaren yapıtlarına biçeminin farklılığını yansıtan yazarlar 

arasında gösterilen Marie NDiaye’nin roman kişileri Jean-François Lyotard’ın sözünü 

ettiği postmodern durumun olumsuzluklarını yaşarlar. Yazarın başkişileri içinde 

yaşadıkları çağın acımasızlıklarıyla karşı karşıya kalırlar. Nora Cottille-Foley Marie 

NDiaye’nin postmodern duruma özgü “gayrimeşrulaştırmanın kuramsal ve sanatsal 

bilinç ile sorumluluğunu mümkün olduğu kadar ileri götüren” (Lyotard, 2013: 80) 

sanatçılar arasında gösterilebileceğini belirtir. Nora Cottille-Foley, Marie NDiaye’nin 

roman kişilerinin karşılaştığı toplumsal dışlanma sonucunda yaşadıkları kimlik 

bunalımını Lyotard’ın düşünceleriyle özdeşleştirir. Yazarın romanlarındaki kimlik 



 155 

sorunsalı Lyotard’ın sosyal özne üzerindeki görüşleriyle koşutluk gösterir.  Bu düşünceye 

göre “sosyal öznenin kendisi de eriyip kaybolur” (Lyotard, 2013: 78). “NDiaye’nin 

roman kişisinin kimliği sararmış bir fotoğrafta giderek silinen bir görüntü gibidir. Bu 

aşamalı silinme varlığın geçiciliğini, ölümlülüğünü ve toplumsal bellekten yok oluşunun 

kaçınılmazlığını vurgular” (Cottille- Foley, 2006: 93). 

 

Söz konusu çalışmalar Marie NDiaye’nin romanlarında işlediği konular ve roman 

kişileri aracılığıyla postmodern durumu yansıttığını vurgular. Buna koşut olarak yazar 

anlatım biçimi olarak da postmodernizmle bağdaştırılan büyülü gerçekçi anlatım 

biçiminden yararlanır. Dolayısıyla yazarın yapıtlarının hem içerik hem de biçem 

bağlamında postmodernizmin izlerini taşır.  

 

La Sorcière’de gerçeklik etkisiyle karşıtlık oluşturan gerçeküstü olgular günümüz 

dünyasının sıradanlığı içinde gelişir. Marie NDiaye okurun imgeleminde günlük 

ilişkilerdeki çarpıklıkları abartılı bir biçimde canlandırabilmek amacıyla gerçeküstü 

öğelere başvurur.  Yazar bu olgular aracılığıyla, anlatıda daha gerçekçi bir çerçeve 

içerisinde sunduğu insan ilişkilerinin katlanılmaz yanlarını ironik bir biçimde ele alır ve 

günlük yaşamın güç yanlarına yeni bir yorum getirir. 

 

Daha önce de belirtildiği gibi Marie NDiaye’nin yazarlık serüveninin başında 

doğrudan yer verdiği gerçeküstü öğeler yakın zamanda yayımlanan yapıtlarında daha 

örtük bir biçimde ortaya çıkar. Önceki bölümlerde kimlik ve aidiyet bağlamında içeriği 

incelenen Trois Femmes Puissantes, yazarın gerçeküstü öğeleri en örtük biçimde işlediği 

romanlarından biridir. Marie NDiaye’nin bu yapıtında çağımıza ilişkin sorunlarını 

oldukça gerçekçi bir bağlamda ele aldığı önceki bölümlerde açıkça ele alınmıştır. Buna 



 156 

karşın, anlatıda yer alan bazı öğeler romandaki gerçekçi yapıya yeni bir boyut kazandırır. 

Böylece mantıksal çerçevede başlayan anlatıdaki gerçekçilik anlayışı biçim değiştirir. 

 

Romanı oluşturan, farklı kişilerin öykülerini yansıtan, birbirlerinden bağımsız üç 

bölümün bazı ortak noktaları bulunur. Üç öykü de Afrika ile bağlantısı bulunan kadınların 

yaşadığı güçlükler karşısında gösterdikleri dirence odaklanır. Dolayısıyla romanın 

başlığından da anlaşılacağı gibi Trois Femmes Puissantes’ı oluşturan üç bölümün teması 

ortaktır. Öte yandan bazı roman kişileri bu anlatıların ortak öğesidir; üçüncü anlatının 

başkişisi Khady Demba, birinci anlatının başkişisi Norah’nın babasının evinde yardımcı 

olarak çalışır. Öte yandan üçüncü anlatıda ise ikinci anlatının başkişisi Fanta’nın yanına 

Fransa’ya gidip çalışması için düzensiz göçe zorlanır. Yazarın özgün anlatım tekniğinin 

sonucu olarak değerlendirilen birbirinden bağımsız üç bölümün ortak öğelerini 

sezinlemek ve bunların romandaki işlevini yorumlamak okura bırakılır. Yazar günümüz 

dünyasının karmaşık gerçekliğini yalnızca romanında ele aldığı konularla değil anlatım 

tekniğinin girift yapısı aracılığıyla da yansıtır.  

 

Yazarın bu üç öykü aracılığıyla betimlediği gerçeklik roman kişileri için hem 

bedensel hem de psikolojik sorunlara neden olan acıları ve travmaları barındıran karmaşık 

bir yapıya sahiptir. Dolayısıyla yazar bu karmaşık yapıyı yansıtmak için yalın bir anlatım 

biçimini yeğlemez. Üç bölümde de başkişinin bakış açısına dayalı iç odaklanma 

(focalisation interne) ile anlatılan elöyküsel/dışöyküsel 

(hétérodiégétique/extradiégétique) bir anlatı söz konusudur. Öykünün bir parçası 

olmayan anlatıcı başkişinin bakış açısıyla anlatır. Bu bağlamda yazar gerçekliği doğrudan 

anlatmak yerine roman kişilerinin bakış açısından yansıtır. Dolayısıyla bu romanda üç 

farklı kişinin bakış açısı aracılığıyla çağımızın gerçekliğinin karmaşık yapısı yansıtılır.  

 



 157 

Yazar geçmişinin ve saplantılarının tutsağı olan başkişinin iç dünyasını gerçekçi 

bir biçimde betimler. Başkişinin gördükleri, duydukları, yaşadıkları karşısında 

duyumsadıkları anlatıda önemli bir yer tutar; ruhsal ve bedensel belirtiler ayrıntılarıyla 

betimlenir. Yazar ilk anlatısında melez (Norah), ikinci anlatısında beyaz (Rudy Descas), 

üçüncü anlatısında siyahi (Khady Demba) bir başkişi aracılığıyla insana özgü konuları 

işler. Bu bağlamda üç farklı deri rengine yer vererek her türlü ayrımcılığı reddeden 

yazarın romanının “gerçek başkişisi insandır” (Fréris, 2015). Yazar olayları yalın bir 

biçimde anlatmak yerine güçlü psikolojik betimlemelerle bezenmiş, dikkat gerektiren 

girift bir anlatı aracılığıyla başkişilerin öykülerini anlatır. 

 

“Trois Femmes Puissantes Marie NDiaye’nin aileye ilişkin konuların akıcı bir 

biçemle anlatıldığı en karmaşık romanlarından biridir; yazar aileye, akrabalığa, göçe 

ilişkin çağdaş dünya deneyimini ve kültürlerin, uygarlıkların çatışmalarını yansıtır” 

(Coyault, 2015). Coyault’un vurguladığı bu karmaşıklık yazarın gerçekçi konuları kendi 

roman estetiğine özgü biçemiyle bir araya getirmesinden kaynaklanır.  Yazar biçemi 

aracılığıyla büyük bir rahatsızlık duygusuna yol açarak roman kişisinin karşılaştığı 

güçlükleri okurun deneyimlemesini ve onunla duygudaşlık kurmasını sağlar.  

 

Öte yandan Marie NDiaye yapıtlarında söz konusu olan tuhaflığı anlatı kişilerinin 

yaşam öyküleri ile ilişkilendirir. Birinci bölümde üzerinde durulduğu gibi melez bir yazar 

olan Marie NDiaye’nin kimliğine ilişkin sorgulamaları romanlarının içeriği ve biçimi 

bağlamında oldukça belirleyici bir etkiye sahiptir: “Kuşkusuz tuhaflık ve geçmeyen 

tedirginlik bilinci bulanık, yer değiştiren ya da dışlanan roman kişilerini sahneye 

çıkararak okuru da aynı bunalıma sürükleyen bu yazının belirgin nitelikleridir” (Coyault, 

2015). Bu bağlamda Trois Femmes Puissantes’ın yazarın yapıtlarının genel niteliklerini 

yansıttığını söylemek yerinde olacaktır; roman yalnızca kişilerin kimlik sorgulamaları 



 158 

etrafında gelişmekle kalmaz Marie NDiaye’nin yazarlık serüveninin başından itibaren ele 

aldığı sorunlu aile bağlarını gerçeküstü öğelerle çevreler. Yazarın hemen her yapıtında 

beklenmedik bir biçimde beliren hayvan motifi bu romanında da baskın bir öğedir. Üç 

bölümde de ortaya çıkan kuş öğesi anlatıya büyülü bir esinti katar. 

 

Önceki bölümlerde görüldüğü gibi Marie NDiaye bu romanında her biri farklı 

nedenlerden göç olgusunu deneyimleyen roman kişilerinin ailelerinin ve içinde yaşadığı 

toplumun yol açtığı aidiyet ve kimlik bunalımlarını ele alır. Yazar kendisine Goncourt 

Edebiyat Ödülü’nü kazandıran bu romanını içinde yaşadığı toplumun sorunları ekseninde 

oldukça gerçekçi bir zeminde oluşturur. Ancak diğer yapıtlarına göre daha az olmakla 

birlikte gerçeküstü öğeler aracılığıyla roman kişilerinin travmalarının boyutuna dikkat 

çeker. Bununla birlikte yazarın her bölümün sonunda kısa bir kontrpuana (contrepoint) 

yer vermesi biçemine özgü müzikal anlatım tekniğinin göstergesi olarak değerlendirilir 

(Gaensbauer, 2014: 1). Bu kontrpuanlarda yazar yeni bir odaklanma ile anlatının kilit 

noktalarına açıklık getirir. Romanı oluşturan üç bölümün bir diğer ortak noktası da anlatı 

kişilerinin öykülerine bağlı olarak ortaya çıkan kuş imgesidir. Beklenmedik bir biçimde 

beliren kuş imgesi her anlatıda farklı bir işleve sahiptir. Yazar sömürgecilik sonrası 

dönem toplumlarının rahatsız edici gerçekliklerini büyülü gerçekçi öğelerin belirsizliği 

ile bir araya getirir. “NDiaye Trois Femmes Puissantes’ı farklı seslerin yinelenen bir tema 

ile bağlandığı çok sesli bir roman olarak tasarlamıştır” (Gaensbauer, 2014: 2). 

 

Romanın ilk anlatısı başkişinin bakış açısıyla anlatıldığından okur yaşam 

koşullarından hoşnut olmayan otuz sekiz yaşında bir avukat olan Norah’nın 

düşüncelerine doğrudan tanıklık eder. Kısaca anımsatmak gerekirse Fransız bir annenin, 

Senegalli bir babanın çocuğu olarak dünyaya gelen ve Fransız kültürüyle yetişen 

Norah’nın öyküsünde anlatılanlar genç kadının ailesini terk eden babasının çağırması 



 159 

üzerine Grand-Yoff’a gittiğinde yaşadığı bunalım etrafında gelişir. Norah’nın öyküsü 

Marie NDiaye’nin siyahi ve melez bir yazar olmasının yapıtlarındaki yansımalarının en 

somut örneğidir.  

 

Öte yandan yazar Norah’nın öyküsünde Afrika’ya özgü bazı öğelere simgesel 

anlam katar. Bölgeye özgü cennet ağacı (flamboyant) Norah’nın öyküsünün başından 

itibaren yinelenen bir öğedir. Norah yıllar sonra babasıyla Grand-Yoff’daki evinin 

kapısında karşılaştığında yaşlı adam tüm bahçeyi kaplayan cennet ağacının dallarının 

arasındadır: “Kapının eşiğinde aldığı tatlımsı, kötü kokunun hem cennet ağacından hem 

de babasının bedeninden geldiğinden emin oldu, öyle ki adam tümüyle solmaya yüz 

tutmuş turuncumsu, sarı çiçeklerin içinde kalmıştı” (NDiaye, 2009: 20). Norah yıllar 

sonra babası ile karşılaştığında önceden dış görünüşe büyük özen gösteren, başarılı iş 

adamının yerine bakımsız, güçten düşmüş sanki cennet ağacının dallarına tüneyen 

“çelimsiz yırtıcı kuşa” (Gaensbauer, 2014: 3) benzeyen bir adamla karşılaşınca şaşkınlık 

yaşar.  

 

Norah’nın babası nedeniyle yaşadığı travmalar onun kız çocuklarını hem 

cinsiyetlerinden hem de görünüşlerinden dolayı dışlamasıyla başlar. Babası 

çocukluğunda erkek kardeşi Sony’yi de yanında götürerek kendilerini terk ettiğinde ise 

büyük bir sarsıntı yaşar. Yıllar sonra babasının kendisini kardeşi Sony’nin savunmasını 

üstlenmek için Grand-Yoff’a çağırdığını öğrendiğinde çocukluğundan itibaren karşı 

karşıya kaldığı ancak baskıladığı travmaların açığa çıkması sonucunda genç kadının 

yaşadığı olumsuzluklar bir önceki bölümde incelendi. Bununla birlikte anlatıda bu 

travmalara eşlik eden simgesel ve gerçeküstü olarak nitelendirilebilecek öğeler yazarın 

biçeminin anlaşılabilmesi için oldukça önemlidir. Bilindiği gibi Norah’nın babası ile 

karşılaşması sonucunda kendisini sarsıcı koşulların içinde bulması geçmişte yaşadığı 



 160 

travmatik deneyimlerin açığa çıkmasına neden olur. Kardeşi Sony’nin cezaevindeki içler 

acısı durumunu görmesinin ardından genç kadın bilinçsiz bir biçimde altına kaçırdığında 

soluğu kimsenin bulunmadığı bir otelin terasında bulur:  

 

“Otelin terasının boş olduğunu görünce rahatladı. (…) gözlerini kaldırdı ancak 

üzerinde yalnızca devasa büyüklükteki gölgesinin soğukluğunu aniden terasa yayan, 

gökyüzüne sırtını çevirmiş, kanatlarını ağır ağır ve güçlükle çırpan açık renkli tüyleri 

olan büyük bir kuşun karaltısını gördü” (NDiaye, 2009: 69).  

 

Norah’nın öyküsündeki en travmatik anlardan birinde beklenmedik bir biçimde 

ortaya çıkan ürkütücü kuş tüm aileye büyük sarsıntılar yaşatan babayla özdeşleştirilir. Bu 

büyük kuş ona babasını anımsadığında duyduğu ürküntüyü yaşatır. Norah’yı etkisi altına 

alan kuş onu Grand-Yoff’taki evinin kapısında beyaz giysiler içinde karşılayan babayı 

çağrıştırır: 

 

“Hiçbir şey başkişinin babasını doğrudan onu izleyen kuşla bağdaştırmaz ancak 

uçuşun ağırlığı ve babanın beyaz ya da krem rengi giysilerini çağrıştıran açık renkli 

tüyleri gibi çok sayıda ince ayrıntı okurun üstü kapalı kalanı çözümlemesini sağlar” 

(Neamtu-Voicu, 2017: 295). 

 

Anlatıda simgesel bir biçimde beliren kuş öğesi yazarın önceki romanlarını 

anımsatır:  

 

“Romanın bu bölümü birçok yönüyle Marie NDiaye’nin önceki yapıtlarına 

göndermede bulunur. Aileye ilişkin sorunlarının ve kimlik arayışının dışında 

Norah’nın babasının kuşa dönüşümü (geçici olarak) ile yazarın La Sorcière 

romanının yankılarını algılarız” (Zimmermann, 2013: 293). 

 



 161 

Bu öyküde yazarın biçemini yansıtan niteliklerden birisi de anlatının bazı 

noktalarındaki belirsizliklerdir. Yazar yapıtlarının barındırdığı belirsizlikler konusuna 

şöyle açıklık getirir: “Bana öyle geliyor ki, okumanın ardından bazı anlaşılmazlıklar söz 

konusu olduğunda çoğunlukla kitaba geri dönüyoruz. Kaldı ki yazarken ben de tüm 

yanıtlara sahip olmadığım izlenimine kapılıyorum” (Kaprièlian, 2009). Babası Norah’ya 

yıllar önce hem kendisiyle uzlaşmak hem de kardeşiyle zaman geçirmek için Grand-

Yoff’a geldiğini ve pembe bir ev tuttuğunu söyleyerek bunun kanıtı olarak ona bulanık 

bir fotoğraf gösterir. Başlangıçta fotoğraftaki kişinin kendisi olmadığı konusunda ısrarcı 

olan Norah öyküsünün sonunda çoğul kimliğini oluşturan Afrika’ya özgü öğeleri kabul 

ettiğinde böyle bir olasılığın gerçek olabileceğini kabul eder. Fotoğraftaki elbisenin 

kendisine ait olduğunu anımsar. Ancak anlatıda bu durum konusunda bir açıklama yer 

almadığından okur bu konuda kesin bir sonuca ulaşamaz. Nitekim kurgularında bazı 

belirsiz, anlaşılmaz noktalar bırakmak Marie NDiaye’nin biçeminin bir parçasıdır.  

 

Bilindiği gibi Marie NDiaye yapıtlarında gerçekçi-düşsel, Avrupa-Afrika, 

evrensel-folklorik gibi çeşitli karşıtlıkları bir araya getirir. Norah kardeşini görmek için  

kötü bir üne sahip olan Dakar’daki Reubeuss Cezaevi’ne gittiğinde yazar bu uzama ve 

içinde barındırdığı insanların koşullarına ilişkin oldukça gerçekçi betimlemelere yer 

verir. Bu bağlamda Norah’nın öyküsünü yalnızca bir bireyin ya da bir ailenin öyküsü 

olarak yorumlamak eksik bir değerlendirme olacaktır. Liviu Lutas’a (2017) göre bu anlatı 

Afrika göçünün bir alegorisi olarak okunmalıdır.  

 

Anlatının sonunda yer verilen kontrpuanda odaklanma değişir ve babanın bakış 

açısına yer verilir. Böylece anlatı boyunca travmatik geçmişiyle aşamalı bir biçimde 

uzlaşan Norah’nın babasıyla ve geçmişiyle barışması kontrpuan bölümünde simgesel bir 

biçimde babanın bakış açısından anlatılır. Yıllar boyunca Norah’nın varlığını görmezden 



 162 

gelen babası her geceyi altında geçirdiği cennet ağacının dalları arasında kızının soluğunu 

işitir:  

 

“Yakınında kendisininkinden başka bir soluk, dalların arasında bir başka varlık 

algıladı. (…) Ancak bundan rahatsızlık duymuyordu; kızı Norah buradaydı, 

yanındaydı, küçük yaprakların ekşi kokusu içindeki, çiçeklerini dökmüş dalların 

arasında oturuyordu (…) Eğer kesin bir uzlaşma için değilse neden cennet ağacına 

yerleşsin ki? (…) Kızının soluğunu duyuyordu ve bundan rahatsızlık duymuyordu” 

(NDiaye, 2009: 98). 

 

 Yaşanan tüm olumsuzlukların ardından uzlaşma sağlandığında anlatının başında 

baba ile özdeşleştirilen cennet ağacı kontrpuanda Norah’ya yuva olur. Bu bağlamda 

babasıyla, dolayısıyla da Afrikalı kökeniyle uzlaşan Norah’nın öyküsünde cennet ağacı 

simgesel anlam taşır. Marie NDiaye roman kişisinin kimlik bunalımını simgesel bir 

biçimde sonlandırır. Norah ıhlamur yeşili rengindeki elbisesiyle cennet ağacıyla 

bütünleşir. Bu durum Norah’nın yıllar boyunca ayrı kalmanın acısını yaşadığı babasıyla 

ve Afrikalı aidiyetiyle bütünleştiğinin göstergesidir. Norah’nın elbisesi anlatının başında 

cennet ağacına benzetilir: “Cennet ağacından düşüp kapının önünü kaplayan çiçeklere 

çok benzeyen küçük çiçeklerin yayıldığı ıhlamur yeşili, kolsuz bir elbise giymişti” 

(NDiaye, 2009: 15). Liviu Lutas’a göre Norah’nın öyküsündeki gerçeküstü boyutu en çok 

yansıtan bölüm babasının bakış açısıyla anlatılan kontrpuandır.  

 

Romanın en uzun bölümünü oluşturan ikinci anlatıda da aynı anlatım teknikleri 

kullanılır. Ancak bu anlatıda diğer iki bölümden farklı olarak kadın başkişi olan Fanta’nın 

değil Fransız kocası Rudy Descas’nın bakış açısına odaklanılır. Bununla birlikte 

elöyküsel/dışöyküsel anlatıcı aracılığıyla Rudy’nin iç monologları ayrıntılarıyla 

yansıtılırken Fanta’ya oldukça az yer verilir. Gaensbauer’e (2014) göre Fanta’nın anlatı 



 163 

boyunca görünmez denebilecek kadar az yer alması Afrikalı, siyahi bir kadının başarı 

öyküsünün içinde yaşadığı toplum tarafından görmezden gelindiğinin göstergesidir. 

Başarılı ve yetkin bir öğretmen olan Fanta’nın Senegal’den Fransa’ya göç deneyiminin 

ardından sahip olduğu tüm niteliklere karşın toplumsal değer kaybı ile karşılaşması 

gelişmiş ülkelere yerleşen göçmenlerin durumunu yansıtır. Birinci ve üçüncü anlatıda 

uzam Afrika’dır ancak Rudy’nin öyküsünde Fransa’dır. Bununla birlikte diğer anlatılarda 

olduğu gibi roman kişilerinin hem Afrika hem Avrupa ile bağları bulunur. Romandaki 

kuş imgesi en çok bu bölümde ortaya çıkar.  

 

Rudy Descas öğrencileriyle yaşadığı kavga sonucunda mesleğinden 

uzaklaştırılmasının ardından ülkesi Fransa’ya döndüğünde kendisini sonu gelmez 

sorgulamaların içinde bulur. Anlatıcı Rudy’nin yaşamındaki tüm sorunların kaynağı olan, 

babası tarafından işlenen cinayete tanıklık edip etmediği konusundaki belirsizliğe şöyle 

değinir: “Hâlâ ayırt edemediği şuydu; babasıyla Salif’in arasında geçenlere tanık olmuş 

muydu yoksa annesi bunu ona tüm açıklığıyla anlatmıştı da sonunda kendisini her şeyi 

gördüğüne mi inandırmıştı” (NDiaye, 2009: 218). Rudy’nin geçmişinde önemli bir 

boşluk yaratan bu durum onun tüm yaşamını ve ailesini etkileyen sonuçlar doğurur. 

Rudy’nin iç monologlarının, düşlerinin ve sorgulamalarının gerçek yaşamıyla birlikte 

anlatılması öyküsünde bazı belirsizliklere neden olduğundan okur onunla ilgili bazı 

konularda kesinliğe erişemez. Olay örgüsündeki yorum gerektiren bu belirsizlikler 

yazarın biçemini yansıtır.   

 

Öte yandan üç anlatının ortak öğesi olan kuş imgesi Rudy Descas’nın öyküsünde 

önemli bir yere sahiptir. Yazar başkişinin psikolojik durumuna ilişkin oldukça gerçekçi 

betimlemelere yer verir. Ancak anlatıda kuş imgesinin işleniş biçimi anlatıdaki gerçeklik 



 164 

algısına yeni bir boyut kazandırır. Beklenmedik bir biçimde ortaya çıkarak büyük bir 

bunalımın içindeki Rudy’i izleyen şahin onun için tehdit edici bir öğe olarak belirir:  

  

“Karşısında alçak uçan bir şahinin açık renkli karnını, büyük kanatlarını fark 

etti. Ayağını gaz pedalından çekti. Şahin ön camın üzerine saldırıyordu. Pençeleriyle 

silecekleri yakaladı, karnını cama yapıştırdı. Rudy şaşkınca bir ses çıkardı ve sert 

biçimde frene bastı. Şahin kımıldamadı. Ön cam boyunca kanatlarını açıp, kafasını 

yana doğru çevirerek korkunç derecede sert ve sarı gözünü ona dikti. Rudy kornaya 

bastı. Şahinin tüm göğsü ürperdi ancak yine de soğukkanlı, suçlayıcı bakışını 

Rudy’nin yüzünden ayırmadan pençelerini iyice sıkılaştırmış gibi göründü. Rudy’ye 

öfkeli bir kedininkini andıran bir çığlık attı. Rudy yavaşça arabadan çıktı. Onu 

dikkatle incelemeye devam eden, hafifçe başını çeviren ve şimdi onu diğer gözüyle 

inatla, soğukkanlılıkla gözetleyen kuşa yaklaşmaya cesaret edemediğinden kapıyı 

açık bıraktı. Hafifçe titreyen kolunu şahine uzattı. Şahin ön camdan kalktı, yeniden 

kınayan, öfkeli bir çığlık attı ve yavaşça havalandı. Rudy’nin üzerinden yükseldiği 

sırada pençelerinden biriyle onun alnını tırmaladı. Rudy saçlarının üzerinde ağır bir 

kanadın darbesini hissetti. Kendini arabaya attı, kapıyı çarptı.  

 

Öyle derin bir soluk aldı ki bir an bu sesin başkasından geldiği izlenimine 

kapıldı ama hayır, bu ürkmüş, şaşkın, ıslıklı soluğu çıkaran tam olarak kendi ağzıydı. 

Arka koltuktaki peçeteyi aldı, alnını sildi. Sonra şaşkınca uzun uzun peçetedeki kan 

lekesine baktı. (…) Ürkmüş biçimde bir parmağıyla yavaşça alnındaki yarayı kontrol 

ederek düşünceye daldı: Fanta’nın bu cezalandırıcı kuşu bana göndermesine gerek 

yoktu, gerçekten buna artık gerek yoktu” (NDiaye, 2009: 192-193). 

 

 Görüldüğü gibi Rudy ansızın ortaya çıkarak başını döndüren kuşun hatalarının ve 

başarısızlıklarının bedelini ödetmek isteyen eşi Fanta tarafından gönderildiğine inanır. 



 165 

Rudy’nin geçmişine, ailesine ilişkin sorgulamaları anlatı boyunca sürerken şahin de onu 

izlemeye devam eder:  

  

“Sessizlik içindeki sıcak havada üzerinde bir kanat çırpma sesi, hafif tüy sürtünmesi 

duyarak gözlerini kaldırdı. Kararlaştırılmış bir işaret gibi şahin üzerine atıldı. Rudy 

kafasını korumak için iki kolunu kaldırdı. Şahin ona dokunmadan hemen önce 

yeniden yükseldi. Öfke dolu tek bir çığlık attı. Rudy arabaya atladı (…) 

Şakaklarından akan kanı hissetti. Boşuna, boşuna Fanta diye söylendi” (NDiaye, 

2009: 231).  

 

Büyük bir suçluluk duygusu yaşayan Rudy, kendisini sürekli takip eden şahinin 

geçmişteki hatalarından kaçamayacağının göstergesi olduğunu düşünür: 

 

“Arabaya atladı, şahin aracın üzerine konduğu anda kapıyı kapattı. Pençelerinin 

metal üzerindeki tıkırtılarını duydu. Hızlıca geri geri gitti. Şahin havalandı, Rudy 

onun bir kavağa konduğunu gördü. Yandan ala, kem gözüyle kımıldamadan, 

doğrudan onu gözetliyordu.  Rudy U dönüşü yaptı ve olabildiğince hızlı bir biçimde 

uzaklaştı. Sıkıntı ve sıcaklık onu daraltıyordu. Kendi kendine geçmişteki hatalarımın 

bedelini ödetmek isteyen intikamcı kuş saldırmadan arabamdan çıkabilecek miyim 

diye sordu” (NDiaye, 2009: 236). 

 

Tüm benliğini etkisi altına alan suçluluk duygusu Rudy’e öyle ağır gelir ki kuşun 

hareketlerini kendisine kesilen bir ceza olarak değerlendirir. Yaşamının her alanında 

başarısızlığa uğradığını düşünen genç adam, peşini bırakmayan kuşun amacının 

hatalarının bedelini ödetmek olduğuna inanır. Rudy öyküsünün sonunda çocukluğunda 

kendisine sevgi göstermeyen, şimdi ise sürekli yaşamındaki olumsuzlukları yüzüne vuran 

annesine babasının işlediği suç nedeniyle kimsesi olmadığından bağlandığını anlar. 

Annesiyle olan sorunlu bağlarını koparıp tüm sevgisini oğlu Djibril’e ve eşi Fanta’ya 



 166 

vermeye karar verdiğinde büyük bir rahatlama duyumsar: “Artık annesini görmeme 

kararının baş döndürücü ve dinçleştirici etkisiyle öfkesinin hafiflediğini, neredeyse 

geçtiğini hissetti” (NDiaye, 2009: 256). Arabasına bindiğinde uzun süre sonra ilk kez 

oğlunun kendisine güldüğünü fark eder. Rudy’nin yaşamında dönüm noktası olarak 

değerlendirilebilecek bu olayın ardından tam olarak huzura kavuştuğu an yazar tarafından 

simgesel bir biçimde şöyle anlatılır:  

 

Eve! Diye bağırdı neşeyle. Araba hareket etti. Hafifçe dengesini bozan büyük, 

yoğun, yumuşak bir cismin üzerinden geçti. Djibril ‘o neydi’ diye sordu. Birkaç 

metre sonunda Rudy durdu. – Tanrım, tanrım, tanrım diye söylendi. Çocuk arka 

cama doğru döndü. Cılız sesiyle ‘bir kuşu çiğnedik’ dedi. ‘Önemli değil, artık bunun 

bir önemi yok’ dedi Rudy” (NDiaye, 2009: 257). 

 

Rudy tutsağı olduğu sorgulamalarından, hezeyanlarından ve kuşkularından ancak 

anlatının sonunda kurtulabilecektir. Anlatı boyunca peşini bırakmayan ve yaşamındaki 

olumsuzlukların, pişmanlıkların simgesi olan bu kuşu çiğnediğinde geçmişin yükünden 

kurtularak dinginliğe erişir. 

 

Başından sonuna değin Rudy Descas’nın bakış açısıyla anlatılan öykünün 

sonunda yer alan kontrpuanda odaklanma değişir ve komşu Pulmaire’e geçer. Pulmaire’in 

bakış açısıyla Fanta’nın değişimi anlatılır: 

 

“çitin diğer tarafında komşusunun, sanki defne ağacından sürme olasılığı olmayan, 

mucizevi bir dalın yeşermesi gibi görünen uzun boynunu ve küçük,  narin yüzünü 

gördü. İri gözleriyle Pulmaire’in bahçesine bakıyordu, Fanta’yı hoşnutlukla 

gülerken gördüğünü anımsamadığından Pulmaire’i şaşırtan sakin ve büyük bir 



 167 

gülümseme dudaklarını kapladı. (…) Pulmaire’e yavaşça el salladı, bilerek ve 

isteyerek ona el salladı” (NDiaye, 2009: 258). 

 

Birinci bölümde olduğu gibi yaşanan olumsuzlukların sona erdiğinin habercisi 

niteliğinde bir kontrpuan söz konusudur. Rudy Descas yaşamına ilişkin yeni kararlar 

alarak yalnızca kendisini değil tüm ailesini olumsuz yönde etkileyen suçluluk 

duygusunun yol açtığı psikolojik yüklerden kurtulur. Rudy Descas’ın gerçekçi bir 

zeminde gelişen öyküsündeki güçlü psikolojik betimlemelere eşlik eden kuş imgesi 

anlatıya gerçeküstü bir boyut kazandırır. Bu anlatı büyülü gerçekçi anlatım biçimine özgü 

biri gerçekçi, diğeri gerçeküstü olan iki karşıt kodun bir arada yer alması durumunu 

örneklendirir (Scheel, 2005: 93). 

 

Trois Femmes Puissantes’ın üçüncü ve son anlatısında ilk iki bölümle aynı 

anlatım tekniğiyle başkişi Khady Demba’nın uğradığı fiziksel ve psikolojik şiddet 

anlatılır. Romanın en kısa anlatısı olan son öyküde kuş imgesi Khady Demba için 

kaçınılmaz olan göç yolculuğunun başlamasıyla ortaya çıkar. Kuş imgesi genç kadının 

oldukça gerçekçi biçimde yansıtılan göç yolculuğuna gerçeküstü bir esinti katar. Kuşlar 

Khady Demba’nın yolculuğunun her aşamasına eşlik eder: “Kargalar onları takip 

ediyordu. (…) Açık ve hoş bir maviye bürünen gökyüzünde Khady alakargaların 

uçtuğunu görüyordu” (NDiaye, 2009: 276). Bu tehlikeli yolculuk boyunca kuşlar 

başkişinin dolayısıyla tüm göçmenlerin karşılaştığı güçlüklerin tanığı olurlar. Buna koşut 

olarak Khady Demba da tüm yolculuğu boyunca kuşları gözlemler. Öyle ki kendisini para 

karşılığında göçmen botuna götürmeye gelen adamı siyah beyaz kargalarla özdeşleştirir: 

“belki de siyah beyaz kargaların Khady’yi götürmek için kurnazca insana dönüşen 

kardeşleriydi” (NDiaye, 2009: 282). Genç kadın kimi zaman da çocuk özlemini kargalarla 

giderir. Çocuk sahibi olamayacağı gerçeğiyle yolculuğu sırasında onu hiç yalnız 



 168 

bırakmayan kargalar aracılığıyla yüzleşir.: “Çocuklarının yalnızca evlerin önünde 

gagalayan kaba tüylü kargalar olduğunun farkına varıyordu” (NDiaye, 2009: 286).  

 

Khady Demba tehlikeli yolculuğunun sonunda Afrika’yı Avrupa topraklarından 

ayıran sınırdaki dikenli telleri aşmaya çalışırken şiddetle yere düştüğünde uzun gri 

kanatları olan bir kuş görür: 

 

“Benim, Khady Demba diye düşledi kafası yere şiddetle çarptığı an, kocaman açtığı 

gözleriyle tel örgünün üstünden uzun gri kanatları olan bir kuşun yavaşça 

süzüldüğünü görüyordu – bu açıklamanın şaşkınlığıyla kendisinin bu kuş olduğunu 

bilerek bu benim, Khady Demba diye düşledi” (NDiaye, 2009: 333). 

 

Bilindiği gibi büyülü gerçekçi öğeler kimi zaman toplumdaki çarpıklıkların 

yazınsal bağlamdaki eleştirisini içerir. Chanady’e göre büyülü gerçekçilik “eleştirel bir 

biçimde toplumun rahatsızlıklarını ve insanlık durumunun çıkmazını yansıtırken 

imgeleme özgürlük tanıyan büyük bir yazın geleneğinin çağdaş ve giderek evrenselleşen 

bir yorumudur” (Chanady, 2003: 442). Marie NDiaye bir röportajında düzensiz 

göçmenler ile sığınmacıların öykülerinden çok etkilendiğini, konu üzerine birçok 

araştırma yaptığını, günümüzün en büyük sorunlarından biri olan bu durumu yazınsal bir 

bağlamda ele almaya karar verdiğinde de Khady Demba’nın öyküsünün ortaya çıktığını 

belirtir (Kaprèlian, 2009). Oldukça güncel olan böyle bir konunun Marie NDiaye 

tarafından ele alındığı anlatıda kimi zaman metaforik kimi zamansa büyülü bir niteliğe 

sahip olan kuş imgesi söz konusu metnin bir belgesel değil, yazınsal tür olduğunu bir kez 

daha anımsatır.  Bu bağlamda yazar romanını büyülü bir biçimde sonlandırarak çağımızın 

önemli sorunlarından biri olan düzensiz göç olgusuna dikkat çeker. Gaensbauer’e göre 

romanın sonunda Khady Demba’nın kuşa dönüşümü biçiminde gerçekleşen gerçeküstü 

olgu, Avrupa’nın göçmenler ve sığınmacılar konusundaki politikalarının sert bir 



 169 

eleştirisini içerir. Genç bir kadın olarak ne ülkesinde ne de başka bir yerde kendisine 

yaşama alanı bulabilen Khady Demba, günümüz dünyasında sayısı giderek artan çaresiz 

göçmenlerin durumunu yansıtır. Görüldüğü gibi Marie NDiaye gerçeküstü olgular 

aracılığıyla yapıtlarında çağımıza özgü sorunların eleştirisini yapar.  

 

Romanın üçüncü anlatısının sonunda yer alan kontrpuan, Khady Demba’dan 

yolculuğunun büyük bir bölümünde ona eşlik eden ancak genç kadının tüm parasını çalıp 

onu yüzüstü bırakan Lamine’in bakış açısıyla anlatılır. Lamine Avrupa’ya ulaşmayı 

başarır ancak Avrupa’da da oldukça güç koşullarda yaşama savaşımı verir. Khady 

Demba’nın kuş ile gerçeküstü bir biçimde özdeşleştirilmesi romanın kontpuanında da 

yinelenir. Lamine, Khady Demba’yı her anımsadığında gökyüzünde bir kuş görür:  

 

“Bazı güneşli saatlerde yüzünü kaldırır, sıcağa dönerdi tuhaf bir biçimde aniden 

alacakaranlık düşerdi ve o sırada kızla konuşur, usulca ona başına gelenleri anlatır, 

teşekkür ederdi, uzaklara doğru bir kuş gözden kaybolurdu” (NDiaye, 2009: 286). 

 

Bu bağlamda, Khady Demba’nın romanın sonunda gerçeküstü bir biçimde kuşa 

dönüşmesi oldukça ironiktir. Doğduğu andan itibaren başkalarının kararları 

doğrultusunda yaşayan, yaşamı konusunda hiçbir söz hakkına sahip olmayan ve her türlü 

güçlükle karşılaşan genç kadın romanın sonunda özgürlüğün simgesi olan kuşa dönüşerek 

tutsaklıktan kurtulur. 

 

Trois Femmes Puissantes’a büyülü bir hava katan kuş öğesi romanı oluşturan her 

anlatıda başkişisinin öyküsü doğrultusunda farklı bir işleve sahiptir. Romandaki kuş 

imgesi birinci bölümde başkişi Norah’nın travmatik olduğu için bilinçsizce baskıladığı 

geçmişine ilişkin çağrışımlar yapar. İkinci anlatıda da benzer biçimde başkişi Rudy, 

peşini bırakmayan yırtıcı kuşu travmatik geçmişiyle özdeşleştirilir. Üçüncü anlatıda ise 



 170 

yazar Khady Demba’nın ancak öldüğünde tutsaklıktan kurtulabildiğini kuş metaforu ile 

anlatır. Marie NDiaye sömürgecilik sonrası dönemin toplumlarının yaşadığı sorunları, 

roman kişilerinin yaşadığı travmaları anlatırken büyülü gerçekçi öğelerden yararlanır. 

İçerik ve biçim bağlamında birçok karşıtlığı bir araya getiren yazarın romanlarının melez 

yapısı gerçekçi ve gerçeküstü öğelerin iç içe geçmesiyle desteklenir. Roman kişilerinin 

travmaları bireysel çerçeveyi aşarak sömürgeciliğin olumsuz sonuçlarıyla karşılaşan 

toplumların yaşadıklarına ışık tutar. Dolayısıyla yazarın romanlarındaki gerçeküstü 

öğeler genel anlamda alegorik bir işleve sahiptir.  

 

Yazarın bu romanında kuş öğesinin ortaya çıkış biçimi onun melezliğiyle 

ilişkilendirilir. Lilyan Kesteloot kaleme aldığı romanın tanıtım yazısında bu durumdan 

şöyle söz eder: “Fransız bir yazarın Afrika’ya özgü bir romanda böyle ayrıntılara yer 

vereceğini düşünmüyorum” (Kesteloot, 2009). Dolayısıyla Marie NDiaye herhangi bir 

sınıflandırmayı kabul etmese de Jean Marie Volet’nin ardından, içerik ve biçem 

bağlamında yazarın daha güncel yapıtlarını inceleyen eleştirmenler de onu Fransızca 

yazan Afrikalı ya da melez bir yazar olarak tanımlar.  

 

Marie NDiaye Afrika ve kuşları romanı oluşturan üç bölümü birbirine bağlayan 

ortak öğeler olarak tanımlar: “Kitapta kuşların her yerde olması gibi Afrika’nın varlığı da 

benim için üç bölümü birbirine bağlayan müzikal bir motifti” (Crom, 2009).  

 

Marie NDiaye Ladivine adlı romanında Trois Femmes Puissantes’ta olduğu gibi 

üç kadının öyküsüne yer verir. Bu romanda aynı aileden, farklı kuşaklardan üç kadının 

öyküsü ayrı bölümlerde ancak biçimsel ve tematik anlamda belirli bir tutarlılık içinde 

anlatır. Oldukça geniş bir zaman dilimini kapsayan bu romanda kişi ve uzam bağlamında 

da çeşitlilik görülür. Yazar bu yapıtta tüm romanlarında ele aldığı aidiyet arayışı, kimlik 



 171 

bunalımı gibi izlekleri kendi roman estetiğini yansıtan biçimsel ölçütlerle bir araya 

getirerek hem içerik hem de biçim bağlamında oldukça güçlü bir yazınsal metin ortaya 

çıkarır. Romanı oluşturan her elöyküsel anlatıda farklı bir odaklanmaya yer verilir. 

Yazarın bu yapıtında da diğerlerinde olduğu gibi öznellik baskın bir niteliktir. Trois 

Femmes Puissantes’ın her bölümünde farklı bir biçimde ortaya çıkan dolayısıyla ortak 

öğe olan kuş imgesi Ladivine’de yerini köpeğe bırakır. Bu bağlamda köpek imgesi 

romanın bütünlüğü açısından önemli bir işleve sahiptir. Trois Femmes Puissantes’ta 

olduğu gibi bu romanda da hayvan öğesi ile roman kişisi arasında gerçeküstü bir 

özdeşleştirme söz konusudur. Yazar bu romanındaki köpek öğesine ilişkin şöyle bir 

açıklama yapar:  

 

“T. C. : Bir ressama sorar gibi size sormak istiyorum, bu fantastik renklendirmeyi 

nasıl elde ediyorsunuz? 

M. N. : Gerçekliği hafifçe değiştirerek elde ediyorum. Örneğin Ladivine’de nöbet 

tutan bir köpek vardır. Kendi başına tuhaf ya da kaygılandırıcı bir yanı yoktur. Ancak 

kişi onun kendisi için orada olduğunu, onu gözlediğini ve takip ettiğini düşünmeye 

başladığında anlatı farklı bir renk alır” (Akt. Neamtu-Voicu, 2016: 223).  

 

Zamora’ya göre büyülü gerçekçi metinlerde akrabalık ilişkileri önemli bir yer tutar 

(Zamora, 1995: 1). Kuşkusuz kurgularını aile içi ilişkiler ekseninde oluşturan Marie 

NDiaye’nin romanları Zamora’nın bu saptamasını somut bir biçimde örneklendirir. 

Örneğin Ladivine’de sorunlu aile içi ilişkilerin roman kişileri üzerindeki etkilerinin 

büyüklüğünü gösterebilmek için farklı bir gerçeklikten, büyülü öğelerden yararlanır: 

 

“NDiaye, 17 yaşındayken yayımlanan ilk romanından Goncourt Ödülü’nü aldığı 

Trois Femmes Puissantes’a kadar, gizemin ve belirsizliğin biçeminin ayrılmaz bir 

parçası olduğunu kanıtlamıştır (…) Ladivine’de gerçekleşen ölümler oldukça dolaylı 



 172 

bir biçimde ele alınır bu nedenle birisinin bir gerçeklikten diğerine nasıl geçtiğini 

tam olarak anlamak ikinci ya da üçüncü okumayı gerektirir” (Zuckerman, 2016).   

 

Ladivine’de sıra dışı bir biçimde ortaya çıkan ilk köpek başkişi Clarisse’in (eski 

adıyla Malinka’nın) eşi Richard’ın ailesinindir. Aile Clarisse’i ve yeni doğan bebeğini 

görmeye köpekleriyle gelir: “Anne babayla aynı anda bir kurt köpeği eve girdi. Dinç ve 

güçlü bir hayvandı. Clarisse geri çekildi” (NDiaye, 2013: 87). Köpek geldiği andan 

itibaren Clarisse bir ürperti duyar. Richard köpeğin bebeğin yatağına uzandığını 

gördüğünde onu dışarı çıkarmak ister. Ancak köpek büyük bir dikkatle sakince Clarisse’i 

izler. Clarisse aniden köpeğin kendisine neyi anımsattığını fark eder: “Sakin davranışlı 

bu köpek Malinka’nın annesinin gözlerine sahipti” (NDiaye, 2013: 91). Köpek Clarisse 

ile göz göze gelince havlamaya başlar: “Tam olarak Malinka’nın annesinin yakınmalarına 

benzeyen iniltileri Clarisse için katlanılmazdı” (NDiaye, 2013: 94). Clarisse’in bir bebeği 

olduğundan haberi olmayan annesi Ladivine Sylla köpeğe dönüşür. Ancak bu durum 

Clarisse’in öznel algısıdır. Köpeğin bebeği görmek için büyük bir çaba göstermesi 

Clarisse’in suçluluk duymasına neden olur. “Köpeğin gizemli bir ruhu” (NDiaye, 2013: 

92) olduğuna inanan Clarisse bu tuhaf olayın ardından hamileliğinin son dönemlerinde 

bıraktığı “Malinka’nın annesine ziyaretlerine yeniden başlar” (NDiaye, 2013: 94). Bu sıra 

dışı olgu Malinka’nın yeni bir ad edinerek geçmişini, melez kimliğini yadsıyamayacağını 

gösteren ilk göstergedir. 

 

Malinka’nın bakış açısıyla anlatılan bu bölümde köpek bir kez daha yıllar sonra 

Richard’ın babasının ölümünde ortaya çıkar. Richard’ın annesi, eşini yeni köpeğinin 

öldürdüğüne inanır. Anne şehir dışındaki iki haftalık tedavisinden döndüğünde 

mağazalarında babanın köpek tarafından parçalanmış bedenini bulur: 

 



 173 

 “Babanın kalp krizi geçirmiş olabileceğini ve açlıktan ölmek üzere olan köpeğin 

onun cesedine saldırdığını söylediler. Ancak ben eminim ki böyle olmadı. Hiçbir 

sağlık sorunu olmayan baban sessizce çalışırken köpek boğazına atladı ve isteyerek 

onu öldürdü” (NDiaye, 2013: 115). 

 

Clarisse’in kızı Ladivine Rivière’in öyküsünün anlatıldığı sonraki bölümün 

başından itibaren okur kendisini büyülü bir dünyada bulur. Bu bölümde Ladivine 

Rivière’in ailesiyle birlikte Avrupa dışında, İngilizce konuşulan bir ülkede geçirdiği 

gizemli tatili anlatılır. Bilindiği gibi beyaz bir Fransız ile evlenen Clarisse kızını Afrikalı, 

siyahi annesi Ladivine Sylla ile hiç tanıştırmaz. Dolayısıyla annesinin adını verdiği kızı 

Ladivine, kökeninin Afrika’ya dayandığından habersizdir. Romanda açıkça belirtilmese 

de yazarın yer verdiği ayrıntılardan Ladivine Rivière’in eşi ve çocuklarıyla tatil için gittiği 

ve kaybolduğu ülkenin Afrika’da bulunduğu anlaşılır. Ladivine daha önce görmediği bu 

ülkede hiç olmadığı kadar mutlu ve huzurlu olduğunu fark eder: “Sanki uçak onu sonunda 

varoluşun ağırlığı olmadan kendisi olmanın mutluluğunu tadabildiği sıra dışı bir evrene 

getirmişti” (NDiaye, 2013: 175). Birçok deneyimi burada ilk kez yaşamasına karşın hiçbir 

yabancılık duyumsamaz. Bu yabancı ülkede bulduğu dinginliğe ve mutluluğa anlam 

veremez.  

 

Öte yandan Ladivine bu ülkeye geldiği andan itibaren birçok tuhaflık yaşar. Eşi 

Marko ülkedeki kadınları Ladivine’e benzetir: “Buraya geldiğimizden beri sana benzeyen 

birçok kadın gördüm” (NDiaye, 2013: 249). Uçaktan indiklerinde bagajlarını bulamadan 

otele giderler. Ancak Ladivine ailesiyle gezintiye çıktığında bir sokakta kaybolan 

valizinin içindeki sarı elbisesini giyen bir kadının, Berlin’de bıraktığından emin olduğu 

giysilerini düzen içinde dizip satmak için sergilediğini görür: “Bu iki giysiyi Berlin’deki 

dolabında bıraktığını biliyordu, pantolonu kolay kirlendiğinden, fitilli kadife gömleği ise 

sıcak tuttuğu için getirmemişti” (NDiaye, 2013: 259). Eşi Marko, bu gizemli kadına 



 174 

üzerindeki elbiseyi nereden aldığını sorduğunda satıcı kendisinin diktiğini söyler. 

Ladivine yaşadıklarına bir anlam veremez ancak hiçbir sorgulama yapmaz. Öte yandan 

anlatı boyunca yazar da bu duruma bir açıklık getirmez, belirsiz kalmasını yeğler. 

“Büyülü gerçekçilikte, yazarın ketumluğu kurgusal bir evrende gerçekçi ve büyülü 

standartların uyumlu birleşimini yaratmak için gereklidir” (Yıldırım, 2011: 18). 

Dolayısıyla kurgunun farklı noktalarındaki belirsizlikler, büyülü gerçekçiliğe özgü gizem 

öğesinin bu öyküdeki göstergesi olarak değerlendirilir. 

 

Ladivine Rivière’in öyküsünün anlatıldığı bölümde yer alan köpek koruyucu görevi 

üstlenir. Ladivine, eşi Marko ve çocuklarıyla tatil için gittiği adı belirtilmeyen ülkede 

kahverengi büyük bir köpekle karşılaşır: “Her sabah otelden çıkıp gözlerini yakıcı ışığa 

alıştırırken kahverengi, büyük köpek karşıdaki kaldırımdan onu izliyordu” (NDiaye, 

2013: 161). Eşi ve çocukları Avrupa’dan oldukça farklı bir iklime sahip olan bu ülkenin 

aşırı sıcak olmasından yakınırlar. Buna karşın Ladivine, bir köpek tarafından 

korunduğuna inandığı bu ülkede anlam veremediği bir dinginlik yaşar. “Bu ülkede 

nedensizce tutsağı olabileceği bir mutluluk ve huzur” (NDiaye, 2013: 229) bulur ve 

köpeğin kendisini izlemesi onu ürkütmez: “Bu sırada köpeğin kendisini adım adım takip 

ettiğini anlamasına ve amacının ne olduğunu bilmemesine karşın başından itibaren bir 

kez bile ne korku ne de rahatsızlık duydu” (NDiaye, 2013: 228). Genç kadın köpekle 

arasında tuhaf bir bağ olduğuna inanır: “Büyük kahverengi köpek onun için daha önce 

hiç sahip olmadığı, çok değerli bir arkadaş olmuştu” (NDiaye, 2013: 343). Bu bölümdeki 

köpek figürü Ladivine Rivière’in kimliğine ilişkin bilmediği, onun için gizemli kalan 

öğeleri simgeler. Nitekim annesi melez kimliğini yadsıyarak kızının da bilmesini istemez.  

 

Clarisse’in tatil için gittiği ülkede gizemli bir biçimde kaybolmasının ardından 

bakış açısının kızı Annika’ya geçtiği bölüm, küçük kızın bir köpekle karşılaşmasıyla 



 175 

başlar. Sekiz yaşındaki Annika annesinin köpek derisine bürünerek onları koruduğuna 

inanır. “Annika bir şeyin ya da birisinin annesini onlardan böyle uzak, rahatsız bir 

biçimde yaşamak zorunda bırakmadığından ve kendisini soğuktan hiç korumasa da ona 

kadın derisinden daha uygun olduğu için köpek derisine sığındığından emindi” (NDiaye, 

2013: 374). Marko çocuklarıyla birlikte karşılaştığı her insana “Ladivine’i gördünüz mü” 

(NDiaye, 2013: 376) sorusunu yönelterek eşini ararken Annika her sabah kaldırımda 

kendileriyle aynı hızda yürüyen köpeği annesiyle özdeşleştirir. Dolayısıyla Annika’nın 

bakış açısına göre Ladivine Rivière de hiç tanımadığı anneannesi Ladivine Sylla gibi 

köpeğe dönüşür. 

 

Görüldüğü gibi Ladivine’de gerçeküstü dönüşümler önemli bir yer tutar: 

“NDiaye’nin belki de Fransız edebiyatına en kalıcı katkısı olan bu dönüşümler aynı 

zamanda biçimsel deneyimin bir parçasıdır” (Zuckerman, 2016). Roman kişilerinin 

hayvana dönüşümü Trois Femmes Puissantes’ta daha varsayımsal, Ladivine’de ise daha 

gerçekçi biçimde anlatılır. Bununla birlikte roman kişilerinin psikolojik durumları 

çağımız insanının iç dünyasını yansıtan oldukça gerçekçi betimlemelerle anlatılır. Yazar 

gerçekçi ve gerçeküstü öğeler aracılığıyla eleştirel bir nitelik kattığı yapıtları aracılığıyla 

okuru çağımızın karşıtlıkları üzerinde düşünmeye sürükler.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 176 

 

3.2. MARIE NDIAYE’NİN BİÇEMİ: MELEZ BİR YAPI 

 

Marie NDiaye, “gerçekliği dingin olağanlığından ayıran” (Rabaté, 2008: 23) 

biçemi ile yazın dünyasında ayrıcalıklı bir konuma sahiptir. Yapıtlarının sınıflandırılması 

konusundaki uyuşmazlıkların nedenlerinden biri de yazarın biçeminden kaynaklanır: 

“Yazıdaki virtüözlüğü ve şiirselliğinin inceliği anlatı alanındaki biçimsel 

sınıflandırmaların kesinliğinden uzak bir karmaşıklığı yansıtır” (Neamtu-Voicu, 2016: 

120). Dolayısıyla hem içerik hem de biçim bağlamında birçok karşıtlığı bir arada 

bulunduran yapıtlarını belirli bir yazınsal başlık altına yerleştirmek oldukça güç 

olduğundan yazarın romanlarının melez bir yapıya sahip olduğunu belirtmek bu konudaki 

en doğru saptama olacaktır. 

 

Genel anlamda Marie NDiaye’nin biçemine değinmek gerekirse yazar 

romanlarını süredizimsel bir sıralama içinde anlatmaz. Bu noktada yazarın anakronik 

biçimde anlattığı olayları belirli bir zaman sıralamasına yerleştirmek, öykünün 

gelişiminin anlaşılması açısından oldukça önemlidir. Yazar olayların akışıyla iç içe geçen 

betimlemelere yer verir. Uzamlara, roman kişilerinin görünümlerine ve duygularına 

ilişkin betimlemeler anlatının gelişiminde önemli bir yere sahiptir. Yazar roman 

kişilerinin iç dünyalarını ayrıntılı bir biçimde betimleyerek okurun onun öyküsüyle 

bütünleşmesini sağlar. Ancak yapıtlarında tuhaf olgulara yer vermeyi yeğleyen yazar 

açıkça belirtmemekle birlikte, kimi zaman metaforlar ve dönüşümler aracılığıyla roman 

kişisini farklı bir varlığa büründürür. Böylece gerçekçi betimlemelerle gerçeküstü 

olguları bir araya getirerek büyülü gerçekçi anlatım biçimini yansıtır. Yazarın 

romanlarındaki büyülü öğeler alışılmış olanla tuhaf olan arasındaki etkileşime dayanır.  

 



 177 

Marie NDiaye hem işlediği konularla hem de romanlarında yer verdiği kişilerle 

ve uzamlarla güçlü bir gerçeklik etkisi yaratır. Bu etkinin en önemli nedeni yazarın ele 

aldığı konuların güncelliğiyle açıklanabilir. Roman kişilerinin öyküleri aracılığıyla 

sömürgecilik sonrası dönemin en güncel sorunları olan kimlik bunalımı ve aidiyet arayışı 

etkileyici bir biçimde irdelenir. Arargüç’e (2016) göre büyülü gerçekçilik çağımız 

“insanının içinde bulunduğu durumu yansıtmada yetersiz olan gerçekliğe alternatif” 

(Arargüç, 2016: 1221) bir yazınsal eğilimdir. Büyülü gerçekçilik, gerçekçiliğin sınırlarını 

aşan, gerçekçiliği mitik ve folklorik öğelerle birleştiren melez bir anlatım biçimidir 

(Chanady, 2003: 441). Marie NDiaye de çağımız insanına özgü sorunları ele alırken 

karşıtlıkları bir araya getirerek bu alternatif anlatım biçiminden yararlanır.  

 

Katherine Roussos Décoloniser l'imaginaire: Du réalisme magique chez Maryse 

Condé, Sylvie Germain et Marie Ndiaye başlıklı çalışmasında ele aldığı yazarların 

yapıtları aracılığıyla büyülü gerçekçilik ile sömürgecilik sonrası dönem yazını ve 

feminizm arasındaki bağı irdeler. Katherine Roussos büyülü gerçekçiliği yerleşik 

kuralların imgelem tarafından altüst edilmesi olarak tanımlar. “Toplumun dışında kalmış, 

görünmez kılınmış, yasaklanmış bakış açılarına ses veren büyülü gerçekçilik baskı 

ortamlarında gelişir” (Roussos, 2007: 7). Bu bağlamda Marie NDiaye’nin kurtulmak 

istediği ancak peşini bırakmayan kültürel geçmişinin tedirginliğini yapıtlarına yansıttığı 

görülür: “Roman kişileri kimliklerinden, bir diğerini yaratmak için kolayca sıyrılırlar. 

Buna karşın geçmişiyle tüm bağlantısını kesen bireylerin iç sıkıntısı amnezi biçiminde ve 

hayalet görünümüyle ortaya çıkar” (Roussos, 2007: 225). Bu durumun en somut örneği 

kendisine yeni bir kimlik yaratarak geçmişini yok sayan Malinka’nın öyküsüdür.  Ona 

geçmişini, eski kimliğini anımsatan annesinin bir köpeğe dönüşerek karşısına çıkması 

geçmişinden kopmasının olanaksız olduğunu yüzüne vurur. Bununla birlikte 

yaşamındaki tüm güçlüklere karşın başarılı bir avukat olan Norah’nın geçmişteki 



 178 

travmalarıyla yüzleşmek durumunda kaldığında ürpertici bir kuşun etkisinde kalması ya 

da Rudy’nin sıra dışı bir biçimde peşini bırakmayan yırtıcı kuşu geçmişindeki hataların 

bedeli olarak değerlendirmesi Roussos’nun Marie NDiaye’nin romanlarında saptadığı 

alegorik göstergeler ve anlatımlardır. 

 

Roussos’nun da belirttiği gibi Marie NDiaye’nin yapıtlarındaki büyülü olgular 

roman kişilerinin kimlik bunalımını yansıtır. Bunun sonucu olarak romanın biçimsel 

nitelikleri kapsamına giren büyülü gerçekçi öğelerin yazarın tüm yapıtlarında ele alınan 

belirli konuları, dolayısıyla anlatının içeriğini desteklediği görülür. Marie NDiaye’nin 

yapıtlarındaki büyülü gerçekçi olgular, önceki bölümlerde incelenen kimlik bunalımının 

roman kişilerinin üzerinde ne derece büyük bir etkiye sahip olduğunu gösterir.  

 

Marie NDiaye’nin yapıtlarının melez yapısını daha iyi anlamak için Jean-Marc 

Moura’nın görüşlerinden yararlanmak uygun olacaktır. Jean-Marc Moura Littératures 

Francophones et Théorie Postcoloniale adlı çalışmasının Des genres hybrides ve 

L’hybridation başlıklı bölümlerinde sömürgecilik sonrası dönemde oluşan melez 

toplumlara, melez kültürlere ve bunların yazınsal yapıtlara yansımalarına değinir. 

Çağımızın melez toplumlarında farklı kültürlere ait karşıtlıkların bir arada bulunmasının 

sömürgecilik sonrası dönemde kaleme alınan yapıtlara da yansıdığını vurgular. Moura’ya 

göre farklı öğelerin bir araya gelmesiyle oluşan öykülerdeki çok seslilik ve melezlik, 

kültürlerin etkileşim içinde olduğu yapıtların ortaya çıkmasını sağlar. Jean-Marc Moura 

sömürgecilik sonrası dönemde yazılan yapıtlardaki gerçeküstü öğeleri şöyle 

değerlendirir:  

 

“Romanın esnek yapısının ve büyülü gerçekçiliğin çok sesli estetiğinin sık sık 

kimliklerin yayılmasını anlatmak zorunda kalması şaşırtıcı değildir. Büyülü 

gerçekçiliğe özgü doğaüstüne başvurma, yorumlanması olanaksız olan kültürel bir 



 179 

özgüllüğün vurgulanmasını sağlar. Avrupa etkisi sömürgeleştirilen ülkelerin 

kültürlerine asla sömürgelerin istediği gibi tam anlamıyla nüfuz etmedi. 

Doğaüstünün yazınsal kullanımı bir kültürün kısmi donukluğunu, Batıya özgü 

yaklaşımın yetersiz olduğu anı açığa çıkarır” (Moura, 2005: 157-158).   

 

Bu bağlamda etrafını saran dünyaya ilişkin gözlemlerini yapıtlarına yansıtırken 

algıladığı gerçekliğe düşsel öğeler ve kültürel karşıtlıklar katan Marie NDiaye 

Chanady’nin “melez bir anlatım biçimi” (Chanady, 2003: 441) olarak tanımladığı farklı 

öğelerin bir araya gelerek oluşturduğu büyülü gerçekçiliği yapıtları ile örneklendirir. 

 

Marie NDiaye özgün biçemiyle döneminin en başarılı yazarları arasında gösterilir: 

“Bize öyle geliyor ki eleştirmenler tarafından sıklıkla övgüyle söz edilen biçemine, onun 

her birini titizlikle tasarladığı anlatı kişilerinin özgünlüğünü yansıttığı dünyaları 

imgelemesini, bir araya getirmesini ve özenle işlemesini sağlayan olağanüstü yeteneği 

damga vurur” (Moudileno ve Motte, 2013: 1). Lydie Moudileno L’excellent Français de 

Marie NDiaye başlıklı çalışmasında öykü, tiyatro, roman, çocuk edebiyatı gibi farklı 

türlerde başarıyla adından söz ettiren yazarın, dili kullanma biçimiyle yazın dünyasında 

oldukça saygın bir konum edindiğini vurgular: “Anlatı ve dil yeteneğinin olağanüstü bir 

biçimde birleşmesi NDiaye’ye çağdaş Fransız edebiyatı resminde her zaman ayrıcalıklı 

yazar konumunu sağlar” (Moudileno, 2009: 27). Yazar, aileden ve toplumdan dışlanma, 

damgalanma, toplumsal uyumsuzluk gibi konuları her romanında farklı bağlamlarda, 

kusursuz bir dille kaleme alır. Yapıtlarında içinde yaşadığı topluma ilişkin gözlemlerini 

eşsiz biçemiyle kaleme alan yazarın romanlarından “toplumun fablları (fables de la 

société)” (Moudileno, 2009: 28) olarak söz edilir.  

 

Öte yandan yazarın yapıtlarındaki gerçeküstü öğelerin anlatıdaki işlevini 

çözümlemek oldukça dikkatli okuma gerektirir. Bu öğelerin olay örgüsündeki bütünleyici 



 180 

görevini yorumlamak kimi zaman okura bırakılır. Yazarın biçeminin en belirgin niteliği, 

onun yapıtlarındaki gerçek ile gerçeküstü öğeler arasındaki geçişlere dayalı bu çift 

değerliliktir. Marie NDiaye etrafını çevreleyen dünyada yaşananlara ilişkin gözlemlerini 

sağduyusunun süzgecinden geçirerek özgün biçemiyle yapıtlarına aktarır. Nathalie 

Fontane Wacker günümüz dünyasına ilişkin gözlemlerinden esinlenen yazarın 

kurgularını biçim bozucu bir büyütece benzetir; insan ilişkilerinin korkunçluğunu 

göstermek isteyen yazar günlük yaşamı kimi zaman gerçeklikten uzaklaştırır. Kurgu 

evreninde, içinde yaşadığımız dünyanın çelişkilerini yansıtır; kimi zaman en sıra dışı 

olgular yadırganmazken en olağan öğeler kuşkuya ve korkuya yol açar (Akt. Pomies, 

2018: 144).  

 

Sonuç olarak Marie NDiaye romanlarında banliyö, taşra gibi uzamlarda yaşayan 

sıradan, orta düzeyli insanların öykülerine yer verir. Anlatı kişilerinin günlük yaşamları, 

aile ilişkileri gibi olağan, insana özgü durumları kaleme alır. Tüm bu sıradanlığın içine 

gizlenen gerçeküstü öğeler yazarın çarpıcı insan öykülerinde özgün bir biçemle yansıtılır. 

Nitekim giderek içinden çıkılması güç bir hâl alan aile içi ilişkiler, toplumla 

bütünleşememe, düzensiz göç, çok kültürlülük, kimlik bunalımı, kadının konumu gibi 

dönemine özgü, oldukça güncel sorunları etkileyici öyküler aracılığıyla kaleme alan 

yazarın anlatılarında ortaya çıkan her gerçeküstü öğenin olay örgüsünü tamamlayıcı bir 

işlevi vardır. 

 

 

 

 



 I 

SONUÇ 

 

Bu çalışmada çağımıza özgü sorunları özgün biçemiyle kaleme alan Marie 

NDiaye’nin yapıtlarında farklı anlatı kişilerinin öyküleriyle yinelenen kimlik bunalımının 

ve aidiyet arayışının nedenleri ile sonuçları yazarın La Sorcière, Trois Femmes 

Puissantes, Ladivine başlıklı romanları aracılığıyla ele alınmıştır. Yazar Trois Femmes 

Puissantes’ta ve Ladivine’de olduğu gibi bir romanda birden çok başkişinin öyküsüne yer 

vererek girift bir anlatı yapısı oluşturur. Marie NDiaye’nin yazarlık serüveninin başından 

itibaren her romanında ortaya çıkan aidiyet arayışı, kimlik bunalımı, çok kültürlülük, aile 

içi ilişkiler gibi izlekler ile yazarın bu konuları ele alış biçimi farklı bölümlerde ilgili 

araştırmacıların çalışmaları aracılığıyla çözümlenmiştir.  

 

Yazarın romanlarında göç ve kimlik arasında sıkı bir bağ bulunduğundan öncelikle 

roman kişilerinin çoğul kimlik edinme süreçleri incelenmiştir. En genel anlamda 

insanların çeşitli nedenlerden gönüllü ya da zorunlu olarak içinde yaşadıkları kültürel 

ortamdan ve coğrafyadan ayrılarak farklı bir uzama yerleşmeleri olarak 

tanımlayabileceğimiz göç olgusu bireyin kimliğini doğrudan etkiler. Marie NDiaye ailesi 

aracılığıyla Avrupa’da sömürgecilik sonrası dönemde artan göç devinimlerinden 

etkilenen yazarlar arasında yer alır. Bu noktada Avrupa’ya yerleşen göçmenlerin karşı 

karşıya kaldıkları aidiyet arayışı, kimlik bunalımı, ayrımcılık gibi sorunların Marie 

NDiaye’nin romanlarında nasıl ortaya çıktığı ele alınmıştır. Roman kişilerinin aidiyet 

arayışı ve kimlik bunalımı yazarın yaşamıyla ilişkilendirilir. Dolayısıyla Marie 

NDiaye’nin yazar kimliği de bu bölümde üzerinde durulan konular arasındadır. Marie 

NDiaye’nin çoğul kimlikli roman kişilerinin irdelendiği bu bölümde yazarın kimliği ve 

yazın dünyasındaki konumu ele alınmıştır. Yapıtları üzerine çalışan yazın 

eleştirmenlerinin görüşleri aracılığıyla siyahi olan Marie NDiaye’nin yazar kimliğinin 



 II 

Fransız olarak mı yoksa Frankofon olarak mı tanımlanacağı sorunsalı üzerinde 

durulmuştur. Bu bağlamda Fransız kültürüyle yetişen Marie NDiaye’nin kendisini 

Fransız olarak tanımlamasına ve yazın dünyasında etkin olduğu sürecin önemli bir 

bölümünde Frankofon yazarlar tarafından ele alınan öğeleri yansıtmamasına karşın, 

Goncourt Edebiyat Ödülü’nü aldığı Trois Femmes Puissantes ve sonraki yapıtlarında 

Afrika’ya özgü birçok izleğe yer verdiği görülür. Dolayısıyla göç ve kimlik arasındaki 

ilişki anlatılarak Marie NDiaye’nin Trois Femmes Puissantes ve Ladivine adlı 

romanlarındaki melez başkişilerin yaşamlarında önemli bir yer tutan kimlik arayışları 

Homi Bhabha, Frantz Fanon, Pap NDiaye gibi sömürgecilik sonrası dönemin 

araştırmacılarının görüşleri aracılığıyla çözümlenmiştir. Trois Femmes Puissantes’ın ilk 

anlatısının başkişisi Norah, Fransız bir annenin, Senegalli babanın çocuğu olarak dünyaya 

gelir. Kendisine deri rengini veren babası tarafından çocukken terk edilen Norah Fransız 

kültürüyle yetişip başarılı bir avukat olmasına karşın çoğul kimliğinin eksik kalan yönü 

olan Afrika kültürünü tanımak için büyük bir uğraş verir. Ladivine’in melez başkişisi 

Malinka ise açık tonlu ten rengine sahip olduğundan kendisine beyaz bir kimlik yaratır; 

makyaj yaparak ten rengini daha da açar, Clarisse adını alır, siyahi annesini yaşamından 

çıkarır. Ancak yaşamının ilerleyen döneminde gizlediği kimliği onu büyük bir bunalıma 

sürükler. Malinka’nın çoğul kimliğini yok saymasının nedenleri Kanadalı sosyolog 

Erving Goffman’ın insanların toplum tarafından bedensel deformasyonları, kişilik 

bozuklukları, bağımlılıkları, cinsel tercihleri, etnik kökenleri gibi çeşitli nedenlerden 

damgalanmalarını ele aldığı Damga başlıklı çalışması aracılığıyla aydınlatılmıştır.  

 

Deri rengi konusundaki ön yargılar ise Frantz Fanon’un Siyah Deri Beyaz Maske 

ve Marie NDiaye’nin erkek kardeşi Pap NDiaye’nin La condition noire başlıklı 

çalışmaları aracılığıyla irdelenmiştir. Birincisi 1952’de, ikincisi ise 2008’de yayımlanan 

bu iki çalışma aracılığıyla geçen zamana karşın deri rengi konusundaki ön yargıların ve 



 III 

siyahilerin karşılaştığı ayrımcılığın aşılamadığı gözlemlenmiştir. Marie NDiaye’nin 

melez roman kişilerinin yaşadıkları ikilemler ile kimlik bunalımı farklı araştırmacıların 

çalışmaları ışığında nedenleri ve sonuçları bakımından ele alınmıştır. 

 

Romanlarında kadınların etkileyici öykülerini anlatan Marie NDiaye bir kadının 

kendisine özgün ve özgür bir kimlik oluşturmasının güçlüğünü gözler önüne serer. 

Dolayısıyla yazarın romanları söz konusu olduğunda kadın kimliği de incelenmesi 

gereken konuların başında gelir. Bu bağlamda kadınların toplumsal alanlarda ikincil 

konumda kalmasına neden olan kökleşik ön yargıların hiçbir gerçek dayanağının 

olmadığı, Julia Kristeva, Luce Irigaray, Hélène Cixous, Sylviane Agacinski, Françoise 

Héritier, Michelle Perrot gibi kadın çalışmaları alanında önemli incelemeler yapan 

yazarların görüşleri ışığında ortaya konmuştur. Marie NDiaye gibi başarılı kadın 

yazarların bugün bulundukları konuma erişebilmeleri için kadınların verdikleri savaşıma 

değinilmiştir. Gelinen noktada erkek egemen dilin kadına özgü konuları anlatmakta 

yetersiz kaldığı sonucundan yola çıkan Hélène Cixous’nun öncülüğünde gelişen dişil yazı 

(écriture féminine) kavramı üzerinde durulmuştur. Söz konusu araştırmacıların 

çalışmalarında, kökleşik öğretiler sonucunda kadının ikincil konumda kalmasına neden 

olan anlayışın yıkılarak bu konuda yeni bir algının oluşabilmesi için dilin ve söylemin 

son derece önemli araçlar olduğunun altı çizilmiştir. Marie NDiaye’nin La Sorcière, Trois 

Femmes Puissantes, Ladivine başlıklı romanlarından verilen somut örneklerden kadınlar 

konusunda birçok toplumda süregelen ön yargıların yazar tarafından sert bir biçimde 

eleştirildiği görülür. Batı toplumunda yaşayan bir yazar olmasına karşın Afrika’da 

yaşayan kadınların içinde bulundukları sert koşulları yapıtlarında sağduyulu bir biçimde 

gözler önüne serer. Marie NDiaye kadına ilişkin konuları, kadına özgü yenilikçi bir 

biçimde yansıtır. Kadınları romanlarının odağına yerleştirerek ataerkil düzeni altüst eden 



 IV 

yazar onların tüm kısıtlamalardan kurtulmuş bir kimliğe sahip olmasının önemini 

vurgular. 

 

Çalışmanın ikinci bölümünde aile ve toplumla yakından ilgili olan aidiyet 

kavramının insanın en önemli gereksinimleri arasında yer aldığına değinilmiştir. Bireyin 

içinde yaşadığı toplumla uyum içinde yaşayabilmesinde aidiyet bağının önemi büyüktür. 

İnsan öncelikle ilk sosyal çevresi olan ailesine aidiyet duyumsar. Buna bağlı olarak aile 

ortamındaki aidiyet bağının sorunlu olması büyük bir yoksunluğa yol açar. Marie NDiaye 

romanlarında aile bağlarına önemli bir yer ayırır. Ancak yazarın roman kişilerinin aidiyet 

arayışının temelinde aile bireyleriyle olan sorunlu ilişkileri vardır. Yazarın kurgu 

evreninde aile, roman kişisinin aşamadığı travmalarının kaynağı olarak ortaya çıkar.  

 

Yazarın aileye ilişkin konuları ele aldığı romanlarının çeşitli eleştirmenler 

tarafından aile/soy anlatısı (récit de filiation) olarak tanımlandığı görülmüştür. 

Dominique Viart tarafından kavramsallaştırılan; aileye, kuşaklara ve aktarıma ilişkin 

izlekleri kapsayan bu yazınsal eğilim aidiyet bağlarının bireyin yaşamındaki etkisinin 

büyüklüğünü ortaya koyar. Öznenin köken ve aidiyet arayışının nedeni olan aile bağlarını 

sorgulaması bu anlatılarda sıklıkla ele alınan bir durumdur. Ana izleğin aile içi ilişkiler 

ekseninde gelişen Marie NDiaye’nin romanlarının Dominique Viart ve Laurent Demanze 

gibi çağdaş eleştirmenlerin 1980’den itibaren ortaya çıkan, aileye ilişkin konuları ele alan 

yapıtları tanımlayan bu yazınsal eğilimin özelliklerini taşıdığı gözlemlenmiştir. Buna 

koşut olarak Marie NDiaye roman kişilerinin aile kaynaklı travmalarına dolayısıyla da 

psikolojik betimlemelerine önemli bir yer verir. Yazarın romanlarında ele aldığı aile 

travmalarının başkişinin aidiyet duygusu üzerindeki etkisi psikanalitik çalışmalar ışığında 

incelenmiştir. İnsanın ruhsal durumunu doğrudan yansıtan yazınsal metinlerin 

çözümlenmesinde psikanalitik bakış açısının oldukça yararlı olduğu görülmüştür.  



 V 

 

Marie NDiaye’nin roman kişilerinin yakın çevrelerine karşı duyumsadığı 

yabancılık duygusu Sigmund Freud’un tekinsizlik kuramı aracılığıyla irdelenmiştir. 

Cathy Caruth ve  Anne Whitehead’ın araştırmaları aracılığıyla travma ve yazın arasındaki 

bağa değinilmiştir. Yazınsal metinlerin yalnızca yaşandığı anla sınırlı olmayan travmatik 

deneyimlerin sonradan ısrarlı bir biçimde geri dönerek yarattığı sarsıcı etkinin ele 

alınmasına olanak sağladığı görülmüştür.  Marie NDiaye’nin roman kişilerinin travmatik 

deneyimleri Sigmund Freud, Judith Herman, Julia Kristeva başta olmak üzere çeşitli 

psikanalitik çalışmalar ışığında çözümlenmiştir. Roman kişilerinin çocukluk 

travmalarının ileriki dönemde amnezi, sanrı, bedensel belirtiler, hezeyan gibi sonuçlara 

yol açtığı görülmüştür. 

 

 Öte yandan yazar roman kişileri aracılığıyla çok kültürlü, melez aile yapılarında 

açığa çıkan uzlaşılması güç farklılıkların yol açtığı sorunlar üzerinde durur. Malinka’nın 

siyahi annesinden utanç duymasına karşın ondan kopamaması, Fransa’da yetişen 

Norah’nın ailesine ve kendisine büyük travmalar yaşatan Senegalli babasıyla uzlaşmak 

için büyük bir uğraş vermesi, Fanta’nın Fransız eşi nedeniyle mesleğinden ve ülkesinden 

ayrılarak Avrupa’ya yerleşmeyi seçmesi melez ailelerde ortaya çıkabilecek sorunları 

yansıtır. Marie NDiaye romanları ile aile travmalarının aidiyet duygusu ve kimlik 

oluşumu üzerindeki etkilerini ortaya koyar. Aile travmaları yaşayan roman kişisi aidiyet 

arayışına sürüklenir. Aile bireyleriyle güçlü bağlar kuramayan roman kişisinin içinde 

yaşadığı toplumla da sağlıklı aidiyet duygusu kuramadığı sonucuna ulaşılmıştır. 

 

 Marie NDiaye’nin romanlarında sıklıkla yinelenen izlekler bu çalışmanın ilk iki 

bölümünde ele alınmıştır. Yazarın bu izlekleri işleyiş biçimi ise çalışmanın üçüncü 



 VI 

bölümünü oluşturmuştur. Marie NDiaye’nin biçeminin önemli bir parçası olan 

gerçeküstü öğelerin metinsel işlevi üzerinde durulmuştur.  

 

Yazarın yapıtlarında ortaya çıkan gerçeküstü olgular büyülü gerçekçi anlatım 

biçimini yansıtır. Büyülü gerçekçiliğin ortaya çıkışı ve yazın tarihindeki gelişimine 

değinilmesinin ardından üzerinde anlaşmaya varılmış kesin bir tanımı olmayan bu 

anlatım biçimini yansıtan ilkeler Lois Parkinson Zamora, Wendy B. Faris, Amaryll 

Chanady, Charles W. Scheel gibi araştırmacıların çalışmaları aracılığıyla vurgulanmıştır. 

Marie NDiaye’nin gerçek ve gerçeküstü öğelerin çatışmaya girmeden bir arada 

sunulduğu romanlarındaki büyülü gerçekçi öğeler ele alınmıştır. Yazar sömürgeciliğin 

izlerini yaşayan melez ya da Afrikalı roman kişilerinin karşı karşıya kaldıkları güçlükleri, 

travmaları anlatırken büyülü gerçekçi anlatım biçiminin yazınsal olanaklarından 

yararlanır.  

 

Marie NDiaye’nin birçok karşıtlığın iç içe geçtiği romanları hem içerik hem de 

biçim bağlamında melez bir anlatım biçimiyle sunulur. Roman kişilerinin travmaları 

sömürgecilik sonrası dönemde yaşanan olumsuzlukları yansıtır. Sonuç olarak, melez bir 

yazar olan Marie NDiaye, çağımızın uzlaşılması güç insan ilişkilerini, çok kültürlü 

toplumlarda sıklıkla ortaya çıkan aidiyet arayışı ile kimlik bunalımını, göç, düzensiz göç, 

kadının konumu gibi izlekleri güçlü bir anlatımla ele alır, çarpıcı öykülerle okuyucusunun 

dikkatine sunar. Öte yandan Marie NDiaye, yazın sanatının gücünden etkin bir biçimde 

yararlanarak günümüz dünyasının çetrefilli sorunlarıyla baş etmek durumunda kalan 

bireyin karmaşık iç dünyasını özgün biçemiyle kaleme alır.  



 I 

KAYNAKÇA 

İNCELENEN YAPITLAR 

NDiaye, M. (2003). La Sorcière. Paris: Minuit. 

_________. (2009). Trois Femmes Puissantes. Paris: Gallimard. 

_________. (2013). Ladivine. Paris: Gallimard. 

DİĞER KAYNAKLAR 

Agacinski, S. (2005). Métaphysique des sexes. Paris: Seuil. 

_________. (2019). Karma Bir Dünyaya Doğru. (Çev. Y. Aşcı Dalar). Kadınların En 

Güzel Tarihi, 187-251. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür. 

Akbulut, N. (2017). Göçmenlerin Yetiştirdiği Hibrit Gençler: İki Kültür, İki Model. A. 

Er, N. Akbulut ve Y. Çelik (Ed.). Edebiyatta Kadın ve Göç, 25-46. Ankara: 

Bilgin. 

American Psychiatric Association (APA). (2013). Diagnostic and Statistical Manual of 

Mental Disorders, Fifth Edition. Arlington, VA: American Psychiatric 

Association. 

Arargüç, F. (2016). Jeanette Winterson’ın Vişnenin Cinsiyeti: Büyülü Gerçekçi Bir 

Dünya. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 20(4), 1219-

1235. Erişim Adresi: 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ataunisosbil/issue/26966/283394 

(25.06.2020).  

Arsenault-Boucher, L. (2014). Regard sociologique sur l'évolution du féminisme. Erişim 

adresi:https://www.researchgate.net/publication/333246274_Regard_sociolo

gique_sur_l'evolution_du_feminisme (18. 12. 2019) 



 II 

Asibong, A. ve Jordan, S. (2009). Rencontre avec Marie NDiaye. Marie NDiaye: 

l’étrangeté à l’ l’œuvre. Lille: Septentrion. 

_________. (2013a). Marie NDiaye Blankness and Recognition. Liverpool: Liverpool 

University Press. 

_________. (2013b). The Spectacle of Marie NDiaye’s Trois Femmes Puissantes. 

Australian Journal of French Studies, 50 (3), 385-399. doi: 

10.3828/AJFS.2013.28 

_________. (2015). Three is the loneliest number: Marie Vieux Chauvet, Marie NDiaye 

and the traumatized triptych. Yale French Studies, 128, 146-160. Yale: Yale 

University Press. 

Avcı, C. (2015). Marie NDiaye’nin Trois Femmes Puissantes (Üç Güçlü Kadın) Adlı 

Romanında Kadın Figürü. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Ankara 

Üniversitesi. 

Aydınalp, E. (2019). İçeri’nin Dışarısı ve Kabuk’un İçerisi – Hélène Cixous ile Zeynep 

Kaçar’da Karşılaştırmalı Bir Dişil Yazı ve Yapısöküm Okuması. Litera 2019; 

29 (1) 59-75. doi: 10.26650/LITERA2019-0016 

Babaoğlu, A. (2014). Freud’da Toplum, Kültür, Din Felsefesi. Uygarlığın Huzursuzluğu, 

S. Freud, 9-22. K. Şahin ve M. Gürsoy Sökmen (Ed.). İstanbul: Metis. 

Bakırcıoğlu, R. (2016). Ansiklopedik Eğitim ve Psikoloji Sözlüğü. Ankara: Anı. 

Balaev, M. (2014). Contemporary Approaches in Literary Trauma Theory. Basingstoke: 

Palgrave Macmillan. 

Balkaya Çetin, A. (2019). Aile Dinamikleri. T. Akbaş ve N. Ş. Özabacı (Ed.). Kuram ve 

Uygulamaları ile Aile Danışmanlığı, 44-69. Ankara: Pegem. 

Baril, A. (2005). Sylviane Agacinski Métaphysique des sexes. Recherches féministes, 18 

(2) 153-157. doi: 10.7202/012422ar 



 III 

Baumeister, R. F. ve Leary M. R. (1995). The Need to Belong: Desire for Interpersonal 

Attachments as a Fundamental Human Motivation. The American 

Psychological Association, Psychological Bulletin 117 (3), 497-529. 

Beauvoir, S. (2008). La Femme Indepéndante. Paris: Gallimard. 

Benoit, M. (2019) Dire la migration, « Khady Demba » dans Trois femmes puissantes de 

Marie NDiaye, Journal of the African Literature Association, 13:2,  218-230. 

doi: 10.1080/21674736.2019.1614268 

Berktay, F. (2014). Tek Tanrılı Dinler Karşısında Kadın. İstanbul: Metis. 

Bhabha, H. K. (2016). Kültürel Konumlanış. (Çev. T. Uluç). İstanbul: İnsan. 

Brezeult, E. (2011). Du malaise de la "condition noire" dans la société française. 

Nouvelles Études Francophones, 26 (2), 142-157. Nebraska: University of 

Nebraska Press. 

Burke, P. (2011). Kültürel Melezlik. (Çev. M. Topal). İstanbul: Asur. 

Butler, J. (2014). Cinsiyet Belası. (Çev. B. Ertür) İstanbul: Metis Yayınları. 

Caruth, C. (1996). Unclaimed experience, trauma, narrative, and history. Baltimore: The 

Johns Hopkins University Press. 

Cavallaro, D. (2003). French Feminist Theory. London: Continuum. 

Cevizci, A. (2012). Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Say. 

Chambers, I. (2014). Göç, Kültür, Kimlik. (Çev. İ. Beşikçi ve M. Türkmen). İstanbul: 

Ayrıntı. 

Chanady, A. (2003). Magic Realism Revisited: The Deconstruction of Antinomies. 

Canadian Review of Comparative Literature / Revue Canadienne de 

Littérature Comparée, 30 (2), 428-444. 

Chidiac, N. ve Crocq, L. (2010). Le psychotrauma. Stress et trauma. Considérations 

historiques. Stress and psychotrauma. History of trauma. Annales Médico-

Psychologiques 168, 311–319. 



 IV 

Cixous, H. (2010). Le Rire de la Méduse et autres ironies. Paris: Galilée. 

Connon, D. (2010). Subjects Not-at-home: Forms of the Uncanny in the Contemporary 

French Novel. New York: Rodopi. 

Cottenet-Hage. ve Makward, C. P (1996). Dictionnaire littéraire des femmes de langue 

française. Paris: Karthala. 

Cottille-Foley, N. (2006). Postmodernité, non-lieux et mirages de l'anamnèse dans 

l'oeuvre de Marie Ndiaye. French Forum 31 (2), 81-94. 

doi:10.1353/frf.2007.0005. 

Coulson, S. (2018). Life On The Margins: Representations Of Exclusion In Contemporary 

French Literature. (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Wayne Devlet 

Üniversitesi. 

Coyault, S. (2015). L’esthétique romanesque de Marie NDiaye. S. Fratta ve É. Lysøe 

(Ed.). Trois Femmes Puissantes de Marie NDiaye. Bologna: I libri di Emil. 

Crom, N. (2009). Marie NDiaye: “Je ne veux plus que la magie soit une ficelle”. Erişim 

Adresi: https://www.telerama.fr/livre/marie-ndiaye-je-ne-veux-plus-que-la-

magie-soit-une-ficelle-litteraire,46107.php (18.03. 2020). 

Çağırkan, B. (2016). Göç, Hibrit Kimlik ve Aidiyet: Yeni Toplumlar, Yeni Kimlikler. 

İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 5 (8), 2613-2623. Doi: 

10.15869/itobiad.281840 

Çetin, G. (2008). Göçmen Fransız Yazarlarının Kimlik Arayışları: Tzvetan Todorov ve 

Amin Maalouf. Ankara: Kül Sanat. 

Damlé, A. (2014). The Becoming of the Body. Contemporary Women’s Writing in French. 

Edinburg: Edinburg University Press. 

Deleuze, G. (2013). Kritik ve Klinik. (Çev. İ. Uysal). İstanbul: Norgunk. 

Demanze, L. (2008). Récits de filiation. Erişim Adresi: 

https://www.fabula.org/atelier.php?R%26eacute%3Bcits_de_filiation 

(18.01.2020) 

Demanze, L. (2012). Le récit de filiation aujourd’hui. Erişim Adresi: http://ecrit-cont.ens-

lyon.fr/spip.php?rubrique39 (18.01.2020) 



 V 

Diene, B. (2014). Trois femmes puissantes et l’énigme identitaire de Marie Ndiaye. 

Erişim Adresi: http://gellugb.over-blog.com/2014/07/trois-femmes-

puissantes-et-l-enigme-identitaire-de-marie-ndiaye-par-babou-diene.html 

(15.11.2019) 

Donova, F. (2013). Marie NDiaye ou ‘le dire du trauma de l’abandon’. The French 

Review, 87 (2), 47-59. 

Duru, E. (2015). Genel Aidiyet Ölçeğinin Psikometrik Özellikleri: Geçerlik ve Güvenirlik 

Çalışması. Türk Psikolojik Danışma ve Rehberlik Dergisi, 5 (44), 37-47. 

Emre, İ. (2006). Edebiyat ve Psikoloji. Ankara: Anı. 

______. (2014). Edebiyat Bilimi, Teoriler-Yöntemler-Uygulamalar, Cilt:I. Ankara: Anı. 

Er, A. (2015). İtici ve Çekici Faktörler Bağlamında İç Göç: Gaye Hiçyılmaz’dan Fırtınaya 

Karşı. Göç Dergisi 2 (1) Göç ve Edebiyat Özel Sayısı. 

Er, A. ve Eryıldırım, S. (2017). Tahsin Yücel’in Kumru ile Kumru Adlı Romanında Kadın 

ve Göç Uzamı.  A. Er, N. Akbulut ve Y. Çelik (Ed.). Edebiyatta Kadın ve 

Göç, 1-25. Ankara: Bilgin. 

Erlat, J. ve Kasap, Ö. (2011). Fransız Edebiyatında Kadın Yazarlar. Ankara: Bilgesu. 

Eroğlu, Ç. (2013). Travma, korku ve yazı arasında: Hélène Cixous’nun Gizli Melek 

Başlıklı Yapıtı. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Dergisi 53,(2), 

315-325. 

Erten, Y. (2018). Wilhelm Jensen’ın Gradiva’sı ve Freud’un Eseri Çözümlemesi Üzerine 

Düşünceler. Erişim Adresi: https://psikanalizindili.com/2018/07/09/wilhelm-

jensenin-gradivasi-ve-freudun-eseri-cozumlemesi-uzerine-dusunceler/ 

(14.02.2020) 

Etensel İldem, A. (2012). Dans le sillage d'Alejo Carpentier et de García Márquez : le 

réalisme magique dans Eau de Café de Raphaël Confiant. Journal of Haitian 

Studies, 18 (2), 168-178. 

Fanon, F. (2009). Siyah Deri Beyaz Maske. (Çev. C. Koytak). İstanbul: Versus. 

Fishbane, M. D. (2017). Nörobiyoloji ve Aile Süreçleri. F. Walsh ve M. Kaya  (Ed.). 

Normal Aile Süreçleri, Büyüyen Çeşitlilik ve Karmaşıklık, 575-598. Ankara: 

Pegem. 



 VI 

Florey, S. (2006). Personnages en quête d’eux-mêmes (Marie NDiaye). L’identité en 

question. Versants, n° 52, 31-51. 

Fréris, G. (2015). Volonté contre fatalité: une autre lecture de Trois Femmes puissantes. 

S. Fratta ve É. Lysøe (Ed.). Trois Femmes Puissantes de Marie NDiaye. 

Bologna: I libri di Emil. 

Freud, S. (1985). L’inquiétante étrangeté et autres essais. Paris: Gallimard. 

_______. (1996). Psikanaliz Üzerine. (Çev. A. Tümertekin). Cogito 9: Yüz Yılın 

Psikanalizi, 33-48. İstanbul: Yapı Kredi. 

_______. (2012). Musa Ve Tek Tanrılı Din. (Çev. Oya Kasap). İstanbul: Say. 

_______. (2014). Uygarlığın Huzursuzluğu. (Çev. H.Barışcan). İstanbul: Metis. 

_______. (2019). Haz İlkesinin Ötesinde-Ben ve İd. (Çev. A. Babaoğlu). İstanbul: Metis. 

Gaensbauer, D. B. (2014). Migration and Metamorphosis in Marie Ndiaye's Trois 

Femmes Puissantes. Studies in 20th & 21st Century Literature 38 (1). doi: 

10.4148/2334-4415.1004 

Gezici Yalçın, M. (2017). Göç Psikolojisi. Ankara: Pharmakon. 

Goffman, E. (2018). Damga, Örselenmiş Kimliğin İdare Edilişi Üzerine Notlar. (Çev. Ş. 

Geniş, L. Ünsaldı, S. N. Ağırnaslı). Ankara: Heretik. 

Goldmann, L. (2005). Roman Sosyolojisi. (Çev. A. Erkay). Ankara: Birleşik. 

Güleç, C. (2018). Psikiyatrinin ABC’si. İstanbul: Say.  

Héritier, F. (2019). İnsanlığın Şafağında. (Çev. Y. Aşcı Dalar). Kadınların En Güzel 

Tarihi, 1-53. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür. 

Herman, J. (2017).Travma ve İyileşme. (Çev. T. Tosun). İstanbul: Literatür. 



 VII 

Hill, D. L. (2006). Sense of belonging as connectedness, American Indian worldview, 

and mental health. Archives of Psychiatric Nursing, 20 (5), 210–216. doi: 

10.1016/j.apnu.2006.04.003  

Humm, M. (2002). Feminist Edebiyat Eleştirisi. G. Bakay (Ed.). Ankara: Say. 

Ives, K. (2010). Cixous, Irigaray, Kristeva. The Jouissance of French Feminism. 

Maidstone: Crescent Moon.  

Jensen, L. (2017). Writing Race and Universalism in Contemporary France: Marie 

NDiaye and Bessora. Yale University. Erişim Adresi: 

https://pqdtopen.proquest.com/doc/1950584111.html?FMT=ABS (20. 11 

.2019) 

Jordan, S. (2004). Contemporary  French Women’s Writing. Women’s  Visions, 

Women’s Voices, Woment’s Lives. Oxford: Peter Lang. 

_______. (2007). Figuring Out the Family: Family as Everyday Practice in Contemporary 

French Women’s Writing. M. C. Barnet ve E. Welch (Ed.). Affaires de 

famille, The family in contemporary French culture and theory, 39-59. 

Amsterdam: Rodopi. 

_______. (2013). La puissance de Khady Demba. D. Bengsch ve C. Ruhe (Ed.). Une 

femme puissante: l’œuvre de Marie NDiaye 263-285. New York: Rodopi. 

Jung, C. G. (1981). Psikoloji ve Edebiyat. (Çev. S. Hilav). Psikanaliz Açısından Edebiyat. 

Ankara: Dost. 

Kaprièlian N. (2009). L’écrivain Marie NDiaye aux prises avec le monde. Erişim Adresi: 

https://www.lesinrocks.com/2009/08/30/actualite/actualite/lecrivain-marie-

ndiaye-aux-prises-avec-le-monde/ (22.10.2019). 

Kaya, Z. (2019). Travma Psikolojik Danışmanlığında Kavramsal Çerçeve [Özet]. F. Savi 

Çakar (Ed.). Travma Psikolojik Danışmanlığı, 2-33. Ankara: Pegem. 

Kesteloot, L. (2009). Trois femmes puissantes de Marie NDiaye. Africultures. Erişim 

adresi:http://www.africultures.com/php/index.php?nav=article&no=9012#st

hash.p1Yp0YUh.dpuf (15.06.2020).  

Kokurcan, A. Özsan, H. (2012). Travma Kavramının Psikiyatri Tarihindeki seyri. Kriz 

Dergisi 20 (1-3), 19-24. doi: 10.1501/Kriz_0000000330 



 VIII 

Kristeva, J. (1988). Étrangers à nous-mêmes. Paris: Gallimard. 

________. (2009). Kara Güneş-Depresyon ve Melankoli. (Çev. N. Demiryontan). 

İstanbul: Bağlam. 

________. (2013). Seule une femme. La Tour d'Aigues: L’aube.  

________. (2014). Korkunun Güçleri-İğrençlik Üzerine Deneme. (Çev. N. Tutal). 

İstanbul: Ayrıntı. 

________. (2017). Simone de Beauvoir Aramızda. (Çev. Ö. Berksoy). İstanbul: Sel.  

Lambert, N. ve Clochard, O. (2015) Mobile and Fatal: The EU Borders. A. Szary, ve F. 

Giraut (Ed.) Borderities and the Politics of Contemporary Mobile Borders, 

119-138. doi: 10.1057/9781137468857. 

Lutas, L. (2017). Stratégies narratives dans la réappropriation des traumatismes 

historiques. Moderna språk 111 (1, 59-82. 

Lyotard, J.-F. (2013). Postmodern Durum. (Çev. İ. Berkan). Ankara: BilgeSu. 

Maalouf, A. (2018). Ölümcül Kimlikler. (Çev. A. Bora). İstanbul: Yapı Kredi. 

Malinovská, Z.. ve Coyault, S (2013). Des Familles ou dé-famille. Histoires 

Francophones de familles, le familier, l’inquiétant et loufoque. Coyault, S. ve 

Malinovská, Z. (Ed.). Prešove: Filozofická fakulta Prešovskej univerzity. 

Marshall, G. (2009). Sosyoloji Sözlüğü. (Çev. O. Akınbay, D. Kömürcü). Ankara: Bilim 

ve Sanat. 

Maslow, A. H. (1943). A theory of human motivation. Psychological Review 50, 370-

396.  

Mbarga, C. (2014). Femmes entre résistance, révolte et affirmation: pour une ré-

appropriation identitaire chez Marie Ndiaye. Revue des littératures Franco-

Canadiennes et Québécoise 9 (3), 112-134. 

Moran, B. (2013). Edebiyat Kuramları ve Eleştiri. İstanbul: İletişim. 

Moudileno, L. (2009). L’excellent Français de Marie NDiaye. Marie NDiaye: l’étrangeté 

à l’ l’œuvre, 24-38. Lille: Septentrion. 

________. (2013). Marie NDiaye: entre visibilité et réserve. D. Bengsch ve C. Ruhe (Ed.). 

Une femme puissante: l’œuvre de Marie NDiaye. New York: Rodopi. 



 IX 

Moudileno, L. ve Motte W. (2013). Si être écrivain. L'Esprit Créateur 53 (2): Marie 

NDiaye’s Worlds / Mondes de Maria NDiaye, (1-3). Erişim Adresi: 

https://www.jstor.org/stable/26378837?seq=1 (01.06.2020). 

Moura, J.-M. (2005). Littératures francophones et théorie postcoloniale. Paris: Presses 

Universitaires de France.  

Nadal, M. ve Calvo, M. (2014). Trauma in contemporary literature: narrative and 

representation. New York: Routledge. 

NDiaye, M. (2007). En Famille. Paris: Minuit. 

NDiaye, P. (2008). La Condition noire. Essai sur une minorité française. Paris: Calman-

Lévy. 

Neamtu-Voicu, A. (2016). L’impuissance de la puissance: entre l’obstacle et 

l’opportunité, (Trois femmes puissantes et Ladivine de Marie NDiaye). 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi). Université Blaise Pascal-Clermont-Ferrand 

II.  

Nevid, J. S. Rathus, S. A. ve Greene, B. (2020). Değişen Dünyada Anormal Psikolojisi. 

A. Durak Batıgün (Çev. Ed.). Ankara: Palme. 

Öztürk, Ş. (2009). Feminizm. Cogito 58: Feminizm, 5-19. İstanbul: Yapı Kredi. 

Parent, A. (2013). À leur corps défendant: défaillances et excrétions dans Trois femmes 

puissantes de Marie NDiaye. L’Esprit Créateur, 53 (2), 76-89. Baltimore: The 

Johns Hopkins University Press. 

Perrot, M. (2019). Kadının Yaşamında İki Bin Yıl. (Çev. Y. Aşcı Dalar). Kadınların En 

Güzel Tarihi, 53-187. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür. 

Perruchaud R. ve Redpath J. (2004). (Ed). Göç Terimleri Sözlüğü. Uluslararası Göç 

Örgütü (IOM). Erişim Adresi: 

https://publications.iom.int/system/files/pdf/iml31_turkish_2ndedition.pdf 

(19.10.2019). 

Pomies, L. (2018). Les figures féminines et le réalisme magique dans l’œuvre de Marie 

NDiaye. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Université Jean-Jaurès 

(Toulouse 2). 



 X 

Popescu, E. (2012). Réalisme magique et la démocratie du sacré La Sorcière de Marie 

NDiaye. Erişim Adresi: 

http://www.diacronia.ro/ro/indexing/details/A185/pdf (26.05.2020). 

Postl, G. (2009). Tekrar etme, Alıntılama, Altüst Etme Irigaray’ın Taklit Kavramının 

Politikası. Cogito 58: Feminizm, 146-159. İstanbul: Yapı Kredi. 

Pourjafari, F. ve Vahidpour A. (2014). Migration Literature: A Theoretical Perspective. 

The Dawn Journal 3 (1), 679- 693. Erişim Adresi: 

https://thedawnjournal.in/dj-vol-3-no-1-january-june-2014/ (15.10.2019). 

Quaglia E. (2013). Marie NDiaye : de l’écriture migrante à une écriture de la migration. 

Lire le roman francophone. Hommage à Parfait Jans (1926-2011), 

Publifarum, n. 20. Erişim Adresi: 

http://publifarum.farum.it/ezine_articles.php?id=253 (20.10.2019). 

Rabaté, D. (2004). « Où est ma famille ? » : la violente étrangeté de Marie NDiaye. Le 

roman français au tournant du XXIe siècle, 549-561. Paris: PSN.  

________. (2008). Marie NDiaye. Paris: Textuel. 

________. (2013). Marie NDiaye et l’art des dérapages contrôlés. D. Bengsch ve C. Ruhe 

(Ed.). Une femme puissante: l’œuvre de Marie NDiaye 263-285. New York: 

Rodopi. 

Rauer, S. (2014).  Marie NDiaye, ou l’inaccessible identitaire. Africultures 2014/3 (n° 99 

– 100), 188-195. 

Reeds, K. (2006). Magical Realism: a Problem of Definition. Neophilologus 90, 175–

196. doi:10.1007/s11061-005-4228-z 

Robert, M. (1972). Roman des origines et origines du roman. Paris: Gallimard. 

Roh, F. (1995). Magic Realism: Post-Expressionism. Magical Realism. London: Duke 

University Press. 

Roussos, K. (2007). Décoloniser l’imaginaire. Paris: L’Harmattan.  

Ruhe, C. (2013). La poétique flou de Marie NDiaye. D. Bengsch ve C. Ruhe (Ed.). Une 

femme puissante: l’œuvre de Marie NDiaye, 17-34. New York: Rodopi. 

Scheel, C. W. (2005). Réalisme magique et réalisme merveilleux, des théories aux 

poétiques. Paris: L’Harmattan. 



 XI 

Said, E. (2010). Kültür ve Emperyalizm. (Çev. N. Alpay). İstanbul: Hil.  

Sarrey-Strack, C. (2002). Fictions contemporaines au féminin. Paris: L’Harmattan. 

Sartre, J. P. (2010). Sözcükler. (Çev. S. Hilâv). İstanbul: Can. 

Sheringham, M. (2011). Space, Identity, and Difference in Contemporary Fiction Duras, 

Genet, NDiaye. French Global: a new approach to literary history. C. 

McDonald ve S. R. Suleiman (Ed.). New York: Columbia University Press. 

Sutton, H. (2010). The French Review, 84(1), 182-183. Erişim Adresi: 

www.jstor.org/stable/25758366 (19.11.2019) 

Tadié, J-Y. (1987). La critique littéraire au XXe Siècle. Paris: Belfond. 

Tavares, E. (2009). Littérature Lusophone des Archipels Atlantiques. Paris: L’Harmattan. 

Thomas, D. (2010). The ‘Marie NDiaye Affair’ or Coming of Postcolonial Evoluée. 

Transnational French Studies, Postcolonialism and Littérature-monde, New 

Series, Vol. 1, 146-164. Liverpool: Liverpool University Press. 

Tremblay, M. (2013). Pères absents, filles oubliées. Le récit de filiation chez Clémence 

Boulouque, Sibylle Lacan et Marie Nimier. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi). Université du Québec. 

Tutar, H. (2016). Sosyal Psikoloji. Ankara: Seçkin. 

Viart, D. (2009). Le silence des pères au principe du “récit de filiation”. Études françaises, 

45 (3), 95-112. doi: 10.7202/038860ar  

Viart, D. (2011). Le récit de filiation “Éthique de la restitution” contre “devoir de 

mémoire” dans la littérature contemporaine. C. Chelebourg ve diğerleri (Ed.). 

Héritage, filiation, transmission. Configurations littéraires (XVIIIe-XXIe 

siècles), 199-213. Louvain: Presses universitaires de Louvain. 



 XII 

Volet, J.-M. (1993). La parole aux africaines, ou, l'idée de pouvoir, chez les romancières 

d'expression française de l'Afrique sub-saharienne. Amsterdam: Rodopi. 

Walters, M. (2009). Feminizm. (Çev. H. Gür). Ankara: Dost. 

Whitehead, A. (2004). Trauma Fiction. Edinburg: Edinburg University Press. 

Woolf, V. (2015). Kendine Ait Bir Oda. (Çev. İ. Özdemir). İstanbul: Kırmızı Kedi. 

Yıldırım, C. (2011). Sylvie Germain'in 'Gecelerin Kitabı' ve 'Amber Gece' adlı 

yapıtlarında büyülü gerçekçilik. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 

Ankara Üniversitesi. 

Yılmaz, H. & Büyükcebeci, A. (2019). Aidiyet ile Mental İyi Oluş Arasındaki İlişkide 

Çocukluk Dönemi Mutluluk ve Huzur Anılarının Aracı Rolü, Adam Akademi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 9(1), 197-222. doi: 10.31679/adamakademi.525012 

Zamora, L. P. ve Faris, A.W. (1995). Magical Realism. London: Duke University Press. 

Zielonka, A. (2018). The exploration of center and periphery in two novels by Michel 

Houellebecq and Marie NDiaye. R. Amar ve F. Saquer-Sabin (Ed.). The 

Representation of the Relationship between Center and Periphery in the 

Contemporary Novel, 270-279. Cambridge: Cambridge Scholars Publishing. 

Zimmermann, M. (2013). Le jeu des intertextualités dans Trois femmes puissantes. D. 

Bengsch ve C. Ruhe (Ed.). Une femme puissante: l’œuvre de Marie NDiaye 

263-285. New York: Rodopi. 

Zuckerman, J. (2016). The Metamorphoses of Marie NDiaye. Erişim Adresi: 

https://newrepublic.com/article/133062/metamorphoses-marie-ndiaye 

(18.06. 2020). 

 

 

 



 I 

ÖZET 

 

Bir Melez Yazın Örneği: Marie NDiaye’nin Romanlarında Çoklu Aidiyet ve Çoğul 

Kimlik başlıklı bu çalışmanın temel amacı yazarın La Sorcière (1996), Trois Femmes 

Puissantes (2009) ve Ladivine (2013) adlı kurgusal nitelikli romanlarında kimlik ve aidiyet 

kavramlarını incelemektir. Marie NDiaye’nin deri rengi, içinde yaşadığı Batı kültürü, etnik 

aidiyeti, kusursuz Fransızcası gibi karşıtlıklar yapıtlarının sınıflandırılması konusunda 

tartışmalara neden olur. Annesi Fransız, babası Senegalli olan Marie NDiaye Paris’in bir 

banliyösünde yetiştiğinden bakış açısı Avrupa kültürüyle biçimlenir. 2009’da Trois Femmes 

Puissantes ile Goncourt Ödülü’nü alan yazar bu romanından itibaren kurgularında Afrika’yı ve 

melez kimliğini yansıtan öğelere yer vermeye başlar. Yazar romanlarında ailenin ve toplumun 

bireyin kimlik oluşum süreci üzerindeki etkilerini farklı anlatı kişilerinin öyküleri aracılığıyla 

ele alır. Birçok karşıtlığın bir araya geldiği anlatılarda sömürgecilik sonrası dönemin çok 

kültürlü toplumlarında yaşayan roman kişilerinin ikilemleri vurgulanır. Yenilikçi bir dille 

kadına ilişkin konuları ele alan yazar dişil yazının ilkelerini yansıtır. Öte yandan aile içi ilişkiler 

ekseninde gelişen kurgularında çağımızın insan ilişkileri yansıtılır. Bu bağlamda psikanalitik 

kuramlar ışığında aile travmalarının roman kişisinin aidiyet duygusu üzerindeki etkileri 

incelendi. Yazarın biçeminin ayrılmaz parçası olan sıra dışı öğelerin metinsel işlevi büyülü 

gerçekçi anlatım biçiminin ilkeleri ışığında çözümlendi.  

 

Sonuç olarak Marie NDiaye’nin romanları içerik ve biçem bakımından kuramsal bilgiler 

ışığında irdelendi. Yazarın anlatı evrenindeki çok katmanlı yapı sömürgecilik sonrası yazın, 

sosyolojik ve psikolojik kuramlar aracılığıyla çözümlenerek özgün bir yazınsal çalışma 

oluşturulmaya çalışıldı. 



 I 

RÉSUMÉ 

La présente étude intitulée « L’Écriture métisse : un cas d’étude des appartenances 

multiples et de l’identité hybride dans les romans de Marie Ndiaye » a pour but principal 

d’analyser les concepts de l’identité et de l’appartenance dans trois romans de fiction de 

l’auteure : La Sorcière (1996), Trois Femmes Puissantes (2009) et Ladivine (2013). Les 

contradictions que posent sa couleur de peau et la culture occidentale dans laquelle elle vit, 

ainsi que son appartenance ethnique et son français impeccable provoquent les débats sur la 

classification générique de son œuvre. Née d'une mère française et d'un père sénégalais Marie 

NDiaye grandit dans la banlieue parisienne. C’est la raison pour laquelle son point de vue est 

modelé par la culture occidentale. Ayant reçu le prix Goncourt pour Trois Femmes Puissantes 

en 2009, l’auteure introduit des éléments évoquant l'Afrique et reflétant son identité hybride 

dans ses fictions. Dans ses romans, l'auteure montre le rôle décisif de la famille et dépeint 

l'influence de la société dans le processus de formation de l'identité de l'individu à travers les 

histoires de différents personnages. Ses récits, dans lesquels le lecteur note plusieurs 

contradictions, mettent l’accent sur les dilemmes des personnages vivant dans les sociétés 

multiculturelles de l’ère postcoloniale. L'auteure, qui traite des sujets portant sur la condition 

des femmes d’une façon innovante révèle l'esprit novateur de l'écriture féminine. D’autre part, 

les relations interpersonnelles typiques de notre époque sont illustrées dans ses fictions qui 

traitent le problème des liens familiaux. Dans ce contexte, l’impact des traumatismes familiaux 

sur le sentiment d'appartenance des personnages est examiné à la lumière des théories 

psychanalytiques. La fonction textuelle des éléments surnaturels, qui font partie intégrante du 

style de l'auteure, a été analysée sous l’angle du réalisme magique.  

En conclusion, les romans de Marie NDiaye sont étudiés à la lumière des connaissances 

théoriques. La structure complexe de l'univers narratif de l'auteure est analysée à travers les 

théories postcoloniales, sociologiques et psychologiques. 



 I 

ABSTRACT 
 

The main purpose of this study titled Hybrid Literature: A Case Study of Multiple 

Belonging and Hybrid Identity in the Novels of Marie NDiaye is to analyse the concepts of 

identity and belonging in the fictions named La Sorcière (1996), Three Powerful Women 

(2009) and Ladivine (2013).  Contrasts such as Marie NDiaye's skin colour, the Western culture 

she lives in, her ethnic identity, and her perfect French cause controversy about the 

classification of her works. Marie NDiaye, whose mother is French and father is from Senegal, 

was raised in a suburb of Paris thus her perspective is shaped by European culture. Having 

received the Goncourt Prize for Three Powerful Women in 2009, the author introduces elements 

evoking Africa and reflecting her hybrid identity in her fiction. Marie NDiaye deals with the 

effects of family and society on the individual’s identity formation process through the stories 

of different narrative characters. Her narratives, in which the reader notes several 

contradictions, focus on the dilemmas of characters who live in the multicultural societies of 

the postcolonial era. The author, who deals with issues related to women in an innovative 

language, reflects the principles of écriture féminine. On the other hand, human relations of 

our age are reflected in her fictions that develop on the axis of family relations. In this context, 

the impact of family trauma on the character’s sense of belonging is examined in the light of 

psychoanalytic theories. The textual function of the supernatural elements, which are an 

integral part of the author's style, has been analysed in the light of magical realism. 

 

  To conclude, Marie NDiaye's novels are examined in the light of theoretical knowledge 

in terms of content and style. The complex structure of the author's narrative universe is 

analysed through postcolonial, sociological, and psychological theories. 

 


