
 

TÜRKĠYE CUMHURĠYETĠ  

ANKARA ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

TEMEL ĠSLÂM BĠLĠMLERĠ ANABĠLĠMDALI 

HADĠS BĠLĠMDALI 

 

 

 

 

HZ. PEYGAMBER’ĠN EġYAYLA ĠLĠġKĠSĠ 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

Emirsultan DEMĠREġĠK 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ankara – 2020 

  

 

 

 



 

 

TÜRKĠYE CUMHURĠYETĠ 

ANKARA ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

TEMEL ĠSLÂM BĠLĠMLERĠ ANABĠLĠMDALI 

HADĠS BĠLĠMDALI 

 

 

 

 

 

HZ. PEYGAMBER’ĠN EġYAYLA ĠLĠġKĠSĠ 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

Emirsultan DEMĠREġĠK 

 

 

 

 

Tez DanıĢmanı 

Prof. Dr. Mehmet Emin ÖZAFġAR 

 

 

 

Ankara – 2020 

 

 

 



 

 

 

TÜRKĠYE CUMHURĠYETĠ 

ANKARA ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

TEMEL ĠSLÂM BĠLĠMLERĠ ANABĠLĠMDALI 

HADĠS BĠLĠMDALI 

 

 

 

Emirsultan DEMĠREġĠK  

HZ. PEYGAMBER’ĠN EġYAYLA ĠLĠġKĠSĠ 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

Tez DanıĢmanı : Prof. Dr. Mehmet Emin ÖZAFġAR 

 

 

 

Tez Jürisi Üyeleri 

Adı ve Soyadı Ġmzası 

Prof. Dr. Mehmet Emin ÖZAFġAR …………………………… 

Prof. Dr.Gürbüz DENĠZ …………………………… 

Dr. Öğr. Gör. Mahmut DEMĠR …………………………… 

 

 

 

Tez Savunması Tarihi: 18.06.2020 

 

 



 

 

TÜRKĠYE CUMHURĠYETĠ 

ANKARA ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

 

Bu belge ile tezdeki bütün bilgilerin akademik kurallara ve etik davranıĢ ilkelerine 

uygun olarak toplanıp sunulduğunu beyan ederim. Bu kural ve ilkelerin gereği 

olarak, çalıĢmada bana ait olmayan tüm veri, düĢünce ve sonuçları andığımı ve 

kaynağını gösterdiğimi beyan ederim. (01 / 06 / 2020) 

Tez Hazırlayan Öğrencinin  

Adı  ve Soyadı  

Emirsultan DemireĢik 

Ġmzası: 

………………………………… 

 

 

 

 



I 

 

 

ĠÇĠNDEKĠLER …………………………………………………………………… I 

GĠRĠġ  ………………………………………………………………………..……. 1 

I. KONUNUN ÖNEMĠ …………………………………………………….….…. 1 

II. ÇALIġMANIN AMACI ……………………………………...…………..…… 6 

a. Hadis-Tarih ĠliĢkisi …………………………………………………….……….. 9 

b. Hadis-Biyografi/Siyer ĠliĢkisi  …………………………….…………………….  13 

c. Hadis-Hikmet/Felsefe ĠliĢkisinin Ġmkânı ………………………………………. 15 

III. ÇALIġMANIN KAYNAKLARI ……………………………….…………. 19 

a. Kütüb-i Sitte Üzerine Bazı Tahliller ve Sahih-i Buhari‟nin Tercih Edilme 

Nedeni ………………………………………………………………………..…… 

20 

b. Sahih-i Buhari Üzerine Yapılan ÇalıĢmalar …………………………….….…. 24 

c. Sahih-i Buhari‟ye Yöneltilen EleĢtiriler ……………………………..…….….. 25 

d. Esas Alınan Baskı ve Müracaat Edilen Tercümeler ……………………..….… 29 

IV. KAVRAMSAL ÇERÇEVE …………………………..………..……….….. 30 

V.  KAPSAM VE SINIRLAR …….………………………………..…..…..…….. 32 

VI. ÇALIġMANIN YÖNTEMĠ …………………………………..………..…… 34 

BĠRĠCĠ BÖLÜM …………………………………………………………...…….. 37 

1. Bir Ġnsan Olarak Hz. Peygamber ve Gündelik Hayatı………………..……... 37 

1.1. Gündelik Hayatı ve Günlük Zaman Tanzimi …………………………………. 38 

1.2. Hz. Peygamber‟in Geçimi yahut Bir BeĢer Olarak YaĢam Standartları ……… 40 

1.2.1. Gelir Kalemleri ………………………..……………………….....…………. 42 

1.2.1.1. Çobanlık …………………………………………………………………... 43 

1.2.1.2. Humus, Fey ve Tarım Ortaklığı - Muzâraa Gelirleri …………….…….… 43 

1.2.1.3. Hibe, Hediye ve Ġkramlar  ………………….…………….…………..…... 45 

1.2.1.4. Hz. Peygamber‟in Borçlanması ………………..….……………..……….. 48 



II 

 

1.2.1.5. Zekât ve Sadaka Yememesi ………………………………….……..……. 49 

1.2.2. MaiĢeti ve EĢlerinin Ġhtiyaçları ………………………………….……...….. 50 

1.2.3. Hz. Peygamber‟in Mal Varlığı, Mirası ve EĢlerinin Nafakası ……...……..… 53 

1.2.4. EĢlerinin ve Yakınlarının EĢyaları …….……………………………………. 55 

1.2.5. Ashabının Geçimi Konusundaki Tutumu ………………………………….. 58 

1.3. Yolculuk ve Sefer Zamanları  ………………………………………….……… 60 

2. Hz. Peygamber’in Bedeni ve Beden Bakımı …………………………..……… 63 

2.1. Beden Temizliği …………………………………………………………….… 64 

2.2. Saçları, Saç Bakımı, Sakal ve Bıyıkları …………………………………..…… 69 

2.3.Ağız ve DiĢ Temizliği  …………………..……………………………….…….. 75 

2.4.  Ellerin Temizliği …………………………..………………………….……… 77 

2.5. Koku ve Güzel Koku ……………………………………….………….……… 78 

3. Günlük EĢyalar ve Hz. Peygamber’in EĢyaları  ………………….…………. 80 

3.1.Gündelik EĢyalar ………………………………………………….….…….…. 80 

3.1.1. Yemek ve Sıvı Kapları ve Bunlarla Ġlgili Uygulamalar ………….………... 81 

3.1.2. Yazı Malzemeleri ………………..……..………………………………..… 84 

3.1.3. Ziraat Aletleri …………….....…………………………..…..…………..….. 85 

3.1.4. SavaĢ Aletleri ve Hz. Peygamber‟in Silahları ………………………………. 86 

3.1.4.1. Hz. Peygamber‟in Silahları …….………..……………………………..….. 87 

3.1.4.2. Sancak ………...…………………………………………………………… 89 

3.1.4.3. Önemli Hadiselerde Kullanılan SavaĢ Aletleri  ……...………………….. 90 

3.1.5. Kullanımı Yasaklanan EĢyalar ………………..…………………………….. 91 

3.2. Hz. Peygamber‟in Günlük Hayatta Kullandığı EĢyalar …………………....….. 93 

3.2.1. Yüzükleri ……………………...……………………………...……….…… 93 

3.2.2. Asa-Değnek Türü EĢyalar …………………………………..………….…… 97 

3.2.3. Su Kapları ve Sofra Gereçleri ………………….…………………………… 99 



III 

 

3.2.4. Evi ve Ev EĢyaları ………………………………………………………….. 100 

3.3. Hz. Peygamber‟in Binekleri ……………………………………..……………. 104 

4. Kıyafetler ve Giyim  ………….…………………………………....………….. 108 

4.1. Örtünme ve Giyinme …………………………………….…………………… 109 

4.1.1. Erkek Kıyafetleri ……………………………………………….…………… 112 

4.1.2. Kadın Kıyafetleri ve Süs EĢyaları  …………………………….…………… 114 

4.2. Hz. Peygamber‟in Kullandığı Kıyafetler ……………..……………………….. 115 

4.2.1. BaĢlık-Sarık yahut Atkı-ġal-Pelerin Türü Giysileri ……….…...…………… 115 

4.2.2. Elbiseleri, Hırka ve Cübbesi …………………………….………………… 116 

4.2.3. Ayakkabı, Terlik ve Mestleri……………………………….……………… 119 

4.2.4. Kullanmayı HoĢ Görmediği Elbiseler……………………….…….………. 120 

4.3. Kıyafetle Ġlgili Genel Tespitler ……………………………..…….……...….. 123 

4.4. Giyimde Ġlkesel Durumlar …………………………….……………………… 125 

5. Gıda Maddeleri ve Yemek Kültürü …………….………………….…………. 127 

5.1. Hz. Peygamber Dönemindeki Yiyecek-Gıda ÇeĢitleri ……………………… 129 

5.1.1. Genel Gıdalar: Hurma ve Ekmek …………………………...……………… 129 

5.1.2. Et Ürünleri ………………………………………………………….……… 132 

5.1.2.1. Küçük ve BüyükbaĢ Hayvanların Etleri ve Kurbanlar …………………… 133 

5.1.2.2. EĢek ve At Etleri ………………………………….………………………. 135 

5.1.2.3. Balık-Balina ve Tavuk Etleri ……………………………….………..…… 140 

5.1.2.4. Av Etleri, Kertenkele ve Diğer Hayvanların Etleri ………………….…… 141 

5.1.3. Süt ve Süt Ürünleri ………………………………………………………… 142 

5.1.4. Bitkisel Gıdalar ………………………………………..…………………… 144 

5.1.5. Hazırlanan Muhtelif Yemekler ………………………………………..…… 147 

5.2. Hz. Peygamber Dönemindeki Ġçecek ÇeĢitleri..............……………………… 149 

5.2.1. Su ve Zemzem………………………………………………………….…... 149 



IV 

 

5.2.2. ġerbetler, Ġçki ve ÇeĢitleri ………………………………………………….. 151 

5.3. Hz. Peygamber‟in Sevdiği Yemek ve Gıdalar ……………………………….... 153 

5.4. Hz. Peygamber‟in HoĢlanmadığı yahut Nadiren Yediği Gıdalar ……………... 154 

5.5. Hz. Peygamber Döneminde Yeme Rejimi   …………………………….… 156 

5.6. Yemek Yedirmek ve Yemek Davetine Ġcabetle Ġlgili Hususlar……………….. 159 

5.7. Yeme-Ġçme Vakıası ve Gıdalarla Ġlgili Ġlkesel Durumlar……………………… 161 

5.8. Yeme-Ġçme ġekli ve Yemek Adabı ……………………………………...……. 162 

5.9. Yeme-Ġçme Konusunda Genel Tespitler………………………………….….... 167 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM ………………………………………………………….…….. 170 

1. Hz. Peygamber’in Birer Nesne Olmaları Bakımından Canlılarla ĠliĢkisi …. 170 

1.1. Ġnsanlar ………………………………………………………………….…….. 170 

1.1.1. Soy-Nesep Vakıası ……………………………………………………..….. 171 

1.1.2. Dokunulmazlıklar ve Ġnsanın Saygınlığı ……………………………..……. 174 

1.1.3. Ġnsanın Biyolojik Vakıası ……………………………………..…………… 176 

1.1.3.1. Ġnsanın Bedeni ……………………………………………………...…….. 177 

1.1.3.2. Hilkati DeğiĢtirmek ……………………………….……………………… 178 

1.1.3.3. Cana Kıymak ……………………………………….……………………. 181 

1.1.4. Ġnsanın Psikolojik Yapısı ……………………………………….………… 182 

1.1.5. Ġnsanın Sosyal ve Metafizik Değeri ……………………………….………. 184 

1.1.6. Kadın ve Çocuklar ………………………………………………...……….. 185 

1.1.7. Köleler, Hizmetçi ve ĠĢçiler……………………………………..………….. 189 

1.2. Bitkiler ……………………………………………………………………...…. 190 

1.3. Hayvanlar …………………………………………………..………………… 195 

1.3.1. Binek Hayvanları ve Binicilik …………………………………….……..… 198 

1.3.2. Av Hayvanları ……………………………………………………….……... 199 

1.3.3. Deve ve Koyunlar…………………………………………..…….……..….. 201 



V 

 

1.3.4. Atlar……………………………………………………………..…..………. 203 

1.3.5. Köpek ve Kediler………………………………………….....................….. 206 

1.3.6. Diğer Hayvanlar ……………………………………………….……….….. 210 

1.3.7. Hayvanlarla Ġlgili Genel Tespitler ………………………………….……… 213 

1.3.8. Hz. Peygaberin EĢya Ġle ĠliĢkisi Bahsiyle Ġlgili Diğer BaĢlıklar ….………… 215 

2. Hz. Peygamber’in EĢya Ġle ĠliĢkisinde Diğer BaĢlıklar …………………….. 215 

2.1. Hz. Peygamber‟in Hediyeleri ve Bu Konudaki Genel Ġlkeleri  ……………….. 216 

2.2. Sağlık, Ġlaçlar ve Tedavilerde EĢya ile Ġlgili Unsurlar ……………………...… 224 

2.3. Mucizevî Rivayetler  ……………………………………….………….…….. 229 

2.3.1. BollaĢma/Bereketlenme Unsuru ……………………………..……………. 233 

2.3.1.1. Suyun BollaĢması…………………………………………...…………….. 233 

2.3.1.2. Muhtelif Gıda Maddelerinin BollaĢması …………………………………. 243 

2.3.2. ġifa Unsuru …………………….…………………………………..……….. 249 

2.3.3. Diğer Mucizevî Durumlar………………..…………………………………. 251 

2.3.3.1. Miraç Hadisesi ……………………………………………………………. 251 

2.3.3.2. Uzakta GerçekleĢen Hadiseleri Aktarması……………………...………… 251 

2.3.3.3. Hurma Kütüğünün Ġnlemesi ……………………………………………… 253 

2.3.3.4. Ayın Ġkiye Bölünmesi  …………………….………………………..…….. 253 

2.3.3.5. Uhud Dağının Sarsılması …………………….…………………………… 255 

2.3.3.6. Hava Tahminleri   …………………………………...……………………. 255 

2.3.4. Mucizevi Durumlarla Ġlgili Genel Tespitler…………………………………. 255 

2.4. Bereket Mefhumu ve Teberruk Uygulaması ………………………………….. 257 

2.5. Sanat ve Estetik Konularla Ġlgili Rivayetlerde EĢya Unsuru  …………………. 261 

2.5.1. ġiir ve Hitaplar…………………….…………………………………...…… 261 

2.5.2. Resim  …………………….………………………………...……………… 267 

2.5.3. Çalgı Aletleri ve Müzik …………………….……………………………… 273 



VI 

 

2.6. Düğün ve Bayramlar……………………………………...……………………. 274 

2.7. Oyunlar ve Sportif YarıĢlar …………………………………………………… 276 

2.7.1. Mızrak Oyunları …………………….……………………………………… 276 

2.7.2. Kumar  …………………….…………….………………….……………… 277 

2.7.3. Ok ve Deve YarıĢları ………………………...……….……………………. 277 

2.8. Meslekler…………………….…………………….….………………….……. 278 

2.9. Ġnsan-EĢya ĠliĢkisi Açısından Mal Varlığı ………………………………….…. 282 

2.10. Birer Nesne/EĢya Olarak Çevre ve Tabiat Varlıkları …………….………… 283 

2.10.1. Yeryüzü, Toprak ve Dağlar …………………….…………………..……… 284 

2.10.2. Otlaklar ve Su Kaynakları………………………………………………... 284 

2.10.3. Yollar ve Yol Hakkı  ………………………………………..…………….. 286 

3. Hz. Peygamber’in EĢya Ġle ĠliĢkisinde Öne Çıkan Bazı Genel Prensipler ve 

Günümüze Muhtemel Etkileri …………………………………..…..…………. 

288 

3.1. Hadis-Tarih ĠliĢkisi Bağlamındaki Değerlendirmeler ……………………….. 288 

3.1.1. Devrin Teknik ġartlarına Tâbi Bir Hayat YaĢaması ………………………... 289 

3.1.2. Kültürel DeğiĢmeler ve Hz. Peygamber‟in Tutumu ……….……………….. 290 

3.1.3. Nebevi Gündemde Bazı Tarihi Vakalar …………………………………… 290 

3.1.4. Diğer Tarihsel Konular …………………………………………………..… 291 

3.1.5. Hadis-Tarih ĠliĢkisi ve Günümüz Ġçin Bazı Çıkarımlar ………….………… 292 

3.2. Hadis-Biyografi ĠliĢkisi Üzerine Mülahazalar ……………………..………… 292 

3.2.1. Metafizik Değerlerin Fiziki Değerlerden Üstün Tutulması ………..………. 293 

3.2.2. EĢyanın Amacına Vurgu Yapması ………………..………………….….….. 294 

3.2.3. EĢyanın Duygu ve DüĢünce Dünyasına Etkisi  …………………….….…… 294 

3.2.4. YaĢadığı Hayatla, Rabbi Arasında Bilinçlilik Hali ĠnĢası ve Bağ Kurması … 296 

3.2.5. KarĢılaĢılan Güzellikler ve Zorluklarda Ahirete Vurgu Yapması  …………. 297 

3.2.6. Ġnsanları TeĢvik Ederken Metafizik Hedefleri Vurgulaması  ……………… 297 



VII 

 

3.2.7.Fiziki Nesneleri Büsbütün Geçersiz ve Değersiz Görmemesi ……………….. 298 

3.2.8. Kolay Olanı Ya da Daha Nitelikli/Kaliteli Olanı Tercih Etmesi …………... 298 

3.2.9. Güzellik Konusundaki Tercihleri ve Estetik Ölçüleri ……………………… 302 

3.2.10. Çevresindeki Ġnsanların EĢyayı KullanıĢ Biçimlerine Ġlgisi ve Yeni-Farklı 

Nesnelere Merakı ……………………………………………….………………… 

305 

3.2.11. Elde Olanla Yetinmesi, Hayrını Elde Olanla Yapması…………………….. 306 

3.2.12. EĢya Kullanımında Bir Usulünün/Tarzının Olması………………………… 307 

3.2.13. Kullandığı EĢyalara Değer Vermesi ………………………………………. 308 

3.2.14. Ġnsanın Kendini Tanımasına Biyolojik ve Psikolojik Sınırlılıklarına Önem 

Vermesi …………………………………………………………………………….. 

309 

3.3. Hadis-Hikmet/Felsefe ĠliĢkisi Hakkındaki Tespitler …………………………. 310 

3.3.1. EĢyanın Tabiatı, Hakikatı ya da Ġnsan Ġradesinden Bağımsız Yönü  ……… 310 

3.3.1.1. EĢyanın Tabiatı ……………………………………………..….……….… 312 

3.3.1.2. Fıkhî (Haramlık-Helallik) Değeri …………………………..…………….. 313 

3.3.1.3. Temizlik-Kirlilik Değeri……………………………..……………………. 314 

3.3.1.4. Estetik Değeri ve Ġnsanın Saygınlığına Katkısı ………………………….. 316 

3.3.2. Ġnsanın EĢyaya Anlam Yüklemesi…………………………………………. 317 

3.3.2.1. EĢyanın Nicelik Yönü, Ekonomik Değeri ve Mülkiyetle Ġlgili Hususlar … 318 

3.3.2.2. EĢyanın Niteliklilik/Kalite Değeri………………………………………… 319 

3.3.2.3. EĢyanın Takvaya, ġirk, Ġnanç Duygularına Göre Değer Kazanması ….….. 320 

3.3.2.4. Uğur ve Uğursuzluk Değeri ………………………………………………. 321 

3.3.2.5. Ġhlas, Ġhsan ve Niyet Değeri……………………………………..………… 322 

3.3.2.6. Teberrük ve Hatıra Değeri ………………………………….……………. 324 

3.3.2.7. Hayrı ve ġer Değeri ……………………………………………………… 325 

SONUÇ  ………………………………………………………………….………. 327 

EK – EġYA ĠSĠMLERĠ VE TÜRKÇE KARġILIKLARI LĠSTESĠ ………….. 334 



VIII 

 

ÖZET …………………………..……………………………………..………….. 339 

ABSTRACT …………………………………………………………………….... 340 

KAYNAKÇA…………………………………………………………………….. 341 

 

 

 

 



1 

 

GĠRĠġ 

I. KONUNUN ÖNEMĠ  

Ġnsanın hayatında, eĢya unsuru yok sayılamayacak bir gerçekliktir. Canlı yahut 

cansız tüm nesneler, varlıkları yahut ihtiyaç halinde yoklukları ile insanı bir Ģekilde 

tavır almaya zorlamaktadır. Fiziki bir gerçeklik düzleminde yaĢayan insanın eĢya ile 

iliĢkisi, esas itibarıyla insanın dünya macerasının büyük bölümünü kuĢatmaktadır. 

Hemen hemen bütün dinler, izmler, fikri akımlar ve bilimler insanın eĢya ile iliĢkisini 

düzenlemek, yahut bu iliĢkiyi bir zemine oturtmak iddiasındadır. EĢyayı birer tapınma 

nesnesi olarak değerlendiren pagan inançlar; mülkiyet hakkını merkeze alan kapitalizm, 

komünizm ve liberalizm; metafizik-fizik iliĢkisi üzerine kafa yoran mistik akımlar, 

pozitivizm ve materyalizm; toprak-vatan-bayrak kavramlarıyla yaĢadığı coğrafya ve 

topluma anlam yükleme arayıĢında olan Milliyetçi akımlar; eĢyayı bir tür tarih ve kültür 

taĢıyıcısı olarak mütalaa eden arkeoloji ve antropoloji, hemen her nesneyi ticari bir meta 

olarak değerlendiren iktisat; mal ve hizmetlerin insanlar arasında el değiĢtirmesini ve 

buna bağlı hak ve menfaat iliĢkilerini düzenleyen hukuk; hukukun sahasına ilave olarak 

israf-temizlik-ibadet boyutlarıyla fıkıh; eĢyanın doğru kullanımı ve etik kapsamı 

bağlamında ahlak; güzellik yönüyle estetik bu konuda ilk akla gelen bazı örneklerdir. 

Ġslam‟ın medeniyet tasavvurunda, “insanın halife olması”
1

, “yeryüzündeki 

varlıkların insanın hizmetine verilmesi”
2
 ve “umran/imar”

3
 mefhumlarının ayrı bir 

                                                 
1
 Bakara, 2/30. 

2
 Bakara, 2/29. 

3
 Hud, 11/61. Hz. Salih‟in kavmine Allah‟ın kendilerini yeryüzünü imarla 

görevli/donanımlı kılması bağlamında geçmektedir.   

Rum, 30/9. Ayet. Ġnsanlara yeryüzünü gezip dolaĢmaları salık verilirken, kendilerinden 

önce helak olan kavimler örnek verilirken, bu eski toplumların ayetin muhataplarından 

daha fazla imar ettikleri hatırlatılmaktadır.  



2 

 

ehemmiyeti vardır. Nitekim Allah‟ın Kur‟an-ı Kerim‟de ilk insanın yaratılıĢı hakkında 

bilgi verirken,
4
 Meleklerle farklılığı ve meleklere olan üstünlüğünün gerekçesi olarak 

anlaĢılan varlıkların/eĢyanın bilgisi önemli bir felsefi/hikemi bir zemin teĢkil 

etmektedir. EĢyanın isimlerinin bilgisi, insanın meleklere üstünlüğünün izahı 

mahiyetindedir. Bu bağlamda insanın eĢya ile iliĢkisinde sağlıklı ve gerçekçi bir 

iliĢkinin tesis edilmesi, müslümanın muasır Ģartlarda kendini ve insanlığı 

konumlandırması açısından önemi tartıĢılamaz bir husustur.  

Ġslam düĢünce tarihinde daha çok Kelam ve Felsefede ele alınan “hikmet” 

kavramının doğru teĢhis edilebilmesi için, Hz. Peygamber‟in Sünnetinin ve bu Sünneti 

bize nakleden Hadislerinin müsait bir zemin olduğu kanaatindeyiz. Kuran-ı Kerim‟de 

“kitap ve hikmeti” birlikte zikreden ayetler bu kanaatin membaını teĢkil etmektedir. 

Diğer taraftan insanın biyolojik/fiziki varlığı düĢünüldüğünde, Hz. Adem‟in 

yaratılıĢ kıssası
5

 ve cennet-cehennemle ilgili ayet ve hadisler çerçevesinde de 

görülebileceği üzere, insanın eĢya/nesne ile iliĢkisi, gayb âlemi ve ahiret hayatında da 

karĢımıza çıkmaktadır. Dolayısıyla muhtemel bir nitelik ve mahiyet farkı olsa da insan-

eĢya iliĢkisinin dünya ve ahiret hayatıyla ilgili buutları olduğu anlaĢılmaktadır. 

Dolayısıyla insanın dünyada tecrübe edebildiği eĢya ile iliĢkisini incelemek, ahiret 

                                                 
4
 Bakara, 2/30-33. Ġlgili ayetlerde “isimler” olarak geçen ifadelerde varlık veya eĢya 

kelimeleri geçmemekte, fakat ayetlerin bağlamından zikri geçen isimlerin eĢya/varlıklar 

olduğu anlaĢılmaktadır. Nitekim Hadislerle Ġslâm adlı eserde de benzer Ģekilde 

açıklanmaktadır.  Bakınız: Hadislerle İslâm, Diyanet ĠĢleri BaĢkanlığı, Heyet, 2. Baskı, 

Ankara 2013; “YaratılıĢ” Maddesi, c: 1, s: 239.  

5
 Hz. Adem‟in cennetteki yasak ağaçtan sakındırılması, Hz. Havva ile birlikte cennet 

yaprakları ile üzerini örtmeye çalıĢmaları vb. hususlar, fiziki nesnelere çağrıĢım 

yapmaktadır. 



3 

 

yaĢamı hakkında da fikir verme potansiyelini haiz olup, meselenin felsefî ve kelâmî 

boyutları olduğu açıktır. 

Klasik Ġslam Ġlimleri Edebiyatında, daha çok Fıkıh ve Tasavvuf disiplinleri içinde 

ele alınan eĢya/mal varlığı konusu, ekonomik iliĢkiler-mülkiyet, borçlar hukuku gibi 

konulara yahut zühd edebiyatına hasredilmiĢ görülmektedir. Bu klasik telakki, tarihi ve 

sosyolojik vakıalar perspektifinden ele alındığında, hukuki iliĢkilerin sağlıklı tesisi 

yahut dünyevileĢme temayülünün sınırlanması cihetleriyle anlaĢılabilir olsa da, muasır 

Ģartlarda Batı medeniyetinin kaydettiği maddi terakkiyi insanlığın aleyhine kullanması 

neticesinde, vaktiyle geliĢtirilmiĢ bulunan bu klasik tasavvurların müslüman toplumların 

güncel ihtiyaçlarına cevap veremediği aĢikârdır. 

Ġslam‟ın temel kaynaklarından olan Hadis-Sünnet birikiminin bu maddi medeniyet 

açısından yeniden ele alınarak incelenmesi, felsefi/hikemi boyutlarıyla yeni 

tasavvurların inĢasına kapı açacaktır. Bu bağlamda, Hadis mirasımızın felsefi/hikemi 

boyutlarıyla incelenmesinin Hadis Dirayet ilminde ihmal edilegelen bir vakıa olduğu 

kanaatiyle, esasen bu tür bir konunun incelenmesinin nevzuhur bir giriĢim değil, Hadis 

ilmi açısından bir tür ihkak-ı hak ya da diğer bir ifadeyle iade-i itibar olacağı 

fikrindeyiz. 

Herkesin malumu üzere Batıda sosyal bilimler ve diğer disiplinler alanında 

yapılan çalıĢmalarda çok defa 200-250 yıl önceki filozofların
6
 fikir ve önermeleri ele 

                                                 
6
 Modern Ġktisadın kurucusu kabul edilen Adam Smith, 1723-1790 yılları arasında; 

Sosyolojinin ve Pozitivizmin kurucusu kabul edilen August Comte 1798-1857 yılları 

arasında; Komünizmin kurucuları kabul edilen Karl Marx 1818-1883 yılları arasında, 

Engels 1820-1895 yılları arasında; Modern Psikolojinin kurucusu kabul edilen Sigmund 

Freud 1856-1939 yıllarında; Evrim teorisi ile batı dünyasını derinden etkileyen Charles 

Darwin 1809-1882; Kuantum fiziği alanıdaki çalıĢmalarıyla tanınan Albert Einstesin 

1879-1955 yılları arasında yaĢamıĢtır. 



4 

 

alınmakta, üzerine sistemler inĢa edilmekte ve çağdaĢ küresel medeniyet bu tasavvurlar 

üzerine kurgulanmaktadır. Daha evvel hiçbir medeniyette hayatının tüm detaylarına 

iliĢkin örnekliği nakledilmiĢ insan ve dünya tasavvuru yokken, Ġslam medeniyetinin 

temelini teĢkil eden, mensuplarının sahip olduğu Hz. Peygamber‟in sözlerine, tutum, 

davranıĢ ve yaĢayıĢlarına iliĢkin zengin mirastan mahrummuĢ gibi hareket etmesi en 

hafif tabirle safdillik olacaktır. Hatırasından dünya tarihini kökten etkilemiĢ bir 

medeniyet kurulan Hz. Peygamber‟in hadislerinin ve sünnetinin, ÇağdaĢ Hadis Dirayet 

Ġlmi kapsamında, Ġslam Hikmetinin güncel bir yorumu olarak yeniden idrak edilmesi, 

batılı materyalist tasavvurların baskısına maruz kalan, dünyevileĢme sapması yahut 

gereksiz/yanlıĢ anlaĢılan zühd yönelimlerine düĢen Müslümanlar için, Sahih Ġslam‟ın 

gerçekçi Ģekilde anlaĢılması ve yeniden bir medeniyet inĢasına imkân sunacaktır. 

Temel Ġslam kaynakları olan Kuran ve Sünnet/Hadis, konu itibarıyla çok geniĢ bir 

yelpazeyi teĢkil etmektedir. Genel olarak ilmi disiplinler, bir gaye ve bu gayeye uygun 

yöntem ve perspektiflerle geliĢir; malzemeleri kendi zaviyelerinden ele alırlar. 

Sözgelimi Kuran-ı Kerim, tefsir disiplini için olduğu kadar, tarih, uluslar arası iliĢkiler, 

kozmoloji, sosyoloji ilimlerinin de önemli bir menĢeidir. Bu meyanda, Sünnet/Hadis 

Ġlmi, daha ziyade bütün olarak rivayet metodolojisi ile ĢekillenmiĢ, rivayetlerin sıhhat 

dereceleri ve sübutları ile ilgilenmek meselesi özellikle Hadis ilminin sahasını teĢkil 

etmiĢtir. Hadislerin delaletleri meselesi ise, en az Hadis dirayet ilmi kadar, Fıkıh, Tefsir, 

Tasavvuf, Akaid, tarih gibi klasik; Sosyoloji, Psikoloji, Antropoloji gibi modern dönem 

ilimlerinin konusunu oluĢturmaktadır.  

Ġlimlerin etkileĢimi, benzer sahalardaki ilimlerin birbirlerinden metot, kavram, 

perspektifler ödünç alması kanaatimizce sorunlu bir durum değil, bilakis elzem bir 

husustur. Lakin ödünç alınan ilmi malzemenin, bir ilmi özgün kılan hususiyetlerini 

sınırlaması, gölgede bırakması, tabidir ki o disiplinin varlık nedenini tartıĢmaya 

açacaktır. Bu meyanda muasır araĢtırmacılar tarafından Hadis Dirayet ilminin Fıkıh 



5 

 

usulünün etkisine girdiği tespiti de yapılmaktadır.
7 

Ġmam ġafii‟nin Hikmet ve Sünnet 

arasında özdeĢlik kurması ve Hadis usulcülerinin ekseriyetle ġafii mezhebine mensup 

kiĢiler olması
8

 da Hadis usul ilmindeki fıkhı etkiyi artırmıĢ olması kuvvetle 

muhtemeldir. Diğer taraftan Sünenler, merfu ahkam hadislerini içeren, fıkhî konu 

sistemine göre tanzim edilmiĢ eserlerdir.
9

 Musannefler ise, Sünenlerdeki merfu 

rivayetlere ilaveten mevkuf ve maktu hadisleri de ihtiva etmekte ve yine fıkhi bir nitelik 

arz etmektedirler. Nitekim Fıkhın etkisi, Hadis edebiyatında da görülmektedir. 

Ġslam‟ın ilk asırlarında tamamlanan Hadis Rivayet ilminin, muhtelif Ģerh-

haĢiyeler ile yerini büyük ölçüde Hadis Dirayeti de denen yaĢanan tarih diliminin idraki 

çerçevesinde Ģerhleri mahiyetine dönüĢtüğü ilimler tarihinin tespitidir. Bu Ģerh 

edebiyatının ise, asrımızda maksudumuz olan Dirayet ilmini ne ölçüde karĢıladığı ayrı 

bir tetkik konusudur. Modern çağla beraber, Ġslam medeniyetinin duraklaması ve Ġlimler 

geleneğinde yaĢanan inkıta ve aksaklıklar, klasik idrak ve usulleri, modern dönemde 

geliĢen insanlık medeniyetine canlı bir katkı sunamaz hale getirmiĢtir. Bu doğrultuda 

Ġslam ilimleri sahasında yapılacak çalıĢmaların, klasik edebiyatı kapsayan, modern 

                                                 
7
 Fıkıh ve Usul ilimlerinin Hadis ilmine tesirleri hakkında yapılan bazı çalıĢmalar için 

bakınız: Hadis İlminin Temel Meseleleri, Mehmet Görmez, Otto Yayınları, 2. Baskı, 

Kasım 2014. s: 90-92;  Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji 

Sorunu, Mehmet Görmez; Otto Yayınları, 5. Baskı, Kasım 2014. sf: 30-1; “Fıkıhçı 

BakıĢ Açısının Sünneti Anlamaya Etkisi -Fıkıh Sisteminde Hadislerin AnlaĢılması-”, 

Mehmet Emin ÖzafĢar, Günümüzde Sünnetin Anlaşılması, (Sempozyum Tebliğ ve 

Müzakereleri), 29-30 Mayıs, 2004/Bursa, s:181-195; “Ġmam ġafii‟nin “Risale”‟sinin 

Hadis Ġlmindeki Etkileri”,  M. Hayri KırbaĢoğlu, İslami Araştırmalar, Cilt: 10, Sayı: 1-

2-3, 1997; s: 87-99. 

8
 KırbaĢoğlu, a.g.m., s: 87. 

9
 Çakan, a.g.e., s: 70. 



6 

 

beĢeri ve fıtri ihtiyaçları da gözeten; Ġslam‟ın esasında mündemiç hikemi manaları 

güncelleyerek asrı dönüĢtüren bir “fehva” cehdine dönüĢmesi elzemdir. Bu meyanda 

Hadis ilmi birikiminin “Hadis Kültür Bilimi” Ģeklinde yeniden yapılandırılması teklifi 

akademik Hadisçiliğin gündemine yöneltilmiĢ haklı bir çağrıdır.
10

 Bu çerçevede bizim 

çalıĢmamızda ortaya koymaya çalıĢtığımız husus, eĢya kavramı ve nesnellik algısı 

üzerinden felsefi bir perspektiften istifade ile Hadis literatüründe sahih kabul edilen bir 

klasik eserdeki merfu rivayetleriyle bir tasvir çıkarma çabasıdır.  

Hz. Peygamber‟in EĢya ile ĠliĢkisi konusu, günümüz maddiyat merkezli 

eĢya/dünya tasavvurunun gölgesinde kalan Ġslam dünyası ve insanlık için önem arz 

etmektedir. 

 

II.ÇALIġMANIN AMACI  

ÇalıĢmamızın temel gayesi, Hadis Dirayet ilminde bir imkân arayıĢı olarak, Hz. 

Peygamber‟in zatı ile eĢya arasında kurulan iliĢkinin mümkün olduğu kadar gerçekçi bir 

Ģekilde tasvir edilmesidir. 

ÇalıĢmamız çerçevesinde ortaya koymaya çalıĢtığımız temel husus, bir Hadis 

klasiği olarak Sahih-i Buhârî‟nin, tarihi, biyografik ve felsefi meselelere kaynaklık 

açısından değerini, diğer bir ifadeyle alanında karizmatik bir eserden hareketle tarihin 

muayyen döneminde yaĢamıĢ bir Ģahıs, toplum ve kültüre iliĢkin bütüncül tasavvur 

inĢasının imkânını da dikkate sunmaktadır. 

Hadis eserleri tek baĢlarına ele alındığında, kendi ilmi usulleri çerçevesinde 

Nebevi hakikatin bir kısmını tasvir etmektedirler. Hz. Peygamber‟in beĢeri vakıası, 

tarihsel, kültürel ve sosyolojik Ģartlar Hadis ilminin ilgi alanın dıĢına taĢmaktadır.  

Örnek olarak zikredilen bu disiplinler, Hz. Peygamber dönemine iliĢkin bir bağlam 

                                                 
10

 Ġlgili teklifin detayları için bakınız: “Hadis Ġlminde Alan Evrilmesi”, Mehmet Emin 

ÖzafĢar, İslamiyât, 2003, Sayı: 4, s:105-120. 



7 

 

inĢası imkânı vermektedir. ÇalıĢmamız, bir Hadis klasiği üzerinden yapılmıĢ bir tetkik 

olarak, yazılı eserlere iliĢkin zaaflarının yanında, Hz. Peygamber dönemini, müellifin 

istidat ve tercihleri ölçüsünde eserine yansıttığı nispette tasvir edebilecektir. Bu 

meyanda Hadis klasiklerinin, diğer uzmanlık alanlarındaki bağlam arayıĢları ile daha 

sağlıklı bir zemine oturması kâbil hatta bir ölçüde elzemdir. Metin içerisinde yeri 

geldikçe bu tür çalıĢmalara atıflarda bulunmaya çalıĢacak ve Hz. Peygamber dönemini 

anlama hususunda Sahih-i Buhârî‟nin imkanlarını da dikkatlerinize sunacağız. 

Modern dönemde yapılan akademik çalıĢmalara göz atıldığında görüleceği üzere, 

Hz. Peygamber dönemi hakkında, modern tarihsel yöntemle
11

 yazılan metinler olduğu 

gibi, sosyolojik,
12

 kültürel
13

 ve psikolojik
14

 açıdan da ele alan çalıĢmalar yapılmaktadır. 

                                                 
11

 Kronolojik tarih çalıĢması olarak bakınız: Son Peygamber Hz. Muhammed’in -sav- 

Hayatı,  Kasım ġulul, 2. Baskı, Kasım 2018. Eser, Hz. Peygamber dönemini kapsamlı 

ve kronolojik olarak ele almıĢ olup, Hz. Peygamber dönemini inceleyen sosyal 

bilimciler için temel baĢvuru kaynağı niteliğindedir; Kuran’a Göre Hz. Peygamber’in 

Kronolojik Hayatı, ġaban Özkavukçu, Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, Ağustos, 2011, Kayseri.  

12
 Sosyolojik, Antropolojik ve Kültürel perspektifleri dikkate alarak hazırlanan bazı 

çalıĢmalara Ģu metinleri örnek olarak verebiliriz: Hadis ve Kültür Yazıları, Mehmet 

Emin ÖzafĢar, Kitabiyat, 1. Baskı, Ocak 2005, Ankara; Hz. Muhammed Döneminde 

Medine’de Gündelik Hayat -Mekanın Üretimi-, Ġlyas Uçar, Fecr Yayınları, Ankara, 

2009. 383 sayfa; Hz. Peygamber Döneminde Medine’nin Sosyal Yapısı, Mustafa Safa, 

AraĢtırma Yayınları, 1. Baskı. 

13
 Kültür alanında yapılan çalıĢmalar için bakınız: Hz. Peygamber Döneminde Kültür 

Değişmeleri, Emine Balan(Gündoğdu), Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, 2002, Bursa; “Men TeĢebbehe bi Kavmin Hadisini 



8 

 

Bazı akademik çalıĢmalarda bir takım tikel konular da ele alınmıĢtır.
15

 Ayrıca 

değindiğimiz üzere, fıkıh ve usul gibi klasik ilimlerin Hadis ilmine etkileri de 

incelenmektedir. ÇalıĢmamız da bu yeni üslup ve perspektifle yapılan muasır çalıĢmalar 

arasında yer alacaktır. 

                                                                                                                                               

Küresel Giyim Kültürü Açısından Yeniden Okumak”, ġule Yüksel Uysal, Turkish 

Studies, Volume 11/7, Spring 2016; s: 293-314. 

14
 Psikolojik açıdan ele alınan çalıĢmalara bir ki örnek olarak Ģunlar zikredilebilir: 

Psikoloji Açısından Hz. Peygamber’in Şahsiyeti, Selihan Biler, Fecr Yayınları, 2. Baskı 

ġubat 2018, Ankara; “Bireysel ve Toplumsal GeliĢmede Sünnetin Yeri ve Sahih-i 

Buhari” Ġsmail Lütfi Çakan, Sünnetin Bireysel ve Toplumsal Değişimdeki Rolü –

Sempozyum-, Konya Ġlahiyat Derneği Yayınları, Mayıs 2008-Konya. s: 41-47. 

15
 Tikel konularda mebzul miktarda lisansüstü tez ve makale çalıĢmaları yapılmıĢtır. 

Bazılarına örnek olarak Ģunları zikredebiliriz: Hz. Peygamber Döneminde Yemek 

Kültürü, Sevim Demir Akgün, Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, Ekim, 2007; Nebevi Sünnette Beden Bakımı, Zahir 

Aslan, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi, Rize, 2015; Hz. Peygamber’in Sünnetinde Hayvanların Yeri, 

Celalettin TaĢdelen, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi, Ġstanbul, 2010; Hz. Peygamber Döneminde Tarım Kültürü, Fatih 

Oğuzay, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans 

Tezi, Haziran, 2008; “Hz. Peygamber Ailesinin Gelirleri, Geçimi ve Bıraktığı Miras”, 

Celal Yeniçeri, Hz. Peygamber ve Aile Hayatı, Ġlmi NeĢriyat Ġç ve DıĢ Ticaret A.Ģ., 

Ġstanbul, Tarih: ? s: 343-402; “Sünnette Giyim, KuĢam ve Örtünme”, Ġsmail Lütfi 

Çakan, İslam’da Kılık-Kıyafet ve Örtünme, Ġlmi NeĢriyat Ġç ve DıĢ Ticaret AĢ., Ġstanbul, 

Tarih: ?, s: 43-76. 



9 

 

Tezimizin diğer muasır çalıĢmalardan ayrılan yönlerinin, Hadis ilmi merkezinde 

bir Hadis-felsefe(Hikmet) iliĢkisi, tarihi bir Ģahsiyetin -bir hadis eserinde tespit 

edilebilen biyografik veriler ıĢığında- varlıkla iliĢkisi; Hadis ilminin tarih için delil 

olması gibi hususları olduğu kanaatindeyiz. Bu sırasıyla Hadis-Felsefe, Hadis-Tarih, 

Hadis-Biyografi iliĢkileri ele alınacaktır. 

 

a. Hadis-Tarih ĠliĢkisi 

Tarih
16

 ilmi, önceki dönemlere ait, olay, kiĢi, kültür, fikir gibi birçok hususta, 

meselenin zaman bağlamında geliĢimi ve dönüĢümü hakkında bütünlüklü fikir 

oluĢturmak için baĢvurulan mühim bir ilim dalıdır. Türkiye‟deki tarih ilminin genellikle 

siyasi tarih, saray tarihi ya da savaĢlar tarihi Ģeklinde algılandığı, bu bağlamda -belki 

Ġslam toplumlarının genelinde- Hz. Peygamber döneminin de genellikle tebliğ-siyaset 

ve savaĢlar tarihi Ģeklinde değerlendirildiği kanaatindeyiz. Hz. Peygamber döneminin 

tarihsel özellikleri ve sosyo-kültürel unsurları
17

 dikkate alınması halinde günümüz için 

çok daha açıklayıcı vasıfta Hadis çalıĢmalarının olması mümkün ve muhtemeldir. 

Nitekim araĢtırmacıların da iĢaret ettiği Ģekilde “hiçbir fikir ve düĢüncenin, zaman, 

mekân, tarih toplum ve kültür ortamından bağımsız bir Ģekilde soyut olarak anlaĢılması 

                                                 
16

 Tarih kavramı, farklı disiplinlerde ıstılahı anlamlar kazanabilmektedir. Nitekim Hadis 

ilminde ise tarih dendiğinde râvilerin kimliklerine iliĢkin bilgilerin aktarılması 

amaçlanmaktadır. Bizim burada kastettiğimiz husus, bu ıstılahı mana değil tarih ilminin 

kendisidir. Klasik dönemde tarih denince tarihi bilgilerin rivâyetlerle sıralanması 

Ģeklinde bir metodun uygulandığı bilinmektedir. Günümüzdeki tarih çalıĢmalarında ise 

kronolojik metot ve eleĢtirel perspektifler ön plana çıkmaktadır.  

17
 ġeker, Necmeddin, “Hadislerin AnlaĢılmasında Tarihi Bağlamın Rolü”, Hadis 

Tetkikleri Dergisi, XVI/2, s:23. 



10 

 

mümkün değildir.”
18

 Hz. Peygamber‟in yaĢadığı dönem, kendi tarihsel-sosyal ve 

kültürel bağlamı içerisinde yorumlanması halinde, günümüz için daha farklı açılımlar 

sağlaması mümkün olacaktır. Nitekim çağdaĢ dönemde Hadis ve Tarih iliĢkisine dair 

çalıĢmalar da yapılmaktadır. 

Kur‟an-ı Kerim‟in ve Hz. Peygamber‟in anlattığı kıssalar, insanda tarih bilinci 

oluĢturmaya yönelik önemli bir kaynaktır. Ancak ilâhi ve nebevî kaynaklı bu anlatıların, 

kronolojik bir tarih perspektifinden çok, beĢer kaynaklı hadiselerin sosyal ve kevnî 

sebep-sonuç iliĢkisi üzerinden ibret ve ders nitelikli olduğu malum bir durumdur. Klasik 

dönem tarihçileri de muhtemelen bu üslubun hadiseleri aktarma kısmını almıĢlar, fakat 

sebep sonuç iliĢkileri ve ibret kısmı üzerinde fazla durmayarak, bu iĢi dinleyen/okuyan 

kiĢilere bırakmıĢ gözükmektedirler.  

Kur‟an-ı Kerim‟in tarihi hadiseleri aktarmasının yanında, Kur‟an-ı Kerim‟in 

anlaĢılmasında da tarihsel bilgilere, tarihi bağlama ihtiyaç duymaktayız. Bu meyanda 

sebeb-i nüzül rivayetleri örnek gösterilebilir. Sebeb-i nüzül rivayetlerinin sayısı 500 

kadar olup,
19

 Kur‟an-ı Kerim‟deki ayet sayısı ile mukayese edildiğinde bu sayı hayli 

azdır. Bu durumda Kur‟an-ı Kerim‟in anlaĢılmasında, nüzül dönemine iliĢkin hadis 

rivayetlerinde de meknuz olan, tarihsel veriler, yaĢanmıĢlıklar ayrı bir ehemmiyet 

kazanmaktadır. Diğer taraftan Hadis rivayetlerinin sebeb-i vürudları hakkında da 

tarihsel bilgilere duyulabilecek benzer bir ihtiyaçtan söz edilebilir.
20

 Nitekim tarihi 

bağlamın bilinmemesi halinde sahih rivayetlerin acımasızca eleĢtirildiği de 

görülmektedir.
 21

 

                                                 
18

 ġeker, a.g.m. s:13. 

19
 ġeker,  a.g.m., s: 10. 

20
  ġeker,  a.g.m., s: 10. 

21
  ġeker,  a.g.m., s: 13. 



11 

 

Ġlk dönem Ġslam tarihi çalıĢmaları daha çok rivayetlerin bir araya getirilmesiyle 

baĢlamıĢtır.
22

 Ġlk dönem siyer müellifleri aynı zamanda hadisçidir.
23

 Daha ziyade rivayet 

ve nakle dayanan Hadis, Siyer ve Tarih gibi dallarda görülen bu üslup, içeriğin 

anlaĢılması ve yorumlanmasını muhatabın ilgi ve birikimine bırakmaktadır. Aslında 

ilimlerin doğru anlaĢılıp aktarılması, uzmanlık isteyen bir iĢtir. Muhatapların ilmi ve 

kültürel seviyeleri, -ilk dönemlerde kısmen birbirlerine yakın sayılabilse de- toplum 

nüfusunun artması ve ilimlerdeki çeĢitlilikle beraber ihtisaslaĢmayı gerekli kılmıĢtır. Bu 

bağlamda Ġbn Haldun‟un rivayetleri nakletmekle yetinen tarihçileri eleĢtirisi, tarih ilmi 

için önemli bir kilometre taĢıdır.
24

 Hâlbuki tarih ilmi sadece aktarmak değil, bu 

rivayetlerin sıhhatlerini de inceleyen, sebep-sonuç iliĢkileri açısından ele alan felsefi bir 

disiplin olmalıdır.
25

 Modern dönemde de tarih ilmi alanındaki çalıĢmaların, mesela 

dinler tarihi, kültür ve medeniyet tarihi ve diğer disiplinlerin (sözgelimi iktisat, hukuk, 

sosyal bilimler tarihleri gibi) özel tarihleri çerçevesinde yapılacak mukayeseli 

okumaların, Hadis ilminin ve verilerinin daha sağlıklı bir Ģekilde anlaĢılmasına önemli 

katkılar sağlayacağı kanaatindeyiz. Nitekim bazı araĢtırmacıların da iĢaret ettiği üzere 

Hadis ilminin sıhhat kriterleri açısından tarih ilmine göre daha “hassas kriterleri” 

                                                 
22

 “Siyerin Hadislerle ĠnĢası Meselesi (Buhârî ve Müslim Örneği)”, Üzeyir DurmuĢ, 

Karadeniz Teknik Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 1, Bahar-2016, 

s: 94. 

23
 DurmuĢ, a.g.m., s: 95. 

24
 Tarihselcilik Düşüncesi ve Hadislerin Anlaşılması,  Nevzat Tartı, Otto Yayınları, 

ġubat, 2016, Ankara, s: 45. Bu çalıĢma daha önce yapılmıĢ bir akademik tezin matbu 

halidir: Hadislerin Tarihsel Boyutu, Nevzat Tartı, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, (Doktora Tezi) 2001, Erzurum. 

25
 Tartı, aynı yer. Benzer bir uğraĢın Hadis ilmi içinde, cerh-tadil, sened ve metin 

tenkidi çalıĢmaları bağlamında yapıldığını söylemek mümkündür. 



12 

 

bulunmaktadır. Zira tarihçiler “elde ettiği her malzemeyi değerlendirmek ister ve 

kurgusallığı” da önemser.
26

 “Elde edilen her malzemenin değerlendirilmesi” özellikle 

klasik dönem Hadis rivayet usulü açısından bir zafiyet olarak görülebilirse de, tarih ilmi 

için geçerli olan kurgusallığın Hadis ilmi için de iĢlevsel bazı yönlerinin olması pekâlâ 

mümkündür.  

 Diğer taraftan özellikle ale‟l-ebvab sisteme
27

 göre yazılmıĢ Hadis eserlerinde, 

mânayla rivayet, takti„/ihtisar, ziyâde/idrâc, hazf gibi konular görülebilmektedir.
28

 Aynı 

Ģekilde Hadis rivayetlerinin naklinde eksik dinleme yahut parça olarak aktarma gibi 

tasarruflar, sahabe ve sonraki raviler için de geçerli olan bir diğer husustur.
29

 Bu tür 

tasarruflar, Hadislerin tarihsel bağlamından kopma ihtimalini göstermesinin yanında, 

Hadis müelliflerin eserlerinde bağlam inĢa ederken belli hedefleri gözettiklerinin 

iĢaretidir. Pek tabi bu çaba konular bağlamında olup, -siyer/tarih müelliflerinde 

olduğunun aksine- ekseriyetle tarihsel bütünlük değildir. Benzer Ģekilde Hadis 

müellifleri de tarihsel rivayetleri aktarırlarken nispeten daha uzun rivayetler aktarmıĢlar 

                                                 
26

 DurmuĢ, a.g.m., s: 93. Ali Arslan da bu konuyu ele alarak Hadisçilerle Tarihçilerin 

tenkit usullerini değerlendirmiĢ, Hadisçilerin tenkit kriterlerinin tarihçilerden daha 

hassas olduğu fikrini savunmuĢtur. Bakınız: “Tarih ve Hadis Ġlimlerindeki Tenkit 

Usulleri”, Ali Arslan, Bülent Ecevit Üniversitesi Ġlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 1, Sayı: 

22, 2014, s: 68.  

27
 Ale‟r-Rical sistemle ele alınan eserlerde konu bütünlüğünden çok, rivayetin ilgili 

raviye nispeti esas alındığı için, Hadis-Bab bütünlüğü kaygısından arî bir Ģekilde, takti„-

ihtisar gibi tasarrufların daha az görülmesi tabidir. Ağitoğlu, Nurullah, “Hadiste Bağlam 

ĠnĢası”, The Journal of Academic Social Science Studies, JASSS, Volume: 6, Ġssue: 5, 

May, 2013.., s: 137. 

28
 Ağitoğlu, a.g.m, s: 136. 

29
 Ağitoğlu, a.g.m, s: 136. 



13 

 

ve görece daha bütünlüklü rivayetler nakledebilmiĢlerdir.
30

 Hadis-tarih iliĢkisinde 

tarihçilerin kurgu ve bağlam inĢası çabasının yanında; tematik, fıkhî, analitik olarak 

değerlendirme metodunu tercih eden hadisçilerin tutumları da Hadis rivayetlerinin 

anlaĢılması konusunda tarihsel bağlamdan kopma riski taĢıyabilmektedir. Bu meyanda 

Hadisçilerin metodik tercihlerinin farklılıkları göz önünde bulundurularak, rivayet 

metinlerinin ale‟r-rical eserlerle mukayese edilmesi, en azından tüm tüm rivayetlerin 

konu bütünlüğü içerisinde ele alınması ve tarihsel bağlamın göz önünde 

bulundurulması, Hadislerin daha sağlıklı anlaĢılmasında ve yorumlanmasına yardımcı 

olması muhtemeldir.  

Tezimizin merkezine aldığımız Sahih-i Buhari, Hz. Peygamber‟in eĢya ile iliĢkisi 

gibi spesifik bir konuda hayli zengin malzeme vermekteyse de, eserin tek baĢına bu 

konuyu ortaya koymasını beklemek muhal olacaktır. Zira eserin yazılıĢ amacı ve 

metodu buna matuf değildir. Ancak bir klasik eserin akademik-tematik yöntemle 

incelenmesi halinde geniĢ bir malzeme içerebildiği de vâzıhtır. EĢya ile iliĢki konusunu 

incelerken, zaman zaman diğer hadis kitaplarından ve tematik metinlerden de istifa 

ettik.  

 

b. Hadis-Biyografi/Siyer-Siret ĠliĢkisi 

Hadis kaynakları Hz. Peygamber‟in sözleri, fiil ve takrirleri çerçevesinde 

ĢekillenmiĢtir. Fakat ilginç bir Ģekilde çoğunlukla, sözlerin gösterdiği hedefler, 

fiillerinden çıkarılan hükümler ve takrirlerinin iĢaret ettiği (fıkhî) durumlar dikkate 

alınmıĢ, Hz. Peygamber‟in zatına, kalbi ve fikri teamüllerine iliĢkin biyografik tetkik ve 

tespitler oldukça sınırlı kalmıĢtır.  Diğer taraftan Hz. Peygamber‟in kalbi ve fikri 

                                                 
30

 Ağitoğlu, Buhari‟de geçen bazı uzun rivayetlere de atıfta bulunurken, uzunluğu ile 

dikkat çeken tarihsel temalı bir rivayeti örnek gösterir. Bakınız: Ağitoğlu, a.g.m, s: 137-

140. 



14 

 

teamüllerinin teĢhis ve tespiti oldukça güç bir konudur. Zira insanın iç âlemine iliĢkin 

veriler, o kiĢiden dıĢ çevresine yansıdığı kadarıyla bilinebilir. Ġlgili Ģahsın tarihte 

yaĢamıĢ bir kiĢi olması da meseleyi iki kat zorlaĢtırmaktadır. Ancak Hz. Peygamber‟in 

zatı ile ilgili tespitler için, baĢta Kuran-ı Kerim olmak üzere, Hadis, Tarih, Siyer ve 

Megâzi eserleri gibi oldukça geniĢ bir edebiyat mevcuttur. Günümüz Ģartlarında 

yapılabilecek olan çalıĢmalar, bu klasik edebiyatı, yeni perspektiflerle yeniden ele 

almak ve çağın idrakini Sünnet doğrultusunda dönüĢtürebilecek bir öğreti inĢa etmek 

potansiyelini haizdir. 

Siyer ve Siret ilimleri, Hz. Peygamber‟in Hayatının kronolojik tasviri, fiziki 

özellikleri ve ahlaki nitelikleri gibi özelliklere yoğunlaĢmıĢ görünmektedir. Ġçeriği 

açısından bakıldığında Siyer ilminin özel bir döneme mahsus bir tür tarih çalıĢması 

olduğu; kaynakları, rivayet üslubu geliĢimi açısından bakıldığında da Hadis ilminden 

geliĢerek ayrıldığı fikri
31

 en azından Hadislerin özellikle Siyer ve Megâzi‟nin, genellikle 

de Ġslam Tarihinin kaynaklarından biri olduğu tespiti
32

 dikkate Ģayan bir husustur. Bu 

noktada tarih ilmi ile ilgili yapılan tespitler, Siyer ilmi için de geçerliliğini koruyacaktır. 

Aynı Ģekilde Hadis kaynaklarında Siyer kitaplarında olmayan detaylı anlatımlar ve 

önemli ek bilgiler yer almaktadır.
33

 Diğer taraftan, hadisçilerin ve hadis rivayetlerine 

bağlı kalınarak yapılabilecek siyere iliĢkin tespitler, erken dönem Ġslam tarihinin 

özellikle Risâlet dönemi için daha sıhhatli verilere ulaĢılmasını mümkün kılacaktır. 

                                                 
31

 DurmuĢ, a.g.m., s: 94; Arslan, a.g.m., s: 68. 

32
 Arslan, a.g.m, s: 68. 

33
 DurmuĢ, a.g.m., s: 93. DurmuĢ, “kronolojik tarih kitaplarından yararlanılarak, sadece 

hadis kaynaklarından hareketle kapsamlı bir siyer inĢasını” bile mümkün görmektedir. 

(Bakınız: Aynı makale: s:  94.) Aynı Ģekilde; sadece Sahihayn‟a bakılarak bile Ġbn 

HiĢam‟ın Sire‟sinin neredeyse tüm konularını içerebileceğini savunur.  (Bakınız: Aynı 

makale: s:  95.) 



15 

 

Dolayısıyla tarih eserleri, kurgusal üstünlüklerinin yanında sahih rivayetleri mündemiç 

Hadis eserlerine nispetle sıhhatleri açısından ikincil niteliktedir denebilir. Bu bağlamda 

sıhhat ve delâletleri muayyen usul ve muhtelif tetkik Ģartlarına bağlı kalınmak kaydıyla, 

teorik olarak Hadis metinlerinin daha genel ifade ile sünnet verisinin hemen tüm İslam 

ilimleri için Kuran-ı Kerim‟den sonra ikinci temel kaynak kabul edildiği hususuna da 

tekrar atıfta bulunalım. 

ÇalıĢmamızı Siyer ilminden ayıran hususiyete ise, eĢya ile iliĢki gibi tikel bir 

perspektifin seçilmesi ve konuya uygulanmaya çalıĢılan nispeten felsefi ve kültürel 

yaklaĢımdır. Aynı zümreden olarak bu çalıĢmamızda meĢhur bir hadis eseri üzerinden 

Hz. Peygamber‟in zatı ile eĢya arasındaki iliĢkiyi tasvir etmeye çalıĢtık. 

 

c. Hadis-Hikmet/Felsefe ĠliĢkisinin Ġmkânı  

Mehmet Görmez‟in tespitlerine göre Ġbn Mülakkin‟in iki yüze çıkardığı hadis 

ilimleri içinde Hadis‟i anlamaya ve yorumlamaya hasredilen ilimlerin sayısı dördü 

geçmemektedir.
34

 Ayrıca Hadislerin anlaĢılmasında usul-i fıkhın önemli bir yeri 

olmakla beraber, “bilgi, kültür ve medeniyetin tüm sahalarında sünnetten bir model 

oluĢturmak ve hadislerden bir kaynak oluĢturmak için kâfi gelmemiĢtir.”
35

 Günümüz 

müslümanları olarak, bedensel bazı hareketlerin tatbikini sünnet olarak algılarken, 

“vahye muhatap olmuĢ kalbin sünnetlerini”
36

 ya da “Hz. Peygamber‟in düĢünce 

                                                 
34

 Hadisleri anlamaya ve yorumlamaya hasredilmiĢ bu dört ilim Ģunlardır; Garibu‟l-

Hadis; Esbâb-ı Vurûdu‟l-Hadis, Muhtelifu‟l-Hadis, Fıkhu‟l-Hadis. Bakınız: Metodoloji 

Sorunu, Görmez, sf: 30. 

35
 Görmez, a.g.e. s: 31. 

36
 Görmez, a.g.e. s: 13. 



16 

 

dünyasının sünnetlerini fikir dünyamıza taĢımakta”
37

 baĢarısız olduğumuz kanaati, 

dikkate alınması gereken önemli bir iddiadır. 

“Kitap ve hikmeti”
38

 öğreten
39

 Hz. Peygamber‟in getirdiği kitap ortadadır. 

Hikmetin ise Hz. Peygamber döneminde yaĢayan kiĢilerle sınırlı bir kaynak olması 

ihtimali muhaldir. Akl-ı selim bittabi Kitap‟la beraber, Ġslam‟ın ruhunu teĢkil eden 

hikmetin, “sünnet” mirasının en azından bir kısmını Ģâmil olduğunu teslim eder.
40

 

                                                 
37

 Görmez, a.g.e. s: 13. 

38
 Kuran-ı Kerim‟de bazı ayetlerde Kitap ve hikmet kelimeleri aynı bağlamda ve 

birbirinden ayrı kavram olarak zikredilmektedir. Bazı ayetlerde hikmetin öğretilen ve 

dolayısıyla öğrenilebilen/kesbi bir yönü olduğu anlaĢılmaktadır. (Bakınız: Bakara, 

2/129, 151;  Ali Ġmran, 3/164;  Cuma, 62/2.) Aynı Ģekilde hikmetin vehbi/Allah vergisi 

olduğuna iliĢkin ayetler de vardır. (Birkaç örnek için bakınız:  Bakara, 2/231; Nisa, 

4/54, 113; Maide, 5/110;  Enam, 6/89; Ahzab, 33/34) Hikmet konusunda -gerek 

akademik gerekse klasik yöntemlerle olsun- geniĢ bir edebiyat oluĢmuĢtur. 

39
 Bakara, 2/129. 

40
 Ġmam ġafi, hikmetin sünnet olduğu kanaatindedir. Bakınız: er-Risale, Muhammed bin 

Ġdris eĢ-ġafi, Çevirenler: Abdülkadir ġener, Ġbrahim ÇalıĢkan, TDV Yayınları,  Ankara-

2003; Üçüncü Baskı; sf:18,  paragraf: 96; s: 51: 252; s: 63, p:305 ve 307.  

Ancak Ġmam ġafi teorisinde Hikmet, gayr-i metlüv vahye tevafuk etmekte, dolayısıyla 

aynı zamanda “sünnet” de vahiy olmakta; sünnete/hikmete ittiba da Ġmam ġafi nezdinde 

“farz” olarak telakki edilmektedir. Bak: eĢ-ġafii, a.g.e. s: 19, p:102; s: 23, p:129; s: 63, 

p: 309. Hikmet mefhumu bağlamında gayr-i metluv vahiy ve dil çerçevesinde Ġmam 

ġafi‟nin fikirlerinin geniĢ bir mülahazası için bakınız: “Ġmam ġafii‟nin Hikmet Teorisi”,  

Gıyasettin Arslan, İslami Araştırmalar Dergisi, Cilt: 16, Sayı: 3, 2003, Sayfa: 444-453. 

Mesele sadece Kuran-ı Kerim bağlamında ele alındığında bile Ġmam ġafi‟nin hikmet 



17 

 

Sünnet mirasımızın yazılı menkulleri olan, Hz. Peygamber‟in söz, fiil ve takrirlerini 

içeren Hadisler, “hikmet” mefhumu nokta-i nazarından mühim bir define hükmündedir.  

Hikmetle ilgili ayetlerdeki
41

 delalet farklılaĢmasına bakıldığında da görüleceği 

üzere, hikmet kavramının -Ġmam ġafii‟nin iddiasına muvafık olarak- Sünnetle örtüĢen 

                                                                                                                                               

yorumu, hikmet kavramını Sünnetle sınırlamakla daraltıcı bir sonuç doğurmuĢ 

gözükmektedir. 

Bizim burada üzerinde durduğumuz husus; hikmetle sünnet mefhumlarının belli bir 

bağlam iliĢkisi bulunduğuna iĢaretle; hikmetin daha ziyade canlı-yaĢayan, öğrenilebilen 

yahut herhangi bir zaman dilimi ve coğrafyada üretilebilen bir bilgi türü olması 

durumudur. Nitekim bu kanaatimizi teyit eden verilere de iĢaret ettik. 

41
 Kuran-ı Kerim‟deki Hikmet kavramı üzerine yapılan bazı çalıĢmalar: “Hikmet 

Kavramı Hakkında Kur‟an-ı Kerim ve Hadisi ġerifler IĢığı Altında Bir Analiz”, Ġbrahim 

MemiĢ, Bakü Devlet Üniversitesi İlmi Mecmuası, No: 10, Eylül-2008, s: 269-234; 

“Kuran‟da Hikmet Kavramı Üzerine”, Veysel Güllüce, Ekev Akademi Dergisi, c:1, 

Sayı: 2, Mayıs 1998; s: 43-48; “Kuran‟da Hikmet Kavramı”, Mehmet ÇalıĢkan, 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 1, Sayı: 2; Temmuz-Aralık 2001. 

s: 89-120. 

Ayrıca Fıkıh, Kelam, Tasavvuf gibi disiplinlerde Hikmet kavramı üzerine de çalıĢmalar 

yapılmıĢtır. Bu da hikmet kavramının Ġslam ilimlerinde önemli bir kavram olarak kabul 

edildiğini, disiplinlerin iç bütünlüğünde farklı ıstılahi içerikler kazanabilmiĢ 

olabileceğini gösterir. Örnekler için bakınız: “Maturidi‟ye Göre Hikmet Terimi”, Hanifi 

Özcan, İslami Araştırmalar, Cilt: 2,Sayı 6: Ocak-1988; 42-46; “Ġbn Sina ve Fıkh: 

ġeriatın Hikmet Boyutu”, Hadi Ensar Ceylan, Diyanet İlmi Dergi, Cilt: 50, Sayı: 1; 111-

121; “Modern Dünyada Ezeli Hikmet Geleneğinin Yeniden CanlanıĢı: Batı‟da Ġbnü‟l-

Arabi‟ye Yönelik Ġlginin Tarihi Seyri”, M. Mustafa Çakmaklıoğlu; Tasavvuf, İlmi ve 

Akademik Araştırma Dergisi, (Ġbn‟ül-Arabi Özel Sayısı-2) 2009; Sayı: 23, SS: 425-456. 



18 

 

yönleri olmakla beraber; -Ġmam ġafii‟nin iddiasına muhalif olarak- Nebevi Sünnet 

dıĢında da bazen vehbi olarak verilen ilim ve hikmetle ilgili hadislere
42

 bakıldığında ise 

bazen keĢfedilebilen yahut üretilebilen bir tür bilgi membaı olduğu kanaatindeyiz. 

ÇalıĢmamızda Felsefe disiplinlerinin geniĢliği ve Klasik Ġslam Felsefesi ile 

günümüzdeki konulara girilmeden, eĢya kavramı merkeziyle bir inceleme yapmayı 

tercih ettik. Zira felsefe disiplininin kendine has metodolojisi, kavram dünyası ve geniĢ 

eser yelpazesiyle hareket edilmesi halinde, konumuzun Hadis ilmi hudutlarının dıĢına 

çıkma potansiyeli yüksektir. Bu metinde bizim yapmaya çalıĢtığımız Hadis dirayeti 

kapsamında felsefe disiplininden “Nebevi gündemde eĢyanın bir tabiatı var mıdır, varsa 

nasıldır” mahiyetinde bir perspektifin ödünç alınması Ģeklinde düĢünülebilir.
43

          

                                                 
42

 Ġbrahim MemiĢ‟in hikmet kavramı üzerine Kur‟an ve Hadisler üzerinden yaptığı 

çalıĢmada, Hikmetin Kuran ile sınırlanamayacağı kanaati öne çıkmaktadır. (MemiĢ, 

a.g.m, s: 289.) 

Hikmet Hadisi denince akla gelen “Hikmet müminin yitiğidir, nerede bulursa onu alır” 

Ģeklindeki rivayet, en iyi ihtimalle zayıf görünmektedir. (Bakınız: “Hikmet Hadisi 

Üzerine Bir Ġnceleme”, Mehmet ÖzĢenel, Divan, 1996/2, s: 203, 206.) Ancak Ġslam 

geleneğinde meĢhur olup, sahih hadis gibi itibar görmüĢtür. (ÖzĢenel, a.g.m., 203, 206.) 

Dolayısıyla bu hadise bağlı kalınarak yapılacak yorum ve giriĢimler, bu zafiyetin 

gölgesinde kalacaktır. Ancak Hadis literatüründe ilim ve hikmete iliĢkin rivayetler 

dikkate alınırsa bu konuda sağlıklı bir açılım yapılması mümkündür. Lakin bu ayrı bir 

tetkik konusu olup, konumuz bağlamında bu kadarıyla yetiniyoruz. 

43
 Bir ilmin değerlendirilmesinde diğer ilimlerin yöntemlerinden faydalanılması 

hususunda potansiyel zorluklar ve sorunlar vardır. Konumuz icabı Hadis ilmine felsefi 

yöntemlerin tatbiki üzerinden düĢünülürse akla ilk gelen sıkıntılar Ģunlardır:  



19 

 

Modern dönemde yapılan çalıĢmaların bir kısmı, -tahkik ve eser/Ģahıs bazlı 

tetkikler gibi- klasik Hadis edebiyatının güncel Ģekilde yeniden basılması ve 

okunmasını kapsamaktayken; diğer bir kısmı da klasik telakkilere yeni perspektifler ve 

metodik açılımlar kazandırma gayretindedir. Esasen bu çabamız, modern dönemde 

“Hadis Dirayet İlminin güncellenmesi” ya da yeni bir teklifle “Hadis Kültür Biliminin 

inşası” üst baĢlığı çerçevesinde yapılan giriĢimlerden biri olarak nitelendirilmelidir.   

 

III. ÇALIġMANIN KAYNAKLARI  

ÇalıĢmamızı, hacim ve zaman açısından kısıtlılıklarımızdan dolayı, Sahih-i Buhârî 

ile sınırlı tutmayı tercih ettik. Diğer Kütüb-i Tis‟a eserlerine yeri geldikçe atıflar 

vermekle yetindik. Bu klasiklerini bütününün bu çerçevede incelenmesi halinde, “Hz. 

Peygamber‟in EĢya ile ĠliĢkisi” konusunun hayli zengin malzeme ile güçlenmesi ihtimal 

dâhilindedir. Erken dönemleri temsil eden Musanneflerin ve tür olarak Müsnedlerin 

incelenmesi halinde de çok daha geniĢ bir malzemenin bulunması ihtimali mevcuttur. 

                                                                                                                                               

1- Hadis usul ilmine diğer ilimlerden yapılan/yapılacak olan takviyeler, Hadis 

metinlerinin asıllarını/özlerini bozmamalıdır. (Gayet tabidir ki, metnin anlam ve ruhuna 

sadık kalınarak yapılan tetkik ve bütünlük çalıĢmaları bu kastımızın dıĢındadır.) 

2- Diğer disiplinlerden Hadis usulüne alınan bu tekniklerin, Hadislerin anlam dünyasına 

muvafık düĢmemesi, anlamlarını (bir tür anakronizm yahut bağlamdan koparma 

Ģeklinde) tahrip etme riski vardır. Nitekim bu duruma disiplin içinden olmayan 

kimselerin bazı teknik kavramları yanlıĢ anlayıp kullanmaları örnek verilebilir. 

Öte yandan “anlama problemi” ve “doğru anlama” sorunsalı, felsefe, psikoloji ve ilgili 

konunun içeriği ile iliĢkili, tarihsel, coğrafi, kiĢisel birikim ve idrakle ilgili birçok 

değiĢkeni olan bir husustur. Bir vakıayı doğru anlamanın imkanı, anlama mevzusunun 

tabiatında mevcut subjektiflik ve ihtimaller dolayısıyla uzun tartıĢmalara konu 

olabilecek bir mahiyet arz etmektedir. 



20 

 

Aynı Ģekilde, bu konu Kuran-ı Kerim‟deki eĢya tasavvuru ile birlikte ele alınsa, Kuran-

Tefsir araĢtırmaları kapsamında tezimizle benzer muhtevalı çalıĢmalarla birlikte 

incelense bir çok veçhesi daha vuzuha kavuĢacaktır. 

 

a. Kütüb-i Sitte Üzerine Bazı Tahliller ve Sahih-i Buhârî’nin Tercih Edilme 

Nedeni 

Klasik Hadis edebiyatımızın zenginliği, ilim çevrelerinde malumdur. 

ÇalıĢmamızın çapı ise Yüksek Lisans tezi hudutlarıdır. Bu sebeple, Hadis rivayetleri 

üzerine yapılacak bir çalıĢmada sınırlamaya gidilmesi kaçınılmazdır.  

Muvatta ile birlikte Kütüb-i Sitte‟nin içeriklerine bakılacak olursa sayısal olarak 

Ģu verileri buluruz: 

Sahih-i Müslim‟de 54 kitap, 1322 bab, 3033 hadis;
44

 

Sünen-i Tirmizi‟de; 46 kitap, 2496 bab, 3956 hadis;
45

 

Sünen-i Ebu Davud‟da 40 kitap, 1889 bab, 4800 hadis vardır.
46

 

Sünen-i Nesai‟de 51 kitap ve 2538 bab, 5758 (5761) hadis vardır.
47

 

Ġbn Mâce‟nin Süneninde 37 kitap, 1515 Bab, 4341 hadis vardır.
48

 

Muvatta‟da, 61 kitap, yaklaĢık 24 bab mevcut olup, müsned ve diğer rivayetlerin 

toplamı 1720 rivayettir.
49

  

                                                 
44

 Bakınız: Hadis Edebiyatı, Çeşitleri, Özellikleri, Faydalanma Usulleri; Ġsmail Lütfi 

Çakan, ĠFAV, 8. Baskı; Ocak, 2011, Ġstanbul, s: 89. 

45
 Çakan, a.g.e., s: 98. 

46
 Çakan, a.g.e., s: 108. 

47
 Kandemir, M. YaĢar, “Sünen” Maddesi, İslam Ansiklopedisi, 2010, c: 38, s:147. 

48
 Çakan, a.g.e, s: 121. 

49
 Çakan, a.g.e., s: 72. 



21 

 

Sahih-i Buhârî‟de 97 kitap, 3730 bab, 7275 hadis vardır.
50

 Bunların bir kısmı 

mükerrer
51

 olmakla beraber, tasnif açısından konu çeĢitliliğinin zenginliği diğer 

eserlerle kıyaslandığında ortaya çıkmaktadır. Bu açıdan da değerlendirildiğinde de 

Sahih-i Buhârî‟nin çalıĢmamızın merkezine oturması son derece makuldür.  

Benzer Ģekilde Kütüb-i Sitte, Muvatta ve Darimî‟nin Sünenlerini
52

 esas alarak, 

Kitap isimleri incelendiğinde çalıĢma konumuzu içeren “EĢya ve Canlılar” ile ilgili 

olarak tespit edebildiğimiz baĢlıklar Ģöyledir: 

Kitabu‟t-Tahare; Kitabu‟l-EĢribe, tüm kitaplarda mevcuttur. Ayrıca bundan ayrı 

bir baĢlık olarak sadece Kitabu‟Ģ-ġurb Buhârî‟de vardır. Müsaka ve Muzaraa
53

 kitabı, 

Buhârî, Müslim, Muvatta‟da vardır. Kitabu‟l-Büyû, 7 kitapta mevcuttur; Ġbn Mace‟de 

ise Kitabu‟t-Ticarat olarak geçmektedir. 

Kitabu‟l-Et‟ıme, Müslim, Nesai ve Muvatta hariç diğer 5 kitapta mevcuttur. 

Kitabu‟l-Edahi, Nesai ve Muvatta hariç, 6 kitapta; Nesai ve Muvatta‟da aynı 

muhtevalı Kitabu‟d-Dahaya mevcuttur. 

Kitabu‟l-Hâtim(Yüzük) sadece Ebu Davud‟da; Kitabu‟z-Zine(Süs EĢyaları), 

sadece Nesai‟de,  

                                                 
50

 Çakan, a.g.e. s: 81. 

51
 Ġbn Hacer 2761‟i mükerrer olmak üzere, toplam 9082 hadis olarak zikretmiĢtir. 

Bakınız: Çakan, a.g.e. s: 81. 

52
 Buradaki bilgileri Ġsmail Lütfi Çakan‟ın Hadis Edebiyatı adlı kitabında verdiği; 

Buhari, Müslim, Ebu Davud, Tirmizi, Nesai, Ġbn Mace, Darimi ve Malik‟in eserleri 

olmak üzere toplam 8 Hadis Klasiğinin kitap baĢlıklarını içeren listeye göre 

vermekteyiz. Bakınız: Çakan, Hadis Edebiyatı, s: 253-260. 

53
 Ġsmail Lütfi Çakan‟ın verdiği Kitap isimleri listesinde “Musaka ve Mezarika” (  الوطالاج

الوسارلح و )  ve (شرب) ibareleri geçmektedir. (Bakınız, Çakan, A.g.e., s.259) Elimizdeki 

Buhari nüshasında bu “Mezarika” ifadesini bulamadık. Ġmla hatası yapılmıĢ olmalıdır. 



22 

 

Kitabu‟z-Zühd, Müslim, Tirmizi ve Ġbn Mace‟de vadır. 

Kitabu‟l-Hars ve‟l-Müzaraa sadece Buhârî‟de, Kitabu‟l-Müzaraa Nesai‟de vardır.  

Kitabu Cezau‟s-Sayd, sadece Buhârî‟de; Kitabu‟z-Zebaih ve‟s-Sayd Buhârî, Ġbn 

Mace ve Muvatta da bulunmaktadır. Kitabu‟s-Sayd ve‟z-Zebaih, Ebu Davud hariç diğer 

yedi eserde mevcuttur. 

Kitabu‟t-Tıb, Buhârî, Ebu Davud, Tirmizi ve Ġbn Mace‟de vardır. 

Kitabu Fedâili‟l-Medine sadece Buhârî‟de, Kitabu‟l-Medine Muvatta da var.  

Kitabu‟l-Lukata, Buhârî, Müslim, Ebu Davud, Ġbn Mace‟de var. 

Kitabu‟l-Hibe, Buhârî, Müslim, Tirmizi, Nesai ve Ġbn Mace‟de vardır. 

Kitabu‟Ģ-ġa‟r (Saç) ve Kitabu‟l-Ayn Muvatta‟da; Kitabu‟Ģ-ġi‟r, Müslim‟de; 

Kitabu‟t-Teraccül, sadece Ebu Davud‟da; Kitabu‟l-Hayl (atlar?) sadece Nesai‟de; 

Kitabu‟l-Miyah, sadece Nesai‟de; Kitabu‟l-Fey, Kitabu‟l-Merda sadece Buhârî‟de var. 

Sahih-i Buhârî‟de diğer eserlere nispetle görülen konu zenginliğinin, tarihsel 

serüvende Hadis ilmindeki konu çeĢitlenmesine bağlı olarak geliĢmiĢ bir durum 

olduğunu söylememiz mümkün görünmemektedir. Zira Muvatta erken dönem eseri 

olmakla beraber, diğer eserler genellikle Sahih-i Buhârî ile eĢ zamanlıdır. Muasır  

müelliflerin eserlerindeki konular, ekseriyetle bir diğer eserle tekrar ederken, Buhârî bu 

farklı konuları da almıĢ ve diğer eserlerde olmayan kitaplara yer vererek konu 

yelpazesinin geniĢ tutmuĢ görünmektedir. Bu zaviyeden bakılınca konu çeĢitliliği 

bakımından Buhârî‟nin üstünlüğü açıktır. Burada Buhârî‟inin analitik maharetini ve 

Hadisleri (tekrara düĢmek pahasına) konularına göre tasnifte meziyetini de teslim etmek 

gerekir. Sahih-i Buhârî‟nin Kitap sayısal üstünlüğünün yanında, konumuz bakımından 

da diğer klasiklerin bir kısmında bulunup diğerlerinde bulunmayan kitapları ihtiva 

etmesi yönüyle de Sahih-i Buhârî daha elveriĢlidir. 

Sünen ve Musanneflerin fıkhî niteliklerinin öne çıktığını önceki baĢlıklarda 

geçmiĢti. Cami‟ler ise fıkıhla sınırlı değil, bütün dini konularla ilgili hadisleri toplayan 



23 

 

konu bakımından en kapsamlı eserlerdir.
54

 Tür bakımından bir Cami olan Buharî‟nin 

Sahihi‟nde, Sünen ve Musannef‟lerle benzer Ģekilde fıkhın etkisi görülmektedir. Hatta 

“Buhârî‟nin fıkhî görüĢleri bab baĢlıklarındadır” sözü meĢhur olmuĢtur.
55

 Bununla 

beraber, hadis metodolojisini önceleyen Müslim ve Tirmizi‟de bu özellik 

görülmemektedir.
56

 Bu çalıĢmamızda Fıkhî tertibi ve Hadis tekniği pespektifi taĢıyan 

Sahih-i Buhârî‟yi merkeze almayı daha muvafık gördük. 

Klasik Hadis literatürümüzün zenginliğinin farkında olarak, klasik dönemden 

günümüze üzerinde çok sayıda çalıĢma yapılmıĢ, Hadis Edebiyatımızın karakteristik 

özelliklerini ihtiva etmekle önemli bir örneğini teĢkil eden, Câmi türü bir eser olarak 

tertip edilmesi hasebiyle konu çeĢitliliği açısından -Sünenlere nispetle daha- müsait olan 

Sahih-i Buhâri‟yi tercih ederek sınırladık. Gerek klasik gerekse modern dönemde birçok 

çalıĢmaya konu olmuĢ, tarihsel süreç içerisinde otoritesini kazanmıĢ
57

 eserler arasında, 

Zehebi‟nin tabiriyle “Kuran-ı Kerim‟den sonra Müslümanların elindeki kitapların en 

üstünü”
58

 olarak anılan Camiu‟s-Sahih, Sahih “Sahih hadisleri toplamak” amacındaki
59

 

                                                 
54

 Çakan, a.g.e. s: 70. 

55
 Çakan, a.g.e., s: 81. 

56
 Çakan, a.g.e., s: 81. 

57
 Sahih-i Buhari, kendi çağında hadis eserleri arasında pek bilinmemekteydi. 

Buhari‟nin eserinin  Hadis çevrelerinde bilinip tanınması ancak 1-1,5 asır sonra 

olabilmiĢtir. Makdisi ve Begavi gibi alimler, Buhari‟nin otoritesini tahkim eden 

Ģahıslardır. Nihayet Kadı Ġyaz Buhari‟nin sıhhati konusunda icma olduğu kanaatine 

varmıĢtır. Buhari deki Hadislerin sıhhati konusunda ümmetin icmaı olduğunu en açık 

dile getiren kiĢi ise Ġbnu‟s-Salah olarak karĢımıza çıkmaktadır. Bakınız: “Buhari’nin 

Otoritesini Kazanma Süreci”, Kamil Çakın, Ġslami AraĢtırmalar, Cilt 10, Sayı: 1-2-3, 

1997. s: 100-109. 

58
 Kandemir, M. YaĢar, “el-Câmiu‟s-Sahih” Maddesi, İslam Ansiklopedisi, c: 7, s: 114. 



24 

 

ilk eserlerdendir.
60

 Bu bağlamda çalıĢmamız, “Sahih Hadisler literatürünün önemli 

örneği olan Camiu‟s-Sahih özelinde” Hz. Peygamber‟in gündelik yaĢantısına dair 

ipuçlarından hareketle, eĢya hakkında bir tasvir/tasavvur inĢasının imkânı arayıĢındadır.  

 

b. Sahih-i Buhârî Üzerine Yapılan ÇalıĢmalar 

Sahih-i Buhârî üzerine klasik dönemde birçok eser kaleme alınmıĢtır. Bunların bir 

kısmı Ģerhler gibi eserin karizmasını tahkim eden çalıĢmalardır. Diğer bir kısmı da esere 

yönelik eleĢtiriler mahiyetindedir. ġimdi sırasıyla bu konulara yer verelim. 

Ġsmail Lütfi Çakan, Sahih-i Buhârî üzerine 100‟den fazla Ģerh yazıldığı 

kanaatindedir.
61

 Kemal Sandıkçı ise Buhârî üzerine yapılan Ģerh çalıĢmalarının bazıları 

kısmi Ģerhler olmakla beraber 200‟ü aĢtığı
62

 tespitini yapar. Buhârî‟nin bütünü üzerine 

yapılan Ģerhleri listeleyen Sandıkçı, 107 adet tamamlanmıĢ,
63

 21 adet de Ģârihin 

                                                                                                                                               
59

 Kandemir, a.g.m, . s: 114.  

Kamil Çakın, “sahih hadisleri ilk defa tasnif etme” Ģekliyle bu iddianın ilk defa Hakim 

en-Neysaburi‟ tarafından ortaya atıldığı kanaatindedir. Bak: Çakın, a.g.m. s: 104.  

60
 Bağcı, Sahih hadislerin Buhari‟den önceki âlimler (Örn: Muvatta, Sahih-i Müslim) 

tarafından da toplandığını belirterek, ġafiilerin özelde Ġbn Salah ve takipçilerinin bu 

fikri bayraklaĢtırdıkları kanaatindedir. Bu konudaki tartıĢmalar için bakınız: “Hadis 

Metodolojisinde Sahihu‟l-Buhârî‟nin Sıhhat Bakımından Tasnif Edilen Ġlk Eser Olduğu 

Fikrinin EleĢtirel Analizi”, H. Musa Bağcı, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, XLV (2004), Sayı: 1, s: 39-56. 

61
 Çakan, Hadis Edebiyatı, s: 85.  

62
 “Sahihu‟l-Buhari Üzerine Yapılan ÇalıĢmalar”, Kemal Sandıkçı, Diyanet Dergisi, 

Ocak-ġubat-Mart; Cilt: XXI - Sayı: 1, sf: 39. 

63
 Sandıkçı, A.g.m, sf: 39-62. 



25 

 

ömrünün vefa etmemesi sebebiyle yarım kalmıĢ Ģerh metnini zikreder.
64

 Sandıkçı, 

Ģerhler hakkında bu bilgileri verirken, Sahih-i Buhârî üzerine yapılan çalıĢmaların 

tamamını tespit etmek için, Etraf, Müstahreç, Rical, Müstedrek, Ġhtisar, Cem gibi bir 

çok eser türünün de gözden geçirilmesi gerektiğini ifade eder.
65

 Buhârî üzerine yapılan 

ilk Ģerh çalıĢması 378 yılında vefat eden Ebu Ahmet el-Hakim El-Kerâbisî en-

Nisâbûrî‟ye aittir.
66

 Buhârî‟nin 256 yılında vefat ettiğini dikkate alırsak, eserinin 

müellifin vefatından 122 sene sonra Ģerh edildiği anlaĢılmaktadır. 

Ulusal tez merkezi üzerinden yaptığımız taramalarda; Sahih-i Buhârî çerçevesinde 

yapılan akademik çalıĢmalara göz attığımızda 100 kadar yüksek lisans ve doktora 

çalıĢmasının bu eseri kısmen konu edindiklerini yahut bütün olarak çalıĢmalarının 

odağına yerleĢtirdiğini görmekteyiz. Bu bağlamda Fuat Sezgin‟in “Buhârî‟nin 

Kaynakları
67

” adlı çalıĢması, satır aralarında yapılan okumalardan, bab baĢlıklarından 

ve dil-filolojik tahlil vb. açılardan Hadis metinlerinden nasıl istifade edilebileceği 

hakkında kıymetli tespitler içermektedir. 

Taramalarımız sırasında Sahih-i Buhâri üzerine yazılan 150 kadar akademik 

makaleye tesadüf ettik. Bu metinlerin bazılarından da çalıĢmamız esnasında yararlandık. 

 

c. Buhârî’ye Yöneltilen EleĢtiriler  

                                                 
64

 “Sahihu‟l-Buhari Üzerine Yapılan ÇalıĢmalar-II”, Kemal Sandıkçı, Diyanet Dergisi, 

Nisan-Mayıs-Haziran; Cilt: XXI - Sayı: 2, sf: 50-55. 

65
 “Sahihu‟l-Buhari Üzerine Yapılan ÇalıĢmalar”, Kemal Sandıkçı, Diyanet Dergisi, 

Ocak-ġubat-Mart; Cilt: XXI - Sayı: 1, sf: 39. 

66
 Sandıkçı, a.g.m., sf: 40. 

67
 Buhari’nin Kaynakları, M. Fuat Sezgin, Kitabiyat, 2. Baskı, Ankara, Ocak, 2001. 



26 

 

Ġlk dönemlerde olduğu kadar son dönemlerde de Sahih-i Buhârî, eleĢtirilere
68

 

konu olmuĢtur. Tüm tenkitlere yer vermemiz mümkün olmadığı için burada bazı 

tenkitlere ve bu bağlamda yapılan çalıĢmalara değinmekle yetineceğiz.  

Dârekutnî, Buhârî‟yi ilk tenkit eden âlimlerdendir. Onun Ġlzamat ve‟t-Tetebbu 

adlı eseri Sahihayn‟daki hadislerin illetlerini göstermeyi hedeflemiĢtir.
69

 Bunların 75‟i 

sadece Buhârî‟de 34‟ü de Sahihayn‟da geçmektedir. Yani Ġlzamât‟ta, Buhârî‟de 

tenkidine konu olan rivayetlerin sayısı 109‟a ulaĢmaktadır.
70

 Bunların bir kısmı da 

tekrar yahut tenkit edilmemiĢ rivayetler olduğu için sayıları 100‟e kadar düĢer.
71

 Ġbn 

Hacer, bu tenkitlerden 88 adedini Hedyü‟s-Sârî adlı eserinde cevaplamıĢtır.
72

 Dayhan, 

(muallaklar hariç)  Dârekutnî‟nin bu 100 civarı rivayetle ilgili tenkitleri için; bu 

                                                 
68

 Salâhaddin Polat, Sahih-i Buhari‟yi tenkit için müstakil eser yazan yahut eserlerinde 

yer açan klasik dönem alimlerden 12 tanesinin ve eserlerinin isimlerini verir. Bakınız: 

“Buhari‟nin Sahih‟ine Yapılan Tenkidler”, Salâhaddin Polat, Büyük Türk İslam Bilgini 

Buhari, (811-869) Uluslar Arası Sempozyumu, Erciyes Üniversitesi Gevher Nesibe Tıp 

Tarihi Enstitüsü Yayın No:22, 18-20 Haziran, 1987; Dizgi-Baskı: Erciyes Üniversitesi 

Matbaası Kayseri-1996. s:86-87. 

Kandemir, Sahih-i Buhari‟ye itiraz ve tenkitleri varsa da, bu tenkitlerin isabetsiz olduğu 

ve baĢka âlimler tarafından çürütüldüğü kanaatindedir. Bakınız: Kandemir, M. YaĢar, 

“el-Câmiu‟s-Sahih” Maddesi, İslam Ansiklopedisi, c:7, s: 114.  

69
 Buhari’ye Yöneltilen Bazı Tenkitler, Ahmet Tahir Dayhan, Dokuz Eylül Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, Ġzmir, 1995, s: 82. 

70
 Dayhan, Aynı yer. (s.82) 

71
 Dayhan, Aynı yer. (s.82) 

72
 Dayhan, Aynı yer. (s.83); Salâhaddin Polat, Bu iddiaları 6 gruba ayırarak cevapladığı 

tespitini yapar. Bakınız: Poplat, a.g.m; s: 87-91. 



27 

 

tenkitlerin sahihliğin en üst derecesinde olmayan, ancak yine sahih sayılabilecek 

hadisleri tevafuk ettiğini söyler.
73

  

Hatib Bağdâdî (ö. 463) Ġmam Buhârî‟yi bir eserinde överken, bir baĢka eserinde 

de Buhârî‟nin 203 yerde evhamını tespit etmektedir.
74

 Dayhan, “Hatib Bağdadi‟nin 

Tenkidi” baĢlığında Buhârî‟nin yalnızca bir rivayetine yönelttiği tenkide ve bunun pek 

de makbul sayılamayacağına iliĢkin görüĢlere vermiĢtir.
75

 

Buhârî‟nin eleĢtirildiği hususlardan birisi de muallak rivayetleridir. Salâhaddin 

Polat, bu rivayetleri ilk defa muallak olarak niteleyen kiĢinin Dârekutnî olduğu tespitini 

aktarır.
76

 Bunların sayısını 1341 olarak verir. Bu muallak hadisleri iki kısma ayırır.
 77

 Ġlk 

ve büyük bir bölümü, kitabın baĢka yerinde müsned halde zikredilmiĢtir.
78

 Diğer kısmı 

ise sayıları az olmakla beraber kitabın hiçbir yerinde senedleri zikredilmemiĢ rivayetler 

olup bunlar da 160 adettir.
79

 Salahaddin Polat, muhtelif alimlerin çeĢitli açıklamalarına 

atıflarda bulunduktan sonra; bu taliklerin Fuat Sezgin tarafından vicade yoluyla izah 

edilmesini en makul açıklama olarak niteler.
80

 

Buhârî‟nin metin tenkidine tabi tutulan bazı rivayetlerine de değinen Polat, bu 

tenkitlerin yersiz olduğu kanaatindedir. ÇağdaĢ metin tenkidi ile klasik dönem metin 

tenkidi çalıĢmalarının zihniyet olarak farklı olduğunu; klasik dönemdeki metin tenkidi 

                                                 
73

 Dayhan, Aynı yer. (s.85) 

74
 Çakın, a.g.m. s:105. 

75
 Dayhan, Adı geçen tez; s: 88 

76
 Polat, a.g.m., s: 91. 

77
 Polat, a.g.m., s: 91. 

78
 Polat, a.g.m., s: 91. 

79
 Polat, a.g.m., s: 91. 

80
 Polat, a.g.m., s: 92-3. 



28 

 

örneklerinin de metin kitaplarında değil, mevzuat ve rical literatürü gibi diğer hadis 

edebiyatı kaynaklarında aranması gerektiğini belirtir.
81

 

Buhârî‟ye yöneltilen eleĢtiriler, bulabildiğimiz kadarıyla üç yüksek lisans tezi
82

 

kapsamında incelenmiĢtir. Bu çalıĢmalardan biri olan “Buhârî‟ye Yöneltilen Bazı 

Tenkitler” baĢlığını taĢıyan tezi, Buhârî‟ye yöneltilen eleĢtirilerin genel karakteristiğini 

tasvir açısından yeterli görmekteyiz. Dayhan, Sened ve Metinle ilgili tenkitleri iki ayrı 

bölüm olarak ele alır. “Senedle Ġlgili Tenkitler” bölümünde, Darekutni, Ġbn Hazm
83

, 

Hatib Bağdadî, Ġbn Hacer gibi klasik dönem âlimlerinin, “Metinle Ġlgili Tenkitler” 

bölümünde de Ġbn Hazm, Humeydi gibi klasik dönem alimlerinin yanında; Ġbn AĢur, 

Muhammed Gazzali, Mevdudi, Kandehlevi gibi son dönem alimlerinin ve 

müsteĢriklerin tenkitlerini incelemiĢtir. Dayhan, isnad ve ricali bakımından en yoğun 

eleĢtirilerin ilk dönem âlimlerine ait olduğunu söyler. Son dönem âlimlerinin de 

metinlere yöneldiği kanaatindedir.
84

 Meseleye maksatlı yaklaĢanlar için de bir kayıt 

                                                 
81

 Polat, a.g.m., s: 93-9. 

82
 ĠĢaret edilen tezler Ģunlardır: Buhari’ye Yöneltilen Bazı Tenkitler, Ahmet Tahir 

Dayhan, Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek 

Lisans Tezi, Ġzmir, 1995; Buhârî’nin Bab Başlıklarına Yöneltilen Eleştiriler, (Umdetu‟l-

Kârî Bağlamında), Hasan Bayar, Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü,YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, Gaziantep, Aralık 2017; Mütekaddim ve 

Müteahhir Alimlerin Sahih-i Buhari Eleştirisi: Dârekutnî ve Ebû Reyye Örneği 

(Karşılaştırmalı Hadis İlmi Araştırması), Ġbrahim Mohammed Amin Khdır, Bingöl 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, Bingöl, 

2017. 

83
 Ġbn Hazm‟ın metne yönelik bazı tenkitleri olmakla beraber,  daha ziyade senetlere 

yoğunlaĢmıĢ görünmektedir. Dayhan, Aynı tez; s: 85-7. 

84
 Dayhan, aynı tez; s.224. 



29 

 

düĢer. Metnin ana gövdesini oluĢturan 7400 hadisin esas alınması gerektiğini, diğer 

malumatların, Ģevahid ve mütabaat cinsinden, eseri tezyin için kullanılan malzemeler 

olduğunu;
85

 bunların da bir bakıma Hadis imla meclislerinin havasını yansıttığı 

tespitinde bulunur.
86

 Son dönemde yöneltilen tenkitlerin bir kısmının yersiz ve bilinçsiz 

hatta maksatlı 
87

olduğunu ifade eder.
88

 Buhârî‟nin de insan olmak sebebiyle hatalarının 

olduğunu, bazı âlimlerin toplu tenkidine maruz kalan sahih denilemeyecek müsned 

hadislerinin de bulunduğu tespitini de yapar.
89

  

 

d. Esas Alınan Baskısı ve Müracaat Edilen Tercümeler 

Tezimizin merkezine meĢhur Hadis Ġmamlarından Muhammed bin Ġsmail el-

Buhârî‟nin Sahih-i Buhârî adlı eserini aldık. ÇalıĢmamızın yöntemi tek eser üzerinden 

inceleme-tahlil olarak Ģekillendi. Buhârî‟nin muhtelif baskılarını incelesek de, Dar‟us-

Selam yayınlarının Sahih-i Buhârî baskısını numaralandırma ve baskı yönüyle daha 

kullanıĢlı olması münasebetiyle tercih ettik.  

                                                 
85

 Dayhan, aynı tez; s.224. 

86
 Dayhan, aynı tez; s.225. 

87
 Dayhan, Ebu Rayye ve Salih Ebu Bekr‟in bu maksatlı kiĢiler arasında olduğunu, ilmi 

emanete ihanet ettiklerini belirtir. Bu Ģahısların yaptıkları çarpıtmalara örnekler verir; 

kendilerine yazılan reddiyelere de atıfta bulunur. Bakınız: Dayhan, Aynı tez; s: 172-189.  

Ayrıca Mehmet Görmez ve Mehmet Emin ÖzafĢar tarafından da Ebu Reyye‟nin ilmi 

ahlaka riayet etmediğine iliĢkin bir makale kaleme alınmıĢtır. Bakınız: “Ebu Reyye ve 

Kitabı Üzerine”, Mehmet Emin ÖzafĢar, Mehmet Görmez, İslami Araştırmalar Dergisi, 

Cilt: 5, Sayı: 1, Ocak, 1991. 

88
 Dayhan,  aynı tez; s.225. 

89
 Dayhan, aynı tez; s.226. 



30 

 

Rivayetlerde takıldığımız hususlarda, bazı izahlar için, Mehmet Sofuoğlu‟nun, 

Sahih-i Buhârî’nin Türkçe Tercümesi ve Şerhi adlı eserinden ve Abdullah Fevzi 

Kocaer‟in Tecrid-i Sarih Tercümesinden de zaman zaman istifade ettik. Ayrıca Diyanet 

ĠĢleri BaĢkanlığının Kur‟an-ı Kerim Mealini kullandık. Bu eserlerden faydalandığımız 

hususları dipnotlarda ayrıca zikrettik. 

 

IV. KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

EĢya kelimesi,
 90

 Kubbealtı Sözlüğünde; “yiyecek ve içecek dıĢında insan için 

gerekli olan her türlü Ģey, nesneler” ve “yaratılmıĢ olan her Ģey, Ģeyler, nesneler” olarak 

tanımlanmaktadır. Nesne kelimesi ise, “belli bir ağırlığı, maddesi ve hacmi olan her 

türlü cansız varlık, Ģey” olarak tanımlanmaktadır.
91

  

Arapça‟da “eĢya”, “Ģey” kelimesinin çoğuludur, “var olan/varlık”
 92

, “duyu 

organlarıyla yahut aklen tasvir olunabilen ve kendisinden haber/bilgi verilebilen” gibi 

anlamları karĢılar.
93

 “Mevcut olan” anlamıyla alınırsa eĢya kelimesi felsefedeki “varlık” 

kavramına karĢılık gelir.
94

  

                                                 
90

 Türk Dil Kurumu güncel sözlükte “türlü amaçlarla kullanılan, insan yapısı, taĢınabilir 

cansız nesneler” Ģeklinde tanımlamaktadır. Bu tanımın kastımız olan anlamı 

kapsamadığı açıktır. Bakınız: https://sozluk.gov.tr/  

91
 Lugatim.com 

92
 https://www.almaany.com/  

93
 Kutluer, Ġlhan, “ġey” Maddesi, İslam Ansiklopedisi, 2010, c: 39, s: 34; 

https://www.almaany.com  

94
 Arapça Felsefi bağlamında ele alındığında “eĢya” kelimesinin tekili olan “Ģey” 

kavramı, zihinde var olan nesneleri de kapsarken, zihin dıĢında var olan nesneleri ise 

“mevcut” kavramı karĢılamaktadır. Mesela “Halâ” boĢluk bir Ģeydir, lakin “hala 



31 

 

EĢya (objet) teriminin Fransızca karĢılığı olarak “görülebilen ve dokunulabilen 

her türlü somut Ģey”, “insan tarafından bir amaca dönük üretilen, düĢünülebilen her 

türlü dayanıklı Ģey” ve “insan varlığının aksine, düĢüncesi, iradesi, hakkı olmayan 

hareketsiz Ģey” anlamları verilmektedir.
95

 

“EĢya” ibaresi, kavram olarak ise daha çok EĢya Hukukunun konusu olmuĢtur. 

EĢya hukukundaki tanımı ise Ģöyledir: “üzerinde ferdi hakimiyet sağlanabilecek iktisadi 

bir değer taĢıyan, Ģahıs dıĢı cismani varlıklardır.”
96

 Görüldüğü üzere, felsefede “Ģey” 

kavramı soyut anlam dairesini de kapsarken, “eĢya” kavramının ıstılahî olarak farklı bir 

bağlama tekabül etmekte, özellikle hukukta fiziki/maddi varlıklara yoğunlaĢmaktadır. 

Günümüz Türkçe‟sinde de, eĢya kelimesine yüklenen anlam, kelimenin hukuk 

terminolojisindeki anlamıyla örtüĢmektedir.  

Tezimizde de eĢya kavramını, soyut/metafizik boyutları ve kozmolojik varlık 

boyutundan soyutlayarak insanın çevresindeki yakın fiziki nesnelerle sınırladık. 

Sözlüklerdeki hâkim kabulün aksine, binek hayvanlarını da eĢya kavramı kapsamında 

değerlendirdik. Zira günümüz modern toplumunda binek kıymeti ve et-süt gibi besin 

                                                                                                                                               

mevcuttur” denilemez. Bakınız: Durusoy, Ali, “Vücud” Maddesi, İslam Ansiklopedisi, 

c: 43, s:138. 

Benzer Ģekilde Allah‟ın Ģey olması da mümkündür. Nitekim “De ki hangi Ģey tanıklık 

bakımından daha büyüktür” (Enam, 6/19) ayeti buna delil getirilmiĢtir.  Ancak Ģey 

“cisim” (nesne) ile sınırlanamaz. ġey kavramı cisim kavramına göre daha genel bir 

anlamdadır. Bakınız: Kutluer, Ġlhan, “ġey “Maddesi, İslam Ansiklopedisi, 2010, c:39, 

s:34-6. 

95
 Bakınız: larousse.fr, objet maddesi. 

96
 “Ġslam Hukuk Literatüründe EĢya Hukukunun Temel Kavramları ve Konu ve 

Kapsam Açısından “Milk” Terimi” Halit ÇalıĢ, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, 

Sayı: 2003, s: 185. 



32 

 

kaynağı olan hayvanlar eĢya mefhumunun içinden çıkarılmıĢ görünmektedir. Bahsi 

geçen tanımlardan hareketle, tezimiz bağlamında kullandığımız anlamıyla eĢya 

kavramını Ģu Ģekilde tanımlıyoruz: Eşya: insan dışında, fiziki varlığı bulunan, iradesi 

olmayan ve insan ilişkilerine, hukuka veya mülkiyete konu olabilen canlı ve cansız 

nesnelerdir. 

 

V. KAPSAM VE SINIRLAR 

Hz. Peygamber‟in eĢya ile iliĢkisi
97

 konusu çalıĢmamız kapsamında Hz. 

Peygamber‟in zâtının, yaĢadığı devirde çevresindeki eĢya ile oluĢturduğu kullanım tarzı, 

bakıĢ açısı, tercihleri vb iliĢki biçimlerini inceledik. Diğer bir tabirler Hz. Peygamber‟in 

içinde yaĢadığı, “sahabe tarafından gözlemlenebilen” yakın fizik çevreyle etkileĢimini 

merkeze aldık. 

Canlılarla iliĢkisi bağlamında da yine fizik âlemde var olan, nesnel çevreyi ve bu 

çevreyle iliĢkisinde önemli bir konum teĢkil eden, aynı zamanda cansız nesnelere 

takınılan tavırların daha iyi tasvir edilmesi açısından da etkili olan insan-hayvan ve bitki 

unsurlarını ele aldık.  

Sahih-i Buhârî rivâyetleri incelendiğinde görülebilecek, Hz. Peygamber 

nezdindeki ve dönemindeki ay-güneĢ-gök cisimleri kabilinden varlık ve evren 

                                                 
97

 Sahih-i Buhari tetkiklerimiz esnasında tesadüf ettiğimiz rivâyet verileri çerçevesinde 

“Hz. Peygamber‟in Varlıkla ĠliĢkisi”  Ģeklinde felsefi bir açılıma müsait olan “EĢya ile 

iliĢki” konusunun, felsefe/hikmet, ontoloji, epistemoloji, estetik, kozmoloji/astronomi, 

tıp, biyoloji,  hukuk-eĢya hukuku, ahlak, akaid, fıkıh, tasavvuf, antropoloji, sosyal-

psikoloji, düĢünce ve bilimler tarihi, iktisat vb. disiplinlere bakan yönleri olmakla 

beraber, çalıĢmamızın Hadis alanına tahsis edilmiĢ bir yüksek lisans tezi olması 

münasebetiyle sınırlanması zarurettir. Ġnterdisipliner yöntem kullanılması halinde, çok 

farklı boyutlarla çeĢitlenmesi ihtimal dâhilindedir. 



33 

 

tasavvuru; Hz. Peygamber‟in melek-cin-Ģeytan gibi metafizik varlıklarla ilgili verdiği 

bilgiler, Hz. Peygamber‟in kullandığı günlük toplum dilinde ve Rabbine yönelttiği 

dualarında eĢyaya iliĢkin unsurlar ve bunların semantik çözümlenmesi gibi hususlar, 

tezimizin mahdut çapı bağlamında dıĢarıda tutmak durumunda kaldığımız baĢlıklardır. 

Bu tür konu ve perspektiflerin eklenmesi halinde konuya önemli baĢka açılımların 

eklenmesinin yanında, tespit etmiĢ bulunduğumuz mevcut açılımların da daha güçlü bir 

Ģekilde temellendirilmesi kuvvetle muhtemeldir. Aynı Ģekilde eĢyanın değeri günlük 

hadiselerin akıĢı esnasında ortaya çıkmaktadır. Sadece bir Hadis Klasiğinde yer alan 

rivayetlere yansıdığı kadarıyla bile Hz. Peygamber‟in eĢya kullanımı esnasında 

sergilediği tutum ve duygu durumları, hayli geniĢ bir konu oluĢturmaktadır. “Hz. 

Peygamber‟in EĢya ile ĠliĢkisi” konusu, Kur‟anî ifadeyle bir beĢer olan Hz. 

Peygamber‟in psikolojisine iliĢkin yapılacak müstakil akademik çalıĢmalardan sonra, 

çok daha geniĢ bir açılım sunabilecek mahiyettedir. 

ÇalıĢmamızda Hz. Peygamber‟in kiĢisel hayatındaki eĢya kullanımındaki 

zâhidâne tercihlerinin aksine sosyal çevresinde gerçekçi ve duygusal kaymaya karĢı 

tedbirli tutumuna Ģahit olduk. Ġmkân olduğu zamanlarda kaliteli olanı ve günümüz 

tabiriyle konforlu olanı tercih ettiğini de müĢahede ettik. Ayrıca Hz. Peygamber‟in eĢya 

konusunda zevk sahibi olduğunu, kullanılan eĢyanın müslüman Ģahsiyetinin bir temsili 

olduğunun da bilinciyle hareket ettiğini, sosyal anlamda modanın ve diğer inanç 

gruplarına karĢı bir Ġslam giyim tarzının inĢa ve savunmasını yaptığı tespitinde de 

bulunduk. Ayrıca Hz. Peygamber‟in, insanın eĢya kullanım tarzının, melekler ve 

Ģeytanlar gibi metafizik varlıklarla yaĢanan bir takım etkileĢimlere sebep olduğunu ve 

bu meyanda eĢyanın metafizik boyutlarına iĢaret ettiğini zikrettik.  

“Hz. Peygamber‟in EĢya ile iliĢkisi” konusu bağlamında görmezden 

gelemeyeceğimiz mucizevî içerikli rivâyetlerin incelenmesi de icap ediyordu.  Bu 

kapsamda mucizelerin istisnai bir gerçeklik olduğunu, mucizevî istisnaların beĢeri-



34 

 

sosyal ve maddi Ģartlarla mukayyet olma kaidesini bozmadığı gibi, maddi-fiziki 

kaidelerin de istisnayı ifna etmediği bir vakıayı mülahaza ettik. Mucizevi hadiseler, 

gerek Hz. Peygamber‟in Ģahsında gerekse sahabe nezdinde, fiziki dünya hayatının bir 

istisnası Ģeklinde tasavvur edilmiĢ, beĢeri Ģartlar olabildiğince zorlanarak, mucizevi 

türden ilahi yardımların beklentisine girilmemiĢtir. Çoğu durumda bu mucizevî 

durumların, beklenmedik Ģekilde tezahür ettiğini de mütalaa ettik. 

Hülasa edecek olursak, bu çalıĢmamız, “Sahih Hadisler literatürünün önemli 

örneği olan el-Câmiu‟s-Sahih özelinde”  Hz. Peygamber‟in gündelik yaĢantısına dair 

Sahabe tarafından gözlemlenebilen, ipuçlarından hareketle, Hz. Peygamber‟in 

yeryüzündeki/yakın çevresindeki canlı ve cansız fiziki varlıklarla teması üzerinden “Hz. 

Peygamber‟in EĢya ile ĠliĢkisi” hakkında bir tasvir/tasavvur inĢasının imkânı 

arayıĢındadır. Bu bağlamda, gökyüzü varlıkları, metafizik varlıklara iliĢkin rivâyet 

verileri kapsam dıĢında bırakılmıĢtır. 

 

VI. ÇALIġMANIN YÖNTEMĠ 

Konumuz açısından önemli ve öncelikli olmayan konularda, birden fazla ve 

benzer muhtevalı rivayetlerin olması halinde bazı rivayetleri vermekle yetindik. 

Konumuz açısından özel bir önemi haiz ise ve farklılıklar var ise rivayetlerin hepsini 

değerlendirmeye gayret ettik. 

BaĢlık sonlarında, incelemiĢ olduğumuz rivayetlerden çıkardığımız neticeleri 

maddeler halinde hülasa ettik. 

Ġlk bölümde Hz. Peygamber‟in eĢya ile olan doğrudan iliĢkisini ele aldık. Bu 

bağlamda Sahih-i Buhârî muhtevasında tespit edebildiğimiz kadarıyla gelir kalemleri ve 

bu geçim vasıtaları ile olan iliĢkisi, bedeni ve beden bakımı, günlük hayatında 

kullandığı kiĢisel eĢyaları ve sosyal bağlamı olan nesneler, kıyafetler ve gıda 

maddelerini inceledik. 



35 

 

Ġkinci Bölüm‟de Hz. Peygamber‟in nesnel yönleri itibarıyla canlılarla iliĢkisi ve 

çevresindeki insanların eĢyayla iliĢkisi bahislerine, istisnai özellikler taĢıyan sağlık-

mucizevi durumlar gibi hadiselerdeki eĢya unsurlarına değindik. Hz. Peygamber‟in 

canlılarla iliĢkisi baĢlığında; insan iliĢkileri, hayvanlarla iliĢkileri vb. konular müstakil 

birer çalıĢmaya konu olacak derecede geniĢtir. Bu sebeple biz incelememiz kapsamında 

Hz. Peygamber‟in canlılarla iliĢkisini mümkün olduğu ölçüde eĢyaya taalluk eden 

nesnel yönleriyle ele almaya çalıĢtık. 

Son olarak çalıĢmamız boyunca muhtelif baĢlıklar altında Hz. Peygamber‟in eĢya 

ile iliĢkisine iliĢkin tespit edebildiğimiz hususları muasır fikri perspektifler çerçevesinde 

önceki bölümlere atıflarla kısaca tasnif ettik. 

Konu baĢlıkları altında mümkün olduğunca Ģu tertibe riayet etmeye çalıĢtık: 

- Ġlk olarak bizzat Hz. Peygamber‟in doğrudan iliĢkili olduğu eĢya unsurlarını,  

- Daha sonra çevresindekilerin ve devrin genel iliĢki biçimini, 

- Son olarak Hz. Peygamberin çevresindekilerin bu iliĢki biçimine olan tavrını 

(onay, red, tashih Ģeklinde) ele aldık. 

Hz. Peygamber‟e ait olan söz, fiil ve takrirleri ve önemli olup vurgulanması 

gereken ifadeleri italik olarak verdik.  

Her rivayet için dipnotta ayrıca atıf verdik. Tek eser üzerine çalıĢtığımız ve 

herhangi karıĢıklığa mahal vermemesi için her atıf için rivayet numarasını ayrıca 

zikrettik, rivayetler için kısaltma yoluna gitmedik. Aynı Kitap baĢlığında ise, bab 

numarası ve rivayet numarasını, aynı bab baĢlığı altındaysa sadece rivayet numaralarını 

zikrettik. Diğer Hadis kaynaklarından alıntılanan rivayetlerle, Sahih-i Buhârî 

rivayetlerinin karıĢmaması için her atıfta diğer Hadis kaynağının ismini de tekrar 

zikrettik. 

Bab baĢlıklarını konunun içeriği ile ilgili bir husus tespit edebildiysek ele aldık. 

Bunun haricinde ekseriyetle bab numarası vermekle iktifa ettik.  



36 

 

ÇalıĢmamızın ilim geleneğimiz içinde Hadis literatürüne küçük de olsa bir katkı 

olacağını umuyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



37 

 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

 

1. Bir Ġnsan Olarak Hz. Peygamber ve Gündelik Hayatı 

Hz. Peygamber‟in beĢer oluĢu ve bu beĢeriyerinin muhtelif hususiyetleri Kur‟an-ı 

Kerim‟in de gündemindedir.
98

 Hz. Peygamber‟in beĢer olması O‟nun bir insan olarak, 

dünyevi Ģartlarla kayıtlı olmasını gerektirmektedir. Mesela doğması, büyümesi, 

yaĢaması, hastalanması, yaralanması, üĢümesi, ısınması, güneĢ-yağmur vb tabiat 

hadiselerinden etkilenmesi gibi fiziki ve biyolojik kurallara tabi olması; sosyo-kültürel 

bir zeminde hayatını sürdürmesi; öfkeleri, üzüntü ve sevinçleri gibi duyguları, 

düĢünceleri gibi psikolojik yönünün bulunması; tarihin belli bir döneminde belli bir 

coğrafyada yaĢamıĢ ve ölmüĢ olması cihetiyle tarihsel olması bu beĢeriyetin önemli 

vechelerindendir.  

Hz. Peygamber‟in eĢya ile iliĢkisi bağlamında, bizim de ağırlıklı olarak üzerinde 

duracağımız husus Hz. Peygamber‟in iĢte bu insani yönü olacaktır.
99

 Bu insani yönün 

Hz. Peygamber‟in “Ģahsına mahsus olan uygulamaları” ve nübüvvete taalluk eden
100

 

“örnekliği” Ģeklinde incelenmesi mümkündür. 

                                                 
98

 Bakınız; Ġsra, 17/93-95, Kehf, 18/110. 

99
 Hz. Peygamber‟in insani yönü, biri Ģahsına mahsus, diğeri insanlık için örnekliği 

olmak üzere iki kategoride değerlendirilebilir. Tarihsel, yerel olan hususlar Hz. 

Peygamber‟in Ģahsına mahsus olma niteliklerini haiz iken; zaman ve mekan açısından 

sınırlanamayacak durum ve beyanları örnekliğin esasını teĢkil etmektedir. 

100
 “Hadislerin AnlaĢılmasında Tarihi Bağlamın Rolü”, Necmeddin ġeker, Hadis 

Tetkikleri Dergisi, XVI/2, s:14. 



38 

 

Hz. Peygamber de bizzat beĢer olduğunu ifade etmektedir.
101

 Bu durum, Hz. 

Peygamber‟in bizzat kendisinin de beĢeri Ģartlara tabi olduğunun en açık delili olduğu 

gibi esas olarak sonraki nesiller için örnekliğinin de temel gerekçesidir.  

Hz. Peygamber‟in beĢeri özelliklerine hemen her rivâyette tesadüf etmek 

mümkündür. KonuĢması, bakması, dinlemesi, yemesi, içmesi, üzülmesi, istirahat 

etmesi, uyuması, oturması, ihtiyaç gidermesi, abdest alması, namaz kılması, giyinmesi, 

alıĢ-veriĢ yapması, yaĢadığı devirdeki Ģartlar çerçevesinde binek, mutfak ve ev eĢyası, 

savaĢ aletleri, teknik araç ve gereçleri kullanması, gibi birçok husus hemen her rivâyette 

bir Ģekilde karĢılaĢtığımız durumlardır. Bu meseleleri ayrıca delillendirmeye hacet 

yoktur. Tezimizin esasını teĢkil eden “eĢya ile iliĢki” bağlamında da, Hz. Peygamber‟in 

bir beĢer olarak fiziki metâ ile kurduğu anlam iliĢkisinin tespitine çalıĢacağız. 

 

 1.1. Gündelik Hayatı ve Günlük Zaman Tanzimi  

Hz. Peygamber‟in günlük hayatına baktığımızda, yaĢadığı beĢer toplumunun bir 

ferdi olarak, toplumun diğer fertleri gibi bir hayat yaĢadığını görmekteyiz. Yemek 

yemiĢ, ticaret yapmıĢ, binek kullanmıĢ, davetlere icabet etmiĢ, evlenmiĢ, düğün yapmıĢ, 

                                                 
101

 BeĢer olduğunu ifade ettiği bazı rivâyetlerde yanlıĢ bir hüküm vermesi halinde 

davalıların vicdanlarının sesini dinlemelerini salık vermiĢtir. Kitâbu‟l-Mezâlim, 16.Bâb, 

2458. rivâyet; Kitâbu‟Ģ-ġehâdât, 27. Bâb, 2680. rivâyet;  Kitâbu‟l-Hiyel, 10. Bâb, 6967. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Ahkâm, 20. Bâb, 7169. rivâyet; 29. Bâb, 7181. rivâyet; 31. Bâb, 7185. 

rivâyet. Ayrıca: Bakınız: Muvatta, Malik Bin Enes, Tahkik: el-A‟zami, Muhammed 

Mustafa, 2004-1425, Müessesetu Zeydan bin Sultan Âli Nahyan li‟l-A‟mâli‟l-Hayriyye 

ve‟l-Ġnsaniyye, BirleĢik Arap Emirlikleri, Birinci Baskı, Cilt 4, s:1040, 2662/587. 

rivayet. Müsned, Ebu Abdillah, Ahmed bin Hanbel, Tahkik: ġuayb el-Arnaud, Adil 

MürĢid vd., Müessesetu‟r-Risale, Birinci Baskı, 2001/1421; c: 3, s: 19, 1399. rivayet; c: 

6, s: 87, 3602. rivayet.  



39 

 

o günkü maddi durumuna göre düğün yemeği ikram etmiĢtir. Gündelik hadiselere dair 

fikir yürütmüĢ,
102

 ashabının dünyevi sıkıntılarıyla da ilgilenmiĢ, önemli iĢlerde 

ashabıyla istiĢare etmiĢtir. 

Mescit inĢası
103

 yahut Hendek kazılması
104

 gibi toplumsal seferberlik 

zamanlarında herkes gibi o da bedenen çalıĢmıĢ, zekât için getirilen develeri bizzat 

kendisi damgalamıĢtır.
105

 

Günlük hayatında Hz. Peygamber evde ailesinin yanında bulunduğu zamanlarda 

ailesinin iĢleriyle ilgilenmekte, namaz vakti geldiğinde namaza çıkmaktadır.
106

  

Gece ibadetinin Hz. Peygamber‟in hayatında önemli bir yeri olduğunu 

anlamaktayız. Gecenin ilk kısmında uyur, gecenin son kısmında
107

 horoz ötmeye 

baĢladığında teheccüd
108

 için kalkardı.
109

 Sonra yatağına döner, biraz istirahat ederdi. 

                                                 
102

 Tebük seferi esnasında uğradıkları bir kadının hurma bahçesindeki hurmanın miktarı 

hakkında isabetli bir tahminde bulunmuĢtur. Kitâbu‟z-Zekât, 54. Bâb, 1481. rivâyet. 

103
 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 45. Bâb, 3906. rivâyet. 

104
 Hz. Peygamberin Hendek kazılması esnasında, kazan grupla beraber çalıĢması 

hakkında: Kitâbu‟l-Megâzi, 29. Bâb, 4098. rivâyet. Ashabın kırmakta zorlandığı bir 

kayayı Hz. Peygamber‟in bizzat kırması hakkında: Kitâbu‟l-Megâzi, 29. Bâb, 4101. 

rivâyet; Toprak taĢıması hakkında: Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4104 ve 4106. rivâyetler. 

105
 Kitâbu‟z-Zekât, 69. Bâb, 1502. rivâyet. 

106
 Kitâbu‟l-Ezan, 44. Bâb, 676. rivâyet; Kitâbu‟n-Nafakat, 8. Bâb, 5363. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Edeb, 40. Bâb, 6039. rivâyet. 

107
 Kitâbu‟t-Teheccüd, 15. Bâb, 1146. rivâyet. 

108
 Gece ibadetinin Hz. Peygamber‟in Ģahsına mahsus bir farz ibadet olduğu hakkında 

bakınız; Ġsra, 17/79. 

109
 Kitâbu‟t-Teheccüd, 7. Bâb, 1132. rivâyet. 



40 

 

Müezzin ezana baĢlayınca kalkar, ihtiyaç varsa gusleder, yoksa abdest alıp namaza 

çıkardı.
110

  

Geceleri ayakları ĢiĢinceye kadar ibadet etmekte, bu kadar ibadetinin gayesi 

sorulunca “şükreden bir kul olmayayım mı?” Ģeklinde cevap vermekteydi.
111

 Hz. 

Peygamber‟in “ayakları ĢiĢinceye kadar ibadetle meĢgul olması” tavsifinden gece 

süresinin önemli bir kısmını Ģükür olarak nitelendirdiği ibadete ayırdığını çıkarmamız 

mümkündür. Aynı rivâyetten hareketle Hz. Peygamber‟in beden sağlığını ulvi bir gaye 

için -yıpratma yahut hastalık düzeyinde değilse de- belki fazla yorgunluk tabir 

edilebilecek Ģekilde ikinci planda bıraktığı söylenebilir. Manevi gayeler için mübah 

çerçevede kalarak kendi kiĢisel biyolojik sınırlarını zorlamaktadır. 

Buraya kadar anlatılanlardan, Hz. Peygamber‟in günlük hayatının bir insan olarak, 

beĢeri Ģartlarda devam ettiğini görmekteyiz. ġimdi beĢer olmanın gereği ve toplumsal 

hayatın bir gerçeği olan, kendisinin ve ailesinin maiĢeti hakkındaki genel tutumuna 

değinelim. 

 

1.2. Hz. Peygamber’in Geçimi yahut Bir BeĢer Olarak YaĢam Standartları 

BeĢeri hayat Ģartları açısından zaruri olan gıda-giyim-barınma gibi temel 

ihtiyaçların karĢılanmasında geçim konusunun ehemmiyeti aĢikârdır. Hz. Peygamber de 

bir beĢer olarak, ekonomik iliĢkilerde bulunmuĢ, bunu da mucizevi beklentiler ve 

açılımlarla değil, insani bir çerçevede, hatta zaman zaman beĢeri takat sınırlarını da 

zorlayarak gerçekleĢtirmiĢtir. Hz. Peygamber, Ġslam‟ın iktisadi sınırlamalarına riayet 

etmesinin yanında, toplumda süregiden ziraat, ticaret, tarım vb ekonomik 

teamüllere/kurallara uygun bir yaĢam sürmüĢtür. Bu çerçevede Hz. Peygamber‟in 

                                                 
110

 Kitâbu‟t-Teheccüd, 15. Bâb, 1146. rivâyet. 

111
 Kitâbu‟t-Teheccüd, 6. Bâb, 1130. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Fetih Sûresi, 2. Bâb, 

4836. rivâyet; Kitâbu‟r-Rikâk, 20. Bâb, 6471. rivâyet. 



41 

 

geçimi hususunun da eĢya ile iliĢkisi bahsinde önemli ipuçları barındırdığını 

düĢünmekteyiz.  

Hz. Peygamber‟in, insan hayatında el emeğini önceleyerek övdüğü bilinmekte ve 

Hz. Davud‟un da kendi elinin emeğini yediğini ifade etmektedir.
112

 Kendisi de 

gençliğinde ücretli çobanlık, yapmıĢ ticaretle ilgilenmiĢ, tarım ortaklığından ve 

ganimetlerden gelir elde etmiĢtir.  

Hz. Peygamber‟in nübüvvet öncesi dönemde ticaretle uğraĢtığı bilinen bir 

husustur. Peygamberlik sonrası süreçte zaman zaman ticari iĢlemleri olsa da, sürekli ve 

aktif ticaretle doğrudan ya da dolaylı olarak ilgilendiğine dair verilere -Sahih-i Buhari 

özelindeki mütalaalarımız çerçevesinde- ulaĢamadık. Sahih-i Buhari‟deki rivâyetler Hz. 

Peygamber‟in ve ailesinin geçimini daha ziyade fey-humus arazileri üzerinden tarım 

ortaklığı Ģeklinde sağladığı intibaını vermektedir.  

Fetihlerden elde edilen ganimetler ve arazilerle ile Hz. Peygamber‟in iktisadi 

durumunda iyileĢme olmuĢtur. Hz. Peygamber ve muhacir Medine‟ye geldiklerinde 

imkânları yoktu. Ensar da Muhacir‟e mallarının bir kısmını paylaĢmıĢlardı. Beni Nadr 

ve Kureyza seferlerinden sonra Muhacirlere Ensar‟dan aldıkları malları geri iade 

etmeleri söylemiĢti.
113

 Bu durumun Hz. Peygamber‟in geçimi için de söz konusu 

olduğunu Ģu rivayetten anlamaktayız: “Bir adam, Rasulullah‟a hurma hazırlayıp 

getiriyordu. Beni Nadr ve Kureyza seferlerinden sonra onlara geri verildi.”
114

  

                                                 
112

 Kitâbu‟l-Buyû‟, 15. Bâb, 2072. rivâyet. 

113
 Fethu‟l-Bâri, ġerhu Sahih‟il Buhari, Ġbn Hacer, Ahmed bin Ali, Daru‟l-Marife, 

Beyrut, 1379, Muhammed Fuad Abdulbaki, Muhibbuddin el-Hatib, Abdülaziz bin 

Abdullan bin Baz, Cilt: 6, s: 227. 

114
 Kitâbu Farz‟il-Humus, 12. Bâb, 3128. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 14. Bâb, 4030. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 31. Bâb, 4120. rivâyet. 



42 

 

Bu bahsin alt baĢlıklarında gelir kapsamında değerlendirilebilecek hususlara 

madde baĢlıkları halinde değineceğiz. 

 

1.2.1. Gelir Kalemleri  

Hz. Peygamber‟in hayatının Medine döneminde Humus ve Fey gelirlerinin Hz. 

Peygamber‟in ve ehlinin geçiminin merkezinde yer aldığını düĢünmekteyiz. Nitekim 

seriyye ve gazvelerle birlikte mütalaa edildiğinde, Medine döneminde hemen her sene 

askeri bir hareketlilik yaĢandığı tarihen sabittir. Zira hibe, hediye ve ikramlar bir ferdin 

yahut ailenin geçimini sağlamaktan uzak olduğu gibi, borçlanma da aslında bir gelir 

değil, gelir kalemlerinden elde edilen meta ile geri ödenen muvakkat bir kaynaktır.  

Sürekli fayda doğuran bir hediye cinsi olarak tanımlayabileceğimiz meniha 

konusunda da, Hz. Peygamber‟in bu tür bir hediyeleri kabul ettiğine iliĢkin ifadelere 

rastladık.
115

 Ancak -ileride geleceği üzere- bazı menihaları kendisinin almadığı ve 

Ümmü Eymen‟e verdiği yönünde de rivâyetler vardır. Meniha Ģeklinde uzun 

süreli/üreyici özelliği olan hibeleri kabul etmiĢ ve bunları uygun gördüğü kimselere 

vermiĢtir denebilir. Hz. Peygamber‟in karakteri, cömertliği, hediyeye mukabelesi ve 

genel tutumu mülahaza edildiğinde bu tür bir uzun fayda sağlayan bir hediyeyi 

karĢılıksız bırakmayacağını ve minnet altında kalmamaya dikkat edeceğini söylemek 

kâbildir. Nitekim Hicret yolculuğu esnasında bile, en yakın dostu olarak bilinen Hz. 

Ebubekir‟in verdiği deveyi ücreti mukabil kabul etmesi
116

 bu kanaatimizi teyit eder 

niteliktedir. 

 

 

                                                 
115

 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 1. Bâb, 2567. rivâyet; 35. Bâb, 2630 

rivâyetler; Kitâbu‟r-Rikâk, 17. Bâb, 6459. rivâyet. 

116
 Kitâbu‟l-Libâs, 16. Bâb, 5807. rivâyet. 



43 

 

1.2.1.1. Çobanlık 

Nübüvvet öncesi dönemde, Hz. Peygamber‟in Mekke‟lilerin hayvanlarını gütmek 

suretiyle çobanlık yaptığını öğrenmekteyiz.
117

 Buhari bu rivâyeti “Kitabu‟l-Ġcâra” 

baĢlığında aktarmakla, çobanlık mesleğini ücret mukabili yaptığını ima etmektedir. 

 

1.2.1.2. Humus, Fey ve Tarım Ortaklığı-Muzâraa Gelirleri 

Sahih-i Buhari‟de geçen rivâyetlerde Hz. Peygamber‟in tarım ortaklığı yaptığı ve 

bundan gelir elde ettiğini öğrenmekteyiz. Ġslam Hukuk literatüründe “humus” geliri 

olarak bilinen savaĢ ganimetinin beĢte birlik kısmı Hz. Peygamber‟in önemli gelir 

kalemlerinden biridir. Özellikle Hayber‟in fethinden sonra Hayber arazisi için meskun 

Yahudilerle mahsulün yarısı mukabilinde tarım ortaklığı/müzaraa
118

 yapılmıĢtır. Hz. 

Peygamber‟in bu ortaklığı kendi arazisi için de kurduğu anlaĢılmaktadır.
119

 Bu anlaĢma 

kapsamında Hayber arazisinden Hz. Peygamber‟e ait olan kısmının geliri tahsil 

edildiğinde, eĢlerine buradan pay olarak 100 vesk (yaklaĢık: 12,24 ton) hurma ve 20 

vesk (2,44 ton)
120

 arpa ayırmaktadır.
121

 Hz. Peygamber‟in vefatından sonra Hz. Ömer, 

                                                 
117

 Kitâbu‟l-Ġcâra, 2. Bâb, 2262. rivâyet. 

118
 Yahudilerin ilk talebi ve Hz. Peygamberin icabeti: Kitâbu‟l-Hars ve‟l-Muzâraa, 

17. Bâb, 2338. rivâyet; Kitâbu Farz‟il-Humus, 19. Bâb, 3152. rivâyet. 

AnlaĢmayı ikrar ile atıfta bulunan diğer rivâyetler: Kitâbu‟l-Ġcâra, 22. Bâb, 2285. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Hars ve‟l-Muzâraa, 11. Bâb, 2331. rivâyet; Kitâbu‟Ģ-ġerike, 11. Bâb, 

2499. rivâyet; Kitâbu‟Ģ-ġurut, 5. Bâb, 2720. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 41. Bâb, 4248. 

rivâyet. 

119
 Kitâbu‟l-Hars ve‟l-Muzâraa, 9. Bâb, 2329. rivâyet. 

120
 1 Müd: 510 gramdır. Ġslam Ansiklopedisinde Müdd için çeĢitli ölçüler verilmekle 

beraber, Peygamber Müddü için 510 gram bilgisi geçmektedir. Bakınız: Kallek, Cengiz, 

“Müd” Maddesi, İslam Ansiklopedisi, 2006, c: 31, s: 457-457. 



44 

 

Yahudileri Hicaz arazisinden çıkararak, Teyma ve Eriha bölgesine nakletmiĢtir.
122

 

Hayber arazisi konusunda Hz. Peygamber‟in eĢlerini mahsul yahut toprak almak 

konusunda muhayyer bırakmıĢ, kimi toprağı kimi mahsul almayı tercih etmiĢtir. Hz. 

AiĢe de toprak almayı seçenler arasındadır.
123

 

Hz. Peygamber, savaĢsız elde edilen ganimet olan fey arazisinin gelirinin sekizde 

birini almaktadır.
124

 Hz. Ömer, Hz. Peygamber‟in, savaĢsız ele geçirilen ganimet olarak 

Nadiroğulları “fey arazisinin” hurma mahsülü
125

 geliri tahsil edildiğinde; bu gelirden 

ailesinin geçimi için bir yıllık masrafını ayırıp,
126

 fazlasını Allah yolunda yapılacak 

                                                                                                                                               

1 Sa’: 4 müdd / 2040 gramdır. Hacim olarak 2,75 lt tekabül etmektedir. Ġslam 

Ansiklopedisinde, sa‟ hususunda ulemanın üzerinde ittifak ettiği tek hususun 1 sa‟nın 4 

müdde denk olduğu bilgisi yer almaktadır. Bakınız: Kallek, Cengiz, “Sâ‟” Maddesi, 

İslam Ansiklopedisi, 2008, c: 35, s:317-319. 

1 Vesk = 60 sa’ yahut 240 müddür. Ġslam ansiklopedisinde 1veskin 60 sa yahut 240 

müdde  denk geldiği yönünde görüĢ birliğine yer verilmiĢtir. Sa hacmi 2,75 lt ağırlığı 

2,04 kg olarak alınırsa; bir vesk de 165 lt ve 122,4 kg kuru gıdaya tekabül etmektedir. 

Bakınız: Kallek, Cengiz, “Sâ‟” Maddesi, İslam Ansiklopedisi, 2008, c: 43, s:70. 

Ölçüler hakkında muhtelif bilgiler zikredilmekle beraber, konumuz açısından bir fikir 

oluĢturması için takribi rakam/ölçülerin verilmesini yeterli görmekteyiz. 

121
 Kitâbu‟l-Hars ve‟l-Muzâraa, 8. Bâb, 2328. rivâyet. 

122
 Kitâbu Farz‟il-Humus, 19. Bâb, 3152. rivâyet. 

123
 Kitâbu‟l-Hars ve‟l-Muzâraa, 8. Bâb, 2328. rivâyet. 

124
 Kitâbu‟l-Megâzi, 14. Bâb, 4034. rivâyet. 

125
 Kitâbu‟n-Nafakât, 3. Bâb, 5357. rivâyet. 

126
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 80. Bâb, 2904. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, HaĢr Sûresi 

Tefsiri, 3. Bâb, 4885. rivâyet; Kitâbu‟n-Nafakât, 3. Bâb, 5357. rivâyet.  



45 

 

askeri harcamalara kullandığı bilgisini vermektedir.
127

 Burada Hz. Peygamber‟in gelir 

kalemlerinden birinin de Fey arazisi olduğunu görmekteyiz.  

 

1.2.1.3. Hibe, Hediye ve Ġkramlar 

Hicretten sonra Ümmü Süleym, Hz. Peygamber‟e hurma ağaçları hibe etmiĢti. Hz. 

Peygamber de bunları Ümmü Eymen‟e vermiĢti. Beni Kurayza ve Beni Nadir 

seferlerinden sonra Hz. Peygamber‟in eli geniĢleyince bu hurma ağaçlarını Ümmü 

Süleym‟e geri iade ederken, Ümmü Eymen‟e de kendi Hayber arazisinden bir yer tahsis 

etmiĢtir.
128

 Bir baĢka rivâyette -kimliği belirtilmeksizin- bir adamın Hz. Peygamber‟e 

hurmalar getirdiğini, Kureyza ve Hayber seferlerinden sonra kendilerine iade edildiğini 

nakledilmektedir.
129

 

Hz. Peygamber‟e gıda maddeleri de hediye edilirdi. Hediye olarak getirilen gıda 

maddelerini prensip olarak kabul etmekte ve yemekteydi.
130

  Hz. AiĢe, Ensardan 

komĢuların hediye/meniha olarak getirdikleri sütten de içtiklerini belirtmiĢtir.
131

 

Berire‟ye sadaka olarak verilen etin, Berire tarafından Hz. Peygamber ailesine hediye 

                                                 
127

 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 80. Bâb, 2904. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, HaĢr Sûresi 

Tefsiri, 3. Bâb, 4885. rivâyet. 

128
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadliha ve Tahridi aleyha, 35. Bâb, 2630. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 

31. Bâb, 4120. rivâyet. 4120. rivâyette Enes bin Malik ve ailesinin vaktiyle vermiĢ 

oldukları bu hurma ağaçlarını geri talep etmesi Ümmü Eymen‟in de bu hurma ağaçarını 

geri vermemek için direnmesi de dile getirilmektedir. 

129
 Kitâbu Farz‟il-Humus, 12. Bâb, 3128. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 14. Bâb, 4030. 

rivâyet. 

130
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 7. Bâb, 2576. rivâyet. 

131
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 1. Bâb, 2567. rivâyet; 35. Bâb, 2630 

rivâyetler; Kitâbu‟r-Rikâk, 17. Bâb, 6459. rivâyet. 



46 

 

edilmesi üzerine, Hz. Peygamber bu gıda hakkındaki son niyetin hediye olduğunu 

belirterek bu etten yemek istemiĢtir.
132

 Yiyecek maddelerinin hediye ve ikram edilmesi 

konusunda, süt,
133

 tavĢan eti,
134

 yaban eĢeği butu,
135

 yağ,
136

 çökelek,
137

 kertenkele eti
138

 

vb. sunulmasını da zikredebiliriz.  

Ġnsanların, Hz. Peygamber‟in hoĢnutluğunu kazanmak arzusuyla hediyelerini 

vermek için Hz. AiĢe‟nin nöbet gününü soruĢturdukları da zikredilmektedir.
139

 Bu 

uygulama Hz. Peygamber‟in eĢleri arasında rahatsızlık doğurmuĢ,
140

 ancak ısrarlara 

                                                 
132

 Kitâbu‟z-Zekât, 62. Bâb, 1495. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 31. Bâb, 5430. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Hibe ve Fadliha ve Tahridi Aleyha, 7. Bâb, 2577. rivâyet.  

133
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadliha ve Tahridi Aleyha, 4. Bâb, 2571. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 

16. Bâb, 5402. rivâyet. 

134
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadliha ve Tahridi Aleyha, 5. Bâb, 2572. rivâyet. 

135
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadliha ve Tahridi Aleyha, 3. Bâb, 2570. rivâyet. 

136
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadliha ve‟t- Tahridi Aleyha, 7. Bâb, 2575. rivâyet; Kitâbu‟l-

Et‟ıme, 8. Bâb, 5389. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġ‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 24. Bâb, 7358. 

rivâyet. 

137
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadliha ve‟t- Tahridi Aleyha, 7. Bâb, 2575. rivâyet; Kitâbu‟l-

Et‟ıme, 8. Bâb, 5389. rivâyet; 16. Bâb, 5402. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġ‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-

Sünne, 24. Bâb, 7358. rivâyet. 

138
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadliha ve‟t- Tahridi Aleyha, 7. Bâb, 2575. rivâyet; Kitâbu‟l-

Et‟ıme, 8. Bâb, 5389. rivâyet; 16. Bâb, 5402. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġ‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-

Sünne, 24. Bâb, 7358. rivâyet. 

139
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadliha ve‟t- Tahridi Aleyha, 7. Bâb, 2574. rivâyet. 

140
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadliha ve‟t- Tahridi Aleyha, 8. Bâb, 2580 ve 2581. rivâyetler. 



47 

 

rağmen Hz. Peygamber bu duruma müdahil olmamıĢ
141

 aksine Hz. AiĢe konuda 

kendisinin rahatsız edilmemesi arzusunu dile getirmiĢtir.
142

 Bu rivâyetlerde hediyenin 

veren kiĢinin gönül rızasıyla ilgili bir durum olduğu ortaya çıkmaktadır. Hediyeyi 

getiren kiĢi, istediği kiĢiye verebilir. Hz. Peygamber de Hz. AiĢe‟ye olan 

muhabbetinden bu hediyelerin özellikle ona sunulmasında sakınca görmemekte bilakis 

müsaade etmektedir. Hediyelerin insanlarda hoĢnutluk yahut hoĢnutsuzluk 

oluĢturduğunu ve eĢyanın hediye olarak verilmesi halinde “adaletin”
143

 yani eĢitlik ve 

dengenin değil; “lütuf” kavramının, yani gönüllü tercihin önplana çıktığını görmekteyiz. 

Hz. Enes, Hz. Peygamber‟in güzel koku ikramını reddetmediğini 

belirtmektedir.
144

 

Hz. Peygamber‟in kendisine verilen hediyeleri de, -bazen kendi ihtiyacı olmasına 

rağmen- bir baĢkasına hediye ettiğini öğrenmekteyiz.
145

 Mesela Bir kadın kendi eliyle 

                                                 
141

 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadliha ve‟t- Tahridi Aleyha, 8. Bâb, 2580 ve 2581. rivâyetler; 

Kitâbu Menâkıbu‟l-Ensâr, 30. Bâb, 3775. rivâyet. 

142
 Kitâbu Menâkıbu‟l-Ensâr, 30. Bâb, 3775. rivâyet. 

143
 Hz. AiĢe konusunda rahatsızlık duyanların “adalet” talebiyle Hz. Fatıma‟yı Hz. 

Peygamber‟e aracı olarak göndermiĢlerdir. Hz. Peygamber de, kendisini memnun eden 

Ģeyin kızının da isteyip istemediğini sorarak, Hz. Fatıma‟yı ikna etmiĢtir. Daha sonra 

“adalet” talebiyle Hz. Peygamber‟in huzuruna gelen Hz. Zeyneb, sesini yükseltip Hz. 

AiĢe‟ye ağır sözler söylemiĢtir. Hz. Peygamber müdahil olmayıp, Hz. AiĢe‟nin cevabını 

dinlemiĢ ve Hz. Zeyneb‟i susturunca da sitayiĢle “O Ebubekir‟in kızıdır” diyerek Hz. 

AiĢe‟nin zekâsını/savunmasını takdir etmiĢtir. Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi 

Aleyhâ, 8. Bâb, 2581. rivâyet. 

144
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 9. Bâb, 2582. rivâyet. 

145
 Kitâbu‟l-Libâs, 18. Bâb, 5810. rivâyet. 



48 

 

ördüğü bir hırkayı (  تردج ) 
146

 Hz. Peygamber‟e hediye etmiĢtir.
147

 Aynı ortamda bulunan 

sahabilerinden birisi kendisinden bu hırkayı isteyince, Hz. Peygamber -kendi ihtiyacı 

olduğunun bilinmesine rağmen- bu hırkayı talep eden kiĢiye vermiĢtir.
148

 

Naklettiğimiz rivâyetlere göre; Hz. Peygamber‟in hediyeleri kabul ettiğini, bu 

nesneleri -bazen sıcağı sıcağına- isteyenlere hediye ettiğini de görmekteyiz. Yine Hz. 

Peygamber‟in maddi durumunun ashabı tarafından yakinen bilindiğini anlamak da 

mümkündür. 

 

1.2.1.4. Hz. Peygamber’in Borçlanması 

Hz. Peygamber,  demir
149

 zırhını bir yahudiye rehin vererek ailesi için temel gıda 

maddelerinden olan yiyecek
150

 veya 30 sa‟ miktarında
151

 arpa
152

 almıĢtır.  

                                                 
146

 6036 numaralı rivâyette “Ģemle: Ģal-pelerin” olarak geçmektedir. 

147
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 28. Bâb, 1277. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 18. Bâb, 5810. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Edeb, 39. Bâb, 6036. rivâyet. 

148
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 28. Bâb, 1277. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 18. Bâb, 5810. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Edeb, 39. Bâb, 6036. rivâyet. 

149
 Hz. AiĢe rivâyeti: Kitâbu‟l-Büyu‟, 14. Bâb, 2068 rivâyet; Kitâbu‟s-Selem, 5. Bâb, 

2251. rivâyet; 6. Bâb, 2252. rivâyet; Kitâbun fi‟l-Ġstikraz, ve Edai‟d-Duyûn, ve‟l-Hacr 

ve‟t-Teflis, 1. Bâb, 2386. rivâyet. Enes bin Malik rivâyeti: Kitâbun fi‟r-Rehn fi‟l-

Hadar, 1. Bâb, 2508. rivâyet. 

150
 Hz. AiĢe rivâyeti: Kitâbu‟l-Büyu‟, 14. Bâb, 2068 rivâyet; 33. Bâb, 2096. rivâyet; 88. 

Bâb, 2200. rivâyet; Kitâbu‟s-Selem, 5. Bâb, 2251. rivâyet; 6. Bâb, 2252. rivâyet; 

Kitâbun fi‟l-Ġstikraz, ve Edai‟d-Duyûn, ve‟l-Hacr ve‟t-Teflis, 1. Bâb, 2386. rivâyet; 

Kitâbun fi‟r-Rehn fi‟l-Hadar, 2. Bâb, 2509. rivâyet; 5 Bâb, 2513. rivâyet. 

151
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 89. Bâb, 2916. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 87. Bâb, 4467. 

rivâyet. 



49 

 

Hz. Peygamber, “Uhud dağı kadar altını olsa, borçlarını ödemek için ayırdığı 

hariç, üç geceden fazla elinde tutmak istemediğini”
 153

 ifade etmiĢtir. Bu rivâyette 

borçları için para ayırmaktan bahsetmekte ve infaka teĢvik etmektedir. Borçların bir kul 

hakkı, emanet olması düĢünüldüğünden eĢyanın, ekonomik değeri olan nesnelerin 

önemi ortaya çıkmaktadır. Bir nesne, Hz. Peygamber nezdinde, baĢka birine ait emanet 

olduğu zaman saklanmaya değecek ayrı bir kıymet kazanmakta, aksi takdirde ancak 

infak edildiği, diğer insanların istifadesine sunulduğu vakit bir huzur vesilesi 

olmaktadır. Hz. Peygamber‟in ekonomik değer ifade eden nesnelerle bağının sınırlı 

olduğunu görmekteyiz. Aynı Ģekilde baĢkalarının -belki özellikle ihtiyaç sahiplerinin 

denebilir- ekonomik kıymeti haiz bu tür nesnelere sahip olmasını istemektedir.  

 

1.2.1.5.  Zekât ve Sadaka Yememesi 

Hz. Peygamber, kendisine bir yemek getirildiğinde “Hediyeden mi yoksa 

sadakadan mı” diye sorar, “sadakadandır” denirse ashabına “siz yiyiniz” der, kendisi 

yemezdi, “hediyedendir” denirse kendisi de davranır onlarla birlikte yerdi.
154

 Hz. 

Peygamber yolda yahut yatağında bulduğu bir hurmayı sadaka olur endişesi ile 

yemediğini
155

 de ifade etmiĢtir. 

                                                                                                                                               
152

 Enes bin Malik rivâyeti: Kitâbu‟l-Büyu‟, 14. Bâb, 2069. rivâyet; Kitâbun fi‟r-Rehn 

fi‟l-Hadar, 1. Bâb, 2508. rivâyet. Hz. AiĢe rivâyeti: Kitâbu‟l-Büyu‟, 14. Bâb, 2068. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 89. Bâb, 2916. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 87. Bâb, 

4467. rivâyet. 

153
 Kitâbun fi‟l-Ġstikraz, ve Edâ‟id-Duyûn, ve‟l-Hicr ve‟t-Teflis, 3. Bâb, 2388. rivâyet. 

Bu rivâyet Ebu Zerr‟den nakledilmektedir. Ebu Zerr, zühd konusundaki rivâyetleriyle 

bilinmektedir. 

154
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadliha ve Tahridi aleyha, 7. Bâb, 2576. rivâyet. 

155
 Kitâbun fi‟l-Lukâta, 6. Bâb, 2431 ve 2432 rivâyetler. 



50 

 

Bir gün Hz. Peygamber torunları Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin‟le zekat malı olan 

hurmanın baĢında otururken biri ağzına bir hurma atınca, Hz. Peygamber bakıĢlarıyla 

onu ikaz etmiĢ ve “bilmiyor musun ki Muhammed ve ailesi zekat malı yemez”
 156

 

diyerek Peygamber ailesinin özel hukûkî durumunu ifade etmiĢtir. 

 

1.2.2. MaiĢeti ve EĢlerinin Ġhtiyaçları 

Hz. Peygamber ve ailesinin bazı dönemler zaruret ve fakirlik sınırlarında 

yaĢadığını bilmekteyiz. Hz. Enes‟in rivâyetine göre; “Hz. Peygamber, dokuz eşi ile evli 

olduğu halde yanında bir avuç buğday yahut hububat varken akşamlamamıştır”
157

 

diyerek Hz. Peygamber‟in ekonomik durumu hakkında fikir vermektedir.  

Hz. AiĢe de, “iki ayda üç hilal gördükleri halde ocak ateĢinin yanmadığını hurma 

ve suyla yetindiklerini, bazen Ensardan komĢuların getirdikleri sütten de 

içebildiklerini”
158

 bazen de “bir parçacık et verildiğini”
159

 belirtmektedir. Yine Hz. 

AiĢe, açlık zamanlarının çok olduğundan bahisle, kurban etlerini 15 gün sonra yemek 

üzere sakladıklarını belirtmektedir.
160

 Bu rivâyetler, bu durumun uzunca süren bazı 

darlık zamanlarına mahsus olduğu intibaını vermektedir. 

Hz. AiĢe, Hz. Peygamber‟in “iki karaya
161

hurma ve suyla henüz doymaya 

başladıklarında vefat ettiğini”
162

 nakletmektedir. Bu rivâyete göre en çok bulunan ve en 

                                                 
156

 Kitâbu‟z-Zekât, 57. Bâb,1485. rivâyet. 

157
 Kitâbu‟l-Büyu‟, 14. Bâb, 2069. rivâyet. 

158
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 1. Bâb, 2567. rivâyet; Kitâbu‟r-Rikâk, 

17. Bâb, 6458 ve 6459. rivâyet. 

159
 Kitâbu‟r-Rikâk, 17. Bâb, 6458. rivâyet. 

160
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 27. Bâb, 5423. rivâyet. 

161
 Ġki kara ifadesinden asıl gaye hurmadır. Zira suyun rengi yoktur. Lakin Arapça‟da 

anne baba için iki baba anlamında ebeveyn ifadesinin kullanılması gibi, su ve hurmanın 



51 

 

çok kullanılan gıdalar olmasına rağmen, bu iki temel gıda bile uzun yıllar karın 

doyuracak bollukta bulunamamıĢtır. Aynı Ģekilde Hz. AiĢe, Hz. Peygamber‟in ruhunu 

teslim edene değin üç gün art arda buğday ekmeği yiyemediğini ifade etmektedir.
163

 Bu 

rivâyetler dönemin ve Hz. Peygamber ailesinin sosyo-ekonomik Ģartları hakkında genel 

bir fikir vermektedir.   

Hz. Peygamber, savaĢsız elde edilen ganimet olan fey arazisinin gelirinin sekizde 

birini almaktadır.
164

 Hz. Ömer, Hz. Peygamber‟in, savaĢsız ele geçirilen ganimet olarak 

Nadiroğulları “fey arazisinin” hurma mahsülü
165

 geliri tahsil edildiğinde; bu gelirden 

ailesinin geçimi için bir yıllık masrafını ayırıp,
166

 fazlasını Allah yolunda yapılacak 

askeri harcamalara kullandığı bilgisini vermektedir.
167

   

Gelir Kalemleri baĢlığında da geçtiği üzere Hayber mahsülünden eĢlerine 100 

vesk (yaklaĢık: 12,24 ton) hurma ve 20 vesk (2,44 ton)
168

 arpa ayırdığı da 

                                                                                                                                               

birlikte zikredilmesi halinde rengi baskın olan hurmanın sıfatı zikredilmiĢtir. Ayrıntılı 

izah için bakınız: Fethu’l-Bari, Ġbn Hacer, c:21, s: 33. 

162
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 6. Bâb, 5383. rivâyet; 41. Bâb, 5442. rivâyet. 

163
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 23. Bâb, 5416. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 27. Bâb, 5423. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Eymân ve‟n-Nuzur, 22. Bâb, 6687. rivâyet. 

164
 Kitâbu‟l-Megâzi, 14. Bâb, 4034. rivâyet. 

165
 Kitâbu‟n-Nafakât, 3. Bâb, 5357. rivâyet. 

166
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 80. Bâb, 2904. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, HaĢr Sûresi 

Tefsiri, 3. Bâb, 4885. rivâyet; Kitâbu‟n-Nafakât, 3. Bâb, 5357. rivâyet.  

167
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 80. Bâb, 2904. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, HaĢr Sûresi 

Tefsiri, 3. Bâb, 4885. rivâyet. 

168
 Ölçüler hakkında bilgiler “1.2.1.2.Humus, Fey ve Tarım Ortaklığı-Muzâraa 

Gelirleri” baĢlığında ilgili dipnotta verilmiĢtir. 



52 

 

aktarılmaktadır.
169

 Bu kadar ürünün birkaç günlük zaman diliminde birkaç kiĢi 

tarafından tüketilemeyeceği açıktır. Bu durumda, ya depolanacak ya satılarak ederi elde 

tutulacak veyahut yıllık geçim için olan kısmı ayrılarak kalanı infak edilecektir. Bu 

rivâyetlerden de açıkça anlaĢılacağı üzere Hz. Peygamber, elinde imkân olduğu 

zamanlarda ailesiyle ilgili mali iĢlerinde hesap kitap yaparak ailesinin ihtiyaçlarını ve 

yarınını gözeterek tasarruflarda bulunmuĢtur. Yine bu tespitler Hz. Peygamber‟in, 

dünyevi ihtiyaçları noktasında “ailesini ya da yarını düĢünmeden elindekini dağıttığı” 

türden bir anlayıĢa sahip olmadığının göstergesidir. 

Hz. Enes ve Hz. AiĢe‟nin, Hz. Peygamber‟in evinde darlık yaĢadığına iliĢkin 

rivâyetlerle diğer rivâyetler arasında anlam açısından ihtilaf olduğu görülmektedir. Hz. 

Peygamberin eĢlerinin geçimi için gıda ayırdığına iliĢkin rivâyetler çoğunlukla Ġbn 

Ömer ve Hz. Ömer tarafından nakledilmektedir. Hz. Enes ve Hz. AiĢe rivâyetleri
170

, 

bunu tüm zamanlara teĢmil eden genel ifadeler kullansalar da, bu durumun istisnai bir 

takım dönemsel farklılıklara mani olmayacak Ģekilde yorumlanması mümkün 

görünmektedir. Nitekim Hz. Peygamber‟in gelirlerini taksimine iliĢkin rivâyetler de 

belirli bir dönemi -özellikle Hayber‟in fethi sonrası süreci- kapsamaktadır. Aynı Ģekilde 

gelirin bir kısmının borçlar ve geçim için ayrılmakla beraber çoğunun infak edilerek, 

yine Hz.Peygamber ve ailesinin asgari geçim standartlarını bilinçli bir Ģekilde tercih 

ettiklerini söylemek kâbildir. 

Hz. Peygamber‟in elinde bulunacak olsa infak edeceği Uhud dağı kadar altın ve 

eĢlerine ayırdığı mahsuller birlikte mütalaa edilirse, Hz. Peygamber‟in kiĢisel mülkiyet 

                                                 
169

 Kitâbu‟l-Hars ve‟l-Muzâraa, 8. Bâb, 2328. rivâyet. 

170
 Özellikle Hz. AiĢe rivâyetinde geçen “iki karaya henüz doymaya baĢladıkları” 

ifadesi, Hz. Peygamber‟in ahir ömründe de olsa bolluk zamanlarına eriĢtiğini tazammun 

etmektedir. Bakınız: Kitâbu‟l-Et‟ıme, 6. Bâb, 5383. rivâyet; 41. Bâb, 5442. rivâyet. 

 



53 

 

olarak nakit para yahut ekonomik değeri bulunan nesneleri tutmadığını, ancak eĢlerinin 

ihtiyaçları için yaptığı tahsisatın eşlerinin mülkiyetine geçtiğini de düĢünmek de 

mümkündür. 

Hz. Peygamber‟in -sosyo-ekonomik Ģartlarla uyumlu olarak- dünyevi bir geçim iĢi 

tutmasına ihtiyaç bırakmayacak, zamanını insanların hizmetine, tebliğe-ilme-ibadete 

ayırmasını sağlayacak bir akarı-geliri olduğu anlaĢılmaktadır. 

Hz. Peygamber, bir aile reisi olarak ailesinin yıllık ihtiyacı için hesap yapmakta, 

hesap-kitapla uğraĢmaktadır. Bir yıllık hesabı ifade eden, hasattan hasada kadar olan 

süreci kapsayan bu durum, esasen gayet tabi, beĢeri ve makul bir uygulamadır. 

Diğer taraftan ailesinin ihtiyaçlarını gözettiği de açıktır.  Hicretin ardından gelen 

ilk yıllarda, darlık çektiği çokça zikredilmiĢ. Sonraki dönemlerde de özellikle Hayber 

fethinden ve fey gelirlerinden gelen akarlarla imkanlarının geniĢlediği anlaĢılsa da, 

kendisi ve ailesi için üç gün üst üste yemek yemediğine iliĢkin rivâyetler de mevcuttur. 

Ġmkanların geniĢlemesine rağmen, ailesi için ayırdığı nafakanın da zaruret miktarında 

olduğunu yahut ailesinin de Hz. Peygamber gibi ellerindeki imkanları infak ettikleri 

intibaı uyandırmaktadır.   

 

1.2.3. Hz. Peygamber’in Mal Varlığı, Mirası ve EĢlerinin Nafakası 

Hz. Peygamber‟in mal varlığı hakkında Sahih-i Buhari‟de bulduğumuz bir 

rivâyete değinmek istiyoruz. Hz. Peygamber‟in kayınbiraderi Hz. Amr bin Haris‟in 

verdiği bilgiye göre vefatı esnasında “beyaz katır, silah ve yolcuların ihtiyaçlarına 

vakfettiği Hayber’deki arazisi dışında dinar-dirhem ve köle-cariyesi”
171

 

                                                 
171

 Kitâbu‟l-Vasâyâ, 1. Bâb, 2739. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 60. Bâb, 2873; 

Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 86. Bâb, 2912; Kitâbu Farz‟ıl-Hums, 3. Bâb, 3098. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Megâzi, 84 Bâb, 4461. rivâyet. 



54 

 

bulunmamaktadır. “Hz. Peygamber‟in Borçlanması” bahsinde de geçtiği üzere Hz. 

Peygamber‟in zırhı, muayyen bir ölçek arpa karĢılığında bir Yahudi‟de rehin kalmıĢtı. 

Zırhı da asli ihtiyaçlar arasında gördüğü, ihtiyaç halinde temel ihtiyaçlardan gıdayı öne 

aldığı görülmektedir. Hz. Peygamber‟in uygulamasında da eĢyalar arasında da 

beĢeri/zaruri ihtiyaç temeline göre bir tür hiyerarĢinin olduğu ortaya çıkmaktadır. 

Binek atı ve köle zekât nisabına dâhil edilmemektedir.
172

 Hz. Peygamber‟in de -

ilgili rivâyete nazaran vefat anında mülkiyetinde bulunmadığı anlaĢılsa da- muhtelif 

zamanlarda binek hayvanları ve köleler edindiği bilinmektedir. 

Burada zikrolunan rivâyetlerden hareketle, bu eĢyaları Hz. Peygamber‟in kiĢisel 

ve ailevi hayatında asgari geçim standartları olarak gördüğünü çıkarmamız mümkündür. 

Hz. Peygamber‟in beyânı üzerine Peygamberler miras bırakmamaktadır.
173

 ġayet 

onlardan geriye bir Ģey kalmıĢsa bu da sadaka hükmündedir.
174

 Mirasçılarına dinar ve 

                                                                                                                                               

 Hayber arazisine dair bilgi sadece 2912 numaralı rivâyette; dinar-dirhem ve köle-cariye 

bilgisi sadece 2739 ve 4461 numaralı rivâyetlerde, arazinin yolculara tahsisi sadece 

4461 numaralı rivâyette bulunmaktadır. 

172
 Kitâbu‟z-Zekât, 45. Bâb, 1463. rivâyet; 46. Bâb, 1464. rivâyet. 

173
 Kitâbu‟l-Ferâiz, 3. Bâb, 6726 ve 6727. rivâyetler. Ayrıca Bakınız: Kitâbu Farz‟ıl-

Hums, 1. Bâb, 3094. rivâyet; Kitâb‟ul-Megâzi, 14. Bâb, 4033 ve 4034. rivâyetler; 

Kitâbu‟n-Nafakât, 3. Bâb, 5358. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġtisam bi‟l-Kitâb ve‟s-Sünne, 5. Bâb, 

7305. rivâyet. 

174
 Kitâbu‟l-Ferâiz, 3. Bâb, 6726 ve 6727. rivâyetler. Ayrıca Bakınız: Kitâbu Farz‟ıl-

Hums, 1. Bâb, 3094. rivâyet; Kitâb‟ul-Megâzi, 14. Bâb, 4033 ve 4034. rivâyetler; 

Kitâbu‟n-Nafakât, 3. Bâb, 5358. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġtisam bi‟l-Kitâb ve‟s-Sünne, 5. Bâb, 

7305. rivâyet. 



55 

 

dirhem bırakması halinde bunu paylaĢmamalarını, eĢlerinin nafakası ve vakıf çalıĢanının 

ücreti hariç, bunun sadaka olduğunu
175

 ifade etmiĢtir. 

Nadiroğulları arazisinin fey geliri hakkındaki tasarruf, Hz. Peygamber‟in 

vefatından sonra, eĢlerinin bir takım talepleri olduysa da,
176

 Hz. Ebubekir döneminde ve 

Hz. Ömer hilafetinin ilk 2 yılında da aynı Ģekilde devam etmiĢtir. Talepleri üzerine Hz. 

Ömer bu sadaka-vakıf arazisinin idaresini Hz. Ali ve Abbas‟a vermiĢ,
177

 daha sonra Hz. 

Ali oğulları tarafından idare edilmiĢtir.
 178

  

 

1.2.4. EĢlerinin ve Yakınlarının EĢyaları 

Hz. Peygamber hayatta iken, Hz. AiĢe‟nin kıymetli bir elbisesi olduğunu, bunu 

evlenen kızlara gelinlik kadınlara emanet olarak verdiğini öğreniyoruz.
 179

 Bu rivâyete 

baktığımızda, Hz. Peygamber, devrin sosyo-ekonomik Ģartlarına nispetle eĢlerinin 

kıymetli elbiselere sahip olmasına karĢı çıkmamakta, bu kıymetli elbiselerin 

baĢkalarıyla paylaĢılmasını da onaylamaktadır. Aynı rivâyette toplumun refah 

seviyesindeki iyileĢme neticesinde, müĢarun ileyh elbisenin cariyeler tarafından bile 

beğenilmez hale geldiğini belirtmekteyse de, Hz. Peygamber‟in sağlığındaki sosyo-

ekonomik Ģartlara göre elbisenin kıymetli olarak mülahaza edildiğini ve Hz. 

                                                 
175

 Kitâbu‟l-Vasâyâ, 32. Bâb, 2776. rivâyet; Kitâbu Farz‟ıl-Hums, 3. Bâb, 3096. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Ferâiz, 3. Bâb, 6729. rivâyet. 

176
 Kitâbu‟l-Megâzi, 14. Bâb, 4034. Rivâyet; Kitâbu‟l-Ferâiz, 3. Bâb, 6730. rivâyet. 

177
 Kitâbu Farz‟ıl-Hums, 1. Bâb, 3094. rivâyet; Kitâb‟ul-Megâzi, 14. Bâb, 4033. rivâyet; 

Kitâbu‟n-Nafakât, 3. Bâb, 5358. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġtisam bi‟l-Kitâb ve‟s-Sünne, 5. Bâb, 

7305. rivâyet. 

178
 Kitâbu‟l-Megâzi, 14. Bâb, 4034. Rivâyet. 

179
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 34. Bâb, 2628. rivâyet. 



56 

 

Peygamber‟in bu duruma karĢı çıkmadığını dikkate almak icab eder. Bu uygulamanın 

genel olarak, infak-paylaĢma prensibiyle örtüĢtüğüne dikkat çekmekte de fayda vardır. 

Beni Mustalik Gazvesinden Medine‟ye dönüĢ yolunda,
180

 Zatu‟l-CeyĢ 

bölgesindeyken
181

 Hz. AiĢe‟nin ablası Hz. Esma‟dan emanet aldığı
182

 kolyesi 

kaybolmuĢtur. Bu hadise üzerine mola halindeki ordunun molayı uzattığı 

anlaĢılmaktadır.
183

 Hz. Peygamber kolyeyi aramak üzere beklemiĢ,
184

 bir takım adamlar 

göndermiĢtir.
185

 Bu seferde abdest alacak su bulamayan sahabeler, namazı abdestsiz 

olarak kılmıĢlardır.
186

 Durumun Hz. Peygamber‟e Ģikâyet edilmesinden sonra 

                                                 
180

 Kitâbu‟t-Tefsir, Maide Sûresi, 3. Bâb, 4608. rivâyet. 

181
 Kitâbu‟t-Teyemmüm, 1. Bâb, 334. rivâyet. 

182
 Kitâbu‟t-Teyemmüm, 2. Bâb, 336. rivâyet; Kitâbu Fedâilu Ashâbi‟n-Nebi, 30. Bâb, 

3773. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Nisa Sûresi, 10. Bâb, 4583. rivâyet; Kitâbu‟n-Nikâh, 66. 

Bâb, 5164. rivâyet. 

183
 Kolyenin devenin altınan bulunması ordunun mola verdiği esnada kaybolduğu fikrini 

teyit etmektedir. Yani ordu kolyenin kaybolması üzerine mola vermemiĢ, zaten vermiĢ 

bulunduğu molayı uzatmıĢtır. Hatta geceyi orada geçirmiĢtir. Medine‟ye dönüĢ yolunda 

olduğu anlaĢılan ordunun kolye için fazladan beklemiĢ olması ciddi bir problem olarak 

mütalaa edilmemiĢ olabilir. 

184
 Kitâbu Fedâili Ashâbi‟n-Nebi, 5. Bâb, 3672. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Maide Sûresi, 

3. Bâb, 4607. rivâyet. 

185
 Kitâbu Fedâilu Ashâbi‟n-Nebi, 30. Bâb, 3773. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Nisa Sûresi, 

10. Bâb, 4583. rivâyet; Kitâbu‟n-Nikâh, 66. Bâb, 5164. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 58. Bâb, 

5882. rivâyet. 

186
 Kitâbu Fedâilu Ashâbi‟n-Nebi, 30. Bâb, 3773. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Nisa Sûresi, 

10. Bâb, 4583. rivâyet; Kitâbu‟n-Nikâh, 66. Bâb, 5164. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 58. Bâb, 

5882. rivâyet. 



57 

 

teyemmüm ayeti nazil olmuĢtur.
187

 Kolye bulunamayıp da sefer emri verilince, kolye 

Hz. AiĢe‟nin devesinin altından çıkmıĢtır.
188

 Bu hadisenin merkezinde yer alan ziynet 

eĢyasının, -suyun bitmesinden şikayetçi olan sahabe ve Hz. Ebubekir tarafından olmasa 

da-, Hz. Peygamber tarafından önemsendiğini görmekteyiz.
189

 Rivâyette bu nesnenin 

aranması için adam gönderilmesi ve ordunun bir kolye için bekletilmesi, hatta bu 

bekleme sebebinden dolayı su tedariklerinin bile bitmesi câlib-i dikkattir. Burada 

kolyenin bizatihi kendisinin mi, emanet olmasının mı, Hz. AiĢe‟nin üzüntüsü yahut 

                                                 
187

 Kitâbu Fedâili Ashâbi‟n-Nebi, 5. Bâb, 3672. rivâyet; 30. Bâb, 3773. rivâyet; 

Kitâbu‟t-Tefsir, Nisa Sûresi, 10. Bâb, 4583. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Maide Sûresi, 3. 

Bâb, 4607. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 58. Bâb, 5882. rivâyet. 

Teyemmüm ayetinin sebeb-i nüzülü hakkında varit olduğu anlaĢılan bu hadisede dikkat 

çekmek istediğimiz bir husus vardır. Kaybolan kolyenin yeri, elbette ki ilahi bilgi 

dâhilindedir. Ancak kolyenin yerine iliĢkin değil, susuzluk problemi ile ilgili bir ayet 

nazil olmuĢtur. Kaybolan bir ziynet eĢyası, dolaylı olarak nüzül sebebi olabilmekte, bu 

da bizi dünyevi denebilecek nesnelerin önemsiz olmadığı sonucuna götürmektedir. 

Neticede kolye de aramalarla değil, umulmayan bir yerde bulunmuĢ, dünyevi müĢkül de 

çözülmüĢtür. 

188
 Kitâbu‟t-Teyemmüm, 1. Bâb, 334. rivâyet; Kitâbu Fedâili Ashâbi‟n-Nebi, 5. Bâb, 

3672. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Maide Sûresi, 3. Bâb, 4607. rivâyet. 

189
 Ġlahi iradenin de bu durumu zımnen tasdik ettiği anlaĢılmaktadır. Nitekim Kuran‟ın 

muhtelif yerlerinde dünya malına rağbet edilmesi konusunda ilahi ikazlar olmasına 

rağmen; rivâyetlerde bir kolye için ordunun bekletilmesi konusunda itab, ikab yahut 

ikaz muhtevalı bir vahyin nazil olmadığı görülmektedir. Kolyenin devenin altında 

bulunmasının bunda etkisi olduğunu düĢünmemekteyiz. Ziynet eĢyasının kendisinde bir 

kerahat bulunsa idi, dolaylı olarak bile değinmemek Ģöyle dursun, ilkesel bir ikazın vaki 

olması gerekirdi. 



58 

 

mahcubiyetinin mi önemsendiği açık olmamakla beraber her üç ihtimalde de -seferden 

dönüĢ yolunda da olsa- bir ordunun bekletilmesi basite indirgenebilecek bir durum 

değildir. Yine yapılan tüm aramalara rağmen bulunamayınca, son olarak artık aramadan 

da vaz geçildiği anlaĢılmaktadır. 

Kur‟an-ı Kerim‟de dünya malı konusunda genel bir hüküm olarak altın, gümüĢ, 

hayvansal ve tarımsal ürünlerin insanlar için süslendiği
190

 de bildirilmektedir. Diğer 

taraftan ziynet eĢyaları ve dünya malına rağbet konusunda Hz. Peygamber‟in eĢlerine Ģu 

uyarı yöneltilmiĢtir: “Ey Peygamber! EĢlerine söyle: Eğer dünya hayatını ve ziynetini 

istiyorsanız, gelin dünya metaını size vereyim ve sizi güzellikle (boĢayıp) salıvereyim. 

Eğer Allah‟ı, Rasulünü ve ahiret yurdunu istiyorsanız, (bilin ki) Allah sizden iyilik 

yapanlar için büyük bir ecir hazırlamıĢtır. ”
191

 Hz. AiĢe‟nin kaybolan gerdanlığı ile ilgili 

hadise bu iki ayet çerçevesinde ele alındığında bizi, ilahi irade tarafından abartıya 

kaçılmayan süs eĢyalarına veya dünya malına izin ve hatta bunun da ötesinde önem 

verildiği Ģeklinde bir sonuca götürmektedir. Ġnsan için doğal olan bu sevginin, Allah, 

Rasulü ve ahiret kaygısının önüne geçmemesi vurgulanmaktadır. 

 

1.2.5. Ashabının Geçimi Konusundaki Tutumu 

Ġnsanların maiĢetleri, Ġslam‟ın ve Peygamberinin önemsediği hususlardan biridir. 

Hz. Peygamber, ashabının geçimi konusu ile de ilgilenirdi. Özellikle Hicret süreci 

sonrasında Mekkeli Muhacirlerle, Medine‟li Ensar arasında yapılan muahat, aslında 

sosyo-ekonomik bir denge kurmak, özellikle Muhacirlerin asgari geçim standartlarında 

bir tür iyileĢme sağlamak amacına matuftur. Müslümanın bir insan olarak dünya 

hayatında belli bir yaĢam standardı sağlaması açısından muahat, geçim/maiĢet iĢleri için 

“eĢya” ile en asgari düzeyde de olsa bir iliĢki kurulması gereğine dair müĢahhas bir 

                                                 
190

 Ali Ġmran, 3/14. 

191
 Ahzâb, 33/28-29. 



59 

 

örnektir.
192

 Muahatta Ģu hususa dikkat çekmekle yetineceğiz: Muahat sonrası Ensar, Hz. 

Peygamber‟e gelerek mallarını muhacirle aralarında taksim etmesini istemiĢlerdi. Hz. 

Peygamber, bunu kabul etmemiĢtir. Bunun üzerine Ensar, iĢlerine, Muhacirlerin 

emekleriyle ortak olarak ürünlerden pay almalarını teklif etmiĢlerdir.
193

 Hz. 

Peygamber‟in tasvip ettiği anlaĢılan bu uygulama, Muhacir tarafından da kabul 

edilmiĢtir. Burada Hz. Peygamber‟in mülkiyet hakkı yönüyle bu kardeĢliğin Ensar‟a 

ağır gelmemesi ve Muhacirlerin geçimi için el emeğini tercih etmesi bu suretle minnet 

altında kalmamaları gibi ince bir firaseti ve çok boyutlu tedbiri görülebilmektedir. 

Hz. Peygamber, ashabının geçimi konusunda da belli standartlar getirmektedir. 

Sahabesinin gerek kendilerini gerekse ailelerini muhtaç konuma düĢürecek derecede 

cömertlik göstermelerine müsaade etmemiĢtir. Mesela Ka‟b bin Malik, tevbesinin 

kabulune Ģükran olarak malının tamamını sadaka olarak dağıtmak isteyince buna izin 

vermemiĢ, malının bir kısmını tutmasının kendisi için daha hayırlı olacağını 

söylemiĢtir.
194

 Aynı Ģekilde Sad bin Ebi Vakkas, ölüm vaktinin yakın olduğunu düĢünüp 

malının üçte ikisini infak etmek isteyince, izin vermemiĢ, yarısı ve üçte birinin infak 

etmesini de uygun görmemiĢ ve “mirasçılarını zengin bırakman fakir bırakmandan 

daha iyidir” demiĢtir.
195

 

                                                 
192

 Medineli Sa‟d bin Rebi„, Mekkeli kardeĢi olan Abdurrahman bin Avf‟a, malının 

yarısını teklif etmiĢtir. Kitâbu Menâkıb‟ul-Ensar, 3. Bab, 3780 ve 3781. rivâyetler. 

193
 Kitâbu‟Ģ-ġurût, 5. Bâb, 2719. rivâyet; Kitâbu‟l-Hars ve‟l-Müzaraa, 5. Bâb, 2325. 

rivâyet; Kitâbu Menâkıbu‟l-Ensâr, 3. Bab, 3782. rivâyet. 

194
 Kitâbu‟l-Megâzî, 80. Bâb, 4418. rivâyet.  

195
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 36. Bâb, 1295. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 78. Bâb, 4409. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Merdâ, 13. Bâb, 5659. rivâyet; 16. Bâb, 5668. rivâyet.  



60 

 

Bu cümleden olarak Medine‟de, Beni Kaynuka Yahudilerinin çarĢısından baĢka 

olarak,
196

 müslümanlara ait bir çarĢının kurulması
197

 da, sosyo-ekonomik hayatta 

müslümanlara mahsus bağımsız bir ekonomik düzenin ön adımı olarak, ticaret nesnesi 

olan eĢya/metâ hakkında müslümanca bir bakıĢ, duruĢ ve davranıĢ geliĢtirilmesinin 

ehemmiyetini ortaya koymaktadır.  

 

1.3.  Yolculuk ve Sefer Zamanlarında EĢya Kullanımı Ġle Ġlgili Tespitler 

YaĢanan hayat Ģartlarını değiĢtirmesi esnasında, insan tavırlarına iliĢkin önemli 

ipuçları içeren hususiyetlerine binaen sefer hallerine dikkat çekmek yerinde olacaktır. 

Zira sefer hallerinde insanlar, zaruri ihtiyaç kabul edilen en önem verdikleri eĢyaları 

yanlarına almaktadırlar. Özellikle ulaĢım imkânlarının az ve seferlerin günler hatta aylar 

süren zahmetli olduğu Hz. Peygamber dönemi dikkate alınırsa, yola hazırlık 

aĢamasında, sefer sırasında ve dönüĢ yolundaki tutum ve davranıĢlar, insan psikolojisi 

ve eĢya kullanımı açısından kanaatimizce önemli unsurları ihtiva etmektedir. 

Hz. Peygamber, yolculuğun insanın yemesinden, içmesinden, uykusundan 

alıkoyduğunu belirterek, yolculuğu azabın bir çeĢidi olarak nitelemekte, sefer amacı 

gerçekleĢince kiĢinin evine-ailesine dönmesini salık vermektedir.
198

 Uzun mesafeli 

savaĢ seferlerinde bineksiz yola çıkmanın gazaya katılmada mazeret olarak kabul 

                                                 
196

 Kitâbu‟l-Büyû, 1. Bâb,2048. rivâyet. Kitâbu Menâkıbu‟l-Ensâr, 3. Bab, 3780. 

rivâyet. 

197
 Sünen-i İbn Mâce, Ġbn Mâce Ebu Abdullah Muhammed bin Yezid el-Kazvînî, 

Tahkik: Muhammed Fuad Abdulbakî, Dâru Ġhyâi Kütübü‟l-Arabîyye, c: 2, s: 751, 2233. 

rivâyet.  

 
198

 Kitâbu‟l-Umre, 19. Bâb, 1804. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 136. Bâb, 3001. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 30. Bâb, 5429. rivâyet. 



61 

 

edilmesi,
199

 yolculukta namazın kısaltılması,
200

 binekte nafile namaz kılınması,
201

 Hz. 

Peygamber‟in Ramazan orucunu açması
202

 ve oruç tutulmamasına ruhsat verilmesi,
203

 

kadınların yalnız yola çıkmamaları yönündeki kısıtlamalar,
204

 erkekler için bile yalnız 

yolculuk etmenin kerih görülmesi
205

 insan-eĢya/mekân iliĢkisine dair önemli unsurları 

ihtiva etmektedir.  

Rivâyetlerde yol durumları için bazen (mesela Hac esnasında) kesilen kurbanların 

etlerinin azık olarak hazırlandığı aktarılmaktadır.
206

 Yol hazırlıkları yapılırken azık da 

hazırlanmakta bazı durumlarda bu azık erken bitebilmektedir.
207

 

Bazı yolculuklar için ciddi planlar yapıldığı da anlaĢılmaktadır. Mesela Hicret 

yolculuğu için Hz. Ebubekir‟in Mekke‟de kalmasını istemiĢ, hicret seferinde yol 

arkadaĢı olmasını ümit etmiĢtir. Ġzin çıktığı zaman, gündüz vakti adeti olmayan bir 

saatte yüzünü örterek Hz. Ebubekir‟in evine gelmiĢtir. Mahrem bir bilgi vermek 

istediğini ima ederek, Hz. Ebubekir‟in ev halkından emin olup-olamayacağını teyid 

                                                 
199

 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 79. Bâb, 4415. rivâyet. 

200
 Kitâbu‟t-Taksir, 1. Bâb, 1080, 1081, 1082, 1083 ve 1084. rivâyetler. 

201
 Kitâbu‟t-Taksir, 7. Bâb, 1093, 1094,  1095. rivâyetler; 8. Bâb, 1096. rivâyet. 

202
 Kitâbu‟s-Savm, 34. Bâb, 1944. rivâyet. 

203
 Kitâbu‟s-Savm, 33. Bâb, 1943. rivâyet. 

204
 Kitâbu‟t-Taksir, 4. Bâb, 1086, 1087 ve 1088. rivâyetler. 

205
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 135. Bâb, 2998. rivâyet. 

206
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 27. Bâb, 5424. rivâyet. 

207
 Hz. Peygamber ve ashabı, umre niyetiyle çıktıkları bir seferde azıkları tükenmesi ve 

bir yaban eşeği avlayıp yemeleri: Kitâbu‟l-Et‟ıme, 19. Bâb, 5407. rivâyet; Bir gazvede 

sahabenin erzakının tükenerek karaya vurmuş anber balığının etinden yemeleri: 

Kitâbu‟l-Megâzi, 66. Bâb, 4361 ve 4362. rivâyetler; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 12. 

Bâb, 5493 ve 5494. rivâyetler. 



62 

 

etmiĢtir. Hz. Ebubekir, önceden hazırladığı iki deveden birini takdim etmiĢ, Hz. 

Peygamber ücreti mukabil kabul etmiĢtir.
208

 Develer yol için donatılmıĢ, Hz. Esma azık 

torbası hazırlamıĢtır.
209

 Yolcular Sevr mağarasına intikal ederek, üç gece burada 

kalmıĢlar; Abdullah b. Ebubekir de Mekke‟deki geliĢmeleri bildirmiĢtir. Hz. 

Ebubekir‟in çobanı Amir b. Fuheyre, koyunlarını mağara civarına getirerek, hem 

rahatmalarını sağlamıĢ, hem de gizlenmelerine yardımcı olmuĢtur.
210

  

Görüldüğü üzere Hz. Peygamber, yolculuğun herhangi bir insan için ne gibi 

zorluklar içerdiğinin farkındadır. Hicret gibi, kritik önemi haiz bir seferde bile iĢi 

aceleye getirmeyip, yol ahvali için beĢeri Ģartlar çerçevesinde icab eden tedbirleri 

almaktadır. Mucizevî beklentilere yönelmemekte yahut boĢ bir tevekkül idrakine 

girmemekte, yolun zorluklarını bilerek, dünyevi Ģartlar içinde gereklerini yapmaktadır. 

Hz. Peygamber‟in geçimi baĢlığında, Hz. Peygamber‟in darlık zamanlarında 

borçlandığını, zekât ve sadaka yemediğini, el emeğini takdir ettiğini, ticari iliĢkilerde 

bulunduğunu, tarım ortaklığı yaptığını, Allah‟ın kendisine tahsis ettiği humus ve fey 

gelirlerini bir akar olarak değerlendirdiğini, hediye ve ikramlardan yararlandığını 

mütalaa ettik. Görüldüğü üzere burada sayılan hususların hemen her biri, Hz. 

Peygamber‟in herhangi bir insan gibi beĢeri Ģartlar çerçevesinde geçimini sağladığı 

hususunda yeterince fikir vermektedir. Hz. Peygamber‟in geçimi konusundan sonra, 

beĢer olmanın tabî bir unsuru olan beden sahibi olmakla ilgili Hz. Peygamber‟in 

tasarruflarını inceleyelim. 

 

                                                 
208

 Kitâbu‟l-Libâs, 16. Bâb, 5807. rivâyet. 

209
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer; 123. Bâb, 2979. rivâyet; Kitâbu Menâkıb‟il-Ensâr, 45. 

Bâb, 3907. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 8. Bâb, 5388. rivâyet. 

210
 Kitâbu‟l-Libâs, 16. Bâb, 5807. rivâyet. 



63 

 

2. Hz. Peygamber’in Bedeni ve Beden Bakımı  

Hz. Peygamber‟in eĢya ile iliĢkisi bahsinde insanın kendi bedeniyle iliĢkisi 

bağlamında, Hz. Peygamber‟in kendi beden bakımı, bedenine gösterdiği ihtimam ve 

gözettiği sınırları, daha özlü bir ifadeyle kendi bedenine verdiği değeri incelemek 

yerinde olacaktır.  

Sahih-i Buhari rivayetlerinde Hz. Peygamber‟in Ģemailine iliĢkin bilgilere de yer 

verilmiĢtir. Buna göre Hz. Peygamber, yaĢadığı toplum ortalamasına göre boyu ne kısa 

ne uzundu; orta boyluydu.
211

 Omuzları geniĢti.
212

 Teni hafif pembe olup, çok beyaz 

değildi.
 213

 Saç ve sakallarında 20 kadar beyaz kıl vardı.
214

 Uyluğunun
215

 ve koltuk 

altlarının beyazlığı
216

 da rivâyetlere yansımıĢtır. Hz. Peygamber‟in el ve ayakları 

iriydi.
217

 Elleri yumuĢaktı.
218

 Güzel kokulu
219

 ve güzel yüzlüydü.
220

  

Ebu Hureyre‟den gelen rivâyetlere göre, Hz. Peygamber, tırnak kısaltmanın
221

, 

kasık tıraĢının
222

, bıyık kısaltmanın
223

, sünnet olmanın
224

, koltukaltı tıraĢının
225

, etek 

tıraĢının
226

 fıtrattan olduğunu belirtmiĢtir.  

                                                 
211

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3547 ve 3548. rivâyetler. 

212
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3551. rivâyet. 

213
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3547 ve 3548. rivâyetler. 

214
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3547 ve 3548. rivâyetler. 

215
 Kitâbu‟s-Salât, 12. Bâb, 371. rivâyet. 

216
 Kitâbu‟s-Salât, 27. Bâb, 390. rivâyet. 

217
 Kitâbu‟l-Libâs, 68. Bâb, 5907, 5912. rivâyet. 

218
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3561. rivâyet. 

219
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3553 ve 3561. rivâyetler. 

220
 Kitâbu‟l-Libâs, 68. Bâb,5908-5909. rivâyetler. 

221
 Kitâbu‟l-Libâs, 64. Bâb, 5890 ve 5891. rivâyetler; Kitâbu‟l-Ġstizân, 51. Bâb, 6297. 

rivâyet. 



64 

 

Hz. Ġbrahim‟in 80 yaĢındayken, (Haleb yakınlarında) Kadum ( المدوم ) (mevkiinde) 

sünnet olduğunu belirterek,
227

 sünnet olmanın ehemmiyetini vurgulamıĢtır. 

Rivâyetlerden anlaĢıldığı kadarıyla, ashab devrindeki âdete göre çocuklar müdrik olana 

kadar sünnet edilmezlerdi.
228

 

 

2.1. Beden Temizliği 

Hz. Peygamber, her yedi günde bir yıkanmanın, Allah’ın müslüman (kulu) 

üzerinde bir hakkı olduğunu
229

 söylemektedir. Bu rivâyet özerlinde insanın bedeninin ve 

temizliğinin, Hz. Peygamber nezdinde ve Allah katında önemsendiğinin en açık 

iĢaretidir.  

                                                                                                                                               
222

 Kitâbu‟l-Libâs, 64. Bâb, 5890. rivâyet. 

223
 Kitâbu‟l-Libâs, 63. Bâb, 5888 ve 5889; 64. Bâb, 5890 ve 5891. rivâyetler; Kitâbu‟l-

Ġstizân, 51. Bâb, 6297. rivâyet. 

224
 Kitâbu‟l-Libâs, 63. Bâb, 5889. ve 5891. rivâyetler; Kitâbu‟l-Ġstizân, 51. Bâb, 6297. 

rivâyet. 

225
 Kitâbu‟l-Libâs, 63. Bâb, 5889. ve 5891. rivâyetler, Kitâbu‟l-Ġstizân, 51. Bâb, 6297. 

rivâyet. 

226
 Kitâbu‟l-Libâs, 64. Bâb, 5889 ve 5891. rivâyetler; Kitâbu‟l-Ġstizân, 51. Bâb, 6297. 

rivâyet. 

227
 Kitâbu‟l-Ġstizân, 51. Bâb, 6298. rivâyet. Kadum‟ün ġam bölgesinde bir yer adı 

olduğu bilgisi hakkında, Bakınız: Feth’ul-Bâri, Ġbn Hacer, c:11, s: 90. Aynı yerde 

“kadum” kelimesinin balta ( فأش ) olduğu bilgisine de yer verilmektedir. 

228
 Kitâbu‟l-Ġstizân, 51. Bâb, 6299. rivâyet. 

229
 Kitâbu‟l-Cumua, 12. Bâb, 897 ve 898. rivâyet. 



65 

 

Benzer bir biçimde her ergen müslümanın her Cuma günü gusletmesinin 

vacip/gerekli olduğunu
230

 ifade etmektedir. Ġnsanların, Cuma (namazı) için uzak 

yerlerden toz ve ter içinde gelmeleri Hz. Peygamber‟i “keşke bu (Cuma) gününüz için 

gusletseydiniz”,
231

 Ģeklinde bir temenniye sevketmiĢtir. Aynı Ģekilde Cuma‟ya gelecek 

olan kimsenin gusletmesini telkin etmektedir.
232

 Ter kokusunun ve toz-toprağın, 

insanları rahatsız eden bir yönü olduğu ve bunlardan arınmak gerektiği açıktır.  

Ebu Hureyre Medine‟de cünüp olduğu halde dolaĢırken, Hz. Peygamber‟le 

karĢılaĢınca ondan uzaklaĢmıĢ, gusledip tekrar yanına gelmiĢtir. Hz. Peygamber bunun 

sebebini sorunca “o zaman temiz olmadığını”
233

 söylemiĢtir. Hz. Peygamber de “mümin 

necis olmaz”
234

 diyerek bu Ebu Hureyre‟nin yanlıĢ kanaatini düzeltmiĢtir. Burada Hz. 

Peygamber‟in necasetin mümin kiĢinin zatıyla ilgili olmadığını geçici bir hal olduğunu 

belirtmesi mühimdir. Mümin bedeni, geçici olarak kirlenebilmekteyse de bizatihi 

(ontolojik olarak) necis değildir. 

Hendek savaĢı esnasında, Hz. Peygamber‟i toprak taĢırken gören bir sahabi, 

bedenine toz-toprak bulaĢtığını belirtmektedir.
235

 Bu rivâyette Hz. Peygamber‟in bir iĢle 

meĢgul olurken, iĢ gereği kıyafetlerde veya bedende oluĢan tabi kirliliği hoĢ gördüğünü 

düĢünebiliriz. Burada toprağın fıkhen necis olmadığını da belirtmekte fayda vardır. 

                                                 
230

 Kitâbu‟l-Ezan, 161. Bâb, 858. rivâyet; Kitâbu‟l-Cumua, 2. Bâb, 879. rivâyet; 3. Bâb, 

880. rivâyet; 12. Bâb, 895. rivâyet; Kitâbu‟Ģ-ġehadât, 18. Bâb, 2665. rivâyet. 

231
 Kitâbu‟l-Cumua, 15. Bâb, 902. rivâyet; 16. Bâb, 903. rivâyet. 903 numaralı rivâyette 

muhtasar olarak sadece “keĢke yıkansaydınız” Ģeklinde geçmektedir. 

232
 Kitâbu‟l-Cumua, 2. Bâb, 877. rivâyet. 

233
 Kitâbu‟l-Gusl, 23. Bâb, 283. rivâyet. 

234
 Kitâbu‟l-Gusl, 23. Bâb, 283. rivâyet; 24. Bâb, 285. rivâyet. 

235
 Kitâb‟ul-Megâzi, 30. Bâb, 4104 ve 4106 rivâyetler. 



66 

 

Rivâyetlerde, Hz Peygamber‟in guslü hakkında teferruatlı bilgiye ulaĢmak 

mümkündür.
236

 Guslederken Hz. Peygamber‟in önce ellerini 2 veya 3 defa yıkadığı,
237

 

ardından fercini ve varsa üzerindeki necaseti yıkadığı,
238

 sonra ellerini yere
239

 yahut 

duvara
240

 sürerek temizlediği ardından ağzına-burnuna su verip yüz ve ellerini 

yıkayarak abdest aldığı,
241

 ardından saç diplerini ıslattığı,
 242

 baĢından
243

 iki eliyle
244

 üç 

avuç su döktüğü
245

 ve bu suyu bedenine eliyle yaydığı,
246

 en son yerini değiĢtirerek
247

 

ayaklarını yıkadığı
248

 nakledilmektedir.  

Hz. Peygamber‟in temizlikte de israfa gitmediği, bir sa‟ kadar suyla guslettiği 

nakledilmektedir.
249

 Saçları çok olan kimseye sahabenin Hz. Peygamber’in de 

                                                 
236

 Kitâbu‟l-Gusl;  248-293. rivâyetler. 

237
 Kitâbu‟l-Gusl, 5. Bâb, 257. rivâyet. 

238
 Kitâbu‟l-Gusl, 1. Bâb, 249. rivâyet. 

239
 Kitâbu‟l-Gusl, 5. Bâb, 257. rivâyet; 10. Bâb, 265. rivâyet; 11. Bâb, 266. rivâyet; 16. 

Bâb, 274. rivâyet; 18. Bâb, 276. rivâyet. 

240
 KĠtabu‟l-Gusl, 8. Bâb, 260. rivâyet; 11. Bâb, 266. rivâyet; 16. Bâb, 274. rivâyet. 

241
 Kitâbu‟l-Gusl, 1. Bâb, 248. rivâyet; 18. Bâb, 276. rivâyet; 21. Bâb, 281. rivâyet. 

242
 Kitâbu‟l-Gusl, 1. Bâb, 248. rivâyet. 

243
 Kitâbu‟l-Gusl, 4. Bâb, 254, 255 ve 256. rivâyetler; 18. Bâb, 276. rivâyet. 

244
 Kitâbu‟l-Gusl, 4. Bâb, 254. rivâyet. 

245
 Kitâbu‟l-Gusl, 1. Bâb, 248. rivâyet; 4. Bâb, 255. rivâyet. 

246
 Kitâbu‟l-Gusl, 1. Bâb, 248. rivâyet; 18. Bâb, 276. rivâyet. 

247
 Kitâbu‟l-Gusl, 5. Bâb, 257. rivâyet. 

248
 Kitâbu‟l-Gusl, 1. Bâb, 249. rivâyet; 5. Bâb, 257. rivâyet; 21. Bâb, 281. rivâyet. 

249
 Kitâbu‟l-Gusl, 3. Bâb, 251. ve 252. rivâyetler. 



67 

 

saçlarının çok olduğu Ģeklide verdikleri cevap da bunu teyit etmektedir.
250

 Bazı 

rivâyetlerde cünüplükten gusul kaydı geçmektedir.
251

 Bu miktar suyun cünüplükten 

temizlenme için geçerli olduğu intibaı vermektedir. Daha ağır bir kirlilik olması halinde 

gerekli temizliğin yapılması mantıken elzem görünmektedir. Nitekim rivâyetlerdeki 

gusülden önce fercin ve rahatsızlık veren kirlerin temizlenmesi ve daha sonra abdest ve 

guslün yapılmasına iliĢkin kayıtlar
252

 buna iĢaret olarak görülebilir.  

Önce pisliğin izalesi, ardından namaz abdesti ve baĢtan bedene en son ayaklara 

ulaĢan gusl tasvirinden hareketle, Hz. Peygamber‟in temizlikte de takip ettiği bir sıra, 

usul ya da üslub olduğunu söyleyebiliriz. Aynı Ģekilde suyu iktisatlı kullanması da 

vurgulanmalıdır. Aynı Ģekilde suyun, bedenin temizlik ve kirlilik kavramlarının 

anlaĢılmasındaki fonksiyonu önemlidir. 

Hz. Peygamber, kaza-i hacetten sonra suyla temizlenmektedir.
253

 Su bulunmayan 

durumlarda taĢla temizlendiği de aktarılmaktadır.
254

 Temizlikte kemik, hayvan dıĢkısı 

gibi maddeler kullanmamaktadır.
255

 Hayvan dıĢkısı zaten necis olup,
256

 kemikle birlikte 

ikisi de cinlerin gıdasıdır.
257

 

                                                 
250

 Kitâbu‟l-Gusl, 3. Bâb, 252. rivâyet;  4. Bâb, 256. rivâyet. Hz. Peygamber‟in 

tutumunu öğrenen kiĢinin tepkisine sahabenin cevabı, takva vehmiyle ibadette aĢırıya 

kaçılmasına karĢı bir tedbir olarak görülmelidir. 

251
 Kitâbu‟l-Gusl, 1. Bâb, 248. rivâyet; 4. Bâb, 256. rivâyet. 

252
 Kitâbu‟l-Gusl, 1. Bâb, 248. rivâyet; 7. Bâb, 259. rivâyet; 8. Bâb, 260. rivâyet. 

253
 Kitâbu‟l-Vudû, 15. Bâb, 150. rivâyet; 16. Bâb, 151. rivâyet, 17. Bâb, 152. rivâyet; 

Kitâbu‟s-Salât, 93. Bâb, 500. rivâyet. 

254
 Kitâbu‟l-Vudû, 20. Bâb, 155. rivâyet; 21. Bâb, 156. rivâyet; Kitâbu Menâkıbu‟l-

Ensâr, 32. Bâb, 3820. rivâyet. 

255
 Kitâbu‟l-Vudû, 20. Bâb, 155. rivâyet. 

256
 Kitâbu‟l-Vudû, 21. Bâb, 156. rivâyet. 



68 

 

Tuvalet temizliği için sağ elin kullanılmasını ve sağ elle avret mahalline 

dokunulmasını yasaklarken,
258

 yemek yerken de sağ elle yenmesini vurgulamaktadır.
259

  

Burada da yemek yemede ve temizlik alıĢkanlığında belli bir usulun takip edilmesini 

iĢaret ettiği, kirlilik hakkında duyarlılık ve yemeğe saygı olarak düĢünülebilecek bir 

takım tutumların geliĢtirilmesini ve aynı Ģekilde nezâfet-hijyen koĢullarının 

sağlanmasını arzuladığı açıktır.   

Mezi gören kimsenin abdest alması,
260

 cünüblük
261

 ve hayız hali
262

 yaĢayan 

kiĢilerin gusletmesi maddi yahut beden üzerinde meydana gelen biyolojik 

kirliliklerin(necaset), insandaki psikolojik etkisine (hades) iĢaret etmektedir. Ayrıca Hz. 

Peygamber‟in tuvalete girerken habis Ģeylerden Allah‟a sığınması,
263

 beĢ vakit namazın 

günahları temizlediğini
264

 ifade etmesi görünmeyen bir takım kirliliklerin de olduğunu, 

insan bedenindeki temizlik iĢlemi ve ibadet uygulamalarıyla, bu tür görünmeyen 

kirliliklerin de ilgisi olduğu anlaĢılmaktadır. EĢyanın tabiatındaki temizlik yahut kirlilik 

halinin eĢyanın manevî/metafizik boyutuyla da ilgili olduğu söylenebilir. 

Özetlenecek olursa; beden temizliği Allah ve Rasulünün önemle üzerinde durduğu 

bir konudur. Ġnsan kendi bedenini temiz tutmalıdır. Müslümanın bedenindeki temizliği 

mühimdir, necasetin geçici bir kirlilik olduğunu belirtilmektedir. UğraĢılan iĢ gereği 

oluĢan doğal kirlilik de hoĢ görülmektedir. Hz. Peygamber‟in yemek yerken yahut 

                                                                                                                                               
257

 Kitâbu Menâkıbu‟l-Ensâr, 32. Bâb, 3860. rivâyet. 

258
 Kitâbu‟l-Vudû, 18. Bâb, 153. rivâyet; 19. Bâb, 154. rivâyet. 

259
 Kitâbu‟- Et‟ıme, 2. Bâb, 5376. rivâyet; 4. Bâb, 5379. rivâyet. 

260
 Kitâbu‟l-Ġlm, 51. Bâb, 132. rivâyet. 

261
 Kitâbu‟l-Hayz, 5. Bâb, 299. rivâyet; Kitâbu‟l-Gusl, 9. Bâb, 264. rivâyet. 

262
 Kitâbu‟l-Hayz, 14. Bâb, 315. rivâyet. 

263
 Kitâbu‟l-Vudû, 9. Bâb, 142. rivâyet. 

264
 Kitâbu Mevâkıtu‟s-Salât, 6. Bâb, 528. rivâyet. 



69 

 

temizlik ihtiyaçlarını giderirken, kiĢisel olarak takip ettiği bir üslubu olduğu kadar, 

zaman zaman bu uslubu etrafındakilere de telkin ettiğini görmekteyiz. Diğer yandan 

müslümanın bedeninde meydana gelen kirliliğin bir takım manevi/metafizik ilintileri 

olduğu da anlaĢılmaktadır. 

 

2.2. Saçları, Saç Bakımı, Sakal ve Bıyıkları 

Hz. Peygamber‟in beden bakımı konusunda saçların ayrı bir yeri vardır. Ġnsanın 

yüzünün mühim bir tamamlayıcısı olan, kısa-uzun olması, kesim ve taranma biçimleri 

açısından ele alındığında saçların kiĢinin kimliğini ve karakterinin ilk bakıĢta görsel bir 

ifadesi olması cihetiyle ayrı bir yeri vardır. 

Hz. Peygamber‟in saçları düz yahut kıvırcık olmayıp hafif dalgalıydı, 

(uzattığında) iki kulağı ile ensesi arasına sarkıtırdı.
265

 Enes b. Malik; Hz. Peygamber 

saçlarını omuzlarına saldığını aktarmaktadır.
266

 Bera bin Azib, Hz. Peygamber‟in 

saçlarının kulak yumuĢaklarına kadar uzun olduğunu
267

 belirtmektedir. Ayrıca Buhari, 

Malik‟in ashabından
268

 ve Yusuf bin Ebi Ġshak‟tan yaptığı nakillerde omuzlarına yakın 

saldığını belirtmektedir.
269

 Hendek savaĢı esnasında toprak taĢırken gören Bera b. Azib, 

Hz. Peygamber‟in saçlarının çok olduğunu belirtmektedir.
270

 Ġklim, coğrafya ve zorlu 

bir çalıĢma sürecine rağmen saçlarını kısaltıp/azaltmadığını görebiliriz.  Hz. Peygamber, 

                                                 
265

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3551. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 68. Bâb, 5905 ve 5906. 

rivâyetler. 

266
 Kitâbu‟Libâs, 68. Bâb, 5903 ve 5904. rivâyetler. 

267
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3551. rivâyet. 

268
 Kitâbu‟l-Libâs, 68. Bâb, 5901. rivâyet 

269
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3551. rivâyet. 

270
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4104 ve 4106 rivâyetler; Müsned, Ġbn Hanbel, c:30, s: 

609, 18662. rivayet. 



70 

 

saçlarını bilerek ve isteyerek uzun tutmuĢtur. Bu durumda ya uzun saçı sevip-tercih 

etmektedir, yahut kiĢisel bir tercihten öte dönemsel olarak müĢriklere muhalefet ilkesi 

gereği saçını uzun tutmaktadır. 

Hz. Peygamber, Veda Haccı
271

 esnasında, ihramdan çıkarken saçlarını tıraĢ 

ettirmiĢtir.
272

 TıraĢ olanlara ve saçlarını kısalttıranlara dua etmiĢtir.
273

 Muaviye bin Ebu 

Süfyan da, Hz. Peygamber‟in saçlarını “mişkas” ( مشمس ) denilen bir tür makasla 

kısalttığını belirtmektedir.
274

 

Hz. Peygamber‟in saçların tıraĢ edilmesi, yıkanması ve taranması gibi konularda 

etrafındaki insanlardan yardım almaktadır. Hatta itikâftayken baĢını Hz. AiĢe‟nin 

odasına uzatır, Hz. AiĢe de baĢını yıkar
275

 saçlarını tarardı.
276

 Hz. AiĢe kendisi hayızlı 

olduğu halde Hz. Peygamber‟in saçlarını taradığını söylemiĢtir.
277

 Ġtikâf gibi mescit 

odaklı bir ibadet esnasında bile saçlarının bakımına dikkat etmesi kadar, özellikle saç 

bakımı konusunda ailesinin yahut yakınında bulunan insanların da yardımını aldığını 

öğrenmekteyiz. 

Hz. Peygamber ve Ashabı, Hac için Medine‟den yola çıkarken saçlarını 

taramakta, yağlamaktadır.
278

 O günkü Ģartlar çerçevesinde saçlarının bakımını 

yaptıklarını söylemek uygundur. 

                                                 
271

 Kitâbu‟l-Megâzi, 78. Bâb, 4410 ve 4411. rivâyetler. 

272
 Kitâbu‟l-Hac, 127. Bâb, 1726 ve 1729. rivâyetler; Kitâbu‟l-Megâzi, 78. Bâb, 4410 ve 

4411. rivâyetler. 

273
 Kitâbu‟l-Hac, 127. Bâb, 1727 ve 1728. rivâyetler. 

274
 Kitâbu‟l-Hac, 127. Bâb, 1730. rivâyet. 

275
 Kitâbu‟l-Ġtikâf, 4. Bâb, 3031. rivâyet. 

276
 Kitâbu‟l-Ġtikâf, 3. Bâb, 3029. rivâyet. 

277
 Kitâbu‟l-Libâs, 76. Bâb, 5925. rivâyet. 

278
 Kitâbu‟l-Hac, 23. Bâb, 1545. rivâyet. 



71 

 

Hz. Peygamber, bazen saçlarını alnının üzerine salar,
279

 bazen da ortadan 

ayırırdı.
280

 Hz. Peygamber‟in, Hac esnasında saçlarını toplayıp yapıĢtırdığını 

öğrenmekteyiz.
281

 

Enes bin Malik; Hz. Peygamber‟in saçlarını boyamadığını belirtmektedir. 

ġakaklarında çok az beyazlık olduğunu, saçlarını boyamaya ihtiyaç olmadığını ima
282

 

ve ifade etmektedir.
283

 Saç boyama iĢinin, yaĢın ilerlemesi veya saçlarda beyazlaĢmanın 

baĢlaması ile iliĢkilendirmektedir. 

Ümmü Seleme‟den gelen rivâyetlerde ise, Hz. Peygamber‟e ait olduğu belirtilen 

saç tellerinin kırmızı renkte olduğu belirtilmektedir.
284

 Hz.Peygamber‟e ait olduğu 

belirtilen saç tellerindeki kırmızılık Enes b. Malik‟e sorulunca, bunun (boyamadan 

değil) koku kullanımından olduğunu belirtmiĢtir.
285

 Bu yoğun koku kullanımı da 

muhtemelen Hz. Peygamber‟in Ģahsına ait bir uygulama olmayıp, Hz. Peygamber‟in saç 

ve sakallarını muhafaza eden sonraki ravilerin -ihtiramları gereği- Hz. Peygamber‟den 

                                                 
279

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3558. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 70. Bâb, 5917. rivâyet. 

280
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3558. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 70. Bâb, 5917. ve 5918. 

rivâyetler. 

281
 Kitâbu‟l-Hac, 19. Bâb, 1540. rivâyet; 34. Bâb, 1566. rivâyet; 107. Bâb, 1697. 

rivâyet; 126. Bâb, 1725. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 78. Bâb, 4398. rivâyet, Kitâbu‟l-

Libâs, 69. Bâb, 5915 ve 5916. rivâyetler. 

282
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3550. rivâyet;  

283
 Kitâbu‟l-Libâs, 66. Bâb, 5894. ve 5895. rivâyetler. 

284
 Kitâbu‟l-Libâs, 66. Bâb, 5896, 5897 ve 5898. rivâyetler. 

285
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3547. rivâyet. 



72 

 

kendilerine kalan bu emanetleri yoğun Ģekilde koku ile harmanlamalarından 

kaynaklanmaktadır.
286

 

Abdullah bin Ömer‟in rivâyetine göre Hz. Peygamber sarı renge boyamıĢtır, 

ancak saçlarını mı sakalını mı boyadığı açık değildir.
287

 

Enes b. Malik rivâyetlerinden Hz. Peygamber‟in saçların, asli rengine boyanması 

üstünde fazla durmadığını söylememiz mümkündür. Diğer rivâyetlere bakıldığında, 

saçların kırmızı vb. renklere boyandığını, özellikle saç beyazlıklarının boyanmasını 

özellikle tavsiye ettiğini anlamaktayız. Kadir Paksoy, Hz. Peygamber‟in sadece 

sakallarının değil, saçlarının da günümüze intikal ettiği kanaatindedir.
288

  

Hz. Peygamber, çocukların saçlarının bir kısmının kesilip bir kısmının 

bırakılmasından nehyetmiĢtir. Saçın alında bırakılıp baĢın diğer taraflarının tıraĢ 

edilmesi yasaklanmıĢtır.
289

 Hadisin ravilerinden Ubeydullah bin Hafs, perçem ve ense 

tarafındaki fazlalıkların bir mahsuru olmadığını belirtmektedir. Ġbn Abbas‟ın 

rivâyetinden, saçların perçemleri-kakülleri olduğu anlaĢılmaktadır.
290

 Ġbn Abbas‟ın o 

tarihlerde çocuk yaĢta olduğunu da göz önünde bulundurmak isabetli olacaktır.  

Hz. Peygamber‟in kadınların perçem bırakması konusunda sert ikazlar vardır. 

Nitekim Ġsrailoğullarının kadınlarının kâkül bıraktıkları zaman helak olduklarını 

                                                 
286

 Paksoy, Kadir, “Hz. Peygamber‟in Saç veya Sakalı‟nın Sonraki KuĢaklara Ġntikali ve 

Sakal-ı ġerif Merasiminin Rivayetlerdeki Temeli” Harran Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Sayı: 25, Ocak-Haziran 2011, s: 103; Müstedrek Ale’s-Sahiyahn, Ebu 

Abdullah el-Hâkim Muhammed b. Abdullah en-Nisâbûrî, Tahkik: Mustafa Abdulkadir 

Atâ, Daru‟l-Kütübü‟l-Ġlmiyye, Birinci Baskı, 1990-1411, c: 2, s: 663, 4201. rivayet. 

287
 Kitâbu‟l-Vudû, 30. Bâb,166. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 37. Bâb, 5851. rivâyet. 

288
 Paksoy, a.g.m., s: 98. 

289
 Kitâbu‟l-Libâs, 72. Bâb, 5920. ve 5921. rivâyetler. 

290
 Kitâbu‟l-Libâs, 71. Bâb, 5919. rivâyet. 



73 

 

belirtmiĢtir.
291

 Saç ekletmenin
292

 de yalan olarak nitelendiği,
293

 hatta laneti celbettiği
294

  

de hatırda tutulursa meselenin ciddiyet boyutları daha net ortaya çıkacaktır. Nebevi 

gündemde “saçların toplumların helakına götürecek kadar tehlikeli olabileceğinin” söz 

konusu edilmesi de, esasen saçların sadece saçtan ibaret olmadığı; masum bir model ve 

moda olarak görülmediğini göstermektedir.
295

 Diğer bir rivâyette; saçların 

beyazlıklarının boyanması hususunda Ehl-i Kitab‟a muhalefet edilmesini istemiĢtir
296

. 

Buradan hareketle Ehl-i Kitapla birebir aynı uygulamaların yapılmasını da uygun 

görmediğini ifade etmek mümkün görünmektedir. Klasik ve çağdaĢ dönem alimlerinin 

görüĢlerini inceleyen Taha Nas, saç ektirme konusunda kiĢinin durumuna göre beĢ 

                                                 
291

 Kitâbu Ehâdîsi‟l-Enbiyâ, 54. Bâb, 3468; Kitâbu‟l-Libâs, 83. Bâb, 5932. rivâyet.  

292
 Ġfade Türkçe açısından günümüz için saç ektirme yahut uzak bir ihtimalle de olsa 

peruk kullanma Ģeklinde anlaĢılabilir. Bu konu tezimizin 2. Bölümünde yer alan 

“1.1.3.2. Hilkati DeğiĢtirmek” baĢlığında ele alınacaktır. 

293
 Muaviye bin Ebi Süfyan, Hz. Peygamber‟in saça ekleme yapmayı yalan olarak 

nitelediğini zikretmektedir. Bak: Kitâbu Ehâdîsi‟l-Enbiyâ, 54. Bâb, 3488. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Libâs, 83. Bâb, 5938. rivâyet. 

294
 Kitâbu‟t-Tefsir, HaĢr Sûresi, 4. Bâb, 4887. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 83. Bâb, 5933 ve 

5937; 85 Bâb. 5940. ve 5942. rivâyetler. 

295
 Buradaki maksadı kadınların güzelliklerini helal eĢlerinden baĢkalarına açmaları 

Ģeklinde anlamak isabet olacaktır. Bu tespite göre güzelliğe olan rağbetin gerekli 

sınırları dıĢına taĢmasının haramlara kapı araladığı ima edilmekte, sedd-i zerai ilkesi 

gereği ilgili ikaz yapılmaktadır. Saç konusundaki bu hassasiyet, estetik algısıyla 

yakından iliĢkili olduğu gibi giyim kuĢam konusuna da teĢmil edilebilir. 

296
 Kitâbu Ehâdîsi‟l-Enbiyâ, 50. Bâb, 3462. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 67. Bâb, 5899. 

rivâyet. 



74 

 

teklifi hükümden birinin geçerli olabileceği görüĢüne varmaktadır.
297

 Nitekim 

rivayetlerde geçen lanet ve tahrim mânâları, Ehl-i Kitab‟a benzemek, insanları 

aldatmak, hilkati değiĢtirmek gibi illetlere müstenid görünmektedir. Güzellik, hilkati 

tahrip gibi bir kaygı gözetilmeksizin, maddi ve psikolojik bir rahatsızlığı izâle niyetiyle 

yapılan saç ekletme iĢleminin bu tahrim kapsamında değerlendirilemeyeceği kanaati 

savunulmaktadır.
298

  

Hz. Enes, Hz. Peygamber‟in sakallarındaki beyazlığın sayılabilecek kadar az 

olduğunu belirtmektedir.
299

 Hz. Peygamber, bıyıkların kısaltılmasının fıtrattan 

olduğunu da ifade etmiş,
300

 “bıyıkların kısaltılmasını ve sakalların uzatılmasını”
301

 

tavsiye etmiĢtir. Bu tavsiyesinde yine müĢriklere muhalefet vurgusunun olduğunu 

belirtmek yerinde olacaktır.
302

  

Gördüğümüz kadarıyla; Hz. Peygamber‟in saç modelleri konusunda müĢrikler ve 

ehl-i kitapla olan iliĢkilerin etkili olduğunu, Müslümanların modasını tayin ederken, 

gayr-i müslimlerin modasını da dikkate aldığını belirtmek yerinde olacaktır. Bazen 

müĢriklere muhalefet için Ehl-i Kitab‟a uygun bir üslup belirlerken, bazen ehl-i kitaba 

da muhalefet etmiĢtir. Ehl-i Kitaba muhalefette müĢrikler kadar Ģiddetli olmamıĢtır.
303

  

                                                 
297

 Nas, Taha, “Ġslam Hukuku Açısından Saç Ekiminin Hükmü”, İslami Araştırmalar, 

2016; c: 27, Sayı:1, s:  53-63. 

298
 Ayrıntılı bilgi için bakınız: Nas, A.g.m, s:  63. 

299
 Kitâbu‟l-Libâs, 66. Bâb, 5895. rivâyet. 

300
 Kitâbu‟l-Libâs, 63. Bâb, 5888 ve 5889 rivâyetler; 64. Bâb, 5890 ve 5891 rivâyetler; 

Kitâbu‟l-Ġstizân, 51. Bâb, 6297. rivâyet. 

301
 Kitâbu‟l-Libâs, 65. Bâb, 5892 ve 5893. rivâyetler. 

302
 Kitâbu‟l-Libâs, 64. Bâb, 5892. rivâyet. 

303
 Abdullah bin Abbas‟ın bildirdiğine göre, Hz. Peygamber kendisine bir emir 

gelmeyen konularda, (müĢriklerdense) Ehl-i Kitâba muvafık davranmayı tercih 



75 

 

Ancak Hz. Peygamber‟in saç-sakal-bıyık konusundaki tavrını, mutlak manada muhalif 

yahut tepkisel olarak değerlendirmek konunun özünden uzaklaĢmak olacaktır. Zira bu 

kabul Müslümanların kendilerine mahsus, müslüman Ģahsiyetine duyulan özgüvene 

dayalı bir moda/model vaz etmeyip sürekli diğer toplumların değillemesi Ģeklinde, pasif 

ve bağıl bir tavır sergiledikleri sonucuna götürecektir. Müslümanların azınlık olduğu 

durumlarda böyle bir tarz-ı siyasetin takip edilmesi normal karĢılanabilir. Lakin 

Müslümanlar çoğunluk durumundayken aynı tepkiselliği sergilemek sağlıklı bir tavır 

olmayacaktır. Esasen Hz. Peygamber‟in de böyle bir tutumu hedeflemediğini 

düĢünmekteyiz. 

 

2.3.  Ağız ve DiĢ Temizliği 

Muhtelif rivâyetlerden Hz. Peygamber‟in ağız temizliğine ihtimam gösterdiğini 

tespit etmekteyiz. Ağız temizliği için misvak kullanmıĢ, misvak kullanılmasını ısrarla 

tavsiye etmiĢ, bazı yemeklerden sonra ağzını suyla çalkalamıĢtır.  

Hz. Peygamber‟in misvak kullanımına iliĢkin çeĢitli zaman ve Ģekilleri ifade eden 

rivâyetler vardır. Gece namazına kalktığında ağzını misvaklamaktadır.
304

 Misvak 

kullanırken bazen öğürecek kadar boğazına götürdüğü
305

 aktarılmaktadır. Vefat anında 

bile misvak kullanmıĢtır.
306

 Hz. Peygamber, Hz. AiĢe‟nin yanında vefat halleri 

                                                                                                                                               

etmektedir: Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3558. rivâyet; Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 52. 

Bâb, 3944. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 70. Bâb, 5917. rivâyet. 

304
 Kitâbu‟l-Vudû, 73. Bâb, 245. rivâyet; Kitâbu‟l-Cumua, 8. Bâb, 889. rivâyet; 

Kitâbu‟t-Teheccüd, 9. Bâb, 1136. rivâyet. 

305
 Kitâbu‟l-Vudû, 73. Bâb, 244. rivâyet. 

306
 Kitâbu‟l-Cumuâ, 9. Bâb, 890. rivâyet; Kitâbu Farzı‟l-Hums, 4. Bâb, 3100. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Megâzi, 84. Bâb, 4438. rivâyet. 



76 

 

yaĢarken, yanlarına giren kardeĢi Abdurrahman bin Ebubekir‟e ait misvakı alıp ikiye 

bölmüĢ, ağzıyla yumuĢatıp Hz. Peygamber‟e vermiĢ, o da bu misvakı kullanmıĢtır.
307

  

Hz. Peygamber‟in misvakla iliĢkisi günümüzde “alıĢkanlık” ya da “bağımlılık” 

olarak ifade edilen kavramdan farklı bir içeriktedir. Devamlılık içeren bilinçli bir tercih 

anlamında bir âdettir tespiti daha münasip olacaktır.  

Kendisi kullandığı gibi ümmetine de misvak kullanmayı tavsiye etmiĢ, zorluk 

olmayacağından emin olsa her namaz vaktinde misvak kullanmayı emredecek 

olduğunu,
308

 misvak konusunda çok söz söyleyerek telkinde bulunduğunu
309

 ifade 

etmiĢtir. 

Hz. Peygamber‟in bazen ağzını temizlemek amacıyla elbisesinin kenarına 

tükürdüğü
310

 bildirilmektedir.
311

 Bu rivâyetlerde tükürüğün rahatsızlık verdiği ve ağız 

temizliği amacıyla çıkarıldığı açıktır. Yine ashabına tükürme ihtiyacı olduğunda nasıl 

davranılması gerektiğini izah ederek, namazdayken öne veya sağ tarafa değil, sola, sol 

ayak altına yahut elbisenin yenine tükürülmesini salık vermiĢtir.
312

 

Bazı durumlarda bir Ģey yedikten yahut içtikten sonra ağzının içini suyla 

çalkalayarak temizlik yaptığı nakledilmektedir. Mesela sevik yedikten sonra ağzını 

                                                 
307

 Kitâbu‟l-Cumuâ, 9. Bâb, 890. rivâyet. 

308
 Kitâbu‟l-Cumuâ, 8. Bâb, 887. rivâyet. 

309
 Kitâbu‟l-Cumuâ, 8. Bâb, 888. rivâyet. 

310
 Bazı durumlarda tükürüğün Ģifa ve bereket niyetiyle kullandığı da nakledilmektedir. 

Bu iki durumu tefrik etmek zaruri olup, ileride mucizevî rivâyetler bahsinde ele 

alınacaktır. 

311
 Kitâbu‟l-Vudû, 70. Bâb, 241. rivâyet. 

312
 Kitâbu‟s-Salât, 33. Bâb, 405. rivâyet. 



77 

 

çalkalamıĢ,
313

 süt içtikten sonra ağzını suyla çalkalamıĢ ve sütün yağlı olduğunu
314

 

söylemiĢtir. Ağzında kalan gıda kalıntılarının rahatsızlık verdiğini ve bunları 

temizlemek ihtiyacı hissettiği anlaĢılmaktadır.  

 

2.4. Ellerin Temizliği 

Cabir bin Abdullah‟a, ateĢte piĢmiĢ yemeklerden sonra abdest alınması ile ilgili 

bir husus sorulduğunda; cevaben o devirde -çoğunlukla- mendillerinin bulunmadığını 

belirttikten sonra ateĢte piĢmiĢ yemekler yendikten sonra ellerini, kollarına ve 

ayaklarına silerek temizlediklerini, daha sonra abdest almadan namaza durduklarını 

zikretmiĢtir.
315

 Devrin imkânları çerçevesinde temizlik için gerekli malzeme ve su 

kaynakları kısıtlıdır. Cabir bin Abdullah‟ın sözlerinden sonraki dönemlerde ekonomik 

Ģartların değiĢmesi ile kültürün değiĢtiğini de görmekteyiz.  

Câbir bin Abdullah‟ın mendillerin azlığına iliĢkin verdiği bilgiye nazaran, 

Sahabenin kültürel değiĢmeleri kötü olarak algılamadıkları da anlaĢılmaktadır. En 

azından Hz. Peygamber döneminde tanınan bilinen nesneler ve buna bağlı 

uygulamaların daha sonra imkânların geniĢlemesiyle yaygınlaĢmasında bir tepki 

gösterilmediği söylenebilir.  

Hz. Peygamber bir Ģey yendikten sonra parmakların yalanmaksızın mendile 

silinmemesini telkin etmiĢtir.
316

 Bu tenbihin ardında su ve temizlik Ģartlarının kıtlığına 

rağmen, imkânlar dâhilinde temizliğe riayeti vurguladığını anlamamız mümkündür. 

 

                                                 

 
313

 Kitâbu‟l-Vudû, 51. Bâb, 209 rivâyet; Kitâbu‟l-Vudû, 53. Bâb 215 rivâyet; Kitâbu‟l-

Et‟ıme, 9. Bâb, 5390. rivâyet; 51. Bâb, 5454 ve 5455. rivâyetler. 

314
 Kitâbu‟l-Vudû,52. Bâb, 211. rivâyet. 

315
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 53. Bâb, 5457. rivâyet. 

316
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 52. Bâb, 5456. rivâyet. 



78 

 

2.5.  Koku ve Güzel Koku 

Hz. Peygamber Allah yolunda yaralananların yarasından akan kanın kıyamet günü 

rengi kan gibi, kokusu misk gibi olduğunu ifade eder.
317

 Aynı Ģekilde iyi ve kötü 

arkadaĢı misk taĢıyan kimse ile körükçüye benzetmektedir. Miskin satılması, ikram 

edilmesi yahut yanında bulunan kiĢilere ferahlık vermesi, körükçünün de ya elbiseyi 

yakması yahut kötü kokusuyla rahatsızlık vermesine iĢarette bulunur.
318

 Bu rivâyetler, 

Hz. Peygamber‟in yaĢadığı toplumda miskin güzel koku olarak bilindiğinin, aynı 

Ģekilde kötü koku ile ilgili bir kabulun de olduğunun delilidir. 

Rivâyetlerin geneline bakıldığında Hz. Peygamber‟in koku konusunda duyarlı 

olduğunu görmemiz mümkündür. Güzel kokuyu kullanırken, hoĢ olmayan kokulardan 

da itinayla sakınmaktadır. Buhari‟de o devirde bulunan misk,
319

 haluk
320

 ve zerira
321

 

isimlerideki koku çeĢitlerini tespit edebildik. 

Hz. Enes, Hz. Peygamber‟in güzel koku ikramını reddetmediğini 

belirtmektedir.
322

 Yine Hz. Peygamber‟in saçlarındaki kızıllık sorulunca, saçlarını 

boyadığından değil, güzel koku kullanımından olduğunu ifade etmiĢtir.
 323

 Bu rivâyete 

                                                 
317

 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 31. Bâb, 5533. rivâyet. 

318
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 38. Bâb, 2101. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 31. Bâb, 5534. 

rivâyet. 

319
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 38. Bâb, 2101. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 31. Bâb, 5534. 

rivâyet. 

320
 Kitâbu‟l-Umre, 10. Bâb, 1789. rivâyet. 

321
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 31. Bâb, 5534. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 81. Bâb, 5930. 

rivâyet. 

322
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 9. Bâb, 2582. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 

80. Bâb, 5930. rivâyet. 

323
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3547. rivâyet. 



79 

 

bakılırsa Hz. Peygamber‟in güzel kokuya olan rağbeti saçlarının rengini değiĢtirecek 

derecededir. Diğer bir açıdan bakıldığında, Hz. Peygamber‟in saç/sakal rengindeki bu 

değiĢikliğin sebebi bizzat kendisinin yoğun koku kullanmasından değil, kendisinden 

sonra onun bu hatıralarını muhafaza eden sahabenin yoğun bir Ģekilde kokuyla 

harmanlamasından kaynaklanmaktadır.
324

  

Hz. Peygamber, Cuma günü her ergenin temizlenilmesini ve bulabilirse güzel 

koku sürülmesini
325

 talim etmektedir. 

Hz. AiĢe kendi elleriyle,
326

 Hz Peygamber‟e ihrama girerken ihramı için, 

ihramdan çıkarken
327

 güzel koku sürdüğünü
328

 belirtmektedir. Yine Hz. AiĢe, Hz. 

Peygamber‟in ihramı için ve Mina‟dan ifada için ayrılmadan önce koku sürdüğünü 

söylemiĢtir.
329

 Ġki yerde bu kokunun ismini zerira olarak geçmektedir.
330

 Hz. AiĢe 

bulabildiği en güzel kokuyu sürdüğünü
331

, Hz. Peygamber ihramlıyken saç
332

 ve 

sakalında sürmüĢ olduğu kokunun parlaklığını görür gibi olduğunu söyler.
333

 Umre için 

                                                 
324

 Paksoy, Kadir, a.g.m, s: 103. 

325
 Kitâbu‟l-Cumuâ, 3. Bâb, 880. rivâyet. 

326
 Kitâbu‟l-Hacc, 143. Bâb, 1754. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 73. Bâb, 5922. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Libâs, 81. Bâb, 5930. rivâyet. 

327
 Kitâbu‟l-Hac, 18. Bâb, 1539. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 79. Bâb, 5928. rivâyet; 

328
 Kitâbu‟l-Gusl, 12. Bâb, 267. rivâyet; Kitâbu‟l-Hac, 18. Bâb, 1539. rivâyet; Kitâbu‟l-

Libâs, 79. Bâb, 5928. rivâyet. 

329
 Kitâbu‟l-Libâs, 73. Bâb, 5922. rivâyet. 

330
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 31. Bâb, 5534. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 81. Bâb, 5930. 

rivâyet. 

331
 Kitâbu‟l-Libâs, 74. Bâb, 5923. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 79. Bâb, 5928. rivâyet; 

332
 Kitâbu‟l-Libâs, 70. Bâb, 5918. rivâyet. 

333
 Kitâbu‟l-Libâs, 70. Bâb, 5918. rivâyet. 



80 

 

ihrama girmeden önce sürülen kokunun özellikle yıkanması gerektiğini belirtmiĢtir.
334

 

Guslden önce güzel koku sürdüğü nakledilmektedir.
335

 

Hz. Peygamber‟in yenilen gıdanın kokusunu da önemsediği bilinmektedir. 

Sarımsak-soğan gibi, insanlara rahatsızlık verme ihtimali olan hoĢ olmayan kokulu 

gıdaları tercih etmemektedir.
 336

 

 

3. Günlük EĢyalar ve Hz. Peygamber’in EĢyaları 

Hz. Peygamber de, yaĢadığı devrin sosyo-ekonomik Ģartları çerçevesinde, her 

insanın, her erkeğin, her ev reisinin, devlet baĢkanının edindiği türden kiĢisel eĢyalar 

edinmiĢtir. Sosyo-ekonomik Ģartlarla beraber, Hz. Peygamber‟in yaĢam 

standartlarında/Ģartlarında da değiĢiklikler görülmüĢtür. Rivâyetlerden elde ettiğimiz 

bilgilere göre, Hz. Peygamber, sarık, izar, rida, kamis/gömlek, bürde/hırka, nalin vb. 

gibi giysiler; kılıç, ok, sadak, tolga, zırh vb. savaĢ aletleri; deve, at, katır vb. binekler;  

yüzük, asa vb. aksesuarlar; misvak, ibrik, leğen, vb. temizlik eĢyası; hasır/seccade, 

döĢek, vb. ev eĢyası ve mesken edinmiĢtir. 

 

3.1. Gündelik EĢyalar 

Hz. Peygamber günlük hayatta kullanılan eĢya ve mekân unsurları ile ilgili bir 

takım uygulamalara dikkat edilmesini istemiĢtir. AkĢam olunca besmele çekilerek 

kapıların kapatılmasını,
337

 kırbaların veya su kaplarının
338

 besmele çekilerek
339

 

                                                 
334

 Kitâbu‟l-Hac, 17. Bâb, 1536. rivâyet; Kitâbu‟l-Umre, 10. Bâb, 1789. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Megâzi, 57. Bâb, 4329. rivâyet; Kitâbu Fedâili‟l-Kuran, 2. Bâb, 4985. rivâyet. 

335
 Kitâbu‟l-Gusl, 14. Bâb, 270 ve 271. rivâyetler. 

336
 Kitâbu‟l-Ezan, 160. Bâb, 855. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġ‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 24. 

Bâb, 7359. rivâyet. 

337
 Kitâbu‟l-EĢribe, 22. Bâb, 5623. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 16. Bâb, 3316. rivâyet. 



81 

 

bağlanmasını,  -yiyecek ve içecek-
340

 kapların üstlerinin -bir dal parçasıyla bile olsa-
341

 

örtülmesini, yatma vakti geldiğinde
342

 (yağ) lambalarının söndürülmesini emretmiĢtir.
343

 

Bu uyarıların bazılarının ardında “şeytanın etkili olabilmesi”
344

 tehlikesinden, bazısında 

da yangın çıkarma ihtimalinden
345

 bahsetmektedir. ġeytanın etkisi dıĢında eĢyanın yerli 

yerince ve yapılıĢ amacına uygun olarak kullanımı ile ilgili bir hatırlatma ya da bir ikaz 

olarak da düĢünülebilir. Bu iki bağlam birleĢtirilip bir adım öne götürülerek “şeytanın 

amacına uygun kullanılmayan eşyalarla ilgili belli tasarruflarının olabileceği” 

çıkarımına da gidilebilir. EĢyanın tabiatına, üretiliĢ/yaratılıĢ amacına uygun 

kullanılmamasının da fiziki dünya çerçevesinde belli mahsurlar ve riskler oluĢturması 

gayet tabîdir. 

 

3.1.1. Yemek ve Sıvı Kapları ve Bunlarla Ġlgili Uygulamalar  

Mübah olan kapların kullanım usulleri hakkındaki genel uygulamaları 

çerçevesinde; akĢam olunca besmele çekilerek kırbaların bağlanmasını, kapların 

üstlerinin -bir dal parçasıyla bile olsa-
346

 örtülmesini emretmiĢtir.
347

 Hz. Peygamber, 

içinde gıda maddesi bulunan kapların üstlerinin örtülmesini talim etmiĢtir. Ensardan biri 

                                                                                                                                               
338

 Kitâbu‟l-EĢribe, 22. Bâb, 5624. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 16. Bâb, 3316. rivâyet. 

339
 Kitâbu‟l-EĢribe, 22. Bâb, 5624. rivâyet. 

340
 Kitâbu‟l-EĢribe, 22. Bâb, 5624. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 16. Bâb, 3316. rivâyet. 

341
 Kitâbu‟l-EĢribe, 22. Bâb, 5624. rivâyet. 

342
 Kitâbu Bed‟il-Halk, 16. Bâb, 3316. rivâyet. 

343
 Kitâbu‟l-EĢribe, 22. Bâb, 5623. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 16. Bâb, 3316. rivâyet. 

344
 Kitâbu‟l-EĢribe, 22. Bâb, 5623. rivâyet. 

345
 Kitâbu Bed‟il-Halk, 16.Bâb, 3316. rivâyet. 

346
 Kitâbu‟l-EĢribe, 22. Bâb, 5624. rivâyet. 

347
 Kitâbu‟l-EĢribe, 22. Bâb, 5623. rivâyet. 



82 

 

bir gün Hz. Peygamber‟e Naki bölgesinden süt getirmiĢti. “Üzerini bir bez parçasıyla 

örtmedin mi, üzerine bir dal örtseydin ya!”
348

 Ģeklinde bir hatırlatmada bulunmuĢtur. 

Gıda maddesi bulunan kapların üzerlerinin kapatılmasında, temizlik ve gıda güvenliği 

hususuna iĢaret ettiği kanaatindeyiz. 

Hz. Peygamber, bir kiĢinin su kaplarının ağızlarını doğrudan kendi  ağzına 

dayayarak su içmesini yasaklamıĢtır.
349

 Burada Hz. Peygamber‟in eĢyanın ve insanın 

tabiatına uygun kullanılması yönünde bir ikazı olduğunu düĢünmekteyiz. Aynı Ģekilde 

su kapları farklı kimseler tarafından kullanılma ihtimali olan eĢyalar olup, Hz. 

Peygamber‟in ağız ve diĢ temizliği konusundaki hassasiyeti -sözgelimi misvaka rağbeti- 

âĢikârdır.  

Hz. Peygamber, kapların içine nefes verilmesini de yasaklamıĢtır.
350

 Bu yasağın 

ardında, temizlik, sağlık gibi unsurlar olduğunu düĢünmek son derece tabidir. 

Hz. Peygamber‟in bardak kullandığı nakledilmektedir.
351

 Hz. Peygamber‟e su 

ikram edilen kaplar daha sonraki dönemlerde hatıra olarak saklanmıĢ ve önemli 

simalara hediye edilmiĢtir.
352

 

Altın ve gümüĢten yapılmıĢ kapların kullanılmasına iliĢkin yasak ilerideki 

bölümlerde ele alınacaktır. Burada altın ve gümüĢ dıĢındaki maddelerden yapılmıĢ bazı 

                                                 
348

 Kitâbu‟l-EĢribe, 12. Bâb, 5605 ve 5606 rivâyetler. 

349
 Kitâbu‟l-EĢribe, 23. Bâb, 5625 ve 5626 rivâyetler; 24. Bâb, 5627, 5628 ve 5629. 

rivâyetler. 

350
 Kitâbu‟l-EĢribe, 25. Bâb, 5630. rivâyet. 

351
 Kitâbu‟l-EĢribe, 29. Bâb, 5636. rivâyet. 

352
 Kitâbu‟l-EĢribe, 30. Bâb, 5637. rivâyet. Rivâyetin muhtevası Ģöyledir: bir kız 

isteme/dünürlük ziyaretinden dönüĢte, Beni Saide çardağında mola veren Hz. 

Peygamber ve beraberindekilere, Sehl bin Sa‟d, bir bardakla su ikram etmiĢtir. Daha 

sonra bu bardak Ömer bin Abdülaziz‟e  hediye edilmiĢtir. 



83 

 

kapların kullanılmasına getirilen sınırlamalar ve yasakları ele alacağız. Mesela su 

kabağı ve müzeffet
353

.denilen kapların içine Ģıra yapılmasını yasaklamıĢtır ( مزفت ) 
354

 

Ebu Hureyre‟den gelen rivâyetin devamında Ebu Hureyre bu yasağın kapsamına 

(muhtemelen ağaçtan) oyulmuĢ kapları ve hantam (  حنتم ) yahut hanzal da (حنظل) 

denilen, tadının çok ekĢi olmasının yanında müshil etkisi olan, tıbbı ilaç yapımında 

kullanılan Ebu Cehil karpuzunu da eklemektedir.
355

 

Hz. Peygamberin bir takım kapları ( ظروف - kaplar;   اسمي/سمى - tulum/kırba;   / وعى

,kap/kaplar) yasakladığı اوعي
 356

 sonra zaruretlerden dolayı –müzeffet ) مزفت (    357
 ve ( 

-su kabağı hariç ( دباُّء
358

 bir kısmına kuyulardan su çekmek
359

 için ruhsat verdiği
360

 

                                                 
353

 Müzeffet, katranla sıvanmıĢ kapların kastedildiği anlaĢılmaktadır. Bakınız: Ġbn 

Manzûr, Cemalü‟d-din Ebu Fadl, Muhammed bin Mükerrem, Lisân’ul-Arab, Tahkik: 

Abdullah Ali el-Kebir, Muhammed Ahmed Haseb‟ullah, HaĢim Muhammed ġazeli, 

Dar‟ul-Maarif, Kahire, c: 3, s: 1841. Sözlük anlamı açısından içki kaplarına da müzeffet 

denmekteydi. Bu durumda içi ziftlenmiĢ kaplar yahut içki için kullanılan kaplar olarak 

iki farklı Ģeklinde anlamak mümkündür. Bakınız: Ġbn Manzûr, aynı yer. 

354
 Kitâbu‟l-EĢribe, 4. Bâb, 5587. rivâyet; 8. Bâb, 5595. rivâyet. 

355
 Hz. AiĢe‟den gelen bir baĢka rivâyette Ebu Cehil karpuzunu iĢitmediğini 

belirtmektedir: Kitâbu‟l-EĢribe, 8. Bâb, 5595. rivâyet.  

356
 Kitâbu‟l-EĢribe, 8. Bâb, 5592, 5593, 5594. rivâyetler. 

357
 Kitâbu‟l-EĢribe, 8. Bâb, 5593 ve 5594. rivâyetler. 

358
 Kitâbu‟l-EĢribe, 8. Bâb, 5594. rivâyet. 

359
 El-Cerr ifadesini kuyudan su çekmek olarak aldık. Sofuoğlu Ģıra yapmak Ģeklinde 

tercüme etmiĢtir. Bakınız: Sofuoğlu, 12 Cilt, s: 5651-4.  

360
 Kitâbu‟l-EĢribe, 8. Bâb, 5593. rivâyet. 



84 

 

anlaĢılmaktadır. Henüz tam kurumamıĢ yeĢil bitkilerden elde edilen su kapları kuyudan 

su çekilmesini de bu yasaklar kapsamında bulmaktayız.
361

 

Hz. Peygamber‟e Ehl-i Kitaba ait kapların kullanılmasının hükmü sorulduğunda 

baĢka kap bulunabilirse kullanılmasını, eğer baĢka seçenek yoksa Ehl-i Kitaba ait 

kaplarında yıkanmak suretiyle kullanılabileceğini ifade etmiĢtir.
362

  

Hayber Gazvesi esnasında Hz. Peygamber, ehil eşek etlerinin pişirildiği kapların 

boşaltılmasını ve kapların kırılmasını emretmiş, sahabeden birinin kapların yıkanması 

hakkındaki sorusu üzerine yahut yıkayın diye emrini geniĢletmiĢtir.
363

   

 

3.1.2. Yazı Malzemeleri 

Rivâyetlerden o dönemde yazı malzemelerinin bulunduğunu, Hz. Peygamber‟in 

de bu malzemelerle tutulan kayıtların kalıcılığını ima ettiğini
364

 görmekteyiz. Hz. 

Peygamber Ġslam‟a davet için diplomatik mektuplar yazdırarak göndermiĢ,
365

 askeri 

birliklere yazılı talimatlar vererek, yeri-zamanı geldiğinde açılmasını emretmiĢtir.
366

 

Yemen ehlinden birisi Mekke‟nin hürmeti ile ilgili sözlerinin yazılmasını rica etmiĢ, Hz. 

                                                 
361

 Kitâbu‟l-EĢribe, 8. Bâb, 5596. rivâyet.  

362
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 4. Bâb, 5478. rivâyet, 10. Bâb, 5488. rivâyet; 14. Bâb, 

5496. rivâyet. 

363
 Kitâbu‟l-Mezâlim, 32. Bâb, 2477. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4196. rivâyet; 

Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 14. Bâb, 5497. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 90. Bâb, 6148. 

rivâyet; Kitâbu‟d-Deavât,19. Bâb, 6331. rivâyet. 

364
 Kitâbu‟l-Ġlm, 39. Bâb, 114. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 84. Bâb, 4431 ve 4432. 

rivâyetler; Kitâbu‟l-Merdâ, 17. Bâb, 5669. rivâyet. 

365
 Kitâbu‟l-Ġlm, 7. Bâb, 64 ve 65. rivâyetler. 

366
 Buhari Kitâbu‟l-Ġlm‟de, 7. Bâb baĢlığının altında senetsiz olarak zikretmiĢtir. 



85 

 

Peygamber de yazılması talimatını vermiĢtir.
367

 Hz. Peygamber, vefat hastalığında, 

ashabının kendisinden sonra sapıklığa düĢmemeleri için bir Ģeyler yazdırmak niyetiyle 

kağıt kalem getirilmesini istemiĢtir.
368

 Sahabe‟nin de bir takım hadisleri yazdığı 

bilinmektedir.
369

 

 

3.1.3. Ziraat Aletleri 

Buhari, Hz. Peygamber‟den, ziraat aletleri hakkında olumsuz içerikli bir rivâyet 

nakletmiĢtir. Hz. Peygamber bir evde saban ve ziraat aletlerinden bir nesne görmüĢ ve 

“bu aletlerin girdiği eve Allah zillet sokar” demiĢtir.
370

 Bu uyarının sınır boylatını 

korumakla vazifeli halk için olduğu anlaĢılmaktadır. Nitekim bu rivâyet, ziraati öven 

                                                 
367

 Kitâbu‟l-Ġlm, 39. Bâb, 112. rivâyet. 

368
 Kitâbu‟l-Ġlm, 39. Bâb, 114. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 84. Bâb, 4431 ve 4432. 

rivâyetler; Kitâbu‟l-Merdâ, 17. Bâb, 5669. rivâyet. 

369
 Ebu Hureyre‟nin Abdullah bin Amr‟ın hadisleri yazdığı konusundaki sözleri 

hakkında: Kitâbu‟l-Ġlm, 39. Bâb, 113. rivâyet; Hz. Ali‟nin sahifesi hakkında: Kitâbu‟l-

Ġlm, 39. Bâb, 111. rivâyet. 

370
 Kitâbu‟l-Hars ve‟l-Muzâraa, 2. Bâb, 2321. rivâyet. ġarihler, ziraatin müslümanları at 

binmek ve cihat etmekten alıkoyma ihtimali üzerinde durmaktadır. Bu sınırlama, sınır 

boylarında meskun bulunan ahaliye hitap etmekte olduğu anlaĢılmaktadır. Bakınız: 

Şerhu Sahih’il-Buhari l’İbn Battal, Ġbn Battal Ebu‟l-Hasen, Ali bin Halef bin 

Abdülmelik, Tahkik: Ebu Temim Yasir bin Ġbrahim, Mektebetu‟r-RüĢd, Suudiyye, 

Riyad, 2003/1423, cilt: 6, s: 457; Umdetu’l-Kari Şerhu Sahih’il-Buhari, Ebu 

Muhammed Mahmud bin Ahmed Bedruddin el-Ayni, Daru Ġhyai‟t-Turasi‟l-Arabî, 

Beyrut, c: 12, s: 156; Tahavî, Ebu Cafer Ahmed bin Muhammed, Şerhu Müşkili’l-Âsâr, 

Tahkik: ġuayb el-Arnaud, Müessesetu‟r-Risâle, Birinci Baskı, 1994-1415, c: 1, s: 212, 

230. rivayet.  



86 

 

diğer rivâyetlerle karĢılaĢtırıldığında, ziraat aletlerinin yerilmesi bir tezat teĢkil etmekte 

olup, ziraat aletlerinin zillete sebep olmasından maksudun bu olmadığı âĢikârdır.   

Bir müslümanın bir ağaç dikmesi, ziraat yapması ve bundan insan veya hayvan 

olsun herhangi bir canlının istifade etmesi halinde, bu yenilenin o kiĢi için sadaka 

olduğunu belirtmektedir.
371

 Görüldüğü üzere bitkilerle/tarımla uğraĢmak ve bu uğraĢ 

sırasında diğer canlıların mahsüle verdiği tahribat, çiftçiler için bir ahiret kazancı olarak 

mütalaa edilmektedir. 

Diğer taraftan Medine‟de hurma ağaçlarının yetiĢtirildiği, Hz. Peygamber‟in 

Hayber arazisinde arpa ve hurma ürünlerinden pay aldığı bilinmektedir. 

 

3.1.4. SavaĢ Aletleri ve Hz. Peygamber’in Silahları 

Dönemin sosyal yapısı düĢünüldüğünde toplumlar her daim savaĢa hazır 

durumdaydılar. Toplum erkeklerinin çoğu bir Ģekilde silah kullanmayı bilmekteydi.  

Bir ok vesilesiyle üç kiĢinin cennete gireceğini söyleyen Hz. Peygamber, bunların 

“oku ve ucundaki temrenini yapan, düĢmana atan kiĢiler” olduğunu zikretmiĢtir.
372

 

Benzer bir husus ileride savaĢ atları ile ilgili bölümde gelecektir. Diğer taraftan eĢya 

kullanımında niyetin önemini vurguladığını, eĢyanın niyete göre anlam kazandığını da 

müĢahede etmekteyiz. 

Hz. Peygamber, günlük hayatta kesici delici aletlerin taĢınması konusunda daha 

dikkatli olunmasını telkin etmektedir. Okla mescide giren
373

 yahut çarĢı-pazarda 

                                                 
371

 Kitâbu‟l-Hars ve‟l-Muzâraa, 1. Bâb, 2320. rivâyet. 

372
 en-Nesâî, Ebu Abdurrahman Ahmed bin ġuayb, el-Müctebâ min’s-Sünen, Tahkik: 

Abdulfettah Ebu Gudde, Mektebetu‟l-Matbuâti‟l-Ġslâmiyye, Halebi 1406, 1986; c: 6, s: 

28, 3146. rivâyet; Hadislerle İslâm, Heyet, “Hz. Peygamber Döneminde Kullanılan 

EĢyalar” Maddesi, c:7, s: 322. 

373
 Kitâbu‟s-Salât, 66. Bâb, 451. rivâyet; 67. Bâb, 452. rivâyet. 



87 

 

dolaĢan
374

 kimseler için okun temreninden tutmasını,
375

 bu suretle kimseyi 

yaralamamasını
376

 emretmektedir. Bu talimat Ģehrin asayiĢini ilgilendiren bir güvenlik 

tedbiri olduğu kadar,  nesnelerin amaçlarına uygun kullanılması yönünde insani ve idâri 

bir uyarıdır. 

Rivâyetlerde Hz. Peygamber‟in savaĢ esnasında kılıcıyla müdahale ettiğini, birini 

yaraladığını, öldürdüğünü yahut genel bir ifadeyle sıcak çatıĢmada bizzat silah 

kullandığını tespit edemedik. SavaĢlarda, silahları yanında, elinde olmakla beraber 

genellikle teĢvik ve teĢci‟ noktasında kalmıĢ, gerektiğinde -askerini cesaretlendirmek 

için- sıcak çatıĢmasının ortasına girmekten sakınmamıĢ, ordunun bozulduğu durumlarda 

bizzat ön saflarda da bulunmuĢtur. Gerek harp idare eden bir komutan olarak, gerekse 

bir Peygamber olarak, savaĢın idaresini bazen harp meydanının ortasında icra etmiĢtir. 

Lakin câlib-i dikkattir ki kendisi bizzat savaĢmasa da, savaĢan uzman bir asker gibi 

gerekli savaĢ aletlerini edinmekten de geri durmamıĢtır. Bu bile baĢlı baĢına bir tedbir 

ve teĢvik anlamını barındırmaktadır. 

 

3.1.4.1. Hz. Peygamber’in Silahları  

Hz. Peygamber‟in -sav- katıldığı gazvelerle ilgili rivâyetleri incelediğimizde, 

savaĢ için gerekli olan neredeyse tüm techizatını edindiğini görebilmekteyiz.  

Hz. Peygamber‟in dinlenmek için kılıcını ağacın dalına bağladığı 

nakledilmektedir.
377

 Seferlerde kılıç hemen her askerin temel silahını teĢkil etmektedir. 

Uhud savaĢı sırasında, sadağındaki okları Sa‟d bin Ebi Vakkas‟ın önüne dökmüĢ 

ve maharetini takdir ederek “At ya Sa’d anam-babam sana feda olsun” buyurmuĢtur.
378

  

                                                 
374

 Kitâbu‟s-Salât, 67. Bâb, 452. rivâyet. 

375
 Kitâbu‟s-Salât, 66. Bâb, 451. rivâyet; 67. Bâb, 452. rivâyet. 

376
 Kitâbu‟s-Salât, 67. Bâb, 452. rivâyet. 

377
 Kitâbu‟l-Megâzi, 32. Bâb, 4135, 4136, 4139. rivâyet. 



88 

 

Saldırı için gerekli olan gereçlerin dıĢında, kiĢisel güvenlik tedbirlerine de 

müracaat etmektedir. Bu maksada binaen tolga ve zırh edinmiĢtir. Mesela Uhud savaĢı 

esnasında baĢında tolgası mevcuttur. Hatta bu tolga darbe almıĢ, Hz. Peygamber‟in 

yüzü yaralanmıĢ ve köpek diĢi kırılmıĢtır.
379

 Mekke Fethi günü baĢında miğfer olduğu 

halde Mekke‟ye girmiĢtir.
380

 Mekke‟nin fethi gibi zafer ihtimali çok yüksek olan bir 

savaĢta bile miğferini kullanmıĢ, tedbirsizlik etmemiĢtir. 

Bahsi geçen rivâyetlerden hareketle bizzat kendisi kullanmasa dahi silah 

techizatını edindiğini, bunları gerekli durumlarda baĢkalarının kullanımına sunduğunu 

çıkarabilmekteyiz.  

Hz. Peygamber bazen silahları savaĢ/çatıĢma dıĢındaki amaçlar için de 

kullandığını görmekteyiz. Mesela; sefere çıkarken, hangi eĢini yanına alacağını 

belirlemek için kura çekerken okları (sehm سهم   ) kullanmıĢ,
381

 hacet gidermek için 

tenhalara yürürken yanına mızrak almıĢ,
382

 mızrağını sütre
383

  olarak kullanmıĢ ve 

zırhını erzak karĢılığında rehin vermiĢtir.
384

 Burada bir nesnenin, asli kullanım amacının 

                                                                                                                                               
378

 Kitâbu‟l-Megâzi, 18. Bâb, 4055-4059 nolu rivâyetler. 

379
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4075. rivâyet. 

380
 Kitâbu Cezâi‟s-Sayd, 18. Bâb, 1846. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 169. Bâb, 

3044. rivâyet; Kitâb‟ul-Megâzi, 49. Bâb, 4286. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 17. Bâb, 5808. 

rivâyet. 

381
 Kitâbu‟l-Megâzi, 35. Bâb, 4141. rivâyet. 

382
 Kitâbu‟l-Vudû, 17. Bâb, 152. rivâyet. 

383
 Kitâbu‟l-Vudû, 40. Bâb, 187. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 3. Bâb, 5786. rivâyet. Hz. 

Peygamber‟in “aneze” isminde kısa bir mızrağı namazlarda sütre olarak kullanmıĢtır. 

384
 Enes bin Malik rivâyeti: Kitâbu‟l-Büyu‟, 14. Bâb, 2069. rivâyet; Kitâbun fi‟r-Rehn 

fi‟l-Hadar, 1. Bâb, 2508. rivâyet. Hz. AiĢe rivâyeti: Kitâbu‟l-Büyu‟, 14. Bâb, 2068. 



89 

 

dıĢında fakat yine eĢyanın tabiatına uygun kullanıldığını görmekteyiz. Yani eĢyanın, 

tabiatına aykırı düĢmeyen bir takım faydalar için değerlendirilmesi mümkündür. 

SavaĢa çıkarken, saldırı araçları kadar, savunma gereçlerini de almakta; hadisenin 

icaplarına göre lüzumlu tedbirleri almaktadır. BeĢeri sınırlar çerçevesinde reel Ģartlara 

göre tavır almakta, tutum ve davranıĢ geliĢtirmekte, fiziki zemini ihmal veya metafizik 

yardım beklentileriyle hareket etmemektedir. EĢyanın tabiatında bulunan özellikleri 

kullanmakta, tabir yerindeyse tedbirini aldıktan sonra Allah‟a tevekkül etmektedir. 

Diğer yandan milletlerin, kabilelerin sembolleri olmak yönüyle sancağa ve Hz. 

Peygamber‟in bu husustaki uygulamalarına temas edelim.  

 

3.1.4.2.  Sancak  

Hz. Peygamber‟in muhtelif seferlerinin anlatıldığı rivâyetlerde sancak hakkında 

verilen ipuçlarından hareketle bazı tespitlerde bulunmak istiyoruz. 

Doğası itibarıyıla bir bez parçası ve ağaç dalından oluĢan sancak, insanların ve 

toplumların ona yüklediği anlamla farklı bir boyuta geçmekte, bir devleti/milleti temsil 

eden sembolik değeri yüksek bir nesneye dönüĢmektedir. Hz. Peygamber‟in de beĢeri 

sembolleri dikkate alarak bu teamülü reddetmediği bilakis kabul ettiği anlaĢılmaktadır.   

Mute savaĢı özelinde sancak, Ġslam devletini/toplumunu/davetini ve Hz. 

Peygamber‟in verdiği komuta yetkisini simgelemektedir. ġehit olan komutanlardan 

sonra diğerinin devralması ordu komutasının da devri anlamına gelmektedir.
385

 Muhtelif 

                                                                                                                                               

rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 89. Bâb, 2916. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 87. Bâb, 

4467. rivâyet. 

385
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 4. Bâb, 1246. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 7. Bâb, 2798. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 183. Bâb, 3063. rivâyet; Kitâbu Fedâili Ashâbi‟n-

Nebi, 25. Bâb, 3757. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 45. Bâb, 4262. rivâyet. 



90 

 

rivâyetlerden yine Hz. Peygamber‟in bir sancaktarı olduğunu,
386

 sancağının dikileceği 

yeri Hz. Peygamber‟in bizzat söylediğini,
387

 Hayber savaĢında da yine Mute‟de olduğu 

gibi komutayı sancak vermek suretiyle devrettiğini öğrenmekteyiz.
388

 

 

3.1.4.3. Önemli Hadiselerde Kullanılan SavaĢ Aletleri   

Tezimizin konusu bakımından ilgimizi mucip bir rivâyete yer vermek istiyoruz. 

Hz. Zübeyr, Bedir savaĢında Ubeyde bin Said bin As‟ı gözlerine kadar büründüğü 

zırhları içinde görmüĢ, onu “Ben Ebu Zati‟l-KeriĢ‟im” demesinden teĢhis edebilmiĢ ve 

mızrağını saplayarak öldürmüĢtü. Cesedinden mızrağını çıkarırken cesedin göğsüne 

basmak durumunda kalmıĢ ve mızrağın ucunun büküldüğüne Ģahit olmuĢtu. Hadise 

öğrenilince önemli bir düĢmanın öldürülmesinde kullanılan bu mızrak, önce bizzat Hz. 

Peygamber tarafından, daha sonra Hz. Ebubekir, Hz. Ömer, Hz. Osman tarafından talep 

edilmiĢ ve daha sonra Hz. Ali‟ye en son olarak da Abdullah bin Zübeyr‟e geçmiĢtir.
389

 

Burada önemli bir hadisede kullanılan bir nesnenin Hz. Peygamber tarafından bir tür 

yadiye eĢyası olarak görüldüğü ve talep edildiği; daha sonraki halifeler tarafından da bu 

nesnenin korunduğunu görmekteyiz. Bu hadise, günümüzde devlet baĢkanlarına verilen 

hediyeler/hatıralar baĢta olmak üzere, önemli hadiseleri hatırlamak/hatırlatmak için özel 

olarak tasarlanan eĢyalara ve günümüzdeki müze kültürüne mesned teĢkil edebilecek bir 

husustur. Bu tür eĢyaların ilgili olduğu hadisesi hatırlatma, mutluluk yahut hüzün 

Ģeklinde o günkü duyguları tazeleyerek bir tür motivasyon sağlama, gören/duyan 

kimseler için ilgi çekme ve bilgi-malumat edinmelerini sağlama gibi iĢlevleri vardır. Bu 

da eĢyanın insanın duygu-düĢünce dümyası üzerindeki etkisine iliĢkin önemli bir 

                                                 
386

 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer,121. Bâb, 2974. rivâyet. 

387
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer,121. Bâb, 2976. rivâyet. 

388
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 1212. Bâb, 2975. rivâyet. 

389
 Kitâbu‟l-Megâzi, 12. Bâb, 3998. rivâyet. 



91 

 

durumdur. Ayrıca zaman içinde hatıra özelliğini aĢıp tarihsel ve kültürel bir değer, 

antika yahut arkeolojik bir nitelik kazanması da gayet tabidir. Bu örnek, eĢyanın 

insanlar, olaylar ve zaman/tarih açısından ne tür kıymetler taĢıyabileceğine dair önemli 

bir örnek olup, Hz. Peygamber‟in eĢyanın bu nitelikleri konusundaki farkındalık ve 

tutumuna da iĢaret etmektedir. 

 

3.1.5. Kullanımı Yasaklanan EĢyalar  

Hz. Peygamber, yeme-içme kaplarının altın
390

 ve gümüĢten
391

 yapılmasını, 

erkeklerin altın süs eĢyası kullanmasını
392

, ipekten yapılmıĢ
393

 yahut üretiminde yoğun 

ipek kullanılmıĢ kıyafetler giymesini,
394

 ipek örtüler üzerine oturmasını,
395

 eĢek 

derilerinin kıyafet olarak kullanılmasını
396

 yasaklamıĢtır.  

Hz. Peygamber, bir mecliste yanındaki sahabesinin ipek elbiselerden 

hoĢlandıklarını görünce Sad bin Muaz’ın cennetteki mendillerinin dünyadaki ipek 

kıyafetlerden daha güzel olacağını belirterek,
397

 Cennet âlemindeki fiziki güzelliklerin, 

dünyanın fiziki güzelliklerinden üstün olduğunu vurgulamıĢtır. “Altın, gümüş, ipek, 

                                                 
390

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 29. Bâb, 5426. rivâyet; Kitâbu‟l-EĢribe, 27. Bâb, 5632. rivâyet; 28. 

Bâb, 5633. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 27. Bâb, 5837. rivâyet; 

391
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 29. Bâb, 5426. rivâyet; Kitâbu‟l-EĢribe, 27. Bâb, 5632. rivâyet; 28. 

Bâb, 5633. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 27. Bâb, 5837. rivâyet; 45. Bâb, 5863. rivâyet; 

392
 Kitâbu‟l-Libâs, 45. Bâb, 5863 ve 5864. rivâyetler 

393
 Kitâbu‟l-Libâs, 27. Bâb, 5837. rivâyet; Kitâbu‟l-EĢribe, 28. Bâb, 5633. rivâyet. 

394
 Kitâbu‟l-Libâs, 28. Bâb, 5838. rivâyet. 

395
 Kitâbu‟l-Libâs, 27. Bâb, 5837. rivâyet. 

396
 Kitâbu‟l-Libâs, 28. Bâb, 5838. rivâyet. 

397
 Kitâbu‟l-Libâs, 26. Bâb, 5836. rivâyet. 



92 

 

dibace (kabartma ipek kumaş) dünyada (kafirlerin), ahirette (Müslümanların)dır.”
398

 

Ayrıca gümüĢ kaptan su içenlerin karınlarına cehennem ateĢi doldurduklarını ifade 

etmiĢtir.
399

 Burada muhtemelen dünyevi zevklere kapılıp ahireti unutmak, israf
400

 ya da 

kibir-gösteriĢ
401

 gibi menfi duyguların önü alınmak istenmiĢtir.  

Hz. Zübeyr ve Hz. Abdurrahman‟a vücutlarındaki kaĢıntılarından dolayı ipek 

giymeleri yönünde ruhsat vermiĢtir.
402

 Bir baĢka rivâyette Hz. Enes, bu iki sahabiyi 

savaĢta üzerlerinde ipek kıyafetle gördüğünü ifade etmiĢtir.
403

 

Kur‟an-ı Kerim, Ģarap, kumar, dikili taĢlar, fal ve Ģans oklarını (el-ezlam - الازلام) 

yasaklamıĢtır.
404

  

Fal okları (el-ezlam) haram kılınması hususunda da görüleceği üzere eĢyaya 

Allah‟tan baĢkasına yöneltilmiĢ bir gaye yüklemesi kabul edilmezken, eĢyayı mübah 

çizgide (örneğin kura çekmek için - sehm) kullanmaya bir itiraz getirilmemektedir. Fal 

okları ve sehmin yapı ve Ģeklinin farklı olma ihtimali de düĢünülmelidir. 

TaĢların tabiat nesnesi olarak menfi bir anlamı yokken, yaratılıĢ anlamı dıĢında 

yorumlanması halinde dinen yasaklanan nesneler haline dönüĢebilmektedir. Nitekim 

                                                 
398

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 29. Bâb, 5426. rivâyet; Kitâbu‟l-EĢribe, 28. Bâb, 5633. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Libâs, 25. Bâb, 5831. rivâyet. 

399
 Kitâbu‟l-EĢribe, 28. Bâb, 5634. rivâyet. 

400
 Hadislerle İslâm, Heyet, “Ġsraf” Maddesi, c: 3, s: 522. 

401
 Hadislerle İslâm, Heyet, “Tevazu ve Kibir” Maddesi, C: 3, s: 334; “Ġsraf” Maddesi, 

c: 3, s: 522. 

402
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 91. Bâb, 2919, 2920, 2921, 2922. rivâyetler; Kitâbu‟l-

Libâs, 29. Bâb, 5839. rivâyet. 

403
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 91. Bâb, 2920. rivâyet. 

404
 “Ey iman edenler! ġarap, kumar, dikili taĢlar (putlar), fal ve Ģans okları birer Ģeytan 

iĢi pisliktir; bunlardan uzak durun ki kurtuluĢa eresiniz.” Maide, 5/90.  



93 

 

üzerinde putlar için kurban kesilen
405

 dikili taĢlar, Ģeytan iĢi pislik olarak 

nitelenmiĢtir.
406

 Yine tavaf esnasında selamlanan Hacer‟ul-Esved‟in
407

 bir taĢ olduğuna, 

Ģeytan taĢlanırken taĢların kullanıldığına,
408

 taharette taĢlardan
409

 yararlanıldığına 

iĢaretle esasen taĢların bizatihi herhangi bir anlam taĢımadığını, insanın yüklediği amaca 

tabi olduğunu teĢhis etmek mümkündür. 

 

3.2. Hz. Peygamber’in Günlük Hayatta Kullandığı Diğer EĢyalar  

Hz. Peygamber‟in bir beĢer olarak, günlük hayatına baktığımızda, asa-değnek, 

yemek ve su kapları gibi günümüzde de günlük hayatın temel nesneleri kabul edilen 

nesneleri kullandığına Ģahit olmaktayız. Ayrıca aksesuar olarak nitelenebilecek yüzük 

vb. nesneler de kullanmıĢtır. Bazı durumlarda diplomatik yazıĢma gerekleri gibi harici 

Ģartların da gündelik eĢyasının mahiyetini belirlemede etkili olduğu da anlaĢılmaktadır. 

 

3.2.1. Yüzükleri 

Hz. Peygamber‟in yüzüğü (hatim - خاتم )  günlük bir süs eĢyası olarak kullandığı 

anlaĢılmaktadır.
410

 Muhtelif zamanlarda çeĢitli madenlerden yapılmıĢ yüzükler 

edinmiĢtir. Mesela; bir dönem kaĢını avucunun içine çevirerek kullandığı altın 

                                                 
405

 Kitâbu‟t-Tefsir, Maide Sûresi, 10. Bâb. Buhari, ilgili Bâb baĢlığının altında Ġbn 

Abbas‟ın yorumu olarak zikretmektedir. 

406
 Maide, 5/90.  

407
 Kitâbu‟l-Hac, 56. Bâb, 1603. rivâyet; 57. Bâb, 1605. ve 1606. rivâyetler. 

408
 Kitâbu‟l-Hac, 137. Bâb, 1749. rivâyet; 138. Bâb, 1750. rivâyet. 

409
 Kitâbu‟l-Vudû, 20. Bâb, 155. rivâyet; 21. Bâb, 156. rivâyet; Kitâbu Menâkıbu‟l-

Ensâr, 32. Bâb, 3820. rivâyet. 

410
 Kitâbu Mevâkiti‟s-Salât, 25. Bâb, 572. rivâyet; Kitâbu‟l-Ezan, 36. Bâb, 661. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Libâs, 48. Bâb, 5869. rivâyet. 



94 

 

madeninden mamül bir yüzük edinmiĢ,
411

 daha sonra insanlar da yüzük takmaya 

baĢlamıĢlardır.
412

 Sonraki süreçte altın yüzüğü bırakmıĢ,
413

 kullanmayacağını 

söylemiĢ,
414

 insanlar da bırakmıĢtır.
415

  Ayrıca altın yüzük kullanmaktan da nehy 

etmiĢtir.
416

 Bir baĢka defa Hz. Peygamber, kaĢı dâhil tamamen gümüĢten yapılmıĢ 

yüzük edinmiĢ
417

, insanlar da gümüĢ yüzük edinmiĢlerdir.
418

 Altın ve gümüĢ dıĢında Hz. 

Peygamberin madeni bir yüzük edindiği,
419

 insanların da yüzük takmaya baĢladığı, daha 

sonra bunu attığında sahabenin de bıraktığı aktarılmaktadır.
420

 Hz. Peygamber, yüzüğü 

kaĢını sağ elinin
421

 avucunun içine çevirerek kullanmıĢ, serçe parmağına da yüzük 

takmıĢtır.
422

  

Rivâyetlere bakıldığında Hz. Peygamber‟in hayatında yüzüğün; sadece günlük bir 

aksesuar olmayıp, bazı dönemlerde bir misyon da içerdiği anlaĢılmaktadır. Nitekim Hz. 

Peygamber, acem meliklerine mektup yazmak istediğinde etrafındakiler, diplomatik 

                                                 
411

 Kitâbu‟l-Libâs, 46. Bâb, 5866. rivâyet; 53. Bâb, 5876. rivâyet. 

412
 Kitâbu‟l-Libâs, 46. Bâb, 5866. rivâyet. 

413
 Kitâbu‟l-Libâs, 46. Bâb, 5866. rivâyet, 47. Bâb, 5867. rivâyet. 

414
 Kitâbu‟l-Libâs, 46. Bâb, 5866. rivâyet; 53. Bâb, 5876. rivâyet. 

415
 Kitâbu‟l-Libâs, 47. Bâb, 5867. rivâyet. 

416
 Kitâbu‟l-Libâs, 45. Bâb, 5863 ve 5864. rivâyetler. 

417
 Kitâbu‟l-Libâs, 48. Bâb, 5870. rivâyet. 

418
 Kitâbu‟l-Libâs, 46. Bâb, 5866. rivâyet. 

419
 Kitâbu‟l-Libâs, 50. Bâb, 5873. rivâyet. 

420
 Kitâbu‟l-Libâs, 47. Bâb, 5868. rivâyet. 

421
 Cüveyriye‟nin ziyadesi olarak geçmektedir. Kitâbu‟l-Libâs, 53. Bâb, 5876. rivâyet. 

422
 Kitâbu‟l-Libâs, 51. Bâb, 5874. rivâyet. 



95 

 

teamüllere dikkat çekerek mühürsüz mektupları okumadıklarını ifade etmiĢlerdir.
 423

 

Bunun üzerine Hz. Peygamber, üç kelimelik “Muhammed‟ur-Rasulullah”
 424

 yazılı bir 

mühür/yüzük edinmiĢtir.
425

  Hz. Peygamber‟in yüzüğünde “Muhammed”, “Rasul” ve 

“Allah” kelimeleri üç satır halinde yazılıydı.
426

 Hz. Peygamber, insanları bu yazıyı 

yazdırmaktan nehy etmiĢtir.
427

 Yüzüğün diplomatik amacı düĢünüldüğünde, bu yasağın 

gâyesinin; herhangi bir istismarı önlemek için olabileceği ihtimali güçlenmektedir. Bu 

yüzük Hz. Peygamber‟in vefatından sonra halifelerden sırasıyla Hz. Ebubekir‟e, Hz. 

Ömer‟e ve en son Hz. Osman‟a geçmiĢtir. Hz. Osman zamanında Eris kuyusuna 

düĢerek kaybolmuĢ
428

 ve üç gün boyunca aranmasına rağmen bulunamamıĢtır.
429

 Bu 

rivâyetlerden, müĢarun ileyh yüzüğün devlet baĢkanlığı mührü niteliğinde olduğu 

anlaĢılmaktadır. 

                                                 
423

 Kitâbu‟l-Ġlm, 7. Bâb, 65. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 101. Bâb, 2938. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Libâs, 50. Bâb, 5872. rivâyet; 51. Bâb, 5874. rivâyet; 52. Bâb, 5875. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Ahkâm, 15. Bâb, 7162. rivâyet. 

424
 Kitâbu‟l-Libâs, 55. Bâb, 5878. rivâyet. 

425
 Kitâbu‟l-Ġlm, 7. Bâb, 65. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 101. Bâb, 2938. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Libâs, 50. Bâb, 5872. rivâyet; 51. Bâb, 5874. rivâyet; 52. Bâb, 5875. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Ahkâm, 15. Bâb, 7162. rivâyet. 

426
 Kitâbu‟l-Libâs, 48. Bâb, 5870. rivâyet; 54. Bâb, 5877. rivâyet, 55. Bâb, 5878. 

rivâyet;  Kitâbu Farz‟ıl-Hums, 5. Bâb, 3106. rivâyet. Rivâyetlerden bu yazının önce 

altın yüzükte bulunduğu, daha sonra edindiği gümüĢ veya madeni bir yüzüklere de 

yazdırdığı anlaĢılmaktadır.  

427
 Kitâbu‟l-Libâs, 51. Bâb, 5874. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 54. Bâb, 5877. rivâyet. 

428
 Kitâbu‟l-Libâs, 46. Bâb, 5866. rivâyet; 50. Bâb, 5873. rivâyet; 55. Bâb, 5879. 

rivâyet. 

429
 Kitâbu‟l-Libâs, 55. Bâb, 5879. rivâyet; 



96 

 

Hz. Peygamber devrinde yüzük, bir ziynet eĢyası ve nikâh alâmeti olarak da 

kullanılmaktadır. Kendisini Hz. Peygamber‟e hibe eden bir kadının, sahabeden biri 

nikâhına almak arzu edince, demirden bile olsa bir yüzükle
430

 mehir vermesini istemiĢ, 

adam bulamayınca, Kur‟an-ı Kerim‟den ezbere bildiği sureleri mehir olarak kabul 

etmiĢtir. 

Hanımların yüzük (hatim - خاتم ) ,
431

 küpe (hurs - خرص ),
432

 kolye (kılâde - للادة ) 

433
 ve gerdanlık (sihab - ابسخ  ) 

434
 kullandıkları, zaman zaman bu tür süs eĢyalarını 

birbirlerinden emanet olarak aldıkları
435

 da anlaĢılmaktadır. Hz. Peygamber‟in torunu 

Hz. Hasan‟ın da boynunda bir gerdanlık olduğu, bu haldeyken Hz. Peygamber‟in onun 

elini tutup, sarılarak sevdiği de nakledilmektedir.
436

 

Yüzük konusundaki rivâyetleri genel olarak değerlendirdiğimizde Ģu neticelere 

ulaĢmaktayız:  

Yüzük görünür bir aksesuar, bir süs eĢyasıdır. Hz. Peygamber de süs eĢyası 

edinmiĢtir. Yüzüğün hayatın her döneminde sürekli kullandığı bir nesne olmaması 

ihtimal dâhilindedir.   

Yüzüğün yapı maddesi altın-gümüĢ-demir yahut herhangi bir maden olabilmekte, 

kaĢlı ve kaĢsız, yazılı-yazısız olabilmektedir. Bizim dikkat çekmek istediğimiz husus, 

süs eĢyasının kullanılması ve bunun estetik anlamıdır. Daha sonra altın kullanımının 

                                                 
430

 Kitâbu‟l-Libâs, 49. Bâb, 5871. rivâyet. 

431
 Kitâbu‟l-Libâs, 56. Bâb, 5880. rivâyet. 

432
 Kitâbu‟l-Libâs, 57. Bâb, 5881. rivâyet; 59. Bâb, 5883. rivâyet. 

433
 Kitâbu‟l-Libâs, 58. Bâb, 5882. rivâyet. 

434
 Kitâbu‟l-Libâs, 57. Bâb, 5881. rivâyet. 

435
 Kitâbu‟l-Libâs, 58. Bâb, 5882. rivâyet. 

436
 Kitâbu‟l-Libâs, 60. Bâb, 5884. rivâyet. 



97 

 

erkekler için haram kılınmasıyla süs eĢyalarına da Ġslamî sınırları tatbik edildiğini 

görmekteyiz.   

Sahabe, Hz. Peygamberi izlemekte ve onun giyim tarzını örnek olarak 

kabullenmektedirler. Sahabenin bu tavrını dini bir anlam yüklemenin ya da nebevi 

sünnet olarak algılamalarının yanında, beĢeri bir temayül olarak sevilen bir kiĢiye (rol-

model) benzeme Ģeklinde de mütalaa etmek mümkündür. 

Yüzük, süs olmasının dıĢında, mühür gibi farklı anlam ve iĢlevler de 

taĢıyabilmektedir. Diplomatik teamüller icabı yüzük hazırlattığı duruma gelinirse, Hz. 

Peygamber‟in hedefe odaklanarak hareket etmektedir. Ġlk olarak Ģekli anlamda, 

sadelikten taviz vermek istemediğini, mesajın Ģeklinden ziyade içeriğini öncelediğini; 

muhtevanın iletilmesini önemsediğini düĢünmek mümkündür. Yalnız mesajın 

ulaĢtırılmasında baĢka tedbirlere ihtiyaç varsa gereklerini yapmaktan da geri 

durmamaktadır. Hz. Peygamber‟in ulvî hedeflere ulaĢmak için mübah olan daire 

çerçevesinde pragmatik davrandığını çıkarmaktayız. Ġnsanlar ve toplum nezdindeki, 

siyasi, sosyal, psikolojik ve diplomatik teamülleri dikkate almaktadır.  

Yine yetki karmaĢasına fırsat vermemek ve istismarı engellemek için, baĢka 

kiĢilerce Ģahsi yüzüklerine benzeri yazıların yazılmasını yasaklayarak tedbiri de elden 

bırakmadığını görmekteyiz. Hz. Peygamber, eĢya kullanımında oluĢmuĢ bulunan 

teamülleri, sosyal algıları dikkate almakta ve bu algıların karıĢmaması için gerekli 

tedbirleri de almaktadır. 

 

3.2.2. Asa-Değnek Türü EĢyalar 

Değnek-asa o dönemin Ģartlarında gündelik tabi hatta zaruri bir eĢya olmasının 

yanında, bir aksesuar olarak da görülebileceği gibi, açık arazideki vahĢi/yabani 

hayvanlara karĢı da basit bir güvenlik tedbiri olarak da değerlendirilebilir. 



98 

 

Rivâyetlerde Hz. Peygamber‟i günlük hayatında zaman zaman elinde bir değnek-

asa (mıhsara - مخصرة)
437

 olduğunu görmekteyiz. Bu değnek bazen hurma ağacından
438

 

alelade bir dal parçası (asib - عسيب) 
439

 olabileceği gibi, ucuna demir takılmıĢ bir 

değnek
440

, ucu eğri-çengel baston tarzı bir değnek
441

(mıhcen - محجن), yahut kısa bir 

mızrak
442

 (aneze - عنزة) da olabilmektedir. 

Asanın kullanım amacı ise bazen dayanıp yürümek,
443

 bazen yere vurarak 

yanındakilerin dikkatini çekmektir.
444

Bazı durumlarda bir yere giderken,
445

 bazen 

tuvalet ihtiyacını gidermek için çıkarken yanına almakta,
446

 bazen de devesi üzerinde 

iken elinde bulundurmaktadır.
447

 Haceru‟l-Esved‟i selamlarken elindeki bastonu 

kullandığı da nakledilmektedir.
448

 

Değneğin özensiz bir dal parçası olması halinde pratik faydası ön plandadır. 

Mesela yere bir çizgi çekmek için yerden alınan bir dal parçasının estetik niteliklere 

sahip olması gerekmemektedir. Görece uzun soluklu kullanımlar için ise dayanıklı 

                                                 
437

 Kitâbu‟l-Cenâiz, 82. Bâb, 1362. rivâyet. 

438
 Kitâbu‟l-Ġlm, 47. Bâb, 125. rivâyet. 

439
 Kitâbu‟l-Ġlm, 47. Bâb, 125. rivâyet; Kitâbu‟s-Salât, 93. Bâb, 500. rivâyet. 

440
 Kitâbu‟s-Salât, 93. Bâb, 500. rivâyet. 

441
 Kitâbu‟l-Hac, 58. Bâb, 1607. rivâyet. 

442
 Kitâbu‟l-Vudû, 17. Bâb, 152. rivâyet; Kitâbu‟s-Salât, 93. Bâb, 500. rivâyet. 

443
 Kitâbu‟l-Ġlm, 47. Bâb, 125. rivâyet. 

444
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 82. Bâb, 1362. rivâyet. 

445
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 82. Bâb, 1362. rivâyet. 

446
 Kitâbu‟l-Vudû, 17. Bâb, 152. rivâyet; Kitâbu‟s-Salât, 93. Bâb, 500. rivâyet. 

447
 Kitâbu‟l-Hac, 58. Bâb, 1607. rivâyet. 

448
 Kitâbu‟l-Hac, 58. Bâb, 1607. rivâyet. 



99 

 

nesneleri tercih ettiğini görmekteyiz. Hz. Peygamber‟in bu tür nesnelerde 

dayanıklılığının yanında estetik bir arayıĢının da olduğunu düĢünmek mümkündür.  

 

3.2.3. Su Kapları ve Sofra Gereçleri 

Devrin coğrafi ve teknik imkânları düĢünüldüğünde su kaplarına olan ihtiyacın 

günümüzdekinden çok daha fazla olduğu açıktır. Hz. Peygamber‟in uzun yollar için su 

kabı
449

 ve azık torbası
450

 aldığını görmekteyiz. Ġhtiyaç giderdikten sonra, taharet için su 

kapları (إداوة) kullanmaktadır.
451

 Burada günlük hayatında evde bir tür su bardağı 

kullandığı rivâyeti üzerinde duracağız. Rivâyetlerden anlaĢıldığına göre Hz. 

Peygamber‟in sarı renkli
 
(pirinç yahut ahĢap?) eni geniĢ bir su bardağı vardır. Su 

bardağı kırıldığında kırık yerleri gümüĢ bir halka ile bağlanarak tadil edilmiĢtir.
452

 

Rivâyetten anlaĢıldığı kadarıyla bu tadil Hz. Peygamber‟in sağlığında yapılmıĢtır. Bir 

baĢka rivâyette Enes b. Malik bu bardakta bulunan demir halkayı altın ya da gümüĢle 

değiĢtirmek istediğinde Ebu Talha, Hz. Peygamber‟in hatırasını bozmamasını tenbih 

etmiĢ, o da bu fikrinden vazgeçmiĢtir.
453

 Rivâyetlerin bütünü birlikte tahlil edildiğinde 

iki ihtimal öne çıkmaktadır. Ġlk ihtimal, bu bardağın orijinalinde demir bir halka olduğu, 

Enes b. Malik‟in sağlamken bunu gümüĢ yahut altın bir halkayla değiĢtirmek niyetine 

girince, Ebu Talha‟nın tavsiyesiyle bundan vazgeçtiği, daha sonra kırılması üzerine 

Enes b. Malik‟in bu kırık demir halkayı gümüĢ bir halkayla değiĢtirmesidir. Ġkinci 

                                                 
449

 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer; 123. Bâb, 2979. rivâyet. 

450
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer; 123. Bâb, 2979. rivâyet. 

451
 Kitâbu‟l-Vudû, 15. Bâb, 150. rivâyet; 16. Bâb, 151. rivâyet, 17. Bâb, 152. rivâyet; 

Kitâbu‟s-Salât, 93. Bâb, 500. rivâyet. 

452
 Kitâbu Farzı‟l-Hums, 5. Bâb, 3109. rivâyet. Burada tadilatın Hz. Peygamber‟in 

sağlığında yapıldığı anlaĢılmaktadır.  

453
 Kitâbu‟l-EĢribe, 30. Bâb, 5638. rivâyet. 



100 

 

ihtimal ise, iki ayrı bardağın varlığı söz konusu olabilir. Bu durumda biri Hz. 

Peygamber‟in sağlığında gümüĢle, diğeri irtihalinden sonra Enes b. Malik tarafından 

gümüĢle tadil edilmiĢtir. 

Tadilatın Hz. Peygamber‟in sağlığında olduğu ihtimalini kabul edersek gümüĢ kap 

kullanılmasına müsaade etmemekle beraber, eĢya tamirinde gümüĢün kullanılmasına da 

itiraz etmediği ve kırılan eĢyaların yerine yenisini aramadığı, olanı kullanmayı tercih 

ettiği sonucuna varırırız. Bardağın Hz. Peygamber‟in vefatından sonra tadil edildiği 

ihtimali üzerinden gidilirse, Hz. Enes‟in bu bardağı teberrük veya hatıra olarak 

muhafaza ettiğine ve Hz. Enes‟in bardağın tamirinde gümüĢ kullanmasından da 

kaplardaki cüzi miktardaki altın ve gümüĢün, altın/gümüĢ kap kullanma yasağının 

dıĢında değerlendirdiği neticesine varırız. 

O dönemde kesici aletlerin savaĢ vb. durumlarda da kullanıldığı bilinmektedir. 

Ancak sofra gereçleri konusunda Buhari, sadece birkaç yerde Amr bin Umeyye‟den Hz. 

Peygamber‟in bıçakla
454

 et kestiğini aktarmaktadır. Buhari‟nin bıçak gibi kullanım alanı 

daha geniĢ bir nesneye yer verip diğer sofra gereçlerine yer vermemesinden; 

yemeklerde henüz kaĢık çatal-masa gibi malzemeler kullanılmadığı sonucuna 

varılabilir. Nitekim Hz. Enes, Hz. Peygamber‟in bir tür sini/tepsi olduğu anlaĢılan 

sukurruce ( سكرجة   )
455

 üzerinde yemek yemediğini
456

 yer sofrasında yemek yediğini 

nakletmektedir. 

 

3.2.4. Evi ve Ev EĢyaları  

                                                 
454

 Kitâbu‟l-Vudû, 50. Bâb, 208. rivâyet; Kitâbu‟l-Ezan, 43. Bâb, 675. rivâyet; Kitâbu‟l-

Et‟ıme, 20. Bâb, 5408. rivâyet; 26. Bâb, 5422. rivâyet; 58. Bâb, 5462. rivâyet. 

Buhari, Kitâbu‟l-Et‟ıme‟de 20. Bâb baĢlığına “Eti Bıçakla Kesmek” adını vermiĢtir. 

455
 Ġbn Manzûr, a.g.e., c: 3, s:2049.  

456
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 8. Bâb, 5386. rivâyet; 23. Bâb, 5415. rivâyet. 



101 

 

Hz. Peygamber döneminde evlerin son derece sade olduğu, ev eĢyalarının da basit 

düzeyde ve en temel beĢeri ihtiyaçlar olan, yatmak-yemek yemek gibi asgari iĢlevleri ifa 

edebilecek nitelikte olduğu anlaĢılmaktadır.
457

 

Hz. AiĢe‟nin rivâyetine göre o devirde evlerde ıĢık yoktu.
458

 Evlerde ıĢığın 

olmaması günlük sosyal hayatın güneĢle baĢlayıp güneĢle bittiği sade bir hayat tasvirini 

içermektedir. Hz. Peygamber‟in yağ lambalarının söndürülmesi emriyle
459

 birlikte 

düĢünülürse evlerde ıĢık imkânının olduğunu fakat yaygın olmadığını çıkarmak 

mümkün görünmektedir.  

Rivâyetlerden anladığımız kadarıyla Hz. Peygamber‟in gecelediği Hz. AiĢe‟nin 

evi en ve boy olarak bir kiĢi yatarken diğerinin ancak namaz kılabileceği kadar 

büyüktü.
460

 Hz. Meymune de gece yatağında yatarken, Hz.Peygamber gece namazı için 

secdeye gittiğinde elbisesinin bir parçasının üzerine geldiğini ifade etmektedir.
461

 

O dönemde evlerin -en azından bir kısmında- banyolarının olmadığı, evlerin bir 

köĢesinde belli bir örtü kullanılarak banyo ihtiyacının giderildiği anlaĢılmaktadır.
462

 

                                                 
457

 Hadislerle İslâm, Hz. Peygamber Döneminde Geçim Düzeyi Maddesi, c:7, s: 307-

319. 

458
 Kitâbu‟s-Salât, 22. Bâb, 382. rivâyet; 104. Bâb, 513. rivâyet. 

459
 Kitâbu‟l-EĢribe, 22. Bâb, 5623. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 16. Bâb, 3316. rivâyet. 

460
 Kitâbu‟s-Salât, 22. Bâb, 382, 383 ve 384. rivâyetler; 99. Bâb, 508. rivâyet; 102. Bâb, 

511. rivâyet; 103. Bâb, 512. rivâyet; 103. Bâb, 513. rivâyet; 105. Bâb, 514. ve 515. 

rivâyetler; 108. Bâb, 519. rivâyet; Kitâbu‟l-Vitr, 3. Bâb, 997. rivâyet; Kitâbu‟l-Amel 

fi‟s-Salât, 10. Bâb, 1209. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġsti‟zan, 37. Bâb, 6276. rivâyet. 

461
 Kitâbu‟s-Salât, 107. Bâb, 517. ve 518.  rivâyetler.  

462
 Hz. Peygamber‟in gusledereken, kızı Fatıma tarafından bir örtü ile perdelenmesi 

hakkında: Kitâbu‟l-Gusl, 21. Bâb, 280 ve 281. rivâyetler; Kitâbu‟s-Salât, 4. Bâb, 357. 

rivâyet. 



102 

 

Tuvaletler de, banyolar gibi evlerde ve hatta meskenlerin yakınlarında bile 

bulunmamakta,
463

 insanlar kaza-ı hacet için açık araziye
464

 gitmekteydiler. 

Cahiliye toplumunda Araplar evlere arkalarından girmeyi bir fazilet olarak 

addediyorlardı. Bu konuda Kur‟an-ı Kerim‟de iyiliğin arkadan girilip-girilmemesi 

olmadığı, tabiatı itibarıyla eĢya olan kapıların asli iĢleviyle kullanılması telkin 

edilmektedir.
465

 Burada temelsiz dini/batıl çıkarımlar yaparak dini yozlaĢtırmaktan 

sakınılması kadar, eĢyanın da amacı dıĢına çıkarılarak bu yozlaĢmaya konu edilmesinin 

önü alınmaktadır. Kapı örneğinde eĢyanın kendisi -putlar örneğinde olanın aksine- imha 

edilmemekte, sadece asli iĢlevi hatırlatılmakta ve algı tashihine gidilmektedir. 

Rivâyetlerde evlerin dıĢında Kâbe‟nin de kapısı
466

 zikredilmektedir. O dönemdeki 

kapıların basit düzeyde de olsa bir tür güvenlik unsuru olduğu yahut mahremiyet 

koruyucu fonksiyonu olduğu açıktır. Kinâye yoluyla kapının iletiĢim durumu ve 

muhabbet ifade ettiğini de çıkarmaktayız. Nitekim; “Tüm kapılar kapansın, yalnız 

Ebubekir’in kapısı açık kalsın”
467

 rivâyetinde bunu görmek mümkündür. 

Farklı iĢlevleriyle hasırdan bahsedelim. O dönemde hasır, evlerde yer yaygısı 

olarak kullanılmakta, sertleĢtiği zaman su serpilerek yumuĢatılmaktaydı.
468

 Hz. 

Peygamber‟in gündüzleri yayıp geceleri topladığı bir hasırı vardı.
469

 Ramazan‟da 

                                                 
463

 Kitâbu‟Ģ-ġehâdât, 15. Bâb, 2661. rivâyet. 

464
 Kitâbu‟l-Vudû, 15. Bâb, 150. rivâyet; 16. Bâb, 151. rivâyet, 17. Bâb, 152. rivâyet; 

Kitâbu‟s-Salât, 93. Bâb, 500. rivâyet; Kitâbu‟Ģ-ġehâdât, 15. Bâb, 2661. rivâyet. 

465
 Bakara, 2/189. 

466
 Kitâbu‟s-Salât, 81. Bâb, 468. rivâyet. 

467
 Kitâbu‟s-Salât, 80. Bâb,466. rivâyet. 

468
 Kitâbu‟s-Salât, 20. Bâb, 380. rivâyet; Kitâbu‟l-Ezan, 41. Bâb, 680. rivâyet, 161. Bâb, 

860. rivâyet.  

469
 Kitâbu‟l-Ezan, 81. Bâb, 730. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 43. Bâb, 5861. rivâyet. 



103 

 

hasırdan bir oda edinmiĢ ve içinde gece namazı kılmıĢtır.
470

 O nafile namaz kılarken 

arkasındaki cemaat oluĢurdu.
471

 O devrin sosyo-ekonomik Ģartlarında hasırın yer 

yaygısı olarak kullanılmasının yanında, basit bir perdeleme nesnesi veya geçici 

çardaklar için de kullanılan bir eĢya olduğu anlaĢılmaktadır.  

Yatak-döĢek unsuruna bakacak olursak, Hz. AiĢe, döĢeğinde (سرير \ فراش) 

yatarken Hz. Peygamber‟in secdeye gittiği esnada ayaklarını ittiğini ve secdeden 

kalkınca tekrar uzattığını aktarmaktadır.
472

 Yine Hz. AiĢe, bir defasında yanında iki 

cariye ezgiler söylerken Hz. Peygamber‟in eve geldiğini ve yatağına uzandığını 

söylemektedir.
473

 Yine Ġbn Abbas‟tan gelen bir rivâyette, Hz. Peygamber, eĢlerinden 

Hz. Meymune‟nin yanında gecelerken yatağın uzun/boy kısmına, henüz çocuk olan Ġbn 

Abbas da yatağın en/ayak tarafında yatmıĢtır.
474

 Bu rivâyetlerden de beĢeri bir ihtiyaç 

olan gece istirahati için bir tür döĢeklerinin olduğu görülmektedir. 

Görüldüğü üzere Hz. Peygamber, devrinin maddi Ģartları çerçevesinde lüzumlu 

olan hasır-yatak-döĢek gibi ev eĢyalarına malik olup kullanmaktadır. Rivâyetlerin 

geneline baktığımızda Hz. Peygamberin gündelik ev eĢyası konusunda fazla 

mükemmeliyetçi olmadığını, olanla yetinip yenilikçi veya bugünkü tabirle konformist 

yaklaĢım sergilemediğini yahut faydacı/pragmatik davrandığını söylememiz mümkün 

gözükmektedir.  

Aksesuar/süs eĢyaları da dahil olmak üzere Hz. Peygamber‟in günlük hayattaki 

eĢyalarının son derece sade standartlarda olduğunu, bu nesnelerin kullanımında, 

                                                 
470

 Kitâbu‟l-Ezan, 81. Bâb, 731. rivâyet.  

471
 Kitâbu‟l-Libâs, 43. Bâb, 5861. rivâyet. 

472
 Kitâbu‟s-Salât, 22. Bâb, 382. rivâyet;  99. Bâb, 507. rivâyet,  102. Bâb, 511. rivâyet. 

Bu rivâyetlerden baĢka 9 yerde daha geçmektedir. 

473
 Kitâbu‟l-Iydeyn, 2. Bâb, 949. rivâyet. 

474
 Kitâbu‟l-Vudû, 36. Bâb, 183. rivâyet. 



104 

 

günümüzdeki konformist zihniyetle geliĢtirilmesi-yenilenmesi-güncellenmesinin değil 

kullanışlılık unsurunun ön plana çıktığını görmekteyiz. Esasen Mekkeli müĢrikler ve 

bilinen diğer toplumlar arasında müsrif bir tutum, konformist tavır olmakla bu lüks ve 

gösteriĢ tutumu -müĢrikler düĢünüldüğünde- dönemin yabancısı değildir. Diğer 

toplumlardaki bu kültürle ve fetihlerle geniĢleyen imkanlarla birlikte mütalaa edildiği 

takdirde, Hz. Peygamber‟in sadeliği ve kullanıĢlılığı tercih etmesi, Ģartların 

elveriĢsizliğinden farklı olarak, eĢyaya bakıĢı açısından iradi bir tavır olarak ortaya 

çıkmaktadır. 

Hz. Peygamber‟in gündelik hayatında kullandığı bazı eĢyalara
475

 özel isimler 

vermektedir. Bu durum kiĢisel eĢyalarının bazılarını diğer eĢyalardan ayırdığı, özel bir 

anlam yüklediğini düĢündürmektedir. Hz. Peygamber nezdinde eĢyalar, -daha sonra 

Ġslam tarihindeki zühd akımlarında görülen temayüllerin aksine- büsbütün anlamsız, 

gereksiz, zaruret miktarı kullanılıp ilk fırsatta terk edilen, kiĢiyi Allah‟tan ve dini yaĢam 

kalitesinden uzak tutan nesneler değildir. 

 

3.3.  Hz. Peygamber’in Binekleri 

Hz. Peygamber de her insan gibi devrinin Ģartları icabı, Arap yarım adasında 

kullanılan ulaĢım vasıtaları olan deve,
476

  eĢek,
477

 katır
478

 yahut at
479

 gibi binek 

                                                 
475

 “3.3. Hz. Peygamber‟in Binekleri” baĢlığında ele alınacaktır. 

476
 Kitâbu‟Ģ-ġurût, 15. Bâb, 2731 ve 2732. rivâyetler; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 127. 

Bâb, 2988. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 197. Bâb, 3085. rivâyet; Kitâbu‟l-

Megâzi, 78. Bâb, 4400. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 50. Bâb, 4289. rivâyet. 

477
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 127. Bâb, 2987. rivâyet. 

478
 Kitâbu‟z-Zekât, 54. Bâb, 1481. rivâyet; Kitâbu‟l-Cizye ve‟l-Muvâdea;  2. Bâb, 3161. 

rivâyet. 

479
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 46. Bâb, 2855. rivâyet. 



105 

 

hayvanlarını kullanmıĢ veya edinmiĢtir. Devesine azığını ve eĢyasını da yüklemiĢ,
480

 

uzun mesafeler katetmiĢtir. 

Hz. Peygamber bineğinin üzerinde seyir halindeyken kazaen düĢtüğü de olmuĢtur. 

Mesela; bir seferden Medine‟ye dönerken, devesinin ayağının sürçmesi sonucu 

terkisinde bulunan eĢlerinden Safiyye Bint Huyey ile hayvandan düĢmüĢtür.
481

 

Yardımına koĢan Ebu Talha‟ya kendisinin iyi olduğunu, eĢine yardıma gitmesini 

söylemiĢ, Ebu Talha da baĢına bir örtü atarak, Hz. Safiye‟nin yardımına gitmiĢtir.
482

 Hz. 

Peygamber‟in bu tür bir beĢeri kaza halinde, kazadaki diğer Ģahısların durumlarını 

düĢündüğünü anlamaktayız. Yine aynı Ģekilde herhangi bir aksilik halinde bela 

okumadığını, uğursuzluk atfetmediğini, kazayı/hadiseyi olduğu gibi kabullenip müspet 

yahut menfi herhangi bir çıkarım yapmadığını görmekteyiz.  

Hz. Peygamber‟in bineklerine isimler verme adetine tesadüf etmekteyiz. 

Develerinin isimleri, Kasva
483

 ve Adba,
484

 atının ismi Luhayf
485

tır. Bineklerine isim 

vermesi, onlara özel bir değer verdiğinin, bir tür ünsiyet kurduğunun, bu canlıların 

kendisi için hususi bir anlam ifade ettiğinin iĢareti olarak görülmelidir. Hz. 

Peygamber‟in, esasen canlı birer varlık olan binek hayvanlarına karĢı bir tür vefa 

                                                 
480

 Kitâbu‟l-Hac, 3. Bâb, 1517. rivâyet. 

481
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 197. Bâb, 3085. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 102. Bâb, 5968. 

rivâyet. Kitâb‟ul-Libâs‟taki rivâyette Hz. Peygamber‟in yanında olan eĢinin Hz. Safiye 

olduğu açık değildir. 

482
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 197. Bâb, 3085. rivâyet. 

483
 Kitâbu‟l-Megâzi, 78. Bâb, 4400. rivâyet. 

484
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 59. Bâb, 2871 ve 2872. rivâyetler. 

485
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 46. Bâb, 2855. rivâyet. 



106 

 

duygusu taĢıdığını çıkarmak da mümkündür. Nitekim devesi Kasva, Hudeybiye 

seferinde
486

 ve Veda Haccında da yanındadır.
487

 

Hudeybiye seferinde Mekke yakınlarında bir tepede devesi Kasva çökmüĢtür. 

Ġnsanlar bu duruma ĢaĢırarak “Kasva çöktü, Kasva çöktü” Ģeklinde tepki 

göstermiĢlerdir. Hz. Peygamber, “Kasva çökmemiştir, bu onun huyu değildir, ancak onu 

(Kabe’yi yıkmaya gelen Ebrehe’ye ait) fili tutan tutmuştur” diyerek Mekkelilerin 

Allah‟ın yasaklarına saygı gösterecekleri tüm teklifleri kabul etmeye karar verdiğini 

söylemiĢ, bunun üzerine deve da kalkarak yürümeye baĢlamıĢtır.
488

 Buradan Hz. 

Peygamber‟in bineğiyle olan ünsiyetini görmemiz ve hayvanın mizacını tanıdığını 

çıkarmamız mümkündür. 

Bineğinde seyir halinde iken, eĢlerini,
489

 çocuk ve genç sahabeden Üsame bin 

Zeyd
490

, Muaz bin Cebel
491

 ve Fadl
492

 gibi kiĢileri terkisine almıĢtır. Bu o kiĢilere 

verdiği değerin yahut onlara olan muhabbetinin iĢareti olarak görülebilir. Bazen biri 

önüne biri ardına olmak üzere iki çocuğu bineğine aldığı da olmuĢtur.
493

 

                                                 
486

 Kitâbu‟Ģ-ġurût, 15. Bâb, 2731 ve 2732. rivâyetler. 

487
 Kitâbu‟l-Megâzi, 78. Bâb, 4400. rivâyet. 

488
 Kitâbu‟Ģ-ġurût, 15. Bâb, 2731 ve 2732. rivâyetler. 

489
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 197. Bâb, 3085. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 102. Bâb, 5968. 

rivâyet.  

490
 Kitâbu‟l-Megâzi, 78. Bâb, 4400. rivâyet. Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 127. Bâb, 2987 

ve 2988. rivâyetler; Kitâbu‟l-Megâzi, 50. Bâb, 4289. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 98. Bâb, 

5964. rivâyet. 

491
 Kitâbu‟l-Ġlm, 49. Bâb, 128. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 101. Bâb, 5967. rivâyet. 

492
 Kitâbu‟l-Hac, 22. Bâb, 1543 ve 1544. rivâyetler; 101. Bâb, 1686 ve 1687. rivâyetler. 

493
 Kitâbu‟l-Libâs, 99. Bâb, 5965. rivâyet; 100. Bâb, 5966. rivâyet. 



107 

 

Hz. Peygamber‟in binek üzerindeyken nafile
494

 namaz kıldığı,
495

 yahut bineğini 

sütre edindiği
496

 nakledilmektedir. Zaruret halinde de binek üzerinde tavaf etmeyi telkin 

etmiĢtir.
497

 

Tebük Seferi dönüĢünde, Eyle Emiri Hz. Peygamber‟e beyaz bir katır hediye 

etmiĢtir.
498

 (Hz. Peygamber), bu katıra bir hırka (بردا – semer?) giydirmiĢtir.
499

 Katıra 

giydirilen hırka/semer, katırın ehil, toplumsal zeminde hayvanın sahipli olduğunun 

iĢaretidir. Aynı Ģekilde Hz. Peygamber‟in bineklerinin üzerinde süslü kumaĢ yahut 

kadifeden semer/örtü olduğu da vakidir.
500

 Bu uygulamanın temizlik amacıyla ya da 

hem bineğin, hem binicinin rahatı gerekçesiyle de olması da ihtimal dâhilindedir. 

Bineklere gösterilen itinanın ve binek sahibinin güzellik-estetik zevkleriyle de ilgili 

olması da kabildir. 

                                                 
494

 Kitâbu‟t-Taksir, 7. Bâb, 1094. rivâyet; 9. Bâb, 1097. rivâyet. Nafile kaydı sadece bu 

rivâyetlerede vardır. 

495
 Kitâbu‟t-Taksir, 7. Bâb, 1093 ve 1094. rivâyetler; 9. Bâb, 1097, 1098 ve 1099. 

rivâyetler; 10. Bâb, 1100. rivâyet. 

496
 Kitâbu‟s-Salât, 49. Bâb, 430. rivâyet; 98. Bâb, 507. rivâyet. 

497
 Kitâbu‟s-Salât, 78. Bâb, 464. rivâyet; Kitâbu‟l-Hac, 64. Bâb, 1619. rivâyet; 71. Bâb, 

1626. rivâyet; 74. Bâb, 1633. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Tur Sûresi, 1. Bâb, 4853. rivâyet. 

498
 Kitâbu‟z-Zekât, 54. Bâb, 1481. rivâyet; Kitâbu‟l-Cizye ve‟l-Muvâdea;  2. Bâb, 3161. 

rivâyet. 

499
 Kitâbu‟z-Zekât, 54. Bâb, 1481. rivâyet; Kitâbu‟l-Cizye ve‟l-Muvâdea;  2. Bâb, 3161. 

rivâyet. 

500
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 127. Bâb, 2987. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Al-i Ġmran 

Sûresi, 15. Bâb, 4566. rivâyet; Kitâbu‟l-Marad, 15. Bâb, 5663. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 

98. Bâb, 5964. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 115. Bâb, 6207. rivâyet. 



108 

 

Huneyn SavaĢında, Hz. Peygamber‟in beyaz bir katırın üzerinde olduğu halde 

bozulan Ġslam askerini toparlamaya çalıĢtığını öğrenmekteyiz.
501

 Huneyn Günü, Ġslam 

ordusu ilk bozgunu yaĢarken, Hz. Peygamber kaçmamıĢ, beyaz katırının üzerinde askeri 

cesaretlendirmek için “Ben Peygamberim, yalan yok. Ben Muttalip oğluyum yalan 

yok”
502

 demiĢtir. 

 

4. Kıyafetler ve Giyim   

Nesnelerin duygu, düĢünce ve davranıĢlara ve bunların yönetimindeki etkisi, 

herhalde en bâriz Ģekilde giyim-kuĢam konusunda ortaya çıkar. Kıyafetlerin insanların, 

kiĢisel duygu, düĢünce ve iradelerine katkısı bir tarafa; özellikle muhatapların 

davranıĢlarının yönlendirilmesinde eĢya unsurunun tesiri tartıĢılmazdır. Diğer taraftan 

müslüman fertler kiĢisel bakımdan kendi duygu-düĢünce ve davranıĢlarını
503

 iradi 

olarak kontrol etmekle yükümlüdür. 

Kıyafetler, renk, biçim ve hammaddeleri açısından ele alındığında insan fertlerinin 

cinsiyetleri, sosyal statüleri, psikolojik yapıları, sosyo-ekonomik durumları hakkında 

fikir vermekte, bir toplumun gelenek-görenekleri, inanç ve kültür dünyaları, yaĢanan 

coğrafyanın iklimi hakkında önemli tespitlere kapı açmaktadır. Aynı bağlamda, 

insanların karakterleri, ahlakları giysilerinden teĢhis edilebilmektedir. Mahremiyetlerin 

korunmasında da kıyafetlerin yahut bu amaçla kullanılan eĢyaların katkısı yadsınamaz. 

EĢyanın, -sadece kılık-kıyafet bağlamında ele alındığında bile- insanın hürmetini 

korumak ve değerini tescil etmek noktasında önemli iĢlevleri olduğu açıkdır. 

 

                                                 
501

 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 52. Bâb, 2864. rivâyet; 97. Bâb, 2930. rivâyet; 167.Bâb, 

3042. rivâyet. 

502
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 52. Bâb, 2864. rivâyet. 

503
 Nur, 24/30-31. 



109 

 

 4.1. Örtünme ve Giyinme 

Örtünme ihtiyacı insanın fıtratında olan tabî bir duygudur. Kuran-ı Kerim‟de, bu 

ihtiyacının ilk insanla beraber baĢladığına iliĢkin kayıtlar bulunmaktadır. Nitekim Hz. 

Adem ve eĢi yasak meyveyi yedikleri anda üzerileri açılınca refleks olarak derhal cennet 

yaprakları ile örtünmeye çalıĢtıklarını
504

 bildirilmektedir.   

Ġnsanların kiĢisel ve ailevi özel hayatlarının korunmasında, giysilerin, örtü/hicap 

ve perde-kumaĢ türü eĢyaların kullanılmasının ayrı bir yeri vardır. Nitekim Hz. 

Peygamber‟in, vahye ilk muhatap olduğu zaman, meleğin yanından ayrılıp evine 

döndüğünde “beni örtünüz, beni örtünüz” dediği nakledilmektedir.
505

 Bu durum sıradıĢı 

bir hadise yaĢadıktan sonra, tanıdığı-bildiği insanların müĢahedesi altında kontrollü bir 

yalnızlık ihtiyacı olarak görülebilir. Bu yalnızlık ihtiyacının bir örtü altında giderilmesi 

de mevzumuz açısından dikkate Ģayandır. EĢya insan iliĢkisi bağlamında örtünme 

ihtiyacının, insanın kendiyle baĢ baĢa kalmasına imkan sağladığı açıktır. 

Vahyin erken dönemlerinde inen ayetlerde “örtünme”
506

 ve “örtünüp bürünme”
507

 

tutumuna vurgu yapılmakta, Ġslam‟ı temsil ve tebliğ yükümlülüğü verilen Hz. 

Peygamber‟e “elbisesini temiz tutması”
508

 ve ayrıca “pislikten uzak durması”
509

 telkin 

edilmektedir. Ġlahi emirler, insanın eĢya ile iliĢkisinde dikkat etmesi gereken 

hassasiyetlerin çerçevesini ve muhtevasını belirlemektedir. 

                                                 
504

 Araf, 7/22; Taha, 20/121. 

505
 Kitâbu Bed‟il-Vahy, 1. Bâb, 3. ve 4. rivâyet. 

506
 Müzzemmil, 73/1. 

507
 Müddessir, 74/1. 

508
 Müddessir, 74/4. 

509
 Müddessir, 74/5. 



110 

 

Namaza çıkarken ziynetlerin / güzel elbiselerin giyilmesi
510

 mealindeki ayet de 

ibadete çıkılırken -ta‟zim duygusuna binaen- giyimde estetik bir arayıĢı telkin 

etmektedir. Kıyafetlerdeki gözetilen sosyo-psikolojik ve estetik değerin Allah için 

yapılan ibadetlerde de önemsenmesi talep edilmektedir. Cemaate, insan ve toplum içine 

yahut Allah‟ın huzuruna çıkılırken de itinalı bir tutumun, diğer bir deyiĢle ta‟zim 

duygusunun eĢyaya da yansıtılması yahut eĢyanın hususiyetlerinden bu duygunun 

geliĢtirilmesi konusunda yararlanılması istenmektedir. 

Buhari, “Tenhada Yalnız Haldeyken Çıplak Gusletmek”
511

 adını verdiği babın 

altında, kim örtünürse bu daha faziletlidir yorumunu yaptıktan sonra Hz. 

Peygamber‟den Ģu rivayeti nakleder: “Allah, kendisinden haya edilmeye insanlardan 

daha layıktır”
512

 Hz. Peygamber, guslederken yakınındakiler tarafından tutulan 

perde/örtü (ضرر)
513

 kullanmıĢtır.
514

 

Devrin sosyo-ekonomik Ģartlarının neticesi olarak, kıyafet konusundaki kıtlık göz 

önünde bulundurulmuĢ ve elbiselerle öncelikle avret mahallerinin örtülmesi 

emredilmiĢtir.
515

 Yine kıyafet azlığı neticesinde avret mahallerinin görülebileceği 

Ģekilde örtünme
516

 ve oturma
517

 stilleri yasaklanmıĢtır. Bunun sonraki devirlerde bunun 

iç çamaĢır giyme kültürünü etkilediğini düĢünmek mümkündür. 

                                                 
510

 Araf, 7/31. 

511
 Kitabu‟l-Gusl, 20. Bab baĢlığı. 

512
 Kitâbu‟l-Gusl, 20. Bâb baĢlığının hemen altında, numarasız olarak zikredilen rivayet. 

513
 Fiil halinde kullanılmıĢtır. 

514
 Kitâbu‟l-Gusl, 21. Bâb, 280 ve 281. rivâyetler; Kitâbu‟s-Salât, 4. Bâb, 357. rivâyet. 

515
 Kitâbu‟s-Salât, 10. Bâb, 367. rivâyet. 

516
 Kitâbu‟s-Salât, 10. Bâb, 368. rivâyet. 

517
 Kitâbu‟s-Salât, 10. Bâb, 367 ve 368. rivâyetler. 



111 

 

Namaz için, omuzların örtülmesini istemiĢtir. Omuzları örtmeyen yetersiz 

ölçülerdeki tek bir elbise ile kılınması durumlarına sosyo-ekonomik Ģartlar çerçevesinde 

mecburen ruhsat verildiği anlaĢılmaktadır.
518

 Nitekim Hz. Peygamber de böyle bir 

elbise ile namaz kılmıĢtır.
519

 

Ġnsanların bedenlerinin çıplak temas etmesi yasaklanmıĢ ve bu mahremiyetin 

öğretilmesiyle -bir diğer açıdan hayasızlığın- insanlar arasında yayılmasının önü 

alınmak istenmiĢtir.
520

  

Kıyafetlerin yetersizliği nedeniyle -namaz gibi- avret mahallerinin açıldığı zaruri 

durumlarda mahrem azaların görülmesini önleyici tedbirler alınmıĢtır.
521

 

Örtünme konusunda insanlardan ve elbiselerinden de perdeleme Ģeklinde yardım 

alınmaktadır. Nitekim Hz. AiĢe, HabeĢlilerin mescitte sergiledikleri mızrak oyunlarını 

görmek isteyince, Hz. Peygamber ridasıyla onu perdeleyerek gösteriyi izlemesini 

sağlamıĢtır.
522

 Muhtelif zamanlarda Hz. Peygamber‟in insanlar tarafından 

perdelendiğini de öğrenmekteyiz.
523

 

Hicap ayeti inmeden önce, Hz. Peygamber, eĢlerinin ihtiyaçları için evlerinden 

dıĢarı çıkmalarına müsaade etmekteydi.
524

 Hz. Ömer ise özellikle Hz. Peygamber‟in 

eĢlerinin yanına iyi ve kötü niyetli insanların girdiğini gerekçe göstererek,
525

 hicabı 

                                                 
518

 Kitâbu‟s-Salât, 4. Bâb, 358. rivâyet. 

519
 Kitâbu‟s-Salât, 4. Bâb, 354, 355 ve 356. rivâyetler. 

520
 Kitâbu‟n-Nikâh, 119. Bâb, 5240 ve 5241. rivâyetler. 

521
 Kitâbu‟s-Salât, 6. Bâb, 362. rivâyet. 

522
 Kitâbu‟s-Salât, 69. Bâb, 454. rivâyet. 

523
 Kitâbu‟l-Hac, 53. Bâb, 1600. rivâyet. 

524
 Kitâbu‟t-Tefsir, Ahzâb Sûresi, 8. Bâb, 4795. rivâyet. 

525
 Kitâbu‟s-Salât, 32. Bâb, 402. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Bakara Sûresi, 9. Bâb, 4483. 

rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Ahzâb Sûresi, 8. Bâb, 4790. rivâyet. 



112 

 

konusunda ısrarcı davranmaktaydı.
526

 Bir keresinde Hz. Sevde‟nin hicaba fazla dikkat 

etmemesini Ģiddetle tenkit etmiĢti. Bu olay üzerine Hz. Sevde, Hz. Peygamber‟e 

Ģikayette bulundu. Hadise üzerine kendisinde vahiy alametleri tezahür eden Hz. 

Peygamber, Allah‟ın, Hz. Peygamber‟in eĢlerinin kiĢisel ihtiyaçları için dıĢarı çıkma 

izni verdiğini ifade etti.
527

 

Hz. Enes, hicap ayetinin Hz. Peygamber‟in Zeynep bint CahĢ ile izdivacı 

esnasında düğün davetine katılanların, sohbeti geç vakte kadar uzatmaları hadisesinden 

sonra nazil olduğunu ifade etmektedir.
528

 Bu rivâyet de hicap emrinin sadece baĢ örtüsü 

ve beden örtüsü gibi nesneler için değil, genel olarak aile mahremiyetinin korunması ve  

iffetin muhafazası
529

 hakkında olduğunu düĢündürmektedir.  

Hz. Peygamber‟in bizzat kendisinin de maddi sıkıntılardan dolayı kıyafet 

mahrumiyeti çektiği durumları hatırladığımız takdirde, Hz. Peygamber‟in içinde 

yaĢadığı toplumun Ģartlarıyla yazgılı olduğunu anlamaktayız.  

 

4.1.1. Erkek Kıyafetleri 

Hz. Peygamber‟in giyim-kuĢam konusunda da kendi devrinde örfen erkek kıyafeti 

olarak kabul edilen elbiseleri kullandığı görülmektedir. Genel ölçüleri belirtmekle 

yetinmiĢ, yaĢadığı günün sosyo-ekonomik Ģartları çerçevesinde bulabildiği kıyafetleri 

                                                 
526

 Kitâbu‟t-Tefsir, Ahzâb Sûresi, 8. Bâb, 4790. rivâyet. 

527
 Kitâbu‟t-Tefsir, Ahzâb Sûresi, 8. Bâb, 4795. rivâyet. 

528
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 59. Bâb, 5466. rivâyet. 

529
 Nur, 24/31. Ayette geçen “gizledikleri süslerin bilinsin diye ayaklarını yere 

vurmasınlar” mealindeki ibare, mahremiyet konusunun sadece görsel olarak örtünme 

ile ilgili olmadığını, en azından sesle de ilgili olduğunu ifade etmektedir. Mahremiyetin 

korunması, sadece gözlerle ilgili bir husus olmayıp, diğer duyu organlarını da 

kapsamaktadır. 



113 

 

giymiĢ, geniĢlik zamanlarında ise kıyafetlerini seçerken estetik gerekçelerle de tercihte 

bulunmuĢtur. Yabancı milletlere ait kıyafetleri de giymiĢtir. Hz. Peygamber‟in saç 

konusunda müĢriklere olan muhalefetini (-Sahih-i Buhari özelinde-) kılık-kıyafet 

konusunda bariz bir Ģekilde göremedik. Kılık kıyafet imkânlarının, saç ve sakal gibi 

bedenin ayrılmaz birer parçası olmadığı ve süreklilik arzetmediğini yahut inançlar 

açısından -en azından saç ve sakal kadar- bayraklaĢtırılmadığını da düĢünmek 

mümkündür. Buhari rivayetleri çerçevesinde incelendiğinde Hz. Peygamber‟in genel 

itibarıyla kılık kıyafet konusunda toplumun genel örfünü takip etmiĢ görünmekte ve 

“moda devrimi” tabir edilebilecek radikal bir değiĢiklik yapmadığı intibaı 

edinilmektedir.  

Dönemin yaygın giyim tarzında özel dikilmiĢ kıyafetlerin yanında, düz bez 

parçaları da kullanılmaktaydı. Ġzar ve rida kelimeleri ile dikiĢ kullanılmaksızın bele 

yahut belden yukarı sarılan kumaĢları kastedildiğini bilmekteyiz. Ġzar ve ridanın sosyo-

ekonomik Ģartlarla ilintili, zaruri bir giyim tercihi olduğunu da söylemek mümkündür. 

Nitekim muhtelif rivâyetlerde Hz. Peygamber‟in ganimet yoluyla gelen elbiseleri 

ashabına dağıtmasından farklı biçimlerde dikilmiĢ elbiselerin varlığını öğrenmekteyiz. 

Bununla birlikte izar ve rida sade bir giyim tarzı olarak kabul edilmekte ve dini bir 

gereklilik olan ihram için de bu sadelik tercih edilmekteydi. 

Hz. Peygamber, izar bulamayanın, Ģalvar giymesini, terlik bulamayanın mest 

giymesini buyurmuĢtur.
530

 O devirde “kaba’ ” adı verilen, arkası yırtmaçlı elbiseler de 

kullanılmaktaydı.
531

 Hz. Peygamber, eline bu tür elbiselerden ganimet yahut vergi geliri 

olarak eline çok miktarda geçtiğinde ashabına dağıtmıĢtır.
532

 

                                                 
530

 Kitâbu‟l-Libâs, 14. Bâb, 5804. rivâyet; 37. Bâb, 5853. rivâyet. 

531
 Kitâbu‟l-Libâs, 12. Bâb, 5800. rivâyet. Arkasında yırtmaç olduğu bilgisini Buhari 

Bâb baĢlığında vermektedir. Ayrıca bunlara “ferruc” ismi verildiğini de belirtmektedir. 

532
 Kitâbu‟l-Libâs, 44. Bâb, 5862. rivâyet. 



114 

 

Hz. Enes, sıcağın Ģiddetinden, bazı sahabelerin elbiselerinin yenlerini secde 

mahalline koyduğunu nakletmektedir.
533

 Bu rivâyetlerden bazı elbiselerin geniĢ yenli, 

bol modelde hazırlandığını anlamaktayız. Rida gibi tek parça bezden oluĢan üst 

kıyafetlerin yenlerinden de bahsedildiğini düĢünmek mümkündür. 

 

4.1.2. Kadın Kıyafetleri ve Süs EĢyaları 

Ġpek elbise erkeklere yasaklanmıĢken, kadınların ipek elbiseler kullanmasına izin 

verilmiĢtir. Enes bin Malik, Hz. Peygamber‟in kızı, Ümmü Gülsüm‟ü ipekli bir 

elbiseyle gördüğünü nakletmektedir.
534

 Hz. Ali, Hz. Peygamber‟in kendisini ipekli bir 

elbiseyle görünce kızdığını anlamıĢ ve elbiseyi ailesindeki hanımlar arasında taksim 

etmiĢtir.
535

 

Hz. Peygamber devrinde kadınlar, kıldan dokunmuĢ kıyafetlere bürünerek sabah 

namazına gelirler, kimse onları tanımadan dönerlerdi.
536

 Bu kıldan dokunmuĢ 

kıyafetlerin bir tür dıĢ elbisesi olarak kullanıldığı yüksek ihtimaldir. 

Kadınların kullanmak üzere birbirlerine emanet olarak kolye gibi süs eĢyaları
537

 

ve kıyafetler verdikleri anlaĢılmaktadır. Hz. AiĢe‟nin kız kardeĢinden emanet bir 

gerdanlık aldığı, kendi elbisesini düğünlere gelinlik olarak verdiği bilinmektedir.  

                                                 
533

 Kitâbu‟s-Salât, 23. Bâb, 385. rivâyet; Kitâbu Mevâkiti‟s-Salât, 11. Bâb, 542. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Amel fi‟s-Salât, 9. Bâb,1208. rivâyet. 

534
 Kitâbu‟l-Libâs, 30. Bâb, 5842. rivâyet. 

535
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ,  27. Bâb, 2613. rivâyet; Kitâbu‟l-

Libâs, 30. Bâb, 5840. rivâyet. 

536
 Kitâbu‟s-Salât, 13.Bâb, 372. rivâyet; Kitâbu Mevâkiti‟s-Salât, 27. Bâb, 578. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Ezan, 163. Bâb, 867. rivâyet; 165. Bâb, 872. rivâyet. 

537
 Kitâbu‟l-Libâs, 58. Bâb, 5882. rivâyet. 



115 

 

Kadınların güzellik, süslenmek ve sağlık
538

 niyetiyle gözlerine sürme çektikleri 

anlaĢılmaktadır.
 
Nitekim Hz. Peygamber, iddet süresi bitmeden sürme çekilmesine 

müsaade etmemesinden sürmenin, sağlık için olduğu kadar, süslenme ya da güzellik 

gibi bir etkisi olduğu anlaĢılmaktadır.
539

 

 

4.2. Hz. Peygamber’in Kullandığı Kıyafetler 

Hz. Peygamber‟in giyim konusunda, kendisini tek bir modelle sınırlamadığını, 

hatta farklı kıyafetlere ilgili olduğunu söylememiz mümkün görünmektedir. Hz. 

Peygamber‟i kıyafet konusunda sınırlayan Ģeyin belki sadece ekonomik imkânlar ve 

takva duygusu olduğu kanaatindeyiz.  

 

4.2.1. BaĢlık-Sarık yahut Atkı-ġal-Pelerin Türü Giysileri 

Hz. Peygamber‟in saçlarıyla ilgili zaman zaman alnının üzerine salması ve zaman 

zaman da ortadan ayırmasına
540

 iliĢkin rivâyet nazar-ı dikkate alındığında
541

 Bu 

rivâyetlerin zımnında saçlarını toplayan bir sarığı sürekli olarak kullanmadığını da 

söylemek mümkün görünmektedir. 

Ġbn Abbas, Hz. Peygamber‟in baĢına boz renkli bir bezi sarık olarak sardığını 

nakletmektedir.
542

 

                                                 
538

 Kitâbu‟t-Talak, 46. Bâb, 5336. rivâyet; 47. Bâb, 5338. rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 18. 

Bâb, 5706. rivâyet. 

539
 Kitâbu‟t-Talak, 46. Bâb, 5336. rivâyet; 47. Bâb, 5338. rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 18. 

Bâb, 5706. rivâyet. 

540
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3558. rivâyet. 

541
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3558. rivâyet. 

542
 Kitâbu‟l-Cumua, 29. Bâb, 927. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3628. rivâyet; 

Kitâbu Menâkıbu‟l-Ensâr, 11. Bâb, 3800. rivâyet. 



116 

 

Hz. Peygamber‟in, hicret izni çıktığında, haber vermek için Hz. Ebubekir‟in evine 

gelirken, -Mekke’deki suikast hazırlıklarının yapıldığı gergin ortam düşünüldüğünde 

tedbir amaçlı olsa gerek- yüzünü örttüğü de nakledilmektedir.
543

 

Hz. Enes‟e Hz. Peygamber‟in en sevdiği elbisenin ne olduğu sorulduğunda omuz 

atkısı/pelerin olduğunu söylemiĢtir.
544

 Vefat ettiğinde de hırka ve omuz atkısı/pelerin ile 

kefenlenmiĢtir.
545

 

 

4.2.2. Elbiseleri, Hırka ve Cübbesi 

Hz. AiĢe, Ebu Burde‟ye Yemen iĢi
546

 kalın bir izar
547

  ve “mülebbede”
 548

  denen 

bir elbise çıkarmıĢ, Hz. Peygamberin üzerinde “mülebbede” varken ruhunu teslim 

ettiğini söylemiĢtir.
549

  

Hz. Peygamber abdest alırken, üzerindeki ġam iĢi cübbesinin yeni dar olduğu için, 

ellerini cübbenin altından çıkararak yıkamıĢtır.
550

 Bu rivâyette yenleri dar dikilmiĢ farklı 

bir coğrafyaya ait -tabir yerindeyse ithal-, farklı modelde bir elbise giydiğini ve Hz. 

Peygamber‟in pragmatik davrandığını da görmekteyiz. Daha sonra bu kıyafetiyle ilgili 

                                                 
543

 Kitâbu‟l-Libâs, 16. Bâb, 5807. rivâyet. 

544
 Kitâbu‟l-Libâs, 18. Bâb, 5812. ve 5813. rivâyetler. 

545
 Kitâbu‟l-Libâs, 18. Bâb, 5814. rivâyet. 

546
 Kitâbu Farzı‟l-Hums, 5. Bâb, 3108. rivâyet;  

547
 Kitâbu Farzı‟l-Hums, 5. Bâb, 3108. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 19. Bâb, 5818. 

rivâyetler. 

548
 Kitâbu Farzı‟l-Hums, 5. Bâb, 3108. rivâyet. 

549
 Kitâbu Farzı‟l-Hums, 5. Bâb, 3108. rivâyet. 

550
 Kitâbu‟l-Megâzi, 82. Bâb, 4421. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 10. Bâb, 5798. rivâyet. 



117 

 

bir iĢlem yapıp yapmadığını bilmiyoruz.  Duruma göre elbisesini sıvamıĢ vaziyette 

namaz kıldırdığı da nakledilmiĢtir.
551

  

Hz. Peygamber, yünden yapılmıĢ elbise giymektedir.
552

 Hamisa ( خميصة ) 
553

 

giydiği, bu elbiseyi yüzüne de örttüğü
554

  nakledilmektedir. Üzerinde yeĢil ve sarı 

iĢlemeler bulunan siyah bir hamisayı, henüz küçük bir çocuk olan Ümmü Halid‟e 

giydirmiĢtir.
555

 Bazı gömleklerinde cep olduğunu da anlamaktayız.
556

 

AnlaĢıldığı kadarıyla Hz. Peygamber döneminde Hicaz Arapları ve sahabe 

muhtemelen Mekke-Medine/Hicaz bölgesinde dokuma iĢleri çok geliĢmediği için farklı 

bölgelerin görece kıymetli ve nispeten konforlu giysileri tercih etmekteydiler. Hz. 

Peygamber de Yemen, Necran, ġam gibi muhtelif bölgelerin dokuma ürünlerini 

kullanmaktadır. Burada Hz. Peygamber‟in nazarında günümüz ifadesiyle “ithal/yabancı 

mamülü” kıyafetlerin kullanımında müĢriklere benzemek gibi bir kaygı gözetilmemiĢtir. 

Burada Hz. Peygamber dönemindeki coğrafi Ģartlar, ulaĢım ve kültür farklılaĢması göz 

önünde bulundurulması saklı tutulmakla beraber ve bu tutumun zımnında 

Müslümanların, kendileriyle aynı toplumsal vasatı paylaĢan kâfirlerden ilk bakıĢta 

ayrılabilecekleri bir giyim tarzının tercih etmeleri gibi bir kanaati besler mahiyettedir. 

Yine bu cümleden olarak, Hz. Peygamber‟in bu yabancı kıyafetlerin kullanımında da 

muhtemel ölçüsünün takva ve huĢu olduğuna atıfta bulunalım. 

                                                 
551

 Kitâbu‟l-Libâs, 3. Bâb, 5786. rivâyet. 

552
 Kitâbu‟l-Libâs, 11. Bâb, 5799. rivâyet. 

553
 Kitâbu‟l-Libâs, 19.Bâb, 5815-5816. rivâyetler.   

554
 Kitâbu‟s-Salât, 55. Bâb, 435- 436. rivâyetler; Kitâbu‟l-Libâs, 19.Bâb, 5815-5816. 

rivâyetler.  435-436. rivâyetlerde Hamisayı yüzüne örtmesinin vefat hastalığı esnasında 

olduğu anlaĢılmaktadır. 

555
 Kitâbu‟l-Libâs, 22. Bâb, 5823. rivâyet. 

556
 Kitâbu‟l-Libâs, 9. Bâb, 5797. rivâyet. 



118 

 

Hz. Peygamber‟in kullandığı elbiselerin bir kısmı rahat bürünülen kumaĢlardan 

oluĢmaktaydı. Öyle ki bir yere takılması halinde vücuttan çıkabilmekteydi. Nitekim Hz. 

Peygamber Huneyn sonrası ganimet dağıtırken, Bedeviler kendisini sıkıĢtırınca, Semure 

ağacına doğru yürümek durumunda kalmıĢ ve ridası ağaca takılmıĢtır.
557

 

Elbiselerinin bir kısmı kaba ve sert kumaĢlar olup, kullanım esnasında bir takım 

olumsuzluklara sebebiyet verebiliyorlardı. Üzerinde Necran iĢi kalın dokunmuĢ bir 

hırka varken bir bedevi bunu sertçe çekerek, Hz. Peygamber‟in boynunun kızarmasına 

sebep olmuĢtur.
558

 

Hz. Peygamber‟in kıyafetleri bazen kefen olarak da kullanılabilmekteydi. Hz. 

Peygamber‟in gömleğini oğlu Abdullah‟ın ricası üzerine,
559

 Abdullah bin Übey‟e kefen 

olarak verdiğini öğrenmekteyiz.
560

 Bir kadın kendi eliyle ördüğü bir hırkayı Hz. 

Peygamber‟e hediye etmiĢtir. Hz. Peygamber‟in böyle bir elbiseye ihtiyacı olduğu 

halde, kendisinden isteyen sahabesine tekrar hediye etmiĢtir. Bu kiĢi Hz. Peygamber‟in 

ihtiyacını hatırlatarak, kendisine sitem edenlere “kefen edinmek için talep ettiğini” 

söyleyerek, kendisini savunmuĢtur.
561

  

Buhari rivâyetlerinde görebildiğimiz kadarıyla, Hz. Peygamber; izar ( إزار ),562
    

rida ( رداء ),
563

  mülebbede ( ملبدة ),
564

  cübbe ( جبة ),
 565

  hırka ( برد ),566
 gömlek ( لميص ) 

                                                 
557

 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 24. Bâb, 2821. rivâyet; Kitâbu Farzı‟l-Hums, 19. Bâb, 

3148. rivâyet. 

558
 Kitâbu Farzı‟l-Hums, 19. Bâb, 3149. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 18. Bâb, 5809. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Edeb, 68. Bâb, 6088. rivâyet. 

559
 Kitâbu‟l-Libâs, 8. Bâb, 5796. rivâyet. 

560
 Kitâbu‟l-Libâs, 8. Bâb, 5795. rivâyet. 

561
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 28. Bâb, 1277. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 18. Bâb, 5810. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Edeb, 39. Bâb, 6036. rivâyet. 

562
 Kitâbu Farzı‟l-Humus, 5. Bâb, 3108. rivâyet. 



119 

 

567
, hamisa ( خميصة ) 

568
 giymiĢtir. Bazen de bir örtüyü/çarĢafı (mılhafe ملحفة   ) 

bürünmüĢtür.
569

 

Rivâyetleri genel itibariyle değerlendirdiğimizde yeni dar kıyafetler de, rahat 

elbiseler giydiği gibi, konforlu sayılamayacak giysiler de kullandığını görmekteyiz. 

Bazı durumlarda kıymetli sayılabilecek farklı elbiseler giydiği gibi sade kumaĢları 

büründüğü de olmuĢtur. Muhtemelen hava koĢullarına göre kalın kumaĢtan yapılmıĢ 

kıyafetler de, rahat elbiseler de giymiĢ, yün mamüllerini de kullanmıĢtır. 

 

4.2.3. Ayakkabı, Terlik ve Mestleri 

Hz. Enes, Hz. Peygamber‟in vefatından sonra nalınlarını muhafaza etmiĢtir.
570

 Bu 

nalınlar, tıraĢlanmıĢ deriden yapılmıĢ olup önünde halkası/tokası vardır.
 571

 Görüldüğü 

üzere Hz. Peygamber, deri mamullerini ayaklarına giymiĢtir. 

                                                                                                                                               
563

 Kitâbu‟l-Libâs, 7.Bâb, 5793. rivâyet. 

564
 Kitâbu Farzı‟l-Hums, 5. Bâb, 3108. rivâyet. 

565
 Kitâbu‟l-Megâzi, 82. Bâb, 4421. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 10. Bâb, 5798. rivâyet. 

566
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 28. Bâb, 1277. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 18. Bâb, 5810. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Edeb, 39. Bâb, 6036. rivâyet. 

567
 Kitâbu‟l-Libâs, 8. Bâb, 5795. rivâyet. 

568
 Kitâbu‟l-Libâs, 19.Bâb, 5815 ve 5816. rivâyetler; 22. Bâb, 5824. rivâyet. 

569
 Kitâbu‟l-Cumua, 29. Bâb, 927. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3628. rivâyet; 

Kitâbu Menâkıbu‟l-Ensâr, 11. Bâb, 3800. rivâyet. 

570
 Kitâbu Farzı‟l-Hums, 5. Bâb, 3107. rivâyet. Kitâbu‟l-Libâs, 41. Bâb, 5858. rivâyet. 

571
 Kitâbu Farzı‟l-Hums, 5. Bâb, 3107. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 41. Bâb, 5857 ve 5858. 

rivâyetler. 



120 

 

Enes bin Malik, kendisine yöneltilen bir soru üzerine Hz. Peygamber‟in 

terlikle/nalınla abdest aldığını
572

 ve namaz kıdığını belirtmiĢtir.
573

 Hz. Peygamber‟in 

mestleri üzerine meshettiği ve bunlarla namaz kıldığı aktarılmaktadır.
574

 

Yine Hz. Peygamber, terlik giyerken; sağ ayakla baĢlanmasını, çıkarırken sol 

ayakla baĢlanmasını talim etmiĢtir.
575

 Hz. Peygamber, tek terlikle/ayakkabıyla 

yürümekten nehyetmiĢ, ya ikisinin birden giyilmesini yahut yalın ayak yürünmesini 

emretmiĢtir.
576

 Burada da Hz. Peygamber‟in bir usul ve -gerek sağlık gerekse estetik 

açısından bakalım- bir nizam telkin ettiğini görmekteyiz. 

 

4.2.4. Kullanmayı HoĢ Görmediği Elbiseler 

Hz. Ömer ipek iĢlemeli bir elbiseyi görüp Hz. Peygamber‟e Cuma günleri yahut 

elçiler geldiği zamanlarda kullanması için almasını tavsiye etmiĢ, Hz. Peygamber de 

“böyle bir elbiseyi ahiretten nasibi olmayanlar giyer”
577

 buyurarak reddetmiĢtir.
578

 

                                                 
572

 Kitâbu‟l-Libâs, 37. Bâb, 5841. rivâyet. 

573
 Kitâbu‟s-Salât, 24. Bâb, 386. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 37. Bâb, 5840. rivâyet. 

574
 Kitâbu‟l-Vudû, 35.Bâb, 182. rivâyet; Kitâbu‟s-Salât, 25. Bâb, 387 ve 388. rivâyetler; 

Kitâbu‟l-Megâzi, 82. Bâb, 4421. rivâyet. 

575
 Kitâbu‟l-Libâs, 40. Bâb, 5856. rivâyet. 

576
 Kitâbu‟l-Libâs, 38. Bâb, 5855. rivâyet. 

577
 Kitâbu‟l-Libâs, 25. Bâb, 5830, 5834 ve 5835. rivâyetler. 

578
 Kitâbu‟l-Cumua, 7. Bâb, 886. rivâyet. Bu rivayette Hz. Peygamber‟in diplomatik 

görüĢmeler bile olsa Ġslam‟ın tecviz etmediği bir kıyafeti kullanmacağı sonucu 

çıkmaktadır. Diplomatik yazıĢmalarda kullanmak için mühür tarzı bir yüzük edinmeyi 

baĢtan hoĢ görmemekle beraber, daha sonra kabul etmesinde ise bir tahrim söz konusu 

olmadığı, diplomatik teamüllerin hurmet/haramlık gibi konuları ihtiva etmediği vuzuha 

kavuĢmaktadır. 



121 

 

Daha sonra Hz. Ömer‟e benzer bir elbise göndermesi üzerine, Hz. Ömer ĢaĢkınlığını 

ifade ederek sormuĢ, Hz. Peygamber de “ben onu sana giyesin diye göndermedim” 

diyerek, mülk edinilmesinde bir sakınca görmediğini, satabileceğini
579

 veya giyebilecek 

kimselerin istifadesine sunulabileceğini söylemiĢtir.
580

 Bunun üzerine Hz. Ömer‟in bu 

elbiseyi Mekke‟deki müĢrik kardeĢine gönderdiği belirtilmektedir.
581

 Hz. Peygamber‟in 

ve Hz. Ömer‟in bu uygulamasından, müslüman için kullanılması dinen mahzurlu 

olabilecek nesnelerin, itikadınca sıkıntı teĢkil etmeyen kiĢilere hediye edilmesinde bir 

beis görülmediğini çıkarmak mümkündür. Rivâyetten anladığımız kadarıyla hem bu tür 

kıyafetleri geçici olarak edinmenin, hem insanın itikadıyla eĢya kullanımı arasındaki 

uyumun önemi, hem de farklı inanç mensuplarıyla beĢeri münasebetler çerçevesinde 

hediyeleĢmenin önü açıktır. Ayrıca bu uygulamanın zımnında israfa sebebiyet 

verilmemesi gibi bir gerekçe de aranmıĢ olabilir. Hediye edilen nesnenin kıyafet olduğu, 

insanın aklına zarar veren içki, pis-necis olan domuz eti vb gibi gıda maddesi olmadığı, 

helal yollardan (ganimet veya vergi gibi) gelen bir mal olduğu da göz önünde 

bulundurulmalıdır. 

Hz. Peygamber‟e ipekten yapılmıĢ bir ferruc
582

 .hediye edildiği ve Hz ( فروج ) 

Peygamber‟in üzerinde bu kıyafet varken namaz kıldığı ve namazdan sonra 

hoĢlanılmayan Ģeylere yapıldığı gibi üzerinden çıkardığı ve “bu müttakilere göre değil” 

dediği nakledilmektedir.
583

 Hz. Peygamber‟in buradaki rahatsızlığının bu kıyafetlerin 

                                                 
579

 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 29. Bab, 2619. rivayet. 

580
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 29. Bab, 2619. rivayet. 

581
 Kitâbu‟l-Cumua, 7. Bâb, 886. rivâyet. 

582
 Ferruc: Arkasında yırtmaç bulunan bir tür üst kıyafetidir. Bakınız: Ġbn Manzûr, 

a.g.e., c: 5, s: 3371. 

583
 Kitâbu‟s-Salât, 16. Bâb, 375. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 12. Bâb, 5801. rivâyet. 



122 

 

modelinden çok, iĢlemelerinde abartılı bulduğu süslemeler
584

 yahut ipekten mamul 

olduğu anlaĢılmaktadır.
585

 Hz. Peygamber‟in bu kıyafeti giymesinin ipeğin erkekler için 

tahriminden önce olması da ihtimal dâhilindedir. Zira bu hediye ipeğin tahriminden 

sonra verilseydi, Hz. Peygamber‟in hiç giymemesi beklenirdi.  

Hz. Peygamber‟in hamisa
586

 türü kıyafetleri giydiği ve üzerinde iĢaretler-iĢlemeler 

bulunan hamisanın kendisini namazda meĢgul ettiği için çıkardığı ve verilmesini 

istediği nakledilmektedir.
587

 Bu rivâyette de Hz. Peygamber‟e rahatsızlık veren unsurun 

-ferruc örneğinde olduğu gibi- elbisenin Ģeklinden/modelinden ziyade deseni ve 

iĢlemeleri ile ilgili bir durum olduğu vurgulanmalıdır.
588

 Nitekim baĢka rivâyetlerde 

hamisa kullandığı nakledilmektedir.
589

 Bu rivâyetlerden hareketle, Hz. Peygamber‟in 

giyim kuĢamda sadeliği tercih ettiğini söylemek mümkün görünmektedir. Hz. 

Peygamber, desenleri kendisini namazda meĢgul eden bir elbisedense, düz bir kumaĢtan 

yapılmıĢ “enbicaniye” ( أنبجانية ) adlı kıyafeti tercih etmiĢtir.
590

 

 

                                                 
584

 Kitâbu‟l-Ezan, 93. Bâb, 752. rivâyet. 

585
 Kitâbu‟s-Salât, 16. Bâb, 375. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 12. Bâb, 5801. rivâyet. 5801 

numaralı rivâyette ferrucun da ipek olduğu belirtilmektedir. 

586
 Kitâbu‟s-Salât, 14. Bâb, 373. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 19.Bâb, 5815-5817. rivâyetler.   

587
 Kitâbu‟s-Salât, 14. Bâb, 373. rivâyet; Kitâbu‟l-Ezan, 93. Bâb, 752. rivâyet; Kitâbu‟l-

Libâs, 19. Bâb, 5817 ve 5818. rivâyetlerde geçen  “düz bir kumaĢtan yapılmıĢ 

enbicaniyye” tabiri, Hz. Peygamber‟in hoĢlanmadığı elbisenin süslü/iĢlemeli olduğu 

intibaını kuvvetlendirmektedir. Ayrıca bakınız: 752 ve 5817. rivâyetler. 

588
 Kitâbu‟l-Ezan, 93. Bâb, 752. rivâyet. 

589
 Kitâbu‟l-Libâs, 19. Bâb, 5815-5816. rivâyetler. 

590
 Kitâbu‟s-Salât, 14. Bâb, 373. rivâyet; Kitâbu‟l-Ezan, 93. Bâb, 752. rivâyet; Kitâbu‟l-

Libâs, 19. Bâb, 5817. rivâyet. 



123 

 

4.3. Kıyafetle Ġlgili Genel Tespitler 

Bu baĢlıkta kılık kıyafetle ilgili sınırlar, renk ve çeĢitleri üzerinde durmaya 

çalıĢacağız.  

Hz. Peygamber, erkekleri “kasiy” ( لسي ) denilen ipekli kıyafetten
591

 ve ipek 

giymekten nehy etmiĢtir.
592

 Ayrıca ipekten yapılmıĢ
593

 yahut üretiminde yoğun ipek 

kullanılmıĢ kıyafetler giymesini,
594

 ipek örtüler üzerine oturmasını,
595

 eĢek derilerinin 

kıyafet olarak kullanılmasını
596

 yasaklamıĢtır. Sadece az miktarda ipek iĢlemeli, 

süslemeli olması dıĢında kıyafette ipeğe müsaade etmediği anlaĢılmaktadır.
597

 Herhangi 

bir vesile ile eline geçen giysileri ashabına dağıtmasından bu ipekli kıyafetlerin giyim 

için değil fakat ticari mal olarak edinilmesinde sıkıntı görmediği anlaĢılmaktadır.
598

 

Erkekleri zaferanla boyanmaktan nehyetmesini de bu bağlamda mütalaa 

edebiliriz.
599

 

                                                 
591

 Kitâbu‟l-Libâs, 28. Bâb, 5838. rivâyet; 36. Bâb, 5849. rivâyet. 

592
 Kitâbu‟l-Libâs, 25. Bâb, 5828, 5829, 5830, 5831, 5834 ve 5835. rivâyetler. 

593
 Kitâbu‟l-Libâs, 27. Bâb, 5837. rivâyet. 

594
 Kitâbu‟l-Libâs, 28. Bâb, 5838. rivâyet. 

595
 Kitâbu‟l-Libâs, 27. Bâb, 5837. rivâyet. 

596
 Kitâbu‟l-Libâs, 28. Bâb, 5838. rivâyet; 36. Bâb, 5849. rivâyet. 

597
 Kitâbu‟l-Libâs, 25. Bâb, 5828. ve 5829. rivâyetler. 

598
 Misver bin Mahreme, Hz. Peygamber‟in babasına dibacdan yapılmıĢ, altın ilikli 

kaba‟ adlı kıyafeti verdiğini aktarmaktadır. Bakınız: Kitâbu‟l-Libâs, 44. Bâb, 5862. 

rivâyet; Ayrıca bakınız: Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 19. Bâb, 2599. 

rivâyet. 

599
 Kitâbu‟l-Libâs, 33. Bâb, 5846. rivâyet. 



124 

 

Muhtelif rivâyetlerden Hz. Peygamber‟in beyaz
600

, kırmızı
601

 renkte elbise 

giydiğini anlamaktayız. Hanımların püsküllü-saçaklı cilbablar giydikleri mervidir.
602

 

Toplumda yeĢil, beyaz renkteki kıyafetler mevcuttur.
603

 

Ġlgili bölümlerde hamisa ve ferruc örneklerinde geçtiği üzere, Hz. Peygamber‟in 

desenli-süslemeli kıyafetleri namazda meĢgul etmesi halinde hoĢ görmediğini de 

belirtelim. Hz. Peygamber‟in kıyafetlerde desen ve süslemelerin olup-olmamasından 

çok namazdaki huĢuya olan etkisini dikkate aldığı anlaĢılmaktadır. 

Hz. Ömer‟le arasında geçen diyalogdan Hz. Peygamber‟in Cuma günlerinde ve 

elçiler geldiği zamanlarda özel kıyafetler giydiği anlaĢılmaktadır.
 604

 

Bir kıyafetin bir kiĢiye yakıĢtığını görünce “üzerinde eskisin” Ģeklinde 

temennisini belirtip, güzel olmuĢ dediği nakledilmektedir.
605

 Bunu bir hadiseyle iliĢkili 

olarak bulabildiğimiz için, genel bir adeti olarak değil, tikel bir örnek olarak almaktayız.  

Hz. Peygamber, temizlikte, bir yere girerken ve ayakkabısını giyerken sağdan 

baĢlamayı severdi.
606

 Kılık kıyafet dâhil, hayatı yaĢarken bir âdet geliĢtirdiği ve bunu 

hoĢlanarak yaptığı anlaĢılmaktadır.  

 

                                                 
600

 Kitâbu‟l-Libâs, 24. Bâb, 5827. rivâyet. 

601
 Ebu Cuhayfe rivâyetleri; Kitâbu‟s-Salât, 17. Bâb, 376. rivâyet; Bera bin Âzib 

rivâyetleri: Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3551. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 68. Bâb, 5901. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 35. Bâb, 5848. rivâyet; 

602
 Kitâbu‟l-Libâs, 6. Bâb, 5792. rivâyet. 

603
 Kitâbu‟l-Libâs, 23. Bâb, 5825. rivâyet; 24. Bâb, 5826. rivâyet. 

604
 Kitâbu‟l-Cumua, 7. Bâb, 886. rivâyet. 

605
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 188. Bâb,3071. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 22. Bâb, 5823. 

rivâyet; 32. Bâb, 5845. rivâyet. 

606
 Kitâbu‟l-Vudû, 31. Bâb, 168. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 38. Bâb, 5854. rivâyet. 



125 

 

4.4. Giyimde Ġlkesel Durumlar 

Kılık kıyafette hoĢ görülen-görülmeyen hususların dıĢında ilkesel anlam içeren 

bahislere de değinmek isabet olacaktır. Ġlgili baĢlıkta geleceği üzere, kıyafetlerin temiz 

olması, ilk inen ayetlerin gündeminde olup,  aynı Ģekilde namaza çıkarken güzel 

elbiselerin giyilmesi de Kur‟an-ı Kerim‟in bir tavsiyesidir.  

Hz. Peygamber tek terlikle/ayakkabıyla yürümekten nehyetmiĢ, ya ikisinin birden 

giyilmesini yahut yalın ayak yürünmesini emretmiĢtir.
607

 Bu talimatın insanın biyolojik-

iskelet yapısına muhtemel zararını önlemek gayesiyle olabileceği gibi, estetik kaygıyla 

da ilgili olduğunu söylemek mümkündür. 

Hz. Peygamber, erkeklerden kadınlara benzemeye çalıĢanları, kadınlardan 

erkeklere benzemeye çalıĢanları lanetlemiĢtir.
608

 Buhari, bu rivâyeti Kitabu‟l-Libas‟a da 

alarak benzeĢmenin süs eĢyası ve kılık kıyafetteki benzeĢmeyi de kapsadığına iĢaret 

etmektedir.
609

 

Hz. Peygamber, müslümanın ahlak, tavır ve davranıĢları kadar, görünüĢünün de 

farklı olması istemektedir. Hz. Peygamber‟in giyim konusunda takip ve telkin ettiği 

prensiplere bakılırsa,  Müslüman milletinin kendisine mahsus bir giyim tarzı olmasını 

öncelediğini, diğer bir tabirle bir tür kılık-kıyafet siyaseti olduğunu söylemek mümkün 

görünmektedir. Esasen bu durum müslümanın inanç ve Ģahsiyet farklılığının görünür bir 

unsurunu teĢkil etmektedir. 

“Elbisesiyle (övünüp) kendini beğenerek yürüyen bir adamı” Allah‟ın yerin 

dibine geçirdiğini ve kıyamet gününe kadar o halde kalacağını ifade etmiĢtir.
610

 Yine 

                                                 
607

 Kitâbu‟l-Libâs, 38. Bâb, 5855. rivâyet. 

608
 Kitâbu‟l-Libâs, 61. Bâb, 5885. rivâyet. 

609
 Kitâbu‟l-Libâs, 61. Bâb, 5885. rivâyet. 

610
 Kitâbu Ehâdisi‟l-Enbiyâ, 54. Bâb, 3485. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 5. Bâb, 5789 ve 

5790. rivâyetler. 



126 

 

aynı bağlamda “Allah, kendini beğenerek elbisesini uzatana (kıyamet günü) iltifat 

etmez”
611

 sözüyle elbise giyerken yaĢanan hissiyata/niyete hâkim olmanın önemine 

vurgu yapmıĢtır. Hatta “izarın aşık kemiklerinden aşağısı ateştedir” demiĢtir.
612

 Hz. 

Ebubekir‟in kendi elbisesinin uzunluğunu dile getirmesi üzerine, onun durumunun 

farklılığına iĢaret ederek “kendini beğenme duygusuyla yapmadığını” belirtmiĢtir.
613

 

Nebevi müdahale eğer Ģekle dönük olsaydı, pekâlâ elbisesini kısaltmasını isteyebilirdi. 

Oysa rivâyette de açıkça ifade edildiği üzere, Hz. Peygamber daha çok kiĢinin duygusal 

tutumuna vurgu yapmakla yetinmiĢ ve bunun fiziki bir durum olmadığını özellikle 

açıklamıĢtır. Nitekim Buhari, Hz. Peygamber‟in de uzun bir elbise giydiğine iĢaret 

etmektedir: Hz. Peygamber güneĢ tutulması (husuf) esnasında, elbisesini çekip 

toplayarak namaz için aceleyle mescide gelmiĢtir. 
614

 

Namazda kendisini meĢgul eden kıyafet ve ev eĢyasıyla ilgili de duyguları 

etkilemesi açısından benzer bir tavır sergilediğine de iĢaret edelim.
615

  

Nebevi tavırda görüldüğü üzere giyim tarzında, kıyafetin fiziki Ģekli değil, kiĢinin 

duygu dünyasındaki karĢılığı ve etkisi önemlidir. KiĢi, elbiseleri giyerken duygularına 

hâkim olmalıdır; duygularını etkilemesine engel olamıyorsa, meĢgul eden elbiseleri 

gündeminden çıkaracak tedbirler düĢünmeli ve farklı elbiselerle duruma çözüm 

                                                 
611

 Kitâbu Fedâili Ashâbi‟n-Nebi; Numarasız Bâb, 3665. rivâyet;  Kitâbu‟l-Libâs, 1. 

Bâb, 5783. rivâyet; 2. Bâb, 5784. rivâyet; 5. Bâb, 5788 ve 5791. rivâyetler.  

612
 Kitâbu‟l-Libâs, 4. Bâb, 5787. rivâyet. 

613
 Kitâbu Fedâili Ashâbi‟n-Nebi; Numarasız Bâb, 3665. rivâyet;  Kitâbu‟l-Libâs, 2. 

Bâb, 5784. rivâyet. Ayrıca Kitâbu‟l-Edeb,  55. Bâb, 6062 numaralı rivâyette kısa bir 

atıfla, Hz. Peygamber, Hz. Ebubekir‟in o tavırda olmadığına iĢaret etmiĢtir.  

614
 Kitâbu‟l-Libâs, 2. Bâb, 5785. rivâyet. 

615
 Kitâbu‟s-Salât, 16. Bâb, 375. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 12. Bâb, 5801. rivâyet. 



127 

 

bulmalıdır. Elbiselerin/eĢyanın kendi iradesi üzerinde müessir olmasına müsaade 

etmemelidir. 

Elbiselerin kiĢinin sosyo-ekonomik yapısını gösterdiği malumdur.  Ancak aynı 

mal-mülkle övünmemenin gerekliliği gibi; elbiselerin övünme vesilesi yapılmaması 

gerekir. Allah‟ın verdiği nimetler ölçüleri çerçevesinde değerlendirilmeli; maddi 

kıymetinin üzerine/dıĢına çıkarılarak insanın sosyal hayatında yahut kendi gönül 

dünyasında yersiz ve haksız duygulara yol açmamalıdır. Hz. Peygamber kılık kıyafetin 

sosyo-ekonomik statü farklılığına dönüĢmesinin de önünü almıĢtır. Yediğinden yedir, 

giydiğinden giydir
616

 ilkesiyle müslümanın malı ve zenginliğiyle, kendisini hizmetinde 

bulunan insanlardan üstün görmesine kapı aralayabilecek bir tutumdan korunmasını 

telkin etmektedir. 

 

5. Gıda Maddeleri ve Yemek Kültürü 

Rivâyetlerin bütünlüğüne bakıldığında Hz. Peygamber‟in Medine‟ye hicretini 

müteakip ilk senelerde gıda konusunda ciddi darlıklar yaĢandığı anlaĢılmaktadır. 

Sonraki senelerde fetihlerle gelen ganimetlerin etkisiyle ekonomik refah artmaya 

baĢlamıĢ, ancak Hz. Peygamber‟in Ģahsı ve ailesi üç gün üst üste buğday ekmeği 

yiyemeden Hz. Peygamber ahirete irtihal etmiĢtir.
617

 Hz. Peygamber‟in kiĢisel ve ailevi 

hayatında asgari limitlerde yaĢamayı tercih ettiğini anlamaktayız. 

                                                 
616

 “Her kim hizmetinde bir kardeşini bulunduruyorsa yediğinden yedirsin, giydiğinden 

giydirsin. Ona altından kalkamayacağı bir iş vermesin, verdiyse kendisine yardım 

etsin.” Ebu Zerr‟ hitaben gelen bu talimatta, ifadelerin genelliği bariz olup, ümmet için 

temel bir kıstas teĢkil etmektedir. Bakınız: Kitâbu‟l-Ġman, 22. Bâb, 30. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Itk, 15. Bâb, 2545. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 44. Bâb, 6050. rivâyet.  

617
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 23. Bâb, 5416. rivâyet; 27. Bâb, 5423. rivâyet; 37. Bâb, 5438. 

rivâyet. 



128 

 

Özellikle darlık dönemlerinde bazı dayanıklı gıdaların bir süre sonra istifade 

edilmek üzere saklanması kültürünün olduğu anlaĢılmaktadır.
618

 KurutulmuĢ etten 

yapılmıĢ yemeklerin olduğuna
619

, deniz kıyısındaki bir görev sonrası anber balığı etinin 

Medine‟ye getirilmesine
620

 ve kurban etlerinin tuzlanarak saklanmasına iliĢkin 

rivâyetler
621

, gıda azlığı, yol azığı olarak gıda hazırlanması ve darlık zamanlarının 

sıklığı kadar gıda maddelerinin korunması hususundaki bilgi ve kültürün geliĢmiĢ 

olduğunun da göstergesidir.  

Dönemin yemek kültüründe günün imkân durumuna göre ekmeğin yanında katık 

yenmektedir.
622

 Yine uzun yolculuklar için bir takım azıkların hazırlandığı da 

bilinmektedir.
623

  

Hz. Peygamber‟in sözlerinden hareketle o devirde bilinen gıda maddeleri ve 

bitkiler hakkında fikir edinmek mümkündür. Buna göre mesela arpa, buğday, hurma, 

reyhan otu,
624

 turunç,
625

 Ebu Cehil karpuzu
626

 gibi bitki ve gıdalar bilinmektedir. 

                                                 
618

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 23. Bâb, 5416. rivâyet; 27. Bâb, 5423. rivâyet; Kurban etlerinin 

tuzlanarak saklanması hakkında: Kitâbu‟l-Edâhi, 16. Bâb, 5570. rivâyet. 

619
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 37. Bâb, 5437. rivâyet. 

620
 Kitâbu‟l-Megâzi, 66. Bâb, 4362. rivâyet. 

621
 Kitâbu‟l-Edâhi, 16. Bâb, 5570. rivâyet. 

622
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 31. Bâb, 5430. rivâyet. 

623
 Bakınız: “Birinci Bölüm; 1.2.Yolculuk-Sefer Zamanları” BaĢlığı 

624
 Kitâbu Fedâili‟l-Kur‟an, 17. Bâb, 5020. rivâyet; 36. Bâb, 5059. rivâyet; Kitâbu‟l-

Et‟ıme, 30. Bâb, 5427. rivâyet; Kitâbu‟t-Tevhid, 57. Bâb, 7560. rivâyet. Kitâbu‟t-

Tevhid‟de münafık yerine facir ifadesi geçmektedir. 

625
 Kitâbu Fedâili‟l-Kur‟an, 17. Bâb, 5020. rivâyet; 36. Bâb, 5059. rivâyet; Kitâbu‟l-

Et‟ıme, 30. Bâb, 5427. rivâyet; Kitâbu‟t-Tevhid, 57. Bâb, 7560. rivâyet.  



129 

 

 

5.1. Hz. Peygamber Dönemindeki Yiyecek-Gıda ÇeĢitleri 

Hz. Peygamberin eĢya ile iliĢkisi bağlamında gündelik hayatın önemli bir unsuru 

olan yemek ve gıda ile ilgili tespitlerimizi aktarmaya çalıĢacağız. 

 

5.1.1. Genel Gıdalar: Hurma ve Ekmek 

Hz. AiĢe‟nin “Hayber fethedilince Hurma‟ya doyacağız dedik.”
627

 sözü hurmanın 

o günkü toplum hayatındaki merkezi yeri hakkında fikir vermektedir. Aynı Ģekilde Hz. 

Peygamber‟in geçiminde de hurmanın önemli bir yeri olduğu anlaĢılmaktadır: “Bir 

adam, Rasulullah‟a hurma hazırlayıp getiriyordu. Beni Nadr ve Kureyza seferlerinden 

sonra onlara geri verildi.”
628

 Rivâyetlerden de anlaĢılacağı üzere hurma, dönemin 

Arabistan toplumu için sosyo-ekonomik kıymeti yüksek olan bir gıda maddesidir. Hz. 

Peygamber de gündelik hayatında hurma yemiĢ, ikram etmiĢ, hurma ile ilgili ekonomik 

iĢlemlerde bulunmuĢtur. Hurma ağacı ürünlerini gündelik hayatında kullanmıĢtır. 

Hz. Peygamber‟in hurmayı ağzında çiğneyeyek yeni doğan bebeklere tahnik 

yaptığı
629

 ve bereket duası ettiği de rivâyet edilmektedir.
630

 

                                                                                                                                               
626

 Kitâbu Fedâili‟l-Kur‟an, 17. Bâb, 5020. rivâyet; 36. Bâb, 5059. rivâyet; Kitâbu‟l-

Et‟ıme, 30. Bâb, 5427. rivâyet; Kitâbu‟t-Tevhid, 57. Bâb, 7560. rivâyet.  

627
 Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4242.  

628
 Kitâbu Farz‟il-Humus, 12. Bâb, 3128. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 14. Bâb, 4030. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 31. Bâb, 4120. rivâyet. 

629
 Kitâbu‟z-Zekât, 69. Bâb, 1502. rivâyet; Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 45. Bâb, 3909. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Akika, 1. Bâb, 5467, 5468, 5469 ve 5470. rivâyetler; Kitâbu‟z-Zebâih 

ve‟s-Sayd, 35. Bâb, 5542. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 22. Bâb, 5824. rivâyet. 

630
 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 45. Bâb, 3909. rivâyet; Kitâbu‟l-Akika, 1. Bâb, 5467, 

5468, 5469 ve 5470. rivâyetler. 



130 

 

Hz. Peygamber getirilen bir kısım hurmayı yanında bulunan ashabına taksim 

etmiĢ, her birine yediĢer hurma düĢmüĢtür.
631

 Ebu Hureyre kendi payına düĢen 

olgunlaĢmamıĢ hurmayı, ağzında uzun süre tutabildiği için pek sevdiğini 

belirtmektedir.
632

 Bu rivâyet ürünlerin azlığı ve bir hurmanın bile bir insana verdiği 

beslenme hissinin kuvveti açısından manidardır. 

Hz. Peygamber, hurma ağacının muhtelif ürünlerinden
633

 ve hurmanın yaĢ-kuru 

hallerinden yemiĢ; acve gibi değiĢik türleri hakkında da yorumlarda bulunmuĢtur. 

Mesela acve hurması hakkında “her kim sabah yedi adet acve hurması yerse ona o gün 

zehir ve sihir tesir etmez” buyurmaktadır.
634

 Bu tür rivayetlerin elbette o günkü halk 

sağlığı, tıp-tedavi, tarım, damak tadı ve beslenme kültürü içerisinde aypayrı bir kıymeti 

olup, en azından haklarında bu tür ifadeler kullanılan gıdaların terkimi için olduğu 

açıktır. Lakin bu ifadeler, mutlak manada alınarak, “baĢka bir tedaviye lüzum olmaz” 

yahut “zehir ve sihire karĢı baĢka tedbir almak gerekmez” Ģeklinde mahsurlu ve nâkıs 

düĢüncelere sebebiyet vermemelidir.
635

 Diğer cihetle Hz. Peygamber‟in gıda 

maddelerini mevzu-i bahis etmesi yani kendi gündeminde yer vererek, toplumun 

gündemine sunması da eĢyanın/nesnelerin kıymeti ve bir derecede eĢya-dil felsefesi 

açısından mühimdir. 

                                                 
631

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 23. Bâb,  5411. rivâyet; 40. Bâb, 5441. rivâyet. 

632
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 23. Bâb,  5411. rivâyet. 

633
 Hz. Peygamber‟e hurmanın kalbi/beyni/özü diye nitelenen, cümmar (جوار) ikram 

edilmiĢtir.  Kitâbu‟l-Et‟ıme, 42. Bâb, 5444. rivâyet. 

634
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 43. Bâb, 5445. rivâyet. 

635
 Hadislerle İslâm, c: 7, s: 340. 



131 

 

Muhtelif rivâyetlerde Hz. Peygamber‟in arpa ekmeği
636

 yediğini öğrenmekteyiz. 

Mesela Hendek‟te oğlak eti ve arpa ekmeği ikram edilmiĢtir.
637

 Arpa ekmeği ve yağ 

ikram edilmiĢ
638

, Hz. Peygamber de bu yemekten yemiĢtir.
 639

 

Hz. Enes‟in rivâyetine göre Hz. Peygamber “yumuĢak ekmek” yememiĢtir.
640

 Hz. 

Peygamber döneminde arıtılmıĢ, saf undan ekmek bulunmamaktadır.
641

 Devrin 

Medine‟sinde elek bulunmadığı
642

 için, muhtemelen arpa öğütüldükten sonra üflenerek 

kaba pisliğinin atılması ile yetinilmekteydi.
643

  

Ebu Hureyre, Hz. Peygamber‟in arpa ekmeğine doyamadan dünyadan göçtüğünü 

ifade etmektedir.
644

 Hz. AiĢe de Hz. Peygamber‟in ruhunu teslim edene değin üç gün art 

arda katığıyla
645

 buğday ekmeği yiyemediğini
646

  ifade etmektedir. Bu rivâyetlerden 

görece az da olsa buğday ekmeğinin de bulunduğu anlaĢılmaktadır. Hz. Peygamber‟in 

çoğunlukla yarı aç-yarı tok denebilecek açlık sınırlarında yaĢadığı anlaĢılmaktadır. 

                                                 
636

 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4101 ve 4102. rivâyetler; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 

3578. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 6. Bâb, 5381. rivâyet. 

637
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4101 ve 4102. rivâyetler. 

638
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3578. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 6. Bâb, 5381. rivâyet. 

639
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 48. Bâb, 5450. rivâyet. 

640
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 8. Bâb, 5385. ve 5386. rivâyetler; 23. Bâb, 5415. rivâyet; 26. Bâb, 

5421. rivâyet. 

641
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 22. Bâb, 5410. rivâyet. 

642
 Hadislerle İslâm, Hz. Peygamber Döneminde Geçim Düzeyi Maddesi, c:7, s: 313. 

643
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 22. Bâb, 5410. rivâyet; 23. Bâb, 5413. rivâyet. 

644
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 23. Bâb, 5414. rivâyet. 

645
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 37. Bâb, 5438. rivâyet. 

646
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 23. Bâb, 5416. rivâyet; 27. Bâb, 5423. rivâyet; 37. Bâb, 5438. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Eymân ve‟n-Nuzur, 22. Bâb, 6687. rivâyet. 



132 

 

 

5.1.2. Et Ürünleri
647

 

Nübüvvet döneminin Arap toplumunda da et önemli gıda maddelerinden biridir. 

Rivâyetlerden Hz. Peygamber‟in eti sevdiğini anlamaktayız. Koyun, oğlak, yaban eĢeği 

gibi çeĢitli hayvanların etlerinden yemiĢ, ikram etmiĢ, ikramlara icabet etmiĢtir. Bazı 

rivâyetlerde Hz. Peygamberin eti diğer katıklara tercih ettiğini görmek de 

mümkündür.
648

 Etin kurutularak çeĢitli yemeklerde kullanıldığı da anlaĢılmaktadır.
649

 

Hz. Peygamber‟in kendisine daha peygamberlik verilmeden önce de Allah adına 

kesilmeyen hayvanların etlerini yemediğini öğrenmekteyiz.
650

 Hayvanlar, kesilirken
651

 

ve avlanırken
652

 üzerlerine Allah adı anılmasını talim etmiĢtir. Kendilerine A‟rabiler 

tarafından, Allah‟ın adı anılıp anılmadığı belli olmayan etler getirildiğinde ne yapmaları 

gerektiğini soranlara, “Siz, (o etlerin üzerine) Allah adını okuyarak yiyiniz” demiĢtir.
653

 

                                                 
647

 Hayvansal ürünler genel olarak, tezimizin ikinci bölümünde “1.3 Hayvanlar” ve alt 

baĢlıklarında gelecek olup burada sadece gıda maddesi olarak ele alınmaktadır.  

648
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 31. Bâb, 5430. rivâyet. 

649
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 37. Bâb, 5437. rivâyet; 38.Bâb, 5439. rivâyet. 

650
 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 24. Bâb, 3826. rivâyet. 

651
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 17. Bâb, 5500. rivâyet. 

652
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 4. Bâb, 5478. rivâyet; 10. Bâb, 5488. rivâyet; 14. Bâb, 

5496. rivâyet. 

653
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 21.Bâb, 5507. rivâyet; Ebu Muhammed Abdullah bin 

Abdurrahman ed-Dârimi, Müsnedu’d-Dârimi, (Sünen-i Dârimî), Tahkik: Hüseyn Selim 

Esed ed-Dârânî, Dâr‟ul-Muğnî li‟n-NeĢr ve‟t-Tevzi‟, Suudi Arabistan, (2000/1412), c: 

2, s: 1258, 2019. rivayet; Ġbn Mâce, Sünen-i Ġbn Mâce, c: 2, s: 1059, 3174. rivâyet.  



133 

 

Hz. AiĢe bunun küfür/cahiliye döneminde olduğu bilgisini eklemiĢtir.
654

 Hz. AiĢe‟nin 

yaptığı bu ziyadeden, daha sonra bu hükmün neshedildiği sonucuna varabiliriz. Nitekim 

Aynî de benzer bir kanaattedir. Allah adı yenilmeden kesilen hayvanların tahrimi ile 

ilgili ayetin Mekki olduğunu, bu cevazı ayetin nüzülünden önce Hz. Peygamber‟in 

sorulan soruya cevap olarak verdiğini belirtmektedir.
655

  Ġbn Cevzi, bu rivayetin Ehl-i 

Kitabın ve müslümanların getirdiği etler için geçerli olduğunu, diğer türlü (müĢriklerin 

getirdiği etler olsa bunun sahabe tarafından) soru konusu edilmeyeceğini, zaten yemek 

yerken besmele çekilmesi ile ilgili olduğu Ģeklinde izah etmiĢtir.
656

  

Azı diĢi olan vahĢi hayvanların
657

 ve ehil eĢeğin etinin yenmesi de yasaklanmıĢtır. 

 

5.1.2.1. Küçük ve BüyükbaĢ Hayvanların Etleri ve Kurbanlar 

Hz. Peygamber‟e Hendek kazılması sürecinde oğlak eti ve arpa ekmeği ikram 

edilmiĢ, Hz. Peygamber de bunu kendi eliyle dağıtmıĢtır. Bu rivâyette açlığın arttığına 

atıfla, Hz. Peygamber‟in bizzat eliyle dağıttığı yemeğin bereketlendiği de 

aktarılmaktadır.
658

 

                                                 
654

 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 21.Bâb, 5507. rivâyet; ed-Dârimi, Müsnedu’d-Dârimi, 

(Sünen-i Dârimî), c: 2, s: 1258, 2019. rivayet; Ġbn Mâce, Sünen-i İbn Mâce, c: 2, s:1059, 

3174. rivayet. 

655
 el-Ayni, Umdetu’l-Kari Şerhu Sahih’il-Buhari, c: 11, s: 172-3, 7502. rivayet. 

656
 Cemaluddin, Ebu‟l-Ferec Abdurrahman bin Ali Muhammed el-Cevzi, Keşfu’l-

Müşkil min Hadis’is-Sahihayn,  c:4, s:385, 2598/3335. rivayet. 

657
 Kitâbu‟t-Tıb, 57. Bâb, 5780 ve 5781. rivâyetler; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 29. 

Bâb, 5530. rivâyet. 

658
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4101 ve 4102. rivâyetler. 



134 

 

Koyun eti ve ciğerini ikram ettiği aktarılmaktadır. Bir defasında bir koyun 

kesildiğinde önce ciğerinin piĢirilmesini istemiĢtir.
659

 Rivâyetten hayvan ciğerini ayrı 

tuttuğunu yahut sevdiğini çıkarmak mümkündür. Hz. Peygamber, hayvanın kürek 

kemiğinin etini yediği nakledilmektedir.
660

 Koyunun kürek kemiğindeki eti bıçakla 

kesip yerken, namaza çağrılınca bıcağı bırakıp namaza geçtiği belirtilmiĢtir.
661

 

Kurban etlerinin diğer etlerden farkı, hayvanın belli bir olgunluğa ulaĢması
662

 ve 

bayram namazını müteakip kesilmesidir.
663

 

Hz. Peygamber‟in sığır,
664

 koç,
665

 deve,
666

 vb. kurban olarak kestiği 

nakledilmektedir. Bu kurbanları bizzat kendi elleriyle,
667

 yanları üzerine yatırıp,
668

  

tekbir getirip besmele çekerek
669

 kestiği de aktarılmaktadır.  

                                                 
659

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 6. Bâb, 5384. rivâyet. Rivâyetin muhtevasında Hz. Peygamberin 

bizzat yediği açık değildir. Lakin bağlamdan çıkarmak mümkündür. 

660
 Kitâbu‟l-Vudû, 50. Bâb, 207. ve 208. rivâyetler; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 18. Bâb, 5404. 

rivâyet; 26. Bâb, 5422. rivâyet;  58. Bâb, 5462. rivâyet. 

661
 Kitâbu‟l-Vudû, 50. Bâb, 208. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 20. Bâb, 5408. rivâyet; 26. 

Bâb, 5422. rivâyet; 58. Bâb, 5462. rivâyet. 

662
 Kitâbu‟l-Edâhi, 1. Bâb, 5545. rivâyet, 2. Bâb, 5547. rivâyet. Bu rivâyet müteaddit 

defalar geçmektedir. 

663
 Kitâbu‟l-Edâhi, 1. Bâb, 5545, 5546. rivâyetler; 4. Bâb, 5549. rivâyet; 8. Bâb, 5556. 

rivâyet; 12. Bâb, 5561, 5562, 5563. rivâyetler. 

664
 Kitâbu‟l-Hayz, 1. Bâb, 294. rivâyet; Kitâbu‟l-Edâhi, 3. Bâb, 5547. rivâyet; 10. Bâb, 

5559. rivâyet. 

665
 Kitâbu‟l-Edâhi, 4. Bâb, 5549. rivâyet; 6. Bâb, 5552. rivâyet; 9. Bâb, 5558. rivâyet; 

12. Bâb, 5561. rivâyet. 

666
 Kitâbu‟l-Edâhi, 6. Bâb, 5552. rivâyet. 

667
 Kitâbu‟l-Edâhi, 6. Bâb, 5554. rivâyet; 13. Bâb, 5564. rivâyet. 



135 

 

Bir sene kurban etlerinin 3 günden fazla tutulması yasaklamıĢtır.
670

 Ertesi sene 

Kurban etleri hakkında sorulunca, Hz. Peygamber o sene bu tür bir kısıtlamanın 

olmadığını, «önceki sene kıtlık olduğun için yardımlaşmayı artırmak maksadıyla» o 

Ģekilde bir talimat verdiğini belirtmiĢtir.
671

 Aynı hadise Hz. AiĢe‟ye sorulduğunda o da 

o sene fakirlerin çok olduğunu ve Hz. Peygamber‟in zenginlerin fakiri doyurmasını 

istediğini söyleyerek benzer bir izahatı yapmıĢtır.
672

 Aynı rivâyetlerde, gıda kıtlığından 

dolayı etlerin
673

 veya davar butlarının
674

 15 gün kadar sonra yenmek üzere saklandığını 

da ifade etmiĢtir.
675

  

 

5.1.2.2.  EĢek ve At Etleri 

Hz. Peygamber‟in Hudeybiye seferi esnasında yaban eĢeği eti yediği 

aktarılmaktadır. Hudeybiye seferi esnasında ihrama girmiĢ sahabiler bir yaban eĢeği 

görmüĢ, ihram yasaklarından çekindikleri için henüz ihrama girmemiĢ olan Ebu Katade 

Es-Selemi‟ye hayvanı haber vermemiĢlerdir. Ebu Katade kendisi görüp fark etmiĢ ve 

hayvanı avlayıp getirmiĢtir. Orada bulunanlar bu hayvanı yemiĢler sonra ihramlıyken, 

avlanmıĢ bir hayvanın etinden yenmesi konusunda tereddüde düĢmüĢler ve durumu Hz. 

                                                                                                                                               
668

 Kitâbu‟l-Edâhi, 9. Bâb, 5558. rivâyet. 

669
 Kitâbu‟l-Edâhi, 9. Bâb, 5558. rivâyet; 14. Bâb,5565. rivâyet. 

670
 Kitâbu‟l-Megâzi, 12. Bâb, 3997. rivâyet; Kitâbu‟l-Edâhi, 16. Bâb, 5569. rivâyet. 

671
 Kitâbu‟l-Edâhi, 16. Bâb, 5569. rivâyet. 

672
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 27. Bâb, 5423. rivâyet; 37. Bâb, 5538. rivâyet; Kitâbu‟l-Edâhi, 16. 

Bâb, 5570. rivâyet. 

673
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 27. Bâb, 5423. rivâyet. 

674
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 37. Bâb, 5438. rivâyet. 

675
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 27. Bâb, 5423. rivâyet. 



136 

 

Peygamber‟e arz edince
676

 Hz. Peygamber “O Allah’ın size doyurduğu bir gıdadır” 

Ģeklinde cevap vermiĢtir.
677

 Bir baĢka rivâyette Hz. Peygamber yaban eşeğinden 

yanlarında kalan bir et olup olmadığını sormuş,
 678

 Ebi Katade ayırmıĢ olduğu bir butu 

getirip ikram etmiĢ, Hz. Peygamber de ihramlı olduğu halde bu butu yiyip bitirmiĢtir.
679

  

Hayber savaĢı esnasında, açlık baĢ gösterince Sahabe, tesadüfen buldukları ehil 

eĢekleri boğazlayıp kazanlarda piĢirmeye baĢlamıĢlardır.
680

 Hz. Peygamber de ehil eĢek 

etinin yenmesini yasaklamıĢtır. Ehil eĢek etinin yasaklanması hadisesi birçok rivâyette 

zikredilmektedir.
681

 Bu yasağın sahabe nezdinde bu kadar geniĢ yankı bulmasının 

ardında, eĢek etinin yaygın olarak tüketilmesi, Hz. Peygamber‟in münadi 

                                                 
676

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 19. Bâb, 5407. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 11. Bâb, 5492. 

rivâyet. 

677
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 10. Bâb, 5490. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 11. 

Bâb, 5492. rivâyet. 

678
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 19. Bâb, 5407. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 10. Bâb, 5491. 

rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 11. Bâb, 5492. rivâyet. 

679
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 19. Bâb, 5407. rivâyet. 

680
 Kitâbu Farzı‟l-Humus, 20 Bâb, 3155. rivâyet. 

681
 Kitâbu Farzı‟l-Humus, 20 Bâb, 3155. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4199, 4215, 

4216, 4217, 4218, 4220. rivâyetler; Kitâbu‟n-Nikâh, 32. Bâb, 5115. rivâyet; Kitâbu‟z-

Zebâih ve‟s-Sayd, 14. Bâb, 5497. rivâyet; 27. Bâb, 5520; 28. Bâb: 5521, 5522, 5523, 

5524, 5525, 5526,  5527, 5528 rivâyetler. 

Cabir bin Abdullah rivâyetleri: 5520, 5524; Abdullah Bin Ömer rivâyetleri: 4215, 

4217, 4218, 5521, 5522; Bera ra. rivâyetleri: 4225-4226, 5525, 5526; İbn Ebi Evfa 

rivâyetleri: 3155, 4220, 5525, 5526; Hz. Ali rivâyetleri; 4216, 5115, 5523; Ebu Salebe 

rivâyeti: 5527; Enes bin Malik rivâyetleri: 4199, 5528; Seleme bin Ekva’ rivâyeti: 

5497. 



137 

 

görevlendirerek -özellikle- ilan ettirmesi
682

 ihtimali yahut bu yasak emrinin savaĢ gibi 

kritik bir zamanda gelmesi olabilir. Nitekim farklı kaynaklarda rivayetlerde, Sahabenin 

eĢeğe (velev yük taĢıma yahut açlık karĢısında gıda amacıyla olsun) ihtiyaçları oldukları 

hususunun altı da çizilmektedir.
683

 

Diğer taraftan aynı Hayber Seferinde “muta nikâhının”
684

, “sarımsağın”
685

 

yasaklanması ve “at etine ruhsat verilmesi”nin
686

 geniĢ bir yankı uyandırmayıp, eşek 

etinin pişirildiği kapların dökülmesi,
687

 hatta kırılması emri
688

 ehil eĢek etine getirilen 

bu yasağın, sahabe arasında savaĢ ortamı psikolojisinden farklı bir anlamı çağrıĢtırdığı 

ihtimalini güçlendirmektedir. 

Buhari rivayetlerine göre eĢek etinin yenmesinin yasaklanmasının ardında 

Abdullah bin Ebi Evfa
689

 ve bazı sahabiler, bulunan bu ehil eĢeklerin 1/5‟lik ganimet 

                                                 
682

 Kitâbu Farzı‟l-Humus, 20 Bâb, 3155. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 28. Bâb, 

5528. rivâyet. 

683
 Tahavi, Şerhu Meâni’l-Âsâr, Cilt: 4, s: 206; 6402 ve 6403. rivayetler. 

684
 Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4216. rivâyet, Kitâbu‟n-Nikâh, 32. Bâb, 5115. rivâyet; 

Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 28. Bâb, 5523. rivâyet. 

685
 Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4215. rivâyet. 

686
 Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4219. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 27. Bâb, 5520. 

rivâyet; 28. Bâb, 5524. rivâyet. 

687
 Kitâbu‟l-Mezâlim, 32. Bâb, 2477. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4221, 4222, 

4223, 4224. rivâyetler; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 14. Bâb, 5497. rivâyet. 

688
 Kitâbu‟l-Mezâlim, 32. Bâb, 2477. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 14. Bâb, 

5497. rivâyet. 

689
 Kitabu Farzi‟l-Humus, 20. Bab, 3155. rivayet; Kitabu‟l-Megazi, 39. Bab, 4220. 

rivayet.  



138 

 

payına dâhil edilmemesi olduğunu düĢünmektedir.
690

 Onların kanaatine göre, bu ehil 

eĢekler ganimetler kapsamında henüz pay edilmediği için, kamu malı hususiyeti câri 

olup, yenmesinin caiz olmaması bu sebepledir. Enes bin Malik‟e göre ise yasağın sebebi 

ehil eĢek etinin rics (pislik) olmasıdır.
691

 Bir kısım sahabe de bunun mutlak olarak 

yasaklandığı kanaatindedir.
692

 Buhari, sahabeden kimlerin bu görüĢte olduğu hakkında 

bilgi vermezken, Said bin Cübeyr‟in de bu görüĢte olduğunu nakletmektedir. 
693

  

Ġbn Abbas, bu yasağın eĢeklerin yük taĢıma için kullanılan bir araç olmalarıyla 

ilgili olup olmadığını bilmediğini söylemektedir.
694

 Aynı savaĢta at etine ruhsat 

                                                 
690

 Kitâbu Farzı‟l-Humus, 20 Bâb, 3155. rivâyet. Huneyn’de ganimet taksim edilmeden 

kesilip pişirilen deve ve koyun kazanlarının dökülmesine ilişkin uygulama bu ihtimali 

güçlendirmektedir. Bakınız: Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 15. Bâb, 5498. rivâyet. 

691
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 27. Bâb, 5528. rivâyet. Tahavi, necaset hükmünün 

geçerli olmadığını tartıĢır. Necaset hükmünün geçerli olabileceği ihtimali üzerinde 

durur. Tahavi, Şerhu Meâni’l-Âsâr, Cilt: 4, s: 208; 6407. rivayet. 

692
 Tahavi, Said bin Cübeyr‟in Ġbn Evfa rivayetini zikrettiği bir bağlamda, Said bin 

Cübeyr‟in yasağın mutlak olduğu görüĢüne yer vermektedir. Zira eĢekler savaĢ ve açlık 

gibi bir özür durumunda yenmektedir. Fakat buna rağmen yasaklanmıĢ vekaplarının 

kırılması emri verilmiĢ, daha sonra sadece içlerindeki yemeklerin dökülmesine de ruhsat 

verilmiĢtir. Bakınız: Tahavi, Şerhu Meâni’l-Âsâr, Cilt: 4, s: 207; 6404. rivayet. Lakin 

Buhari de de, Tahavi‟nin naklinde de, Ġbn Evfa‟da yasağın mutlak olduğu manasında 

açık bir ifade yoktur. Mutlak yasak fikrinin Said bin Cübeyr‟in görüĢü olduğu 

anlaĢılmaktadır. 

 
693

 Kitâbu Farzı‟l-Humus, 20 Bâb, 3155. rivâyet. 

694
 Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4227. rivâyet. 



139 

 

verilmesi de bu ihtimali zayıflatmaktadır.
 695

 Öyle ki atlar savaĢta önemli bir üstünlük 

sağlıyordu, hatta bu sebeple Hayber savaĢına atıyla katılana atı için 2 (iki) hisse, kendisi 

için 1 (bir) hisse ganimet verilmiĢti.
696

 Bu rivâyetler özelinde “atların sayıca az olduğu” 

ve “ehil eĢeklerin hayli fazla olan yüklerin taĢınmasında kullanıldığı” yönünde bir 

çıkarıma gidilebilirse de bu çıkarım da zayıf olacaktır. Nitekim atlar az olduğu halde 

yenmesine ruhsat varken, ehil eĢekler çok olmasına rağmen haramdır!  

Tahavi, muhtelif nakillerinde ehil eĢeklerin yenmesindeki nehyin yağma olma 

ihtimaline de atıfta bulunmaktadır.
697

  

Görüldüğü üzere Buhari bu konuda detaylı ve etraflı bilgi verememekte, farklı 

sahabi görüĢlerini naklederek çeliĢkili bir durumu yansıtmaktadır. Buhari‟nin, bu 

rivayeti, Kitabu‟l-Megazi dıĢında, “Humus Vergisi Kitabı” ve “SavaĢ Bölgesinden Elde 

Edilen Yiyecekler” Bab baĢlığında nakletmesinden hareketle, ehil eĢek etlerinin tahrimi 

gerekçesi olarak Buhari‟nin de “ganimet malı” olması kanaatinde olduğunu 

düĢündürmektedir. Lakin aynı babda bal ve üzüm gibi gıdaların yendiğine de atıfta 

bulunmakta bununla ilgili bir nehiyden bahsetmemektedir.
698

 

Cabir bin Abdullah‟ın rivâyetine göre Hz. Peygamber Hayber günü ehil eĢek etini 

yasaklamıĢ, fakat at etine ruhsat vermiĢtir.
699

 Hz. Esma bint Ebubekir, Hz. Peygamber 

                                                 
695

 Tahavi, bu konuyu incelenmiĢ ve illetin bu olmadığı yönündeki kanaati 

vurgulanmıĢtır. Bakınız: Tahavi, Şerhu Meâni’l-Âsâr, Cilt: 4, s: 206; 6403. rivayet. 

696
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 51. Bâb, 2863. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4228. 

rivâyet. 

697
 Tahavi, Şerhu Meâni’l-Âsâr, Cilt: 4, s: 207-8; 6405, 6406. ve 6407. rivayetler. 

698
 Kitabu Farz‟il-Humus, “SavaĢ Bölgesinden Elde Edilen Yiyecekler” Babı, 3154 ve 

3155. rivayetler. 

699
 Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4219. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 27. Bâb, 5520. 

rivâyet; 28. Bâb, 5524. rivâyet. 



140 

 

döneminde Medine‟de at kesip yediklerini nakletmektedir.
700

 Esasen ruhsat tabiri daha 

ziyade zaruret hallerini çağrıĢtırmaktadır. Bu durumda at etine ruhsat verilmesi, aslında 

dinen pek de uygun görülmediği sonucuna götürebilir. Ruhsatın zımnındaki kastın 

kerahat ve ibaha olması da mümkündür.   

 

5.1.2.3. Balık-Balina ve Tavuk Etleri 

Cabir bin Abdullah‟dan nakledilen rivâyetlere göre; Hz. Peygamber, KureyĢ 

kervanını takip için Sıyfu‟l-Bahr seferinde deniz tarafına 300 kiĢilik bir birlik 

göndermiĢtir. Müfrezenin erzakı bitince, karaya vurmuĢ, daha önce hiç görmedikleri
701

 

adına anber
702

 denilen büyük bir balığın (balina?) etinden yemiĢlerdir. Yağından da 

vücutlarına sürmüĢlerdir.
703

 Müfreze emiri, Ebu Ubeyde bin Cerrah‟ın talimatıyla 

balığın iskeletinden iki kemik koparılıp dikilmiĢ, bir atlı bu kemiklerin altından baĢı 

onlara değmeden rahatlıkla geçebilmiĢtir.
704

 O bölgede kaldıkları sürenin 15 gün
705

 ya 

da 18 günlük
706

 bölümünde bu balığın etinden yemiĢlerdir.
707

 Döndüklerinde bu durumu 

                                                 
700

 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 24. Bâb, 5510, 5511 ve 5512. rivâyetler; 27. Bâb, 5519. 

rivâyet. “Medine” kaydı 5511. rivâyette vardır. 

701
 Kitâbu‟l-Megâzi, 66. Bâb, 4362. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 12. Bâb, 5493 

rivâyet. 

702
 Kitâbu‟l-Megâzi, 66. Bâb, 4361 ve 4362. rivâyetler; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 12. 

Bâb, 5493 ve 5494. rivâyetler. 

703
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 12. Bâb, 5494. rivâyet. 

704
 Kitâbu‟Ģ-ġerike, 1. Bâb, 2483. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 66. Bâb, 4360 rivâyet; 

Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 12. Bâb, 5493 rivâyet. 

705
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 12. Bâb, 5493 rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 66. Bâb, 4361 

rivâyet. 

706
 Kitâbu‟Ģ-ġerike, 1. Bâb, 2483. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 66. Bâb, 4360 rivâyet. 



141 

 

Rasulullah‟a -sav- haber vermiĢlerdir. Hz. Peygamber de «Allah‟ın sizin için çıkardığı 

rızıktan yiyin. Yanınızda varsa bize de yedirin» cevabını vermiĢtir. Bazıları yanlarında 

getirdikleri bu balığın etinden ikram etmiĢ, Hz. Peygamber de bu balığın etinden 

yemiĢtir.
708

 Bu rivâyet çerçevesinde Allah Rasulü‟nün mübah olan değiĢik tatlara açık 

olduğunu söylemek mümkün gözükmektedir. Helal olduğunu ifade etmekle kalmamıĢ, 

bizzat yiyerek bunu teyid etmiĢtir.  Rivâyet zımnında Hz. Peygamber‟in bu balığın etini 

ve tadını merak ettiğini düĢünmek de mümkündür. 

Ebu Musa el-EĢari, Hz. Peygamber‟i tavuk eti yerken
709

 gördüğünü 

nakletmektedir. Hz. Peygamber‟in kırmızı et kadar çok olmasa da beyaz et ürünlerini 

yediğini de öğrenmekteyiz. 

 

5.1.2.4.  Av, Kertenkele ve Diğer Hayvanların Etleri 

Avlanma Ģekilleri ile ilgili hususlar tezimizin ikinci bölümünde av hayvanları
710

 

baĢlığı altında gelecektir. Bu baĢlık altında ava konu olan hayvanlar ve av etlerinin 

çeĢitleri hakkında bilgi vermekle yetineceğiz.  

Enes bin Malik bir tavĢan yakaladıklarını ve bundan Hz. Peygamber‟e de hediye 

ettiklerini, onun da bu hediyeyi kabul ettiğini
711

 ve bundan yediğini nakletmektedir.
 712

 

                                                                                                                                               
707

 Kitâbu‟Ģ-ġerike, 1. Bâb, 2483. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 66. Bâb, 4360, 4361, 4362. 

rivâyetler; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 12. Bâb, 5493 ve 5494. rivâyetler. 

708
 Kitâbu‟l-Megâzi, 66. Bâb, 4362. rivâyet. 

709
 Kitâbu Farzı‟l-Humus, 15. Bâb, 3133. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 26. Bâb, 

5517 ve 5518. rivâyetler. 

710
 Bakınız: Ġkinci Bölüm “1.3.2. Av Hayvanları” 

711
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 5. Bâb, 2572. rivâyet; Kitâbu‟z-

Zebâih ve‟s-Sayd, 10. Bâb, 5489. rivâyet; 32. Bâb, 5535. rivâyet. 

712
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 5. Bâb, 2572. rivâyet. 



142 

 

Bir umre seferi sırasında sahabenin yaban eĢeği avladıklarını ve Hz. 

Peygamber‟in de bu etten yediği önceki bölümlerde geçmiĢti.
 713

 

Hz. Peygamber‟e kertenkele eti, çökelek ve süt getirilmiĢ, kertenkeleler sofrada 

ikram edilmiĢ, Hz. Peygamber ise (kertenkeleden değil) çökelekten yemiĢ ve sütten 

yemiĢ-içmiĢtir.
714

 Kertenkelenin haram olmamakla beraber Hz. Peygamber‟in kiĢisel 

olarak hoĢlanmadığı ve yemediği anlaĢılmaktadır.
715

 Nitekim Ġbn Ömer, Hz. 

Peygamber‟in “Ben kertenkeleyi yemem, haram da demem”
716

 hadisini nakledilmiĢtir. 

Ġbn Ebi Evfa, Hz. Peygamber‟le birlikte yedi gazvede bulunduklarını bu seferlerde 

çekirge yediklerini aktarmaktadır.
717

 

Hz. Peygamber azı diĢi bulunan tüm yırtıcı hayvanların etlerinin yenmesini 

yasaklamıĢtır.
718

 

 

5.1.3. Süt ve Süt Ürünleri  

Hz. Peygamber döneminde sütün sadece bir içecek olarak değil, açlığı gidermek 

için bir çeĢit öğün olarak da kullanıldığı anlaĢılmaktadır.
719

 

                                                 
713

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 19. Bâb, 5407. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 11. Bâb, 5492. 

rivâyet. 

714
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 16. Bâb, 5402. rivâyet. 

715
 Bakınız: Birinci Bölüm; “5.4. Hz. Peygamber‟in HoĢlanmadığı yahut Nadiren Yediği 

Gıdalar” 

716
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 33. Bâb, 5536. rivâyet. 

717
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 13. Bâb, 5495. rivâyet. 

718
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 29. Bâb, 5530. rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 57. Bâb, 5780 ve 

5781. rivâyetler. 

719
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 1. Bâb, 5375. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġstizan, 14. Bâb, 6246. rivâyet; 

Kitâbu‟r-Rikâk, 17. Bâb, 6452. rivâyet. 



143 

 

Hz.Peygamber‟in süt içtikten sonra ağzını çalkaladığı, sütü “yağlı” olarak 

nitelediği vakidir.
720

 Bir kaptan süt ikram edildiğinde, kendisi içmiĢ daha sonra 

sağındakine vermiĢtir.
721

 Hz. Peygamber‟in, içine su katılmıĢ sütü içtiği de 

nakledilmiĢtir.
722

  

Sütünden istifade edilmek üzere koyun emanet verilmesini, üreyen bir sadaka 

olması bakımından, hayırlı bir sadaka olarak nitelemiĢtir.
723

 Mübah olan sütle 

beslenilmesini, ikramını, sadaka olarak verilmesini teĢvik etmiĢtir. 

Hicret yolculuğu esnasında Hz. Ebubekir, susamıĢ bulunan Hz. Peygamber‟e süt 

ikram etmiĢ, o da susuzluğunu gidermiĢtir.
724

 Ġsrâ gecesi kendisine sunulan iki 

kadehten, içinde Ģarap olanı değil, içinde süt olanı seçmiĢtir.
 725

 Bu durum Cebrâil 

tarafından fıtrat olarak nitelenmiĢtir.
726

 

                                                                                                                                               

Hz. Peygamber, açlıktan baygınlıklar geçiren Ebu Hureyre‟yi doyurmak için süt ikram 

etmiĢtir. Bakınız: 5375. ve 6452. rivâyetler. 

720
 Kitâbu‟l-Vudû, 52. Bâb, 211. rivâyet; Kitâbu‟l-EĢribe, 12. Bâb, 5609. rivâyet. 

721
 Kitâbu‟l-EĢribe, 14. Bâb, 5612. rivâyet. 

722
 Kitâbu‟l-EĢribe, 14. Bâb, 5612. ve 5613. rivâyetler; 18. Bâb, 5619. rivâyet; 20. Bâb, 

5621. rivâyet. 

723
 Kitâbu‟l-EĢribe, 12. Bâb, 5608. rivâyet. 

724
 Kitâbun fi‟l-Lukâta, 12. Bâb, 2439. rivâyet; Kitâbu‟l-EĢribe, 12. Bâb, 5607. rivâyet. 

725
 Kitâbu‟l-EĢribe, 1. Bâb, 5576. rivâyet; 12. Bâb, 5603. rivâyet. Bir baĢka rivâyette 3 

kadehten bahsedilmekte, süt, bal ve Ģarabın bulunduğu zikredilmektedir. Bak: Kitâbu‟l-

EĢribe, 12. Bâb, 5610. rivâyet. 

726
 Kitâbu Ehâdîsi‟l-Enbiyâ, 24. Bâb, 3394. rivâyet; Kitâbu‟l-EĢribe, 1. Bâb, 5576. 

rivâyet. 



144 

 

Miraç gecesinin mucizevi içeriği dikkate alınırsa süt ve Ģarabın sembolik 

anlamlarının olması da mümkündür. Lakin fıkıh çerçevesinden bakıldığında mübah 

olanın fıtratla, haram olanın da fıtrata aykırılık-sapkınlıkla eĢleĢtirildiği aĢikârdır.  

Arefe günü insanlar Hz. Peygamber‟in oruçlu olup olmadığında tereddüde 

düĢünce,  Ümmü Fadl, Hz. Peygamber‟e süt göndermiĢ, o da devesinin üzerinde olduğu 

halde
727

 bundan içmiĢtir.
728

 

Muhtelif rivâyetlerde Hz. Peygamber‟in sofralarında çökelek (ekıt - ألط ) 

bulunduğu zikredilmektedir.
729

 

 

5.1.4. Bitkisel Gıdalar 

Hz. Peygamber döneminde buğdayın bulunmakla beraber az olduğu,
730

 arpanın 

temel gıda maddelerinden olduğu anlaĢılmaktadır. Muhtelif rivâyetlerde Hz. Peygamber 

döneminde arpa ekmeği yendiği nakledilmektedir.
731

 Arpa ve sılk denilen otun 

köklerinden bir tür çorba yapılmaktaydı.
732

 Arpanın hazırlanmasında üflemek suretiyle 

çöp ve kabuklarından temizlenirdi.
733

  

                                                 
727

 Kitâbu‟l-EĢribe, 17. Bâb, 5618. rivâyet. 

728
 Kitâbu‟l-EĢribe, 12. Bâb, 5604. rivâyet; 29. Bâb, 5636. rivâyet. 

729
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 16. Bâb, 5402. rivâyet. 

730
 Hz. Peygamber’in üç gün art arda buğday ekmeği yemediğine dair rivâyet: Kitâbu‟l-

Et‟ıme, 23. Bâb, 5416. rivâyet; Buğdayin içki hammaddesi olarak kullanıldığına dair: 

Kitâbu‟l-EĢribe, 2. Bâb, 5581. rivâyet; 5. Bâb, 5588. rivâyet; Hz. Peygamber’in evinde 

bir avuç buğday bulunmadan akşamlamadığına dair: Kitâbu‟l-Büyu‟, 14. Bâb, 2069. 

rivâyet. 

731
 Bakınız: Birinci Bölüm “5.1.1. Genel Gıdalar: Hurma ve Ekmek” baĢlığı. 

732
 Kitâbu‟l-Cumuâ, 40. Bâb, 938. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 17. Bâb, 5403. rivâyet. 

733
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 22. Bâb, 5410. rivâyet; 23. Bâb, 5413. rivâyet. 



145 

 

Bir gün sahabeden bazıları Hz. Peygamberin yanında kebas adındaki misvak 

ağacının meyvesini toplarlarken, Hz. Peygamber “siyah olanlarından toplamalarını, 

bunun tadının daha güzel olduğunu” söylemiĢtir.
734

 Buradan Hz. Peygamberin bu 

meyveden yiyerek hoĢlandığını, yediği gıdalar ve lezzetleri hakkında fikir 

oluĢturduğunu ve bunu çevresindekilerle paylaĢtığını çıkarmamız mümkündür. 

Muhtelif rivâyetlerde Hz. Peygamber‟e taze hurma ikram edildiği ve bundan 

yediği aktarılmaktadır.
 735

 Hz. Peygamber‟in salatalıkla taze hurmayı birlikte yediği 

nakledilmektedir.
736

 Hz. Peygamber‟in bir hurma cinsi olan acve hurması hakkında 

sitayiĢkar ifadeler kullandığına da atıfta bulunalım.
737

 

Hz. Peygamber‟in kabak yediği ve bundan hoĢlandığı anlaĢılmaktadır.
738

  

Hz. Peygamber‟in kokusu rahatsız edici olan karıĢık bir sebze yemeğini yemediği 

nakledilmektedir.
739

 Hz. Peygamber “soğan
740

 veya sarımsak
741

 yiyen bize
742

 veya 

                                                 
734

 Kitâbu Ehâdis‟il-Enbiyâ, 29. Bâb, 3406. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 50. Bâb, 5453. 

rivâyet. 

735
 Cabir bin Abdullah bahçesinden taze hurma ikram etmiştir: Kitâbu‟l-Et‟ıme, 41. 

Bâb, 5443. rivâyet. 

736
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 39. Bâb, 5440. rivâyet; 45. Bâb, 5447. rivâyet; 47. Bâb, 5449. 

rivâyet. 

737
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 43. Bâb, 5445. rivâyet. 

738
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 4. Bâb, 5379. rivâyet; 25. Bâb, 5420. rivâyet; 33. Bâb, 5433. 

rivâyet; 35. Bâb, 5435. rivâyet; 38. Bâb, 5439. rivâyet. 

739
 Kitâbu‟l-Ezan, 160. Bâb, 855. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġ‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 24. 

Bâb, 7359. rivâyet. 

740
 Kitâbu‟l-Ezan, 160. Bâb, 855. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 49. Bâb, 5452. rivâyet. 

741
 Kitâbu‟l-Ezan, 160. Bâb, 853, 854 ve 855. rivâyetler; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 49. Bâb, 5451 

ve 5452. rivâyetler; Kitâbu‟l-Ġ‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 24. Bâb, 7359. rivâyet. 



146 

 

mescidimize yaklaşmasın,
743

 namazını bizimle kılmasın,
744

 evinde otursun”
745

 

buyurmuĢtur.  Hz. Peygamber‟in Hayber gazvesi esnasında, sarımsak yenmesini
746

 veya 

sarımsak yiyen kiĢinin mescide gelmesini yasakladığını öğrenmekteyiz.
747

 Cabir bin 

Abdullah muhtemelen çiğ olarak yenmesinin kastedildiğini, Ġbn Cüreyc de rahatsız edici 

kokusunun kastedildiğini ifade etmektedir.
748

 Rivâyetlerin bütününe bakıldığında, Hz. 

Peygamber‟in bu yasağının helallik-haramlık konusunda olmadığını sadece mescide 

çıkma konusunda sınırlama getirdiği kanaati ağırlık kazanmaktadır. Nitekim Hz. 

Peygamber‟in yemediğini görüp, piĢirilmiĢ bir yemekten geri duran sahabiye Hz. 

Peygamber “sen bundan ye, ben sizin görüşmediklerinizle görüşmekteyim” diyerek 

nebevi vazifesinden kaynaklanan özel durumuna atıfla kiĢisel olarak uzak durduğunu 

tasrih etmiĢtir.
749

 

                                                                                                                                               
742

 Kitâbu‟l-Ezan, 160. Bâb, 856. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġ‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 24. 

Bâb, 7359. rivâyet. 

743
 Kitâbu‟l-Ezan, 160. Bâb, 853 ve 854. rivâyetler; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 49. Bâb, 5451 ve 

5452. rivâyetler; Kitâbu‟l-Ġ‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 24. Bâb, 7359. rivâyet. 

744
 Kitâbu‟l-Ezan, 160. Bâb, 856. rivâyet. 

745
 Kitâbu‟l-Ezan, 160. Bâb, 855. rivâyet. 160. Bâb baĢlığı: “Çiğ Sarımsak, Soğan ve 

Pırasa Hakkındaki Rivâyetler” Ģeklindedir. Görüldüğü üzere Buhari, Bâb baĢlığında 

pırasayı da zikretmektedir. Lakin rivâyetlerde bu sarahatte bir ibareye rastlamadık. 

746
 Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4215. rivâyet. 

747
 Kitâbu‟l-Ezan, 160. Bâb, 853. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġ‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 24. 

Bâb, 7359. rivâyet. 

748
 Kitâbu‟l-Ezan, 160. Bâb, 854. rivâyet. 

749
 Kitâbu‟l-Ezan, 160. Bâb, 855. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġ‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 24. 

Bâb, 7359. rivâyet. 



147 

 

ÇeĢitli otların da gıda maddesi olarak kullanıldığı görülmektedir. Sılk ( سلك ) 

denilen otun köklerinden bir tür çorba yapılmaktaydı.
750

 Hz. Peygamber ve yanındakiler 

bazı yokluk zamanlarında huble/habele ( حبلة ) denilen bir bitkinin yapraklarını yemek 

durumunda kalmıĢlardır.
751

 Hatta büyük abdestlerini koyun gübresi gibi çıkarır 

olmuĢlardı.
752

 

 

5.1.5. Hazırlanan Muhtelif Yemekler 

Rivayetlerdeki hazır gıda olarak kullanılan gıda maddelerinin çokluğu dikkate 

alınırsa, belli tarifeler kullanılarak yapılan bu tür yemeklerin sayılabilecek kadar az 

olduğu fikri uyanmaktadır. Hz. Peygamber döneminde hazırlanan/yenilen yemeklerin 

çoğu kolayca elde edilebilen maddelerden oluĢmaktaydı.
753

 Hz. Peygamber döneminde 

çeĢitli gıdaların belli usullerde karıĢtırılması suretiyle hazırlanan yemeklerin olduğu da 

anlaĢılmaktadır. Hz. Peygamber döneminde belli tarifleri ve isimleri olan yemek 

çeĢitleri olduğu gibi, özel bir isim zikredilmemekle beraber, farklı çorba-yemeklerin de 

yapıldığı anlaĢılmaktadır.  Bunlar arasında isim olarak zikredilen hays, sevik, hazire, 

telbine ve tiride kısaca değineceğiz. 

Hz. Peygamber, hurma, çökelek ve yağdan yapılan bir yemek olan “hays”ı, Hz. 

Safiyye ile izdivacında düğün yemeği olarak, bizzat hazırlayıp ikram etmiĢtir.
754

 Bu 

yemeğin deri sofralara konarak ikram edildiği aktarılmaktadır.
755

 

                                                 
750

 Kitâbu‟l-Cumua, 40. Bâb, 938. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 17. Bâb, 5403. rivâyet. 

751
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 23. Bâb, 5412. rivâyet. 

752
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 23. Bâb, 5412. rivâyet. 

753
 Hadislerle İslâm, Hz. Peygamber Döneminde Geçim Düzeyi Maddesi, c:7, s: 313. 

754
 Kitâbu‟s-Salât, 12. Bâb, 371. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 8. Bâb, 5387. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Et‟ıme, 28. Bâb, 5425. rivâyet. 

755
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 28. Bâb, 5425. rivâyet. 



148 

 

Bir çeĢit un kavurması olan sevik ( سوبك ) yediği
756

, bu yemeği yedikten sonra da 

ağzını çalkaladığı nakledilmektedir.
757

 

Hazire ( حزيرة ), et parçalarının tiftiklenerek bol suda piĢirilmesi, daha sonra 

üzerine un serpilerek yenilen bir yemektir. Itban bin Malik, Hz. Peygamber‟e, bir 

köĢesini mescit edinmek için evine çağırdığında o ve yanındakilere hazire yemeği 

ikram etmiĢtir.
758

 

Tirid ( serid - ثريد ) bir çeĢit et yemeğidir. Ġçine bazen kabak vb. sebzelerin 

konduğu da anlaĢılmaktadır.
759

 Hz. Peygamber tirid hakkında “Hz. Aişe’nin diğer 

kadınlara olan üstünlüğü, tiridin diğer yemeklere olan üstünlüğü gibidir” 

buyurmuĢtur.
760

 

Telbine ( .kepek, bal ve süt karıĢtırılarak yapılan bir çorbadır (  تلبينة
761

 Hz. 

Peygamber telbine hakkında “hasta kalbine huzur verir, hüznün bir kısmını giderir” 

demiĢtir.
762

 Hz. AiĢe bir cenaze evinde hazırlatmıĢ üzerine tirid döktürerek müĢarun 

ileyh rivâyeti tahdis etmiĢtir. Bu rivâyete dayanan Hz. AiĢe‟nin hasta ve tasa evlerinde 

                                                 
756

 Kitâbu‟l-Vudû, 51. Bâb, 209 rivâyet; Kitâbu‟l-Vudû, 53. Bâb 215 rivâyet; Kitâbu‟l-

Et‟ıme, 7.Bâb, 5384. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 9. Bâb, 5390. rivâyet; 51. Bâb, 5454. 

rivâyet. 

757
 Kitâbu‟l-Vudû, 51. Bâb, 209 rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 7.Bâb, 5384. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Et‟ıme, 9. Bâb, 5390. rivâyet; 51. Bâb, 5454. rivâyet. 

758
 Kitâbu‟s-Salât, 46. Bâb, 425. rivâyet;  45. Bâb, 424. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 15. 

Bâb, 5401. rivâyet. 

759
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 25. Bâb, 5420. rivâyet. 

760
 Kitâbu Ehâdisi‟l-Enbiyâ, 32. Bâb, 3411. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 25. Bâb, 5418. 

rivâyet; 25. Bâb, 5419. rivâyet; 30. Bâb, 5427. rivâyet. 

761
 www.almaany.com, Telbin maddesi.  

762
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 24. Bâb, 5417. rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 8.Bâb, 5689. rivâyet. 



149 

 

telbine yaptırma adedi olduğu anlaĢılmaktadır.
763

 Hz. AiĢe, telbinenin hasta tarafından 

sevilmeyebileceğini fakat ona faydalı olduğunu da ifade etmektedir.
764

 

Bahsini konu edindiğimiz yemekleri ana hatlarıyla değerlendirdiğimizde, Hz. 

Peygamber döneminde sadece hurma toplayıp yemek yahut hayvan ürünlerini herhangi 

bir iĢleme tabi tutmadan doğrudan yemek Ģeklinde değil, bir takım tarifeler takip 

edilerek farklı yemeklerin de hazırlandığına Ģahit olmaktayız. Burada aktardığımız 

kadarıyla yemekler hakkında bir damak tadı ve yemek hazırlama (günümüz ifadesiyle 

mutfak) kültürünün bulunduğunu ve yemeklerin insan psikolojisine etkisinin bilindiğini 

tespit etmek de mümkündür. 

 

5.2. Hz. Peygamber Dönemindeki Ġçecek ÇeĢitleri 

Hz. Peygamber dönemindeki içecek çeĢitlerine baktığımızda, su, zemzem, süt, 

Ģıra veya Ģerbetlerle, içki türlerinin varlığına Ģahit olmaktayız. Hz. Peygamberin genel 

tutumu da Ġslam‟ın haram kıldıklarını belirtmek, helal-mübah dairede kalanlara izin 

vermek ve bunlardan istifade etmek yönünde olmuĢtur.  

Hz. Peygamber, yemek yenirken olduğu gibi, bir Ģey içerken de bir usul telkin 

etmiĢ, iki yahut üç nefeste içilmesini iĢaret etmiĢtir.
765

 

 

5.2.1. Su ve Zemzem 

Suyun temel gıda ve temizlik maddesi olarak değeri açıktır. Hz. Peygamber Ebu 

Talha‟nın Beyruha adlı bahçesini ziyaret eder, tatlı suyundan içerdi.
766

 Bazen suyun 

                                                 
763

 Kitâbu‟t-Tıb, 8.Bâb, 5689. rivâyet. 

764
 Kitâbu‟t-Tıb, 8. Bâb, 5690. rivâyet. 

765
 Kitâbu‟l-EĢribe, 26. Bâb, 5631. rivâyet. 

766
 Kitâbu‟l-EĢribe, 13. Bâb, 5611. rivâyet. 



150 

 

geceden dinlenmiĢ olmasını aradığı anlaĢılmaktadır.
 767

 Hz. Peygamber‟in, devrin 

imkânları dâhilinde, içtiği suda bir nitelik bir kalite aradığı ya da en azından bir damak 

tadı olduğu anlaĢılmaktadır. Hz. Ali, Hz. Peygamber‟in ayakta su içtiğini
768

 Ġbn Abbas, 

Hz. Peygamber‟in ayakta zemzem içtiğini söylemiĢtir.
769

 

Hz. Peygamber, Hz. Hacer‟in Zemzem suyunu kendi halinde akmaya bıraksaydı, 

kuyu değil de, akıp giden bir su/pınar olacağını ifade etmiĢtir.
 770

 Hz. Hacer, Zemzem 

suyundan istifade kastıyla, suyun yanına yerleĢmek için izin isteyen
771

 Cürhüm 

kabilesine zemzemin mülkiyeti hakkında iddiada bulunmamak Ģartıyla kabul etmiĢtir.
772

 

Burada Ģehir Ģebekelerinin bulunmadığı, özellikle çöl ikliminde suyun azlığı ve bu 

sebeple ayrı bir değeri haiz olan su kuyularının mülkiyeti konusuna iĢaret etmekle 

yetinelim. 

Hac ziyaretinde Hz. Abbas ailesini, hacılara ikram edilmek üzere zemzem suyu 

çekmekte olduklarını müĢahede edince “hayırlı bir iĢ yapıyorsunuz” diyerek teĢvik 

etmiĢ, halkın yığılmasından endişelenmese, bizzat kendisinin de bineğinden inerek ipi 

omzuna alıp kuyudan su çekmek istediğini
773

 ifade etmiĢtir. 

                                                 
767

 Kitâbu‟l-EĢribe, 14. Bâb, 5613. rivâyet; 20. Bâb, 5621. rivâyet. 

768
 Kitâbu‟l-EĢribe, 16. Bâb, 5615 ve 5616. rivâyet. 

769
 Kitâbu‟l-EĢribe, 16. Bâb, 5617. rivâyet. 

770
 Kitâbu‟l-Musâkâ, 10. Bâb, 2368. rivâyet. Kitâbu Ehâdisi‟l-Enbiyâ, 9. Bâb, 3362, 

3364 ve 3465. rivâyetler. Bu rivâyetlerden, Hz. Peygamber‟in suyu içinde barındıran su 

kuyularını, -özellikle çöl ikliminde- akıp giden pınarlara tercih ettiği neticesine 

gidilebilir. 

771
 Kitâbu Ehâdisi‟l-Enbiyâ, 9. Bâb, 3365. rivâyet. 

772
 Kitâbu‟l-Musâkâ, 10. Bâb, 2368. rivâyet; Kitâbu Ehâdisi‟l-Enbiyâ, 9. Bâb, 3364. 

rivâyet. 

773
 Kitâbu‟l-Hac, 75. Bâb, 1635. rivâyet.  



151 

 

Hz. Peygamber‟in zemzem suyunu ayakta içtiği nakledilmiĢtir.
774

 Miraç 

yolculuğu öncesi Cebrail‟in gelerek, Hz. Peygamber‟in sadrını zemzem suyuyla 

yıkadığını ardından hikmet ve imanla doldurduğunu da ifade etmektedir.
775

 Zemzem 

suyunun farklı bir hususiyeti olduğu anlaĢılmaktadır. Burada mucizevi bir hadise 

öncesi, fiziki bir madde olan zemzem suyuna; hikmet ve imanın soyut yönüne de dikkat 

çekmek isabet olacaktır. 

Diğer taraftan muhtelif necasetlerin temizliğinde su kullanıldığını bilmekteyiz.
776

 

Hz. Peygamber nezdinde, içme suyunun kalite veya lezzet farkının da tespit 

edildiği, suyun dinlenmesi gibi bazı niteliklerinin de arandığı anlaĢılmaktadır. Zemzem 

suyunun ayrı bir değeri olduğu, su dağıtmanın hayırlı bir iĢ olduğunu görmekteyiz. 

 

5.2.2. ġerbetler, Ġçki ve ÇeĢitleri 

Hz. Peygamber düğün sabahı gelen misafirlerine geceden suda bekleterek 

hazırlanmıĢ bulunan hurma Ģırasını ikram etmiĢtir.
777

 Hz. Peygamber hacdayken, Hz. 

Abbas‟ın yanına uğrayıp hacılara verilen Ģerbetten kendisine de vermesini istemiĢtir. 

Hz. Abbas, insanların o Ģerbete ellerini soktukları gerekçesiyle evdeki özel ve temiz 

Ģerbetten getirtmek isteyince, Hz. Peygamber herkesin içtiği Ģerbetten arzu ettiğini ifade 

etmiĢtir.
778

 

Hz. Peygamber, hurma ile hurma koruğunun (zehv - زهو ), hurma ( temr - تمر ) ile 

kuru üzümün (zebib - زبيب ) karıĢtırılmasını yasaklamıĢ, her birinin sade olarak Ģıra 

                                                 
774

 Kitâbu‟l-Hac, 76. Bâb, 1637. rivâyet. 

775
 Kitâbu‟l-Hac, 76. Bâb, 1636. rivâyet. 

776
 Kitâbu‟l-Vudû, 48. Bâb, 203. rivâyet; 57. Bâb, 219. rivâyet; 58. Bâb, 220. rivâyet; 

59. Bâb, 222 ve 223. rivâyetler; 63. Bâb, 227. ve 228. rivâyetler. 

777
 Kitâbu‟l-EĢribe, 7. Bâb, 5591. rivâyet; 9. Bâb, 5597. rivâyet. 

778
 Kitâbu‟l-Hac, 75. Bâb, 1635. rivâyet. 



152 

 

(nebiz - نبيز ) yapılmasını salık vermiĢtir.
779

 Muhtemelen bu karıĢtırma-kokteyl 

yapılması esnasında mayalanma yahut alkol oluĢma riski mevcuttu.  

Ġçki
780

 ve içkinin ticareti
781

 haram kılınmıĢtır.
782

 Tüm sarhoĢluk veren içecekler 

buna dâhildir.
783

 SarhoĢluk veren içecekleri dünyada içerek tövbe etmeden ölen, ahirette 

(cennette) içemeyecektir.
784

 Ġçkinin yaygınlaĢması kıyamet alametleri arasında 

zikredilmiĢtir.
785

 

Medine‟de genellikle ham hurmadan yapılan büsr ( بسر )  ile hurma Ģarabı ve az 

miktarda üzüm Ģarabı bulunmaktaydı.
786

 Yine Hicaz bölgesinde sarhoĢ edici içeceklerin 

yapıldıkları hammaddeler arasında üzüm („ıneb -  عنب ) ya da üzüm kurusu (zebib - زبيب 

),
787

 hurma ( temr - تمر ), bal ( asel - عسل ), buğday (hınta - حنطة) ve arpa (Ģaîr - شعير  ) 

                                                 
779

 Kitâbu‟l-EĢribe, 11. Bâb, 5602. rivâyet. 

780
 Maide, 5/9; Kitâbu‟l-EĢribe, 2. Bâb, 5579. rivâyet. 

781
 Kitâbu‟l-Büyu‟, 105. Bâb, 2226. rivâyet. 

782
 Bâb baĢlığına verdiği isimden hareketle Buhari‟nin, nebiz türlerinin abdest almak 

için kullanılmasının da haram olduğu görüĢünde olduğunu söylememiz mümkündür. 

Bak: Kitâbu‟l-Vudû, 71. Bâb: “Nebiz veya sarhoĢ edicilerle abdest caiz olmaz”. Bâb 

altında verdiği “SarhoĢ eden her içecek haramdır” mealindeki 242 numaralı rivâyeti de 

Hz. Peygamber‟den müsned olarak nakletmektedir. 

783
 Kitâbu‟l-EĢribe, 4. Bâb, 5585 ve 5586. rivâyetler. 

784
 Kitâbu‟l-EĢribe, 1. Bâb, 5575. rivâyet. 

785
 Kitâbu‟l-Ġlm, 21. Bâb, 80. ve 81. rivâyetler; Kitâbu‟n-Nikâh, 111. Bâb, 5231. 

rivâyet; Kitâbu‟l-EĢribe, 1. Bâb, 5577. rivâyet; 20. Bâb, 6808. rivâyet. 

786
 Kitâbu‟l-EĢribe, 2. Bâb, 5580. rivâyet. 

787
 Kitâbu‟l-EĢriba, 5. Bâb, 5589. rivâyet. 



153 

 

zikredilmektedir.
788

 Baldan bıt‟ ( بطع ) adı verilen bir içki yapılırdı,
789

 bu içki Yemen 

bölgesinde yaygındı.
790

 Aynı yasak kapsamında “bâzık” ( بازق )  denilen, üzüm Ģırasının 

hafifçe kaynatılmasıyla elde edilen sarhoĢ edici etkisi olan içki de yasaklanmıĢtır.
791

 Bu 

rivâyetleri nakleden ravilerin kendi aralarındaki müzakerelerinde Çin‟de pirinçten 

üretilen bir içki çeĢidinin hükmü mevzubahis edilmiĢ ve bunun Hz. Peygamber ya da 

Hz. Ömer döneminde olmadığı zikredilmiĢtir.
792

  

 

5.3.  Hz. Peygamber’in Sevdiği Yemek ve Gıdalar 

Hz. Peygamber‟in arpa, hurma gibi temel nitelikteki gıda maddelerini diğer 

ürünlere göre daha sık yemiĢ olması makuldür. Bunun dıĢında, Sahih-i Buhari‟de 

incelediğimiz rivâyetler çerçevesinde gıda maddeleri konusunda geniĢ bir çeĢitlilik ve 

bolluk olmadığını mütalaa etmekteyiz.  

Hz. AiĢe‟nin ifadesine göre Hz. Peygamber, tatlıları ve balı severdi.
793

 Hz. 

Zeyneb‟in kendisine bal ikram ettiği ve bu sebeple yanında fazladan kaldığı, bu 

hadisenin eĢleri arasında tatsızlığa sebep olduğu için Hz. Peygamber‟in bal yememeye 

yemin ettiği
794

 ve Tahrim suresiyle kendisine helal olan bir Ģeyi eĢlerinin rızasını 

                                                 
788

 Kitâbu‟t-Tefsir, Maide Sûresi, 10. Bâb, 4619. rivâyet; Kitâbu‟l-EĢribe, 2. Bâb, 5581. 

rivâyet; 5. Bâb, 5588. ve 5589. rivâyetler. 

789
 Kitâbu‟l-EĢribe, 4. Bâb, 5585. rivâyet. 

790
 Kitâbu‟l-EĢribe, 4. Bâb, 5586. rivâyet. 

791
 Kitâbu‟l-EĢribe, 10. Bâb, 5597. rivâyet. 

792
 Kitâbu‟l-EĢribe, 5. Bâb, 5588. rivâyet. 

793
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 32. Bâb, 5431. rivâyet; Kitâbu‟l-EĢribe, 10. Bâb, 5599. rivâyet; 15. 

Bâb, 5614. rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 4. Bâb, 5682. rivâyet. 

794
 Kitâbu‟t-Tefsir, Tahrim Sûresi, 1. Bâb, 4912. rivâyet. 



154 

 

gözeterek haram etmemesi konusunda Allah tarafından itab edilmesi
795

 bilinen bir 

husustur. 

Hz. Peygamber‟in tirid ve telbine yemeklerini methettiği bilinmektedir.
796

 Ayrıca 

eti diğer katıklara tercih etmektedir.
797

 Yine sevdiği gıdalar arasında kabak 

zikredilebilir. Nitekim Enes bin Malik, Hz. Peygamberle birlikte bir terzinin davetine 

gittiklerinde arpa ekmeğiyle
798

 birlikte ikram edilen kurutulmuĢ etli kabak yemeğinde
799

 

tabağın içinde kabakları aradığını,
800

 kendisinin de o günden sonra kabağı sevmeye 

baĢladığını nakletmektedir.
801

 Hatta Hz. Enes, Hz. Peygamber‟in hoĢlandığını görünce 

kabakları Hz. Peygamber‟in önüne toplattığını aktarmaktadır.
802

 

 

5.4.  Hz. Peygamber’in HoĢlanmadığı Yahut Nadiren Yediği Gıdalar 

Enes bin Malik, Hz. Peygamber‟in vefatına kadar yumuĢak ekmek ve koyun 

kebabı
803

 yiyemediğini söylemektedir.
804

 Ġbn Hacer farklı rivayetleri, Hz. Peygamber‟in 

                                                 
795

 Tahrim Sûresi,  66/1. 

796
 Bakınız: Birinci Bölüm “5.1.5.Hazırlanan Muhtelif Yemekler” baĢlığı 

797
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 31. Bâb, 5430. rivâyet. 

798
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 36. Bâb, 5436. rivâyet; 38. Bâb, 5439. rivâyet. 

799
 Bu yemeğin çorba türü sulu bir yemek olduğu ifade edilmektedir: Kitâbu‟l-Et‟ıme, 

36. Bâb, 5436. rivâyet; 38. Bâb, 5439. rivâyet. 

800
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 4. Bâb, 5379. rivâyet; 25. Bâb, 5420. rivâyet; 35. Bâb, 5435. 

rivâyet; 36. Bâb, 5436. rivâyet; 38. Bâb, 5439. rivâyet. 

801
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 4. Bâb, 5379. rivâyet; 25. Bâb, 5420. rivâyet; 33. Bâb, 5433. 

rivâyet; 35. Bâb, 5435. rivâyet; 36. Bâb, 5436. rivâyet; 38. Bâb, 5439. rivâyet. 

802
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 30. Bâb, 2092. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 38. Bâb, 5439. rivâyet. 

803
 Rivâyet metninde geçen “Ģat mesmuta / شاة مسموطة” ifadesini haĢlanmıĢ yahut 

terbiye edilmiĢ yumuĢak koyun kebâbı Ģeklinde anlamlandırdık. 



155 

 

koyun kebabı yediğine delil getirmektedir.
805

 Burada Enes bin Mâlik‟in kastı bütün bir 

koyun olsa gerektir. Muhtemelen Hz. Peygamber döneminde darlık zamanları yaĢandığı 

için küçük yaĢtaki kuzuların kesilerek piĢirilmesi pek yaygın bir uygulama değildir. 

Hz. Peygamber dab (keler) denen kertenkelenin sofrasında yenmesine müsaade 

etmiĢ, ancak kendisi yememiĢtir.
806

 Kendisinin bu hayvanı yemekten hoĢlanmadığı 

anlaĢılmakta,
807

 hatta bizzat kendi sözleriyle “kendisini tiksindirdiği” 

nakledilmektedir.
808

 Aynı Ģekilde kendi kavminin topraklarında olmadığını belirterek, 

yeme-içme adetlerinin sosyo-kültürel yönüne de iĢaret etmektedir.
809

 

Hz. Peygamber‟in helal olduğunu ifade etmekle
810

 beraber rahatsız edici 

kokularından dolayı soğan, sarımsak ve pırasa gibi gıdaları yemediğini neticesini 

çıkarmaktayız. Hz. Peygamber, bu perhizine izah olarak “sizin görüşmediklerinizle 

görüşürüm”
811

 diyerek muhtemelen melekleri kastetmektedir. 

                                                                                                                                               
804

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 8. Bâb, 5385 ve 5386. rivâyetler; 26. Bâb, 5421. rivâyet; Kitâbu‟r-

Rikâk, 17. Bâb, 6457. rivâyet. 

805
 Fethu‟l-Bâri, ġerhu Sahih‟il Buhari, Ġbn Hacer, Cilt: 9, s: 531. 

806
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 8. Bâb, 5389. rivâyet; 11. Bâb, 5391. rivâyet; 14. Bâb, 5400. 

rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 33. Bâb, 5537. rivâyet. 

807
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 8. Bâb, 5389. rivâyet. 

808
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 10. Bâb, 5391. rivâyet; 14. Bâb, 5400. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih 

ve‟s-Sayd, 33. Bâb, 5537. rivâyet. 

809
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 10. Bâb, 5391. rivâyet; 14. Bâb, 5400. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih 

ve‟s-Sayd, 33. Bâb, 5537. rivâyet. 

810
 Kitâbu‟l-Ezan, 160. Bâb, 855. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġ‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 24. 

Bâb, 7359. rivâyet. 

811
 Kitâbu‟l-Ezan, 160. Bâb, 855. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġ‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 24. 

Bâb, 7359. rivâyet. 



156 

 

Ġlgili bahislerde geçtiği üzere nadiren yediği gıdalar arasında, anber balığı etine ve 

yaban eĢeği etine de atıfta bulunalım. Döneminde at eti yenmekle beraber, 

Hz.Peygamber‟in at eti yiyip yemediğini tespit edemedik. 

Sahih-i Buhari özelinde Hz. Peygamber‟in nadiren yediğini tespit edebildiğimiz 

gıdaları açıkladık. ġimdi Hz. Peygamber‟in yeme rejimini inceleyelim. 

 

5.5.  Hz. Peygamber Döneminde Yeme Rejimi 

Hz. Peygamber‟in (yenilen) yiyeceğin ölçülmesini tavsiye etmiĢ, bunun yemeğin 

bereketini artıracağını ifade etmiĢtir.
812

 Yiyeceğin ölçülmesi hem yenen yemeğin, hem 

satın alınan gıdanın ölçülmesi ile ilgili olabilir. Yenen yemeğin ölçülmesi anlamında 

alınırsa, bir tür denge ve perhiz uygulamasının telkin edildiği düĢünülebilir.  

Aynı doğrultuda Medine‟nin sa‟ ve müddünün bereketlenmesi için dua etmiĢtir.
813

 

Ölçü birimleriyle esasında gıda maddelerinin kastedildiğini çıkarmak mümkündür. 

Bereket kavramının muayyen bir ölçü birimi hakkında kullanılması, eĢyanın fiziki 

durumunda nicel bir artıĢın, yarar yahut nitelik ve kalite artıĢıyla ilgili olduğu fikri 

vermektedir. 

Çok yiyen bir adam müslüman olduktan sonra az yemeye baĢlamıĢ, bu durum Hz. 

Peygamber‟e arzedilince, Hz. Peygamber de “Müminin bir mide ile kafirin 7 mide ile 

yediğini” ifade etmiĢtir.
814

 Müteaddit defa geçen Ġbn Ömer‟in rivâyetine göre Hz. 

Peygamber “müminin bir mide ile kafirin 7 mide ile yediğini” söylemiĢtir.
815

 Bu 

                                                 
812

 Kitâbu‟l-Buyü‟, 52. Bâb, 2128. rivâyet. 

813
 Kitâbu‟l-Buyû‟‟, 53. Bâb, 2129 ve 2130. rivâyetler. 

814
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, Numarasız Bâb, 5397. rivâyet. 

815
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 12. Bâb, 5393. rivâyet. Aynı anlamda ki diğer rivâyetler için: 

Numarasız Bâb, 5394, 5395, 5396 ve 5397. rivâyetler. Önceki rivâyetlerin sebeb-i 

vurudunun 5397 numaralı rivâyet olması ihtimal dâhilindedir. 



157 

 

rivâyetlerden de anlaĢılacağı üzere müminin yeme-içmesinde de bir aĢırılık yoktur. Yine 

Hz. Peygamber tarafından iman ile yeme-içme durumu arasında da bir iliĢki olduğuna 

iĢaret edilmektedir. 

Ebu Hureyre, “Hz. Peygamber ailesinin, Hz. Peygamber‟in vefatına kadar üç gün 

üst üste doymadığını”
816

 aktarmaktadır. Bir baĢka rivâyette Hz. Peygamber‟in “arpa 

ekmeğine bile doymadan irtihal ettiğini” zikretmektedir.
817

 Hz. AiĢe de evlerinde uzun 

süre ocak yanmadığını, hurma-su ile gıdalandıklarını ve bazen süt içebildiklerini 

söylemiĢtir.
818

 SavaĢ gibi durumlarda da ashabıyla günlerce aç kaldıkları 

anlaĢılmaktadır.
819

  

Hz. Peygaber‟in visal orucu tuttuğu bilinmektedir. Ashabına gelince; iftarda acele 

edilmesini teĢvik etmiĢ,
820

 iftar edilmeden en fazla sahura kadar beklenebileceğini ifade 

etmiĢtir.
821

 Ashabından visal orucu tutmak isteyenlere, “hanginiz benim gibidir, beni 

Rabbim yedirir, içirir”
822

 diyerek müsaade etmemiĢ; buna rağmen ısrarcı olanlara iki 

gün üst üste oruç tutturduğunu hilal görünmeseydi bu yaptırımı aynı süre daha 

uzatacağını ifade etmiĢtir.
823

 Bu ve benzeri rivâyetlerde kiĢisel anlamda bünyesinin 

                                                 
816

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 1. Bâb, 5374. rivâyet. 

817
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 23. Bâb, 5414. rivâyet. 

818
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 1. Bâb, 2567. rivâyet. 

819
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4101. rivâyet. 

820
 Kitâbu‟s-Savm, 45. Bâb, 1957. rivâyet. 

821
 Kitâbu‟s-Savm, 50. Bâb, 1967. rivâyet. 

822
 Kitâbu‟s-Savm, 48. Bâb, 1961, 1962 ve 1963. rivâyetler;49. Bâb, 1965 ve 1966. 

rivâyetler; 50. Bâb, 1967. rivâyet; Kitâbu‟t-Temennâ, 9. Bâb, 7241. ve 7242. rivâyetler; 

Kitâbu‟l-Ġtisam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 5. Bâb, 7299. rivâyet. 

823
 Kitâbu‟s-Savm, 49. Bâb, 1965. rivâyet; Kitâbu‟t-Temennâ, 9. Bâb, 7241. ve 7242. 

rivâyetler; Kitâbu‟l-Ġtisam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 5. Bâb, 7299. rivâyet. 



158 

 

dayanıklılığını görebileceğimiz gibi, özel hayatındaki bazı ağır uygulamalar hakkında 

çevresindeki insanlara müsaade etmediği de âĢikardır. 

Yaptığımız incelemelerde Hz. Peygamber‟in -en azından namaz saatleri kadar 

olsun-  belirgin bir öğün düzeni takip ettiğine rastlamadık. AnlaĢıldığı kadarıyla belirli 

olmayan muhtelif zamanlarda, yüksek ihtimalle iyice acıktığında yahut yiyecek bir Ģey 

bulanabildiyse yemek yemektedir. Darlık zamanlarında bir öğün düzenini beklemek 

yersiz olacaktır. Çoğunlukla ne bulunduysa o yenmekte, yiyecek saklama teknikleri 

bilinmesine rağmen, muhtemelen azlığından dolayı bu erzakı depolama imkânları da 

pek bulunmamaktaydı.  

Zikredeceğimiz bazı hadiseler öğünler hakkında kesin olmamakla birlikte bir fikir 

verebilir. Mesela Hz. Peygamber bir gün Hz. AiĢe‟nin yanına girdiğinde, ocakta et 

piĢirildiğini görerek öğle yemeği
824

 istemiĢtir.
825

 Yine sefer ve savaĢ süreçlerinde yenen 

yemeklerin öğün düzeni hakkında sağlıklı bir bilgi vermese de en azından bir fikir 

edinmemize yardımcı olacaktır. Hendek savaĢı esnasında arpadan bir çeĢit yemek 

yapılmıĢ, kokusu-çürük-bozuk olmasına rağmen ama ashap biraz da açlıktan olsa gerek 

bu yemekten yemiĢtir.
826

 Bu yemeğin gündüz saati yendiği intibaı uyanmaktadır. Ancak 

muhtemelen günler süren açlıktan sonra gerçekleĢtiği için günlük öğün düzeni 

içerisinde mütalaa edilmesi isabetli olmayacaktır. 

Gün içinde ikram edilen nimetlerden de istifade etmektedir. Bir tür ara öğün  

yahut ana öğün olarak görülebilir. Ġkramlara bal Ģerbeti, süt, hurma vb örnekler 

verilebilir. 

Hz. Peygamber, bazen ailesinin yanında, bazen kendi ikramı olan sofralarda, 

bazen ashabıyla oturduğu meclislerde, icabet ettiği davet sofralarında yemek 

                                                 
824

  .Kahvaltı, öğle yemeği anlamlarına gelen bir kelimedir :الغذاء 

825
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 31. Bâb, 5430. rivâyet. 

826
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4100 rivâyet. 



159 

 

yemektedir. Özellikle aile sofrası yahut arkadaĢ sofrası gibi bir tercihi olmadığı 

görülmektedir. 

Oruç tutulan günler için sahur
827

 ve iftar yemeklerine vurgu yaptığı açıktır. Sefer 

halinde Ramazan orucunun bozulabilmesi, seferlerin insanın yeme içmesinden 

alıkoyduğundan bahsetmesi, iftarı en geç sahura kadar ertelenmesine ruhsat vermesi, 

visal orucunu yasaklaması.. vb. rivâyetler de öğün düzeni hakkında dolaylı da olsa bir 

fikri çerçeve oluĢturmaktadır. Kendisi de oruçlu olmadığı ve bir yemek bulduğu zaman 

bundan yemek istemektedir. Rivâyetlerin genel muhtevasına bakıldığında anlaĢıldığı 

kadarıyla özellikle uzun süren açlıklarda imkân varsa aç bekleyip öğün saati 

gözetmektense yemeği yemeyi/tok durmayı tercih etmektedir. 

Namazla yemek çakıĢtığında yemeğin öne alınması gibi tasarrufları da 

vurgulamaktadır. Rivâyetlerde görebildiğimiz kadarıyla namaz vakitlerindeki çakıĢma 

sabah ve yatsı namazı hariç diğer vakitler için daha mümkün olabilmektedir. Bu da 

yemeklerin/öğünlerin daha ziyade gündüz vakitlerinde yendiği intibaını 

uyandırmaktadır. Tezimiz çerveçesinde rastladığımız ipuçlarından hareketle tespit 

edebildiğimiz kadarıyla kıtlık/darlık zamanları dıĢında -biraz muğlak da olsa- kuĢluk 

vakti ve ikindi sonrası olmak üzere günlük yemek öğün kültürü iki vakitten ibarettir 

denebilir. 

 

5.6. Yemek Yedirmek ve Yemek Davetine Ġcabetle Ġlgili Hususlar 

Hz. Peygamber, bir kiĢinin Ġslam‟da en hayırlı amelin ne olduğunu sorduğunda, 

“yemek yedirmek ve tanıdığına ve tanımadığına selam vermek” olarak cevaplamıĢtır.
828

 

                                                 
827

 “Sahur yapınız. Çünkü sahurda bereket vardır.” Kitâbu‟s-Sıyâm, 20. Bâb, 1923. 

rivâyet.  

828
 Kitâbu‟l-Ġman, 6. Bâb, 12. rivâyet; 20. Bâb, 28. rivâyet. 



160 

 

Yine “açları doyurun, hastaları ziyaret edin, köleleri hürriyetine kavuĢuturun”
829

 

Ģeklinde kapsamlı bir tavsiyesi de vardır.
 
 

Muhtelif rivâyetlerde Hz. Peygamber yemeğe davet edildiğinde icabet ettiğini 

öğrenmekteyiz.
830

 Bir keresinde Ebu ġuayb diye bilinen bir sahabi Hz. Peygamber‟i beĢ 

kiĢinin beĢincisi olarak bir et yemeğine çağırmıĢ, Hz. Peygamber de bu davete icabet 

etmiĢtir.
831

 Bir baĢka altıncı kiĢi de peĢlerine takılınca Hz. Peygamber davet sahibine 

kendilerini sayılı olarak çağırdığını, sonradan gelen kiĢiyi -kendileri de misafir oldukları 

halde- çağırmadıklarını, davet sahibinin altıncı kiĢiyi sofraya buyur etmek yahut geri 

göndermek ihtiyarına sahip olduğunu ifade etmiĢtir.
 832

 Davet evinin durumuna göre 

misafirleri on kiĢilik gruplar halinde sofraya aldığı da vakidir.
 833

 Yemek davetinde 

davet sahibinin misafirlerini sofrada bırakıp kendi iĢine dönmesine ses çıkarmadığı 

anlaĢılmaktadır.
834

 Bu hadiselerde Hz. Peygamber‟in yemek davetlerinde ve davetsiz 

                                                 
829

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 1. Bâb, 5373. rivâyet. 

830
 Bir terzinin yemek davetine icabeti hakkında: Kitâbu‟l-Et‟ıme, 4. Bâb, 5379. rivâyet; 

Ebu Talha’nın davetine, yanında bulunan ashabıyla icabeti hakkında: Kitâbu‟s-Salât, 

43. Bâb, 422. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3578. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 6. 

Bâb, 5381. rivâyet; 48. Bâb, 5450. rivâyet; Kitâb‟ul-Eymân ve‟n-Nuzur, 22. Bâb, 6688. 

rivâyet. 

831
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 34. Bâb, 5434. rivâyet; 57. Bâb, 5461. rivâyet. 

832
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 34. Bâb, 5434. rivâyet; 57. Bâb, 5461. rivâyet; Kitâbu‟l-Buyû‟, 21. 

Bâb, 2081. rivâyet. 

833
 Ebu Talha ve Ummu Süleym’in yemek daveti hakkında: Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 

3578. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 6. Bâb, 5381. rivâyet; 48. Bâb, 5450. rivâyet; Kitâb‟ul-

Eymân ve‟n-Nuzur, 22. Bâb, 6688. rivâyet.  

834
 Kitâbu‟l-Büyu, 30. Bâb, 2092. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 35. Bâb, 5435. rivâyet. 



161 

 

misafirler konusunda adab-ı muaĢeret tabir edebileceğimiz bir takım hususları 

vurguladığına Ģahit olmaktayız. 

 

5.7. Yeme-Ġçme ve Gıdalarla Ġlgili Ġlkesel Durumlar  

Hz. Peygamber, gıda menĢeinin helal olması konusunda hassastır. Yenecek 

gıdanın kaynağı ve mahiyetini sorgulamakta, iki kıstastan geçen gıdaları yemektedir. 

Yemeğin kaynağı konusundaki hassasiyetine iliĢkin Ģu rivâyeti zikredelim: Hz. 

Peygamber bir yemek getirildiğinde “Hediyeden mi yoksa sadakadan mı” diye sorar, 

“sadakadandır” denirse ashabına “siz yiyiniz” der, kendisi yemezdi, “hediyedendir” 

denirse kendisi de davranır herkesle birlikte yerdi.
835

  

Hz. Peygamber, bir tencerede piĢirilen yemeği görüp kokusunu duyunca 

içindekileri sormuĢ,  muhtevası zikredilince kendisi yememiĢ, “siz yiyiniz, ben sizin 

görüşmediklerinizle görüşürüm”
836

 demiĢtir. Yine Hz. Peygamber bir gün Hz. AiĢe‟nin 

yanına girdiğinde ocakta yemek tenceresinin kaynamakta olduğunu görmüĢ ve yemek 

getirilmesini istemiĢtir. Kendisine farklı bir yemek getirilince bunun sebebini merak 

etmiĢ ve Hz. AiĢe, piĢmekte olan yemeğin Berire‟ye verilen bir sadaka olduğu 

gerekçesiyle getirmediğini söylemiĢtir. Hz. Peygamber de bu gıdanın kendileri için 

hediye anlamı taĢıdığını belirterek getirilmesini istemiĢtir.
837

 

Bahsi geçen rivâyetlerden Hz. Peygamber‟in yediğinin kaynağını ve mahiyetini 

sorgulama itiyadı olduğu anlaĢılmaktadır. Çevresinde ve sofra hizmetinde bulunanlarca 

da -Hz. Peygamber’in bizzat sormadığı durumlarda da-  Hz. Peygamber‟e takdim 

                                                 
835

 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 7. Bâb, 2576. rivâyet. 

836
 Kitâbu‟l-Ezan, 160. Bâb, 855. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġ‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 24. 

Bâb, 7359. rivâyet. 

837
 Kitâbu‟z-Zekât, 62. Bâb, 1495. rivâyet; Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 

7. Bâb, 2576. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 31. Bâb, 5430. rivâyet. 



162 

 

edilecek yemeklerin bir ön elemeye tabi tutulması, önüne konulan yemeklerin mahiyeti 

hakkında da bilgi verilmesi âdeti olduğu anlaĢılmaktadır.
838

 Yakın çevresindekilere ait 

bu itiyadın da Hz. Peygamber‟in hassasiyetleri doğrultusunda Ģekillendiğini düĢünmek 

tabidir.   

 

5.8.  Yeme-Ġçme ġekli ve Yemek Adabı  

Hz. Peygamber yemekte kusur aramaz, iĢtahı varsa yer, yoksa yemezdi.
839

 Helal 

olmakla beraber kendi hoĢlanmadığı gıdaların sofrasında bulunmasına ve 

çevresindekilerce yenmesine herhangi bir kısıtlama getirmemekte, herkesi kendi damak 

tadı konusunda serbest bırakmaktadır.
 840

 Dikkat edileceği üzere Hz. Peygamber “ayıp 

olmasın” ya da “herkes yiyor” diye bir kaygı ile, iĢtahı olmadığı halde kendisini yemek 

yemeye zorlamamaktadır. Burada en azından yemek konusunda kiĢisel prensiplerini 

adaba fedâ etmediğini anlamaktayız. 

Hz. Peygamber, yemekle namaz çakıĢtığında yemeği öne alınmasını
841

, önce 

yemeğe baĢlanmıĢsa yemekte namaz için acele edilmemesini uygun görmüĢtür.
842

 Dini 

farizaların ihmaline imkân verilmeden, biyolojik ve psikolojik ihtiyaçların öne 

alındığını söylemek mümkün görünmektedir. 

Hz. Peygamber, henüz bir çocuk olan Ömer bin Seleme, tabağın her yerinden 

yemek yediğini görünce onu Ģöyle uyarmıĢtır: “Ey çocuk! Allah adını an, sağ elinle ve 

                                                 
838

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 10. Bâb, 5391. rivâyet; 14. Bâb, 5400. rivâyet. 

839
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3563. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 21. Bâb, 5409. rivâyet. 

840
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 8. Bâb, 5389. rivâyet; 10. Bâb, 5391. rivâyet. 

841
 Kitâbu‟l-Ezan, 42. Bâb, 671. rivâyet; 42. Bâb, 673. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 58. 

Bâb, 5463 ve 5465. rivâyetler. 

842
 Kitâbu‟l-Ezan, 42. Bâb, 672. rivâyet; 42. Bâb, 674. rivâyet. 



163 

 

önünden ye”
843

 Burada Hz. Peygamber‟in yemek adabını özlü bir Ģekilde dile 

getirmiĢtir.
844

  

Hz. Ali, Hz. Peygamber‟in ayakta su içtiğini
845

 Ġbn Abbas da, ayakta zemzem 

içtiğini söylemiĢtir.
846

 

Bazı durumlarda Hz. Peygamber‟in yanındaki sahabenin doyana kadar yemek 

yedikleri nakledilmektedir. Açlık had safhaya yükseldiği bir süreçte Ebu Talha, Hz. 

Peygamber‟i yemeğe davet etmiĢ, o da yanında bulunan 80 kadar kiĢi ile davete icabet 

etmiĢ ve davetliler doyana kadar yemiĢlerdir.
847

 

Enes bin Malik, Hz. Peygamber‟in (muhtemelen kendi hanesinde) yemek 

masasında yemediğini (yemeğini yer sofrasında yediğini) de nakletmektedir.
848

 Aynı 

rivâyetlerde geçen “yumuĢak ekmek yemediği”, “sukurruce üzerinde yemediği” gibi 

içeriğe bakıldığında, bunun bir edep ölçüsünden çok devrin maddi ve kültürel 

Ģartlarından olduğu intibaı vermektedir. Nitekim bir önceki rivâyette Hz. Enes‟in bir 

ekmekçisinin olduğundan bahsedilmekte, -yüksek ihtimalle Hz. Peygamber devrinden 

                                                 
843

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 2. Bâb, 5376. rivâyet. Ayrıca bakınız: Kitâbu‟l-Et‟ıme, 2. Bâb, 5377 

ve 5378. rivâyetler. 

844
 Sağ elle yemeye vurgu muhtelif rivâyetlerde geçmektedir. Birkaç örnek için bakınız: 

Kitâbu‟- Et‟ıme, 2. Bâb, 5376. rivâyet; 4. Bâb, 5379. rivâyet. 

845
 Kitâbu‟l-EĢribe, 16. Bâb, 5615 ve 5616. rivâyet. 

846
 Kitâbu‟l-EĢribe, 16. Bâb, 5617. rivâyet. Bu rivâyet suyun Hz. Peygamber‟in 

parmaklarının arasından kaynayıp bollaĢması ile ilgili bir rivâyetin peĢinden 

gelmektedir. 

847
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3578. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 6. Bâb, 5381. rivâyet; 

Kitâb‟ul-Eymân ve‟n-Nuzur, 22. Bâb, 6688. rivâyet. 

848
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 8. Bâb, 5386. rivâyet; 23. Bâb, 5415. rivâyet. 



164 

 

sonra- yumuĢak ekmeğin üretildiği ve yendiği anlaĢılmaktadır.
849

 Eğer ilkesel bir durum 

olsaydı, Hz. Enes‟in de benzer içerikli bir talimat vermesi yahut en azından bu yönde bir 

imâda bulunması beklenirdi. 

Hz. Peygamber, “İki kişinin yemeğinin üç kişiye, üç kişilik yemeğin dört kişiye 

yeteceğini” ifade etmektedir.
850

 Burada hem ikramı teĢvik etmekte hem de yemeğin 

kalabalıkla yenmesi halinde bereketleneceğine iĢaret etmektedir. 

Hz. Peygamber‟in “ben dayanarak yemek yemem” sözü göz önüne alınacak 

olursa bunun kendisi için ilkesel bir tutum olduğu anlaĢılmaktadır.
851

 Hz. Peygamber‟in 

bu sözünden hareketle yemek yerken dayanmamasını bir tür hürmet hassasiyeti olarak 

mütalaa etmekteyiz. 

Eti bazen bıçakla kesmiĢ,
 852

 bazen de ısırarak yemiĢtir.
853

  

Abdullah bin Mesud‟dan gelen bir rivâyette yemek yerken yenen gıdanın tesbihini 

duyduklarını aktarmaktadır.
854

 Burada bir nesne olarak gıda maddelerinin metafizik bir 

takım özellikleri ile iliĢki kurulmaktadır. Kur‟an-ı Kerim‟de de “yerde ve gökte her ne 

                                                 
849

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 8. Bâb, 5385. rivâyet. 

850
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 11. Bâb, 5392. rivâyet. 

851
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 13. Bâb, 5398 ve 5399. rivâyetler. 

852
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 20. Bâb, 5408. rivâyet; 26. Bâb, 5422. rivâyet. 

853
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 18. Bâb, 5404. rivâyet; 19. Bâb, 5407. rivâyet. 

854
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3579. rivâyet; Müsned, Ġbn Hanbel, c: 7, S: 401, 4393. 

rivayet; Kitabu’l-Musannef fi’l-Ehâdis ve’l-Âsâr, Ebubekir bin Ebî ġeybe, Tahkik: 

Kamil Yusuf el-Hût, Mektebetu‟r-RüĢd, Riyad, 1409, c: 6, s:316, 31.722 rivayet; 

Dârimî, Sünen, c:1, s:176, 29. rivayet. Aynî bu durumun Hz. Peygamber zamanına 

mahsus olduğu fikrindedir. Bakınız: Umdetu’l-Kârî, Aynî, c: 16,s:122-123, 9753. 

rivayet. 



165 

 

varsa Allah‟ı zikrettiğinden”
855

 ve mesela “taĢların Allah korkusu ile 

yuvarlandığından”,
856

 bazı varlıkların gölgeleriyle
857

  bazı varlıkların ise gölge kaydı 

olmaksızın secde ettiğinden
858

” bahsedilmektedir. Secde kavramının ayrıntılarına 

girmeksizin, müfessirlerin Allah‟ın koyduğu kanunlara itaat anlamı verdiklerine 

değinmekle yetiniyoruz.
859

 Bu bağlamıyla secde ve zikir kavramlarının, insanlar için 

kastedilen mânâdan geniĢ ve daha genel bir anlam içerdiği açığa çıkmaktadır. Abdullah 

bin Mesud‟un rivayetini de bu Ģekilde değerlendirmek mümkün görünmektedir. 

Bununla birlikte Abdullah bin Mesud‟un “gıda maddesinin zikrinden kastının” mahiyeti 

hakkında kesin bir Ģey söyleyememekteyiz.  

Hz. Peygamber, birlikte hurma yenirken, arkadaĢlarının izni olmadan,
860

  ikiĢer 

ikiĢer yenmesinden nehyetmiĢtir.
861

 Bu yasağın arkasında arkadaĢından fazla yahut hızlı 

yiyerek, bir tür rahatsızlık vermek, oburluk, telaĢ ve endiĢeyle yemek yerken bünyeyi 

                                                 
855

  HaĢr, 59/1, 24; Saf, 61/1; Cuma, 62/1; Tegabun, 64/1.  

856
  Bakara, 2/74.  

857
 Ra‟d, 13/15; Nahl, 16/48-49; “gölgeleriyle secde etmeleri” sadece Rad ve Nahl 

Surelerindeki ayetlerde mevcuttur. 

858
 Nahl, 16/48-49; Hac, 22/18; Rahman, 55/6. Rahman suresinde sadece otlar ve 

ağaçlar Ģeklinde geçmektedir. Nahl Suresi 49 ayette, göklerdeki ve yerdeki canlılarla 

birlikte; meleklerin secdelerinden de bahsedilmektedir. Bu ayette secdenin canlı 

varlıklara mahsus olduğu intibaı vermekteyse de; secde kavramı Hac suresinde, güneĢ, 

ay ve yıldızlar dahil edilmekte ve cansız kabul edilen canlıları da Ģâmil olduğu 

anlaĢılmaktadır. 

859
 “Secde”,  Nihat Dalgın, Diyanet Ġslam Ansiklopedisi,  C: 36, s: 271-272. 

860
 Kitâbu‟l-Mezâlim, 14. Bâb, 2455. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 44. Bâb, 5446. rivâyet. 

861
 Kitâbu‟l-Mezâlim, 14. Bâb, 2455. rivâyet; Kitâbu‟Ģ-ġerike, 4. Bâb, 2489. ve 2490.  

rivâyet. 



166 

 

yormak yahut bir tür strese sebep vererek “lokmaların tesbihini duyamamak” gibi 

olumsuz hallerin önünü almak olsa gerektir. Nitekim yemek yenirken namaz için bile 

acele edilmemesinin telkini, yemeğin sükûnet ve huzur içinde yenmesi hususunun ne 

kadar önemli olduğunu izhar etmektedir. 

Sevik,
862

 süt
863

  gibi bazı gıdaları yedikten sonra sonra ağzını çalkaladığı ve 

yemekten sonra Ģükür mahiyetinde dua ettiği de nakledilmektedir.
864

  

Hz. Peygamber, su içerken kaba nefes verilmesini nehyetmiĢtir.
865

 Burada Hz. 

Peygamber‟in temizlik hususuna dikkat edilmesini telkin ettiğini de görmekteyiz. 

Hz. Peygamber, yemek hazırlayan hizmetçinin sofraya oturtulmasını, eğer bu 

yapılmayacaksa hazırlayıp getirdiği yemekten bir iki lokma olsun ikram edilmesini salık 

vermektedir. Çünkü hizmetçi yemeğin hazırlanmasında zahmetini çekmiĢtir.
866

 Burada 

da insan unsurunun ehemmiyeti ortadadır. Yemeyi hazırlayan kiĢi bu süreçte, yemekten 

canı çekmiĢ olduğu halde yiyememiĢ olabilir. Dikkat edilirse hizmetlinin maaĢ ve 

görevi icabı yaptığı bir iĢ olmanın ötesinde, insan olarak saygınlığı ve yemekle ilgili 

iĢtihası önemsenmektedir. Bu vaziyet “Yediğinden ye, giydiğinden giydir” düsturu ile 

de iliĢkilidir. Ayrıca bu uyarı geleneğimizdeki “göz hakkı” tabir olunan mefhumun 

menĢeini teĢkil ediyor olabilir. 

Hz. Peygamber‟in yeme-içme kültürünü de diğer günlük iĢler gibi belli bir âdab 

ve usûl çerçevesinde gerçekleĢtirmiĢtir. Hz. Peygamber‟in beslenme hususundaki 

uygulamasında; yemeğin kaynağı ve mahiyetini tespit baĢta olmak üzere, besmele ile 

                                                 

 
862

 Kitâbu‟l-Vudû, 51. Bâb, 209 rivâyet; Kitâbu‟l-Vudû, 53. Bâb 215 rivâyet; Kitâbu‟l-

Et‟ıme, 9. Bâb, 5390. rivâyet; 51. Bâb, 5454 ve 5455. rivâyetler. 

863
 Kitâbu‟l-Vudû,52. Bâb, 211. rivâyet. 

864
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 54. Bâb, 5458 ve 5459. rivâyetler. 

865
 Kitâbu‟l-Vudû, 18. Bâb, 153. rivâyet; 19. Bâb, 154. rivâyet. 

866
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 55. Bâb, 5460. rivâyet. 



167 

 

baĢlanması, kiĢinin önünden yemesi, içtiği kaba nefes vermemesi, yemekten sonra dua 

etmesi ve ağzını çalkalaması, yemeği hazırlayan kiĢilerin de mahrum edilmemesi, 

yemekte namaz için bile olsa yerken acele edilmemesi yönündeki tavsiye ve 

tatbikatında, sofra arkadaĢları ve mutfak hizmetinde bulunanlara da Ģâmil olan kuĢatıcı, 

bilinçli bir sükûnet hâli ve Allah‟ın çizdiği ölçülerden gafil olmama duyarlılığı belirgin 

bir Ģekilde hissedilmektedir. 

Görüldüğü üzere Hz. Peygamber,  hayatı lalettayin bir akıĢ içerisinde değil, belli 

bir vukuf ve hissediĢle yaĢamaktadır. Alelade ve nizamsız bir sürükleniĢten farklı 

olarak, yaĢamın akıĢında muayyen bir ölçü ve üslup görülmektedir. 

ġimdi gıda maddeleri ve yeme-içme bahsinde muhtelif baĢlıklardan çıkardığımız 

tespitleri topluca değerlendirelim. 

 

5.9.   Yeme-Ġçme Konusunda Genel Tespitler 

Hz. Peygamber‟in gıda maddeleri ile olan iliĢkisinde tespit edebildiğimiz 

hususları Ģu Ģekilde özetlemek mümkün görünmektedir: 

- Telbine örneğinde olduğu üzere; gıda maddelerinin insan psikolojisi üzerinde 

etkisi olduğunu ifade etmektedir. 

- Bir insan olarak sevdiği ve sevmediği gıdalar vardır. (Örnek: Sevdikleri: bal, 

tatlı, tirid, .. vd; sevmedikleri, keler eti, …vd.) Bazı gıdaları diğerlerine takdim ve tercih 

etmektedir. (Örnek: Berire‟nin hediye ettiği et) Hatta bazen yemeğin içindeki (kabak 

gibi) farklı/hoĢuna giden tatları aradığı bile anlaĢılmaktadır. 

- Gıda maddelerini sevip sevmemeyi nimeti küfran olarak değerlendirmemekte, 

beĢeri bir durum olarak kabul etmektedir. Bazı gıdaları kendisi sevmemekle beraber 

yanındakilere de müdahil olmamaktadır.  Tabiri caizse zevkleri tartıĢmamaktadır. 

- Ġmkân olduğu halde nimetlerden feragat ederek “kuru bir zühd” tavrı 

sergilememekte, imkan varsa yemeğin iyisini yemeyi tercih etmektedir.  



168 

 

- Balık-balina eti örneğine bakarak, Hz. Peygamber‟in, helal olan yeni tatları 

merak ettiğini de çkarmaktayız. Ancak keler örneğinde olduğu gibi alıĢmadığı, içinin 

almadığı için bazı tatlara da mesafesini koruduğunu görmek mümkündür. 

- Yemekler hakkında olumsuz konuĢmamakla birlikte, sevdiği yemeklerin, 

bazen aradığı ya da tatlarını merak ettiği lezzetlerin olduğu da anlaĢılmaktadır. Bu son 

üç maddeden hareketle Hz. Peygamber‟in bir damak tadı anlayıĢı olduğunu söylemek 

uygun olacaktır.  Aynı Ģekilde çevresindekilerin damak tadlarına da saygı duymaktadır.  

- Helal olmakla beraber yemediği, -belki Peygamberlik görevi münasebetiyle bir 

nevi kişisel olarak bir perhiz uyguladığı-  gıdalar da vardır. Örnek: Sarımsak, soğan, 

pırasa, keler zikrolunabilir. Özellikle sarımsak-soğan gibi kokulu gıdalar konusunda 

melekler kadar, gün içinde muhatap olduğu insanlar da hatırlamalıdır. 

- Yemek ikramını ve birlikte yemeyi teĢvik etmektedir. 

- Rivâyetlerde Hz. Peygamber döneminde daha ziyade yer sofrası kültürünün 

yaygın olduğu anlaĢılmaktadır. Tabi olarak Hz. Peygamber de yaĢamakta olduğu 

dönemin maddi kültürü icabı yer sofrasında yemiĢtir. 

- Hz. Peygamber‟in vefatından sonra gıda maddelerinde ve mutfak kültüründe 

geliĢmeler ve geniĢlemeler olduğu anlaĢılmaktadır. Kendisinden sonra yaĢayan 

Ashabının yediği bu yemeklerden, Hz. Peygamber‟in yemediği aĢikârdır. Bu tür kültürel 

geliĢmelerin o dönemdeki yemek kültürü ve sosyo-ekonomik Ģartlar çerçevesinde 

olduğu açıktır. Aynı doğrultuda Sahabe‟nin bu tür yemeklere mesafe koymadığını da 

görmekteyiz.  

- Yemek ve softa kültürü ile ilgili olarak, eĢya kültürü çerçevesinde yiyecek ve 

sıvı kaplarının kullanıldığını, bunlardan kullanılması esnasında gıdanın tabiatını ve 

helallik hükmünü değiĢtirmesi muhtemel olan bazılarına sınırlamalar getirdiğini 

anlamaktayız. 

 



169 

 

Tezimizin ikinci bölümünde Hz. Peygamber‟in çevresindeki canlılarla, eĢyalarla 

iliĢkisi ve günümüz için çıkarılabilecek referanslar üzerinde duracağız.  

 

  



170 

 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

 

1. Hz. Peygamber’in Birer Nesne Olmaları Bakımından Canlılarla ĠliĢkisi 

Hz. Peygamber‟in eĢyayla iliĢkisi bağlamında insan baĢta olmak üzere diğer 

varlıklarla, bunların biyolojik yapılarını, mülkiyet olma durumları, çalıĢtırılma-kullanım 

usul ve Ģekillerini de incelemek gerekecektir. Bu bahiste önce insan iliĢkilerine daha 

sonra insan ve hayvanlarla kurulan münasebetlere yer vereceğiz. Hz. Peygamber‟in 

canlılarla iliĢkisi ve özellikle insan iliĢkileri sahasının ayrı bir tez konusunu teĢkil 

edecek kadar geniĢ olduğu için burada konumuzun bütünlüğüne katkı sağlayacağını 

düĢündüğümüz nispette temas etmekle yetineceğiz.   

 

1.1. Ġnsanlar 

Ġslam, insanın ruh ve bedenden oluĢtuğunu kabul etmekte diğer bir ifadeyle insan 

Ģahsiyetinin biyolojik ve psikolojik cephelerini kabul etmektedir. Ġnsanın biyolojik 

yapısını, bedeniyle ve eĢyayla iliĢkisini sözgelimi ekonomik iliĢkilerini, dini bir 

saygınlık/dokunulmazlık altına almaktadır. Köle ve hizmetçileri hukuki olarak, 

efendilerinin mülkiyet hakları içerisinde tutarken, belli standartlar getirerek nesnel 

bağlamda insan saygınlığına yaraĢacak yaĢam ve çalıĢma standartlarının sağlanmasını 

salık vermektedir. Bu meyanda, insanın herhangi bir canlıdan farklı bir hüviyeti 

olduğunu teslim etmekte, köle dahi olsa hürmet/saygınlığa sahip olduğunu ifade 

etmektedir. 

Ġslam insan Ģahsiyetinin maddi yanı olan bedeniyle iliĢkisinde bir sınır çizmiĢtir. 

Manevi içeriği olan ibadetlerde aĢrıya gidilerek bedenin yıpratılmasına müsaade 

edilmediği gibi, sapkın psikolojik temayüller de, bedeni tahribe varacak sapmalara karĢı 

sınırlanmıĢtır. Gerek ferdin gerekse toplumun selameti ve biyolojik, psikolojik 



171 

 

yönleriyle toplum sağlığı açısından, Hz. Peygamber, karĢı cinse benzemeye çalıĢanları 

lanetlemiĢ
867

 ve bulundukları bölgeden çıkarmıĢtır.
868

 

Ġslam muhtelif vesilelerle insan haklarına atıflarda bulunmuĢtur.  Hz. Peygamber, 

çizdiği sınırlarıyla, günümüz modern dünyasındaki insan hakları kavramından çok daha 

geniĢ ve toplumun kılcal damarlarına kadar sirayet eden bir “insan hakları” manifestosu 

inĢa ettiğini söylememiz mümkündür. Mesela komĢu hakkı kavramı bağlamında 

komĢusunun izni olmadan duvarına bir odun/dal parçasının dayanmasını bile hoĢ 

karĢılamamaktadır.
869

  

Ġnsanın biyolojik vakıası baplamında önce soy-nesep konusuna değinelim. 

 

1.1.1. Soy-Nesep Vakıası 

Hz. Peygamber insanların nesebleri ve soylarının bir vakıa/gerçeklik olduğunu 

teslim etmektedir. KiĢinin ebeveyninden hangisine benzeyeceği konusunda günümüzde 

kalıtım bilimi çerçevesinde ele alınan konuları belirtmiĢtir.
870

 Kendisini bilerek
871

 

babasından baĢkasına nispet etmenin küfür olduğunu,
872

 bu iddianın yalanın 

büyüklerinden olduğunu,
873

 bunu yapan kiĢiye cennetin haram olduğunu söylemiĢtir.
874

 

                                                 
867

 Kitâbu‟l-Libâs, 61. Bâb, 5885. ve 5886. rivâyetler. 

868
 Kitâbu‟l-Libâs, 62. Bâb, 5886. rivâyet. 

869
 Kitâbu‟l-Mezâlim, 20. Bâb, 2463. rivâyet; Kitâbu‟l-EĢribe, 24. Bâb, 5627. rivâyet. 

870
 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 1. Bâb, 3329. rivâyet. 

871
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 5. Bâb, 3508. rivâyet; Kitâbu‟l-Ferâiz, 29. Bâb, 6766. rivâyet. 

872
 Kitâbu‟l-Ferâiz, 29. Bâb, 6768. rivâyet. 

873
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 5. Bâb, 3509. rivâyet. 

874
 Kitâbu‟l-Megâzi, 57. Bâb, 4326 ve 4327. rivâyetler; Kitâbu‟l-Ferâiz, 29. Bâb, 6766. 

rivâyet;  Kitâbu‟l-Ferâiz, 29. Bâb, 6768. rivâyet. 



172 

 

Yine kiĢinin kendini gerçekte ait olmadığı bir kavme nispet etmesi
875

 halinde de 

cehenneme hazırlanmasını ifade etmiĢtir. Bu rivâyetlerle Hz. Peygamber‟in insanın 

biyo-psikolojik ve psiko-sosyal ilintilerinin önemine dikkat çektiğine Ģahit olmaktayız. 

Bu zümreden olarak evlat edinme uygulamasının da kaldırıldığına
876

 ve evlat 

edinilenlerin öz babalarına nispet edilerek çağırılması emrine
877

 iĢaret edelim.  

Hz. Peygamber, kendi nesebi hakkında da bilgi vererek Ademoğlu’nun en hayrılı 

neslinden Peygamber olarak gönderildiğini
878

 ifade etmiĢ, Abdulmuttalip oğlu 

olduğunu
879

 belirtmiĢtir. Ġbn Abbas da, “Ben bu tebliğime karĢılık sizden akrabalık 

bağının dıĢında bir Ģey istemiyorum”
880

 ayeti hakkında, Hz. Peygamber‟in KureyĢ‟le 

akrabalık bağlarına iĢaret etmiĢtir.
881

  

KureyĢli müĢriklerin yaptıklarına karĢı fena sözler söylemek isteyen Hasan bin 

Sabit‟e, kendisinin de KureyĢ‟e mensup olduğuna telmihle “benim onlarla olan nesep 

bağımı nasıl yapacaksın?”
882

 demiĢ ve bir söz söylenirken dahi karabet bağının 

gözetilmesini tenbihlemiĢtir. Burada da görüleceği üzere mutlak olarak fiziki-biyolojik 

vakıa olan soya bağlı bir yergi yanlıĢ olup, insanlar inanç ve amellerine göre, yani 

metafizik boyutlarıyla değer kazanmaktadırlar. 

                                                 
875

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 5. Bâb, 3508. rivâyet. 

876
 Ahzâb, 33/ 4-5. 

877
 Kitâbu‟n-Nikâh, 16. Bâb, 5088. rivâyet. 

878
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3557. rivâyet. 

879
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 52. Bâb, 2864. rivâyet; 97. Bâb, 2930. rivâyet; 167.Bâb, 

3042. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 55. Bâb, 4315 ve 4316. rivâyet. 

880
 ġura Sûresi, 42/23. 

881
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 1. Bâb, 3497. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, ġura Sûresi, 1. Bâb, 4818. 

rivâyet. 

882
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 16. Bâb, 3531. rivâyet. 



173 

 

Hz. Peygamber‟in Arap kabileleri ve dini sosyo-kültürel tarihleri hakkında da 

bilgi verdiğini görmekteyiz. Mesela Huzaa kabilesinin atasının Amr bin Luhay 

olduğunu
883

 ve adak develeri âdetini bu kiĢinin ihdas ettiğini belirtmiĢtir.
884

 Buradan 

nesep vakıasının -belki inanç tarihi bağlamında- Nebevi gündemde yer teĢkil ettiğini 

çıkarmamız mümkündür. 

Kavmiyet aidiyetinin ölçülerini de çizmiĢtir. Ashap arasında tatsız bir 

ĢakalaĢmadan doğan bir tartıĢma üzerine Ensarî‟nin yardımına Ensar‟ı çağırması ve 

Muhacirî‟nin de muhacirleri çağırması hadisesi üzerine, Hz. Peygamber, bu tür 

yardımlaĢma çağrılarının cahiliye âdeti olduğunu zikretmiĢtir. Daha sonra meselenin 

aslını sormuĢ ve tatsız ĢakalaĢmaların bırakılmasını emretmiĢtir.
885

 Soya yahut ait 

olunan sosyal topluluğa dayanarak destek istemenin hoĢ karĢılanmadığı, meselenin aslı 

üzerinden çözüm aranmasının daha sıhhatli görüldüğü ve hakkaniyete muvafık olduğu 

âĢikârdır. 

 Hz.Peygamber, Ebu Zerr‟in bir kiĢiyi annesinden ötürü ayıpladığını öğrenmesi 

üzerine kendisine “sen kendisinde cahiliye âdeti bulunan biriymişsin” diyerek
886

 soya 

nispetle değer hükmü vermenin yanlıĢ olduğunu da güçlü bir Ģekilde ifade etmiĢtir.  

Burada zikredilen hususlar bağlamında, soy-nesep bağının Allah‟ın bir takdiri 

olarak ontolojik bir vakıa olduğuna, insanların emek ve iradelerinin söz konusu 

olmadığına, bunu inkârın beĢeri bir hakikatin inkârı yahut Allah‟ın takdirini kabul 

                                                 
883

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 9 Bâb, 3520. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Maide Sûresi, 12. Bâb, 

4623. rivâyet. 

884
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 9. Bâb, 3521. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Maide Sûresi, 12. Bâb, 

4623. rivâyet. 

885
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 8. Bâb, 3518. rivâyet. 

886
 Kitâbu‟l-Ġman, 22. Bâb, 30. rivâyet; Kitâbu‟l-Itk,  15. Bâb, 2545. rivâyet; Kitâbu‟l-

Edeb, 44. Bâb, 6050. rivâyet. 



174 

 

etmemek kabilinden büyük günah sayıldığı sonucuna varabiliriz. Ayrıca insanların 

soylarını farklı kimselere nispet etmeleri, sosyal anlamda bir keĢmekeĢ ortamı 

oluĢturabileceği gibi, bazı soyların diğerlerine üstün tutulması türünden yerilmiĢ 

cahiliye âdetlerinden birinin de önünü açması da kuvvetle muhtemeldir. 

 

1.1.2. Dokunulmazlıklar ve Ġnsanın Saygınlığı 

Hz. Peygamber, Veda Haccı günü, “Kanlarınız,
887

 mallarınız,
888

 namuslarınız,
889

 

bedenleriniz
890

 … dokunulmazdır” buyurarak, insan hayatının,  mal varlığının, bedensel 

bütünlüğünün ve namuslarının kutsal bir saygınlığı haiz olduğunu belirtmiĢtir. 

Ġnsanların birbirlerinin boyunlarını vurup canına kıymalarını sapıklık olarak 

nitelemiĢtir.
891

  

                                                 
887

 Kitâbu‟l-Ġlm, 9. Bâb, 67. rivâyet; 37. Bâb, 105. rivâyet;  Kitâbu‟l-Hac, 132. Bâb, 

1741; Kitâbu‟l-Edâhi, 5. Bâb, 5550. rivâyet; Kitâbu‟l-Fiten, 8. Bâb, 7078. rivâyet; 

Kitâbu‟t-Tevhid, 24. Bâb, 7447. rivâyet, 

888
 Kitâbu‟l-Ġlm, 9. Bâb, 67. rivâyet; 37. Bâb, 105. rivâyet;  Kitâbu‟l-Hac, 132. Bâb, 

1741; Kitâbu‟l-Edâhi, 5. Bâb, 5550. rivâyet; Kitâbu‟l-Fiten, 8. Bâb, 7078. rivâyet; 

Kitâbu‟t-Tevhid, 24. Bâb, 7447. rivâyet, 

889
 Kitâbu‟l-Ġlm, 9. Bâb, 67. rivâyet; 37. Bâb, 105. rivâyet; Kitâbu‟l-Edâhi, 5. Bâb, 

5550. rivâyet; Kitâbu‟l-Fiten, 8. Bâb, 7078. rivâyet; Kitâbu‟t-Tevhid, 24. Bâb, 7447. 

rivâyet. 105, 5550 ve 7447 numaralı rivâyetlerde geçen “ırzlarınız” ifadesinde Ģekk 

mevcuttur.  

890
 Kitâbu‟l-Fiten, 8. Bâb, 7078. rivâyet. Diğer rivâyetlerde mevcut olmayıp bu rivâyette 

geçen “ebĢarakum / beĢeriyetiniz” ifadesi; günümüz tabiriyle “biyolojik bütünlük ya da 

biyolojik varlık” Ģeklinde de anlaĢılabilir.  

891
 Kitâbu‟l-Edâhi, 5. Bâb, 5550. rivâyet; Kitâbu‟t-Tevhid, 24. Bâb, 7447. rivâyet, 



175 

 

Hz. Peygamber, insana, kulak ve burun kesilmek suretiyle yapılan müsleyi
892

 ve 

kavgada yüze vurmayı yasaklamıĢtır.
893

 Burada insanın farik organı olan yüze ayrı bir 

hürmet gösterilmesi istendiği de açıktır.  

Hz. Peygamber, Hacda, tavaf esnasında elinden kayıĢ yahut baĢka bir nesne ile bir 

baĢka insanı tutup tavaf ettiren birini görünce, önünü kesmiĢ, “elinden tutmasını” 

söylemiĢtir.
894

 Ġnsanın -bir hayvan misali, yular, değnek, kayıĢ vb. gibi bir nesne 

vasıtasıyla değil- doğrudan elinden tutularak hürmet gösterilmesini istemektedir. Bu 

rivayet özelinde nesnelerin insanın hürmetinin korunmasına olan katkısını da 

görmekteyiz. 

Yine köle ve hizmetçilerin çalıĢma ve geçim Ģartları hakkında belli esaslar 

koymuĢtur. HerĢeyden önce onların Allah‟ın hizmetimize verdiği “kardeşlerimiz” 

olduğu gerçeğini vurgulayarak; en temel beĢeri ihtiyaçlar olan gıda ve giyim 

konusunda, köle-efendi, iĢçi-patron ayrımını kaldırmıĢ; hizmetçilere altından 

kalkamayacakları iĢ/görevler verilmemesi, Ģayet verilirse yardımcı olunması konusunda 

talimat vermiĢtir.
895

 Yine hizmetçilere hazırlatılıp getirtilen yemekler için, onların da 

sofraya buyur edilmesini, bu yapılmayacaksa hazırladıkları yemeklerden bir iki lokma 

olsun ikram edilmesini telkin ederek, hizmetlilerin de insan olarak duygu ve iĢtahlarına 

iĢaretle hukuklarına dikkat çekmiĢtir.
896

 

                                                 
892

 Kitâbu‟l-Mezâlim, 30. Bâb, 2474. rivâyet. 

893
 Kitâbu‟l-Itk, 20. Bâb, 2559. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 35. Bâb, 5541. 

rivâyet. 

894
 Kitâbu‟l-Hac, 65. Bâb, 1620. rivâyet. 

895
 Kitâbu‟l-Ġman, 22. Bâb, 30. rivâyet; Kitâbu‟l-Itk, 15. Bâb, 2545. rivâyet; Kitâbu‟l-

Edeb, 44. Bâb, 6050. rivâyet. 

896
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 55. Bâb, 5460. rivâyet. 



176 

 

Evlerin mahremiyet mekanları olduğuna iĢaretle, bir delikten evini gözetleyen 

kimseyi kovalamıĢ ardından, elindeki tarağı (midra?) sallayarak “izlediğini bilseydim 

bunu gözüne sokardım, göz için de izin istenir” demiĢtir.
897

 

 

1.1.3. Ġnsanın Biyolojik Yapısı ve Nesne Olmak Bakımından Kıymeti 

Ġnsanın biyolojik yapısı ile ilgili hususlar birçok rivâyete konu olmuĢtur. Ġnsan 

bedeniyle ilgili mevzular özellikle taharet, abdest, gusül, namaz, oruç gibi ibadetlere 

iliĢkin fıkhî ağırlıklı rivâyetlerde yoğunluk kazanmaktadır. Hz. Peygamber insanın 

biyolojik varlığına ihtimam göstermekte, bedenin ve biyolojik sınırlarının gereksiz yere 

zorlanmamasını salık vermektedir. Sıcağın Ģiddetli olduğu öğlen saatinde, namaz 

serinliğe erteletmesi, yemekle namaz çakıĢtığında yemeğin öne alınmasını,
898

 yemeğe 

baĢlanmıĢsa namaz için telaĢ edilmemesini,
899

 uykunun bastırması halinde namaza ara 

verilerek uyunmasını ne dediğini anlayacak hale gelene kadar namaza baĢlanmamasını 

tavsiye etmesi,
900

 yolculuğun insanın yeme-içme-uyku gibi temel ihtiyaçlarından 

alıkoyduğunu belirterek iĢi bitenin ailesine dönmesini
901

 salık vermesi, Ramazan‟da 

sefer hali vaki olduğunda orucunu açması
902

 ve seferde oruç tutup tutmamayı kiĢinin 

tercihine bırakması,
903

 “iftarda acele ettikleri sürece insanların hayır üzere 

                                                 
897

 Kitâbu‟l-Libâs,  75. Bâb, 5924. rivâyet. 

898
 Kitâbu‟l-Ezan, 42. Bâb, 671. rivâyet; 42. Bâb, 673. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 58. 

Bâb, 5463 ve 5465. rivâyetler. 

899
 Kitâbu‟l-Ezan, 42. Bâb, 672. rivâyet; 42. Bâb, 674. rivâyet. 

900
 Kitâbu‟l-Vudû, 53. Bâb, 212 ve 213. rivâyetler. 

901
 Kitâbu‟l-Umre, 19. Bâb, 1804. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 136. Bâb, 3001. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 30. Bâb, 5429. rivâyet. 

902
 Kitâbu‟s-Savm, 34. Bâb, 1944. rivâyet. 

903
 Kitâbu‟s-Savm, 33. Bâb, 1943. rivâyet. 



177 

 

olduklarını” söylemesi,
904

 visal orucunu yasaklaması ve iftarı en fazla sahura kadar 

ertelenmesine izin vermesi,
905

 insanın biyo-psikolojik vakıasını önemsediğinin açık bir 

göstergesidir.
906

  

 

1.1.3.1. Ġnsan Bedeni  

Ġnsan bedeni bir tür emanet olarak görülmekte, bedenin bakımı, temizliği, sağlığı 

ve tabi ihtiyaçları önemsenmektedir. Beden bakımı ile ilgili bahiste, Hz. Peygamber‟in 

kiĢisel beden bakımı konusundaki uygulamaları ve çevresindekilere tavsiyeleri 

zikredilmiĢti. Aynı Ģekilde kılık-kıyafetle ilgili hükümler ve yeme-içme Ģekilleri de 

eĢyanın/nesnelerin kullanımında insanın bedeniyle iliĢkisi baĢlığı altında mütalaa 

edilebilir.  

Beden temelli rahatsızlıklar, sağlık problemleri dini vecibelerde esnetme yahut 

ertlemek için bir mazeret ve ruhsat olarak görülmektedir. KiĢinin biyolojik yapısının, 

bedenin önemi anlaĢılmaktadır. Sağlık gerekçesiyle dini yasaklardaki esnekliğe örnek 

olarak,  Hz. Zübeyr ve Hz. Abdurrahman‟a vücutlarındaki kaĢıntılarından dolayı ipek 

giymeleri yönünde ruhsat verilmesi zikredilebilir.
907

  

Vefat halinde cenaze defnedilirken belli bir nizam ve ihtimam gözetilmesini talim 

edilmektedir. Cenaze, su ve kokulu bir ot olan sidr ( ضذر )
908

 ile 3-5 yahut daha fazla 

                                                 
904

 Kitâbu‟s-Savm, 45. Bâb, 1957. rivâyet.   

905
 Kitâbu‟s-Savm, 50. Bâb, 1967. rivâyet. 

906
 Kitâbu Mevâkiti‟s-Salât, 9. Bâb, 533, 534, 535, 536, 538. rivâyetler. 

907
 Kitâbu‟l-Libâs, 29. Bâb, 5839. rivâyet. 

908
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 9. Bâb, 1254. rivâyet; 13. Bâb, 1258. rivâyet; 19. Bâb, 1265, 1266, 

1267 ve 1268. rivâyet; Kitâbu Cezâu‟s-Sayd, 13. Bâb, 1839. rivâyet; 20. Bâb, 1849.  ve 

1850. rivâyetler.  1839 numaralı rivâyette sidr kaydı yoktur. 



178 

 

yıkanıp paklanmalı, son yıkamada kâfur ( كافىر ) da kullanılmalı
909

 ve 

kefenlenmelidir.
910

 Ġhramlı olduğu halde vefat eden kiĢi için baĢının örtülmemesini
911

 ve 

koku sürülmemesini emretmiĢtir.
912

 Görüldüğü gibi insanın nâĢı/cenazesi de muhterem 

kabul edilmekte ve temizlendikten sonra kefenlenerek defnedilmektedir. Buradaki 

temizlik ve giyim hususlarının altını çizelim. 

 

1.1.3.2. Hilkati DeğiĢtirmek 

Hz. Peygamber, yaratılıĢ özelliklerini yani Allah‟ın hilkatini değiĢtirenlere lanet 

etmiĢtir.
913

 Hz. Peygamber, muhtelif rivâyetlerde Allah‟ın güzellik için dövme yapan ( 

 ( هطرىشواخ ) ,ve yaptıranlara ( واشواخ
914

 yüzlerinin tüylerini yolduranlara ( هرنوصاخ ) 
915

 

                                                 
909

 Kitâbu‟l-Cenâiz, 9. Bâb, 1254. rivâyet; 13. Bâb, 1258. rivâyet. 

910
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 19. Bâb, 1265, 1266, 1267 ve 1268. rivâyet; Kitâbu Cezâu‟s-Sayd, 

13. Bâb, 1839. rivâyet; 20. Bâb, 1849.  ve 1850. rivâyetler.   

911
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 19. Bâb, 1265, 1266, 1267 ve 1268. rivâyet; Kitâbu Cezâu‟s-Sayd, 

13. Bâb, 1839. rivâyet; 20. Bâb, 1849.  ve 1850. rivâyetler.   

912
 Kitâbu Cezâi‟s-Sayd, 20. Bâb, 1850. rivâyet; 21. Bâb, 1851. rivâyet. 

913
 Kitâbu‟t-Tefsir, HaĢr Sûresi, 4. Bâb, 4886. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 82. Bâb, 5931. 

rivâyet, 84. Bâb, 5939. rivâyet; 85. Bâb, 5943. rivâyet; 87. Bâb, 5948. rivâyet. 

914
 Kitâbu‟t-Tefsir, HaĢr Sûresi, 4. Bâb, 4886. rivâyet; Kitâbul‟-Libâs, 82. Bâb, 5931. 

rivâyet, 84. Bâb, 5939. rivâyet; 85. Bâb, 5943. rivâyet; 87. Bâb, 5948. rivâyet. 

915
 Kitâbu‟t-Tefsir, HaĢr Sûresi, 4. Bâb, 4886. rivâyet; Kitâbul‟-Libâs, 82. Bâb, 5931. 

rivâyet, 84. Bâb, 5939. rivâyet; 85. Bâb, 5943. rivâyet; 87. Bâb, 5948. rivâyet. 

“Mutenemmisat” kavramının tercümesinde Sofuoğlu tercümesinden yararlandık: 10. 

Cilt, 4856. Sayfa. 



179 

 

ve diĢlerinin arasını yontarak açtıranlara ( فلجاخهر  ) 
916

 lanet ettiğini belirtmiĢtir.
917

 

Yüzlerinin tüylerini sır güzellik için aldıranlara hitap ettiği kanaati uyanmaktadır. Zira 

uzun diĢ, fazla parmak gibi (esasen fıtrî yaratılıĢa aykırı da olan) parçalar sebebiyle 

eziyet çekenlerin bu yasak kapsamı dıĢında olduğu belirtilmiĢtir.
918

 

Bazı rivâyetlerde güzellik için olması kaydı yokken
919

 bazı rivâyetlerde salt 

olarak, saç ekleyen ve ekletene
920

 de lanet ettiği
921

 ve dövme yaptırmaktan nehyettiği 

kaydı
922

 da vardır. Bu hükümlerin nasıl anlaĢılması gerektiği konusunda çalıĢmalar da 

yapılmaktadır. Yasağın mutlak olmadığı, kiĢinin durumuna göre farklı hükümler 

alabileceği söylenmektedir.
923

 

                                                 
916

 Kitâbu‟t-Tefsir, HaĢr Sûresi, 4. Bâb, 4886. rivâyet; Kitâbul‟-Libâs, 82. Bâb, 5931. 

rivâyet, 84. Bâb, 5939. rivâyet; 85. Bâb, 5943. rivâyet; 87. Bâb, 5948. rivâyet. 

“Mütefellicat” kavramının tercümesinde Sofuoğlu tercümesinden yararlandık: 10. Cilt, 

4856. Sayfa. 

917
 Kitâbu‟t-Tefsir, HaĢr Sûresi, 4. Bâb, 4886. rivâyet; Kitâbul‟-Libâs, 82. Bâb, 5931. 

rivâyet. 

918
 Ġbn Hacer, Feth’ul-Bârî, cilt:10, s: 377. 

919
 Mesela dövme için; Kitâbu‟l-Libâs, 86. Bâb, 5945. rivâyet; Saç ekletme ve diğerleri 

için, Kitâbu‟l-Libâs, 87. Bâb, 5947. rivâyet. 

920
 Kitâbu‟n-Nikâh, 95. Bâb, 5205. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 83. Bâb, 5933 ve 5937; 85 

Bâb. 5940. ve 5942. rivâyetler. 

921
 Kitâbu‟t-Tefsir, HaĢr Sûresi, 4. Bâb, 4887. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 83. Bâb, 5933 ve 

5937; 85 Bâb. 5940. ve 5942. rivâyetler. 

922
 Kitâbu‟l-Libâs, 83. Bâb, 5933 ve 5937; 85 Bâb. 5940. ve 5942. rivâyetler; 86. Bâb, 

5944. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 87. Bâb, 5946. rivâyet.  

923
 Bu konuyla ilgili bakınız: Nas, Taha, “Ġslam Hukuku Açısından Saç Ekiminin 

Hükmü”, İslami Araştırmalar, 2016; c: 27, Sayı:1, s:  53-63. 



180 

 

Ġsrailoğullarının, kadınları kâküller edindiği/bıraktığı zaman helak olduğunu 

belirtmiĢtir.
924

 Muaviye bin Ebu Süfyan, Medine‟ye son geliĢlerinden birinde bir çile 

saç çıkararak, bunu Yahudilerden baĢkasında görmediğini ve Hz. Peygamber‟in 

(kakülleri ima ile) sapkınlık olarak nitelediğini belirtmektedir.
925

 

Saç ekletme hususuna sağlık gerekçesi ile bile cevaz verilmediği anlaĢılmaktadır.  

Bir cariye evlendikten sonra, hastalığından dolayı saçları dökülmüĢtü. EĢinin talebi 

üzerine,
926

 saç ekletmek isteği Hz. Peygamber‟e ulaĢınca, Hz. Peygamber “Allah, saç 

ekleyene ve ekletenlere lanet etmiştir”
927

 demiĢtir. Benzer bir rivâyet de Ģudur:  bir 

kadın saçları dökülen kızı için saç ekletme izni istediğinde, Hz. Peygamber olumsuz 

cevap vermiĢ
928

 “saç ekletene Allah’ın lanet ettiğini” belirtmiĢtir.
929

  

Cinsellik duygusunun helal bir duygu olduğunu ifade ederek ve hadım olmak 

suretiyle fıtratın bozulmasını tasvip etmemiĢ, “Allah‟ın size helal kıldığı güzellikleri 

haram kılmayın”
930

 ayetini okumuĢtur.
931

  

 

                                                 
924

 Kitâbu‟l-Libâs, 83. Bâb, 5932. rivâyet. 

925
 Kitâbu‟l-Libâs, 83. Bâb, 5938. rivâyet. 

926
 Kitâbu‟n-Nikâh, 95. Bâb, 5205. rivâyet; 

927
 Kitâbu‟n-Nikâh, 95. Bâb, 5205. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 83. Bâb, 5934 ve 5936. 

rivâyetler. 

928
 Kitâbu‟l-Libâs, 83. Bâb, 5935. rivâyet. Bu rivâyette Hz. Peygamber‟in sövdüğü 

(sebbe) ifade edilmektedir. Bu tabirle ifadedeki sertlik, muhtemelen saç ekletme 

talebindeki uygunsuzluğun Ģiddetine tekabül etmektedir.  

929
 Kitâbu‟l-Libâs, 85. Bâb, 5941. rivâyet. Bir rivâyette; Hz. Peygamber‟in lanet ettiği 

belirtilmektedir; Bak: Kitâbu‟l-Libâs, 83. Bâb, 5936. rivâyet. 

930
 Maide Sûresi, 5/87. 

931
 Kitâbu‟t-Tefsir, Maide Sûresi, 9. Bâb, 4615. rivâyet. 



181 

 

1.1.3.3. Cana Kıymak  

Hz. Peygamber, intihar eden kiĢiyi cehennemlik olarak nitelemektedir.
932

 Ġnsanın 

yaĢama hakkı, bedeni ve biyolojik hayatiyeti, kendisinin üzerinde ilahi bir korumaya 

mazhardır. Ġnsanın, kendine yüklediğinin üzerinde, kendini aĢan bir kıymeti olduğu 

açıktır. Ġnsanın nesnel ve metafizik varlığı açısından insan kendinden öte bir varlıktır. 

Ġntihar vakalarını inceleyen Ahmet Bayraktar, Ġntihar vakalarının çoğunlukla sosyal 

dıĢlanmıĢlık duygusu sebebiyle gerçekleĢtiğini, vakaların neredeyse tamamına yakının 

(%90) zihinsel anlamda hastalıklı ve sağlıklı düĢünemeyen insanlar olduğu vb. 

tespitlerden hareketle, bu hükmün caydırıcılık amacıyla dile getirildiğini ve her vaka 

için mutlak hüküm ifade etmediğini savunmaktadır.
933

 

Ġnsanın biyolojik vakıası baĢlığında son olarak, ilkesel anlamlar içeren Abdullah 

bin Amr rivâyetine atıfla yetiniyoruz. Hz. Peygamber, Abdullah bin Amr‟ın, ömrü 

oldukça her gece Kuran‟ı hatmetmesi, her gün oruç tutması gibi ibadet hayatındaki 

abartıyı hoĢ karĢılamamıĢ, belli bir ölçü içerisinde hareket etmesini öğütleyerek, daha 

fazlasının fazilet olmayacağını belirtmiĢtir.
934

 Görüldüğü üzere, Hz. Peygamber kiĢinin 

kendi nefsinin de kendi üzerinde hakkı olduğu ima edilerek, kiĢinin kendi bedeniyle 

olan iliĢkisinde bile insanüstü değerlere (adalet, ilahi ölçüler vb.) riayet etmesi telkin 

edilmektedir.  

                                                 
932

 Kitâbu‟l-Cenâiz, 83. Bâb, 1363, 1364 ve 1365. rivâyetler; Kitâbu Ehâdîsi‟l-Enbiyâ, 

50. Bâb, 3463. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4204. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 44. 

Bâb, 6047. rivâyet; 73. Bâb, 6105. rivâyet; Kitâbu‟l-Eymân ve‟n-Nuzûr, 7. Bâb, 6652. 

rivâyet. 

933
 Bayraktar, Ahmet “Ġntiharın Fıkhı -Psikopatolojik Boyutları ve Vaka Sunumu”, 

Eskiyeni 36, Bahar 2018, 53-72.  

934
 Kitâbu Ehâdisi‟l-Enbiyâ, 37. Bâb, 3418 ve 3419. rivâyet; Kitâbu Fedâil‟il-Kuran, 34. 

Bâb, 5052. rivâyet. 



182 

 

Buraya kadar değindiğimiz hususlar çerçevesinde kiĢinin biyolojik yapısının ve 

bedeninin önemi anlaĢılmaktadır. ġimdi insanın psikolojik vakıasını ele alalım. 

 

1.1.4. Ġnsanın Psikolojik Yapısı 

Hz. Peygamber, insanın muhtelif psikolojik durumlarına vurgu yapmıĢ, insanın 

duygu, düĢünce ve davranıĢlarında metafizik varlıkların etkisine değinmiĢtir. Mesela 

hapĢırmayı Allah‟ın sevdiğini ve esnemeyi sevmediğini,
935

 esnemenin Ģeytandan 

olduğunu belirtmiĢ
936

, Ģeytanın insana sonu Allah‟ın varlığına kadar varan sorular 

sordurabileceğini
937

, öfkenin Ģeytanla iliĢkili olduğunu,
938

 Ģeytanın insanın damarlarında 

kan gibi dolaĢtığını
939

 ifade ve ima etmiĢtir. KiĢinin uyandığı zaman abdest almasını 

tavsiye etmiĢ, genzine üç defa su çekmesini zira Ģeytanın genizde gecelediğini izah 

etmiĢtir.
940

 

Ġnsanın duygu dünyası ve davranıĢları arasında bir ayrım yaparak, eyleme 

geçmeyen vesveselerin ümmeti için bağıĢlandığını ifade etmiĢtir.
941

 Amellerin de -

                                                 
935

 Kitâbu‟l-Edeb, 125. Bâb, 6223. rivâyet; 128. Bâb, 6226. rivâyet. 

936
 Kitâbu Bed‟il-Halk, 11. Bâb, 3289. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 125. Bâb, 6223. rivâyet; 

128. Bâb, 6226. rivâyet. 

937
 Kitâbu Bed‟il-Halk, 11. Bâb, 3276. rivâyet. 

938
 Kitâbu Bed‟il-Halk, 11. Bâb, 3282. rivâyet. 

939
 Kitâbu‟l-Ġtikâf, 8. Bâb, 2035. rivâyet; 11. Bâb, 2038. rivâyet, 12. Bâb, 2039. rivâyet; 

Kitâbu Farzı‟l-Humus, 4. Bâb, 3101. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 11. Bâb, 3281. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb,121. Bâb, 6219. rivâyet; Kitâbu‟l-Ahkâm, 21. Bâb, 7171. 

rivâyet. 

940
 Kitâbu Bed‟il-Halk, 3295. rivâyet. 

941
 Kitâbu‟l-Itk, 6. Bâb, 2528. rivâyet. 



183 

 

insanın psikolojik ahvaliyle ilgili olduğuna iĢaret ile- niyete göre kıymetlendirileceğini 

belirtmiĢtir.
942

 

Aynı biyolojik sınırlılıklarda olduğu gibi kiĢinin ibadet hayatında da psikolojik 

sınırlara riayet edilmesini vurgulamıĢtır. Nitekim “Kur’an’ı gönülleriniz ülfet ettikçe 

okuyunuz, ayrılık başlarsa oradan kalkınız”
943

 rivâyeti buna örnek verilebilir. Yine 

insanın rüyaları hakkında bilgiler vermiĢtir. “Salih rüya Allah’tandır, kötü-karışık rüya 

şeytandandır. Biriniz kendisini korkutan bir rüya görürse, sol tarafına tükürsün, 

şeytandan Allah’a sığınsın. Bu şekilde zararından korunursunuz.”
944

 

Hz. Peygamber, yolculuğun insan psikolojisine zorlayıcı bir etkisi olduğunu 

ifade
945

 ve bazı yemeklerin insan psikoloji üzerindeki tesirine
946

 de iĢaret etmektedir.  

Hz. Peygamber, kendisinin de beĢer olduğunu ve kendisine verilen bilgilere göre 

hüküm verdiğini ifade etmiĢtir. BeĢer olarak, psikolojik vakıasına iĢaret ettiği bu 

bağlamdaki konularda yanlıĢ bir hüküm vermesi ihtimaline vurgu yapmıĢ, davalı 

                                                 
942

 Kitâbu‟l-Itk, 6. Bâb, 2529. rivâyet. 

943
 Kitâbu Fedâil‟il-Kuran, 37. Bâb, 5060 ve 5061. rivâyetler. 

944
 Kitâbu Bed‟il-Halk, 11. Bâb, 3292. rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 39. Bâb, 5747. rivâyet; 

Kitâbu‟t-Ta‟bir, 46. Bâb, 7044. rivâyet. Benzer muhteva için: Kitâbu‟t-Ta‟bir, 3. Bâb, 

6984. rivâyet; 10. Bâb, 6995. rivâyet; 14. Bâb, 7005. rivâyet. 

7044. rivâyette “güzel bir rüya gördüğü zaman sevdiği kişiden başkasına anlatmasın” 

ve kaydı mevcuttur. 

945
 Kitâbu‟l-Umre, 19. Bâb, 1804. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 136. Bâb, 3001. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 30. Bâb, 5429. rivâyet. 

946
 Bakınız: Birinci Bölüm, “5.1.5. Hazırlanan Muhtelif Yemekler” baĢlığı 



184 

 

kimselerin vicdanlarının sesini dinlemelerini, verilen hüküm Ģayet yanlıĢsa tatbik 

etmemelerini vurgulamıĢtır.
947

 

Ġnsanın psikolojik vakıası ve Ģahsiyet değeri bağlamında son olarak “insanların 

madenler gibi farklı değerlerde/kalitelerde olduğu, inançla bu kalitelerinin 

değişmeyeceği”
948

, “Arapların cahiliyede en hayırlı olanlarının eğer gereği gibi idrak 

ederlerse İslam’da da en hayırlıları olacakları”
949

 mealindeki rivâyetlere de iĢaret 

etmekle yetineceğiz.  

Ġnsanın biyolojik ve psikolojik yönlerinden sonra, insanın sosyal ve metafizik 

yönüne ve bu cihetten eĢya ile iliĢkisini ele alalım. 

 

1.1.5. Ġnsanın Sosyal ve Metafizik Değeri 

Hz. Peygamber, insanların özelde müslümanların Ģehadetlerinin de Allah katında 

bir değerinin olduğunu söylemektedir.
950

 Cenazenin ardından dört, üç yahut 2 kiĢinin 

hüsn-i Ģehadetinin, müteveffa için cenneti vacip kılacaktır.
951

 

Diğer taraftan insanların dıĢ görünüĢlerine ve sosyal statülerini dikkate alarak bazı 

Ģahıslara verdiği değerin, Allah katında aynı kıymet hükmünü taĢımayabilmektedir.
952

 

                                                 
947

 Kitâbu‟l-Mezâlim, 16.Bâb, 2458. rivâyet; Kitâbu‟Ģ-ġehâdât, 27. Bâb, 2680. rivâyet;  

Kitâbu‟l-Hiyel, 10. Bâb, 6967. rivâyet; Kitâbu‟l-Ahkâm, 20. Bâb, 7169. rivâyet; 29. 

Bâb, 7181. rivâyet; 31. Bâb, 7185. rivâyet. 

948
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 1. Bâb, 3493. rivâyet. Bu mealdeki metinler Menâkıb Kitâbında, 

1 Bâb, 3496. ve 25. Bâb 3588. rivâyetlerde senedsiz olarak geçmektedir. 

949
 Kitâbu Ehâdîsi‟l-Enbiyâ, 8. Bâb, 3353. rivâyet. 

950
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 85. Bâb, 1367 ve 1368. rivâyetler. 

951
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 85. Bâb, 1368. rivâyetler. 

952
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 70. Bâb, 2887. rivâyet; Kitâbu‟n-Nikâh, 16. Bâb, 5091. 

rivâyet. 



185 

 

Bazı rivâyetlerde kiĢilere, Allah‟ın verdiği bu değerin ancak kıyamet gününde belli 

olacağına iĢaret edilmektedir.
953

 Cennet ehlinin (dünyada) zayıf kiĢiler olduğunu ve 

cehennem ehlinin de katı yürekli ululuk taslayan kimseler olduğunu ifade etmiĢtir.
954

  

Bir kadınla dört Ģey için evlenilebileceğini; bunların mal, nesep, güzellik ve din 

olduğunu söyleyerek
955

  ve bir anlamda toplumun değer yüklediği hususları tasnif 

etmiĢtir. Ġnsanların değer verdikleri bu hususlardan; din güzelliğini tavsiye ederek, 

maddi-sosyo-ekonomik durumdan çok, manevi-ahlaki boyuta dikkat çekmiĢtir. Aynı 

tavsiyeyi kadınların evleneceği erkekler için düĢünmek de pekâlâ mümkündür. Ġnsanın 

kıymeti ölçülürken kendi dıĢında olan maddi, dünyevi eĢyaya bağlı özelliklerin değil, 

emeğine ve manevi sermayesine (takvasına) dikkat edilmesini, bunun öncelenmesini 

istemiĢtir. 

Akrabalık iliĢkilerinin da insanın sosyal değeri açısından bir karĢılığı vardır. Hz. 

Peygamber, akraba iliĢkilerini canlı tutmayı cennete
956

 ve rızkın geniĢlemesine
957

 vesile 

olduğunu ifade etmiĢtir. Burada da sosyal iliĢkilerin insanın maddi varlığı üzerinde 

doğrudan/dolaylı bir etkisi olacağını ifade etmektedir.  

Buraya kadar zikrettiğimiz rivâyetlerden hareketle; insanın sosyal iliĢkilerinde 

eĢyanın-mal varlığının etkili olduğunu ve Hz. Peygamber‟in bu etkiyi tescil ederek, 

manevi ilkeler doğrultusunda Ģekillendirilmesini tavsiye ettiğini görmekteyiz.  

 

1.1.6. Kadın ve Çocuklar 

                                                 
953

 Kitâbu‟t-Tefsir, Kehf Sûresi, 6. Bâb, 4729. rivâyet. 

954
 Kitâbu‟t-Tefsir, Kalem Sûresi, 1. Bâb, 4918. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 61. Bâb, 6071. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Eymân ve‟n-Nuzûr, 9. Bâb, 6657. rivâyet. 

955
 Kitâbu‟n-Nikâh, 16. Bâb, 5090. rivâyet. 

956
 Kitâbu‟z-Zekât, 1. Bâb, 1396. rivâyet. 

957
 Kitâbu‟l-Buyü‟, 13. Bâb, 2067. rivâyet. 



186 

 

Hz. Peygamber, insanlar arasında kadın ve çocukları farklı bir muamele 

sergilediğini görmekteyiz. Kadın ve çocuklara değer verilmeyen cahiliye toplumu ile iç 

içe yaĢayan ve cahiliye ile eski kiĢisel psikolojik bağlarını henüz koparmıĢ olan 

müslüman toplumu açısından değerlendirildiğinde, Hz. Peygamber‟in bu tutumunun 

kadın ve çocuklara bir tür kayırma ve pozitif ayrımcılık Ģeklinde nitelenebilir. Sosyal 

tarihi tecrübe ve tabiatlarındaki naiflik de göz önünde bulundurulursa bu kayırmacı 

tutumun ne kadar yerinde olduğu anlaĢılabilir. 

Hz. Peygamber, kadın ve çocukların kendisine insanların en sevgilileri olduğunu 

söylemiĢtir.
958

  

Hz. Peygamber, savaĢlarda kadınların ve çocukların öldürülmesini kabul 

etmemiĢtir.
959

 Gece baskınlarında (yanlıĢlıkla) öldürülen kadın ve çocukların da 

babalarının hükmüne tabi olduğunu, “Allah ve Rasulü dışında himaye olmadığını” ifade 

etmiĢtir.
960

 

Erkeklerin ekseriyetle kemale ermekle beraber, Hz. Meryem, Hz. Asiye ve Hz. 

AiĢe olmak üzere üçü hariç kadınların kemal bulamadığını zikretmektedir.
961

 Buharî‟nin 

bu rivayetinde Hz. Hatice‟nin faziletine dair bir ibare yoktur. Hz. Hatice‟nin faziletleri 

ve Hz. Peygamber‟in gönlündeki yeri hakkında farklı rivayetler
962

 olsa da, kadınların 

kemâle ermesi hususunda Sahih-i Buhari‟deki rivayetlerde yer almamaktadır. 

                                                 
958

 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 5. Bâb, 3785 ve 3786. rivâyetler. 

959
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 147.Bâb, 3014. rivâyet. 

960
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 147.Bâb, 3012. rivâyet. 

961
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 25. Bâb, 5418. rivâyet. 

962
 Kitâbu Menâkıbu‟l-Ensâr, 20. Bab, 3816, 3817, 3818, 3819, 3820 ve 3821. 

rivâyetler. 



187 

 

Sosyal hayata iĢtirakleri açısından ele alındığında Asr-ı Saadette kadınlar sabah 

namazlarına camilere devam etmekteydiler.
963

 SavaĢlarda, su dağıtma ve tedavi gibi 

destek hizmetlerinde bulundukları, ölü ve yaralıları Medine‟ye gönderdikleri 

nakledilmektedir.
964

 KureyĢ kadınlarının binicilikteki meziyetlerinden sitayiĢle 

bahseden Hz. Peygamber, onların çocuklarına karĢı merhametli ve kocalarının malları 

hakkında titiz olmalarını da övmüĢtür.
965

 

Hz. Peygamber Allah‟a ve ahiret gününe iman eden bir kadının bir gün ve bir 

gecelik yola yanında mahremi olmadan çıkmaması gerektiğini kesin olarak ifade 

etmiĢtir.
966

 Diğer bazı rivâyetlerde bu üç günlük sefer olarak geçmektedir.
967

 

Rivâyetlerde Hz. Peygamber‟in yeni doğan bebeklere ağzında çiğnediği hurma ile 

tahnik yaptığı ve bereket duasında bulunduğu da nakledilmektedir.
968

 Hz. Peygamber‟in 

çok küçük çocuklardan beyat almadığını bunun yerine dua ettiğini de öğrenmekteyiz.
969

 

                                                 
963

 Kitâbu‟s-Salât, 13. Bâb, 372. rivâyet. 

964
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 67. Bâb, 2882. rivâyet; 68. Bâb, 2883. rivâyet; Kitâbu‟t-

Tıb, 2. Bâb, 5679. rivâyet. 

965
 Kitâbu Ehâdisi‟l-Enbiyâ, 46. Bâb, 3434. rivâyet; Kitâbu‟n-Nikâh, 12. Bâb, 5082. 

rivâyet; Kitâbu‟n-Nafakât, 10. Bâb, 5365. rivâyet. Buhari binicilik, çocuklara ihtimam 

ve eĢlerinin malına sahip çıkma unsurlarını içeren bu rivâyeti, “Kiminle Nikâhlanmalı? 

Hangi kadın hayırlıdır? Vucüb ifade etmemekle beraber nesilleri için neyi tercih 

etmeleri müstehaptır?” Bâb baĢlığı altında zikretmesinden ve evlilik için tercih sebebi 

olarak gördüğünü anlamaktayız. 

966
 Kitâbu‟t-Taksir, 4. Bâb, 1088. rivâyet. 

967
 Kitâbu‟t-Taksir, 4. Bâb, 1088. rivâyet. 

968
 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 45. Bâb, 3909. rivâyet; Kitâbu‟l-Akika, 1. Bâb, 5467, 

5468, 5469 ve 5470. rivâyetler. 

969
 Kitâbu‟Ģ-ġerike, 13. Bâb, 2501 ve 2502. rivâyetler. 



188 

 

Hz. Peygamber‟in çocukların yaĢına indiğini, çocukla çocukça ĢakalaĢtığını 

görülmektedir. Mahmud bin Rebi, kendisi beş yaşlarındayken,
970

 Hz. Peygamberin 

yüzüne bir kovadan su püskürttüğünü zikretmektedir.
971

 

Medineli çocuklar Hz. Peygamber seferden dönerken, Veda tepesine onu 

karĢılamaya gelirlerdi.
972

 Buhari, bu babda zikrettiği bir diğer rivâyetle bu sefer 

dönüĢlerinde bazen Hz. Peygamber‟in çocukları terkisine aldığını ima etmektedir.
973

 

Yine Umre dönüĢü Muttaliboğulları ailesinin çocuklarının kendisini karĢılamaya 

çıktıkları, birini önüne birini ardına bindirdiği nakledilmektedir.
974

 

Hz. Peygamber, 6-7 yaĢlarındaki bir çocuğu kavminin içinde Kur‟an‟dan en çok 

ezber bilen kiĢi olduğu gerekçesiyle imam tayin etmiĢtir.
975

 Burada Hz. Peygamberin 

yaĢa değil, ilme önem verdiğini ve Hz. Peygamber nezdinde çocukların da geniĢ 

yetkilerle donatılabileceğini görmek mümkündür. Bu yetkilerin de muayyen sınırları 

                                                 
970

 Kitâbu‟l-Ġlm, 17. Bâb, 77. rivâyet. 

971
 Kitâbu‟l-Ġlm, 17. Bâb, 77. rivâyet; Kitâbu‟l-Vudû, 40. Bâb, 189. rivâyet; Kitâbu‟l-

Ezan, 154. Bâb, 839. rivâyet; Kitâbu‟t-Teheccüd, 36. Bâb, 1185. rivâyet; Kitâbu‟d-

Deavât, 31. Bâb, 6354. rivâyet; Kitâbu‟r-Rikâk, 6. Bâb, 6422. rivâyet. 

972
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 96. Bâb, 3083. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 83. Bâb, 4426 

ve 4427. rivâyetler. 

973
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 96. Bâb, 3082. rivâyet. 

974
 Kitâbu‟l-Umre, 13. Bâb, 1798. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 99. Bâb, 5965. rivâyet; 100. 

Bâb, 5966. rivâyet. 

975
 Kitâbu‟l-Megâzi, 54. Bâb, 4302. rivâyet. Emir Es-San‟ani, Ġmam ġafi, Hasan-ı 

Basri‟nin mümeyyiz çocuğun imametinde bir kerahet görmediği; Ebu Hanife, Ġmam 

Malik ve Süfyan-ı Sevri‟nin ise mümeyyiz çocuğun imametini kerih gördüklerini 

nakletmektedir. Bakınız: Sübülü’s-Selam, Muhammed bin Ġsmail bin Salah Emir es-

San‟anî; Dâru‟l-Hadis, Basım yeri ve tarihi yok; c:1, s: 370; 380 rivayet. 



189 

 

mevcuttur. Nitekim çocukların küçükken savaĢa katılmalarına müsaade etmemekte, 

savaĢ için yaĢ ve bedence yeterlilik Ģartı arayarak, büyüdüklerinde izin vermektedir. 

Meselâ Ġbn Ömer‟i 14 yaĢında Uhud‟a katılmasına izin vermemiĢ, bir yıl sonra 15 

yaĢında Hendek‟te bulunmasına müsaade etmiĢtir.
976

 

 

1.1.7. Köleler, Hizmetçi ve ĠĢçiler 

Bu baĢlıkta kölelerin o dönemin Ģartlarında mülkiyet olma hususiyetlerini göz 

önüne almak gerekecektir. Bu mevzuda kapsamlı ve temel ölçüleri ifade ettiğini 

düĢündüğümüz Ģu rivâyeti konumuzun merkezine almayı faydalı görmekteyiz: Ebu Zerr 

Gıfari ile biri arasında bir sürtüĢme olmuĢ ve Ebu Zerr annesinden dolayı bir kiĢiyi 

ayıplamıĢtı.
977

  Bunu öğrenen Hz. Peygamber, Ebu Zerr‟e Ģöyle demiĢtir: “Ey Ebu Zerr, 

onu anasından dolayı mı ayıpladın? Sen kendisinde cahliye huyları bulunan bir 

adammışsın. Hizmetçi kardeşleriniz, Allah’ın elinizin altına bahşettiği (nimetler)dir. 

Her kimin emrinde bir hizmetlisi varsa, yediğinden yedirsin, giydiğinden giydirsin. 

Onlara takatlerinin üzerinde iş yüklemeyiniz. Eğer (zor bir işten) mesul tutmuşsanız, siz 

de ona yardımcı olunuz”
978

 Hz. Peygamber sosyo-ekonomik Ģartlara, maddi ve ahlaki 

bir ölçü getirmektedir. Giyim ve gıda gibi temel insani ihtiyaçlar olan bir konuda, köle 

ve efendiyi insanlık asgari müĢtereğinde buluĢtururken, iĢ iliĢkisini ise ayrı tutmaktadır. 

ĠĢ iliĢkisinde de hizmetlilerin Allah‟ın ikramı olduğunu vurgulamakta, iĢ konusunda da 

gücü aĢan bir yük yüklenmemesini salık vermektedir. BeĢeri bağlamada ise din veya 

insanoğlu olmak bakımından kardeĢliği vurgulamaktadır. Hatta insanın, muhatabına 

bakıĢındaki ölçülere riayetini, imanın da bir icabı olarak mütalaa ettiği görülmektedir. 

                                                 
976

 Kitâbu‟Ģ-ġehâdât, 18. Bâb, 2664. rivâyet. 

977
 Kitâbu‟l-Edeb, 44. Bâb, 6050. rivâyet. 

978
 Kitâbu‟l-Ġman, 22. Bâb, 30. rivâyet; Kitâbu‟l-Itk, 15. Bâb, 2545. rivâyet; Benzeri 

için: Kitâbu‟l-Edeb, 44. Bâb, 6050. rivâyet. 



190 

 

Mescidin temizlik hizmetinde bulunan siyahi bir kadın yahut erkeği bir süre 

göremeyince sormuĢ; vefat ettiğini öğrenince niçin kendisine haber verilmediğini 

sorarak, kabrinin gösterilmesini istemiĢtir.
979

 Görüldüğü üzere Hz. Peygamber, 

insanların rengine-sosyal konumuna bakmadan onları takip etmekte, yaptıkları 

hizmetleri takdir etmekte, cenazelerini önemsemekte, kabirlerini ziyaret etmektedir.  

Diğer taraftan kölelerin hürriyetlerin kavuĢturulmasını teĢvik etmiĢ: “Açları 

doyurun, hastaları ziyaret edin, köleleri hürriyetine kavuşuturun”
980

 buyurmuĢtur. 

YaĢam standartlarını teĢkil eden eĢyanın kullanılması konusunda; köle ile efendi 

arasında müĢterek beĢeri standartlara riayet edilmesini tavsiye eden Hz. Peygamber, 

devrin Ģartları icâbı kölelerin “mal varlığı” ve “eĢya” statüsünde görülmelerine karĢı bir 

önlem olarak, onların insan olmaları gerçeğini gözetmekte ve cahiliye tasavvurundan 

çok farklı bir toplumsal konuma yükseltmektedir. 

ġimdi insan çevresinin canlı öğeleri olan bitkilere ve Hz. Peygamber döneminde 

bitkilerin kullanım biçimlerini, o devirdeki insanların canlı varlıklarla iliĢkilerini 

inceleyelim. 

 

1.2. Bitkiler 

Hz. Peygamber‟in yaĢadığı dönem ve coğrafyada bulunan bitkiler, gıda maddesi, 

temizlik maddesi olarak, su ve yemek kapları, yahut çeĢitli eĢyaların yapımı gibi 

muhtelif amaçlarda kullanılmakta, ayrıca dönem coğrafyasında ziraat de yapılmaktaydı. 

Bu rivâyetler daha önceki bahislerde geçtiği için burada örnekler vererek tasnif etmekle 

yetineceğiz. Gıda maddesi olarak kullanılanlara en baĢta hurma, arpa, buğday, kabak, 

reyhan otu, turunç, soğan-sarımsak, salatalık…. vd; temizlik maddesi olarak 

                                                 
979

 Kitâbu‟s-Salât, 72. Bâb, 458. rivâyet; 74. Bâb, 460. rivâyet; Kitâbu‟l-Cenâiz, 66. 

Bâb, 1337. rivâyet. 

980
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 70. Bâb, 5373. rivâyet. 



191 

 

kullanılanlara misvak, izhır, sidr ve kâfûr …vd.; su ve yemek kapları olarak 

kullanılanlara, kabak; çeĢitli eĢya yapımında kullanılanlara hurma lifleri (hasır), ağaçlar 

(minber) örnek verilebilir. 

Hz. Peygamber‟in uygulamasında bitkilerin metafizik etkileri de olduğu 

görülmektedir. Nitekim Hz. Peygamber, bir gün Medine‟de dolaĢırken, iki mezara 

rastlamıĢtır. Ġçinde yatan kiĢinin azap çektiğini farkedince, bir yeĢil dalı ikiye bölerek bu 

mezarların baĢına dikmiĢ, bu dallar kuruyana kadar kabir azabına engel olacağını ifade 

etmiĢtir.
981

 Esasen canlı varlık olarak bitkiler, kuruyuncaya kadar, vefat etmiĢ bulunan 

kiĢiler için bir merhamet vesilesidir. Hz. Peygamber‟in bu uygulaması, muhtemelen 

günümüzde de devam eden mezarlıkların yeĢilendilmesi geleneğinin menĢeini teĢkil 

etmektedir.  

Harem bölgesinde, -zaruret hali dıĢında- bitkilere de zarar verilmesi 

yasaklanmıĢtır.
982

 Harem bölgesinde, bitkilerin de fiziki cansız nesnelerden ayrı bir 

kategori olarak zikredikdiğini görmekteyiz.  

Zirai mamüllerin canlılarca tüketilmesi halinde eken kimse için hayır vesilesi 

olduğu hususundaki rivâyete atıfta bulunalım.
 983

 

Diğer taraftan bitkilerin insanların muhtelif ihtiyaçları için kullanıldığını 

görmekteyiz. Bitkilerle ondan istifade eden diğer canlılar arasında faydalanmaya dayalı 

olarak bir hiyerarĢinin olduğu da ortaya çıkmaktadır. Hayvanların beslenmesinde 

                                                 
981

 Kitâbu‟l-Vudû, 55. Bâb, 216. rivâyet; 56. Bâb, 218. rivâyet; Kitâbu‟l-Cenâiz, 81. 

Bâb, 1361. rivâyet; 88. Bâb, 1378. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 46. Bâb, 6052. rivâyet; 49. 

Bâb, 6055. rivâyet. 

982
 Kitâbu Cezâi‟s-Sayd, 9. Bâb, 1833 ve 1834; Kitâbu‟l-Lukâta, 7. Bâb, 2433 rivâyet; 

Kitâbu‟l-Megâzi, 54. Bâb, 4313. 

983
 Kitâbu Cezâi‟s-Sayd, 9. Bâb, 1833 ve 1834; Kitâbu‟l-Lukâta, 7. Bâb, 2433 rivâyet; 

Kitâbu‟l-Megâzi, 54. Bâb, 4313. 



192 

 

bitkilerin, insanların beslenmesinde bitki ve hayvanların hayatiyetlerinin mühmel 

olduğunu tespit etmekteyiz. Hatta ölmüĢ de olsa -kabrinde azap gören- insanın faydası, 

bitkilerin hayatiyetine kıyasla önemsenmektedir.  

Ağaçlar Kuran‟da da muhtelif vesilelerle zikredilmektedir.  Cennetteki yasak 

ağaç
984

, mübarek ağacın yağından lamba yakılması,
985

 güzel söz ve kötü sözün ağaca 

benzetilmesi,
986

 yeryüzündeki ağaçların kalem denizlerin mürekkep olması teĢbihi,
987

  

ağaçların secde etmesi,
988

 yeĢil ağaçtan ateĢ yakılması,
989

 Hz. Musa‟ya bir ağaçtan 

seslenilmesi,
990

 zakkum ağacı
991

, muz ağacı,
992

 hurma ağacı,
993

 ılgın
994

 ve sidr 

ağaçları
995

 örnek olarak verilebilir.  

Sahih-i Buhari‟yi incelediğimizde Hz. Peygamber döneminde Arap yarımadasında 

bulunan ağaç türleri hakkında fikir edinmekteyiz. Muhtelif rivâyetlerde hurma 

                                                 
984

 Bakara, 2/35; Taha, 20/120; Araf; 7/19-20, 22. 

985
 Nur, 24/35 

986
 Ġbrahim, 14/24-25. 

987
 Lokman, 31/27. 

988
 Hacc, 22/18; Rahman, 55/6. 

989
 Yasin, 36/80. 

990
 Kasas, 28/ 30 

991
 Saffat, 37/62; Duhan, 44/43; Vakıa, 56/52.  

992
 Vakıa, 56/29. 

993
 Kaf, 50/10; HaĢr, 59/5. 

994
 Kitâbu‟s-Salât, 18. Bâb, 377. rivâyet. Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 

3. Bâb, 2569. rivâyet. 

995
 Sebe, 34/16. 



193 

 

ağaçlarından baĢka, erak/misvak,
996

 semure,
997

 ılgın isimleriyle anılan ağaçlara 

rastlamaktayız.  

Ağaçlar, çöl ikliminde nadir bulunmaları ve nemin bulunmadığı ortamda 

gölgelerinin hissedilir derecede serin olması gibi özellikleriyle Risâlet döneminin doğal 

bir mekân unsurunu teĢkil etmektedirler. Ağaçlar kimi zaman gölgesinde dinlendikleri, 

kimi zaman da altında beyat alınması gibi önemli sosyal hadiselerin cereyan ettiği 

varlıklardır. Hz. Peygamber‟in ağaç altında dinlenmesi
998

, kılıcını ağacın dalına 

asması,
999

 Hudeybiye‟de bir ağaç altında beyat alması
1000

, daha sonra bu ağacın 

unutulması,
1001

 Huneyn‟de ganimet dağıtırken bedeviler tarafından sıkıĢtırılınca ağacın 

altına yürümesi,
1002

 yolculukları esnasında ağaçları bir konak yeri ve namazgâh olarak 

kullanması,
1003

 o dönem toplumunda ağaçların
1004

  doğal iĢlevlerine örnek verilebilir. 

                                                 
996

 Kitâbu Ehâdis‟il-Enbiyâ, 29. Bâb, 3406. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 50. Bâb, 5453. 

rivâyet. 

997
 Kitâbu‟s-Salât, 89. Bâb, 484. rivâyet; Kitâbu Farzı‟l-Hums, 5. Bâb, 3107. rivâyet; 

19. Bâb, 3148. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 32. Bâb, 4135. rivâyet. 

998
 Kitâbu‟l-Megâzi, 32. Bâb, 4135, 4136 ve 4139 rivâyetler. 

999
 Kitâbu‟l-Megâzi, 32. Bâb, 4135, 4136 ve 4139 rivâyetler. 

1000
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 110. Bâb, 2958, 2960. rivâyetler. 

1001
 Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4163. rivâyet. 

1002
 Kitâbu Farz‟il-Humus, 19. Bâb, 3148. rivâyetler. 

1003
 Kitâbu‟s-Salât, 89. Bâb, 483 ve 484 rivâyetler. 

1004
 Ġbn Mesud, Cinlerin Hz. Peygamber‟in Kuran okuyuĢunu dinlemelerini Hz. 

Peygamber‟e bir ağacın haber verdiğini belirtmiĢtir. Bakınız: Kitâbu Menâkıb‟ıl-Ensâr, 

32. Bâb, 3859. rivâyet. 



194 

 

Mekke‟nin ağaçlarının da “harem/dokunulmazlık” kapsamında olması da 

zikredilmelidir.
1005

 

Hz. Peygamber -sav- Hayber kuĢatması esnasında Beni Nadr‟in Hurma ağaçlarını 

yaktırmıĢ ve kestirmiĢtir.
1006

 Ġbn Ömer, “Hurma ağaçlarından neyi kestiniz, yahut 

kesmeyip kökleri üzerinde dikili bıraktınızsa hep Allah’ın izniyledir. Bu fasıkları rezil 

etmesi içindir”
1007

 ayetinin bu hadiseyle ilgili olduğunu belirtir.
1008

 SavaĢ gibi özel 

durumlarda, ekonomik değeri olan ağaçların, madde-eĢya olmaları yönüyle sahiplerine 

uygulanan hükümlere tâbî olduğunu müĢahede etmekteyiz. Ağaçlara zarar verilmesi 

Harem yasakları kapsamında iken; savaĢ gibi durumlarda ağaçların yakılması yahut 

kesilmesinde en azından ilahi bir iznin/emrin arandığını da düĢünmek mümkündür.  

Buhari rivâyetlerinde geçen mantar ve ızhır otuyla ilgili veriler, Hz.Peygamber 

döneminde bitkilerin kullanım alanlarında fikir verecektir.  Said bin Zeyd, Hz. 

Peygamber‟den “mantarın men’ ( هَن     Kudret helvası)  cinsinden olduğu ve suyunun göze 

şifa olduğu”
1009

 bilgisini nakletmiĢtir. Izhır otu ise harem bölgesinde -istisna olarak- 

koparılabilecek bitki olarak zikredilmiĢtir.
1010

 Rivâyetlere baktığımızda ızhır otunun 

                                                 
1005

 Kitâbu‟l-Cizye ve‟l-Muvâdıe, Bâb: 19, 3189. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 54. Bâb, 

4313. rivâyet. 

1006
 Kitâbu‟l-Hars ve‟l-Muzâraa, 6. Bâb, 2326 rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 14. Bâb, 4031 

ve 4032. rivâyetler. 

1007
 HaĢr, 59/5. 

1008
 Kitâbu‟l-Megâzi, 14. Bâb, 4031. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, HaĢr Sûresi, 2. Bâb, 4884. 

rivâyet. 

1009
 Kitâbu‟t-Tefsir, Bakara Sûresi, 4. Bâb, 4478. rivâyet; Araf Sûresi, 2. Bâb, 4639. 

rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 20. Bâb, 5708. rivâyet. 

1010
 Kitâbu Cezâi‟s-Sayd, 9. Bâb, 1833 ve 1834; Kitâbu‟l-Lukâta, 7. Bâb, 2433 rivâyet; 

Kitâbu‟l-Megâzi, 54. Bâb, 4313. rivâyet. 



195 

 

evlerde,
1011

 evlerin çatılarında,
1012

 demircilik
1013

-kuyumculuk
1014

 iĢlemlerinde ve 

kabirlerde
1015

 kullanıldığını öğrenmekteyiz. 

 

1.3. Hayvanlar 

Hz. Peygamber döneminde hayvanlar et-süt-derileri ile gıda maddeleri, kıyafet ve 

gündelik bir takım eĢyaların üretilmesinin yanında binek olarak veya bekçilik-avcılık 

gibi diğer hizmetlerde kullanılmaktaydı. Hayvanların ekonomik değerleri de 

bulunmakta, zekat-kurban gibi bir takım dini uygulamalara konu olmakta ve toplumda 

insanlarla aynı ekolojik ortamda doğal komĢu olarak bulunmaktaydılar. 

Hz. Peygamber‟in insanın çevresindeki canlı varlıklarla iliĢkisinde duyarlılıklarını 

korumasını telkin ettiğini görmekteyiz. Nitekim Ġsrailoğullarından
1016

 susamıĢ bir 

köpeğe su veren kimsenin Allah‟ın övgüsüne ve bağıĢlamasına mazhar olduğunu 

belirtmiĢtir.
1017

 Kedisini aç ve susuz bırakıp bağlayarak börtü böcek yakalamasına bile 

izin vermeyen bu yüzden ölümüne sebep olan kadının cehennemlik olduğunu 

                                                 
1011

 Kitâbu‟l-Cenâiz, 76. Bâb, 1349. rivâyet; Kitâbu‟l-Cizye ve‟l-Muvâdıe, 19. Bâb, 

3189. rivâyet;  Kitâbu‟l-Megâzi, 54. Bâb, 4313. rivâyet. 

1012
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 28. Bâb, 2090 rivâyet. 

1013
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 76. Bâb, 1349. rivâyet; Kitâbu‟l-Cizye ve‟l-Muvâdıe, 19. Bâb, 

3189. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 54. Bâb, 4313. rivâyet. 

1014
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 28. Bâb, 2090. rivâyet. 

1015
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 76. Bâb, 1349. rivâyet.  

1016
 Kitâbu Ehâdîsi‟l-Enbiyâ, 54. Bâb, 3457. rivâyet. 

1017
 Kitâbu‟l-Musâkâ, 9. Bâb, 2363. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 17. Bâb, 3321. rivâyet; 

Kitâbu Ehâdîsi‟l-Enbiyâ, 54. Bâb, 3457. rivâyet. 



196 

 

söylemektedir.
1018

 Daha geniĢ anlamlı bir rivâyette ciğer sahibi her canlıya yapılan 

iyiliklerin sevap olduğunu ifade etmiĢtir.
1019

  

Hz. Peygamber canlı hayvanların hedef yapılmasını yasaklamıĢ,
1020

 hatta 

lanetlemiĢtir.
1021

 Rivâyetin devamında canlı hayvana (bir organını keserek) müsle 

yapana lanet ettiğini de aktarılmaktadır.
1022

 Görüldüğü üzere hayvanların biyolojik 

varlığına  eziyet çektirilerek zarar verilmesi yasaklandığı gibi, hayvanların psikolojisi de 

önemsenmektedir. Esasen bu Ġslam‟ın hayvan hakları öğretisi ile de yakından ilgili bir 

husustur. 

Hayvanların yüzlerine damga vurulmasından nehyetmiĢ,
1023

 ancak koyunların 

kulaklarını mühürlediği nakledilmiĢtir.
1024

 Yine Hz. Peygamber zekât develerini bizzat 

damgalamaktadır.
1025

 Bir baĢka rivâyette hayvanların sırtlarını damgaladığı ifade 

edilmektedir.
1026

 Hayvanların damgalanması, mülkiyetin tespiti açısından gerekli bir 

durumken, bunda da hayvanların yüzleri istisna tutulmuĢtur. Burada da canlı varlıkların 

                                                 
1018

 Kitâbu‟l-Musâkâ, 9. Bâb, 2365. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 16. Bâb, 3318. rivâyet; 

Kitâbu Ehâdîsi‟l-Enbiyâ, 54. Bâb, 3482. rivâyet. 

1019
 Kitâbu‟l-Musâkâ, 9. Bâb, 2363. rivâyet. 

1020
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 25. Bâb, 5513 ve 5514. rivâyetler. 

1021
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 25. Bâb, 5515. rivâyet. 

1022
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 25. Bâb, 5515. rivâyet. Ġnsanlara müsle yapılması 

yasaklandığı gibi, hayvanlara da müsle yasaklandığı anlaĢılmaktadır. Müsleyi bir çeĢit 

iĢkence olarak nitelemek de kâbildir. 

1023
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 35. Bâb, 5541. rivâyet. 

1024
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 35. Bâb, 5542. rivâyet. 

1025
 Kitâbu‟z-Zekât, 69. Bâb, 1502. rivâyet. 

1026
 Kitâbu‟l-Libâs, 22. Bâb, 5824. rivâyet. 



197 

 

insanlarla benzer bir Ģekilde, nev-i Ģahsına münhasır uzvu olan yüzlerine, ayrı bir 

saygınlık atfedildiğini görmekteyiz. 

Mekke Haremine ait hayvanların ürkütülmesi dahi hoĢ görülmemiĢ, harem 

yasakları kapsamında değerlendirilmiĢtir.
1027

 Hayvanların normal hayatta da gereksiz 

yere ürkütülmemesi icab ederken, bu hassasiyetin hiç olmazsa Harem sınırlarında canlı 

tutulması vurgulanmıĢtır. 

Ekonomik değerleri açısından, binek olmaları ve çeĢitli hayvansal ürünler elde 

edilmelerinin yanında, bazı hayvanların zekât nisabına konu olduklarını ve zekâtı 

verilmeyen hayvanların kıyamette azap sebebi
1028

 olacağına iĢaret edelim. 

Hz. Peygamber, kurbanlık hayvanlara gerdanlık asarak, diğer hayvanlardan 

ayırmıĢtır.
1029

 Hayvanların çok olduğu ve birden fazla maksatla kullanıldığı vasatta 

iĢaretlemek gayesiyle gerdanlık asılması, niyetin izharı ve söz konusu hayvanın bu 

niyete tahsisi anlamını ifade etmektedir. Ancak bu niyet izharının da belli ölçüler 

içerisinde tutulmasını önemle vurgulamıĢtır. Mesela Hz. Peygamber hac yolculuğu 

esnasına kurbanlık devesini yanında süren bir adam görmüĢ ve deveye binmesini 

söylemiĢtir. Adam devenin kurbanlık ayrıldığını söyleyince Hz. Peygamber ısrar ederek 

deveye binmesini emretmiĢtir.
1030

 Görüldüğü üzere Hz. Peygamber, kurbanlık 

hayvanlara Allah‟ın emrettiğinin dıĢında farklı kutsiyetler yüklenerek, ibadetin 

maksadından saptırılmasına da müsaade etmemiĢtir.  

                                                 
1027

 Kitâbu‟l-Cizye ve‟l-Muvâdıe, Bâb: 19, 3189. rivâyet. 

1028
 Kitâbu‟z-Zekât, 3. Bâb, 1402. rivâyet. 

1029
 Kitâbu‟l-Hacc, 23. Bâb, 1545. rivâyet; Kitâbu‟l-Hacc, 106. Bâb, 1694, 1695 ve 

1696. rivâyetler; 107. Bâb, 1698. rivâyet. 

1030
 Kitâbu‟l-Hacc, 103. Bâb, 1689 ve 1690. rivâyetler; Kitâbu‟l-Hac,112. Bâb, 1706. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Vasâyâ, 12. Bâb, 2754 ve 2755. rivâyetler; Kitâbu‟l-Edeb, 95. Bâb,  

6159 ve 6160. rivâyetler. 



198 

 

Hz. Peygamber‟in, Medine‟de mescit inĢa edilene kadar koyun ağıllarında namaz 

kıldığı/kıldırdığı da nakledilmektedir.
1031

 

 

1.3.1. Binek Hayvanları ve Binicilik 

Hz. Peygamber, kendi binekleri ile ilgili tutumları çalıĢmamızın önceki 

bölümlerinde
1032

 geçmiĢti. Burada binek hayvanları hakkında bir takım genel 

durumlardan bahsedeceğiz. 

Hz. Peygamber‟in binek hayvanlarını hareketlendirmek için kamçı kullandığını ve 

hayvanlara vurduğunu
1033

 öğrenmekteyiz. Diğer yandan hayvanların gereksiz yere 

sertçe vurularak hızlandırılmasını doğru bulmamıĢ, sekinet telkin etmiĢ, iyiliğin 

hayvanları hızlandırmakta olmadığını
1034

 belirtmiĢtir. Ġlgili nehyin hac sürecinde 

olduğu, kendisinin Medine dönüĢünde bineğini hızlandırdığı 1035  dikkate alınırsa, 

hayvanlara sertlik uygulanmasının kerih görmesinin yanında çevresel ve insani Ģartları 

da dikkate aldığını çıkarmak uygun olacaktır. 

Yine Tebük seferinde Hz. Peygamber, sefere katılacak askerler için binek hayvanı 

aramaktadır.
1036

 Binek hayvanı olmayanlar, uzun sürecek yolculuk nazar-ı dikkate 

alınarak savaĢa katılmada mazur kabul edilmiĢtir. 

                                                 
1031

 Kitâbu‟l-Vudû, 66. Bâb, 234. rivâyet; Kitâbu‟s-Salât, 48. Bâb, 428. rivâyet, 49. Bâb, 

429. rivâyet. 

1032
 Bakınız: Birinci Bölüm, Hz. Peygamber‟in Binekleri 

1033
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 49. Bâb, 2861. rivâyet. 

1034
 Kitâbu‟l-Hacc, 94. Bâb, 1671. rivâyet. 

1035
 Kitâbu‟z-Zekât, 54. Bâb, 1481. rivâyet; Kitâbu‟l-Umre, 17. Bâb, 1802. rivâyet; 

Kitâbu Fedâili‟l-Medine, 10. Bâb, 1886. rivâyet. 

1036
 Ebu Musa el-EĢari ve EĢarilerle ilgili binek hadisesi muhtelif rivâyetlerde 

geçmektedir: Kitâbu Farzı‟l-Humus, 15. Bâb, 3133. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 75. Bâb, 



199 

 

Binicilik konusunda, Hz. Peygamber, KureyĢ kadınlarının maharetini teslim ve 

takdir etmektedir.
1037

 Kadınların binek kullanması, o dönemin Ģartlarında sosyal hayatın 

daha aktif bir parçası olmaları Ģeklinde, günümüz için de sosyal hayattaki aktifliklerine 

ilaveten günümüz Ģartlarındaki ulaĢım vasıtalarını kullanmaları Ģeklinde anlaĢılabilir. 

 

1.3.2. Av Hayvanları 

Avlanan hayvanın mı‟rad ( هعراض ) denilen demirli çubukla avlanması 

durumunda demirin değerek öldürdüğü/yaraladığı hayvanın yenmesi, ahĢap kısmının 

değmesi durumunda o hayvanın sopa ile vurulmanın etkisinden öldüğüne atıfla 

yenmemesini talim etmektedir.
1038

 Demirin yaralayıcı öldürücü etkisi, ahĢabın da darbe 

ile -hayvanın dayakla- öldürülmesi gibi bir sonucu olması muhtemeldir. Burada Hz. 

Peygamber‟in maddenin/eĢyanın fiziki özelliklerine ve etkilerine dikkat çektiği 

anlaĢılmaktadır. 

Hz. Peygamber yine av hayvanlarının Allah adı anılmak suretiyle ok ve yayla 

avlanması halinde bundan yenilebileceğini söylemiĢtir.
1039

  

                                                                                                                                               

4385. rivâyet, 79. Bâb, 4415. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 26. Bâb, 5518. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Eymân ve‟n-Nuzûr, 1. Bâb, 6623. rivâyet; 4. Bâb, 6649. rivâyet; 18. 

Bâb, 6678 ve 6680. rivâyetler; Kitâbu Keffârati‟l-Eymân, 9. Bâb, 6718. rivâyet; Kitâbu 

Keffârati‟l-Eymân, 10. Bâb, 6721. rivâyet; Kitâbu‟t-Tevhid, 56. Bâb, 7555. rivâyet. 

1037
 Kitâbu Ehâdisi‟l-Enbiyâ, 46. Bâb, 3434. rivâyet; Kitâbu‟n-Nikâh, 12. Bâb, 5082. 

rivâyet; Kitâbu‟n-Nafakât, 10. Bâb, 5365. rivâyet. 

1038
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 1. Bâb, 5475. rivâyet; 2. Bâb, 5476. rivâyet; 3. Bâb, 

5477. rivâyet; 9. Bâb, 5486. rivâyet. 

1039
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 4. Bâb, 5478. rivâyet; 10. Bâb, 5488. rivâyet; 14. Bâb, 

5496. rivâyet. 



200 

 

Abdullah bin Mugaffel, Hz. Peygamber‟in sapanla taĢ atılmasını kerih gördüğünü 

belirtmiĢtir. Sapanın ya diĢ kıracağını yahut göz çıkaracağını -yaralayıp 

öldürmeyeceğini- belirten ravi
1040

 faydasız bulmuĢtur. Avlanırken gayenin yaralamak, 

acı çektirmek değil, hayvanın tez elden öldürülerek yenmesi olduğu açıktır. 

Hz. Peygamber, hayvanı boğazlamak için bıçak bulunamaması halinde 

hayvanların bol kan akıtan nesnelerle kesilebileceğini, diĢ ve tırnaklarla kesilmemesi 

gerektiğini ifade etmiĢtir.
1041

 Bu yasağı da diĢin kemik olduğunu, tırnakların da 

HabeĢlilerin bıçakları olduğu Ģeklinde gerekçelendirmiĢtir.
1042

 DiĢ ve tırnakla bir 

hayvanın boğazlanmasının, hayvana hem acı çektirmesi yönüyle hoĢ olmayacağı, hem 

de insan onuruna yakıĢmayacak bir davranıĢ olduğu açıktır. DiĢ ve tırnağın yaratılıĢ 

amaçlarına diğer ifadeyle eĢyanın tabiatına da mugayirdir. 

Hz. Peygamber, taĢla kesilen bir hayvanın yenmesine müsaade etmiĢtir.
1043

 

Hayvanı kesen kiĢinin hür veya köle olması, kadın vaya erkek olmasının bir farkı 

yoktur.
1044

 

                                                 
1040

 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 5. Bâb, 5479. rivâyet. 

1041
 Kitâbu‟Ģ-ġerike, 3. Bâb, 2488. rivâyet; 16. Bâb, 2507. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-

Siyer, 191. Bâb, 3075. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 15. Bâb, 5498. rivâyet; 18. 

Bâb, 5503. rivâyet; 20. Bâb, 5506. rivâyet; 23. Bâb, 5509. rivâyet; 36. Bâb, 5543. 

rivâyet; 37. Bâb, 5544. rivâyet. 

1042
 Kitâbu‟Ģ-ġerike, 3. Bâb, 2488. rivâyet; 16. Bâb, 2507. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-

Siyer, 191. Bâb, 3075. rivâyet. “Habeşlilerin bıçakları” ifadesinden kastın farklı bir 

kültürden sakındırmak yahut farklı bir kültürü aĢağılamaktan ziyade o kültürdeki bir 

olgunun Ġslam‟da hoĢ karĢılanmayan bir husus olduğu Ģeklinde bir mana 

çağrıĢmaktadır. 

1043
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 18. Bâb, 5501 ve 5502. rivâyetler. 

1044
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 19. Bâb, 5504 ve 5501. rivâyetler. 



201 

 

Hz. Peygamber av esnasında yaralanan hayvanlarının 2-3 gün sonra bulunması 

halinde, eğer üzerilerinde atılan oktan baĢka yara izi yoksa yenebileceğini,
1045

 fakat 

hayvan suya düĢmüĢse yine yenmemesi gerektiğini ifade etmiĢtir.
1046

 

Ehil hayvanlardan zaptedilemeyenlerin de vahĢi hayvanlar gibi okla vb. Ģeylerle 

avlanır gibi vurulmasını sözleriyle teyid ederek onaylamaktadır.
1047

 

 

1.3.3. Deve ve Koyunlar 

Deve o günkü Arap toplumu için ekonomik değeri yüksek bir ulaĢım vasıtası ve 

iktisat unsurudur. Bu vakıanın müslümanlar için de geçerli olduğunu görmekteyiz. 

Nitekim Hz. Peygamber, Hayber KuĢatması esnasında sancağı verirken Hz. Ali‟ye “Bir 

kimsenin senin vesilenle hidâyete ermesi, kızıl develerden hayırlıdır” buyurarak bir 

taraftan bu sosyo-ekonomik gerçeğe iĢaret ederken, diğer taraftan da metafizik 

değerlerin maddî kıymetlerden üstün olduğunu ima ile hidayete vurgu yapmıĢtır.
1048

 

Hz. Peygamber, deveyi kurbanlık ve binek olarak da kullanmıĢtır.
1049

 Hicret 

yolculuğu esnasında binek olarak deveyi tercih ettiğini görmekteyiz. Hayvanın bir 

organının eksik olması üzerinde durmamıĢtır.
1050

 

                                                 
1045

 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 8. Bâb, 5484 ve 5485. rivâyetler. 

1046
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 8. Bâb, 5484. rivâyet. 

1047
 Kitâbu‟Ģ-ġerike, 3. Bâb, 2488. rivâyet; 16. Bâb, 2507. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-

Siyer, 191. Bâb, 3075. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 15. Bâb, 5498. rivâyet; 18. 

Bâb, 5503. rivâyet; 23. Bâb, 5509. rivâyet; 36. Bâb, 5543. rivâyet; 37. Bâb, 5544. 

rivâyet. 

1048
 Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4210. rivâyet. 

1049
 Kitâbu‟l-Megâzi, 78. Bâb, 4400. rivâyet. 

1050
 Kitâbu‟l-Megâzi, 29. Bâb, 4093. rivâyet. 



202 

 

Hz. Peygamber, develerle meĢgul olan insanların duygu durumlarının olumsuz 

yönde etkilendiğini, koyunlarla meĢgul olanlarında olumlu yönde değiĢtiğini 

belirtmektedir: “Övünme ve kibir at ve deve çobanlarında ve bağıran sürü 

çobanlarında vardır. Sekinet koyun sahiplerinde vardır.”
1051

Benzer muhtevada baĢka 

nakiller de vardır: “Koyun bereket, deve sahibi için izzettir. Atın perçemine kıyamete 

kadar hayır bağlanmıştır.”
1052

  Muhtemelen develerin edinilmesi, üreme ve bakım 

süreçleri zahmetli olduğu için sahiplerinde böyle bir etki uyanmaktadır. Nitekim rivayet 

metninde bulunan “bağırma” ifadesinden, hayvanların zabtı konusunda çobanlarına belli 

bir külfet yükledikleri çıkarılabilir. 

                                                 
1051

 Kitâbu Bed‟il-Halk, 15. Bâb, 3301. ve 3302. rivâyetler; Kitâbu‟l-Menâkıb, 1. Bâb, 

3499. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 75. Bâb, 4388, 4389 ve 4390. rivâyetler. 

Rivâyet metinlerinin bütünlük içerisinde mütalaa edilmesi halinde, Hz. Peygamber‟in o 

günkü toplumların iman ve Ġslam‟a yaklaĢımlarını dikkate alarak; Yemenlilerle Rabia 

ve Mudar kabileleri arasında bir durum tespiti yaptığı Ģeklinde de yorumlanabilir. Lakin 

bu durum tespiti geçim kaynakları olan hayvanların cinslerine bağlı olarak geliĢmiĢ 

olması da pekâlâ muhtemeldir. 

Ġbn Hacer, burada koyunların bereket olduğu yönündeki rivayete atıfla, hayvanların 

insan psikolojisi üzerindeki etkisine iĢaret etmekte; Yemenlilerin koyunculukla, Mudar 

ve Rabia‟ kabilesinin de devecilikle uğraĢtıklarını belirtmektedir. Ayrıca Ġbn Hacer, 

Ensarın aslının Yemenli olduğuna telmihle, buradaki muradın Ensar olabileceğini, o 

günkü Yemenliler olmadığını belirtmektedir. Bakınız: Ġbn Hacer, Feth’ul-Bârî, c:6, s: 

352, 3302. rivayet. 

1052
 Müsnedü’l- Bezzar, Ebu Bekir Ahmed bin Amr, el-Bezzar, Tahkik: 

Mahfuzurrahman Zeynullah (1-9. ciltler), Adil bin S‟ad (10-17 ciltler), Sabri Abdulhâlık 

eĢ-ġâfiî, (18. cilt), (Heyet), Mektebetu‟l-Ulum ve‟l-Hikem,Medinet‟ul-Munevvere, 

1988-2009; c: 7, s: 345, 2942. rivâyet. 



203 

 

Fitne zamanları için koyunun en hayırlı mal olduğunu, insanın kendi baĢına dağ 

baĢlarına ve vadilere gidebileceğini ifade etmektedir.
1053

 Burada malın 

hayırlısı/hayırsızı Ģeklinde bir ayrımın doğduğunu görmekteyiz. Hz. Peygamber‟in 

malın hayırlı olması ile kiĢinin dinini koruyabilmesi arasında kurduğu bağlantı 

âĢikardır. Ayrıca davarın/koyunun insan için hayırlı mal olduğu tanımı yapılırken 

ekonomik değeri kadar, inzivaya imkân veren bir mal türü olarak da nitelendiği 

görülmektedir. Diğer taraftan Hz. Peygamber‟in koyun edinmeyi tavsiye ettiğini zira 

koyunda bereket olduğunu belirttiğini de öğrenmekteyiz.
1054

 Hz. Peygamber‟e koyun 

ağıllarında namaz kılmaktan sorulduğunda da, buna izin vermiĢ ve koyunda bereket 

olduğunu nitelemiĢtir.
1055

 

 

1.3.4. Atlar 

Hayvanlarla ilgili rivâyetlere genel olarak bakıldığında, atlara ayrı bir önem 

verildiği anlaĢılmaktadır. Mesela binek atı ve köle zekât nisabına dâhil edilmemekte,
1056

 

ve ehil eĢeğin aksine at etinin yenmesine ruhsat verilmekte ve savaĢlarda 

kullanılmaktaydı. Atlar savaĢlarda önemli üstünlükler sağlamaktaydı. Hz. Peygamber 

Hayber savaĢında ganimet taksimi yaparken, gazveye katılan suvarilere, atları için 2 

                                                 
1053

 Kitâbu‟l-Ġman, 12. Bâb, 19. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 15. Bâb, 3300. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3600. rivâyet; Kitâbu‟r-Rikâk, 34. Bâb, 6495. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Fiten, 14. Bâb, 7088. rivâyet. 

1054
 Ġbn Hanbel, Müsned, c: 45, s: 379, 27381. rivâyet. 

1055
 Ġbn Ebî ġeybe, Musannef, c: 1, s: 337, 3878. rivâyet; Ebû Dâvud, Süleyman bin 

EĢ‟as es-Sicistânî, Sünen-i Ebî Dâvûd, (Sünen) Tahkik: Muhammed Muhyiddin 

Abdülhamid, Mektebetu‟l-Asriyye, Beyrut, cilt: 1, s: 47, 184. rivâyet; s: 133, 493. 

rivâyet.  

1056
 Kitâbu‟z-Zekât, 45. Bâb, 1463. rivâyet; 46. Bâb, 1464. rivâyet. 



204 

 

hisse, kendileri için 1 hisse olmak üzere toplam 3 hisse vermiĢ, piyadeler için birer hisse 

vermiĢtir.
1057

 

Hz. Peygamber atlar hakkında Ģöyle buyurmuĢtur: “Atın alnındaki perçeme 

kıyamet gününe kadar hayır bağlanmıĢtır”
1058

 Bazı rivâyetlerde hayır ecir ve ganimet
1059

 

olarak tavzih edilmektedir. Bu mealdeki rivâyetler Allah yolunda at edinmenin kıymeti 

hakkında kafi miktarda olumlu kanaati temin edecektir. 

Tezimizin konusu bağlamında Enfal Suresindeki besili ve güçlü atlar hazırlamakla 

ilgili ayete
1060

 atıfta bulunalım. Atlar, Allah yolunda edinilecek, besili ve güçlü olması 

için özen gösterilecek ve bu vesileyle bilinen ve bilinmeyen düĢmanların gözleri 

korkacaktır. Ayetin zımdında, savaĢ için yapılan maddi hazırlıkların aynı zamanda 

psikolojik harb etkisinin de doğurduğu anlaĢılmaktadır. Diğer taraftan ayet-i kerimede 

atların zikredilmekle beraber, söz gelimi eĢek-deve vb. hayvanların adlarının 

geçmemesi, atların yaratılıĢları itibarıyla insanla ünsiyeti ve savaĢ gibi durumlardaki 

faydasına doğrudan bir atıftır.  

Bu ayetin izahı mahiyetinde anlayabileceğimiz Hz. Peygamber‟in dilinde “Allah 

yolundaki atlar tanımlamasına” yer vermek isabetli olacaktır. Hz. Peygamber Ģöyle 

buyurmaktadır: “Kim Allah‟a inanıp, vadini tasdik ederek Allah yolunda bir at edinirse, 

                                                 
1057

 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 51. Bâb, 2863. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4228. 

rivâyet. 

1058
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 43. Bâb, 2849 ve 2850. rivâyetler; Kitâbu‟l-Menâkıb, 28. 

Bâb, 3643, 3644 ve 3645. rivâyetler. Ayrıca 2851. rivâyet “Bereket atların alın 

perçemindedir” Ģeklindedir. 

1059
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 44. Bâb, 2852. rivâyet; Kitâbu‟l-Farzı‟l-Humus, 8. Bâb, 

3119. rivâyet. 

1060
 Enfal, 8/60.  



205 

 

(o atın) yemi, suyu, gübresi ve idrarı kıyamet günü mizanında sevap olarak eklenir.”
1061

 

Görüldüğü üzere mülk edinilen hayvanın kendisi kadar, niyete bağlı olarak hayvana 

bağlı fiziki nesneler de, -dünya için olduğu kadar- mizanda da değer ifade etmektedir. 

Nitekim Ģu rivâyet bu bağlamda daha genel bir manzara resmetmektedir: “At bir kiĢi 

için ecirdir, bir kiĢi için perdedir, bir kiĢi için de günahtır. Atı kendisi için sevap olan 

kiĢi, atını Allah yolunda gem vurur, bağını uzun yapar, bir otlağa yahut bir bahçeye 

yayar, o atın otlakta yahut bu bahçede bulduğu her Ģey o kiĢi için hasenelere dönüĢür. O 

at yularını koparsa, bir yahut iki defa Ģahlansa atın izleri ve gübresi sahibi için 

hasenelere dönüĢür. O at bir nehirden geçse ve sahibi onu suvarmak istemediği halde su 

içse bile o kiĢi için hasene olur. ĠĢte bu at (sahibi için) ecirdir. Bir kiĢi de atını kendi mal 

varlığından ötürü edinse ve kimseye muhtaç olmamak için bağlasa, boyunduruğunda ve 

atın sırtında Allah‟ın hakkını da unutmasa, o at bu kiĢi için perde olur. GösteriĢ, övünme 

ve müslümanlara düĢmanlık için at bağlayana gelince, iĢte bu kiĢi için de o at günah 

olur.” Aynı Ģey eĢekler için sorulduğunda Hz. Peygamber, “bana o konuda Ģu kapsamlı 

ayet dıĢında bir Ģey indirilmedi” diyerek “kim zerre kadar iyilik yaparsa onu görür. 

Kim de zerre miktarı kötülük yaparsa onu görür”
1062

 ayetlerini okumuĢtur.
1063

 

Buhari‟de müteaddid defa geçen bu muhtevadaki rivâyetlere
1064

 göre; Hz. Peygamber, 

                                                 
1061

 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 45. Bâb, 2853. rivâyet. 

1062
 Zilzal, 99/7-8. 

1063
 Kitâbu‟ul-Musâkât, 12. Bâb, 2371. rivâyet. 

1064
 Kitâbu‟ul-Musâkât, 12. Bâb, 2371. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 48. Bâb, 

2860. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 28. Bâb, 3464. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Zilzal Sûresi, 

1. Bâb, 4962. rivâyet; 2. Bâb, 4963. rivâyet; Kitâbu‟l-I‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 24. 

Bâb, 7356. rivâyet. Rivâyetler Ebu Hureyre kanalıyla gelmektedir. 

2860 nolu rivâyette perde olan atla ilgili bölüm bulunmamakta, 4963 nolu rivâyet 

sadece eĢeklerle ilgil bölümü içermektedir. 



206 

 

at edinmenin kiĢinin niyetine göre sevap, mübah yahut günah olabileceğini ifade 

etmiĢtir. 

Ayet ve Hadisin birlikte mütalaa edilmesi halinde at edinmek, özel anlamıyla 

günümüz Ģartlarında ulaĢım araçları yahut savunma silahları edinmek Ģeklinde 

yorumlanabilir. Aynı vurgu genel anlamda mütalaa edilirse -ki bu daha muvafıktır-, 

eĢyanın tabiatı esas alınarak insanın sahip olduğu tüm eĢya yahut diğer bir ifadeye mal-

mülk için geçerli olarak düĢünülmesi mümkündür. Zira malum olduğu üzere eĢyada asıl 

olan ibahadır. EĢyanın kazandığı değer, sahibinin yüklediği anlama göre 

Ģekillenmektedir. 

Übey bin Abbas‟ın rivâyetine göre, dedesinin bahçesinde baktıkları Hz. 

Peygamber‟e ait Luhayf adlı bir at vardır.
1065

 Burada Hz. Peygamber‟in bineklerinin 

isimleri olduğu görülmektedir. 

Diğer taraftan at etinin yenmesine ruhsat verilmiĢ olup,
1066

 sahabenin Hz. 

Peygamber döneminde Medine‟de at eti yedikleri nakledilmiĢtir.
1067

 At etine ruhsat 

vermesi, aslında pek de uygun görülmediği anlamına gelebilir. Kerahat ve ibaha da 

ifade edebilir. Bu hususa dil ve rivâyetler bağlamında değinmekle yetinip fıkhi 

boyutuna girmiyoruz. 

 

1.3.5. Köpek ve Kediler 

                                                 
1065

 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 46. Bâb, 2855. rivâyet. 

1066
 Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4219. Rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 27. Bâb, 

5520. rivâyet; 28. Bâb, 5524. rivâyet. 

1067
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 24. Bâb, 5510, 5511 ve 5512. rivâyetler; 27. Bâb, 5519. 

rivâyet. “Medine” kaydı 5511. rivâyette vardır. 



207 

 

Hz. Peygamber döneminde köpeklerin mescide pislediği fakat bununla ilgili özel 

bir temizlik yapılmadığını
1068

 öğrenmekteyiz. Muhtemelen bu bilgi, mescidlerin ilk 

yapıldığı döneme iliĢkindir. Nitekim Ġbn Hacer de benzer bir fikirdedir. Ġlk dönemlerde 

mescitlerde kapı olmadığı ve mescitlerin tekrimi için özel bir hüküm bulunmadığı için, 

sokak hayvanları da girip çıkmaktaydılar.
1069

 Görüldüğü üzere köpekler Ģehir hayatının 

tabî birer parçasını teĢkil etmektedir. Diğer taraftan tarihsel sürecin, “yeni 

hükümlerin/uygulamaların gelmesi” ile rivâyetlerin bağlamlarının anlaĢılması 

hususunda katkı sağladığı görülmektedir.   

Diğer taraftan Hz. Peygamber, köpeklerin içtiği kabın yedi defa yıkanması 

gerektiğini söyleyerek, yeme-içme konusundaki temizlik hassasiyetini, sokak ve mescit 

temizliğinden ayrı tutmuĢtur.
1070

 

Çoban köpeği yahut av köpeği dıĢında, keyfi olarak baĢka bir maksatla köpek 

edinenin her gün amelinden bir yahut iki kırat eksileceği yönünde uyarmıĢtır.
1071

 Bu 

uyarının hayvanları zevk için tabi hayatlarından uzaklaĢtırmanın hoĢ görülmediği 

Ģeklinde anlıyoruz. Ayrıca bir fayda sağlanması halinde hayvanları evcilleĢtirmenin 

uygun olabileceğini, aksi takdirde tabi hayatlarına müdahale edilmemesi gerektiğini 

                                                 
1068

 Kitâbu‟l-Vudû, Numarasız Bâb, 174. rivâyet. 

1069
 Ġbn Hacer, canlı varlıklarının idrarlarının genel olarak kirli olduğu kabulunden 

hareketle temellendirmekte, köpek pislikleri için özel bir temizlik yapılmaması 

meselesinin de “kurumanın necaseti giderici özelliğine” atıfla açıklanabileceği 

kanaatindedir. Bakınız: Ġbn Hacer, Feth’ul-Bârî, c: 1, s: 278-279, 174. rivâyet. Diğer 

taraftan bir diğer Buhari Ģarihi olan Ġbn Battal, bu rivayeti köpeklerin artıklarının pis 

olmamasına delillerinden addeder. Bakınız: Ġbn Battal, Şerhu Sahih’il-Buhârî, c: 1, s: 

266.  

1070
 Kitâbu‟l-Vudû, Numarasız Bâb, 172. rivâyet. 

1071
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 6. Bâb, 5480, 5481 ve 5482. rivâyetler. 



208 

 

çıkarmak da mümkündür. Ġçinde köpek bulunan eve meleğin girmemesi
1072

 ile ilgili 

rivâyetleri de aynı bağlamda değerlendirebiliriz. 

Hz. Peygamber döneminde köpeklerin av için eğitilmesinin mümkün olduğu
1073

 

bilinmektedir. Allah adı anılarak ava gönderilmiĢ eğitimli av köpeklerinin, sahipleri için 

tuttukları avların yenmesinde bir beis görülmemektedir.
1074

 Köpeğin av hayvanını 

öldürmesi halinde de hüküm değiĢmemektedir.
1075

 EğitilmemiĢ sahipli köpeğin sahibi 

için tuttuğu av hayvanının canlı olarak yakalanması ve Allah adı anılarak boğazlanması 

halinde bu avın da yenebileceğini ifade etmiĢtir.
1076

 EğitilmemiĢ yabancı köpeklerin 

aynı avın baĢında olması halinde, hangisinin öldürdüğünün belirlenemeyeceği için
1077

 

bu avdan yenmemesini tenbih etmektedir.
1078

 Yine eğitimli köpeğin yakaladığı avın bir 

                                                 
1072

 Kitâbu Bed‟il-Halk, 7. Bâb, 3225 ve 3226. rivâyetler; 17. Bâb, 3322. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Megâzi, 12. Bâb, 4002. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 88. Bâb, 5949. rivâyet. 

1073
 Maide, 5/4. 

1074
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 1. Bâb, 5475. rivâyet; 2. Bâb, 5476. rivâyet; 4. Bâb, 

5478. rivâyet; 7. Bâb, 5483. rivâyet; 9. Bâb, 5486. rivâyet; 10. Bâb, 5487 ve 5488. 

rivâyetler; 14. Bâb, 5496. rivâyet. Meleklerin girmemesinden kasıt, rahmet melekleri 

olsa gerektir. Bu rivayetlerin genel amacının sakındırma olduğu kanaatindeyiz. 

1075
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 3. Bâb, 5477. rivâyet. 

1076
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 4. Bâb, 5478. rivâyet; 10. Bâb, 5488. rivâyet; 14. Bâb, 

5496. rivâyet. 

1077
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 8. Bâb, 5484. rivâyet. 

1078
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 1. Bâb, 5475. rivâyet; 7. Bâb, 5483. rivâyet; 10. Bâb, 

5487. rivâyet. 



209 

 

kısmını yemesi halinde, -hayvan psikolojisine atıfla- avı sahibi için değil kendisi için 

tutmuĢ olduğunu ifade ile o avdan yenmemesini telkin etmektedir.
1079

  

Bir kadının
1080

 yahut Ġsrailoğullarından günahkâr
1081

 bir adamın
1082

 bir köpeğe 

olan merhametinden dolayı affa mazhar olduğunu,
1083

 bir baĢka kadının bir kediye 

zulmünden dolayı cehenneme girdiğini belirtmiĢtir. Kadın kedisini bağlamıĢ, yemek 

vermediği gibi haĢerat tutup karnını doyurmasına da müsaade etmemiĢtir.
1084

 Bu rivâyet 

bağlamında kedi yahut diğer canlıların tabi hayatlarından alınarak evcil birer hayvan 

olarak bakılmaları halinde, hukuklarına riayet edilmesi vurgusu açıktır. Bu bağlamda, 

hayvanların belli sınırlara riayet etmek kaydıyla, tabi hallerinden alınarak 

evcilleĢtirilmelerinin mümkün ve uygun görüldüğünü anlamaktayız. 

                                                 
1079

 Kitâbu‟l-Vudû, 33. Bâb, 175. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 2. Bâb, 5476. 

rivâyet; 7. Bâb, 5483. rivâyet; 8. Bâb, 5484. rivâyet; 9. Bâb, 5486. rivâyet; 10. Bâb, 

5487. rivâyet. 

1080
 Kitâbu Bed‟il-Halk, 17. Bâb, 3321. rivâyet. 

1081
 Kitâbu‟l-Ehâdis‟ul-Enbiyâ, 54. Bâb, 3467. rivâyet.  Ġsrailoğullarından olduğu kaydı 

bu rivâyette mevcuttur. 

1082
 Kitâbu‟l-Vudû, Numarasız Bâb, 173. rivâyet; Kitâbu‟l-Musâkâ, 9. Bâb, 2363. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Mezâlim, 23. Bâb, 2466. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 17. Bâb, 3321. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 27. Bâb, 6009. rivâyet. 

1083
 Kitâbu‟l-Vudû, Numarasız Bâb, 173. rivâyet; Kitâbu‟l-Musâkâ, 9. Bâb, 2363. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Mezâlim, 23. Bâb, 2466. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 17. Bâb, 3321. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Ehâdis‟ul-Enbiyâ, 54. Bâb, 3467. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 27. Bâb, 

6009. rivâyet.  

1084
 Kitâbu‟l-Ezan, 90. Bâb, 745. rivâyet; Kitâbu‟l-Musâkâ, 9. Bâb, 2365. rivâyet; 

Kitâbu Bed‟il-Halk, 16. Bâb, 3318. rivâyet; Kitâbu Ehâdîsi‟l-Enbiyâ, 54. Bâb, 3482. 

rivâyet. 



210 

 

 

1.3.6. Diğer Hayvanlar 

Hz. Peygamber‟e donmuĢ yağa düĢerek ölmüĢ fareden sorulduğunda, “farenin 

düştüğü yer ve etrafının atılarak kalan yağın yenebileceğini” söylemiĢtir.
1085

 Zühri 

Ubeydullah bin Abdullah‟dan nakille bir baĢka rivâyette donmuĢ yahut sıvı zeytinyağı 

ve fare
1086

 yahut baĢka bir hayvan Ģeklinde geçmektedir.
1087

 Bu rivâyet Hz. 

Peygamber‟in ölmüĢ hayvanları ve fareyi necis olarak görmekle beraber, yine onun 

nezdinde makul bir temizlikle kalan gıda maddesinin kullanılabilmesinin mümkün 

olduğunu ifade eder.  

Hz. Peygamber beĢ hayvanın öldürülmesinde bir günah olmadığını ifade etmiĢtir. 

Bu hayvanlar, karga, çaylak, akrep, fare, saldırgan/kuduz köpek
1088

 olup fasık olarak 

nitelenmiĢ, harem sınırlarında bile olsalar öldürülebilecekleri zikredilmiĢtir.
1089

 

Mürselat suresinin yeni indiği zamanlarda, Abdullah bin Mesud bir mağarada Hz. 

Peygamber‟den sureyi öğrenirken bir yılan peyda olmuĢtur. Yanında bulunanlara yılanı 

öldürmeleri talimatını vermiĢ ancak yılan kaçmıĢtır. Bunun üzerine “siz onun o sizin 

şerrinden korundunuz” buyurmuĢtur.
1090

 Burada saldıran bir yılana karĢı nefsi müdafaa 

Ģeklinde bir savunmanın haklı hatta gerekli görüldüğü anlaĢılmaktadır. 

                                                 
1085

 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 34. Bâb, 5538. rivâyet; 5540. rivâyet. 

1086
 Kitâbu‟l-Vudû, 67.Bâb, 235. rivâyet. 

1087
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 34. Bâb, 5539. rivâyet. 

1088
 Kitâbu Cezâi‟s-Sayd, 7. Bâb, 1828 ve 1829. rivâyetler; Kitâbu Bed‟il-Vahy, 16. 

Bâb, 3314. ve 3315. rivâyet. 

1089
 Kitâbu Cezâi‟s-Sayd, 7. Bâb, 1829. rivâyet. 

1090
 Kitâbu Cezâi‟s-Sayd, 7. Bâb, 1830. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 16. Bâb, 3317. 

rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Mürselat Sûresi, 1. Bâb, 4930. ve 4931. rivâyetler; 4. Bâb, 

4934. rivâyet. 



211 

 

Ev yılanlarının öldürülmesini yasaklamıĢtır.
1091

 Bunlardan kısa kuyruklu yılan
1092

 

ve arkasında iki çizgi bulunan yılan
1093

 istisna olup, “göz nurunu giderdiği, hamile 

kadının çocuğunu düşürmesine sebep olduğu” gerekçeleriyle bunların öldürülmesini 

emretmiĢtir. 

Hz. AiĢe, Hz. Peygamber‟in kertenkele hakkında “fasıkçık” ( فىٌَُطك ) dediğini 

fakat öldürülmesi hakkında bir Ģey demediğini nakletmektedir.
1094

 Ümmü ġerik‟ten 

gelen diğer iki rivâyette kertenkelenin öldürülmesini emrettiği,
1095

 gerekçe olarak da Hz. 

Ġbrahim‟in ateĢine üflediği zikredilmektedir.
1096

 Bu rivâyet teklifle yükümlü olmayan 

hayvanların günahkâr olması yahut Hz. Ġbrahim zamanındaki kertenkelelerin günahının, 

onun soyundan gelen diğer kertenkelelere yüklenerek öldürülmesi gibi dinin iki temel 

hususuna zahiren aykırı görünmektedir. Dolayısıyla kertenkelenin Hz. Ġbrahim‟in 

ateĢine üflemesi; insanlara zarar veren bir yönü olduğundan kinayeyle sembolik bir 

anlatım olsa gerektir.  

Ka‟b bin Ucre‟nin Hudeybiye‟de ihramlı iken saçı bitlenmiĢtir. Bu duruma Ģahit 

olan Hz. Peygamber, bitlerin kendisine eziyet verdiğini teyit ettikten sonra, tıraĢ olup 

                                                 
1091

 Kitâbu Bed‟il-Vahy, 14. Bâb, 3298. rivâyet; 15. Bâb, 3311. ve 3313. rivâyetler; 

Kitâbu‟l-Megâzi, 12. Bâb, 4017. rivâyet. 

1092
 Kitâbu Bed‟il-Vahy, 14. Bâb, 3297. rivâyet; 15. Bâb, 3310. rivâyet. 

1093
 Kitâbu Bed‟il-Vahy, 14. Bâb, 3297. rivâyet; 15. Bâb, 3308. ve 3311. rivâyet. 

1094
 Kitâbu Cezâi‟s-Sayd, 7. Bâb, 1831. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Vahy, 15. Bâb, 3306. 

rivâyet. 

1095
 Kitâbu Bed‟il-Halk, 15. Bâb, 3307. rivâyet; Kitâbu Ehâdîsi‟l-Enbiyâ, 8. Bâb, 3359. 

rivâyet; Ġbn Hanbel, Müsned, c:41, s:116, 24568. rivâyet; c:42, s:120, 25215. rivâyet; c: 

43, s: 353, 26332. rivâyet. 

1096
 Kitâbu Ehâdîsi‟l-Enbiyâ, 8. Bâb, 3359. rivâyet. 



212 

 

akabinde fidye vermesini buyurmuĢtur.
1097

 Hz. Peygamber‟in biti rahatsızlık verici 

haĢere cinsinden gördüğünü ve önlem alınmasını emrettiğini anlamaktayız. Burada 

takva duygusunun rahatsızlık veren Ģeyleri def etmeye mani olmadığı da çıkarılabilir. 

Bir baĢka rivâyette, eski kavimlerden bir peygamberin yaĢadığı durumdan bahisle, 

bir karınca ısırdığında, sadece o karıncanın değil, yuvasının yaktırmasının haklı 

olmadığını,
1098

 karınca milletinden Allah‟ı tesbih eden bir topluluğun yakıldığını
1099

 

ifade etmektedir. Burada hayvanların da Allah‟ı kendi dillerince tesbih etmekte 

oldukları, insanların hayvanların bu tür hususiyetlerinin farkında olarak davranmaları 

gerektiği anlaĢılmaktadır. 

Sineğin bir gıdaya düĢmesi halinde; bir kanadında Ģifa diğer kanadında hastalık 

olduğundan bahisle, iyice batırılmasını ve sonra çıkarılmasını telkin etmektedir.
1100

  

Ebu Hureyre‟nin Hz.Peygamber‟den naklettiğine göre, öküze binen bir adama, 

öküzün dönerek “ben bu iĢ için yaratılmadım, çift sürmek için yaratıldım” dediğini
1101

 

belirtmektedir. Burada hayvanların yaratılıĢ amaçlarına uygun olarak kullanılması 

hususu vurgulanmaktadır.  

                                                 
1097

 Kitâbu‟l-Muhsar, 5. Bâb, 1814. rivâyet; 6.Bâb, 1815 ve 1816. rivâyetler; 8. Bâb, 

1817 ve 1818. rivâyetler; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4159 ve 4190 rivâyetler; Kitâbu‟l-

Merdâ, 16. Bâb, 5665. rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 16. Bâb, 5703. rivâyet. 

1098
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 153. Bâb, 3019. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 16. Bâb. 

3319. rivâyet. 

1099
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 153. Bâb, 3019. rivâyet. 

1100
 Kitâbu Bed‟il-Halk, 16. Bâb, 3320. rivâyet.  

1101
 Kitâbu‟l-Hars ve‟l-Muzâraa, 4. Bâb, 2324. rivâyet. Burada hayvanın konuĢturulması 

hikaye üslubu ile ilgili dilsel bir özellik olarak anlaĢılması mümkündür. 



213 

 

Hz. Peygamber‟in gece horoz ötmeye baĢladığında teheccüd için kalktığını 

öğrenmekteyiz.
1102

 Horoz sesini, melek görmesiyle; eĢek sesini de Ģeytanı görmesiyle 

ilintilendirmiĢ; horoz sesini duyunca Allah‟ın lütfundan istemeyi, eĢek anırması 

duyunca da Allah‟a sığınmayı telkin etmiĢtir.
1103

 

 

1.3.7.  Hayvanlarla Ġlgili Genel Tespitler 

Hz. Peygamber, insanın çevresindeki canlılara duyarlı olmasını telkin etmektedir. 

Onlara kötülük etmemesi, bilakis onlar için iyi ve yararlı olacak Ģeylerle meĢgul 

olmasını teĢvik etmektedir. Evcil hayvan besleyen kimselerin hayvanlarına 

zulmetmemelerini tenbih etmektedir. Hayvanların insanlar için faydalar taĢıdığını 

bilmekte, bu faydanın her Ģeyde olduğu üzere iyi/doğru niyetle Allah rızasına uygun 

Ģekilde kullanılmasını telkin etmektedir. Zararlı cinsten olan hayvanlardan korunmak 

için gerekli tedbirlerin alınmasını da emretmekte, tedbir alınırken de adil olunmasını 

vurgulanmakta, zarar verenle vermeyenin ayrı tutulmasını salık vermektedir. 

Hayvanlardan kaynaklanan kirlilik durumlarında da gerekli temizliklerin israfa 

sebebiyet vermeden, vesveseye/abartıya mahal vermeden uygulanmasını ve gıda 

maddelerinden yararlanılmasını ifade etmiĢtir. 

Diğer taraftan hayvansal ürünlerden istifade konusunda da belli ölçüleri 

vurgulamıĢtır. ÖlmüĢ koyun
1104

 ya da keçi
1105

  gördüğünde onun derisinden istifade 

edilmemesinin (sebebini) sormuĢtur. Ölü hayvanın necis olduğu gerekçesi zikredilince, 

                                                 
1102

 Kitâbu‟t-Teheccüd, 7. Bâb, 1132. rivâyet; Kitâbu‟r-Rikâk, 18. Bâb, 1132. rivâyet. 

1103
 Kitâbu Bed‟il-Halk, 15. Bâb, 3303. rivâyet. 

1104
 Kitâbu‟z-Zekât, 61. Bâb, 1492. rivâyet; Kitâbu‟l-Buyû‟, 101. Bâb, 2221. rivâyet; 

Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 30. Bâb, 5531. rivâyet. 

1105
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 30. Bâb, 5532. rivâyet. 



214 

 

etinin yenmesinin haram kılındığını ifade ederek,
1106

 gıda olarak kullanılması dıĢında 

diğer maksatlarla değerlendirilmesinin önünde bir mani olmadığını ima etmiĢtir.
1107

 Bu 

rivâyette Hz. Peygamber‟in eĢyayı analitik olarak değerlendirdiğini, eĢyanın 

kullanılabilecek yönleri varsa iktisatlı olunup, israf edilmemesini, bunlardan 

olabildiğince değerlendirilmesini salık verdiğini görmekteyiz. Bu rivâyetlerden 

hareketle Hz. Peygamber nezdinde kullanılması mümkün olan eĢyanın bizatihi değerli 

olduğunu çıkarmak, küçük de olsa israfa kapı aralamamak hassasiyetini görmek 

kabildir.  

Deve ve koyun sahipleri hakkındaki övünme ve sekinet tespitlerine bakılacak 

olursa
1108

 burada hayvanlarla sahipleri arasında kurulan ünsiyet iĢaret edilmektedir.  

Hz. Peygamber, horoz ve eĢek örneğinde olduğu gibi hayvanlarla metafizik 

varlıklar arasında iliĢki de kurmakta; saldırgan develerin okla vurulması, yılan saldırısı, 

bitlenme gibi durumlar da düĢünüldüğünde, hayvan davranıĢlarından veya hayvan 

kaynaklı geliĢen olaylarda insanların da icab eden tutumları geliĢtirmesini salık 

vermektedir. 

                                                 
1106

 Kitâbu‟z-Zekât, 61. Bâb, 1492. rivâyet; Kitâbu‟l-Buyû‟, 101. Bâb, 2221. rivâyet; 

Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 30. Bâb, 5531. rivâyet. 

1107
 Kitâbu‟z-Zekât, 61. Bâb, 1492. rivâyet; Kitâbu‟l-Buyû‟, 101. Bâb, 2221. rivâyet; 

Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 30. Bâb, 5531 ve 5532. rivâyetler. 

1108
 Kitâbu Bed‟il-Halk, 15. Bâb, 3301. ve 3302. rivâyetler; Kitâbu‟l-Menâkıb, 1. Bâb, 

3499. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 75. Bâb, 4388, 4389 ve 4390. rivâyetler. 

Rivâyet metinlerinin bütünlük içerisinde mütalaa edilmesi halinde, Hz. Peygamber‟in o 

günkü toplumların iman ve Ġslam‟a yaklaĢımlarını dikkate alarak; Yemenlilerle Rabia 

ve Mudar kabileleri arasında bir durum tespiti yaptığı Ģeklinde de anlaĢılabilir. Lakin bu 

durum tespiti geçim kaynakları olan hayvanların cinslerine bağlı olarak geliĢmiĢ olması 

da pekâlâ muhtemeldir. 



215 

 

Hayvanların konuĢmaları, günah iĢlemeleri vb hususlar, günümüz edebiyatındaki 

hayvanların konuĢtuğu fabl türü hikâyelere benzer bir hususiyet göstermektedir. Kur‟an-

ı Kerim‟de Hz. Süleyman‟ın hayvanların dilini anlaması ile ilgili ayetlerin 

muhtevasından farklı bir hususiyettedir. Hadis rivayetlerinde rastlanan bu unsurlarda 

hayvanların bizzat bu davranıĢları gerçekleĢtirmiĢ olmaları değil, durumla ilgili 

hayvanların dilinden bir hikmet-nasihat aktarılması amaçlanmıĢ olsa gerektir. 

Rivayetlerdeki bu tasvirlerde, edebiyat-sanat-Ģiir dilinin bir baĢka türü olarak kabul 

edilebilecek bir tür sembolik anlatım yahut din dilinin farklılaĢması gibi bir durum söz 

konusudur. 

 

1.3.8. Hz. Peygamber’in Canlılarla ĠliĢkisinde Genel Tespitler 

Hz. Peygamber‟in canlılarla iliĢkisinde insan, hayvan ve bitki türlerininin 

nesnel/fiziki varlıklarının kabul edildiği, bunun yanında özellikle insan ve hayvanların 

psikolojik yönlerinin ve haklarının olduğu açıktır.  

Ġnsanların hürmeti, hayvanlara oranla, hayvanların saygınlığı da bitkilere nisbetle 

daha yüksektir. Diğer bir değiĢle, zaruretler ve Ģartlar çerçevesinde, insanların sağlık, 

güvenlik ve hayatlarını sürdürmeleri için hayvanların, hayvanlar içinse bitkilerin hakları 

mühmeldir. 

Diğer taraftan hayvansal ve bitkisel maddelerden, insanların kullanımı için eĢyalar 

yapıldığı da bilinmektedir. 

ġimdi Hz. Peygamber‟in eĢya ile iliĢkisi konusunun bütünlüğü açısından önemli 

olduğunu düĢündüğümüz diğer baĢlıklara değinelim. 

 

2. Hz. Peygamber‟in EĢya Ġle ĠliĢkisinde Diğer BaĢlıklar  

Bu baĢlıkta müstakil olarak ele alınması halinde tezin muhtevasını fazlasıyla 

geniĢletecek bazı hususlara çalıĢmamızın konu bütünlüğünü sağlamak maksadıyla 



216 

 

lüzumu kadar temas etmeye çalıĢacağız. Bu bağlamda, hediyeler, sağlık, mucizeler, 

teberrük, sanat ve estetik, eğlence-spor, meslekler, mal varlığı ve bazı tabiat varlıkları 

gibi hususlarda öne çıkan eĢya unsurlarına temas edilecektir.  

 

2.1. Hz. Peygamber’in Hediyeleri ve Bu Konudaki Genel Ġlkeleri  

Hz. Peygamber‟in gelir kalemleri bahsinde
1109

 Hz. Peygamber‟e verilen 

hediyelerle ilgili bir takım tespitlerde bulunmuĢtuk. Burada Hz. Peygamber‟in verdiği 

hediyeler ve çevresindekilerin hediyelerle ilgili uygulamalarındaki tutumuna ve bu 

konuda gözettiği, gözetilmesini istediği genel prensiplere değinmeye çalıĢacağız.   

HediyeleĢme olgusunda birden farklı hususiyet mevcuttur. Hediye veren kiĢinin iç 

dünyasında hediye olarak verdiği nesneye yahut muhatabına verdiği değer kadar, hediye 

verilen bu nesnenin toplum nezdindeki maddi/manevi kıymeti ya da kendisine hediye 

verilen kiĢinin, toplumsal konumu, itibarı, Ģahsiyeti gibi bizatihi sahip olduğu değer de 

öne çıkmaktadır. 

Hz. Peygamber, âdeti gereği kendisinden istenen nesneleri ihtiyacı olsa bile 

isteyen kiĢiye vermektedir. Burada muhatabının kimliğinden çok Hz. Peygamber’in 

talepleri geri çevirmeme ilkesinin öne çıktığını düĢünmekteyiz.
1110

 Hz. Peygamber için 

nesneler ve kiĢisel olarak bu nesnelere olan ihtiyacı, muhataplarının istekleri karĢısında 

ikinci planda kalmaktadır. Örnek olarak Ģu rivâyetleri zikredebiliriz: Hz. Peygamber‟in 

gömleğini, oğlu Abdullah‟ın ricası üzerine,
1111

 Abdullah bin Übey‟e kefen olarak 

verdiğini öğrenmekteyiz.
1112

 Bir baĢka örnek de Ģudur: bir kadın kendi eliyle ördüğü bir 

                                                 
1109

 Bakınız: Birinci Bölüm, “1.1.1.3. Hibe, Hediye ve Ġkramlar” baĢlığı 

1110
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 11. Bâb, 2585. rivâyet. 

1111
 Kitâbu‟l-Libâs, 8. Bâb, 5796. rivâyet. 

1112
 Kitâbu‟l-Libâs, 8. Bâb, 5795. rivâyet. 



217 

 

hırkayı Hz. Peygamber‟e hediye etmiĢtir. Hz. Peygamber‟in böyle bir elbiseye bizzat 

ihtiyacı olduğu halde, kendisinden isteyen sahabesine tekrar hediye etmiĢtir.
1113

  

Hz. Peygamber‟in binek hayvanlarını alıp hediye ettiği de görülmektedir. Mesela 

bir seferde Abdullah bin Ömer‟in binmekte olduğu devenin rahat durmayıp, sürekli Hz. 

Peygamber‟in devesinin önüne geçmesinden rahatsız olan babası Hz. Ömer‟den bu 

devesini satın alarak; oğlu Abdullah bin Ömer‟e hediye etmiĢtir. Hz. Peygamber‟in 

buradaki gayesinin Hz. Ömer‟in hassasiyetini de gözeterek ve Abdullah bin Ömer‟in 

mahcubiyetini izale etmek olduğu anlaĢılmaktadır.
1114

 Bir baĢka örnek de Ģudur: bir 

seferde Cabir bin Abdullah‟tan boz renkli devesini satın almıĢ, ücretini ödedikten sonra 

deveyi yine eski sahibine hediye etmiĢtir.
1115

 Burada da maddi ihtiyacı olan bir kiĢiye 

ekonomik destek sağlamak maksadıyla hareket ettiğini görmek mümkündür. 

Hülasa edilecek olursa, Hz. Peygamber‟in farklı amaçlarla hediyeler verdiği tespit 

etmekteyiz. Bazen kendisinden bir Ģey talep edilmesi halinde vermekte, bazen 

mahcubiyeti önlemek niyetiyle, bazen de ekonomik bir destek gayesiyle hediye 

vermektedir. Hediye olarak verdiği nesneler, Hz. Peygamber‟in gömleği-hırkası gibi 

manevi değeri olan yahut deve/binek gibi maddi kıymeti yüksek olan nesneler 

olabilmektedir. Hediye verilen kiĢiler, Hz. Peygamber‟in muhabbet beslediği, kırmak 

veya üzmek istemediği kiĢiler yahut talebini geri çevirmeyerek memnun etmek istediği 

herhangi bir kiĢidir. Hz. Peygamber‟in -Abdullah bin Übey örneğinde olduğu gibi- 

bazen sevmemekle beraber, gönlünü kırmak istemediği bazı aracılar hatrına da hediye 

verdiğini tespit etmekteyiz. 

                                                 
1113

 Kitâbu‟l-Cenâiz, 28. Bâb, 1277. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 18. Bâb, 5810. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Edeb, 39. Bâb, 6036. rivâyet. 

1114
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 25. Bâb, 2610. rivâyet.  

1115
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 49. Bâb, 2861. rivâyet. Bu rivâyet Sahih-i Buharî‟de 

muhtelif Ģekil ve uzunluklarda tekrar etmektedir. 



218 

 

Hz. Peygamber‟in kiĢisel olarak verdiği hediyeler dıĢında, hediyeleĢme olgusuyla 

ilgili çizdiği genel çerçeveye ve hediyelerle ilgili dikkat çektiği hususları ele alalım. Hz. 

Peygamber, kadınlara hitapla “bir koyun ayağı bile hediye getirse bir komşunun 

diğerini (hediyesini yahut muhatabını) küçümsememesi” gerektiğini
1116

 bildirmiĢ, 

hediyenin azlığı konusunda bir fikir vermek sadedinde Hz. Peygamber Ģahsından 

bahisle“bir koyunun ayağı dahi hediye edilse yahut yemeye davet edilse icabet 

edeceğini”
 1117

 söylemiĢtir. Bu rivâyetlerde hediyeyi azımsamamak ve küçümsememek; 

dolayısıyla hediye veren kiĢinin gönlünü hoĢ tutmak gibi unsurlar belirginleĢmektedir. 

Hz. Peygamber, ana-babanın evlatlarına verdikleri hediyeler konusunda dengeyi 

gözetmelerini özellikle belirtmiĢ,
1118

 ebeveynin eğer bir çocuğuna hediye verdiği halde 

diğerine vermeyecekse, vermiĢ olduğu hediyeyi geri almasını emretmiĢtir.
1119

 Nitekim 

ebeveyn tarafından çocuklarına verilen hediyelerin kardeĢler arasında ekonomik 

dengeyi bozmanın yanında rekabeti ve kıskançlığı körükleme potansiyelini haizdir. Bu 

da hediyeleĢmeden umulan faydanın tam aksi bir durum intac edecektir. Hz. 

Peygamber, insan amel/davranıĢlarında temel gayeleri/maksatları vurgulamakta ve birer 

eyĢa olan araçlarla ilgili tasarrufların bu temel gayelere uygun olarak tanzim edilmesini 

                                                 
1116

 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 1. Bâb, 2566. rivâyet; KĠtabu‟l-Edeb, 

30. Bâb, 6018. rivâyet. 

1117
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 2. Bâb, 2568. rivâyet. 

1118
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 13. Bâb, 2587. rivâyet; Kitâbu‟Ģ-

ġehâdât, 9. Bâb, 2650. rivâyet.  

Buhari bu manada bir rivâyeti; Bâb baĢlığı altında senedsiz olarak zikretmiĢtir. Bakınız: 

Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 12. Bâb. 

1119
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 2. Bâb, 2568. rivâyet; Kitâbu‟n-Nikâh, 

74. Bâb, 5178. rivâyet. 



219 

 

istemektedir. DavranıĢlarında iyi niyetin yeterli görülmediği, aynı zamanda firasetle 

dengelemenin gereği de aĢikârdır. 

Hediye verirken insanlar arasında akrabanın,
1120

 komĢuluk arası hediyeleĢmelerde 

kapısı yakın olan komĢunun öncelenmesi
1121

 gerektiğini ifade etmiĢtir. Ġnsan 

iliĢkilerindeki hukuk açısından bakıldığında; kan hısımlığına/soya bağlı yakınlığın ve 

salt mekân olarak yakın olmanın, yani maddi/fiziki yakınlığın da etkili olduğu 

görülmektedir. Burada kiĢisel kalbi yakınlıktan öte, kiĢinin iradesi dıĢında geliĢmiĢ olan 

soya yahut mekâna bağlı yakınlıkların öncelenmesi de dikkate Ģayandır. KiĢinin, 

duygusal önceliklerinden çok, maddi Ģartlarla geliĢen beĢeri hukuku önplanda tutmasını 

telkin etmektedir. Bu da eĢya ile iliĢki baĢlığı altında; insanın fiziki-biyolojik unsurları, 

kiĢisel psikolojik temayüllere öncelemesi cihetiyle mühimdir. 

Hz. Peygamber, hediye verip de bu hediyesini geri alan kiĢiyi kusup sonra 

kusmuğuna dönen köpeğe benzetmiĢtir.
1122

 Parayla satın alınmak suretiyle bile olsa 

hediyeden
1123

 ve sadakadan
1124

 dönülmemesini telkin etmiĢ. Hediye niyetinin 

bozulmamasını tenbih etmiĢtir. Hediyenin insanlar arası iliĢki ve muhabbeti besleyici 

bir tarafı olduğu düĢünüldüğünde, hediyeden -parası ödenmek suretiyle bile olsa- geri 

dönülmesinin de menfi etkisi olacağı âĢikârdır. Ebeveyinin evladından birine yaptığı 

                                                 
1120

 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 15. Bâb, 2592. rivâyet; 16. Bâb, 2594. 

rivâyet. 

1121
 Kitâbu‟Ģ-ġuf‟a, 3. Bâb, 2259. rivâyet; Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 

16. Bâb, 2595. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 32.Bâb, 6020. rivâyet. 

1122
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 14. Bâb, 2589. rivâyet; 30.Bâb, 2621, 

2622 ve 2623.  rivâyetler. 

1123
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 30. Bâb, 2623. rivâyet 

1124
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 37. Bâb, 2636. rivâyet. 



220 

 

ölçüsüz hediyede ise durum bunun tam aksine cereyan etmekte, dolayısıyla sonucun çok 

daha vahim olacağı öngörülmektedir.  

Rivâyetlere bakıldığına, eĢya ve canlıların dıĢında, bu eĢya ve canlılardan doğan 

hak ve menfaatlerin hediye edilmesinin de söz konusu edildiği görülmektedir. Bu 

bağlamda Ģu örnekler zikredilebilir: Hz. Sevde‟nin, kendi nöbet gününü Hz. AiĢe‟ye 

hibe ettiği nakledilmektedir.
1125

 Hz. Peygamber de eĢlerinden Hz. AiĢe‟nin evinde 

bakılmak üzere izin istemiĢtir.
1126

 EĢyanın menfaatinin hediye edilmesi hususunda da 

Hz. Peygamber, meniha
1127

 denilen, hediyenin sürekli fayda doğuran, üreyen veya 

üreten bir hediye olmasını da taltif ve teĢvik etmiĢ;
1128

 kendisi de bu tür hediyeleri kabul 

etmiĢtir.
1129

 Hz. Peygamber, kırk özellikten bahisle, bunları iĢleyen kimsenin Allah 

tarafından cennete konacağını ifadeyle; bunların en üstününün sağmal keçinin sütünden 

istifade edilmek üzere süreli olarak hediye edilmesi olduğunu ifade etmiĢtir.
1130

 Hz. 

Peygamber, faziletli olan meniha olarak ürünlerinden istifade edilmesi bağlamında 

koyun,
1131

 deve
1132

 ve tarla da zikretmektedir.
1133

 Düğün vb. cemiyetler için kıymetli 

                                                 
1125

 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 15. Bâb, 2593. rivâyet. 

1126
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 14. Bâb, 2588. rivâyet. 

1127
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 35. Bâb, 2629. rivâyet. “Meniha” 

uygulaması da mülkiyet haklını saklı tutulması ve geçici olarak menfaatinin ikram 

edilmesi düĢünüldüğünde, menfaatin hediye edilmesi kapsamında tahlil edilebilir. 

1128
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 35. Bâb, 2629. rivâyet. 

1129
 Hz. Peygamber‟in bu tür hediyeleri kabulü hakkında;  Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve 

Tahridi Aleyhâ, 1. Bâb, 2567. rivâyet; 35. Bâb, 2630 rivâyetler; Kitâbu‟r-Rikâk, 17. 

Bâb, 6459. rivâyet.  

2630. rivâyette menihayı kendisi almayıp Ümmü Eymen‟e verdiği nakledilmektedir. 

1130
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 35. Bâb, 2631. rivâyet. 

1131
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 35. Bâb, 2629. rivâyet. 



221 

 

elbiseler de kullanılmak üzere emanet verilmektedir.
1134

 Yine meniha kapsamında Ģu 

örnek verilebilir:  Hicretten sonra Medine‟ye ilk geldiklerinde Ümmü Süleym Hz. 

Peygamber‟e hurma ağaçları vermiĢ, Hz.Peygamber de bu ağaçları Ümmü Eymen‟e 

vermiĢtir. 

Meniha uygulamasının yanında ve umra
1135

 denilen, bir eĢyanın/malın kayd-ı 

hayat Ģartıyla baĢkasının istifadesine verilmesi de bu kapsamda mütalaa edilebilir.
1136

 

Kamu görevlilerinin, görevleri sebebiyle kendilerine verilen hediyelerin devlet 

malı kabul edileceğini belirtmiĢtir.
1137

 Bu vurgudan; görevden doğan menfaatlerin de 

görev hükmüne dâhil ve tâbi olduğunu çıkarmak mümkündür. EĢyanın yine görev ve 

niyete, maddi değerin manevi değere tâbi olduğu açıktır. 

Hz. Peygamber, hediyenin dıĢında sadaka verilmesini de telkin etmiĢtir. Ġnsanın 

verdikçe kendisine de verileceğini belirtmiştir,
1138

 maddi değerleri sayıp içinde 

büyüttükçe, kendisine de kısılacağını belirtmiştir.
1139

 Bu rivâyetlerden hareketle insanın 

maddi kıymeti olan eĢyayla bağlarını belli bir mesafede tutmasının istendiği 

anlaĢılabilir.   

                                                                                                                                               
1132

 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 35. Bâb, 2633. rivâyet. 

1133
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 35. Bâb, 2634. rivâyet. 

1134
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 34. Bâb, 2628. rivâyet. 

1135
 Sahih-i Buhari, Tecrid-i Sarih Tercümesi, Abdullah Feyzi Kocaer, 1. Cilt, 529. sf, 

1171. rivâyet 

1136
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 32. Bâb, 2625 ve 2626. rivâyetler. 

1137
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 17. Bâb, 2597. rivâyet. 

1138
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 15. Bâb, 2590. rivâyet. 

1139
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 15. Bâb, 2591. rivâyet. 



222 

 

Bahsi geçtiği üzere Hz. Peygamber, bir yemek ikram edildiğinde “hediye mi 

yoksa sadaka mı” diye sorar, sadakadır denirse yemez, sadaka denirse yerdi.
1140

 Burada 

eĢya sahibinin niyetini yani eĢyaya yüklediği anlamı dikkate aldığını görülmektedir. Bu 

minvalde iki örneği zikretmek isabet olacaktır: Ġlki Ģöyledir: Hz. Peygamber 

Nüseybe‟ye bir koyun sadaka/zekat olarak göndermiĢ, daha sonra Nüseybe de bu 

koyundan bir parçayı Hz. Peygamber ailesine (hediye) göndermiĢtir. Hz. Peygamber 

yiyecek bir Ģey olup olmadığını sorduğunda, bu durum kendisine anlatılınca, o da 

sadakanın (ya da sadaka sahibinin niyetinin) yerine ulaĢtığını ifade etmiĢtir.
1141

 Diğer 

rivâyet de Ģöyledir:  Hz. Peygamber bir gün Hz. AiĢe‟nin yanına girdiğinde ocakta 

yemek tenceresinin kaynamakta olduğunu görmüĢ ve yemek getirilmesini istemiĢtir. Hz. 

AiĢe ekmek ve evde bulunan diğer katıklardan biri getirince, Hz. Peygamber ocaktaki 

yemeğe atıfla et gördüğünü hatırlatarak, niçin getirilmediğini sormuĢtur. Hz. AiĢe de bu 

etin “Berire‟ye sadaka olarak verildiğini, onun da kendilerine hediye ettiği” Ģeklinde 

izah etmiĢtir. Hz. Peygamber, “onun için sadaka bizim için hediyedir”
1142

 diyerek, 

getirilmesini istemiĢtir.
1143

 Burada eĢyanın el değiĢtirmesi durumunda, ilk sahibinin 

değil, yeni sahibinin niyeti dikkate alındığı görülmektedir. 

Hediyelerle ilgili bu rivâyetlerin bütünlüğü dikkate alınarak hediyeleĢmenin 

birçok türünün teĢvik edildiğini görmekteyiz. HediyeleĢmenin önünde küçük de olsa bir 

                                                 
1140

 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 7. Bâb, 2576. rivâyet. 

1141
 Kitâbu‟z-Zekât, 31. Bâb, 1446. rivâyet; 62. Bâb, 1494. rivâyet; Kitâbu‟l-Hibe ve 

Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 7. Bâb, 2579. rivâyet. 2579. numaralı rivâyette Nüseybe 

yerine künyesi olan Ümmü Atıyye geçmektedir. 

1142
 Kitâbu‟z-Zekât, 62. Bâb, 1495. rivâyet; Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi 

Aleyhâ, 7. Bâb, 2576. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 31. Bâb, 5430. rivâyet; 

1143
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 31. Bâb, 5430. rivâyet. 



223 

 

mani bırakmamak, insanlar arası iletiĢimin nitelik ve nicelik bakımından pekiĢmesine 

vesile kılınmasını sağlamak gibi maksatların da bulunduğunu söyleyebiliriz. 

Hz. Peygamber‟in hediye/sadaka olarak verilen eĢyalar konusunda; eĢya sahibinin 

niyetini yani eĢyaya yüklediği anlamı dikkate aldığını anlamaktayız. Aynı doğrultuda 

iyilik yapan kiĢinin, iyiliğe nesne olan eĢyasına yüklediği anlamı bizzat kendisinin 

bozması da hoĢ görülmemiĢtir. Sadakayı/hediyeyi alan yeni sahibinin yüklediği anlam 

da önceki sahibinin niyetini bozmamakta, eĢya el değiĢtirmekle yeni sahibinin niyetine 

göre yeniden değer kazanmaktadır. Diğer taraftan hediye veren kiĢinin niyeti isteği 

kadar, hediyenin maksadına/ruhuna uygun davranmasını; hediye verdiği muhatabın 

konumunu da gözetmesi gerektiğini görmekteyiz. Özellikle aile içinde kardeĢler 

arasında ekonomik dengeyi değiĢtirebileceği de göz önünde tutulmakta ve hedeflenen 

faydanın tersine sonuç vermemesi için de önlemler alınmaktadır. Hediyeden 

dönülmesini köpeğin kusmuğuna dönmesi Ģeklinde hoĢ görmezken, aile içi 

hediyeleĢmelerde tam aksi bir tutum sergileyerek, kardeĢler arasında dengelerin 

bozulmaması için hediyeden dönülmesini telkin etmektedir. Bu cihetle kardeĢler arası 

hukuka ve aile ahengine verilen önem bârizdir. 

Hediyeler hakkındaki rivâyetlerde de görüldüğü üzere çoğunlukla eĢyanın manevi 

değeri ön plana çıkmakta, eĢyalar ait oldukları insanların niyet ve amaçları 

doğrultusunda anlam kazanmaktadır. Bununla birlikte eĢyanın fiziki/maddi değeri de 

büsbütün yok sayılmamakta, bilakis hediyeye bu maddi fayda üzerinden anlam 

yüklenmektedir. Hediye nesnelerin dıĢında, hediye edilen kiĢilerin talep, ihtiyaç, 

mahcubiyet vb özelliklerinin de hediyeler konusunda belirleyici olduğunu görmek 

mümkündür. Ayrıca Hz. Peygamber‟in hediye edilen nesneden çok hediye eden kiĢiyi 

ve iyi niyetini hüsnü kabulle karĢıladığını, bazen kendisine verilen bu hediyeleri de 

hediye ettiğini ve genel olarak hediyelere mukabelede bulunarak minnet altında 

kalmadığını görmekteyiz. 



224 

 

ġimdi insanın sağlığını teminde birer eĢya olmaları bakımından muhtelif ilaçları 

ve bunlarla ilgili geliĢtirilmiĢ olan tedavi yöntemlerini inceleyelim. 

 

2.2. Sağlık, Ġlaçlar ve Tedavilerde EĢya ile Ġlgili Unsurlar 

Hz. Peygamber‟in bitkilerin ve bazı tekniklerin insan bedeni üzerindeki etkisi 

hakkında bilgi ve fikir sahibi olduğu anlaĢılmaktadır. Nitekim bir takım maddelerin ve 

yöntemlerin de tedavi edici yönlerine vurgu yapmıĢ, bunları bazen kendisi de kullanmıĢ, 

bu bilgileri doğrultusunda çevresindekileri sağlıkla ilgili konularda da yönlendirmiĢtir. 

Rivâyetlerde Hz. Peygamber‟in kiĢisel sağlığı ile ilgili uygulamalarına temas 

edelim. Hz. Peygamber, ihramlıyken,
1144

 oruçluyken
1145

 ve bu haller dıĢında da 

baĢından,
1146

 çenesinden
1147

 hacamat yaptırdığı
1148

 bilgisi geçmektedir. Sahih-i 

Buharî‟de ayrıca bizzat Hz. Peygamber‟in saut
1149

 denilen burun ilacını
1150

 kullandığı da 

geçmektedir.  

Hz. Peygamber‟ın çevresindeki hastaların tedavi süreçleri ile ilgili uygulama ve 

tavsiyelerine yer verelim. Hz. Peygamber, hasta kimseleri ziyaretinde abdest alarak, 

                                                 
1144

 Kitâbu Cezâi‟s-Sayd, 11. Bâb, 1835. rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 12. Bâb, 5695. rivâyet; 

14. Bâb, 5698.rivâyet; 15. Bâb, 5700. rivâyet. 

1145
 Kitâbu‟t-Tıb, 11. Bâb, 5694. rivâyet. 

1146
 Kitâbu‟t-Tıb, 14. Bâb, 5698 ve 5699. rivâyetler; 15. Bâb, 5700 ve 5701. rivâyetler. 

1147
 Kitâbu‟t-Tıp, 14. Bâb, 5698. rivâyet. 

1148
 Kitâbu‟t-Tıb, 9. Bâb, 5691. rivâyet. 

1149
 Kitâbu‟t-Tıb, 9. Bâb, 5691. rivâyet. 

1150
 Sâutun burun ilacı olduğu hakkında bakınız: Sofuoğlu, Sahih-i Buhari Tercemesi, 

12. Cilt, s: 5730, ilgili hadisin tercümesi ve dipnotu. 



225 

 

abdest suyunun artanını hastanın üzerine serpmekte
1151

 yahut bu su hastaya 

içirilmektedir.
1152

 Burada Hz. Peygamber‟in herhangi bir suyu serpmesini değil, abdest 

suyundan artanı hastanın üzerine serpmesini vurgulamakta yarar vardır. 

Çörekotunu da ölümden baĢka her türlü hastalığa Ģifa olarak nitelemiĢ,
1153

 

muhtelif vesilelerle hacamatta Ģifa olduğunu ifade etmiĢtir.
1154

 Bal Ģerbeti içirilmesini 

de tedavi Ģekilleri arasında saymaktadır.
1155

 Ayrıca o dönemde göz hastalığı için sürme 

çekmenin faydalı bilindiği anlaĢılmaktadır.
1156

 

Hz. Peygamber, Hindistan bölgesinden getirilen, kokusu hoĢ olan bir cins ağacın 

dalı olan
1157

 Ûdu’l-Hindînin ( العىد الهنذي ) yedi derde deva olduğunu belirtmiĢtir.
1158

 

                                                 
1151

 Kitâbu‟l-Vudû, 44. Bâb, 194. rivâyet; Kitâbu‟l-Merdâ, 5. Bâb, 5651. rivâyet; 21. 

Bâb, 5676. rivâyet. 

1152
 Kitâbu‟l-Vudû, Numarasız Bâb, 190. rivâyet; Kitâbu‟l-Merdâ, 18. Bâb, 5670. 

rivâyet. 

1153
 Kitâbu‟t-Tıb, 7. Bâb, 5687. ve 5688. rivâyetler. 

1154
 Kitâbu‟-t-Tıb, 3. Bâb, 5680 ve 5681. rivâyetler; 4. Bâb, 5683. rivâyet; 13. Bâb, 

5696. ve 5697. rivâyetler; 15. Bâb, 5702. rivâyet; 17. Bâb, 5704. rivâyet. 

1155
 Kitâbu‟-t-Tıb, 3. Bâb, 5680 ve 5681. rivâyetler; 4. Bâb, 5683. ve 5684. rivâyetler; 

15. Bâb, 5702. rivâyet; 17. Bâb, 5704. rivâyet; 24. Bâb, 5716. rivâyet. 

5864 numaralı rivâyette, Hz. Peygamber, karnı ağrıyan kiĢiye bal Ģerbeti içirilmesini 

salık vermiĢ, 3 defa içip iyileĢmediği bildirilince, Hz. Peygamber Kuran‟a atıfla Allah 

doğru söylediğini, hastanın karnının yalan söylediğini ifade etmiĢtir. Aynı hasta 

dördüncü defa içtiğinde ağrısının geçtiği anlatılmaktadır. Burada Hz. Peygamber‟in 

izahı sonrasında hastanın tedaviye inanması ile ilgili bir husus öne çıkıyor olabilir. 

1156
 Kitâbu‟t-Tıb, 18. Bâb, 5706. rivâyet. 

1157
 Umdetu‟l-Kâri, Aynî, c:21, s: 239, 5692. rivâyetin Ģerhinde. 



226 

 

Uzre hastalığı için burundan alınmasını, Zat‟il-Cenb hastalığı için de içilmesini telkin 

etmiĢtir.
1159

 Ûdu‟l-Hindinin
1160

  en hayırlı ilaçlar arasında olduğunu zikretmiĢtir.
1161

 Bir 

baĢka tarikte dört hastalığa Ģifa olduğunu Ģeklinde nakledilmektedir.
1162

 

Hz. Peygamber, bazı gıdaların hastalara iyi geleceğini ifade etmektedir. Mesela 

telbine yemeğinin, hastanın gönlünü rahatlatacağını ve hüznünü hafifleteceğini 

söylemiĢtir
1163

 Birer nesne olmaları bakımından gıdaların insan üzerinde tesirleri 

olduğuna iĢaret etmektedir. 

Hz. Peygamber hastalıklarda (uğursuzluk Ģeklinde) bulaĢıcılığın olmadığını 

zikretmiĢ,
1164

 cüzzamlı hastadansa aslandan kaçar gibi kaçılmasını söylemiĢtir.
1165

 

                                                                                                                                               
1158

 Kitâbu‟t-Tıb, 10. Bâb, 5692. rivâyet; 21. Bâb, 5713. rivâyet; 23. Bâb, 5715. rivâyet; 

26. Bâb, 5718. rivâyet; Ma‟mer bin RâĢid, el-Câmi, Tahkik: Habiburrahman el-A‟zâmî, 

Meclisu‟l-Ġlmî, Pakistan, Mektebetu‟l-Ġslami Beyrut, 1403, (Abdurrezzak bin Hemmam 

Musannef‟inin içinde 10 ve11. ciltler) c: 11, s: 151, 20168. rivâyet; Ebubekir 

Abdurrezzak bin Hemmam, el-Musannef, Tahkik: Habiburrahman el-A‟zâmî, 

Mektebet‟ul-Ġslâmî, 1403, c: 1, s: 380, 1486. rivâyet. 

1159
 Kitâbu‟t-Tıb, 10. Bâb, 5692. rivâyet; 21. Bâb, 5713. rivâyet; 23. Bâb, 5715. rivâyet; 

26. Bâb, 5718. rivâyet. 

1160
 Kitâbu‟t-Tıb, 13. Bâb, 5696. rivâyette  “kustu’l-bahri” olarak geçmekte, 5715 ve 

5718. rivâyetlerde, ravi tarafından bundan kastın ûdu‟l-hindi olduğu zikredilmektedir. 

1161
 Kitâbu‟t-Tıb, 13. Bâb, 5696. rivâyet. 

1162
 Abdurrezzak bin Hemmam, el-Musannef, c: 1, s: 379, 1485. rivâyet. 

1163
 Kitâbu‟t-Tıb, 8. Bâb, 5689. rivâyet. Telbinenin içeriğinde, Ģifa olarak görülen bal ve 

sütün bulunduğunu tekrar zikretmek yerinde olacaktır. 

1164
 Kitâbu‟t-Tıb, 25. Bâb, 5717. rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 45. Bâb, 5757. rivâyet; 53. Bâb, 

5770. rivâyet; 54. Bâb, 5773. ve 5775. rivâyetler. 



227 

 

Ayrıca taun/salgın zamanlarında insanların salgın mahalline girmemeleri, salgın 

bölgesinde bulunuyorlarsa oradan çıkmamalarını telkin etmektedir.
1166

 Aynı Ģekilde 

hastalık salgınları zamanlarında, Allah‟ın takdirine rıza gösterip evinde (karantina) 

oturan kimselere Ģehit sevabı verileceğini müjdelemiĢtir.
1167

 Görüldüğü üzere Hz. 

Peygamber, sağlığı korumak için, kuru bir tevekkülü yeterli görmemekte, manevi 

önlemler ve tedaviler dıĢında, sıhhî ve fiziki tedbirler alınmasını da emretmektedir. 

Sahabe nezdinde hastalık sebepleri arasında yaĢanan Ģehrin havası da 

sayılmaktadır.
1168

 Ġnsan bünyesinin yaĢanan coğrafya ve iklim Ģartlarına uyum sağladığı 

bilinen bir durumdur. Sahabenin hava durumu ile ilgili tavrı, günümüzde uzun seyahaler 

sonrasında oluĢan hastalık hallerinde hava değiĢimi tabir ettiğimiz hususla benzerlik 

                                                                                                                                               
1165

 Kitâbu‟t-Tıb, 19. Bâb, 5707. rivâyet. “Bulaşıcılığın olmaması, uğursuzluğun, 

baykuş ve (insanın karnında bulunarak hastalık yapan) yılanın olmaması ve cüzamlı 

hastadan kaçılması” hususlarının aynı rivâyette zikredilmesinden, -kanaatimizce- 

hastalıkların bir tür uğursuzlukla yayılmasını çıkarmak mümkündür. Hastalıklar, 

hastalardan -uğursuzluk Ģeklinde yayılan- uğursuzluk kaynağı değil, Allah‟ın birer 

imtihanıdır. Fakat bulaĢıcı olmaları bir gerçektir, buna karĢı da gerçekçi Ģekilde tedbir 

alınmalıdır. Nitekim cahiliye inanıĢına göre hastalıklar bulaĢır, ölüler intikamları alınsın 

diye baykuĢ suretinde mezar baĢlarında bekler, yağmurları yıldızlar yağdırır ve 

hastalıkların sebebi insanların karınlarında bulunan bir tür yılandır. Hz. Peygamber bu 

asılsız inanıĢları reddetmiĢtir. Ġzah için bakınız: Hadislerle İslâm, Heyet, “Sağlık” 

Maddesi, c: 7, s: 442-443. 

1166
 Kitâbu Ehâdisi‟l-Enbiyâ, 54. Bâb, 3473. rivâyet. 

1167
 Kitâbu Ehâdisi‟l-Enbiyâ, 54. Bâb, 3474. rivâyet. 

1168
 Kitâbu Fedâili‟l-Medine, 12. Bâb, 1889. rivâyet;

 
Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 46. 

Bâb,3926. rivâyet; Kitâbu‟l-Merdâ, 8. Bâb, 5654. rivâyet; 22. Bâb, 5677. rivâyet; 

Kitâbu‟d-Deavât, 43. Bâb, 6372. rivâyet. 



228 

 

içermektedir. Medine‟nin havasının daha serin olması, bünyeleri Mekke‟nin sıcak ve 

kuru havasına âĢinâ sahabenin hastalanmasına sebebiyet vermiĢtir. 

Ġnsan-eĢya veya insan-çevre iliĢkisi bağlamında, Hz. Peygamber‟in koruyucu 

sağlık tedbirlerine iĢaret ettiğini belirtmek yerinde olacaktır. Mesela Hz. Peygamber, 

sabahları yedi adet acve hurmasının yenmesi halinde yiyen kiĢiye, o gün zehir ve sihir 

tesir etmeyeceğini ifade etmektedir.
1169

 Ġhramlı bulunan Ka‟b bin Ucre‟nin bitlenen 

saçlarını tıraĢ ettirmesini telkin etmesi temizlik ve su imkânlarının kısıtlı olduğu 

kalabalık bir seferde, hastalığın/bitlerin yayılma tehlikesine karĢı da bir önlem olarak 

düĢünülebilir.
1170

 Yine hacamat uygulamasının koruyucu tedavi yöntemleri arasında 

sayılması da mümkündür. Yine Hz. Peygamber‟in bulaĢıcılığın olmadığını zikrettiği bir 

mecliste, hasta develerinin diğer develerin arasına girince diğerlerine de bulaĢtırdığını 

sorgulayan arabiye ilk deveye hastalığın nereden bulaştığını sorarak,
1171

 hastalığın -

uğursuzlukla değil- Allah‟ın takdiriyle baĢladığını imâ etmiĢ olsa gerektir.  

Sağlık konusunda maddi/fiziki eĢya unsuru olarak abdest suyu, hacamat aletleri, 

göz için sürme çekmek, bağıĢıklık sistemi için acve hurması ve çörekotu yemek; ûdu‟l-

hindi ve saut gibi ilaçları, bal Ģerbeti, deve sütü
1172

 ve idrarı
1173

 içirmek vb. muhtelif 

ilaçların öne çıktığını görmekteyiz. Ayrıca hastalıkların bulaĢmaması için karantina, bit 

                                                 
1169

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 43. Bâb, 5445. rivâyet. 

1170
 Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4159 ve 4190 rivâyetler; Kitâbu‟l-Merdâ, 16. Bâb, 5665. 

rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 16. Bâb, 5703. rivâyet. 

1171
 Kitâbu‟t-Tıb, 25. Bâb, 5717. rivâyet. 

1172
 Kitâbu‟l-Vudû, 66. Bâb, 233. rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 5. Bâb, 5685. rivâyet; 6. Bâb, 

5686. rivâyet. 

1173
 Kitâbu‟l-Vudû, 66. Bâb, 233. rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 6. Bâb, 5686. rivâyet. 



229 

 

vb. için tıraĢ olma/temizlenme,
1174

 gibi gerekli tedbirler alınmaktadır. AteĢle dağlamayı 

sevmediğini belirterek
1175

 ümmetine yasaklamakta
1176

  ve ilaçla tedavi mümkün iken 

hastaya ızdırap veren iltihap akıtma gibi uygulamaları
1177

 da tasvip etmediği 

anlaĢılmaktadır. Hz. Peygamber‟in, hemen her iĢte olduğu gibi, tedâvi konusunda da 

kolay olanı tercih ve tavsiye ettiğini görmekteyiz.  

Ayrıca hastaların iyileĢmesi için Hz. Peygamber‟in dua etmesi,
1178

 elini hastanın 

üzerine sürmesi,
1179

 rukye yapması,
1180

 ve tükrüğünü sürmesi de bir tedavi unsuru 

olarak ortaya çıkmaktadır. Özellikle yaralı uzvun meshedilmesi ve tükrüğün sürülmesi 

uygulamaları Hz. Peygamber‟in Ģahsına mahsus bir tasarruf olarak görünmektedir.
1181

 

Konumuzun bütünlüğü açısından, Buhari‟nin eserinde naklettiği kadarıyla 

mucizevî içerikli rivayetlerdeki eĢya unsuruna değinelim. 

 

2.3.  Mucizevî Rivâyetler 

                                                 
1174

 Kitâbu‟l-Muhsar, 5. Bâb, 1814. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4159 ve 4190 

rivâyetler; Kitâbu‟l-Merdâ, 16. Bâb, 5665. rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 16. Bâb, 5703. rivâyet. 

1175
 Kitâbu‟-t-Tıb, 4. Bâb, 5683. rivâyet; 15. Bâb, 5702. rivâyet; 17. Bâb, 5704. rivâyet. 

1176
 Kitâbu‟t-Tıb, 3. Bâb, 5680 ve 5681. rivâyetler. 

1177
 Kitâbu‟t-Tıb, 21. Bâb, 5713. rivâyet; 23. Bâb, 5715. rivâyet; 26. Bâb, 5718. rivâyet. 

1178
 Kitâbu‟l-Merdâ, 13. Bâb, 5659. rivâyet; 18. Bâb, 5670. rivâyet; 20. Bâb, 5675. 

rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 38. Bâb, 5743. ve 5744. rivâyetler; 40. Bâb, 5750. rivâyet. 

1179
 Kitâbu‟l-Merdâ, 13. Bâb, 5659. rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 38. Bâb, 5743; rivâyet; 40. 

Bâb, 5750. rivâyet. 

1180
 Kitâbu‟t-Tıb, 38. Bâb, 5744. rivâyet. 

1181
 Bu son iki hususa, tezimizin ikinci bölümünde, “2.3. Mucizevi Rivâyetler” bahsinde 

daha geniĢ yer verilecektir. 



230 

 

Buhari‟nin el-Camiu‟s-Sahih‟inde mucizevî içerikli rivâyetlere de yer verdiğini 

müĢahede etmekteyiz. Bu meyanda çalıĢmamızın biyografik yönüne atıfla Hz. 

Peygamber‟in eĢyayla iliĢkisi bağlamında, mucizevî hadiselere konu olan 

nesneler/maddelere değinmeden geçmek çalıĢmamızı eksik bırakacaktır. 

Hz. Peygamberlere mucizeler verildiği Kur‟an-ı Kerim‟le sabittir. Mesela Hz. 

Salih‟e kayanın içinden çıkan bir deve
1182

, Hz. Musa‟nın asasının bir yılana, elinin ıĢık 

saçan bir hale dönüĢmesi,
1183

 Hz. Ġsa‟nın çamurdan kuĢ yapıp ona üflediğinde 

canlanması, körleri ve alacaları iyileĢtirmesi, ölüleri diriltmesi
1184

 vb mucizeler 

zikredilebilir. Bununla birlikte mucizelere rağmen inanmayanlar
1185

 da olmuĢtur.  

Hz. Peygamber de her peygambere mucize verildiğine, kendisine de Kuran-ı 

Kerim‟in verildiğini bu vesileyle kıyamete kadar kendisine inananların en çok olacağını 

umduğunu nakletmektedir.
1186

 Burada Hz. Peygamber‟in fiziki âlemdeki dönüĢmelere 

dayalı mucizeleri değil, icâzı ve hikmetleriyle akl-ı selîme hitap eden Kuran-ı Kerim‟i 

vurgulaması dikkati muciptir. Nitekim Kur‟an-ı Kerim‟de daha ziyade diğer 

peygamberlere verilen fiziki âlemdeki mucizeler üzerinde durulmaktadır. Hz. 

Peygamber‟in eĢya ile iliĢkisinde havas-ı hamseye hitap eden mucizevî durumların, akla 

hitab eden hikemî Kur‟an-ı Kerim ayetlere nispetle hayli mahdut olduğunu teslim 

etmeliyiz.
1187

  

                                                 
1182

 Hud,11/64. 

1183
 Araf, 7/107-108. 

1184
 Ali Ġmran, 3/49. 

1185
 Hud, 11/65; Araf, 7/109; Ali Ġmran, 3/49. 

1186
 Kitabu‟l-Ġ‟tisâm bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 1. Bab, 7274. rivâyet. 

1187
 Mucizeler konusunda gerek klasik, gerek modern dönemde mebzul miktarda ilmi ve 

akademik çalıĢma yapıldığına iĢaretle yetinelim. Konumuzun hudutlarını fazlasıyla 

aĢma ihtimaline binaen bu çalıĢmalara girmiyoruz. 



231 

 

Mucizevî rivâyetlere geçmeden önce bir takım genel tespitlerde bulunmak yerinde 

olacaktır. Evvelemirde mucizelerle sihir/illüzyon arasını tefrik etmek icab eder. Tespit 

edebildiğimiz kadarıyla mucizeler eĢyanın tabiatında olan ve ekseriye havas-ı hamse ile 

algılanabilen, kalıcı etkileri olan fiziki hadiselerdir. Ġllüzyon/sihir/gözbağcılık ise, göz 

yanılması Ģeklinde izah edilmesinden de hareketle, geçici olan ve eĢyanın tabiatında 

kalıcı bir tesir oluĢturmayan vakalardır. Bu izahı Hz. Musa‟nın asasının sihirbazların ip, 

değnek ve diğer illüzyon araçlarını ifna etmesi örneği çok bariz bir Ģekilde tasvir 

edecektir. Nitekim sihirbazlar, mucize ile sihri ilk anda tefrik ve teĢhis ederek, canları 

pahasına iman etmiĢlerdir.
1188

 Öte yandan, illüzyon niteliğinden farklı olarak, sihir/büyü 

tarzı hadiseler, bir bahsidiğer olmakla beraber, bu tür büyü meselelerinde insanların 

iradelerinin etki altına alınarak, sağlıklı düĢünememesi ve hukuka riayetsizlik
1189

 gibi 

menfiliklerin neĢet ettiği açıktır. Bu tür aklı ve iradeyi perdeleyen, münferit ve türlü 

kötü amelelerle icra edilen hadiselerin, beĢ duyuya ve akla hitap eden, iradeleri hür 

bırakan mucizelerle kıyası kabil olmadığı vâzıhtır. 

Mucizevî nitelikteki sıra dıĢı hadiselerin genellikle düĢman karĢısında savaĢ veya 

toplumsal gerilim gibi kritik ve sıkıntılı durumlarda ortaya çıktığını müĢahede 

etmekteyiz. Ferdi olarak ağır borç ve yaralanma/hastalık gibi durumlarda da bu tür 

mücizevi hadiselere rastlamaktayız. Diğer taraftan mucizevî vakaların, zahmet içinde 

yahut baskı altında olan müslüman fert ve toplumlar nezdinde sosyo-psikolojik bir 

moral-motivasyon etkisi olacağını teslim etmek gerekir. Bu tür sıra dıĢı vakaların -

istisnai sayılabilecek Ģekilde- buhran ve sıkıntı durumları dıĢında gündelik hayatın 

normal seyri içinde de gerçekleĢtiği görülmektedir. Abdullah bin Mesud bu tür sıra dıĢı 

hadiseleri sahabe olarak bir tür bereket olarak gördüklerini, korkutma/tahvif olarak 

                                                 
1188

 Taha, 20/56-76. 

1189
 Bakara, 2/102.  



232 

 

değerlendirmediklerini ifade etmektedir.
1190

 Benzer telakkinin Cabir bin Abdullah‟ta da 

olduğu anlaĢılmaktadır.
1191

  Bu rivâyetten sahabenin bu tür hadiselere âĢina olduklarını 

yahut en azından yaĢadıkları esnada garipsemediklerini, Hz. Peygamber‟in yanında bu 

tür sıradıĢılıkları doğal karĢıladıklarını görmek mümkündür. Burada Hz. Peygamber‟e 

olan güvenin ve eĢyanın tabiatındaki değiĢmelerin bir nevi nebevî kontrol altında 

cereyan ettiği Ģeklindeki rûhî motivasyonu da nazar-ı dikkate almak gerekmektedir. 

Semâvî kaynaklı hadiselerde Sahabede ve Hz. Peygamber‟de görülen ve namazla 

dengelenen güneĢ ve ay tutulmaları ya da husuf ve küsuf olaylarındaki korku halinin,
1192

 

bu tür ârızî mucizelerde olmadığı da Ģayân-ı dikkattir. Semâvî hâdiselerde sahabe 

tarafından Hz. Peygamber‟de de bir endiĢe gözlemlenmekte ve bu hâl muhtemelen 

onlara da sirayet etmektedir. 

                                                 
1190

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3579. rivâyet; Müsned, Ġbn Hanbel, c: 7, S: 401, 4393. 

rivayet; Kitabu’l-Musannef fi’l-Ehâdis ve’l-Âsâr, Ebubekir bin Ebî ġeybe, Tahkik: 

Kamil Yusuf el-Hût, Mektebetu‟r-RüĢd, Riyad, 1409, c: 6, s:316, 31.722 rivayet; 

Dârimî, Sünen, c:1, s:176, 29. rivayet. Aynî bu durumun Hz. Peygamber zamanına 

mahsus olduğu fikrindedir. Bakınız: Umdetu’l-Kârî, Aynî, c: 16,s:122-123, 9753. 

rivayet 

1191
 Kitâbu‟l-EĢribe, 31. Bâb, 5639. rivâyet.  

1192
 Ebvâbu‟l-Kusûf, 6. Bâb, 1048. rivâyet. Kusûf hadisesinin yeryüzünde birinin 

ölümüyle iliĢkilendirilmesi konusundaki Hz. Peygamber‟in bu algıyı düzeltici 

açıklamasına bakarak, Sahabe nezdinde yeryüzündeki olayların gökyüzündeki hadiseleri 

etkilemesi Ģeklinde bir algılarının olduğubu da anlamaktayız. Bu sahabe nezdinde eĢya 

algısı ile kozmolojik algı arasında kurulan ilintinin varlığını ve bu ilintinin Hz. 

Peygamber tarafından gerçek olmadığı Ģeklindeki açıklaması ile bertaraf edildiği 

anlaĢılmaktadır. Bakınız: Ebvâb‟ul-Kusûf, 1. Bâb, 1040, 1041, 1042, 1043. rivâyetler. 



233 

 

Vahiy süreci ve ilâhi ikram ve desteğin açık bir Ģekilde hissedildiği bir dönem 

olması dolayısıyla mucizevî hadiselerin sıklıkla yaĢanabilecek olması ihtimaline 

rağmen, ne Hz. Peygamber‟in ne de bu durumlara muttali olan sahabenin genel prensip 

olarak mucizevî arayıĢlar içine girmediklerini söylemek durumundayız. Hz. Peygamber, 

Ashabında mucizevî beklentilerle nesnel-fiziki dünyayı ilgilendiren, bir nevi eĢyanın 

tabiatı icabı alınması gereken tedbirlerin ihmal edilmesine kapı aralayacak bir algı 

oluĢmasına müsaade etmemiĢtir. Her sıkıĢık durumda mucizevî hadiseler yaĢanmamıĢ, 

hadiselerin akıĢı çoğunlukla fizik kaideleri, sosyal ve beĢeri Ģartlar ve nesnel imkânlar 

ölçüsünde alınan tedbirler, geliĢtirilen stratejiler çerçevesinde cereyan etmiĢtir. Hatta 

Boykot yılları, Uhud savaĢı, Huneyn, Hendek kazılması, ifk hadisesi gibi birçok kritik 

önemi hâiz hadisede mucizevî içerikli nakillere rastlamamaktayız. Teyemmüm ayetinin 

sebeb-i nüzulü vakasındaki gerdanlığın devenin altından çıkıvermesi gibi nisbeten basit 

hadiselerde de mucizevî hadiseler yaĢanmamıĢ, bu yönde bir beklenti de nakledilmemiĢ, 

hatta gerdanlığın aranması için asker bile çıkarılmıĢtır.  

Bu genel tasvirden sonra örnek vakalar üzerinden tespitler çıkarmaya çalıĢacağız. 

Mucizevî rivâyetlerde genel olarak bereketlenme/bollaĢma ve Ģifa etkisi göze 

çarpmakta; abdest suyu-tükürük-nefes gibi bazı unsurlar öne çıkmaktadır. ġimdi bu 

konulara değinelim. 

 

2.3.1. BollaĢma/Bereketlenme Unsuru 

Mucizevî rivâyetlerde bollaĢma bereketlenme unsuru genellikle temel gıda 

maddelerinde ve gıda maddesi olmasının yanında temizlik maddesi de olan su da öne 

çıkmaktadır. 

 

2.3.1.1. Suyun BollaĢması 



234 

 

Sâhih-i Buhari özelinde, suyun bollaĢması ile ilgili rivâyetlerde ilk olarak 

Hudeybiye sürecinde yaĢanan üç hadise önplana çıkmaktayken, diğer bir rivâyet ağında 

da yer ve zaman bilgisi açık olmamakla birlikte Hudeybiye‟den bağımsız bir baĢka 

hadise olmak üzere dört (4) farklı duruma tesadüf ettik.  

Hudeybiye ile ilgili rivâyetlerin ana iskeleti Ģöyledir: Hudeybiye‟de su bitince 

durumdan Hz. Peygamber haberdar edilmiĢ, o da bir miktar su istemiĢ ve bir rivâyette 

kuyudaki suyun, diğer bir rivâyette elinde tuttuğu kabın içindeki suyun bereketlendiği 

görülmüĢtür. Önce ihtilaflarına girmeden bu rivâyetleri inceleyelim; 

İlk Durum: Bera bin Azib‟den gelen rivâyetlerin toplandığı odak noktası suyu 

kurumak noktasına gelen bir kuyudaki bollaĢma hadisesidir. Sahih-i Buhari‟nin 3 farklı 

rivâyetinde bulabildik.
1193

 Rivâyetlerden inĢa ettiğimiz kadarıyla hadisenin ana çatısı 

Ģöyledir: Hudeybiye‟de
1194

 bir kuyudaki su, yoğun kullanımdan dolayı bitince,
1195

 Hz. 

Peygamber durumdan haberdar edilir. Hz. Peygamber, kuyunun suyundan
1196

 bir miktar 

getirilmesini talep eder.
1197

 Daha sonra abdest alır,
1198

 ağzını çalkalar
1199

 ve dua 

                                                 
1193

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3577; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4150. ve 4151. 

rivâyetler. 

1194
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3577; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4150. ve 4151. 

rivâyetler. 

1195
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3577; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4150. rivâyet. 

1196
 Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4151. rivâyet. Kuyunun suyundan istemesi ayrıntısı diğer 

iki rivâyette (3577 ve 4150) yoktur. 

1197
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3577; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4150. ve 4151. 

rivâyetler. 

1198
 Abdest kaydı sadece 4150. rivâyette vardır.  

1199
 Ağzını çalkalaması/mazmaza kaydı 3577 ve 4150. rivâyetlerde vardır. 



235 

 

ederek
1200

 ağzındaki bu suyu kuyunun içine püskürtür.
1201

 Kuyunun bir süre dinlenmeye 

bırakılmasını söyler.
1202

 Daha sonra Bera bin Azib‟in beyanına göre kuyu suyunun 

çoğalması ile insanlar ve binekleri de bu sudan -bol bol- içmiĢlerdir.
1203

 Bera bin Azib, 

bu rivâyetlerin baş tarafında seferde 1400 kiĢinin bulunduğunu da belirtmektedir.
1204

 

Bu rivâyet öbeğinde öne çıkan unsurları şu şekilde sıralayabiliriz: 

- Mucizevî nitelikteki vakalar savaĢ durumu gibi toplumsal gerginlik, buhran bir 

zamanda ortaya çıkmıĢtır. 

- Tabi ve temel bir insani ihtiyaç olan susuzluk problemi vardır. 

- Mucizevi hadislerin kafirlere iliĢkin bir meydan okuma durumu içermemekle 

birlikte; savaĢ gerginliğinin yaĢanmakta olduğu bir süreçte müslümanlara moral-

motivasyon desteği verdiği açıktır.  

                                                 
1200

 4150 ve 4151. rivâyetler. 

1201
 3577 ve 4150. rivâyetler.  

4151. rivâyette; abdest alması ve kuyu suyu ile mazmaza yapması kayıtları yoktur. 

Sadece kuyunun suyundan istediği ve (muhtemelen kovadaki) bu suya tükürdüğü ve dua 

ettiği, sonra kuyuyu bir müddet dinlenmeye bırakılmasını emrettiği nakledilmektedir. 

1202
 Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4151. rivâyet. Diğer iki rivâyette (3577 ve 4150) 

kuyunun dinlenmeye bırakıldığı belirtilmekle beraber, Hz. Peygamber‟in talimatına yer 

verilmemektedir. 

1203
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3577; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4150. ve 4151. 

rivâyetler. 

1204
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3577; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4150. ve 4151. 

rivâyetler. Rivâyetlerin baĢında, yer bilgisi ve sayı bilgisinin verilmesi ilk ravinin bu 

konuda dikkat ve Ģahit olma, bizzat yaĢama gibi yakin bilgi sahibi olduğu intibatını 

kuvvetlendirmektedir. 



236 

 

- Sahabe hayatın akıĢında yaĢanabilecek tabi bir hâdiseyi, bilgi vermek amacıyla 

sefer komutanı ve devlet baĢkanı sıfatlarını da taĢıyan Hz. Peygamber‟e bildirmiĢtir. 

Burada mucizevî bir beklentiden çok beĢeri ve tabî yollardan bir çözüm arayıĢı vardır. 

- Hadisede Hz. Peygamber‟in müdahalesi ve dua etmesi söz konusudur. Bu 

müdahale sonrasında vak‟a “olmayan bir nesnenin yoktan var edilmesi” Ģeklinde değil, 

“aslı var olan bir nesnenin çoğalması/bollaĢması/bereketlenmesi” Ģeklinde 

neticelenmektedir. 

- Hadisenin Rıdvan beyatinden önce mi sonra mı yaĢandığı ile alakalı vazıh bir 

kayıt yoktur. 

 

İkinici Durum: Buhari‟nin en uzun rivayetlerinden biri olup, Hudeybiye sürecini 

hayli tafsilatlı Ģekilde nakletmektedir. Bu rivayette suyun bollaĢmasına vesile olan 

unsur, Hz. Peygamber‟in sadağından çıkararak kuyuya atılmasını emrettiği bir oktur.  

Rivayet özetle Ģöyledir, Hz. Peygamber ve ashabı, umre niyetiyle Mekke 

yakınlarına kadar gelirler. Burada bir mevkide konakladıkları esnada su sıkıntısı baĢ 

gösterir. Hz. Peygamber sadağından bir ok çıkararak kuyuya atılmasını emreder. Daha 

sonra su bollaĢır ve orada bulunanlar bu sudan istifade ederler. Rivayetin devamında 

Mekkelilerle Müslümanlar arasında yapılan görüĢmeler detaylı bir Ģekilde anlatılır. 

Sonrasında Hudeybiye sulhünün sona ermesi süreci de ele alınır.
1205

 

Bu rivayetlerde öne çıkan hususları Ģu Ģekilde sıralayabiliriz: 

- Buhari, rivayeti Abdurrezzak-Ma‟mer-Zühri-Urve bin Zübeyr kanalıyla, Misver 

bin Mahreme ve Mervan gibi farklı iki sahabeden müĢtereken nakletmiĢtir. Burada 

Buhari‟nin tarihsel bir rivayeti naklederken, tarihsel bağlam ve bütünlüğü kaygısı 

taĢıdığı da görülebilir. Ġlginç bir Ģekilde rivayeti, tarihsel bağlama daha uygun olan 

                                                 
1205

 Kitâbu‟Ģ-ġurût, 15. Bâb, 2731 ve 2732. rivayetler. 



237 

 

“Megâzi, Menâkıb” gibi kitaplarda değil, “Kitâbu‟Ģ-ġurût”ta ele almıĢtır. Kitâbu‟l-

Megâzi‟deki rivayet, bu rivayetle kıyaslanamayacak kadar kısadır.
1206

  

- Suyun bollaĢmasına vesile olan unsur, Hz. Peygamber‟in sadağından çıkararak, 

kuyuya atılmasını emrettiği bir oktur. 

- Hadisenin Rıdvan beyatından önce ya da sonra gerçekleĢtiği hakkında bir bilgi 

olmadığı gibi, sefere katılan sahabe sayısını da kesin olarak vermemektedir. 

 

Üçüncü Durum: Cabir bin Abdullah‟tan gelen tariklerde suyun bereketlenmesi 

teması Hz. Peygamber’in parmaklarının arasında suyun kaynaması Ģeklinde 

nakledilmektedir. Hadise özetle Ģöyledir: Hudeybiye seferinde,
1207

 ikindi namazı vakti 

geldiğinde,
1208

 yanlarında suyun çok az olması
1209

 sebebiyle sahabe arasında çekiĢmeler 

olmuĢtur.
1210

 Bazı tariklere göre Hz. Peygamber bu çekiĢmenin sebebini sormakta,
1211

 

bazı rivâyetlerde bu çekiĢmeler ve Hz. Peygamber‟in sorusuna yer verilmemektedir.
 1212

 

                                                 
1206

 Bakınız: Kitâbu‟-Megâzî, 36. Bâb, 4179-4181. rivâyetler.  Burada, Buhari‟nin 

tarihsel bir rivayeti naklederken, rivayetin iç bütünlüğünü dikkate almakla beraber, 

kitap-rivayet bütünlüğünü ikinci plana bıraktığı yahut baĢka bir sebeple bu defa 

uygulamadığı söylenebilir. 

1207
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3576. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4152, 4153, 

4154. rivâyetler; Kitâbu‟t-Tefsir, Fetih Sûresi, 5. Bâb, 4840. rivâyet, Kitâbu‟l-EĢribe, 

31. Bâb, 5639. rivâyet. 

1208
 Kitâbu‟l-EĢribe, 31. Bâb, 5639. rivâyet. 

1209
 Kitâbu‟l-EĢribe, 31. Bâb, 5639. rivâyet. 

1210
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3576. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4152. rivâyet. 

1211
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3576. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4152. rivâyet. 

1212
 Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4153 ve 4154. rivâyetler; Kitâbu‟t-Tefsir, Fetih Sûresi, 5. 

Bâb, 4840. rivâyet, Kitâbu‟l-EĢribe, 31. Bâb, 5639. rivâyet. 



238 

 

Kalan bu az suyun Hz. Peygamber‟e bir kap içinde getirildiğini,
1213

 onun da elini bu 

suyun içine soktuğunu
1214

 ve “Haydi abdest alacaklar, bereket Allah’tandır”  

dediğini
1215

 ve nakleden ravinin Hz. Peygamber‟in parmaklarının arasından suyun pınar 

gibi kaynadığını gördüğünü,
1216

 kimisinin abdest aldığını kimisinin da bu sudan içtiğini 

anlatmaktadır.
1217

 Suyun bolluğunu ifade için Cabir bin Abdullah sayılarının 100 bin 

olsaydı bile bu suyunun yeteceğini söylemektedir.
1218

 Hz. Cabir‟den gelen rivâyetlerde 

1400 veya 1500 kiĢi oldukları bilgisi vardır.
1219

  Buhari, Cabir bin Abdullah‟tan gelen 

                                                 
1213

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3576. rivâyet; Kitâbu‟l-EĢribe, 31. Bâb, 5639. rivâyet. 

1214
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3576. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4152; 

Kitâbu‟l-EĢribe, 31. Bâb, 5639. rivâyet. 

1215
 Kitâbu‟l-EĢribe, 31. Bâb, 5639. rivâyet. 

1216
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3576. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4152; 

Kitâbu‟l-EĢribe, 31. Bâb, 5639. rivâyet. 

1217
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3576. rivâyet; Kitâbu‟l-EĢribe, 31. Bâb, 5639. rivâyet. 

1218
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3576. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4152. rivâyet. 

1219
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3576. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 36. Bâb, 4152, 4153, 

4154. rivâyetler; Kitâbu‟t-Tefsir, Fetih Sûresi, 5. Bâb, 4840. rivâyet; Kitâbu‟l-EĢribe, 

31. Bâb, 5639. rivâyet. 

Hudeybiye seferine katılan sahabenin 1500 ve 1400 kiĢi olduklarını nakleden Cabir 

bin Abdullah rivâyetleri Ģu Ģekildedir:   

1500 kişi bilgisi:   

3576, 4152 numaralı rivâyetlerde ve 5639. rivâyetin ziyadelerindeki mütabaat kaydında 

geçmektedir. 

- 3576. rivâyetin tariki Ģöyledir: Cabir bin Abdullah – Salim bin Ebi‟l-Ca‟d – Husayn 

– Abdülaziz bin Müslim – Musa bin Ġsmail – Buhari  



239 

 

                                                                                                                                               

- 4152. rivâyetin tariki Ģöyledir: Cabir bin Abdullah – Salim – Husayn – Ġbn Fudayl – 

Yusuf bin Ġsa – Buhari  

- 4153. rivâyet; Said bin Müseyyeb Hudeybiye‟de biat edenlerin sayısının 1500 

olduğunu Hz. Cabir‟den duyduğunu belirtmektedir. 

- 5639. rivâyetin ziyadelerinde Husayn – Amr bin Murre – Salim – Cabir bin Abdullah 

mütabaatına iĢaretle 1500 kiĢi olduklarını nakletmekte, Said bin Müseyyeb‟in de 

mütabaatından bahsetmektedir. 

3576 ve 4152 numaralı rivâyetlerdeki “1500 kiĢi” ifadesi Husayn‟da birleĢmektedir. 

Muhtemelen Husayn‟ın Salim Bin Ebi‟l-Ca‟d‟dan semaında bir hata varid olmuĢtur. 

Nitekim 5639. rivâyette bu rakam Salim‟den 1400 kiĢi Ģeklinde vaki olmuĢtur. Ancak 

Said bin Müseyyeb‟in de 1500 rakamını Cabir bin Abdullah‟ta duyduğunu ifade etmesi, 

bu hatanın, Said bin Müseyyeb‟in yanlıĢ anlamasından yahut Cabir bin Abdullah‟tan 

kaynaklanmıĢ olabileceği ihtimalini güçlendirmektedir. Nitekim Cabir bin Abdullah‟tan 

1400 kiĢi bilgisini ihtiva eden rivayetler de nakledilmektedir. 

1400 kişi bilgisi; 

- 4154. rivâyette Hz. Peygamber‟in “siz yeryüzünün en hayırlılarısınız” dediği 

nakledilmekte ve 1400 kiĢi oldukları bilgisi verilmektedir. Bu rivâyetin tariki Ģöyledir: 

Cabir bin Abdullah – Amr – Süfyan – Ali – Buhari  

- 4840. rivâyette sadece “Hudeybiye‟de 1400 kiĢi oldukları” bilgisi paylaĢılmaktadır. 

Cabir bin Abdullah – Amr – Süfyan – Kuteybe bin Said – Buhari   

- 5639. rivâyette Hudeybiye‟de hazır bulunan sahabenin sayısının 1400 olduğu 

belirtilmektedir. Bu rivâyetin tariki Ģöyledir: Cabir bin Abdullah – Salim bin Ebi‟l-Ca‟d 

– A‟meĢ – Cerir – Kuteybe bin Said – Buhari  



240 

 

bir baĢka tarikte Hz. Cabir, bunun bir bereket olduğunu düĢündüğü için bu sudan kana 

kana içtiğini nakletmektedir.
1220

 Bu rivâyet öbeğinde öne çıkan hususları da maddeler 

halinde özetleyelim; 

- Bu vaka da Hudeybiye seferinde gerçekleĢmiĢtir. 

- Hz. Peygamber‟in eli bir kap suyun içindedir ve parmaklarının arasından, 

avucunun içinden kaynamaktadır. Bera bin Azib rivâyetlerinden tamamen farklı olarak 

Su kuyusu, Hz. Peygamber‟in abdest suyu ve ağzından su püskürtmesi unsurları 

olmayıp onun yerine suyun elinden/parmaklarının arasından kaynaması söz konusudur. 

- Rivâyetlerdeki sayısal farklılıklar ya bizzat Cabir bin Abdullah‟tan yahut sonraki 

ravilerin kusurlarından kaynaklanmıĢ görünmektedir. 

Hudeybiye seferinde suyun bollaĢması ile ilgili bu rivâyetlerde tespit ettiğimiz 

farklılıklar; ilk ravilerden kaynaklanan gözlem farkından çok, iki farklı Ģekilde yaĢanan 

iki farklı hadise intibaını vermektedir.
1221

 Nitekim suyu tükenmek üzere olan bir kuyuya 

bir kova su dökülmesi, tükürük unsuru, Bera bin Azib rivâyetlerinde; Hz. Peygamber‟in 

elini bir kap suyun içine soktuğunda parmaklarının arasından suyun kaynaması 

rivâyetleri Cabir bin Abdullah‟da toplanmaktadır. Hudeybiye seferine katılanların 1400 

kiĢi oldukları konusunda Bera bin Azib ve Cabir Bin Abdullah rivâyetlerinin bir kısmı 

ittifak halindedir. Cabir bin Abdullah rivâyetlerinin bir kısmında sayının 1500 olduğu 

bildirilmektedir. 

Tezimizin temel kaynağı olan Cami‟us-Sahih‟te, hadislere analitik ve dakik 

surette yaklaĢan Buhari‟nin, 1400 kiĢinin katıldığı bir seferde, böylesi sıra dıĢı mucizevî 

                                                 
1220

 Kitâbu‟l-EĢribe, 31. Bâb, 5639. rivâyet.  

1221
 Hadiselerin kendi aralarındaki ihtilaflara ilgili dipnotlarda değindik. 



241 

 

bir hadisenin iki sahabeden nakletmekle yetinmesi de câlib-i dikkattir. Buhari‟nin sahihi 

dıĢında diğer hadis kaynaklarında bu iki sahabe dıĢında nakilde bulunanlar vardır.
1222

 

 

Dördüncü Durum: Hz. Enes‟ten gelen rivâyetlerde benzer temalı bir baĢka hadise 

daha nakledilmektedir.
1223

 Bu rivâyetlerde Hudeybiye ile ilgili bir kayda 

rastlanmamaktadır. Muhtelif tariklerinden hareketle vakanın ana hatları Ģöyledir. 

Yüksek ihtimalle Medine dıĢında
1224

 ikindi
1225

  namazı
1226

 vakti geldiğinde 70-80 

kiĢi
1227

 ya da 300 kiĢiden
1228

 oluĢan bir grubun bir mevkide abdest suyu ihtiyacı 

nüksetmiĢtir. Evi yakın olanlar evlerine gitmiĢler,
1229

 diğerleri orada kalmıĢlardır. Hz. 

Peygamber‟e küçük yayvan bir kabın içinde su getirilmiĢ,
1230

  o da önce bu sudan abdest 

                                                 
1222

 Mamer bin RaĢid‟in Camiinde, Enes bin Malik‟ten nakledilmektedir. Bakınız: 

Mamer bin RaĢid, el-Câmî, 11. Cilt, 276. Sayfa, 20535; Ġbn Ebi ġeybe, Musannefinde; 

Alkame, Abdullah‟tan (Ġbn Mesud) nakletmiĢtir. Bakınız: Ġbn Ebi ġeybe, el-Musannef, 

6. Cilt, 316. Sayfa, 31722. rivâyet.  

1223
 Kitâbu‟l-Vudû, 32. Bâb, 169. rivâyet; 45. Bâb, 195. rivâyet; 46. Bâb, 200. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3572, 3573, 3574 ve 3575. rivâyetler. 

1224
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3574. rivâyet. 

1225
 Kitâbu‟l-Vudû, 32. Bâb, 169. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3573, rivâyet.  

1226
 Kitâbu‟l-Vudû, 45. Bâb, 195. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3574 ve 3575. 

rivâyetler. 

1227
 Kitâbu‟l-Vudû, 45. Bâb, 195. rivâyet; 46. Bâb, 200. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. 

Bâb, 3574 ve 3575. rivâyetler.  

1228
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3572. rivâyet. 

1229
 Kitâbu‟l-Vudû, 45. Bâb, 195. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3575. 

1230
 Kitâbu‟l-Vudû, 32. Bâb, 169. rivâyet; 45. Bâb, 195. rivâyet; 46. Bâb, 200. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3572, 3573, 3574 ve 3575. rivâyetler. 



242 

 

almıĢ,
1231

 sonra elini bu kabın içine sokmuĢ
1232

 ve parmaklarının arasından su
1233

 

kaynamıĢtır. Gitmeyip orada bulunanlardan
1234

 son kiĢisine kadar
1235

 isteyen
1236

 herkes 

abdestini almıĢtır. 

- Rivâyetler Enes bin Malik tarafından nakledilmektedir.  

- Hudeybiye seferiyle ilgili bir kayıt yoktur. Namaz vakti ve ikindi namazı 

olduğu anlaĢılmaktadır. Zamana müteallık baĢka bir kayıt bulamadık. 

- Bu vaka önceki rivâyetlerden farklı olarak savaĢ ortamında değil, barıĢ 

ortamındaki bir seferde gerçekleĢmiĢ gözükmektedir. 

- Ġçme suyu gibi temel beĢeri bir ihtiyaç için değil, abdest gibi dini bir vecibeye 

duyulan ihtiyaç söz konusudur. 

- Mecliste bulunanların toplam sayısı 300 kiĢi kadar olup, anlaĢıldığı kadarıyla 

evi uzak olup Hz. Peygamber‟in yanında kalanların sayısı 70-80 kiĢidir. 

- Hz. Peygamber‟e ufak bir kap getirilmiĢ ve elini bu kabın üstüne koyarak yahut 

içine sokarak suyun pınar gibi kaynamasına vesile olmuĢtur. 

 

Bu farklı hadiseleri nakleden rivâyetlerin birleĢtiği ortak nokta tükenmek üzere 

olan az miktardaki suyun Hz. Peygamber‟in sahabe tarafından gözlemlenebilen fiziki 

müdahalesiyle çoğalmasıdır. 

                                                 
1231

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3574. rivâyet. 

1232
 3574 nolu rivâyette parmaklarını kabın üstünde tuttuğu Ģeklindedir. 

1233
 Kitâbu‟l-Vudû, 32. Bâb, 169. rivâyet; 45. Bâb, 195. rivâyet; 46. Bâb, 200. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3572, 3573, 3574. rivâyetler. 

1234
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3575. rivâyet. 

1235
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3573. rivâyet. 

1236
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3574. rivâyet. 



243 

 

Hadiselerden ilk üçünün Hudeybiye‟de vaki olduğu, bu hadisenin savaĢ 

geriliminin olduğu bir atmosterde gerçekleĢtiği anlaĢılmaktadır. Hz. Enes‟in naklettiği 

dördüncü hadisede bir savaĢ durumu ve gerilim ortamı yoktur. Abdullah bin Mesud‟dan 

nakledilen bir diğer rivâyet de yer ve zaman bilgisi vermemekle beraber, Hz. 

Peygamber‟in parmaklarının arasında kaynayan suyun bollaĢtığını bu tür durumları 

sahabe nezdinde bereket olarak değerlendirdiklerini ifade etmektedir.
1237

 Aynı 

bağlamda bu tür mucizevi-sıra dıĢı durumların korkutma amacıyla değil bereket 

amacıyla olduğunu da ifade etmekte ve sahabenin bu tür hadiselere bakıĢ açısına iliĢkin 

önemli bir ipucu vermektedir.
1238

 

Bu farklı hadiselere iliĢkin rivâyetlerde bizim tezimizi ilgilendiren husus Hz. 

Peygamber ve çevresindeki insanların gündeminde yer eden önemli bir nesne olarak 

“suyun bollaĢması”dır. Suyun bereketlenmesi, bir nesnenin “yoktan var edilmesi” 

Ģeklinde değil, “var olan bir maddenin çoğalması” suretinde gerçekleĢmektedir. Diğer 

bir ifadeyle deyim yerindeyse “tabiat kanunlarının iptali” değil, “esnemesi” söz 

konusudur. Sahabe‟nin de bunu bir bereket olarak telakki
1239

 etmesi bunun 

göstergesidir. Sahabe bu tür mucizevî hadiseleri ontolojik bir “yoktan var etme/halk-

yaratma yahut ibdâ” Ģeklinde değil, hayatın akıĢındaki bir bereketlenme, varoluĢsal bir 

fırsat olarak görmekte ve bundan istifade etmektedir.  

ġimdi diğer gıda maddelerinde görülen bollaĢma/bereketlenme unsurunu 

değinelim. 

 

2.3.1.2. Muhtelif Gıda Maddelerinin BollaĢması 

                                                 
1237

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3579. rivâyet. 

1238
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3579. rivâyet. 

1239
 Kitâbu‟l-EĢribe, 31. Bâb, 5639. rivâyet. 



244 

 

Özellikle Hicretten hemen sonraki yıllara iliĢkin Hz. Peygamber devri 

Medine‟sini anlatan rivâyetlerde açlık, fakirlik ve kıtlığa iliĢkin rivâyetler mebzul 

miktardadır. Bu darlık zamanlarında müslümanlar açlık yahut borç yükü gibi çeĢitli 

sıkıntılar çekmiĢlerdir. Medine dönemini anlatan rivâyetlerde tesadüf ettiğimiz bollaĢma 

temasına yer verelim. 

Medine döneminde savaĢ gibi zorluk zamanlarında açlıklar çekildiği malumdur. 

Hendek savaĢı esnasında bizzat Hz. Peygamber‟in karnına taĢ bağladığı rivâyet 

edilmektedir.
1240

 Bu konuda Ġbn Hibban‟ın tenkidine yer veren Necmettin ġeker, hucz 

kelimesinin yanlıĢ okuma ile hacer olarak anlaĢıldığına değinir.
1241

 Bu tenkidi dikkate 

alırsak, Ġbn Hibban‟a göre Hz. Peygamber, karnına taĢ bağlamayıp, izarın bir parçası 

olan huczu muhtemelen biraz sıkı bağlamıĢtır. Cabir bin Abdullah‟ın rivâyetine göre 

Hendek‟te savaĢ hazırlıkları sürerken, sahabe arasında açlıklar yaĢanmaktaydı. Bu 

açlıklara Ģahit olan Hz. Cabir, Hz. Peygamber ve yanındaki kiĢilere ikramda bulunmak 

istemiĢti. Bu amaçla oğlağını kesmiĢ, piĢirmiĢ ve arpa ekmeği hazırlamıĢtı. Hz. 

Peygamber, ete ve ekmeğe tükürmüĢ,
1242

 yemek bereketlenmiĢ,
1243

 ortamda bulunanlar 

doymuĢlar,
1244

  üzerine bir miktar daha yemek kalmıĢtır.
1245

  

Yemeğin bereketlenmesi muhtevasıyla bir benzer rivâyet de Ebu Talha‟nın 

davetinde gereçekleĢmektedir.
1246

 Ebu Talha, Enes bin Mâlik‟i göndererek Hz. 

                                                 
1240

 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4101 rivâyet. 

1241
 ġeker, Necmettin, “Hadis‟in AnlaĢılmasında Tarihi Bağlamın Rolü” Hadis 

Tetkikleri Dergisi (HTD), XVI/2,2018, s:20-21. 

1242
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4102. rivâyet. 

1243
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4101 ve 4102. rivâyet. 

1244
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4101 ve 4102. rivâyet. 

1245
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4101 ve 4102. rivâyet. 

1246
 Kitâbu‟s-Salât, 43. Bâb, 422. rivâyet. 



245 

 

Peygamber ve yanından seçeceği birkaç kiĢiye kendi evinde arpa ekmeği ve yağ ikram 

etmeyi teklif etmiĢtir.
1247

 Hz. Peygamber de yanında bulunan 70-80 kadar kiĢiyi bu 

davete çağırmıĢtır. Ebu Talha‟nın bu davette yemeğin davetlilerine yetmeyeceği 

Ģeklindeki endiĢesi de sahabenin hadiseleri algılama konusunda fiziki/maddi Ģartları 

öncelediği, mucizevî beklentilere fazla ihtimal vermedikleri yönünde manidar bir 

ipucudur. Ebu Talha‟nın eĢi Ümmü Süleym
1248

 ekmekleri küçük parçalar halinde 

bölmüĢ ve üzerine yağ döküp katık ederek ikram etmiĢ, davetliler 10‟ar kiĢilik gruplar 

halinde buyur edilmiĢ bu suretle 70-80 kadar kiĢi doyasıya yemiĢler,
1249

 Hz. Peygamber 

de yemiĢtir.
1250

 Aynı Ģekilde burada Hz. Peygamber‟in dua ettiği
1251

 görülmektedir. Bu 

durumda berekete vesile olan unsur Hz. Peygamber‟in duası olmaktadır. Ayrıca bu 

rivâyetin savaĢ zamanında olup olmadığına iliĢkin bir ibare bulunmamaktadır. 

Yine Hz. Peygamber, 130 kiĢilik bir grupla beraberken, yiyecek bir Ģeyi olan var 

mı diye sormuĢ, orada bulunanlardan birinin yanında bir sa‟ (2.176 gram) un bulunmuĢ 

bu piĢirilip ekmek yapılmıĢtır. O esnada oradan geçmekte olan bir müĢrik çobandan bir 

koyun satın almıĢlardır. Hz. Peygamber önce ciğerlerinin piĢirilmesi talimatını vermiĢ 

ve herkese bu ciğerden ikram etmiĢtir. Aynı Ģekilde koyunun eti de iki kap içinde ikram 

                                                 
1247

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3578 rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 6. Bab, 5381. rivâyet. 

1248
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3578. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 6. Bâb, 5381. rivâyet; 

48. Bâb, 5450. rivâyet. 

1249
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3578. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 6. Bâb, 5381. rivâyet; 

48. Bâb, 5450. rivâyet; Kitâb‟ul-Eymân ve‟n-Nuzûr, 22. Bâb, 6688. rivâyet. 5450 nolu 

rivâyette “40 kadar kişiye ulaşınca Hz. Peygamber’in de yemekten yediği” ifade 

edilmektedir. 

1250
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 48. Bâb, 5450. rivâyet.  

1251
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3578. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 6. Bâb, 5381. rivâyet. 



246 

 

edilmiĢ, herkes doyuncaya kadar bu yemekten yemiĢtir. Hatta artanlar deveye yüklenip 

yola devam edilmiĢtir.
1252

 

Ebu Hureyre‟nin rivâyetlerine göre; Hz. Peygamber, kendilerine bir bardak kadar 

süt hediye edildiğinde ashab-ı suffaya ikram etmiĢtir.
1253

 Ebu Hureyre, bu az miktarda 

sütün birçok kiĢi tarafından doyuncaya kadar içildiği bereketlendiğini/bollaĢtığını da 

nakletmektedir.
1254

 

Cabir bin Abdullah, Uhud savaĢında Ģehit olan babasınının ardından bıraktığı altı 

yetim kızı
1255

 ve yüklü miktardaki borçları konusunda Hz. Peygamber‟in yardımına 

müracaat etmiĢtir.
1256

 Alacaklının bir Yahudi olduğu ve Hz. Peygamber‟in ısrarlı 

ricalarına rağmen mühlet vermeye yanaĢmadığı anlaĢılmaktadır.
1257

 Bunun üzerine Hz. 

Peygamber‟in hurma ağaçları
1258

 veya hurma yığınları
1259

 arasında dolaĢarak dua 

                                                 
1252

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 6. Bâb, 5382. rivâyet. 

1253
 Kitâbu‟l-Ġsti‟zan, 14. Bâb, 6246. rivâyet; Kitâbu‟r-Rikâk, 17. Bâb, 6452. rivâyet. 

1254
 Kitâbu‟r-Rikâk, 17. Bâb, 6452. rivâyet. 

1255
 Kitâbu‟l-Vasâyâ, 36. Bâb, 2781. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 18. Bâb, 4053. rivâyet. 

1256
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 21. Bâb, 2601. rivâyet; Kitâbu‟l-

Megâzi, 18. Bâb, 4053. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġstizân, 17. Bâb, 6250. rivâyet. 

1257
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 41. Bâb, 5443. rivâyet. 

1258
 Kitâbu‟l-Ġstikrâz, 9. Bâb, 2396. rivâyet. Bu rivâyette, Hz. Peygamber‟in sabah 

bahçeye uğrayarak, ağaçlar arasında dolaĢtığı, borcun miktarı 30 vesk ve artan 

hurmanın miktarı da 17 vesk olarak belirtilmekte, Hz. Cabir‟in ödeme iĢlemi bittikten 

sonra ikindi namazını kılar vaziyetteyken Hz. Peygamber‟in yanına geldiği ve Onun 

talimatıyla durumdan haberdar edilen Hz. Ömer‟in hurmaların bereketleneceği hakkında 

bir ön tahminde bulunmuĢ olduğu da ayrıntılandırılmaktadır.  

Kitâbu‟s-Sulh, 13. Bâb, 2709. rivâyet. 2709. numaralı rivâyette de 2396 numaralı 

önceki rivâyetten farklı olarak; 13 vesk arttığı, Hz. Cabir‟in akĢam namazına yakın bir 



247 

 

ettiğini
1260

 ve Cabir ailesi için hiç hurma kalmayacağını zannederken
1261

 tüm 

alacaklıların borçlarını tahsil ettikleri halde hurmaların verildiği kadar daha kaldığını 

aktarmaktadır.
1262

 Bir baĢka rivâyette Hz. Peygamber‟in duasına yer verilmemekte, 

hurma yığınlarının ortasına oturduğu,
1263

 tartma iĢini Hz. Cabir‟in
1264

 diğer rivâyette Hz 

Peygamber‟in
1265

 yaptığı nakledilmektedir.
1266

 Bu rivâyetlerin bütününden hareketle 

hadise Ģu Ģekilde özetlenebilir: babasını Uhud savaĢında kaybeden bir yetimin mühlet 

tanımaya yanaĢmayan Yahudi alacaklıları karĢısında, Hz. Peygamber‟in duasının ve 

davranıĢlarının berekete vesile olduğu anlaĢılmaktadır. Bu rivâyetlerin arasında ihtilaf 

olsa da müĢterek oldukları nokta mevcut olan bir ürünün/malın artmasıdır. Ġhtilaflar 

aynı hadisenin farklı teferruatları gibi yahut ravilerin ihtilafı Ģeklinde mülahaza 

edilebilecek durumdadır. Hadisin, manen rivâyet edildiği anlaĢılmaktadır. 

                                                                                                                                               

saatte geldiğini, Hz. Peygamber‟in durumu dinleyince güldüğünü ve Hz. Ebubekir‟li 

Hz. Ömer‟i de durumdan haberdar etmesini söylediğini görmekteyiz. 

1259
 Kitâbu‟l-Vasâyâ, 36. Bâb, 2781. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3580. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Megâzi, 18. Bâb, 4053. rivâyet. 

1260
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 21. Bâb, 2601. rivâyet. 

1261
 Kitâbu‟l-Vasâyâ, 36. Bâb, 2781. rivâyet. 

1262
 Kitâbu‟l-Ġstikrâz, 8. Bâb, 2395. rivâyet; Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi 

Aleyhâ, 21. Bâb, 2601. rivâyet; Kitâbu‟l-Vasâyâ, 36. Bâb, 2781. rivâyet; Kitâbu‟l-

Menâkıb, 25. Bâb, 3580. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 18. Bâb, 4053. rivâyet; Kitâbu‟l-

Et‟ıme, 41. Bâb, 5443. rivâyet. 

1263
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 51. Bâb, 2127. rivâyet; Kitâbu‟l-Ġstikrâz, 18. Bâb, 2405. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Vasâyâ, 36. Bâb, 2781. rivâyet. 

1264
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 51. Bâb, 2127. rivâyet. 

1265
 Kitâbu‟l-Ġstikrâz, 18. Bâb, 2405. rivâyet; Kitâbu‟l-Vasâyâ, 36. Bâb, 2781. rivâyet. 

1266
 Rivâyetlerdeki farklılıkların ravi nakilleri ile ilgili olması ihtimal dâhilindedir. 



248 

 

Calib-i dikkat bir baĢka husus da Ģudur ki; boykot yılları gibi hem darlık hem 

gerilimin birlikte yaĢandığı zahmetli süreçlerin yaĢandığı Mekke döneminde bollaĢma-

bereket temalı bu tür bir rivâyete rastlamadık. Mekke döneminde inanması beklenen 

müĢriklere karĢı, yahut zaten inanmıĢ olan müslümanlara motivasyon desteği amacıyla 

bu tür bir hadise yaĢanmamıĢ yahut aktarılmamıĢtır ki bu da yaĢanan zorluklar 

hatırlanacak olursa, çok zayıf bir ihtimal olarak görünmektedir. Bu da Mekke 

döneminde inanan kiĢilerin kerametvari hadiselerden çok akıllarıyla düĢünüp ve 

bilinçleriyle hareket ederek, iradeleri teshir (büyülenme) altında kalmadan müslüman 

oldukları kanaatini güçlendirmektedir. Aynı Ģekilde Medine dönemindeki sahabenin de 

bunu bir bereket olarak telakki etmeleri de mucizevi boyutlarını normal kabul ettiklerini 

yahut Hz. Peygamber‟le beraberken bu tür hadiselerin yaĢanabileceğini 

içselleĢtirdiklerinin iĢaretidir denebilir. 

Bollaşma/bereketlenmeye ilişkin rivâyetlerle ilgili genel çıkarımlar; 

- Rivâyetlerden de anlaĢılacağı üzere yemeğin bollaĢması/bereketlenmesi savaĢ ve 

sefer zamanlarında görülebilen bir durum olmakla beraber hazarda Ģiddetli açlık 

zamanlarında da olabilmektedir. 

- Sahih-i Buhari‟deki bollaĢma bereketlenme unsurunu ihtiva eden rivâyetlerin 

çoğunlukla Cabir bin Abdullah (genç), Enes bin Malik (genç), Bera bin Azib (genç), 

Misver bin Mahreme (genç), Ebu Hureyre (yeni müslüman) gibi sahabeler tarafından 

nakledildiği görülmektedir. 

- Ravilerin çoğunlukla genç yahut yeni müslüman olmuĢ kiĢiler olduğu göze 

çarpmaktadır. Burada gençlerin ve yeni müslüman olmuĢ kiĢilerin bu tür olağanüstü 

vakalardan etkilendikleri, görece yaĢlı sahabenin ise bu tür meselelere fazla 

takılmadıkları, ya da olağan, alıĢıldık hadiseler olarak telakki ettikleri için rivayete 

lüzum görmedikleri gibi bir kanaate varılabilir. 



249 

 

- Çoğunlukla temel gıda maddeleri olan ekmek-hurma-su gibi gıdaların 

bereketlenmesi mevzubahistir. 

 

2.3.2. ġifa Unsuru 

Mucizevî rivâyetler arasında Ģifa etkisini de görmekteyiz. ġifa etkisini doğuran 

unsurlar arasında, Hz. Peygamber‟in tükürüğü ve nefesinin zikredilmektedir. Hz. 

Peygamber‟in tükürüğü ile ilgili hadise Ģöyledir. Hayber SavaĢı esnasında, sancağı Hz. 

Ali‟ye teslim edeceğini söylemiĢ ve Hz. Ali‟yi çağırtmıĢtır. Hz. Ali‟nin gözlerinden 

hasta olduğu belirtilince, yanına getirterek, Hz. Ali‟nin hasta olan gözlerine Hz. 

Peygamber kendi tükürüğünü sürmüĢ ve gözleri Ģifa bulmuĢtur.
1267

 Rivâyette câlib-i 

dikkat olan husus, Hz. Ali, hastalanınca Rasulullah‟a bilgi vermemiĢ. Hz. Ali‟nin 

hastalığı görev için arandığında ortaya çıkmıĢtır. Hz. Peygamber‟in tükürüğü ile 

iyileĢebileceğini biliyor olsa, pekâlâ söyleyebilirdi. Bu rivâyet; tedavi Ģeklinin sahabe 

arasında sıra dıĢı bir tedavi olduğu intibaı güçlenmektedir. Mutat bir tedavi olsa, 

sahabenin özellikle Hz. Peygamberle akrabalık ve hısımlık yakınlığı olan Hz. Ali‟nin 

durumu bildirmesi beklenirdi.  

Hz. Peygamber‟in nefesinin Ģifa etkisi oluĢturduğuna iliĢkin vaka da Ģöyledir:  

Hayber savaĢında Hz. Seleme uyluğundan yaralanmıĢtır. Hz. Peygamber, yaraya nefes 

edince sahabe iyileĢmiĢtir.
1268

 

Bu iki yaralanma hadisesinden özetle Ģu tespitleri yapmak mümkündür:  

- Önceki mucizevî rivâyetler gibi bu iki hadise de toplumsal açıdan kritik bir 

dönemde, bir savaĢ esnasında olmuĢtur. 

- Sahabenin mucizevî bir tedavi yönünde bir talebine rastlanmamaktadır. Hz. 

Peygamber‟e durumla ilgili sadece bilgi verilmiĢtir. 

                                                 
1267

 Kitâb‟ul-Megâzi, 39. Bâb, 4210. rivâyet. 

1268
 Kitâb‟ul-Megâzi, 39. Bâb, 4206. rivâyet. 



250 

 

- Bu hadisede sahabenin mucizevî beklentiler içinde olmadıkları, bu tür hadiseler 

yaĢandığında da sıra dıĢı bir vaka olarak nakletmelerinden çıkarılabilir.  

- Diğer mucizevî rivâyetlerle benzer Ģekilde; eĢyanın özü ile ilgili değil, geçici 

bazı özellikleri ile ilgilidir. ġahsın zatında/aslında var olan bir özelliğin sağlığın 

bozulması durumuna karĢı bir tür aslına irca durumu yaĢanmaktadır. Yani ontolojik bir 

baĢkalaĢım yahut yaratma hadisesi gerçekleĢmemiĢ, varoluĢla ilgili arızî bir durum 

aslına rücu etmiĢtir. 

Her yaralanma hadisesinde aynı mucizevî hadiseler yaĢanmamıĢ, ekseriyetle 

devrin maddi Ģartları ve beĢeri imkânları içerisinde gerekli tedbirler alınmıĢtır. Bedir,
1269

 

Uhud gibi savaĢlar baĢta olmak üzere çok sayıda Ģehit verilmiĢ, gaziler olmuĢtur. Ayrıca 

mucizevî Ģekilde iyileĢen sahabelere iliĢkin rivâyetlerin mahdut olması vakıasından 

hareketle söylenebilir ki; bu tür durumların istisnai özellik taĢıyor ihtimali yüksektir. Bir 

örnek vermek gerekirse Sa‟d bin Muaz, Hendek savaĢında yaralanmıĢtır. Hz. 

Peygamber onun sağlık durumunu yakından takip edebilmek için mescitte çadır 

kurdurmuĢtur.
1270

 Devrin tıbbi imkânları çerçevesinde mescitte Hz. Peygamber‟in 

nezaretinde tedavi altına alındığı anlaĢılan Sa‟d bin Muaz‟la ilgili olarak, -Hz. 

Peygamber’in sağlığı ile bu kadar yakın ilgilenmesine rağmen- ne mucizevî bir hadise 

                                                 
1269

 Bedir savaĢı özelinde, Hz. Peygamber‟in beĢeri bir teĢebbüs olarak nitelenebilecek 

duası hariç tutulacak olursa, meleklerin yardıma gelmesi, yağmurun yağarak zeminin 

sertleĢmesi, Allah‟ın müĢriklere korku vermesi gibi ilâhi nusret unsurları mevcuttur.  

1270
Kitâbu‟s-Salât, 77. Bâb, 463. rivâyet. Rivâyetin devamında Sa‟d bin Muaz daha 

sonra bu yarasından dolayı vefat ettiği bilgisi de vardır.   

Hendek Harbinden sonra, Kureyza Yahudilerinin talebi ve Hz. Peygamber‟in 

muvafakati ile iki taraf arasında hakemliğe davet edilecek, -yaralı haliyle- eĢek üzerinde 

gelerek hakemlik yapacaktır. Bak: Kitâbu’l-Megâzi, 31. Bâb, 4121. rivâyet. 



251 

 

yaĢanmıĢ, ne de rivâyetlerde sahabeden yansıyan olağanüstü bir hadise beklentisi 

aktarılmıĢtır.  

 

2.3.3. Diğer Mucizevî Durumlar 

BollaĢma/bereketlenme ve Ģifa bulma hadiselerinin dıĢında, daha nadir rastlanan 

diğer mucizevî durumlar da Ģöyledir:  

 

2.3.3.1. Miraç Hadisesi 

Hz. Peygamber, bir gece Mescid-i Haram‟dan, Kudüs‟e nakledilmiĢ, oradan da 

göklere yükseltilmiĢtir.
1271

 Miraç hadisesi ile ilgili geniĢ bir edebiyat olduğunun 

farkında olarak meselenin teferruatlarına girmemeyi tercih ediyoruz. Lakin Ģu hususa 

dikkat çekmek yerinde olacaktır: Miraç gecesi, Hz. Peygamber, bir gecede çok uzun bir 

mesafeyi ilahi nezaret ve inayetle kat etmiĢtir. Benzer bir hadise olarak, ölüm tehdidi 

altındayken, çok daha kısa bir mesafe olan Mekke-Medine arasındaki Hicret 

yolculuğunu deve sırtında yapmıĢtır. Ġlâhi irâde, elbette buna da kâdir iken, bu mucizevî 

tecellinin hicret esnasında bu Ģekilde kat edilmemesi yine dikkate Ģayan bir husus olup, 

Müslümanlar için mucizevî beklentilerden çok, beşeri-fiziki-maddi şartlar çerçevesinde 

eşyanın tabiatına uygun bir İslam anlayışının yaşanması gerektiği yönünde bir ders 

niteliği taĢımaktadır. 

 

2.3.3.2. Uzakta GerçekleĢen Hadiseleri Aktarması 

                                                 
1271

 Kitâbu Bed‟il-Halk, 6. Bâb, 3207. rivâyet; Kitâbu Menâkıbu‟l-Ensâr, 42. Bab, 3887. 

rivâyet. Buhârî bu iki uzun rivâyette, Miraç hadisesinin detaylarını Hz. Peygamber‟den 

Enes bin Mâlik ve Mâlik bin Sa„saa‟dan nakletmektedir. 



252 

 

Hz. Peygamber, NecaĢi‟nin öldüğünü bildirmiĢ ve kendisi için gıyabında cenâze 

namazı kıldırmıĢ
1272

 ve sahabeden NecaĢi için istiğfar etmelerini istemiĢtir.
1273

  

Hz. Peygamber, Mute savaĢı esnasında gerçekleĢen hadiseleri, haberleri 

ulaĢmadan ashabına nakletmiĢ, ordu komutanı olarak atadığı Ģehit olan üç sahabiyi ve 

Seyfullah lakabıyla Halid bin Velid‟in komutayı ele aldığını bildirmiĢtir.
1274

 Burada 

fiziki mesafeye rağmen gerçekleĢmekte olan bir hadiseyi naklettiği görülmektedir. Bu 

durum önceden haber vermeden farklı bir hususiyet arzetmekte, gerçekleĢmekte olan bir 

durumu eĢzamanlı olarak aktarmaktadır.  

Hz. Peygamber‟in henüz gerçekleĢmemiĢ hadiseler hakkında da iĢaret ederek, 

bilgi verdiğini bilmekteyiz. Yine Mute seferi özelinde ordu, savaĢ için gönderilirken, 

“Eğer Zeyd öldürülürse, Cafer; Cafer öldürülürse, Abdullah bin Revaha”
1275

 Ģeklinde 

sıralı bir Ģekilde komutan ataması yapmıĢtır. Bu rivâyetten Hz. Peygamber‟in bu 

Ģahısların Ģehit olacağına iĢaret ettiğini çıkarmak mümkündür. Nitekim bahsi geçen 

rivâyetlerden hadiselerin böyle gerçekleĢtiği öğrenilmektedir. Burada Hz. Peygamber‟in 

                                                 
1272

 Kitâbu‟l-Cenâiz, 4. Bâb, 1245. rivâyet; 54. Bâb, 1318. rivâyet; 60. Bâb, 1328. 

rivâyet; 64. Bâb, 1333. rivâyet; Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 38. Bâb, 3881. rivâyet. 

1273
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 60. Bâb, 1327. rivâyet; Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 38. Bâb, 3880. 

rivâyet. 

1274
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 4. Bâb, 1246. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 7. Bâb, 2797. 

rivâyet; 183. Bâb, 3063. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3630. rivâyet; Fedâilu 

Ashâbi‟n-Nebi, 25. Bâb, 3757. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 45. Bâb, 4262. rivâyet. 

3630 numaralı rivâyette sadece Hz. Zeyd ve Hz. Cafer geçmektedir. Halid bin Velid 

ismi, 1246, 2797. ve 3063. rivâyetlerde; Seyfullah lakabı 3757. ve 4262 rivâyetlerde 

geçmektedir. 

1275
 Kitâbu‟l-Megâzi, 45. Bâb, 4261. rivâyet. 



253 

 

gelecek zamanda olacak hadiseler hakkında ihtiyatlı bir dil kullandığı, kesin 

konuşmadığına da vurgu yapmak yerinde olacaktır.  

Mute savaĢına dair rivâyetlerde görülen bu önceden bilgi verme durumu, istisnai 

bir durum arzetmektedir. Diğer birçok hadisede bu tür bir durum vaki değildir. Mesela 

gerçekleĢtikten sonra Hz. Peygamberi çok üzen ve bir ay süreyle sabah namazlarında 

beddua etmesine sebep olan Bi‟r-i Maune hadisesinde böyle bir durum 

görülmemektedir.
1276

 

Mucizevî hadiseler bağlamında mütalaa edilebilecek, “gelecekle ilgili haberler”, 

kıyamet-ahir zaman fiten gibi baĢlıkları da kapsayan geniĢ bir konu teĢkil ettiğinden 

tezimiz çerçevesinde iĢaret etmekle yetineceğiz. 

 

2.3.3.3. Hurma Kütüğünün Ġnlemesi 

Cabir bin Abdullah, Hz. Peygamber‟in minber yapılmadan önce ayakta dururken 

yaslandığı bir kütükten bahsetmektedir. Minber yapıldıktan sonra bu kütükten gebe 

develer gibi yahut küçük çocuk ağlaması gibi sesler duymuĢlardır. Hatta Hz. Peygamber 

minberden inerek elini bu kütüğün üzerine koymak durumunda kalmıĢtır.
1277

 

 

2.3.3.4. Ayın Ġkiye Bölünmesi 

MüĢriklerin mucize talebi üzerine,
1278

 Hz. Peygamber zamanında ayın ikiye 

bölünmesi hadisesi birkaç rivâyetle aktarılmaktadır.
1279

 Hz. Peygamber döneminde
1280

 

                                                 
1276

 Kitâbu‟l-Megâzi, 29. Bâb, 4086, 4088, 4089 ve 4090. rivâyetler. 

1277
 Kitâbu‟l-Cumua, 26. Bâb, 918. rivâyet; Kitâbu‟l-Buyû‟, 32. Bâb, 2095. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3584 ve 3585. rivâyetler. 

1278
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 27. Bâb, 3637. rivâyet; Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 36. Bâb, 3868. 

rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, ĠnĢikak Sûresi, 1. Bâb, 4867. rivâyet. 



254 

 

ve yanındakiler Mekke‟de Mina‟da
1281

 iken ay ikiye ayrılmıĢ,
1282

 ayın bir parçası dağın 

baĢına diğeri dağın alt tarafına kadar gitmiĢ,
1283

 müĢrikler Hira dağını bu iki parça 

arasında görmüĢlerdir.
1284

 Hz. Peygamber yanındakilerden Ģahit olmalarını 

istemiĢtir.
1285

 

Hadise farklı sahabelerden nakledilmektedir. Ancak bu hadisenin Kamer 

Suresi‟ndeki ayın bölünmesi konusu ile iliĢkisi, diğer bir deyiĢle ayetlerin bu hadiseye 

delaleti baĢka delillere muhtaç gözükmektedir. Kıyamet sürecindeki gök cisimlerinde 

meydana gelen/gelecek olan değiĢiklikleri ifade etmesi de mümkündür. 

Herhalükarda Hz. Peygamber‟in eĢya ile iliĢkisi bağlamında değil, gök cisimleri 

ve tabiat varlıkları kapsamında değerlendirilmesi daha münasip görünmektedir. 

                                                                                                                                               
1279

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 27. Bâb, 3636, 3637, 3638. rivâyetler; Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 

36. Bâb, 3868, 3869 ve 3870. rivâyetler; Kitâbu‟t-Tefsir, ĠnĢikak Sûresi, 1. Bâb, 4864, 

4685, 4866, 4867, 4868. rivâyetler. 

Rivâyeti nakleden sahabeler Ģöyledir: 3636, 3638, 3869 ve 4864. rivâyetleri Abdullah 

bin Mesud; 3637, 3868, 4867 ve 4868 rivâyetleri Enes bin Malik; 3870 ve 4866. 

rivâyeti Ġbn Abbas nakletmiĢtir. 

1280
 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 36. Bâb, 3870. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, ĠnĢikak Sûresi, 1. 

Bâb, 4864 ve 4866. rivâyetler. 

1281
 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 36. Bâb, 3869. rivâyet. 

1282
 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 36. Bâb, 3869. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, ĠnĢikak Sûresi, 1. 

Bâb, 4865. rivâyet. 

1283
 Kitâbu‟t-Tefsir, ĠnĢikak Sûresi, 1. Bâb, 4864. rivâyet. 

1284
 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 36. Bâb, 3868. rivâyet. 

1285
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 27. Bâb, 3636; Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 36. Bâb, 3869. rivâyet; 

Kitâbu‟t-Tefsir, ĠnĢikak Sûresi, 1. Bâb, 4864 ve 4865. rivâyet.  



255 

 

Tezimizin konusunu yeryüzündeki fiziki eĢya ile iliĢkisine tahsis ettiğimizden, bu 

hadisenin detaylarına girmeyeceğiz. 

 

2.3.3.5. Uhud Dağının Sarsılması 

Rivâyete göre bir gün Uhud dağı sarsılmıĢ ve Hz. Peygamber ayağını vurarak,
1286

 

üzerine bulunanları ifade ile Hz. Peygamber “Sabit dur Ey Uhud! Senin üzerinde bir 

nebi, bir sıddık ve iki Ģehit vardır” demiĢtir.
1287

 Rivâyetten Uhud‟un sarsıntısının durup 

durmadığı ile ilgili bir bilgi çıkmamaktadır. Hz. Peygamber‟in cansız kabul edilen bir 

tabiat nesnesi/eĢya ile konuĢması hususuna dikkat çekmekle yetineceğiz. 

 

2.3.3.6. Hava Tahminleri 

Hz. Peygamber, bir savaĢ esnasında olacak hava durumları hakkında önceden 

ashabına bilgi verdiği nakledilmiĢtir. Tebük seferinde geceleyin çıkacak kuvvetli bir 

rüzgar hakkında bilgi vermiĢtir.
1288

 Bu durumun bir savaĢ seferi esnasında olduğuna 

dikkat çekmenin yanında, bu bilginin gayba iliĢkin bir haber sayılabileceği; dolayısıyla 

vahiy yoluyla bildirilmiĢ olması mümkündür. Durumun günler öncesinden haber 

verilmesi Ģeklinde değil de günü birlik bir tahmin olduğuna dikkat edilecek olursa; 

ashabından birinin ya da Hz. Peygamber‟in bizzat kiĢisel tecrübesine dayanarak yaptığı 

bir tür hava tahmini olarak değerlendirilmesi de mümkündür. 

 

2.3.4. Mucizevî Durumlarla Ġlgili Genel Tespitler 

                                                 
1286

 Kitâbu Fedâili Ashâbi‟n-Nebi, 6. Bâb, 3686. rivâyet; 7. Bâb, 3697. rivâyet. 

1287
 Kitâbu Fedâili Ashâbi‟n-Nebi, 5. Bâb, 3675. rivâyet, 6. Bâb, 3686. rivâyet; 7. Bâb, 

3697. rivâyet. 

1288
 Kitâbu‟z-Zekât, 54. Bâb, 1481. rivâyet. 



256 

 

Buraya kadar aktarılan mucizevî durumlara iliĢkin rivayetlerden çıkarılabilecek 

genel tespitleri hülâsa edelim: 

- Sahabe, yaĢarken karĢılaĢtıkları güçlükleri Hz. Peygamber‟e bildirmiĢlerdir. Bu 

bilgilendirmede, mucizevî bir beklentiden çok beĢeri Ģartlardaki bir çözüm arayıĢı 

intibaı öne çıkmaktadır. 

- Mucizevî durumların/rivayetlerin bir kısmında özellikle yeni müslüman olan 

(Ensar ya da daha geç dönem sahabeleri) yahut genç sahabenin ĢaĢkınlık/taaccüb hisleri 

de nakledilmektedir. EĢyanın tabiatına muhalif hususların özellikle Medine döneminde 

Ġslam toplumuna dahil olmuĢ sahabe nezdinde ilginç karĢılandığı anlaĢılmaktadır.  

- Tebliğ/Risalet süreci, eĢyanın tabiatına aykırı Ģekilde cereyan etmemiĢ, beĢeri 

Ģartlar çerçevesinde gerçekleĢmiĢtir.  Bu ve bir önceki maddeden hareketle, sahabenin 

Hz. Peygamber‟in ve Ġslâm davetin beĢer üstü olan boyutlarına değil, beĢeri hakikatleri 

muvafakatine olan rağbetleri anlaĢılabilir. Sahabenin inancı kerâmetvâri, mucizevî 

beklentiler üzerine değil, akli, ahlâki ve itikadi deliller üzerine temellenmiĢ 

görünmektedir. 

- Diğer taraftan bu tür olağanüstü hadiselerin, en azından sahabenin bir kısmı 

tarafından (muhacir?) gayet tabi karĢılandığı da görülmektedir. Bu durum da sahabenin 

mucizevî geliĢmeleri değil Hz. Peygamber‟in örnekliğini önemsediğinin iĢareti 

sayılmalıdır. 

- Sahabe, sonraki kuĢaklara Hz. Peygamber döneminde yaĢadıkları olağan 

durumları naklettiği kadar olağanüstü durumları da nakletmiĢtir. Ancak olağan üstü 

Ģartları nakleden rivâyetler (en azından Sahih-i Buhâri özelinde) tüm rivâyetlerin içinde 

%10 kadar asgari bir orandadır. 

- Mucizevî hadiselerin Mekke dönemi gibi kıtlık, zulüm ve baskı dönemlerinde 

değil de genellikle Medine gibi kısmen geniĢlik ve vüsat zamanlarına iliĢkin 

nakledildiği görülmektedir. Burada sahabelerin hadiselere bakıĢı ve rivayetleri nakletme 



257 

 

konusundaki tasarruflarından çok, muhtemelen mucizevî hadiselerin geliĢimindeki ilâhi 

takdirin de dikkate alınması gerekmektedir. Medine döneminde görülebilen bir çok 

mucizevî durumun, çok ihtiyaç duyulmasına rağmen Mekke döneminde 

görülmemesinin muhtemel sebebi, Ġlâhi irâde tarafından bahĢedilmemesi, muhtemelen 

Ġslam davetinin beĢeri zorluklar çerçevesinde yayılması ve bir din olarak Ġslam‟ın 

keramet/mucize gibi sıra dıĢı hadise beklentileri ile değil, akli, itikadî ve ahlaki ilkeler 

doğrultusunda, tüm maddi/fiziki zorluk ve sınırlılıklara karĢı ne pahasına olursa olsun 

yaĢanabileceği hakikati olsa gerektir. 

Mucizevî rivayetlerden sonra bereket mefhumu ile ilgili rivâyetlere değinelim.  

 

2.4. Bereket Mefhumu ve Teberrük Uygulaması 

Bereket kavramına muhtelif rivâyetlerde tesâdüf etmekteyiz. Hz. Peygamber‟in 

yenilen yemeğin ölçülmesi halinde bereketleneceğini,
1289

  müminin bir mide, kâfirin 7 

mide ile yediğini
1290

 söylemesi ve Medine‟nin sa ve müddünün bereketlenmesi için dua 

etmesi
1291

 bereket kavramı hakkında fikir vermektedir. Bu rivâyetlerin bir kısmı önceki 

bahsilerde geçtiği için tekrar etmemekle beraber, içeriklerindeki bereket kavramına 

iliĢkin hususlara temas edeceğiz. Hz. Abdullah bin Mesud da adet hilafı Ģeyleri bereket 

                                                 
1289

 Kitâbu‟l-Buyü‟, 52. Bâb, 2128. rivâyet. 

1290
 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 12. Bâb, 5393. rivâyet. Aynı anlamda ki diğer rivâyetler için: 

Kitâbu‟l-Et‟ıme, Numarasız Bâb, 5394, 5395, 5396 ve 5397. rivâyetler. Önceki 

rivâyetlerin sebeb-i vurudunun 5397 numaralı rivâyet olması ihtimal dâhilindedir. 

Nitekim 5397. numaralı rivâyet, Hz. Peygamber döneminde çok yiyen bir insanın 

müslüman olduktan sonra daha az yemeye başladığına iliĢkin bilgi vermektedir. Diğer 

rivâyetlerse ya salt olarak rivâyeti aktarmakta yahut ravilerin çok yiyen baĢka insanların 

mevzu bahis etmesiyle bu rivâyeti tekrarlamaktadır. 

1291
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 53. Bâb, 2129 ve 2130. rivâyetler. 



258 

 

olarak telakki ettiklerini ifade etmekte ve aynı bağlamda lokmaların tesbihlerini 

duyduklarını ve bir seferde Hz. Peygamber‟in parmaklarının arasından suyun 

kaynadığını nakletmektedir.
1292

 Mucizevî rivayetler baĢlığında, bollaĢma/bereketlenme 

konusunu ele alırken, mucizevî rivayetleri nakleden sahabelerin genellikle genç veya 

yeni müslüman olmuĢ sahabeler olduğuna dikkat çekmiĢtik. Burada Abdullah bin 

Mesud‟un Mekke döneminde müslüman olan kiĢilerden olduğuna da değinelim. Ġbn 

Mesud‟un naklettiği telakkiye göre, sahabe bu tür sıra dıĢı hadiseleri Hz. Peygamberle 

birlikte yaĢadıklarının bilincinde olarak, birer fırsat olarak görmüĢ, bu tür hadiselerin 

olağanüstü yanlarına fazla takılmayarak bereketinden istifadeye çalıĢmıĢlardır. Aynı 

Ģekilde bu tür hadiseleri korkulacak bir Ģey olarak algılamadıklarını,
1293

 dolayısıyla  

sonraki kuĢakta bunu “korku algısını” gördüğünü de belirtmeliyiz. Yani Hz. Peygamber 

zamanında bu tür mucizevî oluĢlar, her zaman olmamakla birlikte yeri zamanı 

geldiğinde gerçekleĢen hadiselerdir. Bu tür hadiseler gerçekleĢtiği zaman da sahabe 

nezdinde oluĢan fekaladelik hissi, bereket ve memuniyet tarzı bir duygu olup, korku-

endiĢe yahut ĢaĢkınlık ifade etmemektedir.  

Bereket kavramı kapsamında Hz. Peygamber‟in Medine’nin sa’ ve müddünün 

bereketlenmesi için dua etmesini
1294

 inceleyebiliriz. Ġlgili duanın ölçeklerde bulunan 

maddeler için genel bir anlam ifade ettiğini, özelde ise -devrin Ģartları düĢünüldüğünde- 

gıda maddelerinin kastedildiğini çıkarmak mümkündür. Bereket kavramının muayyen 

bir ölçü birimi hakkında kullanılması, eĢyanın fiziki durumundaki nicel bir değiĢiklikten 

öte, nitel bir artıĢla, yarar yahut kalite artıĢıyla ilgili olduğu fikrini uyandırmaktadır. 

Burada da eĢyanın nitelik yönüne yapılan bir vurgu olduğu, kadar kiĢinin o eĢyaya bakıĢ 

açısıyla ve tatmin duyguyla ilgilidir. 

                                                 
1292

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3579. rivâyet. 

1293
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3579. rivâyet. 

1294
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 53. Bâb, 2129 ve 2130. rivâyetler. 



259 

 

Hz. Enes, Hz. Peygamber tıraĢ olduğu zaman saçlarından en önce alan kiĢinin Ebu 

Talha olduğunu belirtmektedir.
1295

 Hz. Peygamber‟e ait saç telleri muhafaza edilerek, 

Hz. Enes‟ten sonraki ravilere nakledilmiĢtir.
1296

 Bu tür nesnelerin, en azından bir hatıra 

değeri olduğu açıktır.  

Yine farklı rivâyetlerde Hz. Peygamber‟in abdest suyundan artanın ashab 

tarafından alınarak üzerlerine sürüldüğü zikredilmektedir.
1297

 Bu sudan alamayanlar, 

arkadaĢlarının ellerinde kalan neme ellerini sürmektedirler.
1298

 Hatta sahabenin bu suyu 

almak için mücadele ettikleri de nakledilmektedir.
1299

 Abdest suyu fazlası bazı 

durumlarda Ģifa niyetiyle
1300

 içilmektedir.
1301

 Bu durum Hz. Peygamber‟in bilgisi 

dâhilinde olup hatta bazı durumlarda bizzat kendi sözüyle teĢvik edilmektedir.
1302

 

Buhari de rivâyetleri “insanların abdest suyu fazlasını kullanmak” Ģeklinde vererek Hz. 

                                                 
1295

 Kitâbu‟l-Vudû, 33. Bâb, 171. rivâyet. 

1296
 Kitâbu‟l-Vudû, 33. Bâb, 170. rivâyet. 

1297
 Ebu Cuhayfe‟den gelen rivâyetler: Kitâbu‟l-Vudû, 40. Bâb, 187. rivâyet; Kitâbu‟s-

Salât, 17. Bâb, 376. rivâyet; Kitâbu‟s-Salât,94. Bâb, 501. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. 

Bâb, 3553. ve 3566. rivâyetler;  Kitâbu‟l-Libâs, 42. Bâb, 5859. rivâyet. 

1298
 Kitâbu‟l-Libâs, 42. Bâb, 5859. rivâyet. 

1299
 Kitâbu‟l-Vudû, 40. Bâb, 189. rivâyet. 

1300
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 22. Bâb, 3541. rivâyet; Kitâbu‟l-Marad, 18. Bâb, 5670. rivâyet; 

Kitâbu‟d-Deavât, 31. Bâb, 6352. rivâyet. 

1301
 Kitâbu‟l-Vudû, Numarasız Bâb, 190. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 22. Bâb, 3541. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Marad, 18. Bâb, 5670. rivâyet; Kitâbu‟d-Deavât, 31. Bâb, 6352. 

rivâyet. 

1302
 Kitâbu‟l-Vudû, 40. Bâb, 188. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 57. Bâb, 4328. rivâyet. 



260 

 

Peygamber‟e ait olmasından çok bir ibadet nesnesi olan abdest suyu artığı olmasına 

iĢaret etmiĢtir.
1303

  

Hz. Peygamber‟in çocuklara ağzında çiğnediği hurma ile tahnik yaptığı
1304

 ve 

bereket duasında bulunduğu da rivâyet edilmektedir.
1305

 

Hz. Peygamber‟in kıyafetleri bazen bereket mefhumu kapsamında kefen olarak da 

kullanılabilmekteydi. Hz. Peygamber‟in gömleğini oğlu Abdullah‟ın ricası üzerine
1306

, 

Abdullah bin Übey‟e kefen olarak verdiğini öğrenmekteyiz.
1307

 Yine bir kadının 

kendisine getirdiği hırkayı kendisinden isteyen sahabi, bunu kefen niyetine isterken 

bereket umduğunu da belirtmektedir.
1308

 

Hz. Peygamber‟in elbiseleri gibi saç-sakal gibi temiz artıkları, sahabe tarafından 

hatıra ya da teberrük niyetiyle alınmıĢ ve Hz. Peygamber buna karĢı çıkmamıĢ, bilakis 

taltif ve teĢvik de etmiĢtir. EĢyanın yahut saç-sakal gibi nesnelerin sahiplenilmesi ve 

sonraki nesillere aktarılması, sahabenin bu nesnelere ayrı bir önem atfettiğini ve Hz. 

Peygamber‟in de bunu zımnen onayladığı manasına gelmektedir.  

Burada bereket mefhumun ile vehimden kaynaklan kutsiyet kavramına da 

değinilebilir. Salih insanların resimlerine “putlaĢtırma tehlikesine binaen” karĢı 

                                                 
1303

 Kitâbu‟l-Vudû, 40. Bâb baĢlığı. 

1304
 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 45. Bâb, 3909. rivâyet; Kitâbu‟l-Akika, 1. Bâb, 5467, 

5468, 5469 ve 5470. rivâyetler. Enes bin Malik, tahnik yapması için kardeĢini Hz. 

Peygambere getirmiĢtir. Kitâbu‟z-Zekât, 69. Bâb, 1502. rivâyet; Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-

Sayd, 35. Bâb, 5542. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 22. Bâb, 5824. rivâyet. 

1305
 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 45. Bâb, 3909. rivâyet; Kitâbu‟l-Akika, 1. Bâb, 5467, 

5468, 5469 ve 5470. rivâyetler;  

1306
 Kitâbu‟l-Libâs, 8. Bâb, 5796. rivâyet. 

1307
 Kitâbu‟l-Libâs, 8. Bâb, 5795. rivâyet. 

1308
 Kitâbu‟l-Edeb, 39. Bâb, 6036. rivâyet. 



261 

 

çıkılırken, Salih bir insana ait kıyafet ve saç-sakal gibi temiz artıklarda bu endiĢe 

görülmemiĢtir. Zira “resimde” sanatçının hayal ve sanat gücü kadar, resme bakan 

kiĢinin de hayal gücü etkin olmaktadır. Ayrıca görsel etkinin ile insanın zihninde derin 

iz bıraktığı da gerçektir. Böyle bir eserde “beĢeri/insani gerçeklerden çok uzak ve sanal 

bir kutsiyet algısı” oluĢma ihtimali yüksektir. Saç-sakal elbise gibi yaĢayan bir insana 

ait gerçek nesneler üzerinde iĢletilecek, sanal ve hayal gücü unsurlarında ise; insani 

gerçeklikle bağlantısının kopma ihtimali yok denecek kadar düĢüktür. 

 

2.5. Sanat ve Estetik Konularla Ġlgili Rivâyetlerde EĢya Unsuru 

Devrin sanatsal sayılabilecek faaliyetleri çerçevesinde genel bir değerlendirme 

yapıldığında; Hz. Peygamber‟in bazı sanatlara bizzat ilgi gösterdiğini, o günkü anlamda 

sanata-sanatçıya kıymet verdiğini, destek olduğunu, kendisinin bizzat ilgilenmediği bazı 

sanatlara da izin verdiğini, hoĢ gördüğünü hatta teĢvik ettiğini söylemek mümkündür.  

 

2.5.1. ġiir ve Hitaplar 

Hz. Peygamber‟in, sanatla olan iliĢkisini analiz ederken, Ģiir bahsiyle ilgili zengin 

sayılabilecek örneklerden hareket etmenin, sanat konusunda örnek bir çerçeve teĢkil 

edebileceği kanaatindeyiz. Kur‟an‟ın Ģahitliğine göre Hz. Peygamber Ģair değildir. 

Kuran da bir Ģiir değildir. Ancak bu Ģair olmayan bir insanın, asla Ģiir inĢad 

etmeyeceği/edemeyeceği anlamına gelmez. 

“Şairlerin söylediği sözün en doğrusu Lebid’in «Allah’tan başka her şey batıldır» 

sözüdür. Ümmeyye bin Salt da neredeyse müslüman olacaktı”
1309

 tespitinden yola 

çıkarak, Hz. Peygamber‟in cahiliye Ģiiri hakkında temel bir bilgisi yahut en azından bir 

fikri olduğu anlaĢılmaktadır. Aynı Ģekilde Ģiire analitik yaklaĢtığı ve içerik tahlili 

yaptığı da görülmektedir. Elbette ki tahlilindeki kıstasları Ġslami ilkeler belirlemektedir. 

                                                 
1309

 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 26. Bâb, 3841. rivâyet. 



262 

 

Günümüzde sanata bakıĢı da bu çerçevede ele almak mümkündür. Hz. Peygamber‟in bu 

analitik tavrını Bedir savaĢındaki kayıpları için tef çalıp ezgi söyleyen kızlara 

müdahalesinde de bulmaktayız. Tef çalan kızlar, “içimizde gaybı bilen bir Peygamber 

var” deyince, Hz. Peygamber bu sözü çıkararak Ģiirine devam etmesini ifade 

etmiĢtir.
1310

 

Hz. Peygamber‟in gündelik hayatında bazı durumlarda Ģiir okuduğu 

nakledilmektedir. Mesela bir sefer esnasında parmağı yaralanmıĢ ve kanamıĢtır. 

Parmağına bakarak “Kanayan bir parmak değil midir, / Senin Allah yolunda 

karşılaştığın”
1311

 beytini okumuĢtur. Bu beytin bizzat Hz. Peygamber tarafından mı 

inĢad edildiği konusu rivâyette açık değildir. 

Mescit inĢası sırasında, Ashabıyla beraber çalıĢırken Hz. Peygamber de “Allah’ım 

ahiret hayrından başka hayır yoktur / Ensarla muhacire mağfiret et”
 1312

 ve kerpiçleri 

taĢırken “Allah’ım bu yük, Hayber’in yükü değildir / Bu daha iyi ve daha  temizdir / 

Allah’ım gerçek ecir ahiret ecridir / Ensar ve muhacire merhamet et”
1313

 Ģeklinde Ģiir 

okumuĢtur. Bu okuduğu Ģiirlerdeki ahiret ve Allah inancı vurgusunun ön planda 

olduğunu, ahireti dünyaya tercih ettiğini, dünyevi servetleri ibadete mekan olarak 

yapılan mescidin kerpiçlerine kıyasen bile değersiz gördüğünü müĢahede etmekteyiz. 

Hendek savaĢında, Hendek kazılırken bir beyti kendisi bizzat okumaktadır: 

“Allah’ım yok ahiret hayatından başka hayat / Ensar ve muhacire mağfiret et”
1314

 Hz. 

Peygamber‟in Ashaba bu Ģiirle motivasyon vermesine sahabe de bir baĢka Ģiirle karĢılık 

                                                 
1310

 Kitâbu‟l-Megâzi, 12. Bâb, 4001. rivâyet; Kitâbu‟n-Nikâh, 49. Bâb, 5147. rivâyet. 

1311
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 9. Bâb, 2802. rivâyet.  

1312
 Kitâbu‟s-Salât, 48. Bâb, 428. rivâyet. 

1313
 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 45. Bâb, 3906. rivâyet. 

1314
 Kitâbu‟l-Megâzi, 29. Bâb, 4098. ve 4099. rivâyetler. 



263 

 

vermektedir: “Biz Muhammed’e beyat edenler / Cihat sözümüzden asla dönmeyiz.”
1315

 

Ashabın bu Ģiiri okuması, Hz. Peygamber‟in memnuniyetini celbetmiĢ ve ashaba 

yukarıdaki beyitle dua etmiĢtir.
1316

 Bu rivâyetlerdeki Ģiir unsurunun savaĢ hazırlıkları 

esnasında olması, Hz. Peygamber‟in ashabın soğuk sabahlarda bazen açlıklarına rağmen 

hendek kazdıklarına Ģahit olarak,
1317

 onları çektikleri bu zorluklara karĢı teĢvik etmek 

kastıyla Ģiir okuması
1318

 buna karĢılık ashabın da aynı Ģekilde buna Ģiirle icabet 

etmesi
1319

 gibi unsurlara dikkat çekmek isabet olacaktır. O dönemde Ģiirin duyguları 

güçlendiren, insanın motivasyonunu artıran ve karĢılıklı jestleĢmeyi de içeren bir iĢlevi 

olduğu anlaĢılmaktadır.
1320

 Aynı Ģekilde Hz. Bera, Hz. Peygamber‟in Hendek savaĢı 

esnasında toprak taĢırken
1321

 Abdullah bin Revaha‟nın Ģiirini okuduğunu 

                                                 
1315

 Kitâbu‟l-Megâzi, 29. Bâb, 4099. rivâyet; Bir diğer rivâyette bu beyit Ģu Ģekilde 

geçmektedir: “Biz Muhammed‟e beyat edenler / Ġslam sözümüzden asla dönmeyiz” 

1316
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4100. rivâyet. Rivâyetlerden bu beyitlerin Hz. 

Peygamber ve sahabe tarafından muhtelif vesilelerle tekraren okunduğu anlaĢılmaktadır.  

Hz. Peygamber‟in dua mahiyetindeki beyti bizzat kendisinin mi inĢad ettiği, yoksa bir 

baĢka sahabenin Ģiiri mi olduğu açık değildir. Ġfadenin içeriğine bakıldığında Hz. 

Peygamber‟e ait olma ihtimali ağırlık kazanmaktadır. 

1317
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4099. rivâyet. 

1318
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4099. rivâyet. 

1319
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4099. rivâyet. 

1320
 Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4099. rivâyet. 

1321
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer; 34. Bâb, 2836. rivâyet; 161. Bâb, 3034. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4104 ve 4106. rivâyetler; Kitâbu‟l-Kader, 16.Bâb, 6620. 

rivâyet; Kitâbu‟t-Temennâ, 7. Bâb, 7236. rivâyet. 



264 

 

nakletmektedir.
1322

 Bu da Hz. Peygamber‟in baĢkaları tarafından inĢad edilmiĢ güzel 

bulduğu Ģiirlere olan alakasını ortaya koymaktadır. 

Beni Kureyza seferinde Hasan bin Sabit‟e: “Onlara hücum et, Cebrail 

seninle”
1323

 diyerek teĢvik etmiĢtir. Hasan bin Sabit için, “Allah’ım onu Ruhu’l-Küdüs 

ile destekle”
1324

 Ģeklinde dua ettiği de bilinmektedir. Yine Hasan bin Sabit Beni Nadr‟in 

hurmaları yakılınca Ģiir inĢad etmiĢtir.
1325

 

                                                 
1322

 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer; 34. Bâb, 2836. rivâyet; 161. Bâb, 3034. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Megâzi, 30. Bâb, 4104 ve 4106. rivâyetler; Kitâbu‟l-Kader, 16.Bâb, 6620. 

rivâyet; Kitâbu‟t-Temennâ, 7. Bâb, 7236. rivâyet. 

2837, 3034, 4104, 4106, 6620 ve kısmen 7236. rivâyetlerde nakledilen; Abdullah bin 

Revaha‟nın Ģiiri Ģu Ģekildedir: 

“Allah’ım sen bizi hidayet etmeseydin, 

Ne namaz kılardık, ne sadaka verirdik. 

Üzerimize sekinetini indir 

(Düşmanla)Karşılaştığımızda ayaklarımızı sabit kıl 

Onlar bizim üzerimize gelerek haddi aştılar 

Onlar fitne istediler, biz reddettik” 

Ravi, Hz. Peygamberin Ģiirin son kelimesini okurken sesini yükselttiğini de 

belirtmektedir. Bknz: 3034, 4104, 4106. rivâyetler. 

1323
 Kitâbu Bed‟i‟l-Halk, 6. Bâb, 3213. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 31. Bâb, 4123 ve 

4124. rivâyetler; Kitâbu‟l-Edeb, 91. Bâb, 6153. rivâyet. 

1324
 Kitâbu‟s-Salât, 68. Bâb, 453. rivâyet; Kitâbu Bed‟i‟l-Halk, 6. Bâb, 3212. rivâyet; -

Edeb, 91. Bâb, 6152. rivâyet. 

1325
 Kitâbu‟l-Hars ve Muzâraa, 6. Bâb, 2326. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 14. Bâb, 4032. 

rivâyet. 



265 

 

Hz. Peygamber, bir sefer esnasında Ģiir okuyarak develeri canlandıran Amir bin 

Ekva için dua ettiğini de öğrenmekteyiz. Yani sadece Ģiir/sanat üzerine değil, sanatın 

etkilerini de gündemine aldığını, sonuçları üzerinde de yorumda bulunduğunu ve 

takririn de ötesinde dua ettiğini görmekteyiz.
1326

  

Hz. Peygamber, bir Ģiirini kastederek
1327

 Abdullah bin Revaha‟yı sahabeye “boĢ 

ve çirkin sözler söylemeyen bir kardeĢleri” olarak methetmiĢtir.
1328

 Burada da Hz. 

Peygamber‟in Ģiirin mahiyetini dikkate aldığını ve Ġslam itikadı çerçevesinde üretilen 

sanatı, faydalı ve güzel olarak niteleyerek teĢvik ettiğini görmek mümkündür. 

Abdullah bin Ömer‟in rivâyetine göre bir gün doğu taraflarından iki adam gelmiĢ 

ve bir hutbe irad etmiĢlerdi. Ġnsanlar bu hutbeye taaccüp edip hoĢlarına gidince, -

muhtemelen kendisi de bu hutbeye Ģahit olan- Hz. Peygamber, “beyan sihirden bir 

kısımdır” diyerek, sözün tesiri hakkında kanaatini ifade etmiĢtir.
1329

 burada Ģiirle ilgili 

analitik tahlillerinden farklı olarak, söylenen sözün estetik kıymetine iliĢkin bir yorumda 

bulunduğunu müĢahede etmekteyiz. 

                                                 
1326

 Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4196. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 90. Bâb, 6148. rivâyet; 

Kitâbu‟d-Deavât, 19. Bâb, 6331. rivâyet; Kitâbu‟d-Diyât, 17. Bâb, 6791. rivâyet. 

1327
 Kitâbu‟t-Teheccüd, 21. Bâb, 1155. rivâyet. 

1328
 ġiirin tercümesini Abdullah Feyzi Kocaer‟den aynen almaktayız: 

“Şafak söktüğü, tan yeri ağardığı sırada 

Ne mutlu bize ki Rasulullah, Allah’ın Kitâbını okuyor aramızda 

Aydınlığı gösterdi bize karanlıktan sonra 

Gönüllerimiz inanmıştır tereddütsüz, Buyurduklarının gerçek olduğuna 

Geceler o, döşeğinden uzakta, müşrikler uyku çekerken yataklarda.” 

Kocaer, A.g.e., c: 1 sf; 287, 612 numaralı rivâyet. 

1329
 Kitâbu‟n-Nikâh, 48. Bâb, 5146. rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 51. Bâb, 5767. rivâyet. 

Ġnsanların hoĢlarına gitmesiyle ilgili kayıt 5767. rivâyette vardır. 



266 

 

Hz. Peygamber‟in Ģiir, Ģairler ve hitaplarla olan ilgisinden hareketle Ģu tespitlerde 

bulunmamız mümkündür:  

- Hz. Peygamber‟in, Ģairlere ve Ģiire ilgi gösterdiği açıktır.   

- Ġslam‟ı yücelten, savunan Ģiir ve Ģaire dua da etmektedir. 

- BeĢeri insani konulardaki Ģiir/hitap ürünlerinin Ġslam‟ın genel ölçüleri içerisinde 

kalmasını önemsemektedir. 

- Hz. Peygamber, Ģiiri (sanatı) kendisinden öte bir hedefe yönlendirmektedir. 

Edebiyat ve sanat çevrelerinde tartıĢıldığı Ģekilde formüle edecek olursak “halk için 

sanat” yahut “sanat için sanat” değil, “hak için sanat; ulvi gaye/Allah rızası için sanata” 

yönlendirmektedir. 

- ġair‟in (sanatçının) melekler tarafından desteklendiğini, hitapta sihir-teshir gücü 

bulunduğunu belirtmektedir.  Hz. Peygamber‟in bu ifadeleri hem sanatçıyı teĢvik için, 

hem de metafizik alemle sanat arasındaki iliĢkiyi izah için söylenmiĢ olabilir. 

- Hitabın teshir gücünü teslim etmekle beraber bu konuda bir yasaklayıcı bir 

tutum sergilemediğini de görmekteyiz. 

- Hz. Peygamber‟in Ģiire iliĢkin tahlillerinde analitik yönü öne çıkmaktadır.  

Sahih-i Buhârî özelinde, bulabildiğimiz kadarıyla Ģiirlerin estetik yönüyle ilgili özel 

olarak yorumda bulunmadığını daha ziyade Ģairlerin teĢvik ettiğini ve genel ifadelerle 

boĢ sözle söylemeyen Ģairleri taltif ettiğini öğrenmekteyiz.  

- Hz. Peygamber‟in açıkça Ģiir inĢad ettiğini nakleden bâriz bir rivâyete tesadüf 

etmedik. Ancak Hz. Peygamber‟in de Arapçayı iyi bilen ve kullanan biri olarak, Ģiir 

inĢad edebilmesinin önünde bir mani de yoktur. Nitekim Sahih-i Buhâri rivâyetlerden 

bazı Ģiirlerin Hz. Peygamber‟e ait olabileceğine dair izlenimler edindik. 

ġiirle ilgili tespitlerimizi eĢyayla ilgili sanatın diğer dallarına uyarlayarak sanat 

ürünleri için Ģu genel çerçeveyi çizmemiz mümkün gözükmektedir. Hz. Peygamber‟in 

uygulamasında sanat ürünleri; Ġslam esaslarına aykırı içerikte olmadığı, Müslümanlara 



267 

 

motivasyon sağladığı, Ġslam‟ın tebliğine ya da savunulmasına hizmet ettiği, hikmetli 

mahiyette olduğu yahut boĢ/lüzumsuz ya da zararlı olmadığı sürece Hz. Peygamber 

tarafından desteklenmiĢtir.  

 

2.5.2. Resim 

Resim ve süslemeler, eĢya-insan iliĢkisinde özel bir formu temsil etmektedir. 

Ġnsan, sanat yoluyla, gönlündeki/zihnindeki düĢünce, duygu, inanç gibi soyut ürünlerini, 

el becerisini ve diğer muhtelif aletleri kullanarak bir nesne üzerine yansıtmaktadır. Bu 

mânâda görsellik ve estetik açısından resim ve tasvir sanatlarının, üç boyutlu bir 

mahiyet kazanan heykel sanatının insanlar üzerindeki etkileri, görsel olmayan herhangi 

bir sanattan daha etkilidir.  

Ümmü Habibe ve Ümmü Seleme, HabeĢistan‟da gördükleri içinde tasvirler 

bulunan Kiliseden bahsettiklerinde, Hz. Peygamber “(Hristiyanların) içlerinden salih 

kimseler öldüğünde kabrini mescit edindiklerini ve ölen kişilerin resimlerini 

yaptıklarını; işte bunların kıyamet günü Allah katında yaratılmışların en şerirleri 

olduklarını”
1330

 söylemiĢtir. Yine bir baĢka vesile ile Allah katında tasvir çizenlerin 

(kıyamette) azabın en Ģiddetlisine çarptırılacaklarını ifade etmiĢtir.
1331

 Resim/suret 

çizenlere kıyamet günü kendilerine çizdikleri suretlere ruh vermeleri istenecek,
1332

 fakat 

bunu yapamayacaklardır.
1333

 Diğer bir kutsi hadiste, Hz. Peygamber, Allah‟ın Ģöyle 

buyurduğunu belirtir: “Benim yarattığım gibi yaratabileceği zehabına kapılandan daha 

                                                 
1330

 Kitâbu‟s-Salât, 48. Bâb, 427. rivâyet; 54. Bâb, 434. rivâyet; Kitâbu‟l-Cenâiz, 70. 

Bâb, 1341. rivâyet. 

1331
 Kitâbu‟l-Libâs, 89. Bâb, 5950. ve 5951. rivâyetler. 

1332
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 104. Bâb, 2225. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 89. Bâb, 5951. rivâyet, 97. 

Bâb, 5963. rivâyet. 

1333
 Kitâbu‟l-Buyû‟; 104. Bâb, 2225. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 97. Bâb, 5963. rivâyet. 



268 

 

zalim kim olabilir?! (İddialarında sadıksalar) o halde bir tohum yaratsınlar, bir zerre 

yaratsınlar.”
1334

 Bir baĢka rivâyette Hz. Peygamber‟in resim çizenlere lanet ettiği 

aktarılmaktadır.
1335

  

Mekke Fethi günü Kâbe temizlenirken Hz. Ġbrahim ve Ġsmail‟in ellerinde fal 

oklarıyla resmedilmiĢ suretlerini görünce Hz. Peygamber -sav-; “Allah bu resmi yapan 

müşrik zihniyetini katletsin! (Hz. İbrahim ve Hz. İsmail) onlar asla fal oklarıyla nasip 

aramadılar” diyerek öfkesini izhar etmiĢtir.
1336

 Cahiliye, sahih geleneği ve maziyi-

tarihi de kendi batıl inançlarıyla tahrif etmektedir. Hz. Peygamber‟in kızgınlığının 

sebebi; hem aslı olmayan bir Ģeyi resmetmeleri, hem de kendi Ģirk ve batıl inançlarını 

Allah‟ın Salih kulları olan Peygamberlere dayandırmaları sebebiyle olsa gerektir. 

Buradaki tepkinin doğrudan resme değil, resmin içeriği icabı taĢıdığı anlama olduğu 

ihtimali daha baskındır. 

Bir defasında Hz. Cebrail Hz. Peygamber‟le sözleĢmiĢler, lakin Hz. Cebrail 

gecikmiĢtir. Hz. Peygamber bulunduğu mekândan dıĢarı çıkınca Hz. Cebrail‟le 

karĢılaĢmıĢtır. Hz. Peygamber, durumdan rahatsızlığını dile getirince Hz. Cebrail, 

“(melekler olarak) içinde suret ve köpek bulunan eve girmediklerini” ifade etmiĢtir.
1337

 

Hz. Peygamber de muhtelif vesilelerle içinde köpek ve tasvir bulunan eve meleğin 

girmeyeceğini belirtmiĢtir.
1338

 

                                                 
1334

 Kitâbu‟l-Libâs, 90. Bâb, 5953. rivâyet. 

1335
 Kitâbu‟l-Libâs, 96. Bâb, 5962. rivâyet. 

1336
 Kitâb‟ul-Hacc, 54. Bâb, rivâyet: 1601; Kitâbu Ehâdîsi‟l-Enbiyâ, 8. Bâb, 3352. 

rivâyet; Kitâb‟ul-Megâzi, 49 Bâb, 4288. rivâyet. 

1337
 Kitâbu‟l-Libâs, 94. Bâb, 5960. rivâyet. Kısa bir Ģekli için: Kitâbu Bed‟il-Halk, 7. 

Bâb, 3227. rivâyet. 

1338
 Kitâbu‟l-Libâs, 88. Bâb, 5949. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 92. Bâb, 5957. rivâyet; 95. 

Bâb, 5961. rivâyet. 



269 

 

Hz. Peygamber kendi hanesinde bozmadığı/tahrip etmediği haç iĢareti/taslib 

bırakmamıĢtır.
1339

  

Hz. AiĢe evinde kırâm ( لرام ) denilen elbiseyi bir tür perde olarak kullanmıĢtı. Hz. 

Peygamber üzerindeki tasvirlerin “namazda kendisini meşgul ettiğini” söyleyerek 

kaldırmasını istemiĢtir.
1340

 Bu rivâyetler özelinde Hz. Peygamber‟in resimden 

rahatsızlığının gerekçesi “namazda kendisini meşgul etmesi” olarak ifade edilmiĢtir. Bir 

baĢka rivâyete göre Hz. AiĢe yine bir sefer dönüĢü bir perde ( درنىن - durnuk) asmıĢ, Hz. 

Peygamber bunu görünce çıkarmasını istemiĢtir.
1341

  

Hz. AiĢe bir sefer dönüĢü dalgınlıkla Hz. Peygamber‟i üzerinde temsiller bulunan 

bir kıramla örttüğünü, Hz. Peygamber‟in bunu görünce örtüyü yırtmıĢ ve “kıyamet günü 

azabı en çetin olan insanlar Allah’ın yaratmasına benzetmeye çalışan kimselerdir” 

demiĢtir. Hz. AiĢe bu kıyafeti daha sonra bunu bir veya iki yastık yaptıklarını 

söylemiĢtir.
1342

 Dikkat edilirse burada suretin yakılmak, atılmak, yırtılmak vb Ģekilde 

tamamen imhası söz konusu edilmemiĢ, basitçe tahrip edilip ilk Ģeklinin bozulması 

yeterli görülmüĢtür. Burada elbisenin/örtünün yastığa dönüĢtürülmesinde, israftan 

kaçınma-tasarruf açısından düĢünülebileceği kadar, ilk bütün halinin ya da kullanım 

amacının değiĢtirilmesine de dikkat etmek yerinde olacaktır.  

Bir baĢka rivâyette Hz. AiĢe, üzerine oturmak yahut dayanmak için resimler 

bulunan küçük bir yastık (numruka - نورلح   ) almıĢ, Hz. Peygamber onu görünce eve 

                                                 
1339

 Kitâbu‟l-Libâs, 90. Bâb, 5952. rivâyet. 

1340
 Kitâbu‟s-Salât, 15. Bâb, 374. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 93. Bâb, 5959. rivâyet. Bu 

rivâyetlerde tasvirlerin canlı Sûreti olup olmadığı vazıh değildir.  

1341
 Kitâbu‟l-Libâs, 91. Bâb, 5955. rivâyet. 

1342
 Kitâbu‟l-Mezâlim, 32. Bâb, 2479. rivâyet. 

Kitâbu‟l-Libâs, 91. Bâb, 5954. rivâyet. Buhari bu rivâyetleri “Bâbu ma vutıe min‟et-

tasavir/tasvirlerden yayılanlar-serilenler bâbı”nda vermektedir. 



270 

 

girmemiĢtir. Hz. Peygamber, “bu resmin sahipleri, kıyamet günü azap görürler. Onlara 

denir ki «yarattıklarınıza hayat verin bakalım». “Melekler içinde resim bulunan eve 

girmezler”
1343

 demiĢtir. 

Ebu Talha da “Melekler içinde resim olan eve girmezler”
1344

 rivayetini tahdis  

etmiĢtir. Ravilerden Büsr, Hz. Meymune‟nin evlatlığı Ubeyd el-Havlani‟ye ziyarete 

gittikleri bir evdeki üzerinde resim bulunan perdeyi sormuĢ, Ubeyd de, Ebu Talha‟dan 

“elbisede ufak bir çizgi-nakış hariç” kısmını da duyduğunu ifade etmiĢtir.
1345

 

Ġbn Abbas da ağaç gibi ruhsuz nesnelerin (diğer camit varlıkları kastettiği 

anlaĢılmaktadır)  tasvirinde bir sıkıntı olmadığını ifade etmektedir.
1346

Bu 

açıklamasından resim yasağının hayvan ve insan gibi canlı tasvirlerine iliĢkin bir 

kısıtlama olduğunu, söz gelimi bitkileri kapsamadığını anlamaktayız. O devrin 

idrakinde bitkilerin ruh sahibi olmadıkları bizzat Ġbn Abbas tarafından
1347

 

belirtilmektedir. 

                                                 
1343

 Kitâbu‟l-Buyû‟, 40. Bâb, 2105. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 92. Bâb, 5957. rivâyet; 95. 

Bâb, 5961. rivâyet. 

1344
 Kitâbu Bed‟il-Halk, 7. Bâb, 3225. rivâyet. 

1345
 Kitâbu‟l-Libâs, 92. Bâb, 5958. rivâyet. 

1346
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 104. Bâb, 2225. rivâyet. 

1347
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 104. Bâb, 2225. rivâyet. Burada kastedilen ruh kavramının 

mahiyeti, çeĢitli bakımlardan incelenebilir. Günümüzde bitkiler canlı kabul 

edilmektedir. Kur‟an-ı Kerim çerçevesinde bakıldığında insan ruh sahibidir. (Bakınız: 

Hicr, 15/29; Sad, 38/72.) Lakin bir hayvan için insana bahĢedilen cinsten “ruh” sahibi 

olduğunu söylemek mümkün değildir. Burada Ġbn Abbas‟ın “nefs/biyolojik canlılık” 

boyutuna atıfta bulunduğunu düĢünmek mümkündür. Nitekim Ġnsan zihninde muharrik 

canlıların, ağaç gibi hareketsiz/yer değiĢtiremeyen canlılara nispetle daha geniĢ bir etki 

alanına sahip olduğu açıktır.  Esasen mevzu bu bağlamda değerlendirilirse, insanın 



271 

 

Rivayetlerde görülen bu yasağın “tapınma gayesiyle yapılan” resim ve tasvirlerle 

ilgili olduğu, tapınma maksadı olmayan resimlerin bu anlamda bir sorun teĢkil etmediği 

yönünde tespitler de yapılmaktadır.
1348

 

Sahih-i Buhari‟yi merkeze alarak, rivâyetler bütünlük içerisinde 

değerlendirildiğinde resim ve tasvir gibi süslemeler hakkında Hz. Peygamber‟in genel 

tavrını Ģu Ģekilde hülasa edebiliriz: 

- Allah‟a meydan okuma kastıyla yapılan tasvirlerin ve bu tasvirleri yapan kiĢiler 

Ģiddetle tenkit etmektedir. Ancak bu konudaki kısıtlama ve yasağın salt olarak canlı 

resim çizmeyi, çizilmiĢ canlı tasvirlerini, bu tasvirleri evde bulundurmayı da içerdiği 

anlaĢılmaktadır.  

- Yine resimlerin namazda meĢgul edici yönlerinin bulunduğuna iĢaretle 

namazda uzak durulmasını telkin etmektedir.  

- Resimlerle melekler arasında iliĢki kurulmakta, meleklerin (yüksek ihtimalle 

tapınma güdüsüyle çizilmiĢ, kutsiyet yüklenmiĢ) resimlerin
1349

 bulunduğu mekanlara 

girmedikleri belirtmiĢtir.   

- Kıyafetlerde küçük resimler olması halinde müsaade ettiği de anlaĢılmaktadır. 

                                                                                                                                               

zihin/hayal dünyasına (tapınma, Ģirk vs gibi) menfi etkisi bulunmayan sanat eserlerinin 

bu yasak kapsamında değerlendirilmesi muhal görünmektedir. Ġnsan-eĢya iliĢkisinde 

zihin dünyasında oluĢan bu etki, insanın (sanatçının) çabasıyla, eĢyaya farklı bir boyut 

kazandırması yönüyle, günlük kullanım için tasarlanmıĢ sıradan bir nesneden çok farklı 

bir buut kazanmaktadır. Zira sanat eseri, gösterilen emeğe binaen, farklı bir kıymeti haiz 

olup, eski devrin idakinde perestiĢ nesnesine dönüĢme ihtimali hayli yüksektir. 

1348
 Tafsilatlı bilgi için bakınız: Heyet, Hadislerle İslâm, Heyet, ”Resim ve Heykel” 

Maddesi, c: 7, s: 523-532. 

1349
 Sahih-i Buhari‟de tapınma gayesine iliĢkin sarih bir ifadeye rastlamadık. 



272 

 

- Canlı hayvan/insan resimlerinin çizilmesine ve bu suretlerin evlerde, 

kıyafetlerde bariz Ģekilde görünür yerlerde bulunmasına müsaade etmemektedir. 

- Ancak bu suretlerin bütünlüğü bozulmuĢ olarak-parçalı halde, örneğin yastık vb 

gibi eĢyada kullanılmasına ses çıkarmamaktadır. 

- Hz. Ġbrahim ve Hz. Ġsmail‟in resimleriyle ilgili hadiseden hareketle canlı 

resimlerinde resmin Ģekli haricinde taĢıdığı anlama yani amaç ve içeriğine de tepki 

gösterdiği anlaĢılmaktadır. Bu da canlı resmi ile ilgili yasağın resmin bizzat kendisinden 

çok gayesine dönük olduğu kanaatini güçlendirmekle beraber, canlı resmi yasağı 

kapsamının dıĢında olmadığı da açıktır.  

- Tarihi bazı Ģahsiyetlerin, (mimari, heykel, tablolar vb. Ģeklinde) resim yoluyla 

yaĢadıkları hayat ve değerlerden koparılması, tarihen maruf olan hakikatlerin saptırılma 

ihtimali vardır. Bu saptırılma da hoĢ karĢılanmamaktadır. Bu durum dolaylı olarak, Hz. 

Peygamber nezdinde tarih ve beĢeri hakikatlerin de önemini tazammun ediyor denebilir. 

- Ağaç gibi camit ve devrin telakkisine göre ruhsuz/cansız kabul edilen nesnelerin 

resmedilmesinin bu yasak kapsamı dıĢında olduğunu görmekteyiz.
1350

 

- Süslemelerin/iĢlemelerin dikkat çekici, namaz özelinde ilgi dağıtıcı olmasını hoĢ 

karĢılamamaktadır.  

- Resim yasağının arkasında kutsiyet atfetme ve tapınmaya yol açma endiĢesinin 

olduğu anlaĢılmaktadır.  

 

                                                 
1350

 Dinler tarihinde, “tabular” bu cansız perestij nesnelerini de kapsamaktadır. Mesela 

ağaçlar, dağ taĢ gibi tabiat varlıkları da değiĢik toplumlarda tapınma nesnesi 

olmuĢlardır. Bu durumda, canlı resim yasağının Arap toplumu zihniyetine iliĢkin bir 

kısıtlama olduğu ve yasağın tapınma ile ilintili olduğu intibaı kuvvetlenmektedir. Zira 

baĢka toplumlarda tapınma nesnesine dönüĢmüĢ bu varlıkların, Ġslam nezdinde tapınma 

tehlikesi ve tasvir yasağı kapsamına alınmaması muhaldir.  



273 

 

2.5.3. Çalgı Aletleri ve Müzik 

Hz. Peygamber, bayram gününde müzikli eğlencelere müsaade etmiĢ, tabi 

görmüĢtür.
1351

  

Bedir sonrası Cariyeler, Ģehitlerin yasını tutmak tef vurmaktayken bu duruma 

Ģahit olan Hz. Peygamber, müziğe değil, Ģarkıların sözlerinde gerçekle ve Ġslam 

inancıyla bağdaĢmayan ifadeler kullanılmaması konusunda ikaz etmiĢtir.
1352

 Rivâyetten 

anlaĢıldığı üzere çalgı aletine değil, Ģarkının sözlerine tepki göstermektedir. O günkü 

Ģartlar altında çalgı aletlerinin kullanılmasına karĢı değildir. ġarkı sözlerinin Ġslam 

itikadına uygun olup olmaması ise dil ve din oldukça var olacak bir konudur.  

Düğünlerde de aynı Ģekilde tef çalınıp Ģarkı söylenmesine müsaade etmiĢ, ancak 

Ġslam‟ın ruhuna uymayan sözlerin söylenmesine izin vermemiĢtir.
1353

 Yas için tef çalıp 

Ģarkı söyleyen cariyelerin (kadın-kız) seslerine itiraz etmemiĢtir. Bu sukûtta 

müteganniyelerin hür olmamaları veya yaĢça küçük olmaları da etkili olabilir.
 1354

 

Çalgı aletleri ve musiki hakkında Buhari rivâyetleri özelinde Ģu tespitlerde 

bulunmak mümkündür:  

- Dinin esaslarına aykırı olmadığı önce zevklere de müdahil olmadığını 

görmekteyiz.  

- Musiki‟ye kadın/cariye yahut insan sesi noktasında doğrudan ve açık bir itirazı 

yoktur.  

- Hz. Peygamber‟in, eĢya olmaları yahut nesnel yönleri itibarıyla çalgı aletlerine 

doğrudan tepkili olduğunu söylemek zor görünmektedir. Mesela içki, kumar ve fal 

                                                 
1351

 Kitâbu‟l-Iydeyn, 2. Bâb, 949. rivâyet; 3. Bâb, 952. rivâyet. 

1352
 Kitâbu‟l-Megâzi, 12 Bâb, 4001. rivâyet. 

1353
 Kitâbu‟l-Megâzi, 12 Bâb, 4001. rivâyet; Kitâbu‟n-Nikâh, 49. Bâb, 5147. rivâyet. 

1354
 Kitâbu‟l-Megâzi, 12 Bâb, 4001. rivâyet; Kitâbu‟n-Nikâh, 49. Bâb, 5147. rivâyet. 



274 

 

okları hakkında nazil olan ayete
1355

 benzer ne bir ayet nazil olmuĢ, ne de (en azından 

Sahih-i Buhari özelinde) bu tür bir Nebevi rivâyet zikredilmiĢtir.  

- Bu tespitler yapılırken, o günkü çalgı aletleri üzerinden değerlendirildiğini ve o 

dönemdeki çalgı aletlerinin tef vb. gibi sınırlı çeĢitte olduğu da dikkate alınmalıdır. 

 

2.6. Düğün ve Bayramlar 

Hz. Peygamber, düğün, bayram, yas gibi durumları toplumsal kaynaĢma için birer 

zemin olarak görmekte, bu gibi zamanlarda gereğince ikramda bulunulmasını yahut 

eğlenceler tertiplenmesini salık vermektedir. Hz. Peygamber tarafından bu cemiyetler 

münasebetiyle, çalgı aletlerinin kullanılması, özel yemeklerin piĢirilmesi,  yemek ikram 

edilmesi, düğün için özel kıyafetlerin giyilmesi gibi günlük rutinin dıĢında eĢyaların 

kullanımına iliĢkin farklılıklara ve farkındalıklara vurgu yapıldığını görmekteyiz. 

Hz. Peygamber, düğünlerde yemek ikramını tavsiye etmiĢ, kendisi de düğün 

yemeği vermiĢtir. Bir rivâyette Hz. Peygamber Hz. Safiyye ile olan kendi düğün 

sofrasında bulunan çökelek, yağ, hurmayı karıĢtırarak bizzat hays yemeği hazırladığı 

yahut hazırlattığı
1356

 nakledilmektedir.
1357

 Abdurrahman bin Avf‟ın evlendiğini 

öğrenince bir koyun bile olsa düğün yemeği (velîme) vermesini telkin etmiĢtir.
1358

  

                                                 
1355

 Maide, 5/90.  

1356
 Kitâbu‟s-Salât, 12. Bâb, 371. rivâyet 

1357
 Bu rivâyetle ilintili hususlar, Hayber Seferiyle ilgili bağlamdaki diğer rivâyetlerle 

mebzul miktarda geçmektedir. Burada bir iki referans vermekle iktifa ediyoruz: 

Kitâbu‟s-Salât, 12. Bâb, 371. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 8. Bâb, 5387. rivâyet. 

1358
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 1. Bâb, 2049. rivâyet; Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 3. Bâb, 3781. 

rivâyet; 50. Bâb, 3937. rivâyet; Kitâbu‟n-Nikâh, 7. Bâb, 5072. rivâyet; 55. Bâb, 5153. 

rivâyet; 57. Bâb, 5155. rivâyet; 69. Bâb, 5167. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 67. Bâb, 6082. 

rivâyet; Kitâbu‟d-Deavât, 53. Bâb, 6386. rivâyet. 



275 

 

Rubeyyi bint Muavvız, Hz. Peygamber‟in düğününe iĢtirak ettiğini ve ortamda 

bulunan cariyelerin tef çaldığını ve ezgilerine müsaade ettiğini ifade etmiĢtir.
1359

  

Düğünlerde eğlenceyi teĢvik etmiĢtir. Hz. AiĢe bir düğünden geldiğinde Hz. 

Peygamber kendisine, “Eğlence var mıydı, ensar kadınları eğlenceyi sever”
1360

 

demiĢtir. Bu sözüyle eğlenceyi -meĢru olmasının da ötesinde- düğün gibi etkinliklerde 

eğlencenin teĢvik etmektedir. 

Bir Kurban bayramı günü
1361

 Hz. Peygamber eve geldiğinde Hz. AiĢe‟nin yanında 

iki cariye tef çalıp Buas Harbine iliĢkin kahramanlık ezgileri söylemekteyken 

bulmuĢtur. Hz. Peygamber herhangi bir tepki vermeksizin döĢeğine geçip ve yanı 

üzerine yatmıĢtır. Daha sonra Hz. Ebubekir gelerek, “Hz. Peygamber‟in yanında Ģeytan 

ezgileri ha” diyerek sert bir tepki verince, Hz. Peygamber, “bırak onları” diyerek
1362

 

bunda bir sakınca görmediğini ifade etmiĢ, “her kavmin bir bayramı vardır, bu da bizim 

bayramımızdır”
 1363

  açıklama yapmıĢtır. 

Konuyla bağlantısına binaen Bayramlara özel olarak oruç tutmanın 

yasaklanmasını da zikredelim.
1364

 Bu yasakla, bayram günlerinde insanların enerjik 

olmaları istenmiĢ, Ramazan bayramında 30 günlük bir oruç uygulamasına kat‟i surette 

bir ara verilmesi emredilmiĢ, Kurban bayramında ise insanların ikramlaĢmaları, kesilen 

kurban ve etleriyle de aralarına mesafe koymamaları telkin edilmiĢtir. 

                                                 
1359

 Kitâbu‟n-Nikâh, 49. Bâb, 5137. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 12. Bâb, 4001. rivâyet. 

1360
 Kitâbu‟n-Nikâh, 64. Bâb, 5162. rivâyet. 

1361
 Kitâbu‟l-Iydeyn, 3. Bâb, 952. rivâyet. 

1362
 Kitâbu‟l-Iydeyn, 2. Bâb, 949. rivâyet; Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 81. Bâb, 2906. 

rivâyet; Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 46. Bâb, 3931. rivâyet. 

1363
 Kitâbu‟l-Iydeyn, 3. Bâb, 952. rivâyet; 25. Bâb, 987. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 15. 

Bâb, 3529. rivâyet; Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 46. Bâb, 3931. rivâyet. 

1364
 Kitâbu‟s-Savm, 66. Bâb, 1990. rivâyet; Kitâbu‟l-Edâhi, 16. Bâb, 5571. rivâyet. 



276 

 

ġimdi Hz. Peygamber dönemindeki oyun ve sportif etkinliklerdeki eĢya unsuruna 

değinelim. 

 

2.7. Oyunlar ve Sportif YarıĢlar 

Oyunlar ve sportif etkinliklerde, insanın zekâ-beceri dengesi, koordinasyon 

kabiliyeti geliĢtirilmekte, bu faaliyetler birden çok kiĢiyle yapılması halinde de 

sosyalleĢmeye katkı sağlamaktadır. Oyun ve sportif etkinliklerde bir takım nesneler 

kullanılmakta ve bu nesneler, belli ölçüler, sınırlar teĢkil ederek insanlar için üzerinde 

uzlaĢılmıĢ bir zemin oluĢturmaktadır. Mesela ok yarıĢında, ok-yay-hedef gibi eĢyalar ve 

baĢarılı sayılmak için bir takım “nesnel” ölçüler, yarıĢanların kendi içlerinde ve rakip 

takımla aralarında rekabete dayalı bir sosyalleĢme ortamı vardır. Bu manâda nesnelerin 

insanların sosyalleĢmeleri ve becerilerini geliĢtirmeleri açısından katkı sağladığı açıktır.  

Hz. Peygamber döneminde, sportif oyunların sergilendiğini ve rekabete dayalı 

sportif içerikli müsabakaların düzenlendiğini görmekteyiz. Ayrıca o devirde bilinen 

kumar gibi oyunların yasaklandığı da bir vakıadır.  

 

2.7.1. Mızrak Oyunları 

Hz. Ömer‟in HabeĢlilerin mescitteki mızrak oyunlarını engel olmak istemesine 

müsaade etmeyen
1365

 Hz. Peygamber bu gösteriyi bizzat izlemiĢ,
1366

 zevcesi Hz. 

AiĢe‟nin merakını gidermesi için arkasında tutup,
1367

 kendi ridasıyla perdeleyerek
1368

 

izlemesini sağlamıĢtır. 

                                                 
1365

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 15. Bâb, 3530. rivâyet. 

1366
 Kitâbu‟s-Salât, 69. Bâb, 454. ve 455. rivâyetler.  

1367
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 81. Bâb, 2907. rivâyet. 

1368
 Kitâbu‟l-Iydeyn, 2. Bâb, 950. rivâyet; 25. Bâb, 988. rivâyet; Kitâbu‟n-Nikâh, 83. 

Bâb, 5190. rivâyet; 115. Bâb, 5236. rivâyet. 



277 

 

 

2.7.2. Kumar 

Hz. Peygamber, Kuran‟ın emri doğrultusunda, Ģarap, kumar, dikili taĢlar, fal ve 

Ģans oklarının kullanılmasını yasaklamıĢtır.
1369

  Kumarın para yahut kıymetli nesnelerle 

oynandığı fakat haksız kazanca zemin hazırlaması dolayısıyla insan iliĢkilerinde 

kırılgan bir vasat oluĢturduğu bilinmektedir. Bu yasakla eĢyanın, eğlence ve oyun adı 

altında haksız kazanca ve insan iliĢkilerinde tahribata araç kılınması engellenmiĢtir. 

 

2.7.3. Ok ve Deve YarıĢları  

Hz. Peygamber, devrinin geçerli sporlarından olan ok atıcılığını desteklemiĢtir. 

Beni Eslem kabilesine uğradığında ok atarak yarıĢan grupları görmüĢ, “Atın, ey 

İsmailoğulları! Ceddiniz (Hz. İsmail) de ok atardı. Ben de filanoğullarının 

tarafındayım” demiĢtir. Rakip tarafın ok atmayı bırakması üzerine, Hz. Peygamber, bir 

tarafı değil hepsinin tarafını tuttuğunu söyleyerek, müsabakayı desteklediğini ifade 

etmiĢtir.
1370

 Devlet baĢkanı yahut kanaat önderi kiĢilerin taraf tutması, tuttuğunu 

belirtmesi, yarıĢmacılar arasında yanlıĢ anlaĢılmalara yol açabilmektedir. 

Hz. Peygamber‟in, hızlı olmasıyla bilinen Adbâ‟ isimli bir devesi vardır. Yapılan 

bir müsabakada bir A‟rabi, Abdâ‟yı geçince bu durum müslümanlara ağır gelmiĢtir. 

Onların hayal kırıklığını gören Hz. Peygamber, “Dünyada yükselen her şeyi indirmek 

Allah üzerine bir Hak’tır” diyerek
1371

, bu tür durumlara fazla üzülmemelerini telkin 

etmiĢtir. Hz. Peygamber‟in spor gibi dünyevi müsabakalardan, dini/manevi anlamlar 

                                                 
1369

 “Ey iman edenler! ġarap, kumar, dikili taĢlar (putlar), fal ve Ģans okları birer Ģeytan 

iĢi pisliktir; bunlardan uzak durun ki kurtuluĢa eresiniz.” Maide, 5/90.  

1370
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 78. Bâb, 2899. rivâyet; Kitâbu Ehâdisi‟l Enbiyâ, 12. 

Bâb, 3383. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 4. Bâb, 3507. rivâyet. 

1371
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 59 Bâb, 2872. rivâyet. 



278 

 

çıkarılarak mecrasından saptırılmasını istemediğini görmekteyiz. Bu hem sporu 

amacından çıkaracaktır, hem de dini/manevi duyguların safiyetine gölge düĢürecektir. 

Hz. Peygamber‟in desteklediği sporların pragmatik yanının olduğunu; devrin 

gündelik hayatında da fayda sağladığına dikkat çekelim. Mesela atıcılık ve binicilik 

savaĢlarda önemli üstünlükler sağlamaktadır.  

Oyunlar ve yarıĢlara iliĢkin genel tespitlerimizi Ģu Ģekilde özetleyebiliriz: 

- Hz. Peygamber, insanların yarıĢ-antrenman vb etkinliklerle kendilerini 

geliĢtirmelerine yahut eğlenmelerine karĢı değildir. Bu tutumdan bu tür etkinliklerin 

dinen yasaklanmadığını çıkarmak da mümkündür. Nitekim yasaklanmıĢ bulunan kumar 

vb. etkinlikler hakkında açık hükümler vardır. 

- KarĢı olmamanın yanında bu etkinliklerden sosyal ve siyasi hayatta fayda 

sağlayabilecek olanları da bilakis teĢvik etmektedir. 

- Mescidin bu tür etkinlikler için bir nevi sosyal etkinlik sahası olarak 

kullanıldığını, Hz. Peygamber‟in buna müsaade hatta teĢvik ettiğini de öğrenmekteyiz.  

- Bu tür müsabaka veyahut gösteri türü, sosyal etkinlikleri bizzat Hz. 

Peygamber‟in kendisinin de izlediğini yahut neticeleriyle ilgilendiğini öğrenmekteyiz.  

- Bu tür sportif etkinliklerde, salt olarak spordan öte genellikle pragmatik bir yön 

olduğunu ve zımnında meĢru bir amaca matuf olduğunu tespit etmemiz mümkündür. 

- Kumar, fal gibi Ġslam inancına aykırı olan ve insan iliĢkilerinde zarar 

doğurabilecek eğlence türlerine tabi olarak izin vermemektedir.  

- Namaz ibadeti için merkezi bir hüviyeti olan mescidin, sosyal faaliyetler ve 

beĢeri münasebetler için de bir mekân olarak tahsis edildiğini öğrenmekteyiz. 

 

2.8. Meslekler 

Meslekler, insanın eĢyayı iĢleme ve eĢyaya anlam yükleme yahut değer 

kazandırma; bahsimiz özelinde eĢyayı ekonomik bir kıymete dönüĢtürme melekesi 



279 

 

olarak tanımlanabilir. Mesleklerin bir iĢe yoğunlaĢma, ihtisaslaĢma vre geçim kaynağı 

olma yönleri de vardır. Bu baĢlıkta Hz. Peygamber‟in kendi dönemindeki meslekler 

hakkındaki değerlendirmeleri de insanın eĢya ile iliĢkisi açısından değerlendirilmeye 

çalıĢılacaktır. 

Hz. Peygamber‟in helal kazancı önemsediğini bilmekteyiz. Kumar, faiz, rüĢvet 

gibi yasakların arkasında esasen bu hassasiyet mevcuttur. Hz. Peygamber, insanların 

helalden mi haramdan mı kazandığını önemsemeyeceği bir zamanın geleceğini
1372

 

belirtmiĢtir. Bu sözüyle, o devirden herkesin helal kazanmasının tabi bir hayat tarzı 

olduğunu; bu hassasiyetin kaybolacağı zamanın da ĢaĢılacak bir süreç olarak telakki 

edildiğini çıkarmak mümkündür. Mal varlığının helal kazançla elde edilmesi eĢyanın 

mülkiyetinde helal olma unsurunu teĢkil etmektedir. Bu genel giriĢten sonra mesleklerle 

ilgili atıflara temas edelim. 

Hz. Peygamber, insanın kendi elinin emeğinden daha hayırlı bir yemek 

yemediğini belirterek
1373

 kiĢinin kendi ekmeğini kazanmasını teĢvik etmiĢtir. Hz. 

Peygamber, Hz. Davud‟un kendi elinin emeğinden baĢka yemediğini haber 

vermektedir.
1374

 

Hz. Peygamber, tüm peygamberlerin koyun güttüğünü
1375

 ve kendisi de çobanlık 

yaptığını belirtmiĢtir.
1376

 Tüm peygamberler tarafından yapılması bilgisinden hareketle, 

                                                 
1372

 Kitâbu‟l-Buyû‟, 7. Bâb, 2059. rivâyet; 23. Bâb, 2083. rivâyet. 

1373
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 15. Bâb, 2072. rivâyet. 

1374
 Kitâbu‟l-Buyû‟ 15. Bâb, 2072. ve 2073. rivâyetler; Kitâbu Ehâdîsi‟l-Enbiyâ, 37. 

Bâb, 3417. rivâyet. 

1375
Kitâbu‟l-Ġcâra, 2. Bâb, 2262. rivâyet; Kitâbu Ehâdis‟il-Enbiyâ, 29. Bâb, 3406. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 50. Bâb, 5453. rivâyet. 

1376
Kitâbu‟l-Ġcâra,2. Bâb, 2262. rivâyet;  Kitâbu Ehâdis‟il-Enbiyâ, 29. Bâb, 3406. 

rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 50. Bâb, 5453. rivâyet. 



280 

 

çobanlığın meslek olarak insan idaresi (siyaset) ile iliĢkili olduğu intibaından hareketle, 

meslek yahut meĢgalenin insana tecrübe kazandırdığı ve psikolojik açıdan katkı 

sağladığı açıktır. Hz. Peygamber‟in davarın/çobanlığın kiĢinin tabiatla baĢ baĢa kalarak, 

fitneden uzak kalma yönüne dikkat çektiği düĢünülürse,
 1377

 çobanlık mesleğindeki 

uzlet/yalnızlık unsurunun sosyal Ģartlar çerçevesinde tarihin çeĢitli dönemlerinde önem 

kazanabilecektir.
1378

 Aynı Ģekilde tüm peygamberlerin de çobanlık mesleğini icra etmek 

suretiyle ömürlerinin bir döneminde, tabiatla ve kendileriyle baĢ baĢa kaldığı,  

uzlet/inziva süreci yaĢadığı da anlaĢılmaktadır. 

Hz. Peygamber döneminde ziraat-çiftçilik mesleği temel geçim kaynakları 

arasındaydı. Daha önce muhtelif vesilelerle geçtiği üzere Medine‟de hurma, Hayber‟de 

de hurma ve arpa
1379

 da yetiĢtirilmekteydi.   

Hz. Peygamber döneminde, ziraat ortaklığı da yapılmaktaydı. Medine‟de ensar ve 

muhacirler arasında ziraat ortaklığı tesis edilmiĢ,
1380

  Hayber‟in fethinden sonra da 

orada meskun bırakılan Yahudilerle de ürünün yarısını müslümanlara vermeleri Ģartıyla 

muzaraa/tarım ortaklığı
1381

 yapılmıĢtır. 

                                                 
1377

 Kitâbu‟l-Ġman, 12. Bâb, 19. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 15. Bâb, 3300. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3600. rivâyet; Kitâbu‟r-Rikâk, 34. Bâb, 6495. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Fiten, 14. Bâb, 7088. rivâyet. 

1378
 Kitâbu‟l-Ġman, 12. Bâb, 19. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 15. Bâb, 3300. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3600. rivâyet; Kitâbu‟r-Rikâk, 34. Bâb, 6495. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Fiten, 14. Bâb, 7088. rivâyet. 

1379
 Kitâbu‟l-Hars ve‟l-Muzâraa, 8. Bâb, 2328. rivâyet. 

1380
 Kitâbu‟l-Hars ve‟l-Muzâraa, 5. Bâb, 2325. rivâyet; Kitâbu‟Ģ-ġurût, 5. Bâb, 2719. 

rivâyet; Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 3. Bâb, 3782. rivâyet. 

1381
 Kitâbu‟Ģ-ġurût, 5. Bâb, 2720. rivâyet. 



281 

 

Hz. Peygamber‟in kan/hacamat parasından nehyettiğini
1382

 bildirilmekteyse de 

Hz. Peygamber‟in bizzat hacamat için ödeme yaptığı da nakledilmektedir.
1383

 Koruyucu 

sağlık hizmetleri için ücret ödenmesi de, bu faaliyetin bir meslek olarak kabul edildiği 

anlamına gelir. 

Muhtelif rivâyetlerden Hz. Peygamber döneminde terzilik mesleğinin,
1384

 et 

iĢleyen kasapların,
 1385

 dokuma/örgü iĢi yapan kiĢilerin
1386

 ve marangozların
1387

 

bulunduğu da anlaĢılmaktadır.
1388

 Aynı Ģekilde kuyumculuk
1389

 ve demircilik
1390

gibi 

meslekler de mevcuttur. Nitekim Habbab bin Eret, cahiliye döneminde kuyumculuk 

yaptığını ifade etmiĢtir.
1391

  

                                                 
1382

 Kitâbu‟l-Buyû‟, 25. Bâb, 2086. rivâyet. 

1383
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 39. Bâb, 2102. ve 2103. rivâyet; 95. Bâb, 2210. rivâyet; Kitâbu‟l-

Ġcâra, 17. Bâb, 2277. rivâyet; 18. Bâb; 2278, 2279 ve 2280. rivâyetler; 19. Bâb, 2281. 

rivâyet; Kitâbu‟t-Tıb, 13. Bâb, 5696. rivâyet. 

1384
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 30. Bâb, 2092. rivâyet. 

1385
 Kitâbu‟l-Mezâlim,14. Bâb, 2456. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 34. Bâb, 5434. rivâyet; 

57. Bâb, 5461. rivâyet. 

1386
 Kitâbu‟l-Buyû‟ 31. Bâb, 2093. rivâyet. 

1387
 Kitâbu‟s-Salât, 18. Bâb, 377. rivâyet; Kitâbu‟s-Salât, 64. Bâb, 448 ve 449. 

rivâyetler; Kitâbu‟l-Buyû‟, 32. Bâb, 2094 ve 2095. rivâyetler;  Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ 

ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 3. Bâb, 2569. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3584. rivâyet. 

1388
 Kitâbu‟l-Buyû‟,  21. Bâb, 2081. rivâyet. 

1389
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 28. Bâb, 2090. rivâyet. 

1390
 Kitâbu‟l-Cenâiz, 76. Bâb, 1349. rivâyet; Kitâbu‟l-Cizye ve‟l-Muvâdıe, 19. Bâb, 

3189. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 54. Bâb, 4313. rivâyet. 

1391
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 29.Bâb, 2091. rivâyet. 



282 

 

Özellikle kasaplık, terzilik, marangozluk, kuyumculuk vb mesleklerin eĢyaya 

form verme yönü mevcuttur. Bu cihetten bakıldığında Hz. Peygamber, insanın eĢya ile 

iliĢkisinin emek üzerinden kazanca ve mülkiyete dönüĢtürülmesini onayladığını 

görmekteyiz. 

ġimdi insan-eĢya iliĢkisi bağlamında insanın mal varlığı ile etkileĢimini 

inceleyelim. 

 

2.9. Ġnsan-EĢya ĠliĢkisi Açısından Mal Varlığı 

Mal varlığının/eĢyanın doğru kullanılması geleneğimizde revaç bulan 

düĢüncelerin aksine Nebevi ve Kuran‟i gündemde çok farklı bir boyutta mütalaa 

edilmektedir. ġeytanın, Allah‟ın izni ile mallara ortak olabilmesi
1392

 söz konusudur. 

EĢyanın maksadını aĢan bir Ģekilde düzgün/doğru kullanılmaması, Ģeytanla karabet tesis 

edecek kadar tehlikeli bir durum olup, Kur‟an-ı Kerim‟in ifadesiyle, “saçıp savuranlar 

Ģeytanın kardeĢleri”
1393

 Ģeklinde tanımlanmıĢ, mal varlığının konumuz dolayısıyla 

eĢyanın bilinçli kullanılması en üst düzeyde telkin edilmektedir. 

Hz. Peygamber, malını korumaya çalışırken ölen kişinin şehit olduğunu
1394

 ifade 

etmiĢtir. Bu rivâyet ana konusu itibarıyla insanın eĢya üzerindeki mülkiyet hakkını 

teslim ve eĢyanın bir Ģahsa
1395

 aidiyetini hususunu tescil etmektedir. Hatta malı/eĢyayı, -

bedeli Ģehadet olacak Ģekilde- canla korunabilecek bir mertebeye yükseltmektedir.  

Ġnsanın eĢya ile iliĢkisi, insanın karakterinde belli bir etki oluĢturmaktadır. Bu 

iliĢkinin muayyen sınırlar çerçevesinde olup-olmamasına göre cömertlik-cimrilik, hırs, 

                                                 
1392

 Ġsra, 17/64. 

1393
 Ġsra, 17/27. 

1394
 Kitâbu‟l-Mezâlim, 33. Bâb, 2480. rivâyet. 

1395
 Bu rivâyet, Ġslam‟ın mülkiyet hakkına bakıĢı ve günümüzde mülkiyetin idaresi 

temeline dayalı ekonomik sistemler hakkında fikir vericidir. 



283 

 

tamah vb çeĢitli iyi ve kötü huylar nüksedebilmektedir. Ġslam‟ın öngördüğü zekât, 

sadaka ve infaklar; insanın malıyla/eĢyayla kurduğu mülkiyet iliĢkisine bir sınır 

çizmektedir. Hz. Peygamber; zekâtı verilmeyen mal
1396

 ve hayvanların
1397

 kıyamet günü 

sahibine azap olacağıni ifade etmektedir. Sahip olunan eĢyada meknuz bulunan Allah‟ın 

hakkını vermek gerekmektedir. Özellikle zekât için bir nisap konduğu dikkate alınırsa, 

belli bir miktarı aĢan mal varlığının insanı teshir eden bir özelliğe ulaĢtığına iĢaret 

etmek isabet olacaktır. Zekât dıĢında, infak ve sadakanın asgari bir nisap/zenginlik 

Ģartının olmayıp, ihtiyaç fazlasıyla
1398

 mukayyet tutulması da insanın eĢyayla arasına 

koyduğu kiĢisel ve iradi bir hattı teĢkil etmektedir.  

Ġnsanın mal variyeti, mülkiyeti yahut eĢyası ile iliĢkisinde deyim yerindeyse 

“bağımlılık” değil, “bağlılık” vurgulanmaktadır. Bu bağlılık çerçevesinde, mal varlığına 

gerektiğinde cansiperâne sûrette sahip çıkması, diğer taraftan Allah‟ın ve fakirlerin mal 

üzerindeki hakkı olan zekât/sadakayı vermesi, eĢyayı tabiatına aykırı Ģekilde 

lüzûmundan fazla kullanarak israf etmemesi gibi temel ilkeler vurgulanmaktadır. 

Ġnsanın eĢya ile iliĢkisinde metafizik cihet üstün tutulmakla beraber, eĢyanın 

fiziki/maddi kıymeti de büsbütün yok sayılmamakta, bilakis son derece 

önemsenmektedir. 

 

2.10. Birer Nesne/EĢya Olarak Çevre ve Tabiat Varlıkları 

Hz. Peygamber‟in eĢya ile iliĢkisi bağlamında, insan-çevre iliĢkisine yaptığı 

atıflara da temas edelim. Mahiyeti itibarıyla cansız varlık olup, canlılar için önemi açık 

olan su kaynakları hakkındaki tespitleri önemli bulmaktayız. Yine Hz. Peygamber‟den 

nakledilen rivâyetlerde canlılar arasında bir tür hiyerarĢi kabul edildiğini görmek de 

                                                 
1396

 Kitâbu‟z-Zekât, 3. Bâb, 1403. rivâyet. 

1397
 Kitâbu‟z-Zekât, 3. Bâb, 1402. rivâyet. 

1398
 Bakara, 2/219. 



284 

 

mümkündür. Tabiat hiçbir kulun/Ģahsın özel mülkü olarak değerlendirilmemiĢtir. ġimdi, 

yeryüzü, otlaklar ve yollar baĢlıklarına temas edeceğiz. 

 

2.10.1. Yeryüzü, Toprak ve Dağlar 

Hz.Peygamber, kendisine diğer Nebilere verilmemiş 5 nimeti sayarken, 

yeryüzünün kendisi ve ümmeti için temiz kılındığını, bu sebeple her kim namaz vaktine 

erişirse, nerede olursa olsun namazını kılmasını talim etmiĢtir.
1399

 Bu rivâyetten de 

açıkça anlaĢılacağı üzere yeryüzü genel olarak namaz kılınabilecek bir temizlikte 

yaratılmıĢtır. Nitekim teyemmüm abdesti için de eller yere ya da duvara vurulmakta ve 

toprak kullanılmaktadır.
1400

 

Hz. Peygamber, fitnelerden uzak olmak için insanın davar çobanı olmasını bu 

suretle dağlara çıkıp, su kaynaklarına gitmesini, tabiatla baĢ baĢa kalmasını hayırlı bir iĢ 

olarak nitelediğini görmekteyiz.
1401

 Ġnsanın tabiatta yalnız kalabileceği geçimlik bir 

meĢguliyetinin olması, dini yaĢantısına katkı sağlayabilecek nitelikte görülmektedir.  

 

2.10.2. Otlaklar ve Su Kaynakları 

Hz. Peygamber, Allah ve Rasulü dıĢında kimsenin merasının olamayacağını ifade 

etmiĢ
1402

 ve raviler bu kapsamda Hz. Peygamber‟in Naki‟ bölgesini, Hz. Ömer‟in de 

ġerefe ve Rebeze bölgesini mera ilan ettiğini nakletmiĢtir. Burada herkesin istifade 

                                                 
1399

 Kitâbu‟t-Teyemmüm, 1. Bâb, 335. rivâyet; Kitâbu‟s-Salât, 56. Bâb, 438. rivâyet. 

1400
 Kitâbu‟t-Teyemmüm, 1. Bâb, 334. rivâyet; 3. Bâb, 337. rivâyet; 4. Bâb, 338. 

rivâyet; 5. Bâb, 343. rivâyet. 

1401
 Kitâbu‟l-Ġman, 12. Bâb, 19. rivâyet; Kitâbu Bed‟il-Halk, 15. Bâb, 3300. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3600. rivâyet; Kitâbu‟r-Rikâk, 34. Bâb, 6495. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Fiten, 14. Bâb, 7088. rivâyet. 

1402
 Kitâbu‟l-Musâkâ, 11. Bâb, 2370. rivâyet. 



285 

 

etmesi gereken geniĢlikteki münbit mera gibi tabiat varlıklarının (çevrenin) belli 

kiĢilerin tasallutuna bırakılmaması, kamu yararına açık tutularak, tüm mahlûkatın 

hizmetinde kullanılmasının vurgulandığı söylenebilir. Diğer taraftan küçük çapta ve 

kullanılmayan özelliklerde olduğunu çıkarabileceğimiz sahipsiz bir araziyi ihya eden 

kişinin, o arazide baĢkasına kıyasen daha çok hak sahibi olduğunu
1403

 da belirtmiĢtir. 

Yani arazilerin gerçek iĢlevi, boĢ bırakılması değil, insanların ve diğer canlıların 

istifadesine sunulmasıdır. Aynı Ģekilde kamu malı olan arazilerin de emek sarfederek 

ihya eden kiĢilerden halktan esirgenmemesi gerektiği de açıktır. 

Abdest, gusul gibi suyla ifa edilen ibadetlerde bile su kaynaklarının idareli 

kullanılması telkin edilmektedir. Hz. Peygamber, su kaynaklarının kirletilmemesi 

önemsemekte durgun suya abdest bozulmasını uygun görmemektedir.
1404

  

Hz. Peygamber, kıyamet günü Allah Teâla‟nın üç kiĢi ile konuĢmayacağını ve 

fazlından mahrum bırakacağını, bu üç kiĢiden birinin de fazla suyu insanlardan 

esirgeyen kiĢi olduğunu ifade etmiĢtir.
1405

 Nitekim diğer rivâyetlerde akıl yürütme 

yoluyla Ģu hususa iĢaret edilmektedir: kullanılmayan su sadece gerek görülmeyen 

otların yeĢermesine sebep olacak, netice itibarıyla yine bir fayda sağlamayacaktır.
1406

 

Bu rivâyet özelinde suyun kendi halinde yetiĢecek bitkilerdense diğer canlılar tarafından 

                                                 
1403

 Kitâbu‟l-Hars ve‟l-Muzâraa, 15. Bâb, 2335. rivâyet. 

1404
 Kitâbu‟l-Vudû, 68. Bâb, 239. rivâyet. 

1405
 Kitâbu‟l-Musâkâ, 5.Bâb, 2358. rivâyet; 10. Bâb, 2369. rivâyet. 

1406
 Kitâbu‟l-Musâkâ, 2. Bâb, 2353. ve 2554. rivâyetler. Burada gereksiz otların da 

meyve veren, yem bitkisi olan otlara ve diğer canlılara göre kategorik olarak altta 

görüldüğü aĢikârdır. Aynı bağlamda, otlarla yararlı bitkiler; yararlı bitkilerle hayvanlar; 

hayvanlarla insanlar arasında bir hiyerarĢi mevcuttur. Bu rivâyetlerin muhatabı olan 

insan da arazilerin verimli kullanılarak mahlûkata faydalı hale getirilmesinde 

müessirdir. 



286 

 

tüketilmesinin ehven görüldüğü, bunun zımnında da canlılar arasında bir tür hiyerarĢiye 

iĢaret edildiğini de müĢahede etmekteyiz. 

Suyun tabi bir varlık olduğu, herhangi bir insanın üretilmiĢ malı olmadığı bir 

vakıadır. Ġhtiyaç fazlası suyun baĢka varlıklardan esirgenmesi, tabi varlıkların gereksiz 

yere israf edilmesi ve yetkisiz kullanım anlamına da gelmektedir.
1407

 Rivâyetlerin 

zımnında tarım iĢiyle uğraĢan kiĢilerle hayvancılık iĢiyle meĢgul olanlar arasında bir tür 

dayanıĢma ve yardımlaĢma da telkin edildiği zikredilebilir.
1408

 

 

2.10.3. Yollar ve Yol Hakkı 

Yol kavramı ve yol hakkı meselesi, insan-toplum-çevre iliĢkisinde özel bir durum 

arzetmektedir. Çevreye/eĢyaya verilen formlardan biri olan yolların yapılıĢ maksadı ve 

bu maksada uygun kullanılması telkin edilmekte, bu maksada uymayan davranıĢ ve 

nesnelerin “yol”lardan uzak tutulması istenmektedir. Yol kavramı ve yollarla ilgili 

hukuk bağlamındaki talimatların, Ģehirlerin düzeni, çevre hakkı, komĢuluk iliĢkileri ve 

günümüz özelinde trafik hukuku dâhil birçok hususu barındırdığına iĢaret ederek 

rivâyetlerde bulabildiğimiz unsurları incelemeye geçelim.  

Hz. Peygamber, yol geniĢliği hakkında anlaĢmazlık olduğunda bunun 7 zira olarak 

belirlenmesine karar vermiĢtir.
1409

 Ayrıca Hz. Peygamber, bölünmemiĢ araziler için 

                                                 
1407

 Zemzem kuyusu ile ilgili Hz. Hacer‟in suyun Cürhüm kabilesinin kullanımına 

açması, fakat mülkiyet konusunda hak iddia etmemelerini Ģart koĢması da bu bağlamda 

kıymetlendirilebilir. Kitâbu‟l-Musâkâ, 10. Bâb, 2368. rivâyet; Kitâbu Ehâdis‟il-Enbiyâ, 

9. Bâb, 3364. rivâyet. 

1408
 Bakınız: M. Sofuoğlu, Sahihi Buhari, 5. Cilt, ilgili rivâyetlere ait 10 numaralı 

dipnot. 

1409
 Kitâbu‟l-Mezâlim, 29. Bâb, 2473. rivâyet. 



287 

 

Ģüf‟a hakkını teslim etmiĢ, bölünmüĢ arazilerde bu hakkı kaldırmıĢtır.
1410

 ġüf‟a hakkı, 

arazi komĢuluğu bağlamında yol-geçiĢ hakkı, bir Ģahsın diğerinin malı üzerindeki 

haklarından olup doğal bir hak olarak kabul edilmektedir. Bayram günlerinde Hz. 

Peygamber‟in namaza değiĢik yollardan gidip gelmesi ashabın dikkatini çekmiĢ ve 

rivâyetlere konu teĢkil etmiĢtir.
1411

 

Hz. Peygamber yollarda durulup sohbet edilmesini yasaklamıĢtır. Yasağa muhatap 

olanlar bunun kendileri için bir zaruret olduğunu söyleyince, Hz. Peygamber yol 

hakkını vermeleri kaydıyla buna müsaade etmiĢ, yol hakkını ise Ģu Ģekilde tavzih 

etmiĢtir: gözü (haramdan) sakınmak, insanlara sıkıntı veren şeyi izâle etmek, selam 

almak, marufu emir, münkerden nehyetmek.
1412

 Dikkat edilirse, yol hakkı kapsamında 

sayılan tüm bu hususlar, insan iliĢkileri ile ilgilidir. Bu rivâyete nazaran eĢyanın insanla 

iliĢkisi oranında değer kazandığını, diğer bir ifadeyle eĢyanın insan iliĢkilerine katkı 

sağlamak yönünde kullanılmasının gerektiğini çıkarımında bulunmak mümkündür. 

Diğer taraftan Hz. Peygamber, insanlara sıkıntı veren nesnelerin yoldan kaldırılmasını 

sayarken, yolun tabiatına ve bu tabiata aykırı olan çöp-diken-kemik vs nesnelerin kendi 

tabiatlarına münasip yerlere aktarılmasını da iĢaret etmiĢtir.
1413

 Çevreye, çevresel 

                                                 
1410

 Kitâbu‟l-Buyû‟, 96. Bâb, 2213. rivâyet. 

1411
 Kitâbu‟l-Iydeyn, 24. Bâb, 986. rivâyet. 

1412
 Kitâbu‟l-Mezâlim, 22. Bâb, 2465. rivâyet. 

1413
 Ġçkinin haram kılınmasıyla ilgili rivâyetlerde, içkilerin sokaklara döküldüğünü ifade 

etmektedir. (Kitâbu‟l-Mezâlim, 21. Bâb, 2464. rivâyet.) Burada içkiye karĢı kerahetin, 

yollara dökülmek Ģeklinde teskin edildiğini görmekteyiz. Yollara sıvı yahut içki 

dökmek, pis Ģeylerin atılması/dökülmesi gibi bir tavrın o dönemde de mevcuttur. Ancak 

sıvıların dökülmesi yolda, taĢ, diken kemik gibi görünür ve kalıcı bir kirlilik teĢkil 

etmeyecektir. Ġçkinin yollara dökülmesiyle ilgili durum, yol hakkı vurgulanmadan 

önceki bir dönemde olma ihtimali de yüksektir. 



288 

 

unsurların doğasına insan tarafından verilen Ģekil ve yüklenen anlamla; aynı Ģekilde 

doğada insanlar için rahatsızlık-sıkıntı verici olduğu nitelenen nesnelerin anlamlarına, -

en azından asgari seviyede bir estetik kıymet olarak- değinmek isabet olacaktır. Benzer 

bir Ģekilde Hz. Peygamber, komşunun, komşusuna duvarına bir ağaç/tahta dayamasına 

engel olmamasını
1414

 telkin etmektedir. Nesnelerin insani iliĢkilerde rahatsızlık sebebi 

olabileceğini bu tür hadiselerin insan iliĢkilerinde büyütülerek sorun haline 

getirilmemesi de istenmektedir. 

 

3. Hz. Peygamber’in EĢya ile ĠliĢkisinde Öne Çıkan Bazı Genel Prensipler ve 

Günümüze Muhtemel Etkileri  

Hz. Peygamber‟in karakteri ve Ģahsiyetini konu edinen geniĢ bir edebiyat 

mevcuttur. Biz tezimizin bu baĢlığında Hz.Peygamber‟in hayat ve gündeminde eĢya ile 

iliĢkisi bağlamında buraya kadar incelediğimiz baĢlıklardan özetle eĢya iliĢkisinde öne 

çıkan hususları tespit etmeye çalıĢacağız.  

 

3.1.  Hadis-Tarih ĠliĢkisi Bağlamındaki Değerlendirmeler 

Ġnsanların zihniyetlerinin oluĢmasında zaman ve mekân algısının yeri yadsınamaz 

bir gerçektir. Ġnsanın eĢya ile iliĢkisini bir manada mekân/fizik âlem tasavvuru olarak 

ele alırsak, zamanla iliĢkisini de tarih bilinci Ģeklinde nitelememiz mümkündür. Ġnsanın 

                                                                                                                                               

Devrin Ģartları çerçevesinde yolların yapısı düĢünüldüğünde muhtemelen toprak/kum 

zeminden oluĢmaktaydılar. Dökülen sıvının toprağın derinliklerine akıp gitmesi, yahut 

güneĢte kuruması kabildir. TaĢ-diken-kemik gibi nesnelerinse, kendi baĢlarına izale 

olmaları mümkün olmayıp, bir insan tarafından müdahale edilerek kaldırılması 

gerekmektedir. 

1414
 Kitâbu‟l-Mezâlim, 20. Bâb, 2463. rivâyet. 



289 

 

sıhhatli bir tarih bilincine sahip olması, Kur‟an-ı Kerim Hz. Peygamber‟in gündeminde 

önemli bir yer teĢkil etmektedir.  

Hz. Peygamber‟in beĢeri varlığı, bizi kaçınılmaz olarak tarihin belli bir 

döneminde yaĢamıĢ olduğu gerçeğine götürür. Tarihin belli bir döneminde yaĢayarak, 

insanlara örnek olan bir Ģahsın, yaĢadığı dönemin zaman-mekân idrakine, geçmiĢ ve 

gelecek tasavvurları hakkındaki bilgilerine bigâne kalamayacağı da açıktır. Tezimiz 

bağlamında Hz. Peygamber‟in inĢa ettiği gelecek zaman tasavvurunu, özellikle fiten 

literatürünü çalıĢmamızın hudutları sebebiyle kapsamı dıĢında bırakmak durumundayız. 

Burada Hz.Peygamber‟in geçmiĢe ve yaĢadığı döneme iliĢkin bazı tespitlerde 

bulunmakla yetineceğiz.  

 

3.1.1. Devrin Teknik ġartlarına Tâbî Bir Hayat YaĢaması 

Neredeyse tüm hadis külliyatında zımnen nakledilen bir vakıadır ki Hz. 

Peygamber‟in yaĢadığı çağın Ģartları çerçevesinde bir hayat sürdürmüĢ, teknik fenni bir 

devrim yapmadığı gibi, ne bu tür bir arayıĢta da bulunmuĢ, ne de çevresindekileri bu 

böyle bir arayıĢa sevketmiĢtir. Hz. Peygamber‟in, söz-fiil-takrirleri içinde; fiziki/maddi 

âlemdeki yahut diğer bir ifadeyle dünyevi hayattaki oluĢlara, geliĢmelere iliĢkin 

rivâyetler genelinde sıra dıĢı (mucizevî) hadiselere iliĢkin rivâyetler neredeyse dikkate 

alınmayacak orandadır. Hz. Peygamber‟in yemek yemesi, kıyafet giymesi, binek-silah 

vb diğer gündelik eĢyaları kullanması, beĢeri diyalogları, hadiseler karĢısındaki beĢeri-

maddi-fiziki tedbirleri bir bütün olarak düĢünüldüğünde yaĢadığı çağın Ģartları -bir 

anlamda yazgısı- ile mukayyet olduğu apaçık ortadadır. Hz. Peygamber ve hemen 

sonrasıki asırda Ġslam toplumu, bilimsel, teknik, iktisadi vb. bir devrim yaĢamamıĢ, 

bilakis tarihin herhangi bir dönemi kadar bugün için de geçerli olan beĢeri-sosyal Ģartlar 

çerçevesinde yaĢanan geliĢmelere bağlı olarak tabî seyreden bir dönüĢüm 

gerçekleĢtirmiĢtir.  



290 

 

Hz. Peygamber‟in bilimsel-teknik geliĢmeleri tetiklemek göreviyle gelmediği 

hatırda tutulmakla beraber, prensip olarak sosyo-kültürel ve teknik Ģartlar çerçevesinde 

ihtiyaç duyulan yeniliklere açık olduğunu da teslim etmek durumundayız. 

Hadis külliyatında nakledilen bu olguya, çalıĢmamızda muhtelif vesilelerle de 

temas ettiğimiz için ayrıntılarına burada yer vermiyoruz.  

 

3.1.2. Kültürel DeğiĢmeler ve Hz. Peygamber’in Tutumu 

Sahih-i Buhari rivayetlerinde minberin yapılması ve mescitte kullanılması 

konusunda, Hz. Peygamber‟in yeniliklere açık bir tutum sergilediğini görmüĢtük.  

Sofra kültürüne iliĢkin, Cabir bin Abdullah‟ın o dönemde mendillerin pek 

bulunmadığını belirtmesi
1415

 Hz. Peygamber dönemi sofra kültürüne iliĢkin bir tespittir. 

Enes bin Mâlik‟in Hz. Peygamber‟in yumuĢak ekmek yemediğine iliĢkin nakli de gıda 

üretiminde yeniliklerin olduğuna iĢaret etmektedir. Aynı rivayetler bağlamında Hz. 

Peygamber sonrası dönemde sofra kültüründe ve toplumdaki gıda üretim tekniklerinde 

belli terakkilerin olduğunu da anlamaktayız.  

Hz. Peygamber ve sahabe döneminde toplumdaki müslüman nüfusunun artıĢı gibi 

demografik ve refahın artması-tekniklerin geliĢmesi gibi sosyo-ekonomik Ģartlara bağlı 

değiĢiklikler, kültürel değiĢiklikleri de beraberinde getirmiĢtir. Hz. Peygamber‟in de 

(minber gibi) maksada matuf bu geliĢmeleri yadırgamadığını, sahabenin de bu tür 

geliĢmeleri kötümser olarak değerlendirmediklerini anlamaktayız. 

 

3.1.3. Nebevi Gündemde Bazı Tarihi Vakalar 

Hz. Peygamber de bazı zamanlarda kiĢisel hatıralarına atıfta bulunmuĢ ve kendi 

soyu hakkında bilgi vermiĢtir. Yine yaĢadıkları toplumun kültürü içerisindeki bazı 

uygulamaların tarihsel kökenleri üzerine bilgi vermiĢtir. 

                                                 
1415

 Kitâbu‟l-Et‟ıme, 53. Bâb, 5457. rivâyet. 



291 

 

Hz. Peygamber‟in insanın soy ve ecdadına nispeti, beĢeri ve tarihi hakikatlerin 

saptırılması konusunda son derece sert ikazları olduğunu nakletmiĢtik. Sadece bu bile 

tikel beĢeri bir hakikatin aktarılırken perdelenerek, insanların -ilk kaynaktan- yanlıĢ 

bilgilendirilmesi konusunda önemli bir tedbirdir.  

Hz. Peygamber‟in Mekke‟nin Fethi gününde Kâbe temizlenirken, Hz. Ġbrahim ve 

Hz. Ġsmail‟in ellerinde fal okları ile tasvir edildiği tabloyu gördüğündeki tespiti de tarihi 

bir hakikatin sonraki nesiller tarafından ifsad edilmesine dönük bir aksüamel olarak 

nitelenebilir. Tarihi ve dini hakikatler, asıllarına uygun olarak ifade edilmeli 

mecrasından saptırılmamalıdır. 

 

3.1.4. Diğer Tarihsel Konular 

Kur‟an-ı Kerim‟de önceki kavimler
1416

 örnek verilmekte ve yaĢadıkları bölgelerin 

ziyaretinde ibret alınması vurgulanmaktadır.
1417

 Hz. Peygamber‟in de, bu tür 

ziyaretlerde belli tedbirleri (Semud Harabelerinden ibret alınarak ziyaret edilmesi, 

oralarda fazla vakit geçirilmemesi vb)  telkin ettiğini öğrenmekteyiz. 

Hz. Peygamber‟in, gerek devlet baĢkanı gerek dini lider sıfatıyla olsun, kabileler 

arası cereyan eden iliĢkileri, hadiseleri, kabilelerin karakteristik özelliklerini 

bilmesi/takip etmesi, tebliğ ve fetih stratejileri açısından olduğu kadar, tarihsel 

geliĢmelere Ģahitlik ve müdahale ve bu geliĢmeleri takip açısından da ehemmiyetlidir.  

Mucizevî nitelikli rivayetler bahsinde ele aldığımız Hz. Peygamber‟in NecaĢi‟nin 

ölümünü ve cereyan hâlindeki Mute savaĢını anlatması Ģeklindeki güncel geliĢmelere 

gündeminde yer vermesi tarihi nitelikli hadiselerin önemi açısından ayrıca incelemeye 

tabi tutulabilir. Bu tür hadiselerin uluslar arası nitelikli ve siyasi-sosyal geliĢme 

                                                 
1416

 Zuhruf, 43/8; Enbiya 21/11; Yunus10/13. 

1417
 En‟am, 6/6; Neml, 27/52; Kâf, 50/36. 



292 

 

yönlerinin olduğu da açıktır. Hadis literatürü ve Kur‟an-ı Kerim‟de bu pespektifle 

yapılacak araĢtırmalar konunun değiĢik vechelerini de açığa kavuĢturacaktır. 

Tezimiz kapsamında yer vermediğimiz, megazi ve Enbiya menakıbına iliĢkin 

rivayetlerle, fiten, kıyamet alametleri ve gelecekle ilgili diğer konuların da tarih 

pespektifi açısından incelenmesi pek tabi mümkündür.  

 

3.1.5. Hadis-Tarih ĠliĢkisi ve Günümüz Ġçin Bazı Çıkarımlar 

Hz. Peygamber‟in uygulamasına baktığımızda, günümüzde de tarihi hakikatlerin 

doğru araĢtırılması konusunda hassasiyete riayet etmek, tarihi ibret almak için 

incelemek, tarihin seyri içinde tevhid dinindeki yozlaĢmanın kökenlerinin farkında 

olarak ihtiyatlı olmak, mucizevî nitelikli beklentilere girmek yerine tarihin akıĢı 

içerisinde beĢeri sorumluluklarımızın bilincinde olarak, gerekli tedbirleri almak ve icab 

eden gayreti sarfetmek gerektiği açıktır. 

 

3.2. Hadis-Biyografi ĠliĢkisi Üzerine Mülahazalar 

Hz Peygamber‟in bir beĢer olarak, fizik âlemde insani hayat Ģartları çerçevesinde 

yaĢadığını, her insan gibi maddi/fiziki eĢyalar kullandığını ve bu nesneleri kullanırken 

belli itiyatlarının, duygu-düĢünce, tavır ve tutumlarının olduğu malumdur. ġüphesiz Hz. 

Peygamber‟in hayatı, tarihte yaĢamıĢ herhangi birinden çok daha özel bir anlam ifade 

etmektedir. Müslümanlar olarak, Hz. Peygamber‟in hayatına/biyografisine dair önemli 

bir bilgi kaynağı olarak ilahi kitabımız Kur‟an-ı Kerim‟in yanında, geniĢ bir Hadis 

külliyatına da sahibiz. Bu külliyat, müslümanlar için diğer peygamberlerin ve diğer 

meĢhur Ģshsiyetlerin hayatlarının çok üstünde bir bilgi altyapısı sağlamaktadır. 

Dolayısıyla burada bir eseri merkeze alarak yaptığımız tahlillerde dahi görülebileceği 

üzere, günümüzdeki müslümanın hayatı için Hz. Peygamber‟in hayatından, eĢya ile 

iliĢkisinden ilkeler ve örneklik çıkarmamız mümkündür.  



293 

 

Görebildiğimiz kadarıyla Hz. Peygamber‟in mübah olan eĢyayı kullanımında 

sınırlayan ölçüler, sosyo-ekonomik Ģartlar, dönemin teknik imkânları ve takva 

duygusundan ibaret gibidir. Bunun haricinde Hz. Peygamber, mubah olan çerçevedeki 

nesnelerin; eĢyanın tabiatına uygun bir usulde, en güzel ve nitelikli Ģekilde 

kullanılmasını salık vermektedir. Burada bir beĢer olan Hz. Peygamber‟in, bu 

beĢeriyetinin bir tezahürü olarak göze çarpan, sahabe tarafından gözlemlenerek rivayet 

metinlerine aktarılan hususları belli baĢlıklar altında ele alacak ve Hz. Peygamber‟in 

hayatından/biyografisinden çıkarmaya çalıĢtığımız ilkeleri inceleyeceğiz. 

Görüleceği üzere esasen Hz. Peygamber‟in biyografik özelliklerinden derlenen, 

beĢeri tavır ve tutumlarını içeren bu çıkarımlar, günümüzde bir müslümanın kendi 

hayatına rahatlıkla örnekleyip, uygulayabileceği niteliktedir.  

 

3.2.1. Metafizik Değerlerin Fiziki Değerlerden Üstün Tutulması 

Tezimizin muhtevası çerçevesinde umumi bir çıkarım olarak Ģu tespiti yapmak 

mümkündür; maddeyi çok önemseyen, materyalist zihniyete sahip bir toplum 

Ģartlarında Nübüvvetle görevlendirilen Hz. Peygamber, muhataplarını metafizik bir 

perspektife davet etmiĢ, her vesile ile dünyanın geçiciliğini ve ahiret kazancının daha 

üstün olduğunu vurgulamıĢtır. Maddi kayıpların, manevi kazançlar karĢısında sorun 

edilmemesini telkin etmiĢ, metafizik değerlerin, fiziki değerlerden; manevi unsurların, 

maddi unsurlardan üstün olduğu anlayıĢını yerleĢtirmeye çalıĢmıĢtır. 

Bugünkü tabirle dünyevileĢme diyebileceğimiz Dünya nimetlerine rağbet etme 

konusunda sadeliği
1418

  telkin etmiĢ ve imandan sonra Ģirke düĢmesinden değil, dünya 

nimetlerine, (belki fani dünya metaının/eĢyanın konforuna) kapılmasından korktuğunu 

                                                 
1418

 Sünen-i Ebi Dâvûd, c: 4, s: 75, 4161. rivâyet. 



294 

 

belirterek,
1419

 insanın eĢya ile iliĢkisinde gönül dünyasına mukayyet olması ikazında 

bulunmuĢtur. 

Günümüzde maddiyatın güçlendiği bir vakıadır. Bu ortamda Müslümanların, 

dünyevileĢme riskine karĢı ahiret bilincini güçlendirmek ve ulvi değerlerin 

maddi/nesneye iliĢkin değerlerden üstün olduğunu vurgulamak olmalıdır. 

 

3.2.2. EĢyanın Amacına Vurgu Yapması 

Hz. Peygamber, su, toprak gibi tabiat varlıklarının canlı varlıkların istifadesine 

sunulmasını telkin etmiĢtir. Yol hakkı, hediyeleĢme vb. bahislerde de geçtiği üzere, 

yollar ve eĢya, komĢuluk, arkadaĢlık vb. insan iliĢkilerini iyileĢtirmek ve güzelleĢtirmek 

içindir. Hz. Peygamber nezdinde, eĢyaya/maddete verilen değer hiçbir zaman insana 

verilen değerin önüne geçmemiĢtir.
1420

 

Zekât, infak gibi hususlar da akraba iliĢkilerini, sosyo-ekonomik dengeyi 

sağlamak, Ġslâm‟ın izzetini yüceltmek vb. ulvi gayeler içindir. Yemek yedirmek, 

hastaları ziyaret etmek, köleleri hürriyetlerine kavuĢturmak gibi konulardaki teĢvikleri, 

gıda, sağlık ve mal varlığı gibi nimetlerin amaçları, insanları mutlu etmek ve bu 

vesileyle Allah rızasını kazanmaktır. 

EĢyanın amacı konusu, ileride ele alacağımız “eĢyanın tabiatı” konusuyla da 

yakından ilgilidir. 

 

3.2.3. EĢyanın Duygu ve DüĢünce Dünyasına Etkisi 

                                                 
1419

 Kitâbu‟l-Cenâiz, 72. Bâb, 1344. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3596. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Megâzi, 17. Bab, 4042. rivâyet; 28. Bâb, 4085. rivâyet; Kitâbu‟r-Rikâk, 7. 

Bâb, 6426. rivâyet; Kitâbu‟l-Kader, 53. Bâb, 6590. rivâyet; Sahih-i Müslim, c:4, s:1796, 

2296. rivâyet. 

1420
 Hadislerle İslâm, Hz. Peygamber Döneminde Geçim Düzeyi Maddesi, c:7, s: 319. 



295 

 

Hz. Peygamber, ibadet esnasında zihnini/gönlünü meĢgul eden eĢyaların 

uzaklaĢtırılmasını talep etmektedir. Hz. Peygamber‟in giydiği elbiselerin namazda 

kendisini meĢgul etmesi üzerine daha sade elbiseleri tercih etmesine iliĢkin nakiller 

örneğinde bariz bir Ģekilde Hz. Peygamber‟in Ģahsında eĢyanın insanın zihin/gönül 

dünyasına etkide bulunduğunu görmekte ve bu etkinin uhrevi/manevi eylemlerle 

arasında engel olmamasına titizlik gösterdiğini müĢahede etmekteyiz. Elbise haricinde, 

evdeki eĢyaların da Hz. Peygamber nezdinde benzer hükme tabi olduğunu görmekteyiz.  

Ġbadetinin kendi gönül dünyasındaki niteliğine-kalitesine olumsuz bir tesiri 

olmaması halinde muhtemelen Hz. Peygamber bu tür nesneleri kullanmaya devam 

edecekti. Aynı Ģekilde Hz. Peygamber‟in farklı-güzel bulduğu eĢyalara (giyim, ev 

eĢyası ve gıda konusu özelinde) ilgisi, merakı olduğunu, bizzat kullanmak-denemek 

istediğini de anlamaktayız. Diğer açıdan bakıldığında Hz. Peygamber‟in zâtı kadar, 

yakın çevresindeki insanların da farklılıklara açık olduğunu mütalaa etmek mümkündür. 

Hz. Peygamber, elbisesini böbürlenerek uzatan kiĢiyi sert bir dille yererken,
1421

  

Hz. Ebubekir‟in elbisesini kibir duygusuyla uzatmadığını zikretmektedir.
1422

 Burada 

insanın eĢya kullanımında, eĢyanın Ģeklinden ve belki sosyal-kültürel yankısından da 

çok, onu kullanan insanın iç dünyasındaki duygu durumuna dikkat çekmektedir. 

Nitekim bu vurgu sadeliği öven ve dünyevi nimetlere kapılmama yönünde sakındırma 

içeren rivayetlerle anlam bütünlüğü oluĢturmaktadır. 

Rivâyetlerde görüldüğü üzere Hz. Peygamber, güzel-nitelikli nesnelerle 

ilgilendiğini bilmekteyiz. Ancak eĢyanın insanın -özellikle ibadet esnasında- duygu 

                                                 
1421

 Kitâbu Ehâdisi‟l-Enbiyâ, 54. Bâb, 3485. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 5. Bâb, 5789 ve 

5790. rivâyetler. 

1422
 Kitâbu Fedâili Ashâbi‟n-Nebi; Numarasız Bâb, 3665. rivâyet;  Kitâbu‟l-Libâs, 2. 

Bâb, 5784. rivâyet. Ayrıca; Kitâbu‟l-Edeb,  55. Bâb, 6062 numaralı rivâyette kısa bir 

atıfla, Hz. Peygamber, Hz. Ebubekir‟in o tavırda olmadığına iĢaret etmiĢtir.  



296 

 

dünyası üzerinde etkili olmasına, zihnini meĢgul etmesine müsâade etmemektedir. Aynı 

Ģekilde insanın kötü duygularına araç olarak kullanılmasını da hoĢ görmemektedir. 

Ġnsanın eĢyaya hâkim olmasında bir müĢkül yokken, deyim yerindeyse eşyanın insan 

üzerinde tasarruf kurmasını bir sorun olarak görmekte ve eĢyanın insanın gündemini 

iĢgal etmesine karĢı etkili çözümler geliĢtirmektedir.  

 

3.2.4. YaĢadığı Hayatla, Rabbi Arasında Bilinçlilik Hali ĠnĢası ve Bağ 

Kurması  

Hz. Peygamber‟in genel tavrına baktığımızda Ģu gerçekle karĢılaĢmaktayız: 

yaĢanan hadiselerde her vesile ile Allah‟la bir rabıta kurmaya özen göstermiĢ, yaĢanan 

hemen her hadiseyi bu bilinçlilik halinin inĢası için bir fırsat olarak mütalaa etmiĢtir. 

Medine‟ye gelirken,
1423

 Mescit inĢa edilirken,
 1424

  Hendek kazılırken
1425

 bu tavrı bariz 

bir Ģekilde görmekteyiz. Ayrıca tezimizin kapsamı dıĢında kaldığı için yer 

vermediğimiz Hz. Peygamber‟in dualarında da, eĢyaya iliĢkin talep ve rıza-i ilahi 

beklentisi hususunda mebzul miktarda örnek mevcuttur. Hemen her durum, tavır, 

geliĢme, davranıĢ öncesinde-sonrasında yahut esnasında bu duruma muvafık bir dua 

bulmak, her vesileyle Allah‟a yöneliĢe tesadüf etmek kabildir. Yemek yerken, hayvan 

boğazlarken besmele çekilmesi de bu bağlamda zikredilebilir. Tüm bu hususların 

fiziki/beĢeri düzlemde gerçekleĢtiği ve eĢyayla/nesnelerle iliĢkisi olduğu açıktır. 

Yiyip içerken ölçülerin gözetilmesi konusundaki uyarıları da insanın seviyeli ve 

yaptığının bilincinde olan bir yaĢam tarzı geliĢtirmesini salık vermektedir. Yemeğin -

namaz için bile aceleye getirilmeyerek-teenniyle yenmesi yönündeki telkin, sahabenin 

“lokmaların tesbihini duydukları” Ģeklindeki sözleri, yemeği hazırlayan kiĢinin sofraya 

                                                 
1423

 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 197. Bâb, 3084, 3085 ve 3086. rivâyetler. 

1424
 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 45. Bâb, 3906. rivâyet. 

1425
 Kitâbu‟l-Megâzi, 29. Bâb, 4098. ve 4099. rivâyetler. 



297 

 

buyur edilmesi vb hususlar da sofra-beslenme süreçlerinde hakkı-ölçüyü unutmamak, 

bir diğer cihetten Allah‟tan gafil olmamak hissine matuf gözükmektedir. 

Hz. Peygamber‟in, günlük itiyatlarında belli bir usul-tarz takip etmesi ve ölçülü 

olmaya olan vurgusunu da bu bilinçlilik halinin bir tezahürü olarak 

değerlendirmekteyiz. ġer‟î meselelelerde, ibadetlerde dahi (visal orucu, ruhsatlar) ölçülü 

olmayı telkin etmiĢtir. Ölçü ve adalet duygusu, insanın eĢya ile iliĢkisinde Allah‟ın 

koyduğu esasları unutmaması anlamında önemlidir. 

 

3.2.5. KarĢılaĢılan Güzellikler ve Zorluklarda Ahirete Vurgu Yapması 

Hz. Peygamber, sahabesinin dünyevi nimetlere/eĢyalara imrendiğini sezdiğinde, 

yahut dini gayretle bir iĢ yapılırken zorlandıklarını fark ettiğinde uhrevi nimetleri 

hatırlatıp, çevresindekilerin motivasyonlarını takviye etmektedir. Misal olarak bir 

ortamda ipekli güzel kumaĢlar görünce imrenen sahabelerine cennetteki mendillerin bile 

bu kıyafetlerden çok daha güzel olduğunu
1426

  bildirmesi, altın-gümüĢ gibi kıymetlerin 

dünyada kafirlere ahirette müminlere ait olduğunu
1427

 ifade etmesi vb. haller 

zikredilebilir. Zorluk zamanlarındaki uhrevi teĢvikleri için de Mescit inĢası
1428

 yahut 

Hendek çalıĢmaları
1429

 esnasında ahireti hatırlatıcı Ģiirler okuması örnek olarak 

verilebilir. 

 

3.2.6. Ġnsanları TeĢvik Ederken Metafizik Hedefleri Vurgulaması  

Hz. Peygamber‟in çevresindeki insanları bir konuda motive ederken, maddi 

nesnelerden kıyasla manevi ilke ve değerlere vurgu yaptığını görmekteyiz. Nitekim, Hz. 

                                                 
1426

 Kitâbu‟l-Libâs, 26. Bâb, 5836. rivâyet. 

1427
 Kitâbu‟l-Libâs, 25. Bâb, 5831. rivâyet. 

1428
 Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 45. Bâb, 3906. rivâyet. 

1429
 Kitâbu‟l-Megâzi, 29. Bâb, 4098. ve 4099. rivâyetler. 



298 

 

Peygamber, Hayber KuĢatması esnasında sancağı kuzeni ve damadı Hz. Ali‟ye verirken 

“Bir kimsenin senin vesilenle hidâyete ermesi, kızıl develerden hayırlıdır” buyurarak 

metafizik değerlerin maddi kıymetlerden üstün olduğunu ima ile hidayeti yayma 

hedefine vurgu yapmıĢtır.
1430

  

 

3.2.7. Fiziki Nesneleri Büsbütün Geçersiz ve Değersiz Görmemesi  

Gayet tabidir ki Hz. Peygamber, yaĢadığı çevrenin jeo-kültürel unsurlarına aĢina 

biridir. Bu çevredeki unsurlarla gerekli ve temel beĢeri iliĢkileri yaĢamaktadır. 

Tezimizin muhtevasında geçtiği üzere kullanılan cansız nesneler, bitkiler, hayvanlar ve 

bu coğrafyanın Nebevi ilgiye muhatap aktörleri insanlar açısından bu tespitte bulunmak 

mümkündür. Hz. Peygamber‟in eĢyasına isimler vermesi, eĢya ve bineklerini uzun süre 

kullanması, ekonomik değerini kabul etmesi, insanlara fiziki nesneler/eĢyalar vererek 

hediyeleĢmesi, güzel gördüğü/bulduğu nesneleri taltif etmesi, gıda maddeleri-yiyecekler 

hakkında kiĢisel fikirlerini beyan etmesi gibi örnekler bu hususun delilidir. 

Malını savunurken ölen insanın şehit olması
1431

 bahsi, eĢyanın ve kiĢisel 

mülkiyetin manevi metafizik anlamda da değersiz olmadığının en bâriz göstergesidir. 

Altın, gümüĢ, atlar, hayvanlar ve ziraat ürünlerinin insanlar için süslenmesi de 

dünya malının, ilahi otorite tarafından insan için takdir edilmiĢ belli bir kıymetinin 

olduğunu yahut en azından kıymetsiz sayılamayacağını
1432

 göstermektedir. 

 

3.2.8. Kolay Olanı ya da Daha Nitelikli/Kaliteli Olanı Tercih Etmesi 

Hz. AiĢe‟nin tespitine göre Hz. Peygamber, iki seçenek arasında muhayyer 

bırakılırsa, günah olmadığı sürece bunun en kolayını tercih ederdi.
1433

 Aynı Ģekilde 

                                                 
1430

 Kitâbu‟l-Megâzi, 39. Bâb, 4210. rivâyet. 

1431
 Kitâbu‟l-Mezâlim, 33. Bâb, 2480. rivâyet. 

1432
 Ali Ġmran, 3/14. 



299 

 

çevresindeki insanlara da helal çerçevede gereksiz yorgunluklara kapı aralamamayı ve 

kolaylığı tavsiye ettiğini de bilmekteyiz. Nafile namaz kılarken arkasındaki insanlar 

çoğalınca onlara yönelttiği uyarısını zikredelim: “Gücünüz yettiği amelleri yapın. Allah, 

siz bıkmadıkça bıkmaz. Amellerin Allah’a en sevimlisi az da olsa devamlı olanıdır” 

demiĢtir.
1434

 Görüldüğü üzere ibadet maksadıyla bile olsa, insanların kendilerini 

zorlamalarını hoĢ karĢılamamaktadır. Benzer bir Ģekilde, hastalıkların tedavisi 

konusunda da acı verici, zahmetli tedavi yöntemlerindense, aynı neticeyi veren ilaçların 

tercih edilmesini salık vermektedir.
1435

 Dünyevi iĢlerde helal oldukça kolay olanı tercih 

etmesi, iĢlerin Ģahsı yahut çevresindeki insanlara göre zorluk-kolaylık derecesi 

konusunda bir kanaatinin olduğunu ve lüzumsuz yorgunluklara girilmesini 

istemediğinin iĢaretidir. 

Hz. Peygamber, imkân bulursa eĢyada daha nitelikli/kaliteli olanı tercih 

etmektedir. Mesela minber yapıldıktan sonra, Hz. Peygamber‟in daha önce kullanmakta 

olduğu hurma kütüğüne dönmediği anlaĢılmaktadır.
1436

  Bu konuda bir baĢka örnek de 

Ģudur: Hz. Peygamber evde muhtelif yemekler varken, ekmek ve katık yerine, et yemeyi 

tercih etmiĢtir.
1437

 Benzer doğrultuda Hz. AiĢe bir varsayım üzerinden Hz. 

Peygamber‟in kanaatini sorguladığı Ģu örnek de câlib-i dikkattir. Hz. AiĢe, “Ya 

Rasulallah. Bir vadiye indiğinde yenilmiş ve yenilmemiş ağaçlar görsen, deveni 

                                                                                                                                               
1433

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3560. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 80. Bâb, 6126. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Hudûd, 10. Bâb, 6786. rivâyet. 

1434
 Kitâbu‟l-Libâs, 43. Bâb, 5861. rivâyet. 

1435
 Kitâbu‟t-Tıb, 21. Bâb, 5713. rivayet; 23. Bâb, 5715. rivâyet; 26. Bâb, 5718. rivâyet. 

1436
 Kitâbu‟l-Cumua, 26. Bâb, 918. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3584 ve 3585. 

rivâyetler. 

1437
 Bu bahis, çalıĢmamızın birinci bölümünde “5.7. Yeme-Ġçme Vakıası ve Gıdalarla 

Ġlgili Ġlkesel Durumlar” baĢlığı altında incelenmiĢtir. 



300 

 

hangisinden beslerdin” diye sormuĢ, Hz. Peygamber de cevaben yenilmemiĢ ağaca 

yönlendireceğini ifade etmiĢtir.
1438

 Bu faraziye üzerinden de Hz.Peygamber‟in 

eĢyayı/nesneyi kullanım tarzı hakkında bir fikir edinmekteyiz. Hz. Peygamber, deyim 

yerindeyse, kullanılmıĢ nesnelere nispetle “yeni” nesneleri tercih etmektedir. 

BeĢeri-sosyal zemindeki geliĢmelerin yeni ihtiyaçları doğurması ve yenilikleri 

beraberinde getirmesi toplumsal hayatın bir gerçeğidir. Hz. Peygamber de geliĢen Ģartlar 

çerçevesinde tedbirler almakta, yeniliklere kapı aralamaktadır. Esasında bu durum, 

tekniğin ve teknolojinin de geliĢmesinin özündeki fikirdir. Bu meyanda minberin 

yapılması hadisesi üzerinde duralım. Camide Hz. Peygamber‟i dinleyen insanların 

sayısının artmasıyla beraber, hatip ve cemaatin birbirini daha iyi görüp anlayabilmesi 

için yüksek bir yere ihtiyaç hasıl olmuĢtur. Minber yapılmadan önce Hz. Peygamber, 

hutbe irad ederken bir hurma kütüğüne dayanmaktaydı,
1439

 minber yapıldıktan sonra bu 

hurma kütüğünü kullanmamıĢtır.
1440

 Bazı rivâyetlerde minberin yapılması talebinin Hz. 

Peygamber‟den geldiği
1441

, bazı rivâyetlerde marangoz kölesi olan bir kadının
1442

  Hz. 

Peygamber‟e teklifte bulunduğu ve Hz. Peygamber‟in “sen bilirsin” Ģeklinde cevap 

                                                 
1438

 Kitâbu‟n-Nikâh, 9. Bâb, 5077. rivâyet. 

1439
 Kitâbu‟l-Cumua, 26. Bâb, 918. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3584 ve 3585. 

rivâyetler. 

1440
 Kitâbu‟l-Cumua, 26. Bâb, 918. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3584 ve 3585. 

rivâyetler. 

1441
 Kitâbu‟s-Salât, 64. Bâb, 448. rivâyet; Kitâbu‟l-Cumua, 26. Bâb, 917. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Buyû‟, 32. Bâb, 2094. rivâyet; Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 3. 

Bâb, 2569. rivâyet. 

1442
 3584 numaralı rivâyette kadının ya da adamın Ģeklindedir. 



301 

 

verdiği anlaĢılmaktadır.
1443

 Her iki durumda da Hz. Peygamber‟in yeniliklere açık 

olduğunu görmek mümkündür. Minber esl ( أثل ) ya da ılgın (tarfa‟ / طرفاء ) ağacından 

yapılmıĢtır.
1444

 Hz. Peygamber‟in bu minberin üzerinde hutbe verdiği, minber üzerinde 

namaz kılarak
1445

 insanlara nasıl namaz kılındığını göstermek istediği de 

nakledilmektedir.
1446

 Burada üretilen teknik bir nesnenin Hz. Peygamber tarafından din 

eğitiminde kullanıldığı da görülmektedir.  

Minberin yapılmasının arkaplanında namaz, ibadet ve insanlara hitap etme gibi, 

fayda unsuruyla birlikte Allah rızası duygusunu görmekte ve hitabet esnasında 

insanlarla daha iletiĢim kurabilmek gibi psikolojik ve tabi beklentiyi tespit etmekteyiz. 

Hz. Peygamber‟in kalite ve güzellik konusunda geliĢmiĢ bir zevki olduğu 

görülmektedir. KiĢisel hayatında, helal olması Ģartıyla ve imkân olması halinde 

kaliteli/taze/yeni olanı tercih ettiğini öğrenmekteyiz. Tezimizin ilk bölümünde bahsi 

geçtiği üzere tiridi yemeklerin efendisi olarak nitelemesi kalite/lezzet konunda bir 

fikrinin olduğunu yahut en azından insanların bu konudaki kanaatini teslim ettiğinin 

ifadesidir. Et yemeğini ekmek ve sade katığa tercih etmesi, hayvanını otarırken ağacın 

bakir olanını tercih edeceğini belirtmesi kiĢisel hayatında da imkân bulması halinde bu 

imkânları kullanmaktan imtinâ etmediğinin göstergesidir. Daha önce yememiĢ olma 

ihtimalini ihsas ettiren amber balığının etini merak ederek yemek istemesi, muhtemelen 

                                                 
1443

 Kitâbu‟s-Salât, 64. Bâb, 449. rivâyet; Kitâbu‟l-Buyû‟, 32. Bâb, 2095. rivâyet; 

Kitâbu‟l-Menâkıb, 25. Bâb, 3584. rivâyet. 

1444
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve‟t-Tahridi Aleyhâ, 3. Bâb, 2569. rivâyet. Ve Kitâbu‟s-

Salât, 18. Bâb, 377. rivâyet. 

1445
 Kitâbu‟s-Salât, 18. Bâb, 377. rivâyet; Kitâbu‟l-Cumua, 26. Bâb, 917. rivâyet. 

1446
 Kitâbu‟l-Cumua, 26. Bâb, 917. rivâyet. 



302 

 

daha önce giymemiĢ olduğu farklı elbiseler denemesi
1447

 de bu konudaki kanaatimizi 

teyit eder niteliktedir. 

Kalite konusunda Hz. Peygamber‟in ferdi hayatında aradığı nitelikli Ģeyleri, aynı 

Ģekilde yakın çevresindeki insanlara da tavsiye etmektedir. Çevresinde bulunan kiĢilere 

kendi gönül dünyaları açısından daha huzur bulabilecekleri, dünya hayatında keyif 

alabilecekleri Ģekilde tavsiyelerde bulunduğunu görmekteyiz. Cabir bin Abdullah‟ın 

evlendiğini öğrendiğinde kendi akranını tercih etse daha iyi olup olmayacağı konusunda 

fikrini sorması örnek gösterilebilir. Nitekim gıdalar konusunda çevresindekilere misvak 

meyvesinin siyah olanlarının tercih edilmesini telkin etmesi, bir kuyunun suyunun tadını 

daha güzel bulduğunun bilinmesi, sevdiği/sevmediği yemek ve gıdaların bulunması 

mesela taze hurma ve salatalığı beraber yemesi, Hz. Peygamber‟in damak zevkine örnek 

olarak verilebilir. Yine kiĢisel zevklerin topluma rahatsızlık vermemesi için, soğa-

sarımsak türü kokulu gıdaları tüketenlerin, meclislere gelmesini nehyetmiĢtir. 

Hz. Peygamber‟in dünyevi iĢlerde, kolaylığı ve nitelikli olanı öne alan faydayı 

önceleyen(pragmatik/faydacı) bir tavrı olduğunu görmekteyiz. Bu durumu imkânlar 

çerçevesinde rahatlığı yahut günümüz tabiriyle konforu tercih Ģeklinde 

değerlendirebiliriz. Özellikle dünyevi iĢlerde bile gereksiz yere zorluğu tercih etmemiĢ, 

mübah alternatifler bulunduğu sürece nafile ibadet bile olsa usandıracak külfetlere 

girilmesini tasvip etmemiĢtir. Yine nitelikli, kaliteli bulduğu, diğer bir ifadeyle birinci el 

diyebileceğimiz “yeni/kullanılmamıĢ nesneleri” tercih sebebi olarak kabul etmektedir.  

 

3.2.9. Güzellik Konusundaki Tercihleri ve Estetik Ölçüleri 

Hz. Peygamber‟in eĢyada güzelliğe kayıtsız kalmadığını, güzellik hakkındaki 

zevkleri, estetik değerleri önemsediğini görmekteyiz. ġahit olduğu bazı durumlarda 

                                                 
1447

 Desenli-iĢlemeli ferruc ve hamisa giymesi, namazda huĢuya mani olduğunu ifade 

ederek üzerinden çıkarması hususuna iĢaret edelim. 



303 

 

güzelliği vurgulamakta, daha genel bir ifadeyle muhatabında güzel bulduğu/yakıĢtırdığı 

kıyafetleri
1448

 takdir etmektedir. Tezin ilgili bölümlerinde geçtiği üzere Hz. 

Peygamber‟in farklı elbiseler giymesi, yüzük edinmesi, güzel kokuya olan ilgisi de 

eĢyanın estetik yönü hakkında Nebevi tavrı göstermektedir. Güzel kokuyu, güzel 

giyinmeyi, Ģiiri bizzat kullanmakla beraber teĢvik de etmiĢ, Ģarkı sözü-müzik-resim gibi 

konularda muayyen ölçüleri belirterek çevresindekilere müsaade etmiĢtir. Özellikle 

güzel kokuyu reddetememe tavrı güzelliğe kayıtsız kalmadığının en açık niĢanesidir. 

Hz. Peygamber, kendi toplumunda keler etinin yenmediğini söylerken damak zevkinin, 

daha genel bir ifadeyle estetik zevklerin sosyal olgusuna da iĢaret etmektedir. 

Hz. Peygamber, güzel bir Ģey gördüğü zaman, bu güzelliği ifade ederdi. Ümmü 

Halid, henüz küçük bir kızken babasının yanında Hz. Peygamber‟e gitmiĢ, Hz. 

Peygamber üzerindeki elbiseyi görünce “güzel güzel” demiĢ, sonra “üzerinde eskisin” 

diye temennisini belirtmiĢtir.
1449

 Hz. Peygamber‟in bir defin iĢlemi esnasında, 

mezardaki açıklıktan kaynaklanan görüntünün düzeltilmesini talep etmiĢ, müteveffa ile 

ilgisinin olmadığını fakat dirileri ilgilendirdiğini ifade ederek ve “Allah‟ın iĢini güzel 

yapanları sevdiğini” belirtmiĢtir.
1450

 Bu hadiseden de açık bir Ģekilde anlaĢılacağı üzere 

Hz. Peygamber‟in estetik hassasiyetleri gözettiğini öğrenmekteyiz. 

                                                 
1448

 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 188. Bâb,3071. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs, 22. Bâb, 5823. 

rivâyet. 

1449
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 188. Bâb,3071. rivâyet; Kitâbu‟l-Libâs,32. Bâb, 5845. 

rivâyet. 

1450
 Hadislerle İslâm, Heyet,“Güzellik ve Sanat” Maddesi, c:7, s:539. 



304 

 

Hz. Peygamber, tabiat olarak çirkinlikten hoĢlanmamakta,
1451

 bir Ģeyden 

hoĢlanmadığı zaman bu yüzünden belli olmaktaydı.
1452

 Çevresiyle ve eĢya ile 

iliĢkisinde, muhatap kaldığı nahoĢ durumlara beden diliyle de tepki vermekte, bu tür 

haller yüzünün değiĢmesine sebep olmaktadır. 

Hz. Peygamber‟in estetik uygulamalarında, sadelik göze çarpmaktadır. Namazda 

elbisenin iĢlemelerinin kendisini rahatsız etmesi, Hz. Peygamber Ģahsında estetik için 

bir sınır oluĢturmakta, lakin bunu umuma teĢmil etmemekte, kiĢisel bir tavır olarak 

bırakmaktadır. Aynı dini hassasiyetin/takva duygusunun bir uzantısı olarak, yüksek 

ihtimalle tevhid akidesinde bir sapma endiĢesinden dolayı canlılara iliĢkin resim ve 

suretler de estetik tahlilin kapsamı dıĢına alınmıĢtır. Hz. Peygamber‟in “sadelik 

imandandır”
1453

 sözü de iman duygusunun/bilincinin, dünyaya ait nimetlere dalmaktan 

yahut fazla gösteriĢli, Ģatafatlı Ģeylerden uzak tuttuğuna iĢaret etmektedir. 

Diğer taraftan ilgili bahislerde ayrıntılarıyla geçtiği üzere Hz. Peygamber‟in 

zaman zaman tatbik ettiği anlaĢılan; saç ve sakal modelleri bugünkü tabirle “moda” 

denilebilecek uygulamalar mevcuttur.
1454

 Asa, yüzük ve kıyafet gibi konularda da -saç 

ve sakal kadar belirgin olmasa da- tercihleri olmuĢtur. Ancak kolye-ipek-altın vs takılar, 

kadınlara tahsis edilmiĢtir. Bu tasarrufta müĢrik erkeklerin ipek-altın vb. maddelerin 

kullanımında bir sınır gözetmemeleri ve onlara muhalefet niyeti de mündemiç olabilir.  

                                                 
1451

 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3559. rivâyet; Kitâbu Fedâil-i Ashâbi‟n-Nebi, 25. Bâb, 

3759. rivâyet; Kitâb‟ul-Edeb, 38. Bâb, 6029. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 39. Bâb, 6035. 

rivâyet. 

1452
 Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3562. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 72. Bâb, 6102. rivâyet. 

1453
 Sünen-i Ebi Dâvûd, c: 4, s: 75, 4161. rivâyet. 

1454
 Günümüzde “moda” tabir edilen uygulamaların çok farklı, reklam ve tüketim 

endüstrisini çağrıĢtıran anlamları vardır. Buradaki tabirimiz sadece toplumsal 

giyim/kuĢam yahut kullanım tercihi-temayülü olması yönüyle bir benzetmeden ibarettir. 



305 

 

Estetik hususlarla ilgili genel tespitleri Ģu Ģekilde maddeleyebiliriz: 

- Hz. Peygamber, eĢyadaki estetik tasarrufları Ġslam‟ın ölçülerini aĢmadığı 

sürece itiraz etmemiĢtir. 

- Sanatsal yönü olan yahut neĢelendirici nitelikteki faaliyetlerin bir tür serbest 

zaman uğraĢı, hobi, eğlence olarak yapılmasına karĢı değildir. 

- Estetik yönü olan nesnelerin namaz gibi, dini vecibelerin icrasında huĢuya 

mani olmasını hoĢ karĢılamamaktadır.  

- Ġslam Ģahsiyetinin bir ifadesi olarak, -giyim-kuĢam ve saç-sakal tıraĢlarında- 

müslümanların müĢriklerden ve Ehl-i Kitaptan farklı genel bir tarzı benimsemesini 

önemsemiĢtir. Bu manada estetik olguları, Ġslam‟ı teyid ettiği ve fayda sağladığı sürece 

teĢvik de etmiĢtir. Hatta Ġslam Ģahsiyeti sözkonusu olduğunda teĢvikten de öte 

emretmektedir.  

 

3.2.10. Çevresindeki Ġnsanların EĢyayı KullanıĢ Biçimlerine Ġlgisi ve Yeni-

Farklı Nesnelere Merakı 

Hz. Peygamber çevresindeki insanlar ve onların eĢyayı kullanım biçimleri ile ilgili 

olduğunu görmekteyiz. Nesnelerin güzel kullanılmasını takdir etmekte, bilinçsiz 

kullanılması yahut israf edilmesi gibi durumlarda müdahil olarak tavsiyeler 

vermektedir.  Nitekim bir defasında ölmüĢ koyun
1455

 ya da keçi
1456

  gördüğünde onun 

derisinden istifade edilmemesinin (sebebini) sormuĢtur. Ölü hayvanın necis olduğu 

gerekçesi zikredilince, etinin haram kılındığını izahla,
1457

 eĢyanın doğru kullanılması 

                                                 
1455

 Kitâbu‟z-Zekât, 61. Bâb, 1492. rivâyet; Kitâbu‟l-Buyû‟, 101. Bâb, 2221. rivâyet; 

Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 30. Bâb, 5531. rivâyet. 

1456
 Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 30. Bâb, 5532. rivâyet. 

1457
 Kitâbu‟z-Zekât, 61. Bâb, 1492. rivâyet; Kitâbu‟l-Buyû‟, 101. Bâb, 2221. rivâyet; 

Kitâbu‟z-Zebâih ve‟s-Sayd, 30. Bâb, 5531. rivâyet. 



306 

 

hususunda tavsiyede bulunmuĢtur. AkĢam olunca kapıların kapatılması, kandillerin 

söndürülmesi vb. talimatları, bazı kapların -içerdikleri gıda maddelerinin kimyasını 

değiĢtirme ihtimaline binâen olsa gerek- kullanımlarının yasaklanması yahut 

sınırlanması; bazı içeceklerin karıĢtırılmasına getirilen yasaklama, yine eĢyanın 

kullanılması konusundaki tedbirler ve ölçüler kapsamında mütâlaa edilmelidir. 

Ġnsanlar arasındaki müsabakaları yarıĢları desteklemekte, kendisi de hayvanını bu tür 

yarıĢlara dâhil etmekte ve takım/taraf tutarak toplumsal heyecana iĢtirak etmektedir. Bu 

hususlardan hareketle Hz. Peygamber‟in zevksiz ya da ilgisiz bir kiĢi olarak nitelenmesi 

mümkün olmayacağı gibi, bilakis insanların zevk ve ilgilerini yakinen takip ettiğini ve 

kendi bizzat dâhil olmasa bile elindeki imkânlarla iĢtirak ettiğini görmek de 

mümkündür. Hz. Peygamber‟in çevresindeki insanlarla ve eĢyayı kullanımın Ģekilleriyle 

ilgili olduğunu da görmekteyiz. 

Diğer taraftan tezimizin muhtelif baĢlıklarında geçtiği üzere meseleye Hz. 

Peygamber‟in zevkleri açısından bakılırsa, yeni kıyafetler giydiğine, HabeĢlilerin 

mescitteki mızrak oyunlarını ilgiyle/merakla izlediğine, sefere gönderdiği seriyyenin 

hikâyesini dinledikten sonra Anber balığını merak ederek, yedikleri etten yanlarında 

varsa tadına bakmak istediğine de atıfta bulunalım.  

 

3.2.11. Elde Olanla Yetinmesi 

Hz. Peygamber‟in elinde olanla yetindiğini, ikramlarını elinde olan imkanlara 

göre yaptığını görmekteyiz. Bir rivâyette Hz. Peygamber Hz. Safiyye ile olan 

izdivacında düğün yemeği olarak; çökelek, yağ, hurmayı karıĢtırarak bizzat hays yemeği 

hazırladığı yahut hazırlattığı
1458

 nakledilmektedir.
1459

 Abdurrahman bin Avf‟ın 

                                                 
1458

 Kitâbu‟s-Salât, 12. Bâb, 371. rivâyet 



307 

 

evlendiğini öğrenince bir koyun bile olsa düğün yemeği (velime / ولٍوح ) vermesini telkin 

etmiĢtir.
1460

 Abdurrahman bin Avf‟ın varlıklı bir sahabe olarak maruftur. Hz. 

Peygamber‟in bizzat kendi uygulaması ve sahabesine telkinleri beraber mütalaa edilirse 

düğün gibi cemiyetlerde herkesin imkânı ölçüsünde ikramda bulunmasını tavsiye 

ettiğini anlamak mümkündür. 

Hz. Peygamber‟in sahip olduğu ev eĢyası ve dünya metaı genel olarak 

değerlendirildiğinde; Hz. Peygamber, hayatını konformist bir yaklaĢım içinde değil 

kifayet miktarı bir çerçevede sürdürmektedir. Gündelik hayatta ihtiyacı gidermeye 

dönük, basit düzeyde birkaç eĢyayı yeterli görmekte ve hayatını asgari eĢya 

standartlarında sürdürmektedir.  

Yine Hz. Peygamber‟in hediye ve infakları hatırlanacak olursa, Hz. Peygamber 

eĢya ve mal varlığını Allah rızasını kazanmak için birer fırsat olarak değerlendirerek, 

baĢkalarının ihtiyaç ve taleplerini, kendi ihtiyaçlarından üstün tutmaktadır. 

 

3.2.12. EĢya Kullanımında Bir Usulünün/Tarzının Olması 

Hz. Peygamber‟in eĢyayı kullanırken bir usulü yahut üslûbu/tarzı olduğu 

görülmektedir. Beden ilgilendiren hususlarda sağ tarafı öncelemesi, temizlik esnasında 

önce bedeninin üst taraflarını sonra ayaklarını yıkaması, suyu idareli kullanması vb. 

örnekler zikredilebilir.  

                                                                                                                                               
1459

 Bu rivâyetle ilintili hususlar, Hayber Seferiyle ilgili bağlamdaki diğer rivâyetlerle 

mebzul miktarda geçmektedir. Burada iki referans vermekle iktifa ediyoruz: Kitâbu‟s-

Salât, 12. Bâb, 371. rivâyet; Kitâbu‟l-Et‟ıme, 8. Bâb, 5387. rivâyet. 

1460
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 1. Bâb, 2049. rivâyet; Kitâbu Menâkıbi‟l-Ensâr, 3. Bâb, 3781. 

rivâyet; 50. Bâb, 3937. rivâyet; Kitâbu‟n-Nikâh, 7. Bâb, 5072. rivâyet; 55. Bâb, 5153. 

rivâyet; 57. Bâb, 5155. rivâyet; 69. Bâb, 5167. rivâyet; Kitâbu‟l-Edeb, 67. Bâb, 6082. 

rivâyet; Kitâbu‟d-Deavât, 53. Bâb, 6386. rivâyet. 



308 

 

Çevresindeki insanlara da eĢyayı, nesneleri bir usul ve ölçü çerçevesinde 

kullanmalarını telkin etmektedir. AkĢam olunca yemek ve su kaplarının ağızlarının 

bağlanarak kapıların kapatılması, kesici-delici aletlerin taĢınması konusundaki uyarıları, 

yol hakkına riayet edilmesini istemesi, yemek yerken kiĢinin kendi önünden yenmesini 

telkin etmesi, tezek-kemik gibi nesnelerin istincâda kullanılmaması, vb. konulardaki 

telkinleri bu çerçevede değerlendirilebilir. 

 

3.2.13. Kullandığı EĢyalara Değer Vermesi 

Hz. Peygamber, kullandığı eĢyalara isimler vermektedir. Nitekim “O, bütün 

mahlûkâtla barışıktı. Eşya ve doğa ile ilişkisi hep bu düzlemde gerçekleşiyor, her 

bir eşyayı Yüce Yaratıcı"nın kendine bahşettiği bir nimet ve değer olarak telakki ederek 

onlara canlı birer varlık gibi muamele ediyordu. Mahlûkâta güzel bakıp güzel 

görüyordu Allah Resûlü. Elbiselerini giyerken onların bir bir isimlerini sayıp Rabbine 

hamdeder ve bu nimetlerin hayırlı olmasını, hayırda kullanılmasını niyaz ederdi. Sahip 

olduğu eşyalar ve hayvanlara da güzel isimler verirdi. Kılıcına “Zülfikâr” bir atına 

“Mürtecez”, eşeğine “Ufeyr”, develerine de “Kasvâ” ve “Beydâ” isimlerini 

vermişti.”
1461

Sahih-i Buhâri‟de de “Kasva”dan baĢka Adba,
1462

 isimli devesini ve 

“Luhayf” isimli atını da bulduk. Görüldüğü gibi Hz. Peygamber, çevresindeki canlı ve 

cansız varlıklara özellikler yükleyerek bir anlamda onlara Ģahsiyet kazandırmaktadır. 

 

                                                 
1461

 Hadislerle İslâm, Heyet, “Ad Koyma” Maddesi, c: 4, s: 115. 

1462
 Kitâbu‟l-Cihad ve‟s-Siyer, 59. Bâb, 2871 ve 2872. rivâyetler. 



309 

 

3.2.14. Ġnsanın Kendini Tanımasına, Biyolojik ve Psikolojik Sınırlılıklarına 

Önem Vermesi 

Hz. Peygamber, çevresindekilerin biyolojik sınırlılıklarının farkında olmalarını 

istemiĢ
1463

 bir anlamda kendi bünyelerini ve psikolojik sınırlarını tanımalarını salık 

vermiĢ, gereksiz yere iradelerini yıpratmalarını hoĢ karĢılamazken, savaĢ vb gibi 

durumlarda da fedakârlıklardan kaçınmamalarını, sınırlarını zorlamalarını salık vermiĢ, 

insanın kendi bedeniniyle olan iliĢkisinde bile Allah‟ın çizdiği sınırları vurgulamıĢtır. 

Diğer taraftan Hz. Peygamber, insanın bedenine bakmasını, temiz tutmasını ve gerekli 

bakımları yapmasını, güzel koku vs. ile güzel olmasını da önemsemektedir. Ġnsanın 

kendi bedeni ile olan iliĢkisine bile asgari standartlar getirmekte, ihmal ihtimaline 

binaen güzellik-temizlik gibi konuları vurgulayarak, alt ve üst sınırları tayin etmektedir.  

Nebevi tavırda kiĢinin kendi bedeniyle olan iliĢkisinde bile bir ölçüden yahut 

sınırlardan bahsedilirse, pekâlâ insanın çevresindeki nesnelerin kullanımında da 

ölçülerin konulması ve korunması gayet tabi bir neticedir. 

Diğer taraftan Hendek ve Tebük savaĢları gibi zorluk zamanlarında, biyolojik-

psikolojik zahmetlere rağmen sebat edilmesini istemektedir.  Daha genel bir ifadeyle 

ruhi motivasyonun, kiĢisel ve nafile ibadetler yerine, farz olan ve sosyal sorumluluk 

içeren ibadetlere kullanılmasını uygun görmektedir.  

Hz. Peygamber, imkân ölçüsünde, insanın biyolojik ve psikolojik nitelikteki temel 

ihtiyaçlarını öncelediği anlaĢılmaktadır. Yemekle namazın çakıĢması halinde yemeğin 

öne alınması, sefer esnasında orucun tutulmaması veya oruca niyetlenilmiĢse açılması 

gibi uygulamalara bakıldığında; ibadetler ihmal ve tahfife mahal verilmeyecek Ģekilde 

ertelenmektedir. 

 

                                                 
1463

 Bakınız: Ġkinci Bölüm, “1.1.3. Ġnsanın Biyolojik Vakıası” ve alt baĢlıklar 



310 

 

3.3. Hadis-Hikmet/Felsefe ĠliĢkisi Hakkındaki Tahliller 

Bu baĢlıkta, Hadis rivâyetlerinin felsefi bir perspektifle ele alınması hâlinde 

yapılabilecek bazı muhtemel çıkarımları derlemeye gayret ettik. ÇalıĢmamız boyunca 

bulabildiğimiz çıkarımları burada topluca gözden geçirmeye çalıĢtık.  Bu konunun alt 

baĢlıklarında da görüleceği üzere, Hadis ilminin, diğer disiplinlerin perspektifleriyle ele 

alınması halinde, farklı açılımlara müsait olduğu açıktır. 

EĢyalar, insanın davranıĢları kadar, duygu-düĢünce dünyasında da etki 

oluĢturmakta, bir manada insanın zihniyetinin Ģekillenmesinde önemli rol 

oynamaktadır. Ġnsan çevresindeki nesneleri tanımlayarak dünya hayatını benimser. Bu 

tanımlama sürecinde, bizatihi kiĢisel tecrübe ve tespitleri önemli olmakla beraber, 

çevresindeki insanlardan bilgi-inanç-düĢünce ve davranıĢ biçimi mahiyetinde 

öğrendikleri de etkilidir. Esasında insan-eĢya iliĢkisinde insan hem özne, hem yüklem 

konumundadır. Bir süreye kadar öğrenen kiĢi vasfı ile varlığı inceleyen/tanıyan insan, 

daha sonra varlığa iliĢkin bilgi ve tecrübelerinden hareketle varlığı iĢlemekte, 

dönüĢtürerek yeniden form kazandırmakta ve eĢyaya yeni bir anlam yüklemektedir. 

Yüklenen bu anlamlar da yine hem kendisine anlam yükleyen insanı, hem de bu 

nesneyle iliĢki kuran diğer insanları bir Ģekilde etkilemektedir.  Bu bağlamda, Hadis 

rivâyetlerinden hareketle Hz. Peygamber‟in gündeminde yer eden eĢya-insan iliĢkisine 

dair hususları ele alalım. 

 

3.3.1. EĢyanın Tabiatı, Hakikati ya da Ġnsan Ġradesinden Bağımsız Yönü 

Klasik edebiyatımızdaki tabiriyle “EĢyanın Tabiatı” derken, Allah‟ın yaratırken 

eĢyaya yüklediği (yaratılıĢtan gelen-ontolojik) doğal özellikleri, değer ve anlamları 

kastetmekteyiz. Bu anlamda eĢyanın, insan iradesinden bağımsız olarak yaratılıĢında 

kodlanmıĢ tabi anlamları vardır. Burada Kuran-ı Kerim‟den konuyla ilgili birkaç ayete 

yer verelim: 



311 

 

 “O, yeryüzünde olanların hepsini sizin için yaratan, sonra göğe yönelip onları 

yedi gök halinde düzenleyendir. O her Ģeyi hakkıyla bilendir.”
1464

  

“Göklerde, yerde ne varsa hepsini Allah‟ın sizin hizmetinize verdiğini ve açıkça yahut 

gizlice üzerinizdeki nimetlerini tamamladığını görmedinizi mi?...”
1465

 

“Kadınlar, oğullar, yük yük altın ve gümüĢ, salma atlar, davarlar, ekinler gibi 

nefsin Ģiddetle arzuladığı Ģeyler insana süslü gösterildi. Bu dünya hayatının 

geçimliğidir…”
1466

  

“TaĢ vardır ki, yarılır da içinden sular çıkar. TaĢ da vardır ki Allah korkusuyla 

(yerinden kopup) düĢer…”
1467

 

“Göklerdeki ve yerdeki her Ģey Allah‟ı tespih etmektedir. O, mutlak güç sahibidir, 

hüküm ve hikmet sahibidir.”
1468

 “Göklerdeki ver yerdeki her Ģey Allah‟ı tespih eder. 

Mülk yalnızca O‟nundur…”
1469

 

Ayeti kerimelerden de anlaĢılacağı üzere Allah yeryüzündeki nesneleri insanın 

kullanımına tahsis ederek, ekserisine müsbet veya menfi değil, mübah/nötr bir anlam 

yüklemiĢ, diğer bir ifadeyle, mana açısından yüksüz ve dıĢ etkilere açık bırakmıĢtır. Bu 

nesnelerin bir kısmını insan için süsleyerek daha özel bir anlam yüklemiĢtir. Yine bu 

nesnelerin leĢ,
1470

 domuz eti
1471

  içki,
1472

 dikili taĢlar
1473

 gibi bir kısmını pislik
1474

 olarak 

niteleyerek insanın uzak durmasını istemiĢtir.  

                                                 
1464

 Bakara, 2/29. 

1465
 Lokman, 31/20 

1466
 Ali Ġmran, 3/14. 

1467
 Bakara, 2/74. 

1468
 HaĢr, 59/1. 

1469
 Tegabun, 64/1. 

1470
 Enam, 6/145. 

1471
 Bakara, 2/173; Nahl, 16/115. 



312 

 

EĢyanın tabiatı bilgisiyle iliĢkili fakat muhtemelen ondan daha derin bir bilgi alanı 

ve metafizik düzey olan “eĢyanın hakikati” konusunda da, bu bilgi türünün belli Ģartlar 

altında bazı yüksek idrak kabiliyetini haiz kullar tarafından bilinebilen, eĢyanın 

tabiatında meknuz bazı hususiyetler olduğu kanaatindeyiz. Hadis rivayetlerinde de, 

insanın Allah‟a taat ve farzlardan sonra nafile ibadetlerle yüksek bir bilinç düzeyine 

ulaĢacağı anlatılır. Bu durumda Allah, o kulunun gören gözü, iĢiten kulağı olur.
1475

 Tabi 

olarak bu kiĢinin eĢyaya bakıĢı değiĢir.
1476

 EĢyanın hakikati denilen esrar, muhtemelen 

bu ehl-i firaset kiĢilere görünen özel bilgilerdir. 

ġimdi bu hususları alt baĢlıklar halinde inceleyelim. 

 

3.3.1.1. EĢyanın Tabiatı 

EĢyanın anlamı ve değeri konusunda, Hz. Peygamber‟in eĢyayı, daha sonra 

geliĢecek olan fıkıh ıstılahları literatüründe “mübah” kavramıyla tabir olunan çerçevede 

değerlendirdiğini mütalaa etmekteyiz. Nitekim önceki baĢlıklarda geçtiği üzere 

yeryüzündeki varlıklar insanın hizmetine verilmiĢtir.  

Hz. Peygamber‟in mübah olarak nitelenen eĢyanın tabiatına uygun kullanılmasına 

iliĢkin uyarıları da mevcuttur. Yolların kullanımında yol hakkına riayet edilmesi, yoldan 

insanlara eza veren Ģeylerin kaldırılması, suyun israf edilmemesi ve su kaynaklarının 

kirletilmemesi, tabi su kaynaklarının, arazilerin insanların ve canlıların hizmetine 

sunulması vb. uyarılar bu bağlamda zikredilebilir. Ok (silah) taĢımayla ve ev 

gereçlerinin kullanımı konularındaki uyarılar hatırlatılabilir.  

                                                                                                                                               
1472

 Maide, 5/90. 

1473
 Maide, 5/90; Nahl, 16/115. 

1474
 Enam, 6/145; Maide 5/90. 

1475
 Kitâbu‟r-Rikak, 38. Bab, 6502. rivâyet. 

1476
 Hadislerle İslâm, Heyet, “Feraset” Maddesi, c: 1, s: 462. 



313 

 

Ġnsanın ibadet gerekçesiyle bile olsa, kendisine verilen bir emanet olan bedenini 

aĢırı Ģekilde yormasının hoĢ karĢılanmaması da yine eĢyanın tabiatı bağlamında mütalaa 

edilebilir. 

Hz. Peygamber‟den nakledilen haberlerde canlılar arasıdaki hiyerarĢi de dikkati 

çekmektedir. Nebevi nakillerde bitkilerin hayvanların ve insanların hizmetine, 

hayvanlarınsa insanların hizmetine sunulmuĢ varlıklar olduğu görülmektedir. 

EĢyanın tabiatına uygun kullanımında, israfa düĢmemek gibi doğrudan eĢya 

hukukuna iliĢkin hususlar mevcut iken, eĢyanın yanlıĢ kullanımından kaynaklanan zarar 

ve insan hukuku ihlalleri sebebiyle dolaylı olarak kul hakları da doğabilmektedir.  

Ġnsanın eĢyayı Allah rızasına uygun Ģekilde kullanmasında bir beis görülmezken, 

bir manada insanın (eĢya ile kibirlenmek, hırsla biriktirmek, eĢyayı Ģirk koĢmak vb gibi) 

eĢyanın emrine girmesinde mahsurlar görülmüĢtür.  

ġimdi eĢyanın tabiatında, insan iradesinden bağımsız olarak bulunan bu hususları 

ele alalım. 

 

3.3.1.2. Fıkhî (Haramlık-Helallik) Değeri 

Esasen helal-haram ölçülerini koyan Yüce Allah‟tır. Hz. Peygamber bu ölçülerin 

tatbikinde yol gösterici bir konumdadır. Hz. Peygamber bu eĢyalardan istifade 

konusunda (belli ölçüler çerçevesinde) geri durmamıĢtır.  

Hz. Peygamber, haram olan durumlarda çevresindekilere bilgi vererek 

sakındırmakta, helal olan durumlarda ise sükut ederek müsaade etmektedir. Ashab, Hz. 

Peygamber‟in bu tutumunu bilmekte ve Hz. Peygamber‟in zamanında yaĢadıkları 

hatıraları zikrederek, bir Ģeyin mübahlığına yahut tahrimine delil getirmektedirler.
1477

 

                                                 
1477

 Mesela kertenkele etinin mübahlığı konusunda Ġbn Abbas‟tan aktarılan bir rivâyet 

için bakınız: Kitâbu‟l-Ġ‟tısam bi‟l-Kitâbi ve‟s-Sünne, 24. Bâb, 7358. rivâyet. 



314 

 

Hz. Peygamber, ölmüĢ hayvan derileri konusunda yenmesi ve kullanılması arasını 

tefrik etmektedir. Helal ve haram sınırlarının iyi çizilmesini, gereksiz geniĢletme ile 

birbirinin sınırını tecavüz etmemesini telkin ettiğini çıkarmaktayız. Diğer taraftan 

eĢyanın kullanımında günümüz tabiriyle ekonomik değeri yönüyle yahut en azından 

israf edilmeyerek faydalanılması yönünde bir kullanımı telkin edilmektedir. 

Hayvanlara boğazlanır yahut avlanırlarken, Allah adının okunmaması hâlinde bu 

etlerin mundar olarak, yenmesinin helal olmaması;
1478

 insanın bir cana kıyarken Allah 

rızasını önemsemesini, keyfi bir katil hadisesine sebebiyet vermemesi ve belki bir can 

almadan önce bir daha düĢünmesini telkin etmektedir. Harem yasakları çerçevesinde bu 

hassasiyetin daha yüksek bir düzeyde vurgulandığını da zikredelim. 

Yemeğe besmele ile baĢlanması ve gıdanın menĢei ve mahiyeti itibarıyla helal 

olması da insanın eĢya ile iliĢkisinde Allah‟ın hak ve hatrını âli tutması gereği cihetiyle 

câlib-i dikkattir. 

ġimdi Allah‟ın yarattığı nesneler için koyduğu kıymetlerden bir diğeri olan 

temizlik-kirlilik değerini inceleyelim. 

 

3.3.1.3. Temizlik-Kirlilik Değeri  

Temizlik kavramının, özellikle insanlar ve müslümanlar için geçerli olduğu 

açıktır. Hayvanlarda da belli bir oranda temizlik duygusundan bahsedilebilirse de, 

çalıĢmamız insan-eĢya iliĢkisi bağlamına tahsis edildiği için konuyu fazla 

detaylandırmaaycağız. Temizlik-kirlilik, (bizatihi necis olanlar hariç tutulursa) 

çoğunlukla eĢyada arızi olarak görülen bir hususiyettir. Bu arızilik, insan müdahalesi ile 

giderilerek, eĢyanın tabi ve temiz hali meydana çıkarılmalı, eĢya bu Ģekliyle 

kullanılmalıdır. Tabiatta en çok bulunan su, toprak, güneĢ gibi varlıkların temiz veya 

                                                 
1478

 Bitkiler dallarından koparılırken -harem yasakları haricinde- bu tür bir 

“besmele/Allah‟ı anma” telkini yoktur. 



315 

 

temizleyici özelliklerinin kabul edildiğini de hatırlatalım. Kirlilik ise çoğunlukla canlı 

varlıkların müdahalesi ve artıkları ile oluĢmaktadır. 

Temizliğin ilk nüzul eden ayetlerde dahi gündeme alınan ilahi bir emir olup
1479

 ve 

elbise temizliğinin insanın kendi elindedir. Çevrede bulunan pisliklerin tamamen imha 

ve izalesi mümkün olmamakla beraber ve pislikten uzak durulması da yine kiĢinin irâdî 

davranıĢları çerçevesindedir. Bu cihetten ilahi muradın, insandan temizlik konusunda 

aktif bir bilinç ve tutum inĢa etmelerini istediği çıkmaktadır.  

Abdest ve gusül maddi ve metafizik temizliği ifade etmektedir. Ġnsanın en geç 

haftada bir yıkanmasının gereği, muhtelif yönleriyle beden temizliği, misvak kullanmak 

bu bağlamda değerlendirilebilir.  

Ġnsanın kendi bedenini ve kullandığı kıyafetleri temiz tutması telkin edilirken, 

yoldan taĢ-diken-kemik gibi nesnelerin kaldırılması da imanla ilintilendirilmiĢtir. 

Ġnsanın kendisi ve çevresindeki eĢya ve varlıkların temizliği konusunda aktif bir tutum 

sergilemesi beklenmekte, emredilmektedir. EĢyaya yüklenen temizlik ve kirlilik 

özellikleri yaratılıĢlarından gelen bir durum olup, insanın fıtratında da bu kodları 

bulmak mümkündür. Ġnsanın; eĢyanın ve kendi tabiatında meknuz olan bu özelliklerin 

farkında olup, tabi bir oluĢ olan kirliliğe ideal olan temizlik yönünde müdahil olması 

istenmekte, bu müdahalesine de dini/uhrevi bir mükâfat verilmektedir. 

Hz. Peygamber‟in dilinde ve dönemin zihniyetinde; yemek artıklarının, -nesacetin 

aksine- suyla yıkanması gerekli görülen bir kirlilik olarak mütalaa edilmediği de 

görülmektedir.
1480

 Hz. Peygamber, su içerken kaba nefes verilmesini nehyetmiĢtir.
1481

 

Ayrıca önceki baĢlıklarda
1482

 geçtiği üzere necaset ve hadesten temizlik olguları 

dini bir lüzum olarak zikredilmiĢtir. 

                                                 
1479

 Müddessir, 74/1, 4 ve 5. 

1480
 Bakınız: “Birinci Bölüm; 2.4. Ellerin Temizliği” baĢlığı 

1481
 Kitâbu‟l-Vudû, 18. Bâb, 153. rivâyet; 19. Bâb, 154. rivâyet. 



316 

 

Temizlik ve kirliliğin insanın biyolojik ve psikolojik sağlığı açısından önemli 

olduğu, aynı Ģekilde haĢere ve metafizik varlıkların gıdaları vb. olması hasebiyle insanın 

ilk bakıĢta bilemeyeceği hikmetleri de mevcut olmalıdır. 

HerĢeyin yaratıcısı olan Allah için, bir nesnenin kirli ya da temiz olmasının bir 

önemi yoktur. Aynı Ģekilde hayvanlar için de bu değerin dini/inanç değeri taĢımadığı 

açıktır. EĢyanın, temizlik-kirlilik değeri, Allah‟ın insanlar için koyduğu ölçülerden 

biridir. Ġnsanın kendi bedeni baĢta olmak üzere, eĢyayı temiz kullanması, kirlilik hali ve 

hissinden uzak durması istenmektedir.  

 

3.3.1.4. Estetik Değeri ve Ġnsanın Saygınlığına Katkısı 

Estetik ölçüleri koyan, daha özel bir ifadeyle insanda estetik zevki yaratan Yüce 

Allah olmakla beraber, bu yönüyle eĢyadaki güzellik/çirkinlik algısının evrensel 

cihetinin yanında, kültürlere göre çeĢitlilik gösterebilen yönleri de vardır. Kur‟an-ı 

Kerim‟de, namaza çıkarken güzel elbiselerin giyilmesi
1483

 telkini de, eĢyaya yüklenen 

sosyo-psiĢik algının yani bir estetik değerin, Allah rızasına uygun Ģekilde kullanılmasını 

içermektedir. Hz. Peygamber‟in estetikle ilgili tavrını önceki bölümlerde
1484

 iĢlediğimiz 

için ayrıntısına tekrar girmeyi lüzumlu bulmuyoruz.  

Kuran-ı Kerim‟de muhtelif vesilelerle geçtiği üzere “Allah‟ın iĢini güzel yapanları 

sevdiğinin” ifade edilmesi,
1485

 iĢ ve davranıĢlarda da güzellik/kalite/keyfiyet anlamında 

bir kıvamın arzu edildiğinin göstergesidir. 

                                                                                                                                               
1482

 Bakınız: Birinci Bölüm, “2.1. Beden Temizliği” baĢlığı 

1483
 Araf, 7/31. 

1484
 Bakınız: Ġkinci Bölüm, “3.5. Güzellik Konusundaki Tercihleri ve Estetik Ölçüleri” 

baĢlığı 

1485
 Bakara, 2/195; 29/69; Lokman, 31/22; Ali Ġmran 3/148. 



317 

 

Diğer cihetten temizlikle ilgili hususlar da (örn: misvak, elbisenin temizliği) da 

eĢyanın estetik değeri kapsamında değerlendirilebilir. 

Diğer yandan eĢyanın insanın saygınlığına bir katkı sağladığı açıktır. Nitekim 

kılık kıyafet bağlamında, insanın mahremiyetinin korunması, köle-efendi arasında bir 

denge sağlayarak statü farkının insani/beĢeri düzlemden takva boyutuna çıkarması, 

müslüman ve kâfirler gibi inanç gruplarının kıyafet farklılıkları ile birbirinden ayrılması 

gibi hususlar, (insanın gösteriĢ gibi afaki ve asılsız duygular dıĢında) bir vakar düzeyini, 

sosyal adalet açısından insan onuruna yakıĢır bir durumu ve bir inanç-Ģahsiyet duruĢunu 

ifade etmektedir. 

 

3.3.2. Ġnsanın EĢyaya Anlam Yüklemesi 

Mübah nitelikleri haiz nesneler, diğer bir deyiĢle ontolojik olarak anlam yükü 

olmayan nesneler,  çevrelerindeki insanların yahut sahiplerinin bu eĢyayla ilgili, inanç, 

bakıĢ açısı, niyet, amaç ve kullanım Ģekillerine göre değer kazanmaktadırlar. Buradaki 

alt baĢlıklarda, tezimizin önceki bölümlerinde tespit edilen hususları belirli baĢlıklar 

altında tanzim edeceğiz.  

Ġnsanın eĢyaya anlam yüklemesi, hukuki yaklaĢım, hak-mülkiyet, ekonomik 

değer, zihinsel-kalbi inanç Ģeklinde, (taabbud-putlar, fal okları vb.); niyet süreciyle; 

(temelleri takva üzerine atılan mescit, hediye, sadaka, kurban, atlar, .. ) tekrarlanan 

davranıĢlar yahut amellerin etkisiyle (Semud harabeleri, ok yarıĢları, savaĢ aletleri, 

günlük hayatta kullanılan eĢyalar vs.) gerçekleĢmektedir.  

Ġnsanın eĢya ile iliĢkisinde iman, ihsan ve ihlâs perspektiflerinin egemen olması, 

niyetinin Allah rızasına uygun olması; Ģirk, uğur-uğursuzluk gibi menfi perspektiflerden 

uzak olması önem arz etmektedir. 

 

 



318 

 

3.3.2.1. EĢyanın Nicelik Yönü, Ekonomik Değeri ve Mülkiyetle Ġlgili Hususlar 

EĢyada yapılan ekonomik muameleler ve mülkiyette meydana gelen değiĢim 

ontolojik olarak yüksüz olan eĢyadaki niyet unsurunu ve metafizik anlamını 

değiĢtirmektedir. Hz. Peygamber döneminde devam eden alıĢveriĢ ve ticaret hayatı, 

nesnelerin ekonomik değerleri hakkında kâfi miktarda bir kanaat uyandırmaktadır. 

Ayrıca eĢyanın ekonomik değeri özellikle zekata tabi mallarda daha da 

belirginleĢmektedir. Yemeğin ölçülmesi, ölçü-tartı iĢlerinde dürüstlüğün gözetilmesi, 

Hz. Peygamber‟in Medine‟nin sa‟ının bereketlenmesi duası, infak ederken fazla hesap 

ederek hırslı davranılmaması, helal kazanç ve hayırlı mal mefhumları vb. konular da 

eĢyanın nicelik-nitelik değerleri açısından dikkate alınması gereken hususlardır. 

Hz. Peygamber‟in temel ihtiyaçları için, savaĢ-savunma gibi daha ender rastlanan 

durumlarda kullanılan zırhını rehin bırakması eĢyanın ekonomik değeri ve eĢyanın 

tercih öncelikleri hakkında bir baĢka husustur. 

Faiz endiĢesini ifna için emrettiği tedbirler de eĢyanın ekonomik değeri üzerinden 

ortaya çıkabilecek aldanma-zarara uğrama gibi hususların izalesine dönüktür. Bu 

cümleden olarak yiyecek maddeleri özelinde alım satımda belirli bir ölçeğin tahmini bir 

ölçekle satılmasını yasaklamıĢ,
1486

 aynı cins malın (altın ve gümüĢ gibi) kendi cinsinden 

bir malla artık değer oluĢturacak Ģekilde satılmasını riba/faiz olarak nitelemiĢtir.
1487

 Bu 

gibi durumlarda aldanma, mağduriyet ve zulüm unsurlarının da doğduğu 

anlaĢılmaktadır. 

Malı için ölenin Ģehit olması,
 1488

 saçıp savanların Ģeytanın kardeĢi olması
1489

 ile 

ilgili uyarı ve müjdeler de eĢyanın ekonomik değerine atıfla anlam kazanmaktadır. 

                                                 
1486

 Kitâbu‟l-Buyû‟, 75. Bâb, 2171. ve 2172. rivâyetler. 

1487
 Kitâbu‟l-Buyû‟, 77. Bâb, 2175. rivâyet; 78. Bâb, 2176. ve 2177. rivâyetler. 

1488
 Kitâbu‟l-Mezâlim, 33. Bâb, 2480. rivâyet. 

1489
 Ġsra, 17/27. 



319 

 

Hz. Peygamber insanların helalden mi haramdan mı kazandığını önemsemeyeceği 

bir zamanın geleceğini
1490

 belirtmesi de, Hz. Peygamber devrinde sahabe nezdinde mal 

varlığında helaliyet unsurunun önemine yapılan bir vurgu olarak görülebilir.  

Görüldüğü üzere eĢyanın, iktisadi bir anlamı var olup, bu yönüyle de helallik-

haramlık gibi ölçülere dikkat çekilmekte, zekât-sadaka, rehin ve ticaret gibi farklı 

ekonomik iĢlemler gerçekleĢmekte, hediyeleĢmeler sonunda ekonomik iĢlemler de 

doğmaktadır.  

EĢyanın ekonomik değerine iliĢkin bu özelliğin, eĢyanın insanın duygu 

dünyasında Allah ve Rasulünün, Onların yolunda cihadın önüne geçmemesi 

istenmektedir.
1491

 

 

3.3.2.2. EĢyanın Niteliklilik/Kalite Değeri 

Hz. Peygamber, eĢya edinmiĢ, belli ölçülerde bu nesneleri kullanmıĢ ve 

çevresindeki insanların eĢya ile iliĢkilerini tanzim etmiĢ ve tesadüf ettiği aĢırılıkları 

düzeltmiĢtir. ÇalıĢmamızın Kolay ve Nitelikli Olanı Tercihi
1492

  baĢlığında ele aldığımız 

üzere; Hz. Peygamber, kullandığı eĢyada da herhangi bir zaruret yahut dini bir 

mecburiyet olmadığı durumlarda, nitelikli olanı kullanma imkânı varsa bunlardan 

istifade ettiğini görmekteyiz. Niteliklilik konusunun bereket kavramı ile de iliĢkisine 

iĢarette bulunalım. 

ġimdi eĢyanın insanın anlam yüklemesi kapsamında takva, inanç-Ģirk 

durumlarının etkisi üzerinde duralım. 

                                                 
1490

 Kitâbu‟l-Buyû‟, 7. Bâb, 2059. rivâyet; 23. Bâb, 2083. rivâyet. 

1491
 Tevbe, 9/24. GeniĢ bir izah için bakınız: Hadislerle İslâm, Heyet, “Mülkiyet” 

Maddesi, c:5, s: 93-104 

1492
 Bakınız: Ġkinci Bölüm, “3.4. Kolay Olanı ya da Daha Nitelikli/Kaliteli Olanı Tercih 

Etmesi” baĢlığı 



320 

 

 

3.3.2.3. EĢyanın Takvaya Göre, ġirk-Ġnanç Duygularına Göre Değer 

Kazanması 

Hz. Peygamber, o devirde Ģirkle özdeĢleĢmiĢ ya da Ģirke ciddi çağrıĢımlar 

yaptıran nesne ve eĢyalar hakkında Ġslam‟ın tavrını net bir Ģekilde ortaya koymuĢ, Ģirkle 

özdeĢleĢmemiĢ lakin ilintisi bulunan nesnelerin Ģirki anımsatmayacak Ģekilde 

kullanılmasına müsaade etmiĢ, eĢyanın Ģirkle iliĢkisi bulunmadığı durumlarda insanların 

temayül ve tutumlarına esneklik göstermiĢtir.  

Kur‟an-ı Kerim‟de münafıkların, müslümanlara zarar vermek niyetiyle yaptıkları 

mescit yerilirken, temelleri takva üzerine atılan mescit, içinde temizlenmeyi seven 

kiĢilerin olduğu da belirtilerek övülmüĢtür.
1493

 Kur‟an-ı Kerim nazarında bir mekanda 

ibadet edilmesi için, adına mescit denmesine bakılmamakta, inĢa eden kiĢilerin niyet ve 

maksatları da dikkate alınmaktadır. Yani eĢyanın bizatihi nesnel değeri, ona amaç 

yükleyen kiĢilerin tavır ve tutumlarına göre Ģekillenmektedir. Diğer bir ifade ile 

kullanılmasında dinen ibr mahsur bulunmayan, mübah olan nesneler, kullanan kiĢilerin 

yükledikleri olumsuz içerikli anlamlar sebebiyle, birer Ģirk nesnesine yahut Ģeytan iĢi 

pisliğe dönüĢebilmektedir. 

Ġnsanın duygusal ve düĢünsel anlamdaki yoğunluğunun, müspet olsun menfi olsun 

temelde beĢeri olan inanç ve ihlâs/samimiyet durumunun nesneye/eĢyaya olan 

yansımasına dikkat çekilmektedir. Özellikle davranıĢsal süreçlerle iĢlenerek bir form 

kazandırılması esnasında eĢyaya yüklenen bu anlamların, ilk yükleyen/üreten insanlar 

tarafından iĢlenmesi, sonradan gelen insanların bu yüklü anlama göre müspet yahut 

menfi tavır/tutum geliĢtirmesini gerekli kılmaktadır. 

Mescid-i Dırar örneği ile aynı anlam ikliminde mütalaa edilebilecek bir baĢka 

husus da Hz. Peygamber‟in azap inen bölgelerde namaz kılınmasından sakındırmasıdır. 

                                                 
1493

 Tevbe Sûresi, 9/107-108. 



321 

 

Semud-Hicr harabelerine (günahkâr kavmin yaptıklarından ibret alıp tefekkür ederek,) 

ağlayarak girilmesini emretmiĢ, aksi takdirde onlara isabet edenin kendilerine de isabet 

edeceğini
1494

 ifade etmiĢtir. Hatta vadiyi geçene kadar kendisi de hızlanmıĢtır.
1495

 

Ehl-i kitabın kiliselerinden bahsedildiğinde sâlih insanlar öldüklerinde onların 

kabirlerine mescit inşa ettiklerini ve o sâlih kişiyi tasvir eden resimler çizdiklerini, bu 

sebeple onların mahlûkatın en şerirleri olduklarını söylemiştir.
1496

 Burada Ģirke kapı 

aralayan, ibadet mekânlarının ve resimlerin ölmüĢ insanlarla ilintilendirilmesinin 

kutsiyet idrakindeki sapmalara sebebiyet verdiği barizdir. Bu algısal sapmaya sebebiyet 

verenler de Ġslam nazarında yaratılmıĢların en Ģerlilerine dönüĢmektedirler. 

Kabirlerde namaz kılınmasını da bu tür bir sapmaya mani olmak için nehy 

ettiğini
1497

 düĢünmekteyiz. Ġnsan, eĢya ve mekânın yapılıĢ amacına sadık kalınması, 

anlamından saptırılmaması, bazı durumlarda zikredildiği üzere itikadi bir boyut da 

içerebilmektedir. 

Bir sene kurban etlerinin saklanmayarak dağıtılması hususundaki uygulamanın, o 

yıl ihtiyaç sahiplerinin çokluğu ile ilgili olduğunu, bu vesileyle Kurban ibadetindeki 

öncelikli gayenin Allah rızası ve sosyal yardımlaĢma olduğunu da anlamaktayız. 

 

3.3.2.4. Uğur ve Uğursuzluk Değeri 

                                                 
1494

 Kitâbu‟s-Salât, 53. Bâb, 433. rivâyet; Kitâbu Ehâdis‟ul-Enbiyâ, 17. Bâb, 3380. ve 

3381. rivâyetler; Kitâbu‟l-Megâzi, 81. Bâb, 4419. ve 4420. rivâyetler; Kitâbu‟t-Tefsir, 

Hicr Sûresi, 2. Bâb, 4702. rivâyet. 

1495
 Kitâbu‟l-Megâzi, 81. Bâb, 4419. rivâyet. 

1496
 Kitâbu‟s-Salât, 48. Bâb, 427. rivâyet; 54. Bâb, 434. rivâyet; Kitâbu‟l-Cenâiz, 70. 

Bâb, 1341. rivâyet. 

1497
 Kitâbu‟s-Salât, 52. Bâb,432. rivâyet. 



322 

 

Hz. Peygamber, çevresindeki insanların eĢya ve tabiatla ilgili gereksiz vehimlerini 

izale etmiĢ ve gerçekliğe vurgu yapmıĢtır. Bu manada, teberrük uygulamasına müsaade 

etmiĢ, uğursuzluğu yasaklamıĢ, uğur/hayra yormayı teĢvik etmiĢtir. Mucizeler ise ilgili 

baĢlıkta da geçtiği üzere, asılsız illüzyon/gözbağcılık olmayıp, eĢyanın tabiatındaki 

fiziki gerçekliğe dayanmaktadır.  

Cahiliye döneminde yaygın olan batıl inançlar,
1498

 Hz. Peygamber‟in mücadele 

ettiği hususlardandır. Nitekim fal oklarının yasaklanması da bu kapsamda 

değerlendirilmelidir. “Hastalıkların uğursuzluk Ģeklinde bulaĢması, baykuĢların intikamı 

alınsın diye mezarlıklarda beklemesi”
1499

 Ģeklindeki inanıĢların asılsızlığına iliĢkin 

sözleri bu tavrının göstergelerindendir. Ayrıca Hz. Peygamber‟in uğursuzluğu Ģirk 

olarak nitelediği de zikredilmektedir.
1500

 

Hz. Peygamber eĢyaya uğur yüklenmesini olumlu karĢılar ve uğrusuzluğu hoĢ 

görmemekte,
1501

 bunun aksine bir Ģeyi hayra yormayı,
1502

  uğurlu saymayı hoĢ 

karĢılamaktaydı.
 
 

 

3.3.2.5. Ġhlâs, Ġhsan ve Niyet Değeri 

Ġnsanın kulluk sürecinde ve eĢyaya bakıĢında ihlâs ve ihsan kıvamının korunması 

esastır. Ġhlas, Allah için samimiyettir. KiĢi samimiyetini koruması ihsan duygusuyla 

yakın iliĢkilidir.
1503

 Ġhsan Allah‟ı görüyormuĢ gibi kulluk etmektir.
1504

 Ġnsan‟ın 

                                                 
1498

 Hadislerle İslâm, Heyet, “Fal, Kehanet, Büyü, Uğursuzluk” Maddesi, c: 1, s: 685. 

1499
 Kitâbu‟t-Tıb, 19. Bâb, 5707. rivâyet. 

1500
  Hadislerle İslâm, Heyet, “Fal, Kehanet, Büyü, Uğursuzluk”  Maddesi, c: 1, s: 686. 

1501
 Kitâbu‟t-Tıp, 44. Bab, 5755. ve  5756. rivâyetler. 

1502
 Kitâbu‟t-Tıp, 44. Bab, 5755. ve  5756. rivâyetler. 

1503
 Hadislerle İslâm, Heyet, “Ġhlâs” Maddesi, c: 3, s:142. 



323 

 

zihnindeki Allah tasavvuru bu bilinç düzeyine ulaĢması halinde, eĢya ile iliĢkisi irtifa ve 

derinlik kazanacaktır. 

Amellerin niyetlere göre olması, eĢya üzerindeki davranıĢların eĢyada bir tesir 

uyandırmasını da zımnında barındırmaktadır. Niyetlerin eĢyada oluĢturduğu etkiye 

örnek olarak, Hz. Peygamber‟in hediye yeyip sadaka yememesi, Berire‟ye ve 

Nüseybe‟ye sadaka olarak verilenin, Hz. Peygamber için hediye olması; kullanım 

amaçlarına göre Allah yolunda edinilen, perde olan yahut azap olan atlar örneği, oku ve 

ucundaki demiri yapan ve onu düĢmana atan kiĢilerin cennete gireceğini müjdelemesi 

eĢya/mülk sahibinin eĢyaya anlam yükleme tasarrufuna örnek olarak zikredilebilir. Bazı 

durumlarda eĢyaya yüklenen yahut yüklü bulunan temel-ilkesel nitelikteki özellikler, 

kiĢilerin onlara yüklediği anlamları geçersiz kılabilmektedir. Nitekim kamu görevlisinin 

görevleri sebebiyle kendilerine verilen hediyeler, devlet malı niteliğinde 

görülmüĢtür.
1505

 Burada hediyeyi veren ve alan kiĢinin niyetlerinden farklı olarak, kamu 

görevi esnasında olması hediye edilen nesneye diğer kiĢilerin tasarruf ve niyetlerinden 

bağımsız hatta daha baskın bir hususiyet kazandırmaktadır. Benzer Ģekilde anne-

babanın çocuklarına verdikleri hediyeler, kardeĢler arası rekabeti körükleyecek bir 

muhtevaya bürünmemelidir. Bu tür hediyelerde ebeveynin iyi niyeti, eĢya/hediye 

merkezli inĢa edilen davranıĢın çıkardığı sonuçları izale etmek için yeterli 

olmamaktadır. Ayrıca Kâbe‟nin putlarla dolu olması onun Allah katındaki kutsiyetini 

zedelememiĢ, Hz. Ġbrahim‟in putlarla tasvir edilmesi onu Ġslam Peygamber‟i olma 

dairesinden çıkarmamıĢtır.  

Mala aĢırı bir hırsla bağlanmak da hoĢ görülmemiĢtir. EĢyaya gereğinden fazla, 

anlam, beklenti yüklemek de eĢyanın yanlıĢ kullanım Ģeklerindendir. KiĢinin, eĢyayla , 

                                                                                                                                               
1504

 Kitâbu‟l-Ġman, 37. Bab, 50. rivâyet; Kitâbu‟t-Tefsir, Lokman Suresi, 2. Bab,  4777. 

rivâyet. 

1505
 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 17. Bâb, 2597. rivâyet. 



324 

 

Allah rızasını kazanmak gayesiyle ,infak etmek Ģeklinde, yani araçsal mahiyette 

olmalıdır. ġayet kiĢinin niyetin maddi değerleri yığmak Ģekline dönüĢürse, eĢyayı 

hizmetine sunan Allah‟ın o kiĢiye olan rahmet ve imkan nimetlerini de kısacağı 

anlaĢılmaktadır. 
1506

 

Görüldüğü üzere eĢyanın maddi değerinin, niyete/ihlasa göre anlam kazanması 

söz konusu olup, bazı durumlarda eĢyanın tabiatı bu niyeti gölgede bırakacak derecede 

güçlü olabilmektedir.  

 

3.3.2.6. Teberrük ve Hatıra Değeri 

Teberrük ifadesi ile Hz. Peygamber‟e ait bazı eĢyaların bereket niyetiyle 

alınmasını kastetmekteyiz. Hz. Peygamber‟in saçlarının sahabe tarafından alınması,
 1507

 

hatta bunların sonraki kuĢaklara aktarılması
1508

 bunun en bariz örneğidir. Sahabe 

arasında Hz. Peygamber‟in abdest suyunun sahabe tarafından alınıp üzerlerine 

sürülmesine iliĢkin rivâyetler
1509

 de bu meyanda tahlil edilebilir. Özellikle abdest 

suyuna iliĢkin sahabe tutumunun Hz. Peygamber tarafından bilinmemesi pek makul 

görülmemekte, hatta bizzat kendisi tarafından da teĢvik edildiği anlaĢılmaktadır.
1510

  

                                                 
1506

 Kitâbu‟l-Hibe ve Fadlihâ ve Tahridi Aleyhâ, 15. Bâb, 2590 ve 2591. rivâyetler. 

1507
 Kitâbu‟l-Vudû, 33. Bâb, 171. rivâyet. 

1508
 Kitâbu‟l-Vudû, 33. Bâb, 170. rivâyet. 

1509
 Kitâbu‟l-Vudû, 40. Bâb, 187. rivâyet; Kitâbu‟s-Salât, 17. Bâb, 376. rivâyet; 

Kitâbu‟s-Salât, 94. Bâb, 501. rivâyet; Kitâbu‟l-Menâkıb, 23. Bâb, 3553. ve 3566. 

rivâyetler;  Kitâbu‟l-Libâs, 42. Bâb, 5859. rivâyet. 

1510
 Kitâbu‟l-Vudû, 40. Bâb, 188. rivâyet; Kitâbu‟l-Megâzi, 57. Bâb, 4328. rivâyet. 



325 

 

Hz. Peygamber‟in kıyafetlerinin de bereket niyetiyle
1511

 talep edildiği
1512

 ve Hz. 

Peygamber‟in bu isteğe cevap verdiği bilinmektedir. Teberrük uygulamasında özellikle 

dayanıklı nesnelerin en azından Nebevi bir hatıra değeri taĢıdığı açıktır. 

Diğer taraftan mucizevî hadiseleri incelerken geçtiği üzere, sahabe bu tür 

olağanüstü nitelik hadiseleri de bereket olarak algılamaktaydılar. Mucizevi nitelikli 

hadiselerin bereket algısı içerisine dahil edilmesi, bereket kavramına farklı bir boyu 

kazandırmaktadır. Bu meyanda bereket konusunun, insanın bereket algısıyla da yakinen 

iliĢkili olduğu söylenebilir. Nesnelerde görülen bereket olgusu, insanın bakıĢını 

etkilemekte yahut insanın bakıĢ açısı bir nesne ya da olguya bereket boyutu 

kazandırabilmektedir. 

Hz. Zübeyr‟in Ubeyde bin Said bin As‟ı öldürdüğü mızrağının, Hz. Peygamber 

tarafından talep edilmesi
1513

 de teberrükten farklı bir anlam çağrıĢtırmaktadır. Bu örnek 

de nesnelerin sadece teberrük amacıyla alınmadığını göstermektedir. 

 

3.3.2.7. Hayır ve ġer Değeri 

Hayır ve Ģer insanın canlılar ve eĢya ile iliĢkisinde ortaya çıkan bir durumdur.
1514

 

EĢyanın kendisi, ontolojik açıdan, yaratılıĢ açısından bizzat hayırlı ya da Ģerli 

olmayıp, kiĢiye ve zamana göre hayır ya da Ģer değeri kazanmaktadır.  Nitekim Hz. 

Peygamber, kiĢinin fitnelerden korunması için koyunu hayırlı mal olarak nitelemiĢtir. 

Aynı Ģekilde müminin darlıkta sabır, bollukta Ģükür ile hayırlı bir sonuç elde edeceğini 

                                                 
1511

 Kitâbu‟l-Edeb, 39. Bâb, 6036. rivâyet. 

1512
 Kitâbu‟l-Libâs, 8. Bâb, 5795. ve 5796. rivâyetler. 

1513
 Kitâbu‟l-Megâzi, 12. Bâb, 3998. rivâyet. 

1514
 Hadislerle İslâm, Heyet, “Hayır” Maddesi, c:3, s: 172.  



326 

 

belirtmektedir.
1515

 EĢya ve olaylardan kaynaklanan geliĢmeler müslümanın tutumuna 

göre anlam ve mahiyet kazanabilmektedir. 

 

 

  

                                                 
1515

 Hadislerle İslâm, Heyet, “Hayır” Maddesi, c:3, s: 176. 



327 

 

 

 

 

SONUÇ  

 

Tezimiz, Hz. Peygamber‟in EĢya ile iliĢkisini biyografik, hikmet/felsefe, tarih 

perspektiflerinden yararlanarak ortaya koymaya çalıĢmaktadır. Bu süreçte klasik 

dönemin önemli Hadis Ġmamlarından kabul edilen Muhammed bin Ġsmail‟in el-

Câmiu‟s-Sahih adlı eserindeki rivayetleri merkeze alarak, bir hadis klasiğinde 

mündemiç verilerin kültürel ve ilmi meselelere kaynaklık değer ve imkânını da 

inceledik. 

Ġmam Buhârî, Sahih-i Buhârî olarak meĢhur olan eserinde, pek tabidir ki Hadisçi 

kimliği ve hadis ilminin öncelikleri çerçevesinde bir metin ortaya koymuĢtur. Bu eser 

Hz. Peygamber‟in hayatına dair birçok detayı ihtiva etmekle beraber, bazı konularda net 

bir bilgi verememektedir. Eserin gayesi de Hz. Peygamber‟in hayatına dair her bilgiyi 

etraflı bir Ģekilde vermek değildir. Bu doğrultuda, muhtevası Hadis ilmi kriterleri 

çerçevesinde ne kadar güvenilir olursa olsun Hz. Peygamber dönemine iliĢkin verdiği 

bilgilerde sınırlılıkları söz konusudur. Hadis eserlerinde nakledilen, Hz. Peygamber‟in 

Ģahsı, hayatı ve dönemine iliĢkin verilerin, diğer ilmi disiplinlere tarih, felsefe, biyografi 

vb. disiplinlere ait usul ve perspektiflerle birlikte değerlendirilmesi halinde daha geniĢ 

bir bağlam kazanacağı, bu sûretle hadislerin ve Hz. Peygamber‟in daha iyi 

anlaĢılmasına katkı sağlayacağı ortaya çıkmaktadır. 

Tezimiz kapsamında eĢya kavramı ile insanın yeryüzünde yakın çevresinde 

bulunan, mülkiyete konu olabilen canlı ve cansız varlıkların tamamını kapsayan bir 

manada kullandık. EĢya tabiatı icabı insanın fizyolojik, biyolojik ve psikoloji yapısı 

üzerinde bir etki oluĢturmaktadır. Mesela giyim eĢyaları, insanın bedenini soğuk-sıcak 



328 

 

gibi dıĢ etkilere karĢı korurken, bir taraftan ona konfor yahut rahatsızlık hisleri 

vermekte, diğer taraftan da sosyal bir statü oluĢturmaktadır. Gıda maddeleri, insanın 

açlık-tokluk gibi son derece tabi biyolojik ihtiyaçlarına hitap ederken, damak zevki gibi 

ikincil, yemeğin kalitesine bağlı olarak sosyo-ekonomik konumuna iliĢkin çıkarımlara 

konu olabilmektedir. Aynı Ģekilde kullanılan kıyafetler ve yenen gıdalar insanın 

psikolojik süreçlerine etki etmektedir. Bu meyanda insanın eĢya ile iliĢkisinin, bir ayna 

gibi çift yönlü olduğunu görmek mümkündür. Zira insan, duygu, düĢünce ve 

davranıĢları ile eĢyanın tabiatında bulunan anlamlara yenilerini yüklemekte, daha sonra 

eĢyaya yüklenen bu anlamlar insanın duygu-düĢünce-davranıĢ süreçlerini 

etkilemektedir. EĢya, yine insanın sosyal iliĢkilerinde merkezi bir önemi haizdir. 

Ekonomik ve hak-hukuk iliĢkileri baĢta olmak üzere, kılık-kıyafet üretim ve kullanımı, 

tarım-hayvancılık vb, kültür-sanat ürünleri vb. birçok iliĢki ve üretim süreçleri eĢya 

üzerinden tesis edilmektedir. 

Hz. Peygamber‟in bir beĢer olarak, aynı kendi dönemindeki diğer insanlar gibi 

kendisi ve ailesinin geçimi için çeĢitli iĢler yapmıĢ, ticari iliĢkilerde bulunmuĢtur. 

Kendisine tahsis edilen fey-humus gibi gelirleri ailesinin ve muhtaçların ihtiyaçlarına 

kullanmıĢtır. Devrinin icabı, ev ve mutfak gereçleri, kıyafetler, yüzük gibi süs eĢyaları 

ve savaĢ aletleri edinmiĢtir. Özellikle giyim ve yeme içme konusunda bir beĢer olarak, 

temel örtünme ve karın tokluğunun ötesinde, -israf ve diğer haramlara girmeyip, sadelik 

standartlarını koruyarak- estetiğe ve lezzete iliĢkin zevkler geliĢtirmiĢtir. 

Hz. Peygamber‟in kiĢisel hayatında, baĢta bedeni olmak üzere, devrinin teknik 

Ģartları çerçevesinde kullandığı eĢyalar, kıyafetler, gıda maddeleri, binekler ve diğer 

aletlere özen gösterdiği ve Hz. Peygamber‟in bu tür eĢyalarını uzun süreler kullandığı 

anlaĢılmakta,  hasar görmeleri durumunda tamir/tadil yoluna gittiği görülmektedir. 

Hz. Peygamber‟in insan ve hayvanlarla olan iliĢkisinin, diğer câmid varlıklardan 

farklı olduğunu da müĢahede etmekteyiz. Ġnsan ve hayvanların biyolojik-nesnel 



329 

 

varlığını vurgulamakla birlikte psikolojik sınırlılıkları da önemsemekte, ölçüler 

öğretmektedir.  

Hz. Peygamber‟in hediyeleĢmelerinde eĢyanın nesnel değeri yahut insan 

iliĢkilerindeki etkisine iliĢkin bazı hususiyetleri ortaya çıkmaktadır. Buna göre 

hediyeler, ya bizatihi değerli nesnelerdir, yahut toplum veya fert nezdinde bir önemi 

haizdir. Hz. Peygamber‟in çeĢitli amaçlarla hediye verdiğini, genel itibarıyla hediyeleri 

kabul ettiğini görmekteyiz. Hz. Peygamber aynı Ģekilde çevresindeki insanların da 

hediyeleĢmelerinde, verilen hediyeleri geri almamaları, ebeveynin çocuklarına hediye 

verirken adaleti gözetmeleri gibi bazı ilkeleri gözetmelerini tavsiye etmiĢtir. 

Sağlıkla ilgili konularda, Hz. Peygamber‟in tedavi için eziyet veren zahmetli 

yöntemler yerine, aynı amaca hizmet eden daha kolay olan ilaçların kullanılmasını 

tavsiye ettiğini görmekteyiz. Maddi, eĢyaya dönük sağlık tedbir ve tavsiyelerinin 

yanında, dua etmesi ve abdest suyu fazlasını hastalara serpmek ya da içirmek gibi, 

manevi Ģifa unsurlarına da müracaat etmektedir. Ayrıca Hz. Peygamber‟in kendi 

döneminde bilinen diğer sıhhi tedbirler ve koruyucu sağlık tekniklerine de müracaat 

ettiği ve genel anlamda sıhhatli olmayı önemsediği anlaĢılmaktadır. 

Hz. Peygamber‟in mucizelerindeki eĢya unsurunun yoktan yaratma Ģeklinde değil, 

var olanın bereketlenmesi Ģeklinde geliĢtiği görülmektedir. Mucizelerin de insanın duyu 

organlarına ve aklına hitap ettiği, insanın iradesini sihir/büyü etkisi gibi tesir altına 

almadığı anlaĢılmaktadır. Ayrıca mucizevî hadiselerin, çoğunlukla beklenti olmaksızın 

bir ilahi ikram Ģeklinde geliĢtiği anlaĢılmaktadır. Mekke döneminde boykot süreçleri 

gibi zahmetli zamanlarda mucizevî tecellilerin görülmeyip, çoğunlukla Medine 

yıllarında görülmesi de dikkate Ģayan hususlardır. Benzer Ģekilde Miraç hadisesinde 

özel bir ikram olarak tecelli eden uzun mesafeleri bir anda kat etme mucizesi, Hicret 

hadisesi ölüm olduğu ve Ġslam daveti açısından kritik önemi haiz bir vakada 



330 

 

gerçekleĢmemiĢ, tebliğ süreci ekseriyette olduğu gibi eĢyanın tabiatına uygun Ģekilde 

ilerlemiĢtir.  

Bereket ve teberrük uygulamasının da Hz. Peygamber‟in onayından geçtiği 

anlaĢılmaktadır. Teberrük nesnelerinin, hürmet duyulan kimseye dair bir hatıra anlamı 

taĢıdığı, hedef kiĢinin resim gibi bizatihi somut/görsel temsili olmadığı da bir diğer 

husustur. 

Hz. Peygamber‟in sanat, estetik ve mesleklerle ilgili konulardaki tutumu, eĢyanın 

iĢlenmesi sürecinde özel bazı durumları içermektedir. Resim gibi, dönemin zihniyetinde 

yakın bir süreç olan putperestliği çağrıĢtıran sanatlarda, bu ihtimalin önünü kesmek için 

sert ikazları olduğu görülmektedir. Musiki, müzik aletleri yahut söz-Ģiir sanatı gibi 

konularda Ģekilden çok muhtevanın/anlamın Ġslam‟ın ruhuna uygun olmasını 

önemsediğini görmekteyiz. Fal ve kumar gibi haram olanlar dıĢındaki, oyunların, ok-at-

deve yarıĢı müsabakalarının genel hatlarıyla Hz. Peygamber‟in takririni aldığı 

anlaĢılmaktadır. Mesleklerin de aynı Ģekilde insanların geçim kapısı olan nesne veya 

canlılarla etkileĢimi bağlamında belli bir psikolojik etkisi olduğunu belirtmektedir.  

Birer nesne olmaları bakımından tabiat varlıkları, yeryüzü, toprak, dağlar, 

otlaklar, su kaynakları, yollar gibi konularda da bu varlıkların yaratılıĢ ve üretim Ģekline 

uygun olarak, eĢya olarak tabiatlarına uygun olarak kullanılması, insan ve canlıların 

mahrum edilmemesi üzerinde durmuĢtur. Yani tabiat ve çevre unsuru da fiziki varlıklar 

arasında olup, Hz. Peygamber tarafından doğru kullanılması yönünde belli ölçülerin 

konulduğu varlıklardır. 

Hz. Peygamber‟in uygulamasından çıkarabileceğimiz genel ilkeler bağlamında Ģu 

tespitlerde bulunabiliriz: Hz. Peygamber, insanın dünyevi fiziki nesnelere kapılarak, 

ulvi-metafizik gayeleri unutmasına müsaade etmemekte, vesileler oldukça uhrevi 

kazançlara atıflarda bulunarak, çevresindeki insanları bu yolda teĢvik etmektedir. 



331 

 

Hz. Peygamber, çevresindeki insanların eĢyayla iliĢkilerinde de kendi kiĢisel 

hayatında uyguladığı asgari standartlardan daha esnek davranmalarını telkin etmektedir. 

Tezimizde tespit etmeye çalıĢtığımız kadarıyla, Hz. Peygamber‟in eĢya ile ilgili 

tasarrufları, eĢyanın maddi ve manevi farklı özellikleri içerdiği gerçeğini ortaya 

koymaktadır.  

Hz. Peygamber‟in uygulamasından tespit edebildiğimiz kadarıyla insanların 

günlük hayatında ve gündeminde yer iĢgal eden eĢyanın tabiatında, mubahlık ve insana 

hizmet hususiyeti öne çıkmaktadır. EĢya çoğunlukla bizatihi müspet ya da menfi anlama 

sahip olmayıp, sahiplenen yahut o eĢyaya dâir tavır-tutum geliĢtiren iliĢkili insanların 

yüklediği anlamları da yüklenmektedir. Bu süreçte eĢya, bazen güzellik-temizlik gibi 

fiziki hususiyetleriyle öne çıkmakta, bazen de haramlık-helallik, mülkiyet ve ekonomik 

değerler kazanabilmektedir.  

Hz. Peygamber‟in uygulamasında görüleceği üzere eĢya bazen de kiĢilerin 

niyetlerine göre teberrük, sadaka-zekât yahut hediye nesnesi olma gibi anlamlar 

yüklenebilmektedir. Kur‟an-ı Kerim ayetlerine bakıldığında, esasen insanın hizmetine 

sunulmuĢ varlıklar olan eĢya, insanın tutumlarına bağlı olarak bazen günaha konu 

olabilmekte, hatta Ģirk nesnesine dönüĢebilmektedir. 

Hz. Peygamber‟in eĢya ile ilgili tasarruflarında maddi nesneler, tamamen değersiz 

olmadığı gibi, metafizik ideallere kıyasla ikincil bir değerdedir. Hz. Peygamber, 

eĢyalarını kullanırken, huĢu vb. mânevî motivasyonunu bozmasına müsaade etmemekte, 

eĢyayı kullanan kiĢinin duygu durumunun önemine dikkat çekmektedir. 

Hz. Peygamber‟in uygulamasında mubah olan eĢyanın kullanımında bazı temel 

ölçüler mevcuttur. EĢyanın tercihinde sadelik, israfa kaçmamak, helali haram saymamak 

gibi hususiyetler zikredilebilir. Nesnelere, hayat ve tabiatın akıĢı içerisinde cereyan eden 

hadiseler uğursuzluk gibi menfi anlamlar yüklenmemeli, mesnetsiz dini çıkarımlar 

yapılarak Ġslam‟ın aslında bulunmayan, cahiliye dönemindeki gibi hurafe-bidat gibi 



332 

 

uygulamalar üretilmemelidir. Olayların akıĢına bir anlam yüklenecekse bu uğurlu 

saymak, hayra yormak Ģeklinde olmalıdır. 

ÇalıĢmamız kapsamında tespit edebildiğimiz kadarıyla Hz. Peygamber‟in eĢya ile 

iliĢkisi, fiziki/maddi Ģartlarda gerçekleĢmiĢ son derece tabi ve beĢeri bir iliĢkidir. 

Sahabe‟nin beklenti ve ĢaĢkınlık tavırlarına bakılacak olursa -hemen hemen tüm Nebevi 

davetlerin tabiatında- bulunan mucizevî hadiseler istisna olarak tutulabilecek 

nispettedir. Aynı Ģekilde dini hüküm olan konulardaki sınırlamalar haricinde Hz. 

Peygamber, eĢya ile zevkler, tercihler, merak, doğru kullanım tavsiyeleri, duygusal ve 

fikrî hassasiyetlere dikkat etmesi/çekmesi vb. yönleriyle beĢeri bir iliĢki kurmuĢtur. 

Meseleye tezimizin baĢında çizmiĢ olduğumuz tarih, hikmet ve biyografi 

çerçevesinden kısa bir tasvirle sözü bağlayalım. Hz. Peygamber, tarihin belli bir 

döneminde içinde bulunduğu dönemin fiziki ve kültürel Ģartlarıyla kayıtlı bir beĢer 

olarak yaĢamıĢ, toplumun varlık-tarih-kültür algısını Ġslam esasları çerçevesinde 

yeniden yorumlamıĢtır. 

Hz. Peygamber‟in bir beĢer olarak eĢya kullanımında gözettiği kiĢisel ve Nebevî 

prensipler mevcuttur. Hz. Peygamber‟in metafizik değerlerin fiziki değerler tercih 

edilmesini ve eĢyanın amacının unutulmaması salık vermesi, eĢyanın insanın duygu ve 

düĢünce dünyasına etkisini ifade etmesi, eĢya kullanımında Allah‟ı ve ahireti 

unutmama/hatırlama bilincini vurgulaması, fiziki nesneleri büsbütün değersiz ve 

geçersiz görmemesi, mubah çerçevede olduğu sürece kolay ve nitelikli olanı tercih ve 

tavsiye etmesi, güzellik ve estetik hassasiyetleri gözetmesi, çevresindeki insanların eĢya 

kullanım Ģekillerine ilgisi, yeni nesnelere merakı, elde olanla yetinmesi, eĢya 

kullanımında bir üslubunun olması, kullandığı nesnelere değer vermesi, insanın kendi 

biyolojik ve psikolojik sınırlılıklarının farkında olmasını telkin etmesi gibi hususlar, bir 

insan ferdi olarak, Hz. Peygamber‟in prensip, duyarlılık ve zevkleri konusunda tespit 

edebildiğimiz bazı hususlardır. 



333 

 

Hadis-hikmet/felsefe bağlamında Hz. Peygamber‟in eĢyanın tabiatına vurgu 

yapmıĢ, eĢyanın tabiatında meknuz, fıkhî, temizlik, estetik değerlerine iĢaret etmiĢtir. 

Ġnsanın eĢyaya anlam yüklemesinde, eĢyanın layık olduğundan fazla bir mana yükü ile 

insan ve eĢyanın tabiatına aykırı, ifrat ve tefrite düĢürücü uygulamalardan kaçınılmasını 

denge ve ölçünün gözetilmesini talim ettiğini müĢahede etmekteyiz. KiĢi, firâset sahibi 

olup, eĢya ile iliĢkisinde bir nizamı gözetmeli, uğursuzluk, Ģirk, aĢırı düĢkünlük gibi 

zararlı duygu durumlarından uzak durmalı, bilakis eĢya ile iliĢkisinde geliĢen hadiseleri 

hayra yorarak, iyimser olmalı, ihlâs ve ihsan duygusunu kaybetmemelidir.  

Hülâsa klasik dönem Hadis kaynaklarından Sahih-i Buhârî‟yi merkeze alarak 

derlediğimiz verilere göre Hz. Peygamber, insanın eĢya ile iliĢkisinde, Allah rızası, 

ihsan kıvamı, ahiret bilinci gibi temel esaslar ve ahlâkî ölçüler çerçevesinde bir tevhid 

bilinci ve tasavvuru inĢâ etmiĢtir. Hadis kaynaklarımız, klasik Ġslam ilimlerinin yanında, 

farklı disiplinlerin perspektifleri ile ele alındığında da geniĢ bir ufuk verebilecek 

potansiyeli haizdir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



334 

 

 

EK – EġYA ĠSĠMLERĠ VE TÜRKÇE KARġILIKLARI LĠSTESĠ 

 

 Hz. Peygamber döneminde minberin yapılmasında kullanılan bir (esl)  أثل

ağaç türü. 

 Bedenin, belden aĢağı ki yarısını örtmek için kullanılan bir tür (izâr)     إزار

bez parçası. 

 .Fal ve Ģans oyunlarında kullanılan bir tür ok  (ezlam) ازلام

 .Çökelek, lor (ekıt)  ألط

  .Hz. Peygamber döneminde kullanılan bir tür kıyafet (enbicaniye) أنثجانٍح

 Baldan üretilen bir içki olup, Hz. Peygamber döneminde Yemen (‟bıt)  تطع

bölgesinde yaygındı.  

 Medine bölgesinde genellikle ham hurmadan yapılan bir tür (büsr)   تطر

Ģaraptır.  

تردج    ,ترد  (burde) Hırka. 

 Üzüm Ģırasının hafifçe kaynatılmasıyla elde edilen sahoĢ edici (bâzık)  تازق

etkisi olan bir tür içki.  

 Hurma. Hz. Peygamber döneminde Hicaz bölgesinde temel (temr)  تمر 

gıda maddesi olarak kullanılan gıda maddelerindendir. Ham, yaĢ ve 

kuru Ģekillerde tüketilmekte, sulandırılarak Ģırası yapılmakta, bazı 

yemeklerde kullanılmakta  ve çeĢitli Ģekillerde fermente edilerek içki 

imalinde de kullanılmaktaydı. 

 .kepek, bal ve süt karıĢtırılarak yapılan bir çorbadır (telbîne) ذلثٍنح 

 Tirid, ekmek ve haĢlanmıĢ etin kullanıldığı bir çeĢit et (serid)  ثرٌذ

yemeğidir. Ġçine bazen kabak vb. sebzelerin konduğu da 



335 

 

anlaĢılmaktadır. Hz. Peygamber‟in tiridi sevdiği bilinmektedir. 

 .cübbe (cübbe)  جثح

 ,Hz. Peygamber‟e hurmanın kalbi/beyni/özü diye nitelenen (cümmâr) جوار

hurma ağacından elde edilen cümmâr, gıda maddesi olarak ikram 

edilmiĢtir.   

 Bir çeĢit bitki. Hz. Peygamber ve yanındakiler bazı (huble/habele)  حبلة 

yokluk zamanlarında huble/habele denilen bir bitkinin yapraklarını 

yemek durumunda kalmıĢlardır. 

 Et parçalarının tiftiklenerek bol suda piĢirilmesi, daha sonra (hazire) حسٌرج 

üzerine un serpilmesi Ģeklinde hazırlanarak yenilen bir yemektir. 

 Tadı çok ekĢi olup müshil etkisi olan, tıbbi ilaç ;(hantam/hanzal) حنظل veya حنرن

yapımında kullanılan bir bitki. Ebu Cehil Karpuzu. 

حنطة    (hınta) Buğday. Hz. Peygamber döneminde arpa kadar bol 

bulunmayan bir gıda maddesidir. Ekmeği yapılmaktaydı. ġarabın 

hammaddesi arasında sayılmaktaydı. 

  .yüzük, mühür (hâtim) خاذن

 .küpe (hurs) خرص

 Erkeklerin kullandığı bir tür boy elbisesi. Hz. Peygamber‟in (hamîsa)  خوٍصح 

sade, iĢlemesiz türde olan hamîsaları tercih ettiği anlaĢılmaktadır. 

 Kabak, su kabağı. Hz. Peygamber döneminde bazı (dubba)  دتا ء

yemeklerde kullanılmaktaydı. Su kabakları, kuyulardan su çekmek, su 

taĢımak ve korumak için kap olarak da kullanılmaktaydı. YaĢ su 

kabaklarında Ģıra yapılmasına yasaklama getirilmiĢtir. 

  .Evlerde kullanılan bir tür perde (durnuk) درنىن

 Bedenin üst tarafına sarılan bir bezden oluĢan basit bir elbise (‟ridâ)  رداء



336 

 

تٍةز   (zebîb) kuru üzüm. 

   .Ham hurma, hurma koruğu (zehv)  زهى

  perde/örtü (setr) ضرر

  gerdanlık (sihab)  ضخاب

 Kokulu bir ot olup, Hz. Peygamber tarafından kâfurla birlikte (sidr) ضذر 

cenazenin gasledilmesinde kullanılması tavsiye edilmiĢtir.   

 .Hz. Peygamber döneminde kullanılan bir tür yer yatağı, döĢek (serir) ضرٌر

 .Sıvı maddeleri korumak-depolamak için kullanılan nesne (sekâ, eskâ) اضمً/ضمى

Tulum, kırba.   

  .Yemek yemede kullanılan bir tür tepsi, sini (sukurruce) ضكرجح 

ضهن    (sehm) Kura çekerken kullanılan bir tür ok 

   .Köklerinden çorba yapılan bir tür ot (sılk) ضلك

 Hz. Peygamber döneminde bilinen ve yenilen bir çeĢit un (sevik) ضىتك

kavurmasıdır. Ağız içinde tortu bıraktığı için yendikten sonra ağzın 

içinin suyla çalkalanmasına ihtiyaç hissedilebilmekteydi. 

 .Arpa. Hz. Peygamber döneminde, unundan ekmek yapılırdı (Ģaîr) شعٍر

Aynı zamanda Ģarap yapımında da kullanılmaktaydı. 

 Ilgın ağacı, Hz. Peygamber döneminde minberin yapılmasında (‟tarfa) طرفاء 

kullanılan bir ağaç türü. 

    .Ġçine gıda maddeleri konan nesnelerin genel adı, kap (zarf) ظرف

 1.Hindistan bölgesinden getirilen, kokusu hoĢ olan bir ( el-ûdu‟l-hindî) العىد الهنذي

cins ağacın dalıdır. Hz. Peygamber döneminde çeĢitli hastalıklar için 

ilaç olarak kullanılmaktaydı. 2. Öd ağacı. 

  .Dal parçası, değnek (asîb„)  عطٍة

 Bal. Hz. Peygamber döneminde doğrudan, yemeklerde (asel„) عسل



337 

 

kullanılarak yahut sulandırılıp Ģerbet yapılmak suretiyle kullanılırdı. 

Bal, Hz. Peygamber tarafından tedavi edici gıda/ilaç yerine de tavsiye 

edilmekteydi. Yemen bölgesinde adına bıt‟ denilen sarhoĢ edici içki de 

üretilmekteydi. 

 Üzüm. Hz. Peygamber döneminde, gıda maddesi, Ģıra olarak (ıneb„) عنة 

yenilmekte, içki yapımında da kullanılmaktaydı. 

 .kısa boylu bir tür mızrak (aneze) عنسج

 .Balta, nacak (fe‟s) فأش

  .Arkasında yırtmaç bulunan, bir üst kıyafeti (ferrûc)  فروج

 .Yer yatağı, döĢek  (firâĢ)  فراظ

 .1. Halep yakınlarında bir yer adı.  2. Balta (kadum) لذوم

 .Bir tür boy elbisesi (kırâm)  لرام

 .Hz. Peygamber döneminde kullanılan bir tür ipekli giysi. Hz (kasiy)  لطً

Peygamber, ipeğin tahrimi ile birlikte erkekleri bu elbiseyi giymekten 

nehy etmiĢtir. 

  .kolye (kılâde)  للادج

 .gömlek (kamîs) لوٍض

 Kokulu bir ot olup, Hz. Peygamber tarafından cenaze sidrle(kâfur) كافىر 

yıkandıktan sonra son yıkamada kullanılması tavsiye edilmiĢtir.   

  .DiĢlerinin arasını yontarak açtıran kiĢi (mütefellic)  هرفلج

 Güzellik için yüzlerinin tüylerini yolduran kiĢi (mütenemmis) هرنوصاخ

هسفد   (müzeffet) Katranla, ziftlenmiĢ bir tür kap. Bazı içki kapları için de bu 

ifade kullanılmaktaydı. 

 .ucu eğri-çengel baston tarzı bir değnek (mıhcen) هحجن

 .Hz. Peygamber‟in bazen kullandığı bir değnek-asa (mıhsara) هخصرج



338 

 

 .Vücuduna dövme yaptıran kiĢi (müstevĢim) هطرىشن

 Saç tıraĢı için kullanılan bir tür makas (miĢkas)  هشمص

 Avlanma gibi iĢlerde kullanılan, ucuna demir geçirilmiĢ bir (mı‟rad) هعراض

tür çubuk/sopa olup, Hz. Peygamber tarafından demir tarafının 

değmesi halinde avın yenebileceği, ahĢap kısmının değmesi halinde 

hayvanın mundar olacağı belirtilmiĢtir. 

 .yünden mamul bir tür giysi (mülebbede)  هلثذج

 .Bir tür örtü, çarĢaf (mılhafe) هلحفح 

  .Kudret helvası. Mantar da men cinsinden kabul edilmiĢtir (men) هن

 .ġıra (nebiz)  نثٍس

 Üzerine oturmak yahut yaslanmak için kullanılan bir tür (numruka) نورلح

küçük yastık. 

 .Dövme yapan kiĢi, dövme ustası (vâĢim)  واشن

 .Çoğunlukla gıda maddelerinin konulduğu kap/kaplar (viâ-evıye)  وعى / اوعً

  Düğün yemeği (velime)  ولٍوح

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



339 

 

 

DEMĠREġĠK, Emirsultan, Hz. Peygamber’in EĢyayla ĠliĢkisi, Yüksek Lisans 

Tezi (Tez DanıĢmanı: Mehmet Emin ÖZAFġAR) Ankara Üniversitesi, Ankara 

2019. 

ÖZET  

Tez, giriĢ, iki ana bölüm ve sonuçtan oluĢmaktadır. GiriĢ bölümünde çalıĢmanın 

konusu, önemi, amacı ve yöntemi hakkında bilgi verilmiĢtir. 

Birinci bölümde Hz. Peygamber‟in kiĢisel hayatında bedenine bakımı baĢta olmak 

üzere, devrin teknik Ģartları çerçevesinde kullandığı eĢyalar, kıyafetler, gıda maddeleri, 

binekler ve diğer aletlere yer verilmiĢ ve bunlara iliĢkin tasarrufları hakkında bilgi 

verilmiĢtir. 

Ġkinci bölümde, Hz. Peygamber‟in insanlar, hayvanlar ve bitkilerle olan iliĢkisi 

üzerinde durulmuĢ ve bu varlıklara olan tutumunda eĢyalardan ayrılan hususiyetlerine 

de yer verilmiĢtir. Bu bölümün ikinci baĢlığında eĢya ile iliĢki kapsamında mütalaa 

edilmesi icab eden, hediyeler, sağlık ve ilaçlarla ilgili durumlar, mucizevi durumlar, 

bereket mefhumu, sanat ve estetik konularda eĢya ile ilgili unsurlar ve bir takım tabiat 

varlıkları ile olan münasebeti ele alınmıĢtır. Bölümün son baĢlığında Hz. Peygamber‟in 

eĢya ile iliĢkisinden çıkarılabilecek bazı temel ilkeler ve günümüze muhtemel etkileri 

üzerinde durulmuĢtur. 

Sonuç olarak, Sahih-i Buhârî rivayetleri özelinde, ele alınan konu bağlamında, Hz. 

Peygamber‟in EĢya kullanımı ve çevresindeki canlıların nesnel yönleri açısından 

kıymeti hakkında bir tasvir ortaya koymaya çalıĢtık. 

 

 

 

 



340 

 

 

DEMĠRESĠK, Emirsultan; The Prophet’s Relationship with Objects, Master 

Thesis (Supervisor: Mehmet Emin OZAFSAR) Ankara University, Ankara,  2019. 

 

ABSTRACT 

The thesis consists of introduction, two main chapters and conclusions. In the 

introduction part, the subject, importance, aim and method of the study are given.  

In the first chapter, the subjects of the care of his body, goods, clothes, foodstuffs, 

passenger animals and other tools he used in the personal life of the St. Prophet within 

tecnical conditions of his societes historical period. 

In the second chapter, the relationships of the Prophet with human beings, animals 

and plants was emphasized and his attitude towards these beings was critised. In the 

second part of this chapter, in the same context; the gifts, health and medicine-related 

situations, miraculous situations, notion of fertility, art and aesthetic subjects and 

relationships of the naturel assets are discussed. In the last part of this chapter, some 

basic principes can be resulted from the life and relationships with goods of the St. 

Prophet and possible effects of these principes to our century was discussed. 

Finally, in the context of the subject discussed, we tried to put forward a 

descriptions of the St. Prophets using shape of things,  and their objective values around 

the narratives of the Sahih el-Bukhari. 

 

 

 

 

 

 



341 

 

 

 

 

KAYNAKÇA  

 

ABDURREZZAK bin Hemmam, Ebubekir el-Musannef, Tahkik: Habiburrahman el-

A‟zâmî, Mektebet‟ul-Ġslâmî, 1403, Cilt: 1-11. 

AĞĠTOĞLU, Nurullah, “Hadiste Bağlam ĠnĢası”, The Journal of Academic Social 

Science Studies, JASSS, Volume: 6, Ġssue: 5, p: 127-145, May, 2013. 

AKGÜN, Sevim Demir, Hz. Peygamber Döneminde Yemek Kültürü, Sakarya 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), 

Ekim, 2007. 

ALTUNTAġ, Halil; (Muzaffer ġahin ile birlikte) Kur’an-ı Kerim Meâli, Diyanet ĠĢleri 

BaĢkanlığı, Ankara, 2006, 2. Baskı.  

ASLAN, Zahir, Nebevi Sünnette Beden Bakımı, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Rize, 2015. 

ARSLAN, Ali “Tarih ve Hadis Ġlimlerindeki Tenkit Usulleri”, Bülent Ecevit 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 1, Sayı: 22, 2014, s: 53-78. 

ARSLAN, Gıyasettin “Ġmam ġafii‟nin Hikmet Teorisi”,  İslami Araştırmalar Dergisi, 

Cilt: 16, Sayı: 3, 2003, Sayfa: 444-453. 

el-AYNÎ, Ebu Muhammed Mahmud bin Ahmed Bedruddin, Umdetu’l-Kari Şerhu 

Sahih’il-Buhari, Daru Ġhyai‟t-Turasi‟l-Arabî, Beyrut, Cilt: 1-25. 

BAĞCI, H. Musa, “Hadis Metodolojisinde Sahihu‟l-Buhârî‟nin Sıhhat Bakımından 

Tasnif Edilen Ġlk Eser Olduğu Fikrinin EleĢtirel Analizi”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, XLV (2004), Sayı: 1, s: 39-56. 



342 

 

BALAN (GÜNDOĞDU), Emine, Hz. Peygamber Döneminde Kültür Değişmeleri, 

Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans 

Tezi), Bursa, 2002. 

ĠBN BATTAL, Ebu‟l-Hasen, Ali bin Halef bin Abdülmelik, Şerhu Sahih’il-Buhari l’İbn 

Battal, Tahkik: Ebu Temim Yasir bin Ġbrahim, Mektebetu‟r-RüĢd, Suudiyye, 

Riyad, 2003/1423, Cilt: 1-10. 

BAYAR, Hasan, Buhârî’nin Bab Başlıklarına Yöneltilen Eleştiriler, (Umdetu’l-Kârî 

Bağlamında), Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, (YayınlanmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi), Gaziantep, Aralık 2017. 

BAYRAKTAR, Ahmet, “Ġntiharın Fıkhı -Psikopatolojik Boyutları ve Vaka Sunumu”, 

Eskiyeni 36, Bahar 2018, s: 53-72. 

el-BEZZÂR, Ebu Bekir Ahmed bin Amr, Müsnedü’l- Bezzar, Tahkik: Mahfuzurrahman 

Zeynullah (1-9. ciltler), Adil bin S‟ad (10-17 ciltler), Sabri Abdulhâlık eĢ-ġâfiî, 

(18. cilt), (Heyet) Mektebetu‟l-Ulum ve‟l-Hikem, Medinet‟ul-Munevvere, 1988-

2009; Cilt: 1-18. 

BĠLER, Selihan, Psikoloji Açısından Hz. Peygamber’in Şahsiyeti, Fecr Yayınları, 

Ankara ġubat 2018, 2. Baskı. 

el-CEVZÎ, Cemaluddin, Ebu‟l-Ferec, Abdurrahman bin Ali Muhammed, Keşfu’l-Müşkil 

min Hadis’is-Sahihayn, Tahkik: Ali Hüseyn el-Bevvab, Dâr‟ul-Vatan, Riyad, 

Cilt:1-4,  

CEYLAN, Hadi Ensar, “Ġbn Sina ve Fıkh: ġeriatın Hikmet Boyutu”, Diyanet İlmi 

Dergi, Cilt: 50, Sayı: 1; s: 111-121. 

ÇAKAN, Ġsmail Lütfi, Hadis Edebiyatı, Çeşitleri, Özellikleri, Faydalanma Usulleri; 

ĠFAV, Ġstanbul, Ocak, 2011, 8. Baskı.  



343 

 

----------, “Bireysel ve Toplumsal GeliĢmede Sünnetin Yeri ve Sahih-i Buhari” Sünnetin 

Bireysel ve Toplumsal Değişimdeki Rolü –Sempozyum-, Konya Ġlahiyat Derneği 

Yayınları, Konya, Mayıs 2008, s: 41-47. 

----------, “Sünnette Giyim, KuĢam ve Örtünme”, İslam’da Kılık-Kıyafet ve Örtünme, 

Ġlmi NeĢriyat Ġç ve DıĢ Ticaret AĢ., Ġstanbul, Tarih: ?, s: 43-76. 

ÇAKIN, Kamil, “Buhari‟nin Otoritesini Kazanma Süreci”, İslami Araştırmalar, Cilt 10, 

Sayı: 1-2-3, 1997, s: 100-109. 

ÇAKMAKLIOĞLU, Yard. Doç. Dr. M. Mustafa “Modern Dünyada Ezeli Hikmet 

Geleneğinin Yeniden CanlanıĢı: Batı‟da Ġbnü‟l-Arabi‟ye Yönelik Ġlginin Tarihi 

Seyri”, Tasavvuf, İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi, (Ġbn‟ül-Arabi Özel Sayısı-

2) 2009; Sayı: 23, s: 425-456. 

ÇALIġ, Halit “Ġslam Hukuk Literatüründe EĢya Hukukunun Temel Kavramları ve Konu 

ve Kapsam Açısından “Milk” Terimi” İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, Sayı: 

2003, s: 185-205. 

ÇALIġKAN, Öğr. Gör. Mehmet, “Kuran‟da Hikmet Kavramı”, Çukurova Üniversitesi, 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 1, Sayı: 2; Temmuz-Aralık 2001, s: 89-120. 

ed-DÂRĠMÎ, Ebu Muhammed Abdullah bin Abdurrahman, Müsnedu’d-Dârimi, (Sünen-

i Dârimî), Tahkik: Hüseyn Selim Esed ed-Dârânî, Dâr‟ul-Muğnî li‟n-NeĢr ve‟t-

Tevzi‟, Suudi Arabistan, (2000/1412), Cilt: 1-4.  

DAYHAN, Ahmet Tahir, Buhari’ye Yöneltilen Bazı Tenkitler, Dokuz Eylül 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), 

Ġzmir, 1995. 

DEMĠR AKGÜN, Sevim,  Hz. Peygamber Döneminde Yemek Kültürü, Sakarya 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), 

Ekim, 2007. 



344 

 

DURMUġ, Üzeyir, “Siyerin Hadislerle ĠnĢası Meselesi (Buhârî ve Müslim Örneği)”, 

Karadeniz Teknik Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 1, Bahar-

2016, s: 91-112. 

DURUSOY, Ali, “Vücud” Maddesi, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi,  2013, 

c: 43, s:137-9. 

el-BUHÂRÎ, Ebu Abdullah, Muhammed bin Ġsmail; Sahihu’l-Buhari, Mücahid, 

Abdülmalik (NâĢir); Dar‟ul-Feyha, DımeĢk ve Dar‟us-Selam, Riyad; Mart 

1999/Zilhicce 1419; Ġkinci Baskı. Tek cilt. 

GÖRMEZ, Mehmet; Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji 

Sorunu, Otto Yayınları, 5. Baskı, Kasım 2014, Ankara. 

----------, Hadis İlminin Temel Meseleleri, Otto Yayınları, 2. Baskı, Kasım 2014. s: 90-

2;   

GÜLLÜCE, Veysel, “Kuran‟da Hikmet Kavramı Üzerine”, Ekev Akademi Dergisi, c:1, 

Sayı: 2, Mayıs 1998; s: 43-48. 

ĠBN HACER, Ahmed bin Ali, Fethu’l-Bâri, Şerhu Sahih’il Buhari, Muhammed Fuad 

Abdulbaki, Muhibbuddin el-Hatib, Abdülaziz bin Abdullan bin Baz, Dâru‟l-

Marife, Beyrut, 1379, Cilt: 1-13. 

el-HÂKĠM, en-Nisâbûrî, Ebu Abdullah el-Hâkim Muhammed b. Abdullah en-Nisâbûrî, 

Müstedrek Ale’s-Sahiyahn, Tahkik: Mustafa Abdulkadir Atâ, Daru‟l-Kütübü‟l-

Ġlmiyye, Birinci Baskı, 1990-1411, Cilt: 1-4. 

ĠBN HANBEL, Ebu Abdillah Ahmed Müsned, Tahkik: ġuayb el-Arnaud, Adil MürĢid 

vd., Müessesetu‟r-Risale, 2001/1421, Birinci Baskı.  

KALLEK, Cengiz, “Müd” Maddesi, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi,  2006, 

c: 31, s: 457-457. 

 



345 

 

KANDEMĠR, M. YaĢar, “el-Câmiu‟s-Sahih” Maddesi, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, 1993, Cilt: 7, s: 114-23; 

----------, “Sünen”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 2010, c: 38, s:147-8. 

KIRBAġOĞLU, M. Hayri, “Ġmam ġafii‟nin “Risale”‟sinin Hadis Ġlmindeki Etkileri”, 

İslami Araştırmalar, Cilt: 10, Sayı: 1-2-3, 1997; s: 87-99. 

KHIDR, Ġbrahim Mohammed Amin, Mütekaddim ve Müteahhir Alimlerin Sahih-i 

Buhari Eleştirisi: Dârekutnî ve Ebû Reyye Örneği (KarĢılaĢtırmalı Hadis Ġlmi 

AraĢtırması), Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, (YayınlanmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi), Bingöl, 2017. 

KOCAER, Abdullah Feyzi (Çeviri, Tahriç ve Notlar); Sahih-i Buhari, Tecrid-i Sarih 

Tercümesi, Hüner Yayınevi, Konya, 2014, 3. Baskı. Cilt: 1-2. 

KUTLUER, Ġlhan, “ġey” Maddesi, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 2010, 

c:39, s:34-6. 

ĠBN MÂCE, Ebu Abdullah Muhammed bin Yezid el-Kazvînî, Sünen-i İbn Mâce, 

Tahkik: Muhammed Fuad Abdulbakî, Dâru Ġhyâi Kütübü‟l-Arabîyye, Cilt : 1-2 

ĠBN MANZUR, Cemalü‟d-din Ebu Fadl, Muhammed bin Mükerrem, Lisân’ul-Arab, 

Tahkik: Abdullah Ali el-Kebir, Muhammed Ahmed Haseb‟ullah, HaĢim 

Muhammed ġazeli, Dar‟ul-Maarif, Kahire, Cilt: 1-6. 

MA‟MER bin RâĢid, el-Câmi, Tahkik: Habiburrahman el-A‟zâmî, Meclisu‟l-Ġlmî, 

Pakistan, Mektebetu‟l-Ġslami Beyrut, 1403, Cilt: 1-2. (Abdurrezzak bin Hemmam 

Musannef‟inin içinde 10 ve 11. ciltler) 

MALĠK b. Enes, Muvatta, Tahkik: el-A‟zami, Muhammed Mustafa, Müessesetu 

Zeydan bin Sultan Âli Nahyan li‟l-A‟mâli‟l-Hayriyye ve‟l-Ġnsaniyye, BirleĢik 

Arap Emirlikleri, 2004-1425, Birinci Baskı, Cilt 1-8. 



346 

 

MEMĠġ, Ġbrahim, “Hikmet Kavramı Hakkında Kur‟an-ı Kerim ve Hadisi ġerifler IĢığı 

Altında Bir Analiz”, Bakü Devlet Üniversitesi, İlmi Mecmuası, No: 10, Eylül-

2008, s: 269-234. 

MUTÇALI, Serdar; Arapça-Türkçe Sözlük, Dağarcık Yayınları, Aralık 1995. 

NAS, Taha, “Ġslam Hukuku Açısından Saç Ekiminin Hükmü”, İslami Araştırmalar, 

2016; c: 27, Sayı:1, s:  53-63. 

en-NESÂÎ, Ebu Abdurrahman Ahmed bin ġuayb, el-Müctebâ min’s-Sünen (Sünen), 

Tahkik: Abdulfettah Ebu Gudde, Mektebetu‟l-Matbuâti‟l-Ġslâmiyye, Halebi 

1406/1986, Cilt: 1-8. 

OĞUZAY, Fatih, Hz. Peygamber Döneminde Tarım Kültürü, Sakarya Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), Haziran 2008. 

ÖKSÜZ, Nilgün, Hadis-Tarih İlişkisi ve Buhari’nin et-Tarih’ul-Evsat’ındaki Metodu, 

Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, (YayınlanmamıĢ Yüksek 

Lisans Tezi), Ġzmir, 2004. 

ÖZAFġAR, Mehmet Emin, Hadis ve Kültür Yazıları, Kitabiyat, Ankara, Ocak 2005, 1. 

Baskı. 

----------, “Fıkıhçı BakıĢ Açısının Sünneti Anlamaya Etkisi” -Fıkıh Sisteminde 

Hadislerin AnlaĢılması-, Günümüzde Sünnetin Anlaşılması, (Sempozyum Tebliğ ve 

Müzakereleri), 29-30 Mayıs, 2004/Bursa, s:181-195. 

----------, “Ebu Reyye ve Kitabı Üzerine”, (Mehmet Görmez ile birlikte), İslami 

Araştırmalar Dergisi, Cilt: 5, Sayı: 1, Ocak 1991. 

----------, “Hadis Ġlminde Alan Evrilmesi”, İslamiyât, 2003, Sayı: 4, s:105-120. 

ÖZCAN, Hanifi, “Maturidi‟ye Göre Hikmet Terimi”, İslami Araştırmalar, Cilt: 2,Sayı 

6: Ocak-1988; 42-46. 



347 

 

ÖZKAVUKÇU, ġaban, Kuran’a Göre Hz. Peygamber’in Kronolojik Hayatı, Erciyes 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi),  

Kayseri, Ağustos 2011.  

ÖZġENEL, Mehmet, “Hikmet Hadisi Üzerine Bir Ġnceleme”, Divan, 1996/2, s: 201-

206.  

ÖZTÜRK, Nermin, “Antropolojik ve Sosyolojik Açıdan Saçlar ve Ġnançlar”, Sakarya 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı 25, Bahar-2008, s: 7-28. 

PAKSOY, Kadir, “Hz. Peygamber‟in Saç veya Sakalı‟nın Sonraki KuĢaklara Ġntikali ve 

Sakal-ı ġerif Merasiminin Rivayetlerdeki Temeli” Harran Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Sayı: 25, Ocak-Haziran 2011, s: 97-108. 

POLAT, Salâhaddin “Buhari‟nin Sahih‟ine Yapılan Tenkidler”, Büyük Türk İslam 

Bilgini Buhari, (811-869) Uluslar Arası Sempozyumu, Erciyes Üniversitesi 

Gevher Nesibe Tıp Tarihi Enstitüsü Yayın No:22, 18-20 Haziran 1987; Dizgi-

Baskı: Erciyes Üniversitesi Matbaası Kayseri-1996. s:85-99. 

SAFA, Mustafa, Hz. Peygamber Döneminde Medine’nin Sosyal Yapısı, AraĢtırma 

Yayınları, 1. Baskı. 

es-SAN‟ÂNÎ, Muhammed bin Ġsmail bin Salah, Emir, Sübülü’s-Selam, Dâru‟l-Hadis, 

Cilt: 1-2. Basım yeri ve tarihi yok. 

SANDIKÇI, Kemal; “Sahihu‟l-Buhari Üzerine Yapılan ÇalıĢmalar” Diyanet Dergisi, 

Ocak-ġubat-Mart; Cilt: XXI - Sayı: 1, sf: 39-62. 

----------, “Sahihu‟l-Buhari Üzerine Yapılan ÇalıĢmalar - II” Diyanet Dergisi, Nisan-

Mayıs-Haziran; Cilt: XXI - Sayı: 2, sf: 50-55. 

SEZGĠN, M. Fuat, Buhari’nin Kaynakları, Kitabiyat, 2. Baskı, Ankara, Ocak, 2001. 

es-SĠCĠSTÂNÎ, Ebû Dâvud Süleyman bin EĢ‟as Sünen-i Ebî Dâvûd, (Sünen) Tahkik: 

Muhammed Muhyiddin Abdülhamid, Mektebetu‟l-Asriyye, Beyrut, Cilt: 1-4.  



348 

 

SOFUOĞLU, Mehmet, Sahih-i Buhari Tercümesi, Ötüken NeĢriyet A.ġ, Ġstanbul, 1987, 

Cilt: 1-16. 

eĢ-ġAFĠĠ, Muhammed bin Ġdris, er-Risale, Çevirenler: Prof. Dr. Abdülkadir ġener, Prof. 

Dr. Ġbrahim ÇalıĢkan, TDV Yayınları,  Ankara-2003, Üçüncü Baskı. 

ġEKER, Necmeddin, “Hadislerin AnlaĢılmasında Tarihi Bağlamın Rolü”, Hadis 

Tetkikleri Dergisi, XVI/2, 2018, s:7-24. 

ĠBN EBĠ ġEYBE, Ebubekir, Kitabu’l-Musannef fi’l-Ehâdis ve’l-Âsâr, (Musannef) 

Tahkik: Kamil Yusuf el-Hût, Mektebetu‟r-RüĢd, Riyad, 1409, Cilt: 1-7. 

ġULUL, Kasım, Son Peygamber Hz. Muhammed’in -sav- Hayatı, 2. Baskı, Kasım 2018 

et-TAHAVĠ, Ebu Cafer Ahmed bin Muhammed, Şerhu Meâni’l-Âsâr, Tahkik: 

Muhammed Zühri en-Neccar, Muhammed Seyyid Câdu‟l-Hakk, Âlemu‟l-Kütüb, 

1994/1414,  Cilt: 1-5.  

----------, Ebu Cafer Ahmed bin Muhammed, Şerhu Müşkili’l-Âsâr, Tahkik: ġuayb el-

Arnaud, Müessesetu‟r-Risâle, 1994/1415, Birinci Baskı, Cilt: 1-16.  

TARTI, Dr. Nevzat, Hadislerin Tarihsel Boyutu, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, (Doktora Tezi), Erzurum, 2001. 

TAġDELEN, Celalettin, Hz. Peygamber’in Sünnetinde Hayvanların Yeri, Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, (YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi), 

Ġstanbul, 2010. 

UÇAR, Ġlyas, Hz. Muhammed Döneminde Medine’de Gündelik Hayat -Mekanın 

Üretimi-, Fecr Yayınları, Ankara, 2009.  

UYSAL, ġule Yüksel, “Men TeĢebbehe bi Kavmin Hadisini Küresel Giyim Kültürü 

Açısından Yeniden Okumak”, Turkish Studies, Volume 11/7, Spring 2016; s: 293-

314. 



349 

 

YENĠÇERĠ, Celal, “Hz. Peygamber Ailesinin Gelirleri, Geçimi ve Bıraktığı Miras”, Hz. 

Peygamber ve Aile Hayatı, Ġlmi NeĢriyat Ġç ve DıĢ Ticaret A.Ģ., Ġstanbul, Tarih: ? 

s: 343-402. 

 

Ġnternet Siteleri 

almaany.com  

sozluk.gov.tr  

lugatim.com 

larousse.fr 

isam.org.tr 

hadislerleislam.diyanet.gov.tr 

tez.yok.gov.tr 

dergipak.org.tr 

 

Bilgisayar Programları 

Mektebet‟uĢ-ġâmile, 3.36 verisyon. 

Not: Sahihi-i Buhârî dıĢındaki Arapça eserler için baskıların pdf nüshalarından ve 

ġâmile programından yararlanılmıĢtır. 

 

 

 

 


