
T.C. 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ  

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

   TANZİMAT SONRASI MODERN HUKUK ARAYIŞLARI 

VE MECELLE ÖRNEĞİ 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

Mustafa ÖZLÜ 

 

Danışman 

Doç. Dr. Mustafa Said KURŞUNOĞLU 

 

 

 

 

SAMSUN  

2020 



 

BİLİMSEL ETİK BİLDİRİMİ 

Hazırladığım Yüksek Lisans Tezinin/Doktora Tezinin/Sanatta Yeterlik 

çalışmasının bütün aşamalarında bilimsel etiğe ve akademik kurallara riayet ettiğimi, 

çalışmada doğrudan veya dolaylı olarak kullandığım her alıntıya kaynak gösterdiğimi 

ve yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu, yazımda enstitü 

yazım kılavuzuna uygun davranıldığını taahhüt ederim 

 

 

/    /20 

 

Mustafa ÖZLÜ 

  



i 

 

 

ÖZET 

     TANZİMAT SONRASI MODERN HUKUK  

ARAYIŞLARI VE MECELLE ÖRNEĞİ 

Mustafa ÖZLÜ 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Felsefe Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans, Eylül/2020 

Danışman: Doç. Dr. Mustafa Said KURŞUNOĞLU 

Antik Çağ’da, Platon ve Aristoteles erdem ve toplum temelli hukuk anlayışı 

vardır. Stoa Okulu ise doğaya uyumu vurgulamıştır.  Evrensellik Stoacıların temel 

görüşüdür. Adalet ve erdem temelli anlayış Orta Çağ’ın hukuk anlayışını 

şekillendirmiştir. Semavi dinlerle hukuk anlayışı teolojik bir karaktere bürünmesine 

neden olmuştur. Türk-İslam filozoflarıyla erdem temelli hukuk anlayışı ortaya 

konulmuştur. Modern dönem Orta Çağ’dan kopukluğu temsil etmektedir. Bu 

dönemde yeni kavramlar ve anlayışlarla karşılaşırız. Modern hukuk bireyi temele 

alan ve aklı savunan hukuk anlayışıdır. Bu hukuku dönemin getirdiği ekonomik, 

sosyal, siyasi vb. şartlar oluşturmuştur. Bu şartlar sonucunda tarihsel öneme sahip 

kitlesel olaylar meydana gelmiştir. 1789 Fransız Devrimi bu olaylar içinde en 

önemlisidir. Yerel bir olay olmasına karşın küresel çapta etkisi olmuştur. Fransız 

Devrimi’nin özünü eşitlik, özgürlük ve milliyetçilik oluşturmaktadır. Bu da 

imparatorlukların parçalanmasına neden olmuştur. Osmanlı İmparatorluğu 

Avrupa’da yayılan bu fikirlerden en çok etkilenendir. Osmanlı İmparatorluğu 

Avrupa’ya yetişmek ve toplumdaki bozuklukları düzeltmek için reformlar yapmıştır. 

Bu reformlar fikirden öteye gitmemiştir. Reformlar halk tarafından 

benimsenmemiştir. Bundan dolayı da modern hukuk kurallarına uygun hukuk 

çalışmaları yapmak zorunda kalmıştır. Bu kanunlaştırma hareketleri, 1808 Sened-i 

İttifak, 1839 Gülhane Hatt-ı Hümayunu (Tanzimat Fermanı), 1856 Islahat Fermanı, 

1876 Kanun-i Esasi ve Meşrutiyet (1876-1909) çizgisinde genel bir modernleşme 

bağlamını tarihsel olarak ifade eder.  

Osmanlı İmparatorluğu’nda kanunlaştırma hareketleri felsefi bir istekle 

olmamıştır. Gayrimüslim tebaa İslam Hukuku ile yönetilmeyi kabul etmemiştir. 

Osmanlı İmparatorluğu geleneksel hukuk anlayışını modern anlamda kanunlaştırma 



ii 

 

yoluna gitmiştir İktisadi alanda Avrupa kanunlarını tercüme edip kullanılmıştır. 

Medeni hukuk alanında da bu yapılmak istenmiştir. Bu durum muhafazakârlar ile 

yenilikçileri karşı karşı karşıya getirmiştir. Muhafazakârlar Fransız Medeni 

Kanunu’nu tercüme edilmesinin Osmanlı İmparatorluğu’nu pazar haline getireceğine 

savunmuşlardır. Buna karşı çıkarak kendi özünden bir kanun yapılması gerektiğini 

savunmuşlardır. Komisyon incelemeler sonucu İslam Hukuku’ndan oluşan modern 

tarzda bir medeni kanun yapılması kararı çıkmıştır.  

Mecelle-i Ahkam-ı Adliyye Osmanlı İmparatorluğu’nun ilk medeni kanunudur. 

Ahmet Cevdet Paşa ve dönemin ileri gelen hukukçuları tarafından İslam Hukuku’nu 

temele alan modern tarzda oluşturulmuştur. İçerik bakımından yerli ve milli bir 

kanundur. İslam hukuku temel alması ve Türk örf ve geleneğine uygun olması 

önemlidir. Mecelle kanunlaştırma çalışmalarında öze bağlı kalınarak kanun 

oluşturmanın öncüsü olmuştur. Dönem içinde birçok kanun bu yolla modern bir 

görünüm kazanmıştır. Osmanlı İmparatorluğu’nun medeni hukuk ihtiyacını 

karşılamıştır. Türk hukuk tarihine ve İslam Hukuku’na yıllarca hizmet etmiştir. 

Yürürlükte olduğu dönemler göz önüne alındığında birçok İslam devletinin hukuki 

alt yapısını oluşturmuştur. Uluslararası bir niteliğe sahiptir. Bu yönüyle dünyada 

Fransız medeni kanunundan sonra ikinci medeni kanundur. Hukuki boyutunun 

yanında Türk düşüncesi için de tarihsel öneme sahip bir metindir. Modern 

dönemdeki Türk paradigma değişimini göstermektedir. Aynı zamanda Türk 

düşüncesindeki doğu batı tartışmasının hukuktaki yansımasıdır. Bu yansımanın 

somut halidir.  

Anahtar Kelimeler:  Doğal Hukuk, Modern Hukuk, Kanunlaştırma, Islahat, 

Sözleşme, İslam Hukuku,  Sened-i İttifak, Gülhane Hatt-ı Hümayunu(Tanzimat 

Fermanı), Islahat Fermanı, Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye, Kanun-i Esasi ve Meşrutiyet. 

 

  



iii 

 

 

ABSTRACT 

THE SEARCHES OF MODERN LAW AFTER THE REGULATION 

AND EXAMPLE OF MECELLE 

Mustafa ÖZLÜ 

Ondokuz Mayıs University, Institute Of Graduate Studies  

Department Of Philosophy, M-A, September/2020 

Advisor: Assoc. Dr. Mustafa Said KURŞUNOĞLU 

In the Ancient Age, Plato and Aristotle had an understanding of virtue and 

society-based law. Stoa School emphasized harmony with nature. Universality is the 

basic view of the Stoics. Justice and virtue-based understanding shaped the legal 

understanding of the Middle Ages. It caused the understanding of law to take on a 

theological character with the heavenly religions. The virtue-based legal 

understanding has been introduced with Turkish-Islamic philosophers. The modern 

period represents a break from the Middle Ages. In this period, we encounter new 

concepts and understandings. Modern law is an understanding of law that takes the 

individual as a basis and defends the mind. This law brought about the economic, 

social, political and so on. conditions created. As a result of these conditions, mass 

events of historical importance occurred. The 1789 French Revolution was the most 

important of these events. Although it is a local event, it has had a global impact. 

Equality, freedom and nationalism constitute the essence of the French Revolution. 

This resulted in the disintegration of empires. The Ottoman Empire is most affected 

by these ideas that spread throughout Europe. The Ottoman Empire made reforms to 

catch up with Europe and correct the disorders in society. These reforms did not go 

beyond ideas. Reforms have not been adopted by the public. Therefore, he had to do 

legal studies in accordance with modern legal rules. These acts of codification 

historically express a general context of modernization in the lines of 1808 Sened-i 

İttifak, 1839 Gülhane Hatt-ı Hümayunu (Tanzimat Edict), 1856 Reform Edict, 

1876 Kanun-i Esasi and Meşrutiyet (1876-1909). 

Enacting movements in the Ottoman Empire did not happen with a 

philosophical desire. Non-Muslim subjects refused to be governed by Islamic Law. 



iv 

 

The Ottoman Empire enacted the traditional understanding of law in a modern sense. 

In the economic field, European laws were translated and used. This was intended to 

be done in the field of civil law. This situation has brought conservatives and 

innovators face to face. Conservatives argued that translating the French Civil Code 

would turn the Ottoman Empire into a market. They opposed this and argued that a 

law should be made from its own essence. As a result of the examinations of the 

commission, it was decided to make a modern style civil law consisting of Islamic 

Law. 

Mecelle-i Ahkam-ı Adliyye is the first civil law of the Ottoman Empire. It was 

created by Ahmet Cevdet Pasha and the prominent lawyers of the period in a modern 

style based on Islamic Law. It is a domestic and national law in terms of content. It is 

important that it is based on Islamic law and conforms to Turkish customs and 

traditions. It has been the pioneer of legislative legislation by adhering to the essence 

of lawmaking. During the period, many laws gained a modern appearance in this 

way. It met the civil law needs of the Ottoman Empire. He has served Turkish legal 

history and Islamic Law for years. Considering the period in which it was in effect, it 

has formed the legal infrastructure of many Islamic states. It has an international 

character. In this respect, it is the second civil law in the world after the French civil 

law. Besides its legal dimension, it is a text of historical importance for Turkish 

thought. It shows the Turkish paradigm shift in the modern period. It is also the 

reflection of the East-West debate in Turkish thought in law. This is the concrete 

form of reflection. 

Keywords: Natural Law, Modern Law, Codification, Reform, Contract, Islamic 

Law, Sened-i İttifak, Gülhane Hatt-ı Hümayunu (Tanzimat Edict), Reform Edict, 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye, Kanun-i Esasi and Constitution . 

 

 

 

 



v 

 

ÖN SÖZ 

“Tanzimat Sonrası Modern Hukuk Arayışları ve Mecelle Örneği” adlı bu 

çalışmada, Osmanlı Devleti’nde modern hukuk arayışlarına bir ilk örnek niteliğinde 

olan “Mecelle-i Ahkam-ı Adliye” adındaki medeni kanun çalışması, tarihsel, sosyal 

ve felsefi yönleri ile birlikte incelenecektir. Bu çalışmada Osmanlı Devleti’nde 

Tanzimat’tan sonra gerçekleştirilen kanunlaştırma çalışmalarına ve bu çalışmaların 

düzenlemek istediği yeni birey, devlet ve toplum anlayışlarına yer vereceğiz. Bu 

konuyu ele almamızın nedeni Avrupa’da modern dönemi şekillendiren kanunlaştırma 

çalışmalarına karşılık olarak Osmanlı Devleti’nde de kendi bağlam ve sorunlarına 

uygun olarak benzeri bir şekillendirici kanunlaştırmanın yapılmış olmasıdır. Bu bir 

bakıma farklı aynalarda farklı şekillerde gözüken ortak bir fenomen olgusunda 

olduğu gibi modernizmin Osmanlı düzenindeki yansımasıdır.  

Her ne kadar Türk Düşüncesinin Modern dönemi, Tanzimat ve sonrasında 

Osmanlı Aydınlarının çeşitli konular üzerinde ortaya koydukları tercümeler ve 

Avrupa’daki edebi-felsefi akımları aktaran yeni eserleri ile anlaşılmaya çalışılsa da 

edebiyat, felsefe ve bilim merkezli bu ürünler, entelektüel seviyede bir değişimi 

göstermektedirler. Oysa hukuk alanında ortaya konan bu modernleşme çabası, tüm 

kurumsallıkları ile beraber devletin ve uygulanış genelliği itibariyle de toplumun tüm 

kesimlerini ilgilendiren, değişimin hukuk kodları ve yeni hukuk dili üzerinden 

metine döküldüğü temel bir belge görünümündedir. Mecelle metinlerinin hukuki 

formunun teorik özünü oluşturan düşünsel ve felsefi bakış açısının tespiti bu nedenle 

önem kazanmaktadır. Her şeyden önce geleneksel hukukun modernleştirilmesi 

çalışmaları, temelde iki farklı felsefe ve dünya görüşünün diyalektik karşıtlığının 

açığa çıktığı bir zeminde gerçekleştirilmiş ve yeni bir senteze ulaşmaya çalışmıştır.  

Bu fikirlerden ilki, Batı’da medeniyet alanında gerçekleşen başarı ve 

gelişmelere hayran bürokratlar ve aydınların savunduğu Avrupa’nın her yönüyle 

radikal bir biçimde taklit edilmesi ve uygulanmasını esas almakta ve garplılaşmak 

olarak kodlanmaktadır. İkincisi ise; Osmanlı Devleti’ni tedricen eski gücüne 

kavuşturmak için geleneğe bağlı bir modernleşme yoluyla yeniden doğmayı ve 

yükselmeyi savunmaktadır. Bu ikinci görüş de kendi içinde İslamcılık, Osmanlılık, 

Türkçülük gibi farklı muhafazakâr kodlarla anılmaktadır. Osmanlı Devleti’nde 

yenileşme çabalarına bakıldığında başta iktisat, eğitim ve askeri alanlarda ilk 



vi 

 

düşüncenin tercih edildiği, medeni hukuk alanında ise ikinci görüşün benimsendiği 

görülmektedir. Esasen birbiri içinde geçişli olan Batıcılık, İslamcılık, Türkçülük ve 

Osmanlılık akımlarını Batı’da olduğu gibi klasik bir liberal-muhafazakâr 

diyalektiğine indirgemek zordur. Bu noktada açığa çıkan eksen, geleneksele bağlı 

yenilenme ile Batı’lı kodlara dayalı bir modernleşme ayrımıdır. Bu ayrım aynı 

zamanda değişimin hızlı radikal biçimi ile sürece dayalı tedriciliğini de belirler. 

Osmanlı Devleti’nin çöküşü ile birlikte bu tedrici modernleşme çabası da başarısız 

kabul edilerek, Batılılaşma görüşü radikal devrimler biçiminde uygulanmıştır. Söz 

konusu iki modernleşme biçimi ve felsefesi modern Türk düşüncesinin günümüze 

kadar süren düşünsel, kültürel ve politik bağlamlarını belirlemiştir. Bundan dolayı bu 

çalışmada tartışmanın Mecelle örneği üzerinden felsefi temellerinin ele alınması ve 

incelenmesi yapılacaktır. 

Bu çalışmanın bir diğer önemli amacı ise Türk kültür ve medeniyetinin kendi 

tarihsel kodlarına ve düşünce eksenine dayalı hukuk anlayışımızın modern ilk 

örneğini ortaya çıkarmaktır. Zira böylesi bir çalışmanın göz ardı edilmesi durumunda 

Türk düşüncesinin modern döneminde bir özgünlük sorunu açığa çıkmaktadır. 

Kabaca Batı’nın ikinci sınıf taklidi biçiminde modernleşme sürecimizin 

anlaşılmasının, bizim modern döneme taşıyacak kendimize ait bir hukuk 

anlayışımızın olmadığı sonucuna varacağı ve kendi evrensel medeniyetimize yönelik 

bilimsel olduğu kadar düşünsel bir haksızlık olacağı açıktır. Kanaatimizce döneminin 

varoluşsal sorunları ve koşulları içerisinde öncelik kazanan hızla Batılılaşma 

çabaları, kendi kökümüze, kültürümüze, din ve geleneğimize bağlı modern hukuk 

arayışlarımızın bu ilk örneğini göz ardı etmemize neden olmamalıdır. Her ne kadar 

uygulama tercihleri itibariyle günümüzde geçerli olmasa bile Mecelle çalışması, 

geleneksel hukukumuzun olduğu kadar sosyal düşüncemizin de modernleştirilmesini 

kısmen ortaya koyabilmiş tarihsel bir metin olarak somut bir başarıyı 

belgelemektedir. Dolayısıyla Türk düşüncesinin geleceğe olan akışında Osmanlı 

Devleti’nin ortaya koyduğu bu ilk medeni kanun çalışmasının teorik ve düşünsel 

temellerinin bağlamları ile birlikte nesnelleştirilmesi önem arz etmektedir. 

Bu bağlamda çalışmamız, giriş ve sonuç hariç üç bölümden meydana 

gelmektedir. Giriş, bölümünde genel olarak Osmanlı Devleti’nin modern hukuk 



vii 

 

arayışları doğrultusunda kanunlaştırma hareketlerinin hangi temel kavramsal 

değişkenlere ve koşullara bağlı olarak gerçekleştiği ve geliştiği incelenmiştir.   

Birinci bölümde ise, modern hukuka giden yolda önemli bir başlangıcı ifade 

eden ve temel içeriği itibariyle tarihsel süreçte farklı biçimlerde güncellenen doğal 

hukuk geleneğinin adalet kavramı üzerinden gelişimi, İlkçağ ve Orta Çağ dönemleri 

itibariyle ele alınmıştır. Ardından bu tarihsel geçmişe dayalı olarak doğal hukuk 

arayışlarının Rönesans ve sonrasında modern dönemdeki konumu ile Fransız 

Devriminde ulaştığı zirve noktasına olan dönüşümü ele alınmaktadır. Bu genel 

çerçeve içerisinde 18. ve 19. Yüzyıllarda gerek paylaşılan coğrafya gerekse de farklı 

inançlara ve kültürlere dayalı iktisadi ve sosyal yapısı ile kısmen bir Avrupa ülkesi 

olan Osmanlı Devleti’ndeki yenileşme çabalarına eşlik eden modern hukuk arayışları 

ele alınmıştır.  

İkinci bölümde, Osmanlı Devleti’ndeki kanunlaştırma çalışmalarında dikkat 

edilen ve göz önünde bulundurulan kavramlar, tarihsel bağlamları ile birlikte ele 

alınmıştır. Bu kavramlar dönemi itibariyle ön plana çıkan eşitlik, mülkiyet, 

vatandaşlık ve anayasa sorunu çerçevesinde değerlendirilip, Osmanlı Devleti’nin 

modern hukuk arayışlarının hangi kavramsal içerik ve tartışmalarla gerçekleştiği 

incelenmiştir.  

Üçüncü bölümde ise bu modern hukuk arayışlarının doğrusal bir sonucu olarak 

meydana gelen İslam hukukunun ve Osmanlı Devleti’nin ilk medeni kanun çalışması 

olan “Mecelle-i Ahkam-ı Adliyye”nin nasıl ortaya çıktığı ele alınmaktadır. Bu 

bağlamda Mecelle’nin ortaya çıkmasında etkili olan koşulların ortaya konulmasının 

yanında metnin içeriği, medeni hukuk olarak değeri ve temel bir metin olarak içerik 

ve önemine vurgu yapılırken medeni hukuk olarak resmiyet kazanan Mecelle’nin 

hedefleri ve somut başarıları gerek Türk-İslam Hukuku gerekse de Türk 

modernleşmesi açısından ele alınıp incelenmektedir.  

Sonuç bölümünde ise bu incelemeler ve yorumlar göz önünde bulundurularak 

genel anlamda doğal hukuktan modern hukuka ilerleyen tarihsel çizgide açığa çıkan 

paradigma değişikliğinin Avrupa’ya özgü olmadığı, değişimin çerçevesine kendine 

özgü sorunları ile dahil olan Osmanlı Devleti’nin bundan nasıl etkilediğinin 

değerlendirmesi yapılmaktadır. Yine kökleri tarihsel, kültürel, dini ve toplumsal 



viii 

 

derinliklere uzanan Türk düşüncesinin modern dönemindeki değişimini normatif 

biçimde gözlemlememize olanak sağlayan “Mecelle-i Ahkam-ı Adliye”nin 

hermenötik açıdan bir değerlendirmesi yapılmaktadır. 

Çalışmama, sabrı, bilgi ve tecrübeleriyle katkıda bulunan ve beni bilgi ışığıyla 

aydınlatan danışman hocam Doç. Dr. Mustafa Said KURŞUNOĞLU’na, yüksek 

lisans sürecinde vakitlerini ayıran, felsefi fikir ve dünyama farklı bir bakış açısı 

kazandıran çok değerli Bölüm Başkanımız Prof. Dr. Lokman ÇİLİNGİR’e ve diğer 

hocalarıma maddi ve manevi olarak desteğini esirgemeyen eşime emekleri için 

teşekkür etmeyi bir borç bilirim. 

Mustafa ÖZLÜ 

Samsun 2020  



ix 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET…………………………………………………………….….……….....….....i 

ABSTRACT……………………………………………………….………….….....iii 

ÖN SÖZ………………………………………………………………….…..............v 

İÇİNDEKİLER……………………………………………………….……..…..….ix 

KISALTMALAR………………………………………………………….……..…xi 

 

GİRİŞ 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MODERN HUKUK ANLAYIŞININ TARİHSEL VE FELSEFİ ARKA PLANI 

1.1. Antik Çağda ve Roma Döneminde Hukuk Anlayışı ……………...........………. 8 

1.2. Orta Çağ ve Modern Dönemde Hukuk Tartışmaları ..……...………..….…...... 17 

1.3. Osmanlı Modern Hukuk Çalışmaları…………………………….……………. 35 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TANZİMAT SONRASI TÜRK DÜŞÜNCESİNDE MODERN HUKUK 

ARAYIŞLARI 

2.1. Eşitlik Sorunu……………………….……………...……….…………...……. 61 

2.2. Mülkiyet Anlayışı ve Yeni Sınırlar  ....………………….……………..…….... 67 

2.3. Osmanlılık; Anayasal Vatandaşlık Sorunu …………………………......….…. 72 

      2.3.1. Eşit Vatandaşlık Sorunu……………………...……………..…………… 75 

      2.3.2. Kurumsal Yenilikler…………………………..…….............…………… 80 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İLK TÜRK MEDENİ KANUN ÖRNEĞİ OLARAK MECELLE’NİN 

HUKUKSAL DEĞERİ 

3.1. Mecelle’yi Hazırlayan Hukukçular ve Amaçları …………………..……...….. 90 

3.2. İçeriksel Olarak Mecelle ………………………………..………..………….....99 

3.3. Modern Hukuk Metni Olarak Mecelle ...……………………..………….…... 106 

3.4. Türk-İslam Hukukçuluğu Açısından Mecelle ..……………………..………...111 



x 

 

 

SONUÇ VE GENEL DEĞERLENDİRME .........................................................118 

KAYNAKÇA …………………………….....………………….....…....………....122 

ÖZ GEÇMİŞ …..…………………………..……………………………………. 131 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

KISALTMALAR 

 

akt: Aktaran 

bkz: Bakınız 

C: Cilt 

S: Sayı 

Çev: Çeviren 

ed: Editör/Yayına hazırlayan 

s: Sayfa 

ss: Alıntı belli sayfalar arasından yapılmış 

trsz: Tarih yok. 

derl: Derleyen 

v.d: Çok yazarlı eserlerde ilk yazardan sonrakiler 

yy: Yüzyıl 

 



1 

 

GİRİŞ 

19. yüzyıl Osmanlı Devleti’nin çöküşüne ilişkin pek çok varoluşsal kriz ve olay 

yaşanmıştır. 1689 II. Viyana Kuşatması ile başlayan savaş yenilgiler, çevresel ve 

merkezi isyanlar gibi birçok olumsuz toplumsal olay meydana gelmiştir. Bu yaşanan 

olaylar sonucunda Osmanlı Devleti Batı’daki modern devletlerden geride kaldığını 

anlamış ve 1839’da ilan edilen Gülhane Hattı Hümayun’u ya da diğer adıyla 

Tanzimat Fermanı ile birlikte her anlamda yönünü Batı’ya dönmüştür. Söz konusu 

isimlendirme devletin ve toplumun Batılı normlara göre yeniden ele alındığı 

düzenlemeler sürecinin (1839-1879) bütünlüğünü gösteren genel bir terim olarak 

kullanılmaktadır.1 Bu bağlamda Osmanlı Devleti bir dizi düzenlemeler yolu ile 

kurumsallığını modernleştirerek Batı’ya yetişmeye ve toplumsal yapısını 

çağdaşlaştırarak muasır medeniyetler arasındaki yerini yeniden almaya çalışmıştır.  

Tanzimat’la birlikte Osmanlı Devleti her alanda ve konuda modern bir düzen 

arayışının içinde olmuş ve bu arayıştan gündelik yaşamın her alanı etkilenmiştir. Bu 

etkilenmeden doğal olarak ortalama Osmanlı vatandaşını en çok ilgilendiren biçimsel 

kısım, hukuk normları olarak karşımıza çıkmaktadır. Model olarak gördüğü modern 

Batı’ya yüzünü çeviren Osmanlı’nın hukuku modernleştirme arayışı bir model 

transferi olmaktan öte içerik olarak özgünlük ve yerelliğini koruyarak evrenselliğini 

bu modernlik çerçevesinde inşa etmeyi amaçlayan bir karakterdedir. Modern 

Batı’nın Antik Grek, Roma ve Katolik Hıristiyan kökleri ve kültürel özgünlüğünden 

doğarak Rönesans, Reform ve Aydınlanma dönemleri ile evrensele ulaşan bir hukuk 

anlayışı vardır. Osmanlı dünyasının geleneksel İslami ve Ortodoks Hıristiyan 

yapısından farklı olduğundan Modern hukuk arayışı içinde olan Osmanlı devlet 

idarecileri ve aydınları kendilerine özgü yeni bir hukuk anlayışı ortaya koymaya 

çalışmışlardır.  

Osmanlı Devleti’nin 18. ve 19. yüzyıllardaki coğrafi, iktisadi, politik, sosyal ve 

kültürel konumu göz önüne alındığında Avrupa’nın bir parçası ya da doğudaki son 

uzantısı konumundadır. Aynı zamanda geleneksel Doğu’nun Avrupa’ya en yakın 

bölgesi olduğu da söylenebilir. Bu nedenle 1839’daki Tanzimat Fermanı’nın 1789 

Fransız Devrimi’nin Avrupa genelinde tetiklediği olaylar ve değişimler ile birlikte 

değerlendirilmesi mümkün olduğu gibi, Osmanlı münevverinin Fransız 

                                                 
1 Şerif Mardin, Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, 9. Basım, İletişim Yayınları, İstanbul 2009, s.  9. 



2 

 

Aydınlanması’ndan ve bu aydınlanmanın ürünü olan pozitivizmden önemli ölçüde 

etkilendiği de bilinmektedir. Yine devlet kurumsallığının yenileşme çabaları 

çerçevesinde askeri okullarda Fransızca temelli modern metotlara dayalı bir eğitime 

yönelmeleri de bu etkilenmenin bir süre sonra bilinçli bir tercih konumuna 

yükseldiğini göstermektedir. Dolayısıyla ilk yapacağımız tespit Tanzimat sonrası 

belirginleşen modern hukuk sistemi arayışlarının da Avrupa modernizminin genel 

resmi içerisinde adlandırılmalıdır. Bu bağlamda Kod Sivil olarak adlandırılan Fransız 

Medeni Kanunu’nun önemle değerlendirildiği görülmektedir. İkinci olarak da 

yenileşme çabalarının millileştirilmesi ve yerelleştirilerek kendi iç geriliminden 

beslenen bir hukuki modernitenin Osmanlı toplumu için inşası noktasında yapılan 

Osmanlı Medeni Kanun’u çalışmaları söz konusudur.    

Bu noktada modern hukuk adlandırılmasının terim ve kavramsal olarak 

anlamının belirlendiği tarihsel süreç önem kazanmaktadır. Hukuk Tarihi 

çerçevesinde Antik Dönem, Roma ve Stoa Hukuku dönemi, Orta Çağ Hıristiyan ve 

İslam Hukuk dönemleri birbirleri ile ilişkili dönemsel bir bütünlük ifade etmektedir. 

Coğrafi ve bilimsel keşiflerin yoğunlaştığı 17. yüzyıldan günümüze değin artan bir 

ivmede kendini gösteren yeni toplum ve birey anlayışları, toplumsal sözleşme,  

adalet, hukukilik, ulus devlet kavramları, nihayet serbest piyasa, sosyal adalet, 

modern iktisat anlayışları gibi birbirini izleyen tarihsel dönüşümler söz konusudur. 

Hukukun modernleşmesi ifadesi tüm bu felsefi, kültürel, ekonomik, politik 

değişimlerin aynı zamanda metne dökülmüş somut bir göstergesidir. Bundan dolayı 

da Antik Çağ’dan Osmanlı’nın modernleşme çabalarına değin hukukun tarihsel 

değişiminin ana noktalarını belirlemek, gerek Osmanlı’nın hukuk alanında hangi 

dönemsel değişimleri karşılamak çabasında olduğunun tespiti açısından gerekse de 

çok uluslu bir imparatorluk olarak geleneksel bir Orta Çağ İslam devletinin 

hukukunu modernleştirmesinin anlamını belirlememiz bakımından yardımcı 

olacaktır. Osmanlı Devleti Akdeniz havzasında Müslüman bir imparatorluk olmakla 

beraber, özellikle Balkanlar üzerinden Avrupa’ya uzanan hatta Doğu Roma 

İmparatorluğu’nun da pek çok yönden varisi olan bir gelenekselliği evrensel anlamda 

taşımaktadır. Bundan dolayı yaşanan hukuksal değişimleri kapsayabilecek genel 

kavram ve tanımlara ihtiyaç duyulmaktadır. Bu kavram ve tanımların başında hak, 

adalet, hukuk, bireysellik, özgürlük ve eşitlik gelmektedir. Bunlardan hak ve adalet 

kavramları daha geleneksel kökenlere sahip olmakla birlikte, bireysellik, özgürlük ve 



3 

 

eşitlik kavramları modern dönemin ürünü olarak açığa çıkmaktadırlar. Hukuk 

kavramı ise tüm bu ve benzeri kavramları içeriğinde toplayan tarihsel bir genişliğe 

sahip olması ile dikkat çekmektedir. Nitekim Ellek’e göre “Yaratılış itibariyle toplum 

içinde yaşama mecburiyetinde bulunan insanların birbirleriyle ilişkilerini düzenleyen 

hukuk, genellikle her toplumda belirli bir seviyede uygulanmıştır. Hukukun soyut 

kurallar halinde düzenlenmesi olan kanun da bütün hukuk sistemlerinde ortaya 

çıkmıştır.”2 Buna göre hukuk anlayışı her dönemde kendine özgü biçimlerde var 

olmakla birlikte, toplumsal bağlamın değişimine uygun olarak şekillenmesi de 

farklılık göstermiştir.  

Modern dönem hukukunun şekillenmesinde karşımıza çıkan öncelikli 

toplumsal ve felsefi bağlam, birey anlayışının gelişimi olmaktadır. Felsefe tarihi 

içerisinde birey anlayışının şekillenmesini genel bir tanım olarak sunan Cevizci’ye 

göre, bireysellik, “Bir bireyi başka biri değil de kendisi yapan, bütünden kitleden 

sürüden ayrıştıran kişisel özellikler, tavır ve yönelimler bütününden” ibarettir.3 Bu 

tanıma göre bireysellik geleneksel anlamdaki sıkı toplum ilişkileri içinde dolayımlı 

kalan bireyin, modern toplumun bir üyesi olmakla birlikte ondan ayrışmasını da 

göstermektedir. Yine Timuçin’in verdiği tanıma göre de toplum içinde tekilleşmeye 

yönelik “Bu eğilim, bireysel olana toplumsal olan karşısında öncelik verir ve 

bireyseli tek belirleyici olarak görür.”4 Böylece bireyin toplum karşısında öncelik 

kazanması, hukukun da toplumun genel istekleri merkezinden bireyin istekleri 

merkezine doğru kaymasına neden olacaktır. Bu ise geleneksel toplumda bir araç 

konumunda bulunan bireyin amaç haline dönüşmesine neden olmuştur. Nitekim 

Yayla da birey merkezli bu toplumsal değişimin hukuksal anlamını şöyle ifade 

etmektedir: “Temel ve esas gerçek varlık birey, bireysel insan da kendi başına bir 

amaç ise bireye her ne suretle ve her ne nedenle olursa olsun bir araç olarak muamele 

edilmemesinin sağlanmasıdır.”5 Bu ise bireyin tekliği yanında onun temelde özgür ve 

diğerleri ile eşit olması sonucunu beraberinde getirmektedir. 

Modern dönemde bireyselleşmenin merkeze gelmesine eşlik eden özgürlük 

kavramı da irade temelinde felsefi olduğu kadar hukuki bir tanımlamanın öncüllerini 

                                                 
2 Hasan Ellek “Osmanlı’da Kanunlaştırma Hareketleri Ve Mecelle”, Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 6, 2014, s. 120. 
3 Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayınları, İstanbul 2010, s. 274.   
4 Afşar Timuçin, Felsefe Sözlüğü, 5. Basım, Bulut Yayınları, İstanbul 2004, s. 84. 
5 Atilla Yayla, Liberalizm, 6. Baskı, Liberte Yayınları, Ankara 2011, s. 155.  



4 

 

vermektedir. Özgürlük bireyin iradi tercihlerinin sonucu olan eylem, davranış ve 

tutumlarına uzanan pratik bir tanıma da sahip olmaktadır. Buna göre özgürlük 

“Kişinin kendi kendisini belirlemesi, bireyin kendisini dış baskı ve etki ya da 

zorlamadan bağımsız olarak kendi arzu edilir ideallerine motiflerine ve isteklerine 

göre yönlendirmesi”6 olarak ifade edilmektedir. Bu ise Antik dünyada basitçe köle 

olan ve olmayan ayrımının toplumsal sınırlarını, kendi iradesine iç ve dış herhangi 

bir baskı olmaksızın sahip olan aydınlanmış ya da olgun bir zihin durumunu 

belirlemektedir. Böylece modern bireysellik içindeki anlamı ile özgürlük, yalnızca 

herhangi bir baskı altında olmama durumuna ek olarak “Bir başkasının istediğini 

değil de kendi istediğini yapabilenin durumunu”7 ifade eden bir kavram olmaktadır. 

Birey merkezli bu özgürlük anlayışının doğal bir sonucu olarak açığa çıkan eşitlik 

kavramı ise “İnsanların birbirleriyle eş değerde olduklarını bundan dolayı insanlar 

arasındaki ayrımın gözetilmemesini dile getiren ilke” olmaktadır.8 Eşitlik kavramına 

geçildiğinde ilk iki kavramda baskın olan felsefi öz, yerini daha hukuksal bir anlama 

bırakmaktadır. Buna göre eşitlik: “En genel anlamda, bir toplumdaki üyelerin aynı 

haklara ve aynı yükümlülüklere sahip olmasıdır.”9 Görüleceği gibi özellikle eşitlik 

kavramı ile birlikte hak ve yükümlülükler gibi hukuki terimler de devreye 

girmektedir. Eşitliğin bu hukuki boyutuna adalet kavramı üzerinden vurgu yapan 

Urhan eşitliği bir ilke olarak tanımlamakta ve “Herhangi bir şeyin bireyler arasında 

dengeli biçimde bölüştürülmesi olduğunun unutulmaması gerektiğini” ifade 

etmektedir.10 Bu bağlamda bakıldığında modern hukukun özgür iradeli bireysellik 

temelinde hukuki eşitliğe vurgu yaptığı anlaşılmaktadır.   

Nitekim Timuçin’in verdiği modern tanıma göre de hukuk, “Toplumsal 

sözleşmeyle ortaya konulmuş zorunlu davranış kuralları bütünüdür. Bir toplumda 

yapılması uygun olanla yapılmaması gerekenin sınırlarını belirleyen yasalar 

toplamıdır. Toplumsal yasaklar ve onlarla ilgili yaptırımları belirleyen yazılı yasalar 

bütünüdür. Bir toplumda bireylerarası ilişkiyi düzenleyen yasalar toplamıdır. 

Yasaları inceleyen bilimdir. Hukuku oluşturan kurallar toplumsal yaşamı düzenleyen 

                                                 
6 Cevizci, Felsefe Sözlüğü, s. 1234. 
7 Timuçin, Felsefe Sözlüğü, s. 393. 
8 Cevizci, Felsefe Sözlüğü, s. 596 
9 Timuçin, Felsefe Sözlüğü, s. 204. 
10 Veli Urhan, “Siyaset Felsefesinde Adalet, Eşitlik, Özgürlük” Kaygı, Sayı: 26, Bahar 2016, s. 109. 



5 

 

ya da toplumsal yaşamdaki düzeni koruyan formüllerdir.”11 Timuçin’in vermiş 

olduğu bu tanımda bireysellik, özgürlük ve eşitlik gibi kavramların hukuki boyuttaki 

en genel ifadesi toplumsal sözleşme ile ya da buna dayalı anayasalarla 

belirlenmektedir. Hukuk kavramının bu modern içeriğinin yanı sıra adalet merkezli 

felsefi bağlamı da tüm değişimlere rağmen varlığını sürdürmektedir. Bu nedenle 

hukuku Topakkaya’ya göre, “Kabaca adaletin temini ve tesisi olarak tanımlamak 

mümkündür.”12  

Adalet kavramının tarihsel gelişimi çerçevesinde kapsamlı bir tarifini veren 

Cevizci’ye göre adalet “Bir toplumda, değerlerin, ilkelerin, ideallerin, erdemlerin 

cisimleşmiş, somutlaşmış, herkesin hak ettiği ödül ya da cezayla karşılaşma 

olgusunun hayata geçirilmiş olması durumudur. Adalet en yüce, nesnel ve mutlak bir 

değerin anlatımı olarak, insanın davranışını ahlaki açıdan inceleyen ve eleştiren bir 

düşüncedir. Hakka ve doğruya saygıyı temele alan ahlak ilkesi, doğruluk, dürüstlük, 

tarafsızlık, uygun ve doğru muamele biçiminde karşımıza çıkar.”13 Verilen tanımda 

Antik dünyanın değerler anlayışı bağlamında hem idesel hem de realist olarak ortaya 

çıkan adalet kavramının eleştirel düşünce, saygı, dürüstlük ve tarafsızlık gibi modern 

kavramları kapsadığı görülmektedir. Öte yandan benzer modern bir tanım veren 

Timuçin de adaleti bir toplumda birey haklarını sağlama istemi ve hakkın egemen 

olma durumu olarak tanımlamaktadır. Ona göre, “adalet herkese hak ettiğinin 

verilmesi dileği ve öngörüsü üzerine kurulmuştur. Bu yüzden onu hukukun amacı 

olarak görmek gerekir.”14 Görüldüğü gibi bu tanımda da bireysellik vurgusu merkeze 

alınmaktadır. Öte yandan Hukuk Felsefesi’nin en temel sorusu da “Adaletin ne 

olduğu” etrafında şekillenmeye devam etmektedir.15 Tüm bu içeriksel tanımlar 

çerçevesinde genel olarak hukuku emir ve yasaklardan oluşan belirlenmiş ve 

öngörülmüş bir sistemler bütünü olarak görmemiz de mümkündür.”16 

Bir sistem olarak değerlendirildiğinde hukukun en temel kavramlarından birisi 

de hak kavramıdır. Hak kavramı da gelenekselden moderne ulaşan çizgide çok yönlü 

bir tanımsallığa sahiptir. Buna göre hak, “İnsan varlığına, bir kimseye var olan 

                                                 
11 Timuçin, Felsefe Sözlüğü, s. 262. 
12 Arslan Topakkaya, Hukuk ve Adalet, 2. Basım, Adalet Yayınevi,  Ankara 2017, s. 1. 
13 Cevizci, Felsefe Sözlüğü, s. 11. 
14 Timuçin, Felsefe Sözlüğü, s.8. 
15 Talip Kabadayı “Hakkaniyet, Adaletin Temelidir”, Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, Sayı 15, 2013, Sayfa 49-57, s. 49. 
16 Topakkaya, Hukuk ve Adalet, s. 2. 



6 

 

yasalarla, evrensel beyannameler ya da en azından sözlü bir gelenekle tanınan belli 

şekillerde hareket etme özgürlüğü, yetkisi olarak karşımıza çıkar. Hak biraz daha 

özel olarak, toplumsal bir çerçeve içinde, hukuki düzenin, insan açısından 

korunmaya değer çıkarları koruyabilmek amacıyla tanınan yetki şeklinde 

tanımlanabilir.”17 Görüleceği gibi bir sistem olan hukukun merkezi kavramı olarak 

hak da bireysellik ve özgürlük ile birlikte, daha geniş bir evrensellikte insan olma 

bağlamına dayalı olarak ifadesini bulmaktadır.  

Modern hukuk tanımlamalarında seküler, hümanist, evrensel ve rasyonel 

referanslar ve kavram içerikleri dikkati çekmektedir. Orta Çağ süresince durağan bir 

şekilde varlığını sürdüren geleneksel hukuk anlayışında ise dini terminolojiye yapılan 

referanslar ön planla çıkmaktadır. Değişimi göstermesi açısından Gencer’in 

geleneksel hukuk anlayışlarını tanımlarken kullandığı kavramsal içerikler dikkat 

çekicidir. Ona göre “İnsanları dünya ve ahiret hayatında mutluluğa götürecek teorik 

hukuk sistemi beden ise, başlıca emir ve yasaklar şeklindeki hükümlerden 

oluşan pratik hukuk ve yasa da bu bedenin iskeleti anlamına gelir. Bu iskelet, 

Yahudilik, İslam gibi semavî dinlerde halakha ve şeriat, tabiî dinlerde ise tabiî hukuk 

(nomos) adını alır.18 Böylece geleneksel anlamda verilen tanımda insanın yalnızca 

dünya hayatına yönelik bir konumda ele alınmadığı, toplumsal ve bireysel bağlam 

yerine ilahi ya da buna özdeş doğal kökenli bir düzlemin kurulduğu görülmektedir. 

Nitekim İslam filozofları Batı’da zamanla “Tabiî hukuk” anlamını kazanan 

Yunanca nomos’un Araplaştırılmış versiyonu namusu “Allah’ın koyduğu şer’, yasa” 

olarak tanımlamışlardır.19  Onlar aynı zamanda psikolojik bir yaklaşımı erdem 

anlayışı ile bir araya getirerek adaleti tanımlamışlardır. Buna göre nefsin fonksiyonu 

olarak bedende ortaya çıkan erdem adalettir.20 Geleneksel anlamda bakıldığında 

adalet, nefsin bedenimizdeki ve başkaları üzerindeki etkisini ortaya koyan ahlaki bir 

erdem olarak da kullanılmaktadır.  

Adalet kavramının tarihsel süreç içerisinde uğramış olduğu değişiklikler, onu 

tanımlanması oldukça güç bir konuma da taşımaktadır. Antik Dönem ve Orta Çağ 

                                                 
17 Cevizci, Felsefe Sözlüğü, s. 740. 
18 Bedri Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), 2.Baskı, Doğu Batı Yayınları, Ankara 2012, s. 

591. 
19 Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 592. 
20 Enver Uysal, “Kindi”, Doğu’dan Batı'ya Düşüncenin Serüveni, İnsan Yayınları, Cilt 5, İstanbul 

2015, s. 623. 



7 

 

dünyasında daha çok felsefi ve teolojik bir mahiyet gösteren adalet kavramı değişime 

uğramıştır. Bu değişimi Topakkaya şöyle ifade etmektedir: “19. yüzyılda diğer 

sosyal bilimlerin felsefeden hızla kopmaya başlamasından sonra bu kavram da artık 

sadece felsefeyi ilgilendiren bir kavram olmaktan çıkmış, başta hukuk ve sosyoloji 

olmak üzere özellikle siyasal bilimlerin uğraş alanı içinde görülmeye başlanmıştır.”21 

Bu ise daha önce ifade ettiğimiz üzere modern dönemde toplumsal yapılarda 

meydana gelen değişimlerle birlikte beşeri bilimlerin sistemli olarak açığa çıkması 

ile ilişkilidir. Bununla birlikte adalet kavramının Antik dünyada kent (polis) 

çerçevesinde belirlenmeye çalışılan anlamı ve özellikle Platon ve Aristoteles gibi 

sistematik filozofların bu kavram üzerine yapmış oldukları temellendirmeler, Orta 

Çağ ve modern dönemin hukuk ve adalet anlayışları için belirleyici başlangıçları 

oluşturmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
21 Arslan Topakkaya, “Adalet Kavramı Bağlamında Aristoteles - Platon Karşılaştırması” (Flsf ) 

Felsefe Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 6, Güz 2008, s. 27-49, s. 28. 



8 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MODERN HUKUKUN TARİHSEL VE FELSEFİ ARKA 

PLANI 

1. 1. Antik Çağ ve Roma Hukuku (Stoa) Anlayışı 

Antik Çağ’dan günümüze kadar düşünce tarihinde iki temel adalet anlayışını 

görmektedir. Bu yaklaşımlarda biri Platon’un (M.Ö. 423-348) erdem temelli 

anlayışıyken diğeri Aristoteles’in (M.Ö. 384-322) toplumun realitesini temele alan 

yaklaşımdır. Platon adaleti hem ide olarak hem de bunun yansıması olan bir erdem 

olarak kabul eder. O, Devlet adlı eserinde adaletin görece yorum ve bakış açılarının 

dışında bir ide olarak hakikatinin bulunduğuna vurgu yapar. Eserde adaleti, Kephalos 

üzerinden öncelikle başkalarına haksızlık yapmamış olanların yaşlılıklarında 

duydukları huzurla özdeşleştirir.22 Ardından Sokrates’in “Adaletin yalnızca doğruyu 

söylemiş olmak ve borçlarını ödemekten mi ibaret” 23 olduğu sorusunu yöneltir. Bu 

sorunun ardından Polemarkos “Adaletin yalnızca dostlara iyilik ve düşmanlara 

kötülük etmek sanatı” 24  olduğunu dillendirir. Sokrates sorduğu bu soruya bu tür bir 

adalet tanımı ile cevap vermenin yetersiz olduğuna vurgu yapmaktadır.  Adaletin 

hem savaşta hem de barışta geçerli olduğunu, bu nedenle adaletin doğası gereği bir 

tanımlamaya sahip olması gerektiğini belirtmektedir. Böyle genel bir adalet tanımı 

olsa da kavga ve dövüşte ya da savunma ve saldırıda, hırsızlık ve korumada olduğu 

gibi ya da dostların düşman, düşmanların dost olabildiği farklı durumlar karşısında 

geçerliliği sınırlı olacaktır.25 Diyalogun devamında Thrasymakhos’a göre adalet 

güçlü olanın ya da hükümetin isteklerine uygun davranmaktan ibaret olduğunu 

savunur. Bu tanım da Sokrates’e göre diğerleri gibi değişkendir ve istenileni 

vermez.26 Ardından diyalog Sokrates’ten Glukon tarafından istenen adaletin 

adaletsizliliğe olan üstünlüğünün, niçin insanı iyi ve kötü olarak ayırdığının, görünüş 

biçimlerinin arkasındaki asıl hakikatinin ne olduğunun tespiti istenir.27 Böylece bir 

ide olarak var olduğu tespit edilen adaletin görecelikten uzak durumunu Sokrates, 

                                                 
22 Platon, Devlet, Çev. Hüseyin Portakal, Cem Yayınevi, İstanbul 2015, 330e . 
23 Platon, Devlet, 331c. 
24 Platon, Devlet, 332d. 
25 Platon, Devlet, 332e-336. 
26 Platon, Devlet, 339c. 
27 Platon, Devlet, 367b,c,d. 



9 

 

bireyden ziyada sitenin geniş sınırlarında görmenin daha uygun olduğuna yönelir.28 

Diyalogun adaleti ideleştiren bu süreci aynı zamanda onu iyi idesi ile ilişkili kılan bir 

yapıya sahiptir. Bu bakımdan adalet sanki iyi idesinin insan ve toplum hayatında 

açığa çıkmış bir biçimine de dönüşmektedir. Platon temelde iyi idesine kadar 

yükselen adaletin tekil gerçekliğini aynı zamanda bu çizginin bir devamı olarak da 

görülebilecek bir biçimde insan yaşamındaki erdemlerle ilişkilendirir.  

Ona göre site toplumu içindeki “Hem erkek hem de kadın aynı niteliklere 

adalet ve ölçülülüğe ihtiyaç duyarlar. Onların ölçülü ve adil olmaları gerekir.”29 

Böylece Platon’un felsefesinde adalet, ölçülülük, cesaret ve bilgelik gibi ana 

erdemlerin yanında dördüncü bir erdem olarak ortaya çıkmakta ve sitenin ideal 

devletini de yapılandırmış olmaktadır. Platon’un bu yaklaşımı içerisinde adalet, 

erdem anlayışına dayanan, ahlakın siyasetten ayrılmadığını ifade eden klasik ahlak 

felsefesi ve siyaset felsefesinin alanına girmektedir. İkinci anlayışında ise Aristoteles 

rasyonel ve toplum realitesini esas alan felsefesi temelinde şekillenir. İnsanların 

niteliksel anlamda eşitliği düşüncesi ile bağlantılı olan bu yaklaşımda, ahlak ve 

siyasetin ayrı olarak ele alındığı görülmektedir. Ona göre “Adalet yasaya uygun 

olanda ve eşitliği gözetende adaletsizlik ise yasaya aykırı olanda, eşitliği 

gözetmeyende olur.”30 O halde “Yasaya uymayan adaletsizdir, yasaya uyan 

adildir.”31 Urhan’a göre; yasa ile eşitliği bir araya getiren Aristoteles’in bu yaklaşımı, 

modern siyaset felsefesinin de doğuşuna etki etmiş ve adaletin bir erdem olarak 

düşünülmesi yerine normatif olarak değerlendirilmesine geçilmiştir.32  

Platon, adalet kavramını öncelikle bir karşılaştırma ile ele almaktadır. O adil 

davranan kişiye adalet erdemini, adil davranmayana ise bu erdemin yoksunluğu 

anlamında adaletsizliği yüklemektedir. “Öyleyse adil adam bilge ve iyi olana, 

adaletsiz ise kötü ve bilgisize benzer.”33 Adaletin açığa çıkarılabilmesi için iyi 

idesine ait bir bilgelik söz konusudur. Adalet uygulamasının iyi idesine ve bunun 

pratik bilgisine dayandırılması, onu bir erdem haline getirmektedir. Platon iyi idesi 

üzerinden temellendirdiği adalet kavramını bir erdem olarak görmenin yanında, 

                                                 
28 Platon, Devlet, 368e. 
29 Platon, Menon, Gündoğan Yayınları, Ankara 1994, 73b. 
30 Aristoteles, Nıkomakhos’a Etik, Çev. Saffet Babür, Ayraç Yayınevi, Ankara 1997, V. Kitap, 1129b-

5. 
31 Aristoteles, Nıkomakhos’a Etik, V. Kitap, 1129b-10. 
32 Veli Urhan, “Siyaset Felsefesinde Adalet, Eşitlik, Özgürlük”, Kaygı, Sayı 26│Bahar 2016, s. 104. 
33 Platon, Devlet, Çev. Kemal Ozan, 3. Baskı, Profil Yayıncılık, İstanbul 2014, s. 46. 



10 

 

doğruluk olarak da ele almakta ve adaletli davrananı aynı zamanda doğru olarak 

kabul etmektedir. Öte yandan iyi, bilgelik, adalet ve doğruluk erdemlerinin bir bütün 

olarak yöneldiği amaç, mutluluk kavramı çerçevesinde somut bir ahlaki olguya 

bağlanmaktadır. Bu doğruluk ve mutluluk üzerinde ise ideal devlet ve doğru 

insanların oluşturduğu topluluk anlayışı teoride inşa edilerek, sistem kent devletinin 

çerçevesinde yapılandırılmış olmaktadır. Platon’a göre; “Doğru olmayanı yapmak 

kötülüklerin en büyüğü”34 olarak görür ve adaleti doğrulukla özdeşleştirir. Bunun 

yanında mutlu yaşamın erdemli davranma ve doğru yapmaktan geçtiğine eserinde 

şöyle değinir; “Bana kalırsa doğruluk, bunlardan en güzeline girer; hem kendisi hem 

de verdiği sonuçlar iyi olan şey, mutlu olmak isteyenin aradığı şeydir doğruluk.”35 

Adaletli davranma ve sonucu konusunda Platon bir çıkarım yapmaktadır. Platon’a 

göre; “Benim fikrimce adalet en iyi türün içindedir, kişi mutlu olabilmesi için 

adaletin hem kendisini hem de sonuçlarını sevmeli”36 adaleti kişi çıkarından ziyade 

iyiye ulaşmak için yapılması gerektiğine vurgu yapar. Bu insanı mutluluğa 

ulaştıracak olandır.  

Bu düzenin nihai ereği olan adalet ise hem toplumun bir bütün olarak hem de 

toplumu oluşturan kişilerin bireysel olarak ‘en yüksek iyi’ye ulaşmaları için olmazsa 

olmaz koşuldur.37 Öte yandan Platon’da hak idesinden pay alma olarak da adalet 

karşımıza çıkar. Felsefi anlamda en yüksek iyiye ulaşmak için adalet idesi 

gerekmektedir. Adalet idesi için de hak idesinden pay alması ve pay alma pratiği için 

de hukuk ya da yasa gereklidir. Yasa ve hukuktan ulaşılan en genel adalet çerçevesi 

ise devletin ideal kurumsallığında ifadesini bulmaktadır. Antik Çağ’da yasa (nomos), 

kutsal anane ve kültür anlamının yanında tüm her şeyi çevreleyen tabii düzen de 

demektir. Yasa bu tümlüğü ile her şeyin üzerindedir. Bu bakımdan yasa, şehir 

devletini (polis) oluşturmada asli ve doğal unsurdur.38 Çünkü Platon’a göre 

“Doğruluk, bir tek insanda varsa onda olduğu kadar bütün insanlarda da vardır.”39
 

Platon’un adalet anlayışı erdeme dayalı olmakla beraber kent toplumu çerçevesinde 

toplumsal ilişkileri de bir gerçeklik olarak kullandığını görmekteyiz. Platon 

                                                 
34 Platon, Diyaloglar, Çev. Mustafa Bayka, 7. Basım, Remzi Kitapevi, İstanbul, 2010, 469b. 
35 Platon, , Devlet, Çev. Sabahattin Eyüpoğlu ve M. Ali Cimcoz, 27. Basım, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, İstanbul, 2014, 358a. 
36 Platon, Devlet, s. 55.   
37 Ahmet Gürbüz, “Platon’un Hukuk Görüşünün Karşılaştırılması, Değeri Ve Sonuçları”, Dicle 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Sayı 7, Yıl 2003, s. 52. 
38 Kabadayı “Hakkaniyet, Adaletin Temelidir”, s. 50. 
39 Platon, Devlet, 368e. 



11 

 

insanların yaşamsal ihtiyaçları için zorunlu birlikteliklerini her şeyi kapsayan 

nomosun etikle bir araya geldiği bir düzlemde toplumun kaynağı olarak kabul 

etmektedir.  

Platon’a göre “İnsan noksanlığı için, birine ihtiyaç duyar bir başka ihtiyacı için 

de başkasına. Bu şekilde birçok noksanlık için birden fazla insanın bir araya 

gelmesine yol açar. Herkes yardımlaşarak bir birlik içinde yaşarlar. Bu tür yaşama 

toplum deriz.”40
 Böylece tüm insanların sahip olduğu doğruluk erdemi ile yaşamsal 

zorunluluğun bir araya gelmesi ve pratik bir değer olarak yardımlaşmanın açığa 

çıkması toplumu oluşturur. Herkesin hem doğruluk erdemine hem de yardımlaşmaya 

ihtiyaç duyması doğrudan adalet erdemini ve duygusunu kişiye ilişkin bir bağlamda 

açığa çıkarmaktadır.41 Bu nedenle Platon’da adalet, herkesin toplum içinde 

diğerlerine karşı yükümlü olduğu kendi görevini yapması ve beraberinde sosyal 

sınıfların da karşılıklı olarak görevini yapmasıdır.42 Bu noktada erdemler ile 

yaşamsal zorunlulukların hassasiyetle bir araya getirildiği görülmektedir. Anlaşıldığı 

kadarı ile Platon’un ana kaygısı yaşamsal ihtiyaçlara dayalı toplumsal realitenin 

erdemlere bağlanmasıdır. Platon’a göre, “Ancak böyle bir siyasal düzen, ahlaki 

değerler temeli üzerine kurulmakla kalmaz, aynı zamanda ahlaki değerlerin 

iyileştirilmesine de katkı sağlar.”43 Adaletin bir erdem olarak insan için öneminin 

yanında toplum düzenin en büyük yapı taşı olarak temellendirilmesi, antik çağdaki 

sosyal yapıyı da ortaya koymaktadır. Köle efendi ilişkisi bağlamındaki polis sınırları 

içerisinde adaletli davranmak, üst sınıfların ve filozof bilgeliğinin bir erdemi olarak 

seçkinleşmektedir. Böylece Platon’un adalet anlayışı sınıfsal bir adalet konumuna 

dönüşmektedir. Platon adalet kavramını kentin sınırları çerçevesinde 

genelleştirmekte ve alt sınıflara bir üsttekinin uyguladığı ya da aynı sınıf 

mensuplarının birbirleri ile eşitlendiği bir somutlukta tanımlamaktadır. Bu bağlamda 

onu hem geneli kapsayan hem de özellere uygulanabilen bir sistematik olarak ide 

şeklinde ortaya koymaktadır.  

                                                 
40 Platon, Devlet, 369c. 
41 Lale Levin Basut, “Yabancılaşma Sorununa Çözüm Önerisi: Platon'un Politeia’sında Adalet”,  

Beytulhikme An International Journal of Philosophy, Volume 6, Issue 1, June 2016, s. 192 
42 Bülent Tahiroğlu, “Platon'un Hukuk Anlayışı”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, 

Cilt 36, Sayı 1-4, 1970, ss. 349-370, s. 357. 
43 Tuncay Ceylan, “Siyaset Felsefesinin temel Problemlerinden Biri Ve Birlikte Yaşamanın Koşulu 

Olan Adalet (Platon),” KKEFD, Sayı: 14, Yıl: 2006, s. 173. 



12 

 

Aristoteles de, Platon’da gördüğümüz Antik Yunan Felsefesinin karakteristik 

özelliğine özgü bir şekilde adalet kavramının anlaşılması için onun zıttı olan 

kavramla veya adaletsizlik kavramını tanımlamakla işe başlamaktadır. O bu temel 

üzerine adalet anlayışını çeşitlendirmiş ve türlerine ayırarak öncelikle kavramın ne 

olmadığı ve ardından da ne olduğu konusunda bilgi vererek adalet kavramını 

temellendirmiştir. Aristoteles adaleti tanımlarken, Platon’un iyi erdemi ile adalet 

arasında kurmuş olduğu yapısal ilişkiyi yalnızca bir tür adalet anlayışı olarak 

değerlendirir. Aristoteles’e göre Adalette bütün erdem bir arada bulunur. Tercih 

olunan iyi olandır ve daha çok istenecek olan külli iyidir, bu ise adaletin bir 

çeşididir.44 Aristoteles adaletin bireylerle olan ilişkisini erdemler bağlamından 

çıkararak gündelik yaşamın olgusallığında temellendirmekte ve böylece toplumsal 

ilişkilerden doğan realiteyi esas kabul etmektedir. Aristoteles’in burada 

“Nikomakhos’a Etik” adlı eserinde, erdemin karaktere ilişkin bölümüne gönderme 

yaptığı veya bu ilkeye uygun davrandığı çok bellidir.45  

Aristoteles’in Hukuk Felsefesine olan en önemli katkısı Platon’un ortaya 

koyduğu dağıtıcı adalet fikri ile düzeltici ve denkleştirici adalet anlayışlarını 

kavramsallaştırarak birbirinden ayırmasıdır.46 Aristoteles “Adaletin diğer çeşidi, 

istemeyerek veya isteyerek olan ticarette görülen düzeltici adalet olan adalet çeşidi”47 

olarak açıklamaktadır. “Adalet, isteksizce yapılan [ticarette] bir tür kar ve zararın 

ortasıdır.”48 Aristoteles’e göre; genel anlamda adalet, bir toplumdaki yasal ve politik 

düzene saygılı bir adalet uygulamasının olmasıdır. Bu temel düzlem içerisindeki 

adaletin düzelticilik fonksiyonu ise yarar ile zararın orta yolunun bulunmasına 

dayalıdır.49 Kar ve zararın orta yolunun bulunabilmesi de aynı zamanda adaletin 

paylaştırıcılık fonksiyonunu üstlenmesine neden olmaktadır. Paylaştırıcı adalet 

toplumsal realitenin ifade ettiği bütün ile parçaların uyumluluğuna ya da altlık- 

üstlük ilişkisine uygun hareket etmelidir. Bundan dolayı düzenleyici ve dağıtıcı 

adalet anlayışı hiyerarşik olup günümüzdeki “Eşitlik” anlayışından önemli ölçüde 

farklıdır. Aristoteles’te adalet anlayışında bir bütün olarak, şehir devleti geneliyle 

alakalı ilişkiler söz konusu edilmektedir. Çünkü Ona göre; “Bütün (şehir ya da 

                                                 
44 Aristoteles, Nıkomakhos’a Etik, 1129b-30. 
45 Urhan, “Siyaset Felsefesinde Adalet, Eşitlik, Özgürlük”, s. 105. 
46 Adnan Güriz, Hukuk Felsefesi, 10. Basım,  Siyasal Kitapevi, Ankara 2014, s.160. 
47 Aristoteles, Nıkomakhos’a Etik, 1131b-20. 
48 Aristoteles, Nıkomakhos’a Etik, 1132b-20. 
49 Aristoteles, Nıkomakhos’a Etik, 1131a-15. 



13 

 

toplum) gerçekliktir ve şehir devletinin de doğası adaletin var olduğu yerdir.”50 “Bu 

nedenle de adalet insanlara özgü bir konudur.”51 Böylece Aristoteles en büyük erdem 

olan adaleti toplum realitesine uygunluk içinde ortaya koyarak şehir devleti ya da 

devlet düzeni anlayışına ulaşır.52 Toplum içinde görev ve yetkilerin dağıtımında 

statüye dikkat ettiği görülen dağıtıcı adalet yaklaşımının bunun yanı sıra insanlar 

arası genel ilişkilerde de düzeltici adalet yaklaşımını esas aldığı anlaşılmaktadır. 

Ancak kamusal statünün bir değerlendirme ölçütü olarak ele alınması, toplumdaki 

kişilerce tepki çekmeyecek bir uygulamaya dayanması ya da toplum tarafından 

eşitliğe aykırı olarak nitelendirilmemiş olmaktadır. 53 Bu konuyu Aristoteles eserinde 

şu şekilde ifade eder; 

 …Sahip ve baba hukuku ise bunlarla aynı olmamakla birlikte benzerdir; çünkü 

genellikle kişiye ait olanlarda haksızlık olmamaktadır. Bir bireyin kölesi ve çocuğu 

ayrılacağı zamana kadar kendisinden ayrı düşünülemez. Bir kimse kendisine zarar 

vermek ister mi? Bu bakımdan bir kişinin kendine karşı adaletsiz davranması mümkün 

değildir.54 

 Böylece Aristoteles meşruluk bağlamını da gelenek ve göreneklerde kendisini 

gösteren genel toplumsal düşünce birliğine atfederek sekülerleştirmektedir. Bu 

sekülerleştirme Avrupa’nın modern hukukunun alt yapısını oluşturmaktadır. Adalet 

anlayışına getirdikleri görüşlerle hukuk felsefesinin ileriki yüzyıllarda şekillenmesine 

yardımcı olmuşlardır. İslamiyet ve Hristiyanlık gibi semavi dinlerin etkisi altında 

felsefe farklı bir görünüm kazanacaktır.  

Yaklaşık altı yüzyıl süren (MÖ 752-140) sakin Yunan dünyası Roma’nın 

işgaline girdikten sonra, kent devletleri yıkılmış ve bu yeni imparatorluk dünyasının 

getirdiği evrensellik içerisinde adalet, iyi, hukuk gibi genel kavramların çerçevesini 

oluşturan eski kent sınırları belirsizleşmiştir. Bu nedenle felsefe arayışlarında 

bireysel mutluluğu ön plana çıkaran bir öznellik Epiküryanizm, Kiniklik, Septiklik 

gibi Stoa okullarında belirginleşmiştir. “Romalıların da benimsediği Stoa felsefesi, 

oluşturduğu kozmopolit anlayışla büyük devletlerin sınırlarını genişlettiği ve 

değiştirdiği yeni sosyal sisteme uygun bir felsefi anlayışı Antik Yunan mirası 

temelinde meydana getirebilmişlerdir. Stoacılar felsefelerini değişen koşullara göre 

                                                 
50 Topakkaya, “Adalet Kavramı Bağlamında Aristoteles - Platon Karşılaştırması”, s. 34. 
51 Aristoteles, Nıkomakhos’a Etik, 1136b-25. 
52 Topakkaya, “Adalet Kavramı Bağlamında Aristoteles - Platon Karşılaştırması”, s. 35. 
53 Hacı Yunus Apaydın, “Adalet Nedir? Mahiyet ve Keyfiyet”, Bilimname, 2018/1, s. 459-476, s. 468. 
54 Aristoteles, Nıkomakhos’a Etik, 1134b-10. 



14 

 

antik kentten imparatorluğun ulus anlayışına ulaşan ve küreselle buluşan bir 

perspektifle özellikle etik olarak geliştirebilmiştir.”55  

Stoa Okulu, M.Ö. 300 yılında Kıbrıslı Zenon (M.Ö. 336-264)  tarafından 

adında bir filozof tarafından Yunanistan’ın Atina şehrinde kurulmuştur. Stoacılık, 

felsefe geçmişinde derin izler bırakmıştır. M.Ö. 300 ve M.S. 180 yılları arası 

yaklaşık 5 asır düşünce tarihinde etkin bir şekilde kendinden söz ettirmiştir. Bu 

felsefe sonraki çağlarda Müslüman ve Batılı düşünürlerinin düşünce sistemlerinde 

kendine sıklıkla yer bulmuştur.56 Stoacılık doğa ve sosyal bilimlerle ilgilenmiş, fizik, 

ahlak ve mantık alanında orijinal düşünceler ortaya koymuştur. Bu alanların bir 

bütün içinde iç içe olduğunu savunmuşlardır. Stoacılara göre, “Mantık bütün 

ilimlerin ölçüsüdür.”57 Mantıkla doğallık arasında doğrudan ilişki kuran Stoacıların 

yaşamın yegâne amacı olarak gördükleri mutluluk, erdemden yani doğallıktan, 

doğayla ahenk içinde yaşamadan, insanın amellerinin doğal yasa ile uyuşmasından, 

insanın özü ile doğanın özünün bir ahenk ve harmoni içinde örtüşmesinden meydana 

gelir. Onlara göre doğa ve doğadaki işleyiş, zorunlu, mantıklı, yararlı ve iyidir.58 Stoa 

anlayışında tabiatla uyum içinde yaşam, doğada bulunan etkin ilke olan Logos’tan 

pay alan insan ruhunun bu Evrensel Logos’la olan ahengini sağlamasıdır. Stoacı 

ahlak felsefesi anlayışında erdem, biricik olan iyidir çünkü sadece doğayla ahenkli 

olan iyidir, insan için doğaya uyan aynı zamanda akla da uyandır.59  

Stoacıların savunduğu Evrensel Logos’a ve doğal işleyişe uygun dünya 

anlayışı kozmopolitandır. Evrensel logos insanları her biri özel yasalara sahip sitelere 

ve halk topluluklarına ayırmakla birlikte, aynı zamanda onları ait oldukları doğanın 

tekliğinde ortak hemşeri ve yurttaş olarak kabul eder. Zira onların hepsi için gerçekte 

tek bir yaşam ve dünya vardır.60 Böylece Stoacı dünya yurttaşlığı düşüncesinin siyasi 

sınırları Roma İmparatorluğunun geniş çerçevesi ile örtüşmüş, Stoacıların insan 

anlayışı imparatorluğun insanlarına olan bakış açısı ile birleşen bir karaktere 

                                                 
55 Mustafa Said Kurşunoğlu, “Farabi’nin Siyaset Felsefesinde Senkretik Bir Terim Olarak ‘Mille’”, 

Mavi Atlas, 6(Özel Sayı)/2018, ss. 29-62, s. 30. 
56 İbrahim Çapak, “Kibrisli Zenon ve Stoa Okulu”, Yakın Doğu Üniversitesi İslam Tetkikleri Merkezi 

Dergisi, Yıl 1, Cilt 1, Sayı 1, 2015, ss.  (9-20), s. 12. 
57 Çapak, “Kibrisli Zenon ve Stoa Okulu”, s. 19. 
58 Suat Çelikkol, “Stoa Felsefesinin Temel Görüşleri Üzerine Bir İnceleme”, Bilimname XXXVII, 

2019/1, 1225-1245, s. 1233. 
59 Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi, Say Yayınları, Ankara 2011, s. 151. 
60 Ömer Korkmaz, “Tarihsel Sürç İçerisinde Evrensellik Düşüncesi”, Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt:4, Sayı:3, 2002, s. 164. 



15 

 

bürünmüştür.61 Stoa okulu, kozmoloji ile ahlak arasında da sıkı bir bağ kurmuş ve 

ahlak felsefesinin sorunlarını bu ilişki ile aşmayı denemiştir. Bu anlayışa göre 

ağaçlardan dağlara, dört unsurdan semaya kadar her şey bir bütünün parçalarıdır. Var 

olan her şey birbiriyle irtibatlıdır. Varlığın bütünlüğünü sağlayan şey, varlıkta 

mündemiç olan tanrısal akıldır.62 Bu akıldan her şey pay almış ve bu akıl sayesinde 

ortaya çıkmıştır. 

Stoacılar, ferdi usların Tanrısal veya Evrensel Us’un bir parçası olduğunu 

savunmuşlar, soy, zenginlik, konum ve ulus farklılıklarını hepsinin aynı Evrensel Us 

ya da Logos’tan pay almaları ile temellendirerek, kişilerin dünyadaki diğer kişilerle 

aynı ölçüde eşitliğe sahip oldukları düşüncesinde birleşmişlerdir. Böylece onlar tüm 

dünyaya hâkim olan bir yapının bütün insanlara aynı biçimde uygulanan kanunların 

çatısı altında olmasını içeren dünya vatandaşlığı fikrine ulaşmışlardır.63 Onlara göre 

kaynağını doğadan almayan adalet gerçek adalet değildir. Çünkü evrensel adalet 

çıkarlara bağlı olduğu zaman, zedelenecek ve çıkarlar uğruna adaletten kolayca 

vazgeçilecektir. Oysa adalet kaynağını doğrudan doğadan aldığında, bunun 

reddedilmesi toplumun üzerine bina edildiği diğer erdemleri de ortadan 

kaldıracaktır.64  

 Stoacı düşünce ile Roma İmparatorluğunun yönetim aklını bir araya getiren 

filozof, devlet adamı ve hukukçu Marcus Tullius Cicero’ya (M.Ö. 106-43) göre 

adalet kendi başına evrensel bir hakikattir.65 Cicero, “Yükümlülükler Üzerine” adlı 

eserinde adaletin niteliklerini şöyle ifade eder; “Adaletin temeli güven yani verilen 

sözlere ve yapılan anlaşmalara sadık kalmak ve dürüst olmaktır.”66 Roma’lı hukuk 

anlayışında adalet denildiğinde güven, sadakat, dürüstlük, ortak yarar, sosyal 

tabakalaşma, devlet gibi insan doğasının toplumsal kriterlerine rastlamaktayız. Bu 

anlayışa göre, hür olabilmek için yasalara ve hukuka bağlı yaşamak gerekir.67
 Yine 

Cicero, “Adalet ilkin kimseye zarar vermeyecek sonra müşterek yararlara hizmet 

                                                 
61 Tuğba Bağbaşlioğlu ,“İnsani Müdahale Sorunu Bağlamında Egemenlik ve Kozmopolitanizm”, 

İnsan Ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi Cilt: 6, Sayı: 5, 2017, ss. 3047-3064, s. 3049. 
62 Çelikkol, “Stoa Felsefesinin Temel Görüşleri Üzerine Bir İnceleme”, s. 1240. 
63 Cevizci, Felsefe Tarihi, s.154. 
64 Ahmet Arslan, İlkçağ Felsefe Tarihi 4; Helenistik Dönem Felsefesi: Epikurosçular, Stoacilar, 

Septıkler, 1. Basım, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları Felsefe 7, İstanbul Ekim 2008, s.415. 
65 Şahban Yıldırımer, “Orhan Münir Çağıl’da Adalet İdesi Ve Mistik Yaklaşımlar”, Kelam 

Araştırmaları 11/1 (2013), ss. 511-532, s. 512. 
66 Cicero, Yükümlülükler Üzerine, 4. Basım, İş Bankası Yayınları, İstanbul, 2017, s. 11. 
67 Kabadayı, “Hakkaniyet Adaletin Temelidir”, s. 50. 



16 

 

edecek”68 anlayışıyla adaletin evrensel yönüne vurgu yapmaktadır. Stoa anlayışını 

savunanlar düşünceleriyle toplumu ve devleti evrensel yasaya uygun hale getirmeyi 

amaçlamaktadırlar. Buradan hareketle evrensel yasa ile evrensel adalete buradan da 

doğanın içerilmiş olarak bulunan evrensel akla yanı Logos’a ulaşmayı 

hedeflemişlerdir.69 Cicero bu doğaya uygunluğu “Yasalar Üzerine” adlı eserinde ele 

alarak adaletin somut biçiminin insanın doğasında aranması gerektiğine dikkat 

çekmektedir; “İnsanın doğasında yasanın doğası aranmalıdır. İnsan, tanrısal usu 

paylaşan özel bir canlı türüdür ve insanları birleştiren bir araya gelmesini sağlayan 

erdem adalettir.”70  Eşit akıl vurgusu ile evrensel akıldan pay alma anlayışı vardır. 

Buna dayanarak Cicero “En aşağı tabakadan insanlar içinde adaletin gözetilmesi 

gerektiğini hatırlayalım.”71 Bu durumun kaynağıyla ilgili Cicero “Herkesin hukuka 

eşit bir şekilde saygı göstermesi doğadan kaynaklanır.”72 bilgi vermektedir. “Yasa 

yazılı olsa da olmasa da onu tanımayan adaletsizdir.”73 Kişiler arasında adaletin 

gözetilmesini savunmaktadır. Bunu yerine getirecek olanın da devlet olduğunu 

“Zaten bu yüzden insanlar mevcut haklarını koruya bilsinler diye devletler ve 

hükümetler kurulur.”74 vurgu yapmaktadır. Devletin yasasına uygun davranmanın 

aynı zamanda doğaya uygun davranmak olduğu bu adalet anlayışı, devletin bireysel 

yargıları güven içinde tesis etmesi gerektiğidir. Burada devlet aynı zamanda evrensel 

olanın beşeri ilişkilerdeki yansımasıdır. Evrensel olanın tesisi devletler tarafından ifa 

edilmektedir.  

Cicero’ya göre “İnsanlar yasayı ne akıllarında tasarlar ne de halkların kararıyla 

ortaya koyarlar, tersine umumi olarak evreni idare etme ve yasak koyma bilgeliğiyle 

yöneten ebedi bir olgudur.”75 Buna göre Cicero’da yasa ve adalet düşüncesi ilahi ve 

beşerî sistemleri birleştirerek bir bütün şeklinde değerlendirilmektedir.76 Ona göre 

hakiki hukuk insan usunda belirir. Bu hukuk evrensel, ebedi ve değişmezdir. Bu 

hukuku tamamen değiştirmek imkânsızdır, kısmen değiştirmek ise büyük bir suç 

                                                 
68 Cicero, Yükümlülükler Üzerine, s. 16. 
69 Arslan, İlkçağ Felsefe Tarihi 4; Helenistik Dönem Felsefesi: Epikurosçular, Stoacilar, Septıkler, s. 

416. 
70 Cicero, Yasalar Üzerine, 3. Basım, İş Bankası Yayınları, İstanbul 2018, s. 10. 
71 Cicero, Yükümlülükler Üzerine, s. 21. 
72 Cicero, Yasalar Üzerine, s. 18. 
73 Cicero, Yasalar Üzerine, s. 22 
74 Cicero, Yükümlülükler Üzerine, s. 102. 
75 Cicero, Yasalar Üzerine, s. 37. 
76 Kurşunoğlu, “Farabi’nin Siyaset Felsefesinde Senkretik Bir Terim Olarak ‘Mille’”, s. 32. 



17 

 

sayılmalıdır.77 Hukuk için geçerli olan adalet içinde geçerlidir.78 Böylece Cicero 

insan usunda evrensel olarak belirlenen adalet anlayışı ile kavramın 

rasyonelleştirmeye giden yolu da açmış olmaktadır. Ona göre yalnızca tek bir adalet 

söz konusudur. Bu tek adalet tüm insanlığı kapsar ve bir tek evrensel yasaya dayanır. 

Yasaklayan ve emreden bu biricik yasa ise doğru akıldır. Bir kimse bu yasayı, yazılı 

olsun ya da olmasın çiğnerse adaletten yoksun kalır.79 “Hukuk doğa tarafından 

onaylanmazsa bütün erdemler değerini yitirecektir.”80 “Bu bakımdan yasa adil olan 

ile adil olmayan şeylerin arasındaki ayrımdır.”81 İnsan tanrısal akıldan pay aldığından 

tanrıdaki adalet insanın doğasında mevcuttur. Bu adalet sayesinde insanlar güven ve 

huzur içinde bir araya gelerek ilişkilerini ortaya koymakta ve hukuk ortaya 

çıkmaktadır. Hukuk adaletle bir bütündür. O halde hukuki olan adaletli, hukuksuz 

olan ise adaletsiz olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Modern hukukun temel harcının burada karıldığı görülmektedir. Platon’da 

adalet dört ana erdem içinde değerlendirilmişken, Aristoteles’te adalet kendini kent 

devletinin toplumsal gerçeklik ve somutluğunda bulmaktadır. Stoacı Roma hukuk 

anlayışı ise adaleti tanrısal bir form haline sokarak, onun tanrının aklından pay alan 

insanın dünya vatandaşlığında somutlaşan evrensel doğasında aranması gerektiğini 

belirlemektedir. İnsanın bireysel ilişkilerinde ve doğasında ortaya çıkan toplam 

uyumun bizi adalete, adaletin de bizi hukuka götüreceğinin vurgusu yapılmaktadır. 

1. 2. Orta Çağ ve Modern Dönemde Hukuk Tartışmaları 

17. yüzyıla doğru toplumsal gerçeklik ve faydadan bireyle özdeşleşen varlık 

anlayışına ve bireyi merkeze alan toplum yapılarına geçiş, hukuk alanında da 

kendisini göstermiştir. Ancak bu anlayışa tarihsel bir süreçle ulaşılmıştır. 

Medeniyetler ve fikir adamlarının üstün gayretleriyle bu miras taşınmıştır. Orta Çağ’ı 

incelediğimizde fikir dünyasının Doğu ve Batı ekseninde yer değiştirdiğini 

görmekteyiz. Bu eksen semavi dinlerinde dâhil olmasıyla farklı bir karaktere 

büründüğü açıktır. Antik Yunan’dan alınan miras medeniyetler ile taşınarak modern 

döneme gelmiştir. Antik Yunan mirasını geleceğe taşıyan bir diğer medeniyette 

İslamiyet olmuştur. Felsefenin İslam coğrafyasında kendini göstermesi Türk-İslam 

                                                 
77 Güriz, Hukuk Felsefesi, s. 164. 
78 Cicero, Yasalar Üzerine, s. 25. 
79 Aysel Doğan, “Cicero”, s. 184. 
80 Cicero, Yasalar Üzerine, s. 23. 
81 Cicero, Yasalar Üzerine, s. 39. 



18 

 

âlimlerinin ve düşünürlerinin fikirleriyle şekillenmesi söz konusudur. Aynı zamanda 

İslam düşünürlerinin felsefe üstatlarından etkilenmesi ile İslamiyet’in evrensel 

anlayışıyla sentezlemeye çalıştıkları görülmektedir. Bu tarihsel süreç içinde 

Avrupa’da ise modern döneme geçişte Stoacı mirası Yeni Platonculukla birleştirerek 

devralan Skolastiğin hukuk alanında yaptığı tartışmalara değinmek bu bakımdan 

faydalı olacaktır. Bu dönemdeki değişim Platon ve Aristoteles ve Stoacı çizgisinin 

bir izdüşümü olarak Augustinus (354-430)  ve Thomas Aquinas (1226-1274) 

üzerinden gözlemlenebilir.  

Orta Çağ’da İslam felsefesi denildiğinde akla ilk olarak Farabi (870-950) 

gelmektedir.82 Onun Antik Yunan felsefesini devraldığı görülmektedir. Aynı 

zamanda bu mirası kendi coğrafyasında ses getiren bir anlayışa dönüştürmüştür. 

İslam Felsefesi geleneği içerisinde erdem temelli bir siyaset anlayışının yanında 

hukuksal konularda yorumlar getirmektedir. Hukuk felsefesi tarihinde Orta Çağ’da 

ilk defa olarak kendine özgün bir anlayış içerisinde toplumları bir araya toplamış ve   

“Bütün beşeriyete şamil bir teşkilat tesisi lüzumuna dair fikri ileri süren Türk 

filozofu Farabi olmuştur.”83 Bu bağlamda bakıldığında İslam Felsefesinde erdem 

temelli adalet anlayışını oluşturmuş ve toplumların kuruluş yapısına yerleştirmiştir.  

Bu konuyu El-Medinetü ’L Fâzıla eserinde şu şekilde ifade eder: “Onun içindir 

ki, bütün şehirleri saadete erişmek maksadıyla el ele vererek çalışan bir millet de 

fâzıl bir millettir; bütün milletleri, saadete ulaşmak maksadıyla elbirliğiyle çalışan bir 

dünya da fâzıl bir dünya olur.”84 Farabi adaleti, en yüce erdem olarak ele alırken 

bunu aynı zamanda siyasal yapıyı meydana getiren asli ve en temel öğe olarak görür. 

Buna göre adalet bir yandan insanın ahlaki özünü oluştururken öte yandan da 

insanlardan oluşan toplumun siyasi yapısının da ahlaki özünü oluşturmaktadır. 

Özgen’in de ifade ettiği gibi Farabi’nin felsefesinde insanın adil olmaya; şehrin 

adalet erdemine ve erdemli bir yönetime ihtiyacı vardır. Bu nedenlerle adalet erdemi 

akıl ve iradeden oluşan insan doğası için zorunlu ve mutluluk için gerekli olan bir 

erdemdir.”85 Yine Farabi için erdemlere dayalı toplum yapısı ideal devletin de özünü 

oluşturmaktadır. İdeal devlet aynı zamanda mutluluğa götürecek yapıyı ve idareyi 

                                                 
82 Kurşunoğlu, “Farabi’nin Siyaset Felsefesinde Senkretik Bir Terim Olarak ‘Mille’”, s. 30. 
83 https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/97131.07.09.2020. 
84 Farabi, El-Medinetü ’L Fâzıla, Çev. Nafiz Danışman, MEB. Yayınları,  Ankara, 2001, s. 80. 
85 Mehmet Kasım Özgen, “Farabi’nin Adalet Anlayışı (Hak, Liyakat ve Pay Teorisi)”, Temaşa,  Sayı: 

8,Yıl: 2018, Sayfalar 43 – 63, s. 50. 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/97131


19 

 

netice verir.86 Böylece Farabi adalet erdemini bireyin ahlaki yaşamından alarak 

toplum ve devletin ideal olanda gerçek meşruluğunu bulan bir düzene ulaştırır. 

Farabi Platon çizgisinde bilgelik, cesaret, ölçülülük gibi erdemler içerisinde adaleti 

en yüksek iyi idesi ile doğrudan ilişkili üst bir konuma taşır.  Adalet erdemi ile iyi 

idesinin buluşması pratik anlamda mutluluk olgusu ile karşılanır. Özgen Farabi’nin 

adaleti mutluluk bağlamı çerçevesinde değerlendirmesini düşüncesini şu şekilde 

ifade etmektedir; “Farabi’nin felsefesinde mutluluk en yüksek amaç olarak kabul 

edilir. Adalet erdemi diğer erdemlerden farklı olarak mutluluk yoluna kişiyi yönelten 

en üstün erdemdir.”87 Böylece olgusal mutluluğun bireysel ve toplumsal konumu 

adaletin de pratikteki varlığını belirler.   

Akşit’e göre Farabi’nin adâlet teorisinde rasyonel, beşeri adalet erdem olarak 

toplum içinde tam anlamıyla gerçekleştirildiğinde mutlak olan ilahi adalet ile 

eşleşeceğini ve böylece evrenselleşeceğini savunur.  Erdemli şehirlerde bu adil 

hukuk erdeme dayalı genel ve bireysel ahlak üzerinden ideal bir doğallıkta açığa 

çıkarken, erdemsiz şehirlerde hukukun görece adilliği yapılan hukuki ve yasal 

çerçeveler dâhilinde ancak ortaya çıkar.88 Ancak ideal ya da erdemsiz şehirdeki ister 

ahlaka ister yasalara dayalı olsun hukuk anlayışları insanlara eşit olarak muamele 

eden ve yüce insan nitelikleri ile donanımlı âdil bir yönetici reis tarafından 

uygulanmadığı sürece tek başına adâleti sağlamaya yeterli değildir. Bu çerçevede 

erdemli toplumda adâlet, ahlaki olduğundan sevgiye tabi olarak ifade edilmiştir.”89  

Sevgi ile adalet erdemi arasındaki bağ siyasal yapı içinde insan ve toplumun 

yaşamını devam ettirecek ve mutluluğa ulaştıracaktır.90 Bu noktada erdemli ve ideal 

devlet bağlamında adaletin sevgiye dayalı ahlaki bir erdem olması, onu 

pasifleştirmemekte, aksine hem içsel ve varoluşsal anlamda derinleştirmekte hem de 

toplum normlarını oluşturmaya da götürmektedir. Özgen’in belirttiği gibi “vicdan, 

adalet fikrini; adalet fikri ahlakı; ahlak da hukukun temel normlarını oluşturur.”91 

                                                 
86 Ceyda Altintop, “Ebû Nasr El- Farabî’nin İdeal Devlet Anlayışı”, Akademia Sosyal Bilimler 

Dergisi, 2016 Cilt 1, Sayı 2, 48-62, s. 49. 
87 Farabi, Mutluğun Kazanılması, Çev. Ahmet Arslan, Vadi Yayınları, Ankara, 1999, s.73-75. Akt. 

Özgen, “Farabi’nin Adalet Anlayışı (Hak, Liyakat ve Pay Teorisi)”, s. 49. 
88 Fârâbî, İslam Filozoflarından Felsefe Metinleri, çev. Mahmut Kaya (İstanbul: Klasik Yayınları, 

2013) , 157 
89 Mirpenç Akşit, “Fârâbi Düşüncesinde Bir Erdem Olarak Adâlet”, Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, Sayı: 15, Temmuz 2018, ss.23-40,s. 38. 
90 Altıntop, “Ebû Nasr El- Farabî’nin İdeal Devlet Anlayışı”, s. 56. 
91 Özgen, “Farabi’nin Adalet Anlayışı (Hak, Liyakat ve Pay Teorisi)”, s. 50. 



20 

 

Adâlet erdemli ya da erdemsiz kent fark etmeksizin genel anlamda yasaya uyma 

eylemi ile ortaya çıkan, yasaya uygun olandır. Erdemli kent sakinleri bunu sevgi ile 

içselleştirirken, erdemsiz kent sakinleri de ceza ve yaptırımlar çerçevesinde bunu 

yerine getiriler. Adaletsizlik ise evrensel ya da toplumsal yasaya uymama 

durumudur. Çünkü toplumda yasalar herkes için konulur ve herkesin ortak yararını, 

en yüksek iyiyi hedefler. Böylelikle devlette mutluluğu oluşturan ve koruyan şeyler 

‘haklar’ olur.92 Adalete yapılan bu uygulamaya dayalı pratik vurgu onun hukuk 

alanındaki rolünü belirlemektedir. Farabi’nin düşüncesinde ideal devletteki aşkın 

adalet durumu sürekli bir biçimde erdemsiz ya da reel toplumlardaki görece adalet 

uygulamalarını gölgesinde barındırarak, bu görece toplumların iyilik derecelerini 

belirler. Dolayısı ile görece toplumlarda adaletsizlik olması durumunda kamusal 

alanda toplumun bozulmasını önlemeye ve suç işleyenlere yönelik farklı 

yaklaşımların olması adaletin hukuki boyutunu göstermektedir.93 Adalet dünyanın ve 

evrenin temelini oluşturduğu için bu temel kısmen bile olsa olmadığın da bu denge 

ve düzenden bahsetmek mümkün değildir. Düzensiz bir yapının ilkesi de 

olmayacaktır. Adaletten bahsedebilmek için öncelikle bu ilkelerin varlığı olmalıdır. 

Farabi’nin adalet anlayışı aynı zamanda onun siyaset kuramını da yakından 

ilgilendirmektedir. Adalet ve erdem merkezli siyasi anlayış doğru çalışan kurumların 

neticesinde ideal devlet ve evren tasavvuruna ulaştıracaktır. Bu uyum bizi Farabi’nin 

etkilendiği Grek Felsefesinin terminolojisine götürmektedir. Farabi’nin bu noktadaki 

özgünlüğü ise erdemli başkan veya erdemli filozofun Tanrı’dan erdemler ve idelerin 

bilgisi bağlamında pay aldığını kabul etmesinde ortaya çıkar.94 Kurşunoğlu’na göre 

de Farabi’nin toplumsal yapıları siyasi düzenleri üzerinden bir ilk başkan ya da 

başkanlar çerçevesinde evrensel olanla, ilahi aşkınlıkla bütünleştirmesi Orta Çağ’ın 

genel düşünsel yapısını somutlaştırabildiği gibi, İslam Felsefesinin Siyaset Felsefesi 

alanındaki karakteristik yapısını da ortaya koymaktadır. Böylece Orta Çağ’da tek bir 

Tanrı’nın vahyine dayalı semavi dinlerin toplumsal bir düzen oluşturduğu aşkın bir 

evrenselliğe imparatorlukların geniş coğrafi ve kültürel sınırları ile insan algısında 

                                                 
92 Akşit, “Fârâbi Düşüncesinde Bir Erdem Olarak Adâlet”, s. 33. 
93 Ömer Osmanoğlu “Orta Çağ Siyaset Felsefesinde Adalet” (Yayınlanmamış Doktora Tezi), 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İlahiyat Anabilim Dalı Felsefe Ve Din Bilimleri 

Bilim Dalı, İstanbul, 2011, s. 135. 
94 Altıntop, “Ebû Nasr El- Farabî’nin İdeal Devlet Anlayışı”, s. 60. 



21 

 

oluşturdukları kozmik bir evrensellik eşlik etmiştir.95 Orta Çağ’ın karakteristik 

yapısına uygun olarak İslam Felsefesinde de semavi bir yön vardır. Bununla birlikte 

Grek Felsefesine ait terminolojiye eşlik eden İslami kavramların ve uluhiyetle 

bağlantılı açıklamaların yoğun varlığı kendini göstermektedir. Öte yandan Farabi’nin 

Siyaset Felsefesinde de görülebileceği gibi aynı zamanda İslam öncesi medeniyet ve 

kültürlerin yaklaşımları da bu felsefeler içinde güncellenerek kullanılmıştır.  

Erdemli kentin reisinin Tanrı’dan pay alması bir bakıma kadim Türk 

kültüründeki Kağanların Tanrı’dan aldıkları kut anlayışını da anımsatmaktadır. Aynı 

zamanda bir Türk-İslam Filozofu olarak Farabi’nin Siyaset Felsefesi bağlamında 

özgün düşüncelerinin açığa çıkışında bu kadim kültürel geçmişin de büyük etkisinin 

bulunduğu görülmektedir.  Böylece Farabi Asya toplum ve siyaset gelenekleri ile, 

Stoa-Roma devlet ve siyaset geleneklerini Antik Grek Felsefesi bağlamında eklektik 

bir potada eritebilmiş ve bu düşünce ürününü yeni bir kültür dünyası olan İslam 

Medeniyetinin özgünlüğüne ulaştırabilmiştir.  Böylece Farabi Siyaset Felsefesi, 

adalet ve Hukuk Felsefeleri açılarından geleceğe miras taşımacılığını da açık bir 

şekilde ifa etmiştir. Bu anlayış aynı zamanda modern dönemde modern hukuk 

karşısında doğal hukukun bir temsilci olan Osmanlı Devleti’nin hukuk anlayışında da 

özellikle ‘Mille’ kavramı çerçevesinde etkili olduğu görülmektedir. Osmanlılar 

Farabi’nin ‘Mille’ anlayışı çerçevesinde inanca dayalı toplulukları ayrı ayrı yarı 

otonom milletler olarak kabul etmiş, onların inanç, kültür ve hukuk alanlarında 

kendilerine ait bir varoluşlarının olmasını ilahi düzenin bir gereği olarak 

görmüşlerdir. Bu durum Tanzimat dönemine kadar Osmanlı Devleti’nin karakteristik 

doğal ve evrensel hukuk anlayışı yapısını göstermektedir. Osmanlı Devleti’nin 

kuruluş ve yükselme dönemlerindeki başarıları dikkate alındığında bu Mille 

sisteminin işlerliği açığa çıkmaktadır. Osmanlı siyasal sistemi içerisindeki Hıristiyan, 

Yahudi, Müslüman inanç toplulukları yasal meşruiyete ve tanınırlığa sahip olmuşlar 

ve bunun en önemli göstergesi hukuk alanında kendi mahkemelerine ve toplumsal 

reislere sahip olabilmelerinde açığa çıkmıştır.  Pax Ottomana adlandırılması ile 

karşılanan bu barış statüsünün temelinde Farabi’nin erdeme dayalı milletler, reisleri 

ve yasaları anlayışının etkisi açıkça görülür. Modern dönemdeki hukuk ve politika 

uygulamaları bile Osmanlı’nın Türk-İslam Düşüncesinin ürünü olan bu Mille sistemi 

                                                 
95 Kurşunoğlu, “Farabi’nin Siyaset Felsefesinde Senkretik Bir Terim Olarak ‘Mille’”, s. 57-58. 



22 

 

ile başardığı yapıdan oldukça uzak düştükleri görülecektir.  Avrupa ile 17.yüzyıldan 

itibaren mesafesi gittikçe açılan Osmanlılarda ilk düzensizlik bu mille sistemine 

dayalı toprak işletme sahipliği olan tımar yapısındaki bozuklukların açığa çıkması, 

vergi düzensizlikleri gibi alanlarda kendini gösterir. Dolayısı ile Avrupa’nın 

bireysellik, ulusçuluk gibi yeni kavramlarının endüstri ve üretim ile birleşmesi 

Osmanlı düzeninde de yeni arayışları netice verecektir.   

Stoacı kökenden gelen tabii hukuk anlayışında hukuk, bizatihi adaletle 

eşdeğerdir. Onlara göre adalet olmadan hukukun geçerliliği de sağlanamaz. Bu 

nedenle hukukun ortaya konulması için her şeyden önce adil olunmalıdır. Bu durumu 

Orta Çağ’da en güzel biçimde ifade eden Aziz Augustinus’a göre “Adil olmayan 

kanun, kanun değildir.”96 Tabiî hukuk, Orta Çağ’da din adamları tarafından Stoacı 

çizgiyi teoloji alanına taşıyarak, ilâhî usun, insanla birleşmesi olarak kabul edilmiştir. 

Onlara göre bundan dolayı tabiî hukuk, insan tarafından anlaşılır ve bilinebilir bir 

mahiyettedir.97 Böylece tabii hukuk Orta Çağ’da kaynağını doğrudan tanrısal 

iradeden alır. İlk Çağ’da hukuk tabiattan kaynaklanmakta ve kaynağını yine tabiattan 

almaktaydı. Orta Çağ’a gelindiğinde Tanrı tabiatın da yaratıcısı olduğundan dolayı 

hukukun kaynağını da Tanrı’ya götürmüşlerdir.98 Bu bağlamda karşımıza iki önemli 

tabii/dini hukuk temsilcisi çıkmaktadır. Bu temsilcilerin en önemlileri Patristik 

Felsefe’den Aziz Augustinus ve Skolâstiğin altın çağını temsil eden Thomas 

Aquinas’tır.  

Augustinus kendi eseri olan “İtiraflar” kitabında adaletin tanrısal kaynağı 

konusunda bilgiler vermektedir. Bu bilgiler sayesinde adalet kavramının Stoacı 

olduğu kadar yeni Plâtoncu tanrısallık anlayışıyla birlikte ortaya konduğunu 

görmekteyiz. Augustinus adaletin kaynağını Tanrı olarak görmekte ve adaleti şu 

şekilde tanımlamaktadır: 

…Seni istiyorum ey Adalet, Masumiyet, illetli bakan gözleri kamaştıran güzellik ve 

Işık; senin doygunluğun ne doyumsuz. Sende sonsuz bir huzur var, sende dingin bir 

yaşam var. Senin krallığına giren insan Rabbinin sevincine kavuşur, hiç bir şeyden 

korkmaz, mükemmel olanda mükemmelleşir.99  

                                                 
96Kemal Gözler, “Tabii Hukuk Ve Pozitivizme Göre Adalet Kavramı” Muhafazakâr Düşünce, Yıl: 4, 

Sayı: 15, Kış 2008, s. 78. 
97 Ahmet Ünsal, “Hukukun Temeli İle İlgili Yaklaşımlar”,  Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 2010/2, Cilt: 9, Sayı: 18, ss. 5-23, s. 11. 
98 Gözler, “Tabii Hukuk Ve Pozitivizme Göre Adalet Kavramı”, s. 80. 
99 Augustinus, İtiraflar, Çev. Çiğdem Dürüşken, Kabalcı Yayınevi, İstanbul 2009,  s. 74 



23 

 

Görüldüğü gibi Augustinus’a göre hukuk, Tanrı iradesinin yeryüzündeki 

ifadesi olan ebedi ve evrensel tek bir kanundan ibarettir. Bu tek kanun çağlar 

boyunca tekliğini korumakla birlikte farklı tezahürlerde ve iniş biçimlerinde var 

olmuştur.  Böylece o bir yandan adaleti evrenselleştirirken, diğer yandan Yeni 

Platoncu çizgide, hukuk ve dini özdeşleştirmektedir.100 Orta Çağ’ın karakteristik 

özelliği burada kendini göstermektedir. Hukuk ruhban sınıfının görüşleriyle 

şekillenmiş teolojik bir görünüm kazanmıştır.  

…Hakiki adalet nedir hiç bilmiyordum, oysa bu adalette hükümler geleneklere 

göreneklere göre değil, her şeye gücü yeten Tanrı'nın yasasına göre veriliyordu. Bu yasa 

yeryüzündeki bütün coğrafyalara, bütün çağlara, bütün zamanlara uygun bir ahlak 

anlayışı geliştirmiş olan, kendisi ise her yerde ve her zaman hep aynı kalan, ülkeden 

ülkeye, çağdan çağa değişmeyen yasaydı.101 

Augustinus devleti de ortak imana dayalı bir anlaşma sonucu birbirine 

bağlanan insanların meydana getirdiği bir birliktir. Ona göre yeryüzündeki devletin 

adaleti gerçekleştirmesinde, göklerdeki tanrısal devlete benzemeye çalışması esas 

olmakla beraber, gerçek ve mükemmel anlamda adaletin gerçekleşmesinin ancak 

tanrı iradesine ve göksel Tanrı devletine ait olduğunu kabul etmiştir. Bu nedenle o 

devlet tanımlamasına, adaleti gerçekleştirme unsurunu sokmamıştır.102 O adaleti 

sağlayanın Tanrı olduğunu “Ey adaletin kaynağı Tanrımız.” sözleriyle 

vurgulamaktadır. 103  Augustinus adaleti, dünyadaki barışın garantörü ve temeli 

olarak görür. Adil bir anlayışa dayanan hukuk düzeni ile dünya barışının tesisi ve 

devamlılığın sağlanabileceğini savunur. Augustinus siyasal düzenin temeline 

oturtulacak şeyin adalet olduğunu savunurken, aynı zamanda adaletten yoksun 

siyasal sistemlerin ise haydutluktan başka bir şey olmadığını belirterek, adaletin 

siyasetle olan hayati bağına da vurgu yapmaktadır.104 Öte yandan adaleti en kapsamlı 

erdem olarak karşımıza çıkaran Augustinus, onu kanunun kaynağına da koymaktadır. 

O’na göre, kanunu kanun yapan nitelik onun adil olmasıdır. Adil kanunların 

oluşturduğu bir toplumda yükselen değer ise sevgi olacaktır. Dolayısıyla onun adalet 

anlayışı, sonuçta Tanrı’ya yönelmiş aşk ve sevgi ile dolu bir toplum modeli ve 

devletini ortaya koyar. Bu devlet ise tanrının koyduğu ebedi hukuk anlayışıyla 

                                                 
100 Gözler, “Tabii Hukuk Ve Pozitivizme Göre Adalet Kavramı”, s. 81. 
101 Augustinos, İtiraflar, s.89. 
102 Güriz, Hukuk Felsefesi, s. 167. 
103 Augustinos, İtiraflar, s.105. 
104 Ahmet Arslan, İlkçağ Felsefe Tarihi 4; Helenistik Dönem Felsefesi: Epikurosçular, Stoacilar, 

Septıkler, s. 424. 



24 

 

yönetilir.105 Bu bağlamda tanrısal anlamda adaleti ortaya koyarak adalet ilahi bir 

boyut kazandırır.  

Thomas Aquinas da kendinden önceki bu anlayışa uygun olarak asıl kanunun 

evreni yöneten ve yaratan kanunlar olduğunu bu kanunların ancak ilahi bir temelle 

ifade edilebileceğini savunur.106 Aquinas adaleti, Tanrı’dan bir parça ve yansıma 

olarak ele alır. Kâinat ilahi akıl tarafından yönetilmekte bundan dolayı da insanı 

yasalar ve hukuk yardımıyla özüne uygun ve amacına yönelik hareket ettirmektedir. 

O aynı zamanda ilahi adaleti hukukun temeline koyarken, hukuku çeşitlere de ayıran 

şeyin de ilahi olduğuna vurgu yapar.107 Aquinas’a göre beşeri hukuk ilahi olanla 

benzerlik göstermelidir. Çünkü yeryüzünü yöneten hukukun başarılı olması için külli 

bir güce ihtiyacı vardır. Dolayısıyla hukukun temeli ilahi olmalıdır.108 Bundan dolayı 

vahye dayanan ve uygun olan adaletli iken diğer durumlarda ise adaletsizlik söz 

konusudur.109 Kabadayı’ya göre adaletle iman arasında kurulan bu gerektirici ilişki, 

aynı zamanda insanın özüne yönelişi ve hedefine ulaşması olarak karşımıza 

çıkmaktadır.110  

Orta Çağ’dan modern çağa bir geçiş dönemi olarak kabul edilen ve “Yeniden 

doğma” anlamına gelen Rönesans ile beraber, eskiden koparak yeniyi arama çabası 

da başlamıştır.111 Artık insani olma anlamında somutluğu ifade eden bireyselliğin 

daha da ön plana çıktığı görülmektedir. Bu durumun çıkış noktası olarak Rönesans 

döneminde Hugo Gratius (1583-1645) doğal hukuk anlayışının kaynağının bireyde 

açığa çıkan akıl olduğunu savunur ve akla olan önem ve değer kendini göstermeye 

başlar.  Grotius’un vurgu yaptığı akıl kendinden sonra Dekart’ın Modern Çağ’ın 

temellerini atacağı Cogito düşüncesinin ve aydınlanma çağındaki akla yapılan güçlü 

vurgunun öncülüğünü yapmaktadır. Grotius, aklın rehberliğine vurgu yaparken onu 

aynı zamanda hukuk öğretisinin temeline de koymayı amaçlamaktadır. Bu sayede 

                                                 
105 Talip Kabadayı, “Adalet Tasarımları”, HFSA, İstanbul 2010, 20. Kitap, s. 181. Akr. Kabadayı, 

“Hakkaniyet Adaletin Temelidir”, s. 50. 
106 Gözler, “Tabii Hukuk Ve Pozitivizme Göre Adalet Kavramı”, s. 81. 
107 Kabadayı, “Hakkaniyet Adaletin Temelidir”, s. 51. 
108 Ünsal, “Hukukun Temeli İle İlgili Yaklaşımlar”, s.11. 
109 Gözler, “Tabii Hukuk Ve Pozitivizme Göre Adalet Kavramı”, s. 81. 
110 Kabadayı, “Hakkaniyet Adaletin Temelidir”, s. 51. 
111 Fatma Özlü, John Locke’un Felsefesinde Doğal Hakların Kaynağı Ve Güvencesi Sorunu”, 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi),  T.c. Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Felsefe Anabilim Dalı,  Samsun 2018, s.15. 



25 

 

aklı temel alan hukuk anlayışının önünü açmış olmaktadır.112 Grotius bu öğretisini 

“Savaş ve Barış Hukuku” adlı eserinde ele alıp değerlendirmiştir. Gratius “Toplum 

içinde yaşama isteği insana özgü şeylerden biridir. İnsan diğerleriyle aklın ışığında 

barışçıl ve düzenli yaşamayı kabul eder.”113 Böylece toplumsal yaşamın düzeni, 

davranışların ahlakiliği ve doğal hukuk uygulamaları doğru aklın ürünleri olarak 

belirlenir. Bu bakımdan Gözler’e göre “Grotius’da ortaya çıkan hukuk rasyonel tabii 

hukuktur”.114 Grotius, doğal olan yasanın akıl ile kavranabileceğini de savunur. Bunu 

yaparken insanın akıldan başka bir iradeye ihtiyacının olmadığını söylerken, insan 

aklının otonomluğuna ahlakla birlikte vurgu yapmaktadır. Buna göre insan aklı pratik 

uygulamaların ötesinde apriori olarak insanları çevreleyen hukuk kurallarını kavrama 

konusunda yetkinliğe sahiptir. Bu apriori hukuk kurallarının varlığı, onların insan 

aklına ve tabiatına uygun olup olmadığıyla belirlenir.115 Gratius’a göre “Doğal hukuk 

bir davranışın akla ve topluma uyup uymadığının ahlaki bakımdan gerekliliğini 

gösteren doğru aklın (Recta ratio) birtakım ilkeleridir.”116 Apriori kanunların varlığı 

için geçerli bu akla uygunluk, aynı zamanda “Doğa durumu” kavramının çıkış 

noktasını da meydana getirir. İnsanlar temelde barış ve uyum içinde yaşama isteğine 

apriori olarak sahiptir. Bu ise bizi insanların birlikte yaşayabilmesi için bir anlaşma 

veya sözleşme yapması gerektiğine götürür. Bu yapılan ahit ile de devlet ve yönetici 

zümre ortaya çıkar.117  Buradan anlaşılacağı üzere rasyonel tabii hukuk anlayışı, 

insanların bir arada barış ve düzen içinde yaşama isteğinin apriori olarak var olması 

ile özdeşleştirilmekte, bundan sonra ise aposteriori olarak sözleşme ve ahit buna 

dayalı olarak ortaya konmaktadır.  

…Başkasının olan bir şeyi geri verme yükümünü yaratan dar ve tam anlamında 

hukukla, aslında böyle olmasa da gene hukuk diye adlandırılan ilkeleri birbirinden 

özenle ayırmağa çalıştım; bu ilkeler, bir başkasına, bizden bir şeyi yapmamızı isteme 

hakkını vermez; ancak, biz bunları yapmaya gene de yükümlü sayılırız; çünkü böyle 

davranılmazsa, doğru aklın (recta ratio) bir başka ilkesi çiğnenmiş olur.118 …Tabii 

hukukun genel ilkelerine göre her memleketin şartlarını gözeten pozitif hukuk kanunları 

çıkarılabilir. Pozitif hukuklar yersel veya milli menfaatlere göre değişebilir.119 

                                                 
112 Cevizci, Felsefe Tarihi, s. 432. 
113 Hugo Grotius, Savaş ve Barış Hukuku Çev. Seha L. Meray, Ankara Üniversitesi Basımevi, 1967, 

s.6 
114 Gözler, “Tabii Hukuk Ve Pozitivizme Göre Adalet Kavramı”, s. 82. 
115 Güriz, Hukuk Felsefesi, s. 175. 
116 Grotius, Savaş ve Barış Hukuku, s. 18 
117 Cevizci, Felsefe Tarihi, s. 433. 
118 Grotius, Savaş ve Barış Hukuku, s. 13. 
119 Güriz, Hukuk Felsefesi, s. 175. 



26 

 

Böylece Grotius, hukuk kurallarını ortaya koyarken insanın hem bireysel ve 

rasyonel hem de toplumsal ve kamusal hukuk anlayışları ilkelerinden yola 

çıkmaktadır. Sonuçta o tabii hukukun evrensel yapısından tüm yerel biçimlere uygun 

bir hukuk aklının açığa çıkabileceğini ifade ederek, modern hukukun önemli bir ilk 

adımını ortaya koymaktadır. Güriz’e göre “Gratius, tabi hukuk ilkelerinin matematik 

aksiyomları gibi kesin ve değişmez olduğunu ve ne Tanrı, ne de insan tarafından 

değiştirilmeyeceğini de ifade etmektedir.” Bu ise onun laik ve tabii hukuk anlayışını 

bütün açıklığıyla göstermektedir.120 Rönesans döneminde insancı yaklaşımların 

hukuk alanında otonom akıl üzerinden temellendirilmesi ve sözleşme kavramının 

ifade edilmeye başlanması, aynı zamanda birey ve toplum arasındaki irade merkezli 

çatışmanın da belirginleşmeye başladığını göstermektedir. Düşünürler artık bir 

yandan bireyin otonom aklına dayalı bir toplumda devletin nasıl olması gerektiğini 

ortaya koymaya çalışırlarken, öte yandan devlete ait egemenliği korumak kaygıları 

da açığa çıkmıştır.  

16. yüzyıl’da bir yandan bireyin otonomluğunu keşfetmiş öte yandan devletin 

sözleşmeye dayalı egemenliğini de bunu sağlayacak bir yapı olarak değerlendiren 

hukuk anlayışı, 17. yüzyıl’da Thomas Hobbes (1599-1679) ile birlikte bu ara yolu 

sağlayıcı bir kavram olarak eşitliğe ulaşmaktadır. Hobbes Leviathan’ da eşitlik 

kavramı çerçevesinde hukuk hakkındaki görüşlerini ifade eder. Hobbes’a göre 

“İnsanlar doğuştan eşittir.”121 Eşitliğin doğuştan kaynaklandığını savunur. Bu eşitlik 

insanlar arasında güvensizliğe yol açmaktadır. Çünkü bu eşitlik doğal bir durum 

olduğundan eşitsizliği de beraberinde getirmektedir. Hobbes bu konuda “Eşitliğin 

olmadığı yerde güvensizlik vardır.”122  Güvensizlik insanlar için istenmeyen bir 

durumdur. Çünkü hayatta kalma isteği insanı yine bu güvensizlikten koruyacak 

olandır. Hobbes a göre insanı savaşa götürende budur; “Güven yok ise savaş ortaya 

çıkar.”123 Bunun için savaşı sonlandıracak bir güç otoriteye ihtiyaç vardır. Bu otorite 

toplumdaki diğer insanların savaşını ve güvensiz ortamı ortadan kaldırmaları için 

oluşturacaklardır. Hobbes bu otoritenin veya gücü şöyle özetler; “Devlet yoksa 

                                                 
120 Güriz, Hukuk Felsefesi, s. 176. 
121 Thomas Hobbes,  Leviathan, Çev. Semih Lim, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2007, s. 92. 
122 Hobbes,  Leviathan, s.93. 
123 Hobbes,  Leviathan, s.93. 



27 

 

herkes savaş halindedir.”124 Hobbes modern dönemde devletin kurulması gerektiğine 

vurguyu eşitlik ve doğal durum kavramları üzerinden yaparak somutlaştırmaktadır.  

Böylece henüz modern anlamda yalın bir eşitlik ilkesine ulaşılamasa da güven 

duygusu ile birlikte değerlendirilen ve devletin varlığını yükselen bireysel otonomi 

karşısında korumayı da hedefleyen kaygılı bir bakış açısı açığa çıkmaktadır. Diğer 

bir ifade ile insanların temelde otorite olmaksızın eşitliğine dayalı olarak ifade edilen 

doğa durumunda kargaşanın sonlanması ve birlikte yaşayabilmesi için devlet 

otoritesine gereksinimleri vardır. Aksi takdirde güvensizlik ve kargaşa, eşitliğe dayalı 

doğa durumunu da ortadan kaldıracaktır. Hobbes, insanın bencil bir varlık olduğunu 

ve onun hareketlerinin altında yatan şeyin ise menfaat olduğunu savunur.125 Bu ise 

bir otorite olmaksızın eşitlik ilkesinin yapılandırılmasını engeller. Kural koyucu ve 

uygulayıcı bir otoritenin olmaması, herkesin korunmak ve bireysel güvenliğini 

sağlamak için her türlü araç ve eylem üzerinde doğal hak sahibi olduğunu 

düşünmesine neden olur. O halde en temelde eşitliği tanımlayacak bir üst otorite 

olmadığı için, insanların birbirlerine ve tabiata karşı eşit ölçüde hak ve güç sahibi 

olduğu yapı doğa durumunu meydana getirir.126 Doğa durumu ancak bir otorite 

sayesinde ortadan kaldırılabilir. Bu otoriteyi insanlar bir sözleşme ile oluşturmalıdır. 

Hobbes bu otoritenin karşılıklı haklardan vaz geçmekle kurulacağı görüşündedir.  

Güvensizliğin olmadığı yerde adalete aykırı bir şey olmaz. Bu doğa durumunda adalet, 

adaletsizlik, doğru, yanlış vb. kavramlara yer yoktur. Devlet yoksa hukuk yoktur. 

Hukukun olmadığı yerde de adaletsizlikten söz edilemez.127 

Toku’ya göre; “Hobbes’un doğa durumunu bir savaş ve kargaşa hali olarak 

görmesinin esas nedeni, bu eşitlik duygusudur.”128 Kısacası hiçbir şey yasak değilse, 

o zaman her şeye izin vardır; her şeye izin varsa, o zaman herkesin her şey üzerinde, 

hatta başka bir insanın bedeni üzerinde de hakkı var demektir.129 Bu bağlamda 

bakıldığında Hobbes’ta insanın doğal durumun kargaşasından kurtaracak olan şey bir 

üst otoritedir. Bu otorite sayesinde insanlar savaş durumundan kurtulacaktır. Bu ise 

                                                 
124 Hobbes,  Leviathan, s.94. 
125 Güriz, Hukuk Felsefesi, s. 179. 
126 Ferhat Akdemir, “Sivil ve Politik Toplumun Kurucu Unsuru Olarak Toplum Sözleşmesi: Hobbes 

ve Locke Örnekleminde Karşılaştırmalı Bir Analiz Denemesi”, Ekev Akademi Dergisi, (41), 2009, s. 

336. 
127 Hobbes,  Leviathan, s.96. 
128 Neşet Toku, Siyaset Felsefesine Giriş, Çizgi Kitapevi, Konya 2015, s.  175. 
129 A.P. Martinich, Thomas Hobbes, Çev. Akın Terzi, Türkiye İş Bankası Yayınevi, İstanbul 2010, 

s.167. 



28 

 

sözleşme yaparak ortaya çıkacaktır. Hobbes negatif anlamdaki eşitlikten kurtarıcı 

sözleşme kavramına ise şu şekilde değinmektedir:  

…Sözleşme nedir. Karşılıklı hak devredilmesi, insanların Sözleşme dedikleri şeydir. 

Ahit nedir. Yine, taraflardan biri kendi adına taahhüt ettiği şeyi teslim edebilir ve ona 

itimat ederek, diğer tarafın kendi taahhüdünü ileriki bir tarihte yerine getirmesini 

bekleyebilir. Bu durumda sözleşme, onun açısından, Anlaşma veya Ahit adını alır: veya 

her iki taraf da, ileride ifa etmek üzere, şimdi sözleşme yapabilirler: ki bu durumda, 

ileride ifa yapılmasına güvenildiği için, ifanın yapılmasına sözün tutulması veya sadakat 

denilir; ifanın yapılmaması ise, eğer iradi ise, sadakatini ihlalidir.130  

Buna göre doğa durumunun kargaşa ve güvensizliğini aşmak için geleceğe 

yönelik sözleşme bir zorunluluk olmakta ve sözleşme sonrası kurulan eşitlik yeni 

doğa durumunu belirlemektedir.  Hobbes sözleşmenin meydana getirdiği eşitlikçi 

güven ortamını temellendirirken, ölüm korkusuna vurgu yaparak psikolojik bir temel 

de oluşturmaktadır. Ona göre, insanlar hayatın her anında ve her alanında karşı 

karşıya oldukları sürekli ölüm korkularını yenmek, bireysel varlıklarını güvence 

altına almak ve daha fazlasına sahip olma umutlarını canlı tutmak için, akıl yürütme 

sürecinde varlığını gerekli gördükleri toplumsal barışa ulaşmak zorundadırlar.131 Bu 

nedenle Hobbes adaleti, “Ahdin tutulması, hayatımıza zarar verecek bir şey 

yapmamızı yasaklayan aklın bir kuralı ve dolayısıyla bir doğa yasası”132 olarak 

tanımlamaktadır. Hobbes, insanların var olmasından kaynaklanan tabii haklarının 

güven altında olmasının ancak karşılıklı yapılan hakların birbirine devredilmesinden 

geçtiğini tespit eder.133 Doğal hukuk, ancak bir devlet kurulduğunda, gerçekten yasa 

hükmü kazanır, daha önce değil; çünkü ancak o zaman devletin buyruğu ve devletin 

yasası haline gelir.134 Hukukun bir otoriteyle mümkün olacağı görüşü hâkimdir. Bu 

ise devletin kurulmasıyla meydana gelebilir. 

 Topakkaya’nın değerlendirmesi ile Hobbes, bütün insanların birlikte yaşama 

ve ortak iyi ve doğruda buluşmalarının mümkün olmadığı gerçeğinden hareketle, 

bireysel egemenlik hakkından toplumun ortak menfaati uğruna vazgeçilmesi veya 

devredilmesi gerçeğinden bir sözleşme olarak bahsetmektedir.135 Sonuçta Hobbes, 

adaleti doğa hukukunun bir parçası olarak görmekte ve hukuku sağlamanın yolunun 

                                                 
130 Hobbes,  Leviathan, s.99. 
131 Akdemir, “Sivil ve Politik Toplumun Kurucu Unsuru Olarak Toplum Sözleşmesi: Hobbes ve 

Locke Örnekleminde Karşılaştırmalı Bir Analiz Denemesi”, s. 337. 
132 Hobbes,  Leviathan, s.108. 
133 Işıl Bayar Bravo, “Thomas Hobbes ve John Locke'un Doğal Hak Anlayışları”,  Hukuk Felsefesi Ve 

Sosyolojisi Arkivi, Hukuka Felsefi ve Sosyolojik Bakışlar – V, İstanbul 2010, s. 72. 
134 Hobbes,  Leviathan, s.191. 
135 Topakkaya, Hukuk ve Adalet, s. 144. 



29 

 

da insanların ahit yaparak belli özgürlüklerinden vazgeçmesi veya bir otoriteye 

devretmesini savunmaktadır.  

17. yüzyıl’da hukuk felsefesi bağlamında birey ile toplum arasında 

belirginleşen sorunun çözümü doğrultusunda konuyu Hobbes’tan farklı bir perspektif 

ile ele alan, filozof ise John Locke ’dur (1632-1704). Locke, Hobbes gibi bireysel 

ilgi ve çıkarların birbirinden farklı olmasını herkesin herkese karşı savaşına neden 

olmayacağına aksine farklı ilgi ve çıkarların barışçı bir rekabet içinde toplumsal 

refahın artmasına neden olacağına inanmaktadır.136 Aynı zamanda Locke, doğal 

hukuk anlayışını mülkiyet kavramına göre yapılandırmaktadır. Locke, toplumun 

onayını almayan hiçbir güç veya otoritenin topluma yasa dikte etme gücüne sahip 

olmadığını kabul etmektedir.137 Dolayısıyla Locke devlet birey geriliminde mülkiyet 

temelinde bireysel özgürlüklerden yana olmaktadır.  Locke, “Hükümet Üstüne İkinci 

Tez” adlı eserinde Hobbes’un sözleşme kavramını devlet değil de insan merkezli 

olarak yapılandırmaktadır:  

İnsanlar arasında yapılan her anlaşma doğa durumunu sona erdirmez fakat karşılıklı 

olarak tek bir toplum kurmak ve bir hükümet çatısı altında birleşmek üzere yapılan 

anlaşma doğa durumunu sona erdirir.138 …Doğanın temel yasası gereği insan mümkün 

olduğunca korunmalı, bütün insanları korumak olanaklı olmadığından masum olanın 

güvenliği tercih edilmelidir.139 

Böylece devletin ya da sözleşmenin ana amacının insanın korunmasına yönelik 

olması gerektiği belirlenerek, liberal bireysellik anlayışı ortaya konmaktadır. 

Hobbes’da kargaşa temelli doğal eşitlikten sıyrılmak için karşılıklı olarak hakların 

bir üst otoriteye gelecek boyunca devri söz konusu iken, Locke’da bu üst otorite 

doğrudan sözleşme sonucu yeni bir toplum olarak açığa çıkarılmakta ve sözleşmenin 

sınırları mensuplarını korumak ile belirlenmektedir. Dolayısıyla Locke’un liberal 

anlayışında devletin sözleşme çerçevesinin dışında bir fonksiyonu bulunmamaktadır. 

Locke’un devleti insanın haklarını koruması yükümlülüğü ile sınırlıdır.140 

Bireyselliğe vurgu yapan Locke, bireyin hür olduğunu ve varlığının dokunulmaz 

olduğunu savunur.141 Locke’ un doğa durumunda herkesin doğa yasasını uygulama 

                                                 
136 Topakkaya, Hukuk ve Adalet, s. 137. 
137 Topakkaya, Hukuk ve Adalet, s. 138. 
138 Locke, Hükümet Üstüne İkinci Tez, s.36. 
139 John Locke, Hükümet Üstüne İkinci Tez, Çev. Aysel Doğan, İlya Yayınları, İzmir 2010, s. 37. 
140 Neşet Toku, John Locke ve Siyaset Felsefesi, Liberte Yayınları, Ankara 2003, s. 37 
141 Halis Çetin, “Liberalizmin Temel İlkeleri”, C.Ü. İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, Cilt 2, Sayı 1, 

ss. 218-236, s. 221. 



30 

 

gücüne sahip olması, doktrininin ayrılmaz bir parçası olarak kalır.142 İnsanların 

varlığını devam ettirmesi, hayatta kalma isteğini ifade eden her tür mülkiyetini 

koruyabilmesi için devlet oluşturulmalıdır. Bu istek insanda içgüdüsel olarak ortaya 

çıkmakta ve ondan asla ayrılmamaktadır.143 Böylece Locke, doğa durumunu hayatta 

var olma ve varlığını sürdürmede bireyin vazgeçilemez temel hakkı olarak 

görmektedir. Bunun için birey, bu hakka zarar verecek her türlü davranışlara karşı 

kendini koruma yetkisine bir başka otoriteye devretmeksizin her zaman sahiptir. Bu 

durumu iyi idare edebilmesi için ise insanlarla bir araya gelmeli ve bu temel hakların 

sahipliğine zarar verilmeyecek şekilde sözleşme yapılmalıdır. Locke bu konuya ise 

şu şekilde açıklık getirmektedir; 

Her hangi bir insanın kendi doğal özgürlüğünde vaz geçmesi ve kendisini sivil 

toplumun bağlarıyla bağlamasının tek yolu diğer insanlarla anlaşarak, kendi aralarında 

konforlu, güvenli ve barış içinde bir hayatı, mülklerinden emniyet içinde faydalanarak 

ve daha önce sahip oldukları büyük bir güvenin içinde yaşamaları için tek bir toplum 

doğrultusunda birleşmelidir.144 

Netice olarak Locke sözleşmeyi kendi varlığının güveni için bir araç olarak 

gören sivil toplum kavramını ortaya koymaktadır. O bu devletten bağımsız sosyo-

politik yapının nasıl olması gerektiğini de belirler ve bu yapının hak ve sınırlarını da 

çizer. Buna göre tamamen insan aklına uygun bir kamu hukuku olmalı ve anayasa 

anlayışının kaynağının bireye ait güçlerden meydana gelmesi gerektiğini savunur. 

Strauss’a göre Locke’un ussal bir kamu hukuku ve doğal bir anayasa hukuku vardır. 

Bu kamu hukukunun ilkesi bütün toplumsal ve yönetimsel gücün doğa gereği 

bireylere ait olan güçlerden türemiş olduğudur.145 Locke göre, bireylerin hakları için 

en iyi kurumsal teminatlar hemen hemen bütün iç meselelerde yürütme gücünü 

yasaya ve nihayetinde iyi tanımlanmış bir yasama meclisine tabi kılan bir anayasa 

tarafından sağlanır.146 Arslan’ın değerlendirmeleri ile Locke, iktidara rasyonel bir 

biçimde yaklaşmakla kalmamış özgürlüğün olmadığı bir yapıyı da kesinlikle kabul 

etmemiştir. Bununla birlikte sözleşmede önemli olan tarafın birey ve hakları 

olduğunu sisteminde şekillendirmiştir.147 İnsanın doğa durumundaki eşit haklarının 

                                                 
142 Leo Strauss, Doğal Hak Ve Tarih, Çev. Murat Erşen – Petek Onur, Say Yayınları, İstanbul 2011, s. 

257. 
143 Geçit  ,“John Locke’da Mülkiyet Hakkının Sınırları: Doğal Hukuk Temelinde Bir Değerlendirme”, 

s. 100. 
144 Locke, Hükümet Üstüne İkinci Tez, s. 91. 
145 Strauss, Doğal Hak Ve Tarih, s. 264. 
146 Strauss, Doğal Hak Ve Tarih, s. 268. 
147 Hüseyin Arslan, “John Locke’un Siyaset Felsefesinin Temelleri Üzerine Bir Deneme”, Süleyman 

Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Yıl: 2013/1, Sayı:17, s. 201 



31 

 

korunmasının yanında bir teslimiyetten çok çıkar ilişkisi Locke ‘un sözleşmesinde ön 

plana çıkmaktadır. Anayasa çerçevesinde oluşmuş sözleşmedeki amaç, insanların 

bireysel haklarının ve her tür mülkiyetlerinin koruması ve bu haklara verilen 

zararların tazmin edilerek adaletsizliğin önlenmesi yoluyla refahın idamesidir.  

Birey ile toplum arasındaki sorunun çözümü konusunda bir başka yaklaşım da 

Jean Jacques Rousseau (1712-1778) tarafından ortaya konmuştur. Rousseau 

“İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kökeni” adlı eserinde mülkiyet ile varoluş duygusu 

arasındaki ilişkiye dikkatleri çekmektedir: “İlk insan bir parça toprağı himayesine 

alıp bu benim dediğin de medeni toplumu kurmuştur.148 İnsanın ilk hissettiği kendi 

varoluşudur, ilk kaygısı ise hayatta kalmak olmuştur.”149 Rousseau, toprak 

üzerindeki bencil mülkiyet iddiası ile medeni toplum arasında doğrudan bir bağ 

kurarak, mülkiyetin temelini olumsuzlamaktadır. Öte yandan o bencil mülkiyet 

iddiasının temelini varoluşun idamesi ve hayatta kalabilmek için yarınını düşünen 

insanın kaygısının oluşturduğunu ve bu kaygının birlik arzusunu meydana getirdiğini 

de tespit etmektedir.150 Rousseau’da, döneminin şartlarına uygun olarak herkesin eşit 

bir biçimde muamele gördüğü bir toplumsal sözleşme etrafında birleşmesi 

gerektiğini savunmuştur.151 Ancak onun toplumsal sözleşme yaklaşımı bencil 

mülkiyet iddiasının neden olduğu insanlar arasındaki eşitsizliği ortadan kaldırıcı yeni 

bir doğal sözleşme arayışına tekabül etmektedir. “Toplum Sözleşmesi” adlı eserinde 

konuyu şu şekilde ele almaktadır: “İnsan özgür doğar oysa her yerden zincire 

vurulmuştur.”152 Rousseau’a göre “Toplum düzeni bütün öbür hakların temeli olan 

kutsal bir haktır. Bununla birlikte hiçte doğadan gelme değildir, sözleşmelere 

dayanmaktadır.”153 Buna göre Rousseau içinde yaşadığı toplumu doğadan ayrışmış 

sözleşmelerin ürünü ve hatta tutsağı olarak görmekte ve yeni bir toplum düzeni 

kurmayı hedeflemektedir. Ortaya koyduğu doğala dönücü yeni toplumsal sözleşme 

ile hem insanları genel istençlerini gerçekleştirerek özgürleştirmek, hem de ortaya 

çıkan yeni siyasal yapıya insanların güvenini kazandırmak ve bu yapıya bağlamaktır. 

                                                 
148 Jean Jacques Rousseau, İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kökeni, Çev. Ertuğ Ergün, Yeryüzü 

Yayınevi, Ankara, Ekim 2003 s. 64. 
149 Rousseau, İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kökeni, s. 65. 
150 Aysel Demir “Hak, Adalet Ve Özgürlük Bağlamında Rousseau”, Akademik Bakış Dergisi, Sayı: 33 

Kasım – Aralık 2012, s. 2. 
151 Demir “Hak, Adalet Ve Özgürlük Bağlamında Rousseau”, s. 3. 
152 Jean Jacques Rousseau, Toplum Sözleşmesi, Çev. Vedat Günyol, 9. Basım, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, , İstanbul 2012, s. 4. 
153 Rousseau, Toplum Sözleşmesi, s. 4. 



32 

 

Doğrudan bireylerin özgür iradelerine dayalı yeni bir toplumsal sözleşme, yasaların 

ve siyasi yapının herkesin onayını aldığı bir konuma kavuşmasına neden olacaktır. 

Bu ise yasalara ve devlete itaati özgür bir tercih haline getirecektir. Bu durumda 

insan kendi verdiği söze itaat etmiş olacak, bir başkasının baskısı altında kalmamış 

olacaktır. Dolayısıyla yeni toplumsal sözleşmenin devleti aynı zamanda özgür 

bireylerin devleti olacaktır.154 Rousseau birey toplum arasındaki ilişkiyi parça bütün 

arasındaki ilişkiye benzetmektedir. “Her birimiz bütün varlığımızı ve bütün 

gücümüzü bir arada genel istemin buyruğuna verir ve her üyeyi bütünün bölünmez 

bir parçası kabul ederiz.”155 Rousseau, ortaya koyduğu sözleşme anlayışıyla 

bireysellikten uzaklaşırken aynı zamanda bireyi diğer tehlikelerden de uzak tutacak 

bir sistem ortaya koymaya çalışmaktadır. Onun sisteminde birey ve toplum birbiri 

için olan iki unsurdur. Bireyin ancak yeni bir sözleşme ile özgürlüğüne ulaşabileceği 

anlayışı onun düşüncesinin ana temasıdır.  

Rousseau’da modern hukuk prensiplerinin yanında genel irade kavramını da 

görürüz. Genel iradenin özel bir amaç doğrultusunda hareket etmeyeceğini ve toplum 

yaşamını düzenleyen bütün kuralların bir kanun olduğuna vurgu yapmıştır. Ona göre 

içinde bulunulan doğa durumu artık devam edemez. Bundan dolayı Rousseau, 

toplumsal sözleşmesi anlayışını ortaya koymuş ve bu sözleşmenin amacını onu 

yapanları korumak olarak belirlemiştir. “Rousseau, adil bir sözleşmeyle eşitsizliğin 

kalkacağını ve genel iradeye dayanan özgürlükçü ve demokratik bir yapı 

kurulacağını savunur. Onun bu fikirleri, eleştirileri ve önerileri Fransız devriminin 

öncülerine yön oluşturmaktadır.”156   

Aybudak’ın da belirttiği gibi 17. yüzyıl ile 19. yüzyıl arası tek başlarına gücü 

elinde tutan aristokratların, kralların varlığını hissettirdiği bir çağdır. Dini güçlerin 

etkisi giderek yok olduğu, çeşitli zümrelerin güç kavgalarının azaldığı ve merkezden 

yönetilen modern devletlerin varlığını sürdürdüğü bir dönem aralığıdır.157 18. yüzyıl 

Fransa’sında mutlakıyet hâkimdir. Bundan dolayı bireye olan vurgunun arttığı bu 

dönemde devlet ile birey arasındaki sorun da belirginleşmektedir. Mutlakıyet 

                                                 
154 Demir “Hak, Adalet Ve Özgürlük Bağlamında Rousseau”, s. 3. 
155 Rousseau, Toplum Sözleşmesi, s. 15. 
156  Hasan Aydın, “Fransız Devrimine Uzanan Yolda Jean Jaques Rousseau”, Muhafazakâr Düşünce, 

Yıl: 3, Sayı: 11, Kış 2007, s. 155. 
157 Utku Aybudak, “Modern Devlet Bağlamında Ortaya Çıkan Egemenlik Kavramı ve Egemenliğin 

Dönüşümü”,  Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 10 Sayı: 54 Yıl: 2017, s. 233. 



33 

 

yönetimlerinin yükselişi ile birlikte, burjuva sınıfı olarak adlandırılan kentli sınıfların 

da yükselmeye başladığını ve bu yeni kentli sınıflar ile aristokrat yönetimler arasında 

bir güç gerilimini açığa çıktığı görülmektedir. Kentli sınıfların entelektüel 

aydınlanmasını ve zenginleşerek güç kazanmasını ifade eden bireysellik ve buna 

dayalı ulusçuluk düşünceleri toplumda yayılmaya başlamış ve halk bireyin hak ve 

iktidarına dayalı bu fikirlerden yaralanmaya başlamıştır.158 Ağaoğulları’na göre bu 

gerilimin somut bir neticesi olarak ortaya çıkan Fransız Devrimi, bireyselliğin ve 

bireyin dönemin monarklarına karşı alınmış büyük bir zaferi olarak karşımıza çıkar. 

Bireycilik, bütün tümel yapılara karşı tekilin ortaya çıkması ve güç kazanmasının 

yanında mevcut düzene karşı otonom bir yapıya da karşılık gelmektedir.159 Fransa’da 

ortaya çıkan bu durum, yerelliğinin sınırlarını hızla aşarak benzer yönetimlere ve 

gerilimlere sahip tüm Avrupa’da etkisini kısa zamanda göstermiştir. Mutlakıyetçi 

yapıya ve aristokrat kesime olan bu karşı çıkış, bireyin ve bireyselliğin güç 

kazanmasına ve büyük siyasal yapıların çözülmesine ve ulusal bilincin açığa çıkışına 

da neden olmuştur. 

Karaman’a göre Fransız Devrim’i bireyselliğin altın çağına giden yolda 

karşısına çıkan siyasal yapılara karşı yapılmış bir harekettir.160 Devrim sona 

erdiğinde ortaya yeni siyasal yapı “İnsan ve Yurttaş Hakları Bildirisi” adında bir 

bildiri yayınlamıştır. Bu bildiri şu başlıklardan oluşmaktadır;  

1- Bir anayasa ile Monarşinin yetkilerinin sınırlandırılması. 

2- Vergilerin düzene konması ve azaltılması. 

3- İç gümrük duvarlarının indirilmesi. 

4- Basın özgürlüğünün sağlanması 

Bu bildiri anayasal monarşiye ek olarak, vergi indirimine, iç gümrüklerin 

açılarak dışarıdan mal ithaline ve basın özgürlüğüne yaptığı vurgularla devletten çok 

toplumu önceleyen bir görünümdedir. Yeni Çağ’ın hukuk kurallarının kaynağını ve 

ilkelerini belirlemiştir. Bunu yaparken de eskiye ait olan ayrıcalıklı düzen anlayışını 

                                                 
158 Abdullah Arslan, “Fransız Devrimi ve 1789 Fransız Yurttaş ve İnsan Hakları Bildirisi”,  

Genç Hukukçular Hukuk Okumaları, Birikimler 4, İstanbul, 1 Haziran 2013, s.26. 
159 Mehmet Ali Ağaoğulları, “Fransız Devriminde Birey-Devlet İlişkisi” Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, Cilt: 44, Sayı: 3, Yıl: 1989, Ankara, s. 195. 
160 Mehmet Ali Karaman, “Fransız İhtilali’nin Osmanlı İmparatorluğu’na Etkileri”,  Süleyman 

Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 44, Ağustos 2018, ss. 62-

79, s. 64. 



34 

 

tamamen değiştirmiştir.161 Devrim ile birlikte anayasa hukukunda önemli yere sahip 

olan kuvvetler ayrılığından doğan hukuk devleti anlayışı küresel çapta etkisini 

göstermeye başlamıştır.162  

Fransız Devrimi sonrasında yürütülen anayasa çalışmaları çerçevesinde ortaya 

konan millet egemenliği kavramı, ihtilalin yürütücüsü konumunda bulunan burjuva 

sınıfının ihtilalin kaynağı olarak ilahi bir köken yerine millet egemenliğini veya milli 

iradeyi aldığının ortaya koyuyordu.163 Böylece modern ulus anlayışı mutlakiyetçi 

yönetime karşı birleşen burjuva sınıflarının, gerek krala ve aristokrasiye karşı 

gerekse de kendi aralarında oluşturmak istedikleri eşitlik anlayışına dayalı bir iç 

gerilim olarak doğmuştur. Fransa yerelinde ortaya çıkan ulusçuluk yaklaşımı, bir 

süre sonra monarşi yönetimlerine dayalı milliyetçilik fikirlerinin ve çatışmalarını 

açığa çıkarmıştır. Avrupa çapında hızla uyanan milli şuur anlayışı, ideolojik fikirler 

altında halkların toplanmasına imkân sağlamıştır. Buradan hareketle milliyetçilik 

anlayışı devleti oluşturma ve toplumsal bütünlüğü sağlamada yeni zemin olarak 

kullanılmıştır.164 Öte yandan Fransız Devrimi sayesinde ekonomik olarak gücünden 

söz ettiren bir yapı olarak da burjuva ortaya çıkmıştır. Bununla birlikte birey için 

farklı sorunlar ortaya çıkmıştır. Fransız Aydınlanması ve Devrimi düşünce hayatında 

aklın egemenliğini ve aklını kullananın özgür olacağı fikrini bir ideoloji haline 

getirmiştir. Bu akım kendisini Aydınlanma Felsefesi adı altında ifade ederek, aklın 

iktidarının ve egemenliğinin yegâne gerçeklik olduğuna vurgu yapmıştır. Bundan 

dolayı Adadağ’a göre bu devrim hem dini güçlerin arkasına dayanarak halkı 

sömürenlerin hem de halkın egemenliğini yok sayarak kendini devletin tek sahibi 

olarak görenlerin geçmişinden bir kopuşu ifade etmiştir.165 Dolayısı ile geçmişten 

tam bağını koparmış bu düzen değişikliği geleceğin de belirlenmesinde etkili 

olmuştur. Bu bakımdan Fransız Devrimi sadece yönetime sıradan bir başkaldırma 

değildir. Fransız Devrimi sonucunda ortaya çıkan bilinç, açığa çıkış yönüyle 

                                                 
161 Bengül Salman Bolat, “Fransız İnkılabı’ nın Türk Modernleşme Sürecine Etkileri”, Gazi 

Üniversitesi Kırşehir Eğitim Fakültesi Dergisi, Cilt 6, Sayı 1, Yıl 2005, ss. 149- 167, s. 151. 
162 Aybudak, “Modern Devlet Bağlamında Ortaya Çıkan Egemenlik Kavramı Ve Egemenliğin 

Dönüşümü”, s. 235. 
163 Hüseyin Emiroğlu, “Fransız Devriminin Osmanlı Devleti Üzerindeki Etkisi ve Sonuçları” 

Muhafazakâr Düşünce, Sayı:12, Yıl:3, Bahar 2007, s. 24. 
164  Aykut Aykutalp, “Yurttaşlığın Değişen Yüzü: Ulus-Devletten Küreselleşmeye Yurttaşlığın 

Dönüşümü”, Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı / No. 13, Ekim / 2017, ss.  420-443, s. 

424. 
165 Özgür Adadağ, “Fransız Devriminin Evrenselliği Üzerine”, Muhafazakâr Düşünce, Yıl:3 Sayı:11, 

Kış 2007, s. 58. 



35 

 

bireylerin hak ve özgürlüklerini ve belli haklarını iktidardan isteme olarak görülse de 

sonucu itibariyle evrensel bir soruna çözüm olmaya çalışmıştır. Küresel alanda 

sonuçlara neden olan bu devrim, gerçekte amacına ulaşmakla kalmayıp birçok alanda 

etkisini göstermeyi de başarmıştır. Ortaya çıkan kavramlar ve aidiyet anlayışı bütün 

dünyada etkisini göstermiş ve yankıları olmuştur. Bu yankılar da özellikle coğrafi 

alanı geniş ve birçok kültürü içinde barındıran çok uluslu imparatorlukların iktidarı 

ellerinde tutmalarını da zorlaştırmıştır. Bu bağlamda çok uluslu devletlerde birçok 

alanda yeni gerilimlerin ortaya çıkmasına da neden olmuştur.  

1. 3. Osmanlı Modern Hukuk Çalışmaları 

Bir Avrupa Devleti olarak 18. yüzyıl Osmanlısı Fransız Devrimi’nin birey 

temelli eşitlik, kardeşlik ve özgürlük ilkelerinin Avrupa çapında hızla yaygınlaşması 

ve Avrupa’daki geleneksel imparatorlukların sosyal dokusundaki çözülmeyi 

hızlandırıcı etkilerine doğrudan maruz kalmıştır. Gencer’e göre özellikle devrim 

sonrasında iktidara gelen I. Napolyon’un Fransız ulusçuluğuna dayalı bir 

imparatorluk kurması ve devrimin içinde barındırdığı aydınlanmayla beraber Batı 

medeniyetini de gösteren ilkeleri Osmanlı ve Akdeniz coğrafyasında işgal ettiği 

Mısır üzerinden temsil misyonunu yüklenmesi bu etkiyi arttırmıştır.  Fransız 

Devrimi’nden kısa bir süre sonra başa geçen Napolyon, kozmopolis yolunda 

geleneksel Hıristiyanlaştırma yerine medenileştirme misyonunu benimseyecektir.166 

Napolyon işgal ettiği Mısır’da Batı medeniyetini çok kısa bir sürede yayılacak bir 

ideoloji olarak yayma gayreti içinde olmuştur.167 Orta Çağ boyunca Balkan toprakları 

üzerinde İslam medeniyeti ile karşılaşan Avrupa, Napolyon’un Mısır’ı işgali ile 

birlikte, kendi medeniyet hamlesini Akdeniz’e ve Osmanlı topraklarına 

taşıyabilmiştir. O, Osmanlı Devleti’nin beklemediği, yerden hassas karnı olan Arap 

bölgesinden vurmuştur. Bu durum aynı zamanda Osmanlı’nın kırılganlığını da ortaya 

koymuştur.168 Böylece Fransız Devrimi üzerinden Batı medeniyeti ilk defa doğrudan 

evrensel bir medeniyet iddiası ile İslam dünyasına çıkartma yapmış olmaktadır. 

Bu eşitlikçi, birey temelli ulusçu ve aydınlanma iddiasına sahip modern 

medeniyetin meydan okuması karşısında nüfusunun önemli bir kısmı Ortodoks 

Hıristiyan olan farklı inanç ve etnisitelere sahip Osmanlı Devleti’nin en önemli 

                                                 
166 Bedri Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 40. 
167 Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 46. 
168 Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 49. 



36 

 

sorunu bu farklı aidiyetlerine sahip olan tebaasını kendine özgü bir eşitlik ilkesi 

çerçevesinde Osmanlılık idealinde birleştirebilme arayışı olacaktır. Aynı zamanda 

Batılı devletlerin Osmanlı iç işlerine karışma vesilesi olan gayrimüslim azınlıkların 

Osmanlı yurttaşlığında eritilmesi fikri, Tanzimat’a giden yolda da yol gösterici 

olmuştur.  

Osmanlı’da geleneksel olarak gayrimüslim gurupları sevk ve idare İslam 

Hukuku’nun onlar için belirlediği zimmî statüsüne uygun olarak gerçekleşiyordu. Bu 

statü sayesinde sayede toplumlar benliklerinden bir şey kaybetmemiş ve bir arada 

mozaik bir yapıyı oluşturmuşlardır.169 Zimmî sözleşmesiyle cizye vergisi aracılığı ile 

gayrimüslimlerin mal, can güvenliği, mesken dokunulmazlığı, din ve ibadet 

özgürlükleri, eğitim hakları korunmuştur. Ancak bu statü gayrimüslimlerin dini 

açıdan azınlık olarak görüldükleri bir sosyal yapıyı ifade etmekte idi. Bu noktada 

İslam Hukuku’nun geleneksel sistemine dayalı olarak zimmet statüsünde bulunan 

gayrimüslim azınlıkları devletin asıl kurucu unsuru olan Müslüman Türklerle 

eşitleyici seküler ve yeni bir hukuk paradigmasında tanımlanabilmesi gerekecektir. 

Batılı Devletler azınlık statüsünde bulunan dindaşları için zayıflamış bulunan 

Osmanlı’nın sıklıkla iç işlerine müdahalede bulunmakta ve bu durumu emperyalist 

politikalarında bir bahane olarak kullanmaktaydılar. Bu ise Osmanlı’nın gayrimüslim 

tebaasına karşı bir dizi önlemler almasına ve geleneksel yapısını bu tür 

müdahalelerden kurtaracak yenileştirmelere ihtiyacını doğurmuştur. Diğer yandan 

Osmanlı’nın modern Batı medeniyetinin evrensel meydan okuması ile 

karşılaşmasının sonuçları yalnızca gayrimüslim tebaa ile sınırlı değildir. 18. 

yüzyıldan itibaren Osmanlı Devleti’nin dini, sosyal, ekonomik ve siyasal olarak 

etkileyen başlıca sorunlardan biri de Vahhabilik’tir. Vahhabilik, ortaya çıktığı Orta 

Arabistan’da kabile kültürüne dayalı yerel dini bir anlayışı ifade ederken, siyasal bir 

ideoloji haline gelerek bölgede üstünlüğü ayrılıkçı bir hareket olarak ele alacaktır.170
 

Böylece Osmanlı Devleti’nin meşruiyet kaynaklarından birisi olan halifelik de 

tartışmaya açılmış olmaktaydı.  Berkes’e göre de Vehhabilik, Osmanlı halifesine 

karşı yapılan dini bir hareket iken bu konjukturel bağlam sayesinde siyasi bir boyut 

                                                 
169 Belkıs Konan, “İnsan Hakları ve Temel Özgürlükler Açısından Osmanlı Devletine Bakış”. Gazi 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi C. XV, Y. 2011, ss. 4, s. 264. 
170 H. Ezber Bodur, “Vahhabi Hareketi ve Küresel Terör”, KSÜ ilahiyat Fakültesi Dergisi 2, (2003), 

ss. 7-20, s. 9. 



37 

 

kazanmıştır.171 Vahhabilik Osmanlı Devleti’nin temeli olan din birliğine büyük darbe 

vurmuş zamanla dini olmaktan çıkarak siyasi bir güç halini almıştır.172
 Dolayısı ile 

Osmanlıların Fransız Devrimi’nin etkilerini siyasi olarak hissetmeleri çok cepheli bir 

görüntü ifade etmeye başlayacaktır. Osmanlı bürokrat ve aydınları bu çözülme 

çerçevesinde oldukça karışık bir duruma düşecek ve bir kısım isimler Cevdet 

Paşa’nın muhafazakâr olarak değerlendirilebilecek yenilikçi görüşleri etrafında bir 

araya gelirken, modernistler ve Batılılaşma yanlıları ise Vehhâbî hareketini ve bu 

hareketi ve bu hareketin iddialarını savunma konumuna bile yönelecektirler.173 

Bunların sonucunda Osmanlı Devleti hem iç hem de dış etkenlere karşı kendini 

korumak ve gücünü muhafaza etmek için bir dizi yapısal önlemlerin alınmasının bir 

zaruret haline geldiğini düşünerek Tanzimat yoluna girecektir. 

Batı’nın Osmanlı’yı etkilemesinin sadece 1683’ten itibaren açığa çıkan toprak 

kayıpları, politik ve iktisadi üstünlük gibi unsurların ötesine geçerek bir medeniyetler 

karşılaşmasına ve hatta meydan okumasına dönüştüğü bir ortam söz konusu 

olmuştur. 19. yüzyıl itibariyle modern Batı,  Aydınlanma felsefelerine dayalı 

rasyonalizm ile bilimsel deney ve pozitivizm temelli sosyal bilimler karşımıza 

çıkmaktadır. Batı’nın sosyal alanın da yeni tekniklere dayalı endüstriyel üretim, sanat 

ve edebiyat alanlarında açığa çıkan yeni akımlarla şekillenmiştir. Batı’yı bu 

gelişmelerin yanında politik düzenlerin monarşi ve ulusçuluk karışımı yeni yapıların 

oluşması cumhuriyet denemeleri ve hukuk alanında birey merkezli toplumu esas alan 

toplumsal sözleşmelere dayalı sivil hukuk arayışları izlemiştir.  Bu sayede Batı güçlü 

ve bakın bir medeniyet dalgasına sahip hale gelmiştir. Bu dalganın kendisi dışında 

olanlara yönelik yıkıcı etkileri karşısında Osmanlılar III. Selim’den (1761-1808) beri 

başlatmış oldukları askeri ve idari alandaki yenileşme faaliyetlerini Tanzimat 

süreçlerinde hukuk alanına da yayarak kanunlaştırma faaliyetlerine yönelmişlerdir.174 

Kanunlaştırma faaliyetleri konusunda Osmanlı Devleti özellikle Tanzimat 

Döneminden Cumhuriyet’in ilânına kadar olan süre zarfında Avrupa’yı hukuk 

                                                 
171 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, Haz. Ahmet Kuyaş, 4. Basım, Yapı Kredi Yayınları, 

İstanbul 2003, s. 146.  
172 Kevser Değirmenci “Vahhabi İsyanının Bastırılmasında ve Sonrasında Mekke Muhafızı Hasan 

Paşanın Faaliyetleri”, Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı:49, Temmuz/2016, s. 148. 
173 Fatih M. Şeker, “Vehhâbîliğin Osmanlı Mütefekkirleri Üzerindeki Akisleri”, Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, Cilt: 5, Sayı: 21, Bahar 2012, s. 356. 
174 Ercimet  Sarıay, “Tanzimat Sonrası Kanunlaştırma Çalışmalarının Kaynakları ve Metodolojisi”, 

Bayterek International Journal of Academic Research Cilt: 2 Sayı: 1 Yıl: 2019, s. 12. 



38 

 

alanında örnek model olarak almış ve bir dizi reformlar sürecini yapılandırmaya 

devam etmiştir.175 

Toksöz’e göre ise önceki çalışmalara nispetle kapsamlı yenilik yönüyle 

Tanzimat Dönemi, Osmanlıların kendi modernizasyon sahası kapsamı içinde 

tanımlanarak yeniden araştırma konusu olmuştur.176 Bu nedenle Tanzimat sadece 

farklı inançlara ve etnisitelere mensup kişilerin arasındaki münasebetlerin hukuki 

olarak düzenlenmesi şeklinde düşünülmemelidir. Tanzimat aynı zamanda Osmanlı 

İmparatorluğu’nun Batı karşısında aldığı ve geliştirmeye çalıştığı tam bir tutum 

olarak da görülmektedir. Nitekim İnalcık’a göre aslında Tanzimat’ın sınırları bu iki 

durumun arasını belirlemektedir.177  

Aslan’a göre ise Tanzimat aslında devletin içinde bulunduğu çağın sorunlarıyla 

yüzleşmesi ve bu yüzleştiği sorunların onu hem içte hem de dışta birçok problemle 

karşı karşıya bırakmasından ibarettir.178 Bu yüzleşilen sorunların en önemlilerinden 

birisi milliyetçi ideolojiye sahip toplulukların hükümet ile tebaa arasındaki geçmişten 

gelen bağı yıpratması ve bunun imparatorluk içinde doğrudan krizlere neden 

olmasıdır.179 Osmanlı Devleti’ni 1839’da Gülhane Hattı Hümayunu’nu ilan etmeye 

sevk eden en önemli etken Balkanlar’daki milliyetçilik hareketleri olmuştur. Osmanlı 

İmparatorluğu’nun 1789 yılından itibaren Avrupa’da hızla yayılmaya başlayan 

milliyetçilik akımı, özellikle Avrupa yakasındaki eyaletlerinde etkili olmuştur. 

Milliyetçilik kültürel ve etnik yönden heterojen bir yapıya sahip Osmanlı 

İmparatorluğu’nda ulus bilincinin gelişmesini doğrudan etkilemiştir.180  

Öte yandan Osmanlı İmparatorluğu’nun yüzleşmek zorunda kaldığı ana 

meselelerinden birisi de din olmuştur. Başta Ortodokslar olmak üzere farklı 

mezheplere sahip Hıristiyan nüfus, Seferad Yahudileri ve yine farklı mezheplerden 

Müslüman nüfusun ortak özellikleri hepsinin geleneksel inanç ve muamelat 

                                                 
175 Nuran Koyuncu, “Hukuk Mektebinin Doğuşu”, Gazi Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt: 

XVI, Sayı: 3, Yıl: 2012, s. 164. 
176 Meltem Toksöz, “Reform ve Yönetim: Devletten Topluma Merkezden Bölgeye Osmanlı 

Modernleşmesi”, Tanzimat(Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu),2. Basım, İş Bankası 

Yayınları, Ankara 2012, s. 213. 
177 Halil İnalcık, “Tanzimat Nedir”, Tanzimat(Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu),2. Basım, 

İş Bankası Yayınları, Ankara 2012,  s. 31. 
178 Taner Aslan, “Osmanlı Devleti’nin Siyasî Ve İdarî Tarihinde Adalet Ve Müsavat Meselesi”, 

Akademik Bakış Dergisi, Sayı. 21, 2010, s. 13. 
179 Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 63. 
180 Bilal Eryılmaz, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, 4. Baskı, İşaret Yayınları, İstanbul, 2017, s. 

90. 



39 

 

kodlarına göre yaşamakta oluşudur. Batı dünyasında ise aynı dönemde baskın 

Hıristiyan nüfusun reform sonrasında Protestan dünyaya politik olarak bölündüğünü 

ve genel olarak dini geleneksellikte bir sekülerleşme yapısının açığa çıktığı 

görülmektedir. İnalcık’ın da belirttiği gibi bu geleneksel dini yapı İmparatorluğu hem 

siyasi hem de sosyal yapısı itibariyle Avrupa’dan ayırmıştır. Bu fark değişen dünya 

düzenine karşı Osmanlı Devleti’nde daha şiddetli sorunlara yol açmakta ve tebaada 

bulunan farklı düşünce ve fikirde olan toplulukları birbirlerine ve yönetime karşı bir 

araya getirerek sosyal ve siyasal sorunlara yol açmaktadır.181 Bu sorunların 

çözümüne yönelik yapılan Tanzimat çalışmalarında en başta eşitlik ilkesinin 

uygulanma biçimi bulunarak sorunların çözülmesi amaçlanmıştır. Bununla birlikte 

yapılan eşitlikçi yenilik hareketleriyle hem devletin idaresi hem de halkların devlete 

bağlılığı güçlendirilmek istenmiştir. Ancak sonuçlar hiçte istenildiği gibi olmamıştır. 

Zira sadece azınlıklar haklarını kendileri için istemiyor, büyük devletlerde bu vesile 

ile soruna dâhil olup Osmanlı Devleti’nin iç işlerine ulaşmayı amaçlıyorlardı.182 

Yetkin’e göre de Tanzimat’ın kanunlaştırma çalışmaları Osmanlı Devleti’nin Batılı 

devletlerle olan ilişkilerini düzenleme ihtiyacından da kaynaklanmıştır. Çünkü büyük 

devletler baskılarla kendi kültürünü etkin kılmaya çalışmış ve Osmanlı Devleti’ni 

kendi kuralları doğrultusunda yönlendirmişlerdir.183 Batılı devletlerin Osmanlı’nın iç 

işlerine ve azınlıklara olan müdahalelerinin önemli bir sebebi de dönem itibariyle 

Batı’nın temel dış politika dinamiği haline gelen sömürgeciliktir. Sömürge 

politikaları büyük devletlerin Osmanlı ile olan ilişkilerinin arttırmasına neden olmuş, 

buna bağlı olarak ticari ilişkiler artmış ve bu ilişkiler ile ticaretin kendi dinlerine 

mensup kişiler tarafından idare edilmesi konusunda yapılan antlaşmalarda Osmanlı 

Devleti’ne şartlar koşulmuştur. Bu sayede Batılı devletler hem gayrimüslim halkları 

desteklemiş hem de Osmanlı’nın yönetiminde söz sahibi olmuşlardır.184 Batılı 

devletler gayrimüslim unsurların özellikle ortağı oldukları iktisadi ve kamusal 

haklarını korumak için kanunlaştırma çalışmalarına müdahale etmişler bu halklar 

üzerinden Osmanlı Devleti’ne sürekli baskı yapmışlardır. Avrupa devletleri 

yaptıkları baskılar neticesinde Osmanlının siyasi, dini, sosyal, iktisadi vb. her 

                                                 
181 İnalcık, “Tanzimat Nedir”, s. 48. 
182 Eryılmaz, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, s. 17. 
183 Aydın Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, Cilt: 6, Sayı: 24, Kış 2013, s. 399. 
184 Mustafa Şentop, “Tanzimat Dönemi Kanunlaştırma Faaliyetleri Literatürü”, Türkiye Araştırmaları 

Literatür Dergisi, Cilt. 3, Sayı. 5, 2005, 647-672, s. 651. 



40 

 

alanında söz sahibi olmaya çalışmışlar, Osmanlı Devleti de bu durumun önüne 

geçmek için kanunlaştırma hareketlerine ağırlık vermek zorunda kalmıştır. Tüm bu iç 

basınç ve dış baskılar sonucunda Osmanlıların kanuna olan bakış açısı ve verdikleri 

önemi değiştirmiştir.185 Abadan’ın da belirttiği gibi böylece Osmanlı 

İmparatorluğu’nun uygulamakta olduğu geleneksel hukuk ve sosyal düzen 

anlayışının gayrimüslim tebaa üzerindeki bağlayıcılığı giderek azalmış hatta ayrılıkçı 

bir düşünce tarzına dönüşmüştür.186  

Batı’da mutlakiyetçi rejimlere yönelik kentli sınıfların yükselen muhalefeti, 

otorite boşluğunun ortaya çıkmasına ve iktidarın sınırlandırılması, parlamentolar, 

anayasalar, insanın temel hak ve özgürlükleri vb. gibi rasyonalizm akımını temele 

alan kavramların açığa çıkmasına neden olmuştu.187 Bu doğrultuda Batı dünyasında 

kendini gösteren rasyonel hukuk anlayışının vurgu yaptığı bireysel haklar yaklaşımı, 

Gülhane Hattı’nın ve 1856 Islahat Fermanı’nın ve 1858’de yayınlanan ilk Ceza 

Kanunları’na da örneklik ve temel oluşturmaktadır. İnalcık’a göre bu reformcuların 

ilk amacı Batı toplumunda var olan krallıklar gibi merkezi bir bürokratik yönetimle 

yönetilen devlet sistemini Osmanlı Devleti’nin de sistemi haline getirmektir.”188  

Osmanlı Devleti, Fransız Devrimi’nden sonra açığa çıkan cumhuriyet yönetimi ve 

monarşilerin oluşturduğu yenidünya düzenine ayak uydurmakta tebaasının tercihleri 

bakımından oldukça zorlanmıştır. Fransız Devrimi’nin binlerce yıldır süren 

mutlakıyet yönetimini yerel anlamda bile olsa sonlandırması ve birey temelli 

toplumun kendi kendini idaresi anlamında cumhuriyet denemelerine girişi, tüm 

mutlakiyetçi yönetimler için tehdit edici olmakla beraber, Osmanlı’nın çok uluslu 

gevşek düzenine daha yıkıcı bir etki meydana getirmiştir. Azınlıklar kendi 

inançlarına ve etnisitelerine mensup olmayan bir mutlakıyet yönetimine ve hatta 

meşrutiyetine bağlı kalmak yerine milliyetçi ideallerle kendi devlet ve toplumlarına 

sahip olmaya yönelmişlerdir.   

                                                 
185 Gürsoy Akça - Himmet Hülür , “Osmanlı Hukukunun Temelleri ve Tanzimat Dönemindeki 

Hukuksal Yeniliklerin Sosyo-Politik Dinamikleri”, Selçuklu Üniversitesi Türkiyat Araştırma Dergisi, 

Sayı. 19, Yıl. 2006,ss. 295 – 321, s. 304-305. 
186Yavuz Abadan, “Tanzimat Fermanı’nın Tahlili”, Tanzimat(Değişim Sürecinde Osmanlı 

İmparatorluğu), 2. Basım, İş Bankası Yayınları, Ankara 2012, s. 62. 
187 Ahmet Özkiraz-Berkan Hamdemir “Anayasacılık Hareketleri, Kapitalizm ve Osmanlı”, Gazi 

Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, Cilt. 11,   Sayı. 2, 2009, ss. 59 – 78, s. 68. 
188 Halil İnalcık, Rönesans Avrupası Türkiye’nin Batı Medeniyetiyle Özdeşleşme Süreci, İş Bankası 

Yayınları, İstanbul 2013,  s. 320. 



41 

 

Öte yandan Tanzimat Dönemi’nden itibaren aydınların ve idarecilerin içine 

düştüğü açık bir Avrupa hayranlığı ve sempatisi görülmektedir. Üstelik bu 

hayranlığın sınırları da sonuçta ister istemez Osmanlı Hanedan yönetimi ile çelişkiye 

düşecek bir bağlama taşınmaktaydı.  Kılıç’ın da belirttiği gibi Tanzimat’la başlayan 

yeni süreçteki Batı münasebetleri, birçok neslin gözünü kamaştırmış ve aydınlar, 

Batı’nın yükselişinin sırrını aramaya koyulmuşlardır.189  

Osmanlı Devleti’nde de o dönemde diğer İslam devletleri gibi hukuksal alanda 

İslam Hukuku’nu kullanmaktadır. Bunun yanında Osmanlı Türk-İslam örfü de hukuk 

olarak uygulanmaktaydı. 190 Bununla beraber Osmanlı Devleti, 19. yüzyıl ortalarına 

doğru modern hukuk çalışmalarını kaymaya başlamıştır. Modern hukuk çalışmaları 

ise ilk elden devlet ve kamu düzeninin meşruiyet zeminin hukuka dayalı olmasına 

yöneliktir.191 Ancak Batı dünyasının temel düzenini oturttuğu hukuki yapı, yeni 

iktisadi ve endüstriyel sistemine dayalı kentsel bir tabana dayanmaktaydı. Her şeyden 

önce Osmanlı’daki geleneksel tımar sistemine ve ticaret ilişkilerine dayalı iktisat 

zihniyeti ise Batı’dakine benzer bir altyapının oluşmasına müsaade etmediği için 

Osmanlı’da bir burjuva sınıfı oluşamamıştır. Osmanlı Devleti Batı’nın geçtiği bu 

endüstriyel ve iktisadi aşamalardan geçmemiş, kentlerinde buna bağlı bireysel 

otonomisi ve zenginliği, üretim gücü gelişmiş sosyal sınıfları oluşmamıştır. Özkiraz 

ve Hamdemir’in belirttiği gibi bundan dolayı Osmanlı Devleti aslında zaman isteyen 

bu temel sorunu görmezden gelerek devleti ayakta tutmaya yönelik aciliyet kazanmış 

çalışmalara yönelmek zorunda kalmıştır.192  

Abadan’a göre Tanzimat’ın vazifesi tam bu noktada devletin tebaasını yeni 

prensipler etrafında toplamak, yeni nizam ve intizam tesis etmek ve disiplinli bir 

çalışmanın temelini kurmak olarak açığa çıkmaktadır.193 Yeni nizam tesis etmenin 

anlam içeriğini ise Fendoğlu, Osmanlı’da yeniden yapılanma, bozulan kurumları 

çağdaş ihtiyaçlara göre eski haline getirme ve yenileme faaliyeti olarak bir dizi 

                                                 
189 Murat Kılıç, “Nurettin Topçu’da Osmanlı-Türk Modernleşmesi: Marazlar ve Tedavi”, Mavi Atlas, 

6(2)/2018: 138-153, s. 143. 
190 Mehmet Akif Aydın, Türk Hukuk Tarihi, 4. Basım, Beta Yayınları, İstanbul 2001, s. 67. 
191 Bülent Tanör, “Anayasal Gelişmelere Toplu Bir Bakış”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 

Ansiklopedisi, Cilt. 1, İletişim Yayınları, İstanbul, s. 10. 
192 A. Özkiraz – B. Hamdemir, “Anayasacılık Hareketleri, Kapitalizm ve Osmanlı”, s. 68. 
193 Abadan, “Tanzimat Fermanı’nın Tahlili”, s. 62. 



42 

 

önlemler almak olarak belirlemektedir.194 Tanzimat süreçlerinde temelde tebaanın 

geleneksel tüzel kişiliklerini ve kendilerine yönelik aidiyetlerini aşarak bir Osmanlı 

bireyi oluşturmak ve bu birey ile devleti arasındaki ilişkiyi iyileştirmek, bireyin 

devlete olan güvenini kazanmaya yönelik çalışmalar yapmak ve dış güçlerin olumsuz 

etkilerini giderme ya da yönetme düşüncesi belirgindir. 

Osmanlı’nın başlangıçta tüm bireylerini eşitlik statüsünde bir araya getirmeye 

ve Müslüman bireylerini yönetecek modern anlamda medeni kanun oluşturma 

faaliyetlerinin ulaşacağı zirve anayasa çalışmaları olmuştur. Gözler gibi pek çok 

anayasa hukukçusuna göre Osmanlı’daki anayasacılık hareketleri 1808 tarihli Sened-

i İttifak’la başlamakta, 1839 Tanzimat ve 1856 Islahat Fermanıyla da daha halka 

indirgenmiş bir biçime gelmektedir. Bu bağlamda ilk anayasa da 1876 tarihli Kanun-

u Esasî’dir.195 Nitekim Hayta ve Ünal’a göre de Sened-i İttifak’la başlayan süreç, 

Batı tarzında kanunlaştırma hareketinin ve Tanzimat’ın ilk yapı taşları olarak 

karşımıza çıkmaktadır. 196 Bu nedenle yeniliklerin başlangıç noktasına gidilmesi, 

Osmanlı’daki birey ve devlet arasındaki yeni ilişkinin tarihsel arka plandaki 

geçmişinde incelenmesi önem kazanmaktadır.  

Osmanlı’nın Batı merkezli değişim karşısında karşılaşmaya başladığı sorunları 

ilk fark eden Osmanlı padişahı III. Selim, toplumsal, siyasal ve ekonomik anlamda 

bir çöküş sürecine girdiğinin işaretlerini veren devlete Nizam-ı Cedid (Yeni Düzen) 

politikasını getirerek, kötü gidişe dur demek istemiştir. Ancak onun bunu çok 

istemesine rağmen bu yenilik sadece aynı isimle anılan askeri yapılanma alanında 

kalmış ve 1807’deki Kabakçı Mustafa İsyanı ile kesintiye uğrayarak diğer alanlara 

ulaşamamıştır. Kendinden sonra gelen II. Mahmud (1785-1839) ise durumun 

farkında olup 1826’da Yeniçeriliği kaldırarak yerine Asakir-i Mansure adlı yeni 

askeri kurumlar ve yapılar kurmuş, bu yeni düzeni diğer toplumsal ve gündelik 

alanlarda da etkin kılmayı amaçlamıştır. Ancak 1831’deki Mısır Eyaleti merkezli 

Kavalalı isyanı ile birlikte bu çabalar da sonuçsuz kalmıştır. Bununla birlikte yapılan 

çalışmaların Tanzimat dönemine bir zemin hazırladığı da açıktır. Yetkin’e göre hiç 

                                                 
194 Hasan Tahsin Fendoglu, “Modernleşme Ve Osmanlı Anayasal Düzeninin Bozulması (Giriş)”, 

International Journal of Social Science ,Volume. 6, Issue. 1, p. 1-14, January 2013, s. 11. 
195 Kemal Gözler, Anayasa Hukukuna Giriş, 27. Basım, Ekin, Ağustos 2018, s. 161. 
196 Necdet Hayta – Uğur Ünal, Osmanlı Devletin’ De Yenileşme Hareketleri, Gazi Kitapevi, Ankara 

2008, s. 114. 



43 

 

olmazsa bu çalışmaların her alanda rol alabilecek devlet adamlarının yetişmesine 

neden olduğu söylenebilir.197  

III. Selim’in (1789-1807) saltanatı döneminde, ilk olarak siyasal iktidarını 

garanti altına almak istemiş ve bu doğrultuda Nizam-ı Cedit adında bir takım idari ve 

askeri ıslahatlar yapmayı amaçlamıştır. Bu aynı zamanda Batı tarzı yapılan ilk 

ıslahatlardır.198 Kabakçı Mustafa İsyanı sonrasında Alemdar Mustafa Paşa tahttan 

indirilen III. Selim’i tekrara başa geçirmek için İstanbul’a yürümüş, ancak IV. 

Mustafa tarafından öldürülen III. Selim yerine şehzade II. Mahmud’u başa 

geçirebilmiştir. Alemdar Paşa Osmanlı taşrasında artık merkeze olan bağlılıkları 

iyice zayıflamış olan eyaletlerdeki önde gelen seçkin ve nüfuz sahibi kişileri ifade 

eden Âyanlar ile bir bağlılık ve yükümlülük antlaşması inşa etmeye çalışmıştır. 

İrem’e göre klasik rejime göre 18. yüzyılda yepyeni sosyal ve siyasal bir unsur haline 

gelen Âyanların güç kazanması ile sultanın taşradaki gücüne ortak olmak isteyen bir 

zümre doğmuştur. Eyaletlerde zengin ve güç sahibi, yerel bir eşraf grubunun etkisini 

arttırmasıyla birlikte merkezi iradenin pek de alışık olmadığı türden yeni siyasal ve 

hukuki talepler gündeme gelebilmiştir.199  

Her şeyden önce bu Sened ile devlet, Âyanların tüzel varlığını resmi olarak 

kabul etmiş ve Arslan’ın da belirttiği gibi siyasi olarak onları tanımıştır.200 Sened-i 

İttifak görünüşte basit bir tanıma gibi görünse de devletin isyanlar sonrasında içte ve 

dışta sıkı bağlara sahip güçlü bir yapıya sahip olduğu görüntüsünü oluşturmayı 

hedeflediği de anlaşılmaktadır. Gözler’e göre aslında II. Mahmud kendi otoritesini 

paylaşan bu durumu ilk elden istemese de iktidarının devamı için kabul etmiş ve 

Sened-i İttifak’ı onaylamıştır.201 7 Ekim 1808’de II. Mahmud’a sunulan Sened, 

imzalanmış ve yürürlüğe girmiştir. “Sened-i İttifak; şu yedi ana hüküm ile ortaya 

konulmuştur:  

1- Ayanlık ırsi bir görevdir; Ayan babanın oğlu da ayan olur.  

                                                 
197 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 393. 
198 A. Özkiraz – B. Hamdemir, “Anayasacılık Hareketleri, Kapitalizm ve Osmanlı”, s.  68. 
199 Nazım İrem, “Klasik Osmanlı Adalet Rejimi Ve 1839 Gülhane Kırılması”, Muhafazakâr Düşünce, 

Yıl:4, Sayı:15, Kış 2008, s. 161. 
200 Zehra Arslan, “Sened-i İttifak’ın Ortaya Çıkışı Ve İnsan Hakları Bakımından Değerlendirilmesi”, 

International Journal of Social Science, Volume. 6, Issue. 8, p. 77-91, October 2013, s. 79. 
201 Tanör, “Anayasal Gelişmelere Toplu Bir Bakış”, s. 13. 



44 

 

2- Hanedan soyundan gelen Âyanlar diğer Âyanlardan hiyerarşik olarak 

üstündür. 

3- Âyanlar birlik içinde davranacak ve birbirlerini denetleye bilecekler.  

4- Keyfi siyaseten uzak durulacak, müsadere son bulacak ceza hukuku 

sahasında adaletli bir biçimde davranılacak şeffaflık usulleri uygulanacaktır. 

5- Vergiler ılımlı ve ayarlanması devlet adamları ile Âyanlar tarafından 

yapılacaktır.  

6- Yeni ordu kurulmalı; hem merkezce hem taşrada hanedanlar tarafından 

kurulacak bu ordunun yönetimi merkezden ve taşradan yönetilmelidir. Ocakların 

durumu davranışlarına bağlıdır.  

7- Sadrazam yönetimde daha fazla söz sahibi olacak ama haksız uygulamalarda 

Âyanların direnme hakkı olacaktır.202 

Görüleceği üzere Sened-i İttifak Âyanları kendi aralarında hiyerarşik bir 

düzene tabi tutarken dolaylı olarak bunu tanıyan Osmanlı yönetimi karşısında söz 

sahibi bir zümre yapmaktadır. Âyanlara yönelik yönetimce gerçekleştirilen hukuksuz 

müsadere ve el koymalar ortadan kaldırılarak bu statüye ayrıca koruma 

kazandırılmakta ve oldukça önemli bir gelir kalemi olan vergilerin tespiti hususunda 

söz sahibi yapılan Âyanlara iktisadi bir konum da kazandırılmaktadır. Kurulacak 

yeni ordu da yetki sahibi haline gelen Âyanların resmi anlamda askeri bir statü 

kazanmaları da önemlidir. Son madde itibariyle ise tüm bu yetkilendirmelerin 

Alemdar Paşa tarafından temsil edilen Sadrazamlık makamını Padişah karşısında 

daha güçlü kılmaya matuf olduğu da söylenebilir.  

Sened’in giriş kısmında ise Âyanlar’ın padişahın emirlerini yerine getirerek 

ona saygıyla sadık kalacakları belirtilerek en yüksek hanedanın önemi 

vurgulanmıştır.203 Berkes’e göre Sened bir bakıma padişahın en üstün yetkili olarak 

dokunulmazlığını pekiştirilirken, o zamana kadar merkezi otoritenin emrinde 

bulunan bazı organları Âyanların da denetimine bağlıyordu.204 Dolayısıyla Sened-i 

İttifak bir yandan padişahı koruma ve saygı sözü verirken aynı zamanda onun 

                                                 
202 Sina Akşin, “Sened-i İttifak ile Magna Carta 'nın Karşılaştırılması”, Tarih Araştırmaları Dergisi, 

Cilt: 16, Sayı: 27, Yıl 1992, ss. 115 – 123, s. 118. 
203 Arslan, “Sened-i İttifak’ın Ortaya Çıkışı Ve İnsan Hakları Bakımından Değerlendirilmesi”, s. 88. 
204 Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, s. 144. 



45 

 

iktidarına da bir sınır çizmektedir. Bundan dolayı yine Berkes’e göre Sened-i İttifak, 

İslam kurallarından ve padişahın çıkardığı kanunnamelerden bağımsız hukuki bir 

metin olarak karşımıza çıkmaktadır.205 Dolayısı ile Sened, meşruluğun eşit ya da 

yakın taraflar arasındaki dengeye dayandırıldığı ve idari uygulamalarda hukukilik 

arayışlarının metne geçirildiği, aktüel olguları rasyonel olarak değerlendirmeye 

çalışan bir metin görünümündedir.  

Sened-i İttifak, yapıldığı şekliyle açığa çıkan karşılıklı hak verme açısından bir 

sözleşme olarak ortaya çıkar. Bu bakımdan tarihte benzeri anlamda bir ilk örnek 

olarak kabul edilen “Magna Carta” ya da benzetilmektedir. Gözler’in de vurguladığı 

gibi her ne kadar Sened-i İttifak, bir anayasa metni olmasa da merkezi otoritenin 

hâkimiyet alanlarını sınırlandırması ve yerel otoritelere belli birtakım haklar tanıması 

ile anayasal özellikler de göstermektedir.206 Böylece Türk tarihinde farlı boylar 

üzerinden oluşturulan ve kurultaylarla boylar birliği siyasal düzeni olarak kurulan 

Oğuz Devlet geleneğini andıran bir biçimde, yerel hanedanlar ile hakanlık hanedanı 

arasında paylaşılan sınırlar üzerinden bir sözleşme inşası yapılmaktadır.  

Tanör de merkezî otoritenin egemenliğinin sınırlandırılması anlamında bu 

belgenin Osmanlı Devleti için sınırlı anlamda da olsa karşılıklı onaya dayalı 

meşrutiyete oradan da hukuk devletine giden yolda atılan bir ilk adım olarak 

görmektedir.207 Pamir‘e göre de bu açılardan Sened-i İttifak padişahların yetkilerini 

sınırlamak üzere karşılıklı taahhütlerle güvence altına alan ilk hukuki nitelik taşıyan 

belge olarak karşımıza çıkar.208 Görüldüğü gibi Âyanları yönetime metin üzerinde de 

olsa ortak eden Sened-i İttifak, Türk tarihinin akışı içerisinde yapıldığı dönemden 

ziyade sonraki yıllarda ortaya çıkan tarihi olaylara da zemin oluşturmuştur. Sonuç 

olarak sözleşme, Yılmaz ve Kırmızı’nın da belirttiği gibi gittikçe gevşeyen taşranın 

merkeze olan bağını Âyanlara otorite içinde bir yer tanıyarak aşmaya çalışmış ve 

belli koşullar altında onların devlete entegrasyonunu tanımıştır. Diğer taraftan Sened 

ile eski devlet yapısının meşruiyetini kendinden alan yapısı, çoklu bir düzlemle 

yeniden oluşturularak teyit edilmeye çalışılmış, yönetimin işlevlerini düzenlemede 

ilk defa sözleşmeye dayalı hukuki bir metnin otoritesini tanımıştır. Sözleşme, 

                                                 
205 Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, s. 138. 
206 Gözler, Anayasa Hukukuna Giriş, s. 163. 
207 Tanör, “Anayasal Gelişmelere Toplu Bir Bakış”, s. 13. 
208 Aybars Pamir, “Osmanlı Egemenlik Anlayışında Senedi İttifak'ın Yeri”, Ankara Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt. 53, Sayı. 2, Yıl 2004, s. 79. 



46 

 

Âyanların statü ve ayrıcalıklarını ve bunların kendi soylarına geçme hakkını da 

onaylaması ile taşradaki otoriteleri pekiştirmek durumunda da kalmıştır. Üstelik 

büyük Âyanların bölgelerindeki küçük Âyanlar üzerindeki otoriteleri tanınmış ve 

kendilerine vergi toplama hakkı gibi iktisadi bir güç meşruiyeti de verilmiştir. 

Sened’in sözleşmenin ihlali halinde, Âyanların kendi yerel askeri güçlerini devletten 

müsaade almaksızın merkezi otoriteye bağlı Yeniçerilere karşı kullanma imtiyazı 

vermiş ve bu silsileyi tamamlayıcı bir unsur olarak Sadrazam ya da hükümet 

sözleşmeyi ihlal ettiğinde ya da hukuksuz davrandığında Âyanlara direnme hakkını 

tanınmıştır.209 Dolayısı ile bu maddeler aynı zamanda Yeniçeriliğin bozulmuş ve bir 

iç sorun haline gelmiş sistemini kaldırmak noktasında da bir ön meşruiyeti sağlamış 

gözükmektedir. Yine “Direnme hakkı” na yapılan vurgu, isyan ile meşru karşı çıkış 

arasında bir ayrım yapması ile de dikkatleri çekmektedir. Pamir sözleşme metnine 

olan bağlılığın İslam Hukuku’na dayalı yeminlerle ortaya konulduğunu belirterek, 

bunun aynı zamanda teokratik devletlerde görülen bir uygulama biçimi oluşu ile 

genel çerçeveyi çizdiğini de belirtmektedir.210  

1808’de imzalanan Sened-i İttifak’tan yaklaşık otuz sene sonra geçilen 

Tanzimat dönemi bu bakımdan tarihsel akışın tutarlılığını göstermektedir. Nitekim 

Topçu da Tanzimat üzerine yaptığı değerlendirmede dönemin padişahı 

Abdülmecid’in babası II. Mahmud’un yaptığı değişimleri hukuk ve kanunlar 

sahasında tamamladığını belirtmektedir.211 Bir bakıma Sened ile ilk denemesi 

seçkinler üzerinden yapılan ve vergi ile askeri alanlarla sınırı çizilen düzenleme, 

Tanzimat ile toplumun tüm kesimlerini ve bireylerini ilgilendiren hukuki olduğu 

kadar kanuni bir bağlama oldukça kısa sayılabilecek bir süre içerisinde geçmiştir.  

Dönemin sadrazamı olan Mustafa Reşid Paşa, Tanzimat çalışmalarına 

girişmeden önce bağımsız bir kanun yapılması konusunda çaba harcamış ve 1837’de 

“Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâm-ı Adliyye” adında bu kanunları yapabilmek için II. 

Mahmud’un onayıyla bir meclis kurdurmuştur.212 Reşid Paşa’nın yeni düzenlemelere 

alt yapı sağlayacak kanun çalışmasına bir meclis oluşturarak yönelmesi, 

günümüzdeki modern yasama erki anlayışının ve kurumsallığının bir ilk örneği 

                                                 
209 Hüseyin Yılmaz ve Abdülhamit Kırmızı “Osmanlı Devleti’nde Batılılaşma Öncesi Meşrutiyetçi 

Gelişmeler”, Dîvân Disiplinler Arası Çalışmalar Dergisi, Cilt. 13, Sayı 24, 2008/1, ss. 1-30, s. 23. 
210 Pamir, “Osmanlı Egemenlik Anlayışında Senedi İttifak'ın Yeri”, s.79. 
211 Nurettin Topçu, Yarınki Türkiye, 14. Basım, Dergâh Yayınları, İstanbul 2017, s. 104. 
212 Şerif Mardin, Türk Modernleşmesi, İletişim Yayınlan, İstanbul, 1991, s. 132. 



47 

 

konumundadır. Bu meclis Fermanın içeriğini ve kanunlarını uygulamak için 

çalışmalar yapmış ve Seyitdanlıoğlu’nun da belirttiği gibi modern anlamda 

parlamento oluşturma yoluna da böylece girilmiştir.213  

Tanzimat Fermanı, ya da diğer adıyla Gülhane Hattı Hümayun’u halkın 

huzurunda toplanan kalabalığa karşı aralarında büyük devletlerin elçilerinin de 

olduğu Gülhane Parkı’nda Mustafa Reşit Paşa tarafından 3 Kasım 1839’da 

okunmuştur.214 Buna dayanarak Gülhane Hattı Hümayun’u şu şekilde özetlemek 

mümkündür; 

1- Hükümetin keyfi davranışı son bulacaktır. 

2- Bireyin temel hak ve görevleri belirlenecektir. 

3- Tebaa her yönden eşit olacaktır. 

4- Meclis-i Ahkâm-ı Adliye ile kanun yapacak ve devleti idare edecektir.  

5-  Hükümdar, devlet çalışanları ve devlet adamları Fermana uyacaklarına 

yemin ederek söz verecektir.   

Padişah bu maddelerle hem hakları hem de hakların ihlalinden doğacak 

sorunların çözümüne ilişkin kendisini muhatap göstermektedir.  Tanzimat Fermanı, 

ortaya koyduğu vaatlerle esas haklar konusunda bir liste oluşturmuştur. Bu liste kısa 

olsa da dönemin şartları ele alındığında hukuksal bir başarı olarak karşımıza 

çıkmaktadır.  Bu bakımdan Hattı Hümayun, padişahîn iradesiyle ortaya konulan tek 

taraflı bir söz ya da vaattir.   

Gözler, Sened-i İttifak’da olduğu gibi yönetimin çıkardığı bir Ferman niteliği 

ile Tanzimat’ın da anayasal bir belge olma niteliğini taşıdığını belirtmektedir.215 

Tanzimat dönemi hukuki bir metnin kapsayıcılığının ve kendisinden sonra yapılacak 

düzenlemelere bir temel sağlamasının yanında alışılagelmiş biçimde padişahlarla 

anılan dönemlerin yerine hukuki bir metnin tüzelliğinden doğan bir adlandırılmaya 

gidilmesi ile de değişimin derinliğini göstermesi bakımından dikkat çekicidir. 

                                                 
213 Mehmet Seyitdanlıoğlu, “Divan-ı Hümayun’dan Meclis-i Mebusana Osmanlı İmparatorluğu’nda 

Yasama”, Tanzimat(Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu),2. Basım, İş Bankası Yayınları, 

Ankara 2012, s. 378. 
214 Gözler, Anayasa Hukukuna Giriş, s. 163. 
215 Gözler, Anayasa Hukukuna Giriş, s. 164. 



48 

 

Her ne kadar Tanzimat Sened-i İttifak’ın tarihsel bir devamı olarak gözükse de 

hareket noktası ve düşünce temelinde önemli ayrımlar da mevcuttur. Sened-i İttifak 

tamamen yerli unsurlar, sorunlar ve dünya görüşleri çerçevesinde açığa çıkmış iken, 

Tanzimat’ın ruhunda ise Batı’ya olan hayranlık ve taklitçilik yapılan reformlarda 

esas olmuş ve reformlar akılcılık temeline oturtulmak istenmiştir.216 Mardin’e göre 

Reşid Paşa Fermanın yazarı olarak halkın vatandaşlık bilincine ulaşmasını, eşitlik 

ilkesini halkın tamamına yaymayı ve dini temelden bağımsız bir toplum ortaya 

koymayı amaçlamaktadır.217 Eşitlik ilkesine dayalı bağımsız bir toplum düşüncesi 

doğrultusunda ortaya konulan Fermanın, aynı zamanda bir Osmanlı Milleti ortaya 

koymayı amaçladığı görülmektedir. Ülken’in de belirttiği gibi Gülhane Hatt-ı 

Hümayunu; tebaanın eşitliğini ve hiçbir ayrım gözetilmeden hukuki özgürlüğünü 

savunmaktadır. Bu yönüyle Ferman, çağdaş hukuk ilkelerine doğru atılan bir adım 

niteliğindedir.218 Bu doğrultuda Arslan’a göre de Tanzimat Fermanı’nın modern 

anlamda hukuki nitelik kazanmasındaki neden eşitlik ve adalet kavramlarını 

belgelendirip resmiyet kazandırmasıdır.219 Aynı zamanda bireysel hakların 

korunmasına dair ilkeleri de kabul eden Ferman, bu yol ile Osmanlı 

İmparatorluğu’nun bütün tebaasına yönelik bir birleşme çağrısı da yapmaktadır.220 

Eşitliğe vurgu yapan Tanzimat Fermanı, bir yandan yasal düzenlemelerin keyfilikten 

uzak bağımsız bireyselliğin esas alınarak yapılacağını ilan ederken, diğer taraftan 

devletin diğer kurumlarındaki adaletsizliğin de giderileceğine dair söz de 

vermektedir.221 Tanzimat Fermanı’nın, kişi hak ve mülkiyetinin dokunulmazlığı, adil 

ve açık yargılamanın vurgulandığı, eşitlik ilkesinin gözetildiği ve izinsiz kimsenin 

malına el konulmaması gerektiğine dair haklara yer vermesi, onun aynı zamanda ilk 

Türk Haklar Bildirgesi niteliğini taşımakta olduğu şeklinde de yorumlanmaktadır.222 

Hattı Hümayunla eski düzen tamamen ortadan kaldırılmamışsa da geleneksel 

idare tarzı büyük ölçüde yıkılmıştır. Engelhart Ferman’la yapılan düzenlemelerin 

hukuki bağlamının yanı sıra Müslümanların ahlak ve adetlerini yeniden 

                                                 
216 Demokaan Demirel, “Tanzimat ve Meşrutiyet Döneminde Kamu Reformları”, The Journal of 

Academic Social Science Studies, Cilt: 5 Sayı: 8, ss. 475-487, Eylül 2012, s. 477. 
217 Mardin, Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, s. 21. 
218 Hilmi Ziya Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, 13. Basım, Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, İstanbul 2013,  s. 30. 
219 Aslan, “Osmanlı Devleti’nin Siyasî ve İdarî Tarihinde Adalet ve Müsavat Meselesi”, s. 7. 
220 Mardin, Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, s. 196. 
221 Tanör, “Anayasal Gelişmelere Toplu Bir Bakış”, s. 15. 
222 Özkiraz –Hamdemir, “Anayasacılık Hareketleri, Kapitalizm ve Osmanlı”, s. 70. 



49 

 

düzenlemekle kalmayıp, düzeltilmeye yöneldiğini ve böylece egemenlik altındaki 

tüm kavimlerin durumunun ıslahını hedeflediğini de belirtmektedir.223 Böylece 

Ferman’ın Osmanlı Devleti’nde hukuk reformunu ilk kez sağlamaktan ibaret 

olmadığını, eşitlikçi rasyonaliteye dayalı bir ideolojik bakışla gündelik hayata da 

uzandığını görmekteyiz. Ferman’ın anayasal özellikler ifade eden eşitlikçi yapısının 

Osmanlı topluluklarına ve bireylerine sunduğu haklar onları Osmanlılık adı altında 

birleştirmekle beraber, pratiğe ve tikel olgulara uyarlanma açısından eksiklikleri, 

Gülhane Hattı Hümayunu’ndan sonra Islahat Fermanı’nın yayınlanmasını 

gerektirecektir.  

Bu bakımdan 1856’da yayınlanan Islahat Fermanı, Tanzimat Fermanı’nda ileri 

sürülen vaatlerin gerçekleşmesine yönelik ilk somut adım olarak onun devamı 

olmaktadır. 1839 yılında Tanzimat Fermanı ile genel anlamda Osmanlı halklarına 

eşitlik güvencesi verilirken, 1856 yılında Islahat Fermanı ise doğrudan ve somut 

olarak Müslümanlar ile Müslüman olmayanlar arasındaki eşitlik sorununa özellikle 

yönelmiştir.224 Ancak Islahat Fermanı ilginç bir biçimde Tanzimat Fermanı’nın 

eşitlikçi bakış açısını gayrimüslimler lehine bozucu bir tavra sahip oluşu ile aslında 

çelişkili bir görüntü de arz etmektedir. Islahat Fermanı hukuki bakımdan Tanzimat 

Fermanı’nı tamamlayan devletin gayrimüslim uyruklarının da Tanzimat ilkeleri 

içinde yaşadıklarını teyit eden bir belge olmakla beraber, zimmet hukukuna göre 

uzunca bir süredir sahip olunan haklar ve üstlenilen yükümlülükler açısından 

Müslümanlardan belli çizgilerle ayrılmış olan gayrimüslimlerin sahip oldukları eski 

haklarının altını açıkça çizen bir fermandır. Fransız ve İngiliz elçiliklerinin azınlıklar 

lehine doğrudan katıldığı müzakereler neticesinde alınan kararlar doğrultusunda 

hazırlanan Ferman’a göre gayrimüslimler sahip oldukları dini imtiyaz ve 

muafiyetlerine aynen sahip olmaya devam edecekler ve askerlik yapmamalarına 

karşılık kendilerinden alınan cizye vergisini de artık ödemeyeceklerdir. Ancak eşitlik 

ilkesi gereğince getirilen askerlik yapmak zorunluluğu, gayrimüslim tebaa tarafından 

sıklıkla ret edildiği için askere alım sayısı azaltılmış ve belli bir orandan sonra geçerli 

olacak İane-i Askeri vergisi aslında Cizye’nin bir benzeri olarak tekrar ihdas 

                                                 
223 Engelhart, Tanzimat ve Türkiye, Çev. Akın Bedirhan, Kaktüs Yayınları, İstanbul 1999, s. 112. 
224 İnci İnce Çoban,  ve Evşen Altun Aslan,  “Vatandaşlık Algısının Dönüşümü: Türkiye Üzerine Bir 

Değerlendirme”, International Journal of Academic Value Studies, Vol:3, Issue:12, 2017, ss. 339-353, 

s. 345. 



50 

 

edilmiştir.225 Bu nedenle Bozkurt’un da belirttiği gibi Fermanla bir yandan ülkede 

din ve mezhep ayrımı yapılmaksızın Tanzimat Fermanı’ndaki ilkelerin tüm tebaaya 

uygulanacağı söylenirken, diğer yandan onlara tanınan eski imtiyazların yeniden 

onaylamasıyla da bir geri dönüşü ifade etmektedir.226 Böylece Tanzimat Fermanı’nın 

mündemiç olduğu düşüncenin aslında pratikteki anlamının değişimi belirginleşmiş 

olmaktadır. Bu amaç ise açık bir biçimde gayrimüslim azınlıkların eski haklarını 

koruma altına almakla birlikte, Müslüman çoğunluğa eşit sayılması anlamına 

gelmektedir. Islahat Fermanı’nın bu çelişkili yapısı, onun salt Osmanlı’nın iç 

hukukuna ait idari bir düzenleme olmaktan ziyade dış baskıların etkisini azaltmak 

için ilan edilen bir Ferman olarak değerlendirilmesine de neden olmaktadır.227 Öte 

yandan dış müdahalelerin eseri olduğu anlaşılan bu sorunlarına rağmen Ferman, 

Osmanlı Devleti için Osmanlılık ve vatandaşlık gibi olgularının yanında kanun 

önünde eşitlik ilkesini ortaya koyması ile birçok ilke de sahiptir.228 Bu genel 

yapısından dolayı Islahat Fermanı, Tanzimat’la başlayan kanunlaştırma hareketinin 

ikinci adımı olarak karşımıza çıkar. Bundan dolayı hukuki düzenlemeler ve kanunlar 

yapılırken hiçbir otorite ve unsur farkı gözetilmeden Osmanlı vatandaşını muhatap 

alıcı bir bakış dış baskılar el verdiği ölçüde korunmaya çalışılmıştır.  

Islahat Fermanı’yla eşitlik ilkesi gereği herkesin kendi dinine göre yemin 

etmesi ve mahkemelerce karara bağlanması da resmileşmiştir.229 Karma 

Mahkemelerin sayısı arttırılmış ceza, ticaret, hukuk muhakeme usulü ile ilgili 

kanunlar hazırlanmıştı.230 Fermanın getirdiği bir diğer yenilik ise gayrimüslimlere 

memuriyetin yolunun açılması ve devlet kurumlarında memur olabilmelerinin yanı 

sıra meclislerde söz sahibi olma imkânın da tanınmış olmasıdır. Gözler’e göre bu tarz 

yenilikler getirmesi nedeni ile Islahat Fermanı da hukuki olarak anayasal bir belge 

niteliğini taşımakta ve bu Fermanla Osmanlı Devleti aynı zamanda bir Avrupa ülkesi 

olarak tanımlanmaya da başlamıştır.231 Dolayısıyla gerek 1839 Tanzimat Fermanı ve 

1856 Islahat Fermanı Osmanlı yönetimi tarafından oluşturulmak istenen vatandaş 

                                                 
225 Ufuk Gülsoy, “Osmanlı Gayrimüslimleri’nin Askerlikten Muafiyet Vergisi: Bedel-i Askeri”, 

 İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi 37 (2002): ss. 93-118, s. 93-95. 
226 Gülnihal Bozkurt, Batı Hukukunun Türkiye’de Benimsenmesi, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

Ankara 1996, s. 49-50. 
227 A. Özkiraz – B. Hamdemir, “Anayasacılık Hareketleri, Kapitalizm ve Osmanlı”, s. 71. 
228 Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 68. 
229 N. Hayta – U. Ünal, Osmanlı Devletin’ De Yenileşme Hareketleri, s. 130. 
230 Engelhart, Tanzimat ve Türkiye, s. 233. 
231 Gözler, Anayasa Hukukuna Giriş, s. 165. 



51 

 

temelli bir toplumun hukuki temellerini oluşturmaktadır. Bu metinler anayasal 

özellikler taşıyan üst belgeler olmakla birlikte, süreç itibariyle kâmil anlamda bir 

vatandaşlık olgusu açığa çıkmadığı gibi buna dayalı eşitlikçi bir anayasa da henüz 

mevcut değildir.  

İslam Hukuku temelinde ilk defa vatandaşlığı seküler kanuni düzenlemelere 

bağlayan ve 1869’da ilan edilen Tabiyet-i Osmaniye Kanunnamesi’nin 

yayımlanmasından sonra, vatandaşlık hukuku istenilen ölçüde tahakkuk etmiş 

bulunduğundan doğrudan anayasa çalışması adımına geçilebilmiştir. Buna göre 

geleneksel anlamda Hilafeti de temsil eden Osmanlı İslam Devleti dünyanın 

neresinde olurlarsa olsunlar müslümanları doğal vatandaşı saymıştır. 

Gayrimüslimleri ise İslam Devleti ile yapmış oldukları zimmet antlaşmaları 

çerçevesinde ikamet sahibi olarak kabul etmektedir. Ancak Osmanlı tebaası olan 

gayrimüslimlerin aynı zamanda diğer Hıristiyan devletlerden de vatandaşlık almaları 

ve bunun üzerinden Osmanlı’nın iç işlerine müdahalelerin artması bu yeni 

düzenlemeyi zorunlu hale getirmiştir. Dokuz maddelik Tabiiyet Kanunu’nu ebeveyni 

veya babası Osmanlı tabiiyetinde olan kişiyi doğrudan Osmanlı tebaası olarak kabul 

etmiştir. Anne babası yabancı olduğu halde Osmanlı topraklarında doğanlar, reşit 

olduğu andan itibaren üç yıl içinde Osmanlı tabiiyetini talep edebilecekti. Öte yandan 

Osmanlı tabiiyetinde iken başka devlet vatandaşlığına geçenler, tabiiyet 

değiştirdikleri tarihten itibaren yabancı olarak kabul edilecek, şayet Osmanlı’dan 

izinsiz bir değişiklik yapılmışsa bu işlem yok sayılacaktı. Yurtdışında izin almaksızın 

tabiiyetini değiştiren veya başka ordularda askerlik yapan tebaasını, Osmanlı Devleti 

isterse tabiiyetten çıkartabilecekti. Bu şekilde Osmanlı tabiiyetinden çıkartılmış 

kişiler Osmanlı topraklarına geri dönemeyeceklerdi. Osmanlı topraklarında ikamet 

eden herkes Osmanlı tebaası olarak kabul ediliyordu. Yabancı olduğu iddiasında 

bulunanlarsa bu iddialarını ispat etmek zorundaydılar.232 İslam Hukuku’nun temel 

kaidelerini muhafaza etmekle birlikte 1851 Fransız kanunundan da yararlanılarak 

hazırlanan Tabiiyet Kanunu, eşitlik ilkesini pratiğe geçirme ve seküler mülahazaları 

ön plana alma açısından dikkat çekicidir. 

Osmanlı Devleti’nin eşitlik ilkesine dayalı olarak başlattığı bu ferman 

geleneğini 1876 yılında ilk anayasa metni olarak hazırlanan Kanun-u Esasi’de de 

                                                 
232 İbrahim Serbestoğlu, “Zorunlu Bir Modernleşme Örneği Olarak Osmanlı Tabiiyet Kanunu”, 

OTAM, Sayı. 29, Bahar 2011, ss. 194-214, s. 205. 



52 

 

devam ettirmiştir. Kanun-u Esasi’nin ilk taslağı kasım ayının sonunda II. 

Abdülhamid’e sunulmuş ve komisyonu 8 Ekim 1876’da teşkil edilmiştir.233 Her ne 

kadar Kanun-u Esasî bir meclis tarafından hazırlanmış olsa da II. Abdülhamid 

tarafından 23 Aralık 1876‘da yine bir ferman olarak ilan edilmiştir. Kanun-u Esasi 

Tanzimat ve Islahat Fermanları sürecinde ortaya konan yeni değişikleri ve 

uygulamalarda açığa çıkan kurumsal otorite karmaşasını ve yeni durumları hep 

birlikte temellendirebilecek temel bir kanunu oluşturabilme aşamasına geçtiği 

kanaatine varıldığını da göstermektedir. Osmanlı Devleti’nin bu ilk anayasasında 

modern devlet sistemine uygun bir biçimde kuvvetleri ayırarak düzenleme yapıldığı 

görülmektedir.234 Buna göre yasama görevini yerine getirmek üzere, ilk Osmanlı 

Parlamentosu olan Meclis-i Umumi kurulmuştur. Meclis-i Umumi, Heyet-i Ayan ve 

Heyet-i Mebusan’dan oluşan iki kamaralı bir meclistir (m.42). Buna göre Heyet-i 

Ayan üyeleri padişah tarafından atanmakta (m.60), Heyet-i Mebusan ise üyeleri ise 

halk tarafından seçilecektir (m.56).235 Böylece yasama ve yürütme fonksiyonu 

temelde Padişaha bağlıyken bu yetkinin kullanılması konusunda ise bir paylaşma ve 

sınırlama getirilmiş olmaktadır. Öte yandan bağımsız mahkemelerin kurulması ile 

yargı erki padişahtan bağımsız hale getirilmiştir. Bu ise aslında pek çok niteliği zaten 

açığa çıkmış olan Meşrutiyet yönetimine geçildiğini göstermektedir. 

Kanun-i Esasi adında ilan edilen Osmanlı’nın ilk anayasası hükümdar 

tarafından irade edildiği için tam anlamı ile toplumsal bir sözleşme görünümünde 

değildir236 Öte yandan Kanun-i Esasi ile padişahın dünyevi ve dini hak ve yetkilerini 

de anayasallaştırmaktadır.237 Bununla birlikte Kanun-i Esasi oluşturulurken Avrupa 

devletleri olan Fransa ve Belçika’nın anayasaları kaynak olarak alınmıştır.238 II. 

Abdülhamid’in iradesi ile kurulan meclis tarafından 30 Eylül 1876’de anayasa 

oluşturulan anayasa, Meclis-i Mebusan adında Osmanlı’da parlamenter sistemin ilk 

örneği ve meclisinde 19 Mart 1877’de padişahın söyleviyle ilan edildi. Bu Meclis’te 

değişik milliyet ve dinlere mensup üyeler de bulunuyordu. İlk kez padişah 

otoritesinin kanunla sınırlandırılması sayılan 1876 Anayasası, özellikle Meclis’teki 

ayrılıkçı azınlıkların meydana getirdiği tehdit nedeni ile istenildiği gibi 

                                                 
233 Mardin, Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, s. 86. 
234 Gözler, Anayasa Hukukuna Giriş, s. 167. 
235 A. Özkiraz – B. Hamdemir, “Anayasacılık Hareketleri, Kapitalizm ve Osmanlı”, s. 72. 
236 N. Hayta – U. Ünal, Osmanlı Devletin’ De Yenileşme Hareketleri, s. 176. 
237 Tanör, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri(1789-1980), s. 138. 
238 Nişancı, Tanzimat’tan Milli Mücadeleye Siyasal Hayat, s. 49. 



53 

 

kullanılamamış ve ilk uygulama 14 Şubat 1878 tarihinde Meclis’in feshiyle hukuken 

olmasa bile fiilen durdurulmuştur. Ardından II. Abdülhamid’in mutlakiyetçi idaresi 

24 Temmuz 1908’de meşrutiyetin ilanına kadar sürmüştür. 1908’de ise 1876 

Anayasası yetkileri genişletilerek tekrar yürürlüğe konulur. 1909 yılında anayasada 

önemli değişiklikler yapılır. Siyasi ve hukuki yapı korunurken yeni kurum ve 

kurullar ilave edilir. Bu nedenle yenilenen bu son biçim karma usullerle 

hazırlanmıştır.239  

1909 değişikliğini 1876’dan ayıran husus ise son değişikliklerin Osmanlı 

halklarını temsil eden yeni meclis tarafından yapılması ve padişahın da bunu 

onaylamasıdır. Bu bakımdan ikinci çalışma tabandan üste doğru bir hareketle ortaya 

konulmuştur.240 Dolayısıyla 1909 Kanun-ı Esasî değişiklikleri meşrutî yani anayasa 

ile sınırlandırılmış monarşi düzenini temsil eder. Padişahın yetkileri sınırlandırılırken 

hükümet yürütme yetkisini almış, parlamentonun konumu güçlendirilmiş ve 

demokratik bir denetim sistemi kurulmuştur.241 II. Meşrutiyet’le Ferman geleneğinin 

aksine halkın temsilcileri tarafından padişaha yeni maddeler kabul ettirilmiş 

olmaktadır.242 II. Meşrutiyetin ilanıyla parlamenter ve anayasal düzene geçilmiş, çok 

partili dönem başlamıştır. 1909 değişikleriyle Egemenlik kaynağı ve kullanışı, 

yasama ve yürütme ayrı ve demokratik organlar haline gelmiştir. Aynı zamanda 

meclis daha fazla güçlenmiş ve yürütmeyi yapan bir bakanlar kurulu ile devletin 

yönetimi devralınmış padişah ise temsili olarak devletin başında bırakılmıştır. 

Meclise ait bu güçlenmenin aynı zamanda ayrılıkçı azınlıkların da temsil güçlerinin 

arttığı bir bağlama tekabül etmiştir. 1909 sonrasında çözülmenin Bulgaristan ve 

Balkanlarda baş döndürücü bir hal alması, iktidar gücü olarak açığa çıkan İttihat ve 

Terakki Fıkrası’nın karşı olduğu II. Abdülhamid’in istibdadını gölgede bırakan 

hizipçiliği, seçim tartışmaları, Bab-ı Ali baskını ve Balkan Faciasına neden olan 

ordunun siyasallaşması bu sürecin pratikteki değerini tartışmalı hale getirmektedir. 

Buradan hareketle Kanun-i Esasi, uygulanmadığı II. Abdülhamid rejimi çıkarılacak 

olursa 1876’dan 1924 yılına değin çeyrek yüzyıla yakın bir süre (48 yıl) yürürlükte 

kalmıştır. Osmanlı tebaasına şahsi ve siyasi hakları kullanabilmesi bakımından 

önemli haklar kazandıran II. Meşrutiyet, modern devletlerin seviyesine en çok 

                                                 
239 Şentop, “Tanzimat Dönemi Kanunlaştırma Faaliyetleri Literatürü”, s. 657. 
240 Tanör, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri(1789-1980), s. 193. 
241 Tanör, “Anayasal Gelişmelere Toplu Bir Bakış”, s. 24. 
242 Tanör, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri(1789-1980), s. 216. 



54 

 

yaklaşıldığı dönem243 olarak değerlendirilmekle birlikte, devletin çöküş sahnesinde 

belirmesiyle de dikkatleri çekmektedir. 

 Kanunu-i Esasi, “Tebaa-i Devlet-i Osmaniye’nin Hukuku Umumiyesi” başlığı 

altında vatandaşlık hakkını (Kanun-i Esasi m.8), kişi özgürlüğünü (m.9), kişi 

dokunulmazlığını (m.10), ibadet özgürlüğünü (m.11), basın özgürlüğünü (m.12), 

teşebbüs hürriyetini (m.13), dilekçe hakkını (m.14), eğitim hakkını (m.15), eşitlik 

ilkesini (m.17), devlet memurluğuna girme hakkını (m.19), mali güce göre vergi 

ilkesini (m.20), mülkiyet hakkını (m.21), konut dokunulmazlığını (m.22), kanuni 

hâkim güvencesini (m.23) müsadere ve angarya yasağını (m.24) yasal vergi ilkesini 

(m.25) ve işkence yasağını (m.26) içeren konularda temel hak ve özgürlükleri 

Osmanlı vatandaşına tanımaktadır.244 Kanun-i Esasi ile her yönü ile hukuka dayalı 

bir devlet anlayışı ve düzeni oluşturulmuştur. Oldukça modern olan bu ilk anayasa 

metni, Osmanlı Devleti’nin, artık tebaalıktan vatandaşlığa geçmiş toplumunu ifade 

etmektedir. Arslan’a göre Kanun-u Esasi’nin halkını devletine bağlama düşüncesiyle 

bu kadar yoğun ve detaylı bir biçimde bireysel haklardan söz etmesi, dönemindeki 

benzerleri ile kıyaslandığında onu çağının ilerisinde bir konuma taşımaktadır.245  Bu 

ileri bakış açısının önemli nedenlerinden birisi Osmanlı Devleti’nin sahip olduğu 

kırılgan içyapı ve sahip olduğu çok kültürlü toplum yapısı olarak belirlenebilir. 

Anayasanın mevcut olguyu esas alan eşitlik ilkesine dayalı olarak birlik ve 

beraberliği oluşturma hassasiyeti onu ileri bir düzeye taşımış olmaktadır.  

1876’da Meşrutiyetin ve Anayasanın birlikte ilanıyla öteden beri yürütülmekte 

olan kanun hazırlayıcı komisyon ve meclisler yaklaşımı, yasama erkinin doğrudan 

bir meclis olarak tahakkuku ile zirveye ulaşmıştır. Halka verilen bireysel eşitlik 

temelli haklar, onların artık iktidarda söz sahibi olmaya başladığı politik bir 

düzeninin de alt yapısını oluşturacaktır. Ancak bir yandan emsallerinden ileri bir 

seviyede değerlendirilen Kanun-u Esasi ve Meclis-i Umumi’si aynı zamanda 

kendisine biçildiği bedenden büyük olduğu anlamını da taşımaktadır. Nitekim 

devletin varlığını önceleyen bir karar, 13 Şubat 1878’de yürürlüğe girerek, Kanun-u 

Esasi’nin yürürlüğü ve Meclis’in çalışmaları II. Abdülhamid tarafından 

                                                 
243 N. Hayta – U. Ünal, Osmanlı Devletin’ De Yenileşme Hareketleri, s. 211. 
244 A. Özkiraz – B. Hamdemir, “Anayasacılık Hareketleri, Kapitalizm ve Osmanlı”, s. 71. 
245 Aslan, “Osmanlı Devleti’nin Siyasî ve İdarî Tarihinde Adalet ve Müsavat Meselesi”, s. 14. 



55 

 

durdurulacaktır. Böylece teoride bir üst metin ve ilk deneme olarak I. Meşrutiyet 

tarihe geçecektir.      

23 Temmuz 1908’de II. Meşrutiyet’in ilanıyla Meclis-i Mebusan’ın ikinci 

dönemi başlamış İttihad ve Terakki Fırkası ile Ahrarlar’dan oluşan iki partili bir 

meclis açığa çıkmıştır. 31 Mart Ayaklanması gerekçe gösterilerek Kanun-i Esasi’de 

Mayıs 1909 yılında birtakım ilave değişiklikler yapılarak tekrar yürürlüğe 

konmuştur. Böylece 29 yıl aradan sonra padişahın yetkileri tekrar ve daha güçlü bir 

biçimde daraltılarak, zaten zayıflamış bulunan mutlak monarşi kesin olarak sona 

ermiş ve devlet anayasal meşrutiyetle yönetilmeye geçmiştir.246 II. Meşrutiyet ile 

padişah sembolik olarak varlığını sürdürmüş, ancak artık Meclis’de hâkim bulunan 

İttihad ve Terakki ile Ahrar Fırkaları üzerinden demokratik bir ortam için hukuki 

düzenlemeler yapılmaya çalışılmıştır. Tanör’e göre II. Meşrutiyet ile aynı zamanda 

sivil ve askerî güçler birbirinden ayrılmış ordunun politika yapmasının önü 

kapatılmaya çalışılmıştır.247 Ancak bunun teoride söz konusu olduğudur. İttihat ve 

Terakki’ye karşı kurulan Hürriyet ve İtilaf grubu, ordu içinde İttihatçı subay ve 

yönetime karşı kurulan Halaskar-ı Zabitan Grubu ile 1912’de yapılan Bab-ı Ali 

baskını, faili meçhul cinayetler gibi pek çok olay, pratikteki durum farklılaşmaktadır. 

Böylece Sened-i İttifak’la başlayan anayasal hareketlilik ve Tanzimat’la ortaya 

çıkan birey-toplum sorunu hukuki zeminde kendisini I. ve II. Meşrutiyet süreçleri ile 

ifade etmiş olmaktadır. Temelde Batı’nın Osmanlı karşısında üstünlüğü düşüncesine 

dayanan ve bu üstünlüğü dengelemek amacı ile Batılı bakış açısı ile İslam 

Hukuku’na dayalı geleneksel uygulamaları modernleştirerek sentezlemeye çalışan 

Osmanlı modernleşmesi, kurumsal bir yapıya kavuşmayı hedeflemiştir. Ancak tüm 

bu modernleşme çabaları, esas amacı olan devletin bekası ve modern Osmanlı 

toplumu idealinden çelişkili bir biçimde sürekli uzaklaşmış gözükmektedir. 

Davison’a göre de 19. yüzyıldaki Avrupa tarzı modernleşme Osmanlı’yı uzun vadede 

korumayı amaçlasa da bu gerçekleşmemiştir.248 Benzer şekilde Berkes de yeni hukuk 

anlayışının toplumdaki farklı unsurların yaşamlarında değişime neden olduğunu ve 

bir yandan geçmişe dayalı kurumların işlevselliğini yitirdiğini öte yandan değişimi 

                                                 
246 Gözler, Anayasa Hukukuna Giriş, s. 171. 
247 Tanör, “Anayasal Gelişmelere Toplu Bir Bakış”, s. 26. 
248 Roderic Davison, “Tanzimat Döneminde Osmanlı Diplomasisinin Modernleşmesi”, Çev. Hayrettin 

Pınar, Tanzimat(Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu),2. Basım, İş Bankası Yayınları, Ankara 

2012, s. 301. 



56 

 

temsil eden güçlü yeni kurumların ihdas edilemediğini belirterek, bu çözülmenin 

devletin varlığını tehdit eder duruma geldiği tespitini yapmaktadır.249  

Bıçak’a göre amaçları itibarı ile bu başarısız konumuna rağmen Tanzimat 

Fermanı, devlet düşüncesindeki değişikliğe işaret eden ilk ve tek önemdeki bir 

belgedir. Söz konusu belge, devletin dağılmasını engellemek için, toplumu inançlara 

göre sınıflandırarak tanımlayan Şer’i Hukuku’n bu niteliğini teorik olarak etkisiz 

kılmaktadır. Gülhane Hatt-ı Hümayunu, gayrimüslimlerle Müslimleri aynı haklara 

sahip kılarak ittihat düşüncesinin zeminini oluşturmaya çalışmıştır. 250  İçine düşülen 

açmaz, hukuki ve maddi anlamda hâkimiyet anlayışını değiştirerek eski gücüne 

tekrar kavuşmayı amaçlayan imparatorluğun aynı zamanda bu temele sahip hale 

gelmiş milliyetçilik akımlarıyla uğraşmasından kaynaklanmaktadır.251 Demirel’e 

göre Tanzimat Fermanı’ndan sonra Meşrutiyet’in ilan edilmesi aynı zamanda ikili bir 

yapıyı ortaya koymuş eski ve yeni anlayışının ortaya çıkmasına neden olmuştur.252 

Reformlar yaparak Devletin güç kazanması amaçlansa da gün geçtikçe artan 

milliyetçilik ve kendi kaderin halkların kendisi tayin etme isteği reformların 

önündeki en büyük engel olmuştur. Sonuç olarak, yapılan ıslahatlar fikirden öteye 

gidememiş, hedeflenen amaçlar gerçekleştirilememiştir.253 Halka yayma ve 

benimsetme amacı ıslahat ve reform çalışanlarının nihai amacını oluşturmuşsa da  bu 

teoride kalmış ileri gidememiştir. 

Bütün bu iş ve diş faktörlere rağmen Osmanlı Devleti’ndeki anayasa 

hareketleri Türk tarihinde önemli bir değişim olarak halkın yönetimde söz sahibi 

olması imkânının varlığını ön plana çıkartmıştır. Tarihsel anlamda bu denemelerin 

önemi büyük olmakla birlikte, ulaşmak istediği sonuçlardan uzağa düşerek devletin 

1918’deki mutlak çöküşüne varmıştır. Ancak bu modernleşme çabaları, seçimler ve 

meclis ya da hukukun üstünlüğü ve eşit vatandaşlık gibi demokratik kavram ve 

olguların Türk toplumunda tanınmasını sağlayarak, azınlık sorunundan büyük ölçüde 

kurtulmuş bulunan yeni Türkiye’de cumhuriyet ve çok partili sistem idaresine giden 

yolda önemli bir temel sağlamıştır. Bu nedenle Osmanlı ölçeğinde sonuçları 

                                                 
249 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, s. 176. 
250 Ayhan Bıçak, Türk Düşüncesi II Kaygılar, Dergâh Yayınları, İstanbul 2010, s. 50. 
251 Akça - Hülür , “Osmanlı Hukukunun Temelleri ve Tanzimat Dönemindeki Hukuksal Yeniliklerin 

Sosyo-Politik Dinamikleri”, s. 312-313. 
252 Demirel, “Tanzimat ve Meşrutiyet Döneminde Kamu Reformları”, s. 483. 
253 Demirel, “Tanzimat ve Meşrutiyet Döneminde Kamu Reformları”, s. 484. 



57 

 

itibariyle başarısız olan bu modern hukuk çalışmaları, Türkiye Cumhuriyet’inin 

kendine özgü yeni koşullarında Batıcılık anlamında daha radikal ve tam seküler 

denemeler ile varlığını devam ettirmiştir. 

 

 

 

 

  



58 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TANZİMAT SONRASI TÜRK DÜŞÜNCESİNDE MODERN 

HUKUK ARAYIŞLARI 

Orta Çağ Türk-İslam âlemi için altın bir dönemin yaşandığı tarihsel bir süreç 

olarak karşımıza çıkarmaktadır. Bu dönemde bilim, felsefe ve din alanında hatırı 

sayılır birçok bilimsel çalışma ve âlim yetişmiştir. Türk-İslam medeniyeti bu 

entelektüel mirası sonraki kuşaklara aktarmıştır. Osmanlı Devleti 16. yüzyıldan 

itibaren tüm İslam dünyasındaki ilim çalışmaları azalmış daha çok şerh ve haşiyelerle 

kısmi tercüme dönemine girmiştir. Felsefe için gerekli ve önemli olan özgün düşünce 

yerine nakilcilik ön plana çıkmıştır.254 Bu durum kendini toplumun diğer alanlarında 

da göstermiştir. Dünyada yaşanan bilim ve tekniğin takipsizliği Avrupa’nın gerisinde 

kalınmasının en büyük nedeni olarak karşımıza çıkmıştır. Osmanlı’da, 1718’de 

başlayan ve 1730’da Patrona Halil İsyanı ile sona eren Lale Devrinden çöküşün 

yaşandığı 20. yüzyıl’ın başlarına değin açığa çıkan idari sorunların, aynı zamanda 

iktisadi yapı ile ilişkili olduğu görülmektedir.255 Aynı dönemler itibariyle Batılı 

toplumlar, endüstri devrimi ve finansal kapitalizm açısından ilerlemelerine dayalı 

kentsel bir toplum düzeni kurmuşturlar. Artan üretim ve zenginliğin Batı dünyasında 

açığa çıkardığı en önemli sonuçlardan birisi özel mülkiyete sahip bireyselliğin, 

üretime sahip emek bireyselliği ile birlikte tanınmasıdır. Ancak 19. yüzyıla gelinceye 

kadar Osmanlı toplumunda endüstriyel emeğe dayalı emekçilik olmaksızın 

geleneksel toprak sahibi ve tüccar aileler hâkimdir. 18. yüzyıldan itibaren 

yenileşmenin ticari ve Osmanlı’nın yapısı gereği iç içe geçmiş diplomatik ilişkiler 

üzerinden bir görenek olarak Osmanlı’ya aktarıldığı yeni dönemde, Batılı burjuva 

aile tipi ve yaşam tarzı Osmanlı’da zengin ve bürokratik ailelerde açıkça görülür. 

Öncelikle zengin ve güçlü üst sınıflara ait gözüken bu değişimin meydana getirdiği 

sosyal dengesizlik, toplumun genelini ilgilendiren eşitlikçi hukuki düzenlemelerin 

varlığını zorunlu kılmıştır.256 Bu nedenle Nişancı’ya göre 19. yüzyıl reformlarının, 

tipik bir örneği olan Tanzimat, başta hukuk düzeni olmak üzere eğitimin, yönetimin, 

sosyal ve siyasal alanlara yayılan modernleşmenin kapsamını elden geldiğince halka 

                                                 
254 Mehmet Vural, Tanzimat’tan Günümüze Türkiye’de Felsefe, Elis Yayınları, Anlara 2018, s. 23. 
255 Hüsameddin Erdem, Son Dönem Osmanlı Devletinde Ahlak, Sebat Yayıncılık, Konya, 1996, s. 36 
256 Mustafa Karabulut, “Osmanlı İmparatorluğu’nda 19. Yüzyılda Değişim Süreci, Sosyal ve Kültürel 

Durum”, Mecmua Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı:2, Yıl:1, Güz 2016, ss. 49-65, s. 62. 



59 

 

indirgeyerek genişletmeyi hedefleyen bir anlayışa dayalıdır.257 Böylece sürekli 

toplumun zengin kesimlerinin lehine dönen çarkın ya da dış ticaretin tamamını 

ellerinde bulunduran imtiyazlı gayrimüslim azınlığın meydana getirdiği sosyal ve 

hukuki olduğu kadar iktisadi alanlardaki dengesizliğin eşitlik ilkesi ile önüne 

geçilmek istenmiştir. Bu sorunu aşmak için 19. yüzyılda ticari ilişkilere ve iktisadi 

işlerliğe hukuki zemin kazandıracak yeni mahkemelere ve kanunlara duyulan hukuki 

ihtiyaç, bu asırdaki düzenlemelerin bir diğer temel sebebini oluşturmaktadır.258 

Sonuçta Batı’daki gelişmelere uyum sağlayamayan ve yetersiz kalan Osmanlı 

ilerlemeyi takip etmede başarısız olmuş Batı ile rekabet edemez olmuştur. Bu amaçla 

birçok layiha, çözüm önerisi ve fermanlar kaleme alınsa da bu durum batı ile 

arasındaki açığı kapatamamıştır.259 Dış ticaret ilişkilerinde geleneksel kapitülasyon 

uygulamalarından kaynaklanan vergi muafiyetleri ve imtiyaz haklarına sahip olan ve 

aynı zamanda kendi vatandaşları olan gayrimüslim azınlıkları kendi mahkemeleri 

üzerinden koruyup gözetmek basit bir dindaşlıktan öte Batılı devletlerin sömürgeci 

politikalarına uygun iktisadi bir politikaya tekabül etmektedir. Batılı devletler bir 

yandan kendi iktisadi çıkarlarını artıracak değişimleri gayrimüslim azınlıklar 

üzerinden iktisaden zayıf ve borçlu Osmanlı Devleti’nden isterken, Osmanlı 

yönetimi de bir yandan bu talepleri karşılamak bir yandan da kendi gelirlerini yeni 

düzene göre arttıracak eşitlikçi düzenlemeleri hayata geçirmeye çalışmıştır. Ancak 

iktisadi anlamda tarıma dayalı bir toplumda endüstriyel gücün eksikliği ve buna 

dayalı kentsel bir yapının ya da bireysellik altyapısının bulunmaması, değişimi 

entelektüel ve ideolojik çerçeveye yönelterek yüzeysel bırakmıştır. Eşitlik ilkesi 

gereğince gayrimüslimlerin müslümanların statüde birleştirilmesinin ve eski 

vergilerin lağv edilmesinin Müslüman tebaada iktisadi bir karşılığının olmadığı 

açıktır.   

Bu çerçevede Tanzimat dönemi ve sonrası kanunlaştırma faaliyetlerinde iki yol 

izlenmiştir;  

1-Avrupa tarzı bir hukuk sistemi geliştirilerek yeni düzenlemeler yapılması, 

2-Avrupa kanunlarının doğrudan alınıp tercüme edilmesi, 

                                                 
257 Nişancı, Tanzimat’tan Milli Mücadeleye Siyasal Hayat, s. 3. 
258 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, s. 423. 
259 Vural, Tanzimat’tan Günümüze Türkiye’de Felsefe, s. 27. 



60 

 

Kanunlaştırma hareketi olarak bu iki yolla kanunlar hazırlanmış ve 

uygulanmıştır.260 Kanun hazırlamada doğrudan Avrupa’daki sistemlere müracaat 

edilmiş olması, değişimin toplumsal ve iktisadi anlamda doğal alt yapısının henüz 

Osmanlı’da bulunmadığını da göstermektedir. Nitekim uygulamaya konulan değişim 

hızla Türk düşüncesinde daha önce olmadığı kadar keskin bir bölünmüşlüğe neden 

olacaktır. Bu doğrultuda ilkin bu uygulamaları Osmanlı geleneği için tehlikeli bulan 

idareci grupla, dış baskıların zorlayıcı etkisi ile yeniliklerin bir an önce sonuç 

vermesini bekleyen idareci grup birbirlerinden ayrışacaklardır.261 Çoğu aynı zamanda 

bürokraside görevli ya da etkisinde bulunan Osmanlı aydınları da bu bölünmüşlüğe 

göre şekillenecektir. Bab-ı Ali Tercüme Odası ve Gümrük Memurluğu gibi görevler 

ifa eden ve doğumundan itibaren farklı paşaların himayesinde yaşayan tipik Osmanlı 

aydını profilini veren Namık Kemal (1840-1888), imparatorluğun çöküşünü dini 

hukukun ifa ve icrasında gösterilen gevşeklikle bağlantı görmüş ve Osmanlı düşünce 

geleneğinde ısrar ederek Tanzimat’la başlamış hukukun sekülerleştirilmesi 

hareketine şiddetle karşı çıkmakta idi.262 Yine Mustafa Reşid Paşa tarafından himaye 

gören ve yurt içi ve dışında çeşitli görevlerde bulunan İbrahim Şinasi (1826-1871) 

ise tam bir teslimiyet ve hayranlıkla yüzünü Avrupa’ya dönmüştür. Ona göre 

“Girdiğimiz yeni medeniyet Avrupa’nım yeni mucizesi akıl ve kanundur.”263 

Tanzimat’ın kanunlaştırma hareketlerinin yol açtığı serbestlik ortamında aynı 

zamanda gazete yazarlığı da yapan muhalif aydınlar, modernist söylemlerle iktidarın 

halk tarafından paylaşılmasını savunan anayasa taleplerini savunmaya 

başlayacaklardır. Böylece bürokratik bölünmüşlük yukarıdan aşağıya aynı şekilde 

taraf olmuş aydınlar üzerinden ulaştırılacaktır. Bu nedenle Fendoğlu, Osmanlı 

tarihinin en kargaşalı dönemi olan 19. yüzyılı Osmanlı modernleşme çalışmalarının 

otokratik bir şekilde başlayıp, ardından kendi içinde çözünerek anayasal monarşiyle 

son bulması ile ilişkilendirmektedir.264  

Türk düşüncesi tarihinde İslam öncesi dönemden beri siyasal organizasyon 

biçimi olarak devlet, evren tasavvurunun, kültürün ve buna bağlı olarak gelişen 

toplumsal değerlerin kurumsal ifadesi olmuş, aynı zamanda Türk düşüncesinin de 

                                                 
260 Ellek, “Osmanlı’da Kanunlaştırma Hareketleri ve Mecelle”, s. 131. 
261 Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, s. 25. 
262 Şerif Mardin, Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, s. 349. 
263 Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, s. 73. 
264 Fendoğlu, “Modernleşme Ve Osmanlı Anayasal Düzeninin Bozulması (Giriş)”, s. 12. 



61 

 

sembolik biçimini oluşturmuştur. İslamiyet ile birlikte Türkler Tevhid inancına 

dayalı bir varlık anlayışını ve dünya görüşünü kabul ederek, Selçuklular ile birlikte 

İslam medeniyetinin dünyevi temsilcisi konumuna yükselmişlerdir. Bu devlet 

geleneğinde Osmanlıların önce Balkanlar ve ardından da Akdeniz havzasında 

yerleşmesine İstanbul’un fethi yeni bir sayfa açmış ve Doğu Roma 

İmparatorluğu’nun hâkimiyet alanlarının da bu kurumsallığa katılması ile geleneksel 

Türk-İslam düşüncesinin somut ifadesi olan devlet kurumsallığı evrensel bir forma 

ulaşmıştır. 17. yüzyıldan itibaren yenileşme hareketleri olarak başlayan ve Tanzimat 

sürecinde Batılılaşma olarak somutlaşan değişim süreci ise aynı şekilde devlet 

kurumsallığı üzerinden Türk düşüncesinde yaşanan modern dönemi belgelemektedir. 

Bu bakımdan Tanzimat sürecinde yaşanan değişimler, Türklerin İslam medeniyetine 

girişleri neticesinde yaşadıkları büyük değişimin bir benzerini, bu sefer Batı 

medeniyet alanına girmek olarak göstermektedir. Tanzimat dönemi, dönemin modern 

paradigmasına uygun olarak tebaanın temel hak ve özgürlük gibi haklarını sağlamaya 

ve garanti altına almaya çalışmıştır. Modernleşme sorununu Osmanlı Devleti her 

alanda hissettiği gibi Tanzimat döneminde yapılan çalışmaların da gösterdiği gibi, bu 

alanın en önemli aktörlerinden birisi de hukuk alanında kendini göstermiştir. Bu 

nedenle modern döneme girişin ve devlet kurumsallığı ile toplum düzeninin 

değişimini en somut bağlamda hukuk alanında yaşanan değişimler oluşturmaktadır.   

2. 1. Eşitlik Sorunu 

Tanzimat’la birlikte Batı’ya hayranlık duyan Osmanlı İmparatorluğu’na 

öncelikle 18. yüzyıl Avrupa’sı yaşadığı tarihsel süreçler göz önüne alındığında 

düşünce tarzındaki değişiklikte girmeye başlamıştır. Ardından ise Avrupa’yı 

etkileyen birçok felsefi akım bunlar; romantizm, yeni pozitivizm, yeni realizm, 

tarihsel materyalizm, sezgicilik, materyalizm, fenomenoloji, egzistansiyalizm gibi 

akımlar Osmanlı’yı da etkilemeye başlamıştır.265  Tanzimat dönemi Osmanlı Devleti 

için yapması gereken belli şartları ortaya koyarken eski düzenini oluşturan klasik 

Osmanlı anlayışını da modern anlamda değiştirerek yenilemesi gerektiğini 

hatırlatmaktadır. Osmanlı’nın geleneksel yönetim ve toplum düşüncesindeki temel 

anlayışlardan biri olan inanç grubuna dair millet sistemi, Tanzimat’la birlikte 

gerçekleşen seküler toplum ve birey merkezli vatandaş eşitliği anlayışıyla değişime 

                                                 
265 Vural, Tanzimat’tan Günümüze Türkiye’de Felsefe, s. 29. 



62 

 

zorlanmıştır. Meydana gelen yapısal değişim yalnızca Müslümanları etkilemekle 

kalmamış aynı zamanda millet sistemi içerisinde zimmîlik hukukuna göre 

kendilerine varoluşsal bir alan bulmuş olan gayrimüslim halkları da değişim 

sürecinin içinde çözünmeye çekmiştir. Dolayısıyla Tanzimat süreci doğrultusunda 

yapılan modernleştirme ve ıslah çalışmaları çoğulcu bir yapıya sahip olan Osmanlı 

Devleti içinde farklı kesimleri ilgilendiren çeşitli sorunlara yol açmıştır. Bu 

sorunların başında askere alınma ve vergi ödeme gibi eşitlik ilkesine dayalı 

uygulamalar gelmektedir.  

Tanzimat’ta Avrupa’ya olan hayranlık sadece ilerleme ve yapılan başarılarına 

olmamıştır. Voltaire, Rousseau, Montesquieu gibi Aydınlanma dönemine ait olan 

filozofların fikirlerine ilgi duymuşlar ve bu filozofların eserlerini tercüme 

etmişlerdir. Vural’a göre Aydınlanmanın düşünsel etkisi yazılara da yansımış; 

cumhuriyet, akıl, bilim, özgürlük, eşitlik, adalet, ilerleme vb. kelime ve kavramlara 

verilen ağırlık gözle görülür bir biçimde artmıştır.266 Bu durum Tanzimat’ın 

entelektüel atmosferini bize sunarken aynı zamanda hukuk alanın da bu talepler 

artmaya başlamıştır. Modern anlamda eşitlik, bireysel hakların en başında gelmekte 

ve bireye olan saygıyı da beraberinde vurgulamaktadır. Bir ilke olarak eşitliğin 

uygulamadaki somutluğunu ise toplumun tüm kesimlerini kapsayan hukuki eşitlik 

ifade etmekte, bireylere toplum içinde hiçbir ayrımın gözetilmeksizin işlem 

yapılmasını ifade etmektedir. Modern anlamda eşitlik anlayışını ortaya koyduğu yeni 

toplum sözleşmesi anlayışıyla Rousseau güçlü bir biçimde savunmuş, dönem 

itibariyle Fransız Devrimi’nin sonuçlarından doğrudan etkilenen Osmanlı 

modernleşmesinde de onun görüşleri önemle dikkate alınmıştır. Rousseau eşitlikle 

ilgili görüşlerini adalet kavramının ele alınmasında olduğu gibi önce eşitsizliğin 

tespiti üzerinden şöyle ifade etmektedir.   

Anlıyorum ki insan türü içinde iki çeşit eşitsizlik bulunmaktadır; bunlardan birincisini 

doğal ya da fiziksel eşitsizlik diye adlandırıyorum, çünkü doğa tarafından 

oluşturulmuştur ve yaş, sağlık, vücut gücü, zihin ve ruh niteliklerindeki farklılığa 

bağlıdır. Diğerini ahlaki ya da siyasi eşitsizlik diye adlandırabilirim, çünkü bir çeşit 

töreye dayanır ve insan rızası sonucu ya da en azından onun onayıyla ortaya çıkar. Bu 

İkincisi, bazı insanların diğerlerine üstünlük sağladığı ve birinin zayıflığından diğerinin 

keyif almasını doğuran farklı ayrıcalıklara sahip olmasını kapsar. Örneğin, daha zengin, 

daha onurlu, daha güçlü ve kesin itaat edilmesi gereken konumda bulunanlar...267  

                                                 
266 Vural, Tanzimat’tan Günümüze Türkiye’de Felsefe, s. 31. 
267 Jean Jacques Rousseau, İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kökeni, Çev. Ertuğ Ergün, Yeryüzü 

Yayınevi, Ankara, Ekim 2003, s. 26. 



63 

 

Görüleceği gibi Rousseau ilk eşitsizliği doğal olarak kabul etmekte ancak 

ikinci eşitsizliği ise suni görerek olumsuzlamaktadır. Dolayısıyla onun aradığı eşitlik 

aslında ona göre doğada bulunmayan bu ikinci kısmın yeni bir sözleşme ile aslına 

döndürülmesi olarak karşımıza çıkmaktadır.  Bu bakımdan Fransız Devrimi’nin 

krallık, aristokrasi ve ruhbanlık karşıtı eşitlikçi tavrı onun düşüncelerinin pratik 

biçimini de göstermektedir. Tanzimat’la birlikte Batı’ya yönünü dönen Osmanlı’nın 

söz konusu eşitlik sorununda onlardan çok farklı bir tarihsel düzleme sahip olduğu 

görülmektedir. Her şeyden önce Osmanlı millet sistemi halklara uygulandığı dini ve 

kültürel muhtariyet biçimi ile yüzyıllar boyunca onları birbirleriyle barış içinde 

yaşatabilmiştir. Bu sistemle azınlıklar kendi geleneksel kuralları içinde yaşarken 

güvenliklerini Osmanlı Devleti’ne devretmişlerdir. Konan’a göre Osmanlılar bu 

açıdan halkları birbirlerinden ayrı değerlendirmemiştirler.268 Bunun en önemli nedeni 

de İslam Hukuku’na dayalı devlet sisteminde bütün vatandaşların, renk, soy, sop, ırk, 

lisan, memleket ve ülke farkı olmaksızın hukuken eşit kabul edilmesidir.269 Ancak 

İslam Hukuku’na dayalı bu geleneksel eşitlik uygulaması kendisine özgü nitelikleri 

ile modern Batı’lı paradigmadan ayrılmaktadır. Müslümanlar için eşitliğin salt kanun 

önünde herkesin eşitliğini ifade eden bir bakıma seküler anlamından daha aşkın 

teolojik bir anlamı vardır. Mardin’in de belirttiği gibi bu aşkın anlam, beşeri kişiliğin 

saygınlığının ve temelde dokunulmazlığının insanın yaratılışının ilahi kaynaklı 

olması düşüncesine dayanmaktadır.270 Müslümanlar eşitliği, kanun önünde eşitlik, 

mahkemede eşitlik, fırsatlarda vb. de eşitlik gibi uygulamada geçerli kısımlara 

ayırmışlardır. Buna göre bütün halk, insan olmaları nedeni ile İslâm kanunları ve 

mahkemeleri önünde eşittir.271 Bu nedenle Hâkimler (kadı), Müslümanlarla 

gayrimüslimler hakkında İslam Hukuku’na dayalı aynı kanunları uygulamaktaydı.  

Öte yandan Osmanlı Devleti’nde padişahlar, halkı ilahi bir emanet olarak görmüş ve 

adil davranmayı dini bir yükümlülük olarak üstlenmişlerdir. Bu nedenle Orta Çağ 

Avrupa’sının mezhep kavgalarına dayalı kaotik ortamından bunalan gayrimüslim 

topluluklar bu adalete sığınmışlardır.272 Davison’un da belirttiği gibi teokratik bir 

devlet yapısına sahip olan Osmanlı sahip olduğu inancı yönetimde diğer inanç 

sahiplerine karşı bir baskı gücü olarak kullanmamış, aksine onları kültürel ve dinî 

                                                 
268 Konan, “İnsan Hakları ve Temel Özgürlükler Açısından Osmanlı Devletine Bakış”, s. 265. 
269 Erdem, Son Dönem Osmanlı Devletinde Ahlak, s. 303. 
270 Mardin, Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, s. 353. 
271 Erdem, Son Dönem Osmanlı Devletinde Ahlak, s. 304. 
272 Aslan, “Osmanlı Devleti’nin Siyasî ve İdarî Tarihinde Adalet ve Müsavat Meselesi”, s. 2. 



64 

 

anlayışlarında serbest bırakmıştır.273 Lewis ise İslam Hukuku’na dayalı millet 

sisteminin kendine özgü eşitliğinin meydana getirdiği koşulların Osmanlı’da Devrim 

öncesi Avrupa’sının katı sosyal engellerinin ve sınıf imtiyazlarının açığa çıkmasına 

imkân tanımadığını belirtmektedir. Ona göre Osmanlı Devleti’nin Batı’ya nispetle 

gelişmemiş ekonomisi, servetin hem edinilmesini hem de harcanmasını sınırlamış, bu 

durum da Avrupa’da olduğu gibi zengin ile yoksul arasında uçurum oluşturan 

eşitsizliklerin ortaya çıkmasını engellemiştir. Öte yandan toplumun devletçi 

düzenlemelere dayalı korporatif yapısı ve İslamiyet’in ahlak ve merhamet 

gelenekleri, zengin ve fakir sınıflar arasında bir köprü de kurarak eşitlik duygusunda 

belli ölçülerde tatmine de neden olmaktaydı. Böylece islami eşitlik ilkesinin 

kişilerden daha çok toplumlar üzerindeki etkisi daha büyük olmuştu.274 Öte yandan 

İslam Hukuku’na dayalı bu eşitlik uygulaması, devlet yönetimi, askeri ve iktisadi 

karar vericilik gibi alanlarda sonlanmaktadır. Böylece Osmanlı tabiiyet sisteminde 

azınlık kavramı nüfusa dayalı bir azlığı değil de Müslüman olmamaya dayalı ikincil 

bir statüyü de ifade etmekteydi.  

Avrupa’da zenginleşen kentli sınıflar ve endüstriyel emeğin sonucu açığa çıkan 

modern sınıf düzenini yansıtan yeni ulus devletlerin ve monarşilerin emperyal 

yönelişleri, Osmanlı tebaası olmakla beraber geleneksel anlamda asimile edilmemiş 

ve kültürel ve etnik anlamda canlılığını korumaya devam etmiş topluluklara 

yönelecektir. Bu topluluklar içerisinde özellikle öteden beri dış ticareti elinde 

bulunduran gayrimüslimler zaten sahip oldukları milli dayanışmalarına ve 

kapitülasyonlardan kaynaklanan imtiyaz ve temsil haklarının bağlılık merkezi olarak 

zayıflamış olan Osmanlı yönetimi yerine yeni cazibe merkezi olan Avrupalı 

devletleri seçmiş gözükmektedirler. Bu doğrultuda Osmanlı yönetiminde iç 

karışıklıklar ve sürekli toprak kayıpları gibi unsurların tetiklediği iktisadi ve sosyal 

bunalımlar müslüman ve gayrimüslim reaya arasında yoğun bir huzursuzluk 

meydana getirmiştir.275 Bu huzursuzluklara son vermeye kararlı olan II. Mahmud’tan 

itibaren “din ve vicdan özgürlüğünü diğer bir değişle ehli kitap sahiplerinin dinlerini 

şeri ve örfi düzenin tanıdığı sınırlar içinde uygulamalarına müsamaha göstermiştir. 

                                                 
273 Davison, “Tanzimat Döneminde Osmanlı Diplomasisinin Modernleşmesi”, s. 293. 
274 Bernard Lewıs, Modern Türkiye'nin Doğuşu, Çev. Metin Kıratlı, 5.Basım, Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, Ankara 1993, s. 56. 
275 İrem, “Klasik Osmanlı Adalet Rejimi Ve 1839 Gülhane Kırılması”, s. 164. 



65 

 

Bu Osmanlı adalet sisteminin temel bir özelliği olmuşsa da artık tebaa yeni yasalar 

karşısında eşit fertlerden oluşan bir topluluk olarak tanımlanmaya başlanmıştır.276 

Tanzimat Fermanı 19. yüzyılda Avrupa’da gelişmeye başlayan eşitlik ve 

yönetime katılma düşüncelerinin etkisi altında hazırlanmıştır. Avrupa’daki eşitlik 

düşüncesi, sosyal sınıflar arasındaki eşitliği ve yönetime iştiraklerini sağlamaya 

yönelikken, bu Osmanlılarda Müslüman ve gayrimüslimlerin arasındaki eşitliği 

sağlamaya matuf olmuştur.277 Yeni yönetimde ve meşruti idarede söz sahibi 

olacaklarından dolayı azınlıklar, Tanzimat’ın ilanından temelde memnun kalmışlardı. 

Ancak askere alınma ve yeni vergi mükellefiyetleri gibi hususlarda önemli bir direniş 

göstermişlerdir. Dolayısı ile bu noktada nimetlerinden yararlanan ve fakat 

külfetlerini ret eden ikircikli bir tavrın gelişmiş olduğu anlaşılmaktadır. Öte yandan 

Tanzimat Osmanlı üzerinde baskılarını arttırmış olan Avrupalıların özellikle 

azınlıklar üzerindeki hamilik iddialarını kayda geçirdikleri antlaşmalara dayalı 

isteklerine yönelik bir cevap olmuştur. Bu çift taraflı çözülme ortamının yeni resmi 

statüsü içinde azınlıklar istedikleri fikir ve düşünceleri kolayca dile getirme imkânına 

sahip olacaktırlar.  

Osmanlı Devleti, kurulduğu 13. yüzyıldan itibaren sosyal adaleti temin etmek 

istemiş ve yönetimi altındaki halklara bu açıdan hiçbir ayrım gözetmeden eşit 

muamele uygulamıştır.278 Aslında bu temel geleneği de bir bakıma modern dönemde 

sürdürmek olarak da yorumlanabilecek Tanzimat’ın ilanı, Müslim ve gayrimüslimleri 

güncellenen Osmanlı Hukuku’nun karşısında yeni bir eşitliğe oturtmaya çalışmıştır. 

Tanzimat’ın hâkim düşüncesi toplumu bir Osmanlı bütünü olarak görmüştür. Bu 

doğrultuda tüm eski statü ve ayrıcalık çizgileri teorik planda göz ardı edilmiş ve 

eşitleyici yeni paradigmayı sahada tecrübî olarak uygulamanın yolları aranmıştır. 

Yeni uygulamalar var olan yapı ve sorunlar üzerinden denenmiş ve eksikler, aksayan 

yönler yeni fermanlarla revize edilmiştir.  

Bu revize edici reform hareketlerinin tipik bir örneği Islahat Fermanı’dır. 

Islahat Fermanı sadece eşitlik ilkesine yapılan yeni vurgu veya sürecin gereği yeni 

uygulamaları hayata geçirmeden ibaret değildir. Tanzimat Fermanı’na oranla daha 

kapsamlı bir Ferman alan Islahat Ferman’ı aynı zamanda Avrupalı devletlerin de 

                                                 
276 İrem, “Klasik Osmanlı Adalet Rejimi Ve 1839 Gülhane Kırılması”, s. 169. 
277 Eryılmaz, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, s. 92. 
278 Aslan, “Osmanlı Devleti’nin Siyasî Ve İdarî Tarihinde Adalet Ve Müsavat Meselesi”, s. 2. 



66 

 

resmi takibinde oluşmuştur. Bundan dolayı hem siyasi ve sosyal alanlarda çeşitli 

tartışmalara ve farklı değerlendirilmelere neden olmuştur.279 Kırım Savaşı (1853-

1856) neticesinde ciddi bir borçlanma altına giren Osmanlı’da Rusya’nın azınlıklara 

müdahalesini engellemek ve İngiltere ile Fransa’nın bu konuda söz sahibi olmasını 

da sağlamak çerçevesinde hazırlanan bu Fermanı, Konan, Tanzimat Fermanı ile 

verilen sözlerin dünya tarafından tescillenmesi olarak da değerlendirmektedir.280 

Ferman’da Müslümanlarla Gayrimüslimlerin Tanzimat’a göre eşit statüde olduğuna 

vurgu yapılarak, devletin bütün kurum ve kuruluşlarında hiçbir ayrım gözetmeden 

yer almalarını ve faydalanmalarını öncelemektedir.281 Hayta ve Ünal Islahat 

Fermanı’nı, Osmanlı Devletinde laiklik açısından önemli bir gelişme olarak 

görmektedirler. Buna göre geleneksel anlayışa göre hâkim idari sınıf yapısında inanç 

farkına dayalı düzenlemeler ortadan kaldırmıştır.282 Çubukçu ise Islahat Fermanı’nın 

getirdiği kanun önündeki eşitlik anlayışının vatandaşlık bağlamında devletin 

kurumlarında herkesin çalışabilmesi olarak uygulandığını belirtmektedir.283 Ancak 

Tanzimat Fermanı’nın meşrutiyet çerçevesinde gördüğü genel kabulün aksine Islahat 

Fermanı askerlik ve bazı devlet hizmetlerinde görev yapmak istemeyen azınlıklar 

tarafından hoş karşılanmamıştır.284 Devlet dairelerinde görev alan yeni memurların 

fırsat eşitliğinde hizmetinde bulundukları kimselere âdil davranmaları hususu, artık 

devlet dairelerinde işlemez olmuştur.285 Böylece Islahat Fermanı temelde Tanzimat 

Fermanı’nda vaat edilen eşitlik anlayışının somutlaşması anlamında 

değerlendirilmekle birlikte, yeni sorunların ve çözülmenin tetikleyicisi de olmuş 

gözükmektedir. Böylece eşitlik gibi spekülasyona son derece açık bir kavramın çok 

kültürlü ve hukuklu Osmanlı düzeninde yeniden formüle edilmesi ve uygulamasında 

hükümet, azınlıklar, diğer devletler ve Müslüman tebaa arasında farklılaşan tonlarda 

bir gerilim ortaya çıkmıştır. Bu eşitliğin merkezi noktasını kendi varoluş 

gerekçelerine göre oluşturmak isteyen Osmanlı yönetimi, değişken koşullar 

karşısında bir Kanun-u Esasi’ye ulaşma gereğini duyacaktır. Eşitliğin dayanması 

                                                 
279 Engelhart, Tanzimat ve Türkiye, s. 138. 
280 Konan, “İnsan Hakları ve Temel Özgürlükler Açısından Osmanlı Devletine Bakış”, s. 276. 
281 Konan, “İnsan Hakları ve Temel Özgürlükler Açısından Osmanlı Devletine Bakış”, s. 277. 
282 N. Hayta – U. Ünal, Osmanlı Devletin’ De Yenileşme Hareketleri, s. 133. 
283 Çubukçu, Türk Düşünce Tarihinde Felsefe Hareketleri, s. 23. 
284 Konan, “İnsan Hakları ve Temel Özgürlükler Açısından Osmanlı Devletine Bakış”, s. 265. 
285 Erdem, Son Dönem Osmanlı Devletinde Ahlak, s. 305. 



67 

 

gereken temel denge noktası arayışı neticesinde Osmanlı Devleti eşit vatandaşlığa 

dayalı modern hukuk içinde kendini bulmuştur.  

2. 2. Mülkiyet Anlayışı ve Yeni Sınırları  

İslam’ın genel prensiplerine göre korunması gereken beş temel hak yaşama 

hakkı, inancını koruma hakkı, aklın korunması, neslin korunması ve mülkiyetin 

korunması hakları olarak bilinmektedir. Bundan dolayı hangi dine mensup olursa 

olsun İslam beldesinde yaşayanların yaşama, inanma, eğitim, evlilik, mülkiyet ve 

ticaret yapma hakları İslam Hukuku tarafından teminat altına alınmıştır. Osmanlı 

Devleti de İslam Hukuku anlayışını benimsediği için mülkiyet anlayışında fıkıh 

kurallarını uygulamıştır. Özellikle mülkiyet hakkı, toprak ve işletmesi alanında 

uygulanmıştır. Bir yandan padişahlar tarafından çıkarılan kanunnameler toprak 

hukuku düzenlerken, buna bağlı bir idari yapı olarak geliştirilen eyalet sistemi 

nedeniyle de her eyalet kendi kanunu ayrıca çıkarmıştır. Bundan dolayı toprak 

hukukunda kanun çokluğu göze çarpmaktadır.286  

Tanzimat öncesinde, yaşama hakkına kutsal sayılmasından dolayı saygı 

gösterilmiş, ancak bu genel prensibin kanunlaşması ise Tanzimat’ın ilanıyla mümkün 

olmuştur. Böylece yaşam hakkının sadece hayatta kalma anlamına gelmediği, aynı 

zamanda vatandaşların yaşamlarını özgür bir biçimde tayin etme imkânına da vurgu 

yapılmıştır.287 Tanzimat Fermanı’nda herkesin can güvenliğine yaşama ve mülkiyete 

edinme hakkına sahip olduğu vurgulanmakla birlikte, ceza hukuku anlamında asıl 

güvence ise 1858 tarihli Ceza Kanunu ile sağlanmıştır. Bu kanun ile idam cezası 

hukuki zeminin doğması ile sınırlanmıştır.  

Gülhane Hatt-ı Hümayunu, yaşama, mülkiyet ve namus gibi hakların devlet 

tarafından garanti altına alınacağını belirtmektedir. “Tebaamızdan olan 

Müslümanların ve diğer milletlerin bu münasebetlerden istinasız yararlanmaları için 

ırz, namus, mülkiyet ve can maddelerinde, şeriat hükmü gereğince bütün memleket 

halkına tarafımızca tam garanti verilmiştir.”288  Kişinin maddi ve ekonomik varlığa 

sahip olma hakkı bulunduğu düşünülerek, adil ve eşit vergileme ve harcamaların 

denetimi gibi hak ve yükümlülükler getirilmiş, hukuksuz müsadere usulü 

                                                 
286 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 405. 
287 Konan, “İnsan Hakları ve Temel Özgürlükler Açısından Osmanlı Devletine Bakış”, s. 260. 
288 Halil İnalcık, “Sened-i İttifak ve Gülhane Hatt-ı Hümayunu”, Belleten, Cilt: XXVIII, Sayı: 112, 

Yıl: 1964, s. 613. 



68 

 

kaldırılmıştır. Bu aynı zamanda mülkiyet hakkı konusunda keyfiliğin ret edildiği ve 

bu hususta devlet tarafından güvence verildiği anlamına da gelmektedir.289 

Geleneksel anlamda Vergi Hukuku’na göre gayrimüslimler, askerlikten ve savaş 

durumlarında açığa çıkan tekâliflerden muaf olmaları karşılığında merkezi yönetime 

cizye ve yerel yönetimlere de örfi ödemelere tabi idiler.290 Islahat Fermanı’nın 25. 

maddesi ise Müslümanlar ve gayrimüslimler arasındaki vergi farkını kaldırarak 

eşitlik getirmektedir. Yine vergilerin toplanması işini üstlenen iltizam usulü 

kaldırılarak, vergilerin doğrudan devlet tarafından toplanması öngörülmüştür. Öte 

yandan askerlik yapmamak istemeyen gayrimüslimlerin Bedel-i Nakdi ödemesine eş 

olarak Müslümanlardan da askerlik yapmak istemeyenlerin bu ödemeyi yapması 

kabul edilmiştir. Dolayısı ile Ferman eski usuldeki din farkına dayalı ayrıcalık ve 

imtiyazları her alanda kaldırmış olmaktadır291   

Eryılmaz’a göre yönetimindeki keyfilik Tanzimat Fermanı ile yerini kanun ve 

nizam hâkimiyetine bırakırken, her türlü emniyetsizliğe karşı da güven ikame 

edilmeye çalışılmıştır. Bu bakımdan Ferman, devlet vatandaş ilişkilerinde gayri şahsi 

tüzel düzenlemeleri ve kanunlarını geçerli kılan bir yasa anlayışını getirmektedir.292  

Bu dönemde iktisadi anlamda gelir artırıcı olarak da düşünülen en önemli 

reform eşit adil ve orantılı vergi anlayışı olmaktadır. Bu konuda kişinin mal varlığı 

kazancı ve giderine uygun bir biçimde vergi alınmaya yönelik ilave düzenlemeler 

yapılmıştır.293 İltizam yöntemi ise zaten Tanzimat Fermanı’ndan önce gümrüklerden 

kaldırılmıştı. Yine 1840 yılında da aşar ve her türlü mukataa gelirlerinin iltizam 

yöntemiyle toplanmasına son verilmişti.294 Dolayısıyla Ferman, sürecin devamı 

olarak, farklı vergi biçimlerindeki her türlü iltizamı kaldırarak doğrudan devletin 

vergileri tek kalemde toplamasına imkân vermiştir.  

Bu farklı vergi biçimlerinin de dolaylı olarak gösterdiği üzere Osmanlı Devleti 

mülkiyet hakkına başından beri ayrı bir önem vermiş ve mülkiyete yönelik toplumsal 

                                                 
289 Bülent Tanör, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri(1789-1980), 32. Basım, Yapı Kredi Yayınları, 

İstanbul 2019,s. 90. 
290 Belkıs Konan, “Gayrimüslim Osmanlı Vatandaşlarının Hukuki Durumuna İlişkin Bir 

Değerlendirme”, AÜHFD, 64 (1), 2015, ss. 171-193, s. 183. 
291 Kemal Gözler, Türk Anayasa Hukuku, Ekin Kitapevi Yayınları, Bursa 2000, s. 19-23. 
292 Eryılmaz, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, s. 104. 
293 Seyitdanlıoğlu, “Divan-ı Hümayun’dan Meclis-i Mebusan’a Osmanlı İmparatorluğu’nda Yasama”, 

s. 382. 
294 Eryılmaz, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, s. 116. 



69 

 

suçları cezalandırmıştır. Ancak Osmanlı toprak sisteminde araziler tımar adı ile 

işletme, vergi ve belli sayıda asker barındırma koşulları çerçevesinde kullanım 

hakkının devrine dayanmaktadır. Arazilerin asıl sahibi devlet olduğu için, yönetim 

erki doğrultusunda geçici arazi sahipliği üzerinde haksız kazanç elde etme ya da 

suiistimal durumlarında müsadere usulü de devam etmekteydi. Temelde devletin 

elinde haksız işlemlere yönelik bir yaptırım gücü olan Müsadere sistemi zaman 

içinde bozularak siyasi rekabetin ve haksız kazancın bir başka çeşidini oluşturmuştur. 

Bu nedenle ilk olarak II. Mahmud, keyfiliğe neden olan bu bozulmuş müsadere 

usulünü kaldırmıştır.295  

Müsadere yöntemi, Kanuni’den önce devşirme kökeninden gelen yönetici sınıf 

için gerektiğinde uygulanan bir sistem iken, Kanuni ulema sınıfı hariç bütün devlet 

adamlarına da bu yaptırımı yer yer uygulamıştır. II. Mahmud devletin modernleşmesi 

yolunda keyfilik ifade eden bu engeli fark etmiş ve mahkeme kararı olmaksızın 

memurlar için müsadereyi kaldırmıştır.296 Müsadere Tanzimat Fermanı’nda da yer 

almış mahkeme kararı olmadan memur olsun olmasın kimsenin malına 

dokunulamayacağı kesinleşmiştir. Böylelikle mülkiyet hakkının kesinleşmesinin 

önündeki en büyük engel kalkarak kişi dokunulmazlığı resmiyet kazanmıştır.297 

Diğer taraftan Islahat Fermanı, Osmanlı Ülkesi’nde yabancıların toprak satın 

alabileceğini öngören vaatlerde de bulunmaktadır.298 Böylece Tanzimat döneminde 

başta vergilendirme ve mülkiyet hakkı gibi konularda kanun hâkimiyeti eşitlik ilkesi 

çerçevesinde sağlayan kararlar alınmıştır. Mülkiyet hakkı ve vergilendirme gibi 

hususlar bireyin dokunulmazlığı çerçevesinde modern anlamda temellendirilmiştir.  

Bu noktada 23 Şevval 1274/1858 tarihli Arazi Kanunnamesi adında çıkarılan 

toprak kanunu ile Islahat Fermanı’ndaki mülkiyetle ilgili bu vaatler 

gerçekleştirilmeye çalışılmıştır. Kanunname biçimsel olarak modern Batı’lı bir 

biçime sahiptir. Özellikle 1840 ve 1851 tarihli ceza kanunları da göz önüne alınırsa, 

birçok içerik bakımından yerel durumlarla ilgili yenilikler bu kanunda dikkati 

çekmektedir.299 1858 yılında Arazi Kanunnamesi, öncelikle özel mülkiyet alanında 

etkin biçimde kullanılmıştır. Ancak o dönemin şartları göz önüne alındığında miras 

                                                 
295 Konan, “İnsan Hakları ve Temel Özgürlükler Açısından Osmanlı Devletine Bakış”, s. 267. 
296 Konan, “İnsan Hakları ve Temel Özgürlükler Açısından Osmanlı Devletine Bakış”, s. 267. 
297 Konan, “İnsan Hakları ve Temel Özgürlükler Açısından Osmanlı Devletine Bakış”, s. 268. 
298 İlber Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, 16. Basım, İletişim Yayınları, İstanbul 2003, s. 215. 
299 Şentop, “Tanzimat Dönemi Kanunlaştırma Faaliyetleri Literatürü”, s. 653. 



70 

 

ve tarım arazileri konusunda birtakım eksiklikleri de söz konusudur.300 Ancak 

Yetkin’in de belirttiği gibi, Osmanlı toplumunun kendi kültür ve fikirlerinden ortaya 

çıkmış olan Arazi Kanunu, vücuda getirilmiş en özgün ve Batı’nın içeriğinde tesiri 

olmayan bir kanun görünümündedir. İçerik bakımından mevcut hukuka dayanmakla 

birlikte Osmanlı Devleti’nin Avrupa tarzında ortaya koyduğu ilk yerli kanundur. Bu 

başarının açığa çıkmasında Ahmet Cevdet Paşa’nın reisliğinde yürütülen çalışmanın 

önemi büyüktür. Kanunname o döneme kadar gelen kanunnamelerle ortaya konan 

farklı toprak kanunlarını ve hukukunu modern bir biçimde bir bütün haline 

getirebilmiştir.301 Geleneksel anlamda İslam Hukuku esaslarına göre düzenlenmiş 

pek çok kanunname ve uygulama biçimler olmakla birlikte, bu geniş ve dağınık 

hukuki müktesebat, böylece modern bir biçimlendirmeyle tekbir sisteme 

kavuşturulmuştur. Arazi Kanunnamesi, bir mukaddime, üç bölüm ve altı alt bölüm 

içinde 132 madde ve bir sonuç bölümünden (Hâtime) oluşmaktadır. Kanun ülke 

topraklarını İslam Hukuku temelinde beş bölüme ayırmıştır: mülkiyetli arazi (Arazi-i 

Memlûke), devlet arazisi (Miri Arazi), vakıf arazisi (Arazi-i Mevkufe), sahipsiz 

kalmış araziler (Arazi-i Metruke) ve meskûn mahalden uzak ve ekilmemiş araziler 

(Arazi-i Mevat). Kanunname, intikal ve tapu hakkı sahipliğine başvuranların sayısını 

arttırmış, tasarruf hakkının sınırını genişletmiş, kira işletmesine açılmış devlet veya 

vakıf arazilerinin tasarruf hakkının devrine (Vefâen Ferağına) izin vermiştir. 

Kanunname ayrıca tımar sisteminin kaldırılmasından sonra yerel vergi toplayıcıları 

olan muhassıl ve mültezimlere terk edilen arazinin idaresini ve kanuni işlemlerini 

yapma yetkisi doğrudan resmi memurlara devretmiştir.302 Kanun mülk ve vakıf 

arazinin düzenlenmesini eskiden olduğu gibi yine İslam Hukuku’na bırakırken 

yararlanma hakkı bireylere verilmiş fakat kuru mülkiyeti (Rekabesi) devlete ait olan 

arazide örf ve adet hukukuna dayanan kuralları esas alarak, mülk olan ve olmayan 

topraklarda ve bunların tabi olacağı İslam Hukuku kurallarında da geleneksel ayrımı 

sürdürmektedir. Bu nedenle Kanunname’nin içerik açısından Batıdan etkilenen bir 

yönü yoktur.303 Şentop’a göre de bu durum dönemi itibariyle Örfî Şer‘î Hukuk 

anlayışlarının birbirinden ayrı bir şekilde işlevselliğinin devam ettiğini 

                                                 
300 İlber Ortaylı, “Tanzimat Adamı ve Tanzimat Toplumu” , Tanzimat(Değişim Sürecinde Osmanlı 

İmparatorluğu),2. Basım, İş Bankası Yayınları, Ankara, 2012, s. 440. 
301 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 405. 
302 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 406. 
303 Gülnihal Bozkurt, Batı Hukukunun Türkiye’de Benimsenmesi, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

Ankara 1996, s. 150. 



71 

 

göstermektedir.304 Dolayısıyla Kanunname, içeriği yerel kalmaya devam etmekle 

birlikte biçimi modernleştirilmiş haliyle Türk Hukuk Tarihi açısından önemli bir 

aşamayı göstermektedir. Öte yandan Kanunname, vatandaşın mülkiyet edinmesi 

kolaylaştıran uygulamaları devreye sokarak, eşitlik ilkesine dayalı vatandaşlık 

anlayışını mülkiyetle buluşturmuş da olmaktadır.  

Islahat Fermanı uyarınca ilkesel olarak tanınan yabancılara Hicaz bölgesi hariç 

mülk edinme hakkının tanınmış olması ayrıca önem arz etmektedir. Esasen bu 

uygulamalar çerçevesinde yabancılar şehirlerde iskân çerçevesinde mülk 

edinebilmekteydiler. Ancak bu ilkesel iznin ve sınırlı uygulamanın genişletilmesi ya 

da umumi bir kanun maddesi suretine çevrilmediği ve Arazi Kanunnamesi’nde yer 

almadığı görülmektedir. Nitekim bu vaadin yerine getirilmesi gerekçesi ile İngiltere 

Fransa, Rusya, Avusturya ve Prusya, 1856 Paris Barış Antlaşması’nın maddelerini 

gerekçe göstererek, 1862’de Osmanlı Devleti’ne bir nota vereceklerdir. Bu dış 

müdahalelere dayalı hak talepleri 1867 yılında arazi ve mülk devirlerinin 

kolaylaştırılması (Tevsi- i İntikal) kanunu ile bir miktar daha genişletilmiştir.305  

Arazi Kanunnamesi, Tanzimat sürecindeki kanunlaştırma hareketlerinin 

sistematiği çerçevesinde geliştirilen yenilik çabalarının sonucudur. Bu Kanunname 

aynı zamanda Osmanlı topraklarının bir elden ve merkezden sistematik olarak 

yönetilmesine imkân tanıması bakımından önem arz etmektedir. Böylece arazi 

vergileri hususunda açığa çıkmış bulunan çeşitlilik ve keyfilik sorunları da 

giderilmiştir. Sonuçta Kanun toprak mülkiyetini yasal bir zemine oturtmayı 

başarabilmiştir. Bu sayede bir yandan kişiler tapu sahibi olurken, devlet arazilerinin 

işletilmesi resmileştirmiştir.306  

Bu süreçleri anayasal zemine taşıyan Kanun-i Esasi ile de mal ve mülk 

güvenliği konusunda kimsenin mülkünün elinden alınmaması (md. 21), ilkesi 

getirilmiştir. Buna bağlı olarak arazi gelirlerini içeren tarım, ticaret ve zanaat gibi 

konularda ortaklıklar (md. 13) ve vergilerin yasal ve orantılı (md.20, 25), olması da 

anayasaya girmiştir.307 Tanzimat öncesinde 1808’ de Sened-i İttifak ile başlayan 

süreç, 1839 Tanzimat, 1856 Islahat Fermanları, 1858 Arazi Kanunu ve 1876 

                                                 
304 Şentop, “Tanzimat Dönemi Kanunlaştırma Faaliyetleri Literatürü”, s. 653. 
305 N. Hayta – U. Ünal, Osmanlı Devletin’ De Yenileşme Hareketleri, s. 163. 
306 Akça - Hülür , “Osmanlı Hukukunun Temelleri ve Tanzimat Dönemindeki Hukuksal Yeniliklerin 

Sosyo-Politik Dinamikleri”, s. 312. 
307 Tanör, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri(1789-1980), s. 146. 



72 

 

Anayasası ile sürdürülen tarihsel anlamda bir devamlılığı ifade etmektedir. Ahmad’a 

göre bütün bu yenilikler, genelde özel mülkiyetin ve özelde toprak mülkiyetinin 

kabul edilmesinin yasalara bağlanması için atılan adımlardır.308 Böylece Tanzimat 

öncesinden başlayarak mal ve can güvenliği vaadini teyit eden uzun süreç, 

resmileşmiş ve kanun ve anayasayla yasal ve hukuki zeminine kavuşturulmuştur.  

Üzerinde yapılan değişikliklerle birlikte tamamen yerli bir kanunlaştırma 

çalışması olarak Arazi Kanunnamesi, Cumhuriyet döneminde kabul edilen 1926 

İsviçre Medeni Kanunu’na kadar yürürlükte kalmıştır.309 Görüleceği gibi Osmanlı 

Hukuku’nda mülkiyet anlayışı İslami ve Örfi kaidelerden ayrı düşünülmemekle 

birlikte, değişen dünya anlayışının gereği olarak tebaanın refahını ve mutluluğunu da 

hedeflemektedir. Arazi Hukuku’nda yapılan yeniliklerin yabancıların mülkiyet 

edinmesi hususundaki dirençli olarak değerlendirilebilecek tavrı, onun yerel 

içeriğinin aynı zamanda milli bir politika bağlamında da sürdürülmeye çalışıldığını 

da göstermektedir denilebilir. Bunun yanı sıra bireysel mülkiyet edinmeye olan güçlü 

vurgu ve bireyi sadece şahsından ibaret görmeyip sahip olduğu malları ile birlikte 

devlet garantisine alması, Türk-İslam Devlet anlayışında modern döneme geçişin en 

önemli adımlarından birisi olarak karşımıza çıkmaktadır. 

2. 3. Osmanlılık: Anayasal Vatandaşlık Sorunu 

Anayasalar gerek öz ve içerik gerekse de biçim olarak dönemlerinin yerel 

olduğu kadar dünya çapındaki sosyo-politik, iktisadi ve kültürel ortamından, 

toplumların sahip olduğu yaşam görüşünden ve devletlerin siyasi, ideolojik mefkûre 

ve yapısından bağımsız olarak değerlendirilemez. Anayasalar her ne kadar en genel 

hukuk ilkeleri olarak devlet ve milletlerin evrensel hukuka açıldığı alanlar olsa da bu 

alanın özü yereldir. Bu bakımdan anayasalar aynı zamanda bir toplumun düşünce ve 

felsefesini gösteren metinler hükmündedir. Tunaya’ya göre de tarihsel gelişim 

süreçlerinin kavşakları anayasalardır.310 

Osmanlı Devleti’nin hukuk düzeninde İslam Hukuku daha dünyevî olan Örfi 

Hukuk’a göre daha baskındır. Osmanlıların toplumsal ve politik içerikli tarihsel 

                                                 
308 Feroz Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, Çev. Yavuz Alogan, 2. Basım, Sarmal Yayınevi, 

İstanbul 1995, s. 45-46. 
309 Karabulut, “Osmanlı İmparatorluğu’nda 19. Yüzyılda Değişim Süreci, Sosyal ve Kültürel Durum”, 

s. 63. 
310 Tarık Zafer Tunaya, “1876 Kanun-ı Esasîsi ve Türkiye’de Anayasa Geleneği”, Tanzimat’tan 

Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi,  İletişim Yayınları, Cilt. 1, İstanbul, s. 27. 



73 

 

tecrübesinde bu iki hukuk alanı genellikle uyum içinde hareket etmiştir.311 Orta 

Çağ’ın dindar dünyasında Osmanlılar, Örfi Hukuk’un varlığı ile geleneksel kültürel 

formu da güçlü bir şekilde korumuşlardır. Bu bakımdan modernleştirme çalışmaları 

yalnızca dinî hukukun sekülerleştiği bir değişimi göstermekle kalmayıp, aynı 

zamanda geleneksel kültürel düzende de değişikliği içermesi ile toplum yaşamını ve 

düşüncesini şekillendiren bir etkiyi göstermektedir. Osmanlıların anayasa 

çalışmalarına giden yolda yapmış oldukları dünyevî düzenlemeler, genellikle Örfî 

Hukuk’a dayalı olarak geliştirilen çalışmalar olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Osmanlılarda İslam Hukuku ile örf arasındaki ilişkinin temelinde içtihad 

Hukuku’nun pratik işlerliğinin kalmamış olması yatmaktadır. Yetkin’in de belirttiği 

gibi İslamiyet’in ortaya koyduğu dinî hukukun diğer din hukuklarından temel farkı, 

onun esaslarının Tanrı ve Peygamber tarafından belirlenmiş bulunmasıdır. Bu iki 

kaynakta açık bir hüküm varsa hukukçunun bunları değiştirici veya ortadan kaldırıcı 

bir yorum yapması mümkün değildir.312 Bu nedenle Osmanlı sultanları Şeriat’ın açık 

hükümleri dışında kalan alanlarda eski Türk uygulamaları ile uyum halinde kalarak, 

kanun koyuculuğu üzerlerine almışlardı.313 İşte sultanlar tarafından icra olunan bu 

seküler diyebileceğimiz kanun koyuculuk görevi, İslam Hukuku’nun meşru 

kaynakları arasında sayılan örf kavramıyla temellendirilmektedir. Padişahlar kendi 

uhdelerinde bulunan kanunlaştırmayı dini metinlerden ya da İslam Hukuk’unda yeni 

bir uygulama olarak anlaşılabilecek tavırlardan uzak bir biçimde örf ve adalete uygun 

bir biçimde yapmaya özen gösterirlerdi.314 Dolayısıyla idari güçlerini İslam Hukuku 

zemininde meşru olan örf çerçevesinde kullanarak, İslam Hukuku üzerinde bir 

tasarrufa yönelmemiştirler.  

Örfi Hukuk Osmanlı hukuk düzeninin ikinci unsurudur. Şeriatın dışındaki 

alanları düzenlemek için özel koşul altında gelişen Osmanlı Devleti’nin hukuk 

düzenini yapılandırmıştır. Bu yetki hükümdarın devlet içinde yerini 

güçlendirmesinde ve devlet çıkarlarının tercih edildiği uygulamalarda özellikle 

kullanılmıştır.315 Aynı şekilde gayrimüslimler ve yabancı devlet uyrukları hakkında 

                                                 
311 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 387. 
312 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 383. 
313 Mardin, Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, s. 119. 
314 Akça - Hülür , “Osmanlı Hukukunun Temelleri ve Tanzimat Dönemindeki Hukuksal Yeniliklerin 

Sosyo-Politik Dinamikleri”, s. 301. 
315 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 384. 



74 

 

yapılan hukuki düzenlemeler de Osmanlı Örfi Hukuku’nun kapsamındadır.316 

Buradan hareketle Tanzimat dönemine değin hukuki alanda etkin rol oynayan bu iki 

hukuk dalı, Tanzimat’la birlikte farklı bir çehreye bürünmektedir. 

Tanzimat döneminde bir ilk gerçekleştirilerek temelde İslam Hukuku’nun 

belirleyici olduğu ceza hukukunda düzenlemeler yapılmış, örf çerçevesinde dinden 

nispeten bağımsız sayılabilecek dünyevî hukuk norm ve kaideleri ceza hukukuna 

girmiştir. Bu süreçte iki yol izlenmiştir. Öncelikle Osmanlı Hukuku’nda geçerli 

temel metinlerde dağınık halde bulunan uygulamaların usulle uygulamaları 

birleştiren modern bir metin haline getirilmesi [tedvin] karşımıza çıkmaktadır. İkinci 

yol ise geleneksel hukuk uygulamaları ile çelişmediği düşünülen Avrupa kanunlarını 

tercüme ederek hazırlanan kanunlardır.317  

Daha önce de belirttiğimiz üzere hukukun sekülerleştirilmesi açısından modern 

vatandaşlık kavramı, anayasanın tümel kapsayıcılığı için en önemli temeli 

sağlamaktadır. Bu nedenle Islahat Fermanı’nın vatandaşlık konusunu gayrimüslim 

azınlıkları da dâhil ederek ilk defa temellendirmesi onu anayasa süreci bakımından 

özel bir öneme taşımaktadır.318 Mardin’e göre “Osmanlı devlet adamları millî çapta 

idari, hukuksal ve iktisadi tedbirlerle Osmanlı İmparatorluğu’nda yüksek sayıda yer 

alan kültür birimlerini "Eritebileceklerini” bir “Osmanlılık” şuuru yaratabileceklerini 

sanıyorlardı.”319 Oysa azınlıklarda yükselen milliyetçilik anlayışı bu iyi niyetli 

şuurun önündeki en büyük engeldi.320 Dolayısıyla Osmanlı yönetimi milliyetçilik 

akımlarının etkilerini yeni bir düzende tüm halkı devlete bağlayarak aşmayı da 

hedeflemişlerdir. 1876 yılında ilan edilen Kanun-u Esasi bu gayretlerin tüm olumsuz 

koşullara rağmen, sürdürüldüğünü ve herkesi bağlayıcı bir metin olarak 

oluşturulmasının başarıldığını göstermektedir. Her ne kadar azınlıkların çözülmesi 

istenildiği ölçüde durdurulamamış olsa da Türk düşüncesinde anayasal eşitliğe dayalı 

modern birey anlayışının ilk defa temellendirilebilmiş olması başlı başına bir değişim 

başarısı olarak gözükmektedir.   

                                                 
316 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 386. 
317 Şentop, “Tanzimat Dönemi Kanunlaştırma Faaliyetleri Literatürü”, s. 652. 
318 Mardin, Türk Modernleşmesi, s. 16. 
319 Mardin, Türk Modernleşmesi, s. 14. 
320 Akça - Hülür , “Osmanlı Hukukunun Temelleri ve Tanzimat Dönemindeki Hukuksal Yeniliklerin 

Sosyo-Politik Dinamikleri”, s. 305. 



75 

 

2. 3. 1. Eşit Vatandaşlık Sorunu 

Antik Yunan’ın site devletlerindeki özgür vatandaşlık statüsüden Roma 

İmparatorluğu’nun Romalılık olarak ifade edilen seçkin bireylerine değin vatandaşlık 

konusu anayasa bağlamı olmaksızın geleneksel biçimlerde Medeniyet Tarihi’nin 

konusu olmuştur. Modern anlamda vatandaşlık ise birey ile devlet arasındaki 

doğrusal hukuki bağı ifade etmektedir. Bu bakımda anayasalarda yer alan vatandaşlık 

tanımları, devletlerin sahip oldukları vatandaşlık anlayışlarını göstermesi bakımından 

önemlidir. Anayasa Hukuku’na dayalı vatandaşlık açısından tarihsel dönüşüm 

kavşağı Fransız Devrimi olmuş, süreç günümüze kadar devlet karşısında vatandaşı 

önceleyen bir mahiyetle devam etmiştir. Bu açıdan modernleşme düşüncesinin 

temellerinin atıldığı Aydınlanma dönemi, insanların özgür ve özerk bireyler olarak 

kabul edilmesinin ancak eşit vatandaşlık temelinde somutlaşacağı fikrini ortaya 

çıkarmıştır.321 Fransız Devrimi’ne kadar vatandaşlık ekonomik durum ve kişisel 

bağlılıklar çerçevesinde şekillenirken, 1789 Fransız Devrimi ile birlikte devletin tüm 

üyeleri vatandaş olarak kabul edilmiştir. Yani ulus-devlet sürecine kadar yerel ve 

sınırlı olarak inşa edilen vatandaşlık, ulus-devletlerin doğuşu ile birlikte ulus-devlet 

yapılarının tamamlayıcı bir unsuru olarak bütünü oluşturan bir parça oldukları 

düşüncesi etrafında şekillenmiştir. 1789 İnsan Hakları ve Yurttaşlık Bildirgesi’nin 3. 

maddesinde ulus-devlet oluşumuna siyasi bir meşruiyet kazandıran egemenlik 

ilkesinin millete ait olduğu belirtilmiştir.322  

Tanör’ün de belirttiği gibi Osmanlı İmparatorluğu’ndaki hoşgörülü millet 

sisteminin meydana getirdiği serbestlik, sorunun Avrupa’da olduğu gibi bir iç basınç 

olarak çıkmasına engel olmuş, ancak milliyetçi bağımsızlık hareketleri ve 

ayaklanmalar ile birlikte bu tablo sona ermiştir.323 Karal’a göre de din farklılıklarına 

dayalı millet sistemi, değişen koşullarla birlikte eşit ve ortak bir tebaa düşüncesinin 

oluşumunu engellemeye başlamıştır.324 Bu engellemeye çalışma vatan sevgisini 

aşılayarak bir milli şuur oluşturmaya çalışılmıştır. Bu modern anlamda bir 

milliyetçilikten uzak vatan sınırları içerisinde vatanı koruma ve sevme anlayışı 

                                                 
321 İ. İnce Çoban,  ve E. Altun Aslan,  “Vatandaşlık Algısının Dönüşümü: Türkiye Üzerine Bir 

Değerlendirme”, s. 343. 
322 İ. İnce Çoban,  ve E. Altun Aslan,  “Vatandaşlık Algısının Dönüşümü: Türkiye Üzerine Bir 

Değerlendirme”, s. 343. 
323 Tanör, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri (1789-1980), s. 69-70. 
324 Enver Ziya Karal, “Gülhane Hatt-ı Hümayununda Batının Etkisi”, Belleten, C: XXVIII, S: 112, 

Yıl: 1964, s. 595. 



76 

 

olmuştur. Bu millet oluşturma düşüncesi Tanzimat dönemi boyunca etkisini 

Osmanlılık, İslamcılık, Türkçülük ve Batıcılık ideolojileriyle paralellik göstermiştir. 

İdeolojilerin amacı ise Osmanlı’yı Avrupa karşısında eski güce kavuşturmaktır. 

Burada aynı zamanda devletin ileri gelenlerinin halka modern düşünceleri ve devleti 

kurtarma fikrini yayma amacı vardır. Devlet adamları sorunu bu şekilde çözme 

düşüncesiyle reform ve kanunlaştırma çalışmalarını şekillendirmişlerdir.325  Soruna 

yabancı devletlerin doğrudan ve resmi olarak müdahale etmeleri de giderek toplum 

ve devlet düzenin bozulması sürecini hızlandırmıştır. Bu nedenle Osmanlıların 

yapmış olduğu modern vatandaşlık hukuku çalışmalarının devlet ve toplum açısından 

varoluşsal bir önemi olduğu görülmektedir. Vatandaşlık vurgusunun çeşitli 

aşamalarda gerçekleştirilen hukuki bir eşitlik uygulamasına dönüşmesi, eski millet 

sistemi içerisinde meydana gelmiş statü ve çıkar ilişkilerin açısından Müslim 

gayrimüslim herkesi ilgilendirmiş, yukarıdan aşağıya tebliğ edilen bir değişim 

dinamiğini ifade etmiştir. Tebliğin doğrudan toplumdan yükselen bir talepten çok, 

idarenin yapılandırması ve toplum adına düşünüşü olarak açığa çıkışı, değişimin 

benimsenmesi ve vatandaşlık şuurunun oluşturulmasını ayrıyeten yürütülmesi gerek 

bir süreç haline getirmiştir.  

III. Selim devrinde başlayan Sırp Ayaklanması, 1816 yılında elde ettikleri 

özerklik statüsü ile sonuçlanmış, 1820 de başlayan Yunan İsyanı, 1829 yılında 

İngiltere ve Rusya’nın etkisi ile bağımsız bir Yunan Devleti’nin kurulmasına neden 

olmuştu. Yine Tanzimat’tan hemen önce Vidin’de başlayan ayaklanma, Bulgaristan 

için de aynı akıbeti göstermekteydi. Dolayısıyla vatandaşlık şuurunun oluşması bir 

yana, pratikte ayrılma süreci de yaşanmaktadır. Öte yandan henüz bağımsızlığa 

ulaşmamış gayrimüslim topluluklar da en azından reaya değil de Müslümanlar gibi 

eşit haklara sahip vatandaş olma arzu ve emelini taşıyorlardı. Tüm bu gelişmeler yeni 

bir vatandaşlık düşüncesini gündeme getirmekteydi.326  

Lewis’in Şeriat ve Örf Hukuk’u temelinde yaptığı değerlendirmeye göre 

Osmanlı İmparatorluğu’nun gayrimüslim tebaasına hoşgörü ve himaye sağlanması ve 

onlara kendi iç cemaat işlerinde büyük ölçüde özerklik vermesi İslam Hukuku ve 

                                                 
325 Yavuz çilliler “Modern Milliyetçilik Kuramları Açısından 19. Yüzyıl Osmanlı İmparatorluğu Fikir 

Akımları” Akademik İncelemeler Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 2, Yıl: 2015, ss.  (45-65), s. 52. 
326 Eryılmaz, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, s. 90. 



77 

 

Türk gelenekleri ile büyük ölçüde uyuşuyordu.327 Bu açıdan önemli bir ilki oluşturan 

Sened-i İttifak, Türk Anayasa Tarihi’nde bir padişahın kendi tebaasıyla görüşmeye 

oturması ve onların otoritesini kabul ederek görüşme yoluna gitmesi bakımından 

önemli bir gelişme olarak değerlendirilmektedir.328 Demirel Tanzimat Fermanı ile 

açılan yolda yapılan değişimleri demokratik gelişmeler olarak değerlendirmekte,  

tüm tebaanın siyasi ve hukuki eşitliğini sağlayan Islahat Fermanı sayesinde vatandaş 

olmaya dayalı sivil bir bürokrasinin giderek güçlenmiş olduğunu belirtmektedir.329 

Gülhane Hattı Hümayunu’nda yer alan ilkelerin düşünce arka planında Osmanlılık 

düşüncesinin yeni bir politika olarak ele alındığı dikkati çekmektedir. Böylece devlet 

bünyesindeki çöküş ve milliyetçilik hareketlerinin ortaya çıkardığı siyasi iktidarsızlık 

Osmanlılık ideolojisiyle önlenmek istenmiş ve toplumda bir birlik sağlaması 

amaçlanmıştır.330 Osmanlı Devleti’nde Müslim gayrimüslim tebaayı bir araya 

getirecek şekilde bir millet yapma anlayışı meydana getirmek istenmiştir. Dönemin 

önde gelenleri bu sayede devletin Avrupa karşısında güç kazanacağı umudundalardır. 

Asıl amaçlarının o dönemde etkin ve yeni ortaya çıkmaya başlayan Amerika Birleşik 

Devletleri gibi bir yapı ortaya koymak istemişlerdir. Akçura’ya göre Amerika Bileşik 

Devletleri’ndeki Amerikan milleti gibi müşterek vatanla birleşmiş yeni bir milliyet 

Osmanlı milleti meydana çıkarmak bütün bu zor ameliyatın neticesi olarak da 

“Devlet-i Aliyye-i Osmaniye”yi asli şekliyle yani eski hudutlarıyla muhafaza 

etmekti.331 Islahat Fermanı ile bu Osmanlılık ruhuna göre oluşturulan vatandaşlık 

hükümleri kan ve toprağa bağlı doğuma göre yapılandırılmıştır. Buna göre Osmanlı 

toprağında yabancı anne babadan doğan veya beş seneyi aşan bir süre Osmanlı 

toprağında ikamet eden yabancılar ergenlik çağına geldiği zaman vatandaşlığa 

geçmeyi isteyebilecektirler. Osmanlı tabiliği padişah tarafından bir müddet ikamet 

etmekle bir yabancıya şartsız bahşedilebilecektir. Osmanlı toprağında ikamet eden 

her şahıs yabancı uyruğunda bulunduğunu ispat etmedikçe Osmanlı vatandaşı 

sayılacaktır.332 Diğer taraftan Osmanlılık Islahat Fermanı’nda tebaaya anayasal üç 

hak olarak da vaat edilmiştir: Bunların ilki, meclislerde Müslim ve gayrimüslimlerin 

makul oranda temsilcileri olacaktır. İkincisi, Meclis-i Ahkâm-ı Adliyye’ye 

                                                 
327 Lewıs, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 107. 
328 Eryılmaz, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, s. 55. 
329 Demirel, “Tanzimat ve Meşrutiyet Döneminde Kamu Reformları”, s. 484. 
330 Eryılmaz, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, s. 91. 
331 Yusuf Akçura, Üç Tarz-ı Siyaset, kilit yayınları, Ankara 2012, s. 9. 
332 Engelhart, Tanzimat ve Türkiye, s. 316. 



78 

 

azınlıklardan da temsilci olacaktır. Üçüncüsü, azınlıkların ruhani temsilcilerinin 

meclislerine ruhanilerden başka halktan sivil temsilciler de katılacaktır.333 Bu 

vaatlerle Osmanlıcılık düşüncesi filizlenmeye başlamış ve azınlıkların hakları 

genişletilmiştir. Dolayısıyla vatandaşlık süreci, Batılılaşma anlamında atılan en 

büyük adımlardan biridir. 334 

Kanun-u Esasi bu sürece son noktayı koyarak vatandaşlığın adını doğrudan 

Osmanlılık olarak belirlemiştir. “Devleti Osmaniye tabiiyetinde bulunan efradın 

cümlesine herhangi din ve mezhepten olursa olsunlar bile istisna Osmanlı tabir 

olunur.”335 Tanzimat sonrasında oluşturulmak istenen Osmanlılık şuuru ve 

vatandaşlığı anlayışı aydınlar nezdinde ve devlet uygulamalarında dörtlü bir ideolojik 

eksenin de açığa çıkmasına neden olmuştur. Kimlik tartışmaları da diyebileceğimiz 

bu dağılımda Osmanlıcılık, İslamcılık ve Türkçülük ideolojilerine Batıcılık eşlik 

etmiştir. Osmanlı devlet ideolojileri olarak da görebileceğimiz bu düşünceler her ne 

kadar bürokrasi ile ilişkili farklı aydın grupları tarafından savunulsa da farklı 

dönemlere ait tercihler olarak devlet politikalarında belirleyici olmuştur. Örneğin bu 

yapının doğal bir sonucu olarak Milli Mücadele dönemi siyasal söylemine 

bakıldığında Türkçülük ve Türk milliyetçiliğinin resmi belgelerde dile getirilmediği, 

Osmanlılık ve Müslümanlık etrafında şekillenen geleneksel söylem tarzının hâkim 

olduğu görülmektedir.336 İslamcılık anlayışıyla ortaya koyulmaya çalışılan ise millet 

olma anlayışının İslamiyet’in bağlayıcılığını kullanmak istemişlerdir. Bir İslam 

milleti oluşturma adı altında vatandaşlık ve vatan sevgisinin önemi üzerinde 

durmuşlardır. Yıldız’a göre Böyle bir düşünce ile Müslümanların devlete olan 

bağlılıklarını arttırmaktır. Aynı zaman da Avrupa karşısındaki savunmasına da 

Osmanlı dışındaki Müslüman toplulukları desteğine ihtiyaç duymasıdır. Bu desteği 

İslam kardeşliği söylemiyle oluşturmaya çalışmıştır.337  

                                                 
333 Cevdet Küçük, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Millet Sistemi Ve Tanzimat”, Tanzimat(Değişim 

Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu),2. Basım, İş Bankası Yayınları, Ankara 2012, s. 550. 
334 Demokaan Demirel, “Tanzimat ve Meşrutiyet Döneminde Kamu Reformları”,  The Journal of 

Academic Social Science Studies, Volume. 5 Issue. 8, p. 475-487, December 2012, s. 477. 
335 İnalcık, “Sened-i İttifak ve Gülhane Hatt-ı Hümayunu”, s. 620. 
336 İ. İnce Çoban,  ve E. Altun Aslan,  “Vatandaşlık Algısının Dönüşümü: Türkiye Üzerine Bir 

Değerlendirme”, s. 346. 
337 Mehmet Cengiz Yıldız, “Osmanlı'nın Son Dönemindeki Üç Düşünce Akımının Sosyolojik Analizi: 

Batılılaşma, İslamcılık Ve Milliyetçilik” Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 7, Yıl: 1995, 

s. 7. 



79 

 

Ortaylı’nın belirttiği üzere Osmanlılık yeni bir yurt severliği ifade etmekte ve 

azınlıklar içinde hükümdara ve devlete sadakatli Osmanlı vatandaşlarını da 

kapsamına almaktaydı. Temel ideoloji olarak açığa çıkan Osmanlılık Islahat 

Fermanı’ndan Kanun-u Esasi’ye değin ısrarla vurgulanmış olmakla birlikte, sürekli 

devam eden azınlıkların isyanlarına eşlik eden Müslüman ayaklanmalar bu 

düşünceye olan güveni etkilemiş, Batıcılık, İslamcılık ve Türkçülük gibi ideolojiler 

savunmacı arayışlar olarak açığa çıkmıştır.338 Yetkin’e göre bu ideolojilerin 

temellenmesinde yeni kanun süreçlerinin hem Şeriat’a dayalı hem de Batıcı ikircikli 

yapısı etkili olmuştur. Bu nedenle Şeriat ve Batı Hukuku taraftarları birbirlerine 

ideolojik olarak muhalif duruma geldiler. Bu ayrışmada şer’i hukuk medeni hukuk 

cephesinde yer alırken, ticaret hukuk alnında ise Batı Hukuku etkili olmuştur. 

Bundan dolayı ortaya Mecelle ve Arazi Kanunnamesi gibi özü eski, sistematiği yeni 

kanunlar çıkarken ticaret hukuku ile ilgili alanlarda yabancı kanunlar iktibas 

edilmiştir.339 

Akçura’ya Türkçülüğün gelişimi ve Osmanlı devletinde ne şartlarla bağlı 

olduğunu şu şekilde ifade etmektedir. Balkan devletlerinin bağımsızlık ve milli 

şuurla Osmanlı’dan ayrılmak istemişlerdir. Osmanlı toplumundaki diğer azınlık 

grupların yerli Türklere baskılar yapmaları ve düşmanlık içinde olmaları da bu 

akımın canlanmasında etkili olmuştur. Bu durum Osmanlı toplumundaki diğer 

milletlere de sirayet etmiş ve toplum olma özellikleri kaybolmuştur.340 II. 

Meşrutiyet’le birlikte açılan meclis çerçevesinde Osmanlılık siyaseti yeniden öne 

çıkarılmıştır. Bu son deneme de 1912 Balkan Harbi facialarıyla kapanmış, bunun 

yerini Türk Milliyetçiliği almıştır.341 Küçük’e göre Kanun-i Esasi’de Osmanlıcılık 

hâkim düşünce olduğu için laik bir milliyetçilik akımı gelişememiş bunun yerine 

İslamcılık eğilimi güçlenmiştir.342 Anlaşıldığı kadarı ile Osmanlılık kaygısını hakim 

unsur olarak herkesten çok taşıyan Müslüman Türkler, Osmanlılık’tan azınlıkların 

isyanları ile İslamcılığa ve ardından Hicaz ve Balkanlar’daki diğer Müslüman 

toplumların ayrılıkçı isyanları ile de Türkçülüğe yönelmişlerdir. Bu bakımdan 

                                                 
338 Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, s. 179. 
339 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 398. 
340 Yusuf Akçura, Türkçülük  (Türkçülüğün Tarihi Gelişimi), Türk Kültür Yayını, İstanbul 1978, s. 81.  
341 İnalcık, “Tanzimat Nedir”, s. 52. 
342 Küçük, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Millet Sistemi ve Tanzimat”, s. 554. 



80 

 

Türkçülük yeni Cumhuriyetin laik esaslı düzeninde vatandaşlığı belirleyen ideoloji 

olmuştur.  

Osmanlı Devleti’nde 19. yüzyılın ortalarında başlayan anayasal gelişmeler ve 

kanunlaştırma hareketlerinin halka, Avrupa’da olan hakların önemli bir bölümünü 

tanınmış olduğu söylenebilir. Bu noktada 1839 ve 1856, 1876 ve 1909 yıllarında 

yapılan tüm bu düzenlemeler, anayasal Osmanlı vatandaşlığını yapılandırmıştır. Yeni 

dünya anlayışında değişen vatandaşlık anlayışına Osmanlı Devleti de ayak 

uydurmuş, birey devlet içindir anlayışının yerine devlet birey içindir anlayışı hakim 

olmaya başlamıştır.  

2. 3. 2. Kurumsal Yenilikler  

Osmanlı Devleti’nde Tanzimat öncesi mahkeme sistemi üç çeşittir; bunlar 

önem sırasıyla Şeriat Mahkemeleri, Cemaat Mahkemeleri ve Konsolosluk 

Mahkemeleri’dir. Şeriat Mahkemeleri, Müslümanlar arasındaki ve Osmanlı tebaası 

ile diğer devletlerin halkı arasındaki davalara bakardı. Cemaat Mahkemeleri, 

Osmanlı Devleti topraklarında yaşayan gayrimüslim tebaanın, din ve mezhep 

yönünde bağlı bulundukları cemaatin bünyesinde kurulmuş olan mahkemelerdir. 

Konsolosluk Mahkemeleri ise yabancı devletlerin kendi vatandaşları arasındaki 

problemleri çözmekle görevliydi. Tanzimat’tan sonra bunlara Ticaret ve Nizamiye 

Mahkemeleri de ilave edildi.343 Tanzimat’ın ilanıyla daha önce görülmeyen Batı 

tarzında kurumsal yapılar ortaya çıkarken bu yapılara uygun kanunlarla da bu yapılar 

güçlendirilmiştir. Aynı zamanda bu bağımsız kurumlar sayesinde adli bir teşkilat 

örgütlenmesi merkezi olarak yapılandırılmıştır.344 Yine Ferman’da vurgulanan eşitlik 

anlayışı gereği tebaayı tek bir hukukla birleştirmek için eski yerli kanunların Batı 

hukuk tekniği ile sistematik olarak bir araya getirilmesi ya da Batı Hukuku’ndan 

tercüme edilerek ithal edilecek uygun kanunların tespiti ister istemez bu değişimi 

karşılayacak yeni kurumları da gerektirmiştir.345  

Bu dönemde kabul edilen kanunların hazırlanmasında bir dizi sürekli ya da 

geçici meclisler ve heyetler rol almıştır. Bunların başında Tanzimat’tan kısa bir süre 

önce 24 Mart 1838’de II. Mahmud tarafından kurulan ve en önemli hukuk 

                                                 
343 Eryılmaz, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, s. 238-239. 
344 Mardin, Türk Modernleşmesi, s. 132. 
345 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 411. 



81 

 

meclislerinden olan Meclis-i Vala-yı Ahkâm-ı Adliyye’dir. Meclis-i Ahkâm-ı 

Adliyye’nin görevi bağımsız bir şekilde mevcut kanunları incelemek olarak 

belirlenmiştir.346 Meclisin bir diğer önemli görevi ise yüksek dereceli memurları 

yargılayan mahkeme görevini görmesidir. Benzer şekilde vergilerin adil ve etkin 

toplanması için sancaklarda kurulan ve doğrudan halkın seçimine dayanmanın ilk 

örneğini teşkil den muhassıllık meclisleri (1840) ve kanunların yapılmasından önce, 

ön inceleme ve danışma fonksiyonunu yerine getirmek üzere kurulan Şura-yı Devlet’ 

dır (1868).  Bu yapılan çalışmalar Meşrutiyetin büyük meclisine giden yolda hukuk 

alanında kurulmuş ilk adımlar olarak karşımıza çıkmaktadır.347  

Yeni yapılan kanunlar ve bu nedenle değiştirilmesi gereken kurumsal yapılar 

nedeni ile bir süre sonra idari ve adli işler birbirine karışmaya başlayacaktır. 1868’de 

Meclis-i Vala-yı Ahkâm-ı Adliyye bu karışıklığı düzenlemek için yapısında 

değişiklik yaparak iki yeni kuruluşa ayrılır.348 Bu kuruluşlardan biri Divan-ı Ahkâm-ı 

Adliyye, ya da günümüzdeki adıyla Yargıtay, diğeri de Şûra’yı Devlet’ ya da 

günümüzdeki adıyla Danıştay’dır. Divan-ı Ahkâm-ı Adliyye, ticaret, ceza ve hukuk 

alanlarında istinaf görevi yapan Nizamiye adıyla bir şubeye ve Nizamiye’nin baktığı 

davalarla ilgilenen bir üst merci olarak temyiz mahkemesi adıyla diğer bir şubeye 

sahiptir. Mardin’e göre Ahmed Cevdet Paşa’nın başkanlığını yaptığı Divan’a bağlı 

Temyiz Mahkemesi azınlıklarla bağıntılı olarak laik kaygılarla ortaya konmuştur.349 

Nizamiye Mahkemeleri kuvvetlerin ayrılığı, hâkimlerin seçimi ve azledilemez olması 

gibi üç temel ilke üzerine kuruludur.350 Nizami Mahkemeler kurulduktan sonra Şer’i 

Mahkemeler’in sahası daralmıştır.351  Şura-yı Devlet ise idarî hukukla ilgilenmiş 

kanun inceleme ve idari alandaki temyizleri karara bağlamıştır. 

1868 senesinin başlarında Mithat Paşa’nın başkanlığında kurulan Şura-yı 

Devlet’in temeli Fransa kanunlarından alınan özel nizamnamesine göre Şura-yı 

Devlet, genel idarenin farklı şubelerine teamül etmek üzere birkaç daireden 

oluşturulmuştur. Her daire 5 ile 10 üye ile gerekli sayıda yardımcı ve mülazım 

bulunmaktadır.352 Tanzimat’ta kanunlaştırma toplumda ikilikleri de beraberinde 

                                                 
346 Engelhart, Tanzimat ve Türkiye, s. 47. 
347 Nişancı, Tanzimat’tan Milli Mücadeleye Siyasal Hayat, s. 42. 
348 Lewıs, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 121. 
349 Mardin, Türk Modernleşmesi, s. 139. 
350 Engelhart, Tanzimat ve Türkiye, s. 453. 
351 Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, s. 183. 
352 Engelhart, Tanzimat ve Türkiye, s. 254. 



82 

 

getirmiştir. Tanzimat dönemindeki bu gelişmeler padişahın yetkilerini 

sınırlandırırken, siyasi ve idari uzman olmalarının yanı sıra İslam dil ve kültürlerine 

olduğu kadar Batı dil ve kültürlerine iyi derecede hâkim devlet adamları tarafından 

kurulan bu meclislerle temel hak ve özgürlüklerin gelişimi yönetilmiş ve meşruti 

yönetime geçiş hızlanmıştır.353  

Tanzimat döneminde adlî teşkilatlar toplu hâkimli ve çok dereceli olarak 

yapılanmıştır. Bunun yanı sıra atılan bir diğer önemli adım, Ticaret Mahkemeleri’nin 

kurulması olmuştur. 1840’da Ticaret alanında gayrimüslim olup dış ticaret iznine 

sahip azınlık ya da yabancı Avrupalı Tüccar ile aynı şekilde dış ticaret iznine sahip 

hale getirilmiş Müslüman Hayriye Tüccarlarının meselelerini, davalarını görmek 

amacıyla bir ticaret meclisi kurulmuştur. Bu meclis 1848’de yabancı, azınlık ve 

Müslüman üyelerden oluşan karma bir ticaret mahkemesi haline getirildi.354 Artan 

dış ticaret ve Avrupa’nın üretim alanında Osmanlı’yı bir pazar haline getirmesi 

1850’de sorunların çözümüne ilişkin olarak Fransa Ticaret Kanunu’nun ithalini 

gerekli kılmıştır. Mardin’e göre Ticaret Mahkemeleri Avrupa ile ticaretin artık 

geleneksel sınırların dışına çıkarak Avrupa merkezli haline gelmesinin bir sonucu 

olarak davaları Şeriat haricinde çözmeyi amaçlamaktadır.355 Yabancı tüccarlar Şer’î 

Mahkemeler’de davalarının görülmesini istemiyorlardı.356 Azınlıklar da yeni kurulan 

Nizami Mahkemeleri tercih etmişler kanun olarak da Fransız Medenî Kanunu ile 

yargılanmayı talep etmişlerdir.357 Böylece doğrudan Avrupa hukukunun kaynaklık 

ettiği dış ticaret alanı ekonomik hayatın diğer şubelerine de yayılmıştır. Deniz 

Ticareti, icra işleri, Ceza ve Ceza Usulü Muhakemeleri Kanunları bu iktisadi 

çerçevede Batı’dan alınmıştır.358 

19. yüzyıl’da Osmanlı İmparatorluğu’nda hukuk alanında görülen bu değişim 

aynı zamanda seküler bir yapının da açığa çıktığını ya da siyasetin benimsenmeye 

başladığını da göstermektedir. 359 Tanzimat’la, Osmanlı Hukuku’nda olmayan dinden 

bağımsız yeni irrasyonel ilkeler de dile getirilmektedir. Ceza davalarının açık ve adil 

                                                 
353 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 382. 
354 Ellek “Osmanlı’da Kanunlaştırma Hareketleri ve Mecelle”, s. 137. 
355 Mardin, Türk Modernleşmesi, s. 125. 
356 Ellek “Osmanlı’da Kanunlaştırma Hareketleri ve Mecelle”, s. 138. 
357 Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 409. 
358 Sıddık Sami Onar, “Osmanlı İmparatorluğunda İslam Hukukunun Bir Kısmının Codification'u: 

Mecelle”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: 20, Sayı: 1-4, ss. 57 – 85, Ocak 

1955, s. 60. 
359 Mardin, Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, s. 134. 



83 

 

olması, suçu ispat edilmeyenin cezalandırılmaması, yargılamadan mala el koymanın 

kalması, yeni Ceza Kanunu yapılması ve bu kanuna göre ceza verilmesi gibi modern 

hukuk kurallarına vurgu yapılmaktadır.360  

3 Mayıs 1840 tarihinde ilan edilen Ceza Kanunu Tanzimat Fermanı’nda vaat 

edilen pek çok yeniliği hayata geçirmiştir. Bu kanun adil yargılama, kanun önünde 

eşitlik ve mülkiyet hakkına yaptığı vurgunun yanı sıra, bir komisyon tarafından 

hazırlanmış olmasıyla da saygınlık kazanmıştır.  Kanun Osmanlı Ceza Hukuku’nda 

bir bütünlük arz etmesi, Şer’i ve Örfi kuralları bir araya getirmesi ile hukuk birliği 

adına atılan büyük bir adım olarak karşımıza çıkar.  Öte yandan Kanunun yapısında 

görülen Batı hukuk tekniğin etkisi, diğer kanunnamelere bir ilk örnek teşkil ederek, 

Şeriat’ın sınırını aşmamıştır. Ancak Ceza Kanunu ile İslâm Hukuku’nda olmayan 

temyiz kavramı gibi yeni kavramların varlığı da ortaya çıkmıştır.361 Aynı zamanda 

ilk eyleme geçirilen kanun olarak Ceza Kanunnamesi Tanzimat ve reform 

hareketlerinin gerçekleştirileceğine dair halka güven vermiş, Tanzimat’ın iskeletinin 

omurgasını oluşturmuştur. Akgündüz’ün de belirttiği gibi meydana gelen değişim 

esasen bir zihniyet değişimidir. Buna göre “Kurtuluşu Osmanlı Devleti’nin 

kuruluşundan beri gelen ve hep var olan dinî değerlere sarılmak ve onları öne 

çıkarmakta göre ruh ve anlayış, artık herkesin ortak düşüncesi olmaktan çıkmıştı. Bu 

ruh ve anlayış, az ya da çok hemen herkeste var olmakla birlikte, çözümü ve çareyi 

başka yerlerde ve özellikle, karşısında hep mağlup düşülen Batılılara benzemekte, en 

azından yöntem ve teknik olarak onları izlemekte bulanların sayısı giderek 

artmaktaydı. Bunu yüksek sesle dillendirip savunuculuğunu yapanların yanı sıra, 

“Hikmet, müminin yitiğidir” anlayışı ile ve telifçi bir yaklaşımla Batı’ya yönelenler 

de mevcuttur.”362  

Tanzimat döneminde kanunlaştırma faaliyeti, tedvin ve iktibas etme şeklinde 

iki koldan yürütülmüştür.  Bunlardan Ceza Kanunu tedvin ticaret kanunu ise 

iktibastır. Mecelle ise tedvin konusunda en büyük ve önemli olanıdır.363 Meclis-i 

Ahkâm-ı Adliyye, Şura-yı Devlet, Meclis-i Vala, Meclis-i Tanzimat, Meclis-i 

Mebûsan yasama gücünün yürütme gücünden ayrılması için yapılan teşebbüslerin 

                                                 
360 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 398. 
361 Mardin, Türk Modernleşmesi, s. 133. 
362 Said Nuri Akgündüz, “Tanzimat Dönemi Osmanlı Ceza Hukuku’nun Kaynakları”,  AİBÜ İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Cilt:4, Sayı:8, Güz 2016, ss. 1-16, s. 2-3. 
363 Şentop, “Tanzimat Dönemi Kanunlaştırma Faaliyetleri Literatürü”, s. 671. 



84 

 

sonucudur.364 Ancak iç ve dış siyasi, ekonomik ve sosyal gelişmeler anayasanın arzu 

edilen şekilde uygulanmasını engellemiştir.365 Osmanlı Devlet’inin var oluşunun 

sürekliliğini sağlamak için başvurulan ıslahatlar, kurumsal temelde başarılı olmuş, 

yeni kurumlarda yetişenler de devlete hâkim olmuşlardır. Ancak Devlet’in 

durumunun giderek kötüleştiği sonunda da çöktüğü noktasından bakıldığında 

uygulanan siyaset başarılı olmamış ve Osmanlı Devleti’nin tarihsel şartların getirdiği 

sorunlarla başa çıkamayarak çökmesi kaçınılmaz olmuştur.366 Tüm olumsuz iç ve dış 

koşullara rağmen Osmanlıların hukuk alanında ortaya koydukları bu geniş kaynaklı 

ve tecrübi koşullara göre geliştirilmeye müsait modern hukuk çalışmaları, 

oluşturulacak bir anayasa ile kalıcı bir düzen haline getirilmek istenmiştir.367 Kanun-i 

Esasi Osmanlı Devleti’nin temeli Tanzimat öncesine dayanan ilk anayasası olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bu anayasa üzerinden kişi hak ve dokunulmazlıkları 

yapılandırılmış ve Osmanlı Devleti’nden sonra gelen Türkiye Cumhuriyeti 

Anayasa’nın da çekirdeğini oluşturmuştur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
364 Engelhart, Tanzimat ve Türkiye, s. 444. 
365 Sarıay, “Tanzimat Sonrası Kanunlaştırma Çalışmalarının Kaynakları ve Metodolojisi”, s. 32. 
366 Bıçak, Türk Düşüncesi II Kaygılar, s. 60. 
367 Mardin, Türk Modernleşmesi, s. 108. 



85 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İLK TÜRK MEDENİ KANUN ÖRNEĞİ OLARAK 

MECELLE’ NİN HUKUKSAL DEĞERİ 

Türk modern hukuk çalışmalarının kurumsal teşekkülü süreci, Ticaret 

Mahkemeleri’nin doğuşu, yeni Ceza Hukuku sistemini temsil eden üst meclis ve 

kurumların, bunlara bağlı mahkemelerinin kuruluşu ile devam etmiş ve tüm bu 

kanunlaştırma faaliyetleri medeni hukuk alanında Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye’nin 

ortaya çıkarılması ile şekillenmiştir. Mecelle’nin 1876’da tedvini ile birlikte Kanun-u 

Esasi’nin de aynı yıl yürürlüğe girmesi ve ilk Osmanlı Meclis-i Mebûsan’ının 

açılması hukuk çalışmalarına eşlik eden meclisler sürecinin parlamentoya artık 

evrildiğini de göstermektedir. Bu bakımdan Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye Osmanlı 

Hukuk Tarihi’nde adlî evrimin bir ürünü olarak gösterilir.368 Esirgen’in de belirttiği 

gibi “Dar anlamda kanun koymayı ifade eden kanunlaştırma, bir ülkede dağınık ve 

yazılı olmayan bir şekilde bulunan hukuk kurallarını birleştirerek, tüm ülkede geçerli 

bir hukuk sistemi meydana getirmektir.” Kanunlaştırma hareketi, bir ülkenin hukuk 

siyasetine bağlı olarak, muhafazakâr veya devrimci amaçlarla yapılabilir. 369 Dolayısı 

ile bir ülkenin tüm kamusal ve toplumsal hayatını ilgilendiren kanunlaştırma 

faaliyetlerinde iki ana akım belirgin olmaktadır. Bu akım Avrupa ölçeğinde 

devrimcilik, liberallik ya da muhafazakârlık ve devletçilik olarak belirginleşirken, 

Osmanlı’da ise Batıcılık ve Muhafazakârlık şeklinde ifade edebileceğimiz iki ana 

akım ayrışmasına sebep olmuştur. Böylece Osmanlı Devleti de modernleşme 

yolunda kendi kurumlarını oluştururken, ya Batıcı anlamda bir devrimciliği ya da 

kurumları eski yapıyı özde koruyan muhafazakâr bir modernleşmeyi seçmek 

durumunda kalmıştır. Osmanlı’da belirginleşen bu iki tutumun da etkisinde oldukları 

yakın ilk örnek Fransa’dan gelmiştir. Nitekim Devrim sonrası Fransa’sında açığa 

çıkan otorite boşluğunu gidermek için kanunlaştırma hareketlerine hız verilmiş ve 

cumhuriyet yönetimini ele geçirerek 1799 yılında imparatorluğunu ilan eden 

Napolyon tarafından başlatılan toplumsal alanla ilgili medeni hukuk çalışmalarına 

Code Civile adı verilmiştir. Devrim sonrası Fransa’sının Napolyon önderliğinde yeni 

bir millet oluşturma noktasındaki bu çabası Osmanlılar tarafından kısmen dış 

baskıların da etkisi ile örnek alınmış ve yerli unsurların modernleştirildiği Osmanlı 

                                                 
368 Mardin, Türk Modernleşmesi, s. 123. 
369 Seda Örsten Esirgen, “Osmanlı Devleti’nde Medeni Kanun Tartışmaları: Mecelle mi, Fransız 

Medeni Kanunu mu?”,  OTAM, Sayı:29, ss. 31-48, Bahar 2011, s. 33. 



86 

 

Kod Sivil çalışması olarak Mecelle ortaya çıkmıştır.370 Osmanlı Devleti doğrudan 

tercüme ettirilen Fransız Medeni Kanunu’nu kabul etmenin devrimci etkileri yerine 

Ahmet Cevdet Paşa’nın görüşleri doğrultusunda muhafazakâr bir modernleşmenin 

tedrici yapılanmasını tercih etmiştir.     

Tanzimat’tan sonra Osmanlı yargı teşkilatında var olan Şer’iye 

Mahkemeleri’nin yetkileri daraltılıp bunun yanı sıra Batılı kanunlara da sahip 

Nizamiye, Ticaret ve Karma Mahkemeler gibi modern anlamda yargı organları 

faaliyete girmişti. Batılı devletlerin Osmanlı iç işlerine azınlıklar üzerinden müdahale 

etme siyasetlerinde özellikle Fransa Ticaret Hukuku alanındaki baskıları ile öne 

çıkmıştır. Napolyon Fransa’sı aynı zamanda kendisini Avrupa medeniyetinin 

temsilcisi konumunda görmekte, aydınlanmanın ve modern değişimin merkezi 

konumunda gözükmekteydi. Devletlerin vatandaşları arasındaki hukuki ilişkileri 

karşılayacak benzer ya da eş değer metinlere olan ihtiyaç, Batılı devletler tarafından 

sıklıkla Osmanlılara hatırlatılmış, bu babta bunalan Osmanlı bürokrasisi Ali Paşa ile 

doğrudan Code Civil’i tercüme ettirerek uygulamayı da düşünmüştür.  Ancak Ahmed 

Cevdet Paşa buna şiddetle karşı çıkmış ve başlı başına bir karakteristik medeniyet 

ifadesi olarak Osmanlı Medeni Kanunu’nun hazırlanmasına girişmiştir.371 Aslında 

Fransa’da eğitim almış olmakla birlikte dönemin aydınları tarafından sıkı kuralcı 

olduğu için eleştirilen Ali Paşa, Avrupa kanunlarının tercüme edilerek 

uygulanmasının hukuk birliğine hızla katkıda bulunacağını savunurken, Müslüman 

olan ve olmayanlar arasında eşitliği sağlamayı amaçlamıştır.372 Fransız Medeni 

Kanunun doğrudan Osmanlı’da kabulünün Osmanlı’yı yapısal olarak Fransa’nın 

etkisine açık hale getireceği de açıktır. Üstelik bunun dönemin rakip güçleri olan 

İngiltere, Avusturya, Prusya ve Rusya gibi devletlerin taleplerini de karşılamayacağı 

söylenebilir. Diğer taraftan Osmanlılık ideolojisine sahip Namık Kemal, Ziya Paşa 

Ali Suavi gibi Yeni Osmanlı aydınları tarafından bu usul şiddetle eleştirilmiştir.373 

Bu konuya Ahmet Cevdet Paşa Tezkiresinde şu şekilde değinmektedir: 

Ecnebiler mahakim-ı şer'iyyeye gitmek istemez. Müslim aleyhinde gayr-i müslimin ve 

zimmi aleyhine müste’menin şehadeti şer'an isti'ma' olunmamak mes'elesi ise 

                                                 
370 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, s. 425. 
371 Esirgen, “Osmanlı Devleti’nde Medeni Kanun Tartışmaları: Mecelle mi, Fransız Medeni Kanunu 

mu?”,  s. 33. 
372 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 408. 
373 Halil İnalcık, Rönesans Avrupası Türkiye’nin Batı Medeniyetiyle Özdeşleşme Süreci, 4. Basım, İş 

Bankası Yayınları, İstanbul 2013. s. 322. 



87 

 

Avrupalıların nazarına pek ziyade çarpar olduğundan Hırıstiyanların mahakim-i 

şer'iyyede muhakemelerine itiraz eder oldular. Bundan dolayı bazı zevat Fransa 

kanunları Türkçe’ye tercüme olunup da mahakim-i nizamiyyede anlar ile hükm 

olunmak fikrine zahib oldular. Hâlbuki bir milletin kavanin-i esasiyyesini böyle kalb-ü 

tahvil etmek ol milleti imha hükmünde olacağından bu yola gitmek caiz olamayıp ulema 

güruhu ise o makule alafranga efkâra sapanları tekfir ederderdi.374 

Buna göre Avrupalıların itiraz ettikleri usul, Müslüman aleyhinde 

Gayrimüslimin ya da zimmi aleyhinde pasaportlu yabancının (Müste’men) 

tanıklığının kabul edilmemesidir. Bu nedenle Avrupalılar Hıristiyanların Şer’iyye 

Mahkemeler’de yargılanmalarına itiraz etmişlerdir. Cevdet Paşa bu noktada şahitlikle 

ilgili hükümlerin kurucu unsur olan Müslüman Türklerin geleneksel statüsünü 

temellendiren yapısına dikkatleri çekerek, bu hususlarda yapılacak değişikliklerin 

milli bünyeyi ve iktisadi menfaatleri tahrip etmemesi gerektiğinin altını çizmektedir.  

Cevdet Paşa ya yakın görüşlerle öne çıkan Şirvanizâde Rüştü Paşa ve Fuat Paşa 

grubu Osmanlı Devleti’nin ve halkının tarih, coğrafyası ve kültür açısından 

Avrupa’dan farklı olduğunu belirterek kanun ithalini devleti yıkmakla eşdeğer 

görmüşlerdir.375 Ahmet Cevdet Paşa ise Osmanlı’nın bir İslam Devleti olduğunu, 

farklı bir dine sahip ülkelerin kanununun Müslümanlar için sakıncalı konumunu, 

İslamiyet’e sarılmanın toplumu bir arada tutmaya yeteceğini ve aksi durumun İslam 

Ümmet’ini yıkmak anlamına geldiği düşüncesine sahiptir.376 Namık Kemal, Şer’iyye 

Mahkemeleri’nin adil ve iyi çalışmadığını belirterek, devletin iki hukuk sistemi 

olmayacağını ve yeni kurulan Nizamiye gibi yapıların kanun ve yeterli hâkim 

eksikliği nedeni ile geleneksel yapıdan da geri kalacağını savunarak yenilik 

hareketlerine eleştiri getirmiştir.377 Gittikçe büyüyen ve hangi usulün benimsenmesi 

gerektiği üzerinde gelişen tartışmayı incelemek üzere Fuat Paşa’nın başkanlığında 

toplanan komisyonda, Mithat Paşa ve Ticaret Nazırı Feyiz Paşa’nın bir Batı Medeni 

Kanunu’nun tercüme edilerek ülke ihtiyaçlarına uygun şekilde tekrar düzenlenmesi 

fikrine, Ahmet Cevdet, Fuat Paşa ve Şirvanîzade Rüşdi Paşalar karşı çıkarlar. 

Sonuçta Medeni Kanun için toplanan bu komisyonun kararına göre Osmanlı Medeni 

Hukuku İslam Hukukundan yararlanılarak hazırlanacak ve bu kanunu yapmak için de 

                                                 
374 Ahmet Cevdet Paşa, Tezâkir 1-12, Haz. Cavid Baysun, TTK. Yayınları, Ankara 1986, s. 62-63. 
375 Ellek “Osmanlı’da Kanunlaştırma Hareketleri Ve Mecelle”, s. 138. 
376 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 409. 
377 İhsan Sungu, “Tanzimat ve Yeni Osmanlılar”, Tanzimat, Cilt. II, MEB Yayınları, 

İstanbul 1999, s. 800-804. 



88 

 

ayrı bir komisyon kurulacaktır.378 Bu tartışmaya Cevdet Paşa şu şekilde açıklık 

getirmektedir: 

Gerek Divan- ı Ahkâm-ı Adliyye de gerek teşkili musammem olan istinaf ve bidayet 

mehakimi nizamiyesinde ticaret mahkemelerinde mamülibih olacak kavanin ü nizamat 

yapılmak lazım gelüp, halbüki her devlette kavanin ü nizamatın esası “kot sivil” (Code 

Civil’e) yani hukuk kanun namesi olup, devleti aliyye şer’-i şerif üzre müesses 

olduğundan kavanin ü nizamatına kavanin-i şer’iyye olmak fikri öteden berü efkari 

sahiha erbabı indinde arzu olunmakta idi. Sırf alafıranga efrafa tabi olan müteferricin ise 

“Code Napolyon”un tercümesiyle aynen Makam-ı Devlet-i Adliyye’de mer’iyyi’l-icra 

olması fikrinde idiler. Bu cihetle erkar-ı vükela bu babda ikike menhasıp olmuş idi. 

Evvelki reyde bulunanlar ilm-i fıkhın muamelat kısmından icabatı zamaniyyeye 

muvafık olan mesail-i şer’iyye cem olunarak ehli islama göre ahkâm-ı şer’iyye olup, 

teba’ai gayri müslümeye göre kanun itibar olunmak üzre bir kitap telif olunmak reyinde 

idiler. Hatta balada arz olunduğu üzere Reşid Paşa zamanında “Metn-i Metin” namıyla 

ilmi fıkıhtan telif bir kitap başlanmış iken fiile gelememişti. Bu kere bu arzu yine 

tazelendi.379 …Mecelle-i Ahkam-ı Adliyye namıyla bir kitap yapılmak üzre riyaseti 

acizanem tahtında olarak fuhal-ı fukahadan mürekkep cemiyeti ilmiye teşkilkine karar 

verildi.380 İşte Mecelle Cemiyyeti deyü meşhur olan cemiyyeti ilmiye budur ki, telif 

ettiği Mecelle-i Ahkam-ı Adliyye hala cümle mehakimi nizamiyye de düsturü’l-ameldir. 
381 …Ana bedel vaktiyle Fransız kanun namesi tecüme edilmiş olsaydı, hala Mehakim-i 

Devlet-i Adliyyede <Code Napolyon> mer’iyyül-icra olacak idi. Bu cihetle Mecelle’nin 

telifi bir büyük hizmeti diniyye olduğu herkes tarafından tastik ü itiraf olmuştur.382 

…E'imme-i hanefiyye beyninde muhtelefünfih olan mesailde nasa erfak ve maslahata 

evfak olan kaviller tercih olundu ve bu yolda Ahkâm-ı Adliyye namiyle bir Mecelle 

te'lif kılındı ve b'il-cümle mahakim-i şer'iyye ve nizamiyyede mer'iy-ül-icra olması için 

irade-i seniyye sadır oldu.383 

Buna göre Cevdet Paşa, hem yeni kurulan Nizamiye, İstinaf ve Ticaret 

Mahkemeleri’nde hem de Şer’iyye Mahkemeler‘de kullanılacak kanunların Kod 

Sivil adlandırılması ile belirtilen hukuk kanunları olduğunu, bunların esasen 

Avrupa’daki devletlerde onların kendi konumlarına göre varlığını ifade etmektedir. 

Ona göre yapılması gereken Şer’i ve Örfi hukuka sahip Osmanlı’da da bu yeni 

mahkemeler için gerekli hukuk ve kanun manzumesini bu Şer’i temelden alarak 

hukuki bir usulle yapmaktır. O bu hususta tercüme ile iktibastan yana olanları 

Avrupa’yı eğlence ve heves çerçevesinde tanıyanlar olarak değerlendirmektedir. 

Cevdet Paşa yaptıkları işin özellikle yeni kurulan mahkemelerde geçerli olacak ve 

Müslümanları ahkâmı Şer’iyye olarak, gayrimüslimleri de kanun olarak kapsayacak 

kanunların tedvini olduğunu belirtmektedir.  

Mecelle’nin tedvinini gerektiren şartları Hıfzı Veldet ise şöylece 

sıralamaktadır: İktisadi şartların değişmiş olması Avrupalılarla ticaret 

                                                 
378 Bozkurt, Batı Hukukunun Türkiye’de Benimsenmesi, s. 160. 
379 Ahmet Cevdet Paşa, Ma’ruzat, Haz. Yusuf Hallaçoğlu, Çağrı Yayınları, İstanbul 1980, s. 199-200. 
380 Cevdet Paşa, Ma’ruzat, s. 200. 
381 Cevdet Paşa, Ma’ruzat, s. 200. 
382 Cevdet Paşa, Ma’ruzat, s. 201. 
383 Cevdet Paşa, Tezâkir 1-12, s. 64. 



89 

 

münasebetlerinin çoğalması,384 Hukukun tedvini ve yeni kanunlar yapılması 

konusunda ecnebi devletlerin baskısı,385 Fransız Medeni Kanunu’n tercüme ve 

iktibası hakkında kuvvetli fikirlerin olması.386 Görüleceği gibi Veldet’in yorumu 

Cevdet Paşa’nın yapmış olduğu temellendirmeye nispetle daha Batıcı temelde bir 

yoruma sahiptir.  

Bu komisyonla İslam Hukuku’nun muamelata ait bölümü Osmanlı hukukçuları 

tarafından Avrupa tarzı yeni bir sınıflandırma sistemiyle ele alınmış ve yeniden 

düzenlenmiştir. Mecelle, 1855 yılında kurulan bir ilk deneme olan Metn-i Metin 

çalışması başlangıç olarak sayılacak olursa 100 maddelik mukaddimeyi ve ilk kitap 

olan “Kitâbü’l-Büyû‘ içeren halde ilk defa 20 Nisan 1869 tarihinde yürürlüğe girerek 

hem Şer’i hem de Nizamiye Mahkemeleri’nde kullanılmak üzere resmi bir kanun 

olarak ilan edilmiştir.387 Gencer’e göre de Mecelle, geleneksel fikre sahip çıkanların 

fıkıhta hissettikleri şeklî yenilik ihtiyacının ürünü olarak karşımıza çıkmıştır.388 Ziya 

Paşa, mevcut fıkıh hükümlerinin yeni dünya düzeni karşısında direnemediğini şeriata 

bağlı kalınarak yeni hükümlerin çıkarılmasını savunurken, Namık Kemal de Şer’i 

kaidelerin zamanın şartlarına uygun hale getirilmesini dile getirir ve bu uygun hale 

getirme işlem ve görevinin aynı zamanda fıkıh metodolojisinin bir gereği olduğunu 

belirtir. Aynı zamanda Namık Kemal, “Mecelle projesinin tamamlanmasıyla bu 

amacın gerçekleştiğini” de belirtecektir. Böylece Yeni Osmanlıların içtihat talepleri 

de gerçekleşmiştir.389 

Osmanlı Devleti’nde Tanzimat Fermanı’n getirdiği kanunlaştırma çalışmalarını 

ortaya koyan komisyonların başında söz konusu Mecelle Cemiyeti gelmektedir.390 

Mecelle Cemiyeti, 1868-1876 seneleri arasında yaklaşık 9 yıl çalışarak, borçlar, eşya, 

ticaret ve şahıs hukukunun çeşitli bölümlerini ve hükümlerini içeren Mecelle-i 

Ahkâm-ı Adliyye, hazırlandı. Bu seneler zarfında Mecelle bölümü olarak hazırlanan 

her kitap hemen Heyet-i Vükela veya Şeyhülislam tarafından Padişah’a sunularak 

hemen yasalaştırılmıştır. Böylece 1804 yılında Fransa’da kabul edilen Code 

                                                 
384 Hıfzı Veldet, “ Kanunlaştırma Hareketleri ve Tanzimat”, Tanzimat 1, MEB Yayınları, Ankara, 

1999, s. 189. 
385 Veldet, “ Kanunlaştırma Hareketleri ve Tanzimat”, s. 189. 
386 Veldet, “ Kanunlaştırma Hareketleri ve Tanzimat”, s. 190. 
387 İnalcık, Rönesans Avrupası Türkiye’nin Batı Medeniyetiyle Özdeşleşme Süreci, s. 322. 
388 Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 411. 
389 Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 411. 
390 Ahmet Şimşirgil – Ekrem Buğra Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, IQ Kültür Sanat 

Yayıncılık, İstanbul 2016, s. 49.  



90 

 

Civile’nin yerel içeriklerde bir benzeri, bundan 64 yıl sonra Osmanlı Devleti’nde 

Mecelle adı altında oluşturulmuştur.391 Mardin’in de belirttiği gibi 1860’larda henüz 

hukukun orijinal kaynağı olan Kuran’a mümkün olduğunca yakın olması gerektiğine 

yönelik kabul devam ederken yapılan bu çalışma, dönemin aydınlarınca oldukça 

cesur bir adım olarak kabul görmüştür. Yine ona göre Mecelle’nin yükümlülüklerle 

ilgili İslam’daki medeni hukukun fonksiyonunu yerine getiren bölümlerine gelince 

Ahmet Cevdet Paşa’nın beşinci kitaptan sonra başlayan azil ve yeniden 

görevlendirme safahatlarına da yol açan güçlüklerden onun ne denli zor bir görevi 

üstlendiği de anlaşılmaktadır.392 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye’nin teknik anlamı, adalete dair hükümlerin ya da 

seküler ifadeyle kanunların yazılı olduğu ciltler, fasiküller anlamındadır. Daha geniş 

anlamı ile de Mecelle’nin sözcük anlamı meselelerin, fikirlerin ve mevzuların, adli 

kaidelerin yer aldığı kitap anlamına gelmektedir.393 Mecelle; Borçlar Hukuku, Usul 

Hukuku ve Eşya Hukuku ile ilgili fıkıh kitaplarında dağınık halde bulunan ve 

geleneksel ifade tarzları ile belirlenmiş Şer’î Hükümleri, modern tarzda bir hukuk 

sistemiyle kanun halinde derleyen bir külliyat olmaktadır. Dolayısıyla Mecelle 19. 

yüzyıl Osmanlı düşüncesinde hukuk alanında sistemsel olarak yenileşmenin geleneğe 

bağlı olarak yapılması gerektiğine dair görüşü benimsenmiştir. Bürokratların, Batılı 

kanunların tercüme yoluyla Osmanlı bünyesine alınmasını savunanlara karşı da 

alınan bir başarıdır. Bu başarı hem İslam Hukuk Tarihi için hem de Türk Hukuk 

Tarihi’mizin kaydına girmiş olması bir ilki ve önemi ifade etmektedir.  

3. 1. Mecelle’yi Hazırlayan Hukukçular ve Amaçları 

Aynı zamanda İslam Hukuku’nun modern usullerle tedvini olarak karşımıza 

çıkan Mecelle’nin hazırlanmasında Ahmet Cevdet Paşa ile birlikte o devirde hukuk 

alanında etkin rol oynayan otoriteler görev almıştır. Her fasikül yayınlandığında 

metnin sonunda inceleyen ve oluşturan kişilerin isimleri belirtilmiştir. Mecelle 

Cemiyeti’nin üyeleri ve aynı zamanda Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye’nin meydana 

gelmesinde etkisi ve emeği olan zamanın Osmanlı hukukçularının bazılarını şu 

şekilde sıralayabiliriz; 

                                                 
391 Refik Gür, Hukuk Tarihi Ve Tefekkürü Bakımından Mecelle, 3. Basım, Sebil Yayınları, İstanbul 

1993, s. 96. 
392 Mardin, Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, s. 302-303. 
393 Onar, “Osmanlı İmparatorluğunda İslam Hukukunun Bir Kısmının Codification'u: Mecelle”, s. 58. 



91 

 

Filibeli Halil Fevzi Efendi: 1805-1888 yılları arasında yaşamış, Mecelle’nin 1, 

2, 5 ve 8. kitaplarda katkısı olmuştur. Aslen Bursalı olup Felibe doğumlu olan Fevzi 

Efendi, Evkaf-ı Hümayun Müfettişliği, Vekil-i Ders (Şeyhülislam ders vekili) gibi 

görevler yapmıştır.394 Babası dönemin bilgili âlimlerinden Mustafa Efendidir.395 

Tanzimat döneminde saray hocalığı da yapmış, 1862’de Medine mollası, 1863’de 

fetva emini, 1866’da ders vekili 1880’de Anadolu Kazaskeri olmuş, 1884’de Taif’te 

vefat etmiş, Abdullah İbni Abbas’ın türbesine defnolunmuştur.396 

Seyfettin İsmail Efendi: Doğumuna ilişkin bir tarih verilmemekle birlikte 1882 

yılında ölmüştür.1. ve 8. kitaplar arası ile 10. ve 16. kitaplar arasında katkıları 

olmuştur.397 Bununla birlikte Mecelle’deki kitapların tümünde tedvinine ilişkin 

müzakerelerde bulunmuştur.398 Mecelle Cemiyeti çalışmasının tamamında yer 

almıştır. Harputludur. Anadolu ve Rumeli kazaskeri yapmıştır. Şura-yı Devlet’de 

azalık ve Cevdet Paşa yokken Mecelle Cemiyetine başkanlık gibi görevleri 

yapmıştır. Dobra ve hakikatten şaşmayan bir alim olarak nitelendirilmektedir.1882 

yılında İstanbul’da vefat etmiş, Haydarpaşa’da defnedilmiştir.399 

Şirvanizade Ahmet Hulusi Efendi: 6. ve 8. kitaplar hariç geri kalan tüm 

kitapların çalışmasında bulunmuştur.400 Özellikle 13. kitapta emeği çoktur. Amasyalı 

olup Galata kadılığı ve Anadolu kazaskerliği payesini almıştır. 401 1889 yılında 

Amasya’da vefat etmiş ve defnedilmiştir.402 

Ahmet Hilmi Efendi: Ölüm yılı 1888 olarak belirlenmiş Mecelle’nin tüm 

kitaplarında çalışmalara katılmıştır.403 Kastamonulu olup eğitimini İstanbul’da 

almıştır. Galata ve Sofya Molla’lığından sonra Mekke-i Mükerreme Mollası 

derecesine yükseldikten sonra Mecelle Cemiyeti çalışmalarında bulunmuştur. 

Anadolu kazaskeri olarak emekli olmuştur. Fıkıh alanında tanınan bir bilgin olup, 

kabri Fatih türbesindedir.404 

                                                 
394 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 51. 
395 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 160. 
396 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 51. 
397 Mehmet Akif Aydın, “Mecelle’nin Hazırlanışı”, Osmanlı Araştırmaları IX, İstanbul 1989, s. 50. 
398 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 161. 
399 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 51. 
400 Aydın, “Mecelle’nin Hazırlanışı”, s. 50. 
401 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 52. 
402 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 161. 
403 Aydın, “Mecelle’nin Hazırlanışı”, s. 50. 
404 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 51. 



92 

 

Muhammet Emin Efendi (Bağdadlı): Bağdat doğumludur. Ölüm yılı olarak 

kayıtlarda 1891 senesi geçmektedir. Mecelle’nin ilk dört kitabında katkısı vardır.405 

Bu kitaplarda Şura-yı Devlet Azası unvanı ile mührü bulunur.406 Tahsilini Bağdat’da 

tamamlamış ve burada müftü olmuştur. Mecelle Cemiyeti azası olarak vazife 

görmüş,407 II. Abdülhamid’in 1877’de açtığı ilk ayan meclisine de heyeti ayan olarak 

seçilmiştir.408 1892’de İstanbul’da vefat etmiştir.409 

Alaaddin Efendi (İbni Abidinzade): Ölüm yılı olarak 1889 senesi geçer. İlk beş 

kitapta katkısı vardır.410  Cemiyet Azası unvanı ile metinlerde mührü vardır.411 Şam 

doğumlu olup eğitimi orada aldıktan sonra İstanbul’a gelmiş, Mecelle Cemiyeti’ne 

1868’de katılmış, 1888 yılında Şam’da vefat etmiştir. Babüssagır kabristanında 

defnedilmiştir.412 

Ömer Hulusi Efendi (Gerdankıranzade): 1875’de vefat etmiştir. 5. ve 8. 

kitaplar dahil olmak üzere bunların arasındaki ciltlerde emeği vardır. 413 Kitab’ül 

Vedia’yı hazırlayan heyetin reisliğini de yapmıştır.414 Gümüşhane doğumlu olup 

müderrislik ve Bahriye Müftülüğü ve şehzade hocalığı yapmıştır. İstanbul Kadılığı, 

Anadolu ve Rumeli Kazaskerliği de yapmıştır. Beşinci kitap hazırlanırken Cevdet 

Paşa’nın kısa bir dönem cemiyetin reisliğinden uzaklaştırıldığı dönemde başkanlık 

yapmıştır.415  

Kara Halil Efendi: 1804’de Amasya’da doğup, 1880 yılında İstanbul’da vefat 

etmiştir. 7. kitaptan sonuncu kitaba kadar katkısı bulunmaktadır.416 Fetva Emini 

unvanı adı altında kitaplarda mühürleri vardır.417 Aynı zamanda Cevdet Paşa’nın 

hocalarındandır. Fetva Eminliği, İstanbul Kadılığı ve Anadolu Kazaskerliği gibi 

derece ve unvanlara sahiptir. Usul ve füru-ı fıkıhta bilgilidir.418 Hem fetva kurulunda 

                                                 
405 Aydın, “Mecelle’nin Hazırlanışı”, s. 50. 
406 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 162. 
407 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 53. 
408 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 163. 
409 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 53. 
410 Aydın, “Mecelle’nin Hazırlanışı”, s. 50. 
411 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 163. 
412 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 53. 
413 Aydın, “Mecelle’nin Hazırlanışı”, s. 50. 
414 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 163. 
415 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 53. 
416 Aydın, “Mecelle’nin Hazırlanışı”, s. 50. 
417 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 164. 
418 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 52. 



93 

 

hem de Mecelle üyeliğinde bulunmuş ve Şeyhülislamlığa kadar yükselmişti.419 

Osmanlı Devleti’nin 114. ve II. Abdülhamid’in ilk şeyhülislamıdır. Kabri Fatih 

Camii kabristanlığındadır.420  

Isâ Ruhî Efendi: Siirt’in Şirvan ilçesinde doğmuş, 1880’de İstanbul’da vefat 

etmiştir. Mecelle’nin sadece 5. kitabında katkısı vardır.421 Meclis-i Tetkikat-ı Şer’iye 

Azası unvanı altında mührü vardır.422 Müderrislikte, Mekke-i Mükerreme derecesine 

sahip olup, Meclis-i Tedkîkât-ı Şer'iyye Azâsı’dır.423 

Yunus Vehbi Efendi: 1837 yılında İstanbul'da doğup, 1913’de vefat etmiştir. 5. 

kitap ile 8. kitap arasındaki kitaplarda katkısı vardır.424 Kadı yetiştiren Nüvvâb 

Mektebi müdürü unvanı altında metinlerde mührü vardır.425 İstanbul’da Tahsilini 

tamamladıktan sonra, Isparta kadısı olarak görev yapmış, Mekteb-i Nüvvâb'ın 

müdürlüğünü yaptığı sırada Mecelle Cemiyeti'ne katılmıştır. 426 

Abdullâtif Şükri Efendi: 6. kitap ile 8. kitaplar arasında olan kitaplarda emeği 

vardır.427 Metinlerde Cemiyet azası unvanı altında mührü vardır.428 

Ahmet Halit Efendi: İstanbul’da doğmuş ve 1882 yılında İstanbul’da vefat 

etmiştir. 6. kitaptan itibaren son kitaba kadar katkısı vardır.429 6.-8. kitaplarda miras 

taksimciliği anlamında Kassam-ı Askeri, 9-14. Kitaplarda Tetkikatı Şer’iye Meclisi 

Azası, 15-16. Kitaplarda Dar’ül Hilafe Kadısı unvanıyla mührü vardır.430 Anadolu 

Kazasker’liği dercesine sahip olup, İstanbul Kadılığı yapmıştır. Divan-ı Ahkâm-ı 

Adliye Azalığı da vardır. Kabri Fatih Camii kabristanındadır.431  

Ömer Hilmi Efendi: Karinâbadlı adıyla anılan Ömer Hilmi Efendi, 1845 

yılında İstanbul’da doğmuş ve1889 yılında İstanbul’da vefat etmiştir. 13, 14, 15 ve 

16. kitaplarda Mecelle’ye katkı yapmıştır. 13-14. Kitaplarda Reis-ül Müsevvidin, 15-

                                                 
419 Fatma Aliye, Ahmet Cevdet Paşa ve Zamanı, Haz. Sadık Yalsızuçanlar, Edebiyat Ortamı Yayınları, 

Ankara 2017, s. 26. 
420 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 52. 
421 Aydın, “Mecelle’nin Hazırlanışı”, s. 50. 
422 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 164. 
423 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 54. 
424 Aydın, “Mecelle’nin Hazırlanışı”, s. 50. 
425 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 164. 
426 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 53. 
427 Aydın, “Mecelle’nin Hazırlanışı”, s. 50. 
428 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 164. 
429 Aydın, “Mecelle’nin Hazırlanışı”, s. 50. 
430 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 164. 
431 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 52. 



94 

 

16. Kitaplarda Evkaf Müfettişliği Müsteşarı unvanıyla mührü vardır.432 Fetva 

eminliği, Evkaf Müfettişliği, Müderrislik, Defterhane Senadat Memurluğu ve Temyiz 

Mahkemesi Başkanlığı görevlerinde bulunmuştur. İslam Hukuku ve Mecelle 

hakkında dersler vermiştir.433 

Abdüssettâr Efendi: Kırım’da doğmuş, 1887’de Taif’de vefat etmiş ve oraya 

defnedilmiştir. Mecelle ‘nin 14 ve 16. kitaplarına katkıda bulunmuştur.434 Metinlerde 

İ’lamat Mümeyyizi Muavini unvanıyla mührü vardır.435. Mekteb-i Hukuk'ta 

müderrislik yapmış, Temyiz Mahkemesi üyeliğinde bulunmuştur. Mekke-i 

Mükerreme kadılığı da yapmıştır.436 

Ahmet Cevdet Paşa: Hicri 1238 yılında Hızır gününe kırk gün kala, (22 Mart 

1822) bugünkü Bulgaristan sınırları içinde kalan Lofça kasabasında doğmuştur.437 

Küçük yaşta okuyup yazdığı için devrin Lofça müftüsü Hafız Ömer Efendi’den 

Arapça ilimlerde ders almaya başlar.438 1839 yılında Fehmi Efendi ona “Cevdet” 

mahlasını verdi. Bu tarihten sonra Ahmet Efendi bu adı kullanmıştır.439 Cevdet 

Efendi bu mahlasla birlikte, Mesnevi’den icazet ile Kaside-yi Bürde ve Hizbu’l-

Bahr’i okutma yetkisi de almıştı.440 1843 yılında 21 yaşında iken Hamidiyye 

Medresesi sınavına girdikten sonra maaşa bağlanmış, 1845 yılında da İstanbul 

Müderrisliği maaş haklarını kazanmıştır.441 1850’de Meclis-i Maarif-i Umumiyye 

Azası ve Dar’ul-Muallîmin Müdürü oldu.442 Öte yandan bu geleneksel tahsilinin yanı 

sıra Ahmet Cevdet Efendi, büyük bir gayretle Osmanlı Aydını olabilmek için de çaba 

harcamaktadır. Bu doğrultuda Arapça ve Farsça’nın yanı sıra Fransızca ve Bulgarca 

dillerini iyi derecede öğrenmiştir.443 Ahmet Cevdet Efendi, Ercümen-i Daniş adında 

tercüme faaliyetlerini ve akademi düzeyinde eğitimi koordine edecek bir cemiyet 

kurmak için Sultan Abdülmecid’e sunulmak üzere bir mazbata da kaleme almıştır.  1 

                                                 
432 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 165. 
433 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 53. 
434 Aydın, “Mecelle’nin Hazırlanışı”, s. 50. 
435 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 166. 
436 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 53. 
437 Fatma Aliye, Ahmet Cevdet Paşa ve Zamanı, s. 20. 
438 Fatma Aliye, Ahmet Cevdet Paşa ve Zamanı, s. 22. 
439 Fatma Aliye, Ahmet Cevdet Paşa ve Zamanı, s. 36. 
440 Fatma Aliye, Ahmet Cevdet Paşa ve Zamanı, s. 38. 
441 Osman Keskioğlu, “Ahmet Cevdet Paşa Hayatı ve Eserleri” Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Cilt: XIV, Yıl: 1966, s. 221. 
442 Keskioğlu, “Ahmet Cevdet Paşa Hayatı Ve Eserleri” s. 222. 
443 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 10. 



95 

 

Haziran 1851 tarihinde Encümen’in kurulduğu Takvim-i Vekâyi'de ilan edildi.444 

Eğitimin modernleştirilmesi ve tek elden yönetimi amacı ile kurulan Meclis-i 

Maarif’in tesisi için de görev yapmıştır. Dar’ül Funun adıyla kurulan ilk Osmanlı 

Yüksek Öğretim kurumuna giden yolda önemli bir kurum olan Ercümen-i Daniş, 

Avrupa’da örnekleri bulunan bilimler akademisi tarzında bir cemiyet olarak 

kurulmuş, kurulan bu yapıda yerli ve yabancı üyeler yer almıştır. 445  Ahmet Cevdet 

Paşa, 1856 yılında Galata Mollası, 1857 yılında Mekke Mollalığı unvanı, ve Meclis-i 

Ali-i Tanzimat Üyeliği yapmıştır.446  Meclis-i Tanzimat’taki ilk çalışması Ceza 

Kanunnâmesi’dir.447 Arazi Kanunnamesi oluşturulmasında katkısı olduğu gibi Arazi-

i Seniyye Komisyonu’nun başkanlığını da yapmıştır.448 1855’de ilk Medeni Kanun 

için komisyon Mecelle Cemiyeti kurulmuş ve bu komisyonun üyeliğini de 

yapmıştır.449 1863 tarihinde Anadolu Kazaskerliği, Bosna vilâyetinin teftişi 

görevlerine atanmış,450 ardından Halep Valiliği’ne tayin edilmiştir.451 1868 yılında da 

Divan-ı Ahkâm-ı Adliyye başkanı olmuştur.452 Cevdet Paşa, bu göreviyle fiilen 

Adliye Nazırı konumuna yükselmiş ve daha sonra Adliye Nezareti kurulduğunda da 

doğrudan bu unvanı almıştır. Lewis’e göre Divan-ı Ahkâm-ı Adliyye’deki Temyiz 

Dairelerinin denetimi altındaki hâkimlere artık kendilerinde bulunan yargı yetkisi ve 

usullerini içeren yeni hukuk uygulamaları derslerinin verilmesi ile laik Nizamiye 

Mahkemeleri örgüsünün tamamlanması onun başarıları arasındadır.453 Kırım Savaşı 

sırasında Avrupa ile münasebetler çoğaldığından ticari münasebetleri düzenleme 

düşüncesiyle hukuki muamelelere dair 1855’de Metn-i Metin adıyla bir çalışma 

yapmak üzere kurulan komisyona da üye olmuştur. Ancak kısa sürede bu komisyon 

dağılmıştır. 454 Bununla birlikte Rüştü Molla’nın reisliğinde Metn-i Metin komisyonu 

Mecelle’ye giden yolda önemli bir ilk deneme olmuş, Ahmet Cevdet Paşa, hukuki 

alanda sorunun derinliğine ilk defa bu komisyon ile tanıklık etmiş ve bu konuyu 

                                                 
444 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 20. 
445 Ahmet Zeki İzgören, Müslüman, Osmanlı ve Modern Ahmet Cevdet Paşa, 2. Basım, İz Yayıncılık, 

İstanbul 2016, s. 29. 
446 İzgören, Müslüman, Osmanlı ve Modern Ahmet Cevdet Paşa, s. 32. 
447 Şahban Yıldırımer, Ahmet Cevdet Paşa ve Hukukçuluğu (1822-1895), Süleyman Demirel 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi Cilt: 5, Sayı: 1, Yıl 2015, s. 128. 
448 İzgören, Müslüman, Osmanlı ve Modern Ahmet Cevdet Paşa, s. 32. 
449 Yıldırımer, Ahmet Cevdet Paşa ve Hukukçuluğu (1822-1895), s. 126-127. 
450 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 22. 
451 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 24. 
452 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 24. 
453 Lewıs, Modern Türkiye’nin Doğuşu, s. 122. 
454 İzgören, Müslüman, Osmanlı ve Modern Ahmet Cevdet Paşa, s. 29. 



96 

 

aşmak için tam bir medeni kanunun gerekliğini sık sık dile getirmiştir. Ona göre bu 

yeni medeni kanun, içerik olarak Hanefî fıkhını kaynak olarak alacak ve biçimsel 

anlamda Avrupa’lı tarzı ile herkese hitap edecekti. Bu isteği 1869 yılında Mecelle-i 

Ahkâm-ı Adliyye Cemiyet tarafından yapılması kararlaştırılırken, cemiyetin başkanı 

da Cevdet Paşa oldu. Beşinci kitap son bulmadan Cevdet Paşa başkanlıktan alındı. 

1870 yılında Bursa Valisi olarak tayin olundu ve 1871 yılında yeniden cemiyetin 

başına geldi.455  Cevdet Paşa 1871 yılında Şûrâ-yı Devlet üyesi, 1872 yılında Evkaf 

Nâzırı oldu. 1874 yılında ise Maarif Nazırlığı’na getirildi.456 Mecelle’nin 

tamamlanması ve hazırlanan fasiküllerin hemen onaylanarak yayımlanması 

konusundaki ısrarcılığı sayesinde son kitabını da bastırarak 1876'da Mecelle’yi 

tamamladı.457 Mecelle’nin tamamlanmasıyla Mecelle Cemiyetinin de bir faaliyeti 

kalmamış ve ilave çalışmalarda tekrar toplanmak üzere 1888 yılında kaldırılmıştır.458 

Böylece Mecelle bir giriş, 16 bölüm ve 1851 maddeden oluşmuştur. Cevdet Paşa 

bundan sonraki hayatını çalışmalarına ve ailesine adadı, 27 Mayıs 1895 tarihinde 

İstanbul Bebek'teki yalısında vefat etti ve Fatih Sultan Mehmet Han türbesi 

hazîresinde defnedildi.459 Hayatında hem devlet adamlığını hem de Osmanlı aydını 

olabilmeyi sığdıran bu kişilik olarak arkasında birçok eseri de Osmanlı Kültür 

Dünyası’na miras olarak bırakmıştır. 

Kısas-ı Enbiyâ ve Tevârih-i Hulefâ: 12 bölümden oluşan Ahmet Cevdet 

Paşa’nın en ünlü eseridir. II. Murada kadar olan padişahların tarihini, peygamberlerin 

ve halifelerin hayatını anlatır.460  

Ma'rûzât: Sultan 1839 yılları ile 1876 yılları arası yaşanan olayları tespit etmek 

için II. Abdülhamid'e sunulmak üzere hazırlanmıştır. Tezâkir adlı eseri ile benzer 

özellikler taşımasına rağmen amacı ve önemi göz önüne alındığında Ma’rûzât’dan 

farklılıklar taşımaktadır. Aynı zamanda bu iki eser birbirini tamamlamaktadır.461 

Yusuf Halaçoğlu tarafından 1980’de yayına hazırlanmıştır.462  

                                                 
455 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 25. 
456 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 26. 
457 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 26. 
458 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 27. 
459 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 44. 
460 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 44. 
461 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 44. 
462 İzgören, Müslüman, Osmanlı ve Modern Ahmet Cevdet Paşa, s.39. 



97 

 

Tezâkir: Vak'a-nüvis olarak görev yaptığı sırada kaleme almıştır. 1855 yılı ile 

1865 yılı arasındaki yaşanan olaylar hakkında tuttuğu notlardan meydana gelmiştir. 

Bu dönemde ortaya çıkan olayların sosyal ve siyasi boyutlarını ele almıştır. Devrinin 

önemli kişileri ve yerlerin durumu hakkında tarihçi gözüyle yorumlar ve bilgiler 

vermektedir.463 Eser kırk tezkiredir. Son dokuz tezkirede kendi biyografisi vardır.464 

Eser Cavid Baysun tarafından dört cilt halinde sadeleştirilmiş bir şekilde 

yayınlanmışıdır.465   

Tarih-i Cevdet: 1774 Küçük Kaynarca Antlaşması ile 1826’da Yeniçeri 

Ocağı'nın kaldırılması arasındaki tarihi olayları konu alır. Analitik ve eleştirel bir 

tarih anlayışı ile olaylar ele alınmıştır.466 Otuz yılda tamamlanmıştır. Eser, On iki 

cilttir.467  

Kavâid-i Osmaniyye: Osmanlıca dil bilgisi kitabı olup Fuad Paşa ile birlikte 

yazmıştır.468  

Belâgat-ı Osmaniyye: Mekteb-i Hukuk'ta yanı hukuk mektebinde verdiği 

edebiyat derslerinden oluşmuştur.469  

Mecmua-i Aliye: Fatma Âliye Hanıma verdiği derslerin notlarından oluşur. Bu 

dersler; felsefe, hikmet, astronomi, matematik, geometri ve çeşitli İslâmî ilimlere dair 

derslerdir.470  

Gencer, Ahmet Cevdet Paşa’nın modern muhafazakârlık olarak da 

isimlendirebileceğimiz geniş müktesebatını, pasif gelenekselciliğin yerini aktif 

gelenekselciliğe bırakması ve teori ile güncel pratiğin birleştirilmesi olarak 

değerlendirmektedir. Ona göre bu modernleşmenin geleneksel alışkanlıkların 

aleyhine işlemesi ulama kanadında kaygılara neden olmuştur.471 Eryılmaz’a göre de 

Cevdet paşa, “Tanzimatçıların boşluklarını dolduran, organizasyonculuğu, 

düzenlemeciliği, hukukçuluğu, eğitimciliği ve tarihçiliği ile dönemini şekillendiren 

                                                 
463 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 44. 
464 İzgören, Müslüman, Osmanlı ve Modern Ahmet Cevdet Paşa, s.39. 
465 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 44. 
466 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 44. 
467 İzgören, Müslüman, Osmanlı ve Modern Ahmet Cevdet Paşa, s.39.  
468 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 44. 
469 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 45. 
470 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 45. 
471 Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 401, 403. 



98 

 

çok renkli bir teknokrattır”.472 Çubukçu da tarih ve hukuk biliminde uzmanlık sahibi, 

devrinin aydın bir bilim adamı olarak nitelemektedir.473 Nitekim Tanzimat Dönemi 

Osmanlı siyasî ve düşünsel hayatında büyük pay sahibi olan Ahmet Cevdet Paşa telif 

eserleriyle Osmanlı ve İslâm dünyası hakkında olduğu kadar Avrupa hakkında da 

bilgiler vermektedir. Özellikle tarih ile alâkalı eserlerinde bir bütün olarak Avrupa, 

siyasî ve sosyo-kültürel açılardan ele alınmaktadır. Yılmaz’a göre de Cevdet Paşa, 

geleneksel düşüncenin Avrupa’nın üstünlüğü karşısında zihinsel bir kırılmaya 

uğradığı Tanzimat Dönemi’nde, geleneksel Osmanlı eğitim kurumu olan medreseden 

yetişmiş biri olarak, kendi sınıfının zihin kalıplarını kırmış ve Avrupa medeniyeti 

hakkında tarihsel tespitlerde bulunabilmiş bir aydındır.474  Gencer’in de belirttiği gibi 

o, aynı zamanda ulemanın özerk bir yapıda olmasını ve siyasi etkilerden kurtulmasını 

savunmuştur. Avrupa tarzında bir düşünüş olan bu fikrinin yanında onun geleneksel 

olana sarılarak devletin yükselişinin mümkün olduğunu savunması onun iki zemine 

de sağlam basan bir aydın olduğunu göstermektedir. O, din ile siyaset arasındaki 

farka vurgu yaparak bunların birbirlerine karıştırılmaması gerektiğini düşünmüş, 

seküler siyasî alanla İslami hayatın arasında var olan fiilî ayrılığı hüküm ile dile 

getirmiştir.475 Ortaylı’ya göre de Cevdet Paşa, muhafazakâr olduğu kadar 

Osmanlı’nın Batılılaşmasında en önemli rolü oynayan bir şahsiyettir.476 Bu bağlamda 

onun modern metotları geleneksel İslâm-Osmanlı düşüncesine yerleştirme çabaları 

Onu “Doğu-Batı çizgisinde gezen ve bir tarafıyla ılımlı bir gelenekçi, diğer tarafıyla 

da basit bir taklitçi olmayan yenilikçi bir aydın” yapmaktadır.477 Osmanlı’nın 

yüzyıllarca Avrupa ile yaptığı Hilal Haç mücadeleleri göz önüne alındığında, 

geleneksel çizgide yetişmiş ulema sınıfı ile ters düşmesi kaçınılmaz olmuş ve bu 

nedenle yer yer görevinden uzaklaştırıldığı büyük sorunlar da yaşamıştır. Dolayısı ile 

onun hem Batıcılık yanlıları ile hem de katı gelenekçilerle iki ayrı cephe üzerinden 

bir mücadele yürüttüğü anlaşılmaktadır.  Cevdet Paşa bu sorunları aşmak için 

medeniyet anlayışını olumlu ya da olumsuz anlamda Avrupa ile özdeşleştiren 

yaklaşımlara karşı çıkmış ve eserlerinde Doğu dünyasında kökleri bulunan evrensel 

                                                 
472 Eryılmaz, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, s. 165. 
473 Çubukçu, Türk Düşünce Tarihinde Felsefe Hareketleri, s. 25. 
474 Murat Yılmaz, “Tanzimat Döneminde Avrupa merkezciliğe Bir Karşı Çıkış: Ahmet Cevdet Paşa”, 

Akademik Bakış Dergisi, Sayı: 57, Eylül - Ekim 2016, s. 378. 
475 Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 406. 
476 Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, s. 24. 
477 Yılmaz, “Tanzimat Döneminde Avrupa merkezciliğe Bir Karşı Çıkış: Ahmet Cevdet Paşa”, s 378. 



99 

 

bir medeniyet algısını oluşturmaya çalışmıştır. Gencer’e göre Cevdet Paşa’da “Her 

zaman araçları amaç yapmama ve işinin hakkını verme kaygısı” mevcuttur.478  

Cevdet Paşa, özü İslam, biçimi modern olan bir İslamiyet Hükümeti’ni 

savunuyordu.479 Bu bakımdan Cevdet Paşa, İbn Haldun’un fikirlerinin etkisinde 

kalmış ve ondan yararlanmıştır. Onun gibi devleti organik olarak görmekte ve her 

canlının sonu gibi devletin de sonunun olduğunu kabul etmektedir. Bu nedenle ona 

göre, Avrupa’yı taklit, bu sondan kurtuluş anlamına gelmemektedir. O kendi 

küllerinden dirilen bir yeniliğin mümkün olacağını savunmuştur.480 Ortaylı’ya göre 

Cevdet Paşa, bu yönüyle yeniliğin ılımlı muhafazakâr kanadını temsil etmektedir. 

Ahmet Cevdet Paşa sadece hukuk, eğitim ve idari alanlardaki devlet adamlığı 

açısından ön plana çıkmamış aynı zamanda verdiği eserlerle Tanzimat dönemindeki 

edebi ve felsefi atmosferin oluşmasına katkı sağlamış ve tarihçilik alanında 

döneminin en önde gelen şahsiyeti olan bir Osmanlı Aydını olarak da karşımıza 

çıkar. Böylece çok yönlü, muktedir bir aydın devlet adamı olarak Cevdet Paşa’nın 

tarihi kişiliğinde karşımıza Tanzimat döneminin Osmanlı düşüncesi ve modernleşme 

tercihi çıkmaktadır. Yukarıdaki alıntılar Cevdet Paşa’nın hukukçu, tarihçi, devlet 

adamı, edebiyatçı gibi çok yönlü kişiliği ile Mecelle ile ortaya konulan başarının 

özdeşleştirildiğini göstermektedir. Ancak metinlerde tasdik mühürleri bulunan diğer 

kişilerin de bu çalışmada hatırı sayılır emekleri bulunduğu anlaşılmaktadır. Bu 

bakımdan Mecelle’nin bir kişi ile özdeşleştirilmesi yerine, komisyonlarda açığa çıkan 

devlet ve hukuk aklının tüzelliği ile ilişkilendirmek daha yerinde gözükmektedir. 

Böylece Osmanlı Devleti’nin çöküş sürecindeyken bile oldukça güçlü bir medeniyet 

ve hukuk algısına sahip olduğu anlaşılmaktadır. Bu bakımdan Mecelle, Türk 

düşüncesinde özde geleneksel kökene biçimde çağdaş medeniyete bağlı dönüşümün 

en kapsamlı ve cesaretli ilk örneği olarak tanımlanabilir.   

3. 2. İçeriksel Olarak Mecelle 

Mecelle, 1851 maddeden, on altı kitap ve bir mukaddemeden oluşur. Bu 

kitaplar; Bey', İcare,  Kefalet, Havale, Rehin, Emanat, Hibe, Gasp ve İtlaf, Hacir, 

İkrah ve Şüf'a, Şirket, Vekâlet, Sulh ve İbra, İkrar, Dâva, Beyyinat ve Kaza 

                                                 
478 Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 408. 
479 Çubukçu, Türk Düşünce Tarihinde Felsefe Hareketleri, s. 26. 
480 Çubukçu, Türk Düşünce Tarihinde Felsefe Hareketleri, s. 25. 



100 

 

bölümlerinden oluşmaktadır. Mecelle’de mukaddime ve kitapların maddelere 

dağılımı aşağıdaki şekildedir:  

Mukaddime: mad. 1-100  

1. Kitabu’l-Büyû’: 7 bab, mad. 101-403  

2. Kitabu’l-İcârât: 8 bab, mad. 403-611  

3. Kitâbu’l-Kefâle: 3 bab, mad. 612-672  

4. Kitabu’l-Havale: 2 bab, mad. 673-700  

5. Kitabu’r-Rehin: 4 bab, mad. 701-761  

6. Kitabu’l-Emâne: 3 bab, mad. 762-832  

7. Kitabu’l-Hibe: 2 bab, mad. 833-880  

8. Kitabu’l-Gasb ve‟l-İtlâf: 2 bab, mad. 881-940  

9. Kitabu’l-Hacr ve‟l-İkrâh ve‟ş-Şüfa: 3 bab, mad. 941-1044  

10. Kitabu’ş-Şirket: 8 bab, mad. 1045-1148  

11. Kitabu’l-Vekâle: 3 bab, mad. 1449-1530 

12. Kitabu’s-Sulh ve‟l-İbrâ: 4 bab, mad. 1531-1571  

13. Kitabu’l-İkrâr: 4 bab, mad. 1572-1612  

14. Kitabu’d-Da’va: 12 bab, mad. 1613-1675  

15. Kitabu’l-Beyyinât ve’t-Tahlîf : 4 bab, mad. 1676-1783  

16. Kitabu’l-Kazâ: 4 bab, mad. 1784-1851.481 

Mecelle’nin sistemi, dönemi itibariyle yanlış anlamlandırmaları en aza 

indirgeyici oldukça sade bir dili teknik olarak kullanan ve kurallarını bu yolla yalnız 

hukukçular için değil aynı zamanda herkes için bağlayıcı yapan hukuki bir ifade 

tarzına sahiptir. Bu çerçevede Usul Hukuku’na 400 madde, Ticaret Hukuku’na 200 

madde ve genel hükümlere de 100 maddede yer verilmiştir. Bu maddeler 

çıkarıldığında geriye kalan 1100 madde ise Eşya ve Borçlar Hukuku ile ilgili 

maddeleri içermektedir.  

                                                 
481 Keskinoğlu, “Ahmet Cevdet Paşa (1822-1895) Hayatı ve Eserleri” s. 231. 



101 

 

Mecelle’nin iktisat ağırlıklı söz konusu yapısı onu açığa çıkaran tarihsel 

koşullarının özellikle iktisadi alanla ilgili olduğunu göstermektedir. Tanzimat 

Dönemi’ne geçişte 1838 yılında İngilizlerle yapılan Balta Limanı Antlaşması önemli 

bir kavşak olmuştur. Bu Antlaşma ile yerli hammaddelerin yurtdışına çıkışına engel 

olan tekel sistemi kaldırılmış ve İngiliz tüccarlarına Osmanlı tüccarları ile aynı vergi 

oranları getirilmiştir. Böylece Fransızlara öteden beri verilen kapitülasyon ve 

imtiyazlara 1850 yılında Ticaret Mahkemeleri’nde kullanılmak üzere Fransa’dan 

ithal edilen Ticaret Kanunu da eklenmiş, Osmanlı bu iktisadi altyapı biçimselliği 

açısından doğrudan Avrupa’nın bir pazarı haline gelmiştir. Bu nedenle 19. yüzyıl, 

Osmanlı iktisadının ve dolayısıyla tarım ve zanaatlar üzerinden eski usulle üreten ve 

tüketen tüm kesimleri ile Osmanlı toplumunun, Batı tarzı ürünler üzerinden 

karşılaştığı yeni hayat tarzı ve tüketim biçimleri karşısında hem hukuksal olarak hem 

de benimseme açısından bocaladığı bir devridir.  İzgören bu etkileşimi kapitalizm 

ideolojisi ile Osmanlı’nın karşılaşması olarak değerlendirmektedir.482 Batılı 

devletlerin iktisadi kanunlar hakkındaki talepleri bu noktada kalmamış, ihracata 

dayalı tüketim alt yapısını, ucuz hammadde teminini tüm topluma yaygınlaştıracak 

hukuki çalışmaları da istemişlerdir. Aslında Avrupalıların kendi mallarını tüm 

Osmanlı tebaasına satabilmek ve hammadde ürünlerini alabilmek amacıyla 

istedikleri bu reform talepleri, Osmanlılar tarafından da doğru biçimini bulmak 

koşulu ile kabul görmüş, onlar da bu vesile ile Osmanlı’nın iktisadi ve sosyal 

durumunu modern anlamda üretime izin veren bir alt yapıya kavuşturmak ya da 

Avrupa ile entegre etmek tercihini seçmiş gözükmektedirler. Ticaret 

Mahkemeleri’nin dava içerikleri Osmanlı tebaası olup dış ve iç ticaret yapan azınlık 

tüccarlarının ve Osmanlı’da yaşayan Avrupalı tüccarların yanında Müslüman 

tüccarlarla muhatap olmuştur. Bu durum iç ve dış hukuklara bağlı bir karmaşayı 

beraberinde getirmiştir. Bu mahkemelere elçilik temsilcileri ve azınlık üyelerinin 

katılmasına neden olmuştur. Nizamiye Mahkemeleri ile cinayet, yaralama, mal ve 

gayrimenkul hukuku gibi idari hukuk davalarının görülmesiyle istinaf ve temyiz 

faaliyetlerini yürütmüştür. Buna dayanarak beşeri alanlarda faaliyet gösteren ve 

üyeleri azınlık nüfusu ile orantılı olarak üç Müslüman ve üç gayrimüslimden 

teşekküldür.  Bu fermanların vaatleri olan tüm tebaa için eşitlik sağlayıcı fonksiyonu 

ortaya koymaktadır. Bu eşitlik medeni hukuk konusunda bir problemim de ortaya 

                                                 
482 İzgören, Müslüman, Osmanlı ve Modern Ahmet Cevdet Paşa, s. 49. 



102 

 

çıkarmıştır. Bu problem hâkimlerin entelektüel yetersizlikleri ve mevcut hukukun 

kabul edilmemesi medeni hukuk alanında kanunlaştırma ihtiyacını ortaya çıkarmıştır. 

Dolayısı ile hem ticari hem de sosyal alanlara yönelik olarak kurulan Ticaret ve 

Nizamiye Mahkemeleri’nde görülen hukuk davalarında bu mahkeme üyelerinin iki 

ana hususta yetersizlikleri söz konusudur. Öncelikle bu mahkemelerdeki hâkimlerin 

yeni iktisadi ve beşerî durumlar ve karmaşık diplomatik ilişkiler karşısında aradıkları 

hükmü hazır bir kanun olmaksızın kolaylıkla İslam Hukuk literatüründen bulabilmesi 

ve olaylarla ilişkilendirebilmesi kolay değildi. Üstelik Nizamiye Mahkemeleri’nin 

başkanları hukukçu iken, taşradaki şubelere devlet tarafından hukuk ve kanuna bir 

şekilde vakıf bulunan memurlar yönetici yapılmaktaydı. Ticaret Mahkemeleri’ne 

müdahil olan yabancı elçilikler ve kullanılan Fransız Ticaret Hukuku sorunu bir 

dereceye kadar çözse de Nizamiye Mahkemeleri’nin karşılaşılan yeni iktisadi ve 

beşerî olaylara yönelik anlayabilecekleri ve uygulayabilecekleri yerli bir medeni 

kanuna gereksinimleri çok daha fazla olmuştur. İşte Mecelle’nin hazırlanmasının 

pratikteki en önemli nedeni, bu yeni mahkemelerin medeni kanuna duydukları 

ihtiyaç olarak belirlenmektedir.483  

Öte yandan Nizamiye Mahkemeleri için düşünülen medeni kanun çalışmasının 

devletin hâkim ideolojisi açısından da ayrıca önemli bulunduğu da olduğu 

görülmektedir. Kanunun hazırlanmasında Cevdet Paşa ile temsil edilen ve tercih 

edilen İslam Hukuku merkezli modernleştirme, aynı zamanda İslam Birliği 

düşüncesinin medeni hukuk temeline indirgenerek yapılandırılmasını ve bu 

ideolojinin fikri temelini de oluşturur. Nitekim Cevdet Paşa’ya göre söz konusu 

birliğin sağlanması sadece siyasi değil aynı zamanda birçok ekonomik çıkarları da 

sağlayacaktır.484 Dolayısıyla konunun kapsamı iktisadi alandan başlayarak, toplumun 

ve devletin yeni düşünce ve ideolojisine uzanan bir ölçeğe kavuşmuş olmaktadır. 

 Mecelle Komisyonu’nda ilk önce tercümesi yapılan Fransız Medeni 

Kanunu’nun Osmanlı hukuk ve kültürüne uygunluğu incelenmiş ve tartışmalar 

neticesinde bu kanunun uygulamaması konusu karara bağlanmıştır. Buna göre yerli 

modernleşmeyi içeren ikinci seçenek geçerlilik kazanmıştır.485 Modernleşme tarzı 

konusunda nispeten somut verilere dayalı güçlü bir tartışmanın yürütülmüş olması, 

                                                 
483 Aydın, “Mecelle’nin Hazırlanışı”, s. 37. 
484 İzgören, Müslüman, Osmanlı ve Modern Ahmet Cevdet Paşa, s. 278. 
485 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, s. 432. 



103 

 

devlet aklı noktasında kurumsal alanda bir işlerliğin oluşturulmaya çalışıldığını 

göstermesi bakımından ayrıca önem kazanmaktadır. Bu noktada ticaret hukukunda 

Batılı ya da liberal beşeri hukukta ise Osmanlı tipi muhafazakâr bir modernleşmenin 

açığa çıktığı söylenebilir. Mecelle’nin, modern hukuk tekniğinde hazırlanması, 

metinde kullanılan dilin dönemi itibariyle sadeliğine, genel hükümleri tespit edişine, 

zamanının ihtiyaçlarına odaklanmasına ve dolayısı ile İslam dünyasında hukuk 

tüketimi açısından önemli bir yere konulmasına da neden olmuştur.  Bu yönüyle 

Mecelle İslam Hukuku’nun ilk medeni kanunu olmasının yanı sıra Code Civil’den 

sonra dünya çapında ikinci bir çalışma olmuştur.486  

Mecelle’ye kadar İslam Hukuku literatüründe bulunan meseleler, İslam 

Hukuku’nun usul ve esasları ile doğrudan ilişkilendirilmemiş bir biçimdeydi. 

Hükümlerin uygulanması noktasında bu hususlarda verilmiş önceki dönem 

fetvalarına müracaat edilmekteydi. Bu fetvalarda kullanılan dil de kendi dönemlerine 

ait Zeyd, Amr, Bekir, Hind, Zeynep, Hatice gibi anonim isimlerle kodlanmaktaydı.487 

Söz konusu fetvaların içinde yaşanılan Orta Çağ’ın gevşek iktisadi ve toplumsal 

realitesine göre hazırlandığı dikkate alındığında, Batı medeniyeti üzerinden 

karşılaşılan sıkı moderniteye dayalı yeni hukuki ve beşeri olgulara birebir 

tatbiklerinde sorunların açığa çıktığı anlaşılmaktadır. Bu nedenle Mecelle’nin 

modernleştirme çabaları, hukuk usulü ile bu usule dayalı hükümleri genele bakan ve 

zamanını doğrudan karşılayan bir biçimde ve kapsamı itibariyle boşluk olmaksızın 

buluşturmaktadır. Mecelle metinlerinin hazırlanmasında hem nüfus itibariyle hem de 

kıyasa uygunluğu nedenleri ile tercih edilen Hanefi Fıkhı’nın, diğer mezheplere 

oranla zengin literatürü ve bir konuyla ilgili farklı yorumlara sahip yapısı kendine 

özgü avantajları olduğu kadar dezavantajları da içermektedir. Geleneksel anlamda 

Hanefi Fıkhı’nda hüküm verilir iken esah (en doğru) ya da şaz (istisna) gibi tüm 

yorumlar arasında sahih olarak kodlanmış olanlar esas alınmaktaydı ancak bunun 

için de derin bir bilgi ve vukufiyet gerekiyordu. Bu nedenle Mecelle aynı zamanda 

yüksek ilmiye sınıfına mensup geleneksel bir ilmi, modernleştirerek halka indirgeyen 

bir yapıya da sahiptir denilebilir. Bu nedenle Mecelle’nin Osmanlı Devleti’nden 

ayrılan Ürdün, Kuveyt, Irak, Kıbrıs gibi ülkelerde kullanılmaya devam ettiği 

                                                 
486 N. Hayta – U. Ünal, Osmanlı Devletin’ De Yenileşme Hareketleri, s. 164. 
487 Muhittin Eliaçık, “Osmanlı’da Manzum Fetva Geleneği”, Journal of Turkology 21 / 2, Aralık 2011, 

s. 114, 105-146. 



104 

 

görülmektedir.488 Mecelle, Suriye’de Mülkiyet Hukuku açısından 1930’a, diğer 

hükümler açısından 1949’a, aynı şekilde Lübnan’da mülkiyet hukuku bakımından 

1930’a, diğer hükümler açısından 1934’e, Ürdün’de 1977’ye, Irak’ta 1951 yılına 

kadar varlığını devam ettirmiştir.489 Filistin’in Osmanlı’dan ayrılmasıyla birlikte 

1948’e kadar süren İngiliz yönetimi Mecelle’yi yürürlükte tutmuş, İsrail Devleti’nin 

kurulması ile birlikte 1970’li yıllara kadar varlığını devam ettirmiştir.490   

Osmanlılar modernleşme çalışmaları neticesinde tüm tebaaya ve özellikle de 

azınlıklara sahip oldukları temel hak ve özgürlük alanında ilave ve yeni haklar 

vererek bağlılıklarını kanuna dayalı hale getirmek istemiştir. Böylece hukuki 

boşluklar nedeni hem Avrupalı devletlerin azınlıklar üzerinden iç işlerine karışmasını 

önlemeyi hem de toplum düzenini sıkılaştırmayı sağlamayı amaçlamıştırlar. 

Tanzimat sürecinde kanunlaştırma faaliyetleri yapılırken bir yandan Avrupa 

kanunlarının kaynak olarak alındığı bir ortamda ana gidişatı belirleyecek önemde 

Türk İslam Kültürü ve İslam Hukuku’nun temel alındığı görülmektedir. 

Dursunüst’ün de belirttiği gibi aslında devlet, çöküşün hızlandığı son dönemlerinde 

kendine yönelmiştir.491 Bu kendine yöneliş özü itibariyle geleneksel olsa da biçimsel 

anlamda rasyonel yasama ve yeni modern sisteme uygunluk açılarından modern 

toplumun ihtiyaçlarına da karşılık gelmektedir.492 Mecelle’nin bu seküler 

biçimselliğini değerlendiren Belgesay ise onu günümüz hukuk dili ve mantığının 

anlaşılması bakımından da tarihsel önemde görmektedir. Ona göre Mecelle’nin genel 

kuralları, modern ve doğal hukuk ilkeleri ile son derece uyumludur ve bu nedenle 

modern hukuk bağlamında bakılması gereken kaynaklardan biridir.493  

Mecelle’nin bu başarıları yanında günümüzdeki medeni kanunlara nazaran 

eksikliği olduğu yönünde eleştiriler de söz konusudur. Bu eleştiriler ana metinde aile 

ve miras hükümlerinin yer almaması ve usul hukuku ile ilgili hükümlerin külliyatın 

                                                 
488 Şahban Yıldırımer, “Mecelle ‘ye Yöneltilen Tenkitler ve Bu Tenkitlerin Değerlendirmesi”, 

Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: XVI, Sayı: 2, 2012, ss: 417-445, s. 402. 
489 Ellek “Osmanlı’da Kanunlaştırma Hareketleri ve Mecelle”, s. 148. 
490 Ellek “Osmanlı’da Kanunlaştırma Hareketleri Ve Mecelle”, s. 148. 
491 Elif Dursunüst, “Kabul Edilme Sürecinde Türk Kanun-ı Medenîsi”, Usul Araştırmaları Dergisi, 

Yıl: 2009, Cilt: 12, Sayı 12, ss. 159 – 170, s, 169. 
492 Gürsoy Akça - Himmet Hülür , “Osmanlı Hukukunun Temelleri ve Tanzimat Dönemindeki 

Hukuksal Yeniliklerin Sosyo-Politik Dinamikleri”, Türkiyat Araştırma Dergisi, Yıl 2006, Cilt, Sayı 

19, ss. 295–321,  s. 315. 
493 Mustafa Reşit Belgesay, “Mecelle’nin Külli Kaideleri ve Yeni Hukuk”, İstanbul 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: XII, Sayı: 2-3, 1946, ss.561-608, Akt. Akça -  Hülür , 

“Osmanlı Hukukunun Temelleri ve Tanzimat Dönemindeki Hukuksal Yeniliklerin Sosyo-Politik 

Dinamikleri”, s. 315. 



105 

 

başında yer almasıdır.494 Yetkin’e göre bunun nedeni Tanzimat’tan sonra hukuk 

çalışmalarında maddi alanın kanunlaştırılmasında iktibas yöntemi kullanılırken 

manevi alanda ağırlıklı olarak tedvin yönteminin kullanılmış olmasıdır. Bundan 

dolayı medeni kanun olarak Mecelle’nin içinde olmaması gererken Usul Hukuku, bu 

alanda değerlendirilmiş ve Mecelle’nin kitaplarında yer almıştır.495 Bunun bir diğer 

nedeni de dönemi itibariyle aile hukuku ile ilgili davalara farklı mezhepler nedeni ile 

Şer’iyye Mahkemeleri’nde bakılmaya devam edilmiş olmasıdır. Eleştirilen bir diğer 

yön de Mecelle’nin yalnızca Hanefi Mezhebi’ni temel almış olmasıdır. Mecelle’ye 

yönelik eleştirileri şu şekilde sıralayabiliriz; 

1. Kitapların belli yerlerinde kelime ve ıstılahların tarif edilmesi, 

2. Açıklayıcı misaller verilmesi, 

3. Hanefi Mezhebi’ni kaynak olarak alınması, 

4. Taşınır malın elde edilmesinden önce kanıta izin verilmesi, 

5. Bütün açık meselelerde uygulanacak genel maddelerin olmaması, 

6. Mukaddimedeki külli kaidelerin tatbik kaidelerinin az olması, 

7. Medeni Hukuk’ta olması gereken Şahıs, Aile, Miras Hukuku’nun olmaması, 

8. Kitaplar arasında bir tutarlılık olmaması, 

9. Bir kitapta çeşitli meselelerden bahsedilmesi, 

10. Kitaplarındaki tasnifin Fıkıh tasnifi dikkate alınarak oluşturulması, 

11. Usul Hukuku muhakemelerine ait hükümlerinin olması, 

12. Bazen ahlaki kaidelere başvurmakla yetinilmesi, 

13. Bazı hususlarda tekrara düşmesi, 

14. Medeni Kanun’da olması gerekenden fazla maddeyi bulundurması, 

Gibi eleştiriler yöneltilmiştir.496 Öte yandan Mecelle bazı hukukçular 

tarafından, “Modern zamanla uyumlu, Hanefi Fıkhı’nın bir harikası” şeklinde 

tanımlanmış ve hatta insan hakları açısından dünyada bulunan herhangi bir sistemden 

                                                 
494 Ellek “Osmanlı’da Kanunlaştırma Hareketleri ve Mecelle”, s. 145. 
495 Yetkin, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, s. 405. 
496 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 60-67. 



106 

 

daha iyi ve daha liberal bir yasama sistemi olduğu da söylenmiştir.497 Yine İslam 

Dünyası açısından Mecelle modern dünyada İslam yasamasının ilk resmi kanunlaşma 

çalışması ve örneği olarak da değerlendirilmektedir.498 Bir diğer yoruma göre de 

Osmanlı bakiyesi topraklarda kurulan ulus devletlerin inşasında farklı dillere tercüme 

edilen Mecelle’nin varlığının önemli bir alt yapı hazırladığı belirtilmektedir.499  

3. 3. Modern Hukuk Metni Olarak Mecelle 

Mecelle’nin, ortaya konulmasına neden olan etkenler dönemin ihtiyaçları 

karşılamanın yanında kendine özgü bir hukuk anlayışının ortaya konulmasına da 

karşılık gelmektedir. Bu durumu Osmanlı modernleşmesi olarak ele alabiliriz. Bu 

modernleşme Batı’ya dönük ama kendi köklerine de bağlı kalmayı kendine hedef 

edinmiştir. Deneyen entelektüel teşebbüsü ifade etmektedir. Aynı zamanda Batı’daki 

aydın ve fikir dünyasına olan hayranlık burada kendini göstermektedir. Bu amaç 

entelektüel alanda kendini Batı’daki felsefe akımlarından da etkilendiğini 

göstermektedir.500
 Modern anlamda Mecelle’nin oluşturulması medeni kanun alanını 

Batılılaştırma çalışmasıdır. Bunun nedeni modern tarzda ve teknikte hazırlanmasıdır. 

Bu aynı zamanda yürürlükte bulunan kanunun güncellemesi o dönemin şartlarına 

uygun hale getirilmesidir. Tanzimat dönemindeki kanunlaştırma hareketlerinin en 

orijinali ve önemli ürünü yapmaktadır. Meydana getirilmesinde yapılan tartışmalar 

aynı zamanda dönemim entelektüel hafızasını sunmaktadır. Aydın’a göre “Tanzimat 

devrinde hukuk alanında başlayan Doğu- Batı mücadelesini çarpıcı bir biçimde 

ortaya koymaktadır.”501 Osmanlı doğal hukuk anlayışına hâkim bir devlettir. Bu Türk 

İslam düşüncesinin hâkim olduğunu bize göstermektedir. Batı ile olan 

münasebetlerin artması ve eski kabul etmeyen bir düzenin Avrupa üzerinden tüm 

dünyaya yayılası Osmanlı gibi geleneksel yapıları zora sokmuştur. Bu alanda verilen 

mücadeleler toplumun her alanında kendini göstermiştir. Mecelle bu mücadeleye 

verilen somut ve güncel dilde bir cevaptır.  

                                                 
497 Yılmaz Öztuna, Osmanlı Devleti Tarihi, C. II, İstanbul: 1990, s. 465. Akt. Abdulazim İbrahim, 

“Mecelle ‘nin Orta Doğu Devletlerine Tesiri”, Türkiye İlahiyat Araştırmaları Dergisi, Cilt / Vol: 1, 

Sayı/Issue: 1, 2017 ss: 8-18, s. 10. 
498 İbrahim, “Mecelle’nin Orta Doğu Devletlerine Tesiri”, s. 10. 
499 İbrahim, “Mecelle’nin Orta Doğu Devletlerine Tesiri”, s. 9. 
500 Yakup Kahraman, “Son Dönem Osmanlı Düşüncesinde Felsefi Yapı: Pozitivist Paradigmanın 

İnşası”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 4, Sayı: 18, Yaz 2011, ss. 346-352, s. 351. 
501 Mehmet Akif Aydın, “Batılaşma (Hukuk)”  İslam Ansiklopedisi, Cilt 5, İstanbul 1992, s. 165. 



107 

 

Ülken’e göre, Tanzimat dönemindeki hukuk çalışmalarının oluşturmada kendi 

özüne ait mantık binası bulmuştur. Buna dayanarak İslam Hukuku’nu kitap haline 

getirilmiştir.502 Bu nedenle İslam Hukuku’nda seküler olana yönelik hükümleri 

ayırarak yeni bir hukuk tarzı elde etmeyi başarabilmiştir.503 Koçak’a göre Mecelle bu 

yeni sistemi oluştururken öncelikle somut olay yöntemini kullanmıştır. Bu yöntem 

hem hukukçuların işini kolaylaştırmış hem de keyfi karar vermelerin önüne geçerek 

hukukilik anlayışını pekiştirmiştir. Yine kullanılan bir diğer yöntem de bu 

dönemdeki normatif anlayışın yerine formalliğe önem verilmesinde açığa 

çıkmaktadır.504 Dolayısıyla bir yandan somut olay yöntemi ile hukuki durumlar genel 

geçer olarak netleştirilmekte, öte taraftan biçimsel ifadede yakalanan sadelik ile 

farklı yorum ve yanlış anlaşılmaların önüne geçebilecek bir muhkemlik elde edilmiş 

olmaktadır. Ellek de bu açıdan yakalanılan başarıyı benzerini ortaya koymanın zor 

olduğu bir çalışma olarak değerlendirmektedir.505 Ona göre her ne kadar 

somutlaştırıcı bir kaygıyla hazırlanan Mecelle metninin ele aldığı olaylar hakkında 

detaylara girmesi, günümüz hukukunda önemli olan hâkimin takdir yetkisini 

sınırlandırsa da döneminin çeşitli yapısal yetersizliklerle sahip hukuki gerçekliğini ve 

çok kültürlü toplumun gereklerini gözeten yararcı anlayışa uygundur.506 Mecelle’ye 

yönelik bir diğer eleştiri de onun somut olaylara dayalı detaylı bir nedenselliğe 

(kazuistik) dayalı bir kanun olması üzerinedir. Yıldırımer’e göre bu eleştirilerin 

nedeni bu hukuk yönteminin değişken sorunlara sürekli çözüm bulmakta yeterince 

etkili olamayacağı düşüncesidir. Bununla birlikte Batı hukuk alanında soyut kurallara 

birden ulaşılmadığı düşünüldüğünde bu erken bir eleştiri olmaktadır.507 Akçura’nın 

Ahmet Cevdet Paşa’nın mecelle üzerinden İslam Fıkhı’nı Türkçeleştirerek hem 

kültür dünyamıza hem de modern bir söylem olan Türkçülüğe katkısını 

vurgulamaktadır.508 Bu durum dönemim edebi alandaki dilde sadelik ve yenilik 

taraftarı Osmanlı aydınlarının isteklerine de bir cevaptır.  Mardin Mecelle’nin dini 

hukuk kaidelerinin bir bölümünü tedvin yoluyla kanun haline getirmesini, 

devleştirme olarak değerlendirmekte ve bunu hukukun laikleştirilmesi sürecinde 

                                                 
502 Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, s. 82. 
503 Çubukçu, Türk Düşünce Tarihinde Felsefe Hareketleri, s. 25. 
504 Zeki Koçak, “Hukuk Tekniği Açısından Mecelle’ ye Yapılan Eleştiriler ve Değerlendirilmesi”, 

Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 2, 2015, ss. 27-48, s. 44. 
505 Ellek “Osmanlı’da Kanunlaştırma Hareketleri Ve Mecelle”, s. 146. 
506 Ellek “Osmanlı’da Kanunlaştırma Hareketleri Ve Mecelle”, s. 154. 
507 Yıldırımer, “Mecelle‘ye Yöneltilen Tenkitler Ve Bu Tenkitlerin Değerlendirmesi”, s. 427. 
508 Akçura, Türkçülük  (Türkçülüğün Tarihi Gelişimi),  s. 79. 



108 

 

önemli bir adım olarak değerlendirmektedir.509 Bu laikleştirmenin İslami hükümlerin 

kutsal genelliği ile devletin kanununun dünyevi özelliği çerçevesinde belirlendiği 

anlaşılmaktadır. Böylece Mecelle birçok hedefi gerçekleştiren bir hukuk metni olarak 

bir yandan devletin medeni kanun ihtiyacına bir yandan da dönemin siyasi ve 

toplumsal faydasına yönelmiştir. Böylece Tanzimat sonrası mevzuatında ve 

bürokratik uygulamalarında Mecelle ana hukuki omurgayı oluşturmuştur.  

Mecelle her ne kadar hukuki bir metin olsa da kullanılan kazuistik metot onu 

genel ahlaki ve akli hükümlerden pratikteki olay ve eylemlere yönelen bir sisteme 

sahip yapmaktadır. Dolayısı ile usul açısından özellikle ilk 100 maddede bulunan 

külli kaideler, ahlaki ve mutlu bir hayat sürmek isteyenler için izlenmesi gereken yol 

veya normlar olarak da tavsiye edilmiştir. Bundan dolayı Mecelle kendi içinde bir 

sistematiği ve felsefesi olan bir ürün olarak karşımıza çıkmaktadır.510  

Mecelle sivil alana kadar ulaşmış hukukun yenilenme ihtiyacına bir cevap 

olmakla birlikte, Türk mahkemelerine yeni bir yol da çizmiştir.511 Bu hukuki reform 

Abdülaziz döneminde 1868 yılında başkanlığını Ahmed Cevdet Paşa’nın yaptığı 

Mecelle Cemiyeti adlı komisyonla çalışmalarına başlamış, Mecelle 10 senede 16 

kitap halinde 1876’da tamamlanmıştır. Mecelle’nin aile hukuku ile ilgili hükümleri 

ise 1917 yılında Hukuk-ı Aile Kararnamesi ile ayrı bir çalışma ile kanunlaştırılmıştır. 

Kanun öz olarak Hanefi Mezhebi’nin muamelata ait hükümlerine dayanmaktadır. 

Öte yandan Kanun Müslüman ve gayrimüslim bütün Osmanlı vatandaşlarına hitap 

etmeyi amaçlayan seküler bir dilin biçimselliğine sahiptir. 1917 yılında 

tamamlanarak Mecelle’ye ilave edilen Hukuk-ı Aile Kararnamesi de İslam 

Hukuku’nun aile hukukuna dair kısmının tedvin ederek, sürecin sürdürülmeye müsait 

olduğunu göstermiştir. İslam dünyasında ilk aile kanunu olan Hukuk-ı Aile 

Kanunu’nun Osmanlı Hukuk Tarihi açısından önemi Hanefi Mezhebi’nden başka 

mezheplere de yer vermesi ve bunları sentezlemesidir. Kanun aynı zamanda 

gayrimüslimleri de kapsayan hükümlere yer vermekte ve diğer dini gruplara da 

seslenmektedir.512 Kanunname, bütün Osmanlı vatandaşlarını aile ilişkileri düzeyinde 

ele alarak kaynaştırmayı amaçlamıştır. Bu kanunun adli teşkilatta da yeniliğe neden 

                                                 
509 Ebul’ula Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, Ankara, 1996, s. 191. 
510 Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 413. 
511 Mardin, Türk Modernleşmesi, s. 123. 
512 Şentop, “Tanzimat Dönemi Kanunlaştırma Faaliyetleri Literatürü”, s. 654. 



109 

 

olmuş, bu tür toplumsal konularla ilişkili olarak toplanan farklı Cemaat Mahkemeleri 

ortadan kalkmış ve bu alanda hukuki birlik sağlanmıştır. Böylece kurumsal anlamda 

Tanzimat sonrasında başlayan değişim sürecinin nihayet aile kurumsallığı alanında 

da geçerli hale geldiği görülmektedir.  

Tanzimat’ın Batılılaşma çerçevesinde gerçekleştirdiği değişiklikler Osmanlı 

gelenekselliğinin ana kurumlarından birini oluşturan ve büyük ölçüde kendi 

özerkliğine sahip medrese ve ulema sınıfını da derinden etkilemiştir. Aynı zamanda 

geleneksel hukuk sistemine hâkim yetiştiren bu kurumlarda yapılan değişimler, bu 

sınıfı tüm yönleri ile devletin doğrudan emrinde bir organı haline dönüştürmüştür. 

Böylece Tanzimat bürokrasisinin Batılılaşma yönündeki çabalarına önemli bir alan 

da açılmış olmaktadır.513 Dolayısı ile gittikçe güçlenen Tanzimat bürokrasisi zaten 

İslam Hukuku ve Örf gibi dini ve dünyevi ikili kaynağın yanında, Cemaat Hukukları 

gibi farklı hukuklara sahip geniş kaynaklı Osmanlı Hukuku’nu modernleştirmede ve 

gerektiğinde Batılı modelleri de almakta rahat bir ortama sahip olmuşlardır. Her ne 

kadar bu geniş ve dağınık kaynakları modern dille herkese bakacak bir şekilde 

toparlamak ve hukuk hermenötiği ile esasları çıkarmak kolay olmasa da karşılaşılan 

asıl sorun, bu çok hukuklu yapının dayanmış olduğu toplumsal realiteyi oluşturan 

çok kültürlü, inançlı ve etnik kökenli yapının milliyetçi dalgalanmaların etkisine 

girmiş olmasıdır. Gencer’in de belirttiği gibi modernitenin aynı zamanda bir tek 

tipleştirme olduğu514, göz önüne alındığında Osmanlı modernleşmesinin, yapmış 

olduğu çalışmaların yüzeysel kalma sorununu bir türlü aşamadığı görülmektedir. Bu 

nedenle dönüşümün istenilen seviyeye inebilmesi ve tüm farklı yönleri ile Osmanlı 

toplumunu birbirine tek bir hukuk ile bağlı bir bütün haline getirmesi noktasında 

hukuk çalışmaları açısından medeni kanunun ihdası ayrıca önem kazanmıştır. 

Doğrudan toplumu ilgilendiren medeni kanun çalışması yerel unsurlara dayanan 

özellikleri ile Osmanlılık ideolojisinin en belirgin olduğu bir yeniliği ifade 

etmektedir. 10 yıllık süreci ve 1917’deki ilave kanunları ile aslında Mecelle 

bitirilememiş bir süreçtir.    

                                                 
513 Seyfettin Aslan - Abdullah Yılmaz, “Tanzimat Döneminde Osmanlı Bürokratik Yapı ve 

Düşüncesinin Değişimi”, Cumhuriyet Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, Cilt. 2, Sayı. 1, 
Doç.Dr. Feramuz Aydoğan’ın Anısına,  s. 295. 
514 Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 409. 



110 

 

1923’te Osmanlı Devleti filen yıkılıp Türkiye Cumhuriyeti kurulduğunda da 

Mecelle resmiyetini korumuştur. Yeni kurulacak modern ve laik devlet için bir 

medeni kanun ihtiyacı çerçevesinde önceki dönemde olduğu gibi geniş kapsamlı bir 

komisyon kurularak dört mezheple beraber bütün dünya medeni kanunlarından da 

faydalanılacak bir medeni kanun ya da yeni bir Mecelle yapılmak istenmiştir. Ancak 

yeni sosyo-politik koşullar çerçevesinde ve hızla tesisine ihtiyaç duyulan 

gereksinimlerle bu çalışma akim kalmış ve 1926 yılında İsviçre Medenî Kanunu ile 

Borçlar Kanunu doğrudan iktibas edilmiş ve Osmanlı’nın ilk Medeni Kanunu 

böylece yürürlükten kalkmıştır.515 Bu aynı zamanda Tanzimat sonrası düzende 

kanunlaştırma üzerinden ayrışan Batıcı ve muhafazakâr çizgilerden Batıcılığın hâkim 

olduğu yeni paradigmayı da göstermektedir. Türkiye Büyük Millet Meclisi’nde 17 

Şubat 1926 yılında yeni ülkenin yeni medeni kanunu olan İsviçre Medenî Kanunu 

kabul edilmiş, borçlar kanunu ise 22 Nisan’da kabul edilmiştir. Yeni Medeni Kanun 

4 Ekim 1926 tarihinde yürürlüğe girmiştir.516 Yeni Medeni Kanun’un ihdasından kısa 

bir süre sonra da 1928’de vatandaşlık kanunu yürürlüğe girmiştir. Böylece Mecelle-i 

Ahkâm-ı Adliyye, 1869 yılından 1926 yılına kadar Osmanlı’nın Medeni Kanunu 

olarak hitap ettiği sosyo-kültürel çevre açısından hedeflerine ulaşmış ve döneminin 

ihtiyaçlarını büyük ölçüde karşılamıştır. Anlaşıldığı kadarı ile medeni kanun 

tercihlerinde açığa çıkan bu iki farklı tarz, çok kültürlü imparatorluk ile ulus devlete 

dayalı cumhuriyetin realite ve tercihlerini de göstermektedir.  

Mecelle usul, içerik ve yetkinlik açısından günümüz medeni kanunlarından geri 

kalmakla eleştirilse bile imparatorluk bağlamında çağının ilerisinde siyasal ve sosyal 

gereksinimleri karşılamış yerli ve milli bir kanunlaştırma olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Mecelle salt bir hukuk metni olmaktan öte bir dünya görüşünün, politik 

bakış açısının, modern İslami paradigmanın da taşıyıcısı olan ilk metinlerden biri 

olarak karşımıza çıkarken ilk olması bakımından eksikliklerinin olmasının yanında 

İslam ve Türk Hukuk Sistemi’ne ve Tarihi’ne olan katkıları da görmezden 

gelinmemelidir. Mecelle, sadece Osmanlı Devleti’ne ait olmadığı İslam âleminin de 

bir metni olduğu söylenebilir. Bu açıdan bakıldığında Mecelle, İslam Hukuku’nun 

resmileşmesinin yanında İslam Hukuku’nun güncel koşullara gayrimüslimleri de 

kapsayarak ayak uydurmasının somut kanıtı ve örneğidir.  

                                                 
515 Onar, “Osmanlı İmparatorluğunda İslam Hukukunun Bir Kısmının Codification'u: Mecelle”, s. 85. 
516 Ellek “Osmanlı’da Kanunlaştırma Hareketleri Ve Mecelle”, s. 153. 



111 

 

3.4. Türk-İslam Hukukçuluğu Açısından Mecelle  

Mecelle Osmanlı Devleti’nin kanunlaştırma ihtiyacına karşılık verilmiş bir 

cevap olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu bağlamda değerlendirildiğin de Mecelle’nin 

geleneksel temelden aldığı güç ve Osmanlı Devleti’ni ve Türk-İslam medeniyetinin 

altında yatan felsefi birikiminin bir ürünü olarak da nitelendirebiliriz. Bu da bizi 

Mecelle’nin hem Türk Hukuk Tarihi hem de İslam Hukuku bağlamında önemini 

katlamaktadır. Mecelle’nin ele aldığı ideolojik alt yapı ve İslam dünyasına olan 

katkısı Mecelle’nin hangi amaca yöneldiğini de göstermektedir. Yukarıda 

değindiğimiz Ahmet Cevdet Paşa Mecelle’nin sadece Osmanlı Devleti’nin bekasını 

ve hukuk alanındaki ihtiyacını değil aynı zamanda İslamiyet içinde bir başarı 

olduğuna vurgu yapmıştır. Mecelle’nin dünyevi yaşamda nasıl davranılması 

gerektiğine dair kuralları belirlemiş olmasıdır.  Mecelle’nin külli kaideleri hayat 

felsefesi yapan kişinin mutlu huzurlu bir yaşam süreceği vurgusu vardır. Bu vurgu 

bizi İslam felsefesinin de Mecelle’de etkisinin olduğunu göstermektedir. Doğal 

hukuk açısından adalet ve erdem temelinin Türk İslam felsefesi kanalıyla Mecelle’de 

görülmektedir. 

Yeni iktisat anlayışının ürünü olan şirketler, kambiyo senet işlemleri, gibi 

durumlar ticari rekabette Osmanlı tüccarının aleyhine bir durum açığa çıkarmış, 

doğrudan yapılacak tercümeler ise yine Batılı tüccarlara yaradığından iktisaden 

Osmanlı’dan yana yerli bir kanun tercih edilmiştir. Diğer yandan Cevdet Paşa, 

Mecelle’yi meydana getirmekle İslam Fıkhı’nın hermenötik özünü Türkçeleştirdiği 

gibi o devrin adliye sisteminde düşünce birliği vücuda getirmiş, geçerli örfe ve 

göreneklere aykırı olan fetvaları kabul etmeyip zamanın gereksinimlerine en uygun 

olan kuralları bu kitaba koymuştur.517 Mecelle, İslam dünyasında medeni hukuk 

alanında yapılan ilk modern tarzda bir çalışmadır. Bu bakımdan İslam Hukuku 

açısından önemi büyüktür. İslam hukukunun oluşturması ve temel alınması 

Mecelle’nin bu konudaki başarısını ve rehberliğini göstermektedir.518   Aydın’ a göre 

“Sadece Osmanlı’ya ve tarihine verdiği katkı ile değil İslamiyet ve hukuk tarihine 

yaptığı katkıda önemlidir. Modern anlamda diğer kanunlaştırılmasına da öncülük 

etmiştir. Bununla birlikte diğer İslam devletlerinin hukuki alt yapısını oluşturmuş ve 

                                                 
517 Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, s. 207.  
518 Ayşegül Çoban, “Mecelle’nin Ta’dil Edilen Maddelerinin İslam Hukuku Açısından 

Değerlendirilmesi”, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı İslam Hukuku Bilim Dalı, Konya 2008, s. 7. 



112 

 

öncülük etmiştir.”519 Mecelle, İslam Hukuk Tarihi açısından bakıldığında önemi daha 

iyi anlaşılmaktadır. Sistemli bir biçimde modern tarzda oluşturulan bir düzenlemedir. 

Buna kanıt olarak İslam Hukuku’nun dağınık olan kural ve kaidelerini bir araya 

getirmesi gösterilebilir. Böylece İslam Hukuku’nun medeni hukuka ait maddeleri 

güncel dilin sadeliği ve açıklığıyla yazıldığından uygulanması kolaylaşmıştır.520  

Mecelle hukuk kaidelerini bir araya toplamada başarılı bir sistem uygulayarak 99 

küllî kaideyi bir bütün haline getirmiştir. Bu kaideler yukarıda değindiğimiz üzere 

dağınık bir halde bulunmaktaydı. Mecelle ile bu kaideler derlenmiş ve her bir kaide 

pek çok toplumsal meseleyi kapsayan bir sosyal kanunlar manzumesi haline de 

getirilmiştir.521 Mecelle’nin külli kaideleri genel hukuk kurallarını içermektedir. Bu 

kaidelerin şeriattan nasıl çıkarıldığını bildirirken aynı zamanda mantığını anlatmakta 

ve hâkimlere izlenmesi gereken hukuki akıl yürütme yollarını da göstermektedir.522 

Mecelle’nin Türk hukuk tarihine yaptığı katkı ise İslam Hukuku’na ait olan medeni 

hukuku ilgilendiren bölümlerini Osmanlı hukuki ihtiyaçlarını karşılayacak şekilde 

göz önüne çıkarmasıdır. Bu bağlamda değerlendirilmesi gereken bir eserdir.523 

Berki’ye göre bu durum Mecelle’yi toplumun ihtiyaçlarına karşılık veren bilimsel bir 

cevap olarak karşımıza çıkartmaktadır. Çünkü Mecelle’de fıkıh ve fetvalardan 

zamana uygun olanları seçilirken, halkın ihtiyaçlarına uygun olması ölçüt olarak 

alınıp bu özenle oluşturulmuştur.524 Dolayısı ile kamusal ve toplumsal yaşamdan 

bireysel ve gündelik yaşama uzanan çizgide ahlakilik ile hukukiliği bir araya getiren 

bir dünya görüşü felsefi olarak ortaya konmuş olmaktadır. Bu ise Osmanlılık olarak 

tanımlayabileceğimiz bir hayat tarzının ifadesi olmaktadır. Bu nedenle hukuki bir 

metin olmasının yanında Türk-İslam düşüncesinde modern dönemdeki toplumsal 

çerçeve ve içeriği de özellikle bu usul maddelerinde ortaya çıkmaktadır denilebilir. 

Bu aynı zamanda geleneksel Türk düşüncesindeki evren tasavvuruna dayalı töre 

anlayışının modern bir versiyonu olarak da görülebilir. İçinde yaşanılan dönemin 

sosyo-politik ve ekonomik koşulları her dönemde İslam hukukçularını bağlamış ve 

                                                 
519 Mehmet Akif Aydın “Mecelle-i Ahkam-ı Adliyye” TDV İslâm Ansiklopedisi, Cilt: 28, Ankara 

2003, ss.  231-235, s. 231.  
520 Yıldırımer, “Mecelle ‘ye Yöneltilen Tenkitler Ve Bu Tenkitlerin Değerlendirmesi”, s. 441. 
521 Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), s. 413. 
522 Şimşirgil –Ekinci, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, s. 56. 
523 Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, s. 86. 
524 Ali Himmet Berki, (Kontrol eden) 1978. Açıklamalı Mecelle, Hikmet Yayınları, İstanbul, akt. 

Akça -  Hülür , “Osmanlı Hukukunun Temelleri ve Tanzimat Dönemindeki Hukuksal Yeniliklerin 

Sosyo-Politik Dinamikleri”, s. 314. 



113 

 

gerek mezheplerin oluşumu gerekse de İçtihatlar ve bunlara bağlı fetvalarda bu etki 

şekillendirici olmuştur. Mecelle zamanının koşullarından doğan ihtiyaçlara eski 

İçtihat ve Fetvaları modernleştiren bir cevap arayışı olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 

nedenle de İslam Hukuku’nun kısmen de olsa modernleştirerek sistematize edilmesi 

gibi bir olguyu da beraberinde getirmiş gözükmektedir.    

Mecelle’nin ilk yüz maddesinde ortaya konan külli kaidelerin bir kısmı 

günümüz Türkiye’sinde geçerli olan hukuk kanunları ile benzerlik göstermektedir. 

Bu benzeşlik Osmanlı hukuk müktesebatının Türkiye Cumhuriyet’inde devam eden 

etkisi olarak da değerlendirilebilir gözükmektedir. 

Madde 2- “Bir işte maksat ne ise hüküm ona göredir.” Bir hüküm, işteki niyete 

bağlıdır.525 Türk Ceza Kanunu’na göre; Madde 21- (1) “Suçun oluşması kastın 

varlığına bağlıdır. Kast, suçun kanuni tanımındaki unsurların bilerek ve istenerek 

gerçekleştirilmesidir.(2) Kişinin, suçun kanuni tanımındaki unsurların 

gerçekleşebileceğini öngörmesine rağmen, fiili işlemesi halinde olası kast vardır.”526 

Görüleceği gibi eski ve yeni maddelerde yapılan eylemde niyet, kasıt ve taksir veya 

hata olup olunmadığına bakılmaktadır. 

Madde 3- “Ukudda itibar makasıd ve meaniyedir, elfaz ve mebaniye değildir. 

Akidlerde söz ve şekillere değil maksat ve manalara itibar edilir.”527 Türk Medeni 

Kanunu’ a göre; Madde 1 – “Kanun, sözüyle ve özüyle değindiği bütün konularda 

uygulanır. Kanunda uygulanabilir bir hüküm yoksa hâkim, örf ve âdet hukukuna 

göre, bu da yoksa kendisi kanun koyucu olsaydı nasıl bir kural koyacak idiyse ona 

göre karar verir. Hâkim, karar verirken bilimsel görüşlerden ve yargı kararlarından 

yararlanır.” Madde 2 – “Herkes, haklarını kullanırken ve borçlarını yerine getirirken 

dürüstlük kurallarına uymak zorundadır. Bir hakkın açıkça kötüye kullanılmasını 

hukuk düzeni korumaz.” Madde 3- “Kanunun iyi niyete hukukî bir sonuç bağladığı 

durumlarda, asıl olan iyi niyetin varlığıdır. Ancak, durumun gereklerine göre 

kendisinden beklenen özeni göstermeyen kimse iyi niyet iddiasında bulunamaz.”528 

Dolayısı ile Mecelle’de maksat ve mana olarak belirtilen antlaşma özü, Türk Medeni 

Kanunu’nda örf, adet, iyi niyet ve dürüstlük gibi kavramlarla verilmektedir. Yine 

                                                 
525 Osman Öztürk, Mecelle’nin Külli Kaideleri ( İlk Yüz Madde), Rağbet Yayınları, İstanbul 2019, s. 

18. 
526  https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.5237.pdf.(10.05.2020). 
527 Öztürk, Mecelle’nin Külli Kaideleri ( İlk Yüz Madde), s. 19. 
528 https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.4721.pdf.(10.05.2020). 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.5237.pdf
https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.4721.pdf


114 

 

Türk Borçlar Kanunu’na göre, Madde 19- “Bir sözleşmenin türünün ve içeriğinin 

belirlenmesinde ve yorumlanmasında, tarafların yanlışlıkla veya gerçek amaçlarını 

gizlemek için kullandıkları sözcüklere bakılmaksızın, gerçek ve ortak iradeleri esas 

alınır”529 denilerek, kelime ve sözcük yapılarına değil de maksat ve manaya 

bakılacağı belirtilmiş olmaktadır.  

Madde 4- “Şek ile yakin zail olmaz.” Kesin bilinen husus şüphe ile 

bozulamaz.530 Bu madde kesin bilinen bir hususun asla şüphe götürmediği ve apaçık 

bir şekilde ortada delil niteliğinde olduğunu ifade edilmektedir. Delilin sağlamlığı, 

hem klasik hem de modern hukukta yargılama şartlarının olmazsa olmazı olarak 

karşımıza çıkmaktadır. 

Madde 5- “Bir şeyin bulunduğu üzere kalması asıl olandır.” Bir şeyin 

bulunduğu şekilde devam ettiğine hükmolunması esastır.531 Benzer şekilde modern 

hukukta kullanılan karine, bilinmeyen bir olgudan sonuç çıkarmamızı sağlayan 

belirtidir. Kanuni karineler ise, kanunda öngörülmüş olan işaretlerle, bilinmeyen 

olgudan sonuç çıkarmak olarak tanımlanmaktadır.532 Buradaki karineye getirilen 

tanım aslında bir şeyin bulunduğu şekilde devam edeceği karinesini 

karşılamaktadır.533 Yine karine ile ilgili olarak Mecelle’de, Madde 1740- “Esbab-ı 

hükümden birisi dahi karine-i katıadır.” Hükmün gerekçelerinden birisi de kesin 

karinedir. Madde 1741-  “Karine-i katıa hadd-i yakine baliğ olan emaredir.” Kesin 

karine, kesin bilgi sınırına ulaşmış emaredir534 tanımları verilmektedir. Bu maddelere 

bakıldığında da günümüzdeki hukuki kararlara esas teşkil eden hukuki karine 

mantığına dayalı sebep sonuç ilişkileri benzeşmektedir. Bu maddeler aynı zamanda 

olay yerinin delillerin selameti ve güvenilirliği açısından bulunduğu gibi kalmasını 

sağlayan karineleri temellendirmektedir.  

Madde 14- “Mevrid-i nassda içtihada mesağ yoktur.” Şeriat’ın asli kaynakları 

kitap, sünnet, icma ve kıyastır. Bir olay hakkında kitap ve sünnette açık hüküm varsa 

                                                 
529 https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.6098.pdf.(10.05.2020). 
530 Öztürk, Mecelle’nin Külli Kaideleri ( İlk Yüz Madde), s. 20. 
531 Öztürk, Mecelle’nin Külli Kaideleri ( İlk Yüz Madde), s. 20. 
532 https://www.dergiler.ankara.edu.tr>dergiler.karine. .(10.05.2020) 
533 Fatma Tülay Karakaş, “Karine Kavramı, Kanuni Karineler Ve Varsayımlar”, Ankara Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Dergisi, Yıl 2013, Cilt. 62, Sayı 3, ss. 729–760, s. 731. 
534 Cengiz İlhan, Günümüz Türkçesi’yle Mecelle, 2. Basım, Yetkin Yayınları, Ankara 2011, s. 550-

551. 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.6098.pdf
https://dergipark.org.tr/tr/pub/@test1234
https://dergipark.org.tr/tr/pub/auhfd
https://dergipark.org.tr/tr/pub/auhfd
https://dergipark.org.tr/tr/pub/auhfd/issue/42421


115 

 

kıyas yapılamaz.535 Benzer şekilde günümüzde de açık yasa hükmü varsa içtihat 

yoluna gidilememektedir.536 Dolayısı ile her iki madde de hâkimin hukuk yapma 

yetkisine dair izlemesi gereken yolu belirlemektedir.  

Madde 16- “İçtihad ile içtihad nakzolunmaz.” Usulüne göre yapılan içtihad, 

aynı konuda yapılmış bir başka içtihadı yürürlükten kaldıramaz.537 İçtihad içtihad ile 

bozulmaz.538 Bu maddenin anlamı Türk Ceza Kanunu’ndaki 44. Maddeyi 

karşılamaktadır; “İşlediği bir fiil ile birden fazla farklı suçun oluşmasına sebebiyet 

veren kişi, bunlardan en ağır cezayı gerektiren suçtan dolayı cezalandırılır.”539 

Burada hâkimin karar vermesinde ne gibi yol izlemesi gerektiği açıkça belirtilirken 

aynı zamanda bir kanunun bir başka kanun ile geçersiz hale gelmeyeceğini de 

vurgulamaktadır.  

Madde 20- “Zarar izale olunur.” Zarar usule uygun olarak giderilir.540 Madde 

31- “Zarar bi-kaderil-imkân def’olunur.” Zarar imkân dâhilinde giderilir541 ya da 

hüküm zarardan kurtulma olanaklara uygun olmalıdır.542 Türk Medeni Kanunu’na 

göre ise Madde 730- “Bir taşınmaz malikinin mülkiyet hakkını bu hakkın yasal 

kısıtlamalarına aykırı kullanması sonucunda zarar gören veya zarar tehlikesi ile 

karşılaşan kimse, durumun eski hâline getirilmesini, tehlikenin ve uğradığı zararın 

giderilmesini dava edebilir. Hâkim, yerel âdete uygun ve kaçınılmaz taşkınlıklardan 

doğan zararların uygun bir bedelle denkleştirilmesine karar verebilir.”543 Böylece 

yeni kanunda da yapılan zararın ne şekilde ve nasıl tanzim edileceğini ve yerel şartlar 

göz önünde tutularak imkân ve usul ölçüsünde zararın giderilmesine önem 

verilmektedir.  

Madde 36- “Adet muhakkemdir.” Yani şer’i hükmü ispatlamak üzere genel 

olsun özel olsun örf ve adet hakem kılınır.544 Ya da diğer ifade ile adet 

belirleyicidir.545 Türk Medeni Kanunu’na göre de Madde 5 – “Bu Kanun ve Borçlar 

                                                 
535 Öztürk, Mecelle’nin Külli Kaideleri ( İlk Yüz Madde), s. 26. 
536 İlhan, Günümüz Türkçesi’yle Mecelle, s. 47. 
537 Öztürk, Mecelle’nin Külli Kaideleri ( İlk Yüz Madde), s. 27. 
538 İlhan, Günümüz Türkçesi’yle Mecelle, s. 47. 
539 https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.5237.pdf. .(10.05.2020). 
540 Öztürk, Mecelle’nin Külli Kaideleri ( İlk Yüz Madde), s. 29. 
541 Öztürk, Mecelle’nin Külli Kaideleri ( İlk Yüz Madde), s. 35. 
542 İlhan, Günümüz Türkçesi’yle Mecelle, s. 49. 
543 https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.4721.pdf. .(10.05.2020). 
544 Öztürk, Mecelle’nin Külli Kaideleri ( İlk Yüz Madde), s. 37. 
545 İlhan, Günümüz Türkçesi’yle Mecelle, s. 51. 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.5237.pdf
https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.4721.pdf


116 

 

Kanunu’nun genel nitelikli hükümleri, uygun düştüğü ölçüde tüm özel hukuk 

ilişkilerine uygulanır”546 denilerek, bu muhakkemlik işlevi genelin özele üstünlüğü 

benzeşliği ile modern hukuk içerisinde işletilmektedir.  

Madde 87- “Mazarrat menfaat mukabelesindedir.” Bir kimse bir şeyden 

faydalanıyorsa o şeyin zararı da o kişiye yüklenir.547 Ya da diğer ifade ile zararı yarar 

sağlayan karşılar.548 Türk Ceza Kanunu’na göre ise Madde 20- “Ceza sorumluluğu 

şahsidir. Kimse başkasının fiilinden dolayı sorumlu tutulamaz”549 denilerek bir 

şeyden faydalanmak yolunda bir suç işleyen veya zarara neden olan kim ise 

yaptırımın da o kişiye karşı olması gerektiğine vurgu yapılmaktadır. 

Madde 96- “Bir kimsenin mülkünde onun izni olmaksızın ahar bir kimsenin 

tasarruf etmesi caiz değildir.” Herkes ancak kendi malını kullanabilir, başkasının mal 

ve mülkünü izni dışında kullanmak uygun değildir.550 Madde 97- Bila-sebeb-i meşru 

birinin malını bir kimsenin ahz eylemsi caiz olmaz.” Hukuken izin verilmemiş meşru 

olmayan bir yolla başkasının malını almak, ele geçirmek yasaktır.551 Türk Medeni 

Kanunu’nda ise Madde 683- “Bir şeye malik olan kimse, hukuk düzeninin sınırları 

içinde, o şey üzerinde dilediği gibi kullanma, yararlanma ve tasarrufta bulunma 

yetkisine sahiptir”552 denilerek, benzer şekilde mülkiyet tasarrufunun malikiyet ve 

hukuk kuralları ile belirlendiği tespit edilmektedir. Mülkiyet ve tasarruf hakkı 

konusunda her iki medeni kanun da görülen bu benzeşlik, aynı zamanda liberal 

düşüncenin temsilcilerinden olan John Locke’un mülkiyet yaklaşımı ile de güçlü bir 

benzerlik arz etmektedir.  

…bedeninin “emeği” ellerinin işi kendisinindir diyebiliriz. Şu halde, insanın, tabiatın 

sağladığı ve onda bıraktığı şeyleri, emeğini katarak ve kendi özüne ait olan şeyleri 

karıştırarak bu durumun içinden çıkarması, bu şeyleri, kişinin mülkiyeti yapar. Böylece 

bu mülkiyet üzerinden diğer insanların hakkı kalkmış olur.553 

 Mülkiyet hakkı hayatta daim olma ve varlığını sürdürebilme ile eş değerde bir 

önemde ele alınarak modern hukukun üzerine yapılandığı alanların başında 

gelmektedir. Mecelle’nin mülkiyet, kanıt, şahsilik, hukuk yapma ve usul gibi 

                                                 
546 https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.4721.pdf. .(10.05.2020). 
547 Öztürk, Mecelle’nin Külli Kaideleri ( İlk Yüz Madde), s. 75. 
548 İlhan, Günümüz Türkçesi’yle Mecelle, s. 57. 
549 https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.5237.pdf. .(10.05.2020). 
550 Öztürk, Mecelle’nin Külli Kaideleri ( İlk Yüz Madde), s. 78. 
551 Öztürk, Mecelle’nin Külli Kaideleri ( İlk Yüz Madde), s. 78. 
552 https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.4721.pdf. .(10.05.2020) 
553 John Locke, Hükümet Üstüne İkinci Tez, Çev. Aysel Doğan, 4. Basım, İlya İzmir Yayınevi, İzmir 

2012, s. 46. 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.4721.pdf
https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.5237.pdf
https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.4721.pdf


117 

 

hususlarda açığa çıkan bu maddelerinin karşılaştırılmalı bakışla değerlendirilmesi 

onun temelde İslam Hukuku’na ait hukuki bir metin olmakla birlikte, döneminin 

modern ve seküler hukukuna da ait olduğunun kanıtı olmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



118 

 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRME 

Genel anlamı ile Osmanlı Tarihi aynı zamanda Avrupa tarihinin de bir parçası 

hatta şekillendirici olgularından biri konumundadır. Bu nedenle Tanzimat sonrası 

modern hukuk arayışları, genel hukuk tarihinden ve 18. yüzyıl’daki Avrupalılık 

bilincini teşekkül ettiren tarihsel koşullardan ayrı düşünülemez içerik ve bağlamlara 

sahiptir. Bunun en önemli iki nedeni Osmanlı’nın Avrupa’daki coğrafi ve siyasi 

yayılımı ile yer yer nüfusun neredeyse yarıya yakınını oluşturan ve iktisadi hayatta 

büyük canlılık gösteren azınlık statüsündeki gayrimüslim tebaadır. Seküler 

Avrupalılık bilincinin Antik Grek üzerinden temellendirilerek, Roma İmparatorluğu 

üzerinden Rönesans ve Reform süreçlerine ulaştırılması ve Aydınlanma ile 

Endüstriyel Devrim’de kararlanan bir çizgide belirginleşmesi, artık klasik bir tutum 

haline gelmiştir. Ancak söz konusu tarihsel sürecin belli koşullar ve sınırlar altındaki 

bir diğer paydaşının Tanzimat sonrası Osmanlı Devleti olduğu anlaşılmaktadır. 

Bunun İslam medeniyetinin bilim ve felsefe açısından diğer kaynaklarının yanı sıra 

Antik Grek ve Roma-Bizans medeniyeti ile olan tevarüs ilişkisinden ya da 

Endülüs’ün Avrupa’ya olan etkileri çerçevesinden daha derin bir niteliğe sahip 

olduğu görülmektedir.   

18. yüzyıl ve sonrasında Avrupa ile iç içe geçmiş iktisadi ve sosyal bir düzen 

ya da karmaşa görüntüsünü veren bu yapı, Osmanlı’nın bu dönemini özgün bir 

tecrübe haline getirmektedir. Eskide olduğu gibi Osmanlı düzenini modern dönemde 

yeniden tesis etmek amacıyla girişilen askeri, idari ve eğitim alanlarındaki çabalara 

nispetle, Tanzimat süresinde yapılan hukukileştirme ve kanunlaştırma çabaları 

modernleşme biçimleri açısından çok daha nitelikli ve hatırı sayılır bir ağırlıkta 

karşımıza çıkmaktadır. Bu doğrultuda Avrupa’da Fransız Devrimi sonrasında açığa 

çıkan ulus devlet ve iktisadi düzen değişimlerini Osmanlıların garipsemekten öte bir 

bakıma heyecanla benimsedikleri ve kendi bünyelerinde Osmanlılık üzerinden buna 

benzer bir süreci topyekun bir devrim yerine tedrici modernleşme usulü ile 

gerçekleştirmeye çalıştıkları görülmektedir.  

Temelde İslam Hukuku’na dayalı modern bir metin olarak Mecelle’nin İslam 

Hukuk Tarihi içinde kendisine özgü bir yeri olduğu göz ardı edilmeksizin, aynı 

zamanda modern hukuk tarihi içinde bir yere sahip olduğu anlaşılmaktadır. İslam 

felsefesinde geleneksel bir tutum olarak gözlemlediğimiz Platon ve Aristoteles’i 



119 

 

uzlaştırıcı tavrın Mecelle’nin hukuk sisteminde de geçerli olduğu söylenebilir. İlahi 

ve beşeri kaynaklardan süzülmüş özler şeklindeki genel kaidelere dayalı bir hukuk 

metni olduğu kadar, ahlaki ve mutlu yaşamı garanti eden bir hikmet kitabı olarak da 

değerlendirilebilecek Mecelle, bu yönü ile adalet idesini erdemlerle ilişkilendiren ve 

ideal devletteki bireye taşıyan Platoncu çizgiye sadık bir metindir. Aynı şekilde site 

devletinin toplumsal realitesini esas alan ve adaleti kentteki yasallıkla eşleştiren 

Aristocu tavır, onun İmparatorluğun çok kültürlü tebaasını, örf ve göreneklerini 

özenle gözeten biçimlendirmesinde belirgindir. Yine Stoa çizgisindeki kozmopolitan 

Roma vatandaşlığı anlayışı, farklı kesimler ve toplumlar arasında Osmanlılık 

temelinde oluşturulmaktadır. Rönesans ve Reform süreçlerini Avrupa’nın genel 

gidişattan kendi sorun ve koşulları nedeni ile ayrıldığı bir kavşak olarak 

değerlendirdiğimizde, Tanzimat sonrası da Osmanlıların genel gidişatlarından 

ayrıldıkları bir kavşak noktası olarak değerlendirmemiz mümkün gözükmektedir. 

Fransız Devrimi ile Avrupa’da açığa çıkan kavramsal temellendirmelerin ve hukuki 

terimlerin neredeyse tamamı ile Osmanlı dünyasında karşılığını bulması ve 

içselleştirilmesi, etkileşimin boyutlarını göstermektedir. Dolayısı ile Tanzimat 

sonrası hukuk faaliyetlerini İslam Hukuku ve anlayışı temelinde bir modern Batı 

okuması ve değerlendirmesi olarak görmek de mümkündür.  

    Mecelle’nin Tanzimat sonrası kanunlaştırma faaliyetlerini kendisinde 

toplayan modern bir hukuk metni olarak kabul etmek, onun yalnızca teknik 

anlamdaki konumunu anlamamıza yardımcı olmaktadır. Oysa Mecelle modern 

dönemdeki sivil hayatı kanunlaştırma faaliyetlerinde Fransa’daki ilk örneğinden 

sonra açığa çıkan en önemli hukuki metindir. Üstelik İslam Hukuku ile beşeri 

hukuku ortak evrensel bir tözde birleştirmeye çalışması ile bir bakıma Osmanlı’ya ait 

tüm kültürel ve tarihi tecrübeyi modern dönemin anlayışı ile bir araya getirmeye 

çalışan konumu ile dönemini aşan bir medeniyet ve dünya görüşü anlayışını ortaya 

koymuş olmaktadır.  

Osmanlı’da yapılan kanunlaştırma faaliyetleri felsefi bir aydınlanma ile 

başlamamıştır. Ülkede farklı hukuk kurallarının varlığı toplumda karışıklığa neden 

olmuş ve bu kurallar yeni iktisadi ve sosyal olayları ilk elden karşılamada yetersiz 

kalmıştır. Bu nedenle Osmanlıların hukuk birliğini sağlayarak siyasi istikrarsızlığı 

düzeltme yoluna gitmesi ve değişen dünya düzenine ayak uydurma zorunluluğu 



120 

 

varoluşsal bir ihtiyaç olarak açığa çıkmıştır. Bu durum Osmanlı toplumunda iki zıt 

karakterli fikir anlayışının ortaya çıkmasına neden olmuştur. Bunlar yenilikçiler ile 

gelenekselcilerin siyasi, kültürel ve sosyal çekişmeleri ve mücadeleleridir. Bu 

mücadelenin en hararetli geçtiği alan ise hukuk alanındaki çalışmalar olmuştur. Aynı 

zamanda birer aydın ya da âlim olan bürokratlar ile teşekkül ettirilen bu diyalektik 

karşıtlık içeren meclisler Osmanlı parlamenter sistemine giden yolu da belirlemiştir. 

Osmanlı-Türk düşüncesinde laiklik akımının hukukun sekülerleştirilmesi yoluyla 

Tanzimat Dönemi’nde başladığını ifade edebiliriz. Tanzimat’ta yapılan reformlar 

özellikle tebaanın azınlık kesiminden gelen taleplerle ve bu talepleri sahiplenen dış 

devletlerle de ilişkili olarak gelişmiştir. Bununla birlikte, Sened-i İttifak’tan itibaren 

yükselen bir iktidar paylaşımı arzusu Müslüman tebaada da belirgindir. Bu nedenle 

Tanzimat uygulamalarının yukarıdan aşağıya olan görüntüsünün sorgulanabilir 

olduğunu belirtmeliyiz.  

Eşit vatandaşlık ve hukukilik, bireyin temel hak ve özgürlükleri, meclislerde 

oluşturulan ortak kanı ve sivil irade arayışları, medeni kanun ve anayasanın 

tahakkuku ile Tanzimat süreci Türk modernleşmesinin ve sivil toplum anlayışının 

imparatorluk ölçeğinde şekillendiği bir dönem olmaktadır.   

Osmanlı Devleti’nde de Tanzimat öncesinde herhangi bir kanunlaştırma 

teşebbüsüne rastlanmaz. Bunun yerine muhtelif kanunnameler hazırlanmıştır. Bu 

kanunname çalışmaları da doğrudan İslam Hukuku’nun düzenlediği alanlarda değil 

de, Örfi Hukuku’n düzenlediği alanlardadır. Burada iki hukuk alanında birbirinden 

bağımsız hareket etmemişlerdir. Kanunname geleneği Tanzimat’a kadar devam 

etmiştir. Bu bakımdan Mecelle Türk-İslam Hukuk Tarihi’nde bu iki alanı modernize 

ederek birleştiren bir ilk kanun çalışması olmaktadır. Doğrudan tercümeler yoluyla 

imparatorluğa gerekli olan hukuku sağlamak yerine pek çok yapısal ve kurumsal 

sorun içerisinde kaynağı İslam Hukuku olan bir kanunu aktüel örf ve göreneklerle 

modern biçimsellik yoluyla birleştirerek ortaya koymak dönemi itibariyle entelektüel 

bir başarıdır. Bu çerçevede Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye; 

1. İslam hukukun fıkıh ile ilgili bazı dağınık hükümleri bir araya getirmiştir. 

2. İslam hukuku ve Osmanlı Hukuku’nun ilk Medeni Kanunu olmuştur. 

3. Kanunlaştırma çalışmalarında İslam Hukuku’nu kaynak olarak almıştır. 

4. Osmanlı’nın kendi öz kültüründen, yerli ve milli bir kanundur. 



121 

 

5. O dönemde ve sonraki hukuk hareketlerinde öncü ve yol göstericidir. 

6. Tekniği ve tarzı modern Avrupa Hukukuna uygundur. 

7. Döneminin ve sonrasının medeni hukuk ihtiyacını karşılamıştır.  

8. Osmanlı’da bütün vatandaşlara uygulanmış ve hukuk birliği sağlamıştır 

9. Yürürlükte olduğu devletler ele alındığında Uluslararası kanundur.  

10. Döneminin siyasi ve sosyal düşünce özelliklerini yansıtmaktadır.  

O halde Mecelle’ye sadece bir medeni kanun olarak bakılmamalıdır. Mecelle 

bir düşüncenin ifadesi olduğu kadar, yeni dünya düzenine Osmanlı medeniyetinin 

son olarak verdiği özgün bir cevap niteliğindedir diyebiliriz.  

18. yüzyıl itibariyle Osmanlı Devleti de değişmeye başlayan askeri, ekonomik, 

sosyal ve siyasi alanlarda değişimi yakalamış olan Batılı devletlerden geri kaldığını 

anlayarak, III. Selim ile yenileşme ve kanunlaştırmanın ilk adımlarını atmıştır. 

Sonrasında gelen padişahlar ise devraldıkları yenileşme çabalarını somut bir eyleme 

dökme arzusu ile Tanzimat döneminden itibaren halka mal olmaya başlayan süreci 

geliştirmişlerdir. Tanzimat Türk Hukuk Tarihi’ne derin izler bırakan ve Türkiye 

Cumhuriyeti’nin de adliye teşkilatının temellerinin atıldığı dönem olarak da 

karşımıza çıkmaktadır. İmparatorluğun İslam merkezli çok ulusluluğundan 

cumhuriyetin Türk vatandaşlığına dayalı laik yapısına geçiş, bu önemli tarihsel 

tecrübenin pratikteki uygulanmasını sona erdirmiştir. Bununla birlikte İslam Hukuku 

alanında ilk modern hukuk denemesi olduğu kadar, Türk modernleşmesinin 

muhafazakâr kodlarının bulunduğu Türkçe bir metin olması onun güncel araştırmalar 

için önemini diri tutmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



122 

 

KAYNAKÇA 

Abadan, Yavuz, “Tanzimat Fermanı’nın Tahlili”, Tanzimat(Değişim Sürecinde 

Osmanlı İmparatorluğu), 2. Basım, İş Bankası Yayınları, Ankara 2012. 

Adadağ, Özgür, “Fransız Devriminin Evrenselliği Üzerine”, Muhafazakâr Düşünce, 

Yıl:3 Sayı:11, Kış 2007. 

Ağaoğulları, Mehmet Ali, “Fransız Devriminde Birey-Devlet İlişkisi” Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 44, Sayı: 3, Ankara 1989. 

Ahmet Cevdet Paşa, Tezâkir 1-12, Haz. Cavid Baysun, TTK. Yayınları, Ankara 

1986. 

, Ma’ruzat, Haz. Yusuf Hallaçoğlu, Çağrı Yayınları, İstanbul 1980. 

Akça, Gürsoy ve Hülür, Himmet, “Osmanlı Hukukunun Temelleri ve Tanzimat 

Dönemindeki Hukuksal Yeniliklerin Sosyo-Politik Dinamikleri”, Türkiyat 

Araştırma Dergisi, Yıl 2006, Cilt, Sayı 19, ss. 295–321. 

Akçura, Yusuf, Türkçülük  (Türkçülüğün Tarihi Gelişimi), Türk Kültür Yayını, 

İstanbul 1978.  

, Yusuf, Üç Tarz-ı Siyaset, kilit yayınları, Ankara 2012. 

Akdemir, Ferhat, “Sivil ve Politik Toplumun Kurucu Unsuru Olarak Toplum 

Sözleşmesi: Hobbes ve Locke Örnekleminde Karşılaştırmalı Bir Analiz 

Denemesi”, Ekev Akademi Dergisi, (41), 2009. 

Akgündüz, Said Nuri, “Tanzimat Dönemi Osmanlı Ceza Hukuku’nun Kaynakları”,  

AİBÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt:4, Sayı:8, Güz 2016, ss. 1-16. 

Akşit, Mirpenç, “Fârâbi Düşüncesinde Bir Erdem Olarak Adâlet”, Iğdır Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 15, Temmuz 2018, ss. 23-40. 

Akşin Sina, “Sened-i İttifak ile Magna Carta 'nın Karşılaştırılması”, Tarih 

Araştırmaları Dergisi, Cilt: 16, Sayı: 27, Yıl 1992, ss. 115 – 123. 

Altintop, Ceyda, “Ebû Nasr El- Farabî’nin İdeal Devlet Anlayışı”, Akademia Sosyal 

Bilimler Dergisi, 2016, Cilt 1, Sayı 2, ss. 48-62. 

Apaydın, Hacı Yunus, “Adalet Nedir? Mahiyet ve Keyfiyet”, Bilimname, 2018/1, ss. 

459-476. 

Aristoteles, Nıkomakhos’a Etik, Çev. Saffet Babür, Ayraç Yayınevi, V. Kitap, 

Ankara 1997. 

Arslan, Abdullah, “Fransız Devrimi ve 1789 Fransız Yurttaş ve İnsan Hakları 

Bildirisi”, Genç Hukukçular Hukuk Okumaları, Birikimler 4, İstanbul, 1 

Haziran 2013. 

Arslan, Ahmet, İlkçağ Felsefe Tarihi 4; Helenistik Dönem Felsefesi: Epikurosçular, 

Stoacilar, Septıkler, 1. Basım, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları Felsefe 7, 

İstanbul Ekim 2008. 

Arslan, Hüseyin, “John Locke’un Siyaset Felsefesinin Temelleri Üzerine Bir 

Deneme”, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

Sayı:17, Yıl: 2013/1. 



123 

 

Arslan Zehra, “Sened-i İttifak’ın Ortaya Çıkışı Ve İnsan Hakları Bakımından 

Değerlendirilmesi”, International Journal of Social Science, Volume. 6, Issue. 

8, p. 77-91, October 2013. 

Aslan, Seyfettin ve Yılmaz, Abdullah, “Tanzimat Döneminde Osmanlı Bürokratik 

Yapı ve Düşüncesinin Değişimi”, Cumhuriyet Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Dergisi, Cilt. 2, Sayı. 1, Doç.Dr. Feramuz AYDOĞAN’ın Anısına. 

Aslan, Taner, “Osmanlı Devleti’nin Siyasî Ve İdarî Tarihinde Adalet Ve Müsavat 

Meselesi”, Akademik Bakış Dergisi, Sayı. 21, 2010. 

Augustinus, İtiraflar, Çev. Çiğdem Dürüşken, Kabalcı Yayınevi, İstanbul 2009. 

Aydın, Hasan, “Fransız Devrimine Uzanan Yolda Jean Jaques Rousseau”, 

Muhafazakâr Düşünce, Yıl: 3, Sayı: 11, Kış 2007. 

Aybudak, Utku, “Modern Devlet Bağlamında Ortaya Çıkan Egemenlik Kavramı ve 

Egemenliğin Dönüşümü”,  Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 10 

Sayı: 54 Yıl: 2017. 

Aykutalp, Aykut, “Yurttaşlığın Değişen Yüzü: Ulus-Devletten Küreselleşmeye 

Yurttaşlığın Dönüşümü”, Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı / No. 

13, Ekim / 2017, ss.  420-443. 

Aydın, Mehmet Akif, Türk Hukuk Tarihi, 4. Basım, Beta Yayınları, İstanbul 2001. 

, Mehmet Akif, “Mecelle’nin Hazırlanışı”, Osmanlı Araştırmaları IX, İstanbul 

1989.  

, Mehmet Akif, “Mecelle-i Ahkam-ı Adliyye” TDV İslâm Ansiklopedisi, Cilt: 

28, Ankara 2003, ss.  231-235.  

, Mehmet Akif, “Batılaşma (Hukuk)”  TDV İslam Ansiklopedisi, Cilt 5, İstanbul 

1992. 

Bağbaşlioğlu, Tuğba ,“İnsani Müdahale Sorunu Bağlamında Egemenlik ve 

Kozmopolitanizm”, İnsan Ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi Cilt: 6, 

Sayı: 5, 2017, ss. 3047-3064. 

Basut, Lale Levin, “Yabancılaşma Sorununa Çözüm Önerisi: Platon'un Politeia’sında 

Adalet”,  Beytulhikme An International Journal of Philosophy, Volume 6, Issue 

1, June 2016. 

Bedri, Gencer, İslam’da Modernleşme (1839-1939), 2.Baskı, Doğu Batı Yayınları, 

Ankara 2012. 

Belgesay, Mustafa Reşit, “Mecelle’nin Külli Kaideleri ve Yeni Hukuk”, İstanbul 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: XII, Sayı: 2-3, 1946, ss.561-608.  

Berki, Ali Himmet, Açıklamalı Mecelle, Hikmet Yayınları, İstanbul 1978. 

Berkes Niyazi, Türkiye’de Çağdaşlaşma, Haz. Ahmet Kuyaş, 4. Basım, Yapı Kredi 

Yayınları, İstanbul 2003.  

Bıçak Ayhan, Türk Düşüncesi II Kaygılar, Dergâh Yayınları, İstanbul 2010. 

Bodur, H. Ezber, “Vahhabi Hareketi ve Küresel Terör”, KSÜ ilahiyat Fakültesi 

Dergisi 2, (2003), ss. 7-20. 



124 

 

Bolat, Bengül Salman, “Fransız İnkılabı’ nın Türk Modernleşme Sürecine Etkileri”, 

Gazi Üniversitesi Kırşehir Eğitim Fakültesi Dergisi, Cilt 6, Sayı 1, Yıl 2005, 

ss. 149- 167. 

Bozkurt, Gülnihal, Batı Hukukunun Türkiye’de Benimsenmesi, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, Ankara 1996. 

Bravo, Işıl Bayar, “Thomas Hobbes ve John Locke'un Doğal Hak Anlayışları”,  

Hukuk Felsefesi Ve Sosyolojisi Arkivi, Hukuka Felsefi ve Sosyolojik Bakışlar – 

V, İstanbul 2010. 

Cevizci, Ahmet, Felsefe Tarihi, Say Yayınları, Ankara 2011. 

, Ahmet, Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayınları, İstanbul 2010.   

Ceylan, Tuncay, “Siyaset Felsefesinin temel Problemlerinden Biri Ve Birlikte 

Yaşamanın Koşulu Olan Adalet (Platon),” KKEFD, Sayı: 14, Yıl: 2006. 

Cicero, Yükümlülükler Üzerine, 4. Basım, İş Bankası Yayınları, İstanbul, 2017. 

, Yasalar Üzerine, 3. Basım, İş Bankası Yayınları, İstanbul 2018.  

Çilliler, Yavuz, “Modern Milliyetçilik Kuramları Açısından 19. Yüzyıl Osmanlı 

İmparatorluğu Fikir Akımları” Akademik İncelemeler Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 2, 

Yıl: 2015, ss.  (45-65). 

Çoban, Ayşegül, “Mecelle’nin Ta’dil Edilen Maddelerinin İslam Hukuku Açısından 

Değerlendirilmesi”, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Selçuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı İslam Hukuku 

Bilim Dalı, Konya 2008. 

 

Çoban, İnci İnce,  ve Aslan, Evşen Altun,  “Vatandaşlık Algısının Dönüşümü: 

Türkiye Üzerine Bir Değerlendirme”, International Journal of Academic Value 

Studies, Vol:3, Issue:12, 2017, ss. 339-353. 

Çapak, İbrahim, “Kibrisli Zenon ve Stoa Okulu”, Yakın Doğu Üniversitesi İslam 

Tetkikleri Merkezi Dergisi, Yıl 1, Cilt 1, Sayı 1, 2015. 

Çetin, Halis, “Liberalizmin Temel İlkeleri”, Cumhuriyet Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Dergisi, Cilt 2, Sayı 1, ss. 218-236. 

Çelikkol, Suat, “Stoa Felsefesinin Temel Görüşleri Üzerine Bir İnceleme”, 

Bilimname XXXVII, 2019/1, 1225-1245. 

Davison, Roderic, “Tanzimat Döneminde Osmanlı Diplomasisinin Modernleşmesi”, 

Çev. Hayrettin Pınar, Tanzimat(Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu),2. 

Basım, İş Bankası Yayınları, Ankara 2012. 

Demir, Aysel “Hak, Adalet Ve Özgürlük Bağlamında Rousseau”, Akademik Bakış 

Dergisi, Sayı: 33, Kasım – Aralık 2012. 

Değirmenci, Kevser, “Vahhabi İsyanının Bastırılmasında ve Sonrasında Mekke 

Muhafızı Hasan Paşanın Faaliyetleri”, Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı:49, 

Temmuz/2016. 



125 

 

Demirel, Demokaan, “Tanzimat ve Meşrutiyet Döneminde Kamu Reformları”,  The 

Journal of Academic Social Science Studies, Volume. 5 Issue. 8, p. 475-487, 

December 2012. 

Dursunüst, Elif, “Kabul Edilme Sürecinde Türk Kanun-ı Medenîsi”, Usul 

Araştırmaları Dergisi, Yıl: 2009, Cilt: 12, Sayı 12, ss. 159 – 170. 

Eliaçık, Muhittin, “Osmanlı’da Manzum Fetva Geleneği”, Journal of Turkology 21 / 

2, Aralık 2011, s. 114, 105-146. 

Ellek, Hasan, “Osmanlı’da Kanunlaştırma Hareketleri Ve Mecelle”, Gümüşhane 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 6, 2014.  

Emiroğlu, Hüseyin, “Fransız Devriminin Osmanlı Devleti Üzerindeki Etkisi ve 

Sonuçları” Muhafazakâr Düşünce, Sayı:12, Yıl:3, Bahar 2007. 

Engelhart, Tanzimat ve Türkiye, Çev. Akın Bedirhan, Kaktüs Yayınları, İstanbul 

1999. 

Erdem, Hüsameddin, Son Dönem Osmanlı Devletinde Ahlak, Sebat Yayıncılık, 

Konya, 1996. 

Eryılmaz, Bilal, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, 4. Baskı, İşaret Yayınları, 

İstanbul, 2017. 

Esirgen, Seda Örsten, “Osmanlı Devleti’nde Medeni Kanun Tartışmaları: Mecelle 

mi, Fransız Medeni Kanunu mu?”,  OTAM, Sayı:29, ss. 31-48, Bahar 2011. 

Fatma Aliye, Ahmet Cevdet Paşa ve Zamanı, Haz. Sadık Yalsızuçanlar, Edebiyat 

Ortamı Yayınları, Ankara 2017. 

Farabi, El-Medinetü ’L Fâzıla, Çev. Nafiz Danışman, MEB. Yayınları,  Ankara, 

2001. 

, Mutluğun Kazanılması, Çev. Ahmet Arslan, Vadi Yayınları, Ankara, 1999.  

, İslam Filozoflarından Felsefe Metinleri, Çev. Mahmut Kaya (İstanbul: Klasik 

Yayınları, 2013). 

Fendoglu, Hasan Tahsin, “Modernleşme Ve Osmanlı Anayasal Düzeninin Bozulması 

(Giriş)”, International Journal of Social Science ,Volume. 6, Issue. 1, p. 1-14, 

January 2013. 

Feroz Ahmad, Modern Türkiye’nin Oluşumu, Çev. Yavuz Alogan, 2. Basım, Sarmal 

Yayınevi, İstanbul 1995. 

Gözler, Kemal, “Tabii Hukuk Ve Pozitivizme Göre Adalet Kavramı” Muhafazakâr 

Düşünce, Yıl: 4, Sayı: 15, Kış 2008. 

Gürbüz, Ahmet, “Platon’un Hukuk Görüşünün Karşılaştırılması, Değeri Ve 

Sonuçları”, Dicle Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Sayı 7, Yıl 2003. 

Gözler Kemal, Anayasa Hukukuna Giriş, 27. Basım, Ekin, Ağustos 2018. 

Gülnihal Bozkurt, Batı Hukukunun Türkiye’de Benimsenmesi, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, Ankara 1996. 

Gülsoy, Ufuk, “Osmanlı Gayrimüslimleri’nin Askerlikten Muafiyet Vergisi: Bedel-i 

Askeri”,  İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi, 37 (2002): ss. 

93-118. 



126 

 

Gür, Refik, Hukuk Tarihi Ve Tefekkürü Bakımından Mecelle, 3. Basım, Sebil 

Yayınları, İstanbul 1993, s. 96. 

Güriz, Adnan, Hukuk Felsefesi, 10. Basım,  Siyasal Kitapevi, Ankara 2014. 

Grotius, Hugo, Savaş ve Barış Hukuku Çev. Seha L. Meray, Ankara Üniversitesi 

Basımevi, 1967. 

Hayta, Necdet ve Ünal, Uğur, Osmanlı Devletin’ De Yenileşme Hareketleri, Gazi 

Kitapevi, Ankara 2008. 

Hobbes, Thomas,  Leviathan, Çev. Semih Lim, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2007. 

İbrahim, Abdulazim, “Mecelle ‘nin Orta Doğu Devletlerine Tesiri”, Türkiye İlahiyat 

Araştırmaları Dergisi, Cilt / Vol: 1, Sayı/Issue: 1, 2017 ss: 8-18. 

İlhan, Cengiz, Günümüz Türkçesi’yle Mecelle, 2. Basım, Yetkin Yayınları, Ankara 

2011. 

İnalcık Halil, “Tanzimat Nedir”, Tanzimat(Değişim Sürecinde Osmanlı 

İmparatorluğu),2. Basım, İş Bankası Yayınları, Ankara 2012. 

, Halil, Rönesans Avrupası Türkiye’nin Batı Medeniyetiyle Özdeşleşme Süreci, 

İş Bankası Yayınları, İstanbul 2013. 

, Halil, “Sened-i İttifak ve Gülhane Hatt-ı Hümayunu”, Belleten, Cilt: XXVIII, 

Sayı: 112, Yıl: 1964. 

İrem Nazım, “Klasik Osmanlı Adalet Rejimi Ve 1839 Gülhane Kırılması”, 

Muhafazakâr Düşünce, Yıl:4, Sayı:15, Kış 2008. 

İzgören, Ahmet Zeki, Müslüman, Osmanlı ve Modern Ahmet Cevdet Paşa, 2.  

Basım, İz Yayıncılık, İstanbul 2016. 

Kabadayı, Talip, “Adalet Tasarımları”, HFSA, 20. Kitap, İstanbul 2010. 

, Talip “Hakkaniyet, Adaletin Temelidir”, Pamukkale Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı 15, 2013, Sayfa 49-57. 

Karabulut, Mustafa, “Osmanlı İmparatorluğu’nda 19. Yüzyılda Değişim Süreci, 

Sosyal ve Kültürel Durum”, Mecmua Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi, 

Sayı:2, Yıl:1, Güz 2016, ss. 49-65. 

Karakaş, Fatma Tülay , “Karine Kavramı, Kanuni Karineler Ve Varsayımlar”, 

Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Yıl 2013, Cilt, 62, Sayı, 

3, ss. 729–760. 

Karal, Enver Ziya, “Gülhane Hatt-ı Hümayununda Batının Etkisi”, Belleten, Cilt: 

XXVIII, Sayı: 112, Yıl: 1964. 

Karaman, Mehmet Ali, “Fransız İhtilali’nin Osmanlı İmparatorluğu’na Etkileri”,  

Süleyman Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, Sayı: 44, Ağustos 2018, ss. 62-79.  

Kahraman, Yakup, “Son Dönem Osmanlı Düşüncesinde Felsefi Yapı: Pozitivist 

Paradigmanın İnşası”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 4, Sayı: 

18, Yaz 2011, ss. 346-352. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/@test1234
https://dergipark.org.tr/tr/pub/auhfd
https://dergipark.org.tr/tr/pub/auhfd/issue/42421
https://dergipark.org.tr/tr/pub/auhfd/issue/42421


127 

 

Keskioğlu, Osman, “Ahmet Cevdet Paşa Hayatı ve Eserleri” Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: XIV, Yıl: 1966. 

Kılıç, Murat, “Nurettin Topçu’da Osmanlı-Türk Modernleşmesi: Marazlar ve 

Tedavi”, Mavi Atlas, 6(2)/2018: 138-153. 

Koçak, Zeki, “Hukuk Tekniği Açısından Mecelle’ ye Yapılan Eleştiriler ve 

Değerlendirilmesi”, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

Cilt: 19, Sayı: 2, 2015, ss. 27-48. 

Konan, Belkıs, “İnsan Hakları ve Temel Özgürlükler Açısından Osmanlı Devletine 

Bakış”. Gazi Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt. XV, Yıl. 2011. 

Konan Belkıs, “Gayrimüslim Osmanlı Vatandaşlarının Hukuki Durumuna İlişkin Bir 

Değerlendirme”, AÜHFD, 64 (1), 2015, ss. 171-193. 

Koyuncu, Nuran, “Hukuk Mektebinin Doğuşu”, Gazi Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

Dergisi, Cilt. XVI, Sayı. 3, Yıl. 2012. 

Korkmaz, Ömer, “Tarihsel Sürç İçerisinde Evrensellik Düşüncesi”, Dokuz Eylül 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt:4, Sayı:3, 2002. 

Kurşunoğlu, Mustafa Said, “Farabi’nin Siyaset Felsefesinde Senkretik Bir Terim 

Olarak ‘Mille’”, Mavi Atlas, 6(Özel Sayı)/2018, ss. 29-62. 

Küçük, Cevdet, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Millet Sistemi Ve Tanzimat”, 

Tanzimat(Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu),2. Basım, İş Bankası 

Yayınları, Ankara 2012. 

Lewıs, Bernard, Modern Türkiye'nin Doğuşu, Çev. Metin Kıratlı, 5.Basım, Türk 

Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 1993. 

Locke, John, Hükümet Üstüne İkinci Tez, Çev. Aysel Doğan, İlya Yayınları, İzmir 

2010. 

, John, Hükümet Üstüne İkinci Tez, Çev. Aysel Doğan, 4. Basım, İlya İzmir 

Yayınevi, İzmir 2012. 

Mardin, Ebul’ula, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmet Cevdet Paşa, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, Ankara 1996. 

Mardin, Şerif, Türk Modernleşmesi, İletişim Yayınlan, İstanbul, 1991. 

, Şerif, Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, 9. Basım, İletişim Yayınları, 

İstanbul 2009. 

Martinich, A.P., Thomas Hobbes, Çev. Akın Terzi, Türkiye İş Bankası Yayınevi, 

İstanbul 2010. 

Ortaylı, İlber, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, 16. Basım, İletişim Yayınları, 

İstanbul 2003. 

Ortaylı, İlber, “Tanzimat Adamı ve Tanzimat Toplumu” , Tanzimat(Değişim 

Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu),2. Basım, İş Bankası Yayınları, Ankara, 

2012. 

Onar, Sıddık Sami, “Osmanlı İmparatorluğunda İslam Hukukunun Bir Kısmının 

Codification'u: Mecelle”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, 

Cilt: 20, Sayı: 1-4, ss. 57 – 85, Ocak 1955. 



128 

 

Osmanoğlu, Ömer, “Orta Çağ Siyaset Felsefesinde Adalet” (Yayınlanmamış Doktora 

Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İlahiyat Anabilim Dalı 

Felsefe Ve Din Bilimleri Bilim Dalı, İstanbul, 2011. 

Özgen, Mehmet Kasım, “Farabi’nin Adalet Anlayışı (Hak, Liyakat ve Pay Teorisi)”, 

Temaşa,  Sayı: 8,Yıl: 2018, Sayfalar 43 – 63. 

Özkiraz, Ahmet ve Hamdemir, Berkan “Anayasacılık Hareketleri, Kapitalizm ve 

Osmanlı”, Gazi Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, Cilt. 

11,   Sayı. 2, 2009. 

Özlü, Fatma, “John Locke’un Felsefesinde Doğal Hakların Kaynağı Ve Güvencesi 

Sorunu”, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi),  T.c. Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe Anabilim Dalı,  Samsun 2018. 

Öztuna, Yılmaz, Osmanlı Devleti Tarihi, C. II, İstanbul: 1990. 

Öztürk, Osman, Mecelle’nin Külli Kaideleri ( İlk Yüz Madde), Rağbet Yayınları, 

İstanbul 2019. 

Pamir, Aybars, “Osmanlı Egemenlik Anlayışında Senedi İttifak'ın Yeri”, Ankara 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt. 53, Sayı. 2, Yıl 2004. 

Platon, Diyaloglar, Çev. Mustafa Bayka, 7. Basım, Remzi Kitapevi, İstanbul, 2010. 

, Devlet, Çev. Kemal Ozan, 3. Baskı, Profil Yayıncılık, İstanbul 2014. 

, Devlet, Çev. Sabahattin Eyüpoğlu ve M. Ali Cimcoz, 27. Basım, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2014. 

, Devlet, Çev. Hüseyin Portakal, Cem Yayınevi, İstanbul 2015. 

, Menon, Gündoğan Yayınları, Ankara 1994. 

Rousseau, Jean Jacques, İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kökeni, Çev. Ertuğ Ergün, 

Yeryüzü Yayınevi, Ankara, Ekim 2003. 

, Jean Jacques, Toplum Sözleşmesi, Çev. Vedat Günyol, 9. Basım, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, , İstanbul 2012. 

Sarıay, Ercimet, “Tanzimat Sonrası Kanunlaştırma Çalışmalarının Kaynakları ve 

Metodolojisi”, Bayterek International Journal of Academic Research, Cilt: 2 

Sayı: 1 Yıl: 2019. 

Seyitdanlıoğlu, Mehmet, “Divan-ı Hümayun’dan Meclis-i Mebûsana Osmanlı 

İmparatorluğu’nda Yasama”, Tanzimat(Değişim Sürecinde Osmanlı 

İmparatorluğu),2. Basım, İş Bankası Yayınları, Ankara 2012. 

Serbestoğlu, İbrahim, “Zorunlu Bir Modernleşme Örneği Olarak Osmanlı Tabiiyet 

Kanunu”, OTAM, Sayı. 29, Bahar 2011, ss. 194-214. 

Sungu, İhsan, “Tanzimat ve Yeni Osmanlılar”, Tanzimat, Cilt. II, MEB Yayınları, 

İstanbul 1999. 

Strauss, Leo, Doğal Hak Ve Tarih, Çev. Murat Erşen – Petek Onur, Say Yayınları, 

İstanbul 2011. 

Şeker, Fatih Mehmet, “Vehhâbîliğin Osmanlı Mütefekkirleri Üzerindeki Akisleri”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 5, Sayı: 21, Bahar 2012. 



129 

 

Şentop, Mustafa, “Tanzimat Dönemi Kanunlaştırma Faaliyetleri Literatürü”, Türkiye 

Araştırmaları Literatür Dergisi, Cilt. 3, Sayı. 5, 2005, 647-672. 

Şimşirgil, Ahmet ve Ekinci, Ekrem Buğra, Ahmet Cevdet Paşa ve Mecelle, IQ Kültür 

Sanat Yayıncılık, İstanbul 2016.  

Tahiroğlu, Bülent, “Platon'un Hukuk Anlayışı”, İstanbul Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Mecmuası, Cilt 36, Sayı 1-4, 1970, ss. 349-370. 

Tanör, Bülent, “Anayasal Gelişmelere Toplu Bir Bakış”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 

Türkiye Ansiklopedisi, Cilt. 1, İletişim Yayınları, İstanbul. 

, Bülent, Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri(1789-1980), 32. Basım, Yapı 

Kredi Yayınları, İstanbul 2019. 

Timuçin, Afşar, Felsefe Sözlüğü, 5. Basım, Bulut Yayınları, İstanbul 2004. 

Toksöz, Meltem, “Reform ve Yönetim: Devletten Topluma Merkezden Bölgeye 

Osmanlı Modernleşmesi”, Tanzimat(Değişim Sürecinde Osmanlı 

İmparatorluğu),2. Basım, İş Bankası Yayınları, Ankara 2012. 

Toku Neşet, John Locke ve Siyaset Felsefesi, Liberte Yayınları, Ankara 2003. 

, Neşet, Siyaset Felsefesine Giriş, Çizgi Kitapevi, Konya 2015. 

Topçu Nurettin, Yarınki Türkiye, 14. Basım, Dergâh Yayınları, İstanbul 2017.  

Topakkaya, Arslan, Hukuk ve Adalet, 2. Basım, Adalet Yayınevi,  Ankara 2017. 

, Arslan, “Adalet Kavramı Bağlamında Aristoteles - Platon Karşılaştırması” 

(Flsf ) Felsefe Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 6, Güz 2008, s. 27-49. 

Tunaya, Tarık Zafer, “1876 Kanun-ı Esasîsi ve Türkiye’de Anayasa Geleneği”, 

Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi,  İletişim Yayınları, Cilt. 1, 

İstanbul. 

Urhan, Veli, “Siyaset Felsefesinde Adalet, Eşitlik, Özgürlük”, Kaygı, Sayı 26│Bahar 

2016. 

Urhan, Veli, “Siyaset Felsefesinde Adalet, Eşitlik, Özgürlük” Kaygı, Sayı: 26, Bahar 

2016.  

Uysal, Enver, “Kindi”, Doğu’dan Batı'ya Düşüncenin Serüveni, İnsan Yayınları, Cilt 

5, İstanbul 2015. 

Ülken, Hilmi Ziya, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, 13. Basım, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, İstanbul 2013. 

Ünsal, Ahmet, “Hukukun Temeli İle İlgili Yaklaşımlar”,  Hitit Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2010/2, Cilt: 9, Sayı: 18, ss. 5-23. 

Veldet, Hıfzı, “ Kanunlaştırma Hareketleri ve Tanzimat”, Tanzimat 1, MEB 

Yayınları, Ankara 1999.  

Vural, Mehmet, Tanzimat’tan Günümüze Türkiye’de Felsefe, Elis Yayınları, Anlara 

2018. 

Yayla, Atilla, Liberalizm, 6. Baskı, Liberte Yayınları, Ankara 2011. 

Yetkin, Aydın, “Osmanlı Devleti’nde Hukuk Devletinin Gelişim Süreci”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 6, Sayı: 24, Kış 2013. 



130 

 

Yıldırımer, Şahban, “Orhan Münir Çağıl’da Adalet İdesi Ve Mistik Yaklaşımlar”, 

Kelam Araştırmaları 11/1 (2013), ss. 511-532. 

, Şahban, “Mecelle ‘ye Yöneltilen Tenkitler ve Bu Tenkitlerin 

Değerlendirmesi”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 

XVI, Sayı: 2, 2012, ss: 417-445. 

, Şahban, Ahmet Cevdet Paşa ve Hukukçuluğu (1822-1895), Süleyman Demirel 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi Cilt: 5, Sayı: 1, Yıl 2015.  

Yıldız, Mehmet Cengiz, “Osmanlı'nın Son Dönemindeki Üç Düşünce Akımının 

Sosyolojik Analizi: Batılılaşma, İslamcılık Ve Milliyetçilik” Fırat Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 7, Yıl: 1995. 

 

Yılmaz, Hüseyin ve Kırmızı, Abdülhamid, “Osmanlı Devleti’nde Batılılaşma Öncesi 

Meşrutiyetçi Gelişmeler”, Dîvân Disiplinler Arası Çalışmalar Dergisi, Cilt. 13, 

Sayı 24, 2008/1, ss. 1-30. 

Yılmaz, Murat, “Tanzimat Döneminde Avrupa merkezciliğe Bir Karşı Çıkış: Ahmet 

Cevdet Paşa”, Akademik Bakış Dergisi, Sayı: 57, Eylül - Ekim 2016. 

https://www.dergiler.ankara.edu.tr>dergiler.karine. (10.05.2020). 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.5237.pdf. (10.05.2020). 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.4721.pdf. (10.05.2020). 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.6098.pdf. (10.05.2020). 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/97131. (07.09.2020). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.5237.pdf
https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.4721.pdf
https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.6098.pdf
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/97131


131 

 

ÖZ GEÇMİŞ 

Mustafa Özlü, 30.12.1991 tarihinde Niğde’nin Çiftlik ilçesinde doğdu. 2007 

yılında Çiftlik Çok Programlı Lisesini bitirdikten sonra 2011 yılında Erzurum 

Atatürk Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Bölümünü kazandı. 2015 yılında 

mezun olduktan sonra aynı yıl Atatürk Üniversitesi Eğitim Fakültesi’nde Pedagojik 

Formasyon eğitimi aldı. 2017 yılında Ondokuz Mayıs Üniversitesi Felsefe 

Bölümünde Yüksek Lisans yapmaya başladı. Şu an Samsun Bafra Kapalı Ceza ve 

İnfaz Kurumu’nda İnfaz Koruma Memuru olarak görev yapmaktadır. Evli bir çocuk 

babasıdır.  

 

İletişim Bilgileri 

E mail: kuran_51@hotmail.com 

Telefon: 0544  918  73  86  

Orcid ID: 0000-0001-7065-2459 

  

mailto:kuran_51@hotmail.com


132 

 

 

 


