
T.C.  

İSTANBUL SABAHATTİN ZAİM ÜNİVERSİTESİ  

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ  

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI  

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ BİLİM DALI  

 

  

 

 

 

 

ZUHRUF SÛRESİNİN KONULU TEFSİRİ 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

 

 

Zekeriya SEVEN 

 

 

 

 

 

İstanbul  

Eylül, 2020



T.C.  

İSTANBUL SABAHATTİN ZAİM ÜNİVERSİTESİ  

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ  

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI  

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ BİLİM DALI  

 

 

 

 

ZUHRUF SÛRESİNİN KONULU TEFSİRİ 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

 

Zekeriya SEVEN 

 

 

 

Tez Danışmanı  

Dr. Öğr. Üyesi Mustafa TEMİMİ  

 

 

 

İstanbul  

Eylül, 2020 



i 
 

 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürlüğüne, 

Bu çalışma, jürimiz tarafından Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, Temel İslam 

Bilimleri Bilim Dalında YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

 

 

 

Danışman Dr. Öğr. Üyesi Mustafa TEMİMİ                                 ...…………………….. 

 

Üye    Prof. Dr. Abdulmutalip ARPA                                      ..…………………….. 

 

Üye           Dr. Öğr. Üyesi Mesut BAYAR                                    ...…………………….. 

 

 

 

Onay 

Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

 

 

 

 

                                                                      ..…………………….. 

                                                                                            Prof. Dr. Ali GÜNEŞ 

                   Enstitü Müdürü 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

BİLİMSEL ETİK BİLDİRİMİ 

 

Yüksek lisans tezi olarak hazırladığım “Zuhruf Sûresinin Konulu Tefsiri” adlı 

çalışmanın öneri aşamasından sonuçlandığı aşamaya kadar geçen süreçte bilimsel 

etiğe ve akademik kurallara özenle uyduğumu, tez içindeki tüm bilgileri bilimsel ahlâk 

ve gelenek çerçevesinde elde ettiğimi, tez yazım kurallarına uygun olarak 

hazırladığımı, bu çalışmamda doğrudan veya dolaylı olarak yaptığım her alıntıya 

kaynak gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden 

oluştuğunu beyan ederim.  

 

 

 

  Zekeriya SEVEN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

ÖN SÖZ 

Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla… 

Hamd âlemlerin rabbi olan Allah’a, salatü selam mü’minler için en güzel örnek 

peygamberimiz Hz. Muhammed (s.a.v.)’e olsun.  

Hz. Peygamber’in kıyamete kadar devam edecek olan mucizesi Kur’an’ı Kerim’dir. 

Kur’an Allah’ın Hz. Peygamber’e gönderdiği son vahyidir. Kur’an insanların dünya 

ve ahiret mutluluğuna ulaşmaları için bir rehberdir. Kur’an’ın mesajlarının anlaşılması 

insanlar için çok önemlidir. Özellikle inanan Müslümanlar için Kur’an’ın mesajı, 

hayatlarını aydınlatmada merkezi bir konumda olmalıdır. Kur’an’ın yol 

göstericiliğinde yürüyebilmek için de hiç kuşkusuz bu mesajın iyice anlaşılması 

gerekmektedir. Kur’an’ın anlaşılması için Hz. Peygamber’den günümüze kadar tefsir 

çalışmaları yapılmıştır. İlk örneğini Hz. Peygamber’in ayeti ayetle tefsiriyle başladığı 

düşünülen ‘konulu tefsir’ günümüz Kur’an çalışmalarının önemli bir kısmını 

oluşturmaktadır.  

Çalışmamız konulu tefsirin kısımlarından biri kabul edilen “Sûre eksenli konulu tefsir” 

çalışmasıdır. Tezimizin adı “Zuhruf Sûresinin Konulu Tefsiri”dir. Bu çalışmayı 

yapmamızın nedeni daha önce ülkemizde yüksek lisans veya doktora tez 

çalışmalarında bu sûrenin çalışılmamış olmasıdır. Kur’an’ın sûrelerinin birçoğu adeta 

Kur’an’ın küçük bir özeti gibidir. Kur’an’ın genel mesajlarını içerirler. Orta 

uzunluktaki bir sûre olan Zuhruf sûresi Mekkî sûrelerin bir özeti gibidir. Büyük Kur’an 

bahçesinin içindeki küçük bir bahçe gibidir. Zuhruf sûresi Mekkî bir sûredir. 

Dolayısıyla Mekkî sûrelerin özelliği onda da vardır. Sûrenin genel konuları; tevhid, 

nübüvvet ve ahirettir. Zuhruf sûresinin de genelinde bu üç konuyu görmekteyiz.  

Araştırmamda bana yardımcı olan değerli tez danışmanım Dr. Öğr. Üyesi Mustafa 

TEMİMİ’ye, eğitim alanındaki dersleriyle bize vizyon kazandıran değerli hocalarım 

Prof. Dr. Abdulmutalip ARPA ve Doç. Dr. Veysel AKKAYA’ya, yüksek lisans 

eğitimim boyunca benden desteklerini esirgemeyen aileme teşekkürlerimi sunarım.  

 

Zekeriya SEVEN 

                                                                                                             İstanbul - 2020 

 



iv 
 

ÖZET 

ZUHRUF SÛRESİNİN KONULU TEFSİRİ 

 

Zekeriya SEVEN 

Yüksek Lisans, Temel İslam Bilimleri 

Tez Danışmanı: Dr. Öğr. Üyesi Mustafa TEMİMİ 

Eylül-2020, 227 + IX Sayfa 

“Zuhruf Sûresinin Konulu Tefsiri” adı altında yaptığımız çalışma bir giriş, iki bölüm 

ve sonuç kısmından oluşmaktadır. Giriş kısmında konunun amacı, önemi ve 

metoduyla ilgili bilgiler verilmiştir. Birinci bölümde, tefsir, tefsir çeşitleri ve konulu 

tefsir konuları işlenmiştir. İkinci bölümde sûreyle ilgili genel bilgiler verilmiş, sûre 

başlıklar halinde bölümlere ayrılarak, Zuhruf sûresinin konulu tefsiri yapılmıştır. 

Sonuç bölümünde ise çalışmanın amacı, önemi ve sonucundan bahsedilmiştir. 

Konulu tefsir çalışmasını yaptığımız Zuhruf sûresi’nin genel konuları; İlahi mesajın 

iletilmesi, Allah’ın varlığı ve birliğinin delilleri, inançlardaki sapmalar, Hz. İbrahim 

(a.s.), Hz. Musa (a.s.), Hz. İsa (a.s.), cennet, cehennem ve Hz. Peygamber’e (s.a.v.) 

hitaplardan oluşmaktadır. Bütün bunların temel konusunu ve eksenini ise tevhidin 

ikame edilmesi ve şirkin reddi oluşturmaktadır. Bu aynı zamanda Mekkî sûrelerin de 

ortak mesajıdır.  

 

Anahtar Kelimeler: Zuhruf Sûresi, Tefsir, Kur’an, Konulu Tefsir, Peygamber 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

ABSTRACT 

THE TOPICAL EXEGESIS OF SURAH ZUHRUF 

 

Zekeriya SEVEN 

Master, Basic İslâmic Sciences 

Thesis Supervisor: Asst. Prof. Mustafa TEMİMİ 

September-2020, 227 + IX Pages 

 

The study we conducted under the title of "The Topical Exegesis of Surah Zuhruf" 

consists of an introduction, two chapters and conclusion. In the introduction part, 

information about the purpose, importance and method of the subject were presented. 

In the first part, tafsir, tafsir types and themed tafsir topics were covered. In the second 

part, general information about the surah were presented. Surah was divided into 

chapters under titles and the commentary on the subject of Surah of Zuhruf was 

explained. In the conclusion, the purpose, importance and result of the study were 

mentioned. 

General topics of Surah Zuhruf, where we conduct the topical exegesis study; 

transmission of the divine message, evidence of the existence and unity of Allah, 

deviations in beliefs, prophet Abraham, prophet Moses, prophet Jesus, heaven, hell 

and it consists of adressing to the prophet (Muhammed). On the other hand, the main 

subject and axis of all these are the substitution of tawhid and rejection of shirk. This 

is also the common message of Mekkî suras. 

 

Keywords: Zuhruf Surah, Exegesis, Qur’an, The Topical Exegesis, Prophet  

 

 

 

 

 



vi 
 

 İÇİNDEKİLER  

TEZ ONAYI ................................................................................................................ i 

BİLİMSEL ETİK BİLDİRİMİ ................................................................................. ii 

ÖN SÖZ ...................................................................................................................... iii 

ÖZET .......................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ................................................................................................................ v 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... vi 

KISALTMALAR ...................................................................................................... ix 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

1.Araştırmanın Konusu ............................................................................................ 1 

2.Araştırmanın Amacı ve Önemi .............................................................................. 1 

3.Araştırmanın Metodu ............................................................................................ 1 

4.Araştırma ile İlgili Kaynaklar ................................................................................ 2 

5.Araştırma ile İlgili Yapılan Çalışmalar ................................................................. 3 

BİRİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 4 

TEFSİR, TEFSİR ÇEŞİTLERİ VE KONULU TEFSİR ....................................... 4 

1.1. Tefsir İlmi .......................................................................................................... 4 

1.1.1. Tefsir ........................................................................................................... 5 

1.1.2. Te’vil ........................................................................................................... 6 

1.2. Tefsir Çeşitleri ................................................................................................... 7 

1.2.1.Mevzii (Parçacı) Tefsir ................................................................................ 7 

1.2.1.1.İcmali Tefsir .......................................................................................... 8 

1.2.1.2.Tahlili Tefsir.......................................................................................... 8 

1.2.2.Mevzui (Konulu) Tefsir ............................................................................. 11 

1.3. Konulu Tefsir .................................................................................................. 11 

1.3.1. Konulu Tefsirin Tanımı ............................................................................ 11 

1.3.2. Konulu Tefsirin Tarihçesi ......................................................................... 12 

1.3.3. Konulu Tefsirin Yöntemi .......................................................................... 14 

1.3.4. Konulu Tefsirin Önemi ve Faydaları ........................................................ 17 

1.3.5. Konulu Tefsirin Çeşitleri .......................................................................... 20 

1.3.5.1. Konu Eksenli Konulu Tefsir .............................................................. 20 

1.3.5.2. Kavram Eksenli Konulu Tefsir .......................................................... 21 

1.3.5.3. Sûre Eksenli Konulu Tefsir ................................................................ 22 



vii 
 

İKİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 28 

ZUHRUF SÛRESİNİN KONULU TEFSİRİ ........................................................ 28 

Zuhruf Sûresinin Meâli ........................................................................................... 28 

2.1. Zuhruf Sûresi Hakkında Genel Bilgiler ........................................................... 33 

2.1.1. Sûrenin Adı ve Ayet Sayısı ....................................................................... 33 

2.1.2. Sûrenin Tanıtımı ....................................................................................... 34 

2.1.3. Sûrenin Hedefleri ...................................................................................... 35 

2.1.4. Sûrenin Siyak ve Sibakı, Önceki ve Sonraki Sûrelerle Bağlantıları ......... 36 

2.1.5. Sûrede Geçen Bazı Kelimelerin Tahlili .................................................... 38 

2.2. Zuhruf Sûresinin Konulu Tefsiri ..................................................................... 52 

2.2.1. İlahi Mesajın İletilmesi (1-8. Ayetler) ...................................................... 52 

2.2.1.1. Hurûf-u Mukattaa ............................................................................... 52 

2.2.1.2. Arapça Kur’an .................................................................................... 53 

2.2.1.3. Helâk Edilen Kavimler ....................................................................... 63 

2.2.2. Allah’ın Varlığının ve Birliğinin Delilleri (9-14. Ayetler) ....................... 68 

2.2.2.1. Şirkin Tutarsız Mantığı ...................................................................... 68 

2.2.2.2. Yeryüzünün Yolculuğa Elverişli Yaratılması .................................... 71 

2.2.2.3. Yağmurun Ölçülü İndirilmesi ve Yeniden Diriltilmeye Delil Olması73 

2.2.2.4. Gemiler ve Hayvanların İnsanların Emrine Verilmesi, Yolculuk Âdabı 

ve Suyun Kaldırma Kuvveti ............................................................................ 78 

2.2.2.5. Kâinat Ayetleri ................................................................................... 85 

2.2.3. İnançlardaki Sapmalar (15-25. Ayetler) ................................................... 88 

2.2.3.1. Meleklerin Kız Olduğu İddiası........................................................... 88 

2.2.3.2. Müşriklerin Kızlara Bakışlarındaki Çelişkiler ................................... 93 

2.2.3.3. Cüz’i İrade, İnsanın Sorumluluğu Mes’elesi ..................................... 98 

2.2.3.4. Atalar Dinine Uyma ......................................................................... 103 

2.2.4. Hz. İbrahim (a.s.) ve Tevhid, Dünyanın Düzeni ve Hidâyette Allah’ın 

Takdiri (26-45. Ayetler) .................................................................................... 109 

2.2.4.1. Hz. İbrahim (a.s.) ............................................................................. 109 

2.2.4.2. Peygamber Seçilme Kriterleri .......................................................... 116 

2.2.4.3. Dünyada Servet Dağılımının Şekli ve Amacı .................................. 120 



viii 
 

2.2.4.4. Zikri Görmezden Gelene Şeytan Musallat Edilmesi ........................ 130 

2.2.4.5. Er-Rahmân İsmi ............................................................................... 136 

2.2.4.6. Hidâyet ............................................................................................. 141 

2.2.4.7. Peygamberin Doğru Yolda Olduğunun Söylenmesi ........................ 144 

2.2.4.8. Kur’an’ın Şeref Kazandırması ......................................................... 146 

2.2.4.9. Peygamberlerin Ortak Mesajı Tevhid .............................................. 147 

2.2.5. Hidâyet Rehberi Peygamberlerden Hz. Musa (a.s.) ve Hz. İsa (a.s.) ..... 151 

2.2.5.1. Tevhid Davetçisi Hz. Musa (a.s.) ve Zalim Firavun ........................ 151 

2.2.5.2. İnanmayanların Peygamberlerden Uygunsuz İstekleri .................... 164 

2.2.5.3. Hz. İsa (a.s.) ..................................................................................... 170 

2.2.5.4 Hz. İsa (a.s.)’ın Kıyamet Âlameti Olması ......................................... 175 

2.2.5.5. Kıyamet Gününde Muttakiler Dışındaki Dostların Birbirlerine 

Düşman Olması ............................................................................................. 184 

2.2.6. İnananların Ödülleri ve İnanmayanların Cezaları (68-78. Ayetler) ........ 190 

2.2.6.1. Cennet .............................................................................................. 191 

2.2.6.2. Cennette Canların İstediği Her Şeyin Mevcut Olması ..................... 193 

2.2.6.3. Cehennem ......................................................................................... 198 

2.2.6.4. Cehennemdekilerin Ölmeyi İstemeleri ............................................ 201 

2.2.7. Peygambere (s.a.v.) Hitaplar (79-89. Ayetler)........................................ 204 

2.2.7.1. Yapılan Her Şeyin Kaydedilmesi ..................................................... 206 

2.2.7.2. Eğer Rahmân’ın Çocuğu Olsaydı Ayeti ........................................... 208 

2.2.7.3. Hakka Şahitlik Edenlerin Şefaatçi Olmaları .................................... 213 

2.2.7.4. Müşriklerin, Allah (c.c.)’ın Yaratıcı Olduğuna İnanmaları ............. 216 

SONUÇ .................................................................................................................... 219 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 222 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 227 

 

 

 



ix 
 

KISALTMALAR 

A.g.e. : Adı geçen eser 

a.s.     : Aleyhi’s-selam 

b. : İbn 

bkz. : Bakınız 

C. : Cilt 

c.c. : Celle Celâluhu 

çev. : Çeviren 

DİA. : Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

Hz. : Hazreti 

k.v. : Kerremellahu vechehu 

nsr. : Neşreden  

ö. : Ölüm tarihi 

r.a. : Radıyallahu anh. 

s. : Sahife 

S. : Sayı 

sad. : Sadeleştiren 

s.a.v. : Sallallahu aleyhi ve sellem 

trc. : Tercüme eden 

t.y. : Tarih yok. 

vb. : Ve benzeri 

vd. : Ve diğerleri 

vs. : Ve sâire 

yy. : Yüzyıl 

y.y. : Yayın yeri yok.   

 



1 
 

 

 

GİRİŞ 

1.Araştırmanın Konusu 

Kur’an İslâm dininin birinci ve en temel kaynağını teşkil eder. Kur’an’ın mesajının 

anlaşılması bu açıdan büyük önem taşımaktadır. Konulu tefsir metodu zamanın 

ihtiyaçları doğrultusunda üzerinde durulan bir yöntem olup son zamanlardaki 

Kur’an’la ilgili çalışmaların çoğunluğunu bu yöntem oluşturmaktadır. Bizim 

çalışmamız “Zuhruf Sûresi’nin Konulu Tefsiri” olduğundan konulu tefsir yöntemiyle 

Zuhruf sûresinin tefsiri yapılmaya çalışıldı. Zuhruf sûresinin eksenini, şirk inancının 

reddi ve tevhid inancının desteklenmesi oluşturmaktadır. Tevhid, nübüvvet ve ahiret 

bu sûrenin ana konularıdır. Sûrede genel olarak Mekke müşriklerinin tevhide aykırı 

inançları ele alınmaktadır. Bunun dışında peygamberlerden; Hz. İbrahim, Hz. Musa ve 

Hz. İsa’dan söz edilmektedir. Cennet ve cehennem sûrenin son konularıdır.        

2.Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Kur’an’ın anlaşılmasında, Kur’an’ın bölümleri olan sûrelerle ilgili çalışmalar önemli 

bir yer tutmaktadır. Konulu tefsir metodu Hz. Peygamber zamanından itibaren mevcut 

olmakla beraber daha çok son yüzyılda şekillenmiş ve üzerinde çok çalışmalar 

yapılmıştır. Konu olarak işlediğim Zuhruf sûresi ile ilgili daha önce çalışma 

yapılmadığını tespit ettiğimden bu sûreyi çalışma konusu yaptım. Zuhruf sûresi 

Kur’an’ın Mekkî sûrelerinin anlaşılmasında önemli ipuçları vermektedir. Kur’an’ın 

hidâyet rehberi olması özelliğinden dolayı onu oluşturan sûrelerde de insanlık için 

hidâyet ışıkları vardır. Bu hidâyet ışıklarından biriside Zuhruf sûresidir. Bu sûre ile 

Kur’an’ın temel mesajlarından biri olan tevhid mesajının İslâm dinindeki merkezi 

konumu ve şirkin yanlışlığı Allah’ın kelamı vasfıyla mükemmel bir şekilde 

işlenmektedir. Konulu tefsir metodu da bu mesajların Kur’an bütünlüğünde 

anlaşılmasını sağlamaktadır. 

3.Araştırmanın Metodu 

Çalışma ‘konulu tefsir’ metodu ile yapıldı. Sûre eksenli konulu tefsir çalışmalarında 

sûrede tek konu alınıp incelenebileceği gibi bütün konularda incelenebilir. Bu 

çalışmada mümkün mertebe bütün konular incelenmeye çalışıldı. Ayetler konu 



2 
 

başlıklarına göre ayrıldı. Bilinmeyen kelimelerin anlamları bulundu. Çalışma 

yapılırken ilk olarak Kur’an’ın Kur’an’la tefsirine başvuruldu. Konular ile ilgili ayetler 

Kur’an bütünlüğünde ele alındı. Konuyla ilgili hadislere başvuruldu. Daha sonra 

konuyla ilgili eski ve yeni tefsirlerin görüşleri belirtildi. Kur’an’ın tefsirinde şahsi 

görüşlerin verilmesinden sakınılması gerektiğiyle ilgili Hz. Peygamberden nakledilen 

hadis-i şerifler dikkate alınarak mümkün mertebe mevcut kaynaklardan bir sentez 

ortaya konulmaya çalışıldı. Konuyla ilgili tefsir dışı kaynaklardan da (siyer v.b.) 

istifade edilerek onların da konularla ilgili görüşleri anlatıldı. Sûre çerçeveli konulu 

tefsir çalışmalarında tüm konuların bütün ayrıntılarına kadar işlenmesi Yüksek Lisans 

tezi kapsamını aşacağından konular mümkün mertebe işlenmeye çalışıldı. Araştırmada 

ayetler; sûre adı, sûrenin mushaftaki sıra numarası ve ayet numarası, Ör: Fussilet 41/53 

şeklinde gösterildi.  

Çalışmada ayet mealleri, toplu meal ve Arapça asıllarının altındaki kısımlarda Türkiye 

Diyanet Vakfı mealinden alındı. Çalışmanın içeriğindeki ayet mealleri ise Prof. Dr. 

Hayreddin Karaman ve ekip arkadaşları tarafından hazırlanan Diyanet İşleri 

Başkanlığı’nın ‘Kur’an Yolu’ mealinden alındı.  

4.Araştırma ile İlgili Kaynaklar 

Çalışmada klasik ve modern dönem tefsirlerinden yararlanıldı. Klasik dönem 

kaynaklar: Mukatil bin Süleyman (ö.150/767), et-Tefsirul kebir; Muhammed İbni 

Cerir et-Taberi (ö.310/923), Cami’ül beyan an te’vili ayil Kur’an; Fahreddin er-Razi 

(ö.606/1210), Mefatihu’l ğayb; İbni Kesir (ö.774/1373), Tefsir’ül Kur’an’il Azim v.d. 

kaynaklardan yararlanıldı. Modern dönem kaynaklar ise: Elmalılı Hamdi Yazır 

(ö.1942), Hak Dini Kur’an Dili; Seyyid Kutub (ö.1966), Fi-zilal’il Kur’an; Ömer 

Nasuhi Bilmen (ö.1971), Kur’an’ı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri; Vehbe ez-

Zuhayli (ö.2015), Tefsirü’l Veciz; Ömer Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali 

ve Tefsiri-; Süleyman Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri; Bayraktar Bayraklı, Yeni 

Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri; Celal Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an 

Tefsiri v.d. tefsirlerden yararlanıldı. Kelime anlamları için daha çok Rağıb el-

İsfahani’nin (ö.V/XI. Yüzyılın ilk çeyreği), Müfredat isimli eserinden faydalanıldı.   

 

 

     



3 
 

5.Araştırma ile İlgili Yapılan Çalışmalar 

Sûrede tüm konuların tefsiri yöntemiyle yapılan yüksek lisans tez çalışması örnekleri: 

a-) Sebe sûresinin konulu tefsiri. Hasan Serçe. Erciyes Üniversitesi-2009. 

b-) Saffat sûresinin konulu tefsir çalışması. Sevim Uludağ. Erciyes Üniversitesi-2010. 

c-) Neml sûresinin konulu tefsiri. Esra Yıldız. Erciyes Üniversitesi-2010. 

d-) Sad sûresinin konulu tefsir çalışması. Hikmet Kavik. Erciyes Üniversitesi-2011. 

e-) Tefsir ve te’vil açısından Tekvir sûresi (Konulu tefsir örneği). Ali Akkuş. Ankara 

Üniversitesi-2013. 

f-) Ankebut sûresi konulu tefsiri. Mehmet Demirci. Kahramanmaraş Sütçü İmam 

Üniversitesi-2015. 

g-) Müddessir ve Müzzemmil sûrelerinin karşılaştırmalı konulu tefsiri. Ahmet Sevinç. 

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi-2016. 

h-) Lokman sûresinin konulu tefsiri. Abdurrahman Nursaçan. Erciyes Üniversitesi-

2017. 

ı-) Nebe sûresi ve konulu tefsiri. Mahmut Sami Gülcü, 19 Mayıs Üniversitesi-2017. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TEFSİR, TEFSİR ÇEŞİTLERİ VE KONULU TEFSİR 

1.1. Tefsir İlmi  

Kur’an’ı Kerim’in Hz. Peygamber (s.a.v.)’e nazil olmasının üzerinden 1400 seneye 

yakın bir zaman geçmiştir. İnsanlara dünyaya geliş amaçlarını gösteren, ölümden 

sonra hayatın bitmediğini, ahirette tekrar dirilişin gerçekleşeceğini belirten Kur’an’ın 

doğru anlaşılması çok önemli bir husustur. Hz. Peygamber zamanında sahabe 

anlamadığı ayetleri ve durumları Hz. Peygambere sorup cevabını almaktaydı. 

Dolayısıyla Kur’an’ın ilk müfessiri Hz. Peygamberdir. Ayrıca Kur’an’ın 

anlaşılmasında Kur’an bütünlüğünün ve ayetlerin siyak ve sibaklarının, anlam 

bağlamının dikkate alınması önemlidir. Kur’an’ın kapalı gibi gözüken anlaşılamayan 

ayetleri başka sûrelerdeki ayetlerle açıklanabilmektedir. Örneğin Fatiha 1/6-7. 

ayetlerindeki, “Bizi dosdoğru yola ilet. Nimetine erdirdiklerinin yoluna; gazaba 

uğramışların yoluna da, doğrudan sapmışların yoluna da değil!”, ayeti her namazda 

okunmaktadır. Bu ayetlerde geçen ‘nimete erenler’ kimlerdir? Bu sorunun cevabını 

Kur’an bütünlüğünü dikkate aldığımızda Nisa 4/69’da bulmaktayız. “Kim Allah’a ve 

peygambere itaat ederse işte onlar, Allah’ın kendilerine lutuflarda bulunduğu 

peygamberler, sıddıklar, şehidler ve sâlih kişilerle beraberdirler; bunlar ne güzel 

arkadaşlardır!” Meâlde lütuflar diye belirtilen kısım ayette en’ame, nimet verilenler 

olarak geçmektedir. Yani nimet verilenlerin kim olduğunun cevabını, Kur’an 

bütünlüğünü dikkate alarak buluyoruz. Bunlar; peygamberler, sıddıklar, şehidler ve 

salih kişilerdir.  

Hz. Peygamberden sonra, Kur’an’ın anlaşılmasında sahabe ve sonraki nesillerin 

anlama çabaları olmuştur. Sahabeden sonraki yüzyıllarda iki çeşit tefsir çalışması öne 

çıkmıştır. Birincisi Hz. Peygamber ve sahabeden rivayetlerle yapılan tefsir çalışması 

ki buna rivayet tefsiri denildi. İkincisi de ayetlerin akli muhakeme ile anlaşılma çabası 

ki buna da dirayet tefsiri denilmiştir. Genel olarak hicri ilk asırlarda rivayet tefsirleri 

ve lüğavi tefsirler yazılmıştır. Rivayet tefsirlerinin en hacimlisi ve en önemlisi de İbn 

Cerir et-Taberi (ö. h.310-m.923)’nin yazdığı “Cami-ül Beyan an-Te’vil’i ayi’l-



5 
 

Kur’an” adlı eseridir. Taberi bu eserde kendinden önceki tefsir rivayetlerini 

toplamıştır. Seçici davranmamış, katılmadığı rivayetleri de almıştır. Taberi’nin tefsiri 

hicri ilk üç asırdaki tefsir malzemesinin ansiklopedisi gibidir. İlk basımı, son cildi 

fihrist olmak üzere, Kur’an’ın her cüzü bir cilt olacak şekilde otuzbir cilttir.       

1.1.1. Tefsir 

Tefsir (التفسير ) fesrun’un mübalağa formudur. Tefsirin, f-s-r kökünden geldiği kabul 

edilmiştir. Rağıb el-İsfahani’ye göre kök anlamı “Makul anlamı ortaya çıkarmaktır”.1 

“S-f-r kökü muhtelif anlamlara geliyorsa da bu kelime Araplar arasında kapalı bir şeyi 

açmak, aydınlatmak ve işrak gibi manalarda kullanılmıştır”.2  

“Lügatte f-s-r kökünden tef’il ölçüsünde gelen ‘Tefsir’ kelimesi, ‘Örtüyü kaldırmak, 

açmak, bir şeyi açıklamak’ gibi anlamlara gelir… Sonuç olarak, tefsir ilmine Kur’an’ı 

Kerim’de Allah Tealanın muradını anlama uğraşısı da denilebilir”.3  

“Tefsir, sahih rivayetlere ve Arapça dil bilgisine dayandığı oranda nesnel bilgiler 

içerir”.4 Bütün bu tanımlamalardan sonra tefsiri şöyle tanımlayabiliriz: “Arap dili ve 

belagati ile ilgili bütün araçların kullanılıp, ayetleri çevreleyen tarihsel şartlar da 

dikkate alınarak Allah’ın muradının, kitap ve sünnet çerçevesinde ortaya 

çıkarılmasıdır”.5 

Tefsir kelimesi Kur’an’da Furkan sûresi 25/33. ayetinde geçmektedir. “Onlar ne 

zaman bir talep ileri sürseler biz sana mutlaka kesin gerçeği ve en güzel açıklamayı 

(tefsiri) bildiririz.”     

 

1 Rağıb el-İsfahani, Müfredat, Kur’an Kavramları Sözlüğü, çev. Abdulbaki Güneş ve Mehmet 

Yolcu, 3. bs. (İstanbul: Çıra Yayınları, 2012), 796. 

2 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 22. bs. (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2012), 

214. 

3 A. Cüneyt Eren, Tefsir Okumalarına Giriş, Külli Kaideler, 1. bs. (İstanbul: Ensar Neşriyat, 

2013), 27. 

4 Muhsin Demirci, Tefsir Usulü, 26. bs. (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Vakfı Yayınları, 2013), 20. 

5 Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi, 14. bs. (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Vakfı Yayınları, 2012), 24. 



6 
 

Hakiki tefsir, Allah ve Resulünün açıklamaları ile yapılandır. Yani gerçek tefsir 

rivayete muhtaç olan yani tevkifi olandır. Bu anlamın dışındakiler te’vil içinde 

değerlendirilir.6  

Şahin Güven’e göre tefsir, “Lafzın delalet ettiği manayı tespit edip açığa çıkarmak, 

lafızdaki kapalı olan manayı açıklayarak anlaşılır kılmak ve müşkil olan lafızdan 

murad edilen manayı açıklayarak anlaşılır kılmak ve müşkil olan lafızdan murad edilen 

manayı açıklayıp yorumlamaktır”.7 Mustafa Müslim’de tefsirin terim anlamı olarak, 

“Kur’an ayetlerinin anlamını ortaya çıkarıp Allah’ın bunlardan hedeflediği amacı 

açıklamaya çalışan ilim dalı”,8 tanımını vermektedir. 

Tefsirin tanımı tarihi seyir boyunca anlam değişikliklerine uğramıştır. Hz. Peygamber 

zamanında ayetin tatbiki için anlaşılması söz konusu iken ilerleyen zamanlarda Kur’an 

ilimlerinin çeşitlenmesiyle karmaşık bir hale gelmiş ve sadelikten uzaklaşmıştır. 

Örneğin yapılan dilbilgisi çalışmalarıyla esas olan manaya ulaşmaktan uzaklaşılmıştır. 

Tefsirde esas olan manaya yani muradı ilahinin ne demek istediğine ulaşmak olmalıdır. 

Tefsir çalışmaları Hz. Peygamber zamanında Kur’an’ın metniyle karışmasın 

endişesiyle yazdırılmamıştır. Tefsir çalışmaları daha sonraki nesillerde tedvin 

edilmeye başlanmıştır. Sahabe tefsirinin temel kaynakları; Kur’an, hadis, ictihad (re’y) 

ve israiliyattır. 

1.1.2. Te’vil 

“Asla dönüş anlamına gelen evl kökünden gelmektedir”.9 Te’vil (التأويل) ayetlerin 

gelebileceği birden çok anlam ihtimalinden birisine anlamı döndürmek, ayetten 

kastedilen anlamın bunlardan birisi olduğu tercihini yapmaktır. Tefsir daha çok rivayet 

malzemesiyle yapılırken, te’vil dirayetin konusudur. Ali İmran 3/7. ayetinde te’vil 

lafzı geçmektedir. “Onun te’vilini ancak Allah ve ilimde derinleşenler bilir.” Burada 

 
6 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, 5. bs. (Ankara: Fecr Yayınları, 2010), 20. 

7 Şahin Güven, Çağdaş Tefsir Araştırmalarında Konulu Tefsir Metodu, 1. bs. (İstanbul: Şura 

Yayınları, 2001), 36. 

8 Mustafa Müslim, Kur’an çalışmalarında Yöntem, çev. Salih Özer, 1. bs. (Ankara: Fecr 

Yayınları, 1993), 25. 

9 El-İsfahani, Müfredat, 109. 



7 
 

geçen anlam ıstılah anlamına en yakın anlamdır. Başka ayetlerde de geçen te’vil, rüya 

yorumu, işlerin içyüzünü haber vermek gibi anlamlarda kullanılmıştır. 

İslâmi ilimlerde tefsir, diğerlerine göre daha genel bir anlam sahasına sahiptir. Tefsir 

kelimesinin kullanılması te’vilden daha öncedir. Te’vil İslâmi ilimler olgunlaştıktan 

sonra daha çok kullanılmaya başlanmıştır. Her te’vilde geçerli kabul edilmez, 

kelimenin asıl manasından uzak bir anlamdaki te’vil reddedilir. 

“İslâmın ilk asrında Kur’an tefsiri denilince, Allah’ın, Peygamberin ve sahabenin 

Kur’an’ı açıklaması ve beyanı akla gelmektedir. Bundan dolayı ilk devirlerdeki 

müfessirler eserlerinde tefsir lafzından ziyade te’vil kelimesini kullanmışlardır”.10 İlk 

devir müfessirleri kendi yaptıkları ayetlere mana vermenin, son-nihai anlamlar 

olmadığını söylemişlerdir. Genel olarak yapılan tefsirlerden sonra “Allah’u A’lem” 

demişlerdir. Terim olarak te’vil: “Meşru bir sebep veya delilden ötürü, herhangi bir 

ayeti ya da kelimeyi zahiri manasından alıp, bağlamından koparmadan kitab ve 

sünnete uygun bir şekilde yorumlamaktır”.11 Te’vilde ulaşılan mânalar islâmın ana 

kaynakları olan Kur’an ve Hz. Peygamber’in sünnetine aykırı olmamalıdır. 

1.2. Tefsir Çeşitleri 

1.2.1.Mevzii (Parçacı) Tefsir 

“Mevzii tefsir, ‘herhangi bir müfessirin Kur’an’daki sûre sıralamasını esas alarak her 

ayeti, mevcut tertibe göre birer birer ele alarak açıklaması’, demektir”.12 Bu tefsir 

şeklinde müfessir ayetleri Kur’an’daki (mevcut mushaftaki) sıraya göre tefsir eder. Bu 

tefsir çeşidinin ilk mükemmel örneği Taberi’nin, ‘Cami’ul-beyan an te’vili’l-Kur’an’ 

adlı tefsiridir. Müfessirler ayetlerin anlamının ortaya çıkması için ayetleri başka 

ayetlerle, hadislerle, sahabe, tabiin ve sonrası âlimlerin bilgilerinden de faydalanarak 

açıklığa kavuşturmaya çalışmışlardır. Bu tefsir türünde ayetlerden tümevarıma giderek 

ana fikirlerin ortaya konmamış olması eleştirilen kısımdır. Ayrıca birçok İsrailiyat 

bilgilerine yer vermişlerdir.  

 

 
10 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, 25. 

11 Demirci, Tefsir Tarihi, 26. 

12 A.g.e., 115. 



8 
 

1.2.1.1.İcmali Tefsir 

a-) Lafzi Tefsir 

Bu tefsir türünde ayetlerde geçen kelimelerin dilbilimsel açıklaması yapılır ve ayette 

geçen kelimelerin zahir (dış, görünen) anlamıyla ilgilenilir. Ayetin bütüncül anlamına 

ulaşmaktan ziyade ayette geçen kelimelerin ne anlama geldiği açıklanır. Bu tefsir 

çeşidi, lafzın edebi kısmını anlamak için lüzumlu olmakla beraber, mananın 

derinliğine inmek, esas anlama ulaşmada eksik kalmaktadır. Diğer tefsirler için bir veri 

sunmaktadır. Bu tefsir çeşidinin örnekleri: Süfyan es-Sevri (ö.778), Yahya b. Sellam 

(ö.815), Yahya b. Ziyad el-Ferra (ö.822), Ebu Ubeyde Ma’mer b. El-Müsenna (ö.827), 

Celaleddin el-Mahalli (ö.1460) ve Celaleddin es-Suyûtî’nin (1505) ortak tefsiri olan 

‘Tefsiru’l Celaleyn’dir.  

b-) Manevi Tefsir 

Bu tefsir çeşidinde ayetler mushaftaki sırasına göre tefsir edilmektedir. Lafzi tefsirden 

farklı olarak ayetlerin konu olarak maksadı bulunmaya çalışılmaktadır. “Bu tefsir, 

Kur’an’ı literal okuma yerine onun mesajına yönelik yüce bir gaye peşindedir”.13  

1.2.1.2.Tahlili Tefsir 

a-) Rivayet Tefsiri 

Tefsirin başladığı ilk dönemlerdeki âlimler tefsir çalışmalarının müfessirin görüşleri 

doğrultusunda öznel olarak yapılmasını doğru bulmuyorlardı. Gerçek tefsirin, hadis, 

sahabe görüşü gibi sahih rivayetlerle yapılması gerektiğini söylüyorlardı. Bu 

rivayetlere ilaveten Arap dili kurallarının da iyi bilinmesi ve tefsir çalışmalarında 

dikkate alınması gerektiği fikrindeydiler. Dolayısıyla ilk tefsir çalışmaları rivayet 

tefsirleridir. Bu tefsirlerde Kur’an bütünlüğü açısından ayetlerin başka ayetlerle 

açıklanması ilk başvurulan yöntemdir. Dil açıklamalarına çok yer verilmiştir. Mukatil 

b. Süleyman’ın tefsiri Arap dili ile ilgili açıklamalarla yapılan tefsir örneklerindendir. 

Dil açıklamaları yapılırken Arap dilinin eski kaynaklarından da faydalanmışlardır. Bu 

kaynakların en önemlilerinden biri de cahiliye şiirleridir. Buna şiirle istişhad denir. 

Nitekim İbni Abbas bu konu üzerinde durmuş tefsirde cahiliye şiirinden oldukça 

faydalanmıştır. Bu konuda İbn Abbas şöyle demiştir: “Kur’an’ın garip kelimeleri 

 
13 Muhsin Demirci, Konulu Tefsire Giriş, 1. bs. (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2006), 43. 



9 
 

hakkında bana sorduğunuzu şiirde arayın. Çünkü şiir Arabın divanıdır”.14 Ayetlerde 

anlaşılamayan kelimelerin anlaşılabilmesi için, bu kelimelerin Kur’an’daki 

kullanımından önce ne manaya geldiği, cahiliye şiirlerinden öğrenilmeye çalışılmıştır. 

İbn Abbas (r.a.), Arap şiirinden bilimeyen kelimelerin anlamına ulaşmayı 

uygulamıştır, ayrıca Taberi de bu yöntemi tefsirinde çok kullanmıştır. 

Rivayet tefsirleri genel olarak iki bakımdan eleştirilmiştir. Genel olarak ilk eleştiri 

rivayetlerin hadisler gibi ince elenip sık dokunmadan kullanılması, senetleriyle 

zikredilmemesi, senedlerin hazfedilmesi ve bundan dolayı uydurma rivayetlerinde 

tefsire sokulması eleştirisidir. Bir diğer eleştirilen ve zayıf görülen tarafı da İsrailiyata 

yer verilmesidir. 

Meşhur rivayet müfessir ve tefsirleri: 

a-) Ebu Cafer Muhammed İbn Cerir et-Taberi, (ö.923), Cami’ul-beyan an te’vili’l-

Kur’an. 

b-) Nasr b. Muhammed es-Semerkandi, (ö.983), Tefsiru Ebi’l-Leys. 

c-) Ebu’l Hasen Ali b. Ahmed b. Muhammed en-Nisaburi (el-Vahidi), (ö.1076), el-

Veciz fi tefsiri’l-Kur’an’il-aziz. 

d-) Ebu Muhammed el-Huseyn b. Mes’ud b. Muhammed b. Ferra (Begavi), (ö.1122), 

Me’alimu’t-tenzil. 

e-) Ebu Muhammed Abdulhak b. Galib b. Atiyye el-Endülusi, (ö.1151), el-

Muharreru’l-veciz.  

f-) Ebu’l-Ferec Abdurrahman İbnü’l-Cevzi, (ö.1201), Zadu’l-mesir. 

g-) Ebu’l-Fida İsmail b. Ömer b. Kesir, (ö.1373), Tefsiru’l-Kur’ani’l-azim. 

h-) Celaluddin b. Kemaluddin Süyuti, (ö.1505), ed-Dürrü’l-mensur.  

ı-) Cemaleddin Muhammed b. Muhammed el-Kasimi, (1914), Mehasinü’t-te’vil. 

 

 

 
14 Celaleddin es-Suyûtî, el-İtkan fi-Ulumi’l-Kur’an, 3. bs. (Beyrut: Darül Kutubil İlmiyye, 

2010), 183. 



10 
 

b-) Dirayet Tefsiri 

Tanım olarak dirayet tefsiri: “‘Müfessirin yalnızca rivayetlere bağlı kalmayıp dil, 

edebiyat ve çeşitli ilimler yanında kendi bilgi birikimine ve re’yine dayanarak yaptığı 

tefsirdir’. Buna re’y ve akli tefsir de denir”.15  

Hz. Peygamber (s.a.v.) zamanında başlayan bu tefsir çeşidi sonraki nesillerde, ihtiyaca 

binaen, gittikçe genişlemiştir. Karşılaşılan yeni durumlarda rivayetler yeterli 

kalmamaya başlamış ve yeni tefsirlere ihtiyaç duyulmuştur. Rivayet tefsiri dışında 

kalan, müfessirin içtihadıyla meydana gelen bu tefsir çeşidi dirayet tefsiridir. 

Müfessir, Arap diline vukufiyetinin yanı sıra, bu tefsiri yapabilecek belli bir bilgi 

birikimine ve bunlardan bir sonuç çıkarabilecek bir akıl kabiliyetine sahip olmalıdır. 

Dirayet tefsiri sonuç olarak tefsiri yapan yani müfessirin içtihadıdır. Bu tefsiri 

yapabilmesi için müfessirin gerekli donanıma sahip olması çok önemlidir aksi takdirde 

yapılan tefsir, müfessirin kendi öznel yorumları olarak kalır. 

Dirayet tefsirinin re’ye dayanan ve aklı önceleyen bu özelliklerinden dolayı bu tefsir 

çeşidine iki çeşit yaklaşım olmuştur. İlk kısımdakiler re’yle tefsiri caiz görmezken 

diğerleri caiz görmüşlerdir. Caiz görmeyenler; genel olarak re’yle tefsirin hadislerle 

yasaklandığını, zan ifade ettiğini, zanda kesin bilgi olmadığından böyle yapılan Kur’an 

tefsirinin, ayetlerin işaretiyle16 yasaklandığını, bu yetkinin sadece Hz. Peygambere 

verildiğini, ayrıca sahabenin bu uyarılardan dolayı re’yle tefsirden kaçındıklarını 

söylemişlerdir. Caiz görenler ise; Hz. Peygamber’in Kur’an’ın tamamını tefsir 

etmediğini, dolayısıyla tefsir edilme ihtiyacı olan ayetler bulunduğunu belirtmişlerdir. 

Ayrıca re’y tefsiri caiz olmasaydı Abdullah İbn Abbas ve Abdullah b. Mes’ud gibi 

âlim sahabeler bunu caiz görmez ve tefsir yapmazlardı, demişlerdir. İbn Mes’ud 

Kufe’de (Irak) bir ilim merkezi, tefsir okulu açmıştır. Hz. Peygamberle sahabi Muaz 

b. Cebel arasında geçen, Yemen’e vali olarak gönderilirken yapılan konuşmada 

ictihada delil olarak gösterilmiştir. Buna göre Hz. Peygamber, Muaz b. Cebel’in 

Allah’ın kitabı ve Resulullah’ın sünnetinde bulamadığı bir konuda re’yi ile ictihad 

etmesine izin vermiştir. 

 
15 Demirci, Tefsir Tarihi, 152. 

16 A’raf 7/33, İsra 17/36. 



11 
 

Re’y ile tefsirde kaçınılması gerekenler şunlardır: Dilin ve dinin kurallarını bilmeden 

yorum yapmak, Kur’an’ı yanlış mezheplere göre yorumlamak, Allah’ın girilmesini 

istemediği konulara dalmak, delilsiz olarak Allah’ın muradının kesin sonucunu 

söylemek ve hevaya uymak.17  

Meşhur dirayet müfessir ve tefsirleri: 

a-) Fahruddin Muhammed b. Ömer b. Hüseyin er-Razi, (ö.1210), Mefatihu’l-gayb. 

b-) Ömer b. Muhammed Beyzavi, (ö.1286), Envarü’t-tenzil ve esraru’t-te’vil. 

c-) Ebu’l-Berekat Abdullah b. Ahmed b. Mahmud en-Nesefi, (ö.1310), Medariku’t-

tenzil ve hakaiku’t-te’vil. 

d-) Alaeddin Ali b. Muhammed el-Hazin, (ö.1341), Lübabu’t-te’vil fi meani’t-tenzil. 

e-) Ebu Hayyan el-Endelusi, (ö.1344), el-Bahru’l-muhit. 

f-) Hatıb eş-Şirbini, (ö.1570), es-Siracu’l-münir. 

g-) Ebussuud Efendi (ö.1574), İrşadu’l-akli’s-selim ila mezaye’l-kitabi’l-kerim. 

h-) Ebu’s-Sena Şihabuddin Mahmud el-Alusi (ö.1854), Ruh’ul meani fi tefsir’il 

Kur’an’il Azim ve’s-seb’il mesani. 

ı-) Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır (ö.1942), Hak dini Kur’an dili. 

1.2.2.Mevzui (Konulu) Tefsir  

Gelecek kısımda ayrıntılı olarak açıklanacaktır. 

1.3. Konulu Tefsir 

1.3.1. Konulu Tefsirin Tanımı 

Konulu tefsir Arapçada, “Et-Tefsir-ul Mevdui” (التفسير الموضوعي )olarak geçmektedir. 

Konulu tefsirin tanımı şöyle yapılabilir; “Kur’andaki herhangi bir meseleyi –inanç, 

toplum, evren, hayat, v.b.- araştırma konusu yaparak değişik sûrelerde zikredilen 

nasları nüzul sırasına göre ele alıp usulüne uygun bir şekilde incelemek sûretiyle onun 

pratik hayata uygunluğunu ortaya çıkarmak demektir”.18 Diğer bir tarif olarak; 

 
17 Muhammed Abdulazim ez-Zürkânî, Kur’an İlimleri-Menahilu’l İrfan Tercümesi, çev. Halil 

Aydemir ve Ramazan Şahan, C. 2 (Beka Yayınları: İstanbul, 2015), 81. 

18 Demirci, Konulu Tefsire Giriş, 80. 



12 
 

“Kur’an’ın, bütünü veya herhangi bir sûresi çerçevesinde, temel ilke ve hedeflerine 

uygun olarak Kur’an’ın kendi bütünlüğü içerisinde, konularını ve pratik hayata tatbik 

yöntemini araştıran bir ilimdir”.19 Konulu tefsir Kur’an’ı konuşturma çabasıdır. 

Kur’an en çok anlaşılmaya çalışılan kitaptır. Kur’an’da konular ayrı şekilde 

işlenmemiştir. Her sûre içinde konuyla ilgili bir ayet bulunabilir. Bundan dolayı 

Kur’an’da geçen bir konunun anlaşılması için konulu tefsir yöntemi önemli bir 

yöntemdir. Konulu tefsirin kökleri Hz. Peygamber (s.a.v.)’e kadar uzanmakla birlikte 

1900’lü yılların başında tefsir ekolü olarak ele alınmaya başlanmıştır. Tefsir 

çeşitlerinin keskin hatlarla birbirinden ayrılması mümkün değildir. Tefsirde çeşitlenme 

tedrici bir şekilde olmuştur. Tefsir çeşitleri birbirinden faydalanmalıdır. 

Konulu tefsir Kur’an’ı ayet ayet sırayla tefsir etmez, konu olarak inceler. Kavram 

eksenli konulu tefsirde öncelikli amaç kavramın etimolojik ve semantik 

incelenmesidir. Konu eksenli tefsir çalışması cüz’i iken, kavram eksenli tefsir 

çalışması küllidir. “Her ‘kavramsal tefsir’ bir ‘konulu tefsir’dir. Ancak her ‘konulu 

tefsir’ bir ‘kavram tefsiri’ değildir”.20 Kavram eksenli tefsir çalışması dil ağırlıklı bir 

çalışma iken konulu tefsir yorum ağırlıklı bir çalışmadır. 

“Konulu Tefsir”, diğer tefsir usullerine bir alternatif olarakta algılanmamalıdır. Zira 

bu metot, yalnızca, geçmişte yapılan çalışmaları bir adım daha ileri götürmeyi 

hedeflemektedir. Çünkü bu metot, tefsir çalışmalarındaki dağınıklığa son vermeyi, 

konular hakkında sağlıklı bir Kur’ani düşünceye ulaşmayı ve yaşanılan hayatın 

problemlerini Kur’ani perspektiften değerlendirip çözüm önerileri sunmayı hedefleyen 

bütüncül bir yaklaşımdır.21 

1.3.2. Konulu Tefsirin Tarihçesi 

Konulu tefsir başlangıç olarak Hz. Peygamber tarafından uygulanan bir yöntemdir. 

Kur’an’ın Kur’an’la tefsiri yani ayetin başka bir ayetle tefsiri ilk baştan beri bilinen ve 

uygulanan bir tefsirdir. Hz. Peygamber (s.a.v.) Kur’an’la ilgili gerekli açıklamaları 

 
19 Güven, Çağdaş Tefsir Araştırmalarında Konulu Tefsir Metodu, 50. 

20 A.g.e., 54. 

21 A.g.e., 197. 



13 
 

yapmış, kendisine sorulan soruları cevaplamış, yanlış anlamaları düzeltmiştir. 

İbadetleri aynı zamanda birebir uygulayarak açıklamıştır.  

“Resulullah (s.a.v.), müteahhirun müfessirlerinde ma’ruf olan tefsirlerdeki gibi lüğat 

ve belağat eksenli tefsir yapmamış, O’nun tefsirinde şeriat ve ahkâmda, Allah’ın 

muradını beyan vardır”.22 “O peygamberleri apaçık delillerle ve kutsal metinlerle 

gönderdik. İnsanlara indirdiklerimizi kendilerine açıklaman için ve (ola ki üzerinde) 

düşünürler diye sana da uyarıcı kitabı indirdik”.23 Ayetinde “Litubeyyine linnas” 

(insanlara açıklamak için) denilerek Hz. Peygamber (s.a.v.)’e Kur’an’ı açıklama 

görevi verilmiştir. Hz. Peygamber (s.a.v.), kendisine sorulan bazı ayetlerin anlamını 

başka ayetlerle açıklayarak cevaplamıştır. Yani Kur’an’ın Kur’an’la tefsirine 

başvurmuştur. Sahabeler de bu yöntemden faydalanmışlardır.  

Konulu tefsire örnek gösterilebilecek başlangıçlar fıkıh konularıyla olmuştur. Ve 

bunlar daha sonra ahkâm ayetlerinin tefsiri şeklinde sistematize olmuştur. Yine konulu 

tefsirin örneklerinden biri olarak İmam Gazzali (ö.1111)’nin “İhya-u Ulumiddin” adlı 

kitabı örnek olarak verilebilir. Bu kitapta işlenen konularla ilgili ayetler bir arada 

verilmiştir. Konulu tefsiri tarih boyunca en çok kullananlar fakihler olmuştur. 

Çağımızda ise konulu tefsirin çıkışı Mısır’da bulunan Ezher Üniversitesinde yapılan 

çalışmalarla başlamıştır. Konulu tefsir, her ilim dalında meydana gelen ihtisaslaşmanın 

tefsir alanında da bir yansıması olarak doğmuştur. 

“Temel kaynağı itibariyle Kur’an’ın, Hz. Peygamber (s.a.v.)’in, sahabe ve daha 

sonrakilerin tefsir ve tebyin yöntemlerine dayanmaktadır. Bununla birlikte Konulu 

Tefsir, bir yöntem olarak ilk defa bu yüzyılın başlarında ortaya çıkmış ve bu yöntem 

Kur’ani araştırmalar alanında yeni bir alan oluşturmuştur”.24 

Konulu tefsir, istikra-tümevarım prensibine dayanır. Kur’an’da belirli konularla ilgili 

ayetler bir arada işlenmemiştir. Sûreler içine serpiştirilmiştir. Buna göre parçalar 

halinde Kur’an’da farklı sûrelerde bulunan ayetler, konular halinde bir araya 

getirilerek bir ana fikir oluşturulmaya çalışılır. Bu çalışma yapılırken Kur’an 

bütünlüğü dikkate alınarak anlama ulaşılır. Günümüzde de yüksek lisans ve doktora 

 
22 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, 55. 

23 Nahl 16/44. 

24 Güven, Çağdaş Tefsir Araştırmalarında Konulu Tefsir Metodu, 81. 



14 
 

tezlerinde yapılan tefsir çalışmaları, genel olarak konulu tefsir çalışmalarıdır. Bu 

bağlamda, Kur’an’da infak kavramı, Kur’an’da eviçi aile hayatı, Kur’an’da insan 

hakları gibi konular, yüksek lisans tez çalışmalarında konulu tefsir örnekleri olarak 

işlenmiş konulardandır.25  

1.3.3. Konulu Tefsirin Yöntemi 

Yöntemin eş anlamlısı olan metot kelimesi Yunanca asıllı bir kelime olup, metaodos, 

meta=doğru, odos=yol, yani doğru yol demektir. Metot bir amaca ulaşmak için tutulan 

yoldur. Her hedefe ulaşmada birçok yol olabilir. Metotlar amaca ulaşmayı 

kolaylaştırmakla beraber, amaca ulaşmada metot her şartta zorunlu değildir. Aksi 

halde düşünce zenginliğini kısıtlar. Genel olarak tefsir çalışmalarında Dokümantasyon 

metodu kullanılır. Bu metodla daha önce yazılmış eserlerden faydalanılarak araştırma 

yapılır.  

“Kur’an dilsel bir metindir”.26 Dolayısıyla Kur’an’ın anlaşılmasında dile ait 

özelliklerin, kuralların ve anlamların bilinmesi önemlidir. Bir metin üzerinde yorum 

yapabilmek için o metnin öncelikle iyi anlaşılması gerekir. Nazil olduğu muhatapların, 

ortamın ve varsa esbabı nüzulün bilinmesi de ilk anlamın ortaya çıkarılması açısından 

çok önemlidir. “Dolayısıyla bir Kur’an ayetinin (doğru) anlamı, onun ilk muhatabı için 

varid olan anlamıdır”.27 Sûrenin veya ayetin Mekkî ya da Medenî olmasıda anlama 

ulaşmada dikkat edilmesi gereken bir husustur. Çünkü Mekkî ve Medenî ayetlerin 

muhatapları ve mesajı farklı olabilir. Anlama ulaşmada tüm bu hususlar dikkate 

alınmalıdır. Metodoloji, Kur’an’ı anlama ve yorumlamada yanlış çıkarımların önüne 

geçer.   

Tefsirde yöntemin farklı olması, ulaşılan sonuçlarında farklı olmasına neden olur. 

Dolayısıyla yöntem seçimi önemlidir. Kur’an’ın tefsiri konusunda çeşitli yaklaşımlar 

vardır. Konulu tefsir yöntemi de son asırda kullanılmaya başlanan bir tefsir çeşididir. 

İslâmi ilimler yöntemlerini oluşturmada batının metotlarından da faydalanmışlar 

onlardan etkilenmişlerdir. Konulu tefsir, ilmi bir konuda uzmanlaşma ihtiyacına 

binaen oluşmuş bir tefsirdir. 

 
25 Demirci, Tefsir Tarihi, 186-190. 

26 Dücane Cündioğlu, Kur’an’ı Anlamanın Anlamı, 7. bs. (İstanbul: Kapı Yayınları, 2011), 7. 

27 A.g.e., 63. 



15 
 

Konulu tefsirde yöntem olarak öncelikle çalışılacak konu seçilmelidir. Konu 

seçildikten sonra konunun sınırları ve hedefi belirlenmelidir. Kur’an’da birçok konu 

mevcut olmakla birlikte, bu konular beşerî kitaplar gibi bir sıra şeklinde değil, sûrelere 

serpiştirilmiş halde işlenmiştir. Dolayısıyla konulu tefsir çalışmalarının bir çeşidi olan 

kavram çalışmalarında sadece kavramla ilgili ayetler değil, bu kavramın eş anlamlıları 

ve bu kavramı anlam olarak ilgilendiren diğer ayetlerinde dikkate alınarak bir 

tümevarıma gidilmesi gerekir. Konulu tefsirde amaç, belirlenen konuda Allah’ın 

muradını Kur’an bütünlüğünü dikkate alarak tespit etmeye çalışmaktır. Abdullah 

Draz’a göre, “nasıl ki bir tabloyu iyi anlamak için biraz geri çekilip öyle bakmak 

gerekiyorsa Kur’an’ın anlaşılması için de her sûresini böyle ele almak gerekir”.28 Bu 

çalışma yapılırken ikinci kaynak olarak Hz. Peygamber (s.a.v.)’in sünneti, hadisleri 

dikkate alınmalıdır. Sahabe ve tabiin görüşleri de incelenmelidir. Ayrıca anlama 

ulaşmada 1400 yıldır oluşmuş İslam bilgi kültüründen de faydalanmak gerekir. Esbab-

ı nüzul ve siyer kaynaklarıda, nüzul ortamının, muhatapların ve mesajın anlaşılması 

için hedefe ulaşmada önemli kaynaklardır.29 Esbab-ı nüzulün olmadığı ayet ve 

sûrelerde maksadın anlaşılması için ilk dönem siyerler çok önemli kaynaklardır. 

Konulu tefsir çeşitlerine göre de yöntemde biraz farklılıklar olabilmektedir. Bir konu 

seçip ona göre yapılan çalışmada, öncelikle konunun sınırları belirlenir. Çalışmaya 

uygun bir isim seçilir. Konuyla ilgili ayetler tespit edilir. Çalışma belirli bölümler 

halinde işlenir. Bilinmeyen kelimelerle ilgili sözlük çalışması yapılır. Tefsirlerden 

konuyla ilgili istifade edilir. Tümevarım yöntemiyle konunun hedefleri belirlenir. 

Ayetlerin anlamı araştırılırken bağlama dikkat edilir, ayetin siyak-sibakına göre 

anlamı belirlenmeye çalışılır. Çalışmanın geneli, Kur’an bütünlüğü çerçevesinde ele 

alınır, yani konuyla ilgili Kur’an’da geçen tüm ayetler ele alınarak incelenir. Konulu 

tefsir denince bu çeşit daha çok anlaşılmaktadır. Yapılan çalışmada güncel 

problemlere cevap bulmak, çalışmanın değeri ve amacı açısından önemli bir husustur. 

Kavram çalışmasında da Kur’an bütünlüğünde inceleme yapılır. Kavram çalışmasında 

konu çalışmasından farklı olarak dilsel çalışmaya ağırlık verilir, kavramın filolojik ve 

semantik özellikleri ele alınır. Ayrıca etimolojik yani kelimelerin kökeni ile ilgili 

 
28 Abdullah Draz, Kur’an’a Giriş, çev. Salih Akdemir, 7. bs. (Ankara: Otto yayınları, 2017), 

102. 

29 Demirci, Tefsir Tarihi, 190-192. 



16 
 

çalışmalar yapılır. Ayrıca araştırılan kavramla eş anlamlı, yakın anlamlı ve zıt anlamlı 

kavramlarda dikkate alınarak incelenir. Semantik-anlambilim ve hermeneutik-

yorumbilim birbirinin tamamlayıcısı iki alandır. Yine tüm bu çalışmalara tümevarım 

yöntemi uygulanarak temel sonuçlara ulaşılır. 

Sûre çerçevesinde yapılan konulu tefsir çalışmasında ise, öncelikle çalışılacak sûre 

seçilir. Mevcut tefsirlerden gerekli bilgiler alınır. Bilinmeyen kelimeler tespit edilip 

açıklanır. Sûrenin hedefleri ve ekseni tespit edilir. Sûrenin ayetleri işlenilen konulara 

göre başlıklara ayrılır. Bu konulardan temel sonuçlar ve konular arasındaki bağlantılar 

tespit edilir. Konulu tefsirde her ayetin tefsiri yapılmayabilir. Tespit edilen konular 

üzerinde çalışma yapılarak sonuçlara ulaşılır. 

Sûrenin iç bütünlüğü ve konuların işlenmesi ile ilgili olarak Şahin Güven, Abdullah 

Draz’dan yaptığı alıntıda şöyle demektedir:  

Ele alınan her sûredeki konular arasında belli bir bağlantı var mıdır? Bu soruya 

‘Abdullah Draz şu cevabı vermektedir: Bu sûrelerde, bir giriş, bir gelişme ve bir de 

sonuçtan müteşekkil belirli ve sınırlı gerçek bir plan mevcuttur. Sûrenin başında 

bulunan çok az sayıdaki ayette, sûrede incelenmek istenen konuların ana hatları 

bildirilmekte ve arkasından gelişme bölümü öyle düzenli bir tarzda gelmektedir ki, 

hiçbir kısım üst üste gelmediği gibi, her parça da bütün içindeki yerini en uygun 

şekilde almaktadır. Nihayet girişte söz konusu edilen meseleler sonuç bölümünde 

eksiksiz olarak cevabını bulmaktadır.30  

Sûre çerçeveli konulu tefsir çalışmasında yöntem özet olarak:  

a-) Bilinmeyen kelimeler tespit edilip açıklanır.  

b-) Ayetler konularına göre ana ve yan bölümlere ayrılır.  

c-) Sûrenin genel hedefi ve ekseni belirlenir.  

d-) Konuların birbirleriyle olan bağlantıları bulunmaya çalışılır.  

e-) Önceki ve sonraki sûrelerle bağlantıları açıklanır.  

f-) Her ayet açıklanmayabilir. Tespit edilen konular açıklanır.  

 
30 Güven, Çağdaş Tefsir Araştırmalarında Konulu Tefsir Metodu, 172-173. 

 



17 
 

g-) Günümüz problemlerine nasıl çözümler sunuyor, tespit edilir.  

h-) Mesajların ilk muhatapları tarafından nasıl anlaşıldığı önemli olduğundan tespit 

edilmeye çalışılır.  

ı-) Allah’ın sûrede geçen konularla ilgili muradı tespit edilmeye çalışılır.  

i-) Konu anlatımı etkileyici bir dille anlatılır. 

1.3.4. Konulu Tefsirin Önemi ve Faydaları 

Kur’an’ın bazı konular hakkında ne söylediği, nasıl çözümler ürettiği, Kur’an’a inanan 

mü’minler açısından önemlidir. Konular hakkında Kur’an’ın ne dediği ancak Kur’an 

bütünlüğü dikkate alınarak tespit edilebilir. Çünkü Kur’an’da konuların işlendiği 

ayetler sûrelere serpiştirilmiş haldedir. Dolayısıyla konunun tüm yönleriyle ele 

alınabilmesi için, Konulu tefsir önemli ve işlevsel bir tefsir yöntemidir. Örneğin 

“Kur’an’ın Kadına bakışı nedir, bu konuda ne demektedir?” gibi konular Kur’an’ın 

bütün ayetleri göz önüne alınarak bir tümevarım yöntemiyle bulunabilir. Ayrıca 

müsteşriklerin iddialarına cevap vermede ve İslâm tebliğcilerinin davette bulunurken, 

konuyu derli toplu bir şekilde anlatması için önemli bir yöntemdir. Günümüzde yeni 

çıkan problemlerin çözümünde Kur’an’ın bakış açısının belirlenmesinde de en etkili 

tefsirdir, denilebilir. Konuların iyi anlaşılmasını sağlar. Geçmiş tefsirlerde dilsel 

çalışmalar açısından çok zengin çalışmalar yapıldığından günümüzde yapılan 

çalışmaların farklı açılardan yapılması daha uygundur. Ayrıca konulu tefsir Kur’an 

bütünlüğünü esas aldığından, konunun anlaşılmasında sübjektiflik-tarafsızlık 

sağlamaktadır. 

Konulu tefsir, ayetlerin derin anlamlarını, Kur’an’ı konuşturarak, Kur’an’ın i’cazına 

katkıda bulunur. Son asırlarda çeşitli alanlarda gelişen bilimlerle ilgili olarak ta 

Kur’an’ın bakış açılarının oluşturulması için önemlidir.31  

Konulu tefsirin bir özelliği de yeni çıkan problemlere çözümler üretmesi ve Kur’an’ı 

hayata taşıma gayretidir. Bu gayret için konulu tefsir gibi farklı yöntemlerde 

bulunabilir. Geçmişteki bilgi ve tecrübe birikiminden, mirastan istifade edilmeli ve 

zamanımız insanının karşılaştığı problemlere çözümler üretilmelidir. Kur’an’a 

yönelerek bu problemlere çözümler bulunabilir. Konulu tefsir yöntemi çağımızda bir 

 

31 Müslim, Kur’an çalışmalarında Yöntem, 39-44. 



18 
 

gereklilik olarak ortaya çıkmıştır. Konulu tefsirin birçok faydası vardır. Onlardan 

biride zaman tasarrufu sağlamasıdır. Bir konunun anlaşılması için yapılan çalışmayla, 

okurun Kur’an’ın bütününü incelemesine gerek kalmadan anlamasını sağlayan bir 

çalışmadır. 

Tefsirin yazılış amacı, sadece Allah’ın Kur’an’daki muradını daha iyi anlayarak fiili 

hayata tatbikinin yöntemlerini araştırmaktan ibaret olmalıydı. Ne var ki bu yüce gaye 

her zaman tam olarak gözetilemediğinden ötürü, öyle kötü neticelere varılmıştır ki 

ayetteki Allah’ın muradı kolayca anlaşılırken ayeti açıklayan müfessirin muradı 

anlaşılmaktan uzak hale gelmiştir.32  

“Geçmişte pek çok Kur’an tefsiri kaleme alınmış olmasına rağmen, söz konusu 

tefsirler genel olarak herhangi bir konu hakkında derli toplu bilgi sunamamışlardır”.33 

Tefsirlerde ibâre ve anlatımlar âdeta zorlaştırılarak işlenmiştir. Kur’an ayetleri 

anlaşılabilirken, bu ayetlerin anlaşılması için yazılan tefsirler anlaşılamaz olmuştur. 

Bu açıdan konulu tefsir konuların daha rahat anlaşılmasını sağlamaktadır. 

Şahin Güven konulu tefsirin faydalarını 9 madde halinde vermektedir: 

“1- Konulu tefsirin, müfessiri hataya düşmekten ve taassuptan koruması. Ayetlere 

genel bir bakış açısı sunduğu için, temel anlama ulaşmada daha isabetli bir tefsirdir. 

2- Çağımız insanına Kur’an’ın mesajını ulaştırmada güvenilir bir yöntem olması. 

Mevzii (Parçacı) tefsirler gibi bir sıralama takip etmediğinden, konunun anlaşılması 

için uğraşan bir yöntem izler. 

3- Kur’an’ın yeni mucizevi yönlerini açığa çıkarması. Çağımızdaki bilimsel 

ilerlemeler dikkate alınarak Kur’an’ın yeni mucizelerinin ortaya çıkmasını sağlar. 

4- Müfessire bütüncül ve kapsamlı bir bakış açısı kazandırması. Konulu tefsirde amaç, 

işlenen konunun Kur’an’da maksadını, hedefini bulmak olduğundan, Kur’an 

ayetlerine geniş bir bakış açısıyla bakmayı ve temel sonuçlara gitmeyi sağlar. 

5- Yeni Kur’ani araştırmalara imkân hazırlaması. Kur’an çalışmaları hakkında sözün 

bitmediğini, yeni çalışmalar yapılabileceğini gösterir. 

 
32 Güven, Çağdaş Tefsir Araştırmalarında Konulu Tefsir Metodu, 120. 

33 Demirci, Tefsir Tarihi, 184. 



19 
 

6- Kavramsal çalışmalara yön vermesi. Kur’an’da kavram çalışmaları için en iyi 

yöntemdir. Kur’an’da söz konusu kavramla ilgili bütün ayetler bağlamında 

değerlendirilip bir araya getirilerek bir sonuca ulaşılmaya çalışılır. Kavramın kastettiği 

anlamlar ortaya çıkarılır.  

7- Araştırmacının maksada ulaşmasında pratik bir yöntem olması. Hazırlanan konulu 

tefsirler, Kur’an’da bir konu hakkında bilgi almak isteyenler için, basit bir şekilde, çok 

fazla okuma yapmaya gerek bırakmadan öğrenmeyi sağlar. 

8- Çağdaş İslâmi eğitim-öğretim modeli oluşturması. Konulu tefsir, diğer tefsir 

çeşitlerine göre çağımızda ihtiyaçtan dolayı meydana gelen bir tefsir çeşididir. O 

yüzden çağımız eğitimine en uygun tefsirdir. 

9- Kur’an’a yöneltilen şüphe ve itirazlara kapsamlı şekilde cevap verebilme imkânı 

sağlaması”.34 Kur’an’da, bir kavram ya da bir konuyu Kur’an bütünlüğü çerçevesinde 

istikra’ (tümevarım) yöntemiyle işlediğinden dolayı, genel sonuçlara ulaşmada önemli 

bir tefsirdir. Bu özelliğinden dolayı Kur’an’la ilgili sorulara cevaplar verebilir.    

Konulu tefsir günümüz problemlerine çözüm bulmak için son asırda kullanılmaya 

başlanan bir yöntemdir. Mevzii tefsirin aksine bu yöntemde günümüz problemlerine 

daha bütüncül çözüm önerileri getirilebilir. Ayrıca ayetlere Kur’an bütünlüğü içinde 

bakıldığından geçmiş tefsirlerdeki hataların düzeltilmesinde de kullanılabilir. Eski 

klasik tefsirler, mevzii tefsir çalışmaları, zamanla birbirini taklit eden çalışmalar haline 

gelmiştir. Oysaki tefsirde yeni açılımlar için konulu tefsir uygun bir yöntemdir. 

Çağımız insanının ihtiyaçlarının artması ve bu ihtiyaçlara uygun olarak Kur’an’dan 

aranan cevapların verilebilmesi için klasik yöntemlere ek olarak konulu tefsir 

yönteminin kullanılması gerekmektedir. 

Çok çeşitli buhranlar içerisinde kıvranan günümüz insanının tek ve yegâne kurtuluş 

yolu; Kur’an’ı, bireysel ve toplumsal faaliyetlerin temel belirleyicisi olarak algılayıp 

tatbik etmekten geçmektedir. Bunun için de Kur’an’ı günümüz problemlerinin 

çözümünde başvurulacak temel kaynak kabul edip, problemlerimizi oluşturan konuları 

Kur’an çerçevesinde araştırmak gerekmektedir.35  

 
34 Güven, Çağdaş Tefsir Araştırmalarında Konulu Tefsir Metodu, 108-130. 

35 A.g.e., 22. 



20 
 

1.3.5. Konulu Tefsirin Çeşitleri 

1.3.5.1. Konu Eksenli Konulu Tefsir 

Tanım olarak: “Konu tefsiri, herhangi bir meseleyi Kur’an’ın bütünlüğü içerisinde ele 

alıp, belli bir plan ve ölçü dâhilinde incelemekten ibarettir”.36 Konulu tefsir çalışması 

yapacak olan araştırmacının konu seçerken, günümüz insanının bir problemine 

Kur’an’dan bir çözüm bulmak gayesiyle yola çıkması önemlidir. Yapılan çalışma 

sonucunda somut çözüm önerileri sunulması, çalışmanın amacına ulaştığını gösterir. 

Bu çalışma yapılırken konu ile ilgili bütün ayetler bir araya getirilir. Ayrıca konuyla 

ilgili hadisler varsa onlardan da faydalanılarak konu incelenir ve bir sonuca ulaşılmaya 

çalışılır. Konulu tefsir çalışmaları; kısa, orta ve geniş olarak ta üçe ayrılabilir. Kısa 

konulu tefsirler seminer tarzında, orta konulu tefsirler yüksek lisans tez çalışmalarında, 

geniş konulu tefsirler de doktora çalışmalarında hazırlanır. 

Konulu tefsir denilince ilk akla gelen konu eksenli metottur. Genel olarak çağımızda 

en çok üzerinde durulan ve Kur’an’ın anlaşılmasında en etkili olabilecek yöntem 

olarak değerlendirilmektedir. Yeni gelişen birçok konuda yapılan çalışmalar bu 

tefsirin alanına girmektedir. Kâinatla ilgili, gelişen bilimin ortaya koyduğu yeni 

durumlarla ilgili konular, bu tefsirde işlenmeye başlanmıştır. Bu tefsirin bir biçimi olan 

Bilimsel tefsirle ilgili birçok eleştiride mevcuttur. Sürekli gelişen ve değişen bilimle, 

değişmesi olmayan ayetlerin yorumlanmasının problemler doğuracağı 

belirtilmektedir. Bilimin ilerilemesiyle elde edilen bilimsel sonuçlar da 

değişebilmektedir. Örneğin; Fahreddin Razi’nin dünyanın dönmediği ile ilgili, kendi 

zamanında bilimsel kabul edilen bilgiyi tefsirine alması ve bu bilginin, günümüzdeki 

yüksek teknoloji ile yanlışlığının ortaya çıkması durumu, bu tür bilimsel bilgilerin 

tefsirde kullanılmasının çeşitli kurallara ve yöntemlere bağlanması gerektiği sonucunu 

doğurmaktadır. Kesinliği ispatlanmamış bilimsel bilgilerin tefsir kaynaklarında 

kullanılması halinde durumun net bir şekilde belirtilmesi, bu bilginin ispatlanmamış 

bir teori olduğu ve ilerde değişme ihtimalinin bulunabileceği anlatılmalıdır.   

 

 

 
36 Demirci, Konulu Tefsire Giriş, 96. 



21 
 

Konu eksenli konulu tefsirle yapılan yüksek lisans tez çalışması örnekleri: 

a-) Kur’an’da kadın hakları. Şakir Erkan. Ondokuz Mayıs Üniversitesi-1990. 

b-) Kur’an’da insan hakları. Mustafa Yıldız. Selçuk Üniversitesi-1996. 

c-) Kur’an’da cennet ve huriler. Ahmet Akbaş. Harran Üniversitesi-2005. 

d-) Kur’an’da insanın hayır ve şerle imtihanı. Huriye Kılıç. Ankara Üniversitesi-2009. 

e-) Kur’an’da nefis muhasebesi. Osman Karataş. Fırat Üniversitesi-2009. 

f-) Kur’an’da insanın olumlu ve olumsuz özellikleri. Nermin Özler. Ankara 

Üniversitesi-2011. 

g-) Kur’an’da alışveriş ahlakı. Esra Pekşen. Marmara Üniversitesi-2011. 

h-) Kur’an’da peygamberler ve günah. Muhammet Sacit Kurt. Ankara Üniversitesi-

2011. 

ı-) Kur’an’da ma’bed. Mehmet Demir. Harran Üniversitesi-2014. 

1.3.5.2. Kavram Eksenli Konulu Tefsir 

Konu eksenli çalışmayla birlikte en çok çalışma yapılan konulu tefsir çalışmalarından 

biri de kavram eksenli çalışmalardır. Kavram eksenli konulu tefsir çalışmalarında, 

tefsiri yapılacak kavramın tespitinden sonra, kavramın lügat ve terim anlamı araştırılır. 

Daha sonra bu kavramın bağlamındaki kavramlar ve buna zıt kavramlar tespit edilir. 

Bu kavramların ayetlerde kullanım şekilleri, kavramlara verilen anlamlar ortaya 

çıkarılır. Bu kavramların zamanla uğradıkları anlam değişiklikleri tespit edilir.  

Muhsin Demirci’ye göre kavram ve konu tefsirleri arasındaki farklar şunlardır: 

Kavram tefsirinde öncelikle kavramın etimolojik ve semantik tahlilinin yapılması şart 

iken Konu tefsirinde böyle bir mecburiyet yoktur. Kavramsal tefsirde, kavramın ne 

olup olmadığı ortaya konulduğunda çalışma bitmiş olur, Konu tefsirinde ise durum 

daha geniş çerçevede ele alınır. Kavramsal tefsir çalışmaları dilbilimsel çalışmalardır. 

Konu çalışmaları ise daha çok yorum ağırlıklı çalışmalardır.37 Klasik zamanlarda 

yapılan Garib’ul Kur’an çalışmaları, günümüzde yapılan Kavram çalışmalarıyla 

benzerlik arz eder. Ancak kavram eksenli çalışmalar daha kapsayıcı olup, literal 

 
37 Demirci, Konulu Tefsire Giriş, 101-103. 



22 
 

anlama ilave olarak kavramların bağlamlarındaki anlamları da incelemekte dolayısıyla 

daha geniş bir anlama çabası ortaya konulmaktadır.   

Kavram eksenli konulu tefsirde, kavramların geçtiği bütün ayetler ele alınıp incelenir. 

Kavramların eş anlamlıları, zıt anlamlıları ve bu arada kavramla ikinci derecede ilgili 

ayetler de dikkate alınır. Kavramların kullanıldığı yer yani bağlamları göz önüne alınıp 

diğer anlamlara ulaşılmaya çalışılır. Sözlüklerden faydalanılır. Kavram 

değerlendirilirken nüzul ortamı değerlendirilir. Kavramın cahiliye devrinde ve İslâm 

devrindeki anlamları tespit edilmeye çalışılır. Bunun için Arap şiirinden 

faydalanılabilir. Kavramların siyak-sibak ilişkisi yani bağlamı, kavramların 

anlaşılmasında önemli bir husustur.  

Kavram eksenli konulu tefsirle yapılan yüksek lisans tez çalışması örnekleri: 

a-) Kur’an’da sabır kavramı. Abdullah Aras. Yüzüncü Yıl Üniversitesi-1998. 

b-) Kur’an’da salat kavramı. Recep Toraman. Selçuk Üniversitesi-2005. 

c-) Kur’an’da tesbih kavramı. Gezim Dungaj. Marmara Üniversitesi-2006. 

d-) Kur’an’da hasene kavramı. Tuba Tophan. Marmara Üniversitesi-2008. 

e-) Kur’an’da infak kavramı. Ayhan Kaya. Cumhuriyet Üniversitesi-2009. 

f-) Kur’an’da azap kavramı. Suat Kelkitli. Uludağ Üniversitesi-2010. 

g-) Kur’an’da havf kavramı. Mehmet Gözel. Necmettin Erbakan Üniversitesi-2013. 

h-) Kur’an’da rics kavramı. Bahar Canset Dündar. İstanbul Üniversitesi-2016. 

ı-) Kur’an’da kudret kavramı Allah’ın kudreti. Hale Garip. Uludağ Üniversitesi-2019. 

1.3.5.3. Sûre Eksenli Konulu Tefsir 

Belirlenen bir sûre üzerinde tefsir çalışması yapılarak sûrenin anlatmak istediği 

konuların ve mesajlarının ortaya çıkarılmasıdır. Bu çalışma, sûrede bir konunun tefsiri 

olabileceği gibi sûrenin bütün konularının tefsir çalışması da olabilir. Bu tefsir çeşidi, 

ilk müfessirler tarafından tercih edilmemiştir. Sûre çerçeveli tefsir çalışmasının konulu 

tefsir çalışması kabul edilip edilmemesi de tartışmalıdır. Bu konuda çok çalışmalar 

yapıldığından, bu tefsir çeşidi konulu tefsir kategorisinde değerlendirilmiştir. Bir kısım 

müfessirler sûrelerin kendi içinde bir anlatım bütünlüğü olduğunu söylemişlerdir. Bir 

kısmı da sûrede giriş, gelişme ve sonuç gibi bölümler olduğunu söylerken bazıları da 

sûrenin bir ekseninin ve mesajının olduğunu, sûrenin bu hedef etrafında şekillendiğini 



23 
 

söylemiştir. Her sûrenin bir hedefi ve mesajı olması fikri, Seyyid Kutub tarafından 

tefsiri ‘Fi Zilal-il-Kur’an’da işlenmiş, sûrelerin tefsirine başlamadan önce, sûrenin 

hedeflerini ve mesajlarını açıklamaya çalışmıştır.  

Sûre eksenli konulu tefsir çalışmaları genel olarak üç şekilde yapılmaktadır: 

a-) Sûrede tek konunun tefsiri. b-) Sûrede tüm konuların tefsiri. c-) Sûrenin tek ayetinin 

konulu tefsiri.   

a-) Sûrede Tek Konunun Tefsiri 

Sûrede tek konu tefsiri çalışmaları, genelde küçük sûrelerle yapılan çalışmalardır. 

Tebbet, İhlas, Fil, Kureyş sûreleri gibi sûrelerde tek konu işlendiği için bu tür tefsir 

çalışması tek konulu tefsir çalışmasına girmektedir. Ayrıca sûre büyük olmakla birlikte 

eğer bir konu sadece o sûrede işlenmişse o konuda da tefsir çalışması yapılabilir. Eğer 

söz konusu sûrede geçen konu başka sûrelerde de geçiyorsa o ayetlerinde dikkate 

alınması gerekir, aksi halde istenen maksat hâsıl olmaz ve Kur’an’ın o konudaki amacı 

tam olarak ortaya çıkarılamaz. “Aslında bu tür çalışmaların, Konulu Tefsir çalışmaları 

içerisinde değerlendirilmemesi gerekir. Fakat konuyu belirli bir başlık altında 

incelemesi ve kısmi olarak da olsa hedefinin ve gayesinin bir olması sebebiyle Konulu 

Tefsir çalışmaları adı altında zikredilebilir”.38 Doğru bir sonuç için o konuyla ilgili 

tüm ayetlerin incelenip değerlendirilmesi gerekir.  

Sûrede tek konunun tefsiri yöntemiyle yapılan yüksek lisans tez çalışması örnekleri: 

a-) Nur sûresindeki hukuki ve ahlaki prensipler. Hasan Erdoğan. Marmara 

Üniversitesi-1992.  

b-) Mümtehine sûresinde dostluk ve düşmanlık ilişkileri. Kadir Dakni. Yüzüncü Yıl 

Üniversitesi-1998.  

c-) Tahrim sûresinde aile içi ilişkiler. Bilal Işık. Marmara Üniversitesi-1999. 

d-) Maide sûresinde bireysel ve toplumsal kurallar. Fatma Betül Gözen. Selçuk 

Üniversitesi-2010. 

e-) Hucurat sûresinde mü’minlerin karakteri. Zülfesen Aksi. Ankara Üniversitesi-

2015. 

 
38 Güven, Çağdaş Tefsir Araştırmalarında Konulu Tefsir Metodu, 146. 



24 
 

g-) Nur sûresinde eğitici amaçlar. Ali Hameed Omar. Bingöl Üniversitesi-2017.  

b-) Sûrede Tüm Konuların Tefsiri 

Çalışmada öncelikle belirlenen sûredeki ayetler, anlam bütünlüğüne göre çeşitli 

gruplara ayrılır. Ayrılan her gruba uygun başlık belirlenerek o konuda Kur’an’ın 

hedeflediği anlamlar bulunmaya çalışılır. Söz konusu tefsir çeşidinin de diğer sûre 

çalışmaları gibi konulu tefsir sayılıp sayılamayacağı ile ilgili çeşitli görüşler vardır. Bu 

tür çalışmaların sayısı oldukça fazladır. Belirlenen bir sûrede tüm konuların tefsiri 

çalışmalarının olumsuz yönü, anlatılan konuların başka sûrelerde de geçmesi ve farklı 

şekillerde, bazen daha geniş şekilde işlenmesidir. Bizim yaptığımız, “Zuhruf Sûresinin 

Konulu Tefsiri” de konulu tefsirin bu çeşidinin alanına girmektedir.  

Mustafa Müslim’e göre bu tür çalışmada; Öncelikle sûrenin temel hedefi belirlenir, 

varsa ayetlerin sebebi nüzulleri tespit edilir. Sûre, anlamlarına göre ayet gruplarına 

ayrılır. Mekkî ve Medenî durumları tespit edilir. Mekkî sûrelerde üç konu özellikle 

işlenmektedir. Bunlar; ulûhiyet, risalet ve öldükten sonra dirilmedir. Ayrıca ahlâktan 

da bahsedilmektedir.39  

Sûre iyice incelendiğinde sûrede bir anlatım bütünlüğü görülür. Sûredeki belirgin 

olguları iyice incelediğimizde görürüz ki, onlar arasında sıkı bir bağ vardır. Bu bağ 

kolay kolay anlaşılmayabilir. Bunun için sûreyi derinlemesine incelemek, onun 

atmosferinde yaşamak ve gölgesinde gölgelenmek gerekir.40 Bu çeşit tefsirle ilgili 

İmam Şatıbi, “Her ne kadar tek bir sûrenin konuları çok olsa da aslında o tek bir 

konudan ibarettir. Birçok manayı kapsasa bile ya bir amaca, gayeye ulaşmayı hedefler 

veya onu tamamlamak için çaba sarf eder. (Muvafakat, III/249)”.41 

Bir sûrede birden çok hedef ve eksen olabilir. Sûrenin başı ve sonu arasındaki 

bağlamlara dikkat etmek gerekir. Ayrıca bir önceki ve bir sonraki sûrenin işlenen 

sûreyle olan bağlantıları tespit edilmelidir. Kur’an sûreleri adeta bir bina gibidir. Nasıl 

ki binanın katları, odaları, salonu, mutfağı gibi çeşitli bölümleri varsa ve bu bölümlerin 

bir arada olmasıyla, bütünlüğüyle binayı oluşturuyorsa, aynı şekilde Kur’an sûreleri 

 
39 Müslim, Kur’an çalışmalarında Yöntem, 54. 

40 A.g.e., 67. 

41 Güven, Çağdaş Tefsir Araştırmalarında Konulu Tefsir Metodu, 148. 

 



25 
 

içinde de belli bölümler olmakla birlikte bunların birbiriyle sıkı münasebetleri 

mevcuttur. Bu bölümlerin bir araya gelmesiyle sûre oluşur. Bu anlam geçişlerinin 

tespit edilip sûrenin hedeflerinin ve vermek istediği temel mesajların tespit edilmesi 

gereklidir. Ayetler arası ilişkiler dikkatlice bakılarak tespit edilmelidir. Çünkü bu 

ilişkiler ilk bakışta görünmeyebilir. Sûrenin bölümlerinin temel hedefleri ve sûrenin 

ismiyle olan bağlantıları varsa ortaya konmalıdır. Sûre isimlerinin rastgele 

konulmadığı, sûrenin genel hedefleriyle bağlantısı olabileceğini söyleyen görüşler 

vardır. 

Dikkat edilmesi gereken başka bir nokta da sûrenin varsa nüzul sebebi, nüzul zamanı 

ve yeridir. Nüzul zamanı da önemli bir husustur. Bu konuda siyerden de faydalanmak 

gerekir. Müfessirin zeki, ince noktaları bulup çıkarabilecek kabiliyette olması gerekir. 

Konulu tefsir, mevzii (parçacı) tefsir gibi olmadığından sûredeki her konunun ayrıntılı 

incelenmesine gerek olmayabilir.  

Konulu tefsir tüm tefsir çeşitlerinden faydalanabilir. Geçmiş ve modern tefsirler, 

rivayet ve dirayet tefsirleri gibi tüm tefsir çeşitleri incelenerek konuyu ilgilendiren 

kısımlardan çalışmada söz edilmelidir. 

Sûrede bağlam bilgisi önemlidir. Buna tefsir ilimlerinde, “ilmi münasebat” 

denilmektedir. Sûrenin tüm bölümleri arasında, önceki ve sonraki sûrelerle arasında 

münasebet olduğunu söyleyen âlimler olduğu gibi buna karşı çıkan ve bu durumun 

zorlama bir yorum olduğunu söyleyen âlimler de vardır. İkisinin ortak noktasını ele 

aldığımızda, dikkatlice incelemek sûretiyle varsa bağlantılar tespit edilmeye çalışılır, 

eğer herhangi bir bağlantı tespit edilemezse zorlama bağlantılar yapılmamalıdır.  

Bağlama karşı çıkanların önde gelenlerinden biri Sultanu’l-Ulema Izzuddin b. 

Abdusselam’dır. Suyûtî “el-İtkan” adlı eserinde Izzuddin b. Abdusselam’ın görüşünü 

nakletmektedir. Buna göre:  

Kur’an ayetlerini nüzul sırasına göre irtibatlandırmak uygunsuz bir çabadır. Çünkü 

bir sözün güzelliğinde şart koşulan, önü ve sonu bağlantılı tek bir işe ilişkin 

söylenmesidir. Söz şayet değişik işlere binaen söylenmişse aralarında bağlantı 

aranmaz. Kim böyle bir bağlantı kurmaya çalışırsa o basit ve gevşek bir bağ dışında 

güç yetiremeyeceği bir işe girişmiş olur. Böyle bir husustan bırakın en güzel söz, güzel 

sözler de uzaktır. Kur’an yirmi küsur senede değişik nedenlerle vaz ’edilmiş muhtelif 



26 
 

ahkâm şeklinde indirilmiştir, fakat bu birbiriyle bağlantısının kurulabileceğini 

gerektirmez.42 

Genel olarak Kur’an’da bağlama karşı çıkanlara göre; Kur’an yirmiüç senede değişik 

sebeplerle nazil olmuştur. Dolayısıyla sûreler arasında veya nüzul tarihi farklı ayetler 

arasında bağlam aramak zorlama ve yanlış bir yöntemdir. 

Kur’an’da bağlamı savunanlara göre ise Kur’an Allah’ın kelamı olduğundan insan 

metinleriyle kıyaslanmamalıdır. Yine onlara göre ayetler tevkifi bir şekilde sıralandığı 

gibi, sûrelerde aynı şekilde Hz. Peygamber (s.a.v.) tarafından tevkifi olarak 

sıralanmıştır. Bağlam bilgisini savunanların öncüsü İmam Ebu Bekir en-Nisabûrî’dir. 

Fahreddin Razi’de bağlama tefsirinde çokça değinmiştir. Suyûtî’de ed-Durru’l-

Mensur adlı tefsirinde bağlamla ilgili çalışmalar yapmıştır. 

Bağlam konusu ölçülü kullanıldığı takdirde müfessire geniş açılım imkânları 

sağlayabilir. Çünkü Kur’an Allah tarafından indirilen mucize bir kitaptır. Kur’an yirmi 

üç senede nazil olduğu halde ayetlerin ve sûrelerin tertibi müthiş bir uyum içindedir. 

Müfessir ayetler arasındaki bağlama dikkat ederse farklı anlamlara ulaşabilir. Sadece 

bağlam oluşturmak için zorlama yorumlardan kaçınmak gerekir. Müfessirin bağlam 

bilgisine ulaşması için, bu konuda bilgili, donanımlı ve bakış açısının derin olması 

gerekir. 

Seyyid Kutub, “Fi Zilali’l-Kur’an”, adlı tefsirde sûrenin temel hedeflerini ve ana 

fikirlerini ortaya koyarak bu çeşit tefsir yönteminde bir örnek olmuştur. Çünkü bu 

tefsir çeşidinde sûrelerin hedefleri, eksenleri ana düşünceleri tespit edilmeye çalışılır. 

Her sûrenin kendine özgü bir hedefinin olması, sûreyi oluşturan ayet ve konular 

arasındaki münasebet ve bir sûre hakkında derli toplu bilgiye ulaşmanın en önemli 

yolunun sûre çerçeveli çalışmalardan geçmesi gibi sebeplerden dolayı, bu tür 

çalışmalar da genel olarak konulu tefsir çalışmalarına dâhil edilebilir.43 

 

 

 

42 Müslim, Kur’an çalışmalarında Yöntem, 94-95.  

43 Güven, Çağdaş Tefsir Araştırmalarında Konulu Tefsir Metodu, 150. 

 



27 
 

Sûrede tüm konuların tefsiri yöntemiyle yapılan yüksek lisans tez çalışması örnekleri: 

a-) Sebe sûresinin konulu tefsiri. Hasan Serçe. Erciyes Üniversitesi-2009. 

b-) Saffat sûresinin konulu tefsir çalışması. Sevim Uludağ. Erciyes Üniversitesi-2010. 

c-) Neml sûresinin konulu tefsiri. Esra Yıldız. Erciyes Üniversitesi-2010. 

d-) Sad sûresinin konulu tefsir çalışması. Hikmet Kavik. Erciyes Üniversitesi-2011. 

e-) Tefsir ve te’vil açısından Tekvir sûresi (Konulu tefsir örneği). Ali Akkuş. Ankara 

Üniversitesi-2013. 

f-) Ankebut sûresi konulu tefsiri. Mehmet Demirci. Kahramanmaraş Sütçü İmam 

Üniversitesi-2015. 

g-) Müddessir ve Müzzemmil sûrelerinin karşılaştırmalı konulu tefsiri. Ahmet Sevinç. 

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi-2016. 

h-) Lokman sûresinin konulu tefsiri. Abdurrahman Nursaçan. Erciyes Üniversitesi-

2017. 

ı-) Nebe sûresi ve konulu tefsiri. Mahmut Sâmi Gülcü. 19 Mayıs Üniversitesi-2017.  

c-) Sûrenin Tek Ayetinin Konulu Tefsiri 

Bu tefsir çalışmasında amaç, belirlenen bir ayetin ele alınarak bütün yönleriyle tefsir 

edilmesidir. Ayetü’l-Kürsi tefsiri bu türe bir örnektir. Ancak bu tefsir türününde 

konulu tefsir sayılıp sayılamayacağı ile ilgili farklı yaklaşımlar vardır. 

Sûrenin tek ayetinin konulu tefsir çalışması ile ilgili Yüksek Lisans çalışması:  

-Nahl sûresi 90. ayetinin tefsiri. Tuncay Erbaş. Marmara Üniversitesi-2004. 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 
 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ZUHRUF SÛRESİNİN KONULU TEFSİRİ 

Zuhruf Sûresinin Meâli44 

1. Hâ Mîm. 

2,3. Apaçık Kitab'a andolsun ki, iyice anlayasınız diye biz, onu Arapça bir Kur'an 

yaptık. 

4. Şüphesiz o, katımızdaki ana kitapta (Levh-i Mahfuz'da) mevcuttur, çok yücedir, 

hikmetlerle doludur. 

5. Haddi aşan bir topluluk oldunuz diye vazgeçip Zikir'le (Kur'an'la) sizi uyarmaktan 

geri mi duralım? 

6. Halbûki daha önceki toplumlara da nice peygamberler göndermiştik. 

7. (Onlar da) kendilerine gelen her peygamberle mutlaka alay ediyorlardı.  

8. Biz, onlardan daha çetinlerini de helâk ettik. Öncekilerin örneği geçti!  

9. Andolsun, onlara, "Gökleri ve yeri kim yarattı?" diye sorsan, mutlaka, "Onları 

mutlak güç sahibi, hakkıyla bilen (Allah) yarattı" diyeceklerdir. 

10. O, yeryüzünü size beşik yapan ve gideceğiniz yere ulaşasınız diye sizin için orada 

yollar var edendir. 

11. O gökten bir ölçüye göre yağmur indirendir. Biz onunla ölü araziyi canlandırdık. 

İşte siz de, böyle diriltileceksiniz.  

12,13,14. O bütün çiftleri yaratan, üzerlerine kurulasınız, sonra da kurulduğunuzda, 

rabbinizin nimetini hatırlayasınız ve "Bunu hizmetimize veren Allah'ın şanı yücedir. 

Bunlara bizim gücümüz yetmezdi. Şüphesiz biz rabbimize döneceğiz" diyesiniz diye 

sizin için bindiğiniz gemileri ve hayvanları yaratandır. 

 

44 Toplu Meâl, Türkiye Diyanet Vakfı’nın Meâlinden alınmıştır.  



29 
 

15. Böyle iken ("melekler Allah'ın kızlarıdır" demek sûretiyle) kullarından bir kısmını 

O'nun parçası saydılar. Şüphesiz insan apaçık bir nankördür. 

16. Yoksa Allah, yarattıklarından kendisine kızlar edindi de, oğulları size mi seçip 

ayırdı? 

17. Onlardan biri, Rahmân'a örnek kıldığı (isnad ettiği kız çocuğu) ile müjdelendiği 

zaman, öfkesinden yüzü simsiyah kesilir. 

18. Süs içerisinde (narin bir biçimde) yetiştirilen ve tartışmada (delilini erkekler gibi) 

açıklayamayanı mı Allah'a isnad ediyorlar? 

19. Onlar, Rahmân'ın kulları olan melekleri de dişi saydılar. Onların yaratılışına şahit 

mi oldular? Onların (yalan) şahitlikleri yazılacak ve sorgulanacaklardır. 

20. "Eğer Rahmân dileseydi biz onlara kulluk etmezdik" dediler. Bu konuda hiçbir 

bilgileri yoktur. Onlar sadece yalan söylüyorlar.  

21. Yoksa bundan önce onlara bir kitap verdik de ona mı sarılıyorlar? 

22. Hayır! Onlar sadece, "Şüphesiz biz babalarımızı bir din üzerinde bulduk ve biz 

onların izlerinden gitmekteyiz" dediler. 

23. İşte böyle, biz senden önce hiçbir memlekete bir uyarıcı göndermedik ki, oranın 

şımarık zenginleri, "Şüphe yok ki biz babalarımızı bir din üzerinde bulduk. Biz de 

elbette onların izlerinden gitmekteyiz" demiş olmasınlar. 

24. (Gönderilen uyarıcı,) "Ben size, babalarınızı üzerinde bulduğunuz dinden daha 

doğrusunu getirmiş olsam da mı?" dedi. Onlar, "Biz kesinlikle sizinle gönderilen şeyi 

inkâr ediyoruz" dediler.  

25. Biz de onlardan intikam aldık. Yalanlayanların sonu, bak nasıl oldu! 

26. Hani İbrahim babasına ve kavmine şöyle demişti: "Şüphesiz ben sizin 

taptıklarınızdan uzağım." 

27. "Ben ancak O, beni yaratana taparım. Şüphesiz O beni doğru yola iletecektir."  

28. İbrahim bunu, belki dönerler diye, ardından gelecekler arasında kalıcı bir söz yaptı. 

29. Doğrusu onları (Mekke müşriklerini) ve atalarını kendilerine hak olan Kur'an ve 

onu açıklayan bir peygamber gelinceye kadar (dünya nimetlerinden) yararlandırırım. 



30 
 

30. Fakat kendilerine Hak gelince, "Bu bir büyüdür, biz onu kesinlikle inkâr ediyoruz" 

dediler. 

31. "Bu Kur'an iki şehrin birinden bir büyük adama indirilseydi ya!" dediler. 

32. Rabbinin rahmetini onlar mı bölüştürüyorlar? Dünya hayatında onların 

geçimliklerini aralarında biz paylaştırdık. Birbirlerine iş gördürmeleri için, (çeşitli 

alanlarda) kimini kimine, derece derece üstün kıldık. Rabbinin rahmeti, onların 

biriktirdikleri (dünyalık) şeylerden daha hayırlıdır. 

33. Eğer bütün insanlar (kâfirlere verdiğimiz nimetlere bakıp küfürde birleşen) bir tek 

ümmet olacak olmasalardı, Rahmân'ı inkâr edenlerin evlerine gümüşten tavanlar ve 

üzerine çıkacakları merdivenler yapardık. 

34,35. Evlerine (gümüşten) kapılar ve üzerine yaslanacakları koltuklar ve altın 

süslemeler yapardık. Bütün bunlar, sadece dünya hayatının geçimliğidir. Rabbinin 

katında ahiret ise, O'na karşı gelmekten sakınanlarındır. 

36. Kim, Rahmân'ın Zikri'ni görmezlikten gelirse biz onun başına bir şeytan sararız. 

Artık o, onun ayrılmaz dostudur. 

37. Şüphesiz bu şeytanlar onları doğru yoldan saptırırlar. Onlar ise doğru yolda 

olduklarını sanırlar. 

38. Sonunda bize geldiğinde, arkadaşına, "Keşke benimle senin aranda doğu ile batı 

arası kadar uzaklık olsaydı! Ne kötü arkadaşmışsın!" der. 

39. Onlara, "(Bu temenniniz) bugün size asla fayda vermez. Çünkü zulmettiniz. 

Hepiniz azapta ortaksınız" denir. 

40. Sağırlara sen mi duyuracaksın yahut körleri ve apaçık bir sapıklık içinde olanları 

sen mi doğru yola ileteceksin? 

41. Ya biz seni (bu dünyadan) alır götürürüz de onlardan intikam alırız.  

42. Yahut da onlara yaptığımız tehdidi sana gösteririz ki, bizim onlara gücümüz yeter. 

43. Öyle ise sana vahy edilene sımsıkı sarıl. Şüphesiz sen doğru bir yol üzeresin. 

44. Şüphesiz bu Kur'an, sana ve kavmine bir öğüt ve bir şereftir, ondan hesaba 

çekileceksiniz. 

45. Senden önce gönderdiğimiz elçilerimize sor: Rahmân'dan başka kulluk edilecek 

ilahlar var etmiş miyiz? 



31 
 

46. Andolsun, biz Mûsâ'yı mucizelerimizle Firavun'a ve ileri gelen adamlarına 

göndermiştik de o, "Şüphesiz ben âlemlerin rabbinin elçisiyim" demişti. 

47. (Mûsâ) mucizelerimizi kendilerine getirince, bir de bakmışsın, o mucizelere 

gülüyorlar!  

48. Onlara gösterdiğimiz her bir mucize önceki benzerinden daha büyüktü. Doğru yola 

dönsünler diye, onları azaba uğrattık. 

49. (Onlar azabı görünce) "Ey büyücü! Sana verdiği söze dayanarak, bizim için 

rabbine dua et. Çünkü biz artık doğru yola gireceğiz" dediler.  

50. Fakat biz onlardan azabı kaldırınca bir de bakmışsın sözlerinden dönüyorlar. 

51. Firavun kavmine seslenerek dedi ki: "Ey kavmim! Mısır hükümdarlığı benim değil 

mi? Şu nehirler de benim altımdan akıyor (değil mi?) Hâlâ görmüyor musunuz?" 

52. "Yoksa ben, şu zavallı, nerede ise maksadını anlatamayacak durumda olan bu 

adamdan daha hayırlı değil miyim?" 

53. "(Eğer doğru söylüyorsa) ona altın bilezikler atılmalı yahut onunla beraber 

bulunmak üzere melekler gelmeli değil miydi?" 

54. Firavun kavmini küçük düşürdü (ezdi). Onlar da kendisine itaat ettiler. Çünkü onlar 

yoldan çıkmış bir toplumdu.  

55. Onlar bizi bu şekilde öfkelendirince biz de onlardan öc aldık, hepsini suda boğduk. 

56. Onları, sonradan gelecek inkârcılara, geçmiş bir ibret ve bir örnek kıldık. 

57. Meryem oğlu İsa bir örnek olarak anlatılınca bir de ne göresin senin kavmin (seni 

susturacak bir delil buldukları zannıyla) hemen şamata etmeye başlar. 

58. "Bizim tanrılarımız mı hayırlı, yoksa İsa mı?" dediler. Bunu sadece seninle 

tartışmak için ortaya attılar. Şüphesiz onlar kavgacı bir toplumdur. 

59. İsa, sadece, kendisine nimet verdiğimiz ve İsrailoğulları'na örnek kıldığımız bir 

kuldur. 

60. Eğer dileseydik, içinizden yeryüzünde sizin yerinize geçecek melekler yaratırdık.  

61. Şüphesiz o Kıyametin (kopacağının) bir bilgisidir. Artık onun hakkında asla şüphe 

etmeyin, bana uyun, bu doğru bir yoldur. 

62. Sakın şeytan sizi yoldan çevirmesin. Çünkü o size apaçık bir düşmandır. 



32 
 

63. İsa, apaçık mucizeleri getirdiği zaman şöyle demişti: "Ben size hikmeti getirdim 

ve hakkında ayrılığa düştüğünüz şeylerden bir kısmını size açıklamak için geldim. 

Öyle ise, Allah'a karşı gelmekten sakının ve bana itaat edin." 

64. Şüphesiz Allah, benim de rabbim, sizin de rabbinizdir. Öyleyse O'na kulluk edin, 

işte bu doğru bir yoldur. 

65. Ama aralarından çıkan gruplar ayrılığa düştüler. Elem dolu bir günün azâbından 

vay o zulmedenlerin haline! 

66. Onlar (bu tavırlarıyla) ancak, kıyamet gününün kendilerine ansızın gelmesini 

beklemektedirler, halbûki bunun farkında değillerdir. 

67. O gün Allah'a karşı gelmekten sakınanlar dışında, dostlar birbirine düşman olurlar. 

68,69. (Allah şöyle der:) "Ey ayetlerimize inanan ve Müslüman olan kullarım! Bugün 

size korku yoktur, siz üzülmeyeceksiniz de." 

70. "Siz ve eşleriniz sevinç ve mutluluk içinde cennete giriniz."  

71. Onlar için altın tepsiler ve kadehler dolaştırılır. Canlarının istediği ve gözlerinin 

hoşlandığı her şey oradadır. Siz orada ebedî olarak kalacaksınız. 

72. İşte, bu yapmakta olduklarınıza karşılık size mîras verilen cennettir. 

73. Orada sizin için bol bol meyve var, onlardan yersiniz. 

74. Şüphesiz suçlular cehennem azabında devamlı kalacaklardır. 

75. Azapları hafifletilmeyecektir. Onlar azap içinde ümitsizdirler. 

76. Biz onlara zulmetmedik. Fakat onlar, kendileri zâlim idiler. 

77. (Görevli meleğe şöyle seslenirler:) "Ey Mâlik! Rabbin bizim işimizi bitirsin." O 

da, "Siz hep böyle kalacaksınız" der.  

78. Andolsun, size hakkı getirdik. Fakat çoğunuz haktan hoşlanmayanlarsınız. 

79. Yoksa (gerçeği kabul etmeme konusunda) bir işe kesin karar mı verdiler? Şüphesiz 

biz de (onları cezalandırmakta) kararlıyız. 

80. Yoksa onların sırlarını ve gizli konuşmalarını duymadığımızı mı sanıyorlar? Hayır 

öyle değil, yanlarındaki elçilerimiz (melekler) yazmaktadırlar. 

81. (Ey Muhammed!) De ki: "Eğer Rahmân'ın bir çocuğu olsaydı, ona kulluk edenlerin 

ilki ben olurdum."  



33 
 

82. Göklerin ve yerin rabbi, Arş'ın da rabbi olan Allah, onların nitelendirmelerinden 

uzaktır. 

83. Bırak onları, tehdit edildikleri güne kavuşana kadar, (batıl inançlarına) dalsınlar ve 

(dünya hayatlarında) oynayadursunlar. 

84. O, gökte de ilâh olandır, yerde de ilah olandır. O hüküm ve hikmet sahibidir, 

hakkıyla bilendir. 

85. Göklerin, yerin ve ikisi arasındaki her şeyin hükümranlığı kendisine ait olan Allah 

yücedir! Kıyametin bilgisi de yalnız O'nun katındadır ve yalnızca O'na 

döndürüleceksiniz. 

86. Onu bırakıp taptıkları şeyler şefaat edemezler. Ancak bilerek hakka şâhitlik edenler 

şefaat edebilirler. 

87. Andolsun, onlara kendilerini kimin yarattığını sorsan elbette, "Allah" derler. 

Öyleyken nasıl döndürülüyorlar? 

88. Onun (Muhammed'in), "Ya rabbi!" demesine andolsun ki, şüphesiz bunlar iman 

etmeyen bir kavimdir. 

89. Şimdilik sen onları hoş gör ve "size selam olsun" de. Yakında bilecekler. 

2.1. Zuhruf Sûresi Hakkında Genel Bilgiler 

2.1.1. Sûrenin Adı ve Ayet Sayısı 

Zuhruf sûresi (سورة الزخرف ) 43. sûre olup 89 ayettir. Farklı rivayetler olmakla birlikte 

nüzul sırasına göre 63. sûre olduğu kabul edilir.45 Sûre, ismini 35. Ayette geçen Zuhruf 

kelimesinden alır. Zuhruf (الزخرف) kelimesi Kur’an-ı Kerim’de 4 yerde geçmektedir. 

Bunlar: Yunus 10/24, En’am 6/112, İsra 17/93 ve Zuhruf 43/35. Zuhruf, altın, gümüş 

ve benzerlerinden yapılan süs,46 demektir. “Zuhruf, hoşa giden süstür. Bu anlamda 

altına da zuhruf denilmektedir. Zuhruf kelimesi anlam olarak Yunus 10/24’te takı, İsra 

 
45 Ömer Nasuhi Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7 (Bilmen 

Yayınevi: İstanbul, 1965), 3259; Süleyman Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8 

(Yeni Ufuklar Neşriyat: İstanbul, t.y.), 237. 

46 Muhammed Ali Es-Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir-Tefsirlerin Özü, çev. Sadrettin Gümüş ve 

Nedim Yılmaz, C. 5 (İz Yayıncılık: İstanbul, 2003), 455.  



34 
 

17/93’te hoşa giden altın, Zuhruf 43/35’te altın, En’am 6/112’de ise yaldızlı sözler, 

yani insana zevk veren sözler anlamlarında kullanılmıştır”.47  

2.1.2. Sûrenin Tanıtımı  

Zuhruf sûresi Mekke’de nazil olmuştur. Suyûtî’nin el-İtkan adlı eserinde belirttiğine 

göre İbni Habib 45. ayetin isra gecesi Beytül Makdis’te nazil olduğunu rivayet 

etmiştir.48 Başka bir rivayete göre 45. ayet Medine’de ya da semada indirilmiş olup 

geri kalan ayetler Mekkî’dir.49 Zuhruf sûresi 45. ayetinin yirmi bin melekle beraber 

indirildiği de rivayet edilmiştir.50  

Yine Suyûtî’nin el-İtkan’da belirttiğine göre; havamimler Mekke’de nazil olmuştur.51 

Havamimlerin nüzul sırasıyla ilgili iki farklı rivayet vardır. Birincisinde: Mü’min, 

Duhan, Secde, Şura, Zuhruf, Casiye, Ahkaf.52 İkinci rivayette: Mü’min, Secde, Şura, 

Zuhruf, Duhan, Casiye, Ahkaf53 şeklindedir. Zuhruf sûresinin, kaynaklarda nüzul 

yılına dair bir rivayet tespit edilememiştir. Mushafta ha-mim ile başlayan sûrelerin 

dördüncüsüdür. Sûrenin ayetlerine bakılarak nüzul zamanının müşriklerle çetin bir 

mücadele zamanı olduğu anlaşılmaktadır. Nüzul ortamı ile ilgili kısımda nüzul zamanı 

ve nüzul ortamıyla ilgili çeşitli görüşler üzerinde durulacaktır.  

Süleyman Ateş’e göre sûrenin ayetleri arasındaki sıkı ilişki, sûrenin bir defada nazil 

olduğu kanısı oluşturur, bundan dolayı 45. ayetin Medine’de indiği rivayeti 

şüphelidir.54 Said Havva’da sûrede Kur’an’a olan vurgulara dikkat çeker; 4. ayette 

Kur’an’ın şanı yüce ve hikmet dolu olması, geri kalan kısımların (44. ayete kadar) bu 

özelliğe örnek teşkil etmesi, 44. ayette Kur’an’ın “sana ve kavmine bir öğüttür”, den 

sonra (61. ayete kadar) bazı öğütlerin gelmesi, 61. ayette de O kıyameti bildirir, de 

 
47 El-İsfahani, Müfredat, 457. 

48 Suyûtî, el-İtkan, 35. 

49 A.g.e., 30. 

50 A.g.e., 61. 

51 A.g.e., 20. 

52 A.g.e., 21. 

53 A.g.e., 22. 

54 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 237. 



35 
 

geçen, O zamirinden, Kur’an’ın kastedildiği ve bundan sonraki ayetlerinde kıyamet 

konusundan bahsettiğini belirtir. Bu belirtilen üç ayetin adeta bu sûreyi üç bölüme 

ayırdığını ve genel konuların bunların üzerinde şekillendiğini savunur.55 Yine 

Havva’ya göre bu sûre Kur’an’ın açıklayıcı, yüce, öğüt verici ve hatırlatıcı oluşuna 

eksiksiz bir örnektir. Kur’an’ın her sûresinde Kur’an’ın bütün özelliklerinden ortak bir 

payda olmakla beraber, bazı sûreler Kur’an’ın herhangi bir özelliğinin en üstün 

örneğini oluşturmaktadır.56  

Sûrede üstünlüğün maddiyat sahibi, servet sahibi olmakla elde edilemeyeceği; itikat, 

ahlâk ve güzel amel sahibi olmakla seçkin olunacağına işaret edilmekte ayrıca 

peygamberliğin kimlere ihsan edildiği açıklanmaktadır.57 Dünyanın Allah katında 

sivrisinek kanadı kadar bile değeri yoktur. O yüzden geçici dünya hayatında Allah 

imtihan gereği malı dilediğine verir, ancak ebedi yaşam yeri olan ahirette ise 

mükâfatları takva sahibi kullarına verir.58 

Sûrede; tevhid ve nübüvvet, müşriklerin atalarını körü körüne taklid etmeleri, 

meleklere Allah’ın kızları demeleri, yaratıcının Allah olduğunu bildikleri halde putlara 

tapmalarının reddedilmesi, Hz. İbrahim, Hz. Musa, Hz. İsa’dan bahsedilmesi, tevhid 

çağrısına uyanların akıbet yerleri olan cennetten ve bu çağrıya uymayanların akıbet 

yerleri olan cehennemden söz edilmektedir.59 

2.1.3. Sûrenin Hedefleri 

Zuhruf sûreside diğer Mekkî sûreler gibi üç temel hedefe odaklanmaktadır. Bunlar 

aynı zamanda kelam ilminde “Usül-ü selase” diye geçen: a-) Tevhid, b-) Nübüvvet, c-

) Ahiret (mead), konularıdır. Yine derinlemesine incelendiğinde bu üçünün de Asl el-

usül denilen “Tevhid”de birleştiği görülür. Zuhruf sûresi için ekseni ve temel hedefi 

Tevhid’tir, diyebiliriz. Sûre bu hedefi gerçekleştirmek için Mekke müşriklerinin 

 
55 Said Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, çev. M. Beşir Eryarsoy, C. 13 (Şamil Yayınevi: İstanbul, 

1992), 240-241. 

56 A.g.e., C. 13, 259. 

57 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3259. 

58 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 443. 

59 Ömer Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-, C. 4 (Erkam Yayınları: 

İstanbul, t.y.), 455. 



36 
 

şirklerine birçok eleştiri getirir. Mantıki, akli açıklamalar getirir. Müşriklerin buna 

karşılık verdikleri cevapların ne kadar mesnetsiz olduğunu anlatır. Müşrikler tevhide 

davet edildiklerinde ‘Atalarının yolu’nu benimsediklerini söylemektedirler. Bu 

açıklamanın ne kadar temelsiz bir iddia olduğu, Kur’an’ın birçok sûresinde olduğu gibi 

bu sûrede de belirtilmektedir. Nübüvvet kısmında üç peygamberden söz edilmektedir. 

Bunlar: Hz. İbrahim (a.s.), Hz. Musa (a.s.) ve Hz. İsa (a.s.)’dır. Sûrenin son kısmında 

ahiret konuları olan cennet ve cehennemden söz edilmektedir. Sûrenin hemen hemen 

bütün ayetleri bu üç konu kapsamındadır. Sâbûnî’de tefsirinde, “Zuhruf sûresi 

Mekke’de inmiştir. Burada inen diğer sûreler gibi, İslâmi inanç ve iman esaslarını, 

yani Allah’ın birliğini, peygamberliği, öldükten sonra dirilme ve hesaba inanmayı ele 

alır”.60 

2.1.4. Sûrenin Siyak ve Sibakı, Önceki ve Sonraki Sûrelerle Bağlantıları 

Daha önce geçen Suyûtî’nin el-İtkan’ındaki iki rivayeti ele aldığımızda Zuhruf 

sûresinden önce her iki rivayette de Şura sûresi yer alırken, Zuhruf sûresinden sonra 

ilk rivayette Casiye, ikinci rivayette Duhan sûresinin nazil olduğu geçmektedir. Zuhruf 

sûresi mushafta, yedi hamim sûresinin dördüncüsüdür. Ortak özellik olarak, “ha-mim” 

hurufu mukatta’ harfleriyle başlayan bu ayetlerin, özet olarak Zuhruf sûresiyle ortak 

yönleri şunlardır: 

a-) Mü’min sûresi: Öldükten sonra hesabın olması, Hz. Musa (a.s.) ve imanını gizlemiş 

mü’minin Firavun ve yanındakilere nasihatleri, cehennem zebanilerine talepler, 77. 

ayette vadettiklerimizin bazılarını sana gösteririz ayetine benzer bir ayet mevcuttur. 

80. ayette hayvan ve gemilerle taşınırsınız, kevni ayetler olan gece-gündüz ve yerden 

bahsedilmektedir. 

b-) Fussilet sûresi: 3. ayette Arapça Kur’an’dan bahsedilmekte, geçmiş ümmetler, 

uyarılar, helâkler, ahiret halleri. 31. ayette teştehi enfus geçiyor, melekler mü’minlere; 

ahirette nefslerinizin istedikleri var diyor. Gece-gündüz, güneş-ay ayetlerinden 

bahsediliyor. 39. ayette yağmurun yağıp yeryüzünü canlandırması, ölülerin 

diriltilmesine örnek olarak gösteriliyor. 44. ayette Kur’an Arapça değilde Acemce 

olsaydı inanmayanların yapacağı itiraz belirtiliyor. 

 
60 Sâbûnî, Safvetü’t Tefasir, C. 5, 442. 



37 
 

c-) Şura sûresi: 7. ayette Arapça Kur’andan söz edilmekte, 9. Ayette ölülerin 

diriltileceği, 12. ayette Allah’ın rızkı dilediğine bollaştırıp daralttığı belirtilmektedir. 

13. ayette Hz. Nuh (a.s.), Hz. İbrahim (a.s.), Hz. Musa (a.s.) ve Hz. İsa (a.s.) 

geçmektedir. 17. ayette kıyametin yakın olabileceği, 27. ayette rızkın bol verilmesi 

durumunda bozgunculuk çıkacağı, 28. ayette Allah’ın yağmuru yağdırdığı, 32. ve 33. 

ayetlerde gemilerden bahsedilmekte, 49-50. ayetlerde Allah’ın dilediğine kız çocuk, 

dilediğine erkek çocuk verdiğini, dilediğini kısır bıraktığını veya ikiz çocuk verdiğini 

anlatmaktadır.  

Görüldüğü üzere Zuhruf sûresinden önce nazil olan Şura sûresiyle aralarında yukarıda 

sayılan birçok ortak konu mevcuttur. Ayrıca Şura sûresi 52. ayeti olan sondan bir 

önceki ayeti vahiyden bahsediyor, vahyin hidâyet olduğu belirtiliyor. Şura 42/52: “İşte 

böylece sana da kendi buyruğumuzla bir ruh (Kur’an) vahy ettik. Sen kitap nedir, iman 

nedir bilmiyordun; ama şimdi onu, dilediğimiz kullarımızı sayesinde doğruya 

eriştirdiğimiz bir ışık kıldık. Hiç şüphe yok ki sen doğru yolu göstermektesin”. 

Şura’dan sonra gelen Zuhruf sûreside Kur’an’dan bahsederek başlamakta Şura’da 

bahsedilen hidâyetin Kur’an olduğu şeklinde bir açıklama getirmektedir. 

d-) Zuhruf sûresi. 

e-) Duhan sûresi: Hz. Musa (a.s.)’ın ismi geçmeden (burası ilginç çünkü birçok sûrede 

Hz. Musa (a.s.) isim olarak geçiyor) kıssasından söz ediliyor. Yeniden diriliş, 

cehennem azabı, cennet ve muttakilerden bahsediliyor. Muttakilerin cennette karşılıklı 

oturacağı belirtiliyor. Zuhruf’ta da muttakilerin dostluğundan söz ediliyor. 58. ayette 

de Kur’an için, “Anlayıp düşünsünler diye Kur’an’ı senin dilinde kolaylaştırdık”, 

deniliyor. Zuhruf 43/3. ayettede, “Akledesiniz diye onu Arapça Kur’an yaptık.” Her 

iki ayette Kur’an’ın anlaşılmak için indirildiği ortak noktası mevcuttur. 

f-) Casiye sûresi: Kâinat ayetleri olan yer ve gökten bahsediliyor. Cehennem geçiyor. 

12. ayette gemiler, 19. ayette kâfirlerin birbirinin dostu olduğu, Allah’ın muttakilerin 

velisi olduğu belirtiliyor. Ahirette yeniden dirilme, hesaptan söz ediliyor. 33-35. 

ayetlerde ayetlerle dalga geçenler anlatılıyor. 

g-) Ahkaf sûresi: Şirkin yanlışlığı, nübüvvetin doğruluğu anlatılıyor. 12. ayette Arapça 

Kur’an geçiyor. İnanmayanlar için cehennemin var olduğu belirtiliyor. 26. ayette dalga 

geçen (müstehziun) Ad kavminin helâkinden bahsediliyor. 



38 
 

Genel olarak Ha-mim sûrelerinin nüzul zamanları ve ortamları yakın olduğundan 

birçok ortak konudan bahsetmektedirler. Kısaca Zuhruf sûresiyle diğer Ha-mim 

sûrelerinin ortak yönlerinden söz edildi. Şura sûresi bir önceki sûre olduğundan Zuhruf 

sûresiyle daha çok ortak yönlere sahiptir. Bu durum siyak-sibak ve münasebat ilmi için 

bir örnektir. 

2.1.5. Sûrede Geçen Bazı Kelimelerin Tahlili 

 Safh yüz çevirmek demektir.61 Müsamaha gösterip-yüz çevirmek.62 (ayet .5) :صَفْحًا (-1

Vazgeçmek.63 

:بطَْشًا (-2  : (8. ayet) “Batş; kuvvet ve intikam demektir. Bir kimse birini şiddet ve zor 

kullanarak yakaladığında batşeh denir”.64 “Batş, bir şeyi, güç kullanarak sert biçimde 

almaktır. Yedun batişe, kuvvetli el demektir”.65 Şiddetle almak.66 

 Mehd; yatak, yaygı, beşik demektir.67 Çocuk için hazırlanan (ayet .10) : مَهْدًا: (-3

yatak/beşiktir. (Döşek)68 

4-) رَ     سَخَّ : (13. ayet) “Teshir; bir şeyi, ait olduğu amaca doğru zorla sevk etmektir. 

‘Sahhare lena’, emrimize veren demektir”.69 

 
61 A.g.e., C. 5, 446. 

62 El-İsfahani, Müfredat, 593. 

63 Luvis Ma’luf el-Yesui, El-Müncid fi’l-Luğati’l-Arabiyyeti’l-Muasıra, 4. bs.  (Beyrut: Dar’ul 

Meşrık, 2013), 837. 

64 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 446. 

65 El-İsfahani, Müfredat, 149. 

66 El-Yesui, El-Müncid fi’l-Luğati’l-Arabiyyeti’l-Muasıra, 99. 

67 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 446. 

68 El-İsfahani, Müfredat, 1018-1019. 

69 A.g.e., 487. 



39 
 

 Mukrinin, güç yetirebilenler.70 (ayet .13) :مُقْرِن۪ينَ   (-5

 Kezim; gam ve öfke dolu.71 “Nefesin çıktığı yer anlamına gelen (ayet .17) : كظيم  (-6

k-z-m sözcüğünden ‘eheze bi-kezemihi’ ifadesi türetilmiştir ki, nefesini tutmak 

anlamına gelir. Aynı kökten gelen ‘kezmu’l ğeyzi’ öfkesini yutmaktır”.72  

ا (-7  Yetiştirilme. Zuhruf 18. ayette söz konusu edilen, kadınlar“ (ayet .18) :  ينَُشَّؤُُ۬

terbiye edilir, demektir. Bu ayette geçen yuneşşeu fiili, yenşeu şeklinde de 

okunmuştur. (Bu, Nafi, İbn Kesir, Ebu Amir, İbn Amir, Ebu Ca’fer ve Ya’kub’un 

kıraatidir. Dimyati, ithaf, s.385). Buna göre, yetişir/terbiye olur, demektir”.73 

  Süs demektir.74 (ayet .18) :  الْحِلْيةَِ   (-8

 Hasmun kelimesi, hasemtuhu fiilinin mastarıdır. Bu da bir“ (ayet .18) : الْخِصَامِ   (-9

kişiyle bir hasım olarak sürtüşmek, çekişmektir. Kelimenin geçtiği ayette (Zuhruf 

43/18.), mücadele gücü olmayanı mı Allah’a isnad ediyorsunuz? Hısam; mücadele 

gücü anlamındadır”.75 

 Yalan söylüyorlar.76 “Harsun kelimesi, meyvenin (ayet .20) :  يَخْرُصُونَ   (-10

korunağı veya kabuğu demektir. Hırsun ise, bu şekilde korunmuş olan meyvedir. Tıpkı 

iptal edilmiş anlamındaki menkudun için nikdun denmesi gibi. Kelimenin geçtiği 

ayetteki (Zuhruf 43/20.) ‘Onlar sadece uyduruyorlar’, sözünde geçen yehrusun fiili ise, 

yalan uyduruyorlar, anlamındadır”.77 

 
70 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 447 

71 A.g.e., C. 5, 447. 

72 El-İsfahani, Müfredat, 915. 

73 A.g.e., 1059. 

74 A.g.e., 306. 

75 A.g.e., 344. 

76 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 447. 

77 El-İsfahani, Müfredat, 336. 



40 
 

ا (-11  Mutrefuha, varlıklı olanları demektir. Mutref, şehevi“ (ayet .23) :   مُترَْفوُهََٓ

arzularına dalan, nimet içinde yaşayan demektir”.78 “Tereffuh, nimet içindeki bolluk, 

genişlik, rahatlıktır. Mutref, refah ve bolluk içinde olan demektir”.79 

اء    (-12  Bera, uzak manasına gelen bir mastardır. Bir kimse bir şeyi“ (ayet .26) : برَََٓ

tamamen bırakıp uzaklaştığında, ‘teberre’tu min el-emri’ der”.80  

13-)  .Fatrun, kelimesinin asıl anlamı, uzunlamasına yarılmaktır“ (ayet .27) :    فطََرَن۪ي

Fatartu eş-şate, koyunu iki parmakla sağdım. Hamuru yoğurup onu 

hemen/mayalandırmadan ekmek yaptığında ‘fatartu el-aciyne’ dersin. Fıtratun, 

yaratılış kelimesi de bu anlamdan gelir. Ayette yoktan yaratan anlamındadır”.81 

 Suhriyyen, işte çalıştırılan ve istihdam edilen demektir.82 (ayet .32) :  سُخْرِيًّا  (-14

Ayette “çalıştırması için” anlamındadır.83 

15-)  Yüz çevirir. Bu kelime aslında, ‘göz zayıfladı’ manasına“ (ayet .36) :    يعَْشُ 

söylenen ‘aşa el-basaru’ sözünden alınmıştır. İmam Halil şöyle der: ‘el-aşu’ zayıf bir 

gözle bakmak demektir”.84 “El-aşa, gözde meydana gelen karartı (gece körlüğü). 

Raculun a’şa, gece körü adam; imraetun aş’vau, gece körü kadın demektir. Ayetteki 

(Zuhruf 43/36) ya’şu, yüz çeviren anlamındadır”.85  

 
78 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 447. 

79 El-İsfahani, Müfredat, 196. 

80 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 455. 

81 El-İsfahani, Müfredat, 800-801. 

82 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 455. 

83 El-İsfahani, Müfredat, 487. 

84 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 455. 

85 El-İsfahani, Müfredat, 703. 



41 
 

 .Musallat ederiz demektir. Yani, biz ona fırsat veririz“ (ayet .36) : نقَُي ِضْ  (-16

Böylece şeytanın onun üzerinde yumurta kabuğunun, yumurta üzerindeki hâkimiyeti 

gibi bir hâkimiyet kurmasına müsaade etmiş oluruz”.86 

 Arkadaş demektir.87 (ayet .36) :  قرَ۪ين    (-17

 Sudud ve sadde kelimeleri kimi zaman bir şeyden yüz“ (ayet .37) :  لَيَصُدُّونهَُمْ   (-18

çevirip ondan uzaklaşma anlamına gelir. Ayetlerde; yüz çevirip uzaklaşma, alıkoyma 

anlamlarında kullanılmıştır”.88 

19-) ئهِ۪   .Mele kavramı, bir görüş üzerinde bir araya gelenlerdir“ (ayet .46) :      وَمَلََُ۬

Gözleri, görüş ve duruşları itibariyle, kalpleri saygınlık ve heybet yönünden dolduran 

ileri gelen topluluk demektir. Ayetlerde genel olarak ‘ileri gelenler’ anlamında 

kullanılmıştır”.89 

20-)  ’Bozuyorlar. Ahdi bozdu, manasına ‘nekese el-ahdu“ (ayet .50) :    يَنْكُثوُنَ 

denir”.90 “Nekese sözcüğü, elbiseyi sökmek, örgüyü çözmektir, anlaşmayı bozmak 

demektir. Nakd, iptal etmek kelimesine yakındır. Tevbe 7/135’te yenkusun, 

yeminlerini bozdular demektir”.91 

 Mehin, önemsiz, değersiz demektir.92 (ayet .52) :  مَه۪ين   (-21

 
86 A.g.e., 872. 

87 A.g.e., 840. 

88 A.g.e., 580. 

89 A.g.e., 1012. 

90 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 463. 

91 El-İsfahani, Müfredat, 1083-1084. 

92 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 463. 



42 
 

22-)  .Bu kelimenin Farsçadan Arapçaya geçtiği söylenmektedir“ (ayet .53) :    اسَْوِرَة   

Dolayısıyla ‘sivarul-mer’eti’, kadın bileziği, Arapçalaşmış bir ifadedir. Ayetteki 

‘esviretun’ kelimesi çoğul olup ‘bilezikler’ anlamındadır”.93  

23-)  İktiran kelimesi, iki veya daha fazla şeyi bir arada“ (ayet .53) :    مُقْترَِن۪ينَ 

toplaması konusunda tıpkı izdivaç gibidir. Zuhruf 43/53. ayette ‘Ona altın bilezikler 

verilmeli veya yanında ona yardım edecek melekler gelmeli değil mi? demektir’”.94 

 Bizi kızdırdılar, öfkelendirdiler.95 “Esife, birlikte olan üzüntü (ayet .55) :  اٰسَفوُناَ (-24

ve öfkedir. Bazen bunların her biri için de kullanılır. Gerçek manası ise, kalpteki kanın 

intikam duygusunu harekete geçirmesidir. Bu duygu eğer kişinin altında bulunan bir 

kişiye karşı ise yayılır, öfke olur; bu kişi kendinin üstünde biriyse o zaman da büzülür, 

üzüntü olur. Bu ayette ‘bizi öfkelendirdiler’ anlamındadır”.96 

 ,Feryat ediyorlar, bağırıyorlar. Yesuddun, yüz çeviriyorlar“ (ayet .57) :  يَصِدُّونَ  (-25

insanları imandan engelliyorlar, anlamındadır. Cevheri şöyle der: Sadde, bağırdı, 

demektir. Geniş zamanı yesuddu, mastarı sadiyd gelir. Bir görüşe göre yesuddu şekli, 

‘yüz çevirmek’ manasına sadiyd kökündendir. Yesuddu şekli bağırmak manasına 

gelen sadiyd kökündendir. (İbn Manzur-Lisanul arab). Ferra ‘bunların ikiside aynı 

manadadır’ der”.97 “Sudud ve sadde kelimeleri kimi zaman bir şeyden yüz çevirip 

ondan uzaklaşma anlamına gelir”.98 

ءُ الَْ  (-26 خِلَََّٓ  : (67. ayet) Ehılla, samimi arkadaş manasına gelen ‘haliyl’ kelimesinin 

çoğuludur.99 

 
93 El-İsfahani, Müfredat, 523. 

94 A.g.e., 840. 

95 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 463. 

96 El-İsfahani, Müfredat, 81. 

97 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 463. 

98 El-İsfahani, Müfredat, 580. 

99 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 471. 



43 
 

27-)  Sevinirsiniz, neşelenirsiniz. Hubur, ferah ve sevinç (ayet .70) :   تحُْبرَُونَ  

demektir.100 

 Mublisun; rahmetten ümit kesenler, aşırı ümitsizlikten (ayet .75) :  مُبْلِسُونَ  (-28

dolayı üzüntü içinde olanlar demektir.101 

برمواأ (-29  : (79. ayet) “Sağlam yaptılar, demektir. Bir kavim, işlerini sağlam 

yaptığında ‘ebremu kavmu emrehum’ denir. İbram, sağlam yapmak demektir”.102 

 Çevrilirler, döndürülürler, demektir. Bir kimse, birini bir“ (ayet .87) :  يؤُْفكَُونَ  (-30

şeyden döndürdüğünde ‘ufkeh’ denir. Mastarı ufkun gelir”.103  

Mekkî ve Medenî Sûrelerin Genel Mesajları 

Mekkî sûrelerin genel mesajları:  

a-) Tevhid inancı, b-) Ahiret gününe iman, c-) Meleklere, kitaplara ve peygamberlere 

iman, d-) Ahlâki temellerin oluşturulması 

Medenî sûrelerin genel mesajları: 

a-) Fert, aile, toplumla ilgili prensipleri ve ahlâki kuralları ayrıntılı bir şekilde 

zikretmesi, b-) Cihad konusunun zikredilmesi, c-) Ehl-i Kitaba hitab edilmesi, d-) 

Münafıklardan bahsedilmesi 

Mekkî ve Medenî’yi Bilmenin Faydaları 

Ayetleri anlamada Mekkî, Medenî durumları bilmek önemlidir. Bu bilgi bize ayetlerin 

ilk muhataplarını tanımamızı sağlar.104 Maun sûresi 107/4. ayetinde geçen, “Feveylun 

lil-Musalliyn”, vay o namaz kılanların haline, denilerek kastedilen ilk muhataplar 

Mekke’li müşriklerdir. Ayetin devamında; o namaz kılanların, kıldıkları namazdan 

 
100 A.g.e., C. 5, 471. 

101 A.g.e., C. 5, 471. 

102 A.g.e., C. 5, 471. 

103 A.g.e., C. 5, 472. 

104 Nihat Uzun, Bağlam ve Kur’an’ın Anlaşılması Üzerine, 1. bs. (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2016), 135.  



44 
 

gafil oldukları ve gösteriş yaptıkları, kısımları vahyin evrensel mesajı olarak, günümüz 

Kur’an’ın muhatabı olan Müslüman içinde bir ölçü kaynağı olabilir. Ancak ayetin ilk 

muhatabının müşrikler olduğu bilgisi ayeti anlamada önemlidir. Nitekim Enfal 8/35’te, 

“Beytullah’ın yanında onların namazı ıslık çalmak ve el çırpmaktan ibarettir. Madem 

öyle, küfrünüze karşılık azabı tadın!” Müşriklerin namazının ‘ıslık çalmak ve el 

çırpmak olduğu’ şeklinde açıklanıyor. Bazı yorumlara göre bu hareketlerinin nedeni, 

ibadet değil, Müslümanları sabote etmek, onların huzurla ibadet etmesini 

engellemekti.105 Sonuç olarak ayetin anlaşılmasında ilk muhatabın kim ya da kimler 

olduğunun bilinmesi önemlidir. Mekkî sûrelerde birçok ayette muhatap olarak 

müşriklere seslenilmektedir. Mekke ortamı bilinmeden ayetin ne kastettiği bazen 

anlaşılamayabilir. Medine’de muhataplara Yahudiler ve Münafıklar eklenmektedir. 

Kur’an’ın nüzul yeri ve ortamı ayetlerin mesajlarını anlamakta bazen anahtar rolü 

görmektedir. “Tebliğde ve İslâmi bakışta Mekke ve Medine ortamları bilinirse o 

ortamlarda o ayetlere göre bir bakış açısı geliştirilebilir. Örneğin, Mekke ortamına 

benzer ortamlarda mü’minler için sabırlı olmak önemli bir davranış ahlâkıdır”.106    

Cahiliyede Dini İnanç 

Yusuf 12/106, “Onların çoğu ortak koşmadan Allah’a iman etmezler.” Mekkî bir sûre 

olan Yusuf sûresinde genel inanç yapısı anlatılmaktadır. Müşriklerin bir kısmı 

meleklere Allah’ın kızları diyorlardı. Melekleri simgeleyen kuğu kuşu dedikleri 

putlara tapıyorlardı. Bununla beraber Allah’a da inanıyorlardı. Putlara tapmalarına 

gerekçe olarak  ta Zümer 39/3, “Bilinmeli ki halis dindarlık yalnız Allah için olanıdır. 

Allah’tan başka şeyleri kendilerine koruyucu kabul edenler -ki sadece bizi Allah’a 

yaklaştırsınlar diye onlara tapıyoruz" diyorlar- ayrılığa düştükleri konularda Allah 

onların arasında hükmünü verecektir. Yalancı ve inkâra saplanmış kimseyi Allah 

kesinlikle doğru yola yöneltmez.” Allah’a yaklaştırsınlar diye onlara tapıyorlardı. 

Putların onlara Allah katında şefaatçi olacağına inanıyorlardı. Zümer 39/3;43. 

ayetlerde müşriklerin bu inancından bahsedilmektedir. Kureyşliler, Hz. İbrahim’in 

 
105 Karaman Hayreddin, vd., Kur’an Yolu: Türkçe Meal ve Tefsir, C. 2 (Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları: Ankara, 2003), 688.   

106 Atilla Yargıcı, “Mekkî ve Medenî Sûrelerin Ana Mesajları Açısından Değerlendirilmesi”, 

İslami Araştırmalar Dergisi, C.17, S.4 (2004): 281-294. 

 



45 
 

oğlu Hz. İsmail’in neslinden gelen torunları idi. Bununla beraber Hz. İbrahim’den 

kalan tevhid inancını bozdular. Zamanla putperestliğe döndüler. Putperestliğin bir 

süreç sonunda ortaya çıktığı ifade edilmektedir.107 Kureyşliler, hürmet etmek için 

Kâbe’den aldığı taşları zamanla putlara dönüştürmüşlerdir. Başka rivayetlerde 

Mekke’ye ilk putları getiren kişinin Amr b. Luhay olduğu anlatılmaktadır. Mekke’de 

Kâbe ve çevresinde 360 put vardı. Mekke’nin en değerli putu Kâbe’de bulunan 

Hubel’di. Lat, Menat ve Uzza putları da Mekke’ye yakın yerlerdeydi. Müşrikler bu üç 

putun Allah’ın kızları olduğuna inanırlardı. Onlara kuğular derlerdi. Meleklerin 

kanatlarının olmasıyla ilişkilendirerek putları da kuşlara benzetmiş olabilirler. Bu 

putların kendilerine şefaatçi olacaklarına inanıyorlardı. Mekke ziraate uygun bir yer 

değildi. Mekke’nin geçim kaynağı ticaret ve hayvancılığa dayanıyordu. Kâbe’ye 

ziyarete gelenler ticaretin canlanmasını sağlıyordu. Araplara göre Kâbe, Beytullah-

Allah’ın evi idi. Müşrikler Allah’a inanmakla beraber, putlara da tapıyorlardı. 

Dolayısıyla Abdullah, Ubeydullah isimlerinin yanında Abdüluzza, Abdülmenat gibi 

isimlerde alıyorlardı. Necm 53/21, En’am 6/100. ayetlerine göre Allah’a kız çocukları 

nispet ediyorlardı. Cinleri Allah’a ortak koşuyorlardı.108 En’am 6/101’de ise Allah’ın 

eşi yokken nasıl çocuğu olabilir denilerek şirk koşanların mantıksızlığı ortaya 

konulmaktadır. Sebe 34/40-42. ayetlerde de Allah’ın sorusuna karşılık meleklerin 

kendilerine ibadet edilmesini reddettikleri anlatılmaktadır. 

Cahiliyede Ahiret İnancı 

Müşriklerin çoğunluğu ahirete inanmıyordu. En’am 6/29, “Onlar, ‘Hayat ancak bu 

dünyada yaşadığımızdan ibarettir; biz bir daha diriltilecek değiliz’, diyorlardı.” Ayrıca 

Nahl 16/38, İsra 17/49, Neml 27/67-68. ayetlerinde müşriklerin ahirete inanmadıkları 

belirtilmektedir.  

Casiye 45/24-25-26, “Bir de şöyle demektedirler: "Bu dünya hayatımızdan başka bir 

hayat yoktur. Ölürüz, yaşarız. Bizi öldüren ise zamandan başkası değildir." Halbûki 

onların bu konuda bir bilgileri yoktur, zannetmekten başka bir şey yaptıkları yok. 

Kendilerine âyetlerimiz açık açık okunduğunda, "Doğru söylüyorsanız atalarımızı geri 

 

107 Mustafa Âsım Köksal, İslâm Tarihi, C. 3 (Şâmil Yayınevi: İstanbul, 1989), 66-78.  

108 Abdurrahman Okuyan, “Arap Yarımadasında İslam Öncesi Dini Yapı”, Dergi Park 

Akademik, İlahiyat, S.1 (Aralık 2018): 107-134. 

 



46 
 

getirin", demekten başka bir delil ileri süremiyorlar. Onlara şöyle de: "Allah sizi 

hayata getirecek, sonra öldürecek, sonra gerçekleşeceği kesin bulunan kıyamet 

sürecinde sizi bir araya getirecek!" Bunda kuşku yok ama insanların çoğu bilmez.” 

Ahirete inanmak için delil ve mucize olarak atalarının diriltilmesini istiyorlardı.  

Cahiliyede Kız Çocuklarına Bakış 

Cahiliye Araplarının kız çocuklarına bakışlarında çelişkiler vardı. Kız çocukları 

doğduğunda yüzleri kızarır, bir suç işlemiş gibi bir psikolojiye bürünürlerdi. Kız 

çocuklarının olması hoşlarına gitmezken, kızları Allah’a nispet ediyorlardı. Ayrıca 

meleklerin de kız olduğunu iddia ediyorlardı. Taptıkları putlarda meleklerin 

sembolleri olup onlara Allah’ın kızları, yüce kuğular diyorlardı. Kız çocukları onlar 

için geçim sıkıntısı demekti. Bazı kabilelerde kızları diri diri gömme âdeti vardı. Bu 

âdetin genel sebepleri; ekonomik sebepler, çocuğun aileye ekonomik yük getirmesi, 

kız çocuklarının ahlâk-namus bakımından risk oluşturması, savaşlarda ele 

geçirilmeleri, erkekler gibi aileye faydaları olmaması, evlendiklerinde başka yerlere 

gitmeleri ve kurban etme gibi durumlardır. Genel olarak kız çocuklarına iyi bir gözle 

bakılmıyordu.109 Oysa İslâm kadına değer vermiştir. Hadislere göre cennet annelerin 

ayakları altındadır. Hz. Peygamber kız torunu Ümame’yi omzunda taşıyordu. İki kız 

çocuğunu güzel bir şekilde büyütene cennet müjdesi veriyordu. Ayrıca Hz. Peygamber 

(s.a.v.), kızı Hz. Fatıma (r.a.) geldiğinde ayağa kalkıyor, oturması için ona yerini 

veriyordu. En’am 6/151 ve İsra 17/31’de, “Açlık korkusuyla kız çocuklarını 

öldürmeyin”, denilmektedir.   

Sûrenin Nüzul Zamanı 

Zuhruf sûresinin Mekkî sûrelerden olduğu konusunda bir ittifak vardır. Ha-mim 

sûreleri olan yedi sûre Mushaf’taki sıraya göre arka arkaya nazil olmuşlardır. 

Abdülmuteal es-Saidi’ye göre Ha-mim’ler, İsra olayından hicrete kadar olan zamanda 

nazil olmuştur (m.620-622). Ömer Rıza Doğrul’a göre Zuhruf sûresi, risaletin beş ve 

onuncu yılları arasında nazil olmuştur (m.614-619). Muhammed Abid el-Cabiri’ye 

göre Muhasara ile Habeşistan hicreti arasında nazil olmuştur (m.616-619). Yani 

 

109 Adnan Demircan, “Cahiliyye Araplarında Kız Çocuklarının Gömerek Öldürme Âdeti”, 

İSTEM: İslâm San’at, Tarih, Edebiyat ve Mûsikîsi Dergisi, C.2, S.3 (2004): 9-29. 



47 
 

Cabiri’ye göre Ha-mim sûreleri muhasara şartlarında indirilmiştir.110 Genel olarak 

Müslümanların sıkıntıda olduğu, Mekkeli müşriklerin baskı ve zulmü altında oldukları 

dönemde Ha-mim sûreleri nazil olmuştur.111 Cabiri’nin görüşünü dikkate aldığımızda 

Zuhruf sûresinin 2. Habeşistan hicreti ile Taif seferi arasında nazil olduğu söylenebilir. 

Kurayb b. Müslim’in İbn Abbas’tan rivayetine göre; Zuhruf sûresi Mekkî nüzul 

sırasına göre 60., mushaf tertip sırasına göre 43. sûredir. Mücahid’in rivayetine göre; 

Mekkî, nüzul sırasına göre 57., mushaf tertip sırasına göre 43. sûredir.112    

Sûrenin Nüzul Ortamı 

Kur’an’ın anlaşılmasında nüzul zamanının ve nüzul ortamının ne kadar önemli olduğu 

bilinen bir gerçektir. Birçok ayet yaşanan durumlarla ilgili nazil olmuştur. Yani bazı 

ayetlerin esbab-ı nüzulü yaşanan hadiseler veya sorulan sorulardır. 

Bi’setin başlangıcında açık davet yapılmadı. Müslüman olarak sadece Hz. Peygamber 

ve çevresindeki, Hz. Hatice, Hz. Ali, Hz. Ebu Bekir, Zeyd bin Harise gibi az sayıda 

kişi vardı. Nazil olan ilk vahyin ardından yaklaşık 2,5-3 senelik bir vahiy kesintisi 

(fetret-ül vahy) olmuştu. Bi’setin 4. yılına kadar müşriklerin İslâma bakışları sadece 

alay etme şeklindeydi. 4. Yıldan 7. Yılın başına kadar müşriklerin İslâma bakışları alay 

etmekle sınırlı kalmadı. Eziyetler ve işkenceler başladı. Müşriklerin eziyetlerini 

arttırması nedeniyle Hz. Peygamberin, oradaki hükümdarın adaletli olduğunu 

söyleyerek teşvik etmesi ve tebliğ için uygun bir ortam bulunabileceği nedenleriyle, 5. 

yılda Birinci Habeşistan hicreti gerçekleşti. Zümer 39/10 ve Nahl 16/41’de hicrete 

teşvik vardır. Bu hicrete, Hz. Osman, eşi Hz. Rukiyye, sahabeden Zübeyr b. Avvam, 

Abdurrahman b. Avf, Mus’ab b. Umeyr, Osman b. Maz’un, Ebu Seleme katılmışlardı. 

 
110 Muhammed Abid El-Cabiri, Siyer Eşliğinde Kur’an’ı Anlamak-Fehmü’l Kur’an-Nüzul 

Sırasına Göre Tefsir, çev. Muhammed Coşkun, 3. bs. C. 2 (Mana Yayınları: İstanbul, 

2017), 124-125.  

111 Burhan Çonkor, “Sûrelerin Belirli Dönemlere ve Olaylara izâfesi”, Dini Araştırmalar  

Dergisi, C.19, S.48 (Ocak-Haziran 2016): 137-150. 

112 Esra Gözeler, “Mekkî-Medenî Sûre Tertipleri: Hz. Aişe, İbn Abbas-Kurayb, Mucahid ve 

Katade Rivayetler”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.58, S.1 (2017): 228-

233. 

 



48 
 

Bu hicrette 4 kadın 11 erkek olmak üzere 15 kişi vardı. Habeşistan’da iki ay kaldılar. 

Orada rahat ettiler, kimse tarafından rahatsız edilmediler. Müşriklerin Müslüman 

olduğuyla ilgili yanlış bir haberden sonra Mekke’ye geri döndüler. Hz. Ömer bi’setin 

6. yılında 32 yaşında, Müslüman olduğunda rivayetlere göre 40. Müslümandı. Hz. 

Ömer’in 6. yılda Müslüman olmasıyla açık tebliğe başlandı. İkinci Habeşistan hicreti 

6. yılda oldu. Habeşistan’dan dönen Müslümanlar ve yeni Müslüman olanlar üzerinde, 

Mekke müşriklerinin eziyet ve işkencelerinin dozu gittikçe artıyordu. Mekkelilerin 

arasında İslâmı kabul edenler az sayıdaydı. İslâma karşı tutumları gittikçe düşmanlığa 

dönüşüyordu. Zayıf buldukları Müslümanlara işkence yapmaya başlamışlardı. Bundan 

dolayı İkinci Habeşistan hicreti yapıldı. Hicret, Cafer b. Ebi Talib başkanlığında oldu. 

18 ya da 19 kadın olmak üzere toplamda 101 ya da 103 civarında Müslüman hicret 

etti. Mekkeli müşrikler bu kadar sayıda Müslümanın Habeşistan’a hicret etmesinin 

ilerde kendileri için sorun oluşturacağını düşündüler. Bunun için Amr b. El-As ve 

Abdullah b. Ebi Rebia’yı, hediyelerle birlikte Necaşi’ye gönderdiler. Asil bir 

hükümdar olan Necaşi tarafları dinledi. Cafer b. Ebi Talib’in Meryem Sûresinden 

ayetlerle yaptığı konuşmayla ikna oldu ve Müslümanları müşriklere geri vermedi. 

Habeşistan’da kalan Müslümanların az bir kısmı hicretten önce geri döndü. Başta 

Cafer b. Ebi Talib olmak üzere, geri kalan çoğunluk ise Hayber’in fethi olan 628/hicri 

7. yılda geri döndüler.  

Müşrikler, İslâm davasının kendilerine ekonomik olarak zarar vereceğini 

düşünüyorlardı. Kâbe, bir ziyaret ve hac merkeziydi. Fil olayında meydana gelen 

mucizeler, Kureyş’in ve Kâbe’nin değerini Araplar arasında iyice arttırmıştı. Kureyş, 

Araplar arasında “Ehlullah” olarak anılmaya başlanmıştı. Bu değerden dolayı yapılan 

ziyaretlerden, “Ukaz Panayırı” kurulmuştu. Hz. Peygamber’in putları reddetmesi 

onların işlerine gelmiyordu. İslâm onların yerleşik düzenine tehdit oluşturuyordu. Sad 

sûresi 38/5’te, “Tanrıları tek tanrıya mı indiriyor? Bu gerçekten şaşılacak bir şey!"” 

Ayette müşriklerin Hz. Peygamber’in tevhid davetine şaşırdıkları anlatılmaktadır. 

Tevhid davetini şaşkınlıkla karşılıyor ve reddediyorlardı. Atalarından kalma şirk 

koştukları dini bırakmak istemiyorlardı. Bütün Araplar Kâbe’ye gelip putları ziyaret 

ediyorlardı. Bu durum, onları hem statü hem de ekonomik olarak diğer Araplardan 

üstün hale getiriyordu. 

İslâm davetinin önüne geçemeyen müşrikler, Hz. Peygamber’i ortadan kaldırmak 

istiyordu ama karşılarında Ebu Talib ve lideri olduğu Haşimoğulları duruyordu. Her 



49 
 

ne kadar Müslüman olmasalar da, akraba ve kabile asabiyetinden dolayı Haşimoğulları 

Hz. Peygamberi savunuyorlardı. Bunlara ilaveten Hz. Hamza ve Hz. Ömer gibi iki 

güçlü ve önde gelen kişinin Müslüman olması da müşriklerin tedirginliğini arttırmıştı. 

İslâm, Mekke dışında muhataplar buluyordu. İkinci Habeşistan hicretiyle giden 

Müslümanların, Necaşi tarafından geri verilmemesi, müşrikler için adeta bardağı 

taşıran son damla olmuştu. Müşrikler, son çare olarak toplanıp boykot kararı aldılar. 

Boykot, Beni Haşim ve Beni Muttalib kabilelerini kapsıyordu.  

Boykot dönemi bizim için önemli bir dönemdir. Zuhruf sûresinin bu süreçte nazil 

olmuş olma ihtimali yüksektir. Boykot edilenlerle ticaret, alışveriş yapılmayacak, kız 

alıp verilmeyecek yani evlilik yapılmayacaktı. Onlarla bir araya gelmeyeceklerdi. 

Boykot sürecinde Ebu Talib, taraftarlarını Hira mağarası ile Kâbe arasında kalan ve 

“Şib’i Ebu Talib” denilen bölgeye çekti. Boykot, Bi’setin 7. yılının başından 9. Yılın 

sonuna kadar yaklaşık üç yıl sürdü.  

Boykot sürecinde, sadece haram aylar olan 4 ayda boykota maruz kalanlar, gelen 

kabilelerle alışveriş imkânı buluyorlardı. Ancak müşrikler bunda bile onlara zorluk 

çıkarıyorlardı. Daha yüksek paralar vererek boykota maruz kalanların mal almasına 

engel olmaya çalışıyorlardı. Bu süreçte Hz. Peygamber gelen kabilelere İslamı tebliğ 

etmeye çalışıyordu. Müşrikler buna engeller çıkarıyordu. Hz. Peygamber’in konuştuğu 

kişilerle Ebu Leheb hemen ardından gidip konuşuyor, Hz. Peygamber’in yeğeni 

olduğunu söyleyerek onu kötülüyordu. 

Mekke, Müslümanlar açısından yaşanamaz hale gelmişti. Müşrikler, İslâmı kabul 

etmiyorlardı. Nitekim Zuhruf 43//88’de, “Allah, peygamberin "Ey rabbim! Bunlar 

iman etmemekte direnen bir topluluk" dediğini de biliyor.” Ayetinde, Hz. Peygamber 

onların bu halini rabbine şikâyet ediyordu. 

Bu süreçte nazil olan Kur’an sûrelerinde müşriklerin inanışları ele alınıyor, onların 

inançlarındaki çarpıklıklar dile getiriliyordu. Ayrıca mü’minlerin sabretmeleri, zor 

şartlarda inançlarında şüpheye düşmemeleri gerektiği söyleniyordu. Ayrıca kıssaların 

anlatıldığı ayetlerde Hz. Peygamber ve mü’minlere teselli veriliyordu. Örneğin Zuhruf 

sûresinden sonra nazil olan Duhan sûresinde geçen Hz. Musa ve Firavun kıssasında, 

Hz. Musa’nın kavmi ve taraftarlarının Firavun’dan kurtuluşları anlatılıyordu. Bu 

süreçte inen Şura sûresinde 42/38. ayette mü’minlerin işlerinin aralarında şura ile 

olduğu belirtilerek dayanışma ve birlik içinde olmaları istenmekteydi. Şura 42/43’te, 



50 
 

“Ama kim sabreder ve bağışlarsa, işte bu güçlü irade gerektiren işlerdendir.” Sabredip, 

bağışlayıcı olmaları istenmekteydi. Çalıştığımız Zuhruf sûresinde de müşriklerin 

tavırları ile Firavun’un tavırları arasındaki benzerlikler dikkate değerdir.113  

Zuhruf sûresinin nazil olduğu ortam Hz. Peygamber’in ve mü’minlerin sıkıştırıldığı, 

Müslümanların bir kısmının eziyet ve işkence gördüğü bir ortamdır. Ayrıca Kureyş 

müşriklerinin inanmasına dair ümitler adeta kesilmiştir. Böyle bir ortamda inen Kur’an 

ayetlerinde bu duruma uygun mesajlar verildiği görülmektedir. Kur’an ayetlerinin bu 

özelliği, onların tarihsel olduğu, belli bir tarihi ilgilendirdiği anlamına gelmez. 

Şartların oluşması durumunda, Kur’an’ın ilgili ayetleri uygulamaya konulabilir. 

Örneğin, Mekke gibi bir ortamla karşılaşan Müslümanlar, hareket tarzı olarak sabrı 

kuşanmalı, affedici olmalıdır. Ayrıca baskıcı bir ortamdan çıkış için hicret seçenekleri 

aranmalıdır.  

Müşriklerin Kur’an Vahyine ve İslâma Karşı Takındıkları Tavırlar 

Fussilet 41/5, “Dediler ki: "Bizi çağırdığın şeylere karşı kalplerimiz kapalıdır, 

kulaklarımızda da sağırlık var; bir de seninle bizim aramızda perde bulunmaktadır. 

Sen yapacağını yap, biz de yapmaktayız!"”, Casiye 45/7-8-9, “Kendisine Allah’ın 

âyetleri okunurken işitip de sonra büyüklenerek işitmemişcesine inkârda ısrar eden her 

bir günahkâr iftiracıya yazıklar olsun! Bu sebeple göreceği ağır azabı ona 

bildir. Âyetlerimiz hakkında bir parça bilgi sahibi olunca hemen onu alay konusu 

yapmakta. İşte bu gibiler için alçaltıcı bir azap vardır.” Fussilet 41/26, “İnkârcılar 

dediler ki: "Bu Kur’an’a kulak vermeyin, okunurken gürültü yapın, belki 

bastırırsınız".” Müşriklerin, Mekke sürecinde vahye olan tutumları, yukarıda geçen 

ayetlerde belirtildiği gibi; kalplerinin kapalı olduğunu, kulaklarında sağırlık olduğunu, 

aralarında perde olduğunu söylüyorlardı. Büyüklenerek ayetleri işitmemiş gibi 

davranıyorlardı. Ayetlerle dalga geçiyorlardı. Kur’an’ı dinlememek için gürültü 

yapıyorlardı. Yani sözkonusu dönem içinde, İslâma adeta cephe alan müşriklerin, 

İslâm tebliğine karşı, Kur’an’a karşı tavırları böyleydi. 

 

113 Abdülvahid Yakub Sipahioğlu, Boykot Döneminde Nazil Olan Sûrelerin Tespiti ve 

Değerlendirilmesi, Yüksek Lisans tezi, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Ens. Temel 

İslami Bilimleri A.B.D. (Ankara; 2014), 93-101.  



51 
 

Bununla beraber müşrikler arasında tereddüt yaşayanlar da vardı. Kur’an bunlara da 

sesleniyordu. Zümer 39/7, “Eğer inkâr ederseniz bilesiniz ki Allah’ın size ihtiyacı 

yoktur; ama O, kullarının nankörlüğüne razı olmaz, şükrederseniz bu tutumunuzdan 

hoşnut olur. Hiç kimse başkasının günah yükünü yüklenmez; sonunda dönüşünüz 

rabbinize olacak, ardından O, neler yapıp ettiğinizi size bildirecektir. O, kalplerin 

derinliklerini bilmektedir.” Mü’min 40/2-3, “Kitabın indirilişi azîz ve alîm olan, 

günahı bağışlayan, tövbeyi kabul eden hem cezalandırması şiddetli hem lütfu bol olan 

Allah’ın katındandır. O’ndan başka tanrı yoktur, dönüş yalnız O’nadır.” Şura 42/25, 

“Kullarının tövbesini kabul eden, günahları bağışlayan ve yaptıklarınızı bilen O’dur.” 

Ayetlerde karasızlık yaşayan müşriklerin iman etmesi isteniyordu. Fakat Mekke’deki 

ağır toplumsal Müşrik baskısı karşısında iman etmeye yanaşmıyorlardı. Mekke 

Müslümanlar için artık inançlarını yaşayacakları bir ortam olmaktan çıkmıştı. Bu 

durum Hz. Peygamber’in (s.a.v.) Medine’ye hicretine (m.622) kadar sürdü. Hicretten 

sonra İslâm’ın Mekke işkence dönemi bitti, Medine cihad dönemi başladı. İşlediğimiz 

Zuhruf sûresinin nüzul zamanı ve ortamı, bahsedilen Mekke’nin Müslümanlar 

açısından sıkıntılı ortamı idi. Bundan dolayı ayetlerde müşriklere karşı mücadele ve 

eleştiriler mevcuttur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 
 

2.2. Zuhruf Sûresinin Konulu Tefsiri 

2.2.1. İlahi Mesajın İletilmesi (1-8. Ayetler) 

2.2.1.1. Hurûf-u Mukattaa 

﴾ 1﴿  حٰمَٓ       

1-) Hâ. Mîm. 

Huruf-u Mukattaa harfleri, Kur’an’da 29 sûrenin başında gelmektedir. Bu sûrelerin 

26’sı Mekkî 3’ü Medenî’dir. Medenî sûreler, Bakara, Al-i İmran ve Ra’d sûreleridir. 

Ra’d sûresinin Mekkî olduğu da söylenmiştir. Anlamları ile ilgili kesin bir bilgi yoktur. 

Ha-mim ile başlayan 7 sûre vardır. Bu sûreler Mü’min, Fussilet, Şura, Zuhruf, Duhan, 

Casiye ve Ahkaf sûreleridir. Şura’da ilave olarak ayn-sin-kaf’ta mevcuttur. Bu sûrelere 

genel olarak Ha-mim ya da Havamim sûreleri denir. 

Havamim sûrelerde, huruf-ı mukattaa’lardan sonra genelde kitaptan yani vahiyden 

bahsedilmiştir. Bununla ilgili yapılan bir yorumda işte bu kitap böyle harflerden 

oluşmuştur denmiştir. Ayrıca bu harflerle başlayan sûrelerin çoğunun Mekkî olmasıyla 

ilgili yapılan değerlendirmelerde, maksadın muhatabın dikkatini çekmek olduğu 

belirtilir.  

Bu harflerle ilgili yapılan bazı yorumlar şöyledir. Ha Allah’ın hayatı, mim Allah’ın 

yüceliği anlamına geldiği, Allah’ın bu harflerle hayatına, yüceliğine ve Kur’an’a 

yemin ettiği belirtilmiştir.114 Ha-mim’deki ha haris yani bekçi, mim mülazim yani 

tevhid yoluna sıkıca tutunup ondan ayrılmayan kişidir.115 

Taberi bu harflerle ilgili on görüş nakleder. Bunlar: Kur’an’ın isimleri, giriş ifadeleri, 

sûre isimleri, ismi A’zam, Allah’ın isimleri, bir ismin ya  da fiilin parçası, heca harfleri, 

 
114 Abdulkerim el- Kuşeyri, Letaifu’l-İşarat Kuşeyri Tefsiri, çev. Mehmet Yalar, 1. bs. C. 5 

(Harf Yayınları: İstanbul, 2013), 209-210. 

115 Abdülkadir Geylani, Geylani Tefsiri, çev. Ahmet Yılmaz, 1. bs. C. 5 (Ceylani İlim 

Araştırma ve Yayın Merkezi: İstanbul, 2012), 226. 



53 
 

her harfin birden çok manası olması, Cummel hesabını ifade etmesi, Kur’an’ın sırrı 

olmasıdır.116  

Huruf-u Mukattaa’daki huruf, harf kelimesinin çoğuludur. Mukattaa kesilmiş, ayrılmış 

anlamındadır. Mukattaa sıfatı kat’ kökünden türemiştir. Bu harfler kelime şeklinde 

değil de harf şeklinde okunduklarından bağımsız ve ayrı harfler yani ‘huruf-u 

mukattaa’ olarak isimlendirilmişlerdir. Sûrelerin başlarında yer aldıklarından dolayı 

evailü’s-süver ve fevatihu’s-süver olarak adlandırılmış, okunuş şekillerinden dolayı 

huruf-u tehecci denilmiş, anlamları kesin olarak bilinmediğinden dolayı da huruf-u 

mübheme denilmiştir.117 Sonuç olarak bu harflerin anlamıyla ilgili yapılan açıklamalar 

kişisel yorumlardır. Bu konuda ayet ve hadislerde açıklama olmadığından gerçek 

manalarını Allah (c.c.) bilir, demek durumundayız.  

2.2.1.2. Arapça Kur’an 

﴾3﴿ا لعَلََّكُمْ تعَْقِلوُنََۚ جَعلَْناَهُ قرُْءٰنًا عَرَبِيًّ  انَِّا  ﴾2﴿الْمُب۪ينِ   وَالْكِتاَبِ    

2-3-) Apaçık Kitab’a andolsun ki biz, anlayıp düşünmeniz için onu Arapça bir Kur’an 

kıldık.  

Apaçık Kitap 

Kitabu’l mubin, apaçık kitap, anlaşılmasında sıkıntı olmayan kitap demektir. Sûrenin 

bu şekilde Kitabu’l mubine yemin ederek başlaması, Kur’an anlaşılamaz diyenleri, 

tekzib etmektedir. Kur’an anlaşılmayan değil, mesajları anlaşılabilen, apaçık bir 

kitaptır. 

Ra’d sûresi 13/37, Taha sûresi 20/113, Şuara 26/193-195, Nahl 16/103 ayetlerinde de 

Kur’an’ın Arapça olarak indirildiği belirtilmektedir. Hud 11/1 ve Fussilet 41/3’te de 

Kur’an’ın mübin özellikleri vurgulanmaktadır. Kur’an bütünlüğü içerisinde 

bakıldığında, amacın Kur’an’ın anlaşılması olduğu anlaşılmaktadır. “Rasul, devamlı 

olarak kendi kavminin diliyle gelir ki her şeyden önce gönderildiği kimselere davetini 

 
116 Atik Aydın, Taberi’nin Kur’an’ı Yorumlama Yöntemi, 1. bs. (Ankara: Ankara Okulu              

Yayınları, 2005), 48. 

117 Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi, 18 Hilal-Hüseyin Lamekani. Türkiye Diyanet 

Vakfı, İstanbul, 1998. (M. Zeki Duman- Mustafa Altundağ, Huruf-ı Mukattaa Maddesi, 

401.) 



54 
 

açıklayabilsin”.118 Kur’an’ın ilk muhatapları Araplardır, dolayısıyla inen vahiy de 

onların dilinde indirilmiştir. İletişimde dil bir araçtır. Bu aracın etkili olması ve mesajın 

karşıdaki muhatap tarafından alındıktan sonra anlaşılması için aynı frekansta, yani 

aynı dilde olması gerekir. Kur’an’ın Arapça olarak indirildiği herkes tarafından 

bilindiği halde neden ayetlerde bu durum vurgulanmakta, umulur ki akledersiniz, 

denilmektedir? Kur’an muhataplarının diliyle muhataplarına hitap etmekte ve 

mesajının anlaşılmasını istemektedir. Bu aynı zamanda insanlar için büyük bir 

ni’mettir. Gökleri ve yerleri yaratan Allah’tan insanlara mesaj gelmektedir. Allah 

insanı muhatap almakta ve insana dünyadaki amaç ve görevlerini anlatmaktadır. 

İnsanoğlunun dünya serüveniyle ilgili insanlık tarihi boyunca anlama çabaları 

olmuştur. Bu nedenle birçok felsefi çalışmalar yapılmıştır. Kur’an insanın bu anlam 

arayışında yoluna ışık tutmuş, hayat yolcuğunun gayesini açıklamıştır. İnsanlığın 

cevap aradığı; Biz kimiz? Nerden geldik? Nereye gidiyoruz? Hayattaki amacımız 

nedir? Sorularının cevabını en kapsamlı şekilde Kur’an cevaplamakta, insanın aklıyla 

ulaşamayacağı noktalarda devreye girmekte, çıkış yolu arayan insanlığın yolunu 

aydınlatmaktadır. 

Zuhruf sûresi, hurufu mukattaa harflerinden sonra apaçık kitaba yeminle devam 

etmekte ve Kur’an’ın Arapça kılındığı ve bunun nedenininde muhataplarının akıl 

etmesi olduğu belirtilmektedir. Ayette geçen ‘mübin’ kelimesi, anlamı kapalı olmayan 

okunduğu zaman anlaşılabilen demektir. Kur’an’ın ilk muhatapları Araplardır. 

Arapların konuştuğu dilde Arapçadır. Bir metnin anlaşılabilmesi için o metnin 

muhatabın anladığı dilde olması gerekmektedir. Dolayısıyla Kur’an’da, muhatab 

olduğu seslendiği ilk muhatablarının dilinde indirilmiştir. Bunun nedeni olarak 

umulurki akledersiniz denilmektedir. Bir okumanın özümsenmesi için o okumanın 

aklederek okunması gerekmektedir. Buna tefekkürde denilebilir. Kur’an’daki ayetlerin 

zahiri manaları ilk bakışta anlaşılabilirse de daha derin anlamlar için ayetler üzerinde 

akletmek tefekkür etmek gerekir. Arapça dili kendine özgü dilbilgisi ve geniş kelime 

hazinesiyle anlatım için uygun bir dildir. Kur’an’ın Arapça olarak indirilmesinin en 

önemli nedeni, muhataplarının Arapça konuşan Araplar olmasıdır. Dolayısıyla 

muhataplarının anlaması için muhataplarının dilinde gelmiştir.  

 
118 Muhammed el-Behiy, Kur’an’da İtikadi ve Ameli Kavramlar, çev. Ömer Aydın, 1. bs. 

(İstanbul: İşaret Yayınları, 2017), 118. 



55 
 

Fussilet sûresi 41/44. ayette, ‘Şayet biz onu yabancı dilde okunan bir kitap olarak 

indirseydik mutlaka şöyle diyeceklerdi: "Âyetlerinin açık seçik anlaşılır olması 

gerekmez miydi? Bir Arap’a yabancı dilden bir kitap, öyle mi!" De ki: "O, inananlar 

için bir rehber ve şifadır; inanmayanlara gelince onların kulaklarında bir sağırlık 

vardır, Kur’an onlara kapalıdır. (Sanki) onlara çok uzaktan sesleniliyor”, 

buyurulmaktadır. Kur’an’ın Arapça indirilmemiş olması durumunda muhatapların 

yapacağı itirazlar anlatılmıştır. Bu durumda ayetlerin açıkça anlaşılması gerektiği 

şeklinde bir itirazda bulunacaklardır. Bir mü’min için gerekli olan Kur’an’ı anlamak, 

O’nun Allah tarafından indirildiğine inanmak ve gereğiyle amel etmektir. Kur’an’ın 

anlaşılması noktasında, meal çalışmalarının uygun olduğunun bu ayetlerde işaretleri 

vardır. Kur’an mealleri hiçbir zaman orjinalinin tam karşılığı olamaz ama farklı dili 

konuşan muhataplarının genel anlamda Kur’an’ı anlaması için mealler iyi bir 

vasıtadırlar. 

Zümer sûresi 39/28. ayette, “(Bunu) insanlar Allah’a karşı gelmekten korunsunlar diye 

Arap diliyle indirdiğimiz çelişkisiz Kur’an’da (yaptık).” Yusuf sûresi 12/2. ayette, 

“Anlayabilesiniz diye biz onu Arapça bir Kur’an olarak indirdik.” Fussilet sûresi 41/3. 

ayette, “Bilmek isteyenler için âyetleri apaçık hale getirilmiş Arapça okunan bir 

kitaptır.” Kur’an, anlaşılabilmesi için ilk muhatabı olan insanların dili olan Arapça 

olarak indirilmiştir. 

Kur’an’ın Arapça olması ile ilgili diğer ayetler; Nahl sûresi 16/103. ayet, “Hiç 

kuşkusuz, "Kesin olarak bunları ona bir insan öğretiyor" dediklerini biliyoruz. Oysa 

ona öğretiyor dedikleri kişinin dili yabancıdır, bunun dili ise açık seçik Arapça’dır.” 

Şura sûresi 42/7. ayet, “İşte sana, Ümmülkurâ (Mekke) ve çevresindekileri uyarman 

ve hakkında asla şüphe bulunmayan toplanma gününün dehşetini haber vermen için 

böyle Arapça bir Kur’an indirdik. Onların bir kısmı cennette, bir kısmı da cehennemde 

olacaktır.” Kamer sûresi 54/17,22,32,40. ayetlerinde Kur’an’ın anlaşılmak için 

kolaylaştırıldığı dört defa tekrarlanmaktadır. Kur’an’ı açıklama çabasındaki 

müfessirin de tefsir yapabilmesi için Arapçayı, Arap dili ve kaidelerini iyi bilmesi 

gerekir.119 

 
119 Muhammed Tahir b. Âşûr, Tefsire Giriş-Mukadimetü’t-Tahrir ve’t-Tenvir Mine’t-Tefsir, 

çev. Harun Ünal, 1. bs. (İstanbul: Ekin Yayınları, 2020), 64.  



56 
 

Akletmek 

 ifadesinde geçen ‘akl’ın şer’i anlamı: Allah’ın kitabını sahih bir şekilde لعَلََّكُمْ تعَْقِلوُنَ  “

anlamak ve nefsi buna göre dizginlemek demektir”.120  

Lealle (  َلعَل ), teracci anlamında yani umulur ki demektir. Umulur ki akledersiniz. 

Akletmek sûrenin başında kullanılarak âdeta sûrenin esaslarından biri kılınmıştır. 

Aklederek hakikatlerin bulunması istenir. Akletmek gerçeğe ulaşmanın temel 

adımlarından biridir. Sûre boyunca işlenen ve sûrenin eksenlerinden biri olan 

müşriklerin şirk temelli yanlış inançlarının, aklederek düzeltilmesi istenmekte, bunun 

için sûrenin en başında akletmek bir ikaz olarak gelmektedir. “Kur’ân-ı Kerîm’e göre 

insanı insan yapan, onun her türlü aksiyonlarına anlam kazandıran ve ilâhî emirler 

karşısında insanın yükümlülük ve sorumluluk altına girmesini sağlayan akıldır”.121 

Akıl Kur’an’da 49 yerde fiil şeklinde geçer. “Kur’an’da çok sık geçmesine karşılık, 

hiçbirinin isim biçiminde olmayıp, tamamının da aklın işlemesini, çalışmasını ifade 

eder tarzda (akletmek) olması önemli bir husustur”.122  

Kur’an bütünlüğü içinde akletmeyi değerlendirdiğimizde; Ali İmran 190/191, 

“Göklerin ve yerin yaratılışında, gece ile gündüzün farklı oluşunda aklıselim sahipleri 

için elbette ibretler vardır. Onlar ayakta dururken, otururken, yatarken hep Allah’ı 

anarlar; göklerin ve yerin yaratılışını düşünürler: "Rabbimiz! Sen bunu boş yere 

yaratmadın, seni tenzih ve takdis ederiz. Bizi cehennem azabından koru!” Ayette aklı 

selîm ve tefekkürün önemi anlatılmakta kâinatı tefekkür ederek hakikat bilgisine 

ulaşma yolu gösterilmektedir. Kur’an üzerinde düşünmek ile ilgili123 ve genel olarak 

akletmek, tefekkür etmekle ilgili birçok ayet vardır.124  

 
120 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 187. 

121 DİA, 2 Ahlak-Amari. (Süleyman Hayri Bolay, Akıl Maddesi, 238-242.) 

122 Halil Çiçek, 20. Asırda Kur’an İlimleri Çalışmaları, 1. bs. (İstanbul: Timaş Yayınları, 

1996), 95.  

123 Ali İmran 3/7, Nisa 4/82, Nahl 16/44, Mü’minun 23/68, Sad 38/29, Muhammed 47/24, 

Kamer 54/17,32. 

124 Bakara 2/73, 2/164, 2/242, A’raf 7/185, Yunus 10/100, Hac 22/46, Ankebut 29/43, Haşr 

59/2, Mülk 67/10, Gaşiye 88/17.     



57 
 

İbrahim sûresi 14/4. ayet, “Biz her peygamberi, onlara açık seçik anlatsınlar diye kendi 

milletinin diliyle gönderdik.” Her peygamber kendi ana diliyle irşad ve tebliğde 

bulunmuştur. Peygamberlere indirilen suhuf ve kitaplarda, onların kullandığı dille 

vahyedilmiştir.125 İlahi sünnet, peygamberin toplum içinden biri olması ve vahiy 

dilinin o toplumun kullandığı dil olmasıdır.126 Çünkü esas olan vahyin mesajının doğru 

iletilip doğru anlaşılmasıdır. 

Diğer dillerle kıyas edilince, Arapçanın kendine has birtakım özellikleri vardır. Onları 

kısaca şöyle sıralayabiliriz: 

a) Önce dil sağlam kurallara dayalıdır, kelime üretme imkânı hayli fazladır. 

b) Akıcı bir yapıya sahiptir, ses uyumuna çok müsaittir. 

c) Kelime haznesi oldukça zengindir. 

d) İnsanın en ince ve duyarlı duygu ve düşüncelerini kelime kalıbına dökmeye son 

derece müsaittir. 

e) Uzun yıllar gelişip zirvesine yükselen Arap Edebiyatının bütün inceliklerini en 

ahenkli ve ölçülü anlamda kendinde taşıyan Arapça bir kitabın, önce o millet 

üzerindeki olumlu ve ediplerini acze düşürücü tesiri söz konusudur.127    

Ayrıca Arapların bir yanlış düşüncesinede cevap verilmiştir. Araplar Tevrat’ın 

İbranice olmasından dolayı, Allah’ın İbranice konuştuğunu, dolayısıyla vahiylerinde 

bu dilde gelmesi gerektiğini söylüyorlardı. Ayetler muhatapların anlaması için 

Kur’an’ın Arapça nazil olduğunu belirtmiştir.128  

 

 

 

 
125 Celal Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11 (Anadolu Yayınları: İstanbul, 

1989), 5498. 

126 Müslim, Kur’an çalışmalarında Yöntem, 15-16. 

127 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5499. 

128 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 238. 



58 
 

كْرَ صَفْحًا انَْ كُنْتمُْ قَوْمًا مُسْرِف۪ينَ   افََنَضْرِبُ  ﴾ 4﴿فَ۪ٓي امُ ِ الْكِتاَبِ لَدَيْنَا لعَلَِيٌّ حَك۪يم    وَاِنَّهُ    ﴾ 5﴿عَنْكُمُ الذ ِ

ل۪ينَ  وَكَمْ  ٍّ فِي الْْوََّ نَ   وَمَا ﴾6﴿ارَْسَلْنَا مِنْ نَبِي  ٍّ الَِّْ كَانوُا بهِ۪ يسَْتهَْزِؤُُ۫ اشََدَّ   فَاهَْلكَْنََٓا  ﴾7﴿يَأتْ۪يهِمْ مِنْ نَبيِ 

ل۪  سَالَْتهَُمْ مَنْ خَلقََ السَّمٰوَاتِ وَالْْرَْضَ لَيَقوُلنَُّ خَلَقهَُنَّ   وَلئَِنْ  ﴾8﴿ينَ مِنْهُمْ بطَْشًا وَمَضٰى مَثلَُ الْْوََّ

﴾9﴿الْعزَ۪يزُ الْعلَ۪يمُ    

4-) O, katımızda bulunan Ana Kitap’ta (levh-i mahfuzda) mevcut, yüce ve hikmet dolu 

bir kitaptır. 

Ümmü’l Kitap (Ana kitap) 

Ümmül Kitaptan (  ِامُ ِ الْكِتاَب ) kastın “Levhi mahfuz” veya “Allah’ın ezeli ilmi” olduğu 

şeklinde iki görüş vardır. Ümmü’l Kitabın literal anlamı kitapların anası demektir. 

Kur’an buradan nazil olmuştur. Buruc 85/21-22’de ‘Levhi mahfûz’ (Her türlü 

değişiklikten ve müdahaleden korunmuş kitap), En’am 6/38’de ‘Kitab’, Kaf 50/4’te 

‘Kitabun Hafiz’, Yunus 10/61 ve Sebe 34/3’te ‘Kitabı Mübin’, Vakıa 56/78’de ‘Kitabı 

Meknûn’ (saklı ve korunmuş kitap), İsra 17/58 ve Ahzab 33/6’da ‘Kitabı Mestur’, Ra’d 

13/39’da ve incelediğimiz Zuhruf 43/4’te ‘Ümmül Kitab’ olarak geçmektedir. Ali 

İmran 3/7’de geçen ‘Ümmül Kitab’ müteşabihin karşıtı olan muhkem ayet 

anlamındadır. Müfessirler bu ayetlerde geçen tabirlerin aynı anlama geldiğini 

söylemekle beraber, bundan tam olarak neyin kastedildiğini Allah’ın bildiğini 

belirtmektedirler. 

Ümmü’l-Kitab, bütün semavi kitapların kaynağı olan kitaptır. “Ümmü’l-kitab olarak 

adlandırmanın sebebi temel ve kaynak olmasıdır. Kur’an’a kaynaklık etmesidir. 

Kur’an levh-i mahfuzdan en yakın sema’ya indirilmiş ordanda parça parça Hz. 

Peygamber’ (s.a.v.) vahyedilmiştir”.129 İbn Abbas ve Mücahid’e göre ana kitap, Levh-

i Mahfûz’dur. Bir diğer ismi Kitabı Meknun’dur.130 Levh-i mahfuz yani ümmü’l kitap 

kalemin ilahi emirle ilk yazdığı manevi bir levhadır.131 “Bu mübarek ayetler Kur’an-ı 

 
129 Fahruddin er-Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, çev. Suat Yıldırım, vd., C. 19 (Akçağ 

Basın Yayın Pazarlama A.Ş.: Ankara, 1995), 496. 

130 İbn Kesir, Ebu’l Fida İsmail İmamüddin İbn Ömer ed-Dımaşki, Hadislerle Kur’an-ı Kerim 

Tefsiri, çev. Bekir Karlığa ve Bedrettin Çetiner, C. 13 (Çağrı Yayınları: İstanbul, 1986), 

7136; Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-, C. 4, 456. 

131 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5500. 



59 
 

Mübin’in nasıl bir rehber-i hidâyet olup Levh-i mahfuzda sabit bulunduğunu, onun 

taraf-ı nebeviden tertib edilmiş bir eser olmadığını bildiriyor”.132 

Ayette Kur’an’ın iki sıfatı zikredilmiştir. Bunlar yüce ve hikmet dolu olmasıdır. 

Kur’an, kaynağı yani Allah katından olması itibariyle yüce bir kitaptır. Ayrıca hikmetli 

bir kitaptır. Kur’an’ın bu özellikleri, ona inanan, samimi olarak muhatap alan ve 

onunla amel edenlere de yansır. Onlara da şeref ve hikmet kazandırır. Hikmetin 

anlamıyla ilgili birçok görüş mevcuttur. Hikmete; ledün ilmi, felsefe, en isabetli görüş 

gibi anlamlar verilmektedir. Kur’an’ın hikmet dolu olma sebebi, Allah’ın kelamı 

olmasından ötürüdür.    

Hikmet dolu olarak sıfatlandırılması, Kur’an’ın diğer sıfatlarından daha geniş bir 

anlama gelmektedir. Allah’ın yarattığı kâinatın, hikmetlerinin tam olarak kavranması 

mümkün olmadığı gibi, Allah’ın kelamı olan Kur’an-ı Kerim’in hikmetlerinin 

tamamına vakıf olmak ta mümkün değildir. İnsanlar bu hikmetleri sınırlı bir miktarda 

bilebilir.133 

5-) Siz, haddi aşan kimseler oldunuz diye, sizi Kur’an’la uyarmaktan vaz mı geçelim? 

كْرَ  .istifhamı inkari içindir (hemze) اَ  kelimesinde bulunan افََنَضْرِبُ  “  .ise “Kur’an”dır الذ ِ

 ,ise “yüz çevirip terk etmek” anlamındadır”.134 Bu ayet-i kerimedeki istifham صَفْحًا

istifham-ı inkâridir. Anlamı, sizin haddi aşan kimseler olmanızdan dolayı, biz insanları 

uyarmaktan vazgeçmeyiz, yani uyarmaya devam ederiz. 

Haddi aşan kimseler olup Kur’an’ı inkâr etmelerinden dolayı Allah, ayetlerini 

indirmekten vazgeçmeyeceğini belirtmektedir. Bu Allah’ın insanlara bir rahmetidir. 

İnanmayanlara zaman ve fırsat verilmekte inanmaları için uyarılara devam 

edilmektedir. Bu ayette tebliğ, irşad ve eğitim faaliyetleri için bir işaret vardır. 

Muhataplar inkârlarında devam etmelerine rağmen, ebedi azaptan kurtuluşları için, 

işin ehilleri tarafından tebliğin uygun bir şekilde devam etmesi gerekir.   

Katade, “Şayet Kur’an, bu ümmetin evvelkileri kabul etmediği zaman kaldırılmış 

olsaydı, o zaman onlar helâk olurlardı. Ancak ne var ki Allah, rahmeti sebebiyle, 

 
132 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3261. 

133 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 188. 

134 Vehbe Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, çev. Hacı İnan, C. 4 (Dua Yayıncılık: İstanbul, 2012), 52. 



60 
 

Kur’an’ı indirmeyi sürdürmüş ve onları, Kur’an’a, yirmi sene boyunca sürekli davet 

etmiştir”.135 

İnsanlığın tamamına ilahi rahmet eseri olarak doğru yolu gösteren ve aydınlatmaya 

çalışan Kur’an-ı Mübin’in indirilişini eksik bırakır mıyız? Elbetteki eksik 

bırakılmayacak inzali tamamlanacaktır. Kur’an-ı Mübin tamamıyle nazil olup 

insanlığın tamamına kıyamete kadar seslenecek ve onları irşad edecektir. Bu büyük bir 

ilahi lütuf ve nimettir, bundan dolayı bunun kıymetini bilmeli ve takdir etmelisiniz.136  

Bu ayet-i kerimeden şöyle bir sonuç çıkarabiliriz. Eğitim faaliyeti hemen etkisini 

vermiyor diye eğitimden vazgeçmemek gerekir. Çünkü eğitim tedrici olarak yapılan, 

sabır, süreklilik ve ısrar işidir. İnsan kişiliklerine göre eğitimin etkisi farklı olacaktır. 

Bazı insanlarda eğitim hemen etki ve sonuç verirken bazı insanlarda daha uzun 

sürelerde etkilenme olabilir. Bu insan kişilik ve karakterlerine göre farklılık 

gösterebilen bir durumdur.137 

Haddi Aşmak, İsrafta Bulunmak 

Ayette geçen “müsrifiyn” ( َمُسْرِف۪ين ) kelimesi israf eden, haddi aşan demektir. “Müsrif, 

imana karşı koyuşunda çok sert olan ve Allah’a küfürde çok ileri giden kimse’dir”.138 

Beşinci ayette geçen bu kelime bir bakıma sûrenin kilit kelimelerinden biridir. Çünkü 

sûre boyunca müsriflerin yaptığı aşırılıklardan söz edilmektedir. Zuhruf sûresi genel 

olarak müşriklerin yaptığı yanlışlardan bahsetmektedir. Çok bilinen puta tapıcılıktan 

bahsetmez ama onun dışında az zikredilen yanlışlardan bahsedilir. Haddi aştıkları bu 

konular;  

a-) Peygamberlerle alay etmeleri, b-) Allah’ın yaratıcı olduğunu bildikleri halde O’na 

şirk koşmaları, c-) Meleklere Allah’ın kızları demeleri, Allah’a cüz’ler edinmeleri, d-

) Rahmân dilemese biz putlara tapmazdık, diyerek kendi suçlarını örtmeye çalışmaları, 

e-) Ataları yanlış yolda bile olsa, onların yoluna uymaya devam etmeleri, f-) Allah’ın 

 
135 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 497. 

136 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3262. 

137 Bayraktar Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1. bs. C. 17 (Bayraklı 

Yayınları: İstanbul, 2006), 286. 

138 El-Behiy, Kur’an’da İtikadi ve Ameli Kavramlar, 256. 



61 
 

Peygamber seçimini beğenmemeleri. Peygamberlik iki beldenin birinin büyüğüne 

verilmeli değil miydi? demeleridir.  

6-) Daha önceki milletlere nice peygamberler göndermiştik. 

Ayette geçen kem kelimesi esas itibariyle soru edatı iken, zamanla çokluk bildiren bir 

anlama dönüşmüştür. Daha eski tarihlerde yaşayan kavimlere, insanlara da nice 

peygamberler gönderilmiştir. Bir hadis-i şerife göre yüzyirmidört bin peygamber 

gönderilmiştir. (Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, V, 266.). Kur’an’da yirmibeş 

peygamber isim olarak geçmektedir. Bu peygamberler; 1-) Âdem (a.s.), 2-) İdris (a.s.), 

3-) Nuh (a.s.), 4-) Hud (a.s.), 5-) Salih (a.s.), 6-) İbrahim (a.s.), 7-) Lut (a.s.), 8-) İsmail 

(a.s.), 9-) İshak (a.s.), 10-) Yakub (a.s.), 11-) Yusuf (a.s.), 12-) Şuayb (a.s.), 13-) Musa 

(a.s.), 14-) Harun (a.s.), 15-) Davud (a.s.), 16-) Süleyman (a.s.), 17-) Eyyub (a.s.), 18-

) Zülkifl (a.s.), 19-) Yunus (a.s.), 20-) İlyas (a.s.), 21-) Elyesa (a.s.), 22-) Zekeriyya 

(a.s.), 23-) İsa (a.s.), 24-) Yahya (a.s.), 25-) Muhammed (s.a.v.) 

Geçmiş milletlere, kavimlere de peygamberler göndermiştik ki o peygamberler onları 

din-i ilahiye davet etmişlerdi. Ey Peygamberlerin sonuncusu! Sen de önceki 

peygamberler gibi kavmine ve aynı zamanda tüm insanlığa gönderilmiş bir 

peygambersin. Senden önce gönderilen peygamberlere bak, onların yaşadıklarını 

dikkate alarak teselli ol. Kavminin sana karşı yaptığı düşmanlığa üzülme.139 

Peygamberlerle Alay Edilmesi 

7-) Onlar, kendilerine gelen her peygamberi mutlaka alaya alırlardı. 

Peygamberlerle alay edilmesi ( َن  inanmayanların ortak özelliğidir. Tarihte ,( يسَْتهَْزِؤُُ۫

nerede ve hangi zaman diliminde olursa olsun, inanmayanların gönderilen tüm 

peygamberlerle dalga geçmesi, alay etmesi adeta bir kural halini almıştır. Bu durum 

her ne kadar inanmayanlar tarafından, hafife alınabilir bir durum gibi gözüksede, Allah 

katında durum böyle değildir. Çünkü peygamberlerle dalga geçenler, inanmayanlar bu 

tavırlarından dolayı helâk edilmişlerdir. Zaten bu ayetten hemen sonra gelen ayette de 

kavimlerin helâk edildiği anlatılmaktadır. İnanmayanların peygamberlere olan 

tepkileri aşamalar halinde değişmiştir. İlk önce peygamberin davetini görmezden 

gelmişler, daha sonra alay edip önemsizleştirmeye çalışmışlar, sonraki aşamada sihir, 

şiir demişler, çeşitli iftiralar atmışlar, vahyi inkâr etmişlerdir. Tebliğ aşamasının ileri 

 
139 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3262. 



62 
 

aşamalarında baskılar artmıştır. Hz. Peygamber (s.a.v.)’den dolayı müşrikler 

Haşimoğulları ve Muttalipoğullarına, üç yıl (616-619) süren bir boykot (ambargo) 

uygulamışlardır. Bundan da sonuç alamayınca daha da ileri giderek Hz. Peygamberi 

öldürmeyi planlamışlardır. 

Kur’an’da peygamberlerle alay konusu ile ilgili ayetler; Enam 6/10’da, “Senden 

önceki peygamberlerle de alay edilmiş, sonunda onlarla alay edenleri, alaya aldıkları 

şey (azap) kuşatıvermişti.” Tevbe 9/65’te, “Onlara soracak olsan mutlaka, "Biz lafa 

dalıyor eğleniyorduk, hepsi bu!" derler. De ki: "Siz Allah ile, O’nun âyetleriyle ve 

peygamberiyle mi eğleniyordunuz?"” Rad 13/32’de, “Andolsun, senden önceki 

peygamberlerle de alay edildi; ancak ben inkâr edenleri bir süre serbest bıraktım, sonra 

da onları yakaladım. Görülsün işte azabım nasılmış?” Hicr 15/10-11’de, “Andolsun 

senden önce de eski topluluklar arasından elçiler göndermiştik. Onlara bir peygamber 

geldiğinde muhakkak onunla alay ederlerdi.” Kehf 18/56, “Biz resulleri, sadece 

müjdeleyiciler ve uyarıcılar olarak göndeririz. Kâfir olanlar ise, bâtıla dayanarak hakkı 

ortadan kaldırmak için mücadele verirler. Onlar, âyetlerimi ve kendilerine yapılan 

uyarıları alaya almışlardır.” Enbiya 21/36, “İnkâr edenler seni gördükleri zaman, -

Rahmânın kitabını inkâr edenlerin ta kendileri olarak- "İlâhlarınızı diline dolayan bu 

mu?" diye mutlaka seninle alay ederler.” Enbiya 21/41, “Kuşkusuz, senden önceki 

peygamberlerle de alay edilmişti; ama sonunda o alay konusu ettikleri şey onlarla alay 

edenlerin tepelerine biniverdi.” Yasin 36/30, (gelen tüm peygamberlerle alay edilmesi) 

“O kullara yazıklar olsun! Kendilerine bir peygamber gelmeye görsün, onu mutlaka 

alaya alırlardı.” Furkan 25/41, (Hz. Peygamberle alay etmeleri) “Onlar ne zaman seni 

görseler, "Bu mu Allah’ın resul olarak gönderdiği adam!" diyerek mutlaka seninle alay 

ederler.” Hud 11/38 (Hz. Nuhla dalga geçmeleri), “Nûh gemiyi yaparken, kavminin 

ileri gelenleri yanına uğradıkça onunla alay ediyorlardı. Dedi ki: "Bizimle alay 

ediyorsanız edin bakalım! Ama bilin ki sizin alay ettiğiniz gibi (günü gelecek) biz de 

sizinle öyle alay edeceğiz!” 

Alay etmek inanmayanların, kendilerine gönderilen peygamberlere gösterdiği ortak bir 

tepkidir. Kehf 18/106’da ayetlerle ve peygamberlerle alay etmenin cezası 

anlatılmaktadır. “İnkâr etmeleri, âyetlerimi ve resullerimi alaya almaları sebebiyle işte 

onların cezası cehennemdir.” Şuara 26/6’da inkârcıların alay etmelerinden söz 

edilmektedir.  



63 
 

Gelen her peygamberle alay edildiği anlatılarak, Hz. Peygamber’e bunun her zaman 

uygulanmış bir tavır olduğu, bundan etkilenmemesi gerektiği işaret edilmektedir. Hz. 

Peygamber’e teselli verilmektedir. “Bu dünyada bu gibi câhilane hadiseler öteden beri 

görülmüştür. Sen müteessir olma!”.140 

2.2.1.3. Helâk Edilen Kavimler 

8-) Biz bunlardan daha zorba olanları da helâk ettik. Nitekim öncekilerde örneği 

geçmiştir. 

Helâk konusu sûrede iki ayette daha geçiyor; Zuhruf 43/25, “Biz de onlardan intikam 

aldık. Yalanlayanların sonu, bak nasıl oldu!” Zuhruf 43/55, “Onlar bizi bu şekilde 

öfkelendirince biz de onlardan öc aldık, hepsini suda boğduk.”  

Kur’an’da helâk ile ilgili bazı ayetler: Furkan 25/39, “Oysa her birine ibretli örnekler 

vermiştik. Nihayet hepsini kırıp geçirdik.” Mü’min 40/82-83, “Yeryüzünde gezip de 

kendilerinden önce yaşamış olanların âkıbetlerini görmezler mi? Onların sayısı 

bunlardan daha çoktu, daha güçlülerdi, yeryüzündeki eserleri de daha sağlamdı. Ne 

var ki yine de kazandıkları onları kurtaramadı. Elçileri onlara açık seçik kanıtlar 

getirdiklerinde, sahip oldukları bilgileriyle böbürlendiler. Ama alay ettikleri şey onları 

kuşatıverdi!” İbrahim 14/4, “Ve sizden önce (bâtılı seçerek) kendilerine kötülük 

edenlerin yurtlarına yerleşmiştiniz. Onlara ne yaptığımız sizin için açıkça belli oldu, 

size misaller de getirdik.” “Kendilerine peygamberler gönderilen ve helâk edilen 

önceki kavimler Kureyşten daha çetin yani sayı ve kuvvet olarak daha ilerde idiler”.141 

Sekizinci ayette geçen “batşen” kelimesi, aynı bağlamda kullanılan başka sûrelerdeki 

ayetlerde “kuvveten” şeklinde kullanılmıştır. Batşen’de, kuvvetenden farklı olarak 

haddi aşmak anlamı vardır. Ayetlerde Kureyş müşriklerinden daha kuvvetli olan 

geçmiş kavimlerin helâk edildiği anlatılmaktadır.142 Güçlü kavimlerin helâk 

edilmesinde, Kureyş müşriklerinin helâk edilmesinin daha kolay olacağına işaret 

vardır. Kendilerinden daha güçlü kavimleri helâk eden Allah, Kureyş müşriklerini 

helâk etmeye elbette kadirdir. Müşriklerin helâk olabileceğine bir uyarıdır.   

 
140 A.g.e., C. 7, 3262. 

141 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 498. 

142 Rum 30/9, Fatır 35/44, Kaf 50/36.  



64 
 

Kur’an’daki helâk sebepleri; inkâr (küfür), zulüm, günah gibi sebeplerdir. Enam 6/6, 

“Görmediler mi ki, onlardan önce yeryüzünde size vermediğimiz onca imkânı 

kendilerine verdiğimiz, gökten üzerlerine bol bol yağmur indirip (evlerinin) 

altlarından ırmaklar akıttığımız nice nesilleri helâk ettik. Biz onları günahları sebebiyle 

helâk ettik ve onların ardından başka nesiller meydana getirdik.” Ayete göre nice 

nesillerin helâk sebebi günahlardır. 

Kur’an’da Anlatılan Helâk Edilen Kavimler 

a-) Nuh (a.s.)’ın Kavmi  

Kur’an’da ismi geçen kavimlerden, Nuh (a.s.)’ın kavmi tarihsel olarak ilk helâke 

uğrayan kavimdir. Nuh (a.s.)’ın kavmi inkâr ve zulüm içinde olduğundan helâk 

edilmiştir. Kavmin helâki ayetlerde şöyle anlatılır, “Vaktiyle biz Nûh’u kendi kavmine 

resul olarak göndermiştik. Nûh, bin yıldan elli yıl daha az bir süreyle onların arasında 

kaldı. Sonunda zulümlerini sürdürürlerken onları tûfan yakaladı”.143 “Günahları 

yüzünden tûfanda boğuldular, ardından ateşe atıldılar, kendilerini Allah’a karşı 

koruyacak yardımcılar da bulamadılar”.144 Hz. Nuh (a.s.) kavmi içinde 950 yıl gibi çok 

uzun bir süre yaşamıştır. Bu kadar uzun süre Hz. Nuh (a.s.) tebliğine rağmen çok az 

kısmı müstesna iman etmemişlerdir. Zulümleri ve günahlarından dolayı, tufanla helâk 

olmuşlardır. 

b-) Hud (a.s.)’ın Kavmi Ad  

Ad kavmine, Hud (a.s.) peygamber olarak gönderilmiştir. İlgili ayetlerde: “Anılan Âd 

kavmi, yeryüzünde haksız yere büyüklük tasladılar ve "Bizden daha güçlü kim var?" 

dediler. Onları yaratan Allah’ın kendilerinden daha güçlü olduğunu düşünmezler 

miydi? Onlar, âyetlerimizi de inatla inkâr ediyorlardı. Sonunda dünya hayatında onlara 

alçaltıcı cezayı tattırmak için o kara günlerde üzerlerine dondurucu bir rüzgâr 

gönderdik. Âhiret azabı ise daha da alçaltıcı olacak, onlara yardım da 

edilmeyecektir”.145 Ad kavmi, haksız yere kibirleniyor, güç olarak kendilerine kimseyi 

denk görmüyorlardı. Ayetleri inkâr ediyorlardı. Bunun üzerine, üzerlerine gönderilen 

 
143 Ankebut 29/14. 

144 Nuh 71/25. 

145 Fussilet 41/15-16. 



65 
 

dondurucu bir rüzgâr ile helâk edildiler. Ad kavmi, peygamberlerini yalanlamaları ve 

isyanları yüzünden helâk edilmişlerdir. 

c-) Salih (a.s.)’ın Kavmi Semud  

Semud kavmi ev yapımı vb. için dağları oymuş, dünyada keyif sürüyorlardı. Hak 

yoldan sapmışlar, küfre düşmüşlerdi. Peygamberleri Salih (a.s.) onları doğru yola 

gelmeleri için uyarmış, onlarsa bu daveti kabul etmemişlerdi. İlgili ayetlerde, “Semûd 

kavmine, "Allah’a kulluk edin" demesi için kardeşleri Sâlih’i gönderdik. Ama hemen 

birbiriyle çekişen iki grup oluverdiler”.146, “Allah’ın elçisi onlara, "Allah’ın (mûcize 

olarak) verdiği deveye ve onun su hakkına dokunmayın" demişti. Fakat onlar ona 

inanmayıp deveyi kestiler. Bunun üzerine Rableri, günahları sebebiyle onlara ardı 

arkası kesilmez felâketler göndererek hepsini helâk etti”.147. Bir deve ile imtihan 

edilmişlerdi. Hz. Salih (a.s.)’in, deveye ve onun su hakkına dokunmayın, demesine 

rağmen deveyi kesip öldürdüler. Bunun üzerine helâk edildiler. 

d-) Lut (a.s.)’ın Kavmi  

Lut (a.s.), Filistin çevresindeki Sedom kavmine gönderilmişti. Bu kavmin içinde 

homoseksüellik yaygınlaşmıştı. Hz. Lut (a.s.) onları uyarmış fakat onlar Hz. Lut (a.s.)’ı 

dinlemeyerek yaptıkları kötü işe devam etmişlerdi. Bunun üzerine helâk edilmişlerdir. 

İlgili ayetler, “Elçilerimiz kendisine geldiğinde Lût, onlardan dolayı huzursuz oldu ve 

ne yapacağını şaşırdı. Ama onlar "korkma, tasalanma!" dediler; "Biz seni ve karın 

dışında bütün aileni kurtaracağız; karın ise geride kalanlar arasında yer alacak. Biz, 

yoldan çıkmalarının cezası olarak bu memleket halkının üzerine gökten alçaltıcı bir 

belâ indireceğiz!".148, “Lût’u da hatırla! O kavmine, "Göz göre göre hâlâ o hayâsızlığı 

yapacak mısınız? Gerçekten siz kadınları bırakıp da şehvetle erkeklere mi 

yöneliyorsunuz? Doğrusu siz değerleri bilmeyen bir topluluksunuz" demişti”.149, 

 
146 Neml 27/45. 

147 Şems 91/13-14. 

148 Ankebut 29/33-34. 

149 Neml 27/54-55. 



66 
 

“Lût’a da doğru hüküm yeteneği ve ilim verdik; onu çirkin şeyler yapan kasaba 

halkından kurtardık. Gerçekten onlar yoldan çıkmış kötü bir topluluktu”.150   

e-) Firavun ve Kavmi  

Mısır’da yaşayan ve oradaki devletin hükümdarı olan Firavun İsrailoğullarına 

zulmediyordu. Kendisinin ilah olduğunu iddia ediyordu. Bunun üzerine Allah (c.c.), 

onu uyarmak için Hz. Musa (a.s.) ve Hz. Harun (a.s.)’ı Firavun’a elçi olarak gönderdi. 

Firavun onların uyarılarını dikkate almadı. Hz. Musa (a.s.)’ın gösterdiği mucizelere 

rağmen inanmadı ve zulmüne devam etti. Bunun üzerine Kızıldeniz’de ordusuyla 

beraber boğularak helâk edildi. İlgili ayetler, “Kuşkusuz ülkesinde Firavun ululuk 

taslamış, (ayırımcılık yaparak) halkını da gruplara ayırmıştı. Gruplardan birini, erkek 

çocuklarını kıyımdan geçirip kızlarını sağ bırakarak güçsüz düşürmek istiyordu. Hiç 

kuşkusuz o huzur ve güveni bozanlardandı”.151, “Bunun üzerine Mûsâ’ya, "Asân ile 

denize vur!" diye vahyettik. Deniz derhal yarıldı, her parça koca bir dağ gibi oldu. 

Ötekilerini de oraya getirdik. Mûsâ ve beraberinde bulunanların hepsini kurtardıktan 

sonra ötekilerini suda boğduk”.152  

Sözkonusu kavimler Kur’an’da anlatılmaktadır. Helâk edilen kavimlerin ortak 

özelliklerinden biri de onlara birer uyarıcı (nezir, elçi, peygamber) gönderilmesidir. 

Peygamber gönderilip uyarılmadan helâk edilmemişlerdir. Peygamberler gelip onlara 

uyarıda bulunmuş, doğru yolu (hidâyet), göstermişlerdir. Fakat bütün bu ikazlara 

rağmen küfür, zulüm ve günah üzere kalmakta ısrar eden bu kavimler, helâk 

edilmişlerdir.    

Mücahid ayetteki  َل۪ين الْْوََّ  kelimelerini ‘onların sünnetleri’ olarak, Katade ise bu مَثلَُ 

kelimelerle ‘o kavimlerin cezalandırılmalarının kastedildiğini’, o ikisinden başka birisi 

de ‘onların ibretleri’ diyerek açıklamaktadır. Önceki yalanlayanların başlarına 

gelenlerin, sonraki yalanlayanların başlarına gelmemesi için sonrakilere bir ibret 

kılınmıştır. Zuhruf 43/56’ da bu durum, “Ve onları, sonradan geleceklere bir geçmiş 

ve örnek kıldık”, diye anlatılır. ‘‘Bu Allah’ın kulları hakkında öteden beri cari olan 

 
150 Enbiya 21/74. 

151 Kasas 28/4. 

152 Şuara 26/63-66. 



67 
 

sünnetidir”.153, “Sen, Allah’ın sünnetinde bir değişiklik bulamazsın”.154 Geçen her iki 

ayette cezalandırmalar, sünnetullah diye geçmektedir.155   

Yedinci ayetle bu ayet arasında bir bağlantı vardır. Buna göre yedinci ayette Hz. 

Peygambere hitaben kendinden önce gönderilen peygamberlerle de alay edildiği 

bildirilmekte dolayısıyla kavminin yaptığı bu hareketler için üzülmemesi gerektiği 

ayetlerin bağlamından anlaşılmaktadır. Peygamber (s.a.v.) zamanındaki kâfirlerde 

geçmiş kâfirlerin yolunu takip etmektedirler. Gönderilmiş peygamberlerle alay 

edenlerden daha güçlü olan kavimler cezalandırılıp helâk edilmişlerdir. Bu 

kendilerinden daha güçlü kavimler, topluluklar kendilerini gönderilen azaptan bu 

kadar güç ve kuvvetlerine rağmen kurtaramamışlar, azaba engel olamamışlardır. 

Bunlarla ilgili örneklerin daha önceki ayetlerde de geçtiği anlatılmaktadır.156 

Peygamberlerin mesajını kabul etmeyip alay etmek helâk sebebi olmaktadır. Fussilet 

41/13’te helâk edilen kavimler misal verilerek Mekke müşrikleri uyarılmaktadır.   

Ayetler Arasındaki Bağlantılar  

Sûre, ha-mim (  َٓحٰم) huruf-u mukattaa harfleriyle başlamaktadır. Apaçık (Mübin) 

( الْمُب۪ينِ     وَالْكِتاَبِ  ) kitaba yemin edildikten sonra, Kur’an’ın anlaşılmasının önemini 

vurgulamak için Arapça indirildiği belirtilmekte ve akletmemiz istenmektedir. Daha 

sonra Kur’an-ı Kerim’in Ümmü’l Kitap’tan ( ِالْكِتاَب  yani Levh-i Mahfuz’dan (امُ ِ 

alındığı açıklanmakta ve Kur’an’ın çok yüce hikmetlerle dolu olduğu belirtilmektedir. 

Haddi aştıkları için insanlara vahyin uyarısının kesilmeyeceği, devam edeceği 

vurgulanmaktadır. Bütün haddi aşmalarına rağmen vahyin devam etmesi, Allah’ın bir 

merhametidir. Daha sonra önceki toplumlara birçok peygamber gönderildiği ve 

gönderilen her peygamberle alay edildiği anlatılmaktadır. Mekke müşriklerinden daha 

güçlü kavimlerin helâk edildiği belirtilerek, müşrikler uyarılmaktadır. Aşağıda gelen 

ayetlerde ise inanmayan müşriklerin, gökleri ve yeri yaratanın Allah olduğunu, 

 
153 Mü’min 40/85.  

154 Ahzab 33/62. 

155 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7137. 

156 Ebu Cafer Muhammed b. Cerir et-Taberi, Taberi Tefsiri, çev. Hasan Karakaya ve Kerim 

Aytekin, C. 7 (Hisar Yayınevi: İstanbul, 1996), 315. 



68 
 

taptıkları putlar olmadığını itiraf ettikleri anlatılıyor. Müşriklerin karanlıkta kalmış 

akıllarının önünde ışık olup aydınlatmak, gerçeği göstermek için, kâinat kitabında 

yeralan, kevni ayetlerden bahsediliyor. Bunlar; yeryüzünün insanın hizmetine 

verilerek beşik yapılması, insanların ulaşımı için yollar varedilmesi, yağmurun 

indirilmesi, çiftlerin yaratılması, gemiler ve hayvanların insanın hizmetine verilmesi 

gibi ayetlerdir.157 

2.2.2. Allah’ın Varlığının ve Birliğinin Delilleri (9-14. Ayetler) 

2.2.2.1. Şirkin Tutarsız Mantığı 

9-) Andolsun ki, onlara gökleri ve yeri kim yarattı? diye sorsan; “Onları şüphesiz güçlü 

olan, her şeyi bilen Allah yarattı” derler.  

Ayette “Leyekulunne halekahunne” ( َّخَلَقهَُن  ,Leyekulunne de lam’ı te’kid ,(لَيَقوُلنَُّ 

halekahunne de nun’u sakile getirilerek iki defa te’kid yapılmıştır. Kesinlikle yaratıcı 

Aziz ve Âlim olan Allah’tır, derler. Ayetteki bu üst üste te’kidler müşriklerin, gökleri 

ve yeri Allah’ın yarattığına kesin bir şekilde inandıklarını gösteriyor. 

İmam Gazzali, Cevahir-ul Kur’an adlı eserinde Zuhruf sûresinin 9-14 ve 80-89 

arasındaki 16 ayeti, bu sûredeki mücevherler olarak belirtmektedir.158      

Zuhruf sûrenin eksenini ve temel hedefini oluşturan müşriklerin yanlış inançları yani 

‘şirk inancı’ anlatılmadan önce, onların inançlarındaki tutarsızlıklar, mantıksızlıklar 

ve çelişkiler anlatılıyor. Gökleri ve yeri yaratanın Allah olduğunu itiraf ediyorsunuzda, 

O’na nasıl hiçbir kudreti olmayan putları ortaklar koşuyorsunuz? Ayette sorunun 

cevabı olarak verilen Allah ismi zikredilmeden, Aziz ve Âlim sıfatlarının sayılmasının, 

müşriklerin anlatımı mı, yoksa onlardan mâna olarak aktarım mı olduğu hakkında 

farklı görüşler öne sürülmüştür. Müşriklerin bu sıfatları sayamayacağı söylenmiştir. 

Aziz-güç yetiren ve Âlim-bilen mânasınadır. Yani Allah yeri ve göğü hem yaratma 

kudretine sahiptir hem de bu bilgi kendisinde vardır. 

Ankebut 29/61’de gökleri ve yeri yaratanın, güneşi ve ayı yasalarına boyun eğdirenin 

kim olduğunun sorulması durumunda, inkârcıların tereddütsüz Allah diyecekleri 

 
157 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5501. 

158 Ebu Hamid Muhammed el-Gazzali, Kur’an’ın Cevherleri-Cevahiru’l Kur’an ve Dureruhu, 

çev. Ersan Urcan, 1. bs. (İstanbul: Çelik Yayınevi, 2020), 225-227. 



69 
 

belirtilir. Yunus 10/31, Lokman 31/25, Zümer 39/38, Mü’minun 40/84-89’da aynı 

konu işlenmektedir. İlginç olan müşriklerin yaratıcı olarak Allah’ı (c.c.) kabul ettikleri 

halde ona şirk koşmalarıdır. Zümer 39/3. ayetinde müşriklerin yaratıcı olarak Allah’ı 

kabul etmekle beraber kendilerine şefaatçi olacağına inandıkları için putlara v.b. 

şeylere taptıkları belirtilmektedir. Hz. Muhammed’in (s.a.v.), İslâmı tebliğ ettiği 

müşrikler, Allah’a inanıyorlardı. Fakat Allah’ın çok yüce olduğuna, O’na doğrudan 

ibadet edip dua edemeyeceklerine, dolayısıyla O’nunla aralarında aracı ilahlar olması 

gerektiğine inanıyorlardı. Putlar, onlar için aracı ilahlardı. Bu aracıların kendilerine 

Allah katında şefaatçi olacaklarını umuyorlardı. Burada şirk mantığının nasıl 

çalıştığını görmekteyiz. Allah’ın yaratıcı olduğunu kabul etmekle beraber, O’na 

doğrudan ibadet etmek yerine araya aracılar koyarak Allah’ın rızasına ulaşmaya 

çalışmaktadırlar. Bu, İslâm dininin tevhid akidesinin kabul etmediği kesinlikle red 

ettiği bir inançtır. Bu İslâmda ‘şirk’ olarak adlandırılmaktadır.    

Cahiliye devrindeki şirkin temel mantığına baktığımızda Allah’a inandıklarını, ancak 

genel olarak ahirete-yeniden dirilmeye inanmadıklarını görmekteyiz. Allah’ın dışında 

putlara tapma gerekçesi olarakta daha önce anlattığımız, Zümer 39/3. ayette 

belirttikleri mazeretleri öne sürmekte, putlara Allah’a yaklaşmak için ibadet ettiklerini 

söylemektedirler. Yani Allah’ı ulaşılamayacak yüce bir yerde görüp araya aracılar 

koymaktadırlar. Bu yanlış mantık Kur’an’da düzeltilmek istenen şirk mantığından 

biridir. Allah’a kulluk etmek için araya aracı koymaya gerek yoktur. Bakara 2/186’da, 

“Kullarım sana beni sorduklarında bilsinler ki şüphesiz ben yakınım, bana dua 

ettiğinde duacının dileğine karşılık veririm. Şu hâlde benim davetime gelsinler ve bana 

iman etsinler ki doğru yolu bulalar.” Ayette Allah’ın yakın olduğu duaları işitici 

olduğu belirtiliyor. Enbiya 21/22’de, “Eğer yerde ve gökte Allah’tan başka tanrılar 

bulunsaydı kesinlikle yerin göğün düzeni bozulurdu. Demek ki arşın Rabbi olan Allah, 

onların yakıştırdıkları sıfatlardan münezzehtir.” Enbiya 21/22. ayette de Allah’tan 

başka ilah olması durumunda dengenin bozulacağı, kâinattaki düzenin alt üst olacağı 

anlatılmakta ve Müşrik mantığının yanlışlığı ispat edilmektedir. Enbiya 21/29’da 

meleklerin şirk koşması halinde cehenneme atılacakları anlatılmaktadır. En’am 

6/88’de peygamberler şirk koşarsa yaptıklarının boşa gideceği belirtilmektedir.  

Seyyid Kutub’a göre, “Ayetin orjinalinde geçen ‘Allah çok üstündür ve bilendir’ 

anlamına gelen ‘el-Aziz’ ve ‘el-Âlim’ sıfatlarının müşriklerin sözleri olmadığı açıktır. 



70 
 

Çünkü onlar gökleri ve yeri yaratanın ‘Allah’ olduğunu kabul ediyorlardı ama islâmın 

gösterdiği Allah’ın sıfatlarını bilmiyorlardı”.159 

Fahreddin Razi, “Kelâmcılar, Allah’ı bilmenin başında, O’nun, bu âlemin yaratıcısı ve 

faili olduğunu bilmenin geldiğini söylemişlerdir. İşte bundan dolayıda, bu ayette, 

Cenab-ı Hakk’ın halık (yaratıcı) olmasıyla, söze ve kelâma başlanmıştır”.160 

Taberi’nin ayetle ilgili yorumu, “Müşrikler, Allah’ın gökleri ve yeri yarattığını 

söyleyip kabul etmek zorunda kalacaklardır. Bunu kabul ve itiraf etmekle beraber bazı 

putları Allah’a şirk-ortak koşmaya devam ederler. Hem Allah’ın yaratıcı olduğunu 

kabul etmek hem de putlara tapmak çelişki ve tutarsızlıktır”.161 

Furkan 25/2-3. ayetlerde şirkin tutarsızlığı mükemmel bir şekilde anlatılıyor, “O, 

göklerin ve yerin egemenliği kendisine ait olan, çocuk edinmeyen, egemenliğinde 

ortağı bulunmayan, her şeyi yaratan, yarattığına belli bir ölçüye göre düzen veren 

Allah’tır. Oysa onlar, Allah’ı bırakıp hiçbir şey yaratamayan, aksine kendileri 

yaratılmış bulunan, bizzat kendilerine bile bir zarar ya da faydaları dokunmayan, ölüm, 

hayat ve ölümden sonra yeniden diriliş de ellerinde olmayan (sahte) tanrılar edindiler.” 

Mü’min sûresi 40/70-74. ayetlerde müşriklerin ahiretteki halleri anlatılıp, şirk 

koşmalarından dolayı içine düşecekleri büyük pişmanlık anlatılmaktadır. Hac 

22/31’de de şirk koşanın ne kadar kendini tehlikeye attığı bir benzetmeyle anlatılır.  

Hz. Muhammed (s.a.v.)’in, tebliği boyunca en çok mücadele ettiği yanlış inanç, şirk 

olmuştur. Kur’an’ın Mekkî sûrelerinde bu konuyla ilgili birçok ayet vardır. Tefsir 

çalışmasını yaptığımız Zuhruf sûresi’ninde ekseni ve ana hedefi insanları şirk 

inancından uzaklaştırmaktır. Şirkin bir unsuruda hevâyı ilâh edinmektir.162 Bundan da 

sakınılmalıdır. Zümer 39/65’te, “Sana ve senden öncekilere şöyle vahyedildi: Eğer 

Allah’a ortak koşarsan bilmiş ol ki yaptıkların boşa gidecek ve mutlaka hüsrana 

 
159 Seyyid Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, çev. Salih Uçan, vd., 1. bs. C. 9 (Dünya Yayıncılık: 

İstanbul, 1991), 109. 

160 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 500. 

161 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 315. 

162 Casiye 45/23, Furkan 25/43. 



71 
 

uğrayanlardan olacaksın.” Şirk koşanların yaptıkları boşa gidecektir. Nisa 4/116’da 

şirk günahının affedilmeyeceği belirtilmektedir.  

2.2.2.2. Yeryüzünün Yolculuğa Elverişli Yaratılması 

تدَوُنََۚ   داً وَجَعلََ لكَُما ف۪يهَا سُبلًًُ لعَلََّكُما تهَا ضَ مَها رَا اءً    وَالَّذ۪ي   ﴾10﴿ الََّذ۪ي جَعلََ لكَُمُ الْا اءِ مََٓ لَ مِنَ السَّمََٓ نزََّ

 ﴾ 11﴿ بِقَدَرٍَّۚ فَانَْشَرْنَا بهِ۪ بلَْدَةً مَيْتاًَۚ كَذٰلِكَ تخُْرَجُونَ 

10-) O size yeri beşik kılmış ve doğru gidesiniz diye yeryüzünde size yollar 

yaratmıştır. 

Yeryüzünün Beşiğe Benzetilmesi ve Yeryüzünde Yollar Var Edilmesi 

Nebe 78/6-7’de, “Biz, yeryüzünü bir döşek, dağları da (yeri tutan) kazıklar yapmadık 

mı?”, Taha 20/53-54-55. ayetlerinde yerin özellikleri anlatılmaktadır, “Yeryüzünü 

sizin için bir beşik yapan, onda size yollar açan ve gökten su indiren O’dur. Onunla 

her çeşitten çift çift bitkiler çıkardık. Kendiniz yiyin, hayvanlarınızı da otlatın. 

Kuşkusuz bunlarda akıl sahiplerinin çıkaracağı dersler vardır. Sizi ondan yarattık, yine 

ona döndüreceğiz ve sonra oradan bir defa daha çıkaracağız.” Zariyat 51/47-48-49. 

ayetlerinde de “Göğü kudretimizle biz kurduk ve şüphesiz biz genişletmekteyiz. Yeri 

de biz döşedik; dolayısıyla güzel de yaptık! Her şeyden çift çift yarattık, inceden 

inceye düşünesiniz diye.” Nahl 16/15-18’de de aynı konu işleniyor. Dikkatle 

okunduğunda görülecektir ki Kur’an, kâinata ders alacak şekilde ibretle bakmamızı 

istemektedir. Allah’ın yarattığı kâinat ayetlerini diğer bir deyişle, Kâinat kitabını 

okumamızı, birçok ayette teşvik etmektedir. Bu konuda yaklaşık 750 ayet mevcuttur.  

Ayette beşik anlamına gelen “mehd” kelimesi geçmektedir. Beşik nasıl ki bir bebeğin 

yaşadığı, büyüdüğü yerse, arz da insanın üzerinde yaşadığı büyüdüğü ve öldüğü yerdir. 

Beşiğin bir özelliği de sallanmasıdır. Yer de depremlerle sarsılmaktadır. Yeryüzü 

insana bir yaşam yeri kılınmıştır. İnsan için en uygun yaşam ortamı yeryüzüdür. Deniz 

seviyesinden yukarılara doğru çıkıldıkça oksijen seviyesi düşmekte, hava insanın 

yaşamına elverişsiz hale gelmektedir. Aynı zamanda deniz seviyesinin aşağılarına 

inildikçe de insan için yaşam zorlaşmaktadır. Yeryüzü insan için en uygun yaşam 

ortamıdır. 

Zuhruf sûresinde bu ayetle beraber bazı kevni ayetlerden bahsedilerek, Allah’ın varlığı 

ve ahirete dair deliller sunulmuştur. Müfessirler, yere beşik benzetmesi yapıldığı için 

beşiğin, yerle benzer olan özelliklerini anlatmışlardır. Beşiğin ilk başta akla gelen 



72 
 

özellikleri; bebek için bir yatak olması, sallanması, bebeğin içinde yatıp dinlenmesidir. 

Yer, insanların hayatını sürdürmesi için muhtaç olduğu bir yaşam yeridir. Bebek nasıl 

bakım için annesine muhtaç ise, insanda yeryüzünde yaşamak için Allah’ın yarattığı 

ni’metlere muhtaçtır. Allah yeryüzünü insanların ihtiyaçlarını karşılayacak şekilde 

yaratmıştır. Bu ayetlerle Yüce Yaratıcı olan Allah, insanlara yarattığı mükemmel 

düzeni göstermekte, bunların boşuna yaratılmadığını anlatmaktadır. Bu ayetlere ‘kevni 

ayetler’, ‘kâinat ayetleri’ denilmektedir.  

Kur’an sûreleri nasıl ki ayetlerden oluşuyorsa, kâinatta da Allah’ın varlığına delalet 

eden ayetler vardır. Bunlardan biri de ayetin devamında dile getirilen yeryüzünde 

yolların yaratılmış olmasıdır. Dünyaya baktığımız zaman, yeryüzünün neredeyse her 

yerine ulaşımın mümkün olduğu görülmektedir. Alışkın olduğumuz bu durumun 

aslında bir ni’met olduğunu anlıyoruz. Kilometrelerce yüksek dağların yamaçlarında 

bile birçok geçit bulunmaktadır. Örneğin on kilometre yüksekliğinde dik mermer bir 

kanyon olsa ve bu kanyon dünyayı ikiye bölecek şekilde uzansaydı insanların eski 

zaman teknolojisiyle dünyanın öbür yarısına geçme imkânı olmazdı.   Bu durum 

Allah’ın canlılara bir rahmetidir. Günümüz dünyasına baktığımızda, yapılan 

karayollarında çevre ve hayvan yaşamı düşünülmekte, ekolojik yaşamın zarar 

görmemesi için yolların altından veya üstünden hayvanların geçişinin sağlanması için 

ekolojik köprüler yapılmaktadır. Kâinata baktığımızda Allah canlıların yaşaması için 

yeryüzünde yollar, geçitler yaratmıştır. Yeryüzünde seyahat edilebilmesi için imkânlar 

yaratmıştır. Karadaki yollara ilaveten deniz yolları da mevcuttur.  Eğer suyun kaldırma 

kuvveti olmasaydı. Gemiler denizde yol alamazdı. Gemiyle yolculuk yapılamazdı. 

Allah’ın suya kaldırma kuvveti özelliği vermesi de Allah’ın insanlara olan rahmetinin 

ve dünyayı insan yaşamı için özel olarak dizayn ettiğinin bir göstergesidir. 

Günümüzde dünya yüzeyindeki yollar deyince, aklımıza araba yolları geliyorsada, 

yoldan kasıt insanların yolculuk yapabileceği yerlerdir. Bunlara ırmak ve nehir 

kenarları da dâhil edilebilir. Nehir kenarları takip edilerek ulaşım sağlanabilir. İnsanlar 

tarafından yapılan asfalt yollar, demiryolları, havayolları ve karayolları da yine 

Allah’ın insanlara bir rahmetidir. Çünkü bu yolları (asfalt yollar, demiryolları, hava, 

deniz) ve ulaşım vasıtalarını (araba, tren, uçak, gemi) yapma kabiliyetini veren, insan 

vücuduna beyin yerleştiren, düşünme kabiliyeti veren de Allah’tır. Dolayısıyla bütün 

bu nimetler için Allah’a şükretmek gerekir.   



73 
 

Seyyid Kutub’a göre bu ayetlerden anladığımız şey, ilk muhataplarının anladığından 

daha farklı ve daha geniş anlamdadır. Bizden sonraki zamanlarda da ayetin anlamı 

gittikçe genişleyecektir.163  

Fahreddin Razi’ye göre yeryüzünün beşik olma özelliği, ölülerin ve dirilerin ayıp ve 

kusurlarını örtüp gizlemesi anlamındadır. Başka bir anlamda, beşik nasıl ki çocuk için 

bir dinlenme, istirahat yeriyse, yerde kendisindeki rahatlıklar nedeniyle beşiğe 

benzetilmiştir.164 

Ayette temsili olarak geçen beşik kavramı, başka bir noktaya varmak için bir ipucudur. 

Beşiğin özellikleri, askıda tutulup boşlukta sallanan bir araç olması ve çocuğun 

uyuması, dinlenmesi için bir yatak olmasıdır. Dünyada, güneşin yörüngesinde çekim 

kuvvetiyle askıda bir şekilde dönmekte olup insanların yaşaması ve dinlenmesi için 

adeta bir yatak gibidir. Dünya yüzeyinin bir yumurta gibi dümdüz olmayıp pürüzlü 

olması, hayatın dengesini korumakta, plan yapılarak düzenlendiği için de insanların 

seyahat etmesine ve mesafeler kat etmesine imkân sağlamaktadır. Bütün bu ince 

hesaplar, ayrıntılı planlar, çok yüksek bir kudretin kâinatı yarattığını, kör tesadüflerin 

bir araya gelerek meydana getirmediğini göstermektedir.165   

“Bu ayetten, on dördüncü ayete kadar olan ayetler, müşriklerin, Allah’ın tek yaratıcı 

ve nimet bahşedici olduğunu itiraf etmeleriyle beraber, Allah’a şirk koşmalarından 

dolayı, kınanıp azarlanmaları içindir”.166 

2.2.2.3. Yağmurun Ölçülü İndirilmesi ve Yeniden Diriltilmeye Delil Olması 

11-) Gökten bir ölçüye göre suyu indiren O’dur. Biz onunla (kupkuru), ölü memlekete 

hayat veririz. İşte siz de böylece (mezarlarınızdan) çıkarılacaksınız. 

Ölçülü Yağmur 

Ayette ‘maen bi-kader’ ( ٍّاءً بقَِدَر  ölçü anlamına ( قَدَر) ’denilmektedir. Buradaki ‘kader ( مََٓ

gelmektedir. Yani gökten indirilen su, yağmur belli bir ölçüye göre indirilmektedir. 

Yağmurda, kâinat kitabının, kevni ayetlerinden biridir. Yağmur döngüsü adeta bir 

 
163 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 110. 

164 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 500. 

165 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5504. 

166 Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 53. 



74 
 

mucize gibidir. Yeryüzünde kirlenen su buharlaşmakta ve daha sonra yeryüzüne 

yağmur, kar ya da dolu şeklinde tertemiz bir su olarak, arıtılmış halde inmektedir. 

Günümüzde küresel ısınma sonucunda, yağışlarda bir denge bozukluğunun meydana 

geldiği belirtilmektedir. Bu durumun sebebi olarak da, insanların karbon yakıtlarını 

kullanması, bu yakıtlardan çıkan gazların atmosferde birikmesi sonucu, güneşten gelen 

fazla ısının uzaya çıkış yolu bulamamasından kaynakladığı bilimsel olarak 

anlatılmaktadır. Yağmur belli bir ölçüye göre indirilmediği, çok indiği takdirde 

yeryüzünde seller meydana gelir. Canlılara zarar veren durumlar oluşur. Yağmurun az 

yağması durumunda da kuraklık oluşur, canlıların temel ihtiyaç maddelerinden suyun 

bulunması zorlaşır. Ormanlar kurur, zamanla dünyada canlılar yok olur.  

Ayetin devamında, gökten indirilen bu suyla ölü memlekete hayat verildiği ve bu 

durumun da ölümden sonra diriltilmeye örnek olduğu anlatılmaktadır. Kur’an’da bu 

örnek birçok ayette geçmektedir. Yağmurla yeryüzünün yeşermesi ölümden sonra 

diriltilmeye delil olarak gösterilir. Hac 22/5-7, “Ey insanlar! Öldükten sonra 

dirileceğinizden kuşku duyuyorsanız şunu unutmayın ki, biz sizi topraktan, sonra 

nutfeden, sonra alakadan, sonra belli belirsiz et parçasından yarattık ki size 

(kudretimizi) açıkça gösterelim ve biz dilediğimizin rahimlerde belirli bir vakte kadar 

kalmasını sağlarız, sonra sizi bebek olarak çıkarırız ki daha sonra yetişkinlik çağınıza 

erişesiniz. İçinizden kimi erken vefat ettirilirken kimi de önceden bildiklerini bilmez 

hale gelinceye kadar ömrün en düşkün çağına eriştirilir. Öte yandan yeryüzünü 

kupkuru ve cansız görürsün; üzerine yağmur indirdiğimizde ise (bir de bakarsın) 

canlanıp kabarır ve her cinsten güzel bitkiler çıkarır. Bu böyledir, çünkü Allah hakkın 

ta kendisidir, O ölüleri diriltir ve O’nun her şeye gücü yeter. Kıyamet vakti şüphe yok 

ki gelip çatacaktır ve Allah kabirde yatanları diriltecektir.” Ayetlerde yağmurun 

yağması ve bununla yeryüzünün canlanması öldükten sonra diriltilmeye örnek 

gösterilmiştir. Nasıl ki kupkuru ağaç dalları, ilkbaharın gelmesi ve yağmurların 

yağmasıyla yeşerip canlanır ve Allah bunu yapmaya kadirdir. Buna benzer şekilde 

Allah, insanlar öldükten sonra onları tekrar diriltmeye kadirdir.     

Bu ayete göre gökten indirilen yağmur, bir plan ve ölçüye göre indiriliyor. Bir 

dengenin oluşması için uygun miktarda indiriliyor, yani ne canlıların hepsini boğacak 

kadar çok yağıyor ne de bitkilerin kurumasına neden olacak ve hayatı zorlaştıracak 

kadar az yağıyor. Bu durumu kendimiz bakarak da görebiliyoruz ve bu durumun 



75 
 

hayatın sürekliliği için ne kadar zorunlu bir şey olduğunu ancak bugün 

anlayabiliyoruz.167 

“Gökten uygun ölçüde su indirir, onu arzda tutarız. Kuşkusuz bizim onu gidermeye de 

gücümüz yeter. O su sayesinde sizin için, çok sayıda meyvelerin bulunduğu, yiyip 

beslendiğiniz hurma bahçeleri, üzüm bağları; kezâ Sînâ dağında yetişen hem yağ hem 

de yiyenlerin ekmeğine katık veren bir ağaç (zeytin ağacı) meydana getiririz”.168 

Ayetlerde belirli bir ölçüde su indirildiği ve bu suyun arzda tutulduğu belirtilmektedir. 

Yer altı suları olmazsa, kuyular ve doğal çeşmeler oluşmaz, su olduğu gibi denizlere 

akar. Ayette bu su ile insanın ihtiyaç duyduğu meyve ve sebzelerin yetiştirildiğinden 

bahsedilmektedir. Dolayısıyla hayatın kaynağı olan su, yağmur yoluyla yeryüzüne 

yağmakta ve yaşamın devamlılığını sağlamaktadır. 

“Rüzgârları rahmetinin önünde müjdeci olarak gönderen O’dur. Gökten de tertemiz su 

indirdik ki onunla ölü toprağı canlandıralım ve hayvanıyla insanıyla yarattığımız nice 

varlıkları suya kavuşturalım”.169 Ayetlere göre suyun indirilme nedeni, ölü toprağın 

diriltilmesi, insanlar, hayvanlar ve diğer yaratılmış olan varlıkların ihtiyacı olan suyun 

sağlanmasıdır. Nahl 16/10-11. ayetlerinde de aynı konu anlatılmaktadır. Hicr 15/21’de 

bütün ni’metlerin ölçülü indirildiği anlatılmaktadır. 

Yeniden Diriltilme 

Saffat 37/50-57 arası ayetlerde, “(Cennet sohbetinde) birbirine dönüp karşılıklı sorular 

sorarlar. İçlerinden biri şöyle der: "Benim bir arkadaşım vardı; Derdi ki: Sen de 

onaylıyor musun gerçekten? Biz, ölüp de toprak ve kemik yığını haline gelmişken 

mutlaka hesaba çekilecekmişiz öyle mi?" Ve ekler: "Şimdi dönüp bakar mısınız 

(ona)?" Sonra kendisi dönüp bakar ve arkadaşını cehennemin ortasında görür. "Allah’a 

yemin ederim ki" der, "Neredeyse beni de mahvedecektin! Rabbimin lutfu olmasaydı 

ben de şimdi cehenneme getirilenler arasında olacaktım.” Bu ayetlerde yeniden 

diriltilmeye inanmanın öneminden bahsedilmektedir. Yeniden diriltilmeye 

inanmamanın cezası, ahiretten çarpıcı bir sahneyle anlatılmaktadır. Ahirete 

 
167 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 112. 

168 Mü’minun 23/18-20. 

169 Furkan 25/48-49. 



76 
 

inanmayanın cezası cehennemdir. Yine İsra 17/10’da “Âhirete inanmayanlara gelince, 

onlar için de ağır bir azap hazırladık.” Ahirete inanmanın önemi anlatılmaktadır. 

Rum 30/50’de, “Allah’ın rahmetinin izlerine bir bak: Toprağa ölümünün ardından 

nasıl can veriyor! İşte ölüleri diriltecek olan da O’dur. O’nun her şeye gücü yeter.” 

Yağmurun yağmasıyla toprağın diriltilmesi yani üzerindeki bitkilerin yeşermesi, 

insanın yeniden diriltilmesine örnek verilmektedir. Ölü haldeki toprağı dirilten Allah, 

öldükten sonra insanı da diriltmeye kadirdir.  

Hac 22/5-6-7. ayetlerde, “Ey insanlar! Öldükten sonra dirileceğinizden kuşku 

duyuyorsanız şunu unutmayın ki, biz sizi topraktan, sonra nutfeden, sonra alakadan, 

sonra belli belirsiz et parçasından yarattık ki size (kudretimizi) açıkça gösterelim ve 

biz dilediğimizin rahimlerde belirli bir vakte kadar kalmasını sağlarız, sonra sizi bebek 

olarak çıkarırız ki daha sonra yetişkinlik çağınıza erişesiniz. İçinizden kimi erken vefat 

ettirilirken kimi de önceden bildiklerini bilmez hale gelinceye kadar ömrün en düşkün 

çağına eriştirilir. Öte yandan yeryüzünü kupkuru ve cansız görürsün; üzerine yağmur 

indirdiğimizde ise (bir de bakarsın) canlanıp kabarır ve her cinsten güzel bitkiler 

çıkarır. Bu böyledir, çünkü Allah hakkın ta kendisidir, O ölüleri diriltir ve O’nun her 

şeye gücü yeter. Kıyamet vakti şüphe yok ki gelip çatacaktır ve Allah kabirde yatanları 

diriltecektir.” Yeniden diriltmenin Allah için kolay bir şey olduğuna işaret edilmekte 

ve yağmurun yeri diriltmesiyle, ahirette insanların yeniden diriltilmesi arasında 

benzerlik kurulmaktadır. 

Yine A’raf 7/57’de yağmur ve yeniden diriltilmekten bahsedilmekte, Kamer 54/49’da 

her şeyin ölçüyle (bi’l kader) yaratıldığı, İsra 17/50-51’de, “De ki: "İster taş olun ister 

demir isterse canlanmasını aklınızın almadığı herhangi bir yaratık!" Bu defa da "Bizi 

tekrar hayata kim döndürecek?" diyecekler. "Sizi birinci defa yaratan" de. Sonunda 

onlar, sana alaylı bir tarzda başlarını sallayacak ve "Ne zamanmış o?" diye soracaklar. 

De ki: "Yakın olduğunu sanıyorum." Ayetlerde ilk yaratmaya kadir olan Allah’ın 

ahirette yeniden yaratmaya da kadir olduğu anlatılmaktadır. 

Bi-kader, yağmurun yağdığı yerin ihtiyacına göre, belli bir miktarda yağdığını açıklar. 

Hz. Nuh’un kavmine ölçüsüz bir şekilde indirilip onların boğulmasına neden olan şekil 

kastedilmemektedir. İnsanların ve hayvanların ihtiyacı kadar indirildiği 

söylenmektedir. Ayette geçen “ölü bir memleket” nebat bulunmayan yer anlamında 

olup enşerna fiili de ölü memleketi dirilttik anlamına gelmektedir. Daha sonra ayetin 



77 
 

devamında  َكَذٰلِكَ تخُْرَجُون “Siz de böylece çıkarılacaksınız”, denir. Bu ayetler Allah’ın 

kuvvet ve kudretini, öldükten sonra insanları yeniden diriltmeye ve kıyameti 

gerçekleştirmeye kadir olduğunu anlatmaktadır. Buradaki benzetme, Allah’ın bitkileri 

yağmurla canlandırması gibi insanları da öldükten sonra diriltmesidir. Bazıları 

benzetmenin Allah’ın suyla nasıl bitkileri bitiriyorsa, meni gibi bir suyla insanları 

bitkiler gibi yerden canlandırması olduğunu söylemişlerdir ki bu zayıf bir görüştür. 

Çünkü esas kastedilen insanın yeniden yaratılması hadisesidir.170 “Allah Teâlâ 

yeryüzünü diriltmesiyle cesetlerin öldükten sonra ahiret günü yeniden diriltilmesine 

dikkati çekerek: ‘Siz de böylece çıkarılacaksınız.’ buyurmuştur”.171   

Maen bi-kader cümlesi, içme suyu olarak, ziraat için ve diğer gerekli şeyler için 

yetecek miktarda su diye yorumlanabilir. Bu durum Allah’ın düzen ve planının bir 

sonucudur. Yeryüzünün onda yedisinin deniz olması, dünya ile güneş arası mesafe, 

güneşten gelen ısıyla buharlaşmanın belli miktarlarda olması gibi durumlarla bu denge 

sağlanmaktadır.172 Yağmurla yeryüzünün canlanması, öldükten sonra diriltilmeye de 

en güçlü bir delildir. İnsanlar da bitkiler gibi diriltileceklerdir.173 

Kuşeyri tasavvufi bir yorum olarak; Allah nasıl ki, yağmursuyu ile yeryüzünü 

canlandırıyorsa, kalplere de güzel nazarla hayat verir, demektedir.174 

Kaf sûresi 50/9-11. ayetlerde, “Gökten bereketli yağmurlar indirdik, onunla nice 

bahçeler ve hasat edilen tahıllar yetiştirdik. Bir de salkım salkım meyvesiyle göğe 

uzanan hurma ağaçları... Hepsi kullara rızık olsun diye. O yağmurla ölü toprağa can 

verdik. İşte insanların mezardan çıkışları da böyle olacak.” Özetle söylemek gerekirse 

Kur’an’da buna benzer ayetlerde, kâinattaki ayetler insanın ibret nazarlarına 

sunulmaktadır. Bunlardan biri de gökten indirilen yağmurdur. Bu yağmurla yeryüzü 

yeniden canlandırılmakta, ağaçlar, çiçekler, sebzeler, meyveler, otlar yeşermektedir. 

 
170 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 501. 

171 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7139. 

172 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5505. 

173 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3265; Taberi, Taberi Tefsiri, 

C. 7, 316; Ebu’l-Ley’s Semerkandi, Tefsiru’l Kuran, sad. Mehmet Karadeniz, C. 5 (Sezgin 

Neşriyat ve Ciltevi: İstanbul, 1995), 415; Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 55. 

174 Kuşeyri, Letaifu’l-İşarat, C. 5, 212. 



78 
 

Allah, yağmurla yeryüzünün diriltilmesini, öldükten sonra diriltilmeye örnek 

vermektedir. Akıl sahiplerinin de bundan ibret alması istenmektedir. Gerçekten de 

ağaçlar kışın adeta ölmüş vaziyete girerken, ilkbaharda yeniden diriltilmiş gibi 

yeşerirler. Üzüm asması bunun güzel örneklerinden biridir. Kupkuru haldeyken 

ilkbahar ve yazın gelmesiyle, tatlı, ekşi, yeşil, siyah üzüm taneleri meydana 

gelmektedir. 

Öldükten sonra dirilmeye iman, İslâm dininin en önemli inançlarından biridir. Hesap 

verebilirlik buna bağlıdır. İnsanın dünyada yapıp ettiklerinin, mükâfat veya cezasını 

çekebilmesi için yeniden diriltilmesi şarttır. Yeniden diriltilme inancı, insanın ahlâklı 

olmasını da sağlar. Çünkü yaptıklarının hesabını vereceğine inanan insan yaptıklarını 

bu şuurla yapar, dikkat eder. Ahirete inanmayanlar ise hesap verme şuuru olmadan 

yaşarlar.   

Vakıa 56/47-50, “Şöyle diyorlardı: "Sahi biz, ölüp de toprak ve kemik yığını haline 

gelmişken yeniden mi diriltilecekmişiz? Üstelik gelip geçmiş atalarımız da mı?" De 

ki: "Hem öncekiler hem sonrakiler; Bilinen bir günün belirlenmiş bir vaktinde mutlaka 

bir araya getirilecekler!"” Öldükten sonra diriltilmeye inanmayanlara, mutlaka 

diriltilecekleri söylenmektedir. Başka ayetlerde de yeniden yaratılmaya deliller 

vardır.175  

2.2.2.4. Gemiler ve Hayvanların İnsanların Emrine Verilmesi, Yolculuk Âdabı 

ve Suyun Kaldırma Kuvveti 

ا  ﴾12﴿خَلقََ الْْزَْوَاجَ كُلَّهَا وَجَعلََ لكَُمْ مِنَ الْفلُْكِ وَالْْنَْعَامِ مَا ترَْكَبوُنَ   وَالَّذ۪ي عَلٰى ظُهُورِه۪ ثمَُّ   لِتسَْتوَُُ۫

رَ لَنَا هٰذاَ وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِن۪ينَ  تذَْكُرُوا نعِْمَةَ رَ    ﴾13﴿ب كُِمْ اِذاَ اسْتوََيْتمُْ عَلَيْهِ وَتقَوُلوُا سُبْحَانَ الَّذ۪ي سَخَّ

﴾14﴿الِٰى رَب ِناَ لمَُنْقلَِبوُنَ  وَاِنََّٓا   

12-13-) Bütün çiftleri O yaratmıştır. Ve size bineceğiniz gemiler ve hayvanlar var 

etmiştir ki, böylece onların sırtına binip üzerlerine yerleşince, rabbinizin ni’metini 

anarak: Bunu bizim hizmetimize vereni tesbih ve takdis ederiz, yoksa biz bunlara güç 

yetiremezdik, diyesiniz. 

 

 
175 A’raf 7/29, Yasin 36/78-81, Rum 30/19, Nahl 16/38-39,65.  



79 
 

Çiftlerin Yaratılması 

Ayette çiftlerin yaratılması ‘Halake’, gemiler için ise ‘Ceale’ fiilleri kullanılmıştır. 

Halake bir şeyin yoktan yaratılması, Ceale ise mevcut olana farklı bir şekil verilmesi 

anlamına gelir. Geminin hammaddesi olan tahta ya da demir, mevcut olup gemi bu 

malzemelerle yapılır. 

Bütün çiftler Allah tarafından yaratılmıştır. Çiftlerden kastın ne olduğu ile ilgili çeşitli 

yorumlar yapılmıştır. Gece-gündüz, karanlık-aydınlık, erkek-dişi, tek-çift v.b. Bilimin 

ilerlediği günümüzde, çiftten kastedilenlerden birininde atomu oluşturan, elektron (-) 

ve proton (+) olabileceği söylenmiştir.  

Müfessir Kurtubi ve onun yolunu izleyenler, el-Hasan ve İbn İsa’nın tefsirlerine yer 

vererek şu yorumu nakletmişlerdir: ‘Ezvac’dan maksat, yaz-kış, gece-gündüz, gök ile 

yer, ay ile güneş, cennet ile cehennem gibi zıd çiftlerdir. Canlıların erkek ve dişisi; 

bitkilerin dişi ve erkek anlamda aşılanıp döllenmesi de bu cümledendir.176   

Bütün bu ni’metler sayılarak, Allah’ın verdiği bunca ni’mete rağmen, O’na şirk 

koşmanın ne büyük bir nankörlük olduğuna gönderme yapılmış olabilir.  

Hayvanlar ve Gemiler 

Konuyla ilgili ayetler:  

“Görmezler mi ki kendi kudretimizin eserlerinden olmak üzere onlar için sahip 

oldukları nice hayvanlar yarattık. Bunları kendilerine boyun eğdirdik ki bir kısmı 

binekleridir, bir kısmını da yerler. Bunlarda kendileri için içecekler ve başkaca yararlar 

da vardır. Hâlâ şükretmeyecekler mi?”.177 Hayvanlar insanın emrine, hizmetine 

verilmiştir. “Sizin için hayvanlarda da alınacak ders vardır. Size onların karınlarında 

oluşan nesneden içiriyoruz; onlardan sağladığınız başka birçok fayda da var, etleriyle 

besleniyorsunuz. Onların üzerinde ve gemilerde taşınıyorsunuz”.178 Hayvanların 

üzerinde ve gemilerde taşınmaktan bahsediliyor, bunların Allah’ın ni’meti olduğuna 

işaret ediliyor. “Sizin için sağmal hayvanlarda da kesin olarak ibret vardır. Nitekim 

size hayvanın karnında, besin artıklarıyla kan arasında (oluşan), içenlere lezzet veren 

 
176 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5505. 

177 Yasin 36/71-73. 

178 Mü’minun 23/21-22. 



80 
 

saf süt içiriyoruz”.179 Hayvanlarda ibret olduğu, tefekkür edilmesi gerektiği belirtilip, 

sütün Allah’ın ayetlerinden biri olduğu, O’nun bir ni’meti olduğuna işaret ediliyor. 

“Nûh, "Haydi gemiye binin! Yüzerken de dururken de Allah’ın adını anın. Şüphesiz 

ki rabbim çok bağışlayan, pek esirgeyendir" dedi.” Hz. Nuh gemiye binerken Allah’ın 

adını anın demektedir. Benzer bir durum işlediğimiz ayette de belirtilmekte, Allah’ın 

verdiği bu ni’met için tesbih ve takdis yapılması istenmektedir. Adeta Allah’ın verdiği 

ni’metlerden faydalanırlen, bu ni’metin hakiki sahibini hatırlayın, O’na teşekkür 

etmeyi unutmayın denmek isteniyor. “Karada ve denizde yol alıp ilerlemenizi sağlayan 

O’dur. Gemide bulunduğunuzda, güzel bir rüzgârla gemiler onları kaydırıp götürdüğü 

ve bu yüzden sevinç içinde oldukları sırada onları bir fırtına yakalar, üzerlerine her 

taraftan dev dalgalar gelmeye başlar, kuşatıldıklarını zannederler, (işte bu durumda) 

"Eğer bizi bu felâketten kurtarırsan vallahi sana şükredenlerden olacağız" diye -din ve 

ibadeti yalnız O’na özgü kılarak- Allah’a dua ederler. (Allah) onları kurtardığında bir 

de görürsün ki bulundukları yerde hak hukuk tanımazlar! Ey İnsanlar! Haksızlığınız 

ancak sizin zararınızadır. Dünya hayatının geçici menfaati... Sonra gelişiniz bizedir, 

geldiğinizde size yaptıklarınızın ne olduğunu bildireceğiz”.180 Bu ayetlerde gemi 

seyahatinde bulunan kişilerin, geminin batma tehlikesiyle karşı karşıya kaldıklarında 

Allah’a samimi olarak yöneldiklerini, ama bu durum geçince tekrar eski hallerine 

döndükleri ifade edilmektedir. Bu insanın nankörlük özelliğidir.  

“Gökleri ve yeri yaratan, gökten su indirip onunla size rızık olarak türlü türlü ürünler 

çıkaran Allah’tır; izni ile denizde yüzüp gitmeleri için gemileri emrinize veren, 

nehirleri sizin için faydalı olacak şekilde yaratan O’dur. Düzenli seyreden güneşi ve 

ayı sizin için yararlı kılan, gece ile gündüzü faydalanacağınız biçimde yaratan O’dur. 

O size istediğiniz her şeyi verdi. Allah’ın nimetlerini saymaya kalksanız başa 

çıkamazsınız. Şu bir gerçek ki insanoğlu çok zalim, çok nankördür!”.181 Ayette 

gemilerden ve diğer ni’metlerden bahsedilmekte ve 34. ayette insanoğlunun çok zalim 

ve nankör olduğu tespiti yapılmaktadır. İnsanoğlu Allah’ın verdiği bunca ni’mete 

rağmen ni’met sahibini görmeyip O’na şükretmemekle nankörlük yapmaktadır. 

“Onlar, saçma düşüncelerine göre dediler ki: "Bunlar, dokunulmaz hayvanlar ve 

 
179 Nahl 16/66. 

180 Yunus 10/22-23. 

181 İbrahim 14/32-34. 



81 
 

ekinler olup onları bizim dilediğimizden başkası yiyemez. Şunlar da binilmesi 

yasaklanmış hayvanlardır." Bir kısım hayvanlar da vardır ki, (böyle istiyor diye) 

Allah’a iftira ederek (keserken) üzerlerine O’nun ismini anmazlar. Yapmakta oldukları 

iftiraları yüzünden Allah onları cezalandıracaktır”.182 Ayette müşriklerin bir kısım 

hayvanlarla ilgili kısıtlamalar koyduğu, bazı hayvanlara binilmesini yasakladıkları 

belirtiliyor. Gelecek ayette ise Allah (c.c.), hayvanlarla ilgili böyle bir yasa 

koymadığını bunun müşriklerin uydurması olduğunu belirtiyor. “Allah bahîre, sâibe, 

vasîle ve hâm ile (diye bazı hayvanların işaretlenip kullanımdan alıkonması) ilgili bir 

buyruk koymamıştır. Fakat inkârcılar kendi uydurdukları yalanları Allah’a 

yakıştırmaya çalışıyorlar; onların çoğu akıllarını kullanmıyorlar”.183 “Bizim 

gözetimimiz altında ve öğrettiğimiz şekilde gemiyi yap, haktan sapanlar için bana 

başvuruda bulunma! Onlar boğulacaklar!".184 Allah Hz. Nuh’a gemi yapmasını 

emretmektedir. 

Yukarıda geçen ayetlere genel olarak baktığımızda gemilerin ve hayvanların Allah 

tarafından insanın emrine verildiği, insanın hizmetine verilen ni’metler olduğu 

anlatılmaktadır. Bunun için ‘sahhare’ fiili kullanılmaktadır. Yani bu ni’metler insana 

musahhar kılınmıştır. İnsanın söylediklerini kabul edecek halde yaratılmışlardır. 

İnsana oranla, kendisinden daha büyük olan at, inek, deve, boğa v.b. hayvanlar insana 

isyan edebilecek kabiliyette de yaratılabilirdi. Ama Allah bunlara verdiği yaratılış 

programıyla insanın hizmetine vermiştir. Bakıldığı zaman küçük bir çocuk büyük bir 

atın yularından tutup istediği yere götürebilmektedir. Allah, suya kaldırma kuvvetini 

verdiği gibi, hayvanlara da insanlara karşı teshir özelliği vermiştir.185 Atlar, (arabalar 

icad edildiğinden dolayı günümüzde çok ihtiyaç kalmamış olsa da) insan ve yük 

taşımada kullanılabilmektedir. Atlar, eski tarihlerde savaşlarda da kullanılmışlardır. 

Hayvanların etinden, sütünden, gücünden faydalanılabilmektedir. Bunlar Allah’ın 

ni’metleridir. Ni’metin hakkı şükrü gerektirir. Bunun için bu nimetlerden 

faydalanırken ni’meti veren unutulmamalı, O’na şükredilmelidir. 

 
182 En’am 6/138. 

183 Maide 5/103. 

184 Hud 11/37. 

185 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5506-5507. 



82 
 

 Güneş yeryüzü ve içindekileri yakabilir. Yerin dönüşü bozulduğu takdirde insanlık bir 

anda ölür. Rüzgâr, her şeyi yerle bir edebilir. Su, taşarak her tarafı kaplayabilir. 

Yağmur, yağmadığı takdirde nehirler kurur ve yeryüzündeki hayat durur. Bütün bu 

güçler, insandan daha büyük güçlerdir. Ama insanın hizmetine verilmişlerdir. Güneş 

bugün doğar ama yarın doğmam diyemez. Su, her tarafı kaplayamaz veya bulut 

yağmuru yağdırmam diyemez. Yer kendi iradesiyle dönüşünü durduramaz. Bütün 

bunlar büyük güçlerdir ama Allah’ın iradesiyle insanın hizmetine verilmişlerdir. 

Onların bir iradeleri yoktur ve Allah’ın emrine karşı gelemezler.186 

19. yüzyıldan sonra gelişen teknolojiyle birlikte, nakil vasıtaları da gelişmiştir. Uçak, 

helikopter, gemi, araba, kamyon, motorsiklet, bisiklet, tır v.b. araçlar icad edilmiştir. 

Bunlarda esasında Allah’ın ni’metleridir. Bunlardan da faydalanırken ni’metin gerçek 

sahibi olan Allah unutulmamalı şükür ve zikirle hatırlanmalıdır. O’na ne kadar 

şükretsek azdır.187 Bu icadlarda Allah’ın insanlara verdiği akıl ni’meti ve insana 

yapılan ilhamlar sayesinde bulunmuşlardır. Eğer Allah insana akıl ni’metini vermemiş 

olsaydı, insanlar da hayvanlar gibi yaşar, hiçbir teknolojik ilerleme kaydedemezlerdi.     

Demirden, çelikten veya ahşaptan yapılmış binlerce tonluk gemiler Allah’ın suya 

verdiği kaldırma kuvveti sayesinde, su üzerinde durmakta, batmamaktadırlar. 

Kur’an’ın nazil olduğu zamanda uçak ve araba gibi nakil vasıtaları olmadığından 

bunlara değinilmemiştir. Ama ayetin işaretinden uçağın, havaya verilen özellik 

sayesinde havada durduğu anlaşılabilir. Bütün teknolojik gelişmelerin meydana 

gelmesi için Allah kâinata gereken kanunları va’z etmiştir. Günümüzde bunlara 

bilimsel olarak tabiat kanunları ismi verilmektedir. Ama bu kanunların yaratıcısından 

bahsedilmemektedir. Kur’an bu kanunların yaratıcısının Allah (c.c.) olduğunu 

belirtmektedir.    

Hz. Nuh (a.s.) gemiye binerken yaptığı duada, Allah’ı unutmamamız gerektiğini, O’nu 

her zaman zikretmemiz gerektiğini vurgular. “Nuh, ‘Haydi gemiye binin! Yüzerken 

de dururken de Allah’ın adını an. Şüphesiz ki rabbim çok bağışlayan, pek esirgeyendir’ 

 
186 Muhammed Mütevelli Şa’ravi, Kur’an Mucizesi, çev. M. Sait Şimşek, 4. bs. (İstanbul: 

Kitap Dünyası Yayınları, 2017), 158. 

187 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3265. 



83 
 

dedi”.188 “Kur’an-ı Kerim, ilahi emir ve gözetim altında Nuh (a.s.)’ın tahtadan veya 

madeni levhalardan gemi yaptığını açıklamaktadır”.189 Bu durum Kamer 54/13’te 

anlatılmaktadır, “Onu tahtalar ve mıhlarla yapılmış gemide taşıdık”. 

Çeşitli ulaşım araçlarını (uçak v.b.) keşfetmek için Allah, insanlara kabiliyet vermiştir. 

Ayet bunlarada işareti içerir.190 

Kuşeyri ayete işâri bir mana vermiştir:  itaat ettirenler demektir. Allah nasıl ki    مُقْرِن۪ينَ   

gemileri ve hayvanları insanların hizmetine vermiş ve bununla insanlara büyük bir 

nimette bulunmuşsa, mü’minler içinde muvaffakiyet bineğini kolay kılmış ve onunla 

mü’minleri itaat makamına taşımıştır. Müridler içinde, kendilerini cömertlik 

meydanlarına taşıması için müritlik bineğini kolaylaştırmıştır. Allah, ârifler içinde 

himmetlerin bineğini kolaylaştırmış ve onlarda böylece izzet meydanında konuk 

olmuşlardır, demektedir.191 

Rabbe Dönüş 

14-) Biz şüphesiz rabbimize döneceğiz (demelisiniz). 

Yolculuklara çıkılırken söylenmesi istenenlerden biri de “Biz şüphesiz rabbimize 

döneceğiz”, sözüdür. İnsanın Allah’a döneceğini unutmaması istenmektedir.  

Razi ayetin tefsirinde; Bil ki bu sözün önceki ayetlerle ilgisi şudur: Gemiye ve hayvana 

binmek tehlikelidir, çünkü gemi parçalanıp yolcuları helâk olabilir aynı şekilde 

hayvana binmekte de tehlikeler vardır. Dolayısıyla böyle durumlarda binicinin ölümü 

hatırlaması, bir gün öleceğini, Allah’a döneceğini, kaza ve kaderden kurtuluşun 

olmadığını hatırlaması gerekir. Dolayısıyla yolcunun başına böyle bir musibet gelmesi 

halinde hazırlıklı olmuş olacaktır.192  

 
188 Hud 11/41. 

189 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5506. 

190 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3265. 

191 Kuşeyri, Letaifu’l-İşarat, C. 5, 213. 

192 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 505. 



84 
 

İbn Kesir’in naklettiği hadislere göre Allah Resulü (s.a.v.), her devenin sırtında bir 

şeytan olduğunu belirtmiş, deveye Allah’ın adını andıktan sonra binmelerini tavsiye 

etmiştir.193 

Yolculuğa çıkan, vasıtaya binen insanın hayatında bir değişiklik meydana gelir. 

İnsanın yolculuğu zaten devam etmektedir, insan, ruhlar âleminden dünyaya, 

dünyadan da ahirete doğru yolculuk halindedir. Allah’tan geldik ve O’na dönmekteyiz. 

Bu kaderde takdir edilmiştir, değiştirilmesi mümkün değildir. Böylece Kur’an insana 

hayatın ve insan olmanın amacını ve hedefini öğretmektedir. Başka hiçbir düşünce ve 

inanç sistemi konuyu bu kadar net ortaya koyamamıştır. Allah Kur’an’da sözün en 

doğrusunu söylemektedir.194 

İnsan aciz olduğu için Allah’ın himayesine muhtaçtır o yüzden tehlike ihtimali olan 

yolculuklarda, dua ederek Allah’a sığınmalıdır. Aynı zamanda ahirete olacak son 

yolculuğunu hatırlamalıdır.195 

Taberi’nin Katade’den rivayetine göre, gemiye binerken Hud 11/41. ayeti, deveye 

binerken Zuhruf 43/13-14. ayetleri ve bu vasıtalardan inerken de Mü’minun 40/29. 

ayetini okumamızı Rabbimiz bildiriyor.196 Mü’minun 40/29. ayette, “Yine de ki: 

‘Rabbim! Beni bereketli bir yere indir; en uygun şekilde indirip yerleştiren sensin’.” 

Allah (c.c.), Hz. Nuh’a (a.s.) gemiden indiğinde yapacağı zikri öğretmiştir.  

Konuyla ilgili işâri bir tefsir: “Allah peygamberine bu bilgileri verirken, ârif 

derecesindeki kulların bütün dönüşlerinde, her türlü hal ve davranışlarında Allah’a geri 

dönmek istemesinin, Allah’ın yanında yok olmayı istemesinin, asıl geldiği gerçek ve 

hakiki makamı arzu etmesinin mutlaka gerektiğini hatırlatmaktadır”.197 

Konuyla İlgili Hadisler 

“Abdullah b. Ömer diyor ki: “Resulullah bir yolculuğa çıkarken, devesinin üzerine 

oturup tam yerleşince üç kere tekbir getirip sonra şu ayeti okurdu: “Bunları 

 
193 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7141. 

194 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5507-5508. 

195 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3266. 

196 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 318. 

197 Geylani, Geylani Tefsiri, C. 5, 230. 



85 
 

hizmetimize veren Allah’ı tenzih ve tesbih ederiz. Yoksa biz bunlara güç yetiremezdik. 

Mutlaka yine rabbimize döneceğiz. Sonra şöyle dua ederdi: Allahım, bu 

yolculuğumuzda senden iyilik ve takva isteriz. Amellerimizden razı olacağını dileriz. 

Allahım, bu yolculuğumuzu bize kolaylaştır. Onun uzaklığını dileriz. Allahım, bu 

yolculuğumuzu bize kolaylaştır. Onun uzaklığını bize yakın kıl. Allahım, yolculukta 

arkadaş sen, geride kalan aileye bakan yine sensin. Allahım, yolculuğun 

meşakkatlerinden, manzaranın kötülüğünden, mal ve ailemiz hakkında kötü dönüşten 

sana sığınırım.” Resulullah yolculuktan dönünce de bu duayı okur şunları da ilave 

ederdi. “Dönenleriz, tevbe edenleriz, kulluk edenleriz, rabbimize hamd edenleriz”.198   

Ebu Miclez diyor ki: “Ben hayvana bindim ve: “Bunları hizmetimize veren Allah’ı 

tenzih ve tesbih ederiz. Yoksa biz bunlara güç yetiremezdik. Mutlaka yine rabbimize 

döneceğiz.” ayetini okudum. Ali b. Ebi Talib (r.a.)’nın oğlu Hüseyin (r.a.) dedi ki: 

“Sen böyle mi emrolundun?” dedim ki: “Nasıl diyeyim?” Dedi ki: “Şöyle de: “Bizi 

İslâma erdiren Allah’a hamdolsun. Bizi insanlık için ortaya çıkaran, ümmetlerin en 

hayırlısı kılan Allah’a hamdolsun.” Sen, bu büyük nimetleri zikrettikten sonra 

“Bunları bizim himayemize veren Allah’ı tenzih ve tesbih ederiz. Yoksa biz bunlara 

güç yetiremezdik. Mutlaka yine rabbimize döneceğiz.” de.199    

2.2.2.5. Kâinat Ayetleri 

Kur’an’da yaklaşık 750 adet kâinatla ilgili ayet bulunmaktadır.200 Kur’an kendisine 

inanan insanın kâinat kitabını okumasını ve ibretle tefekkür etmesini ister.  Yukarıdaki 

ayetlerde belli bir ölçüyle yağdırılan yağmurdan, insanın emrine verilen gemilerden 

ve hayvanlardan bahsedildi. 

Kur’an’da geçen 750 civarındaki ayeti değerlendirmek, çalıştığımız tezin kapsamında 

ele alınamayacak derecede geniş bir konu olduğundan konuya kısaca değinilmiştir. 

 
198 Müslim, K. el-Hacc, bab:425, Hadis No:1342; Ebu Davud, K. El-Cihad bab:72, Hadis 

No:2599; Tirmizi, K. Ed-Dua, bab:45-46, Hadis No:3447.  

199 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 317-318; İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 

7140.  

200 Celâl Kırca, İlimler ve Yorumlar Açısından Kur’an’a Yönelişler, (İstanbul: Marifet 

Yayınları, 2009), 197. 



86 
 

Kur’an’da kâinatın yaradılışı, dünyanın oluşumu, çekim kanunu, yedi kat semâ, 

kâinatın genişlemesi, ay ve güneş ışığı, ay ve güneşin yörüngeleri, dünyanıın 

yuvarlaklığı ve dönüşü gibi Astronomi ilmi ile alâkalı; yeryüzündeki denge ve kömürün 

teşekkülü gibi Jeoloji ile alâkalı; hava basıncı, eşyanın çift oluşu, demir ve atomun 

zikredilişi gibi Fizik’le alâkalı; hava basıncı, botanik ve genetik gibi Biyoloji ile 

alâkalı; ruh ve beden sağlığını koruma, zararlı yiyecek ve içeceklerden sakınma, 

beslenme ve Jinekoloji gibi Tıp’la alâkalı; insanın yaradılışı gibi Antropoloji ile 

alâkalı; din duygusu, din şuuru, fizyolojik olan ve olmayan motivler, insan tipleri, 

karakter ve şahsiyet gibi Psikoloji ile alâkalı; telepati gibi Parapsikoloji ile alâkalı 

birçok bilgi bulunmakta ve bu bilgilerin, çeşitli bilimsel verilerle olan uyumu ve 

uygunluğu açısından ele alınıp yorumlandığı görülmektedir.201    

Nahl 16/5-16. ayetlerde, “Eti yenen büyük ve küçükbaş hayvanları da O yarattı. 

Onlarda sizin için soğuktan koruyucu şeyler ve başka yararlar vardır, ayrıca onlardan 

beslenirsiniz. Onlarda akşamları otlaktan getirirken, sabahları otlatmaya salıverirken 

size sergiledikleri bir güzellik de vardır. Bu hayvanlar ancak kendinizi fazlasıyla 

yorarak ulaşabileceğiniz bir beldeye yüklerinizi taşır. Kuşkusuz rabbiniz çok şefkatli, 

çok merhametlidir. Binmeniz ve güzelliğini seyretmeniz için atları, katırları, eşekleri 

de yarattı. O, sizin bilmediğiniz başka şeyler de yaratır.” Ra’d 3-4. ayetlerde, 

“Yeryüzünü enine boyuna uzatan, onda sabit dağlar ve ırmaklar meydana getiren, 

orada meyvelerin her birinden çifter çifter yaratan O’dur. Geceyi de gündüzün üzerine 

O bürüyüp örtüyor. Düşünen insanlar için şüphesiz bütün bunlarda ibretler vardır. 

Yeryüzünde birbirine komşu parçalar, üzüm bağları, ekinler; sürgünlü-çatallı ve tek 

gövdeli hurma ağaçları vardır; hepsi bir tek su ile sulanır. Böyle iken üründe bir 

kısmını bir kısmına üstün kılarız. İşte bunlarda akıllarını kullanan insanlar için ibretler 

vardır.” Ayetlerde aynı su ile sulandığı halde topraktan farklı ürünlerin çıkmasının 

akıllarını kullananlar için ibret olduğu belirtilmektedir. Demek ki kâinat ayetlerinden 

ibret almak için insanın aklını kullanması gerekmektedir. Aklını kullanmak burada 

kilit önemdedir. Kâinattaki Allah’ın ayetlerini okumak için Allah’ın lütfettiği akıl 

ni’metini kullanmak gerekir. 

 
201 Kırca, Kur’an’a Yönelişler, 196; Celâl Kırca, Kur’an’ı Kerim ve Modern İlimler, (İstanbul: 

Marifet Yayınları, 1982), 127-220; Celâl Kırca, Kur’an’ı Kerim’de Fen Bilimleri, 

(İstanbul: Marifet Yayınları, 1984), 61-252.  



87 
 

Fussilet 41/53, “Kur’an’ın gerçek olduğu kendileri için apaçık belli oluncaya kadar 

onlara çevrelerinde ve kendilerinde bulunan kanıtlarımızı hep göstereceğiz. Rabbinin 

her şeye tanıklık etmesi (onlar için) yeterli değil midir?” Fussilet sûresi 41/53. ayetinin 

tefsirinde zamanla olacak gelişmelerde, İslâm’ın ve Kur’an’ın doğruluğuyla ilgili 

bilgilerin çıkacağı yorumları yapılmıştır. Nitekim bazı teknolojik gelişmelerin 

Kur’an’a mutabık olarak çıkıyor olması bu yorumlara haklılık kazandırmaktadır. 

Kâinat kitabının okunması birçok ayette teşvik edilmektedir. Kaf 50/6’da göğe bakıp 

tefekkür etmemiz istenmekte, Ğaşiye 88/17-20, “Peki insanlar devenin nasıl 

yaratıldığına, göğün nasıl yükseltildiğine, dağların nasıl dikildiğine, yeryüzünün nasıl 

yayıldığına bakmazlar mı?”, denilmektedir. Deve, gök ve dağlar üzerinde tefekkür 

etmemiz istenmektedir. Nüzul esnasında ilk muhataplarının, en çok gördüğü deveye 

bakıp ibret almaları istenmektedir. Ayetlerin istediği maksada ulaşmak için herkesin 

kendi çevresinde ya da belgesellerde gördüğü kâinat ayetlerini okuması, üzerinde 

tefekkür etmesi gerekir. Bu ayetler Allah’ın varlığına ve birliğine delillerdir. Aslan, 

zebra, leopar, fil, çita, kuş, karınca, arı, balık gibi hayvanlar ve diğer bütün kâinat 

kitabı ayetlerini okumak Kur’an’ın sıklıkla işaret ettiği bir konudur. Kâinattaki düzene 

bakıp, bu düzenin bir yaratıcısı olduğunu düşünmek gerekir.     

Ayetler Arasındaki Bağlantılar 

Yukarıda geçen 9-14 arası ayetlere göre; müşriklere gökleri ve yeri yaratanın kim 

olduğu sorulduğunda cevap olarak mutlaka Allah diyeceklerdir. Müşriklerin 

inançlarındaki mantıksızlık ve tutarsızlıkları gözlerinin önüne seriliyor. Basit bir 

mantık gibi görünen bir soru, adeta müşriklerin inançlarının röntgenini çekiyor, onları 

tutarsızlıkları ile yüzleştiriyor. Madem gökleri ve yeri yaratanın Allah olduğuna 

inanıyorsunuz, öyleyse neden kendisinede başkalarınada faydası ve zararı olmayan 

başka yaratılmışları Allah’a eşler koşuyorsunuz? Müşriklerin tutarsızlıklarla dolu 

inançları bu sorgulamayla sarsıldıktan sonra ayetlerin devamında bazı kâinat 

ayetlerinden söz edilmektedir. Bunlar; yeryüzünün beşik kılınması ve yeryüzünde 

ulaşım için yollar var edilmesi, belli bir miktarda yağmur indirilerek onunla ölmüş 

tabiatın yeniden diriltilmesi, çiftlerin yaratılması, gemiler ve hayvanlar. Yeryüzünün 

yağmurla canlanması, İslâm’ın en önemli iman esaslarından olan ahirete imana, 

öldükten sonra diriltilmeye delil olarak sunulmaktadır. Aşağıda gelen ayetlerde ise 

müşriklerin tutarsız inançları anlatılmaya devam edilmekte, inançlarındaki 



88 
 

mantıksızlıklar vurgulanmaktadır. Bunlar, Allah’a kız çocuklarını isnad etmeleri, 

meleklerin kız olduğunu söylemeleri gibi konulardır.     

2.2.3. İnançlardaki Sapmalar (15-25. Ayetler) 

2.2.3.1. Meleklerin Kız Olduğu İddiası 

نْسَانَ لكََفوُر  مُب۪ين    وَجَعلَوُا  ا يخَْلقُُ بنََاتٍّ وَاصَْفٰيكُمْ   امَِ  ﴾ 15﴿لَهُ مِنْ عِبَادِه۪ جُزْءًا  انَِّ الِْْ اتَّخَذَ مِمَّ

رَ احََدُهُمْ بمَِا ضَرَبَ لِلرَّ  وَاِذاَ  ﴾16﴿بِالْبنَ۪ينََ۟  ﴾17﴿حْمٰنِ مَثلًََ ظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًّا وَهُوَ كَظ۪يم  بشُ ِ  

15-) Ama onlar, kullarından bir kısmını, O’nun bir cüzü kıldılar. Gerçekten insan 

apaçık bir nankördür. 

O’na yani Allah’a kullarından bir kısmını cüzler edindiler. Allah’a cüz isnad edilmesi, 

haşa Allah’ın parçası varmış gibi inanmaları demektir. “Nesefi der ki: ‘Yani melekler 

Allah’ın kızlarıdır, diyerek, melekleri O’nun bir parçası ve bir kısmı kabul ettiler. 

Nitekim çocuk babasının bir cüz’ü gibidir”.202 Hıristiyanların Hz. İsa (a.s.)’a Allah’ın 

oğlu demeleri, Asrı sâadette bazı Yahudilerin Üzeyr (a.s.)’a Allah’ın oğlu demeleri, 

müşriklerin melekler Allah’ın kızlarıdır demeleri gibi isnadlar203, bütün yaratıklardan 

tenzih edilmesi gereken Allah’a (c.c.) iftirada bulunmaktır. Çünkü Allah (c.c.) ile 

yarattığı kulların ilişkisi ancak Yaratıcı-kul ilişkisi olabilir. Allah’a evlad isnad etmek 

ya da cansız putların Allah’ın kudretinin ortağı olduğunu iddia etmek şirktir.  

Müşrikler, meleklerin cinsiyetinin kız olduğunu iddia ediyorlardı. Lat, Menat ve Uzza 

adlarındaki üç meşhur putu, Allah’ın kızları kabul ediyorlar ve melekleri temsil 

ettiğine inanıyorlardı. Bunlara ibadet etmekle, Allah’a yakınlaştıklarını iddia 

ediyorlardı. Zümer 39/3’te bu konudan bahsedilmektedir. Müşrikler, Allah’ın en 

büyük yaratıcı ilah olduğunu kabul ediyorlar ve O’na ulaşmak için aracı olarak, 

meleklerin sembolü olduğunu düşündükleri putları Allah’a ortak koşuyorlardı.    

Tevhid akidesinin, şirke kapı aralayacak durumlardan uzak tutulması gerekmektedir. 

Aksi halde iyi niyetle başlayan çabalar bile zamanla şirke dönüşebilmektedir. Putlara 

tapmanın tarihini incelediğimizde, ilginç bir durumla karşılaşırız. Toplumda evliya 

olarak görülen insanların, vefat etmesinden sonra onları hatırlamak için yapılan 

temsiller, zaman geçtikçe putlara dönüşmüştür. Şeytan, insanın yanlış yola girmesi için 

 
202 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 194. 

203 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 286. 



89 
 

pusuda beklemektedir. Tasavvufi fikir, akım ve yolların, itikadi açıdan sorun 

oluşturabilecek, şirke götürebilecek bu tür yaklaşımlardan kendilerini korumaları 

gerekir. Kur’an ve sünnet çerçevesinden ayrılmayan tasavvuf, İslâmın kabul 

edebileceği bir tasavvuftur.   

Allah’a cüz’ yapma demek, bir kulu Allah’ın evladı olarak kabul etmektir. Çünkü bir 

evlat babasından bir parçadır.204 Bir yaratılanı Allah’ın cüz’ü yapmanın diğer bir çeşidi 

de Allah’a mahsus olması gereken sıfat ve yetkileri, onun taşıdığına inanmak ve buna 

göre dua etmek, ona ibadet edip yalvarmaktır.  

O yüce yaratıcı için (kullarından bir cüz’ isnad ettiler) yani O’nun için çocuk ispatına 

yeltendiler, meleklerin Allah’ın kızları olduğunu söylediler, bu inançta olan biri elbette 

küfür ve nankörlük üzeredir. Melekler yaratılmıştır. Sonradan varolmuşlardır. Çocuk 

babasından bir parçadır, dolayısıyla çocuk yaratılmış olunca babanında yaratılmış 

olması gerekir. Oysaki Allah kadimdir, evlattan münezzehtir. Bütün yaratılanlar 

sonradan yaratılmış olup Allah’ın birer kudret eseridirler. Binaenaleyh Halık-ı 

Kadim’e, çocuk isnad etmek, Yüce yaratıcının sonradan varolan, cismi olan, 

yarattıkları ile aynı cinsten olduğunu iddia etmektir ki, bu bir şirki mahzdır.205  

Ayetin ikinci bölümünde, ‘Gerçekten insan apaçık bir nankördür’, denilmektedir. 

Ayetin ikinci kısmı ‘inne’ yani esas te’kid edatıyla başlayıp lamı te’kidle devam 

etmekte, insanın apaçık küfrü, nankörlüğü birkaç vurguyla dile getirilmektedir. Ayrıca 

insan elif lamlı gelmektedir. Bu durum insan cinsi için geldiğini gösterir, yani bütün 

insanların böyle olduğunu kastetmez. Allah’a cüz iddia etmek bir nankörlüktür yani 

şükrün zıttıdır. İbrahim 14/7’de, “Hani rabbiniz, ‘Eğer şükrederseniz size (nimetimi) 

daha çok vereceğim, nankörlük ederseniz hiç şüphesiz azabım pek şiddetlidir!’ diye 

bildirmişti." Şükür ni’meti arttırırken, küfür azabı gerektirir. 

İnsanın nankörlük özelliği, diğer ayetlerde de geçmektedir. İbrahim 14/34’te, “O size 

istediğiniz her şeyi verdi. Allah’ın nimetlerini saymaya kalksanız başa çıkamazsınız. 

Şu bir gerçek ki insanoğlu çok zalim, çok nankördür!” Ayette geçen Keffar kelimesine, 

meallerde nankör anlamı verilmektedir. Küfrün literal-zahiri anlamı örtmektir. 

Allah’ın ni’metlerine şükretmeyen onları örtmüş, yani küfretmiş, nankörlük etmiştir. 

 
204 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5511. 

205 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3268. 



90 
 

İsra 17/67, Abese 80/17, Şura 42/48 ayetlerinde de insanın nankör olduğu 

belirtilmektedir. Necm 53/19-23,26,27. ayetlerde de meleklerin kız olduğu iddiası 

reddedilmektedir. 

16-) Yoksa Allah, yarattıklarından kızları kendisine aldı da oğulları size mi ayırdı? 

Ayette soru sorulurken kullanılan Arapçadaki hemze, (    َِاتَّخَذ   ام ) istifhamı inkârıdır. 

Yani öyle bir şey yok. Allah kızları kendisi için ayırıpta size erkek çocuklarını mı 

tahsis etmiş? Öyle bir şey yok, olamaz. 

İsra 17/40’ta, “Rabbiniz erkek çocukları size verdi de kendisi meleklerden kız çocuklar 

mı edindi? Gerçekten siz çok ağır bir söz söylüyorsunuz!” Necm 53/21-22’de, “Erkek 

çocuklar size de kız çocuklar O’na öyle mi?  Ama o takdirde bu insafsızca bir taksim!” 

Müşriklerin kızları Allah’a nispet etmeleri, önce meleklerin kız cinsiyetinde oldukları 

iftirasını atmaları, daha sonra da meleklere Allah’ın kızları demeleridir. Ayrıca 

taptıkları putlar da onlara göre meleklerin sembolleridir. Müşriklerin inanç yapısı 

tutarsızlıklarla doludur. Müşrikler, kendilerini Hıristiyanlarla kıyaslıyor ve 

inançlarının Hıristiyanlardan daha tutarlı olduğunu iddia ediyorlardı. Kendileri 

Allah’ın kızları dedikleri meleklere tapıyorlardı. Hristiyanlar ise Allah’ın oğlu 

olduğunu iddia ettikleri Hz. İsa’yı ilahlaştırıyorlardı. Müşriklere göre melekler 

insanlardan üstündür. Dolayısıyla kendi inançları Hıristiyanlarınkinden daha üstündür. 

Cahiliye devrindeki Müşrik inancı, mantıksız akıl yürütmeleri üzerine kurulmuştu.    

Enbiya 21/26-27-28’da “Böyle iken (bazıları) ‘Rahmân evlât edindi’, dediler. Hâşâ! O 

bundan münezzehtir. Bilâkis o evlât dedikleri lutuf ve ihsana mazhar olmuş kullardır. 

O’nun sözünün önüne geçmezler, sadece O’nun emriyle hareket ederler. Allah onların 

önlerindekini de arkalarındakini de (bildiklerini de bilmediklerini de) bilir. Onlar 

Allah’ın razı olduklarından başkasına şefaat edemezler ve Allah korkusundan 

titrerler!” Ayette müşriklerin batıl inançları reddedilmektedir. Meleklerin Allah’ın 

kızları olmadığı, O’nun emrinde kullar olduğu anlatılmaktadır. Müşriklerin ‘melekler 

bize şefaatçi olacak’ iddiasıda reddedilerek, meleklerin Allah’ın razı olduklarından 

başkasına şefaatçi olamayacağına vurgu yapılır. 



91 
 

“Mademki yüce Allah evlad edinmiştir, niye kızları kendisine, oğulları da onlara 

ayırmıştır? Kendileri kızlarının olmasından hoşlanmazken, böyle bir durumda 

üzülürken Allah’ın kızlarının olduğunu ileri sürmeleri doğru mudur?”.206  

Razi bu konuda şöyle demektedir:  

Bil ki Allah Teâlâ bu münazarayı, en güzel bir şekilde sıralamıştır. Çünkü O, 

kendisinin çocuğu bulunamayacağını anlatmış, çocuğunun olmasının farzedilmesi 

halinde bu çocuklarının kız olmasının imkânsızlığını beyan etmiştir. Çocuğunun 

bulunamayacağının izahı şöyle yapılabilir: Çocuk, hiç şüphe yok ki babadan bir 

parçadır. Parçası bulunan şey ise, birleşmeyi, ayrılmayı, biraraya gelmeyi ve 

dağılmayı kabul eder demektir. Bunları kabul eden şey ise, sonradan var olmuş ve 

yaratılmış bir (kuldur). Dolayısıyla böyle olan, kadim ve ezeli bir ilah olamaz. İkinci 

husus, yani Allah’ın çocuğunun olduğu farzedilmesi durumunda, bu çocuğun kız 

olmasının imkânsızlığının izahı da şöyledir: Çünkü oğlan, kızdan daha üstündür. 

Binaenaleyh kalkıp, Allah’ın, kendisi için kız çocuklar edinip, erkek çocukları 

kullarına nasip ettiğini söylersek, kulların durumunun, Allah’ın durumundan daha 

mükemmel ve üstün olması gerekir ki bu, aklın bedaheti ile reddedilen bir durumdur.207   

Burada müşriklerin inancının başka bir boyutunu görmekteyiz. Yahudiler Hz. Üzeyr 

Allah’ın oğludur, Hristiyanlar da Hz. İsa Allah’ın oğludur diyorlardı. (Tevbe 9/30) 

Onların amcaoğulları olan Araplar da melekler Allah’ın kızlarıdır diyordu. (İsra 17/40) 

Müşrik Araplar kız çocuklarını Allah’a nispet ediyor, erkek çocuklarını da kendilerine 

alıyorlardı. Arap toplumunun inanç yapısı bu ayetlerde gösterilmektedir. Arap 

müşrikler sadece putlara tapmakla değil aynı zamanda kızları ve melekleri Allah’ın 

çocukları görmekle de şirk koşuyorlardı.208  

Ayetteki geçen hemze, istifhamı inkârıdır. Yani bu durumu reddeder. Bunun bir 

uydurma ve Allah’a iftira olduğunu belirtir.209 Müşrikler, meleklerin Allah’ın kızları 

olduklarını ileri sürüyor ve Allah’ı bir yana bırakarak melekler adına diktikleri 

 
206 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 115. 

207 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 508. 

208 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 296. 

209 H. Tahsin Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul (Kur’an ayetlerinin iniş sebepleri ve Tefsirleri) C. 11 

(Yasin Yayınevi: İstanbul, 2013), 207. 



92 
 

heykellere ibadet ediyorlardı.210 Nahl 16/57’de, “Yine onlar -hâşâ- "Kızlar 

Allah’ındır" diyorlar. Akıllarınca beğendikleri de kendilerinin oluyor!”, durumun 

yanlışlığı açıklanıyor. “Allah Teâlâ yaratıcıdır ve yaratıcı, yarattıkları içinden 

bazılarını kendisi için seçmez, böyle olsaydı seçmediklerini hiç yaratmazdı. O 

âlemlerden ganidir, âlemlere ihtiyaç duymaz”.211 

Müşriklerde Kız Çocuklarının Konumu 

17-) Onlardan biri, Rahmân’a isnat ettiği kız çocuğuyla müjdelenince, hiddetlenerek 

yüzü simsiyah kesilir. 

Genel olarak Zuhruf sûresinde müşriklerin inançlarındaki mantıksızlık, çelişki ve 

tutarsızlıklar bu ayetlerde de dile getiriliyor. Kendilerine isnad edildiklerinde bir kusur 

saydıkları aciz kimseleri yüce yaratıcıya nisbet etmekten çekinmedikleri anlatılıp 

ahmaklıkları ortaya koyuluyor.212 

Nahl 58-59’da, “Onlardan birine bir kız müjdelendiğinde, öfkelenerek yüzü mosmor 

kesilir. Verilen müjdenin (kendisine göre) kötülüğünden dolayı halktan gizlenir. Böyle 

bir alçaltıcı duruma rağmen onu yanında mı tutsun yoksa toprağa mı gömsün! Görün 

işte, ne kötü yargıda bulunuyorlar!” Eşi kız çocuk doğuran müşriklerin psikolojik 

durumu bu ayette daha ayrıntılı ele alınıyor. Kız çocuğu doğan müşriğin adeta 

bunalıma girdiği, ne yapacağını bilmez bir hale geldiği anlatılmaktadır. 

Müşriklerden biri Rahmân’a isnad ettiği kız çocuğuyla müjdelenince yani kızı olduğu 

haberi verilince müşriğin hoşuna gitmez, yüzü kızarır, sinirlenir. Müşrikler meleklerin 

kız olduğunu iddia ediyorlardı. Kendileri kız çocuklarını istemezken, kız çocuğu ile 

müjdelendiklerinde öfkelenirken kız çocuğunu Allah’a isnad ediyorlardı. Açık bir 

çelişki içindeydiler. Bir yandan kızlara kutsallık atfetmekte, bir yandan onları diri diri 

gömmekte ve bir yandan da kız çocuğuyla müjdelendiğinde öfkeyle dolmaktaydılar.213 

Değersiz gördükleri, kendilerine layık görmedikleri kız çocuğunu, Allah’a layık 

 
210 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 108. 

211 Muhammed Muhammed Ebu Musa, -Hamim Sûreleri Belaği Tefsiri- Zuhruf Sûresi, çev. 

Fatma Serap Karamollaoğlu, 1. bs. (İstanbul: İşaret Yayınları, 2017), 88. 

212 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3268. 

213 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 297. 



93 
 

görüyorlardı.214 “Nitekim Araplardan birisi kendine bir kız çocuğu müjdelendiği 

zaman şöyle demiştir: O hiç de iyi bir çocuk değildir. Üstünlüğü ağlamakla, iyiliği ise 

başkasınınkini almak iledir”.215 

“Verilen müjdenin (kendisine göre) kötülüğünden dolayı halktan gizlenir. Böyle bir 

alçaltıcı duruma rağmen onu yanında mı tutsun yoksa toprağa mı gömsün! Görün işte, 

ne kötü yargıda bulunuyorlar!”.216 

Saffat sûresi 37/149-157. ayetlerde; “Şimdi onlardan şunu cevaplamalarını iste: Kız 

çocukları rabbinin de erkek çocukları mı onların! Yoksa biz, gözlerinin önünde 

melekleri dişi olarak mı yarattık? İyi bilin ki onlar, sırf kendi uydurmaları olarak, 

"Allah çocuk sahibi oldu!" diyorlar. Onlar katıksız yalancıdırlar. Allah, kızları 

oğlanlara tercih mi etmiş! Ne oluyor size? Nasıl yargıda bulunuyorsunuz? Hiç 

düşünmüyor musunuz? Yoksa açık bir kanıtınız mı var?  Eğer gerçekten doğru sözlü 

iseniz belgenizi getirin.” Müşriklerin iddiaları reddedilmekte, akıl ve mantıklarına 

seslenilerek, bu konuda delillerinin olmadığına işaret edilmektedir. Yunus 10/68-70. 

ayetlerde de aynı konu işlenmektedir. 

Ayetlerde, müşriklerin bakış açılarının tutarsızlığı ortaya konulmaktadır. Allah katında 

üstünlük ölçüsü, cinsiyet, soy, makam-mevki ya da servet değildir. Hucurat sûresi 

49/13. ayette Allah katında değer ölçüsünün ne olduğu anlatılmaktadır. “Ey İnsanlar! 

Şüphesiz sizi bir erkek ile bir dişiden yarattık, tanışasınız diye sizi kavim ve kabilelere 

ayırdık, Allah katında en değerli olanınız O’na itaatsizlikten en fazla sakınanınızdır. 

Allah her şeyi hakkıyla bilmektedir, her şeyden haberdardır.” Allah katında değerli 

olmanın ölçüsü takvâ’dır. 

2.2.3.2. Müşriklerin Kızlara Bakışlarındaki Çelişkiler 

ا فِي الْحِلْيَةِ وَهُوَ فِي الْخِصَامِ غَيْرُ مُب۪ينٍّ  اوََمَنْ 
حْمٰنِ   وَجَعلَوُا ﴾ 18﴿ينُشََّؤُُ۬ ئكَِةَ الَّذ۪ينَ هُمْ عِباَدُ الرَّ

الْمَلَٰٓ

 اشََهِدُوا خَلْقهَُمْ  سَتكُْتبَُ شَهَادَتهُُمْ وَيسُْـَٔلوُنَ 
حْمٰنُ مَا عَبَدْناَهُمْ  مَا لهَُمْ   وَقَالوُا  ﴾19﴿اِنَاثاً  اءَ الرَّ لَوْ شََٓ

﴾ 21﴿اٰتيَْناَهُمْ كِتاَبًا مِنْ قبَْلِه۪ فهَُمْ بِه۪ مُسْتمَْسِكُونَ   امَْ  ﴾20﴿نَ  بِذٰلِكَ مِنْ عِلْمٍٍّۗ انِْ هُمْ اِلَّْ يخَْرُصُو  

 
214 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 319. 

215 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7142. 

216 Nahl 16/59. 



94 
 

18-) Süs içinde yetiştirilip savaş edemeyecek olanı mı istemiyorlar? (Onları Allah’ın 

parçası mı sayıyorlar?) 

Bir önceki ayette kızlardan bahsedilmekte, burada ise ayetin devamı şeklinde 

müşriklerin kızları istemediği belirtilmektedir. Ayette geçen kızların özellikleri iki 

şekilde yorumlanmıştır. a-) Süs içinde yetiştirilip savaş edemeyecek olan, b-) 

Tartışmada derdini iyi anlatamayan, kendini iyi savunamayan. Her iki yorumda da 

kızların olumsuz görülen bir özelliği sayılmıştır. Müşrikler kendilerince olumsuz 

özellikte gördükleri kızları istememekte, onları Allah’a isnad etmektedirler. Kadınlar 

fıtrat olarak kibar ve nazik olup süslenmeye yatkındırlar. Ayrıca savaşa katılmakta ve 

tartışmada delilini savunmakta, erkeğe nazaran daha arka planda kalmaktadır. Burada 

müşriklere bir tenkid vardır. Kendilerince zayıf gördüklerini Allah’a isnad etmeleri 

eleştirilmektedir.      

Yani süs ve nimetler içinde büyüyüp, delil ortaya koymada erkekler gibi başarılı 

olamadıkları için mi? İfadelerin gidişatından şu sonuç çıkarılabilir: Bu yaptıklarıyla 

aynı anda birkaç çeşit küfre düşmektedirler. İlk olarak Allah’a çocuk isnad ediyorlardı. 

Ayrıca kendi yanlarında kız ve erkekten, düşük seviyede olarak gördükleri kızları 

Allah’a nispet ediyorlardı. Böylece kendileri için razı olmadıklarını Allah’a nispet 

etmekteydiler. Ayrıca meleklerin dişi olduğunu iddia edip melekleri de küçümsemiş 

olmaktaydılar.217 

İbn Abbas, Mücahid, Katade ve Süddiye göre bu ayette kastedilenler kadınlar ve 

cariyelerdir. Çünkü onlar delillerini izah ederken karşı tarafın işine gelen delilleride 

söylerler. İbn Zeyd’e göre ayette kızlardan değil, putlardan bahsedilmektedir. Yani süs 

içinde büyütülüp, mücadale gücü olmayanlar putlardır.218   

Müfessirlere göre müşriklerin, melekler Allah’ın kızlarıdır sözünde üç çeşit küfür 

vardır ki bunlar; 1-) Allah’a çocuk isnad etmişlerdir. Bu küfürdür. 2-) Kendileri 

yanında beğenmedikleri kızları Allah’a isnad etmişlerdir, bu da küfürdür. 3-) Bu 

iftirayla meleklerede hakaret etmiş olmaktadırlar. Oysa meleklerde erkeklik ve dişilik 

yoktur.219 

 
217 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 195. 

218 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 319-320. 

219 Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 209-210. 



95 
 

Tevbe sûresi 9/30’da “Yahudiler "Üzeyir Allah’ın oğludur" dediler, Hıristiyanlar da 

"Mesîh (Îsâ) Allah’ın oğludur" dediler. Bunlar, daha önceki inkârcıların söylediklerine 

benzer biçimde ağızlarından çıkan sözlerdir. Allah onları kahretsin! (Gerçeklerden) 

nasıl da yüz çeviriyorlar!” Ayette Yahudi ve Hıristiyanların Allah’a evlat isnad 

etmeleri şiddetli bir şekilde reddediliyor. Melekleri Allah’a kız çocuğu olarak nispet 

etmek, bütün noksanlardan münezzeh olan Allah’a bir iftiradır. Kesin bir şekilde 

reddedilmektedir.  

Ayetin zahiri okumasından acaba burada cinsiyetle alakalı bir tercih mi yapılıyor gibi 

algılamalar ve düşünceler çıkmıştır. Mukatil b. Süleyman gibi ilk müfessirler ayetin, 

kızların beşerî olarak bazı zayıf özelliklerini belirttiğini söylerken, tarih olarak sonraki 

bazı tefsirlerde ise kızlarla ilgili yorumlar, olumsuz şekilde biraz abartılmıştır. 

Zamanımızda bu konudaki farklı bir yorumda şu şekildedir. Fatma Asiye Şenat, 

konuyla ilgili yazdığı makale de ayeti şöyle yorumlamaktadır. “Ayet kadın-erkek 

rolleriyle ilgili doğrudan bir veri içermediği gibi, Allah’ın kadın kullarını nasıl 

değerlendirdiğini de bildirmemektedir. Burada olan, sadece toplumun kadın algısına 

ve Müşrik inancına bir ayna tutulmasından ibarettir”.220   

Ayetin bağlamı değerlendirildiğinde konu müşriklerin yanlış inançlarının eleştirisidir. 

Dolayısıyla ayetler daha çok müşriklerin yanlış düşüncelerini dile getirip onların 

inançlarındaki tutarsızlıkları dile getirmekte, kendi düşünceleriyle düştükleri çelişkiler 

kendilerine gösterilmektedir. 

Cahiliye Devrinde Kadın  

İslâmiyetten önce cahiliye diye tanımlanan devirde, kadın toplumda ikinci sınıf bir 

insan olarak değerlendirilirdi. Miras hakkı yoktu. Kız çocuklarına değer verilmiyordu. 

Erkek çocukları doğduğunda seviniyorlar, eğlenceler düzenliyorlardı. Kız çocukları 

doğduğunda ise utanıyor, adeta suç işlemiş gibi hissediyorlardı. Cariyeler örfi hukukta 

mal kategorisinde değerlendiriliyor, mal alım satımı gibi alıp satılıyordu. Ayrıca para 

karşılığı fuhşa zorlanıyorlardı. Kadınların yaptıkları işler ağırdı. Çocuk bakımı, 

yiyecek temini, evin bakımı, savaşta su taşıma ve yaralı bakımı gibi birçok işi kadınlar 

 
220 Fatma Asiye Şenat, “Bazı Tefsir Metinlerine Yansıyan Boyutuyla Cinsiyet Algısı- Zuhruf 

Sûresi 18. Ayet Örneği-”, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

C.4, S.6 (2017): 13. 

 



96 
 

yapıyordu. Bazı kabilelerde kız çocuklarını diri diri gömme âdeti vardı. Bu 

uygulamanın da bazı nedenleri vardı. Bunlar: a-) Ekonomik nedenler: Kız çocuğu aile 

için sadece bir yük oluşturuyordu. Erkek çocuğu ise büyüdüğünde aile bütçesine katkı 

sağlayabilirdi. b-) Ahlâki nedenler: Ani savaşlar meydana geliyor ve bu savaşlarda ele 

geçirilen kızlar çarşılarda köle olarak satılıyordu. Böylece kızların, ailelerin istemediği 

bir yaşama itilme olasılıkları ortaya çıkıyordu. c-) Kurban olarakta gömülen kızlar 

olmuştur. Buna örnek olarak üç oğlu doğup, bunların arka arkaya ölmeleri üzerine, 

bunlardan sonra doğan kızını kurban olarak gömen birisi verilir. d-) Erkekler 

savaşlarda kızlara göre daha güçlü oldukları için, daha değerli görülüyorlardı.  

Meleklerin Dişi Olduğunu İddia Etmeleri 

19-) Onlar, Rahmân’ın kulları olan melekleri de dişi saydılar. Acaba meleklerin 

yaratılışlarını mı görmüşler? Onların bu şahitlikleri yazılacak ve sorguya 

çekileceklerdir. 

Konuyla ilgili ayetler: İsra 17/40, “Rabbiniz erkek çocukları size verdi de kendisi 

meleklerden kız çocuklar mı edindi? Gerçekten siz çok ağır bir söz söylüyorsunuz!” 

Necm 53/19-23, “Gördünüz değil mi (âciz durumdaki) Lât’ı, Uzzâ’yı ve üçüncüsü olan 

diğerini, Menât’ı? Erkek çocuklar size de kız çocuklar O’na öyle mi? Ama o takdirde 

bu insafsızca bir taksim! Bunlar sizin ve atalarınızın putlara taktığı boş isimlerden 

ibarettir. Allah onlara öyle bir yetki ve güç vermemiştir. Onlar (putperestler) sadece 

kuruntularına ve kişisel arzularına uyuyorlar. Oysa şimdi onlara rablerinden bir yol 

gösterici gelmiş bulunmaktadır.” Necm 53/27-28, “Âhirete inanmayanlar meleklere 

dişi varlıkların isimlerini veriyorlar.  Oysa onların bu konuda bir bildikleri yok; sadece 

zanna uyuyorlar. Zan ise asla gerçek bilginin yerini tutamaz.” Saffat 37/149-157, 

“Şimdi onlardan şunu cevaplamalarını iste: Kız çocukları rabbinin de erkek çocukları 

mı onların! Yoksa biz, gözlerinin önünde melekleri dişi olarak mı yarattık? İyi bilin ki 

onlar, sırf kendi uydurmaları olarak, ‘Allah çocuk sahibi oldu!’ diyorlar. Onlar katıksız 

yalancıdırlar. Allah, kızları oğlanlara tercih mi etmiş! Ne oluyor size? Nasıl yargıda 

bulunuyorsunuz? Hiç düşünmüyor musunuz? Yoksa açık bir kanıtınız mı var? Eğer 

gerçekten doğru sözlü iseniz belgenizi getirin.” Ayetlerde müşriklerin meleklere kız 

demeleri reddedilmekte, bunun müşriklerin bir zannı, uydurması olduğu 

söylenmektedir. Delilleri varsa getirmeleri istenmektedir. Ayrıca kızları Allah’a nispet 

etmeleri ve Allah’a çocuk isnad etmeleri reddedilmektedir. 



97 
 

Müşrikler, meleklerin dişi olduklarını söylemekte ve bu sözleri atalarından 

duyduklarını dile getirmekteydiler. Ayet onların bu iddiasının tamamen delilsiz 

olduğunu dile getirmek için, meleklerin dişi olduğunu iddia edenler, melekler 

yaratılırken yanlarında mıydı? Onları yaratılırken görmüşler miydi? diye 

sorgulamaktadır. Böyle bir durum söz konusu olmadığına göre onların bu iddiaları 

tamamen asılsız uydurma bir sözdür. Ayetin devamında da onların bu iddialarının 

yazılacağı ve kıyamet günü bu iddiadan dolayı sorgulanacakları dile getirilmektedir.  

Razi’nin bu konudaki görüşü, “Muhakkik âlimler şöyle demişlerdir: ‘Kâfirler, böyle 

söylemekle, şu üç bakımdan kâfir olmuşlardır: a-) Allah’a çocuk isnad etmek sûretiyle, 

b-) Bu çocuğun kız olduğunu söylemek sûretiyle, c-) Meleklerin dişi olduğunu iddia 

etmek sûretiyle…”.221 

Ayetteki soru, istifhamı inkaridir. Çünkü bunu iddia edenler melekler yaratılırken 

orada hazır değillerdi, yani bu durumun akli delillerle bilinmesi mümkün değildir. 

Böyle bilgiler ancak nakli delillerle bilinebilir. Bu iddiada bulunan kâfirler nübüvveti 

de kabul etmediklerinden dolayı bu sonuca herhangi bir nakli delillede ulaşmaları 

mümkün değildir. Böylece iddiaları asılsız kalmaktadır.222  

Meleklerin dişi oldukları ile ilgili gerçek dışı iddiaları onların amel defterlerinde 

kaydedilecektir. Kıyamet günüde bu iddialarından hesaba çekileceklerdir. Bu 

iddialarını ispat etmeleride mümkün olmadığından gerekli cezaları alacaklardır.223  

Müşrikler “Melekler Allah’ın kızlarıdır.” Sözünü söyledikleri zaman, Allah’ın Resulü 

onlara: “Meleklerin Allah’ın kızları olduğunu size ne bildirdi?” diye sorunca onlar: 

“Babalarımızdan biz öyle duyduk, biz şahidlik ederiz ki, onlar katiyyen yalan 

söylemezler” dediler. Bunun üzerine   ْسَتكُْتبَُ شَهَادَتهُُم nazmı celili nazil oldu.224 

 

221 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 510. 

222 A.g.e., C. 19, 509. 

223 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3269; Taberi, Taberi Tefsiri, 

C. 7, 320. 

224 Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 212. 



98 
 

Melekler nurani varlıklar olup onlarda erkeklik dişilik söz konusu değildir. Melekler 

yemezler, içmezler ve evlenmezler, dolayısıyla insan gibi bir hayat onlar için yoktur. 

Onlar sadece kendilerine verilen görevleri eksiksiz bir şekilde yerine getirirler.225   

Ayetin sebebi nüzulü: “Katade dedi ki: Münafıklardan kimisi dedi ki: ‘Allah, cinlerle 

sıhriyet/evlilik kurdu ve bu sıhriyetten dolayı aralarında Melekler çıkıp var oldular.’ 

Onların bu iddiaları üzerine bu ayeti kerime nazil oldu”.226 

2.2.3.3. Cüz’i İrade, İnsanın Sorumluluğu Mes’elesi 

20-) Ve dediler ki: Rahmân dileseydi biz onlara tapmazdık. Onların bu hususta bir 

bilgileri yoktur. Onlar sadece yalan söylüyorlar. 

Konuyla ilgili ayetler: “Yahut "Eğer Allah bana hidâyet nasip etseydi günahtan 

sakınanlardan olurdum" diyerek”;227 “Putperestler diyecekler ki: "Allah dileseydi ne 

biz ortak koşardık ne de atalarımız. Hiçbir şeyi de haram saymazdık." Onlardan 

öncekiler de aynı şekilde yalanladılar ve sonunda azabımızı tattılar. De ki: "Yanınızda 

bize açıklayacağınız bir bilgi mi var? Siz zandan başka bir şeye uymuyorsunuz ve siz 

sadece temelsiz bir tahminde bulunuyorsunuz"”.228 

Müşrikler yaptıklarının doğru olduğuna gerekçe olarak Allah’ın onlara karışmamasını, 

yaptıklarına engel olmamasını gösteriyorlardı. Bu durumun, yaptıklarının Allah’ın 

rızasına uygun olduğunun delili olduğuna inanıyorlardı. 

Hiç kuşkusuz bu söz, gerçeği çarpıtmanın ifadesidir. Çünkü varlıklar âleminde 

meydana gelen her şey yüce Allah’ın iradesi doğrultusunda meydana geliyor. Bu 

doğrudur, Ne var ki, insanın doğru yolu ve sapıklığı seçme gücüne ve yetkisine sahip 

olması da yüce Allah’ın iradesinin gereğidir. Yüce Allah’ın iradesi insanın doğru yolu 

veya sapıklığı seçebilme yeteneğine sahip olarak yaratılmasını öngörmüşse de insanın 

doğru yolu seçmesini emretmiş ve bu yöndeki hoşnutluğunu ifade etmiştir. Öte yandan 

küfürden ve sapıklıktan hoşnut olmamıştır.229  

 
225 Semerkandi, Tefsiru’l Kuran, C. 5, 418. 

226 Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 56; Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 211. 

227 Zümer 39/57. 

228 En’am 6/148. 

229 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 116. 



99 
 

Müşrikler, Allah için emir ve iradenin farklı olamayacağını düşündükleri için bu 

iddiada bulunmuşlar, bir yandan iman etmeyi emredip diğer yandan küfre razı 

olmasının doğru olmadığını düşünmüşlerdir. Müşrikler ehlî sünnetin görüşüne 

uymayan bu inançlarında, kâfirin küfrünü Allah irade eder dedikleri için değil, kâfirin 

küfrünü Allah irade ettiğine göre Allah’ın kâfire imanı emretmesinin çirkin olması 

gerekir diye inandıkları için kınanmışlardır. Kınama ve tenkid bu manada olursa 

Mutezile’nin bu ayetle delil getirmesi bozulur.230 Ehl-i Sünnete göre kula verilen cüz’i 

iradeden dolayı kulda sorumluluk vardır.231 

Mekke müşrikleri Allah’a şirk koşmalarında Allah’ın iradesinin olduğunu, dolayısıyla 

insanların bu konuda iradelerinin olmadığını söyleyerek basit mantık oyunu 

yapıyorlardı. Allah ezeli ilmiyle insanın dünyada ne yapıp edeceğini bildiğinden 

yazmıştır ama bunlar yazılmıştır diye biz öyle yapmıyoruz, biz öyle yapacağımız için 

öyle yazılmıştır ve değişmezdir. Allah’ın ilmi yanılmaz. Herkes kendi akıl ve 

iradesiyle yolunu seçmekte ve kendisi yaptığından sorumlu olmaktadır. Allah 

dileseydi kimse batıl yolda olmazdı ama Allah öyle bir kanun koymamış, öyle bir hayat 

düzeni oluşturmamıştır.232     

Bazı müfessirler müşriklerin söylediği “Allah dileseydi biz onlara tapmazdık”, 

sözlerini mü’minlerle alay etmek için söylediklerini233, inanarak söylemediklerini 

naklederler. Oysa bu durumun birçok ayette tekrar edilmesi onların buna inandıklarını 

göstermektedir. Zuhruf 43/21’de, “Onlara Kur’an’dan önce bir kitap mı verdik, 

verdiğimiz o kitaba dayanarak mı yollarının doğru olduğunu iddia ediyorlar?”, 

denilmeside müşriklerin dalga geçmek için değil inandıkları için bu sözü 

söylediklerini göstermektedir. Burada Allah, müşriklerin inandığı üç inancı zikredip 

reddediyor. Birincisi kullardan bir kısmını Allah’tan bir parça saymaları, ikincisi 

meleklere Allah’ın kızları demeleri ve üçüncüsü de meleklere tapmalarının Allah’ın 

rızasıyla olduğunu belirtmeleridir. Eğer birini alay etmek için söyledilerse, diğerlerini 

 
230 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 514. 

231 Kırca, Kur’an’a Yönelişler, 112. 

232 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5512. 

233 Kuşeyri, Letaifu’l-İşarat, C. 5, 215. 



100 
 

de alay etmek için söylemeleri gerekir ki bu yanlıştır doğru olamaz.234 “Kader, zorlama 

değildir. Bunlar Allah bildiği için kâfir olmamış, kâfir olduklarından ve olacaklarından 

dolayı Allah öyle bilmiş, öyle takdir etmiştir”.235   

Müşriklerin mantığına göre, Allah bu ibadetlerinden razı olmasa bundan dolayı onları 

azaba uğratmalıydı. Batıl bir iddiada bulunuyorlardı ve bunu sıkılmadan yüce 

yaratıcıya isnad ediyorlardı.236 “Onlar ancak hars ediyorlar (yani, yalan 

söylüyorlar)”.237 Yahrusun Yunus 10/66’da da geçmekte olup oradaki anlamı da 

“yalan söylüyorlar”, demektir. 

Müşrikler birçok yanlışı birden yapıyorlardı. Bunlar; Allah’a çocuk isnad etmek, 

melekleri dişi saymak, meleklere tapmak ve Allah istemese bunları yapamayacaklarını 

söylemekti. 238  

Konuyla ilgili ayetler: 

En’am 6/107, “Allah dileseydi onlar ortak koşmazlardı. Biz seni onların üzerine bir 

bekçi kılmadık. Sen onların vekili de değilsin.” En’am 6/125, “Allah kimi doğru yola 

iletmek isterse onun kalbini İslâm’a açar; kimi de saptırmak isterse, göğe çıkıyormuş 

gibi kalbine darlık ve sıkıntı verir. Allah inanmayanları işte böyle cezalandırır.” En’am 

6/148-149, “Putperestler diyecekler ki: ‘Allah dileseydi ne biz ortak koşardık ne de 

atalarımız. Hiçbir şeyi de haram saymazdık’. Onlardan öncekiler de aynı şekilde 

yalanladılar ve sonunda azabımızı tattılar. De ki: "Yanınızda bize açıklayacağınız bir 

bilgi mi var? Siz zandan başka bir şeye uymuyorsunuz ve siz sadece temelsiz bir 

tahminde bulunuyorsunuz. De ki: "Kesin delil ancak Allah’ındır. Allah dileseydi 

elbette hepinizi doğru yola iletirdi.” A’raf 7/186, “Allah kimi dalâlete düşürürse artık 

onu hidâyete erdirebilecek hiçbir kimse bulunamaz. Allah böylelerini azgınlıkları 

içinde yollarını şaşırmış olarak bırakır.” Yunus 10/99-100, “Eğer rabbin dileseydi, 

 
234 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 246. 

235 Elmalılı M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, sad. İsmail Karaçam, vd. C. 1 (Azim 

Dağıtım: İstanbul, 2007), 245. 

236 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3270. 

237 Mukatil bin Süleyman, Tefsir-i Kebir, çev. M. Beşir Eryarsoy, 1. bs. C. 3 (İşaret Yayınları: 

İstanbul, 2006), 608; Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 320. 

238 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7143. 



101 
 

yeryüzünde bulunanların hepsi topluca iman ederdi. Hal böyleyken, mü’min olsunlar 

diye sen tutup insanları zorlayacakmısın! Allah’ın izni olmadıkça hiç kimsenin 

inanması mümkün değildir. O, akıllarını kullanmayanları inkâr bataklığında bırakır.” 

Nahl 16/35, “Müşrikler dediler ki: "Allah isteseydi ne biz ne de atalarımız O’ndan 

başkasına tapardık. Hiçbir şeyi O’na rağmen haram da saymazdık." Onlardan 

öncekiler de işte böyle davranmışlardı. Peygamberlerin görevi açık seçik tebliğden 

başka bir şey değildi.” Nahl 16/93, “Eğer Allah isteseydi hepinizi elbette ki bir tek 

inanç topluluğu yapardı. Ama O, dilediğinin yoldan çıkmasına imkân verir, dilediğini 

de doğru yola iletir. Yapmakta olduklarınızdan dolayı kesinlikle sorgulanacaksınız.” 

İsra 17/39, “İşte bunlar, rabbinin sana vahyettiği hikmetlerdir. Allah’tan başka tanrı 

tanıma; sonra kınanmış ve kovulmuş olarak cehenneme atılırsın.” Nisa 4/116, “Allah, 

kendisine ortak koşulmasını asla bağışlamaz, ondan başkasını dilediği kimseler için 

bağışlar. Allah’a ortak koşan büsbütün sapıtmıştır.” Ayetlerde şirkin affedilmeyen bir 

ceza olduğu ve cezasının da cehennem olduğu belirtilmiştir. 

Yukarıdaki ayetlerde genel mesaj olarak hidâyeti verenin Allah olduğu ve dilerse 

yeryüzündeki herkesin iman edebileceği belirtilmektedir. Bu ayetlerle müşriklerin 

sözlerinin vurgulandığı ayetler arasında işkâl varmış gibi görünmekle beraber bu 

durumun açıklanmaya ihtiyacı vardır. İnsanın irade hürriyeti ile ilgili İslâm tarihinde 

görüş farklılıklarından dolayı mezhepler oluşmuştur. Ehl-i Sünnet’in özellikle Eş’ari 

mezhebi, bu konuda Allah’ın kudret sıfatına vurgu yapıp, “Allah dilediğini yapar”, 

demektedir. İnsan 76/29-31, “Şüphesiz ki bu bir öğüttür; artık dileyen rabbine bir yol 

tutar. Sizler ancak rabbinizin (bunu) dilemesi sayesinde dileyebilirsiniz. Şüphesiz 

Allah her şeyi bilendir, hikmet sahibidir. Allah dilediğini rahmetine dâhil eder. 

Zalimlere gelince onlar için elem verici bir azap hazırlamıştır.” Mu’tezile ekolü ise 

Allah’ın adalet sıfatını ön plana çıkarır ve Allah’ın hiç kimseye zulmetmeyeceğini 

söylemektedirler. Enfal 8/50-51, “Melekler, inkâr edenlerin suratlarına ve arkalarına 

vura vura, "Tadın bakalım yangın azabını!" diyerek canlarını alırken bir 

görseydin! İşte bu, ellerinizle yapıp ettikleriniz yüzündendir ve kuşkusuz Allah kullara 

asla zulmedici değildir.” 

Putlara tapan müşrikler adeta kendilerine mazeret üretmektedirler. Eğer Rahmân 

dilemese biz bu putlara tapmazdık demektedirler. Oysaki Allah onların putlara 

tapmasına razı değildir. Bu konuyla ilgili kelâmi tartışmalar yapılmıştır. Müşrikler, 

eğer Allah yaptığımızdan razı olmasaydı biz bu putlara tapmazdık, diyerek 



102 
 

kendilerinden sorumluluğu atmaya çalışmaktadırlar. Oysaki Allah, sorumlu olanlara 

cüz’i irade vermiştir. Herkes hesap gününde yaptıklarından sorumlu olacak ve sorguya 

çekilecektir. Cebriye mezhebinde insan kader karşısında adeta rüzgârın karşısındaki 

kuru yaprak gibidir, rüzgâr onu nasıl ki istediği gibi yönlendiriyorsa kaderin karşısında 

insan da böyledir, diyerek insanın sorumluluğunu yok sayacak bir yaklaşım 

sergilemişlerdir. Ayette bu yaklaşımında yanlış olduğuna işaret vardır. Müşriklerin bu 

konuda bilgilerinin olmadığı ve onların sadece yalan söylediği vurgulanmaktadır. 

Dikkat edildiğinde her iki düşünceyi destekler mahiyette ayetlerin mevcut olduğu 

görülür. Hz. Ali (k.v.)’nin dediği gibi Kur’an zû-vücuh’tur. Yani ayetler bağlamından 

ve Kur’an’ın genel mantığından soyutlandığı takdirde, kendi fikrini destekler 

mahiyette ayet arayanların, ayet bulması zor değildir. Tarih boyunca bütün fırkalar 

kendilerini destekler mahiyetteki ayetlere vurgu yapmış, ayetleri kendi fikirlerine 

uygun yorumlamışlardır. Genel olarak konunun netleştirilmesinde, Allah’ın iradesi ve 

Allah’ın rızası başlıklarında konum düğümlenmektedir. Buna göre Allah’ın bir şeyi 

irade etmesi ondan razı olduğu anlamına gelmez. Allah, razı olmadığı halde kullarının 

bir isteğini veya bir hareketini irade edebilir, yaratabilir. Bu ondan razı olduğu 

anlamına gelmez. Zaten böyle olmasaydı, dünyadaki imtihanın bir anlamı olmazdı. 

Kullar yaptıklarından dolayı Allah katında sorumludur. Allah’ın irade etmesi onların 

sorumluluğunu ortadan kaldırmaz, çünkü kula cüz’i irade verilmiş ve bu iradeyi 

Allah’ın razı olduğu şekilde kullanması istenmiştir. Zümer sûresinin 7. ayeti konuyu 

net olarak açıklamaktadır. Allah kullarının nankörlüğünden razı değildir. Ayrıca kimse 

kimsenin günahını yüklenmez, yaptıklarının hesabını verir. 

Zümer 39/7, “Eğer inkâr ederseniz bilesiniz ki Allah’ın size ihtiyacı yoktur; ama O, 

kullarının nankörlüğüne razı olmaz, şükrederseniz bu tutumunuzdan hoşnut olur. Hiç 

kimse başkasının günah yükünü yüklenmez; sonunda dönüşünüz rabbinize olacak, 

ardından O, neler yapıp ettiğinizi size bildirecektir. O, kalplerin derinliklerini 

bilmektedir.” 

21-) Yoksa bundan önce onlara bir kitap verdik de ona mı tutunuyorlar? 

Delilsiz İddia 

Dikkat edildiği takdirde görülecektir ki ayetlerde, insanın düşünme faaliyetleri 

harekete geçiriliyor ve deliller ortaya konuyor. Müşriklerin bir vahye dayanarak 

hareket etmediği sadece atalarının yanlış yolundan gittiklerine işaret ediliyor. İslâm 



103 
 

dininin esas kaynağı Kur’an’ı Kerim’dir. Ayette, Mekkeli müşriklerin, inançlarına 

temel olabilecek dini bir dayanaklarının olmadığı ifade ediliyor.  

“Kur’an- Kerim bu açıdan da kaçış yollarını tıkıyor. İnançla ilgili meselelerde körü 

körüne hareket edilemeyeceğini, zan ve kuruntulara dayanılamayacağını, aksine Allah 

katından gelen bir kitaptan beslenileceğini, onun içerdiği gerçeklere yapışılacağını ima 

ediyor”.239 

2.2.3.4. Atalar Dinine Uyma 

ةٍّ وَانَِّا عَلَٰٓى اٰثاَرِهِمْ مُهْتدَُونَ  بلَْ  ى امَُّ
ا ارَْسَلْناَ مِنْ قبَْلِكَ ف۪ي   وَكَذٰلِكَ  ﴾22﴿قَالَُٓوا اِنَّا وَجَدْنََٓا اٰبََٓاءَنَا عَلَٰٓ مََٓ

ةٍّ وَاِنَّا عَلَٰٓى اٰثاَرِ  ى امَُّ
ا  انَِّا وَجَدْنََٓا اٰبََٓاءَنَا عَلَٰٓ   قَالَ  ﴾23﴿هِمْ مُقْتدَُونَ قرَْيَةٍّ مِنْ نَذ۪يرٍّ اِلَّْ قَالَ مُترَْفوُهََٓ

ا وَجَدْتمُْ عَلَيْهِ اٰبََٓا ا ارُْسِلْتمُْ بِه۪ كَافرُِونَ اوََلَوْ جِئتْكُُمْ باِهَْدٰى مِمَّ مِنْهُمْ   فَانْتقَمَْنَا ﴾24﴿ءَكُمْ  قَالَُٓوا انَِّا بمََِٓ

ب۪ينََ۟  ﴾ 25﴿فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذ ِ  

22-) Hayır! “Sadece, biz babalarımızı bir din üzerinde bulduk, biz de onların izinde 

gidiyoruz” derler. 23-) Senden önce de hangi memlekete uyarıcı göndermişsek 

mutlaka oranın varlıklıları: Babalarımızı bir din üzerinde bulduk, bizde onların izlerine 

uyarız, derlerdi. 24-) Ben size, babalarınızı üzerinde bulduğunuz (din)den daha 

doğrusunu getirmişsem (yine mi bana uymazsınız)? deyince dediler ki: Doğrusu biz 

sizinle gönderilen şeyi inkâr ediyoruz. 25-) Biz de onlardan intikam aldık. Bak, 

yalanlayanların sonu nasıl oldu? 

Ataları Taklid 

Konu ile ilgili ayetler: Bakara 2/170, “Onlara, "Allah’ın indirdiğine uyun" 

denildiğinde, "Hayır, atalarımızdan gördüğümüze uyarız" dediler. Ya atalarının aklı 

bir şeye ermemiş, doğru yolu bulamamışlarsa!” Maide 5/104, “Onlara "Allah’ın 

indirdiğine ve peygambere gelin" dendiğinde, "Atalarımızı üzerinde bulduğumuz (yol) 

bize yeter" derler. Ataları bir şey bilmeyen ve doğru yolda gitmeyen kimseler olsa da 

mı?” Lokman 31/21, “Onlara, "Allah’ın indirdiğine uyun" denildiğinde, "Hayır, biz 

atalarımızdan gördüğümüze uyarız" dediler. Peki ama ya şeytan onları alevli ateşin 

azabına çağırıyorsa!” Ahkaf 46/22, “"Sen bizi ilâhlarımızdan uzaklaştırmak için mi 

geldin? Doğru söylüyorsan tehdidini hemen gerçekleştir!" dediler.” A’raf 7/28, “Onlar 

bir kötülük yaptıkları zaman "Babalarımızı bu yolda bulduk. Allah da bize bunu 

 
239 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 117. 



104 
 

emretti" derler. De ki: "Allah kötülüğü emretmez. Allah hakkında bilmediğiniz şeyleri 

mi söylüyorsunuz?"” Hud 11/62, “Dediler ki: "Ey Sâlih! Sen bundan önce içimizde 

kendisine ümit bağlanan biriydin. Şimdi babalarımızın taptığı şeylere tapmaktan bizi 

engellemeye mi kalkışıyorsun? Doğrusu bizi davet ettiğin konuda ciddi bir şüphe 

içindeyiz".” Enbiya 21/52-54, “O, babasına ve kavmine, "Şu kendilerine tapmakta 

olduğunuz heykeller de ne oluyor?" diye sormuştu. Onlar da "Atalarımızı bunlara tapar 

bulduk" diye cevap vermişlerdi. İbrâhim, "Doğrusu siz de atalarınız da açık bir 

sapkınlık içindesiniz" dedi.” Sebe’ 34/43, “Onlara apaçık âyetlerimiz okunduğunda 

"Bu, başka değil, sizi atalarınızın taptıklarından vazgeçirmek isteyen biri" demişler ve 

eklemişlerdi: ‘Bu da ancak düzmece bir yalan’, İnkâr edenler kendilerine hakikat 

ulaştığında onun hakkında, "Bu, besbelli bir büyüdür" demişlerdi.” 

Yukarıda geçen ayetler gibi Kur’an’da birçok ayette müşriklerin İslâmın hidâyetini 

kabul etmeme nedeni olarak ‘atalarının yolunda gittikleri, atalarının yolunun doğru yol 

olduğu ve bu yoldan ayrılmayacakları’ şeklindeki ifadeleri aktarılmaktadır. Burada 

temel bir sorun olan körü körüne, araştırmadan, ‘taklid’ kavramı incelenmeye 

değerdir. Ataların yolunda olmak yanlış mıdır? diye sorarsak aslında yanlış olanın, 

yanlış yolda giden ataların yolundan gitmek olduğunu anlıyoruz. Yani doğru yolda 

giden atalara uymanın bir yanlışlığı yoktur. Hz. İbrahim (a.s.) gibi bir atanın yolunda 

olmak doğru yolda olmanın ta kendisidir. Hz. İbrahim bu açıdan çok önemli bir 

örnektir. Atalarının, babasının yanlış olan yoluna, dinine uymamış, hakikat yoluna 

uymuştur. Kavminin yanlış inançlarını sorgulamış ve Allah’ın yardımıyla hidâyet 

yolunu bulmuştur. Müşriklerde Hz. İbrahim’i ataları olarak görüyorlardı ama onun 

tevhid yolunda gitmiyorlardı. Peygamberler tarihi incelendiğinde, topluluklara 

tebliğde bulunan peygamberlere yapılan ilk itirazlardan biri de “ataların dininden 

sapmış”, olarak görülmeleridir. Taklid ederek bir yola gitmenin uygun olmadığı da 

ayetin işaretinden anlaşılmaktadır. Tarih boyunca bütün peygamberlerin ortak çağrısı 

tevhid olmuştur. İtikad değişmemiş sadece şeriatlerde bazı değişiklikler olmuştur. 

Seyyid Kutub müşriklerin atalarını taklidini şöyle tanımlar:   

Hiçbir güce dayanmayan tutarsız, çelişkili olmasının ötesinde insanı gülünç duruma 

düşüren saçma bir sözdür bu. Düşünmeden, taşınmadan, bir kanıt, bir delil isteme 

gereği duymadan sadece taklit etmenin, papağan gibi söylenenleri tekrar etmenin 

belirtisidir. Nereye gidiyoruz? diye sormadan, yoldaki işaretleri bilmeden, nereye 



105 
 

sürüklenirse o tarafa doğru giden hayvan sürüsünü andıran aşağılayıcı bir tablodur 

bu.240  

Kur’an onların cevap verecek mazeretlerini adeta geçersiz hale getiriyor. Onlara kendi 

mantıkları ile cevaplar veriyor. Geçmiş kavimlerin akıbetini göstererek, suçlarının 

büyüklüğüne işaret ediyor.241 Kureyşliler Hz. İbrahim’in soyundan ve dininden 

olduklarını ileri sürüyorlardı. Hz. İbrahim’in soyundan geldikleri doğruydu ama aynı 

dinde oldukları doğru değildi. Çünkü Hz. İbrahim tevhid mesajını taşımış ve bu uğurda 

ölümüne bir mücadele vermişti.242 Allah, ayette müşriklerin katıksız taklitle hareket 

ettiğini anlatmıştır. Çünkü görüşlerinin bir delili yoktur, tek mazeretleri taklittir. Allah 

(c.c.) bu ayette taklitin ne kadar yanlış bir tutum olduğunu anlatıyor. Taklitin 

yanlışlığını kanıtlamak için sadece bu ayet olsaydı bile yeterli bir delil olurdu.243  

Atalarımız kendilerine göre bir hayat yaşamışlar ve kendi yaptıklarından 

sorumludurlar. Bizde aynı durumdayız yani kendi yaptıklarımızdan sorumluyuz. 

Taklid etmek yoluyla değil tahkik yoluyla, yani akıl, irfan ve ilahi beyana uymakla 

doğru yol bulunur. Bunu uygulamayan müşrikler o yüzden kınanmaktadır.244 

Müşrikler hiçbir delile dayanmadan babalarını ve dedelerini taklit etmiş ve bunu doğru 

olarak kabul etmişlerdir, kusurları olsa da bunu takdiri ilahi olarak kabul ederek 

kendilerini mazur göstermeye çalışmışlardır. Hâlbuki bu yanlış bir yoldur. Herhangi 

bir delile dayanmadan babaların ve ataların yolundan gitmek insanı sorumluluktan 

kurtarmaz.  

Hud 11/62, “Dediler ki: "Ey Sâlih! Sen bundan önce içimizde kendisine ümit bağlanan 

biriydin. Şimdi babalarımızın taptığı şeylere tapmaktan bizi engellemeye mi 

kalkışıyorsun? Doğrusu bizi davet ettiğin konuda ciddi bir şüphe içindeyiz".” Ataların 

yoluna uyma, babaların taptığına uyma, inkâr edenlerin adeta gelenek haline 

getirdikleri bir durum olmuştur. Aynı itiraz Salih (a.s.)’a da yapılmıştır.  

 
240 A.g.e., C. 9, 117. 

241 A.g.e., C. 9, 115. 

242 A.g.e., C. 9, 118. 

243 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 515. 

244 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5513. 



106 
 

Razi konunun sebep ve sonucunu dünya sevgisine bağlayarak şöyle açıklar:  

Bunu iyice kavradığına göre, şimdi sen, bütün belaların başının, dünyayı ve maddi 

lezzetleri sevmek olduğunu; bütün hayır ve güzel şeylerin başınında, Allah ve ahiret 

yurdunu sevmek olduğunu anlamış oldun. İşte bundan dolayıdır ki, Hz. Peygamber 

(s.a.v.) ‘Dünya sevgisi, her günahın başıdır.’ (Keşfu’l-Hafa, 1/334.) buyurmuştur.245 

Yüce Allah taklidin yanlış bir şey olduğunu bize göstermek için bu ayette örnek 

getirmektedir. Taklit düşünceyi körleştirmekte ve bunun sonucu olarakta taklitçiler 

başkalarının kölesi olmaya mahkûm olmaktadırlar. Başkalarının izini takip eden izsiz 

kalır dolayısıyla orjinal olmak hayata yeni şeyler katmak gerekiyor. Nasıl ki çocuk 

doğurmayan nesil kurursa aynı şekilde düşünce üretmeyen toplumlarda kurur ve 

kaybolurlar. Kültürün aktarılacağı nesil, buna daha çok katkıda bulunup ileri 

taşıyabilmelidir. Atalarımızdan bize gelenleri sorgulayıp, ihtiyacımız olanları alıp, bizi 

engelleyenleri atmamız gerekir. Kur’an’ı çağımıza göre anlamamız, etrafına örülen 

hurafe duvarlarını yıkmamız ve ışığından insanları faydalandırmamız gerekir.246 

Bu karşı çıkmalar sadece asr-ı saadete has bir karşı çıkış olmayıp her devirde kavimler 

babalarının yanlış yollarını takip etmekten geri durmamışlardır. Cahilliklerinden 

dolayı böyle bir iddiada bulunmuşlardır.247 Ayetlerde Hz. Peygamber teselli edilip, 

ataları taklidin eski bir adet olduğu vurgulanmaktadır.248   

Mütref 

Nesefi’ye göre mütref demek, nimet içinde yüzüp, bu yüzden azan, eğlence ve şehvete 

düşkün, dinin sorumluluklarından sıkılan kimse demektir.249 Bu ayette ileri gelenler 

‘Mütref’ kavramıyla ifade edilmektedir. Başka ayetlerde ileri gelenler ‘el-Mele’ 

kavramıyla ifade edilmektedir. Bu iki kavram arasında fark vardır. Mütref ‘kolay ve 

müreffeh bir hayat sürmek’ anlamındaki ‘terife’ kökünden türemiştir. Burada yüce 

Allah hayatın keyfini çıkaran kolay ve rahat bir hayat sürenleri kastetmektedir. Bunlar 

 
245 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 516. 

246 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 304-305. 

247 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3272. 

248 Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 215. 

249 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 197; Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 516. 



107 
 

küstah ve şımarık insanlar olup, ahlâk endişeleri yoktur. Bu tip insanlar, her çağda 

peygamberlerin davetine ilk karşı çıkanları oluşturanlardır. Çünkü peygamberlerin 

getirdiği mesajlar, onların küstah ve şımarık bir hayat yaşamalarını engel 

çıkarmaktadır. Mütref ahlâki bir anlam taşırken, mele ise daha çok siyasi bir anlam 

taşımaktadır. Her iki grupta toplumda birer sınıf meydana getirmişlerdi. Meleler siyasi 

güçlerini, mevkilerini kaybetme endişesinden, mütreflerde kolay, müreffeh ve ahlâki 

endişeden uzak yaşantılarından olacakları endişesiyle peygamberlerin davetine 

diğerlerinden daha fazla tepki göstermişlerdir.250 İsra 17/16’da mütreflerden söz 

edilmektedir. 

Günümüzde de eskiden olduğu gibi taklitçiler mevcut sistemlerden 

nemalanmaktadırlar. Mütrefler, peygamberlerin tebliğleri sonucu mevcut devam eden 

sistemin değişip, içinde bulundukları makam, mevki ve çıkarlarının elden gideceğini 

ve edindikleri servetinde meşru olmadığı için ellerinden alınacağını anlıyorlardı. Bu 

nedenlerden dolayı bu şımarık gruplar peygamberlere karşı en çok muhalefet edenler 

olmuşlar ve yenilgiye uğrayana kadar peygamberlere karşı savaşlarını 

sürdürmüşlerdir.251 

Hz. İbrahim’in (a.s.) Mekke’de Yaptığı Dualar 

Hz. İbrahim (a.s.), eşi Hacer ve oğlu İsmail’i Mekke’ye bıraktıktan sonra onların 

soyunun iyi bir soy olması ve şirkten uzak bir nesil olması için dua etmiştir. Kureyşin 

soy olarak atası olan Hz. İbrahim (a.s.) şirk inancından son derece uzak kalmış ve 

neslinin de uzak kalması için Allah’a dua etmiştir. Onları temizleyecek, kitap ve 

hikmeti öğretecek bir elçi göndermesi için dua etmiştir. Nitekim Hz. Peygamber 

(s.a.v.) bir hadisi şerifinde bu durumu vurgulamıştır. "Ben, atam İbrahim'in duası, 

kardeşim İsa'nın müjdesi ve annem Amine'nin rüyasıyım. Annem rüyasında içinden 

çıkan bir nurun Şam diyarı saraylarını aydınlattığını söylemişti. Peygamber anneleri 

hep böyle rüyalar görürler." (Müsned, 4/127, 128, 5/262; Hâkim, el-Müstedrek, 

2/656). Hz. İbrahim (a.s.) ve Hz. İsmail (a.s.) gibi atalara sahip olan Kureyş kavmi, 

onların tevhid yolundan değil daha sonra şirke sapmış atalarının yolunda olmakta 

 
250 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 303; Yıldırım, İlmin Işığında 

Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5513. 

251 Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-, C. 4, 462. 



108 
 

ısrarcı olmuşlardır. Hac 22/26, “İbrâhim’i Beytullah’ın bulunduğu yere 

yerleştirdiğimizde de şöyle demiştik: ‘Bana hiçbir şeyi ortak koşma; tavaf edenler, 

kıyamda duranlar, rükûa ve secdeye varanlar için evimi tertemiz tut’.” İbrahim 14/35-

37, “İbrâhim şöyle dua etmişti: ‘Rabbim! Bu şehri güvenli kıl, beni ve çocuklarımı 

putlara tapmaktan uzak tut! Rabbim! Putlar insanlardan birçoğunun sapmasına sebep 

oldu. Bundan böyle kim bana uyarsa o bendendir; kim de bana karşı gelirse artık sen 

çok bağışlayan, pek esirgeyensin. Ey rabbimiz! Ben zürriyetimden bir kısmını, senin 

kutsal evinin (Kâbe) yanında tarıma elverişli olmayan bir vadiye yerleştirdim. Bunu 

yaptım ki rabbim, namazı kılsınlar! İnsanların gönüllerini onlara meylettir ve çeşitli 

ürünlerden onlara rızık ver ki şükretsinler!’.” Bakara 2/129-130, “Soyumuz içinden, 

onlara senin âyetlerini okuyacak, kitabı ve hikmeti öğretecek, onları temizleyecek bir 

elçi çıkar rabbimiz! Çünkü yalnız sensin kudret ve hikmet sahibi. Kendine câhilce 

kötülük edenden başka kim İbrâhim’in inanç sistemini reddeder? Oysa biz, gerçekten 

onu dünyada seçkin kıldık; şüphesiz ki o, âhirette de iyiler arasında yer alacaktır.” 

Bakara 2/124, “Vaktiyle rabbi İbrâhim’i bazı sözlerle sınayıp da İbrâhim onları 

eksiksiz yerine getirince, ‘Ben seni insanlara önder yapacağım’, buyurmuştu. İbrâhim, 

‘Soyumdan da’ deyince rabbi, ‘Vaadim zalimleri kapsamaz’ buyurdu.” Hz. İbrahim’in 

nesli için yaptığı duada Allah (c.c.), ahdinin zalimleri kapsamadığını belirtmiştir. 

Nitekim daha sonra Mekke’de bıraktığı soyundan büyük bir kısmı şirk inancına uyarak 

nefsine zulmetmiştir. Hz. Peygamber’in tevhid davetine karşı müşrikler, atalarını 

putlara tapar olarak bulduklarını, atalarının yolunda devam edeceklerini söyleyip 

tevhid davetini reddetmişlerdir. 

Ayetin nüzul sebebi: Bu ayeti kerime, Kureyş’ten olan Velid b. Muğire, Ebu Süfyan, 

Ebu Cehil, Utbe ve Şeybe b. Rebia hakkında nazil olmuştur. Bunların söylediklerinin 

aynısını kendilerinden öncekilerde söylemiştir.252  

Ayetler Arasındaki Bağlantılar 

Yukarıda geçen 15-21 arası ayetlerde; Mekke’li müşriklerin Allah’a cüz’ isnad 

etmeleri, sevmedikleri ve değersiz gördükleri kızları Allah’a isnad etmeleri, delilleri 

olmadığı halde melekleri dişi saymaları, Allah dilemese putlara tapamayacaklarını 

söylemeleri gibi birçok yanlışlığı ve küfrü içeren konulardan bahsedildi. Daha sonraki 

 
252 Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 59. 



109 
 

22-25. ayetlerde, inanmayanların mazeret olarak öne sürdükleri “atalara uyma”dan 

bahsedildi. Yani ataları sorgulamadan, körü körüne taklitten söz edildi. Bu durumun 

eski zamanlarda elçi gönderilen bütün topluluklarda yaşanan ortak bir cevap ve tepki 

olduğu anlatıldı. Aynı zamanda bu durumların yanlışlığına dair açıklamalar yapıldı. 

Gelen ayetlerde ise Hz. İbrahim (a.s.)’dan sözedilmekte ve yine müşriklerin yanlış 

inançlarına vurgu yapılmaktadır. Bunlardan biri de peygamber seçimiyle ilgili 

itirazlarıdır. Onlara göre peygamberlik iki şehirden (Mekke, Taif) bir büyük adama 

verilmeliydi. Onlara göre üstünlük servet, mal ve çok erkek evlatlarının olmasıydı. 

Oysaki Allah katında üstünlüğün ölçüsü bunlar değildir. 

2.2.4. Hz. İbrahim (a.s.) ve Tevhid, Dünyanın Düzeni ve Hidâyette Allah’ın 

Takdiri (26-45. Ayetler) 

2.2.4.1. Hz. İbrahim (a.s.) 

ا تعَْبدُُونَ   وَاِذْ  اء  مِمَّ   ﴾27﴿الَّذ۪ي فطََرَن۪ي فَاِنَّهُ سَيهَْد۪ينِ  اِلَّْ  ﴾26﴿قَالَ ابِْرٰه۪يمُ لِْبَ۪يهِ وَقَوْمِهَ۪ٓ اِنَّن۪ي برَََٓ

ءِ وَاٰبََٓاءَهُمْ حَت   بلَْ   ﴾28﴿كَلِمَةً بَاقِيَةً ف۪ي عَقِبهِ۪ لعَلََّهُمْ يرَْجِعوُنَ  وَجَعلَهََا لََْٓ اءَهُمُ الْحَقُّ  مَتَّعْتُ هَٰٓؤُُ۬ ى جََٓ

ا ﴾29﴿وَرَسُول  مُب۪ين   اءَهُمُ الْحَقُّ قَالوُا هٰذاَ سِحْر  وَانَِّا بِه۪ كَافرُِونَ  وَلمََّ ﴾ 30﴿جََٓ  

26-) Bir zaman İbrahim, babasına ve kavmine demişti ki: Ben sizin taptıklarınızdan 

uzağım. 

Enbiya 21/52-53-54, “O, babasına ve kavmine, ‘Şu kendilerine tapmakta olduğunuz 

heykeller de ne oluyor?’ diye sormuştu. Onlar da ‘Atalarımızı bunlara tapar bulduk’, 

diye cevap vermişlerdi. İbrâhim, ‘Doğrusu siz de atalarınız da açık bir sapkınlık 

içindesiniz’, dedi.” Ankebut 29/24-25, “Kavminin (İbrâhim’e) cevabı, ‘Onu öldürün 

ya da yakın!’, demekten ibaret oldu. Ama Allah onu ateşten kurtardı. İşte bunda inanan 

bir topluluk için ibretler vardır. İbrâhim onlara şöyle demişti: ‘Sizler, sırf dünya 

hayatında aranızdaki sevgi (ve çıkar) ilişkisini sürdürmek için Allah’ı bırakıp 

kendinize birtakım putlar edindiniz. Sonra kıyamet gününde birbirinizi tanımayacak, 

birbirinize lânetler yağdıracaksınız. Varacağınız yer cehennemdir; hiçbir yardımcınız 

da olmayacaktır’.” Şuara 26/69-82, “Onlara İbrâhim’in öyküsünü de anlat. Hani o, 

babasına ve kavmine, ‘Neye tapıyorsunuz?’, diye sormuştu. ‘Putlara tapıyoruz ve 

onlara tapmaya devam edeceğiz’, diye cevap verdiler. İbrâhim, ‘Peki ama’, dedi, 

‘Yalvardığınızda onlar sizi işitiyorlar mı? Yahut size fayda veya zarar verebiliyorlar 

mı?’. ‘Hayır ama biz atalarımızı böyle yapar bulduk’, dediler. İbrâhim dedi ki: ‘İyi de 



110 
 

sizin ve önceki atalarınızın neye taptığınızı hiç düşündünüz mü? İyi bilin ki âlemlerin 

rabbi dışında taptıklarınız benim düşmanımdır; O, beni yaratan ve bana doğru yolu 

gösterendir. Beni yediren ve içirendir. Hastalandığım zaman bana şifa verendir. 

Canımı alacak olan, sonra beni yeniden diriltecek olandır. Hesap günü hatalarımı 

bağışlayacağını umduğum yine O’dur’.” Nahl 16/120, “Kuşkusuz İbrâhim, bir tevhid 

önderi olarak Allah’a gönülden itaat eden iyilik rehberiydi, müşriklerden de değildi”. 

En’am 6/161, “De ki: ‘Şüphesiz rabbim beni doğru yola, sapasağlam bir dine, Allah’ı 

bir bilen İbrâhim’in dinine iletti’. O, ortak koşanlardan değildi.”  

Hz. İbrahim’in (a.s.) ismi Kur’an’da 69 yerde geçmektedir. Hz. İbrahim’in tevhid 

mücadelesi ayetlerde anlatılmaktadır. Nisa sûresi 4/125. ayette, “İşini güzel yaparak 

kendini Allah’a veren ve İbrâhim’in, Allah’ı bir tanıyan dinine tâbi olan kimseden 

kimin dini daha güzel olabilir! Ve Allah İbrâhim’i dost edinmiştir”, denilerek Hz. 

İbrahim (a.s.)’ın Allah katında çok şerefli bir mevkide olduğu vurgulanmıştır. Hz. 

İbrahim “Halilullah”, yani “Allah’ın dostu”, olarak anılmaktadır. Hz. İbrahim’in 

içinde yaşadığı kavim olan Babilliler Sabii inancındaydılar. Gök cisimleri olan güneş, 

ay ve yıldızları temsilen putlar yapıp bunlara tapıyorlardı.  

Hz. İbrahim (a.s.), peygamberlerin babası sayılır. Onun soyundan birçok peygamber 

gelmiştir. Babasının ve kavminin yanlış inancını kabul etmemiştir. Allah’tan başkasını 

ilah kabul etmeyi ve O’ndan başkasına ibadet etmeyi reddetmiş, Allah katında gerçek 

din olan tevhid dinine uymuştur. Mekkeli Müşrik Araplar, Hz. İbrahim’i ataları olarak 

görüyorlardı. Ayetlerde Hz. İbrahim’in gerçek bir muvahhid olduğu belirtilerek, 

müşriklerin Hz. İbrahim’in yolundan gitmediklerine işaret edilmektedir. Tevhid 

mücadelesinde, babasıyla karşı karşıya gelmiş, kavmi tarafından reddedilmiş ve bu 

uğurda ateşe atılmıştır. Ancak Allah (c.c.), onu bu sıkıntılardan mucizevi bir şekilde 

kurtarmıştır. Enbiya sûresi 66-70. ayetlerde, “İbrâhim, ‘Allah’ı bırakıp da size hiçbir 

fayda ve zarar veremeyen tanrılara mı tapıyorsunuz? Size de Allah’ı bırakıp taptığınız 

şeylere de yazıklar olsun! Siz aklınızı kullanmaz mısınız?’, dedi. Putperestler, ‘Eğer 

bir şey yapacaksanız, yakın onu ve böylece tanrılarınıza yardım edin!’, dediler. Bizde, 

‘Ey ateş’, dedik, ‘İbrâhim için serin ve zararsız ol!’ Ona bir tuzak kurmak istediler; 

fakat biz onları daha çok zarar eden taraf yaptık.” Hz. İbrahim (a.s.) atalarının 

yolundan gitmemiş, gerçeği aramıştır. Kavmiyle en güzel şekilde, ikna eder şekilde 

konuşmuş fakat kavmi yine de yanlış yoldan dönmemiştir.    

 



111 
 

Kur’an’da Hz. İbrahim (a.s.) 

Kur’an’da İbrahim ismi 69 yerde geçmektedir.253 Hz. İbrahim yaklaşık olarak M.Ö. 

XXII-XX. yüzyıllarda yaşamıştır. Hz. Lut (a.s.), Hz. İbrahim (a.s.)’in kardeşi 

Harran’ın oğludur. Kur’an’da Hz. İbrahim’in tevhid mücadelesi ve bazı ayrıntıları 

anlatılır. Hz. İbrahim’in babası Azer putperest biriydi.254 Hz. İbrahim’in Allah’ı arayışı 

anlatılır.255 Âlemlerin rabbine teslim olması, rüşde ulaşması anlatılır.256 Kendisine on 

sayfalık bir suhuf vahyedilmiştir. Hz. İbrahim babasının yanlış yolda olduğunu görmüş 

ve doğru yola gelmesi için uyarmıştır.257 Kavmine, putlara tapmanın yanlış olduğunu 

söylemiş fakat buna karşılık kavmi onun dediklerini kabul etmemiş, hidâyete 

ulaşmamışlardır.258 Babası için Allah’tan af dilemiş fakat bu isteği kabul 

edilmemiştir.259 Yeniden dirilmeye imanının tam olması, kalbinin tatmin olmasını 

istemiş ve bundan dolayı kendisine 4 kuş kesip, parçalarını 4 tepenin üstüne koyması, 

sonra onları çağırması istenmiş, bir mucize olarak ölü kuşlar yeniden diriltilmiştir.260 

Kavminin ibadet ettiği putları kırmıştır.261 İleri yaşta olmasına rağmen çocukla 

müjdelenmiştir.262 Eşi Hz. Hacer ve oğlu İsmail’i Mekke’de Kâbe’nin yakınına 

bırakmıştır.263 Hz. İsmail’i kurban etmesi istenmiş, O da kurbanı yerine getirmek 

istemiş fakat Allah bu imtihanda başarılı olduğunu belirtip, bedel olarak bir koç kurban 

 
253 DİA, 21 İbn-ül Cezzar-İhvanı Müslimin. (Ömer Faruk Harman, İbrahim Maddesi, 267.) 

254 En’am 6/74. 

255 En’am 6/75-79. 

256 Bakara 2/131, Enbiya 21/51, Şura 42/13, Necm 53/36-37, A’la 87/19. 

257 Meryem 19/42-46. 

258 En’am 6/80-81, Enbiya 21/51-73, Şuara 26/70-89, Ankebut 29/16-27, Saffat 37/83-98, 

Zuhruf 43/26-28. 

259 Meryem 19/41-50, Tevbe 9/114. 

260 Bakara 2/260. 

261 Saffat 37/88-96, Enbiya 21/57-70, Ankebut 29/24. 

262 Hud 11/69-76, Hicr 15/51-60, Ankebut 29/31-32. 

263 İbrahim 14/37. 



112 
 

göndermiştir.264 Hz. İsmail’le beraber Kâbe’yi inşa etmişlerdir.265 Hac ibadeti Hz. 

İbrahim’e öğretilmiş ve insanları hacca çağırması istenmiştir.266 Hz. İbrahim (a.s.)’ı 

müşriklerde ataları olarak kabul ediyorlardı. Buna karşılık Kur’an’da Hz. İbrahim’in 

Müşrik olmadığı, Hanif din üzere olduğu yani tevhid dini üzere olduğu 

vurgulanmıştır.267  

Bu ayetlerde delille hareket eden Hz. İbrahim (a.s.)’in gittiği yol takdir edilmiş ve bu 

yolun kıyamete kadar devam edeceği, atalarını hiçbir araştırma ve delil olmadan körü 

körüne taklid edenlerin ise yok olduğu ve eserlerinin devam etmediği belirtilmiştir. Bu 

ayette esas olanın taklid değil, delile dayalı iman olduğuna işaret edilmiştir.268 

Mümtehine 60/4, “İbrâhim’de ve ona uyanlarda size güzel bir örneklik vardır; onlar 

kavimlerine şöyle demişlerdi: Bilin ki bizim sizinle ve Allah’ı bırakıp da taptıklarınızla 

bir ilişiğimiz yoktur. Sizi (ve değerlerinizi) reddediyoruz. Sizinle bizim aramızda, siz 

bir tek Allah’a iman edinceye kadar sürüp gidecek bir düşmanlık ve nefret açıkça 

ortaya çıkmıştır. Ancak İbrâhim’in, babasına, ‘Hiç şüphen olmasın bağışlanman için 

dua edeceğim, ama Allah’tan sana geleceklere karşı yapabileceğim bir şey de yoktur’, 

demesi başka. Rabbimiz! Sadece sana dayanıp güvendik, sana yöneldik; dönüş de 

ancak sanadır.” Hz. İbrahim şirk yolunda giden kavmine tavır almıştır. Sizinle ve 

taptıklarınızla ilişkimiz yoktur, demiştir. Müşriklerin ataları olmasından övündükleri 

Hz. İbrahim atalarının yolundan gitmemiş, şirk inançlarını reddetmiştir. 

27-) Ben yalnız beni yaratana taparım. Çünkü O, beni doğru yola iletecektir. 

‘Haleka’ biyolojik, maddi yaratmayı ifade ederken,  َفطََر fetera hem maddi hem de 

psikolojik ve manevi yaratmayı ifade etmektedir.269 

Müşrikler atalarının yolundan ayrılmazken, bütün milletlerden saygı duyan ve 

Kureyşlilerin atası olan Hz. İbrahim (a.s.)’ın babası ve dedesi aşırı putperestlerden 

 
264 Saffat 37/101-112. 

265 Bakara 2/127, Ali İmran 3/96. 

266 Bakara 2/125, Hac 22/26-28. 

267 Ali İmran 3/67-3/95, Nahl 16/123, En’am 6/161, Nisa 4/125.  

268 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 518. 

269 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 307. 



113 
 

olmalarına rağmen, Hz. İbrahim’in onların yolunu reddettiği ve bütün gücü ve 

cesaretiyle ‘Tevhid İnancı’nı savunduğu ve yaymaya çalıştığı vurgulanmıştır.270 

Hidâyet 

Hz. İbrahim (a.s.), hidâyeti Allah’ın kendisine vereceğini söylüyor. Yaratıcı olan 

hidâyete erdirebilir. Putlar hidâyete erdiremez, çünkü kendilerine bile faydaları yoktur. 

Babasının ve kavminin putperest inancını terkeden Hz. İbrahim (a.s.) gelen ayette 

Allah (c.c.) inancını anlatıyor. Yaratanın ve doğru yolu gösterenin Allah olduğunu 

belirtiyor. Allah’ın kudretini vurgulayan bir anlatım sunuyor. Şuara 26/70-82, “Hani 

o, babasına ve kavmine, ‘Neye tapıyorsunuz?’, diye sormuştu. ‘Putlara tapıyoruz ve 

onlara tapmaya devam edeceğiz’, diye cevap verdiler. İbrâhim, ‘Peki ama’, dedi, 

‘Yalvardığınızda onlar sizi işitiyorlar mı? Yahut size fayda veya zarar verebiliyorlar 

mı?’, ‘Hayır ama biz atalarımızı böyle yapar bulduk’, dediler. İbrâhim dedi ki: ‘İyi de 

sizin ve önceki atalarınızın neye taptığınızı hiç düşündünüz mü? İyi bilin ki âlemlerin 

rabbi dışında taptıklarınız benim düşmanımdır; O, beni yaratan ve bana doğru yolu 

gösterendir. Beni yediren ve içirendir. Hastalandığım zaman bana şifa 

verendir. Canımı alacak olan, sonra beni yeniden diriltecek olandır. Hesap günü 

hatalarımı bağışlayacağını umduğum yine O’dur’.”  

28-) Bu sözü, ardından geleceklere devamlı kalacak bir miras olarak bıraktı ki, insanlar 

(onun dinine) dönsünler. 

Müşrikler ataları olan Hz. İbrahim’in yolundan sapmışlardı. Çünkü Hz. İbrahim’in 

inancı tevhid inancıydı. Tevhitte sadece Allah’a kulluk esastır. Bakara 2/132-133, 

“İbrâhim de bu dini oğullarına vasiyet etti, Ya’kub da. ‘Oğullarım! Allah sizin için bu 

dini seçti; öyleyse yalnız O’na teslim olmuş müminler olarak can verin!’, (dediler). 

Yoksa Ya’kub son nefesini verirken siz orada mıydınız? O sırada Ya’kub oğullarına, 

‘Benden sonra kime kulluk edeceksiniz?’, demiş; onlar da ‘Senin, ataların İbrâhim, 

İsmâil ve İshak’ın ilâhı olan tek Tanrı’ya kulluk edeceğiz; biz sadece O’na teslim 

olduk’, demişlerdi.”  

İnsanlık, ayette geçen tevhid sözünü, daha önce mirasları devam etmeyen, sınırlı bir 

zaman diliminde yaşayan peygamberler; Hz. Nuh, Hz. Hud, Hz. Salih, Hz. İdris’ten 

işitti. Hz. İbrahim’den sonra ise tevhid artık kesintisiz bir şekilde devam etti. 

 
270 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5517. 



114 
 

Peygamberler, Hz. İbrahim’den sonra arka arkaya gelerek tevhid inancını, tevhid 

kelimesini devam ettirdi. Ta ki Hz. İsmail’in soyundan, Muhammed (a.s.) geldi ve 

peygamberlik onunla sona erdi. Hz. İbrahim’e en çok benzeyen peygamber de Hz. 

Muhammed idi.271 Hz. İbrahim (a.s.) açık ve net tevhid çağrısıyla kavminin taptığı 

putlardan uzak olduğunu ilan etmiştir. Kavminin tutarsız, çarpık inançlarına karşı 

çıkmıştır. Bu mücadelede kavmine yaranma, onları memnun etme çabasına 

girmemiştir.272 

İkrime, Mücahid, Dahhak, Katade, Süddi ve başkaları ‘Ve onu; belki dönerler diye 

ardından gelenler için kalıcı bir kelime kıldı.’ ayetinde ‘Allah’tan başka ilah yoktur.’ 

kelimesinin kastedildiğini söylerler. Hz. İbrahim’in zürriyeti içinde bu kelimeyi 

söyleyecekler devamlı bulunacaktır. İbn Abbas’tan da bu açıklamanın bir benzeri 

rivayet edilmiştir. İbn Zeyd ise bunun, İslâm kelimesi olduğunu söyler ki bu görüş de 

yukardaki cemaatin söylediğine dönmektedir. İbn-i Zeyd bu görüşünü te’yid eden şu 

ayetleri zikretmiştir. “Bir zaman rabbi ona ‘İslâm ol’ dediğinde, İbrahim: Âlemlerin 

rabbi olan Allah’a teslim oldum (Müslüman oldum) demişti”.273… Daha önce de bu 

Kur’anda sizi “Müslümanlar” diye isimlendirdim274.275 

İnsanda kötüden yana değişim hızlı ve süratli bir şekilde olabilirken iyiden yana 

değişim ise yavaş ve zor bir şekilde gerçekleşmektedir. Bundan dolayı yüce Allah 

burada kesinlik bildirmeyen  ََّلعَل le’alle kelimesi ile ihtimallere açık olabileceğini 

belirtmektedir. İnsan, kararları sabit olmayan oynak bir zeminde oluştuğundan 

değişime, dalgalanmaya ve depreme açıktır.276 Bu ayette Kureyş müşriklerine ta’riz 

vardır. İbrahim aleyhisselam’ın tevhid dinine çağrıda bulunduğu ve bunu kendinden 

sonrakilere miras bıraktığı belirtilmiştir ki ondan sonraki soyuda tevhid inancına sahip 

olsunlar ve şirkten uzak dursunlar. Müşriklere hitap edilerek ‘Ey Kureyşliler, siz de 

 
271 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 198; Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 120. 

272 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 119. 

273 Bakara 2/131. 

274 Hac 22/78. 

275 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7147; Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 323-

324. 

276 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 309. 



115 
 

Hz. İbrahim’in soyundan gelmektesiniz, o sizin atanızdır onun yolundan giderek 

tevhide uyunuz ve yalnızca tek Allah’a kulluk ediniz.’ denilmek istenmektedir.277 

Çünkü Kureyşlilerde Hz. İbrahim (a.s.)’a müntesip olmakla övünüyorlardı.278 

29-) Doğrusu bunları da atalarını da kendilerine hak ve onu açıklayan bir peygamber 

gelinceye kadar geçindirdim. 

Hz. İbrahim ve oğlu Hz. İsmail’den Hz. Muhammed’e kadar Mekkelilere bir 

peygamber gelmemiştir. Şirk içinde yaşayan nesillerine de Allah mühlet vermiş, onları 

yaptıklarından dolayı helâk etmemiştir. Nihayetinde onlara doğru yolu göstermek için 

son peygamber Hz. Muhammed (s.a.v.) gelmiştir.  

İnanmayanlarda dünyada Allah’ın nimetleriyle nimetlendirilmektedir. Dünya hayatı 

bir imtihan olduğundan Allah, Rahmân ismi mucibince burada mü’min olsun kâfir 

olsun herkese rızık vermektedir. Dünyanın Allah (c.c.) katında bir değeri yoktur. Bu 

durum, Zuhruf sûresi 43/33-35. ayetlerinde açıklanmaktadır. Ayetlere göre, eğer 

insanların küfürde tek bir millet haline gelme durumu olmasaydı, inanmayanların 

oturdukları yerler bile altın ve gümüşten yapılacaktı. Dünya hayatında rızıklar 

imtihanın bir gereği olarak inanca göre dağıtılmamıştır. Bakara 2/126, “İbrâhim, 

‘Rabbim! Burayı güvenli bir şehir yap, halkından Allah’a ve âhiret gününe inananları 

da çeşitli ürünlerle rızıklandır’, diye dua etmişti. Allah buyurdu ki: ‘İnkâr edene de az 

bir süre dünya nimetleri veririm, ama sonunda onu cehennemin azabına sürerim. O ne 

kötü bir sondur!’”  

Yüce Allah, Mekkeli müşriklerin ömürlerini uzun edip, bol bol nimet vererek 

kendilerini bu zamana kadar geçindirdi, yaşattı, nimetlerden faydalandırdı. 

Müşriklerde bu durumlarına aldandı. Tevhide uyacakları yerde, şehvetlerine uydular, 

şeytana uydular. Böyle aldanıp giden insanlara, Hz. İbrahim (a.s.) soyundan gelen ve 

tevhid sancağını taşıyarak Allah’ın emrini vahyeden bir peygamberin gelmesi 

şaşılacak bir şey değildi.279  

 

 
277 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 249. 

278 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3275. 

279 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 199. 



116 
 

30-) Fakat kendilerine hak gelince: Bu bir büyüdür, biz onu tanımıyoruz, dediler. 

Kur’an’ın etkileyiciliği ve eşsiz belağatı karşısında akıllarını devre dışı bırakmak için 

adeta mazeret arar gibi ‘bu bir büyüdür’ dediler. Bu yorum onların gerçeklerden 

kaçması demekti. Onlar Kur’an’ın etkileyiciliğini fark etmişlerdi. Bu gerçekten 

kaçmak ve inanmamak için mazeretler öne sürdüler. Müddessir 74/24’te, “‘Bu’ dedi, 

‘Olsa olsa eskilerden nakledilmiş bir sihirdir’”. Kur’an’a İlk defa sihir diyen Velid bin 

Muğire’dir.280  

Tefsirlerde Halid b. Velid (r.a.)’ın babası, Mekkeli müşriklerin önde gelenlerinden 

Velid b. Muğire’nin anlatıldığı belirtilen, Müddessir sûresindeki ayetlerde, düşünüp 

taşındıktan sonra ayetlere sihir dediği rivayet edilmektedir. Bazı rivayetlerde, 

ayetlerden etkilendiği ve inanıp inanmamak arasında tereddüt yaşadığı 

aktarılmaktadır. Sanki kendini ikna etmek için, sihir bahanesine sığınmıştır. Müddessir 

74/18-26, “Çünkü o, düşündü taşındı, ölçtü biçti. Kahrolası, ne biçim ölçtü biçti! Sonra 

kahrolası ne biçim ölçtü biçti! Sonra baktı. Sonra kaşlarını çattı, suratını astı. En 

sonunda sırtını dönüp gitti ve kibrine yenildi. ‘Bu’, dedi, ‘Olsa olsa eskilerden 

nakledilmiş bir sihirdir. Bu, insan sözünden başka bir şey değildir’. Ben onu sekara 

(cehenneme) sokacağım.” 

2.2.4.2. Peygamber Seçilme Kriterleri 

لَ هٰذاَ الْقرُْاٰنُ عَلٰى رَجُلٍّ مِنَ الْقرَْيَتيَْنِ عَظ۪يمٍّ  وَقَالوُا ﴾31﴿لوَْلَْ نزُ ِ  

31-) Ve dediler ki: Bu Kur’an iki şehirden bir büyük adama indirse olmaz mıydı? 

Peygamber Olarak Kim Seçilmeli? 

Müşriklerin bakış açısına göre peygamberlikle görevlendirilmenin şartı, ayette 

belirtildiği gibi, büyük adam olmaktır. Azimden kastettikleri, zengin, serveti olan kişi 

idi. Bu büyüklük siyasi açıdan olabileceği gibi servet ya da çevre (akraba) genişliği 

açısından da olabilirdi. Genel olarak tefsirlerde kastedilen iki adamın; Mekke’den 

Velid b. Muğire ve Taif’ten Urve b. Mes’ud281 olduğudur. Velid b. Muğire, Halid b. 

Velid’in babasıdır. Gerek servet bakımından gerekse erkek çocukları bakımından ve 

 
280 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 311. 

281 Nasırüddin Ebu Said Abdullah b. Ömer el-Beydavi, Envaru-t Tenzil ve Esraru-t Te’vil, 1. 

bs. C. 2 (Dar-üs Sadr: Beyrut, 2001), 958.  



117 
 

gerekse de siyasi açıdan Mekke’nin en önde gelenlerinden biriydi. Dolayısıyla 

müşrikler, peygamberliğin Hz. Muhammed (s.a.v.) gibi dünyaya yetim gelen, siyasi 

ve ekonomik açıdan üst kademelerde olmayan birine verilmesini kabul etmiyorlardı. 

Ayrıca Mekke hiyerarşisinde de son yıllarda Hz. Peygamber’in kavmi olan 

Haşimoğulları, siyasette (Mekke’nin yönetiminde) ve servet üstünlüğünde, Ebu 

Cehil’in kabilesi olan Mahzumoğulları ve Ebu Süfyan’ın kabilesi olan 

Ümeyyeoğullarının gerisinde kalmaya başlamıştı. Ayetin devamında da Allah’ın 

rahmetini dilediği gibi paylaştırdığına işaret edilmektedir. Allah peygamberliği 

dilediği kişiye verebilir. İnsanların gözünde büyük konumda bulunan, servet ve 

makam sahibi birine vermek zorunda değildir. Allah’ın peygamber seçme kıriterini 

bilmek mümkün değildir. Bu konuyla ilgili çeşitli yorumlar yapılsa da Allah en iyisini 

bilir, dilediğine peygamberlik verebilir. Müşrikler hakkın gelişiyle beraber 

hâkimiyetleri ve güçleri gidecekse hakkı istemezler282, o peygambere inanmazlar. 

İki şehirden kasıtları Mekke ve Taif’ti. Kuşkusuz Peygamber Efendimiz Kureyş 

kabilesinin, ardından Haşimoğullarının en seçkin ailesine mensuptu. Bunlar da 

Araplar arasında üstün bir konuma sahiptiler. Ayrıca Peygamberimizin kendisi de 

peygamber olarak gönderilmeden önce çevresinde üstün ahlâkı ile tanınırdı. Ancak 

kabile yapısından kaynaklanan değerlerle övünülen bir ortamda, bir kabile lideri, bir 

aşiret başkanı değildi. ‘Bu Kur’an iki şehrin birinden bir büyük adama indirilmeli 

değil miydi?’ diyerek O’nun peygamberliğine itiraz edenler, bunu kastediyorlardı.283 

Allah (c.c.), peygamber seçimine kendisi karar verir. Bu konuda başka hiç kimsenin 

yetkisi yoktur. Kasas 28/68, “Rabbin, dilediğini yaratır ve tercih eder. (O’nun seçme 

ve yaratmasında) onların tercih hakkı yoktur. Allah, onların ortak koştuklarından 

münezzehtir ve şânı yücedir.”  

Ayette bahsedilenler Mekke müşrikleri olsada, Yahudilerde Hz. Muhammed’i kendi 

soylarından (Hz. İshak soyundan) gelmediği, Hz. İsmail soyundan geldiği için 

kıskanmışlar, peygamberliğini kabul etmemişlerdi. Onlarda Allah’ın peygamber 

seçimini beğenmemişlerdi. Nisa 4/54, “Yoksa onlar, Allah’ın lutfundan verdiği 

 
282 Şa’ravi, Kur’an Mucizesi, 46. 

283 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 122. 



118 
 

şeylerden dolayı insanlara haset mi ediyorlar? Oysa İbrâhim soyuna da kitabı ve 

hikmeti verdik ve onlara büyük bir hükümranlık bahşettik.”  

Fahreddin Razi, Allah’ın ayetlerde müşriklerin tutarsızlıklarını gösterdiğini 

söylemektedir. Bunlar: a-) Dünyadaki makamları bile farklı olarak bölüştürdük ki 

onlar buna karışamıyorlar, peygamberlik makamının kime verileceğine mi karar 

verecekler? b-) Allah’ın birine zenginlik vermesi ona peygamberlik vereceği anlamına 

gelmez. c-) Nasıl ki dünyalıkları farklı kişilere dağıttık, peygamberliği de farklı 

dağıtmak neden caiz olmasın?284  

Risaletle görevlendirme Allah’ın yetkisinde olup, bu işle kimi görevlendireceğini en 

iyi kendisi bilmektedir. Bu görevlendirmede müşriklerin hiçbir dahli yoktur. Yüce 

Allah muhakkak yarattıklarının en temiz kalp ve nefs sahibi, en şerefli bir aileden ve 

hem asl hem nesil olarak en temiz olanını seçerek, risalet görevini ona verir.285 

İsrailoğulları’da kendilerine komutan olarak Talut’un seçilmesine itiraz etmişlerdi.286 

O günün toplumu, kültürü, yapısı, toplum psikolojisi, etnik hava, peygamberliği, 

vahye nail olmayı ve kendisine Allah’tan kitap indirilmesini nüfuzlu kişilere uygun 

görüyorlardı. Serveti, malı, mülkü ve evladı çok olanlar, çevresi geniş olanlar 

toplumda büyük görülüyorlardı ve toplumun önünde yer alıyorlardı. Mal, evlad ve 

güçlü çevre o zamanda tek övünç nedeni idi ve bunlara sahip olanlar büyük ve değerli 

olarak kabul ediliyordu. Haşimoğulları içinde de bu açılardan güçlü kişiler vardı. 

Peygamberlik görevi Hz. Muhammed’e (s.a.v.) verilince içlerine sindiremediler ve 

itiraz ettiler. ‘Peygamberlik üstün bir şeydir dolayısıyla Allah bunu birine vermeyi 

isteseydi, Muhammed’e değil iki belde olan Mekke ve Taif’ten iki zengin ve nüfuzlu 

kişi olan Velid b. Muğire veya Urve b. Mes’ud es-Sakafi’ye verirdi. Bu iki büyüğe 

verilmeyen bir şeref ve payenin Muhammed’e verilmemesi gerekir.’ Durumdan ortaya 

çıkıyor ki ahlâki değerler arka planda kalıyor ve değer verdikleri şeyler servet, nüfuz 

ve geniş çevre sahibi olmak ön plana çıkıyordu. Bu sayılan ölçüler her devirde genelde 

 
284 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 520. 

285 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7148. 

286 Bakara 2/247. 



119 
 

önemli tutulmuş ve çoğu zaman dikkate alınmış ön plana çıkarılmış olup günümüzde 

de bu durum değişmemiştir.287 

Taberi kastedilen iki kişiyle ilgili rivayetleri şöyle sıralamaktadır: “Abdullah b. 

Abbas’tan nakledilen bir görüşe göre bu iki kişi, Mekkeli Velid b. Muğire el-Mahzumi 

ile Taifli Haib b. Amr es Sakafi’dir. Süddi’ye göre ise bunlar, Velid b. Muğire ve 

Kenane b. Abd b. Amr es-Sakafi’dir. Mücahide göre ise bunlar; Mekke’li Utbe b. 

Rebia ve Taif’li İbn-i Abd-i Yeleyl’dir”.288 Mukatil’e göre ise “Velid şeref itibariyle 

Mekke halkının en büyüğü, Ebu Mes’ud da Taif halkının en büyüğü idi”.289 “Buyruğun 

zahirinden anlaşıldığına göre onların kastettikleri her iki şehirden kim olursa olsun, 

büyük kabul ettikleri bir kimsedir”.290  َْلَوْل  kelimesi, cümlede kendisinden sonra gelen 

talebe teşvik etmek için kullanılır. İbn Abbas’tan rivayete göre ayetin nüzul sebebi 

Arapların, “Peygamberlik insandan oluyorsa, Muhammed’den bu iş için daha layık 

kişiler vardır”, demeleridir.291Ayetteki iki kent ifadesi olaya doğrudan muhatap 

olmayanlar açısından müphem bir anlatımdır. Fakat ayete muhatap olanlar bu iki 

kentten kastın Taif ve Mekke olduğunu biliyorlardı.292 Bu durum bize nüzul ortamını 

bilmenin önemini de göstermektedir.     

Müşriklerin bu konudaki yanlışı, ahiret hayatına inanmayıp bütün hayatı dünyadan, 

keyif ve eğlenceden ibaret zannetmeleriydi. Onlar için ölçü dünyada mal, mülk ve 

diğer maddi şeylere sahip olmak ve bunlarla dünyada nefsin isteklerini yerine 

getirmekti. Arzu ve isteklerini ne kadar gerçekleştirirlerse, kendilerini o kadar 

amaçlarına ulaşmış sayıyorlardı. Oysa bu durum İslâm’ın anlayışıyla tersti. Ayrıca 

dünyadaki rızıkları gerek mal-mülk olsun gerek zekâ-anlayış olsun dağıtan da 

Allah’tır. Öyleyse en büyük şeref olan Kur’an’ın, fakir ve yetim olan Hz. Muhammed 

(s.a.v.)’e indirilmesi normal bir durumdur. Kur’an’ın ve İslâm’ın istediği gibi 

 
287 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5519. 

288 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 325. 

289 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 610. 

290 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 218. 

291 Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 60. 

292 Süleyman Gezer, Sözlü Kültürden Yazılı Kültüre Kur’an, 2. bs. (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2015), 187. 



120 
 

yaşamak, dünyanın mal, mülk ve servetinden daha hayırlıdır. Ahiret dünyadan daha 

hayırlı olduğu gibi, mâna da maddeden daha üstündür.293  

Geylani tefsirinin konuyla ilgili tasavvufi yorumu: Bunları söyleyen müşrikler 

peygamberlik ve velilik mertebesinin, vahdet-i zat tasarruflarına münafi tüm şahsi 

zenginliklerden vazgeçmekten ibaret olduğunu anlayamadılar. Bu rütbeye kavuşmak 

için Allah’ın razı olduğu bir ahlâkla ahlâklanmak gerekir. Bu mertebeye var edilme, 

yaratılma elbiselerinden çıkmadan ulaşılmaz.294 

Mukatil bin Süleyman’ın tefsirine göre ayetin nüzul sebebi: “Ayet, Ebu Süfyan b. 

Harb, Ebu Cehil b. Hişam ile Utbe ve Şeybe hakkında inmiştir. Sonra Velid b. Muğire 

şöyle dedi: “Eğer bu Kur’an hakk olsaydı ya bana ya da Sakifli Ebu Mes’ud’a (asıl adı 

Amr b. Umeyr b. Avf olup el-Muhtar es-Sakafi’nin dedesidir) inerdi”.295 

2.2.4.3. Dünyada Servet Dağılımının Şekli ve Amacı 

نْيَا وَرَفعَْنَا بعَْضَهُمْ فَوْ  هُمْ اَ  قَ بعَْضٍّ  يقَْسِمُونَ رَحْمَتَ رَب كَِ  نحَْنُ قسََمْنَا بَيْنهَُمْ مَع۪يشَتهَُمْ فيِ الْحَيٰوةِ الدُّ

ا يجَْمَعوُنَ  كُونَ  انَْ يَ  وَلَوْلََْٓ   ﴾32﴿دَرَجَاتٍّ لِيَتَّخِذَ بعَْضُهُمْ بعَْضًا سُخْرِيًّا  وَرَحْمَتُ رَب كَِ خَيْر  مِمَّ

ةٍّ وَمَعاَرِجَ  حْمٰنِ لِبيُوُتهِِمْ سُقفًُا مِنْ فِضَّ ةً وَاحِدَةً لجََعلَْنَا لِمَنْ يكَْفرُُ بِالرَّ عَلَيْهَا يظَْهَرُونَ     النَّاسُ امَُّ

نَ   وَلِبيُوُتهِِمْ  ﴾33﴿ ا وَزُخْرُفًا    ﴾34﴿ابَْوَابًا وَسُرُرًا عَليَْهَا يَتَّكِؤُُ۫ نْيَا    وَانِْ كُلُّ ذٰلِكَ لمََّ مَتاَعُ الْحَيٰوةِ الدُّ

خِرَةُ عِنْدَ رَب كَِ لِلْمُتَّق۪ينََ۟  ﴾35﴿ وَالْْٰ  

32-) Rabbinin rahmetini onlar mı paylaştırıyorlar? Dünya hayatında onların 

geçimliklerini aralarında biz paylaştırdık. Birbirlerine iş gördürmeleri için kimini 

ötekine derecelerle üstün kıldık. Rabbinin rahmeti onların biriktirdikleri şeylerden 

daha hayırlıdır. 

Dünyadaki Düzen için İlahi Dizayn 

Kader inancına göre rızıklar, ilahi bir plan dâhilinde önceden belirlenmiştir. İnsanoğlu 

yaşamak için toplumsal olmak zorundadır. Tek başına yaşama imkânı çok zordur. 

İhtiyaçlarını karşılaması için toplumsal yaşantı en uygun yaşantıdır. Bu hayatın 

dengeside Allah’ın kader planında yarattığı ölçü sayesinde olmaktadır. 

 
293 Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-, C. 4, 465. 

294 Geylani, Geylani Tefsiri, C. 5, 236. 

295 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 610. 



121 
 

Allah (c.c.) ayetlerde rızıkları belli bir ölçüye göre verdiğini açıklamaktadır. İmtihan 

gereği verilen bu rızıkların, kendi rızası istikametinde kullanılmasını istemektedir. 

Aksi halde verilen ni’mete nankörlük edilmiş olur. Şura 42/27, “Şayet Allah kullarına 

rızkı bol bol verseydi yeryüzünde taşkınlık ederlerdi; ama O dilediği ölçüye göre 

vermektedir. Çünkü O kullarının durumunu çok iyi bilmekte ve görmektedir.” Nahl 

16/71, “Allah kiminize kiminizden daha fazla rızık verdi. Ama kendilerine fazla 

verilenler, rızıklarını ellerinin altındakilerle paylaşıp da onları bu hususta kendileriyle 

eşit hale getirmeye yanaşmıyorlar. Peki onlar Allah’ın nimetini inkâr etmiş olmuyorlar 

mı?.”  

Dünya hayatındaki rızk dağılımı, hayattaki düzenin devamını sağlamaktadır. Allah’ın 

dilediğine dilediği şekil ve cinsiyette çocuk vermesi de bir düzen oluşturmaktadır. Bu 

durum esas itibariyle bir imtihan olmakla birlikte, dünyadaki nüfusun cinsiyetlere göre 

dağılımına bakıldığında bir denge oluşturmaktadır. Bu dağılımda da bir ölçüye 

rastlanmaktadır. Şura 42/49-50, “Göklerin ve yerin egemenliği Allah’a aittir. O 

dilediğini yaratır; dilediğine kız çocukları bahşeder, dilediğine de erkek çocukları 

bahşeder. Yahut erkek ve kız çocuklarını birlikte verir. Dilediğini de çocuksuz bırakır. 

Şüphesiz O her şeyi bilir, her şeye gücü yeter.”  

Allah’ın peygamberlik gibi bir görevi (rahmeti) kime vereceğini en iyi Allah bilir. 

Ayetin devamında gerek dünya hayatındaki maddiyatın dağılımı gerekse insanların 

nüfuz sahibi olmalarıyla ilgili durumların Allah tarafından düzenlendiği ve bu 

düzenlemenin bir hikmetinin de insanların birbirlerine iş gördürmeleri olduğu 

belirtilmektedir. Allah dünyadaki düzeni özel olarak ayarladığını belirtirken, 

peygamberlik gibi bir görevi elbette kime vereceğini en iyi bilendir. Ekonomik ve 

sosyal hayatın düzenlenmesinde ilahi planlamalar vardır. Eğer öyle olmasaydı herkes 

zengin olsaydı, kimse çalıştıracak birini bulamazdı. Allah dünyaya sadece fiziki ve 

coğrafi açıdan bir düzen koymamıştır. Aynı zamanda ekonomik ve sosyal düzenin 

sağlanması ve dünya işlerinin devamı için de bir düzen oluşturmuştur. İnsanlar bakkal, 

kasap, berber, fırıncı, çöpçü, asker, polis, memur, devlet başkanı, doktor, dişçi, çiftçi 

gibi çeşitli mesleklerde çalışmaktadırlar. Gazzali bu durumu yorumlarken Allah’ın 

insanlara mesleklerini sevdirdiğini böylece dünya nizamının dengeli bir şekilde devam 

ettiğini söylemektedir. Bu durumu çevremize baktığımız zamanda görmekteyiz. Bir 

işyerinde aynı iş için birden fazla müdür olduğunda kargaşa çıkabilir. Bunun için 



122 
 

müdür, şef, memur, işçi gibi kademelerle hem istihdam sağlanmakta hem de işler 

düzenli bir şekilde yürümektedir.   

Nesefi bu konuda şunu söylemektedir: Allah peygamberlikten daha az bir kıymette 

bulunan dünya rızıklarını paylaşmayı bile onların istedikleri gibi yapmazken, 

peygamber seçimi konusunu mu onlara bırakacak? Ya da Allah rızık bakımından 

insanları farklı farklı tuttuğu gibi peygamberliği de dilediğine verir, anlamındadır.296  

Şayet insanlara eşit ölçüde mal paylaştırılıp, bir sene sonra durumlarına bakılacak 

olursa maddi durumlarının yine de farklılaştığı görülür. Herkese eşitlik uygulandığı 

takdirde çalışma ortadan kalkar, çünkü bu durumun sağlanması için malın çalışkan 

kimseden alınıp tembele verilmesi gerekir. Öyle olunca tembelin tembelliği daha da 

artacağı gibi çalışkan kimse de çalışmak istemez. Bundan dolayı farklılığın olması, 

Allah’ın kâinatta uyguladığı sünnetullah kanununun bir gereğidir. İslâm şeriatı 

farklılığın adil bir seviyede olması için çeşitli kurallar getirmiştir. Toplumda malın 

belli bir kesimin elinde tutulması ve toplumda zalimce uygulamaların oluşması 

engellenmeye çalışılır.297 Zekât, toplumda malın belli kesimlerde, belli kişiler arasında 

toplanmasını engeller. Zekâtın, toplumdaki sosyal ve ekonomik düzene katkısı çok 

önemlidir. Malın bir kısmının zenginden alınıp fakire verilmesi, hem malın kapitalist 

ekonomideki gibi belli yerlerde toplanmasını engellemekte, toplumun geneline 

yayılmasını sağlamakta hem de toplumsal barışı gerçekleştirmektedir. Çünkü zekât 

sayesinde fakir zengine düşman gözüyle bakmamakta, verdiği zekâttan dolayı 

teşekkür hissiyle dolmaktadır. Kapitalist ekonomide ise fakirler kendini köleleştirilmiş 

hissetmekte, zengini adeta düşman gibi görmektedir.   

Ayette geçen rahmet peygamberlik demektir. Buradaki soru istifhamı inkâri olup, 

onların peygamberin kim olacağı hakkında hüküm vermeleri dolayısıyla ne kadar câhil 

 
296 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 201-202; Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve 

Tefsiri, C. 7, 3274. 

297 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 202. 



123 
 

olduklarını ve ne kadar hayret verici bir davranış içinde bulunduklarını gösterir.298 M. 

Sait Şimşek’e göre ayetteki rahmetten kasıt vahiydir.299 

İnsanların her biri farklı durumlarıyla yeryüzündeki halifelik görevini yerine getirir. 

İnsanlar, farklı yetenek ve özelliklerde yaratılmışlardır. Her biri birbiriyle dayanışma 

içinde hizmetini yapar. İşçi, mühendis ve işveren birbirine karşı sorumluluklarıyla işin 

yürümesine katkı sağlamış olurlar ve birbirine hizmet etmiş olurlar. İşçi mühendise ve 

işverene karşı, mühendis işçi ve işverene karşı ve işveren de işçi ve mühendise karşı 

görevlerini yaparak hizmet etmiş olurlar. Böylece denge sağlanmış olur.300 

Bu ayet hayatta değişmez yasalardan birini göstermektedir. Görevlerin, rollerin 

farklılığı maddi imkânların, rızıkların da farklı olması sonucunu doğurur. Her ferdin 

alacağı maddi imkân, toplumlara göre değişiklik gösterir, fakat bu durum fıtri 

kanunlara ters düşmez. Bazı sistemler bütün zorlamalarına rağmen bu ilahi kurala ters 

durumu uygulayamamış, işçi ile mühendisi, asker ile komutanın ücretlerini eşit hale 

getirememişlerdir. Çünkü bu durum fıtri kurallara terstir.301   

Kullar arasında çeşitli farklılıklar vardır. Güçlü-zayıf, ilim-cehalet, kabiliyet-

kabiliyetsizlik, şöhret-tanınmazlık v.b. Eğer böyle olmasaydı herkes eşit olsaydı, 

kimse kimsenin emri altına girip çalışmazdı. Bu durum sonuçta dünyadaki dengenin 

bozulmasına neden olurdu. Allah’ın bu düzenini bozmaya kimse muktedir değildir. 

İnsanlar az ve değersiz olan dünya ile ilgili Allah’ın hükümlerine uymak zorunda 

olduğuna göre, nübüvvet ve risaleti belli kişilere vermek konusunda Allah’ın hükmüne 

nasıl itiraz edebilirler.302 

İnsanlar, dünya hayatında birbirine muhtaçtır. İnsanın yaratılışı tek başına yaşamaya 

uygun değildir, toplumla beraber yaşama zorunluluğu vardır.303 Bir insanın bütün 

 
298 A.g.e., C. 13, 201. 

299 M. Sait Şimşek, Kur’an’ın Anlaşılmasında İki Mesele, 6. bs. (Konya: Kitap Dünyası 

Yayınları, 2016), 93.   

300 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 123-124. 

301 A.g.e., C. 9, 124. 

302 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 521. 

303 Ebu Hamid Muhammed el-Gazzali, İhya-u Ulumiddin, C. 3 (Darül Hadis Yayınları: 

Kahire, 2004), 288.   



124 
 

ihtiyaçlarını tek başına karşılaması, hayatı çok zor bir hale getirir. Bu durumun 

sağlanması için, tek başına ziraat, terzilik, sağlık v.b. ihtiyaçlarını temin etmesi 

gerekir. Dolayısıyla bu işlerde diğer insanların yardımına muhtaçtır. Bu hayatın 

devamı için zorunludur. Aksi halde insan ihtiyaçlarını karşılayamadığı için helâk olur, 

yaşayamaz.  

Katade ve İmam Şafii, dünya hayatındaki rızıkların dağılımının kaderde planlandığını 

söylemektedirler: 

Katade: Sen kuvveti zayıf, çaresi az ve iyi konuşamayan bir kimseye, bol rızık verilmiş 

olduğunu görürsün. Kuvvetli ve her şeye çare bulabilen ve iyi konuşabilen bir kimseyi 

de dar rızık içinde bırakılmış görürsün. İmam Şafii: Kaza ve onun varlığının 

delillerinden biri de akıllının sıkıntı içinde olması, ahmağın yaşayışının ise güzel 

olmasıdır.304  

Nasıl ki dünya hayatında birbirlerini çalıştırsınlar diye rızıklar Allah tarafından 

bölüştürüldüyse, dil olarak aciz, beden olarakta zayıf olan kimseleri malca zengin 

yapıp, güzelce derdini anlatabilen ve beden olarak sağlam olanlara da fakirlik nasip 

ettiyse, rahmet ve lütufları da dilediğine verir. Ey Muhammed, rabbinin insanları içine 

koyacağı cennet rahmeti, insanların dünya hayatında topladıkları her şeyden daha 

hayırlıdır.305 Çünkü dünya hayatı geçici bir süredir, oysa ahiret sonsuzdur. Tabi ki 

sonsuz olan nimetler geçici olan nimetlerden daha üstündür.306 Âli İmran 3/157’de de 

bu durum anlatılmaktadır. 

Bu ayetin sebebi nüzulü müşriklerin, “Nübüvvet, iki şehrin bir büyüğüne 

verilmeliydi”, şeklindeki isteklerini reddetmek için olmuştur.307 

33-) Şayet insanların küfürde birleşmiş bir tek ümmet olması (tehlikesi) bulunmasaydı, 

Rahmân’ı inkâr edenlerin evlerinin tavanlarını ve çıkacakları merdivenleri gümüşten 

yapardık. 34-) Evlerinin kapılarını ve üzerine yaslanacakları koltukları da (hep 

gümüşten yapardık). 35-) Ve onları zinetlere boğardık. Bütün bunlar sadece dünya 

 

304 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 457. 

305 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 325. 

306 Semerkandi, Tefsiru’l Kuran, C. 5, 423. 

307 Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 61. 



125 
 

hayatının geçimliğidir. Ahiret ise, rabbinin katında, Allah’ın azabından sakınıp 

rahmetine sığınanlara mahsustur. 

35. ayette geçen ve sûreye ismini veren, “ ًزُخْرُف Altın veya süs eşyası anlamındadır.  

Bunlar, dünyada faydalanılıp geçimlik olan şeylerden başka bir şey değildir”.308  

Dünyanın Allah (c.c.) Katında Değersizliği 

Eğer bütün insanların küfürde tek bir ümmet haline gelme tehlikesi olmasaydı yani 

Allah’ın inanmayanlara çok fazla dünya serveti vermesinden dolayı inananlarında 

imandan çıkıpta, “Demek doğru yol buymuş eğer bu doğru yol olmasaydı bütün 

inanmayanlar dünyada bu kadar zengin olmazdı”, deme tehlikeleri olmasaydı, Allah 

inanmayanlara dünyada çok büyük servetler ve ni’metler verirdi.309 Evlerini gümüş 

gibi çok değerli madenlerden yapardı. Çünkü dünyanın Allah katında sivrisineğin 

kanadı kadar bile değeri yoktur. Dünya geçici bir yaşam yeridir. Ahiret ise bâkidir.  

Nesefi der ki: “Yani insanların küfür etrafında toplanıp onun üzerinde durmalarını 

hoş karşılamamış olsaydık…’ İbn Kesir de şöyle demektedir: ‘Yani, eğer câhil 

insanların birçoğu bizim malı vermemiz, mal verdiğimiz kimselere olan sevgimizin bir 

delilidir inancına kapılarak, mal sebebiyle küfür etrafında toplanacak 

olmasalardı…”.310 

“İbn Abbas, Katade, Süddi ve başkaları: Şayet bilgisiz insanların birçoğu mal 

vermemizin, verdiklerimize sevgimizin delili olduğuna inanarak mal yüzünden küfür 

üzerine birleşmeleri olmasaydı…”,311 denilerek ayetin devamı zikredilmiştir. 

Yaratılışın hikmetini bilmeyen, ileriyi görmeyen, ahiret hayatı hakkında inkâr ve 

şüphede olan insanların gözü ve gönlü bütünüyle dünyaya yöneliktir, dünyanın konfor 

ve gösterişine bakarlar. Ancak ölüm insanı bütün bu arzu ve isteklerinden ayırır ve bir 

kabir çukuruna gönderir. Dünya sadece bir araçtır ve doğru şeyler için kullanılırsa 

faydalıdır. İffet, huzur, sükûn ve hürriyet gibi şeyler için kullanılabilir. Allah katında 

dünyanın hiçbir değeri yoktur. Altın ve gümüş insanlar arasında değerlidir. Eğer Allah 

 
308 A.g.e., C. 4, 63. 

309 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3278. 

310 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 203. 

311 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7148. 



126 
 

isteseydi bu inkâr edenlerin evlerinin tavanlarını gümüşten yapardı. Ama yine de 

bunlar dünyanın geçici bir süsü olmaktan öteye geçmez ve insanı mutlu etmez, ahirette 

de bedbaht ederek ebedi mutsuzluğuna neden olurdu.312  

İbn Zeyd ayete şöyle anlam vermiştir: “Şayet insanların hepsi dünyalık peşinde 

koşacak bir duruma gelecek olmasaydı, Allah, rahmetine inanmayanlara bol bol 

zenginlikler ve konforlar verirdi. Ama bu durumda insanlar azgınlaşıp Allah’ı tanımaz 

olurlardı, servetlerine güvenip dayanırlardı.” Bu ayetler sanki bugünü resmetmektedir. 

Günümüz insanı da zenginlik, konfor içinde şımarmış ve adeta Allah’ı tanımaz 

olmuştur. Kur’an insanın istikbalini haber vermektedir. Dünya hayatının geçiciliğine 

rağmen insan gururlu ve dünyaya aldanıcıdır. Dünyanın makam ve mertebeleri, 

insanla beraber öbür tarafa gelmez. Ahirete imanı, takvası ve güzel ahlâkı gelir. 

İnsanlar ise konfor içinde azmakta, Allah’a karşı nankörlük yapmakta ve cahilce 

davranmaktadırlar.313 

Karun Kıssası 

Dünya hayatında servete sahip olmanın bir imtihan olduğu, Hz. Musa (a.s.) devrinde 

yaşamış, maddi olarak çok zengin olan Karun kıssasında ibret olarak sunulmaktadır. 

Karun kıssası dünyalık sahibi olmanın bir sorumluluk gerektirdiğini, o servette 

başkalarının hakkının da olduğunu gösterir. Nitekim Kasas sûresindeki ayetlerde, bu 

durum Karun’a hatırlatılmakta ve servetinden ihsanda bulunması istenmektedir. Karun 

ise Allah’ın ihsan ettiği bu ni’metin gerçek sahibini görüp, ona şükrünü ifade edeceği 

yerde, “Bu serveti sahip olduğum bilgi sayesinde elde ettim”, demekte ve ni’mete 

nankörlük etmektedir. Karun’un zenginliğine imrenenler, onun malıyla beraber yere 

batırılmasından sonra, dünyanın geçiciliğinin farkına varmaktadırlar. Kasas 28/76-82, 

“Karun Mûsâ’nın kavmindendi. O, gücüne dayanarak onlara haksızlık etmekteydi. Biz 

ona öyle hazineler vermiştik ki sadece anahtarlarını güçlü kuvvetli bir ekip bile zor 

taşırdı. Halkı ona şöyle demişti: ‘Sakın şımarma! Bil ki Allah şımarıkları sevmez. 

Allah’ın sana verdiğinden âhiret yurdunu kazanmaya bak ve dünyadan nasibini 

unutma! Allah sana ihsan ettiği gibi, sen de insanlara ihsanda bulun. Yeryüzünde 

bozgunculuk çıkarmaya çalışma! Şüphesiz Allah bozguncuları sevmez’. Karun, ‘Bu 

 
312 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5521. 

313 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 251. 



127 
 

serveti sahip olduğum bilgi sayesinde elde ettim’, diye karşılık verdi. Bilmiyor muydu 

ki Allah ondan önceki kuşaklardan, ondan daha güçlü ve daha çok servet biriktirmiş 

kimseleri helâk etmişti. Ama suçluluğu kesinleşmiş olanlara artık günahları 

sorulmaz! Karun gösterişli bir şekilde kavminin karşısına çıkardı. Dünya hayatını 

arzulayanlar, ‘Keşke Karun’a verilenin bir benzeri bize de verilseydi! Doğrusu o çok 

şanslı!’, derlerdi. Kendilerine ilim verilmiş olanlar ise şöyle derlerdi: ‘Yazıklar olsun 

size! İman edip iyi işler yapanlar için Allah’ın mükâfatı daha üstündür. Ona da ancak 

sabredenler kavuşabilir’. Sonunda biz onu ve evini barkını yerin dibine geçirdik. Artık 

Allah’a karşı ona yardım edecek adamları olmadığı gibi, kendi kendini kurtarabilecek 

durumda da değildi. Daha dün onun yerinde olmayı isteyenler bu defa, ‘Yazıklar olsun 

bize! Demek ki Allah rızkı kullarından dilediğine bol, dilediğine de ölçülü veriyormuş. 

Allah bize lutufta bulunmuş olmasaydı, bizi de mutlaka yerin dibine geçirmişti. Vah 

ki vah! Demek inkârcılar iflâh olmazmış!’, der oldular.”  

Ayetlerde dünyanın Allah katında bir değerinin olmadığına işaret edilmektedir. Dünya 

hayatı belirli ve geçici bir zamanla sınırlı olduğundan, ahirete nispetle değersizdir. 

Şura sûresi 42/20. ayette, “Kim âhiret kazancını isterse onun bu kazancını arttırırız; 

kim dünya kazancını tercih ederse ona da bundan veririz; ama onun âhirette hiçbir 

nasibi olmaz”, denilmektedir. Esas kazanç ahiret hayatındaki kazançtır. Ayette 

Allah’ın dünya hayatını isteyene dünyalık vereceğini ancak onun ahirette nasibinin 

olmayacağı belirtilir. Bakara sûresi 2/200-202. ayetlerde, “Hacca mahsus 

ibadetlerinizi bitirdiğinizde de atalarınızı andığınız gibi, hatta daha canlı bir şekilde 

Allah’ı anın. Ama insanlardan öyleleri vardır ki, ‘Ey rabbimiz! Bize bu dünyada ver’, 

diye dua ederler. Böyle bir kimsenin âhiretten hiç nasibi yoktur. İnsanlardan öyleleri 

de vardır ki, ‘Ey rabbimiz! Bize bu dünyada da iyilik ver, öteki dünyada da iyilik ver; 

bizi cehennem azabından koru’, derler. İşte kazandıklarından bir payı olanlar 

bunlardır. Allah, hesabı çok çabuk görür!”, denilmekte mü’minlere bu konudaki dua 

âdabı öğretilmektedir. Sadece dünya hayatı için iyilik istemek uygun değildir. 

Dünyayla beraber ahiret içinde iyilik istemek gerekir. Ahirete iman burda belirleyici 

olmaktadır. Ahirete inanmayanlar sadece dünyada iyilik isterler, onların ahiretten bir 

nasipleri yoktur. 

Ayeti kerime de geçen Zuhruf kelimesi iki anlama gelmektedir. a-) Altın, b-) Genel 

anlamda zinet. Zinet anlamındaki kullanım Yunus sûresi 10/24. ayettedir: “Tam yer, 

zinet ve ihtişamını takıp süslendiği zaman…” Kelimeye ilk anlam verilirse ayetin 



128 
 

anlamı, “Biz onlara bunların yanında pek çok altın da verirdik”, olurken ikinci 

durumda ise anlam, “Biz onlara her konuda çok ve büyük zinetler verirdik”, olur. Bu 

ayetlerden sonra Allah, bütün bunların dünya hayatının metâ’ı olduğunu vurgulamıştır. 

Bunlara ‘metâ’ denmesi, bunların geçici bir müddet insanın kullanımında 

kalmasındandır. Daha sonra bu dünyalıklar yok olup gider. Ahiret ise Allah’ı sevenler 

içindir. Onlar dünya sevgisinden kaçıp Allah’ı sevmeye dönmüşlerdir. Özet olarak: 

Müşrikler peygamberliğin fakir olan Hz. Muhammed (s.a.v.)’ e verilmeyip zengin olan 

kişilere verilmesi gerektiğini söylüyorlardı. Allah (c.c.) bu durumu reddedip mal ve 

makamın geçici şeyler olduğunu ve kendi katında önemsiz olduğunu, bunların kendi 

katında bir şeref ve değer ifade etmediğini anlatmıştır.314 

Allah’ın dünya nimetlerinden bir şeye sahip olmayan, fakir bir insanı peygamber 

olarak seçmesine itiraz edenler, değerlendirme ölçüsü olarak başkanlık ya da 

zenginliği kabul edenler, bu değerlerin Allah katında bir şey ifade etmediklerini, 

Allah’ın mal, mülk, başkanlık gibi şeyleri sevmediği kişilere de verdiğini ve bunların 

Allah katında üstünlük ve seçkinlik göstergesi şeyler olmadığını, bunlara sahip 

olanların Allah’ın hoşnutluğuna sahip olmak anlamına gelmediğini görmüşlerdir.315  

Taberi tefsirinde, İbn Abbas, Hasan el-Basri, Katade ve Süddi’ye göre; “Eğer insanlar 

tek bir ümmet haline gelmeyecek olsalardı.” Ayetinden maksat, insanların inkârcılıkta 

birleşerek tek ümmet haline gelmesidir. Eğer Alah inanmayanları zengin yaparsa diğer 

insanlarda onlara özenip inkârcı olurlardı. İbn-i Zeyd’e göre ise bu durum insanların 

ahireti bırakıp dünyayı tercih etmesi anlamındadır. İbn-i Abbas, Katade, Hasan-ı Basri, 

Süddi ve Dehhak’a göre, “ziynetler” den maksat altındır. İbn-i Zeyd’e göre insanların 

kullandığı çeşitli ev eşyalarıdır.316    

Eğer inanan insanların kalpleri meyletmeseydi, Allah kâfirlere olan nimetini arttırır, 

evlerinin kapılarını ve oturdukları koltukları altından yapar ve onların üzerine yağmur 

yağar gibi dünya nimetlerini verirdi. Aynı zamanda sağlık durumlarını mükemmel 

yapar, dünya hayatları boyunca hastalık vermez, başlarına ağrı bile vermezdi. Oysaki 

bunlar geçici dünyalık içindir. Devamlı olan ahiret nimetleri ise müttakilere verilir. 

 
314 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 522-523. 

315 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 126. 

316 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 326-327. 



129 
 

Akıllı olanlar ebedi olan ahiret nimeti için çalışanlardır. Oysaki insanların birçoğu 

dünyayı ahirete tercih etmekte ve geçici hayatlarını bu uğurda sarfetmektedirler.317 

Ayetlerden ayrıca takva sahiplerinin Allah katındaki değeri anlaşılmaktadır. (Vel 

ahiretu inde rabbike lil-muttakin). Ahirette, Allah katında esas mutluluk ve kazancı 

elde edecek olanlar, ‘muttaki’ olanlardır. 

Konu ile İlgili Hadisler  

“Eğer dünya, Allah katında sivrisineğin kanadı kadar bir değere sahip olsaydı, Allah 

hiçbir kâfire dünyadan bir yudum su bile içirmezdi.” (Tirmizi, Zühd 13)  

“Uyanık olun! Şüphesiz dünya değersizdir. Dünyanın malı da mülkü de kıymetsizdir. 

Ancak Allah Teâlâ’nın zikri ve O’na yaklaştıran şeylerle, güzel şeyleri öğreten ve 

öğrenen olmak başkadır.” (Tirmizi, Zühd 14; İbn Mace, Zühd 3) 

“Resulullah (a.s.) Efendimiz, ezvac-i tahirat (eşlerin)den ayrı bulunduğu günlerden bir 

günde idi, Hz. Ömer (r.a.) içeri girdi, Onu hasır üzerine uzanmış bir halde gördü. Bu 

sırada Hz. Peygamber (a.s.) onun içeri girdiğini görünce kalkıp oturdu ki hasırın izleri 

bedeninde yer etmiş bulunuyordu. Hz. Ömer (r.a.) bu manzara karşısında duygulandı 

ve aralarında şu konuşma geçti: 

-Ya Resulallah! Şu Kisra ve Kayserler nan-u nimet içinde yüzerlerken, sen Allah’ın 

en seçkin kulu bulunduğun halde böyle mi olacaksın? 

-A Hattab’ın oğlu! Sen yoksa şüphede misin? Onlar birer millettir ki, Allah güzel ve 

hoş nimetlerini dünya hayatlarında hemen tezelden vermiştir. Dünya’nın onlar için, 

ahiretin bizler için olmasına razı değil misin?” (Buhari, Mezalim 25, Cenaiz 25; 

Müslim, Reda 101; Tirmizi, Tefsir 66) 

“Altın ve gümüş kaplarla su içmeyin, o tabaklarda yemek yemeyin. Çünkü bunlar 

dünyada onlar (inkârcı maddeciler) içindir; ahirette de bizim için olacaktır”. (Buhari, 

Eşribe 28, Et’ime 29, Libas 27, İsti’zan 8; Müslim, Libas 4-5)”.318 

 

 
317 Semerkandi, Tefsiru’l Kuran, C. 5, 424. 

318 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5516-5517; İbn Kesir, Hadislerle 

Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7149. 



130 
 

Ayetler Arasındaki Bağlantılar 

26-28. ayetlerde Hz. İbrahim örnek verildi. Mekkeli müşriklerin de soyundan 

geldiklerinden gurur duydukları Hz. İbrahim, baba ve atalarının puta tapma inancını 

reddetmiştir. Mekkeli müşriklerin gelen vahyi büyü diyerek inkâr ettikleri 

anlatılmaktadır. Kur’an vahyinin indirildiği Hz. Muhammed (s.a.v.)’i, bunu layık 

görmeyip, iki şehirden (Mekke ve Taif) bir büyük adama indirilmesi gerektiğini 

söylemişlerdir. Onlara göre üstünlük kıriterleri; makam, mevki, mal, mülk ve 

oğullardı. Kim bunlara daha çok sahipse o daha değerliydi. Oysaki Allah katında 

değerli olmanın kıriterleri bunlar değildir. Sonraki ayetlerde dünya düzeninin 

sağlanması için nimetlerin özel olarak dağıtıldığı anlatıldı. İnsanların özenip kâfir 

olma ihtimali olmasaydı, inanmayanlara çok nimet verileceği, evlerinin altın ve 

gümüşten yapılacağı anlatıldı. Bütün bunların geçici dünya ni’metleri olduğu, gerçek 

mutluluk yeri olan ahiretin ise muttakiler için olduğu belirtildi. Aşağıda gelen 

ayetlerde ise Allah’ın zikrine kayıtsız kalanlara bir şeytan musallat edileceği ve sonuç 

olarak şeytanla beraber her ikisininde akıbetinin azapla sonlanacağı anlatılmaktadır. 

2.2.4.4. Zikri Görmezden Gelene Şeytan Musallat Edilmesi 

حْمٰنِ نقُيَ ِضْ لهَُ شَيْطَانًا فهَُوَ لَهُ قرَ۪ين   وَمَنْ  لَيَصُدُّونهَُمْ عَنِ السَّب۪يلِ   وَانَِّهُمْ  ﴾36﴿يعَْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّ

اءَنَا قَ  حَت َٓى  ﴾37﴿وَيحَْسَبوُنَ انََّهُمْ مُهْتدَُونَ  الَ يَا ليَْتَ بَيْن۪ي وَبَيْنكََ بعُْدَ الْمَشْرِقَيْنِ فَبئِسَْ الْقرَ۪ينُ  اِذاَ جََٓ

مَّ اوَْ تهَْدِي    افََانَْتَ  ﴾39﴿ينَْفعَكَُمُ الْيوَْمَ اِذْ ظَلمَْتمُْ انََّكُمْ فِي الْعَذاَبِ مُشْترَِكُونَ  وَلَنْ  ﴾38﴿ تسُْمِعُ الصُّ

ا  ﴾40﴿ الْعمُْيَ وَمَنْ كَانَ ف۪ي ضَلََلٍّ مُب۪ينٍّ  نرُِيَنَّكَ الَّذ۪ي    اوَْ  ﴾41﴿نَذْهَبنََّ بكَِ فَاِنَّا مِنْهُمْ مُنْتقَِمُونَ    فَاِمَّ

حِيَ الَِيْكََۚ اِنَّكَ عَلٰى صِرَاطٍّ مُسْتقَ۪يمٍّ  فَاسْتمَْسِكْ  ﴾42﴿وَعَدْناَهُمْ فَاِنَّا عَليَْهِمْ مُقْتدَِرُونَ   ﴾43﴿بِالَّذَ۪ٓي اوُُ۫

 وَسَوْفَ تسُْـَٔلوُنَ  وَاِنَّهُ 
مَنْ ارَْسَلْنَا مِنْ قبَْلِكَ مِنْ رُسُلِنَاٍۗ اجََعلَْنَا مِنْ   وَسْـَٔلْ  ﴾44﴿لَذِكْر  لكََ وَلِقَوْمِكََۚ

حْمٰنِ اٰلِهَةً يعُْبَدُونََ۟  ﴾45﴿دُونِ الرَّ  

36-) Kim Rahmân’ı zikretmekten gafil olursa, yanından ayrılmayan bir şeytanı ona 

musallat ederiz. 

 Anlamı, ‘yüz çevirir’ demektir. Bu kelimenin aslı “aşa el-basar” dan alınma olup : يعَْشُ 

bu da “göz zayıfladı” anlamına gelmektedir. İmam Halil bununla ilgili olarak: el-aşu, 

“zayıf bir gözle bakmak”, demektir.319 Aşa, ya’şu fiili kör veya köre yakın bir durumu 

 
319 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 455. 



131 
 

ifade eder. Ayetlere karşı kör gibi davranmak, onları görmezden gelmek gibi 

davranmak demektir. Kelime anlamı olarak, yumurta kabuğunun yumurtaya yakınlığı, 

adeta şeytanın, Rahmân’ın zikrinden gafil olan insana yakınlığı gibidir. 

Şeytan 

Şeytanın (  ًشَيْطَان ) insanla olan macerası A’raf sûresinde anlatılmaktadır. A’raf 7/11-

18, “Andolsun sizi yarattık; sonra size şekil verdik, sonra da meleklere, ‘Âdem’e secde 

edin’, diye emrettik. İblîs’in dışındakiler secde ettiler. O secde edenler arasında yer 

almadı. Allah buyurdu: ‘Ben sana emretmişken seni secde etmekten alıkoyan nedir?’ 

(İblîs), ‘Ben ondan daha üstünüm; çünkü beni ateşten yarattın, onu çamurdan yarattın’, 

dedi. Allah, ‘Öyle ise in oradan! Orada büyüklük taslamak senin haddin değildir. Çık! 

Artık sen aşağılıklardansın!’, buyurdu. İblîs, ‘Bana insanların yeniden diriltilecekleri 

güne kadar mühlet ver’, dedi. Allah, ‘Haydi, sen mühlet verilenlerdensin’, buyurdu. 

İblîs dedi ki: ‘Bundan böyle benim sapmama izin vermene karşılık, ant içerim ki, ben 

de onları saptırmak için senin doğru yolunun üstüne oturacağım. Sonra elbette onlara 

önlerinden, arkalarından, sağlarından, sollarından sokulacağım ve sen onların 

çoklarını şükredenlerden bulmayacaksın’. Allah buyurdu: ‘Haydi, yerilmiş ve 

kovulmuş olarak oradan çık! Andolsun ki, onlardan kim sana uyarsa, sizin hepinizi 

cehenneme dolduracağım!’” İblis kelimesinin kaynaklandığı mublisun kelimesi ümit 

kesmek, ümitlerini yitirmek anlamlarına gelir. En’am 6/44’te de bu anlamda 

kullanılmaktadır.    

Meryem sûresi 19/83. ayette inkârcılara şeytanın musallat edildiği anlatılmaktadır. 

“Görmedin mi? Biz, inkârcıların üzerine kendilerini isyana itip duran şeytanları 

saldık.”   

Allah’ın verdiği ni’metler içinde yaşayıp, Allah’ın gönderdiği vahyi, mesajı 

düşünmemenin sebep olduğu nankörlük dolayısıyla, böyle davranan insana, şeytan 

ayrılmaz bir arkadaş olarak musallat ediliyor. Bu vahye kayıtsız kalmanın bir 

cezasıdır. Halbûki en çok değer verilmesi gereken kitap, Allah’ın insana gönderdiği 

ve uyulmasını istediği Kur’an olmalıdır. İki seçenek mevcuttur. Ya Kur’an’a kulak 

vermek ya da şeytana. Oysaki şeytan Âdemoğullarına düşmandır.320  

 
320 Kehf 18/50. 



132 
 

Fussilet 41/25, “Onların yanlarına bazı arkadaşlar verdik de bunlar, önlerinde bulunanı 

da arkalarında olanı da onlara şirin gösterdiler. Böylece kendilerinden önce gelip 

geçmiş olan cin ve insan toplulukları hakkındaki hüküm onlar için de kesinleşti. 

Kuşkusuz onların hepsi hüsrana uğramışlardır.”  

Taha 20/124-127’de Allah’ı anmaktan, zikirden yüz çevirenlerin kıyamette kör olarak 

haşredileceği anlatılmıştır. İsra 17/26-27 ayetlerine göre israf edenler şeytanların 

dostlarıdır. Meryem 19/83, “Görmedin mi? Biz, inkârcıların üzerine kendilerini isyana 

itip duran şeytanları saldık.” İsra 17/64-65’te Allah’ın şeytana verdiği izinler 

anlatılmaktadır. En’am 6/121’e göre şeytan dostlarına vahyetmekte, onlara telkinde 

bulunmaktadır. Sad 38/82-83’e göre ise şeytan sadece muhlis kulları 

saptıramamaktadır. 

Şeytanın Hesap Gününde Saptırdıklarına Verdiği Cevaplar 

İbrahim 14/22, “Allah’ın hükmü yerine getirilince şeytan şöyle der: ‘Şüphesiz Allah 

size gerçek bir vaadde bulunmuştu; ben de size bir söz verdim ama yalancı çıktım. 

Aslında benim sizi zorlayacak gücüm yoktu; benim yaptığım size çağrıda 

bulunmaktan ibaretti, sizde benim çağrıma uydunuz. O halde beni kınamayın, 

kendinizi kınayın. Ne ben sizi kurtarabilirim ne de siz beni kurtarabilirsiniz. Ben daha 

önce, beni Allah’a ortak koşmanızı kabul etmemiştim’. Doğrusu zalimler için elem 

verici bir azap vardır.” Sad 38/79’da şeytan Allah’a rabbim diye hitap etmekte, 

insanların yeniden diriltileceği güne kadar mühlet istemektedir.  

Nisa 4/117-121, “Onlar Allah’ı bırakıp ancak birtakım dişi putlardan medet 

umuyorlar; başkasından değil, isyankâr şeytandan dilekte bulunuyorlar. Allah şeytanı 

lânetlemiştir, o da ‘Kullarından belli bir pay alacağım, onları mutlaka saptıracağım, 

onları boş kuruntulara kaptıracağım, kesinlikle onlara emredeceğim de hayvanların 

kulaklarını yaracaklar, emredeceğim de Allah’ın yarattığını değiştirecekler’, demiştir. 

Allah’ı bırakıp da şeytanı dost edinen kimse elbette apaçık bir ziyana düşmüş 

olur. Şeytan onlara durmadan vaad eder, boş ümitler verir. Şeytanın onlara söz vermesi 

aldatmadan başka bir şey değildir. İşte onların yeri cehennemdir, ondan kaçıp 

kurtulacak bir yer de bulamayacaklardır.” 

Allah’ı anmaktan yüz çevirenlere, bir şeytan arkadaş olur. Ayette geçen zikir Kur’an’ı 

Kerim olarak ya da Allah’ı anmak şeklinde yorumlanmıştır. Zikirden yüz çevrildiği, 

dikkate alınmadığı ya da görmezden gelindiği durumda, Allah’ın böyle birine bir 



133 
 

şeytanı musallat ettiği ve bu şeytanın o kişiden ayrılmayıp onunla dost olduğu 

belirtilmektedir. Duruma mefhumu muhalifinden bakarsak, Kur’an’ı hayatının rehberi 

haline getiren ve hayatında yer verenlere ise şeytan arkadaş olamayacaktır. Kur’an 

şeytana karşı adeta koruyucu bir kalkan görevi görmektedir. Nesefi bu konuda 

demektedir ki: Bu ayet-i kerime de Kur’an’ı Kerim’i yani zikri devamlı okuyan 

kimselere şeytanın beraber olamayacağı, onlarla birlikte yola gidemeyeceğine işaret 

edilmektedir.321 Allah’ın öğüdü olan Kur’an’a sırt çeviren onu dinlemeyip onun 

söylediklerini dikkate almayanlar şeytanın onlara yaklaşmasına açık kapı bırakmış 

olurlar ve şeytan da bu davranışlarından ötürü onlara yaklaşmaktadır. Kur’an’ın 

şeytana karşı koruyucu özelliği vardır. Kur’an’a sarılanlar şeytana karşı nasıl 

korunuyorlarsa ondan uzak duranlara da şeytan yaklaşmaktadır. Nasıl ki bir insan 

sağlığı için gerekli olan bağışıklık sistemini kaybedip vücudu mikroplara açık bir hale 

gelirse, aynı şekilde Kur’an’dan uzak olanlarda şeytanın yönlendirmesine açık hale 

gelirler. Ayetteki ‘karin’ kelimesi ayrılmaz arkadaş anlamındadır. Yani şeytan o insana 

kalıcı ve ayrılmaz bir şekilde arkadaş olmuş oluyor.322  

Şeytanın Saptırmalarıyla İlgili Ayetler 

Ayetler şeytanın insanlara, gittikleri yanlış yolu güzel gösterdiğini ve onların 

sapmasına yardımcı olduğunu anlatmaktadır. Kur’an’dan yüz çevirenlere musallat 

edilen şeytanlar, onları daha da saptırmaktadırlar. En’am 6/137, “Bunun gibi, ortakları, 

müşriklerden çoğuna çocuklarını öldürmeyi iyi bir şey gibi gösterdi ki hem kendilerini 

mahvetsinler hem de dinlerini karıştırıp bozsunlar! Allah dileseydi bunu yapamazlardı. 

Öyleyse onları uydurduklarıyla baş başa bırak!” En’am 6/43, “Hiç olmazsa verdiğimiz 

bu musibetler başlarına geldiğinde boyun eğip yalvarsalardı! Fakat kalpleri iyice 

katılaştı; şeytan da onlara yaptıklarını şirin gösterdi.” Nahl 16/63, “Allah’a andolsun, 

senden önceki çeşitli topluluklara da mutlaka elçiler göndermiştik; fakat şeytan onlara 

yaptıklarını allayıp pulladı. Bugün de şeytan öylelerinin velîsidir. Onlar için dehşetli 

bir azap vardır.” Neml 27/24, “Ancak onun ve halkının Allah’ı bırakıp güneşe secde 

ettiklerini de gördüm. Şeytan onlara yaptıklarını güzel göstermiş, böylece onları 

yoldan alıkoymuş; bu yüzden doğru yolu bulamıyorlar.” Fatır 35/5-6, “Ey insanlar! 

Allah’ın verdiği söz gerçektir. Dünya hayatı sakın sizi aldatmasın, o aldatma ustası da 

 
321 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 210; Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 227. 

322 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 317. 



134 
 

Allah hakkında sizi kandırmasın. Şüphe yok ki şeytan sizin düşmanınızdır, siz de onu 

düşman bilin. Çünkü o kendisine uyacaklara yakıcı ateşin mahkûmlarından olsunlar 

diye çağrıda bulunur.”  

Ayette geçen “aşiyy”, ya’şu (  ُيعَْش )kelimesi, gözün göremeyecek derecede kamaşması 

anlamına gelmektedir. Allah’ı anmaktan, zikretmekten kul uzaklaştığında ona vesvese 

veren ve onu yanlış yollara sürükleyen bir şeytan arkadaşı olur. Yüce Allah burada şart 

ve cevap şeklinde bu sonucu vurgulamış olup, sebep nedeniyle söz konusu sonucun 

meydana geldiği belirtilmektedir. Bu Allah’ın sonsuz ilmiyle irade ettiği bir 

durumdur.323  

Burada dalaletin başı ve düşman, Allah’ın kitabını terk etmek veya ona gerektiği gibi 

dikkatle, yakınlık duyarak, tetikte ve uyanık olarak tedebbürle bakmamaktır. Bu bakış, 

Allah’ın kitabında indirdiği hidâyeti hesaba katmayan sabit fikirli bakıştır ki, Allah 

Teâlâ kitabında ümmete Kur’an’ı terk etmeyi yasaklamıştır. Kur’an’ı terk etmek, O’nu 

okumamak ve tedebbür etmemek demektir. Kur’an kendisini terk edenleri 

yükseltmediği gibi, aklı ve kalbi kapalı şekilde okuyan kişileri de yükseltmez.324      

Aşırı mal ve gösteriş muhabbeti, eğer insanda sağlam bir iman yoksa kalbin 

körelmesine ve vicdanın duyarsız hale gelmesine sebep olur. İnsanın manevi hayatında 

önemli olan bu iki his gidince şeytanların insana giriş yollarının açılmasına neden olur. 

Böylece şeytanlar bu kişilerle samimi dost olurlar. Eğer gafletten uyandırılmazlarsa bu 

durum kabre kadar süren bir arkadaşlık olur. Bu insanlar kendilerine şeytanlar 

fısıldadıkları için yanlış şeyler yaptıkları halde, iyi şeyler yapıyorlarmış gibi 

aldatılırlar. İnsan hayatı ve ömrü de dünyanın geçici zevkleri gibi fanidir geçicidir. 

Belli bir dünyalık tatmininden sonra insan bu dünyadan ayrılmak mecburiyetinde kalır. 

Amaç olarak seçilen nesnelerden ayrılmak zorunda kalınır ve şeytanla olan dostluktan 

dolayı da insan yüz karalığıyla baş başa kalır.325 

Aşa, bir çeşit körlüktür ki buna tavuk karanlığı derler. Nasıl ki kirli ve pis yerleri sinek 

ve böcekler mekân haline getirirse öylece de Allah’ı anmayan insanların ruhuda 

şeytanın vesvese ve kötü düşüncelerinin mekânı haline gelir. Şeytanın arkadaşı olan 

 
323 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 127. 

324 Ebu Musa, -Hamim Sûreleri Belaği Tefsiri- Zuhruf Sûresi, 186. 

325 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5524. 



135 
 

bu kişiler doğru yolda olduklarını zannederler oysaki onlar yanlış yoldadırlar, kendileri 

yanlış yolda oldukları gibi başkalarınında yanlışa sapmalarına sebep olurlar.326 

İbn-i Ebi Hatim, Muhammed bin Osman el-Mahzumi’den rivayet ediyor: Kureyş 

müşrikleri nasın islâm dinini benimsemesinden korktular da kendi aralarında: 

“Arkadaşlarınızdan akıllı kimseler ayırın, bunlardan her birini Muhammed’in 

ashabından birine arkadaş yapın, onlardan biri, Müslüman olan arkadaşını kandırsın 

bize çevirsin.” dediler. Mekke müşrikleri aralarında bu taksimi yaparken henüz iman 

etmemiş olan Talhayı da327 Ebu Bekir’i çevirmek için ayırmışlardı. Talha Ebu Bekir’e 

adam göndererek bulunduğu yere çağırttı. Ebu Bekir Talha’nın yanına geldiği zaman 

müşrikler de orada bulunuyorlardı. Ebu Bekir, Talha’ya “beni nereye çağırdın?” 

dedi. Talha: “Seni Lat ve Uzzaya ibadete davet ediyorum.” dedi. Bunun üzerine Ebu 

Bekir Talha’ya: “Lat nedir?” diye sordu. Talha Ebu Bekir’in sorusuna: “Lat 

Rabbimizdir.” cevabını verdi. Bu defa Ebu Bekir: “Uzza nedir?” diye sordu. Buna da 

Talha: “Onlar Allah’ın kızlarıdır” cevabını verince Ebu Bekir: “Anaları kimdir?” 

dedi. Bu soruya Talha cevap veremedi, sustu. Yanında bulunan diğer müşriklere, Ebu 

Bekir’i işaret ederek: “Şu adama cevap verin” dedi. Hepsi sustular, kimse cevap 

veremedi. Bunun üzerine Talha: “Kalk ya Eba Bekir! Sen haklısın. Eşhedü en la ilahe 

illallah ve eşhedü enne Muhammeden Rasulullah” diye şehadet getirdi de iman 

ediverdi. Talha’nın iman ettiğini gören diğer müşrikler ne yapacaklarını şaşırdılar da 

hepsi dağılıp gittiler. Bunun üzerine Allah (azze ve celle) Hazretleri bu ayet-i celileleri 

(36-44) inzal buyurdu.328 

 

 

 

 

 
326 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 252; Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali 

Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3280. 

327 Talha iman ettikten sonra çok yararlıklar gösterdi. Uhud savaşında Hazreti Rasulü 

Müşriklerin saldırılarına karşı korumak için vücudu ile ona siper olurdu. Çok yaralar aldı. 

Kolu çolak oldu. Bunun üzerine cennetle müjdelendi. 

328 Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 226. 



136 
 

Nefs Şeytanı 

Kuşeyriye göre, insan nefsi en zor şeytan olup, eğer kul kalbinin boş olmasının 

kıymetini bilmez ve şehvetine uyarsa, nefsine bu yanlış kapıyı açarsa hevasının esiri 

haline gelir. Bu esir olma durumundan ise ancak bir süre geçtikten sonra kurtulabilir.329 

2.2.4.5. Er-Rahmân İsmi  

Zuhruf sûresinde er-Rahmân ( ِحْمٰن  .ismi, dikkat çekici bir sıklıkla geçmektedir (الرَّ

Kur’an’da sıfatsız olarak tek başına geçen er-Rahmân ismi, Allah (c.c.) isminin 

yerinde kullanılmaktadır. Bu kullanım genel olarak Mekkî dönemin ortalarına denk 

gelmektedir. Kur’an’da sıfatsız olarak er-Rahmân isminin geçtiği sûreler; Ra’d, İsra, 

Meryem, Taha, Enbiya, Furkan, Şuara, Yasin, Zuhruf, Kaf, Rahmân, Mülk ve Nebe 

sûreleridir. Bu sûreler çoğunlukla Mekkî sûrelerdir. Er-Rahmân ismi müfessirler 

tarafından bütün kullara merhamet eden şeklinde açıklanmıştır. Er-Rahmân ismi azap 

bağlamında geçtiğinde müfessirler tarafından te’vil edilmiştir. Er-Rahmân isminin 

Kur’an’da geçtiği yerler ile ilgili müsteşriklerinde yorumları olmuş, bu durumu Hz. 

Peygamberin nübüvvetinin sıhhatini sorgular noktalara götürmüşlerdir. Er-Rahmân, 

er-Rahiym şeklinde Kur’an’ın genelinde bir kullanım mevcuttur ama er-Rahmân 

şeklinde sıfatsız kullanımı Mekkî sûrelerde olmuştur. Bazı yorumlara göre er-

Rahmân’dan, er-Rahmân-er-Rahiym’e geçiş nedeninin; yalancı peygamber 

Müseylemetül Kezzab’ın, “Rahmân’ul Yemame”, diye adlandırılması olduğu, 

farklılık oluşması için vahiyde bilinçli bir geçiş yapıldığı söylenmiştir.330 Müşriklerin 

Rahmân da neymiş diye itiraz etmeleri Rahmân’ı bilmediklerinden değil, tarihi 

belgelere göre müşrikler, Allah ismi yerine, Rahmân ismini de kullanmışlardır. 

Onların böyle söyleme nedenleri, inatçılıkları ve düşmanlıklarıdır. Furkan 25/60, 

“Onlara, ‘Rahmâna secde edin’ denildiğinde, ‘Rahmân da neymiş! Biz, senin istediğin 

şeye secde eder miyiz?’, derler ve bu istek onları haktan daha da uzaklaştırır.” İsra 

 
329 Kuşeyri, Letaifu’l-İşarat, C. 5, 220. 

330 Selim Türcan, “Mekkî Ayet ve Sûrelerin Kronolojisini Tespit Problemi: Kur’an’da er-

Rahmân İsminin Kullanımına İlişkin bir Değerlendirme”, Hitit Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C.15, S.29 (2016/1): 65-84. 

 



137 
 

17/110’a göre, Allah’da Rahmân’da Allah’ın isimlerinden olup, her iki isimle de 

Allah’a dua edilebilir. 

Kötü Arkadaş 

37-) Şüphesiz bu şeytanlar onları doğru yoldan alıkoyarlar da onlar, kendilerinin doğru 

yolda olduklarını sanırlar. 38-) O şeytan dostu kimse, en sonunda bize gelince 

arkadaşına: Keşke benimle senin aranda doğu ile batı arası kadar uzaklık olsaydı, ne 

kötü arkadaşmışsın! der. 

Ayette ahirette meydana gelecek pişmanlık vurgulanmaktadır. Pişmanlığın derecesi o 

kadar büyük olacak ki, şeytanla dost olan kişi, “Keşke hiç dost olmasaydık, keşke 

aramızda çok uzak mesafeler olsaydı da seni hiç görmeseydim”, v.b. şekillerde 

konuşacak, arkadaşının ne kötü bir arkadaş olduğunu söyleyecektir. Ayetin işaretinden 

dünyadaki arkadaş seçiminin ahiret hayatında ne kadar belirleyici olduğu ve 

dünyadaki arkadaş tercihinin, insanın ahiretteki konumunuda etkilediği 

anlaşılmaktadır. Bu konuyla ilgili Hadisi Şerifte, "Kişi sevdiği ile beraberdir." (Buhârî, 

Edeb, 96; Müslîm, Birr, 165), denilmektedir. Allah Resulünü çok seven sahabenin, 

ahirette Hz. Peygamberle beraber olamama endişesi üzerine söylenen bu hadisi şerife 

çok sevindikleri rivayet edilmektedir. 

Dünyada yapılan arkadaş seçimi insanın ahiretini de şekillendirdiğinden, bu seçim iyi 

yapılmalıdır. Çocuklarımızın arkadaş seçimine özellikle dikkat etmeliyiz. Çünkü 

çocukların arkadaşları kişiliklerinin oluşmasında önemli bir etkendir.331 

37. ve 38. Ayetler arasında yaşanacak haller bu sûrede anlatılmamıştır. Ayrıntılar Kaf 

sûresindedir. Kaf 50/19-28, “Bu durumda iken ölüm sarhoşluğu kaçınılamaz bir 

gerçek olarak çöküverir; ‘İşte bu, senin kendisinden kaçıp durduğun şeydir!’ Derken 

sûra üfürülür; işte bu, ceza uyarısı yapılmış olan gündür. Her şahıs, yanında bir sürücü, 

bir de şahitle gelir. (Ona şöyle seslenilir:) ‘Sen bu konuda tam bir gaflet içindeydin, 

artık gözünden perdeni kaldırdık, şimdi gözün keskindir’. Arkadaşı (melek), ‘İşte hep 

beraber olduğum şahıs burada’, der. (Ve şu emir gelir:) ‘Atın cehenneme her inatçı 

kâfiri! İyiliği engelleyen, hak tanımayan, insanları şüpheye düşüren, Allah’ın yanına 

başka bir tanrı daha koyan kimseyi, atın onu dayanılmaz azaba!’, Yandaşı (şeytan), 

 

331 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 319. 



138 
 

‘Rabbim! Onu ben azdırmadım, o kendisi apaçık bir sapkınlık içinde idi’, der. Allah 

şöyle buyurur: ‘Huzurumda tartışmayın, sizi daha önce uyarmıştım’.” 

Tevbe 9/119, “Ey iman edenler! Allah’a karşı gelmekten sakının ve doğrularla beraber 

olun.” Ayette iman edenlerden, Allah’tan korkmaları ve sadıklarla beraber olmaları 

istenmektedir. Kişinin arkadaşlarının huylarından, alışkanlıklarından etkilenmesi 

doğal bir durumdur. Dolayısıyla arkadaş seçimi, insanın kişiliğinin şekillenmesinde 

etkilidir. Ayette iman edenlere takvalı olmalarından sonra sadıklarla beraber olmaları 

gerektiği söylenmektedir. Bunun takvayla beraber zikredilmesi konunun önemini 

gösterir. Doğru olmayan arkadaş seçiminin sonucu da Furkan 25/26-29 ayetlerde, “İşte 

o gün gerçek egemenlik Rahmânındır ve o gün inkârcılar için çok zor bir gün 

olacaktır. O gün, (dünyada iken) haktan sapmış kişi ellerini ısırarak şöyle diyecek: 

‘Keşke peygamberle birlikte aynı yolda olsaydım! Eyvah! Keşke falancayı kendime 

dost edinmeseydim! Meğer bana uyarıcı mesaj geldikten sonra, o dost bildiğim kişi bu 

mesajdan beni saptırmış!’ İşte şeytan insanı (böyle) çaresizlik içinde yapayalnız 

bırakır.” Şeytana uyan kişi, Eyvah! Keşke falancayı kendime dost edinmeseydim! 

diyecek ama artık iş işten geçecek, pişmanlık bir fayda sağlamayacaktır. Ebu Said el-

Hudri’ye göre, “Kâfir, kabrinden ba’solunduğu zaman, arkadaşı olan şeytan ile zincire 

bağlanarak mahşer yerine getirilir, ikisi birlikte ateşe girinceye kadar ondan 

ayrılmaz”.332 

Ayette geçen “bi’sel karn”, ne kötü arkadaş demektir. Kötü arkadaş sadece şeytanla 

sınırlı bir şey değildir. Arkadaş seçiminde çok dikkatli olunmalıdır. Seçilen arkadaş 

insanın gidişatını olumlu ya da olumsuz etkileyebilir. Yine ayette geçen “Leyte”, 

sadece imkânsız istekler için kullanılır. Ör: İhtiyar birinin, keşke gençlik geri dönseydi, 

demesi gibi. Çünkü ahirette yaşanacak olan pişmanlık manzarasının geriye dönüşü 

yoktur.  

İki Doğu (Meşrıkeyn) 

Ekseri âlimler, bu ifade ( ِالْمَشْرِقَيْن  ,”ile “Doğu ve batı arasındaki uzaklık ( بعُْدَ 

mânasının kastedildiğini; Arapların bir gelenek olarak, iki zıt şeyden birinin ismini 

diğeri yerine de kullandıklarını; nitekim Ferezdak’ın da, “Güneş ve ay” manasında, 

“Onun iki kameri (ayı) ve doğan yıldızları bizimdir”, dediğini; Arapların, “Kufe ve 

 
332 Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 228. 



139 
 

Basra”, manasında Basratan (iki Basra); kuşluk ve ikindi vakti için, el-Asran (iki 

ikindi); Hz. Ebu Bekir ile Hz. Ömer için, el-Ömeran ve su ile hurma için, el-Esvedan 

(iki siyah şey) dediklerini söylemişlerdir.333  

Razi, meşrıkayn yani “iki doğu” yu açıklarken güneşin doğusunun ayın batısı, güneşin 

batısının da ayın doğusu olduğunu, bu durumda doğu ve batı için iki doğu (meşrikayn) 

denmesinin doğru olduğunu ve en uygun anlamın da bu olduğu görüşündedir.334 

Mukatil b. Süleyman ise bu ifadeye şöyle mana vermektedir: “İki doğu kadar (yani, 

yazın senenin en uzun gününün doğuş yeri ile kışın senenin en kısa gününün doğuş 

yeri kadar) uzaklık olsaydı”.335 Genel anlayışa göre “ ِمَشْرِقَيْن doğu ve batı 

anlamındadır”.336 

Abdürrezzak’ın Ma’mer’den, onun da Said el-Cüreyri’den rivayetinde o, şöyle demiş: 

Bize ulaştığına göre kâfir, kıyamet günü kabrinden diriltilip kaldırıldığı zaman; şeytan 

onun elinden tutar ve Allah Teâlâ her ikisini de cehenneme gönderinceye kadar ondan 

asla ayrılmaz. İşte kâfirin: Keşki benimle senin aranda Doğu ile Batı ‘iki doğu’ ile 

ifade edilmektedir ki, buna Arapça da tağlib üslubu denilir. Güneş ile aya ‘iki ay’ baba 

ile anneye ‘iki baba’ denilmesi bu kabildendir. İbn Cerir ve başkaları bu şekilde 

açıklıyorlar.337  

Meâric 70/40’ta doğuların ve batıların rabbi, Müzzemmil 73/9’da doğunun ve batının 

Rabbi ve Rahmân 55/17’de iki doğununda rabbi, iki batınında rabbi ifadeleri 

geçmektedir. 

39-) Zulmettiğiniz için bugün (nedâmet) size hiçbir fayda vermeyecektir. Çünkü siz, 

azapta ortaksınız. 

Azapta Ortaklık 

Yapılanların karşılığının tamamen verileceği hesap günü, pişman olmanın hiçbir 

faydası olmayacaktır. Pişmanlık ve tövbe ancak dünyada fayda verebilir. İmtihan yeri 

 
333 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 526. 

334 A.g.e., C. 19, 526. 

335 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 612. 

336 Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 64. 

337 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7151. 



140 
 

dünyadır. İmtihan bittikten sonra yani hesap gününde tövbe ve pişmanlık göstermek 

geçerli olmayacaktır. Yaptıklarının cezası olarak azap çekecekler, azapta ortak 

olacaklardır. Ama bu azapta ortaklık durumu azaplarını hafifletmeyecektir. Dünyada 

başa gelen bir musibet zamanında, musibete uğrayanın yanında olmak, onu teselli 

etmek, acısını paylaşmak, onun acısını azaltır, hafifletir. Ahiretteki azapta ise böyle 

bir durum yoktur. Yani hepsinin azapta ortak olması, hissettikleri azabın acısını 

azaltmaz. Azabı eksiksiz olarak tadacaklar, ortak olmaları onlardan azabı 

hafifletmeyecek ve azabı paylaşmaları söz konusu olmayacaktır.338 Allah’ı anmaktan 

yüz çevirenlerin hep beraber cehennemde olmaları kendilerine bir fayda 

sağlamayacak, herkes ateşte kendisine ayrılan yerde azap görecektir. Çünkü bunlar 

dünyada Allah’ı anmaktan yüz çevirerek kendi nefislerine zulmetmişlerdir.339  

Kur’an ve onun uygulaması olan sünnet mü’minler için inanılması ve uygulanması 

gereken iki rehberdir. Bu iki rehbere tabi olunduğu takdirde şeytanın Müslümana 

müdahale edecek alanları kapatılmış olur. Ama Kur’an’ın sunduğu hayat tarzını 

benimsemeyen insana ise Allah’ın psikolojik ve sosyolojik bir kanunu gereğince bir 

şeytan musallat edilir. Bu şeytan onun dostu olur. Demek ki insan için iki dostluk 

mevcuttur. Ya Allah’ın dostu olunacak ya da şeytanın dostu. Allah’ın dostluğuna layık 

işler yapanlar Allah’ın dostu olurken tam tersini yapanlar şeytanın dostu olurlar ki her 

bir dostluğun da sonuçları farklı olur.340  

Allah, iman edenlerin dostu olup onları hidâyete götürür. Kâfirlerin dostları ise tağut 

olup onları sapıttırır. Sonuç olarak ebedi cehennemlik olurlar.341 Kur’an’dan yüz 

çevirenler ahirette kör olarak haşredilecektir.342 Doğru yolu bulmak için Kur’an’ın 

rehberliği şarttır. Aksi halde şeytanların oyuncağı haline gelinir.  

 

 
338 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 128; Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 459; Zuhayli, Tefsirü’l 

Veciz, C. 4, 64. 

339 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 328. 

340 Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-, C. 4, 468-469. 

341 Bakara 2/257. 

342 Taha 20/124-126. 



141 
 

2.2.4.6. Hidâyet 

40-) (Resûlüm!) Sağırlara sen mi işittireceksin: yahut körleri ve apaçık sapıklıkta 

olanları doğru yola sen mi ileteceksin? 

Kur’an bütünlüğü çerçevesinde konuya bakıldığında, küfründe inat edenleri Hz. 

Peygamber’in doğru yola iletemeyeceği anlatılmaktadır. Ayrıca hidâyet verecek olan 

peygamber değil ancak Allah’tır. Kasas 28/56, “Kuşkusuz sen istediğini hidâyete 

erdiremezsin. Ama Allah dilediğini hidâyete erdirir ve hidâyete erecek olanları en iyi 

O bilir.” Neml 27/80-81, “Bil ki sen ölülere işittiremezsin, arkalarını dönüp 

giderlerken sağırlara da çağrıyı duyuramazsın. Sen körleri yanlış yoldan doğruya 

yönlendiremezsin. Sen (çağrını) ancak âyetlerimize inanıp teslim olanlara 

duyurabilirsin.” Rum 30/52-53, “Bil ki sen ölülere işittiremezsin, arkalarını dönüp 

giderlerken sağırlara da çağrıyı duyuramazsın. Sen körleri (yol gösterip) yanlış yoldan 

doğruya yönlendiremezsin. Sen (çağrını) ancak âyetlerimize inanıp teslim olanlara 

duyurabilirsin.” Fatır 35/22, “Dirilerle ölüler de bir değildir. Allah dilediğine elbette 

işittirir; ama sen kabirlerdekilere de işittirecek değilsin!” Şura 42/48’te Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’e yüz çevirenlerin üzerine bekçi olarak gönderilmediği, görevinin duyurmak 

olduğu söylenmektedir. Bakara 2/272, “Onları doğru yola iletmek senin üzerine borç 

değildir, fakat Allah dilediğini doğru yola iletir. Hayır için yaptığınız her harcama 

kendiniz içindir. Verdiklerinizi ancak Allah rızâsı için verirsiniz. Hayır için yaptığınız 

her harcamanın karşılığını da hiçbir haksızlığa uğramaksızın tam olarak alacaksınız”. 

“Allah dilediğini hidâyete erdirir” diye çevirdiğimiz cümle, “Allah dileyeni hidâyete 

erdirir” şeklinde de tercüme edilebilir. Sahih kaynaklarda nakledilen rivayetlere göre 

Hz. Peygamber ölmek üzere olan amcası Ebû Tâlib’e İslâm dinini telkin etmiş, ancak 

Ebû Tâlib kabul etmemiş, bundan dolayı son derecede üzülen Hz. Peygamber’i teselli 

etmek üzere bu âyet inmiştir (Buhârî, “Tefsîr”, 28/1; Taberî, 91-93; Şevkânî, IV, 174). 

Bununla birlikte âyeti muayyen bir sebep veya zamana tahsis etmeden genel anlamda 

değerlendirmek, bir kimseyi –kendi istek ve eğilimi olmadıkça– doğru yola getirmeye 

çalışmanın bir noktadan sonra yararsız olduğunu söylemek daha uygun olur (krş. 

Esed, II, 794). Allah Teâlâ, peygamber ve kitap gönderdikten sonra tercihini ısrarla 

inkâr yönünde kullananları zorla doğru yola iletmez; bilâkis onları kendi irade ve 



142 
 

tercihleriyle başbaşa bırakır; gerçeği araştırıp tercihini o yönde kullanmaya 

çalışanlara yardım ederek onları doğru yola iletir.343 

Allah Resulü (s.a.v.), Mekke devrinde müşrikleri İslâma çağrısına istediği karşılığı 

bulamadığından sıkıntıya düşüyordu, bu durum kendi kendini yermesine neden 

oluyordu, bu sebeple peygamberi teselli etmek için ayetin nazil olduğu 

belirtilmektedir. Bu bağlamda diğer ayetler: Kehf 18/6, “Durum böyleyken bu son 

kitaba inanmazlarsa arkalarından üzülerek neredeyse kendini helâk edeceksin!” Şuara 

26/3, “İman etmiyorlar diye neredeyse kendini helâk edeceksin!” Hz. Peygamber 

kavminin hidâyetini o kadar istiyor ve bunun için o kadar çabalıyordu ki nerdeyse 

kendini helâk edecekti. Allah (c.c.) bu konuda Hz. Peygamberi uyarmıştır.  

Hidâyetin Kaynağı 

İşlediğimiz ayetin işaretinde ve yukarıda verilen ayetlerde hidâyet verenin Allah (c.c.) 

olduğu belirtilmektedir. Özellikle Kasas sûresi 28/56. Ayetinde, “Kuşkusuz sen 

istediğini hidâyete erdiremezsin. Ama Allah dilediğini hidâyete erdirir ve hidâyete 

erecek olanları en iyi O bilir”, denilmektedir. Bu ayetin sebebi nüzulünün 

Resulullah’ın amcası, Hz. Ali’nin babası, Ebu Talib’in Hz. Peygamberin çok 

istemesine rağmen Müslüman olmaması olduğu rivayet edilmektedir. Hz. Peygamber 

(s.a.v.) Allah’ın hidâyetine bir sebep, bir vesile olmaktadır. Gerçek hidâyet veren ise 

sadece Allah’tır. Allah tarafından insana cüz’i bir irade verilmiştir. “İnsan fıtratı hayra 

ve şerre aynı seviyede kabiliyetlidir. İnsan bu iki fiilden birisini seçebilme gücüne 

sahip olarak yaratılmıştır. Allah (c.c.) insanın hür tercihine göre sonucu 

halketmektedir. Hiçbir zaman Allah Teâlâ kullarına doğru yolu tam ve bütün açıklığı 

ile beyan etmeden onları saptırmaz”.344     

Ayetler hidâyeti verenin Allah olduğunu belirtiyor. Dolayısıyla mü’minlerde 

imanlarını garantilenmiş gibi görmeyip korku ve ümit arasında (beynel havfi verreca) 

yaşamalıdırlar. Nahl 16/93, “Eğer Allah isteseydi hepinizi elbette ki bir tek inanç 

topluluğu yapardı. Ama O, dilediğinin yoldan çıkmasına imkân verir, dilediğini de 

doğru yola iletir. Yapmakta olduklarınızdan dolayı kesinlikle sorgulanacaksınız.” İsra 

 
343 Karaman, vd., Kur’an Yolu, C. 2, 236-237.  

344 Ramazan Altıntaş, Kur’an’da Hidâyet ve Dalâlet, 2. bs. (İstanbul: Pınar Yayınları, 2003), 

395. 



143 
 

17/97, “Allah kime hidâyet verirse doğru yolu bulan işte odur; kimi de hidâyetten 

uzaklaştırırsa artık böylelerine Allah’tan başka destekçiler bulamazsın. Kıyamet 

gününde onları kör, dilsiz ve sağır bir halde yüzükoyun süründürerek toplarız. Onların 

varıp kalacağı yer cehennemdir; onun ateşi zayıfladıkça yakıcı alevlerini çoğaltarak 

azaplarını sürdürürüz.” Bakara 2/7, “Allah onların kalplerini ve kulaklarını 

mühürlemiştir, gözlerinde de kalın bir perde bulunmaktadır ve onlar için büyük bir 

azap vardır.” Bakara 2/26. ayette Allah’ın, emrine karşı gelenleri saptırdığı 

belirtilmektedir.  

Gerçekte onlar sağır ya da kör değiller ama onlar gibi sapıklıkta kalıyorlar. Kulaklarını 

ve gözlerini hidâyeti, doğru yolu görmemek için kapatıyorlar. Peygamber ancak 

görene gösterebilir, işitene duyurabilir. Yoksa görmeyen ve işitmeyen birine 

peygamber nasıl tebliğde bulunabilir. Bunlar gözlerini ve kulaklarını hakikate 

kapattıkları için sorumluluk kendilerinindir. Peygambere ait bir sorumluluk yoktur. 

Çünkü peygamber onların hidâyete ermeleri için elinden geleni yapmış ancak onlar 

bunu istememiştir.345 Ey seçkin peygamber o inanmayanlar senin tebliğini işitmezler 

onlar manen sağırdırlar. Kalp gözleri kör kesilmiş olan o inanmayanları sen mi 

hidâyete erdireceksin? Sen dilediğini hidâyete erdiremezsin. Sen ancak sana düşen 

tebliğ vazifesini yap. Hidâyete erdiren ancak Allah’tır. O yüzden üzülme.346 

Bu ayet Allah Resulü (s.a.v.) için nazil olmuştur. İnanmayanları İslâma davet eden Hz. 

Peygamber (s.a.v.) buna karşılık şiddetli bir tepki alıyor ve karşısındakiler 

inanmıyorlardı. Bu durum karşısında Allah Resulü (s.a.v.) sıkıntı çekiyor ve kendini 

yeriyordu. Hz. Peygamberi teselli etmek için bu ayetler indirilmiştir.347  

41-) Biz seni onlardan alıp götürsek de yine onlardan intikam alırız. 42-) Yahut onlara 

vâdettiğimiz azabı, sana gösteririz. Çünkü bizim onlara gücümüz yeter. 

 
345 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 129-130. 

346 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3282; Havva, el-Esas fi’t-

Tefsir, C. 13, 212; Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 328. 

347 Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 64. 



144 
 

Ayetlerde Hz. Peygamber’i (s.a.v.) teselli ifadesi vardır. Hz. Peygamber hayatta olsun 

veya vefat etmiş olsun, Kureyş müşriklerinden intikamı alınacaktır.348 Ra’d 13/40’ta 

da aynı konu geçmektedir. Müfessirler ayette kastedilen intikamın, Bedir savaşında 

müşrik ileri gelenlerinin öldürülmesiyle alındığı, şeklinde yorum yapmışlardır.349  

Hz. Peygamberin kavmi olan Kureyş’in helâk edilmeme nedeni Hz. Peygamberin 

içlerinde olmasıydı. Ayette Hz. Peygamber’in içlerinde olması veya tövbe etmelerinin 

azaba engel bir durum olduğu anlatılıyor. Enfal 8/32-33, “Hatırla, bir de şöyle 

diyorlardı: ‘Allahım! Eğer bu kitap senin katından gelmiş bir hakikat ise gökten 

üzerimize taş yağdır veya bize acı veren bir azap gönder!’, Sen içlerinde oldukça Allah 

onlara azap etmez, tövbe edip dururken de Allah onlara yine azap etmeyecektir.” Hz. 

Peygamber kendisine yapılan eziyetlere rağmen yine de kavminin helâk olmasını 

istemiyor ve Allah’a onların helâk olmamaları ve hidâyete ermeleri için dua ediyordu. 

Allahım onlar bilmiyorlar, diyordu. Taif dönüşü kendisine yapılan eziyete rağmen öyle 

söylemişti. 

2.2.4.7. Peygamberin Doğru Yolda Olduğunun Söylenmesi 

43-) Sen, sana vahyedilene sımsıkı sarıl. Şüphesiz sen, dosdoğru yoldasın. 

Kur’an’da, Hz. Peygamberin doğru yolda olduğu, başka ayetlerde de söylenmiştir. Hz. 

Peygambere adeta manevi bir destek verilmiştir. İncelediğimiz Zuhruf sûresi, Mekkî 

olup nazil olduğu dönemde, müşriklerin çoğu inanmıyor, Hz. Peygamberi 

yalanlıyordu. O’na sihirbaz, şair, kâhin, mecnun gibi hakaretler ettikleri zamanlardı. 

Bu baskılar altında Hz. Peygamber ayetlerle destekleniyordu. Bütün zorluklara rağmen 

tebliğine devam etmesi isteniyordu.   

Şura 42/15, “İşte bunun için sen çağrına devam et ve emrolunduğun gibi doğru çizgini 

sürdür. Onların arzularına uyma ve şöyle de: ‘Ben Allah’ın indirdiği bütün kitaplara 

iman ettim ve bana aranızda âdil davranmam emredildi. Allah bizim de rabbimiz, sizin 

de rabbinizdir. Bizim yaptıklarımız bize, sizin yaptıklarınız size. Sizinle bizim 

aramızda tartışmaya gerek yok. Allah hepimizi bir araya getirecektir. Dönüş ancak 

 
348 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 529; Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 329; 

Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 229. 

349 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 612,613; Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 64. 



145 
 

O’na’dır’.” Casiye 45/18, “Sonra seni de bir din yoluna koyduk. Onu izle, 

bilmeyenlerin arzularına uyma!” 

Hz. Peygamber’e yapılan ilâhi destekler sadece yukarıdaki örnekler gibi Mekkî 

ayetlerde değil aynı zamanda Medenî ayetlerde de devam etmiştir. Ayetlerde Hz. 

Peygamberin doğru yolda olduğu vurgulanmaktadır. Hac 22/67, “Biz her ümmet için 

uyacakları dinî kurallar koymuşuzdur. Boşuna bu konuda seninle tartışmasınlar ve sen 

rabbinin yoluna çağrıda bulunmaya devam et! Sen hakka götüren doğru bir yol 

üzerindesin.” Bakara 2/119, “Doğrusu (Ey Peygamber), biz seni hak ile desteklenmiş 

bir müjdeci ve uyarıcı olarak gönderdik. Yakıcı azaba mahkûm olanlardan sen sorumlu 

değilsin.” Bakara 2/252, “İşte bunlar sana gerçek olarak okumakta olduğumuz 

Allah’ın âyetleridir ve sen şüphesiz Allah’ın elçilerinden birisin.” Ali İmran 3/144, 

“Muhammed yalnızca bir elçidir. Ondan önce de elçiler gelip geçti. Şimdi o ölür veya 

öldürülürse gerisin geri dönecek misiniz? Kim geri dönerse bilsin ki Allah’a asla bir 

zarar vermiş olmayacaktır. Allah şükredenleri ödüllendirecektir.” Nisa 4/79, “Sana 

gelen iyilik Allah’tandır. Başına gelen kötülük ise nefsindendir. Seni insanlara elçi 

gönderdik; şahit olarak da Allah yeter.” Mü’minun 23/73, “Gerçek şu ki sen onları 

dosdoğru bir yola çağırıyorsun.”  

Aşağıdaki ayetlerde de Hz. Peygamber’in şüphe edenlerden olmaması istenmektedir. 

Yunus 10/94-95, “Şayet sana indirdiklerimizden şüphen varsa, senden önce kitabı 

okuyanlara sor. Rabbinden sana gelen, gerçeğin ta kendisidir, sakın şüphelenenlerden 

olma!  Asla Allah’ın âyetlerini yalan sayanlardan da olma, yoksa hüsrana düşenlerden 

olursun!”. Ali İmran 3/60, “Gerçek, rabbinden gelendir. Öyle ise kuşkulananlardan 

olma”. Bakara 2/120, “Sen onların dinlerine uymadıkça yahudiler de hıristiyanlar da 

senden asla memnun kalmayacaklardır. De ki: ‘Asıl doğru yol ancak Allah’ın 

yoludur’. Eğer sana gelen ilimden sonra onların arzularına uyarsan, bilesin ki artık 

Allah sana ne dost ne de yardımcı olacaktır”. Ayetlerde Hz. Peygamberin doğru yolda 

olduğu vurgulanmakta, peygamberin şahsına hitap edilmektedir. Bu hitaplar bütün 

Müslümanlar için uyarı olmakla beraber, Hz. Peygamberin şahsına hitap edilerek 

doğru yolda olduğu vurgulanmaktadır. O yoldan gidenler cennete nail olacaktır.350 

 

 
350 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3283. 



146 
 

2.2.4.8. Kur’an’ın Şeref Kazandırması 

44-) Doğrusu Kur’an, sana ve kavmine bir öğüttür. İleride ondan sorumlu 

tutulacaksınız. 

 وَسَوْفَ تسُْـَٔلوُنَ  وَاِنَّهُ  
لَذِكْر  لكََ وَلِقَوْمِكََۚ  

Ayette geçen zikir kelimesine, müfessirler tarafından genel olarak iki anlam 

verilmiştir. Birinci anlam olarak öğüt, ikinci olarakta şeref anlamı verilmiştir.351 İlginç 

bir şekilde buradaki zikir kelimesi müfessirlerin çoğu tarafından bu ikinci anlamda 

yani “şeref” olarak yorumlanmıştır. Kur’an’ın öğüt olması birçok ayette belirtilmiş 

olup burada ayrıca şeref olarak mâna verilmiştir. Müfessirler, Kur’an’ın tabilerine 

şeref ve izzet kazandırdığını ve bunun tarihle de sabit olduğunu vurgulamışlardır. Daha 

önce Arapların ciddi mânada bir devlet kuramadığı, ancak Müslüman olup Kur’an’a 

tabi olduktan sonra dünyada sözü geçen devletler kurduğu tarihi bir gerçektir. 

Emeviler ve Abbasiler gibi. 600 yıl tarih sahnesinde kalan Osmanlı Devletininde 

Kur’an’a olan bağlılık ve saygısından dolayı bu kadar sene yaşadığı belirtilmektedir. 

Konuyla ilgili Osman Gazi’nin gece yatacağı odada duvara asılı bir Kur’an olması 

dolayısıyla ayaklarını uzatıp yatmadığı anlatılmaktadır. Bu hareketinden dolayı 

kurucusu olduğu Osmanlı Devletinin uzun ömürlü olduğu yorumları yapılmıştır. Her 

iki mânada da bir uyumsuzluk gözükmemektedir. Kur’an hem bir öğüt kitabı hem de 

kendisiyle amel edenleri dünya ve ahirette yüksek mevkilere çıkaran yüce yaratıcının 

insanlara gönderdiği son kitabıdır.    

Araplar daha önceden tarih sahnesinde yer almazken, Kur’an’a hizmetle birlikte büyük 

fetihler elde etmişlerdir. Tarih sayfalarında ve devletler konumunda önemli mevkiler 

kazanmışlardır.352 Kur’an’a olan bağlılıkları azalınca geri kalmışlardır.353 Ayrıca bu 

Kur’an kendisine uyan herkese şeref kazandırır. Bunun herhangi bir kaydı yoktur. 

 
351 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 224. 

352 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5527; Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş 

Tefsiri, C. 8, 253-254. 

353 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 130-131. 



147 
 

Enbiya 21/10, “Andolsun size öyle bir kitap indirdik ki onda şan ve şerefiniz vardır. 

Hala akletmeyecek misiniz?”, ayeti de benzer anlamdadır.354    

“İbn-i Abbas’ın rivayetine göre Resullullah’a, ‘Senden sonra şu emir, yani; devlet 

işleri kimindir?’ diye sorulduğu zaman bu ayet nazil oluncaya kadar bir şey 

söylemezdi. Bu ayet nazil olduktan sonra sorduklarında, ‘emir ve idare Kureyşin’ 

buyururlardı, demiştir”.355 

تسُْـَٔلوُنَ   Siz ondan sorunlu olacaksınız” , ayetiyle ilgili çeşitli açıklamalar“ وَسَوْفَ 

yapılmıştır bunlar: 1-) Kelbi’ye göre, size verilen bu şeref ni’metinin şükrünü yaptınız 

mı? 2-) Mukatil’e göre bu, yalan söyleyeni azarlamak ve utandırmak için olacak ve 

niçin yalan söylediği sorulacak. 3-) Mükellef olunan şeylerin yerine getirilip 

getirilmediği sorulacak.356 Günümüzde bazı yorumcularda ayeti, “Bu Kur’an’dan 

sorgulanacaksınız”, yani kıyamette sorgulanacağınız kitap budur, şeklinde 

yorumlamaktadırlar. 

2.2.4.9. Peygamberlerin Ortak Mesajı Tevhid 

45-) Senden önce gönderdiğimiz elçilerimize (ümmetlerine) sor! Rahmân’dan başka 

tapılacak tanrılar (edinin diye) emretmiş miyiz? 

حْمٰنِ اٰلِهَةً يعُْبَدُونََ۟  وَسْـَٔلْ  مَنْ ارَْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَاٍۗ اجََعلَْنَا مِنْ دُونِ الرَّ  

Ayette geçen, “Senden önce gönderdiğimiz elçilerimize sor”, ibaresinin anlamıyla 

ilgili tefsir rivayetlerinde çeşitli yorumlar yapılmıştır. Bu rivayetlere dayanarak bu 

ayetin İsra gecesinde nazil olduğu söylenmiştir.357 Hz. Peygamber (s.a.v.)’in eskiden 

yaşamış, gelip geçmiş peygamberlere, “Rahman’dan başka tapılacak tanrılar (edinin 

diye) emretmiş miyiz?”, diye sorması normal şartlarda mümkün değildir. Çünkü o 

peygamberler (Hz. İsa (a.s.) dışında) vefat etmişlerdir. Dolayısıyla “onlara sor” dan 

kastın onların ümmetlerine sor demek olduğu belirtilmektedir.358 Başka bir rivayete 

 
354 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 460. 

355 Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 229. 

356 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 530. 

357 Suyûtî, el-İtkan, 35. 

358 Celaleddin el-Mahalli ve Celaleddin es-Suyûtî, Tefsir-i Celaleyn, çev. Ali Rıza Kaşeli, C. 

3 (Sağlam Yayınevi: İstanbul, 2015), 267.  



148 
 

göre ise Hz. Peygamber (s.a.v.) İsra gecesi diğer peygamberleri görmüş ve onlara 

imamlık yaparak cemaatle namaz kıldırmıştır. Bu esnada Cebrail (a.s.)’ın Hz. 

Peygambere ilgili ayeti okuduğu, Hz. Peygamberin de ‘Sormaya gerek yok, çünkü bu 

konuda bir şüphem yok’ diyerek cevap verdiği anlatılmaktadır.359 Her iki rivayette 

mümkün olabilir. Bazıları da bu ayette mecaz anlam olduğunu söylemişlerdir. Genel 

olarak ayetten çıkarılabilecek anlam, Allah (c.c.) gönderdiği hiçbir elçiden 

kendisinden başka bir ilah kabul etmesini istememiştir. Diğer ilahi dinlerin 

gerçeklikleri araştırıldığında bu sonuca ulaşmak mümkündür. Allah’ın Hz. Adem’den 

itibaren insandan istediği ve gönderdiği peygamberlere de tebliğ ettirdiği yegâne 

değişmez ilke tevhid ilkesidir.360 Yani, Allah’tan başka ilah yoktur. Allah’a şirk 

koşmak yasaklanmıştır. Şirk büyük bir zulümdür.361       

Ayetteki hemze, (E ceelna, اجََعلَْنَا ) istifhamı inkâridir. Yani bahsedilen durumun 

reddedilmesi anlamına gelir. Zuhruf sûresinin ekseninde şirk inancının reddi vardır. 

Bu ayetten de bütün peygamberlerin şirki reddettiği anlaşılmaktadır. Ayet mecaz 

olarak yorumlanırsa peygamberlerden kalan öğretilerden sonuç çıkarılması isteniyor 

olabilir.   

Tefsirlerde bilgi sahibi olanlar (ehlez-zikri) ‘dan kasıtın genel olarak ehli kitap olanlar 

olduğu vurgulanırken, diğer yandan da ayetten bilgi sahibi olunmayan konularda işin 

ehline, o konuda bilgisi olanlara sorulması gerektiği anlaşılabilir. Yunus 10/94, “Şayet 

sana indirdiklerimizden şüphen varsa, senden önce kitabı okuyanlara sor. Rabbinden 

sana gelen, gerçeğin ta kendisidir, sakın şüphelenenlerden olma!”, Nahl 16/43, 

“Senden önce de ancak kendilerine vahiy indirdiğimiz kişileri peygamber olarak 

gönderdik. Eğer bilmiyorsanız bilgi sahibi olanlara sorun.”  

Ehli kitapta tevhidle emrolunmuştu. Gönderilen elçilerin hepsinin ortak mesajı 

tevhittir. Yani Allah’tan başka ilâh edinmemektir. Tevbe 9/31, “Allah’ı bırakıp da din 

âlimlerini, rahiplerini, özellikle Meryem oğlu Mesîh’i rab edindiler. Oysa tek bir 

Tanrı’ya kulluk etmekle emrolunmuşlardı. O’ndan başka tanrı yoktur; O yüceler 

 
359 Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 230-231; Kuşeyri, Letaifu’l-İşarat, C. 5, 222; Yıldırım, 

İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5528. 

360 Enbiya 21/25. 

361 Lokman 31/13. 



149 
 

yücesidir, onların yakıştırdıkları eş ve ortaklardan bütünüyle uzaktır.” Nahl, 16/36 

“Andolsun ki biz her ümmete, ‘Allah’a kulluk edin, sahte tanrılardan uzak durun’, 

diyen bir elçi gönderdik. Onlardan kimini Allah doğru yola iletti, kimileri de 

saptırılmayı hak ettiler. Yeryüzünü dolaşın da hak dini yalanlayanların âkıbetinin ne 

olduğunu görün.” Enbiya 21/24’te de ortak çağrı olarak tevhide işaret edilmektedir.  

Fahreddin Razi’ye göre Hz. Peygamberin geçmiş peygamberlere bir şey sorması aklen 

imkânsızdır. O yüzden bu ayetten kastedilenin ‘aklınla araştır, anlayışınla incele’ 

olabileceğini söyler.362 Başka bir yoruma göre ‘öncekilere sor’ demek, onların 

kitaplarında araştır demektir.363 Seyyid Kutub ayete farklı bir yorumda bulunmuştur: 

Fiziksel dünyada imkânsız görünen bazı iletişim biçimleri ruh boyutunda imkânsız 

değildir. Yani istenen sorma durumu ruhlar aracılığıyla mümkündür.364 

Bütün peygamberlerin çağrısı tek olan Allah’a kulluktur. Allah’a ortak koşmayı 

menetmişlerdir. Mücahid, Abdullah İbn Mes’ud’un kıraatinde: Senden önce 

kendilerine peygamberlerimizi gönderdiklerimize sor, anlamına gelecek şekildedir. 

Katade, Dahhak ve Süddi de İbn Mes’ud’dan bu şekilde nakletmektedirler. Ancak bu, 

sanki ayetin bir açıklaması mahiyetinde olup tilaveti değildir. Abdurrahman İbn Zeyd 

İbn Eslem’e göre anlam: Önceki peygamberlere İsra gecesi sor. Çünkü peygamberler 

İsra gecesi Hz. Peygamber için toplanmışlardı.365 Allah tarafından önceki 

peygamberlerden istenmeyen şirk inancı elbetteki son peygamber Hz. Muhammed 

(s.a.v.)’den de istenmemiştir.366 Bütün peygamberlerin ortak çağrısı “Allah’tan başka 

ilah yoktur”, sözüdür. Allah’tan başkasına ibadet etmek şirktir.    

Ebu Hayyan’a göre buradaki ifade mecaz olarak kullanılmıştır. Kastedilen anlam, 

peygamberlerin dinlerine bak. Hiçbir peygamberin dininde puta tapmak yoktur. 

Şairlerin, yurtlara, kalıntılara sorması, Arapların, “Yere sor, nehirlerini kim açtı, 

 
362 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 530. 

363 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 254-255. 

364 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 132. 

365 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7153; Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 331. 

366 Semerkandi, Tefsiru’l Kuran, C. 5, 427. 



150 
 

ağaçlarını kim dikti, meyvelerini kim topladı”, demesi gibidir. Yerden konuşması 

beklenmez, o sözsüz olarak durumuyla cevap verir.367 

Taberi’ye göre, Nisa 4/59 ayetinde istenen durumda, Allah ve Resulüne anlaşmazlık 

durumunun götürülmesi mümkün değildir. Çünkü Resulullah vefat etmiştir. Anlam 

Allah’ın kitabı olan Kur’an’a ve Resulullah (s.a.v.)’in sünnetine müracaat edin, 

demektir. Benzer durum işlediğimiz ayete de kıyaslanabilir. Nisa 4/59, “Ey iman 

edenler! Allah’a itaat edin, peygambere itaat edin, sizden olan ülü’l-emre de. Eğer bir 

hususta anlaşmazlığa düşerseniz -Allah’a ve âhirete gerçekten inanıyorsanız- onu, 

Allah’a ve peygambere götürün. Bu, elde edilecek sonuç bakımından hem hayırlıdır 

hem de en güzelidir.”  

Mukatil bin Süleyman’a göre ayette Hz. Peygambere, Allah’tan başkasına ibadete 

çağıran bir peygamberin gelip gelmediğinin, “ehli kitaptan iman edenlere”, sorması 

istenmektedir.368 Enbiya 21/7’de bilmiyorsanız ehli zikre (ehli kitap âlimlerine) sorun 

denilmektedir. Ra’d 13/43’te de kitap bilgisine sahip olanlar şahit olarak 

gösterilmektedir.  

Ayetler Arasındaki Bağlantılar  

36-45. ayetlere göre Allah’ın zikrinden yüz çevirenlere bir şeytan dost olarak 

verilecek, bu şeytan o kişiyi daha da saptıracaktır. Allah’ın zikri olan Kur’an’a nasıl 

değer vermemiz gerektiği anlaşılmaktadır. Kur’an adeta koruyucu bir kalkan gibidir. 

Şeytan arkadaş olduğu kişinin ebedi hayatının mahvolmasına vesile olmaktadır. Bu 

durumu yaşayan kişi şeytanla olan dostluğuna o kadar pişman olacaktır ki, keşke 

aramızda doğu ile batı arası kadar mesafe olsaydı diyecektir. Ama son pişmanlık fayda 

vermeyecektir. Arkadaş seçiminin önemi de ayetin işaretinden anlaşılmaktadır. Ayrıca 

Kur’an’ın inananlara şeref kazandırdığı anlatılmaktadır. Son olarakta bütün 

peygamberlerin ortak çağrısının tevhid olduğu, hiçbir peygambere Allah’tan başkasına 

ibadet edin denilmediği belirtilmektedir. Aşağıda gelen ayetlerde de Hz. Musa ve 

Firavun kıssasından bahsedilmektedir. Bu kıssa ile Hz. Peygamberin hayatı arasında 

benzerlikler mevcuttur. Mekke müşriklerinin değer yargıları ile Firavun’un değer 

 
367 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 460. 

368 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 613. 



151 
 

yargıları arasında birçok benzerlik bulunmaktadır. Bu durum küfrün karakterini 

sergilemektedir. 

2.2.5. Hidâyet Rehberi Peygamberlerden Hz. Musa (a.s.) ve Hz. İsa (a.s.)  

2.2.5.1. Tevhid Davetçisi Hz. Musa (a.s.) ve Zalim Firavun 

ِ الْعَالمَ۪ينَ  وَلَقَدْ  ي رَسُولُ رَب  ئِه۪ فَقَالَ اِن ۪ ا ﴾46﴿ارَْسَلْنَا مُوسٰى بِاٰيَاتِنََٓا الِٰى فرِْعَوْنَ وَمَلََُ۬ اءَهُمْ   فلَمََّ جََٓ

يَةٍّ اِلَّْ هِيَ اكَْبرَُ مِنْ اخُْتهَِاۘ وَاخََذْناَهُمْ بِالْعَذاَبِ  نرُ۪يهِمْ مِنْ اٰ  وَمَا  ﴾47﴿بِاٰيَاتنََِٓا اِذاَ هُمْ مِنْهَا يَضْحَكُونَ 

ا ﴾49﴿ يََٓا ايَُّهَ السَّاحِرُ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بمَِا عَهِدَ عِنْدَكَ اِنَّنَا لمَُهْتدَُونَ   وَقَالوُا   ﴾48﴿لعَلََّهُمْ يرَْجِعوُنَ    فلَمََّ

فرِْعَوْنُ ف۪ي قَوْمِه۪ قَالَ يَا قَوْمِ الََيْسَ ل۪ي مُلْكُ   وَناَدٰى  ﴾50﴿نْكُثوُنَ كَشَفْنَا عَنْهُمُ الْعَذاَبَ اِذاَ هُمْ يَ 

انََاُ۬ خَيْر  مِنْ هٰذاَ الَّذ۪ي هُوَ مَه۪ين  وَلَْ   امَْ  ﴾51﴿مِصْرَ وَهٰذِهِ الْْنَْهَارُ تجَْر۪ي مِنْ تحَْت۪يَۚ افَلَََ تبُْصِرُونَ  

﴾52﴿يكََادُ يبُ۪ينُ   

46-) Andolsun biz Musa’yı âyetlerimizle Firavun’a ve onun ileri gelen adamlarına 

göndermiştik de Musa: Ben âlemlerin rabbinin elçisiyim, demişti. 

Mele  

Ragıp el-İsfehani mele kelimesinin sözlük anlamını, “Kalpleri saygınlık ve heybet 

yönünden dolduran ileri gelen topluluk”,369 olarak tarif eder. Neml 27/38. ayetinde Hz. 

Süleyman’ın, “Ya eyyuhel-meleu”, diye seslenmesi, Hz. Süleyman’ın da yönetiminde 

bir mele grubunun olduğunu gösteriyor. Bu durum Mele’nin sadece olumsuz anlamda 

bir heyet olmadığını, bir danışma heyeti olduğunu gösterir. Mele, yönetimin üst 

kademesinde bulunan insan gurubudur. Neml 27/38, “(Danışmanlarına dönerek) 

‘Beyler! Onlar boyun eğerek bana gelmeden önce hanginiz o kraliçenin tahtını bana 

getirebilirsiniz?’, diye sordu.” Kur’an’da, “Mele” kelimesi siyasi elitler için, “Mütref” 

kelimesi ise zengin elitler için kullanılmaktadır. 

Bir önceki ayette tevhid vurgusu yapıldıktan sonra Hz. Musa (a.s.)’ın Firavun’a 

gönderilişi anlatılmaktadır. Hz. Musa (a.s.)’ın tebliğ için Firavun ve ileri gelen 

adamlarına gitmesi, değişimin sağlanması amacıyla otorite sahiplerine gidilmesi 

amacını taşıyabilir. Çünkü Firavun’un Hz. Musa (a.s.)’ın tebliğini kabul etmesi 

halinde halkına bu durum daha kolay yansıyabilirdi. Hz. Musa’nın Firavun’a hitap 

ederken kendisinin, “Âlemlerin rabbinin elçisi”, olduğunu dile getirmesi de önemli bir 

 
369 İsfahani, Müfredat, 1012. 



152 
 

ayrıntıdır. Gerçek ilâh, “Âlemlerin rabbi olan Allah” tır. Sadece Mısır’a hükümdar 

olmakla ilah olunmaz. 

Firavun azgınlıkta o kadar ileri gitmiş, o kadar sınırı aşmıştı ki kendisinin ilah 

olduğunu iddia ediyordu. Kasas 28/38, “Firavun, ‘Ey seçkinler! Sizin için benden 

başka tanrı tanımıyorum. Ey Hâmân! Haydi benim için tuğla fırınını yak, bana bir kule 

yap. Belki oradan Mûsâ’nın tanrısını görürüm; ama kesinlikle onun bir yalancı 

olduğunu düşünüyorum’, dedi”. Firavun halkına, ‘Ben sizin en yüce rabbinizim!’, 

dedi”.370 Allah (c.c.) Hz. Musa’ya, Firavun’un azdığını belirterek ona gitmesini 

söyledi. Konu, Naziat 79/17, Şuara 26/10-11, Taha 20/24-43. ayetlerinde de 

anlatılmaktadır.  

Mekkî olan bu ayetlerde adeta Hz. Peygamber ve müşrikler arasındaki durumla, Hz. 

Musa ile Firavun ve kavmi arasındaki duruma dikkat çekilmektedir. Her iki durum 

karşılaştırıldığında gerçekten birçok benzerlik tespit edilebilmektedir. Anlatılan 

kıssalar mü’minler için bir ders niteliği taşımaktadır.    

Kur’an’da Hz. Musa (a.s.) 

Kur’an’da ve sahih hadislerde adı en çok geçen, kendisinden en çok bahsedilen 

peygamber Hz. Musa (a.s.)’dır. Kur’an’da 34 sûrede ve 136 yerde ismi geçmektedir.371 

İsrail, Hz. Yakub’un lakabıydı. İsrailoğulları yani Yakupoğulları Hz. Yusuf’la beraber 

Mısır’a yerleşmişlerdi. “Kendilerini Güneş tanrısı Ra’nın oğlu kabul eden firavunlar, 

putperestliği ve firavunların ulûhiyeti inancını reddeden İsrailoğullarını ağır işlerde 

çalıştırdılar”.372 Hz. Musa’nın doğumu zamanlarında Firavun İsrailoğullarına zulüm 

yapmaktaydı. Erkek bebekleri öldürüp, kızları hayatta bırakıyordu.373 Kur’an’da Hz. 

Musa’nın bebekliği374 ve gençliğiyle375 ilgili bazı bilgiler verilmektedir. Hz. Musa 

doğduğunda annesine, Hz. Musa’yı bir muhafazaya koyup nil nehrine atılması 

 
370 Naziat 79/24. 

371 DİA, 31 Muhammediyye-Münazara. (Ömer Faruk Harman, Musa maddesi, 210.) 

372 İsmail Yiğit, Peygamberler Tarihi, (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2004), 390. 

373 Bakara 2/49, A’raf 7/141, İbrahim 14/6, Kasas 28/4. 

374 Taha 20/38-40, Kasas 28/7-13. 

375 Taha 20/39, Kasas 28/14. 



153 
 

vahyediliyor. Daha sonra O’nu nehirden Firavun’un karısı buluyor ve Hz. Musa (a.s.) 

Firavun’un sarayında büyüyor. İleriki yaşlarda bir gün dışarı çıkıyor, iki kişinin kavga 

ettiğini görüyor, yardım isteyen İsrailoğullarından birine yardım etmek isterken, kıpti 

adama bir yumruk atıyor ve adamın ölümüne sebep oluyor.376 Daha sonra şehirden 

kaçıyor ve medyene gidiyor. Hz. Şuayb (a.s.)’ın yanında 10 yıl kalıyor ve kızlarından 

biriyle evlenip ordan ayrılıyor. Yolda ailesiyle giderken bir ateş görüyor. Ailesine 

ateşe bakayım geleyim belki bir kor ya da haber getiririm diyerek ayrılıyor. Ateşin 

yanına gittiğinde Allah (c.c.) kendisine sesleniyor ve onu mucizelerle Firavun’a 

gönderilmek üzere vazifelendiriyor.377 Hz. Musa’nın isteği üzerine, kardeşi Hz. 

Harun’da ona yardımcı olmak üzere peygamberlikle görevlendiriliyor. Hz. Musa, Hz. 

Harun’la birlikte kendisine verilen yedi beyda ve asa mucizeleriyle Firavun’a gidiyor 

ve ona tebliğde bulunuyor. İsrailoğullarını kendisiyle birlikte göndermesini istiyor. 

Firavun şehirdeki sihirbazları topluyor ve Hz. Musa’yla sihirbazlar karşılaşıyorlar. Hz. 

Musa’nın gösterdiği mucizeler karşısında sihirbazlar iman ediyor.378 Firavun 

mucizelere rağmen Hz. Musa’ya inanmıyor ve İsrailoğlullarına karşı baskı ve zulmüne 

devam ediyordu.379 Hz. Musa’ya 9 mucize verilmiştir. Bunlar asa, beyaz el, tufan, 

çekirge, haşere, kurbağa, kan, karanlık ve Kızıldeniz’in yarılmasıdır. Firavunun 

İsrailoğullarına yaptığı zulümler devam ederken Allah tarafından halkıyla beraber 

çeşitli musibetlere uğratılmışlardır. Bu musibetler Tufan, çekirge, haşere, kurbağa, 

suların kan olması ve karanlık gibi belalardır. Her defasında Hz. Musa’ya gelip 

düzeleceklerine söz vermişler fakat musibetler kalkınca eski hallerine geri 

dönmüşlerdir.380 Hz. Musa (a.s.)’a Allah tarafından bir gece İsrailoğullarıyla yola 

çıkması emredilmiş, Hz. Musa’da İsrailoğullarını alıp yola çıkmıştır. Durumu 

farkeden firavun ve adamları askerleriyle peşlerine düşmüştür. Kızıldeniz’in kenarına 

 
376 Taha 20/40, Kasas 28/15-28. 

377 Taha 20/17-23, Neml 27/10-12, Kasas 28/31-32, A’raf 7/103, Yunus 10/75, Taha 20/25-

35, 42-46, Furkan 25/36, Şuara 26/10-15, Kasas 28/32-35, Mü’min 40/23-24, Zuhruf 

43/46, Naziat 79/16-17. 

378 A’raf 7/104-126, Yunus 10/83, Taha 20/47-76, Şuara 26/16-51, Kasas 28/36-37, Duhan 

44/17-21. 

379 Bakara 2/49, İbrahim 14/6, A’raf 7/127, Gafir 40/23-25, Zuhruf 43/51-54. 

380 A’raf 7/130-135, İsra 17/101. 



154 
 

gelmişler, Hz. Musa bir mucize göstererek Allah’ın emriyle asasını denize vurmuş ve 

deniz ikiye bölünmüştür. İsrailoğulları açılan bu yoldan geçmişler, firavun ve adamları 

ise boğulmuştur.381 Hz. Musa, İsrailoğullarını kurtardıktan sonra vahiy almak üzere 

Tur dağına gitmiştir.382 Tur dağına çıktığında kavmi bir buzağı heykeline tapmaya 

başlamıştır. Geri dönüp bu yanlış durumu düzelten Hz. Musa, daha sonra 70 kişi 

seçerek tekrar Tur dağına gitmiştir.383 İsrailoğullarına va’dedilen topraklara girmeleri 

istenir fakat bunu kabul etmeyince ceza olarak 40 yıl çölde kalırlar.384 Hz. Musa’ya 

inanmayan Firavun, Haman ve Karun helâk olur.385 Hz. Musa Firavun’a gittiğinde 

sihirbaz olmakla itham edilmiştir.386 Tefsir çalışmasını yaptığımız Zuhruf sûresinin 

49. ayetinde de Firavun’un kavmi Hz. Musa’ya, “Ya Eyyuhes Sahir”, “Ey Sihirbaz”, 

diye hitap etmiştir. Hz. Musa Kur’an’da kısaca böyle anlatılmaktadır. 

“Kıssanın sunuluşu ile güdülen amaç, Firavun’un Hz. Musa’nın peygamberliğine itiraz 

etmesinin gerekçeleri ve değer yargıları ile Arap müşriklerinin Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) peygamberliğine itiraz etmelerinin gerekçeleri ve değer yargıları arasındaki 

benzerliği vurgulamaktır”.387 Aynı zamanda Hz. Musa kıssasının anlatılma nedeni 

bütün peygamberlerin ortak çağrısının tevhid olduğunu göstermektir.388 Hz. Musa’nın 

Firavun’a gönderilmesinin başka bir hikmetide, Firavun’un halkın yöneticisi 

olmasıydı. Eğer o dini kabul etseydi, halkıda kabul ederdi. Roma imparatoru 

Konstantin Hıristiyan olunca halkı arasında Hıristiyanlık hızlı bir şekilde yayılmıştı. 

Totaliter rejimlerde değişim yukarıdan aşağıya, demokratik sistemlerde ise aşağıdan 

 
381 Bakara 2/50, A’raf 7/136, Enfal 8/54, Yunus 10/90-92, İsra 17/103, Taha 20/77-78, Şuara 

26/52-53,60-66, Kasas 28/40, Duhan 44/23, Zariyat 51/40. 

382 A’raf 7/142-145. 

383 Bakara 2/54,92, A’raf 7/148-156, Taha 20/85-97. 

384 Maide 5/21-26. 

385 Ankebut 29/39.  

386 Kasas 28/48. 

387 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 133. 

388 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 224-225. 



155 
 

yukarı olur. Kendini tanrı olarak gören birini değiştirmek kolay değildir. Ancak 

mucizelerle ikna edilebilir”.389  

Vehbe Zuhayli’ye göre Hz. Musa’ya verilen ayetlerden maksat, A’raf 7/133’te 

belirtilenlerdir. A’raf 7/133 “Biz de açık seçik mûcizeler olmak üzere onların üzerine 

tûfan, çekirge, haşarat, kurbağalar ve kan gönderdik. Yine de büyüklük tasladılar ve 

günahkâr bir kavim olmakta direndiler”. 390  

Peygamberlerle Alay Edilmesi 

47-) Onlara âyetlerimizi getirince, bunlara gülüvermişlerdi. 

Sûrenin başında alay etmenin inanmayanların genel bir tavrı olduğu belirtilmişti. 

Zuhruf 43/7, “Kendilerine gelen her peygamber ile alay edip durdular.” Daha önce 

gönderilen peygamberlere de genel olarak bu tepki gösterilmiştir. Peygamberlerin 

tebliğine karşı alay dili kullanılmış ve dalga geçilmiştir. Nitekim Hz. Peygamberin 

tebliğinde de müşriklerin tavırları; öncelikle görmezden gelmeyle başlamış, daha 

sonra alay etmeye ve iftira atmaya, bu bir sihirdir demeye başlamışlar, son aşamada 

da işkencelere ve şiddete başvurmuşlardı. Bütün bunlarla sonuç alamayınca son çare 

olarak Hz. Peygamber’i öldürmek için suikast planı yapmışlardı. Hz. Peygamber bu 

suikastten Allah’ın yardımıyla kurtulmuş ve hicret yolculuğuna başlamıştı.  

Hz. Musa (a.s.) mucizelerle Firavun kavmine geldiğinde, asanın yılan olması ve yed-i 

beyza mucizesine güldüler, dalga geçtiler. Mucizelerin büyüklüğünü anlayamadılar.391  

İnkârcı müşriklerin hakka karşı kullandıkları taktiklerden biri ve onlarca en önemlisi, 

hakkı küçümsemek, alaya almaktır. Mu’cize, açık delil ve belge karşısında bu silahı 

kullanmak, küfrü temsil edenlerin devam edegelen âdetidir. Nuh’a (a.s.), İbrahim’e 

(a.s.), Musa’ya (a.s.), İsa’ya (a.s.) ve Hz. Muhammed’e (a.s.) karşı hep bu silahla karşı 

çıkılmıştır. Şüphesiz bu da aczin ve cehaletin eseridir.392 

Ayette Hz. Peygamber’e teselli vardır. Nasıl ki müşrikler Hz. Peygamber’in tebliğiyle 

alay ettiyse, ondan önce gelen peygamberlerle de alay edilmişti. Bunlardan biri de 

 
389 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 331. 

390 Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 65. 

391 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3285. 

392 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5531. 



156 
 

ulu’l-azm bir peygamber olan Hz. Musa (a.s.) idi. Hz. Peygambere bu durum anlatılıp 

kavminin sıkıntılarına sabretmesi tavsiye edilmektedir.393  

Firavun ve Kavmine İndirilen Belalar 

48-) Onlara gösterdiğimiz her bir âyet (mucize) diğerinden daha büyüktü. Doğru yola 

dönsünler diye onları azaba uğrattık. 

Kur’an sûrelerinde kıssaların anlatılış şekli biraz farklılık göstermektedir. Bunun 

nedeni sûrenin siyakına uygunluğuyla ilgilidir. Kıssa sûrenin mesajına uygun şekilde 

ve uygun ayrıntıda verilmektedir. Dolayısıyla kıssaların bütün özelliklerini görmek 

için Kur’an bütünlüğünü dikkate almak gereklidir. Nitekim bu ayette kastedilen 

durumlar A’raf sûresi 132-136. ayetlerinde açıklanmaktadır.   

Ayetlerden kastedilen Firavun kavminin doğru yola gelmesi için gönderilen belalardı. 

Allah onların iyiliğini istiyor, doğru yola gelmeleri için onları çeşitli belalara maruz 

bırakıyordu. Ancak onlar bu durumun farkına varamayıp yanlış yollarında gitmekte 

ısrar ettiler. Sonuç olarak boğularak helâk edildiler. 

A’raf sûresi 132-136 ayetlerde, Firavun ve kavmine inanmamaları nedeniyle inen 

belalar ve akıbetleri özet şekilde anlatılıyor. Belki akıl ederler diye üzerlerine inen 

belalar kendilerine bir fayda sağlamıyor, bunlardan ibret alıp doğru yola gelmiyorlardı. 

Sonuç olarak boğularak helâk edildiler. A’raf 7/132-136, “Ve dediler ki: ‘Bizi 

büyülemek için ne işaret getirirsen getir, biz sana inanacak değiliz’. Biz de açık seçik 

mûcizeler olmak üzere onların üzerine tûfan, çekirge, haşarat, kurbağalar ve kan 

gönderdik. Yine de büyüklük tasladılar ve günahkâr bir kavim olmakta direndiler.  

Azap üzerlerine çökünce, ‘Ey Mûsâ! Sana verdiği söz hürmetine, bizim için Rabbine 

dua et! Eğer bizden azabı kaldırırsan mutlaka sana inanacağız ve muhakkak 

İsrâiloğulları’nı seninle göndereceğiz’, derlerdi. Ulaşacakları bir müddete kadar 

onlardan azabı kaldırdığımızda hemen sözlerinden dönerlerdi. Nihayet, âyetlerimizi 

asılsız saymaları ve onlardan gafil kalmaları sebebiyle kendilerini cezalandırdık ve 

onları denizde boğduk.” İsra 17/101’e göre Hz. Musa’ya açık seçik dokuz ayet 

verilmiştir. Ebu’l Leys es-Semerkandi’ye göre inen belalar: Kızgın ateş, tufan, çekirge, 

bit, ağaç kurtları, kurbağa ve suların kana dönüşmesi mucizeleridir.394 

 
393 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 331. 

394 Semerkandi, Tefsiru’l Kuran, C. 5, 428-429. 



157 
 

Hz. Musa (a.s.)’ın gösterdiği mucizelerin her biri bir öncekinden daha büyük ve daha 

etkileyiciydi. Buna rağmen Firavun ve kavmi iman etmediler. Bu durum, Allah’ın 

(c.c.) birçok ayette belirttiği kalpleri sağır ve kör olanların hidâyete, imana 

ulaşmayacağının bir ispatıdır.395 Savi’ye göre, “Her mucize, mucizelikte son derece 

ileriydi. Öyle ki, ona bakan, onun diğerlerinden daha büyük olduğunu zannederdi”.396 

Firavun Kavmine İnen Belalar 

Hz. Musa (a.s.), Firavun ve kavmine tebliğde bulunup olumlu bir karşılık alamayınca, 

Allah’a dua edip onların cezalandırılmasını istedi. Bunun üzerine senelerce süren bir 

kıtlık meydana geldi. Bunun üzerine Mısırlılar Hz. Musa’ya gelip kıtlığın kaldırılması 

için dua etmesini istediler. Kıtlık kalkarsa, iman edeceklerini söylediler. Hz. Musa dua 

etti ve kıtlık kalktı. Ama Firavun kavmi inanmadı. Hz. Musa tekrar bunlar için beddua 

etti. Bunun üzerine çok aşırı yağmur yağdı ve her tarafı sel bastı. Sel İsrailoğullarına 

ise zarar vermedi. Bunun üzerine Firavunun kavmi Hz. Musa’ya gelip azabın 

kaldırılmasını istediler ve bunun karşılığında iman edeceklerini söylediler. Hz. Musa 

azabın kaldırılması için dua etti. Sel ortadan kalktı. Selden sonra ürünlerde bir bolluk 

ve bereket meydana geldi. Kavim yine iman etmedi ve sözünden döndü. Bir müddet 

sonra her tarafı çekirgeler kaplamaya başladı. Firavun kavminin ekinlerine çok zarar 

veriyorlardı. Zarar çok büyüyünce Hz. Musa’ya gelip azabın kaldırılmasını talep 

ettiler. Önceki belalarda olduğu gibi azap kalkarsa iman edeceklerini söylediler. Hz. 

Musa’nın duasıyla bu azapta kalktı ama yine iman etmediler. Depolarımızda kalan 

buğday v.b. bize yeter dediler. Bir müddet sonra depolardaki buğdaylara, buğday 

bitleri musallat oldu. Her tarafı buğday bitleri sardı. Aynı şekilde yine Hz. Musa’ya 

gelip rica ettiler. Bela kalktı yine inanmadılar. Benzer şekilde kurbağa belası verildi 

ve her tarafları kurbağa doldu. Yine dua istediler, bela kalktı yine inanmadılar. Son 

olarak Nil nehri kana dönüştü. Firavun kavmi su aldığında su kana dönüşüyordu. 

İsrailoğulları aldığında ise su oluyordu. Bu açık bir mucizeydi. Yine de iman 

etmediler. En sonunda suyla boğulup helâk oldular.397      

 

 
395 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 134. 

396 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 464. 

397 Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 235-237. 



158 
 

Ey Sihirbaz 

49-) Bunun üzerine dediler ki: Ey büyücü! Sana verdiği ahde göre bizim için rabbine 

dua et; çünkü biz artık doğru yola gireceğiz. 

Hz. Musa’nın belaların kalkmasına vesile olacak kadar Allah katında değerli olduğunu 

biliyorlardı ki ona gelip böyle bir istekte bulunuyorlardı. Ancak bela ve azabın 

kalkmasından sonra da verdikleri sözden vazgeçiyorlardı. A’raf 7/135, “Ulaşacakları 

bir müddete kadar onlardan azabı kaldırdığımızda hemen sözlerinden dönerlerdi.” Bir 

sonraki ayette de helâk edilme nedenleri anlatılıyor. A’raf 7/136, “Nihayet, 

âyetlerimizi asılsız saymaları ve onlardan gafil kalmaları sebebiyle kendilerini 

cezalandırdık ve onları denizde boğduk.”   

Azabın kalkması halinde İsrailoğullarını Hz. Musa ile göndereceklerini söylüyorlardı. 

Şuara 26/34, “Firavun, adamlarına şöyle dedi: ‘Doğrusu bu, çok bilgili bir sihirbaz!’” 

Kavminden önce Firavun’da Hz. Musa için sihirbaz diyordu. A’raf 7/134, “Azap 

üzerlerine çökünce, ‘Ey Mûsâ! Sana verdiği söz hürmetine, bizim için rabbine dua et! 

Eğer bizden azabı kaldırırsan mutlaka sana inanacağız ve muhakkak İsrâiloğulları’nı 

seninle göndereceğiz’, derlerdi.”  

A’raf 7/111-126 ayetlerde sihirbazların Hz. Musa’ya inanması anlatılmaktadır. Sihir 

işinin uzmanları olan sihirbazların Hz. Musa’ya iman etmesi, Hz. Musa’nın sihirbaz 

olmadığının delilidir. A’raf 7/117-122, “Biz de Mûsâ’ya ‘Asânı at!’ diye vahyettik. 

Bir de baktılar ki bu, onların uydurduklarını yakalayıp yutuyor! Böylece gerçek ortaya 

çıktı ve onların yaptıklarının asılsız olduğu anlaşıldı. İşte Firavun ve kavmi orada 

yenildiler ve küçük düşüp yarıştan çekildiler. Sihirbazlar derhal secdeye kapandılar. 

‘Âlemlerin rabbine, Mûsâ ve Hârûn’un rabbine iman ettik’, dediler.” Sihirbazlar Hz. 

Musa’nın gösterdiği mucize karşısında bunun kendi yaptıkları göz aldatmacası olan 

illizyon olmadığını anlıyorlar ve derhal iman ediyorlardı. Sihirbazların secde etme 

nedeni sihir konusunda yeryüzü bilgisinin birazına sahip olmalarıydı.398 Yunus 

10/77’de Hz. Musa kendisinin sihirbaz olmadığını söylemektedir.  

“Ya Eyyuh’es-Sahir”, yani ey sihirbaz, ey büyücü diye seslendikleri Hz. Musa (a.s.)’ 

dır. Müfessirlerin açıklamalarına göre bu ifade bir hakaret değil, o zamana göre bir 

 
398 Şa’ravi, Kur’an Mucizesi, 15. 



159 
 

üstünlük ifadesidir. O zamanki bilgin, âlim kişilere söylenen bir sözdür. 399 Ayette, 

uğradıkları azabın kaldırılması için Hz. Musa’ya müracaat ettikleri ve doğru yola 

gireceklerini söyledikleri anlatılmaktadır. İbn Abbas’a göre, “Bunun manası, ‘Ey 

bilgin!’dir. Büyücü onlar içinde büyüktü, ona saygı gösterirlerdi”.400 “Onlar, mahir, 

âlim ve bilgin bir kimseye, sihirbaz diyorlardı. Çünkü onlar sihiri gözlerinde çok 

büyütmüşlerdi. Bu durum, zamanımızda kâmil ve ileri derecedeki bir âlim hakkında, 

‘O, adeta büyüledi’, denilmesi gibidir”.401 Müşriklerde, genel olarak Hz. Peygambere 

altı çeşit suçlama da bulunuyorlardı. Bunlar: Büyücü ya da büyülenmiş402, şair403, 

mecnun404 (deli, cinlenmiş), yalancı405, iftiracı406, başkası tarafından öğretilen407. 

Zariyat 51/52-53’te önceki kavimlerinde kendilerine gönderilen peygamberlere 

sihirbaz ya da mecnun dedikleri anlatılmaktadır.   

Firavun’un kavmi “Ey Sihirbaz”, hitabıyla seslenerek Hz. Musa’yla alay etmiyorlardı. 

Çünkü o anda büyük bir sıkıntı içindeydiler. Bu husus diğer ayetlerde de şöyle ifade 

edilmektedir. “Üzerlerine azap inince şöyle dediler, “Ey Musa, sana verdiği ahde 

binaen bizim için rabbine dua et. Eğer bu azabı bizden kaldırırsan yemin olsun ki, 

sana iman eder ve İsrailoğullarını seninle beraber gönderiririz.” Ne zaman ki 

erişecekleri bir süreye kadar üzerlerinden azabı kaldırdık. Hemen yeminlerini 

bozdular.408  

 

 
399 Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 67. 

400 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 464. 

401 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 533; İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim 

Tefsiri, C. 13, 7154. 

402 İsra 17/47, Yunus 10/2. 

403 Enbiya 21/5, Saffat 37/36. 

404 Hicr 15/6, Duhan 44/14. 

405 Sad 38/4. 

406 Yunus 10/38, Şura 42/14. 

407 Duhan 44/14. 

408 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 332. 



160 
 

50-) Fakat biz onlardan azabı kaldırınca, sözlerinden dönüverdiler. 

Bu durum A’raf 7/133-135. ayetlerde de anlatılmaktadır. Çeşitli belalara maruz kalan 

Firavun ve kavmi, her defasında azabın kaldırılmasını istemişler. Azap kaldırıldığında 

ise yine eski hallerine geri dönmüşlerdir. “Biz de açık seçik mûcizeler olmak üzere 

onların üzerine tûfan, çekirge, haşarat, kurbağalar ve kan gönderdik. Yine de büyüklük 

tasladılar ve günahkâr bir kavim olmakta direndiler. Azap üzerlerine çökünce, "Ey 

Mûsâ! Sana verdiği söz hürmetine, bizim için rabbine dua et! Eğer bizden azabı 

kaldırırsan mutlaka sana inanacağız ve muhakkak İsrâiloğulları’nı seninle 

göndereceğiz", derlerdi. Ulaşacakları bir müddete kadar onlardan azabı 

kaldırdığımızda hemen sözlerinden dönerlerdi”.409 Ayette geçen yenkusu, nekeseden 

türemiş olup anlamı; bozmak, iptal etmek, çözmek, izi silmek ve ahdi bozmak 

demektir. Verdikleri sözü bozdular, iptal ettiler, demektir.410 

Mekkelilerde Firavun’un kavminede gönderilen bir felaket olan kıtlığa uğramışlardı. 

Resulullah’a gelip kaldırılmasını istemişler ama kıtlık belası kalkınca düşmanlıklarına 

geri dönmüşlerdi. Küfür sahibi nefis genel olarak nankör ve dönektir.411 Ayette Hz. 

Peygambere teselli vardır. İnkâr yalnızca asrı saâdete has bir durum olmayıp, her 

devirde bulunabilen bir haldir.412 

Üstünlük Kıriterleri Olarak Yönetim ve Servet 

51-) Firavun kavmine seslendi ve şöyle dedi: “Ey kavmim! Mısır mülkü ve altımdan 

akıp giden şu ırmaklar benim değil mi? Hâla görmüyor musunuz?” 

Mü’min sûresinde geçen “Mü’min”in söyledikleri, sihirbazların iman etmesi ve gelen 

belaların Hz. Musa’nın duasıyla kalkmasından dolayı, Firavun’un kavmi biraz 

inanmaya doğru meyletmiş olabilir. Firavun bunu farketmiş ve halkını ikna etmek için 

propaganda yapmıştır. Firavun zamanında, günümüzdeki gibi televizyon, radyo, 

gazete v.b. iletişim araçları olmadığından, bütün kavmine bir anda seslenme imkânı 

çok zordur. Şehirlere gönderdiği münadilerle sözlerini duyurmuş olabilir. II. 

 
409 A’raf 7/133-135. 

410 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 335. 

411 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5532. 

412 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3286. 



161 
 

Ramses’in Hz. Musa zamanındaki Firavun olup olmadığı kesin olarak bilinmemekle 

beraber, keşfedilen bazı papirüslerdeki II. Ramses’e ait fermanda kendisinin ilah 

olarak kabul edilmesini istediği keşiflerde tespit edilmiştir.413 Firavun ve önde gelen 

yönetimindeki mele’ler, iktidardan besleniyorlardı. İnanmak dünyevi olarakta işlerine 

gelmiyordu. Mevcut iktidardaki sistemlerinin değişmesini istemiyorlardı.    

Hz. Musa (a.s.)’ın duasıyla belaların kaldırılmasından dolayı Firavun, kavminin 

yanındaki konumunu korumak için onlara seslenip ikna etmek istemiştir. Sarayının 

yanından geçen Nil nehrinin kollarını işaret ederek bu ırmakların ve Mısır mülkünün 

kendisine ait olduğunu söylemiştir. Firavun’un nehirlerden kastı, büyük ihtimalle Nil 

nehri’nin kolları olan Melik, Tolon, Dimyat ve Tennis nehirleridir. Bunlar Nil nehrinin 

dört büyük koludur. Katade’ye göre Mısır’ın bahçe ve nehirleri Firavun’un köşkünün 

altında uzanıyordu.414 Firavun kendi hükümdarlığını, dünyada hâkim olduğu 

unsurlarla güçlendirmek ve kavminin yanındaki değerini sağlamlaştırmak 

istemektedir. Hz. Musa (a.s.)’ın mucizelerinden kavminin etkilenmemesine 

çabalamaktadır. 

Firavun, Kureyş müşrikleriyle aynı değer yargılarıyla hareket etmektedir. Zira Kureyş 

müşrikleri ‘Kur’an şu iki şehrin önde gelenlerinden birine indirilmeli değil miydi? 

diyerek, serveti en önemli değer yargısı yapmışlardı. Firavun da sahip olduğu 

hükümdarlıktaki servet ve zenginlikleri sıralıyor, sarayının altından akan ırmakları 

onlara örnek olarak gösteriyordu. Böylece Hz. Musa’ya karşı üstünlük kazanmaya 

çalışıyor, böbürleniyordu.415 

Firavun’un maddi varlıklarıyla övündüğü gibi Mekkeli müşriklerde maddi varlıkları 

büyüklük ölçüsü olarak görüyor, mal ve evlatlarıyla övünüyorlardı. Taptıkları putlar 

onların hem manevi boşluklarını dolduruyor hemde mevcut konumlarını ve güçlerini 

 
413 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 226. 

414 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 465; Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve 

Tefsiri, C. 7, 3288; Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 534; Emiroğlu, Esbab-ı 

Nüzul, C. 11, 238. 

415 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 132. 



162 
 

devam ettirmelerini sağlıyordu.416 Her iki mantığın üstünlük ölçüsüde mal, mevki, 

nüfus vb. dünyevi şeylerdi. 

Allah’ın dışında bir şeyle övünenin helâkı o şey yüzünden olur. Firavun da 

hükümdarlığıyla ve Nil nehrinin hükümdarlığı altında akmasıyla böbürlenmiştir. 

Sonuç olarak Firavun’un helâkide suda boğularak olmuştur. Böbürlendiği şeyle helâk 

olmuştur.417 

52-) “Yoksa ben, kendisi zayıf ve neredeyse söz anlatamayacak durumda bulunan şu 

adamdan daha hayırlı değil miyim?” 

 Mehin, önemsiz, değersiz demektir”.418 : مَه۪ين  “

“Süfyan, Firavun’un sözleri içinde geçen ‘mehin’ kelimesini hakir anlamında, Katade 

ve Süddi ise zayıf anlamında almışlardır. İbn Cerir ise, onun şöyle demek istediğini 

belirtir: Onun hükümranlığı, saltanatı ve malı yoktur”.419 

Firavunun amacı halkını Hz. Musa’ya iman etmekten alıkoymaktı. Firavun, kendisiyle 

Hz. Musa’yı kıyaslayarak kavmine Hz. Musa’dan üstün olduğunu anlatmak 

istemektedir. Hz. Musa’nın değersiz biri olduğunu, neredeyse söz anlatamayacak bir 

insan olduğunu vurgulamaktadır. Bununla ilgili çeşitli yorumlar yapılmıştır.  

Rivayete göre, Hz. Musa çocukken Firavun’un sarayında iken, Firavun’un sakalından 

hınçla tutup birkaç kıl koparmıştı. Buna sinirlenen Firavun Hz. Musa’yı öldürmek 

istemişti. Ama eşi buna engel olmuş, onun daha çocuk olduğunu söylemişti. Bunun 

üzerine Firavun Hz. Musa’yı denemeye tabi tuttu, önüne iki kap koydurttu. Birine 

altın, diğerine ateş koru koydular. Eğer Hz. Musa elini altına uzatacak olsa Firavun 

Hz. Musa’nın bilinçli bir şekilde hareket ettiğini düşünüp onu öldürtecekti. Cebrail o 

anda gelir ve Hz. Musa’nın elini ateş kabına sokar. Hz. Musa ordan bir kor alıp ağzına 

 
416 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5532. 

417 Kuşeyri, Letaifu’l-İşarat, C. 5, 224. 

418 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 463. 

419 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7156. 



163 
 

atar, kor dilini yakar. Hz. Musa’nın kekeme olmasına neden olur. Bundan dolayı Hz. 

Musa duasında dilindeki düğümün çözülmesini istemiştir.420 

Taha sûresi 20/25-28. Ayetlerine göre Hz. Musa (a.s.), “Dilimden düğümü çöz” diye 

Allah’a dua etmiş ve bu duası Taha sûresi 20/36. Ayetine göre kabul edilmiştir.421 Bu 

durumda Firavun’un, “Söz anlatamayacak durumda biri”, olarak Hz. Musa’yı 

vasıflandırması farklı bir anlama da gelebilir. “Mûsâ ‘Rabbim!’ dedi, ‘Kalbime 

genişlik ver. İşimi bana kolaylaştır. Dilimden düğümü çöz -ki sözümü iyi 

anlasınlar’”.422 “Allah buyurdu: ‘Ey Mûsâ! Dileğin kabul edildi’”.423 Firavun, Hz. 

Musa’nın Mısır’dan çıkmadan önce dilinde düğüm olduğunu ima ederek konuştu. 

Oysaki Allah onun dilindeki tutukluluğu gidermişti. Açık ve rahatlıkla meramını 

anlatacak hale gelmişti.424 Başka bir yorum olarak Firavun, Hz. Musa’nın 

söylediklerinden dolayı aklının karıştığını ve onun dediklerini anlamadığını ifade 

etmiş olabilir. 

Firavun, Hz. Musa’yı küçümsemiştir. Allah’ta Hz. Musa’nın eliyle onu helâk etmiştir. 

Kim birini küçümserse, Allah küçümsenen kişiyi onun başına musallat eder.425 

Firavun ilahi mesaja karşı inat ediyor ve Hz. Musa’yı önemsemiyormuş gibi 

davranıyordu.426  

Firavun da Mekke müşrikleri gibi üstünlüğü mal ve makamca üstünlük olarak 

görmektedir. Onda mal ve makam olduğu için kendisini Hz. Musa’dan üstün görmekte 

ve peygamberliği Hz. Musa’ya uygun bulmamaktadır. Müşriklerin, “Şu Kur’an iki 

memleketten birindeki büyük bir adama indirilmeli değil miydi?”, (Zuhruf 43/31), 

sözü gibi o da üstünlüğü mal ve mülkte görerek onlar gibi konuşmaktadır.427 Ayrıca 

 
420 Semerkandi, Tefsiru’l Kur’an, C. 5, 430-431. 

421 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 615; Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 465. 

422 Taha 20/25-28. 

423 Taha 20/36. 

424 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 135. 

425 Kuşeyri, Letaifu’l-İşarat, C. 5, 224. 

426 Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-, C. 4, 472-473. 

427 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 535. 



164 
 

Firavun’un Hz. Musa’ya hakaret etmesi gibi, müşriklerde Hz. Muhammed’e (s.a.v.) 

çeşitli hakaretler ediyorlardı. İbn Ebu Kebşe, Ebter (soyu kesik), Abdulmuttalib’in 

yetimi v.b. Bunlar hakaretlerle peygamberleri itibarsız hale getirmek istiyorlardı. 

Firavun ve Mekkeli müşrikler, peygamberlerin fakir olmasından dolayı, peşlerinden 

gitmeyi kendileri için aşağılanma olarak görüyorlardı.428    

2.2.5.2. İnanmayanların Peygamberlerden Uygunsuz İstekleri 

اءَ مَعَهُ الْمَلَٰٓئكَِةُ مُقْترَِن۪ينَ  فلََوْلََْٓ  قوَْمَهُ فَاطََاعُوهُ    فَاسْتخََفَّ  ﴾53﴿الُْقِيَ عَلَيْهِ اسَْوِرَة  مِنْ ذَهَبٍّ اوَْ جََٓ

ا ﴾54﴿اِنَّهُمْ كَانوُا قوَْمًا فَاسِق۪ينَ  سَلفًَا   فجََعلَْنَاهُمْ  ﴾55﴿اٰسَفوُنَا انْتقَمَْنَا مِنْهُمْ فَاغَْرَقْنَاهُمْ اجَْمَع۪ينَ   فلَمَََّٓ

خِر۪ينََ۟  ﴾ 56﴿وَمَثلًََ لِلَْٰ  

53-) “Ona altın bilezikler verilmeli veya yanında ona yardımcı melekler gelmeli değil 

miydi?” 

Uygunsuz İstekler 

Firavun kavminin takındığı bu tutum birçok peygambere de uygulanmıştır. Genel 

olarak bir insanın peygamber olmasına şaşırmışlardır. Eğer peygamber, insan olacaksa 

da bunun için farklı alametler istiyorlardı. Altın ve diğer dünyalıklar insanların yanında 

çok değerli olmakla birlikte bunların Allah katında bir değeri yoktur. Nitekim daha 

önce geçen Zuhruf 43/33-35. ayetlerde bu durum anlatılmaktadır. Sözkonusu 

tarihlerde Mısır’da bir makama, mevkiye gelene altın bilezikler takılıyor, yanında 

adamlarıyla geziyordu. Bunları dünyalık olarak görmek istemekle beraber bir de Hz. 

Musa’nın yanında meleklerin gelmesi gerektiğini söylüyorlardı. Soydaşları bize 

kölelik yapan bu iki adama mı inanacağız? diyorlardı.429 Dünyevi makamları imanın 

ölçüsü olarak değerlendiriyorlardı. Bu durum Mekke müşriklerinde de görülüyordu. 

Bu Kur’an iki şehirden bir büyük insana indirilmeli değil miydi? derken dünyevi 

ölçüler olan servet ve mevkiyi, üstünlük ölçüsü olarak alıyorlardı. Kendilerine 

peygamber gönderilenlerin, onlardan uygunsuz istekleriyle ilgili Kur’an’da geçen 

örnekler aşağıda verilmiştir.   

 
428 Ebu’l Hasen En-Nedvi, Kur’an’ı Anlamada İlke ve Esaslar, çev. Yusuf Karaca, 1. bs. 

(İstanbul: Risale Yayınları, 2018), 102.  

429 Mü’minun 23/47. 



165 
 

İnanmak için elçiyle beraber meleklerin gelmesini, rabbin gelmesini ya da rabbi 

görmeyi istemişlerdir.430 Ateşin yok edeceği bir kurban431 ya da gökten bir kitap 

indirmesini istemişlerdir.432  

“Dediler ki: ‘Bu nasıl peygamber! Yemek yiyor, çarşılarda dolaşıyor. Ona bir melek 

indirilmeli ve kendisiyle birlikte o melek de uyarıcılık görevi yapmalı değil 

miydi? Veya ona bir hazine verilmeliydi ya da zahmetsizce yiyip içtiği bir bahçesi 

olmalıydı.’ Bu zalimler (inananlara), ‘Siz sadece kendisine büyü yapılmış bir adamın 

peşinden gidiyorsunuz’, dediler”. 433 

“Dediler ki: ‘Sen bizim için yerden bir kaynak fışkırtmadıkça sana asla 

inanmayacağız.’ ‘Veya senin bir hurma bahçen ve üzüm bağın olmalı; içlerinden de 

çağıl çağıl nehirler akıtmalısın.’ ‘Yahut -iddia ettiğin gibi- göğü üzerimize parçalar 

yağdırmalısın veya Allah’ı ve melekleri şöyle karşımıza getirmelisin.’ ‘Veya altından 

bir evin olmalı; ya da göğe çıkmalısın. Bize okuyacağımız bir kitap indirmediğin 

sürece oraya çıktığına da asla inanmayacağız.’ De ki: ‘Rabbimi tenzih ederim! Ben 

sadece bir beşer-peygamberim.’ ‘Kendilerine kurtuluş rehberi (vahiy) geldiğinde 

insanların inanmalarını, ancak, ‘Allah, peygamber olarak bir beşerî mi gönderdi?’ 

şeklindeki itirazları engellemiştir. De ki: ‘Yeryüzünde yerleşip dolaşan melekler 

bulunsaydı elbette onlara da peygamber olarak gökten bir melek gönderirdik’”.434 

“Doğrusu daha önce de hem bize hem atalarımıza böyle bir vaadde bulunulmuştu. 

Ama bu, geçmiştekilerin masallarından başka bir şey değildir”.435 “Eğer doğru sözlü 

isen, haydi üstümüze gökten azap yağdır”.436 “Onlar, kesin bir dil ile şunu söylüyorlar: 

‘Bu iş bizim ilk (ve son olarak) ölüp gitmemizden ibarettir, biz artık yeniden 

 
430 En’am 6/158, Hicr 15/6-8, Furkan 25/21-22, Mü’minun 23/23-25, Fussilet 41/14, Hud 

11/12.    

431 Ali İmran 3/183. 

432 Nisa 4/153. 

433 Furkan 25/7-8. 

434 İsra 17/90-95. 

435 Mü’minun 23/83. 

436 Şuara 26/187. 



166 
 

diriltilecek değiliz. Siz doğru söylüyorsanız (ölmüş) babalarımızı geri getirin!’”.437 

“Eğer (istedikleri gibi) onlara melekleri indirseydik, ölüler de onlarla konuşsaydı ve 

her şeyi toplayıp karşılarına getirseydik, Allah dilemedikçe yine de inanacak 

değillerdi; fakat çokları bunu bilmezler”.438  

Peygamberlere genel olarak karşı çıkan kavimler, uygunsuz isteklerde bulunmuşlardır. 

Hz. Musa zamanında Mısır adetlerine göre, yöneticilik görevine getirilen kişiye altın 

bilezikler, takılar takılırdı.439 “Mücahid şöyle der: Kıptiler bir adamı kendilerine reis 

yapmak istediklerinde reislik alameti olarak ona iki altın bilezik ve bir kolye 

takarlardı”.440 Yanında hizmetçiler olurdu. Güzel elbiseler giyer, kıymetli takılar 

takardı. Oysa Hz. Musa elinde asasıyla Firavun’un karşısına gelmiş ben peygamberim 

demişti. Sözkonusu şeyler yanında yoktu. Firavun, Hz. Musa Allah tarafından 

görevlendirildiyse, “Neden altın bilezikleri yok”, diyordu. İkinci cümlede söylediği, 

“ona yardımcı melekler gelmeli değil miydi?”, sözü Hz. Peygambere de Mekkeli 

müşrikler tarafından söylenmiştir. Bu itirazlar birçok peygambere benzer şekilde 

tekrarlanmıştır. Halk tabakasıda bu itirazlara aldanmıştır.441 İsra 17/59. ayette 

öncekilerin yalanlamasından dolayı mucizelerin alıkonulduğu (gösterilmediği) 

bildirilmektedir. 

Aslında Firavun ve kavminin peygamberlerden haberi vardı. Mü’min sûresinde geçen 

mü’min kişinin, onları eski kavimlerin helâkiyle uyarması ve Hz. Nuh’un adını 

söylemesi, Firavun kavminin peygamberler hakkında bilgisi olduğunu gösterir. 

Mü’min 40/30-31, “İnanan kişi de şöyle dedi: "Ey kavmim! Doğrusu vaktiyle 

(peygamberlerine karşı) gruplar oluşturmuş eski toplulukların yaşadıkları felâketlerin 

benzerinin sizin de başınıza gelmesinden korkuyorum. Nûh kavminin, Âd, Semûd ve 

onlardan sonrakilerin durumu gibi. Allah asla kulları için zulmü istemez.”  

 
437 Duhan 44/36. 

438 En’am 6/111. 

439 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 227; Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve 

Tefsiri, C. 7, 3288; Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 239. 

440 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 465. 

441 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 135. 



167 
 

54-) Firavun kavmini aldattı; onlarda kendisine boyun eğdiler. Onlar yoldan çıkmış bir 

kavimdir. 

“Kavmini (yani, Kıbtileri) böylece hafife aldı. Onlar da (yalanlama hususunda) ona 

itaat ettiler”.442 Bakara 2/104’te: “Ey iman edenler! Bizi güt demeyin”, 

buyurulmaktadır.  Müslüman şahsiyet sahibi olmalı, güdülen biri olmamalıdır. Firavun 

örneği verilerek bizlerin ibret alması istenmektedir. Özgür bireyler olunmalıdır. 

Aşağılanan küçümsenen insanların şahsiyeti olmaz. Ayet şahsiyet eğitimi 

vermektedir.443  

55-) Böylece bizi öfkelendirince onlardan intikam aldık, hepsini suda boğduk. 

Asefuna’daki esef şiddetli gazab demektir. 54-55 ve 56. ayetlerin fe ile başlaması 

ayetlerde bahsedilenlerin birbirini takip ettiğini, birbirinin sebep ve sonucu olduğunu 

gösterir. “İbn Abbas’tan rivayetle Ali İbn Ebu Talha ve Dahhak ayet-i kerime’deki 

 fiilini kızdırmak, öfkelendirmek ve gazablandırmak şeklinde terceme اٰسَفُ 

etmişlerdir”.444 Allah için öfke kelimesinin kullanılması, cezalandırmayı dilemesi; 

intikam ise daha önce işlenmiş bir suç nedeniyle cezalandırmayı istemesidir.445 

Tefsirlerdeki yorumlara göre; Firavun altından akan ırmaklarla gururlandı. Allah da 

onu denizde boğulmak sûretiyle helâk etti. Burada kişinin böbürlendiği şeyle 

cezalandırılmasına işaret vardır.446 

İbn Ebi Hatim’in Ukbe b. Amir (r.a.)’den yaptığı rivayete göre Resulullah (s.a.v.) şöyle 

buyurmuştur: “Şanı yüce ve mübarek olan Allah’ın masiyetlerine devam etmekle 

birlikte bir kula istediği her şeyi verdiğini görürsen, bil ki bu, Allah’ın o kimseye bir 

istidracı (yani onu derece derece azaba yaklaştırması)’dır.” Daha sonra şanı yüce 

 
442 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 615. 

443 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 338-339. 

444 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7157. 

445 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 536; Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali 

Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3289. 

446 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 466. 



168 
 

Allah’ın: “Bizi öfkelendirince onlardan intikam aldık ve hepsini suda boğduk.” 

Buyruğunu okudu.447     

Firavun tam boğulmak üzere iken iman etmiş fakat genel kanaate göre bu imanı fayda 

vermemiştir. Yunus 10/90-91, “Derken İsrâiloğulları’nı denizin öteki yakasına 

geçirdik. Firavun ve ordusu da haksız yere onlara saldırmak üzere peşlerine düşmüştü. 

Sonunda Firavun boğulmak üzereyken şöyle dedi: ‘Elhak inandım ki, 

İsrâiloğulları’nın iman ettiğinden başka tanrı yokmuş! Ben de artık kendini O’na 

teslim edenlerden biriyim’. Şimdi mi? Halbûki daha önce hep başkaldırmış ve 

bozguncular arasında yer almıştın.” 

Kuşeyri’nin tasavvufi yorumuna göre; َاٰسَفوُنا bizi öfkelendirdiler demektir. Ayette 

dostlarımızı öfkelendirdikleri için onlardan intikam aldık denmek istenmektedir. Bu 

cem halidir. Allah, Firavun ve kavminin, dostlarını öfkelendirmesini kendi zatına izafe 

etmiştir. Nisa 4/80, “Kim peygambere itaat ederse şüphesiz o, Allah’a itaat etmiş 

olur”.448  

56-) Onları, sonradan gelenlerin geçmişi ve bir ibret örneği kıldık. 

Otuzbirinci ayetteki müşriklerin, “Kur’an’ın iki şehirden bir büyük adama indirilseydi 

ya?”, şeklindeki sözleri, Hz. Musa ile Firavun kıssası düşünüldüğünde 

reddedilmektedir. Çünkü Hz. Musa’da, Firavun ve kavmine göre aşağı derecede bir 

kişiydi. Oysa Allah, Hz. Musa’yı Firavun’un sarayında büyütmüş ve daha sonra da 

ona peygamberlik vermişti. Firavun ve kavmi, 8. Ayette geçen, “onlardan daha 

güçlülerini de helâk ettik”, cümlesine bir örnek olmuştur. Çünkü Firavun ve kavmi, 

Mekkelilere göre çok daha güçlüydüler ve mimari, denizcilik vb. konularda 

ilerlemişlerdi.  

Ayetten, tarihte yaşananlardan ibret almanın önemi de anlaşılabilir. Önceki 

yaşananlardan ibret almak, tarihin kritik edilerek okunması önemli bir husustur. 

Tarihten ders alınması halinde birçok hataya düşülmez, benzer yanlışların tekerrür 

edilmesinin önüne geçilebilir. 

 
447 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 234. 

448 Kuşeyri, Letaifu’l-İşarat, C. 5, 225. 



169 
 

Selef, “geçmiş atalar, akrabalar”, anlamındadır, müfredi, “salifun”dur. Mesel de ibret 

demektir.449 Ferra ve Zeccac’a göre; “Sonrakiler, sayesinde öğüt alsınlar diye, onları 

önce geçenler kıldık. Yani, ‘Biz onları, Ümmet-i Muhammed’in kâfirleri için bir selef 

kıldık’, demektir”.450 Ayetlerde anlatılan Hz. Musa ve Firavun gibi kıssalardan Hz. 

Peygamber ve etrafındaki müminler ibret alıyor ve Allah’ın ayetlerinden yüz çeviren 

müşriklerde, kendilerinden öncekiler hatırlatılarak uyarılıyordu.451 

Şu bir gerçektir ki, bir dikta yönetimi hukuku çiğner, çevresindeki menfaatçi 

dalkavuklarla bir oligarşi kurar, dürüst ve erdemli insanları susturursa, açıkça 

söylemese bile halkını hiçe saymış demektir. Halk da fasık ise; hak, batıl, erdem onlar 

için önemsiz olduğundan sürü gibi ona uyarlar. Zulme, şahsiyetsizliğe boyun eğip ses 

çıkarmazken, hakkı tutan bir ses yükseldiğinde onu susturmak için sesleri yüksek çıkar. 

İşte bunlar zilleti kabul ettiklerinden, “hiç” sayılmaya müstehak hale gelmişlerdir. 

Nihayet kahr-ı ilahiyi celp ederek helak edilmişler ve sonrakilere bir ibret 

olmuşlardır.452  

Ayetler Arasındaki Bağlantılar 

46-56. ayetlerde Hz. Musa (a.s.)’ın Firavun’a gönderilmesi anlatıldı. Hz. Musa ve Hz. 

Harun mucizelerle Firavun ve ileri gelen adamlarının yanına gittiler ve onlara tebliğde 

bulundular. Bu tebliği kabul etmeyen Firavun ve kavmine Allah’tan çeşitli belalar 

verildi. Üzerlerine gelen her beladan sonra Hz. Musa’ya gelip belanın kaldırılmasını 

talep ettiler. Belanın kaldırılması durumunda doğru yola gireceklerini söylediler. Oysa 

sürekli bir şekilde sözlerinde durmadılar. Bu belalar dolayısıyla otoritesini 

sağlamlaştırmak isteyen Firavun elindeki maddi imkânları kavmine anlatarak onların 

yanındaki otoritesini devam ettirdi. Hz. Musa eğer peygamberse yanında meleklerin 

gelmesi gerektiğini, altın bilezikleri olması gerektiğini söyledi. Sonuç olarak 

inanmayan Firavun ve kavmi boğularak helâk edilmiş, sonrakilere bir ibret 

olmuşlardır. Aşağıda gelen ayetlerde ise Hz. İsa (a.s.)’dan sözedilmektedir. Mekkeli 

 
449 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 257. 

450 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 536. 

451 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 136; Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 532. 

452 Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-, C. 4, 473. 



170 
 

müşriklerin, Hıristiyanların Hz. İsa’ya verdikleri konum dolayısıyla kendilerine bir 

pay çıkardıkları ve tartışmaya girmek istedikleri anlatılmaktadır.   

2.2.5.3. Hz. İsa (a.s.) 

مُكَ مِناهُ يَصِدُّونَ   يَمَ مَثلًًَ اِذاَ قَوا ا ضُرِبَ ابانُ مَرا وَقَالُُٓوا ءَاٰلِهَتنَُا خَيارٌ امَا هُوََۜ مَا ضَرَبوُهُ لكََ   ﴾57﴿وَلمََّ

مٌ خَصِمُونَ   اء۪يلََۜ    ﴾58﴿اِلَّْ جَدلًََْۜ بلَا هُما قَوا رَُٓ ناَ عَلَياهِ وَجَعلَانَاهُ مَثلًًَ لِبنَُ۪ٓي اسِا   ﴾ 59﴿اِنا هُوَ اِلَّْ عَبادٌ انَاعمَا

اءُ لجََعلَانَا مِناكُما مَلُٰٓئكَِةً   لفُوُنَ وَلَوا نشََُٓ ضِ يخَا رَا    ﴾60﴿فِي الْا

 

57-) Meryem oğlu İsa, bir misal olarak anlatılınca senin kavmin hemen bağrışmaya 

başladılar. 58-) Bizim tanrılarımız mı hayırlı, yoksa o mu? dediler. Bunu sana ancak 

tartışmak için söylediler. Doğrusu onlar kavgacı bir toplumdur. 

 ,”Fiilinin anlamı; “Bağırıyorlar, feryat ediyorlar, gürültü koparıyorlar :  يَصِدُّونَ 

demektir. Hz. Ali’nin okuduğu şekilde sad’ın zammiyle okunursa anlamı 

yüzçeviriyorlar demektir. Diğer bir anlamı da insanları iman etmekten engelliyorlar, 

demektir.453 

Vahidi’de 57. ayetin esbab-ı nüzulü olarak: 

İbn Abbas’tan gelen rivayette: Nebi (s.a.v.) Kureyş’e şöyle buyurdu: “Ey Kureyş, 

Allah’tan başka ibadet edilen hiçbir şeyde hayır yoktur.” Onlarda dediler ki: “Sen, 

İsa’nın bir peygamber ve halis bir kul olduğuna inanır mısın? Eğer dediğin gibi ise o 

kendi kavminin ilahları gibidir”. Bunun üzerine Allah Teâlâ bu ayeti indirdi.454   

Fahreddin Razi’ye göre 15-19-20-31. ayetlerde müşriklerin küfürleri vardır. Ayetteki, 

“yesiddun” kelimesi, sesi yükseltmek, gürültü yapmak, bağırıp çağırmak anlamlarına 

gelmektedir. Demek ki ortada bir durum varki müşrikleri heyecanlandırmış, taşkınlık 

yapmalarına neden olmuştur. Nüzul sebeplerine bakıldığında ilerde sözedilecek olan 

Abdullah b. Zibara’nın başrolde geçtiği olay nüzul sebebi olarak tefsirlerde 

geçmektedir. Mekkeli müşrikler, Hz. İsa ile taptıkları putları kıyaslamışlar, Enbiya 

21/98’de geçen tapınılacak olanlarında cehenneme atılacak olması durumunu delil 

 
453 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 463; Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 258. 

454 Ebu’l Hasan el-Vahidi, Esbâb-ı Nüzûl, çev. Necdet Çağıl ve Necati Tetik, 1. bs. (İstanbul: 

Ketebe Yayınları, 2019), 375.  



171 
 

olarak ortaya atmışlardır. Enbiya 21/98, “Şüphe yok ki siz ve Allah’tan başka 

taptığınız tanrılar cehennem yakıtısınız, hepiniz oraya gideceksiniz.” Bunların bu 

iddiasına karşılık Enbiya 98/101, “Daha önce bizden en güzel sonucun vaadini almış 

olanlara gelince, işte onlar cehennemden uzak tutulurlar.” Ayette Hz. İsa, Hz. Üzeyr 

gibi salih insanlara dünyadan gittikten sonra tapınılması ya da onlara Allah’ın oğlu 

denilmesi, ya da meleklere taptıklarını iddia etmelerine rağmen bunların cehennemden 

uzak tutulacağı belirtilmiştir. 

Enbiya sûresi 21/98, “Şüphe yok ki siz ve Allah’tan başka taptığınız tanrılar cehennem 

yakıtısınız, hepiniz oraya gideceksiniz.” Ayetinde putlar kastediliyordu. Müşrikler 

bunu duydukları zaman Hz. İsa’yı örnek göstererek tartışmak istediler. Hz. İsa’da ateşe 

gidecek mi? Diye sordular. Onlara göre kendileri Hıristiyanlardan daha doğru yolda 

idiler. Çünkü onlara göre Hıristiyanlar, Hz. İsa’ya tapıyorlar, kendileri ise Allah’ın 

kızları olan meleklere tapıyorlardı. Bu mantık tutarsızdı.455 Mücahid’in rivayetine göre 

söz konusu Zuhruf 43/57, “Meryem oğlu İsa, bir misal olarak anlatılınca senin kavmin 

hemen bağrışmaya başladılar”, ayetinin nüzul sebebi, Kureyş müşriklerinin, 

“Muhammed, Hıristiyanların Meryem oğlu İsa’ya taptıkları gibi bizim de kendisine 

tapmamızı istiyor”, sözleridir.456 

Taberi ’de geçen hadise göre; Hz. Peygamber (s.a.v.), Kur’an hakkında tartışan halkın 

yanına geldiğinde, bu duruma karşı öfkelendi. Ve şöyle dedi: “Allah’ın kitabının bir 

kısmını diğer kısmına karşı kanıt olarak ileri sürüp tartışmayın. Çünkü bir toplum 

tartışma yolunu tutmadıkça doğrudan sapmaz.” Daha sonra, “Bunu sana ancak 

tartışmak için söylediler. Öyle ya, onlar kavgacı bir toplumdur”, ayetini okudu.457 

Allah (c.c.) onların tartışmacı kimseler olduğunu ve öne sürdükleri delillerinin de 

geçersiz olduğunu açıklamış oldu.458 

 
455 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 137. 

456 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 464; Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-

, C. 4, 474. 

457 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 140. 

458 Kuşeyri, Letaifu’l-İşarat, C. 5, 226-227. 



172 
 

Kur’an’a göre; Hz. Meryem, Hz. İsa’nın annesi olup, Allah’ın seçtiği, tertemiz kıldığı 

ve âlemlerdeki kadınlara üstün kıldığı biridir.459 Bazılarının iddia ettiği gibi Hz. İsa 

kesinlikle öldürülmemiş ve çarmıha gerilmemiştir.460 Hz. İsa’nın Allah olduğunu 

söyleyenler kâfir olmuşlardır.461 Allah üç unsurdan biridir diyenler kâfir olmuşlardır. 

Hz. İsa sadece bir peygamberdir. Anneside inançlı bir insandır. Hz. İsa, İsrailoğullarını 

tevhide çağırmıştır.462 Ayetlerde Hz. İsa’nın Allah katına yükseltildiği belirtilmekte 

olup bunun mahiyeti, nasıl olduğu açıklanmamıştır.463 Hz. İsa Allah katında, kendisi 

hakkında Hıristiyanların söylediği iddiaları reddedecektir.464   

Ayetin Nüzul Sebebi  

Tefsirlerde ayetin nüzul sebebi olarak aşağıdaki olay anlatılmaktadır:  

Nebi (s.a.v.) bir gün Mescid-i Haram’a girdi. Ka’be’nin etrafında 360 put vardı. 

Mescitte de Kureyş’in Sehmoğulları’ndan As b. Vail, Kays’ın oğulları’ndan Haris ile 

Adiy bulunuyordu. Nebi (s.a.v.) onlara, “Gerçekten siz, Allah’tan başka ibadet 

ettiklerinizle cehennemin odunusunuz. Siz oraya gireceksiniz.” (Enbiya 21/98). 

Buyruğu ve devamındaki iki ayeti sonuna kadar okudu. Sonra Safa kapısına doğru 

çıkıp gitti. Müşrikler bu söze daldılar. Sehmoğulları’ndan Abdullah ez-Zibari gelerek, 

“Bu konuştuklarınız nedir?”, diye sordu. Ona, Muhammed’in (s.a.v.) kendileri ve 

ilahları hakkında söylediklerini aktardılar. Bunun üzerine Abdullah ez-Zibari dedi ki: 

-Ey Muhammed! Bu sadece bize ve bizim ilahlarımıza ait bir husus mudur yoksa bizim 

ve ilahlarımızın yanısıra bütün toplumlara ve ilahlarına ait genel bir husus mudur? 

Nebi (s.a.v.) şöyle buyurdu: -Bu hem sizin için hem ilahlarınız için hem de diğer bütün 

ümmetler ve onların ilahları için söz konusudur. 

Abdullah dedi ki: -Ka’be’nin rabbi adına yemin ederim ki, bu tartışmada yenik 

düşürdüm seni, çünkü sen Meryem oğlu İsa’nın bir nebi olduğunu iddia ediyor, o’ndan 

 
459 Ali İmran 3/42. 

460 Nisa 4/157. 

461 Maide 5/17. 

462 Maide 5/72-76. 

463 Nisa 4/156-158, Ali-İmran 3/55. 

464 Maide 5/116-117. 



173 
 

ve annesinden hayırla söz ederek övüyorsun? Şunu da biliyorsun ki, Hıristiyanlar her 

ikisine de ibadet ediyorlar. Üzeyr’e de ibadet ediliyor, meleklere de ibadet ediliyor. 

Eğer bunlar cehennemde olacaklarsa, biz de onlarla birlikte olmaya razıyız. 

Bunun üzerine Nebi (s.a.v.) şöyle dedi: -Hayır. 

Bu sefer Abdullah dedi ki: -Sen bu hükmün bizim ve tanrılarımızın yanısıra diğer bütün 

ümmetlerle onların tanrıları için de geçerli olduğunu iddia etmedin mi? Ka’be’nin 

rabbine yemin ederim ki, tartışmada seni yenik düşürdüm. 

Bu sözler dolayısıyla güldüler. Bunun üzerine Allah, “Kuşkusuz kendileri için daha 

önceden tarafımızdan iyilik takdir edilmiş olanlar var ya, işte onlar oradan 

uzaklaştırılmışlardır.” (Enbiya, 21/101). Buyruğu ile, “Meryem oğlu bir misal olarak 

verilince hemen senin kavmin bundan dolayı bağrışıp çağrışmaya (yani, Abdullah ez-

Zibari ile sözü edilen o birkaç arkadaşının İsa’yı (a.s.) söz konusu etmesini beğenerek 

gülmeye) koyuldu”, buyruğunu indirdi.465        

Kur’an’da Hz. İsa (a.s.) 

Hz. İsa (a.s.), Kur’an’da ismi geçen beş ulul-azm peygamberden biridir. 15 sûrede 93 

ayette ismi veya bir sıfatı zikredilmiştir.466 Hz. İsa’nın annesi Hz. Meryem, kendisine 

hiçbir erkek dokunmadan mucizevi bir şekilde hamile kalmıştır.467 Hz. Âdem nasıl ki 

hem annesiz hem babasız dünyaya geldiyse Hz. İsa’da babasız olarak dünyaya 

gelmiştir.468 Annesiyle beraber kavminin karşısına çıkmış, kavmi Hz. Meryem’in 

yanlış bir iş yaptığını söylemiştir. Bunun üzerine Hz. İsa henüz bebekken mucize 

olarak konuşmuştur.469 Hz. İsa’nın kavmi içinde yaptıkları ayetlerde 

 
465 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 616-617; Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve 

Tefsiri, C. 7, 3291; Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 466; İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı 

Kerim Tefsiri, C. 13, 7159; Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 538; Kutub, Fi 

Zılal-il Kur’an, C. 19, 138-139; Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 234; Zuhayli, Tefsirü’l 

Veciz, C. 4, 68. 

466 DİA, 22 İhvan-ı Safa-İskit. (Ömer Faruk Harman, İsa maddesi, 469.) 

467 Meryem 19/16-22, Ali-İmran 3/45-46, Enbiya 21/91, Tahrim 66/12. 

468 Ali İmran 3/59. 

469 Meryem 19/27-33. 



174 
 

anlatılmaktadır.470 Hz. İsa öldürülmemiş göklere yükseltilmiştir.471 Hz. İsa çeşitli 

mucizeler göstermiştir. Beşikte iken konuşması, ölüleri diriltmesi, çamur şeklinde bir 

kuş yapıp canlandırması, körü ve alacalıyı iyileştirmesi, gökten sofra indirmesi, 

evlerde yenilen ve biriktirilen şeylerden haber vermesi mucizelerindendir.472 Hz. İsa 

Kur’an’da Ruhul Kudüs ile desteklendiği belirtilen tek peygamberdir.473 Kur’an’a göre 

Hz. İsa’nın, Hazreti Muhammed’in peygamber olarak gönderileceğini ve Ahmed 

ismiyle müjdelediği belirtilmektedir.474 Al-i İmran sûresinin ilk 80 ayetinin nüzul 

sebebi Necran Hıristiyanlarının Hz. Peygamberi Medine’de ziyaret etmesinden dolayı 

yaşanan tartışmalar v.b. durumlar olduğu rivayet edilmiştir. Kur’an teslisi reddeder. 

Hz. İsa’nın büyük mucizelerine rağmen Allah’ın bir kulu, bir insan olduğu vurgulanır. 

Hz. İsa’da kendisinin tanrı olduğu veya tanrının oğlu olduğunu söylememiş ve tevhidi 

vurgulamış, sadece Allah’a kulluğu öğütlemiştir.475   

59-) O, sadece kendisine nimet verdiğimiz ve İsrailoğullarına örnek kıldığımız bir 

kuldur. 

Nimet Verilenler 

Hz. İsa ni’met verilenlerdendir. O Allah’ın bir kulu ve peygamberidir. İlah değildir. 

İsrailoğullarına gönderilmiş, onların yanlışlarını düzeltmek amaçlı tebliğ yapmıştır. 

Namazların her rekâtında okunan Fatiha sûresinde de ni’met verilenlerin yoluna 

iletmesi için Allah’a dua edilmektedir. Fatiha 1/6-7, “Bizi dosdoğru yola ilet. Nimetine 

erdirdiklerinin yoluna; gazaba uğramışların yoluna da, doğrudan sapmışların yoluna 

da değil!” Nimet verilenlerin kimler olduğu Nisa 4/69’da açıklanmaktadır. Nisa 4/69, 

“Kim Allah’a ve peygambere itaat ederse işte onlar, Allah’ın kendilerine lutuflarda 

bulunduğu peygamberler, sıddıklar, şehidler ve sâlih kişilerle beraberdirler; bunlar ne 

 
470 Maide 5/75, Meryem 19/17-22-30-31, Ali-İmran 3/49, Nisa 4/171-172, Maide 5/117, Ali 

İmran 3/50, Maide 5/46, Meryem 19/31. 

471 Meryem 19/33, Ali-İmran 3/54, Nisa 4/157-158. 

472 Meryem 19/30, Maide 5/110-112-115, Ali-İmran 3/46-49. 

473 Bakara 2/87,253, Maide 5/110. 

474 Saf 61/6. 

475 Nisa 4/172, Maide 5/17,75, Meryem 19/30, Zuhruf 43/59, Maide 5/116-117, Nisa 4/171. 



175 
 

güzel arkadaşlardır!” Hz. İsa’ya dünyada ni’met olarak peygamberlik ve olağanüstü 

mu’cizeler (ölüyü diriltme v.b.) verilmiştir. 

60-) Eğer dileseydik, içinizden, yeryüzünde yerinize geçecek melekler yaratırdık. 

Melekler nurdan yaratılan, Allah’a ibadet eden görünmez varlıklardır. Hiçbir günah 

işlemezler. Müşrikler meleklerin sembolü diye yaptıkları putlara tapıyorlardı. Onlara 

Allah’ın kızları diyorlardı. Ayette taptıkları meleklerin kendilerinin yerlerini 

alabileceği belirtilmekte, meleklerin de Allah’ın kulları olduğuna işaret edilmektedir. 

Allah dilerse insanları yok edip yerlerine yenilerini yaratabilir. Allah buna kadirdir.476 

Fakat yine de insanlara mühlet vermektedir. Bu ayet insanların helak edilebileceğine 

dair bir tehdit ve küfürde ısrarcı olan Mekkeli müşrikler için bir uyarıdır.477 Allah nasıl 

ki İsa’yı babasız yarattıysa, insanların yerine melekleri yaratmasında onun için bir 

güçlük yoktur.478 Allah yaratmada dilediğini yapar. Onun yarattıklarıyla ilişkisi kul-

Rab arasındaki ilişkilerdir. Allah’ın yarattığı varlıklarla arasında soy bağı yoktur.479 

2.2.5.4 Hz. İsa (a.s.)’ın Kıyamet Âlameti Olması 

 انَِّهُ لكَُمْ  يَصُدَّنَّكُمُ الشَّيْطَانَُۚ  وَلَْ   ﴾61﴿لعَِلْم  لِلسَّاعَةِ فلَََ تمَْترَُنَّ بهَِا وَاتَّبعِوُنِ  هٰذاَ صِرَاط  مُسْتقَ۪يم   وَاِنَّهُ 

ا  ﴾62﴿عَدُوٌّ مُب۪ين   اءَ ع۪يسٰى بِالْبَي نَِاتِ قَالَ قَدْ جِئتْكُُمْ باِلْحِكْمَةِ وَلِْبَُي نَِ لكَُمْ بعَْضَ الَّذ۪ي   وَلمََّ جََٓ

َ وَاطَ۪يعوُنِ  ي وَرَبُّكُمْ فَاعْبدُُوهُ   اِنَّ  ﴾63﴿تخَْتلَِفوُنَ ف۪يهَِۚ فَاتَّقوُا اللّٰ  َ هُوَ رَب ۪   ﴾64﴿ هٰذاَ صِرَاط  مُسْتقَ۪يم  اللّٰ 

   ﴾65﴿الْْحَْزَابُ مِنْ بَيْنهِِمَْۚ فوََيْل  لِلَّذ۪ينَ ظَلمَُوا مِنْ عَذاَبِ يَوْمٍّ الَ۪يمٍّ  فَاخْتلَفََ 

61-) Şüphesiz ki o (İsa), kıyametin (ne zaman kopacağının) bilgisidir. Ondan hiç şüphe 

etmeyin ve bana uyun; çünkü bu, dosdoğru yoldur. 

Hz. İsa (a.s.)’ın Kıyametten Önce Nüzulü 

Kur’an’da Hz. İsa’nın kıyametten önce nüzulü konusunda açık ve net anlatımlı bir ayet 

bulunmamakla birlikte Zuhruf sûresi 61. ayette geçen, “Şüphesiz ki o (İsa), kıyametin 

(ne zaman kopacağının) bilgisidir. Ondan hiç şüphe etmeyin ve bana uyun; çünkü bu, 

dosdoğru yoldur”. Ayetindeki, “Şüphesiz O kıyametin bilgisidir”, kısmından kastın 

 
476 Fatır 35/16-17. 

477 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 230. 

478 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 259. 

479 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 141. 



176 
 

Hz. İsa’nın nüzulü olduğu, İbn Abbas gibi müfessirlerin tercih ettiği görüştür. 

Zemahşeri ve Alusi’ye göre de innehu’dan kastedilen İsa (a.s.)’dır.480 

Hz. İsa’nın kıyametten önce dünyaya nüzulü konusu bazı âlimlerce tartışma konusu 

yapılmakla beraber hadislerde yer almaktadır. M. Reşid Rıza ve Abdülkerim el-Hatib 

söz konusu rivayetlerin güvenilir olmadığını, genel olarak Ka’b el-Ahbar ve ehli kitap 

ravilerinin rivayetleri olduğunu ve Hz. Peygamber’in söyleme ihtimali olmayan sözler 

olduğunu söylemişlerdir. Buna karşılık Taberi ve İbni Kesir gibi âlimler ise bu 

rivayetlerin sağlam ve tevatür derecesinde olduklarını ifade etmişlerdirler.  

Katade, Hasan-ı Basri ve Said bin Cübeyr’e göre ayetteki zamir Kur’an’a dönmektedir. 

Sahih olan ise zamirin Hz. İsa’ya dönmesidir. Mücahid, Ebu Hureyre, İbn Abbas, 

Ebu’l Aliye, Ebu Malik, İkrime, Hasan, Katade, Dahhak ve başkaları da Hz. İsa’nın 

kıyametten önce nüzulünün işareti olduğunu söylemişlerdir. Bu konudaki mütevatir 

hadislerde Hz. İsa’nın kıyametten önce adaletli bir imam ve hakem olarak ineceği 

belirtilmektedir. Nisa 4/159, “Ehl-i kitap’tan her biri ölümünden önce ona mutlaka 

iman edecektir; o da kıyamet gününde onlara şahit olacaktır.” Ayetide Hz. İsa’nın 

nüzulünü desteklemektedir.481 Taberi’de İbni Abbas, Mücahid, Katade, Süddi, Dehhak 

ve İbn-i Zeyd’e göre ayetteki o zamirinden kasıt Hz. İsa, Hasan-ı Basri ve Ma’mere 

göre ise Kur’an’dır. Buna göre ayetin manası, “Şüphesiz ki bu Kur’an, kıyametin 

kopmasını, alametlerini ve dehşetlerini öğretir”, demektir.482 Mukatil bin Süleyman’a 

göre ayetteki o zamirinden kasıt Hz. İsa’dır.483 

Abdülfettah Ebu Gudde’nin, “et-Tasrih Bima Tevatere fi Nüzuli’l-Mesih”, isimli 

tahkik ettiği eser, Hz. İsa’nın kıyametten az önce nüzulünün, şüpheye yer kalmayacak 

şekilde mütevatir olduğunu ispatlamaktadır. Resulullah (s.a.v.)’den bu konuda gelen 

hadis-i şerifler tevatür derecesindedir.484  

 
480 Mahmud b. Ömer ez-Zemahşeri, el-Keşşaf, 1. bs. C. 4 (Matbaat-ul İstikameti: Kahire, 

1946), 261. Mahmud b. Abdullah el-Alusi, Ruhu’l Meani, 3. bs. C. 24 (Dar’ül Risalet’il 

Alemiyye: Beyrut, 2010), 408.     

481 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7163. 

482 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 337. 

483 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 617-618. 

484 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 238,250. 



177 
 

Ömer Çelik’e göre: “Allah Teâlâ, kıyamet arefesinde son peygamberi ve son kitabı 

göndermiş, bize o yolla kıyametin ve ahiretin kesin bilgilerini haber vermiştir. Bu 

bakımdan 61. ayetteki “o” zamirini Kur’an’a göndermek daha isabetli 

görülmektedir”.485 Süleyman Ateş’e göre de ayetteki zamir Hz. İsa’yı değil Kur’an’ı 

göstermektedir. Nitekim Taftazani ve bazı âlimler ayetten Hz. İsa’nın nüzulüyle ilgili 

bir delil bulamamışlardır.486  

Hıristiyanların konuya bakışı: “İncillere göre ise Hz. İsa çarmıhta ölmüş, mezara 

gömülmüş, üç gün sonra dirilerek Allah katına yükselmiştir ve ahir zamanda 

yeryüzüne geri dönecektir”.487 

Ayetin ikinci kısmında, Hz. Peygambere itaat etmek sıratun müstakim olarak 

nitelendiriliyor. Bu da Kur’an’ın yanında sünnetin önemini işaret ediyor. Fatiha 1/6 

“Bizi dosdoğru yola ilet.” Sıratel müstakime iletilmesi için dua ediliyor. 

Sonuç olarak ayette geçen “innehu” daki “hu” zamirinden kastedilenin kim olduğu 

kesin ve net değildir. Bu zamirin; Kur’an, Hz. Peygamber veya Hz. İsa olduğu ile ilgili 

yorumlar yapılmıştır. Müfessirlerin çoğunluğuna göre kastedilen Hz. İsa’dır. Allah’ın 

burada neyi kastettiğini kesin olarak bilmek mümkün değildir. Allah’ın maksadını 

bilmek için Kur’an’la ilgili ictihadda bulunmak zor bir durum olup bu konuda çok 

dikkatli olunmalıdır. Allah’ın maksadıyla ilgili kesin konuşulmamalıdır. Nitekim 

müfessirler yaptıkları yorumlardan sonra, ‘Allahu a’lem bis’savab’, doğrusunu Allah 

bilir demişlerdir.   

Konuyla İlgili Hadisler 

“Canımı kudret elinde tutan zata andolsun ki, çok sürmez Meryem oğlu İsa, size adil 

bir hakem olarak inecek, haçı kıracak, domuzu öldürecek, cizyeyi kaldıracak; malı 

köpürüp taşarcasına akıtacak, o kadar ki onu kabul eden kimse bulunmayacak”.488  

 
485 Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-, C. 4, 475. 

486 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 260. 

487 Dilaver Gürer, Füsusul-Hikem ve Mesnevi’de Peygamberlerin Öyküleri, (İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2002), 231. 

488 Buhari: Büyu’-102, Mezalim-3, Enbiya-49; Müslim: İman-54; İbn Mace: Fiten-33. 



178 
 

“Benimle İsa arasında peygamber yoktur. Şüpheniz olmasın ki, İsa size inecektir. Onu 

gördüğünüz zaman tanıyınız; çünkü O orta boylu, kırmızı beyaz tenlidir. Hafif sarı 

renkli iki elbise arasında (bir giyim-kuşamla) iner. Islaklık dokunmadığı halde 

başından su damlar. İslâmiyet adına insanlarla savaşır; haçı kırar, domuzu öldürür, 

cizyeyi kaldırır. Cenab-ı Hak Onun zamanında İslâm’dan başka bütün milletleri yok 

eder. O, Deccal’ı da helâk eder. Sonra İsa yeryüzünde 40 yıl eyleşir de öylece vefat 

eder. Müslümanlar Onun cenaze namazını kılarlar”.489  

“Sizler on alameti görmedikçe hiçbir zaman Kıyamet kopmaz… Biri de İsa (as)’ın 

inmesi…”.490 “Vallahi Meryem oğlu (Hz. İsa Aleyhisselam), …hacc yapmak veya 

umre yapmak yahut da her ikisini de yapmak için icabet edecektir”.491 “Nefsim kudret 

elinde olan Allah’a yemin ederim ki, Meryem oğlu İsa’nın adalet sahibi olarak inmesi 

yakındır…”.492 “İmamınız kendinizden olduğu halde, Meryem oğlu sizin içinize indiği 

zaman sizler nasıl olursunuz?”.493 

62-) Sakın şeytan sizi yoldan çevirmesin. Çünkü o, sizin için apaçık bir düşmandır. 

Ayet te’kidlerle beraber geliyor. Yesuddennekum, nunu sakile te’kidi ile geliyor. 

Sonra da innehu da inne te’kidi ile geliyor. Bu durum Allah’ın, insanı şeytana karşı ne 

kadar önemli bir şekilde uyardığını göstermektedir. Şeytan insanlar için apaçık 

düşmandır. Onların doğru yoldan ayrılıp, cehenneme gitmeleri için uğraşır. Bu yüzden 

şeytana karşı çok dikkatli olmamız isteniyor. 

Kur’an, insana apaçık düşman olan şeytana karşı insanı uyarır. İnsanlığın babası Hz. 

Âdem’den beri insana düşman olan şeytana karşı insanı dikkatli olması için uyarırken, 

insanın onun yolundan gitmesi gafillik ve ahmaklıktır.494 O insanın düşmanıdır. Onun 

 
489 Ebu Davud: Melahim-14; Ahmed:2-437. 

490 Müslim: Kitabü-l Fiten-39. 

491 Müslim: Hacc-216,1252. 

492 Buhari: Kitabü’l-Büyu’-102, Mezalim-31, Enbiya-49; Müslim: İman-242 (155); Ebu 

Davud: Melahim-14 (4324); Tirmizi: Fiten-54 (2234). 

493 Buhari: Enbiya-50, 3265, 3/1272; Müslim: İman-71,155,1/136; Beyhaki: Esma ve Sıfat- 

3265, 2/166. 

494 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 142. 



179 
 

Allah’ın emir ve yasaklarında insanı saptırmaması için uyanık olunması 

gerekmektedir.495 Efendisine isyan eden bir köle nasıl ki onun himayesinden ve 

yardımından mahrum olursa benzer şekilde Allah’ın emir ve yasaklarına uymayıp 

şeytana uyan kimsede Allah’ın rahmetinden uzak kalır. Akıllı kişinin Allah’ın 

rahmetine nail olması için emir ve yasaklara uyması gerekir.496 

Konuyla İlgili Ayetler 

Zuhruf 43/36. ayette de şeytan konusu işlenmekle beraber burada farklı ayetler ele 

alındı. Bakara 2/168-169, “Ey insanlar! Yeryüzünde bulunan maddelerin helâl ve 

temiz olanlarından yiyin; şeytanın peşinden gitmeyin, çünkü o apaçık düşmanınızdır. 

O size ancak kötülüğü, çirkinliği, Allah hakkında bilmediğiniz şeyler söylemenizi 

buyurur.” Maide 5/91, “Şeytan, içki ve kumar yoluyla aranıza düşmanlık ve kin 

sokmak, sizi Allah’ı anmaktan ve namazdan alıkoymak ister. Artık vazgeçtiniz değil 

mi?” A’raf 7/27, “Ey Âdemoğulları! Şeytan, anne babanızı ayıp yerlerini birbirine 

göstermek için elbiselerini soyarak cennetten çıkardığı gibi sizi de aldatmasın. Çünkü 

o ve yandaşları, sizin onları göremeyeceğiniz yerden sizi görürler. Şüphesiz biz 

şeytanları inanmayanların yoldaşları yaptık.” A’raf 7/200-201, “Eğer şeytandan bir 

fitleme seni dürtüklerse hemen Allah’a sığın! Allah her şeyi işitir, her şeyi bilir. Takvâ 

sahipleri, içlerine şeytandan gelen bir saptırıcı fikir doğduğunda O’nu düşünüp hemen 

gerçeği görürler.” Enfal 8/48, “O vakit şeytan onlara yaptıklarını güzel göstermiş ve 

‘Bugün insanlar arasında sizi yenecek kimse yoktur, ben de sizin yanınızdayım’, 

demişti. Ardından iki güç birbirini görünce hemen dönüş yaptı ve ‘Şüphesiz benim 

sizin sorumluluğunuzla ilgim yok, kuşkusuz sizin görmediğinizi görüyorum ve elbette 

Allah’tan korkuyorum, Allah’ın cezası çetindir’, dedi.” İsra 17/53, “Kullarıma söyle, 

(inanmayanlara karşı) sözün en güzelini söylesinler; çünkü şeytan aralarına girer. 

Kuşkusuz şeytan insanların apaçık düşmanıdır.” Meryem 19/44, “Babacığım! Şeytana 

kulluk etme! Çünkü şeytan, Rahmânın buyruğuna uymamıştır.” Lokman 31/21 

“Onlara, ‘Allah’ın indirdiğine uyun’ denildiğinde, ‘Hayır, biz atalarımızdan 

gördüğümüze uyarız’ dediler. Peki ama ya şeytan onları alevli ateşin azabına 

çağırıyorsa!” 

 
495 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 337; Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 245. 

496 Semerkandi, Tefsiru’l Kuran, C. 5, 434. 



180 
 

63-) İsa, açık delillerle geldiği zaman demişti ki: Ben size hikmet getirdim ve ayrılığa 

düştüğünüz şeylerden bir kısmını size açıklamak için geldim. Öyleyse Allah’tan 

korkun ve bana itaat edin. 

“Fettekullah ve etiuni”, bütün peygamberlerin ortak çağrısı olan bir cümledir. Bütün 

peygamberler Allah’tan korkmayı ve kendilerine itaat edilmesini istemiştir. Sonraki 

ayette de ‘Allah benim de rabbim sizin de rabbinizdir, O’na ibadet edin. Doğru yol 

budur.’ denilmektedir. Bu ayettede yine bütün peygamberlerin ortak çağrısı olan 

tevhid vurgulanmaktadır. Peygamberlerde dâhil herkes Allah’ın kuludur ve yalnızca 

O’na ibadet etmekle mükelleftir.   

Hz. İsa’nın açıkladığı hususlar, “Onlara daha önce haram kılınmış yağlar, etler ve her 

tırnaklının durumunu açıklayarak, artık bunların İncil’de kendilerine helâl kılınmış 

olduğunu, fakat cumartesi ile ilgili hükmü uygulamaya devam etmeleri gerektiğini 

bildirdi”.497 Hz. İsa (a.s.)’dan sonra Hıristiyanlar, Hz. İsa’nın esas çağrısı olan 

tevhidden ayrıldılar. Bir kısmı Hz. İsa’nın İlah olduğunu, bir kısmı Allah’ın oğlu 

olduğunu iddia etti. Bir kısmı da Allah’ın üç olduğunu ve Hz. İsa’nında bu üçten biri 

olduğunu iddia ettiler. Böylece doğru yoldan, gerçek çağrı olan tevhitten sapıtmış 

oldular.498 İbn Cüzey’e göre ayette ihtilaf ettiklerinizin bazısını açıklamak ile bütün 

işlerin açıklanması kastedilmiyor. Çünkü peygamberler dünyevi işlerin açıklaması için 

değil din işlerini açıklamak için gönderilirler. Taberi de ayette dünya işlerinin değil 

din işlerinin açıklanması kastediliyor, demiştir.499 

Hz. İsa’nın beyyinatlarla gelmesiyle kastedilen mucizelerdir.500 Bunlar: Ölüleri 

diriltmek, hastaları iyileştirmek, çamurdan kuş yapıp üflemesiyle kuşun gerçek canlı 

bir kuşa dönüşmesi, gökten sofra indirilmesi, körlerin gözünü iyileştirmek, gaibden 

haber vermek gibi mucizelerdir.501 Saf 61/6, “Meryem oğlu Îsâ da şöyle demişti: "Ey 

İsrâiloğulları! Bilin ki benden önceki Tevrat’ı doğrulamak ve benden sonra gelecek 

Ahmed isimli elçiyi müjdelemek üzere size Allah tarafından gönderilmiş elçiyim. Ama 

 
497 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 618. 

498 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 144. 

499 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 467. 

500 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, C. 1, 407. 

501 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5541. 



181 
 

o (Ahmed) kendilerine apaçık kanıtlarla gelince, "Bu (kanıtlar) besbelli bir büyü!" 

dediler.” Ayette beyyinatlarla geldiğinde bu apaçık bir sihirdir dedikleri 

anlatılmaktadır.  

Kur’an İsrailoğullarının anlaşamadıkları birçok şeyi açıklamaktadır. Neml 27/76, 

“Doğrusu bu Kur’an, İsrâiloğulları’na, üzerinde anlaşamadıkları pek çok şeyi 

açıklamaktadır.” Alûsi ihtilafa düşülen konuların dini hususlara ait konular olduğunu, 

dünyevi konular olmadığını belirtir. Peygamberler dini konularla ilgili tebliğ için 

gönderilirler. Nitekim hurma ağaçlarının aşılanması meselesinde Hz. Peygamber 

(s.a.v.), “Sizler dünyanızın işlerini daha iyi bilirsiniz”, demiştir.502 

Hikmet kelimesi Allah ve insan için kullanıldığında farklı iki anlama gelir. Allah için 

kullanıldığında, Allah’ın eşyayı bilmesi, eşyayı hikmetli, dengeli ve uyumlu yaratması 

ve her şeyi düzenli, planlı, programlı ve yararlı yaratıp düzene koyması demektir. 

İnsan için kullanıldığında aldığı anlam ise insanın varlığı amacına uygun bilmesi ve 

hayra yol açacak fiilleri anlayıp uygulaması demektir.503 

64-) Çünkü Allah, benim de rabbim, sizin de rabbinizdir. O’na ibadet edin. İşte bu, 

doğru yoldur. 

Hz. İsa, Hıristiyanların iddia ettiği gibi Allah’ın oğlu değil, tevhide yani yalnız Allah’a 

ibadet etmeye çağırmıştır.504 Maide 5/116-117, “Allah "Ey Meryem oğlu Îsâ! İnsanlara 

sen mi ‘Allah’ın dışında beni ve annemi birer tanrı kabul edin’ dedin?" buyurduğu 

zaman o şu cevabı verir: "Hâşâ! Seni tenzih ederim. Hakkım olmayan şeyi söylemek 

bana yakışmaz. Hem ben söyleseydim şüphesiz sen onu bilirdin. Sen benim içimdekini 

bilirsin, ama ben senin zâtında olanı bilmem. Gizlileri tam olarak bilen yalnız 

sensin.", "Ben onlara ancak senin bana emrettiklerini söyledim; ‘Benim de rabbim 

sizin de rabbiniz olan Allah’a kulluk edin’ dedim. İçlerinde bulunduğum sürece onların 

yaptıklarına tanık idim. Fakat sen beni vefat ettirdikten sonra onların halini bilip gören 

sadece sensin. Sen her şeye şahitsin.” Hz. İsa, Allah’ın sorduğu soruya karşı Allah’ı 

tenzih ederek cevap vermektedir. Hiçbir peygamber kendisine tapılması için tebliğde 

bulunmamıştır. Bütün peygamberlerin değişmeyen tek ortak çağrısı tevhittir. 

 
502 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 250-251. 

503 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5539. 

504 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 261. 



182 
 

Hıristiyan Fırkaları 

65-) Ama aralarından çıkan guruplar, bir ihtilâfa düştüler. Acı bir günün azabı 

karşısında vay o zulmedenlerin haline! 

Hz. İsa’dan sonra Hıristiyanlar çeşitli fırkalara ayrıldılar. Bazıları Hz. İsa’nın Allah’ın 

kulu ve elçisi olduğunu, bazıları Hz. İsa’nın Allah’ın oğlu olduğunu ve bazılarıda 

Allah olduğunu iddia etmişlerdir. Bu yüzden ayette ‘Acıklı bir günün azabından vay o 

zulmedenlerin haline’ buyurulmuştur.505 Hıristiyanlar İncil’i değiştirdiler. Yüzden 

fazla İncil ortaya çıktı. İznik konsilinde İncil sayısı dörde indirildi. Bu İncil’lerde 

birbirinden farklıdır. Buna rağmen Hıristiyanlar kitaplarının tahrif olmadığını iddia 

ederler.506 

Yahudi ve Hıristiyan gruplar, Hz. İsa’nın durumu ile ilgili ayrılığa düştüler. 

Tartıştıkları konular; Hz. İsa ilah mıdır, yoksa Allah’ın oğlu mudur, ya da üçün 

üçüncüsü müdür? Kendi aralarında tartıştılar. Ayetteki küfürle nitelenen tehdide 

muhatap oldular.507 Lokmân sûresine göre şirk büyük bir zulümdür. Lokman 31/13, 

“Lokmân oğluna öğüt verirken ona şöyle dedi: ‘Sevgili oğlum! Allah’a ortak koşma; 

çünkü O’na ortak koşmak kesinlikle çok büyük bir haksızlıktır (zulümdür)’.” Zuhruf 

sûresinde geçen israf edenler, Allah’a cüzler edinen müşriklerde zalimlere dâhildir. 

Onlar da şirk koşmuşlardır. 

Hz. İsa (a.s.) tevhid mesajını tebliğ etmiştir. Kendisininde sadece Allah’ın kulu ve 

elçisi olduğunu belirtmiştir. Ama ondan sonra Hıristiyanlar tevhid akidesinden çıkmış 

başlıca üç mezhebe ayrılmışlardır. Bunlar: 1-) Milkaniyye, 2-) Nasturiyye, 3-) 

Ya’kubiyye.’dir. Milkaniyye teslisi benimsemiştir. Nasturiyye kelimenin İsa’nın 

vücuduna vurup yansıdığına inanmıştır. Ya’kubiyye ise Tanrının bizzat İsa olduğunu 

söylemişlerdir. Maide 5/73, “Andolsun ki "Allah üç unsurdan biridir" diyenler de kâfir 

olmuşlardır. Halbûki bir tek Tanrı’nın dışında hiçbir ilâh yoktur. Şayet bu 

dediklerinden vazgeçmezlerse, böylece kâfir olanları elem verici bir azaba 

çarptırılacaklardır.” Ayete göre Allah üç unsurdan biridir diyenler kâfir olmuştur. 

Burada Milkaniyye’ye işaret vardır. Maide 5/72, “"Allah, Meryem oğlu Mesîh’in 

 
505 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7163. 

506 Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 248. 

507 Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 71. 



183 
 

kendisidir" diyenler, hiç şüphesiz hakikati inkâr etmişlerdir. Oysa Mesîh, "Ey 

İsrâiloğulları! Benim de rabbim sizin de rabbiniz olan Allah’a kulluk edin" demişti. 

Bilinmeli ki her kim Allah’a ortak koşarsa Allah ona cennet yüzü göstermeyecek ve 

onun varacağı yer cehennem olacaktır. Zâlimlerin yardımcıları da olmayacaktır.” 

Ayete göre Allah, Meryem oğlu Mesih’tir diyenler kâfir olmuştur. Bu ayette de 

Ya’kubiyye’ye işaret vardır.  

Katolik mezhebinin başkenti Roma olup, lideri Papa’dır. Günümüzdeki Hıristiyanların 

büyük çoğunluğunu katolikler oluşturur. Papalığın uygulamalarına itiraz sonucu 

Protestan mezhebi oluşmuştur. Katoliklik mezhebinden ayrı bir mezhepte Ortodoksluk 

mezhebidir. Başta İstanbul’a bağlı olan mezhep daha sonra üçe ayrılmıştır. Rum 

Ortodoks kilisesinin merkezi İstanbul, Ermeni Ortodoks kilisesinin merkezi Erivan, 

Süryani Ortodoks kilisesinin merkezi ise Mardin olmuştur. Hıristiyanlık Hz. İsa’nın 

getirdiği tevhid akidesiyle oluşmamış, kilise babaları tarafından uzun tartışmalar 

sonucu konseylerle bir inanç teşkil edilmiştir. Nasturiler gibi nispeten tevhid 

çizgisinde kalan gruplar Kur’an tarafından övülmüş olup teslis inancına sapanlar ise 

bu inançlarından dolayı uyarılmış ve tevhide çağrılmışlardır.508 Hıristiyan taifeleri 

dinlerini tahrif etmişler, ayrılıklara düşmüşler, kendilerine zulmederek ebedi azaba 

namzet olmuşlardır. Ayette onlar hakkında ‘Acı bir günün azabı karşısında vay o 

zulmedenlerin haline!’ denilmiştir.509 Mukatil bin Süleyman’ın tefsirinde 

Hıristiyanların ihtilafları sonucu oluşan üç mezhep sayılmıştır. Bunlar: 1-) Nasturiler: 

İsa Allah’ın oğludur, dediler. 2-) Mar-Ya’kubiler: Allah, Meryem oğlu İsa’dır, dediler. 

3-) Melkaniler: Allah, üçün üçüncüsüdür, dediler.510  

Allah’ın ayette ayrılıklardan bahsetme nedeni Müslümanların bu durumdan ibret 

almalarıdır. Bakara sûresi 213. ayete baktığımızda ihtilaf nedeninin kıskançlık olduğu 

görülmektedir.511 Bakara 2/213, “İnsanlar bir tek ümmet idi. Sonra Allah, müjdeciler 

ve uyarıcılar olarak peygamberleri gönderdi; onlar aracılığı ile anlaşmazlığa düştükleri 

konularda insanlar arasında hüküm vermek için gerçeği içeren kitabı indirdi. Ancak 

 
508 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 263-265. 

509 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3295. 

510 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 619. 

511 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 353. 



184 
 

kendilerine apaçık gerçekler geldikten sonra aralarındaki kıskançlık yüzünden, o kitap 

hakkında, sadece onun verildiği kimseler anlaşmazlığa düştüler. Sonra Allah kendi 

iradesiyle, onların, hakkında ayrılığa düştükleri gerçeği müminlere gösterdi. Allah 

dilediğini doğru yola iletir.” Zuhruf sûresi 43/65. ayette elim bir azaptan söz edilmekte 

olup, bundan sonra gelen ayetler genel olarak ahiretle ilgilidir. 

Ayetler Arasındaki Bağlantılar 

57-65. ayetlerde Hz. İsa’dan bahsedilince Mekkeli müşriklerin yaptığı yaygaradan 

bahsedildi. Hz. İsa’nın durumuyla kendi durumlarını kıyaslamaya çalıştılar. Oysaki 

Allah Hz. İsa’nın örnek bir kul olduğunu vurguluyor. Allah müşriklerin ve 

Hıristiyanların ortak koştuklarından münezzehtir. Hıristiyanların Allah’ın oğlu diye 

iftira attıkları Hz. İsa ve müşriklerin taptığı melekler sadece Allah’ın kullarıdır. 61. 

ayette geçen kıyametin bilgisinden kimin ya da neyin kastedildiğiyle ilgili görüşler 

aktarıldı. Hz. İsa’nın tevhide çağırdığı anlatıldı ve daha sonra Hıristiyanların fırkalar 

halinde ayrılmasından söz edildi.512 Gelen ayetlerde ise kıyametin ansızın 

kopmasından513, ahirette dostların halinden, muttakilerin durumundan bahsedilip, ödül 

ve ceza yerleri olan, cennet ve cehennem konularına geçilmektedir.   

2.2.5.5. Kıyamet Gününde Muttakiler Dışındaki Dostların Birbirlerine Düşman 

Olması 

ءُ ا﴾66﴿ةَ انَْ تأَتِْيهَُمْ بغَْتةًَ وَهُمْ لَْ يشَْعرُُونَ ينَْظُرُونَ الَِّْ السَّاعَ  هَلْ      يَوْمَئِذٍّ بعَْضُهُمْ لِبعَْضٍّ   لْْخَِلَََّٓ

اٰمَنوُا بِاٰيَاتنَِا   الََّذ۪ينَ  ﴾68﴿عِبَادِ لَْ خَوْف  عَليَْكُمُ الْيوَْمَ وَلََْٓ انَْتمُْ تحَْزَنوُنََۚ   يَا  ﴾67﴿عَدُوٌّ الَِّْ الْمُتَّق۪ينَ  

﴾69﴿وَكَانوُا مُسْلِم۪ينََۚ   

66-) Onlar farkında değillerken kıyamet gününün kendilerine ansızın gelmesinden 

başka bir şey mi bekliyorlar? 67-) O gün, Allah’a karşı gelmekten sakınanlar dışında, 

dost olanlar (bile) birbirlerine düşman kesilirler. 

Bağteten, ansızın demektir. Kelime benzer anlamda Yusuf sûresinde geçmektedir. 

Yusuf sûresi 12/107, “Allah tarafından onlara kuşatıcı bir azabın gelmesi veya onlar 

farkında olmaksızın kıyametin ansızın kopması karşısında kendilerini güvende mi 

hissediyorlar?” Kıyametin kopacağının farkında olmadıkları bir zamanda kıyamet 

 
512 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 471. 

513 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5540-5541. 



185 
 

kopacak, pişman olacaklar ancak artık pişmanlıkları işe yaramayacaktır.514 Din 

ahlâkının temeli ahiret inancıdır. Ahirette hesap vereceğine inanmak, ahlâkı 

gıdalandıran en önemli güçtür. Müşrik ve kâfirler ahirete, dolayısıyla dine 

inanmamışlardır.515 En’am 6/31 ve A’raf 7/187’ye göre kıyamet, (bağteten) ansızın 

kopacaktır.  

Muttaki 

Takva sahiplerine muttaki denir. Muttakiler, Allah’tan korkanlar ve haramlardan 

sakınanlardır. Allah’a karşı sorumluluğunun bilincinde olan ve bu sorumlulukla 

hareket edenlerdir. “Kur’an’ı Kerim ayetlerinin çoğunda takva, ‘itikatta batıl şeyleri, 

muamelatta, tavır ve davranışlarda kötü şeyleri terketmek ve onlardan kaçınmak’, 

anlamını işaret eder”.516 Kur’an’da birçok ayette muttakilerden söz edilir. Bakara 

sûresi 2. ayette Kur’an’ın takva sahipleri için hidâyet (rehber) olduğu belirtilir. Yunus 

10/62-64, “Bilesiniz ki Allah dostlarına asla korku yoktur; onlar üzüntü de 

çekmeyecekler. Onlar ki, iman etmişler ve takvâya ermişlerdir, işte onlara hem bu 

dünya hayatında hem de âhirette müjdeler olsun! Allah’ın sözlerinde değişme olmaz; 

(öyleyse) en büyük kazanç budur.” Yunus sûresi 62-64. ayetlerine göre, Allah 

dostlarına korku yoktur, Allah dostlarının özellikleride, iman etmeleri ve takva sahibi 

olmalarıdır.  

Elmalılı M. Hamdi Yazır’a göre Kur’an’da takva üç derece şeklinde geçmektedir. 

Birincisi şirkten kaçınmak (Fetih 48/26), ikincisi büyük günahları işlemekten 

sakınmak, küçük günahlarda ısrar etmemek ve farzları eda etmek (A’raf 7/96), 

üçüncüsü de bütün varlığıyla Allah’a yönelip, kalbinin sırrını Allah’tan meşgul edecek 

her şeyden uzaklaşmaktır, (Al-i İmran 3/102).517     

Meryem 19/63, “Kullarımızdan takvâ sahibi kimselere vereceğimiz cennet işte budur.” 

Maide 5/46, “Ardından o peygamberlerin yolu üzere, kendinden önce gelmiş olan 

Tevrat’ı tasdik edici olarak Meryem oğlu Îsâ’yı gönderdik. Ona da içinde hidâyet ve 

nur bulunan, kendinden önce gelmiş olan Tevrat’ı tasdik edici, takvâ sahipleri için bir 

 
514 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 472. 

515 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 356. 

516 El-Behiy, Kur’an’da İtikadi ve Ameli Kavramlar, 199. 

517 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, C. 1, 203-204. 



186 
 

yol gösterici ve bir öğüt olarak İncil’i verdik.” İncil’in takva sahiplerine, yol gösterici 

ve öğüt olduğu belirtiliyor. Tevbe 9/7, “…Şüphesiz Allah günahtan sakınanları sever.” 

Allah muttakileri sever. Hud 11/49, “…Sabret, çünkü iyi son günahtan 

sakınanlarındır.” Akıbet muttakilerindir. Hicr 15/45-48, “Allah’a karşı saygısızlıktan 

sakınanlar mutlaka cennet bahçelerinde ve pınar başlarında olacaklar. ‘Esenlikle, 

güvenle girin oraya!’ (denecek), onların gönüllerini düşmanlık duygularından 

temizledik; artık bir kardeşler topluluğu olarak sedirler üzerinde karşı karşıya 

oturacaklar. Orada hiçbir yorgunlukla karşılaşmayacaklar. Oradan çıkarılmaları da söz 

konusu olmayacaktır.” Muttakiler cennete kardeşler topluluğu olarak girecektir. 

Muttakilerin özellikleri ve takva Bakara 2/2,3,4,177, Âli İmran 3/133,134,135, En’am 

6/155, A’raf 7/201, Enfal 8/29, Zariyat 51/17-19, Talak 65/2-5 ayetlerinde 

anlatılmaktadır. Muttakilerin bir özelliği de seherlerde istiğfar etmeleridir.518 Zümer 

39/19-20 ve Ra’d 13/35’e göre cennet takva sahiplerine va’d edilmiştir. Takva sahibi 

olmanın ve mücahede etmenin neticesinde, Ankebut 29/69’de bizim uğrumuzda 

mücadele edenlere yollarımızı gösteririz denilmekte, Talak 65/2’de de Allah’ın 

muttakilere bir çıkış yolu göstereceği anlatılmaktadır. Bakara Sûresi 2/177. Ayette 

muttakilerin altı özelliği anlatılmaktadır. Bunlar: İman etmek, ihtiyaç sahiplerine 

infakta bulunmak, namaz kılmak, zekât vermek, sözünde durmak ve sabretmektir.   

Dostluk 

ءُ ا “ لْْخَِلَََّٓ  :Ayette geçen “Ehılla”, samimi arkadaş manasına gelen “Halil” kelimesinin 

çoğuludur”.519 İbn Abbas, Mücahid ve Katade’ye göre: Müttakiler dışında her dostluk 

kıyamet günü düşmanlığa dönüşecektir.520 

Zuhruf sûrenin 38. ayetinde benzer şekilde, yanlış dostluğun hesap günündeki derin 

pişmanlığı anlatılır. Zuhruf 43/38, “Sonunda bize geldiğinde, arkadaşına, "Keşke 

benimle senin aranda doğu ile batı arası kadar uzaklık olsaydı! Ne kötü 

arkadaşmışsın!" der.” Seçilen yanlış dostlar ahirette büyük bir pişmanlığa sebep olacak 

ama iş işten geçmiş olacak, ordaki pişmanlık fayda vermeyecektir. Furkan, 25/26-29 

“İşte o gün gerçek egemenlik Rahmânındır ve o gün inkârcılar için çok zor bir gün 

 
518 Zariyat 51/18, Âli İmran 3/17. 

519 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 471. 

520 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7165. 



187 
 

olacaktır. O gün, (dünyada iken) haktan sapmış kişi ellerini ısırarak şöyle diyecek: 

‘Keşke peygamberle birlikte aynı yolda olsaydım! Eyvah! Keşke falancayı kendime 

dost edinmeseydim! Meğer bana uyarıcı mesaj geldikten sonra, o dost bildiğim kişi bu 

mesajdan beni saptırmış!’ İşte şeytan insanı (böyle) çaresizlik içinde yapayalnız 

bırakır.” İnanmayanlar dost edinilmemelidir. Tevbe 9/23, “Ey iman edenler! Şayet 

inkârı imana tercih ederlerse, babalarınızı ve kardeşlerinizi dahi dayanıp güvenilecek 

dostlar edinmeyin. İçinizden kimler onları dost edinirse, işte kendilerine kötülük 

edenler bunlardır.”  

Hz. İbrahim dünyada çıkar üzere kurulan ve hidâyet üzere olmayan dostlukların 

kıyamette düşmanlığa dönüşeceğini söylemiştir. O gün dünyadaki dostluklar ortadan 

kalkacak, dostluklar kalmayacak düşmanlığa dönüşecektir. Ancak Allah rızası için 

yapılan dostluklar bu durumun dışındadır. Ankebut 29/25, “İbrâhim onlara şöyle 

demişti: ‘Sizler, sırf dünya hayatında aranızdaki sevgi (ve çıkar) ilişkisini sürdürmek 

için Allah’ı bırakıp kendinize birtakım putlar edindiniz. Sonra kıyamet gününde 

birbirinizi tanımayacak, birbirinize lânetler yağdıracaksınız. Varacağınız yer 

cehennemdir; hiçbir yardımcınız da olmayacaktır’.” Bakara sûresi 2/166-167 

ayetlerinde de hesap gününde, dost seçimindeki pişmanlık anlatılmaktadır. 

Bundan amaçlanan, herkesin dünyada kimlerle yaşayıp iş birliği yapması gerektiği ve 

kimlerden uzak kalmasının kendi akıbeti ve ahireti için uygun olduğunu bilmesini 

sağlamaktır. Kıyamet günü kötülük üzere dost olanlar yaptıklarından pişman 

olacaklardır. Birbirlerine düşman olacaklardır. Dostlukların birbirine fayda sağlaması 

gerekirken, bunların dostluğu onları felakete götürmüştür. Oysaki muttakilerin 

dostluğu böyle değildir. Dostlukları kalıcıdır. Dostlukları doğru, hidâyet yolu üzerinde 

olmuş, birbirlerine iyiliği tavsiye etmişlerdir. Akibet olarakta cehennemden 

kurtulmuşlardır.521 Dünyalıklar için birbirine dost olanların kıyamette dostlukları 

devam etmez. Tam aksine bu dostlukları orada elem ve belalara neden olduğundan, 

nefrete dönüşür. Oysaki dostluk sebepleri muhabbetullah, Allah’a hizmet ve itaat 

 
521 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 146. 



188 
 

olursa, dostluklar bitmez. Kıyamette bu tür dostluklar daha da güçlü ve mükemmel 

hale gelir.522  

Abdullah İbn Ömer (r.a.) dostluğun üç çeşidini saymıştır. Birinci dost olan mal, 

sahibinin ölmesiyle beraber kişiden ayrılır, mirasçılarına kalır. Haramdan 

kazanılmışsa sahibi aleyhinde davacı olur. İkinci dost ailesi, dostları ve akrabalarıdır. 

Bunlar kabre kadar onunla giderler ancak oradan geri dönerler. Üçüncü dost ise 

amelidir. Ameli kendisiyle beraber kalır. Ameli iyiyse kendisi için şefaatçi olur. Ameli 

kötüyse aleyhinde olur. Akıllı kişiye gereken kendine şefaatçi olacak ameli 

işlemesidir.523   

Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî bir gün dostlarıyla gezerken, birbirine sarılmış halde 

uyuyan köpekler gördüler. Siraceddin Tatari, manzaranın güzelliğini anlattı. ‘Ne güzel 

beraber sarılmışlar birlik halindeler’ dedi. Bunun üzerine Mevlânâ ‘eğer aralarına bir 

leş ya da ciğer atarsan aralarındaki dostluğun nasıl olduğunu görürsün’, dedi. Dünyalık 

için olan dostluklar da işte böyle menfaatler üzerine kurulmuş dostluklardır. 

Menfaatler çatışınca dostluklar düşmanlıklara dönüşür. Mü’minler ve Allah için dost 

olanlar ise bu dostluklarının sonucu olarak ahirette cennetle ödüllendirileceklerdir.524     

Konuyla İlgili Tefsirlerde Geçen Hadisler 

Ayet, Ümeyye b. Halef el-Cumahi ve Ukbe b. Ebi Muayt hakkında inmiştir525 ki her 

ikisi de öldürülmüştür. Şöyle ki: Ukbe, Nebi (s.a.v.) ile birlikte oturup kalkar, O’nun 

konuşmalarını dinlerdi. Kureyşliler dediler ki: -Ukbe, dininden döndü ve bizden 

ayrıldı. Bunun üzerine Ümeyye b. Halef ona dedi ki: -Eğer Muhammed ile karşılaşıp 

da yüzüne tükürmeyecek olursan, yüzünü görmek bana haram olsun. Muhammed’in 

yüzüne tükür ki kavmin kendilerinden ayrılmadığını bilsin. Ukbe de bu denileni yaptı. 

Nebi (s.a.v.) de şöyle dedi: -Allah adına söz veriyorum ki eğer seni Harem’in dışında 

bir yerde yakalayacak olursam, hiç kuşkusuz senin kanını akıtırım. Ukbe de O’na şöyle 

karşılık verdi: -Ey Ebu Kebşe’nin oğlu! Harem’in dışında sen beni nasıl ele geçirip, 

 
522 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 544; Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali 

Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3295-3296; Kuşeyri, Letaifu’l-İşarat, C. 5, 229. 

523 Semerkandi, Tefsiru’l Kuran, C. 5, 436-437. 

524 Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-, C. 4, 478. 

525 Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 72. 



189 
 

benden intikam alabileceksin ki? Ukbe, Bedir günü esir alındı. Nebi(s.a.v.) onu 

görünce adağını hatırladı, Ali b. Ebi Talib’e onun boynunu vurmayı emretti. Bunun 

üzerine Ukbe dedi ki: -Ey Kureyşliler! Bana ne oluyor ki aranızda olduğum halde 

öldürülüyorum. Nebi (s.a.v.) ona karşılık verdi: -Buna sebeb senin Allah’ı ve O’nun 

Rasulü’nü yalanlamandır. Bu sefer Ukbe dedi ki: -Peki, çocuklarım ne olacak? Nebi 

(s.a.v.) şöyle dedi: -Onlara da cehennem vardır.526    

İki mü’min dost, iki de kâfir dost vardı: İki mü’minden biri öldü ve Cennet ile 

müjdelendi. Bu sırada dostunu hatırladı ve şöyle istekte bulundu: “Allahım, doğrusu 

falan adam dostum idi; sana ve peygamberine itaat etmemi emreder, hayır işlememi 

önerir; kötülükten beni alıkordu, aynı zamanda sana kavuşacağımı da zaman zaman 

hatırlatırdı. Allahım, benden sonra, bana gösterdiğini ona gösterinceye kadar onu 

saptırma, benden razı olduğun gibi ondan da razı ol.” Bunun üzerine o mü’mine: 

“Sana ayrılan makama git. Eğer sen, o dostuna benim yanımda neler hazırlandığımı 

bilseydin, çok sevinir, az ağlardın!” Sonra öteki mü’min öldü. Ruhları biraraya geldi. 

Onlara: “Birbirinizi övünüz” denildi. Biri diğerine: “Ne güzel arkadaş ne güzel 

yoldaş ve ne güzel dost!” diyerek iltifatta bulundu. O iki kâfir dosta gelince: Onlardan 

biri ölünce, Cehennem ile müjdelendi. O sırada dostunu hatırladı ve şöyle dedi: 

“Allahım, doğrusu benim falan dostum sana karşı gelmemi, peygamberine isyan 

etmemi emreder, kötülük işlememi tavsiyede bulunurdu, aynı zamanda beni hayırdan 

da alıkordu. Sana kavuşmayacağımı söylerdi. Benden sonra, bana gösterdiğini ona 

gösterinceye, bana gazap ettiğin gibi ona gazap edinceye kadar onu doğru yola 

erdirme.” Sonra öteki kâfir öldü. Ruhları biraraya getirildi. Onlara: “Birbirinizi 

övün” denildi. Onlar da şöyle dediler: “Ne kötü arkadaş ne fena yoldaş ve ne kötü 

dost!”’ (Abdürrezzak: Ali b. Ebi Talib (r.a.)’den – İbn Ebi Hatim) ‘Eğer iki adamdan 

biri doğuda, biri de batıda olsa, birbirlerini Allah için seviyorlarsa, Allah mutlaka 

kıyamet gününde onları biraraya getirir de “işte bu senin sevdiğin dostundur” 

buyurur.’ (İbn Asakir: Ebu Hureyre (r.a.)’den).527        

 
526 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 619-620. 

527 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5542-5543. 



190 
 

Ebu Said el-Hudri (r.a.)’den Nebi (s.a.v.)’in şöyle buyurduğu rivayet edilmiştir: 

“Mü’minden başkasını dost tutma, yemeğini muttakilerden başkasına tattırma”.528 

(Ebu Davud, Edeb 16: Tirmizi, Zühd 56). 

Muaz (r.a.), Resulullah (s.a.v.)’i şöyle buyururken dinledim dedi: Allah Teâlâ; “Benim 

rızam uğrunda birbirlerini sevenler için peygamberlerin ve şehidlerin bile imreneceği 

nurdan minberler vardır”, buyurmuştur.529 (Tirmizi, Zühd 53). 

2.2.6. İnananların Ödülleri ve İnanmayanların Cezaları (68-78. Ayetler) 

68-69-) Ey âyetlerimize inanan ve Müslüman olan kullarım! Bugün size korku yoktur. 

Sizler üzülmeyeceksiniz de. 

Ayetteki “el-yevm” (bugün)’den kasıt kıyamet günü ya da hesap günüdür. O dehşetli 

hesap gününde Allah’ın inanan kullarına doğrudan söylediği, “korku ve üzülmenin 

olmayacağı” müjdesi çok büyük bir sevinç ve mutluluğa sebep olacaktır.  Aşağıda 

gelen ayetlerde kıyamet ve hesap gününün özellikleri anlatılmaktadır. Bakara 2/281, 

“Bir günden sakının ki, onda Allah’a döndürüleceksiniz, sonra kimseye 

zulmedilmeden herkese hak ettiği tam olarak verilecektir.” Bakara, 2/48 “Öyle bir 

günden korkun ki, o gün kimse başkası için bir şey ödeyemez; hiç kimseden şefaat 

kabul olunmaz, fidye alınmaz; onlara asla yardım da yapılmaz.” Lokman 31/33, “Ey 

insanlar! Rabbinize saygısızlıktan sakının; hiçbir babanın evlâdından fayda 

göremeyeceği, evlâdın da babasından hiçbir yarar sağlayamayacağı bir günden 

korkun. Allah’ın vaadi gerçektir. Sakın dünya hayatı sizi aldatmasın; o, yoldan çıkarıcı 

da (şeytan) Allah hakkında sizi ayartmasın.” Secde 32/12, “O günahkârları rablerinin 

huzurunda başlarını önlerine eğmiş halde şöyle derlerken bir görsen: "Rabbimiz! 

Gördük ve işittik; bizi geri gönder de rızâna uygun işler yapalım, artık kesin olarak 

inandık!"” Has kulların özelliği, Allah’a iman edip, O’nun prensiplerini hayatlarında 

uygulamalarıdır.530 

Razi 68. ayette sevindirici ve ferahlatıcı incelikler olduğunu beyan etmektedir. Bunlar: 

Allah’ın kullarına aracısız hitap etmesi ve kulluk ile nitelemesi ki bu büyük bir şereftir. 

 
528 Muhyiddin en-Nevevi, Riyazü’s Salihin, çev. M. Yaşar Kandemir, İsmail Lütfi Çakan ve 

Raşit Küçük, C. 2 (Erkam Yayınları: İstanbul, 2014), 557. 

529 En-Nevevi, Riyazü’s Salihin, C. 2, 592. 

530 El-Behiy, Kur’an’da İtikadi ve Ameli Kavramlar, 183. 



191 
 

İsra olayını anlatan ayette de Hz. Peygamber kul diye vasıflandırılmaktadır. Kıyamet 

günü bu kullara hiçbir korku olmayacağı ayrıca dünyadan ayrılmanın hüznünün de 

onlarda olmayacağı söylenmiştir.531 Kıyamet gününde (o günün dehşetinden dolayı) 

herkesin kalbinde korku olacaktır.532  

2.2.6.1. Cennet 

عَلَيْهِمْ بِصِحَافٍّ مِنْ ذَهَبٍّ وَاكَْوَابٍَّۚ وَف۪يهَا مَا    يطَُافُ  ﴾70﴿الْجَنَّةَ انَْتمُْ وَازَْوَاجُكُمْ تحُْبرَُونَ  ادُْخُلوُا

رِثْتمُُوهَا بمَِا كُنْتمُْ   وَتلِْكَ   ﴾71﴿تشَْتهَ۪يهِ الْْنَْفسُُ وَتلََذُّ الْْعَْينَُُۚ وَانَْتمُْ ف۪يهَا خَالِدُونََۚ  الْجَنَّةُ الَّتَ۪ٓي اوُُ۫

﴾73﴿نْهَا تأَكُْلوُنَ ف۪يهَا فَاكِهَة  كَث۪يرَة  مِ  لكَُمْ  ﴾72﴿تعَْمَلوُنَ   

 

70-) Siz ve eşleriniz, ağırlanmış olarak cennete giriniz! 

Cennet kelimesi gizli, gözle görünmeyen anlamındaki ‘cenne’ kökünden gelmektedir. 

Cin kelimeside gözle görülmeyen anlamında aynı kökten gelmektedir. Cennet 

ağaçlarla, yeşilliklerle örtülmüş, zemini görünmez hale gelmiş yer anlamına da 

gelir.533 Cennet Kur’an’da mü’minlere vaad edilen ve ahirette verilecek olan ödüldür. 

Karşıtı cehennemdir. “Büyük mutluluk içinde, diye tercüme edilebilen  َتحُْبرَُون 

tuhberun fiili, ‘güzel denilebilecek her şey hususunda ikrama nail olmak’ demektir. 

Daha üstünü, iyisi ve ilerisi olmayan ödülün, ikramın getirdiği mutluluk ve 

sevinçtir”.534  

Cennetle İlgili Ayetler 

Cennetlerin altından ırmaklar akar.535 “İman edip dünya ve âhiret için yararlı işler 

yapanlara gelince, onlar için de konak olarak firdevs cennetleri vardır. Orada ebedî 

kalacaklardır. Oradan hiç ayrılmak istemezler”.536 “İman edip dünya ve âhiret için 

 
531 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 544. 

532 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 620. 

533 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, C. 1, 294. 

534 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 358; Razi, Tefsir-i Kebir 

Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 545. 

535 A’raf 7/42-43, Yunus 10/9. 

536 Kehf 18/107-108. 



192 
 

yararlı işler yapanları ise Allah altından ırmaklar akan cennetlere koyacaktır. Onlar 

orada altın bilezik ve incilerle süsleneceklerdir. Orada onların giysileri de ipektir. O 

gün hükümranlık yalnız Allah’ındır; onlar arasında hükmünü verir. İman edip dünya 

ve âhiret için yararlı işler yapmış olanlar, nimetlerle dolu cennetlerde olacaklardır”.537 

“İman edip dünya ve âhiret için yararlı işler yapanları -hiç şüpheniz olmasın- içinde 

ebedî kalmak üzere altından ırmaklar akan cennetteki köşklere yerleştireceğiz; 

sıkıntılara katlanan, yalnız Allah’a dayanıp güvenerek işlerini gerektiği gibi yapanlara 

ne güzel karşılık!”.538 “İman edip dünya ve âhirete yararlı işler yapanlar güzel bir 

bahçede ağırlanırlar”.539 “İman edip dünya ve âhiret için yararlı işler yapanlara gelince, 

onları da nimetlerle dolu, içinde ebedî kalacakları cennetler bekliyor. Bunu Allah 

gerçek olarak vaad etmiştir. O azîzdir, hakîmdir”.540 “İman edip dünya ve âhirete 

yararlı işler yapanlara, yapmış olduklarına karşılık, hazır olarak onları bekleyen, huzur 

içinde kalacakları cennetler vardır”.541 “Zalimlerin yaptıklarından ötürü korkuya 

kapıldıklarını göreceksin; ama bu mutlaka başlarına gelecek. İman edip dünya ve 

âhiret için yararlı işler yapanlar ise cennet bahçelerinde olacaklar. Onlar için rableri 

katında istedikleri her şey vardır. İşte büyük lütuf budur”.542 “Şüphe yok ki Allah, iman 

edip din ve dünyaya yararlı işler yapanları, altından ırmaklar akan cennetlere 

sokacaktır. İnkâr edenlere gelince onlar da nimetlerden yararlanır, tıpkı hayvanlar gibi 

yiyip içerler; ebedî kalacakları yer ise cehennemdir”.543 Ayetlerde imanla beraber salih 

amelde cennete gideceklerin özelliği olarak zikredilmektedir. 

“Ey iman edenler! Size, elem verici azaptan kurtaracak bir ticareti göstereyim 

mi? Allah’a ve resulüne iman edersiniz, Allah yolunda mallarınızla ve canlarınızla 

cihad edersiniz. Bilirseniz bu sizin için çok hayırlıdır. O sizin günahlarınızı bağışlar, 

sizi altından ırmaklar akan cennetlere, adn cennetleri içindeki güzel köşklere koyar. 

 
537 Hac 22/23,56. 

538 Ankebut 29/58-59. 

539 Rum 30/15. 

540 Lokman 31/8-9. 

541 Secde 32/19. 

542 Şura 42/22. 

543 Muhammed 47/12. 



193 
 

İşte büyük kurtuluş budur”.544 “Herkes ölümü tadacaktır; yaptıklarınızın karşılığı size 

eksiksiz olarak ancak kıyamet gününde verilecektir. Kim cehennemden uzaklaştırılır 

da cennete konursa artık kurtulmuştur. Dünya hayatı zaten aldatıcı şeylerden 

ibarettir”.545 “Allah’a saygısızlıktan sakınanlar ise, rablerinin kendilerine verdiğiyle 

mutluluk bularak cennetlerde ve nimetler içinde olacaklardır. Rableri onları cehennem 

azabından da korumuş olacaktır. (Onlara denecek ki:) "Yaptıklarınızın karşılığı olarak, 

sıra sıra dizilmiş koltuklara yaslanarak âfiyetle yiyin için". Ayrıca onları güzel gözlü 

eşlerle evlendireceğiz. İman eden, soylarından gelenlerin de aynı iman ile kendilerini 

izledikleri kimselerin yanlarına bu zürriyetlerini katacağız; bununla birlikte kendi 

amellerinden de bir şey eksiltmeyeceğiz. Herkes kendi yapıp ettiğinin hesabından 

kendisi sorumlu olacaktır. Onlara canlarının istediği meyve ve etten bol bol veririz. 

Orada karşılıklı kadeh alıp verirler, ama o içecek ne saçmalamaya yol açar ne de günah 

işlemeye. Sedeflerinde saklı incilere benzeyen genç hizmetçileri etraflarında dönüp 

dururlar. (Cennettekiler) birbirlerine dönüp sorarlar: "Doğrusu biz" derler, "Daha önce 

yakınlarımız arasındayken için için bir korku taşımaktaydık (değil mi?) Şimdi ise 

Allah bize lutfuyla muamele etti de bizi kavurucu azaptan korudu. Elbette biz bundan 

önce yalnız O’na yalvarıyorduk. Şüphesiz ihsanı bol ve çok merhametli olan da yalnız 

O’dur"”.546 “Allah esenlik yurduna çağırıyor ve dilediğini doğru yola iletiyor. Güzel 

yapanlara daha güzeli, bir de fazlası vardır. Onların yüzlerinde ne toz toprak bulaşığı 

olur ne de aşağılanmışlık izi. İşte bunlar cennetlik kullardır, kendileri orada sonsuza 

kadar kalıcıdırlar”.547 Ayette cennete ilaveten fazla olarak kastedilenin Cemalullah’a 

bakmak olduğu şeklinde yorum yapılmıştır. İnsan sûresinde de cennet tasvirleri 

mevcuttur. Cennete gidenler kapıda müjdelenerek karşılanacaklardır.548 

2.2.6.2. Cennette Canların İstediği Her Şeyin Mevcut Olması 

71-72-73-) Onlara altın tepsiler ve kadehler dolaştırılır. Orada canlarının istediği, 

gözlerinin hoşlandığı her şey vardır. Ve kendilerine: Siz, orada ebedî kalacaksınız, işte 

 
544 Saff 61/10-12. 

545 Âli İmran 3/185. 

546 Tur 52/17-28. 

547 Yunus 10/25-26. 

548 Zümer 39/73-74. 



194 
 

yaptıklarınıza karşılık size miras verilen cennet budur. Orada sizin için bol bol 

meyveler vardır, onlardan yersiniz, denilir. 

Kur’an’daki cennet tasvirlerinde genel olarak, insanların aklının alabileceği ve 

anlayabilecekleri tasvirler yapılmıştır. Huriler, meyveler, ırmaklar v.b. Zuhruf 43/71. 

ayette ise daha genel bir şekilde, canlarının istediği her şeyin olduğu belirtilmektedir 

ki bu tarif cennetteki nimetlerin ne kadar büyük olduğunu gösterir. Nesefi’ye göre 71. 

ayette bütün nimetler kastedilmiştir. Nimetlerin bir yönü insanın arzuladığı şeyler 

diğer yönü ise görmekten zevk aldığı şeylerdir. İbn Kesir’ göre, “Tadı hoş ve temiz, 

tatlı rüzgâr ve güzel manzara vardır”.549 Secde 32/17, “Yaptıklarına karşılık olarak 

onlar için ne mutluluklar saklandığını hiç kimse bilemez”. Cennete gireceklere 

bilemediğimiz birçok nimetler verilecektir. Fussilet 41/31 ve Furkan 25/16 ayetlerinde 

de cennette canın çektiği her şeyin olduğu vurgulanmaktadır. 

“Halidun” yani ebedi kalacaksınız denilerek ni’met tamama erdirilmektedir. Çünkü 

ni’met ne kadar üstünde olsa, geçici olması onun için büyük bir eksikliktir. Maide 

5/119 ayetinde cennetin ebedi olacağı açıkça “halidine fiha ebeda” denilerek anlatılır. 

“Allah şöyle buyurur: "Bugün doğrulara doğruluklarının fayda vereceği gündür. Onlar 

için, ebedî kalacakları ve altından ırmaklar akan cennetler vardır. Allah onlardan 

hoşnuttur, onlar da O’nun rızâsını kazanmaktan ötürü mutludurlar. İşte büyük kurtuluş 

budur”. Cennet inananlara Allah’ın bir lütfu ve ödülüdür. Hiç kimse kendi amelinin 

karşılığı olarak cenneti hak etmez. Ancak Allah’ın lütfu sayesinde cennete girebilir. 

Bu anlamda bir hadisi şerif vardır. İnsan Allah’ın rızası için çalışır ve ödül olarak 

cennete nail olur. Ameli salihler rıza kapısının açılmasına vesile olur.  

İbn Ebu Hâtim der ki: Bize Ali İbn Hüseyn İbn Cüneyd’in… Ebu Hureyre (r.a.)’den 

rivayetine göre; Ebu Ümame (r.a.), Allah Rasulü (s.a.v.)’nün kendilerine cenneti 

anlattığını ve şöyle buyurduğunu nakletmiş: Muhammed'in nefsi kudret elinde olan 

(Allah)’a yemin ederim ki, sizden birisi lokmayı alıp ağzına koyduğunda, hatırına 

başka bir yemeği getirir getirmez ağzındaki lokma hemen arzuladığı yemeğe dönüşür. 

Sonra Allah Rasulü (s.a.v.): “Canların istediği ve gözlerin hoşlandığı her şey 

oradadır. Ve siz, orada ebediyyen kalacaksınız”, ayetini tilavet buyurmuştur.550  

 
549 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 243. 

550 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7166. 



195 
 

“Rabbine itaatsizlikten sakınanlara vaad edilen cennetin temsili şudur: İçinde doğal 

nitelikleri bozulmamış su ırmakları, tadı bozulmamış süt ırmakları, içenlere lezzet 

veren şarap ırmakları, süzülmüş bal ırmakları bulunan bir bahçedir. Onlar için ayrıca 

orada her meyveden mevcuttur, üstelik rablerinden bir de bağışlama lutfu. Şimdi 

bunlar, ateşte devamlı kalan, bağırsaklarını parçalayan kaynar su içirilen kimseler gibi 

olur mu hiç?”.551 “Ancak, Allah’ın samimi kulları bu cezanın dışındadır. Onlar için 

belirli bir rızık vardır; türlü meyveler… Onlara nice ikramlarda 

bulunulacaktır; nimetlerle dolu cennetlerde, karşılıklı oturdukları tahtlar 

üzerinde. Aralarında, kaynaktan doldurulmuş kadehler dolaştırılır; bembeyaz, içenlere 

lezzet verir. İçenlere dokunmaz, ondan sarhoş da olmazlar. Yanlarında da eşinden 

başkasına bakmayan ceylan gözlü, gün görmemiş güzel tenli kadınlar bulunur”.552 

“Ehl-i kitap’tan ve müşriklerden hakkı inkâr edenler, içinde ebedî olarak kalacakları 

cehennem ateşindedirler. İşte halkın en kötüleri onlardır. İman edip iyi dünya ve âhiret 

için yararı işler yapanlara gelince, halkın en hayırlısı da onlardır. Onların rableri 

katındaki ödülleri, altından ırmaklar akan, içinde devamlı kalacakları adn 

cennetleridir. Allah onlardan razı olmuş, onlar da Allah’tan razı olmuşlardır. İşte bu, 

rabbini sayıp O’ndan korkanlar içindir”.553 “İman edip dünya ve âhiret için yararlı işler 

yapanları karanlıklardan aydınlığa çıkarsın diye size Allah’ın apaçık âyetlerini okuyan 

bir elçi gönderdi. Kim Allah’a iman eder, rızâsına uygun davranırsa, onu içinde ebedî 

kalmak üzere altından ırmaklar akan cennetlere koyar. İşte böylece Allah ona 

gerçekten güzel bir rızık ihsan etmiştir”.554  

İbn Ebu Hâtim der ki: Bize Fadl İbn Şazan’ın… Ebu Hureyre (r.a.)’den rivayetine 

göre Allah Rasulü (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: Cehennemlik, cennetteki yerini hasretle 

görecek ve: Şayet Allah beni hidâyete erdirmiş olsaydı; elbette ben müttakilerden 

olurdum, diyecektir. Cennetlik te cehennemdeki yerini görerek: Şayet Allah bizi 

hidâyete erdirmiş olmasaydı: elbette biz hidâyete eremezdik, diyecek ve bu onun için 

bir şükür olacaktır. Allah Rasulü (s.a.v.) şöyle devam etti: Biri cennette, diğeri 

cehennemde olmak üzere iki yeri olmayan kimse yoktur. Kâfir, mü’minin 

 
551 Muhammed 47/15. 

552 Saffat 37/40-49. 

553 Beyyine 98/6-8. 

554 Talak 65/11. 



196 
 

cehennemdeki yerine mirasçı olacak, mü’min de kâfirin cennetteki yerine mirasçı 

olacaktır. İşte Allah Teâlâ’nın: ‘İşte o cennet, işlediklerinize karşılık size miras 

kılındı.’ kavli budur.555 

Kur’an insanın psikolojisine uygun bir dil kullanmaktadır. İnsan psikolojisinde ve 

hayatında nasıl iniş çıkışlar yaşanıyorsa, Kur’an’da da takva sahiplerinden sonra 

suçlular ele alınmıştır. Kur’an ayetlerinin konularına göre sıralanmama nedeni de 

budur. Çünkü Kur’an’ın eğitim metodu insanın ruhuna, fıtratına uygundur.556  

Mü’minler dünya hayatının çekiciliğine göz dikmediklerinden mükâfat olarak onlara 

ahirette cana ve göze hitap eden ni’metler verilecektir. Taha 20/131, “Sakın kendilerini 

sınamak için onların bir kesimini yararlandırdığımız dünya hayatının çekiciliğine göz 

dikme! Rabbinin sana verdiği nimetler daha hayırlı ve daha kalıcıdır.”  

Cennettekilerin kapları ve kadehleri, altın ve gümüştendir.557 Mahiyet olarak 

cennetteki altın dünyadakinden farklı ve daha üstündür. Dünyadaki altın örnek 

verilerek cennetteki altını anlamamız istenmiştir.558 Hz. Peygamber (s.a.v.) ipek elbise 

giyilmemesini, altın ve gümüş kaplardan da yenilip içilmemesini söylemiştir. Bunlar 

dünyada inanmayanların ahirette ise mü’minlerin olacaktır. (Buhari, Et’ime 29; 

Müslim, Libas 4,5.) 

Razi’ye göre ayette yemekler zikredilmeden söylenen tabaklar, yenilen şeylere; 

kadehler (ekvab) ise içilen şeylere işarettir.559 

Cennetliklerin bileziklerinin altın olacağı, incilerle süslenecekleri ve elbiselerinin ipek 

olacağı belirtilmektedir. Fatır 35/33’te, “Onların gireceği yer adn cennetleridir. Orada 

altın bilezikler ve incilerle süsleneceklerdir. Orada onların giysileri de ipektir.” Bakara 

2/25, “İman eden ve iyi işler yapanlara, kendileri için zemininden ırmaklar akan 

cennetler bulunduğu müjdesini ver. Onlara cennetteki meyvelerden biri rızık olarak 

her sunulduğunda, “Bu daha önce de bize rızık olarak verilendir”, derler. O 

 
555 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7167. 

556 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 362. 

557 İnsan 76/15; Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 473. 

558 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5545. 

559 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 545. 



197 
 

kendilerine, benzer şekilde verilmiştir. Ayrıca orada kendileri için tertemiz eşler de 

vardır ve orada onlar sonsuza kadar kalıcıdırlar.” Cennetteki rızıklar dünyadakine 

benzer olarak nitelenmiştir. Dünyadakilerin aynı değildir.560 Mü’minler dünyadaki 

imtihanlara karşı sabırlı olur ve dinin kurallarına uyarlarsa ahirette mükâfatını 

görürler. Mü’minlerin inançlarının güçlenmesi için ni’metler tekraren 

anlatılmaktadır.561  

Kuşeyri tefsirinde: İbadet edenler nefisleriyle mücahede ettiklerinden, zorluklara 

katlandıklarından, cennette buna karşılık mükâfatlara nail olacaklardır. Marifet ve 

muhabbet ehli ise dünyada iken kalplerinde yaşadıkları aşırı özlem ve 

susuzluklarından oluşan yanmadan dolayı cennette Allah’a bakma nimetine nail 

olacaklardır.562 “Amelin karşılığı mirasa teşbih edilmiştir”.563 Cennette gözlerin 

hoşlandığı şeyler “Gözlerin zevk aldığı şey”, demek olabilir. Cennette görmenin en 

büyük nimeti Allah’ın cemalini seyretmektir.564 

Cennetle İlgili Hadisler 

Ebu Hureyre (r.a.)’den rivayet edildiğine göre Resulullah (s.a.v.) şöyle buyurdu: 

Cennete ilk girecek kimselerin yüzleri, dolunay gibi parlak olacak. Onların ardından 

gireceklerin yüzleri, gökyüzündeki en parlak yıldız gibi aydınlık olacak. Orada 

insanlar ne küçük ne büyük abdest bozarlar ve ne de tükürüp sümkürürler. Onların 

tarakları altındandır. Kokuları mis gibidir. Buhurdanlıklarında tüten hoş koku, 

cennetin hoş kokulu ağacındandır. Eşleri hurilerdir. Cennetliklerin hepsi de babaları 

Âdem’in şeklinde yaratılmış olup boyları altmış arşındır”.565 (Buhari, Bed’ul-halk 8, 

Enbiya 1; Müslim, Cennet 15. Ayrıca bk. Tirmizi, Kıyamet 60, Cennet 5; İbn Mace, 

Zühd 39). 

 
560 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 266-267. 

561 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3298. 

562 Kuşeyri, Letaifu’l-İşarat, C. 5, 230. 

563 Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 72. 

564 Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-, C. 4, 479. 

565 En-Nevevi, Riyazü’s Salihin, C. 7, 615. 



198 
 

Ebu Said ve Ebu Hureyre (r.a.)’den rivayet edildiğine göre Resulullah (s.a.v.) şöyle 

buyurdu: “Cennetlikler cennete girince bir kimse şöyle seslenir: Siz cennette 

ebediyyen yaşayacak, hiç ölmeyeceksiniz; hep sağlıklı olacak, hiç 

hastalanmayacaksınız; hep genç kalacak, hiç yaşlanmayacaksınız; hep ni’met ve 

mutluluk içinde yaşayacak, hiç keder ve sıkıntı çekmeyeceksiniz”.566 (Müslim, Cennet 

22. Ayrıca bk. Tirmizi, Tefsiru’l Kur’an 41). 

Ebu Hureyre (r.a.)’den rivayet edildiğine göre Resulullah (s.a.v.) şöyle buyurdu: 

“Sizden cennetin en aşağı derecesinde olan birine (Allah Teâlâ veya bir meleği): - Ne 

dilersen dile, diyecek. O da bütün dileklerini söyleyecek. Kendisine, kalbinden 

geçenlerin hepsini diledin mi? Diye soracak. O da: - Evet, diledim, diyecek. Bunun 

üzerine o kimseye: - Bütün dileklerin bir misli fazlasıyla sana verilecektir, diyecek”.567 

(Müslim, İman 301. Ayrıca bk. Ahmed İbn Hanbel, Müsned, II, 315).  

Ayetler Arasındaki Bağlantılar 

66 ve 67. ayetlerde kıyametin ansızın geleceği, muttaki insanlar dışındaki dostların 

birbirine düşman olacağı anlatıldı. 68-73. ayetlerde cennetten bahsedilmektedir. 

İnanan insanlara, korku ve üzüntünün olmayacağı, cennette canlarının istediği her 

şeyin varolacağı vurgulanmakta ve orada ebedi kalınacağı anlatılmaktadır.  

Aşağıdaki ayetlerde de cehennemin anlatımına geçilmiştir. Kur’an’ın genel tertibinde 

olduğu gibi cennet vaadinden sonra cehennem va’idi anlatılmıştır.568 

2.2.6.3. Cehennem 

ظَلمَْناَهُمْ   وَمَا ﴾75﴿يفَُتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ ف۪يهِ مُبْلِسُونََۚ  لَْ  ﴾74﴿الْمُجْرِم۪ينَ ف۪ي عَذاَبِ جَهَنَّمَ خَالِدُونََۚ  اِنَّ 

  لَقَدْ  ﴾77﴿يَا مَالِكُ لِيقَْضِ عَليَْنَا رَبُّكَ  قَالَ انَِّكُمْ مَاكِثوُنَ   وَناَدَوْا ﴾76﴿وَلٰكِنْ كَانوُا هُمُ الظَّالِم۪ينَ 

ِ كَارِهُونَ  ِ وَلٰكِنَّ اكَْثرََكُمْ لِلْحَق  وا امَْرًا فَاِنَّا مُبْ  امَْ  ﴾78﴿جِئْنَاكُمْ بِالْحَق  يحَْسَبوُنَ    امَْ  ﴾79﴿رِمُونََۚ ابَْرَمَُٓ

هُمْ وَنجَْوٰيهُمْ  بلَٰى وَرُسُلنُاَ لَدَيْهِمْ يكَْتبُوُنَ  ﴾80﴿انََّا لَْ نسَْمَعُ سِرَّ  

74-75-) Şüphesiz suçlular cehennem azabında devamlı kalacaklar, azapları 

hafifletilmeyecektir. Onlar azap içinde kurtuluştan ümit kesmişlerdir. 

 
566 A.g.e., C. 7, 630-631. 

567 A.g.e., C. 7, 632. 

568 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 546. 



199 
 

Mücrimlerden kasıt inkârcı kâfirlerdir. “İnne”, cehennem azabının ebedi olduğunu 

te’kid etmektedir. Bu ciddi bir uyarı ve gazab işaretidir. Cehenneme gidenlere 

cehennem girişinde, kendilerine uyarıcı elçi gelip gelmediği sorulacak onlar geldi 

diyecekler ve inkâr ettikleri için ebedi olarak cehenneme girecekler.569  

İlgili ayetler:  

Taha 20/74, “Kim rabbine günahkâr haliyle varırsa, bilsin ki cehennem onu 

beklemektedir; orada ne ölür ne de düzgün yaşar.” Rum 30/47, “Andolsun senden önce 

biz nice peygamberleri kendi kavimlerine gönderdik. Peygamberler onlara apaçık 

mûcizeler getirdiler. Buna rağmen günaha saplananların cezasını hakkıyla verdik. 

İnananlara yardım etmek de bize düşer.” Mutaffifin 83/29-36, “Günahkârlar (dünyada) 

iman edenlere gülüp dururlardı. Yanlarından geçtiklerinde birbirlerine kaş göz 

ederlerdi. Sonra kendi çevrelerine dönerken neşe içinde dönerlerdi. Müminleri 

gördüklerinde, "Bunlar gerçekten doğru yoldan sapmış kimseler!" derlerdi. Oysa 

onlar, müminleri koruyup gözetmekle görevlendirilmiş değillerdi. O gün de müminler 

kâfirlere gülecekler. Koltuklarına kurulup, "Kâfirler yaptıklarının cezasını buldular 

mı?" diye etrafa bakacaklar.” 

Nisa 4/168-169, “İnkâr edenleri ve hakkı gözetmeyenleri, Allah asla bağışlayacak 

değildir. Onları, içinde ebedî olarak kalacakları cehennem yolundan başka bir yola da 

yönlendirecek değildir. Bu da Allah için çok kolaydır.”  

La yufetteru, azaba ara (fetret) verilmez, demektir. Mublisun ise ümit keseceklerdir, 

anlamına gelir. Nebe 78/40, “Biz insanın önceden yapıp ettiklerine bakacağı, 

inkârcının da ‘Keşke toprak olsaydım!’ diyerek dövüneceği gün gerçekleşecek olan 

yakın bir azaba karşı sizi uyardık.” İnanmayanlar o kadar sıkıntıda olacaklar ki ‘keşke 

toprak olsaydık’ diyecekler. Cehennemde de Zuhruf 43/77, “Ey Mâlik! Rabbin bizim 

işimizi bitirsin! diye seslenirler. Mâlik de: Siz böyle kalacaksınız! der.” Allah’ın onları 

öldürmelerini talep edecekler fakat bu talep olumsuz bir cevap alacaktır. Furkan 

25/13,14,65, Nisa 4/56, İbrahim 14/17. ayetlerinde de cehennem tarifleri 

yapılmaktadır.  

 

 
569 Zümer 39/71-72. 



200 
 

Kâfirlere Ceza  

İlgili ayetler:  

Maide 5/36-86, “Kâfir olanlar var ya, yeryüzünde olan her şey, bunun yanında bir o 

kadarı daha onların olsa ve kıyamet gününün azabından kurtulmak için onu bedel 

verseler, onlardan asla kabul edilmez; onlar için elem verici bir azap vardır.” En’am 

6/27-30, “Onların ateşin karşısında durdurulup ‘Ah, keşke dünyaya geri gönderilsek 

de bir daha rabbimizin âyetlerini yalan saymayıp inananlardan olsak’ dediklerini bir 

görsen! Hayır! Daha önce gizlemekte oldukları şeyler apaçık önlerine çıktı. Yoksa geri 

gönderilseler bile, yine kendilerine yasaklanan şeylere döneceklerdir. Zira onlar 

gerçekten yalancıdırlar. Onlar, ‘Hayat ancak bu dünyada yaşadığımızdan ibarettir; biz 

bir daha diriltilecek değiliz’ demişlerdi. Rablerinin huzuruna getirilirken sen onları bir 

görsen! Allah ‘Bu (yeniden dirilme haberi) hak değil miymiş?’ diyecek. Onlar da ‘Evet 

rabbimize andolsun ki öyleymiş’ diyecekler. Allah da ‘inkâr ettiğinizden dolayı tadın 

azabı!’ diyecek.” A’raf 7/40,41,147, “Bizim âyetlerimizi asılsız sayanlar, büyüklenip 

onlardan yüz çevirenler var ya, işte onlara göğün kapıları açılmayacak ve onlar, deve 

iğne deliğinden geçinceye kadar cennete giremeyeceklerdir! Suçluları işte böyle 

cezalandırırız! Onlar için cehennem ateşinden döşekler, üstlerine de örtüler vardır. İşte 

zalimleri böyle cezalandırırız! Halbûki âyetlerimizi ve âhirete kavuşmayı asılsız 

sayanların amelleri boşa çıkmıştır. Onlar, yapmakta olduklarından başka bir şey 

sebebiyle cezalandırılmazlar.” Enfal 8/36, “Hak dine inanmayanlar servetlerini, 

insanları Allah’ın yolundan engellemek için harcarlar, yine harcayacaklar, sonra bu 

onlara yürek acısı olacak, daha sonra da yenilecekler. İnkâra sapanlar sonunda 

cehenneme sevkedilecekler.” Tevbe 9/68, “Allah, erkeğiyle kadınıyla münafıklara ve 

açıktan inkârcılık yapanlara, içinde ebedî olarak kalacakları cehennem ateşini vaad 

etmiştir. Onlara bu yeter de artar! Allah onları lânetlemiştir ve onlar için devamlı bir 

azap vardır.” Yunus 10/7-8, “Bize kavuşma ümidi taşımayanlar, dünya hayatıyla 

yetinip onunla mutlu ve huzurlu olanlar, nişanlarımızı (kanıtlarımızı) görmemekte 

ısrar edenler var ya, hak ettikleri için onların yeri ateştir.” İsra 17/10, “Âhirete 

inanmayanlara gelince, onlar için de ağır bir azap hazırladık.” Hac 22/57, “İnkâr edip 

âyetlerimizi yalan sayanlara ise alçaltıcı bir azap vardır.” Rum 30/16, “İnkâr edenlere, 

âyetlerimizi ve âhiret buluşmasını yalan sayanlara gelince, onlar da azabın içine 

bırakılırlar.” Secde 32/20, “Günaha batanların varacakları yer ise ateştir. Oradan her 



201 
 

çıkmak istediklerinde oraya geri çevrilirler ve kendilerine şöyle denir: ‘Asılsız 

saydığınız cehennem azabını tadın!’” 

Bayraktar Bayraklı, Hud 11/106-108 ve Nebe 78/23 ayetlerine yaptığı yorumda 

cehennemin sonsuz olmadığını belirtir. Süleyman Ateş’te, Fahreddin Razi’nin hulud 

kelimesini sonsuzluk anlamında değil, uzun süre olarak yorumladığını belirterek, Nebe 

78/23’te geçen, “Orada çağlar boyu kalacaklardır”, ayetinin cehennemin sonsuz 

olmadığına, çağlar boyu olacağına delil olduğunu söylemektedir.570 Kuşeyri’ye göre, 

ayette ebedi cehennemde kalacak olanlar, Müşrik kâfirler olup, cehenneme gidecek 

olan tevhid ehli ise orada ebediyyen kalmayacaktır.571  

İnsanın Kendi Kendine Zulmetmesi 

76-) Biz onlara zulmetmedik, fakat onlar kendileri zalim kimselerdir. 

Zulüm tanım olarak bir şeyi layık olduğu yere koymamaktır. Ayakkabıları esas yerleri 

olan ayakkabılık yerine buzdolabına koymak bir zulümdür. Tevhid yerine inanç olarak 

şirki koymak bir zulümdür. Çünkü Allah’ın razı olduğu gerçek inanç şirk bulaşmamış 

tevhittir. Müşrikler, kâfirler yaptıklarıyla azabı haketmişler, dolayısıyla kendi 

kendilerine zulmetmişlerdir. Zuhruf 15 ve 19. ayetlerde müşriklerin bu zulmü 

vurgulanmaktadır. Kane’nin haberi, isminin hakikatine dâhil olur. Yani zulmü tabiat 

haline getirmişlerdir. Ayete göre Allah kuluna asla zulmetmez, kul kendisine 

zulmeder.572 

2.2.6.4. Cehennemdekilerin Ölmeyi İstemeleri 

77-) Ey Mâlik! Rabbin bizim işimizi bitirsin! diye seslenirler. Mâlik de: Siz böyle 

kalacaksınız! der. 

Cehennemde ümitsiz kalanlar ölümü isteyecekler. Malik’e seslenirken, “Ey Malik! 

Rabbine söyle, diyorlar”, “Rabbimize söyle”, demiyorlar. Allah’a doğrudan 

yalvaracak yüzleri kalmamıştır. Mekese, diri olarak beklemek demektir. Yani azapta 

 
570 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 363; Ateş, Yüce Kur’an’ın 

Çağdaş Tefsiri, C. 8, 268. 

571 Kuşeyri, Letaifu’l-İşarat, C. 5, 231. 

572 Semerkandi, Tefsiru’l Kuran, C. 5, 439. 



202 
 

kalacaksınız, demektir. Taha 20/10’da bu kelime geçer. Hz. Musa uzaktan bir ateş 

görünce ailesine, “Liehlihimkusu”, bekleyin diyor. Beklemek anlamında kullanılıyor. 

Neml 27/22 de, “Femekese ğayre baidin”, çok geçmeden anlamında kullanılmıştır.  

İlgili ayetler: 

Mü’min 40/49-50, “Ateşte bulunanlar cehennemdeki görevlilere, "Rabbinize dua edin 

de bir günlüğüne olsun azabımızı hafifletsin!" diye seslenirler. Görevliler, 

"Peygamberleriniz size açık kanıtlar getirmemiş miydi?" diye sorarlar. "Evet, 

getirmişti" cevabını verirler. O zaman görevliler, "Yalvarın durun şimdi; ama 

inkârcıların yalvarmaları boşunadır" derler.” Secde 32/20, “Günaha batanların 

varacakları yer ise ateştir. Oradan her çıkmak istediklerinde oraya geri çevrilirler ve 

kendilerine şöyle denir: "Asılsız saydığınız cehennem azabını tadın!"” Cehennemlikler 

çıkmak isteyince buna izin verilmez ve geri döndürülürler.  

Tahrim 66/6, “Ey iman edenler! Kendinizi ve ailenizi yakıtı insanlar ve taşlar olan 

ateşten koruyun. Onun başında, acımasız, güçlü, Allah’ın kendilerine buyurduğuna 

karşı gelmeyen ve kendilerine emredileni yerine getiren melekler vardır.” Cehennem 

meleklerinin özellikleri; acımasız, güçlü olmaları ve Allah’ın emrini yerine getiriyor 

olmalarıdır.  

Ayette cehennem bekçisi Malik’in cehennemliklerin bu isteğine ne kadar sonra cevap 

verdiği anlatılmıyor. Abdullah b. Ömer (r.a.)’a göre kırk yıl sonra, İbni Abbas’a göre 

bin yıl sonra, bazılarına göre ise yüzyıl sonra Malik onlara cevap verecektir. Bu süreyi 

en iyi Allah bilir.573 Mukatil bin Süleyman tefsirine göre, cehennemin görevli meleği 

Malik cehennemdekilerin isteğine kırk yıl geçtikten sonra cevap verir ve “Siz 

muhakkak (azabta) kalacaklarsınız”, der.574 

Buhari’de geçen rivayette Haccac İbn Minhal kanalıyla… Safvan İbn Yala’dan, onun 

da babasından yaptığı rivayette, Allah Resulü (s.a.v.), Zuhruf 43/77’yi okuduktan 

sonra tefsir olarak, “Ey Nöbetçi, rabbin hiç olmazsa ruhlarımızı kabzetsin de, bizi 

içinde bulunduğumuz durumdan kurtarsın, diye çağrışırlar”, dedi.575 Fatır 35/36-37, 

“İnkâr edenlere gelince, cehennem ateşi de onlarındır. Ne ölmelerine hükmedilir ki 

 
573 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 548; Semerkandi, Tefsiru’l Kuran, C. 5, 440. 

574 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 622. 

575 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7169. 



203 
 

ölsünler ne de cehennem azabından kendileri için bir hafifletme yapılır. İşte inkârcılığa 

saplanıp kalmış herkesi böyle cezalandırırız. Ve onlar orada, "Rabbimiz! Bizi çıkar da 

yapmış olduklarımızdan tamamen başka, rızâna uygun işler yapalım" diye feryat 

ederler. Size düşünecek kimsenin düşünebileceği kadar bir ömür vermedik mi? Üstelik 

size uyarıcı da gelmişti. Şimdi tadın bakalım! Zalimlerin hiçbir yardımcısı da yoktur!” 

A’la 87/9-15, “O halde öğüt ver; o mutlaka fayda sağlar. Allah’tan korkan öğüt 

alacaktır; Ebedî mutluluktan nasibi olmayan da ondan uzak durur. İşte en büyük ateşe 

girecek olan odur. Sonra orada ne ölür ne de yaşar. Doğrusu arınan ve rabbinin adını 

anıp namaz kılan kurtuluşa ermiştir.”  

Malik ismi Kur’an’da sadece bu ayette geçiyor. Kur’an’da geçen diğer iki melek ismi, 

Cibril (Cebrail) ve Mikal (Mikail)’dir. (Bakara 2/98). Müddessir 74/30’da cehennem 

meleklerinin 19 olduğu belirtiliyor. Tefsirlere göre bunlar yönetici 19 melek olup, 

onlara bağlı meleklerde vardır.576 

Mü’minun 23/107-108, “Rabbimiz! Bizi buradan çıkar; eğer (çıkar da) bir daha eskiye 

dönersek, artık belli ki biz zalim insanlarız." Allah buyurur ki: "Yıkılın karşımdan! Ve 

artık bana bir şey söylemeyin!"577 Ayette cehennemdekilerin taleplerine olumsuz 

cevap verileceği anlatılmaktadır. 

Cehenneme ilk atıldıkları zamanda yok olmak isteyecekler, fakat bu istekleri de kabul 

edilmeyecektir. Furkan 25/13-14, “Zincirlerle sımsıkı bağlı olarak onun dar bir yerine 

atılınca oracıkta yok olmayı isterler. Bugün boşuna bir defada yok olmayı istemeyin! 

Defalarca yok olmak için yalvarın!” İbrahim 14/17’de cehennemde ölümün 

olmayacağı anlatılıyor. Nisa 4/56’da cehennemde derilerin değiştirileceği, Nebe 

78/40’ta inkârcının hesap günü toprak olmak isteyeceği, Gaşiye 88/5-6’da 

cehennemliklerin içeceği ve yiyeceğinin, kaynar su ve diken olduğu anlatılmaktadır.  

İnanmayanların Haktan Hoşlanmamaları 

78-) Andolsun biz size hakkı getirdik, fakat çoğunuz haktan hoşlanmıyorsunuz. 

Hakka karşı savaşan kimseler çoğunlukla onun hak olduğunu biliyor değillerdir, fakat 

onlar haktan tiksinen kimselerdir. Çünkü bu hak, onların hevaları ile çatışmakta, 

arzularının karşısında sed gibi dikilmektedir. Onlar ise kendi heva ve şehevi 

 
576 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 268-269. 

577 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 343. 



204 
 

arzularına karşı zaaflarından, hakka karşı güç ve davetçilere karşı cüretkârlık 

kuvvetini alırlar.578 “Nesefi der ki: ‘Hakkı kabul etmiyor, ondan nefret ediyorsunuz. 

Çünkü batıl ile beraber rahatımız vardı, hak ile birlikte ise yorulup didinmek söz 

konusudur’”.579 

Seyyid Kutub, tefsirinde cennettekiler ve cehennemdekilerin durumunu tasvir ediyor. 

Önce cennettekilerin muhteşem keyifli durumunu anlatıyor, daha sonra da 

cehennemdekilerin içler acısı durumunu tasvir ediyor. Cehennemde öyle bir duruma 

gelecekler ki, en sonunda ölmeyi, yok olmayı isteyecekler fakat bu istekleri de kabul 

edilmeyecektir. Bunların iman etmeme nedenleri haktan hoşlanmamaları, hak yolun, 

nefislerinin arzu ve isteklerine ters gelmesiydi. İman etmeme nedenleri davetçi Hz. 

Muhammed’e (s.a.v.)’e inanmamaları değildi. Vicdanlarında kabul ediyorlar fakat 

yine de inanmıyorlardı. Onları davet eden davetçinin daha önce hiç yalan 

söylemediğini biliyorlardı.580    

2.2.7. Peygambere (s.a.v.) Hitaplar (79-89. Ayetler) 

Son Karar Verici Allah’tır. 

79-) Yoksa (müşrikler) bir işe kesin karar mı verdiler? Doğrusu biz de kararlıyız! 

Ayet farklı bir konuya geçiş yapıyor. “Kur’an üslubunun özelliklerinden biri, 

Kur’an’ın zaman ve mekân açısından birbirinden çok uzak görünen konular arasında 

beklenmedik atlamalar yapmasıdır”.581  

İltifat Sanatı 

Kur’an’da birçok yerde iltifat sanatı kullanılmıştır. İltifat sanatı hitap içinde muhatabın 

değişmesidir. Yani, sözün üçüncü şahıs, ikinci şahıs veya birinci şahısla ifade 

edilmesinden sonra duruma ters bir şekilde bu siğalardan birine sözü çevirmektir.582  

 
578 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 254-255. 

579 A.g.e., C. 13, 244. 

580 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 146-148. 

581 Ebu Musa, -Hamim Sûreleri Belaği Tefsiri- Zuhruf Sûresi, 341. 

582 Sadık Kılıç, Kur’an Dildeki Sonsuz Mucize, 1. bs. (İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2003), 

185-186. 



205 
 

Ayetlerin gidişinde muhataba hitap edilirken, sonraki ayette gaibe hitap edilmiştir. Ör: 

Zuhruf 43/66’da gaip, Zuhruf 43/68’de muhataba hitap edilmiştir. Zemahşeri iltifat 

sanatını tatriyye (hoş koku) olarak açıklamıştır.583 

Tuzak Kurmayla İlgili Ayetler 

Enfal 8/30, “Hatırlar mısın? İnkâr edenler seni etkisiz hale getirmek veya öldürmek ya 

da yurdundan çıkarmak için tuzaklar kuruyorlardı; onlar tuzak kuruyorlardı Allah da 

bozuyordu. Tuzak bozma işini en iyi yapan Allah’tır.” Tur 52/42, “Yoksa bir tuzak mı 

kurmak istiyorlar? Ama asıl tuzağa düşecek olanlar inkârcıların kendileridir!” Fatır 

35/43, “Çünkü yeryüzünde büyüklük taslıyor ve kötülük tuzakları kuruyorlardı. 

Halbûki kötülük tuzakları, kuranların ayağına dolaşır. Yoksa onlar öncekilere 

uygulanan yasalardan başkasını mı bekliyorlar? Allah’ın yasalarında asla bir değişme 

bulamazsın; Allah’ın yasalarında asla bir sapma da bulamazsın.” Neml 27/50, “Onlar 

böyle bir tuzak kurdular, biz de kendileri farkında olmadan bir plan kurduk.” Son 

ayette Salih (a.s.)’a kurulan tuzağın başarısız hale getirildiği anlatılıyor. 

Genel olarak tefsirlerde söz konusu ayetle ilgili (Zuhruf 43/79), Darün Nedve’de 

müşriklerin yaptığı toplantı anlatılır. Buna göre Hz. Peygamber’in (s.a.v.) Medine’ye 

hicret edip, kendileri için sıkıntıya sebep olmaması için Mekke’li müşrikler, toplantı 

yerleri olan Darün Nedve’de toplanıp duruma bir çözüm bulmaya çalıştılar. Rivayete 

göre toplantıya şeytanda ihtiyar bir adam şeklinde katıldı. Durumla ilgili üç çözüm 

sunuldu. Birinci çözümü Ebu’l Buhteri b. Hişam söyledi. Ona göre Hz. Peygamber’i 

ölene kadar bir yere hapsetmek gerekiyordu. Şeytan bu fikre karşı çıktı. Bunun bir işe 

yaramayacağını, Hz. Peygamber’in taraftarlarının onlarla savaşacağını ve kan 

akıtılacağını, diğer rivayette de O’nu bu durumdan kurtaracaklarını dolayısıyla bunun 

iyi bir fikir olmadığını söyledi. Müşrikler şeytanın bu görüşüne hak verdiler. İkinci 

görüş, Hişam b. Amr’dan geldi. O’na göre çözüm için Hz. Peygamber’i sürgün etmek 

gerekiyordu. Şeytan yine duruma karışarak bunun yanlış bir öneri olduğunu, Hz. 

Peygamber’i göndermeleri durumunda, gittiği yerdeki insanlarıda yanına alarak daha 

sonra kendileri aleyhine döneceklerini söyledi. Mekke müşrikleri şeytanın bu 

görüşünede hak verdiler. Üçüncü çözümü Ebu Cehil b. Hişam söyledi. Ona göre 

Kureyş’in her kabilesinden bir adam ayarlanıp ellerine bir kılıç verilmesi ve hepsinin 

birden Hz. Peygamberi öldürmelerini böylece Hz. Peygamberin kavminin bütün 

 
583 A.g.e., 342. 



206 
 

kabilelere karşı koyamayacağını ve diyet ödenerek sorunun halledileceğini söyledi. Bu 

teklife şeytan da hak verdi. Böylece bu teklifte karar kıldılar. Cebrail (a.s.) bu durumu 

Hz. Peygamber’e bildirdi. Hz. Peygamber’de yatağında Hz. Ali’yi bırakarak Hz. 

Ebubekir’le beraber hicret etti. Bu kararı alan Mekke müşrikleri Bedir’de 

öldürülmüşlerdir. Böylece ayetteki ifade yerini bulmuştur. (Zuhruf 43/79). Sonuç 

olarak müşriklerin kararına karşılık, Allah’ın kararı gerçekleşmiştir. Mukatil tefsirinde 

ayetin nüzul sebebi olarak bu toplantıyı anlatmaktadır.584 “Mücahid ise ayeti: Onlar 

kötü bir hile yapmak istediler, biz de onların hilelerine karşılık verdik, şeklinde açıklar. 

Mücahid’in bu açıklamasına göre bu ayet-i kerime, Allah Teâlâ’nın şu kavli gibidir: 

‘Onlar bir düzen kurdular. Biz de farkettirmeden düzenlerini bozduk.’ (Neml 

27/50)”.585 

2.2.7.1. Yapılan Her Şeyin Kaydedilmesi 

80-) Yoksa onlar, bizim kendilerinin sırlarını ve gizli konuşmalarını işitmediğimizi mi 

sanıyorlar? Hayır, öyle değil; yanlarındaki elçilerimiz (hafaza melekleri de) 

yazmaktadırlar. 

“Bu ayet en çok nasihat edici ve korkutucu ayetlerdendir, çünkü Allahü Teâlâ’nın 

bütün nefislerin sırrını bildiğini ifade eder. O bütün nefislerin sırrının içindedir. 

Nefislerin sahibinin bildiği ve bilmediği sırları bilir, işte bu uluhiyyetin izzetinden 

kaynaklanan bir sözdür”.586 Elçilerin yapılanları yazmaları, sonunda bu yaptıklarının 

hesabını vereceklerini gösterir. Çünkü söylenen ve yapılan her şey kaydedilmektedir. 

Ayette geçen “bela” kelimesi, öncesindeki sorunun cevabını iptal eder. Yani olumsuza 

çevirir. 

‘Sırr’, kişinin ya kendisine yahut da hiç kimsenin bulunmadığı bir yerde bir başkasına 

söyleyip anlattığı şey; ‘necva’ ise, insanların kendi aralarında fısıltıyla konuştukları 

şeydir”.587 “Rivayete göre bu ayet, Ahnes b. Şüreyk ile el-Esved b. Abdi Yeğus 

 
584 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 622-624; Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 549; 

Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, C. 11, 5548-5549; Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, 

C. 4, 75; Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 472. 

585 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7169. 

586 Ebu Musa, -Hamim Sûreleri Belaği Tefsiri- Zuhruf Sûresi, 345. 

587 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 549. 



207 
 

hakkında inmiştir. Bu ikisi bir araya geldiklerinde Ahnes: Allah bizim gizli 

konuştuklarımızı işitir mi? Ne dersin? Diye sormuş, öbürü: Aramızda gizlice 

konuştuklarımızı işitir ama sessizce konuştuklarımızı işitemez, demişti”.588 Müşrikler, 

Hz. Peygamberi ve davasını ortadan kaldırmakla ilgili planlarını gizlice yapıyorlar, 

planlarının duyulmaması için aralarında fısıldaşarak konuşuyorlardı.589  

İlgili ayetler: 

Zilzal 99/7-8, “Kim zerre miktarı hayır yapmışsa onu (karşılığını) görür. Kim de zerre 

miktarı şer işlemişse onu (karşılığını) görür.” Lokman 31/16, “Lokmân, "Sevgili 

oğlum" (dedi), "Yaptığın iş bir hardal tanesi ağırlığında bile olsa, bir kayanın içinde 

saklansa veya göklerde yahut yerin dibinde bulunsa yine de Allah onu açığa çıkarır. 

Kuşkusuz Allah her şeyi bütün gizlilikleriyle bilir, O her şeyden haberdardır".” İsra 

17/13-14, “Her insanın sorumluluğunu omuzuna yükledik. Kıyamet gününde insana, 

açılmış vaziyette önüne konulacak olan bir kitap çıkaracağız. "Oku şimdi kitabını! 

Bugün kendini yargılamak üzere kendi nefsin yeter!"” Yunus 10/21, “İnsanlara 

dokunan bir zarardan sonra bir rahmet tattırdığımızda bir de bakarsın ki onlar, bize ait 

işaretler üzerinde hileye sapmışlardır. De ki: "Hileye karşı Allah’ın tedbiri daha 

çabuktur." Şüphesiz elçilerimiz sizin hile ve düzenlerinizi kaydediyorlar.” İnfitar 

82/10-12, “Oysa sizi gözetleyen muhafızlar, değerli yazıcılar var. Onlar yaptığınız her 

şeyi biliyorlar.” Kaf 50/16-18, “İnsanı biz yarattık ve elbette içinden geçenleri biliriz; 

sağında solunda oturmuş iki alıcı (yaptığını) alıp kaydederken biz ona şah damarından 

daha yakınız. O hiçbir söz söylemez ki yanında çok dikkatli bir gözetleyici olmasın!”  

“Allah’ın elçileri”nden kastedilen, insanların hareketlerini gözetleyen (ve yazan) 

meleklerdir.590 Onların gizlediklerini ve gizli konuşmalarını, (Darün Nedve’de 

yaptıkları ve Hz. Peygamberi (s.a.v.) öldürmeyi planladıkları toplantıyı) işitmez miyiz! 

zannediyorlar. Öyle değil, hafaza melekleri onların yaptıklarını yazıyorlar.591 

Allah’tan gafil olduklarından dolayı, Allah onları uyarmakta, meleklerin onları 

 
588 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 475.; Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 75. 

589 Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-, C. 4, 480. 

590 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 269. 

591 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 624. 



208 
 

duyduğunu ve amellerini yazdıklarını söylemektedir. Bu şuurda olan birisinin hesabını 

vereceği hususlarda yanlışı az olur.592 

Ayetler Arasındaki Bağlantılar 

74-78. ayetler arasında inanmayarak kendine zulmedenlerin cehennemde devamlı 

kalacakları ve azaplarınında hafifletilmeyeceği anlatıldı. Cehennemin azabının 

şiddetinden ve cehennemliklerin başka ümitlerininde kalmamasından dolayı ölmeyi 

isteyeceklerdir. Fakat bu istekleri kabul edilmeyecektir. Daha sonra Allah’ın her şeyi 

görüp işittiği ve kâfirlerin planlarına karşı farklı bir plan hazırladığı anlatıldı.  

Aşağıda gelen ayetlerde ise Allah’ın gökte ve yerde ilah olduğu ve müşriklerin 

iftiralarından münezzeh olduğu anlatılmakta, Hz. Peygamber teselli edilerek 

inanmayanları olduğu hal üzere bırakması istenmektedir.  

2.2.7.2. Eğer Rahmân’ın Çocuğu Olsaydı Ayeti 

لُ الْعَابِد۪ينَ  قلُْ  حْمٰنِ وَلَد ٍۗ فَانََاُ۬ اوََّ ِ الْعرَْشِ    سُبْحَانَ  ﴾81﴿اِنْ كَانَ لِلرَّ ِ السَّمٰوَاتِ وَالْْرَْضِ رَب  رَب 

ا يَصِفوُنَ  الَّذ۪ي   وَهُوَ  ﴾83﴿يخَُوضُوا وَيلَْعبَوُا حَت ى يلََُقوُا يوَْمَهُمُ الَّذ۪ي يوُعَدُونَ   فَذرَْهُمْ  ﴾82﴿عَمَّ

اءِ الِٰه  وَفِي الْْرَْضِ الِٰه   وَهُوَ الْحَك۪يمُ الْعلَ۪يمُ  ﴾84﴿ فِي السَّمََٓ  

81-) De ki: Eğer Rahmân’ın bir çocuğu olsaydı, elbette ben (ona) kulluk edenlerin ilki 

olurdum! 

İlgili ayetler: 

Meryem 19/88-92, “"Rahmân çocuk edindi" dediler. Hakikaten çok çirkin bir iddia 

ortaya attınız. Öyle ki bundan dolayı neredeyse gökler çatlayacak, yer ortasından 

yarılacak, dağlar yıkılıp çökecek! Çünkü Rahmâna çocuk yakıştırıyorlar. Halbûki 

çocuk edinmek Rahmânın şanına yakışmaz.” Saffat 37/149-159, “Şimdi onlardan şunu 

cevaplamalarını iste: Kız çocukları rabbinin de erkek çocukları mı onların! Yoksa biz, 

gözlerinin önünde melekleri dişi olarak mı yarattık? İyi bilin ki onlar, sırf kendi 

uydurmaları olarak, "Allah çocuk sahibi oldu!" diyorlar. Onlar katıksız 

yalancıdırlar. Allah, kızları oğlanlara tercih mi etmiş! Ne oluyor size? Nasıl yargıda 

bulunuyorsunuz? Hiç düşünmüyor musunuz? Yoksa açık bir kanıtınız mı var? Eğer 

gerçekten doğru sözlü iseniz belgenizi getirin. Onlar Allah ile görülmez varlık türleri 

 
592 Kuşeyri, Letaifu’l-İşarat, C. 5, 233. 



209 
 

arasında da bir soy birliği yakıştırdılar. Oysa bu varlıklar iyi biliyorlar ki kendileri de 

mutlaka hesap yerine götürüleceklerdir. Allah, o inkârcıların isnat ettikleri 

niteliklerden münezzehtir.” Zümer 39/4, “Eğer Allah (iddia ettikleri gibi) bir evlât 

sahibi olmak isteseydi elbette yarattıklarından dilediğini seçerdi. Ama O’nun böyle bir 

durumla ilgisi yoktur; O bir tek Allah’tır, mutlak otorite sahibidir.” Meryem 19/88-93, 

“"Rahmân çocuk edindi" dediler. Hakikaten çok çirkin bir iddia ortaya attınız. Öyle ki 

bundan dolayı neredeyse gökler çatlayacak, yer ortasından yarılacak, dağlar yıkılıp 

çökecek! Çünkü Rahmâna çocuk yakıştırıyorlar. Halbûki çocuk edinmek Rahmânın 

şanına yakışmaz. Göklerde ve yerde olan herkes istisnasız, Rahmâna birer kul olarak 

gelecektir.” Rahman çocuk edindi iftirasından dolayı, nerdeyse göklerin çatlayacağı, 

yerin yarılacağı ve dağların yıkılıp çökeceği vurgulanmaktadır. Bu durum bu iddianın 

Allah katında ne kadar büyük bir suç olduğunu gösterir. Enbiya 21/26-28, “Böyle iken 

(bazıları) "Rahmân evlât edindi" dediler. Hâşâ! O bundan münezzehtir. Bilâkis o evlât 

dedikleri lutuf ve ihsana mazhar olmuş kullardır. O’nun sözünün önüne geçmezler, 

sadece O’nun emriyle hareket ederler. Allah onların önlerindekini de arkalarındakini 

de (bildiklerini de bilmediklerini de) bilir. Onlar Allah’ın razı olduklarından başkasına 

şefaat edemezler ve Allah korkusundan titrerler!” Allah’ın çocuk edinmesi 

reddediliyor. Ayette kastedilenlerin melekler olduğu anlaşılıyor. Meleklerde Allah’ın 

kullarıdır. Kehf 18/4-5’te de aynı konudan bahsediliyor. 

Enbiya 21/22, “Eğer yerde ve gökte Allah’tan başka tanrılar bulunsaydı kesinlikle 

yerin göğün düzeni bozulurdu. Demek ki arşın rabbi olan Allah, onların yakıştırdıkları 

sıfatlardan münezzehtir.” Razi’ye göre nasıl ki padişaha hizmet edilmesi gibi oğluna 

hizmet edilmesi gerekiyorsa Allah’ın çocuğu olması durumunda da durum bunu 

gerektirirdi. Bu durum Enbiya 21/22’de söylenen durumun oluşmasına neden olurdu. 

Allah’tan başka ilahların olması durumunda kâinattaki düzen bozulurdu.593 

Ayette Allah’ın çocuğunun olmadığı, eğer olsaydı, O’na ilk ibadet edecek olanın Hz. 

Peygamber olacağı fakat böyle bir durumun mümkün olmadığı belirtilmektedir. 

Oysaki bu durumun tersine deliller vardır. Kâinattaki düzen Allah’tan başka ilah 

olmadığına en büyük delildir.594   

 
593 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 551-552. 

594 A.g.e., C. 19, 553. 



210 
 

Müfessirlerden Süfyan-ı Sevri, “Kulluk edenlerin ilki ben olurdum”, ayetini sakınıp 

reddedenlerin ilki ben olurdum diye anlamıştır.595 Süddi ve İbn Cerir ayete, “Şayet 

O’nun çocuğu olsaydı, O’na ibadet edenlerin ilki ben olurdum ancak O’nun çocuğu 

yoktur”, diye yorumlamışlardır.596 “Bir zatın evladı kendisinden sonra var olacağı için 

herhalde hadistir ve babasından bir cüz demektir. Artık kadim olmayan, cüziyet vasfını 

haiz olan bir mahlûk, hiç mabudiyet sıfatını haiz olabilir mi? Bütün mükevvenatın 

Halıkı olan bir mabud-i kadim’in veledi sayılarak ibadete layık bulunur mu?”.597 

Ayetin sebebi nüzulü; Nadr b. El-Haris’in, “Melekler Allah’ın kızlarıdır”, demesidir. 

Bunun üzerine bu ayet inmiştir. Nadr bu ayeti yanlış olarak yorumlamış, “Muhammed 

beni tasdik ediyor”, demiştir. Bunun üzerine orda bulunan Velid b. Muğire, “Hayır! 

Muhammed seni tasdik etmiyor. Rahman’ın çocuğu yoktur. Olsa onu ilk tasdik eden 

ben olurdum diyor”, dedi. Nadr bu cevap karşısında bişey diyemedi.598 Hz. 

Peygamberin hiç kimseyi Allah’ın çocuğu olarak kabul etmemesi, inat ettiğinden 

değildir. Şayet öyle bir şey olsaydı, ona ilk kulluk eden ben olurdum. Fakat böyle bir 

şeyden Allah sonsuz derecede münezzehtir.599 Alusi’ye göre ayet Allah’a çocuk 

isnadını en açık bir şekilde nefyediyor. Ona göre bu burhan yolu ve kelâm 

mezhebidir.600  

Allah Eksikliklerden Münezzehtir. 

82-) Göklerin ve yerin rabbi, Arş’ın da rabbi olan Allah onların vasıflandırmalarından 

yücedir, münezzehtir. 

Kur’an’da şirkten ve sahte ilahlardan bahseden ayetlerden sonra Allah’ın bunlardan 

münezzeh olduğunu belirtmek için “Sübhanallah” tenzih kelimesi gelir. Enbiya 

21/22,26; Bakara 2/116; Zuhruf 43/9,84 ayetlerinde de Allah’ın göklerin ve yerin ilahı 

ve yaratıcısı olduğu anlatılır. 

 
595 İbn Kesir, Hadislerle Kur’an-ı Kerim Tefsiri, C. 13, 7170. 

596 A.g.e., C. 13, 7171. 

597 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3302. 

598 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 624; Emiroğlu, Esbab-ı Nüzul, C. 11, 260. 

599 Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-, C. 4, 480. 

600 Alusi, Ruhu’l Meani, C. 24, 428.     



211 
 

İnsan kâinattaki muhteşem düzeni düşünüp, bu düzenin yaratıcısının Allah olduğunu 

anlar. Müşriklerin söylediği saçma şirk düşüncelerini farkeder ve bunların ne kadar 

boş iddialar olduğunu anlar. Çünkü yaratılanlar hiçbir zaman yaratıcıya benzemezler, 

O’nunla kıyas bile edilemezler. Müşrikler buna rağmen yaratılanları Allah’a ortak 

koşuyorlar.601 Ayette Allah’ın göklerde olmadığına delil vardır. Allah yerde ve gökte 

olmadığı halde hem yerin hem de göğün ilahıdır.602 Allah’ın yerde ve gökte ilah 

olması, O’ndan başka ilah olmadığı anlamına gelir. Yani Hz. İsa, Hz. Üzeyr ve 

Melekler Allah’ın sadece kullarıdır. Bunun aksini iddia en cahil ve en Müşrik bir 

iddiadır.603 Allah yeryüzüne de müdahale eder. O yerinde rabbidir. Deistlerin iddia 

ettiği gibi kâinatı yaratıp, onu kendi haline bırakmamıştır.   

İnanmayanlar Azaba Doğru Gitmektedir. 

83-) Sen bırak onları, kendilerine söz verilen günlerine kavuşuncaya kadar bâtıla 

dalsınlar, oynaya dursunlar. 

Fezerhum, onları bırak demektir. Zerni (bana bırak) ve zerhum kelimelerinin geçtiği 

ayetler gazap ifade etmektedir, gazap ayetleriyle beraber kullanılmaktadır. En’am 

6/68, “Âyetlerimiz hakkında ileri geri konuşmaya dalanları gördüğünde, onlar başka 

bir söze geçinceye kadar kendilerinden uzak dur. Eğer şeytan sana unutturursa, 

hatırladıktan sonra artık o zalimler topluluğu ile oturma!” 

Söz verilen günden kastın kıyamet günü veya Bedir günü olduğu yorumları 

yapılmıştır. Bedir savaşında müşriklerin ileri gelenlerinin birçoğu öldürülmüştür. Ebu 

Cehil, Utbe b. Rebia, Şeybe b. Rebia, Velid b. Utbe, Umeyye b. Halef bunlardandır. 

Zuhruf sûresinden sonra gelen Duhan sûresinde de 16. ayette “Amansız bir şekilde 

yakaladığımız gün yaptıklarının cezasını hakkıyla vereceğiz”, benzer şekilde bir tehdit 

vardır. Nüzul ortamının benzerliği nedeniyle sûrelerin bağlamında ortak noktalar 

vardır. Zuhruf ve Duhan sûrelerinin indiği ortamda çok katı tavırlı ve iman etmeyi 

reddeden ve İslâmı ortadan kaldırmaya çalışan Mekke müşrikleri mevcuttu. Nüzul 

ortamında inen bu ayetlerde müşriklere eleştiriler mevcuttur. Kur’an ayetlerde 

mü’minlere sabrı tavsiye etmekte ve Hz. Musa ve Firavun kıssası, Hz. İbrahim kıssası 

 
601 Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 149. 

602 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 554. 

603 Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri, C. 7, 3302. 



212 
 

gibi kıssalarla onları teselli etmektedir. Mekkî sûreler ile Medenî sûrelerin en önemli 

farklarından biri muhatapların ve nüzul ortamının farklı olmasıdır. Bu farklılık 

ayetlerin hitaplarına ve mesajlarına yansımıştır. 

Hz. Peygambere hitap edilerek, Allah’a karşı şirk iftirasında bulunan müşrikleri kendi 

hallerine bırakması istenmektedir. Kıyamet günü gelinceye kadar batıl düşünceleri ve 

geçici dünya hayatıyla oyalanıp sonucunda akıbetlerini göreceklerdir.604  

Gökte ve Yerde İlah Allah’tır. 

84-) Gökteki İlâh da yerdeki İlâh da O’dur. O, hakîmdir, her şeyi bilendir. 

Zuhruf 9 ve 82. ayetlerde Allah’ın gökleri ve yeri yarattığı, göklerin ve yerin ilahı 

olduğu belirtilmektedir. Allah göklerde nasıl ilahsa aynı şekilde yerde de ilahtır. Allah 

yere karışmayan, deistlerin iddia ettiği gibi pasif bir ilah değildir. En’am 6/59, “Gaybın 

anahtarları Allah’ın yanındadır; onları O’ndan başkası bilmez. O, karada ve denizde 

ne varsa bilir; O’nun bilgisi dışında bir yaprak bile düşmez. O, yerin karanlıklarındaki 

tek bir taneyi bile bilir. Yaş ve kuru ne varsa hepsi apaçık bir kitaptadır.” Dünyadaki 

her şey Allah’ın bilgisi dâhilindedir ve Allah’ın bilgisi olmadan bir yaprak bile 

düşmez. Karada ve denizde olan herşeyi bilir. Enbiya 21/22, “Eğer yerde ve gökte 

Allah’tan başka tanrılar bulunsaydı kesinlikle yerin göğün düzeni bozulurdu. Demek 

ki arşın rabbi olan Allah, onların yakıştırdıkları sıfatlardan münezzehtir.” Allah’tan 

başka ilah olsaydı, kâinatın dengesi bozulurdu. 

Kur’an’da genel olarak Allah’ın önce Âlim sonra Hâkim isimleri, Âlimun Hâkim 

şeklinde gelir. Bu ayette ve benzer şekilde bazı ayetlerde, (Ör: Neml 27/6, Zariyat 

51/30) Hakimul Âlim şeklinde gelmiştir. 

Kıyamet Saati Bilgisi Allah’tadır. 

﴾ 85﴿الَّذ۪ي لَهُ مُلْكُ السَّمٰوَاتِ وَالْْرَْضِ وَمَا بَيْنهَُمَاَۚ وَعِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةَِۚ وَالَِيْهِ ترُْجَعوُنَ  وَتبََارَكَ   

85-) Göklerin, yerin ve ikisi arasında bulunan her şeyin mülkü kendisine ait olan Allah 

ne yücedir! Kıyamet saatini bilmek de O’na mahsustur. Siz O’na döndürüleceksiniz. 

Müşriklerin Allah telakkileri reddedilmektedir. Allah’ın hiçbir ortağı, benzeri ve dengi 

yoktur. İhlas sûresinde Allah’ın sıfatları açıklanmaktadır. O’na döndürüleceksiniz, 

 
604 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 345. 



213 
 

yani kıyamet koptuktan sonra Allah’a dönüp dünyadaki hayatınızın hesabınızı 

vereceksiniz. 

ِ وَهُمْ يعَْلمَُونَ  وَلَْ  سَالَْتهَُمْ مَنْ   وَلَئنِْ   ﴾86﴿يمَْلِكُ الَّذ۪ينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ اِلَّْ مَنْ شَهِدَ بِالْحَق 

ُ فَانَ ى يؤُْفكَُونَ   ءِ قَوْم  لَْ يؤُْمِنوُنَ   وَق۪يلِه۪   ﴾87﴿خَلَقهَُمْ لَيَقوُلنَُّ اللّٰ  لََْٓ
ِ انَِّ هَٰٓؤُُ۬ عَنْهُمْ   فَاصْفَحْ  ﴾88﴿ يَا رَب 

﴾89﴿ وَقلُْ سَلََم   فسََوْفَ يعَْلمَُونَ   

2.2.7.3. Hakka Şahitlik Edenlerin Şefaatçi Olmaları 

86-) Allah’ı bırakıp da taptıkları putlar, şefâat edemezler. Ancak bilerek hakka şahitlik 

edenler bunun dışındadır. 

Şefaatin Kur’an’daki anlamı anlaşılmak istenirse konuyla ilgili bütün ayetlerin 

incelenmesi gerekmektedir. Çünkü bağlama göre farklı anlatımlar mevcuttur. 

Bağlamın ne olduğu anlaşılmadan konuya bir bütün olarak bakmak mümkün değildir. 

Örneğin; Bakara 2/225, Yunus 10/3, Taha 20/109, Sebe 34/23 ve Necm 52/26’da 

ancak Allah’ın izin verdikleri şefaat edebilir derken, Bakara 2/254, Bakara 2/48,123 

ve Zümer 39/43,44’te şefaatin Allah’a ait olduğu ya da hesap günü şefaatçi olmadığı 

belirtilmektedir. Dolayısıyla ayetler değerlendirilirken bağlamlarını dikkate almak 

gerekir.  

Taha 20/109, “O gün -Rahmânın izin verdiği ve sözünden hoşnut olduğu kimseler 

müstesna- şefaatin bir yararı olmaz.” Zümer 39/43-44, “Yoksa onlar kendilerine 

Allah’tan başka şefaatçiler mi edindiler? De ki: "O şefaatçiler hiçbir şeye güç 

yetiremez, hiçbir şeyi kavrayamaz olsalar da mı?" De ki: "Şefaat etme yetkisi 

bütünüyle Allah’a aittir; göklerin ve yerin hükümranlığı O’nun elindedir, sonunda 

kaçınılmaz olarak dönüp O’na varacaksınız".” Ayete göre bütün şefaat yetkisi 

Allah’ındır. Zümer 39/19-20, “Hakkında azap hükmü kesinleşmiş kimseyi, sonuçta 

ateşi boylayacak olanı sen mi kurtaracaksın? Öte yandan, rablerine karşı gelmekten 

sakınanlara gelince onların, altından ırmaklar akan, birbiri üzerine yapılmış odaları 

olacak. İşte Allah’ın vaadi! Allah sözünden dönmez.” Ayete göre Hz. Peygamber 

ateştekileri kurtaramayacaktır. Bakara 2/255. Ayetel Kürsi olarak bilinen ayetin bir 

bölümünde “O’nun izni olmadıkça katında hiçbir kimse şefaat edemez”, deniliyor. 

Meryem 19/87, “(O gün) Rahmânın katında söz ve izin alandan başkasının şefaat hakkı 

olmayacaktır.” Ayetin mefhumu muhalifinden, Rahmânın katında söz ve izin alanların 

şefaat hakkı olacaktır, diye anlaşılır. Maide 5/18, “Yahudiler ve Hıristiyanlar, "Biz 



214 
 

Allah’ın oğulları ve sevgili kullarıyız" dediler. De ki: "Öyleyse Allah günahlarınızdan 

dolayı sizi niçin cezalandırıyor? Doğrusu siz de O’nun yarattığı sıradan insanlarsınız. 

O, dilediğini bağışlar, dilediğini de cezalandırır. Göklerin, yerin ve ikisi 

arasındakilerin mülkiyeti Allah’a aittir. Dönüş de yalnız O’na’dır".” Araf 7/188, “De 

ki: "Ben kendim için, Allah’ın dilediği dışında ne bir fayda elde edebilirim ne de 

zarardan kurtulabilirim. Eğer gaybı biliyor olsaydım elbette bundan çok 

faydalanırdım, başıma kötülük de gelmezdi. Ben yalnızca inanan kimseler için uyarıcı 

ve müjdeleyiciyim".” Yunus 10/18, “Allah’ı bırakıp kendilerine fayda da zarar da 

veremeyen şeylere tapıyorlar ve “Bunlar Allah katında bizim aracılarımız” diyorlar. 

Onlara şöyle de: “Yoksa siz, göklerde ve yerde olup da Allah’ın bilmediği bir şeyi 

O’na bildirmeye mi kalkışıyorsunuz?” O, müşriklerin yakıştırdıkları ortaklardan 

münezzeh ve yücedir.” Sebe 34/23, “Allah katında, O’nun izin verdiği kimselerden 

başkasının şefaati yarar sağlamaz. Sonunda kalplerinden korku giderilince, "Rabbiniz 

ne buyurdu?" derler. Onlar da şu cevabı verirler: "Hak olanı buyurdu. O yücedir, 

uludur".”  

“Gerçeğe bilerek şahitlik edenler”den kasıt; melekler, İsa (a.s.) ve Üzeyir (a.s.)’dır. 

Razi ayette yakin ilminin öneminin anlatıldığı dolayısıyla mukallidin imanının yeterli 

olmadığını söylemektedir.605 “Allah’ın hak rableri olduğunu bilip buna inanan 

kimseler, işte bunlara şefaat izni verilecektir”.606 Ayette, İsa (a.s.), Üzeyir (a.s.) ve 

meleklerin şefaatlerinin kabul edileceğine işaret ediliyor, onlara yapılan ilahlaştırmaya 

rağmen yine de onların müminlere şefaati geçerli olacaktır.607 Katade’ye göre de İsa, 

Üzeyir ve melekler şefaatçi olabileceklerdir. Taberi’de bu görüştedir.608 Hakka şuurlu 

bir şekilde kulluk edenler, yine hakka şuurla iman edenlere şefaat edebileceklerdir. 

Şahitlik yapabilmek için şahitlik edilen olayın görülmesi ve bilinmesi gerekir.609   

Enbiya 21/28, “Allah onların önlerindekini de arkalarındakini de (bildiklerini de 

bilmediklerini de) bilir. Onlar Allah’ın razı olduklarından başkasına şefaat edemezler 

 
605 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 556. 

606 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 248. 

607 Sâbûnî, Safvetü’t-Tefasir, C. 5, 476. 

608 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 346. 

609 Çelik, Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-, C. 4, 481. 



215 
 

ve Allah korkusundan titrerler!” Melekler sadece Allah’ın razı olduklarına şefaat 

edebilirler. Mü’min 40/7, “Arşı yüklenenler ile onun çevresinde bulunanlar rablerini 

hamd ile tesbih ederler, O’na iman ederler ve müminlerin bağışlanmasını dilerler: "Ey 

rabbimiz! Sen, rahmetin ve ilminle her şeyi kuşattın. Tövbe edenleri ve yolundan 

gidenleri bağışla, onları cehennem azabından koru!"” Nebe 78/37-38, “O, göklerin, 

yerin ve ikisi arasında bulunanların rabbidir. O, Rahmândır. İnsanlar O’nun huzurunda 

(izinsiz ve asılsız) konuşmaya yetkili olamayacaklar; Ruh ve meleklerin saf saf olup 

durduğu o gün, Rahmânın izin verdiklerinden başkası konuşamayacak; konuşan da 

doğruyu söyleyecektir.” Ayetlerde müşriklerin kendilerine şefaatçi olsun diye 

taptıkları meleklerin, onlara şefaatçi olamayacağına işaret vardır.610 

Nadr b. El-Haris ve yanındaki birkaç kişi, “Eğer Muhammed’in dediği doğru ise 

melekleri veli edindiğimizden dolayı, meleklerin şefaat etmeleri, Muhammed’e göre 

daha uygundur”, dediler. Bunun üzerine müşriklerin Allah’tan başka dua ettiklerinin 

şefaatçi olamayacağı belirtilmiş, hakka şahitlik edenler istisna tutulmuştur.611 Allah’ın 

hakkın ta kendisi olduğu ve tek ilah olduğuna şahitlik edenler, Allah’ın izniyle şefaat 

edeceklerdir.612 Necm 53/26’da meleklerin şefaatinin Allah’ın izni olmadan bir işe 

yaramayacağı anlatılmaktadır. Eş’ari’ye göre, selef uleması Hz. Peygamberin büyük 

günah işleyenlere şefaat edeceği ile ilgili icma etmişlerdir.613 

Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın şefaat ile ilgili görüşü;  

Yasaklanmış olan şefaat herkesin kendiliğinden ve Allah’ın iznine bağlanmadan 

yapılacağı düşünülen şefaatlerdir. Şu hâlde kendiliklerinden şefaat edebilirler 

zannıyla peygamberlere ve velilere tapılmamalı, ancak Allah’a ibadet etmelidir ki, o 

istediğine her istediği zaman şefaat ettirir. Ve bununla beraber kıyametin başlangıcı 

öyle korkunçtur ki, o sırada şefaat da bahis konusu değildir. Herkes kazancıyla 

kalabilecektir.614  

 
610 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, C. 8, 271. 

611 Süleyman, Tefsir-i Kebir, C. 3, 625. 

612 Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 76. 

613 Ebu’l Hasan Ali b. İsmail el-Eş’arî, El-İbane ve Usulü Ehli’s-Sünnet, çev. Ramazan Biçer, 

1. bs. (İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2010), 152.  

614 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, C. 1, 355. 



216 
 

Hadisi şerifte Kur’an’ında şefaatçi olacağı anlatılmaktadır: Ebu Ümame (r.a.), ben 

Resulullah (s.a.v.)’i, “Kur’an okuyunuz. Çünkü Kur’an, kıyamet gününde kendisini 

okuyanlara şefaatçi olarak gelecektir”, buyururken işittim, demiştir.615 (Müslim, 

Müsafirin 252. Ayrıca bk. Ahmed İbn Hanbel, Müsned, V,249,251). 

2.2.7.4. Müşriklerin, Allah (c.c.)’ın Yaratıcı Olduğuna İnanmaları 

87-) Andolsun onlara kendilerini kimin yarattığını sorsan elbette «Allah» derler. O 

halde nasıl (Allah’a kulluktan) çeviriliyorlar? 

Zuhruf 43/9. ayette, gökleri ve yeri kim yarattı? Dersen, sorusuna karşın cevap olarak, 

“Allah” derler. Sûrenin baştarafında geçen bazı konular son kısmında da tekrarlanıyor. 

Kur’an’daki bu tekrarlar tekrir olarak değerlendirilebilir. Tekririn amacı sözü 

kuvvetlendirmek ve ifadeye şiddet vermektir.616 Müşriklerin çelişkileri göz önüne 

seriliyor. Müşrikler bunu bildikleri halde inatlarından, kibirlerinden İslâm’a düşmanlık 

ediyorlar. Ayrıca müşriklerin verdikleri cevapta, “Leyekulunneallahu”, denmektedir. 

Ayet lamı te’kid ve nunu sakile ile geliyor. Yaratıcının kesinlikle Allah olduğunu 

söylüyorlar. Madem bunu biliyorlar nasıl imandan yüz çeviriyorlar, diye ayet 

müşriklerin düştüğü çelişkiyi gösteriyor. Onların içinde bulundukları mantıksızlığı 

açıkça önlerine seriyor. İsra 17/67. ayeti, insanın denizde bir tehlikeyle karşılaştığında 

sahte ilahların bir işe yaramadığını anladığını söyler. Temiz fıtrat tevhidi kabul eder. 

Çıkarlar, insani zaaflar, toplumsal baskılar kişiyi imandan uzak tutabilmektedir. 

Ankebut 29/61-63, “Şayet o inkârcılara, "Gökleri ve yeri yaratan, güneşi ve ayı 

yasalarına boyun eğdiren kimdir?" diye soracak olsan, hiç tereddütsüz "Allah’tır" 

derler. O halde haktan nasıl yüz çevirirler? Kullarından rızkı dilediğine bol bol, 

dilediğine de ölçülü veren Allah’tır. Allah her şeyi hakkıyla bilir. Yine onlara, 

"Göklerden su indirip de onunla ölü toprağa hayat veren kimdir?" diye sorsan, hiç 

tereddütsüz "Allah’tır" derler. De ki: "Hamd Allah’a mahsustur; ama onların çoğu 

akıllarını kullanmazlar." Müşriklerin inancının kalıntılarında Hz. İbrahim’in inancının 

özü olan tevhid vardı. Fakat bu inancı putlara tapmakla şirke dönüştürmüşlerdi. 

Ayetin benzeri sûrenin başında da geçiyor. Allah’ın bütün kâinatın yaratıcısı olduğuna 

inanmalarına rağmen, neden müşrikler kendilerine bir yararı ve zararı olmayan 

 
615 En-Nevevi, Riyazü’s Salihin, C. 5, 91. 

616 Kılıç, Kur’an Dildeki Sonsuz Mucize, 58.  



217 
 

nesnelere ve putlara tapıyorlardı.617 Müşrikler, “Kendilerini putların veya meleklerin 

yarattığını demeyeceklerdir”.618 Çünkü onlarda yaratıcının Allah (c.c.) olduğuna 

inanıyorlardı. 

88-89-) (Resûlullah’ın:) Yâ rabbi! Bunlar, iman etmeyen bir kavimdir, demesine karşı 

Allah: Şimdilik sen onlardan yüz çevir ve size selam olsun de. Yakında bilecekler! 

buyurdu. 

Ayetlerde iltifat sanatı kullanılmıştır. Hz. Peygamber, gaib olarak hitapta yer alırken 

sonraki ayette O’na (s.a.v.) muhatap olarak seslenilmektedir. Bu da kelâma canlılık 

katmakta ve muhatabın uyanıklığını devam ettirmektedir. Düz bir şekilde devam eden 

bir karayolu nasıl ki insanda bir monotonluk oluşturuyorsa kelâmda da aynı üslup 

dikkat eksikliğine neden olabilir. Bundan dolayı kara yollarına kavşaklar ve köprüler 

ilave ediliyor, kelâmda da iltifat sanatı kullanılarak canlılık meydana getiriliyor. “İman 

etmeyen bir kavimdir”, sözünde bütün kavmin iman etmeyeceği anlaşılmamalıdır. Bir 

kısmı daha sonra iman etmiştir. Ebu Cehil, Ebu Leheb ve Utbe b. Rebia gibiler iman 

etmezken; Ebu Süfyan, Muaviye, Amr b. As ve Halid b. Velid iman etmişlerdir. 

Nüzul ortamı olan Mekke’de, boykot ortamında Hz. Peygambere müşriklerden yüz 

çevirip onlara selam denmesi istenmektedir. Mü’min 40/55, “(Resulüm!) Sen şimdi 

sabret, çünkü Allah’ın vaadi mutlaka gerçekleşir; günahının bağışlanmasını iste ve 

sabah akşam Rabbini hamd ile tesbih et.” Mü’min 40/77, “Sen şimdi sabret; Allah’ın 

vaadi mutlaka gerçekleşecek. Muhakkak ki biz, onlara vaktiyle bildirip uyarıda 

bulunduğumuz şeylerin bir kısmını (ölmeden) sana göstereceğiz, (bir kısmını da 

görmeden) seni vefat ettireceğiz; ama onlar da sonunda bize dönecekler!” Ayetlerde 

Hazreti Peygamberden sabretmesi istenilmektedir. 

“Katade der ki, ‘Bu, Peygamberimizin sözüdür. O bu sözleriyle kavmini Aziz ve Celil 

olan rabbine şikâyet etmektedir”.619 Allah, Resulünün bu sözünü önemsemiştir. 

Resülullah’ın onları affedip yüz çevirmesi ve rıza halinde olması istenmekte ve 

yüzçevirenlerin akıbetlerini yakında bilecekleri söylenerek bu durumdan 

 
617 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 557. 

618 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 248. 

619 A.g.e., C. 13, 249. 



218 
 

sakındırılmaktadırlar.620 Hicr 15/14-15 ‘te, “Onlara gökten bir kapı açsak da oradan 

yukarı çıksalar, yine de "Herhalde gözlerimiz perdelendi, hatta bize büyü yapılmış 

olmalı!" derler.” Müşrikler inanmamak için önyargılı hareket ediyorlardı.  

Ayette geçen:  ْفَاصْفَح ‘fasfah’; yüz çevir, katlan, aldırma, vazgeç anlamlarına 

gelmektedir.621 “Safhan” kelimesi, Zuhruf 43/5’te de geçiyor. Yüz çevirmek, ilgiyi 

kesmek anlamlarında kullanılıyor. Bakara 2/109. ve Hicr 15/85. ayetlerinde ise 

hoşgörmek anlamında kullanılmıştır. Furkan sûresinde de Hz. Peygamberin sözleri 

alıntılanmaktadır. Furkan 25/30, “Resul, "Rabbim! Kavmim bu Kur’an’a büsbütün 

ilgisiz kaldılar" dedi.” 

Safh, yüz çevirmek, aldırmamak, vazgeçmek anlamındadır. Daha sonra Cenab-ı 

Hak,  Selam, de’ demiştir. Sibeveyh, bunun manasının ‘mütareke’ olduğunu‘   وَقلُْ سَلََم  

söylemiştir ki, bunun bir benzerini de Hz. İbrahim (a.s.)’in, babasına, ‘Selam sana. 

Senin için rabbime istiğfar edeceğim’ (Meryem, 47) demesi ve ‘Size selam (olsun). Biz 

cahilleri aramayız’ dediler’ (Kasas, 55) ayetidir.622 

Furkan 25/63, “Rahmânın has kulları yeryüzünde vakarla yürüyen, cahiller onlara laf 

attığı zaman, "selâm" deyip geçen kullardır.” Allah, Resulünün kavminin inanmaması 

durumunu şikâyet etmesine karşılık onu teselli ediyor. Katade bu ayetin savaşı 

emreden ayetlerle neshedildiğini söylemiştir.623 Ayetteki vav kasem vavıdır. Ayette 

geçen ‘selam’ ifadesi esenlik dilemek anlamında değil, terketme manasındadır. 

Müşrikler ilerde yalanlamalarının akıbetini göreceklerdir, bu onlar için bir tehdittir.624 

 

 

 

 

 
620 Havva, el-Esas fi’t-Tefsir, C. 13, 255-256; Kutub, Fi Zılal-il Kur’an, C. 9, 150. 

621 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, C. 17, 376. 

622 Razi, Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb, C. 19, 559. 

623 Taberi, Taberi Tefsiri, C. 7, 348. 

624 Zuhayli, Tefsirü’l Veciz, C. 4, 76. 



219 
 

SONUÇ  

“Zuhruf sûresinin konulu tefsiri” çalışmasının birinci bölümünde tefsir, tefsir çeşitleri 

ve konulu tefsir hakkında bilgi verilmiştir. İkinci bölümde Zuhruf sûresinin konulu 

tefsiri yapılmıştır.  

Birinci bölümde ulaşılan sonuçlar: 

- Konulu tefsirin temelini Kur’an bütünlüğünde ayetin ayetle tefsiri oluşturmaktadır. 

Kur’an’da konular sûrelere serpiştirilerek anlatılmıştır. Bu nedenle Kur’an’ın bir 

konudaki mesajını öğrenebilmek için Kur’an’ın bütün ayetleri incelenmelidir. Bu 

tefsir çeşidinde incelenecek konu, kavram ya da sûre Kur’an bütünlüğü içinde 

değerlendirilerek tefsir edilmelidir. Bir konu hakkında Kur’an’ın anafikrine ulaşmak 

açısından çok etkili bir yöntemdir. Diğer türlü sadece bir kısım ayetlere bakarak 

Kur’an’dan ana mesajlar çıkarmak uygun değildir. Zamanımız güncel problemlerinin 

Kur’an’da cevabının bulunmasında kullanılabilecek en uygun tefsir çeşidi konulu 

tefsirdir. Konulu tefsirin diğer kaynakları hadisler ve mevcud tefsir kitaplarıdır.  

- İletişimde bir mesajın tam olarak anlaşılabilmesi için mesajla ilgili; “kim, kime, 

nerede, ne zaman, nasıl, neden, ne dedi?” sorularının cevaplarının bilinmesi gerekir. 

Kur’an’ın mesajlarının anlaşılmasında da sûrelerin nüzul yeri ve zamanının kültür ve 

yaşam ortamının bilinmesi ve ilk muhatapların tanınması çok önemlidir. Kur’an’ın 

eleştirdiği insanların inanç ve kültürlerinin bilinmesi Kur’an’ın maksadının 

anlaşılmasına katkıda bulunur. Bu bilgilere ulaşılması halinde Kur’an’ın mesajlarının 

daha iyi anlaşılması mümkündür. Tefsire bu bilgileri kazandırmada tarih, arkeoloji vb. 

kaynaklar yardımcı olabilir.  

İkinci bölümde ulaşılan sonuçlar: 

- Zuhruf sûresi Mekkî bir sûredir. Onun da ana mesajları diğer Mekkî sûreler gibi 

itikad merkezlidir. Sûrenin esas konularını uluhiyyet, nübüvvet ve ahiret oluşturur. 

Sûrede tam bir iç bütünlük mevcuttur. Bu durum ilk bakışta farkedilemezse de sûre 

iyice tetkik edildiğinde görülür. Sûrenin bütün konuları tevhid inancıyla bağlantılıdır. 

Sûrenin eksenini tevhid inancının ikamesi oluşturur. Bu amaçla ilk muhatapları olan 

Mekkeli müşriklerin inançları sûre boyunca eleştirilmektedir. 

- Sûrede Mekkeli müşriklerin eleştirilen inançları şunlardır: Peygamberle alay etmeleri 

ve haddi aşmaları. Yaratıcı olarak Allah’a inandıkları halde putlara tapmaları. 



220 
 

Meleklere Allah’ın kızları demeleri. Kız çocuklarına değer vermemeleri ve kızları 

doğduğunda öfkeden yüzlerinin simsiyah kesilmesi. Hiçbir delile dayanmadan 

meleklerin dişi olduğunu söylemeleri. Allah istemese putlara tapmayacaklarını 

söyleyerek yaptıkları yanlış fiilleri Allah’a isnad etmeleri. Sorgulamadan atalarının 

yolunu taklid etmeleri. Kur’an’a büyü deyip O’nu inkâr etmeleri. Allah’ın peygamber 

seçimini beğenmemeleri. Peygamberliğin, maddi olarak zengin, oğulları olan ve 

kabilesi güçlü kişilerin hakkı olduğunu söylemeleri. Kendi şirk inançlarını 

Hıristiyanların Hz. İsa’yı ilahlaştırmasıyla kıyaslayıp yanlış bir mantık yürütmeleri. 

- Kur’an’ın Arapça nazil olmasının sebebi, ilk muhatapları olan Arapların anlaması 

içindir. Kur’an’da birçok kez geçen Arapça nazil olduğu ifadesi, Kur’an’ın 

muhataplarının dilinde indirildiğini yani kolayca anlaşılabileceği kastetmektedir. 

Kur’an’ın bu konudaki amacı mesajlarının anlaşılmasıdır. 

- Peygamberlerle alay etmek tarih boyunca inkârcıların ortak bir davranış şekli 

olmuştur. Tarihte inkârcı birçok kavim helâk edilmiştir. 

- Gökten indirilen yağmurla toprağın yeşermesi, tabiatın canlanması, öldükten sonra 

dirilmeye bir örnektir. 

- Hz. İbrahim (a.s.), Mekkeli müşriklerin atası olduğu halde onlar gibi atalarını körü 

körüne taklid etmemiş, putlara tapmamış ve kendisini yaratana tapacağını söylemiştir. 

- Dünyanın Allah katında bir değeri yoktur. Eğer bütün insanların yanlış anlayıp sapma 

tehlikesi olmasa, Allah dünyada inkârcıların istediklerini verir, evlerini altından 

yapardı. 

- Kur’an’dan yüz çevirene şeytan dost olur. 

- Firavun’un üstünlük ölçüleri Mekke müşrikleriyle aynıydı. Maddi zenginlik sahibi 

olmak ve kendisini destekleyen insan gücünün olması. Müşrikler Hz. Muhammed 

(s.a.v.)’i küçümsedikleri gibi Firavun’da Hz. Musa’yı değersiz görüyordu. 

- Hz. İsa sadece Allah’a kulluk yapmaya çağırmıştır. 

- Dünyada Allah rızası temelinde kurulmayan dostluklar ahirette düşmanlığa 

dönüşecektir. Muttakilerin dostluğu ise devamlı olacaktır. Kötü arkadaş hesap 

gününde büyük bir pişmanlığa neden olacaktır. Dünyadaki arkadaş seçimi ahiret 

hayatının sonucuna etki edecek kadar önemlidir.  

 



221 
 

- İman edip salih amel işleyenler ahirette cennete girecekler ve orada canlarının her 

istediği var olacaktır. Kâfirler ise ahirette cehenneme gireceklerdir. Cehennemin 

dehşetinden ölmeyi isteyecekler ama bu istekleri kabul edilmeyecektir. 

- Hz. Muhammed (s.a.v.)’in müşriklerin ağır baskısına ve inkârcılıklarına karşı 

sabretmesi istenmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



222 
 

KAYNAKÇA 

Altıntaş, Ramazan. Kur’an’da Hidâyet ve Dalâlet. 2. bs. İstanbul: Pınar Yayınları, 

2003. 

Alusi, Mahmud b. Abdullah. Ruhu’l Meani. 3. bs. C. 24. Dar’ül Risalet’il Alemiyye: 

Beyrut, 2010.     

Âşûr Muhammed Tahir b. Tefsire Giriş-Mukadimetü’t-Tahrir ve’t-Tenvir Mine’t-

Tefsir. çev. Harun Ünal. 1. bs. İstanbul: Ekin Yayınları, 2020. 

Ateş, Süleyman. Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri. C. 8. Yeni Ufuklar Neşriyat: İstanbul, 

t.y. 

Aydın, Atik. Taberi’nin Kur’an’ı Yorumlama Yöntemi. 1. bs. Ankara: Ankara Okulu              

Yayınları, 2005. 

Bayraklı, Bayraktar. Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri. 1. bs. C. 17. Bayraklı 

Yayınları: İstanbul, 2006. 

Beydavi, Nasırüddin Ebu Said Abdullah b. Ömer. Envaru-t Tenzil ve Esraru-t Te’vil. 

1. bs. C. 2. Dar-üs Sadr: Beyrut, 2001. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Âlisi ve Tefsiri. C. 7. Bilmen 

Yayınevi: İstanbul, 1965. 

Cabiri, Muhammed Abid. Siyer Eşliğinde Kur’an’ı Anlamak-Fehmü’l Kur’an-Nüzul 

Sırasına Göre Tefsir. çev. Muhammed Coşkun. 3. bs. C. 2. Mana Yayınları: 

İstanbul, 2017. 

Cerrahoğlu, İsmail. Tefsir Tarihi. 5. bs. Ankara: Fecr Yayınları, 2010. 

-------. Tefsir Usulü. 22. bs. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2012. 

Cündioğlu, Dücane. Kur’an’ı Anlamanın Anlamı. 7. bs. İstanbul: Kapı Yayınları, 

2011. 

Çelik, Ömer. Hakkın Daveti Kur’an-ı Kerim -Meali ve Tefsiri-. C. 4. Erkam Yayınları: 

İstanbul, t.y. 

Çiçek, Halil. 20. Asırda Kur’an İlimleri Çalışmaları. 1. bs. İstanbul: Timaş Yayınları, 

1996. 



223 
 

Çonkor, Burhan. “Sûrelerin Belirli Dönemlere ve Olaylara izâfesi”. Dini Araştırmalar 

Dergisi. C.19, S.48 (Ocak-Haziran 2016): 129-152. 

Demircan, Adnan. “Cahiliyye Araplarında Kız Çocuklarının Gömerek Öldürme 

Âdeti”. İSTEM: İslâm San’at, Tarih, Edebiyat ve Mûsikîsi Dergisi. C.2, S.3 

(2004): 9-30. 

Demirci, Muhsin. Konulu Tefsire Giriş. 1. bs. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2006. 

-------. Tefsir Tarihi. 14. bs. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 2012. 

-------. Tefsir Usulü. 26. bs. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 2013. 

Draz, Abdullah. Kur’an’a Giriş. çev. Salih Akdemir. 7. bs. Ankara: Otto yayınları, 

2017. 

Ebu Musa, Muhammed Muhammed. Hamim Sûreleri Belaği Tefsiri, Zuhruf Sûresi. 

çev. Fatma Serap Karamollaoğlu. 1. bs. İstanbul: İşaret Yayınları, 2017. 

El-Behiy, Muhammed. Kur’an’da İtikadi ve Ameli Kavramlar. çev. Ömer Aydın. 1. 

bs. İstanbul: İşaret Yayınları, 2017. 

El-İsfahani, Rağıb. Müfredat, Kur’an Kavramları Sözlüğü. çev. Abdulbaki Güneş ve 

Mehmet Yolcu. 3. bs. İstanbul: Çıra Yayınları, 2012. 

El-Mahalli, Celaleddin ve Celaleddin es-Suyûtî. Tefsir-i Celaleyn. çev. Ali Rıza 

Kaşeli. C. 3. Sağlam Yayınevi: İstanbul, 2015. 

El-Yesui, Luvis Ma’luf. El-Müncid fi’l-Luğati’l-Arabiyyeti’l-Muasıra. 4. bs. Beyrut: 

Dar’ul Meşrık, 2013. 

Emiroğlu, H. Tahsin. Esbab-ı Nüzul, (Kur’an ayetlerinin iniş sebepleri ve Tefsirleri). 

C. 11. Yasin Yayınevi: İstanbul, 2013. 

Eren, A. Cüneyt. Tefsir Okumalarına Giriş, Külli Kaideler. 1. bs. İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 2013. 

Eş’arî, Ebu’l Hasan Ali b. İsmail. El-İbane ve Usulü Ehli’s-Sünne. çev. Ramazan 

Biçer. 1. bs. İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2010. 

Gazzali, Ebu Hamid Muhammed. Kur’an’ın Cevherleri-Cevahiru’l Kur’an ve 

Dureruhu. çev. Ersan Urcan. 1. bs. İstanbul: Çelik Yayınevi, 2020. 



224 
 

-------. İhya-u Ulumiddin. C. 3. Darül Hadis Yayınları: Kahire, 2004.   

Geylani, Abdülkadir. Geylani Tefsiri. çev. Ahmet Yılmaz. 1. bs. C. 5. Ceylani İlim 

Araştırma ve Yayın Merkezi: İstanbul, 2012. 

Gezer, Süleyman. Sözlü Kültürden Yazılı Kültüre Kur’an. 2. bs. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2015. 

Gözeler, Esra. “Mekkî-Medenî Sûre Tertipleri: Hz. Aişe, İbn Abbas-Kurayb, Mucahid 

ve Katade Rivayetler”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. C.58, S.1 

(2017): 228-233. 

Gürer, Dilaver. Füsusul-Hikem ve Mesnevi’de Peygamberlerin Öyküleri. İstanbul: 

İnsan Yayınları, 2002. 

Güven, Şahin. Çağdaş Tefsir Araştırmalarında Konulu Tefsir Metodu. 1. bs. İstanbul: 

Şura Yayınları, 2001. 

Havva, Said. el-Esas fi’t-Tefsir. çev. M. Beşir Eryarsoy. C. 13. Şamil Yayınevi: 

İstanbul, 1992. 

İbn Kesir, Ebu’l Fida İsmail İmamüddin İbn Ömer ed-Dımaşki. Hadislerle Kur’an-ı 

Kerim Tefsiri. çev. Bekir Karlığa ve Bedrettin Çetiner. C. 13. Çağrı Yayınları: 

İstanbul, 1986. 

Karaman, Hayreddin, vd. Kur’an Yolu: Türkçe Meal ve Tefsir. C. 2. Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları: Ankara, 2003.   

Kılıç, Sadık. Kur’an Dildeki Sonsuz Mucize. 1. bs. İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2003. 

Kırca, Celâl. İlimler ve Yorumlar Açısından Kur’an’a Yönelişler. İstanbul: Marifet 

Yayınları, 2009. 

-------. Kur’an’ı Kerim’de Fen Bilimleri. İstanbul: Marifet Yayınları, 1984. 

-------. Kur’an’ı Kerim ve Modern İlimler. İstanbul: Marifet Yayınları, 1982. 

Köksal, Mustafa Âsım. İslâm Tarihi. C. 3. Şâmil Yayınevi: İstanbul, 1989. 

Kuşeyri, Abdulkerim. Letaifu’l-İşarat Kuşeyri Tefsiri. çev. Mehmet Yalar. 1. bs. C. 5. 

Harf Yayınları: İstanbul, 2013. 

Kutub, Seyyid. Fi Zılal-il Kur’an. çev. Salih Uçan, vd. 1. bs. C. 9. Dünya Yayıncılık: 

İstanbul, 1991. 



225 
 

Müslim, Mustafa. Kur’an çalışmalarında Yöntem. çev. Salih Özer. 1. bs. Ankara: Fecr 

Yayınları, 1993. 

Nedvi, Ebu’l Hasen. Kur’an’ı Anlamada İlke ve Esaslar. çev. Yusuf Karaca. 1. bs. 

İstanbul: Risale Yayınları, 2018. 

Nevevi, Muhyiddin. Riyazü’s Salihin. çev. M. Yaşar Kandemir, İsmail Lütfi Çakan ve 

Raşit Küçük. C. 2,7. Erkam Yayınları: İstanbul, 2014. 

Okuyan, Abdurrahman. “Arap Yarımadasında İslam Öncesi Dini Yapı”. Dergi Park 

Akademik, İlahiyat. S.1 (Aralık 2018): 107-134. 

Razi, Fahruddin. Tefsir-i Kebir Mefatihu’l-Gayb. çev. Suat Yıldırım, vd. C. 19. Akçağ 

Basın Yayın Pazarlama A.Ş.: Ankara, 1995. 

Sâbûnî, Muhammed Ali. Safvetü’t-Tefasir-Tefsirlerin Özü. çev. Sadrettin Gümüş ve 

Nedim Yılmaz. C. 5. İz yayıncılık: İstanbul, 2003. 

Semerkandi, Ebu’l-Ley’s. Tefsiru’l Kuran. sad. Mehmet Karadeniz. C. 5. Sezgin 

Neşriyat ve Ciltevi: İstanbul, 1995. 

Sipahioğlu, Abdülvahid Yakub. “Boykot Döneminde Nazil Olan Sûrelerin Tespiti ve 

Değerlendirilmesi” Yüksek Lisans tezi. Ankara Üniversitesi. Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2014. 

Suyûtî, Celaleddin. el-İtkan fi-Ulumi’l-Kur’an. 3. bs. Beyrut: Darül Kutubil İlmiyye, 

2010. 

Süleyman, Mukatil b. Tefsir-i Kebir. çev. M. Beşir Eryarsoy. 1. bs. C. 3. İşaret 

Yayınları: İstanbul, 2006. 

Şa’ravi, Muhammed Mütevelli. Kur’an Mucizesi. çev. M. Sait Şimşek. 4. bs. İstanbul: 

Kitap Dünyası Yayınları, 2017. 

Şenat, Fatma Asiye. “Bazı Tefsir Metinlerine Yansıyan Boyutuyla Cinsiyet Algısı- 

Zuhruf Sûresi 18. Ayet Örneği-”. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi. C.4, S.6 (2017): 7-21. 

Şimşek, M. Sait. Kur’an’ın Anlaşılmasında İki Mesele. 6. bs. Konya: Kitap Dünyası 

Yayınları, 2016.   

Taberi, Ebu Cafer Muhammed b. Cerir. Taberi Tefsiri. çev. Hasan Karakaya ve Kerim 

Aytekin. C. 7. Hisar Yayınevi: İstanbul, 1996. 



226 
 

Türcan, Selim. “Mekkî Ayet ve Sûrelerin Kronolojisini Tespit Problemi: Kur’an’da 

er-Rahmân İsminin Kullanımına İlişkin bir Değerlendirme”. Hitit Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi. C.15, S.29 (2016/1): 65-84. 

Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi, 2 Ahlak-Amari. Türkiye Diyanet Vakfı, 

İstanbul, 1989.  

Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi, 18 Hilal-Hüseyin Lamekani. Türkiye 

Diyanet Vakfı, İstanbul, 1998.  

Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi, 21 İbn-ül Cezzar-İhvanı Müslimin. 

Türkiye Diyanet Vakfı, İstanbul, 2000.  

Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi, 22 İhvan-ı Safa-İskit. Türkiye Diyanet 

Vakfı, İstanbul, 2000.  

Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi, 31 Muhammediyye-Münazara. Türkiye 

Diyanet Vakfı, İstanbul, 2006.  

Uzun, Nihat. Bağlam ve Kur’an’ın Anlaşılması Üzerine. 1. bs. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2016. 

Vahidi, Ebu’l Hasan. Esbâb-ı Nüzûl. çev. Necdet Çağıl ve Necati Tetik. 1. bs. İstanbul: 

Ketebe Yayınları, 2019. 

Yargıcı, Atilla. “Mekkî ve Medenî Sûrelerin Ana Mesajları Açısından 

Değerlendirilmesi”. İslami Araştırmalar Dergisi. C.17, S.4 (2004): 281-294. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. sad. İsmail Karaçam, vd. C. 1. Azim 

Dağıtım: İstanbul, 2007. 

Yıldırım, Celal. İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri. C. 11. Anadolu Yayınları: 

İstanbul, 1989. 

Yiğit, İsmail. Peygamberler Tarihi. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2004. 

Zemahşeri, Mahmud b. Ömer. el-Keşşaf. 1. bs. C. 4. Matbaat-ul İstikameti: Kahire, 

1946.   

Zuhayli, Vehbe. Tefsirü’l Veciz. çev. Hacı İnan. C. 4. Dua Yayıncılık: İstanbul, 2012. 

Zürkânî, Muhammed Abdulazim. Kur’an İlimleri-Menahilu’l İrfan Tercümesi. çev. 

Halil Aydemir ve Ramazan Şahan. C. 2. Beka Yayınları: İstanbul, 2015. 



227 

ÖZGEÇMİŞ 

Zekeriya Seven 

Tel: 

EĞİTİM 

 İŞ DENEYİMİ 

 

 YABANCI DİL 

mailto:zseven1977@gmail.com

