
 
 

T.C. 

 DOKUZ EYLÜL ÜNİVERSİTESİ  

GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ  

SAHNE SANATLARI ANASANAT DALI 

Doktora Tezi 

 

 

 

 
TÜRK OYUN YAZARLIĞINDA 

ETİK – İDEOLOJİK İDEALİZASYONUN EVRİMİ 

 

 
 

Hazırlayan 

Ezgi Deniz ALPAN 

 

 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Semih ÇELENK 

 

 
İZMİR / 2020 

 



i 
 

 

YEMİN METNİ 

 

“Sahne Sanatları Ana Sanat Dalı Doktora Tezi olarak sunduğum “Türk Oyun Yazarlığında Etik 

İdeolojik İdealizasyonun Evrimi” adlı çalışmanın, tarafımdan, bilimsel ahlak ve geleneklere 

aykırı düşecek bir yardıma başvurmaksızın yazıldığını ve yararlandığım eserlerin kaynakçada 

gösterilenlerden oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak yararlanılmış olduğunu belirtir ve bunu 

onurumla doğrularım. 

 

 

 

Tarih 

... / ... / ... 

 

Ezgi Deniz ALPAN 

İmza 



ii 
 

TUTANAK 

 

Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü’nün ...../...../..... tarih ve ................ 

sayılı toplantısında oluşturulan jüri, Lisansüstü Öğretim Yönetmeliği’nin ............ maddesine göre 

doktora öğrencisi Ezgi Deniz ALPAN’ın “Türk Oyun Yazarlığında Etik İdeolojik İdealizasyonun 

Evrimi” konulu tezi incelenmiş ve aday  ...../....../...... tarihinde, saat .............’da jüri önünde tez 

savunmasına alınmıştır. 

 

Adayın kişisel çalışmaya dayanan tezini savunmasından sonra …....... dakikalık süre 

içinde gerek tez konusu, gerekse tezin dayanağı olan anasanat dallarından jüri üyeleri tarafından 

sorulan sorulara verdiği cevaplar değerlendirilerek tezin .............. olduğuna oy .................ile karar 

verilmiştir. 

 

BAŞKAN 

 

                          ÜYE                                                                   ÜYE  

 

 

 

                          ÜYE                                                                   ÜYE 

 



iii 
 

ÖZET 

Bu çalışmanın amacı, Türk oyun yazarlığının Cumhuriyet tarihi boyunca idealize ettiği 

değerleri, toplumsal yapıyı, birey tasarımını incelemek; bunların değişen toplumsal ve 

siyasal yapı ile geçirdiği dönüşümleri irdelemektir. Bu amaç için Türk oyun yazarlığının 

iyi, kötü, mutluluk, özgürlük, erdem, hak, adalet ve doğru gibi ilkelerdeki ahlaki ve 

ideolojik anlayışı, beklentileri, bunu tartışırken izlediği yöntemler incelenmiştir. Oyun 

yazarlığında eşit güçteki iki değerin çatışmasını sağlayıp sağlayamadığı, tutarlı bir etik 

anlayışına sahip olup olmadığı, kahramanların peşinde sürüklenebileceği ideal 

tasarımlarının bulunup bulunmadığı gibi sorulara cevap aranmıştır. Böylece çalışmanın, 

tiyatro sanatı-toplum ilişkisi, oyun metinlerinin söylemsel düzlemi gibi konularda 

düşünsel bir tartışmaya zemin oluşturması hedeflenmektedir. Çalışmanın kapsamı, Türk 

tiyatrosunun yazılı metinleri ile sınırlandırılmıştır. Çalışmada nitel araştırma yöntemi 

kullanılmıştır. Bu yöntemden, oyun metinlerinin analizinde faydalanılmıştır. Dolayısıyla 

cevap aranacak sorular konunun niçin seçildiği, dönemin toplumsal ve siyasal ortamı ile 

olan ilişkisi, oyun kahramanının yargılarının ve eylemlerinin nasıl oluştuğu, çevresinden 

ne şekilde etkilendiği ile aynı tartışmaları açmayı hedefleyen oyun metinleri arasındaki 

benzerlikler ve farklılıklar ile bunların neden kaynaklandığı gibi sorulardır. 

Çalışmanın ilk bölümünde Cumhuriyet’in ilanı ile birlikte gelişen Batılı anlamdaki Türk 

oyun yazarlığında etik – ideolojik idealizasyon, 1980’e kadarki gelişimi içinde 

incelenmiştir. İdeal toplum ve birey tasarımlarındaki benzerlikler ve farklılıklar 

saptanmış, oyun yazarlığındaki biçimsel ve içeriksel zenginlikler araştırılmıştır. İkinci 

bölümde, toplumun her alanında olduğu gibi tiyatro alanında da büyük değişim ve 

dönüşüme neden olan 12 Eylül darbesinden sonraki süreç incelenmektedir. İçinde 

bulunduğumuz 2000 sonrası dönemin oyun yazarlığında etik ideolojik idealizasyonun 

evrimi de bu bölümde ele alınmıştır. 

Cumhuriyet Dönemi Türk oyun yazarlığı tarihinde toplum; 1923-1946 döneminde 

Kemalist, 1946-1960 döneminde Batılılaşma ve Amerikanlaşma karşıtı, 1960-1970 

döneminde geleneksel olanın boyunduruğundan kurtulmuş, özgür, 1970-1980 döneminde 

halkçı, eşitlikçi, 1980-2000 döneminde uyanış içinde, 2000 sonrası dönemde çok kültürlü, 

çok kimlikli ve farklılıklara saygılı olma nitelikleriyle idealleştirilmiştir. Karakter 



iv 
 

idealizasyonu bakımından ise kadınlar 1970’lere kadar Anadolulu, fedakar, ahlaklı, 

destekleyici özellikleri ile idealize edilirken; 1970’lerle birlikte ilk kez çok boyutlu olarak 

ele alınmaya başlanmış; kendi ayaklarının üzerinde durabilmesi, meslek sahibi olması, 

özgürlüğü ile idealize edilmiştir. Erkek idealizasyonu da neredeyse 2000’lere kadar çok 

boyutlu değildir. Erkekler doğrudan vatandaş olarak ülkesine bağlılığı içinde idealize 

edilirken, 1980 sonrasında ve ağırlıklı olarak 2000’lerle birlikte kendi özgül kişiliğine 

sahip olarak idealize edilmiştir. 

Türk oyun yazarlığına etik – ideolojik inşa perspektifinden bakmak, tiyatronun doğrudan 

devlet eliyle yapılan ve yayılan ideolojik bir aygıttan, yeni bir dünya arayışının 

platformuna dönüşümünü incelemek demektir. 

Anahtar kelimeler: Türk tiyatrosu, oyun yazarlığı, idealizasyon, etik, ideolojik 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

ABSTRACT 

The aim of this thesis is to analyze the values idealized by Turkish playwriting, social 

structure and individual design; is to examine their transformations with the changing 

social and political structure. For this purpose, the moral and ideological understanding 

and expectations of Turkish playwrights in principles such as good, bad, happiness, 

freedom, virtue, right, justice and truth were examined. In the plays, answers were sought 

for questions such as whether two values of equal strength could ensure conflict, whether 

they had a consistent ethical understanding, and whether they had the ideal designs that 

heroes could be pursuing. Thus, it is aimed that the study will form an intellectual 

discussion on issues such as the relationship between theater art and society and the 

discursive plane of the play texts. The scope of the study is limited to the written texts of 

the Turkish theater. Qualitative research method was used in the study. This method was 

used in the analysis of plays. Therefore, the questions to be answered are questions such 

as why the topic was chosen, its relationship with the social and political environment of 

the period, how the game hero's judgments and actions were formed, how they were 

influenced by the environment, and the similarities and differences between the plays. 

In the first part of the study, ethical - ideological idealization in Turkish playwriting, 

which developed with the declaration of the Republic, was examined in its development 

until 1980. Similarities and differences in ideal society and individual designs were 

determined, and formal and contextual richness in playwriting were investigated. In the 

second part, the process after the September 12 coup, which caused great change and 

transformation in the field of theater, as in all areas of the society, is examined. The 

evolution of ethical ideological idealization in the playwright of the post-2000 era is also 

discussed in this section. To examine the Turkish playwriting from an ethical-ideological 

building perspective is to examine the transformation of the theater from an ideological 

device made and spread directly by the state to the platform of the search for a new world. 

Keywords: Turkish theater, playwriting, idealization, ethical, ideological 

 

 



vi 
 

 

ÖNSÖZ 

Bu çalışma, Türk oyun yazarlığı tarihinin değerler haritasını çıkarmak merakı ile 

oluşturulmuştur. Sosyal bilimlerde mikro ölçekli yaklaşımların artması, bir araştırmacı 

olarak detaylara ilgi duymama neden oldu. Böylece kendi alanım olan tiyatroya, özelde 

oyun yazarlığına bir detay perspektifinden bakarak yazarların bireyle, toplumla ve 

tiyatroyla kurdukları ilişkiyi idealizasyon kavramı üzerinden okudum. Oyun 

yazarlığımızın eşit güçteki iki değerin çatışmasını sağlayıp sağlayamadığı, tutarlı bir etik 

anlayışına sahip olup olmadığı, kahramanların peşinde sürüklenebileceği ideal 

tasarımlarının bulunup bulunmadığı gibi sorulara cevap aranan bu çalışmada, tiyatro 

sanatı-toplum ilişkisi, oyun metinlerinin söylemsel düzlemi gibi konularda düşünsel bir 

tartışmaya zemin oluşturmayı amaçladım. 

Çalışmamın başından itibaren destekleyici ve yol gösterici yaklaşımından ötürü sevgili 

danışmanım Prof. Dr. Semih Çelenk’e; çok değerli Tez İzleme Komitesi üyelerim Dr. 

Öğr. Üyesi Uğur Akıncı ve Doç. Dr. Ragıp Taranç hocalarıma tüm emekleri için teşekkür 

ederim. Lisans eğitimimin başlangıcından daima yanımda bulunan Prof. Dr. Murat 

Tuncay, Prof. Dr. Hülya Nutku, Doç. Dr. Özlem Belkıs başta olmak üzere tüm Dokuz 

Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Sahne Sanatları Bölümü hocaları iyi ki varlar. 

Prof. Dr. Özdemir Nutku ve Dr. Öğr. Üyesi Selda Ergün hocalarımın anılarına saygıyla…  

Son iki yılını Erzurum’dan yürüttüğüm tez çalışması sürecinde desteklerini ve 

anlayışlarını esirgemeyen Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Sahne Sanatları 

Bölümü ailesine teşekkür ederim. 

Bu çalışmayı hazırladığım beş yıl boyunca akademik ve duygusal desteklerinden ötürü 

sevgili sınıf arkadaşlarım Funda Sakaoğlu Eryek’e, Nazlı Zeynep Ergüven’e, Hatice 

Yılmaz Şaşmaz’a, tiyatro akademisi ile birlikte tanıştığımız Gizem Bilgi Su Şahin’e, 

Mavisu Kahya’ya, Melis Bulu’ya birlikte yürümeye devam etmek dileğiyle teşekkür 

ederim. Tüm tiyatro emekçilerine, araştırmacılarına, birlikte var olduğumuz bir alan 

yaratmaya katkı sağladıkları için teşekkürler. 

 



vii 
 

Tabii ki teşekkürlerin en önemlisi sevgili aileme. Özverili, yüreklendirici annem Serpil 

Alpan’a, ablam Burcu Bozkurt’a, zamansız ve mekansız babam Yaşar Alpan’a ve 

büyükbabam Ali Arslan’a, baş tacımız canım anneannem Reyhan Arslan’a var oldukları 

için minnettarım… 

Ezgi Deniz Alpan 

İzmir - 2020 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

TÜRK OYUN YAZARLIĞINDA ETİK – İDEOLOJİK İDEALİZASYONUN 

EVRİMİ 

 

İÇİNDEKİLER 

 

YEMİN METNİ ............................................................................................................... i 

TUTANAK ....................................................................................................................... ii 

ÖZET ............................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ..................................................................................................................... v 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................ vi 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ viii 

KISALTMALAR ............................................................................................................ x 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 

1. BÖLÜM 

TÜRK OYUN YAZARLIĞININ 1980 ÖNCESİ DÖNEMİNDE ETİK – 

İDEOLOJİK İDEALİZASYON 

1.1. 1923-1946 Dönemi Oyunlarında Etik – İdeolojik İdealizasyon .............................. 21 

1.1.1. Toplumun İdealizasyonu ........................................................................... 27 

1.1.2. Bireyin İdealizasyonu ................................................................................ 32 

1.2. 1946-1960 Dönemi Oyunlarında Etik – İdeolojik İdealizasyon .............................. 39 

1.2.1. Bireyin ve Ailenin İdealizasyonu .............................................................. 42 

1.2.2. Toplumun İdealizasyonu ........................................................................... 48 

1.2.3. Siyasi Ortamın İdealizasyonu .................................................................... 49 

1.3. 1960 – 1970 Dönemi Oyunlarında Etik – İdeolojik İdealizasyon............................ 50 

1.3.1. Sosyalist İdealizasyon ............................................................................... 53 

1.3.2. Toplumun İdealizasyonu ........................................................................... 56 

1.4. 1970 – 1980 Dönemi Oyunlarında Etik – İdeolojik İdealizasyon............................ 57 

1.4.1. Muhalif İdealizasyon ................................................................................. 59 

1.4.2. Devletin İdealizasyonu .............................................................................. 62 

1.4.3. Kadının İdealizasyonu ............................................................................... 63 



ix 
 

 

2. BÖLÜM 

1980 SONRASI OYUN YAZARLIĞINDA DÖNÜŞÜME UĞRAYAN DEĞERLER 

2.1. 1980 – 2000 Dönemi Oyunlarında Etik – İdeolojik İdealizasyon............................ 68 

2.1.1. Toplumun İdealizasyonu ........................................................................... 74 

2.1.2. Ailenin İdealizasyonu ................................................................................ 92 

2.1.3. Kadının İdealizasyonu ............................................................................... 99 

2.1.4. Erkeğin İdealizasyonu ............................................................................. 103 

2.2. 2000 Sonrası Dönemi Oyunlarında Etik – İdeolojik İdealizasyon......................... 107 

2.2.1. Toplumun İdealizasyonu ......................................................................... 118 

2.2.2. Ailenin İdealizasyonu .............................................................................. 121 

2.2.3. Kadın – Erkek ve LGBTİ Bireylerin İdealizasyonu ................................ 123 

2.2.4. Muhafazakar İdealizasyon ....................................................................... 128 

SONUÇ ......................................................................................................................... 135 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 144 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

KISALTMALAR 

AKM: Atatürk Kültür Merkezi 

AK Parti: Adalet ve Kalkınma Partisi 

akt: Aktaran 

AVM: Alışveriş merkezi 

bkz: Bakınız 

CHP: Cumhuriyet Halk Partisi 

DT: Devlet Tiyatrosu 

DTP: Demokratik Toplum Partisi 

DP: Demokrat Parti 

HES: Hidroelektrik Santrali 

IMF: Uluslararası Para Fonu (International Monetary Fund) 

IŞİD: Irak ve Şam İslam Devleti 

İBBŞT: İstanbul Büyükşehir Belediyesi Şehir Tiyatroları 

LGBTİ: Lezbiyen, gay, biseksüel, transgender, interseks 

MGK: Milli Güvenlik Kurulu 

MHP: Milliyetçi Hareket Partisi 

MS: Muhafazakar sanat 

MÜSİAD: Müstakil Sanayici ve İşadamları Derneği 

OHAL: Olağanüstü hal 

PKK: Kürdistan İşçi Partisi (Partiya Karkerên Kurdistan) 

TİYSAV: Tiyatral Sanatlar Akademisi Vakfı 

TEB: Tiyatro Eleştirmenleri Birliği 

TRT: Türkiye Radyo Televizyon Kurumu 

vb: ve benzeri 

YÖK: Yükseköğretim Kurulu 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

 

Farkında olarak ya da olmayarak sürekli şeylerin olması gereken, ideal halleri 

üzerine düşünür ve o koşulları yaratmak için çabalarız. İdeal olan tasarımın belirleyeni 

bireyin kendi ihtiyaçlarından, özlemlerinden, tutkularından çok, toplumsal belirleyenlerle 

buna bağlı şekillenen üst yapı kurumlarıdır. Kavramın bir başka boyutu da ideal olan ile 

gerçek olanın birbirine sıkı sıkıya bağlılığıdır. Bilinen tüm tarihsel dönemler ve kültürler, 

bir ideale ulaşma savaşını ya da ulaşılan düzeyi muhafaza etme çabasını içerir. Hayatın 

her alanına sinmiş bu kavramı daha iyi anlamak için sözlük anlamına bakmak faydalı 

olacaktır. 

Türkçe’ye Fransızca’dan yerleşen ideal sözcüğü, ide/idea etimolojik kökeninden 

türemiştir. Latince bir sözcük olan idea, “Uzay ve zamanın ötesinde, öznenin dışında, 

kendiliğinden var olan, duyularla değil tinsel olarak algılanabilen asıl gerçeklik, 

düşünce” (TDK, 1983) olarak tanımlanır. Yani duyular dünyasının ardındakini imler, asıl 

gerçeğin burada olduğunu belirtir. Görüldüğü üzere ideal olan ile gerçek olanın yukarıda 

değindiğimiz ilişkisi, kelimenin kökeninden itibaren karşılık bulmaktadır. Bu kökenden 

türeyen ideal sözcüğü ise anlam bakımından “düşüncenin tasarlayabileceği bütün üstün 

nitelikleri kendinde toplayan, ülküsel” olarak tanımlanır. Burada ‘düşüncenin 

tasarlaması’yla kastedilen yine bir çeşit gerçeklik inşasıdır. İdealizasyon bir şeyi, istenen 

mükemmel modele, mükemmel gerçeğe uygun duruma getirme süreci olarak 

tanımlanabilir.  

Gerçeklik Antik Yunan’dan beri sorgulanan bir problemdir. Sözcüğün 

kökeninden anlaşılabileceği gibi önceleyin bilindik verilerle açıklanamayacak ilahi bir 

tasarım olarak görülen gerçeklik problemi, 20’inci yüzyılın sonlarına doğru felsefeye 

özgü bir sorgulama alanı olmaktan çıkmıştır. Psikoloji, sosyoloji, sosyal psikoloji bu 

probleme eleştirel yaklaşımlar geliştirmeye başlamıştır. Benliğin idealleştirme uğruna 

geçirdiği dönüşümler psikolojik ve sosyolojik verilerle ele alınmıştır. 

Gerçek olanla ideal olan en belirgin şekilde psikolojide karşı karşıya gelir. İdeal 

kavramı psikolojide örnek alınacak benlik olarak tanımlanır. İdeal benlik, gerçek benlik 

tanımının karşısında konumlandırılır. Gerçek benlik kişinin yeterlikleri, yetersizlikleri, 



2 
 

değerler sistemi, davranışları, tepkileri, kısacası kendine dair oluşturduğu algılarla var 

olur. İdeal benlik ise kişinin nasıl olması gerektiğine dair düşünceleriyle şekillenir. 

Bütüncül bir benlik, gerçek ve ideal benler arasındaki uyumla oluşur. İdealizasyon tam 

da burada devreye girer. İdeal benlik tasarımı yalnızca kişiden kaynaklı oluşmaz. 

Kamusal olan her şey, sosyal topluluklar, inançsal yapılar, devlet ideal benliğin 

tasarımında etkilidir. Kişinin cinsiyetine, yaşına, etnik kökenine, inançlarına, zihinsel 

hatta fiziksel durumuna göre rol biçer. Benlik ve toplum arasındaki etkileşimin, küresel 

ortamda, olağanüstü seviyeye çıkması nedeniyle yirmi birinci yüzyıl sosyal bilimcileri, 

gerçek benin yok olduğunu öne süren bireysel-kimlik (Giddens, 2014), aktör olarak insan 

(Goffman, 2014), kamusal insan (Sennett, 2010)  gibi yeni terimler önermişlerdir. 

Kavram, sosyolojide ise toplumsal dünyanın bir kaynaktan gelen fikirlerden 

oluştuğunu varsayan konumunu anlatmak için kullanılır. Bu anlamda idealizmin ontolojik 

savunusu, toplumun ancak insanların onun var olduğunu düşünmesi koşuluyla var 

olduğudur (Marshall, 1999:319). Bu genel tanım aslında Marks ve ardılı tüm sosyal 

bilimcilerin düşüncelerine ışık tutmaktadır. İdeal devlet, toplum, birey düşünceleri kişinin 

kendi kendinin bilincine varması sonucu oluşmaz; tam tersine, bir tarihin ürünüdür. Bu 

tarih ise toplumda karşılaşılan suç, terör, savaş gibi olağandışı olayların tarihi değil, gizli, 

ayrıntıda yatan bir tarihtir, Marks’ın sınıf mücadeleleri tarihi olarak isimlendirdiği gerçek 

insanların tarihidir. Yani toplum sıradan insanların inançları, düşünceleri yoluyla inşa 

edilir, var olur. Bunun için de ortak bilinçle yaşamak gerekir.  

Bilinç konusuna değinmeden önce sıradan insanların tarihi düşüncesinin sosyal 

bilimleri nasıl etkilediğine bakmak gerekir. Bu düşünce sayısız yeni kuramın, terimin 

doğmasını sağlamış, 1960’larda günlük hayattaki sosyal ilişkilerin analizine yönelik olan 

etnometodoloji kavramına uzanan bir yol açmıştır. Etnometodoloji kavramının kökü 

Grafinkel’in İkinci Dünya Savaşı sonrası çalışmalarına dayandırılsa da Marksizm ve 

etnometodoloji arasında sıradan insanlarla ilgilenmelerinin yanında büyük bir ortaklık 

daha vardır: toplumun sürekli inşası düşüncesi. Buna göre toplumsal gerçeklik, insandan 

bağımsız var olamaz. Burada gerçeklik sorununun idea anlamındakiyle benzer bir 

çıkarsama görürüz. Ancak gerçeklik artık ne duyulmayan alanda ne bireylerin öznel 

düşünce tasarımlarında aranmaktadır. Gerçeklik özellikle iktidarı elinde bulunduranlar, 



3 
 

yaptırım gücüne sahip olanlar tarafından idealleştirilmekte ve inşa edilmektedir. Yukarıda 

değindiğimiz toplumun ontolojik varoluşu için gerekli olan koşul böylece gerçekleşmiş 

olur. Genelde sanat, özelde tiyatro alanında bu sürecin gelişimi farklı değildir. Tiyatro 

oyunlarında kişiler önce mitolojik dünyadan, Tanrılar arasından, ardından soylular 

sınıfından seçilmiştir. Zamanla sıradan kişilerin ve gündelik hayatın oyunlara konu 

olması, tiyatroda bir çeşit devrim olarak kabul edilir. 

İdealleştirme kavramını ve bunun inşa edilmesini anlayabilmek için, bir kavramın 

yanına ‘tarihsel dönüşümü’ ya da ‘kültürel/toplumsal inşası’nı incelemek iyi bir örnektir. 

Serbest zamanın tarihsel dönüşümü, cinselliğin toplumsal inşası gibi. Örneğin 

sanayileşmeyle birlikte işverenler ve ekonomistler, işçilerin serbest zamanı 

değerlendirmelerinin üretimi artıracağına inanmışlardır. Bugün adına hobi dediğimiz 

oyalayıcı alışkanlıklar, kişiler açısından serbest zamanın değerlendirilmesi, ekonomi 

açısından ise yeni bir kazanç alanı doğurmuştur. Böylece rızaya dayalı yeni bir ekonomik 

ilişki gelişmiştir. Kültür, hobi kavramıyla etkileşime geçmiş, onu kapsamış ve 

ideal/kamusal ben’in inşası için yeni bir alan oluşturmuştur. Bu örnekle görülen; 

idealleştirilen bir durumun amacının, bireyin çıkarından çok toplumsal düzenle ilişkili 

olmasıdır. 

Toplumsal inşa ile şekillenen kimlik kavramı, insanı bir çeşit aktör olarak ele alır; 

çünkü benlik, ideal düzene uyum sağlamak için dönüşüme uğramıştır. İnsan, sosyal bir 

aktör olarak çevreye uyum göstermek ister ve güvenliğe ihtiyaç duyar. Sosyal kimlik bu 

gerekçelerle oluşmaktadır. Gerçek benlik ile ideal benlik bu ihtiyaçların giderilebilmesi 

için uzlaşmalıdır. Hem gerçekliği yaratan hem de gerçeklik tarafından yaratılan insan, 

toplumsal düzeni besler, pekiştirir ve sürdürür. İnsan, bu ideal tasarımlara niçin ihtiyaç 

duyar? Bu sorunun yanıtı, idealizasyonun psikolojik ve sosyolojik anlamlarının 

ilişkilendiği iki temel kavramla açıklanabilir: statüko önyargısı ve yanlış bilinç teorisi. 

Status quo bias ya da default bias olarak anılan kavram, tam bir Türkçe çevirisi 

olmamakla birlikte statüko önyargısı ya da statüko yanılgısı olarak karşılanır. Statüko 

önyargısı karar verme aşamasına gelen bir kişinin, değerlendirme yapmaksızın, mevcut 

durumu devam ettirecek olanı seçmesi, mevcut durumu gerekçelendirmeksizin daha ideal 

bir seçenekmiş gibi gösterme çabasıdır. Seçme hakkını kullanmayan kişi düzeni 



4 
 

muhafaza etmeyi savunur. Burada yine ilk bakışta rızaya dayalı bir durum söz konusudur. 

Psikolojik anlamda bakıldığında gerçek ben ile ideal ben arasındaki uzlaşım 

sürdürülmekte, sosyolojik açıdan bakıldığında süregelen ideal düzenle çatışmaya 

girilmemektedir. 

İdealleştirme olgusunu bu anlamda destekleyecek bir diğer kavram yanlış bilinç 

teorisidir. Şerif Mardin bu Marksist ifadeyi, “dünyayı buğulu gözlükler arkasından 

algılamak” olarak tanımlar (Mardin, 2017:35). Buna göre insanlar belirli sosyal hayat 

koşulları içinde yaşarlar; ancak bilinçleri, kendi koşullarının gerçekliğine uygun 

olmayabilir. Örneğin işçi sınıfına mensup bir kişi, vitrinde gördüğü bir şeyin değerini 

kendi koşulu olan emek-zaman değil, para biriminden algılar. Çünkü bilinci belirleyen 

şey sosyal yaşamdır ve sosyal yaşam iktidarın tahakkümü altında şekillenmektedir. Bu 

durum kısaca, topluma egemen olan sınıfın ideallerini benimseyen bir algının baskınlığını 

işaret eder. Tıpkı statüko önyargısında olduğu gibi, ideal düzenin argümanları ve ideal 

benliğin varlığı muhafaza edilir. Yani ideal tasarıma ihtiyaç duymanın ve onu 

sürdürmenin gerekçeleri, Maslow’un gereksinimler hiyerarşisinde belirttiği gibi 

fizyolojik ihtiyaçları gidermek, güvenlik, ait olmak, sevilmek, prestij olarak 

yorumlanabilir. Toplumsal düzenle uyumlu, ideal birey olmanın kazanımları bu 

ihtiyaçların giderilmesidir. 

İdealleştirmenin kimin tarafından ve nasıl yapıldığına dair argümanlara geçmeden 

önce, ideal ve ideoloji sözcüklerinin etimolojik olarak aynı kökenden türediklerini 

belirtmek faydalı olacaktır. İde/idea kökünü yalın olarak düşünce karşılığıyla ele alırsak, 

ideal: düşüncede var olan mükemmel hal, ideoloji: bir topluluğun davranışlarına yön 

veren düşünceler bütünü olarak tanımlanır. Her üç kavramı tek cümlede 

ilişkilendirebiliriz: ideoloji, bir grubun, topluluğun, partinin, hükumetin, şeyleri kendi 

algısınca idealleştirme eğilimidir. İdeal olanı inşa süreci yalnız politik yönelişle değil 

bilimsel, felsefi, hukuki, moral, estetik düşünceler ve değerler bütünüyle oluşur. Bu 

yapıyı Althusser devletin ideolojik aygıtları kavramıyla açıklar. Devletin ideolojik 

aygıtları: 

“Biçimsel olarak devletin dışında duran ama bir toplumda kurumlardan etkilenen 

bireyleri çağırmak ve düzeni muhafaza etmek, her şeyden önce kapitalist üretim 



5 
 

ilişkilerini yeniden üretmek üzerine, fiilen devletin değerlerini taşımaya hizmet 

eden eğitim, kilise, aile, medya, sendikalar ve hukuk gibi kurumları anlatmak için 

kullanılan terimdir” (Marshall, 1999:321).  

Bu düşünceye göre idealleştirme işi, ideoloji yoluyla, hâkim toplumsal grubun veya 

sınıfın iktidarını meşrulaştırmak amacıyla öğretimsel, dini, hukuki, siyasal, sendikal, 

ailesel, kültürel aygıtlarla yapılır. Çünkü ideal olanın varlığı, kendini yayabildiği ve 

yeniden üretebildiği alanlarda mümkündür.  Söz konusu alanlar geri beslemelidir; bu 

aygıtların ortaya çıkardığı bireyler yönlendirilmiş bir etkiye girerler. Örneğin medya bir 

haberi duyurduğunda bireyler haberin savunucusu haline gelip birer medya organı gibi 

kitle içinde bunu duyurmaya başlarlar. Geri beslemeli, pekiştirmeli bu çark, benliği 

parçalayarak kimliği (sosyal/kamusal) oluşturmaya hizmet eder. İnsanları “özne” 

konumuna getiren şey toplumsal yaşama katılım olduğu için bu döngünün dışına çıkmak 

statüko önyargısından çok daha büyük risklere neden olur. Sonuç olarak kendi 

eyleminden ve özerkliğinden bağımsız bir gerçekliğin var olduğuna inanan kimse kendini 

buna göre şekillendirmeye başlar. Bu, benliğimize bir kalıp yargı penceresinden 

bakmamız demektir. Böylece kültür ve ruh, yani gerçek benlik ve ideal benlik, ideal bir 

toplumsal düzen içinde birbirini tamamlamış olur. 

Althusser güzel sanatları kültürel aygıtların içinde sıralar ancak özel olarak 

tiyatroya ya da diğer sanat dallarına değinmez. Bunu tartışmadan önce Althusser’in 

ideoloji hakkındaki bazı görüşlerine değinmek faydalı olacaktır. Althusser’e göre 

kavramlar, tek bir ideoloji çerçevesinde var olmaz. Yani örneğin milliyetçilik, sadece 

burjuvaya has değildir. İdeolojik bir öge olarak milliyetçilik, çeşitli sınıfsal söylemler 

içine farklı biçimde eklemlenir. “Demokrasi de böyledir, ahlak da böyledir vb. ideolojinin 

evrenselliği de buradan gelir” (Althusser, 2002:13). Yukarıda idealleştirme kavramının 

nasıl inşa edildiğine dair örnek olarak verdiğimiz kelime öbekleri burada, ideolojik 

ögelerin nasıl inşa edildiğini anlamak için kullanılabilir: ‘ahlak kavramının tarihsel 

dönüşümü’ ya da ‘milliyetçiliğin toplumsal inşası’ gibi. Althusser bu idealleştirmenin ve 

ona yönlendirmenin amacını “üretim ilişkilerinin yeniden-üretimi, yani kapitalist sömürü 

ilişkilerinin yeniden-üretimi” (Althusser, 2002:43) olarak tanımlar. Bu bakış açısına göre 

kültürel dialar kapsamındaki tiyatro sanatı, seyircisini kendi algısına uygun, ideal bir 

insan yapmayı hedefler. 



6 
 

İdeoloji kavramı yalnızca siyaset, sanat gibi makro alanlara içkin değildir. 

Özellikle yirminci yüzyılın ikinci yarısında sosyal bilimciler, Kate Millet’in terminolojiye 

armağan ettiği “kişisel olan politiktir” mottosu ile doruğuna ulaşacak teoriler üretmiştir. 

Bilgi sosyolojisinin kurucularından Karl Mannheim ideolojiyi siyasal anlamının ötesine 

taşıyan ilk isimlerdendir. Ona göre ideolojinin toplumsal kaynağından çıkan özelliği, 

toplumu anlamaya, bireylerin toplumsal eylemine yön veren tüm kavramların yanlılığıdır. 

İngiliz sosyoloji profesörü John Thompson ise ideoloji üzerine çalışmanın, anlamın veya 

anlamlandırmanın tahakküm ilişkilerini sürdürmeye hizmet ettiği durumlar üzerine 

çalışmak anlamına geldiğini belirtir (Thompson, 2013). Foucault ve ardılları ise ideoloji 

kavramının yerine söylem kavramını önererek bu güçler ağını çözümlemeye çalışmıştır. 

Kültür ve edebiyat kuramcısı Terry Eaglton ise günümüz dünyası için öne sürülen, bu 

çalışmanın son bölümlerinde değineceğimiz ‘ideolojilerin (tarihin) sonu’ savına şiddetle 

karşı çıkar. Eaglton’a göre ideolojinin sonu kuramcıları, bütün ideolojilerin doğaları 

gereği katı, kapalı, dogmatik olduğunu iddia ederler; postmodernist düşünce ise bütün 

ideolojileri totaliter, teolojik ve metafizik görür. Bu yolla ideoloji düşüncesi karikatürize 

edilir. Ancak Eaglton ikinci sınıf olarak nitelendirilen insanlara ya da ikinci tür olarak 

kadınlara bu ikincil rollerin etkin bir şekilde öğretilmesi, karı koca arasında ekmeklerin 

kimin yüzünden yandığına dair tartışma çıkması gibi örneklerde ideolojik ögeler 

olduğunu belirtir (Eagleton, 2011). 

Bu çalışmanın amacı ideoloji kavramını tartışmak değil, Türk oyun yazarlığının 

idealize ettiği değerlerin haritasını çıkarmaktır. Ancak çalışmada amaçlanan inşa edilen 

idealleri çözümlemek olduğundan, Millet’çi deyişe benzeterek sanatsal idealizasyonun, 

ideolojik olduğu düşüncesiyle şekillendiği söylenmelidir. Bunun için önce genel olarak 

temel dramatik türler olan tragedyanın, komedyanın ve melodramın etik, kültürel, dinsel 

yani genel kapsamıyla ideolojik olarak nasıl araçsallaştırıldığına değinmek faydalı 

olacaktır. 

Tüm sanatlar alımlayıcısında çeşitli duygulanımlar uyandırmayı, onu harekete 

geçirmeyi hedefler. Bu dramatik tiyatroda özdeşlik kurma yoluyla, tragedyada 

özdeşleşme ise mimesis yoluyla sağlanır. Bu kavram Platon’dan günümüze en çok 



7 
 

tartışılan estetik terimlerden biridir. Mimesis kavramını anlamanın en iyi yöntemi, 

gerçeklik düşüncesiyle kurduğu ilişkiye bakmaktan geçer.  

Platon’a göre gerçeğin kaynağı idealar dünyasıdır. Sanat bunu soluk bir şekilde 

taklit eder. Yani yaşamın kendisi taklit, sanat ise taklidin taklididir. Aristoteles ise 

gerçekliği bir süreç, oluş olarak görür. Aristoteles’in bu görüşü sosyal inşacıları 

çağrıştırır; yukarıda değinildiği gibi bir şeyin gerçek olması, insanların o şeyi gerçekmiş 

gibi düşünmelerine bağlıdır. Platon’da sanat, Mimesis yoluyla ideanın kötü bir taklidini 

gösteren aşağılayıcı bir anlama sahiptir. Aristoteles’e göre ise sanat insanların nasıl 

davrandıklarını değil, nasıl davranmaları gerektiğini göstermek için mimesisi kullanır. 

Yani Mimesis Platon için taklit anlamına gelirken, Aristoteles için yeniden yaratma 

düşüncesidir. 

Aristoteles’e göre mimetik yaratım, ‘örnek’in kedisine yöneldiği ancak henüz 

ulaşamadığı ideal bir tasarımdır. Yani sanatçı “doğadaki kısmen gerçekleştirilmiş 

biçimleri gözlemleyerek, onların tamamlanışını önceler. Bir bakıma şeyleri oldukları gibi 

değil de olmaları gerektiği gibi gösterir” (Carlson, 2008:17). Buna örnek olarak 

Poetika’nın on beşinci bölümünde portre ressamlarının insanın ayırt edici özelliklerini 

kopya ettiğini ancak bunu yaparlarken onu olduğundan daha yakışıklı (o tarihlerde 

kadınların portreleri yapılmamaktaydı) resmettiğini belirtir. Burada kastedilen 

süslemelerden ziyade bir çeşit tamamlama, ideal olana uygun hale getirmedir. 

Platon’un Mimesis kavramı üzerine açtığı tartışmalar, sanat – hayat ilişkisinin 

bilindiği kadarıyla ilk kez sorgulanmasına neden olmuştur. Platon ve Aristoteles’ten 

başka sayısız düşünür, kuramcı, sanatçı bu tartışmanın ortağı olacaktır. Aristoteles’in 

Poetika’sından önce Latince’ye çevrilen İbn-i Rüşd’ün Poetika’sında da benzer ilişkiye 

değinilir. Bu çalışmada Mimesis yoluyla temsili gerçekleştiren sanatçının amacı şöyle 

açıklanır: 

“Taklit edenler ve benzerini yapanlar, sanatları yoluyla insanları belirli seçimlere 

sevk etmeyi ve diğerlerinden uzaklaştırmayı isterler; temsil edilmekte olan 

konular ya erdemleri ya kusurları sunacak şekilde ele almalıdırlar. Böylece 

temsilin hedefi uygun olanın özendirilmesi ve alçakça olanın reddedilmesi olur. 

(…) Taklit yoluyla erdemli insanın övülmesi, insanı erdeme teşvik eder; 



8 
 

kusurların temsil edilmesi ve kınanması caydırıcı işlev görür.” (Akt. Carlson, 

2008:35-40). 

Görüldüğü gibi İbn-i Rüşd de dram sanatına ahlaki bir görev yüklemektedir. Antik 

Yunan’dan neredeyse yirminci yüzyılın ortalarına dek süren asırlar boyunca tiyatrodan 

beklenen işlev olanla olması gereken arasındaki ilişkiyi göstermesidir. ‘Olması gereken’ 

tasarımında ‘idealize edilen’ kişi, tepki, durum ya da olay vardır. Yani psikolojik 

bağlamda dramatik karakter, sosyolojik bağlamda toplumsal düzen ideal tasarımına 

ulaştırılmalıdır. Dolayısıyla Mimesis, sanatçının ideal olanı yaratmak için kullandığı bir 

araçtır. Alımlayıcının olandan ibret alarak ideal ben’ine kavuşması, tragedyada katharsis, 

komedyada kathastasis aracılığıyla gerçekleşir.  

Katharsis kavramını Aristoteles, Platon’un görüşlerine karşılık olarak öne 

sürmüştür. İki düşünürün de uzlaştıkları nokta, sanatın duygusal bir yüceltmeyle 

seyircinin davranışlarında ve kişiliğinde değişikliğe neden olduğudur. Ancak Platon’a 

göre sanat tehlikeli bir heyecan doğurarak insanın faydalı faaliyetlerini durdurur, otoriteyi 

sorgulamasına, şüphe duymasına neden olur. Aristoteles heyecan doğurduğu düşüncesine 

katılır; fakat ona göre bu heyecanın zaten dışarı çıkması gerekir ve sanat bunu denetli, 

ölçülü şekilde sağlar. Her iki düşünürün de sanatı toplumsal fayda üzerinden okuduklarını 

buradan anlarız.  

Katharsis asıl olarak bir tıp terimidir. Aristoteles’in bu terimi mecaz olarak 

kullandığı söylenir (Nutku, 2000; Carlson, 2008). Tıpta ruhsal arınma olarak karşılık 

bulur. Epilepsi, karabasan, uyurgezerlik benzeri problemler Antik dünyada psikolojik bir 

rahatsızlık olarak değil Tanrıların gazabına ya da ölülerin ruhlarının saldırısına uğramak 

olarak yorumlanırdı. Bunlardan kurtulmak için hastalığa neden olan vücut sıvılarının 

dışarı atılması, boşaltılması gerektiği düşünülürdü. Aristoteles de bu düşünceye paralel 

olarak, zararlı düşüncelerin, duyguların dışarı atılması için önce yapay olarak uyarılması 

gerektiğini savunmuştur. Ona göre tragedyanın işlevi, "uyandırdığı acıma ve korku 

duygularıyla ruhu tutkulardan temizlemektir" (Aristoteles, 1987:22). Düşünür için belli 

ki tragedya bir çeşit erginlenme töreniydi ve dini bir öneme sahipti. Bugünden bakınca 

bağ kurmak kolay olmasa da Antik Yunan’da tiyatronun dini kaynaklardan çıktığını 

hatırlatan şenlikler sürmekteydi. Bu dinsel şenliklerin amacı da toplumsal değişme 



9 
 

sürecinin yarattığı çelişkilerle ortaya çıkan zorlanmaları hafifleterek törene katılanların 

canlılığını yenilemekti; tıpkı tragedyada olduğu gibi.  

Platon ve Aristoteles, aslında aynı amaca, mevcut ideal toplumsal düzenin 

sürdürülmesi amacına sahiptiler; yalnızca araç konusunda uyuşmuyorlardı. Platon kurulu 

düzenin yıkıcısı olduğu gerekçesiyle tragedyayı ideal devletinin dışında tutmuştur; 

Aristoteles ise buna karşılık tragedyanın kurulu düzenin koruyucusu olduğunu 

ispatlamaya çalışmıştır. Çünkü ruhbilimciler gibi Aristoteles de toplumla birey arasında 

uyuşmazlık olduğunda, toplumun bireye değil, bireyin topluma uyması gerektiğini 

düşünüyor, tragedyanın da bu amaca sahip olduğunu savunuyordu. Etika eserinde 

insanların ruhsal olarak denetsiz, toplumsal olarak uyumsuz olmamaları gerektiğini, 

denetimin ve uyumunun tragedya ile sağlanacağını belirtir. 

Tragedyalarda tanrılar insanlara ve birbirlerine oyun oynar. Bu oyuna getirilme 

durumu, öfke uyandırır. Duyulan öfke dengeleri bozarak yaşam gerçeğini tehdit etmeye 

başladığı anda trajik hata (hamartia) ortaya çıkar ve kahraman gerçeklerle yüzleştiği bir 

kırılma noktası (peripetie) yaşar. Finalde ise koro heyecanı sağduyuya dönüştürecek 

akılcı yorumlar yapar. Örneğin Aiskhylos’un Prometheus tragedyasının sonunda Zeus ve 

Prometheus uzlaşmaya vararak daha uygar bir düzene geçilmesini sağlar, Sophokles’in 

Antigone’sinde birey ile otorite çatışması sonucunda insan haklarıyla yönetim arasında 

daha dengeli bir ilişki kurulması gerektiğine dair yeni düşünceler ortaya atılır. Euripides 

tragedyalarında ise bir uyum arayışından çok eleştiri vardır: Elektra’da bireysel tutkulara, 

kıskançlıklara dikkat çekmiştir, Medea ahlaki zorunluluklara dair ezbere inançları 

yıkmaya çalışmıştır… Görüldüğü üzere tragedyada idealize edilen insan, duygusal 

aşırılıktan, tutkulardan arınmış, toplumsal düzene uyum sağlayan bireydir. İdealize edilen 

toplum ise tanrılarla ve otoriteyle uzlaşım içindedir, bu da Atina demokrasisinin 

belirleyici ögesidir. Amaç mimesis aracılığıyla seyirciye katharsis yaşatarak onu ruhsal 

olarak dengeli, toplumsal olarak uyumlu bir düzende tutmaktır.  

Antik Yunan’da komedya tragedyaya kıyasla daha az önemsenmiş ve daha az 

incelenmiştir. Aristoteles’e göre tragedya ve komedya iç içe geçmemesi gereken iki ayrı 

türdür. Tragedya kişileri yüceltir ve soylulaştırır, komedya ise soylu olmayan kişilerin 

kusurlarını ele alır. Elimize ulaşan çalışmalarında komedyanın öyküsüne ayrıca 



10 
 

değinmemiştir. Yalnız tragedyadaki arınma (katharsis) ilkesi komedyaya da uyarlanarak, 

zevk ve kahkaha yoluyla seyircilerin bu gibi heyecanlarını boşaltması (kathastasis) 

gerektiği öngörülmüştür.  

Tragedyanın tanımı ve evrimi çağdan çağa çeşitli farklılıklar gösterse de temelde 

daima Aristoteles’in kuram ve terimlerine dayandırılmıştır. Yukarıda değindiğimiz gibi 

Poetika fiilen yüzyıllarca kayıp durumda kalmış, ancak on altıncı yüzyılın ortalarında 

yeniden keşfedilmiştir. Bugün sanat akımlarının başlangıcı olarak ele aldığımız Klasisizm 

Aristoteles’in teorileri üzerine başlamış, sanat akımlarının neredeyse yirminci yüzyıla 

kadarki tüm tarihi bu görüşlere katılmak ya da karşı çıkmak yoluyla şekillenmiştir. Bu 

karşı çıkışlar anlamsal, içeriksel değil biçimsel niteliktedir. Modern dönemde anlam 

olarak tragedyanın değişimi, ‘trajedi’nin bir dramatik türünden çok, bir anlayışa, 

yaşamsal bir kavrama dönüşmesidir. Biçim olarak Aristoteles’in önerilerinin modası 

geçse de insanın durumunun trajikliği modern dönemde Brecht, Çehov, Lorca gibi 

yazarlar tarafından içerik olarak ele alınmayı sürdürmüştür.  

Komedyanın nitelikleri ve idealleri üzerine düşünceler ise tragedyanın aksine 

Antik dönemden modern döneme kadar sürekli dönüşüm geçirmiştir. Antik Komedyanın 

işlevi kathastasis tutkularından ve uç noktadaki duygularından arınmış insanı idealize 

eder. Ancak sadece bireyi idealize etmekle kalmaz; bunun dışında özellikle taşlama 

ögesiyle yönetimi, toplumsal düzeni idealize etmeyi amaçlar. Aristophanes komedyanın 

yalnızca eğlence sağlamakla kalmadığını, toplumun beğenisini yükselttiğini, ahlak 

eğitmenliği ve siyaset danışmanlığı yaptığını, oyunlarda doğruyu, gerçeği söylediğini, 

yüksek mevkilerdeki kötü kişilere saldırarak ülkeyi pakladığını belirtmiştir (Şener, 

2017:52). Yani komedya yazarının idealize ettiği bir toplum vardır. Yargının adil olması, 

insanın içindeki kıyıcılığı fark etmesi gerektiği gibi mesajlar verilir. Örneğin Eşek 

Arıları’nda yönetim, yargı, adalet sisteminin taşlaması yapılarak, bunların farkına 

varılması, düzeltilmesi amaçlanır. 

İnsanın durumu ve toplumun eleştirisi üzerinde duran komedyadan, yol gösterici 

olması ve yaşamı düzenlemesi beklenir. Horatius’a göre komedyada “öğreticiliğin hoş 

olanla birleşmesiyle hem zevk hem öğüt verilmiş olur”. Moliere’e göre ise “kusurların 

gösterilmesiyle insan onların bilincine varır ve onlardan kurtulmak için harekete geçer”, 



11 
 

böylece sağlıklı bireylerden oluşan dengeli bir topluma ulaşılmış olur. Gülme üzerine en 

kapsamlı çalışmaları yapan Bergson komedyanın uyanıklıktan, canlılıktan yana olan 

konumunu vurgulayarak; iyileştirerek, düzelterek, uyumlu yaşama yollarını göstererek 

toplumsal bir yarara hizmet ettiğini belirtir. Bu neredeyse Roma döneminden günümüze 

kadar komedyanın altı çizilen özelliğine, sadece özeleştiri değil, hoşgörü işlevine de göz 

kırpan bir söylemdir. Freud da komedyanın boşalmayı, rahatlamayı sağlayan niteliklerine 

vurgu yapar: ona göre toplumsal ya da bireysel nedenlerle bastırılan duygular alay, şaka 

yoluyla dışa vurularak rahatlamayı sağlar. Yani komedyadan beklenen iki işlev vardır: 

birey – toplum dengesi gözeten toplumsal işlev ile ruhsal gerginlikten kurtaran psikolojik 

işlev.  

Her iki temel tür de insanın coşkularını dizginlemeyi, uyumlu, mutlu bireyler 

yaratmayı amaçlar. Tarihsel açıdan bakıldığında ideal insan Antik Yunan’da tanrılarla ve 

otoriteyle çatışmaya girmeyen kişi, Roma’da faydalı bir yurttaş, Orta Çağ’ın seyrek 

görülen oyunlarında iyi bir mümin, Romantizm’de duygulara ve düş gücüne sahip hassas 

ama tutkulu, cesur ve sadık kişi, Realizm’de kendi gerçeğiyle yüzleşen ve hayattaki 

rolünü sahiplenen kişidir. İdealize edilen toplumsal düzen ise tabii ki her dönemde adil, 

özgürlükçü, refah içinde yaşanabilen toplum olmuştur. Toplumsal düzenin 

idealizasyonunda yaşanan değişim, ona karşı yapılan eleştirilerde açığa çıkar. 

Üçüncü temel dramatik tür olan melodram ise başlangıçta eleştirmenler tarafından 

saygın bulunmamışsa da popüler ve uzun ömürlü bir türdür. On sekizinci yüzyıla kadar 

opera içinde bir tür olarak görülen melodram ilk kez Rousseau’nun Pygmallion oyununda 

kendi başına, ayrı ve müzikli bir tür olarak tanımlanmış, zamanla müziğin yerini replikler 

almıştır. Melodramın kurucusu olarak kabul edilen Fransız Devrimi’nin önemli ismi 

Guilbert de Pixercourt bu türün ayırıcı özelliğini erdemin daima ödüllendirilmesi, suçun 

asla cezasız kalmaması olarak gösterir (Akt. Carlson, 2008:224). Bu, temel olarak Fransız 

Devrimi’nin ahlaki ölçütünü yansıtır. Pixercourt melodramın işlevini şöyle tanımlamıştır: 

“Melodram tam da toplumda en fazla kahramanlık, cesaret ve sadakat ihtiyacı olan 

kesimlerine model sunar. Gündelik olayların asıl yönlerini sergileyerek onlara 

nasıl daha iyi insanlar olacaklarını gösteriyoruz. [...] Melodram her zaman halk 

için öğretici bir dramatik tür olarak kalacaktır; çünkü herkes tarafından 

anlaşılabilmektedir” (Akt. Güçbilmez, 2002:40-41). 



12 
 

Yani melodram türünün ortaya çıkış gerekçesinde Fransız Devrimi’yle oluşan ideal 

toplum düzenine uyan, iyi, ahlaklı, sabırlı olması için ikna edilmek istenen seyirci vardır. 

Melodram, Klasisist eleştirmenler tarafından yerilmişse de Sovyet Eğitim Komiseri 

Lunaçarski’den Stanislavski’ye kadar kabul edilen ve övülen popüler bir tür haline 

gelmiştir. 

Biçimsel olarak bakıldığında yapmacık ve abartılı bir dile sahip olan bu türde, 

oyun kişileri kalıplıdır. Kişiler değişim – dönüşüm geçirmezler, iyi olanlar iyi, kötü 

olanlar kötü kalır. İçerik bakımından bakıldığındaysa oyunun kahramanı ahlaki yönden 

idealleştirilmiş, iyiliği temsil eden kişidir. Uğradığı haksızlıklar, karşılaştığı engeller, 

çektiği acılar onu iyilik yolundan döndüremez. Finalde iyiler ödüllendirilirken, kötüler 

cezalandırılır ve böylece seyircide vicdani bir rahatlama sağlanması amaçlanır. Bu 

bilgiler sonucunda melodramın idealize ettiği ahlaki, toplumsal, ideolojik değerler 

oldukça açıktır. İdeal kişi iyi olan ve sabreden kişidir, ideal toplum kötüleri cezalandıran 

toplum, ideal düzen iyiyi ve kötüyü ayıran düzendir. 

Sonuç olarak siyasi, toplumsal, kültürel değişimler, idealize edilen etik, dinsel, 

kültürel tasarımlarda çağlar boyunca rol oynamıştır. İçerikle biçim arasında ise sarsılmaz 

bir bağ vardır. Bu bakımdan anahtar sözcükler tragedya – arınma, komedya – boşalma, 

melodram – vicdandır. Tüm bu türlerde ve tarihsel dönüşümlerinde nihai olarak 

hedeflenen; toplumsal düzenle birey arasında uyumu sağlamaktır. Ancak bu uyum 

düşüncesi önceleyin insanın topluma uyum sağlamasıyla şekillenirken, özellikle dünya 

savaşları ile birlikte toplumsal yapının, ahlaki düzenin, ideolojilerin kıyımlara, ölümlere, 

huzursuzluğa çare bulamadığı düşüncesinin öne çıkmasıyla yerini, üstyapı değerlerinin 

insana uygun olarak değişmesi gerektiği düşüncesine bırakmaya başlamıştır. Adorno 

“sanatın ütopyası hayata geçseydi, sanat sona ererdi” der (Adorno, 2017). Bu üç temel 

türün kullanım amacı da sanatın ütopyasını aşılamak değil, toplumsal düzenin var 

olabilecek en güzel yer anlamında bir ütopya olduğu düşüncesini pekiştirmek olarak 

yorumlanabilir.   

Türk oyun yazarlığı ise Batı’da olduğu gibi türlerin, akımların etkisiyle 

şekillenmemiştir. Geri kalmış toplumlar, daha ileri toplumların kültürel etkisinde kalır. 

Türk tiyatrosunda da bu etkileşim görülmüş ve hızlı, karmaşık bir gelişme yaşanmıştır. 



13 
 

Dramatik türler, akımlar ve eğilimler aynı dönemlerde bir arada var olmuştur. Bununla 

birlikte her dönemin kendine özgü bir karakteristiği bulunmaktadır. Türk oyun yazarlığı 

tarihi, batıdaki gibi biçimsel ve içeriksel ayrışmalarla değil, toplumsal – siyasal 

gelişmelerin tarihiyle sınıflandırılır. 

Cumhuriyet dönemi Türk oyun yazarlığı tarihini dönemlere ayırarak sınıflandırma 

çalışmaları şimdiye dek Metin And, Özdemir Nutku ve Sevda Şener tarafından 

yapılmıştır. Bu yöntemlerden ilki, Özdemir Nutku’nun Dünya Tiyatrosu Tarihi – 2 

kitabında ortaya koyduğu, oyun yazarlığını kuşaklara ayırarak yaptığı sınıflandırmadır. 

Nutku’nun sınıflandırmasına göre oyun yazarlığı tarihimiz, 

- I. Dünya Savaşı-Kurtuluş Savaşı Kuşağı  

- Cumhuriyet’in İlk 20 Yılındaki Yazar Kuşağı  

- II. Dünya Savaşı Kuşağı  

- 1950 Kuşağı  

- 1960 Kuşağı olarak başlıklandırılır (Nutku, 2008). 

Diğer bir sınıflandırma Metin And’ın 50 Yılın Türk Tiyatrosu adlı kitabında, 

- Yenileyenler – Yineleyenler: 1923 – 1940, 

- Yazar Aranıyor: 1940 – 1950, 

- İlk Kımıltılar: 1950 – 1960, 

- Olgunluk Yılları: 1960 – 1970, 

- Yeni Bir Dönemin Eşiğinde: 1970 – 1973 başlıklarıyla belirtilir (And, 1973)  

Oyun yazarlığımızı incelemekte kullanılan bir başka sınıflandırma Sevda Şener 

tarafından yapılmıştır. Şener’e göre Cumhuriyet dönemi Türk oyun yazarlığı,  

- 1923 – 1940 dönemi güven ortamında üretim yılları,  

- 1940 – 1960 dönemi umutlu yıllar,  

- 1960 – 1980 dönemi tiyatromuzun geliştiği yıllar,   

- 1980 – 1998 dönemi bol hareketli, az bereketli yıllar  

- 1998 sonrası, yirmi birinci yüzyılın eşiğinde tiyatromuz başlıkları ile 

sınıflandırılır (Şener, 1998). 



14 
 

Görüldüğü gibi Türk oyun yazarlığı tarihini sınıflandırmada Nutku daha çok dünya 

savaşlarının etkisinden bahsetmiş, çalışma 1960 kuşağı ile sonlandırılmıştır. And, 

doğrudan oyun yazarlığı alanındaki gelişmeleri odak noktasına alarak çalışmasını 1973 

yılına kadar getirmiştir. Şener ise sınıflandırmasını Türkiye’deki siyasal ve toplumsal 

ortamdan yola çıkarak yapmış ve perspektifi 2000’li yıllara kadar genişletmiştir.  

Bu çalışmanın amacı, oyun yazarlığının idealize ettiği insanı ve toplum düzeni 

araştırmak olduğundan faydalanılacak sınıflandırma ağırlıklı olarak Şener’inki olacaktır. 

Çalışmada yukarıdaki genel bilgiler ışığında Türk oyun yazarlığının etik – ideolojik 

idealizasyonu tartışılacaktır. Birinci bölümü, daha önce hakkında pek çok araştırmacının 

çalışma yaptığı 1980’e kadar olan süreç oluşturacaktır. Çalışmanın ikinci bölümünde ise 

gruplandırma yapmanın önceki dönemlere göre nispeten zor olduğu 1980 sonrası 

oyunlarda ideal olanın inşası ele alınacaktır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

1. BÖLÜM 

TÜRK OYUN YAZARLIĞININ 1980 ÖNCESİ DÖNEMİNDE ETİK -  

İDEOLOJİK İDEALİZASYON 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 
 

1. BÖLÜM 

TÜRK OYUN YAZARLIĞININ 1980 ÖNCESİ DÖNEMİNDE ETİK – 

İDEOLOJİK İDEALİZASYON 

Cumhuriyet’in ilanından önceki Türk tiyatrosu Tanzimat ve İstibdat Tiyatrosu (1838–

1908) ve Meşrutiyet Tiyatrosu (1908–1923) olarak sınıflandırılır. Ancak Türk 

tiyatrosunun kökeni bunlardan da eskiye, geleneksel tiyatro türüne dayanır. Bu gelenek, 

köylü tiyatrosu ile halk tiyatrosunu kapsar. Türk oyun yazarlığını daha iyi anlamak için, 

ideal olanın inşasının buradaki temellerine ve gelişimine bakmak faydalı olacaktır. 

Köylü tiyatrosu geleneği, adından da anlaşılacağı üzere köy geleneklerine, oyunlarına 

bağlıdır. Ölüp dirilme, kız kaçırma, hayvan taklidi gibi oyunları içerir. Halk tiyatrosu 

geleneği ise kentte oluşmuş tiyatrodur. And’ın belirttiğine göre halk tiyatrosunun türleri 

Karagöz ve Ortaoyunu, Türkiye’nin başka yerlerinde de görülmekle birlikte, İstanbul’a 

mal edilmiştir (And, 2009:11-12). Her iki türün ortak özellikleri metinsiz, sahnesiz 

olmaları, güldürüye dayanmaları, açık biçim kullanmaları, göstermeci nitelikleri ve temel 

özelliklerinin şarkı, dans, söz oyunları olmasıdır. Günümüze dek geleneksel halk 

tiyatrosuyla ilgili yapılmış çalışmaların çoğunda genellikle eğlendirici işlev vurgulanmış, 

oyunların içeriklerine dair analiz yapılmamıştır. Geleneksel halk tiyatrosunun amacı 

eğlenmek, eğlendirmek olmasına karşın, konumuz bakımından ilginç içeriksel ögeler 

barındırmaktadır. Yine And’ın aktardığı bir köylü oyunu örneğine bakalım: 

“Delikanlılar düğünlerde iki kesime ayrılırlar, kimi Arap olur, kimi Türk; davul 

eşliğinde ateş çevresinde oynayan Araplar, Türkler saldırıya geçince kaçarlar, 

meydanı Türkler tutar, bu kez Araplar saldırıya geçerler, oyun böylece kaçıp 

kovalamayla kızışır. Türkler havaya silah boşaltırlar. Araplar o sırada birbirlerine 

düşerek aralarında dövüşür, ağlaşır, birbirlerinin yüzlerine tükürerek Arapça’ya 

benzeterek mersiye okurlar. Bu sırada Türkler saldırıya geçerek topunu bağlar ve 

ceza olarak ne istiyorlarsa bunun için söz alırlar” (And, 2009:16-17). 

Bu oyunda köylü oyunlarının üzerinde çokça durulan ritüelistik özelliğinin, ak kara 

karşıtlığının yanında, toplumsal işlevi görülür. İdealize edilen bir ulus (Türk) ile bunun 

karşıtı olan bir düşman ulus (Arap) arasında çatışma yaşanır, sonunda Araplar 

gülünçleştirilerek kaybeder, Türkler galip gelerek yüceltilir. Açıkça gösterilmek istenen 

bir ideal, üstünlük vardır. 



17 
 

Daha önce yapılan çalışmalar sayesinde Karagöz türünde konumuz bakımından 

özellikle toplumsal ve siyasal taşlamanın önemli olduğunu biliyoruz. Karagöz oyununa 

dair yerli kaynaklar yok denecek kadar az olduğundan, bu taşlamanın içeriğine dair 

bilgileri Türkiye’ye gelmiş yabancılar aktarmıştır: 

“Saltçı bir yönetim altındaki bir ülkede Karagöz sınırsız özgürlüğün temsilcisidir; 

bu, sansür tanımaz bir vodvilci, inancasız, yasak tanımaz, söz dinlemez bir 

gazetedir. Kişiliği kutsal ve eylemi dokunulmaz. Sultandan gayrı İmparatorlukta 

kimse yoktur ki bu taşlamalı davranışlardan kurtulabilsin: Başveziri yargılar, onu 

suçlu kılıp Yedikule zindanına kapatır, yabancı elçileri tedirgin eder, Karadeniz’in 

amirallerine veya Kırım’ın generallerine dil uzatır. Halk ise ona alkış tutar, 

hükümet onu hoşgörüyle karşılar” (And, 2009:43). 

Toplumsal eleştiri en baskın olarak Karagöz’ün Hacivat’la olan karşıtlığında ortaya çıkar. 

İstanbul’un fethinden sonra gelişen saray kültürü, düzenin adamı olarak Hacivat’ta, halk 

kültürü ise Karagöz’de yansımasını bulur. Karagöz’ün güldürü elde etme yöntemi yanlış 

anlama, çarpıtma, dalga geçme aslında Hacivat’la değil, onun sembolize ettiği iktidarla 

girdiği ilişki dolayımında ortaya çıkar. Toplumsal düzenin unsurları ağalık, kölelik, din 

(istismarı), eşkıyalık ve yasak ilişkiler taşlanan konulardandır. Taşlamanın etkisiyle 

katharsiste ve kathastasiste olduğu gibi bir çeşit boşalma, arınma sağlanır. 

Yerli araştırmacılara göre durum bu kadar toz pembe değildir, Karagöz’ün 

fermanlarla kısıtlanmaya çalışıldığı bilinmektedir. Gelebilecek bu kısıtlamalara karşı 

çeşitli önlemler alınmıştır. Örneğin köylü tiyatrosunda olduğu gibi hem Karagöz 

oyununun eğlence niteliğine sürekli vurgu yapılmış (“Yar bana bir eğlence gerek”) hem 

de Karagöz zavallı, meczup bir tip olarak çizilmiştir. Çoğu oyunda Karagöz kendisini 

“efkarı-ı fukaradan ve güruh-u Kıptiyadanım (yoksulların en yoksulu ve Çingene 

milletindenim” (Kudret, 2003:269) diyerek tanımlar. Çingenelere has piyiz (içki), mangiz 

(para), sos korese (ne yapıyorsun) gibi sözcükler kullanır (And, 1977:310). Oyundaki 

diğer tipler Karagöz’e Çingene derler (Kudret, 2003:1169), mesleği ve enstrümanı 

Çingenelerin karakteristiği olan demircilik ve zurnadır. Yani kültürel olarak inşa edilene 

göre, ciddiye alınacak bir millete mensup değildir, saygın bir statüsü yoktur ve amacı 

eğlenmektir. Alınan bu önlemlere rağmen taşlama özelliği, Karagöz’ün sonunu 

getirmiştir. Batılılaşmanın etkisiyle aydınlar bunu bir çeşit cahil eğlencesi olarak 

görmüşler, devlet de ideolojisine aykırı olduğu için Karagöz’ü istememiştir. Karagöz 



18 
 

oyunları çokkültürlüdür. Oysa yeni kurulacak devlet ideolojisine hâkim olan anlayış 

milliyetçiliktir; tek kültürlü bir kimlik yaratılmak istenmektedir. Cumhuriyet’in ilanıyla 

birlikte CHP’nin kültür politikası teşvikiyle yazılan Karagöz metinlerinde bu durum 

açıkça görülecektir:  

“Karagöz – Allah cumhuriyetimizi sonsuzlaştırsın.  

Münir Hayri – Allah seni de öz Türk sanatının eşsiz kahramanı olarak 

sonsuzlaştırsın, Karagöz baba.  

Karagöz – Varolsun cumhuriyet! Varolsun cumhuriyet!” (Baltacıoğlu, 1940:52). 

Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte Karagöz halk eğlencesi olmaktan çıkmış, inkılapları 

yaymanın, Kemalist ülküleri benimsetmenin bir aracı haline gelmiştir. Aşağıda yeniden 

değineceğimiz bu dönemde idealize edilen insan, toplumun ahlaki ilkelere bağlı, laik, 

milliyetçi, medeniyetçi yurttaş, idealize edilen toplum Kemalist rejime bağlı toplumdur.  

Geleneksel tiyatro yazılı olmadığı için tragedya, komedya gibi temel dramatik 

türlerden söz edilemez. Tanzimat ve İstibdat dönemi tiyatrosunda yazılı metne 

geçilmiştir; yani türsel eğilimler bu dönemden itibaren görülmeye başlanmıştır. And, 

Tanzimat Dönemi’nde dramatik edebiyatı altı temel türde toplar: komedyalar, manzum 

dramlar, romantik dramlar, melodramlar, evcil ve duygusal dramlar, müzikli oyunlar 

(And, 2009:96-113). Yukarıda değindiğimiz üzere, tiyatroda yazılı metne geçilmesiyle, 

tüm türler aynı anda, bir arada var olmaya başlamıştır. Komedyalar ve müzikli oyunlar; 

geleneksel tiyatronun güldürü, dans gibi özelliklerini sürdürdükleri için dönemin en 

başarılı türü olarak kabul edilir. Tragedya yerine Manzum Dram terimi önerilmiştir. 

Çünkü bu oyunlarda tragedyada olması gereken kurgu, çatışma, etki 

gerçekleştirilememiştir. Dönemin en etkili türleri olarak Romantik Dramlar, Melodramlar 

ve Evcil Dramlar gösterilir. Bu türlerde konular kalıpların dışına çıkamamış 

vatanseverlik, yiğitlik, namus gibi kavramlar idealleştirilirken; sözünde durmamak, aile 

reislerinin ve gençlerin kötü alışkanlıklara düşkünlüğü, üvey annelerin davranışları, 

hafifmeşrep kadınlar, genç kadınların peşinde koşan yaşlı erkekler olumsuzlanır. 

Tanzimat’tan sonra otuz yıl süren İstibdat Dönemi boyunca tiyatronun etkisinden 

söz etmek mümkün değildir. Bu baskıcı dönemde kutsal bir yapı olarak görülen ailenin 

sahneye getirilemediğini, siyasi ve tarihi oyunların hassas konular olarak nitelendirildiği 

için oynanamadığını, politik içeriğe sahip oyunların Arabistan, Hindistan gibi doğu 



19 
 

ülkelerinde geçirildiğini biliyoruz. Ancak And’ın aktarımına göre İstibdat’ın en baskıcı 

yıllarında dahi Osmanlı Dram Kumpanyası’nın sahnelediği melodram türündeki eserlere 

müdahale edilmemiştir (And, 2009:73). Bunun nedeni, Giriş bölümünde melodram 

türünden bahsederken değindiğimiz niteliklerdir. Sabreden iyilerin ödüllendirileceği, 

kötülerin ise cezalandırılacağı, her iktidar için işe yarar bir mesajdır. 

İstibdat Dönemi’nin sona ermesiyle yaşanan coşkunluk tiyatronun daha popüler 

bir etkinlik olmasını sağlamıştır. Bunun nedeni hem temsillerde yer alan sloganlar, 

şarkılar hem de gösterimlerin menfaat-i milliye (orduyla ilgili harcamalar, yeni savaş 

gemisi alınması, yoksullara yardım gibi milli çıkarlar) için yapılmasıdır. Bu coşkulu 

dönem, Meşrutiyet’in vaat ettiği özgürlük ortamının oluşmamasıyla sönümlenmiştir. 

And, Meşrutiyet Dönemi oyunlarını sekiz temel türde toplamıştır: komedyalar, 

manzum oyunlar, siyasal ve belgesel oyunlar, toplumsal ve evcil dramlar, tarihi dramlar, 

savaş oyunları, duygusal dramlar, müzikli oyunlar (And, 2009:140-156). Dönemin 

konumuz bakımından önemli türleri siyasal – belgesel oyunlar, tarihi dramlar, savaş 

oyunları, toplumsal ve evcil dramlardır. Bu türlerde bir yanda İstibdat’ın neden olduğu 

kötülükler, Meşrutiyet’in kazanımları yer alırken, diğer yanda geçmişe duyulan özlem, 

kaybedilen topraklardaki eski, mutlu günler gibi konular ele alınır. Halka moral vermek 

için kahramanlık hikayelerine sıkça başvurulmuştur. Bu konuları işleyen oyunların 

yanında, kadının toplumdaki yerini, ailedeki cinsel ilişkileri, çalışma yaşamındaki ahlaki 

sorunları, çokevliliği, eşcinselliği işleyen oyunlar (evcil dramlar) da dönemde güçlenmiş, 

sayıca artış göstermiştir. 

Sahneye savaş, kahramanlık hikayeleriyle aynı zamanlarda eşcinsellik, ahlaksızlık 

gibi toplumsal norma aykırı konuların gelmesi, tiyatromuzda iki uçlu bir tartışma 

doğurmuştur: dramatik edebiyat faydacı mı olmalıdır, özgürlükçü mü? Raif Necdet, 

Mehmet Rauf gibi kimi eleştirmenler ve yazarlar insanın sanatsız yaşayabileceğini ama 

ahlaksız asla yaşayamayacağını, Yakup Kadri gibi çoğunluğunu Fecr-i Ati topluluğunun 

üyelerinin oluşturduğu bir grup ise insanın her haliyle sanata konu olabileceğini 



20 
 

savunurlar1. İlk dramatik tiyatro oyununun yazılması ile bu tartışmalar arasında kırk 

dokuz yıl geçmiştir. Yani bu süreçte tiyatrodan ideolojik bir aygıt olarak yararlanmak 

isteyenler için bu durum tehlikeye girmeye başlasa da Kemalizm’in aydınlardan beklediği 

sadakat nedeniyle, tiyatronun başlı başına bir sanat olarak algılanması için daha birkaç on 

yıl beklemek gerekecektir. 

Diğer yandan dönemin başka ülküleri de vardır: Osmanlıcılık, Panislamizm, 

Turancılık gibi. Bu konulardaki oyunlar fazla ses getirememiştir çünkü düşünceler 

sağlam bir temele oturtularak yayılamamıştır. Bu problemin nedeni Osmanlı’da birey 

anlayışının var olmamasıdır. Batıdaki askeri ve iktisadi gelişmelerin temeli olan bireyin 

düşünce özgürlüğüne ulaşması, doğaya hükmetmeye başlaması gibi özellikler göz ardı 

edilmiştir.  

Dönemde konumuz bakımından dikkat çeken idealizasyon içerik ve biçim olarak 

iki boyutludur. Öncelikle biçimsel olarak Batı tiyatrosu idealize edilmiştir. Geleneksel 

tiyatronun düşük düzeyli olduğu için eleştirildiğine değinmiştik. Osmanlı’nın Avrupa’da 

toprak kaybetmesiyle teknolojideki ve ordudaki gelişmelerle başlayan Batılılaşma süreci, 

kültürel alana bilinçli olarak yayılmıştır. Batılı tiyatronun ideal, gerçek tiyatro olduğu 

düşüncesi saray ve çevresi, devlet görevlileri, Türk elçileri ve yabancı elçilikler, aydınlar 

ve basın tarafından yayılmış, benimsenmesi sağlanmaya çalışılmıştır. Yani Türkiye’deki 

çıkış noktasında tiyatro, ideoloji taşıyıcı ve öğretici bir aygıt olarak kullanılmak üzere 

geliştirilmiştir. İkinci idealizasyon ise içeriksel olarak yapılandır. Tanzimat ve Meşrutiyet 

tiyatrosunun idealleri ülkesine sadık bireyi yetiştirmek, aile kavramını yüceltmek, 

değişen düzene uyum sağlamak, topluma ahlaki düzen vermektir. Oyunların konuları 

millet, milliyetçilik, ahlak, gelenek, aile kalıplarındadır. Düşünsel yönden derinliğe sahip 

değildir çünkü Osmanlı toplum yapısı eleştirel düşünmeye, tartışmaya, sorgulamaya açık 

değildir. Karakterlerde de yine bu toplumsal yapı nedeniyle üçüncü boyut görülmez 

çünkü idealize edilen birey çatışmalara, dünyevi olana kapalıdır, başkaldırmayı değil 

uzlaşmayı seçer. Düşünsel derinliğin ve birey anlayışının olmadığı bu ortamda, oyunlar 

 
1 Bu tartışmalar 1909 yılında yaşanmıştır. Bkz. Rauf, M (1909). Vicdan. Servet-i Fünun. Sayı:963. Kadri, Y 
(1909). Vicdan Münasebetiyle. Servet-i Fünun. Sayı:965, Ratip, M. (1909). Tiyatro ve Ahlak. Resimli Kitap. 
Sayı: 8-10-12.  



21 
 

bireyden, onun özlemlerinden değil; toplumun birey idealinden yola çıkılarak yazılmıştır. 

Yani var olanın değil, ideal olanın kurgusu yapılmıştır. Dönemde asıl çatışma Giriş 

bölümünde değindiğimiz ben ile ideal ben’in çatışmasına benzer şekilde, toplum ile ideal 

toplum, kişi ile ideal kişi arasında geçer. Zaten İslami anlayışın egemen olduğu geleneksel 

Osmanlı toplumu, ideal tasarımın kendisi dışındaki bir gerçeklikte yaratılmış olduğuna 

inanır. Bu nedenle düzenin kurallarını benimsemeye yatkındır.  

Çalışmanın sonraki bölümlerinde anlaşılacağı üzere Cumhuriyet’in ilanıyla 

birlikte tiyatro alanında aniden mucizevi gelişmeler yaşanmamıştır. Cumhuriyet’in 

kuruluş döneminde Batılı anlamdaki tiyatro tam anlaşılamamış, tartışmaları süren bir 

formdur. 

 

1.1. 1923-1946 Dönemi Oyunlarında Etik – İdeolojik İdealizasyon 

Bu dönem hakkında çalışmaları bulunan hemen tüm araştırmacıların anlaştıkları bir 

konu vardır: tiyatro sanatçıları ve devletin önde gelenleri tiyatronun bir sanat olduğunu 

göz ardı etmiş, onu eğitici bir araç olarak kullanmak istemişlerdir (And, 2009; Şener, 

1998). Yani Cumhuriyet’in kuruluş yıllarında tiyatronun asıl amacı doğrudan etik – 

ideolojik idealleri yaymaktır. Cumhuriyet’in ilk dönemlerinde tiyatro, medeniyetin bir 

göstergesi sayılarak devletçe desteklenmiş, hatta doğrudan devlet, Atatürk teşvikiyle 

yapılmıştır. Dolayısıyla dönemin oyun yazarlığına resmi politikalar hakimdir. Amaç yeni 

Cumhuriyet’i tanıtmak, kazanımlarını anlatmak, bu rejime ve ilkelerine sahip çıkılması 

gerektiği düşüncesini yaymaktır. Bunun için insanlara ulus bilinci aşılanarak, inşa edilen 

bu yeni bilinçle vatandaştan sabırlı ve fedakâr olması, etkin olması, etkin olamıyorsa da 

uyum sağlaması istenir. 

Tüm bunların nihayetinde hedeflenen asıl amaç devleti kurtarmaktır. Dönemin 

ruhunu en iyi yansıtan kaynak kuşkusuz Nutuk’tur. Nutuk’ta devleti kurtarmanın yolu 

uygar olmak şeklinde belirtilir çünkü uygarlaşmayan toplumlar yok olmaya mahkumdur. 

Uygarlıktan kastın Batı olması, yukarıda değindiğimiz gibi çok eskiye, 1683’teki Viyana 

Kuşatması’na kadar dayanır. On sekizinci yüzyıl boyunca süren mağlubiyetlerle 

Batılılaşma ihtiyacı pekişir (Meriç, 1983:235). Yapılan ilk tespit Avrupa’nın askeri 



22 
 

teknolojisini almak gerektiğidir. Osmanlılar Avrupa medeniyetinden bazı askeri 

unsurların seçilmesiyle, dinamik bir Batılılaşma ve modernleşmeyle bütün 

zafiyetlerinden sıyrılarak eski gücünü kazanacaklarını düşünmüştür (Lewis, 1984:46) 

Ancak bu bir dizi reform gerektirecektir. Meriç bu gereklikleri şöyle açıklamıştır: 

“Başlangıç, sadece askeriydi, gelişen ve ilerleyen bir Avrupa karşısında korunmak 

ihtiyacı. Avrupa üslubunda bir ordu kuruldu mu amaç gerçekleşir sanılıyordu. 

Sanılıyordu ki iş bir talim ve teçhizat meselesidir. Ne var ki yeni orduya subaylar 

lazımdı. Bu subayları yetiştirecek mektepler, mektepleri ayakta tutacak 

müesseseler, müesseseleri işler hale getirecek maarif reformları, araç ve gereçleri 

imal edecek fabrikalar kurmak da zorunluydu. Kısaca yönetim ıslah edilmeliydi” 

(Meriç, 1983:236). 

Böylece Avrupa’dan öğretmenler getirerek, yeni okullar kurarak ordu eğitilmeye 

çalışıldı.  Osmanlı’da ilk kez bu genç Osmanlı askerleri kafiri hoca olarak görmeye, 

dillerini öğrenmeye, eserlerini okumaya başlamıştı.  

Sadece teknoloji alınmak isteniyordu ancak teknoloji, günlük hayattan, kültürden 

ayrıştırılamazdı. Çünkü bu atılımları belirleyen şey toplumda doğan ihtiyaçlardır. 

Nitekim henüz devlet politikası olarak belirlenmese de Batılılaşma, Osmanlı Dönemi’nde 

yolları, demiryollarını, köprüleri Avrupalıların yapmasıyla devlete ve topluma sirayet 

etmişti. Bu dönemde toplumun Batılılaşmasının bir başka boyutu da azınlıklar aracılığıyla 

gerçekleşendi. Türkler, her ne kadar mahalleleri etnik kökenlere göre ayrılsa da Batılılarla 

bir arada yaşamaya zaten alışkındı. El sanatları, yemek kültürü, mimari, resim, müzik gibi 

alanlardaki etkileşimler, hatta alkol, kumar gibi azınlıklardan geldiği düşünülen 

alışkanlıklar gündelik hayatın bir parçası olmuştu (Belge, 1983:839-840). Yine de 

toplumda bir kültür değişimi ihtiyacı olmadığı için, bu etkileşimler dinamik bir harekete 

dönüşmemiştir. 

İsmail Cem ise Batılaşma ülküsünü bir “sanrı” olarak nitelendirir. Çünkü 

Avrupa’nın refah düzeyine erişmek ekonomik, hukuki, siyasi kurumlarını ve kültürünü 

aktarmakla mümkün değildir (Cem, 2017:282). Cem’e göre Batı’nın yüksek refah 

seviyesi, maddiyatçılık ve ferdiyetçilik temelinde gelişen görüşlerin soncudur. Her 

ikisinin de tetikleyicisi, Türkiye’de var olmayan burjuva sınıfıdır. Milli İktisat Kongresi 

gibi girişimler, milli bir burjuvazi yaratmaya çabalamışsa da bu toplum yararına 



23 
 

olmamıştır. Söz konusu çaba, tüm iktidarlar tarafından paylaşılan ortak bir amaç 

olmuştur. Ancak bu sanrının sonuçları, Türkiye için oldukça yıkıcıdır: 

“İmkansızı gerçekleştirme sevdası bütün bir toplum düzeninde yanlışlara, 

yabancılaşmalara, benimsenmeyen üstyapı değişimlerine, temelsiz zıtlaşmalara, 

en önemlisi, toplumun gelişmesinde zaman kaybına, gecikmeye yol açmıştır. 

Ortaya yanlış ekonomik uygulamaların çok ötesindeki soysuzlaşmalar, garabet 

örnekleri, ikilikler çıkmıştır” (Cem, 2017:292-293). 

Halk bu nedenleri göremediği için yoksulluğunun bedelini Batılılaşmanın yüzeydeki 

görünümlerine; hukuk, giyim, yaşam anlayışındaki değişimlere, bunu da nihayet şeriattan 

uzaklaşmaya ve Atatürk devrimlerine bağlamıştır. Böylece günümüzde dahi süregelen 

ilerici – gerici karşıtlığı doğmuştur. 

Batılı anlamdaki kültürel dönüşümler önce sarayda başlamıştır. Cumhuriyet’in 

ilanına kadar askerler, diplomatlar, öğrenciler Avrupa’ya gitmiş, elçiler 

sefaretnamelerinde Avrupa kültürü üzerine raporlar oluşturmuş, II. Mahmut döneminde 

sarayda balolar düzenlenmeye başlanmış, ardılı Abdülmecit bizzat Avrupa saraylarındaki 

davetlere katılmıştır. Azınlıklar aracılığıyla Batı tiyatrosunun Türkiye’ye girmesiyle 

saray bununla da ilgilenmiş, önce Çırağan Sarayı’nda geçici bir tiyatro, ardından 

Dolmabahçe Sarayı’nda (1859), sonra da Yıldız Sarayı’nda ikinci bir tiyatro (1889) 

açılmıştır (And, 1985:2508). İlk Türkçe tiyatro oyunu Şair Evlenmesi de Dolmabahçe 

Saray Tiyatrosu’nda oynanmak üzere ısmarlanmıştır. 

Görüldüğü üzere Batılılaşma, Türkiye için bir çeşit uygarlık değişimi anlamı 

taşımaktadır. Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte belirlenen kültür politikaları doğrultusunda 

tiyatronun bir kamu hizmeti olduğu, korunması, desteklenmesi gerektiği üzerinde 

durulmuştur. Kuruluş yıllarında yeni bir vatandaş modeli inşa etmek için devlet, 

sanatçıyla iş birliğine girmiştir. Bilgin bu iş birliği için şöyle bir tespit yapar: “İlginçtir, 

Osmanlı devletinin hiç değilse son döneminde seçkinlere kültürel bireyleşme, farklılaşma 

yasaklanmamış, Cumhuriyet ise özellikle seçkinlerden ideolojik, kültürel sadakat 

beklemiştir” (Bilgin, 1983:853-854). Zaten edebiyatçılar için de Batı etkisi 

Cumhuriyet’in ilanından önce başlamıştır.  Berkes’in belirlemesine göre Abdülhamit’in 

Arapçılığı, aydınları Arap düşmanı yapmıştır. Bu dilin ancak gerici fikirler taşıyabileceği 

düşüncesi o dönemden kalmadır (Berkes, 1983:252). Aydınlar için Batı özgürlük, konfor, 



24 
 

güzellik ve sanat demektir. Ancak bu dönem aydınlarının siyasal rengi yoktur. Oysa 

Cumhuriyet dönemiyle birlikte, aydınlardan siyasetin yön verdiği toplumsal ilkeleri 

yaymaları beklenmiştir. Cevdet Kudret’e göre bu beklenti yanlış bir durum ortaya 

çıkarmıştır: kimi yazarlar, devletçe korunup rahat yaşama olanakları elde ettikleri için 

iktidarın istek ve tutumuna ayak uydurmuş, bu nedenle eserleri suya sabuna dokunmayan 

eserler olarak kalmıştır (Kudret, 1990:14).  

İdealizasyonun hayatın hiçbir alanından ayrılamayacağına yukarıda değinmiştik. 

Tiyatro da birden fazla karşıt gücü çatışma ilişkisine sokup çözümler öneren dramatik bir 

tür olarak, kimi davranışları, tutumları, olayları idealize eder. Ancak bunun bir devlet 

politikasına dayanarak yapılması, sanatsal niteliği zedeler. Cumhuriyet döneminin 

devraldığı düşünsel, toplumsal, siyasal ve sanatsal miras oyun yazarlığında da 

yansımasını bulmuştur. 

1923-1946 dönemi oyun yazarlığına değinen araştırmacılar, eserleri konuları 

bakımından sınıflandırmışlardır. Sevda Şener Cumhuriyet’in 75. Yılında Türk 

Tiyatrosu kitabında, dönemde yazılan oyunların sınıflandırmasını şu şekilde yapmıştır: 

Kurtuluş Savaşı’nı konu alan oyunlar, Osmanlı’daki bozuklukları işleyen, Cumhuriyet 

Türkiye’sini savunan, öven oyunlar, ulusun güvenini pekiştirmek, erdemlerini sergilemek 

amaçlı konusunu tarihten alan oyunlar. Yine Şener Oyundan Düşünceye kitabında aynı 

dönemde yazılan oyunların bir başka sınıflandırmasını yapar: Kurtuluş Savaşı’nda halkın 

gösterdiği kahramanlığı, devrimleri ele alan, seyirciye güven aşılamayı hedefleyen 

ülkücü oyunlar, çoğunlukla komedi türünde yazılmış olan Osmanlı dönemini eleştiren 

oyunlar, Batılılaşma ekseninde yazılan toplumdaki değer değişimini yansıtan oyunlar. 

Özdemir Nutku’ya göre ise bu dönem oyunları aktarmacı anlatıma sahip, tezli 

oyunlardır. Ancak oldukça yüzeysel kalmışlardır çünkü düşüncelerini gerektiği kadar 

özgür biçimde açıklayamamışlardır (Nutku, 1983:2518). Nutku’ya göre bu dönemin öne 

çıkan oyunları, Bağımsızlık Savaşı ve kahramanlık oyunlarıdır. Daha az sayıda olmakla 

beraber sorunları güldürü tarzında işleyen oyunlar da mevcuttur. 

Dönemin oyun yazarlığında biçimsel girişimleri ise Metin And şu şekilde açıklar: 



25 
 

“Cumhuriyet’in ilk yıllarında yazarlarımızda esinlenmek ya da dolaylı olarak 

sembolistlerin, özellikle de Maeterlinck’in, Ibsen’in toplumcu gerçekçiliğinin, 

Strindberg’in ruhsal gerçekçiliğinin, Alman dışavurumculuğunun izlerini 

bulabiliriz2. Ancak hiçbirinin bu çığırları tam olarak uyguladığını söyleyemeyiz. 

Ne toplumcu gerçekçilikte ne ruhsal gerçekçilikte kişileştirme, sorunun tabana 

yerleştirilmesi bakımından başarılı olmuştur. Söyleşmeler, karakterden çok, 

yazarın ağzından verilir. Devinimsel bir söyleşme düzeni yoktur. Ele alınan 

konular çekingenlikle, kişilerin davranışları, gelişimi, belirli itkilerle 

gösterilmeden yazılmıştır” (And, 2009:199). 

Oyun yazarlığımızın bu dönemde bir akımın, eğilimin etkisinde olduğunu söylemek aşırı 

yorum olacaktır. Şener, Nutku ve And’ın tespitlerinden anlıyoruz ki oyun literatürü konu 

bakımından kısırdır ve en çok işlenen konu Kurtuluş Savaşı’nın kazanımlarını anlatmak, 

övmektir. Yeni bir devlet kurulduğu için geçmişin de yeniden inşa edilmesi gerekliliği 

doğmuş, Osmanlı yerilmiş, Batılılaşmanın getirdiği ahlaki değişimler özellikle aile teması 

içinde ele alınmıştır. Biçimsel olarak ise anlatımcı, didaktiktir, karakter yaratmada 

başarısızdır. Tiyatro oyunlarının birer propaganda aracı olarak kullanılmasının doğal bir 

sonucu olarak olay dizisi neden sonuçtan oluşan mantık dizgesine uymaz; yazarın 

mesajını iletmek için birbiri ardına sıralanmıştır. 

Dönemde oyun yazarı, penceresinden bakarken gördüklerinin, dünyaya, topluma 

dair düşündüklerinin esinle harmanlanmasıyla itkilenerek yazmaz. Bu itki devletin, 

Atatürk’ün, Cumhuriyet Halk Partisi’nin (CHP), Halkevlerinin yaptığı çağrılarla ve daha 

çok ısmarlama şeklinde oluşmuştur.  

Bu bağlamda yapılan ilk kapsamlı çağrı, Cumhuriyet’in onuncu yılı içindir. 

Kutlama Yüksek Komisyonu, sanatçılardan inkılâbın anlamını ve Cumhuriyet’in ilk on 

yılında gerçekleştirilen değişim ve yenilikleri anlatan oyunlar yazılmasını istemiştir3. 

Yine 1939 yılında CHP tiyatro oyunu yazma yarışması düzenlemiş, piyeslerde işlenecek 

 
2 Sembolizm için Mağara (Yakup Kadri), ruhsal gerçekçilik için Danyal ve Sara (Cevdet Kudret) oyunları 
örnek verilir. Her iki oyunun da Darülbedayi’de oynanacağı duyurulmuşsa da temsiller 
gerçekleştirilmemiştir. 
3 Şeriye Mahkemesinde (İbnürrefik Ahmet Nuri), Yarım Osman (Aka Gündüz), Kızıl Çağlayan (Nihat Sami 
Banarlı), Akın, Özyurt, Kahraman (Faruk Nafiz Çamlıbel) gibi oyunlar bu vesileyle yazılmıştır. Yusuf Ziya 
Ortaç’ın Bizim Yokuş kitabında aktardığına göre CHP, Faruk Nafiz’e dört oyun yazması için beş yüz lira 
vermiş, Çamlıbel ancak üç oyun çıkarınca onu dolandırıcı olmakla itham etmiştir. Çamlıbel bu yaftalamaya 
öfkelendiği için bir süre sonra DP’ye girmiş ve milletvekili olmuştur. 



26 
 

değişimlerin ve değerlerin, devrimin dünya görüşüne uygun bir tarzda belirtilmesi 

istenmiştir. 

Cumhuriyet ideolojisini, Kemalist ilkeleri yaymak ve benimsetmek için 1932’de 

kurulan Halkevleri bu dönemde tiyatroyu nicelik olarak besleyen en önemli 

damarlardandır. CHP, Halkevleri ve Halkodalarında oynanmak üzere yüz on bir eser 

basmış, burada beş yüze yakın oyun oynanmıştır. Karadağ, burada oynanan oyunların 

içeriğinin sahip olması gereken nitelikleri şöyle sıralar:  

“Yeni Türk toplumunun çağdaş yaşamını bütünlemeli, ulusal duyguları 

doğurmalı, devrim ilkeleri ışığında ulusal sorunları işlemeli, devrimin dünya 

görüşüne uygun halk yaşamı, değişimler, ilerlemeler konu edilmeli, her sınıfa 

seslenebilen, yetiştirici türden oyunlar olmalı” (Karadağ, 1988:136-137). 

Halkevlerinde sahnelemek üzere yazılmış oyunlara bakıldığında tümünün yukarıdaki 

ilkeleri taşıdığı görülür. Esra Dicle Başbuğ, yaptığı kapsamlı araştırmada Kemalist 

ideolojinin inşasında Halkevleri dönemi tiyatro oyunlarının etkisini şu başlıklarda 

incelemiştir: Kurtuluş Savaşı, Cumhuriyet’in erdemleri, Osmanlı’nın reddedilen mirası, 

milli kimliğin inşası, Türk tarih teziyle ilgili oyunlar, köy oyunları (Başbuğ, 2013, s. 59-

258). Görüldüğü üzere Halkevleri kategorisinde de yukarıda aktarılanlara kıyasla bir 

özgünlük yoktur. Hatta burada sahnelenen oyunların sanat olmaktan daha da uzak olduğu 

belirtilir: “Halkevlerinde temsil işinin perişan halde olduğu hakikattir. Repertuvar 

berbat, oyuncular berbat, direktifleri yerine getirecek elemanlar zayıf. Bu haliyle bugün 

Halkevi Temsil kollarının süsten başka bir şey olmadığını söyleyebilirim” (Tuncel, 

1941:7). 

Şener’e göre de bu oyunlarda mesaj, en sanatsız yolla, doğrudan seyirciye 

aktarılır. Asal özellikleri biçimsel bakımdan eğitici ve didaktik olmaları, içerik olarak ise 

halkın kendine güvenini pekiştirmesini, geleceğe umutla bakmasını sağlamaktır (Şener, 

1998:89). Şehir Tiyatrosu’nda sahnelenen oyunlar ise daha çok hızlı toplumsal değişimin 

yarattığı sorunlar üzerinde durur. 

Tıpkı ordunun Batılılaşması için olduğu gibi tiyatronun Batılılaşması için de 

Avrupa’dan isimler getirtilmiştir. Ancak bu girişim yine tıpkı önce Saray’ın, devletin 

Batılılaşması gibi, tiyatro üst yönetiminin, idarenin Batılılaşması şeklinde kendini 



27 
 

göstermiştir. Dönemde tiyatro eğitimi verilmeye başlanmasına karşın bu yalnızca 

oyunculuk alanında olmuştur. Görüldüğü üzere Cumhuriyet döneminin kuruluş yıllarında 

tiyatro, resmi görüşün ideolojik aygıtı olarak kullanılmıştır. Bu hızlandırılmış Batılı 

tiyatro ortamında tiyatronun öncelikle bir sanat olduğu, özellikle içerik bakımından 

estetik boyut taşıması gerektiği düşüncesi yerleşememiştir. Yazım tekniği profesyonel 

olmaktan uzaktır. İçerik bakımından dönemin oyunlarına Kemalist idealizasyon 

hakimdir. Bu inşa, toplumun idealizasyonu ve bireyin idealizasyonu başlıklarında 

sınıflandırılabilir. 

1.1.1. Toplumun İdealizasyonu 

Yeni devlete uygun olarak yeni değerlere sahip bir toplum yaratma idealizasyonu, 

dönem oyunlarına iki şekilde yansır: Osmanlı’ya ait değerlerin ve din görevlilerinin 

olumsuzlanması ile Batılı değil milli değerlere sahip çıkılması gerekliliği. 

İlk olarak Osmanlı beylerinin yerilmesinin nasıl inşa edildiğine bakalım. Bu 

dönemde dinamik olmamakla birlikte yine de sınıflı bir toplum yapısı vardır. Tümü 

şehirde yaşayan bu sınıflar Tevfik Çandar tarafından zadeganlar, ikinci grup (ağırlıklı 

olarak Levantenler), küçük üretici ve esnaflar, yoksullar olarak belirtilir (Çandar, 

1983:828-829). Zadegan sınıfı elinde servet olmasına karşın üretken olmadığı için 

birikimini sürekli tüketen, zamanla küçük memuriyetlerle yetinmek durumunda kalan, 

bazıları tam anlamıyla sefalete düşen, çok azı ise iktidarla ilişkilerini kullanıp servetine 

servet katan sınıftır. Türk oyun yazarlığının ilk döneminde bu sınıftan kişilere oldukça 

sık, özellikle Paşa Baba tipinde rastlanır. Bunlar genelde Cumhuriyet’e inanmayan, 

ilkelerini benimsemeyen, eski günlerin özlemini çeken, endişeli, toplumu değil kendini 

düşünen kişiler olarak çizilmiştir. 

Örneğin, Vasfi Mahir’in Yaman (1933) oyununda Paşa, Osmanlı’nın haşmetli 

eski günlerine artık dönülemeyeceği inancındadır. Yaşadığı korku ve panikle yabancı 

generallerle arkadaşlık kurar. Amacı kızını onlardan biriyle evlendirerek kendisinin ve 

kızının hayatını kurtarmaktır. Kızı Pervin oralı olmayınca paşa baba, yabancı generallerle 

kaçar. Yani Paşa, vatana ihanet etmiştir. Sedat Simavi’nin Hürriyet Apartmanı’nda 

(1940) da benzer bir olay vardır. II. Abdülhamit’in jurnalcilerinden Arif Paşa kızını 

onurlu Türk askeri Kamuran’a değil, doğru dürüst bir eğitimi dahi olmayan, babasının 



28 
 

asaleti ile övünen züppe Firuz Bey’e vermek ister. Paşa, bu tercihi nedeniyle yıkıma 

uğrar, önce evini, sonra kızını kaybeder, kendisi de yanan evinde can verir. Buradaki Paşa 

da cezalandırılmıştır. Aka Gündüz’ün Yarım Türkler (1919) eserine ise eksen 

karakterlerden Süheyla’nın dedesi Müslümanken Katolik olan, sonra yeniden Müslüman 

olan Frenk Ali Paşa, babası ise onun izinden giden Mara’dır. Frenk Ali Paşa kişisel 

çıkarları uğruna dinini, ulusunu değiştirme çabasında gösterilir. Onun ardılı olarak oğlu 

ve torunu da ülkesine sahip çıkmamakta, yine kendi çıkarları için başka bir kültüre 

yamanmaya çalışmaktadır. Oyunun finalinde yapayalnız kalır. Peyami Safa’nın Gün 

Doğuyor (1938) oyununda ise rahat yaşamaya alışkın olan baba Rüstem, üvey oğlu 

Mustafa’nın da mensubu olduğu Anadolu taraftarlarının yönetime geçeceğini anlayınca 

korkarak, Londra’da yaşamak üzere ülkeyi terk eder. Bu idealizasyon için örnekleri 

çoğaltmak mümkündür. 

Söz konusu oyun kişileri, Osmanlı döneminde asalak olarak yaşamaya, 

çalışmadan, yalnızca hükumetle iyi geçinerek yaşamlarını sürdürmeye alışmıştır. Ancak 

Cumhuriyet, her vatandaştan çalışkan, üretken olmasını beklemektedir. Dolayısıyla 

vatanı için emek harcamayan bu kişiler için yeni Türkiye’de bir gelecek yoktur.  

Din görevlileri üzerinden yapılan ideolojik inşa ise bu kişilerin, dini kendi 

amaçları için alet ettikleri düşüncesinin yayılmak istenmesidir. Aka Gündüz’ün O Bir 

Devirdi (1938)4 oyununda Kurtuluş Savaşı yıllarında bir Anadolu kasabasında 

öğretmenlik yapmakta olan Mehmet Yurdun’un Milli Mücadele karşıtı bir müftü vekili 

olan Tomruk Hoca ile mücadelesi anlatılır. Mehmet ve arkadaşları kasabada bir piyes 

düzenler. Rol gereği Mehmet eşini boşar. Bunu ciddiye alan Tomruk Hoca, Mehmet’in 

evine gidemeyeceğine dair bir fetva verir; ancak gittiğini görünce “şeriat elden gidiyor” 

sloganlarıyla evini basar.  Bunun başına geleceğini tahmin eden Mehmet hazırlık 

yapmıştır. Tedbirli davranır ve göstericilerden Delibaş’ı öldürerek grubu defeder. 

Mehmet Milli Mücadele’ye katılmak için kasabayı terk ettikten sonra karısı, bir eve 

sığınır. Bu evin Tomruk Hoca’nın evi olduğunu anlayınca önce onu bıçaklar, sonra evini 

ateşe verir. Finalde Mehmet yurda döner, hep bir ağızdan Onuncu Yıl Marşı söylenir. 

Görüldüğü gibi bu oyunda bir derinlik yoktur. Olaylar mantık dizgesi gözetmeksizin, 

 
4 Cumhuriyet’in on beşinci yıldönümü için yazılmış, CHP tarafından basıtırılmıştır. 



29 
 

karikatür şeklinde gelişir, finalde ise sloganlar atılır. Müftü tarafından bakınca gavur, 

hatta anarşist, Mehmet tarafından bakınca yobaz, cahil olarak görülen değerlerin 

çatışması verilir. Ancak bu değerler dramatik çatışma ve tartışma oluşturacak biçimde 

etraflıca ele alınmamıştır.  

Burhan Cahit Morkaya’nın Gavur İmam (1933) oyununda ise Aznavur, Kara 

Hüseyin, Gavur İmam kişileri Biga köyünü basar. Dini kullanarak köylüleri kendi 

yanlarına çekerler. Amaçları buradaki cephaneyi ele geçirmektir. Ancak kazanan tabii ki 

yine Cumhuriyet olacaktır. Öğretmen Ayten, öğrencilerine şu konuşmayı yapar: 

“Şimdi çocuklarım beni dinleyin. Türk vatanı bütün evlatlarından fedakarlık 

bekliyor. (...) Türk topraklarında tek düşman kalmayıncaya kadar çarpışacağız. 

Ama yurdumuzda kardeşi kardeşe düşüren cehalete harp açacağız. Masum Türk 

köylüsünü dün bayrağı altından haydutluğa sürükliyen halife ve Padişahlara aman 

vermiyeceğiz. Mustafa Kemal Paşanın açtığı yolda elele başbaşa yürüyeceğiz” 

(Morkaya, 1933:15). 

Gavur İmam gibi kişilerin bu girişimlerinin nedeni cehaletle açıklanmaya çalışılırken, 

cehaletin nedeni de çoğunlukla dine bağlanır. Musahipzade Celal Bir Kavuk Devrildi 

(1930) oyununda da Müftü karakteri üzerinden din işleri ile devlet işlerinin birbirine 

karışmasını eleştirir. Anlaşılacağı üzere din, istismar edilebilen ve hür düşünceyi 

yasaklayan bir değer olarak ideal Türkiye Cumhuriyeti devleti yönetiminde yer 

almamalıdır. Ertuğrul Şevket Fatih Halkevinde oynanmak üzere yazdığı Şeriatçası 

(1938) eserinde ise Osmanlı’da dini yaşamı başka bir boyutuyla, bilimle çatışması 

bakımından ele alır. Nuriye’nin oğlu hastadır. Doktor, oğluna aşı yapmak üzereyken ev 

basılır, Nuriye, Kadı’ya götürülür. Kadı, Nuriye’nin oğlunu kurşuncuya, muskacıya değil 

de doktora götürmesini şeriata aykırı olarak yorumlar. Nuriye bu zinanın cezasını 

çekecektir.  

Reşat Nuri Güntekin’in Hülleci (1933) oyunu aynı izlekle şeriatın ahlaki 

kurallarının nasıl istismar edilebileceğini sergiler. Bu oyunlarda Paşa babaların, onların 

izinden giden çocukların, din görevlilerinin niçin bu tutumları sergiledikleri anlaşılmaya 

çalışılmaz. Yapılan şey yüzeysel bir yargılamadır. Türkiye Cumhuriyeti’nin Osmanlı ile 

tarihi, siyasi, kültürel bağlarını keserek reddi miras yapması gerekliği idealize edilir. 



30 
 

Çünkü bu eski toplumun değerlerine inananlar, onu sahiplenenler zalim, çıkarcı, kötü 

kişiler olarak verilir. 

Toplumun idealize edildiği bir başka boyut da Batılı değerler karşısında milli 

değerler yaratmak; var olan değerleri korumak şeklindedir. Simavi’nin Hürriyet 

Apartmanı oyununda züppe olarak tanımlanan, Batılı ahlak anlayışına sahip Firuz Bey, 

Arif Paşa’nın kızına talip olarak hem onun konağında yaşamanın yolunu yapar hem de 

sefarette bir iş bulmak ister. Aka Gündüz’ün Yarım Türkler oyununda Süheyla, 

mürebbiyeler eşliğinde Avrupa terbiyesiyle yetişmiş bir kadındır. Kocası Cemil 

milliyetçi, Türkçü bir adamdır. Oğulları Kaya da Süheyla’nın isteği doğrultusunda 

Avrupa terbiyesiyle yetişir. Süheyla kocasını, amcasının oğlu ile aldatır. Kaya ise 

Frenkçe, Rumca bilmekte ancak Türkçe bilmemektedir. Bu durum Cemil’i bunalıma, 

ideal olanın hülyasına sürükler: 

“CEMİL – (…)bu hayat büsbütün başka… Lakin ne kadar aykırı bir hal… Geniş 

ve hasır döşemeli salonlarımızda gölgeden melekler gibi dolaşan hemşirelerimiz, 

birer sıyanet ilahesi (koruyucu melek) gibi etrafı idare eden validelerimiz, büyük 

validelerimiz, teyze ve halalarımız; çıplak kadın resimleri değil… Çini 

vazolarımızın kenarlarında parlak gözleri ve kahraman simalarıyla Kırım’da, 

Sivastopol’da, Şıpka’da şehit olan dayılarımızın, eniştelerimizin, 

ağabeyilerimizin resimleri… Sonra her yıl, her Cuma gecesi, hilali gömleklerinin 

sıvalı kollarıyla abdest alıp şehitlerimize dua okuyan ihtiyar ve emektar 

dadılarımız, babalarımızın müteazzım gibi görünen vakur ve dik bakışlarının 

içinde kıymetli ve yanan birer dimağ. (…) Sonra dindar bir terbiye, milli bir tahsil 

(…). Türk’ün asıl ve layemut destanı” (Gündüz, 1919:20-21). 

Oyunun nihayetinde Süheyla bilinçlenerek Cemil’in düşüncelerine uyum sağlar. Cemil 

ve arkadaşları saflığın, temizliğin, güzelliğin Türk toplumunun değerleri olduğunu, Batılı 

yaşamın yozlaşmış, köksüz olduğunu savunurlar. Bu Türklük değerlerini koruma ideali, 

burada ve diğer örneklerde de görüleceği üzere bir çeşit muhafazakarlık içermektedir. 

Oyunda Avrupa’dan ‘alınmaması’ gereken özellikler belirtilmiş; ancak ‘alınması 

gereken’ özelliklere değinilmemiştir. Vedat Nedim Tör’ün Köksüzler (1937) oyununda 

da Batılı değerler, kadın üzerinden eleştirilir. Ahmet çevresindeki kadınların erkeklerle 

evlilik dışı ilişki yaşamasının normalleşmesini Avrupalılaşmaya bağlar, çünkü kendisi o 

coğrafyayı çok yakından tanımaktadır: 



31 
 

“Ahmet – Hak istediğiniz zaman Avrupalı kadınlara benzeyebilmek için ağzınız 

faraş gibi açılır, fakat cemiyet sizden bir vazife beklediği zaman ‘ben muhtaç 

değilim ki’. Avrupalı kadın vazifesini yapıyor, cemiyetin hakkını ödüyor, 

çalışıyor…” (Akt. Şener, 1971:45). 

Burada Yarım Türkler oyunundan farklı olarak alınması gereken nitelikler de 

belirlenmiştir. Buna göre kadın sadık olmalı, vazifelerini (burada kasıt ev içi görevlerdir) 

yerine getirmelidir. Cemiyetin hakkını ödemekle kastedilen ise muhtemelen söz konusu 

kadının yaşamını bağışlayan toplumsal değerleri yüceltmek için çabalamasıdır. Kadının 

idealizasyonu konusunda bu unsura daha ayrıntılı olarak değinilecektir. 

Batılılaşmayla gelen ahlaki problemleri ele alan bir diğer oyun Musahipzade 

Celal’in Selma’sıdır (1934). Burada da Vasfi Mahir’in Yaman, Sedat Simavi’nin 

Hürriyet Aparmanı, Aka Gündüz’ün Yarım Türkler oyunlarında olduğu gibi, 

babasının manipülatif etkisi altında kalan bir kadın vardır: Rezan. Rezan vaktini 

arkadaşlarıyla eğlencelere giderek, tenis oynayarak, motosiklet gezileri yaparak geçirir. 

Kocası Azmi ise geleneksel değerlere önem veren, vatanını seven genç, idealist, yetenekli 

ve çalışkan bir mimardır. Babanın akrabası olan idealist öğretmen Selma’nın eve 

gelmesiyle dengeler değişir. Rezan Avrupa hayranı bir dolandırıcı olan Pertev Berki 

Bey’le yasak aşk yaşamaya başlamıştır. Pertev, onu, kocasının imar planlarını çalması 

için ikna eder. Bu arada Azmi ile Selma arasında bir yakınlaşma oluşur. Oyunun sonunda 

Rezan ve Pertev’in planları bozulur. Azmi ise Selma’ya ilanı aşk eder ancak karşılık 

alamaz. Burada Batılı değerlerle yaşayan kadına (Rezan) karşı, milli değerlerle yaşayan 

kadın (Selma) tam olarak sahneye getirilerek idealize edilmiştir. Ancak bunu bireyin 

idealizasyonu alt başlığına bırakacağız. 

Burada dikkati çeken, Batılı ahlaki değerlerin yalnızca kadını etkiliyormuş gibi 

gösterilmesidir. Bunun bir devlet politikası olarak güdüldüğü öne sürülebilir. Türk 

modernleşmesi devletin ve toplumun sivil inşasını ailede temellenmesini hedefler. Sancar 

bu yapıdaki süreci “modernliğin muhafazakarlaşması” (Sancar, 2012:308) olarak 

adlandırır. Devlet, din, aile, cinsel ahlak konularında bir “aşılmaz sınırlar” politikası 

güdülmüştür. Aşırı Batılılaşma sorunu erkekler için vatana ihanet gibi siyasal sorunlar 

doğururken, kadınlar için ahlaki sorunlara neden olacak şekilde inşa edilmiştir. 

 



32 
 

1.1.2. Bireyin İdealizasyonu 

Bireyin idealizasyonu kadınların ve erkeklerin ideal vatandaş olarak nasıl 

konumlanmaları gerektiği üzerine yapılmıştır. Kadınlar üzerinden yapılan ideal 

kimliklendirme, Cumhuriyet döneminin kurucu ideallerinden olan Anadolulaştırma 

aracılığıyla yapılır. Batı hayranı, şehirli, şımarık kadın olumsuzlanıp aşağı görülürken, 

Anadolulu fedakâr kadın idealize edilerek yüceltilmiştir. Bu doğrultuda idealize edilen 

kadın karakterleri; milli mücadeleye dolaylı yoldan destek verenler, ona doğrudan 

katılanlar ve sonradan bilinçlenenler gruplarına ayırabiliriz. 

Milli Mücadele’ye dolaylı yoldan destek veren kadınlar grubu ağırlıklı olarak 

anne rolünde karşımıza çıkar. Nüzhet Haşim Sinanoğlu’nun Sakarya (1934) oyununda 

Muhsin, I. Dünya Savaşı’ndan dönmüştür, tek isteği savaştan uzak kalmaktır. Oysa annesi 

Muhsin’i dinlendirip yeniden savaşa, Milli Mücadele’ye katılması için hazırlamaya 

çalışmaktadır. Sonunda bu bir çekişmeye döner ve Anne oğlunun evde oturmasını kabul 

edemeyerek onu savaşa katılmaya zorlar. Mithat Düden’in Vatan Sağolsun (1933) 

oyununda ise anne Ayşe Kadın’ın iki oğlu savaşta şehit düşmüştür. Ayşe Kadın vatan 

sevgisi sayesinde bu durumla gurur duyar: “Ben cesareti Türklüğümden, Türk 

ordusundan alıyorum. Vatan uğruna hepimiz seve seve canımızı vermeye hazırız. Daha 

on çocuğum olsaydı onları da gözümü kırpmadan gönderirdim” (Düden, 1933:20). 

Osman Sami Abdal’ın Vatan Uğrunda (1931) oyununda Yunan askerleri evi basarak 

Hasan’dan gizli bilgiler öğrenmeye çalışır. Hasan’ın karısı Leyla, işkence yapmamaları 

şartıyla gizli belgeleri onlara vereceğini söyler. Ancak Hasan’ın annesi Samiye, Leyla’yı 

öldürerek bunu engeller. Askerler de önce Samiye’yi, sonra Hasan’ı öldürür. 

Milli Mücadele’ye doğrudan katılan kadınlar grubunu ise çoğunlukla genç, kimi 

çocuk yaşta olan kadınlar oluşturur. Nihat Sami Banarlı’nın Bir Yuvanın Şarkısı (1933) 

oyununda Ayhan Hanım’ın babasından kalan, şehit çocuklarını barındırdığı yuvaya 

İstanbul Hükumetince el konulur. Bunu kabullenemeyen Ayhan Hanım Anadolu’ya geçer 

ve cephede üç yıl savaşır. Savaşta aldığı yara ölümüne neden olsa da o çok mutludur, 

çünkü vatanı düşmandan temizlemiştir. Hayrettin İlhan’ın Gün Doğarken (1933) 

oyununda ise kadınlar, bazı erkek karakterlerden daha cesur çizilmiştir: 



33 
 

“Öldü mü hani ya erlik, yerlere gömüldü demek efelik. Başımdan alınız örtüleri 

size, kılıcı, tüfeği veriniz bize. Nasıldır görsünler Türk’ün kızını. Nasıldır 

görsünler gönül hazını. Görsünler çarpışmak nasıl olur. Korkanı, kaçanı ölümler 

bulur” (İlhan, 1933). 

Hamdi Olcay’ın Günlerden Bir Gün (1933) oyunu da henüz on beş yaşındaki Sırma’nın, 

annesinin ve kardeşinin ölümü üzerine cepheye gitmesi anlatılır. 

Sonradan bilinçlenen kadınlar grubu ise daha çok babasının (eskinin) etkisinden 

kurtulup kocasının (yeninin) etkisine girenlerden oluşur. Vasfi Mahir’in Yaman 

oyununda Pervin, Paşa Baba’sıyla ülkeyi terk etmeyi reddederek Yaman’la gelecek güzel 

günlere koşar. Sedat Simavi’nin Hürriyet Apartmanı’nda Leyla, Paşa Babasının alevler 

içindeki evinden Kamuran’a, yani cumhuriyete, demokrasiye doğru kaçarak kurtulur. 

Aka Gündüz’ün Yarım Türkler oyunundaki Batı özentisi Süheyla, yasak aşkının aslında 

kendisini sevmediğini öğrenince aydınlanma yaşayıp herkesten özür diler. Musahipzade 

Celal’in Selma oyununda ise Avrupa özentisi Rezan, yasak aşkı Pertev’in gerçek yüzünü 

öğrendiği an merdivenden düşerek yaralanır. Bu olay onun kırılma anıdır; bilinçlenir, 

kocasının, Cumhuriyetin değerlerini anlar.  

Daha az sayıda olmakla birlikte Cumhuriyet’ten sonra kadınların kazanımlarının 

neler olacağını gösteren oyunlar da vardır. Örneğin Aka Gündüz’ün Yılmazlar’ın İkizler 

(1932) oyununda Günsel, mağazalarda, atölyelerde kötü muamele görerek işçilik 

yaparken abisinin kendisine açtığı şapka atölyesi sayesinde ünlü bir modacı olur. Burhan 

Cahit Morkaya’nın Gavur İmam oyunundaki Ayten öğretmendir. Nahit Sıtkı Örik’in 

Sönmeyen Ateş oyunundaki Belkıs kişisi ise zamanında cephede görev yapmış bir 

hemşiredir. Bu oyunda bir kadın karakterin ağzından, kadınların nasıl olması gerektiği 

duyurulur: 

“Belkıs — Ben memleketimin sayesinde kazanılmış paraları memleketim bedbaht 

olunca Avrupa’ya gidip yiyenlerden olmak istemem. O kadar zulüm görmüş ve 

yarısı yanmış İzmir’e Avrupa veya Amerika’dan gelmiş bir turist gibi uğrayan ve 

ancak iyi günlerde kendisine arkadaş olduğu kocasından kim bilir neler 

kopardıktan sonra yine eğlence hayatına dönecek bir kadın olmak istemem” (Örik, 

1933:53).  

Bu oyunlar idealizasyon bakımından elbette işlevseldir; ancak karakter derinliğinde, iki 

değer arasında (örneğin bu oyunlarda duygu ve görev) kalmış dramatik kahraman 



34 
 

yaratmak gibi tiyatral fırsatlar kaçırılmıştır. Diğer kategorilerde olduğu gibi burada da 

oyun kişileri karikatür tiplerdir, olaylar, kişiler, durumlar gerçekçi değildir; diyalog ve 

olay örgüleri mantığa aykırı, inandırıcılıktan uzaktır. Dönemde tiyatro sahnesi bir kürsü 

gibi kullanıldığı için, yalnızca mesaja, yani ideal olanın inşasına odaklanılmıştır. 

Kadının idealizasyonu erkek yazarlar tarafından yapılmıştır. Bu döneme dair tek 

bir kadın yazara rastlıyoruz: Nudiye Nizamettin, diğer adıyla Fatma Nudiye Yalçı. Yalçı, 

Beyoğlu 1931 (1932) adlı bir oyun yazmış, Darülbedayi’de sahneleneceği duyurulmuşsa 

da temsil gerçekleştirilememiştir. Erenus’un aktarımına göre bu metin el yazması olarak 

Devlet Tiyatrosu’nun atılacaklar çöplüğünde bulunsa da (Erenus’un 'Yaftalı Tabut' oyunu 

Şehir Tiyatroları’nda, 2018), Şener oyunun konusuna dair bilgi vermiştir: oyun 

İstanbul’da görülen ahlak yozlaşmasını konu edinir. Annelerin kızlarını fuhuşa teşvik 

etmesi, kumarhanelerde genç delikanlıların soyulduğu kirli bir ortamda dürüstlüğün, 

mantığın, gençlerin kurduğu mutlu evliliklerin yok olmasını anlatır (Şener, 1973:33). 

Beyoğlu 1931 model aldığımız diğer oyunlardaki gibi toplumsal değişimi, ahlaki 

yozlaşmayı konu edinmesine karşın, bunu daha gerçekçi ve sert açıdan ele aldığı 

görülmektedir. Oyun yazarlığı tarihimizde kendine yer edinememesinin nedeni de 

muhtemelen bu özelliğidir. 

Hüseyin Rahmi Gürpınar’ın Kadın Erkekleşince (1932) oyununda ise aşırı 

Batılılaşan kadının neden olduğu sorunlar görülür. Nebahat ev işi yapmayan, kamusal 

hayata atılmış, çalışan bir kadındır. Kocası Süreyya’yla iş bölümü konusunda 

anlaşamazlar ve sonunda bebekleri ölür. Oyunda kaynana Mebrure geleneksel bir 

kadındır ve bu bakımdan idealize edilen kadın odur. Kadınlara bir takım yasal haklar 

verilmişse de toplumsal cinsiyet rollerine, sorumluluklarına bağlı kalmaları 

beklenmektedir. 

Modern yaşam tarzının yanlışlarını kadınlar üzerinden gösteren diğer oyun ise 

Yaprak Dökümü’dür. Reşat Nuri Güntekin tarafından 1931 yılında roman olarak yazılan 

eser, 1971 yılında sahneye adapte edilecektir. Bu oyunda da Ali Rıza Bey ve Süreyya 

Hanım’ın oluşturduğu eski kuşak, yeni kuşağın kadınlarının (kendi kızları) kültürüyle 

çatışır. Kızları Leyla ve Necla, ailenin görüşlerine ters düşerek modern bir yaşam sürmek 

ister, ailelerinin maddi imkanlarını zorlayarak partilere katılır, buralarda eş bulmaya 



35 
 

çalışırlar. Necla, Leyla’nın eski nişanlısıyla evlenir, Leyla ise hayat kadını olur. Oğulları 

Şevket ise eşinin isteklerini karşılamak için dolandırıcılık yaptığından hapse girer. 

Ailenin ekonomik ve ahlaki çöküşü sonucunda Ali Rıza Bey hafızasını kaybetmiştir. 

Aileye evli bir adamın metresi olan Leyla bakar. Burada idealize edilen kadın önceki 

kuşağa ait Süreyya ile büyük kızı Fikret’tir. Fikret de bu ahlaksızlığa dayanamayıp, hiç 

görmediği bir adamla evlenmiş; onun çocuklarına ve yaşlı annesine bakarak “onurlu” bir 

hayat sürmeye başlamıştır. Oyunda yıkıma neden olmayan tek karakter odur. Bu oyun 

popülerliğini sürdürmesi bakımından Türk yazınının en önemli örneklerindendir. Bunun 

nedenleri ailenin geleneksel, modern olarak her iki yapısını, ebeveynliğin ve kardeşliğin 

tüm ilişki biçimlerini, mahalle ortamını içermesinde bulunabilir. Diğer yandan namus, 

dürüstlük gibi konuların para karşısında önemini yitirmesi tehlikesini vurgulamıştır ki 

sonraki dönem olan 1940 – 1960 yılları arası oyun yazarlığında bu ideali savunan 

oyunlarda patlama yaşanacaktır.  

Yukarıda değindiğimiz oyunlara göre Cumhuriyet’in kuruluş yıllarında oyun 

yazarlarının idealize ettiği kadın; vatanı için kendini ve ailesini feda etmeye hazır, uysal, 

geleneksel değerlerine bağlı ve yanında baba ya da koca, daima bir erkek bulunan 

kadındır. Bu idealizasyonda Batılılaşmaya, ulus bilincine ulaşmakta ve meslek edinmekte 

izin verilir. Ancak meslek sahibi kadın, oyun yazarlığı tarihimizde zaten yok denecek 

kadar azdır. Yukarıdaki örneklerde görüldüğü üzere öğretmenlik, modacılık, hemşirelik 

gibi vatana hizmet edecek yardımcı meslekler üstlenebilir. 

İdeal erkeğin özellikleri de yine topluma ve vatana faydası ölçüsünde 

değerlendirilmiştir. Vasfi Mahir’in Yaman’ında ana karakter Yaman, Simavi’nin 

Hürriyet Apartmanı’nda Kamuran, Gündüz’ün O Bir Devirdi oyununda Mehmet 

Yurdun, Banarlı’nın Kızıl Çağlayan oyununda Nimet milli mücadeleye katılan, cesur 

delikanlılar olarak olumlanır. Gündüz’ün Muhterem Katil (1930) oyununda ise Doğan, 

vatanın bekası için öz kardeşi Şahin’i öldürür. Antik Yunan’dan beri ‘vatan’ kavramına 

sahip çıkan erkekler, Horatius’un deyişi ile dulce et decorum est pro patria moi (vatan 

için ölmek tatlı ve onur vericidir) düşüncesini destekler. Bu askeri idealizm, kuruluş 

yılları Türk tiyatrosuna karakteristiğini veren en önemli ögelerdendir. Ancak Horatius’un 

vurguladığı gibi onur verici olan ölmektir, duyguya kapılmak değil. Tıpkı Nüzhet Haşim 



36 
 

Sinanoğlu’nun Sakarya oyununda Birinci Dünya Savaşı’ndan henüz dönen Muhsin’in 

annesi tarafından kovulurcasına yeniden cepheye, bu kez Milli Mücadele’ye gönderilmesi 

gibi. 

Cumhuriyetin kazanımları ise çeşitli mesleklere mensup erkek karakterler 

üzerinden ele alınır. Örneğin Aka Gündüz’ün her ikisi de 1960’larda geçen Köy 

Muallimi5 (1932), O Bir Devirdi ile Yarım Osman (1933) ve Beyaz Kahraman (1932) 

oyunlarında olduğu gibi. Köy Muallimi’nde idealist öğretmen Ünal köyü kalkındırmış, 

bir zamanlar Batakoba olan köyün adı onun girişimleri sayesinde Işıkoba olarak 

değiştirilmiştir. O Bir Devirdi oyununda bu kez Mehmet Yurdun idealist öğretmendir. 

Köydeki gericilik unsurlarına savaş açar. Yarım Osman oyununun başkahramanı 

Osman, cephede birkaç uzvunu kaybettiği için ‘yarım’ lakabını almıştır. Cumhuriyet’in 

ilanıyla birlikte Osman, muhtar yapılır. Kendisinin artık ‘Bütün Osman’ olduğunu söyler. 

Yeni rejimin verdiği unvan, onun kimliğini tamamlamıştır.  Beyaz Kahraman’da Prof. 

Dr. Türkoğlu Dayan, dünyada ilk kez gençleştirici iki formül bulmuş, bunlardan yanlış 

olanı üstünde deneyerek kendi feda etmiş, doğru formülü Cumhuriyet’e bırakmıştır. Bu 

oyunda karakterin adı dahi idealizasyonun ipuçlarını verir: Türk oğlu, dayan! Yarım 

Türkler’de Cemil, Musahipzade Celal’in Selma oyununda Azmi Bey (gönlünü 

karısından başka birine kaptırmasına karşın), Vedat Nedim Tör’ün Köksüzler oyununda 

ise Ahmet, geleneksel ahlaki ideallere sahip çıktıkları gerekçesiyle övülür. 

Bunların dışında bir oyun, erkek kimliğinin ideal inşası bakımından oldukça 

ayrıntılı belirlemeler yapmaktadır: Reşat Nuri Güntekin’in Vergi Hırsızı (1935) oyunu. 

İki eski arkadaştan Yusuf, yeni rejimin kurallarına sıkı sıkıya bağlı, yoksul ama iyi bir 

vatandaş, Demir ise sistemin açıklarını arayan, değerlendiren, zengin ve kötü vatandaştır. 

Yusuf ellilerinde olmasına karşın otuzunda görünür, yedi çocuğu vardır, sürekli çalışan 

bir işçidir. Demir ise ondan daha genç olmasına karşın adeta çökmüştür, tek çocuğu 

vardır, babasından kalan yüklü mirasla geçinmektedir. Yusuf sürekli yaşamından 

duyduğu memnuniyeti anlatır: 

“Yusuf – Demir gibiyim maşallah… Bu yaşta yirmilik delikanlılara taş çıkarırım. 

Demir – Miden de sağlam mı? 

 
5 Oyunun giriş kısmında yer alan bilgiye göre Atatürk, metnin ilk müsveddesini görmüş ve üzerinde bazı 
değişiklikler yapmıştır. 



37 
 

Yusuf – Taşı yersem evvel Allah eritirim. 

Demir – Ben bazı sütlaç yediğim zaman bile eritinceye kadar akla karayı 

seçiyorum… Sen galiba ömrünü çok rahat geçirdin? 

Yusuf – Ne gezer? Benim ömrüm gece gündüz çalışmakla geçti. (…) Yedi çocuk 

babasıyım. Ben ırgat gibi çalışmazsam onlar aç kalır. 

(…) 

Yusuf – Sen çalışmadığın için çöktün, ben çalıştığım için dinç ve sağlam kaldım… 

Dünyada çalışmak kadar insana sıhhat ve neşe veren şey olur mu? 

(…) 

Yusuf – Memleketin askere, çiftçiye, işçiye ihtiyacı var... Emin ol yorgunlukta da 

başka zevk var. Bugün çocuklarıma sekizinci, on beşinci kardeş de gelse emin ol 

yine güler yüzle hoş geldin, safa geldin diyeceğim” (Güntekin, 1933:6-9). 

Yusuf, vergi kaçırdığını öğrendiği Demir’le görüşmeyi keser. Vergi hırsızlığı Demir’in 

rüyalarına girerek onu korkutmaya başlamıştır: Polise, doktora, öğretmene ihtiyacı 

olduğunda, devletin maaşlarını ödeyemediği için çalışmadıklarını öğrenir. Bu rüyalardan 

sonra aydınlanma yaşayan Demir, vergilerini öder.  

Erkek kimliğinin inşası aslında doğrudan vatandaşın inşasıdır. Bunu zaten 

yaklaşık üç asırdır süren eşit vatandaşlık mücadelesinden biliyoruz. Buradaki model 

oyunlara baktığımızda da erkeklerin çığır açan bir doktor, şehri baştan aşağı 

yapılandıracak bir mimar gibi etkili görevlerde ya da paşa, muhtar, öğretmen gibi devletin 

içinde, onun inşasını ve işleyişini sağlayacak konumlarda yer aldığını görüyoruz. Bu 

oyunlardan yola çıkarak dönemin oyun yazarlarının idealize ettiği erkeği, yani vatandaşı 

şöyle tanımlayabiliriz: ülkesi ve yurttaşları için savaşan, fedakâr, zeki, Cumhuriyet’in 

siyasal ilkelerini benimsemiş, Batılı değerler ile geleneksel toplumsal ilkeleri 

harmanlayabilmiş, çalışkan, dinç kişidir. 

Yukarıdaki oyunlar Cumhuriyet’in kuruluş döneminin farklı yazarlarından, bu 

araştırmanın konusu gözetilerek seçilmiştir. Ancak döneme dair yapılan diğer tüm 

araştırmalarda ve oyunlarda görülecektir ki oyunları birbirinden ayıracak özellikler yok 

denecek kadar azdır. Dönemin yazarlarının asıl yönelişlerinin siyasal olması, onların 

adeta birer ideolog gibi çalışmalarına, yeni Türkiye’nin ideal vatandaşını ve kültürünü 

inşa etmeye yönelmelerine neden olmuştur. 

Dönemin oyunları coşkulu, duygusal oyunlardır. Nesnel değil yanlı bakış açısına 

sahiptir. Giriş bölümünde bahsettiğimiz ‘ideal benlik’in inşası için bu dönemde tüm oyun 



38 
 

yazarları elbirliğiyle çalışmıştır. Ancak gerçek benlikle, yani kişinin kendi kendisini 

sorgulamasıyla, tanımasıyla ilgilenilmemiştir. Toplum henüz Osmanlı’nın düşünsel 

yapısının getirdiği cemaat olarak düşünmekten, hareket etmekten kurtulamadığından, 

tiyatromuzda da özgül kahramanlara rastlanmaz. 

Bu dönemde tiyatromuzun görünümü, seyircileri sürekli bir şeye ikna etmek 

istiyor gibidir. Oyunların adı, içerikleri farklı olsa da daima aynı konulara değinilmiştir. 

Toplumun ancak insanların onun var olduğunu düşünmesiyle işlerlik kazandığı savından 

bahsetmiştik. Bu nedenle oyunlarda rejim değişikliğinin gerekliliği, Cumhuriyet’in 

kazanımları, işleme yöntemi sürekli olarak vurgulanmış, öğretilmek istenmiştir. Kültür 

değişiminin rızaya dayalı olarak yapıldığı hem oyunların içeriğiyle hem yeni bir seyir 

alışkanlığıyla öğretilmek istenmiştir. 

Savaş ortamının ve etkilerinin gölgesinde kalmayan hiçbir oyun yoktur. Sayıca az 

olmakla birlikte gündelik hayat tartışmalarını barındıran oyunlar, nasıl yaşanması, nasıl 

davranılması ve düşünülmesi gerektiğini öğreten didaktik niteliktedir. Böylece toplum 

tüm yönleriyle inşa edilmek istenmiştir. Peki bu dönem insanının anlatmaya değer başka 

hikayesi hiç yok muydu? Aslında bu dönem yazarlar için de yeni bir dönemdir, yazdıkları 

dramatik metinler yeni bir türdür. Bu nedenle onların da Milli Mücadele, Cumhuriyet, 

Batılı değerler, milli değerler kavramları arasında sıkışıp kalmalarına şaşırmamak 

gerekir. Diğer yandan dönemde bu konular haricinde kalem oynatan yazarlar dışlanmış, 

hatta kimilerince vatan haini olmakla dahi suçlanmıştır6. Yazarlar için kaçınılmaz olarak 

statüko önyargısı oluşmuştur. Bu nedenlerle inkılapların halk üzerindeki etkileri, birbirini 

karşılıklı yaftalayan grupların (cahil, yobaz – gavur, kafir gibi), yanlı düşüncelerin sonucu 

olarak görmezden gelinmiştir. Amaç dönemin kişisini, ortamını anlatmak, yani olanla 

ilgilenmek değil; doğrudan ideal olanı, olması gerekeni göstermektir. Bugünden bakınca 

 
6 “Sözle, yazıyla, resimle; sanatın her şubesinden istifade ederek fertlere, inkılabın işbölümündeki 
hisselerini layıkıyla yapabilmeleri için heyecan dağıtmalıyız. Onlara, bu işbölümünde kendi payına düşen 
vazifeyi yapmayan her ferdin büyük inkılap savaşında sabotaj yapmış olacağını anlatmalıyız. Ve 
öğretmeliyiz ki bir gayeye varmak için yapılan hamlelerde her sabotaj hareketi vatan ihanetine müsavidir” 
(Nayır, 1933)."Sanat, gönüllü olarak inkılâbın emrine girmelidir!... İnkılâp hareketlerinin halka tam mal 
olması, halkın ruhuna tam sinmesi için; sanatın elinde parlaması, sanatın imbiğinden geçmesi lazımdır" 
(Kemal, 1935). “Madem edebiyat bir vakıadır ve yaşamaya devam etmektedir, devletimiz rejim adına 
edebiyat adamına elini uzatmalı, ondan isteyeceğini istemelidir. Bu açıdan sanatkâr hür değildir, istediğini 
yapıp edemez. Sanatın, inkılâbın arzularına boyun eğmesi sert bir zarurettir” (Baltacıoğlu, 1936) vb. 



39 
 

tiyatromuzda hala kuruluş yılları ile hesaplaşma yapılamadığını, temeldeki bu hikayelerin 

tükenmediğini söylemek mümkündür. 

Sonuç olarak Batılı tiyatro devletin ideolojik aygıtlarından biri olarak ideal olanı 

yaymak ve pekiştirerek yeniden üretmek üzere kullanılmıştır. 1923-1940 yılları arası 

Türk oyun yazarlığının ideal kimliği, erkek kimliğidir denilebilir. Bu erkek kahraman orta 

sınıfa mensup, çalışabilecek yaşta, milli değerlerine sadık, modernizm yanlısıdır. Tüm 

yönelişi vatanını, devletini korumak uğrunadır. İdealize edilen kültür ise Cumhuriyet 

ilkelerine bağlı, Anadolu’nun etik değerlerini de yaşatmayı sürdüren; ancak yüzü Batı’ya 

dönük milli bir kültürdür. 

1.2. 1946-1960 Dönemi Oyunlarında Etik – İdeolojik İdealizasyon 

Cumhuriyet’in kuruluş yıllarında oyun yazarı sıkıntısı ile konu sıkıntısı ve 

kısıtlamaları olduğunu yukarıda gördük. Türkiye Cumhuriyeti’nin çok partili dönem ile 

yeniden siyasi ve toplumsal olarak dönüşüm geçireceği 1946 – 1960 yıllarında da yazar 

sıkıntısı, Türk tiyatrosunun en çok üzerinde durulacak sorunlarındandır.  

1930’larda başlayıp 1960’lara kadar yerli yazar sorununa dikkat çeken isimler 

Adnan Benk, Vala Nureddin, Halit Fahri Ozansoy, Refi Cevad Ulunay, Nurullah Ataç, 

Halid Ziya Uşaklıgil, Reşat Nuri Güntekin, Muhsin Ertuğrul, Vedat Nedim Tör, Aziz 

Nesin, Haldun Taner, Vedat Günyol, Refik Ahmet Sevengil, Nureddin Sevin olarak 

sıralanabilir. Yerli yazar yetişmemesinin nedeni olarak uyarlamaya ağırlık verilmesi, 

çeviriye ağırlık verilmesi ya da edebi heyetin yaklaşımının problemli olması 

gösterilmiştir. Çözüm için kimi sanatçılar edebi heyetin kaldırılması ya da yeniden 

düzenlenmesi, kimi sanatçılar dramaturgiye ağırlık verilmesi önerilerini getirmiştir.  Tüm 

çözüm önerilerindeki ortak nokta ise eğitimin gerekliliğidir. Ancak Cumhuriyet’in 

kuruluşuyla birlikte oyun yazarlarına direktifler verilmesi hem içerik hem biçim 

bakımdan kısıtlanmış olmaları bu tespitlere nedense konu olmamıştır. 1958 yılında 

Amerikalı yönetmen Kenneth MacGowan’ın Rockefeller Vakfı’nın yardımıyla Tiyatro 

Kürsüsü’nde oyun yazarlığı semineri vermesi Türk oyun yazarlığı tarihi için yeni bir 

dönemeç olacaktır. 



40 
 

Önceki dönemde tiyatro oyunlarının ağırlıklı olarak Halkevlerinde sahnelendiğine 

değinmiştik. Dolayısıyla dönemin oyunlarının çoğu Halkevlerinin savunduğu Kemalist 

ideolojiyi yaymayı amaçlamıştır.  1951 tarihinde Halkevleri kapatılmıştır. 1946 – 1960 

döneminde ise sahne sayısı önceki döneme kıyasla artmış olsa da bunların çoğu yine 

devlet eliyle açılan ödenekli tiyatrolardır (Tatbikat Sahnesi; sonradan Devlet Tiyatrosu, 

Adana, İzmir, Bursa Tiyatroları). Bu sahnelerde yerli yazarların oyunları tiyatral olarak 

yetersiz bulunduğundan çoğunlukla çeviri eserler sahnelenmiştir. Ödenekli tiyatroların 

dönemdeki esas amaçları, seyirciyi tiyatroya alıştırmaktır. 1960’lara kadar sayıları çok az 

olan özel tiyatrolar ise (Ses Opereti; sonradan Yeni Ses ve Şen Ses, İstanbul Opereti 

Topluluğu, Cep Tiyatrosu; sonradan Dormen Tiyatrosu, Ankara Deneme Sahnesi, Karaca 

Tiyatrosu gibi) ayakta kalabilmek için seyircilerin daha çok ilgi gösterdiği vodvil, komedi 

türlerine yönelmiştir. Dolayısıyla oyun yazarlığına yeni bir soluk getirecek tiyatro ortamı 

oluşmamıştır. 

Toplumsal ve siyasal ortam kuruluş yıllarındaki problemleri atlatamamışken yeni 

gelişmelerle sarsılmaktadır. Cumhuriyet’in ilanıyla CHP eliyle Batı’ya dönük yeni bir 

kültürel ve siyasal yapı kurulmak istendiğini biliyoruz. 1940’lara gelindiğinde ise buna 

ayak uyduramayan, İkinci Dünya Savaşı’nın neden olduğu ekonomik bunalım nedeniyle 

yoksullaşan ya da tam aksine bunu fırsat bilip zenginleşmek isteyen kitlelerin muhalefeti 

doğmuş, bu muhalefet CHP içinde de karşılık bulmuştur. 1946’da Demokrat Parti’nin 

(DP) kurulmasıyla çok partili sisteme geçilmiş, bu geçiş demokrasi adına atılan önemli 

bir adım olarak kabul edilmiştir. 14 Mayıs 1950 tarihine gelindiğinde ise Türkiye 

Cumhuriyeti tarihinde ilk kez seçimle iktidar değişmiştir. 

DP iktidarının ilk dönemleri Amerika’nın ve özellikle Marshall yardımlarının 

etkisiyle ekonomik rahatlama içinde geçmiştir. CHP’nin Batılılaşma hedefi, DP’de 

“küçük Amerika olmak hedefi”ne (Çandar, 1983:2070; Cem, 2017:294) dönüşmüştür. 

Karayollarının yapılması, tarımsal makinelerin yaygınlaşması, üretimin artması gibi 

iyileşmeler DP’nin kitlelerle uzlaşımını sağlamış, Halkevlerinin kapatılması (1951), 

CHP’nin malvarlığına el konması (1952) gibi baskıcı gelişmeler görmezden gelinmiştir. 

DP, Kemalizm’in ilkelerini anlamayan ve benimsemeyen iktidar dışı kalmış kitlelere 

popülist yaklaşımda bulunarak, ezanı Arapça okutmaya başlamış, radyolarda mevlit 



41 
 

yayınları yapmış, “Ankara’da Ticaniler’i, ülke çapında ise Said-i Nursi’yi kayırma 

politikası izlenmiştir” (Çandar, 1983:2074). Demokrasi kavramının bu şekilde yanlı 

yorumlanması, baskıcı politikalar, düşünce özgürlüğünün kısıtlanması, yasaklamalar, 

ekonomik bunalımın yeniden tırmanması DP iktidarını sıkıntıya düşürmüştür. CHP ve 

yandaşlarının silahlı bir ayaklanmaya hazırlandığı iddiasıyla çıkarılan Tahkikat 

Komisyonu Yasası’nın kabul edilmesiyle, bundan rahatsızlık duyan halk tepkisini 

sokakta vermiş, kanlı gösteriler, çatışmalar sonucunda 27 Mayıs 1960’ta ordu yönetime 

el koymuştur. 

Osmanlı Devleti’nin dağılmasının, Kurtuluş Savaşı’nın, yeni Cumhuriyet’in, 

Batılılaşmanın bir devlet politikası olarak kabul edilmesinin üzerinden henüz otuz yıl 

geçmemiş ve tüm bunların birey, aile, toplum üzerindeki etkileri atlatılmamış, 

benimsenmemiş, yarattığı sorunlar çözümlenmemişken girilen bu dönemeç, tiyatro 

yaşamını da etkilemiştir. Bu dönem üzerine çalışma yapan tiyatro araştırmacılarının 

oyunları hangi adlarla gruplandırdığı, bu etkinin göstergeleri sayılabilir. Doğrudan bu 

dönemin oyun yazarlığına odaklanan en kapsamlı çalışma Uğur Akıncı’nın Kalemden 

Sahneye – 1. Cilt (1946-1960) kitabıdır. Bu çalışmada Akıncı’nın yaptığı gruplandırma: 

Toplumsal, kültürel ve siyasal değişim sürecini ele alan eğilimler, ekonomik sorunları 

irdeleme eğilimi, bireysel ve toplumsal sorunları evrensel boyutta irdeleme eğilimi 

şeklindedir. Konumuz bakımından daha önemli olan ilk iki gruba yakından bakmak 

gerekirse; çalışmada toplumsal, kültürel ve siyasal değişim sürecini ele alan eğilimler: 

Batılılaşma ve Modernleşme, aile kurumunun ve toplumsal dengenin bozulması, 

toplumsal değişim sürecinde aydın kimliği, idealizm ve toplumsal sorumluluk, çok partili 

sisteme, politikaya ve politikacıya bakış olarak sınıflandırılır. İkinci grup olan ekonomik 

sorunları irdeleme eğilimi de DP ile değişen ekonomik yapıyı, ticarete bakış açısındaki 

değişimi, parayı algılama biçimini gözler önüne serer (Akıncı, 2003). 

Şener ise bu dönem oyunlarını 1923 – 1970 arası yazılan diğer oyunlarla birlikte 

Çağdaş Türk Tiyatrosunda Ahlak, Ekonomi ve Kültür Sorunları çalışmasında 

değerlendirmiştir. Buna göre Şener töre, adet, ahlak değerleri sorunları ana başlığını: 

Batılılaşma ve değer yargılarının değişmesi, maddesel değerlerin öncelik kazanması, 



42 
 

geleneksel değerlerin baskısı, değerlerin karmaşıklığı, ekonomik sorunlar gibi başlıklarla 

ele almıştır (Şener, 1973).  

Özdemir Nutku ise bu dönemi iki başlıkta inceler: İkinci Dünya Savaşı kuşağı ve 

1950 kuşağı. Nutku’ya göre İkinci Dünya Savaşı kuşağının üç önemli yazarı vardır, 

Ahmet Kutsi Tecer, Cevat Fehmi Başkut ve Ahmet Muhip Dıranas. Bu dönemde yazarlar 

hak, adalet kavramları, değişen değerler, insani ilişkiler üzerinde durmuştur. Nutku’ya 

göre 1950 kuşağında ise belirgin üç yöneliş vardır: bireyden toplum sorunlarına yönelme, 

olaylardan toplum sorunlarına yönelme, köy sorunlarına eğilme (Nutku, 1983:2520-

2521). 

Yukarıdaki gruplandırmalardan anlaşılacağı üzere 1946 – 1960 dönemi oyun 

yazarlığı, bir önceki dönemde olduğu gibi toplumcu bir çizgide ilerler. Ancak bu kez 

farklı olarak, hayalci, idealist değil, gerçekçi, eleştireldir. İçerik bakımından dönemin 

oyunlarında idealize edilen birey, toplum tipi ve aile kurumu, ekonomik düzen gibi 

bunların bileşenleri; bireyin ve ailenin idealizasyonu, toplumun idealizasyonu ve siyasi 

ortamın idealizasyonu başlıklarında incelenecektir. 

1.2.1. Bireyin ve Ailenin İdealizasyonu 

 Dönemin oyunlarında tema, tür, dramatik mesaj ne olursa olsun daima aile yapısı 

mevcuttur. Ailenin idealizasyonu; özellikle yeni ekonomik durumdan duyulan kaygının 

göstergesi olan para eksenindeki oyunlarda ve geleneksel değerler ile yeni toplumsal 

düzenin çatışmasının ele alındığı oyunlarda görülür. 

Para ile olan ilişkinin ailedeki etkisine değinmeden önce söz konusu oyunların 

temel eleştirisine bir örnek vermek, yazarlarımızın meselenin neresinde durduğunu 

anlamak bakımından faydalı olacaktır. Buradaki temel eleştiri en net olarak Necip Fazıl 

Kısakürek’in Para (1941) oyunundaki şu repliklerde görülür: 

 

“Hususi Katibi – Bu ne diyorum sana!…  

Benzeri – Kağıt parçası! 

Hususi Katibi – (Müthiş bir kahkaha kopararak.) Deli, buna para derler, para! 

Şeref de bu, namus da bu, akıl da bu, hikmet de bu, sıhhat de bu, hayat da bu, 

dünya da bu, ahiret de bu, parrra!!!  

Benzeri – (Gözleri banknotta heceleyerek) Parrra, parrra!” (Kısakürek, 2000). 

 



43 
 

Bu görüşe göre paranın sağladığı güç -statü ya da prestij olarak da okunabilir- tüm 

kötülükleri perdeler, dolayısıyla ona ulaşmak için her şey feda edilebilir. Eski 

ideallerinden vazgeçip değişim geçiren oyun kişilerinin tümü erkektir, ya eşinden ve 

çocuklarından gördüğü baskı nedeniyle para düşkünü olur7 ya da iş arkadaşları, sosyal 

çevresi tarafından buna sürüklenir8. Paranın zaten egemen olduğu bir düzende yıkıma 

maruz kalan oyun kişileri ise muhtemelen bu gücü yenemeyeceklerini varsaydıklarından, 

eylemsizdir9.  

Ailesi tarafından baskılanıp değişim geçiren kişilerden Haldun Taner’in Günün 

Adamı (1949) oyununda Profesör karısı, oğlu, kayınpederi ve kayınbiraderi tarafından 

siyasete atılmaya zorlanır, arkadaşı Doçent de bu işin içindedir. Kayınpeder’in Doçent’le 

konuşmasında, bir kez daha paranın şerefle aynı anlamda görüldüğü vurgulanır:  

“Kadın – Kaç senedir kürsüde... Ne buldu orada? Kupkuru bir şeref. 

Doçent - Beğenmiyor musunuz? 

Kayınpeder – İyi hoş elbet ama şeref dediğimiz şey kuru kuruya ekmeğe sürülüp 

de yenilen bir nesne değildir ki?” (Taner, 2017:15). 

 

Karısı çeşitli davetlere katılabilmek için, oğlu ise çalışmadan sınıfını geçebilmek için 

Profesör’ü bu yola sürükler. Diğer kişilerin amacı da onun unvanını kullanarak 

istediklerini elde etmektir. Cevat Fehmi Başkut’un Sana Rey Veriyorum (1950) 

oyununda da Profesör gibi saygın unvana sahip bir kişi, Doktor Ramazan vardır. Doktor 

yirmi yedi yıllık taşra hizmetinin ardından, gösteriş düşkünü karısını mutlu etmek için 

İstanbul’a yerleşerek politikaya atılır. Başkut’un Paydos (1948) oyununda da öğretmen 

Ahmet, eşinin kurduğu dümenle, kendini bir anda bakkal Ahmet olmuş bulur.  Reşat Nuri 

Güntekin’in Balıkesir Muhasebecisi (1953) oyununda bu kez muhasebe müdürü Tahir 

Bey ailesinin ve arkadaşlarının baskısıyla İstanbul’a yerleşerek ticarete atılır. Ahmet 

 
7 Bu oyunlara örnek olarak H. Taner – Günün Adamı (1949), C. Fehmi – Paydos (1948), Sana Rey Veriyorum 
(1950), R. N. Güntekin – Balıkesir Muhasebecisi, A. K. Tecer – Bir Pazar Günü (1957) gösterilebilir. 
8 Bu oyunlara örnek olarak İ. Hakkı Baltacıoğlu – Kafa Tamircisi (1940), C. F. N. Hikmet – Enayi (1949) 
gösterilebilir. 
9 Bu oyunlara örnek olarak C. F. Başkut – Koca Bebek (1947), Kadıköy İskelesi (1952), Tablodaki Adam 
(1958), Öbür Gelişte (1960), O. Rifat – Kadınlar Arasında ya da Fettah Paşalar (1948), N. Kurşunlu – Branda 
Bezi (1952), R. Erduran – Deli (1957), A. Nesin – Biraz Gelir misiniz (1958), Ç. Altan – Tahterevalli (1959) – 
Beybaba (1960), R. Erduran – Karayar Köprüsü (1959) gösterilebilir. 



44 
 

Kutsi Tecer’in Bir Pazar Günü (1959) oyununda da kadınlar gezmek, süslenmek için 

erkekleri kullanırlar. 

Görüldüğü gibi bir önceki dönemde olduğu gibi yine erkek tipi üzerinden yapılan 

idealizasyonda ona, ailesini mutlu etmek için türlü fedakarlıklar yapmak, kariyerini, 

ideallerini hiçe saymak gibi roller yüklenmiştir. Kadınlar ise bir önceki dönemde 

Batılılaşmanın getirdiği ahlaksızlık sorununda çizildiği gibi, paranın kışkırtıcılığından 

yine en çok etkilenen ve bu yolda erkekleri baştan çıkaran şekilde çizilmiştir. 

İsmail Hakkı Baltacıoğlu Kafa Tamircisi (1940) oyununun önsözünde, çevresi 

tarafından değişime zorlanan insanı yansıttığını belirtir:  

“Halıcı Ahmet adını taşıyan insan bu sosyetenin ticaret örflerine hiç intibak 

edememiş insandır. Halıcı Ahmet, bir ahlaksız, bir densiz değil, saf, ideal ve 

halkçı bir sosyetenin mümessilidir. Yalan söyleyemiyor ve meşru bir kazançla 

geçinmek istiyor. Halıcı Ahmet sosyetesinin zaruretlerini yenemiyor ve zorlarına 

da tahammül edemiyor. O zaman bir çare arıyor, biraz uyumak istiyor, yine 

başaramıyor, sonunda kafasını değiştiriyor, sosyetenin bütün öteki fertleri gibi 

çarpık kafalı oluyor ve kurtuluyor” (Akt. Kolçak, 1968:49). 

 

Nazım Hikmet’in Enayi (1949) oyunundaki Avukat Ahmet de bezer bir itkiyle değişim 

geçirir. Ahmet enayi olarak görülür çünkü hem avukatlık mesleğini yaparken evrensel 

insanlık değerlerine bağlıdır hem de bir köpek saldırısından kurtardığı milyoner tüccar 

Recep Bey’in tekliflerini reddeder. Bu tutumları yüzünden karısı tarafından terk edilince 

yapılan teklifleri kabul edip diğerleri gibi zengin ancak mutsuz bir yaşam sürmeye başlar. 

Bu oyunlarla birlikte Cumhuriyet dönemi Türk tiyatrosunda ilk kez yabancılaşma 

teması ele alınmaya başlanır. Oyun kişilerinin durumu yeni düzene geçişin sıkıntılarını 

yansıtır. DP’nin iktidara gelmesiyle gerçekleşen liberal ekonomiye geçiş, tüccarlara ve 

toprak ağalarına yaramış, orta sınıfı iyice yoksullaştırmıştır. Mardin bu politikanın 

etkilerini şöyle açıklar:  

“Bir taraftan memur, enflasyon dolayısile tahammül edilmez yüklere maruz 

bırakılırken ve bu suretle gerek istifa yoluyla gerekse memuriyete rağbetin 

azalması dolayısile memur kadroları daralır ve yeni elemanların kalitesi düşerken, 

diğer taraftan iş hayatında takip edilen prensipler mütevazı iş adamını 

yaratacağına tek bir ‘vurgun’la zenginleşmeye çalışan ticarî avantüriyeyi 

yaratmıştır” (Mardin, 1991:339-340). 



45 
 

 

Bir önceki dönem oyunlarını incelerken Osmanlı’da memurluğun zenginleşmeyi getiren, 

önemli bir meslek olduğuna değinmiştik. Aradan yarım yüzyıl geçmeden yaşanan bu 

toplumsal ve ekonomik itibarsızlaştırma, toplumda bir çeşit sinmeye neden olmuştur. 

1950’de seçimlere birden fazla partinin katılmasıyla tam olarak uygulanmaya başlanan 

seçme hakkı, arzulanan refahı getirmemiştir. Yukarıda refaha ulaşmak için türlü yollar 

deneyen oyun kişilerini gördük. Bir grup oyunda da kişilerin kaderlerine razı olup, 

dramatik kişileştirme yapısının aksine, çatışmadan, mücadeleden uzak çizildiğini 

görürüz. 

Başkut’un Koca Bebek oyununda Ahmet, yirmi beş yıl akıl hastanesinde 

kaldıktan sonra eve dönmüştür. Bu sürede kültür değişmiş, komşular birbirini tanımaz 

olmuş, mahalle kahveleri ortadan kalkmış, yerine barlar, gazinolar, diskolar açılmış, plaj-

oje-sütyen-rimel gibi anlamını bilmediği yeni sözcükler kullanılmaya başlanmıştır. Hacı 

Fatinzade ailesi bu yirmi beş yılda yok olmuştur. Bir de ‘para’ diye yeni bir değer 

çıkmıştır: 

“Ahmet – Paranı saklayacak başka yer bulamadın mı? Onlar gibi yapsana, 

kalplerini sökmüşler, vicdanlarını boşaltmışlar ve onların yerine keselerini 

oturtmuşlar” (Başkut, 1972:161-162). 

Bu yeni ortamı anlayamayıp uyum sağlayamayan Ahmet, çareyi akıl hastanesine geri 

dönmekte bulur. Yine Başkut’un Kadıköy İskelesi (1951) oyununda İstanbul’da ailesiyle 

yaşamak için bir ev bulamayan vatman Arif, karısını ve çocuklarını memleketine 

gönderir, kendisi de sokaklara düşer. Oktay Rifat’ın Kadınlar Arasında ya da Fettah 

Paşalar (1948) oyununda ise diğer oyunlardan farklı olarak, bu kez kadınların 

çaresizlikleri anlatılır. İstanbul’da bir paşa ailesinden gelen dört kadın yoksulluğa 

düşünce, bakımını üstlendikleri yaşlının evine sığınmıştır. Bu eve yeni kişilerin 

gelmesiyle, kadınlar akrabalarının evlerine dağılırlar. Toplumsal değişimin, savaş 

nedeniyle erkeksiz kalmış kadınların durumu bu oyunla ilk kez karikatür olarak değil, 

gerçekçi biçimde ifade edilmiştir. Ancak bu kadınlar da Ahmet ve Arif gibi mücadele 

gücünden yoksundur. Bu iki oyunda çözüm, gelinen yerlere geri dönmekte bulunulur. 

Erduran’ın Karayar Köprüsü (1959) oyununda ise Mimar Cem, maddi imkanlara sahip 

olmasına karşın ne topluma ne kendine fayda sağlamaz. Çetin Altan’ın Beybaba (1960) 



46 
 

oyununda Kadın, Beybaba’yı daha çok para kazanması için sürekli telkin eder. Beybaba 

küskünleşerek kendini bodruma kapatır. 

 Para üzerinden bireylerin (erkeklerin) statü, güç, prestij uğruna kişiliklerinden 

vazgeçmemeleri gerektiği idealize edilir. Aile açısından ise zenginleşme tutkusunun 

yıkım getirdiği gözlenir. Bu oyunlarda erkek kahramanlar için bir etik ikilem karşımıza 

çıkar: kendisinin ve ailesinin istekleri; yani birey olarak değerleri ile toplumsal statüsü 

arasında seçim yapmak zorunda kalır. Bir koca/baba olarak ailesinin isteklerine mi uyum 

sağlamalıdır, benliğini korumaya mı çalışmalıdır? Bu ikilemde yazarlarımızın idealize 

ettikleri seçenek, benliğe dönük, aile-dışı olandır. Çünkü ailesinin isteklerine uyum 

sağlayan, statü tutkusuna kapılan bireylerin bunda başarılı olamadıkları gibi, benliklerini 

de yitirdikleri işlenmiştir.  

Bireyin ve ailenin idealizasyonunun ele alındığı diğer grup, geleneksel değerlerin 

yeni toplumla uyuşmazlığını ele alan oyunlardadır. Bu oyunlar sayıca fazla olmasa da ilk 

kez bu dönemde ele alınmaya başlanmaları bakımından önemlidir. Özellikle kadınların 

toplumsal konumu, kadın – erkek ilişkisi ve aile temaları üzerinden ele alınmış, mahalle 

çevresinde kurgulanmıştır. 

Nazım Kurşunlu’nun Çığ (1952) oyununda ‘kız kaçırma’ sorununa değinilir. Kız 

zorla evlendirilmek istendiği adamı düğün gecesi terk edince olay namus meselesine 

dönüşür. Necati Cumalı’nın Boş Beşik (1949) oyununda Emine erkeğe, topluma çocuk 

verebildiği sürece değerli görülen kadının temsilcisidir. Geleneksel değerlerin kadın 

üzerinde yarattığı yıkıcı etkiye değinen diğer oyun Cumalı’nın Mine (1959) oyunudur. 

Mine on yedi yaşındayken kendisinden yaşça büyük bir adamla zorla evlendirilir. 

Yaşamı, mahallelinin dedikodularıyla ve psikolojik baskılarıyla içinden çıkılamaz bir hal 

alır. Orhan Asena’nın Kocaoğlan (1962) oyununda Belma ise eski öğretmen, yeni 

revücüdür. Gösteri yapmaya gittiği kasabada Kemal’le ilişki yaşamaya başlar. Diğer 

yandan kasabanın saf delikanlısı Kocaoğlan ile aralarında duygusal bir yakınlaşma olur. 

Kasaba içinde Belma’nın adı fahişeye çıkınca, her şeyden vazgeçmek zorunda kalır. 

Kemal mahalle baskısının farkındadır, ancak elinden bir şey gelmez: 

 



47 
 

“Kemal – Çal Kocaoğlan… Aldırma onlara... (Kocaoğlan çalar) Dinle beni 

Kocaoğlan... Bu hava beni nerelere götürdü bilir misin? Bir yere... Nasıl anlatayım 

bilmem... İnsanların daha kolay yaşayabildikleri bir yere... Böyle bir yer bilir 

misin sen ha? Sus cevap verme Kocaoğlan. Her soruma cevap vermeğe mecbur 

değilsin... İzinli de değilsin. Ben de bilmem Kocaoğlan… Böyle bir yer yoktur. 

Kim bilir belki de vardır... Unutulmuş... Haritalara girmemiş… Masallarda, 

düşlerde, hayallerde kalmış... Belki de pek ilkel bir yerdir o dediğim. 

Hayvanlıktan yeni kurtulmuş, senin gibi... İnsanlıktan bıkmış benim gibilerin 

cenneti... İnsanoğlunun düşünmeye başlamadan önceki cenneti... Ah şu 

insanoğlunun düşünmesi yok mu Kocaoğlan... Asıl felaket bu... Düşüne düşüne 

bulunmuş şu kurallar... Şu etiketler... Sana Kocaoğlan diye ad takan kim ha? Bana 

deli diyen kim? Ona, ona kötü kadın diyen?” (Asena, 1962). 

 

Bir zamanların güven verici ortamı olan mahalleler, değişime ayak uyduran kişiler için 

baskıcı ortamlar olmuştur. Geleneksel kurallar, etiketler, kalıp yargılar, insanların 

özgürce hayat sürmelerinin önünde engeldir. Bu oyunlarda görüldüğü gibi özellikle de 

kadınlar bedel ödemek zorunda kalır. Emine intihar eder, Mine mahalleliden birini 

öldürerek hapse düşer, Belma, Kocaoğlan tarafından öldürülür… Bu oyunlarla idealize 

edilen toplumsal yapı, geleneklerin sınırlayıcı etkisinden uzak olandır. 

Geleneksel aile yapısının yıkıcı etkisi Sabahattin Kudret Aksal’ın Evin 

Üstündeki Bulut (1947), Şakacı (1952), Çetin Altan’ın Çemberler ve Turgut 

Özakman’ın Kanaviçe (1960) oyunlarında doğrudan ya da dolaylı olarak görülür. 

Aksal’ın Evin Üstündeki Bulut oyununda tüm aile fertleri, baba, anne, çocuklar, 

kendilerine biçilen rollerden bunalmıştır. Eve babanın eski bir arkadaşı gelince herkes 

kısa bir bilinçlenme yaşar. Özakman’ın Kanaviçe oyununda ise konak değerlerini 

sürdürmek isteyen eski kuşağın temsilcisi biri dul üç kız kardeş vardır. Bunların 

karşısında genç kuşağın, yeni değerlerin temsilcisi olan dul kadının kızı vardır. O diğer 

kadınlardan farklı olarak bu duruma tepki gösterir, evi terk eder. Altan’ın Çemberler, 

Aksal’ın Şakacı oyunlarında ise geleneksel aile yapısı bireyleri, özgürlüklerini kısıtlar. 

Şakacı’da Baba’nın ölümüyle anne ve çocukları rahatlar, özgürlüklerine kavuşurlar. 

Cumhuriyet’in ilk yıllarında kırsal ekonomiye dayalı yapının getirdiği ataerkil geniş aile 

yapısı, bu yeni Türk toplumu için uygun değildir. Mahallede, ailede, kadın erkek 

ilişkisinde, tüm geleneksel yapılarda değişimin getirdiği problemler görülmektedir. Bu 

ortamda özellikle kadınlar, yaşam haklarının ellerinden alınmasına kadar varan sorunlar 

yaşamaktadır. 



48 
 

Bu karşı koyamama, harekete geçememe, pes etme durumu 1940 – 1960 dönemi 

oyunlarında hemen tüm oyun kişilerinin ortak paydasıdır. Aşağıda diğer idealizasyonlara 

değinirken eylemsiz oyun kişileri görülmeye devam edecektir. 

1.2.2. Toplumun İdealizasyonu 

Bir önceki dönemde bu konuya yaklaşımın Batılılaşma eleştirisi üzerinden, 

ahlakçı yoldan olduğunu görmüştük. Bu dönemde ise toplumun idealizasyonu Batılı 

değerlerin ve devlet politikası olarak izlenen Amerikalaşmanın daha çok kapitalizm 

üzerinden etkileriyle, kentleşmeyle, sanayileşmeyle, bunların getirdiği dönüşümlerle ele 

alınmıştır. İsmail Hakkı Baltacıoğlu’nun Andaval Palas (1940), Cevat Fehmi Başkut’un 

Küçük Şehir (1946), Harput’ta Bir Amerikalı (1956), Ahmet Kutsi Tecer’in Köşebaşı 

(1947), Satılık Ev (1960) oyunları bunların örneklerindendir. 

Baltacıoğlu’nun Andaval Palas oyununda mahalle bekçisiyken Amerika’ya gidip 

zengin olmuş Andavallı Rıdvan Bey, alafrangalığa özentisiyle gösterilen karısı Güzin 

Hanım, aklını Batı uygarlığının soyut ilmiyle bozmuş Müjgan Bey köklerinden kopmuş, 

gerçek uygarlık olarak Amerikan kültürüne sığınmış hasta ruhlu oyun kişileridir (Şener, 

1973:33). Başkut’un Harput’ta Bir Amerikalı oyununda ise çocuk yaşta Amerika’ya 

gidip zengin olmuş Abraham Monderus, geride kalan kardeşini aramak üzere Türkiye’ye 

gelir. Monderus’un etrafında Amerika’nın nimetlerinden faydalanabilmek için, onun 

kardeşi numarası yapan insanlar birikmiştir. Bu oyunlardaki itici güç maddi 

yetersizliklerdir. Toplumsal olarak Batılılaşma, Amerikalaşma değil; millileşme 

idealizasyonu sürdürülür. 

Dramatik kahraman bir amaç uğruna, itkiyle harekete geçen, önüne çeşitli engeller 

çıkan, bunlarla savaşan, mücadelesi uğruna kayıplar veren ve sonunda kazanan ya da 

kaybeden kahramandır. Ancak bu dönem Türk tiyatrosuna pes eden, vazgeçen, yarı 

yoldan dönen kahramanlar damgasını vurmuştur. Bunun nedeni Cumhuriyet’in ilanıyla 

ya da çok partili demokrasi süreciyle halkın refaha kavuşamamasında aranabilir. Maddi, 

manevi pek çok kayıp verilen bu mücadeleler, rahatlamaya, huzur içinde bir zafere sahip 

olmaya yetmemiştir. Mücadele de artık halkın değil, siyasi figürlerin tekelindedir. Uğruna 

mücadele edilecek değerler de değişmektedir: artık toplumsal birlikten çok bireysel 



49 
 

kurtuluş savaşımları ön plana çıkmıştır. Bunun bir diğer nedeni de toplumsal olarak 

savaşların bitmesidir. Yani artık vatan uğruna topluca ölümlerin değil, teker teker 

bireylerin çalışması ve üretmesi zamanıdır. 

1.2.3. Siyasi Ortamın İdealizasyonu 

Türkiye Kurtuluş Savaşı’nda büyük kayıplar vermiş, Cumhuriyet’in ilanıyla elde 

edilen kazanımlarla övünen ve yerinen olarak iki ayrı toplumsal gruba ayrılmış, hemen 

ardından büyük bir ekonomik bunalıma girip çok partili sisteme geçişmiş; ancak bu 

bunalımı yine de aşamamıştır. Siyasetin toplumu refaha ulaştırmayacağı düşüncesi bu 

dönemde kitlelere yayılmaya başlar. İdealize edilen siyasi ortam, toplumsal hayatı 

kolaylaştırmak için çabalayandır; ancak bu ortam bir türlü oluşmamıştır. Tiyatroda bu 

gerçeği göstermeye çalışan oyunlara çok sık rastlanır. Siyasi ortamın idealizasyonu 

çoğunlukla iki eleştiri ekseninde yapılmıştır; kendi çıkarları için siyasete atılmak isteyen 

kişiler üzerinden ya da doğrudan güncel siyasal ortama, çekişmelere değinerek. 

Yukarıda değindiğimiz oyunlardan Haldun Taner’in Günün Adamı’nda 

Profesör, Cevat Fehmi Başkut’un Sana Rey Veriyorum’unda Doktor, Çetin Altan’ın 

Beybaba’sında Avukat Necmi ailesinin zengin olma hayallerini gerçekleştirebilmek için 

siyasete atılır. Eskinin gözde mesleklerinin yerini milletvekilliği, bakanlık gibi zenginlik 

vaat eden meslekler almıştır. Kadınlar, erkekleri siyasi statüye kavuşmazlarsa terk 

etmekle tehdit eder. 

“Necmi – Anamı görmedim ben… Anam ölmüş… İçiyorum işte… Son fırsat da 

kaçtı… Karım ne diyecek… Gene mi sarhoş geldin. (…) Bir gün büsbütün yalnız 

kalacağım… Mebus olsam ne güzel nutuklar söylerdim… Sizin için Türk milleti, 

kanımın son damlasına kadar feda. Beş bin kağıt her nutuk… Beş bin kağıt… 

Yaşasın vatan, yaşasın millet…” (Altan, 2002:170). 

Politikacılar siyaseti vatandaşa hizmet etmek için değil, kendi çıkarları için 

kullanmaktadır. Başkut’un Küçük Şehir (1946) oyununda eski Kayseri Milletvekili Nail 

Taştepe’nin, seçildiği bölgedeki sorunlar bir yana, buradaki köylerin, kasabaların 

varlığını bile bilmemesi bunun örneğidir. 

Kimi oyunlarda doğrudan CHP ve DP’ye gönderme yapılır. Nazım Hikmet’in 

Sabahat (1948) oyununda ilk çok partili seçim olan 1946 seçimlerine atıfta bulunulur. 



50 
 

Seçimde hileleri önlemeye çalışan DP destekçisi Yakup’u muhtar ve jandarma ortadan 

kaldırmak ister. Yakup muhtarın oğlunu öldürünce hapse düşer. Burada yazar güncel bir 

soruna değinmiştir. 1946 seçimlerinin şaibeli geçtiği bilinmektedir. Böylece “C.H.P.‘nin 

D.P.‘liler üzerindeki jandarma baskısıyla ne denli demokrat olup olmadığı gündeme 

gelir” (Akıncı, 2010:181). Bir önceki dönemde göklere çıkarılan CHP ideali sarsılmaya 

başlamıştır.  

Hüseyin Batuhan’ın Büyük Çınar (1960) oyununda DP’nin de bekleneni 

veremediği görülür. İdealist bir orman memuru, ormanları milletvekillerine, tüccarla karşı 

korumaya çalışır. Bu idealizmi onu, vatan hainliğiyle suçlanmaya kadar götürür. Reşat 

Nuri Güntekin’in Tanrı Dağı Ziyafeti (1956) oyunu, Çin’de geçmesine karşın CHP ve 

DP eleştirisi olarak okunabilir. Otuz yıldır ülkeyi tek başına yöneten diktatör, muhalefet 

partisi kurulmasına izin vermiş, başına da güvendiği bir arkadaşını getirmiştir. Bu, 

İnönü’yle Bayar’ın Aralık 1945’te Çankaya Köşkü’nde buluşarak muhalefetle ilgili 

yaptığı anlaşmayı anımsatır. Oyunda bu seçimlerin diktatörün düzenlediği bir aldatmaca 

olduğu anlaşılırken; gerçekte DP demokrasinin güdümlü olamayacağı iddiasıyla 

CHP’den tamamen kopmuştur. DP’nin vaat ettiği zenginlik ve popülist politikaları 

kitleleri kendine çekmiştir. Böylece politika esnafı denebilecek, siyasilere yaranarak 

çokça para elde etmeye çalışan bir grup doğmuştur. 

Bu oyunlarda idealizasyon iki boyutlu olarak okunabilir: ilki, siyaset karşısında 

toplumu bilinçlendirmek; ikincisi, siyasilere, toplum tarafından nasıl algılandığına dair 

ayna tutmaktır. 

1.3. 1960 – 1970 Dönemi Oyunlarında Etik – İdeolojik İdealizasyon 

1960 – 1970 dönemi, Türk tiyatrosunun atın çağı olarak anılır (Yüksel, 1933; Nutku, 

1989; Belkıs, 2004). Bunun nedenleri hem siyasal ortamdan hem tiyatro ortamından 

kaynaklı olarak tanımlanır. Bu dönemdeki hareketliliğin tiyatro ortamından kaynaklanan 

nedenleri oyun yazarlığındaki niceliksel ve niteliksel artışın yanında, birbiri ardına özel 

tiyatroların açılması, ödenekli tiyatroların kimliğini bulması, oyunculuk ve yazarlık 

eğitimlerinin verilmesi, özellikle büyük şehirlerde bilinçli tiyatro seyircisinin oluşması 

şeklinde sıralanabilir. Dönem üzerine yapılan çalışmalarda bu yıllar umutlu, hareketli, 



51 
 

verimli yıllar olarak tanımlanır. Bu olumlu gelişmelerin siyasal ortamdan kaynaklı 

nedenlerine ise aşağıda değinilecektir. 

Doğrudan 1960 – 1970 dönemi oyun yazarlığına odaklanan en kapsamlı çalışma 

Özlem Belkıs tarafından yapılmıştır (Belkıs, 2003). Belkıs bu dönemde içerik bakımından 

iki temel eğilim belirlemiştir: ekonomik ve siyasal yapıdaki değişimi neden ve 

sonuçlarıyla birlikte ele alma, konuyu farklı çevrelerde irdeleme eğilimi ile toplumsal ve 

kültürel yapının temelindeki çelişkilerin yarattığı sorunları ele alma eğilimi (Belkıs, 

2004:71-74).  

Belirlenen her iki eğilimde de önceki dönem oyun yazarlığımızda olduğu gibi 

toplumcu yaklaşım göze çarpmaktadır. Bireye olan etkisiyle ya da kendi içindeki 

çatışmalarla ekonomik, siyasal, toplumsal yapı ele alınmıştır. Ancak Cumhuriyet’in 

kuruluş yıllarında doğrudan olması gereken yapılar ele alınmış, çok partili döneme geçiş 

yıllarında ise bu yapılara ve etkilerine yüzeysel olarak değinilmişken 1960 – 1970 

döneminde oyun yazarlarının daha spesifik problemlere yöneldiği görülür. Bu eğilim 

özellikle gecekondu, köy, kasaba sorunlarını yansıtan oyunlarda karşımıza çıkmaktadır.  

Metin And ise bu dönemi oyun yazarlığı bakımından “olgunluk yılları” olarak 

tanımlar (And, 1973:575). And içeriksel eğilimlerden yola çıkarak dönemin oyun 

yazarlığını şu şekilde sınıflandırmıştır: mitostan, tarihten, efsaneden yararlanan oyunlar, 

evcil dramlar, köy gerçekleri üzerine yazılan oyunlar, gecekondu sorununa değinen 

oyunlar, ruhsal sorunları ele alan oyunlar, bürokrasinin düzenini eleştiren oyunlar, siyasal 

nitelikli oyunlar, varsayımlı oyunlar, soyutlamaya dayalı oyunlar (And, 1973:575-621). 

Görüldüğü üzere bu sınıflandırmada da dönemin siyasal, toplumsal ortamının belirgin 

etkisi öne çıkar. Sevda Şener benzer bir sınıflandırma yapmıştır. Bu dönemi “tiyatromuz 

gelişiyor” başlığıyla ele alan Şener oyun yazarlığını şu alt başlıklarda inceler: toplum 

sorunlarını aile kurumu içinde ve aile kurumuna olan etkisiyle ele alma, toplumcu dünya 

görüşüyle gecekondu yaşamına, tutukevlerine, kenar semtlere, kasabalara, köylere, 

burada yaşayan insanların sorunlarına eğilme, sorunları mahalle, kasaba, kent gibi geniş 

mekanlara yayma, Anadolu halkının gerçeklerine, köy sorunlarına eğilme, masallar, 

söylenceler kaynaklı oyunlar, ruhsal sorunlarla toplumsal koşullar arasında ilişki kurma 

eğilimi, soyutlamaya başvuran oyunlar ve epik tiyatro etkisi (Şener, 1998:186-216). 



52 
 

Özdemir Nutku ise bu dönemi önceki dönemlerden, politik eğilimleri ve daha radikal 

olmasıyla ayırır (Nutku, 1983:2524). Nutku’ya göre bu kuşak yazarları (1960 kuşağı 

olarak tanımlar) üç önemli yönelim gösterirler: toplum düzensizlikleri, dünya siyaseti ve 

nedenlerine genellemesine yöneliş, efsane ya da tarihe dayanarak çağın eleştirisi, insanlık 

sorunları üzerine genellemesine yöneliş. 

Bu çalışmaların tümünde dönemin oyun yazarlığında yaşanan hareketliliğin ve 

içeriksel eğilimlerin siyasal gerekçesi olarak 1960 darbesiyle gelen görece özgürlük 

ortamı gösterilir. 27 Mayıs 1960 tarihinde ordu demokrasiyi kurtarmak gerekçesiyle 

yönetime el koymuştur. Bu darbe demokrasinin kesintiye uğraması olarak değil, özellikle 

İstanbul ve Ankara’daki öğrenciler ve entelektüeller tarafından umut verici bir gelişme 

olarak karşılanmıştır. Ancak köylerde, kırsal kesimde böyle bir coşku gözlenmemiştir. 

“Başka yerlerde (İstanbul ve Ankara dışında) halkın Menderes’e olan sevgisinde ani bir 

düşüş olduğunu doğrulayacak bir gösterge yoktur” (Zürcher, 2017:351). Bu durum 

Cumhuriyet’in ilanından bu yana süregelen aleyhtarlığın o dönemki yansıması olarak 

toplumsal ve siyasal kutuplaşmanın sürmesine neden olacaktır. Bu nedenle Menderes’in 

idam edilmesi bazı kesimlerde tedirginlikle karşılanmıştır. Kimi araştırmacılarca yapılan 

1960’lardan bu yana Türkiye toplumunun daha kavgacı hale gelmesi, silahlanması ve 

şiddete başvurmanın yaygınlaşması tespitlerinin nedenleri buralarda aranmalıdır. 

Diğer yandan bir askeri darbenin nasıl olup da özgürlük ortamı yarattığına ilişkin 

olarak Şerif Mardin’in şu ifadeleri açıklayıcı olacaktır:  

“1960’ta iktidara el koyan cunta yarı-sosyalist eğilimli idealist subaylardan 

oluşuyordu. Bunların geçmişte tehlikeli olduğu düşünülen konular hakkında 

tartışma başlatmaktaki istekleri ile bazı sosyal reformları gerçekleştirme 

girişimine hazır olmaları, 1960’tan sonra Türkiye’de tamamen yeni bir entelektüel 

ortam yarattı” (Mardin, 1991:257-258). 

Darbenin ertesi günü öğretim üyelerinden oluşan bir grup hukuk araştırmacısı yeni 

anayasa yapmak için görevlendirilmiştir. Darbe, öğrenci hareketlerinin artması üzerine 

gerçekleştiğinden öğrenciler de bunun itici gücü olarak görülmeye başlanmıştır. Yani 

denilebilir ki bu, seçkinci bir girişimdir. Kemalizm’in seçkin bir sınıf tarafından yürütülen 

yukardan aşağı devrim düşüncesine uygundur. Böylece yenilenmiş ilkeler ışığında 

Cumhuriyet’in yeni döneminin başlangıcı coşkuyla karşılanmıştır. 



53 
 

27 Mayıs müdahalesinin amacı “demokrasiyi içine düştüğü buhrandan 

kurtarmak” olarak duyurulmuştur (Zürcher, 2017:351). Bunun için düzenlenen yeni 

anayasada hem DP döneminin olumsuz uygulamalarının tekrarının engellenmesi hem de 

temel hak ve özgürlüklerin genişletilmesi gözetilmiştir. Yasaklamaların ve kısıtlamaların 

kalkmasının tiyatro ortamındaki doğrudan yansıması; sakıncalı görüldüğü için önceden 

ele alınamayan konuların işlenmeye başlanması ve yasaklı yazarların üzerindeki baskının 

kalkmasıdır. Yani sansür, yönlendirme ve otosansür kısa süre de olsa tiyatro ortamından 

çekilmiştir. Dolayısıyla oyun yazarlığı alanında önceki dönemlerde görülmemiş bir 

hareketlilik yaşanmasının siyasal nedenleri buralarda aranmalıdır. 

Diğer yandan toplumun çoğunluğu için durum bu kadar iç açıcı değildir. İsmail 

Cem’in aktarımına göre 27 Mayıs, DP ile CHP’nin devlet anlayışlarındaki çatışmanın 

sonucudur. Her iki parti de Atatürkçü devlet anlayışını savundukları iddiasındadır: DP’ye 

göre egemenlik kayıtsız şartsız milletindir; CHP ise iktidara milletin değil aydınların ve 

ordunun ortak olmasını istemektedir (Cem, 2017:334-335). Milli Güvenlik Kurulu 

(MGK) ile ordu, Türkiye Radyo Televizyon Kurumu (TRT), Anayasa Mahkemesi gibi 

yapılanmalarla aydınlar iktidara ortak olmuştur. Ancak bu durum özellikle köylü ve 

kasabalıları tatmin edecek bir gelişme değildir. Böylece ilerici – gerici çatışması 

sürmüştür. Tiyatro ortamı toplumun daha çok ‘aydın’ olarak nitelendirilebilecek 

kişilerine ulaştığı için 27 Mayıs coşkulu bir ortam yaratmıştır. Dönemde yazılmış 

oyunlara bakıldığında idealize edilen dünya, ülke ve topluma ilişkin belirlemeler; 

sosyalist idealizasyon ve toplumun idealizasyonu başlığında incelenebilir. 

1.3.1. Sosyalist İdealizasyon 

1960’ta iktidara el koyan cuntanın, yarı sosyalist eğilimli karakteristiğine, yeni 

düzenlenen Anayasanın liberal, özgürlüklere çok daha fazla ve ayrıntılı yer veren, 

evrensel normlara uygun olması eklenince Mardin’in “Türkiye’de tamamen yeni bir 

entelektüel ortam yarattı” (Mardin, 1991:257-258) tanımı daha anlaşılır olacaktır.  Bu 

toplumsal ortam tiyatroya en açık olarak Brecht’in ve Nazım Hikmet’in -yeniden- keşfi, 

işçi sınıfını ilk kez çok boyutlu yönde ele alınması şeklinde yansımıştır. 1960’lara dek 

oyun yazarlarının çeşitli kaygılar güderek gerçeklikten uzak şekilde olması gerekene, 



54 
 

ideal olana verdikleri ağırlık, artık yerini çirkin de olsa gerçeklerin gösterilmesine 

bırakmaya başlamıştır. 

Bu dönem oyun yazarlığına karakteristiğini veren temel idealizasyon kaçınılmaz 

olarak sosyalist idealizasyondur; yoksulluk ve toplumsal önyargı temaları eksenli 

oyunlarda incelenebilir. 

Bu dönem oyun yazarlığında para artık yalnızca kişisel hırsları tatmin etmek, sınıf 

atlamak ya da görgüsüz, Batı özentisi kadınları elde tutmak için gerekli değildir. Bu 

dönemde oyun kişileri çoğunlukla yoksullukla boğuşmaktadır. Bu nedenle para hayatta 

kalmak, ihtiyaçları karşılamak için mutlak bir gerekliliktir. Bir önceki dönemde olduğu 

gibi karikatürize bir zaaf, statü göstergesi olarak değil, ciddi travmalara neden olan bir 

problem olarak ele alınmıştır. Dönemde yazılan hemen tüm oyunlarda yoksulluk ana tema 

olarak mevcuttur ya da yan tema olarak varlığını sezdirir, dolayısıyla asal yöneliş 

yoksulluktan kurtulma çabasıdır. Bu idealizasyon üç temel eğilimde işlenmiştir; 

köylü/kasabalı üzerinden, işçi üzerinden ve aile üzerinden. 

Yoksulluk sorununu sosyalist idealizasyon bakımından köy, kasaba üzerinden ele 

alınmasına örnek olarak Recep Bilginer’in İsyancılar (1964) oyunu oyunları 

gösterilebilir. Sermet Çağan’ın Ayak Bacak Fabrikası (1964), Vasıf Öngören’in 

Almanya Defteri (1965) oyunları ise işçilerin yoksullaşarak hayatlarını feda etmeleri ya 

da tümden değiştirmeleri üzerine kuruludur. Bu idealizasyonu işçi üzerinden ele alan 

oyunlar sonraki dönemde nicelikçe artacaktır. Yoksulluğu aile üzerindeki yansımasıyla 

ele alan oyunlara örnek olarak ise Orhan Kemal’in İspinozlar (1964), Oktay Rifat’ın Çil 

Horoz (1964) ve Yağmur Sıkıntısı (1969) gösterilebilir. Turgut Özakman’ın Ocak 

(1962) oyununda temel sorun aile düzeninde aransa da yoksulluğun etkisi vardır. Bu 

oyunlar ağırlıklı olarak tartışma üzerine kurulu olmalarıyla öne çıkar. 

Toplumsal kurtuluşu önyargıların, yanlış anlamaların engellediği şeklindeki 

idealizasyon ise iki şekilde kendini gösterir: toplumu değiştirme gücüne sahip kişilerin 

yine toplum tarafından anlaşılamayarak yok edilmesi ya da sıradan insanların kendi 

önyargıları sonucu kurtuluştan uzaklaşmaları. 



55 
 

Çetin Altan’ın Suçlular (1965) oyununda Bay X memleketi kurtarmak ülküsüyle 

bir grup toplar, dergi çıkarmaya, toplumdaki aksaklıkları göstermeye çalışır, ancak 

annesinin kurduğu bir tuzakla engellenir. Oğlu Delikanlı, babasını davasında ısrarcı 

olmamakla, girdiği kabın şeklini almakla suçlar. Kendisi onun gibi olmayacak, 

önyargılarla savaşacaktır. Altan’ın Yedinci Köpek (1964) oyunundaki Doktor da Bay X 

gibi ‘memleketi kurtarmak’ istemektedir, Doktor daha bilinçlidir. Ancak yeni taşındığı 

mahallenin halkı tarafından anlaşılamaz ve bir kadının katili olmakla suçlanır, bu yüzden 

idam cezasına çarptırılır. Doktor çalışmasını bitirebilmek için zaman kazanmak amacıyla 

hapishanede birini öldürür. Böylece mahalle masum bir bilim insanından gerçek bir katil 

yaratmıştır. Gerçek ortaya çıktığında artık çok geçtir ve zaten mahalleli kısa süre sonra 

bu olayı unutacaktır. Necati Cumalı’nın Tehlikeli Güvercin (1969) oyununda yaşamını 

yardım bekleyen insanlara adamış olan Avukat da köy halkı tarafından sevilmez. 

Köylüler ayağında birtakım yazılar olan yaralı bir güvercin bulunca Muhtar ve 

Kaymakam Avukat’ı casuslukla suçlar, hapse atılmasını sağlarlar. Avukat’ın öğretmen 

olan eşi de mesleğini yapamaz hale gelir. Güvercinin ayağındaki yazının bilimsel bir 

araştırma için yapılan kodlama olduğu anlaşıldığında ise yine iş işten geçmiştir. Talip 

Apaydın’ın Bir Yol (1966) oyununda Öğretmen Rüştü köylüleri kalkındırmaya 

çalıştığında karşısında köyün şeyhini ve yobaz bir kitleyi bulur. İdealize edilen karakter 

olarak Rüştü bu kişiler tarafından dövülse, kovulsa da mücadelesini sürdürür ve 

köylülerde değişime neden olur. 

Bu oyunlarda yine geleneksel dünya görüşüne eleştiri vardır. Mahalleli, köylü, 

hatta kimi zaman kişinin kendi ailesi, eğitimli, kültürlü kişiyi yadırgar, onu anlayamaz 

çünkü farklıdır. Bu yapıların farklılıkları eritmeye olan meyli, toplumsal ilerlemenin 

önünde bir engel olarak gösterilmiştir. Kişinin kendi bilinçsizliğinden kaynaklı olarak 

yenilmesi ise Recep Bilginer’in Ben Devletim (1965) ve Haldun Taner’in Gözlerimi 

Kaparım Vazifemi Yaparım (1964) oyunlarında görülür. Her iki oyunda da iyi vatandaş 

olmanın yolunun sessiz kalmaktan, boyun eğmekten değil, haksızlıklarla savaşmaktan 

geçtiği vurgulanır. 

 

 



56 
 

1.3.2. Toplumun İdealizasyonu 

Bu dönemde geleneksel aile, geleneksel ahlak anlayışı ve köy yaşantısı gibi 

toplumsal yapıların eleştirisi yapılmaya başlanmıştır. Diğer yandan toplumsal cinsiyet 

kalıp yargıları, kadın ve erkek olmaya belirli roller yüklenmesini eleştiren oyunlar da bu 

idealizasyon başlığında değerlendirilmelidir. 

Turgut Özakman’ın Ocak, Vasıf Öngören’in Almanya Defteri ve Çetin Altan’ın 

Suçlular oyunlarında özellikle yeni kuşağın temsilcisi olan genç kızlar ve oğlanlar 

üzerinden geleneksel aile yapısının yaşamda artık karşılığı olmadığı görülür. Adalet 

Ağaoğlu’nun Evcilik Oyunu (1964) geleneksel aile yapısının uzantısı olan ahlak 

anlayışının kısıtlayıcılığı vurgulanır. Cahit Atay’ın Sultan Gelin (1964) ve Ana Hanım 

Kız Hanım (1964), Cevat Fehmi Başkut’un Hepimiz Birimiz İçin (1965) oyunları bu 

sorunları köy ortamı üzerinden ele alan oyunlara örnektir. 

Toplumsal cinsiyet kurallarına uygun yaşamanın doğurduğu problemlere de ilk 

kez bu dönemde ağırlık verilmiştir. Oktay Rifat’ın Atlarla Filler (1962) oyununda, 

dışarda toplumsal yapıyla oldukça uyumlu görülen bir ailenin iç yüzü açığa çıkar. Çetin 

Altan’ın Mor Defter (1962), Turgut Özakman’ın Paramparça (1963), Oktay Rifat’ın 

Yağmur Sıkıntısı, Melih Cevdet Anday’ın Mikadonun Çöpleri (1965), Gülten Akın’ın 

Kapılar Pencereler ve Batak (1964) oyunlarında kadın erkek ilişkisi üzerinden evlilik 

kurumunun çürümüşlüğü, sevgiden değil zorunluluktan ibaret oluşu, özgürlüğü kısıtlayıcı 

niteliği vurgulanmıştır. 

1960 – 1970 dönemi oyun yazarlığında görülen niceliksel artış ve biçimsel 

yönelişlerin çeşitlenmesi nedenleriyle konumuz bakımından sınıflandırma yapmak, 

önceki dönemlere göre daha zordur. Bu dönemde bir önceki dönemde olduğu gibi 

siyasetin bir aldatmaca olduğunu, ona güvenmemek gerektiğini bildiren oyunlar10 

sistemdeki aksaklıkları ve keyfiyeti eleştiren oyunlar11, kurtuluşun insanın kendi içine 

giden yolda olduğu idealini savunan oyunlar12, sorunların sömürü düzeninden 

 
10 Bu oyunlara örnek olarak Çetin Altan – Dilekçe, Recep Bilginer – Ben Devletim, Aziz Nesin – Düdükçülerle 
Fırçacıların Savaşı, Recep Bilginer – İsyancılar, Vasıf Öngören – Almanya Defteri gösterilebilir. 
11 Bu oyunlara örnek olarak Melih Cevdet Anday’ın İçerdekiler oyunu gösterilebilir. 
12 Bu oyunlara örnek olarak oyunlar Aziz Nesin – Çiçu, Güngör Dilmen – Küp Hamit gösterilebilir. 



57 
 

kaynaklandığını savunan oyunlar13, sınıf atlama çabasının yıpratıcılığını belirten 

oyunlar14 yazılmıştır. 

Bu dönemde, bir önceki dönemlerden farklı olarak toplumsal değişimin gerekliliği 

idealize edilir. Değişim siyaset sahnesine 27 Mayıs’la zaten gelmiştir, toplumsal ortam 

da buna ayak uydurmaya çalışmaktadır. Oyunların tarihlerine bakıldığında çoğunluğunun 

1960’ların ilk yarısında yazıldığına dikkat çekmek gerekir. 1970’lere yaklaşılırken 

değişim isteği tehlikeli görünmeye başlanmış, bu da siyaset alanında 1971 askeri 

müdahalesinin önünü açmıştır. Dönemde bireyler kendi başlarına değil, toplumsal 

ortamın figürleri olarak ele alındığından; idealizasyon doğrudan sosyalist değerlerle, 

toplumsal düzeyde yapılmıştır. 

1.4. 1970 – 1980 Dönemi Oyunlarında Etik – İdeolojik İdealizasyon 

1960’ların tiyatro ortamındaki hareketlilik, 1970 – 1980 döneminde gözlenmez. 

Bunun nedeni toplumsal ve siyasi ortamdan kaynaklanır. 12 Mart 1971’de yine bir askeri 

müdahale yaşanmış, bu kez bir önceki dönemde verilen haklar geri alınmıştır. Anayasayla 

koruma altına alınan kişisel özgürlükler, basın özgürlüğü kısıtlanmış, üniversitelerin, 

radyo ve televizyon kurumunun özerkliği kaldırılmış, meslek odaları ile işçi sendikaları 

ve öğrenci dernekleri kapatılmış, Milli Güvenlik Kurulu’nun yetkileri genişletilmiş, 

Anayasa Mahkemesi’nin yetkileri azaltılmış ve Devlet Güvenlik Mahkemeleri 

kurulmuştur (Findley, 2012:316).  Diğer yandan 1960’larda Amerika’dan alınan mali 

destekle oluşan ekonomik büyüme toplumsal gerginliği azaltmışken, 1970’lerdeki 

küresel ekonomik bunalım bu gerilimin tetikleyicilerinden olmuştur. 

Toplumsal gerginlik sağ ve sol olarak iki karşıt cenahtan ilerlemiştir. Soldaki 

gerilla hareketlere karşılık sağdaki ülkücü hareketin silahlı karşılıkları şiddetli 

çatışmalara yol açmış, 1 Mayıs 1977 olayları, 1978 Maraş, 1979 Çorum katliamları gibi 

gelişmeler hem siyasi hem etnik ayrımcılıkla ülkeyi iç savaşa sürüklemiştir. Siyasal şiddet 

olaylarında ölenlerin sayısı 1977’de 231, Eylül 1979’da 2812 olarak kayıtlara geçmiştir 

(Findley, 2012, s. 320). Yaralamalar, kaçırılmalar, mal kayıpları da oluşmuştur. Sokağa 

 
13 Bu oyunlara örnek olarak Sermet Çağan’ın Ayak Bacak Fabrikası oyunu gösterilebilir. 
14 Bu oyunlara örnek olarak Mehmet Akan – Ham Hum Şaralop, Orhan Kemal – İspinozlar, Çetin Altan – 
Mor Defter gösterilebilir. 



58 
 

çıkmanın bile tehlikeli olduğu, zaman zaman sıkıyönetimce yasaklandığı böyle bir 

ortamdan tiyatro yaşantısının etkilenmemesi olanaksızdır. 

1978’de Türkiye’de ilk kez yazılan 27 Mart Ulusal Bildirisini Muhsin Ertuğrul 

kaleme almıştır. Ertuğrul’un bu bildiride tiyatro sorunlarına değil de toplumsal ortama 

değinmesi, dönemin ruhunu yansıtır: 

“(…) İzninizle biz de yurdumuzda oynanan oyuna bir göz atalım. Ben perdeyi 

açıyorum. Sahne, Türkiye haritası üzerine yayılmış yaslı ana babalar, bir ağızdan, 

yitirdikleri gencecik yavrularının tabut kervanına ağıt yakmaktalar. Perdeyi 

hemen bu acıklı görünüme kapatıyor ve sizlere soruyorum: Gençler gençleri 

neden öldürüyor? Kardeş kardeşi neden öldürüyor? Gençler kendilerini neden 

öldürtüyorlar? (…) Bunun çözümünü düşünmek siz sayın seyircilerimize düşüyor. 

Siz ve bizler, ki öldürenle kurbanı aramızda yetiştirdik, vuranla vurulanı 

bağrımızda besledik, ikisinden biri ya kardeşimiz ya akrabamız ya komşumuz ya 

tanışımızın arkadaşı (…)” (Akt. Şener, 1998:45). 

Tıpkı Ertuğrul gibi, dönemin oyun yazarları da bu ortamdan etkilenir. Aşağıda buna 

ayrıntılı olarak değinilecektir. 

Çalışmanın bu bölümüne kadar And’ın faydalandığımız kaynağı, 50 Yılın Türk 

Tiyatrosu kitabı 1973 yılında basılmıştır. And kitabın ilgili bölümünde 1970-73 yıllarını 

“Yeni bir dönemin eşiğinde” olarak tanımlar ve “Bu üç yıl içinde 1940 – 1950 yılları 

arasındakinden daha çok oyun yazılıp oynandı” (And, 1973:621) tespitini yapar. Şener 

de Oyundan Düşünceye kitabının son bölümünde 1960 – 1973 dönemi sonrası için 

olumlu beklentilerinden bahseder (Şener, 1996:135-137). Ancak bu umutlu yaklaşımlar, 

dönemin koşulları sonucu yerini beklenmedik bir tiyatro ortamına bırakır. Özdemir Nutku 

bu döneme baktığında “1970’ten sonra oyun yazarlığında niceliksel bir azalma izlenir. 

1950’li yıllardan bu yana giderek çoğalan oyun yazarı sayısında son on, on beş yıl içinde 

düşüş görülür” (Nutku, 1983:2526) diyecektir. Bunun nedeni olarak 70’li yılların 

baskılar ve yasaklamalar dönemi olmasını gösterir. 

1970 – 1980 arası Türk oyun yazarlığı üzerine yapılan en kapsamlı çalışma Semih 

Çelenk’in çalışmasıdır (Çelenk, 2003). Çalışmada dönemin oyun yazarlığının içeriksel 

eğilimleri: işçi ekseninde düzenin çarpıklığını ele alma eğilimi, köydeki toplumsal 

değişiklikleri ve köy sorunlarını ele alma eğilimi, modern kent yaşantısının getirdiği 

sorunları, aile kurumunu ve evrensel anlamda bireysel açmazları ele alma eğilimi ile tarih 



59 
 

ve söylenceyi bir malzeme ve sorgulama nesnesi olarak ele alma eğilimi olarak 

sınıflandırılır. Dönemde yükselen işçi hareketleri, köyden kente göç olgusu, köylerdeki 

feodal düzen ile şehirdeki modern düzen arasındaki uyumsuzluk göz önüne alınınca, bu 

sınıflandırmadan dönemin oyun yazarlığının yine toplumsal ve gerçekçi eğilime sahip 

olduğu anlaşılır. 

Nutku ise bu kuşağın oyun yazarlığının öncekilere kıyasla en büyük farkının 

toplumsal ve siyasal konularla öncekilerden çok daha fazla ilgilenmesi olduğunu 

belirtmiştir (Nutku, 1983:2528). Dönemin oyun yazarlığını şu eğilimlerle inceler: tarihsel 

oyunlar, evrensel temalar, gecekondu sorunu, işçi sorunu, toplumsal düzenin 

eleştirilmesi, kadın hakları, aile teması. Dönemin oyun yazarlığında öne çıkan 

idealleştirme eğilimleri muhalif idealizasyon, devletin idealizasyonu ve kadının 

idealizasyonu başlıklarında ele alınacaktır. 

1.4.1. Muhalif İdealizasyon 

 

1960 darbesi tiyatro ortamında sansürsüz, görece özgür bir ortam oluşmasını 

sağlamıştır ancak oyunlara konu olmamıştır. 12 Mart 1971 müdahalesi ise getirdiği 

kısıtlamalar ve sonrasında oluşan iç savaş ortamı nedeniyle oyunlara konu olmuştur. 

Oyun yazarlığı artık sanatsal bir olgunluğa ulaştığı için bu dönemde toplumsal ortamı ele 

alan oyunlar karikatürize ya da doğrudan değildir. Dışarıda olan bitenin etkileri ikili 

ilişkiler ya da aile üzerinden ele alınmıştır. İktidardaki kişilere ve düşüncelere karşı 

yapılan muhalif idealizasyon, çoğunlukla güncel toplumsal ortam üzerinden ele 

alınmıştır. 1923-1946 döneminde oyun yazarının görevinin yeni cumhuriyeti ve 

kazanımlarını tanıtmak, övmek olarak tanımlandığını, buna uymayan yazarların, Yaşar 

Nabi Nayır, Namık Kemal ve İsmail Hakkı Baltacıoğlu gibi isimler tarafından, adeta 

vatan haini ilan edildiğine birinci bölümde değinmiştik. Bu dönemde oyun yazarının 

görevi tartışmalarına geri dönülmüştür. Oyun yazarı toplumsal faydalığıyla 

tanımlanmaya devam eder ancak bu kez Kemalizm’in yanında olması değil, ezilen sınıfın 

yanında olması beklenir. Dönemin tiyatro eleştirmenlerinden Günay Akarsu yazılarında 

sıkça tiyatrocuların toplumsal görevlerine değinmiştir: 

“Mücadeleye katılmayan sanatçı, egemen çevrenin borazanı olmaktan başka bir 

şey yapmamaktadır. (…) Ezilenin yanında yer almayan sanatçı, sanatıyla, 



60 
 

etkinliğiyle güçlünün yanında kavgaya girişmiştir aslında” (Akarsu, 2009:184-

185). 

Akarsu’nun da belirttiği üzere dönemin tiyatro ortamı içinde gerek yazılı basında gerekse 

temsil sonrası düzenlenen açık oturumlarda en çok çekinilen, bu sanatın egemen sınıfların 

elinde, sömürü düzenini yaymaya yarayan bir araca dönüşmesidir. Bunu önlemek için 

tepkisel, anlık propaganda aracı olarak tiyatroyu kullanan kimi oyunlar, dramatik 

yapıdaki yetersizlikleri nedeniyle etki sahibi olmamıştır. Ancak aşağıdaki oyunların çoğu 

bu doğrudan propagandanın dışında, dramatik yapısı sağlam, muhalif idealizasyonu 

içeren oyunlardır. 

Necati Cumalı’nın Yürüyen Geceyi Dinle (1973) oyununda kaçak bir öğrenci, 

aydın karı kocanın evlerine sığınır. Adalet Ağaoğlu’nun Kendini Yazan Şarkı (1976) 

oyununda Munise Ana’nın oğlu Halil şehirde üniversite okumaktadır. Halil ve karısının 

evi basılır, karısı öldürülür. Halil arkadaşı Erol ile kaçarak köye saklanır. Munise Ana’nın 

tek hayali oğlunun üniversiteyi bitirip kaymakam olmasıdır; ancak sonunda oğlu 

öldürülür. Necati Cumalı ve Adalet Ağaoğlu, idealizasyon bakımından muhalif gençleri 

adeta günah keçisi ilan ederek eserlerine de bunu yansıtırlar. Macit Koper’in Sabotaj 

Oyunu’nda (1975) İstanbul Kültür Sarayı (AKM) yangını, Marmara yolcu gemisi 

yangını, Sirkeci arabalı vapuru olayları konu alınır. Suçsuz gençlerin ve aydınların 

kontrgerilla baskısıyla yanış ifade vermeye zorlandıkları, işkencelere maruz kaldıkları 

anlatılır. Nazım Kurşunlu’nun Baba Evi (1977) oyununda eski bir İstanbul evinde 

yaşayan dört kuşak, polis tarafından aranan birinin evlerine saklanmak istemesiyle 

dağılması anlatılır. Cengiz Gündoğdu’nun Karar 71 (1978) oyununda yine 12 Mart 

müdahalesinin olumsuz etkileri görülür. Nezihe Araz’ın Öyle Bir Nevcivan’ında (1979) 

ise Ertuğrul adlı bir üniversitelinin arkadaşı Oktay’ın fail-i meçhul bir cinayete kurban 

edilişi anlatılır. Bilgesu Erenus’un İkili Oyun (1977) oyununda askeri müdahalenin 

getirdiği toplumsal ortam karı-koca ilişkisi üzerinden ele alınır. Nur, Erol’u sınıfsal 

bilinçten, toplumsal duyarlıktan uzak olmakla suçlar. Erol’un isyanı, dönemin 

çaresizliğini yansıtan niteliktedir: 

“Erol – Heeeyt be yettiniz be... İnsanların ümüğüne bu kadar basmaya ne hakkınız 

var ha... Heey demokrasi, insan hakları, meclisler... Size söylüyorum. İnsan, bu 



61 
 

kadar mutsuz, bu kadar ortalıkta olduktan sonra,işe yararsınız siz” (Erenus, 

1983:25). 

Bu oyunlarda var olan duruma karşı değişim idealize edilir. Bir önceki dönemde siyaset, 

halka hizmet edecek şekilde yeniden idealize edilmek istenmişti. Bu dönemde ise 

yalnızca siyaset değil, doğrudan devlet yapısı ve onun güç organlarına karşı muhalif 

idealizasyon yapılmıştır. Bu yapılırken Erenus’un yukarıda alıntıladığımız bölümünde 

görüldüğü gibi, dönemin özellikle işçi eksenli oyunlarında melodramatik kalıplar 

kullanılmıştır. Melodramın idealizasyon ölçütlerine uygun olarak iyiler ödüllendirilirken, 

kötüler cezalandırılır. 

Kimi oyunlarda ise 12 Mart müdahalesinin etkileri dolaylı yoldan gösterilmiştir. 

Bu oyunlarda polis, asker oyun kişileri ağırlıktadır ve oluşan güvensiz ortama işaret edilir. 

Başar Sabuncu’nun Sayın Muhbir Vatandaşlar (1976) oyununda sıradan bir burjuva 

ailesinin, hizmetçilerinden şüphelenerek katil olmaları ve muhbir diye ihbar edip 

yanlışlıkla kendi oğullarının ölümüne neden olmaları anlatılır. Sabuncu’nun oyunlarında 

kahramanlar gerçeklikle doğrudan yazarın idealize ettiği biçimde ilişki kurar.  Yıldırım 

Keskin’in Aklı Başında Bir Adam (1978) oyununda kıyı kasabasında, otelde sakin bir 

hayat süren insanların düzeni, polis memurunun içlerinden birinin peşine düşmesiyle 

bozulur. Mehmet Türkan’ın Bu Oyun Oynanmamalı (1971) oyunu ise seyircilerin 

arasından çıkan bir polisin, oyunun nasıl olması gerektiği konusundaki direktifleriyle 

başlar. Çetin Altan’ın Islıkçı (1977) oyunu yarı distopik bir ortamda geçmesine karşın 12 

Mart’ın etkileri sezilir. Oyunda toplumun çeşitli kesimlerini yansıtan Minili Kız, Köylü, 

Gözlüklü Memur, Şişman Dazlak, Üniformalı, İhtiyar Kadın, Tenisçi Genç tüm saatleri 

on ikiye beş kala durdurmuş olan bir sistem müteahhidinin yanında duvar örerler. Islıkçı 

duvar örmeyi reddettiği için sistemin yürütücüleri Üniformalı Adam, Komiser Bokkokar, 

Dazlak tarafından asimile edilmek istenir. Adalet Ağaoğlu’nun Kozalar (1971) oyununda 

üç kadın, dışarıdaki çatışmalardan korunmak için kendilerini eve hapseder. Bu oyunlarda 

dönemin şüpheci, güvensiz ortamı gözlenir. Bu oyunlarda idealize edilen doğrudan 

devletin ya da dolaylı olarak onun güç organlarının baskıcı etkisinden azade bir toplumsal 

ortamdır. 



62 
 

Görüldüğü üzere yazarlar 12 Mart müdahalesinden ve ardından gelişen iç savaş 

ortamından bireyleri, sağ ya da sol grupları değil devleti sorumlu tutmuşlardır. Kimin 

suçlu kimin masum olduğunun anlaşılamadığı bu ortamın mağdurları gösterilmiştir. 

Darbelerin tek kazananının devlet ve yandaşları olduğunun gösterilmesi bakımından bu 

oyunlar muhalif, faşizm karşıtı idealizasyon paydasında buluşmaktadır. 

1.4.2. Devletin İdealizasyonu 

1923 – 1940 döneminde Kurtuluş Savaşı’nı konu edinen oyunlarda yığılma 

olduğuna değinmiştik. 1940 – 1970 yılları arasında ise bu eğilim azalmıştı. Ancak 1970 

– 1980 arası bu konunun yeniden; ideal devlet belirlemesi yapmak için ele alındığı 

görülür. Bunun nedeni olarak ülkenin içinde bulunduğu iç savaş ortamından doğan 

tedirginlik gösterilebilir. Bu eğilimi Mardin’in “Türk milliyetçiliği çoğu durumda milletin 

bölünebileceği korkusunun ifadesi olmuştur” (Mardin, 1991:254) tespitiyle açıklanabilir. 

Milletin bölünmesi korkusu üzerinden siyaset yapmak bugün bile süren bir gelenektir. 

Bunun yansıması halkta olduğu kadar 1970 dönemi oyun yazarlığında da kendini 

göstermiştir. 

Yaşar Güner Batan Gün (1971) oyununda Birinci Dünya Savaşı’ndan İzmir’in 

kurtuluşuna kadar olan dönemi ele alır. Ergin Orbey Birinci Kurtuluştan (1970) adlı 

göstermeci oyununda Kurtuluş Savaşı’nı halkın, siyasetçilerin demeçleri, yazılar, 

tutanaklarla belgesel biçimde ele alır. İsmet Küntay ise Tozlu Çizmeler (1970) oyununda 

Kurtuluş Savaşı öncesi durumu konu alarak, savaşın gerekliliğini vurgulamak ister. Orhan 

Asena 16 Mart 1920 (1973) oyununda İstanbul’un işgalini ele alırken Kurtuluş 

Savaşı’nın gerekliliğine değinir. Erol Toy İpteki (1973) oyununda İzmir’in ve 

İstanbul’un işgal altında olduğu dönemleri, İstanbul Hükumeti ile Kuvayı-ı Milliyeciler 

arasındaki çatışmaları ele alır. İsa Coşkuner’in Hep Vatan İçin (1973), Tuncer 

Cücenoğlu’nun Yeşil Gece (1978) oyunları da yine bu ideali yansıtır. Yazarların bu 

oyunlarda idealize etmek istedikleri; halkla birlikte kurulan, halkın hizmeti için çalışan 

devlettir. 

 

 



63 
 

1.4.3. Kadının İdealizasyonu 

1923’ten 1960’lara kadar oyun yazarlığında kadın tipleri görgüsüz, Avrupa 

özentisi, zenginleşme meraklısı ve bu uğurda ailesini dağıtmayı göze alan kişiler olarak 

çizilmiştir. 1960’larla birlikte özellikle geleneksel ahlaki ilkelerin kadınları düşürdüğü 

olumsuz durumlar ele alınmaya başlanmıştır. 1970’ten sonra ise bu konuda bilinç 

oluşmuş ve yazarlarımızca bu, yayılmak istenmiştir. Kadın oyun kişileri artık tek boyutlu, 

kalıplaşmış tipler olarak değil, tüm yönleriyle, karakter boyutunda yansıtılmaya 

başlanmıştır. 

Kadına biçilen toplumsal rolün yarattığı problemleri Recep Bilginer Sarı Naciye 

(1970), Nezihe Araz Bozkır Güzellemesi (1975), Fazıl Hayati Çorbacıoğlu Erkek Satı 

(1976) oyunlarında köy ekseninde ele almıştır. Sarı Naciye sevdiği adamla kaçarak 

törelere karşı gelmiştir. İnfaz edilmek üzereyken babası tarafından affedilir. Araz’ın 

Bozkır Güzellemesi oyununda Gülizar kısır olduğu gerekçesiyle terk edilir. Sonunda 

kocasının birlikte olduğu diğer kadına ve çocuğuna Gülizar sahip çıkar, köye alır. Erkek 

Satı oyununda da Satı’nın kocası, köyde 16 yaşındaki bir genç kız tarafından öldürülür. 

Satı bu cinayeti üstüne alır. Bilginer’in Sarı Naciye oyununda ölüm getiren geleneklerin 

aşılması gerektiği vurgulanırken diğer iki oyunda yine Anadolu kadınının özverisine 

vurgu yapılır. 

Şehirli kadınların sıkışmışlığı ise Adalet Ağaoğlu’nun Çıkış (1970) ve Kozalar 

(1971), Nezihe Araz’ın Alacakaranlık (1970), Öyle Bir Nevcivan (1979), Ülker 

Köksal’ın Sacide (1972), Adem’in Kaburga Kemiği (1980), Bilgesu Erenus’un İkili 

Oyun (1981) oyunlarında ele alınır.  

Ağaoğlu’nun Çıkış oyununda genç kız, babasının tüm baskılarına karşın evden 

çıkmayı başarır. Bu eylemi tahakkümden kurtulmak, özgürlüğünü ele almak anlamlarına 

gelir. Ağaoğlu Kozalar’da yine eve hapsolma durumu işlemiştir. Bu kez üç kadın 

dışarıdan gelecek kötülüklerden korunmak için kendi istekleriyle eve kapanmıştır. Ancak 

‘yuva’nın korunaklı olmadığı çok geçmeden anlaşılır. Ağaoğlu sağduyulu yaklaşık 

sergileyen bir yazar olarak kadınların bireyselleşmesini, özgürleşmesini idealize eder. 



64 
 

Türk oyun yazarlığı tarihinde oldukça az rastlanan meslek sahibi, çalışan kadın 

karakterler nihayet bu dönemde görülmeye başlanmıştır. Araz’ın Alacakaranlık 

oyununda Doktor Ayşe’nin mesleğine vakit ayırması, eşiyle ilişkisinin bitmesine neden 

olur. Araz’ın Öyle Bir Nevcivan oyununda ise Rayegan Hanım potansiyelinin 

farkındadır ancak özellikle kocasının baskıları nedeniyle varoluşunu 

gerçekleştirememiştir. Köksal’ın Adem’in Kaburga Kemiği oyununda ailesine bakmak 

için yıllarca çalışan Güzin, emekli olduğunda, hayatı boyunca ertelediği yazarlık 

kariyerine başlamak ister. Ancak çocukları ve kocası bu hayali umursamaz. Sonunda 

yenilen Güzin, emeklilik ikramiyesini oğluna ve kocasına pay ederek torununa bakıcılık 

yapmaya başlar. Yine Köksal’ın Sacide oyununda ise ‘hayata geç kaldığı’ düşüncesiyle 

karşısına çıkan ilk erkekle evlenen kadının yıkımı ve bilinçlenme süreci anlatılır. 

Gençliğinden beri terzilik yapan Sacide, gazete ilanıyla evlendiği alkolik adam tarafından 

şiddet görür, parasına el konur. Ancak Sacide kısa sürede boşanarak bir aydınlanma yaşar 

ve finalde şöyle der: 

“Sacide – Şimdiye kadar hep sizi dinledim. Hep siz konuştunuz. Siz karar 

verdiniz. Evlendim, o zaman da kocam konuştu. Bitti artık. Bundan böyle 

sizler konuşmayacaksınız!” (Köksal, 1995:61). 

Bu oyunlar kadınların özgürlüğe kavuşmak için cesur, atılgan olması gerekliliğini 

idealize eder. Bunun için kadının bizzat kendisi harekete geçmelidir. Aksi halde baba, 

ağabeyi ya da koca baskısı altında öylesine bir hayat sürüp gideceklerdir. 

Bu dönemde kadınların toplumsal hayattaki ezilmişliğinden kurtulması 

gerektiğini savunan, ancak pek de umutlu olmayan oyunlar da vardır. Vasıf Öngören’in 

Asiye Nasıl Kurtulur (1969), Oyun Nasıl Oynanmalı (1977), Nazım Kurşunlu’nun 

Evler ve İnsanlar (1974), Erdoğan Aytekin’in 1960’larda kaleme aldığı ancak 2000 

yılında basılan Kırmızı Sokağın Suzanı oyunları bu gruba girer. 

Asiye karakteri toplumdaki cinsel açlığın kurbanı olan kadının yıkımını, 

parçalanmışlığını gösteren bir hikayeye sahiptir. Fabrika işçisi olan Asiye, annesinin 

toplumca dışlanmış bir kadın olmasından ötürü işten çıkarılır, bir erkeğe sığınmak ister 

ancak onun evli olduğunu öğrenir ve hayatını idame ettirebilmek için seks işçiliği 

yapmaya zorlanır. Öngören’in Oyun Nasıl Oynanmalı eserinde, Sevil bir güzellik 



65 
 

yarışmasını kazanmıştır ve film teklifi almıştır. İstediği kadar para kazanamayan Sevil, 

yarı çıplak poz verme, sevişme sahnesinde oynama gibi teklifleri de kabul etmeye 

başlamıştır. Arada bulduğu filmlerde başrol oynayan Sevil’e artık sadece film teklifleri 

gelmemekte, bazı iş adamlarından metresi olması için çağrılar da gelmektedir. Sonunda 

yapım şirketi sahibinin metresi olur. Kurşunlu’nun Evler ve İnsanlar oyunu ise kocası 

tarafından evden atılan bir kadının nasıl genelev patronu olduğunun öyküsüdür. 

Aytekin’in Kırmızı Sokağın Suzanı’nda İkinci Dünya Savaşı sonrası babaları ölmüş bir 

ailenin maddi sıkıntısını kullanarak istismar edilmesi anlatılır. Bu oyunlar kadınların 

erkeksiz var olamayacağını savunur görünümdedir. Diğer yandan durumu 

sorunsallaştırarak ele almaları bakımından önemlidirler.  

1970 – 1980 döneminin idealize edilen kadın tipi kendi ayaklarının üzerinde 

durabilen, cesur, cinsel devrimini gerçekleştirmiş ancak aynı zamanda ahlakını da 

koruyabilen kadındır. Yine aynı dönemde Türk oyun yazarlığında cinsel yönelimi 

yüzünden intihar etmek zorunda kalan ilk oyun kişisine rastlarız. Ahmet Oktay’ın Kurt 

Dişi (1973) oyununda tipik burjuva ailesinin oğlu Oğuz transseksüeldir ve toplumda 

tutunamayarak intihara sürüklenir. 

Bir önceki dönemde olduğu gibi bu dönemde de oyunları kategorilere ayırmak 

zordur. Yoksulluk yine kurtulunması gereken bir toplumsal durum olarak, bu kez ağırlıkla 

işçi ekseninde karşımıza çıkar 15. 1946 – 1960 dönemi oyunlarının paraya bakışlarında 

ele aldığımız kişiliğinden ödün verip zenginleşen, siyasete atılan zümre, bu kez işveren, 

patron olmuştur. Bu oyunlarda işçi sınıfının insanca yaşam sürebilmesi için düzenin 

değişmesi gerektiği öngörülür. Yine devlet işlerinin daha hızlı olması gerektiği ideali 

vardır. Bu nedenle bürokrasinin hantallığını eleştiren oyunlar da yazılmıştır. 

Sonuç olarak bu perspektifte 1980’e kadarki Türk oyun yazarlığının temel 

ideallerini şöyle çıkarabiliriz: ideal toplumsal düzen Kemalist ilkelere bağlı 

cumhuriyettir. Çok partili hayat hiçbir sorunu çözmediği gibi siyasal feodalizm 

 
15 Bu oyunlara örnek olarak Vasfi Uçkan – Acılı Toprak (1971), Tuncer Cücenoğlu – Kördövüşü (1972), 
İsmet Küntay – Evler Evler (1972), Başar Sabuncu – Mutemet Ali Rıza Bey’in Yaşanmış Hayat Hikayesi 
(1972), Ülker Köksal – Yollar Tükendi (1973), Ömer Polat – 804 İşçi (1976), Başar Sabuncu – İşgal ya da 
Talihli Amele Mehmet Ali’nin Harikulade Maceraları (1977), Oğuz Atay – Oyunlarla Yaşayanlar (1978) 
gösterilebilir. 



66 
 

diyebileceğimiz yeni bir örgütleniş biçimine neden olmuştur. Köylülerin de değişim 

geçirmesi gerektiği idealize edilir. Ancak köylerde süregelen gericiliğin en önemli nedeni 

Kemalist devrimin buralara ulaşamadan sistemin değişmesi, böylece köylülerin 

sömürülecek bir sınıf konumuna düşmesidir. Siyasilere yaranmaya çalışanlar 

zenginleşirken, onuruyla yaşamak isteyen insanlar yoksullaşmıştır. Bu yoksullaşma aile 

ilişkilerine de yansır ve erkekleri yıkıma, kadınları ahlaksızlaşmaya sürükler. Onurunu 

korumaktan taviz vermeyen erkeklerin bir kısmı er ya da geç mutluluğa ulaşır. Sisteme 

uyum sağlayan erkekler ise zenginleşseler dahi mutsuz olur.  

Böylece ideal oyun kişisi erkektir, orta yaşlıdır, orta sınıfa mensuptur, şehirlidir, 

ulusal değerlere, Kemalizm’e bağlıdır, çalışkandır ve onurludur. Buna karşın temel bir 

ideal kadın karakteri görülmez. Oyunlarda kadınlar genellikle erkekleri yoldan çıkaran, 

çatışma yaratan kişiler olarak çizilmiştir. Yine de idealize edilen kadın profilini iki şekilde 

çıkarabiliriz: Anadolulu kadın, yaşlı, köylü, fedakâr olması özellikleriyle öne çıkar. 

Şehirli kadın idealize edilecekse, bu yine fedakâr, ailesi, erkeği için yaşayan, geleneksel 

ahlaki ilkelere sıkı sıkıya bağlı kadındır.  

1980’lere kadarki Türk oyun yazarlığında kadının da erkeğin de bireyleşmesi 

tehlikeli görülmüştür. Toplumsal, ahlaki geleneklere karşı çıkan kadınlar öldürülmek, 

kötü yola düşmek gibi tehlikelerle karşı karşıya gelir. Erkeklerde aranan temel özellik ise 

vatana bağlılık ve mensup olduğu sınıfın değerlerine sadık kalmaktır. Onları ise işlerini, 

ailelerini kaybetmek, toplumsal saygınlıklarını yitirmek gibi tehlikeler bekler. 

Üç temel dramatik türden giriş bölümünde bahsetmiştik. Buna göre Türk oyun 

yazarlığının söz konusu sürecinde melodramatik eğilimler ağırlıktadır. Bu nedenle 

yapılan idealizasyon da daha çok neyin kötü olduğunu göstermek şeklindedir. Aşağıda 

aynı eksende 1980 sonrası oyun yazarlığımız ayrıntılı olarak ele alınacaktır. 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

2. BÖLÜM  

1980 SONRASI OYUN YAZARLIĞINDA DÖNÜŞÜME UĞRAYAN 

DEĞERLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 
 

2. BÖLÜM 

1980 SONRASI OYUN YAZARLIĞINDA DÖNÜŞÜME UĞRAYAN DEĞERLER 

Çalışmanın birinci bölümünde Metin And, Özdemir Nutku ve Sevda Şener’in 

tarihsel sınıflandırmaları temelinde, bu tarihlendirmelere yönelik çalışma yapan Uğur 

Akıncı, Özlem Belkıs, Semih Çelenk gibi araştırmacıların bulgularına da değinerek; oyun 

yazarlığı idealizasyon perspektifinden incelenmiştir. Bu doğrultuda Türk oyun 

yazarlığının tıpkı Türkiye’nin siyasal ve toplumsal yapısı gibi, 1980 yılıyla birlikte 

dönüşüm geçirdiği söylenebilir. 1980 sonrasında oyun yazarlığında önemli bir niteliksel 

ya da niceliksel atılımdan bahsedilemese de idealize edilen değerlerde dönüşüm gözlenir. 

Oyunların konuları toplumsal olandan bireysel olana, Batılı değerler eleştirisinden ulusal 

değerler eleştirisine, toplumsal sınıfın doğurduğu problemlerden toplumsal rollerin 

dayatmalarına doğru değişmiştir. Tiyatro da artık toplumu eğitmenin bir aracı olarak 

değerlendirilmekten çok, yazarların dünyayla, toplumla ya da diğer insanlarla olan 

bireysel dertlerini anlattığı bir platforma dönüşmektedir. Böylece 1980 sonrası yazılan 

oyunlarda gruplandırma yapmak, önceki dönemlere kıyasla zorlaşmıştır. 

Bu zorluğun diğer nedeni de Türk tiyatrosu tarihine dair temel kaynakların 1980 

öncesini ele almasıdır. Çalışmada şimdiye kadar faydalanılan kaynaklardan And’ın 50 

Yılın Türk Tiyatrosu kitabı 1973’e, Nutku’nun Dünya Tiyatrosu Tarihi – 2 kitabı 

1984’e kadar olan dönemi inceler. Her iki akademisyen de 1980 sonrası döneme dair 

görüşlerini çeşitli yazılarda ele almışlarsa da öncekiler gibi sistemli bir çalışma 

yapmamışlardır. Dolayısıyla 1980 sonrasına dair temel kaynak Şener’in süreci 1998’e 

kadar getirdiği Cumhuriyet’in 75. Yılında Türk Tiyatrosu’dur. 

2.1     1980 – 2000 Dönemi Oyunlarında Etik – İdeolojik İdealizasyon 

Şener 1980-1998 arası dönemi “bol hareketli, az bereketli yıllar” (Şener, 

1998:222) olarak tanımlar. Bu tanımlamada bol hareketli tanımından kasıt; İzmir, Bursa 

ve İstanbul’dan sonra 1985’te Adana, 1988’de Trabzon ve Diyarbakır, 1993’te Antalya, 

1998’de Sivas, Van, Erzurum ve Konya Devlet Tiyatrolarının açılması, 1987’de 

Uluslararası Tiyatro Enstitüsü Türkiye merkezinin İstanbul’da uluslararası bir 

sempozyum düzenlemesi, 1991 yılında Tiyatro Eleştirmenleri Birliği’nin (TEB) 



69 
 

kurulması gibi gelişmelerdir. Şener’e göre kurultaylar, toplantılar, açıkoturumlar 

açısından hareketli bir dönem yaşanmasına karşın tiyatronun niteliği açısından bir 

gelişme olmamıştır (Şener, 1998:223). Bu, oyun yazarlığına işaret eden bir tespittir. 

Tiyatro yazınının bu dönemde kendini yenileyememiş olmasını yazarların toplumsal 

gerçeklerden uzaklaşması, sanatçının aydın kimliğini yitirmeye başlaması, tiyatronun 

yalnızca hoşça vakit geçirmeye yarayan bir eğlence olarak görülmesi sebeplerine 

dayandıran Şener, oyun yazarlığını genel olarak “başarısız” bulur (Şener, 1998:292). 

Özdemir Nutku 1985 yılında Türk Tiyatrosu Üzerine Kısa Bir Değerlendirme 

başlıklı makalesinde tiyatromuzun gerekli gelişimi gösteremediğini belirtir. O da 

Şener’inkine benzer nedenler sunar. Buna göre toplum kültür düzeyinde yaşama 

gereksiniminin önemini kavrayamamış, sanatı boş zaman aktivitesi olarak kabullenmiş, 

sanatçı için mutlak bir gereklilik olan düşündüğünü söyleyebileceği, demokratik ortam 

sağlanamamıştır. Nutku’ya göre diğer nedenler Türk tiyatrosunun Tanzimat’tan beri Batı 

tiyatrosunun taklidiyle var olması, toplumu yansılayamaması, tiyatro uygulayıcılarının 

gazinocu bir tutumla eğlenceden kazanç sağlama çabaları ile tiyatronun büyük şehirler 

dışındaki halka ulaşamamış olmasıdır.  

Metin And 1993 yılında yayımladığı bir yazıyla bu karamsar görüşlere katılır. And 

Türk tiyatrosunun her yıl gerilediğini belirterek şu tespitleri yapar: “1- Türk tiyatrosu 

kimliğini bulamamıştır. 2- Türk tiyatrosunun yaratıcılığı yoktur, bir sanat olamamıştır. 

3- Türk tiyatrosu evrensel boyutları yakalayamamıştır” (And, 1993:1). Aynı yıl Ayşegül 

Yüksel de tiyatronun gerilemekte olduğunu belirtip temel neden olarak 12 Eylül dönemi 

sonrasında pek çok sanatçının yurt dışına gitmesini, kalan yazarların da ‘sakıncasız’ 

yapıtlar üretmeye çalışmasını gösterir, böylece niteliksizleşme başlamıştır 

(Yüksel,1993:25-26). Elbette bu dönemdeki problemler yalnızca oyun yazarlarını 

etkilememiştir. Bu gerileme hareketinin nedenleri, aşağıda açıklanacaktır.  

12 Eylül 1980 tarihinde Türk Silahlı Kuvvetleri, Cumhuriyet tarihindeki üçüncü 

darbesini yapmıştır. Ancak bunu öncekilerden ayıran çok daha köktenci olması, distopik 

denecek kimi yasaklar getirmesi, korku, yıldırma, tehdit gibi yöntemlerle gündelik yaşam 

pratiklerinden kültüre, tarihe kadar pek çok unsura yeniden şekil verme çabasıdır. 12 

Eylül dönemine değinen hemen tüm çalışmalarda dönemin sayısal bilançosu verilir. Bu 



70 
 

yineleme, dönemin neden olduğu yıkımın sarsıcı boyutlarını görmek için gerekli 

olduğundan burada da anılacaktır: 

“650.000 kişi gözaltına alındı, 230.000 kişi yargılandı, 517 kişi idam cezasına 

çarptırıldı, 49 kişi idam edildi, 171 kişi işkence sonucu öldü. 30.000 kişi 

‘güvenilmez’ denilerek işinden atıldı, 30.000 kişi yurt dışına kaçtı. Gazeteciler 

toplam 3315 yıl hapse mahkûm edildi. Devrimci İşçi Sendikaları Konfederasyonu, 

Milliyetçi İşçi Sendikaları Konfederasyonu ve buna bağlı kuruluşlar kapatıldı” 

(Akşin, 2019:278-279). 

Bu bilanço yalnızca darbenin devlet – vatandaş ilişkisini gösterir. Yukarıda değindiğimiz 

gibi gündelik yaşamdan sanata, sıradan sohbetlerden çocuk büyütme pratiklerine kadar 

akla gelebilecek her alanda darbenin izleri görülecektir. 

Hukuki açıdan en önemli değişim bir kesime göre ‘görece’diğer kesime göre 

‘aşırı’ özgürlük ortamı yaratan 1961 Anayasası’ndan 1982 Anayasası’na geçilmesidir. 7 

Ekim 1982’de halk oylamasına sunulan yeni Anayasa tasarısının aleyhinde propaganda 

yapmak yasaklanmıştır. Oylamaya katılmayan vatandaşların tespit edilip beş yıl boyunca 

seçme ve seçilme haklarından men edilecekleri açıklanmıştır (Akşin, 2019:278). Seçme, 

seçilme hakkının verilip seçmemenin, seçilmemenin bir hak değil yasak olarak görülmesi, 

disiplinli, güdümlü demokrasiye geçildiğinin göstergelerinden yalnızca biridir. 

Darbenin ve ardından getirilen dönüşümlerin gerekçesi olarak ‘anarşi’ ortamı, bu 

ortamın gerekçesi olarak ise ‘komünizm tehlikesi’ gösterilmiştir. Çare olarak önerilen 

Türk – İslam sentezidir. Bu düşüncenin temelleri 1970’te iş dünyasında, siyasette ve 

üniversitelerde etkili olan kişiler tarafından kurulan Aydınlar Ocağı’na dayanır. 

Zürcher’in belirlemesine göre Aydınlar Ocağı’nın amacı, Türkiye’deki toplumsal, siyasal 

ve kültürel tartışmalar üzerindeki solcu entelektüellerin tekelini bozmaktır (Zürcher, 

2017:414-415). Türk – İslam sentezi düşüncesi, bu amaçla, ocağın önde gelen 

ideologlarından İbrahim Kafesoğlu tarafından geliştirilmiştir. Bu sentezin çıkış noktası 

İslamiyet ile Türklerin İslamiyet öncesi kültürleri arasında ilahi benzerlikler olduğu 

düşüncesidir. Ocağa katılanlar Milli Selamet Partisi, Milliyetçi Hareket Partisi ile Kenan 

Evren, Turgut Özal gibi isimlerdir. Bu nedenle önceki bölümlerde bahsettiğimiz gibi 

1950’lerde Demokrat Parti ile başlayan köktendincilik, zamanla devletin görünürde resmi 



71 
 

olmayan, ancak uygulamalarla ortaya koyduğu örtük ideolojisi olarak yükselişe 

geçecektir. 

Köktendinciliğin yayılması; din eğitiminin okullarda zorunlu hale getirilmesi, 

Alevi köylerine camii yapılması, İmam Hatip okullarının, Kuran kurslarının hızla 

çoğalması, Atatürk İlkeleri ve İnkılapları dersinin zorunlu kılınması ancak Atatürk 

karşıtları tarafından okutulması, tarikatların, bunlara hizmet eden yurtların açılması, 

dergilerin, gazetelerin yayınlanması, radyo, televizyon gibi iletişim araçlarının 

kullanılmasıyla olmuştur. İnsanların sosyal ve ekonomik koşullar altında umutsuzluğa 

kapılmaları, böylece dini inançları bir çeşit sığınak olarak görmeleri süreci 

kolaylaştırmıştır. Akşin’in belirttiğine göre: “özellikle yeni kurulan üniversitelerde 

rektörden odacıya kadar personeli aşırı sağcı, hatta tarikatçılardan oluşturmak da bu 

çabanın ürünüdür” (Akşin, 2019:279). 12 Eylül’le gelen hak ve özgürlüklerin 

kısıtlanması, tamamen bu yeni ideolojiye hizmet eder. Bu nedenle sağcı görüş her ne 

kadar 12 Eylül karşıtı gibi konumlansa da iktidar olduğunda bu dönemin ideolojik 

altyapısına dokunmamıştır. Dönemin MHP Başkan Yardımcısı’nın söylediği “Biz 

hapisteyiz ama fikirlerimiz iktidarda” sözü, bu yaklaşımı vurgular. 

1990’lara gelindiğinde toplumsal ve siyasal manzara değişmemiştir. Döneme 

damgasını vuran, 1984 yılında ilk eylemini yapmış PKK terörüdür. Terör olaylarının 

sayısı 1984’te 160, 1991’de 1.494, 1993’te 5.717, 1994’te 6.357 olarak tespit edilmiştir. 

Bu eylemler ölümlerin yanında, Doğu’da tarımın ve hayvancılığın neredeyse bitmesi, 

sürekli terör tehdidi altında yaşamak, OHAL durumu nedeniyle gündelik özgürlüklerin 

kısıtlanması ve Doğu’dan Batı’ya yoğun göç dalgaları gibi etkiler doğurmuştur. Döneme 

damga vuran olaylar: ilk kez neredeyse tüm Türkiye’nin desteğini alan bir işçi eylemi 

olarak Zonguldak Grevi ve Büyük Emek Yürüyüşü (1991), her ikisi de 1993 yılında 

gerçekleşen ve gericiliğin yükselişinin uç boyuttaki örnekleri olan Uğur Mumcu suikastı 

ile Madımak olayı, derin devletin varlığının ispatı olarak yorumlanan Susurluk Kazası 

(1996) ve laiklik, Atatürkçülük vurgularıyla öne çıkan 28 Şubat Postmodern Darbesi 

(1997) olarak sıralanabilir (Çandar, 2008:307-327). 2000’li yıllara yaklaşırken görünen 

odur ki ne Avrupa’ya ne Ortadoğu’ya ait olan Türkiye’de daima demokrasiyi askıya alan, 



72 
 

kalkınmayı geciktiren etkenler olmuş, bunların üstesinden bir şekilde gelinmişse de 

hayatın her alanında kayıplar verilmiştir. 

12 Eylül’ün distopik yaklaşımlarından yukarıda söz etmiştik. Bunlar sivil 

vatandaşların siyasal konuları alenen tartışmasının yasaklanması ile eski siyasetçilerin 

dünü, bugünü ve geleceği tartışmalarının yasaklanması (Zürcher, 2017:403), evde çeşitli 

kitapların bulunmasının suç kabul edilmesi gibidir. Diğer yandan tiyatro alanında da akıl 

almaz uygulamalar yapılmıştır. İşlenecek konulara kısıtlamalar getirilmiş (Şener, 

1999:78), Genco Erkal’ın aktardığında göre darbe sonrası yapılan ilk temsillerde 

salonlara kameralar yerleştirilerek gelen izleyiciler fişlenmiş, Hülya Nutku’nun 

aktarımına göre ise tiyatro eleştirmenlerine huzuru bozmamaları, bunun için de olumsuz 

eleştirilerin yapılmaması gerektiği bizzat Kenan Evren tarafından söylenmiştir (Alpan, 

2015:59). Bu kısıtlamalar oyun yazarlığında üretimin azalmasına, sansürün, otosansürün 

artmasına ve dolayısıyla döneme dair yukarıda değindiğimiz en çok eleştiri getirilen 

sorunun; toplumsal sorunlardan çok bireysel sorunlara eğilimin doğmasına neden 

olmuştur. 

Türk oyun yazarlığının 1980 ve sonrası dönemine getirilen bu eleştirilere karşın; 

aslında 1923’ten beri bu alanın özgür bir alan olmadığı, çalışmanın birinci bölümünde 

ortaya çıkmış bir gerçektir. 1923-1946 döneminde Kemalizm’i, Cumhuriyeti ve 

kazanımlarını övmek konuları dışında oyun yazanların vatan hainliğine varan 

suçlamalara maruz kaldığına değinmiştik. Diğer dönemlerde de oyun yazarları çoğu 

bakımdan, en önemlisi de toplumsal gerçekleri yansıtmaması bakımından eleştirilmiştir. 

Yani oyun yazarları estetik, düşünsel ya da evrensel değerlendirmeden çok toplumsal 

olayları yansıtıp yansıtmamasıyla yargılanmıştır. Bu eleştirilerin en yoğun yöneltildiği 

dönem 1980 sonrası oyun yazarlığı olduğuna göre, bu dönemin etik, ideolojik 

yaklaşımlarını değerlendirmek, “tiyatronun mutlak toplumsal gerçekleri mi yansıtması 

gerekir” sorusunu tartışmak için de iyi bir temel oluşturacaktır. 

Çalışmanın bu bölümüne kadar Türk oyun yazarlığı tarihine ilişkin yapılan, tümü 

de YGS Yayınları tarafından basılmış olan Akıncı, Belkıs, Çelenk’in araştırmalarını 

anmıştık. Ancak tıpkı Türk tiyatro tarihinin 1980 sonrasına odaklanan yayınların azalması 



73 
 

gibi, oyun yazarlığı alanında da basılmış kapsamlı çalışmalar, Çelenk’inki ile son 

bulmuştur. 

1980 – 2000 dönemi oyunlarına dair en kapsamlı araştırmalar, Zerrin Akdenizli 

ve Banu Ayten Akın tarafından yapılan doktora tezleridir. Akdenizli 1980-1990 

Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu’nda Oyun Yazarlığında Görülen Eğilimler ve 

Kaynakları başlıklı doktora tezinde oyunları tematik olarak şu şekilde sınıflandırmıştır: 

aydın çevreye yönelme eğilimi, kapitalizmin yarattığı toplumsal sorunları ekonomik 

bunalım ve kültürel yozlaşma açısından ele alma eğilimi, kent yaşamının getirdiği 

kültürel değişimi ailede yarattığı çözülmeler açısından ele alma eğilimi, toplumsal 

sorunları birey ekseninde irdeleme eğilimi ve tarihi malzemeye yönelme eğilimi 

(Akdenizli, 1999:159-396). 

Akın ise 1990-2000 yılları arası oyun yazarlığına odaklandığı 1990 Sonrası Türk 

Oyun Yazarlığında Eğilimler başlıklı doktora tezinde şu şekilde ana ve alt başlıklarla 

inceleme yapmıştır: 12 Eylül ve sonrası (konu olarak 12 Eylül, fon olarak 12 Eylül ve 

diğer ihtilaller, 12 Eylül’ü yaşayanlar, 12 Eylül 1980 sonrası Türkiye), politika 

(Güneydoğu sorunu, politik eleştiriler), insan (yalnızlaşması bağlamında, iki kültür 

arasında, güç arayışında), kadın (birey olarak kadın, değişen aile yapısı ve kadın-erkek 

ilişkisinde kadının yeri), göç ve tüketim toplumu, hayatın saçmalığı (ölüm bağlamında, 

kıyamet bağlamında), özel televizyonculuk ve medya, sistem ve bilim ilişkisi, 

biyografiler, ritüeller, söylenceler, tiyatro ve sanat, evrensel temalar (Akın, 2009:82-286). 

Burada görüldüğü üzere her iki araştırmacı da toplumsal ve bireysel sorunlar 

bağlamında tematik yaklaşımlar geliştirmiştir. Dönem oyunlarına yönelen, sadece birkaç 

yazarı ve oyunlarını ele alan Fethi Demir’in 1980 Sonrası Türk Tiyatro Edebiyatı gibi 

çalışmalar da literatürde yer almaktadır. 

Dönemde yazılan oyunlara konumuz bakımından yaklaşıldığında şu düşünce ve 

ideallerle karşılaşırız: görünenin ardında daha büyük bir gerçek vardır ve algılanamayan 

bu gerçek, çoğunlukla korkuya neden olur. Sistem herkesi hassas bir yerinden: inanç, 

siyaset, sanat, eğitim ya da ekonomik durum, yakalar, tehdit ederek ya da cezalandırarak 

tıpkılaştırır. Aile ise çürümüş bir kurumdur; sevgi değil maddi değerler ön plandadır. 



74 
 

Töreler hayatın her alanını kısıtlar, kadınların, erkeklerin ve çocukların ölümlerine neden 

olur. Kadınlar evde, çalışma hayatında, cinsellikte, siyasette, savaşta; tüm toplumsal 

ortamlarda ezilir. Kent ile kasaba, köy arasında kültür farkı vardır; kentli, köylüyü 

küçümsese de ideal olan köylüdür. Gençlik eylemsizdir, bu bencilliklerinden ötürü yeni 

nesil umut vaat etmez. İnsanlar gerek kayıpları gerekse kendileri için yeni değerlerin 

peşinde düşmeli, onları aramalıdır. Aileye, arkadaş topluluğuna, eve dışarıdan gelen 

müdahaleler yıkım getirir. Erkeğin bitmeyen cinsel ve duygusal açlığı zararlıdır. Bireyin 

özel hayatı kamusal hayatın gereklilikleriyle örtüşmemektedir. Bunlar toplumun 

idealizasyonu, ailenin idealizasyonu, kadının idealizasyonu ve erkeğin idealizasyonu 

başlıklarında incelenecektir. 

2.1.1. Toplumun İdealizasyonu 

Toplumun idealizasyonu, şu dört eksende incelenebilir: görünenin ardındaki gerçeğin 

aranması, insanları korkutarak tek tipleştiren sistem eleştirisi, törelerin yıkıcı etkisi ve 

şehirlilerin yozlaşmış değerlerine karşı köylülerin, kasabalıların insani değerlere sahip 

çıkması. 

 Görünenin ardındaki gerçeğin aranması, Platoncu metafizik bir tasarımdan ya da 

doğal gerçeklikten çok toplumsal ortama, bireylerin bu ortamda kendi istek ve ihtiyaçları 

doğrultusunda değil çeşitli kurgular içinde yaşadıklarına işaret eder. Burada eleştirilen 

toplumsal gerçeklik inşası bizzat devlet tarafından, ideolojik gerekçelerle oluşturulandır. 

Giriş bölümünde toplumsal gerçekliğin inşası konusuna değinilmişti. Buna göre 

gerçekliğin artık ne duyulmayan alanda ne bireylerin öznel düşünce tasarımlarında 

arandığı; gerçekliğin ideolojik aygıtların yardımı ile idealleştirildiği ve inşa edildiği 

bilgileri hatırlanmalıdır. Böylece gerçekliklerin, iktidarların ideolojilerine göre 

değişkenlik göstereceği ortaya çıkar. 

Çalışmanın şimdiye kadar olan bölümlerinde, toplumsal ortamdan bahsederken, 

toplumsal gerçekliğin ideolojik inşasına dair pek çok örnek görmek mümkündür: 

Kemalizm’den Türk-İslam sentezi ideolojisine, demokrasiden köktendinciliğe uzanan 

iktidar ‘gerçek’leri gibi. Bu bölümde tiyatronun ideolojik aygıt olarak kullanılıp 

gerçekliğin inşa edilmesindeki hizmetinden bahsedilmeyecektir. 1980-2000 dönemi; 



75 
 

oyunlarda sezilen, oyun karakterlerinin mağdur oldukları ‘görünenin ardındaki 

gerçeklik’lerin oyun yazarlarımızca nasıl algılandığı ve onların, bu durumu toplumsal ve 

bireysel olarak ne şekilde değerlendirdiği üzerinde durulacaktır. Oyun yazarlarımızın 

farkında olarak ya da olmayarak örtülü gerçeğin peşinden gitmeleri hem önemli hem de 

toplumsal ortamı yakalayan bir tespittir. 12 Eylül darbesinin “halkın refahı” bahanesiyle 

yapıldığını biliyoruz; ancak halkın cuntaya böyle bir yetki vermediği apaçıktır. Dönemin 

akıl dışı uygulamaları da aynı refah bahanesiyle yapılmış ancak kitlelerin ölümüne, 

işkence görmelerine, işlerinden edilmelerine ne okunan kitaplar ne yazılan eleştiri yazıları 

ne dağıtılan bildiriler sebep olmuştur. Bu problemli girişimlerin asıl sorumlusu cuntanın 

ideolojisi ve bunu savunan kişilerdir. 

Dönemde yazılan oyunlardan Tuncer Cücenoğlu’nun Çıkmaz Sokak (1980), 

Helikopter (1993), Recep Bilginer’in Ben Kimim (1980), Cahit Atay’ın Godot’yu 

Beklemezken (1982), Mangoma Maskeleri (1983), Ülkü Ayvaz’ın Yeniden Yaratma 

(1984), Memet Baydur’un Yeşil Papağan Limitet (1992), Vladimir Komarov (1993), 

Yılmaz Onay’ın Karadul Efsanesi (1992), Şule Gürbüz’ün Akıl Yoktur, Ne Yaştadır 

Ne Başta (1993), Coşkun Irmak’ın Elli Metre Yüksekten İçi Su Dolu Konserve 

Kutusuna Balıklama Atlamak (1996), Cuma Boynukara’nın O’nun Saltanatı (1996) 

ve Behiç Ak’ın Hastane (1999) oyunları bu grupta değerlendirilebilir. Anılan tüm 

oyunların evreninde idealize edilmiş bir gerçeklik düzeni ve bundan mağdur olan 

karakterler görülmektedir. Yazarların bu mağduriyete yaklaşımları ise onların ideallerini 

belirler. 

Cücenoğlu’nun Çıkmaz Sokak oyunu Yunanistan’da 1974 yılında geçer. O zamanın 

polisi Spinos, işkence ettiği kadın Celika tarafından yıllar sonra bulunmuştur. Celika, 

kardeşi Lilika’nın yardımıyla Spinos’tan intikam almak istemektedir. Spanos değer 

yargılarının değişken olduğundan bahsederek, o gün düzeni korumak adına Celika’ya 

işkence yaptığını söyler. Barış yanlısı Lilika da durumun farkındadır ve ablasına şöyle 

der: 

“Lilika – Senin ne başkalığın var bunlardan? O bir beyaz balinaysa, sen de gözü 

dönmüş zıpkıncısın… Tüm kötülüklerin kaynağının bu olduğunu sanıyorsun… 

Celika – Bu adam suçsuz mu şimdi? 



76 
 

Lilika – Bunun değil tüm suç… O yalnızca kendi iğrenç görevini yapan küçük bir 

parça. 

Celika – Yok etmeyeyim mi bunu? 

Lilika– Öldürsen neyi değiştireceksin ki? Yerine hemen yenisini koyacaklardır” 

(Cücenoğlu, 1993:76).  

Lilika ablasını asıl sorumlunun Spinos olmadığına ikna etmeye çalışır. Kişiler gelip geçici 

ve muadili kolayca bulunabilirdir; asıl olan sistemdir. Oyundaki en gerçek şey Celika’nın 

işkence görmüş ve tüm hayatını bu travma üzerine kurmuş olmasıdır. Kendisine işkence 

yapan Spinos’tur ancak yazar bunun yalnızca bir görünüm olduğunu düşündürmek ister. 

Böylece Spinos bir çeşit simülakra dönüşmüştür: işkencenin de iktidarın sağlamaya 

çalıştığı düzenin de sıradan bir görünümüdür. Öyleyse gerçeklik, muhatap alınamaz bir 

yerde, fiziksel değil düşünsel dünyadadır. Yazar, sözünü buraya kadar getirmiş olsa da 

finalde çözümsüzlük vardır. Kişiler dondurulur, karakterlerin ne yapacağı seyirciye 

bırakılmak istenir. Yazarın bu seçimi tarafsızlığının göstergesi olarak yorumlanabilir. 

Ancak durum tespiti yapmanın tiyatral açıdan ne gibi bir değeri olduğu tartışmaya açıktır. 

Konumuz bakımından ise görünenin ardındaki gerçek keşfedilmesine karşın eyleme 

geçilmemesi, işkenceciyle de empati yapılması gerektiğinden öte bir idealizme sahip 

değildir. Nitekim Spanos, komünizmin esas sorun olduğunu akılcı biçimde ifade eder: 

“Spanos: Gerçi ben varım, ama başın belaya girmesin... Sana yasak kitaplar 

listesini getiririm. Unuttunsa. Bu Lenin var ya bu Lenin… Tüm toprakları 

köylülerin elinden aldı... Fabrikaları da sahiplerinden aldı... Kime verdi? Devlete 

verdi... Yani Devleti patron yaptı. Herkes de köle oldu... Eşek gibi çalışıyorlar, 

yarım yamalak doyuyorlar ve ayakta duracak kadar uyuyorlar. Ne korkunç bir 

durum değil mi? Bizim komi 'ler de buna özeniyordu... Bereket versin bizimkiler 

devrimi yaptı da...” (Cücenoğlu, 1993:56). 

Diğer yandan Spanos, çocuğuna düşkün bir baba, ülkesine düşkün bir milliyetçidir. Bu 

özellikleri onu, işkenceci olmasına rağmen sempatik bir karakter yapar. Değer yargıları 

iktidara göre değişiyorsa ve tek tek kişiler bundan sorumlu değilse, bunlar içinde savrulup 

gitmekten başka çare yok mudur? Görünenin ardındaki gerçek tespit edilip bırakılmalı 

mıdır, yoksa o gerçeğe ulaşılmaya mı çalışılmalıdır? 

İktidarlara göre değişen değerleri konu alan diğer oyun Recep Bilginer’in Ben 

Kimim’inde de benzer bir ‘tespit edip bırakma’ durumu görülecektir. Oyundaki Ressam 

önceki iktidarlara göre suçlu, yasaklıyken yeni gelen iktidardaki bir bakanın ilgisiyle 



77 
 

büyük, önemli bir sanatçıya dönüşür. Bu oyun da Cücenoğlu’nun Çıkmaz Sokak oyunu 

gibi Türkiye’de geçmez. Zaman ya da ülke belirtilmemiştir. Oyunda devlet dışında, din 

‘gerçeği’nin baskısı da sorgulanır. Adem ve Havva’yı anlatan bir resim yapmaya çalışan 

Ressam’ın yanına Şeytan gelir ve aslında kötü olmadığını, insanlığa onur ve özgürlük 

kazandırdığını anlatarak Ressam’ı ikna eder. Böylece dinin de devletin de insanı esir ettiği 

düşüncesi gelişir. Tanrı’nın kölesi olan insan, devletin de kölesi olmak zorundadır 

(Bakunin, 2016:27). Bunu fark eden Ressam Adem ve Havva’nın yanında Şeytan’ı da 

resmetmeye karar verir, çalıştığı kütüphaneden yasaklı kitapları çıkararak öğrencilere 

dağıtır. Kendi uyanışını gerçekleştirmiş gibidir. Bu girişimlerinden ötürü işinden olur, 

eserleri yasaklanır, peşine polis takılır. Ancak yukarıda değinildiği gibi, iktidar değişince 

üzerindeki yasaklar kalkar ve aranan bir sanatçıya dönüşür. Özdeşlik kuramadığı bir 

iktidar tarafından yüceltildiğinde kimlik bunalımı başlar. Görünen ‘sakıncalı bir adam’ 

olduğunda arkasındaki gerçek devlettir, ‘aranan bir sanatçı’ olduğunda da. Ressam ilk pes 

edişini hükumet değişmeden hemen önce, peşine takılan polisten sıkıldığında yaşar. Artık 

gözetlenmek istemediğinden, özgürlüğü de savunmamaya karar vermiştir. Hükumet 

değişip düşünceleri önemsenmeye başladığında, önce bu duruma isyan eder. Ancak ikinci 

pes edişi uzak değildir. Bu yeni duruma alışır, karısıyla mutlu bir hayat yaşamaya döner. 

Cücenoğlu’nun Çıkmaz Sokak ve Bilginer’in Ben Kimim oyunlarında Celika ve 

Ressam, iktidarın temsilcileri Spinos ve Şef tarafından baskı görürler. Her ikisi de asıl 

muhataplarının bu kişiler değil; onların ardındaki daha büyük bir gerçek olduğunu fark 

ederler. Ancak tıpkı Cücenoğlu’nun yaptığı gibi Bilginer de oyunu -belki başlaması 

gerektiği yerde- bitirir. Bu perspektiften bakıldığında Bilginer süregelen düzeni olumlar 

niteliktedir. Her iki oyunda da mağdur karakterler dışındakiler sistemin yürütücüleri 

olarak konumlanır. Bu Becker’ın “ahlak girişimcileri” olarak tanımladığı kişileri 

anıştırır. Buna göre: 

“Kurallar birilerinin girişiminin ürünüdürler ve böylesi bir girişimi gösteren 

insanları ahlak girişimcileri olarak düşünebiliriz. (…) Tipik olarak misyonlarının 

kutsal olduğuna inanırlar. Pek çok ahlak savaşçısı kendilerince çok güçlü insani 

değerlere sahiptir. Ahlak savaşçısı sadece, kendi doğrularını başkalarına kabul 

ettirmekle yetinmez. Aynı zamanda, kendi doğrularının onları kabul edenler (yani 

ettirdikleri) için de yararlı olacağını düşünür” (Becker, 2015:181-182). 

 



78 
 

Becker’a göre bu ahlak girişimcileri hâkim sınıfa mensuptur (polis, şef, gardiyan gibi) ve 

toplumun alt kademelerine yönelik müdahalelerde bulunurlar. Buna karşı gelen kişi, 

toplum tarafından yine Becker’ın kavramsallaştırmasıyla outsider (harici) konumuna 

itilir ve diretmeye devam ettiğinde yasal yollar gibi daha ciddi yaptırımlarla karşılaşır. 

Her iki yazar da hem kendilerinin hem yarattıkları karakterin toplum dışına itilip outsider 

konumun gelmesini göze almamıştır. Ancak onlara göre görünenin ardındaki gerçeği fark 

ederek uyanış yaşaması gerekenlerin ahlak girişimcileri değil, mağdur edilenler olması 

dikkate değer bir noktadır. 

Yine zamanın ve mekânın belirsiz olduğu Cahit Atay’ın Godot’yu Beklemezken 

oyununda Ahi ve Vahi, tek gerçeklik olarak gördükleri; ancak ne olduğunu bilmedikleri 

Godot’dan kaçar. Godot’nun kendilerini kovaladığına inanan iki arkadaş soluklanmak 

için durduklarında Muto ve onun sırtında yaşayan Beyzo ile karşılaşırlar. Ahi ve Vahi o 

zamana kadar olumlu insani özelliklerin temsilcisidirler. Beyzo akıllarını karıştırarak 

onlara bir oyun oynar ve zavallı Muto’ya onlarca iğne batırarak, fark etmeden işkenceciye 

dönüşmelerini sağlar. Böylece Ahi ve Vahi, Muto’nun Godot’su olmuşlardır. Diğer iki 

oyunda olduğu gibi burada da değerlerin, rollerin değişimine vurgu yapılır. Ahi ve Vahi 

kaçmaktan vazgeçip yerleşmeye karar verdiklerinde nihayet Godot gelir. Ancak 

beklediklerinin tam aksine görmeyen, duymayan bir zavallıdır. İki arkadaş böylece tüm 

korkularından kurtulmuşlardır. Finalde özgürlüklerinin sevincini denize girerek 

kutlamaya karar verseler de yapılacak işler onları beklemektedir, bu planlarını ertelerler. 

Ahi ve Vahi, Celika ile Ressam’dan farklı olarak korkularıyla yüzleşmişlerdir; 

ancak bu yüzleşme kendi çabalarıyla değil, tesadüfen olmuştur. Belki de bu nedenle 

değerini bilip özgürlüklerinin tadına varamamaktadırlar. Yine de Atay, görünenin 

ardındaki gerçeğin aslında o kadar büyük olmayabileceğini vurgulayarak umut aşılar. 

Atay’ın benzer şekilde okunabilecek diğer oyunu Mangoma Maskeleri’dir. Bu 

kez oyun Afrika’da geçer. Bir terör örgütü köyden, kasabadan iş bulmak ya da eğitim 

almak için şehre gelenleri ağına düşürür. Mangoma örgütü zamanla bir siyasi partiyle 

birleşerek devletin içine sızar. İdealize edilen karakter, sosyalist Doktor Lansara’dır. O 

tüm olan bitenin farkındadır. Delikanlı’yı ve Genç Kız’ı uyarır ancak sözlerini 

dinletemez. Bu iki genç Doktor’u yok etme planları yaparken, Doktor ölür. Bir süre sonra 



79 
 

gençler evlenir, çocukları doğmak üzereyken bir çeşit aydınlanma yaşarlar. Doktorun 

mezarına gidip ondan özür dilerler. Atay’ın bu oyunu da umutlu biter, gelecek nesillerin 

daha iyi yaşayacağına dair bir umut görülür. Yine de asıl sorun yani devlet ya da terör 

çözümlenmemiştir. Tıpkı Atay’ın Godot’yu Beklemezken oyununda Godot’ların 

bitmemesi gibi burada da gençleri teröre iten ortam sona ermez. Teker teker bireylerin 

kurtuluşu söz konusudur. Cücenoğlu’nun Çıkmaz Sokak ve Bilginer’in Ben Kimim 

oyunlarında sessizce duruma uyum sağlayan karakterler varken, Atay’ın Godot’yu 

Beklemezken ve Mangoma Maskeleri oyunlarında tesadüfen de olsa özgürleşen 

karakterler görülür. Bu iki oyun finalleri, dolayısıyla idealleştirdikleri bakımından 

melodramatik yapıdadır; kötülükler cezalandırılmasa da sabredenler ödüllendirilir. 

Ülkü Ayvaz’ın Yeniden Yaratma oyununa ise düşsel bir huzursuzluk hakimdir. 

Yazar, çocukluk, gençlik ve olgunluk dönemlerini, yaşamanın, ölümün anlamlarını, 

tanrının varlığını, huzursuz bir toplum fonunda sorgular. Bu huzursuzluğun asıl kaynağı 

çözümlenemeyen bir gerçekliktir. Devlet uçaklardan atılan bildirilerle, burada verilen 

öğütlerle karşımıza çıkar. 

“Sokağa çıkma yasağının olduğu, kaybettiği bir şiir dizesini arayan delikanlının 

siyasi suçlu olarak sorguya çekildiği, emeğin yok edildiği, çocukların şiddete 

başvurduğu, intiharların yaşandığı ve güneşin doğmakta geciktiği bir ortamda 

sözü edilen toplumsal gerçekler bir düşün ya da sis perdesinin arkasından 

verilmeye çalışılır” (Akdenizli, 1999:147). 

Yazarın sözü karmaşıktır. Oyunda bir eylem ya da sebep-sonuç ilişkisiyle bağlı tartışma, 

söyleşme görülmediğinden, karakterlerin üzerlerindeki ağırlığın nedeni anlaşılamaz. 

Zaten finalde tüm bunların bir film çekimi olduğu ortaya çıkar. 

Oyun içindeki oyuna küçük korkular sızmıştır: karanlık korkusu, kaybetme 

korkusu gibi. Bunların ardında yatan gerçek doğrudan verilmez. Uçaktan atılan 

metinlerde, gerçekleşmesi mümkün olmayan direktifler verilmektedir: memur masa 

başında oturmayıp yeni icatlar yapmalı, çiftçiler yepyeni mahsuller geliştirmeli, işçiler 

son nefeslerine kadar çalışmalı, gibi. Distopik bir evren yansılanır. Adalet, devleti 

kontrolü altında tutan egemen iktidarın çıkarları tarafından bloke edilmiştir. Oyunda da 

adalet arayan ya da bu blokajı sorgulayan kişiden çok, içinden konuşan bir yazarı, 

nihayetinde çekimi durduran bir yönetmeni görürüz. Böylece görünenin ardındaki 



80 
 

gerçekle ilgili yapılacak her yorum, Eco’cu bir deyişle aşırı yorum olacaktır. Ayvaz da 

Cücenoğlu ve Bilginer gibi bir tartışma, sorgulama zemini yaratıp oyununu burada 

bırakmıştır. 

Şimdiye kadar ele alınan oyunlarda görünenin ardındaki gerçek ile ilgilenen tüm 

yazarlar oyunlarını ya isimsiz ya uzak diyarlarda geçirmiş, isimsiz kahramanlar 

kullanmışlardır. Bu 12 Eylül’ün cuntacı zihniyetiyle doğrudan muhatap olmamak için 

yapılmış bilinçli bir tercih olabileceği gibi Brechtyen bir etki olarak da yorumlanabilir. 

Seyircinin özdeşlik kurmasını engelleyerek, onu gözlemci, eleştirici konumuna getirmeyi 

amaçlayan epik tiyatronun pek çok özelliğinden sadece bu özelliğin alınması uzak ihtimal 

olarak görünmektedir. Yazarların bu seçimi otosansür olarak uyguladığını söylemek 

yanlış olmayacaktır. 

Gerçekle olan savaşımıyla ele alacağımız oyunlardan açıkça Türkiye’de geçen ilk 

oyun Memet Baydur’un Yeşil Papağan Limitet oyunudur. Oyunda devletin ve 

uygulamalarının ardındaki asıl gerçeğin mafya olduğu gösterilir. Cahit Atay’ın 

Mangoma Maskeleri’ndeki Mangoma terör örgütünün devlete sızması gibi bu oyunda 

mafya devletin içine sızmış, hatta devletin kendisi olmuştur. Yeşil Papağan Limitet 

oyununda devletin ve onun mekanizmalarının ardındaki asıl gerçeklik olan mafya; iş 

dünyası, spor, medya ve sanat ortamlarının desteğini de arkasına alır. Talat, Enver, 

Burhan ve Turhan’ın ortaklığında kurulan paravan şirket Yeşil Papağan Limitet, ülkenin 

asıl yöneticisidir.  

“Adnan- Evet. Ama emirleri ben veririm.  

Talat- Emirleri zat-ı aliniz verirsiniz, sonunda benim dediğim olur.  

Adnan- Bunun bir mahzuru yok. (Beyhan’a) Var mı mahzuru? (…)  

Beyhan- …Tamam! Enver Abi sen hiç merak etme, ben yarın gazetede öbür 

firmaların ne masonluğunu bırakırım, ne komünistliğini” (Baydur, 1994:24). 

 

Bakan, muhabir ve mafya babasının bu diyalogundan ilişkileri, ortaklıkları anlaşılır. 

Yazarın idealize ettiği değerler, duygusal ve incelikli mafya babası Talat üzerinden 

verilir. Talat trafik ışıklarında araba camı silen bir çocukken Enver’le tanışmış, böylece 

hayatı değişmiştir. Onun hikayesinde iki seçenek vardır: yoksulluk ya da bu mafya 

dünyası. Talat sistemdeki yanlışlığın farkındadır, bunun acısını duyar: 



81 
 

“Enver- Geberteceğim hepsini! 

Talat- Hiçbir şeyi değiştirmez bu… 

Enver- Git. 

Talat- Nereye? 

Enver- Bilmiyorum oğlum. 

Talat- Paris’e mi gideyim Filiz’le? (Sessizlik) Memlekete mi döneyim? Dağlara? 

(Sessizlik). Hiçbir yerde rahat bırakmazlar beni. Kimsesiz ve memleketsiz biriyim 

ben… artık. 

Enver- Gerçekten gitmek istersen… ben hallederim gerisini… 

Talat- Biliyorum halledersin… çok kanlı olur ama halledersin. 

Enver- Çocuk yuvası mı açtık burada??! Tabii… Biraz kanlı olacak. 

Talat- Anlamsız bir iş bu. 

Enver- Bizim hayatımız böyle! 

Talat- O zaman… Anlamsız bir hayat. 

Enver- Anlamsız bir hayat olmaz. 

Talat- Hepsini öldürecek misin? 

Enver- Gerekirse. 

Talat- Kendini de öldürmen gerekebilir? 

Enver- Mümkündür, daha oraya gelmedik. 

Talat- Daha hiçbir yere gelmedik” (Baydur, 1994:16). 

 

Talat, sistemin içinde olup buna karşı koyabilecek belki de tek kişidir. Ancak bu düşünceli 

hali romantizminden öteye geçmez, eyleme dönüşmez: “Futbolcuların suçu yok. Bütün 

bir sistemdir söz konusu olan. Yazarı, çizeri, idarecisi, oyuncusu, antrenörü, spor yazarı, 

iş adamı, sinema yıldızı, dansözü, mafyası, seni, beni, hepimize içine alan bir maç bu” 

(Baydur, 1994:31). Bu oyunda Enver ve Talat karakterleri, tarihimizdeki Enver Paşa ve 

Talat Paşa’ya doğrudan göndermedir. Söz konusu paşaların tarihimiz içindeki konumu, 

devlete ve ülke bütünlüğüne verdikleri zararlar ya da faydaları günümüzde dahi 

tartışılmaktadır. 

Yukarıda değindiğimiz oyunlarda gördüğümüz üzere, burada da sorunun kendisi 

ve kaynağı tespit edildiğinde oyun biter. Sistemle olan bağı sarsılan, Becker’cı deyişle 

outsider konumuna gelen Talat, Enver’in tuttuğu bir kiralık katil tarafından öldürülür. 

Düzen sarsılmadan devam eder. 

Görünenin ardındaki toplumsal gerçeğe ulaşmayı idealize eden oyunlar 

kapsamında devlet ilişkilerini konu alan diğer oyunlar Tuncer Cücenoğlu’nun 

Helikopter, Cuma Boynukara’nın O’nun Saltanatı ve Memet Baydur’un Vladimir 

Komarov oyunlarıdır. 



82 
 

Cücenoğlu’nun Helikopter oyunu siyaset – ahlak ilişkisini ele alır. Denizcilik 

Bakanı, yanına müsteşarını, özel kalem müdürünü ve medya çalışanlarını alarak deprem 

sonrası afet bölgesine gitmek ister. Helikopter zorunlu iniş yapınca ıssız bir dağ başında 

kalırlar. Bu sıkışık durum içinde devletin iç yüzü ortaya çıkar. Bakan politikanın bir şov 

olduğunu, iyi değerlendirilirse önemli fırsatlar sunduğunu belirtir: 

“Bakan - Beceriksiz bir bürokratın düşünemeyeceği kadar çok paralar var. Politika 

bir yatırımdır. Hep gündemde kalmayı başarırsan gelecek dönem seçilmen 

kolaylaşır. (…) Bu pastadan pay almak isteyen işini iyi yapmak, durmamak, 

zamanı iyi değerlendirmek zorundadır” (Cücenoğlu, 1993:85). 

Müsteşar ve Kameraman, Bakan’ın bu düşüncelerinin karşısında görünseler de ilişkileri 

küçük atışmalardan öteye gitmez. Zaten sonunda ikna edilenler de Bakan’a karşı gelenler 

olur. 

Fransız Devrimi’nden beri siyaset işlerliğini, yerel sorunların çözümü için gerekli 

olan sistemlerden çok, doktrin ve ideoloji kapsamında sürdürmüştür. Yani siyasetçilerin 

varlık amacının adil bir toplum, refah içinde bir ekonomi yaratmak olduğu görüşü yanlış, 

en hafif deyişle, eksiktir. Modern dünyada siyasetin sınırları silinmiştir. Çalışmamızın 

söz konusu dönemi için distopik müdahaleler olarak verdiğimiz örnekler, siyasetin 

sınırlarının silindiğinin göstergeleridir. Toplumsal uyumun devam etmesi adına 

okunacak-okunamayacak kitaplar belirlenmiş, konuşulacak insanlar, vakit geçirilecek 

yerler, yazılacak yazılar siyasetçilerce çerçevelenmiştir. Bu duruma günümüzden de 

Küçükleri Muzır Neşriyattan Koruma Kurulu’nun aldığı keyfi kararlar ya da fıtrat 

söylemi altında yapılan kaderci, mantıksız açıklamalar örnek gösterilebilir.  Minogue 

devletin ahlakla ilişkisini şöyle açıklar: 

“Modern devletin yeni ortaya çıkmaya çıkmakta olan bu özellikleri yoksulluk ve 

bağımlılığın önemi hakkında bize ipucu vermektedir. Bunlar devletlerin güç 

kazanmalarının kaldıraçlarıdır. Siyasi ahlakçılığın işleyen varsayımı herkesin 

bağımlı ve aptal olduğudur. Bu içeri sızmaya çalışan hataların önlendiği 

mükemmel bir varsayım olarak ortaya konulur. (…) Siyaset bilimi tarzı ne kadar 

çok teorikleşirse sorunların çözümü de o kadar çok idari konulardan olur. (…) 

Başka bir deyişle insanoğlu en son ahlaki ideallere göre şekil verilen bir madde 

olmaktadır” (Minogue, 2002:141). 

Oyundaki pek çok durum ve diyalog; Denizcilik Bakanı’nın deprem bölgesinde yetki 

sahibi olduğu bir durum olmamasından, kameraları açtırıp poz kesmesine kadar, siyasi 



83 
 

ahlakçılığın vurgulanan özelliklerine işaret eder. Bu oyunda görünenin ardındaki gerçek, 

devlet tarafından halkın duygularının sömürülerek, birkaç kişinin zengin edildiğidir. 

Boynukara’nın O’nun Saltanatı oyununda O’na ihtiyaç duyan halkın temsilcileri 

de sahnede görülür. Bu kez çeteden mafyaya, mafyadan devlete dönüşmenin öyküsüdür 

anlatılan. Memet Baydur’un Yeşil Papağan Limited oyunundaki gibi, bu oyunda da fakir 

olan yeraltı insanlarının bu hayattan kurtulmalarının tek yolu çeteleşmek olmuştur. O’nun 

gelip bu çeteyi mafyalaştırması sayesinde pansiyon beş yıldızlı otele, Kör tombalacıktan 

kumarhane işletmeciliğine, Keş uyuşturucu tacirliğinden nakliyeciliğe, Bitli ve Dilber 

fahişelikten işletmeciliğe, Tahtabacak pansiyon işletmeciliğinden milletvekilliğine 

yükselir ve böylece derin devleti oluştururlar. Finalde O’nun ölümüyle tüm bu insanlar 

boşluğa düşer, yeni bir O’nun gelmesini dilerler. Boynukara da diğer tüm yazarlar gibi 

sorunun tespitini yapıp bırakmış, çözüm ya da dönüşüm önermemiştir. 

Memet Baydur’un Vladimir Komarov oyununda bürokratlar aracılığıyla devletin 

işlevi, amacı sorgulanır. Rus Kozmonot Komarov, mekiğinde sorun olmasına karşın apar 

topar uzaya fırlatılmıştır. Bu acelenin nedeni Sovyetlerin, Amerika’ya karşı teknolojik 

üstünlüklerini göstermek istemesidir. Uzay mekiğinin yörüngeden çıkmasına, dolayısıyla 

Komarov’un yok olmasına sadece saatler kalmıştır. Bürokratlar Boris ve Maksim, 

Komarov’un ölümünü hangi afili sözlerle açıklayacaklarını planlamaktadır. Aynı uzay 

üssünde çalışan Elena durumu fark edince devletin bu bilim insanını bile isteye ölüme 

götürdüğünü açıklamak ister. Boris onu durdurur: 

“Boris - Dünyanın en güçlü, en gelişmiş ülkesiyiz biz. Küçük bir kaza, ufak bir 

şanssızlık bu durumu değiştiremez! Gerekirse on tane, yüz tane, biiin tane daha 

uzay gemisi yaparız. On tane, yüz tane, biiiin tane Vladimir Komarov buluruz. Bu 

kutsal topraklardan daha neler neler, kimler kimler çıkar! Bireyleri yüceltmek, 

ülkeyi küçümsemektir” (Baydur, 1993:168). 

Bu oyunda devletin tutumu da siyaset-ahlak ilişkisinin yukarıda değindiğimiz niteliklerini 

örnekler. Bir insanın hayatı, bilim insanının önemi, yetişmesi gibi konular devletin ‘şov’ 

yapmasının yanında ufak konular olarak sunulur. İtibardan tasarruf olmayacağı, aşina 

olduğumuz bir düşüncedir. Vladimir Komarov oyununda da uzay mekiğinin tamir 

edilebileceği bütçenin başkalarının ceplerine gittiği, uzay merkezinin nitelikli değil 

vasıfsız, torpilli çalışanlarla dolduğu ifade edilir. Görünen bilimsel ilerleme aslında 



84 
 

sadece bir gösteridir; arkadaki gerçek, yine birilerinin zenginleşmesi için seferber edilen 

halkın kaynaklarıdır. 

Memet Baydur’un bu oyununda idealize ettiği karakter Elena değil Vladimir 

Komarov’dur denilebilir. Elena çatışmayı yaratır, problemin asıl kaynağını fark eder. 

Ancak Elena tam halkı uyandırmak istediği sırada, bu kez Vladimir Komarov’un kendisi 

tarafından durdurulur. Vladimir’e göre bu yanlışlık, bir sonraki uzay girişimini daha iyi 

kılacaktır. Zaten kendisi hatanın farkında olarak, öleceğini bilerek bu uzay yolculuğuna 

çıkmıştır. Baydur, Vladimir’in bu yaklaşımını göstererek, sorunu tespit etmenin ötesine 

geçer. Oyunun sözü bürokratlar Boris ve Maksim’in yaklaşımını destekler niteliktedir. 

Asıl olan birey değil devlettir; böylece finalde düzen aynı şekilde sürüp gider. 

Bu kapsamda değerlendirilebilecek diğer oyunlardan Yılmaz Onay’ın Karadul 

Efsanesi, emperyalizmin halkları, onlara hiç fark ettirmeden nasıl böldüğünü anlatır. 

Coşkun Irmak’ın Elli Metre Yüksekten İçi Su Dolu Konserve Kutusuna Balıklama 

Atlamak oyununda da halkı kandırmanın ne kadar kolay olduğu gösterilir. Ünlü sirk 

soytarısı Pierre, bu gösteriyi aslında hiç yapmamıştır. Güya gittiği her yerde ayağı 

kırıldığı için sahneye çıkamaz; ancak bu efsane yayılarak onu ünlü ve zengin yapmıştır. 

Şule Gürbüz’ün Akıl Yoktur Ne Yaştadır Ne Başta oyununda ise günlük hayatta 

yaşanan her şeyin “ölüm” gerçeği karşısında değersiz kaldığı anlatılır. Behiç Ak’ın 

Hastane oyununda da bir hastanede bilim, etik görünümünün arkasındaki asal 

gerçekliğin yine birkaç kişinin cebini doldurma çabaları olduğu gösterilir. 

Buna göre Cücenoğlu’nun Çıkmaz Sokak, Bilginer’in Ben Kimim, Atay’ın 

Godot’yu Beklemezken oyunlarında gerçekliğin iktidarlarca değişen yüzü gösterilir. 

Atay’ın Mangoma Maskeleri, Baydur’un Yeşil Papağan Limitet, Cücenoğlu’nun 

Helikopter, Boynukara’nın O’nun Saltanatı oyunlarında halka ve bireylere faydalı, tek 

güvenilir varlık olarak görülen devletin, aslında sadece birkaç kişinin çıkarına çalışan, 

mafyatik bir oluşum olduğu gösterilir. Ayvaz’ın Yeniden Yaratma ile Gürbüz’ün Akıl 

Yoktur, Ne Yaştadır Ne Başta oyunlarında düşünsel boyut daha ağır basar. Buna göre 

gündelik ve toplumsal hayatın tüm görünümlerinin ardında ölüm gibi asal bir gerçeklik 

vardır. Onay’ın Karadul Efsanesi, Baydur’un Vladimir Komarov, Ak’ın Hastane 

oyunlarında ise iktidarların gerçek yüzünü gizleyerek bireyleri kullandıkları gösterilir. 



85 
 

Irmak’ın 50 Metre Yüksekten İçi Su Dolu Konserve Kutusuna Balıklama Atlamak 

ile Cücenoğlu’nun Boyacı oyunları daha kişisel düzlemde gerçeğin örtüklüğünü, bir 

dolantı şeklinde ele alır. Bu iki oyun, dönemin ‘köşeyi dönme’ hayalinin yansımaları 

gibidir. 

Bu gruptaki oyunlarda dikkati çeken bir diğer ortak özellik Baydur’un Yeşil 

Papağan Limitet’i hariç tüm oyunların hangi ülkede, hangi zamanda geçtiklerinin 

belirsiz olmasıdır. Yeşil Papağan Limitet oyununda Enver ve Talat karakterleri ile Enver 

Paşa ve Talat Paşa’ya atıf yapılması, bu oyunu doğrudan bir tarihsel ve toplumsal okuma 

imkânı yaratmıştır. Ancak bu gruptaki diğer tüm oyunlarda uzaklaştırma kullanılmıştır. 

Örneğin Bilginer’in Ben Kimim oyunu kitapların yasaklandığı bir yerde, Cücenoğlu’nun 

Helikopter oyunu deprem bölgesinin olduğu, parlamenter sistemle yönetilen bir ülkede, 

Boynukara’nın O’nun Saltanatı fuhuş, kumar gibi yeraltı işlerinin döndüğü bir yerde 

geçer; ancak ne kişi adları ne diyaloglar ya da yazarın açıklamaları bu oyunların belirli 

bir yere ve zamana ait olduğunu belirtir. Bu kapsamda yazılan oyunlardan Çıkmaz Sokak 

oyununa Kayseri savcılığı, Ben Kimim’e sıkıyönetim savcılığı tarafından soruşturma 

açılması, yazarların bu tutumlarının gerekçesi olarak gösterilebilir. İdeal olan adil bir 

devlet, iyi niyet, ilerici yönetimken; görünenin ardında devletin mafyalaşması, art niyet 

ve gerici yönetim vardır. Konumuz bakımından bakıldığında görünen toplumsal bir 

uyanışın idealize edilmesidir. 

Toplumsal idealizasyonun töre konusunu ele alan oyunlar üzerinden de yapılır. 

Töre, Türk toplumunun belirleyici kavramlarındandır. “Bir toplumdaki ahlaksal davranış 

biçimleri” (Akarsu, 1975:167) şeklinde tanımlanır. Yani bir sosyal inşa olarak ahlak ile 

sıkı sıkıya ilişki içindedir. 

Tarihçesine bakıldığında, göçebe dönemde bir arada yaşamanın kurallarını 

düzenlemek için bir çeşit yazısız hukuk sistemi olarak ortaya çıktığı görülür. Yerleşik 

düzene geçildiğinde ise aşiretler arasında sürmüştür. İsmail Cem “Devlet, Türkiye’nin 

batısında kendini, kurumlarını ve hukukunu kolaylıkla kabul ettirirken, devlet geleneğinin 

olmadığı doğu bölgesinde durum değişiktir” (Cem, 2017:415) der. Yani devlet 

geleneğinin aşiret yasalarına bağlı olduğu doğu bölgelerinde töreye bağlılık esastır. 

Bunun toprak dağılımını, bireysel ve toplumsal ilişkileri, aşiret – devlet ilişkisini, aile içi 



86 
 

ilişkileri belirlemek gibi ekonomik, siyasal ve sosyal gerekçeleri vardır. Yaptırım gücü 

ise haklıyı – haksızı ve cezayı belirlemek gibi sonuçlarla ortaya çıkar.  

Töreyle gelen en büyük yaptırımlar kan davası ve namus cinayetleri olarak 

karşımıza çıkar. Namus, kadın bedenine ve cinselliğine dair düzenleyici bir ilke 

olduğundan, dolayısıyla bu tahakkümden en çok etkilenen kadınlardır. Töre içinde 

aşiretin saygınlığı kadını korumaya bağlıdır. Bu görünüm doğuda daha yoğun karşımıza 

çıkarken, batıda bekaret kavramına indirgenir. Ancak görünümler farklı olsa da yıkıcılığı 

bakımından sonuçlar aynıdır. İsmail Beşikçi kadının göçer aşiret içindeyken daha serbest 

ve aktifken, yerleşik aşiret düzeninde bakkala bile gitmesinin yasak olduğunu belirtir 

(Beşikçi, 1969:144). Şehir yaşamında kadının statüsü yükselmişse de köyden kente göç 

eden aileler adetlerini şehirde sürdürmektedir. Töreyi sorunsallaştıran oyunlarda da bu 

gözlenir. 

Oyun yazarlığımızda bu kapsamda karşımıza çıkan ilk oyun 1970 döneminde 

bahsettiğimiz Recep Bilginer’in Sarı Naciye oyunudur. Naciye kaçarak evlendiği için 

törelere karşı gelmekle suçlanmıştır. Ancak ilk kez bu dönem oyun yazarlığında törenin 

yıkıcı yönünü gösteren oyunlarda bir yığılma olur. Bunlar Murathan Mungan’ın 

Mezopotamya Üçlemesi Mahmud ile Yezida (1980), Taziye (1982), Geyikler Lanetler 

(1992), Orhan Asena’nın Ölümü Yaşamak (1982), Tuncer Cücenoğlu’nun Kadıncıklar 

(1983), Yüksel Pazarkaya’nın Mediha (1989), Dinçer Sümer’in Ali Ayşe’yi Seviyo 

(1993), Özer Arabul’un Gecenin Tadı (1994), Özen Yula’nın Dünyanın Ortasında Bir 

Yer (1994), Hasan Erkek’in Eşik (1997) oyunlarıdır. 

Yukarıda değindiğimiz gibi köyde geçen oyunlar Mungan’ın Mezopotamya 

Üçlemesi, Asena’nın Ölümü Yaşamak, Pazarkaya’nın Mediha, Yula’nın Dünyanın 

Ortasında Bir Yer oyunları aşiret yasalarını ve doğrudan töreyi konu edinirken, şehirde 

geçen oyunlardan Cücenoğlu’nun Kadıncıklar oyunu köyden kente göçle takip edilen 

töreyi, Sümer’in Ali Ayşe’yi Seviyo, Erkek’in Eşik ve Arabul’un Gecenin Tadı oyunları 

namus, beraket kapsamlarında töreyi ele alır. Tüm oyunlarda idealize edilen toplumsal 

yapı, töre geleneğinden uzak olandır. 



87 
 

Mungan’ın üçlemesi, birbirinden bağımsız oyunlardan oluşur. Ortak olan 

toplumsal yapı ve ilişki biçimleridir. Mahmud ile Yezida oyununda birbirini seven, 

ancak farklı dine ve etnik kökene sahip gençlerin trajedisi yansıtılır. Taziye oyununda bu 

kez farklı aşiretlerin arasındaki kan davası ve aşk temaları vardır. Geyikler Lanetler’de 

de aynı temalar işlenir. Her üç oyunda da törelerin yaptırımları uygulanır, kadınlar, 

erkekler, çocuklar ölür. Medea tragedyasını anıştıran Mediha oyunu erkek çocuk 

doğurma zorunluluğu, kuma geleneği bakımından töre kapsamında okunabilir; finali de 

tıpkı tragedyadaki gibi yıkımla sonuçlanır. Özen Yula’nın Dünyanın Ortasında Bir Yer 

oyununda törenin yansımaları birkaç perspektiften verilmiştir: Emre Bey kardeşini 

öldürterek onun karısıyla evlenir, diğer yandan ırgat kadınların yıkımları vardır. Sena 

kumadan olan oğlunu, Ahten öz oğlunu öldürür, Melek törelerden kaçmak isterken ölü 

doğum yapar, Ahten’in aşık olduğu adam yine Emre tarafından öldürülür. Bu kapsamdaki 

oyunlardan Orhan Asena’nın Ölümü Yaşamak, töreye son vermesi bakımından ayrılır. 

Bu oyunda doğrudan idealize edilen bir kahraman, Mustafa vardır. Mustafa’nın 

girişimiyle kan davası biter, töre son bulur: 

“Mustafa – Yanlış yoldayız biz. Gel barışalım! Bu kan kurusun artık aramızda. 

(…) Cesaret nedir bilir misin? Doğru bildiğini, herkese ters düşeceğini bile bile, 

her gün yüzüne tükürüleceğini bile bile savunmak, savunabilmek. Gel barışalım” 

(Asena, 1995:90). 

Diğer oyunlarda ideal toplumsal düzen, kötü olan gösterilerek ifade edilirken; bu oyunda 

yazar, mesajını doğrudan Mustafa’nın ağzından söyletir. Bu bakımdan geleceğe dair umut 

taşıyan bir oyundur. 

Şehirde geçen oyunlardan Tuncer Cücenoğlu’nun Kadıncıklar oyununda törenin 

en çarpıcı yansıması yine namus kavramı üzerindendir. İnci, ailesinin rızası dışında bir 

adamla kaçarak evlenince töre devreye girer. Köyden kente kaçmış, burada izini süren 

memleketlileri ve ağabeyi, kocasını öldürmüştür. Ağabeyi hapse girince törenin 

durulduğunu sanan İnci, bir genelevde çalışmaya başlar. Sonunda töre yerini bulur, İnci 

de öldürülür. Şehir hayatında geçen oyunlardan Hasan Erkek’in yazdığı Eşik’te yine 

köyden göç etmiş bir aile konu edilir. Ailenin genç kızı İpek, evlilik hayali kurduğu 

adamdan hamile kalınca kendini asar. Bu oyunda namus cinayeti intihar görünümünde 



88 
 

yansıtılmıştır. İlginç olan bu büyük olayın, ailenin şehir hayatına kültürel uyumunda 

karşılaştığı sorunlar içinde sıradan bir motif gibi kullanılmasıdır. 

Özer Arabul’un Gecenin Tadı ve Dinçer Sümer’in Ali Ayşe’yi Seviyo oyunları, 

Erkek’in Eşik oyununda olduğu gibi bekaret tabusunu konu edinir. Gecenin Tadı’nda 

Güler, ilk kez birlikte olduğu adam tarafından terk edilince bunalıma girer. Ali Ayşe’yi 

Seviyo oyunu, töre kavramının şehir yaşamında, çocuk büyütme pratiğindeki pekiştirici 

görünümünü sergiler: 

“Fatma - Amanın da benim gül kızıma…  

Sitare - Amanın da benim civanıma… 

 Fatma - Pis adamlar sataşmış.  

Sitare - Mundar kadınlar dadanmış.  

Fatma - Aman diyeyim, gözünü dört aç yavrum…  

Sitare - Karı kız demek, çıyan demek, kırk bacaklı akrep demek..  

Fatma - Erkek kısmına güven olmaz minnoşum, insanı öyle bir şey eder ki…  

Sitare - Aman çocuğum uzak dur, fellik fellik kaç!  

Fatma - Kurt gibi dişlerler.  

Sitare - Yılan gibi sokarlar.  

Fatma - Saldırırlar.  

Sitare - Öldürürler.  

Fatma - Sözümü kulak vermezsen başını taşlara vurursun.  

Sitare - Aklını başından alırlar, sınıfta kalırsın.  

Fatma - Vallahi evde kalırsın.  

Sitare - Hamal olursun.  

Fatma - Erkekler zibidi.  

Sitare - Kızlar düttürü.  

Fatma - Ben kızımı paşa gelini yapacağım.  

Sitare - Ben oğluma müdür kızı alacağım” (Sümer, 2003:26). 

 

Oyunlarda da görüleceği üzere kadın bedeni üzerinden hegemonyayı sürdürmek namus, 

bekaret gibi kavramlardan geçer. Namus neredeyse mutlak olarak evlilik dışı cinsel 

ilişkinin gerçekleşmemesi anlamında kullanılır (Bora, 2005:67). Dolayısıyla namus bir 

kez kaybedildiğinde geri kazanılamaz ve telafisi yoktur. Bu yalnızca erkekler tarafından 

değil, kadınlar tarafından da kabul gören, yeniden üretilen ve Sümer’in Ali Ayşe’yi 

Seviyo oyununda görüldüğü gibi kuşaktan kuşağa aktarılarak pekiştirilen bir yargıdır. 

Namus ve bekaret ilişkisinde öne sürülen asıl mantık çocuğun kimin soyundan geldiğinin 

bilinmesidir ve bu da yine içe kapalı aşiret törelerini destekler. Ancak aşiret dışı 

topluluklarda da bekaret/namus konularına saplantılı derecede önem verilmesi, psikolojik 



89 
 

bir anlamlandırmayı gerekli kılar: “namus cinayeti, aileyi koruma kisvesi altında 

sergilenen, ensest kaynaklı kıskançlıktır” (Tillion, 2006:129).  

Yukarıdaki model oyunlarda (Ölümü Yaşamak hariç) önerme olmadığı için, 

sağduyu perspektifinden bakılmadığında birer ibret oyunu olarak yorumlanabilir: “farklı 

dinden, mezhepten, aşiretten biriyle aşk yaşamak cezalandırılacağından, bu hatalara 

düşmemek gerekir”. Ancak burada yazarların ibret alınması istedikleri konunun aşkta 

temkinli olmak değil, toplumsal eleştiri yapmak olduğunu varsayıyoruz. Töre ve getirdiği 

davranış kalıpları ne bireyi ne toplumu korumakta, her iki yönden de yıkım getirmektedir. 

Böylece bu oyunlarla idealize edilen toplum düzenini özgür, demokratik, hukuka bağlı 

toplum olduğu yorumu yapılabilir. 1980 – 2000 döneminde toplumsal ortama damgasını 

vuran töre-namus cinayetleri, devlet eliyle yapılan bekaret kontrolleri gibi güncel konular, 

oyunlarda bu şekilde yansımasını bulmuştur. 

1980-2000 döneminde sayıları azalmakla birlikte, köyü ve köylüyü idalize eden 

oyunlar da yazılmıştır. Kenan Işık’ın Behçet Bey’in Fötr Şapkası (1981), Bebek 

Uykusu (1984), Bilgesu Erenus’un Misafir (1984), Nezihe Meriç’in Sevdican (1984), 

Ülker Köksal’ın Gün Dönerken (1986), Memet Baydur’un Kamyon (1990), Cuma 

Boynukara’nın Muhtaro (1991), Turgay Nar’ın Çöplük (1995), Hasan Erkek’in Eşik 

(1997) oyunları bu bağlamda anılabilir. 

Işık’ın Behçet Bey’in Fötr Şapkası oyunu dışındaki tüm oyunlar, köylü 

idealizasyonunu göç üzerinden ele almıştır. Bunda dönemdeki göç hareketliliğinin etkisi 

vardır. Örneğin 1970’te şehirdeki nüfus oranı %38.45, kırdaki nüfus oranı %61.55’ken; 

1980’de şehir nüfusu %43.91’e çıkmış, kır nüfusu %59.19’a düşmüştür. 1990’da ise bu 

oran şehirde %59.01’e ulaşmış, kırda %40.99’a gerilemiştir (Sağlam, 2006:37). 

Dolayısıyla oyunlarda da köylü – kentli çatışması, özellikle kültürel sorunlar bakımından 

ve şehir ortamı içinde ele alınır. 

Işık’ın Behçet Bey’in Fötr Şapkası oyununda köylü Ana’ya karşı Behçet Bey 

devleti, şehri temsil eder. Toprak davası yüzünden çatışma yaşarlar. Finalde Ana 

kazandığında, Behçet Bey’in fötr şapkasına hınçla ateş eder. Köylü kazanmış; ancak bu 



90 
 

sonuca ulaşana dek pek çok kayıp vermiştir. Diğer yandan köyden kente göç eden Abuzer 

ile Bekir’in hikayeleri ilerlemektir. Bu kişiler şehirde yaşayamayacaklarını anlarlar. 

Cumhuriyet tarihi boyunca yazılan oyunlarda köylü iyi, saf, mert gibi 

özellikleriyle idealize edilir. Köyü ve köylüyü idealize etmek, toplumcu gerçekçi 

yaklaşımın göstergesidir. Ezen – ezilen, ağa ya da muhtar – köylü, şehirli – köylü 

çatışmalarıyla ele alınır. Bu çatışmalar daha geniş bir evrende, sınıf çatışması olarak 

yorumlanabilir. Köylünün tarafını tutmak, burjuvaziye karşı bir duruştur. Yazarların bu 

idealizasyonu yaptıkları oyunlar, daha çok bir sergileme niteliğindedir. 

Yine Işık’ın oyunu olan Bebek Uykusu’nda köylü Osman, Avrupa’da üniversite 

eğitimini tamamlamış, ülkesine dönünce büyük şehre yerleşmiştir. Karısının ailesi şehir 

kökenlidir, Osman’ı aşağılayarak kimlik bunalımı yaşamasına neden olurlar. Osman’ın 

ninesi köyden gelir; ancak karısı onlarla kalmasını kabul etmeyince nine, Osman’ın 

kollarında can verir. Bu köylünün direnememesinin bir göstergesidir. Bilgesu Erenus’un 

Misafir oyununda ise Musa Tezer ve ailesi Almanya’dan köylerine döner; ancak burada 

köylü tarafından dışlanırlar. Final mutlu sonla biter, ait oldukları yere dönerler. Ülker 

Köksal’ın Gün Dönerken oyununda Nurcan, tatilini geçirmek için arkadaşları ile birlikte 

köyüne gider. Köy evinde mısır ekmeği yemek, Trabzon peyniri yanında Fransız şarabı 

içmek, Brezilya kahvesi, İspanyol konyağı içmek gibi eylemlerle Nurcan’ın ve şehirli 

arkadaşlarının, köy ortamına uyumsuzlukları vurgulanır. Sonunda buraya ait 

olmadıklarını fark ederek, köydeki topraklarından da vazgeçerek şehre dönerler. 

Buradaki köylü idealizasyonu Nurcan ve İnci’nin düştüğü gülünç durumlar ve köyde 

yaşayan diğer kişiler üzerinden yapılır. Nezihe Meriç’in Sevdican oyununda ise göçü bir 

çözüm olarak gören kadınların hezeyanları anlatılır. Ayşe, kocası tarafından aldatıldığını 

öğrenince çocuklarını annesine bırakarak Almanya’ya gider. Binay istemediği evliliği 

bitirdikten sonra iki seçeneği kaldığını düşünür: gurbete gidip işçi olarak çalışmak ya da 

zengin bir adamın metresi olmak. Fazilet de kocası ölünce çalışmak için Almanya’ya 

gitmek zorunda kalır. Ancak tüm kadınlar kadınlar çeşitli gerekçelerle geri dönerler. 

Ülkelerinden uzaklaşmak onların özgür ya da mutlu yaşamalarını sağlamaz. İrep Ana ise 

göç neticesinde köyünde yalnız kalmış yaşlı bir kadındır. Bu kadınlar için kurtuluş başka 

ülkelerde değil, kendi topraklarındadır. Daha önce değindiğimiz Hasan Erkek’in Eşik 



91 
 

oyununda köyden kente göç eden bir ailenin, Işık’ın Behçet Bey’in Fötr Şapkası 

oyunundaki Abuzer ve Bekir gibi yaşadıkları kültürel şok, uyum problemleri ve bunun 

sonucundaki yıkımı anlatılır.  Bu oyunlarda köylüler sahip oldukları değer yargılarını, 

şehirde kaybetme tehlikesi ile karşılaştıklarından, idealize edilmiştir diyebiliriz. 

Baydur’un Kamyon ve Cücenoğlu’nun Çöplük oyunları ise doğrudan köyü ve 

köylüyü idealize etmezler. Ancak taşıdıkları köyle bağlantılı motifler ve kişiler aracılığı 

ile köyden kente göçe mecbur kalmanın gerekçelerini açıklarlar. Bu nedenle söz konusu 

iki oyunda idealize edilen, şehir yaşamıdır denilebilir. Kamyon oyunu köyden kente 

çalışmaya giden insanların kamyon bozulup dağ başında kalma durumları üzerine 

kuruludur. Şehir – köy kıyaslaması şöyle yapılır: 

“Necati – Asfalt yolu bırakmeyceen… Şeher ışıklarını arkandan ve önünden hiç 

eksik etmeycen. Her bi yanın benzinci, kayfehane, ev, fabrika filan olacak… O 

zaman kamyon mu bozuldu? Zırt diye tamir ettirir, yoluna divam edersin…. Ne 

işimiz var bizim dağ başlarında? Nerden uydum senin gibi bir ayının sözüne!”  

(Baydur, 1994:136). 

(…) 

“Şaban – Sıkıldım bu dağ başında.  

Abuzer – Dağları severim ben.  

Şaban – Ben şeherleri tercih ederim.  

Abuzer – Sen şehirlisin ya… ondandır.  

Şaban – Alay etme abi, gözünü seveyim. Şehir kim, ben kim?  

Abuzer – Sen demiyor musun şehirleri severim diye?  

Şaban – Ne var bunda? Köylüler şehirler sevemez mi? Yasak mı?  

Abuzer – Yasak.” (Baydur, 1994:153). 

 

Meriç’in Sevdican oyunundaki kadınların kurtuluşu Almanya’da görmesi gibi Baydur’un 

Kamyon oyunundaki bazı oyun kişileri kurtuluşu şehirde görür. Ancak şehirde kötü 

çalışma koşulları, küçük görülme gibi hezeyanlar yaşayacaklardır. Cücenoğlu’nun 

Çöplük oyununda ise Aymelek ve abisi Haco, kente göç etmeyi başarmışlardır fakat 

çöplükte yaşamaya mahkum olurlar, Aymelek ölür… Bu hayat, sonlarını getirir. 

Boynukara’nın Muhtaro oyununda Hilafo’nun şu repliği, köydeki ortamı açıklar: 

“Hilafo – Hangi iş doğru gidiyor, söyleyin. Yol yapmışlar kapandı. Okul 

yapmışlar, öğretmen yok. Sağlık ocağı diyorlar, ahır olmuş. Bir cami yapılacaktı 

hala ses seda yok. Telefon çekmişler çalışmıyor. Direk dikmişler, sözde ceryan 



92 
 

var, üç ayda üç gün lambalar yanıyor. Çeşme diyorlar, su yok. Muhtaro bu işi 

bilmiyor, o mühür bende olacaktı ki siz görecektiniz” (Boynukara, 1997:159). 

Buna göre toplum, devletin eşitlikçi olmayan tutumu nedeniyle mağdur olmakta, göçe 

mecbur bırakılmaktadır. Özetle dönemde yapılan toplum idealizasyonu; görünenin 

ardındaki gerçeği fark ederek uyanış yaşayan, töre gibi geleneksel adetlerden ve bunun 

bekaret sorunu gibi ‘modern’ yansımalarından kurtulmuş ister köyde ister kentte, eşit ve 

özgür yaşayabilen toplumdur. 

2.1.2. Ailenin İdelizasyonu 

Toplumsal idealizasyonun diğer bir yansıması, aile için yapılandır. Sevgiye 

dayanan aile birliği idealize edilirken, maddi değerleri öne çıkaran aileler eleştirilir. Aile, 

Türk toplumu için daima özel bir değere sahip olmuştur. Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte 

ailenin idealizasyonu doğrudan devlete bağlanır. Anayasa’nın 41. Maddesinde “Aile Türk 

toplumunun temelidir” ifadesinden anlaşıldığı üzere devlet ile aile sıkı bir ilişki içindedir. 

Henüz 2002 yılına dek Anayasa’da erkeğin ailenin reisi olduğu, kocanın kadın ve 

çocukların bakımından sorunlu olduğu maddeleri yer almaktaydı. Türkiye’de, evlilik 

çeşitlerinin (eşcinsel evlilik gibi) olmaması, evlilik dışı çocuk yapılamaması gibi 

kanunlar, devletin idealize ettiği aileye dair bilgi verir. Buna göre ideal Türk ailesi anne 

baba ve çocuktan oluşan çekirdek yapıda, tekeşli, heteroseksüel, modern ve aydın bir 

babanın otoritesinde yaşayan, eğitimli ve evine sadakatle bağlı bir anneyi içeren 

yapıdadır. 

2013 yılında İstanbul’da düzenlenen “Başka Bir Aile Mümkün mü?” 

sempozyumunda ailenin idealizasyonuna dair Kerestecioğlu’nun yaptığı şu tespit, 

çalışmamız bakımından önemlidir: “İdeal aile kavramının kendisi aslında ailede bir 

problem olduğunu ifşa ediyor. Aile kendiliğinden ideal olamıyor; ideal hale getirilmesi 

gereken bir olgu” (Kerestecioğlu, 2003:10). 1980 – 2000 döneminde aile temasını ele 

alan oyunların, aile yapısının olumsuz nitelikler taşıdığını savunduklarını söylemek yanlış 

olmayacaktır.  

Bu dönemde aile temasını ele alan oyunlarda ne Reşat Nuri Güntekin’in Yaprak 

Dökümü oyunundaki gibi toplumsal ve bireysel sorunları eriten aile ne Cevat Fehmi 

Başkut’un Kadıköy İskelesi ya da Ülker Köksal’ın Adem’in Kaburga Kemiği 



93 
 

oyunlarındaki gibi ailesi için her şeyi yapabilecek anne figürü ne de Recep Bilginer’in 

Sarı Naciye, Güntekin’in Balıkesir Muhasebecisi oyunlarındaki gibi çocukları, eşi için 

kendini feda eden baba figürü vardır. Aile sevgisiz, huzursuz, varoluş nedeni maddi 

koşullara dönüşen bir kurum olarak eleştirilmektedir. Kardeşlik ilişkileri de örneğin 

Turgut Özakman’ın Kanaviçe oyunundaki gibi destekleyici değildir. Toplulukçu 

değerler yerini bireyci değerlere bırakmıştır. 

Bu kapsamda değerlendirilecek model oyunlar; geleneksel aile yapısının maddi 

değerler karşısında çözülmesini anlatan Orhan Asena’nın Seyisbaşı Konağı (1980), aile 

kurumuna kadınların muhtaciyeti ya da erkeklerin hırsları üzerinden yaklaşan Recep 

Bilginer’in Oyun Bitti (1981) ve Kıskanç (1987), Bilgesu Erenus’un İkili Oyun (1981), 

Hidayet Sayın’ın Köklerdeki Kurtlar (1982) ve Fiyasko (1985), Sevim Burak’ın 

Sahibinin Sesi (1982) ve İşte Baş İşte Gövde İşte Kanatlar (1981), Necati Cumalı’nın 

Bir Sabah Gülerek Uyan (1985), Refik Erduran’ın Tamirci (1986), Oktay Rifat’ın 

Yağmur Sıkıntısı (1988), Necati Cumalı’nın Yalnız Ölü (1990) oyunlarıdır. Fiyasko, 

Yalnız Ölü ve Adalet Ağaoğlu’nun Çok Uzak Fazla Yakın (1988) oyunları, kardeşlik 

bağlamında da değerlendirilecektir. Diğer yandan, nicelik olarak azalmakla birlikte, bu 

dönemde de kadınların erkeklerin zaaflarından faydalanarak aileyi yıkıma sürüklediğini 

anlatan Tuncer Cücenoğlu’nun Dosya (1985), Recep Bilginer’in Karım ve Kızım (1982) 

oyunları yazılmıştır. 

Orhan Asena Seyisbaşı Konağı oyununda, oyun yazarlığı tarihimizin 

başlangıcından beri var olan bir konuyu işler. Sedat Simavi’nin Hürriyet Apartmanı, 

Cevat Fehmi Başkut’un Koca Bebek, Ahmet Kutsi Tecer’in Satılık Ev ve Turgut 

Özakman’ın Kanaviçe gibi oyunlarında konak yaşamının bir mekândan fazlasını işaret 

ettiğini görmüştük. Konak milli değerlerin göstergesi olarak kullanılır. Buranın yıkılması, 

sosyo kültürel bir teslimiyeti sembolize eder. Asena’nın oyununda Seyisbaşı ailesinin son 

temsilcisi olan Nihal Hanım da konağa, dolayısıyla geleneklerine, değerlerine sahip 

çıkmak ister. Ancak bir inşaat firmasının teklifinden sonra, oğulları konağın 

satılmasından yanadır. Nitekim konak satılmasa da yaşam, Nihal Hanım’ın idealize ettiği 

gibi sürmez artık. Oğulları ahlak dışı ilişkiler yaşar, bir bir evi terk ederler. Aile bağlarıyla 

birlikte anılan sevgi, saygı, dayanışma, huzur gibi olumlu değerler yerini hoyratça maddi 



94 
 

çıkarcılığa bırakmıştır. Bu olumsuz özellikler gösterilerek ideal aile tipi belirlemesi 

yapılır. 

Oyun yazarlığımızda kadın, çoğunlukla eş ve anne olarak fedakâr, pasif 

karakterde çizilmiştir. Ancak özellikle 1980’lerle birlikte kadının pasif ve teslimiyetçi 

hali, direnişe dönüşmese de melankolik bir sorgulayıcılığa dönüşmüştür. Sonuçta kadın 

yine teslimiyetçidir; ancak artık olan bitenin farkındadır. Bu farkındalık kaçınılmaz 

olarak psikolojik bunalıma yol açar. 

Bu dönemde yazılan oyunlarda kadınlar, erkeklerle muhtaç olma durumu 

üzerinden ilişki kurar. Sevim Burak’ın İşte Baş İşte Gövde İşte Kanatlar ve Sahibinin 

Sesi oyunlarında kadınlar, maddi gerekçelerden ötürü erkeklere muhtaçtır. İşte Baş İşte 

Gövde İşte Kanatlar’ın Melek’i on üç yaşında köyünden alınıp Ziya’nın ailesinin 

Kuzguncuk’taki yalısına evlatlık olarak verilmiştir. Ziya Melek’e maddi ya da manevi 

olarak destek olmamış, onu hizmetçi gibi, asgari ihtiyaçlarını giderecek şekilde 

kullanmıştır. Diğer yandan sadakatsizdir. Ancak Melek tüm bunları görmesine karşın 

sesini çıkaramaz. Çünkü onun için başka bir hayat yoktur. Diğer kadın oyun kişisi Nivart 

için de Ziya Bey bir otorite figürüdür. Fatma Keçeli, Melek ve Nivart’ın bir araya 

geldiklerinde güçlendiklerini ve Ziya Bey’in iktidarını sarsacak konuşmalar yaptıklarına; 

bu nedenle Ziya Bey’in bu kadınların bir araya geldikleri her zaman onları ayırdığına 

dikkat çeker (Keçeli, 2007:137). 

Sahibinin Sesi’nde ise Zembul ve Bilal çifti karşımıza çıkar. Bilal paranoyak bir 

adamdır. Zembul’den şüphelenir, psikolojik baskı uygular. O da Melek gibi özellikle 

maddi olarak Bilal’e bağımlı, muhtaçtır. On yıldır söz verdiği nikahı kıymaz, çocuk sahibi 

olmak hayalini gerçekleştirmesine izin vermez… “Bu kadınlar yalnızlık çekmiş, isyan 

etmek için geç kalmışlardır” (Belkıs, 2009:33). 

Recep Bilginer’in Kıskanç oyununda ise hem maddi hem manevi gerekçelerle 

erkeklerle muhtaçlık ilişkisi kuran Mualla’yı görürüz. İlk kocası Sedat’ın eşcinsel olduğu 

ortaya çıkmıştır. Aradığı cinsel ve duygusal tatmini bulamayan Mualla, Şerif’in yalısına 

kaçar. Bu kez de Şerif patolojik boyutta kıskanç çıkar; Mualla’yı eve kapatır, kalın 

perdeler takar, pencereleri dahi kilitler; kamusal yaşantısı olmasına izin vermez. Diğer 



95 
 

yandan geleneksel bir adam olan Şerif, evlenmeden Mualla’yla birlikte olmayacaktır. 

Mualla’nın istekleri yine tatmin edilmez. Şerif’in işleri bozulunca, Mualla avukat olan 

eski kocasından yardım ister. Böylece her şey düzene kavuşur. Mualla, melodramatik 

kurgunun yapısına uygun olarak sabretmiş, sonunda, en azından söylem düzeyinde 

kazanmıştır. Şerif kıskançlığının, yalnızlık korkusundan kaynaklandığını anlar. Mualla 

ise tipik bir kadın karakter olarak başına her ne gelirse çekecektir. Çünkü bağımsız bir 

karaktere sahip değildir. Bilginer de idealizasyonu olumsuz nitelikleri vurgulayarak 

gerçekleştirir. 

Evlilik bağını karı kocanın sevgisiz ortaklığı olarak ele oyunlara model olarak 

Bilgesu Erenus’un İkili Oyun ve Oktay Rifat’ın Yağmur Sıkıntısı oyunları 

gösterilebilir. İkili Oyun’da Nur ve Erol Ege kıyılarında kamp yapmaktadır. Nur 

depresyonda olduğu için bu seyahati doktoru önermiştir. Öğreniriz ki bu çift bir 

zamanların devrimcilerindendir. Ancak Erol günün şartlarına uyum sağlamıştır, Nur ise 

bu durumdan şikayetçidir. Erol ev içi işlere karışmazken, çocukların bakımı, ev işleri gibi 

sorumluluklar Nur’un üzerindedir. Diğer yandan Nur bir bankada çalışmaktadır. Değişen 

üretim ilişkileri ataerkil aile yapısını kırmış görünmesine karşın, eril referanslar aileyi 

ideolojik olarak kuşatmayı sürdürmektedir. 

Kadının çalışma hayatına dahil olması, onu özgürleştirmemiş, yüklerini 

hafifletmemiş, tam aksine sorumluluklarını artırmıştır. Nur da bu durumun farkındadır. 

Ancak oyun boyunca kocası tarafından bu hayatı yaşamanın başka seçeneği olmadığına 

ikna edilir. 

“Nur: (Aynadaki kendine) Küçük burjuva aydını olacak, sen de… Genç kuşaklar 

mezarımıza işeyecek bizim” (Erenus, 1981:83). 

“Erol: Bak, gelişmiş ülkenin aydını çözümlemiş meseleyi. Ne yapıyor? Olaylara 

dışardan bakıyor. Resmen dalga geçiyor herifçioğlu çevresinde olup bitenlerle… 

Az gelişmiş bir ülkenin aydını olarak biz daha da muhtacız buna” (Erenus, 

1981:31). 

Bu karşıtlıklarına karşın Nur ve Erol çatışma içine girmezler, doğrudan uzlaşarak 

yaşamlarına kaldıkları yerden devam ederler. Bu yaklaşımları, giriş bölümünde 

değindiğimiz statüko önyargısının bir yansımasıdır. 



96 
 

Rifat’ın Yağmur Sıkıntısı oyununda Arif ve İnci’yi gördüğümüz daha ilk 

sahnede, kadının tüm modernleşme, eşitlenme çabalarına rağmen aile içinde değişmeyen 

geleneksel konumunu görürüz. İnci, kocası tarafından kahvaltının hazır olmadığı 

gerekçesiyle azarlanır. İnci de Nur gibi dalgın, depresiftir. Bu çift ne duygusal 

bakımından birbirini tatmin edebilmektedir ne de dünya görüşleri benzerdir. Birbirlerini, 

ortak tanıdıkları insanlarla aldatırlar. Öte yandan Arif insanları kullanmayı, esnafa borç 

yapmayı düstur edinmiştir. İnci ise bu durumdan muzdarip olur: 

“İnci: Seninle yaşamak istemiyorum. Yaşadığım kadarından da iğreniyorum.  

Seninle geçen dört yılımı unutabilirsem, o günleri yaşamadım diyebilsem 

kurtulurum belki. Ama yaşadım seninle, yaşadım ve kirlendim” (Rifat, 1988:24). 

İnci, duygusal bir sığınak olarak gördüğü Vedat tarafından da aldatılınca bunalımı iyice 

artar. Arif’le İnci arasında güvenilir duyguların kırıntısı bile bulunmaz. Arif, günün 

adamıdır: 

“Arif- Bırak bu ipe sapa gelmez düşünceleri! Biz kendi yağıyla kavrulan, ayağını 

yorganına göre uzatan sümsük kişilerden değiliz. Bizim ufak tefek hesaplar 

umurumuzda değil. Geçti o bir lokma, bir hırka çağları. Bizim gözümüz 

zenginlikte. Borçlu olacaksın ki, borç alasın” (Rifat, 1998:5).  

(…) 

“Arif- Ben bu düzenin gereğini yerine getirmeye çalışıyorum. Yüreğimin sızladığı 

çok oluyor. Sağlam bir düzenin komisyoncu Arif’i başka bir adam olabilirdi. 

Yalnız şu var: Ahlakçılık deyince, senin gibi düşünenlerin aklına kazma 

sallayarak alın teriyle para kazanmak geliyor. Yok öyle şey! Ben kazma sallamam. 

Ben boşluklardan faydalanarak para kazanırım. Ben aklımı kullanırım” (Rifat, 

1988:19). 

Öyle ki karısının kendisini aldatmasından bile etkilenmez Arif. Derhal bunu nasıl maddi 

olarak lehine çevirebileceğini düşünür. Ailenin işlevleri olarak tanımlanan biyolojik, 

ekonomik, toplumsallaştırıcı, duygusal, koruyucu niteliklerinden hiçbiri bu ailede yoktur. 

İnci bu bunalımdan çıkış yolunu intihar etmekte bulur. İdeal aile tasarımı, 

ulaşılamayacak, umutsuz bir yerdedir. 

Kadınların toplumsallaşmak için erkeklere ihtiyaç duymalarından ötürü aile 

kurmaları Recep Bilginer’in Oyun Bitti ve Cumalı’nın Bir Sabah Gülerek Uyan 

oyunlarında karşımıza çıkar. Oyun Bitti’de bir erkeğe kamusal hayata kendisini kabul 

ettirebilmek için gereksinim duyan Münevver ile maddi olarak ayakta kalmak için 

gereksinim duyan Meliha bir arada verilir. Münevver’in kocası bir kazada ölünce, 



97 
 

arkadaşı Meliha ve kocası Halit ona destek olmaya çalışırlar. Zamanla Münevver ile Halit 

arasında duygusal bir bağ oluşur. Münevver kocasından kalan arsaları satar, malları için 

Halit’e vekalet verir, onun kumar borçlarını öder, parasını istediği gibi kullanmasına izin 

verir. Sonunda elinde bir tek oturduğu ev kalır. Münevver kullanıldığını fark ettiğinde 

Halit’i vurup intihar eder. Var oluşunun her iki koşulunu, maddi gücünü ve bir erkeğin 

kılavuzluğunu yitirdiği için cinnet geçirmiştir. 

Cumalı’nın Bir Sabah Gülerek Uyan oyununun Suna’sı da Münevver gibi 

kocasını kaybetmiş, ondan yüklü bir miras devralmıştır. Suna kendinden yirmi üç yaş 

büyük bu adamla evlenince üniversite eğitimini yarıda bırakmış, ev kadını olmuştur. 

Kocasının ölümünün ardından gönlünce bir hayat sürebilme düşüncesiyle rahatlamış, 

kendinden on yaş küçük, şair Ergun’a aşık olmuştur. Ancak çevresi bu ikiliyi 

yakıştıramaz, yadırgar. Suna kendini sosyal ortamına kabul ettirmek için yeniden 

evlenmek zorunda hisseder. Bunun için büyük bir iş adamı olan Sadi’yi tercih etmeye 

zorlanır. Böylece kendi istekleriyle şekillendirebildiği özgür hayatı değil, alışageldiği 

geleneksel rollerle örülü hayatını sürdürecektir. Her iki oyunda da kadınlar mücadele 

gücü bulamazlar. Bu kadınlar doğrudan tek bir erkeğe değil ama eril düzenin 

sürdürülmesine muhtaçtır. Ancak eril düzen içinde de mutlu değillerdir. Yazarlarımız 

karakterlerini eyleme geçirmekte çoğunlukla çekimser kaldıkları için; bu tarz oyunlarda 

idealizasyon altmetinde aranmalıdır.  

Kardeşlik ilişkileri de olumlu çizilmemiştir. Hidayet Sayın’ın Fiyasko oyununda 

beş kardeş, anne babalarının ölümünden birkaç yıl sonra baba evinde buluşur. Aralarında 

samimiyete dayalı bir ilişki olmadığı anlaşılır. Büyük şehre göç etmiş, içki, kumar 

düşkünü kardeş Orhan, diğerlerini maddi çıkarları için kullanmak ister. Bunun önünde 

engel olduğunu düşündüğü kardeşi Zehra’yı kovar. Zehra’yı durdurmak isteyen Halit 

tekerlekli sandalyesiyle merdivenlerden düşerek ölür. Kardeşler, birincil sorumlu olarak 

da Orhan, birbirlerinin ölümüne neden olacak kadar yabancılaşmıştır. Üstelik Halit’in 

ölümünün ardından büyük bir yıkım ya da değişim/dönüşüm geçirmezler. Finalle birlikte 

bir hesaplaşma yaşayacakları beklentisi oluşur, ancak sahne üzerinde bu görülmez. 

Necati Cumalı’nın Yalnız Ölü oyununda ise altmış yaşlarındaki Kerem, 

hizmetçisi tarafından yatağında ölü bulunur. Kerem’in on beş yıldır hiç görüşmediği 



98 
 

kardeşi Ertan ile ölen kız kardeşinin kocası Yalçın, mirastan pay almak için eve gelirler. 

Ancak miras açıklandığında kendilerine hiçbir şey bırakılmadığını öğrenirler. Çıkara 

dayalı kardeş ilişkileri, basit haliyle görülür. 

Adalet Ağaoğlu’nun Çok Uzak Fazla Yakın oyununda iki kız kardeş Aydın ve 

Meltem düşünce olarak zamanla birbirlerinden uzaklaşmış, farklılaşmıştır. 

Gençliklerinde aynı tiyatroda çalışan, aynı düşünsel ve sanatsal idealleri paylaşan 

kardeşlerden Meltem zamanla günün gereklerine uyum sağlarken, Aydın idealizmini 

korumuştur. Yıllar sonra bir evde buluştuklarında, hala uzlaşamayacaklarını fark ederler: 

“Aydın – Evime bunun için mi geldin yoksa? Beni tiyatroya döndürmeye? Sana 

bir şey söyleyeyim mi küçük hanım? Artık oyun yazmayacağım. Yönetmenlik de 

etmeyeceğim. Otelde de söyledim tiyatro bitti. Dönmeyeceğim. 

Meltem – Ben de salt şiirle yaşayamayacağını söylüyorum. Hiç gerçekçi değilsin. 

Aydın – Hayatın anlamını ve sanatın gerçeğini arıyorum… 

Meltem – Bunu daha önce söylemiştin ama ben sana şunu söylemedim: sen 

hayatın istediği sabrı gösteremedin, onun hiçbir çağrısına kulak vermedin, sonuçta 

da hiçbir yere ulaşamadın” (Ağaoğlu, 1991:136-137). 

Burada kardeşler bir çeşit dayanışma kurmaya çalışıyor gibi görünse de her ikisi de 

diğerini kendi tarafına çekmeye çalışır. Sonuçta başarılı olamayıp yeniden, süresiz olarak 

ayrılırlar. 

Özellikle 1946 – 1960 döneminde, maddi hırsları nedeniyle kocalarını yıkıma 

sürükleyen kadın karakterleri Cevat Fehmi Başkut’un Sana Rey Veriyorum, Paydos, 

Reşat Nuri Güntekin’in Balıkesir Muhasebecisi, Ahmet Kutsi Tecer’in Bir Pazar Günü 

oyunlarında görmüştük. 1980 – 2000 döneminde bu eğilim yeniden karşımıza çıkar. 

Cücenoğlu’nun Dosya, Bilginer’in Karım ve Kızım oyunlarında erkekler 

sorumluluklarını yerine getiren kişilerken, kadınlar doyumsuz karakterler olarak 

kurgulanmıştır. 

Cücenoğlu’nun Dosya oyununda Tamer, bir devlet kurumunda müdür 

yardımcılığı yapmaktadır. İdeal memur tipinin namusluluk, dürüstlük gibi özellikleriyle 

donatılmıştır. Ortaya bir yolsuzluk dosyası çıkarınca kovulur. Bir süre kardeşi Somer ile 

arkadaşı Ömer’in maddi yardımlarıyla ayakta kalır. Ancak tehdit edildiği üstleri 

tarafından bu yardımlar da engellenir. Karısı ve kızı ona destek olmayınca evi terk eder. 



99 
 

Finalde susmayı kabullendiğini belirterek ailesine ve işine geri döner. Yine düzen 

bozulmadan, değişmeden devam edecektir. 

Bilginer’in Karım ve Kızım oyununda ise Mehmet holding sahibi, zengin bir 

adamdır. Karısı ve kızı ise şımarık, gösteriş meraklısı tiplerdir. Mehmet’in yardımcısı 

Sami ile her ikisi de ilişki yaşamaktadır. Mehmet durumu fark ettiğinde, karısı ve kızı 

bunu itiraf edip barışana kadar servetini başka bir arkadaşına devreder. Babanın 

soğukkanlı yaklaşımı, hiç kimsenin yıkımına neden olmasa da ailede kimsenin birbirine 

duygusal bağla bağlanmadığının göstergesidir.  

 

2.1.3. Kadının İdealizasyonu 

Türk oyun yazarlığı tarihi boyunca ideal kadın tipinin inşasından bahsetmek 

mümkündür. Daha önce değindiğimiz gibi 1923-40 yılları arasında Anadolu kadını tipi 

idealize edilirken, 1940-60 yılları arası maddi değer düşkünü olduğu için ailesini yıkıma 

sürükleyen kadın eleştirilmiş, 1970-80 arası köyde ve şehirdeki kadının sorunları 

derinlikli boyutta ele alınmaya başlanmıştır. 1980-2000 döneminde ise görünüm; 

modernleşen Türkiye söylemi ve yaşamı içinde, kadınların modern, özgür bir yaşama 

kavuşamadığı şeklindedir. Bu dönemin oyunlarında kadın karakterler, toplumsal hayata 

katılamadıkları için yaşadıkları hezeyanlar içinde karşımıza çıkar. Dolayısıyla aslında 

yapılan, kadınlar üzerinden bir toplum eleştirisidir. 

Bu dönemde kadınların esaret altında olduğu, bu sıkışmışlık neticesinde özgür bir 

hayat süremediklerini vurgulayan oyunlar: ekonomik nedenlerle erkek sığınması altında 

girmek zorunda olan kadınları konu edinen Oktay Arayıcı’nın Rumuz Goncagül (1981), 

Sevim Burak’ın Sahibinin Sesi (1982) ve İşte Baş İşte Gövde İşte Kanatlar (1982), 

Nezihe Meriç’in Sevdican (1984), Necati Cumalı’nın Bir Sabah Gülerek Uyan (1985), 

Recep Bilginer’in Kıskanç (1987), Oktay Rifat’ın Yağmur Sıkıntısı (1988), Özel 

Arabul’un Gecenin Tadı (1994) ve Foto Bahar (1998), Özen Yula’nın Gözü Kara 

Alaturka (1998), Ender Çakmak’ın Düşmanla Sevişenler (1999); şehirli kadının 

çatışmalarını ele alan Bilgesu Erenus’un İkili Oyun (1982), Memet Baydur’un Kadın 

İstasyonu (1987), Aşk (1991) ve Düdüklüde Kıymalı Bamya (1991), Oktay Rifat’ın 



100 
 

Yağmur Sıkıntısı (1988), Erhan Gökgücü’nün Gerçek Kurbanın Acısı (1996), Nezihe 

Meriç’in Çın Sabahta (1995); geleneklerin baskısı altında ezilen, daha önce 

değindiğimiz Cücenoğlu’nun Kadıncıklar gibi oyunlarla birlikte Müzeyyen Engin 

Erim’in Hulusi Bey’in Kızları (1984), Özel Arabul’un Gecenin Tadı (1994); taciz, 

tecavüz gibi cinsel saldırılar altında kadına doğrudan müdahaleyi konu edinen Turgay 

Nar’ın Çöplük (1995), Özen Yula’nın Ay Tedirginliği (1996) oyunları olarak 

modellenebilir. Bu oyunların çoğu, farkında olarak ya da olmayarak feminist bakış 

açısıyla şekillendirilmiştir denilebilir, en azından feminist okuma yapmayı mümkün 

kılarlar. 

Türkiye kültüründe kadınlar ev içi/özel alanla sınırlandırılmıştır. Dolayısıyla 

idealize edilen kadın ev kadınıdır, idealize edilen iş ise ücretsiz ev içi emeğini 

kapsamaktadır. Serpil Sancar bu durumu “erkekler devlet, kadınlar aile kurar” (Sancar, 

2017) şeklinde formüle eder. Dolayısıyla ev dışına, erkeğe ait görülen kamusal alana 

çıkan, çalışan kadın kendine biçilen sınırı aşmış, toplumsal yapı için tehlike potansiyeli 

taşıyor sayılır. Bu nedenle kadınların ekonomik güvencelerini sağlamak için bir erkeğe 

gereksinimleri vardır. Oyun yazarlığımızın 1980 – 2000 döneminde bu konuda bir 

farkındalık oluşmuştur. Oyunlara bakıldığında idealize edilenin söz konusu düzenin 

sürmesi değil, kadınların bunalımlarının nedenlerini ortadan kaldırmaları gerekliliği 

olduğu görülür. Bu olumlu tablonun itkileri, 1960 sonrası yüksek eğitim görmüş, meslek 

sahibi kadın sayısındaki artışta, İkinci Dalga Feminizm’in etkilerinin Türkiye’de 1980 

sonrasında hissedilmesinde, bu hareketlilikle birlikte kadınların devlet ve devletin 

kurumları için araç olarak görülmesine karşı oluşan bilinçte bulunabilir. Ekonomik 

özgürlüğü elde etmek, kadınlar için özgür bir hayat sürmenin koşuludur. 

Arayıcı’nın Rumuz Goncagül oyununda anne İnsaf ve kızı Gülsün, çalışma 

hayatına katılamadıkları için çareyi gazeteye ilan verip, talipler arasından en zenginiyle 

evlenmekte bulurlar. Ancak sonuçta ellerinde tuttuklarından da olurlar. Sevim Burak’ın 

Sahibinin Sesi ve İşte Baş İşte Gövde İşte Kanatlar oyunlarında Zembul Bilal’in, 

Melek Ziya’nın esareti altında yaşamıştır. Hayatlarını çekilmez kılan bu adamlardan 

kurtulamama nedenleri, maddi çaresizlikleridir. Bilal de Ziya da kadınları bir çeşit 

kapatılmaya maruz bırakmış, kamusal alana açılmalarına asla izin vermemiştir. Bir 



101 
 

oyuncunun altı farklı karaktere büründüğü Nezihe Meriç’in Sevdican oyununda ise Binay 

zorla evlendirildiği adamdan boşanabilmiştir, ancak bu kez de alkolik olmuştur. Kurtuluş 

yolunu başka bir adamla evlenmekte arar. Fazilet’in annesi ölmüş, babası onu 

istemeyince zorla başka bir adamla evlenerek onun himayesi altına girmeye mecbur 

bırakılmıştır. Kocası ölünce ekonomik sıkıntıya düşer. Cumalı’nın Bir Sabah Gülerek 

Uyan oyununda, üst sınıfa mensup aileler arasında da bu bağımlılığın farklı olmadığı 

görülür. Suna, kocası ölünce, aşık olduğu adamla değil ekonomik standartlarının uyduğu 

adamla evlenmek zorunda kalır. Bilginer’in Kıskanç oyununda Mualla, evlendiğine 

pişman olduğu kocasından kurtulmak için başka bir adamla birlikte olmak zorunda kalır. 

Rifat’ın Yağmur Sıkıntısı’nda ise İnci’nin Arif’ten kurtulamamasının nedeni ekonomik 

bağımsızlıktan yoksun olmasıdır. Arabul’un Gecenin Tadı oyununda Suzan istemediği 

bir evlilik sürdürmek zorunda kalan kadınların duygularını şu şekilde aktarır:  

“Suzan - Sabah uyandığında yanındaki yastıkta ağzı açık horlayan, salyası akmış, 

yüzü traşlı bir adama kolay kolay alışamıyor insan. Evlendiği bakımlı, tertemiz 

adam nerede? Bu yanındaki kim?” (Arabul, 1997:22). 

Kadınlar gerek cinsel gerek duygusal bakımdan tatmin görmedikleri ilişkilerini 

sürdürmeye mecburdur. Bu sosyal inşa içinde Güler de bir erkeğin himayesine girme 

telaşıyla peş peşe yanlış seçimler yapar. Bir erkek çeşitli vaatlerle onunla birlikte olur. 

Daha sonra ilişki yaşamaya başladığı erkek ise bakire olmadığı gerekçesiyle kendisini 

terk ettiğinde büyük bir yıkım yaşar. Arabul’un Foto Bahar oyununda da ikinci evliliğini 

yapmak üzere olan kadın, asıl isteğinin bu olup olmadığını sorgular. Yula’nın Gözü Kara 

Alaturka oyunu ise alt toplumsal tabakada aynı konuyu ele alır. Gönül konsomatrislik 

yaptığı pavyondan bir erkek tarafından ‘kurtarılır’. Ancak bu erkek de onu her türlü 

istismar etmekte, şiddet uygulamaktadır: 

“Esat: Allah belanı versin senin. Lan dayak yemeden duramıyor musun sen?  

Gönül: Eşekoğlu eşek! Bana bir kere daha dokunursan, allahıma kitabıma çeker 

giderim buradan. Yetti ulan! Dayak yiye yiye han kapısına döndük.  

Esat: Sıçtırtma ağzına. Bu saatte yemek mi yapılır lan?  

Gönül: Bunu bulduğuna şükret! Eve yeni gelmişsin. Bütün gün temizlik yapıp 

durdum. Bu kadar yorgunluğun üstüne bir de sana yemek yapmaya kalkmışım. 

Daha ne istiyorsun?  

Esat: Lan senin dilini koparıp kıçına sokayım da gör!” (Yula, 1998:130). 

 



102 
 

Gönül kaçmak istese de gidebileceği daha iyi bir yer yoktur. Çakmak’ın Düşmanla 

Sevişenler kadınların savaş ortamındaki konumunu ele alır. Kadınlar cephede 

bulunmadıkları için savaş ortamında yok sayılsalar da maruz kaldıkları tecavüz, şiddet, 

işkence, infaz, köleleştirme gibi olaylarla dahil olmaktadır. Fatmagül Berktay kadının 

toprakla ilişkilendirilmesini şöyle açıklar: 

“Vatanın tecavüze uğramış, namusu bütün ve saf bir bakire, milli hareketin ise 

onu kurtaracak ve sonunda yeni devleti kuracak onu özgürleştirecek kahraman 

olarak tasavvur edilmesi, mili davanın dişilleştirilmesi anlamına gelir” (Berktay, 

2012:153). 

Dolayısıyla savaşta düşman cephenin kadınlarının ırzına geçmek, işgalin başka boyuttaki 

bir göstergesidir. Oyunda da kadınlar birey olarak değil, bir erkekten diğer erkeğe geçen 

madde, toprak olarak muamele görür. Model aldığımız oyunlardaki tüm bu kadınlar bir 

erkekle yaşamak zorundadır; üstelik seçimlerini duygularına, arzularına göre yapamazlar. 

Bu zorunluluğa dayanamayacak hale geldiklerinde de çıkış yolu başka bir erkekle birlikte 

olmaktan geçer. 

Oyun yazarlarımıza göre şehirli kadının bunalımları da çok farklı değildir. 

Erenus’un İkili Oyun’unda Nur meslek sahibi bir kadın olsa da bu durum onu 

özgürleştirmemiş, aksine ev içi işlerle birlikte yükü artmıştır. Bu bunalımı eşi Erol 

tarafından anlaşılmaz, zaten hayatlarında da bir değişim olmayacaktır. Baydur’un Aşk ve 

Gökgücü’nün Gerçek Kurbanın Acısı oyunları da Cumalı’nın Bir Sabah Gülerek 

Uyan oyunu gibi üst-ekonomik sınıfa mensup entelektüel oyun kişilerine sahiptir. 

Kadınların yazgısı yine değişmez; erkek tarafından aldatılmaya boyun eğmek 

zorundadırlar. Gerçek Kurbanın Acısı oyununda Kadın toplumsal hayatta yalnız 

bırakılmıştır: 

“Kadın – Yürüyüşlerde bizi ortalarına alırlardı, afişlemede baskına uğrarsak ilkin 

bizim kaçmamızı sağlarlardı. Bir erkek bize ters baktı mı üzerine yürürlerdi. Bizi 

koruduklarına inanıyorlardı. Sonra gittiler. Ve bizler gerçekte korunmadığımıza 

inandık… İnsanoğlunun belleği zayıf. Çok şey gerilerde kaldı, unutuldu. Erkekler, 

kalan erkekler, yeniden işlerine döndüler. Yeni emirler veriyorlar ve bizim bunlara 

uymamızı istiyorlar. Ama acıları birer sperm gibi rahmimize akıtıyorlar. Sperm 

gelişiyor, büyüyor, hep büyüyor. Ama doğuramıyoruz. Karınlarımız şiş. Onlar 

gittiler. Acıyı biz kadınların taa içine sokarak. Ve biz doğuramıyoruz” (Gökgücü, 

1996:51-52). 



103 
 

Bu oyunda kadın, toplumsal hayata katılmak ister ancak bu talebi karşılanmaz. Baydur’un 

Düdüklüde Kıymalı Bamya oyununda tamamen devlet politikalarıyla inşa edilen kadın 

tipleri vardır; onlar esaretlerinin ayırdına bile varamadan, popüler kültürün TV dizileri, 

konken toplantıları gibi unsurları arasında sıkışmıştır. Meriç’in Çın Sabahta oyununda 

ise farklı sınıftan iki kadının zengin genç kız Güneşi ile işçi Feriha’nın benzer hikayelerini 

görürüz. Güneşi Karslı devrimci sevgilisi Haydar’a, Feriha Urfa’lı polis Mahmut’a 

kavuşamamanın hezeyanını yaşarlar. Biri aileden zengin, diğeri iş sahibi olmasına karşın 

bu kadınlar da var olmak için bir erkeğe ihtiyaç duymaktadır. 

Şehir hayatında geleneklerin baskısı da sürmektedir. Erim’in Hulusi Bey’in 

Kızları oyununda iyi eğitimli, iş sahibi Oya evlilik birliğine inanmayan, cinsel devrimini 

gerçekleştirmiş bir kadındır. Sevgilisi Ateş’ten hamile kalır, kürtaj yaptırır ve ayrılırlar. 

Ateş’le görüşmeye devam etmesi babasını hezeyanlara sürüklerken, annesinin ölümüne 

neden olur. Kadın bedenine saldırı Nar’ın Çöplük oyununda Haco’nun amcasının kızı 

Melek’e tecavüzüyle, Yula’nın Ay Tedirginliği’nde ise dedesinin taciziyle büyüyen 

kadının, yaşlı adamları öldüren bir katile dönüşmesiyle oyunsulaştırılır. Bu oyunlarda 

idealize edilen kadın, idealize edilen toplum ile yakından ilişkilidir. Kadının birey 

olabilmesi için, eril toplum baskısından kurtulması gerektiği vurgulanır. 

2.1.4. Erkeğin İdealizasyonu 

1980’e kadarki Türk oyun yazarlığı tarihinde erkek çoğunlukla haklı, doğru, ideal 

olandır. Erkeğin inşası, vatandaşın inşasıdır; devletle olan direkt ya da dolaylı ilişkisi 

içinde ele alınmıştır. Doktor, mimar, muhtar, paşa gibi önemli meslekler ile ele alınmıştır. 

Aile ilişkisi içinde ise haklılığı, yaşadığı mağduriyete dayanır. Karısının, çocuklarının 

daha iyi bir hayat sürmesi için kendini feda eder. Orta sınıf, milli değerlerine sadık ancak 

modernizm yanlısı, orta yaşta olarak idealize edilmiştir. Eleştirilen aşırılığı, kadınlardaki 

gibi ahlaki olanla değil, vatanına bağlılığıyla ilişkilidir. Ancak 1980 dönemiyle birlikte 

erkek ilk kez sosyal ortamı içinde eleştirinin nesnesi olmaya başlamıştır. Bunun bir 

nedeni 12 Eylül’ün etkisi sonucu devletle ilişki içinde oyunların yazılamamasıdır 

denilebilir. Diğer neden ise yukarıda değindiğimiz gibi, 1980 sonrası kadınlığa eleştirel 

bakılmaya başlanması dolayısıyla erkekliğe de bakışın gelişmesi olarak yorumlanabilir. 



104 
 

Bu kapsamda okunabilecek oyunlar Recep Bilginer’in Ben Kimim (1980), Oyun 

Bitti (1981), Hidayet Sayın’ın Köklerdeki Kurtlar (1982), Memet Baydur’un 

Cumhuriyet Kızı (1988), Aşk (1991), Sevgi Ayakları (1992), Tuncer Cücenoğlu’nun 

Şapka (1995), Civan Canova’nın Erkekler Tuvaleti (1999) oyunlarıdır. 

Bilginer’in Oyun Bitti ve Baydur’un Aşk oyunlarında zaaflarından ötürü kendini 

ve çevresini yıkıma götüren erkekler vardır. Oyun Bitti’de kocası ölen Münevveri, 

arkadaşı Meliha ile eşi Sait avutmaya çalışırlar. Sait, Münevver’e kalan mirastan 

faydalanmak için bir çeşit aşk oyunu oynar; borçlarını ödetir, mal varlığını kendi üzerine 

yapar… Sonunda kullanıldığını fark eden Münevver, Sait’i öldürüp intihar eder. Aşk 

oyununda ise ilerleyen yaşını sürekli sevgili değiştirerek gölgelemeye çalışan İskender, 

kendini şöyle açıklar: 

“İskender: Yahu daha ne istiyorsun? İyidir bu ülkenin erkekleri. Uysal insanlar. 

Her türlü yeniliği kabul ediyorlar. İki kadın gördüler mi, elleri ayakları dolanıyor 

birbirine. Bütün barlarda, lokantalarda, otellerde, evlerde, bütün hesapları 

ödüyorlar. Dolgun bahşiş bırakıyorlar. Omzuna yaslanıp ağlıyorlar. Ellerinden 

geldiği kadar sevişiyorlar sizlerle. Bıyıklarını da kestiler. Sakal seviyorsunuz 

sanıp sakal bıraktılar. Sizin hoşunuza gitsin diye Pavorotti bile dinliyorlar. 

Kıçında kılları ağarmış adamlar olduk. Saçının arkasını uzatıp at kuyruğu 

yapanlarımız var. Sırf siz beğenin diye. Humberto Eco ile Annibal Lecter’ın bütün 

eserlerini okuduk, yalayıp yuttuk ama yine de size yaranmak mümkün değil. Ne 

istiyorsunuz ne istiyorsunuz anlamıyorum” (Baydur, 1993:110-111) 

Görüldüğü üzere oyun yazarlığımızda erkekler cinsel arzuları ve buna ulaşmak için 

yaptıkları ile temsil edilebilmektedir. Türk kültürünün inşasında erkeğin cinsel arayış 

uğruna yaptıkları, çevresindekileri kızdırsa da ahlakı, aileyi ya da devleti tehdit eden bir 

unsur olarak görülmez. Böylece arzularını doyurmak için yaptıkları hatalar, kolayca 

affedilir. Bilginer’in Ben Kimim oyununda da benzer bir durum vardır. Ressam, Kadın’la 

evlenir; ancak eski sevgilisi Genç Kız’ı da unutamaz. Kadın, Ressam’ın bir süre Genç 

Kız’la birlikte olup karar vermesi için ailesinin yanına döner. Finalde karı koca bir arada 

ve mutludur. Ressam’ın özgürce yaptığı kaçamağın, affedilmek bir yana, neredeyse bahsi 

bile geçmez.  

Cumhuriyet Kızı oyununda Baydur, cinsel açlık üzerinden aydın kesimin 

eleştirisini yapar. 12 Eylül sonrası işlerinden uzaklaştırılan bir grup profesör, ansiklopedi 



105 
 

yazmak için bir evde toplanmıştır. Pavyonda çıkan çatışmadan kaçan konsomatris Peri, 

bu eve sığınır. Ancak bu erkeklerin yaklaşımları onu öyle çok rahatsız eder ki tüm 

tehlikeleri göze alarak geldiği yere geri döner. 

Hidayet Sayın’ın Köklerdeki Kurtlar oyunu ise doğrudan toplumsal cinsiyet 

inşası ile okunabilecek bir oyundur. Bu inşa sadece kadınları değil, erkekleri de çeşitli 

roller vererek kısıtlar. Babasının eril baskısı altında büyümüş Osman, erken yaşta 

Seher’le evlendirilmiş; kocalık, babalık baskılarının altında ezilmiştir. Oyunda Osman’ın 

iç çatışmalarıyla birlikte, karısı, çocukları ve babası ile hesaplaşmalarını görürüz: 

“Osman- Öyle mi diyorsun baba. Hep baskı altında yaşadım delikanlılığımı. Şöyle 

bir başımı kaldırıp gençliğimin ve özgürlüğümün tadını çıkaramadım. Hep 

üstümdeydi gözlerin.  

Hasan- Kırk elli yıl önceydi. O zaman yokluk içindeydi herkes çalışmaktan hep 

çalışmaktan başka hiçbir seçeneği yoktu kimsenin. Hep seni kolladımsa adam 

olman içindi.  

Osman- Öyleyse neden adım başı “sen adam olmazsın sen adam olmazsın” dedin 

bana. 

Hasan- Eğer seni o gün sıkıştırmasaydım bugün avuç açardın ona buna.  

Osman- Senin sıkıştırmalarınla adam olmadım ben hayır. Kendi gücümle oldum. 

Senin dırdırına kalsa kim bilir ne olurdum?  

Hasan- Nankörlük etme.  

Osman- Ne verdin ki bana benden ne istiyorsun? Bir kızla göreceksin diye ödüm 

kopardı.  

Hasan- O zamanlar kıt kanaat yaşayıp gidiyorduk. Alt tarafı küçük bir memurdum. 

Elimizdeki üç beş kuruşu karı kız peşinde çarçur etmene göz yumamazdım.  

Osman- Yummadın da ne oldu delikanlılık yılların çarçur oldu. Yaşamadan 

geçtim o günleri. Dostsuz, sevgisiz, kupkuru” (Sayın, 1982:22). 

 

Baba ile kurulan ilişki psikolojide olduğu gibi sosyolojide de önemlidir. Özellikle 

erkekler arasında erilliğin yeniden üretildiği, pekiştirildiği ve aktarıldığı bir iletişim 

sürecidir. Osman da kendine aktarılan bu erkeklik deneyimine karşı farkındalık 

geliştirmiştir. Babasından devraldığı rol ne çocuklarına ne eşine yeter. Gençliğinde 

yaşadığı travmalardan ötürü yetişkinliğinde bocalayan erkekler Baydur’un Sevgi 

Ayakları oyununda Tarık ve Tuğrul’da görülür. Politik gerekçelerden ötürü ikisi de 

gençliklerini hapishanede geçirmiştir: 

“Tarık – Biz hiç oynamadık. Hiç öpüşmedik gençliğimizde. Hiç pastaneye, plaja, 

dansa gitmedik. Hep sırtımıza ve beynimize yüklenen bir öfkenin altında yaşadık. 

Ben… on altı aşındayken devrimci olduğumu söylüyordum. 



106 
 

Tuğrul – Sonra ülkeyi düzeltmeye giriştik. Yarımız öldü, öldürüldü… Öbür 

yarımız hapishaneyi tanıdı” (Akt. Yüksel, 1997:116).  

Erkek olmak, çocuk yaşta öğrenilen bir roldür. Sancar bu rolün öğreniminde, genel 

kadının aksine annenin payının daha az olduğunu belirtir: “Çok etkili bir annelik 

yüceltmesi var; annelik romantize ediliyor, duygusallık yükleniyor. Ama anneden çocuğa 

aktarılan dişil değerler çok güçsüz ve özgürleştirici değil. Örneğin anneler oğullarını 

eşitlikçi ve şiddet karşıtı yetiştirsin demenin çok fazla karşılığı olmuyor. Egemen erkeklik 

değerleri anneden öğrenmeyi reddediyor” (Sancar, 2013:309). Dolayısıyla erkeklik, dişil 

olanı reddeden; güçlülük, sertlikle özdeşleşen davranışlar olarak kabul görür. Pınar Selek 

de özellikle sünnet ritüeliyle birlikte, çocuk yaşta, erkekliğin elde edilmesi güç bir unvan 

olduğu mesajı verildiğini belirtir (Selek, 2010:20). Tarık ve Tuğrul henüz ilk 

gençliklerinde kendilerini böyle bir erkekleşme serüvenine kaptırmış, olgunlaştıklarında 

bunun bir anlamı olmadığını kavramışlardır.  

Erkekliği birbirinden öğrenmenin önemli bir mekânı da askeriyedir. Tuncer 

Cücenoğlu’nun Şapka oyunu tüm mantıksızlığı ve hegemonik yapısı içinde bu ortamı ele 

alır. Komutan, postalını kaybeden askeri; “Bugün postallarını kaybeden yarın vatanına 

sahip çıkamaz” (Cücenoğlu, 1996:47) diyerek azarlar. Şapka güldürü biçiminde olsa da 

militarizmin eleştirisini yapan ilk oyunlarımızdan olması bakımından önemlidir. Kolektif 

erkekliğin görüldüğü bir diğer mekân olarak tuvaletler, adından da anlaşılacağı üzere 

Canova’nın Erkekler Tuvaleti oyununun mekanını oluşturur. Yolcu gemisinin, hava 

limanının, hapishanenin, kumarhanenin, parti binasının tuvaletlerinde birbirlerine güç 

gösterisi yaparlar. 

1980 – 2000 yılları arasında yazılan oyunlarda ilk kez erkek, idealleştirilmekten 

uzaklaşmıştır. 12 Eylül sonrası dönemde bireysel kahramanlıkların kurtuluşa 

yetmeyeceği anlaşılmış, bu da bir çeşit değerler değişimini getirmiştir. Daha önce iyi olan 

erkek/vatandaş nitelikleri, bu dönemde Tarık ve Tuğrul oyun kişileriyle somutlandığı 

gibi, gençliğini boşa harcamanın niteliklerine dönüşmüştür. Erkek oyun kişileri ilk kez 

ahlaki boyutta ele alınmaya başlamıştır. Muhafazakâr olanla modern arasındaki 

çatışmanın yarattığı kriz, bu oyun kişilerinin bocalamasına neden olmaktadır. Kadının 

idealizasyonundaki gibi, erkeğin idealizasyonu da toplumla ilişkili olarak ele alınmıştır. 



107 
 

2.2. 2000 Sonrası Dönemi Oyunlarında Etik – İdeolojik İdealizasyon 

2000 sonrası Türkiye’sinde toplumsal ve siyasal ortamı ele alan kaynaklar yok 

denecek kadar kısıtlıdır. Şimdiye kadar faydalandığımız çalışmalar arasında 2000’lere 

değinenler, 2002’de Adalet ve Kalkınma Partisi’nin (AK Parti) iktidara gelmesi ile 

sonlanan sürece odaklanmaktadır. Bunun nedenleri AK Parti’nin hala iktidarda olması 

nedeniyle yorumlayıcı, uzak bakış açısının sağlanamaması, aynı siyasi aktörlerin 

görevlerini sürdürmelerinden ötürü yanlış anlaşılma ve yaptırım korkusu duyulması ile 

Türkiyeli gençlerin 1980’den sonra apolitik biçimde yetiştirilmesi soncunda yeni yetişen 

tarihçilerin ve okuyucuların bu alana ilgisizliği olarak açıklanabilir. 

Tiyatro alanı bakımından da durum farklı değildir. 2000’li yıllara kadar olan süreç 

ayrıntılı ve analitik bir yaklaşımla Metin And, Özdemir Nutku, Sevda Şener, Semih 

Çelenk, Uğur Akıncı, Özlem Belkıs, Zerrin Akdenizli, Banu Ayten Akın gibi 

akademisyenlerce çözümlenmiş ve tiyatro tarihine not düşülmüşken, 2000’li yıllardan 

sonraki 20 yıllık süreçte henüz böyle kapsamlı bir çalışma yapılmamıştır. 2000’li 

yıllardan sonra Türk oyun yazarlığı ekseninde yapılan çalışmalar çoğunlukla Özlem 

Belkıs ve Selen Korad Birkiye’nin makalelerinden oluşmaktadır. Belkıs gerek tek yazarlı, 

gerekse çok yazarlı çalışmalarında alternatif tiyatro hareketlerindeki kadın sanatçılara 

(Bengi Heval Öz, 2017); Birkiye ise oyun yazarlığına odaklanmaktadır (Birkiye, 2012). 

Fatma Keçeli ise “Türk Oyun Yazarlığında Postmodernist Eğilimler ve Örnek Oyun 

Okumaları” başlıklı doktora tezi çalışmasında Türkiye’nin postmodernleşme 

serüveninde öne çıkan kavramlar ile oyun yazarlığı arasında koşutluk kurarak okumalar 

yapmıştır. Örneğin 1990 sonrası oyunlardan Behiç Ak’ın Tek Kişilik Şehir oyununu 

simülakr, Orhan Güner’in Antonius, Kleopatra Arada Bir Caesar oyununu 

karnavallaştırma, Özen Yula’nın İstanbul Beyaz Rakı Rengarenk oyununu ötekilik 

kavramları ile okumuştur. Keçeli bu çalışmasında modernist düşüncenin düalizminin, 

lineer zaman mantığının çağımızı ve dolayısıyla oyunları çözümlemekte yetersiz 

kaldığını belirterek tiyatro alanına çoklu gerçeklik anlayışının, yorum çeşitliliğinin 

önemine vurgu yapmıştır (Keçeli, 2007). Ancak bu çalışmalar önceki dönem çalışmalarla 

kıyaslandığında, kısıtlı veri ve analiz sunmaktadır. Dolayısıyla çalışmanın bu bölümü 



108 
 

daha az referansla oluşturulacak, toplumsal-siyasal ortam, yani hayat ve oyun yazarlığı 

ilişkisi sentezlenerek yorumlanmaya çalışılacaktır. 

Türkiye’nin 2000 sonrası tüm alanlardaki gelişmelerine kuşkusuz AK Parti ve 

izlediği politikalar damgasını vurmuştur. Bundan eğitim, sağlık gibi kamusal alanlar 

kadar kültür, sanat kurumları, hatta özel hayat da etkilenmiştir. Oyun yazarlığı da 

kaçınılmaz olarak hem biçim hem öz olarak bu ortamdan etkilenmiştir. 

1990’lardaki terör, göç, grev, suikast, darbe gibi toplumsal ve siyasal olaylar 

sürmektedir. Ancak 2000’lerin ilk 20 yıllık süreci dünyada olduğu gibi Türkiye’de de 

karmaşık yapıdadır. Bir yandan merkez sağ, muhafazakarlık ve İslamcılık yükselirken, 

diğer yandan Onur Yürüyüşleri gibi marjinal kitle hareketlerine katılım her yıl artmakta, 

Cumhuriyet tarihinde görülmemiş dayanışmalara sahne olan işçi hareketleri, Gezi Parkı 

gibi olaylar yaşanmaktadır. 

2002’de AK Parti oyların yüzde otuz dördünü, CHP ise yüzde on dokuzunu almış, 

diğer partiler seçim barajını aşamadıklarından meclise girememişlerdir. Özal’ın 

şehirleştirdiği Türkiye sağının desteğini alan bu parti için Yüksel Taşkın şöyle 

söylemiştir: 

“AKP kurulurken bazı pragmatik tercihler yapıldı. Bu tercihlerin kaynağı da genel 

olarak MÜSİAD’dı. Anadolu’daki sermaye sahipleri artık Erbakan’ı istemiyor. 

(…) Daha yumuşak ve pragmatik siyaset yapacak bir partiye ihtiyaç duydular. 

AKP buna uyumlandı. Dolayısıyla AKP çok büyük siyasal dönüşümlerden ziyade, 

koşulların yönlendirdiği bir partidir” (Dağlıoğlu, 2014). 

Dolayısıyla AK Parti’nin ilk iktidar dönemi bu ihtiyaçları karşılamak üzere, sonrakilere 

kıyasla ılımlı geçmiştir. Ancak laik kesim tedirginlikler yaşamaya başlamıştır. Diğer 

yandan 2003 yılında sadece 30 kişinin katılımıyla LGBTİ örgütleri ve topluluklarının 

desteklediği ilk Onur Yürüyüşü gerçekleştirilmiştir. Aynı yıl Türkiye’de ilk kez 

konserlerle birlikte çeşitli atölye ve panellerin yapıldığı karşı-festival Barışarock, “Rock 

şişede durmaz!” sloganıyla düzenlenmeye başlanmıştır. Bu karşı-eylemler 1999’da 

Dünya Ticaret Örgütü’nün toplantısına tepki olarak gelişmeye başlayan ve çeşitli 

forumlarla Dünya çapında, günümüze kadar yayılmayı sürdürecek olan kitlesel yeni 

hareketlerdir. 2008’de son kez düzenlenen Barışarock Festivali’nin o yılki sloganı ise 



109 
 

“Savaşa, işgale, milliyetçiliğe, ırkçılığa, küresel ısınmaya karşı Barışarock!” olarak 

açıklanmıştır. Bu gelişmeler Türkiye’de oluşan alternatif kültürün göstergeleridir. 

 27 Nisan 2007 tarihinde ise Türkiye Cumhuriyeti tarihinde ilk kez elektronik 

muhtıra verilmiştir. Dönemin Genelkurmay Başkanı Yaşar Büyükanıt, Cumhurbaşkanlığı 

seçimleri için uyarı niteliğinde bir yazı yayımlamıştır. Bu girişimler sonucunda meclisteki 

Cumhurbaşkanlığı seçimi dört aya yayılan üç turda sonuçlanabilmiş, bu süreç içinde 22 

Temmuz erken seçimleri yapılmıştır. AK Parti’nin %46 oyla meclise girdiği seçimde, bu 

kez CHP ile birlikte MHP ve Demokratik Toplum Partisi (DTP) de seçim barajını 

aşmıştır. Abdullah Gül’ün Cumhurbaşkanı seçilmesini izleyen ikinci ayda 

Cumhurbaşkanının halk tarafından seçilmesi için referandum yapılmış; %69 ile Evet 

oyları kazanmıştır. Yine Taşkın’ın belirlemesine göre AK Parti bu dönemden sonra iyice 

devlete yerleşerek kültürel ve ekonomik statükoyu zorlamaya karar vermiştir (Dağlıoğlu, 

2014). 

2008’de Amerika’da başlayan ekonomik krizin etkileri kıtanın ve iktisadi alanın 

dışına taşmıştır. Dünya Ticaret Örgütü’nün toplantılarına karşı yapılan eylemler, Wall 

Street İşgali’yle (Occupy Wall Street) örneklenebilecek yeni bir protesto kültürü 

doğurmuştur. 2009 yılında Türkiye’de bu kültürün etkileri görülmeye başlanmıştır. YÖK 

üniversite harçlarına yüzde beş yüze varan zam yapınca ülkenin dört bir yanında öğrenci 

protestoları yapılmıştır. Henüz birkaç ay önce Erdoğan’ın Davos’ta düzenlenen Dünya 

Ekonomik Forumu’nda “One minute. (…) Daha da gelmem Davos’a!” çıkışı bu 

öğrencilere ilham vermiş, protestolarına çağrılarını “Daha da GELEMEM üniversiteye, 

harç zamlarına VAN MÜNÜT” şeklinde yapmışlardır. Occupy hareketinin etkisiyle 

Galatasaray Lisesi’nin önü iki haftadan fazla süreyle “harç nöbeti” adıyla işgal edilmiş, 

öğrenciler The Marmara Hotel’de yapılan çalıştayı basmıştır. Sonunda YÖK zam 

miktarını yüzde 8’e kadar indirmiştir. Yine aynı yıl Uluslararası Para Fonu (IMF) Başkanı 

Bilgi Üniversitesi’nde verdiği konferansta ayakkabı atılarak protesto edilmiştir.  

2009 sonlarına gelindiğinde ise AK Parti, özelleştirilen Tekel işçilerine yerel 

seçimlerden önce verdiği vaatleri yerine getirmeyince, Cumhuriyet tarihinin en önemli 

işçi protestolarından biri olan Tekel Direnişi yaşanmıştır. Erdoğan’ın Aralık ayı başında 



110 
 

söylediği “Devletin malı deniz, yemeyen domuz. Bunlar yan gelip yatıyorlar, oturup para 

istiyorlar. Bunlar yetimin hakkını yer” sözlerine karşı fabrikalarda başlayan protestolar, 

15 Aralık’ta altı bin işçinin Ankara’da toplanmasıyla yükselmiştir. Abdi İpekçi Parkı’nda 

nöbet tutan işçiler, Türk Tabipler Birliği’nin, diğer sendikaların, milletvekillerinin, 

öğrencilerin desteklerini almıştır. Türkiye genelinde İşçi Kardeşinle 1 Liranı Paylaş 

kampanyası başlatılmıştır. Açlık grevi, kefenle yürümek gibi protestoların 

gerçekleştirildiği direniş, yetmiş sekizinci gününde işçilerin kazanımlarıyla 

sonuçlanmıştır. 

2010 yılında Türkiye’de ve dünyada toplumsal gerilim tırmanmayı sürdürmüştür. 

Haziran ayında Rize’de yapılmak istenen yirmi Hidroelektrik Santrali’ne karşı eylemler 

yapılmaya başlanmıştır. Bu günümüzde çeşitli bölgelerde halen sürmekte olan HES 

protestolarını başlatmıştır. Aralık ayında Tunus’ta ekonomik bunalım nedeniyle kendini 

yakan bir seyyar satıcı, Arap Baharı’nı tetikleyen süreci başlatmıştır. Aynı ay Türkiye’de 

ise 12 Eylül darbecilerine yargının yolunu açacak olan Anayasa düzenlemesi referanduma 

sunulmuş; aydınlar tarafından “yetmez ama evet” sloganıyla desteklenerek yüzde elli 

yediyi aşkın evet oyuyla kabul edilmiştir. 2011 genel seçimlerinde ise AK Parti yüzde 

elliye yakın oy alarak kendi rekorunu kırmıştır. Sonuçların ilanının ardından Erdoğan’ın 

balkon konuşmasında verdiği “74 milyonun hükumeti olacağız. Daha mütevazı olmanın 

gayreti içinde olacağız. Bugün hesaplaşma değil, helalleşme günüdür. Kampanyada 

istemeden kalbini kırdığımız kardeşlerimiz varsa hepsinden helallik diliyorum” (T24) 

demeci büyük bir kesimde rahatlatma yaratmış, sempatiyle karşılanmıştır. Yine aynı yıl, 

2009’da resmî tatil ilan edilmiş olan 1 Mayıs İşçi ve Emekçi Bayramı kutlamalarına, 

1977’den sonra ilk kez bir bakan, Çalışma ve Sosyal Güvenlik Bakanı katılmıştır. 

Hükumetin işçiye yakınlaşması bakımından bu önemli bir adım olarak görülmüştür. Bu 

ılımlı geçen sürecin ardından 2012’de Ulusal ve Resmi Bayramlara ilişkin yönetmelikte 

yapılan değişiklikle 19 Mayıs stadyum kutlamalarının yasaklanması, Anıtkabir’e yalnızca 

Gençlik ve Spor Bakanı’nın çıkması, halkta büyük bir tepki yaratmış ve Şişli Belediyesi 

bayrak mitinglerinin ilkini düzenlemiştir. Bu mitingler zamanla ulusalcıların ve laiklik 

yanlılarının protesto biçimine dönüşmüştür. 



111 
 

2012 yılında Erdoğan – Leyla Zana görüşmesi ile çözüm sürecinin temelleri 

atılmış, diğer yandan ülke çapında hala sürmekte olan kentsel dönüşüm seferberliği bir 

törenle başlatılırken Taksim Meydanı Düzenleme Projesi de hazırlanmıştır. 2013’te bu 

etkilerin sonuçları görülür: Ocak ayında başlayan çözüm süreci, Nevruz’da Abdullah 

Öcalan’ın Diyarbakır’da PKK’ya Türkçe ve Kürtçe olarak çekilin çağrısı yapmasıyla 

gelişmiştir. Akil İnsanlar heyeti kurulmuş, ülkenin yedi bölgesinde temaslarda 

bulunmuştur. 

2013 Mayıs ayında Türkiye Cumhuriyeti tarihinin en büyük eylemlerinden olan 

Gezi Parkı olayları başlamıştır. Taksim Gezi Parkı’na Topçu Kışlası, AVM ya da otel 

yapılmasına karşı, yukarıda değindiğimiz ocuppy hareketinin benzeri olarak Gezi Parkı 

işgal edilmiştir. Burada nöbet tutan protestoculara polisin sert müdahalesi, geniş halk 

kitleleri tarafından tepkiyle karşılanmış, protestolar ülkenin her yerine yayılmıştır. Çıkan 

olaylarda Ankara’da Ethem Sarısülük’ün, İstanbul’da Mehmet Ayvalıtaş’ın, Eskişehir’de 

Ali İsmail Korkmaz’ın, Hatay’da Abdullah Cömert’in ve ardından Berkin Elvan’ın 

öldürülmeleri, toplumsal bellekte derin yaralar açarken, dönemin siyasi figürlerinin 

söylemleri, halk arasındaki kutuplaşmayı artırmıştır. 2002’de otuz kişinin katılımı ile 

başlayan Onur Yürüyüşü ise 2013’te yüz bin kişiye ulaşarak rekor kırmıştır. 

Gezi Parkı protestoları pek çok bakımdan post modernist bir görünüm içindedir. 

Derrida modernizmin sona ermesiyle, kendini kamusal alanda ifade edememiş grupların 

özgürlüğe kavuştuğunu belirtir. Gezi’deki çok seslilik, çok merkezlilik, cinsiyetsizlik ve 

etnik çeşitlilik bu söyleme uyar. Diğer yandan bu alandaki insanlar, kapitalizmin oldukça 

somut bir göstergesine: bölgedeki tek yeşil alanın imara açılmasına karşı çıkmak için bir 

araya gelmiştir. Topluluk, kendini anarşist, LGBTİ, azınlık olarak tanımlayan outsiderlar, 

hiçbir tanımlama yapmayan duran adam – oturan adamlar, Miraç Kandil’inde simit 

dağıtan, dua okuyan Müslümanlar, olaylarda ölen komiser Mustafa Sarı için “Acınız 

acımızdır, kaybınız kaybımızdır, Komiser Mustafa Sarı ölümsüzdür” pankartı açan 

ılımlılar, protestolara evlerinin balkonundan tencere-tava çalarak katılan ev kadınları, 

Hatay Belediyesi ile İstanbul Büyükşehir Belediyesi’nin web sitelerini hackleyerek 

kamunun borçlarını silen Redhack grubu gibi geniş bir gerçek ve sanal evreni 

kapsamaktadır. Bu çeşitlilik, söz konusu grubu tek bir ideolojiyle açıklamayı imkansız 



112 
 

kılar. Dolayısıyla 2000 sonrasında siyaset, felsefe, sanat gibi alanları etkileyen 

ideolojilerin sonu tartışmasının bir göstergesi gibidir. Bu düşünce modernitenin sonu 

düşüncesiyle paralel ilerler. Buna göre büyük anlatılar, makro teoriler yerini ayrıntılara, 

kişisel öykülere ve mikro teorilere bırakmıştır. İktisadi yapı, siyasi yapının üzerinde bir 

etki alanına sahip olunca; verilen tepkiler de ideolojik değil, yerellikler, değerler üzerine 

gelişmeye başlanmıştır. Aşağıda görüleceği gibi genelde sanat, özelde oyun yazarlığı 

bağlamında, Türkiye’de biçim ve öz bakımından bu durumun etkileri açıkça yansır.  

Türkiye toplumsal ve siyasal ortamında dönüldüğünde 2013’te kamuda başörtüsü 

yasağının kalkmasıyla milletvekillerinin meclise başörtüsü ile gelmesi gibi dönüşümler 

ile Diyarbakır tuğla işçilerinin ve Mersin liman işçilerinin eylemleri, “kızlı – erkekli” 

öğrenci evlerinin denetlenmek istenmesi gibi polemikler yaşanmıştır. 17 Aralık’ta etkileri 

günümüzde halen sürmekte olan yolsuzluk ve rüşvet operasyonu başlamıştır. 2014 yılında 

Cumhurbaşkanı ilk kez halk tarafından seçilmiştir. Aynı yıl IŞİD terör örgütünden kaçan 

Suriyeliler Türkiye’ye sığınmaya başlamıştır. 2015 genel seçimlerinde AK Parti tarihinde 

ilk kez tek başına iktidar olamamış; ancak diğer partiler koalisyon sağlayamadığı için 

seçim yenilenince eski statüsüne kavuşmuştur. Diğer yandan çözüm süreci sona ermiş, 

terör olayları dindirilememiştir. 10 Ekim’de Cumhuriyet tarihinin en kanlı terör eylemi 

gerçekleşmiş, Ankara Garı’ndaki Emek, Barış ve Demokrasi Mitingi’nde yüz üç kişi 

yaşamını yitirmiştir. 2016 yılında damgasını vuran ise kuşkusuz 15 Temmuz darbe 

girişimi ve ardından ilan edilen OHAL ile yaşananlardır. 2016, 2017, 2018 yıllarının 

tümünde, Ocak ayının ilk iki haftası içinde terör saldırıları gerçekleştirilmiştir. 16 Ocak 

2018’de Freedom House tarafından yapılan araştırmanın sonucunda Türkiye kısmen 

özgür olan ülkeler kategorisinden özgür olmayan ülkeler kategorisine düşmüştür (BBC, 

2018). 2019’da da bu kategoride yer almıştır (T24, 2019). 

Tiyatro ortamının, bu toplumsal ve siyasal ortamdan etkilenmemesi beklenemez. 

2020’ye kadar gelen süreçte ödenekli ve özel tiyatrolar, sanatçılar doğrudan ya da dolaylı 

çok sayıda müdahaleyle karşılaşmıştır. Doğrudan müdahalelerin başlıcaları şöyle 

sıralanabilir: 2006’da Taksim Sahnesi, 2008’de AKM tadilat gerekçesiyle kapatılmış; 

2010’da Kumbaracı50’nin sahnelediği, Özen Yula’nın Yala Ama Yutma oyunu çeşitli 

yayın organları tarafından hedef gösterilince, eksik evrak gerekçesiyle sahne 



113 
 

mühürlenmiş; Levent Üzümcü İstanbul’da düzenlenen Sosyalist Enternasyonal’de 

konuşma yaptıktan sonra İBBŞT’den ihraç edilmiş, Barış Atay’ın oynadığı, Onur 

Orhan’ın yazdığı Sadece Diktatör oyunu çeşitli şehirlerde güvenlik gerekçesiyle iptal 

edilmiştir. Örnekleri çoğaltmak mümkündür. Sanatçılara doğrudan yapılan müdahalenin 

dışında oyunların içeriklerine yapılan müdahaleler de vardır. Örneğin 15 Temmuz’u 

izleyen süreçte Devlet Tiyatroları Eski Genel Müdürü Nejat Birecik’in “milli, manevi 

duyguları pekiştirmek için hümanist vatan milliyetçisi sanatçılar olarak vatan 

bütünlüğüne, birliğine katkıda bulunmak amacıyla sadece yerli oyunlarla sahnelerimizi 

açıyoruz” (Mimesis, 2016) açıklamasını yaptığı iddia edilmiştir. Ümit Denizer’in kaleme 

aldığı Adalet Sizsiniz oyununun altı sezon sonra valilikler tarafından isminin 

değiştirilmesi talep edilmiştir (Cumhuriyet, 2018). 

Semih Çelenk, tiyatroya karşı bu engelleyici yaklaşımın Türkiye’ye özgü 

olmadığını vurgular. Çelenk’in aktarımına göre Avrupa’da, İngiltere’de ve Amerika’da 

da kültür ve sanat etkinliklerine destek, eskisi gibi koşulsuz desteklenmemektedir. Bu 

mikro görünümlerin çok daha büyük bir makro olguya, liberalizmin doyumsuzluğuyla 

ilişkilendirir (Çelenk, 2007). Türkiye’de de bu girişim çeşitli folklorik örtülerle 

perdelenmektedir. 

Selen Korad Birkiye, oyun yazarlığında 12 Eylül travmasının halen atılamadığını 

belirtir (Birkiye, 2008). Birkiye’nin tespitlerine göre yabancılaşma, kadın-erkek ilişkileri 

ve domestik komediler, hala en popüler konulardır. Diğer yandan oyun yazarları 

toplumsal, siyasal düşüncelerini çekingen bir üslupla, uzaklaştırma kullanarak ifade 

ederler. Böylece tiyatro dünyayı, ülkeyi ve gündemi roman ve sinema gibi sanat dallarının 

arkasında kalarak takip eder (Birkiye, 2008). Yukarıda değindiğimiz kısıtlamalar, 

aslında sadece 12 Eylül travmalarının değil, ülkemizde tiyatronun algılanma biçiminin de 

göstergesidir. Yazarların kendilerini ifade etmekte karşılaştığı sansür ve otosansür sorunu 

Türkiye tiyatrosu için yeni değildir. Hatırlanabileceği gibi 1923’ten itibaren tiyatro, 

devletin ideolojisini tanıtmak, yaymak ve benimsetmek için bir araç olarak kullanılmıştır. 

Hatta vatan, kurtuluş mücadelesi, Cumhuriyet’in kazanımları dışındaki konularda kalem 

oynatan yazarların, vatan hainliği ile itham edildiğini belirtmiştik. Ancak çok sesli, çok 



114 
 

kültürlü, yeni medya ve iletişim araçlarına sahip yeni milenyum çağında bu kısıtlamalar 

oyun yazarlığına hükmedememiştir. 

2000’lerden sonra oluşmaya başlayan alternatif tiyatro hareketi, bir bakıma bu 

kısıtlamalardan doğmuş bir çeşitlilik sağlamıştır denilebilir. Burada alternatif sözcüğü, 

oyunların ve sahnelemelerin biçim ve öz olarak radikalleşmesi şeklinde algılanmamalıdır. 

Alternatif tiyatrolardan kastedilen devlet ve şehir tiyatrolarına alternatif olarak gelişen 

bağımsız tiyatrolardır. Bu tiyatrolarda oynanan oyunların çoğu, aşağıda görüleceği üzere, 

klasik dramatik dizgeyi izler. Ancak yazım pratiği bakımından yenilikler ortaya çıkmıştır. 

Özellikle son on yıllık dönemde tiyatro gruplarının kolektif yazması ya da bir yazarın 

belirli bir mekân ve/veya topluluk için yazması çok sık karşımıza çıkar. Bu Cumhuriyet 

Dönemi Türk Tiyatrosunda 2000’lere dek gördüğümüz ilişkiden, yani bir yazarın tek 

başına üretimle ortaya çıkardığı oyunun, yönetmen tarafından sahneye aktarılmasından 

oldukça farklı bir süreçtir. Çalışmanın bu son bölümünde 1990’lardan gelen oyun 

yazarları ile 2000 sonrası üretime başlayan yazarların oyunlarında, söz konusu toplumsal-

siyasal-kültürel ortam içinde nasıl bir etik – ideolojik idealizasyon yaptıkları biçim ve öz 

bakımından incelenecektir. 

2000 sonrası oyun yazarlığında tema ne olursa olsun bireyselliğin, özgüllüğün 

toplum tarafından baskılandığı düşüncesi ağırlıktadır. Bu nedenle idealize edilen şey özel 

bir kahraman tipinden çok özlenen, özgür bir toplumsal düzendir. Yine önceki 

dönemlerden farklı olarak bu dönemde oyun yazarlığında sahiplenilen kimliklerden çok 

reddedilen kimlikler görülür. Toplumun istediği gibi bir kadın ya da erkek olmak, 

toplumsal normlara uygun ilişkiler yaşamak mutluluk değil hüzün, yıkım, yalnızlık 

getirir. Yazarlar çoğunlukla toplumsal kalıp yargıların karşısında direnen değil çözülen, 

yıkılan karakterler yaratmışlardır. 

2000 sonrası tiyatro ortamına karakteristiğini veren en önemli biçimsel gelişme, 

yukarıda değindiğimiz gibi büyük anlatıların, makro teorilerin yerini, ayrıntılara, kişisel 

öykülere ve mikro teorilere bırakmasının göstergesidir. Monodram olarak 

adlandıracağımız bu formda Derrida’cı bir söylemle, şimdiye kadar tiyatrodan dışlanmış 

olan kişiler, hikayeler sahneye gelir. Bu bölümün girişinde ‘alternatif tiyatro’ deyişinden 



115 
 

söz etmiştik. Biçim ve öz olarak 2000 sonrasında yeniliği getiren, alternatif olan, 

monodramlardır. Eylem Ejder’in aktarımına göre, Patrice Pavis monodramı şöyle 

tanımlar: “Tek bir karakterin canlandırdığı ya da en azından (farklı kişileri canlandıran) 

tek bir oyuncunun oyunudur. Oyun, bir kişinin etrafında kurulur, onun iç 

motivasyonlarını, öznelliğini ve şiirselliğini ifade eder” (Ejder, 2018). 2000 sonrası Türk 

oyun yazarlığına karakteristiğini veren monodramların içeriksel olarak da bazı ortak 

özellikleri bulunmaktadır. Örneğin Ebru Nihan Celkan’ın Kimsenin Ölmediği Bir 

Günün Ertesiydi, Zeynep Kaçar’ın İd-Ego ve Süper Kahraman, Zehra İpşiroğlu’nun 

Lena Leyla ve Diğerleri oyunları, kadın – erkek ya da trans birey olmaya yani cinsel 

kimliğe dönük ayrımcılığı sorunsallaştırır. Monodram yapısındaki oyunlardaki bir başka 

ortaklık Semih Çelenk’in Gelin Tanış Olalım, Cengiz Toraman’ın Anlatılan Senin 

Hikayendir oyunlarıyla örneklenebileceği gibi insana ve bir arada yaşamaya inancın 

tazelendiği, umutlu oyunlardır. Bu oyunlarda karakter ideolojiyle değil, kendiyle 

ilişkilenir. İpşiroğlu bir röportajında bu eğilim için şöyle demiştir: 

“Eskiden tiyatro deyince dramatik çatışmalara dayanan birkaç kişilik bir oyun akla 

geliyordu. Tabii bu anlayış tiyatroda disiplinler ve metinler arası etkileşimin 

ağırlık kazanmasıyla zaman içinde çok değişti. Son yıllarda özellikle anlatı 

tiyatrosu, yani oyunculuktan çok anlatıma ya da şiire ağırlık veren bir tiyatro 

anlayışı önem kazanmaya başladı. Bu bağlamda tek kişilik gösteriler de oluşmaya 

başladı. Biliyorsunuz bizde bunu ilk Genco Erkal başlattı. Nazım Hikmet’in ve 

Brecht’in şiirlerinden ya da metinlerinden oluşan gösteriler sunduğu gibi Aziz 

Nesin uyarlamasıyla taşlama türü gösterilere de yer verdi. Tabii bu tür gösterilerde 

oyuncunun ustalığı çok önemli. Tek kişilik oyunlar yurt dışında da çok yapılıyor. 

Dahası Almanya’da sadece tek kişilik gösterilerin sunulduğu bir festival bile var. 

Kadın oyunları da tek kişilik gösteriler olarak böylece gündeme geliyor. Bu tür 

oyunlar çeşitli metinlerden oluşan bir kolaja dayanabileceği gibi Lena Leyla ve 

Ötekiler’de olduğu gibi belli bir kurgusu olan bir tiyatro metnine de dayanabilir. 

Her şekilde bence metnin derinliği önemli, yoksa göz boyayıcı bir oyunculuk 

performansına dönüşebilir” (Ejder, 2015:101-102). 

İpşiroğlu’nun vurguladığı gibi, bu tür oyunların gerektirdiği oyunculuğun ustalığı, 

yukarıda andığımız bazı oyunların, oyuncuları ile özdeşleşmesine neden olmuştur. 

Örneğin Gelin Tanış Olalım oyunu adında bile oyuncusu Fırat Tanış’ı taşımaktadır, 

Anlatılan Senin Hikayendir oyunu Levent Üzümcü’yle, Kimsenin Ölmediği Bir 

Günün Ertesiydi oyunu Sumru Yavrucuk’la özdeşleşmiştir. Diğer yandan İpşiroğlu’nun 

Almanya’da yapıldığını örnek gösterdiği tek kişilik oyunlar festivalleri, Türkiye’de de 



116 
 

yapılmaktadır. 2000 – 2013 yılları arasında Ankara’da Çankaya Belediyesi Tek Kişilik 

Oyunlar Festivali, 2014-2015 sezonunda bu kez Devlet Tiyatroları tarafından, yine 

Ankara’da düzenlenen “Tek Kişilik Oyunlar Haftası”na dönüşmüş; ancak sonraki 

sezonlarda tekrarı olmamıştır. İzmir’de ise 2017 ve 2018 yıllarında özel tiyatroların ve 

bağımsız sanatçıların desteği ile Tek Kişilik Oyunlar Festivali düzenlenmiştir. Bu 

etkinlikler monodramların popülaritesinin pekişmesine katkı sağlamıştır. 

Yukarıda değindiğimiz Semih Çelenk’in Yunus Emre, Pir Sultan Abdal, İbrahim 

Hakkı, Cerrahi, Karacaoğlan türkülerinden, hikayelerinden ve felsefelerinden yola 

çıkarak yazdığı ve yönettiği, şiir ve şarkıların dramatik olarak Fırat Tanış tarafından 

canlandırıldığı bir abdal hikayesi olan Gelin Tanış Olalım (2016), Cengiz Toraman’ın 

yazıp yönettiği, Levent Üzümcü’nün oynadığı, yirmi üç farklı karakterin canlandırıldığı 

Anlatılan Senin Hikayendir (2016), Şamil Yılmaz’ın yazdığı, Gezi Direnişi’ni bir sokak 

çocuğunun gözünden anlatan Artık Hiçbi'şii Eskisi Gibi Olmayacak Sil Gözyaşlarını 

(Avzer) (2014) oyunlarının başka ortak noktaları da vardır. Biçimsel olarak bu oyunlar 

tek kişiliktir, konstrüktif dekor kullanmaz, dolayısıyla yerleşik bir sahne ihtiyacı yoktur, 

sürekli turne yaparak çok sayıda şehre, ülkeye ve seyirciye ulaşma imkanına sahiptir. 

2000 sonrası bazı monodram anlatıları ise mekâna özgü yapılmaktadır. Bunlara örnek 

olarak Yuvakimyon Rum Kız Lisesi binasının her odasında eş zamanlı olarak on bir farklı 

performansın gerçekleştirildiği Balat Monologlar Müzesi16 (2017), Altıdan Sonra 

Tiyatro’nun Pera Palace Hotel’in odalarını, balo salonunu kullandığı Pera’nın Zamanı 

(2016) gösterilebilir. Bu oyunlarda birden fazla yazar ve birden fazla monodram vardır. 

Mekana özgü yapılsın ya da yapılmasın tüm bu monodram örneklerinde ortaya çıkan bir 

diğer ortaklık, yerelleşmedir. Tarihi malzemeden faydalanan oyunlarda olduğu gibi, 

‘öteki’nin hikayesinin ele alındığı oyunlarda da Türkiye toplumuna özgü, güncel ortam 

ve krizler görülür. 

2000’li yıllarla birlikte Batı meşruiyeti ve ideali sadece Türkiye için değil, 

gelişmekte olan ve az gelişmiş tüm ülkeler için krize girmiştir. Yukarıda değindiğimiz 

 
16 2019 yılından itibaren Mürselpaşa Caddesi 163 Numaralı binada, yedi monolog performansı ile 
sürmektedir. 



117 
 

gibi, Batı toplumlarındaki huzursuzluğun etkileri Türkiye’de de yansımasını bulur. 

Sadece sermayenin egemen olduğu iktidarın gelişimi ile tarihin, ideolojinin, etiğin 

sonunun geldiği, yeni bir çağın başladığı tartışmaları oluşmuştur. Post modernizme içkin 

bu tartışmalar, toplumsal olarak da yeni bir ortama, post endüstriyel topluma işaret eder. 

Bu felsefenin önemli düşünürlerinden Jean-François Lyotard’e dayanarak (Lyotard, 

1989) post modern toplumun bazı özelliklerini şöyle belirleyebiliriz: üst-anlatılara 

inançsızlık, tarih felsefelerine, ilerlemeci şekilde bir hedefe (merkeze) ulaşmaya şüpheyle 

yaklaşma; dolayısıyla geçmiş ve gelecek ideallerinden çok ‘şimdi’nin ön plana çıkması, 

değerlerin iyi ya da kötü olarak evrensel niteliklerine duyulan inançsızlık, bireyleri bir 

ideoloji ya da kuram yoluyla toplum olarak bütünleştirmekten duyulan kaygı… Terry 

Eagleton gibi kimi araştırmacılar ise ideolojilerin sonunun gelmesinden çok açıkça 

görünürlüğünün yitirildiğini belirtir: 

“İdeolojinin Sonu okulu, açıkça politik sağın yarattığı bir şeydir. (…) İdeolojinin 

sonu kuramcıları, bütün ideolojilerin doğaları gereği kapalı, dogmatik ve katı 

olduğunu söyler; postmodernist düşünce ise bütün ideolojileri totaliter, teolojik ve 

metafizik temelli görmekteydi. Bu yolla bir karikatüre indirgenen ideoloji 

kavramı, sessiz sedasız iner sahneden. (…) Hiç kimse kendi düşünüş biçiminin 

ideolojik olduğunu söylemez; tıpkı kimsenin kendine ‘şişko patates’ dememesi 

gibi. Bu anlamda ideoloji pis kokan bir nefes gibi, yalnızca başkalarında bulunan 

bir şeydir” (Eaglton, 2011:13-19). 

Eagleton’a göre ön kabul içermeyen hiçbir düşünce yoktur ve bu anlamda düşüncelerin 

tamamı ideolojiktir. Buna karşın ister sonunun geldiği, ister aşırı yayılımda olduğu 

savunulsun: her iki görüşteki araştırmacıların buluştukları ortak nokta ideolojinin artık 

kesin, kapalı, kısıtlı bir alana sıkıştırılmamış ve büyük kuramlarla sınırlandırılmamış 

olduğudur. Dolayısıyla ideoloji geniş kapsamda söylem ya da felsefe alanlarının içinde 

sürmektedir.  

Post modern dünya akışkan, geçici, değişkendir. ‘Şimdi’ düşüncesi ile birlikte, 

yerellik ön plana çıkmıştır. Ulaşılması gereken yüksek ideal tasarımları aşınmıştır. 

Konumuz bakımından idealizasyonların dağılması, kendini iki türlü gösterir: kurulu olanı 

yıkma eğilimi ve tutkulu kahramanın ortadan kalkması. Özellikle 1980 sonrası oyun 

yazarlığımızda görülmeye başlanan idealize edilmiş kahramanın yıkımı, en belirgin 

olarak 2000 sonrasındaki monodram türündeki oyunlarda bulur. Yukarıda örneklerini 



118 
 

verdiğimiz, yeni bir estetik geliştiren bu oyunlarda kahraman sürekli olumlanmaz; tek 

boyutlu değil, sürprizli, değişkendir; büyük hikayelerle ve ideolojilerle ilişkilenmez, 

kendi benliğiyle ve ait olduğu yerelliklerle ilişkilenir. Türk tiyatrosunda hala yeni ve 

gelişmekte olan bu sürecin yanında, klasik dramatik dizgeyi izleyen, sahneli, kapalı 

biçimde oyunlar da yazılmaya devam etmektedir. Ancak aşağıda görüleceği üzere bu 

oyunlarda da kahraman anlayışı idealize edilmekten uzak, oyunların geçtiği ortam 

gündelik ve yerel, mesajlar büyük etik ve ideolojik ilkelerden çok etnik, kültürel ya da 

cinsiyet temellidir. 

2000 sonrası oyunlarda idealize edilen bireyi ve toplumu toplumun idealizasyonu, 

ailenin idealizasyonu, kadın – erkek ve LGBTİ bireylerin idealizasyonu ve muhafazakar 

idealizasyon başlıklarında inceleyeceğiz. 

2.2.1 Toplumun İdealizasyonu 

 Bu dönem oyunlarında idealize edilen toplum; kimliksizleştirip yeniden 

kimliklendirme eleştirisinin yapıldığı, göç temasının kullanıldığı ve hukukun, adaletin 

sorgulandığı oyunlarda görülür. 

Kimliksizleştirme ve yeniden kimliklendirme çoğunlukla distopik yaklaşımla ele 

alınmıştır. Hasan Öztürk’ün Uysal Yurttaş Projesi (2010) yurttaşlarını uysallaştırarak 

her duruma itaat eder hale gelmelerini isteyen bir iktidar ve buna direnen insanları konu 

edinir. Hilal Kuvvet’in Hades’in Arka Bahçesi oyunu da distopik bir dünyada geçer. 

Ölümsüzlük iksiri bulunmuştur ancak dikta yönetimi tarafından bu iksir, ölmek isteyen 

insanlara zorla verilir. Ölüler, kendi diyarlarına yeni ölülerin gelip rahatlarını bozmasını 

istememektedir; oysa ölüler, ölme hakkı elinden alınan yaşayanları kurtaracak güce 

sahiptir. Güce ve imkana sahip olanların, hakları elinden alınmış olanlar için bir şey 

yapmamaları etik midir sorusu sorulur. 

Yiğit Sertdemir’in Bekleme Salonu (2003) oyununda iş başvurusunun son 

aşamasına kalmış üç kişinin, görünmeyen bir otorite baskısı ile nasıl yeniden 

şekillendikleri, vahşileştikleri anlatılır. Mirza Metin’in Ara Durak (2017) oyunu da 

fırtınadan kaçmak isteyen üç kişinin, otobüste yalnızca tek kişilik yer olduğunu 



119 
 

öğrenmeleri üzerine yaşadıklarını anlatır.  Yeşim Özsoy’un Üçüncü Evren oyunundaki 

üç karakter de toplum tarafından şekillendirilmektedir: çarşafı atıp dansözlüğe başlayan 

Ayşe, çevreci zengin Serine ve komünistlikten kapitalistliğe evrilen Devrim. Markette 

geçen bu oyunda kişiler, anonslarla hareket etmekte, bireysel düşüncelerin yerini sürü 

psikolojisiyle yapılan eylemler almaktadır. Ayşe Bayramoğlu’nun Transit Geçiş (2012) 

oyununda kaçak bir devrimcinin, yurt dışına çıkış yapmak için kendisini saklayan 

transseksüel kadının kılığına girip kimliğini çaldığı süreç anlatılır.  

Sertdemir’in “toplumun bir üyesi olmanın sorumluluğu nedir” sorusunda 

temellendirilebilecek 444 (2007) oyunu hatırlatma servisi yapan bir çağrı merkezinde 

geçer. Bu servisten faydalanan dört milyon kişi belleksizleştirilmiştir: tuttukları takımı, 

hangi partiye oy vereceklerini bile bu çağrı merkezi söyler. Bir gün bu servisin 

hacklenmesiyle milyonlarca yeni hatırlatma oluşturulur. Sivas Katliamı, Susurluk Olayı, 

sürekli aydınlık için bir dakika karanlık eylemi gibi toplumsal olaylar yeniden 

hatırlatılarak yaratılmış duyarsız insanlar dönüştürülmek istenmektedir. Belleksizleşme 

sorunu Beliz Güçbilmez’in Kül Bellek Frida (2006) oyununda da işlenir. Tekerlekli 

sandalyede yaşayan yaşlı kadının evine bir adamın girmesiyle aksiyon tetiklenir: 

birbirlerini tanıyıp tanımadıklarına karar veremezler, ortak bir geçmiş inşa etmeye 

çalışırlar ancak başaramazlar. 

Bu oyunların ortak düşünsel boyutu, teker teker bireyleri yönlendiren görünmez 

bir güç olduğu şeklindedir. Burada ideal bireyin nasıl olması gerektiğinden çok ideal 

toplumsal düzenin nasıl olmaması gerektiği gösterilir. Buna göre ideal toplumda 

insanların iş, barınma, güvenlik gibi temel gereksinimleri birer tehdit ögesi olarak 

kullanılmamalıdır. 

2000 sonrası oyunlarda öne çıkan ortak temalardan biri göçtür. Ebru Nihan 

Celkan’ın 17:31 (2010) oyunu 2009 ekonomik kriziyle beyaz yakalıların içine düştükleri 

bunalımı gidenlerin ve kalanların perspektifinden ele alır. Celkan’ın Benimle Gelir 

misin? oyunu ise biri Alman diğeri Türk iki kadının Gezi olayları sürecinde başlayan 

aşklarını konu alır. Umut, aşkının peşinden Berlin’e gider; ancak İstanbul’suz 

yapamayacağını fark eder. Ceren Ercan’ın hepsi Türkiye’den göç etmek konusunu ele 



120 
 

alan Gidenler-Kalanlar-Saklananlar üçlemesinin ilk oyunu Seni Seviyorum Türkiye 

(2017) kalmak için nedenler arayan beş insanın gerekçelerini anlatır. İkinci oyun Berlin 

Zamanı (2017) Berlin’e göç etmeye karar vermiş, göç etmiş ve henüz karar verememiş 

üç genci konu edinir. Burada kendilerini Türkiye’nin Avrupalı yüzü olarak tanımlayan 

gençler, Berlin’in vaat edip İstanbul’un etmediği nitelikleri tartışır. Üçlemenin son oyunu 

ise yazım aşamasındadır. Hüseyin Alp Tahmaz’ın Nereye oyunu ise İtalya’ya gitmekte 

olan bir kamyon kasasındaki kaçak mültecilerin beklentilerini, umutlarını gösterir. Göç 

temasını ele alan bu oyunlarda da ideal toplumsal düzen vatandaşlarının temel 

ihtiyaçlarını ve özgürlüklerini koruyan düzendir. 

Dönemin toplumsal yapısını belirleyen ögelerden diğeri ise hukukun ve adaletin 

sorgulanmasıdır. Adil yargılama, hukukun üstünlüğü, bağımsız ve tarafsız yargı, hak 

arama özgürlüğü gibi imkanlara duyulan güvenin azaldığı gerek barolarca (İstanbul 

Barosu, 2012) gerek yargıtayca (Anadolu Ajansı, 2018) gerekse araştırmalarca 

(Danışmanlık, 2010) ortaya konmuştur. Semih Çelenk’in Heccav yahut Şair Eşref’in 

Esrarengiz Macerası (2007) ve Zenabir (2013), Ümit Denizer’in Adalet Sizsiniz 

(2012), Onur Orhan’ın Sadece Diktatör (2015) oyunları doğrudan adaleti sorgulama 

konusu yapar. 

Çelenk’in Heccav yahut Şair Eşref’in Esrarengiz Macerası oyununda İkinci 

Abdülhamit döneminde yaşayan hiciv şairi Şair Eşref, 2009’da, İzmir’de 

yargılanmaktadır. Sorgucular tarafından yapılan Vanatnperverler Özel Teşkilatı’na üye 

olmak, vatanperver olmamak gibi suçlamaları kabul etmeye zorlanan şair, sonunda 

taşladığı dönemin adalet sistemini özler hale gelir. Abulhamit dönemi hakimi de bugünün 

sorguculara karşı çıkar:  

“Herkes adalete ihtiyaç duyar. Eminim ki gün olacak devran dönecek, siz de 

adalete ihtiyaç duyacaksınız. Yeter artık! Cadı kazanlarının altındaki ateşi 

söndürün! Cadı kazanlarını daha fazla kaynatmayın! (…) Masumların üzerine 

varıp hakiki suçluları örtmeyin!” (Çelenk, 2009:71). 

 Oyunun finalinde sorgucular oy kullanmanın, siyasetin artık bir simülasyon olduğunu 

söyler; artık her parti “küresel kapitalizm” markasının, “franchising” işletmesi gibi 

işlemektedir. Bu bakımdan tarihi malzeme, dönemin toplumsal idealizasyonundaki diğer 



121 
 

oyunlarla benzer biçimde, kimliksizlendirme ve yeniden kimliklendirme aracı olarak 

kullanılmıştır. Çelenk’in bu kapsamda okunabilecek diğer oyunu Aristophanes’in Eşek 

Arıları komedyasının yapısını, ortaoyunu üslubu içinde ele alan Zenabir oyunudur. 

Kavuklu ile Pişekar, Sultan’la kurdukları ilişkiye göre adlandırılır. Pişekar Sultan 

Muhalidi, Kavuklu ise Sultan Muhibi’dir. Oyunun sonunda Kavuklu bilinçlenme yaşar: 

“Söyleyim; Adalet denen nane / Çiğnenmemeli öyle her ağızda / Ya da çalınmamalı 

yere adalet adalet diye / Herkesin harcı olmamalı / Sade ve sade erdemli ve vicdanlı 

/ insanlar hüküm vermeli / ve her hüküm de hüküm veren de hükmeden de / Halka 

hakkınca hukukunca hesap vermeli / Lüzumu geldiğinde” (Çelenk, 2013:61-62). 

Eşitliğin ve özgürlüğün güvencesi olarak adalet, bir arada yaşamanın en önemli 

gereksinimlerindendir. Dönemin bu önemli eğilimine işaret eden diğer oyunlar Adalet 

Sizsiniz ve Sadece Diktatör oyunlarının sahnelenmesi ise yasaklanmıştır. Denizer’in 

yazdığı Adalet Sizsiniz oyunu, tarihte yargının siyasileştiği üç olayı; Sokrates’in, 

Galileo’nun ve İtalyan işçiler Sacco ile Vanzetti’nin hikayelerini ele alır. Orhan’ın 

Sadece Diktatör oyunu ise diktatörün despotluğunu, kendi ideolojisi için adaleti 

gönlünce kullanmasını şöyle ifade eder: 

“(…) Yoluma çıkanları birer birer silkeleyip attım. Hızla yaptım bunu. Politikayla 

ve yasalarla. Hayır, yasalarla bir şey yapmadım. Yasalarla bir şey yapamazsınız. 

Zamanımızı mahkemelerde harcasaydık çok işimiz olurdu. Ben hukukçu beylere 

güvenmem. Paragraf cambazlarını işe karıştırmadan insanları tutuklamak çok 

daha pratik… Kendime bu hakkı tanıyorum. Ben kendi kendimin adalet 

bakanıyım” (Orhan, 2015:6). 

2000 sonrası Türkiye’sindeki bu güvensizlik oyun yazarlığına adaletli bir toplumun ve 

devletin idealizasyonu şeklinde yansımıştır.  

2.2.2 Ailenin İdealizasyonu 

Toplumu oluşturan en etkili birim olarak aile Türk oyun yazarlığında en sık ele 

alınan temalardandır. Ancak 2000 öncesinde bu tema, ebeveynler üzerinden ele alınıp, 

ailenin toplumsal düzenle ilişkisinden kaynaklanan problemler yansıtılırken, 2000 sonrası 

aile teması, çocuklar üzerinden ele alınmış, bireyselliği engelleyen bir sosyal kurum 

olarak aile eleştirilmiştir.  



122 
 

Kimi oyunlarda ebeveynler çocuklarını istedikleri gibi şekillendirmek için her 

yolu dener. Berkun Oya’nın Bayrak (2009) oyununda ailenin 30 yaşındaki küçük oğlu, 

kendisine ihanet eden karısını öldürmüştür. Anne, oğlunun işlediği cinayetin 

saklanmasını ister, Baba kararsızdır. Anne ve Baba olmak, suçlu dahi olsa çocuklarını 

korumayı mı gerektirir, bu etik midir? Asal sorusu bu olan oyun üzerinden aile içi 

iletişimsizlik, güven gibi kavramlar irdelenir ve aile çözülmeye başlar. Anne ve Baba’nın 

geçmişte çocuklarından birini öldürdüğü anlaşılır, aile bir suç örgütü gibidir. Bu temayı 

kullanan diğer bir oyun Yiğit Sertdemir’in Öldün Duydun mu? (2006) oyunudur. Adam 

intihar etmiştir ve hayatının masal olarak kendisine sunulduğu bir yerde bulunmaktadır. 

Adam öldüğünü zannetse de kurtulmuştur; annesi, bu araf çeşidi kurguyu yaparak oğluna 

ders vermek ister. Melek kılığına girmiş iki kadın, Adam’a, annesine duyduğu kinin 

haksız ve yanlış olduğu, sevgisinden hiç şüphe duymadığı babasının ise zannettiği kadar 

masum olmadığı düşüncelerini aşılamaya çalışır. Adam üniversite sınavına çalıştığı 

süreci, işsiz kaldığı bunaltıcı dönemi, ilk arabasını aldığı anı, askerlikte geçirdiği ayları, 

ilk aşkını konuşmak ister ancak reddedilir: “hayatın normal akışı içindeki durumlar için 

övgü ya da yergi beklememesi gerektiği” söylenir. Ailesiyle ilgili düşüncelerini 

değiştirdiğinde yaşamaya devam edebileceğine karar verilir. Benzer şekilde anne 

tarafından yeniden inşa edilme konusu Ahmet Sami Özbudak’ın Kar Küresinde Bir 

Tavşan (2015) oyununda da görülür. Şelale, kocasının ölümünden sonra oğlu Mutlu’yu 

eve hapseder. Oğlunun cinsel ihtiyaçlarını gidermesi için sokaklarda bir hayat kadını arar 

ve Kadife’yi eve getirir. Oğlunun seks hayatını an be an takip ederek kendisi de bundan 

haz almaya başlar.  

Şiddet, ensest ilişki, taciz, tecavüz gibi sorunları aile içinden ele alan oyunlar da 

yazılmıştır. Ebru Nihan Celkan Nerde Kalmıştık (2012) oyununda, iyi bir insandan önce 

aile, sonra toplum baskısıyla nasıl bir cani yaratılabileceğini gösterir. Güneydoğu’da 

askerliğini tamamlayan Umut, bu sürece kadar asker botları moda olduğunda, babası eve 

kaçta gelmesi, kaçta uyuması gerektiğini söylediğinde, torpil yapabilecekken oğlunun 

“kendine gelmesi için” doğuda askerlik yapmasını istediğinde ailesi tarafından “hizaya 

getirilmeye” alışmıştır, askerlik süreci de ailede başlayan bu kimliklendirmeyi pekiştirir. 

Gökhan Eraslan’ın Market (2006) oyununda da benzer bir izlek vardır. Seri katile 



123 
 

dönüşen üç arkadaştan Piç’in annesi, üvey babası tarafından taciz edilip kötü yola 

düşmüştür. Sansar, kardeşine sarkan adamı öldürmüştür. Bu oyun kişilerinin şiddet 

eğilimleri, aileleri tarafından kötü yetiştirilmelerinde temellendirilmiştir. Nur Can 

Kara’nın Turnike (2012) oyunu da çocukluğunda babası tarafından tecavüze uğrayan bir 

kadının, bu travmasını atlatamamasından yola çıkarak yazılmış bir oyundur. Ayşe 

Bayramoğlu’nun Pencere (2012) oyunu da çocuk istismarını konu edinir. Esme, yaşıtı 

olan arkadaşı Hüso ile oyun oynarken, maruz kaldığı istismarın etkilerini görürüz ve 

bunun sonucunda çocukluğu elinden alınmış bir insanı tanırız.  

Aile temasının ebeveynlerin tarafından ele alındığı oyunlar da vardır. Bunlar 

ağırlıklı olarak kadına şiddet durumunu barındırır. Ebru Nihan Celkan’ın Evim! Güzel 

Evim! (2014) oyununda Kadın, kocasından psikolojik ve fiziksel şiddet görmektedir. 

Ancak bunun her ailede yaşandığını savunur Kızı, annesini üçüncü sayfa haberlerinde 

görmekten korktuğunu söyler. Annenin cevabı ise “ben okumuş kadınım onlar gibi cahil 

değilim” olur. Yani aile içi şiddet, alt sınıfın sorunu olarak kabul edilir. Murat 

Mahmutyazıcıoğlu’nun Aynur Hanım’ın Bebeği (2015) oyunu da aile içi şiddet temasını 

işler. Erkeğin kadın üzerinde kurduğu iktidarı, iki kişi arasında başlayan ezen-ezilen 

ilişkisini konu alır. Sami Berat Marçalı’nın Limonata (2011) oyununda da Anne, 

yaşamındaki dört erkek, kocası ve çocukları tarafından terk edilmiştir. Bu yalnızlık 

nedeniyle Anne demans hastası, alzheimer olur. 

Görüldüğü üzere aile, toplumun küçük bir modeli olarak çocuklarda ve kadınlarda 

yaşattığı travmalarla ele alınmıştır. Burada olumsuzlanan durumlar ve olaylar üzerinden 

ideal aile düzeni tasarımını çıkarabiliriz. Buna göre ideal aile çocuğa sevgiyle yaklaşan, 

şiddetten, geçimsizlikten uzak aile, ideal ebeveyn çocuğunu özgür bırakan, beklentileri 

uğruna onu tutsaklaştırmayan aile olarak karşımıza çıkar. Aile sadece çocukları değil, 

anneleri de öğüten, görünmez kılan bir kurum olarak eleştirilmiştir. 

2.2.3 Kadın – Erkek ve LGBTİ Bireylerin İdealizasyonu 

2000 sonrası Türkiye’sinde insanlar vatandaş, muhalif, muhafazakar, sağcı, solcu, 

ülkücü, kadın, erkek, LGBTİ gibi toplumsal kimliklere ve etiketlere, keskin kutuplarla 



124 
 

ayrılmıştır. Böyle bir ortamda birey idealizasyonu kaçınılmaz olarak tiyatro oyunlarına 

da yansır. 

Kadın-erkek idealizasyonu bir arada ikili ilişkiyi ele alan oyunlarda ya da teker 

teker kadın olmak ve erkek olmak deneyimine değinen oyunlarda görülür. 

Zeynep Kaçar, Sahici İnsanlar Plastik Ölümler oyununda kadın erkek ilişkisini 

töre geleneği üzerinden ele alır. Sidar ve Diyar kardeşler, amcalarının kızları Pembe’ye 

aşık olur. Kardeşler bir süre sonra birbirlerini öldürecek duruma gelir. Aile meclisinin 

aldığı karara göre ise Pembe’nin ölmesi gerekir. Pembe’nin annesi Kiraz, önce kızını 

sonra kendini vurur. Bu oyun kadın-erkek ilişkisi başlığında ele alınabileceği gibi, aile, 

erkek ya da kadın teması başlığında da ele alınabilir. Yine Kaçar’ın Medine oyunu da 

birbirini seven iki gencin töre, gelenekler, mezhep farkları nedeniyle kavuşamama 

öyküsünü anlatır. 

Kaçar’ın Tok oyunu sınıf farklılığı, alt ekonomik sınıftan erkeğin konumunu 

kabullenememesi üzerine kuruludur. Adam, güzel ve zengin karısını öldürüp parça parça 

yer. Mahkemede kendini aklamaya, hatta asıl kendisinin mağdur olduğunu ispatlamaya 

çalışır. Sevgisiz birlikteliğin uç boyuttaki sonuçları gösterilir. Ceren Ercan ve Gülce 

Uğurlu’nun yazdıkları İstenmeyen (2014) oyunu ise kültürel farklar nedeniyle 

yürümeyen bir ilişkiyi anlatır. Kahire’de yaşayan Mısırlı bir pilot ile İstanbul’da Batılı 

referanslarla yetişmiş bir Türk kadınının beraberlikleri, bu uyuşmazlık nedeniyle bir 

kimlik çatışmasına dönüşmüştür. İkili ilişkileri, toplumla etkileşimi bakımından ele alan 

diğer bir oyun da Yeşim Özsoy’un Yüzyılın Aşkı (2010) oyunudur. Oyunda sekiz farklı 

zamandan sekiz farklı aşk hikayesi yer alır: 1924’te Osmanlı’nın son üyelerinin Çatalca 

İstasyonu’ndan sürgüne gitmesiyle biten bir aşk, 1943’te 2. Dünya Savaşı ve gayrı 

Müslimlerin varlık vergisine zorlanması ile şekillenen bir aşk, 1951’de muhafazakar 

yapının “yeni adetler”e uyumlanamamasıyla biten bir aşk, 1959’da İzmir Sevinç 

Pastanesi’nde aldatmayla biterken 1960 darbesinin ayak seslerini duyuran bir aşk, 

1972’de Deniz Gezmiş’in yaşamından esinlenmiş bir aşk, 1981’de 12 Eylül darbesi 

sonucu biten, 1990’da Beyoğlu’nun popüler kültürü bohemliğin etkisiyle yaşanan, 

1990’da ise yükselen tüketim kültürünün çıkar ilişkisine dönüştürdüğü aşk öyküleri konu 



125 
 

edilmiştir. Böylece ikili ilişkilerin, toplumsal – siyasi gelişmelerle kimliklenen bir yapısı 

olduğu vurgulanmıştır. 

Murat Mahmutyazıcıoğlu’nun Şekersiz oyununda, öldükten sonra kendi 

evlerinde yaşamaya devam eden yaşlı çift Handan ve Kerem ile evin yeni sahipleri genç 

çift Erkan ve Özlem’in birbirlerine paralel yaşadıkları aşk konu alınır. Buna göre aşk 

ilişkisi de bir araf gibidir; çiftler birbirlerini sevmemelerine karşın ayrılamamaktadır da. 

Berkun Oya’nın Güzel Şeyler Bizim Tarafta (2010) oyunu da iki farklı çifti konu edinir. 

Bu çiftlerden biri modern, diğeri muhafazakardır; birbirlerinin kültürünü, hayatını, aşkı 

yaşama biçimlerini anlayamamakta, aşağılamaktadırlar.  Aslı Mertan’ın İki Kişilik Bir 

Oyun (2012)’u da gidemeyen ve kalamayan bir çiftin hikayesini anlatır. 

Bu temada yazılan oyunlarda hem birey hem de toplum idealizasyonu görülür. 

Buna göre ideal birey cesur, toplumsal ve siyasal kısıtlamalardan, yönlendirmelerden 

etkilenmeyen, kültürel farkları nedeniyle ötekileştirilmeyen bireydir. Ancak bu 

idealizasyon, kendi tutkuları için eyleme geçen bireyler üzerinden değil, eylemsiz kalan, 

kaderine boyun eğen ve sonunda kaybeden kişiler üzerinden gösterilir. İdeal toplumsal 

düzen ise törelerin baskısından arınmış, siyasal ve toplumsal gelişmelerle bireyin hayatını 

kısıtlamayan düzendir. 

Bu dönemde toplumsal cinsiyet kalıp yargılarının erkekler üzerindeki baskısını 

konu edinen oyunlar da yükseliştedir. Mirza Metin’in Aç Köpekler oyununda toplum 

tarafından “nasıl bir erkek” olması gerektiği dayatılan bir erkeğin, Beşir’in sıkıntılarını 

görürüz. Türkiye’nin doğusuyla batısı arasında sıkışmış olan bu karakter, toplumun ondan 

isteklerini karşılayamamıştır: militarist bir adam olup askerliği övememiştir, 

yerememiştir de, şehirli olmak isteyip olamamıştır, zengin olmak istemiş olamamıştır, bir 

kadınla ilişki kuramamıştır. Tercihlerinin, eylemlerinin arkasında duramamıştır çünkü 

bunlar kendi isteğiyle değil, toplumsal yargılarla oluşan yönelişleridir. Zeynep Kaçar da 

Krem Karamel oyununda Superman karakteri üzerinden erkekten beklenen üstün 

niteliklere ve bunun imkansızlığına vurgu yapar. Sahici İnsanlar Plastik Ölümler 

oyununda erkekler sevdikleri kadınların töreye kurban edilişini izler. Toplumsal düzen 

bireyin isteğinden üstün olduğu için müdahale edemeyerek yenilirler. İd, Ego ve Süper 

Kahraman (2015) oyununda Batman filminin İstanbul sahnelerinin oyuncu seçmelerine 

katılan erkek, kostümünün içine sıkışır ve cast odasında kilitli kalır. Oyunun sorgulatmak 



126 
 

istediği şudur: “erkek gerçekten rahat, özgür, egemen midir yoksa çıkışı olmayan zorba 

bir dünyaya mı hapsolmuştur?”. Nur Can Kara’nın Sen Olmak Nedir (2011) oyunu da 

yine görünenin ötesindeki ‘erkek’ deneyimini konu alır. Burada cevap aranan sorular “bir 

erkek nasıl erkek olur, erkek olmanın görevleri ve kuralları nelerdir, erkek adam ne 

yapabilir ne yapamaz” şeklinde sıralanabilir. Tek kişilik bu oyunun 27 yaşındaki 

kahramanı, sperm sayımı yaptırırken anlarız ki sürekli erkeklik kalıplarına uymaya 

çalışarak yaşamış, kendi isteklerini gözardı ettiği bir yaşam sürmüştür. Murat 

Mahmutyazıcıoğlu da Kader Can (2018) oyununda askerlik sürecinin “adam” ettiği bir 

erkeğin trajedisini ele alır. Yiğit Sertdemir’in “aile” başlığında ele aldığımız Öldün 

Duydun mu? oyunu bu başlıkta da değerlendirilebilir. Annesinin araf kurgusu yaparak 

kendine hayırlı bir evlat haline getirmek istediği, intihar edip ölmemiş Adam’ın kendisine 

kimlik kazandıran ‘erkeklik’ nitelikleri melekler tarafından görmezden gelinir. Ahmet 

Sami Özbudak’ın yine aile temasında değindiğimiz oyunu Kar Küresinde Bir 

Tavşan’da erkek, hayattaki tek arzusu cinsellik sanılarak eve hapsedilmiştir. Ebru Nihan 

Celkan’ın Tetikçi oyununda ise Anadolu’da yaşayan, genç, fakir bir delikanlıdan, 

erkekliği pompalanarak suikastçı yaratılan süreç anlatılır.  

Bu oyunlarda ise ideal toplum, erkekleri cinsiyet kalıp yargılarıyla 

değerlendirmeyen, onlara sırf erkek olmalarından ötürü çeşitli sorumluluklar yüklemeyen 

toplumdur. İdeal erkek ise bu kalıp yargıların ayırdına varmış, direnebilen erkektir. 

2000 sonrası kadın idealizasyonun ağırlıklı olarak sosyal inşa perspektifinden ele 

alındığı görülür. Bu oyunlarda kadın karakterlerin önce kimliksizleştirilmelerine, 

ardından yeniden kimliklendirilmelerine yoğun bir vurgu yapılır. Yiğit Sertdemir’in 

Ortak Bölenlerin En Büyüğü (2004) bir psikologla sağır-dilsiz yardımcısının, dört 

kadına sistemin istediği karakterleri kazandırma hikayesi anlatılır. Denek olarak seçilmiş 

kadınlar lider, aydın, savaşçı, seksi olarak yeniden kurgulanır. Tüm kadınların “ortak 

bölen”leri ise en yakınlarındaki erkeklerdir: babaları, patronları, aşıkları, çalışma 

arkadaşları… Sokaktaki “bölen” sürekli patlayan bombalar aracılığıyla da kadınlara 

egemen olan korku kültürü görünür kılınmıştır. Hilal Kuvvet’in Bahar Kuaför oyunu da 

aynı temayı benzer biçimde işler. Bu oyunda da isimleri bile olmayan altı kadın ortak 

bölenlere sahiptir: aileleri, eşleri, sevgilileri, erkek kardeşleri… Yine dışarıda karışık 

olaylar vardır polis her yeri gaza boğmuştur. 



127 
 

Zeynep Kaçar’ın Aşk, İhanet, Yalnızlık Vesaire (2000) oyunu kadınların 

hareketlerinin, duygularının, düşüncelerinin başkaları tarafından belirlendiğini gösterir. 

Kurgulanmış bir hayatı yaşayan kadınlar, bu kalıpların dışına çıkamaz. Kaçar’ın Dış Ses 

oyununda kadınların hayatını kurgulayan şeyin kendisi, Dış Ses olarak sahneye gelir ve 

karakterlere ne zaman ne yapmaları gerektiğini söyler. Krem Karamel oyununda 

mutfağa sıkışmış, Superman’in kendini kurtarmasını bekleyen Kadın vardır. Kaçar’ın bu 

oyunlarındaki tüm kadınlar kaçış yolları aramaktadırlar. Var Olmayan Ayşe’nin 

Muhteşem Maceraları adından da anlaşıldığı üzere var oluşu elinden alınmış, 

hayallerini gerçekleştirememiş, başkalarının ihtiyaç ve isteklerine göre yaşamış bir kadın 

karakter üzerinedir. Kaçar’ın oyunlarında idealizasyonu melodramatik kalıplarla yaptığı 

görülmektedir. 

Hilal Kuvvet’in Sıfır Beden oyunundaki Pelin de Var Olmayan Ayşe gibi genç, 

güzel, zayıf olma gerekliliklerinin altında ezilir. Kusursuz olmak baskısıyla mutsuz bir 

hayat yaşar. Hüseyin Alp Tahmaz’ın İyiyim (2014) oyunu babası, erkek kardeşi, kocası 

ve patronu arasında sıkışıp kalmış Ayşe’nin gençliğini de kaybetmesiyle bunalıma girip 

onu intihara sürükleyen süreci anlatır. Seray Şahin’in farklı öykülerden uyarlayarak 

kurguladığı Yedi Tepeli Aşk oyunu ile Murat Mahmutyazıcıoğlu’nun Sen İstanbul’dan 

Daha Güzelsin oyunları, farklı kuşaklardan kadınların, “kadın olmak” deneyimi 

üzerinden bunalımlarını, İstanbul’u fonda bir “erkek şehir” şeklinde kullanarak 

aktarmıştır. 

Mirza Metin’in Plastik Bebek oyununda kadının sevgilisi, eve getirdiği bir plastik 

bebeğe aşıktır. Kadın bu kez o plastik bebeğin kılığına bürünmeye çalışır. Adam, 

takıntısından kurtulmak için bebeği öldürmek ister, yanlışlıkla bebeğe tıpatıp benzeyen 

sevgilisini öldürür. Şamil Yılmaz’ın Apaçi Gızlar oyunu bir grup genç mahalle 

kadınının, arkalarından konuşan erkeklerden intikam alma hikayelerini anlatır.  

Bu oyunlarda kadınlar kocalarının, babalarının, çocuklarının istek ve ihtiyaçları 

için kendi hayatlarını hiçe sayıp onların özlemlerine göre yeniden şekillenirler. Olan 

durum segilenmiş, ancak olması gereken verilmemiş, alımlayıcıya bırakılmıştır. Yapılan 

eleştirilerden yola çıkarak söylenebilir ki; ideal kadın, erkeklerin ve erkek düzenin 



128 
 

boyunduruğundan kurtulmuş, özgürlüğünü ilan etmiş kadındır. Bu doğrultuda ideal 

toplumsal düzen ise erkekten yana değil, adil olandır. 

Bireylerin cinsel yönelimleri nedeniyle haricileştirilmesi de bu dönemde sık 

kullanılan temalardan olmuştur. Ebru Nihan Celkan’ın Kimsenin Ölmediği Bir Günün 

Ertesiydi (2012) oyunu transseksüel bir bireyin dışlanmışlığını anlatır. Şamil Yılmaz’ın 

Kadınlar Aşklar Şarkılar oyunu yine trans bireylerin yaşamın kıyısına itilmelerini 

anlatır: iş, ev, aşk, saygı kavramları onlara uzaktır. Celkan’ın Benimle Gelir misin 

oyunu, iki kadının aşkını anlatmasına karşın, bu kişilerin cinsel yönelimlerine özellikle 

bir vurgu yapılmamıştır. Ancak Şamil Yılmaz’ın Tevafuk oyunu, iki erkeğin aşkını konu 

edinir ve ‘erkek’ toplumsal kimliği vurgulanmıştır: internetten tanışıp birbirinden 

hoşlanan bu iki erkek için dışarıda özgür bir ortam yoktur. Bu nedenle ilk buluşmaları 

bile bir otel odasında gerçekleşir. Biri, gay kimliğinden ötürü jigololuk yapmaya 

itilmiştir. Diğeri ise ilk kez bir erkeğe ilgi duymaktadır. Ancak bu aşk toplumsal normlara 

yenik düşer. Gülce Uğurlu ile Ceren Ercan’ın birlikte yazdıkları Çirkin İnsan Yavrusu 

(2008) oyununda eşcinsel kadın karakter ile Kürt ve başörtülü karakterlerle önyargı 

kavramı tartışılır. Murat Mahmutyazıcıoğlu’nun Sevmekten Öldü Desinler (2017) 

oyunu da bir trans bireyin pavyona sıkışmışlığı ve pavyonun çevresindeki karakterler 

ekseninde geçer. 

2.2.4 Muhafazakar İdealizasyon 

2000 sonrası Türk tiyatrosunda sıkça söz edilen kavramlardan biri de muhafazakâr 

tiyatrodur. Yapmak ve yaymak istediği idealizasyonu direkt olarak adında bulunduran bu 

tiyatro biçimi, Recep Tayyip Erdoğan ve Cumhurbaşkanı Genel Sekreteri Mustafa Esen 

tarafından dile getirildiğinde görünürlüğü artmıştır. Ancak Cumhuriyet Dönemi Türk 

tiyatrosu tarihinde, 1980’lerden itibaren ortaya çıkmaya başlamış bir düşüncedir. 

Bugün muhafazakâr tiyatro olarak teorileştirilmek istenen biçim, İslamcı tiyatro, 

dindar tiyatro tanımlarıyla da karşımıza çıkar. Alandaki tek çalışma, Sıddıka Sümeyye 

Karaarslan tarafından 2010 yılında Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde 

Tiyatro ve Din: Türk Tiyatrosu Örneği başlıklı yüksek lisans tezidir. Muhafazakar 

tiyatronun ilk adımlarını bu kaynaktaki bilgilere dayandırabiliriz. Buna göre 1960’lardan 



129 
 

sonra ilk kez Abdullah Kars dini tiyatro yapmaya başlamıştır. En popüler oyunu Hazreti 

Ömer’in Adaleti’dir. Kars, “ibret sahnesi” olarak tanımladığı oyununu seyirciyle 

buluşturmak için tiyatronun günah olmadığına dair fetvalar almış; turnelerde oyunlarına 

seyirci çekebilmek için imamlarla konuşmuştur (Karaarslan, 2010:92-95). Bunun 

ardından İbrahim Sadri tarafından 1986’da yeni bir muhafazakâr tiyatro girişimi olarak 

“bant tiyatrosu” kullanılmıştır. Sadri Mute Destanı, Hicret, Bizim Afganistan, Şu 

Bizim Dünya, Patagonya’nın Sesi, Mekke’nin Fethi, Falan Filan Mesela oyunlarını 

yazmış, ekibiyle birlikte kasede kaydederek “Selam Ümit Nesline” gibi dergilerle birlikte 

dağıtılmıştır. Oyunlar adlarından da anlaşılacağı üzere dini hikayeleri içermektedir. 

1990’lara gelindiğinde İbrahim Sadri, Hasan Ali Canat gibi isimlerle banttan vazgeçip 

sahneye çıkmıştır. İnsanlar ve Soytarılar, Efendi Hayreddin Süperstar oyunları artık 

sadece dine değil Amerika’ya, Sovyetler Birliği’ne de verecek ideolojik mesajları olan 

oyunlardır. Ancak sahneleme biçiminde bazı sıkıntılar vardır. Örneğin kadın oyuncu 

sahneye çıkmadığı için; sahnede yer almayan kadının oturduğu yerden ayağa kalkması, 

boş sandalyenin birden devrilip, sahne gerisinden gelen “kadın hızla ayağa kalktı” sesiyle 

anlatılmak isteniyordu (Can, 2007, s. 20). 2000’lere gelindiğinde ise çok sayıda 

muhafazakâr/dinci/İslamcı özel tiyatronun açılması, belediyelerden alınan maddi 

destekler ve kadınların seyirci, oyuncu olabileceğine dair alınan fetvalar, bu alanda kısmi 

bir özgürleşme sağlamıştır. 

2000’li yıllarda muhafazakar tiyatro tartışması Mustafa Esen’in  şu sözleriyle 

başlamıştır: 

“Muhafazakar kesimin nasıl bir demokrasi anlayışı varsa, muhafazakar demokrasi 

diye bir şeyden bahsediyorsak, o zaman muhafazakar estetik ve muhafazakar 

sanat diye bir şeyden bahsetmek, bunun normlarını ve piuasasını oluşturmak gibi 

bir yükümlülük içindeyiz” (T24, 2014). 

Bu sözlerle paralel süreçte, bugünün Cumhurbaşkanlığı Kültür ve Sanat Politikaları 

Kurulu Başkanvekili İskender Pala Zaman Gazetesi’ndeki köşesinden İBBŞT’de 

sahnelenen Günlük Müstehcen Sırlar oyunu için “Sanattan uzak ve sığ konuları 

topluma cinsellik ve erotik soslarla yutturmaya çalışan işletmeler açmak devlet veya 

belediyelerin görevleri arasında değildir” (Pala, 2012) sözleriyle süren polemik, 

ödenekli tiyatroların kapatılması tartışmasına, İBBŞT yönetmeliğinin değişmesine, 



130 
 

2013’te Türkiye Sanat Kurumu (TÜSAK) yasa tasarısına, ihraçlara evrilen ve tartışmaları 

hala devam eden bir konuya dönüşmüştür. 

Pala Nisan 2012’de Zaman Gazetesi’nde Muhafazakâr Sanat Manifestosu 

yayımlamıştır (Pala, 2012). Muhafazakâr sanattan (MS) beklentiler yirmi maddeyle 

sıralanmıştır. Bu maddelerde öne çıkan Batılılaşmaya, batı kültürünün yayılımına karşı 

duyulan rahatsızlıktır. Örneğin on üçüncü madde “MS, kendi kültürel coğrafyasının 

farkında olup, kabuğunu beğenmeyen civciv kompleksinden varestedir” denir. Bunlar 

daha çok günümüzün popüler söylemlerinden “yerli ve milli” olmak çabasına uygundur. 

Din bakımından ise yedinci maddede “MS, din eksenli bir sanat değildir, ama dini 

duyarlıkları mutlaka dikkate alır”, sekizinci maddede “(…) nüfusunun kahir ekseriyeti 

Müslüman olan bir toplumda İslami değerlere küfredilmesinden rahatsızlık duyar” 

vurgularını yapar. Yani bu manifestoya göre MS’nin muhafaza etmek istediği değerler 

Türkiye’ye ait, Müslüman değerlerdir. Çoğunlukla imam-hatip liseleri, mezunları 

etrafında şekillenmiş olan Milli Türk Talebe Birliği (MTTB) Ocak 2017 tarihinde “Milli 

Manevi Tiyatro Mücadelemiz” başlıklı bir panel düzenleyerek İslami tiyatro, dini tiyatro, 

muhafazakâr tiyatro deyişlerinin yanına milli manevi tiyatro’yu da eklemiştir. Panelin 

konuşmacılarından oyun yazarı ve yönetmen Üstün İnanç, milli manevi tiyatrodan 

beklentilerini şöyle diler getirmiştir: 

“Bakmayın bazılarının, 'Batılılaşsak daha iyi olur' dediğine. Olsun, desin ama 

kendi kendini tasfiye eder. Çünkü hakim olan, başa konulan milli değerlerdir. 

Milli değerler tükenmez. Tükenmesi mümkün değildir. Belki biçim değiştirir. O 

bakımdan bakıldığı zaman milli ve manevi tiyatro, çok düşünülmüş ve güzel bir 

isim ve buluştur” (haberler.com, 2017). 

Yapılan konuşmalardan “milli manevi tiyatro teorisi” üretilme çabasında oldukları 

anlaşılmaktadır (Akit, 2017). Ancak görüldüğü üzere hala yaklaşık yüz yıl önceki 

değerlerle tartışma sürmekte, isim ve kimlik bunalımı yaşanmaktadır. Açıkça etik – 

ideolojik idealizasyon inşa etme çabasında olan bu tiyatro girişiminin oyunlarının çoğu 

basılı metne sahip değildir. Dolayısıyla bu bölümde sahnelemeler model alınarak oyun 

incelemesi yapılacaktır. 

İslamcı, dinci, muhafazakâr ya da milli manevi tiyatro yapan kişiler 2000’lerin ilk 

on yıllık döneminde daha çok bireysel girişimlerde bulunurken, 2010’a doğru 



131 
 

gruplaşmaya başlamıştır. 2000 sonrası alternatif/bağımsız tiyatrolarda olduğu gibi yeni 

bir yazar tiyatrosu pratiği içinde oldukları görülür. Yani burada da yazarlar yazar, 

yönetmen, oyuncu, yapımcı gibi çeşitli rollerle karşımıza çıkar ve kendi grubu için çalışır. 

2000’lerin başındaki bireysel girişimlerde bazı oyunlar öne çıkar. Örneğin Engin 

Noyan’ın yazdığı Suç (2001) oyunu, kadın üzerinden muhafazakarlığın güzelliğini ele 

alır. Kimlik çıkarmak için devlet dairesine giden Kadın, burada bir çeşit kimlik bunalımı 

yaşar. Parlak elbiselerini çıkarınca altındaki siyah tayyör, peruğunu çıkarınca başındaki 

örtü belirir. Makyajını siler, ojelerini çıkarır ve artık özüne dönmenin rahatlığını yaşar. 

Toplumun kadın üzerinden yapılan idealizasyonu, özellikle 1960’lara kadarki oyun 

yazarlığımızda sıkça görülmüştü. Bu muhafazakâr tiyatro eserlerinde de karşımıza çıkar. 

Ancak aşağıda değineceğimiz gruplar, çalışmalarında kadın oyun kişilerine çoğunlukla 

yer vermemiştir. 

Bu dönemde söz konusu muhafazakâr gruplar içinde en çok üretim yapan 

topluluklardan Aden Sanat, Recaizade Mahmut Ekrem’in Araba Sevdası romanını 

sahneye uyarlamış, Şafak Tok’un yazdığı Gelibolu’dan Mektuplar oyununu 

sahnelemiştir. Batılılaşma karşıtı ve tarihi malzemeye yönelen bu içerikteki oyunlardan 

sonra Aden Sanat, Tiyatral Sanatlar Akademisi Vakfı’nı (TİYSAV) kurmuştur. Burada 

hem eğitim verilmekte hem özgün ve uyarlama oyunlar sahnelenmektedir. Baturalp 

Dinçer’in yazdığı Bir Mehmet Akif Hikayesi: Sürgün, Cumhuriyet’in ilk yıllarında 

geçen, Mehmet Akif Ersoy’un yaşam öyküsüne paralel ilerleyen Batılılaşma karşıtı bir 

oyundur. Betül Odabaşı Törk’ün Hay Aksi oyunu Tanzimat Dönemi’nde geçen bir evlilik 

hikayesi, Alamut ise Hasan Sabbah’ın yaşam öyküsüdür. Baturalp Dinçer’in yazdığı En 

Uzun Gece oyunu, Gelibolu’dan Mektuplar gibi İngiliz karşıtlığını içeren bir 

Çanakkale Cephesi hikayesidir. 

TİYSAV’ın tarihsel olmayan üç oyunu bulunmaktadır. Bunlar Ebru Aksakallı’nın 

evin kızını evlendirme çabalarını içeren dolantı komedisi türündeki oyunu İyi Günde 

Kötü Günde, kumar borcu nedeniyle iflas eden bir ailenin sosyeteden düşme, lüks 

alışkanlıklarından vazgeçme sürecini anlatan Mustafa Alp’in Aile Saadeti oyunu ile 

“felsefik dram” olarak tanımlanan Selim Gürselgil’in Nüzul oyunudur. Nüzul’da 

İstanbul’da üniversite okuyan Aslı, yaz tatilinde üç arkadaşıyla birlikte Anadolu’daki 



132 
 

köylerine gelir; buradaki yatalak Dede Necip Fazıl Kısakürek hayranlığıyla gençleri 

etkiler. Yukarıda değindiğimiz gibi bu oyunların dağıtımda basılı metinleri olmaması 

nedeniyle sahnelemelerden ve tanıtım bültenlerinden faydalanılmaktadır. Tanıtım 

bültenlerinde oyun kişileri için yapılan çözümlemeler dikkat çekicidir. Örneğin İyi 

Günde Kötü Günde oyununun tanıtım bülteninde şöyle yazar: 

“Ali: 33 yaşlarında evin en büyük oğlu işsiz. 

Yeşim: 30 yaşlarında evin kızı bekar.  

Hayriye: 45 yaşlarında dedikoducu komşu evde kalmış” (TİYSAV, 2019). 

 

Aile Saadeti oyunu için: 

 

“Ayten: 50 yaşlarında evin annesi, ailesine bağlı onları bir arada tutmaya çalışan 

anaç bir kadın. 

Nihat: 50 yaşlarında evin  babası, anneye nazaran aile ilişkilerinde daha sorumsuz. 

Nagihan: 20 yaşında evin kızı üniversite öğrencisi, sosyal medyaya meraklı. 

Yasin: 25 yaşlarında evin oğlu, felsefe ve sosyoloji meraklısı” (TİYSAV, 2019). 

 

Şeklinde tanımlamalar yapılmıştır. Yani ister tarihi malzeme ister güncel malzeme 

kullanılsın, bu oyun kişileri toplumsal cinsiyet kalıp yargılarıyla örülüdür. Bu durum 

herhangi bir iç ya da dış aksiyona, çatışmaya neden olmaz. Örneklerden yola çıkılarak 

denilebilir ki muhafazakâr oyun yazarları için toplumsal cinsiyet eleştirisi üzerinde 

durulması gereken ciddi bir mesele değildir. Oysa yukarıda gördüğümüz gibi 2000 

sonrası ana akım tiyatro ortamının en büyük mücadelelerinden biri, bu sosyal inşanın 

eleştirisiyle ilgilidir. 

Son dönem muhafazakâr tiyatro topluluklarından biri de Tekamül Tiyatrosu’dur. 

Yasin Çetin’in yazıp yönettiği oyunları sahneleyen tiyatro, TİYSAV’ın yaptığı gibi 

eğitim de vermektedir. 2016’da prömiyeri yapılan Felah 1949 oyunu, 1940’larda bir tren 

yolculuğunda dini konuşmalar yaptığı için tutuklanan Hüsrev’in hikayesidir. Müebbet 

mahkûmu iki kişi, Hüsrev’i öldürmek için görevlendirilir; ancak onun konuşmalarından 

etkilenerek dönüşüm geçirirler. Ekibin oyuncularından Yaşar Alptekin, verdiği bir 

demeçte yapmak istedikleri idealizasyonu açıklar: 

“Gençler artık okumuyor. Bilmek üzerimize farz olduğu gibi, tebliğ etmek de farz. 

Biz de bildiklerimizi tiyatro yoluyla anlatmaya çalışıyoruz. Önceden imamlar, 



133 
 

hocalar üç kağıtçı veya sapık olarak gösterilirdi. Çünkü muhafazakar kesim, o 

dönem tiyatroya günah dedi. Tiyatronun ne kadar önemli bir iletişim aracı olduğu 

yeni yeni anlaşılıyor. Biz bu işin Müslümanca nasıl yapıldığını gösterme 

niyetindeyiz" (NTV, 2016). 

 

Alptekin’in açıklamasından da anlaşılacağı üzere bu oyunla amaçlanan Müslümanlığı, 

İslam’ı tanıtmak, övmektir. Çetin’in diğer oyunu Ankara’nın Bağları hakkında birkaç 

imam hatip lisesinde sahnelenmesinden başka bir bilgi bulunmamaktadır. Çetin’in son 

oyunu Ben Vecihi Hürkuş, milli manevi tiyatro anlayışının göstergesi olarak bu kişiyi 

tanıtmayı amaçlamaktadır. 

Aynı ideolojik görüşü paylaşan gruplardan bir diğeri de Yenilmez Sanat 

Tiyatrosu’dur. Ahmet Yenilmez’in kurduğu bu grup da diğerleri gibi tiyatro eğitimi 

vermektedir.  Yenilmez’in yazıp yönettiği oyunlardan Peygamber’in yaşamını anlatan 

meddah gösterisi biçimindeki Gül Sevdası, Mehmet Akif Ersoy’un hayatından esinlenen 

Korkma, 12 Eylül döneminde hapishaneye kapatılan bir gencin düşlerinde Necip Fazıl’la 

konuştuğu Üstad, 15 Temmuz darbe girişimi sürecini anlattığı 1915’ten 15 Temmuz’a, 

II. Abdülhamid’in sanata yaklaşımını konu edinen Usta gibileri öne çıkmaktadır. 

Yenilmez’in tüm oyunları tek kişilik anlatı şeklindedir. Yine tüm çalışmalarında tarihi ve 

dini malzemeye yönelir. 

Osman Doğan ve Ayşe Şahinboy Doğan’ın kurdukları Tiyatro Külliyen de hem 

eğitim verip hem oyun sahnelemektedir. Bu topluluğun yazar ve yönetmenlerinden 

Yunus Emre Obut’un Son Çıkış oyunu, bir gencin intihar etmek üzereyken kurtarıldığı 

kişi tarafından ‘imana getirilmesi’ anlatılır. En Büyük Haber oyunu da iflas etmiş, 

intiharın eşiğinde olan fabrikatör Muhsin ve hırsızlar Sefer ile Rasim’in Kur’an-ı 

Kerim’le tanışma, dönüşüm süreçlerini konu alır. Külliyen malzemelerini günlük 

hayattan alırken, yaymaya çalıştığı idealizasyon yine İslam’la ilgilidir. 

Sonuç olarak muhafazakâr tiyatro çatısı altında birleştirebileceğimiz bu yeni 

hareketliliğin ortak idealizasyonları Batılılaşmaya karşı millileşmeyi savunmak, birey 

değil mümin yaratmak, toplumsal cinsiyet kalıp yargılarını yaymak, İslam’ı tanıtmak için 

tiyatroyu bir araç olarak kullanmak şeklinde belirlenebilir. Ele aldığımız dönem içinde 

muhafazakâr idealizasyon, post modern dönemin ve kültürün ürünü olmaktan çok, halen 



134 
 

büyük ve mitsel anlatıları ele alan, geniş kapsamlı etik ve ideolojik idealizasyonu yaymak 

isteyen, dolayısıyla güncel olandan uzak, dramatiğin nostaljik bir görünümü içindedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



135 
 

SONUÇ 

 Tiyatro, gerçekliği yansılayan ve yeniden üreten bir sanattır. Özellikle dramatik 

tiyatronun serim, düğüm, çözüm bölümlemeleri, asal ve yan çatışmalar, temalar ve 

mesajdan oluşan kurgusu gerçekliğin belirli bir mantık dizgesi içinde yeniden 

üretilmesine hizmet eder. Bu nedenle oyun yazarının bir metni yaratırken kendi kapalı 

evrenini kurduğu düşüncesi gerçekçilikten uzak romantik bir görüş olur. Sanat kültürün 

bir parçası, tiyatro kitlelere eş zamanlı ulaşan bir sanat, oyun yazarı toplumun içinden bir 

birey olduğundan, kaçınılmaz olarak ideolojiktir. Her kültür kendi içinde istikrar ve 

uyuma ihtiyaç duyar. Tiyatro da kültüre içkin bir unsur olarak bu uyum ihtiyacına katkıda 

bulunur. Tiyatro sanatı Antik’ten günümüze, toplumsal gelişmelerle olduğu kadar resmi 

kurumlarla, devletle ilişkisi içinde şekillenmiştir.  

Tüm sanatlar gibi tiyatro da alımlayıcısında çeşitli duygulanımlar uyandırmayı, 

onu harekete geçirmeyi hedefler. Hayatı sahnede yansılayan bir sanat olarak günlük 

hayattan kişileri, olayları, toplumsal yapıyı, yazarın bakış açısına göre kurgulayarak, bir 

söylem oluşturmak üzere yeniden yaratır. Tek bir oyundan yola çıkarak toplumsal analiz 

yapmak mümkün olmasa da bir toplumun ya da dönemin oyun literatürü, toplumsal 

yapıyı analiz etmek açısından ilgi çekici bir kaynak oluşturur. Biçimsel olarak üç temel 

dramatik tür; tragedya, komedya ve melodram toplumsal olarak uyumlu ve faydalı, ruhsal 

olarak sağlıklı bireyi idealize eder. Bu dramatik türlerin idealleştirdiği toplum ve birey 

çoğunlukla devletle, kültürle ilişkisi içinde şekillenmiştir. Tragedyada idealize edilen 

insan, duygusal aşırılıktan, tutkulardan arınmış, toplumsal düzene uyum sağlayan 

bireydir. İdealize edilen toplum ise tanrılarla ve otoriteyle uzlaşım içindedir, bu da Atina 

demokrasisinin belirleyici ögesidir. Amaç mimesis aracılığıyla seyirciye katharsis 

yaşatarak onu ruhsal olarak dengeli, toplumsal olarak uyumlu bir düzende tutmaktır. 

Tragedyadaki katharsis (arınma) ilkesi komedyaya kathastasis (boşalma) olarak 

uyarlanmış, zevk ve kahkaha yoluyla seyircilerin heyecanlarını boşaltması gerektiği 

öngörülmüştür. Komedya da tutkularından ve uç noktadaki duygularından arınmış insanı 

idealize eder. Ancak bunun dışında özellikle taşlama ögesiyle yönetimi de idealize etmeyi 

amaçlar. Üçüncü temel dramatik tür olan melodramda ise ideal kişi iyi olan ve sabreden 

kişi olarak çizilir, ideal toplum kötüleri cezalandıran toplum, ideal düzen iyiyi ve kötüyü 



136 
 

ayıran düzendir. Bu özelliklerinden bakıldığında en yaygın dramatik türün melodram 

olması, görüldüğü üzere idealizme kolayca uyumlanan yapısından kaynaklanır. 

Melodram ne tragedya gibi soyludur, sıradan insanların yaşayamayacağı deneyimleri 

içerir ne de komedya gibi güldürüyü hedefler; o, acıma duygusuna hitap ederek kendi iyi 

ve kötü değerlerini kabul ettirmeye çalışır. Cumhuriyet dönemi Türk tiyatro tarihi 

boyunca en çok bu türde eserler verilmiştir, verilmektedir. 

Türk oyun yazarlığı tarihinde Batılılaşmanın etkisiyle hızlı, karmaşık bir gelişme 

yaşandığından akımlar, türler, eğilimler aynı süreçte, bir arada var olmuştur. Bu nedenle 

incelemeler biçimsel sınıflandırmalarla değil, toplumsal – siyasal olayların gelişimi 

temelinde yapılır. Bu çalışma da söz konusu izleği takip etmiş, Cumhuriyet Dönemi Türk 

oyun yazarlığını; kuruluş yılları olan 1923 – 1946 dönemi, çok partili hayata geçilen 1946 

– 1960 dönemi, 27 Mayıs’ın etkisiyle şekillenen 1960 – 1970 dönemi, 12 Mart’ın etkisiyle 

gelişen 1970 – 1980 dönemi ve 1980 darbesinin etkilerinin büyük bir dönüşüme neden 

olduğu 1980 – 2000 dönemi ile günümüzü oluşturan 2000 sonrası dönem olarak 

sınıflandırılarak incelenmiştir. Tüm bu dönemlerin kendine özgü bir karakteristiği vardır. 

 Türk tiyatrosunda etik – ideolojik idealizasyonun varlığı, geleneksel köylü ve halk 

tiyatrosu kökenlerinden itibaren sezilir. Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte tiyatro, toplumsal 

hayata ve kültüre doğrudan devlet Atatürk tarafından yerleştirilmiştir, böylece bu ‘sezgi’ 

kurumsallaşmış, idealizasyon propagandif biçimde doğrudan gösterilir hale gelmiştir. 

1923 – 1946 dönemi oyunlarında, resmi ideoloji tarafından idealize edilen yeni toplum 

ve yeni, modern birey tanıtılmak, benimsetilmek istenmiştir. Bu amaçla toplumun 

idealizasyonunu yapan oyunlarda, Osmanlı’nın ya tümden yok sayıldığı ya da geçmişin, 

tarihin yeniden şekillendirilmek istendiği görülür. Toplumu yeniden şekillendirme 

girişimi tiyatro oyunlarında Osmanlı beyleri aracılığıyla eski devlet yapısının, din 

görevlileri aracılığıyla İslami yönetim sisteminin olumsuzlanması yoluyla yapılmıştır. 

Bireyin idealizasyonu ise kadın ve erkek olarak ayrılmıştır. Erkeğin inşası direkt olarak 

vatandaşın inşası anlamına geldiği için devletle ilişkisi içinde ele alınmış: Milli 

Mücadele’ye sahip çıkması, vatana bağlılığı, gerektiğinde canını verebilmesi, çalışkanlığı 

ve cesareti ile idealize edilmiştir. Köy Enstitüleri’nin de etkisi ile sonraki dönemde de 

süreceği gibi ideal, aydın kişilerin çoğunlukla öğretmen tipleri arasından çıktığı görülür. 



137 
 

Kadının idealizasyonu ise ahlaklılık, fedakârlık, Milli Mücadele’ye dolaylı yoldan destek 

vermek gibi domestik nitelikler öne çıkarılarak yapılmıştır. Dönemin oyunlarında idealize 

edilen ortam doğrudan Batılı olan değildir; Türk toplumunun kendine has görülen iyilik, 

saflık gibi niteliklerine, Anadoluluğa sürekli vurgu yapılmıştır. Böylece tiyatro 

Cumhuriyet ideolojisini benimsetmek ve pekiştirmek için bir aygıt olarak kullanılmıştır. 

Dönemdeki oyunların çoğu CHP tarafından düzenlenen yarışmalar için yazılmış, 

özellikle Halkevlerince sahnelenen İnkılap Temsillerine doğrudan Atatürk’ün katkıları, 

hatta müdahaleleri olmuş, yazarlar birer ideolog gibi çalışmıştır. Bu oyunlarda seyirciyle 

kurulan ilişki, onu bir çeşit öğrenci gibi konumlandırarak şekillenir. Döneme 

karakteristiğini veren didaktik anlatım, vatandaşları bir araya toplamayı, bilinçlendirmeyi 

ve sonraki hayatlarına bu bilgilerle devam etmelerini sağlamayı idealize eder. 

 1946 – 1960 dönemine gelindiğinde, oyun yazarlığı aracılığıyla yapılan 

idealizasyonda bir çeşit kötümserlik olduğu görülür. Yazarlar olumlanan değerlerden çok 

olumsuzlanan değerleri göstermiştir. Bir önceki dönemde oyun yazarları ‘olan’ı değil, 

‘olması gereken’i gösterirken, 1946 – 1960 döneminde bu kez ‘olan’, en umutsuz haliyle 

gösterilmiştir. Oyun kişileri idealleri uğruna savaşıma girmez. Bu eylemsizlik bilinçli 

olarak yapılmış biçimsel bir seçimden çok dönemin ruhunun yansımasıdır. Çok partili 

döneme geçilmesiyle değişen siyasal, ekonomik ve sosyal yapı bireyin ve ailenin 

idealizasyonunda, toplumun idealizasyonunda ve doğrudan siyasi ortamın 

idealizasyonunda karşılığını bulur. Yeni ekonomik düzen ‘para’ ile girilen ilişki olarak 

somutlanmış, ona duyulan zaafın insani ve toplumsal değerleri tahrip etmesi üzerinde 

durulmuş, bu ortamda onurunu koruyabilen birey ve aile idealize edilmiştir. Toplumsal 

bakımdan günlük yaşamda modern düzen idealleştirilmiş, geleneksel ilkelerin yıkım 

getirdiği vurgulanmıştır. Batılılaşmanın olumsuzlanmasına, Amerikalılaşmanın 

olumsuzlanması da eklenmiştir. Kuruluş yılları oyunlarında görülen siyasete ve siyasi 

figürlere duyulan sonsuz güven sarsılmaya başlamış; artık siyasetin bir aldatmaca olduğu 

eleştirisi yapılmaya başlanmıştır. 

1960’lara kadar tiyatro ortamına egemen olan devlet ideolojisi, bu dönemle 

birlikte yerini muhalif idealizasyona bırakır. 1960 – 1970 yıllarında, dönemin ruhuna 

uygun şekilde toplumsal olan ön plana çıkarılır. Kişiler çok boyutlu olarak değil, toplumla 



138 
 

ve siyasetle ilişkileri içinde ele alınır. Bir önceki dönemde para ile çatışmaya giren 

kahraman, bu dönemde yoksullukla boğuşmaktadır. İdealize edilen ortam sosyalist 

ideolojiye uygun olarak devlet tarafından toplumsal refahın ve eşitliğin getirileceği 

ortamdır. Geleneksel yapılar, önyargılar, yaşamdaki en büyük engeller olarak belirir. 

Oyunlara tartışma ortamı hakimdir. Bu dönemde, Kuruluş yıllarından sonra ilk kez 

yeniden oyun yazarının görevi konusu tartışılmaya başlanmıştır.  Cumhuriyet’in ilk 

yıllarında Kemalist ideolojiyi taşıyanlar dışında oyun yazılamadığını, bu konu dışında 

kalem oynatacakların adeta vatan haini ilan edildiğini biliyoruz. 1960’ların özellikle 

sonlarına doğru, bu kez oyun yazarının görevi gerçeği göstermek, toplumsal mücadeleye 

işçinin yanında yer alarak katılmak şeklinde sıralanır. Toplumsal sorunları ele almayan 

yazarlar vatan haini değil ama sömürü düzeninin yanlısı, emperyalizmin uşağı olmakla 

suçlanır, dışlanırlar. Dönemdeki özgürlük ortamına 1970’lerin askeri tedbirlerinin 

müdahalesiyle tiyatro ve oyun yazarlığı alanında kısıtlamalar, yasaklamalar dönemi 

başlamıştır.  

1970 – 1980 döneminde darbenin, sokak hareketlerinin ve iç savaş ortamının 

tedirginliği çoğu oyunda sezilir. İdealleştirilen; refah içinde, özgür, baskısız, tehditsiz bir 

ortamdır. Mevcut devlet düzenine ve onun kolluk güçlerine karşı muhalefet tiyatro 

oyunlarında da yansımasını bulur. Oyunların dili çoğunlukla keskin ve serttir. Bir önceki 

dönemde olduğu gibi halkla birlikte ve halk için çalışan devlet yapısı idealize edilir. Bu 

dönemde ayrıca Türk oyun yazarlığı tarihinde ilk kez kadınlar birey olarak, çok boyutlu 

ele alınmaya başlanmış; meslek sahibi olmaları, yaşamlarındaki erkeklere boyun 

eğmemeleri idealize edilmiştir. 1960’lı ve 1970’li yılların oyunları çoğunlukla işçi 

eksenlidir ve dünyayı değiştirme ideali üzerine kuruludur. Oyunların çoğu değişime, 

umuda, mücadeleye, gelecek güzel günlere vurgu yapar. İdealize edilen kahraman 

mücadeleci, sınıf bilincine sahip kişiliktir ya da kahramanlaşma sürecini oyun içinde 

yaşar. Günlük hayatın odağında dahi politikanın olduğu 1970’li yılların tiyatrosu da sol 

ideolojiden etkilenmiştir. Toplum, birey, oyun karakterlerinin duyguları ve davranışları 

politik eksenlidir. 

İdealleştirilen değerlere bakıldığında bir sınıflandırma yapmak giderek güçleşse 

de oyun yazarlarının tüm dönemlerde ortak nokta olarak, toplumsal ve siyasal ortamdan 



139 
 

etkilendiği görülür. Biçimsel açıdan bakıldığında birbirine karşıt olarak çizilen kişiler ve 

değerler; örneğin siyasetçi ile sivil halk, patron ile işçi, kadın ile erkek çoğunlukla eşit 

güçte değildir. Bu değerlerden en az birisi derinliksiz, karikatürizedir. Oyun kişilerine 

baktığımızda ise bir ideal uğrunda çabalayan ya da düzeni değiştirmeye çalışan kişilerden 

çok vazgeçen, pes eden, boyun eğen kişileri görürüz. Toplum – birey ilişkisinde bireyin 

topluma, erkek – kadın ilişkisinde kadının erkeğe uyum sağlamasının idealize edildiği 

gözlenir.  

Türkiye’de 1980’lere dek kültür sanat ortamına sol görüş egemendir. 1980’lerle 

birlikte ise yazarlar daha çok bireysel arayışlara yönelmiştir. 12 Eylül darbesi boşluğu, 

dağılmayı ve arayışı getirmiştir. Cumhuriyet tarihi boyunca ilk kez toplumsal içerikli 

tiyatro yapma olanağı ortadan kalkmıştır. Bu sebeplerle oyunları gruplandırmak ve ortak 

karakteristikler bulmak güçleşmiştir. Bu nedenle çalışma, 1980 öncesi ve 1980 sonrası 

olarak iki bölüme ayrılmıştır. Yine de 1980 döneminin oyunlarında bazı ortak tespitler 

yapılabilir: suskunluk, kendi kendine konuşma, oturup konuşma, tartışma ve hesaplaşma 

vardır; ancak bunlar derinlikli değildir ve hiçbir sonuç alınmaz. 

 12 Eylül sonrasında değerler yer değiştirmiştir; iyi olan kötü, kötü olan iyi, 

olumsuz olan olumlu ya da tam tersi şekilde görülmeye başlanmıştır, bu kargaşa 

ortamında topluma bir çeşit paranoya hakimdir. Bu durum tiyatro oyunlarına da yansır. 

Toplumun idealizasyonunu yapan oyun yazarları, alımlayıcılarını, görünenin ardındaki 

derin gerçeği araştırmaya ikna etmek istiyor gibidir. Diğer yandan törenin kan davası gibi 

köydeki görünümü ile bekaret, namus gibi şehirdeki uzantıları olumsuzlanarak ideal 

toplumun dışında tutulur. Nicelik olarak azalmakla birlikte toplumcu gerçekçi çizgide, 

köy ve köylü üzerinden sosyalist idealizasyonu savunan oyunlar da vardır. Eşitlik ve 

özgürlük arayışları sürmektedir. Ailenin idealizasyonu ise özellikle kadınlar üzerinde 

yarattığı baskı bakımından ele alınmıştır. Bu kapsamda idealize edilen kadın, erkeklerle 

kurduğu muhtaçlık ilişkisinden kurtulmuş kadındır. Erkekler ise bu dönemde 

idealleştirilmekten uzaklaşmıştır. Bu bakımdan denilebilir ki belki de Türk oyun 

yazarlığında ilk kez 1980 sonrasında erkek karakterler kahraman olarak değil, iyi ve kötü 

özellikleri ve toplumsal hayat içinde erkek olmaya yüklenen anlamların zorlukları içinde 

ele alınmıştır. 12 Eylül sonrası dönemde bireysel kahramanlıkların kurtuluşa yetmeyeceği 



140 
 

anlaşılmış, bu da bir çeşit değerler değişimini getirmiştir. Daha önce iyi olan 

erkek/vatandaş nitelikleri, bu dönemde kendini gerçekleştirememenin gerekçelerine 

dönüşmüştür. 

2000 sonrasına gelindiğinde tiyatro oyunlarının bir kısmının egemen ideolojiye 

uyum sağlamayı idealize ettiği, diğer kısmının ise egemen ideolojinin dışında kalan ve 

ona muhalefet eden yaklaşımlarda bulunduğu tespit edilmiştir. Bu çalışmada ele alınan 

oyun yazarlarının, ana akımın dışındaki yazarlar olduğu eleştirisi yapılabilir. Ancak 

dönemin tiyatro hareketliliğine karakteristiğini veren çok kişilik sahnelerde, ödenekli 

tiyatrolar tarafından temsil edilen oyunlar değildir. Günümüzde açıkoturum, panel, 

sempozyum, ödül töreni gibi etkinliklere bu yazarların oyunları damga vurmaktadır. 

Dolayısıyla çalışmada bugünden geleceğe kalacak oyunların, bu çalışmada ele alınan 

oyunlar olması beklenmektedir.  

2000 sonrasında toplumu idealize etmeyi amaçlayan oyunlarda, bir önceki 

dönemde olduğu gibi bir çeşit şüpheci yaklaşım gözlenir. Buna göre ‘görünenin ardındaki 

gerçek’ geçilen yirmi yılda daha çok büyümüş, distopik bir biçime evrilmiştir. Bu 

oyunlarda bireyin, doğrudan devlet ve onun aygıtları yolu ile yeniden şekillendirildiği 

gösterilir: oysa ideal toplumda insanların iş, barınma, güvenlik gibi temel gereksinimleri 

birer tehdit ögesi olarak kullanılmamalıdır. Bu totaliter ortamdan usanarak, başka ülkelere 

göç etmek isteyen oyun kişileri üzerinden ise devletin vatandaşlarının temel ihtiyaçlarını 

ve özgürlüklerini koruyan niteliklere sahip olması gerekliliği idealize edilmiştir. 

Türk tiyatrosunda ailenin idealizasyonu 1923’ten günümüze kadar süregelen 

eğilimlerdendir. 1923 – 1946 döneminde toplumun idealizasyonunda aile teması, yanlış 

Batılılaşma tehlikesi içinde ele alınmıştı. Yazarlar, Türk modernleşmesinin aile içinde 

nasıl karşılanmaması gerektiği üzerinde durmuşlardı. 1946 – 1960 döneminde özellikle 

babaların, aileleri için yaptıkları fedakarlıklar gösterilmişti. 1960 – 1980 döneminde 

evlilik kurumunun çürümüşlüğünü anlatan oyunlar yazılmaya başlanmıştı. 1960’lara 

kadar aile temalı oyunlarda eşitlikçi bir yaklaşım izlenmemekteydi. Daha çok kadınlar, 

aileyi yıkıma sürükleyen şekilde ele alınmıştı. 1960 sonrası oyunlarda ise kadın 

karakterlerle erkek karakterler, yazarların empati kurabilmeleri bakımından birbirine 

yaklaşmıştır; ailenin problemli yapısından her ikisi de sorumlu görülmüştür. Bunda 



141 
 

Avrupa’da 1960 sonrası gelişen ikinci dalga feminizmin etkileri de vardır. 1980’lerle 

birlikte Türkiye’de de oluşmaya başlayan kadın hareketi, zihniyetin, dolayısıyla aile 

idealizasyonun değişiminde rol oynamıştır. 2000’lerde ise ailenin idealizasyonu ilk kez 

ebeveynler değil, çocuklar üzerinden yapılmaya başlanmıştır. Buna göre ideal aile çocuğa 

sevgiyle yaklaşan, şiddetten, geçimsizlikten uzak aile, ideal ebeveyn çocuğunu özgür 

bırakan, beklentileri uğruna onu tutsaklaştırmayan aile olarak karşımıza çıkar. 

2000 sonrası oyunlardaki birey idealizasyonu geçmiş dönemlerden farklı olarak 

devletle ilişkisi üzerinden şekillenmez. Kadınlar, erkekler ve LGBTİ bireyler, kendi 

mikro ortamları içinde, cinsiyete dayalı sosyal inşa çerçevesinde ele alınır. Böylece 

kaçınılmaz olarak birey idealizasyonu yapılırken toplum idealizasyonu da yapılır. Yine 

eşitlikçi ve özgürlükçü ortam içinde, toplumsal cinsiyet kalıp yargılarından ve 

homofobiden arınmış toplum ve birey idealize edilir. 

2000 sonrasının önceki dönemlere kıyasla sıradan olana, küçük ve gündelik 

anlatılara yöneldiği bu tiyatro hareketliliğinde, tam tezat bir görünümde muhafazakâr 

idealleri tanıtmak, pekiştirmek ve yaymak isteyen yeni bir girişim karşımıza çıkar. 

Kendini muhafazakâr tiyatro söylemi altında toplayan bu girişim dini hikayeleri ve 

kişilikleri konu edinen oyunlarla, günümüz Türkiye’sindeki yeni-muhafazakâr dünya 

görüşünü ve yaşam tarzını idealize etmeye çalışmaktadır. Ancak bu oyunlar 

Halkevlerinde gerçekleştirilen İnkılap Temsilleri’ne biçimsel bakımdan benzerlik 

gösterir. Bu İslami metinler tiyatroyu ileri taşımaktan uzaktır, propagandisttir, seyirciyi 

öğrenci konumuna indirgeyerek didaktik biçimde öğretiler empoze etmek ister. 

Cumhuriyet dönemi Türk oyun yazarlığı, 1960’lara dek devlet politikalarının 

izinden yürümüştür. 1960’larla başlayan süreçte kültürel hayata egemen olan sol ideoloji, 

tiyatro oyunlarında ilk kez devlete muhalefet eden idealizasyonu getirmiştir. 1980’lerle 

birlikte ise tiyatro oyunları toplumdan uzaklaşmış, içine kapanarak bireysel olana 

yönelmiştir. Kuruluş yıllarında tiyatronun doğrudan destekleyicisi olan devlet, 12 Eylül 

darbesinin ardından tiyatro sanatını karşısına almıştır. 2000’lerle birlikte bu karşıtlık 

sansür, tutuklama, yanlı destek gibi politikalarla güçlenmiş, yazılan oyunlarda 

1960’lardan sonra ilk kez muhalefet yeniden ön plana çıkmıştır. Devletin tiyatrodan 

duyduğu bu hoşnutsuzluk, muhalif tiyatroya karşı muhafazakâr tiyatro yapma girişimleri 



142 
 

ile somutlanmıştır. Cumhuriyet dönemi boyunca oyun yazarlarında statüko önyargısının 

daima var olduğu gözlenir. Yazarlar kuruluş yıllarında iktidarın, 1960 ve 1970’li yıllarda 

muhaliflerin yanında yer almaları gerektiği şeklinde yönlendirilmiştir. Günümüzde 

toplumsal kutuplaşma dolayısıyla gelişmekte olan bir çeşit muhalif idealizasyon 

sürmektedir. Türkiye’de tiyatro oyunlarının içeriği, toplumsal ortamla tezat bir görünüm 

içindedir. Örneğin 1980’lerdeki büyük baskı ortamında tiyatro sanatının niteliğini artıran 

gelişmeler yaşanmamıştır. Yani toplumsal ortamın huzursuz olduğu dönemlerde oyun 

yazarları içine kapanır; suya sabuna dokunmayan oyunlar yazarken, toplumsal ortamın 

özgür olduğu dönemlerde yazarlar toplumsal eleştiri yapabilmiştir. Ancak 2000’lerle 

birlikte bu görünüm değişmektedir. Bir çeşit yeni gerçekçilik diyebileceğimiz, toplumun 

problemli yapısını, huzursuz zamanın içinde ele alan oyunlar yazılmaktadır. 

Sonuç olarak Cumhuriyet Dönemi Türk oyun yazarlığı tarihinde toplum; 1923-

1946 döneminde Kemalist, 1946-1960 döneminde Batılılaşma ve Amerikanlaşma karşıtı, 

1960-1970 döneminde geleneksel olanın boyunduruğundan kurtulmuş, özgür, 1970-1980 

döneminde halkçı, eşitlikçi, 1980-2000 döneminde uyanış içinde, 2000 sonrası dönemde 

çok kültürlü, çok kimlikli ve farklılıklara saygılı olma nitelikleriyle idealleştirilmiştir. 

Aile 1923-1946 döneminde devlete, milli birliğe katkısı, 1946-1960 döneminde 

özentilikten kaçınıp milli, yerel olana bağlılığı, toplumsal sorunları kendi içinde 

eritebilmesi, 1960-1970 döneminde modern yaşamla uyum sağlayabilmesi, 1970-1980 

döneminde eşitliği, 1980-2000 döneminde destekleyici, 2000 sonrasında ise fertlerin 

gelişmesine uygun ortam yaratma nitelikleriyle idealleştirilmiştir. Birey idealizasyonu 

bakımından ise kadınlar 1923’ten 1970’lere kadar Anadolulu, fedakâr, ahlaklı, 

destekleyici özellikleri ile idealize edilirken; 1970’lerle birlikte ilk kez çok boyutlu olarak 

ele alınmaya başlanmış; kendi ayaklarının üzerinde durabilmesi, meslek sahibi olması, 

özgürlüğü ile idealize edilmiştir. Erkek idealizasyonu da neredeyse 2000’lere kadar çok 

boyutlu değildir. Erkekler doğrudan vatandaş olarak ülkesine bağlılığı içinde idealize 

edilirken, 1980 sonrasında ve ağırlıklı olarak 2000’lerle birlikte kendi özgül kişiliğine 

sahip olarak idealize edilmiştir. 

Bu çalışma Türk oyun yazarlığı tarihini, daha önce bütünlüklü olarak bakılmamış 

idealizasyon perspektifinden okumayı amaçlamıştır. Türk oyun yazarlığına etik – 



143 
 

ideolojik inşa perspektifinden bakmak, tiyatronun doğrudan devlet eliyle yapılan ve 

yayılan ideolojik bir aygıttan, yeni bir dünya arayışının platformuna dönüşümünü 

incelemek demektir. İdeolojilerin ister sonu gelsin ister artık her şey ideolojik olduğu için 

görünmez bir konum alsın; etik, ahlaki anlayıştan, kültürden, bir söylem yaratan sanatsal 

kurgulardan, ideal tasarımından ayrılamaz. Oyun yazarları bu mikro alanlarda, çeşitli 

tercihler yaparlar; böylece kendi ideolojik konumlarını seçerek anlam üretirler. Bu 

çalışma da yazarların tercihlerini, ideal dünya, toplum ve birey tasarımlarını araştırmayı, 

bu tasarımların sosyal ve siyasal ortamla ilişkisini çözümlemeyi amaçlamıştır. Türk 

tiyatrosu, oyun yazarlığı ve idealizasyon alanlarında çalışma yapacak araştırmacılar, 

sanatçılar için bir yol gösterici olması hedeflenmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



144 
 

KAYNAKÇA 

Genel Başvuru Kaynakları 

Akarsu, B. (1975). Felsefe Terimleri Sözlüğü. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

And, M. (1985). Cumhuriyetten Önce Tiyatro. Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi 

(Cilt 9, s. 2504-2510). içinde İstanbul: İletişim Yayınları. 

Belge, M. (1983). Türkiye'de Günlük Hayat. Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi 

3 (s. 836-842). içinde İstanbul: İletişim Yayınları. 

Berkes, N. (1983-1985). Osmanlı İmparatorluğunun Son Döneminde Batı Uygarlığına 

Yaklaşım. Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi (Cilt 1, s. 251-260). içinde İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Bilgin, N. (1983-1985). Gecekondu ve Apartmanlarda Eşya ve Mekan Organizasyonu. 

Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi (Cilt 3, s. 850-862). içinde İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Çandar, T. (1983). Demokrat Parti. Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi Cilt 8 (s. 

2060-2075). içinde İstanbul: İletişim Yayınları. 

Çandar, T. (1983-1985). Devralınan Sosyal Hayat. Cumhuriyet Dönemi Türkiye 

Ansiklopedisi (Cilt 4, s. 828-835). içinde İstanbul: İletişim Yayınları. 

Hançerlioğlu, O. (1997). Ruhbilim Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Meriç, C. (1983). Batılılaşma. Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi (s. 234-239). 

içinde İstanbul: İletişim Yayınları. 

Nutku, Ö. (1983-1985). Cumhuriyet Tiyatrosu. Cumhuriyet Dönemi Türkiye 

Ansiklopedisi (Cilt 9, s. 2511-2520). içinde İstanbul: İletişim Yayınları. 

Kitaplar 

Adorno, T. W. (2017). Kültür Endüstrisi - Kültür Yönetimi. (E. Gen, N. Ülner, & M. 

Tüzel, Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

Ağaoğlu, A. (1991). Toplu Oyunları II Çok Uzak Fazla Yakın / Sınırlarda. İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları. 



145 
 

Akarsu, S. G. (2009). Toplumcu Tiyatroya Adanmış Bir Yazar. İstanbul: Mitosboyut 

Yayınları. 

Akıncı, U. (2003). Kalemden Sahneye 1946'dan Günümüze Türk Oyun Yazarlığında 

Eğilimler Cilt I (1946-1960). İstanbul: YGS Yayınları. 

Aksu Bora, İ. Ü. (2005). Sıcak Bir Aile Ortamı / Demokratikleşme Sürecinde Kadınlar ve 

Erkekler. İstanbul: TASEV Yayınları. 

Akşin, S. (2019). Kısa Türkiye Tarihi. İstanbul: İş Bankası Yayınları. 

Altan, Ç. (2002). Bütün Tiyatro Eserleri. İstanbul: İnkılap Kitabevi. 

Althusser, L. (2002). İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları. (Y. Alp, & M. Özışık, Çev.) 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

And, M. (1973). 50 Yılın Türk Tiyatrosu. İstanbul: İş Bankası Yayınları. 

And, M. (1977). Dünyada ve Bizde Gölge Oyunu. Ankara: İş Bankası Yayınları. 

And, M. (2009). Başlangıcından 1983'e Türk Tiyatrosu. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Arabul, Ö. (1997). Gecenin Tadı. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Aristoteles. (1987). Poetika. (İ. Tunalı, Çev.) İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Asena, O. (1962). Kocaoğlan. Ankara: MEB Yayınları. 

Asena, O. (1995). Ölümü Yaşamak. Ankara: İlke Yayınları. 

Bakunin, M. (2016). Tanrı ve Devlet. İstanbul: Öteki Yayınevi. 

Baltacıoğlu, İ. H. (1940). Karagöz Ankara'da. İstanbul: Sebat Basımevi. 

Başbuğ, E. D. (2013). Resmi İdeoloji Sahnede. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Başkut, C. F. (1972). Koca Bebek. İstanbul: Kardeş Matbaası. 

Baydur, M. (1993). Toplu Oyunlar Düdüklüde Kıymalı Bamya/Aşk/Vladimir 

Komarov. İstanbul: Mitosboyut Yayınları. 



146 
 

Baydur, M. (1994). Toplu Oyunları 3. İstanbul: Mitosboyut Yayınları. 

Becker, H. S. (2015). Hariciler (Outsiders). Ankara: Heretik Yayınları. 

Belkıs, Ö. (2003). Kalemden Sahneye 1946'dan Günümüze Türk Oyun Yazarlığında 

Eğilimler 2. Cilt. İstanbul: YGS Yayınları. 

Berktay, F. (2012). Tarihin Cinsiyeti. İstanbul: Metis Yayınları. 

Beşikçi, İ. (1969). Doğu Anadolu'nun Düzeni. Ankara: E Yayınları. 

Boynukara, C. (1997). Toplu Oyunları 1. İstanbul: Mitosboyut Yayınları. 

Carlson, M. (2008). Tiyatro Teorileri Yunanlılardan Bugüne Tarihsel ve Eleştirel Bir 

İnceleme. (E. Buğlalılar, Çev.) İstanbul: De Ki Yayınları. 

Cem, İ. (2017). Türkiye'de Geri Kalmışlığın Tarihi. İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları. 

Cücenoğlu, T. (1993). Çıkmaz Sokak. İstanbul: Mitosboyut Yayınları. 

Cücenoğlu, T. (1993). Toplu Oyunları 2 Helikopter/Yıldırım Kemal/Kadıncıklar. 

İstanbul: Mitos Boyut Yayınları. 

Cücenoğlu, T. (1996). Toplu Oyunları 3 Şapka/Matruşka/Ziyaretçi. İstanbul: Mitosboyut 

Yayınları. 

Çandar, T. (2008). Türkiye'nin Demokrasi Tarihi. Ankara: İmge Kitabevi. 

Çelenk, S. (2003). Kalemden Sahneye - 1946'dan Günümüze Türk Oyun Yazarlığında 

Eğilimler 3. Cilt. İstanbul: YGS Yayınları. 

Çelenk, S. (2009). Heccav yahut Şair Eşref'in Esrarengiz Macerası. İstannbul: 

Mitosboyut Yayınları. 

Çelenk, S. (2013). Zenabir. İstanbul: Kodeks Yayınları. 

Demir, F. (2016). 1980 Sonrası Türk Tiyatro Edebiyatı. İstanbul: Mitosboyut Yayınları. 

Düden, M. (1933). Vatan Sağolsun. İstanbul: Erdinç Basımevi. 

Eagleton, T. (2011). İdeoloji. (M. Özcan, Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 



147 
 

Erenus, B. (1981). İkili Oyun. İstanbul: Yalçın Yayınları. 

Findley, C. V. (2012). Modern Türkiye'nin Tarihi. (G. Ayas, Çev.) İstanbul: Timaş 

Yayınları. 

Giddens, A. (2014). Modernite ve Bireysel Kimlik Geç Modern Çağda Benlik ve Toplum. 

(Ü. Tatlıcan, Çev.) İstanbul: Say Yayınları. 

Goffman, E. (2014). Günlük Yaşamda Benliğin Sunumu. (B. Cezar, Çev.) İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Gökgücü, E. (1996). Toplu Oyunları 1. İstanbul: Mitosboyut Yayınları. 

Gündüz, A. (1919). Yarım Türkler. İstanbul: Kanaat Matbaası. 

Güntekin, R. N. (1933). Vergi Hırsızı. İstanbul: Devlet Matbaası. 

İlhan, H. (1933). Gün Doğarken. İstanbul: Maarif Kütüphanesi Matbaası. 

Kısakürek, N. F. (2000). Para. İstanbul: Büyük Doğu Yayınları. 

Kolçak, S. (1968). İsmayıl H. Baltacıoğlu. İzmir: Ege Üniversitesi Matbaası. 

Köksal, Ü. (1995). Toplu Oyunları I. İstanbul: Mitosboyut Yayınları. 

Kudret, C. (1990). Türk Edebiyatında Hikaye ve Roman (Cilt 3). İstanbul: İnkilap 

Kitabevi. 

Kudret, C. (2003). Karagöz. Ankara: Yapı Kredi Yayınları. 

Lewis, B. (1984). Modern Türkiye'nin Doğuşu. (M. Kıratlı, Çev.) Ankara: Türk Tarih 

Kurumu. 

Lyotard, J. F. (1989). The Postmodern Condition: A Report on Knowledge. (B. M. 

Geoffrey Bennington, Çev.) Manchester: Manchester University Press. 

Mardin, Ş. (1991). Türk Modernleşmesi . İstanbul: İletişim Yayınları. 

Mardin, Ş. (2017). İdeoloji. İstanbul: İletişim Yayınları. 



148 
 

Marshall, G. (1999). Sosyoloji Sözlüğü. (D. K. Osman Akınhay, Çev.) Ankara: Bilim ve 

Sanat Yayınları. 

Minogue, K. (2002). Siyaset ve Despotizm. (Ü. Gündoğan, Çev.) İstanbul: Liberte 

Yayınları. 

Morkaya, B. C. (1933). Gavur İmam. İstanbul: Devlet Matbaası. 

Nutku, Ö. (2000). Dünya Tiyatrosu Tarihi 1. İstanbul: Mitos Boyut Yayınları. 

Nutku, Ö. (2008). Dünya Tiyatrosu Tarihi - 2. İstanbul: Mitos Boyut Yayınları. 

Örik, N. S. (1933). Sönmeyen Ateş. Ankara: Hakimiyeti Milliye Matbaası. 

Parla, T. (2016). Türkiye'de Anayasalar: Tarih, İdeoloji, Rejim. İstanbul: Metis 

Yayıncılık. 

Rifat, O. (1988). Toplu Oyunları - Yağmur Sıkıntısı. İstanbul: Adam Yayınları. 

Sancar, S. (2012). Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Sancar, S. (2013). Erkeklik: İmkansız İktidar. İstanbul: Metis Yayınları. 

Sancar, S. (2017). Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Sayın, H. (1982). Köklerdeki Kurtlar. Devlet Tiyatroları Yayınları. 

Selek, P. (2010). Sürüne Sürüne Erkek Olmak. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Sennett, R. (2010). Kamusal İnsanın Çöküşü. (A. Yılmaz, & S. Durak, Çev.) İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Sümer, D. (2003). Toplu Oyunları 3. İstanbul: Mitosboyut Yayınları. 

Şener, S. (1973). Türk Tiyatrosunda Ahlak Ekonomi Kültür Sorunları. Ankara: Ankara 

Üniversitesi DTCF Yayınları. 

Şener, S. (1996). Oyundan Düşünceye. İstanbul: Gündoğan Yayınları. 

Şener, S. (1998). Cumhuriyet'in 75. Yılında Türk Tiyatrosu. İstanbul: İş Bankası 

Yayınları. 



149 
 

Şener, S. (2017). Dünden Bugüne Tiyatro Düşüncesi. Ankara: Dost Kitabevi. 

Taner, H. (2017). Günün Adamı - Dışardakiler. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Thompson, J. B. (2013). İdeoloji ve Modern Kültür. (İ. Çetin, Çev.) İstanbul: 

Dipnot Yayınları. 

Tillion, G. (2006). Harem ve Kuzenler. (N. S. Şirin Tekeli, Çev.) İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Yula, Ö. (1998). Toplu Oyunları 2. İstanbul: Mitosboyut Yayınları. 

Zürcher, E. J. (2017). Modernleşen Türkiye'nin Tarihi. (Y. Saner, Çev.) İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Makaleler 

Akıncı, U. (2010). Oyun Yazarlarımızın Çok Partili Sisteme, Politikaya ve Politikacıya 

Bakışı. Tiyatro Araştırmaları Dergisi, 171-184. 

And, M. (1993, Ocak). Cumhuriyetin 70. Yıldönmünde Kimliğini Bulamamış Türk 

Tiyatrosu ve Kültür Bakanlığı. Tiyatro Araştırmaları Dergisi, 10(10), 1-21. 

Baltacıoğlu, İ. H. (1936). Teşkilatsız Edebiyat. Yeni Adam, 2. 

Belkıs, Ö. (2004). 1960'tan 1970'e Oyun Yazarlığımızın Genel Görünümü. Atatürk 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Sanat Dergisi(6), 69-81. 

Belkıs, Ö. (2009). Sevim Burak'ın Oyun Metinlerinde Kadınlar. İstanbul Üniversitesi 

Tiyatro Eleştirmenliği ve Dramaturji Bölüm Dergisi, 28-44. 

Bengi Heval Öz, Ö. B. (2017). Türkiye'de Alternatif Tiyatro Yapılanmalarında Kadın 

Liderliği ve Bir Örnek: Yeşim Özsoy - Galataperform. JIIA, 2(2), 1-22. 

Birkiye, S. K. (2008). İkibinli Yıllarda Oyun Yazarlığı. Yaratıcı Drama Dergisi, 3(6), 1-

18. 

Birkiye, S. K. (2012). Yeni Dönem Oyun Yazarlığı. TEB Oyun Dergisi(18). 

Birol, S. (2012). 1961 Anayasasında İfade Özgürlüğü. İstanbul Üniversitesi İletişim 

Fakültesi Dergisi, 11(43), 29-54. 



150 
 

Can, A. (2007). İslamcı Tiyatronun Cenaze Namazına İmam Aranıyor. Renkli Dergisi(3). 

Ejder, E. (2015). Prof. Dr. Zehra İpşiroğlu ile Eserleri, Tiyatro ve Kadınlar Üzerine Bir 

Söyleşi. Tiyatro Eleştirmenliği ve Dramaturji (T.E.D.) Bölümü Dergisi(26), 89-108. 

Ejder, E. (2018). Monodram Tiyatrosu. TEB Oyun Dergisi, s. 9-15. 

Güçbilmez, B. (2002). Melodram, Beden ve Gülnihal. Tiyatro Araştırmaları Dergisi(14), 

36-51. 

Gürün, D. (2003). 1950'lerde Oyun Yazarlığı Üzerine Eleştiriler. İstanbul Üniversitesi 

Tiyatro Eleştirmenliği ve Dramaturji Bölüm Dergisi(2), 153-168. 

Karadağ, N. (1988). 1932/1951 Yılları Arasında Halkevleri Tiyatro Çalışmaları. Tiyatro 

Araştırmaları Dergisi, 0(8), 135-177. 

Kemal, B. (1935). Gönüllü Sanat. Ülkü Halkevleri Mecmuası, 336. 

Kerestecioğlu, İ. Ö. (2003). Mahremiyetin Fethi: İdeal Aile Kurgularından İdeal Aile 

Politikalarına. Başka Bir Aile Mümkün mü (s. 10-21). İstanbul: Heinrich Böll Stiftung 

Derneği Türkiye Temsilciliği. 

Nayır, Y. N. (1933). İnkılap ve Vazife. Varlık. 

Sağlam, S. (2006). Türkiye'de İç Göç Olgusu ve Kentleşme. Hacettepe Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Dergisi(5), 33-44. 

Sarı, M. A. (2010). Tarihin mi Sonu Yoksa İdeolojilerin mi? Uludağ Üniversitesi Fen 

Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi(14), 61-84. 

Şener, S. (1973). Cumhuriyet Dönemi Kadın Oyun Yazarları. Tiyatro Araştırmaları 

Dergisi, 4(4), 31-44. 

Yüksel, A. (1993, Ekim 28). Cumhuriyetin 70. Yılında Tiyatromuz. Aktüel Dergisi 70. 

Yıl Eki, 20-26. 

Yüksel, A. (1993). Cumhuriyet'in 70. Yılında Tiyatromuz. Tiyatro Araştırmaları Dergisi, 

10(10), 23-26. 

Tuncel, B. (1941). Bir Tiyatro Meraklısına Mektup. Ülkü, 1(1), 7-9. 



151 
 

Kitap İçi Bölümler 

Nutku, Ö. (1989). İstanbul Şehir Tiyatrosu'nun Altın Çağı. Benden Sonra Tufan Olmasın 

(s. 478-483). içinde İstanbul: Eczacıbaşı Yayınları. 

Şener, S. (1999). 75 Yılın Değerlendirmesi. Cumhuriyetin 75. Yılında Türk Tiyatrosu (s. 

62-79). içinde İstanbul: Mitosboyut Yayınları. 

Basılmamış Kaynaklar 

Akdenizli, Z. (1999). 1980-1990 Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu'nda Oyun 

Yazarlığında Görülen Eğilimler ve Kaynakları. Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Enstitüsü Kütüphanesi, Basılı Olmayan Doktora Tezi. 

Akın, B. A. (2009). 1990 Sonrası Türk Oyun Yazarlığında Eğilimler. Dokuz Eylül 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Kütüphanesi, Basılı Olmayan Doktora Tezi. 

Alpan, E. D. (2015). Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosunda Eleştiri. Dokuz Eylül 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Kütüphanesi, Basılı Olmayan Yüksek Lisans Tezi. 

Karaarslan, S. S. (2010). Tiyatro ve Din: Türk Tiyatrosu Örneği. Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı Din Psikolojisi Bilim 

Dalı, Basılı Olmayan Yüksek Lisans Tezi. 

Keçeli, F. (2007). Türk Oyun Yazarlığında Postmodernist Eğilimler ve Örnek Oyun 

Okumaları. Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Basılı Olmayan Doktora 

Tezi. 

Orhan, O. (2015). Sadece Diktatör. Basılı Olmayan Tiyatro Oyunu. 

İnternet Kaynakları 

Akit, Y. (2017, 1 26). Milli Manevi Tiyatro Mücadelemiz paneli yapıldı. 3 2, 2020 

tarihinde https://www.yeniakit.com.tr/haber/milli-manevi-tiyatro-mucadelemiz-paneli-

yapildi-268086.html adresinden alındı 

Anadolu Ajansı. (2018, 3 1). 1 5, 2020 tarihinde Yargıtay Başkanı Cirit: Yargıya güven 

endeksini yükselteceğiz: https://www.aa.com.tr/tr/turkiye/yargitay-baskani-cirit-yargiya-

guven-endeksini-yukseltecegiz/1077231 adresinden alındı 



152 
 

BBC. (2018, 1 16). 2 2, 2020 tarihinde https://www.bbc.com/turkce/haberler-turkiye-

42698430 adresinden alındı 

Cumhuriyet. (2018, 1 6). Adalet Sizsiniz'e OHAL Sansürü. 1 15, 2020 tarihinde 

http://www.cumhuriyet.com.tr/haber/adalet-sizsinize-ohal-sansuru-900044 adresinden 

alındı 

Çelenk, S. (2007, 3 30). 4 20, 2020 tarihinde Karhaneciler, Sanal Dünya, Şizofreni ve 

Tiyatro: http://tiyatroyun.blogspot.com/2007/05/krhaneciler-sanal-dnya-izofreni-ve.html 

adresinden alındı 

Dağlıoğlu, E. C. (2014, 4 28). Yakın Tarihe Tarihçi Perspektifiyle Bakmak. Agos. 2 1, 

2020 tarihinde http://www.agos.com.tr/tr/yazi/7006/yakin-tarihe-tarihci-perspektifiyle-

bakmak adresinden alındı 

Erenus’un 'Yaftalı Tabut' oyunu Şehir Tiyatroları’nda. (2018, Ocak 3). Artı Gerçek: 

https://www.artigercek.com/haberler/erenus-un-yaftali-tabut-oyunu-sehir-tiyatrolari-nda 

adresinden alındı 

haberler.com. (2017, 1 21). Milli Manevi Tiyatro Mücadelemiz - Istanbul. 3 2, 2020 

tarihinde haberler.com/milli-manevi-tiyatro-mucadelemiz-istanbul-9186648-haberi/ 

adresinden alındı 

İstanbul Barosu. (2012, 12 15). 1 5, 2020 tarihinde Toplumda Yargıya Güven Hızla 

Azalıyor: https://www.istanbulbarosu.org.tr/HaberDetay.aspx?ID=7592 adresinden 

alındı 

Mimesis. (2016, 6 12). Sanat Alanında Kasım 2016 Hak İhlalleri. 1 15, 2020 tarihinde 

Sanat Alanında Kasım 2016 Hak İhlalleri adresinden alındı 

NTV. (2016, 11 19). Felah 1949 tiyatro oyununun galası yapıldı. 3 1, 2020 tarihinde 

https://www.ntv.com.tr/sanat/felah-1949un-galasi-yapildi,7-o5bnU0IU-

wvXQUy6C_EQ adresinden alındı 



153 
 

Pala, İ. (2012, 2 15). Günlük Müstehcen Sırlar. 3 1, 2020 tarihinde Mimesis Sahne 

Sanatları Portali: http://www.mimesis-dergi.org/2012/02/gunluk-mustehcen-sirlar/ 

adresinden alındı 

Pala, İ. (2012, Nisan 10). İskender Pala'dan Muhafazakar Sanat Manifestosu. 3 1, 2020 

tarihinde T24: https://t24.com.tr/haber/iskender-paladan-muhafazakar-sanat-

protestosu,201406 adresinden alındı 

T24. (2014, 2 14). Mustafa İsen: Türkiye'de sol düşünce 'sanat bizim alanımız' görüşünde. 

2 28, 2020 tarihinde https://t24.com.tr/haber/mustafa-isen-turkiyede-sol-dusunce-sanat-

bizim-alanimiz-gorusunde,250994 adresinden alındı 

T24. (2019, 2 6). Freedom House raporu yayınlandı: Türkiye bu yıl da 'özgür' değil. 3 

20, 2020 tarihinde T24: https://t24.com.tr/haber/freedom-house-raporu-yayinlandi-

turkiye-bu-yil-da-ozgur-degil,807228 adresinden alındı 

T24. (tarih yok). Erdoğan'ın 3. balkon konuşmasının tam metni: 74 milyonun hükümeti 

olacağız. 2 1, 2020 tarihinde https://t24.com.tr/haber/erdoganin-3-balkon-konusmasinin-

tam-metni-74-milyonun-hukumeti-olacagiz,150677 adresinden alındı 

TİYSAV. (2019, 12 26). Aile Komedisi - Aile Saadeti. 1 3, 2020 tarihinde 

https://www.tiysav.org.tr/tiyatro-oyunlari-icerik/aile-saadeti adresinden alındı 

TİYSAV. (2019, 12 26). Aile Komedisi - İyi Günde Kötü Günde. 1 5, 2020 

tarihinde tiysav.org.tr/tiyatro-oyunlari-icerik/iyi-gunde-kotu-gunde adresinden 

alındı 

 



 
 

ÖZGEÇMİŞ 

Ezgi Deniz Alpan, 04.04.1990 tarihinde İzmir’de doğdu. 

2008 yılında Karşıyaka Anadolu İletişim Meslek Lisesi’nden mezun oldu. Aynı yıl Dokuz 

Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Sahne Sanatları Bölümü Dramatik Yazarlık 

Anasanat Dalı’nda lisans eğitimine başladı. 2012 yılında Dr. Öğr. Üyesi Uğur Akıncı 

danışmanlığında yürüttüğü “Boris Vian Oyunlarının Dramaturgik Açıdan İncelenmesi” 

başlıklı bitirme tezi ile lisans eğitimini tamamladı. 

2012 yılında Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Sahne Sanatları Anasanat 

Dalı’nda yüksek lisans eğitimine başladı. 2013 yılının Aralık ayında Öğretim Üyesi 

Yetiştirme Programı kapsamında Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Sahne 

Sanatları Bölümü’ne Araştırma Görevlisi olarak atandı. 2014 yılının Nisan ayında 35’inci 

madde görevlendirmesi ile Dokuz Eylül Üniversitesi’nde çalışmaya başladı. Burada Prof. 

Dr. Murat Tuncay’ın Dil Diyalog ile Doç. Dr. Özlem Belkıs’ın Dramaturgi Problemleri 

derslerini asiste etti. 2015 yılında, Doç. Dr. Özlem Belkıs danışmanlığında hazırladığı 

“Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosunda Eleştiri” başlıklı yüksek lisans tezi ile mezun 

oldu. Aynı yıl doktora eğitimine başladı. 

2017 yılı Aralık ayında Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Sahne 

Sanatları Deneme Topluluğu’nun sahnelediği Kasaplığın Elkitabı oyununun 

dramaturgisini yaptı. Aynı ay Atatürk Üniversitesi’ne dönerek çalışmalarını burada 

sürdürmeye devam etti. Burada Dramaturgi, Sanat Akımları, Dramaturji Araştırmaları, 

Yazarlık gibi dersler verdi, veriyor.  

2017 yılında “Toplumsal Cinsiyet Kalıp Yargılarının Çocuk Oyunlarına Yansıması” 

başlıklı bir kitap bölümü yazdı. 2020 yılı başında ise lisans tezi çalışması Boris Vian 

Tiyatrosu adıyla kitaplaştırıldı. Çeşitli bilimsel dergilerde makaleler yazdı, yazıyor. 

Uluslararası Hakemli Dergilerde Yayımlanan Çalışmaları: 

Alpan, Ezgi Deniz (2020). Cumhuriyet’in Kuruluş Dönemi Türk Oyun Yazarlığında Etik 

– İdeolojik İdealizasyon. IBAD Sosyal Bilimler Dergisi (7), 444-454. 



 
 

Belkıs Özlem, Şaşmaz Hatice, Gümüş Yunus Emre, Alpan Ezgi Deniz (2019). Türkiye’de 

Dramatik Yazarlık Eğitimi Programlarının Karşılaştırmalı Olarak İncelenmesi. Art-e 

Sanat Dergisi, 12(24), 315-338. 

Alpan Ezgi Deniz (2018).  Toplumsal Cinsiyet Kalıp Yargılarının Çocuk Oyunlarına 

Yansıması.  Sanat Dergisi (31), 90-99. 

Alpan Ezgi Deniz (2017). Sanatçıda Kimlik Sorunu, Kadınlık Etiketi ve Türkiye’de 

Kadın Tiyatro Yönetmeni Olmak, Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi 

(ASEAD) Eurasian Journal of Social and Economic Research (EJSER), 4(12), 20-36. 

Uluslararası Bilimsel Toplantılarda Sunduğu ve Yazılı Olarak Basılan Bildirileri: 

Alpan Ezgi Deniz (2019).  2000 Sonrası Türk Oyun Yazarlığında Birey ve Toplum 

İdealizasyonu.  3. Uluslararası Sanat Sempozyumu 

         Belkıs Özlem, Gümüş Yunus Emre, Şaşmaz Hatice, Alpan Ezgi Deniz (2019).  Türkiye’de 

Dramatik Yazarlık Eğitimi Programlarının Karşılaşmalı Olarak İncelenmesi.  1. Uluslararası 

Bilim, Eğitim, Sanat ve Teknoloji Sempozyumu, 440-440. 

         Belkıs Özlem, Gümüş Yunus Emre, Şaşmaz Hatice, Alpan Ezgi Deniz (2019). Türkiye ve 

Amerika’da Dramatik Yazarlık Eğitimi Programlarının Karşılaştırmalı Olarak İncelenmesi.  1. 

Uluslararası Bilim, Eğitim, Sanat ve Teknoloji Sempozyumu. 
         Alpan Ezgi Deniz (2018).  Çağdaş Eleştiri Kuramlarının Dramaturjik Çözümleme ve 

Yönetmen Yorumuna Katkıları.  36. İzmir Tiyatro Günleri - Tiyatronun Değişen Yüzü 

Sempozyumu          Alpan Ezgi Deniz (2017).  Sanatçıda Kimlik Sorunu, Kadınlık etiketi ve Türkiye’de Kadın 

Tiyatro Yönetmeni Olmak, ASEAD II. Uluslararası Sosyal Bilimler Sempozyumu. 

         Alpan Ezgi Deniz (2017).  Toplumsal Cinsiyeti Kurgulamak: Geleneksel Formları Yeniden 

Yorumlamada Tutukluk. II. INES Uluslararası Akademik Araştırmalar 

KongresiSunum)(Yayın No:3853751)          Alpan Ezgi Deniz (2016). Baba Evinden Koca Evine Göç: Aidiyet ve Kimlik Sorununun İki 

Model Oyunla İncelenmesi. Uluslararası Sanat ve Tasarım Kongresi 

         Alpan Ezgi Deniz (2016).  Romandan Tiyatroya Yaratıcı Asilzade Don Kişot’un Temsili,  VI. 

Uluslararası Karşılaştırmalı Edebiyat Bilimi Kongresi. 

 

Di 

ALPAN EZGİ DENİZ (2015).  Türk Tiyatrosunda Çalışan Kadın İmajı.  5. Uluslararası Kadın 

ve Toplumsal Cinsiyet Araştırmaları Konferansı Neoliberal Söylem ve Toplumsal Cinsiyet 

Eşitliği (Tam Metin Bildiri/Sözlü Sunum)(Yayın No:1505976) 

         

         Diğer Çalışmaları 

Belkıs Özlem, Gümüş Yunus Emre, Şaşmaz Hatice, Alpan Ezgi Deniz (2019).   Türkiye ve 

AmerikaIda Dramatik Yazarlık Eğitimi Programlarının Karşılaştırmalı Olarak İncelenmesi.  

ESOSDER (Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi), 18(72), 1903-1921, 
   Alpan Ezgi Deniz (2018).  Don Kişot’un Ruhu ve Tiyatrodaki Temsilleri.  Lacivert Öykü ve 

Şiir Dergisi. 
   



 
 

Alpan Ezgi Deniz (2017).  Operet Türü Johann Strauss II ve Yarasa “Die Fladermeus” Eseri 

Üzerine.  Opera Bale Sanat Dergisi. 
   Alpan Ezgi Deniz (2013).  Tiyatro Özel ya Seyirci? Yeni Tiyatro Dergisi (45). 

Alpan Ezgi Deniz (2012).  Sahnede Aşktan Bahsetmek Ayıp mı? Yeni Tiyatro Dergisi (43) 
   Alpan Ezgi Deniz (2012). Tiyatro Ölür mü? Yeni Tiyatro Dergisi (38). 

   Alpan Ezgi Deniz (2012). Romeo ile Juliet ya da Yönetmeni Anlamak. Yeni Tiyatro Dergisi  

(35). 

   Alpan Ezgi Deniz (2012).  Neşeli Bir Yerden Yere Vurma, Yeni Tiyatro Dergisi (34). 

   Alpan Ezgi Deniz (2011).  Yerin Altında: Bir Türkiye Panoroması, Yeni Tiyatro Dergisi (33). 

Alpan Ezgi Deniz (2011) Ev Yapımı Bir Psikodrama: Annem Yokken Çok Güleriz. Yeni 

Tiyatro Dergisi (32). 

Alpan Ezgi Deniz (2011). İzmir DT’de Satıcının Ölümü. Yeni Tiyatro Dergisi (32). 

Alpan Ezgi Deniz (2011). Buralarda Bir Yerde: Vanya Dayı. Yeni Tiyatro Dergisi (31). 

Alpan Ezgi Deniz (2011). Masanın Altında Van DT ile Buluşmak. Yeni Tiyatro Dergisi (27). 

Alpan Ezgi Deniz (2011). Balık Denizden Ürkerse Vay Balığın Haline. Yeni Tiyatro Dergisi 

(26). 

Alpan Ezgi Deniz (2016) Baudrillard’ın Estetik Üzerine Görüşleri. Life Art Sanat e-dergisi 

Alpan Ezgi Deniz (2014) Kanlı Nigar’ı Nasıl Bilirsiniz? DOB – Kanlı Nigar Program Dergisi. 

 Alpan Ezgi Deniz (2013). Şövalyelik Geleneğimiz Yok, Peki ya Don Kişotluk?  DOB 

Mançalı Şövalye Program Dergisi. 

    Alpan Ezgi Deniz (2010).  En Çok İcra Edilen Sanat Mimdir  Çünkü Kimse Konuşmuyor   

Ulvi Ari ile Söyleşi. Kurgu Düşün Sanat Edebiyat Dergisi (5). 

Çeviri çalışması: "Alman Singspiel’i”, DOB Dergisi, DOB Antalya, 01.11.2016 -

05.11.2016.  

 


