
T.C. 
DOKUZ EYLÜL ÜNĠVERSĠTESĠ EĞĠTĠM BĠLĠMLERĠ ENSTĠTÜSÜ 

GÜZEL SANATLAR EĞĠTĠMĠ ANABĠLĠM DALI 
RESĠM Ġġ ÖĞRETMENLĠĞĠ PROGRAMI 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

POSTMODERNĠTEDE PARÇALANAN GERÇEKLĠK, 

MEKÂN VE SANATTA BEDEN ALGISI  

AĢkın BAHADIR 

Ġzmir 

2018 





T.C. 
DOKUZ EYLÜL ÜNĠVERSĠTESĠ EĞĠTĠM BĠLĠMLERĠ ENSTĠTÜSÜ 

GÜZEL SANATLAR EĞĠTĠMĠ ANABĠLĠM DALI 
RESĠM Ġġ ÖĞRETMENLĠĞĠ PROGRAMI 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

POSTMODERNĠTEDE PARÇALANAN GERÇEKLĠK, 

MEKÂN VE SANATTA BEDEN ALGISI  

AĢkın BAHADIR 

DanıĢman 

Prof. Dr. Cemile Arzu AYTEKĠN 

Ġzmir 

2018 









iv 

TEġEKKÜR 

Tez sürecimin tüm aĢamaları boyunca bilgisiyle beni aydınlatan, 

motivasyonumu sağlayan ve yol gösterek her desteği benden esirgemeyen Prof. Dr. 

Cemile Arzu AYTEKĠN‟e, tez yazdığım süre boyunca psikolojik anlamda bana her 

türlü desteği sağlayan Serhat Türkar ve Sebiha KeĢkekçi‟ye ve aileme teĢekkürü borç 

bilirim...   



v 

ĠÇĠNDEKĠLER 

Sayfa No 

YEMĠN METNĠ……………………………………………………………................ i 

DEĞERLENDĠRME KURULU ÜYELERĠ ……………........................................... ii 

YÖK DOKÜMANTASYON MERKEZĠ TEZ VERĠ  FORMU……………........… iii 

TEġEKKÜR…………………………………………………………........................ iv 

ĠÇĠNDEKĠLER………………………………………………………………….........v 

RESĠM LĠSTESĠ………………………………………………………………......... ix 

ÖZET……………………………………………………………………………......xii 

ABSTRACT………………………………………………………………….….......xv 

BÖLÜM I 

GĠRĠġ 

1.1.Problem Durumu.....................................................................................................2 

1.2.AraĢtırmanın Amacı ve Önemi…………………………………………….........16 

1.3.Problem Cümlesi ..................................................................................................16 

1.4.Alt Problemler.......................................................................................................16 

1.5.Sayıltılar................................................................................................................17 

1.6.Sınırlılıklar ...........................................................................................................17 

1.7.Tanımlar................................................................................................................17 

1.8.Kısaltmalar............................................................................................................18 

BÖLÜM II 

ĠLGĠLĠ YAYIN VE ARAġTIRMALAR 

2.1. Yurtiçi AraĢtırmalar……………………………………………….........……....19 

2.2. YurtdıĢı AraĢtırmalar……………………………………………………...........38 



vi 

BÖLÜM III 

YÖNTEM 

3.1.AraĢtırma Modeli..................................................................................................42 

3.2.Evren ve Örneklem ..............................................................................................43 

3.3.Veri Toplama Araçları…………………………………………………..............43 

3.4.Veri Çözümleme Teknikleri…………………………………………….............44 

BÖLÜM IV 

BULGULAR VE YORUMLAR 

4.1. Postmodernite, Postmodernizm   Kavramı  ve Sanat………...............................45 

4.1.1. Postmodernite-Postmodernizm........................................................45 

4.1.2.Postmodern Kavramının Ortaya ÇıkıĢı………………….................48 

4.1.3. Postmoderniteyi Ortaya Çıkaran Nedenler: Kapitalizm 

ve Frankfurt Okulu.....................................................................................49 

4.1.3.1. Kapitalizm...................................................................................50 

4.1.3.2. Frankfurt Okulu...........................................................................52 

4.1.4. Postmodernizm Kavramı ve Sanat………………………..............................54 

4.2. Postmodernite ve Postmodern Sanat Kuramları IĢığında Gerçeklik ve 

Mekan………………………………………………................................................ 60 

4.2.1. Gerçeklik Ġle Ġlgili DüĢünsel YaklaĢımlar........................................60 

4.2.2. Postmodern Sanat ve Gerçeklik.......................................................61 

4.2.2.1. Postmodern Gerçekliğin Kuramcısı: Jean Baudrillard..................71 

4.2.3. Mekâna Dair DüĢünsel YaklaĢımlar.................................................76 



vii 

4.2.4. Postmodern Sanat ve Mekân........................................................... 77 

4.3. Postmodernitede Beden ve Bedene ĠliĢkin DüĢünsel 

YaklaĢımlar…............................................................................................................ 87 

4.3.1. Postmodernitede  Bedenle Ġlgili DüĢünsel YaklaĢımların Kaynakları: 

Antik Çağ‟da Bedene ĠliĢkin DüĢünsel YaklaĢımlar 

....................................................................................................................87 

4.3.2. Postmodern Dönemde Bedenle Ġlgili DüĢünsel YaklaĢımlar 

....................................................................................................................95 

4.4. Postmodern Sanatta Beden Algısı..................................................................... 105 

4.4.1. Algı.................................................................................................105 

4.4.2. Sanatta Beden Algısı......................................................................108 

4.4.3. Postmodern Sanatta Beden Algısı..................................................130 

4.4.3.1. Pop Art ve Tüketim Nesnesi Olarak Beden................................137 

4.4.3.2. 1960 Sonrası Gövde Sanatı ve Sanat Nesnesi Olarak Beden 

..................................................................................................................140 

4.5. Postmodernitede Parçalanma (Yapıbozum), Parçalanan Gerçeklik, Mekân ve  

Sanatta DeğiĢen Beden…………………….............................................................149 

4.5.1. Postmodernitede Parçalanma (Yapıbozum)…………...................149 

4.5.2.Postmodernitede Parçalanma ve Buna Bağlı Olarak Sanatta 

Parçalanan Gerçeklik Algısı.................................................................... 165 

4.5.3. Postmodern Sanatta Parçalanan Mekân………………….............175 

4.5.4. Parçalanan Beden ve Postmodern Sanatta Beden Algısı................189 

4.6. Postmodernitede Parçalanan Gerçeklik, Mekan ve Sanatta Parçalanan Beden 

Algısına Dayalı Eserlerin Ontolojik Çözümlemeleri................................................208 

4.6.1. Ontoloji……………………………………………………...........208 

4.6.2. Sanat Ontolojisi…………………………………………..............211 



viii 

4.6.3. 1960 Sonrası Postmodern Sanatta Parçalanan Gerçeklik, Mekân,   

Beden Algısı  ve Ontolojik Çözümlemeleri.............................................215 

BÖLÜM V 

SONUÇ, TARTIġMA VE ÖNERĠLER 

5.1.Sonuçlar ve TartıĢma..........................................................................................242 

5.2.Öneriler ..............................................................................................................246 

KAYNAKÇA...........................................................................................................248 

EKLER………….....................................................................................................261 

EK 1 D.E.Ü Eğitim Bilimleri Enstitüsü Yüksek Lisans /Doktora Tez ÇalıĢması 

Orjinallik Raporu………………………………………………..............................261 



ix 

Resim Listesi 

Resim, 1: Ron Mueck, Ġn Bed, 2005 

Resim, 2: Taner Ceylan, Levitation, 2016 

Resim, 3: Massimo Uberti, Drawing of a Drawing, 2014 

Resim, 4: Gunter Van Hagen, Body World, 1997 

Resim, 5: Louise Bourgeois, Ev Kadın, 1947 

Resim, 6:Stelarc, Extended Arm, 2007 

Resim, 7: Polymedes, Kleobis ve Biton KardeĢler, M.Ö. 590 

Resim, 8: Polykleitos, Doryphoros(Mızrak TaĢıyıcı) M.Ö. 450-440 civarı 

Resim, 9: Praksiteles, Hermes ve Çocuk Dionysos, M.Ö. 340 

Resim, 10: Leonardo Da Vinci, Vitruvian Man, 1492 

Resim, 11: Vesalius, Anatomi Çizim, 1543 

Resim, 12:El Greco, DiriliĢ, 1610 

Resim, 13: Rubens, Venüs, Eros ve Baküs, 1612-13 

Resim, 14: Michelangelo Merisi da Caravaggio, David ve Goliath, 1599 

Resim, 15:Rebrandt Harmeson Van Rijn, Çarmıhtan Ġndirme, 1633 

Resim, 16:Jacques Louis David, Sabinli Kadınların Müdahalesi, 1799 

Resim, 17: Francisco Jose de Goya, Çocuklarını Yiyen Satürn, 1821 

Resim, 18: Francisco Jose de Goya, SavaĢın Felaketleri No: 39, 1810 

Resim, 19: Eugene Delacroix, Halka Önderlik Eden Hürriyet, 1830 

Resim, 20: Edouard Manet, Kırda Piknik, 1863 

Resim, 21: Ernst Ludwig Kirchner, Topçular, 1915 

Resim, 22: Pablo Picasso, Woman Under a Pine Tree, 1955 

Resim, 23: Marcel Duchamp, Merdivenden Ġnan Çıplak, 1912 

Resim, 24: Otto Dix, Skat Oynayanlar, 1920 

Resim, 25: Hannah Höch, Dada Panaroma, 1919 

Resim, 26: Salvador Dali, Soft Construction With Boiled Beans, 1936 

Resim, 27: Rene Magritte, Tecavüz, 1936 

Resim, 28: Naum Gabo, Head No: 2, 1920 

Resim, 29: Cindy Sherman, Ġsimsiz 96, 1981 

Resim, 30: Andreas Serrano, The Morgue: Death by Drowning 2, 1922 



x 

Resim, 31: Jenny Seville, Propped, 1992 

Resim, 32: Francis Bacon, Figure with Meat, 1954 

Resim, 33: Marc Quinn, Self, 1991 

Resim, 34: Antony Gormley, Air, 2015 

Resim, 35: Andy Warhol, Torse(Double), 1982 

Resim, 36: Richard Hamilton, Günümüz Evlerini Bu Kadar Farklı ve Çekici Yapan 

Nedir?, 1956 

Resim, 37: Tom Wesselmann, Sunset Nude With Matissa Odalisque, 2003 

Resim, 38: Yves Klein, Anthropometrie Sans Titre, 1961 

Resim, 39: Orlan, Her Yerde, 1993 

Resim, 40: Marina Abramoviç, Lips of Thomas, 1975 

Resim, 41: Jackson Pollock, Aksiyon Resmi, 1946 

Resim, 42: Chris Burden, Shoot, 1971 

Resim, 43: Hermann Nitsch, 80. Eylem, 1984 

Resim, 44: Stelarc, UzatılmıĢ Beden, 1976-88 

Resim, 45:Joseph Beuys, Kır Kurdu: Ben Amerika‟yı Severim Amerika da Beni 

Sever, 1974 

Resim, 46: Robert Roushenberg, Erasing De Kooning, 1953 

Resim, 47: Tracey Emin, Everyone I Have Slept With, 1995 

Resim, 48: Joseph Kosuth, Text for Nothing, 2010 

Resim, 49: Jasper Johns, YanlıĢ BaĢlangıçlar, 1959 

Resim, 50: Judy Chicago, Yemek Daveti, 1979 

Resim, 51: Gavin Turk, Torba, 2000 

Resim, 52: Nam June Paik, One Channel Video Ġnstallation, 1965 

Resim, 53: Joseph Kosuth, Clock(One and Five), 1965 

Resim, 54: Yves Klein, Levide, 1958 

Resim, 55: Michael Asher, Claire Copley Galerisi, 1974 

Resim, 56: Barbara Kruger, Untitled, 1991 

Resim, 57: Richard Wilson, Turning The Place Over, 2008 

Resim, 58: Robert Simithson, Spiral Jetty, 1970 

Resim, 59: Kutluğ Ataman, Tuhaf Mekan, 2009 

Resim, 60: Joseph Kosuth, Text/Context, 1979 



xi 

Resim, 61: Franz Ackermann, Gateway, 2009 

Resim, 62:Hans Haacke, Germania-Botemless, 1993 

Resim, 63: Theodore Gericault, KesilmiĢ Bir Kolla Ġki Bacak, 1818 

Resim, 64: Pablo Picasso, Guernica, 1937 

Resim, 65: Marcel Duchamp, Merdivenden Ġnen Çıplak, 1912 

Resim, 66: Hans Bellmer, Plate From La Poupee, 1936 

Resim, 67: Orlan, Carnal Art, 2001 

Resim, 68: Emil Alzamora, Time to Make Slip Molds, 2017 

Resim, 69: Stelarc, Sitting/Swaying: Event For Shoft Suspencion, 1980-2002 

Resim, 70: Hermann Nitsch, Action, 1965 

Resim, 71: Gunter Van Hagen, Body World, 1997 

Resim, 72: Otto Muehl, Action No: 26,1987 

Resim, 73: Rachel Lachowicz, MeĢum Kadın, 1991 

Resim, 74: Thomas Hirschhorn, Kafalı Candelabra, 2006 

Resim, 75: Marcelian Tunez, Joan, 1992 

Resim, 76: Michal Macku, Gellage, 1995 

Resim, 77: Kate Macdowel, Daphne, 2007 

Resim, 78:Cornelia Parker, Shared Fate (Oliver) Doll cut in half, 1998 

Resim, 79:Evan Penny, Self Portrait After Gericault‟s Fragments Anatomiques, 2017 

Resim, 80:Evan Penny, Marsyas, 2017 

Resim, 81: Theodore Gericault,                             , 1818 

Resim, 82: Kim Joon, Adam and Eve, 2011 

Resim, 83: Dinos and Jake Chapman, Great Deeds Against the Dead 2, 1994 

Resim, 84: Goya, Disasters of War No. 39(Ölülere Büyük Marifet), 1810-1820 



xii 

ÖZET 

Postmodernite, 20. Yüzyıl‟ın ikinci yarısında çeĢitli üslup ve yöneliĢler 

olarak, moderniteye tepki olarak ortaya çıkmıĢtır. Postmodernite ve Postmodernizm 

genellikle aynı anlamlarda kullanılmasına rağmen, Giddens, postmoderniteyi 

toplumsal ve kültürel geliĢmeler olarak tanımlarken, postmodernizmi ise sanat 

alanında yaĢanan geliĢmeler olarak ortaya koyarak birbirinden ayırmıĢtır. Modern 

dönemde yaĢanan iki büyük Dünya SavaĢı, Avrupa ülkelerinin diğer ülkelere 

uygarlık götürme vaadiyle yaptıkları katliamlar, soykırım gibi nedenlerle, akılcılığa 

ve ilerlemeye olan güven azalmıĢ ve modernizme baĢlayan tepkiler postmodernizmin 

doğmasına neden olmuĢtur. Ġlk olarak modernizmin insanı hapseden tasarımına tepki 

olarak mimaride geliĢen postmodernizm, daha sonra diğer sanat dallarında ve 

kültürel toplumsal yaĢantıda kendisini göstermiĢtir.  

AraĢtırma problemi ile ilgili verileri toplamak için ilgili literatür taraması 

yapılmıĢtır. AraĢtırma nitel araĢtırma özelliği taĢımasından dolayı, tarama modelleri 

kapsamında belgesel tarama modelindedir. Postmodernite‟de parçalanan gerçeklik ve 

mekân ile birlikte sanatta da değiĢen beden algısının ilgili literatüre dayalı olarak 

derinlemesine incelenmesi, bu tezin temel amacını oluĢturmaktadır.  

AraĢtırmada, Postmodernite‟de sosyal, kültürel, bilinçsel anlamda 

gerçekleĢen parçalanma ile bağlantılı olarak, Postyapısalcı teori, yapısöküm ya da 

yapıbozum kuramı ve Deconstruction adlı düĢünsel yaklaĢımlar ıĢığında, Postmodern 

dönemde gerçekleĢen değiĢimlerle birlikte sanatta gerçeklik, mekan ve beden 

algısındaki dönüĢümler incelenmektedir. Önerilen araĢtırmada, bedenin kendisi bir 

gerçeklik, bellek, yazı, iktidar ve dolayısı ile mekân olarak incelenmektedir. 

AraĢtırma kapsamında, özellikle 1960 ve sonrası gövde sanatı örnekleri üzerinden 

Postmodernite‟de parçalanan gerçeklik ve mekâna bağlı olarak sanatta da değiĢen 

beden algısı değerlendirilmektedir. 

Fotoğrafın icadına kadar olan süreçte mimetik anlayıĢla gerçeklik sunmaya 

çalıĢan sanatçılar fotoğrafın icadıyla iç dünyaya yönelmiĢlerdir. Özellikle Kübizm‟de 

gerçeklik algısı mümkün olduğunca parçalanmıĢ eserler üretilmiĢtir. Postmodern 

dönemde ise geliĢen teknoloji ile gerçeklik sorgulamaları en üst seviyeye çıkmıĢtır. 

Bu konuda Baudrillard‟ın Simülasyon kuramı büyük önem taĢımaktadır. Baudrillard, 

Postmodernitede Parçalanan Gerçeklik, Mekân ve Sanatta Beden Algısı



xiii 

gerçekliğin yerini alan sanal bir gerçekliği vurgulamaktadır. Bununla bağlantılı 

olarak da, postmodern sanatta gerçeklik algısı da değiĢmiĢ ve parçalanmıĢtır. 

Postmodern dönemde bir diğer sorgulamaların hedefinde olan konu ise 

mekan konusudur. Kübizm‟le birlikte hem tuval mekanında mekan algısının 

parçalanması söz konusu olmuĢ, hem de daha sonra 1950‟lerde asamblaj tekniğinin 

sanatta uygulanmasıyla birlikte tuval mekanının sınırlarından çıkılarak yeni olanaklar 

sağlanmıĢtır. Postmodern düĢüncenin farklı disiplinleri etkileyen en önemli özelliği; 

bütünsellik yerine parçalı yapıyı ortaya koymasıdır. Bunun için özellikle eserlerde 

kolaj, pastiĢ, alıntılama, metinlerarasılık oldukça fazla görülen tekniklerdir. 

Postmodern sanat konusunda gerçekleĢen mekan sorgulamaları bağlamında ise, 

Kübizm‟le baĢlayan mekanın parçalanması ve daha sonra asamblajın bir üst noktaya 

taĢınmasıyla Postmodern sanat biçimi olan enstalasyon sanatı ortaya çıkmıĢtır. 

Enstalasyon sanatı, Performans Sanatı ve kavramsal düzenlemelerle modern sanatın 

tuvalde kendisine yer bulan mekan anlayıĢı parçalanmıĢtır. Postmodern dönemde 

simülasyon kuramıyla bağlantılı olarak sanal mekan algısı meydana gelerek bu algı 

parçalanmıĢtır. 1960‟lı yıllardan itibaren en önemli mekan sorgulaması olan galeri 

mekanının sorgulanması ise tartıĢılan bir diğer önemli konudur.  

Bedenin parçalanması incelendiğinde, gerçeklik ve mekan algısının 

parçalanmasından farklı olarak, sanat tarihinde bedeni parçalama 1500‟lü yıllara 

kadar gitmektedir. Ġlk olarak, Andreas Vasalius bedeni parçalayarak incelemelerde 

bulunmuĢtur. Ardından, kilise tarafından yasak olmasına rağmen, Leonardo Da 

Vinci, bedeni parçalayarak incelediğini kanıtlar nitelikte çizimler yapmıĢtır. Bedeni 

parçalama Romantizm‟de ise, savaĢ sonrası insana yapılan iĢkenceleri ortaya koymak 

adına Goya ve Gericault tarafından resmedilmiĢtir. Kübizm‟de ise, gerçeklik ve 

mekan konusunda meydana gelen parçalanmalarda olduğu gibi, beden konusunda da 

parçalanma yaĢanmaktadır. Postmodern dönemle birlikte, Performans sanatı, Body 

Art gibi sanat alanlarıyla birlikte beden sanatın nesnesi haline gelmiĢ ve bedeni 

kullanıĢ açısından beden algısı parçalanmıĢtır. Ayrıca, Baudrillad‟ın Simülasyon 

Kuramıyla sanal beden, bedensizleĢme gibi ütopik amaçlarla sanal bir yaĢam isteği 

bulunmaktadır. Teknolojik değiĢimler, beden algısında değiĢikliklere ve beden 

algısının parçalanmasına neden olmuĢtur. Gerçek ve gerçekdıĢı olanın birbirinden 



xiv 

ayrılamaması, bedenin parçalanması, benlik, bütünlük duygusunu kaybetmiĢ olma, 

kaos ve belirgin olmamanın baskın olduğu ortamda, bilinç de parçalı bir hal almıĢtır.  

AraĢtırmada yukarıda belirtilen hususlar dahilinde, Postmodern dönem 

içerisinde ortaya koyulmuĢ ve parçalanan gerçeklik mekan ve bedeni barındıran 

çağdaĢ sanat eserlerinden seçili örnekler üstünde ontolojik çözümleme yöntemi de 

uygulanmıĢtır. Örnekler üzerinden, içeriksel ve biçimsel olarak postmodern sanatta 

parçalanmanın nedenleri eserlerdeki real ve irreal varlık katmanları aracılığı ile 

ortaya koyulmaya çalıĢılmıĢtır. 

Anahtar Kelimeler: Postmodernite, Postmodern Sanat, Mekan, Gerçeklik, Beden, 

Algı, Ontoloji, Sanat Ontolojisi 



xv 

ABSTRACT 

Postmodernity emerged as a reaction to modernity in the second half of the 

20
th

 century in various genres and approaches. Although postmodernity and

postmodernism are generally used in the same meaning, Giddens differentiated them 

by defining postmodernity as social and cultural development and postmodernism as 

developments in art. Because of the two big World Wars made in the modern era, the 

massacres of European countries with the pledges of taking civilization to other 

countries, and genocide, the trust in rationalism and development decreased, and the 

reactions towards modernism led to the rise of postmodernism. Postmodernism, 

which at first developed in architecture as a reaction to the designs of modernism that 

imprisoned people, later showed itself in other forms of art and socio-cultural life.  

In order to gather data related to the research question, relevant literature 

was reviewed.  Since the research carries a qualitative research feature, documentary 

scanning model is used when scanning models are considered. The changing 

perception of body in art is examined in depth based on the related literature along 

with the division of reality and space in postmodernity, and they are the basis of this 

thesis. The socio-cultural and cognitive division in postmodernity is studied in the 

research in conjunction with poststructural theory and deconstruction theory. 

Furthermore, in the light of ideational approach called deconstruction, reality in art, 

space and the changes in the perception of body and the changes in the postmodern 

era are examined.  

In the research suggested, the body itself is studied as reality, memory, 

writing, power, and space. The division of reality in postmodernity and the changing 

perception of body depending on the space are evaluated within the research over 

body art samples especially in 1960 and forward.  

The artists, who had tried to offer realism through a mimetic approach 

until the invention of photography, headed toward inner world with the invention of 

photography.  Works of art in which the perception of reality is divided as much as 

Fragmented Reality and Space in Postmodernity and Perception of the Body in Art



xvi 
 

possible were produced especially in Cubism. On the other hand, in the postmodern 

era, questioning of reality reached its peak with the developing technology. 

Baudrillard‟s Simulation Theory plays an important role in this issue. Baudrillard 

mentions a virtual reality which replaces reality itself. In relation to this, the 

perception of reality in postmodern art had changed and divided.   

Another target for questioning in the postmodern era is the space. Together 

with Cubism, the division of the perception of space was made possible on canvas, 

and later in the 1950s, new opportunities were provided by crossing the boundaries 

of canvas space with the application of assemblage technique in art. The most 

important feature of postmodern notion that affects different disciplines is presenting 

partial structures instead of totality. That is why; collage, pastiche, quotation, and 

intertextuality are some of the techniques used in works of art. In relation to space 

questionings about postmodern art, installation art, which is a postmodern art form, 

emerged with the division of space that started with Cubism and then by taking 

assemblage a step forward. Installation art, performance art, and the understanding of 

space in modern art were broken up. In the postmodern era, this perception was 

broken up by creating a sense of virtual space related to simulation theory. Since the 

1960s, another significant issue that has been discussed is the questioning of gallery 

space, which is the most important space questioning.   

When the division of body is observed, it can be seen that it goes back to 

1500s unlike the division of perception of reality and space. At first, Andreas 

Vasalius observed the body by dissectioning it. Then, although it was strictly 

forbidden by the church, Leonardo Da Vinci made drawings which proved that he 

observed the body by dissectioning it.  In Romanticism, body dissection 

performances were drawn by Goya and Gericault in order to show the torture humans 

suffered from after the war.  However, in Cubism there is a division in body like the 

division in reality and space. Along with the postmodern era, body became the object 

of art in some fields of art like performance art and body art, and the perception of 

body was divided in terms of the use of body.  In addition, with Baudrillad‟s 

Simulation Theory there is a demand for virtual life for utopian purposes like virtual 

body and having no body. Technological developments led to changes in the 



xvii 
 

perception of body and its division. In an environment where reality and delusion 

cannot be differentiated, where there is body dissection, sense of self and totality is 

lost, and where there is chaos and uncertainty, consciousness is divided as well.  

In the research, ontological analysis was also implemented on the selected 

samples of contemporary works of art which were created during the postmodern era 

and included division of reality, space, and body. The reasons for the divisions in 

postmodern art in terms of context and style are revealed through real and unreal 

existence layers in works of art using some samples. 

 

 

Key Words: Postmodernity, Postmodern Art, Space, Reality, Body, Perception, 

Ontology, Ontology of Art 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 

 

 

BÖLÜM I 

 

 

GĠRĠġ 

 

AraĢtırmada genel olarak, içerisinde bulunduğumuz dönem olan postmodern 

dönemi ifade eden bir kelime olan Postmodernite kavramı; toplumsal ve kültürel 

yansımaları ifade eden bir terim olarak kullanılmaktadır. Postmodernite endüstri 

sonrası toplum anlamında da kullanılmaktadır. Postmodern dönem, hiçbir Ģeyin tam 

bir kesinlikle bilinemeyeceği bir dönemdir. Ayrıca postmodern dönemde ekolojik, 

toplumsal ve siyasal gündem ortaya çıkmıĢ bulunmaktadır(Giddens, 2016).  

 Genellikle eĢ anlamlı olarak kullanılsa da postmodernite ve postmodernizm 

farklı anlamlara gelmektedir. Yine Giddens‟e göre; “Postmodernizm, edebiyat, 

resim, plastik sanatlar ve mimarideki stil ve akımlara iĢaret etmekle 

sınırlandırılmalıdır‟‟(Giddens, 2016: 50). Postmodernite ise 1960 sonrası toplumdaki 

sosyal, kültürel, siyasi ve düĢünsel alanlarda postmodernizmin karĢılığı olarak 

düĢünülmektedir. 

Bu bağlamda araĢtırmada, “özellikle 1960 sonrası çağdaĢ sanatta, ÇağdaĢ 

sanat kuramları çerçevesinde, Postmodernitede parçalanan gerçeklik ve mekâna bağlı 

olarak sanatta beden algısındaki değiĢimler ve de bu dönemdeki eserlerde biçimsel 

ve içeriksel parçalanma olgusu nasıl değerlendirilmelidir?” sorusuna yanıt 

aranmaktadır. Bu nedenle problem durumunda, Postmodernite, Postmodernizm, 

parçalanma, gerçeklik, mekân, beden ve sanat ontolojisi gibi konular 

açıklanmaktadır. AraĢtırma probleminin daha derinlemesine ve daha açık bir biçimde 

ortaya konulabilmesi için araĢtırmanın ana konusu beden ve sanatta bedenin kendisi 

bir gerçeklik, bellek, yazı, iktidar ve dolayısı ile mekân olarak da incelenmektedir. 

AraĢtırma kapsamında, 1960 ve sonrası, özellikle de gövde sanatı, Postmodernite 

kapsamında, postmodern sanatta görülebilen parçalanan gerçeklik ve mekâna bağlı 



2 
 

olarak sanatta da değiĢen ve parçalanan beden ve beden algısı, ontolojik varlık 

tabakaları üzerinden örneklerle değerlendirilmektedir. 

 

1.1. Problem durumu 

AraĢtırma kapsamında problem durumunda, problem durumunu oluĢturan 

kavramlar;  Postmodernite, Postmodernizm, Postmodern sanatta biçimsel ve içeriksel 

parçalanma, gerçeklik, mekân, beden kavramları ve eser çözümleme yöntemi olarak,  

ontoloji ve sanat ontolojisi ilgili literatürler ıĢığında tanımlanmaktadır. 

Postmodernizm, “modernist anlayıĢın etkisini kaybetmesiyle 20. Yüzyıl‟ın 

ikinci yarısında ortaya çıkan çeĢitli üslup ve yöneliĢlerin adıdır”(TDK, 2011: 1941). 

Latince kökenli modern sözcüğü su an, tam Ģimdi anlamına gelen „modo‟ 

kelimesinden gelerek 'modernus' sözcüğünden ortaya çıkmıĢtır. Modernus kelimesi 

ilk defa 5. Yüzyıl‟da Roma ve Pagan döneminin son bulması ve Hıristiyanlığın 

devlet dini olmasıyla birlikte, bu dönemi eski dönemden ayırmak için kullanılmıĢtır. 

Habermas‟a göre, modernlik kavramının, Rönesans ya da Aydınlanma ile 

sınırlandırmak doğru değildir. Çünkü, modernlik düĢüncesi, yani Ģu anı gösterek bir 

kavram olarak, 5. Yüzyılda ilk defa kullanıldığı andan itibaren her zaman var 

olmuĢtur(Yılmaz, 2006).  

Ġngilizce kökenli bir kelime olarak “Post” öntakısı,“bir sonraki, bir Ģeyin 

sonrası, devamı” Ģeklindeki anlamları kelimeye katmaktadır. Fakat, postmodern 

kavramının ön eki olan Post eki, modern olandan daha modern olma durumunu ve 

„avantgard‟ olandan daha avangard olmak gibi anlamları kelimeye 

kazandırmaktadır(Büyükkol, 2013). 

Postmodernizm tüm sanat dalları üstünde etkili olan, modernizme karĢı 

tepkisel olarak ortaya çıkmıĢ, yenilikçi ve tepkici anlatımla tavır oluĢturan sanat ve 

felsefe terimidir. Postmodernizm, ilk olarak mimari sanatında kendisini göstermiĢ ve 

modernizmin insanı sıkan ve bunaltan tasarımına bir baĢkaldırı olarak ortaya 

çıkmıĢtır. Postmodern sanatı tarihlendirmek gerekirse, modenizmin sonu yani, 1960 

ve sonrası olarak kabul edilmektedir(Güçlü, Uzun, Uzun ve Yolsal, 2008). 

Amerika‟da kapitalizmle ortaya çıkan Pop Art ile kendisini göstermiĢ olan tüketim 



3 
 

kültürü, postmodernitenin temel taĢlarından birini oluĢturmaktadır. Popüler Kültür, 

yani Pop Art, Postmodernizmden önce, Modernizm ile ortaya çıkmıĢtır. 

Postmodernizmle birlikte gerçeliğin yerini alan imaj, popüler kültürün etkisinden 

dolayı gerçekliğin yerini almıĢtır(ġahin, 2012). Tüm bunlardan dolayı, 

Postmodernizm, endüstrisi en ileri olan ABD‟de ortaya çıkmıĢ bir sanat 

hareketidir(Turani, 2014) ve sonrasında tüm toplum ve kültürü etkileyecektir. 

Lyotard‟a göre, postmodern dönemde sanatçı, bir felsefecinin niteliklerini 

üstüne alarak bu görevi üstlenmiĢtir. Sanatçının ürettiği çalıĢmalarda, önceden kabul 

edilmiĢ modernizm kurallarını kabul etmemekte, reddetmektedir(Elgün, 2010). 

Postmodern kavramı hem modern döneme bir karĢı tavır olarak 

görülmekte, hem de modern dönemin kavramı olarak nitelendirilmektedir. Modern 

dönemde oluĢan bazı kırılmalar postmodern dönemde parçalanmalar olarak kendisini 

gösterir. Bu parçalanma, çevresel faktörlerin sanatçıyı etkilemesi ile sanatçı yoluyla 

sanat eserinde kendisini göstermiĢtir. 

TDK Türkçe Sözlüğe göre parçalanma; „parçalanmak iĢine konu olmak, 

parçalara ayrılmak ‟ olarak verilmektedir. Parça ise; “1- Bir bütünden ayrılan, ayrı 

sayılan veya artakalan Ģey. 2- Bir bütünden kopma kırılma, yırtılma vb. yoluyla 

ayrılmıĢ bölüm. 3- Birkaçı bir araya geldiğinde bir bütünü oluĢturan Ģeylerin her biri, 

modül. 4- Tane. olarak tanımlanmaktadır”(TDK, 2011: 1888). Kelime kökeni olarak 

„parçalanma, parçalara ayırmak‟ anlamında olan Latince frangere fiilinden 

gelmektedir(The New Oxford Dictionary of English,1992). 

Parçayla bütün arasındaki iliĢki felsefe bakımından çok önem taĢımaktadır. 

Mantıksal olarak her nesne aynı zamanda hem birlik hem de çokluk olarak varlığını 

sürdürmektedir. Bir baĢka Ģekilde söylemek gerekirse, bir nesne hem bütün hem de 

parçadır. Yani, bütün ve parça iliĢkisi mantık bakımından niceliksel bir iliĢki 

içindedir(Hançerlioğlu, 1993). 

Ġlgili literatür tarandığında Postmodern dönem sanatında oluĢan çevresel 

faktörlerin sanatçılar üzerinde yarattığı etkiler sanatçıların eserlerini etkileyerek bir 

takım değiĢimlere neden olmuĢtur. Bu değiĢimler, sanatçılar ve ortaya koydukları 

eserler üzerinde biçimsel parçalanma olarak kendisini gösterebildiği gibi, içeriksel 



4 
 

bir parçalanma olarak kendisini gösterebilmektedir. Biçimsel parçalanmada, 

araĢtırma kapsamında, daha çok beden üzerinde oluĢan parçalamalar 

incelenmektedir. Ġçeriksel parçalanmada ise; postmodern dönemde sanatçıları 

etkilemiĢ olan sosyal, kültürel, ekonomik olgular ve yapı söküm kuramına 

değinilmektedir. 

Postmodern sanatta oluĢan bedeni biçimsel parçalanmaların temelleri 

Modern sanata dayandığı ileri sürülse de çok daha öncelerine dayanmaktadır. 

Sanatçılar tarafından sanat eserlerinde oluĢturulmuĢ parçalanma incelendiğinde, 

Napolyon savaĢları ve Fransız Ġhtilalinin sanatçılar üzerindeki etkileri sanat 

eserlerinde oluĢan parçalanma ile ortaya çıkmaktadır. Sanatta biçimsel ve kavramsal 

(düĢünsel) parçalanmanın, 1. Dünya savaĢından hemen önce Kübizm ile ortaya 

çıktığı bilinmektedir(Collins, 2014). Kübizmde herĢeyin parçalanması ve kolaj 

yöntemiyle uygulanan yeniden bir araya getirme süreci, resimde mekan, gerçeklik 

beden ve hatta perspektif konularında önemli değiĢiklikleri meydana getirmiĢtir.  

Kübizm„de nesneleri tek tek parçalayan yaklaĢım, günümüz çağdaĢ sanat 

uygulamalarının farklı yaklaĢımlarında, nesnenin farklı açılardan görüntüleri ve 

farklı objeleri birleĢtiren parçalanmıĢ bütün düĢüncesine kadar gitmektedir(Çolak, 

2008). Bedeni parçalama olayı Rönesans dönemine kadar gitmektedir. Andreas 

Vasalius bedeni parçalayarak incelemelerde bulunarak 1503 yılında bir kitap 

çıkarmıĢtır. Ardından, Leonardo Da Vinci, kilise tarafından yasak olmasına rağmen 

bedeni parçalayarak incelemelerde bulunduğunu kanıtlar nitelikte çizimler ortaya 

koymuĢtur. Rönesans döneminin ardından Romantizm‟de parçalanmıĢ beden 

kullanımı görülmektedir. 

Amerikan eleĢtirmen ve sanat tarihçisi Linda Nochlin parçalanan beden 

kullanımının romantik dönemde Napolyon savaĢları ve Fransız Ġhtilali ile bağlantılı 

olarak kullanıldığını söylemektedir. Bu dönem heykellerin yıkıldığı ve giyotinle 

insanların kafalarının kesildiği, çok büyük toplumsal bozulmaların yaĢandığı ve 

toplumsal sarsılmaların yaĢandığı bir dönemdir. Bu nedenle sanatçılar bu yaĢanan 

olaylara göndermelerde bulunmak amaçlı parçalı vücut kavramını kullanmaya 

baĢlamıĢlardır(Collins, 2014). 



5 
 

Jean Francois Lyotard, ayrıca bilimsel olarak yaĢanan geliĢmelerin gerçeği 

parçalı bir biçimde algılamasına neden olduğundan söz etmektedir(Aktulum, 2008). 

Postmodern düĢüncenin farklı disiplinlere etki eden en önemli özelliği ise; 

bütünsellik yerine parçalı yapıyı benimsemiĢ olmasıdır. Bu nedenle, bir eser 

üretirken kolaj, pastiĢ, alıntılama, metinlerarasılık postmodern sanatta 

kullanılmaktadır. Sanatsal olarak Postmodernizm en belirgin yanı ise, eklektizm 

olarak karĢımıza çıkmaktadır. Bu noktada, yaratıcının seçmeciliği, öznelliği öne 

çıkmaktadır. Bu bağlamda, postmodernizm çoğul bir alımlama ve yaratım estetiği 

ortaya koymaktadır(Ovalı, 2007). 

Postmodern sanatta oluĢan biçimsel parçalanma, modern dönem ve daha 

öncesinde kendisini göstermiĢ, postmodern döneme kadar gelmiĢtir. Ancak 

postmodern sanatta oluĢan biçimsel parçalanmanın nedenleri ve düĢünsel alt yapıları 

bulunmaktadır. Bu nedenler ve düĢünsel alt yapılar, sanatçı tarafından algılanarak ya 

içeriksel(düĢünsel) bir parçalanma olarak kalmıĢ, ya da daha üst noktaya taĢınarak 

sanat eserini de etkileyerek biçimsel parçalanmaya neden olmaktadır. 

Postmodern dönem diye adlandırılan, 1960 sonrası dönemde kiĢiliğin 

parçalanması, gerçekliğin çoğaltılması gibi tanımlar öne çıkmaktadır. Bunu sağlayan 

sosyal, kültürel, politik ve ekonomik olaylar yaĢanmaktadır. Teknolojik ve bilimsel 

ilerlemeler ve siyasal olaylar bireyin yaĢam Ģeklini değiĢtirmiĢ, bilinç yapısını 

değiĢimlere neden olmuĢtur. Tüm bunların sonucunda, benliğinin yitiriliĢi, 

bütünlüğün yıkılıĢı, parçalanma ve yeniden birleĢtirme günümüzde parçalanmıĢ bir 

yaĢam tarzının ortaya çıkmasına neden olmuĢtur. Bireyin benliğini dönüĢtürerek, 

çoğunlukla kendine bile yabancılaĢtıran yeni dünya sistemi, bireyin yaĢamını da 

değiĢtirerek parçalanan, birbirine eklenen ve yeniden birleĢtirilen imgeler bütünü 

haline gelmiĢtir(Çolak, 2008). 

Postmodernitede oluĢan içeriksel parçalanma ile Ģizofreni benzerlik 

göstermektedir. ġizofreninin zaman ve mekânı ayırt edememesi ile benzer 

parçalanma kavramı gerçek ve gerçek olmayanın birbirinden ayrılamaması, bedenin 

parçalanması, benlik, bütünlük duygusunu kaybetme, kaos ve belirgin olmamanın 

baskın olduğu bir ortamda, buna bağlı olarak bilinç parçalanmıĢ bir hal almaktadır. 

ParçalanmıĢ zaman ve mekânı tek boyuta indirgemiĢ özellik, postmodern sanat 



6 
 

eserlerine de yansımaktadır. Postmodern bireyin farklı zaman boyutlarına ait imgeleri 

belirli bir boyuta indirgenmesiyle bağlantılı olarak; ayrıĢık ve iliĢkisiz imgeler yığını, 

kolaj, parçalanmıĢlık, kırık ve kopuk özellikleri ortaya çıkmaktadır(Çolak, 2008). 

Postmodern dönemde oluĢan biçim ve içerikte oluĢan parçalanmalar gibi 

sanatta gerçeklik algısı üzerinde de bir takım parçalanmalar oluĢturmuĢtur. Bu 

parçalanma modern dönemde baĢlayıp postmodern dönemde çeĢitli farklılıklar ile en 

üst seviyeye ulaĢmıĢtır. 

Gerçeklik Türkçe Sözlüğe göre; “gerçek olan, var olan Ģeylerin tümü, 

hakikat, hakikilik, Ģeniyet, realite, reellik olarak tanımlanmaktadır”. Gerçek ise; 

“yalan olmayan, doğru olan Ģey, hakikat” gibi anlamlara gelmektedir(TDK, 2011: 

930). Gerçek en öne çıkan ve yaygın olarak „varlığı kesin olan‟ anlamını 

vermektedir. Felsefi açıdan elle tutulup gözle görülecek biçimde varolanı, varlığı 

hiçbir Ģekilde yok sayılamayan durum, olay, nesne veya nitelik varolanı anlatan 

felsefe terimidir. Gerçeklik felsefi açıdan gerçek olma durumu olarak 

görülmektedir(Güçlü ve Diğer, 2008). Gerçek somut ve nesnel olarak var olan yani 

somut olandır. Hakikat ise gerçeğin bilinçteki yansımasıdır. Hakiki kavramı hakikat 

ve hakikat ile ilgili olanı dile getirmektedir. Antik çağlardan günümüze kadar devam 

eden idealist felsefenin gerçek kavramına yaklaĢımı, bu felsefenin en üst noktasına 

ulaĢan Hegel‟de „gerçek olan ussaldır‟ diye ifade edilmektedir. Ġdealist felsefeye 

göre, dıĢ dünya vardır ama gerçek değildir(Hançerlioğlu, 1979). 

Sanatta ise gerçekliğe olan yaklaĢımlar yakın dönemlere(fotoğrafın icadına 

kadar) kadar gerçek dünyayı kopya eden bir yansıma olarak kabul edilmiĢtir. Bu 

yaklaĢım, sanatı doğanın yalnızca yansımasını yapmaya çalıĢan biri olarak kabul 

eden Platon‟dan itibaren kendisini göstermektedir. Günümüzde, sanat doğanın tekrarı 

olmaktan çıkmıĢ ve sürekli değiĢkenlik gösteren bir dinamik haline gelmiĢtir. Sanat 

yapıtı algılanan gerçekliğin algılanan halini değil, öznelleĢmiĢ yani sanatçının 

algıladığı halini ortaya koymaktadır(ġarbalkanlı, 2010). 

Modern dönemde, fotoğrafın keĢfedilmesiyle görüntüler kopyalanabilir 

hale gelmiĢtir. Bu nedenle, mimetik anlatım Ģeklini sürdüren sanatçılar için farklı 

tavır sergilemek zorunlu hale gelmiĢtir. Dolayısıyla sanatçılar, fotoğrafın 

yapamadığını yapmaya doğru sanatlarını değiĢtirmeye baĢlamıĢlardır(Oskay, 2013). 



7 
 

Modern dönemde çıkmaza giren sanatçılar gerçeklik ve mimetik anlayıĢtan kopmak 

zorunda kalarak(Lapi, 1999) iç dünyalarına yönelmiĢlerdir. 

Postmodernitede gerçeklik kiĢiden kiĢiye göre değiĢmektedir. Mutlak bir 

gerçek, mutlak bir doğru bulunmamaktadır ve bu postmodernitenin önemli öne çıkan 

özelliklerindendir. Postmodernitede gerçeklik, modernitenin tersine insanın dıĢında 

değil içindedir. Hatta gerçek ancak öznenin kendisiyle varlığını ortaya koymakta ve 

öznenin yorumuyla ilgilenmektedir. Modernite „gerçeklikten kopuk bir yorum 

olamaz‟ derken, postmodernite ise „yorumdan kopuk bir gerçeklik olamaz‟ 

düĢüncesini benimsemiĢtir(Lapi, 1999). 

Günümüz postmodern, algılama ve düĢünce sisteminde gerçeklik; 

merkezsiz olarak nitelendirilebilecek bir yapıda,  kesinlikten uzak, bireyin deneyim, 

kültür ve yaĢam Ģekliyle ilgili olarak görecelilik kazanmaktadır. Bu gerçeklik, kiĢiye 

göre, duruma göre ve toplumdan topluma faklılık göstermektedir. Bireyin yaĢadığı 

gerçek, kendisinin oluĢturduğu gerçekliktir(Çolak, 2008). 

Postmodernitenin önemli kuramcılarından biri olan Baudrillard‟a göre 

gerçeklik; artık gösterenler, gösterileni yansıtmayacak kadar uzaktadır. Ancak onun 

bir türevi ya da türevinin türevi olarak karĢımıza çıkmaktadır. Yani hipergerçektir ve 

dolayısıyla gösterge, gerçekliğin hakikatsiz bir yansıması Ģeklindedir(ġahiner, 2015). 

DıĢ gerçekliği taklit etme iĢini üstlenen fotoğraf gerçeği tekrar ve tekrar 

çoğaltarak yansımayı hatta yansımanın yansımasını oluĢturarak gerçeği parçalamıĢtır. 

Postmodern dönemde dıĢ gerçekliğin karmaĢıklaĢması, bulanıklaĢması ve bu 

parçalanma sanatçıların iç gerçekliğinin parçalanmasına neden olmuĢtur. Parçalanan 

bu gerçeklik algısı sanatta mekân konusunu da etkilemiĢtir. Postmodern sanatta 

mekân kavramını reel mekân ve irreel mekân olarak iki alt baĢlık olarak 

incelenmektedir. 

Mekân kavramı felsefeden baĢlayarak birçok disiplinin ilgilendiği bir 

kavram olmuĢtur. Kelime anlamı olarak: “yer, bulunulan yer” anlamına 

gelmektedir(TDK, 2011: 1645). “Mekân; Uzayın sınırlanmıĢ parçası... Aynı 

zamanda, mekân, bir mimari ürünün tek vazgeçilmez niteliği, bir mimari ürünü var 

eden temel koĢuldur”(Sözen ve Tanyeli, 2015: 157). Mimari bir öğe olarak mimari 



8 
 

terimler sözlüğüne baktığımızda mekân, insanı çevreden belli boyutta ayıran ve 

içerisinde eylemlerin sürdürebilirliği olan boĢluk olarak tanımlanmaktadır(Hasol, 

2005). 

Cevizci mekânın tanımını; “var olanların içinde yer aldığı, tüm sınırlı 

büyüklükleri içine alan uçsuz bucaksız büyüklük, boĢluk, hiçlik durumudur” Ģeklinde 

yapmıĢtır(Cevizci, 1996:359). Mekân, dünyanın en temel öğelerinden bir tanesidir. 

Evreni mekân olmadan ve ondan ayrı bir Ģekilde düĢünmek insanlar açısından 

mümkün değildir. Madde ve nesne mekân içinde var olmaktadır ve mekân içerisinde 

varlığını sürdürmektedir. Merleau-Ponty‟nin deyimiyle „varoluĢ 

mekânsaldır‟(Tümer, 1984). 

Özellikle, Mısır ve Yunan Uygarlıklarında nesnenin, mekânda ifade 

edilmesi önemliyken; sembolik değeri olan bina olarak nesnenin içinde ve dıĢında 

kalan boĢluk mekan olarak tanımlanmaktadır. Gotik dönemde ise; yine nesneyi 

algılamak önem taĢımaktadır. Fakat, dıĢarıda kalan boĢluk tanımlanamaz; yani 

önemli olan nesnenin Ģeklini ortaya koymasıdır. Rönesans‟ta dikeylik yerini 

yataylığa bırakırken, mekânın biçimle iliĢkisi irdelenmeye baĢlanmıĢtır. Bu dönemde 

mimari yapılar; kubbe, niĢ gibi mekanı oluĢturan biçimlerden oluĢmaktadır. 

Rönesans'la yaĢanan düĢünsel değiĢim, biçimin algılanması üzerine kurulmuĢ bir 

mimari anlayıĢ yerine, biçimin boĢlukla beraber düĢünüldüğü mekan tercihiyle 

kendisini göstermektedir(Serim, 1999). Rönesans döneminde oluĢan biçim ve 

mekânın iliĢkisi bir anlamda perspektifin ortaya koyulabilmesi için ön ayak olmuĢtur. 

Harvey modernizm ve modernizm sonrasının mekânını Ģöyle 

tanımlamaktadır; 

 

“…her Ģeyin ötesinde, postmodernistler mekâna nasıl 

bakılacağı konusunda modernist anlayıĢtan köklü biçimde koparlar. 

Modernistler mekânı toplumsal amaçlar uğruna biçimlendirilecek bir 

Ģey olarak görürken, postmodernistler için mekân, belki zaman dıĢı ve 

'hiçbir çıkar gözetmeyen' bir güzelliğin kendi içinde bir amaç olarak 

elde edilmesi amacı hariç, her Ģeyin üzerinde yükselen bir toplumsal 

amaçla zorunlu hiçbir bağı olmayan estetik hedef ve ilkelere göre 

biçimlendirilecek bağımsız ve özerk bir Ģeydir‟‟(Serim, 1999: 14). 

 



9 
 

1950‟lere kadar, sanat eserleri, alan kalıpları içerisinde kalarak eserler 

üretmiĢtir. Bu tarihlerden sonra sanatçılar; asamblaj, enstalasyon, performans, 

kavramsal nitelikli iĢler, çevre sanatı ve plastik sanatlarda da, sanat alanlarının 

sınırlarını aĢarak farklı bir anlayıĢa yönelmiĢlerdir. Sanatçı, tuval mekânının 

sınırlarını aĢarak, gerçek mekâna çıkmıĢtır. Bunun sonucunda, sanat eseri 

sergilendiği mekân ile değerlendirilmesiyle, mekan önem kazanmıĢtır. Postmodern 

sanatta hazır nesnenin sanat eseri olarak sunumuyla birlikte ise, galeri mekânının 

sınırları ve iĢlevi sorgulanmaya baĢlanmıĢtır(Girgin, 2014).  

 20. Yüzyıl‟ın ikinci yarısından itibaren postmodern sanatla birlikte üretilmeye 

baĢlanan enstalasyonların sanat ve hayat arasındaki sınırları yok etmeye çalıĢtığı 

söylenebilmektedir. Hazır nesnenin, galeri mekânına giriĢi ve kalıplaĢmıĢ sanatsal 

yöntemlerden oldukça farklı ifade yöntemlerinin ortaya çıkmıĢ olması, hem 

sanatçılar hem de izleyiciler bakımından oldukça farklı bir hal almıĢtır(O‟Doherty, 

2016). Postmodern sanatın mekânı, sermayeye hizmet edecek yeni müzeler, bienaller 

ve müzayedeler ortaya koyarken, bu mekânlar, küreselleĢme ve kültürlerarası 

anlayıĢa uygun hale gelmektedir(Alp, 2015). 

Günümüzde, mimari ve tasarım arasındaki sınırların kalkması, mekânla 

ilgili sanatın en üst noktaya taĢınmasını sağlamıĢtır. Farklı disiplinleri karıĢtırarak 

eserler ortaya koyan postmodern sanatçılar, sanat-yaĢam iliĢkisiyle alakalı oldukça 

farklı iĢler sunmakta, galeri dıĢında da izleyicinin sanatsal ürünle aktif bir Ģekilde 

etkileĢimini amaç edinen eserleriyle mekân konusuna yepyeni bakıĢ açıları 

kazandırmaktadırlar(Tanyıldızı, 2016). 

Postmodern sanatta bu dönüĢümlerle birlikte mekan algısı parçalanmıĢtır. Bu 

parçalanma, Baudrillard‟ın hipergerçeklikle ilgili yaklaĢımları Ġrreel mekân 

incelemesinin en önemli düĢünsel temellerinden bir tanesidir. Postmodern dönem 

içerisinde gerçekliğin yitiriliĢi ve yerine oluĢan hipergerçeklik ile oluĢan tüm diğer 

Ģeyler gibi mekânda oluĢmaktadır. Bu oluĢan mekân aslında irreel mekânı 

oluĢturmaktadır. Batı kentlerinin bire bir kopyalanması, Disneyland kenti en üst 

seviyedeki örneklerdendir. 

Ġrreel olarak mekânı oluĢturan ve mekân olmadığı halde düĢünsel açıdan 

mekân gibi bir anlam yüklenen bir diğer kavram ise beden kavramıdır. Beden felsefi 



10 
 

açıdan, Ortaçağ‟a kadar birçok dönemde ruhun içerisinde hapsolduğu bir mekân 

olarak görülmüĢ ve ruhun içerisine hapsedildiği bir kafes, hapishane olarak 

tanımlanmıĢtır. 

Mekân ya da daha genelleĢtirilmiĢ bir anlamıyla uzam kavramını 

irdelerken, günümüzde sanatın ana sorunlarından biri olan beden ve onu çevreleyen 

toplumsal ve fiziki Ģartlardan, yani çevresel faktörler içinde bedenin görünüĢünden 

baĢlamak gerekmektedir. ÇağdaĢ beden, bünyesinde zaman ve mekânın 

kullanılmadığı yeni bir tür alan gibi algılanmaktadır(ġahiner, 2013). 

Beden tüm disiplinlerde incelenmiĢ bir olgudur. Bunun nedenini insanın 

kendisini ve diğer canlıları tanımaya yönelik merakı oluĢturmaktadır. Kelime anlamı 

olarak beden „Canlı varlıkların maddi bölümü‟ olarak tanımlanmaktadır(TDK, 2011: 

292). Cevizci bedeni Ģu sözlerle anlatmaya çalıĢmaktadır: “Bizim içinde yaĢadığımız 

hem doğal hem de moral/toplumsal çevredir. Bedenimiz hem var olduğumuz hem de 

yok olduğumuz yerdir. Hem özgürlük hem de kısıtlılık alanıdır‟‟(Cevizci, 2004: 

231). 

Bedenin düĢünsel açıdan ele alınıĢ biçimleri oldukça sanatı etkilemiĢtir. Bu 

doğrultuda ilk olarak beden konusunda meydana gelen düĢünsel yaklaĢımları 

incelemek önem taĢımaktadır. Beden düĢünsel olarak Ģu Ģekilde göz önüne 

serilmiĢtir; canlı varlıkların maddi tarafı, insanın duyularla algılanan somut yüzüdür. 

Tek tek varlıkların ya da bir bütün olarak varlığın duyulan, algılanan, dokunulan 

somut biçimi olarak belirtilmektedir(Güçlü ve Diğer, 2002). 

Felsefe disiplininde bir diğer açıdan ise pek çok düĢünür bedeni zihnin 

karĢıtı olarak nitelendirmiĢlerdir. Zihne her ne kadar olumlu olarak kabul ettilerse, 

bedeni o kadar olumsuz niteliklerin sebebi olarak görmüĢlerdir. Geleneksel olarak 

beden ve zihin karĢıtlığı gösterilen bu yaklaĢım biçiminde, beden zihnin doğasını, 

iĢleyiĢini, yetilerini saptıran olarak kabul edilmiĢtir. Beden, Antik Yunan felsefinden 

itibaren, bu dünyadaki yaĢam süresince insan ruhunu(tinini) içerisinde hapseden bir 

kafes olarak görülmektedir. Ortaçağ felsefesinde ise beden, egemen olan din ya da 

tanrı bilimsel yönelimli düĢünüĢ, bedeni tanrının yüce değerlerinin karĢısında 

kötülüklerin kaynağı olarak görmüĢtür. Tüm bunlara rağmen, farklı bir bakıĢ açısı 



11 
 

olarak, bedene yönelik bu olumsuz bakıĢ açısına tamamen karĢı çıkan beden ve zihni 

birlikte özdeĢleĢtirerek yakın bir iliĢki içinde kavradıkları da görülmektedir(Güçlü ve 

Diğer, 2002). 

Modern dönem felsefesi irdelendiğinde, felsefe tarihinin iki önemli 

okulundan birinde Kıta Usçuluğuna bağlı filozofların bedeni genellikle töz metafiziği 

sınırlarında inceledikleri görülmekte; diğerinde ise Ġngiliz Deneyciliğine bağlı 

düĢünürlerin ise aynı soruna duyum ya da algı adı altında kuramsal bir çerçevede 

inceledikleri görülmektedir(Güçlü ve Diğer, 2002).  

Beden zihnimizin dıĢında, dıĢarıdaki dünyanın parçaları olarak çözümlenip 

bir kenara atılacak bir nesne olarak düĢünülmemelidir. Bu yaklaĢım çerçevesinde 

özellikle görüngübilimde sürdürülen araĢtırmalar, geçmiĢten bu yana önyargılardan 

bağımsız olarak bedeni anlamaya yönelik çok önemli düĢünceler ortaya 

koymaktadırlar. Bu konuda insan bedeni üstüne ortaya konulmuĢ en kapsamlı 

çalıĢma Merleau-Ponty‟nin Algının Görüngübilimi(1962) adlı çalıĢmasıdır. Merleau-

Ponty‟nin dıĢımızdaki nesneleri algılarken bedenin değergesi sorusu temelinde 

geliĢtirdiği beden açıklamasının ayrı bir yeri bulunmaktadır(Güçlü ve Diğer, 2002).  

Felsefe tarihinde bedene ait bu düĢünsel yaklaĢımlardan anlaĢılacağı gibi 

beden her dönemde farklı Ģekilde ele alınmıĢtır. Felsefedeki bu düĢünsel yaklaĢımlar 

zaman zaman daha az, zaman zaman daha yoğun Ģekilde sanatı etkilemiĢ ve sanattaki 

beden algısını değiĢtirmiĢtir. Bilginin oldukça önemli olduğu Postmodern sanat 

hareketleri içinde beden konusu düĢünsel yaklaĢımlardan etkilenerek postmodern 

sanattaki beden algısının değiĢmesine neden olmuĢtur. 

Sanat tarihinde mümkün olan en eski beden kullanılan sanatsal yaratıya 

yani, Paleolitik dönemden günümüze kalan mağaralara bakıldığında bedenin her 

zaman önemli bir kavram olduğu görülmektedir. Mağaralardaki duvar resimlerinde 

avcı betimlemeleri, Fransa‟daki Pech Merle mağarasındaki el izleri gibi tarihi 

kalıntılar bedenin o dönemde insanların kendi izlerini bırakmalarında önemli bir yer 

tutuğunun bir kanıtı niteliğindedir(Tokdemir Özüdoğru, 2012). Paleotik dönem 

insanlarının bunları yapmalarında neden, bedensel olarak var oluĢlarını ortaya 

koymak amacında oldukları düĢünülebilir. 



12 
 

Klasik dönem sanatında bedeni öne çıkaran sanat dalı heykeldir. Klasik 

heykel dönem heykeli son derece ölçülü ve ideal bir insan vücudunun ölçülerini 

oluĢturmaya çalıĢmaktadır. Klasik sanattın uyumlu bedeni, modern sanattaki belki de 

en önemli örneğini Picasso‟nun ortaya koyduğu, bölünmüĢ, parçalanmıĢ, kötülenmiĢ 

bedeninden oldukça farklıdır. Bir bütün ya da tam bir beden olarak kabul edilemeyen 

parçaların, rastgele bir Ģekilde bir araya getirilmiĢ izlenimiyle bir kompozisyon 

oluĢturulmuĢtur(Kuspit, 2014). 

Rönesans dönemi ile birlikte insana, topluma, bilime, sanata, dine ve diğer 

tüm alanlara ve olaylara yaklaĢım bakımından köklü değiĢimler yaĢanmıĢtır. Avrupa 

açısından karanlık çağ son bulmuĢ ve akıla olan inançla birlikte aydınlanma çağı 

olarak kabul edilen dönem baĢlamıĢtır. Avrupa için Rönesans dönemi tarihsel bir 

devrimdir. Rönesans yeniden doğma anlamına gelmekte ve bu yeniden doğma 

bedenin de yeniden doğuĢu olarak kabul edilmektedir. Artık sanatçılar, içinde 

bulundukları dönem kadar önemlidir. Beden, Rönesans dönemiyle birlikte, edilgen 

beden olmaktan kurtulmaya baĢlamıĢtır(Kaya, 2009). 

Beden, postmodern tüketim toplumunda ise; zevkin, arzunun ve estetiğin 

konumlandığı bir mekan haline gelmiĢtir. Bu beden idealize edilmiĢ ve estetize 

edilmiĢ bir imge-beden olarak varlığını sürdürmeye baĢlamıĢtır. Tıpkı diğer mallar 

gibi, imge-beden de pazarlanan bir nesne haline gelmiĢtir. Ġmge-bedenin iĢlevi arzu 

yaratarak tüketime katkı sağlamaktır. Göz önündeki bu beden sorgulanmadan haz ve 

tüketime odaklıyken, beden sanatçısı ise, bedenini acı ve kaygıyı sorgulayan bir 

beden haline getirmiĢtir(Yılmaz, 2005). 

20. Yüzyılda, sanatsal açıdan beden irdelendiğinde, bedenin kendisinin 

sanatsal bir araca dönüĢtüğü anlaĢılmaktadır. Beden artık yalnızca sanatın nesnesi 

olmanın dıĢına çıkarak, sanatın aktif öznesi haline gelmiĢtir. 20. Yüzyıl süresince 

sanat eserleri gerçek boyutundan uzaklaĢmıĢ, bu bedeni sanatın ve sanatsal 

deneyimlerin taĢıyıcısı olarak ön plana getirmiĢtir(Michaud, 2013). 

Postmodern sanatla birlikte, beden artık sanatsal eylemin hem öznesi hem 

nesnesi haline gelmiĢtir. En önemlisi de her an, her yerde devamlılığı olan bir varlık 

kazanmıĢtır. 1990‟lı yıllardan itibaren sanatta bedenin sanat nesnesi olarak ele 



13 
 

kullanıldığı oldukça yoğun olarak görülmektedir. Sanat, bedeni göstermediği 

zamanlarda bile onu üretici ve performer sanatçı haliyle kullanmakta, sanatçı bu 

durumda yapıtları oluĢturan olmaktan çok kendisi bir yapıt haline 

gelmektedir(Michaud, 2013). 

Postmodern dönemde gerçekleĢen bu beden konusundaki değiĢimler 

sanatçının beden algısını parçalamıĢtır. Bu parçalanmayla birlikte, sanatçılar biçimsel 

olarak parçalanmıĢ beden bulunan eserler meydana getirmiĢlerdir. Ancak, 

postmodern sanatçının bu parçalanmıĢ bedenleri ortaya koymasının içeriksel 

nedenleri de bulunmaktadır. Bu nedenler araĢtırmada seçili eserler üstünde ontolojik 

çözümleme yöntemi uygulanmaktadır. Ontolojik Çözümleme Yöntemi‟nin 

seçilmesinin nedeni, varlık katmanları olarak reel ve irreel tabakada bu 

parçalanmanın sebeplerini bularak, Postmodern Sanat‟ta değiĢen beden algısını da 

çözümlemektir. 

Ontoloji kelimesi, eski Yunanca‟da varlık ya da var olma anlamlarına 

gelen on, ontos ile söz, us, konuĢma, bilgi gibi anlamlara gelen logos sözcüğünün 

birleĢmesinden meydana gelmektedir. Ontoloji, sözcük anlamıyla Varlıkbilgisi ya da 

Varlık Bilim anlamına gelen felsefe dalı olarak tanımlanmaktadır. Ontoloji ile ilgili 

en yaygın bilinen, varoluĢun doğasıyla en son anlamdaki gerçekliğin varlıksal 

yapısını sorgulayan, bazen metafiziğin alt dalı olarak kabul edilen varlığın bilimi ya 

da varlık felsefesidir(Güçlü ve Diğer, 2008). Ontoloji felsefenin varlıkla uğraĢan 

kısmı olarak tanımlanmaktadır. DüĢünceden bağımsız bir varlık ve varoluĢ kabul 

etmektedir. Aristoteles‟inde söylediği gibi varlık olmak bakımından „varlık‟ın 

araĢtırılmasını amaç edinmiĢ felsefi yaklaĢımıdır. Varlıkların en genel kategorilerini 

konu edinen varoluĢ, var olmak olgusu, var olanın mahiyeti veya özü üstünde 

irdelemelerde bulunmaktadır. Ontolojinin ana problemi, varoluĢla öz arasındaki 

iliĢkiyi ortaya çıkarmaktır(Bolay, 2009). 

Ontoloji terimi 17. Yüzyıl‟da kullanılmaya baĢlanmıĢtır. Ancak, varlık 

kavramına iliĢkin sorgulamaların Aristoteles ve Platon'a kadar gittiği saptanmaktadır. 

“Aristoteles‟in hatta Klasik Yunan felsefesinin, temelde ideaya dayanan yaklaĢımı, 

varlık sorunu etrafında geliĢmiĢtir. Aristoteles‟in,„ti esti?‟( var olan nedir?) sorusuna 

verdiği cevap , „to de ti‟dir‟‟(vardır)(Tunalı, 2014: 10). Burada var olan bir Ģeyin var 



14 
 

olan bir Ģey olarak belirlendiği görülmektedir. Varolan, var olan Ģeydir temel 

varlıkbilimsel yargısı ile felsefe için yeni bir temel keĢfedilmiĢtir(Tunalı, 2014). 

Varlık nedir sorusuyla ve verilen cevapların artmasıyla ontolojik bakıĢ, 

farklı alanlara da yönelerek yeni yaklaĢım biçimlerine baĢlamıĢtır. Ontoloji terimini 

ilk olarak R. Coclenus ve Christian Wolff incelemelerine rağmen, bu isimler 

tarafından ontoloji ile sanat arasında bir bağ kurulmamıĢtır. Ġlk defa Roman Ingarden 

1903'te yayınladığı araĢtırmasında sanat eserinin varlığından ve varlık tabakalarından 

söz ederek yeni bir bakıĢ açısı oluĢturmuĢtur. Ardından, Nicolai Hartmann, 1933'te 

yayınladığı Tinsel Varlık Problemi adlı kitabında sanat eserlerinin ontolojik açıdan 

yapı analizini yaparak bu konuya derinlemesine bir açıklık getirmiĢtir(Ekiz, 2015). 

Türkiye‟de ise sanatta ontolojik çözümleme yöntemi için ana kaynağı oluĢturan 

Ġsmail Tunalı‟nın „Sanat Ontolojisi‟ kitabıdır. Ontolojinin sanat konusunda sorduğu 

sorular Ģu Ģekildedir:  

 

Sanat eserleri ne tür varlıklardır? Bunlar fiziksel nesneler, ideal 

türler, hayali varlıklar ya da baĢka bir Ģey midir? Sanatçıların ya da 

izleyicilerinin zihinsel durumları ile ilgili görsel, fiziksel, iĢitsel ve 

dilsel olarak nasıl bir yapıdır? Eserler hangi koĢullar altında ortaya 

çıkıyor ya da ortadan kaldırılıyor?(Ekiz, 2015: 15). 

 

Sanat eseri, taĢtan bir heykel, seslerden oluĢan bir senfoni, kelimelerden 

oluĢan bir romanda ya da tuvaldeki resim olarak var olabilir. Fakat; aslında heykel 

yalnızca taĢ kütlesinden oluĢmamaktadır. Bir senfoni yalnızca seslerden 

oluĢmamaktadır. Roman yalnızca kelimelerden oluĢmamaktadır. Heykel, mecburi 

olarak fiziksel bir malzemeden oluĢmaktadır. TaĢ, metal, ses, vb. doğada bulunan 

malzemelerdir. Bu nesnelerin, her Ģeyden önce, birer fiziksel nitelikleri 

bulunmaktadır. TaĢ, metal, birer cisimdir; onların belli ağırlığı ve mekân içerisinde 

kapladıkları bir alan bulunmaktadır. Heykel yalnızca bir taĢ olsaydı, buradan Ģu 

sonuç çıkardı: Ģiir, müzik, heykel ve mimarlık ürünleri birer reel varlık olarak reel 

dünyanın içinde yer almaktadırlar(Tunalı, 2014). 

Ontolojinin konusu varlıktır ve varlığın iki çeĢidi söz konusudur. 



15 
 

• Real (gerçek) Varlıklar, 

• Ġrreal (Ġdeal) Varlıklar. 

Real varlıklar, duyularla algılanan, somut ve bilimin konusu olan 

varlıklardır. Bilimler, varlığın var olup olmadığını sorgulamaz ve varlığı bir bütün 

olarak değil de varlığın belli bir alanını incelemektedir. Felsefenin konusu olan irreal 

yani ideal varlıklar ise duyularla değil, sadece zihinde düĢünülerek ve sezgiyle 

kavranabilen varlık olarak düĢünülebilir(Akan, 2015). 

 

Genel anlamda sanat eserinin arka yapısı eserin tinsel 

boyutuyla alakalıdır ve her sanat biçiminde bu arka tabakalanma 

sayısı birbirinden farklı olabilir. Burada Hartmann'ın düĢüncesine 

göre arka yapının katmanlarını kurallaĢtırmamız mümkün değildir 

ancak derinliğinden bahsetmek daha doğru olacaktır. "Bir sanat 

eserinin ön yapısı (maddi ya da reel yapısı) ustalıkla ilgilidir. Ama 

derinliği ya da arka yapısı (irreel yapısı) ustalıkla beraber yeteneğe 

bağlıdır. Bu iki yapı sanat eserinde birbirlerinden ayrı değildir. Biri 

olmadan diğeri de olamaz (sanatsal açıdan). Arka yapı ya da anlam 

ön yapıda, yani dilde kendini anlatır" (Turgut, 145; Ekiz, 2015: 27-

28‟deki alıntı). 

 

“Plâstik de varlık tabakaları bakımından, resimde olduğu gibi heterojendir. 

O da bir objektivation olarak bir real ön-yapı ve bir irreal arka yapıdan 

oluĢur‟‟(Tunalı, 2014: 129). “Her plastik eserde, resim sanatında bulunan gibi bir 

tabakalı yapı ile karĢılaĢılmaktadır. Bu tabakalı yapı, yine ön reel yapıdan baĢlayarak, 

bütün irreal tabakalar sfer‟ini bir bir geçer‟‟(Tunalı, 2014: 130). Ön tabaka 

bulunmayan bir plastik eser olmayacağı gibi, arka yapı bulunmayan bir plastik eser 

de mümkün olmamaktadır. Ne var ki bu arka yapı tabakaları, bazı eserlerde stillerde 

bütünüyle değil de, bir ya da birkaç tabakasıyla görünüĢe ulaĢmaktadır(Tunalı, 

2014). 

 

 

 



16 
 

1.2. AraĢtırmanın Amacı ve Önemi 

Postmodernite‟de parçalanan gerçeklik ve mekân ile birlikte sanatta da 

değiĢen beden algısının ilgili literatüre dayalı olarak derinlemesine incelenmesi, bu 

tezin temel amacını oluĢturmaktadır. Önerilen araĢtırmada, bedenin kendisi bir 

gerçeklik, bellek, yazı, iktidar ve dolayısı ile mekân olarak incelenmektedir. 

AraĢtırma kapsamında, 1960 ve sonrası gövde sanatı örnekleri üzerinden 

Postmodernite‟de parçalanan gerçeklik ve mekâna bağlı olarak sanatta da değiĢen 

beden algısı değerlendirilmektedir. 

 

1.3. Problem cümlesi 

Bu çalıĢmada, özellikle 1960 sonrası çağdaĢ sanatta, ÇağdaĢ sanat 

kuramları çerçevesinde, Postmodernite‟de parçalanan gerçeklik ve mekâna bağlı 

olarak sanatta beden algısındaki değiĢimler ortaya koyulmaya çalıĢılmaktadır. Bu 

nedenle araĢtırmanın problemini, Postmodern kuramlara dayalı olarak,  sanatta 

biçimsel ve içeriksel olarak parçalanan gerçeklik ve mekâna göre, sanattaki beden 

olgusu ve değiĢen beden algısı oluĢturmaktadır.  

 

1.4. Alt problemler  

1.4.1.Postmodernite, Postmodernizm kavramı ve sanat iliĢkisi nasıldır? 

1.4.2. Postmodernite ve postmodern sanat kuramları ıĢığında sanatta gerçeklik ve 

mekân nasıldır?  

1.4.3. Postmodernitede beden kavramı nedir ve bedene iliĢkin düĢünsel yaklaĢımlar 

nelerdir? 

1.4.4.Postmodern sanatta beden algısı nasıldır?  

1.4.5. Postmodernitede parçalanma(Yapıbozum), buna bağlı olarak sanatta 

parçalanan gerçeklik, mekân ve beden algısı nasıldır?  

1.4.6. Postmodernitede parçalanan gerçeklik, mekân ve sanatta parçalanan beden 

algısına dayalı eserlerin, Ontolojik Çözümleme Yöntemi ile değerlendirilmesi 

nasıldır? 



17 
 

1.5.Sayıltılar 

AraĢtırmada kullanılmıĢ olan tüm ilgili literatürün doğru olduğu varsayılmıĢtır. 

AraĢtırmada postmodern dönemin 1960 ve sonrası olduğu varsayılmıĢtır. 

AraĢtırmada kullanılan görsel dökümanların doğru olduğu varsayılmıĢtır. 

AraĢtırmada ontolojik çözümleme yöntemini uygulamak için seçilmiĢ postmodern 

dönem eserlerinin yapılma nedenleri ile postmodernitedeki parçalanan gerçeklik, 

mekan ve figür algısının imge düzenlerini yansıttıkları varsayılmaktadır. 

1.6. Sınırlılıklar  

AraĢtırma, 1960‟dan günümüze postmodern sanat ile sınırlandırılmıĢtır.  

Bu dönem içerisinde üretilen ve parçalanan mekân, gerçeklik ve parçalanan beden 

algısı kapsamında incelenen eserler örnekleme alınmıĢtır. Bu dönem içerisinde 

postmodern sanat kapsamında ele alınan ve sadece beden ve parçalanan beden, 

mekân, gerçeklik içeren ve örneklemi oluĢturan eserler üzerinde ontolojik 

çözümleme yapılmıĢtır. 

1.7. Tanımlar 

Postmodernite: Sözlükte “Modernizmden sonra, modernizmin zıddı, geç kapitalizm, 

sanatta ve üslupta seçmecilik” gibi çok değiĢik anlamlara gelmekle birlikte, kavram 

genel olarak Modernitenin aydınlanmacı dünya görüĢünden hem epistemolojik hem 

de tarihi bir kırılmayı, sapmayı ifade etmektedir(Kirman, 2011: 255).  

Postmodernizm: Modernist anlayıĢın canlılığını kaybetmesinden sonra 20. Yüzyılın 

ikinci yarısında ortaya çıkan çeĢitli üslup ve yöneliĢlerin adıdır(TDK, 2011). 

Gerçeklik: Yalan olmayan, doğru olan Ģey, hakikat(TDK, 2011). 

Parçalanma: Parçalama iĢi(TDK, 2011). 

Parça: Bir bütünden kopma, kırılma, yırtılma vb. Yoluyla ayrılmıĢ bölüm, 

lime(TDK, 2011). 

Mekân: Yer, bulunulan yer(TDK, 2011). 



18 
 

Beden: Canlı varlıkların maddi bölümü, vücut(TDK, 2011). 

Ontoloji: Varlık bilimi(TDK, 2011). 

 

1.8. Kısaltmalar 

Tdk: Türk Dil Kurumu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



19 
 

 

 

 

BÖLÜM II 

 

 

Ġlgili Yayın ve AraĢtırmalar 

 

Bu bölümde araĢtırma kapsamında yararlanılacak yurtiçi ve yurtdıĢı 

araĢtırmalar olmak üzere iki ana baĢlık altında ilgili yayın ve araĢtırmalar 

verilmektedir. 

 

2.1. Yurtiçi AraĢtırmalar 

1960 ve sonrası olarak kabul edilmekte olan, postmodern dönem olarak 

adlandırılan ve araĢtırmanın evrenini oluĢturan postmodernite ile ilgili yayın ve 

araĢtırmalar aĢağıda verilmektedir. 

ġahiner (2013) “Postmodern Kırılmalar” adlı çalıĢmasında, Pop Art‟tan 

postmodern döneme kadar sanat ortamındaki değiĢimleri ele alarak ortaya 

koymaktadır. 1960 sonrası sanatta sanatın görsel karakterleri, günümüz sanatının 

eleĢtirel açmazları, geometrik uzamda sınırlanan bedenin ve sanatın görünüĢü, 

postmodernizm ve nesnesizleĢen sanat ve post-nesne: sanat nesnesinin postmodern 

dönüĢümü gibi ana baĢlıklar altında postmodern dönemi ve dönemin özelliklerini 

açıklamaktadır. Bu metinde; postmodern sanat nesnelerini çözümlemede, 

postmodernizmin meydana getirdiği yeni kavram ve önermelerle nasıl bir yol 

izleneceğine, Duchamp sonrası meydana gelen temel dönüĢümün yapıtın varlığı, 

yokluğu ve aidiyeti ile ne tür tartıĢmaları beraberinde getirdiğine değinilmektedir. 



20 
 

Ayrıca, bunun gibi birçok sanat sorununu açıklamaktadır. Bu nedenle çalıĢma 

postmodern dönem ile ilgili temel kaynaklardan biri olarak kullanılmaktadır. 

ġahiner‟in (2015) “ÇağdaĢ Sanatta Temsiliyet Krizi” adlı çalıĢması, 

Postmodern Kırılmalar adlı çalıĢmasının devamı niteliğinde bir çalıĢmadır. Bu 

çalıĢmada, ilk bölümde sanatın sonu konusundaki ortaya koyulan çalıĢmalara 

değinilmekte ve Duchamp sanatta benimsenen tutumlar tartıĢılmaktadır. Bu bölümde 

Derrida ve Baudrillard gibi postyapısalcı düĢünürlerin düĢünceleri ele alınmaktadır. 

Kitabın ikinci bölümünde sanatın teknoloji ile iliĢkisini gerek teknik, gerekse estetik 

bakımdan irdelenmektedir. Kitabın ikinci bölümünde aynı zamanda sürecin getirdiği 

yeni teorik tartıĢmalar, yeni medya olgusu ve tarihsel içeriğinin bulunduğu metinlere 

yer verilmektedir. Kitabın son kısmında ise çağdaĢ sanatta beden konusuna 

değinmektedir. Bu bölümde ağırlıklı olarak küreselleĢmenin günümüz sanatındaki 

tartıĢmalarına, post feminizme, beden ve temsiliyet iliĢkisine değinilerek çağdaĢ 

sanat göz önüne serilmektedir. 

TaĢdemir (2004) “Modernitenin Sonu Postmodernitenin BaĢlangıcı 

Üzerine Bir Ġnceleme” adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasında, Moderniteye kaynaklık 

eden olaylar, modernitenin sonunu getiren bunalımlar gibi konulara değinmekte ve 

ardından postmodernitenin ortaya çıkıĢını postmodern kuramcıların düĢünsel 

yaklaĢımlarını paylaĢarak ortaya koymaktadır.  

Metin (2002) “Postmodernizm ve Antropoloji” adlı Yüksek Lisans Tez 

çalıĢmasında, postmodern durum ve antropoloji, postmodernizmin antropolojisini 

hazırlayan süreçler, postmodernimizm antropolojisinin mekânı gibi ana baĢlıklarla 

çalıĢmasını ortaya koymaktadır. Kimlik olarak tüketim, ötekilik gibi kavramlara da 

değinmektedir.  

KoĢay (2015) “Postmodernizmin Modernizme KarĢıt Söylemlerinde Ġnsan 

ve Sanat” adlı Doktora Tez çalıĢmasının ilk bölümünde modernizmi derinlemesine 

incelenmektedir. Ġkinci bölümde ise postmodernizm üzerine yapılan araĢtırmalar 

ortaya koyulmaktadır. Üçüncü bölümde postmodern sanatta birey incelenmektedir. 

AraĢtırmada, küresel ekonominin yönettiği postmodernizmin masum bir söylem 



21 
 

olmadığı, kültürü, bireyi ve sanatı parçalayarak kimliksiz bir toplum haline getirmeyi 

amaçlayan bir ideoloji olduğu düĢüncesine varılmıĢtır.  

Kezer (2012) “Postmodern Tüketicinin DeğiĢen Satın Alma DavranıĢı: 

Ġçgüdüsel AlıĢveriĢ” adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasının ilk bölümünde, tüketim 

kavramı ve değiĢen tüketici ana baĢlığı altında, tüketim ve tüketici kavramlarının 

tanımlanması, postmodern dönemde değiĢen yaĢam tarzı, postmodern dönemde 

ortaya çıkan yeni tüketim türleri incelenmektedir. Ġkinci bölümde içgüdüsel alıĢveriĢ 

ve satın almayı etkileyen faktörler incelenmektedir. Son bölümde ise tüketicilerin 

içgüdüsel alıĢveriĢ davranıĢlarının belirlenmesine yönelik araĢtırmalar yer 

almaktadır.  

Karadeniz (2007) “Postmodernitenin Ġnsan AnlayıĢı: EleĢtirel Bir Analiz” 

adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasında, geleneksel insan, modern insan ve postmodern 

insanı incelemektedir. Ayrıca postmodern insanı psikanaliz, postyapısalcılık ve 

tüketim çerçevesinde de incelemektedir. AraĢtırmada; Postmodernite insan 

anlayıĢının anlanabilmesi ve postmodern insan anlayıĢı olarak isimlendirilebilecek 

yeni bir dönemin ortaya çıkmasının daha iyi kavranabilmesi için geleneksel ve 

modernite insan anlayıĢları da karĢılaĢtırmalı bir altyapı oluĢturacak Ģekilde ele 

alınmaktadır. Tezin iddiası, insan anlayıĢının günümüzde modern döneme dahil 

edilemeyecek kadar değiĢtiği ve insan anlayıĢı bakımından postmodern dönemin 

baĢladığı yönünde ortaya koyulmaktadır.  

Günay (2005) “Günümüz Sanatında Postmodernist YaklaĢımlar” adlı 

Yüksek Lisans Tez çalıĢmasında, modern sanat, modernizmin ekonomik temelleri, 

modern sanatta toplumsal gerçeklik gibi konularla modern dönemi inceleyerek 

baĢladığı tezine, tüketim toplumunda sanat, 1950 sonrası günümüz sanatında genel 

eğilimler, Türk sanatında postmodernist eğilimler gibi konularla postmodern dönemi 

incelemektedir. AraĢtırmada, postmodern yaklaĢımlar, kitle iletiĢiminin ve biliĢim 

teknolojisinin yarattığı oluĢturduğu, farklı kültürel kültürel Ģekillerin birbirlerine 

eklenerek oluĢturdukları bir söylem ve düĢünsel çeĢitlilik içerisinde 

çözümlenmektedir.  



22 
 

Güllüdağ (2013) “Postmodern Ġdeoloji Çerçevesinde Kültürel ĠnĢa 

Dinamikleri: Youtube Örneği” adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasının ilk bölümüne 

ideoloji kavramı ile baĢlamaktadır. Bu bölümde birçok ideolojiyi tanıtmakta ve 

yapısalcılıktan bahsederek postmodern döneme geçiĢi sağlayan nedenlerden 

bahsetmektedir. AraĢtırmanın ikinci bölümünde postmodernizm adı altında, 

postmodernizmin kökenleri, postmodernizmin önemli düĢünsel yaklaĢımlarına 

değinmektedir. ÇalıĢmanın üçüncü bölümünde ise küreselleĢme, iletiĢim ve kültür 

konularına değinilmektedir. Bu baĢlık altında, küreselleĢme, iletiĢim-medya, kültür-

çokkültürlülük, gibi konulara değinilmektedir. Dördüncü bölümde, Ġnternet ve sosyal 

paylaĢım ağları: youtube örneğine değinilmektedir. AraĢtırmanın son bölümünde ise 

bulgular değerlendirilmektedir. AraĢtırmada, postmodernitenin ideoloji bakımından 

ve kültürel inĢa dinamiklerinin bakımından çok boyutlu olduğu, youtube‟un da bu 

boyutları yayan bir yapısının olduğu ortaya koyulmaktadır.  

Göktolga(2012) “Postmodernite ve Siyasal Kimlikler” isimli Doktora Tez 

çalıĢmasında, ilk olarak düĢünsel ve siyasal anlamda moderniteyi incelemektedir. 

Ardından postmodern dönemi düĢünsel, toplumsal, ekonomik ve siyasi alanlarda 

incelemektedir. Ġkinci bölümde, modern ve postmodern kimlik ve siyasi kimlik 

konuları incelenmektedir. AraĢtırmada, Postmodernitedeki siyasal kimlikler, 

modernitedeki siyasal kimliklerle karĢılaĢtırıldığında, siyasette ve kimlik 

oluĢumunda ortaya çıkan değiĢimlerle alakalı olarak farklılıklar meydana geldiği 

çözümlenmektedir.  

Girgin(2008) “Modernliğin Bugünü: Modernist, Postmodernist ve 

Alternatif ArayıĢlar” isimli Yüksek Lisans Tez çalıĢmasının ilk bölümünde 

modernliği savunan kuramcıları ve postmoderniteye karĢıt görüĢ olarak modernliği 

ele almaktadır. Ġkinci bölümde ise, postmodernliğin geliĢimi ve postmoderni savunan 

kuramcıları ele almaktadır. Son bölümde ise Alternatif modernlik modelleri ve 

modernliğin bugünü ortaya koyulmaktadır.  

Gece (2010) “Modern ve Postmodern Dönemde Sanatta Soyutun Felsefi 

Temelleri” adlı Doktora Tez çalıĢmasında, sanatta soyut kavramı, kameranın icadı, 

modern sanatın düĢünce mimarları, posmodernist sanat teorisi: J. Derridacı metinsel 

yücenin keĢfi, postmodernizmin özgür ve eklektik sanatsal okumaları, gerçekliğin 



23 
 

deformasyonu ya da oluĢturulmuĢ izolasyon ve estetik ölçütlerin yokluğu gibi 

konuları ele almaktadır. ÇalıĢmada, postmodern sanatın nesneyi sanat nesnesine 

dönüĢtürme isteği ve sanat yapıtının metinsel olarak açıklanmaya çalıĢılması ile 

soyutluk ve yücelik gibi modern sanatta var olan tüm eğilimlerinin yok edilmesine 

olanak sağlayan yeni bir sanatsal yöntemin kendini hissettirdiği tespit edilerek, 

bunun sanatın sonu olduğu iddialarına karĢılık, belki bunun yalnızca bir geçiĢ 

dönemi olduğu ortaya koyulmaktadır.  

Ergaz (2005) “Postmodern Teorinin Günümüz Söylem ve Pratiği Üzerine 

Getirdiği Açılımlar” adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasında gerçeklik kavramındaki 

değiĢimler, avangard ve kiç kavramının ötesi, eklektizm, metinlerarasılık, öteki 

kavramı, çok kültürlülük, postmodern feminizm, postmodern teori ve hayat gibi 

konuları açıklamaktadır.   

Engin (2012) “Plastik Sanatlarda Üslubun Çözülmesi ve Postmodern 

ÇeĢitlilik” adlı Sanatta Yeterlilik çalıĢmasında, modern öncesi dönemden baĢlayarak 

postmodern sanata kadar olan dönemleri ve bu dönemlerin üslupsal özelliklerini ele 

almaktadır. AraĢtırmanın son bölümünde ise postmodern dönem içerisinde mekân, 

dil, proje ve tüketim olgusu üstüne olan uygulamalar incelenmektedir. AraĢtırmada, 

üslup olgusunun postmodern sanatçının yaratım sürecinde ne Ģekilde bir etkisinin 

olduğu gösterilmektedir.  

Doğan (2014) “ÇağdaĢ Sanatta Çirkinlik” adlı Yüksek Lisans Tez 

çalıĢmasına, felsefede güzel ve çirkin kavramlarına değinerek baĢlamaktadır. Bu 

kavramları felsefede inceledikten sonra sanatta güzel ve çirkin kavramını irdeleyerek 

avantgard sanatta estetik normlarının değiĢimini incelemektedir. AraĢtırmanın 

dördüncü bölümünü ise Duchamp sonrası dönemde estetik karĢıtı tavır incelemeleri 

oluĢturmaktadır. Ardından iğrenç sanat örnekleri ile incelenmiĢ ve araĢtırmanın son 

bölümünde ise, kitsch ve çirkinlik üstünde durulmuĢtur. AraĢtırmada, Anti estetik bir 

tavır olarak günümüz sanatında etkisi süren önemli yansımalarından biri olan kitsch 

sanat eserleri ve bu türden eserleri sanatlarının merkezine koyan sanatçılar da son 

bölümde incelenmektedir. Güncel sanatta çirkinliğin ve bayağılığın neden bu kadar 

popüler olduğuna değinilmektedir.  



24 
 

Depas (2015) “ÇağdaĢ Sanatta Estetize Edilen ġiddet ve Kaotik Tasvir” 

adlı Yüksek Lisans Tezi çalıĢmasına, iktidar, güç ve Ģiddet kavramlarına genel bir 

bakıĢ ve kaotik tasvir konusu üstünde durarak baĢlamaktadır. AraĢtırmanın ikinci 

bölümünü, medya çağında Ģiddet ve sanat konusu oluĢturmaktadır. Üçüncü bölümde, 

çağdaĢ sanatta dıĢavurumcu söylem, Ģok ve Ģiddet konusu irdelenmektedir. Son 

bölümde ise Ģiddetin temsil biçimleri örnek isimlerle açıklanmaktadır. ÇalıĢma, 

dünyayı en büyük Ģekilde etkileyen, Ģiddet ve terör olaylarının, geliĢen teknolojiyle 

daha artarak önü alınamaz bir duruma geliĢi ve bunun postmodern sanatta nasıl bir 

karĢılık bulduğunun araĢtırılması ile ilgilidir. Bu doğrultuda birçok düĢünürün 

görüĢlerinden faydalanılmaktadır. 

Akyol (2011) “ÇağdaĢ Sanatta Melez YaklaĢımlar” adlı Yüksek Lisans 

Tez çalıĢmasının ilk bölümünde melezlik kavramı ele alınmaktadır. Ġkinci bölümde 

1960 sonrası sanat hareketlerinde melezlik konusuna değinilmektedir. AraĢtırmanın 

üçüncü bölümünü medya sanatlarında melezleĢme oluĢturmaktadır. Son bölümde ise 

melez yaklaĢımların sanata yansımaları ve örnekler sunulmaktadır. ÇalıĢmada, 

bilimden teknolojiye ekonomik ve toplumsal alanlara kadar gerçekleĢen tüm 

değiĢimlerin postmodern sanatçısıyı etkilediği, ona yeni anlatım olanakları sunarak 

sanatçı üstünde değiĢimlere neden olduğu, Ayrıca modernist anlayıĢın dıĢına ittiği 

saptanmıĢtır.  

Demir (2001) “Modernizmden Postmodernizme GeçiĢ Sürecinin 

Dinamikleri” adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasında, Batı toplumunun oluĢumu, Batı 

toplumunun dönüĢümü ve kapitalizm, modernlik, modernlik ve kapitalizm-sanayi 

iliĢkisi, postmodernizm, postmodern kültürün sosyolojisi, günlük ve kültürel hayatta 

postmodernizm, postmodern kültür ve postmodern düĢünürlerin düĢünsel 

yaklaĢımlarını açıklamaktadır. AraĢtırmada, modernitenin kötü yanlarını eleĢtirerek 

yok etmeyi hedefleyen postmodernitenin, günümüzde bu yıkıcı taraf ile yanyana 

olduğu sonucuna varılmaktadır.  

Çiçek (2005) “Postmodern Dönemde Sanat” adlı Yüksek Lisans Tez 

çalıĢmasına, postmodernizmin ne olduğunu araĢtırarak baĢlamaktadır. Bu bölümde 

postmodernizmi felsefe, kültür-toplum, feminizm bakımından incelemektedir. 

AraĢtırmanın bir sonraki bölümünü postmodern sanat oluĢturmaktadır. Üçüncü 



25 
 

bölümde ise; postmodern sanat ve yapıbozum iliĢkisi incelenmektedir. Dördüncü 

bölümde feminist sanat, son bölümde ise postmodern mimari konuları ortaya 

koyulmaktadır. ÇalıĢmada, postmodern dönemin sanatsal olarak yansımaları ele 

alınmaktadır.  

Çadırcı (2010) “Donald Kuspit ve Jean Baudrillard‟da Sanatın Sonuyla 

Ġlgili TartıĢmalar Bağlamında Yeni Yapıt Üretme Dinamikleri” adlı Sanatta 

Yeterlilik çalıĢmasına, Baudrillard‟ın simülasyon kuramı ve dönüĢen estetik 

düĢüncelerini aktararak baĢlamaktadır. AraĢtırmanın ikinci bölümünde sanatın sonu 

ile ilgili düĢünceler ve bunları ortaya atan kuramcılar açıklanmaktadır. AraĢtırmanın 

son bölümünde, yeni yüzyılda sanat ve sanat yapıtı olarak resim konusu ele 

alınmaktadır. AraĢtırmada, Postmodern dönem boyunca sanatın çok fazla Ģekilde 

çeĢitlilik göstererek yol aldığı tespit edilmiĢtir. Modernist resimle baĢlayarak sanat 

eserinde meydana gelen kırılmaya kadar geçen sürecin hareketlendirdiği dönem, 

içerik itibariyle sanat ve karĢı sanat tavrını bünyesinde barındırmaktadır. Bu 

paradoksun ortaya çıkardığı tabloya bakılarak sanat ortamlarının çeĢitlendiği 

görülmektedir. Ancak bu çoğulluğun zenginleĢme mi, yoksa bir tür toplanması mı 

olduğu sorusunun cevapsız kaldığını saptanmıĢtır.  

Büyükkol (2013) “Postmodern Sürece Klasisizmin Yansımaları” adlı 

Doktora tez çalıĢmasında, ilk bölümde Klasisizmden postmodernizme kadar 

dönemlerin özelliklerini ele almaktadır. Sonraki bölümde Klasisizm ile 

postmodernizm arasındaki iliĢki, postmodernizm sürecinde Yeni Klasisizm anlayıĢı, 

kavramları ve özellikleri, postmodern sanatta Klasisizmin yer aldığı sanat akımları 

incelenmektedir. AraĢtırmada, Çoğulcu bir üslubu olan postmodernizm, geçmiĢ ile 

gelecek arasında kurduğu bağ ile Klasisizmin yeniden gündeme geldiği, ancak 

gündeme gelen Klasisizmin dönemindeki niteliklere sahip olmadığı saptanmıĢtır. Bu 

bağlamda günümüze taĢınan yeni Klasisizm‟in, bugünün sosyo-ekonomik, politik, 

kültürel ortamında yeniden yorumlanmıĢ hali olduğu ortaya koyulmaktadır.  

Bostan (2013) “Aydınlanma ve Postmodernizm” adlı, Yüksek Lisans Tez 

çalıĢmasında ilk olarak aydınlanma konusu incelenmekte ve aydınlanmanın genel 

nitelikleri belirlenmektedir. Ġkinci bölümde modernite konusu irdelenmektedir. 

Üçüncü bölümde ise postmodernite, postmodernite kavramı ve tarihsel oluĢum 



26 
 

çizgisi, postmoderniteye farklı yaklaĢımlar, postmodernitenin toplumsal yapıdaki 

görünümleri, postmodernite ve metodolojik açılımlar, Lyotard‟ın postmoderniteyi 

kavramlaĢtırması ve eleĢtirisi, Baudrillard‟ın postmoderniteyi kavramlaĢtırması ve 

eleĢtirisi, Bauman‟ın postmodernite kavramlaĢtırması: varlığın sürdüren modernite 

ve eleĢtirisi, Rorty ve hakikat, radikal postmodern bir bakıĢ, postmodern bilim, 

postmodernizm ve rasyonalite, postmodern ahlâk, postmodern siyaset, 

postmodernitenin eleĢtirisi gibi konularla irdelenmektedir. ÇalıĢmada, Aydınlanma 

felsefesinin temelleri ortaya koyulmakta ve bu felsefeye yapılan eleĢtiriler 

değerlendirilmektir. Ayrıca, aydınlanmacı düĢünürlerin iddiaları tartıĢılırken aynı 

zamanda postmodernistlerin iddiaları da karĢılaĢtırılarak tartıĢılmaktadır. Bu 

tartıĢmalar yapılırken de, yüzyıllar önce gerçekleĢen gündelik yaĢam pratiğinin akla 

dayandırılması mücadelesi ve bilimsel düĢünüĢün egemen kılınması olan 

Aydınlanma olgusunu araĢtırılarak, hem betimsel, hem de karĢılaĢtırmalı bir durum 

değerlendirmesi yapılmaktadır.  

Aslan (2010) “Kültürel Yeniden Üretim Süreçlerine Etkisinde Postmodern 

Tüketim Estetiği” adlı Sanatta Yeterlilik çalıĢmasında, ilk bölümde kültür konusunu 

ele almakta ve Popüler Kültür, Kitle Kültürü, Kültürel Postmodernite, Postmodern 

Kültür, Kültür Üretiminin Postmodern Karakteri, Kültürün Tüketilmesinin 

Postmodern Biçimleri, Kültürel Yeniden-Üretimin Postmodern Bağlamı gibi 

konularla konuyu açıklamaktadır. AraĢtırmanın ikinci bölümünde, estetik konusu 

üstüne gidilmektedir. Son bölümde ise postmodern tüketim estetiği irdelenmektedir. 

AraĢtırmada, kültür, sanat ve estetik arasındaki bağlantı, kültür ve estetiğin daha aktif 

olduğu bir sosyo teknik yaklaĢım ile birleĢtirilmesi; tüketimin kültürel olgu olarak 

görülmesi ve diğer kültürel gerçeklikler ile örtüĢtürülmesi; estetik olgunun kitlesel 

yansımalarında söz konusu yeni içerik ve anlamlarındaki değiĢime ait etkinliklerinin 

ve günlük yaĢam ile estetik ilginin yaĢama karıĢması sonucu olarak yeniden üretimin 

tanımlanması ve tüketim kültüründe konumlandırılması süreçleri, bu çalıĢmanın özeti 

olarak ortaya koyulmaktadır.  

Altınkale (2001) “Postmodernist Resimde Figürasyon ve Klasik 

Değerlerine Genel Bir BakıĢ” adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasının ilk bölümünde, 

modernizmden postmodernizme ana araĢtırma konusu altında, Tarihsel GeliĢimi 



27 
 

Ġçinde Modern Döneme Kısa Bir BakıĢ, Modern Sanat Estetiği ve Belirleyici 

Nitelikleri, Modernizmin Krizi, Postmodernizmin DoğuĢu konuları incelenmektedir. 

Ġkinci bölümde ise; postmodernizm ve postmodernist resim konusu, postmodernizme 

kuramsal yaklaĢımlar, toplumsal anlamda postmodern sürece bakıĢ, postmodern 

resmin geliĢimini hazırlayan etkenler, postmodern resmin belirleyici nitelikleri, 

postmodernizm içinde yer alan sanat akımları ve figürasyon gibi konularla 

incelenmektedir. AraĢtırmada, çoğulcu bir tavır sergileyen ve belli bir biçim 

özelliğinden bahsedilemeyen postmodern resim, üç dönemde ayrılarak 

açıklanabilmektedir. 60‟lı yıllar biçimi ortadan kaldırmaya yönelik bir tavır 

sergilenmektedir. Çoğulculuğun hakim olduğu 70‟li yıllarda, karma sanat biçimleri 

ortaya koyulmuĢtur. 80‟li yıllarda ise, klasik değerlerle, figür kullanan çalıĢmaların 

bulunduğu bir dönemi kapsadığı ortaya konulmaktadır.  

 Tüm dönemlerde olduğu gibi beden, sanatta olan önemini postmodern dönem 

içerisinde de kaybetmemiĢ hatta konu olmaktan çıkarak bizzat bedenin kendisi bir 

sanat malzemesi olarak kullanılarak sorgulama aracı olarak kendisini göstermeye 

baĢlamıĢtır. Beden ile alakalı ilgili yayın ve araĢtırmalar aĢağıda yer almaktadır. 

Ekici (2010) “Dada‟dan Günümüze Plastik Sanatlarda Anti- Estetik Form 

Olarak Beden” adlı Sanatta Yeterlilik çalıĢmasının ilk bölümünde sanatta estetik 

kavramı, güzel ve çirkinlik kavramı, çirkin estetiği ve anti estetik yapının oluĢumu 

gibi konular incelenmektedir. AraĢtırmanın ikinci bölümünde ilk çağlardan ikinci 

dünya savaĢına kadar beden incelenmektedir. AraĢtırmanın üçüncü bölümünde ise, 

ikinci dünya savaĢından günümüze kadar beden algısı ve anti-estetik beden formları 

incelenmektedir. AraĢtırmanın, beden konusu altında incelenen bölümleri ve 

özellikle ikinci dünya savaĢı sonrası beden algısı ile ilgili bölümler kaynak 

bakımından kullanılmaktadır. 

Yıldırım (2008) “Batı Sanatında Ġnsan Bedeni ve DeğiĢen Anlamı” isimli 

Yüksek Lisans Tez ÇalıĢmasında, sanatın zaman dilimleri tarihsel bir sırayla 

değerlendirilirken, her dönemin bedeni açıklamakta etkili olmuĢ ana baĢlığı da sanat 

üretiminde bedenin görünüĢü ile beraber ele alınmaktadır. Beden düĢüncesi ve sanata 

yansımaları Batı sanatı ve düĢüncesi ile sınırlandırılmaktadır. Bedenin ruh ve madde 

ikilemi üzerinden Kartezyen mantığın odağı olarak kabul edildiği Modern anlayıĢa 



28 
 

kadar felsefi, teolojik, sosyolojik ve antropolojik bilgilerden yararlanılmaktadır. 

Modern dönemle beraber psikanalizden ve özellikle çağdaĢ fenomenolojiden 

faydalanılarak beden tasarımı ve bunun sanatsal üretimi ne Ģekilde etkilediği 

incelenmektedir.  

Yigen (2014) “Güncel Sanatta Bedenin Yer AlıĢ Biçimleri” adlı Yüksek 

Lisans Tez çalıĢmasında, 1950 li yıllarda kendini gösteren Beden ve Performans 

Sanat disiplinleriyle alakalı olarak; sanat nesnesi olarak bedenin kullanılmaya 

baĢlanması ve performans ve beden çalıĢan sanatçıların eylem ya da 

performanslarıyla, sanat ve beden iliĢkisi güncel sanatta yeni örneklerle 

incelenmektedir. Birinci ana baĢlık, “sanat nesnesi olarak beden” kavramından yola 

çıkarak vermektedir. Ġkinci baĢlıkta araĢtırma tarihsel ve kuramsal yönlerden 

incelenmiĢ, kavramsal sanat sürecinde, “sanat ve beden iliĢkisi”yle alakalı olarak 

incelenmektedir. Modernizmin en baĢından günümüze kadar olan süreçte, modernite 

ve postmodernite kavramlarının beden ile olan iliĢkisi ortaya koyulmaktadır. Ayrıca, 

Aydınlanma döneminin amaçları incelenerek, bu süreçteki düĢünürler, felsefeciler ve 

postmodern tavır sergileyen düĢünürler tarafından yapılan eleĢtirilere de 

değinilmektedir. Ayrıca, Modern toplumda ve postmodern sanatta bedenin ele alınıĢ 

biçimleri de ortaya koyulmaktadır. AraĢtırmada, Allan Kaprow, Orlan, Stelarc, 

Marina Abromaviç gibi birçok bedenini sanat nesnesi olarak ortaya koyan sanatçı 

örneği verilmektedir. 

Uzunkaya (2010) “Rönesans‟tan Günümüze Resim Sanatında Bedenin 

DeğiĢim Süreci” adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasında, Rönesans döneminin güzellik 

anlayıĢıyla oluĢumunu desteklediği, beden, sorgulama alanına giriĢ ve konu hakim 

olmanın temelleri olarak görülebilecek anlatıma ulaĢtırma amacı açıklanmaktadır. 

Ayrıca, kendini ifade etmek uğruna bedeni parçalayan ve hatta daha da ileriye 

taĢıyarak bir eĢya statüsüne sokan algılama Ģekli ortaya koyulmaktadır. Bu 

tanımlamaların postmodern sanatta da değiĢime uğradığı benzer ve farklı noktaları 

incelenmektedir. Beden kavramının toplumsal açıdan incelenerek, 19. Yüzyıl‟dan 20. 

Yüzyıl‟a kadar değiĢen sanatsal faliyetlerdeki bedeni anlamlandırma olayları ortaya 

koyulmaktadır. Ayrıca, 20. Yüzyıl modern sanatında beden, bedenin sorgulanma 



29 
 

süreci ve 1960‟lı yıllarda bedenin alan ve söylemlerdeki değiĢimi de 

incelenmektedir.  

ġahin (2010) “Dijital Devrim ile Birlikte Sanatta Mekân, Beden, Algı 

DeğiĢimi” adlı Sanatta Yeterlilik Tez çalıĢmasında, dijital devrim olarak teknolojik 

geliĢimden bahsederek baĢlayarak, yeni gerçekçilik mekân, beden ve algı konularına 

değinmektedir. Teknolojinin bu kadar ilerlemesi ile sınırları kalkan mekân ve beden 

kavramlarının yeni algılama Ģekilleri incelenmektedir.  

PektaĢ (2013) “ÇağdaĢ Sanatta Beden Algısı “1960 Sonrası Bedene 

Merleau-Ponty ile Bakmak” Adlı Sanatta Yeterlilik çalıĢmasında, postmodern sanatta 

nesne ve özne olmuĢ bedeni, Merleau-Ponty‟nin ontolojik-fenomenolojik açıdan 

incelediği, bedende baĢlayan ve bedende süren dünya algısı incelenmektedir. 

AraĢtırmada, ilk olarak antik dönemden modern çağa kadar olan süreçte beden ve 

algı kavramını incelemektedir. önce antik çağın temsilcilerinden Platon ve 

Aristoteles‟in ruh ve beden hakkında savundukları incelenmektedir. Ardından, 

Bedenin sadece biyolojik bir olgu olmaktan çıkarak felsefi tartıĢmanın 

merkezlerinden biri haline geldiği Merleau-Ponty felsefesi incelenerek, Aristoteles 

ve Merleau-Ponty‟nin ortaklıkları ve farklı noktaları tespit edilmiĢtir.  Tezinin ikinci 

bölümünde Merleau-Ponty felsefesinde beden algısına değinilmektedir. Modern 

çağın en önemli felsefecisi Descartes‟in beden algısı hakkında söylediklerini ortaya 

koyulmuĢ ve Merleau-Ponty ile ters düĢtüğü noktalar incelenmiĢtir. Tezinin son ve 

en kapsamlı olan bölümünde ise 1960 sonrası yeniden üretilen beden konusunu 

incelemektedir. Bu bölümde fenomenolojik bakıĢ açısı ile söz konusu dönem 

boyunca yapılan çeĢitli beden sanatı örnekleri; Merleau-Ponty‟nin, bedeni özne ve 

nesne bütünlüğü içinde yeniden ortaya çıkardığı; algıyla, duyumla, deneyimle dünya 

ile girdiği iliĢkiyi beden felsefesiyle alakalı olarak değerlendirilmektedir.  

Kırdar (2006) “ÇağdaĢ Sanat Uygulamalarında Beden Algısı, Toplumsal 

Kimlik ve Cinsiyet Sorunu” adlı Yüksek Lisan Tez çalıĢmasında, sanatta kimlik 

sorunu, modernizmden postmodernizme beden bağlamında sanatçı kimliği, Edimsel 

Kimlik ve toplumsal cinsiyet bağlamında beden sanatı gibi konuları örneklendirerek 

incelemektedir. ÇalıĢmanın malzemesi olarak kendi bedenini kullanan sanatçıların 



30 
 

iĢlerinde farklı disiplin ve kültürlerden, fikir ve ideolojilerin karĢılıklı etkileĢimi 

görüldüğü saptanmıĢtır.  

Kılınç (2016) “Sanat, Ġktidar, Beden” adlı Sanatta Yeterlilik çalıĢmasında 

iktidar kavramını ve iktidar kavramının çeĢitlerini inceleyerek baĢlamaktadır. Ġkinci 

bölümde antik dönemden günümüze kadar beden kavramını irdelemektedir. Son 

bölümde ise sanat, iktidar ve beden iliĢkisini farklı açılardan ortaya koyulmaktadır. 

Ayrıca bu bölümde: Yüzyıllardır iktidarın ve böylelikle sanatın nesnesi olarak 

kendisine yer bulan beden günümüzde iktidarın karĢısında bir güç olarak somut 

varlığıyla ve aracısız bir biçimde kullanıldığı saptanmıĢtır. Ġktidara karĢı duruĢlarıyla 

öne çıkan sanat hareketlerinin yaratıcısı olarak sanatçı, günümüzde gücünü kendi 

özgür iradesinde bulmaktadır. Bu noktada, özgürlük sınırlarını bütünüyle sanatçının 

oluĢturduğu bir kavram değildir. 

Feyzioğlu (2008) “Otorite Nesnesi Olarak Beden Resimleri” adlı Sanatta 

Yeterlilik çalıĢmasında, insan ve bedeni, otorite, iktidar, mekân-beden ve iktidar 

iliĢkileri, dil ve beden iliĢkisi gibi konuları açıklamaktadır. AraĢtırmada, Ġnsan 

bedeninin mekânla iliĢkisi, bedenin mekânlaĢması, iki ve üç boyutlu form 

iliĢkilerinin çatıĢması verilmektedir.  Mekân olgusunun kendisinin bir otoriteye 

dönüĢebileceği vurgulanmaktadır. Beden-mekân iliĢkileri otorite kavramı 

bağlamında ele alınmakta ve mekan bedeni ezen, hapseden,  yöneten,  yönlendiren 

mekanik imgelere,  araçlara dönüĢtüğü ortaya koyulmaktadır.  

Eslek (2011) “Bedensel Acının Bir Deneyim Olarak Sanat Yapıtına 

DönüĢmesi” adlı Yüksel Lisans Tez çalıĢmasına, beden kavramının tanımı ile 

baĢlamaktadır. Beden kavramını tanımlarken, ilk çağlardan günümüze düĢünsel 

yaklaĢımları incelemektedir. AraĢtırmada daha sonra beden acı iliĢkisi, dinsel 

öğretiler bakımında, modern dönemde ve postmodern dönemde incelenmektedir. 

Ardından tezin son aĢamasında bedensel acının bir deneyim olarak sanat yapıtına 

dönüĢmesi örnek sanatçı ve çalıĢmaları ile incelenmektedir. AraĢtırma, bedenin ideal 

olarak ortaya konulmasını ve bu doğrultuda bedensel acının bir tecrübe olarak 

sorgulanmasını ve bu sürecin ardından acının sanat yapıtına dönüĢmesi bağlamında 

günümüz sanatına bir bakıĢ açısını göz önüne sermektedir.  



31 
 

Duru (2011) “1950‟den Sonra Sanatta Ġnsan Bedeni” adlı Yüksek Lisans 

Tez çalıĢmasında, sanatta insan bedeni, çağdaĢ sanatta beden, ikinci dünya savaĢı 

sonrası sosyo-kültürel değiĢimler ve sanata etkileri, insan bedeninin sanat nesnesine 

dönüĢmesi ve bunlara sanatçı örnekleri, hiperrealizm bünyesinde insan bedeni, video 

ve fotoğraf sanatı gibi konuları incelemektedir.  

Derbeder (2007) “Platon ve Aristoteles‟de Beden Problemi ve 

KarĢılaĢtırılması” adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasında, ilk bölümde Platon‟da ruh 

ve beden problemini ele almaktadır. AraĢtırmanın ikinci bölümünü ise Aristoteles‟te 

ruh ve beden problemi oluĢturmaktadır. Son bölümü ise iki düĢünsel yaklaĢımın 

karĢılaĢtırılması oluĢturmaktadır.  

ÇalıĢ (2016) “Bireyi Bedene DönüĢtüren Baskı Politikalarının Sanata 

Etkisi” adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasında, tasarlanan yeni dünya uzamının birey 

üzerindeki etkileri, çok uluslu sermayede değer kavramının yeniden kurgulanması, 

kültür endüstrisinde sanat ve sanatçının gösterileĢmesi ve çağdaĢ sanat pratikleri 

altında gerçekleĢen beden politikaları gibi konulara değinilmektedir.  

Ceylaner (2012) “ÇağdaĢ Sanatta Bedenin Cinsel Temsiliyetine Bir BakıĢ” 

adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasına, sanatta tarihinde cinsellik olgusu konusu ile 

baĢlamaktadır. Bu bölümde, Sanat Tarihinde Beden Temsiliyeti, Antik Yunan 

Kültüründe Beden, Rönesans Döneminde Beden Temsiliyeti, Hieronymus Bosch, 

Barok Sanatta Beden Temsiliyeti, Rokoko‟da Kadın Bedeni, Maniyerizm ve Beden, 

Romantizm ve Beden, Realizm; Courbet ve Beden gibi konularla ortaya 

koyulmaktadır. AraĢtırmanın bir sonraki bölümünü ise, çağdaĢ Batı sanatında 

cinsellik olgusu adlı konu oluĢturmaktadır. Bu bölümde araĢtırmanın gidiĢatına göre 

örnekler sunulmuĢtur. Dördüncü bölümde, çağdaĢ Türk sanatının yaĢayan bedenleri 

adlı konu seçili sanatçı ve çalıĢmaları ile açıklanmaktadır. Son bölümde ise çağdaĢ 

Doğu sanatında cinsellik olgusu örnekler üzerinden açıklanmaktadır. ÇalıĢmada, 

beden temasının sanata yansıması, tarihsel süreci, Modern anlayıĢa ve Postmodern 

döneme kadar, sanatsal üretimlere olan yansıması üzerinden araĢtırılmaktadır. Tüm 

zamanlarda, çoğu alanda incelenen beden kavramının bir uygarlık miti olarak 

sanatsal serüveni, öne çıkan örnekler ele alınarak ve değerlendirilerek incelenmiĢtir.  



32 
 

Belice (2012) “Resimde Beden, Bedende Resim” adlı Yüksek Lisans Tez 

çalıĢmasının ilk bölümünü bedende resimsel anlatılar adlı konu oluĢturmaktadır. 

AraĢtırmanın Ġkinci bölümünü sanatsal eylem olarak bedenin ifade gücü adlı konu 

oluĢturmaktadır. Üçüncü bölümde sanat tarihi içerisinde bedenin yorumu, dördüncü 

bölümde, bedende resim adlı konular irdelenmektedir. Son bölümde ise; beden 

üstüne yapılan resimlerden seçilmiĢ örnekler ve açıklamaları bulunmaktadır. 

AraĢtırmada, beden sanat iliĢkisi ortaya koyulmaktadır.  

Balkan (2015) “Posthuman: Bedenin Toplumsal ĠnĢasının Sonu Bio-

Konstrüktif Sanat” adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasında, posthuman, Hümanizma 

KarĢıtlığında GeliĢen Transhümanizma, Toplumsal Bedenin Çözülümü, Ġnsansonrası 

Ölüm Teknolojileri, Ġnsansonrası Teknolojiler ile Sanatın Ġç Ġçeliği, Bio-Konstrüktif 

Sanat gibi konulara açıklık getirmektedir. AraĢtırmada, Biokonstrüktif beden 

postmodern teknoloji çağında bir Postmodern meta ve iktidar mücadelesinin verildiği 

bir alan olmanın ötesine geçerek, insansonrası öznenin üstünlüğünde nesnelleĢmekte 

olduğu saptanmıĢtır. ÇalıĢmada, sanat ile ileri teknolojilerin iliĢkisi beraberinde 

sanatçı ile bilim adamı arasındaki sınırın yok olduğu saptanılmaktadır. Böylelikle, 

yaĢadığımız postmodern teknoloji çağında, Biokonstrüktif sanatın ilgi alanı 

yaĢayanın tekrardan Ģekilledirilmesi olduğu çıkarılmıĢtır.  

Postmodern dönemde oluĢan birçok sosyo-kültürel olay beraberinde toplumda 

oluĢan bir parçalanmayı getirmektedir. Bu parçalanma toplumda olduğu gibi bu 

toplumun bir parçası olan sanatçılarda da kendisini göstererek sanat eserlerine 

aktarılmaktadır. Ayrıca postmodern dönemde ortaya çıkan Derrida‟nın yapısöküm 

kuramı da sanatçılarda oluĢan parçalanmanın oluĢmasını sağlayan bir diğer dayanak 

noktasıdır. Bu doğrultuda, Sanatta ve toplumda oluĢan bu parçalanma ve Derrida‟nın 

yapısöküm kuramı ile ilgili yayın ve literatür aĢağıda yer almaktadır. 

Dündar (2016) “Fragmanlar, Sınırlar, Beden ve Anlam Üzerine Okumalar” 

adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasının ilk bölümünde beden olgusunu irdelemektedir. 

Bu bölümde bedeni ilk olarak ruhun ve aklın karĢıtı olarak ele almakta ikinci 

bölümünde ise parçalanmıĢ beden olgusunu incelemektedir. ÇalıĢmasının ikinci 

bölümünde beden ve modernlik deneyiminin temsili üstünde durmaktadır. Son 

bölümde ise: yeniden tanımlanan beden olgusunu incelerken, oluĢ halinde beden, 



33 
 

sınırları belirsiz beden, gören-görülen beden, parça ve bütün beden konularını ele 

almaktadır. AraĢtırmada; zihin ve beden ikiliğinde algılayıcı bir makine olarak 

tanımlanan nesne beden,  anlam üreticisi olan özne beden ile toplum ve kültür 

tarafından süreç içinde inĢa edilen beden kavramları ortaya konulmaktadır. Fiziksel 

ve tarihsel bir gerçeklik olarak parçalanan beden, toplumsal olarak parçalanan hayat 

ve bu durumun metaforu olan beden, psikoanalitik ve fenomelojik teoriler 

bağlamında parçalanan özne kavramları açıklanmaktadır.  

Çolak (2008) “Parçalanan Gerçeklik ve Yeni Bir Bütün OluĢturma Eylemi 

Olarak Resim adlı Sanatta Yeterlilik çalıĢmasına, gerçekliğin algılanıĢında yeni 

yaklaĢımlar ve parçalanan gerçeklik konusunu irdeleyerek baĢlamaktadır. Bu 

bölümde, Gerçekliğin AlgılanıĢı, Çağımızda Benliğin DönüĢümü, Parçalanan ve 

ÇoklulaĢan Birey, Zamanı-Mekanı YaĢayıĢ ve Algılama Biçimlerinin DeğiĢmesi, 

Bellek KarmaĢası ve ġizofrenik Özellik gibi konulara değinmektedir. AraĢtırmanın 

ikinci bölümünü ise; gerçekliğin sanat yapıtındaki görünüĢü konusu altında, dağılan 

biçim ve parçaları birbirine eklemek konuları araĢtırılmaktadır. ÇalıĢmanın son 

bölümünü ise, parçalanan gerçeklik ile yeni bir bütün oluĢturma eylemi ile ilgili 

örnekler ve açıklamaları oluĢturmaktadır. AraĢtırmada, modernizmde kübizm ile 

ortaya çıkan kolaj, alıntılama ve montajlama teknikleri belirli ayrılıklara sahip olsa 

da özellikle postmodern sanat yaklaĢımlarında yaĢayıĢ ve düĢünce Ģekilleriyle paralel 

etkileĢim göstermeye devam etmekte olduğu ve bütün bu geliĢmeler sonucunda 

postmodern sanat eserlerinde parçalanmıĢ bütünlüğün var olduğu saptanmıĢtır.  

Çiçek (2012) “Patolojik Beden Üzerine Görsel Yorumlamalar” adlı 

Yüksek Lisans Tez çalıĢmasına, bedensel iĢlevin eksikliği adlı konuyu, patalojik 

beden, bedensel hareketlilik, bozulmanın halleri, çirkinin halleri gibi konuları 

irdeleyerek açıklamaktadır. Sanat tarihsel süreçte sanat ve patalojik beden iliĢkisi adlı 

konu araĢtırmanın ikinci bölümünü oluĢturmaktadır. Bu bölümde, 1950 öncesi ve 

sonrası biçimi bozulmuĢ bedenin temsilleri incelenmektedir. Son bölümde ise seçili 

örneklerin düĢünsel, biçimsel ve teknik yapılanmaları açıklanmıĢtır. AraĢtırmada; 

patolojinin sanatın içinde hep kendisine yer bulduğu sonucuna ve patolojideki 

geliĢmelerin sanat tarihinde bedenin araĢtırılması bakımından önemli bir yere sahip 

olduğu sonucuna varılmıĢtır.  



34 
 

Ali Akay, Toplum Bilim dergisinin (1999) Jacques Derrida Özel sayısında 

„Yapıbozma ve Plastik Sanatlar makalesinde, Yapıbozum kuramını belirli örneklerle 

açıklayarak plastik sanatlarda yapıbozum kuramı temelli iĢler ortaya koyan sanatçılar 

üzerinden plastik sanatlardaki etkilerini göstermektedir. Bu doğrultuda, 

postmodernitede parçalanma bağlamında yapıbozum kuramıyla ilgili bölümde bu 

kaynaktan faydalanılmaktadır. 

Richard (2014) Yeni Bir BakıĢla Derrida adlı kitabında, Derrida‟nın 

yapıbozum kuramıyla ilgili detaylı bilgiler vererek kuramın ortaya çıkıĢı ve 

geliĢimini bazı örneklerle açıklama yoluna giderek ortaya koymaktadır. Kitapta yer 

yer yapıbozum kuramının sanatla olan iliĢkisi de yer almaktadır. Bu doğrultuda, 

araĢtırmanın yapıbozum ve parçalanma ile ilgili bölümünde kullanılmaktadır.  

1960 sonrası yaĢanan en büyük değiĢimlerden bir tanesi ise değiĢen gerçeklik 

algısıdır. Postmodern dönemde kendisini gösteren hipergerçeklik, sanal gerçeklik 

gibi gerçekler gerçeğin bulanıklaĢarak parçalanmasına neden olmaktadır. Bu konuda 

ilgili yayın ve araĢtırmalaraĢağıda verilmektedir. 

Oskay (2013) “Gerçeklik Algısının Fotoğraftaki Teknolojik GeliĢmelerle 

Birlikte DeğiĢime Uğrayarak Gerçeküstücülüğün Ortaya Çıkması” adlı Sanatta 

Yeterlilik çalıĢmasının ilk bölümünde; sanatsal yaratım sürecinde gerçek kavramını 

incelemektedir. Bu bölümde ayrıca antik döneme gerçeklik algısı, fotoğrafın icadı 

öncesi plastik sanatlarda gerçeğe ulaĢma çabası, Camera Obscura ve fotoğrafın icadı, 

fotoğrafın icadından sonra değiĢen gerçeklik algısı ve günümüzdeki gerçeklik algısı 

gibi alt baĢlıklarla bu bölümde tarihsel olarak gerçekliği ele almaktadır. 

AraĢtırmasının ikinci bölümünde Gerçeküstücülüğe üçüncü bölümünde ise eser 

örneklerine değinmektedir. ÇalıĢmada Fotoğrafın icadıyla birlikte, resim ve fotoğraf 

sanatlarının aralarında oluĢturdukları iliĢki, günümüz sanatsal üretim sürecinde, 

fotoğraf gerçekliği yansıtmasının dıĢında, gerçeküstünü hangi yöntemler kullanarak 

yansıtabilir? gibi sorulara cevaplar aranmaktadır.  

MaltaĢ (2012) “Nesne ve Resim Bağlamında Sanatta Gerçeklik” isimli 

Sanatta Yeterlilik çalıĢmasının ilk bölümünde antik dönem sanatında gerçeklik 

algısına değinmektedir. Bu konuyu Platon ve Aristoteles çerçevesinde ele almaktadır. 



35 
 

ÇalıĢmanın ikinci bölümünde Rönesans döneminde gerçeklik algısı irdelenmektedir. 

AraĢtırmanın bir sonraki bölümünde aydınlanma dönemi ve sonrası düĢünürlerden 

sanat ve sanatta gerçeklik konusuna düĢünsel yaklaĢımlar incelenmektedir. Sonraki 

bölümlerde ise 19. Yüzyıl‟da Realizm, 20. Yüzyıl‟da sanatta gerçeklik ve resim 

sanatında gerçekliğin hakikati ve sınırları gibi konular ele alınmaktadır. AraĢtırmada, 

Nesne ve resimle iliĢkili olarak sanatta gerçeklik, sanatçının kimliğiyle alakalı 

olduğu ortaya koyulmuĢtur. Sanat eseri bu nedenle birey ve varlık arasında bir anlam 

formu haline gelmektedir. Sanattaki gerçeklik; ortaya konan, anlam tabakalarının 

varlığıyla ilgilidir. Bu anlam tabakaları farklı formlar içerisinde ortaya çıkmaktadır.  

Mekân ya da bazen uzam adı ile karĢımıza çıkan kavram her dönemde 

sorgulamaların hedefi haline gelmiĢtir. Sanatta mekâna dair en önemli adım olarak 

görülen perspektifin bulunması, modern dönemden baĢlayarak postmodern döneme 

kadar kimi değiĢikliklere uğramıĢtır. Postmodern dönemde her yerde kendisini 

gösteren parçalanma mekân konusunda da kendisini göstermektedir. Bu konuda ilgili 

yayın ve araĢtırmalar aĢağıda verilmektedir. 

ġahin (2010) “Dijital Devrim ile Birlikte Sanatta Mekân, Beden, Algı 

DeğiĢimi” adlı Sanatta Yeterlilik Tez çalıĢmasında, dijital devrim olarak teknolojik 

geliĢimden bahsederek baĢlayarak, yeni gerçekçilik mekân, beden ve algı konularına 

değinmektedir. Teknolojinin bu kadar ilerlemesi ile sınırları kalkan mekân ve beden 

kavramlarının yeni algılama Ģekilleri incelenmektedir.  

Uysal (2009) “Sanatta Mekân Algısı (Mekânla Oynamak)” adlı Sanatta 

Yeterlilik Eseri ÇalıĢmasında, mekânsal algı ve imgenin sanat nesnesi üzerindeki 

etkisini sanatçı ve izleyici açısından tartıĢması yapılmaktadır. Sanatçı ve izleyici 

bakımından mekânsal algı, mekânsal imge ile bunların sanattaki yeri 

belirlenmektedir. Bu belirlemeyle, sanat nesnesi ile sergileme mekânı arasında 

olduğu düĢünülen mekânsal algı problemi ortaya konularak, problemin neden olduğu 

etki; sanatçı, izleyici ve sanat nesnesi özelinde sorgulanmaktadır. Mekân kavramının 

algılanıĢ Ģeklinin plastik sanatlardaki yeri ve günümüz sanatındaki öne çıkan etkisi 

sanatçı, izleyici ve sanat nesnesinin etkileĢimli iliĢkisi açısından ele alınmaktadır. Bu 

bağlamda; birinci bölümde Sanat nesnesi ve algı iliĢkisi incelenerek sanatçı ve 

izleyici bakımından sanat nesnesinin varlığında mekân kavramı, algı ve imge 



36 
 

özelinde araĢtırılmaktadır. Ġkinci bölümde Sanat nesnesi ile Sergileme mekânı 

arasındaki iliĢki ve oluĢan etki tartıĢılarak ortaya konulmakta ve yapılacak 

uygulamalar ile tartıĢılmaktadır.  

Serim (1999) “YaĢanan Mekân Olarak „Yer‟ ” adlı tezinin ilk bölümünde 

tarihsel ve ideolojik açıdan mekân kavramını incelemektedir. Ġkinci bölümünde, 

mimari açıdan mekânı irdelerken, tezinin son bölümünde ise mekân oluĢumu ve 

varoluĢsal mekân kavramına değinen Serim bu bölümde, mutlak mekân anlayıĢı, 

kavram olarak mekân, mekân form iliĢkisi, gibi konulara değinmektedir.  

Özen (2013) “Günümüz Sanatında Mekâna Özgü(Site-Spesific) 

KavrayıĢlar Bağlamında Yeni Mekân Stratejileri” adlı Sanatta Yeterlilik 

çalıĢmasında, galeri mekânının dönüĢümü, sanat tasarım ve mimari, yeni mekan 

stratejileri, kamusal destekli mekana özgü projeler baĢlıkları altında mekânı 

incelemiĢtir.  

Oğuz (2013) “1980‟den Günümüze ÇağdaĢ Sanat ÇalıĢmalarında DeğiĢen 

Mekân Algısı” adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasında, resim ve mekân, 1980 öncesi 

resim sanatında mekan algısı, 1980 sonrası çağdaĢ sanatta değiĢen mekân algısı ve 

mekânın sanat nesnesi olarak sunumu konularını irdelemektedir. Bu bağlamda 

modern bakıĢ açısıyla birlikte meydana gelen öznel estetik anlayıĢı yerini, sanat 

eserinin mekânsallaĢması ve izleyicinin bir figür olarak görülebildiği dinamik bir 

yapıya bıraktığı sonucuna varılmaktadır.  

Alkan (2011) “Postmodern Tüketim Toplumunun Ortaya ÇıkıĢ Süreci ve 

Mekânsal Yansımaları Las Vegas Örneği” adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasında, ilk 

bölümde kavramsal çerçevede, tüketim, tüketim toplumu, tüketim toplumunun 

özellikleri, tüketim toplumunun sosyo-ekonomik dinamikleri, tüketim toplumunun 

mekânsal dinamikleri gibi konular irdelenmektedir. Ġkinci bölümde; tüketim 

toplumunun ortaya çıkıĢ süreçleri ele alınarak, modern toplum, kriz 

toplumu(savaĢlar), postmodern topluma geçiĢ gibi konular ortaya koyulmaktadır. 

Son bölümde ise tüketim toplumunun mekânsal yansımaları-LasVegas örneği 

incelenmektedir. Bu bölümde aynı zamanda yapay kentsel imaj, hipergerçeklik 

deneyimi ve simülakr gibi kuramlara değinilmektedir.  



37 
 

AraĢtırmada parçalanmıĢ beden, parçalanmıĢ mekân ve parçalanan gerçeklik 

ile ilintili eserler seçilmiĢtir ve bu eserler üzerinden ontolojik çözümleme 

yapılmaktadır. Bu bölümde, ontoloji ve sanat ontolojisi konusundaki ilgili yayın ve 

araĢtırmalar verilmektedir. 

Ekiz (2015) “ÇağdaĢ Sanat ve Ontolojisi Açısından Estetik Olgunun 

Konumsal Problemleri” adlı Yüksek Lisans Tez çalıĢmasında, ilk olarak ontoloji ve 

sanat ontolojisi kavramını incelemektedir. Bir sonraki bölümde sanat yapıtı ve estetik 

değer konusunu incelemektedir. Son bölümde ise çağdaĢ sanat ve anti estetik 

sorununa değinerek çağdaĢ sanat eserleri üstünde ontolojik çözümleme yöntemi 

uygulanmaktadır. AraĢtırmada, çağdaĢ sanat ve genel estetik olmak üzere çağdaĢ 

sanat estetiği ile ilgili örnekler verilip irdelenerek bu eserler üstünde ontolojik 

çözümleme yapılmaktadır. Bu bağlamda, modern estetik ve çağdaĢ sanatın estetiği 

karĢılaĢtırılarak çağdaĢ sanatın estetiğini ve onu etkileyen nedenler sorgulanmaktadır. 

Tunalı (2014) “Sanat Ontolojisi” adlı kitabının ilk bölümünde ontoloji 

kavramını açıklamaktadır. Bu bölümde eski ontoloji, yeni ontoloji ve var olan 

konularına değinmektedir. Kitabın ikinci bölümünde ise, sanat ontolojisi ele 

alınmaktadır. Sanat ontolojisi, sanat ontolojisinin kuruluĢu, estetik obje analizi, sanat 

eserinin ontik yapısı ve estetik değer gibi konularla ele alınmaktadır. Kitapta, varlık 

tabakaları olarak reel tabaka ve irreel tabaka olarak sanat eseri çözümleme yöntemi 

olarak ontolojinin nasıl kullanılabileceği ortaya koyulmaktadır. 

Aytekin (2016) “Ontolojik Çözümleme ve Doğu-Batı: KavuĢan Zıtlıklar 

Grup Sanat Projesi Grafiti Resim Tasarımı Üzerine Bir Çözümleme” adlı 

bildirisinde, atölye öğrencileri tarafından ders kapsamında gerçekleĢtirilen „Doğu-

Batı kavuĢan zıtlıklar‟ temalı grafiti çalıĢmalarüstünde ontolojik çözümleme 

yapılmaktadır. AraĢtırmada görüĢme formu ile Doğu-Batı: KavuĢan Zıtlıklar temalı 

sanat projesinde gerçekleĢtirilen öğrenci eserleri üstünde ontolojik çözümleme 

yöntemi uygulanmasından, Postmodern sanatta parçalanan gerçeklik, mekan ve 

beden kullanılmıĢ eserler üstünde ontolojik çözümleme yöntemi uygulamasında 

yararlanılmaktadır. 



38 
 

Aytekin, C. A. (2015). Kültürel ve KiĢisel Bellekle Derin Bir ĠliĢki: Yeni 

DıĢavurumcu Resim Alegorisi ve Sembolleri Üzerine Bir Okuma, adlı bildiride, 

Neo-ekspresyonist sanatçılardan Penck ve Paladino‟nun eserleri üstünde Ontolojik 

çözümleme yöntemi uygulanmaktadır. Bu sayede sanatçılarda eserleri yaratma 

motivasyonunu oluĢturan nedenler ortaya çıkartılmaktadır. Bu bağlamda, 

Postmodern dönemde seçili eserler üstünde ontolojik çözümleme yöntemi 

uygulanırken, hem ontoloji ile ilgili bölümde hem de eser çözümlemesini ele alıĢ 

biçimi bakımından araĢtırmadan faydalanılmaktadır. Ayrıca araĢtırmanın ontolojik 

çözümleme yöntemini uygularken katmanları bakımından örnek alınarak benzer 

Ģekilde katmanlara ayırma yöntemi uygulanmıĢtır. 

 

2.2. YurtdıĢı AraĢtırmalar 

1960 ve sonrası olarak kabul edilmekte olan, postmodern dönem olarak 

adlandırılan postmodernite ile ilgili yurtdıĢı yayın ve araĢtırmalar aĢağıda 

verilmektedir. 

Whitham ve Pooke (2013) “ÇağdaĢ Sanatı Anlamak” çalıĢmasında, çağdaĢ 

sanat adıyla anılmakta olan postmodern sanatın ne olduğu, postmodern sanatın tarihi, 

postmodern sanatın formları, postmodern sanatta değiĢen gerçeklik algısını, 

postmodern sanatta müzeler ve sanatın para ile etkileĢimini ve çağdaĢ sanatta ortaya 

konulan eserlere yaklaĢım biçimlerini ele alınmaktadır.  

Kuspit (2005) “Sanatın sonu” adlı çalıĢmasında Postmodern dönemde 

sanatın sonunun geldiğini ileri sürmekte ve eleĢtirel bir yaklaĢımda bulunmaktadır. 

ÇalıĢmada, sanatın para, marka, pazarlama gibi kelimelerle anılmasını eleĢtiren ve 

postmodern sanatı yüzeysel bularak eleĢtiren Kuspit, Duchamp ve Newman‟dan 

oldukça eleĢtiri ile bahsetmektedir.  

Ward‟ın (2014) “Postmodernizmi Anlamak” adlı çalıĢmasında Postmodern 

dönem yalnızca sanat açısından değil birçok yönden ele alınmıĢtır. ÇalıĢmasında 

irdelediği Yüksek ve alçak kültür, mimari, edebiyat, gerçeklikte oluĢan değiĢimler, 



39 
 

yapısöküm, postmodern kimlik ve postmodern siyaset araĢtırmada kaynak 

oluĢturacaktır.  

Anderson (2016) “Postmodernitenin Kökenleri” adlı kitabında, 

portmodernitenin ortaya çıkmasında etkili olan sebepleri ortaya koymaktadır. Kitabın 

ana problemlerini, postmodernitenin ortaya çıkartan nedenler, postmodernitenin 

ortaya çıkıĢı ve postmodernitenin etkileri oluĢturmaktadır. Bu bağlamda araĢtırmada 

kaynak olarak kullanılacaktır.  

Best ve Kellner (2016) “Postmodern Teori” adlı kitabında, 

postmoderniteyi açıklamak adına ilk olarak postmoderni ararken isimli ana problemi 

açıklamak adına postmodernin arkeolojisi, yapısalcı teoriden postyapısalcı teoriye, 

eleĢtirel teori ve postmodern meydan okuma gibi konulara değinmektedir. Kitabın 

ikinci bölümünü Faucault ve modernliğin eleĢtirisi adlı bölüm oluĢturmakta, bu 

araĢtırma problemini çözümlemek adına postmodern perspektifler ve modernliğin 

eleĢtirisi, iktidar/bilgi/öznellik gibi konulara değinilmektedir. AraĢtırmanın üçüncü 

bölümünü Deleuze ve Guattari: Ģizofrenler, göçebeler, köksaplar konusu 

oluĢturmaktır. Dördüncü bölümde postmodernlik yolunda Baudrillard problemi, 

modernliği araĢtırmak, moderniteden postmodernliğe, postmodernlik, metafizik ve 

postpolitika gibi konularla açıklığa kavuĢturulmuĢtur. AraĢtırmanın beĢinci 

bölümünde Lyotard ve bazı baĢka kuramcılara değinilmektedir. Marksizm, 

Feminizm ve Politik postmodernizm konuları ise altıncı bölümü oluĢturmaktadır. 

Tüm bu ortaya koyulan konular doğrultusunda araĢtırmada kaynak olmaktadır.  

Lyotard (2013) “Postmodern Durum” adlı kitabında, biliĢim teknolojisine 

sahip toplumlarda bilgi, meĢrulaĢtırma, dil oyunları, sosyal bağın mahiyeti: modern 

seçenek, sosyal bağın mahiyeti: postmodern perspektif, anlatısal bilginin pragmatiği, 

bilimsel bilginin pragmatiği, anlatısal iĢlev ve bilginin meĢrulaĢtırılması, bilgiyi 

meĢrulaĢtırma anlatıları, gayrimeĢrulaĢtırma, araĢtırma ve performative ile 

meĢrulaĢtırılması, öğretim ve öğretimin performative ölçütüne göre 

meĢrulaĢtırılması, istikrarsızlıkların araĢtırılması olarak postmodern bilim, paraloji ve 

meĢrulaĢtırma gibi konuların üstünde durmaktadır. 



40 
 

Tüm dönemlerde olduğu gibi beden, postmodern dönem içerisinde de 

önemini kaybetmemiĢ hatta sanatta bizzat bedenin kendisi bir sanat malzemesi gibi 

kullanılarak sorgulama aracı olarak kendisini göstermiĢtir. Beden ile ilgili yurtdıĢı 

yayın ve araĢtırmalar aĢağıda yer almaktadır. 

Corbin, Courtine ve Vigarello (2005) “Bedenin Tarihi 3 BakıĢtaki 

DeğiĢim: 20. Yüzyıl” adlı çalıĢmada beden kavramı, organizma ve bilim, arzu ve 

normlar, sapmalar ve tehlikeler, acı ve Ģiddet, gözler ve gösteriler ana baĢlıklar 

Ģeklinde irdelenmektedir. Birçok açıdan beden ele alındığı gibi kitabın son 

bölümünde sanat alanında da ele alınmaktadır. Bu noktada, Postmodern sanatta 

beden algısı ile ilgili bölümde faydalanılacaktır. 

Mekân ya da bazen uzam adı ile karĢımıza çıkan kavram her dönemde 

sorgulamaların hedefi haline gelmiĢtir. Sanatta mekâna dair en önemli adım olarak 

görülen perspektifin bulunması, modern dönemden baĢlayarak postmodern döneme 

kadar kimi değiĢikliklere uğramıĢtır. Postmodern dönemde her yerde kendisini 

gösteren parçalanma mekân konusunda da kendisini göstermektedir. Bu konuda 

yurtdıĢı kaynaklı ilgili yayın ve araĢtırmalar aĢağıda verilmektedir. 

O‟Doherty (2000) “Beyaz Küpün Ġçinde” adlı çalıĢmasında, postmodern 

dönemde galeri mekanının dönüĢümü, göz ve izleyici, içerik olarak bağlam ve 

gösterge olarak galeri gibi konuları ele almaktadır. ÇalıĢmada Postmodern dönemde 

galeri mekânı, eser-mekan iliĢkisi gibi konular incelenmektedir. 

Postmodern dönemde oluĢan birçok sosyo-kültürel olay beraberinde 

toplumda oluĢan bir parçalanmayı getirmektedir. Bu parçalanma toplumda olduğu 

gibi bu toplumun bir parçası olan sanatçılarda da kendisini göstererek sanat 

eserlerine aktarılmaktadır. Sanatta ve toplumda oluĢan bu parçalanmayı anlatabilmek 

adına faydalanılan yurtdıĢı ilgili yayın ve araĢtırmalar aĢağıda yer almaktadır. 

Richards (2008) “Derrida” adlı çalıĢmasında, yapıbozum ve dil konusunda 

Derrida‟nın ortaya koyduklarını ele almakta ve örneklerini vermektedir. Ayrıca 

görsel sanatçılar bakımından Derrida bu çalıĢmada ele alınmaktadır. 



41 
 

AraĢtırmada parçalanmıĢ beden, parçalanmıĢ mekân ve parçalanan gerçeklik 

ile ilintili eserler seçilmiĢtir ve bu eserler üzerinden ontolojik çözümleme 

yapılmaktadır. Bu bölümde, ontoloji ve sanat ontolojisi konusundaki yurtdıĢı ilgili 

yayın ve araĢtırmalar verilmektedir. 

Hartmann(1955) “Ontolojinin IĢığında Bilgi” adlı çalıĢmasında bilgiye 

ontolojik bakıĢ ve ontolojinin ıĢığında bilgi konularını ortaya koymaktadır. Bu 

çalıĢma, araĢtırmanın son bölümünde ontolojik eser çözümlemeleri yapılmadan, 

sanat ontolojisinden önce ontolojinin ne olduğunu anlamak bakımından araĢtırmada 

kaynak olarak kullanılmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



42 
 

 

 

 

BÖLÜM III 

 

 

YÖNTEM 

 

 Bu bölümde araĢtırma modeli, evren ve örneklem, veri toplama araçları ve 

veri çözümleme teknikleri verilmektedir. 

 

3.1. AraĢtırma Modeli 

AraĢtırma problemi ile ilgili verileri toplamak için ilgili literatür taraması 

yapılmıĢtır. AraĢtırma nitel araĢtırma özelliği taĢımasından dolayı, tarama modelleri 

kapsamında belgesel tarama modelindedir. Belgesel tarama yolu ile ilgili yazılı 

kaynaklara ulaĢılmakta, elde edilen bilgilerin analiz ve yorumu yapılarak, görsel 

örnekler üzerinde ontolojik çözümleme yöntemi uygulanmaktadır. 

Nitel araĢtırma insanların yaĢam tarzlarını, öykülerini, 

davranıĢlarını, örgütsel yapıları ve toplumsal değiĢmeyi anlamaya 

dönük bilgi üretme süreçlerinden biridir. Ġstatistiksel veri analizine 

dayalı nicel araĢtırmanın aksine nitel araĢtırma, insanların olaylara 

ne tür anlamlar yükledikleri, diğer bir deyiĢle olayları nasıl 

niteledikleri sorusuna cevap aramaktadır. Storey nitel araĢtırmanın, 

insanların olaylara dönük öznel bakıĢ açılarını keĢfetmeyi 

hedeflediğini ve bu nedenle nicel araĢtırmadan daha üstün olduğunu 

belirtmektedir. Dolayısıyla nitel araĢtırmayı insanın, kendi sırlarını 

çözmek ve kendi çabasıyla biçimlendirdiği toplumsal sistemlerin 

derinliklerini keĢfetmek üzere geliĢtirdiği bilgi üretme yollarından 

birisi olarak tanımlamak mümkündür. AraĢtırma bu varsayımların 

aksine, gerçekliğin araĢtırmacı tarafından kurulduğu; gerçekliğin 

anlaĢılmasında söz konusu gerçeklik ile etkileĢim içerisinde 

olunması gerektiği; gerçekliğin araĢtırmacının kendi öznel değerleri 



43 
 

perspektifinden kavranması ve araĢtırma raporunda kiĢisel bir dil 

kullanılması gerektiği varsayımlarından hareket etmektedir 

(Özdemir, 2010: 325-326). 

 

 

3.2. Evren ve Örneklem 

AraĢtırma evrenini; postmodernite ve postmodern dönem yani 1960 ve 

sonrasından günümüze kadar olan süreç oluĢturmaktadır. Bu dönem içerisinde 

postmodernitede parçalanan gerçeklik, mekan ve buna bağlı olarak değiĢen ve 

parçalanan beden algısını içeren eserler örneklem olarak araĢtırmada 

incelenmektedir. Bu kapsamda da yine nitel araĢtırmalarda, kriter (criterion) 

örnekleme yöntemine göre ontolojik çözümleme için de eserler belirlenmektedir.  

Kriter örnekleme, bilimsel araĢtırma ve yöntemlerine göre Ģu Ģekilde 

tanımlanmaktadır: 

 

"Ölçüt örnekleme (criterion sampling); bir araĢtırmada 

gözlem birimleri belli niteliklere sahip kiĢiler, olaylar, nesneler ya da 

durumlardan oluĢturulabilir. Bu durumda örneklem için belirlenen 

ölçütü karĢılayan birimler (nesneler, olaylar, vb.), örnekleme 

alınırlar..." (Büyüköztürk, Kılıç Çakmak, Akgün, Karadeniz ve 

Demirel, 2014: 91). 

 

 

3.3. Veri Toplama Araçları 

 AraĢtırmada mevcut olan konu ile ilgili; kitaplar, tezler, makaleler, dergiler ve 

bildiri kitapları veri toplama araçları olarak kullanılmıĢtır. AraĢtırmada üstünde 

ontolojik çözümleme yöntemi uygulanacak görselleri zenginleĢtirebilmek amacıyla; 

sergi katalogları, çağdaĢ sanat müzelerinin internet yayınlarından da 

faydalanılmaktadır. 

 

 



44 
 

3.4. Veri Çözümleme Teknikleri 

AraĢtırmada, Türkçe ve yabancı yayınlar, internet aracılığı ile ulaĢılan 

dergi, makale, tez ve diğer dökümanlar taranarak, doküman analizleri yapılmaktadır. 

Veri edinilen dökümanlar ilgili yayın ve araĢtırmalar bölümünde verilmektedir. 

Verileri çözümlemek amacıyla araĢtırmada betimsel içerik analiz yöntemi 

kullanılmaktadır.  

Yıldırım ve ġimĢek, içerik analizini, elde edilen verilerin açıklanması 

doğrultusunda kavramlara ve iliĢkilere ulaĢma yöntemi Ģeklinde tanımlamaktadır. 

Betimsel analiz yöntemi ile yorumlanan ve özetlenen veriler içerik analizinde daha 

derin olarak incelemeye tutulur. Bu doğrultuda elde edilen veriler önce 

kavramsallaĢtırılır, daha sonra ise ortaya çıkan kavramlara göre mantık çerçevesinde 

düzenleyerek buna göre veriyi açıklayan temalar düzenlenmektedir(Yıldırım ve 

ġimĢek, 2006). 

AraĢtırmada Postmodernitede ve Postmodernizm içerisinde parçalanan 

gerçeklik, mekân ve sanatta beden algısı toplanan veriler doğrultusunda betimsel 

analiz kapsamında özetlenmekte ve yorumlanmaktadır.  

Ġçerik analizinde ise Postmodern sanat içerisinde yer alan ve parçalanmıĢ 

beden algısına, gerçeklik ve mekan kullanımına iliĢkin daha önce elde edilen veriler 

ıĢığında oluĢturulan kodlar ve bu kodların oluĢturduğu kategorilere göre ele alınarak 

seçilmiĢ görsel eser örnekleri üzerinde ontolojik çözümleme yöntemi 

uygulanmaktadır. 

 

 

 

 

 

 



45 
 

 

 

 

IV. BÖLÜM 

 

 

BULGULAR VE YORUMLAR 

 

4.1. Postmodernite, Postmodernizm Kavramı ve Sanat  

4.1.1. Postmodernite-Postmodernizm 

Postmodernite, sözlükte “Modernizmden sonra, modernizmin zıddı, geç 

kapitalizm, sanatta ve üslupta seçmecilik” gibi anlamlara gelmekte ve kavram genel 

olarak Modernitenin aydınlanmacı dünya görüĢünden hem epistemolojik hem de 

tarihi bir kırılmayı, sapmayı iĢaret etmektedir(Kirman, 2011: 255). Modern bakıĢ 

açısı tarih boyunca gerçekleĢen en köklü değiĢim olarak kabul edilmektedir. Ġnanç 

sistemini ve geleneksel toplumun değerleri yok edilerek yerine akıl ve bilimin odak 

noktasında olduğu yeni yaĢam Ģekli getirilmiĢtir. Modern bakıĢ açısıyla birlikte, 

insan aklının tarih boyunca içerisinde olduğu karanlık uykusundan uyanacağı 

düĢünülmüĢtür. Ancak, 20. Yüzyıl‟da gerçekleĢen birçok toplumsal ve siyasal 

geliĢmeyle(iki dünya savaĢı, nazi soykırımı, kapitalizm vb) bu varsayımların 

gerçekleĢmediği ve modernleĢmenin neden olduğu olumsuzluklara karĢı eleĢtirilerin 

meydana geldiği görülmektedir. Bu eleĢtiriler postmodern söylemin temellerini 

oluĢturmaktadır. Postmodernizm ilk olarak mimari ve felsefi alanda ortaya çıkmıĢ, 

daha sonra bütün sanat alanlarını etkilemiĢtir. Postmodernizmin toplumsal ve 

kültürel alandaki yansımaları ise postmoderniteyi oluĢturmuĢtur. Moderniteye hem 

düĢünsel, hem de gündelik pratikler bakımından eleĢtirilerde bulunan postmodern 

söylem, bireyin sıradan alıĢkanlıklarından akıl yürütme Ģekline kadar birçok Ģeyin 

değiĢmesine neden olmuĢtur(Demir, 2015). 



46 
 

Giddens postmodernite ve postmodernizmin tanımını yaparak birbirinden 

ayırmaktadır. Ġçerisinde bulunduğumuz dönem olan postmodern dönemi ifade eden 

bir kelime olan Postmodernite kavramı; toplumsal ve kültürel yansımaları ifade eden 

bir terim olarak kullanılmaktadır. Postmodernite endüstri sonrası toplum anlamında 

da kullanılmaktadır. Postmodern dönemde hiçbir Ģeyin tam bir kesinlikle 

bilinemeyeceği bir dönemdir. Ayrıca postmodern dönemde ekolojik, toplumsal ve 

siyasal gündem ortaya çıkmıĢ bulunmaktadır(Giddens, 2016). Postmodernitenin 

özelliklerini Giddens Ģu Ģekilde belirtmektedir: 

 

- Günümüzdeki dönüĢümleri epistemolojik terimlerle anlar ya da 

epistemolojiyi bir kenara iter. 

- Günümüzün toplumsal dönüĢümlerinin merkezkaç eğilimleri ve 

bunların altüst edici karakteri üzerinde odaklanır. 

- Benliği, deneyimin bölünmesiyle, çözülmüĢ ya da parçalanmıĢ 

olarak değerlendirir. 

- Hakikat savlarının bağlamsallığını tartıĢır ya da bunları tarihsel 

olarak görür. 

- Bireylerin küreselleĢtirici eğilimler karĢısında hissettikleri 

güçsüzlüğü kuramsallaĢtırır. 

- Günlük yaĢamın boĢaltılmasını soyut sistemlerin devreye 

giriĢinin bir sonucu olarak görür. 

- EĢ güdümlü siyasal giriĢimi bağlamsallığın önceliği ve dağılma 

tarafından engellenen bir Ģey olarak ele alır. 

- Postmodernliği, epistemolojinin, bireyin/ahlakın sonu olarak 

tanımlar(Giddens, 2016: 147). 

 

Genellikle aynı anlamda kullanılsa da postmodernite ve postmodernizm 

farklı anlamları iĢaret etmektedir. Yine Giddens‟e göre; “Postmodernizm, eğer bir 

anlamı varsa, en iyi biçimde, edebiyat, resim, plastik sanatlar ve mimarideki stil ve 

akımlara iĢaret etmekle sınırlandırılmalıdır‟‟(Giddens, 2016: 50). Postmodernite 

postmodernizmin toplumsal ve kültürel yansımalarını ifade etmek için kullanılan bir 

kavramdır. 

Postmodernizm, modernist anlayıĢın etkisini kaybetmesiyle 1960‟lı 

yıllarda çıktığı kabul edilen çeĢitli üslup ve yaklaĢımların adıdır(TDK, 2011). 

postmodern kavramının etimolojik kökenini inceleyecek olursak: “Post” ön eki 

Ġngilizce‟de sonraki, bir Ģeyden sonra gibi anlamları ifade gelmektedir. Fakat 



47 
 

postmodernizm kavramının sahip olduğu „Post‟ sözcüğü modernden olanın daha 

ötesi ya da modern olandan daha modern olmak gibi ironik bir anlamı da 

içermektedir (Büyükkol, 2013). Modern kavramı incelendiğinde, Latince‟de 'tam 

Ģimdi' anlamına gelen „modo‟ kelimesinden türetilen 'modernus' sözcüğünden 

gelmektedir. 5. Yüzyılda Hıristiyanlığın devlet dini olarak kabul edilmesinin 

ardından, bu dönemi Roma ve Pagan döneminden ayırmak için bu sözcük tarihte 

kullanılmıĢtır. Habermas'a göre „modernlik‟ düĢüncesi, o tarihten itibaren hep vardır 

ve bu nedenle, „modernlik‟ kavramının Rönesans, özellikle de Aydınlanma ile 

sınırlandırılması tarihsel olarak eksik bir tanımlama olacaktır(Yılmaz, 2006). Ancak 

günümüzde bahsedilen modern dönem o çağda bahsedilen bir modernin aksine daha 

yakın bir dönemin adını iĢaret etmektedir.  

 

“Modernizm, Avrupa'da 19. Yüzyılın sonlarında ortaya çıkan 

ve giderek egemen bir konuma gelen belli türde sanatsal estetik 

anlayıĢını ifade eden bir kavramdır. Bir baĢka deyiĢle, modernizm, 

en azından belli bir sanatsal estetik anlayıĢı olarak bütün modernite 

dönemi için değil, oldukça yakın bir dönem için geçerli 

gözükmektedir”(ġaylan, 2016: 79-80).  

 

Postmodern dönemin baĢlangıç tarihi genel olarak modern dönemin bittiği 

tarih yani 1960‟lı yıllar kabul edilmektedir. Ancak bu tarihlendirme konusunda bir 

takım belirsizlikler söz konusudur: 

 

Tarihte veya insan bilimlerinde herhangi bir ilerleme 

varsaymaksızın dönemleĢtirme yapmak imkânsız olduğundan ve 

postmodernist olarak nitelenen düĢünürlerin de ilerleme düĢüncesini 

modern bir meta-anlatı olarak kabul ettiklerinden ötürü Lyotard, 

postmoderniteyi kesinlikle dönemsel bir durum olarak görmemiĢtir. 

Çünkü O‟na göre postmodern dediğimiz Ģey aslında modernliğe 

gebe olan bir Ģeydir ve modernle postmodern arasında bir kopuĢ 

olduğu kadar bir geçiĢ de söz konusudur(Akay, 62; Demir, 2015: 

37‟deki alıntı).  

 



48 
 

4.1.2. Postmodern Kavramının Ortaya ÇıkıĢı 

Postmodern sözcüğü ilk olarak 19. Yüzyıl‟da ressam ve eleĢtirmen John 

Watkins Chapman‟ın, Cézanne, Van Gogh, Seurat gibi post-empresyonist 

ressamların üsluplarını tanımlamak için kullandığı bilinmektedir. Daha sonra ise; 

1914‟te J. M. Thompson, sosyolojik bir boyutta davranıĢ ve inançların değiĢiminin 

altını çizmek için bu kavramı kullanmıĢtır. 1926‟da ise müzik ve sanat alanındaki 

yeni biçimleri öne çıkarmak üzere B. I. Bell tarafından postmodern sözcüğü 

kullanılmıĢtır. 1930‟larda da edebiyat alanında kullanılmıĢ olan postmodern kavramı, 

Ġspanyol yazar ve edebiyat eleĢtirmeni olan Federico De Onis tarafından 

modernizmin kendi içindeki tutucu gerileyiĢini tanımlamak üzere postmodernismo 

olarak kullanılmıĢtır. Ancak, bu postmodern kavramları ve ona yüklenilen anlamlar 

çok fazla ilgi görmemiĢtir. Asıl ilgiyi ilk 1934 yılında, Ġngiliz tarihçi Arnold 

Toynbee‟nin postmoderni zamansal bir kategori olarak ele aldığı „A Study of 

History‟(Bir Tarih ÇalıĢması) adlı kitabındaki kullanımı dikkat çekmiĢtir. Toynbee 

postmodernizmi, estetik bir kategoriden çok tarihsel bir kavram olarak ele almıĢ, 

Birinci Dünya SavaĢı sonrasında postmodern çağa girildiğini öne 

sürmüĢtür(Anderson, 2002). 

Toynbee‟ye göre ise: 1875‟li yıllarda postmodern çağ olarak tanımladığı 

yeni çağ için bir geçiĢ dönemine girilmiĢtir. Bu dramatik değiĢim ve modern çağdan 

kopuĢu oluĢturmaktadır. Dönemdeki değiĢim; savaĢlar, toplumdaki kaos ve devrim 

tarafından biçimlenmiĢtir. Toynbee bu dönemi bir anarĢi ve total görecelilik çağı 

olarak kabul etmektedir(Best ve Kellner, 2016). 

Toynbee‟nin ardından postmodernizm terimini Amerikalı Kültür Tarihçisi 

Bernard Rosenberg toplumdaki farklılaĢan yaĢam koĢullarını 1957 yılında 

postmodern olarak adlandırmıĢtır. Toplumsal ve kültürel olarak değiĢikliklerin 

gerçekleĢtiği bir dönemi yaĢadıklarını öne sürmüĢtür. Bu değiĢimler, teknolojik 

geliĢmelerin yükseliĢini ve kitle kültürünün geliĢimini de içerisinde 

barındırmaktadır(Ward, 2014). 

1968 yılına gelindiğinde ise Amerikalı sanat eleĢtirmeni Leo Steinberg 

görsel sanatlarda mimetik anlayıĢ yerine insan yapımı imajların temsiline doğru 



49 
 

gerçekleĢen bir dönüĢümü saptamıĢ ve bu dönüĢümü postmodern olarak 

nitelendirmiĢtir. Çünkü, modern sanatla görsel ya da duyusal gerçeklik yakalanmaya 

çalıĢılırken, Pop Art yapay olanı alıp onu ortaya koymaktadır. Steinberg bu durum 

için Robert Rauschenberg‟in erken dönem çalıĢmalarını örnek göstermektedir(Ward, 

2014).  

Ancak bugün anladığımız anlamıyla postmodern terimini ilk defa ortaya 

koyan Amerikalı eleĢtirmen Ġhab Hassan‟dır. „Sessizlik edebiyatı‟diye isimlendirdiği 

Samuel Becket, Franz Kafka gibi yazarların yapıtlarından etkilenerek oluĢturduğu 

modernizm eleĢtirisi, yerini postmoderne bırakmıĢtır(KoĢar, 2010). Postmodernin 

büyük oranda sınırları ise, Fransız edebiyat teorisyeni ve düĢünür Jean-François 

Lyotard tarafından „Postmodern Durum‟ adlı araĢtırmasında oluĢturulmuĢtur. Bu 

çalıĢmasında Lyotard, „son derece geliĢmiĢ toplumlarda bilgi‟ üzerine rapor 

hazırlamak üzere çıktığı yolda modernden postmoderne geçiĢin genel bir izleğini 

ortaya koymuĢtur(KoĢar, 2010). 

Terim olarak üzerinde eleĢtirinin oldukça fazla olduğu, genel-geçer 

kuralları yok sayarak, içerisinde bulunulan zamana ve bireye bağlı olarak 

değiĢtirilebilir esneklikte olan, kompleks bir yapılanma olarak karĢımıza çıkan 

postmodern kavramı, sanatsal, toplumsal, entelektüel, akademik alanlarda, birçok 

durum ve Ģekilde kullanılan modern sonrası veya modern karĢıtı bir görüĢü anlatan 

bir kavramdır(Lapi, 1999). 

 

4.1.3. Postmoderniteyi Ortaya Çıkaran Nedenler: Kapitalizm ve Frankfurt 

Okulu 

1960‟lı yıllarda ortaya çıktığı kabul edilen postmodernizm kavramı, 

modernizme eleĢtiri olarak ortaya çıkmıĢtır. 1900‟lü yıllarda Avrupa‟nın siyasi 

tarihinin Postmodernite tartıĢmalarının ortaya çıkmasında oldukça etkili olduğu 

bilinmektedir. Bu dönem iki büyük dünya savaĢının, faĢizmin, sömürgeciliğin, 

modern ve aydın hale gelmiĢ Avrupalıların Avrupalı dıĢındaki ülkelere uygarlık 

götürme çabasıyla oluĢturdukları baskıların, sömürgelerin kurtuluĢ savaĢlarının 

yaĢandığı bir dönem olduğu görülmektedir. Söz konusu yıllarda gerçekleĢen en 



50 
 

önemli olaylardan bir tanesi ise, altı milyon insanın soykırımdan geçirildiği bir 

dönemdir. Tüm bu olumsuz olayların, Batı‟nın hümanizmine, ilerlemeciliğine, 

iyimserliğine ve böylelikle barbarlığın yok olacağı düĢüncesini yok edip 

modernitenin tekrar gözden geçirilmesine sebep olmuĢ ve bu sorgulamalar 

postmodernitenin doğuĢunda etkili olmuĢtur(Cevizci, 2012). Bu nedenlerin dıĢında 

postmodernitenin doğuĢunda etkili olan iki önemli neden daha bulunmaktadır. 

Bunlardan biri kapitalizm, diğeri ise Frankfurt Okulu‟nun oluĢturmuĢ olduğu eleĢtirel 

yaklaĢımlardır. 

 

4.1.3.1. Kapitalizm 

Kapitalizm, “üretim amaçlarının özel mülkiyeti ve kar amacı üzerine 

yükselen ekonomik sistem”(Cevizci, 2017: 249) olarak tanımlanabilir. Kuzeybatı 

Avrupa‟da 16. Yüzyıl‟da kendini gösteren ve oradan bütün dünyaya yayılan 

Kapitalizm, 19. Yüzyıl‟da sanayi devrimiyle yeni bir döneme geçiĢ yapmıĢtır. Bu 

dönemin en belirleyici özellikleri ise; sanayi ve kentleĢme olmuĢtur. Bu nedenle 19. 

Yüzyılın ikinci yarısından itibaren toplumsal düzen, sanayileĢmiĢ kent toplumu 

haline gelmiĢtir. Bu durum, yeni toplumsal düzeni, yani yaĢamını ancak emeğini 

satarak devam ettiren emekçi kesimi ortaya çıkarmaktadır. SanayileĢme ve kentleĢme 

yeni dünya düzeni olarak düĢünülen kapitalizmin merkezi sayılabilecek Batı Avrupa 

ve Kuzey Amerika için söz konusu olmuĢtur. Bu değiĢim insanlardaki düĢünce 

biçiminde büyük bir değiĢikliğe neden olarak, bilim-sanat alanında çok önemli 

değiĢimleri de beraberinde getirmektedir. 19. Yüzyıl insanlık için büyük umutların 

çağı olarak görülmüĢtür. Bilim ve teknolojide yaĢanan ilerleme, siyasal sistemlerin 

demokratikleĢmesi ve anayasacılık hareketleri bu umutların nedenleri olarak kabul 

edilebilir(ġeylan, 2016). 

20. Yüzyılda, kapitalizme karĢı bir düzen olarak sosyalizmin kendisini 

göstermesi, 1917 devrimi, dünya savaĢları, sömürgelerin bağımsızlık savaĢı, 

soykırımlar, nükleer silahlar ve tüm insanların yok olma korkusu ile karĢılaĢması 

bilim ve teknolojinin ilerleyerek getirdiği facialar(örneğin, geliĢen teknoloji ve 

bilimle bombalar üretilmiĢtir) örnekleri olarak gösterilebilmektedir. 1970‟li yıllarda 



51 
 

ise; sosyalist düzenin çökmesi ve yerine yeniden kapitalizmin yaĢam Ģekli haline 

gelmesi değiĢimlerle ilgili bir takım fikirler vermektedir(ġeylan, 2016). 

Ġkinci dünya savaĢından sonra kapitalist toplum ekonomisinde meydana 

gelen geliĢmenin ve bunun yarattığı refah toplumunun krize girmesiyle, tüm Batı 

toplumlarında 1960‟lı yıllarda kendisini gösteren toplumsal ve politik değiĢimler, 

yeni siyasi düzene olan inancı azaltmıĢ ve bu devrimcilerin umutlarının yok olmasına 

neden olmuĢtur. RadikalleĢen ancak isteklerini yapamayan entelektüeller, var olan 

düzene inançlarını kaybetmiĢlerdir. Hayal kırıklığı yaĢayan entelektüellerin orta 

sınıfta olduğu gibi, kendilerine de sunulan toplumsal düzen içinde yukarıda olma ve 

tüketim olanaklarından faydalanma fırsatını değerlendirmeleri, radikallerinin 

zamanla durdurulmasına neden olmuĢtur.  

Postmodern söylem, entelektüellerin oluĢturduğu bir ürün olarak 

değerlendirilmelidir. Ayrıca, postmodern söylem Batılı iĢçi hareketlerinin 

durdurulmasını ve yeni kapitalizm düzeninin aĢırı tüketen dinamiklerinin 

belirlenmesini sağlamaktadır. Bu dönemde kendisini gösteren toplumsal, ekonomik 

ve kültürel değiĢim, kendisinden önceki dönem olan modern dönemden kopuĢu 

meydana getirmektedir. Medya, bilgisayarlar ve teknolojide yaĢanan değiĢim, 

kapitalizmin yeniden düzen değiĢtirmesi, politik dönüĢümler ve ayaklanmalar, yeni 

kültürel biçimler ve zaman ve uzamın yeni Ģekli, kültür ve toplumu değiĢtiren 

olayların çok baĢka noktalara götüren değiĢimlerin gerçekleĢtiği duygusunun 

oluĢmasına neden olmuĢtur(Best ve Kellner, 2016). 

Postmodern kavramının, Batı akılcılığına ve aydınlanma düĢüncesine bağlı 

olarak bilgi ve bilgiye ulaĢma sistemini eleĢtirme ve meydan okuma olduğu 

görülmektedir. Aydınlanma felsefesinde kendisini gösteren toplum bilim anlayıĢı, 

akılcılık ve iyimserlikle ileriye gidilebileceğini iddia edilmektedir. Bunun tam tersi 

olarak, postmodern düĢünürler iyiye ulaĢma ve akılcılık yoluyla ilerlemenin mümkün 

olamayacağını iddia etmektedirler. Baudrillard‟a göre; kötülüğün kaynağında 

hipertüketim mantığı bulunmaktadır. Hipertüketim isteği ise, reklamcılık ve 

pazarlama teknikleriyle oluĢturulmaktadır. Reklamcılık ve pazarlama teknikleri ise, 

kapitalizm ya da modernitenin ortaya çıkardığı tekniklerdir(ġaylan, 2016). 



52 
 

 

Geç kapitalizm çağında modernizmin krizi, sanat-toplum 

iliĢkisinin de krizi olmuĢtur. Modernizmden postmodernizme 

geçiĢin, sosyo-ekonomik düzendeki çalkantılara bağlı olarak, 

düĢünce ve anlayıĢlarda da köklü değiĢiklikler meydana getirdiği 

kuramcılar tarafından kabul edilmiĢtir. Ġnsanlar, teknik geliĢmenin 

yararları, dünyanın ekolojik dengesi ve etkileri üzerine tartıĢmaya 

baĢlamıĢlardır(ġaylan, 2016: 31). 

 

 Sanayi döneminde üretim toplumundan tüketim toplumuna geçiĢin bir nedeni 

geç kapitalizmdir. Kapitalizmin hedeflerinden bir tanesi olan tüketim sanatta Pop Art 

ile kendisini göstermiĢtir. Bu durumu Göktolga Ģu alıntı ile aktarmaktadır: 

 

Kapitalizmdeki dönüĢümü analiz etmeye yönelik bir diğer 

yaklaĢım da “tüketim toplumu” yaklaĢımıdır. Sanayi toplumunda 

üretimin, sanayi sonrası toplumlarda ise tüketimin sembol olduğu 

gerçeğinden hareket eden sosyal bilimciler, tüketim toplumu 

kavramıyla yaĢanan değiĢimleri ve mevcut durumu analiz etmeye 

çalıĢmaktadırlar(Hira, ġan,: 64; Göktolga, 2012: 45‟deki alıntı).  

 

4.1.3.2. Frankfurt Okulu 

Modern dönemden Postmodern Dönem‟e geçiĢin bir diğer nedeni ise 

Frankfurt Okulu olarak gösterilmektedir(KoĢay, 2015). Frankfurt Okulu; “1920‟lerin 

siyasal ve kuramsal gereksinimini Marxçılık ile uyuĢturmaya giriĢen bir dizi toplum 

eleĢtirmeni ve toplum aydınının oluĢturduğu düĢünce okuludur”(Güçlü vd., 2008: 

575). “Modernitenin bireyle karĢı karĢıya geldiği, bireyin kendini unuttuğu ve arama 

çabasına girdiği, varoluĢçuluk düĢüncesinin Avrupa‟yı dolaĢtığı buhranlı bir süreci 

de içine alan bir geçiĢ döneminde, 1923‟de Frankfurt Okulu ortaya 

çıkmıĢtır”(Kızılçelik, 451; KoĢay, 2015: s.44‟deki alıntı). Okul, sanat, felsefe, 

sosyoloji ve birçok alanda uzman kiĢileri burada toplamıĢtır. Max Horkheimer, 

Friedrick Pollock, Theodor W. Adorno, Eric From, Herbert Marcuse, Walter 

Benjamin, Leo Lowenthal ve Jürgen Habermas okulun önemli teorisyenlerindendir.  

 



53 
 

Frankfurt Okulu, Hegel ve Marx‟la hem uzlaĢım, hem karĢılık 

içinde, tarih kavramını iki temel eğilimle tartıĢma içinde ele alır. Bu 

eğilimlerden birincisi, bu okul tarafında “ilerleme optimizmi” adı 

verilen, aydınlanmanın mirası olarak Hegel ve Marx‟ın tarih 

felsefelerine de egemen olan “çizgisel ilerlemeci tarih görüĢüdür. 

Ġkincisi ise, yine bu okulca “tarihi paranteze alıp onu sınırlayan” bir 

akım olarak görülen pozitivizmdir. Yani bu okul, bir yandan Hegel ve 

Marx‟ın “ilerleme optimizmi”ni eleĢtirirken, öbür yandan da Hegel ve 

Marx‟a dayanarak pozitivizme karĢı tavır alır(Çetin, 2009: 36). 

 

Horkheimer ve Adorno aklın araçsallaĢtırılması konusunda Aydınlanma ve 

moderniteyi eleĢtirmektedir. Modernitenin meydana getirdiği Ģey öznel akıldır. 

Önemli olan aklın bir amaç olmak yerine, öznel amaçları gerçekleĢtirmede bir araç 

haline dönüĢmesidir. Ancak, nesnel akıl insan var olduğundan beri mevcut idealler 

etrafında meydana gelen ve amaçları araçlara kurban etmeyen bir özelliğe sahip 

olmuĢtur. Nesnel akıl ĢeyleĢmeye uygun değildir. Ancak değiĢen dünyada yeni 

topluma uygun akıl „öznel akıldır‟. Akıl, artık amaç konumundan araç konumuna 

doğru geçmiĢtir(Bostan, 2013). 

Anti Marksist bir tavıra sahip Frankfurt Okulu moderniteyi ve kapitalist 

toplum biçimini eleĢtirmesi nedeniyle postmodern söylemin temellerinden birini 

oluĢturmaktadır. Frankfurt okulunun teorisyenleri moderniteye sert eleĢtiriler 

yaparak modernliğin probleminin akılcılık olduğunu, aklın nesnelleĢmesiyle 

özgürlüğün artmadığını, modern teknolojinin bireyi etkisiz hale getirdiğini ileri 

sürmüĢlerdir. Kapitalizmin yalnızca ekonomi ile sınırlandırılamaması ve geç 

kapitalizmde ortaya çıkan baskıcı toplum biçimi okul teorisyenlerinin kapitalizmi 

eleĢtirmelerine neden olmuĢtur. Frankfurt Okulu teorisyenleri, kapitalist sistemin 

bireyi sömürerek ve baskılayarak tek tip toplum oluĢturduğunu öne sürmüĢlerdir. 

Modern toplumun kapitalizm ile kontrol altında tuttuğu birey, yaratıcılığı 

baskılayarak yok eden sanayi toplumu içinde, farklılığını kaybederek verimsiz birey 

haline gelmektedir. Frankfurt Okulunun teorisyenleri moderniteyi olumsuz yönlerini 

eleĢtirerek postmodern söylemin çıkarımlarını oluĢturmuĢlardır(KoĢay, 2015).  

 

 



54 
 

4.1.4. Postmodernizm Kavramı ve Sanat 

Postmodernizm bütün sanat dallarını etkilemiĢ, Modernizm‟e karĢı tepki 

olarak ortaya çıkmıĢ bir dizi yenilikçi ve tepkici anlatım ile üslubu oluĢturan sanat ve 

felsefe kavramıdır. Bu terim ilk olarak mimaride kendisine yer bulmuĢ ve 

Modernizm‟in insanı bunaltan tasarımına tepki göstermiĢtir. Modern dönem, 

Ortaçağ‟dan sonraki dönemleri kapsamaktadır. Modern dönem içerisindeki her 

dönemin kendisine özgü tasarımı bulunmaktadır. Postmodern sanat, modernizmin 

sonu olarak kabul edilen 1960‟lı tarhihlerde doğduğu kabul edilmektedir. 

Postmodern kavramının öntakısı olan „post‟ kelimesi, modern olandan bütünüyle 

kopma anlamına geldiği gibi modern olanın devamı anlamını da 

verebilmektedir(Güçlüve Diğer, 2008). Erzen(1997)‟e göre ise; Postmodernizm; 

mimarlıkta bir akım olarak geliĢmiĢken, plastik sanatlar alanında bir akımdan çok, 

1970 sonrasının bireyci, özgün, çeĢitli kaynaklardan ayırım yapmadan etkilenmeye 

ve yararlanmaya yatkın, çarpıcı özelliklere sahip ve biçimsel bütünlüğü 

önemsemeyen eserlerin sınırlandırıldığı genel bir yaklaĢım çeĢidi olarak 

kullanılmaktadır(Büyükkol, 2013). 

 

Postmodernizme geçiĢte, toplumsal yaĢantıdaki rahatsızlık ve 

krizler, ilk ve etkin olarak mimaride kendini hissettirmiĢtir. Bir yaĢam 

mekânı olarak, yeni toplumun, yeni ihtiyaç ve istekleriyle karĢılaĢan 

mimari, gelenekle geçmiĢin eklektik bir karıĢımı halinde 

postmodernizmin odağı olmuĢtur. Ġdeolojilerin iflası, devrimci 

ütopyaların çöküĢü, giderek pozitivist ve materyalist yöntemin 

ĢaĢmazlığına olan iyimser inancın sarsılması, hippi kültürü, çevre 

sorunlarının ön plana geçiĢi, bireyselliğe dönüĢ , iletiĢimin artan gücü, 

reklam ve habercilikle beslenen popüler tüketim kültürü, vb. olgular, 

modernizm sonrası mekân anlayıĢını biçimlendirmiĢtir(Yücel, 117; 

Altınkale, 2001: 29‟daki alıntı). 

 

Lyotard‟ın paradigmasına göre postmodern dönemde, modernist anlayıĢın 

değerlerinin, kavramlarının ve bakıĢ açısının artık dünyayı ve bireyi açıklamakta 

yeterli olmadığı ve evrensellik, rasyonalizm, akılcılık, bilimde pozitivizmin yeni 

geliĢen teknolojiler ve yenidünya düzeni içinde yok olmaya geçtiği iddia 

edilmektedir. Lyotard‟a göre, öncelikle postmodern bir durumun adıdır. Bu durum 



55 
 

artık büyük anlatıların ve üst söylemlerin geçerli olmadığı bir haldir. Bu özellikler 

yerini küçük anlatılara, yeni kimliklere, yerelliğe hatta kiĢisel öykülere bırakmıĢtır. 

Bu özellikleri göz önünde bulundurarak Lyotard, postmoderni Ģöyle 

tanımlamaktadır; 

 

…modernin içinde gösterilemezi, bizzat gösterimin kendinde 

öne çıkaran, uygun formların tesellisi ile imkânsızın nostaljisini 

birlikte yaĢamaya elveren beğeni konusunu reddeden ve yeni 

gösterimleri, tadını çıkarmak için değil, ama gösterilemezin var 

olduğunu ortaya koyabilmek için araĢtıran olarak 

tanımlamaktadır(Lyotard, 58; Elgün, 2010: s.71‟deki alıntı). 

 

Lyotard‟a göre, postmodern sanatçı, bir felsefeci gibi herĢeyi sorgular hale 

gelmiĢtir. Ürettiği çalıĢma prensip olarak postmodern döneme kadar olan dönemlerin 

kabullenilmiĢ kurallarına göre hareket etmez; benzer kategorilerin çalıĢmaya 

uygulanmasıyla belirleyici bir yargıya göre yargılanamazlar(Elgün, 2010). 

20. Yüzyıl‟ın ilk yarısı sanat tarihi bakımından çok büyük önem 

taĢımaktadır. Ġki dünya savaĢını kapsayan bu yıllarda, bilimsel açıdan yaĢanan 

ilerlemeler felsefenin ve sanatın Rönesans‟tan koparak, yaĢamı sorgulayan ve 

değiĢtirme çabasında olan bir durum kazanmasıyla, yeni bir etiğin oluĢturulması söz 

konusu olmuĢ ve dönemi etkilemiĢtir. Bu değiĢim, siyasetin ve sanatın iç içe 

geçmiĢliği, Batı sanatı üzerinde birçok düĢüncenin değiĢmesine neden 

olmuĢtur(Lapi, 1999). Birinci Dünya SavaĢı sonrası yaĢanılan Ģok, modern düĢünceyi 

sekteye uğratmıĢtır; yeniye ve ilerlemeye olan inançta bazı güvensizlikler meydana 

getirmiĢtir. Bu nedenlerle, bir yanda modern düĢünce ile savaĢın ardından dünyayı 

yeniden kurmayı savunan tutkulu modernist bir taraf, bir yandan da aydınlanma ve 

modernliğin insanlığa savaĢı getirecek kadar baĢarısız olduğu düĢüncesi ile yeni 

oluĢumların arayıĢına giren ve bu durumu sorgulayan bir taraf oluĢmuĢtur(KoĢar, 

2010). Bu dönemde Duchamp‟ın antisanatsal görüĢleri ve estetik hayatı 

reddetmesiyle Hugo Ball tarafından kurulan Cabaret Voltaire, Dadaizm akımı ile 

yüksek sanat – alçak sanat sorgulamalarını ortaya koymuĢtur. Çok geçmeden Ġkinci 

Dünya SavaĢının çıkması, nazilerin ölüm kampları, ölüm mangaları, militarizm, 



56 
 

nükleer silahlarla insanlığın yok olma tehtidinin oluĢması, HiroĢima–Nagazaki 

deneyimi aydınlanmanın ve modernizmin vaad ettiklerini tümüyle yok etmiĢ, 

aydınlanma düĢüncesinin insanın özgürleĢmesi hedefini, insanlığın kurtuluĢu adına, 

evrensel bir baskı sistemi haline getirmeye baĢladığına iliĢkin Ģüpheler 

oluĢturmuĢtur(KoĢar, 2010). “Modernist sanatın estetik biçimiyle simgelenen mutlak, 

evrensel ve metafizik doğruların 2. Dünya SavaĢı sonrası iflası, sanatçıları giderek 

büyüyen bir bireyselliğe, o anda varlığını saptayacak anlık davranıĢlara 

sürüklemiĢtir”(EczacıbaĢı Sanat Ansiklopedisi, 1997: 1507). 

Ġki dünya savaĢının sanatta oluĢturduğu etkilerin dıĢında bir diğer önemli 

olay ise Amerika‟da oluĢturulan ekonomi politikası olan kapitalizmdir. Kapitalizm 

Modern ve Postmodern Dönem arasında önemli bir geçiĢi sağlayan Pop Art‟ın 

doğmasını sağlamıĢtır. 

 

Ġkinci dünya savaĢı sonrasında ekonomik anlayıĢ üretim 

odaklı olmaktan tüketim odaklı olmaya doğru bir seyir takip eder. 

Yeni kapitalizm olarak adlandırdığımız bu dönemde üretimde 

farklılaĢmanın yanı sıra farklı tüketim alanları da oluĢturulmaya 

baĢlanır. Ancak kapitalist üretimi gerçekleĢtiren çalıĢanların sistemi 

döndürebilmeleri için kazandıkları parayı yeniden dönüĢüme 

sokmaları gerekmektedir. Bu da çalıĢmadan arta kalan zamanda bir 

„boĢ zaman kavramının inĢa edilmesi demektir(Güven, 2015: 48).  

 

Postmodernizm, endüstrisi olarak en ileri durumda olan ABD‟de ortaya 

çıkmıĢ bir sanat hareketidir(Turani, 2014). Aynı zamanda, kapitalizmin etkisiyle 

Amerika‟da ortaya çıkan Pop Art ve tüketim kültürü mantığı, postmodernitenin temel 

elemanlarından biri haline gelmiĢtir. Popüler Kültür Postmodernizmden önce, 

Modernizmin son döneminde ortaya çıkmıĢtır. Postmodernizmle birlikte realitenin 

yerini alan imaj, popüler kültürün bir etkisi olarak ortaya çıkmıĢtır. Kellner, kitle 

kültürü ile postmodernizmin paralel giden bir iliĢkiye sahip olduğunu ortaya 

koymaktadır. Modernizm, yüksek sanat ile popüler sanat arasında ayrım yaparak 

popüler kültürü dıĢlamaktadır. Postmodernizm tartıĢmaları da böyle bir ayrımın 

temsilcisi olmayan yeni kültür ürünlerinin ortaya çıkıĢıyla meydana gelmiĢtir. 

Dolayısıyla „sanat için sanat „görüĢü Postmodernizm için geçersiz olur ve yüksek 



57 
 

sanatın popülist kültürle iç içe geçmesi artık toplum eleĢtirisini de bambaĢka bir yere 

taĢıyarak eleĢtiri olanaklarını kısıtlamıĢtır. Çünkü; yüksek kültür olmayanı saptamak 

artık mümkün değildir. Postmodern sanat ürünlerine artık modernist gözüyle tepeden 

bakmak olanaksız hale gelmiĢtir. Modernist sanat durmaksızın yapılan yeniliklerle 

kendi dünyasının istemiĢtir. Fakat, postmodernizm, dünyanın gerçekleriyle, hem eski 

hem de yeniyle uyum içerisinde olmayı kabul etmekte ve onları birleĢtirme amacına 

sahiptir. Toplumsal alanda Postmodern etkilerin görülmesi ile sanayi toplumundan 

sanayi ötesi tüketim toplumuna geçiĢ meydana gelmiĢtir. Bu süreçte sanat, tüketimi 

arttırma iĢlevini üstlenmiĢ(reklamcılık, Pop Art vb.) ve bu nedenle de yüksek sanat 

postmodern sanatçılarda popüler kültürle harmanlanarak tüketilir bir nesneye 

dönüĢtürülmüĢtür(ġahin, 2012). 

Postmodernist duyarlılığın toplumsal zemindeki en büyük etken olarak, 

1960‟lı yıllarda gözlemlenen, aydınların toplumun kültürel zevki üstündeki gücünün 

TV ve medya yüzünden zayıflaması ve bunun yerini popüler yani halk kültürlerinin 

ve zevkinin alması kabul edilmektedir. Pop art, halk kültürü ve kitle zevkinin 

yayılması, aydın otoritesinin toplum üstündeki değerini yitirmesiyle iliĢkilidir. 

Bunların dıĢında, ulaĢım ve iletiĢim araçlarının, dünyadaki zamana iliĢkin düzenin 

sorgulanmasına neden olduğu da bir neden olarak kabul edilebilir (Turani, 2014). 

Kuspit, postmodern medya sanatçısını Ģöyle tarif eder:  

 

“postmodern medya sanatçısı modern sanatın simyasal 

deneylerini kliĢeleĢmiĢ, sığ bir biçimde yineler; modern sanatı 

gündelik göstererek kendi kendisinin karikatürüne çevirir. Böylece 

yaptığı eserler, varoluĢa ve gerçekliğe yeni bir bakıĢ açısı 

sunmamasına rağmen –böyle bir bakıĢ açısı sunmayı modern sanatın 

en iyi örnekleri baĢarmıĢtır- kitleleri kendilerine hayran bırakacak 

sihirli dokunuĢu elde etmiĢ olur; bu sayede, kitlelerin kendilerini 

rahatsız hissetmelerine ve kendilerine olan güvenlerini yitirmelerine 

neden olmaz” (Kuspit, 2014: 72).  

 

1950‟li yıllar modern sanatın yenilikçilik ve yaratıcılığının en üst noktaya 

ulaĢtığı ve modernizm eleĢtirilerinin Batı‟nın entelektüel çevresinin tek konusu 

haline geldiği ve sanata bakıĢın yeniden Ģekillenmeye baĢladığı dönemdir. Adorno, 



58 
 

Foucault, Deleuze, Baudrillard, Derrida, Barthes ve Butler gibi birçok düĢünür ve 

eleĢtirel bir tavırda bulunan kuramcılar, postmodern değiĢimin düĢünsel temellerini 

oluĢturmuĢtur ve sanatın kendine yeni sağlamasıyla, yeni biçimler, ortamlar ve 

mekânlar seçmesine neden olmuĢtur(Yurtsever, 2009: 29). 

Postmodernist sanatta ilk öne çıkarak kendisini gösteren eklektik bir 

anlayıĢa sahip olmasıdır. Modernizmde sanatçıya verilen „yaratıcı kiĢilik‟ sıfatı 

bulunmaktadır. Fakat, postmodern sanatçı ise yaratıcılık sıfatını önemsemez, 

üretilmiĢ olanı bile tekrar ve tekrar üretmekten çekinmemektedir. Postmodern 

sanatçıda „her Ģeyin sanat olabileceği‟ görüĢü vardır. Bu nedenle modern sanatın 

kabul etmediği kiç (kitsch) eserler üretmekte bile herhangi bir sakınca yoktur. Bu 

nedenle sanat nesnesi herkes tarafından yapılabilecek bir nesne haline gelmiĢtir. 

Postmodern sanat eseri, sığ ve yüzeysel olarak karĢımıza çıkmaktadır. Nedeni, 

temelde yatan düĢüncenin sınırlandırılması açığa vurulmamasıdır. Bu anlayıĢ, estetik 

biçimden kopuĢ oluĢturmakta ve estetiğin reddini iĢaret etmektedir(Turani, 2014). 

Ayrıca postmodern sanat modern sanatın aksine, melezlikten hoĢlanmaktadır. 

Postmodern sanat ile yaĢam ve sanat arasındaki sınır belirsizleĢmiĢtir(Yılmaz, 2012).  

 

Hız, iletiĢim, teknoloji ve tüketim çağında, tüketim 

kültürünün bir parçası olan sanat ürünlerinde ve tasarımlarda, 

yaratıcılığın temelindeki sanatsal sezginin ortaya çıkması için 

gereken yaratma süreci kısaldıkça, ortaya çıkan ürünlerde de sanatsal 

yaratıcılık sorgulanır hale gelmektedir. Popüler görsel kültürde, 

gerçek sanat ve tasarımların özgün alanındaki „biriciklik‟ ve 

„süreklilik‟ yerine, „gelip geçicilik‟ ve „yeniden üretilebilirlik‟ 

hâkimdir(Aytekin, 2010). 

 

Postmodernizm, eklektik bir tutum sergileyen, üslup, nitelik, özgünlük gibi 

belirli özellikleri bulundurmayan, kitsch, kaos ve karmaĢaya sahip eserlerin 

oluĢturduğu, kuralları kabul etmeyen bir anlayıĢa sahip ve modern karĢıtı bir tavırla 

sergilemektedir. Modernist karĢıtı postmodernist sanatçılar, modern sanatın her 

zaman özgün olma, geçmiĢin reddedilmesi ve sanatın metalaĢması gibi tutumlarına 

eleĢtirel bir tavır sergilemiĢlerdir(ġahin, 2007). 



59 
 

Postmodernizmin, 1960lı yıllarda Newyork‟lu sanatçılar tarafından yaygın 

duruma gelmeye baĢladığı görülmektedir. 1970‟li yıllarda terim, Avrupalı 

eleĢtirmenler tarafından geliĢtirilerek daha da önemli bir duruma gelmiĢ ve 

Avrupa‟da yaygınlaĢarak günümüzde hâlâ devam etmektedir. Postmodernist bakıĢ 

açısı tek olanın egemenliğine karĢı çıkarak, çoğulculuk ve çeĢitliliği kabul 

etmektedir(Lapi, 1999).  

 

 Postmodernizm en genel ifade biçimiyle, 20. Yüzyılın son 

çeyreğinde, öncelikle sanat alanında ortaya çıkan, daha sonra diğer 

birçok alana yayılmıĢ olan düĢünce, yaklaĢım veya söylemdir. Zamanla, 

kültürel ve entellektüel bir fenomen haline geldiği söylenebilir. 

Postmodernite, postmodernizmin sosyal, siyasi ve kültürel 

yansımalarını ifade etmek için kullanılmaktadır(KoĢay, 2015: 48). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



60 
 

4.2. Postmodernite ve Postmodern Sanat Kuramları IĢığında Gerçeklik ve 

Mekan 

4.2.1. Gerçeklik Ġle Ġlgili DüĢünsel YaklaĢımlar 

Gerçeklik Türkçe Sözlüğe göre; “gerçek olan, var olan Ģeylerin tümü, 

hakikat, hakikilik, Ģeniyet, realite, reellik olarak tanımlanmaktadır.” Gerçek ise; 

“yalan olmayan, doğru olan Ģey, hakikat” gibi anlamlara gelmektedir(TDK, 2011: 

930). Gerçek en öne çıkan ve yaygın olarak „varlığı kesin olan‟ anlamını 

vermektedir. Felsefi açıdan elle tutulup gözle görülecek biçimde varolanı, varlığı 

hiçbir Ģekilde yok sayılamayan durum, olay, nesne veya nitelik varolanı anlatan 

felsefe terimidir. Gerçeklik felsefi açıdan gerçek olma durumu olarak 

görülmektedir(Güçlü ve Diğer, 2008). Gerçek, somut ve nesnel olarak var olan 

olarak kabul edilmektedir. Hakikat ise gerçeğin bilinçteki yansıması olarak 

görülmektedir. Hakiki kavramı hakikat ve hakikat ile ilgili olanı iĢaret etmektedir. 

Antik çağlardan günümüze kadar devam eden idealist felsefenin gerçek kavramına 

yaklaĢımı, bu felsefenin en üst noktası olan Hegel‟de Ģu Ģekilde açıklanmaktadır: 

„gerçek olan ussaldır‟. Ġdealist felsefe dıĢ dünyanın olmadığını iddia etmemektedir, 

vardır ama gerçek olmadığını kabul etmektedir(Hançerlioğlu, 1979). 

 

Gerçekçilik, Rönesans Gerçekçiliği, Aydınlanma 

Gerçekçiliği, eleĢtirel gerçekçilik ve toplumcu gerçekçilik Ģeklinde 

geliĢme göstermiĢtir. Burjuvazinin karĢıt güçlerinin tarih sahnesine 

egemen oluĢuyla toplumcu gerçekçilik doğmuĢ, gerçekçilik el 

değiĢtirmiĢ ve dönüĢüme uğramıĢtır. Burjuva sanatında 

“modernizm” yani “anti realizm” egemen olmaya baĢlarken, 

gerçekçilik ise toplumcu sanat anlayıĢının temeli olarak geliĢme 

göstermiĢtir(ÇalıĢlar, 174; Önbayrak, 2008:187). 

 

Ġnsanla ilgili bir gerçeklik olan estetik gerçeklik, toplumsallık kazanmıĢ 

özelliğe sahiptir. Marksist estetiğe göre sanatın objesi konumunda olan gerçeklik, 

insanın etrafında ve ona bağımlı, insanla iliĢki içinde ve toplumsal bir olgudur. Ernst 

Fisher, sanatın içerisinde bulunan gerçeklik kavramını esnek ve belirsiz olarak 

açıklamaktadır. Bazen nesnel gerçeği tanıyan tutum, bazen de bir anlatım Ģekli veya 

yöntem olarak görmektedir(ġarbalkanlı, 2010). Ernst Fischer gerçekliğe iliĢkin 



61 
 

araĢtırmalarını Ģu Ģekilde özetlemektedir: 

 

Gerçekliği sadece bizim duyarsızlığımızın dıĢında, kendi 

baĢına var olan bir dıĢ dünyaya indirgememeliyiz. Bizim 

duyarlılığımızın dıĢında kendi baĢına var olan Ģey maddedir. Oysa 

gerçeklik, insanın yaĢantı ve anlayıĢ yeteneğiyle katılabileceği 

sayısız iliĢkileri kapsar. Bu gerçekliği çok az sanatçının bireysel ve 

toplumsal görüĢü belirler. Gerçekliğin bütünü özne ve nesne 

arasındaki bütün iliĢkilerin toplamıdır; Yalnız olayları değil, bireysel 

yaĢantıların, düĢlerin, sezgilerin, heyecanların, hayallerin 

toplamıdır(Fischer, 114-115; ġarbalkanlı, 2010: 17‟deki alıntı).  

 

4.2.2. Postmodern Sanat ve Gerçeklik 

Antik Yunan sanatında görünen gerçekliğin önemsenmesiyle sanatçılar 

daha önce oluĢturulmuĢ kalıpları terk ederek kendi gördükleri resmi ya da heykeli 

yapmaya baĢlamıĢtır. Bu dönemde sanatçılar özellikle insan bedenine yönelmiĢler ve 

bu doğrultuda beden formunu öne çıkarmak için daha çok heykeli tercih 

etmiĢlerdir(MaltaĢ, 2012). Resim sanatında gerçeği iki boyuta aktarma konusunda 

yaĢanan sıkıntıların en büyük nedeni üç boyutu aktarırken meydana gelen perspektif 

problemidir. Bu nedenle, heykel sanatında perspektif problemi yaĢanmamasından 

dolayı Antik dönem sanatının öne çıkan sanatı heykel olmuĢtur(Oskay, 2013). Klasik 

dönem sanatında görünen gerçekliğe yakınlaĢmak adına ayrıntılar oldukça 

önemsenmiĢ ve insan bedeninin ayrıntılarını ortaya çıkarmak adına oluĢturdukları 

kıvrımlama tekniği Antik Yunan sanatında biçimin ne kadar önemli olduğunun ispatı 

niteliğindedir. Sanatta gerçekliğe önem verilen Antik Yunan‟da aynı zamanda 

Platon‟un Mimetik anlayıĢının da ortaya çıktığı dönemdir. Platon sanatçıları taklidin 

taklidini yapmakla suçlayarak, insanları sahte olanla kandıran sanatçıları devletinden 

kovmuĢtur. Ancak Platon‟un aksine Aristoteles ise felsefesinde önemsediği öğrenme 

isteği doğrultusunda insan için öğrenmenin ilk yolunun taklit etmek olduğunu ve 

sanatın kaynağının öğrenmedeki bu taklit etmeye bağlı olduğunu 

söylemektedir(MaltaĢ, 2012). 

Rönesans Sanatında natüralist anlayıĢın ortaya çıkmasıyla sanatçılar 

doğadaki varlıklara ve görünümlerini önemsemeye baĢlamıĢtır. Doğadaki bu 



62 
 

görünümleri ellerinden geldiğince gerçekçi olarak ortaya koymaya çalıĢmıĢlardır. Bu 

amaç doğrultusunda perspektif, Rönesans sanatında keĢfedilmiĢ ve perspektifi doğru 

uygulayabilmek adına bazı aletler oluĢturularak sanat için kullanılmaya 

baĢlanmıĢtır(MaltaĢ, 2012). Oskay, Rönesans döneminde perspektif ile ilgili Ģunları 

belirtmektedir: 

 

Görünen gerçekliği aktarma konusunda mekanik perspektif 

aracı gibi yöntemler kullanılarak, oldukça yaratıcı ve gerçeğe uygun 

çözümlemelere ulaĢılmasına rağmen sanatçıların ve bu konu üzerine 

çalıĢan matematikçilerin çalıĢmaları son bulmamıĢtır. Görünen 

gerçekliğin ötesine geçerek yansımanın gerçekliği üzerine 

araĢtırmalarına devam etmiĢlerdir(Oskay, 2013: 38).  

 

16. Yüzyıldan sonra, Marksist estetik gerçekçilik konusunda sanat ve 

toplumsal düzen arasındaki bağı yaratarak gerçekçilik akımının kuramsal yönünü 

ortaya koymuĢtur. Marksist estetik genel anlamda Marx, Engels ve Plehanov‟un 

sanatsal ürün ile ekonomik yapının iliĢkisi üstüne ortaya koydukları çalıĢmaları 

kapsamı içine almaktadır. Kısaca, sanatın da diğer tüm düĢünsel yaklaĢımlarla benzer 

Ģekilde çağının ekonomik durumuyla oluĢan üst yapı öğesi bulunmaktadır. Bununla 

iliĢkili olarak, toplumun üretim sistemi, yeni üretim araçlarını kimin, nasıl 

faydalandığı, emek ve değer bağının ne Ģekilde biçimlendiği gibi Ģeyler toplumda 

ortaya koyulan sanat eserlerini de doğrudan etkilemektedir. Engels, insanın doğayı 

değiĢtirerek müdahalelerde bulunduğunu düĢünmektedir. Marksist estetikçiler, 

gerçekçilik yöntemlerini Natüralizm, eleĢtirel gerçekçilik ve toplumcu gerçekçilik 

olarak üçe ana bölüm altında savunmaktadır. Hayatı tüm yönleriyle ele alan 

Natüralizmi bir tür yüzey olarak düĢünen Marksistlere göre hakiki gerçekçilik, özü 

yansıtmaktır. Gerçekçilik eleĢtirel gerçekçilik gibi tarihsel duruma eleĢtirel bir 

çerçeve ile yaklaĢan burjuva bakıĢ açısından uzak durarak, devrimci olmalıdır ve iĢçi 

sınıfının eğitimini sağlamalıdır. Bu eğitim, romanlardaki ya da filmlerdeki 

kahramanlar ve okuyucu ya da seyirci arasında oluĢan özdeĢleĢme 

mekanizmalarından faydalanılarak, yani uyumlu kahramanlar oluĢturarak mümkün 

olabilir(Önbayrak, 2008). 



63 
 

Modern resim sanatında gerçekliğin parçalanmasının, belli baĢlı toplumsal 

ve psikolojik nedenleri bulunmaktadır. Birey ve bireyin yabancılaĢması, sanat 

eserlerinde ortaya koyulan parçalanmanın sebepleri arasında en önemlilerinden bir 

tanesidir. Bir sanat eserinin yapısını ve anlamını biçimlendiren bu olgular, resim ve 

edebiyatta yaratıcı süreçlerin meydana gelmesine sebep olmuĢtur. Resim sanatında 

biçimin parçalanmasıyla anlatım bulan gerçeklik ve mekân parçalanması ile 

edebiyatta anlatımın parçalanması yabancılık duygusunun etkileriyle bağlantılı 

durumlar olarak düĢünülmektedir. YabancılaĢma kavramı Marksist yaklaĢım 

tarafından ortaya koyulmuĢtur. YabancılaĢma, modern dönemde meydana gelen 

üretim iliĢkilerindeki karmaĢıklaĢmanın sonucu olarak ortaya çıkmıĢtır. Marksist 

felsefenin ilk defa dikkat çektiği bir kavram olan yabancılaĢma, insanın kendi 

doğasına sırt çevirmesi, insan türünün geliĢtirdiği insana özgü özellikleri bırakması 

ve insana özgü olmayan özelliklerin meydana gelmesi sonucu yaĢandığı kabul edilen 

bir durum olarak düĢünülmektedir. Marksist felsefede yabancılaĢma, özel mülkiyetin 

kendini göstermesi ve bunun etkileriyle de bağlantılıdır(Yılmaz, 2010). 

19. Yüzyıl yaĢanan teknolojik geliĢmeler nedeniyle makinelerin çağı 

olmuĢtur. El üretimiyle meydana getirilen birçok ürün değerini kaybetmiĢtir. Bunun 

en büyük nedeni, makine üretimi nesnelerin el üretimine göre daha sağlam ve daha 

ucuz olmasından kaynaklanmaktadır. Makinelerden önce, birçok birey için 

bulunması mümkün olmayan nesneler makine çağıyla kolay bulunur olmuĢtur. Bu 

nedenle makinelerin mucizeler yarattığı kabul edilmektedir. Tam bu geliĢmeler 

yaĢanırken, fotoğraf makinası keĢfedilmiĢtir ve bu görüĢ ile iliĢkili olarak makine 

tarafından aktarılan görüntülerin en gerçek olanı aktardığı kabul edilmektedir. Ġnsani 

etkilerin en az seviyede olduğu, yorumsuz olan bu üretimler sayesinde gerçeklik 

herkesin ulaĢabildiği bir Ģey haline gelmiĢtir(Oskay, 2013). 

 

Fotoğraf makinesi Camera Obscura denilen karanlık kutuya 

ve iğne deliği görüntüsünün ilk tanımına 13.Yüzyıl‟da Arap 

yazmalarında rastlanır. Daha sonra 15.yy.da Lenoardo Da Vinci 

karanlık kutunun ayrıntılı bir tanımını yapar. 17.yy'da Camera 

Obscuralar, kendilerine pratik bir kullanım alanı bulurlar  manzara 

ve mimari resimler yapan ressamlar, karanlık kutuları,  arkasına 

koydukları Ģeffaf kağıtlar üzerine perspektifi düzgün resimler 

yapmak için kullanmaya baĢlarlar. 1826 yılında Jozeph Niepçe, 



64 
 

tarihin bir yüzey üzerine kaydedilen ilk görüntüsünü elde etmeyi 

baĢardığında artık her Ģey değiĢmeye baĢlar(Tunç ve Aytekin, 2011: 

4). 

 

MakineleĢmeyle birlikte insanın hayatına giren hız ile birlikte insanın 

algılarında gerçekleĢen değiĢimler, resim sanatında da köklü değiĢimlere neden 

olmuĢtur. Hız olgusu görselliği algılamada bir parçalanmaya neden olduğundan 

dolayı üretilen görüntülerde çeĢitli Ģekilerde parçalanmalar meydana gelmeye 

baĢlamıĢtır. MakineleĢmeyle ilgili olarak yükselen ritim, hayatın her noktasına 

yayılmıĢtır(Yılmaz, 2010).   

Bu noktada 19. Yüzyıl, bilinçli bir Ģekilde gerçeklikle ilgili yaklaĢımların 

ortaya konduğu dönem olduğu düĢünülmektedir. 1839 yılında fotoğraf makinesinin 

icadıyla plastik sanatlar konusunun önemi tartıĢılmaya baĢlanırken, Gustav Courbet, 

Paul Cezanne, Marcel Duchamp, Rene Magritte, gibi önemli ressamlar resimlerinde 

bu buluĢtan faydalanmıĢlardır(ġarbalkanlı, 2010). 

 

Tarihçi Hainrich Schwartz‟e göre; fotoğraf ikili bir anlama 

sahiptir. Ona göre fotoğraf; hem gerçeğe sadık bir kopyalama 

aracıdır, hem de ondan birçok kopya yapılabilir. Fotoğrafın 

çoğaltılabilmesi süreci ile ilgili düĢüncelere Walter Benjamin‟in 

çalıĢmalarında da rastlıyoruz. Walter Benjamin, Mekanik Yeniden 

Üretim Çağında Sanat Yapıtı adlı çalıĢmasında, mekanik yeniden 

üretimin sanat yapıtına olan etkisinin onun tekilliğini ortadan 

kaldırması olduğunu söyler. Bu Ģekilde sanat yapıtı tekilliğinin ona 

sunduğu etki alanın aurasını kaybedecektir. Yeniden üretim ile sanat 

yapıtı evlerimize kadar girecek ve sergilenmiĢ orjinalin aurası 

yitecektir. Fotoğraf ve sinema bu sürecin içerisinde yer almaktadır. 

Sinema, ses ve görüntüyü birleĢtirerek gerçekliği yeniden üretirken, 

fotoğraf da kendini özellikle yazılı basında gerçekliği çoğaltarak 

varlık bulur(ġarbalkanlı, 2010: 38).  

 

Fotoğraf makinasının keĢfedilmesiyle görüntüler çoğaltılabilir bir duruma 

gelmiĢtir. Bu nedenle, mimetik anlatımı kullanan sanat için değiĢim zorunlu duruma 

gelmiĢtir. Fotoğraf ortaya çıkana kadar, eserleriyle belgeleme iĢini yerine getiren 



65 
 

ressamlar, belgelemek istedikleri konuyu tüm detaylarıyla tuvallerine aktarmaya 

çalıĢmıĢlardır. Ancak, fotoğraf makinası bu iĢi, daha kısa zamanda, daha doğru ve 

maliyeti düĢük yapmaya baĢlamıĢtır. Bunun sonucunda, sanatçılar fotoğrafın 

yapamadığını yapmak için sanatlarında bir değiĢim gerçekleĢtirmeye doğru yol 

almaya baĢlamıĢlardır(Oskay, 2013). 

George Lukacs‟ın da açıkladığı gibi, önemli olan, görünen gerçekliğin 

altında bulunan gerçeği ortaya çıkarmak, irdelemek, gerçekliğin özünü daha derinden 

kavrayarak yeni bir dünyanın kuruluĢuna katkıda bulunmaktır. Gerçekçi düĢüncenin 

yaĢadığı değiĢim, fotoğrafın keĢfiyle yeni bir anlam kazanmıĢ, nesnel gerçeğin yani 

dıĢ dünyanın olduğu gibi saptanması sorgulama biçimlerinin ortaya çıkmasına neden 

olmuĢtur(ġarbalkanlı, 2010). 

Fotoğrafın icadı, modern dönemde gerçekleĢmiĢtir. Modern sanatta 

çıkmaza giren sanatçılar gerçeklik ve mimetik anlayıĢı terk etmeyi tercih etmiĢlerdir. 

Pozitif bilim anlayıĢını kabul eden modernite, metafizik bilgileri reddederek, 

rasyonel gerçekliği olan, olgusal ve maddesel olanı kabul etmektedir. Akılı merkez 

alan rasyonelistler, gerçekliğin bilgisine ancak akıl yolu ile kavrayabileceklerini 

savunmaktadır. Bu bağlamda, modernitede gerçekliğin insanın dıĢında olduğunu ve 

insanın gerçekliğe bir katkısı olamayacağı düĢüncesi benimsenmiĢtir(Lapi, 1999). 

Empresyonizm‟de tabiat görüntüleri tuvale yansıtılarak gerçeklik 

aktarılmaya çalıĢılmaktadır. Fakat, sanatçı gördüğü nesneleri bir duyum olarak 

aktarmaktadır. Ayrıca, makineleĢmeyle alakalı olarak bahsedildiği üzere, zaman 

algısı sanatta önem kazanmaya baĢlamıĢtır. Buna örnek olarak Monet günün çeĢitli 

zamanalarında aynı dıĢ mekan resimlerini yapmaktadır(MaltaĢ, 2012). Sanat dalları 

arasında resim sanatı fotoğrafın icadından en çok zarar gören sanat dalı olmuĢtur. 

Sanatçılar bu nedenle, doğa ve nesneleri tuvale aktarma Ģekillerini değiĢtirmelerine 

neden olmuĢtur ve en çokta izlenimci ressamlarda görülmektedir. Bu doğrultuda, 

izlenimciler için gerçeklik, görünen biçim olarak kabul edilmektedir. Görüntü içinde 

ayrıntıyı yakalayabilmek için insan görüĢüyle fotoğraf makinası arasında iliĢki 

sağlamaya çalıĢmaktadır. Ġzlenimciler, fotoğraf makinasında bulunan ıĢık, optik ve 

resmetme Ģeklinden oldukça etkilenmiĢtir(Oskay, 2013). 

Ġzlenimcilikte, görüntünün parçalanması, görüntünün gerçeklikten 



66 
 

kurtularak bir olay olarak irdelenmesiyle bağlantılı bir biçimde gerçekleĢmektedir. 

Resimde gerçeği yansıtmak yerine, görüntüye sahip olunmasıyla anlık görüntünün 

aktarma isteğiyle, resim alanında renk ve biçim parçalanmalarını meydana 

getirmiĢtir. Bu parçalanmalar izlenimciliğin görüntüyle bağlantılı olarak 

gerçekleĢtirdiği değiĢimlerle ortaya koyulmaktadır(Yılmaz, 2010).  

Modernizmde gerçekliğin ve görüntünün parçalanması en belirgin olarak 

ise Kübizm akımında saptanmaktadır. Kübizm, resim sanatında ilk defa duyumsallık, 

duygusallık, coĢkusallık gibi merkezlerin yaratıcılıktaki yerine seçenek olarak 

mantıksallık ve akılcılığı getiren bir akım olmasıyla diğerlerinden farklılaĢmaktadır. 

Tamamen modern bir sanat akımı olan Kübizm, özne ve nesne arasındaki uzaklığın 

özelliğine hareket ve zaman boyutlarını katarak biçim oluĢturmayı sağlayan bir akım 

olmuĢtur(Yılmaz, 2010). Kübizm ile sanatçılar görünen gerçekliğin çeĢitli 

boyutlarını eserlerine yansıtmaktadır. Yani, nesnelerin birçok noktadan görünen 

yüzeyini aktarmaktadır. Kübizmle resim sanatı, üç boyutlu yanılsama yaratma 

iĢlevini terk etmiĢtir. Herhangi nesnenin artık resme aktarılması mimetik bir 

anlayıĢtan ziyade, aklın analitik olarak yaptığı çıkarımların, yani nesnenin algılanan 

Ģekilde yansıtılmasını içermektedir. Bu nedenle, sanatta görmenin önceliği yerini 

akılla kavranmıĢ evren anlayıĢına bırakmıĢtır(MaltaĢ, 2012). Kübist akımın algılama 

ve düĢünme Ģeklinin temellerindeki özelliklerden Kübizmin parçaladığı gerçeklik 

meydana gelmektedir. Picasso ve Kübizm hakkında gerçekleĢtirdiği incelemelerinde 

John Berger, Kübizm‟in ortaya çıkıĢının ayrıntılarında Kübizmin diğer yapılardaki 

geliĢmelere olan uzaklığını incelemektedir. Berger, Planck‟ın 1901 de sunduğu 

Quantum Teorisi, Einstein‟in Özel Rölativite Kuramı, gezegenlerin matematiksel 

hesapların ve ilerleme gösteren teknolojinin yardımıyla keĢfedilmesi gibi fizik 

biliminin ilerlemelerinin Kübizm ile iliĢkisini ortaya koymuĢtur(Yılmaz, 2010). 

Kübizm bünyesindeki sanatçıların gerçekliği parçalama giriĢimi hareket 

ederek yaptığı gözlemlerele bağlantılıdır. Nesnenin çevresinde gezen sanatçı, süreç 

olarak kabul ettiği çok boyutluluğu zaman ile bağlantılayarak tuvalde yeni bir 

anlatım olanağı sunmaktadır. OluĢturulan biçimlerde dünyadan bir nesneden yola 

çıkıldığı görülmektedir. Ancak, formu aktarırken içsel gerçekliği ortaya koymak için 

nesnenin görüntüsü geleneksel sunumu farklılaĢtırılmıĢtır. Bu farklılaĢma yalınlığı 



67 
 

barındıran bir üslupla gerçekleĢirken resim yüzeyinde fotoğraf ve yazı kullanımı renk 

kullanımını azalmaktadır. Bu noktada kolaj tekniği önem kazanmaktadır(Koçak, 46; 

Yılmaz, 2010: 73‟deki alıntı).  

Kübizmin ardından Duchamp‟ın ve sonrasında birçok sanatçının gerçek 

nesneleri sanat eseri olarak sergilemesi ile aslında sanatta yüksek sanat alçak sanat 

sorgulamalarının yanı sıra gerçeklik sorgulamalarına da neden olmuĢtur. Ayrıca 

1960‟lı yıllarda ortaya çıkan Body Art ile sanatçının kendi gerçek bedenini sanat 

eseri haline getirmesi gerçeklik sorgulamalarına dahil edilebilir. 

Modernizmde meydana gelen bu geliĢmeler aslında postmodernitede 

karĢılaĢılan yapı sökümün temellerini oluĢturmaktadır. Gerçeğin iç gerçek haline 

dönüĢtüğü, tüketilen, sistemin izin verdiği ölçüde yeniden üretildiği bir ortamda, 

sökme, gerçeğin bulunması ya da yeniden tanımlaması gibi görülmemektedir. Tam 

tersine, sökme sistemin bütününü oluĢturan parçaların ve iç bağlantıların ortaya 

koyulmasıyla, yapının bütünlüğüne doğruluk kazandırmaktadır. Bu tutum içerisinde 

sökme anlayıĢı, bilincin gerçeği nasıl elde ettiğinin altını çizmektedir. Ancak bunu 

bilinçten nesneye doğru yapmamaktadır(Kahraman, 2002). 

Postmodern sanatta gerçeklik algısında yaĢanan parçalanmaların nedeni 

modern sanat ile ortaya çıkmaya baĢlamıĢtır. Modern sanatta ortaya çıkan akımlar 

arasında en çok Empresyonizm‟de ve Kübizmde baĢlayan parçalanan gerçeklik algısı 

biçimsel olarak kendisini göstermiĢ, ancak postmodern sanatta biçim ve içerik 

parçalanması ile daha ileri boyuta taĢınmıĢtır. 

Postmodernitede her Ģey kiĢiden kiĢiye değiĢmektedir. Mutlak bir gerçek, 

mutlak bir doğru bulunmamaktadır. Gerçeklik, modernitenin tersine insanın dıĢında 

değil içinde yer almaktadır. Hatta gerçek yalnızca öznenin kendisiyle varlığını ortaya 

koymakta ve öznenin yorumuyla ilgilenmektedir. Modernite „gerçeklikten kopuk bir 

yorum olamaz‟ fikrini kabul ederken, postmodernite ise „yorumdan kopuk bir 

gerçeklik olamaz‟ düĢüncesini kabul etmiĢtir. Modernitede kabul gören Pozitif Bilim 

anlayıĢı bir önermeyi ya doğru ya da yanlıĢ olarak görürken, postmodernite tüm 

açmazları zorlayarak, her özneye ve yoruma barındırmaktadır. Bu nedenle, 



68 
 

postmodernitede çeĢitli kimliklerin meydana gelmesi ve gerçeğin parçalanması 

mümkündür(Lapi, 1999).  

Günümüz postmodern yaĢayıĢ, algılama ve düĢünce düzeninde gerçek; 

merkezsiz olarak görülebilecek yapıda, kesin olmayan, bireyin deneyim, kültür ve 

yaĢam Ģekliyle bağlantılı olarak kiĢiden kiĢiye, toplumdan topluma ve durumdan 

duruma değiĢmektedir. Bireyin deneyimlediği gerçek, kendisinin meydana getirdiği 

gerçekliktir(Çolak, 2008). 

Postmodern sanatta, gerçeklik kavramı tüm zamanlarda olduğu gibi 

problemleri içerisinde barındıran bir kavram olarak varlığını sürdürmektedir. Buna 

ek olarak, postmodern sanatta diğer bir önemli nokta ise, kavramlarda olduğu gibi 

sanatın neyi kapsadığı değil, neleri kapsamadığında oluĢabileceğini ve bir temsil 

gücü taĢıyabileceğini anlamak önem taĢımaktadır. Bugün sanatı da kapsayacak 

Ģekilde, tüm Ģeyleri belirleyen en büyük sorunun temsil kavramında meydana gelen 

sorunlar olmasıdır. Ayrıca, temsil gerçeğinin yok olması düĢünülürse, postmodern 

sanatın varlığını devam ettirmesi kolay olmayacaktır. Çünkü, modernizmin temsille 

kurduğu bağlantı sayesinde tanımladığını kabul etmek gerekmektedir. Bununla 

bağlıntılı olarak, postmodern sanatın temsil kavramının kazandığı içeriğinin 

belirlenebileceğini söylemek doğru olacaktır. Temsil konusunda yapılan irdelemeler 

sanatın kendisini bir temsil bağlamı ve dolayımı olarak görmesi aslında onun 

kendisini bir anlamda da ikincilleĢtirmesi gibi sonuçları bulunmaktadır. Çünkü; 

postmodernizm gerçekliğin değiĢtirildiği veya tekrar üretildiği alan olmaktan çıkarak 

kendine ait gerçekliğini ortaya koyduğunda bu konuda bazı yanıtlar bulabilecektir. 

Sanatın gerçeği ancak o zaman dıĢsal gerçeklik yerine içsel bir gerçeklik 

olacaktır(ġarbalkanlı, 2010). 

Charles Pierre Baudrellaire gerçeklik ile ilgili Ģunları söylemektedir; 

gündelik gerçeklik dıĢında baĢka bir gerçekliğin de olduğu fark edilmiĢtir. Bu 

gerçeklikler ilk anda benzer görünmektedir, yani içsel gerçeklik ortaya çıkmak için 

dıĢsal gerçekliği kullanmaktadır. Ġdeoloji ve kuram postsanatı destekler: 

postsanatçılar sıradan Ģeyleri göstergeler olarak kullanmaktadır(Kuspit, 2014).  

 



69 
 

Ġçsel ve dıĢsal gerçeklik algısı modern sanat tarafından bir 

kez sarsılan izleyici, bir daha kendini rahat hissedemez. Ne var ki 

postmodern sanatçı, izleyiciyi rahatsız etmek istemez; bunun yerine 

ona ayna tutarak onu onaylamak ister; böylece sanki olası tek bakıĢ 

açısı buymuĢ gibi söz konusu izleyicinin kendine olan inancını, 

gerçekliğe ve yaĢama olan bakıĢını doğrulamıĢ olur(Kuspit, 2014: 

72). 

 

Toplumun her alanında yaĢanan değiĢimlerin sanata yansıması sonucunda, 

postmodern sanatçı gerçekliği kendi deneyimleyip algıladığı Ģekilde tekrar 

biçimlendirmektedir. Ġmajlar ve gerçek arasında ayrım yapmak postmodern dönemde 

zorlaĢmaktadır. Gerçeklik duygumuzu karmaĢık hale getiren bir imaj ve bilgi 

yoğunluğu içinde, gösterge ve imajların çokluğu gerçek ve gerçek olmayan 

arasındaki farkı da yok etmektedir(Çolak, 2008). 

Son yıllarda ise sanat, teknolojik geliĢmelerin gerçekleĢmesiyle sanatsal 

ürünleri oluĢturma sürecinde bilgisayarın etkisinde kalmıĢtır. Bu etkinin sonucunda 

gerçeğin anlamı, içeriği ve algısında belirli değiĢimler gerçekleĢmiĢtir. Sanal 

gerçekliğin meydana getirdiği yenilikler eserlerde yeni yaratım Ģekillerinin 

oluĢmasını sağlamıĢtır. Bu nedenle dijitalleĢen sanat, diğer alanların değiĢimine 

neden olarak, etkileyerek yeniden üretimlerinin irdelenmesine çeĢitli bakıĢ açıları 

kazandırmıĢ ve farklı disiplinleri birleĢtiren eserlerde bir takım değiĢimlerin 

gerçekleĢmesini sağlamıĢtır(ġarbalkanlı, 2010).  

Son yıllarda meydana gelen dijital değiĢimin oluĢturduğu evrende, insanlık 

için teknoloji, sınırsız bilgi ve video teknolojisi nedeniyle her birey sanatçı olma 

Ģansını elde etmiĢtir. Bu gerçek sanatsal yaratıcılık eylemini zıt bir duruma getirebilir 

ve iĢlemsel bir boyut gibi basitleĢtirerek estetik varlık algısında parçalanmaya 

sebebiyet vermiĢtir. Sınırları olmayan bu yeni alanda sanat, sanatçı ve sanat eseri 

algısını tekrar Ģekillendirerek estetik algılayıĢı değiĢtirme gidiĢatına girmeye zorunlu 

hale getirmiĢtir(Çandırcı, 2010).  

 

 



70 
 

Sanat alanında gerçekçilik konusunda bir diğer sanatsal yaklaĢım biçimi 

ise fotogerçekçilik(hipergerçekçilik) akımıdır. 1980‟lerde Baudrillard‟ın simülasyon
1
 

ve yüksek gerçek ile ilgili incelemeleri sanat dünyasında bu akımın ortaya çıkmasına 

sebep olmuĢtur. Postmodern toplumda bu sanat hareketi övgüden eleĢtiriye çok farklı 

eleĢtiriler almaktadır(ġarbalkanlı, 2010).  

 

Postmodern dönemin sanatsal gerçeğe getirdiği ilk ve belki 

de en önemli eleĢtiri gerçeğin tekilliğinin de doğallığının da kabul 

edilmemesidir. Postmodern dönemin gerçeği, gerçeğin bir derece üst 

türevinden kaynaklanmamaktadır ve bu nedenle imgesel değil, ancak 

simgeseldir. Simge, yüksekgerçek (hyperreal) bir olgudur. Böylesi 

bir gerçekliğin doğal mekanda üretilmesine olanak yoktur doğal 

mekan dıĢlandığı için gerçeğin bilinçle kurduğu iliĢki de basit bir 

soyutlamaya ya da yabancılaĢmaya dayanmayacaktır(Kahraman, 

2002: 185).  

 

Günümüz sanatında hyperrealist çalıĢmalar ortaya koyarak gerçeklik ile 

ilgili sorgulamalara neden olan Türk sanatçı Taner Ceylan ve Avustralyalı heykeltraĢ 

iyi birer örnek niteliğindedir. 

Resim: 1, Ron Mueck, In Bed, 2005 

https://www.qagoma.qld.gov.au/GOMA10hub/artists/ron-mueck 

EriĢim Tarihi: 19.10.2018 

 

 

                                                           
1
Latince “virtualis” sözcüğünden gelen “sanal” kavramı, varolmayan ancak sanrılarla varolduğu düĢünülen Ģeyler 

için kullanılır. Ġngilizce‟ye virtual olarak geçen kavramın Türkçe karĢılığı sanal olarak belirlenmiĢtir(Kınlı, 

2011).  

https://www.qagoma.qld.gov.au/GOMA10hub/artists/ron-mueck


71 
 

 

Resim: 2, Taner Ceylan, Levitation, 2016 

http://tanerceylan.com/works/levitation/ 

EriĢim Tarihi:19.01.2018 

 

20. yüzyıl‟ın ilk yarısı geçerken, düĢünsel yaklaĢım biçimleriyle sanatta 

gerçeklik algısını ve sanatçıları önemli derecede etkileyen kuramcı Jean 

Baudrillard‟ın simülasyon kuramıdır. Simülasyon kuramı ile bağlantılı olarak 

incelediği hipergerçeklik de üstünde durulması gereken önemli bir noktadır. 

Baudrillard‟ın çağdaĢı bazı sanatçılar Hipergerçeklik kuramına tutunarak eserler 

üretmiĢtir. Ancak Baudrillard bu sanatçıları eleĢtirmektedir. 

 

4.2.2.1. Postmodern Gerçekliğin Kuramcısı: Jean Baudrillard 

Postmodernitenin önemli kuramcılarından biri olan Baudrillard‟a göre; 

gerçeklik artık gösterenler, gösterileni yansıtmayacak kadar uzak bir mesafededir. 

Ancak onun bir türevi ya da türevinin türevi olarak ortaya çıkmaktadır. Yani hiper-

gerçektir ve böylelikle gösterge, gerçekliğin hakikatsiz bir yansımasıdır(ġahiner, 

2015). Baudrillard‟ın hiper-gerçeklik olarak ortaya koyduğu Ģey, orijinal olmayanın 

yaygınlaĢması ve bir simülasyon evreninde kendi gerçekliğimiz sandığımız Ģeylerin 

oluĢturulmasıdır. Sanat birbirini takip eden simülasyon aĢamalarına girmektedir ve 

bunların hepsi, ortaya koymayı amaçladığı gerçeklikten daha da 

uzaklaĢmaktadır(Whitham ve Pooke, 2013). Baudrillard‟ın en önemli kuramı olan 

simülasyon kuramı bu ana düĢünceler üzerinde Ģekillenmektedir. Bu simülasyon 

http://tanerceylan.com/works/levitation/


72 
 

evreninde her Ģey birbirine benzemektedir ve hiper-gerçekliği bunlar 

oluĢturmaktadır. 

Simülasyon kuramı, Baudrillard‟ın söylemiyle, Postmodern Batı 

toplumunu inceleyen ve bunu temel alarak elde ettiği sonuçlarla çağdaĢ gerçeklik 

algısını tartıĢılabilir bir hale getiren bir inceleme olarak açıklanabilir. Simülasyon 

tanım olarak gerçekten ve fiili olarak var olmayan bir Ģeyi ya da durumu bütün 

bileĢenleriyle birlikte, gerçekmiĢ ve fiilen varmıĢ gibi gösterme durumu olarak 

tanımlanabilir. Simülasyon kuramının, postmodern Batı topumlarının düzenlerine bir 

baĢkaldırı ve saldırı amacı bulunmaktadır. BaĢta sistemin temeli Kapitalizm‟e bağlı 

ekonomi ve onu destekleyen bireylere saldırılmaktadır. Badrillard‟a göre simülasyon 

kuramı ve hipregerçeklik aynı Ģeyi iĢaret etmektedir. Simülasyon, gerçeğin tüm 

özelliklerini barındıran ancak gerçek olmayan Ģeydir. Baudrillard‟a göre, gerçeklik 

parçalanmıĢ ve insanlar gerçeğin yerine kurgulanmıĢ yapay gerçekliğin içinde 

simülakrlarla yaĢamaktadır(Çandırcı, 2010). 

Gerçeklik, postmodernizme göre kanıtlanabilir ya da ölçülebilir değildir. 

Hipergerçeklik; gerçek ve onun sahtesinin, sanal bir benzerlik içinde birbirinden ayırt 

edilemediği bir alanı iĢaret etmektedir(ġahiner, 2013). 

Baudrillard‟ın simülasyon teorisi temel olarak epistemolojiye ve Batı‟nın 

rasyonelizme olan inancına tepki göstermektedir. Nietzsche‟nin yolundan giderek, 

dünya düzeninin bozulmasının adımlarını, Batı‟da gerçeklik kavramının değiĢimi 

olarak görmektedir. Ayrıca, Baudrillard hipergerçeklik ve sanal gerçeklik 

kavramlarını öne sürerek bu Ģekilde bu konuya dikkat çekmektedir(Güzel, 2015). 

Baudrillard simülakr düzeninin aĢamalarını tarihsel açıdan Ģu Ģekilde 

sıralamaktadır: 

Rönesans‟tan bu yana, değer yasasındaki değiĢmelere paralel 

olarak art arda ortaya çıkan üç simülakr düzenine göre; 

- Rönesans‟tan sanayi devrimine „klasik‟ dönemi belirleyen 

biçim kopyalama  

- SanayileĢme dönemine egemen biçim üretim  

- Kodun belirlediği güncel evredeyse egemen biçim 



73 
 

simülasyondur.  

Birinci basamaktaki simülakr doğal değer yasası, ikinci 

basamaktaki simülakr ticari değer yasası, üçüncü basamaktaki 

simülakr ise yapısal değer yasası tarafından belirlenmektedir(Güzel, 

2015: 68). 

Baudrillard gerçeğin yok oluĢunu haber vermektedir. Fakat o, 

ontolojik gerçekliğin kayboluĢundan bahsetmemektedir. Onun için 

var olan, yani göstergeler mevcuttur. “ġeyler” vardır. Ama bugün, 

onun bilgisinin bize aktarılması veya iletilmesinde problemler vardır. 

Yani araya aracı girdiği durumlarda gösteren sistemi veya 

epistemolojik töz sistemi bir simülasyona yani kopyanın kopyasına 

dönüĢebilmektedir. Ayrıca postmodern dönem düĢüncesine hâkim 

olduğu biçimiyle, Ģeylerin bilgisini edinme sürecimize müdahale 

edebilen faktörler vardır. Bu örneğin Foucault‟da iktidar iken, 

Baudrillard‟da üretim güçleri olabilmektedir(Güzel, 2015: 69). 

 

Gerçeklik kavramı üstünde bazı yaklaĢımlarda bulunan Baudrillard, artık 

gerçekliğin içeriğini farklı biçimde tanımlamaktadır yani gerçeklik kavramının 

içeriğini olumsuz bir anlam katarak içini boĢaltmaktadır. Hatta bunu bir adım daha 

öteye taĢıyarak artık daha önce bahsedilen biçimde gerçekliğin olmadığını iddia 

etmektedir. Artık kendisinin dıĢında herhangi gerçeklikle bağlantı kurmadan, bir 

imgenin yalnız baĢına varlığını devam ettirdiğini ve bu tür imgelerden türeyen bir 

hipergerçekliğin oluĢtuğunu iddaa etmektedir(MaltaĢ, 2012). 

Baudrillard‟a göre, Postmodern dönem toplumuna ait bu hipergerçeklik 

dönemine geçiĢin aĢamaları bulunmaktadır. Soyal kültürde göstergeler dört aĢamada 

geliĢmektedir. Birinci aĢama, göstergelerin yani sözcüklerle imgelerin gerçekliğin 

yansımaları olarak geliĢtirildiği aĢamaya karĢılık gelmektedir. Ġkinci aĢamada, 

göstergeler bundan böyle gerçeği daha hoĢ göstermeye hatta çarpıtmaya 

baĢlamaktadır. Buna rağmen gerçeklikten tamamen bir kopuĢ mümkün olmadığı için 

göstergeler gerçekliği yansıtmayı sürdürmektedir. Ancak üçüncü ve dördüncü 

aĢamalara gelindiğinde göstergeler ve simülasyon artık gerçekliğin yerini almaktadır. 

Tüm bunların sonucunda da sembolik bir topluma geçiĢ sağlanmıĢtır. Söz konusu 

toplum, insanların iliĢkilerinde bile yalnızca sembolik iliĢkiler içerisinde olduğu bir 

simülakrumdur. Ayrıca bu toplumda epistemolojik gerçeklik ya da gerçeklikten söz 



74 
 

edilemez. Artık söz konusu tek gerçeklik hipergerçeklik olarak sunulan 

gerçekliktir(Güzel, 2015).  

Bu konu için iyi bir örnek oluĢturabilecek bir haberde, fütürist bir bilim 

adamı olan Ray Kurzweil, belirli elektriksel hareketlerle çalıĢan zihnimizin 

bedenlerimiz öldüğünde sanal bir gerçeklik alanında yaĢamaya devam edebileceğine 

inanmaktadır. Kurzweil‟e göre; zihnimizdeki bilgiler ve anılar beden öldükten sonra 

bu sanal mekana aktarılarak sonsuz yaĢama sahip olabilir. Bu düĢünce eskiden 

sıklıkla felsefenin sorguladığı soruların gündeme gelerek bu dünyanın da bir 

illüzyon(yanılsama) olup olmadığının tartıĢmalarına yol açmaktadır. Artık 

yaĢadığımız toplumda sanal gerçekliğin kendisi, önceleri tek gerçeklik olarak 

düĢündüğümüz dünyanın yerine koymaktadır. Bu yaĢanan geliĢmeler, Baudrillard‟ın 

teorik olarak ortaya koyduğu sanal gerçekliğin gerçeğin yerini aldığı görüĢünün 

ispatıdır(Güzel, 2015). 

Postmodern dönemde teknoloji, bireyi gerçek olduğunu kabul attiği bir 

dünyaya koymaktadır. Bireyin görerek doğru kabul ettiği bu dünya aslında tamamen 

kurgusal bir evrendir. Yani, tamamen imajlardan oluĢan dünyadır. Bunun tamamen 

bir kurgu olmasının nedeni ise, bu oluĢturan görüntüler üretilmekte ve 

tüketilmektedir(Güzel, 2015). 

Amerikalı teorisyen Eleanor Heartley, bu simülasyon ve hipergerçek 

düĢüncelerinin algılanmasını sağlamak için bir örnek vermektedir. Yokluğu fark bile 

edilmeyen bir gerçeklikten ayrılma olarak karakterize ettiği bu postmodern durumu 

örneklendirmek için, Orlando, Florida‟da tüm ayrıntıları planlanarak kurulan bir 

yapay yerleĢim yeri olan Celebration‟dan bahsetmektedir. Disney Ģirketinin kurduğu,  

Amerika‟da Ģiddetin ve suçun yüksek olduğu Ģehirlere seçenek olarak 

oluĢturulan(inĢa edilen) bu yerleĢim yerleri kopya ettiği gerçekliğin kaynağı, aslında 

örneği gerçek dünyada olan bir modele değil, Disney‟in kendi çizgi filmlerinde ve 

tema parklarında Ģekillendirdiği Amerikan kasaba mitolojisine dayanmaktadır. 

Celebration manevi yönün öne çıktığı masalımsı bir gerçekliğe geri dönüĢü 

gerçekleĢtirmektedir. Fakat bilinen anlamda bir Ģehri hakikat olarak ele almak 

gerekirse, Celebration bir hipergerçektir(Heartley, 2001). 

Genellikle taklit anlamına gelen „simülasyon‟ kavramını kullanan 

Baudrillard, film televizyon ve reklamcılığın imgelemi ile bilgisayar oyunlarının 



75 
 

„sanal gerçekliğinin‟ vs. gerçekliğin değiĢken kavram olduğu bir durumu yarattığını 

söylemektedir. Baudrillard‟a göre, sanat da diğer her Ģey gibidir. Gerçeklik ve 

simülasyon arasındaki sınırların yok olmasına yardımcı olan bir iĢaret dizisi 

kaybolan ya da artık mevcut olmayan bir Ģeyin kopyasıdır. Sanatçı aslında, gördüğü, 

hissettiği ve yorumladığı biçimiyle evrenin bir simülasyonunu 

oluĢturmaktır(Whitham ve Pooke, 2013). 

Simülasyon evreninde sanatın sistemin bir taĢıyıcısı, hatta 

üreticisi haline geldiğini savunan Baudrillard, günümüz Batı sanatını 

b   p     d   y       d   yüz y    olarak nitelemektedir(Çandırcı, 

2010: 9). Ona göre “sanat da her Ģeyin estetik bayağılık düzeyine 

yükseltilmesi yararına yanılsama arzusunu yitirmiĢ ve trans-estetik 

bir hale dönüĢmüĢtür”(Adanır, 26; Çandırcı, 2010: 9‟daki alıntı). 

Baudrillard‟ın, sanatın içinde bulunduğu duruma bu denli sert bir 

eleĢtirel söylemle yaklaĢması kuĢkusuz postmodern dönem 

estetiğinin radikal uygulamalarına duyduğu tepkiyle açıklanabilir. 

Çünkü önceleri sanat insanları, yarattığı illüzyona inandırmak gibi 

bir misyonu yerine getirirken, günümüzde artık onları var olmayan 

bir gerçekliğe inandırma yoluna gitmektedir. Ve iĢte simülasyon da 

gerçekliğin bittiği yerde baĢlamakatadır. Bugün var olduğu iddia 

edilen bu durum, sanatın tüm üretim yöntemlerini ve ortaya koyduğu 

yapıtları kapsamaktadır. Çünkü anlatılagelenlerin gerçekliğinin söz 

konusu olduğu durumda, üretimlerini geleneksel yöntemlerle yapan 

sanatçı ile dijital teknoloji kullanan sanatçı tam bir farksızlık 

içerisinde aynı amaca hizmet eder durumda görünmektedir(Çandırcı, 

2010: 9). 

 

Bu gerçeklik anlayıĢı ile ilgili olarak sanat yapıtı artık ticari bir ürün haline 

gelmiĢ ve sanat gibi tarihteki tüm herĢeyin içi boĢaltılarak –miĢ gibi bir gerçeklikle 

hayat devam etmeye baĢlamıĢtır(Çandırcı, 2010). Jean Baudrillard, tüm bu ortaya 

koyduğu Ģeylerle iliĢkili olarak Kuspit‟in görüĢlerine katılarak geleneksel sanatın 

öldüğünü düĢünmektedir. Postmodern dünya simülakr bir dünyasıdır ve hiçbir 

noktada gerçeklikle iliĢkili olmayan gösterenlerin ve temsillerin sınırsız dolaĢımı 

bulunmaktadır. Jean Baudrillard yok olma ve cisimsizleĢme estetiği içinde sanatın 

maddesizleĢtirildiğini düĢünmektedir. Ona göre; sanat geri dönülemez bir reklamcılık 

alanı içine girerek kaybolmuĢtur ve simülasyon gerçek sanatın üstünü kapatmıĢtır. 

Gerçeğin üstünü kapatan simülasyon katmanlar halindedir ve bu katmanları geçerek 

gerçeği bulmak mümkün değildir. Sanat artık reklamın içerisine karıĢarak 



76 
 

gerçekliğini kaybetmiĢtir. Ayrıca, bilgisayar ve video teknolojisini kullanan herkes 

günümüzde yaratıcı birey haline gelmiĢtir ve bu gerçek sanatçının da ölmesini 

sağlamıĢtır. Artık, simülasyon evreninde, bu görüntülerle oynamaktan baĢka bir çare 

bulunmamaktadır(ġarbalkanlı, 2010). 

Sanatta ilk çağlardan baĢlayarak mimetik anlayıĢ sanatçılar tarafından 

benimsenmiĢtir. Sanatçılar mimetik anlayıĢ ile belgeleyici rolünü üstlenmiĢlerdir. 

Modernizme gelindiğinde fotoğrafın bulunması sanatçıların gerçeği taklit etmesini 

anlamsızlaĢtırmıĢ ve sanatçıları dıĢ gerçeklik yerine iç gerçekliğe yani duyulara 

yöneltmiĢtir. DıĢ gerçekliği taklit etme iĢini üstlenen fotoğraf gerçeği tekrar ve tekrar 

çoğaltarak yansımayı hatta yansımanın yansımasını oluĢturarak gerçeklik algısının 

parçalanmasına neden olmuĢtur. Postmodern dönemde dıĢ gerçekliğin 

karmaĢıklaĢması ve bulanıklaĢması ve bu parçalanma sanatçıların iç gerçekliğinin 

parçalanmasına neden olmuĢtur. Parçalanan bu gerçeklik algısı sanatta mekân 

konusunu da etkilemiĢtir.  

 

4.2.3. Mekâna Dair DüĢünsel YaklaĢımlar 

Mekân kavramı felsefeden baĢlayarak birçok disiplinin ilgilendiği bir 

kavram olmuĢtur. Kelime anlamı olarak: “yer, bulunulan yer anlamına 

gelmektedir”(TDK, 2011: 1645). “Mekân; Uzayın sınırlanmıĢ parçası... Aynı 

zamanda, mekân, bir mimari ürünün tek vazgeçilmez niteliği, bir mimari ürünü var 

eden temel koĢuldur”(Sözen ve Tanyeli, 2015: 157). Mimari bir öğe olarak mimari 

terimler sözlüğüne baktığımızda mekân, insanı çevresinden ayıran ve içinde 

eylemlerini devam ettirdiği alan olarak tanımlanmaktadır(Hasol, 2005). 

Gür‟ün tanımına göre mekân; insanların birbiriyle, nesnelerle ve nesnenin 

nesneyle olan uzaklıklarının ve iliĢkilerinin, kısacası insanı saran boĢluğun üç 

boyutlu bir anlatımı olarak düĢünülebilir. Mekân, üç boyutlu ölçülebilir objektif 

olarak var olan bir geçekliktir. Ayrıca, ölçülemeyen boyutları ile varsayılabilir, 

kavranabilir ve sübjektif olarak gerçekte var veya yok sayılabilir(Gür, 1996). 

Descartes‟ın düĢünceleri mekan oluĢumuna katkıda bulunan herĢeyin geniĢ 



77 
 

bir bütünün bir parçası olarak anlam taĢıdığı Ģeklindedir. Fenomenolojik 

betimlemelerde kabul edilen temel ilke, mekanın özü olabilecek her tür bilgiyi 

sağlayan her algının, bir bilgi kaynağı olmasıdır. Mekanın nesnesi, sadece maddi bir 

varlık olarak değil, anlam taĢıyan ve anlamlandırılan bir varlık olarak bilinç 

durumuna taĢınabilmektedir. Nesneler bilincimize nasıl görünüyorlarsa öyledir; 

bilinç ise nesneleri ve dünyayı anlamlandırmamızın bir bütünüdür(Mert, 2007). 

Cevizci mekânın tanımını; “var olanların içinde yer aldığı, tüm sınırlı 

büyüklükleri içine alan uçsuz bucaksız büyüklük, boĢluk, hiçlik durumudur”(Cevizci, 

1996: 359) Ģeklinde yapmıĢtır. Mekân, evrenin en temel, en önemli öğelerinden bir 

tanesidir. Evreni mekân olmadan ve ondan soyutlayarak düĢünmek biz insanlar 

açısından olanaksızdır. Madde mekân içinde var olmaktadır ve mekân içerisinde 

varlığını sürdürmektedir. Merleau-Ponty‟nin deyimiyle „varoluĢ 

mekânsaldır‟(Tümer, 1984). 

 

…Kant‟a göre mekan ve zaman sıradan bir nesne ya da olgu 

gibi (fiziksel, ampirik) düĢünülmemelidir. Çünkü mekân ve zaman 

nesneler ve olaylar hakkındaki gözlemlerin düzene sokulması ve 

kaydedilmesi için gerekli bir yapı ve sistemlerdir. Mekan ve zaman 

ampirik dünyaya ait değillerdir. Fakat her ikisi de gerçek dünyayı 

yakalamak ve anlamlandırmak için geliĢtirilmiĢ zihinsel araçların bir 

parçasıdır…(Nune, 18; Morkoç, 2013: s.4‟deki alıntı). 

 

 

4.2.4. Postmodern Sanatta Mekân 

Tüm tarih boyunca mekânla ilgili anlayıĢlardaki değiĢimler; düĢünsel 

yaklaĢımlarla ve toplumsal olaylardaki değiĢimlerle bağlantılı olarak gerçekleĢmiĢtir. 

Mimarlığın varoluĢ nedeni olan mekân kavramından bahsedildiğinde; mantıksal ve 

sezgisel verilerin ikisini bir bütün olarak kullanarak, sorunları detaylı olarak ele 

almak gerekmektedir. Bu bağlamda ele alınan mekân kavramı öncelikle pratik 

mekânda da yansımalarını bulan düĢünsel yanı ile değerlendirilmesi 

gerekmektedir(Serim, 1999). 

En eski uygalıklardan Mısır ve Yunan Uygarlıklarında objenin, mekânda 

ifade edilmesi önemlidir. Sembolik açıdan önemli olan yapı olarak objenin içinde ve 



78 
 

dıĢında yer alan boĢluk tanımlıdır. Gotik dönemde de objeyi algılamak ana amaçtır. 

Ancak, özellikle dıĢarıda kalan boĢluk tanımlanamaz; yani önemli olan objenin 

Ģeklini öne çıkarmaktır. Rönesans‟ta ise; dikeylik yerini yataylığa bırakırken 

mekânın biçimle bağlantısı önemsenmeye baĢlanmıĢtır. Bu dönemde mimari yapılar; 

kubbe, niĢ gibi boĢluğu tanımlayan biçimlerle ortaya koyulmaktadır. Biçimin 

algılanması üstüne oluĢturulmuĢ bir mimari yaklaĢım yerine; biçimin boĢlukla 

beraber algılandığı bir yaklaĢım, Rönesans'la gerçekleĢen düĢünsel değiĢimi 

yansıtmaktadır(Serim, 1999). Rönesans döneminde oluĢan biçim ve mekânın iliĢkisi 

bir anlamda perspektifin ortaya koyulabilmesi için ön ayak olmuĢtur. 

Rönesans'la değiĢen düĢünce yapısı, Aydınlanmanın toplumsal ve 

kavramsal açıdan ilk temellerini oluĢturmaktadır. Bu dönemde pozitif bilimlerde 

gerçekleĢen ilerleme, toplumun yeniden örgütlenmesi, ilgi alanlarının disiplinler 

bağlamında sınıflara ayrılması gibi değiĢimlerle oluĢan yeni yapılanma sürecinden, 

mekân da etkilenmiĢtir. Harvey‟e göre: Mekân doğal bir olgu olduğuna göre, 

mekânın fethi ve rasyonel biçimde düzenlenmesi modernleĢme projesinin ayrılmaz 

bir parçası haline gelmiĢtir(Serim, 1999). Mekân bir devamlılık içinde incelendiğinde 

18. Yüzyıl‟da baĢlayan farklılaĢmanın, toplumsal değiĢimle paralel olduğu 

görülmektedir. Bourdieu'nün söylediği gibi, mekânsal ve zamansal deneyimler 

toplumsal iliĢkilerin kodlanması ve yeniden üretiminde en önemli Ģey ise, o zaman 

bu deneyimlerin gösterim tarzında bir dönüĢüm kesin olarak toplumsal iliĢkilerde de 

bir dönüĢüm oluĢturmaktadır(Harvey, 2012). 

Yücel‟e göre, Avrupa'da Rönesans döneminde, sonrasında on dokuzuncu 

ve yirminci yüzyıllarda yaĢanan büyük toplumsal değiĢimlerin mimari mekânı da 

etkilediği ve bu perspektiften bakıldığında mimari mekânı; salt biçimsel 

görünümünün ötesinde bir morfolojik yapı ve sistemi olarak algılamak gerektiğine 

dikkat çekmektedir. Özellikle Aydınlanma döneminde Fransa'da Ledoux ve 

Boullee‟nin tasarımları toplumsal değiĢimin mimarlığa yaptığı etkilerinin 

görülmesinde iyi birer örnektir(Serim,1999). 

Barok sanatta gerçekleĢen olayların önemsenmesi ve bunun derinlik 

duygusuna etkisiyle mekanın parçalara dönüĢmesi söz konusudur. Bununla iliĢkili 

olarak resim yüzeyi, parçalara yuvalık eden geçitlere dönüĢmektedir. Bu geçitler, 

kendi tutarlılığında mekanın tüm referanslarını ortaya koymaktadır. Deleuze, yaptığı 



79 
 

bir çalıĢmada Barok sanata iliĢkin olarak kıvrımlarla katlanıĢı tarif ettiği yapıyı 

açıklamaktadır. Bu yapı kendi üstüne katlanan ve her biri bir parçaya dönüĢen 

mekanlardan oluĢmaktadır. Bu mekanlar ön plan, arka plan arası diye uzamsal bir 

çağrıĢımı yankılayacak olan mekandan çok, doğrudan karĢılaĢmak zorunda kalınan 

ıĢık olanaklarının yarattığı derinlikler olarak kendisini göstermektedir. Söz konusu 

derinlikler, mekanın yüzey etkisinden uzaklaĢmasıyla bütünde aralıklar açarak yan 

yana geldiğinde geçitler içerisinden sızan ıĢıkların yarattığı mekancıklar 

oluĢturmaktadır. Sanki mekan karanlığın kendisi gibidir. Bu karalıkta “mekan 

sınırsızca yayılır”(Mert, 2007). 

Modernitenite‟de belli sınırların aĢılması kendi etkinliklerini belirlediği 

zaman-mekân düzeninde kendisini göstermektedir. Modern sanatıda bir açıdan da bu 

düzen belirlemektedir. Modernizmin mekân düzeninin merkezi, ulusal ve birleĢtirici 

rol üstlenmektedir. Artun, Bir bakıma modernlik müzede ortaya koyulur. Müze, 

modernliğin yazdığı bireysellik, ulusallık ve evrensellik mitlerini nesnelleĢtirir, 

cisimleĢtirir, somutlaĢtırır ve birbirine bağlar” diyerek, yapıtın sergilendiği mekânın 

siyasal iĢlevine dikkat çekmektedir. Bu bakımdan müze salt bir sergi mekânı değil, 

aynı zamanda kronolojik toplumsal bir kimlik ve belleğin göz önüne sürüldüğü bir 

mekânı oluĢturmaktadır(Alp, 2015). 

Gerçek mekan bakımından en önemli buluĢ Rönesans dönemindeki 

pusulanın bulunuĢu ve haritacılığın baĢlamasıdır. Bu ikisi dünyayı bilenen bir mekan 

olarak algılanmasına neden olmuĢtur. Dünyanın mekan olarak algılanmasıyla 

toplumsal hayatta önemli değiĢimler yaĢanmaya baĢlamıĢtır. Ayrıca, bilim yeni 

buluĢlarla mekan algılayıĢlarımızı değiĢtirmeye devam etmiĢtir. Camera Obscura, 

ardından fotoğraf makinesi ve sinema Modern sanat bakımından ve bunun mekan ile 

iliĢkisi bakımından önemli buluĢlardır(Mert, 2007). 

1900‟lü yılların baĢlarında Bauhaus Okulu ve özellikle Gropius, Le 

Corbusier, Van der Rohe „modern‟ mekânının kuramcıları olarak kabul edilmektedir. 

Modern mekân kavramı onlar tarafından oluĢturulurken modernite adına aslında 

kapitalizmin mekânını ortaya koydukları kabul edilmektedir. Modern dönemde artık 

mekân homojenleĢmiĢ bir Ģekildedir. Zorunlu olarak ada, parsel gibi küçük parçalara 

bölünmenin yanı sıra, sert bir hiyerarĢi dağılımı içinde birbirlerine ve merkeze kötü 

bağlanan, sanayi yapıları, soyutlanmıĢ ve ayrılmıĢ yerleĢimler, malikâneler ve 



80 
 

yönetim alanları meydana gelmiĢtir. Sermayenin üretim Ģekli günden güne tüm 

dünyada yaygın hale gelerek küreselleĢen toplumsal iliĢkilerle birlikte kendi 

mekânını ve zamanını da düzenlemiĢtir(Uysal, 2009).  

Modern dönemin mekân ile iliĢkisi düĢünürlerle irdelendiğinde, zaman 

fikrinin Antik Yunan düĢüncesinden bu yana “vektöryel (doğrusal)” algılanmasının 

devam etmesi ve hız ile zaman arasında iliĢkilerin yeni davranıĢların kazanıldığı 

ortam olarak mekan bulunmaktadır. Ayrıca, Mekan hız ve zamana ayak uydurması 

gereken bir sorun olarak algılanmaktadır. Mekan içinde modern olanın gerçekleĢtiği 

ortam olarak doğrudan etkilenmiĢtir(Mert, 2007). Baudelaire‟in söylemine göre ise 

mekan;  

 

…zamanın gelip geçiciliğidir, mekanların bir görünüp bir 

kaybolmasıdır. Umulmadık apansız deneyimlerdir. Zamanda, 

mekanda bütünlük sunmaz; kesintilidirler ve fragmanlara 

parçalanmıĢlardır. Hep Ģimdiye aittir, anlıktır. Zaman biteviye 

Ģimdiki zamandır. Modernite yeniliğe mahkumdur. Ancak yeni olan 

ĢaĢırtıcıdır, bireyseldir, biriciktir. Üstelik „yeni‟ kural tanımaz; 

çözümlemeye, tanımlamaya gelmez(Baudelaire, 45; Çandırcı, 2010: 

72‟deki alıntı).  

 

Ġzlenimciliğin içinde aklı ön plana çıkaran ve duyguyu amaç edinmiĢ 

yaklaĢımlar bir arada bulunmaktadır. Bu durumun mekan karĢılığı da çoğul bir bakıĢ 

açısını içkinleĢtirdiği Ģeklinde düĢünülmektedir. Çünkü Kübizmi ortaya çıkaracak 

Cezanne‟ın mekân anlayıĢıyla bütün mekânı kendi duygulanımın bir dolayımı olarak 

algılayan Van Gogh‟ta bu bağlamın içerisinde bulunmaktadır. Mekân algısının 

temeli olan derinlik, dünyanın bizim algıladığımız kadar sınırlı olmadığının bilgisini 

veren boyutu niteliğindedir. Bu bakıĢ açısı değiĢtiği takdirde görülmeyenin görünür 

olması olarak düĢünülebilir. Ġzlenimcilikte mekânın içini, ıĢığın meydana getirdiği 

renklerden oluĢmuĢ bir uzam olarak düĢünülmektedir. Ġzlenimci mekânda, tüm 

nesnelerin yüzeyinden dönen ıĢınların kesiĢiminde kurulan mekândır. Doğal olarak 

burada renk kendi içindeki zorunluluğuyla mekânın içinde gerçekleĢeni 

kodlamaktadır(Mert, 2007).  



81 
 

Kübizmin mekân algısı doğrudan olmayan, dolaylı olarak var olan bir 

mekân anlatımı görülmektedir. Kübizm‟de nesnenin bütün yüzeylerinin bir arada 

ortaya koyulmasıyla ve bireyin algısında kendini konumlandırdığı mekân ile benzer 

Ģekildedir. KarĢılıklı yansımalar olarak tek bir yüzey haline gelmesi hatta bir tek 

mekân gibi itilme durumu oluĢmaktadır. Bu noktada farklı zaman aralığında 

gerçekleĢenlerin, tek mekanĢeklinde yer almasıdır. Kübizmle ortaya çıkan, kolaj ve 

asamblaj tekniği bir düzlem üzerinde bulunsada aslında önce yüzeyin geleneksel 

olarak oluĢan yanılsamayı parçalamak ve mekânı resmin bağlamında gösterene 

dönüĢtürerek tuval mekânının ötesine çıkmaktadır. Bir gösterene dönüĢen bağlantılar 

bütünü, parçaların birden çok mekana dönük temsillerden oluĢması ve her bir 

parçanın da kendi zamansallığını olaya eklemlenmesine sebep olmaktadır. Bu 

parçaların oluĢturduğu zamansallara, kurulu bir toplamın üzerinde iĢlediği „fragman 

mekan‟lar da denilebilir. Parçalı mekanların neye göndermede bulunduğu, hep 

üstünde durulan bir konu olarak tartıĢılmaktadır(Mert, 2007).  

Birinci Dünya SavaĢı nedeniyle savaĢ karĢıtlığı ve bu ortamın yaratıcısı 

olan her Ģeye karĢı Dadaizm karĢı duruĢ amacı içerisindedir. Dada‟nın mekan ile 

iliĢkisinde en büyük sorunu, toplumsal pratiklerin bulunduğu kamusal mekanda bir 

iktidarın tüm kodlarıyla bir dünya örgütlenmesine sebep olan bağlamının 

sorgulanması oluĢturmaktadır. Ġktidarın, baĢta dil ve sanatı bu duruma araç kıldığını 

deĢifre etmeyi amaçlayarak bu sorgulamaları gerçekleĢtirmektedir. BaĢta Benjamin 

tarafından saptandığı üzere, çoğaltılması nedeniyle zaten aurasını kaybetmiĢ olan 

sanat nesnesinin ne‟liğinin iĢlediği gidiĢata ve sanatın yüce kıldığı her Ģeye 

saldırmakta ve eleĢtirmektedir. Marcel Duchamp, bu eleĢtiriyi çeĢme adlı (pisuvar) 

hazır nesne ile gerçekleĢtirmektedir. Pisuvar sanatın ticari ve bilgi - rejim 

(epistemoloji) olarak sunum alanlarını yani sanatın iliĢkilerini oluĢturan mekanı 

baĢkalaĢtırmasına sebep olamaktadır. Hazır nesne, salt sanat nesnesinin kimliğine bir 

saldırı ve aynı zamanda bu sanat nesnesini diğer nesneler dünyasından ayıran anlam 

katmanı olarak onu bir bağlam olana kaynaklık eden ve aĢkınsal bir boyut kazandıran 

mekana da saldır niteliğindedir(Mert, 2007).  

Harvey modernizm ve modernizm sonrasının mekânını Ģöyle 

tanımlamaktadır; 



82 
 

 

“…her Ģeyin ötesinde, postmodernistler mekâna nasıl 

bakılacağı konusunda modernist anlayıĢtan köklü biçimde koparlar. 

Modernistler mekânı toplumsal amaçlar uğruna biçimlendirilecek bir 

Ģey olarak görürken, postmodernistler için mekân, belki zaman dıĢı ve 

'hiçbir çıkar gözetmeyen' bir güzelliğin kendi içinde bir amaç olarak 

elde edilmesi amacı hariç, her Ģeyin üzerinde yükselen bir toplumsal 

amaçla zorunlu hiçbir bağı olmayan estetik hedef ve ilkelere göre 

biçimlendirilecek bağımsız ve özerk bir Ģeydir‟‟(Serim, 1999: 14). 

 

1950‟lere kadar, sanat eserleri, alan kalıpları içerisinde devamlılığını 

göstermiĢtir. Bu tarihlerden sonra sanatçılar; asamblaj, enstalasyon, performans, 

kavramsal eserler, çevre sanatı ve plastik sanat alanlarının sınırlarını zorlamıĢlardır. 

Sanatçı, tuval mekânını aĢarak, gerçek mekânla buluĢmuĢtur. Sanat eseri sergilendiği 

mekânla değerlendirilerek ve anlam kazanmıĢtır. Hazır nesnenin kullanımıyla galeri 

mekânı ve varlığı bir problem haline gelmiĢtir(Girgin, 2014). 

Postmodern dönemde sanat kendisini etkileĢim mekanı içinde iliĢkiler 

bütünü olarak ortaya koymaktadır. Çünkü, sanatın gidiĢatı irdelendiğinde sorun en 

baĢta mekanın varlığından kaynaklanmaktadır. Mekan tanınmak, aĢılmak ve 

ötelenmek istenen en büyük problemdir. Bu bağlamda sanat kendisine mekanı aĢmak 

için aĢkınlık durumu yaratmaktadır(Mert, 2007).  

20. Yüzyıl‟ın ikinci yarısından itibaren postmodern sanatla birlikte 

üretilmeye baĢlanan enstalasyonların sanatla hayat arasındaki sınırları kaldırmaya 

çalıĢtığı söylenebilir. Değersiz günlük malzemelerin „elit‟ galeri mekânlarına giriĢi 

ve alıĢılmıĢ sanatsal pratiklerden oldukça farklı ifade yöntemlerine baĢvurulmuĢ 

olması, hem sanatçılar hem de izleyiciler açısından oldukça farklı bir durumdur. Bu 

değiĢimin bir tarafında sanatın anlatım olanaklarını aĢma amacı bulunsa da, diğer 

tarafında içinde bulunulan dönemin toplumsal olarak yaĢadığı değiĢimlerin etkileri 

bulunmaktadır. Bir taraftan sanatın biçimi sorgulanırken, diğer taraftan sanatın iĢlevi 

irdelenmektedir. Galeri mekanı, postmodern sanatta bu sorgulama sürecinin en 

önemli noktalarından olan biri haline gelmiĢtir(O‟Doherty, 2016). 

Mekân olarak galeri ve sergileme sorgulamalarının aslında Duchamp‟ın 

hazır bir ürün olan pisuarı müze ortamında sergileyerek sanat nesnesi haline 

getirmesi ile ortaya çıktığı söylenebilir. Sanat mekânı olarak nitelendirilen galeri 

sıradan nesneleri sanat nesnesi haline getirebilen mekânlardır. Sanat galerisi sanat 



83 
 

eserini gösteren yer ya da gündelik bir nesneyi sanat eserine çevirebilecek güçte olan 

bir nitelik kazanmıĢtır. 

Postmodern sanatta mekân temsili, mekânın tekrar düzenlenmesiyle alakalı 

bir karĢıtlıkta kendisini göstermektedir. Postmodern sanatı oluĢturan ana nitelikler, 

postmodern söylemin koĢullarından beslenmektedir. Mekânın tekrar üretilmesi, yeni 

estetiğin oluĢmasında en önemli kanıttır. Mekânın tekrar üretilmesi fikri 

incelendiğinde, ilk olarak mekânın canlanması(ekonominin hareketlenmesi) çok 

önemli bir hale gelmektedir. Mekân, postmodern sanat temsilinde eseri okanlamayı 

kolaylaĢtıracak ve tek merkezli bir araç olma niteliklerinde uzlaĢmaktadır. 

Postmodern sanatta mekan, çok merkezli, yapıtla iletiĢimi olan bir amaca 

dönüĢmüĢtür. Mekânın tekrar üretilmesi, zaman ve mekâna sahip olmak olarak da 

görülebilmektedir. Postmodern sanatta, ele geçirilen zaman ve mekân yok edilip 

daha sonra yeniden inĢa edilmektedir(Alp, 2015). Mekanın yıkılıp yeniden 

yapılandırılması konusuna bir eleĢtiri bağlamında eserler üreten bir sanatçı olan 

Massimo Uberti‟nin çalıĢmaları iyi bir örnek niteliğindedir. 

 

Resim:3, Massimo Uberti, Drawing of a Drawing, 2014 

http://massimouberti.it 

EriĢim Tarihi: 24.01.2018 

 

 

Postmodern sanatta, mimari ve tasarım alanlarında gerçekleĢen 

melezleĢme mekâna sanatını çok baĢka bir yere getirmiĢtir. ÇeĢitli disiplinleri 

birleĢtirerek melez yapıda eserler üreten postmodern sanatçılar, sanat ve yaĢam 

iliĢkisiyle alakalı sonuçları gözler önüne sermektedirler. Postmodern dönemde galeri 



84 
 

ve müzeler dıĢındaki alanlarda da, izleyicinin sanat eseri ile aktif biçimde 

birlikteliğini sağlamıĢtır(Tanyıldızı, 2016). 

 

Joseph Beuys‟a göre, nesneler barındırdığı tüm izler ve 

değiĢebilirlik nitelikleriyle, zaman ve uzam arasındaki geçiĢken 

süreçleri yansıtmaktadır. Böylece nesneler, güncel yaĢamdaki 

sıradanlıklardan öte, yaĢamsal olanın izini barındırdıkları için bir 

düĢünsel önerme de sunarlar(ġahiner, 65; Morkoç, 2013: s. 7‟deki 

alıntı). 

 

Disiplinlerarası sanat anlayıĢı postmodern sanatta kendisini yoğun Ģekilde 

göstermektedir. Enstalasyon sanatı, doğayı sanat eserinin bir parçası gibi kullanan 

Yeryüzü, performans sanatı bunlara örnek olarak gösterilmektedir. Bir baĢka disiplin 

örneği olarak Body Worlds sergilerinde kullanılan bedenlerin mekânın içerisinde 

sinir ağları, kemikler ve kaslar ile boĢluklar yaratılarak mekansallaĢmasıda 

gösterilebilmektedir.  

Resim: 4, Body Worlds Sergileri 

http://mashable.com/2015/03/15/body-donation-science/#fKLpv41PCSq0 

EriĢim Tarihi: 21.01.2018 

 

Ġrreel mekânı oluĢturan durumlardan bir tanesi Baudrillard‟ın hipergerçeklikle 

ilgili yaklaĢımlarıdır. Postmodern dönem içerisinde gerçekliğin yitiriliĢi ve yerine 

oluĢan hipergerçeklik ile oluĢan tüm diğer Ģeyler gibi mekânda oluĢmaktadır. Bu 

oluĢan mekân aslında irreel mekânı oluĢturmaktadır. Batı kentlerinin birebir 

kopyalanması, Disneyland kenti en üst seviyedeki örneklerdendir. 

http://mashable.com/2015/03/15/body-donation-science/#fKLpv41PCSq0


85 
 

Disneyland ve Disney World kopyası yapılan Ģehirlerin Ģüphesiz en 

önemli örnekleridir. Fakat, bu yalnızca iki Ģehirle sınırlandırılmamıĢtır ve bu nedenle 

incelenmesi gerekilmektedir. Amerika‟da bir kentin kopyası olan birçok kent 

bulunmaktadır. Venedik sarayları, Pompei villaları, yüz yıl önceki hallerinde 

Batı‟nın kentleri bulunmaktadır. Bunlardan bazıları arkeolojik ve tarihi dokular 

bulundurularak oluĢturulurken, bazıları ise sadece taklit etme kararından doğmuĢ 

kentlerdir. Ayrıca Eco hipergerçeklik bağlamında iredelemelerine bir diğer örnek 

Ripley‟in Ġster Ġnan Ġster Ġnanma müzesini ve heykellerini vermektedir. Burada Her 

Ģey gerçek gibidir ve böylelikle gerçektir. Ne durumda olursa olsun gerçek gibi 

görünen gerçektir(Eco, 2016). 

Ayrıca, gerçeklikte değiĢimlere neden olan teknoloji, görsel olarak 

sunduğu gerçeklik vasıtasıyla kiĢiyi gerçek olarak kabul ettiği bir dünyaya 

yerleĢtirmektedir. Bu dünya tamamen kurmaca bir dünyadır. Fakat, birey gördüğüne 

inanmaktadır. Çünkü, görüntü üretilmekte ve tüketilmektedir. Tıpkı, televizyonun 

mevcut gerçekliği görüntü olarak sunarak kendisine bakılmasını sağlaması 

gibi...(Güzel, 2015). Bu teknolojik geliĢmelerle yaĢanacak mekânsal değiĢimleri 

McLuhan “elektronik teknolojinin insanların iletiĢim ve etkileĢim biçimlerini nasıl 

kökten değiĢtireceğini öngörmüĢ; “küresel köy” kavramına dikkat çekmiĢtir‟‟(Kut, 

Aydınlı ve Erdem, 2013: 21). 

Sanallık, sibermekân, hipermekân ve melez mekân gibi kavramların 

disiplinler ötesi bir perspektifle postmodern dönemin önemli tartıĢma konularıdır. 

Sanal-gerçek, sanallık-gerçeklik paradigması, hiper-metin‟den sibermekâna geçiĢ 

süreci ve melez/karma mekânların sanal-gerçek sürekliliği içindeki konumu da 

günümüzün mekânla ilgili önemli tartıĢma konularıdır. 

Ġrreel olarak mekânı oluĢturan ve mekân olmadığı halde düĢünsel açıdan 

mekân gibi bir anlam yüklenen beden ile karĢılaĢılmaktadır. Beden felsefi açıdan orta 

çağa kadar birçok dönemde ruhun içerisinde hapsolduğu bir mekân olarak görülmüĢ 

ve ruhun içerisine hapsedildiği bir kafes, hapishane olarak görülmüĢtür. Bourgeois 

bu felsefi yaklaĢımdan yola çıkarak beden evdir Ģeklinde yaklaĢımlar ile 1940‟lı 

yıllarda bir dizi „Ev Kadın‟ Ģeklinde çizimler yapmıĢtır. 



86 
 

Resim:5, Louise Bourgeois, Ev Kadın, 1947 

(Veryeri-Alaca, 2008). 

 

Kendimize ait olarak kabul ettiğimiz mekânlar olarak bedenlerimiz 

dıĢımızdaki sosyal ve siyasal bağlantılara kadar her Ģeye bağımlılardır. SavaĢlar, 

insan bedeni üstünde göstergesel ve fiziki ifadeleriyle devam ederler. Ġktidar 

mücadelesi aslında insan bedenine baskı kurmak, bedeni kullanmak, değiĢtirmek ve 

daha da önemlisi onda bulunma isteğine sahiptir(Belice, 2012).  

Mekân kavramını sorgularken, postmodern sanatın temel problemlerinden 

bir tanesi olan beden ve onu çevreleyen toplumsal ve fiziki Ģartlardan, yani çevresel 

faktörler içinde bedenin görünüĢünden baĢlamak gerekmektedir. Postmodern beden, 

içinde zaman ve mekânın kullanılmadığı yeni bir tür alan gibi 

gözükmektedir(ġahiner, 2013). 

 

 

 

 

 

 

 



87 
 

4.3.Postmodernitede Beden ve Bedene ĠliĢkin DüĢünsel YaklaĢımlar 

4.3.1. Postmodernitede Bedenle Ġlgili DüĢünsel YaklaĢımların Kaynakları: 

Antik Çağ‟da Bedene ĠliĢkin DüĢünsel YaklaĢımlar 

Beden tüm disiplinlerde incelenmiĢ bir olgudur. Bunun nedenini insanın 

kendisini ve diğer canlıları tanımaya yönelik merakı oluĢturmaktadır. Kelime anlamı 

olarak beden „Canlı varlıkların maddi bölümü‟ olarak tanımlanmaktadır(TDK, 2011: 

293). Cevizci bedeni: “bizim içinde yaĢadığımız hem doğal hem de moral/toplumsal 

çevredir. Bedenimiz hem var olduğumuz hem de yok olduğumuz yerdir. Hem 

özgürlük hem de kısıtlılık alanıdır” (Cevizci, 2004: 231) Ģeklinde açıklamaktadır. 

Beden felsefi açıdan Ģu Ģekilde göz önüne serilmiĢtir; canlı varlıkların 

biçimsel kısmı, insan varlığının ya da duyularla algılanan somut kısmı olarak 

belirtilmektedir(Güçlü ve Diğer, 2002). Dünyada çoğu dilde beden ile cisim aynı 

anlamlara gelmektedir. Bu dillerde, öncelikle insanın maddi yapısıyla canlı ya da 

cansız bir bütünlüğün maddi yapısı aynı kavramda kullanılmaktadır. Fakat, felsefe 

geçmiĢinde filozoflar insan bedenini evrendeki cisimlerden ve hayvanların 

bedeninden ayırarak övmüĢlerdir. Dini çevrçevede, bir taraftan insan bedeni tanrının 

en önemli yaratığı olması nedeniyle önemli bir noktaya koyulmuĢ, diğer taraftan, onu 

yüce tanrısal değerler yanında geriye itmektedirler. Örneğin, Hıristiyan dininde, 

insanı bir beden-ruh birleĢimi olarak kabul edilmekte ve bedenin haz alma 

doğrultusunda gerçekleĢtirdiği davranıĢları kötü kabul ederek, cinsel iliĢkiyi bir 

üreme aracı olarak değerlendirmektedir(Timuçin, 2002). 

Felsefi açıdan ise oldukça fazla düĢünür bedeni zihnin karĢıtı olarak kabul 

etmiĢlerdir. Ne kadar olumlu Ģey varsa zihin ile bağdaĢtırılmıĢ ve bunu tersine ne 

kadar olumsuz Ģey varsa bedeni bunların suçlusu olarak kabul etmiĢlerdir. Beden ve 

zihin karĢıtlığı olarak görülen bu yaklaĢım biçiminde, beden zihnin doğasını, 

iĢleyiĢini, yetilerini kötüye sürükleyen olarak kabul edilmiĢtir. Antik Yunan 

felsefinden itibaren beden, insan ruhunun(tinini) yaĢadığı süreçte hapip olarak 

kaldığı bir kafes olarak kabul edilmiĢtir. Bununla bağlantılı olarak, filozofların büyük 

bir kısmı, insan ruhunu bedenden ve bedensel olandan ayrı olarak 

irdelemiĢlerdir(Güçlü ve Diğer, 2002). Sokrates ile baĢlayıp Aristoteles ile farklı bir 



88 
 

noktaya gelen bedenle alakalı düĢünsel yaklaĢımlar, Pythagoras‟çılarla baĢlayıp yeni 

çağa kadar süren yaklaĢım bedeni, bir araç yerine, insanın bu dünyada bulunmasına 

sebep olurken, aynı zamanda onu yolundan saptıran bir kötülük olarak kabul 

etmektedir(Cevizci, 2017). 

 

Batı dünyasında bedenden Ģüphe duyan bir gelenek 

Empedokles ya da Pythagoras gibi Sokrates-öncesi filozoflardan beri 

sürmektedir. Platon ise bedeni ruhun mezarı olarak, kökleri artık 

gökte değil yerde olan insanlığın kökten kusuru olarak görür. Ruh 

kendisini hapseden bir bedenin içerisine düĢmüĢtür. Elbette 

Yunanlar hazzı kendilerinden uzak tutmazlar; ten insanın baĢına 

kimi dertler açsa da dünyanın tadını çıkarmak yasak değildir(Breton, 

2016: 9). 

 

Ruhun idealar dünyasın içerisinde bulunduğumuz nesneler alemini 

yakından tanımak için geldiğini öne süren Platon, ruhun bedenle olan iliĢkisini ruhun 

bedenin öncesinde, bedenin de ruhtan sonra yaratıldığını, Tanrı‟nın ruha hükmetmek 

için; vücudu da boyun eğmek için yarattığını, bedenin ruh için sadece bir araç 

olduğunu, ölümsüz olan ruhun ölümlü olan bedenle birleĢmesinin daimi 

olmayacağını, ruhun bedenin yok olmasından sonra, baĢka bir yerde varlığına devam 

edeceğini öne sürmektedir(Derbeder, 2007). 

Bedeni kötüyle bağdaĢtırmayla alakalı olarak “gnostik öğretilerse beden 

karĢısında duyulan nefreti iyice derinleĢtirirler”(Breton, 2016: 9). Bedeni ve ona olan 

nefreti en üst noktaya taĢıyarak onu terbiye edilemez bir ayıp olarak görmektedirler. 

Bu yaklaĢım Ģeklinde ruh bedenin içine girer ve bedenin içinde ziyan olmaktadır. 

Beden ruhun hastalığa, yaĢlanmaya ve hatta ölüme yakalanabilen lanetli parçası 

olarak algılanmaktadır. Onlara göre; beden ettir, leĢtir ve hatta hastalığın 

kendisidir(Breton, 2016). 

Ortaçağ felsefesinde ise beden, hakim olan din tarafından, bedeni tanrının 

yüce değerlerinin karĢısında kötülüklerin yapan olarak irdelenmiĢtir. Tüm bunlara 

rağmen, bedene yönelen bu kötücül düĢünceye tamamen katılmayan beden ve zihni 

bir bütün olarak birleĢtirerek yakın bir iliĢki içinde kabul ettikleri de görülmektedir. 



89 
 

Ortaçağ Hıristiyan dini ve idealist filozofların bedene kötücül bakıĢının çıkıĢ noktası 

olarak Platoncu felsefe gösterilebilir. Philebos ile olan konuĢmalarında Platon‟un 

bedene karĢı düĢüncelerinin en açık Ģekilde görüleceği yer olduğu kabul 

edilmektedir. Platon, bu konuĢmalarda, hazı deneyimlemenin özünde bedene ait 

yaĢantı mı, yoksa tine ait bir yaĢantı mı olduğu soruları bulunmaktadır. Bir diğer 

taraftan ise hazzın fizikselliğe değil, gerçek bilgiye yakın olan tinsellikle iliĢkili 

olduğunu ortaya koymaktadır(Güçlü ve Diğer, 2002). 

Bu bağlamda haz, gerçek anlamda bir duyum biçimi olarak yalnızca 

bedende hissedilen ve yaĢanan bir olgudur. Platonun beden konusundaki 

yaklaĢımları, birbirleriyle bağlantısız görülen beden ile zihin ayrımıyla 

Ģekillenmektedir. Bu birbiriyle iliĢkisizliğe bağlı olarak Platoncu yaklaĢımda duyum 

her Ģekilde bedende bulunan ama asla bedene indirgenemeyecek tinsel bir etkinlik 

olarak görülmektedir. Philebos‟ta geçen haz konusu, tini bedenden kurtarmanın ve 

özgür bırakmanın tek yolunun, hazzı fiziksel bir etkilenim olarak yaĢamaktan 

tamamen kaçınmak olarak düĢünülmektedir(Güçlü ve Diğer, 2002). 

13. Yüzyıl‟da, Thomas Aquinas platon ve Aristoteles‟in bedene olan 

yaklaĢımlarını incilin açıklamalarıyla birleĢtirerek bedene yeni bir düĢünsel yaklaĢım 

getirmiĢtir. Bu yaklaĢıma göre, insan ne sadece beden, ne de sadece ruhtan 

oluĢmaktadır. O ayrılamaz bir ruh- beden bütünüdür ve ayrılamaz. Her canlının ruhu 

vardır. Ruh yalnızca bedeni hareket ettirmez, aynı zamanda ona hayat vermektedir. 

Ruh eylemlerini beden ile ortaya koymaktadır. Bu sebeple beden yok olsa bile ruh 

var olmaya devam eder(Düzgüner, 2013). 

16. ve 17. Yüzyıl‟da ise; gerçekleĢen kültürel ve bilimsel ilerlemeler, 

insanların o ana kadar irdelemedikleri birçok Ģeyi araĢtırmaya ve sorgulamaya 

baĢlamasını sağlamıĢtır. Giles, 1680 ile 1730 yılları aralığında Avrupa bilincinin 

krizinin yanı sıra, diğer taraftan beden bilinci krizinin gerçekleĢtiğine dikkat 

çekmektedir. Birey zorlu bir biçimde kendisinin bar parçası olan bedenin etkisinden 

kurtulmaya baĢlamıĢtır. Bu aslında modern bireyin doğuĢunun sebebidir. 16. 

Yüzyıldan sonra beden sağlığını olabildiğince süre devam ettirme düĢüncesi 

oluĢmuĢtur. Bedenin sağlıklı kalması ve yaĢlandığı halde güzel kalmanın sırlarını 

içeren kitaplar bu düĢüncenin ispatı niteliğindedir. Böylelikle insan yaĢam süresini 



90 
 

uzatma isteği duymaya baĢlayarak, banaz söylemleri iddia ettiği bu dünyanın bir acı 

çekme alanı olduğu düĢüncesi son bulmaktadır(Tekin, 2016).  

 

Barok döneminin önemli filozoflarından olan Leibniz, 

Descartes‟in aksine, ruh ve beden ayrımında farklı bir değerlendirme 

yaparak kendini bu alan içinde farklı kılmaktaydı. “Descartes‟in 

öznelerinin tersine, özneler ruh ve bedeni birlikte taĢırlar. 

Descartes‟da öznenin ruhu bedenden ayrıdır. Leibniz‟de ise bunlar 

birlikteler. “Her monad beden ve ruhunu birlikte taĢıyor ve her 

monadın bir bedeni ve ruhu var ” (Akay, 48; Timurturkan, 2008: 

4‟deki alıntı). “Leibniz‟e göre ruh ve beden birbiri üzerinde etkili 

olmayan iki saat gibidir. Onların birbirini etkilemeden aynı saati 

gösteriyor olmalarını sağlayan „öncesel uyum‟dur”(AfĢar, 333; 

Timurturkan, 2008: 4‟deki alıntı).  

 

Modern dönemde Descartes ve Hobbes‟la birlikte öne çıkan düĢünsel 

yaklaĢım biçimi bedeni bir makine ya da makine gibi iĢleyen bir sistem olarak 

görmektedir(Cevizci, 2017). “Descartes zeka ile etten kemikten beden arasındaki 

bağı koparır. Beden onun gözünde bir mevcudiyetin mekanik kabuğundan 

ibarettir”(Breton, 2016: 15).19. Yüzyılda ise Darwin‟in ortaya koyduğu incelemeleri 

inceleyen filozoflar, Descartes‟ın ortaya attığı makine olarak beden yaklaĢımının 

yerine, bedenin bir içgüdüler toplamı olarak düĢünüldüğü görülmektedir(Cevizci, 

2017). Modern dönem felsefesi içinde önemli olan diğer düĢünsel yaklaĢımlardan ilki 

Kıta Usçuluğuna bağlı filozofların bedeni genellikle töz metafiziği ile ele aldıkları 

görülmektedir. Bir diğer okul ise Ġngiliz Deneyciliğine bağlı düĢünürlerin aynı 

soruna duyum ya da algı adı altında bilgi kuramsal bir çerçevede mercek altına 

aldıkları görülmektedir. Genellikle, bu dönemin baĢlangıcı kabul edildiği Descartes, 

beden konusunda daha önceki töz düĢüncesi geleneğinde büyük bir faklılık 

gerçekleĢtirmiĢtir. Rescogitans adını verdiği düĢünen tözün karĢısına, resextensa 

olarak nitelendirdiği bedensel tözü koyduğu görülmektedir(Güçlü ve diğer, 2002). 

Descartes insanı bir beden ruh bütünü olarak kabul eden düĢünceye karĢı çıkarak bu 

iki tözü birbirinden ayırmaktadır. Bunların kozalaksı bir yapıda birbiriyle birleĢtiğini 

düĢünmektedir(Timuçin, 2002). Zihin ve bedeni ayrı olarak düĢünmeleriyle, özünde 

„‟Descartesçı Ġkilik‟‟ üstüne kurulmuĢ tüm düĢünsel yaklaĢımlar, Descartes‟ın iki 



91 
 

ayrı töz olarak tasarlandığı zihin ile beden arasındaki iliĢkiyi sorgulamada yaĢadığı 

zorlukların tamamına konu edilmektedir. Bu zorluklardan kurtulmak için meydana 

getirilmiĢ, tamamen birbirine zıt savlar ortaya atan iki yaklaĢım biçimi 

bulunmaktadır. Bu yaklaĢımlardan ilki etkileĢimciliktir ve bu yaklaĢım her zaman 

beden ile zihnin bir etkileĢim içinde olduğunu, hiçbir Ģekilde ayrılamayacak bir bağ 

ile birbirlerine bağlı olduklarını savunmaktadır. EtkileĢimcilikte bedende olan en 

ufak hareketin bile zihinde etkisinin olduğu, aynı Ģekilde zihinsel olan her Ģeyin de 

bedensel bir yansımasının bulunduğu ileri sürülmektedir. Ġkinci yaklaĢım ise 

koĢutçuluktur. KoĢutçulukta zihinsel olan ile bedensel olanın birbirlerine hiçbir 

iliĢkisi olmadığını ve zihin ile beden koĢutçulukta iki ayrı alan olarak 

düĢünülmektedir. KoĢutçulukta, zihinde olanlar ile bedende olanlar arasında nedensel 

bir bağ kurmanın söz konusu olamayacağı öne sürüldüğünden dolayı, 

etkileĢimciliğin savunduğu gibi zihinsel olanın bedensel ya da bedensel olanın 

zihinsel karĢılığını saptamaya çalıĢan her türden çabanın felsefi açıdan yanlıĢ olacağı 

düĢünülmektedir(Güçlü ve Diğer, 2002). 

 

Beden-Ruh bağlamında Spinoza, Descartes felsefesinin bir 

temel sorununda yoğunlaĢmaktadır. Descartes, ruh ile bedeni iki ayrı 

töz olarak ortaya koymuĢtu ve bu töz anlayıĢı, tözlerin özce birbirine 

karĢıt olduklarına dayanıyordu(Compleston, 178; BeĢler, 2009: 

59‟daki alıntı). Descartes‟in ruh ve beden arasındaki bu keskin 

ayrımı ciddi sorunlar yaratmıĢtı. Bu sorunlardan en önemlileri ruhun 

beden üzerinde nasıl etki ettiği, insanda bir arada bulunan bu iki 

tözün nasıl etkileĢim içinde bulundukları ve bilginin nasıl mümkün 

olduğudur. Descartes‟in bu soruna getirdiği çözüm yeterli olmadı ve 

17.yy. Felsefesinin önemli bir sorunu olarak değiĢik felsefe 

tutumlarında ele alındı(BeĢler, 2009: 59). 

 

Aydınlanma dönemi düĢünürü Kant, akıl ile beden arasında büyük bir 

ayrım yapılması gerektiğini söylemektedir. Bedene engeller koyulurken, akıl 

belirlenimden kurtulmuĢtur. Böylelikle, insan hayatı oldukça özgürleĢmektedir 

(Timurturkan, 2008). 

18. Yüzyılda Avrupa‟daki aydınlanmanın öncüsü olarak görülen John 

Locke‟un felsefesi deneyciliği savunmaktadır. Locke‟un dikkat çeken düĢüncesi, 



92 
 

Descartes‟ı da kapsayan rasyonalistlerin de savundukları doğuĢtan getirilen ilkeler 

düĢüncesini kabul etmemesidir. Locke‟a göre, insan zihni dünyaya geldiğinde boĢtur. 

Ġlkçağ felsefecilerinden Aristoteles‟de insanın bu dünyaya geldiğinde belirli fikirlere 

sahip olduğu düĢüncesini kabul etmemiĢtir. Her iki filozof da bilgilere yaĢadıkça 

sahip olunduğunu ortaya koymuĢlardır. Fakat, Aristoteles ve ondan etkilenen 

Thomas Aquinas, akıl yürütmenin doğuĢtan olduğunu kabul etmektedirler. Acquinas 

ve Aristoteles‟in tersine Locke ise, doğuĢtan hiçbir bilgi ve yeteneğin gelmediğini, 

duyu organları vasıtasıyla sahip olunan bilgilerin tek bilgi olduğunu ortaya 

koymaktadır. Locke‟un bu düĢüncesi ruh-beden görüĢünü de etkilemiĢtir. Maddi ve 

ruhi olarak isimlendirdiği cevherlerin deneyimlerde karĢı karĢıya kalınan Ģeydir. 

Aslında maddi varlıklar algılanamayacak kadar ufak parçalardan meydana 

gelmektedir. Ruhi varlıklar ile ilgili de bir izlenim mümkün değildir. Ancak bu 

varlıkların özellikleri bilinebilir olduğundan varlıkların kendisiyle alakalı bilgi sahibi 

olmak mümkündür(Düzgüner, 2013). 

Beden konusunda araĢtırma yapan birçok araĢtırmaya göre insan bedeni 

konusunda en büyük dönüĢüm yirminci yüzyılda gerçekleĢmiĢtir. Bu yüzyılda beden 

tam anlamıyla bir maddi beden olmuĢtur(Tekin, 2016). “Yani etten ve kemikten 

ibaret organik beden, toplumsal pratiklerin bir etkeni ve aracı olan beden, öznel 

beden, kısacası bilinçli formların ve bilinçsiz itkilerin maddi zarfı olan deri-ben” 

(Courtine, 11; Tekin, 2016: 1162‟deki alıntı).  

Tarihsel süreç içerisinde bedenin üzerinde kontrol sağlama Ģekli zihniyet 

değiĢimiyle bağlantılı olarak değiĢiklikler göstermiĢtir. Bedenin denetiminin genel 

anlamda üç aĢamasından bahsedilebilmektedir: Dinin denetimi, modern devletin 

denetimi ve postmodern dönemde tüketim kültürünün denetimi(Tekin, 2016) 

Batı toplumlarındaki düĢünsel yaklaĢımlardan etkilenen sanatçılar, zaman 

zaman Doğu kültürlerindeki düĢünsel yaklaĢımlardan da Batı yaklaĢımlarından 

etkilendikleri gibi etkilenmiĢlerdir. Doğu felsefe yaklaĢımları bazı noktalarda Batı 

felsefisi ile benzerlik gösterirken bazı noktarlada ise çok farklı yaklaĢımlarda 

bulunmaktadır. 

Doğu inanıĢında, Ģaman ve büyücü ayinleri, iyi ve kötü ruhlara olan 



93 
 

inançları olduğu bilinmektedir. O dönemde, kötü ruhların bedene ele geçirmesiyle 

rahatsızlıkların gerçekleĢtiği düĢünülmüĢ ve bedeni kötü ruhtan kurtarmak için tedavi 

Ģekilleri uygulanmaya çalıĢılmıĢtır. ġaman inancındaki ruh-beden inancındaki bir 

diğer inanıĢ ise, uyku halinde ruhun bedenden ayrıldığı konusundaki 

inanıĢlardır(Düzgüner, 2013). 

Ruh insan varlığının maddi olmayan bölümüdür. Din kaynaklı 

düĢüncelerde ruhun, bedenin ölümünden sonra yaĢamaya devam ettiği kabul 

edilmektedir. Budizm temelli inanĢta ruh bedenden ayrılabilmektedir. Bedenin 

ölümüyle birlikte ruh mezarda, cennet ya da cehennem gibi baĢka bir yerde varlığını 

devam ettirmektedir. Ruhun bir bedenden diğer bedene geçmesi gerçek ölümdür. Bu 

sayede yeni bir hayata geçmektedir. Budizm inanıĢında ruh bedeni terk edebilme 

yetisine sahiptir. Fakat, bedenin ölmesi halinde ruh mezarda, cennet ya da cehennem 

gibi yerlerde kalamaya devam edecektir. Beden öldüğünde parçalanır ve bu 

durumdan üzüntü yaĢanmamaktadır. Çünkü amaç artık çöp olan bedenden 

kurtulmaktır(Güç ve Sharafullina, 2017). 

 

Budizm‟e göre ölüm süreci içinde vücudu teĢkil eden beĢ öğe 

birbirinde kaybolur. Önce toprak suda yok olur. Bu sırada vücut bir 

baskı hisseder. Bütün hayatı gözünün önünden geçer ve o anda insan 

serap görür. Sonra su öğesi ocakta erir. Vücutta ıslak soğuk hisseder. 

Sanki onun vücudu suyun içindedir ve bu su yavaĢ yavaĢ buharlaĢır. 

Özellikle o anda insan iĢitme yeteneğini kaybeder. Daha sonra ocak 

havada erir. Vücut ise parçalanır ve koku alma duyusunu kaybeder. 

Ġnsan gökyüzünde vizyon görmeye baĢlar. Sonuç olarak rüzgâr 

bilinçte erir ve insan bütün bedensel duyularını kaybeder 

(Molodtsova, 176-177; Güç ve Sharafullina, 2017: 77‟deki alıntı). 

 

Tenasuh teorisi, hint felsefesinde ruhların ölümsüzlüğüyle alakalı 

görüĢlerini açıklamak için kullanılmaktadır. Dolayısıyla, cisimden ayrılan ruh eğer 

tanrısal özelliklerini kaybetmiĢse yeniden beden arayıĢına girmektedir. Beden farklı 

bedenlere bürünür. Tüm bunlardan etkilenen Batı felsefesininin düĢünürü Plotinus, 

akılsal dünyayı seyreden ruhların bir kısmı aĢağı dünyada bulunan bedenleriyle 

birlikte olduğu ve kendilerini kurtaracak bir yetenekleri olmadığı için her zaman 



94 
 

bedenden bedene geçmek zorunda oldukları ruh göçü olarak bahsettiği kavramı 

açıklarken Hint düĢüncesinin temellerinden oldukça etkilenmiĢtir(Düzgüner, 2013). 

Hint felsefesinde doğa ile bir bütün olan insan, Uzak Doğu ve Orta Asya 

düĢüncesi bakımından önemlidir. Çin felsefesinin temelinde, günümüzde bile 

kullanılmaya devam eden Yin ve Yang dualistik felsefe anlayıĢı varlığını 

sürdürmektedir. Ruh-beden ve insan-aĢkın varlık iliĢkisini bütüncül bir biçimde ele 

alan bu yaklaĢımın, günümüz doğu gelenekleri ve manevi bakıĢ açısının temelini 

oluĢturduğu düĢünülmektedir(Düzgüner, 2013). 

Ġslam dünyasında ise, beden ve ruhun iki farklı töz olduğunu kabul eden 

düĢünceyi savunanlar bulunmaktadır. Ayrıca, insan ruhunu farklı bir töz olarak 

değerlendirmeden yalnızca somut cevher olarak açıklayanlar da bulunmaktadır. Ġki 

düĢünceyide kabul edenler içlerinde de birçok konuda çatıĢmaya girmiĢlerdir. Buna 

ek olarak ruhun yumuĢak cisim olduğu Ģeklinde, nasıl anlaĢılması ve kategorize 

edilmesi gerektiği hususunda zorluklar olan ve çatıĢmalardan çıkan görüĢler de 

bulunmaktadır. Ancak genel olarak, Ġslam dünyasında da ikili düĢüncenin kabul 

edilmesi yönünde gerçekleĢmiĢtir. Farabi, Ġbni Sina gibi önemli isimler ruhun ayrı 

cevher olduğunu kabul etmiĢlerdir(http://www.canertaslaman.com/2011/09/beden-

ruh-dualizmine-teolojik-agnostik-tavir/) EriĢim Tarihi: 31.12.2017 

 

Ġbni Sina‟nın ruh beden düalizmi, o basit olan ruhun 

ölümsüzlüğüne inandığı ve insanın asl  bileĢeninin ruh olduğunu 

düĢündüğü, yani, insan  ruhun bedenden ayrı bir cevher olduğunu, 

nefis ya da ruhun bedende yer tutmasının formun maddede yer 

tutmasına benzemediğini, dolayısıyla onun bedenden ayrıldıktan 

sonra da varlığını sürdüren bir töz olduğunu, insanın gerçek varlığı 

ve benliğinin ruhtan ibâret bulunduğunu öne sürdüğü için radikal bir 

düalizm olmak durumundadır. Ruh ya da nefs için birbirlerine 

alternatif ve birbirleriyle iliĢkili birkaç tanım sunan Ġbni S nâ‟ya göre 

ruh, cansız bedenle iliĢkilendirildiğinde, her Ģeyden önce canlılık 

ilkesi veya harekete geçirici ilke olmak durumundadır. Buna 

mukâbil, nihâi amaç ve yetkinlik açısından ele alındığında, ruh belli 

bir yaĢam tarzı ya da formunun türü cinsten ayıran, özgül veya türsel 

ayrımıdır(Kul, 2011: 27).  

 

http://www.canertaslaman.com/2011/09/beden-ruh-dualizmine-teolojik-agnostik-tavir/
http://www.canertaslaman.com/2011/09/beden-ruh-dualizmine-teolojik-agnostik-tavir/


95 
 

Ġbni Sina‟ya göre beden ruh gibi bir cevherdir. Ancak, beden yaĢlandıkça 

zihin ve ruh güçlenmektedir bu nedenle insan yaĢı ilerledikçe yitirmeye baĢladığı beĢ 

duyu yeteneği zihin ve ruhun güçlenmesi ile karĢılık bulur. Bu anlamda, beden bir 

gün öldüğünde, ruh en güçlü haline ulaĢmıĢ olacaktır. Beden ile ruhun arasındaki 

fark beden ölümlü ruh ise ölümsüzdür(Kul, 2011). 

 

4.3.2. Postmodern Dönemde Bedenle Ġlgili DüĢünsel YaklaĢımlar 

Çoğu eleĢtirel felsefe anlayıĢı, zihin ile beden arasında ne amaç için olursa 

olsun belli bir ayrım yapmanın felsefi açıdan son derece büyük yanlıĢlar 

doğurduğuna dikkat çekmektedir(Güçlü ve Diğer, 2002). ÇağdaĢ varoluĢçu felsefe 

yaklaĢımları çağdaĢ ruh bilimsel geliĢmelerin de etkisi ile insan bedenini davranıĢla 

dıĢlaĢan anlamların alanı olarak görmektedir. BaĢkasını ya da baĢkasının „beni‟ni 

bana ileten bir belirtici olarak değerlendirmektedirler(Timuçin, 2002). 

Beden zihnimizin dıĢında, dıĢarıdaki dünyanın parçaları olarak 

sorgulanıpatılacak bir nesne olarak algılanmamalıdır. Bu yaklaĢımla bağlantılı olarak 

özellikle görüngübilimde gerçekleĢen sorgulamalar, geçmiĢten günümüze kadar 

önyargısız olarak bedeni çözümlemek adına son derece önemli fikirler ortaya 

koymaktadırlar. Bu konuda insan bedeni üstüne ortaya konulmuĢ en detaylı çalıĢma 

Merleau-Ponty‟nin Algının Görüngübilimi (1962) adlı araĢtırmasıdır. Merleau-

Ponty‟nin dıĢımızdaki nesneleri algılarken bedenin değergesi sorusu temelinde 

geliĢtirdiği beden açıklamasının farklı bir yeri bulunmaktadır(Güçlü ve Diğer, 2002). 

Ayrıca Merleau -Ponty insan bedenini cansız nesnelerden ayırmakta ve bu konuda 

Ģunları belirtmektedir: 

 

Ben hiçbir zaman tamamen dünyada bir Ģey olamam, bende 

nesne olarak varoluĢun dolgunluğu eksiktir, benim kendi tözüm 

benden içsellikle kaçmaktadır ve her zaman bazı eğilimler kendini 

göstermektedir. Bedensel varoluĢ „duyu organları‟ taĢıyan bir Ģey 

olmakla hiçbir zaman kendinde dinginliğe ulaĢamamaktadır, o her 

zaman etkin bir hiçlikle çalıĢtırılmıĢ durumdadır, sürekli olarak bana 

yaĢam önerisinde bulunmaktadır ve doğal zaman her geçen saniyede 



96 
 

hiç durmadan gerçek olayın boĢ biçimini çizmektedir(Timuçin, 

2002: 48). 

 

Merleau-Ponty‟nin beden konusunda açıklaması, fizyolojik bir kendilik 

olarak görülebilecek „nesnel beden‟ ile asla fizyolojik bir kendilik olarak 

görülemeyen, yaĢanılan Ģekliyle bedene karĢılık gelen „görüngüsel beden‟ arasında 

tam olarak bir beden görüĢünün değiĢimini sağlayacak kadar önemli bir bakıĢ açısı 

oluĢturmaktadır. Buna bağlı olarak, bedenin belli bir mekânda(uzam) birleĢmiĢ 

organların oluĢturduğu bir bütün olduğunu öne süren Merleau-Ponty, “bedenim beni 

dünyaya sunan, dünyada bana belli bir durum aldırandır”(Güçlü vd, 2008: 187) 

cümlesinden de anlaĢılabileceği gibi insan bedenini asla cisimsel olarak 

görmeyeceğini tanımlamaktadır(Güçlü vd, 2008). 

20. Yüzyıl‟da, özellikle fenomenolojiden gelen yaĢayan beden yaklaĢımı 

kendisini göstermektedir. Bu anlayıĢ çerçevesinde, insanlar birer beden olarak, fiziki 

olarak zihin ya da içgüdülerden oluĢmaktadırlar. Beden, insanların çevreleriyle 

iletiĢime geçtikleri, dünyayı deneyimlemelerini sağlayan beĢeri deneyimin 

gerçekleĢmesini sağlayan bir ortam olarak görülmektedir(Cevizci, 2017). 

 

Beden fizyolojik olarak tanımlandığı gibi organlardan oluĢan 

bir nesne, bir mekanizma değildir. Yani beden basit bir nesne 

değildir. Çünkü “nesneler parçaların birbirinin dıĢında bir 

varoluĢtur”. Bu tanımda nesneler ya da nesnelerin parçası arasında 

mekanik bir iliĢki vardır. Oysa bedenin her bölümü diğeri ile orijinal 

biçimde birbirine bağlıdır ve Beden bir bütündür (Gökyaran, 46-47; 

Timurturkan, 2008: 7‟deki alıntı). Ponty‟e göre insan aynı anda hem 

düĢünen bedensel ben, hem de düĢünen öznedir. Varlık hem 

düĢünceden hem de bedenden oluĢur. DüĢünce hiçbir zaman 

bedenden kopmamıĢtır(Akay, 42; Timurturkan, 2008: 7‟deki alıntı). 

Çünkü Ponty‟nin düĢüncesinde bedenli varoluĢ  vardır. Tin beden 

iliĢkisinin ele alındığı bu var oluĢ  düĢüncesinde tinin 

egemenliğiyıkılmıĢtır. Ancak beden de tinin yerini almaz. “Tinin bir 

bedeni vardır ve bedenin bir tini aralarında kesiĢim”(SavaĢçın, 

122;Timurturkan, 2008: 7‟deki alıntı).  

 



97 
 

Fenomenolojik açıdan bedeni incelediğimizde karĢımıza fenomenolojik 

göz yaklaĢımı çıkmaktadır. “Fenomenolojik analizin amacı bilinç edimleri ve bilinç 

içeriklerindeki nesnel kendiliklere geri dönerek nesnelerin dolaysız deneyimindeki 

özleri sezgiyle yakalamaktır‟‟(Büyüktuncay, 2013: 41). 

 

Fenomenolojik göz, beden ve zaman kavramlarıyla yoğun 

iliĢki içerisindedir. Beden farkındalığı ve bu farkındalığın her zaman 

değiĢik algılanabileceğini gerçeğini de sunar.  Fenomonolojik göz 

beden gerçekliği üzerine giderken bu meselenin hangi Ģart ve 

ortamdaki ruhsallıklarla ilintili olduğunu da sorgular. Bedenin 

uzamda ĢekilleniĢi ve uzamla aralarında kesiĢmeleri fenomonolojik 

göz tarafından irdelenir. Fenomenolojik göz, salt bedenle ilgileniyor 

gibi gözükse de, bedenin tensel boyutuna da yönelir. Bu noktada 

fenomenolojik göz açısından çok farklı kavramlar devreye girer: 

bunlardan biri ufuktur. Ufuk tanımıyla burada kastettiğimiz 

fenomenolojik gözün görünen ya da görünmez üzerinde etkili 

biçimde göründüğünden baĢlayıp gördüğünü sınırlandırmaya varan 

boyutunu belirtmesidir(Eroğlu, 2014: 17).  

 

Merleau-Ponty‟e göre, bilincin yönelimselliği bedenin 

dolayımıyla mümkündür; bilinç nesnesine beden ile yönelir. Bu 

yönelimsellik içinde bedenim bana dıĢ dünyadaki mümkün ya da 

aktüel bir vazifeye yönelme tavrı olarak görünür. O halde deneyim 

alanındaki dünya ile iliĢkim bu dünyanın imkânını oluĢturan 

bedenimin faaliyeti ile kurulur. Beden üzerinden açıklanan bu 

iliĢkide Merleau-Ponty dıĢ nesnelerin bedenimin varlığınca 

varsayıldığını ve aynı zamanda tersi de doğru olacak biçimde 

bedenimin dünyaya yerleĢmesi algısına da nesnelerin dünyadaki 

yerleĢikliğiyle ulaĢtığımı belirtir(Ponty, 313; Büyüktuncay, 2013: 

42‟deki alıntı). 

 

Merleau-Ponty‟nin yaklaĢımında “davranıĢ zihin-beden ikiliğinin 

aĢılmasının bir baĢka yön teĢkil etmektedir. Algı ediminin davranıĢ biçiminde 

somutlaĢması, bedenin dıĢ dünyaya yönelmesi ekseninde, bilinç ile dünyayı 

birleĢtiren bir sonraki duraktır‟‟(Büyüktuncay, 2013: 45). Gürsoy bunu Ģu Ģekilde 

özetlemiĢtir: “Descartes‟in „düĢünüyorum‟unun (cogito) ifade ettiği saf sübjektiflik, 

yerini „algılıyorum‟a bırakarak, ana plana süje-obje, bilinç-tabiat, insan-dünya iliĢkisi 

oturmuĢtur” (Gürsoy, 106; Büyüktuncay, 2013: 45‟deki alıntı). 



98 
 

Fenomenolojinin bakıĢ açısıyla bedenle alakalı farklı yaklaĢımlar ortaya 

çıkmıĢ ve farklı epistemolojik ve ontolojik yaklaĢımlar kendisini göstermiĢtir. Turner 

„Regulating Bodies‟ adlı kitabında amacının bedenin bir temsil olduğuna dair 

yaklaĢımını; felsefi antropoloji ve fenomenlojiden gelen 'yaĢanan bedenin 

fenomenolojisi' ile bütünleĢtirmek olduğunden söz etmektedir. Bedenin bir temsil 

olduğu düĢüncesi antropolojide Mary Douglas ve onun görüĢlerini benimsemiĢ 

olanlar tarafından kabul edilmiĢ bir yaklaĢımdır. Yapıbozumu savunan sosyal 

teorilerin temsilcilerinden Paul de Man ve Jacques Derrida gibi düĢünürler bedenin 

metin olarak görülerek söylem tarafından meydana getirildiği yaklaĢımında 

bulunmuĢlardır. Bu yaklaĢımlar bedeni öyle bir hale dönüĢtürmüĢtür ki bedenin canlı 

ve yaĢayan bir organizma olduğu Ģeklindeki düĢünceleri de yok etmektedir. 

Yapıbozumcu yaklaĢımın bedenin eleĢtirel tavrı antihümanist olarak algılanabilir. 

Çünkü; bilginin modernist algılayıĢını, öznelliğe ve özne-nesne ayrımını 

reddetmektedirler(Sugiyama, 2010). 

 

Fransa'da çıkıĢ aĢamasında, yapısalcılık ve yapı söküm 

aslında Merlau-Ponty'nin fenomenolojisine saldırı niteliğinde 

olduğunu belirten Turner, amacının; bir yandan bedenle ilgili 

söylemin tarihsel evriminin sosyal bir inĢa olduğunu vurgularken bir 

yandan da bunu 'yaĢanan bedenin' fenomenolojik doğasına olan 

takdiri elden bırakmadan yapmaya çalıĢmak olduğunu belirtir 

(Turner, 8; Sugiyama, 2010: 77‟deki alıntı). 

  

Yapısöküm kavramının bedenle iliĢkili olan karĢılığı, onun 

bütünlüklü yapısının yok oluĢundan geçer. 20. Yüzyılda bedenin 

bütünlüklü yapısı parçalanarak yok olur. Bojana Kunts “The 

Fragmented Body and The Question of Normativity” (Normalliğin 

Sorusu ve ParçalanmıĢ  Beden) adlı makalesinde bedenin asla 

mükemmel bir bütünlük içinde tanımlanamayacağını, tam aksine 

daima parçalanmıĢ  bir yapıya sahip olacağını belirtir. Özellikle 

1980‟lerde ve 1990‟larda teknoloji, estetik cerrahi gibi geliĢmeler 

“parçalı- beden” (fragmentary body) fenomenini oluĢturmuĢtur ve 

bedenin fonksiyonlarının ele alınıĢı değiĢmiĢtir. Beden bir alıcıya, 

depoya; insanın evrim içerisindeki fizyolojik potansiyellerinin 

araĢtırılması için bir araca; teknolojideki ve tıptaki geliĢmelerin 

üzerinde denendiği bir materyale dönüĢmüĢtür. Bir baĢka ifadeyle 

beden, küçümsenebilir, parçalanabilir ve dönüĢtürülebilir bir Ģey 

olarak görülmelidir(Kılınç, 2016: 60). 



99 
 

 

Postyapısalcı teorisyenlerden Gilles Deleuze ve Felix Guattari bedenin 

parçalı yapısını incelemektedirler. Yersiz ve yurtsuzlaĢmıĢ bedenden organsız 

bedendiye bahsetmektedirler. Organsız beden yalnızca fiziksel olarak bütünlüğü 

olmayan bir beden değil, aynı zamanda birlik sağlamayan bir bedeni de iĢaret 

etmektedir. Toplumsal olarak disipline edilmiĢ , göstergebilimselleĢtirilmiĢ ve 

özneleĢtirilmiĢ  koĢullardan kurtularak özgürleĢen, parçalanmıĢ, yersizleĢmiĢ ve 

yurtsuzlaĢmıĢ, yani yeniden oluĢturulmaya zorunlu beden haline gelmiĢtir. Gilles 

Deleuze ve Felix Guattari, bedenden bir arzu makinesi olarak bahsetmektedir(Kılınç, 

2016). Baudrillard‟a göre, beden fetiĢ nesnesine dönüĢmüĢtür. Kapitalist düzen 

içerisinde gelir kaynağının büyük ve önemli elemanı haline gelmiĢ olan beden, 

tüketim nesnelerinin en önemlisidir(Kılınç, 2016). 

Postmodern beden Hannah Arendt tarafından “Ġnsanlık Durumu” adlı 

eserinde Ģu Ģekilde ele alınmaktadır: Postmodernizmin her Ģey mümkün yaklaĢımı 

içerisinde bedenin her Ģey olabilme ve iktidarın amaçlarına göre her Ģekilde ortaya 

koyma ve yapılandırılabilme durumu da mümkündür Ģeklide bir yaklaĢım 

içerisindedir(Kılınç, 2016).  

Beden konusuna olan yaklaĢımlar, 20. Yüzyılın ikinci yarısında ortaya 

çıkan post-yapısalcılar ile postmodern sanat ürünleriyle oldukça önemli yeni bakıĢ 

açıları ortaya koymuĢtur. Beden konusunda yapılan çalıĢmalarda gerçekleĢen 

parçalanmanın en önemli nedeni, geçmiĢten bu yana birtakım metafizik, etik ve 

varlıkbilgisel varsayımlar kabul edilerek çözülmeye uğraĢılan bedenin, toplumsal, 

tarihsel ve kültürel etkilerle değiĢen bir kendilik olduğunun Ģüphesiz bir Ģekilde 

ispatlamıĢ olmasıdır. Buna bağlı olarak, post-yapısalcı felsefede, bedenin nasıl temsil 

edildiğine yönelik getirdiği irdelemelerde önemli incelemeleri bulunmaktadır. Söz 

konusu dönemin önemli düĢünürlerinden Foucault oluĢturduğu kazıbilim 

çalıĢmalarıyla, insan bedeninin yalnızca biyolojik olarak verili bir kendilik olarak 

kabul edilemeyeceğini, her Ģekilde toplumsal olarak değiĢebilir olduğunu ileri 

sürmektedir. Foucault ayrıca beden konusunda yazdığı soykütüklerde, cinsellikten, 

denetime değiĢik iktidar pratikleriyle bedenin nasıl Ģekil değiĢtirdiğini söylemlere 



100 
 

ekleyerek, iktidar yönetimince bedensel deneyimlerin ne Ģekilde yeniden üretildiğini 

gözler önüne sermiĢtir(Güçlü ve Diğer, 2008). 

 

Klasik sosyologlardan, Marx, Weber, Simmel ve Durkheim 

çoğunlukla sorun olarak feodal toplumdan endüstri toplumuna geçiĢi 

ile dolayısıyla da kavram tartıĢması yaratarak, Avrupa‟da oluĢan 

büyük bir toplumsal dönüĢüm aĢamasından bahsetmiĢlerdir. 

Toplumun doğrusal geliĢimi içinde yer alan sosyologlardan Michel 

Foucault ve Deleuze fikirlerini Nietzsche felsefesi üzerine 

temellendirerek, onun soykütüksel çözümlemesini ileriye 

taĢımıĢlardır. Foucault, bu çözümlemede bedeni merkez alırken 

tarihi dıĢta tutar. Deleuze‟ün (ve Guattari‟nin) Ģizo-dinamiğini 

oluĢturan beden, arzulanan-makineler, organsız bedenler modern 

hayatta cisimleĢmenin karmaĢık yapısına, bedenin yüzeyinde oluĢan 

fantezilerin ve makinesel oluĢumların izdüĢümüdür(Uzunkaya, 2010: 

7).  

 

Foucault‟un yaptığı araĢtırmalar sonucunda bedenin tarihte öncelikle 

kilisenin baskısı altına olduğunu, daha sonra ise kapitalizm ve siyasi bir modele 

dönüĢtüğünü öne sürmektedir. Hıristiyan geleneğinin bedeni kullanarak bireyin 

üstünde baskı kurmuĢ olması, aydınlanmayla birlikte iktidarın, bu kontrol 

mekanizmalarını fazlalaĢtırarak, beden üstünde siyaset yapmaya baĢlamıĢlardır. Bu 

sayede, Foucault‟a göre cinsellik modernizm ile birlikte daha yoğun biçimde önem 

kazanmıĢtır(Akgündüz, 2013). 

Foucault, bedenin iktidarın karĢısındaki Ģey olarak, iktidarın baskısı ve 

referanslarıyla biçimlendirdiği, dünya ve toplumsallık algılayıĢını yansıtacak haline 

dönüĢmüĢ bir nesne olarak nitelendirmiĢtir. Bireyleri daha uysal ve faydalı bir Ģekle 

getirmek için yüzyıllardır üzerinde çalıĢılan disiplinlerin veya modern dönemdeki 

bedenin Ģiddetle kontrol altında alınması ile beden onarılmıĢ bir bedendir(Yigen, 

2014). 

 

Foucault “biyo-politika” kavramıyla bedenin, disiplinci 

iktidar ve söylemlerin önemine iĢaret eder ve aynı zamanda bedenin 

disiplinci iktidar tarafından biçimlendirilen, kontrol edilen ve 



101 
 

yeniden üretilen bir yapı olduğuna dikkat çeker (IĢık, 155; Kılınç, 

2016: 60‟daki alıntı). Foucault bu bağlamda biyo-iktidar tanımına 

baĢvurur. “Biyo-iktidarın disiplinci modelinde beden, tahakküm ve 

direniĢ  arasında jimnastik, kas geliĢtirme, ideal vücut, çıplaklık ve 

güzellik normlarınca devlet tarafından uysallaĢtırılır. Genelde uysal 

bedenler diĢil bedenlerdir. Çünkü bedenin cinsiyeti toplumsal 

inĢalarda diĢi olarak kodlanmıĢtır (Foucault, 16- 18; Kılınç, 2016: 

60‟daki alıntı). 

 

Faucault‟a gore beden hem üretici bir beden hemde tabi 

kılınmıĢ bir beden olduğunda kullanılıĢlı bir güce dönüĢmektedir. 

Burada bedene dayatılan iktidar, bedenin siyasal teknolojisinin bir 

parçası olarak anlaĢılmalıdır. Bedene bağlı ve onun aracılığıyla 

uygulanan bir stratejisi olarak Foucault‟un iktidar kavramında, bu 

stratejilerin her biri öznenin konumuyla iliĢkili en azından iki 

referans noktası üzerinden gerçekleĢtiği görülmektedir. Foucault, 

müphem(Belirsiz) referanslar pratiğiyle sahneye koyduğu 

kararsızlıklarla bizi, özne ve iktidar iliĢkisine geleneksel olmayan bir 

biçimde kavramsallaĢtırmanın bir yolu olan alıĢılmamıĢ bir dil 

düzeneği uyarınca düĢünmeye mecbur bırakmıĢtır(Butler, 274; 

Yigen, 2014: 24‟deki alıntı).  

 

Cinselliğin ve kapitalizmin getirisi topluma, bireye ve bedene tüketim 

anlayıĢını getirmektedir. Tüketim toplumlarının ana hedefi olan beden, tüketen bir 

cisim olarak algılanmaktadır.  

 

ÇağdaĢ aĢırılık bedeni kendinde gerçeklik olarak, insanın 

sureti olarak kurar; insan varlığının kalitesi bu suret üzerinden 

değerlendirilir, insan baĢkalarına sunmak istediği imajı bedenle afiĢe 

eder. ÇağdaĢ toplum söylemi “bedenlerinizle yargılanacak ve 

sınıflandırılacaksınız” der. Toplumlarımız bedeni benliğin amblemi 

olarak kutsar(Le Breton, 2016). 

 

Modern beden yaklaĢımlarında öne sürüldüğü üzere, beden postmodern 

toplumda büyük tüketim amacının vazgeçilmez unsurudur. Spor, diyet, kozmetik, 

estetik cerrahi gibi günümüz postmodern Batı toplumlarının ve ABD‟nin 

terketmediği tüketimin kültürünün odak noktası bedendir. Tüm alanlarda beden 



102 
 

kullanılarak tüketim yapılması en büyük projedir(OkumuĢ, 2009). 

 Beden postmodern söylemde bireyi taĢıyan bir cisim olarak görülmektedir. 

Özneden ontolojik olarak ayrılan beden, iyileĢtirilmek için müdahalelere maruz 

bırakılan bir nesne haline gemiĢtir. Artık bireyin kimliğinin kaynağı değil, kiĢisel 

kimliğin içinde Ģekil değiĢtirdiği hammadde olarak görülmektedir. Ġnsanın diğer 

yarısıdır ancak istememe Ģansı bulunmamaktadır. Ġnsanın bedensel varlığının parça 

parça ayrılmasına sınır koymak isteyenlerin tutuculuğu, cehaleti ve ön yargıları söz 

konusu olmaktadır. Beden, bilim insanlarının savaĢ açtığı alter ego olarak 

görülmektedir. Bir nesne gibi cisme büründürdüğü insanın elinden alınan simge 

olarak niteliği yok edilen bedenin hiçbir değeri kalmamıĢtır. Beden her bir parçası 

tedarik edilen bir ürün gibi parçalanır. Postmodern söylemde beden kötü yanın 

cisimleĢmiĢ biçimidir, kusurları yok edilecek bir müsvedde olarak görülmektedir(Le 

Breton, 2016). 

 

KiĢiliğin beĢ farklı dönemden geçerek geliĢtiğini öne süren 

ve Psikoanalitik Kuramı‟nın kurucusu olan Sigmund Freud ise; 

kuramının temelinde insan davranıĢlarının kökenini, içgüdülerin 

oluĢturduğunu savunur, ruhsal dünyayı iĢleten ve yürüten 

içgüdülerdir. Bu noktada bedeni oluĢturan yaĢama ve üreme iliĢkisi 

gibi insanın hayatta kalmasını sağlayan “ego ve kendini 

koruyabilme” dürtüleriyle türünün devamlılığını sağlayan cinsel 

dürtülerinin olduğundan bahseder. Freud bedenin duyusal datalarıyla 

zihinde oluĢan algıyı ve bu algının meydana getirdiği davranıĢlardaki 

anlam yansımalarına değinir(Freud , 7: Yigen, 2014:2‟deki alıntı).  

 

Postmodern dönem içerisinde, bedeni dönüĢtürmek için biyoteknolojik 

mühendisliğin ilerlemesiyle mekanik insan teması yeniden kendisini göstermiĢtir. 

Organ nakli, cinsiyet değiĢtirme ameliyatları, üremeye müdahale, dopingle 

performans arttırma, genlerle oynama, klonlama belki post insanın belki de mutant 

insanı haber vermektedir(Michuad, 2013). Postmodern birey bedenine müdahale 

ederek hayatını değiĢtirmek istemektedir. Bu müdahale bedene yönelik Ģüphenin bir 

kanıtıdır. Beden, parça parça yönetilmekte ve yönergelerde bulunulmaktadır. Bu 

Ģekilde bedende değiĢtirilmedik kalmayana kadar her nokta radikal bir değiĢime tabi 



103 
 

tutulmaktadır(estetik cerrahi, body bulding, transseksüalizm, dövme, pricing vb.)(Le 

Breton, 2016). 

Teknoloji postmodern toplumun vazgeçilmez bir parçası haline gelmiĢtir. 

Günümüzde adeta bedenin bir paçası haline gelen teknolojiyi görmezden gelmek pek 

mümkün değildir. Postmodern söylemde teknolojinin bedene olan yaklaĢımı ise 

bedeni yok etmeye ve ortadan kaldırmaya yöneliktir. 

Postmodern dönemde, beden sorgulamalarında teknoloji ve medya önemli 

yere sahiptir. Epistemolojik ve ontolojik ayrılıkların gerçekleĢtiği postmodern 

dönemle beden, sorgulamaların merkezine oturmuĢtur. Epistemolojik açıdan, klasik 

yaklaĢımların etkisini yitirdiği bu çağda çeĢitli ontolojik yaklaĢımlar öne 

çıkmaktadır. Hibrid ve trans varlıklar teknolojinin sağladığı olanaklarla geliĢmiĢ bir 

biçime dönüĢmüĢtür. Teknoloji günden güne bedenin yapay bir hale dönüĢmesine 

sebep olmaktadır(Alanka, 2015).  

Postmodern dönemde bedenin yok olmasını arzulayan siber kültür 

akımlarına göre ise fazlalık olarak görülmektedir. Üst insanlığa ulaĢmak için, ete 

dönüĢtürülen bedenden kurtulmak gerekmektedir. Beslemek, bakmak, eğlendirmek 

vb. Bedensel görevler internet gezginliği ya da sanal gerçeklik gibi deneyimlerde 

ayak bağı olarak görülmekte ve kullanıcıya ayak bağı olarak nitelendirilmektedir. 

Çünkü yüz, yaĢ, cinsiyet olmadan, kısacası etten kemikten beden olmadan 

gerçekleĢen sanal karĢılaĢmalarda kimliğin parçalanması kolaylaĢmaktadır(Le 

Breton, 2016). 

Teknolojinin ilerlemesiyle ve dijital yaĢamla insanın varlığı büyük bir 

dönüĢüme maruz kalmıĢken post hümanist dönem ortaya çıkmıĢtır. Ġnsanlık sonrası 

dönem, insan bedeninin etten, kemikten fazlasını sağlayacak bir yapıya mecbur 

bırakmaktadır. Artık deri ve et, post hümanist insanın varlığı için gerekli Ģeyler 

değildir. Teknoloji ve teknolojinin ortaya koyduğu mekanlarda medya, bu süreçte en 

önemli araçlardan olmuĢtur. McLuhan insanın medya vasıtasıyla varlığının 

uzatılacağını ileri süreken, bugünün insan makine birleĢimi formundan da 

bahsetmektedir. Ġnsan bedeninin uzantıları haline gelen günümüz medya teknolojileri 

kulağın benzeri olarak telefonu, gözün benzeri olarak kamerayı örnek vermektedir. 



104 
 

McLuhan, insanın geniĢlemesinin son aĢaması olarak bilincin teknolojik simülasyona 

dönmesinden bahsederken, yaratıcı bilginin ortak ve kurumsal olarak bütün toplumda 

yaygınlaĢacağını söylemektedir(Alanka, 2015).  

Batı düĢüncesinde medyalaĢtırılmıĢ  bedenler paradoksal olarak yeni bir 

ütopik ve gerçeğin yerini alan bir ontolojiyi gösterirken dinsel bir vurguya da 

yapmaktadır. Bu gerçeğin yerine koyulan kültür, hibrid yapıların önünü açarken 

farklı ve çok katmanlı bir estetik felsefe de yaratmaktadır. Stelarc‟ın bedenin 

uzatılması çalıĢmaları yalnızca performatik bir sanat değil, bedenin epistemolojik ve 

ontolojik kırılmalar yaĢadığının kanıtı niteliğindedir(Alanka, 2015).  

Resim:6, Stelarc, Extended Arm, 2007 

(Alanka, 2015) 

 
 

Felsefe tarihinde bedene ait bu düĢünsel yaklaĢımlardan anlaĢılacağı gibi 

beden her dönemde farklı Ģekilde ele alınmıĢtır. Felsefedeki bu düĢünsel yaklaĢımlar 

zaman zaman daha az, zaman zaman daha yoğun Ģekilde sanatı etkilemiĢ ve sanattaki 

beden algısını değiĢtirmiĢtir. Bilginin oldukça önemli olduğu Postmodern sanat 

hareketleri içinde beden konusu düĢünsel yaklaĢımlardan etkilenerek postmodern 

sanattaki beden algısının değiĢmesine neden olmuĢtur. Postmodern sanat içerisinde 

bedenin yeri bir saplantı haline gelerek önemi git gide artmıĢtır.  

 



105 
 

4.4. Postmodern Sanatta Beden Algısı 

4.4.1. Algı 

Algı sözlük anlamı olarak: Bir Ģeye dikkati yönelterek o Ģeyin bilincine 

varma, idrak olarak açıklanmaktadır(TDK, 2011). Duyular tarafından uyarılma 

sonrasında sıradan nesnelerin ya da bazı duyusal girdilerin farkına vararak onlara 

belli anlamlar yüklemeyle oluĢan süreçtir. DıĢ dünyanın duyular ile iç yaĢantının ise 

içe bakıĢ ile kavranması da denilebilir. Algı, insana duyular aracılığı ile gelen girdiye 

uyum ve birlik kazandıran ve böylece, fiziki fizyolojik duyumsal nörolojik ve biliĢsel 

bileĢenleri olan süreç olarak görülmektedir. Bu perspektifte algı, bu sürecin farkında 

olma olarak adlandırıldığı gibi, duyumsal verilerin sentezi olarak da 

görülebilmektedir(Cevizci, 2017). 

Felsefe tarihinde algı, Locke, Hume, Berkeley gibi deneyciler tarafından 

insan bilgisinin tek kaynağı olarak kabul edilirken, Descartes, Spinoza, Leibniz gibi 

usçular tarafından ise bilginin kaynaklarından sadece bir tanesi hatta yanıltıcı bile 

olması mümkün olan olarak görülmüĢtür. Felsefenin algı konusuna temel yaklaĢımı 

algılarımızın doğru olup olmadığı ya da tüm insanların algısının aynı olup olmadığı 

yönündedir. Bu doğrultuda, ortak görü ve gerçeklik kuramına bağlı olanlar dünyanın 

algılandığı Ģekilde olduğunu öne sürerler. Tasarımcı ya da yansıtımcı gerçekçilik 

çerçevesinde yaklaĢanlar ise, duyulardan bağımsız olan bir nesneler dünyasının var 

olduğunu öne sürmektedirler. Nedensel algı kuramında ise duyularla algıladığımız 

Ģey olan algı nesnesinin algılama deneyimimize sebep olan nesne olduğunu 

savunmaktadır. Yani bir nesneyi algılama, nesnenin uygun türünden bir deneyimine 

sahip olmak demektir(Güçlü ve Diğer, 2008). 

 

Algılama, öncelikle sübjektif bir zihinsel iĢlemdir. Çünkü her 

birey kendi yaĢantısı ve deneyimleri çerçevesinde algılar. Algılama, 

fizyolojik yanı yanında burada öncelikli olarak sosyal ve psikolojik, 

dıĢtan kontrol edilebilen ve yönlendirilebilen bir olgu olarak ele 

alınmaktadır(Aytekin, 2008: 174). Algı; “Organizmanın çevresi ile 

etkileĢim süreci içerisinde geliĢtirdiği örgütlü bir tepkiler toplamı 

olarak nitelendirilmektedir”(Brown ve Gilhousen; Ġnceoğlu, 110; 

Aytekin, 2008: 175‟deki alıntı). Algılama süreci beĢ aĢamadan 



106 
 

oluĢmaktadır. Bunlar: 1- Uyaran, 2- Duyum, 3- Ġzlenim, 4- Dönüt, 5- 

Anlama dır(Aytekin, 2008: 175). 

 

Ġnsan bilinci her an savunma ve gerilim durumundadır. Bunun nedeni, göz 

bakması ve beynin görmesidir. Bilgiyle algılarız, algıyla bilebiliriz Ģeklinde 

gerçekleĢen bu süreçte, bilinç kaybına neden olacak müdahaleler sonucu oluĢacak 

anlam değiĢiklikleri algı parçalanması olarak kabul edilmektedir. Algı parçalanması 

gerçeğin değiĢtirilmiĢ hali olarak nitelendirilebilir. DıĢ dünyanın duyularla gelen 

imajının bilinçte oluĢan yansımasını etkilemek ve gerçeği değiĢtirmek anlamını iĢaret 

etmektedir. Algı parçalanması yaratmak, gerçeğe müdahale etmek, tekrar 

tanımlamak ya da farklı göstermek eylemleridir. Bu nedenle bilinçte meydana gelen 

gerçek olgusu ne ise algılanan da aynısıdır; çünkü algılar değiĢtirilmediği sürece 

bilinç farklı bir gerçek olgusunu bilmemektedir. Bu nedenle, bilincin gerçeği sadece 

algılardır ve algılar değiĢtikçe bilincin gerçeği değiĢecektir(Baran, 2014). 

“Görsel algı; bir duyusal uyanıĢ, figür ve fon ayrıntılarının ayrıĢtırılması ve bir 

nesnenin görsel etkilerinin farkına varma yetisi, nesnenin görsel özelliklerinin 

çözümlenmesi, anlaĢılabilmasidir”(Stokrocki - KırıĢoğlu: 25; Baran, 2014: 136‟daki 

alıntı).  

 

Berkeley, görsel algı alanında önemli çalıĢmalar 

gerçekleĢtirmiĢ ve derinlik algısıyla ilgili deneyler yapmıĢtır. Göz 

retinasını iki boyutlu olmamasına karĢın dünyayı nasıl üç boyut 

görebildiğimizi sorgulayan Berkeley‟e göre derinlik algısı, görmek 

ve dokunmak gibi deneyimlerle oluĢmaktadır. Bu deneyimler 

sırasında göz,, nesnelere yaklaĢıp uzaklaĢarak, odağını değiĢtirir.. Bu 

süreç dokunma ile birleĢerek derinlik kavramını oluĢturmaktadır. 

ÇağdaĢ psikoloji içinde Berkeley‟in derinlik algısına iliĢkin bu 

saptamaları, algılama için öğrenme ve deneyimin önemini 

vurgulamaktadır (Berkeley, 35-36; Baran, 2014: 137‟deki alıntı). 

 

Görsel algı ile ilgili kuramlar içinde en öne çıkanı ve tasarım alanlarında 

en çok kullanılanı gestalt algı kuramıdır. Birçok tasarımcı görsel algı ile ilgili ilkeler 

konusunda Gestalt Algı kuramını kullanmaktadır. Max Wertheimer, Wolfgang 



107 
 

Köhlerve Kurt Koffka‟nın algısal sürece iliĢkin saptadıkları kimi ilkeleri 

yapılandırmalarıyla Gestalt algı kuramı ortaya çıkmıĢtır. Gestalt kuramına göre, 

görsel algıda algılanan kavramla ilgili bazı nitelikler dikkat çekerken bazıları arka 

planda kalmaktadır. Ön plana çıkan bu özellikleri hedef kitle özellikleri 

belirlemektedir. Gestalt kuramına göre görsel algı sürecindeki bütünlük, o bütünü 

oluĢturan parçaların özellikleri geri plana itilerek yorumlanmalıdır(EriĢti ve Urgun, 

2016).  

Gestalt Ġlkeleri veya Gestalt kuramına göre; küçük boĢluklar zihin 

tarafından mantıklı bir bütünü oluĢturmak amacı ile doldurulacaktır. Ayrıca kurama 

gore arka planın da Ģeklin algılanmasında önemli yeri vardır. Arka plan konusunda 

en iyi örnek, aydınlık-karanlık karĢılığının kullanımıdır. Gri bir kare, koyu fon 

üzerinde daha beyaz, açık fon üzerinde daha siyah olarak algılanması buna ispat 

niteliğindedir. Gestalt kuramında nesneler belirli düzenle bir araya gelmekte ve 

algılama bu düzenin öğeleri tarafından oluĢan zihinsel Ģemalarla açıklanmaktadır. 

Gestalt kuramına göre, birden fazla Ģeklin algılanabilmesi için belirli Ģartlar 

bulunmaktadır. Bu Ģartların gerçekleĢmesi için belirli iliĢkilerin gerçekleĢmesi 

gerekmektedir(Çağlayan, Korkmaz ve Ötkem, 2014).  

Gestalt kuramı, insan gözünün görsel deneyimleri nasıl algıladığının 

araĢtırılması konusunda bir yaklaĢımdır. Gestalt Kuramına göre algıyı sağlayan 

ġekil-zemin iliĢkisi, Yakınlık, Tamamlama, Benzerlik, Süreklilik gibi faktörlerdir. 

Çevreyi algılama ve analiz etme sırasında önemli bir kavram olan algı, „nesnel 

dünyayı duyular yolu ile öznel bilince aktarma Ģeklide tanımlanabilmektedir(Genç ve 

Sipahioğlu, 1990).  

Ġnsanların nesneyi deneyimlemeleri Ģekil ve zemini birbirlerinden ayrımı 

yapmalarıyla iliĢkili bir süreçtir. Bu nesnenin zeminden önce algılanması ile ilgilidir. 

Algılanan tüm nesnelerde Ģekil ve zemin iliĢkisi bulunmaktadır. Çevremizdeki 

dikkati çeken nesne Ģekil ve bu nesnenin dıĢında kalanlar ise zemin olarak 

algılanmaktadır. Algılama sürecinde bir diğer faktör ise; Parça-bütün iliĢkisidir. 

Algıladığımız nesneler uyarım sonucu algılanmıĢtır. Ancak, nesneler, uyarımların bir 

toplamı olarak algılanmaz. Örneğin, herhangi resimdeki kullanılan bir renk tonunun 



108 
 

yalnız baĢına bir anlamı bulunmamaktadır. Diğerleri ile bütünleĢtiğinde bir anlam 

kazanmaktadır .Görsel algı sürecinde benzerlik bir diğer faktördür. Birbirine benzer 

nesneler, bir grup halinde algısal bütünlük oluĢturmaktadır. Örnek olarak bir 

kalabalıkta, aynı cinsiyet veya yaĢ gruplarını bir arada iliĢkilendiririz. Bir diğer 

faktör olarak yakınlık, zihninde birbirine yakın olan nesneler de gruplanmaktadır. 

Birbirine yakın olan uyaranları bir bütünlük içinde gruplanmaktadır. Görsel 

algılamada devamlılık algısal alanımızda aynı yönde giden birimler birbirleriyle 

iliĢkilidir. Noktalara dikkatli baktığımızda tek tek görmemekte bunları birbiriyle 

kesiĢen doğru çizgiler halinde algılamaktadır(Genç ve Sipahioğlu, 1990).  

Görsel algıda algı sürecini etkileyen bazı dıĢ faktörler bulunmaktadır. 

Bunlar, örüntü, derinlik algılaması, araya girme(objelerin birbirinin görüntüsünü 

engellemesi), görüntü zayıflaması(uzaklaĢtıkça ayrıntıların yok olması), doğrusal 

uzantıların yaklaĢması(paralel çizgilerin uzaklaĢtıkça birleĢmesi), göreli 

büyüklük(nesnelerin büyüklüğünün birbiri ile karĢılaĢtırılması) olarak 

sıralanabilir(Genç ve Sipahioğlu, 1990). 

 

4.4.2. Sanatta Beden Algısı 

Paleolitik dönemden günümüze kalan mağaralar incelendiğinde bedenin 

insanlık tarihinin her döneminde önemli bir kavram olduğu anlaĢılmaktadır. 

Mağaralardaki duvar resimlerinde avcı sahneleri, Fransa‟daki Pech Merle 

mağarasındaki el izleri gibi tarihi kalıntılar bedenin o dönemde insanların kendi 

izlerini bırakmak için önemli bir yer tutuğunun önemli bir göstergesidir(Tokdemir 

Özüdoğru, 2012). “Bedensel nitelikte, cinsel uzuvların belirtilmesi, ilk kez primitif 

toplumlarda görülmektedir ve insan bedenlerinin iç formları 

belirtilmemektedir”(Turani, 11; Uzunkaya, 2010: 4‟deki alıntı).  

Arkaik dönem sanatında Kouros ve Kore olarak adlandırılan sunak 

heykellerinde Klasik yunan sanatının belirleyicisi olan ölçülülük kendisini 

göstermeye baĢlamıĢtır. M.Ö. 6. Yüzyıla doğru heykel formlarında kadınlar kıvrımlı 

giysilere sahiptir, erkekler ise çıplak olarak tasvir edilmektedir. Bu heykeller 

atölyelerde üretilmesine rağmen, belli bir ölçü ya da oran-orantı düĢüncesi 



109 
 

göstermemektedir. Kuroslar ile değiĢimin kendisini göstermesinin bir nedeni de 

Kuros‟ların Apollon idealini yansıtmaya çalıĢması olarak düĢünülebilir(Yıldırım, 

2008).  

Kouros heykellerinin Tanrılara adaklar sunmak için yapıldığı ve tanrılara 

adaklar sundukları anda ya da bir mezarın baĢında dururken, sert, resmi ve ifadesiz 

bir görünüĢle ĢekillendirilmiĢlerdir. Kouros‟lara ise genellikle fiziki olarak 

sağlamlıkları nedeniyle tanrıların adları verilmektedir. Bu Kouroslar tanrılar gibi 

kahraman olarak kabul edilmiĢtir. Bedenleri insan bedenine benzer Ģekilde 

biçimlendirilmemiĢtir(Kılınç, 2016). 

Resim: 7, Polymedes, “Kleobis ve Biton KardeĢler” M.Ö. 590 

(Yıldırım, 2008) 

 
 

Klasik dönem sanatında bedenin kullanıldığı sanat dalı heykeldir. Klasik 

heykel dönem heykeli son derece ölçülü ve ideal bir insan vücudunun ölçülerine 

yakalama çabası içindedir. Heykeller tek figürler halinde seçkin bir kompozisyon 

içinde biçimlendirilmiĢtir. Klasik sanattaki uyumlu beden, hiç kuĢkusuz modern 

sanattaki, belki de en önemli örneğini Picasso‟nun oluĢturduğu, bölünmüĢ, 

parçalanmıĢ bedeninin oldukça uzağındadır(Kuspit, 2014). 

Klasik Yunan sanatı heykellerinin idealleĢtirilmiĢ vücutları insan bedeni 

vasıtasıyla tanrının kutsallığına ve mükemmelliğine yapılmak istenen vurgunun 



110 
 

sonuçlarıdır. Ġnsan bedeninin ideal ölçüleri sadece sayılarda değil, aynı zamanda 

idealleĢtirme amacının kendisi toplumsal sistemin istekleri doğrultusunda farklı bir 

boyut kazanmıĢtır. Klasik ana düĢüncesi yalnızca bedene karĢı duyulan hazzın en üst 

seviyede olmasını sağlamak amacıyla çıplaklığı barındıran cinsellik eylemine ve bu 

eylemin üreme dıĢında bedensel hazza dayalı olmasına hizmet etmektedir(Karasu, 

2006) 

Polykleitos diğer çağdaĢları gibi doğayı kavrama konusunda sayıların 

önemli bir araç olacağına inanmaktadır. Sayıların belli bir gücü olduğuna ve bu gücü 

simetri sözcüğü ile tanımlamaktadır. Antikitede simetri sözcüğü günümüz anlamında 

değil, aksine oran ve orantıyı açıklamakta kullanılan bir sözcüktür. Bu simetri 

parçaların bütüne bütünün parçalara olan uyumu ile ilgili bir yaklaĢımını 

anlatmaktadır. Bu görüĢe göre: iyilik ancak bütün parçaların birbiriyle uyumu olması 

halinde mümkün olabilmektedir(Yıldırım, 2008).  

Sanatçının Doryphorus(Mızrakçı) adlı çalıĢması, Pers savaĢından önce ve 

özellikle sonrasında Atinalı Yunanlıların aklındaki mimari form ve insan bedeninin 

birlikteliğinin ideal oranının ve dinamikliğinin ortaya konulduğu bir çalıĢmadır. Tüm 

bunlara ragmen sanat dinsel amacından kopmamaktadır. Heykel olimpiyat oyunları 

için tanrı Zeus için bir armağan olarak yapılmıĢtır(Kılınç, 2016). 

Resim: 8, Polykleitos, Doryphoros (Mızrak TaĢıyıcı),  MÖ 450-440 civarı 

(Kılınç, 2016) 

 

Antik Yunan sanatında sanatçıların ilgilendikleri ve kaynak olarak 

gördükleri noktaları din ve mitoloji oluĢturmaktadır. Sanatçı, teknik olarak doruğa 



111 
 

ulaĢmıĢ olsa da hala zanaatçı olarak kalmaktaydı. Üretilen eserlerde bu teknik 

yeterliliğin gösterildiği yerler yalnızca kabul edilen figürlerin bedenleri ile sınırlı 

kalmaktaydı. Bu yüzyılın sanatçılarından Praksiteles tarafından yapılmıĢ olan 

Hermes ve Çocuk Dionysos gelinen teknik noktanın tanrısal bedenlerdeki 

göstergesiydi(Kılınç, 2016). 

Resim: 9, Praksiteles, Hermes ve Çocuk Dionysos, M.Ö. 340. 

(Kılınç, 2016) 

 
 

Hıristiyanlık ilk dönemlerinde Yahudilikle benzer Ģekilde tasvire yasak 

getirmiĢtir. Ġsa‟nın doğumundan sonra iki yüzyıl bu inançta tasvir bulunduran bir 

eserle karĢılaĢılmamıĢtır. Daha sonra ise büyük dinler arasında tasvire izin veren tek 

din olmuĢ ve bu Hıristiyan dini sanatının ortaya çıkmasına neden olmuĢtur. Beden, 

bu uğurda inancı öğretmede en önemli sanatsal araç haline gelmiĢtir(Kılınç, 2016).  

Ortaçağ‟da dinin koyduğu baskılar her Ģeye etki ettiği gibi sanatı da 

etkilemiĢtir. Sanatın kontrolü, 11 ve 14. Yüzyıllar arasında kilise tarafından, 16 ve 

17. Yüzyıllar arasında ise aristokratlar tarafından gerçekleĢtirilmiĢtir. Hıristiyanlık 

sanata izin vermiĢtir ancak dinsel amaçlar doğrultusunda kalmaya 

zorlamıĢtır(Uzunkaya, 2010). 

 

Ortaçağ sanatında, bedensel acı, beden ve ruh ikileminden, 

Ġsa‟nın ve Ģehitlerin anlaĢılırlığı adına sıyrılırken, bedenle ilgili 

Kutsal Kitap‟ta bir dersi çağrıĢtırmayan hiçbir deneyim bu ikilemden 



112 
 

kurtulamamıĢtır. Ġsa‟nın acısının dünyevi olduğu kesinleĢirken, acı 

“uygunsuz beden” anlayıĢının dağarcığından kısmen de olsa 

çıkarılmıĢtır. Ortaçağ sanatının Ġsa‟nın ve Tanrı‟nın ulaĢılmazlığını 

doğrudan destekleyen tavrı, acı üzerinden beden konusunda olduğu 

gibi evren anlayıĢında da görülebilir(Yıldırım, ana2008: 53).  

 

Rönesans dönemi ile insana, topluma, bilime, sanata, dine, tarihe tüm 

siyasal ve sosyal olaylara bakıĢ açısı olarak büyük değiĢim oluĢmuĢtur. Avrupa 

açısından karanlık çağ bitmiĢtir ve insan aklına olan güven ile birlikte aydınlanma 

çağının baĢlamıĢtır. Avrupa için Rönesans dönemi tarihsel bir devrimdir. Artık 

sanatçılar, içinde bulundukları dönem kadar önemlidirler(Kaya, 2009). „rinascita‟ 

terimi yeniden doğuĢ anlamına gelmektedir ve ilk defa yazar Giorgio Vasari 

tarafından 1550‟de kullanılmıĢtır(Uzunkaya, 2010). Bu yeniden doğma bedenin de 

yeniden doğuĢu olarak kabul edilmektedir. Beden, “edilgen beden” olmaktan iyiden 

iyiye kurtulmaya baĢlamıĢtır(Kaya, 2009).  

Klasik dönem sanatında merkezi ve sessiz olarak kendisini gösteren beden 

Rönesans döneminde  hümanizm ve bilimsel bilginin ıĢığında heyecanlı bedene 

dönüĢmüĢtür. Sanatçı, Rönesans döneminde bedeni bir kurallar bütünü olarak kabul 

ederek kesin bir biçim olarak gösterirken, bedeni yaĢadığı mekândan bile 

soyutlayarak betimlemektedir(Yıldırım, 2008). Ayrıca bu dönemde, kutsal figürlerin 

tasvirinde ve kompozisyonlarda bulunan diğer insanların tasvirinde bedenler sağlıklı 

ve güzel betimlenmektedir. Dönem sanatçılarının bu betimlemelerinde karĢılaĢılan 

bu durum dönemin hümanist yaklaĢımı ile ilgilidir ve dönemin beden anlayıĢını da 

etkilemiĢtir. Bu durumda Platoncu felsefenin etkisi de büyüktür. Yalnızca Ġsa‟nın 

bedeni değil azizlerin bedenleri de güzel ve gösteriĢli olarak betimlenmektedir. 

Kilisenin beden üstündeki etkisi artık Ortaçağdaki kadar baskıcı değildir. Sanatçılar 

konu özgürlüğüne sahip olmasalar da beden betimlemelerinde biraz daha 

özgürleĢmiĢlerdir(Kılınç, 2016). 

Rönesans döneminin hümanist düĢünce biçimiyle dönem sanatının ana 

konusunu insan ve bu doğrultuda beden anlayıĢı oluĢturmaktadır. Bu nedenle, bedene 

duyulan ilginin artmasına neden olmuĢtur. Bu nedenle insan bedeni ve anatomisi 

bütün varlığı ile keĢfedilmeye açık bir nesne haline gelmiĢtir. Yalnızca tıp alananında 



113 
 

çalıĢanlar ve anatomiciler değil aynı zamanda sanatçılar beden ve anatominin 

keĢfetmek adına çaba sarfetmeye baĢlamıĢtır. Leonardo Da Vinci ve Michalengelo 

beden konusunda bilgilenmeye çalıĢan sanatçıların baĢında gelmektedir. Bilim ve 

sanat, aynı çalıĢmalardan faydalanarak alanlarına katkıda bulunmuĢlardır. Bu sadece 

alanında uzman kiĢilerin faydasına değil aynı zamanda diğer insanlar için de fayda 

sağlamıĢtır. Sıradan insan kendi bedenine yabancı olmaktan, kendi bedeninin 

farkında olmaya baĢlamıĢtır(Kılınç, 2016). 

Rönesans döneminde sanatçı bu geçiĢ dönemi içerisinde sığınacağı bir 

kuramın yokluğunu oldukça hissetmiĢtir. Platonun antik kaynaklardaki idealist 

anlayıĢı Leonardo‟nun geometriyi temel alarak Pythagoras gibi her Ģeyin iĢleyiĢinde 

sayıların olduğunu düĢünmesine ve evrenin sayılarla yani geometri ile 

çözümlenebileceğine neden olmuĢtur. Bu nedenle Leonardo‟nun Vitruvian Man‟i 

bedenin anatomisini geometri aracılığıyla ortaya koymaktadır(Yener, 2008). 

Resim: 10, Leonardo Da Vinci- Vitruvian Man, 1492 

(Yıldırım, 2008) 

 

 

Vitruvian Man‟deki her parça, aynı Galen‟in simetri 

ilkesindeki gibi bütün ile uyumlu bir sayısal iliĢki içindedir. Bununla 

birlikte, insan bedeninin kollar ve bacakları ile tam bir açılımı 

değiĢik geometrik formların en mükemmellerinden ikisi içine; kare 

ve çembere yerleĢtirilir. Böylece, insan bedeni ile ilgili 

genelleĢtirilmiĢ  bir kalıp, evrendeki mükemmel uyumun sembolü 

haline gelmiĢtir(Yıldırım, 2008: 66).  



114 
 

Anatomik araĢtırmalar için temel kaynak olan bedenin çıplaklığı Ġtalyan 

Rönesans sanatçısı tarafından bir günah olarak görülmemektedir. Leonardo, 

Michelangelo, Raphaello, Tiziano, Correggio, Baldung gibi Rönesans‟ın önde gelen 

sanatçıları bedeni çıplak olarak betimlemiĢlerdir. Bedenin mitolojik ve dini 

konulardan koparak baĢka konulara yönelmesiyle resim geleneği dünyevi konulara 

hizmet etmeye baĢlamıĢtır(Karasu, 2006). 

Da Vinci‟nin kadavraları parçalara ayırarak çizimlerini yapması yeni bir 

anatomik sanat biçiminine neden olmuĢtur. Daha sonra, anatomiciler beden 

parçalarını sergilemeye baĢlamıĢlardır. Bu sayede, balmumu ve mermer gibi, gerçek 

insan bedeni de heykel için bir malzeme olmuĢtur. 16. Yüzyılının ortalarında, insan 

bedeninin kendisinden sonra yüzyıllarca değiĢmeyecek biçimini meydana getiren 

Andreas Vesalius beden incelemeleriyle ortaya çıkmıĢtır. Vesalius mevcut anatomik 

bilgileri kabul etmeyerek, doğrudan deneysel bir tavırla çok fazla insan bedeni 

anatomisi çizimleri ortaya koymuĢtur(Ekici, 2010). 

Resim: 11, Vesalius, Anatomi Çizimi, 1543 

(Ekici, 2010) 

 
Ancak, Hümanizm‟in ortaya çıkmasına rağmen dinin sanat üstünde 

tamamen etkisini yitirdiği söylenemez. Rönesans‟ta beden söz konusu olduğunda, 

Ġsa‟nın bedeni hala önemli noktadadır. Ancak Ortaçağ ile kıyasla daha dünyevi 

birbeden haline gelmiĢtir. Ġsa yalnızca tanrısal bir beden olmanın dıĢına çıkarak bu 

dünyanın bir bedeni olarak ortaya konulmaktadır(Kılınç, 2016).  

Maniyerizm, 1520-1580 yılları arasında kendisini göstermiĢ bir sanat 



115 
 

akımıdır. Rönesans‟ın getirdiği ölçülülüğe ve simetri anlayıĢına karĢı çıkmıĢ ve 

kendisinden sonraki sanat akımlarına öncü olmuĢ bir sanat üslubudur. Michelangelo 

Bounarotti akımın temsilcisidir. Sistina ġapelindeki mahĢer freskleri bu resim tarzı 

için en önemli örneklerdir. Artık ideal görüntü yerine sanatsal niteliği bulma 

çabasında bedenin deformasyonu söz konusudur(Belice, 2012). Bu deformasyonlarda 

genellikle baĢlar küçük, uzuvlar daha uzun, giysiler ĢiĢkin olarak 

betimlenmektedir(Yener, 2010). 

Maniyerist üslupta, bedende gerçekleĢtirilen deformasyonlar net bir 

Ģekilde kendisini göstermektedir. Üslup özellikleri incelendiğinde, Rönesans 

Klasizminde var olan durgun çizgi, Maniyerizm‟le dinamik bir hal almıĢtır. 

Maniyerizm‟de resim, mantıksal değildir ve tiyatral özellik göstermektedir. Bunun 

dıĢında, biçimlerdeki abartılı değiĢim öne çıkmaktadır. Rönesans sanatıyla dini 

konulardan vazgeçilirken, Maniyerist dönemde dini konular yeniden ortaya 

çıkmaktadır. Özellikle, El Greco‟nun resimleri, hem bu üslubun en üst noktaya çıkan 

örnekleri olmuĢtur(Uzunkaya, 2010). 

Resim: 12, El Greco, „‟D      „‟ 1610 

 (Kılınç, 2016) 

 
 

Rönesans‟a kadar dini konular çerçevesinde ele alınarak ve ideal formlarda 

tasvir edilen bedenler, Barok resimde bazı farklılıklarla kendisini göstermektedir. 

Konu edilen bedenler günlük yaĢamda rastlayabileceğimiz sıradan yaĢayan insanlar 

Ģeklinde sanata konu edilmeye baĢlamıĢtır(Belice, 2012).  



116 
 

Barok kelimesi Portekizce „barocco‟ ya da Ġspanyolca „barucca‟ 

kelimesinden türediği kabul edilmektedir. Kelime, „düzgün olmayan inci‟ anlamına 

gelmektedir. Rönesans ve Maniyerist dönemden sonra ortaya çıkan barok üslup, 

eserleri küçümsemek amaçlı geliĢmiĢtir(Uzunkaya, 2010).  

Barok dönemde beden, klasik çizgiden kurtularak ve konturlarından dıĢarı 

taĢarak sınırsız bir beden izlenimi vermektedir. Yunan ölçülülüğü ve uyumunun 

aksine Barok dönemde bu ölçüsüzlük kendisini göstermektedir. Rönesans döneminin 

geometrik sınırları Barok sanatçısı için yetersiz gelmektedir(Yener, 2010). Otuz yıl 

savaĢları açlık ve salgınlar nedeniyle Avrupa 17. Yüzyılda neredeyse felaketin 

eĢiğine gelmiĢtir. Tüm bu nedenlerden dolayı insanların yarısını kaybeden Avrupa 

sanatta ideal ölçüdeki zayıf ve yemek yemeyen bedeni terk etmiĢtir. 

17. Yüzyılda yemek yemek tekrar popüler hale gelmiĢ, ĢiĢman bedenler bir 

zenginlik göstergesi olarak kabul edilmiĢtir. Tombul olmanın zenginlik göstergesi 

olması, dönemin güzellik anlayıĢını da belirleyen ana neden olmuĢtur. Bu sayede, 

antik dönemin ve Rönesans döneminin kabul edilen ideal güzelik anlayıĢı yerini 

oldukça ĢiĢman bedenlere bırakmıĢtır(Ekici, 2010).  

Resim: 13, Rubens, Venüs, Eros ve Baküs, 1612-13 

(Ekici, 2010) 

 
 

Michelangelo Merisi da Caravaggio‟nun eserleri Barok dönemin beden 

kullanan en etkili sanatçılarındandır. Caravaggio‟nun „‟David and Goliath‟‟ ve 

„‟Judith-Holofernes‟‟ adlı eserlerinde beden, Ģiddetli ıĢığın etkisiyle anlık bir sahne 

olarak betimlenmektedir. Bu sayede, Rönesans‟ın ideal güzellik anlayıĢı, biçimli 

formları, durgun bedenleri, Barok dönemde ifadenin anlık, rahat pozları ile 



117 
 

canlanmakta ve hareketlenmektedir(Uzunkaya, 2010).  

Resim: 14, Michelangelo Merisi da Caravaggio, “David and Goliath”,1599 

(Uzunkaya, 2010) 

 

Barok dönemin beden kullanan ve ıĢık gölge kullanımıyla dikkat çeken ve 

öne çıkan sanatçısı ise Rembrant‟tır. Sanatçı birçok eserinde Ġsa‟nın betimlerine yer 

vermektedir. “Çarmıhın YükseliĢi” ve “Çarmıhtan Ġndirme” isimli resimlerinde 

Rembrandt‟ın Ġsa‟nın hayatına girmiĢ olması öne çıkmaktadır. Barok dönemin 

belirgin ıĢığı ile aydınlanan Ġsa‟nın bedeninin yakınında, Remrandt kendisini 

betimlemiĢtir. Bu daha önce hiçbir sanatçı bunu yapmamıĢtır. Bu iki resimde 

kurtarıcı kadar sanatçı da sahnededir. Ġsa‟nın ölümünden 1600 yıl sonra sanatçının ve 

Ġsa‟nın bedeni aynı resimde bulunmaktadır(Kılınç, 2016). 

Resim: 15, Rembrandt Harmenszoon van Rijn, “Çarmıhtan Ġndirme” , 1633 

(Kılınç, 2016) 

 



118 
 

 

Rönesans sanatı bedeni hem gerçekçi, hem de ideal güzelliğini ortaya 

koymaya çalıĢmaktadır. 18. Yüzyılın sonlarında ortaya çıkan Yeni Klasikçilik, Barok 

sonrası Rococo‟nun süslemeci tavrına tepki olarak ortaya çıkmıĢtır. Klasik sanatın 

yalınlığını savunmaktadır(Belice, 2012). Akım, 18. Yüzyıl sonları 19. Yüzyıl 

baĢlarında ortaya çıkmıĢtır ve Avrupa‟da egemen ve entellektüel bir akım haline 

gelmiĢtir. Klasisizm‟de sanat güzel olmasından önce eğitmeli düĢüncesi hakimdir. 

Jacques Louis David dönemin siyasi rol oynayan en önemli sanatçısıdır. David‟in 

önemli eserlerinden biri olan “Sabinli Kadınların Müdahalesi” bedensel olarak 

idealize edilmiĢ  ve çıplaklığın ifade ediliĢi Romantik sanatçılarla benzer bir tavır 

göstermektedir(Uzunkaya, 2010). “Sanatçı eserinde savaĢanları ama kendi etsel 

konumundan vazgeçmeyen tutumu ile resmetmiĢtir”(Uzunkaya, 2010: 30). 

Resim: 16, Jacques Louis David, “S b n     dın   ın Müd h     ” 1799 

(Uzunkaya, 2010) 

 
 

Akademik sanat anlayıĢı da, Antik dünyayı biçimsel ve 

düĢünsel olarak temel almakta, sınırlandırıcı ve kontrolcü yönüyle 

Platon‟un görüĢüne yaklaĢmaktadır. Bu durumda klasik dünyanın 

öncelikli imgesi beden, o dönemden beslenen Neo-klasik akım ve bu 

akımın üslupsal özelliklerini benimseyen yönetim biçimleri için 

model oluĢturmuĢtur. Siyasi iktidarın sanatçıyı yönlendirmesi 

durumu açıktır. Öte yandan, sanatsal üretimin de sanatçının politik 

inançlarını kaynak alabileceği düĢüncesi 18. Yüzyıl‟da ortaya 

çıkmıĢtır(Clark, 14; Kılınç, 2016: 128-129‟daki alıntı).  

 



119 
 

Dönemin iktidar tarafından Kabul edilen iki akımı mevcuttu, biri 

Yeniklasikçilik, diğeri ise Romatizm‟di. Her iki akımda kullandıkları sanatsal 

yöntemler açısından 19. Yüzyıl boyunca siyasi iktidarlar tarafından sanatçıların 

eserlerinde uygulamaları konusunda yüreklendirildikleri akademi destekli 

akımlardı(Kılınç, 2016).  

Romantik akım bedenin yap-boz olarak kullanılmaya baĢlandığı dönem 

olarak kabul edilmektedir. Dağılma özelliği olarak Maniyerist üslupla aynı etkiyi 

vermektedir. Her dönemde sanatçı, edinmiĢ olduğu bilgiler ve modeller 

doğrultusunda bedeni konumlandırarak ortaya koymuĢtur. Romantik akımda hayali 

unsurlar kullanan eserlerine ise Goya‟nın „Çocuklarını Yiyen Satürn‟ eseri 

verilebilir. Eserde kullanılmıĢ olan beden, gerçek dıĢı bir biçime bürünerek, insan ve 

hayvani duyguları bir arada göz önüne sermektedir(Uzunkaya, 2010). 

Resim: 17, Francisco Jose de Goya „‟Ç  u    ını Y y n S tü n‟‟ 1821 

(Uzunkaya, 2010) 

 

 
 

Romantik akım sanatçılarından Francisco de Goya iktidara hizmet etmeyi 

reddederek hem tavrını hem de siyasi görüĢünü eserlerinde açıkça ortaya koyan 

sanatçılardan biridir. Ġspanya‟daki zulüm ve Napolyon savaĢlarından etkilenerek 

yaptığı SavaĢ Felaketleri seri buna örnek niteliktedir(Kıvanç, 2016).  

 



120 
 

Goya, 18. yüzyılın ilerleyen yıllarında, Ġspanyol liberallerle 

yakından iliĢkilendirilmiĢtir. Bu yazar, sanatçı ve düĢünürler 

kilisenin ve monarĢinin mutlakçı değerlerine karĢı çıkmıĢ  ve yeni bir 

kültürün oluĢumuna katkıda bulunmuĢtur. Bu çerçevede, eserlerinde 

hümanist ögeler bulunan Goya, sık sık Ġspanyol Aydınlanması‟nın 

öncüsü olarak gösterilir(Whitnam ve Pooke, 2013: 224).  

 

Resim: 18, Francisco Jose de Goya, “SavaĢın Felaketleri No:39”, 1810 

(Kılınç, 2016) 

 

Romantik sanatın akımında bir bedenin fiziki görüntüsünün bilinçteki 

biçimi görsele olan aktarımı ile son bulmaktadır. Louis David‟in beden yaklaĢımı ile 

Delacroix‟nın bedenleri aynı Ģeyi iletmeyi hedeflemelerine karĢın, bakıĢ açıları 

gereksinimleri ve anlatım biçimleri farklıdır. Bu noktada, Romantik sanat bedenin 

fiziksel ve gösteri boyutunu da değiĢtirmektedir. Goya‟nın çalıĢmaları Sürrealist bir 

yaklaĢımı da içerisinde barındırmaktadır(Uzunkaya, 2010). 

 

Fransız Romantizminin en önemli ismi ise Ģüphesiz 

Delacroix olmuĢtur. Delacroix çıplaklarıyla da dönemi ve sonrasında 

çok fazla gündeme gelmiĢ  olmasına rağmen, çıplak kullanımları, 

çıplaklık ve erotizm iliĢkisini zamanının ilerisine götürür nitelikte 

değildir. Delacroix çıplaklarında, çağdaĢ  bedensel güzelliği 

resmetmeye çalıĢır ancak bunu yaparken kullandığı güçlü boyunlu, 

küçük göğüslü, geniĢ  karınlı ve çekici kol ve bacaklara sahip 

çıplaklar, düĢsel havalarından kurtulamaz. Çıplaklar ne bir fotoğraf, 

ne de ressamın modelidir, onlar hala gündelik yaĢamın dıĢından birer 

imgedir(Belice, 2012: 29).  



121 
 

 

Resim: 19, Eugene Delacroix, “Halka Önderlik Eden Hürriyet”, 1830 

(Uzunkaya, 2010) 

 
 

Sanat, 18. Yüzyıldan 20. Yüzyıla kadar siyasi bir karakter kazanmıĢ ve 

kurumsal bir hale gelmiĢtir. Beden bu geliĢmelerden etkilenerek çoğunlukla siyasi 

iktidarların toplumu etkilemek amacıyla kullandığı bir araç haline gelmiĢtir. Bu 

dönemde açıkça siyasi fikirlerin beden üstünden kurgulandığı bir dönem haline 

gelmiĢtir. Ayrıca, Modern dönemde pozitif bilimlerin daha da önem kazanması ve 

varlığın sebebinin tanrı dıĢında mantıksal ve somut nedenlerle açıklanabilmesiyle 

birlikte kendisini gösteren Sekülerizm(din ve devlet iĢlerinin birbirinden 

ayrılması)ile sıradan insan bedenine yönelik ilgi artık en üst seviyeye ulaĢmıĢtır. 

Rönesans dönemiyle baĢlayan bilimsel ilerlemeler hümanist yaklaĢımı ortaya 

çıkartırken, modern düĢünceyle durmaksızın ilerleyen bilim, bedene tekrar bakıĢı 

ortaya çıkarmıĢtır(Kılınç, 2016). 

Modern sanatın baĢlangıcında, aktörler, dansçılar, yıkananlar gibi konular 

kendisine sıkça yer bulmuĢtur. Bu bedenlerin kullanım amacı, sanatta kullanılan 

ifadenin yarattığı kaygıdan oluĢan beden diliyle alakalıdır. EndüstrileĢmeyle insanın 

kendi isteklerini ve kaderine hükmeden ve geliĢtiren bir varlık olduğu fikri tehdit 

altına girmektedir. Bu tehdit sanatçılar arasında insan bedeninin yaĢaması için çeĢitli 

yöntemler geliĢtirmelerine neden olmaktadır. Mesela; Henri Matisse ve Pablo 

Picasso erken dönemlerinde insan bedenini soyut mekanlara yerleĢtirmektedir(Yener, 

2010).  



122 
 

19. Yüzyılın ikinci yarısından sonra açık hava ve kır sahneleri Ġzlenimcilik 

adı altında, geleneksel olana karĢı çıkarcasına ve alıĢılmıĢın dıĢında betimlenmeye 

baĢlamıĢtır. Ġzlenimcilik bu anlamda sanatta baĢkaldırının ve özgürleĢmenin önünü 

açmıĢtır. Bu özgürleĢme, beden konusundada bir takım değiĢimlere neden olarak 

kırılmalar meydana getirmiĢtir. Modern dönem iktidarının baskı altında tutmaya 

çalıĢmalarına tepki olarak ortaya çıkan yeni sanat biçimi, bedeni ahlaki söylemlerden 

uzaklaĢtırmıĢtır(Ekici, 2010).  

Resim: 20, Edouard Manet, Kırda Piknik, 1863 

(Ekici, 2010) 

 
20. Yüzyıla kadar etkisi mevcut olan akımlarda bedenin değiĢim 

süreçlerinde ne gibi görsel yanılsamaların ya da gerçeklerin bulunduğu ortaya 

koyulmaktadır. Rönesans, Yeni Klasisizm, Barok akımları bedene kuralcı otoriter, 

zihinsel ve toplumsal eĢitlikle bütünleyici bir yaklaĢım göstermektedir. Fakat, 

Maniyerizm ve Romantik Sanat akımlarında bu değiĢerek sanatçının istek ve öznel 

tutumuyla oartaya koyulmaktadır. Ġzlenimciler ve Realist Sanat akımlarında ise 

benzer nokta düzene baĢkaldırıdır. Realistler toplumsal konuları ele alırken, hakim 

olanı göz önünde bulundurmamaktadır. Ġzlenimcilerde bunu daha öteye taĢıyarak 

bedeni, sanatsal kuralları reddederek daha özgün bir üslupla modernizmin oluĢumuna 

katkı sağlamıĢlardır. Bu sayede, beden daha özgün bir biçime sahip olmuĢtur. Bu 

özgün üslup zamanla Ģekilsizliği ve erimeleri beraberinde getirecektir (Uzunkaya, 

2010). 

1800‟lü yıllarda, beden mitolojik ve dinsel konularda kendisine yer 



123 
 

bulmaya devam etmektedir. Sanatta bedenin bu din ve mitoloji sınırından kurtulması 

1800 lü yılların ortalarında gerçekleĢmiĢtir. Gustave Courbet “Dünyanın Kökeni” 

yapıtıyla, beden temasına o zamana kadar gerçekleĢen en cesur yaklaĢımı gösteren 

sanatçı olmuĢtur(Yener, 2010). 

 

Modernlik söylemi içinde bireylere dayatılan toplumsal 

ahlaki değerlere, cinselliğin ve bedenin denetim altına alınmasına 

karĢı tepkinin en cesur yorumu, Courbet‟nin “Dünyanın Kökeni” adlı 

tablosudur. On dokuzuncu yüzyılda Halil PaĢa tarafından sipariĢ  

edilen ve döneminde gizli tutulan resim, yirminci yüzyılda 

koleksiyonlardan çıkartılıp sanat dünyasında sergilendiğinde 

yirminci yüzyıl insanında bile büyük bir ĢaĢkınlık uyandırmıĢtır. 

Courbet, resimde bacaklarını açmıĢ , göğüs, göbek ve kadınlık organı 

dıĢında diğer uzuvların görünmediği bir kadın bedenini resmetmiĢtir. 

Bedenin sadece cinsel organını nesneleĢtiren Courbet, topluma açık 

bir yerde sergilenmeyecek olmasının verdiği emniyetle bedeni hiç 

olmadığı kadar pornografik bir görünümde sunarak, teĢhir edilen bir 

objeye dönüĢtürmüĢtür(Belice, 2010: 129-130).  

 

20. Yüzyıl‟ın geliĢini dönemin sanatçı ve yazarları heyecanla ve umutla 

karĢılamıĢtır. 20. Yüzyıl teknolojik olarak ilerlemelerin ve demokratik ideallerin 

insanlar için ekonomik ve sosyal olarak geliĢim umudu olarak düĢünülmektedir. 

Buna rağmen, politik mücadelelerden dolayı iki dünya savaĢı bu yüzyılda 

gerçekleĢmiĢtir. En önemlisi ise, dünya tarafından 1945 sonrasında ABD üstünlüğü 

kabul edilmiĢtir. Bu kabul ediĢ Amerika‟nın sanat alanında bir dünya merkezi 

olmasını sağlamıĢtır. Sanat göstergesi olan bedeni Modernizmde gerçekleĢen tüm bu 

geliĢmeler etkilemiĢtir. Beden olgusuna yönelik bu yaklaĢımlar Rönesans sanatının 

idealize ettiği beden formundan çıkarak modern bir kimliğe dönüĢmüĢtür. Beden, 

modern dönemin ilerlemecilik düĢüncesiyle uyum göstermektedir(Uzunkaya, 2010). 

DıĢavurumculuk ile 20. Yüzyılda dıĢ dünyanın izlenimi terk edilerek 

sanatçının iç dünyasına yönelim gerçekleĢmiĢtir. DıĢavurumcu tavır aslında ilk 

olarak mağara resimlerinde kendisine yer bulmuĢtur. DıĢavurumculukta beden algısı 

ise çarpıcı ve ölçüsüz figür hareketlerini barındırmakta, gerçekçi beden anlayıĢından 

oldukça uzak ve bilincin görsel karmaĢasından beslenerek ortaya koyulmaktadır. 



124 
 

Bedendeki uyumsuzluk, Maniyerist üslubun gerçekleĢtirdiği ölçülerin kaymasından 

çok daha bağımsızdır. DıĢavurumcu sanatta beden, estetiksel haz amacından çıkmıĢ 

ve cinsiyetsiz bir hal almıĢtır(Uzunkaya, 2010). 

20. Yüzyılın baĢlangıcında politik tutarsızlık ve ekonomik bozuklukların 

meydana geldiği Almanya ve diğer kuzey ülkeleri sanatçılarının geliĢtirdiği bir sanat 

akımı olan DıĢavurumculuk, doğayı gördüğü Ģekilde aktaran izlenimcilere tepki 

olarak, duyguları ve iç dünyayı aktarmayı amaç edinmiĢlerdir(Ekici, 2010).  

Resim: 21, Ernst Ludwig Kirchner, Topçu, 1915 

(https://www.wikiart.org/en/ernst-ludwig-kirchner/the-soldier-bath) 

EriĢim Tarihi: 11.12.2017 

 

Kübizm, Picasso ve Braque‟ın Cezanne resimlerini temel alarak 

baĢlattıkları sanat akımıdır. Akım, çözümleyici(analitik), Yüksek çözümleyici ve 

birleĢimci(sentezci) olarak üç aĢamada geliĢmiĢtir(Yılmaz, 2010). 

 

Biçim, içerik, çizgi ve renk iliĢkisi, resme yeni anlamlar 

yükleme aĢamasında tarihsel olarak sürekli değiĢimeuğramıĢtır. 

Resim Sanatı bunu bir tür göstergeler zinciri halinde sunarak, 

modern zamanlar içerisinde oluĢan bu değiĢim, köklü ve Avangard 

bir sanat akımı olan Kübizm‟in (1906-1939) doğmasına neden 

olmuĢtur. Bu farklılaĢma sayesinde resimdeki nesneler parçalanıp 

tanınmayacak hale getirilerek Fovizm‟in(1905) kendi gerçeği olarak 

bilinen düz renk kullanımı, bu içerikte parçalara 

ayrılmaktadır(Uzunkaya, 2010: 49). 

https://www.wikiart.org/en/ernst-ludwig-kirchner/the-soldier-bath


125 
 

Resim: 22, Pablo Picasso, Woman Under a Pine Tree, 1955. 

https://www.pablopicasso.org/woman-under-a-pine-tree.jsp 

EriĢim Tarihi: 23.12. 2017 

 

Picasso bu eserinde ve diğer birçok eserlerinde olduğu gibi, sanatı aracılığı 

ile gerçeklik tartıĢmalarının geldiği noktanın iyi bir örneğini oluĢturmaktadır. Eserde 

kübik tavır ile parçalanan beden, Lacan‟ın parçalanmıĢ beden algısı adlı yaklaĢımı ile 

iliĢki kurmaktadır(Yılmaz, 2010).   

Fütürizm, geçmiĢin tüm öğretilerine, kitaplarına, okullarına ve 

geleneklerine karĢı çıkarak sanatta hızı ve devinimi savunan akımdır. Fütüristler yeni 

bir beden anlayıĢı ve mekân anlayıĢı oluĢturmayı amaçlamıĢlardı. Fütürizmle 

kendisini gösteren hareket ve hız, Kübizm‟le ortaya çıkan çıkan parçalanma, sanatta 

eĢ zamanlı bir anlatımın oluĢmasını sağlamıĢtır. Tüm bunların sonucunda birlikte 

beden, hareketin parçalandığı bir üslup ortaya çımıĢtır(Uzunkaya, 2010). 

Resim: 23, Marcel Duchamp, M  d v nd n  n n Çıplak, 1912 

(Uzunkaya, 2010) 

 

https://www.pablopicasso.org/woman-under-a-pine-tree.jsp


126 
 

Duchamp‟ın “Merdivenden Ġnen Çıplak” isimli eseri, fütirist etkilerin 

belirgin olduğu bir eserdir. Resimde nesneler ve beden parçalanarak tanınmayacak 

hale getirilmiĢ ve ayrıca renk terk edilerek gri kahverengi tonlar kullanılmıĢtır. Beden 

artık duyularla kavranabilmekten uzak ve stilize edilmiĢtir(Uzunkaya, 2010).  

Bedenin sanatta üç boyutlu yanılsaması gerçekçi bir derinlik kazanarak 

sınıflandırılmıĢtır. Bu sınıflandırmada beden, estetik olana yakın bulunmaktadır. 

Parçadan bütüne gidiĢin Rönesans sanatından ayrıĢtığı nokta ise araĢtırmacı mantık 

yaklaĢımıdır. Düzenli, uyumlu ve görsel haz için oluĢturulan insan bedeni, iki sanat 

akımının yaklaĢımı ile dağılmıĢtır. Fakat, bedenin parçalanması Fütürist akımla 

harekete dönüĢünce farklı tasarım ürünleri ortaya çıkmıĢtır(Uzunkaya, 2010). 

Dadaizm Zürih‟te ortaya çıkmıĢtır. Bu akım Tristan Tzara ve Hugo Ball 

tarafından „Cabaret Voltaire‟de temelleri atılmıĢtır. Dadaizmde tavrı ve kullanımıyla 

hayat bulan ready-made, günümüze kadar ortaya çıkan her sanat akımında kendisine 

yer bulmuĢtur. Dadaizmde bedenin nesnelleĢmesi onun olmadığı anlamına 

gelmemektedir. Dadaizm öncesi idealleĢtirilen, deformasyona uğrayan, 

içselleĢtirilen, parçalanan beden yerine, dadaizmde ready-made kullanımı ile her 

Ģeyin sanat olabilme olasılığına yönelik dönüĢüme uğramıĢtır. Bu doğrultuda, insan 

bedenide sorgulama kalıbından uzaklaĢarak genele yayılacaktır(Uzunkaya, 2010). 

Dadaizm‟in öne çıkan beden kullanan sanatçılarından Otto Dix, savaĢta 

defalarca yaralanmıĢ, hatta ölümden dönmüĢtür. SavaĢtan sonra “Skat Oynayanlar” 

isimli eserini yapmıĢtır(Ekici, 2010). “SavaĢta korkunç Ģekilde yaralanarak 

uzuvlarını kaybetmiĢ askerlerin kopan uzuvlarının yerini alan mekanik parçalarla 

oluĢmuĢ yarı insan, yarı makine görünümlü bedenleri, korkutucu bir çirkinliğe 

sahiptir”(Ekici, 2010: 167). 

 

 

 

 

 

 



127 
 

Resim: 24, Otto Dix, Skat Oynayanlar, 1920 

(Ekici, 2010) 

 
1. Dünya SavıĢında ağır bir yenilgiye neden olarak görülen Alman 

yönetimine duyulan öfke ve nefretin meydana getirdiği, Dada grubunun üyesi olan 

Hannah Höch‟ün eserleri oldukça politik ve faĢizm düĢmanı bir tavırdadır. 1919 

yılında ortaya koyduğu „Dada Panorama‟ isimli kolajı, Almanya‟da parçalanan 

toplumsal düzenin sembolü olmuĢtur(Ekici, 2010).  

Resim: 25,Hannah Höch, Dada Panorama, fotomontaj, 1919 

(Ekici, 2010) 

 
 

Sürrealist sanatta zihinsel birlikteliğin aktif olarak ayrımıyla sunulan 

nesnelerin alakasızlığı ve karĢıt tavır sergilemelerinden kaynaklanmaktadır. 

Biyolojik olarak var olması imkansız beden, farklı nesnelerin birleĢimiyle görsel ve 

zihinsel açıdan mistik hava yaratmaktadır. Bu zamana kadar görülmemiĢ Ģekilde 



128 
 

deforme edilen beden fantastik ve gerçek arasında bir yerde 

konumlanmaktadır(Uzunkaya, 2010).  

Resim: 26, Salvador Dali, Soft Construction with Boiled Beans, 1936 

(http://www.druma.co/dali-famous-paintings/dali-famous-paintings-salvador-dal-

most-famous-paintings-artworks-photos/) 

EriĢim Tarihi: 11.12.2017 

 

 

Gerçeküstücülerin istedikleri mesajı vermek için 

parçaladıkları bedeni olağandıĢı bir biçimde yeniden yapılandırma 

yöntemini kullanan sanatçılardan Rene Magritte‟nin resimleri, 

birazdaha felsefi özellikler barındırır. Ne kadar doğru çizilirse 

çizilsin gerçeğe asla yaklaĢılamayacağını düĢünen sanatçının 

biçimleri, gülünç, korkutucu, ilginç, acayip ve irkiltici gibi 

kavramların karıĢımından oluĢmuĢtur. Magritte, görüntünün 

ardındaki gerçeği ve özü bulmak için, insan bedenini yalnızca biçim 

açısından değil, anlam açısından da sorgulamıĢtır. Magritte, insan 

bedenini, toplumsal ve ahlaksal geçmiĢinden arındırarak, 

bütünlüğünü bozmuĢ  ve kimliksiz bir nesneye dönüĢtürmüĢtür. 

Kadın cinsel organlarının biçimlendirdiği “Tecavüz” adlı resminde, 

kadın bedeninin organları arasında, iĢlev ve anlam bakımından 

değiĢ -tokuĢ  yapılmıĢtır(Ekici, 2010: 181).  

 

 

 

 

http://www.druma.co/dali-famous-paintings/dali-famous-paintings-salvador-dal-most-famous-paintings-artworks-photos/
http://www.druma.co/dali-famous-paintings/dali-famous-paintings-salvador-dal-most-famous-paintings-artworks-photos/


129 
 

Resim: 27, Rene Magritte, Tecavüz, 1936 

(Ekici, 2010) 

 
Daha çok mimari ve heykel eserleri kapsayan bir akım olan konstrüktivist 

sanat hareketinde, bedene yönelik yaklaĢımlar makina ve insan birlikteliğini ortaya 

koymak istemektedir. Yapı ve beden iliĢkisini en etkin biçimde ortaya koyan sanatçı 

ise Naum Gabo‟dur. 

Resim: 28, Naum Gabo, “Head no:2”, 1920 

(http://www.tate.org.uk/art/artists/naum-gabo-1137) 

EriĢim Tarihi: 11.12.2017 

 

Beden, Klasik sanatın öne çıkan sanat formu heykelle ölçülü, ideal ve 

mükemmel güzelliğe ulaĢma çabası içerisinde kendisine yer bulmuĢtur. Ortaçağ 

sanatı ile birlikte ise beden dinin yönetimi altına girerek, dini öğretileri aktarmak 

adına sanatın içerisinde yer almıĢ, dinin izin verdiği Ģekilde bulunmuĢtur. Rönesans 

http://www.tate.org.uk/art/artists/naum-gabo-1137


130 
 

ile beden hümanizm ile birlikte değer kazanmıĢ heyecanlı bir beden haline gelmiĢtir. 

Modernizm‟de din ve devlet iĢlerinin ayrılmasıyla beden üstünde siyasi fikirlerin 

yürütüldüğü, sanatta ise biçimsel olarak parçalanmaların yaĢandığı bir beden haline 

gelmiĢtir. 

 

4.4.3. Postmodern Sanatta Beden Algısı 

Postmodern sanatta beden olağan olanın dıĢına çıkarak araç durumundan 

amaç durumuna gelmiĢtir. Beden ilk çağlardan bu zamana kadar model olarak 

kullanılmıĢtır. 20. Yüzyılda baĢlayan ideal güzellik anlayıĢından vazgeçme 

çabalarının olduğu dönemde bile sanat eserlerinde beden hep konu olmuĢlarak 

kendisine yer bulmuĢtur. Postmodern sanatın baĢlangıcından bu yana, beden konusu 

sanatta amaç olmuĢ, fiziki, duygusal, toplumsal tüm sınırları irdelenerek beden bir 

anlatım nesnesine dönüĢmüĢtür. 1950‟li yıllardan sonra, sanat ve sanatçı anlayıĢının 

değiĢtiği gibi bedene yüklenen anlamlar ve bedenin kullanım Ģekilleride değiĢiklik 

göstermektedir(Duru, 2011).  

Duchamp‟ın sanat nesnesi olarak, bir pisuvarı ortaya koyması ile birlikte 

sanatta alıĢılmıĢ estetik normlar değiĢmiĢtir. Pisuvarın sanat olarak kabul edilmesiyle 

sanatın görevinin güzellik olmadığı ortaya koyulmuĢtur. Böylece kavramsallaĢan 

sanat anlayıĢıyla sanat eserleri düĢüncelerle ortaya koyulan eserler olmaya 

baĢlamıĢlardır. Postmodern dönem içerisinde sanatçılar tabu olan tüm konuları 

irdelemeye baĢlamıĢtır(Doğan, 2014). Bu irdelenen konuların en önemlilerinden bir 

tanesi ise beden konusudur. 

1980‟li yılların sonlarına doğru, güncel sanatın ve teorinin bedeni 

irdeleyerek kullandığı, sanatçıların bedeni açıkça kullanmalarını sınırlayan baskılara 

aldırmayarak özgürleĢmeye baĢlanan bir dönem haline gelmiĢtir. 1980‟li yıllara 

kadar sanatta fikir - beden ikiliği irdelenirken, 1980‟li yıllarda bedensellik adına bir 

dönüĢüm yaĢanmıĢtır. Bedenle ilgili bu dönüĢümde bölünmüĢ, histerik, kırılgan, 

grotesk, arınmamıĢ ve idealize olmayan bedenler sorunu ele alınmaya baĢlamıĢtır. Bu 

estetik anlayıĢ sefil ve Ģekilsizlik kavramları arasında bir tartıĢma haline gelmiĢtir. 

Bu kavramlar, bedene dönüĢü ele almanın ile farklı Ģeklidir ve her iki kavram da 

Georges Bataille tarafından teori olarak ortaya koyulmuĢtur. Bu teoriler, sanatın form 



131 
 

temelli yaklaĢımına karĢı içeriği temel alan anlayıĢ biçimini öne çıkarmaktadır. 

1990‟lar ise, sanatçıların sanat eserinde „bedensel çöpleri‟ ön çıkardığı, iğrençlik 

konusunu iĢledikleri, bedenin sınırlarının zorlandığı bir dönem olmuĢtur(Doğan, 

2014).  

1993 yılında, Whitney Müzesi‟nde gerçekleĢen „Ġğrenç Sanat: Amerikan 

Sanatında Arzu ve Nefret‟ sergisi farklı sanatçıların ortaya koydukları iĢlerin Abject 

Art ismiyle anılmasını sağlayan en önemli sergilerden bir tanesidir. Tecavüz ve ölüm 

gibi konuları iĢleyen Cindy Sherman‟ın parçalanmıĢ oyuncak bebeklere ait 

fotoğrafları, ölü bedenlerin bozulmadan once morgda fotoğraflarını içeren Andres 

Serrano‟nun “The Morgue” serisi ve bronz, lateks, reçine veya kartonpiyerden 

yapılmıĢ idrar, dıĢkı ve kan sızdıran veya sıyrık beden veya beden parçaları kullanan 

Kiki Smith‟in iĢleri, beden sıvıları ve organları bu sergide eser olarak ortaya konan 

iĢlerden bazılarıdır(Doğan, 2014). 

Resim: 29, Cindy Sherman, „Ġsimsiz 96‟, 1981 

(Güray, 2017). 

 

 

1985 sonrasında gerçekleĢtirdiği fotoğraflarda cinselliğin itici 

uç noktalarında dolaĢan sanatçı yapay beden parçaları kullanır. 

Cinsel uzuvları olabildiğince nesneleĢtirerek, tüketim olgusuna 

hizmet eder hale getirir. Rahatsız edici bir gerçeklik algısının hakim 

olduğu bu çalıĢmalarda artık kimliklerin anlaĢılırlığı 

kalmamıĢtır(Güray, 2017: 403).  

 

 



132 
 

Resim: 30, Andres Serrona, “The Morgue: Death by Drowning II”, 1992 

(Eslek, 2011) 

 
 

1970 yılında Ġngiltere‟de dünyaya gelen Jenny Saville, bedensel travma 

mağdurlarını tuvaline aktarmıĢtır. Bunun nedeni 1980‟li yılların televizyonlarda, 

gazete ve afiĢlerde tüketim kültürünün güzel bedenlerine, Aids‟in yıkımına, 

feminizm çağrılarına, „bedenimiz bizimdir‟ sloganlarına maruz kalmıĢ olmasıdır. O 

bir kadın sanatçı olarak tüm bunların içerisinde feminizm ile ilgilenmiĢtir(Yıldırım, 

2008). Saville, tuval alanının tümünü kaplayan tek figürlü resimler ve bedenleri iç 

içe geçmiĢ, uzuvları birbiriyle bütünleĢmiĢ gibi algılanan, birçok figürün mevcut 

olduğu resimler ortaya koymuĢtur. Saville‟in kullandığı tuvalde büyük alanı 

kaplayan et dokusu, hayattaki bir canlı varlığı ifade etmek yerine etin dolaysız 

kendisini ifade etmektedir. Bacon‟ın resimlerinde uyguladığı gibi, Saville‟in 

resimlerinde var olan imgeler, bir kasapta bulunan etlerden farklı değildir. Saville‟in 

resimlerinde, Bacon‟ın resimlerinde sığır etlerini ortaya koyuĢ biçiminden etkilendiği 

açıkça görülmektedir. Seville‟in bedenleri, aĢırı büyüklükte ve orantısız olması 

nedeniyle et görüntüsünü vermektedir. Çoğunlukla resimleri kavramsal yanıyla 

değerlendirilsede, kalın boya tabakalarıyla ve geniĢ fırça darbeleriyle, irite edici 

bedenlerine dokunulası bir his oluĢturmuĢ, bu sayede resimdeki yeterliliğini de 

ortaya koymuĢtur(Ekici, 2010). 

 

 

 

 



133 
 

Resim: 31, Jenny Saville, Propped, 1992 

(Ekici, 2010) 

 
 

Ġngiliz ressam Francis Bacon 1909'da Dublin‟de doğmuĢtur. Tuval resmini 

girdiği çıkmazdan kurtarmıĢ ve beden temasını kendince yorumlamıĢtır. ÇağdaĢ figür 

resminin öncüsü olan Bacon, postmodern kuramcıların aklını kurcalayacak biçimleri 

resminde kullanmıĢtır. Gilles Deleuze Bacon‟un resimlerinde beden kavrayıĢımızla 

alakalı çağdaĢ ayrıntıların varlığını saptamıĢtır. Deleuze‟e göre; Bacon bedende 

ölmüĢ etin gizil güçlerini bulmaya çalıĢan kasap gibidir. Bacon, Tabii ki bizler etiz, 

aday cesetleriz diyerek Deleuze‟u desteklemektedir(Yıldırım, 2008). Bacon, et ile 

olan ilgisini mezbahada hayvanların ölüme giderken korkusu ile çarmıha gerilme 

arasındaki benzerliği göstererek açıklamaktadır. Bacon bilinçdıĢı ile hayal gücünün 

korkutucu Ģekillerde birleĢmesini ürünü kabul edilecek resimler ortaya koymuĢtur. 

Bacon bedenlerinde uygarlığın baskı kurduğu, insanın özünde mevcut olan kaotik 

durumu ortaya koymaktadır. Bacon bedenlerini kapalı alanlarda yatay ve dikey 

çizgilerden meydana gelen kafeslerde sıkıĢmıĢ halde oluĢturmaktadır(Doğan, 2014). 

 

 

 

 

 

 



134 
 

Resim: 32, Francis Bacon, Figure with meat, 1954 

(https://www.artgallery.nsw.gov.au/exhibitions/francis-bacon/slideshow/) 

EriĢim Tarihi: 19.12.2017 

 

Bacon, 20. Yüzyılın en önemli Ġngiliz ressamı olduğu düĢünülmektedir. 

Ortaya koyduğu iĢlerde, VaroluĢçuluk düĢünce sisteminin yansımalarını 

bulundurmaktadır. Varolmanın acısı, ümitsizliği ve insanlığın kötü olduğu düĢüncesi 

varoluĢçuluğun temeli olarak resimlerine yansımaktadır(Yigen, 2014).  

Toplumun psikolojik durumunu irdeleyen sanatçı Marc Quinn, „‟Self‟‟ adlı 

heykel eseriyle günümüz postmodern insanına yönelik sorgulamaların üstüne 

gitmektedir. Sanatçı heykeli oluĢturabilmek için vücudundan beĢ ay boyunca dört 

buçuk litre kan aldırmıĢtır. Vücutta bulunan kan miktarına eĢit olan kan, sanatçının 

diĢçi alçısından yapılan büst kalıbında dondurulmuĢtur. Sıvı maddenin donmasından 

kaynaklı kırılgan yapısı çatlaklar haline gelerek, donmuĢ olan kanı hissettirmektedir. 

Heykelin soğuk duruĢu yaĢam ve ölümü sorgulatmasının yanı sıra sanatın kalıcılığı 

ya da kırılganlığı konularına da dikkat çekmektedir(Uzunkaya, 2010). 

 

 

 

 

 

https://www.artgallery.nsw.gov.au/exhibitions/francis-bacon/slideshow/


135 
 

Resim: 33, Marc Quinn, Self,1991 

(Uzunkaya, 2010) 

 

 

Postmodern dönemde, aĢırılıklardan meydana gelen ve gerçekleĢen 

gerilimlerin bir Ģekilde dengelenmesiyle kendisini ortaya koyan bir yapıyı gerekli 

kılan bir beden algısı mevcuttur. Bu doğrultuda Postmodern özne, meydana gelen bu 

gerilimlerden kurtulmaya çabalayan bir özne olmak yerine, gerçekleĢen her gerilim 

durumunu bir baĢka durumla nasıl düzeltebileceğini bilen öznedir. Modernliğin uysal 

bedeni, postmodern toplumda özgürlük alanını geniĢletmiĢ bir beden haline gelmiĢtir. 

Fakat bu beden, tüketim toplumunda kapitalist sistemle sürekli kıĢkırtılmaktadır. Bir 

yandan her arzunun tatmin edilmesi için tüm seçenekler önüne serilerek mutlu olması 

sağlanırken, diğer yandan, bu zamana kadar hiç karĢılaĢmadığı kadar istila edilmiĢ  

bir beden konumuna gelmiĢtir(Yener, 2010). 

Postmodern dönemde, ideal beden anlayıĢı bulunmaktadır. Ġnsanlar 

bedenleri üstünde değiĢikliği sağlayacak esteik cerrahi vardır. Kozmetik ürünler 

vasıtasıyla insanlar özellikle bedenlerinin en öne çıkan yeri olan yüzlerininde 

herhangi istedikleri görüntüye kavuĢabilmektedirler. Tüm bunlarla birlikte, 

bedenlerini kendilerini ne Ģekilde iyi kabul ediyorsa, o Ģekilde olmasını 

sağlayabilmektedir(Belice, 2012).  

 



136 
 

Resim: 34, Antony Gormley, Air, 2015 

http://www.antonygormley.com/sculpture/chronology-item-

view/id/3019/page/47#p1 

EriĢim Tarihi: 01. 01. 2017 

 

 

Gormley‟in ürünleri, onun verili bilgiden çok deneyime olan 

ilgisini yansıtır. Onun estetik duyarlılığı, bededeni içerden 

algılayarak, var oluĢ hallerini ortaya çıkarak yeni bedenler yaratmaya 

yöneliktir. Kendi bedenini açığa çıkararak yeniden kurma stratejisi, 

onu figür çalıĢan diğer sanatçılardan ayrı kılan en önemli özelliktir. 

Onun figürleri cinsiyete, bir sürece, belli bir kimliğe ya da statüye ait 

olarak tanımlayabileceğimiz ya da tek baĢına insan dediğimiz bir 

varlığa karĢılık gelen özneler değildir. Kısaca ifade etmek gerekirse, 

Gormley‟in heykellerinin stratejisi bedenin kendisinden çok orada 

var olma halidir. Bu varoluĢ hem bir plastik nesne olarak estetik 

algıya seslenir, hem de hayata dair bütün eylemlerimizin 

geçiĢkenliğini ve iç içeliğini farkettirir(Eraldemir, 2010:130).  

 

Modern dönemin saklı bedeni, postmodern dönemde özgür ve göz önünde 

beden haline gelmiĢtir. Postmodern beden, kendi ifade yolunu cinsellik aracılığı ile 

seçmektedir. Cinsellik ve beden arasındaki iliĢki, görsellik ve cinselliğin birlikte 

sunumu ile göz önüne serilmektedir.  Postmodern beden, sanal ortam aracılığı ile bir 

taraftan ortadan kaldırılırken, diğer yandan ticari bir araç olarak 

yüceltmektedir(Uzunkaya, 2010). 

http://www.antonygormley.com/sculpture/chronology-item-view/id/3019/page/47#p1
http://www.antonygormley.com/sculpture/chronology-item-view/id/3019/page/47#p1


137 
 

4.4.3.1. Pop Art ve Tüketim Nesnesi Olarak Beden 

Ġkinci Dünya SavaĢı sonrası Amerika sanatın merkezi haline gelmiĢtir. 

Kapitalist düzen mantığının tüketim merkezli düĢüncesinin geliĢtiği bu dönemde 

sanatta bu değiĢimden etkilenmiĢtir. Bu etkileĢim tüketim kültürü ile ortaya çıkan 

Pop Art ile sanata yansımalarını göstermiĢtir. Pop Art 1950-1960 arası yıllarda 

ortaya çıkmıĢtır. Pop-Art, Popüler Kültürün bir yansımasıdır. Pop Art‟ın tüketim 

kültürüne bir karĢı çıkıĢ mı, yoksa onu destekler bir sanat hareketi mi olduğu ise bir 

tartıĢma konusudur. Pop-Art akımı, kapitalist ekonomiyle bağlantılı ve tüketim 

kültürünün geliĢimine paralel hızla birçok ülkeye yayılarak sanatçılar tarafından 

benimsenmiĢtir. Akımın en önemli ismi Andy Warhol‟dur(Kılınç, 2016). Amerikan 

Pop Art ile beden algısı değiĢerek tüketim odaklı bir hal almıĢtır. Bu beden algısı 

Postmodern sanatı ve bu dönem içerisindeki beden algısını da değiĢtirmiĢtir. 

Sanat yapıtı aslında her zaman yeniden üretilmiĢtir. Usta sanatçıların 

önceki dönemlerde yapmıĢ olduğu eserler içerisinde bulunulan dönemlerde 

öğrenciler tarafından öğrenme amaçlı taklit edilmiĢtir. Ancak, üretilen sanat yapıtları 

yeniden üretilebilirlik için tasarlanmıĢ bir Ģekle bürünmüĢtür. Bu yeniden üretim 

biçimi önce özgün baskı ile sonrasında ise önemli bir aĢaması olan fotoğrafla 

gerçekleĢmiĢtir(Benjamin, 2014). Andy Warhol bu yeniden üretilebilirliği kullanarak 

sanat yapıtını tekrar ve tekrar üretmiĢtir.  

Resim: 35, Andy Warhol, Torse (Double), 1982 

https://lamodern.com/featured-artists/andy-warhol/ 

EriĢim Tarihi: 23. 12. 2017 

 

https://lamodern.com/featured-artists/andy-warhol/


138 
 

Pop Art‟ın bedeni tüketim nesnesi olarak ideal güzellikte bedenler 

kullanan sanatçılarından bir tanesi ise Richard Hamilton‟dur. 

Resim: 36, Richard Hamilton, Günümüz Evlerini Bu Kadar Farklı ve Çekici Yapan 

Nedir?, 1956 

(Kılınç, 2016) 

 
 

Pop Art altında figurative eserler üreten sanatçılardan bir tanesi ise Tom 

Wesselmann‟dır. 1960 sonrası çalıĢmalarında çıplak kadın bedenlerini dıĢ kontur 

çizgileriyle biçimlendirerek içlerini yüzeysel ve canlı renklerle boyamıĢtır. 

Wesselmann‟ın kadınlarının Amerika‟da yaĢadıkları çok açıktır ve buna bağlı olarak 

Popüler kültürü yansıtmaktadır(Uzunkaya, 2010). 

Resim: 37, Tom Wesselmann, Sunset Nude With Matissa Odalisque, 2003 

(Uzunkaya, 2010) 

 
 



139 
 

Beden tüketim toplumunda, zevkin, arzunun ve estetiğin birleĢtiği bir 

mekan haline gelmiĢtir. Ġdealize edilmiĢ ve estetize edilmiĢ bir imge-bedendir. 

Pazarlanan her ürün gibi, imge-beden de sürüme sokulmakta ve pazarlanmaktadır. 

Ġmge-bedenin asıl amacı arzuya neden olarak tüketime hizmet etmektir. Her birey 

böyle bir bedene sahip olmak istemelidir. Bu ise pazarlanan ürünleri almakla 

gerçekleĢecektir. Tüketim odaklı çalıĢan bu beden haz ve tüketime odaklıyken, beden 

sanatçısının bedeni acı ve endiĢeyi irdeleme yolunda bedenini kullanmaktadır 

(Yılmaz, 2005). Postmodern dönemin tüketim merkezli yaĢam biçiminde arzunun 

karĢılanması yönünde yapılan üretim, önce gerekli arzunun oluĢması için bedeni bir 

arzu nesnesi olarak sunmaya çalıĢmaktadır. Sanat, bedenin arzu yaratmak için 

kullanılmasına karĢı tepkisel olarak eleĢtirilerde bulunmuĢtur(Karasu, 2006).  

Tüketim kültürünün yapısı içinde beden, daha farklı özellikleri ile 

bulunmaktadır. Ġlk olarak beden tüketen bir bedendir. Zygmunt Bauman‟ a göre iki 

beden vardır. Ġlki üretme kapasitesi ile değerlendirilirken, ikincisi ise içinde yaĢamsal 

arzuların ve hazların, deneyimlerin ve duyumların olduğu tüketme kapasitesiyle 

değerlendirilmektedir(Yigen, 2014). 

 

1980‟li yıllardan sonra tüketim kültürünün çarpıcı ve sıra dıĢı 

tekniklerle kurguladığı ve sorguladığı tasarı bedenler modern estetik 

teknolojileriyle birlikte sanat endüstrisi tarafından insan bedenini 

yeniden tanımlamaktadır. Beden ya da daha genelleĢtirilmiĢ bir 

söylemle güncel sanat bağlamındaki beden kavramını ele alırken, 

onu kuĢatan toplumsal ve fiziki koĢullardan ve yeni çevresel 

örgütleniĢler içinde bedenin görünüĢünden yola çıkmak 

gerekmektedir(Yigen, 2014: 62). 

 

Beden, gerçekleĢen teknolojik geliĢmeler ve medya araçlar sayesinde 

birçok görevi üstlenerek insanlığa hizmet vermeye baĢlamıĢtır. Reklamcılıkla birlikte 

1960 sonrası gerçekleĢen pornografinin bir pazara dönüĢmesiyle beden metalaĢma ve 

sermaye olma konusunda en üst noktaya gelmiĢtir. Beden bu nedenle izleyenlerin 

zavk almasını sağlayan bir fetiĢ ve neredeyse değiĢ tokuĢ yapılacak bir nesne haline 

gelmiĢtir(Ekici, 2010). 



140 
 

4.4.3.2. 1960 Sonrası Gövde Sanatı ve Sanat Nesnesi Olarak Beden 

Postmodern dönem içerisinde sanat dalları içinde disiplinlerarası 

etkileĢimler gerçekleĢmeye baĢlamıĢtır. Bununla birlikte beden algısı rol değiĢmiĢtir. 

Tuval resminde var olan beden, hayatın içerisinde kendi varlığını bularak farklı sanat 

malzemeleri eĢliğinde disiplinlerarası bir anlatım aracı olarak yer almaya 

baĢlamıĢtır(Yener, 2010). 20. Yüzyıl sanatında bedenin kendisi sanatsal bir araca 

dönüĢmüĢtür. Beden artık yalnızca sanatın nesnesi olma iĢlevini terk ederek, sanatsal 

eğilimin etkin öznesi haline gelmiĢtir. 20. Yüzyıl boyunca sanat yapıtları gerçek 

boyutundan kopmuĢ, bu bedeni sanatın ve sanatsal deneyimlerin taĢıyıcısı olarak ön 

plana getirmiĢtir(Michaud, 2013).  

 

Yeni yüzyılın sanat anlayıĢında; iki boyutlu tuval yüzeyinin 

dıĢına taĢan sanatçı, hiç bu kadar farklı kapılara açılan yollarla 

karĢılaĢmamıĢtır. Kendi varlığını ve duruĢunu savunan sanatçı daha 

farklı ve özgün yaklaĢımlar da bulunarak çalıĢmalarını 

gerçekleĢtirmiĢtir. Çağın ortaya koyduğu teknik ve düĢünsel 

çeĢitliklerden faydalanmıĢ, hatta kendi bedenlerini bir tuval ya da 

fırça gibi kullanmıĢlardır. Sanat ile yaĢam arasındaki sınır ortadan 

kalkmıĢ dolayısıyla herhangi bir sınırlama olmaksızın sanat 

yapıtlarını oluĢturmaya baĢlamıĢlardır. 20. Yüzyıl sanatındaki bu 

sınırsızlık algısı insan bedeninin de tam anlamıyla sanat nesnesi 

olarak kullanılmaya baĢlamasına neden olmuĢtur. Bu süreçte sanatçı 

kendi bedenini de doğrudan doğruya malzeme olarak kullanır. Bu 

sayede bedenin kullanımı ve bedene yüklenen anlamlar değiĢiklik 

kazanır(Yigen, 2014: 5). 

 

1960‟lı yıllarda beden konusunun artık sanat nesnesi olarak kullanılıyor 

olması birçok sanatçı tarafından kabul edilmiĢtir. Performans sanatı 1960‟lı 

tarihlerde yaĢanan özgürlük mücadelelerinde insan toplulukları tepkilerini eylemsel 

olarak göstermeye baĢlamasıyla ortaya çıkmıĢtır. Ayrıca 1960‟lı tarihlerde yaĢanan 

sosyal devrimin de sanat dünyasında etki yaratarak performans sanatının çıkmasına 

neden olduğu düĢünülmektedir. Çünkü kalabalık protestoların da etkisiyle sanatçılar 

sanat yapmanın en radikal Ģekli olarak performans sanatını ortaya koymaya 

baĢlamıĢlardır(Belice, 2012). 



141 
 

Kavramsal Sanat uygulamalarından biri olan performans sanatı bedeni 

sanat alanı ve sanat yapıtı haline getirmiĢtir. Soyut dıĢavurumcu sanatta sanatçının 

beden hareketlerini resime katarak süreci yansıtma çabalarından etkilenen bazı 

sanatçılar, genellikle bedenlerini olağandıĢı bir Ģekilde sunarak iletmek istedikleri 

mesaj için ortaya kaymaktadırlar. Marina Abramoviç, Stelarc ve Orlan, kendilerine 

çeĢitli zararlar vererek, bedenlerinin sınırlarını ölçme giriĢiminde bulunmuĢtur. 

Müdahaleler, eklemeler ya da çıkarmalar yaparak bedenlerini izleyici önüne çıkaran 

bu sanatçılar günümüzün güzel beden anlayıĢına karĢı çıkarak estetik olmayan 

görüntüler ortaya koymuĢtur. Performans sanatçıları, tüketim kültürüne, ideal toplum 

güzelliği anlayıĢına, sanatın estetik kalıplarına karĢı çıkma gibi amaçlar 

doğrultusunda bu gösterileri gerçekleĢtirmektedirler. Bu sanatçılar, farklı amaçlar 

için olsa da ortak amaçları bedenlerini estetik olmayan Ģekillerde ortaya koyarak 

izleyicide ĢaĢkınlık yaratmalarıdır(Ekici, 2010).  

Yılmaz, 20. Yüzyılda beden konusunda meydana gelen bu değiĢimi Ģu 

cümlelerle ifade etmektedir: 

 

Kaprow ve Beuys gibi sanatçılar beden aracılığıyla eylem 

anındaki varoluĢa dikkat çekmiĢlerdi. Yves Klein, Hermann Nitsch, 

Gina Pane, Marina Abromoviç, Carolee Scheneeman, Chris Burden, 

Stelarc ve Orlan gibi sanatçılar ise araç ve amaç iliĢkisini tersine 

çevirerek, eylem aracılığıyla beden üzerine yoğunlaĢtılar. Bu 

sanatçılar sayesinde kendi bedenimize, sanat tarihine, sanat 

yapıtlarında gösterilen Ģeylere yeniden bakmaya, biçim ve anlam 

üzerinde yeniden düĢünmeye baĢladık. Acı ve hazzın, yalan ve 

hakikatin, çirkinlik ve güzelliğin, cinsellik ve masumiyetin, Ģefkat ve 

Ģiddetin beĢiği olan bedenimiz(kendimiz) ile yüzleĢtik –itiraf etmeyi 

öğrendik(Yılmaz, 2013:354). 

 

 

 

 

 

 

 

 



142 
 

Resim: 38, Yves Klein, Anthropometrie Sans Titre, 1961 

https://www.aspenartmuseum.org/exhibitions/24-david-hammons-yves-klein-yves-

klein-david-hammons 

(EriĢim Tarihi: 26 Kasım 2017). 

 

 

 

Tüketim kültürü içerisinde medya ile idealize edilmiĢ bedenlerin varlığı 

sürdürülürken, kendi bedeninin kusursuzluğu ile mutsuz bedenler oluĢturulmaktadır 

ve bu bireylerin mutluluğu ise tıbbi alanda estetik cerrahi ile mümkündür. Fransız 

sanatçı Orlan plastik cerrahi yoluyla gelen güzelliği eleĢtirmek adına kendisinde bir 

dizi operasyon(performanslar) gerçekleĢtirmiĢtir(Belice, 2012).  

Resim: 39, Orlan, Her Yerde, Performans ve Video, 21 Kasım 1993 

(Yener, 2010) 

 
 

https://www.aspenartmuseum.org/exhibitions/24-david-hammons-yves-klein-yves-klein-david-hammons
https://www.aspenartmuseum.org/exhibitions/24-david-hammons-yves-klein-yves-klein-david-hammons


143 
 

Orlan‟ın performanslarında karĢı çıktığı aslında estetik müdahaleler değildir. Onun 

aslında karĢı çıktığı Ģey estetik cerrahi sayesinde oluĢan tek tip beden ve yüz 

biçimidir. Tektip insan bedenine karĢı tepkisi nedeniyle Orlan birçok estetik 

müdahele ile defalarca görünümünü değiĢtirerek akılda kalıcı bir görünüme sahip 

olmayı reddetmiĢtir(Ekici, 2010). 

Resim: 40, Marina Abramoviç, “Lips of Thomas” 1975 

http://marina-abramovic.blogspot.com.tr/2009/11/thomas-lips-1975.html 

EriĢim Tarihi: 13.04.2018 

 
 

1975 yılında Marina Abramoviç Lips of Thomas Ġsimli performansında 

önce soyunmuĢ, galeri duvarına üstüne beĢ köĢeli yıldız çizdiği fotoğrafını asmıĢ ve 

üstünde, bal, Ģarap, kristal kadeh, gümüĢ kaĢık ve kırbaç olan bir masaya oturarak 

önce bir kavanoz ballı gümüĢ kaĢıkla yemiĢ, daha sonra bir ĢiĢe Ģarabı kristal kadehle 

içmiĢ ve sonra duvardaki fotoğrafın önüne gelerek bir jiletle karnını keserek bir 

yıldız kazımıĢ, ardından fotoğrafının önünde diz çökecek sırtını kırbaçlamıĢtır. 

Ardından haç Ģeklinde bir buz kütlesinin üstüne yatarak acı çekmeye devam etmiĢtir. 

Marina Abramoviç, bu performansında ne acısını belli etmiĢ, ne de herhangi mimik 

hareketinde bulunmuĢtur. Burada sanatçının amacı bal, Ģarap gibi güçlü Ģeyleri 

tüketerek seyircilerde mide bulantısı yaratmak, jiletle karnındaki yıldızı kazırken, 

seyircilerin yüzünde korku yaratmak gibi Ģeylerle izleyiciyi aslında birer aktöre 

dönüĢtürerek performansın birer parçası olmalarını sağlamaktır(Fisher-Lichte, 2016). 

 

 

Performans Sanatı 1960'lı yıllarda ortaya çıkan, izleyicilerin 

önünde canlı olarak gerçekleĢtirilen bir sanat biçimidir. Fluxus, 

Beden Sanatı, Süreç Sanatı gibi çeĢitli sanat hareketleriyle de 

http://marina-abramovic.blogspot.com.tr/2009/11/thomas-lips-1975.html


144 
 

yakından ilgilidir. Sahne ve gösteri sanatları ile ortak yönler taĢıyor 

olsa da dans, müzik, tiyatro, sirk, jimnastik gibi etkinliklerden farklı 

olarak görsel sanatların içinden çıkmıĢ öncü bir akım olarak kabul 

edilmektedir. Kökleri 20. yüzyıl baĢındaki Dada akımının anarĢist 

performanslarına, 1920 ve 30'lu yılların sürrealist ve fütürist 

performanslarına ve hatta Jackson Pollock' un aksiyon resmine kadar 

gider(Belice, 2012: 55).  

 

Resim: 41, Jackson Pollock, Aksiyon Resmi, 1946 

(Belice, 2012) 

 

Beden sanatı, Avrupa ve Amerika‟da 1964 yılından itibaren Willoghby 

Sharp‟ın yayımladığı Avalanche adlı dergi Bruce Nauman‟ın “yüz buruĢturmaları”, 

Larry Smith‟in koldaki uzun yara izi‟ni ve özellikle Vito Acconci‟niz ısırıkları‟nı 

tanıtarak Body-Art‟ı gündeme getirmesiyle yaygınlaĢmaya baĢlamıĢtır. Fransa‟da, 

François Pluchart Artitudes dergisinde “L‟Art Corporel”in farklı anlatımlarını 

Michel Joumiac, Gina Pane ve Urs Lüthi gibi sanatçıların performanslarını 

tanımlayarak bu yaklaĢımı kuramlaĢtırmıĢtır(Belice, 2012). 

 

François Pluchart‟a göre vücut, malzeme ve anlatım aracı 

olarak Body-Art‟ın temel verisi, aynı zamanda “toplumsallaĢtırılmıĢ 

et ve ussuzluk okyanusu” olarak tanımlanmaktadır. Vücut Sanatı‟nın 

bir diğer yönü de “acı ve tehlike” içermesidir. Gina Pane (mahrem) 

“aksiyon”larında “kendine kötülük eder.” Örneğin vücudunda jiletle 

çizikler oluĢturur ve kanı sildiği pamukları sergiler. Amerikalı 

sanatçı Chris Burden de 1970'lerin baĢından itibaren çeĢitli 

performanslar sergilemeye baĢlamıĢtır. Sanatsal ifadesini “kiĢisel 

tehlike fikri merkezi” üzerinden temellendirdiği bir dizi gösteri 



145 
 

yapmıĢtır. En iyi bilinen performansı yaklaĢık beĢ metre mesafeden 

bir asistanı tarafından sol kolunun vurulmasıdır. "Bakalım ne kadar 

dayanıklıyım" diyerek 1971 yılında meĢhur "Shoot" adlı sanat 

eserini videoya çekmiĢtir. Burden, 1971‟de bir sergide yaĢamını 

tehlikeye atarak bir arkadaĢından kendisine ateĢ etmesini istemiĢtir. 

Videoda da göreceğiniz gibi "elini, kolunu" sallayarak denemesini 

baĢarıyla tamamlamıĢtır. Ona göre sanat limitsiz, yani sadece somut 

değil soyut Ģeyleri de gerçeğe dönüĢtürme peĢinde(Belice, 2012: 56). 

 

Resim: 42, Chris Burden, “Shoot”, Performans,1971   

(Kılınç, 2016) 

 

 

Performans Sanatçıları 1970‟lerin baĢlarında yeniden temsiliyet mantığını 

dıĢlayarak kavramsal bir ifadeye yöneldiler. Bu dıĢlamada en önemli araçlarından 

biri insan bedeniydi. Wilhelm Reich, Herbert Marcuse gibi düĢünürlerin etkisi 

altındaki 1968 sonrası „bedenin özgürleĢmesi‟ vurgusunun bir sonucu olarak bazı 

sanatçılar bedenin sınırlarını zorlayan deneyimlerle yankı bulan iĢler ortaya 

koymuĢlardır. Bu amaç için sanatçılar, ritüellistik, kan ve Ģiddet, tuhaf, anlamlı ya da 

anlamsız, cinsellikle dolu eylemler yapmıĢtırlar(Belice, 2012).  

 

 

 

 



146 
 

Resim: 43, Hermann Nitsch, 80. Eylem, 1984 

(Ekici, 2010) 

 
 

 

1984 yılında, Viyana‟da, kalabalık bir izleyici kitlesinin 

önünde gerçekleĢtirdiği “80. Eylem” adlı gösterisi, eğlenceli bir 

müzik eĢliğinde baĢlar. Bir festival gibi görünen eylemin 

baĢlangıcında Nitsch‟in yardımcıları, beyaz giysiler içerisinde 

sahneye gelerek, kesilmiĢ bir sığırın iç organlarını yerlere dökerek 

üzerlerinde tepinirler. Sahneye getirilen kesilmiĢ koca bir sığır 

gövdesi, beyaz bir örtünün gerildiği bir düzeneğin önüne her iki 

bacağından asılır. Bu arada diğer yardımcıları Nitsch‟in çıplak 

bedeninin üzerine hayvanın iç organlarını dökerek, geliĢigüzel masaj 

yapmaktadırlar. Daha sonra beyaz, uzun bir elbise giyen genç bir 

adam, gözleri beyaz bir bezle bağlandıktan sonra kollarından bir 

çarmıha gerilerek, sığır gövdesinin önüne asılır. Nitsch bu esnada 

kanla doldurduğu bir kabı genç adamın baĢından aĢağı boĢaltır. 

Bedenin üzerine dökülen kan ve hayvanın iç organlarının 

konmasıyla oluĢan çirkin ve bayağılık, arkada yer alan yeni kesilmiĢ 

sığırın koca gövdesiyle birleĢerek dehĢetli bir görünüme 

dönüĢmüĢtür. Hayvanın iç organlarının üzerine dökülmesiyle boyutu 

artan beden tacizi, Nitsch‟in seyircileri bir rahip gibi kutsamasıyla 

sona ermektedir(Ekici, 2010: 222). 

 

1960 ve 70‟li yıllarda, sanatçılar özgürlüğün anlamını beden iliĢkisi 

bakımından da sorgulamıĢ beden-akıl arasındaki iliĢkileri araĢtırmıĢtır. Ġlk olarak 

nesne olarak irdelenen beden, daha sonra, 1970 yıllada, bedenin nesne olarak 

algılanarak kliĢeleĢmesini eleĢtirmiĢtir. 1960‟lı yıllarda ortaya çıkan Kavramsal 

Sanat 1970‟li yıllarda Body Art‟ın dağmasına neden olmuĢtur. Beden sanatçısı, kendi 



147 
 

bedeninin imgesi yerine bedenin kendisini sanatın merkezine yerleĢtirmektedir. Body 

Art, performans ve happening‟lerin çıkıĢ noktasıdır. Body Art mazoĢist ya da manevi 

bir anlayıĢla ortaya çıksa da kendisini faklı biçimlerde de göstermektedir. Body Art 

sanatçıları incelendiğinde, kendi bedenlerini kullanarak kendi varlıklarından çok 

toplumsal yapı ve toplumda bedene verilen rolleri sorgulamıĢlardır(Yener, 2010). 

 

Beden dünyanın sorgulanma yeridir. Artık niyet güzel olanın 

olumlanması değil, tenin kıĢkırtılması, bedenin tersyüz edilmesi, 

tiksinti ya da dehĢetin dayatılmasıdır. Bedensel maddelerin(kan, 

idrar, dıĢkı, sperm vs.) öne çıkarılması, izleyiciyi muaf tutmayan, 

sanata ve gündelik hayata konulmuĢ kısıtlamaları reddetmenin 

bedelini sanatçının kendi kiĢiliğiyle, bedeniyle ödediği bir dramaturji 

oluĢturur(Le Breton, 2016: 44). 

 

Ġnsan bedeninin sınırlarını zorlamak amacı ile sanatı tıp ve teknoloji ile 

birleĢtiren Stelarc, 1976-1988 yılları arasında kancalarla vücudunu astırdığı 25 

performans gerçekleĢtirmiĢtir. Bedenine uyguladığı bu 25 saldırıdan sonra ise 

bedenine makina parçaları ile uzuvlar eklettirerek bedeni üstünde oynamıĢtır. 

Bedeninin kancalarla asılacağına inanan sanatçı, sonrasında yaptığı mekanik 

müdahalelerle bedenin yeniden üretilebileceğini kanıtlamayı hedeflemiĢtir(Ekici, 

2010).  

Resim: 44, Stelarc, UzatılmıĢ Beden, 1976-88 

(Ekici, 2010) 

 
 

Bedenin nesneleĢtiği Body Art‟ta, birçok sanatçının amacı beden, iktidar 



148 
 

ve temsil iliĢkisini sorgulamaktır. Eyleme geçen sanatçılar, bu zamana kadar var olan 

estetik bilinci ve bedeni, sanatın alıĢılmıĢ tavrından kurtarmak için bu performansları 

gerçekleĢtirmektedirler. Bazı sanatçılar ise kendi bedenine yönelmektedirler ve bu 

doğrultuda mazoĢist bir tavırda bulunurlar. Bunun nedeni kamusal alanda sömürülen, 

cinsiyet politikalarının merkezindeki bedeni sorgulamaktır(Belice, 2012). 

Beden artık sanatsal eylemin hem öznesi hem nesnesi haline gelmiĢtir ve 

en önemlisi her an, her yerde sürekli olan bir varlık kazanmıĢtır. 1990‟lı yıllardan 

itibaren sanatta bedenin bir nesne olarak ele alındığı oldukça yoğun olarak 

görülmektedir. Sanat, bedeni göstermediği zamanlarda bile onu üretici ve performer 

sanatçı haliyle kullanmakta, sanatçı bu durumda yapıtları oluĢturan olmaktan çok 

kendisi bir yapıt olmaktadır(Michaud, 2013). 

Resim: 45, Joseph Beuys – Kır Kurdu. Ben Amerika‟yı Severim Amerika da Beni 

Sever, 1974 

(Duru, 2011) 

 
 

Bedeni sanatsal bir malzeme olarak kullanan çok çeĢitli 

yaklaĢımların kesiĢme noktası, bedenin toplumsal normlarının 

öğrettiği kültürel değerlerin ötesinde bir doğallık (doğaçlama) içinde 

sunulmasıdır. YaĢam iç güdüsüyle ölüm iç güdüsü arasındaki 

ikilemleri irdeleyerek dramatize eden Performans Sanatı, Maurice 

Merleau - Ponty‟nin de söylediği gibi insan bedeninin ancak 

yaĢayarak kavranabileceği gerçeği üzerine kuruludur(Antmen, 

223;Yigen, 2014: 32). 

 

 



149 
 

4.5. Postmodernitede Parçalanma (Yapıbozum), Parçalanan Gerçeklik, Mekân 

ve Sanatta DeğiĢen Beden 

4.5.1. Postmodernitede Parçalanma (Yapıbozum) 

TDK Türkçe Sözlüğe göre parçalanma; „parçalanmak iĢine konu olmak, 

parçalara ayrılmak ‟ olarak verilmektedir. Parça ise; “1- Bir bütünden ayrılan, ayrı 

sayılan veya artakalan Ģey. 2- Bir bütünden kopma kırılma, yırtılma vb. yoluyla 

ayrılmıĢ bölüm. 3- Birkaçı bir araya geldiğinde bir bütünü oluĢturan Ģeylerin her biri, 

modül. 4- Tane.”(TDK, 2011: 1888) olarak tanımlanmaktadır. Kelime kökeni olarak 

„parçalanma, parçalara ayırmak‟ anlamında olan Latince frangere fiilinden 

gelmektedir(The New Oxford Dictionary of English,1992). 

Hançelioğlu‟na göre parçalanma; nesneler arasındaki bağlantıyı dile 

getiren bütün anlamında kullanılmaktadır. Parçayla bütün arasındaki bağlantı felsefe 

bakımından çok büyük önem taĢımaktadır. Mantıksal açıdan her nesne aynı anda 

hem birlik hem de çokluğu içinde barındırmaktadır. Bir diğer Ģekilde hem bütün hem 

de parçayı içerisinde barındırmaktadır. Yani, bütün ve parça iliĢkisi mantık 

bakımından niceliksel bir iliĢki olarak kabul edilmektedir. Bütün kavramı sayısız 

parçayı içerisinde barındırmaktadır. Cansız bütünün özellikleri, parçalarının 

özelliklerinin tamamına indirgenemediği gibi, cansız bütünden kopan parçalar 

özelliklerini sürdürmektedirler. Fakat; canlı bütünün parçaları bütün olandan 

koptuğunda yalnız özelliklerini değil, varlıklarını da kaybetmektedirler. Metafizik, 

bütün olanı parçaların bütünleĢmesi saymakta ve parçalarda var olmayanın bütünde 

de bulunamayacağını ileri sürmektedir. DüĢüncecilik ise bir bütünü parçaların 

birleĢiminden büyük kabul etmektedir ve onu ruhsal bir öz olarak görmektedir. Her 

iki varsayımın büyük yanılgısı, bu kavramlara yaklaĢırken canlı ve cansız, soyut ve 

somut ayrımlarını dikkate almamalarından kaynaklanmaktadır. Ayrıca, bütün 

parçaların bir toplamı olarak kabul edilemez.  Bu nedenle bütünün özellikleri 

parçalarının özellikleri olarak da kabul edilemez(Hançerlioğlu, 1993). 

Klasik psikolojide algı konusuna parçacı bakıĢ açısının tersine en kabul 

görmüĢ olan Gestalt teorisi algılama süreci konusunda bütüncül bir ilkeyi 

savunmaktadır. Gestalt Teorisi, Alman ve Avusturyalı psikologların kendilerine 



150 
 

Ġnsanlar, nesneleri bütün olarak nasıl algılar? sorusunu sormasıyla faliyete geçmiĢtir. 

Almanca‟da Gestalt kelimesi yerleĢtirmek, düzenlemek, anlamlarını içeren “stellen” 

kelimesinden gelmektedir. Bu kelime aynı zamanda biçim ve Ģekil anlamını da 

içermektedir(Eryayar, 2011). 

Biçim sanat eserlerinde dıĢ görünüĢ ve form olarak 

tanımlanmaktadır(TDK, 2011). Bir nesnenin biçimi anlamına gelmektedir. Plastik 

sanatlarda biçim derinlikle iliĢki içindedir. Bununla birlikte resim alanında biçim, 

eserin tümünün yapısı açısından düzenini ifade etmektedir(Turani, 2014). Biçim, 

Yunanca eidos teriminin karĢılığı olarak, parçalanmıĢlığın karĢısında bütünlüğü 

temsil eden olarak tanımlanmaktadır(Güçlü ve Diğer, 2008). “Görsel algı alanında 

ortaya çıkan Gestalt teorisine göre, bütün parçalardan oluĢur, ancak parçalar tek tek 

bütünü yansıtmazlar, belirlemezler. Tersine bu parçalar bütünün özelliğine göre 

belirlenirler”(Eryayar, 2011: 127). 

Gestalt teorisiyle 19. Yüzyılın sonunda yapının bütünlüğüne yöneliĢ olarak 

yapısalcılık kendisini göstermiĢtir. Yapısalcılık ilk olarak Ferdinand de Saussure‟ün 

Genel Dil Bilim Dersleri adlı incelemesinde dil bilim öğretisinde ortaya çıkmıĢtır. 

Yapısalcılığın temel görüĢünde, yapının öğeleri diğer öğelere ve yapıya kesin Ģekilde 

bağlı kalarak varlığını sürdürmektedir. Yapısalcılık dilde bulduğu yapıları tüm 

alanlara uygulamayı hedeflemiĢtir(Güçlü ve Diğer, 2008). Sözen ve Tanyeli‟nin 

sözlüğünde yapısalcılık Ģu Ģekilde verilmiĢtir: 

 

Sanat yapıtlarını değerlendirip açıklamak için kullanılan bir 

kurumsal araç. Yapıtı tarihsel maddecilik‟tekinin aksine, çevresel 

koĢulların bir ürün olarak açıklamayı yadsıyarak, onu sadece kendisi 

olarak değerlendirmeyi öngörür. Yapısalcı yaklaĢımda amaç sanat 

ürününün yapısını çözümlenmektedir.  Dolayısıyla, bir yapıt hangi 

toplumsal ve ekonomik koĢullarda üretildiği yapısalcılık‟ın 

konusunu oluĢturmaz. O yalnızca,  yapıtı var eden ve yine yapıtın 

kendi üzerinde görülebilen sanatsal gerçeği ve onun üretilmiĢ 

biçimini araĢtırır ve çözümler(Sözen ve Tanyeli, 2016: 321). 

 

Ancak, Postmodenitenin baĢlangıç tarihleriyle birlikte Yapısalcılık iĢlevini 

yitirmiĢ ve yerini Postyapısalcılığa bırakmıĢtır ve postmodernitenin parçalı yapısı 



151 
 

postyapısalcılıkla iliĢkilidir. Gestalt kuramın kabul edilen parçaların bütünü 

anımsatmayacağı ve bunun üstüne anlamsızlaĢabileceği düĢüncesi Postmodernite 

tarafından kullanılarak temel tutumlardan biri haline gelmiĢtir çünkü 

Postmodernitede anlamsızlığın anlamı düĢüncesi hakim konumdadır. Post 

yapısalcılık ilk olarak Foucault‟nun ġeylerin Düzeni adlı kazıbilim çalıĢmasında 

yapısalcılığı eleĢtirmesiyle ortaya çıkmıĢ bir düĢünsel yaklaĢım biçimidir.  

 

Post-yapısalcı felsefenin yapısalcılık eleĢtirisinin ilk 

aĢamasının Foucault‟nun ġeylerin Düzeni(ya da Sözcükler ile 

ġeyler) baĢlıklı yapıtında sunduğu yapısalcılığa yönelik kazı 

bilimiyle yakından ilgili olduğu söylenebilir. Öteden beri öznelliğe 

tanınan merkez konumu yadsıyan yapısalcı görüĢü bütünüyle 

destekleyen Foucault, zihinsel temsilcilerin kaynanağı ve beĢiği 

olarak öznelliğie göndermede bulunmak amacıyla kullanılan „insan‟ 

teriminin ya da insan kategorisinin, yalnızca modern düĢüncenin 

olumsal bir özelliği olduğunu, insan yaĢamı ile düĢüncesinde hiçbir 

yeri bulunmadığını savunmaktadır. Nitekim kitabın kapanıĢ 

bölümünde Foucault daha da ileri giderek, baĢta Levi-Strauss‟un 

insan bilimi ile Lacan‟ın ruh çözümlemesi olmak üzere, Yapısalcı 

toplum bilimlerindeki en yeni geliĢmelerin hiçbir biçimde insan 

kategorisine dayalı bir düĢünme kipi aracılığıyla 

gerçekleĢtirilmediklerine parmak basmaktadır. Foucault yapısalcılığa 

karĢı düĢünsel yaĢamının en baĢından beri güçlü bir duygudaĢlık 

beslemiĢ olsa da, ġeylerin Düzeni‟nde yapısalcılığa alttan altta 

yöneltilen kimi önemli sorular, Foucault‟nun sonraki döneminde son 

derece yetkin bir biçim kazanan post-yapısalcı bakıĢ açısından açık 

izler taĢımaktadır(Güçlü ve diğer, 2008: 1169-1170). 

 

Postyapısalcılığın ortaya çıkmasıyla kuramcılar sosyal ve kültürel yapıyı 

sorgulamaya baĢlamıĢ, anlam üstüne oluĢturulmuĢ kalıplaĢmıĢ teorileri yok ederken 

modern Batı düĢüncesindeki değerlerin ikili zıtlıklarla temellendiğini tespit 

etmiĢlerdir. Postmodern yaklaĢım Ģekli bu postyapısalcı düĢünce düzeninden 

türemekte ve modernliğin üstünde yapısöküm uygulamaya çalıĢmaktadır(ġahiner, 

2015). 

Postmodern düĢüncenin farklı disiplinleri etkileyen en önemli özelliği; 

bütünsellik yerine parçalı yapıyı ortaya koymasıdır. Bunun için özellikle eserlerde 

kolaj, pastiĢ, alıntılama, metinlerarasılık oldukça fazla görülen tekniklerdir. Sanatsal 



152 
 

olarak postmodernizmin en öne çıkan yanı ise, eklektizm ve alımlama
2
olarak 

karĢımıza çıkmaktadır. Burada yaratıcının seçtiği konu/nesnenin öznel olmasının 

önemi ön plana çıkmaktadır. Bu doğrultuda, postmodern sanat çoğul bir alımlama ve 

yaratım estetiği ile parçalanmaktadır(Ovalı, 2007). 

Postmodern sanatta, modern sanatın tersine, nesnenin önemli olduğu 

faydacı bir anlam yüklenmesi sanat eserinin tüketim merkezli ve faydacı bir meta 

haline dönüĢtürülmesine sebep olmaktadır(Özal, 2015). Bu konuda Huysseyn‟in 

sözlerini Özal Ģu Ģekilde alıntılamaktadır: 

 

“Sanat eserlerinin metaya dönüĢmesi ve bu Ģekilde 

alımlanması gibi, tüketim toplumunda metanın kendisi de imgeye, 

temsile ve gösteriye dönüĢmüĢtür. Kullanım değerinin yerini ambalaj 

ve tanıtım almıĢtır. Sanatın metalaĢmasının sonu, metanın estetize 

edilmesidir.”(Huyssen, 21; Özal, 2015: 458‟deki alıntı)  

 

Tüketim kültüründe metanın üretilmesi sanatçının elinden alınarak her 

birey tarafından üretilen bir hale geldiğinde tüketim kültürünün elinde bir hammadde 

haline gelmiĢtir. Böylelikle, alımlayıcının ürettiği metalar, tekrar alımlayıcılar 

tarafından tüketilmektedir ve alımlayıcının, üretici olarak sanatçı olmasının yanı sıra 

tüketici olarak alımlayıcı haline gelmektedir(Özal, 2015). 

 

Elbete ki bir eleĢtiri kuramı olarak alımlama estetiği, bilimsel 

bir yapıdan ortaya çıkmıĢ ve sanatın geliĢiminde katkıları olan bir 

görüĢtür. Ve elbete ki izleyicinin sanat nesnesiyle karĢı karĢıya 

kalma sürecindeki öznel çıkarımları ontolojik olarak sanat nesnesinin 

tarihsel devamlılığını sağlar. Ancak algı yönetimi, kültür endüstrisi, 

simülasyon, bienaller, sanat fuarları, postmodernizmle birlikte neo-

liberal ekonomi politikalarının bireyi ve dolayısıyla kültür 

endüstrisini yönlendirmesi sanat nesnesinin ve sanatçının 

tanımlarının muğlaklaĢmasına neden olmaktadır. Böylesi bir 

belirsizlik içerisinde manipüle edilen toplumsal algı içerisinde kime 

                                                           
2
 Alımlama kavramı Latince “recipiere”den gelmekte ve “karĢılama, alma, bir eserin etkisi” 

anlamlarında kullanılmaktadır. Alımlama estetiği kuramı bilindiği üzere, roman dilleri ve edebiyatları 

bilimcisi Hans Robert Jau ‟un (1921-1997) 1967 yılında Konstanz Üniversitesi‟ndeki Edebiyat 

biliminin provokasyonu olarak edebiyat tarihi baĢlıklı deneme dersinde ortaya konmuĢtur(Ekiz, 2007). 



153 
 

sanatçı ve neye sanat eseri deneceğinin saptaması da bu yapıyı 

belirleyen toplulukların tekelinde kalmaktadır(Özal, 2015: 458).  

 

Umberto Eco ise Postmodernite için Bricolage terimini ortaya atarak belli 

tanımlamalar yapmıĢtır. Eco‟ya göre: Popüler kültüre yönelik giriĢime ek olarak 

seçkin kültürün geçmiĢin kalıntılarını temel alarak meydana getirdiği kompozisyon 

ve kolaj çalıĢmaları bulunmaktadır. Ayrıca, artık estetik nesne ile mekanik nesne 

arasında hiç bir fark kalmamıĢtır ve sanat-zanaat ayrımının önemini yitirdiği bu 

dönemde sanat eseri olan nesne ile ilgi çekici nesne arasında, seri malı ile tekil ürün 

arasında, özellikle de az bulunan ve sıra dıĢı nesneler ile sanat yapıtı arasında hiçbir 

fark bulunmamaktadır(Eco, 2016). Bu sayede postmodernizmde sanat eserinin ne 

olduğu ile tartıĢmalar gerçekleĢmekte ve böylelikle sanat eserinin niteliğini 

belirleyen unsurlar parçalanmaya uğramaktadır. Ayrıca sanat eseri ile sıradan 

nesnelerin farkının yok olmasının dıĢında sanatçı eserlerinde biçimsel anlamda 

gerçekleĢen bir parçalanma bulunmaktadır. 

 

…Çağımız yapıtlarında; uyum yerine parçalanmıĢ bütünlük 

bulunur. Yapıtlardaki tamamlanmamıĢlık, uyumsuz birlik gibi 

biçimsel çeliĢkilerin görülmesinin nedeni gerçekliği anlamlandırma 

çabalarımızın da hızla değiĢmesidir. Birlik kavramı yerini, çeĢitlilik 

ve farklılığa bırakırken düzensizliğe, rastlantıya, değiĢime, 

kendiliğinden oluĢuma olanak tanıyan yapısıyla kolaj mantığıyla 

örtüĢür(Çolak, 2008: 6). 

 

Postmodernitede meydana gelen parçalanma Ģizofreni ile ortak özelliklere 

sahiptir. ġizofreninin zaman ve mekânı ayırt edememesi ile özdeĢ parçalanma 

kavramı gerçek ve gerçekdıĢı olanın birbirinden ayrılamaması, bedenin parçalanması, 

benlik, bütünlük duygusunu kaybetmiĢ olma, kaos ve belirgin olmamanın baskın 

olduğu ortamda, bilinç de parçalı bir hal almaktadır. ParçalanmıĢ zaman ve mekânı 

tek boyuta dönüĢtürmüĢ nitelikler, çağımız yapıtlarında kendisini göstermektedir. 

Postmodern bireyinin farklı zamanlara ait imgelerin belirli bir boyuta 

dönüĢtürülmesiyle bağlantılı bir Ģekilde; ayrıĢık ve iliĢkisiz imgeler yığını, kolaj, 

parçalanmıĢlık, kırık ve kopuk özellikleri ortaya çıkmaktadır(Çolak, 2008). 



154 
 

Postyapısalcı teoriler içerisinde gerçekleĢen parçalanma ile bağlantılı 

olarak Jacques Derrida yapısöküm ya da yapıbozum olarak Türkçeye çevrilmiĢ 

Deconstruction adlı düĢünsel yaklaĢımları ortaya atarak Postmodernite‟nin kuramsal 

alt yapısında büyük önem taĢımaktadır. Modern dönemden postmodern döneme 

geçiĢ sırasında postmodern dönemin bu parçalılık haline neden olan çevresel 

faktörlerin(2. Dünya SavaĢı, Pop Art ve kapitalizm vb.) yanı sıra Derrida‟nın 

parçalama ile ilgili bu kuramsal yaklaĢımı da büyük önem taĢımaktadır. 

 

Yapısökümü; herhangi bir metin içinde geçen kavramların 

metnin bütünlüğü açısından tutarsız ve ikircikli kullanımlarından 

yola çıkarak, metin yazarının kurduğu kavramsal yarınların 

baĢarısızlığını açıklamak amacıyla geliĢtirilmiĢ bir metin okuma 

yöntemidir. BaĢka bir deyiĢle, metinde öngörülen ölçütü, metnin 

kurduğu ölçüyü ya da tanımları sökerek metnin içerdiği özgün 

ayrımları darmadağın etmek için kullanılır(Sarup, 59; Yanık, 2016: 

251‟deki alıntı). 

 

1960‟ların son yıllarında birçok Fransız entelektüel, edebiyat, felsefe, 

sanat, sosyoloji, bilim ve din konusunda yeni fikirler öne sürmüĢtür. Bu fikirlerin 

çoğunluğu var olan fikirlere Ģüpheyle yaklaĢmıĢ ve düĢünme biçimlerini 

reddetmiĢtir. Bu yeni fikirlerin merkezinde yapısöküm ile Jacques Derrida yer 

almaktadır. Derrida‟nın „yapı söküm‟ kavramı, metinlerin, ister sözcük olsun ister 

görüntü birçok anlam barındırdığını savunmaktadır. Her Ģeyi bilginin formlarıyla 

iliĢkili olarak anladığımızı ve bunları bilim, tarih, sağduyu, mantık vs. olarak 

sınıflandırdığımızı savunmaktadır. Derida‟ya göre ancak Yapısöküm uygulayarak 

zihniyetimizi geliĢtirebilir, kalıplaĢmıĢ olduğundan dolayı sorgulanmayan 

varsayımlara yapısöküm uygulayarak bu yerleĢik düĢüncelerin dıĢına 

çıkabiliriz(Whitham ve Pooke, 2013). 

Derrida‟nın bu kadar kabul gören bir felsefeci olması, 1966 yılında 

Baltimore‟daki Johns Hopkins Üniversitesi‟nde yapısalcılık ile ilgili bir konferansa 

katılmasıyla gerçekleĢmiĢtir. Yapısalcılık eleĢtirel ve baskın olarak dönemin zirve 

noktasındadır. Antropolog Claude Levi-Strauss‟un yapısalcılık konusundaki 



155 
 

yaklaĢımları, ilkel toplumları araĢtırmamıza olanak sağladığını ortaya koymaya 

çalıĢmıĢ ve yaĢadığımız medeniyetleri aĢan genel yapısal karĢıtlıklara varmıĢtır. 

Fakat, Derrida dünyayı açıklamaya çalıĢmak konusunda yapısalcılığın devrimsel 

tavrının, Batı felsefesinin geleneksel söylemine büyük önem kazanmıĢ aynı 

bütünleĢtirici eğilimin yalnızca bir tekrarı olduğunu iddia etmiĢtir(Richards, 2014). 

Post-yapısalcı düĢünce düzeni içinde Derrida‟nın yapısöküm kuramı 

yalnızca felsefede değil, baĢta yazın kuramı olmak üzere, toplum bilimlerinin hemen 

her alanında önemli açılımlar gerçekleĢtirmiĢ ve sanatta da karĢılığını bulmuĢtur. 

Modernizm‟in kapalı yapısalcılık sitemi yerine, post-yapısalcılık kuramı içerisinde; 

anlamın netleĢmesi değil, gösterenler arasında karmaĢık, çok yönlü iliĢkiler önem 

kazanmaktadır(Çolak, 2008). 

Yapıyı bozmak kavramı bir yapının ya da objenin askıya alınmıĢ, bütün 

parçalarının görünür Ģekilde olduğu bir görüntüyü anımsatmaktadır. Yapıbozum aynı 

Ģekilde yok olmamıĢ, yıkılan ve parçalanan bir nesnenin, hatta bir yıkıntının 

görüntüsünü anımsatabilir. Derrida, bir Ģeyi parçalara ayırmanın yani yapısökümün 

yeni bir Ģeyi anlamak için önemli bir adım olduğunu ileri sürmektedir(Richards, 

2014). 

Derrida yapısöküm tavrı ile; çeliĢkileri yok etmek yerine çeliĢkilerdeki 

ayrıĢıklığı, katmanlar arasılığı ortaya çıkarmaya çalıĢmaktadır. Bu yaklaĢımıyla, 

modernite eleĢtirisi yapan bir postmodern söylemden içkin olarak ayrılmaktadır. 

Modernin postmodern tarafından aĢılma isteğine karĢılık, yapısöküm Hegel‟in aĢma 

kavramına olan sonlandırma isteğinden dolayıdır. Yapısöküm aĢma ile 

temellendirilemez. Derrida, Hegel‟e yapıbozum uygulamanın mümkün olduğunu 

fakat onu aĢmanın mümkün olmaması nedeniyle yapıbozuma uğratılması gerektiğini 

savunmaktadır(Akay, 1999). Ayrıca, Hegel‟den kaçmanın mümkün olmadığından 

bahseden Derrida, Hegelciliği sinsi ve her Ģeyi kuĢatan bir tehlike olduğunu iddia 

etmektedir(Yanık, 2016). 

Derrida‟nın gerçekleĢtirdiği Ģey, “aĢkın gösterilen”in var oluĢunun 

metafizik bir perspektif olduğu, dil içinde bir ilke, temel ya da töz olarak hiçbir aĢkın 

gösterilen olamayacağını ve her gösterilenin aynı zamanda bir gösteren olduğunu 

ispatlamaktır. Bu nedenle Derrida; Ortaçağ tarihindeki tanrı, Marksist anlayıĢtaki 



156 
 

madde ve Hegelci anlayıĢtaki idea‟nın anlamının kesinlik taĢımadığını 

düĢünmektedir(Yanık, 2016). 

Akay, Derrida‟nın metinleri yapıbozuma uğratmasının amacını ise Ģu 

Ģekilde açıklamaktadır: 

 

... daha önce gelen tüm kuramların anlamını ve anlama 

modellerini eleĢtirel araĢtırmaya, söylemin yanılsatıcı ve masum 

yüzeyini yoruma tabi tutar. Estetik değer yargılarında ve anlamın 

yorumlanmasındaki içeriklerin epistemolojik önyargılarını dıĢarıya 

çıkarıp, gösterip yıkıma uğratmayı amaçlar. Bu anlamda da, 

kurumsal olan ile eylem arasındaki geleneksel hiyerarĢik ayrımı, bir 

baĢka deyiĢle yaratıyı ve eleĢtiriyi su yüzüne çıkarır(Akay, 1999: 

16). 

 

Derrida yazı üstüne yapısöküm uygulayarak baĢladığı ilk dönem 

yazılarında, konuĢmayla yazı arasındaki iliĢkinin nasıl kendi kendisini yapıbozuma 

yol açtığını çok fazla örnek oluĢturarak ortaya koymaktadır. Derrida‟ya göre, iĢaretin 

maddeselliği iletiĢimin her türünü bir temsil olarak görünmesine sebep olmaktadır. 

Temsil olarak yazı ve konuĢma, bir düĢüncenin yazılı iĢaretler ya da konuĢulan 

seslerin dolayımı vasıtasıyla yeniden sunulmasında yapısal bir bağlantıya sahiptir. 

KonuĢma ve yazı, Derrida‟nın ecriture diye adlandırdığı, dilin dolayımlayıcı 

düzenine bağlı olan temsil Ģekilleridir. Ecriture terimi kelime anlamına bakılacak 

olursa yazı anlamına gelmektedir. Fakat, Derrida‟nın araĢtırmalarında ecriture daha 

geniĢ bir anlam ifade etmektedir. Bu, herhangi fiziksel iĢaretin dil bilimi bakımından 

algılanmasıdır. Bu iĢaretlere bir fırça darbesi de dahil edilebilir. Dil bilimine 

yaklaĢımı konusunda Derrida, Ferdinand de Saussure(Ġsveçli dil bilimci) tarafından 

Kıta Avrupa‟sında canlandırılmıĢ bir geleneği ele almaktadır. Saussure, göstergeler 

teorisi konusunda çalıĢmalar yapmaktadır. Gösteren ve gösterilen olmak üzere bir 

gösterge iki parçadan oluĢmaktadır. Gösteren, bir kağıt veya bir ses gibi, bizim 

algıladığımız parça olarak nitelendirilebilir. Algıladığımız gösterenin çağrıĢtırdığı 

anlam ise gösterilen olarak tanımlanmaktadır(Richard, 2014). 

Fakat, Derrida için ise gösteren ile gösterilen arasında bir bağlantı 

bulunmamaktadır. Anlam tamamlanamaz, bir gösterenin anlamı diğer bütün 

gösterenlerle iliĢki içerisindedir. Bu nedenle, bir gösterenin anlam üretmesi diğer 

gösteren sayesinde tamamlanamaz çünkü diğer gösterenin anlamı da bir diğer 



157 
 

gösterenle iliĢki içerisindedir(ġahiner, 2015). Bu konuda Derrida Ģu örneği 

vermektedir: Bilmediğimiz bir kelimeyi öğrenmek için bir sözlüğe bakarız ve onu 

anlamak adına daha fazla kelimeyle karĢı karĢıya kalırız. Derrida bunun sonsuz bir 

gösteren döngüsü olduğunu söylemektedir(Richard, 2014). Gösteren ve gösterilen 

arasında bir diğer önemli nokta ise fark noktasıdır. Fark konusunu Derrida yine bir 

örnek üstünden açıklamaktadır: 

 

Gösteren olarak köpek kelimesini, k,ö,p,e ve k harflerinin bir 

araya gelmesiyle tanırız. En temel düzeyde gösterilen olarak köpek 

dört ayaklı ve kuyruklu bir hayvan olabilir. Hayvanseverler için 

köpek iyi bir anlam ifade ederken diğerleri için kötü bir anlam ifade 

edebilir. Ancak yapısal düzeyde gösterilen olarak köpek, „köpek‟in 

ne olduğu ve ne olmadığı her Ģeye bağımlıdır. Gösteren olarak 

köpek‟in anlamı onun ve öteki gösterenlere karĢıtlığına bağlıdır. Bir 

köpek sadece köpek olduğu için değil, kedi olmadığı için de 

köpektir. Bir köpek kediden farklı olduğu için de köpektir. 

Derida‟nın farkın gösterenler arasındaki iliĢkiyi nasıl düzenlediği 

düĢüncesine tutunur ve bu düĢüncenin önemli sonuçları 

vardır(Richard, 2014: 20). 

 

Anlamın oluĢmasında fark önemli bir noktadır. Köpek, köpek olduğu 

kadar olmadığı niteliklerle de belirleniyorsa, o zaman anlam yalnızca farklardan 

meydana gelmektedir. Gösterenle gösterilenin keyfi olması, yani bir gösterenle 

gösterilen arasında kaçınılmaz bir iliĢki bulunmamaktadır. Bir diğer örnek ise; bir 

dildeki bir kelime baĢka bir dilde baĢka bir anlama karĢılık gelebilmektedir. Fark 

konusunda Derrida sıradıĢı bir yaklaĢımda bulunmaktadır; farkın katkısız homojen 

bir kökene oranla kusurlu olandan hareketle meydana geldiğini düĢünmemektedir. 

Derrida, farkı tam da baĢladığımız nokta olarak kabul etmektedir. Heidegger‟in 

„destruktion‟gibi kavramlarını anımsatmaya çalıĢarak,„difference‟ı differance olarak 

kullanmaya baĢlamıĢtır. Fransızca‟da differance, difference ile benzer 

söylenmektedir. Derrida a harfiyle kullanarak, differrance vasıtasıyla uygulandığı 

gibi, yapıbozumun düzeni alt üst eden etkilerini baĢlatmak üzere, kelimeyi biliçli 

olarak hatalı telaffuz etmektedir. Bu kasıtlı yapılmıĢ fark kulağı yanıltmaktadır. 

Fakat, kulağımızın doğru algıladığı Ģey, metinde okunduğu zaman 

anlaĢılmaktadır(Richard, 2014). 



158 
 

Derrida‟nın, différance ve différance‟ın yol açtığı deneyimi 

dile getirirken dayandığı en temel kaynaklardan ikisi Ģüphesiz 

Ferdinand de Saussure ile Husserl‟dir. Saussure, geleneksel 

felsefenin Ģey, sözcük ve düĢünce arasında yapmıĢ olduğu uygunluk 

esasına dayanan gösterge iliĢkisini, gösteren ile gösterilen arasındaki 

iliĢkiye indirgeyerek göstergenin yapısını dönüĢüme uğratır. 

Göstergenin yapısındaki bu temel dönüĢtürmenin Derrida için 

taĢıdığı önem, klasik gösterge anlayıĢının Ģey‟in sözcük ve düĢünce 

ile kurabileceği “içsel” iliĢkiyi göz ardı ediyor olmasıdır; oysa 

Saussure‟cü gösterge anlayıĢında öne çıkan, varolan iliĢkinin içsel 

bir iliĢki olmasıdır. “Bu iliĢkide gösterge, bütünün yerine 

kullanılırken gösterilen, kavram yerine; gösteren de iĢitim imgesi 

yerine kullanılmaktadır”(Altuğ, 186; Akdeniz, 2012: 35-36‟daki 

alıntı). 

 

E yerine a kullanılan Differance sözcüğü kulağı kandırıyorsa, dönüĢüm 

yalnızca keyfi bir olay olarak görülmemelidir. Differance a ile yazıldığında, 

Fransızcadaki differer fiilinin hem ertelemek ya da sonraya bırakmak hemde farklı 

olmak anlamlarına gelmektedir. Tahmin edilen bir Ģeyi zamansal olarak bekleme 

sürecini akla getirdiği için ertelemek fikri önemli bir unsurdur. Derrida‟nın 

çalıĢmalarındaki Differance kelimesinin ortaya çıkmasına baktığımızda ertelemek 

fikrine, bir sanat eserinin anlamının ancak zamanla çoğalması olarak düĢünülebilir. 

Popüler kültür ya da sanat eserleri birçok nedenle sorguladığımızda, sanat eserinin 

anlamı zamanla değiĢmektedir. Eğer gecikme differance‟ın bir unsuru olarak 

düĢünülürse, fark diğer unsurudur. Derrida farklı olmanın ne anlama geldiğini 

irdelerken, farkın iliĢkisel bir durum olduğunun altını çizmektedir. Bu fark iliĢkileri 

mekansal bir mesafeyi ortaya koymaktadır(Richard, 2014). 

Differance‟ı kavramaya çalıĢmak önce Logos‟un
3
 metafizik geçmiĢinin 

baĢlangıcında, Platon için ne anlama geldiğini ve différance ile nasıl bir bağ 

içerisinde olduğunu araĢtırmayla alakalıdır. Derrida anlamın sınırsız bir différance‟ı 

olarak dilin özgür oyununu vurgulamaktadır. Derrida için, Logos‟un anımsattığı 

kurallı olma ve dizgesellik bir açıdan bu farklılıklara dahil edilen bir yapı olarak 

algılanmaktadır(Akdeniz, 2012).  

                                                           
3
Eski Yunanca‟da akıllı kavramayı bildiren leg kökünden gelen önemli bir Ģey söylemek anlamındaki 

legein‟den türemiĢ sözcük. Antik yunan da yalın, ilk anlamı söz olan logos, ilk çağ yunan felsefesinde 

bilim, akıl, düĢünce, düĢünme yetisi, kanıt, sav, önerme, açıklama, tanım gibi pek çok anlamı 

barındırmaktadır(Güçlü ve Diğer, 2008). 



159 
 

Derrida “differance”ı açıklarken öteki ve baĢka olanı anlatmak için iz 

kavramını kullanmıĢtır. Derrida dili meydana getiren parçaların izleri üstünde 

çalıĢarak bu parçaların ses ya da iĢaret gibi maddesel öğeleri üstünde çalıĢmıĢtır. 

Diğer yandan, Derrida „iz‟in Ģu anın bir göstergesi olduğunu yani Ģu anda mevcut bir 

Ģeyin yerine konulduğunu da öne sürmüĢtür. Derrida için iĢaret görsel bir imleme 

olduğu için görsel sanatlar oldukça önem teĢkil etmektedir (Yanık, 2016).  

 

Plastik sanatların yapıbozmasından söz ederken eleĢtirel 

olarak Derrida‟nın bir kavramından söz etmekteyiz: Differans. Var 

olmama‟nın(ya da namevcudiyet: non-presence) temsil edilmesi 

sırasında ortaya çıkan bir kavram. Bu açıdan yapıbozmanın bir var 

olma sorunsallaĢtırması ve var olma‟ya bir ek olabileceğini 

anımsatabiliriz. Derrida “signature, evenement, contexte” (“Ġmza, 

Olay, Bağlam”) adlı yazısında bu iliĢkiyi ele almakta ve bir yandan 

Austin‟in eleĢtirisini diğer yandan da imleyen ve imlenen arasındaki 

iliĢkiyi belirleyen yapısalcılığın eleĢtirisini yapmaktadır(Derrida, 

1972a:367). Derrida, yazı genel olarak kabul edilen anlamda ele 

alındığında, bunun, ilkel, doğal veya masum olduğunu söylemenin 

yanlıĢ olacağı üzerinde durur ve yazıda bir iletiĢim aracını görmenin 

zorunlu olduğunu yazar. Sözlü ya da harekete dayalı iletiĢim ile yazı 

arasındaki fark üzerinde durur ve iliĢkinin zaman ve mekanda 

geniĢleme biçimine pek inanmadığını söyler. Dil ve yazı arasındaki 

sorunsalda her imin(gösterge) hem eylem dilinde hem de eklemli 

dilde olduğunu hatırlatır. Ancak her im bir var olmamayı 

öngermektedir: var olmayanın söz konusu olduğu temsil etme söz 

konusu edilmektedir. Temsil etme her zaman var olmamaya bir ektir. 

Plastik sanatlarda da bu var olma ve temsil etme iliĢkisi çağdaĢ 

sanatların ana sorunlarından biri haline gelmiĢtir. Temsil etmenin 

dıĢına çıkmak isteyen bir anlayıĢ içinde nesnelerin kendilerine anlam 

yükleyen sanatçılar, dolaysız ve temsiliyetsiz bir biçimde var olan 

nesneleri kullanmayı ve bu Ģekilde de temsil etme sorununu aĢmaya 

çalıĢmaktadırlar. Derrida, ek ile iz kavramları arasında bir yakınlık 

görmektedir. Ve zaten, iz‟in, köken‟in ilk hali olmayacağı fikrinden 

yola çıkarak köken sorununu geride bırakmaktadır. Çizmek, iz 

çizmek, yazıda olduğu kadar, resimde de kullanılan bir kavramdır: 

çünkü çizmek, izi çizmek aynı zamanda „ifade etmek‟ 

demektir(Derrida, 373; Akay, 1999: 17‟deki alıntı). 

 

Derrida Ġngilizce, Fransızca, Almanca ve Ġspanyolca ve sayısız diğer 

dildeki çalıĢmalarını benzer ama farklı düĢünceleri ifade etmek için kullanılan dilin 

öğelerini oluĢturan ses birimlerine, kabartmalara ve diğer gizemli parçalara adayarak 



160 
 

dili oluĢturan Ģeyin izlerini araĢtırmaktadır. Bu parçaların ses ya da iĢaret gibi 

maddesel bir unsuru bulunmaktadır. ĠĢaret görsel bir izdir ve Derrida‟nın çalıĢmaları 

bu nedenle görsel sanatlar önem teĢkil etmektedir. Çünkü, sanat iĢaret ve iz 

yapmaktadır(Richard, 2014). 

Bir sanat yapıtını oluĢtururken uygulanan silme iĢlemi genellikle 

yapısökümcü tavır olarak kabul edilmektedir. Özellikle postmodern sanatta büyük 

Ģekilde kendisine yer bulan kavramsal iĢlerde sanatsal eserin içeriğini belirleyen ve 

dilsel bilgilerle oluĢturulan ve parçalanan anlam, silme iĢlemiyle yeni bir alanı iĢaret 

etmektedir. Buna örnek olarak 1953 yılında Rauschenberg ünlü sanatçı William de 

Kooning‟in bir desenini sanatçıdan izin alarak kırk adet silgi ile bir ay boyunca 

silmiĢ ve sergilemiĢtir. Rauschenberg, eseri oluĢturan unsurları yıkıma uğratarak ve 

yok ederek yeni bir eser oluĢturduğunu öne sürmüĢtür(ġahiner, 2015). 

Resim: 46, Robert Roushenberg, Erasing De Kooning, 1953 

http://uk.phaidon.com/agenda/art/articles/2013/march/01/how-robert-rauschenberg-

erased-a-willem-de-kooning-and-created-a-landmark-of-postmodernism/ 

EriĢim Tarihi: 23.02.2018 

 

Plastik sanatlarda yapıbozma, eserlerin baĢarısızlığını su yüzüne 

çıkarmaya çalıĢmaktadır. Resmin içinde olduğu bunalım, herĢeyin yapılmıĢ olup yeni 

birĢey üretilememesi ve yapılacak birĢey kalmaması üstüne, plastik sanatlarda da 

yeni bir Ģeyler üretmenin imkansızlığını sorgularken yapıbozuma uğramıĢtır. 

Avangard olarak adlandırdıkları yeni bir Ģeyler üretme çabaları aslında militer 

anlayıĢtan ayrılamadığını ve bu nedenle de avangardların yok olduğunu bildiren geç 

modern dönem plastik sanatlar, postmodernizmin geliĢtirdiği ana yaklaĢım biçimleri 

http://uk.phaidon.com/agenda/art/articles/2013/march/01/how-robert-rauschenberg-erased-a-willem-de-kooning-and-created-a-landmark-of-postmodernism/
http://uk.phaidon.com/agenda/art/articles/2013/march/01/how-robert-rauschenberg-erased-a-willem-de-kooning-and-created-a-landmark-of-postmodernism/


161 
 

arasından yapıbozmayı kullanmaya baĢlamıĢtır. Bu Ģekilde, 1970‟li yılların sonlarına 

doğru gelindiğinde Derrida‟nın yapıbozma yöntemi plastik sanatlarda da kendisini 

göstermeye baĢlamıĢtır. Yapıbozumla resim ve heykelin kendi problemleri ve kendi 

baĢarısızlıklarını göstermeye çalıĢılmıĢtır. Bu sayede, resim kendi iç çeliĢkilerini ve 

yeni olanın iç çeliĢkilerini araĢtırmaya baĢlamıĢtır. Yeni sanat alanlarına, özelliklede 

enstalasyonda gerçekleĢmemiĢ fikirleri, gösterilmemiĢ objeleri ortaya çıkarmaya 

çalıĢmaktadır. Bu sayede, düĢünce, edebiyat ve plastik sanatlar arasında iliĢkiler 

kurulmaya baĢlanmıĢtır. 1990‟lı yıllara gelindiğinde sosyal bilimlere olduğu kadar 

siyasete ve hatta jeolojide bile iliĢki kuran plastik sanatlar yeni siyasi figürleri ortaya 

çıkarmaya baĢlar ve plastik değer kazanmamıĢ malzemeleri kullanmaya 

baĢlamıĢtır(Akay,1999).  

Yapıbozum uygulamak için Rousseau‟nun Ġtirafları‟ı Derrida‟nın ilgisini 

çekmiĢtir. Yapıbozum, konuĢmanın doğru bir Ģekilde kurulmasına izin veren yapısal 

değerlerin anlık kesintiye uğratılmasını kapsamaktadır. Bunun ardından birçok 

çağdaĢ sanatçının itiraf konusu ilgisini çekmiĢtir. Tracey Emin‟in Yattığım 

Herkes(Everyone I Have Ever Slept With) ve Sarah Mc Eneaney‟in tabloları sanatın 

itiraf aracı olarak kullanılmasının birer örneği niteliğindedir(Richard, 2014: 31). 

Resim: 47, Tracey Emin, Everyone I Have Ever Slept With, 1995 

http://www.saatchigallery.com/aipe/tracey_emin.htm 

EriĢim Tarihi:19.02.2018 

 

Nerede ve ne zaman oluĢturulduğu sorgulamak bir sanat eserini analiz 

ederken o sanat eserinin anlamına yeni bir katman eklemektedir. Sanat eserinin kim 

tarafından ya da nasıl yapıldığını sorgulamak ise diğer katmanları oluĢturmaktadır. 

Daha fazla katman ise, bir sanat eserinin ne amaçla yapıldığı üstüne yorumu ve sanat 

eserinin metnini sorgulamakla eklenebilir. Bağlam konusunda Derrida, herhangi 

http://www.saatchigallery.com/aipe/tracey_emin.htm


162 
 

ifadenin ya da eserin kendini içinde saptayabileceği mümkün bağlamlarda hiçbir 

sınırlamanın söz konusu olmadığını eklemektedir. Bağlam her zaman geniĢleyendir 

ve hiçbir zaman bitmeyen ve tükenmeyendir. Derrida‟ya göre, benzer Ģekilde sanat 

eserinin ne Ģekilde çerçevelenebileceği ve çerçevenin sadece resim sanatıyla iliĢkili 

birĢey değil, dünyanın nasıl algılandığı ve nasıl çerçevelendiğiyle de ilgili bir Ģey 

olduğunun düĢünülmesini sağlamaktadır(Richard, 2014). 

 

Söz ve yazı arasındaki hiyerarĢik iliĢki nasıl yapıbozma 

eylemi ile ters yüz edilmekteyse aynı Ģekilde plastik sanatların 

kavramsallaĢtırılması da bu iliĢkiyi görünenin ve yazılanın anlamının 

imlerinde araĢtırılmaktadır. Bu belirtilerin araĢtırılması ise yazıda 

yapısal olarak saklandığı gibi(Derrida, 15; Akay, 1999: 19‟daki 

alıntı). Resimde de yazının içine gizlenmiĢ bir Ģekilde 

bulunmaktadır(Akay, 1999: 19). 

 

Yapısöküm konusunda kavramsal yapıda bir eylem ortaya koyan bir diğer 

sanatçı John Latham‟dır. 1966 yılında Greenberg‟in Sanat ve Kültür adlı kitabı St. 

Martin kütüphanesinden almıĢtır ve evine gelen konuklara rastgele seçtiği sayfaları 

çiğneterek bir ĢiĢeye tükürmelerini istemiĢtir. Ardından bu karıĢımı bira mayasıyla 

mayalar kimyasal iĢlemden geçirerek damıtır. Bir yıl sonra arayarak kitabı isteyen 

kütüphane görevlisine damıttığı ve „bilgi ve dogma‟ adını verdiği içkiyi kütüphaneye 

götürerek ödünç aldığı kitap olduğuna ikna etmiĢtir(ġahiner, 2015). 

Bir diğer kavramsal iĢler koyan sanatçı, Josepth Kosuth‟un ise önerdiği 

yeni dil, yeni kodların çözümlenmesi, sanat eserinin yapıbozmasıyla mümkündür. 

Çünkü; bu bir basamak değil, kodlar arasındaki çeliĢkilerin ortaya çıkarılmasıdır. 

GerçekleĢtirdiği kavramsal iĢlerde Kosuth, yazı ile resim arasındaki iliĢkiyi en çok 

sorgulayan sanatçılardan bir tanesidir. GerçekleĢtirdiği kavramsal çalıĢmalarda, 

anlamın oluĢturulmasının koĢullarını sorgulayan Kosuth, bu iĢin malzemesinin iliĢki 

olduğunu ortaya koymaktadır. Kosuth‟e göre, bu iliĢkileri kuran yalnızca kullanılmıĢ 

düĢünceler olabilir. Kosuth yapıbozmanın malzemelerini burada kullanmaktadır. 

Derrida‟nın da sıklıkla vurguladığı bu malzeme iliĢkidir. Kullanılan düĢünceler 

olarak iliĢkiler kayda geçmektedir. Bir arzu biçimi bu iliĢkileri belirlemektedir. 

Yapıbozma ile yapıyı kurma sanat eserini oluĢturmakla gerçekleĢmektedir. Kosuth, 

düĢünceyi malzeme olarak kullanarak ve bu Ģekilde kelimeleri parçalayarak, 



163 
 

çeliĢkilerini ortaya koymaktadır. Bir bilmeceye dönüĢtürülen sözcüklerin anlamları 

için artık inĢa etme aĢaması baĢlamıĢtır. ĠnĢaa Derrida tarafından çok kullanılan bir 

kavramdır ve yapıbozma aslında bir inĢa etmedir. ĠnĢa iĢlemi boyunca plastik, görsel 

ve duyumsal düzenleme meydana getirilmektedir(Akay, 1999). 

Resim: 48, Joseph Kosuth, Text for Nothing, 2010 

https://content.acca.melbourne/uploads/2013/06/800_2010_Joseph-

Kusuth_Exhibition-Documentation-1.jpg 

EriĢim Tarihi: 10.02.2018 

 

Yapısöküm tekniğinden etkilenerek sanat yapıtları ortaya koyan Jasper 

Johns yine kavramsal iĢler koyan bir diğer sanatçıdır. ġahiner Johns‟un bu 

yaklaĢımıyla ilgili, “yalnızca göstergeleri göstermekle kalmadığını, aynı zamanda bir 

sanat yapıtındaki yapısökümcü stratejileri görünür kılan kanıtlar 

sunduğunu”(ġahiner, 2014: 61) belirtmektedir. Bu eserinde Johns her renk darbesine 

farklı bir renk adı yazarak eserde yapısöküm tekniğini kullanmıĢtır.  

Resim: 49, Jasper Johns, YanlıĢ BaĢlangıçlar, 1959 

https://www.mcgawgraphics.com/collections/jasper-johns 

EriĢim Tarihi: 19.20.2018 

 

Eserlerinde Yapısöküm okumaları yapılabilecek bir diğer sanatçı ise 

feminist içerikli kavramsal eserler ortaya koyan Judy Chicago‟dur. Judy Chicago 

https://content.acca.melbourne/uploads/2013/06/800_2010_Joseph-Kusuth_Exhibition-Documentation-1.jpg
https://content.acca.melbourne/uploads/2013/06/800_2010_Joseph-Kusuth_Exhibition-Documentation-1.jpg
https://www.mcgawgraphics.com/collections/jasper-johns


164 
 

Yemek Daveti isimli kavramsal eserinde üçgen büyük masasında tarihteki önemli 

otuz üç kadına gönderme yapmaktadır. Chicago, geleneksel el sanatlarını kullanarak 

her oturma yerini bir kadına ayırarak o kadının temsiliyetini oluĢturmuĢtur. Üçgen 

olarak oluĢturulmuĢ masa kadın cinsel organına gönderme yapmaktadır. Üçgen 

masanın her bir tarafı bir döneme (prehistorik, Rönesans modern çağ) aittir. Eserde 

kadınlıkla ilgili olan tüm simgeler yapısöküm olarak algılanmaktadır. OluĢturulan 

tüm göstergeler göstergenin anlamını yok ederek biçime gönderme 

yapmaktadır(Söylemez, 2011). Söylemez Chicago‟nun oluĢturduğu eserdeki 

yapısöküm ile ilgili Ģunları da eklemektedir: 

 

Artık imgeler, göstergeyi oluĢturan kavramı, göstergenin 

gönderme yaptığı kavrama yani “yıkma” eylemine odaklanır. 

Kadınsılığa ait geçmiĢten geleceğe uzanan imge olarak “her türlü 

simge”, kadını temsil edildiği diĢilik kavramından uzaklaĢtırır. 

Görünenin arkasında yatan kadın imgesi ise cinsel bileĢenleriyle çift 

anlam taĢır. Kadın ve kendisine dayatılan gerçeklik bir özdeĢlik 

oluĢturmaz. Yapısökümün gösterge ve gösterilen karĢıtlığı yani 

Derrida‟nın     t      bu  d      y nı         ” dediği; bir anlam 

uzantısı içerisinde kendisini bulur(Söylemez, 2011: 5).  

 

Resim: 50, Judy Chicago, Yemek Daveti, 1979 

http://www.judychicago.com/gallery/the-dinner-party/dp-artwork/ 

EriĢim Tarihi: 25.02.2018 

 

 

Metinler ve sanat eserleri baĢka metinleri ve baĢka sanat eserlerini 

http://www.judychicago.com/gallery/the-dinner-party/dp-artwork/


165 
 

zamanın sipralliği süresince değiĢtirmekten baĢka birĢey yapmamaktadır. Sanat eseri 

hangi döneme ait olursa olsun yapıbozmacı uygulamayla bir eĢitlik içinde 

görülememektedir. Eskinin yeniyle harmanlanması fikri üstüne kurulu olan 

postmodern söylem ile benzer noktaları bulunsada, aynı Ģey değildir. Metin ve 

plastik sanatlar arasındaki farklılığa rağmen, ikisinde de ortak sorunlar içinde 

yapıbozma yöntemini ele alarak kendi pratik iĢlerinin uygulanabileceği 

düĢünülebilmektedir (Akay, 1999). 

  

4.5.2. Postmodernitede Parçalanma ve Buna Bağlı Olarak Sanatta Parçalanan 

Gerçeklik Algısı 

Modernitenin savunduğu evrenselci, bütüncül anlayıĢ ve hakikat 

postmodern kuramcılara göre parçalanmıĢ, buharlaĢmıĢ ve bir simülasyona 

dönüĢmüĢtür. Postmodernistler herhangi özgül bir perspektife ayrıcalık tanınmasını 

reddetmektedirler. Gerçekliğin çöktüğünü bugünün imgeden, yanılsamadan ve 

simülasyondan baĢka bir Ģey olmadığını söylemektedirler(Aslan, 2010). 

Postmodernitede her Ģey kiĢiden kiĢiye değiĢmektedir ve mutlak bir 

gerçek, mutlak bir doğru kalmamıĢtır. Modernitede gerçekliğin insanın dıĢında 

bulunduğu savunulmaktadır. Ancak, postmodern dönemde gerçeklik insanın 

içindedir. Hatta gerçek ancak öznenin kendisiyle varlığını ortaya koymakta ve 

öznenin yorumuyla ilgilenmektedir. Modernite „gerçeklikten kopuk bir yorum 

olamaz‟ derken, postmodernite ise „yorumdan kopuk bir gerçeklik olamaz‟ 

düĢüncesini benimsemektedir. Modernitede hâkim olan Pozitif Bilim anlayıĢı bir 

önermenin ya doğru ya da yanlıĢ olduğunu kabul ederken, postmodernite bütün hem 

doğru hem de yanlıĢ olabileceğini kabul etmektedir. Bu nedenle, postmodernitede 

farklı kimlikler oluĢurken diğer yandan gerçeğin parçalanması söz konusudur(Lapi, 

1999). 

Bilinçten bağımsız ve somut Ģekilde varolan anlamını taĢıyan gerçek ve 

onun var olma durumu olan gerçeklik, nesneler dıĢında, kavramlar söz konusu 

olduğu zaman farklı bir anlam edinmektedir. Artık sadece somut bir gerçeklik söz 

konusu değildir. Bu bağlamda, gerçek kavramı da değiĢkenlik göstermektedir. Bu 



166 
 

değiĢkenlik, farklı disiplinlerin gerçeğe nasıl yaklaĢtığının da farklılaĢmasına sebep 

olmaktadır. Bu nedenle, felsefe, bilim ve sanatın gerçeği sorgulama Ģekilleri 

birbirlerinden ayrı Ģekillerde gerçekleĢmektedir. Felsefe gerçeğe sorgulama biçimi 

olarak varlık sorununu incelemektedir. Bilim ve sanatın gerçeğe olan 

yaklaĢımlarındaki temel fark ise bilimin dıĢ gerçekliğe, sanatın ise iç gerçeklik 

dünyası konusunda sorgulamalarda bulunmasıdır. Bilim nesnel dünyayı açıklamaya 

çalıĢmaktadır ve bu doğrultuda mantıksal bilgilerden faydalanmasından dolayı 

bulduğu sonuçlar kanıtlanabilir nitelik taĢımaktadır(Atar, 2014).   

Postmodernizmde kabul edilen gerçekliğin parçalanması, hiçbir Ģeyin 

gerçek olmamasını iĢaret etmemektedir. Gerçeklik, kelimeler veya resimlerdeki 

anlatımın arasında basit, doğrudan bir bağ olmadığı konusundaki fikirleri temsil 

etmektedir(Ward, 2014). Postmodernizm büyük oranda medya, artan toplu üretim ve 

bu doğrultuda tüketim toplumu, savaĢ, çevre sorunları gibi dünyanın gerçekliğini 

kavrama amacındaki yeni felsefi sorgulamalarla iliĢkilidir. Örneğin; Lyotard‟ın üst 

anlatı kavramını ortaya atarken amacı, bir disiplin ya da pratiği anlatan ve 

meĢrulaĢtıran evrensel olarak kabul edilmiĢ bir anlatımdır. Bilginin insanları 

özgürleĢtirebileceğine inanması ve tüm bu fikirlerle Lyotard sanatçılara,  bir üst 

anlatı olarak kabul ettiği modernizmi sorgulamayı önermektedir(Witham and Pooke, 

2013). 

Jean-François Lyotard bilimsel ilerlemenin gerçeği parçalı bir biçimde 

algılamasına sebep olduğundan bahsetmektedir. 20. Yüzyıl‟da bilimsel alanlardaki 

ilerleme postmodernitenin baĢlamasına sebep olmuĢ, modernitenin sabit fikirlerinin 

yok olmasına sebep olmuĢtur. Partiküller fiziğinin ve bir ölçü kuramı olarak kuantum 

fiziğinin ortaya çıkması ile gerçekliğin karmaĢıklığı, maddenin devamsızlığının 

ayrımının sağlanmasına neden olmuĢtur(Aktulum, 2008). 

Gerçekliğin parçalanıp imajlara dönüĢtüğü ve tarihsel geçmiĢ duygusunun 

postmodern dönemde, evrenselliğin yerini yerellik ve parçalılığa, nesnelliğin yerini 

kiĢiden kiĢiye değiĢen bir algıya ve majör kavramının yerini minörlük olgusuna 

bırakmıĢtır. Lyotard, postmodernizmi, bütün olana karĢı bir duruĢ olarak kabul 

etmektedir. Modernizmin temsil ettiği bir kültürün bu dönemde dönüĢüme 

uğramasıdır. Bu parçalanma öteki olarak itilenlerin söz sahibi olması olarak 



167 
 

değerlendirilmektedir(Mercan, 2015). 

 

Postmodern sanatçı, bir gerçeği anlatır gibi görünmektedir, 

ama bunun da sadece bir görünüĢ olduğunu söylemektedir. Bir 

gerçekliği değil, bir gerçeklik efektini; bir gerçeklik taklidini 

anlattığını ve bunun dıĢında da hiçbir gerçekliğin olmadığını ifade 

etmektedir. Anlatmıyor, bir anlatı efekti oluĢturmakta, eski anlatıları 

taklit etmekte ve her anlatının gerisinde bir gerçeğin, bir maddi ya da 

ruhsal hakikatin değil, baĢka anlatıların durduğunu söylemektedir. 

Gerçek ve gerçeğe iliĢkin sorgulama, sanatsal anlatının içi boĢ ama 

sesi çok çıkan teneke misali sanatsal bir motivasyonun etkisine 

vurgu yapılır. Özellikle kitle kültürü ya da popüler kültür 

angajmanları sayesinde sanatı bir meta‟ya, eğlence aracına ve basit 

doyumlara kadar indiren duyarsızlaĢmanın gerekçelerini iĢlemek için 

kendinde bir misyon görmeye baĢlayan sanatçı, büyük oranda 

sanatına da gerekçeler üretmekle iĢe baĢlamıĢtır. Lynton‟a göre 

sanatçıların, yaptıkları buluĢlarla büyük baĢarı gösterdikleri yer, kitle 

iletiĢim araçlarının eğlence alanıdır. Sanatçı bir takım gösteriler icat 

eder, sunar ve bunların içinde yer alır(Lynton, 329; Eker, Aydoğdu 

ve Avcı, 2013: 32‟deki alıntı). 

 

Postmodernitede gerçekliğin parçalanmasıyla ilgili durumu açıklayan bir 

benzetme olarak Ģizofreni, kiĢinin duygularının coĢku, uçma, sarhoĢluk veya sanrı 

gibi kavramlarla açıklanabilecek duygu hali olarak kabul edilebilir. Postmodern özne 

bu Ģizofrenik bir algıyla üslub ve duyarlılığını kaybetmeye baĢlamaktadır. Fakat, 

Bunlardan bireyin duygu bakımından eksik olduğu sonucunu çıkarmak doğru 

değildir(Bal, 2015). 

Jameson, postmodernizmin aslında pastiĢ olduğunu vurgulamaktadır. 

Gerçekliğinden bahsedilemeyecek gerçekliklerden, göstergesel eğlenceler, imgelerin 

imgelerinden, Baudrillard‟cı bir simülakrumdan söz ederek pastiĢ, parodi, öykünme 

ya da diğer biçimlerin taklidi ve özellikle öteki biçimlerin fazla kullanımları ve 

biçimsel deformasyon ile alakalıdır(Dastarlı, 2013) 

Postmodern sanatta göstergelerin tüm estetikliği ve anlamı yok olarak, 

gerçekten daha gerçek bir hale gelmiĢtir. Anlatılmak istenen konular o kadar 

pornografik Ģekilde anlatımıĢtır ki,  sanat eseri ile ilgili sorgulanacak hiçbir Ģey 



168 
 

kalmamıĢtır. Gerçeklik yerine hipergerçekliğin geçmesiyle, sanattaki illüzyon 

kaybolarak simülasyona dönüĢmüĢtür. Fakat, illüzyon gerçeği saklayarak çeĢitli 

Ģekillerde ortaya koymaya ve eserin farklı bir bakıĢ açısıyla kavranmasına neden 

olurken, sanattaki simülasyon tüm gerçeği ortaya koyarak düĢünme ve kavramayı 

yok etmiĢtir. Böylelikle, gerçek dünyanın bulunmadığı noktada illüzyon, illüzyonun 

bulunmadığı noktada ise estetikten söz etmek mümkün değildir(Atar, 2014). 

 

Gerçeğin en yanıltıcı yüzü, taklit edilebilir olmasıdır. Taklit 

edilen her gerçeklik, etrafımızda olup bitenleri algılamamızda yeni 

boyutlar açar ve bu süreç, farklı dünyaların mümkün olduğu 

inancımızı diri tutar. Simulasyon kuramını ortaya atan Jean 

Baudrillard‟a göre; “ ... bundan böyle her türlü düĢsel ve gerçek 

ayrımından yoksun, yalnızca aynı yörünge çevresinde dolanan 

modellere dayalı ve farklılık simülasyonu üretiminden ibaret bir 

hipergerçekten söz edebiliriz.” Bu bağlamda “taklit olanın, suret ya 

da parodiden değil, aslı yerine göstergeleri konulmuĢ bir gerçek”ten 

ibaret olduğu söylenebilir(Güngör, 2013: 101).  

 

Badrillard‟a göre simülasyon kuramı ve hipergerçeklik aynı Ģeyi iĢaret 

etmektedir. Simülasyon, gerçeğin tüm özelliklerini barındıran ancak gerçek olmayan 

Ģeydir. Baudrillard‟a göre, gerçeklik parçalanmıĢ ve insanlar gerçeğin yerine 

kurgulanmıĢ yapay gerçekliğin içinde simülasyonlarla yaĢamaktadır(Çandırcı, 2010). 

Simülasyon gerçek olanın benzeri olmadığı gibi gerçekmiĢ gibi olan da 

değildir. Simülasyon nasıl olduğu anlaĢılmayan bir Ģekilde gerçeği ortadan kaldırarak 

yerine geçmiĢ olan bir hipergerçekliktir. Simülasyon gerçekle sahte ve gerçekle imge 

arasındaki ayrım noktalarını yok etmektedir. -MıĢ gibi olanın gerçekliğini irdelemek 

ya da gerçeğin ve simülasyonun hangisi olduğunu bilmemiz söz konusu 

olmamaktadır. Artık ortada gerçek ve sahte bulunmamaktadır. Tek olan Ģey ise sahte 

bir gerçeklik olan simülasyondur(Güngör, 2013). 

Baudrillard, sanatı dünyayı kavrayabilmek için perspektifimizi 

güncellemeye yönelik naif uğraĢ olarak kabul etmektedir ve ona göre sanatta diğer 

tüm Ģeyler gibidir. Sanat artık, gerçeklik ve simülasyon arasındaki yer değiĢtirmeyi 



169 
 

dayanıklı hale getiren iĢaretler serisi veya artık var olmayan bir Ģeyin kopyası 

halindedir. Sanatçının gördüğü ve yorumladığı haliyle dünyanın bir simülasyonunu 

oluĢturmak sanatın amacıdır. Ayrıca Baudrillard‟ın hipergerçeklik olarak tanımladığı 

Ģey, yani orjinal olmama halinin dağılması ve bir simülasyon dünyasında kendi 

gerçekliğimiz sandığımız Ģeylerin yaratılması olarak nitelendirmektedir(Witham and 

Pooke, 2013). 

Postmodern dönemde hem sanat alanında hem de diğer alanlarda iyiyi 

kötüden, simülasyonu gerçekten ayırmanın mümkün olması söz konusu değildir. 

Fakat, belirsiz bir konumda olan öznenin yerini bir tür ironik nesnenin almıĢ olduğu 

gözlemlenmektedir. ÜretilmiĢ yapay nesneler, göstergeler ve mallardan bahsedildiği 

andan itibaren, nesnelerin ironik bir iĢleve sahip olabilmeleri için yalnızca var 

olmaları yeterlidir. Yani, günlük hayattaki tüm sıradan nesnelerin ironik bir iĢleve 

sahip olabileceği söylenebilmektedir(Dastarlı, 2013). Gerçek olan ile gerçeğin yerine 

geçen simülasyon sorgulamalarına ve günlük hayatta görülebilecek sıradan bir 

nesnenin ironik iĢleve sahip olmasına Turk‟un torba çalıĢması örnek verilebilir. 

Resim: 51, Gavin Turk, Torba, 2000 

http://gavinturk.com/artworks/image/395/ 

EriĢim Tarihi: 03. 03. 2018 

 

http://gavinturk.com/artworks/image/395/


170 
 

Görülenin aksine bu bir çöp poĢeti değildir. Bu boyanmıĢ, bronz hiperreal 

bir heykeldir. Gerçeğin yerini alan bu heykel sergilendiği yerde çoğunlukla çöp 

poĢeti sanılarak dikkat çekmemiĢ ya da tepki almıĢtır(Hodge, 2016).  

Daha önce bahsedilen Baudrillard ile ilgili bölümde verilen Baudrillard‟ın 

Disneyland ile ilgili düĢünceleri gerçeklik komplosu olarak isimlendirilebilir. 

Disneyland bir illüzyon ve fantazi oyunu olarak, gerçeğin parçalanmasının yaĢandığı 

bir yerdir. Disneyland‟da insanlara çekici gelen Ģey Amerika‟nın minyatürleĢtirilmiĢ 

biçimi olmasıdır. Gerçeklik algısının tam bu noktada parçalanarak yok olduğu kabul 

edilmektedir. Disneyland sanal bir evren olarak kendi fiziksel gerçeklerini 

oluĢturmuĢtur. Disneyland‟ta karĢılaĢılan gerçeklik, ne düĢsel ne gerçek ne de sahte 

bir gerçekliktir(Atan, Uçan ve Renkçi, 2013). 

Postmodern sanatta hiçbir Ģeyin bir diğeriyle zıt olmadığına dikkat çeken 

Baudrillard, bu durumun gerçekliğin kaybedileceğini bile bile gerçek olanla gerçeğin 

temsilinin yer değiĢtirmesine sebep olduğu ve gerçek olanın artık her zaman yerini 

benzeyenine bıraktığına vurgu yapmaktadır. Baudrillard‟ın ortaya koyduğu bu 

kurgusal gerçeklik içinde sanatçının ve sanat eserinin kendileri ve çağı temsil etme 

durumları söz konusu olduğunda, devam eden gerçeklik içinde dönüĢmesi 

kaçınılmazdır. Lionel Trilling‟in Baudrillard‟ın fikirlerini destekler nitelikte bazı 

açıklamalarda bulunmuĢtur; bu açıklamalar, eskiden anlaĢılmayan ve itici bulunan 

sanat biçimlerinin kolaylıkla beğeni toplar hale geldiği, popüler ve ticari olarak 

yapılan sanatın eskiden üst sanat adı verilen sanatla yan yana geldiği Ģeklindedir. Bu 

doğrultuda gerçeklik dengelerinin önemli ölçüde değiĢtiği kabul 

edilmektedir(Dastarlı 2013). 

Baudrillard gerçeklik konusunda pop arttan etkilenmek yerine, Lacan 

üstünde etkisi olan gerçeküstücülükten etkilenmektedir. Pop Artyıkıcı bir gerçeklik 

olan gerçeküstücülük ile iliĢkilidir. Pop Art‟ta kullanılan tekrar mantığı parçalanan 

gerçeğin gösterilmesini amaç edinmektedir. Ancak bu kullanım aynı zamanda 

gerçeği de göstermektedir ve bu noktada gerçek tekrarlama sahnesini yok etmeye 

çalıĢmaktadır(Foster, 2017). 

 



171 
 

Warhol‟da farklı tekrar çeĢitleri bu Ģekilde hareket halindedir: 

travmatik bir gerçeğe sabitlenmiĢ, travmatik bir gerçeği sahneleyen 

veya travmatik bir gerçeği üreten tekrarlar ve bu çoğulluk sadece 

hem etkileyici hem de etkisiz imgeler çeliĢkisi yaratmakla kalmaz. 

Andy Warhol‟un felsefesi adlı çalıĢmasında ben asla parçalanmadım; 

çünkü hiçbir zaman bir bütün değildim der.  Bu da çalıĢmalarının 

özneler üzerindeki etkilerinden biridir ve pop üzerinden devam eden 

sanatta tekrar edersek süper gerçekçiliğin bir kısmında, temellük 

sanatının bazı örneklerinde yanılsamayla ilgili kimi çağdaĢ eserlerde 

yansımaları görülür(Foster, 2017: 183). 

 

Pop Art sonrası sanat eserleri gerçeklikten eski göndergesel anlamda 

olduğu gibi daha önce taslağını bahsedilen yıkıcı anlamda değiĢen yanıltıcı hileler ve 

egemen olma yöntemleri geliĢtirdiğinden bu noktada göz aldanması kullanılmaktadır. 

Bir göz aldanması sanatı olan hipergerçekçilik de bu konuyla bağlantılı bir 

noktadadır. Ancak hipergerçekçilik göz aldanmasından daha fazlasıdır. 

Hipergerçekçilik, gerçeğe karĢı bir hile yaratma çabası olarak görülebilir. 

Hipergerçekçilik dıĢ görünüĢün gerçekliğini dağıtma amacı içerisindedir. Fakat, bu 

amaç gerçeği ertelemektedir veya onu yine yok etmektedir. Hipergerçekçiliğin bu 

amaç doğrultusunda kullandığı üç yöntemi bulunmaktadır(Foster, 2017). Günümüzde 

kullanılan Hiperreal ya da simülasyon kavramı ya da hiperrealist eserler bir bakıma 

resim sanatında var olan trompe I‟oeil kavramıyla benzerlik göstermektedir(Hodge, 

2016). 

Resim sanatında göz aldanması(trompe l‟oeil) diye adlandırılan bir 

gelenek bulunmaktadır. Bu resimler kelime anlamıyla gözü yanıltan belirli bir 

yanılsamayla iliĢkilendirilmektedir. Bu resimler ya da heykeller görünüĢün anlama 

gücünü kaybettiği anların kanıtı niteliğindedir. Görmek artık inanmak olmaktan 

çıkmaktadır. Kısa bir süreliğine görsel gerçekliğin dayanağının, gözün sınırları 

hatırlatılarak gözümüz yanıltılabilir. Sanal gerçeklik kültüründe genel olarak, bir 

anlığına bakılan Ģeyin bir gerçeklik, ancak baĢka bir konumda olan gerçeklik olduğu 

algılanmaktadır. Gerçek zamanlı teknolojilerin önermelerinde bile, yapıbozucu bir 

unsur bulunmaktadır. Dünyanın dolayımlayıcı imgelerinde görülen, görsel kültürdeki 

çıkar alanları tarafından kurulan filtrelenmiĢ gerçekliklerden baĢka bir Ģey 

değildir(Richard, 2014). 



172 
 

Postmodern dönemde simülasyon kuramı üstünde tartıĢmalar devam 

etmekte ve sanatçılar çalıĢmalarında gerçeklik algısıyla ilgili yarattığı durumlarla 

ilgili yaklaĢımlarda bulunmaktadır. Bu doğrultuda, fotoğraf, gerçeğin dönüĢümü 

konusunda en çok kullanılan sanat alanlanı haline gelmiĢtir. Bilgisayar programları 

konusunda yaĢanan ilerlemeyle dönüĢüme açık bir alan olmuĢtur. Postmodernizmde 

bu dönüĢümün yaygın duruma gelmesiyle oluĢan üretimlerde, izleyicinin sanatçının 

etki alanına girmesi söz konusu haline gelmiĢtir(Atan, Uçan ve Renkçi, 2013). 

Gerçeklik konusunda teknolojik değiĢimin fotoğraf makinesiyle baĢladığı 

söylenebilmektedir. Fotoğrafın, gerçeğin yansıması olduğu düĢüncesi uzun sürmemiĢ 

ve gerçek yanlıĢ izlenimler oluĢturacak Ģekilde bozulmaya uğramıĢtır. Bartes, 

fotoğrafın gerçeklikle ilgili iliĢkisinden söz ederken, fotoğrafla nesnel gerçekliğe 

ulaĢılamayacağını fakat fotoğrafın özsel kökeninin dıĢ gerçeklikte mevcut 

olduğundan diğer sanat formlarından üstünlüğünü ortaya koyduğunu söylemektedir. 

Postmodern sanatçılar, kurgu ile oluĢturulmuĢ alanlarda gerçeği aktarmaya 

baĢlamıĢlardır. Dijital teknolojinin geldiği noktayla birlikte, bu kurgu yoluyla 

oluĢturulmuĢ fotoğraflar oldukça fazlalaĢmıĢtır ve fotoğrafla gerçeklikten tamamen 

uzaklaĢmıĢtır(Koca, 2013). 

Postmodern dönemle fotoğraf, gerçekliğin yeniden üretimi ve eklektik bir 

yapıyla kendini ortaya koymaktadır. Bilinçli olarak gerçekleĢtirilen, dönüĢtürülen, 

gerçekte olmadığı halde varmıĢ gibi tasarımlanan sanat fotoğraflarına uygulanan 

yöntemlerin, fotoğrafın gerçeğe bağlılığını ona karĢı kullanmakta, içine anlamsal bir 

boyutun iĢlendiği kusursuz bir gerçeklik görünümü yoluyla kiĢisel kurgular 

oluĢturmaktadır(Uysal, 2011). 

Kendine mal etme (Temellük) sanatı Sherrie Levine‟nin modernist 

ustaların resimlerini kopyalarken fotoğrafı ve yeniden üretebilirliğini kullanmaktadır. 

Bu sayede, resimsel biricikliği sorgulamaktadır. Barbara Kruger‟ın otaya koyduğu ilk 

dönem fotometinlerinde olduğu gibi fotoğrafın belgesel gerçeğini, temsiliyetin 

göndergesel değerini sorgulamak amacıyla bu yanılsamacı anlayıĢın üstünde 

durmaktadır(Foster, 2017). 

Postmodernizmde büyük önemi olan yeni medyanın oluĢturduğu olanaklar 



173 
 

sanatın değiĢkenlerini öne çıkararak karmaĢık bir yapı oluĢturmaktadır. Bu yeni 

medya, bilgisayarlar, video kayıt sistemleri, sanal gerçeklik ve yazılımlar, projektör 

ve ses sistemleri gibi teknolojik aygıtlardan faydalanmaktadır. Teknolojik 

yeniliklerin gün geçtikçe geliĢtirmesiyle meydana gelen araçlar toplumsal, kültürel, 

endüstriyel alanda değiĢimlere neden olurken, sanat alanında da benzer Ģeyler 

gerçekleĢmektedir. 1990‟lı yıllarla birlikte internetin yaygınlaĢmasıyla endüstri 

sonrası toplumun BiliĢim Çağı‟na geçiĢi kabul edilmektedir. Ġnternet yoluyla her 

türlü bilgiye kolaylıkla ulaĢıyor olabilmemiz sanat alanının da sınırlarını 

bulanıklaĢtırmıĢtır(MerdeĢe, 2016). 

 

Yeni Medya tartıĢmalarında üzerinde durulan meselelerden 

biri de; sanallık ve gerçeklik‟tir. Bu iliĢki, varlık kavrayıĢı, zaman-

mekan mefhumları
4
 ve varlıksıların yapılamaları açısından radikal 

bir ötekiliği ifade etmekte. Ne ki birbirine oldukça zıt görünen bu 

katmanlar sanatçı ve alımlayıcı açısından da oldukça zengin 

açılımlara olanak sağlamaktadır. Üstelik çoğu zaman gerçekliğin 

müphem
5
 hale geldiği böylesi bir deneyim alanı beden ve elektronik 

medyalar arasındaki iliĢkiyi anlamak açısından da yeni bilgi edinme 

biçimlerini gündeme getiriyor(ġahiner, 2016: 284). 

 

ĠletiĢim araçlarının zaman duygumuzu, benlik ve dünya algılayıĢımızı 

nasıl değiĢtirdiğini Nam June Paik endüstriyel ve elektronik ürünler kullandığı 

eserlerinde ortaya koymaktadır. Ortaya koyduğu eserlerde ileri teknolojiyi eleĢtirse 

de bu eleĢtriyi yapabilmek için yine teknolojiyi kullanmaktadır. Paik, videolarındaki 

görüntüleri soyut hareketli görüntü haline gelecek Ģekilde parçalamaktadır(ġahiner, 

2008, s. 60).  

 

 

 

 

 

                                                           
4
 Mefhum: kavram(TDK, 2013). 

5
 Müphem: belirsiz(TDK, 2013) 



174 
 

Resim: 52, Nam June Paik, One-channel video installation, 1965 

https://www.youtube.com/watch?v=dVbD-2swH-A 

EriĢim Tarihi: 19.03.2018 

 

 

...postmodernizm, gerçekliğin imajlara dönüĢmesini ve 

zamanın bir dizi süreğen Ģimdi halinde parçalanmasını içerimler. 

Bundan dolayı postmodern gündelik kültür bir üslup çeĢitliliği ve 

üslup heterojenliği kültürüdür, göndergenin ya da gerçeklik 

duygusunun yitirilmesine yol açan imaj ve simulasyon aĢırılığı 

kültürüdür. Postmodernizm, algının ve gündelik hayatın 

estetikleĢtirilmesini pekiĢtirir. Bundan dolayı sanat ve estetik 

tecrübeler bilginin, yaĢantının ve hayatın anlamı duygusunun ana 

paradigmaları haline gelir(Featherstone, 202; Aslan, 2010: 23‟deki 

alıntı). 

 

Postmodern dönemde gerçekliğin dönüĢerek iç gerçek haline geldiği, 

tüketilen, yeniden üretimin söz konusu olduğu bir ortamda, sökme, gerçeğin 

bulunması ya da yeniden tanımlaması gibi görülmesinin tersine, sistemin bütününü 

oluĢturan parçaların ve iç bağlantıların oluĢturulmasıyla, yapının bütünlüğüne 

doğruluk kazandırmaktadır. Bu doğrultuda sökme, bilincin gerçeği nasıl elde 

ettiğinin altını çizmektedir(Kahraman, 2002). 

Kosuth; gözün yanılsaması ve yapıbozum uygulamak adına dilsel metin 

kullanmaktadır. Kosuth, Gerçekçi sanatın anlamı üzerine yapıbozma uygulayarak 

gerçekçi sanat anlayıĢının aslında ne kadar dil ile ilgili olduğunu ortaya koymaya 

çalıĢmıĢtır. Deneysel olarak her zaman doğrulamaya çalıĢılan gerçekçi sanat 

anlayıĢının yapmak istediği eylemi çeliĢkileriyle kanıtlamıĢtır(Akay, 1999). 

https://www.youtube.com/watch?v=dVbD-2swH-A


175 
 

Resim: 53, Joseph Kosuth, Clock(One and Five), 1965 

http://www.tate.org.uk/art/artists/joseph-kosuth-1437 

EriĢim Tarihi: 04.03.2018 

 

Kosuth‟un gerçekliği sorgulamada ortaya koyduğu iĢler Derrida‟nın 

yapısöküm kuramıyla iliĢkilidir. Derrida gösteren ile gösterilen arasındaki iliĢkinin 

keyfi olduğunu tüm gösterilenlerin aynı zamanda gösteren konumunda da 

olabileceklerini söylemektedir. KonuĢulan veya yazılı metinde, herhangi bir öğenin 

gösterge olarak fonksiyon sahibi olması için kendi baĢına varolmayan bir öğeye 

gönderme bulunması gereklidir. Ayrıca Derrida, göstergeler içinde olan 

değiĢikliklerin, gerçeklik ve temsil arasında olmadığını belirtmektedir. Dil, dıĢ 

gerçekliği temsil etmenin bir aracı değildir. Bu nedenle dilin dıĢına çıkmak mümkün 

değildir. Dille iliĢkisiz, dıĢ gerçekçiliğe ait olan saf anlamlar 

bulunmamaktadır(Aslan, 2010). “Saussure okuması sonucunda Derrida, göstergenin 

yapısının “gerçeklik” dediğimiz Ģeyle aslında bir tür temassızlıktan ibaret olduğunu 

göstermiĢ olur”(Akdeniz, 2012: 37). 

 

4.5.3. Postmodern Sanatta Parçalanan Mekân Algısı 

Sanatta mekan algısı konusunda ilk olarak değiĢimler Kübizmde 

nesnelerin parçalanması ve kolaj yöntemiyle uygulanan yeniden bir araya getirme 

sürecinde resimde mekan ve perspektif konularında köklü değiĢikliklerle ortaya 

çıkmıĢtır(Çolak, 2008). Kübistler, nesnelerle oluĢturdukları kolajlarla tablonun 

mekanını nesnelerin yerleĢtirildiği yüzeye dönüĢtürerek tuval yüzeyini 

mekansallaĢtırma giriĢiminde bulunmuĢlardır. Kübizm‟in ardından ise Fütüristler 

yayınladıkları Fütirizm bildirgesiyle zamanı ve mekanı parçaladıklarını ilan etmiĢler 

ve eserlerinde bu doğrultuda iĢler ortaya koymuĢlardır. Daha sonra ise mekan 

konusunda önemli değiĢiklik Duchamp‟ın hazır nesne “ÇeĢme”(Pisuar)yi bir sanat 

http://www.tate.org.uk/art/artists/joseph-kosuth-1437


176 
 

mekanında sunması ile sanata yerleĢtirme kavramının söz konusu olmasıyla 

yaĢanmıĢtır(Girgin, 2013).  

Postmodern döneme geçiĢ aĢamasında ise, toplumsal sorunlar ilk olarak 

ana problemi mekan olan mimaride değiĢimlere neden olmuĢtur. Mimari, yeni 

toplumun ihtiyaç ve istekleri doğrultusunda çözümü gelenekle geçmiĢin eklektik bir 

birleĢimi olarak sunmakta bulmuĢtur. Ġdeolojilerin iflası, hippi kültürü, çevre 

sorunlarının ortaya çıkıĢı, bireyselciliğin önem kazanması, iletiĢim gücünün artması, 

popüler tüketim kültürü gibi konular postmodern mekan algısı üstünde değiĢimlere 

neden olmaktadır(Altınkale, 2001). 

 

Postmodern kent, tüm parçalanmıĢlığı ve yüzeyselliğiyle bir 

kolaj kent görünümündedir. Kolaj kent gelenekselliğe karĢıt, 

çoğulculuk ve çeĢitliliğe açık bir tavırdadır. Tüm alternatif çıkıĢları, 

modernliğin „tek‟liğine tamamen karĢıt bir olumlamayla karĢılar. Bu 

çeĢitlilik ve geliĢim hiçbir Ģekilde kontrol edilemez. Çünkü 

postmodernizm tüm bunların nasıl bir arada tutulacağına dair hiçbir 

totaliter tavırda bulunmamaktadır(Oğuz, 2013: 44). 

 

Daha önce bahsedildiği üzere postmodern dönemde Sosyal, kültürel, 

ekonomik ve politik olaylara bağlı olarak, kiĢiliğin parçalanması, gerçekliğin 

çoğaltılması gibi kavramlar kendisini göstermektedir. Teknolojik ve bilimsel 

geliĢmeler bilincin yapısını değiĢtirirken, benliğin yitiriliĢi, bütünlüğün yıkılıĢı, 

parçalanma, yeniden birleĢtirme, çok parçalılık ve eklenmiĢlik günümüzde 

parçalanmıĢ bir yaĢam biçimine neden olmaktadır. Bireyi kendine yabancılaĢtıran 

yeni dünya düzeninde, parçalanan benlik, bireyin yaĢamını da değiĢtirerek 

parçalanan, birbirine ilave edilen ve yeniden bütünleĢtirilen imgeler bütününe 

dönüĢmektedir. Tüm bunlar göz önüne alındığında iliĢkili olarak mekanın 

parçalanması söz konusudur. Postmodern dönemi tanımlamada kullanılan Ģizofren 

kavramı zamanı, geçmiĢ ve Ģimdi olarak algılayamadığı için, bunların hepsini parça 

parça bir araya getirerek Ģimdilerden oluĢan zamanı kurmaya çabalamaktadır. 

Zamanla bağlantılı olarak mekan ayrımlarının belirsizliĢtiği bu algılayıĢ biçiminde 

tüm imgelerin ardı ardına sıralandığı gündelik algılama deneyimlerimiz de bu 



177 
 

bilinçle paralellik göstermektedir(Çolak, 2008). ġizofrenik algılama ile alakalı olarak 

farklı mekan arayıĢı ortaya çıkmaktadır ve bu doğrultuda mekan algısı 

parçalanmaktadır. H. Bülent Kahraman, Ģizofreni kavramı ve mekan ile ilgili Ģunları 

söylemektedir: 

Tüketim toplumu düzeni yıkıcı olarak tasarlanmıĢtır. Tüketimin 

devamlılığını sağlamak adına sürekli yeni ürün üretilmesi gerekmektedir. Bu alıĢma 

mantığının yok edilmesiyle sağlanmaktadır. Tüketim düzeninin devam etmesi sürekli 

kendisini yenilemesine, yani eskiyi yıkmasına bağlıdır. Bu sistem özellikle mekan 

konusunda kendisini göstermektedir. Devamlı olarak yenilenen mekan yaklaĢımı bir 

yerleĢiklik fikrini en baĢtan yok etmektedir(ġahmaran, 2006). 

Postmodern sanatta mekanla ilgili olarak bir baĢka değiĢim ise; 

sanatçıların artık sadece üretimlerini değil, bu üretimlerin gösterilme alanlarındaki 

değiĢiklikler de söz konusudur(Engin, 2012). Sanat nesnesiyle müze ve galeri 

arasında ortaya çıkan bağ artık çözülmeye baĢlamıĢtır. Sanat adına sıradıĢı olan, 

günlük hayatın nesneleri sanat eseri haline gelmiĢtir. Bu noktada galeri mekanının 

sorgulanması söz konusu olmuĢtur(Güler, 2014).  

1950‟li yılların sonlarında beyaz küp olarak adlandırılan beyaz duvarlı, 

tepelerinde ıĢıklar bulunan sergi mekanlarının kar amacına tepki olarak mekana özgü 

sanat anlayıĢı baĢlamıĢtır. Bunun nedeni, ticari kaygılar sebebiyle galeri ve müzeler, 

performanslar ya da mekanı kullanarak eser oluĢturarak satılabilirliği olmayan 

eserlere imkan sağlamamaktadır. Bu yıllarda değiĢim gösteren mekan algısıyla ilgili 

değiĢimler, galeri ve müze mekanının kurumsal yapısına ve iĢleviyle ilgili bir 

parçalanma yaratmaktadır. Bu parçalanmayla galeri mekanının dıĢında sanat alanları 

oluĢturulmuĢ ve mekanın, sanat için bir çıkıĢ noktası olması düĢüncesi kabul edilir 

hale gelmiĢtir(Özen, 2013). 

Söz konusu alternatif sanatsal mekan arayıĢlarına cevap ise; 1960‟lı 

yılların sonunda önce ABD'nin Philedelphia eyaletinde ve sonraki yıllarda diğer 

yerlerde çıkan yasalarla sanat yapıtlarının sergilenebileceği farklı mekânların 

kullanılmasına izin verilmesi cevap vermiĢtir. Bu yasalar, kentlerin meydanları, 

parkları, cadde ve sokaklarının sanat mekanı olarak kullanımına izin 



178 
 

vermektedir(Yurtsever, 2009). Kuspit ise mekanla ilgili yaĢanan bu değiĢimlerden Ģu 

Ģekilde söz etmektedir: 

 

“Birçok postmodern sanatçı için sokaklar atölye haline 

gelmiĢ, üstelik de onlar bunu gizleme gereği duymamıĢ, açık açık 

iĢlerini sürdürmüĢlerdir. Gerçekten de Allan Kaprow‟un kalabalığı 

hedef alan happening‟leri özel atölyesinde değil, sokak görüntüsü 

verilen bir yerde gerçekleĢmiĢti. Sanatçının merkezi, artık incelediği 

her Ģeye hakim olduğu atölye olmaktan çıkıyor; sanatçı sokakta, yeni 

herkesin marjinal olduğu bir toplumsal ortamdaki herhangi bir 

marjinal kiĢiliğe dönüĢerek merkezden yoksun kalıyordu; çünkü 

sokakların merkezi yoktur”(Kuspit, 70; Engin, 2012: 75-76‟daki 

alıntı). 

 

Bu sayede, galeri mekanında gerçekleĢen değiĢimlerin dıĢında, 

postmodern sanatçı atölyesinden çıkarak gündelik yaĢamın kitsch, kaotik, sıradan ve 

yüzeysel mekanı olarak sanatın da temsil mekanı haline gelmiĢtir. Yalnızca mekan 

değil aynı zamanda gündelik yaĢamın sıradan konuları da temsile dönüĢmüĢtür(Alp, 

2012). 

Temsilin mekanı, tuval, galeri, müze olmaktan çıkıp sokak ve 

yeniden yaratılmıĢ etkileĢimli mekanlara dönüĢmüĢtür. Bu durum 

postmodern sanatta zaman ve mekanın birbirinden ayrılmasını da 

neredeyse zorunlu hale getirmiĢtir. Artık mekan temsilin bir aracı 

değil, yapıtla etkileĢimli ve hatta çoğu zaman kendisi de bir yapıt 

olarak amaçlanmıĢtır. Bu bağlamda pek çok sergi, zaman-mekan, 

coğrafya ve kamusal alan etiketleriyle gündeme gelmektedir. 

Postmodern sanat pratiklerinin zaman-mekan etkileĢimli temsil 

biçimleri ise, üstüste bindirilmiĢ faklı zaman ve mekanlarda geçen 

bir dizi olayın, kolaj, fotomontaj ve dijital tekniklerle bir araya 

getirilmesi mantığına dayanır. Bu aynı zamanda eĢ zamanlılığın ve 

sürekli Ģimdinin de vurgusudur. Böylece olaylar ne denli canlı ve 

yaĢamsal olursa olsun, bunların gerçeklikleri kaybolur ve 

muğlaklaĢır. Hepsi görsel bir imajda yok olur. Postmodern sanat 

pratiklerinde, birbirinden kopuk imajların bir araya getirilmesi, 

zaman algısını parçalamaktadır. Bu kayıp zamana eĢlik eden kaotik 

mekan, yapıtın anlamını göstergebilimsel bir bilmeceye 

çevirmektedir. PastiĢ, taklit, kolaj, asamablaj gibi anlatım 

biçimlerinde de durum aynıdır(Alp, 2012: 53-54). 

 



179 
 

1960‟lı yıllardan itibaren galeri ve müze için mekan kelimesinin 

kullanılması ise bu doğrultuda bilinçli olarak tercih edilmektedir. Sandy Nairne bu 

durumu, mekan kelimesinin ticari ya da kamusal bir alanı anlatan bir kelime 

olmadığı için tercih sebebi olduğunu söylemektedir(Özen, 2013). 

Galeri mekanında gerçekleĢen bu değiĢimleri sorgulayan ilk sanatçılardan biri 

olan Yves Klein, Iris Clert Galeri‟de Le Vide(BoĢluk)adlı eserini sergilemiĢtir. Yves 

Klein, çalıĢmasında beyaza boyalı galeri mekanına boĢ bir camekan yerleĢtirerek 

eserini görmeye gelenleri ĢaĢırtarak galeri mekanı sorgulamalarını 

gerçekleĢtirmektedir. Galeri mekanı içinde bu camekan ile baĢka bir galeri mekanı 

oluĢturulmuĢtur(Özen, 2013).  

Resim: 54, Yves Klein, „Le Vide‟, 1958 

(Özen, 2013) 

 

Galeri mekanıyla ilgili sorgulamalarda bulunan bir diğer sanatçı ise 

Michael Asher‟dır. Asher, Los Angeles Claire Copley Galeri‟deki sergisinde, 

serginin gerçekleĢtiği mekan ile galeride eserlerin satıĢlarının gerçekleĢtiği bölüm 

arasındaki duvarları yıkarak bu bölümü eser olarak sergilemiĢ ve ticarileĢen galeri 

mekanı sorgulamalarını gerçekleĢtirmiĢtir(Özen, 2013).  

 

 

 



180 
 

Resim: 55, Michael Asher, Claire Copley Galerisi, 1974 

 

Mekanı yaklaĢımı bakımından postmodern sanatın önceki dönemlerden 

ayrıldığı nokta, sanatın içinde iĢlediği bağlam ile pratik yaĢama ait olan mekanlar 

arasındaki doğrudanlık ve geçiĢlilik olarak görülebilmektedir. Ġçerisinde bulunulan 

mekan bir sanat nesnesi farkındalığıyla farklı bir alan haline gelmekte veya sanat 

nesnesinin mekanı gündelik yaĢamın sınırları içerisine girerek sınırları yok 

olmaktadır(Mert, 2007). 

Postmodern sanatta oluĢan bu kırılmalarla birlikte; sanatta mekan algısı 

resim, heykel ve fotoğraf mekanını aĢarak; mimari, enstelasyon, video-film ve 

performans aracılığıyla yeni mekan anlayıĢı ortaya çıkmıĢtır(Kocakaya, 2015). 

Enstalasyon da yeni-medya sanatıyla multimedia enformasyon mekanları olarak 

düĢünülebilmekte ve sanal mekanlar oluĢturulabilmektedir. Enstelasyon sanatı, 

mekansal düzenlemeleri meydana getirirken, video, metin, grafik ve hatta hazır nesne 

gibi kullanımların gerçekleĢtiği durumlar söz konusudur. Enstelasyonla yaratılan 

sanal mekan izleyiciyi çevrelemekte ve çevrelenen izleyici bu mekan içinde hareket 

etmektedir(ġahin, 2010). 

Enstalasyon sanatı, çevreyle bağlantılı bir sanat nesnesi oluĢturmakta ve 

bir mekanın niteliklerini kullanarak irdeleyen bir sanat biçimidir. Enstalasyon 

sanatının temelleri Kavramsal Sanata dayanmaktadır. Marcel Duchamp'ın hazır 

yapımlarınakadar giden enstalasyon postmodern sanatta bir çok disiplinde kendisine 

yer bulan melez bir sanat alanıdır. Enstalasyon mekan ve zaman kavramlarına önem 

veren disiplinlerarası niteliklere sahiptir. Enstalasyon sanatıyla birlikte, izlenen sanat 

anlayıĢı yerini deneyimlenen sanat anlayıĢına bırakmıĢtır. Böylelikle sanatçının, 



181 
 

mekan içerisinde bir yerleĢtirme meydana getirirken, mekanın özellikleri önemli bir 

hal almıĢtır. Bu noktada mekanda oluĢturulan yerleĢtirmenin ne Ģekilde gerçekleĢtiği 

önem kazanır ki bu noktada eserin kavramsal yönü ortaya çıkmaktadır(Sarı, 2013). 

Claire Bishop 1960‟lı yıllarda kullanılmaya baĢlayarak yaygınlaĢan Enstalasyon 

sanatıyla ilgili Ģunları söylemektedir: 

 

“...yerleĢtirme sanatı ile sanatın yerleĢtirilmesi arasında ince 

bir çizgi bulunmaktadır. Bu belirsizlik terimin ilk kez 1960‟larda 

kullanılmaya baĢlaması ile kendisini göstermiĢtir. 1960‟lar boyunca 

“yerleĢtirme” kelimesi sanat dergilerince bir serginin düzenlenme 

biçimini tasvir etmek üzere kullanılmıĢtır. Bu düzenlemenin fotoğraf 

biçiminde belgelenmesi “yerleĢtirme fotoğrafı” Ģeklinde 

terimleĢirken, bu durum tüm mekanı kullanan iĢleri tanımlamak için 

“yerleĢtirme sanatı” denmesine yol açmıĢtır. Bu zamandan beridir de 

sanat eserlerinin yerleĢtirilmesi ile “yerleĢtirme sanatı” arasındaki 

farklılık gittikçe daha belirsiz bir Ģekle bürünmüĢtür. Her iki terimin 

amacı da izleyenin mekan içerisinde konumlandırılan (yerleĢtirilen) 

nesnelere bakıĢının ve bedenin bunlarla oluĢturduğu iliĢki yapısının 

fark edilmesini sağlamaktır. Ancak bunun yanı sıra bazı önemli 

farklılıklar da mevcuttur. Sanat eserlerinin yerleĢtirilmesi sırasında 

yerleĢtirme içerisinde yer alan eserler açısından yerleĢtirmenin 

kendisi ikinci derecede önem taĢırken “yerleĢtirme sanatı” için 

mekan ve bu mekan içerisinde yer alan tüm öğeler tek bir kiĢilik 

biçiminde ele alınmaktadır. YerleĢtirme sanatı izleyenin fiziksel 

olarak içerisine girebildiği bir durum oluĢturur ve bunun tek bir 

bütünsellik biçiminde algılanmasını talep eder. YerleĢtirme sanatı 

iĢte bu yönüyle izleyene mekan içerisinde gerçek bir varlık 

biçiminde hitap eden geleneksel ortamlardan (heykel, resim, 

fotoğraf, video) daha farklı bir yapı sergilemektedir. Ġzleyeni tüm 

bedeninden ayrı olarak belirli bir mesafeden iĢlere bakan bir çift göz 

biçiminde değerlendirmek yerine dokunma, koku alma ve duyma 

hislerinin görme duyusu kadar değerli bir hale geldiği maddesel bir 

beden biçiminde kabul eder. Ġzleyenin gerçek varlığına dair 

gösterilen bu ısrarcı tavır yerleĢtirme sanatının belki de en önemli 

özelliğidir”(Claire Bishop, 6 ; Özen, 2013: 17-18‟deki alıntı). 

 

Barbara Kruger‟in çalıĢmaları postmodern mekan sorgulamalarında örnek 

niteliği taĢımaktadır. Mekânı sanat yapıtının ana unsuru haline getiren Barbara 

Kruger‟ın iĢlerinde mekân algılayıĢını değiĢtiren mekân görülmektedir. Galeri 

duvarlarını kırmızı zemin ve beyaz yazılarla kaplayan Kruger, zeminde ve tavanda 



182 
 

oluĢturduğu metinlerle mekânda bir özne gerçekliği kurmaktadır(Oğuz, 2013). 

Resim: 56, Barbara Kruger, Untitled, 1991. 

(Mert, 2007) 

 
 

 

Barbara Kruger‟in çalıĢmalarında, mekânda her yer mesaj 

alanına dönüĢmüĢtür. Hatta mekân mesajla birleĢerek öyle güçlü hale 

gelmiĢtir ki “dört boyutlu mesaj ya da mesajın mekânsallığından” 

söz açmak abartı sınırlarına yaklaĢsa da mekânın alımlayıcı ile 

karĢılılık iliĢkisinde, nesne-özne bileĢeninde yer değiĢtirme 

kapasitesine kavuĢmuĢtur(Oğuz, 2013: 59).  

 

Mekan konusunda sorgulamalarda bulunan bir diğer sanatçı Joseph 

Kosuth‟tur. Kosuth‟un bir mekan içinde Freud‟un The Psychopoathology of 

Everyday Life (Günlük YaĢamın Psikopatolojisi) adlı kitabından aldığı bir paragrafın 

metinlerinden meydana gelen ve yazı ile mekanın sorgulanması için Zero&Non adlı 

enstalasyonu, mekanın dönüĢümü bakımından önem taĢımaktadır. Kosuth metin ile 

mekan arasında kurduğu bağlantıda, metinin bir mekansallığını irdelediği kadar 

mekanın metinselliğini de sorgulamaktadır(Mert, 2007). 

Mekan konusunda sorgulamalara neden olan ve mekan sorgulamasını 

mekan dıĢından gerçekleĢtiren Richard Wilson“Turning the Place Over”(Mekanı Alt 

Üst Etmek)adlı eseriyle, dıĢ mekan ve iç mekan arasındaki sorgulamaları bina 

cephesinde oluĢturduğu bir açılıp kapanan parça ile gerçekleĢtirmektedir. Galeriden 



183 
 

uzak, terkedilmiĢ bir bina cephesinde oluĢturduğu uygulamada iç-dıĢ mekan iliĢkisi 

sorgulanarak sanatsal bir boyut meydana getirilmiĢtir. Bu sorgulamayla postmodern 

dünyanın getirdiği içerde-dıĢarıda olma mekansal bir altyapı ile sorgulanmaktadır. 

Bu doğrultuda izleyici, mekansal iliĢkileri vesınırları sorgulamaktadır(Güler, 2014) 

Resim: 57, Richard Wilson, Turning the Place Over, Liverpool, 2008 

(Güler, 2014) 

 
 

Mekan konusunda en büyük dönüĢüm, yaĢanılan yer olarak dünya/doğanın 

sorgulanmasına yönelik ortaya çıkan Land Art(Arazi Sanatı)dır. Arazi sanatının 

ortaya çıkıĢı, teknolojik geliĢmelerle fabrika sayılarının artması ve insanı doğaya 

karĢı tehditkar bir konuma yerleĢtirmesiyle gerçekleĢmiĢtir. Doğaya müdahale ederek 

oluĢturulan Arazi Sanatı insanın doğadan kopmasına, dönemin kaygı verici bu 

durumuna eleĢtiri niteliğinde gerçekleĢtirilmektedir. Ayrıca, Mekânı yeniden 

dönüĢtüren ve galeri mekânlarına karĢı eleĢtiri olarak bireyin doğa ile olan iliĢkisini 

sorgulamaya yönelik bir sanat alanıdır(Kocakaya, 2015). Arazi Sanatının öncülerinde 

Robert Smithson baĢat örnek niteliğindedir. 

 

Smithson‟ın yeryüzü yapıtları ilk bakıĢta fiziksel mekanın bir 

devamı gibi gözüksede, aslında yeryüzünde var olmayanın 

yeryüzüne yeryüzü materyalleriyle yerleĢtirilmesidir. Diğer bir 

deyiĢle bu yapıtlar Smithson‟ın „sanal yeryüzü‟leridir. Aynı sözü 

Morris‟in aynalarla dıĢ mekanda gerçekleĢtirdiği iĢi için söylemek 

mümkündür ancak burada bir farklılık söz konusudur: Morris, 

yeryüzü dokusunu yeryüzüne ait olmayan bir materyalle yinelemiĢ 

ve tıpkı Smithson gibi yeryüzünde var olmayanı, „sanal yeryüzü‟nü 

izleyiciye sunmuĢtur. Her iki örnekde de fiziksel mekanın bir parçası 



184 
 

gibi gözüken yapıtlar aldatıcı bir uzam yaratarak, aslında kendi 

uzamlarını izleyiciye sunmaktadırlar(ġahin, 2010: 83). 

 

Resim: 58, Robert Smithson,‟Spiral Jetty‟, Utah, ABD, 1970 

(ġahin, 2010) 

 

Postmodern sanat içerisinde yaygınlık kazanan ve mekanı ortaya koyulan 

iĢin bir parçası olarak kullanan performans sanatında mekan kullanımı önem 

kazanmıĢtır. Happenning ile temelleri atılan performans sanatının bedeni bir sanat 

nesnesine çeviren sanatçılar performanslarıyla eylemin mekânla olan iliĢkisini ortaya 

koymaya çalıĢmaktadır(Kocakaya, 2015). 

 

Performans sanatında karĢımıza çıkan beden- mekân 

iliĢkisinde, toplumsal-siyasal bağlamlarla birlikte bireysel tepkiler 

mekânda bedenin dıĢavurumuyla ifade edilir. Bedenin ve zihninin 

sınırlarını zorlandığı performans sanatında mekânın fiziksel yapısı 

performansın içine dahil edilirken kimi zamanda mekân kendi salt 

bağlamından koparılarak da ifade edilmiĢtir(Kocakaya, 2015: 134). 

 

Türk sanatçı Kutluğ Ataman, performanslarında mekan konusunda 

sorgulamalar yapmaktadır. Sanatçı çeĢitli mekanlarda gözleri kapalı olarak yürüyerek 

performanslarını gerçekleĢtirmektedir. 

 

 



185 
 

Resim: 59, Kutluğ Ataman, Tuhaf Mekan, 2009 

(PektaĢ, 2013) 

 

Postmodern dönemde mekan konusunda değiĢimlerin gerçekleĢmesinin en 

büyük nedeni ise teknolojik geliĢmelerdir. Teknolojik geliĢmeler nedeniyle zaman ve 

mekan duygusu toplumsal alanda birbiriyle çatıĢması nedeniyle iç içe geçmektedir. 

Dijital teknoloji, elektronik medya ve iletiĢim olanaklarının geliĢmesi zaman ve 

fiziksel mekanı algılamada değiĢimlere neden olmaktadır. Bu teknolojik geliĢmeler 

nedeniyle zaman ve mekan sıkıĢması, zaman ve mekanın iç içe geçmesi, farklı 

zamanlarda edinilen izlenimlerin bir araya getirilmesi genel özellik olarak sanatçıyı 

etkileyerek sanat yapıtında da etkilerini göstermektedir(Çolak, 2008). 

Dijital değiĢimlerle medya yeni olanaklar sağlamaktadır. Bu olanaklar aynı 

anda birçok farklı mekanda var olabilme, istenilen her türlü enformasyon ve imgeye 

ulaĢabilme ve bunları depolama, kopyalama, çoğaltma, manipüle etme gibi olan bir 

çok seçeneği insanlara kazandırmıĢtır(ġahin, 2010). 

Teknolojik olanın sınırladığı kuĢattığı bir yaĢam içeriğinin 

yer aldığı bağlam olarak ele aldığımız mekan da bu aralık içerisinde 

kendine bulabildiği oranda bir derinlik elde edecektir. Teknoloji bir 

nesneyi bir simülakr olarak ortaya çıkardığı anda bu nesnenin gerek 

üretim ortamı gerekse yer aldığı tüm nesneler dünyasının 

gerçekliğindeki mekanını ister istemez yaratacaktır. Yaratırken 

yaĢantıdaki tüm anlam dizgelerinin de yeniden kurulmasına neden 

olacaktır. Simülakrların oluĢturduğu uzamda mekan algılayıĢı da bu 

sürekli tekrarın yankısını taĢıyacaktır. Simülakr yansımalı mekan 

kendini bir bütün olarak kurabilmesi onun sayı cinsinden oluĢmuĢ 

digital bir gerçeklik yanılsaması onun dönüĢülebilirliğinin gerçekliği 

haline gelmesine yol açar(Mert, 2007: 84). 

 

 



186 
 

Özellikle 90‟lı yıllar, sanallık kavramının en atağa geçtiği yıllardır. Bu 

geliĢmelerle birlikte sanal müzeler, sanal sohbet odaları, sanal mimarlık, sanal 

konutlar mekan konusunda gerçekliği sorgulamakta hatta sanal beden kavramı bile 

söz konusu olmaktadır. Bu yaĢanan tartıĢmalarla birlikte, birçok teorisyen, ruhların 

bedenden kurtarılarak sanal mekanlarda sonsuzlukla özgürleĢeceğine inanmıĢtır. 

Sanal gerçeklikle bağlantılı olarak, bedeninden kurtulan öznenin yaĢadığı fiziksel 

mekandan koparak sanal bir mekanda yaĢam sürdürme(Simülasyon kuramıyla 

bağlantılı) isteği söz konusudur(Kut, Aydınlı ve Erdem, 2013). 

Postmodern dönemde mekan algısının parçalanması, Derrida‟nın 

yapısöküm kuramıyla mekanın yapıbozumu söz konudur. Plastik sanatlar konusunda 

Derrida önce mekanın felsefi söyleme karĢıtlığını irdelemektedir. Ardından ise alan 

konusunda felsefi karĢı koyuĢu incelemektedir(Akay, 1999). Mekan konusunda 

Heidegger‟in var oluĢ mekânsaldır yaklaĢımından yola çıkarak Derrida mekanı 

yapıbozuma uğratarak parçalamaktadır. 

 

Plastik sanatların 20. Yüzyılın sonuna doğru belirlenen 

sorunlarından biride mekan ve var olma sorunudur. Özellikle 

enstalasyonlarda çok tartıĢılan konulardan birisi, mekanın içinde 

kurulan, yerleĢtirilen bir iĢin baĢka bir mekana taĢındığında temsil 

etme niteliğini mi? Yoksa var olma niteliğini mi? Götürdüğü 

sorusudur. Birçok „küratör‟ün ve sanat araĢtırıcısının kafasını 

karıĢtıran ve tartıĢmalara yol açan bu sorunsal mekan ve var olma 

sorunsalı olarak karĢımıza çıktığında kökeni ya da bir baĢka deyiĢle 

sorunsal olma halini sanki yapıbozmanın „var olma‟ sorunsalından 

almıĢ gibidir. Heidegger‟in destrüksion kavramının 

çağdaĢlaĢtırılması hali gibi duran, Derrida‟nın 

yapıbozma(dekonstrüksion) eylemi, plastik sanatların ve özellikle 

enstalasyonun sorunu ile burada karĢı karĢıya gelerek, aynı sorunsalı 

kendi yapısı içinde düĢünmeye baĢlar(Akay, 1999: 17). 

 

Mekan algısının parçalanmasıyla ilgili Kosuth‟un bir diğer eseri ise; 

Test/Contex‟dir. Sergisinde mekan konusunu reklam afiĢleriyle yapıbozuma 

uğratmaktadır. Bu sergide Kosuth, kamu mekanlarının özel mekanlarda üstünlüğünü 

ortaya koyarak kamu mekanıyla özel mekan iliĢkisindeki hiyerarĢiyi yapı bozmaya 

uğratmaktadır(Akay, 1999). 

 



187 
 

Resim: 60, Joseph Kosuth,'Text/Context' (New York), 1979 

http://www.artnet.com/galleries/leo-castelli/joseph-kosuth-a-short-history-of/ 

EriĢim Tarihi: 31.03.2018 

 

Resim sanatında ise, çoğu sanatçı alanını geniĢleterek mekana yayılmaya 

baĢlamıĢtır. Franz Ackermann ve Katharina Grosse gibi sanatçılar galeri duvarları ve 

zeminini kullanarak resimde tuval mekanının ötesine geçmektedir. Bazı ressamlar ise 

daha da üç boyuta yönelerek yerleĢtirdikleri nesneler ve yayılan resim ile galeri 

mekanını kapsayacak Ģekilde sanat eserleri oluĢturmuĢtur(Özen, 2013). 

Resim: 61, Franz Ackermann, „Getaway‟, 2009 (Özen, 2013). 

 

Postmodern dönemde mekan konusunda gerçekleĢen parçalanmayı en 

belirgin Ģekilde ortaya koyan, gerçek anlamda bir harabe ve mimari parçalanma 

olarak görülen, sanatçı Hans Haacke‟ye ait, „Germania- Bottomless‟adlı eserdir. 

1993 yılında Venedik Bienali için oluĢturduğu eserde sanatçı mekan sorgulamalarını 

gerçekleĢtirirken, mimarinin gücü ve siyasetle olan bağları üzerine bir yorum ortaya 

koymuĢtur(Özen, 2013). 

 

http://www.artnet.com/galleries/leo-castelli/joseph-kosuth-a-short-history-of/


188 
 

Resim: 62, Hans Haacke, „Germania – Bottomless‟, 1993 

(Özen, 2013) 

 

Mekan, sanat nesnesinin hem kendisi, hem de sergileme alanı haline 

gelmiĢtir. Enstalasyonda olduğu gibi durumlarda ise sanat nesnesinin bir parçası 

olarak mekan içinde mekanlar oluĢturulan bir hale gelmiĢtir(Güler, 2014). Fakat, 

günümüze kadar bu anlayıĢ değiĢerek, sanatın mekanla iliĢkisi biçimsel ve kavramsal 

yönlerden değiĢim yaĢamıĢtır. Söz konusu değiĢimle, eleĢtirilen galeri ve müzeler 

mekan temelli eserler oluĢturan sanatçılar için yeni mekan haline gelmiĢtir(Özen, 

2013). 

Sonuç olarak, postmodern dönem içerisinde mekan konusunu algılamada 

yaĢanan parçalanma, galeri mekanı algısının değiĢmesi, tuval mekanının ötesine 

geçme isteğiyle birlikte mekanın sanat eserinin bir parçası olması, mekanın sanat 

eseri haline gelmesi, ve Land Art ortaya çıkmasıyla birlikte teknolojik geliĢmelerle 

yaĢanan sanallık-gerçeklik sorgulamalarının mekan konusuna sıçraması gibi 

değiĢimlerle gerçekleĢmiĢtir.  

 

 

 

 

 

 



189 
 

4.5.4. Parçalanan Beden ve Postmodern Sanatta Beden Algısı 

 

 

Ġnsanın ve dünyanın 

parçalanıĢı çağdaĢ sanatta sıklıkla 

dile getirilmiĢtir. Ġnsanın birliği, 

bütünlüğü kaybolmuĢtur 

(Fischer, 90; Yılmaz, 2010: 

77‟deki alıntı).  

 

 

Postmodern sanat içerisinde var olan parçalanmıĢ beden algısı daha önce 

bahsedilen, tüketim kültürü ve kapitalizm, teknolojinin geldiği nokta ve birçok 

çevresel faktör(siyaset vb.) etkili olsa da bedeni parçalama edimine biçimsel 

parçalama olarak bakıldığında aslında Rönesans dönemine dayanmaktadır. Fakat, 

postmodern sanatçıların parçalayarak ortaya koydukları beden tasvirlerinde içeriksel 

nedenler bulunmaktadır. Bu doğrultuda, 1600‟lü yıllardan itibaren parçalanan beden 

konusu irdelenmektedir. Bedenin parçalanması konusunda insanın kendisinin 

hissetiği Ģeyleri ġahiner, Kahraman‟ın sözlerini Ģu Ģekilde özetlemektedir: 

 

Bedenin kendisine ait olan dünyası kendi bilincinden öncedir. 

Rahimde baĢlayan ve kucakta devam eden benlik-beden-bilinç 

oluĢturma süreci sonunda bir parçalanma ile kendi gerçekliğini 

temellendirir. Elimizde tuttuğumuz ve bir bütün olarak tanıdığımız, 

parçalanmasından korktuğumuz, parçalanmıĢ halinden ürktüğümüz, 

onu iğrenç diye nitelendirdiğimiz beden aslında parçalanmıĢ bir 

olgudur. Kimlik ve cinsiyet bu parçalılığın somut halidir(ġahiner, 

2015: s:177‟deki alıntı). 

 

Bu sözlerle birlikte, parçalama eyleminin temellerine bakacak olursak, 

Batı dünyasında bedenin parçalanması 1600‟lü yıllardan önce baĢlamıĢtır. Bunun ilk 

örneği olarak kabul edilebilecek Andreas Vesalius‟un Ġnsan Bedeninin Yapısı Üstüne 

adlı çalıĢması 1543 tarihinde yayınlamıĢtır. Bedeni parçalama(diseksiyon) kültürü, 

bedeni teknik olarak parçalarken, bedenin kendi gibi olma özgürlüğünü ona verecek 



190 
 

gerçek anlamını bulma amacı içerisindedir. Rönesans döneminde üstünde çalıĢılacak 

kadavranın bulunmasıyla bedeni doğadan alarak onu dini ve kültürel olgulardan 

kurtarılması sağlanmıĢtır. Sanat dalları konusunda aydınlık yönleri ön plana çıkan 

Rönesans‟ın karanlık tarafında ise bedeni parçalama eylemi bulmaktadır. Ġnsan 

gövdesinin bilinmeyenlerine yaklaĢmak adına, her engeli aĢmaya çalıĢan erken 

dönemin anatomistleri kilisenin baskısı altındadır. Bir vücudu parçalara ayırmak, 

kilise mahkemesinde ağır Ģekilde cezalandırılmaktadır. GeliĢen anatomi konusunda 

Leonardo da Vinci‟nin yalnızca izleyici olarak kalmadığı, resimlerinde ve 

eskizlerinde bu konuda bedeni parçalayarak inceleme yaptığı belirgin Ģekilde 

gözlemlenmektedir. Kilisenin yasakladığı bedeni parçalama, çok kapsamlı olmasa da 

Leonardo tarafından gerçekleĢtirilmiĢtir. 1507 yılında hastanede ölümünü izlediği bir 

erkek vücudunun Leonardo‟nun yaptığı tek beden parçalayarak yaptığı inceleme 

olduğu düĢünülsede baĢka insan vücutlarında parçalama yaptığı ile ilgili kanıtlar 

bulunmaktadır. Leonardo‟nun beden parçalamalarında yaptığı ve deneyiminin kitap 

bilgisinden üstünlüğünü vurguladığı düĢünüldüğünde, geleneksel bilginin onun 

anatomik çalıĢmalarına bu kadar derinlemesine etkili olmuĢtur(Yıldırım, 2008). 

Tıp alanında bir cesedi incelemek amacı ile kesilip parçalara ayrılması, 

anatomik bakımdan insan vücuduna iliĢkin bilgi sağlarken kliniğe farklı yaklaĢım ve 

anlamlar yüklenmiĢtir. Bu konuda en öne çıkan Michel Foucault, “Kliniğin DoğuĢu” 

kitabında kliniğin nasıl bilimsel gözlem, tıbbi olarak düzenlenen bedenlerin teĢrihine 

dayalı bir eğitim alanına dönüĢmekte olduğu konusunda araĢtırmalar 

yapmıĢtır(Yener, 2010). Bu kitapta beden konusunda “Ġnsan bedeninin görünür ve 

sağlam, kapalı ama eriĢilebilir derin mekanında, aynı zamanda hem aydınlanıp hem 

de kendini yok ettiği andır”(Yener, 2010: 8) Ģeklinde yaklaĢımları bulunmaktadır. 

Söz konusu dönem içerisinde tıp kitapları için bedenin anatomisi ve parçaları 

resimlenmiĢtir. Ancak, bedenin parçalanması ve gösterilmesiyle birlikte ne Ģekilde 

geri bütün haline getirileceği de önem kazanmıĢtır. Dersler geliĢtikçe neĢter altında 

sürekli küçülen bir beden mantığı oluĢmuĢtur(Yener, 2010).  

Rönesans döneminde bedenin parçalanmasının amacı anatomik olarak 

daha doğru olana ulaĢma çabasıdır. Bu doğrultuda sanatçılar ve bilim insanları 

bedeni nesne olarak ele alarak incelemelerde bulunmuĢtur. Rönesans dönemi 



191 
 

sonrasında sanatta gerçekleĢen biçimsel beden parçalanmasının nedeni ise daha çok 

tepki ya da eleĢtiri amaçlıdır. Rönesans sonrası bedeni parçalara ayırma eylemi 

birçok kaynağa göre Kübizm‟de görüldüğü söylense de, Collins sanatta parçalanan 

beden konusunda farklı açıklamalarda bulunmaktadır: 

Postmodern sanatta görülen biçimsel parçalanmaların temelleri Modern 

sanata, hatta çok daha öncelerine dayanmaktadır. Sanat eserlerinde sanatçılar 

tarafından oluĢturulmuĢ parçalanmaya baktığımızda karĢımıza Napolyon savaĢları ve 

Fransız Ġhtilalinin sanatçılar üzerindeki etkileri çıkmaktadır. Parçalanmanın,1. Dünya 

savaĢından hemen önce Kübizm ile ortaya çıktığı düĢünülmektedir. Ancak Amerikan 

eleĢtirmen ve sanat tarihçisi Linda Nochlin parçalı vücut fikrinin Napolyon savaĢları 

ve Fransız Ġhtilali zamanında Avrupa‟da ortaya çıktığını öne sürmektedir. Bu dönem 

heykellerin yıkıldığı ve giyotinle insanların kafalarının kesildiği, çok büyük 

toplumsal bozulmaların olduğu bir dönemdi. Böylelikle sanatçılar kinaye amaçlı 

parçalı vücut kavramını kullanmaya baĢlamıĢlardır. Bu çağın 2 büyük ressamı 

Francisco Goya ve Theodore Gericault vücut parçaları çizmiĢ ve resmetmiĢlerdir. 

Gericault, ürkütücü ve küçük düĢürücü natürmortlarında daha sonradan bir araya 

getirerek resmettiği kopmuĢ uzuvlar ve giyotinle kesilmiĢ kafaları incelemek için 

morgları ziyaret etmiĢ, Goya ise SavaĢ Felaketleri adı altında bir dizi güçlü gravürler 

yapmıĢtır(Collins, 2014). 

Resim: 63, Theodore Gericault „‟                            ‟‟ 1818 

(Collins, 2014) 

 

Parçalı Ģekiller ya da ayrılmıĢ vücut parçaları 19. Yüzyıl sonlarında 

Avrupa heykelciliğinde de kendini göstermektedir. O zamanki sanat öğrencilerine 



192 
 

birçoğunun parçalı olduğu antik Yunan ve Roma heykellerini alçıyla kopyalayarak 

heykel yapımı öğretilmiĢtir. 1900‟e kadar Augueste Rodin ana teması olarak 

tamamlanmamıĢ Ģekilleri kendisine mal etmiĢtir; bu da onun yeni bir yolla 

düĢüncelerini iletmek için vücudu ileriye doğru sürmesine neden olmuĢtur. 1920‟li 

ve 30‟lu yıllarda, Sürrealist sanatçılar insan vücudunun psikolojisi ve cinsiyeti 

hakkındaki fikirleri tanıtmak için parçalı Ģekilleri kullanmıĢlardır. Bu eski kavramlar 

vücut parçalarının günümüz temsilini beslemektedir ve hiçbir Ģeyin tam bir 

bütünlüğünün olmamasıyla birlikte, dünyanın çok çok küçük partiküllerden 

oluĢtuğunu öğrendiğimiz kuantum fiziği araĢtırması gibi konular da bu eski 

kavramlara eklenmektedir(Collins, 2014). 

Modern sanatın ilk dönemlerinde endüstrileĢmeyle insanın kendi 

isteklerini ve kaderine hükmeden ve geliĢtiren bir varlık olduğu düĢüncesi 

sorgulanmaya baĢlanmıĢtır. Bu tehdit sanatçılar arasında insan bedeninin yaĢaması 

için çeĢitli yöntemler oluĢturmalarına sebep olur. Bu nedenle, Henri Matisse ve Pablo 

Picasso gibi bazı sanatçılar erken dönem iĢlerinde insan bedenini daha soyut 

mekanlara içerisinde betimlemektedir. Genelde tek figür olarak kullanılan çıplak 

bedenler belli bir zamana ve yere ait olmayan idealist bir anlayıĢın altını çizmektedir. 

Orantısız ve belirgin olmayan beden parçaları varoluĢ Ģartları tehdit altında olan 

insanı ve onun güven bulma amacını yansıtmaktadır. Sanatta insan bedeninde 

meydana gelen bu bozulmalar, bedenin karĢılaĢacağı yapı bozumun ve 

nesnelleĢmesinin yolunu açmaktadır(Yener, 2010).  

Resimde bedenin parça ya da daha çok kesit diyebileceğimiz görüntüleri 

19. Yüzyılda, Özellikle Degas ve Manet‟te oldukça yoğun Ģekilde rastlanır.  

Kadrajdan nerdeyse çıkmıĢ figürlerde çok zor algıladığımız bu pasaj mantığı Linda 

Nochlin tarafından modernitenin mecazı olarak nitelendirilmiĢtir(Yıldırım, 2008). 

Kübizm'in soyutlama anlayıĢıyla bedenin parçalanması, bedenden parçalar 

atılması ya da yüzeyin ıĢıkla parçalanması, en üst noktaya çıkmıĢtır. Kübizm 

sanatçıları için biçim konudan daha önemlidir. Kübizm; biçimin geometrik 

elemanlarla yapılandırılmasını farklı bakıĢ açılarıyla aktaran bir sanat akımıdır. Bu 

tavırdaki sanatçının amacı nesneyi parçalayarak farklı açılardan göstermek 

istemesidir ve nasıl gösterildiği gösterilen Ģeyden çok daha önemlidir. Kübizm‟in bir 



193 
 

diğer önemli özelliği ise, bedeni oluĢturan parçalardan her birinin kütlesel olarak 

bütünden ayrılabilir olmasıdır. Kübist anlayıĢla oluĢturulmuĢ bir figür, farklı 

geometrik kütlelerin belirli bir heykelsi bütünlük oluĢturacak Ģekilde bir araya 

getirilmesiyle oluĢturulmuĢtur. Betimlemeler parçalanmanın görünümü Ģeklindedir. 

Modern çağın insan üstünde baskılarını Kübizm parçalanmıĢlığın resmi olarak ortaya 

koymuĢtur(Belice, 2012). 

 

Modern hayatın her türlü özelliği kübist resim tavrının 

düĢünsel alt yapısına ait bir kavramsal Ģema niteliğindedir. Kübist 

sanatta modern dünyanın önemli ölçüde makineleĢmesine, 

uzmanlaĢmanın derinleĢmesine, makinenin insan üstü güçler 

kazanmasına, insanın anlamını ve iĢleyiĢini kavrayamadığı bir 

sürecin küçük bir parçası olan iĢlerde çalıĢmasına bağlı bir 

parçalanmanın görünümü vardır(Yılmaz, 2010: 77). Ernst Fischer‟in 

açıkça dile getirdiği gibi, insanın ve dünyanın parçalanıĢı çağdaĢ 

sanatta sıklıkla dile getirilmiĢtir. Ġnsanın birliği, bütünlüğü 

kaybolmuĢtur (Fischer, 90; Yılmaz, 2010: 77‟deki alıntı). Kübizm bu 

parçalanmıĢlığın resmi olarak modern dönemin insan üzerindeki 

baskılarının da bir aktarımını içerdiği düĢünülmektedir. Kübizmin 

modern toplumsal çöküĢe karĢı getirdiği eleĢtiri, yüzeyin 

parçalanması olarak kalmamıĢtır. ModernleĢmeye dayalı geliĢen 

savaĢ araçlarının ve savaĢa bağlı ortaya çıkan barıĢ umudunun 

kaybolması durumunun trajik biçimde anlatıldığı Guernica‟da 

Picasso‟nun aracılığıyla Kübizmin politik konumu belirginleĢmiĢtir. 

Ġnsanın gerçek anlamda insan tarafından modern makineler 

aracılığıyla parçalanıĢının ebedi bir görüntüsü olan bu yapıt, çağının 

olaylarını insani açıdan ele alan sanatçıların ortak bir ürünü 

gibidir(Yılmaz, 2010: 77).  

 

 

 

 

 

 

 

 



194 
 

Resim: 64, Pablo Picasso, “Guernica” 1937.   

(Yılmaz, 2010) 

 

Fütüristler, Kübizm sanatçılarının kullandığı geometriye dayalı biçim 

anlayıĢından etkilenerek bu anlayıĢ doğrultusunda farklı iĢler meydana getirmiĢlerdir. 

Fütiristler arasında en bilinen sanatçı olan Duchamp, “Merdivenden Ġnen Çıplak” 

adlı eserinde fütüristlerin önemsediği hız unsuru kübizmin geometik biçim 

anlayıĢıyla birleĢtirilerek beden hareket halinde ortaya koyulmuĢtur(Belice, 2012). 

Resim: 65, Marcel Duchamp,Merdivenden Ġnen Çıplak, 1912 

(Belice, 2012) 

 

Parçalanan beden algısıyla ilgili olarak incelenmesi gereken diğer bir 

sanatçı ise Hans Bellmer‟dir. Belmer ortaya koyduğu iĢlerde Sürrealizm‟in gerçeklik 

algısıyla oyuncak bebekler oluĢturmaktadır. Bellmer‟in eserlerinde ayrıca cinsellik 

ve pornografik imge yapıları parçalanarak yeniden birleĢtirilmektedir. 



195 
 

Resim: 66, Hans Bellmer, Plate from La Poupee, 1936 

https://www.moma.org/collection/works/92615?artist_id=452&locale=en&page=1&

sov_referrer=artist 

EriĢim Tarihi: 03.04.2018 

 

Bedenin parçalanması, Dada sanatçılarının eserlerinde de kendisini 

göstermektedir. Örneğin, Raul Hausmann ve Max Ernst‟ün resim ve kolajlarında 

beden parçalarının üstünden tekrar biçimlendiği görülmektedir. Bu resim ve kolajlar, 

Baudelaire‟in „çocuksu bir barbarlık‟ dediği Ģeye örnek niteliğindedir. Max Ernst‟ün 

resim ve kolajlarındaki parçalanma bedenin zaman makine ile iliĢkilendirilmesinden 

ortaya çıkmaktadır(Yıldırım, 2008). 

Soyut sanatın ortaya çıkmasıyla nesnenin ortadan kalkması söz konusu 

olmuĢtur. Nesnenin parçalanarak yok olmasıyla birlikte beden temasıda parçalanarak 

yok olmuĢtur. Ancak, Jackson Pollock gibi bazı sanatçılar süreci ortaya koyarken 

beden hareketlerini esere yansıtmakta ve bedeni bir Ģekilde esere dahil etmektedir. 

Pollock‟un bu Action Painting eserlerinde savaĢ ve parçalanan bedenlere de bir 

gönderme bulunabilmektedir. 

20. Yüzyıl‟ın tamamında bütünleĢen bedensel yapının çaresizleĢtiği, 

kırılganlaĢtığı, saygı görmediğinin farkındalığının arttığı görülmektedir. Soyut 

sanatın biçimselliği reddetmesinin ardından, 60 yılların sonlarında beden yine ortaya 

çıkmıĢtır. Ancak performans sanatı gibi bir alanla bedenin yer alıĢ biçiminde büyük 

değiĢimler yaĢanmıĢtır. Bu sanatta, heykel ya da resim olarak tasvir edilen bedeni 

https://www.moma.org/collection/works/92615?artist_id=452&locale=en&page=1&sov_referrer=artist
https://www.moma.org/collection/works/92615?artist_id=452&locale=en&page=1&sov_referrer=artist


196 
 

aĢarak sanatçının kendi bedenini sanat eserine dönüĢtürmesi anlamına gelmekte ve 

postmodern döneme kadar süregelen beden algısını parçalamaktadır(Kunst, 1999).  

Sanatta oluĢan bedensel parçalanma, Rönesans‟a kadar gitmektedir. 

Modern dönemde ise en yoğun Ģekilde Kübizm‟de kendisini gösteren parçalanma, bu 

döneme kadar sadece biçimsel olarak ele alınmıĢ ya da Rönesans döneminde olduğu 

gibi bedeni tanımaya yönelik bir hareket olmuĢtur. Postmodern dönemle birlikte, 

sanatçılar çevresel bazı geliĢmelerden etkilenerek bedeni parçalamıĢlardır. Ancak, bu 

çevresel faktörlerin dıĢında, Derrida‟nın yapısöküm kuramı da sanatçıları etkileyerek 

postmodern sanatta parçalanma temelli iĢler üretilmesine neden olmaktadır. 

Derrida‟nın yapıbozum kuramı ve beden konusuyla iliĢkili olduğu noktalar Ģu 

Ģekildedir: 

 

20. yüzyılda beden parçalanır, strüktür yok olur. Avangardın 

mekanik olana ilgisi bedeni de kırılgan, parçalardan meydana gelen, 

belirli bir fonksiyon için olan bir nesneye dönüĢtürmüĢtür. 60‟larda 

yapısökümün etkisiyle baĢlayan beden çalıĢmaları ve feminist 

düĢünceler kimlik sorunsalıyla ilgilenmiĢ ve bu da normal olan, 

olmayan durumunu ön plana çıkarmıĢtır. Normal nedir? Referans 

nedir? Neden o (he)referanstır? Bu tip sorular tekrar ele alınanlar ve 

değiĢtirenler arasına bedeni de katmıĢtır. 19. yüzyılda oluĢan ve hâlâ 

etkisini sürdüren düĢüncelere, Darwin‟ci yaklaĢıma ve kendini 

referans olarak yerleĢtiren Av up  ı beyaz     ğ n yüceleĢtirilmesine 

karĢı olan bu yaklaĢım her Ģeyin söküldüğü, parçalandığı, tekrar ele 

alındığı bir dönem meydana getirir(http://www.e-

skop.com/skopbulten/hem-ic-hem-dis-hem-parca-hem-tekrar/1567) 

 

Bedenle yapısöküm kavramının iliĢkisi bedenin bütüncül olarak yok 

olmasıyla ilgilidir. Bedenin bütüncül yapısı daha önceleri gerçekleĢen Ģekilde 

parçalanmakta ancak bu yüzyıl içerisinde bir yok oluĢ da gerçekleĢmektedir. Bojana 

Kunts “The Fragmented Body and The Question of Normativity” (Normalliğin 

Sorusu ve ParçalanmıĢ Beden) makalesinde bedenin parçalanmıĢ bir yapıya sahip 

olacağını ve asla mükemel bir bütünlük içinde olamayacağını belirtmektedir. 1980 ve 

1990‟lı yıllarda teknoloji, estetik cerrahi gibi geliĢmelerin hız kazanmasıyla “parçalı-

beden” fenomeni oluĢmuĢ ve bedenin fonksiyonlarının ele alınıĢında değiĢim 

yaĢamaya baĢlamıĢtır. Beden insanın evrim sürecinde fizyolojik potansiyellerinin 



197 
 

araĢtırılması için bir araca ve teknolojideki ve tıptaki geliĢmelerin üstünde denendiği 

bir cisime dönüĢmüĢtür. Postmodern dönem içerisinde beden, küçümsenebilir, 

parçalanabilir ve değiĢtirilebilir cisim gibi algılanmaya baĢlamıĢtır(Kılınç, 2016). 

Ayrıca Kunt parçalanmıĢ bedenle ilgili Ģunları söylemektedir: 

Parçacıklı beden, Batı tarihi boyunca, normal betimlemeyi de etkileyen 

mükemmel ve ideal bir form için özlemi yansıtan bedenin sanatsal temsiline doğru 

eleĢtirel bakıĢ açısını yansıtmaktadır. Bununla birlikte, parçalara ayrılan bedenin 

fenomeni, her zaman ideal imgelerin üretiminde derinden var olmuĢtur: ideal 

görüntü, her üretimi parçalanmaya neden olmaktadır. Vücut asla mükemmel bir 

bütün olarak tasvir edilemez; tam tersine, her zaman sadece bir parça olarak 

bulunmaktadır(Kunst, 1999). Bu noktada, bireyin mükemmel bedeni oluĢturma 

çabaları ve bu konuda Postmodern dönem içerisinde en üst noktaya taĢınan estetik 

cerrahi ile ilgili konular ön plana çıkmaktadır. 

Postmodern dönemde, geliĢen estetik cerrahi ile insanların bedenlerine 

müdahalelerde bulunmalarıdır. Ġnsanlar bu doğrultuda, vücutlarını parçalatıp yeni bir 

bütün oluĢturma eyleminde bulunmaktadır. Postmodern sanatçı Orlan, tüm bunlara 

tepki olarak, bir dizi estetik müdahale yaptırdığı performanslarında bedenini somut 

olarak parçalama ve bir araya getirme iĢlemini gerçekleĢtirmekte ve bu süreçte 

feminist bildirilerini okumaktadır. 

Resim: 67, Orlan, Carnal Art, 2001 

http://hcooperhedges1.workflow.arts.ac.uk/research 

EriĢim Tarihi: 04.04.2018 

 

http://hcooperhedges1.workflow.arts.ac.uk/research


198 
 

Bedenin estetik cerrahi müdahaleleri ile parçalanarak yeni bir bütün 

oluĢturulması konusunda verilebilecek bir diğer örnek ise, Postmodern sanatçı 

Marcelian Tunez‟dir. Tunez, domuz derisi ve inek kıllarıyla ve birebir erkek bedeni 

boyutlarında oluĢturduğu bu eser aslında parçalanarak yeniden bir bütün oluĢturmaya 

iyi bir örnek niteliğindedir. Ayrıca en büyük özelliği, seyircinin seslerine göre 

eklemlerini hareket ettirebilmesidir. Bu noktada Postmodern bedenin teknoloji ile 

olan iliĢkisi de sorgulanmaktadır. 

Resim: 75, Marcelian Tunez, Joan, 1992 

http://marceliantunez.com/work/joan-lhome-de-carn/ 

EriĢim Tarihi: 09.04.2018 

 

Bojana Kunst, Postmodern dönemde bedenin bir alıcıya, depoya; insanın 

evrim içerisindeki fizyolojik potansiyellerinin araĢtırılması, teknolojideki ve tıptaki 

geliĢmelerin üzerinde denendiği bir kobaya dönüĢtüğünü ifade etmektedir. 

Postmodern dönemde beden, küçümsenmesi ve değiĢtirilmesi gereken bir Ģey olarak 

algılanmaktadır. Postmodern dönemde beden, parçalarına ayrılmalı, üzerinde 

yeniden düĢünülmeli, parçaların tekrarlarıyla ya da ek parçalarla farklı bir biçim 

oluĢturulmalıdır(http://www.e-skop.com/skopbulten/hem-ic-hem-dis-hem-parca-

hem-tekrar/1567). EriĢim Tarihi: 04.04.2018 

Teknoloji, tüm alanları etkilediği gibi postmoden beden algısınıda oldukça 

etkileyerek bedeni algılayıĢ biçimi üstünde bazı değiĢimlere neden olmuĢtur. 

Teknolojiye bağlı olarak sanal dünyanın oluĢmasıyla, somut olarak var olan beden 

http://marceliantunez.com/work/joan-lhome-de-carn/
http://www.e-skop.com/skopbulten/hem-ic-hem-dis-hem-parca-hem-tekrar/1567
http://www.e-skop.com/skopbulten/hem-ic-hem-dis-hem-parca-hem-tekrar/1567


199 
 

artık bilgisayar arayıcılığıyla sanal olarakta kendisine varlık bulmuĢtur. Teknoloji ile 

değiĢen beden algısıyla, somut bedenin modası geçmiĢ, küçümsenen, parçalanan ve 

bozuma uğranan bir beden haline gelmiĢtir. Fransız bir tarihçi olan Bernard Andrieu, 

postmodern dönemle birlikte beden konusunun epistemolojik olarak bir parçalanma 

yaĢadığından söz etmektedir. Bu parçalanmanın oluĢmasında ise teknolojinin etkisi 

büyüktür. Daha önce de söz edildiği gibi teknolojik geliĢmelerle birlikte sanallaĢan 

bedenle birlikte, bedeni parçalama isteği, hatta yok etme isteği 

oluĢmaktadır(http://www.e-skop.com/skopbulten/hem-ic-hem-dis-hem-parca-hem-

tekrar/1567). EriĢim Tarihi:04.04.2018 Yüksek teknolojik olanaklarla sağlanan, 

Aydınlanma çağındaki mikroskobunkiyle aynı illüzyonu, mükemmel bir yeteneği ve 

gerçekte görünmez, kusursuz bilgi ağının, sanal ve istatistiksel alanın görüntüsünü 

yakalayabileceğimiz yanılsamayı sağlamaktadır. Bu mükemmel vücuda ulaĢma 

çabası olarak görülebilir(Kunst, 1999). Teknolojinin geliĢmesiyle daha önce de 

bahsedilen sanal mekanda yer alan sanal beden ütopyası doğrultusunda, 

bedensizleĢme arzusu söz konusudur. Duru, teknolojik geliĢmelerin beden üstündeki 

etkilerini Ģu sözlerle açıklamaktadır: 

 

GeliĢen teknolojinin hayatın her alanına müdahale etmesi 

sonucu oluĢan yeni sosyolojik anlayıĢ sanatta konu edinilen beden 

anlayıĢını değiĢtirmiĢ, ne ideal güzel ne de parçalanmıĢ ya da 

deforme edilmiĢ beden suretleri sanatçının anlatılacaklarına yetmez 

hale gelmiĢtir. Artık beden, üzerinde sosyoloji ve felsefe 

tanımlarının irdelendiği, topluma ve kavramsal düĢünceye 

göndermelerin yapıldığı bir sanat nesnesi, sanat mekânı ya da sanat 

yapıtı olarak karĢımıza çıkar(Duru, 2011).  

 

Postmodern dönemde simülasyon kuramıyla ilgili bölümde bahsedildiği 

üzere, sanal bellek, parçalı sanallaĢtırma, simülasyonlar vb. herĢeyin sanallaĢması 

söz konusudur. Bu sayede, mevcut dünyanın dıĢında yazılım belleklerinde oluĢan 

dünyalarda kimliklerimiz, iĢimiz, tanıdıklarımızın kodlandığı bir evren oluĢmaktadır. 

Tüm bunlarla benliği oluĢturan en önemli Ģey olan beden, söz konusu durumlardan 

etkilenerek parçalı bir yapıda algılanmaktadır. 

http://www.e-skop.com/skopbulten/hem-ic-hem-dis-hem-parca-hem-tekrar/1567
http://www.e-skop.com/skopbulten/hem-ic-hem-dis-hem-parca-hem-tekrar/1567


200 
 

(http://www.e-skop.com/skopbulten/hem-ic-hem-dis-hem-parca-hem-tekrar/1567). 

EriĢim Tarihi:04.04.2018 

 

Postyapısalcı teorisyenlerden Gilles Deleuze ve Felix 

Guattari bedenin bu parçacıklı yapısı üzerinde dururlar. Yersiz 

yurtsuzlaĢmıĢ bedenden “organsız beden” olarak söz ederler. 

“Organsız beden” fiziksel bütünlüğü olmayan, “organları olmayan 

bir beden” değil; “örgütlenme” barındırmayan bir bedendir. 

Toplumsal olarak eklemlenmiĢ, disipline edilmiĢ, 

göstergebilimselleĢtirilmiĢ ve özneleĢtirilmiĢ halden (bir 

“organizma” olarak) kopup özgürleĢen ve eklemlenmiĢ, parçalanmıĢ 

ve yersiz yurtsuzlaĢmıĢ ve dolayısıyla yeni tarzlarda yeniden 

oluĢturulmaya muktedir bedendir (Best ve Kellner, 117; Kılınç, 

2016: 60‟daki alıntı). Söz konusu beden, kapitalizmin içindeki 

hiyerarĢiye ve kodlamalara karĢı çıkan duruĢuyla var olur. Gilles 

Deleuze ve Felix Guattari ayrıca, Freud ve Marx‟dan alınan “arzu”, 

“üretim” ve “makina” kavramlarını sentezleyerek, “kapitalizm ve 

Ģizofreni” adlı yapıtlarında bedeni bir “arzu makinasi” olarak 

tanımlamıĢlardır. DüĢünürlere göre, bizler, arzulayan birer 

makinayız (Sarup, 114; Kılınç, 2016: 60‟daki alıntı). Özü itibarıyla 

devrimci olan bu arzu, kapitalizm ve Ģizofreni ile içselleĢtirilen 

kapitalist bastırmanın bir ürünü olan bireyin yansımasıdır 

(Goodchild, 171; Kılınç, 2016: 60‟daki alıntı). 

 

Postmodern sanatta parçalanan beden algısı ile ilgili olarak bir diğer 

algılama biçimi ise, parçalayarak bir düzen oluĢturma yöntemidir. Parçalanma 

bedensel algıda bir tekrar algısı da oluĢturduğundan dolayı sanatçılar bu tekrar algısı 

doğrultusunda parçalanmıĢ olan bedeni bir düzen içerisinde yerleĢtirmesi de söz 

konusudur. Emil Alzamora‟nın „Time to Make Slip Molds‟ eseri parçalanan bedenin 

oluĢturduğu tekrar algısıyla, bir düzen içerisinde yerleĢtirilmiĢtir. 

 

 

 

 

 

 



201 
 

Resim: 68, Emil Alzamora, Time to Make Slip Molds, 2017 

(Sanatçının Kendisiyle ĠletiĢime Geçerek Temin EdilmiĢtir) 

 

Postmodern sanatta bir diğer değiĢen Ģey ise, insan vücudunun iĢlevi, 

insanın evrimsel ve fizyolojik potansiyellerinin analizine yönelik çeĢitli teknolojik 

dönüĢümlere tabi olan malzemeye indirgenmesidir. Bu noktada, Stelarc kendini 

asarak ortaya koyduğu sanatında bedenin sınırlarını kültürel olgular çerçevesinde 

keĢfetmeye çalıĢmaktadır(Kunst, 1999). Stelarc‟ın sanatında biçimsel olarak bir 

parçalanma bulunmasa da, içeriksel açıdan bakıldığında insan bedeni konusunda 

bilinçsel bir parçalanma söz konusudur. 

Resim: 69, Stelarc, Sitting/ Swaying: Event for Shaft Suspension, 1980-2002 

 

Performans sanatında biçimsel olarak parçalanma gerçekleĢtiren Nitsch, 

ayin atmosferinde ve kendini sağaltıcı güce sahip biri gibi tanımlayarak 

gerçekleĢtirmektedir. Hermann Nitsch‟in yaratmak istediği bireysel kimliklerinden 

uzaklaĢarak, bir özümseme, parçalanma, kendini terk etme ve kendini bulma ile 



202 
 

benzerlikler taĢıyan performanslar ortaya koymuĢtur. 1965‟teki bir performansında 

sanatçı bir erkek bedeni üzerinde hadım edilmeyi andıran sahneler 

oluĢturur(Yıldırım, 2008). Performansta bildirisi ise; “Eti parçalamak, anal, sado-

mazoĢist biçimde; varlığın Ģekilsiz alanlarını daha iyi anlamak için. Renkler öyle 

aniden görünmezler fakat yoğunlaĢırlar hassas alanlarda.”(Vergine, 177; Yıldırım, 

2008: 127‟deki alıntı). 

Resim: 70, Hermann Nitsch, “Action” 1965 

(Yıldırım, 2008) 

 
Postmodern sanatta beden algısını bilimsel bulaĢlar da ĢekillendirmiĢtir. 

20. Yüzyılın baĢlangıcında X-ıĢınlarının keĢfiyle, insan vücudunun tasvirinin ve 

çözülmesinin ilk radikal değiĢimini yaĢamıĢtır. Artık, vücudun imajı bilgisayar ve 

teknoloji ile yaratılır; KaydileĢtirilmiĢ bir grafik, gölge, renk ve Ģerit kombinasyonu, 

hiper metinler olarak aktarılmaktadır. Tarihte ilk kez, “bilgiye otopsi prosedürü” 

aracılığıyla ulaĢılmaktadır(Kunst, 1999). Bu konuda postmodern bir örnek olarak ise, 

daha önce de örneği verilen, Gunther von Hagen Body World‟ ün parçalanmıĢ vücut 

sergileri örnek gösterilebilir.  

 

 

 

 

 

 

 



203 
 

Resim: 71, Gunther von Hagen, Body World, 1997 

http://macabregallery.com/en/gunther-von-hagens-plastination/ 

EriĢim Tarihi: 04.04.2017 

 

Ayrıca, postmodern dönem içerisinde sanat eserlerinde oluĢan 

parçalanmanın bir diğer nedeni ise öznenin parçalanmasıdır. Çünkü özne 

parçalandığında yani sanatçının benliği parçalandığında ister istemez ortaya koyduğu 

eser de parçalanmaktır. Benliğin parçalanması ile ilgili Lacan‟ın yaklaĢımları önem 

taĢımaktadır. 

 

Lacan, Mirror Stage‟de egomuzun ilk kez bedenin aynadaki 

en eski kavranıĢında (herhangi bir yansımada olduğu gibi), bebekken 

sahip olmadığımız ancak önceden sezilen bedensel bütünlük 

imgesinde biçimlendiğini ileri sürer. Bu imge,  çocukluğa ait bu anda 

egomuzu imgesel olarak bulur; yani ego aynı zamanda bir 

yabancılaĢma olan özdeĢleĢmeye kilitlenir. Kendimize aynada 

baktığımız anda bu benliği bir imge, öteki Ģeklinde görürüz ve buna 

ek olarak bu durum genellikle baĢka bir önceki tarafından da 

doğrulanır; bu öteki tanıma sırasında orada bulunan yetiĢkindir. 

Lacan,  ayna evresindeki bu imgesel birliğin bedenimizin hala 

parçalar halinde olduğu bir önceki evreyi kapsayan bir fantezi 

ürettiğini belirtir. Bu, her zaman bizi bastırmakla tehdit eden 

dürtülere boyun eğen; bölünen ve akıĢkan; hayatımızın sonuna 

kadar, paramparça olmak üzere olduğumuzu hissettiğimiz tüm 

sıkıntılı anlarda hep hatırlayacağımız kaotik bir beden fantezisidir. 

Bir anlamda bu parçalı bedenini geri dönmemesi için ego her Ģeyden 

önce rehin verilir; bu tehditle kaotik dünyaya karĢı saldırganca 

konuĢlanan bir zırha (Lacan‟ın kullandığı bir terim) dönüĢür. Bu 

kaotik dünya egonun içinde ve dıĢındadır. Fakat ego, özellikle 

egonun dıĢında, kaosu temsil eden diğer bütün Ģeylere 

karĢıdır(Foster, 2017: 271-272). 

http://macabregallery.com/en/gunther-von-hagens-plastination/


204 
 

Postmodern dönem içerisinde daha önce de bahsedilen kaotik olaylar 

postmodern öznenin parçalanmasına neden olmuĢtur. Bu doğrultuda, modern ya da 

modern öncesinde olan beden parçalama edimine kıyasla daha içeriksel nedenlerin 

oluĢturduğu parçalanma ortaya çıkmaktadır. AraĢtırma kapsamında, postmodern 

sanatta beden parçalı eserler ortaya koyan bazı sanatçıların eserlerinden örnekler Ģu 

Ģekildedir: 

Postmodern sanatta sanatçı algısında gerçekleĢen dönüĢümler 

doğrultusunda parçalanan beden kullanan bir sanatçı da Otto Muehl‟dir. Muehl 

performans olarak kullandığı gerçek bedenleri kimi yerlerini saklayarak açıkta kalan 

yerleri estalasyon Ģeklinde düzenlemelerle fotoğraflayarak izleyicide parçalanmıĢ 

beden algısı yaratmaktadır. 

Muehl fotoğraftan yararlandığı performanslarında, bellek, kimlik, aitlik, 

mekân gibi sorgulamaları sanatına katmaktadır. Çekilen fotoğraflarla bilinçli olarak 

sanatçı-izleyici teması engellenir ve kavramsal sanatın seyirci üstündeki etkiyle 

benzer Ģekilde bir etki oluĢturulmaktadır. Performans bedeninde oluĢturulan 

hırpalanmıĢ ve parçalanmıĢ etkisi seyirciye bu fotoğraflarla geçmektedir(Çolak, 

2008). 

Resim: 72, Otto Muehl, Action no: 26, 1987 

https://www.mumok.at/de/nahrungsmitteltest-aktion-261966 

EriĢim Tarihi: 12.04.2018 

 
 

https://www.mumok.at/de/nahrungsmitteltest-aktion-261966


205 
 

Postmodernitede büyük baĢkaldırı olarak kendisine yer bulan feminist 

sanat oldukça öne çıkmaktadır. Cinsiyet eĢitsizliği, kadına Ģiddet vb. gibi konularla 

ilgilenerek sanatlarıyla bu konulara tepki veren feminist sanatçılardan bir tanesi ise 

Rachel Lachowicz‟dir. 

 

Rachel Lachowicz‟in meĢum kadın adlı, kadın bedeninin 

parçalarını et kancalarına takılmıĢ olarak gösteren estalasyon 

çalıĢması, bizi feminist duygularımıza götürür, çünkü erkeklerin 

kadın bedenini nasıl kötüye kullandıklarını gösterir. Erkekler cinsel 

açıdan öylesine çocuksudurlar kibedeni fetiĢleĢmiĢ parçalara 

ayırmaktan kendilerini alamazlar(Kuspit, 2014: 88). 

 

Resim: 73, Rachel Lachowicz, MeĢum Kadın, 1991 

http://lachowicz.com/wp-content/uploads/2014/09/Femme-Fatal-1991.jpg 

EriĢim Tarihi : 09.04.2018 

 

Thomas Hirschhorn, toplumda var olan güç ve oteriteyle birlikte bireyin 

altında kaldığı baskıyı ortaya koymak amacıyla ürettiği iĢte parçalanma kullanan bir 

sanatçıdır. Postmodern dönemde en üst seviyeye ulaĢan baskı politikaları ve güç-

ezilen iliĢkisiyle parçalanan bireyi bu sıkıĢmıĢ beden ve beden parçalarıyla ortaya 

koymaktadır. 

 

 

 

http://lachowicz.com/wp-content/uploads/2014/09/Femme-Fatal-1991.jpg


206 
 

Resim: 74, Thomas Hirschhorn, Kafalı Candelabra, 2006 

https://theconservationofangularmomentum.wordpress.com/tag/thomas-hirschhorn/ 

EriĢim Tarihi: 09.04.2018 

 

Postmodern Çek fotoğraf sanatçısı Michal Macku, fotoğraf sanatında 

kendi oluĢturduğu teknikle, fotoğrafı pozlama aĢamasında beden üstünde 

parçalamalar oluĢturmaktadır. Sanatçın manüpülasyona uğrattığı bedenlerle 

dıĢavurumu ortaya koyduğu parçalanan bedenlerle, kaygı, depresyon, nefret ve 

kendine zarar verme gibi eylemleri çağrıĢtırmaktadır 

(https://mymodernmet.com/michal-macku-gellages/). EriĢim Tarihi: 09.04.2018 

Resim: 76, Michal Macku, Gellage, 1995 

http://www.michal-macku.eu/image/176 

EriĢim Tarihi: 09.04.2018 

 

Postmodern seramik ve haykel sanatçısı Kate Macdowell, genellikle 

çalıĢmalarında çevresel olaylar ve hayvanların insanlar tarafından yok edilmesini 

konu almaktadır. Yunan mitolojisinden esinlendiği, Daphne adlı eserinde yunan 

mitolojisinde iyilik tanrıçası olan defne parçalanmıĢtır. Sanatçı postmodern dönemde 

https://theconservationofangularmomentum.wordpress.com/tag/thomas-hirschhorn/
http://www.michal-macku.eu/image/176


207 
 

iyiliğin yok olması ve güzellik algısının yok olması gibi bir göndermede bulunmaya 

çalıĢmaktadır(http://todayinart.com/kate-macdowell-inter-sections/) EriĢim Tarihi: 

09.04.2018 

Resim: 77, Kate Macdowell, Daphne, 2007 

http://www.katemacdowell.com/daphne.html 

EriĢim Tarihi: 09.04.2018 

 

Günümüz sanatçılarından Cornella Parker‟da parçalanan beden algısı 

bağlamında eser üretmiĢ bir sanatçıdır. Fransız Devriminin yıkıcılığıyla ilgilenen 

sanatçı bunu ortaya koyabilmek adına oyuncak bebeğin bedenini parçalamıĢtır. Ortak 

Kader adlı bu eserinde 1960‟lı yılların popüler Oliver Twist oyuncak bebeğinin 

bedenini parçalayarak ortaya koymuĢtur. Parçalama iĢlemini, Londra‟daki Madame 

Tussauds Müzesi‟nde, XVI. Louise‟nin eĢi Marie Antoinette için kullanılan giyotin 

ile yapmıĢtır(Dündar, 2016).  

Resim: 78, Cornelia Parker, Shared Fate (Oliver) Doll cut in half, 1998 

(Dündar, 2016) 

 
 

http://todayinart.com/kate-macdowell-inter-sections/
http://www.katemacdowell.com/daphne.html


208 
 

Postmodern dönem içerisinde üretilmiĢ daha birçok eser parçalanmıĢ 

bedenleri barındırmaktadır. ParçalanmıĢ beden ortaya koymada, Derrida‟nın 

Yapıbozum kuramı sanatçıları oldukça etkilerken, bir diğer taraftan, toplumun bir 

parçası olarak sanatçının postmodern dünyanın sorunlarından etkilenerek tepki 

vermesi, kendisini sıkıĢmıĢ ve parçalanmıĢ hissetmesi, küresel dünyada teknolojiyle 

olan değiĢimler vb. birçok neden parçalanmıĢ beden içeren eserler üretmesine neden 

olmaktadır. Parçalanan beden, mekan ve gerçeklik içeren sanat eserleri üstünde 

yapılacak ontolojik çözümleme ile sanatçının içeriksel açıdan var olan nedenlerle 

parçalama edimini gerçekleĢtirdiği ortaya koyulmaya çalıĢılacaktır. 

  



209 
 

4.6. Postmodern Sanatta Parçalanan Gerçeklik, Mekan ve Bedene Dayalı 

Eserlerin Ontolojik Çözümlemeleri 

4.6.1. Ontoloji 

Ontoloji, eski Yunanca‟da varlık ya da var olma anlamına karĢılık on, 

ontos ile söz, us, konuĢma, bilgi gibi anlamlara karĢılık gelen logos sözcüğünün 

bütünleĢmesiyle ile oluĢturulmuĢtur. Sözcük olarak, varlık bilgisi ve varlık bilim 

anlamına gelen felsefe alanı olarak kabul edilmektedir. En bilinen anlamı, varoluĢun 

doğasıyla en son anlamdaki gerçekliğin varlıksal durumunu irdeleyen, bazen 

metafiziğin bir yan dalı olarak kabul edilen varlığın bilimi ya da varlık felsefesi 

olarak tanımlanabilir(Güçlü ve Diğer, 2008). Ontoloji felsefenin varlıkla ilgilenen 

alanı olarak tanımlanmaktadır. DüĢünceyle iliĢkisiz bir varlık ve varoluĢ kabul 

etmektedir. Aristotales‟inde ortaya koyduğu gibi „varlık olmak bakımından varlık‟ın 

sorgulanmasını amaç haline getirmiĢ felsefe yaklaĢımıdır. Varlıkların en genel 

kategorilerini konu alan varoluĢ, var olmak olgusu, var olanın mahiyeti veya özünü 

irdelemektedir. Ontolojinin temel sorunu, varoluĢla öz arasındaki bağlantıya 

ulaĢmaktır(Bolay, 2009). 

Ontoloji, Aristoteles‟in açıklamaları temelli, fakat içerik olarak ondan ayrı 

bir anlayıĢa sahiptir. Klasik anlamda ontoloji terimi 1613'te R. Goclenus tarafından 

ilk defa ortaya atılmıĢtır. Ardından, Chiristian Wolf bağımsız bir felsefe olarak kabul 

edilmesini sağlamıĢtır. Bu nedenle Wolf ontolojisi, klasik ontoloji, bir kurgusal 

bilim, yani metafizik düĢünce biçimi Ģeklindedir(Ekiz, 2015). 

 

Ontoloji yani varlıkbilim, „varlık üzerine ussal araĢtırma‟ 

alanıdır. Varlığı, varlık olarak ele alan araĢtırmadır. Varlıkbilim, 

varlık olarak varlık araĢtırması yaparken çeĢitli kavramları taĢır. Bu 

kavramların baĢında „etkin‟, „edilgin‟, „olumsal‟, „zorunlu‟, 

„belirlenmiĢ‟,‟belirlenmemiĢ‟, „sonlu‟, „sonsuz‟, „yetkin‟, „öz‟, 

„biçim‟ gelir(Timuçin, 1998: 297). 

 

Ontolojik bakıĢ açısı 17. Yüzyıl‟da ortaya çıkmıĢ olsa da varlık kavramıyla 

ilgili sorgulamaların Aristoteles ve Platon'a kadar gittiği saptanmaktadır. 



210 
 

Aristoteles‟in ve Klasik Yunan felsefesinin, ideaya yaklaĢımı, varlık ile ilgili 

problemleri beraberinde geliĢmiĢtir. Aristoteles‟in, -var olan nedir? Diye kendi 

kendisine sorduğu sorusuna yine kendisinin verdiği cevap –vardır olacaktır(Tunalı, 

2014). Buna bağlı olarak Aristoteles‟in var olan bir Ģeyin var olan bir Ģey olarak 

kabul edildiği görülmektedir. Varolan, var olan Ģeydir(Tunalı, 2014). 

Ontoloji, Klasik felsefede, hem teker teker varlıkları araĢtıran, ayrıca var 

olan bütün varlık teklerine olanak sağlayarak ne olduğunu irdeleyen, onlara destek 

sağlayan ana ilke ya da ilkelerin ne olduğunu ortaya çıkarmayı amaç edinmiĢtir. 

Görünen varlıkların arkasında görünmeyen tarafının mevcut olduğunu hisseden, 

varlığın doğasını kavramayı amaç edinen, gerçek anlamda mevcut olan varlık türleri 

ile katmanlarını açıklayan felsefe alanıdır. Ayrıca bu, nesnel varlık kavramını 

olanaklılık, olanaksızlık, olumsallık, zorunluluk gibi temel varlık kategorileri dayalı 

olarak sorgulayan; asal varlık ile gizilgüç varlık ayrımı doğrultusunda varoluĢun özü 

ile doğasını irdeleyen bir felsefe yaklaĢımıdır. ÖzdeĢlik, çeliĢmezlik, üçüncü bir 

durumun olasılığı gibi varlık yasaları temelinde varlığın gerçekliğini temellendiren; 

nedensellik, sonsuzluk, zamansallık, mekansallık gibi varlık sınıfları ile var olanı var 

olmayandan nasıl ayırt edildiğini ortaya koymaya çalıĢmaktadır. Varlıkla birlikte 

bulunması gerektiği kabul edilen bütünlük, doğruluk, iyilik, güzellik gibi 

kavramların varlık bilgisel konumuna açıklık getiren; deneyim dünyasının en önemli 

yapı taĢlarını, doğaları ile özlerini sorgulayan; tek tek bilimlerin üzerine kurulduğu 

varlık bilgisel desteklerin doğruluğunu irdelemektedir(Güçlü ve Diğer, 2008). 

Bütün bir varlık alanının irdelenmesi amacıyla bir araĢtırmaya karĢılık 

gelen sorgulamaların tümü, sorulan sorular, oluĢturulan çözümler, kurulan düzenler, 

sürdürülen uslamlamalar alanı olarak kabul edilmektedir. VaroluĢun ya da varlığın 

felsefi bakımdan irdelenmesini iĢaret eden kendine özgü düĢünme Ģeklidir. 

Felsefenin, saltık gerçeklik ile doğru bilgilerin altında bulunan en temel varlık 

ilkelerini tüm açılardan irdeleyen alanıdır. Bütün bu anlamlarına ek olarak, varlık 

bilgisi kavramının kimi özel iliĢkilerle bir takım farklı anlamlarda da açıklandığı da 

görülmektedir. Açıklamalardan anlaĢılacağı gibi, varlık bilgisel sorgulama: varlığın 

anlamı nedir?‟, Bir Ģeyin var olması ne demektir?, Varlığı varlık yapan özellikler 



211 
 

nelerdir? gibi sorgulamalarla varlık kavramının kendisine yönelik olarak 

gerçekleĢtirilmektedir(Güçlü ve Diğer, 2008). 

Nicolai Hartmann'ın ortaya koyduğu modern ontoloji ile artık metafizik ve 

genel prensipler, üstüne düĢünülmeden varlığını devam ettiren bir var olan bilimi 

olmaktan kaldırılmıĢtır. Üstünde yeniden düĢünülen bir alan olarak ontoloji, çağdaĢ 

felsefe disiplinleri arasında önemli bir sorgulama aracı haline gelmiĢtir. 20. 

Yüzyıl‟da Nicolai Hartman‟ın ortaya koyduğu bu yeni ontolojik felsefe yaklaĢımı, 

var olanı ve varlığın bütününü kendine sorgulama alanı kabul etmiĢtir. Var olan ve 

varlık nedir? Varlık tarzları, varlık tabakaları ve varlık kategorileri nedir? Ġrdelemek 

adına yönelttiği sorulardır(Ekiz, 2015). Fakat, bu tarihlerde ortaya koyulan 

ontoloji‟de sanat eserlerinin varlığı ile ilgili sorgulamalar adına hiçbir bağlantı 

sağlanmamıĢtır. Bu iliĢkilendirmeyi 1903 yılında ilk olarak Roman Ingarden 

yapmıĢtır. Roman Ingarden ilk olarak sanat eserinin varlık tabakalarını oluĢturmuĢ 

daha sonra Hartmann bu çözümleme yöntemini irdelemiĢtir. 

 

4.6.2. Sanat Ontolojisi 

Varlık sorununun ne olduğuna ile alakalı ortaya koyulan düĢüncelerin 

artması ile ontolojik bakıĢ, farklı alanlarda da kendisini göstermeye baĢlamıĢtır. 

Ontoloji terimini ilk olarak R. Coclenus ve Christian Wolff ortaya koysada ontoloji 

ile sanat arasında bir iliĢki ortaya koyulmamıĢtır. Ġlk kez Roman Ingarden 1903'te 

yayınladığı kitabında sanat eserinin varlığından ve varlık tabakalarıyla ilgili bir bakıĢ 

açısını ortaya koyarak yeni bir bakıĢ açısı gerçekleĢtirmiĢtir. Ardından, Nicolai 

Hartmann, 1933'te yayınlanan 'Das Literarische Kunstwerk-Tinsel Varlık Problemi' 

adlı kitabında sanat eserlerinin ontolojik bakımdan yapı analizini ele almıĢtır. Kurt 

Leizler ve Max Bense de daha sonraki tarihlerde sanat ontolojisiyle iliĢkili fikirlere 

değinen isimlerdir(Ekiz, 2015). Türkiye‟de ise sanatta ontolojik çözümleme yöntemi 

için ana kaynağı oluĢturan Ġsmail Tunalı‟nın „Sanat Ontolojisi‟ kitabıdır. 

Ontolojinin sanat konusunda sorduğu sorular Ģu Ģekildedir:  

Sanat eserleri ne tür varlıklardır?, Bunlar fiziksel nesneler, 

ideal türler, hayali varlıklar ya da baĢka bir Ģey midir?, Sanatçıların 



212 
 

ya da izleyicilerinin zihinsel durumları ile ilgili görsel, fiziksel, 

iĢitsel ve dilsel olarak nasıl bir yapıdır?, Eserler hangi koĢullar 

altında ortaya çıkıyor ya da ortadan kaldırılıyor?(Ekiz, 2015: 15). 

 

Sanat ontolojisi, sanat eserinin varlığını, ontik yapısını, varlık tabakalarını 

irdelemektedir. Sanat ontolojisi, ontolojinin bir alt dalı olarak kabul edilmektedir. 

Bunun nedeni, sanat eserlerinin de, diğer estetik nesneler gibi, var olanlar gibi var 

olmalarından kaynaklıdır. Bu anlamda sanat ontolojisi kendisine estetikle yakından 

iliĢkili bir alan bulmaktadır. Bu noktada sanat ontolojisinin yapısı olarak kabul edilen 

Ģey aslında sanat eseri olarak kabul ettiğimiz varlığın ontik yapısının 

çözümlenmesini amaç edinmektedir. Sanat eserinin çözümlenmesi ise estetik 

değerleri ve güzel algısını ortaya çıkaracaktır(Tunalı, 2014). “Güzel dediğimiz Ģey 

sanat eseridir, estetik yönden yargıladığımız varlık, yine sanat eserinin varlığıdır. ġu 

halde, ontolojik estetik için ilk planda gelen merkezi problem estetik obje, yani sanat 

eseridir‟‟(Tunalı, 53; Ekiz, 2015: 16‟daki alıntı). 

 

Heterojen varlık bütünlüğü içinde sanat dünyasının da bir 

yeri vardır. Çünkü, sanat eserleri dediğimiz tek tek var-olan‟ların da 

bir var-olan olarak bir varlığı vardır. Sanat eserleri de vardırlar. 

Ama, bu var-olanlar nasıl ve ne çeĢitten bir varlığı gösterir? Böyle 

bir soru da tamamen ontolojik bir soru olup, ontoloji çerçevesi içinde 

çözümlenmelidir. Sanat eserinin varlığı, bir Ģiirin, bir heykelin, bir 

müzik parçasının v.b. varlığı nasıl bir varlıktır? Sanat eserinin varlığı 

ile öbür varlıklar arasında nasıl bir ilgi ve ayrılık vardır? Sanat 

eserinin ontik yapısı nedir? Bu yapı ile sanat eserine yüklediğimiz 

değer arasında nasıl bir ilgi vardır? Soruları da ontoloji için ele 

alınması ve çözümlenmesi gereken ontolojik sorulardır(Tunalı, 2014 

sf:47). 

 

Sanat eseri, taĢtan bir heykel, seslerden oluĢan bir senfoni, kelimelerden 

oluĢan bir romanda ya da tuvaldeki resim olarak var olabilir. Fakat; aslında heykel 

yalnızca taĢ kütlesinden oluĢmamaktadır. Bir senfoni yalnızca seslerden 

oluĢmamaktadır. Roman yalnızca kelimelerden oluĢmamaktadır. Heykel, mecburi 

olarak fiziksel bir malzemeden oluĢmaktadır. TaĢ, metal, ses, vb. doğada bulunan 

malzemelerdir. Bu nesnelerin, her Ģeyden önce, birer fiziksel nitelikleri 



213 
 

bulunmaktadır. TaĢ, metal, birer cisimdir; onların belli ağırlığı ve mekân içerisinde 

kapladıkları bir alan bulunmaktadır. Heykel yalnızca bir taĢ olsaydı, buradan Ģu 

sonuç çıkardı: Ģiir, müzik, heykel ve mimarlık ürünleri birer reel varlık olarak reel 

dünyanın içinde yer almaktadırlar(Tunalı, 2014). 

Sanat eserinin varlık katmanlarından ve çözümlemesinden ilk defa söz 

eden Roman Ingarden olmuĢtur. Ingarden için, sanat eserlerinin yapısında bu 

tabakalar birbiriyle iliĢki içerisindedir. Bu iliĢki sayesinde sanatçının niyeti ya da 

eylemi sanat eserine aktarılmaktadır. Ingarden, sanat varlığını, dört aĢamalı bir yapı 

Ģeklinde düĢünmektedir. Ingarden'dan sonra varlık tabakalarını daha fazla irdeleyerek 

inceleyen Nicolai Hartmann olmuĢtur(Ekiz, 2015). 

 

Hartmann, sanat yapıtlarının varlık tabakalarının iki yapıdan 

oluĢtuğunu savunur; ön yapı (vonderground) ve arka yapı 

(hinterground). “Ön yapı, açık olarak bilinen bir tabakadır; bağımsız, 

ontik bakımdan kendi var olan reel tabakadır. Arka yapı ise asıl 

tinsel içeriktir, objektivation'da asıl söz konusu olan Ģeydir ama o, 

bağımsız bir varlık tarzına sahip değildir‟‟ (Bayram, 12; Ekiz, 2015: 

s. 25‟deki alıntı). 

 

Bir baĢka açıdan ifade etmek gerekirse; Ontolojinin konusu varlıktır ve 

varlığın iki türü söz konusudur.   

• Real (gerçek) Varlıklar, 

• Ġrreal (Ġdeal) Varlıklar. 

Real varlıklar, duyularla algılanan, somut ve bilimin konusu olan 

varlıklardır. Bilimler, varlığın var olup olmadığını sorgulamaz ve varlığı bir bütün 

olarak değil de varlığın belli bir alanını incelemektedir. Felsefenin konusu olan irreal 

yani ideal varlıklar ise duyularla değil, sadece zihinde düĢünülerek ve sezgiyle 

kavranabilen varlık olarak düĢünülebilir(Akan, 2015). 

Hartman‟a göre: Real var olanın en temel özelliği, onun bilgi objesi 

görevini üstlenmesidir. O, bilgi aktları ile bilinen bir Ģey olarak kendisini 

göstermektedir. Bunun için burada temel olan nokta, „Objektion‟dır. Objektion, bir 



214 
 

var olan bir Ģey, bir süjenin objesi olur ve var olan Ģeyde ise herhangi değiĢim 

meydana gelmemektedir(Tunalı, 2014). Var olanın böyle bir obje haline dönüĢmesi 

ise, bir objektion sürecini meydana getirmektedir. Bu bağlamda, her objektion 

mecburi olarak bir bilgi olayını açıklamaktadır. Çünkü ancak bu objektion iledir ki, 

bizle iliĢkisiz olan bir var-olan bilincimizin bir objesi olmaktadır(Tunalı, 2014). 

Sanat eseri, bir Objektivation‟dur. Objektivation, 

Objektion‟dan kesin olarak farklıdır. “objektivation‟u objektion ile 

karıĢtırılmamalıdır.‟‟ Çünkü objektivation, var-olan bir Ģeyin obje 

haline gelmesi olmayıp, var-olmayan bir Ģeyin ortaya konması 

anlamına gelir. Objektion‟da söz konusu olan, var-olan bir Ģeyin 

objeleĢtirilmesidir. Buna karĢılık Objektivation‟da, 

Objektivation‟dan önce var-olmayan bir Ģeyin, her Ģeyden önce, 

meydana getirilmesidir(Tunalı, 2014: 55). 

 

Objektivation‟da artık bir objeleĢme değil de, bir 

objektivleĢme söz konusudur. ObjektivleĢme sözü beraberinde, 

neyin objektivleĢmesi gerektiği sorusunu getirir. ObjektivleĢen Ģey, 

canlı tinsel varlık, yani kiĢisel ya da ortak tin‟dir. ObjektivleĢme 

olayında zorunlu olarak bir tinsel varlık söz konusudur ve bu 

objektivleĢen tinsel-varlık, varlık düzeninde yeni bir varlık alanı 

meydana getirir: objetivleĢmiĢ tinsel varlık. Tinsel varlığın 

objektivleĢmesi, ancak real olan bir var olur. Buradan Ģu 

anlaĢılmaktadır ki, objektivation her zaman bir yapıya bağlıdır; bu 

yapı, böyle bir yapı olarak tinsel bir içerik değildir, nerede kaldı ki 

tinsel bir hayattır; tersine, duyulur olarak kavranabilir, nesnel bir real 

yapıdır(Tunalı, 2014: 56). 

 

Sanat eserinin real varlığı dıĢında, duyularımız vasıtasıyla 

deneyimleyemediğimiz tinsel varlık alanı da mevcuttur. Bu varlık alanı sanat eserine 

anlamını ve ortaya koymak istediği duyguyu vermektedir. Onu reel olandan 

farklılaĢtıran da bu varlık alanı ile anlamı ve duyguyu vermesidir. Buna bağlı olarak, 

obje, sanat yapıtı olarak bir irreel anlam varlığının duyusal bir varlıkta real 

tabakayıda etkilemesidir(Tunalı, 2014). 

 

Genel anlamda sanat eserinin arka yapısı eserin tinsel 

boyutuyla alakalıdır ve her sanat biçiminde bu arka tabakalanma 

sayısı birbirinden farklı olabilir. Burada Hartmann'ın düĢüncesine 



215 
 

göre arka yapının katmanlarını kurallaĢtırmamız mümkün değildir 

ancak derinliğinden bahsetmek daha doğru olacaktır. "Bir sanat 

eserinin ön yapısı (maddi ya da reel yapısı) ustalıkla ilgilidir. Ama 

derinliği ya da arka yapısı (irreel yapısı) ustalıkla beraber yeteneğe 

bağlıdır. Bu iki yapı sanat eserinde birbirlerinden ayrı değildir. Biri 

olmadan diğeri de olamaz (sanatsal açıdan). Arka yapı ya da anlam 

ön yapıda, yani dilde kendini anlatır" (Turgut, 145; Ekiz, 2015: 27-

28‟deki alıntı). 

 

Roman Ingarden‟in tabakalar düzeni, iki varlığın net olarak birbirinden 

ayrılığında, ontik ayrılığında Ģekillenmektedir. Bunlardan birincisi maddi, real 

tabakadır; diğeri görünüĢtür, irreel tabakadır, „Intentional‟dır, reel üstü tabakadır. 

Roman Ġngarden bunlardan ilkine tablo, ikincisine resim diye isim vererek onları 

somut olarak nitelemeye çalıĢmıĢtır. Tablo herhangi Ģeyden yapılmıĢ real olarak 

karĢımızda durandır. Buna göre tablo beĢ duyumuzla algıladığımız kısımdır. Bu 

maddi yapı ayrıca resmide taĢımaktadır(Tunalı, 2014). 

Bu resim örneğin keten bezinden yapılmıĢtır; o reel mekânın belli bir 

bölümünü içinde bulundurmaktadır. Onun belirli görsel ve dokusal ile ilgili 

ayrımları, belli kimyasal ve fiziksel nitelikleri bulunmaktadır(Tunalı, 2014). Resim 

olarak isimlendirilen yapı, ancak, bununla iliĢkilidir. GörünüĢ dediğimiz irreel, 

intentional tabaka, taĢıyıcı olan bu maddi tabakasız var olması imkansızdır. Bu 

nedenle, maddi yapıya zarar verilirse, aynı anda resme de zarar verilir. Varlık 

bakımından, resim, tablonun var olmasını zorunlu görmektedir. Fakat, tablonun 

maddi bir yapı olarak varlığı resmin varlığını zorunlu koĢmamaktadır(Tunalı, 2014). 

“Plastik eser, varlık tabakaları bakımından, resimle benzer Ģekilde 

heterojendir. O da bir objektivation olarak reel ön yapı ve irreel arka yapıdan 

oluĢur‟‟(Tunalı, 2014: 129). “Her plastik eserde, resim sanatında bulunan gibi bir 

tabakalı yapı ile karĢılaĢılmaktadır. Bu tabakalı yapı, yine ön reel yapıdan baĢlayarak, 

tüm irreal tabakalar „sfer‟ini teker teker geçmektedir‟‟(Tunalı, 2014: 130). Ön tabaka 

bulunmayan bir plastik eser olmayacağı gibi, arka yapı bulunmayan bir plastik eser 

de mümkün olmamaktadır. Ne var ki bu arka yapı tabakaları, bazı eserlerde stillerde 

bütünüyle değil de, bir ya da birkaç tabakasıyla görünüĢe ulaĢmaktadır(Tunalı, 

2014). 



216 
 

4.6.3. Postmodernitede Parçalanan Gerçeklik, Mekan ve Sanatta Parçalanan 

Beden Algısına Dayalı Eserlerin Ontolojik Çözümlemeleri  

Daha öncede bahsedildiği üzere, bir plastik eseri ontolojik açıdan 

incelemek için iki tabaka bulunmaktadır. Bunlardan ilki olan real tabaka yani dilsel 

yorum tabakasıdır. Bu doğrultuda Evan Penny‟nin „Self Portrait After Gericault‟s 

Fragments Anatomiques‟(Gericault‟un Parçalanan Anatomiklerinden Sonra Kendi 

Portresi) adlı çalıĢması ontolojik bakımdan değerlendirilecektir. 

Eser 1: 

Resim: 79, Evan Penny, Self Portrait After Gericault‟s Fragments Anatomiques, 

2017 

http://evanpenny.com/slide_venice_after_gericault_2017.php?slide=1 

EriĢim Tarihi: 18.04.2018 

 

Eser Detayları: 

 

http://evanpenny.com/slide_venice_after_gericault_2017.php?slide=1


217 
 

Dilsel Yorum: 

Penny(d. 1953-  ) Kanada‟lı Hiperralist heykeltıraĢtır. Penny, Alberta 

College of Art(Alberta sanat okulu)‟dan mezun olmuĢtur. Sanatında, hiperrealist 

figürleri bakımından Ron Mueck ve figürleri ile benzerlikler söz konusudur. Penny 

oluĢturduğu hiperreal heykellerde silikon malzeme, gerçek kıl, gibi malzemeler 

kullanarak gerçekliğe ulaĢma çabasında oldukça baĢarılı olmuĢtur. Penny‟nin „Self 

Portrait After Gericault‟s Fragments Anatomiques‟ adlı ontolojik çözümleme 

yapılacak eseri 145x198x46cm ölçülerindedir ve 2017 yılında yapılmıĢtır. Diğer 

birçok eserinde olduğu gibi bu eserinde de Penny, silikon malzeme(Renk 

pigmentleriyle ten rengi haline getirilmiĢtir) ve gerçek kıllar kullanarak eseri 

biçimlendirmiĢtir. Eser ilk olarak kille ĢekillendirilmiĢ, kalıbı alınarak silikon 

malzemeyle döküm yapılmıĢtır. 

Ontolojik çözümleme yöntemi uygulamak amacı ile seçilen ve postmodern 

sanat içinde parçalanan beden, mekan ve gerçeklik içeren Resim: 79-„Self Portrait 

After Gericault‟s Fragments Anatomiques‟ adlı eserde, iki adet kesilmiĢ bacak, bir 

kol ve giysi parçası bulunmaktadır. KesilmiĢ bu uzuvların kesildikleri yerden etleri 

ve tendomları gözükmektedir. Eserde diğer eserlerinde olduğu gibi sanatçı silikon, 

gerçek kıl kullanmıĢtır. Self Portrait After Gericault‟s Fragments Anatomiques adlı 

bu esere serginin küratörü Michael Short Ģunları söylemektedir: “Penny kendi kol ve 

bacaklarının kalıplarını çıkarttı. Gerçekten iki kat daha büyük olan heykel, antik bir 

tableti andıran bir mermerin üzerinde durur ve el ve ayaklar izleyiciyi daha yakından 

bakmaya çağırmaktadır” 

( http://www.evanpenny.com/essay_short_ask_your_body_invitation_2017_en.php).  

Üst üste duran sağ ve sol bacak çapraz Ģekilde konumlanmaktadır. Bunların üstünde 

ise bir bedene ait sağ kol(omuzdan itibaren) bulunmaktadır. Kol ve bacaklardan 

anlaĢıldığı kadarıyla bu uzuvlar zayıf bir bedene aittir. Kolun omuz kısmına yakın bir 

bölgede ise kol bedenden kopartılırken yırtılmıĢ izlenimi veren bir giysi parçası 

sarmaktadır. Silikona karıĢtırılan ten rengi pigmentlerin dıĢında gözüken tendom ve 

etler için kırmızı pigmetler de kullanılmıĢtır.  

http://www.evanpenny.com/essay_short_ask_your_body_invitation_2017_en.php


218 
 

Dilsel yorum tabakası ya da real tabaka ile sanatçı ve eseri ile ilgili bilgi 

verilmektedir. Ancak, ontolojik bakımdan çözümleme yapmanın diğer önemli 

bölümü ise irreal tabaka, semantik tabaka ya da anlamsal yorum tabakası olarak 

adlandırılan tabakadır. Anlamsal yorum olarak değerlendirilen bölüm de kendi içinde 

katmanlara ayrılmaktadır. Bu noktada, postmodernitede hem içeriksel hem de 

biçimsel olarak parçalanan mekan ve gerçeklik ve buna bağlı parçalanan beden 

algısını,  parçalamanın nedenleri, örnekler üzerinden ortaya çıkartılarak 

incelenmektedir. 

 

Anlamsal Yorum(Semantik Tabaka): 

1. Derin Yapı: 

Penny‟nin, „Self Portrait After Gericault‟s Fragments‟ adlı çalıĢması „Ask 

Your Body‟(2017) adlı Chiesa Di San Samuele, Vanice, Italy‟de(Venedik/Ġtalya) 

enstalasyon sergisindeyer almıĢtır. Sergi bir bütün olarak ele alındığında, Asılı 

Gövde, Géricault‟un Anatomik Parçaları, Marsyas, Genç Ben(Büst) ve YaĢlı 

Ben(Büst) tam olarak gördüğümüz insan bedeninin parçaları olan iĢlerdir. Kendi 

içlerinde bir bütün olarak (birbiriyle iliĢkili eserler) sunulan ancak tek baĢına da 

anlam ifade eden parçaların oluĢturduğu sergiler postmodern sanatta öne çıkan bir 

sunum biçimidir. Serginin ilk eseri olan ve parçalanma fikrini ortaya çıkaran 

eserMarsyas adlı eseridir. Mitolojik bir karakter olan Marsyas‟ın asılarak derisinin 

yüzülmesi adlı heykelini Penny ilk olarak Ġstanbul Arkeoloji Müzesinde görmüĢtür. 

Bu heykelden etkilenmiĢ ve M.S. 1-2. Yüzyıla ait bu Roma‟ya özgü kırmızı antika 

mermer gövde parçasının kopyasını çıkarmıĢtır.  

 

 

 

 

 

 



219 
 

 

Resim: 80, Evan Penny, Marsyas, 2017 

 

 

Bu eserle birlikte sanat tarihinde deri yüzme, iĢkence ve parçalama fikrinin 

üstüne giden Penny, diğer eser olarak sanat tarihinin Medusa‟nın Salı adlı eseriyle 

ünlü ve Romantik Akım‟ın öncülerinden Gericault‟ın „KesilmiĢ Uzuvlar‟ adlı 

resmini seçerek onun bir hiperreal heykelini silikon malzeme ve kıllarla hiperreal bir 

heykel olarak oluĢturmuĢtur. Sanatçı, çeĢitli beden parçalarından oluĢan bu 

sergisinde, bedeni hayal gücümüzde bir araya getirirken, bizi bu bütün bedenlerin 

nasıl görünebileceğini merak etmeye itmektedir.   

  



220 
 

Resim: 81, Theodore Gericault „‟                            ‟‟ 1818 

(Collins, 2014) 

 

 

Hiperreal heykel olarak ortaya koyulan Gericault‟un bu eseri gerçeklik 

algısında bir parçalanma yaratırken, bir baĢka gerçeklik algısında parçalanma yaratan 

konu ise gerçek bir bedenin uzuvlarına göre iki kat büyük olarak ölçeklendirilmiĢ 

olmasıdır. Penny, eseri oluĢturma ve iki kat büyük yapmasının nedenini kil içindeki 

bitmemiĢ halinde aĢırı derecede büyük duran büyük model bitirildiğinde daha küçük 

ve insan ölçeğine daha bağlantılı görünürken, bitmiĢ haldeki gerçek boyutlu vücut 

kalıp modelinin gerçek boyutuna nazaran daha küçük görünmesi olarak 

açıklamaktadır 

(http://www.evanpenny.com/essay_short_ask_your_body_invitation_2017_en.php). 

Penny‟nin oluĢturduğu eserde bacaklar ve kolun üstünde durduğu bir kaide 

bulunmaktadır. Fakat Gericault‟un resminde bu kaide bulunmamaktadır. Bu noktada 

Penny, Hanging Torso ve Marsyas adlı eserleriyle iliĢki kurmak adına Klasik dönem 

sanatına göndermede bulunmak ve klasik heykeli asılı klasik olmayanı bu kaide ile 

klasikleĢtirmeye çalıĢarak tezatlık yaratmaktadır ve resimden etkilenerek yaptığı 

heykelin heykel yönünü ortaya çıkarmak için oluĢturmuĢ olabilir. Heykel kaidesi ile 

ilgili olarak Karacan Ģunları söylemektedir: 

 

Heykelin en eski, en uzun soluklu ve belki de ilk mekânı 

kaidesidir. Klasik heykel formunda üç boyut, heykelin baĢlıca 

özelliği olarak vurgulanır hatta kimi zaman malzemeleri ve yapım 

http://www.evanpenny.com/essay_short_ask_your_body_invitation_2017_en.php


221 
 

teknikleri de anılır ama geleneksel heykel formunda heykelin 

vazgeçilmez yapısal bir unsuru olan kaideden bahsedilmez. Pek dile 

getirilmese de kaide, geleneksel heykel formunun ana 

yapısındaneredeyse mutlak bir elemandır. Heykelin önemini 

belirtmek, bulunduğu mekândan ayırmak, günlük hayattaki diğer 

nesnelerden farklı olan anlamını vurgulamak amacıyla kullanılan 

kaide, aynı zamanda heykelin kütlesel ve katı maddeye dayalı 

yapısını ayakta tutma iĢlevini görmüĢtür(Karacan, 2014: 78).  

 

Bu noktada sanatçının değiĢen ve parçalanan mekan sorgulamaları ortaya 

çıkmıĢtır. Parçalanan mekan algısıyla ilgili bir diğer önemli nokta ise eseri 

sergilemek amacıyla seçilen kilisedir. Sanatçı, seçmiĢ olduğu kiliseyle postmodern 

galeri mekanını konusunun değiĢerek her yerin sanat mekanına dönüĢtüğü 

düĢüncesini benimseyerek hareket etmiĢtir. Bu doğrultuda, eser Bakire Meryem‟in 

tarihi bir resmini barındıran kilise mihrabının altına yerleĢtirilmiĢtir. 

Penny‟nin otaya koyduğu eser kendine mal etme sanatı bakımından 

değerledirilebilir. Ancak, Kendine mal etme sanatı olsa bile sanatçı postmodern 

yorum içerisinde bunu gerçekleĢtirmiĢtir. Klasik dönem heykellerine atıf yapmak 

için mermerden yapılmıĢ gibi duran bir temele oturtulmuĢ, Théodore 

Géricault‟un Kesik Uzuvların ÇalıĢması‟na dayanan, çok büyüz kol ve bacaklar 

muhtemelen Roma‟ya özgü heykellerin bir parçası olabilirdi, fakat vücut parçalarının 

ten rengi bunu olasılıksız hale getirmekte ve nispeten dehĢet verici detaylar (görünen 

tendonlar, kan ve kolun önünü kaplayan hafif kıl dahil) bu imkansızlığı 

doğrulamaktadır.  

 

Derin Tasarım: 

Derin Tasarım tabakasında öncelikle ele alınması gereken parçalanma 

fikrinin ortaya çıkmasıdır. Bu noktada, Ġstanbul Arkeoloji Müzesinde görerek 

Marsyas eseri için ilham aldığı Marsyas figürünün mitolojik öyküsü önem 

taĢımaktadır. Yunan Mitolojisinde Marsyas‟ın öyküsü Ģu Ģekildedir: 

Marsyas: Yarı insan yarı keçi Ģeklinde bir Satyros(kır tanrısı)dur. Müziğe 

olan yeteneği duyulunca güzel sanatlar tanrısı olan Apollo bunu bir meydan okuma 



222 
 

olarak kabul eder. Apollo tarafından hemen bir yarıĢma düzenlenir ve Marsyas‟la 

karĢılaĢır. Bu yarıĢmada önce Apollo üç telli lirini çalar. Ardından, fülüdünü çalan 

Marsyas dinleyenleri büyüler. Ancak, Apollo‟nun tarafını tutan kral Midas Apollo‟ya 

oy verince sonuç beraberlik çıkar ve tekrar yarıĢırlar. Bunun üstüne Apollo, lirini ters 

çevirir ve çalar ancak Marsyas fülütle bunu yapamadığı için hile ile kaybetmiĢ olur. 

Apollon tarafından verilen ceza ile ağaca asılarak derisi yüzülür. 

Gericault vücut parçalarını analiz ederken aslında, vücudun parçalarını 

çalıĢmaya sunan anatomik heykellerin yanında yüzyıllardır süren, antik heykellerin 

parçalarını kopyalama geleneğini de devam ettirmiĢtir. Bu noktada da Penny‟nin 

Marsyas eseriyle bağlantılıdır. Yine de, Géricault bu çalıĢmalarda, kaynağına giderek 

morgtaki gerçek ölü ve kopmuĢ vücutlara ait vücut parçalarını resmediyordu – ki bu 

da aynen morg gerçeği sunarken neden atölye alet-edevatlarını kullanalım ki? demek 

gibi bir Ģeydir. Gericault konusunda Özden Leppert‟in sözlerini Ģu Ģekilde 

alıntılamaktadır: 

 

Bu resim için ya da benzeri çalıĢmaları yaptığı seri için beden 

parçalarını hastane morglarından çalarak temin etmekte ve 

atölyesinde saklamaktadır. Bu resimde yer alan konu tüm ağırlığıyla 

elden alınan yaĢam hakkının protestosu niteliğindedir. “esrarengiz 

biçimde, kesilmiĢ ceset parçaları, sanki hem idam hem de teĢrihe 

sessizce meydan okuyormuĢlar gibi, özellikle bir iliĢki içinde 

gösteriliyorlar; sanki iki insan arasındaki bir iliĢki gibi” (Leppert, 

197; Özden, 2015: 47‟deki alıntı).  

 

Morglarda bu denli insan parçalarının bulunması ise Gericault‟un yaĢadığı 

dönemde Fransız devrimi ve Napolyon SavaĢları ile alakalıdır. Fransa‟da kurtuluĢ 

savaĢlarıyla birlikte monarĢi yeniden yönetim biçimi olmuĢ ve böylece yeniden 

yapılanma baĢlamıĢtır. Böylelikle cumhuriyet yıkılmıĢ ve devrimin elde ettiği herĢey 

tekrar kaybedilmiĢtir. Aristokratlar kaybettikleri yerlerine geri döndüklerinde ise 

Napolyoncular tutuklanarak iĢkenceler görerek giyotinle idam edilmeye baĢlanmıĢtır. 

Böylelikle Gericault ve diğer birçok sanatçı, iktidara tepki olarak sanatlarını 

oluĢturmaya baĢlamıĢtır. Kısacası, sanatçılar devrimle gelen umudun ardından tekrar 



223 
 

devrimin kaybetmesi ve iĢkenceleri yoğun Ģekilde ve kısa süreçte 

yaĢamıĢlardır(MaĢkılı, 2006). 

 

En Derin Tabaka(Kader Tabakası): 

Penny, Marsyas‟ın derisinin yüzülmesi, adlı klasik eserin postmodern 

yorumunu ortaya koyduğu eseriyle baĢladığı, sanat tarihindeki deri yüzme, 

parçalama ve iĢkence araĢtırmalarına Gericault‟un parçalanmıĢ uzuvlar eserinin de 

postmodern yorumunu ortaya koymayı tercih ederek devam etmiĢtir. Penny‟nin bu 

tercihinin nedeni, günümüzde gerçekleĢen ülkelerin birbiri üstünde kurmaya çalıĢtığı 

baskı ya da birey üstünde gerçekleĢen baskı ile alakalı olabilir. Ancak, Penny‟nin ele 

alarak postmodern yorumunu ortaya koyduğu Gericault‟un eseri Gericault tarafından 

daha somut olan savaĢ ve insana yapılan iĢkencelerden kaynaklanmaktadır. 

Géricault, artık vücutlara ait olmayan vücut parçalarını tekrar bir araya 

getirme ve sanatın konusu yapma, bozukluklardan yapıt yaratma görevini 

üstlenmiĢtir.  Bunları bir arada tutan fikrin arkasında yatan ana konu ya da fikrin 

oluĢturulması değil de, daha çok, resmin kendisi ve bu parçaların sanatçının bakıĢına 

maruz kalan bir nesneye, sanata dönüĢtürülmüĢ olduğu gerçeğidir. Ancak 

Gericault‟un bir diğer amacı ise devrimle umut ıĢığı olarak gördüğü ancak sonrasında 

muhafazakarların kazanacağı iç savaĢla Napolyoncuların gördüğü zulümler, giyotinle 

bedenlerinden ayrılan kafalar ve parçalanan bedenlere tepki olarak bu resimleri 

ortaya koymaktır. Giyotinle idam etme ve parçalama, dönemin öne çıkan idam 

biçimidir. 

Giyotin Ortaçağ‟da hep kullanılmıĢ olsa da Fransız devrimiyle o kadar 

yoğun kullanılmıĢtır ki böylelikle ün kazanmıĢtır. Giyotin tahmin edilenin tersine 

Joseph-Ignace Guillotin tarafından iĢkencelerin acısına son vermek amacıyla 

kullanılması adına geliĢtirilmiĢ ve Fransız hükümetine bu amaç saklanarak 

sunulmuĢtur. Ancak, bir süre sonra yönetim karĢıtı duruĢundan dolayı mucid icat 

ettiği aletle idam edilmiĢtir. 

 



224 
 

Devrim zamanı yaĢanan karmaĢa ve Ģiddet ortamının yanı 

sıra, döneminde insanın trajedisiyle doğrudan yüzleĢmek adına, 

tiksinti duyularak tabulaĢtırılan bedene ait atıklaĢmıĢ parçalar, belki 

de ilk kez bu Ģekilde doğrudan, kompozisyonun merkezine 

yerleĢtirilerek ele alınmıĢtır. Ġzleyicinin bakıĢını ters yüz etmek 

isteyen Géricault, clair-obscur tekniğiyle dramatik etkiyi 

arttırır(Türk, 2017: 91).  

 

Gericault, bedenlerin bozulmak üzere olan parçalarını, toplumun çöpe 

attığı bedenleri atölyesine getirerek, idam fermanıyla asıl parçalanmaya 

çalıĢılanı(savunulan düĢünce yok edilmeye çalıĢılmıĢtır) görsel olarak ortaya 

koymaktadır(Uzunkaya, 2010). Gericault, parçalanan uzuvları bir natürmortmuĢ gibi 

biçimlendirerek resmetmiĢtir. Bu beden parçalarının resimleri, Postmodern dönemde 

var olan arzu nesnesi bedenin çok uzağında kalarak acı, ölüm ve iĢkence gibi algıları 

harekete geçirmektedir(Dündar, 2016). 

 

Richard Leppert‟e göre, Gericault‟un sıra dıĢı bedenlerindeki 

kesik boyunlar ve kan lekeleri dehĢetin estetiğine iĢaret etmektedir. 

Kendisine verilen baĢ artık akacak kanı olmayan bir baĢtır ve o bunu 

retorik amaçla canlandırmıĢtır. Bir diğer ifadeyle, Gericault, ilk anda 

düĢünebileceğimiz gibi burada bize enformasyon olarak beden ya da 

deyim yerindeyse ölüm verisi olarak beden sunmuyor. Gericault 

kesinlikle bir anatomici değil. Görsel enformasyonun kaynağı 

düĢünüldüğünde belki de ironik olarak Ģunu diyebiliriz: Gericault, 

cellâtla anatomicilerin iĢlerini bitirip çöpe attıkları ürkütücü 

kalıntıları yeniden insan haline getiriyor. Fakat tabi parçalanmıĢ 

bedenleri yeniden bütünleĢtirmeye kalkıĢmıyor ve zaten böyle 

mantıksız bir iĢle hiçbir yere varılamaz. O, ceset parçalarını 

ayrıĢtırıyor ve tamda bu yolla ceset parçalarını bir kez daha insan 

kılıyor(Leppert, 198; Ekici, 2010: 105‟deki alıntı).  

 

Daha önce de bahsedildiği üzere, Gericault sanatçı kiĢiliğinin dıĢında 

birçok siyasi olarak karĢı çıkıĢla ilgili eserler üretmiĢtir. Ġnsanların zulüm görmesinin 

dıĢında toplumda gerçekleĢen parçalanma da Gericault‟u bu resimleri yapmaya 

itmiĢtir. Medusa‟nın Salı ise bu resimlerinden en bilinenidir. Dönemin en önemli 



225 
 

olaylarından biri olan gemi faciasını(Titanikten sonra en büyük gemi faciası olarak 

kabul edilir) siyasi bir karĢı çıkıĢ olarak resmetmiĢtir. 

 

Sanatçının eseri, betimlenen bedenleri araç olarak kullanarak 

siyasi bir anlam içermesi mümkündür. “Medusanın Salı” ve 

verilebilecek daha pek çok örnekte görülebileceği üzere, sanatçının 

yapıt ve bedenler aracılığıyla iktidarın propogandasını yaptığı ya da 

yapacağı anlamına gelmemektedir. Sanatçının iĢlemekte olan düzen 

karĢısındaki eleĢtirel tavrı ve anti-propaganda tavrını geliĢtirmesi, 

eserini de siyasi bir yöne taĢımaktadır(Kılınç, 2010: 131). 

 

Penny‟nin eserinde ise, postmodern toplumda yaĢanan parçalanma ve 

sorunlarla alakalı olarak Gericault‟un bu eserini tekrar yorumlamıĢ olduğunu 

düĢünebiliriz. Evan Penny Gericault‟tan ilham alarak ortaya koyduğu eserini 

“realizmin derisinin yüzülmesi” olarak adlandırmaktadır ve Ģu ana dek, var olan 

bedenlerle yapılan deneyler vasıtasıyla mimetik temsil yöntemleriyle oynamakta 

olduğunu söylemektedir. Bu noktada, postmodern gerçeklikte yaĢanan parçalanmalar 

iĢaret edilmektedir 

(http://www.evanpenny.com/essay_enright_interviews_penny_2017_en.php). 

 Ayrıca Penny, Géricault‟un çalıĢmalarında; 

 

Durgun yaĢamı üç ayrı bakıĢ açısından tasvir etmesi, 

heykelde üç boyutlu yorumlamayı hayal etmem için yeterli bilgiye 

ulaĢmamı sağladı. Sadece bir resme bakmak, örneğin, bacaklardan 

birinin parçalara çoktan ayrıldığını ya da bacağın bükülmüĢ 

olduğunu ya da kıyafetin omzun arkasındaki görünüĢünü ortaya 

çıkarmaz. Bu sebeple de heykelin amacı, resim etrafında yürümene 

izin vermeyi sağlamaktır. 

(http://www.evanpenny.com/essay_enright_interviews_penny_2017

_en.php). 

 

Claude Lévi-Strauss, sanat eserlerinin temel görevini indirgeme olarak 

tanımlamıĢtır. Sanat eserleri, gerçekteki çeĢitli unsurları alır ve bu unsurları, üç 

http://www.evanpenny.com/essay_enright_interviews_penny_2017_en.php
http://www.evanpenny.com/essay_enright_interviews_penny_2017_en.php


226 
 

boyuttan iki boyuta, birçok maddeden sanatçının seçtiği maddelere, sonsuz bir 

çeĢitliliğin içindeki bir uzantıdan bir çerçeveye ya da kaideye konulan bir seçime 

indirmektedir. Penny‟nin eserlerindeyse, gerçek dünya oranlarından daha büyük 

olmaya yatkınlığıyla durum tam tersidir. Gerçek boyutlu uzuvların gerçek boyutlu 

olmaları ve sanatla gelen indirgeme etkisiyle savaĢmaları için büyütülmeleri 

gerektiğini düĢünmektedir. Her zamanki aracı olan silikonla çalıĢırken Penny, 

resimsel illüzyonu kırmak ve Géricault‟un kaynağını bize bir heykelimsi bir iĢ olarak 

vermek için üçüncü boyuta yatırım yapmıĢtır. Hiperreal heykelle ilgili olarak, Freud 

1919 yılında yazdığı bir makalede; canlı olarak algılanan bir Ģeyin cansız olması ya 

da tam tersi bir durumun yarattığı paradokstan bahsetmektedir(ġener, 2014). Tüm 

bunlarla birlikte Penny‟nin iĢinde algılama bakımından gerçeklik parçalanmaktadır. 

Penny, yanlıĢa mahal vermeden, kendi içlerinde temsil araçlarıyla 

oynamanın örnekleri olan iĢler üretmektedir: bir bedeni oymanın deri yüzmenin ya 

da parçalamanın formu olan heykeller, Hıristiyanlığın kendi olumsuzlamasıyla 

yüzleĢtiği bir resim, artık vücutlara ait olmayan vücut parçalarından oluĢan resimsel 

bir yapıt haline gelmiĢtir. 

Penny‟nin postmodern algıyla yorumladığı eserde bir diğer önemli nokta 

ise, postmodern mekanın parçalanması sorunudur. Galeri mekanı sorgulamaları 

doğrultusunda galeri mekanı dıĢında seçilen mekan olan kilise, Marsyas heykeliyle 

iliĢki içerisindedir. Kilisedeki çarmıh Marsyasla önemli bir bağlantı kurmaktadır 

çünkü Alexander Nagel'ın belirttiği gibi çarmıha gerilmiĢ Ġsa, Marsyas'ın Hristiyan 

versiyonudur ve çarmıha germenin buradan geldiğine inanılır 

(http://www.evanpenny.com/essay_enright_interviews_penny_2017_en.php). 

Penny‟nin bir bütün içerisinde olan sergideki Genç ve YaĢlı otoportre 

heykelleri, Gericault‟un heykeliyle iliĢkilendirildiğinde sanatçının yaĢlılıkla ve 

zamanla değiĢen bedeni, ölümle ilgili kaygılar duyduğu ve bedende yaĢanan 

dönüĢümün bunu iĢaret ettiği Ģeklinde yorumlanabilir. Bu noktada Gericault‟un 

eserinin ölümü göstermesiyle bağlantı sağlamaktadır(Türk, 2017). 

Ayrıca serginin adı olan Ask Your Body(Bedeninize sorun)ile ilgili yaptığı 

açıklamada sanatçı Ģunları söylemektedir:  



227 
 

 

“ġüphedeyseniz, bedeninize sorun. Hala Ģüphedeyseniz 

deneyiminize sorun. Hala Ģüphedeyseniz kültürünüze sorun. Bu, ilk 

rastlantının beden aracılığıyla daha sonra kiĢisel deneyimlerle ve 

daha sonra kiĢinin kültürel tarihiyle bağlantılı olduğunu 

göstermektedir”(http://www.evanpenny.com/essay_enright_interviews_p

enny_2017_en.php). 

 

 

Eser: 2 

Resim: 82, Kim Joon, Adam and Eve, 2011 

 

 

 

Dilsel Yorum 

Kim Joon 1966'da Seul'de doğmuĢtur. Sanatçı, Hongik Üniversitesi güzel 

sanatlar fakültesi mezunudur. Eserleri, Londra‟daki Saatchi Galeri'de, Seul'deki Total 

Müzesinde, Kwachon Koredeki ÇağdaĢ Sanat Milli Müzesinde, Koredeki Guangjon 

Bienalinde ve Milli Tayvan Müzesinde sergilenmiĢtir. Koreli sanatçı Kim Joon ilk 

kez Singapurda eserlerini izleyiciye sunmuĢtur. Görüntüleri, çağdaĢ Batı görsel dili 

http://www.evanpenny.com/essay_enright_interviews_penny_2017_en.php
http://www.evanpenny.com/essay_enright_interviews_penny_2017_en.php


228 
 

ile Kore sanatsal geleneğinden unsurları birleĢtirerek hayal güçlerinde bu görüntüleri 

gördükleri gibi yansıtmasıyla bilinmektedir. Joon, arzu, anı ve kırılganlık temalarını 

inceleyen dijital baskılar meydana getirmektedir. Bilgisayar yazılımı 3D stüdyo 

Max'ın bir ustası olan Kim, dijital olarak iĢlenmiĢ porselen ve dövmeli insan bedeni 

kullanan, geleneksel Asya motiflerini, Batı Pop referanslarını ve lüks marka 

logolarını ya da kültürel motifleri baĢarılı bir Ģekilde bir araya getiren, detay 

yönünden zengin eserler oluĢturmaktadır(https://www.gillmanbarracks.com/art-

galleries/sundaram-tagore-gallery-singapore/669). 

Sanatçının seçili çalıĢması, Adam and Eve(Adem ve Havva) parçalanmıĢ 

beden, mekan ve gerçeklik barındırdığından dolayı ontolojik çözümleme için uygun 

görülmektedir. Bu eser sanatçının Fragile(Kırılgan) serisinin bir parçasıdır. Eser, 

120x210 dijital baskıdır. Eser biçimsel açıdan incelendiğinde ise; bir tabağın içinde 

bir beden(uzuvları eksik), tabağın dıĢında bir beden(uzuvları eksik), tabakla zeminin 

birleĢtiği noktada bir ayak, üç adet elma ve eserin tamamında yer yer lekeselleĢen yer 

yer çizgi halinde desenler bulunmaktadır. Eserin tamamında açık ton hakimken 

elmalara vurgu yapılmak adına koyu tonlar tercih edilmiĢtir. Bedenlerde ve beden 

parçalarında bulunan desenler birer dövme var algısı yaratmaktadır. Ayrıca, 

ParçalanmıĢ bu bedenlerde tabakta olduğu gibi porselen etkisi bulunmakta ve içleri 

boĢtur. 

 

Anlamsal Yorum 

Derin Yapı 

Kim için dövmeler, hem arzu ve baskıyı, hem de güzellik ve yara izlerini 

temsil eden duyusal iĢaretlerdir. Eserleri ağırlıklı olarak dijital baskıya dayanırken 

dokulu tasarımlarını uyguladığı bedenin lateks kısımlarını yaratmak için heykel 

alanında çalıĢmıĢtır. Kim Joon'un çalıĢmalarında hipnotik bir his vardır. Ġlk 

çalıĢmalarında Kim, Kore toplumunda dövme kavramını bir tabu olarak ele alarak ve 

bedenin dövmeli kısımlarını taklit eden heykeller yapmıĢtır. Ona göre dövmeler 

sadece sosyal alıĢkanlıkları ve arzuları yansıtmakla kalmaz aynı zamanda bedeni son 

derece estetikleĢtirilmiĢ bir nesneye dönüĢtürmek için de bir araçtır. 



229 
 

(http://iloboyou.com/kim-joon-porcelain-tattoos/). Ayrıca Joon beden, gerçeklik ve 

mekan algısını parçaladığı eserlerinde kullandığı dövme motifleriyle ilgili Ģunları 

söylemektedir: 

 

Ġnsanların kendi dövmeleri hakkında düĢünebilmelerini 

isterim. Dövme ya da dövmecilik, suç faaliyetlerinin karıĢık bir 

sistemi olarak tercüme edilebilen ben ve diğerinin (dövmeci) zevki 

ve acısı, duygu ve hareketi, arzu ve iradenin çok katmanlı bileĢimini 

sembolize eder (https://weburbanist.com/2010/05/29/camouflaged-

human-canvas-faux-body-art-by-kim-joon/). 

 

TartıĢmasız en çarpıcı bir diğer Ģey ise eserinin cinsel doğasıdır. Çirkin ya 

da güzel, idealize edilmiĢ ya da doğal olan bedenler ile gerçek bir erotizm hissi 

uyandırmaktadır. Joon, “bu erotik yönünün kasıtlı olmadığını aksine çıplak 

bedenlerin görüntüleriyle çalıĢmanın duyusal doğasının bir sonucu olduğunu 

söylemektedir”(https://www.keunsolimagazine.com/art/korean-tattoo-artist-kim-

joon). Joon, insan biçindeki formları Villeroy & Bach, Herend ve Royal Copenhagen 

gibi seramik markalarından cesur modelleri kaplayarak oluĢturmaktadır. Bu noktada 

sanatçı, Pop Art‟ın ideal güzellik anlayıĢına ve tüketim toplumuna göndermede 

bulunmaktadır. Joon‟un eserlerinde aldatıcı bir Ģekilde inandırıcı yapan Ģey ise 

yansıma ve gölgelerle biçimin tamamını yüzeye çıkarmasıdır. Sanatçının dövmeleri 

keĢfi ise; Kore ordusundayken akranlarına dövme yapma deneyimlerinden 

kaynaklanmaktadır (http://iloboyou.com/kim-joon-porcelain-tattoos/). 

 

Derin Tasarım 

Sanatçının dövmeleri keĢfi Kore ordusundayken akranlarına dövme yapma 

deneyiminden kaynaklanmaktadır. Joon, genç bir adamken orduda geçirdiği 

günlerinden bu yana dövme kültürü ilgisini çekmiĢtir. O zamandan bu yana, insan 

bedenini boĢ bir tuval gibi ele alarak, takıntılarını güzel sanatlar alanına 

yönlendirmiĢtir. Kim'e göre dövmeler yalnızca fiziksel bir yazı değildir aynı 

zamanda bilinç üzerindeki zihinsel izlenimlerin göstergeleridir. Toplumun materyal 

http://iloboyou.com/kim-joon-porcelain-tattoos/
https://www.keunsolimagazine.com/art/korean-tattoo-artist-kim-joon
https://www.keunsolimagazine.com/art/korean-tattoo-artist-kim-joon
http://iloboyou.com/kim-joon-porcelain-tattoos/


230 
 

nesneler üzerine olan zaafına imada buluna Kim'in dövme görüntüleri, takıntılarımızı 

ve kökleĢmiĢ bağımlılıklarımızı yansıtmaktadır. 

(http://www.sundaramtagore.com/attachment/en/575562f5cfaf34762c8b4568/TextO

neColumnWithFile/57556335cfaf34762c8b5eab). Joon‟un eserlerinde izlediği yol ise 

Ģu Ģekildedir: 

 

Ġlk olarak istediği bedenleri ya da bedeni yapmak için 3 

boyutlu animasyon yazılımını kullanır ve bunları çizmeye baĢlar 

daha sonra 3 boyutlu bedeni inĢa ederek gerçekten arzuladığı 

görünüme ulaĢmak için uğraĢır. Daha sonra istediği bir tür deri 

üzerine yama yapar, bu hayvan derisi, suni deri ya da insan derisi 

olabilir. Her türlü doku, sert bir beyzbol topu bile olabilir. Bu 

kaplama deriyi kullanır ve bunu, yaptığı 3 boyutlu görüntü üzerine 

yama yapar. Bu bilgisayar programı 3D stüdyo Max olarak 

adlandırılmaktadır(https://painting-art.wonderhowto.com/news/kim-

joons-naked-body-art-possibly-nsfw-0116326/). 

 

Koredeki ortak kurallara meydan okuma hissi bireyde bir tür tutku ortaya 

koymaktadır. ÇalıĢması dövmecilik kurumunun kutlaması olsa da, bu kutlama 

sıklıkla formun negatif yönleri de olabilir. Kim Joon, dövmelerin bizi çoğunlukla 

güzelleĢtirdiğini düĢünse de, bunlar ayrıca bizi çirkinleĢtirebilir de ve bu da bunu 

daha ilginç kılmaktadır. Ayrıca tarihsel olarak dövmelerin kalıntı veya dekorasyon 

yapmak için kullanıldığını fakat ayrıca küçük düĢürücü varsayıldıklarını göstermek 

için bir ceza olarak da kullanılmıĢtır. Kim'i bu dünyaya çeken anlamdaki bu 

zıtlıklardır(https://www.keunsolimagazine.com/art/korean-tattoo-artist-kim-joon). 

Joon en son iki serisi olan Fragile ve Drunken (Kırılgan ve SarhoĢ), üst kalite 

porselen ve likör Ģirketlerinin marka görüntülerinde baĢtan ayağa dövmeli porselen 

gibi insan bedenlerinin çekici görüntülerini oluĢturmaktadır. Ünlü Fransız Ģarap 

üreticisinin logosuyla dövmelenmiĢ rastgele vücut parçalarının yaldızlı porselen 

tabaklar ve yemyeĢil meyveler arasında yayılan Drunken Moutan Rotschild Kim'in 

bütün eserlerinin temelindeki temaları göstermektedir: hayranlık duymak, Ģiddetle 

arzulamak ve sevmek için nesnelere karĢı insan arzusunun bir keĢfidir. Bunlar bizim 

için iyi olan Ģeylerin yanı sıra tehlikeli olan Ģeyler de olabilir. En son serisi 

http://www.sundaramtagore.com/attachment/en/575562f5cfaf34762c8b4568/TextOneColumnWithFile/57556335cfaf34762c8b5eab
http://www.sundaramtagore.com/attachment/en/575562f5cfaf34762c8b4568/TextOneColumnWithFile/57556335cfaf34762c8b5eab
https://painting-art.wonderhowto.com/news/kim-joons-naked-body-art-possibly-nsfw-0116326/
https://painting-art.wonderhowto.com/news/kim-joons-naked-body-art-possibly-nsfw-0116326/


231 
 

Drunken'da enine boyuna göndermede bulunduğu paradokstur. Drunken'ın hemen 

öncesinde yarattığı Fragile serisiyle Kim, doğal dövmeli figürleri porselen gibidir. 

Bu figürlerin içi boĢ, uzuvları eksik, parçalanmıĢ ve çarpıktır 

(http://www.sundaramtagore.com/attachment/en/575562f5cfaf34762c8b4568/TextO

neColumnWithFile/57556335cfaf34762c8b5eab). 

Joon‟un eserlerin bir diğer önemli nokta ise postmodern dönemde 

gerçeklik ve mekan algısında yaĢanan parçalanmayı yansıtmasıdır. Joon‟un 

eserlerinde bedenlerin üstünde bulunan dövmeler(kültürel motif ya da marka 

logoları) mekana da yayılarak mekan algısında parçalanma yaratmaktadır. Ayrıca bir 

diğer önemli nokta olan gerçekliğin parçalanması ise hem bedenin parçalanarak 

içinin boĢ olmasıyla, hem orantısız nesnelerle(Tabak, beden ve elmaların orantıları 

gerçek dıĢıdır) gerçeklik algısını parçalamaktadır. 

 

En Derin tabaka 

Joon‟un kullandığı parçalanmıĢ, içi boĢ porselen ve dövmeli bedenler 

algıda yarattığı parçalanma ile mekan ve gerçeklik algısında da parçalanma 

yaratmaktadır. Bu eserleri üretme motivasyonu ise hayatında yaĢadığı bazı 

problemlerden kaynaklanmaktadır. Kim Joon'un babası onun bir sanatçı olmasını 

hiçbir zaman istememiĢtir. Aslında, oğlunun olağanüstü sanat eğitimi ile tanınan bir 

kurum olan Hongik Üniversitesine gitmesine açıkça karĢı çıkmıĢtır. Buna rağmen 

Kim Joon üniversiteye gitmiĢ, sanat okulunu bitirmiĢ ve ordudaki görevinden sonra 

Kore'nin en ünlü görsel sanatçılarından biri olmuĢtur. Kariyerinin geri kalanında bu 

hikayenin bir unsuru, bir isyan ve yıkım duygusu olmaya devam 

etmiĢtir(https://www.keunsolimagazine.com/art/korean-tattoo-artist-kim-joon). 

Adam and Eva adlı eser, bir çok dinin yaratılıĢ öyküsünde yer alan Adem ve Havva 

konusuna göndermede bulunmaktadır. Bilindiği üzere, Hz. Adem ve Hz. Havva 

yasak elmayı yiyerek tanrıya karĢı bir baĢkaldırı göstermektedir. Bu baĢkaldırı 

Joon‟un babasına baĢkaldırısıyla da benzemektedir. 

Bu noktada Joon‟un baĢkaldırı ruhuna sahip olmasıyla güzel sanatlar 

eğitimi alması ortadadır. Dövme ile bağlantılı olduğu nokta ise, Güney Kore‟de 

https://www.keunsolimagazine.com/art/korean-tattoo-artist-kim-joon


232 
 

dövmenin hoĢ karĢılanmaması, hatta son dönemlerde dövme sanatçısı olmanın 

yasaklanmasıdır(Dövme yaptırmak yasak değil ama hoĢ karĢılanmıyor ancak dövme 

sanatçısı olmak yasaktır). Dövme yaptıran bireyde de bir baĢkaldırı mantığı söz 

konusudur ve bu baĢkaldırı, babasına baĢkaldırısıyla benzer bir baĢkaldırıdır. 

Dövmelerin asi bir tarafının olduğu izlenimi vermesidir. Güney Kore'de dövmeler ne 

izinli ne de yasak olan gri bir bakıĢ açısı ile karĢılanmaktadır 

(https://www.keunsolimagazine.com/art/korean-tattoo-artist-kim-joon). Ayrıca içi 

boĢ bedenler tercih edilmesinin sebebi ise, kendi ruhsal durumunda olduğu gibi daha 

kırılgan bir bedeni hissettirmek, daha kırılgan duygulara sahip olduğunu ortaya 

çıkarmak istemesidir. 

Kim'in dövme sanatı dünyası hakkında ilgisini çeken bir diğer Ģey ise 

dövmenin kalıcılığıdır. Dövmeyi, „kiĢinin artık yok edemeyeceği bir Ģeyi ifade ettiği 

bir his‟(https://www.keunsolimagazine.com/art/korean-tattoo-artist-kim-joon) olarak 

nitelendirmektedir. Bu noktada, kültürel motiflerin seçilmesi, kültürün insan 

yaĢamını etkilemesinin kaçınılmaz olduğu ve kültürel olguların görmezden 

gelinemeyeceği ile bağlantılıdır.  

Joon, babasına baĢ kaldırıda bulunarak güzel sanatlar eğitimi alması, 

orduda yer alması gibi içeriksel nedenleri oluĢturan olaylardan yola çıkarak, „Adam 

and Eve‟ adlı bu eserinde olduğu gibi, beden, mekan ve gerçeklik algısını 

parçalamaktadır. Adam and Eve adlı çalıĢma ise yaratılıĢ öyküsüne atıfta olarak bir 

baĢkaldırı göstergesi olarak kullanılmıĢtır.  

 

 

 

 

 

 

 

https://www.keunsolimagazine.com/art/korean-tattoo-artist-kim-joon
https://www.keunsolimagazine.com/art/korean-tattoo-artist-kim-joon


233 
 

Eser: 3 

Resim: 83, Dinos and Jake Chapman, Great Deeds Against the Dead 2, 1994 

(http://jakeanddinoschapman.com/works/great-deeds-against-the-dead-2/3847/) 

 
 

 

Dilsel Yorum 

 Jake Chapman 1966, Dinos Chapman 1962‟de Ġngiltere‟de doğmuĢtur. Ġki 

kardeĢ Londra‟da Royal Collage of Art‟dan (Royal Collage Sanat Okulundan) 1990 

yılında mezun olmuĢtur. Chapman kardeĢler tanınmıĢ bir ingiliz sanatçı çifti olan 

Gilbert ve George‟un yanında bir süre asistan olarak çalıĢtılar. Buna Rağmen 

sonrasında çok farklı bir tarz geliĢtirdiler. Chapman kardeĢler, savaĢ, siyaset, din 

ahlak gibi konuları ele almaktadır. Genellikle üç boyutlu heykel ya da enstalasyon 

iĢleriyle tanınsalar da baskı, resim vb sanat alanlarında iĢler de üretmiĢlerdir. Ġlk 

önemli ortaya koydukları iĢler serisi olan Disasters of War(SavaĢın Felaketleri)dir. 

Ontolojik çözümleme için seçilmiĢ olan Great Deeds Against the Dead 2 adlı eserde 

bu serinin devamı niteliğinde ortaya koyulmuĢ bir eserdir. Eserleri, New York'taki 

Gagosian Galerisi, Londra'daki Beyaz Küp Galerisi, Londra'daki Tate Britain, 

Moskova'daki Triumph Galerisi ve New York'taki PS1 ÇağdaĢ Sanat Merkezi gibi 

dünyanın çeĢitli yerlerinde sergilenmektedir. 



234 
 

Great Deeds Against the Dead 2 adlı çalıĢma, 1994 yılında yapılmıĢtır. 

Eser, Mixed media(Saç, fiberglas, halat ve boya)ile yapılmıĢtır. 277 244 152 cm 

boyutlarında olan eser enstalasyon niteliği taĢımakta ve White Cube Gallery, 

Londra‟da sergilenmiĢtir. Eserde ağacın arkasında ayaklarından yukarı asılmıĢ ve 

hadım edilmiĢ bir erkek, ağacın önünde kolları geri doğru ağaçtan geçirilerek asılmıĢ 

ve hadım edilmiĢ bir erkek ve ağacın dalına asılmıĢ kolları, cinsel organı ve baĢı 

kesilmiĢ bir erkek bedeni bulunmaktadır. KesilmiĢ kollar aĢağıya doğru sallanacak 

Ģekilde ağaç dalının ucuna el bilekleriden bağlanmıĢ, ağaç dalının en uç kısmının 

üstüne ise kesilen baĢ yerleĢtirilmiĢtir. Eser, Hiperrealist olma eğilimi göstermekte 

ancak bilinçli olarak yapıldığını düĢündürecek Ģekilde plastik izlenimi de 

vermektedir. 

 

Anlamsal Yorum 

Derin Yapı 

Chapman kardeĢler, Goya‟nın SavaĢ Felaketleri adlı serinin 39 nolu gravür 

baskısından yola çıkarak oluĢturdukları Great Deeds Against the Dead 2 adlı üç 

boyutlu(Enstalasyon etkileri bulunmaktadır) eseri ortaya koymalarının sebebi, Tony 

Blair ve George Bush‟un Irak‟a Demokrasi götürme vaatleriyle baĢladığı ancak 

sonrasında vahĢice olayların yaĢanmasıyla Napolyon‟un iĢgalinin benzerlikleriyle 

alakalı olarak eleĢtirel bir tutum sergilemek adına bu eseri ortaya 

koymuĢlardır(Rüzgar Kayıran ve Demircan, 2012). 

 

 

 

 

 

 



235 
 

Resim: 84, Goya, Disasters of War No. 39(Ölülere Büyük Marifet), 1810-1820 

 
 

Jake ve Dinos Chapman, Goya'nın SavaĢ Felaketleri serisinin tamamını 

kompozisyon düzenini olduğu gibi alarak, aynı sembol ve imgelerle Goya‟nın tarzını 

yansıtan özelliklerine bağlı kalarak ancak postmodern sanata uygun hale getirerek 

kendi bakıĢ açılarıyla tekrarortaya koymaktadırlar(Esmer, 2009). Irak‟ta yaĢanan 

barbarlığa tepki olarak ortaya koydukları bu eserde sanatçıların amacı Hümanist bir 

yaklaĢımı ortaya koymak olarak değerlendirilmekte ve sanatçılar eserleriyle ilgili 

Hümanist bir yaklaĢım sergilediklerini söylemektedir. 

Bu Hümanist yaklaĢımı ortaya koymak istemelerinin nedeni ise;  

Chapmanlar, Goya‟nın dehĢetini rasyonel ya da etik bakıĢ açısıyla yeniden ve 

yeniden gözden geçirmeye adamıĢ, sanat-tarihsel anlatımın zengin bir geleneğidir. 

Juliet Wilson-Bareau, Jacques Callot, Goya ve Otto Dix‟in savaĢla ilgili eserlerinden 

oluĢan Hayward Galerisi gezi sergisinin sergi kataloğunda, Los Desastres de la 

Guerra‟nın „bütün insan doğası içindeki acımasızlığa, saygınlık arzusuna ve bir 

toplumun kendi insaniyet algısına ihanete‟ yönelik bir içgörü sağladığını 

söylemektedir. Eser bu nedenle, uygun bir Ģekilde, tam olarak izleyiciyi savaĢa karĢı 

ahlaki bir duruĢ sergilemeye zorladığından dolayı hümanist olarak 

tanımlanmıĢtır(Shaw, 2003). 

Goya serisinin üç boyutlu olarak ortaya koyan Chapmanlar, gravürler ve 

minyatür diyoramalar
6
, sanatçının „hümanizmle iliĢkisini‟, „viral olarak enfekte etme 

                                                           
6
resimlerden ya da baskılardan oluĢan eserler serisi 



236 
 

ya da bulaĢma‟ arzusundan doğmaktadır. Bir baĢka deyiĢle, Goya‟nın çalıĢmasının 

temel travmasını yeniden canlandırmaya, olduğu gibi hümanizm ideolojisine 

bağlanmıĢ sanat eleĢtirisinin bastırmaya çalıĢtığı bölünemez artığı, yani iğrenç 

nesneyi (the abject object), ortaya çıkarmaya yönelik çabalardır. Fakat Los 

Desastres‟e yakından bakan birisinin de onaylayacağı gibi, tecavüz, soykırım, 

iĢkence ve ayinsel olarak fiziksel yaralama eylemi, yani en zorlayıcı formundaki 

iğrenç‟in (the abject) geniĢ tasviri hümanizmin aĢkınsal (transcendental) arzularıyla 

çeliĢmektedir(Shaw, 2003). 

 

Derin Tasarım 

Chapman kardeĢler ortaya koydukları eserle, postmodern sanatın 

parçalanan mekan algısına göndermede bulunmaktadır. Goya‟nın iki boyutlu eseri üç 

boyuta taĢınarak zaten mekan algısı kullanılmakta, bir diğer taraftan ise, postmodern 

sanatın mekanı kullanan sanat biçimi olan enstelasyon mekanı ile mekan değiĢen 

mekan algısına iliĢkin sorgulamalar gerçekleĢtirilmektedir. Parçalanan beden ile 

zaten, Antik Yunan felsefesinde mekansallaĢan(Bourgeois‟de beden ev çizimleriyle 

buna göndermede bulunmaktadır) beden, parçalanan beden ile parçalanmaktadır. 

Gerçekliğin parçalanmasıyla ilgili ise, Goya‟nın gerçek bir görüntüyü ele 

alarak gerçekleĢtirdiği gravürü, Chapman kardeĢler tarafından kopya edilmiĢtir. Bu 

durum postmodern sanatta kendine mal etme(Temellük Sanatı) olarak görülebilir. 

Ayrıca, Hiperreal (yüksek realizm –fotorealizminde üstü)olarak tanımlanmasına 

rağmen, yapay hissi bilinçli olarak kaybedilmeyen eserde yine gerçeklik anlayıĢı ile 

ilgili sorgulamalar gerçekleĢmektedir. Kısacası, herĢey gerçek gibidir ancak gerçek 

değildir. Bu da gerçeklik algısını parçalamaktadır. 

Ontolojik çözümlemenin derin tasarımında ortaya çıkan bir diğer önemli 

nokta ise; Goya‟nın ve Chapman kardeĢlerin ele alarak yeniden ortaya koydukları 

eserde postmodern sanatta öne çıkan bir sanat biçimi olan iğrenç sanat formu 

etkilerinin görülmesidir. Piero Manzoni‟den Mike Kelley‟e iğrenç (abject) sanatın 

sarsma stratejilerinin ve Hans Bellmer‟den Charles Ray‟e beden kullanan sanatın 

sahte doğallığının idrakı sayesinde, post-Nietzsche eleĢtirel kuramıyla donanan 



237 
 

Chapmanlar Los Desastres‟i, bir Goya çiziminin dıĢavurumcu niteliklerinden 

uzaklaĢma ve modeller olarak algıladığımız mümkün olan en nevrotik aracı bulmaya 

çalıĢma niyetiyle yeniden yaratmıĢlardır. 1810‟un karanlık bilgisinden uzaklaĢmak 

cesaret istemektedir. Nevrotik bir araca yatırım yapmayı kabul etmek, bunun 

gerektirdiği kaçıĢ ve haz çağrıĢımlarıyla, aksi olarak değerlendirilebilir olsa bile, her 

ne kadar sapkınca olursa olsun, amacın ciddiyetini taĢıyan bir biçimde 

değerlendirilebilir(Shaw, 2003). 

Disaster of War No:39‟un kompozisyonu, kaygı ve endiĢeyle ortaya çıkan 

bir gerçekliği sunmaktadır. Bu baskı, dizinin belki de en iyi bilinen eseridir. 

Kompozisyon oldukça yalın, ancak aĢırı dramatiktir. Baskıda yoruma gerek 

duyulmayacak kadar her Ģey açıktır. Ġnsanlığın vahĢeti ve barbarlığını açıkça ortaya 

koymaktadır(Esmer, 2009).  

Dinos ve Jake Chapman, kendi kuĢaklarındaki çoğu sanatçı gibi, Goya‟yı 

„yeni nevrotik realizmin‟ güçlü bir öncüsü, insanın olumlamasının, en iyi ihtimalle, 

uygar yanılgının bir belirtisi, en kötü ihtimalle de, toplu, psikotik krizin bir 

dıĢavurumu olarak radikal bir nihilist, olarak düĢünmektedirler. Bu sebeple, 

Goya‟nın „enfeksiyonu‟ sayesinde, Chapmanların „olumladığı‟ olgu, hümanizmin 

etkinleĢtirmeye çabaladığı sindirilemeyen ya da diyalektik olmayan özü, medeni, 

demokratik toplumun yıkım noktasıdır(Shaw, 2003). 

Jake Chapman, Ģiddete karĢı ahlaki bir tutum takınmak için, Ģiddetle yakın 

iliĢkiler kurmak ve Ģiddeti göstermek zorunda olduklarını belirtmektedir. Goya‟nın 

eserini, kendi çalıĢmamızda kullandık çünkü Goya‟nın eseri bu çeliĢkiyi tasvir 

etmektedir. Ahlaki tabular mutlak ve Ģiddetli ihlalle gösterilmektedir. Bu durumda 

eğer ki tabu, barbarlığa karĢı bir uyarı olarak ele alınırsa, iĢte o zaman Goya‟nın 

iğrenç (abject) nesneyle – ki bu sakatlanmıĢ ya da parçalanmıĢ – beden Ģeklinde, ya 

da dıĢkısal maddenin patlaması Ģeklinde olabilir – kurduğu yakın iliĢkinin eleĢtirel 

Ģüpheleri nasıl uyandırması gerektiğini görmek mümkün olmaktadır. Bir beden, bir 

yarayı nasıl taĢıyorsa, bir kültür de Los Desastres‟i bünyesinde taĢıyabilir, fakat 

yaralar dayanıklılık noktasının ötesinde zarar verici olabilir. Bu mantık çerçevesinde, 

Jake ve Dinos Chapman, Los Desastres‟in savaĢ eleĢtirisinin merkezinde bulunan 

„bilinçdıĢı değerlere‟ odaklanarak bu eleĢtiriyi gerçekleĢtirmektedirler(Shaw, 2003) 



238 
 

En Derin Tabaka 

Chapman kardeĢler, George Bush ve Tony Blair‟ın Irak kuĢatmasında 

gerçekleĢtirdikleri vahĢete tepki oluĢturmak için, postmodern bir tavırla Goya‟nın 

gravür eserini kopyalayarak eleĢtirel bir eser ortaya koymuĢlardır. Goya‟da 

döneminde eleĢtirel bir tavır ortaya koymak için bu eseri yapmıĢtır. Goya‟nın 

yalnızca bu eserler serisinde değil, daha önceki eserlerinde de bu eleĢtirel tavır 

vardır. Ancak, onun eserlerindeki eleĢtirel tavırla birlikte, Goya‟nın saray ressamı 

olması onun kiĢiliğinde hep ikiliklere neden olmuĢtur. SavaĢ Felaketlerinden önce 

Kaprisler dizisini gazetede ilan edeceğini duyurmuĢ, bu gazete ilanından sonra ise 

geri çekme ilanı vermiĢ ve bu baskıların tamamını ve kalıplarını oğluna emekli aylığı 

verilmesi için krala teslim etmesi gibi tutarsız davranıĢları, bu eleĢtirel tavrın ve 

saray ressamı olmasının verdiği içindeki çatıĢma olarak yorumlabilir. Goya'nın tüm 

sanatsal olarak ortaya koyduğu iĢler ve hatta hayatı bu tutarsızlık içinde 

yorumlanmaktadır. Goya‟nın hayatı bireysel özgürlük isteği ve kariyeri arasında 

gitgeller içerisinde geçmiĢtir. Ancak Goya bu noktada bir karar vererek bireysel 

özgürlüğünü hayattayken gerçekleĢtirdiği eleĢtirel serileri yayınlamayarak (Tepki 

alıp yok etmek zorunda kalmamak için olabilir) ölümünden sonra yayınlanmaları için 

saklamıĢtır(Esmer, 2009). 

Goya‟nın SavaĢ Felaketleri serisini yapması ise Ģu Ģekilde baĢlamıĢtır; 

1800‟lü yılların baĢlarında, siyasi entrika Ġspanya'da acımasız ve gereksiz bir 

savaĢı(yalın gerçekliği ile dünyanın en büyük sanatçılarından biri olmasını güvence 

altına almaya yardımcı olacak olan eseri için uygun ortamı Goya'ya sunacak bir 

savaĢ) baĢlatmıĢtır. Tüm savaĢlar gibi bu da güç arayıĢından kaynaklanmaktaydı. 

Ġspanyol hükümdar Charles 4, vefasız eĢi Maria Luisa, en büyük ve iĢe yaramaz 

oğulları Ferdinand kimin hükmedeceğine dair taht kavgasına düĢtüler. Bu 

çekiĢmenin diğer kanadında ise Ġspanyaya gözünü dikmiĢ Napolyon vardır. Portekize 

yola çıkma bahanesiyle Ġspanyada zaten bir ordusu olan Napolyon, bazı kraliyet 

danıĢmanları yabancıların dıĢarı sürülmesini istemiĢtir ancak Charles'ın savaĢa karĢı 

isteği bulunmamaktadır. Napolyon'un onun rejimini destekleyeceğine inandığı oğlu 

Ferdinand için Charles tahttan çekildi. Bunun yerine Ferdinand, ailesi ve Fransız 

Ġmparatorluğu ile yüzleĢmeye çağrıldı ve ardından Ġspanyol iktidar ailesi kendi 



239 
 

aralarında savaĢmaya baĢlamıĢtır. Bu fırsatı kaçırmayan Napolyon tahtı kendisi için 

ele geçirmiĢ ve Madrid'te ordusunun pozisyonunu sağlamlaĢtırmıĢtır ve böylelikle 

altı berbat yıl sürecek olan bir savaĢa öncülük edecek bir isyan için sahneyi 

hazırlamıĢ oldu. 1808-1814 Napolyon SavaĢları boyunca Ġspanya üzerinde beliren 

terör, kaos ve acımasızlık Goya tarafından sembolize edilerek eserlerine 

aktarılmıĢtır(Schickel, 1971). 

SavaĢın Felaketleri serisinde: 2-47 nolu baskılar Napolyon askerlerince 

kurĢuna dizilmesini, bedenlerinin parçalanmasını ve diğer iĢkenceleri ortaya 

koyarken, 48-64 nolu baskılar 1811-12 deki Madrit'teki kıtlığı, 65- 82 nolu baskılar 

ise gerici güçleri ve onlara olan alegorik saldırıları ortaya koymaktadır. Goya bu 

Ģekilde bir tavır sergilerken söz konusu olayların, çok yönlü ele almakla birlikte, 

bunlar arasındaki kaçınılmaz bağları ve iliĢkileri de görmezlikten gelemeyeceğini 

ortaya koymaktadır. SavaĢ, oteriteye ulaĢma çabası ve sonrasında gelen kıtlığın 

iliĢkisi bu iliĢki ile birlikte tüm bunlara bütün olarak yaklaĢmayla birlikte tüm bu 

konuları dikkat çekici hale getirmektedir. Goya'nın hem ortaya koyduğu serilerde 

hem de serilerin bir parçası olan eserlerde eleĢtirel bir tavır sergilemesinin 

nedenidir(Esmer, 2009). SavaĢın yaĢandığı ve Goya‟nın Ģahit olarak bu gravürleri 

ürettiği dönem ile ilgili Esmer Ģunları söylemektedir: 

 

...kılıçtan geçirilenler, kurĢuna dizilenler, mızrakla 

öldürülenler hatta zavallı masumları balta ile parçalayan askerlerin 

saçtıkları korkunç manzaralardan bir kısmı Ģöyle: kenarlara 

fırlatılmıĢ bebekler, boğazından iple bağlanılıp ağaçta idam 

edilenler, yerde sürüklenenler, çırılçıplak soyulmuĢ cesetler, kılıçla 

doğrananlar, cinsel organları kesilmiĢ bedenler, kollar, bacaklar ve 

daha pek çok tanýnmayan beden parçaları... Tecavüze uğrayanlar ve 

görmek istemeyeceğiniz kadar parçalanmıĢ, üst üste yığılmıĢ ve 

ortalığa saçılmıĢ cesetler. Ve de yarattığı bu cehennemsi sahneleri 

keyifle seyreden Napolyon askerleri. Bu barbarca vahĢeti değil 

yaĢamak, resimlerde izlemek bile ürpertici bir durum. Bu 

görüntülerin dayanılmaz ağırlığı ister istemez Avrupa geleneğinde 

var olan iĢkenceleri akla getirir(Esmer, 2009).  

 



240 
 

Goya‟nın SavaĢ Felaketleri serisiyle sanat tarihinde bir ilk olan, bir baĢka 

sanatsal özelliği öne çıkmaktadır. Goya'dan önce, sanatçılar sıklıkla savaĢı 

kahramanca, erkeğin yüceltici bir eylemi olarak göstermiĢlerdir: geniĢ tuvaller 

üzerinde askerler neĢeli kalabalığı ve hayran kadınları arkada bırakan askeri 

birliklere doğru yola çıkarlardı. Zafer eriĢilebilir bir tanrıçaydı, onurdu, yüceltici bir 

güçtür. Goya bunların hepsini değiĢtirmiĢtir. Kahramanlığın izole eylemleriyle 

taçlandırılan ama en korkunç hayallerin sınırını aĢan emsallerine karĢı düzenlemeler 

yaptığı noktada erkeği duygusuzlaĢtıran, daha çok bir cehennem olan savaĢı olduğu 

gibi çizip resmetmiĢtir. Goya, gördüklerinin ve hissettiklerinin eskizlerini yaparak 

Ġspanya'yı dolaĢmıĢtır ancak istediyse de Yarımada SavaĢını romantize etmek onun 

için zor olmuĢ olmalıydı; karargahın verilmediği ya da sorulmadığı her iki taraf 

tarafından yapılan bir savaĢtır. Ġnsanlar öldükten sonra bile organlarını ve 

kaburgalarını kesen tutsaklara Fransızlar iĢkence etmiĢ ve onları sakatlamıĢlardır. 

Açlık, yokluk ve sefalet bölgeyi harap ettimiĢtir. Goya, eskizlerinden anlamlı ve 

duygulu ünvanlı çok etkili bir seri gravür yapmıĢ ve Goya'nın ölümünden sonra 

SavaĢ Felaketleri olarak yayınlanan bütün koleksiyon, savaĢa ve beraberinde 

getirdiği vahĢete karĢı derin bir itham olarak değerlendirilmiĢtir(Schickel, 1971). 

Disasters of War No. 39 eserinde Goya, cesetleri tahrip etmenin bu dönem 

boyunca ortak bir görüĢ olduğunu ortaya koymuĢtur. Burada kopmuĢ bir kafa, hiçbir 

yere uzanmayan kolların ucundaki zincirlenmiĢ eller, bozulmuĢ bedenler, erkeğin 

vahĢetini anlatan durumlar; hepsi canlı bir ağacın üzerinde asılı olarak ortadadır. 

SavaĢın sonuna doğru Napolyon korunmasız durumdaki gerillaları defetmeye 

çalıĢırken, Wellington tarafından ustaca yönetilen Portekiz ordusu ve Ġngiliz 

ordularına karĢı Napolyon savaĢ meydanında geleneksel çarpıĢmalarla karĢılık 

vermektedir. Fransızlar Pirenelerin karĢı tarafına doğru geri çekilmiĢtir. Napolyon 

Ġspanya‟da yenilgiyi tattığından dolayı Ġmparatorluğu dağılmaya baĢlamıĢ, daha 

sonra sürgün Ġmparator 'Beni öldüren Ģey Ġspanyol meselesidir' demiĢtir. Üstü kapalı 

bir Ģekilde kan dondurucu bir savaĢ olarak adlandırdığı  'Ġspanyol Meselesi' 

neredeyse Ġspanya‟yı da yok etmek üzeredir. 1814'te savaĢ bittiğinde liberal bir 

meclis ya da parlemento'nun kurulacağına dair yeni bir umut oluĢmuĢtur. 20-30 yıl 

önce olan Fransız ve Amerikan ihtilallerini ateĢleyen özgürlük arayıĢından ilham alan 

Cortes(Ġspanyol meclisi) ileri görüĢlü bir anayasayı desteklemiĢtir. SavaĢ boyunca 



241 
 

Fransa'da tutulan kaba bir kiĢiliği olan Ferdinand 6 bile anayasayı kabul etmeye razı 

olmuĢtur. Ġspanya‟ya tekrar ayak bastığı gibi anayasayı yürürlükten kaldırmıĢ ve 

derhal engizisyon gibi bütün tutucu ve baskıcı kurumlara olan yetkiyi onarmaya 

baĢlamıĢtır. Liberallerin Ferdinand'a karĢı çıkmak için faydasız bir giriĢiminden 

sonra, Meclis Liderlerine teslimiyetlerine karĢılık Kral tarafından af sözü verilmiĢ 

ancak teslim olur olmaz Kral onlara ihanet ettimiĢ ve öldürttürmüĢtür. Böylelikle, 

anayasa görmezden gelinerek Ġspanya bilinen baskıcı rehavetliğine geri dönmüĢtür. 

Ġspanya‟nın 6 yıllık kanlı katliamdan elde ettiği Ģey ise eski hükümdarları Charles 

4'ten daha geri kafalı ve hatta kendi halkının kötü durumuna kayıtsız kalan bir 

kraldır(Schickel, 1971). 

Sonuç olarak Goya, hem deneyimlediği facia denilebilecek olayları, hem 

de deneyimlediği bu olayları aktarırken kullandığı Romantik duyarlılık ve gerçeklik 

olarak ortaya koyma çabasıyla dramatik boyutu oldukça hissettirmektedir. Bunca yıl 

sonra bile, postmodern bireye bile, yeni anlamlar kazandırarak çağı 

yakalayabilmektedir. Goya‟nın yaĢadığı dönemde uygarlaĢmanın insanoğlunu bu 

görüntülerden çok uzaklara götüreceği savunulmaktadı, ancak insanoğlu 

uygarlaĢmaya ve yaĢam kalitesini yükseltmeye devam ettikçe bu görüntüler 

azalmamıĢ, aksine birey sahip olduğu herĢeyi diğer bireyi(Ötekini) yok etmek için 

kullanmıĢtır. Postmodern çağda hala birçok yerde ölümler iĢkenceler yaĢanmakta ve 

bu nedenle hala eserlerine baktığımızda Goya‟yı anlamaktayız(Esmer, 2009). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



242 
 

 

 

 

BÖLÜM V 

 

 

SONUÇ, TARTIġMA VE ÖNERĠLER 

 

5.1.Sonuçlar ve TartıĢma 

Postmodernite, 1960‟lı yıllarda moderniteye tepki olarak ortaya çıkmıĢtır. 

Ancak, post ön eki moderniteden kopma gibi bir anlam verirken, bir taraftan da 

Modernitenin devamı gibi bir anlamı da vermektedir. Bir diğer önemli nokta ise; 

Postmodernite ve Postmodernizm genellikle aynı anlamlarda kullanılmasına rağmen, 

Giddens postmoderniteyi toplumsal ve kültürel geliĢmeler olarak tanımlarken, 

postmodernizmi ise sanat alanında yaĢanan geliĢmeler olarak ortaya koyarak 

birbirinden ayırmıĢtır. 

Modern dönemde yaĢanan iki büyük dünya savaĢı, Avrupa ülkelerinin 

diğer ülkelere uygarlık götürme vaadiyle yaptıkları katliamlar, 6 milyon insanın 

soykırımı gibi nedenlerde, modernizmin akılcılığı ve ilerlemeye olan güven azalmıĢ 

TaĢdemir(2004)‟ün de söylediği gibi bu bunalımlarla beraber modernizme baĢlayan 

tepkiler postmodernizmin doğmasına neden olmuĢtur. Ġlk olarak modernizmin insanı 

hapseden tasarımına tepki olarak mimaride geliĢen akım, daha sonra diğer sanat 

dallarında ve kültürel toplumsal yaĢantıda kendisini göstermiĢtir. Modernitenin son 

aĢamasında, postmodernitenin doğmasında önemli bir rol oynayan bir diğer etken 

ise, Frankfurt Okulu‟dur. Modernitenin akılcılığına ve kapitalizmi eleĢtirmesiyle 

okul postmodernitenin doğuĢuna katkı sağlamıĢtır. 

Modern dönemde yaĢanan iki Dünya SavaĢı ve akılcılığa ve ilerlemeye 

olan inancın yok olması, Postmodern sanatçıyı etkileyerek bireysel olmaya 

yönlendirmiĢtir. Postmodern sanatçının bir diğer önemli özelliği ise bir felsefeci 

kimliği üstlenerek herĢeyi sorgulaması ve önceden kabul edilmiĢ tüm doğru ve 

kuralları reddederek yeni bir tavırla yaklaĢmasıdır. Bunların dıĢında, 



243 
 

Balkan(2015)‟ında bahsettiği gibi, postmodern dönemde ilerleyen teknolojiyle 

birlikte sanatçı ve bilim insanı farkı ortadan kalkmıĢtır. 

Postmodernizm Amerika‟da doğmuĢtur. Amerika‟da oluĢturulan ekonomi 

politikası olan Kapitalizm, moderniteden postmoderniteye geçiĢ sürecinde Pop Art‟ın 

doğmasına neden olarak aydın kesimin halk üstündeki beğeni yargısını belirleyen 

gücünün TV ve medyaya geçmesine neden olmuĢtur. Pop Art‟ın da etkisiyle, Modern 

sanatçıya verilen yaratıcılık sıfatı postmodern sanatçı tarafından 

umursanmamaktadır. Postmodern sanatçı, üretilmiĢ olanı bile tekrar ve tekrar 

üretmekte ve herĢeyi sanat nesnesi olarak görmekte ve hatta hazır nesneleri sanat 

eseri olarak sunmaktadır. Yine Pop Art‟ın etkisiyle, modern sanatın kabul etmediği 

Kiç Sanat(Kitsch) postmodern sanatta kabul edilebilir olarak görülmektedir. 

Turani(2014) tüm bunların, sanat eserini sığ ve yüzeyselleĢtirdiğini ve böylelikle 

estetik olanın reddedildiğini söylemektedir. Postmodern sanatta fikir ve düĢünce 

önem kazanmıĢ olsa da ve bazı sanatçılar için modern estetik ikinci plana atılsa da, 

çağdaĢ sanat kuramları ve felsefesi çerçevesinde güzelliğin yanında çirkin, iğrenç, 

bayağı vb. gibi kavramlar estetik anlayıĢ kapsamı dahilinde çoğul estetik yaklaĢımlar 

da öne çıkmaktadır. Bazı postmodern sanatçılar çağdaĢ estetik anlayıĢta ürünler 

ortaya koyma amacına hala bağlı kalmakta ve postmodern nitelikler taĢıyan ve post 

estetik anlayıĢ ve estetik kaygılarla eserler üretmektedir. KoĢay (2015); 

postmodernitenin kültürü, bireyi ve sanatı parçalayarak kimliksiz bir toplum 

yaratmayı hedeflediğini saptamıĢtır. Ancak, bu sanatçıdan sanatçıya, kiĢiden kiĢiye 

değiĢiklik göstermektedir. 

Postmodern dönemde gerçekleĢen değiĢimlerle birlikte gerçeklik algısında 

bazı önemli dönüĢümler yaĢanmıĢtır. Antik dönemden fotoğrafın icadına kadar olan 

süreçte mimetik anlayıĢla doğanın taklidini oluĢturarak gerçeklik sunmaya çalıĢan 

sanatçılar fotoğrafın icadıyla mimetik anlayıĢı terk ederek iç dünyaya yönelmiĢlerdir. 

Özellikle Kübizm‟de gerçeklik algısı mümkün olduğunca parçalanmıĢ eserler 

üretilmiĢtir.  

Postmodern dönemde ise geliĢen teknoloji ile gerçeklik sorgulamaları en 

üst seviyeye çıkmıĢtır. Bu konuda Baudrillard‟ın Simülasyon kuramı büyük önem 

taĢımaktadır. Bu kuramda Baudrillard, sanal bir gerçekliğin gerçeğin yerini aldığını 

söylemektedir. Bu sanal gerçeklikle birlikte ortaya çıkan dijital sanatın diğer sanat 



244 
 

alanlarıyla etkileĢimi ortaya disiplinlerarası eserler çıkmasına olanak sağlamaktadır. 

Baudrillad‟ın hiperrealist yaklaĢımlarıyla etkileĢimli olarak 80‟li yıllarda 

Hiperrealizm akımı ortaya çıkmıĢtır. Bu sanat tavrı ile sanatçılar, resim ve heykel 

alanında fotoğrafik gerçeklikte, hiper aĢırı gerçekçilikte, en gerçekçi olana ulaĢma 

çabalarına girerek gerçekliği yakalama çabalarına girmiĢlerdir. 

Ayrıca, Baudrillard Kuspit‟le benzer olarak sanatın ölümünden 

bahsetmekte ve sanat eserlerinin ticari bir ürün haline gelerek dönüĢü olmayan bir 

reklamcılık alanına dönüĢerek gerçekliğini kaybettiğinden 

bahsetmektedir(ġarbalkanlı, 2010). Fakat, reklamcılık alanı postmodern dönem ve 

tüketim kültürü içerisinde çok önemli olsa sanat çok farklı alan olarak varlığını 

sürdürmektedir. Postmodern dönemde yalnızca reklamcılık alanının var olması gibi 

bir Ģey söy konusu bile olamaz. Sanat, postmodern dönemde sanatçıların tercihleri 

doğrultusunda daha çok çeĢitlenmiĢ ve sınırsız üretim tekniği ya da Ģekliyle artık 

üretimler melezleĢmiĢ ve sanatçının tercihi ve seçmeciliği öne çıkmıĢtır. Bu asla 

sanatın ölümü olarak düĢünülmemelidir.  

Postmodern sanatta, modern sanatın tersine gerçeklik insanın içindedir ve 

asla mutlak bir gerçeklik yoktur. Gerçeklik ve doğru kiĢiden kiĢiye değiĢebilir görüĢü 

hakimdir. MaltaĢ(2012)‟da postmodern sanatta gerçeklik algısının sanatçının 

kimliğine göre değiĢtiğinden bahsetmektedir. Tüm bunlarla alakalı olarak, 

Postmodern sanatta gerçeklik algısı parçalanmıĢ hatta neredeyse neyin gerçek neyin 

gerçek olmadığının ayırt edilemediği bir dönem haline gelmiĢtir. Çolak(2008)‟ında 

söylediği gibi postmodernitede gerçekliği algılayıĢ biçiminde Ģizofreni ile 

benzerlikler, zamansızlık ya da eĢzamanlılık bulunmaktadır. 

Postmodern dönemde bir diğer sorgulamaların hedefinde olan konu ise 

mekan konusudur. Mekan konusunda sorgulamalar her dönem felsefi ve sanat 

alanında varlığını sürdürmüĢtür. Ancak, Kübizm‟le birlikte hem tuval mekanında 

mekan algısının parçalanması söz konusu olmuĢ, hem de asamblaj tekniğinin 

uygulanmasıyla birlikte tuval mekanının sınırlarından çıkılarak yeni olanaklar 

sağlanmıĢtır. 

Postmodern dönemde simülasyon kuramıyla bağlantılı olarak sanal mekan 

algısı meydana gelmiĢtir. Bu konuda ilgili bölümde bahsedilen Disneyland örneği 

büyük önem taĢımaktadır. Bu gerçeğin kopyasını oluĢturmayla birlikte Postmodern 



245 
 

bireyde mekan algısı parçalanmıĢ tıpkı gerçeklikle ilgili oluĢan algıda olduğu gibi 

birey gerçekle sahteyi ayırt edemez hale gelmiĢtir. 

Postmodern sanat konusunda gerçekleĢen mekan sorgulamaları 

bağlamında ise, Kübizm‟le baĢlayan mekan sorgulamaları ve asamblajın bir üst 

noktaya taĢınmasıyla, postmodern sanat biçimi olan enstalasyon sanatı ve mekanı 

kullanımı bakımından Performans Sanatı ve kavramsal düzenlemelerle modern 

sanatın tuvalde kendisine yer bulan mekan anlayıĢının da parçalandığı 

bulgulanmıĢtır. 

1960‟lı yıllardan itibaren en önemli mekan sorgulaması olan galeri 

mekanının sorgulanması ise tartıĢılan bir diğer konudur. O‟ Doherty(2000)‟nin de 

belirttiği gibi, galeri mekanı, sanat eserini gösteren bir mekan olarak kabul edilmiĢ ve 

bu iliĢki her galeriye giren sanat eseri midir? sorgulamalarını da baĢlatmıĢtır. Bu 

noktanın dıĢında değiĢen bir diğer konu ise, sanatçı galeri mekanının dıĢına çıkarak 

her yeri sanat atölyesi ve sanat galerisine dönüĢtürmüĢtür. Tüm bu sorgulamalar, 

postmodern sanatçının ve bireyin mekanı algılaması konusunda parçalanmalar 

yaratarak büyük dönüĢümlere neden olmuĢtur. Ayrıca Postmodern dönemle birlikte, 

bedenin kendisi de sanatçının anlatım için kullandığı bir mekana dönüĢerek 

mekansallaĢan beden sorgulamalarıyla mekan algısında parçalanmalara neden 

olmuĢtur. 

Bedenin parçalanması konusu irdelendiğinde, gerçeklik ve mekan algısının 

parçalanmasından farklı olarak, sanat tarihinde bedeni parçalama 1500‟lü yıllara 

kadar gitmektedir. Ġlk olarak, Andreas Vasalius bedeni somut bir nesne olarak 

parçalayarak, „Ġnsan Vücudunun Yapısı Üzerine‟ isimli çalıĢmayı 1503 yılında 

yayınlamıĢtır. Ardından, kilise tarafından ağır cezaları olmasına rağmen, Leonardo 

Da Vinci, bedeni parçalayarak incelediğini kanıtlar nitelikte çizimler yapmıĢtır. 

Bedeni parçalama Romantizm‟de, tarihi birer kanıt olarak, savaĢ sonrası 

insana yapılan iĢkenceleri ortaya koymak adına Goya ve Gericault tarafından 

resmedilmiĢtir. Kübizm‟de ise, gerçeklik ve mekan konusunda meydana gelen 

parçalanmalarda olduğu gibi, bedende de parçalanma yaĢanmaktadır. 

Postmodern dönemle birlikte, Performans sanatı, Body Art gibi sanatlarla 

birlikte beden, sanatın nesnesi haline gelmiĢtir. Bir diğer değiĢim ise, Pop Art‟ın ve 

tüketim kültürünün etkisiyle gerçekleĢen tek tip güzellik(ideal beden) anlayıĢıdır. 



246 
 

Büyükkol(2013)‟un postmodern sanatta Klasizmin etkilerini saptadığı incelemesinde, 

klasik sanattaki ideal beden anlayıĢıyla postmodern sanattaki ideal beden anlayıĢı 

benzeĢimleri saptanmaktadır. Ayrıca, Baudrillad‟ın Simülasyon Kuramıyla bağlantılı 

olarak sanal mekan, sanal gerçeklik algısına bağlı olarak sanal beden, bedensizleĢme 

gibi ütopik amaçlarla sanal bir yaĢam isteği bulunmaktadır. Bu değiĢimler sanatta da 

beden algısında değiĢikliklere neden olmuĢtur.  

Modern sanatta olduğu gibi biçimsel olarak eserlerinde bedeni parçalayan 

postmodern sanatçıların bu parçalanmalarının, içerikte de, sanatçıların kiĢisel 

mitosları ve otobiyoğrafik olgular ya da toplumsal bir takım nedenlerle bağlantılı 

olduğu saptanmıĢtır. AraĢtırmanın son alt problemini oluĢturan,  Postmodern sanatta 

parçalanan gerçeklik, mekan ve beden kullanılan eserlerin görsel analizinde 

kullanılan sanat ontolojisi kuramı ve ontolojik çözümleme yöntemi, seçilen eserlerin 

real ve irreal varlık katmanlarına ayrılarak söz konusu parçalanmayı oluĢturan 

nedenleri ortaya çıkarma bakımından önemli bir çözümleme yöntemi olarak ele 

alınmaktadır. Bu bağlamda, seçilen eserler üzerinden ontolojik çözümleme yöntemi 

ile Postmodernitede parçalanan gerçeklik, mekan ve parçalanan beden algısının,  

eserlerin anlam boyutu - içeriği ile bağlantılı olduğu ortaya koyulmaktadır. 

 

 

5.2.Öneriler  

AraĢtırmada, Postmodern sanatta, geri dönülmez bir reklamcılık alanına ve tüketici 

estetiğe doğru gidildiği ilgili yayınlarla ortaya koyulmuĢtur. Reklamcılık alanı 

tüketim toplumunda çok önemli olsa da, gerçek, yaratıcı plastik sanatlar bu alandan 

çok farklı olarak ilerlemekte ve bu sanatlara da toplumda daha fazla önem verilmesi 

gerekmektedir. 

Postmodern kırılmalarla, içeriksel ve biçimsel parçalanmalarla,  sanatta değiĢmeyen 

plastik değerlere karĢı tepkisellik ve yapısöküm ile modern estetik olanın dönüĢümü,  

kavram ve düĢünce merkezli iĢleri öne çıkarmaktadır. Ancak, postmodern niteliklere 

sahip, disiplinlerarası ya da tek disiplinli iĢler, problem çözmeye dayalı, iliĢkisel,  

eleĢtirel ve fikir odaklı olsa da, sanatta değiĢmeyen estetik niteliklerin de, çağdaĢ 

anlayıĢta da arka plana atılmaması, çağdaĢ estetik anlayıĢın ve sanatın devamlılığı 



247 
 

açısından  önem taĢıdığı düĢünülmektedir. Buna çağdaĢ sanat uygulamaları ve 

literatürde daha fazla vurgu yapmak gerekmektedir. 

Yapılan incelemeler sonucunda, çözümleme yöntemi olarak tercih edilen sanat 

ontolojisi ve ontolojik varlık olarak eser incelemesi, Türkiye‟de yeterince ele 

alınmayan ve kısıtlı kaynağa sahip bir alandır diyebiliriz. Oysa ki, özellikle çağdaĢ 

sanatı anlayabilmek adına ontolojik çözümleme yöntemi büyük önem taĢımaktadır ve 

bu konuda daha fazla bilimsel yayınlar yapılarak ve örnek çözümlemeler sunularak, 

bu yöntemin daha yaygın hale gelmesi sağlanmalıdır. 

ÇağdaĢ Sanat eğitiminde ve ÇağdaĢ sanatı okumada Postmodern kuramlar daha 

derinlemesine incelenerek, daha fazla yayın yapılmalıdır. Bu sayede eğitimde de, 

çağdaĢ sanatı anlamlandırmak ve yorumlamak daha kolaylaĢacaktır. 

Postmodern sanatçılar ve eserleri ile ilgili olarak, tanınan sanatçılar hariç, bu konuda 

Türkçe kaynak oldukça sınırlıdır. Bu nedenle, güncel sanatçı incelemeleri ve 

postmodern - güncel sanatta otobiyografik olgular, minörleĢme ve kiĢisel mitos 

kavramları bakımından çağdaĢ eser incelemeleri daha çok yapılmalı ve Türkçe 

literatüre bunlar kazandırılmalıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



248 
 

KAYNAKÇA; 

Akay, A. (1999). Jacques Derrida Özel Sayısı. Toplumbilim Dergisi. Sayı: 10. 

Sf:15-25. 

Akdeniz, Emrah (2013). Derrida‟da Kökensiz DüĢüncenin Kökeni Olarak 

Differance.                          . Sayı: 1. sf: 33-49.  

Akgündüz, Ö. G. (2013). Foucault‟da Ġktidar ve Beden ĠliĢkisi. Akademik BakıĢ 

Dergisi. Sayı:38 Sf:1-16. 

Aksoy Sugiyama, C. (2010).Antropolojide Beden Sorunsalına BedenileĢme 

Teorisinin Katkısı.Ankara Ünv.DTCF Antropoloji Dergisi. Sayı: 24. Sf: 69-93. 

Aktulum, K. (2008). Parçalılık/Süreksizlik/Kopukluk. Süleyman Demirel 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Hakemli Dergisi. Sayı: 1. Sf: 1-14. 

Alanka, Ö. (2015). MedyalaĢtırılmıĢ Bedenler ve Varlıkbilimsel Açılımları. Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi. Sayı: 19. Sf: 111- 120. 

Alp, K. Ö. (2015). Postmodern Resimde Zaman-Mekan Temsili. FLSF (Felsefe ve 

Sosyal Bilimler Dergisi). Sayı: 20. s. 317-333 

Altınkale, F. (2001). Postmodernist Resimde Figürasyon ve Estetik değerlerine 

Genel Bir BakıĢ. YayınlamamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Süleyman Demirel Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Altınkale, F. (2001). Postmodernist Resimde Figürasyon ve Klasik Değerlerine Bir 

BakıĢ. Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. YayınlanmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi. 

Aslan, T. (2010). Kültürel Yeniden Üretim Süreçlerine Etkisinde Postmodern 

Tüketim Estetiği. YayınlanmamıĢ Sanatta Yeterlilik Metni. Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Atan, A., Uçan, B. ve Renkçi, T. (2013). ÇağdaĢ Sanat ve Tasarımda Manipülasyon 

Etkileri. Sakarya Üniversitesi Sanat Tasarım ve Manipülasyom Sempozyumu Bildiri 



249 
 

Kitabı. Sf: 65-70. 

Atar, K. (2014). 1980 Sonrası Figüratif Türk Resminde Realist YaklaĢımlar ve 

Kültürel DeğiĢimle Ġlintisi. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans tezi. Dokuz Eylül 

Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü.  

Aytekin, C. A. (2008). Resim-iĢ Eğitimi Anabilim Dalı Öğrencilerinin Anasanat 

Atölye Tercihleri Ġle Temel Tasarım Dersine Yönelik Tutum, Algı ve Beklentileri 

Arasındaki ĠliĢki. YayınlanmamıĢ Doktora Tezi. Dokuz Eylül Üniversitesi Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü. 

Aytekin, C. A. (2010). Günümüz Görsel Kültüründe Tüketici Estetik AnlayıĢ- Resim 

ve Tasarım. Sanat ve Tasarım Dergisi.Sayı:6. Sf:41-51. 

Aytekin, C. A. (2015). Kültürel ve KiĢisel Bellekle Derin Bir ĠliĢki: Yeni 

DıĢavurumcu Resim Alegorisi ve Sembolleri Üzerine Bir Okuma, Bildiri. Selçuk 

Üniversitesi, IFAS Uluslararası Güzel Sanatlar Sempozyumu. 

Aytekin, C. A. (2016). Ontolojik Çözümleme ve Doğu-Batı: KavuĢan Zıtlıklar 

Grup Sanat Projesi Grafiti Resim Tasarımı Üzerine Bir Çözümleme. IBAD-1st 

International Scientific Researches Congress Humanity and Social Sciences, Madrid. 

19-22 Mayıs. Bildiriler Kitabı: 203-223. 

Bal, M. (2015). Postmodernizm DüĢünce ve Sanat Dünyasında Tanımı. Mavi Atlas 

Dergisi. Sayı: 4. Sf: 120-135. 

Baran, D. (2014). Yazılı Basında Görsel Algıyla Yaratılan Algı Parçalanmaları. 

YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans tezi. Yeditepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Belice, M. (2012). Resimde Beden Bedende Resim. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans 

Tezi. Mersin Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü. 

Benjamin, W. (2014). Pasajlar. Ġstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 11. Baskı. Çeviri: 

Ahmet Cemal. 

Best, S. ve Kellner, D. (2016). Postmodern Teori. Ġstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

3.Baskı. 



250 
 

BeĢler, P. (2009). Spinoza Felsefesinde Beden Bilinç Bağlamında Özgürlük. 

YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Ġstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Bolay, S. H. (2009). Felsefe Doktrinleri ve Terimleri Sözlüğü. Ġstanbul: Nobel 

Basımevi. 

Bostan, D. (2013). Aydınlanma ve Postmodernizm. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans 

Tezi. Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Büyükkol, S. (2013). Postmodern Sürece Klasisizmin Yansımaları. YayınlanmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi, Necmettin Erbakan Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Büyüköztürk, ġ., Kılıç Çakmak, E., Akgün, Ö. E., Karadeniz, ġ. ve Demirel, F. 

(2014). Bilimsel AraĢtırma Yöntemleri. Ankara: Pegem Yayınları. 

Büyüktuncay, M. (2013). KıĢ Günlüğü: Paul Auster‟in Otobiyografisinde Bedenin 

Fenomenolojisi ve Bedensel Algı Sorunu.Dokuz Eylül Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Dergisi. Sayı: 3. Sf: 35-59. 

Cevizci, A. (1996). Felsefe Sözlüğü. Ankara: Ekin Yayınları. 

Cevizci, A. (2004). Felsefe Ansiklopedisi. Cilt: 2. Ġstanbul: Kelebek Matbaacılık. 

Cevizci, A. (2012).  Felsefe Tarihi. Ġstanbul: Say Yayınları. 

Cevizci, A. (2017). Felsefe Sözlüğü. Ġstanbul: Say Yayıncılık. 6. Basım. 

Collins, J. (2014). SculptureToday. Phaidon Today 

Çandırcı, O. (2010). Donald Kuspit ve Jean Baudrillard‟da Sanatın Sonuyla Ġlgili 

TartıĢmalar Bağlamında Yeni Yapıt Üretme Dinamikleri. YayınlanmamıĢ Sanatta 

Yeterlilik Tezi. Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü. 

Çağlayan, S. Korkmaz, M. Ve Öktem, G. (2014). Sanatta Görsel Algının Literatür 

Açısından Değerlendirilmesi. Eğitim ve Öğretim AraĢtırmaları Dergisi. Sayı:1 

sayfa:160-173. 



251 
 

Çetin, A. (2009). Friedrich Nietzsche ve Walter Benjamin‟in Tarih AnlayıĢlarının 

KarĢılaĢtırılması. YayınlanmamıĢ Yüksel Lisans Tezi. Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Çolak, B. (2008). Parçalanan Gerçeklik ve Yeni Bir Bütün OluĢturma Eylemi Olarak 

Resim. YayınlanmamıĢ Sanatta Yeterlilik ÇalıĢması, Hacettepe Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Dastarlı, E. (2013). ÇağdaĢ Sanatın Muğlak Dili: Ġroninin Cazibesi.  Sakarya 

Üniversitesi Sanat Tasarım ve Manipülasyom Sempozyumu Bildiri Kitabı. Sf: 83-88. 

Demir, T. (2015). Sosyolojik Perspektiften Postmodernite ve Din ĠliĢkisine Yeniden 

BakıĢ. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Sütçü Ġmam Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Derbeder, F. (2007). Platon ve Aristoteles‟te Ruh Beden Problemi ve 

KarĢılaĢtırılması. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Pamukkale Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Doğan, H. (2014). ÇağdaĢ Sanatta Çirkinlik. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. 

Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Dündar, M. (2016). Fragmanlar, Sınırlar Beden ve Anlam Üzerine Okumalar. 

YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Yeditepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Düzgüner, S. (2013). Ruh-Beden ve Ġnsan-AĢkın Varlık ĠliĢkisine Yönelik Psikolojik 

YaklaĢımın Tarihi Serüveni. Marmara Üniversitesi Ġlâhiyat Fakültesi Dergisi. 

Sayı: 45. s: 253-284. 

Eco, U. (2016). Günlük YaĢamdan Sanata. Ġstanbul: Can Sanat Yayınları. 5. Baskı. 

Eker, M., Aydoğdu Bahar, L. ve Avcı, E. (2013). ÇağdaĢ Sanatta UzlaĢım ve 

Manipülasyon: Gerekçelerine HapsolmuĢ Sanatçının Tetikçiliği ve Özgürlük 

Bunalımı. Sakarya Üniversitesi Sanat Tasarım ve Manipülasyom Sempozyumu 

Bildiri Kitabı. Sf: 29-33.  



252 
 

Ekici, D. F. (2010). Dada‟dan Günümüze Plastik Sanatlarda Anti-Estetik Form 

Olarak Beden. YayınlanmamıĢ Sanatta Yeterlilik Tezi. Mimar Sinan Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Ekiz, M. (2015). ÇağdaĢ Sanat ve Ontolojisi Açısından  Estetik Olgunun Konumsal 

Problemleri. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Ekiz, T. (2007). Alımlama Estetiği Mi Metinlerarasılık Mı?. Ankara Üniversitesi 

Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi. Sayı: 2. Sf: 119-127.  

Elgün, A. (2010). Postmodern Ġkonografide MitlerarasılıkWitkin, Giger, Gaultier, 

Merhige ve Spielberg‟de Beden ve Cinsiyet Hallerinin Analizi. YayınlanmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Engin, F. (2012). Plastik Sanatlarda Üslubun Çözülmesi ve Postmodern ÇeĢitlilik. 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. Sanatta Yeterlilik Sanat Eseri 

ÇalıĢması Raporu. 

Eraldemir, B. (2010). Sanat Hayata Nasıl Bakar? Antony Gormley‟in Eserleri 

Üzerinden Bir Açıklama. Çanakkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi. Sayı: 1. Sf: 115-131.  

EriĢti, S. D. B. Ve Urgun, G. (2016). Görsel Algı Kuramlarına Göre Reklam Ġçerikli 

Tasarımların Değerlendirilmesi. SDÜ Art-e Güzel Sanatlar Fakültesi Dergisi. 

Sayı:17. Sf:313-342. 

Eryayar, E. (2011). Endüstri Ürünleri Tasarımında Gestalt Teorisi Uygulaması. 

Zeitschrift für die Welt der Türken Journal of World of Turks Vol:3. No:2. 

Page:125-133. 

Eslek, Ç. (2011). Bedensel Acının Bir Deneyim Olarak Sanat Yapıtına DönüĢmesi. 

YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Marmara Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü. 

Esmer, H. (2008). Akıl ve Saçmalığın Sınırında Bir Muamma: Goya‟nın 

Baskıresimleri. Gazi Sanat ve Tasarım Dergisi. Sayı: 2. Sf: 81-101. 



253 
 

Fischer-Lichte E. (2016). Performatif Estetik. Ġstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Foster, H. (2017). Gerçeğin Geri DönüĢü Yüzyılın Sonunda Avangard. Ġstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. Çeviren: Esin HoĢsucu. 

Genç, A. ve Sipahioğlu, A. (1990).Görsel Algılama: Sanatta Yaratıcı Süreç.Ġzmir: 

Sergi Yayınları.  

Giddens, A. (2016). Modernliğin Sonuçları. Ġstanbul: Ayrıntı Yayınları. 7. Baskı. 

Girgin, F. (2013). ÇağdaĢ Sanatta, Sanatın Malzemesi Olarak Mekan. Akdeniz 

Sanat Dergisi.Sayı: 11. Sf: 214-234. 

Göktolga, O. (2012). Postmodernite ve Siyasal Kimlikler. YayınlanmamıĢ Doktora 

Tezi. Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Güç, A. Ve Sharafullina, A. (2017). Tibet Budizmi‟nde Ġnanç Esasları ve Ölüm 

Ötesi. U.U. International Journal of Social Inquiry   U.Ü. Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi. Sayı:2. Sf: 57-88. 

Güçlü, A. Uzun, E. Uzun, S. ve Yolsal, H. (2008). Felsefe Sözlüğü.Ankara: Bilim ve 

Sanat Yayınları. 3. Basım. 

Güler, Ö. K. (2014). ÇağdaĢ Sanata Mekan Bağlamında Bir BakıĢ. Tasarım + 

Kuram Dergisi. Sayı: 17. Sf: 39-53. 

Güngör, Z. (2013). Dijital Dünyanın Alternatif Modası: Simülasyonun 

Manipülasyonu Cosplay‟ler.Sakarya Üniversitesi Sanat Tasarım ve Manipülasyom 

Sempozyumu Bildiri Kitabı. Sf: 101-105. 

Gür, ġ. (1996). Mekân Örgütlenmesi.Trabzon: Gür Yayıncılık. 

Güray, E. E. (2017). Cindy Sherman‟ın Fotoğraflarında Gerçeklik Algısı. Karabük 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi. Sayı: 1. Sf: 395-412. 

Güven, A. (2015). Premodern‟denPostmodern‟e Benliğin ve Kutsalın DönüĢümü: 

Narsisist Benliğin Kutsal Algısı. Ġnsan ve Ġnsan Dergisi.Sayı: 5. Sf: 38-54. 

Güzel, M. (2015). Gerçeklik Ġlkesinin Yitimi: Baudrillard‟ın Simülasyon Teorisinin 

Temel Kavramları. FLSF (Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi). sayı: 19. S: 65-84. 



254 
 

Güzel, M. (2015). Gerçeklik Ġlkesinin Yitimi: Baudrillard‟ın Simülasyon Teorisinin 

Temel Kavramları. FLSF (Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi). Sayı:19. Sf: 65-84. 

Hançerlioğlu, O. (1979). Felsefe Sözlüğü. Ġstanbul: Remzi Kitabevi. (5. Basım). 

Hançerlioğlu, O. (1993). Felsefe Sözlüğü. Ġstanbul: Remzi Kitabevi. (8. Basım). 

Harvey, D. (2012).  Postmodernliğin Durumu.Ġstanbul: Metis Yayınları. (6. 

Basım). 

Hasol, D. (2005). Mimarlık ve Yapı Sözlüğü.Ġstanbul: Yem Yayınları. (3. Baskı). 

Heartley, E. (2001). Movements in Modern art –Postmodernism. Londra:Tate 

Publishing. 

Kahraman, H. B. (2002). Postmodernite Ġle Modernite Arasında Türkiye. 

Ġstanbul: Everest Yayınları. 

Karacan, N. (2014). Heykel, Kaide ve Kütle. Anadolu Üniversitesi Sanat ve 

Tasarım Dergisi. Sayı: 7. Sf: 75-94. 

Karasu, F. (2006). Resimde Çıplak Gövdeyi Algılama Bağlamı Olarak Mekân. 

YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Kaya, G. (2009). Yönetim Biçimlerinin “Beden” Üzerindeki Etkileri ve Sanata 

Yansımaları. Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Dergisi Yedi. 

Sayı:2.Sf: 9-15. 

Kılınç, M. (2016). Sanat, Ġktidar, Beden. YayınlanmamıĢ Sanatta Yeterlilik Tezi. 

Anadolu Üniversitesi. Güzel Sanatlar Enstitüsü. 

Kınlı, N. (2011). Postmodernizm ve Fotoğraf ĠliĢkisi. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans 

Tezi. Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü. 

Kirman, M. A. (2011). Din Sosyolojisi Terimleri Sözlüğü. Ġstanbul: Rağbet 

Yayınları. 

Koca, B. (2013). Güncel Sanatta Teknolojik Manipülasyonlar.Sakarya 



255 
 

Üniversitesi Sanat Tasarım ve Manipülasyom Sempozyumu Bildiri Kitabı. Sf: 235-

240. 

Kocakaya, S. (2015). Mekansal ĠliĢki Bağlamında Ruhsal Durumlar ve Sanattaki 

EtkileĢimi. Marmara Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü. YayınlanmamıĢ Yüksek 

Lisans Tezi. 

KoĢar, D.C. (2010). Postmodern Sanat Ortamında Yapıtlararası ĠliĢkiler. 

YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Kuspit, D. (2014). Sanatın Sonu.Ġstanbul: Metis Yayıncılık. 

Kut, S., Aydınlı, S. ve Erdem, A. (2013). Sibertektonik Mekan. Tasarım + Kuram 

Dergisi. Sayı: 15. Sf: 21-34. 

Lapi, D. (1999). Postmodernizm ve Sanatsal Yaratma. YayınlanmamıĢ Yüksek 

Lisans Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Le Breton, A. (2014). Bedene Veda. Ġstanbul: Sel Yayıncılık. Çeviri: Aziz Ufuk 

Kılıç. 

MaltaĢ, ġ. M. (2012). Nesne Resim Bağlamında Sanatta Gerçeklik. YayınlanmamıĢ 

Sanatta Eser Metni. Mimar Sinan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Mercan, I. A. (2015). Sanatta KiĢisel Mitoloji ve Minörlük Olgusu. Sanat ve 

Tasarım Dergisi. Sayı: 16. Sf: 133-147. 

MerdeĢe, T. (2016). Yeni Olanakların Melezliği: Video Enstalasyon Sanatı.Sanat 

Yazıları Dergisi. Sayı: 35. Sf: 233-253. 

Mert, V. (2007). “Rönesans‟tan Günümüze, Resim Sanatında Mekan, Mekan 

AnlayıĢı ve BakıĢ” Marmara Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü. YayınlanmamıĢ 

Sanatta Yeterlilik Tezi. 

Metin, S. ve Tanyeli, U. (2015). Sanat Kavram ve Terimleri Sözlüğü.Ġstanbul: 

Remzi Kitabevi. 



256 
 

Morkoç, M. (2013). Sanat Nesnesi ve Mekan ĠliĢkisi Üzerine Uygulamalar. 

YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Enstitüsü. 

O‟Doherty, B. (2016). Beyaz Küpün Ġçinde. Ġstanbul: Sel Yayıncılık. (3. Baskı). 

Oğuz, Y. (2013). !980‟den Günümüze ÇağdaĢ Sanat ÇalıĢmalarında DeğiĢen Mekan 

Algısı. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel 

Sanatlar Enstitüsü. 

Oskay, H. A. (2013). Gerçeklik Algısının Fotoğraftaki GeliĢmelerle Birlikte 

DeğiĢime Uğrayarak Gerçeküstücülüğün Ortaya Çıkması. YayınlanmamıĢ Sanatta 

Yeterlilik ÇalıĢması, Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

OkumuĢ, E. (2009). Bedene Müdahalenin Sosyolojisi. ġarkiyat Ġlmi AraĢtırmalar 

Dergisi. Sayı: 2. Sf: 1-15. 

Ovalı, Ö. (2007). Kum,pan,ya: Parçaların Kendine Özgü Bütünlüğü. Tiyatro 

EleĢtirmenliği ve Dramaturji Bölümü Dergisi.Sayı: 11.Sf: 6-20. 

Önbayrak Ulusoy, N. (2008). Sanatta Gerçekçilik Ġçerisinde Ġtalyan Yeni 

Gerçekçiliği. Marmara Üniversitesi ĠletiĢim Fakültesi Dergisi. Sayı:13. Sf: 187-

204. 

Özal, C. (2015). Günümüz Sanatına ġekil Veren Yapılar ve Sanatta Yeni Bir Yol 

Yanılsaması Olarak Alımlama Estetiği. Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi Bodrum 

Güzel Sanatlar Fakültesi Uluslararası Sanat Sempozyumu. 

Özdemir, M. (2010). Nitel Veri Analizi: Sosyal Bilimlerde Yöntembilim Sorunsalı 

Üzerine Bir ÇalıĢma. EskiĢehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. 

Sayı:11. Sf:323-343. 

Özden, L. (2015). ÇağdaĢ Sanatta Gösteriye DönüĢen Acı. Ġstanbul Aydın 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Dergisi. Sayı: 2. Sf: 41-53. 



257 
 

Özen, S. (2013). Günümüz Sanatında Mekana Özgü(Site-Specific) KavrayıĢlar 

Bağlamında Yeni Mekan Stratejileri. Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Enstitüsü. YayınlamamıĢ Sanatta Yeterlilik Tezi. 

PektaĢ, F. N. (2013). ÇağdaĢ Sanatta Beden Algısı “1960 Sonrası Bedene Merleau-

Ponty Ġle Bakmak”. YayınlanmamıĢ Sanatta Yeterlilik Tezi. Marmara Üniversitesi 

Güzel Sanatlar Enstitüsü. 

Richards, K.M. (2014). Yeni Bir BakıĢla Derrida. Kollektif Kitap. Çeviren: Zeynep 

Talay. 

Rüzgar Kayıran, N. Ve Demircan, H. (2012). Plastik Sanatlarda Adli Vaka Ġmgeleri. 

Adli Tıp Bülteni Dergisi. Sayı: 3. Sf: 19-24. 

Sanatta Postmodernizm. (1997). EczacıbaĢı Sanat Ansiklopedisi. Yapı-Endüstri 

Yayınevi. 

Sarı, E. (2013). ÇağdaĢ Sanatı Algılama. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. 

Ġstanbul Arel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Schickel, R. (1971). The World of Goya. Time Life Books NewYork 

Serim, S. (1999). YaĢanan Mekan Olarak “Yer‟‟. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans 

Tezi, Ġstanbul Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü. 

Söylemez, M. (2011). Feminist Sanat ve Yapısöküm Kadın Ġmgeleri. Pamukkale 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi. Sayı: 8. Sf: 1-10. 

Sözen, M. ve Tanyeli, U. (2016). Sanat Kavram ve Terimleri Sözlüğü. Remzi 

Kitabevi. (16. Basım) 

ġahmaran, G. (2006). Postmodern Dönem Sanatında ġiddet ve Ġroni Kavramlarının 

Yarattığı ġizofrenik Açılım. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Dokuz Eylül 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü. 

ġahin, H. (2012). Postmodern Sanat. Ġdil Dergisi. Sayı:5. Sf: 90-111. 

ġahiner, R. (2013). Postmodern Kırılmalar.Ankara: Ütopya Yayınları. (2. Baskı). 



258 
 

ġahiner, R. (2015). ÇağdaĢ Sanatta Temsiliyet Krizi.Ankara: Ütopya Yayınları. 

ġahiner, R. (2016). Yeni Medya Sanatı: Bir Felsefe, Bir Varlık Düzeni. Sanat 

Yazıları Dergisi. Sayı: 35. Sf: 273-287. 

ġarbalkanlı, D. (2010). ÇağdaĢ Sanatta Gerçeklik ve Ġmgelemin Tarihsel Süreçte 

Ġrdelenmesi. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, Sakarya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

ġaylan, G. (2016). Postmodernizm. Ankara: Ġmge Yayıncılık. 5. Baskı. 

Tanyıldızı, S. Ö. (2016). Mekana Özgü Sanatta Yeni Stratejiler: Berlin‟deki Güncel 

Pratikler. Yedi Sanat Tasarım ve Bilim Dergisi.Sayı: 16. Sf:75-85. 

TaĢdemir, S. (2004). Modernitenin Sonu Postmodernitenin BaĢlangıcı Üzerine Bir 

Ġnceleme. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Hacettepe Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Tekin, F. (2016). Geleneksel Dönemden Post- Modern Döneme Beden AnlayıĢının 

DeğiĢimi. Turkish Studies International Periodical for languages, literature and 

history of Turkish or Turkic. Volume: 11/2. Page: 1153-1172. 

Timuçin, A. (1998). Felsefe Sözlüğü.Ġstanbul: Ġnsancıl Yayınları. 

Timuçin, A. (2002). Felsefe Sözlüğü. Ġstanbul: Bulut yayın Dağıtım. 

Timurturkan, M. G. (2008). Felsefi Bedenden Sosyolojik Bedene. ETHOS: Felsefe 

ve Toplumsal Bilimlerde Diyaloglar. Sayı:1. Sf:1-14. 

Tokdemir Özüdoğru, I. (2012). Sanatta Beden Kavramı ve Beden Sanatı. 

YayınlanmamıĢ Sanatta Yeterlilik ÇalıĢması, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Tunalı, Ġ.  (2014). Sanat Ontolojisi. Ġstanbul: Ġnkilap Kitabevi. 

Tunç, A. Z. ve Aytekin, C.A. (2011). 1980 sonrası Türkiye'de bilimsel araĢtırmalar 

ve sanatsal yaratılar ile sayısal fotoğraf arasındaki EtkileĢim.Odessa 1. Sanat 

Sempozyumu. (22-23. 05. 2011).  



259 
 

Turani, A. (2014). Sanat Terimleri Sözlüğü.Ġstanbul: Remzi Kitabevi. (15. Basım). 

Türk dil kurumu. (2011). Türkçe Sözlük. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Uysal, A. (2011). GeliĢen Teknolojiler Odağında DeğiĢen-DönüĢen Sanat- Sanat 

Eğitimi Üzerine Bir Değerlendirme. BaĢkent Üniversitesi 1. Sanat ve Tasarım 

Sempozyumu Kitabı. 

Uzunkaya, S. (2010). Rönesans‟dan Günümüze Resim Sanatında Bedenin DeğiĢim 

Süreci. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Ward, G. (2014). Postmodernizmi Anlamak. Ġstanbul: Optimist Yayınları. Çeviren 

Tufan Göbekçin. 

Whitham, G. ve Pooke, G. (2013). ÇağdaĢ Sanatı Anlamak. Ġstanbul: Optimist 

Yayınları. 

Yanık, H. (2016). Yapısöküm Üzerine Birkaç Not. Abant Kültürel AraĢtırmalar 

Dergisi (AKAR). Sayı: 2. Sf: 249-256. 

Yener, A. (2010). ÇağdaĢ Sanatta “Beden‟‟ Teması Üzerine YaklaĢım Biçimleri ve 

Görsel Çözümlemeler. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Yıldırım, A. Ve ġimĢek, H. (2006). Sosyal Bilimlerde Nitel AraĢtırma Yöntemleri. 

Ġstanbul: Seçkin Yayıncılık. 

Yıldırım, B. (2008). Batı Sanatında Ġnsan Bedeni ve DeğiĢen Anlamı. 

YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Marmara Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Enstitüsü Güzel Sanatlar Eğitimi Ana Bilim Dalı. 

Yılmaz, B. (2010). Modern Dönem Resim Sanatında Görüntünün Parçalanması. 

YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yılmaz, M. (2013). Modernden Postmoderne Sanat.Ankara: Ütopya Yayınevi. 



260 
 

Yigen, F. (2014). Güncel Sanatta Bedenin Yer AlıĢ Biçimleri. YayınlanmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi. Gazi Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü. 

Yurtsever, E. A. (2009). Postmodern Dönemde Bilim ve Sanatın Nesnellik ve 

Öznellik Bağlamında DönüĢümü. Yıldız Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi. 

 

Ġnternet Kaynakçası 

MacDowell, K. (2012). Artist Statement. http://todayinart.com/kate-macdowell-inter-

sections/  (09.04.2018) 

Pinar (2013). New Photography Tecnique Reflectc Themes of Anxiety. 

https://mymodernmet.com/michal-macku-gellages/ (09.04.2018) 

Kunak, G. (2013). Hem Ġç Hem DıĢ Hem Parça Hem Tekrar. http://www.e-

skop.com/skopbulten/hem-ic-hem-dis-hem-parca-hem-tekrar/1567 (04.04.2018) 

Kunst, B. (1999). The Fragmented Body and The Question of Normativity. 

http://www2.arnes.si/~ljintima2/kunst/t-fbqn.html. (14.04.2018) 

Taslaman, C. (2011). Beden-Ruh Dualizmine Teolojik Agnostik Tavır. 

http://www.canertaslaman.com/2011/09/beden-ruh-dualizmine-teolojik-agnostik-

tavir/ (31.12.2017) 

Short, M. (2017). Ask Your Body- An Invitation. 

http://www.evanpenny.com/essay_short_ask_your_body_invitation_2017_en.php 

(21.04.2018). 

Enright, R. (2017). Close Encounters of a Corporeal Kind. 

http://www.evanpenny.com/essay_enright_interviews_penny_2017_en.php. 

(21.04.2018) 

Göksu, K. (2013). Hem Ġç Hem DıĢ Hem Parça Hem Tekrar. http://www.e-

skop.com/skopbulten/hem-ic-hem-dis-hem-parca-hem-tekrar/1567. (01.05.2018). 

http://todayinart.com/kate-macdowell-inter-sections/
http://todayinart.com/kate-macdowell-inter-sections/
https://mymodernmet.com/michal-macku-gellages/
http://www.e-skop.com/skopbulten/hem-ic-hem-dis-hem-parca-hem-tekrar/1567
http://www.e-skop.com/skopbulten/hem-ic-hem-dis-hem-parca-hem-tekrar/1567
http://www2.arnes.si/~ljintima2/kunst/t-fbqn.html
http://www.canertaslaman.com/2011/09/beden-ruh-dualizmine-teolojik-agnostik-tavir/
http://www.canertaslaman.com/2011/09/beden-ruh-dualizmine-teolojik-agnostik-tavir/
http://www.evanpenny.com/essay_short_ask_your_body_invitation_2017_en.php
http://www.evanpenny.com/essay_enright_interviews_penny_2017_en.php
http://www.e-skop.com/skopbulten/hem-ic-hem-dis-hem-parca-hem-tekrar/1567
http://www.e-skop.com/skopbulten/hem-ic-hem-dis-hem-parca-hem-tekrar/1567


261 
 

 

EKLER 

EK 1-  D.E.Ü Eğitim Bilimleri Enstitüsü Yüksek Lisans /Doktora Tez ÇalıĢması 

Orjinallik Raporu 




