
 
T.C. 

MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ SANAT TARİHİ ANABİLİM DALI 

BATI SANATI VE ÇAĞDAŞ SANAT PROGRAMI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
1970 – 1990 YILLARI ARASINDA TÜRKİYE’DE KAVRAMSAL SANATI OLUŞTURAN 

ORTAM, KOŞULLAR, TARTIŞMALAR VE BİR KAVRAMSAL SANATÇI OLARAK 
FÜSUN ONUR’UN BU SÜREÇ İÇİNDEKİ YERİ VE ÖNEMİ 

 
Yüksek Lisans Tezi 

Hazırlayan: 20036090 - Elif DASTARLI 
Danışman: Doç. Dr. Aykut GÜRÇAĞLAR 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 

  
 
 
 
 
 
 

İSTANBUL – HAZİRAN 2006 
 



 
T.C. 

MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ SANAT TARİHİ ANABİLİM DALI 

BATI SANATI VE ÇAĞDAŞ SANAT PROGRAMI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
1970 – 1990 YILLARI ARASINDA TÜRKİYE’DE KAVRAMSAL SANATI OLUŞTURAN 

ORTAM, KOŞULLAR, TARTIŞMALAR VE BİR KAVRAMSAL SANATÇI OLARAK 
FÜSUN ONUR’UN BU SÜREÇ İÇİNDEKİ YERİ VE ÖNEMİ 

 
Yüksek Lisans Tezi 

Hazırlayan: 20036090 - Elif DASTARLI 
Danışman: Doç. Dr. Aykut GÜRÇAĞLAR 

 
 
 
 
 

 
 
 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İSTANBUL – HAZİRAN 2006 
 



SUMMARY 

 

 

 

The first application of Conceptual Art in Turkey dates back to early 1970’s 

with Altan Gürman and Füsun Onur. The political, economical instability of the 

period determined directly art medium, the lack of an art settled in Western meaning 

brought the discussion of “new” and “different” together with Conceptual Art. 

However in our country it cannot be said that Conceptual Art is especially under the 

influence of Modernism or Post-Modernism either. While artists don’t have a 

conscious tendency towards these ideological thinking ways, it can be mentioned that 

they are influenced too by the conduct of world art. 

 

 

Füsun Onur is among the first names of Conceptual Art in Turkey. Sculpture 

Department of İstanbul Fine Arts Academy of State graduate Onur was not directed 

towards sculpture or painting, she created artworks which go beyond formal art. The 

artist who started to her art life with sculptural forms at 1970’s, who put in 

foreground space-time being directed rather towards installation with ready objects at 

1980’s, created artworks which consider essentially volatile and temporary materials 

with 1990’s. Onur who questions the what art is on conceptual basis with her 

productions realized many “first ones” with her material, language and ideas. 

 

 

The application of Conceptual Art in our country with Füsun Onur and the 

accompanying artists caused reactive criticisms. “Criticism” which arisen as a 

systematic discipline with Rationalism in West, which is the product of Renaissance 

Age is a formation which developed on the basis of being merchandised of artwork. 

However the taking criticism at hand of Conceptual Art with its opposing aspect was 

in the form of adopting of the artists the role of criticism with their productions, and 

of transformation of criticism. Whereas in our country the lack of criticism caused 

confusion of concepts, Conceptual Art was qualified with a wrong judgement as 



“post-modernist art form”. While criticism is a formation which could not be 

institutionalized yet, with collective exhibitions like New Tendencies, A Section 

from Avant-garde Turkish Art, Artists of Today where Füsun Onur too participates, 

where artworks heavily of Conceptual Art are created, events such as “new”, “avant-

garde” are started to be discussed. However artists and activities claiming to produce 

with socially, politically, economically based perspective, to define art anew as 

criticizing were faced by prejudiced reactions, there were accusations like that 

productions were “Western imitation” or artworks were ignored, criticism event was 

excluded. While the embracement arising from not being understood should be 

compensated only by criticizing institution, this lacked in our country, Füsun Onur 

and the artists whom she works with tried to fight with this situation, selected to 

express themselves without intermediary from time to time. Criticizing lost its old 

value only at this contex. Füsun Onur is an artist who expressed her reaction without 

giving compromise with her writings and artistic production at both situations too. 

Onur who indicates the importance of criticizing and criticism at her writings, has 

been sometimes her own critic, has written articles about her artworks.  

 

 

Keywords: Conceptual Art, criticism, Füsun Onur, Modernism, Post-Modernism 

 



ÖZET 

 

 

Kavramsal Sanat, oldukça tartışma yaratmış, resmi ve heykeli yadsıyan bir 

kuramsal çözümleme ve sanatsal uygulamadır. Batı’daki etkinliği; ülkemizdeki 

durumun açıklanması açısından, Modernizm’in ve Post-Modernizm’in etkisinde 

olarak iki temel başlıkta incelenmektedir. Burada Modernizm, 18. yüzyıl 

Aydınlanma düşünür ve sanatçıları ile başlatılmış ve 20. yüzyılın ikinci yarısının 

başlangıcıyla bitmiş dönemsel bir ideolojik projeyken Post-Modernizm, 1960’ların 

sonlarıyla başlatılabilen, Modernizm’le hesaplaşmayı, dolayısıyla Modernizm 

karşıtlığını veya Modernizm öncesini içinde barındıran, özellikle disiplinler arasılık 

vurgusuyla sanatı etkilemiş bir dönemsel düşünüştür.  

 

 

Türkiye’de Kavramsal Sanat’ın ilk uygulanışı Altan Gürman ve Füsun Onur 

ile 1970’li yılların başına tarihlenir. Dönemin siyasal, ekonomik istikrarsızlığı sanat 

ortamını doğrudan belirlemiş, Batılı anlamda yerleşmiş bir sanatın olmayışı, 

Kavramsal Sanat ile “yeni”, “farklı” olanın tartışılmasını beraberinde getirmiştir. 

Ancak ülkemizde Kavramsal Sanat’ın özellikle Modernizm veya Post-Modernizm 

etkisinde olduğu da söylenemez. Sanatçıların bu ideolojik düşünüş biçimlerine 

bilinçli yönelimleri olmamışken, dünya sanatının gidişatından etkilendiklerinden de 

söz edilebilir. 

 

 

Füsun Onur, Kavramsal Sanat’ın Türkiye’deki ilk isimlerindendir. Heykel 

Bölümü mezunu olan Onur, heykel ve resme yönelmemiş, formel sanatı aşan 

çalışmalar yapmıştır. 1970’lerde heykelsi biçimler çalışmayla sanat yaşamına 

başlayan sanatçı 1980’lerde uzam-zamanı ön plana çıkaran, hazır nesnelerle 

yerleştirmeye dönük, 1990’larla beraberse uçucu, geçici malzemeleri esas alan işler 

yapmıştır. Ürettikleriyle sanatın “ne”liğini kavramsal temelli sorgulayan Onur, 

malzemesi, dili, fikirleri ile birçok “ilk”i gerçekleştirmiştir. 

 



 

Ülkemizde Kavramsal Sanat’ın Füsun Onur ve beraberindeki sanatçılarla 

uygulanmaya başlaması, tepkilere neden olmuştur. Batı’da Rasyonalizm ile 

sistematik bir disiplin olarak ortaya çıkmış, Aydınlanma Çağı’nın ürünü olan 

“eleştiri”, sanat eserinin metalaşması temelinde gelişmiş bir oluşumdur. Ancak buna 

muhalif tavrıyla Kavramsal Sanat’ın eleştiriyi ele alışı, sanatçıların ürettikleri ile 

eleştirmenin rolünü benimsemeleri ve eleştirinin biçim değiştirmesi şeklinde 

olmuştur. Eleştiri eksikliği, kavram karmaşasına yol açmış, Kavramsal Sanat yanlış 

bir yargıyla “post-modernist sanat biçimi” olarak nitelenmiştir. Yeni Eğilimler, Öncü 

Türk Sanatından Bir Kesit, Günümüz Sanatçıları gibi Füsun Onur’un katıldığı, 

Kavramsal Sanat ağırlıklı çalışmaların yapıldığı toplu sergilerle “yeni”, “öncü” gibi 

olgular tartışılmaya başlanmıştır. Ancak sosyal, politik, ekonomik temelli 

perspektifle üretme, sanatın tanımını eleştirel olarak yeniden yapma iddiasındaki 

sanatçılar ve etkinlikler önyargılı tepkilerle karşılanmış, üretimlerin “Batı taklidi” 

olduğu gibi ithamlarda bulunulmuş veya çalışmalar görmezden gelinmiştir. 

Anlaşılamamaktan doğan sıkıntı, ancak eleştiri kurumu ile kapatılmalıyken, 

ülkemizde bu eksik kalmış, Füsun Onur ve birlikte çalıştığı sanatçılar durumla 

mücadele etmeye çalışmış, zaman zaman kendilerini aracısız ortaya koymayı 

seçmişlerdir. Eleştiri ancak bu noktada eski değerini kaybetmiştir. Füsun Onur, her 

iki durumda da yazdıkları ve sanatsal üretimiyle tepkisini ödün vermeden ortaya 

koymuş bir sanatçıdır. Yazılarında eleştirmenin ve eleştirinin önemini hep belirten 

Onur, bazen kendi eleştirmeni olmuş, çalışmaları hakkında makaleler yazmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler: Kavramsal Sanat, eleştiri, Füsun Onur, Modernizm, Post-

Modernizm. 

 

 



 
   
                                         
                                                                                                 IX 

RESİM LİSTESİ
*
 

 

Resim 01 –  İsimsiz .............................................................................................114 

Resim 02 –  İsimsiz .............................................................................................115 

Resim 03 –  İsimsiz .............................................................................................116 

Resim 04 –  İsimsiz .............................................................................................116 

Resim 05 – İsimsiz ..............................................................................................117 

Resim 06 – “Nar Kız”...........................................................................................117  

Resim 07 – İsimsiz. .............................................................................................118  

Resim 08 – “Çerçeve, Taş, Toprak, Çiçek”...........................................................118 

Resim 09 a) “3 Kişi İdiler, Us-Sevgi-Barış” .........................................................119 

Resim 09 b) Aynı eser, “Sevgi” isimli parça.........................................................119 

Resim 09 c) Aynı eser, “Barış” isimli parça..........................................................119 

Resim 10 – “Ekmek Elma Dedin De Aklıma Geldi” ............................................120  

Resim 11 a) “Dıştan İçe İçten Dışa” Sergisi .........................................................120 

Resim 11 b) “Dıştan İçe İçten Dışa” sergi metni...................................................121 

Resim 12 a) “Dıştan İçe İçten Dışa” sergisi, (duvardaki yerleştirme) ....................122 

Resim 12 b) Aynı sergi, farklı bir parça ...............................................................122 

Resim 12 c) Aynı sergi, farklı bir parça ...............................................................123 

Resim 13 – “Bir Tohum Yeşeriyor”......................................................................124 

Resim 14 a) “Yerdeki Parlak Yuvarlaktan Çağrışımlar” .......................................125 

Resim 14 b) Aynı sergi, farklı bir parça ...............................................................125 

Resim 14 c) Aynı sergi, farklı bir parça ...............................................................126 

Resim 15 – “Resimde Üçüncü Boyut İçeri Gel”....................................................126 

Resim 16 a) “Çiçekli Kontrpuan” ........................................................................127 

Resim 16 b) “Çiçekli Kontrpuan” sergisi hakkında metin ....................................127 

Resim 17 – “Kavramsal Görsel İmgeler” .............................................................128 

Resim 18 – “Yıldız Bahçesinde Siyah Güller” .....................................................128 

Resim 19 – “Yaşam, Sanat, Kurgu, Terkedilmiş Eşyaların Düşü” ........................129 

Resim 20 a) “İmin İmi” .......................................................................................129 

                                                
* Tüm resimler Füsun Onur’un çalışmalarına ait olduğu için ayrıca hepsinde belirtilmemiştir. 



 
   
                                         
                                                                                                 X 

Resim 20 b)  Aynı sergi, farklı bir parça ..............................................................130 

Resim 20 c)  Aynı sergi, farklı bir parça ..............................................................130 

Resim 21 a)  “Gölge Oyunu” ...............................................................................131 

Resim 21 b)  Aynı sergi, ayrıntı ...........................................................................131 

Resim 22 – “Estetik Uygulamalar” ......................................................................132 

Resim 23 – “Sergiden” ........................................................................................132 

Resim 24 a) “Göndermeler” Sergisi için çalışma .................................................133 

Resim 24 b)  Aynı eser, farklı bir parça ...............................................................133 

Resim 25 a) “Zaman İkonları” .............................................................................134 

Resim 25 b) Aynı sergi, farklı bir parça ...............................................................134 

Resim 26 – “Görünen Görünmeyen-Tanıdık Tanımadıklarımız” ..........................135 

Resim 27 a) “Galeri Işıkları” Sergisi ...................................................................136 

Resim 27 b) Aynı sergi, farklı bir parça ...............................................................136  

Resim 27 c) Aynı sergi, farklı bir parça ...............................................................136 

Resim 28 – “Herhangi Bir İskemle” .....................................................................137 

Resim 29 a) “Dolmabahçe Hatırası” ....................................................................138 

Resim 29 b)  Aynı sergi, farklı bir parça ..............................................................138 

Resim 30 – İsimsiz (mezar taşı) ...........................................................................139 

Resim 31 – Anadolu’da Kadın Sergisi için çalışma ..............................................139 

Resim 32 a) “Kadans” Sergisi .............................................................................140 

Resim 32 b)  Aynı sergi .......................................................................................140 

Resim 33 – İstanbul Bienali için çalışma .............................................................141 

Resim 34 a)  Mediterranea Sergisi .......................................................................142 

Resim 34 b)  Aynı sergi .......................................................................................142 

Resim 35 – “1870 – 2000 Bir Efsanenin Monografisi / Beyoğlu’nda Sanatçı 

Çıkartmaları” için çalışma ...............................................................143 

Resim 36 a)  “Prelüd” Sergisi ..............................................................................143 

Resim 36 b)  Aynı sergi, farklı bir görünüm ........................................................144 

Resim 36 c)  Aynı sergi, farklı bir görünüm .........................................................144 

 



1. GİRİŞ 

 

 

 

Çağdaş Türk sanatını konu alan çalışmaların azlığı, ülkemizde 20. yüzyılda 

gelişim gösteren Batılı anlamdaki sanatın kısa geçmişiyle kıyaslandığında pek de 

yadırgatıcı gelmeyebilir. Oysa, günümüzde artık dünyayla eşdeğer ve -uzak veya 

yakın- tarihi henüz bütünüyle yazılmamış bir sanata sahip olmak, herhalde çok az 

ülkeye has bir durumdur. Bu noktada yeni çalışmalar yapılması gerektiğinin altını 

çizmek kaçınılmazdır. 

 

 

 Sürekli devinim halindeki çağdaş sanatın bileşenlerinin fazlalığı 

düşünüldüğünde, sanat tarihçilerinin arka sıralarda kaldığı ve yapılan akademik 

çalışmaların, örneğin bir küratörün yazdığı makale kadar ön plana çıkmadığı gerçeği 

de ortada durmaktadır. Çalışmaya başlarken tüm bu düşünceler, çelişik gibi görünen 

bir durumu beraberinde getirmekteydi: Ülkemizde 1970 tarihi ile başlatılabilecek 

çağdaş ve alt başlık olarak Kavramsal Sanat’ın ortaya çıktığı süreçteki kaynak 

azlığını ve eleştiri yoksunluğunu işaret ederken, alana bir kaynak kazandırmak ve 

“eleştirisizliği eleştirmek.”   

 

 

Bir biyografi yapma amacında olmayan ve sınırları bu ölçüde çizilen tez ile 

Füsun Onur ve benzer çalışmalar yapan sanatçılar hakkında, biyografik nitelikte 

araştırmaların olmadığı da fark edilmiştir. Buna karşın, Kavramsal Sanat’ın dünya 

çapındaki etkinliği araştırılırken ortaya çıkan sayısız yabancı kaynak, biz sanat 

tarihçilerinin dikkatini çekmesi gereken önemli bir durumdur.  

 

 

Sanatın tanımının tekrar yapılmasına yol açan ve beden sanatı, performans 

sanatı, e-posta sanatı, İnternet sanatı, video sanatı gibi tanımı/kapsamı hala tartışılan 

türleri beraberinde getiren Kavramsal Sanat, 20. yüzyıl sanatına damgasını vurmuş, 



 

 

2 

 

dönem olarak değerlendirilmemesi gereken ve etkileri hala sürmekte olan bir sanat 

ve düşünüş biçimidir. Nitekim, Kavramsal Sanat’ın tanımını tekrar yapmak 

iddiasında olmayan çalışma ile akımın özellikle ülkemizdeki etkinliği ortaya 

çıkarılmaya çalışılmış, sonsuz genişlikteki alan her yönüyle incelemek istense de, 

belirli sınırlamalar yapmak kaçınılmaz olmuştur.  

 

 

 

1.1. Çalışmanın Amacı 

 

 

Bu çalışma ile, dünyada ve Türkiye’de Kavramsal Sanat’ı incelemek, 

Kavramsal Sanat’ın Türkiye’deki etkinliğini, bu alanda çalışan ilk sanatçılardan 

Füsun Onur ile koşut biçimde aktarmak amaçlanmıştır. Böylece 1970 – 1990 yılları 

ile sınırlanan çalışmada, bu eksende yapılan tartışmalar ve eleştiri olgusu 

bileşenleriyle ele alınmaya çalışılmış, söz konusu dönemlerde meydana gelen 

kavram karmaşasına açıklık getirmek istenmiştir. 

 

 

20. yüzyılın en önemli sanat akımlarından Kavramsal Sanat’ın dünyadaki 

etkinliği araştırılmaya ve Modernizm ile Post-Modernizm etkili durumun ortaya 

çıkarılmasına çalışılırken Türkiye’deki Kavramsal Sanat’a bir bakış açısı getirmek 

amaçlanmıştır. Alanın öncülerinden Füsun Onur’un çalışmaları ekseninde 

ülkemizdeki Kavramsal Sanat etkinlikleri ve yapılan tartışmalar aktarılırken eleştiri 

eksikliği ve yanlışlığının altını çizmek hedeflenmiştir.  

 

 

Çağdaş Türk sanatının henüz tüm bileşenleriyle araştırılmadığına ve kaynak 

eksikliğine dikkat çekmeye çalışılırken önceki örneklere atıflar ile az sayıdaki 

çalışmanın tekrar ele alınmasını sağlamak, konuya farklı bir açıdan bakarak 

gelişmeleri değerlendirmek ve tüm bunlar yapılırken alana yeni bir kaynak 

kazandırmak, tezin nihai hedefi olmuştur. 



 

 

3 

 

1.2. Çalışmanın Kapsamı 

 

 

Çalışma ile, bilinenlerin tekrar edilerek konunun anlaşılması için, 

Türkiye’deki Kavramsal Sanat incelenmeden önce dünyadaki Kavramsal Sanat 

etkinliği ele alınmıştır. Kavramsal Sanat’ın ülkemizde genel bir yanılgıyla “post-

modern” sanat biçimi sayılmasının önüne geçilmesi için ise, Modernizm ve Post-

Modernizm ayrı başlıklar halinde incelenmiş, Kavramsal Sanat’ın bu iki fikirsel 

düzlemde aldığı biçim aktarılmıştır.  

 

 

Hiçbir dönemsel üslubun başlangıç ve bitiş tarihlerinin kesin olarak 

saptanamamasına karşın, Türkiye’deki Kavramsal Sanat etkinlikleri konunun 

sınırlandırılması açısından 1970 – 1990 yılları arasında ele alınmıştır. Elbette bu 

tarihler, Kavramsal Sanat’ın ülkemizdeki etkinliğinin başladığı ve en tartışmalı 

olduğu yıllara denk düşmektedir. Bu yıllar arasında çağdaş ve Kavramsal Sanat 

etkinlikleri ile sanatçıların çalışmalarının olduğu gibi aktarılması, böylece salt 

dokümanter çalışma yapmak hiçbir zaman amaçlanmamış, Kavramsal Sanat’ın 

eleştiri olgusunu ele alışı ve özelinde ülkemizin Kavramsal Sanat deneyiminin yol 

açtığı tartışmalar saptanmak istenmiştir. Buradan yola çıkılarak eleştirinin genel 

durumu ve sanatsal önemi ayrı bir başlık altında vurgulanmıştır.  

 

 

Söz konusu dönemde ülkemizdeki sanatın ekonomik ve siyasal gelişmeler 

dahilindeki durumu ile sanat pazarının varlığı saptanmaya çalışılmış, eleştirinin 

kurumsallaşmasının dönemsel izi sürülmüş, yapılan tartışmalar, Öncü Türk 

Sanatından Bir Kesit, Yeni Eğilimler, Günümüz Sanatçıları ve bienaller ile diğer 

sergiler başlıkları altında ayrı ayrı ele alınmıştır. Ancak, eleştiri eksikliği ve yanlış 

eleştirinin daha derli toplu ortaya konması açısından, alanın öncülerinden Füsun 

Onur’un çalışmaları ve yazıları ekseninde konu geliştirilmiştir. Böylece, sanatçı 

hakkında da geniş bir çalışma yapılmış, eleştiri olgusu masaya yatırılmış, 

ülkemizdeki Kavramsal Sanat’ın dünya sanatı karşısındaki durumu saptanmıştır. 



 

 

4 

 

1.3. Çalışmanın Yöntemi 

 

 

Batı’daki Kavramsal Sanat örneğinin incelenmesi için kütüphane çalışması 

yapılmış, bu sanatın Modernizm ve Post-Modernizm etkisindeki durumunun 

saptanabilmesi için yeni kaynaklardan yararlanılmıştır.  

 

 

Ülkemizdeki Kavramsal Sanat etkinlikleri incelenirken, özellikle sergilerin 

kataloglarına ulaşılmış, dokümanter bir araştırma yapılmıştır. Konu ekseninde eleştiri 

olgusu ve Füsun Onur’un Kavramsal Sanat tartışmalarındaki yeri, sanatı, sanatçı 

kimliği, söz konusu zaman diliminde Türkiye’de gerçekleşen belirli Kavramsal Sanat 

sergileri ve Onur üzerinden yapılan tartışmalar; röportajlar, yine sergi katalogları, 

dergiler ve gazeteler taranarak incelenmiş, Türk sanat ortamındaki farklılaşmalar 

saptanmaya çalışılmıştır. Gazete ve dergi taraması için Mimar Sinan Güzel Sanatlar 

Üniversitesi Merkez Kütüphanesi başta olmak üzere, Boğaziçi Üniversitesi, 

Galatasaray Üniversitesi, İstanbul Teknik Üniversitesi, Platform Garanti Güncel 

Sanat Merkezi kütüphanelerinden ve Rh+Sanat Dergisi arşivinden yararlanılmıştır. 

 

 

Kavramsal Sanat’ın ülkemizdeki etkinliği konu alınarak yapılmış iki önemli 

doktora tezi; Nancy Atakan’ın “Türkiye’de Kavramsal Sanat” ve Nilgün Özayten’in 

“Batı’da Obje Sanatı, Kavramsal Sanat, Post-Kavramsal Sanat ve Türkiye’de 1965 – 

1992 Yılları Arasındaki Benzer Eğilimler” adlı tezleri bu çalışmanın temel 

kaynaklarından olmuştur.  

 

 

Tez için ön çalışma olarak dönemin tanıklarıyla görüşmeler yapılmış, Füsun 

Onur’un son dönemde birlikte çalıştığı Maçka Sanat Galeri’sinin arşivine girilmiştir. 

Tez çalışması sürerken Beral Madra küratörlüğünde Karşı Sanat Çalışmaları 

tarafından yapılan “80’li Yıllar Bir Bilanço” sergisi için “Sanatın Sorgulanması, 

Sanatın Öteki Yüzü/Post-modern Kırılmalar” başlıklı bölüm hazırlanmış, bu süreçte 



 

 

5 

 

sanatçılarla görüşülmüş, söz konusu sergi için arşiv oluşturulmasına yardım edilmiş 

ve bu sırada önemli belgelere ulaşılmıştır.   

 

 

Füsun Onur ile yapılan kayıtlı görüşmeler kaynak olarak kullanılmış, 

sanatçının arşivine girilerek, fotoğraf çekilmiş, görsel ve yazılı malzeme 

toplanmıştır.  

 

 

Çalışmayı destekleyici biçimde, Füsun Onur’un kişisel sergileri ile  katıldığı 

sergiler ve aldığı ödüllerin dökümü Ekler bölümünde verilmiş, ayrıca sanatçının 

çalışmalarının anlatıldığı bölümü destekleyici biçimde çalışmalarından örnekler yine 

Ekler başlığı altında sunulmuştur. 

 

 

 

2. KAVRAMSAL SANAT  

 

 

 

2. 1. Bir Terim Olarak “Kavramsal” Sanat  

 

 

“Conceptual Art”, “Kavramsal Sanat” olarak Türkçeleşmiştir. “conceptual” 

kelimesinin dilimizdeki karşılığı “mefhuma, kavrama , fikirlere ait”tir. 

 

 

Kavramsal Sanat, “kavramcı”, “kavramsalcı”dır. “Kavramsalcılık”, görselliğin 

reddedilmesi ile birlikte, seyreden öznenin, seyreden gözün ve beğeninin kavramlar 

eksenli bir çözülmeye maruz bırakılması şeklinde yorumlanabilir.  

 

 



 

 

6 

 

Kavramsal Sanat özünde biçimsel bir yetkinlik arayan, alışılagelmiş biçim ve 

tekniklerdeki sanatın yerine “yeni bir yaşam biçimi önerisi”1 olarak algılanabilir. 

Ülkemizde, resim ve heykel dışındaki tüm etkinlikleri “kavramsal” olarak 

nitelendirme gibi bir yanılgının olduğunu düşünürsek, terim olarak “kavramsal” yani 

“kavram” kelimesinin üzerinde durarak incelemek, Kavramsal Sanat’ı bir akım 

olarak anlamaya çalışmadan önce faydalı olacaktır. 

 

 

Sanatçı Sol LeWitt’in belirttiği şekliyle; “Kavramsal Sanat, yalnızca fikirler iyi 

olduğu için iyidir.” Kavramsal Sanat, kavram üzerine oturarak, mantık ve felsefe gibi 

zihinsel süreçlerle yakından ilişkili haldedir. Sanatın tarihinde yer bulmuş hiçbir 

akımda fikrin bu derece önemli olmayışı, Kavramsal Sanat’ı diğer sanat 

anlayışlarından çok başka bir yere oturtur. “Modern Sanatın Öyküsü” isimli, 20. 

yüzyıl sanatını tüm boyutlarıyla ele aldığı kitabında Norbert Lynton, ayrıntılı bir 

Kavramsal Sanat tanımı yapar. Lynton, tanımı yapmadan önce bir üst paragrafta, 

1976 yılında Leonardo da Vinci’nin Mona Lisa tablosunun Japonya’ya götürülüşünü 

örnek olarak verir. Tablo, gece-gündüz oluşan kuyruklarla milyonlarca insan 

tarafından seyredilmiştir. Bu açıklamayı yaparak Lynton, ancak birkaç saniye önünde 

kalabilen birinin tabloyu ne kadar anlayabileceğini sorgular. Aşırı övgüyle birlikte 

sanatçının ününün, eserden duyulan hazzın yerini aldığını söyler ve ardından, sanatın 

“biricikliği”nden yola çıkarak vardığı yere Kavramsal Sanat’ı koyar. Lynton’ın 

tanımı, dünyada ve nihayetinde ülkemizde, Füsun Onur’un sanat etkinlikleri 

üzerinden Kavramsal Sanat’ı irdelemeye çalıştığımız tezimizde, önümüzü açacak 

niteliktedir. 

 

 

“Kavramsal Sanat, sahip olunabilir, sergilenebilir, yeniden üretilebilir objeyi 
devreden çıkararak yukarıdaki durumu önlemeye çalışır. Her seferinde ne 
tür araçlar seçip kullanırsa kullansın -kavram sanatçısı olağanüstü bir 
yaratıcılığa sahip olmalıdır- her şeyden önce bize bir fikir önermektedir. 
Bilerek ya da farkında olmayarak bu öneriye karşı çıkar ya da kabul 
edebiliriz. (…) Bir fikre bağlanma derecesi, o fikrin bizim için geçerli olup 

                                                
1 Semra GERMANER, 1960 Sonrası Sanat Akımlar, Eğilimler, Gruplar, Sanatçılar, 47. 



 

 

7 

 

olmamasına ve fikirleri kabul etmede gösterdiğimiz yatkınlığa dayanır. 
Kavramsal Sanat, geniş anlamdaki sanat fikrine, sanatın özel bir tür obje 
(resim, heykel ve her ne ise) ve özel bir yerle (galeri, müze) 
sınırlanamayacağı fikrini getirir. (Bir çöp yığınında ya da inşaat malzemeleri 
satan bir dükkanda, tuvalet gereçleri arasında Duchamp’ın Kaynak’ını 
bulsak, buna yine sanat eseri der miyiz?) Ancak, Kavramsal Sanatın en iyi 
örnekleri çeşitli sorulara ışık tutarlar: Birbirimizle nasıl iletişim kurarız? 
Nasıl hareket ederiz? Nasıl yaşarız? gibi. Kavramsal Sanatı oluşturan 
hareket türlerine şu örnekler verilebilir: Davranış şekilleri; insanların 
birbirleriyle ilişki kurma biçimleri; tedirgin edici, ısrarlı hareketler ya da 
yalnızca bir kerelik ve keyfi hareketler; kendi kendini yaralama gibi zararlı 
hareketler; bir doğa parçasını düzenleyip bireysel sanat eseri gibi sergileyen 
zararsız hareketler; yer aldığı mekan ve orada toplanan seyircilerin 
beklentileri doğrultusunda anlamın oluşturulduğu gösteriler; açık havada 
politik konuşmalar ve tartışmalar; doğada, insanın yarattığı kent ortamında, 
halkta yapılan değişiklikleri fotoğraflarla, teyplerle, alınan örneklerle, 
notlarla kaydetmek. Bu listeye daha pek çok hareket ya da eylem çeşitleri 
dahil olabilir; bu da hepimizin birer Kavramsal sanatçısı olabileceğini 
gösterir. Kavramsal Sanat sonuçta bize, kendi hareketlerimizin ve 
tepkilerimizin bilincine varmamızı öğretir. Bütün sanat türleri bu 
potansiyele sahiptir. Zaman zaman bir tabloyu gördüğümüzde, bir müzik 
parçası dinlediğimizde, bir kitap okuduğumuzda, bir filmi seyrettiğimizde, 
çevremizde olup bitenleri anlayışımızın ve kavrayışımızın değiştiğini fark 
ederiz. Kavramsal Sanat, alışık olduğumuz toplumsal çevrenin 
koşullandırmalarından arınmış olarak, az ya da çok belirgin bir biçimde 
idrak edilir. Kavramsal Sanatla herhangi bir galeride karşılaşabileceğimiz 
gibi, onu televizyon ekranında, gazetelerde, caddelerde de bulabiliriz. En 
etkili Kavramsal Sanat eserleri, her gün rastlanan şeylerle onlara en uygun 
gelen düşünceleri bir araya getirerek, -tıpkı üç boyutlu bir resmi oluşturan 
iki slaytı üst üste getirerek şaşırtıcı bir perspektif elde etmemiz gibi-, 
gerçeğin derinliğini görmemizi sağlarlar. Eğer bir de Kavramsal Sanat eseri 
yaratabileceğimizi hissetmeye başlamışsak, gündelik sıradan hayatın tanıdık 
görünümü altındaki zengin anlamların varlığına gözümüzü açmışız 
demektir. (…) Sanata, o rahatına alıştığımız tepkileri göstermemizi 
engelleyen Kavramsal Sanat, ona (sanata) yaklaşımımızda sanatı aşan şeyler 
üzerinde de yeniden düşünmemizi ister. Böylece alışılmış kalıpları yıkar, 
kendine özgü sorgulama biçiminde biz de onunla işbirliği yapmış oluruz. 
Öne sürdüğü fikri benimseyebiliriz; ama onu biçimlendiremeyiz, satamayız, 
yeniden üretemeyiz veya onu bir kağıt ağırlığı gibi kullanamayız.”2  

 

 

Kavramsal Sanat, sanatın bir zevk alma aracı değil, bir tanıma, bilme eylemi 

olduğunu öne sürer, bu nedenle de estetik olgusuna karşı mesafelidir. Kuramsal bir 

                                                
2 Norbert LYNTON, Modern Sanatın Öyküsü, Çev. Cevat Çapan, Sadi Öziş, 329 - 330 



 

 

8 

 

üretim olan Kavramsal Sanat “düşünsel olan bir sanat üzerine düşünme eylemidir.”3 

Yapıt aracılığıyla sanat olgusunun çözümlenmesi üzerine kuruludur, burada 

çözümleme sanatsal bir olay olarak önümüzde durur; belirleyici olan “kavram”dır. 

 

 

Kavramsal Sanat -daha sonra da aktaracağımız gibi- resmi, heykeli ve 

nihayetinde objeyi yadsıma ile klasik anlamdaki sanattan en köklü kopuşu yaşar. Bu 

nedenle, kimi kaynaklarda “Obje Sonrası Sanat” ana başlığı altına da alınmıştır. 

Ancak Kavramsal Sanat maddesizlik değildir ve kavramsal bir yapıt düşünce olarak 

maddenin yerini almamıştır. “Kavramsal sanatta ‘kavram’ betimlemenin değişken bir 

biçim altında görünüşüdür. Fakat kavramsal bir sanatın aslı kesin biçimsel bir 

görünüm değil metinsel bir içerik olmaktadır.”4 Kavramsal Sanat, kuramsal bir 

eylem biçiminde ortaya çıkmıştır. Görselleştirme ise Kavramsal Sanat’ta kuramsal 

içeriğin anlaşılması için sadece bir araçtır.  

 

 

 

2. 2. Tarihsel Çerçevesiyle Kavramsal Sanat 

 

 

Denilebilir ki, dünya sanatının yönünü belirleyen 20. yüzyıl akımları bir bir 

meydana gelip etkinlik gösterdikten sonra ortaya çıkabilecek avangard çıkışlara dair 

inanç bitmiş ve böylece çağımızın Modernizm’inin de sonu gelmiştir. Post-

Modernizm ise 1960’lı yılların sonlarından itibaren, başta Kavramsal Sanat olmak 

üzere farklı biçimlerle yavaş yavaş sanat alanında kendini göstermiştir. 

 
 

Şimdiye kadar Kavramsal Sanat yapan sanatçılara ve çalışmalarına 

baktığımızda, birçoğunda Post-Modernizm’in tek bir olgu olarak belirleyici biçimde 

ortaya konmadığını görürüz. Oysa günümüzde Kavramsal Sanat -genel bir 

                                                
3 Ferhat ÖZGÜR, “Laf Lafı Açar Kavramsal Sanata Giriş 2”, Rh+ Sanat, 25. 
4 A.g.m., 26. 



 

 

9 

 

yanılgıyla- post-modern sanat biçemi sayılmaktadır. Bu yanılgıyı ortaya koyabilmek 

için, Modernizm ve Post-Modernizm etkili dönemleri ayrı başlıklar altında ele alıp, 

Kavramsal Sanat’ı bu iki farklı dönemde, farklılaşarak ortaya çıkan iki biçimiyle 

incelemek gerekmektedir. Böylece 20. yüzyılın karmaşık düşün dünyası içinde, 

doğrudan fikre dayalı ortaya çıkan bu sanat akımının anlaşılması, daha sonra ortaya 

konulacak Türkiye’de Kavramsal Sanat olgusunun açılması ve konunun doğru bir 

biçimde anlatılması kolaylaşacaktır. Meydana gelebilecek kavram karmaşasını 

önlemek için; Kavramsal Sanat’ın dünya üzerindeki etkinliğine bakarken, 19. 

yüzyılın ikinci yarısından 1960’ların sonlarına kadar geçen zamanı Modernizm 

dönemi, 1970’lardan günümüze (belki de ileriye) gelen zamanı da Post-Modernizm 

dönemi olarak iki kısma ayırarak sınıflama yapmak genel bir eğilimdir. Oysa bu iki 

etkin düşünce sistemini kesin çizgilerle birbirinden ayırmak mümkün değildir. Bu 

durumda sağlıklı bir değerlendirme için, onları etkileri çerçevesinde ele alırsak hem 

Modernizm’in, hem de Post-Modernizm’in sanatta iki ayrı oluşum alanı bulduğunu 

söyleyebilir, Kavramsal Sanat’ın modernist ve post-modernist dönemlerde geçirdiği 

değişimden bahsedebiliriz.5 

 

 

 

2. 2. 1. Modernizm Etkisindeki Kavramsal Sanat 

 

 

“Modernizm” ve “modern” kelimeleri birbirlerine karıştırılırken buna zaman 

zaman “çağdaş”, “güncel” gibi kelimeler de dahil olmaktadır. Ancak “modern”, 

“modernist” ve “modernizm” kelimelerinin ayrıştırılması gerekir.  

 

 

“‘Modern’ kelimesi Latince ‘modernus’ biçimiyle ilk defa 5. yüzyılda, 
resmen Hıristiyan olan o dönemi, Romalı ve Pagan geçmişten ayırmak için 
kullanılmıştır. İçerikleri sürekli değişse de, ‘modern’ terimi hep, kendini 

                                                
5 Bu konuda önemli bir araştırma için bkz. Nilgün ÖZAYTEN, “Batı’da Obje Sanatı, Kavramsal 
Sanat, Post-Kavramsal Sanat ve Türkiye’de 1965-1992 Yılları Arasındaki Benzer Eğilimler”, İstanbul 
Üniversitesi, Yayınlanmamış doktora tezi, 1992. 



 

 

10 

 

eski’den yeni’ye bir geçişin sonucu olarak görmek için, antik çağla kendi 
arasında bir ilişki kuran dönemlerin bilincini dile getirmiştir.”6 

 

 

Habermas bu alıntıdaki fikirlerinden yola çıkarak, “Modernlik tamamlanmamış 

bir projedir” der ve modernin zamanla sınırlanamayacak bir olgu olduğunu, 

bitmeyecek bir gelişim sürecine işaret ettiğini belirtir; ancak modernlik tarihsel bir 

durumdur. Yani Habermas’ın belirttiği şekilde, “modern” ile 20. yüzyıl 

Modernizmi’ni tanımlamanın yanı sıra Erken Modern, Orta Modern, Geç Modern 

gibi alt başlıklar da kullanılabilir. 

 

 

Devamında Modernizm’i getirecek modernlik projesi ise 18. yüzyılda 

Aydınlanma filozofları tarafından formüle edilmiştir ve bu proje nesnel bilimi, 

evrensel ahlakı, yasayı ve kendi mantığı çerçevesinde sanatın özerkliğini geliştirme 

çabalarından oluşmuştur. Tüm bunlardan yola çıkarak söylenebilir ki her dönemin 

“modern”lik yanlısı kendine özgü bir süreci olabilir. En yeni modern süreç, bir 

öncekini geride bırakabilir. Bu durumda Modernizm, 18. yüzyıl ile 20. yüzyılın ilk 

yarısı aralığına giren, kendine özgü öğretileri olan, ideolojik perspektifli ve kendi 

içinde “modern” sayılan bir dönemin adıdır. Modernist ise, “modern”den farklı 

olarak, Modernizm’den etkilenen, modernleşmeyi olumlayan, Modernizm’i ileri 

götüren anlamında kullanılır. Burada bizi ilgilendiren 20. yüzyıl Modernizmi’dir.  

 

 

18. yüzyılın ikinci yarısından 1960’lara kadar gelen modernist dönemdeki yani 

Modernizm etkisindeki Kavramsal Sanat’ın, yerleşik sanata köktenci bir tavırla karşı 

çıkmasının temelinde ne vardı? Elbette, 20. yüzyıl sanatının yapı taşlarından 

Dadacılar ve Dadaizm’in New York ayağı Duchamp.  

 

 

                                                
6 Jürgen HABERMAS, “Modernlik: Tamamlanmamış Bir Proje”, Postmodernizm, Çev. G. Naliş, D. 
Sabuncuoğlu, D. Erksan, 31. 



 

 

11 

 

Dada hareketi 1915 – 16 yıllarında New York ve Zürih’te hemen hemen aynı 

zamanda ortaya çıkmıştır. Artık yaratacak yeni bir şey kalmadığı fikri, 

gelenekselleşen sanata karşı inançsızlık, onu yok etme ya da en azından sanatın 

tanımını değiştirme güdüsüne dönüşmüştür. Birinci Dünya Savaşı’nın yarattığı bu 

karamsarlık ve umutsuzluk içinde, geleceğe inançlarını tümüyle yitiren sanatçıların 

oluşturduğu Dada Hareketi, 1. Dünya Savaşı’na karşı bir tepki niteliğindedir. 

Harekete dahil olan Hugo Ball, Hans Arp ve Tristan Tzara gibi sanatçıların 1916’da 

Zürih’e giderek “Cabaret Voltaire”i açmalarıyla Dada varlığını göstermeye başlar. 

Müzikli, danslı, duvarlarında resimlerin yer aldığı bir mekan olan “Cabaret Voltaire” 

zamanla politik yanı ağır basan bir havaya bürünür. Savaşa karşı duruş, sanat 

alanında da kendini gösterir ve sanatçıları bu yönde harekete geçirir. Modern çağa 

kuşkuyla bakan, “aklın savaşlara kurban edildiği” bir dönemin başlangıcını yaşayan 

bu sanatçılar, o zamana dek kabul edilen tüm sanat formlarına saldırır ve bu değerleri 

yıkmaya çalışırlar.7 

 

 

Dada hareketi aynı yıllarda New York, Moskova, Köln, Berlin gibi kentlerde de 

görülmeye başlamıştır. Dada ABD’de ise, 1915 yılında New York’a giden Marcel 

Duchamp’la gelişmiştir. Moskova, Köln ve Berlin’deki Dada hareketleri 

birbirlerinden ve New York çizgisinden zamanla bağımsızlaşırken, bunlardan farklı 

olarak Kavramsal Sanat’ı Duchamp ile benzer biçimdeki çalışmaların etkilediği iddia 

edilebilir. 

 

 

Malzeme açısından geleneksele bağlı kalmakta ısrarcı olmamaları sanatçıların 

baştaki ortak belirleyenidir. Her gün karşılaşılan malzemeler kullanılmıştır. Kolaj, 

asamblaj ve fotomontaj yaygındır. Üretilenler, sanata ve geleneğe karşı bir karakter 

taşıdıkları için ne heykel, ne resim belki ne de birer “sanat” yapıtıdırlar. Bu 

                                                
7 Dadaizm konusunda temel alınan bazı kaynaklar için bkz: Tristin TZARA, Dada Manifestoları, 
Çev. Elif Gökteke, Norgunk Yayıncılık, Nisan 2006, İstanbul; Norbert LYNTON, Modern Sanatın 

Öyküsü, Çev. Cevat Çapan, Sadi Öziş, Remzi Kitabevi, 2004, İstanbul;  Modernizmin Serüveni, 
Haz: Enis BATUR, “Dada ve Gerçeküstücülük”, Yapı Kredi Yayınları, Eylül 2003, İstanbul. (Bu 
kitabın “Dada ve Gerçeküstücülük” başlığı altındaki makaleler hakkında bilgi, Kaynakça bölümünde 
ayrıntısıyla verilmiştir.) 



 

 

12 

 

sanatçıların “sanat”a karşıtlıklarının ifadesi aynı zamanda hazır-yapım (ready-made) 

sergilemeleriyle de ortaya çıkmaktadır. Hazır-yapımlar, meydana gelen “şey”in 

ardındaki anlamla belirdiğinden, fikrin yani kavramın ortaya çıkmasıyla örtüşür ve 

bu da Kavramsal Sanat için belirleyici olacaktır.8 

 

 

Zamanla bağımsız olarak çalışmalarına ağırlık veren Duchamp, hazır-yapımın 

boya, fırça, kalem gibi resmin uygulayımsal terimlerini ortadan kaldırdığını 

belirtmiştir. “Resim sanatına özgü araçlarla yapılmamış olması nedeniyle bunun bir 

sanat çalışması olarak tanınıp tanınmayacağı” konusunda kararsız kalındığını 

söylemiştir. Kendi deyimiyle; “İşte bu ironidir.” Artık sanatçının bilerek seçimi söz 

konusudur. Hazır-yapımların ortaya çıkışı, sanat dışı öğelerin ilk kez estetik 

gönderim çerçevesini kırmasını belirler.9 Bir nesne estetik alana taşındığı anda 

işlevini yitirmiştir. Hazır-yapımların seçimi görsel kayıtsızlık ve sanattan 

alınabilecek her türlü hazzın uzak tutulması üzerine temellendirilmiştir.  

 

 

Hazır-yapımlarla ortaya çıkan, sanatın mutlak özerkliğini sorgulama, daha 

sonra Kavramsal Sanat’ta kendini gösterir. Duchamp’ın hazır-yapımlarıyla başlayan 

ve objeyi temel alan bu çizgi, zamanla objeyi de yadsır bir duruma gelir. Burada, 

Duchamp geleneğinden kopuş başlar ve Kavramsal Sanat ortaya çıkar.10 Elbette, bu 

noktada sözü edilebilecek başka sanat hareketleri de vardır ancak Kavramsal Sanat 

kalıcı bir biçimde ve daha uzun süre etkinlik göstermiştir. 

 

 

                                                
8 Konu hakkında ayrıntılı bilgi için bkz: Nancy ATAKAN, Türkiye’de Kavramsal Sanat, Cilt 1, 
yayınlanmamış doktora tezi, MSÜ, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1995, İstanbul. 
Atakan’ın tezi, Türkiye’de Kavramsal Sanat konusunda yapılmış en kapsamlı çalışma olarak bu tezin 
de temel kaynaklarından biri niteliğindedir.  
9 Pierre CABANE, “Marcel Duchamp ile Konuşmalar”, D.A. Capo Press, Inc., Özgün baskı: Thames 
Hudson, Londra, 1971, s. 35’den aktaran Bedri BAYKAM, Maymunların Resim Yapma Hakkı ve 

Duchamp Sonrası Krizi, 233, 234. 
10 Hakkı Engin GİDERER, Resmin Sonu, 150-155. 
“Kavramsal Sanat ve Resmin Sonu” başlıklı bu özet metinde Giderer, Kavramsal Sanat’ın ortaya 
çıkışının resmin tüketilişiyle doğrudan bağlantısını kurarak tartışır. 



 

 

13 

 

Sanatın ve sanatçının toplumsal konumuna karşı iki köklü meydan okuyuş 

yüzyılın başından beri vardır; Duchmap’ın sanat kavramını, yalıtılmış bir nesne 

düşüncesinden ayırması ve sanatın ayrıcalı bir toplumsal değer taşıdığı inancının 

reddedilmesi. Mehmet Ergüven Duchamp’ın sanatından bahsederken; “… (onu) 

avant-garde olarak sıfatlandırmamızı sağlayan bu düstur, sanat ile yaşam arasındaki 

sınır çizgisinin feshidir kuşkusuz.” der.11 Nitekim kavramsal sanatçıların 

Dadacılar’dan aldıkları önemli olgulardan biri de, sanat yapıtı ile yaşam arasındaki 

kopukluğun giderilmesi yönde olmuştur. Peki, sanatı bu esaslı değişime iten nedenler 

nedir? Geleneksel resim ve heykele karşı alternatif bulma amaçlı girişilen etkinlikler 

ve sonuçta elde edilen biçimsel başarılar, aslında aradığımız “neden”i de “sonuç”u da 

içinde barındırmaktadır. Çünkü bütün o etkinlikler, yeni bir felsefi ve estetik 

olasılığın anahtarını elinde tutmaktadır. 20. yüzyıl boyunca gerçekleşen dünya 

savaşları, ülkelerin bağımsızlık hareketleri, yeni ekonomik biçimlenmeler, köklü 

toplumsal değişimler ile ortaya çıkan farklı ideolojik görüşler yüzyılı belirlemiştir. 

ABD’nin tüm dünya üzerindeki hegemonyacı tavrı ve buna karşı toplumsal karşı 

duruş da, 20. yüzyılın en önemli dönemlerinden olan 1960 – 1970 yılları arasında, 

“68 Olayları” diye adlandırılan dönemin öncesi ve sonrasını, yükselen karşıt 

hareketleri beraberinde getirmiştir. Tüm bunlar, sanatçıyı ve sanatı, artık çözülmesi 

daha da karmaşıklaşan “insan”ı aktarmanın farklı arayışlarına itmiştir. Bu, sanatın 

metalaştırılmasına karşı sanatçının aldığı bir tavırdır. Kavramsal Sanat, 1915 yılında 

Dadaizm’in tepkisini andırır biçimde bir karşı duruş göstererek, sanatsal üretimi 

izleyicinin edilgen izleyişine sunulmuş bir meta ya da fetiş olmaktan kurtarmayı 

istemiştir.12 Bu anlamda Kavramsal Sanat, hazır-yapımlarla başlayan süreç içerisinde 

“sanat nesnesinin üretimi”nden uzaklaşmayı amaç edinmiştir.  

 

 

                                                
11 Mehmet ERGÜVEN, Kurgu ve Gerçek, s. 274. 
12 Bkz. ( 8 ), ATAKAN, 93-134. 
“Joseph Kosuth Metinleri” başlıklı bölümde Atakan Kosuth’un metinlerinden derlemeler yapmış, 
onun özellikle politik duruşu ve dolayısıyla bunun sanatına yansımalarıyla ilgili bilgiler vermiştir. 
Kosuth’un 1975 ve 1976 yılındaki metinlerinden, dönemin hakim yönetim sistemlerine karşı muhalif 
tavrı ortaya çıkmaktadır; “Günümüzün yapay dünya kültürü deneyim değil bir tiyatro oyunudur. 
Kosuth’a göre, sanatçılar çalışmaları aracılığıyla, statükoyu desteklemeden ya da sonuna dek 
sürdürmeden bu uygarlığın etnolojik özelliklerine yanıt verebilir.”; agk, 101. 



 

 

14 

 

1954 yılında Amerikalı besteci John Cage’in “4’33” olarak adlandırılan, 

müziksiz geçen dört dakika otuz üç saniyelik “müzik parçası”, Kavramsal Sanat’ın 

habercisi olarak nitelendirilmiştir. Kavramsal Sanat kapsamında en erken tarihli 

çalışmalardan biri de, Robert Rauschenberg’in “Silinmiş De Kooning Çizimi” (1953) 

adlı işidir. Rauschenberg, tanınmış bir sanatçının desenini silerek (silme eylemi ve 

süreciyle) kendi yapıtını oluşturmuştur. Ad Reinhardt’ın, 1954’te başlattığı 

“ikonografisiz ikonalar; saf, soyut, nesnesiz sanat nesneleri” olarak adlandırdığı 

siyah resimleri; 1958 yılında Yves Klein’in Paris Iris Clert Galerisi’nde açtığı 

“Boşluk” sergisi; 1959’da Piero Manzoni’nin 1000 m. uzunlukta kağıtlar üzerine 

çizip bunları paketleyerek oluşturduğu sanat nesneleri; Yoksul Sanat (Art Povera) 

grubu sanatçılarının çalışmaları; Danimarkalı sanatçı Asger John’un Sitüasyonist 

harekete dahil olarak yaptığı çalışmalar; sanatın bulunmuş nesnelere, kent atıklarına 

yönelerek, alt kültürün ele alınmasına, ironik anlatımlarla gelenekselden 

uzaklaşılmasına yol açmıştır. Bir yandan da, Amerikan Minimal sanatçıları, düz, 

yalın, biçimsel ve az renkle geliştirdikleri resimleriyle, geleneksel Modernizm’den 

uzaklaşmaya çalışmışlardır. Yine, -Fluxus grubu içine dahil edilmesine karşın- 

Joseph Beuys’un 1960’larda Kavramsal Sanat’ı toplumsal ve siyasal olaylarla 

ilişkilendiren “sosyal plastik” adlı eylemleri ile yerleştirmeleri, önemli örnekler 

arasındadır. 

 

 

Kavramsal Sanat, böylesi bir ortamda şekillenmeye başlamıştır. Bu akımın ilk 

örnekleri 1960’lı yılların hemen öncesinde ortaya çıkmıştır. Başta Joseph Kosuth 

olmak üzere, adı Kavramsal Sanat’ta yer alan başlıca sanatçılar, önce “sanatın 

tanımı”nı yapmayla uğraşırlar. Alışılagelmiş anlamdaki “sanat nesnesi”ne karşı ne 

konulabileceği konusundaki en radikal yanıtlardan birini “Art and Language” (Sanat 

ve Dil) isimli grup vermiştir. Michael Baldwin, Terry Atkinson, David Bainbridge, 

Charles Harrison ve Harold Hurrel gibi çoğu İngiliz ve ABD’li sanatçıdan oluşan 

grup İngiltere’de kurulmuş ve “Art and Language” isimli bir dergi çıkarmışlardır. 

ABD’li sanatçı Joseph Kosuth ise derginin Amerika editörlüğünü yapmıştır. Grup, 

Kavramsal Sanat doğrultusunda galerilerde sergilenebilecek sanat nesneleri üretmek 

yerine, tartışmalar aracılığıyla sanat kavramını irdelemiştir. Grup olarak amaçları, 



 

 

15 

 

eleştirmenlerin entelektüel yazılarına tepki biçiminde, dilbilimsel açıdan sanatı 

çözümlemek ve Kavramsal Sanat’ın kuramsal altyapısını hazırlamaktır. Bu amaçlar 

doğrultusunda yapılan tartışmalar da sanat yapıtı sayılmıştır. Hazır-yapım ile ortadan 

kalkan, bireysel yaratıcılığa dayalı görünümüyle bin yıllardır süre giden anlamdaki 

sanat yapıtını dil aracılığıyla, bir obje olarak ortadan kaldırmaya çalışmış, onu metne 

yaklaştırmak istemişlerdir. Çünkü onlara göre sanat yalnızca birtakım ideolojileri 

yansıtan bir araç olamazdı. Ya da salt estetik bir olgu… 

 

 

1966 yılında Londra’da çeşitli ülkelerden pek çok sanatçının katıldığı “Sanatta 

Yıkım” konulu sempozyumdan sonra Kavramsal Sanat, Avrupa ve Amerika’da hızla 

gelişip yayılmaya başlamıştır.  

 

 

Kavramsal Sanat’ın Modernizm’in etkisindeki döneme uzanan önemli bir 

“önce”si vardır. Ayrıca bir sanat akımının başlama noktasını tek bir olaya ve tarihe 

bağlamak çok sağlıklı değildir ancak 31 Ocak 1969 şovu, eleştirmenlerin Kavramsal 

Sanat’ı tanıdıkları tarih olarak kaynaklara geçmiştir. Düzenlenen sergi, bugün 

Kavramsal sanatçı olarak adlandırabileceğimiz isimleri bir araya getirmiştir. Robert 

Bary, Dougles Huebler, Joseph Kosuth ve Lawrence Weiner’in işleri bu sergide 

izlenebilmiştir. Ayrıca sergi kataloğunun biçimsel olarak katılığı, sertliği ve yalınlığı 

ile içerdiği sekiz öneriden ikisinin sergi alanında gerçekleştirilmiş olması önemlidir. 

 

 

1960’ların sonlarına doğru Kavramsal Sanatçılar denen bu kuşak, uluslararası 

alanda kendini artık önemli ölçüde kabul ettirmiştir. 1969 – 1970 yıllarında 

“Davranışlar Biçime Dönüştüğünde” başlığı altındaki geniş kapsamlı Kavramsal 

Sanat sergisi, Avrupa’nın belli başlı kentlerinde gösterime sunulmuştur. Bu kuşağın 

içindeki sanatçılar arasında, Kosuth, Barry, Huebler ve Weiner de vardır. Bu 

sergideki genel eğilim, sanatçıların bulunmuş malzemeler, fotoğraflar ve sıradan 

geçici nesnelerle eski olanı yeniden kurmaları şeklindedir.  

 



 

 

16 

 

Kosuth, 1970 yılında, Kavramsal Sanat’ın manifestosu niteliğindeki yazısı 

“Felsefe Sonrası Sanat”ı yazmış ve “Art and Language”de yayınlamıştır. Sanatçı 

yazısında anlamın sorgulanması bağlamında sanatın yerini felsefeye bıraktığını öne 

sürer. Kosuth’un amacı, Kavramsal Sanat’ı Avusturyalı düşünür Wittgenstein çıkışlı 

İngiliz Çözümsel / Dilsel felsefesine bağlamaktır. Kosuth’a göre “bütün sanatsal 

önermelerin dil yapısının anlaşılması bu sanat düşünüsünün temelidir.”13 Böylece, 

Hegel’in sanatın yerini felsefeye bırakacağı bir süreci işaret etmesi, 1960’lı yıllardan 

sonra Kavramsal Sanat’ın amaçlarıyla benzerlik taşıyacaktır. Öte yandan kavramsal 

sanatçı devamlı olarak basit bir metinsel gerece de bağlanmaz, metinlerini nesnelerle 

birlikte ele alır. Kosuth’un 1965 yılında yaptığı “Bir ve Üç Sandalye”si, buna örnek 

olarak gösterilebilir. 

 

 

 

2. 2. 2. Post-Modernizm Etkisinde Kavramsal Sanat  

 

 

1960’ların ikinci yarısından itibaren hemen tüm alanlarda yansımaları izlenen 

Post-Modernizm’in Kavramsal Sanat’taki etkisini ortaya koymak yani post-

modernist dönemde Kavramsal Sanat’ı incelemek için Post-Modernizm’in tanımını 

yapmak gerekmektedir.  

 

 

Post-Modernizm, aslında herhangi bir tanıma indirgenemeyecek kadar 

karmaşık ve düzensizdir. Ancak kuşkusuz Modernizm’le bir hesaplaşmayı 

dolayısıyla Modernizm karşıtlığını ya da Modernizm öncesini içinde barındırır. Bir 

bütünlük göstermediği gibi “Heterojenlik, çokseslilik, bölünmüşlük kadar, bunların 

beraberinde getireceği yanlış anlamaları, yanlış çıkarsamaları, yanılgıları da 

olumlayan, hatta meşruluk zemini olarak gören bir tavır”dır.14 Ayrıca bir Modernizm 

                                                
13 Joseph KOSUTH, “Giriş Notu”, aktaran Şükrü AYSAN (ed.), Sanat Olarak Betik. 
14 Necmi ZEKA, “Yolları Çatallanan Bahçe, Aynalı Gökdelenler, Dil Oyunları ve Robespierre”, 
Postmodernizm, 12 



 

 

17 

 

sonrası sayılamayacağı gibi, “‘gelecek (post) zamanın geçmişi (modo)’ paradoksuyla 

anlaşılması gerekir.”15 

 

 

Post-Modernizm en genel anlamda, “Aydınlanma tasarısı”nın temelini 

oluşturan nesnel bilginin us yoluyla edinilebilir olduğuna duyulan güvenin 

yıkılmasıyla birlikte, gerçekçilik, ussallık, özne gibi modern felsefenin en temel 

tasarımlarının sorunsallaştırılarak ele alınmasıdır. Post-Modernizm, bir yeniden 

değerlendirme sürecidir; çoğulcu anlayışta oluşu belirleyicidir.  

 

 

1970’lerde çağın sanatını açıklayamamaktan doğan sıkıntı, Post-Modernizm 

teriminin ortaya atılması ile bir ölçüde giderilmiştir. Terim, kısa sürede kabul görüp 

yaygınlaşmıştır. Ancak post-modernin sınırlarının hala bir kesinlik kazandığı da 

iddia edilemez. Bu tartışmadan çıkabilecek en açık yanıt olsa olsa Post-

Modernizm’in, Modernizm’in sınırlarını belirlediği şeklindedir. 

 

 

Peki kendi içinde bir bütünlük barındırmayan, “ilkesizlik ilkesi” olarak da 

adlandırılabilen Post-Modernizm’in etkisindeki sanat yani bir anlamda “Post-

modernist sanat” nasıldır? Bu noktada Kavramsal Sanat’ın yeri nedir? 

 

 

“Post” ekinden kaynaklanan bir sonralık ve karşı çıkma, başkaldırma boyutu, 

1970’lerden itibaren yaygınlık kazanan Kavramsal Sanat’ta kendini göstermiştir. 

Clement Greenberg’in Modernizm tanımı “yüksek modernizm” olarak 

değerlendirilmiş ve bu, Robert C. Morgan’ın tabiriyle “1970’lere kadar olagelen her 

türlü ‘modern’ gelişimin toplamının bir doruğu”16 sayılmıştır. Morgan, aynı yerde 

1970 sonrası için şunları belirtir: 

                                                
15 Jean-François LYOTARD, “Postmodern Nedir Sorusuna Cevap”, Postmodernizm, 58. 
16 Robert C. MORGAN, “Yüksek Modernizmden Postmodernizm ve Ötesine Çağdaş Sanat”, Çev. 
Ahu Antmen, P Sanat, 186. 



 

 

18 

 

 “1970’lerden sonra ise, çağdaş sanatı ‘postmodern’ kuramlar -imgelerin, 
estetikten çok belli düşünceler etrafında üretildiği bir göstergeler dünyası- 
bağlamında değerlendiren yeni bir eleştirmenler kuşağı ortaya çıktı. 
‘Postmodernizm’, 1980’lere damgasını vurdu, 1990’larda da etkisini 
sürdürdü. Basit bir biçimde ifade edecek olursak, postmodernizm, bir çözüm 
üretmiyor ya da dayatmıyor, ama ‘karşı duran’ bir tavır benimsiyordu. Bir 
çözülme, bir ayrılmaydı.”17 

 

  

Post-Modernizm kendini bir çerçeve olarak öne sürmeye başladığında 

Kavramsal Sanat, dünya üzerindeki etkinliğini yükselen bir doğrultuda 

sürdürmekteydi. Bu açıdan; Post-Modernizm’in “ilkesizlik ilkesi”ne Kavramsal 

Sanat’ın nitelik olarak uygunluğu ve yapılanların bir anlamda post-modern getirilerle 

çakışması sonucu, dönemin eleştirmenlerince bunların bir kategorizasyona tabi 

tutularak birleştirildiği öne sürülebilir. Böylece bu çalışmanın kapsamındaki “eleştiri 

ve eleştirmen” olgusunun Kavramsal Sanat üzerindeki belirleyiciliği henüz başta 

kendini ortaya koymaktadır. Post-Modernizm’in “tarihi olan ile şimdiki zaman 

arasındaki hiyerarşi yok sayılabilir”18 ilkesi de, Modernizm’in içindeki kavramları 

sorgulama şeklinde Kavramsal Sanat’ta kendini göstermiştir. Hatta parantez açarak 

belirtmek gerekir ki Dadaizm ve Duchmap’ın yaptıklarının post-modern literatürce 

öncül biçiminde kabul edilmesi, olsa olsa, bahsi geçen “ilkesizlik ilkesi”yle 

açıklanabilir. Yukarıda söz edilen çakışmanın bilinçlilik boyutu, yani sanatçıların 

Post-Modernizm konusundaki tavırları burada ayrı ayrı incelenemeyeceği için, post-

modern getirilerle sanat arasındaki ortaklıklara bakılarak, bunun Kavramsal Sanat 

üzerindeki etkisi hakkında yorumlar ileri sürülebilecektir. 

 

 

Başta dikkat çekmek gereken konu “dil”i ele alış biçimidir. Kavramsal Sanat’ın 

“dil” olgusunu işleyişi, post-modernist düşünürlerinkiyle örtüşmektedir; 

 

 

                                                
17 A.g.m. 
18 Ali AKAY, Postmodernizm, 116. 



 

 

19 

 

“Felsefede postmodern yönelimli düşünürlerin evrensel, tümel, nesnel, ussal 
bir doğruluğun varlığına yönelik derin bir kuşku duydukları, bu kuşkuları 
doğrultusunda da özellikle değişik dil ve deyiş stratejileri aracılığıyla batı 
felsefesi dilinin keskin kavram karşılıkları üstüne bina edilmiş ikilikleri 
yıkmayı amaçladıkları, hep ‘dilin yaşamsallığı’ ile ‘yaşamın dilselliği’ 
düşüncesini öne çıkardıkları gözlenmektedir.” 19 

 

 

Michael Baldwin, Terry Atkinson, David Bainbridge ve Harold Hurrel’dan 

oluşan grubun Art and Language isimli bir dergi çıkarması, Joseph Kosuth’un da bu 

sanatçılara katılması sonucu dil olgusu ön plana çıkmıştır. Fotoğrafa, metinlere, 

belgelere dayanan, görselliğe yönelik bir sunumdan kaçınan Kosuth çizgisi 

Kavramsal Sanat’ın belirleyici ana damarlarından biridir. Bu sanatçılar galerilerde 

sergilenebilecek sanat nesneleri üretmek yerine, sanat kavramını tartışmaya açarak 

irdeleme yöntemini seçmişlerdir. Yapılan tartışmaların bazılarını dergiye 

basmışlardır. Oldukça karmaşık bir dil kullanmış, kullandıkları dili, sözcükler 

aracılığıyla sanat malzemesi olarak değerlendirmişlerdir. Yani sanat yapıtı “metin”e 

dönüşmüştür. 

 

 

Post-Modernizm’in kuramcılarından Lyotard’ın dil konusundaki söylemi, bu 

sanatçıların yazı alanındaki fikirleriyle doğrudan çakışması açısından önemlidir. 

Lyotard’a göre, sanayi toplumunun yerini “bilişim” toplumu almıştır. Bu durumda 

onun için en can alıcı araştırma konularından biri bilgiyi parçalayarak dili 

basitleştirme, saydamlaştırmadır. Lyotard sanayi sonrasındaki bu çabayı, sermayenin 

hep “sonsuz” olana gözünü dikmesinin bir sonucu olarak görür. Buna “iletişim 

ideolojisi” der ve amacının; cümleleri kodlanan, deşifre edilen, gönderilen, gruplara 

ayrılan mesajlar haline getirmek, dolayısıyla da çevrilebilir ya da karşılaştırılabilir 

olmayanı dilsel saymamak olduğunu söyler. Lyotard’a göre bu yeni paradigmanın en 

önemli sonucu, artık önermelerin doğruluğu ya da yanlışlığından önce, etkinliğine 

bakılıyor olması, yani salt olmuş olması; aklın “gerçek”i aramaktan vazgeçmesiyle 

beraber bilginin enformasyon yığını olarak görülmesidir. Destekleyici koşullarla 

                                                
19 Sarp Erk ULAŞ (ed.), “Postmodern Felsefe”, Felsefe Sözlüğü, 1151. 



 

 

20 

 

birleşince ortaya çıkan tablo ise Modernizm’in “Aydınlanma”sına olan inancın 

azalmasıdır.20  

 

 

Wittgenstein’in “Anlam kullanımdır” ifadesinden, dile yüklediği işlevlerden ve 

indirgemeciliğinden yararlanan Art and Language çevresindeki grubun post-modern 

dönemdeki varlığı ile Modernizm etkisindeki Kavramsal Sanat, aslında önemli bir 

çelişkiye de düşmüştür. Çünkü “Duchamp’ın hazır-nesnesi, sanatın görsel bir dil 

sistemi olabileceğini kanıtlarken, göstergebilim bu yeni dilin algılanmasında 

yöntemler önermiştir. Göstergeleri farklı bu iki türün, 1960’larda Kosuth’un bütün 

tepkilerine karşın birlikte geliştirildikleri gözlenir...”21 Burada altını çizerek 

belirtmek gerekir ki; Kavramsal Sanat içindeki iki anlayışın birlikte gelişebilmesi de, 

başta bir dönem ve ideolojik öğreti olarak ortaya koyduğumuz Modernizm ile Post-

Modernizm’in dönemsel vurgusunu yitirerek, Kavramsal Sanat’ta kendi yollarını ayrı 

ayrı çizebildiklerini göstermektedir. 

 

 

Yeniden dönemsel açıdan baktığımızda görülecek olan, bilinen anlamda sanat 

nesnesine karşı olmasıyla ortaya çıkan Kavramsal Sanat’ta imge üretiminin 

kaybolmasıyla, kavramsal yapıt ve kuramsal etkinlik (metin üretme) arasındaki 

ilişkinin karmaşıklaştığıdır. “Post-Avangard” olarak da yorumlanabilecek Kavramsal 

Sanat’ın başını çektiği bu hareketler, yukarıda da aktarıldığı gibi, imgelere indirme 

eyleminin yazınsal olarak devam etmesi biçiminde olmuştur. 

 

 

Kavramsal Sanat’ın Post-Modernizm ile ortaklığı elbette salt “dil” olgusu 

üzerinden gerçekleşmemiştir. 1960 sonrası sanat ortamının tümel biçim anlayışından 

ve sanat dallarının geçişkinliğinden doğan bir biçim dili olarak yerleştirmeler 

(enstalasyonlar), performanslar ya da diğer türler de birçok kavramsal sanatçı 

                                                
20 Bkz. ( 15 ), LYOTARD, 58,  
21 Nilgün ÖZAYTEN, “Kavramsal Sanat”, Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi, c.2, s. 971. 



 

 

21 

 

tarafından uygulanmış, post-modern ilkeler etrafında ortaya çıktığı, post-modern bir 

dünyanın özetini verdiği iddia edilebilecek üretimler yapılmıştır. 

 

 

Kosuth’a göre Kavramsal Sanat 1975 yılı itibariyle, 1960’ların sonunda 

başlayan pek çok eğilimle birlikte sona ermiştir. Kosuth bu dönemin sona erme 

nedenleri olarak, ürünlerin müze ve galeriler tarafından kabul edilmesi ve sanat 

dergilerine yazan eleştirmenlerin yaptıkları yanlış yorumları öne sürmüştür.22
 Oysa 

Türkiye için Kavramsal Sanat süreci neredeyse yeni başlamaktadır.  

 

 

 

2. 3. Türkiye’de Kavramsal Sanat 

 

 

2. 3. 1. Genel Bakış 

 

 

Hiçbir dönem birbirinden bağımsız ele alınamayacağı gibi dönemlerin ardışık 

biçimde dizildiğini de iddia etmek olası değildir. Ele alınan dönemin öncesini ve 

sonrasını, gelişimlerin-değişimlerin nedenlerini ve sonuçlarını analitik sentezci bir 

çaba ile aktarma gayretinde olan bu çalışmadaki nihai kaygı ise konunun 

dağıtılmadan sınırlandırılmasıdır. Türkiye’de Kavramsal Sanat’ın gelişimini 

aktarmaya çalışırken, dönemsel açıdan çok gerilere gidilmemesinin tek nedeni de bu 

sınırlama endişesi olacaktır.  

 

 

Osmanlı’daki ilk Batılılaşma hareketlerinden 20. yüzyılın ortalarına kadar 

geçen süre zarfında Türkiye’nin “totaliter devletler tarafından dayatılan otoriter 

                                                
22 Aktaran Nancy ATAKAN, “Arayışlar” , 12.  



 

 

22 

 

modernleşme”yi23 yaşadığını öne sürebilir ve bu öneriyi Türk sanatı için de iddia 

edebiliriz. Modernizm’i içselleştirememe, sanatın devlet himayesinde olması 

nedeniyle özerkleşme sorunu çekmesine, üretimle koşut olarak çeşitlilik azlığına 

neden olmuştur. Batı’yla eş zamanlı olamamak bir “Osmanlı Empresyonizmi” ya da 

“Türk Kübizmi”nin önüne geçmiştir. Bu durum 1970 ve 1980’lerle birlikte 

değişime uğrayacaktır. Modernizm gibi Post-Modernizm de Batı’dan ithal edilecek, 

farklı dinamiklerden beslenen sanatçılar Post-Modernizm’le birlikte sanatın kaygan 

zemini üzerinde çalışacaklardır. Sanatın sorgulanmaya başlaması post-modern 

kırılmaları beraberinde getirecektir. 

 

 

 

2. 3. 2. 1970 – 1990 Arası Türkiye’de Sanatın Genel Durumu ve Kavramsal 

Sanat’ın Ortaya Çıkışı 

 

 

1970 – 1990 yılları arası, Türkiye açısından oldukça çalkantılı bir dönemdir. 

Toplumsal hareketlilikle sanatın iç içeliğini göz önünde bulundurarak sanata 

eğilebilmek için, öncelikle dönemin toplumsal ve siyasal tahlilini ortaya koymak 

gerekir. 

 

 

Ülkemiz 1970’li yıllarda, önemli siyasal, ekonomik ve dolayısıyla toplumsal 

olaylara sahne olmuştur. Siyasal istikrarsızlıklar ve ekonomik bunalımlar, 1968 yılı 

hareketlenmesiyle beliren toplumsal sosyalist duruşu karşısında bulmuş; öğrenci 

hareketlenmeleri ve büyük grevler gibi önemli kitlesel eylemler meydana gelmiştir. 

Bütün bunlardan sonra 12 Mart 1971 Muhtırası ile başlayan siyasal istikrarsızlık, 

sıkıyönetim, artarak süren ekonomik bunalım, halk hareketliliğinin geçici olarak 

sindirilmesine yardımcı olmuş ancak muhalif duruş, 70’lerin sonlarına doğru tekrar 

canlanmıştır. Ardından yaşanan 12 Eylül 1980 darbesi ise, ekonomik sıkıntıların 

                                                
23 Alain TOURAINE, Modernliğin Eleştirisi, Çev. Hülya Tufan, 236. 



 

 

23 

 

siyasal gerginlikle perçinlenmesini ortaya çıkarmış, meydana gelen olağanüstü hal, 

seneler boyu devam etmiştir. 12 Eylül askeri darbesi sonucu Amerika ile artan 

ilişkiler de belli bir politika değişikliğinin habercisi olmuştur. O döneme kadar 

yabancı sermayenin ülkeye girmesine karşı alınan tedbirlere son verilerek ithalat 

serbest bırakılmış, ekonomik politikada dışa bağımlılık artmıştır. Toplumun küçük 

bir kesiminin refah seviyesi yükselirken, ülkenin genelindeki ekonomik sıkıntı 

devam etmiştir.24  

 

 

12 Eylül yönetiminin baskıcı politikasıyla şekillenen istikrarsızlık dönemine 

koşut biçimde, Türk sanatında da birtakım sorunlar görülür. Ekonomik bunalımların 

sanatçılara etkisi, bir kültür bakanlığının bulunmaması, sanat politikasının eksikliği, 

yaşanan sorunlara duyarsız kalamayacak herkes gibi sanatçıları da olumsuz 

etkilemiştir.  

 

 

İç dinamizminin yanı sıra ülkemiz sanatını değerlendirirken, kaçınılmaz 

biçimde Batı’ya da göz atmak, sanatımızdaki Batı etkisini değerlendirmek gerekir. 

Fakat yapılan karşılaştırmalar, bu konuda ortaya konan tezler kuşkusuz birkaç 

cümlede özetlenemeyecek boyuttadır. Özgünlük, aktarmacılık, biçimde evrensellik-

içerikte yerellik gibi eksenlerde yapılan tartışmalarda bir uzlaşı beklemek de yersiz 

olacaktır. Ancak iddia edilebilir ki, çağın başından beri yaşanan ve geçiş süreci 

olarak adlandırılabilecek “Batı aktarmacılığı” dönemi, yani Batı’dan ithal edilen 

sanat akımlarının yüzeysel biçimcilikten öte gidemediği bir dönem vardır ve bu 

iddia, ne bir öncelik sıralaması ne de Batı’yı öne çıkaran üstünlük anlayışından öne 

sürülmemiştir. “Batı aktarmacılığı” olduğu iddiası, değişimi getiren toplumsal 

dinamiklerin Batı’da ortaya çıkmasından kaynaklanmıştır. Söz konusu durum, 

1960’lı yıllardan itibaren hissedilir bir değişim sürecine girer. Bu değişimin 1960’lı 

ve 70’li yılarda Türk sanatındaki etkisinin altını çizmek gerekmektedir. Çünkü artık 

                                                
24 Ayrıntılı bilgi için bkz: Aydın ÇUBUKÇU, “12 Eylül’ün Kültür Politikası ve Sonuçları”, 
Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, 838. 



 

 

24 

 

evrensel anlamdaki çağdaş sanatı taklide yönelmeden tanıma, yorumlama çabalarına 

girişilecektir. 

 

 

Bir parantezle belirtmek gerekir ki, “Batı aktarmacılığı” olarak tanımlanan 

modernist süreç, Modernizm’in kaçınılmaz getirisi sonucudur. 60’lı yıllardan itibaren 

Türk sanatındaki değişimde, dönem itibariyle etkinliğini artırmakta olan Post-

Modernizm’in dayatmacılığa karşı çıkmasındaki payı yadsınamaz. Batı’da hız 

kazanan Post-Modernizm’in Türkiye’de hissedildiği zaman, Türk sanatçısı kendi 

kimliğini dışarıda bırakmayan bir Batı estetiği ile karşılaşmış, farklı kültürlere eş 

zamanda var olma imkanı tanıyan Post-Modernizm, söz konusu değişimin 

tetikleyicisi olmuştur.  

 

 

Beral Madra, 1960’lardan itibaren yaşanan bu gelişmeler ışığında söz konusu 

dönemin sanatına ilişkin şu önemli tespitleri yapar:  

 

 

“Türkiye’de 1960’lardan bu yana çağdaş sanat olgusunu, sanatçı kişiliği, 
sanat ortamı, sanat yapıtı ve bunlarla ilgili düşünce, kavram ve toplumsal 
değişimler açısından iki bölümde inceleyebiliriz: 
1968 – 78 döneminde, 
- Sanat yapıtının dekoratif bir öğe olmaktan çıkıp, anlıksal bir nesne olmaya 
başlaması, 
- Sanat ile yaşam arasında ilişkiler kurulması, 
- Sanatçının kişiliğini vurgulamaya başlaması, yaşam biçimi ile sanatı 
arasında bağlar kurulması, 
- 20. yy. sanat akımları ve tekniklerinin gündeme gelmeye başlaması, 
- Galerilerin açılması ve sanat dergilerinin çıkmasıyla, sanat ortamının 
oluşmaya başlaması, 
- Sanatın varlığının büyük sergilerle vurgulanması (İDGSA’nın Sanat 
Bayramları, Yeni Eğilimler Sergisi, Sempozyumlar) 
- Bireysel yurtdışına çıkışlarla, uluslararası sanat ortamının varlığının 
belirmesi, 
- Sermaye birikiminin gerçekleşmesi ve sanat yapıtının değer kazanmaya 
başlaması, 
- Siyasal açıdan sancılı yıllarda, bu sancının sanat yapıtına yansıması, 



 

 

25 

 

- Üç boyutlu ya da kavramsal yapıtların sergilerde görülmeye başlaması, 
gibi gelişmeler izlenmiştir.”25 

 

 

Bu erken dönemi, Türkiye’de çağdaş sanatın kurumsallaşması için yoğun bir 

hazırlık aşaması olarak değerlendirebiliriz. Sanatın ve sanatçının kısıtlı olanaklarla 

üretmeye çalıştığı bu dönemde henüz bir sanat pazarı ve sanata yer veren yeterli 

yayın organı da yoktur. 1960’lı yıllardan itibaren devletin sanata desteği ve sanat 

üzerindeki etkinliği de giderek azalmaya başlamıştır. Ancak söz konusu dönemde, 

özellikle 1970’lerin sonlarına doğru, daha sonra da ayrıntılı olarak açıklayacağımız 

gibi, önemli Kavramsal Sanat çalışmaları görülecektir. 

 

 

1968 – 78 yılları arasında sanatta beliren üç eğilimi ise Madra aynı yerde şöyle 

açıklar: 

 

 

“- Gücünü akademik ve geleneksel sanattan alan, toplumsal gerçekçi ya da 
gerçeküstü, düşsel, simgesel kurgulara oturan anlatım, 
- Gücünü, biçimbozmasına dayanan, kendiliğindenliği olan desenden ya da 
boyadan alan, görünenin ötesindeki gerçekleri arayan eğilim, 
- Gücünü soyutlama itkisinden alan, organik, geometrik, matematik, 
müziksel soyut ya da parçalanmış biçimler içinde görünmeyen bir evreni 
görünür kılmaya çalışan anlatım.”26 

 

 

1968 sonrasında soyut anlatımlı sanat uygulayımı etkinliğini yavaş yavaş 

yitirmeye ve yerini figürlü anlatıma bırakmaya başlamıştır. Toplumsal bunalımların 

yoğunlaşmasıyla figürcü sanat, politik bir kimliğe bürünerek ortaya çıkmıştır. 1970’li 

yıllarda, Batı’da minimal ve Kavramsal Sanat deneyimleri gerçekleşirken, Türkiye 

henüz bu sanat türlerinin hazırlık aşamasındadır. Heykel sanatında ise durum biraz 

farklıdır. Rosalind Krauss 1979 yılında yazdığı “Mekana Yayılan Heykel” adlı 

makalesinde, Batı sanatında 19. yüzyılın sonunda anıt mantığının bittiği ve modernist 

                                                
25 Beral MADRA, “80’li Yıllarda Çağdaş Sanat”, Hürriyet Gösteri, 59-60. 
26 Agm, 60. 



 

 

26 

 

heykelin de tükendiğini, yerleştirmeye varan yeni heykel anlayışını tanımlamak için 

yeni söylemlere ihtiyaç olduğunu belirtmiş, yaşanan karmaşayı özetlemiştir.  Krauss, 

bu dönüşüme karşın post-modern durum içinde pratiğin heykel gibi belli bir 

kategorik ifade aracına göre değil, her türlü ifade aracını bünyesine alabilen farklı bir 

mantığa göre şekillendiğini savunmuştur.27 Batı’da heykel disiplininde yaşanan bu 

değişimin ülkemize yansıma biçimi kuşku götürür biçimdedir. Çünkü 1960’lı 

yıllarda hala büyük ölçüde devlet desteği görülmekte, heykel sanatçısı devletten 

aldığı siparişe göre heykel üretebilmektedir. 1970’lerde ise yavaş yavaş değişim 

kendini göstermeye başlasa da, anıt heykelciliğin yanı sıra modernist anlamdaki 

heykel anlayışının devam ettiği görülmektedir. 

 

 

Heykel disiplininden gelen bir sanatçı olarak Füsun Onur’un, Türkiye’de 

heykel üzerine yapılan bir soruşturmada sorulan “Plastik sanatlarımız içinde heykelin 

durumu nedir?” ve “Heykel sanatında bir kriz var mı?” sorularına verdiği şu 

cevaplar, hem ülkemizdeki heykel sanatının durumuna dair genel durumun görülmesi 

hem de sanatçının çalışmalarını ayrıntılı biçimde incelemeden önce, görüşleri 

hakkında bir fikir  edinilmesi açısından oldukça çarpıcıdır:  

 

 

“Türkiye’de resim ve heykel sanatını karşılaştırmak zor. Resim çok üretiliyor. 
(…) ressam genelde tecimendir, galeri onun ürününü pazarlar. İkisi de 
kazanır, kalite ikinci plandadır. Heykel sergilerine gelince: İki ılda bir tek 
sergiye rastlanırsa ne iyi. Heykel yapmak için ayrı bir atölye gereklidir. Evin 
bir bölümünü bu iş için ayıramaz heykelci. Sonra heykelin sürümü zordur. 
Apartmanlarda kırılabilecek, kirlenecek bir heykeli kimse kolay kolay almak 
istemez. Heykelci yapsa yapsa alçıdan yapacaktır yapıtını, bronz döküm çok 
pahalıdır. Bir ölçüde özel galeriler pazarlar, moda edebilir küçük heykelcileri, 
ama neden riske girsin heykelci, anıtlardan kazancını çıkarıyorsa. Heykelci de 
tecimendir. Onun için de heykel sanatı yok gibi bir şeydir Türkiye’de. 
Resim sanatı kriz geçirmekte midir, değil midir? Bu tartışma götürür bir soru. 
Ama heykel sanatının kriz geçirmesi söz konusu değildir bence. Ancak 
yaşayan bir şey kriz geçirebilir, yaşamayan şey kriz geçiremez. Türkiye’deki 
anıtları heykel sanatı olarak almıyorum, onların işlevi başkadır.”28 

                                                
27 Rosalind Krauss’tan aktaran Ahu ANTMEN, “Yerleştirme Heykelin Dönüşümü mü?”, Sanat 

Dünyamız, 202. 
28 Füsun ONUR, “Türkiye’de Heykel”, Yeni Boyut, 27. 



 

 

27 

 

Madra 1989 yılında, 1978’den o güne kadar getirdiği dönem hakkında ise 

şunları yazıyor; 

 

 

“- Sanatçı topluma karşı sorumluluğunu, bireyselliğini vurgulayarak 
göstermeye çalışıyor, 
- Medyaların çoğalması dolayısıyla bilgilenme anında olmaya başladı, bu hızlı 
bilgilenme yoğun bir birikim oluşturdu. Yoğun birikim dışarıya çıkacak yeni 
yollar ve kanallar aradı. Bu durum sanatçıya çok çeşitli düşünce yorumu çok 
çeşitli malzemeyle üretme olanakları verdi. Çoğulcu bir sanat ortamı doğdu. 
- Sanatçı gelmiş geçmiş sanat akımlarını sorgulamaya başladı, resmin 
oluşumunun nedenlerine eğildi, akımlar arasında seçim yaptı ve yeniden 
yorumlamaya girişti, seçmeci bir tavrı benimsedi, 
- İzleyici sergi ve yapıt bombardımanı altında kalarak, kendisine sunulan bu 
ikinci evrenin sırlarını çözmek zorunda kalarak bilgilenme sürecine girdi, 
- Sermaye birikimi kendisine yatırım alanları ararken, çağdaş sanatla 
karşılaştı, 
- Sanat kentsoylu sınıfın gerekli özellikleri kazanması sürecinde kaçınılmaz 
bir olgu oldu, 
- Sanat kitleler için tinsel ve ansal (zihinsel) bir gereksinim olma sürecine 
girdi, 
- Galeriler, uzmanlaşmaya ve kadrolaşmaya başladı, 
- Uluslararası sanat etkinliklerinin ve çağdaş sanat müzesinin gerekliliği 
gündeme geldi, ilk bienaller yapıldı.”29 

 

 

Beral Madra’nın 1978’den başlattığı dönemi, resim sanatını esas aldığı 

makalesinde Semra Germaner 1975’ten başlatarak şu analizi yapar; 

 

 

“1975’lerden günümüze, Türk resim sanatçılarının Avrupa ve Amerika gibi 
dış ülkeler sanatlarına çok daha bilinçli bir ilgi duydukları ve çok daha dışa 
açılmış oldukları bir gerçektir. Türk resminin çağdaş Batı resmiyle 
bütünleşme çabaları verdiği bu dönemde gerek yeni malzemeler, yeni 
boyutlar, gerekse yeni akımlarla beslendiği gözlenmektedir. 1970 – 1980 
arası yılların figürlü kompozisyonları ve düşsel tasarımlarıyla öne çıkan 
sanatçı grubu yanı sıra kent yaşamını ve değişen çevreyi bir başka yönden 
irdeleyen, Pop-Art, Yeni Gerçekçi, Foto Gerçekçi ve Yeni İfadeci eğilimleri 
benimseyen kuşaklar da yetişmiştir. (…)  

                                                
29 Bkz. ( 25 ), MADRA, 60. 



 

 

28 

 

Öte yandan, 1975 – 80 yılları arası, yazın ve plastik sanatlar alanında en 
önemli özellik politikleşme olmuştur. Resim ve heykel sanatlarında, politik 
konulu yapıtlar bu yıllarda üretilmiş, ancak fazla slogansı bulunarak 
yapılması sürdürülmemiştir. 1980’den günümüze ulaşan süreç içinde 
gerçekleştirilen örneklerin ise, küçük burjuva aydınının bireysel ve 
toplumsal gerçeğinin değişik bakış açılarıyla irdeleyen yazın dalıyla da bir 
düşünce birliği gösterdikleri söylenebilir.”30 

 

 

1960’ların başından itibaren alabileceğimiz dönemin kendine özgü iç 

çelişkileri, sanat ve toplumsal koşulların çakışması ile birtakım arayışlara kapı açmış, 

ancak sanatta istenilen çizgi tutturulamamıştır. 1980’li yıllardan itibaren ekonomide 

devlet kapitalizminden liberal ekonomi politikasına geçilmesi, toplumsal yapıdaki 

değişimlerle azınlık için geçici bir refah ortamının yaratılması, bir sermaye 

birikiminin oluşmasıyla söz konusu azınlık içinde değerlendirilebilecek sanat 

uygulayıcısı ve alıcısını yani genel olarak sanat çevresini maddi anlamda olumlu 

etkilemiştir. Bir statü öğesi olarak sanat nesnesi talep eden yeni kesimle bu talebe 

yanıt vermek üzere sanat galerileri açılmış, sanat piyasası güçlenmeye başlamıştır. 

Yavaş yavaş kendini hissettirmekte olan özel sermayenin sanata desteği ise -

sponsorluk adı altında ya da değil- yaşanan değişim sürecinin önemli bir unsurudur. 

 

 

12 Eylül askeri darbesinin apolitizasyon politikası da, devletin istediği biçimde 

“işe yaramış”, sanatta geçici bir politik kopuş yaşanmıştır.  

 

 

Sezer Tansuğ’un oldukça öznel yorumlarını aktardığı çalışması “Türk 

Resminde Yeni Dönem”e baktığımızda, Tansuğ’un sözünü ettiğimiz liberalleşme 

eğilimleri hakkında pek de öznel sayılamayacak şu satırlarını görürüz; 

 

 

“Sanat galerilerinin 1970’li yılların ortalarından itibaren kentin elit bir 
kesiminde açılmaya başlaması, ortamın sosyo-ekonomik yönden bunalımlı 

                                                
30 Semra GERMANER, “1950’den Günümüze Türk Resmi”, Sanat Çevresi, 18-20. 



 

 

29 

 

olmasına karşın yeteri kadar ilginç bir olaydı. Üstelik siyasi hava da o denli 
puslu ve riskliydi. Fakat gene de Türkiye’de liberalleşme eğilimlerinin o 
dönemde özellikle ekonomik alanda güçlenmesini sürdürdüğünü, 24 Ocak 
1980 Ekonomik Kararları’nın da bu sürecin bir ürünü olarak ortaya çıktığını 
kabul etmek zorunluluğu vardır. 1950’lerden beri süregelen liberalleşme, 
sanat yapıtının maddi karşılığını görebileceği bir ortama çeyrek yüzyılı bulan 
bir kıvranma sonucu ulaştı. Ama başlangıçta hiç de yeterli değildi. Biraz 
palazlanma içinse bir on yıl daha geçmesi gerekiyordu.”31 

 

 

1990’lara yaklaşıldığında Tansuğ’un tanımıyla “palazlanma” gerçekleşmiştir; 

artık bir sanat ortamı ve sanat piyasası oluşmuştur. Sanat eserinin maddi değeri ile 

bir piyasa oluşturmaya başlaması sonucu sanatçı birey olarak ismini duyurmaktadır 

artık. Ülkemizde sanat ürünü, Batı’yla kıyaslarsak tüm geç kalmışlığına karşın 

alınıp-satılabilir bir nesne haline gelmiş, bir sanat pazarı oluşmuştur.  

 

 

Daha sonra ele alacağımız etkinlikler olan Günümüz Sanatçıları Yarışmalı 

Sergileri, Yeni Eğilimler Sergileri, Asya-Avrupa Bienali, Öncü Türk Sanatından Bir 

Kesit Sergileri ve Bienallerin gerçeklemeye başlaması; Türk sanatının dünya 

sanatıyla koşutluk içine girmesi ihtiyacı ve bu doğrultuda çeşitli dillerden çeviriler, 

yayınlar yapılması; bu çeviriler ve yayınlarla dünya sanat tarihi ve çağdaş sanatın 

ayrıca Post-Modernizm’in tanınmaya başlaması; sanat eleştirisi gibi bir olgunun 

çeşitli isimlerle birlikte gündeme gelmesi gibi birtakım atılımlar da, Batı ile sanat 

alanında var olan kopukluğun giderilmesine, Batı’daki Kavramsal Sanat 

deneyimlerinin aktarımıyla böylece 80’li yılların sanatına yeni düşünsel boyutlar 

eklenmesine yol açmıştır. Kavrama dayalı sanat anlayışının eserin alınıp-satılabilir 

olmasına karşı kendini var ettiğini düşünürsek, Türkiye’de bir sanat pazarının 

oluşması, birtakım değerlerin sorgulanabilmesi açısından Kavramsal Sanat’ın da 

ortaya çıkması için önemli unsurlardandır. 

 

 

                                                
31 Sezer TANSUĞ, Türk Resminde Yeni Dönem, 113. 



 

 

30 

 

Kavramsal ve minimal sanat anlayışları, tüm bu gelişmelerle birlikte ancak 

80’li yılların sonuna doğru, neredeyse diğer sanat türleriyle eşit ölçüde değer 

görmeye başlamıştır.  

  

 

 

2. 3. 3. Kavramsal Sanatın Ortaya Çıkışına Öncülük Eden Sanatçılar 

 

 

Post-Modernizm’in disiplinler arasılığı kendine mâl etmesi; geleneği, ona karşı 

olmadan yadsıması, bir anlamda tarihten parçaları koparıp birleştirerek kendine 

“gelenek olmayan” bir gelenek yaratması, ülkemizdeki sanatçılara bir 

“geleneksizlik” ve “geleceksizlik” perspektifi vermiştir. 1960’lı yılların ikinci 

yarısından itibaren artık bireysel tutkuları, kaygıları, düşleri yani kendi yaşantılarını 

çözümleyerek, tasarlayarak yaratma yerini daha anlık, her türlü renk ve biçimi 

çekinmeden kullanma cesaretine bırakmıştır. Sanatçının istediğine uzanması, 

istediğince işlemesi gibi bir sınırsızlık, interdisipliner bir biçimde oluşmuştur. 

Üsluplar ve yorumlar arasındaki yasaklar bir anlamda kalkmış ve modern sanatın o 

güne kadar ortaya koyduğu gelenekleri sorgulama ortamı oluşmuştur. “Modernden 

Postmodern’e” başlıklı makalesinde Beral Madra bu konuda şunları söylemektedir: 

 

 

“Ancak, bu umursamazlık sanatçıya daha büyük bir sorumluluk yükledi: 
Yıkılması istenen değerlerin yerine yeni değerleri koymak! Yeni değerler 
yaratma ise bu geleceksizlik duygusu dolayısıyla hiç de kolay olmadı, dahası 
bu henüz üstünde tartışılan bir konu. Çağımız sanatının en belirgin 
özelliklerinden birisi olan topluma karşı çıkma, yol gösterme, toplumu 
uyarma gibi iletiler gittikçe sanat yapıtının kapalı yapısı içine gizlendi ve 
sanatçıyı umursamaz gibi gösterdi. Bu umursamazlığı kanıtlama onu, sanatın 
kendisini bir malzeme gibi kullanmaya kadar götürdü. Bu aynı zamanda bir 
‘göçebelik’ durumuydu.”32 

 

 

                                                
32 Beral MADRA, “Modern’den Postmodern’e 1”, Hürriyet Gösteri, 40. 



 

 

31 

 

Sanatın kendisini bir malzeme gibi kullanmak; kavramı, anlatılmak isteneni öne 

çıkartarak diğer değer kaygılarını arka plana itmek; bu formül, sanatçıları kavramsal 

çalışmaya yöneltti denilebilir. Bu noktada Semra Germaner’in, Kavramsal Sanat’ın 

her alandaki etkinliği üzerine yaptığı şu yoruma bakmak gerekmektedir: 

 

 

“Eleştirel bir yaklaşımla kendisini, çevresini ve yaşamı sürekli sorgulayan, 
çağın hızlı teknolojik değişimleri altında ezilmemeye çalışan, bunu kullanan 
ya da teknolojiye başkaldıran, bu amaçla geleneksel sanatın sınırlarını aşarak 
sanatın boyutlarını değiştirme çabasında olan kavramsal sanatçıların 
görüşleri çağdaş düşünceyle temellenmiş ve onunla bütünleşmiştir. Çağdaş 
düşün sanatı ve sanat, çağdaş düşünü tümlemektedir.”33 

 

 

Türkiye’nin çağdaş sanat serüveninde bir milat sayılabilecek yıl 1967’dir 

denebilir. Çünkü 1967, eğitimlerini tamamlayarak Altan Gürman’ın Fransa ve Füsun 

Onur’un ABD’den Türkiye’ye döndüğü, Gürman’ın Güzel Sanatlar Akademisi’nde 

asistan olarak göreve başladığı ve “Montajlar” dizisini gerçekleştirdiği yıldır. Ancak 

Sezer Tansuğ’un, “Pop-Art esprisi içinde happening diye nitelenebilecek bazı 

sanatsal davranışların Amerika’da yaşayan Tosun Bayrak’la 1960’lı yıllarda 

Türkiye’ye yansıtılmış olduğu”34 şeklindeki yorumunu da bir parantez açarak 

belirtebiliriz. 

 

 

Altan Gürman, Akademi’de resim eğitimi almış ancak resim ve heykelin dışına 

çıkan işler yapmış bir sanatçıdır. Henüz öğrencilik yıllarında mevcut eğitimin 

statikliğine karşı tavır almış, ilerleyen yaşlarında okulda asistan olunca Temel Sanat 

Eğitimi Kürsüsü’nü kurup başına geçmiştir. Sanatçı, Fransa ve İtalya deneyimleri; 

anti-militarizmden yana, bürokrasiyi karşıtı siyasal tavrı; yenilikçi ve araştırmacı 

yönü ile çağdaş Türk sanatının oluşmasında yeri yadsınamaz biridir. Güzel Sanatlar 

Akademisi’ndeyken baskın roldeki soyut ve figüratif sanatı sorgulamış, Paris’te Yeni 

Gerçekçiler’le Pop Sanat’ı görmüş, Dada ve Gerçeküstücüler ile Duchamp’ı da 

                                                
33 Bkz. ( 30 ), GERMANER, 47. 
34 Bkz. ( 31 ), TANSUĞ, 82. 



 

 

32 

 

tanıyarak kendi sanat biçemini oluşturmuştur. Erken ölümü oldukça üzücü olan 

sanatçının ilk ve son kişisel sergisini açtığı 1967 yılı, “Görünüler”, “Dekupajlar”, 

“Montajlar” yapan, eserlerini oluştururken kesen, yapıştıran, kabartan, hazır 

malzemelerden yararlanan bir sanatçının Türk sanat ortamı içinde yer edinmesi adına 

da erken bir yıldır denebilir.35 

 

 

1960’lı yıllarda dünyayla koşut biçimde yeni sanat akımları ülkemizde tartışılsa 

da Türkiye’de Kavramsal Sanat’ın yaygın biçimde gündeme gelmesi 1975 yılı 

dolaylarında gerçekleşmiş, Sanat Tanımı Topluluğu (STT) kurucularından Şükrü 

Aysan Kavramsal Sanat’ı tartışmaya açan ilk sanatçı olmuştur.36 STT sanatçıları, 

fotoğrafa, metinlere, belgelere yönelik yani görselliği ön plana çıkaran çalışmalardan 

kaçınarak Kosuth çizgisinde işler üretmiş, sanatın sınırlarını ve işlevini 

sorgulamışlardır. 1977 yılından itibaren çalışmalarını artırarak sürdüren sanatçılar 

arasında Şükrü Aysan’dan sonra Serhat Kiraz, Ahmet Öktem, Avni Yamaner, 

Alparslan Baloğlu, İsmail Saray ile Ergün Özkutan yer almıştır. İngiliz-Amerikan 

Sanat ve Dil grubuyla ortak yanları olan bu sanatçılar, 1982 yılında topluluğun 

amaçlarını ve çağdaş Türk sanatındaki yerlerini belirleyen manifester bir metin 

yayınlamışlardır. 1980’de İDGSG’deki sergide ise Alparslan Baloğlu ve İsmail 

Saray’ın da konuk sanatçı olarak katılmasıyla “Sanat Olarak Betik” kitabı 

gerçekleştirilir. “32 sayfalık sanat üzerine metinler ve sanat olarak metinlerin yer 

aldığı betik’te, ayrıca her sanatçıya dört sayfa ayrılarak düzenlenmesi karlaştırıldı. 

Betik tanımı içinde, ayrımlı araçlar (bez, fotoğrafi kağıdı, vb.) ve basım olanakları 

kullanılarak Sanat Olarak Betik 200 adet numaralı olmak üzere 1980 başlarında 

gerçekleştirilmiştir.”37 STT, başlı başına sanat ürünü sayılan bir kitap tasarlayarak; 

duvarların boş olduğu, bir masa üzerinde ürettikleri kitabın yer aldığı sergiler 

düzenleyerek Kosuth çizgisinde Kavramsal Sanat anlayışının çağdaş sanatta yerini 

almasında önemli bir yere sahiptir.  

 

                                                
35 Altan Gürman hakkında yapılmış en ayrıntılı çalışma için bkz: Canan BEYKAL, Altan Gürman, 
Derimod Kültür Merkezi Yayınları, İstanbul, 1991. 
36 Bkz. ( 8 ), ATAKAN, 163. 
37 Anonim, “Sanatın Koşullarına Bir Yaklaşım: STT”, Yeni Boyut, 24. 



 

 

33 

 

Ancak ülkemizde Kavramsal Sanat’ın; Batı’da ortaya çıktığı gibi tekniği, 

malzemesi, konusu belli ve bir döneme özgü olduğunu iddia edemeyiz. Türkiye’de 

Kavramsal Sanat, bu tezin iddia ettiği biçimde Füsun Onur’un da ilklerinden olduğu, 

“eski” olana karşı “güncel”i savunan ve kavram temelli çalışan sanatçılarla ortaya 

çıkan sanatsal bir biçem, bir anlayıştır. Ülkemizde gördüğü direnç, bu sanatın belli 

sanatçılar ve sergiler çerçevesinde bir sanat akımı olarak gelişmesine yol açmış, 

Batı’daki gibi, Duchamp sonrası bölünen kollardan biri olmasını değil, diğer 

kollardan da beslenerek bir bütün halinde algılanmasını sağlamıştır.  

 

 

Bir sonraki bölümde çalışmanın temel ekseni içinde yer alan sanatçı Füsun 

Onur’dan bahsedeceğimizden, Kavramsal Sanat’ın ülkemizde ortaya çıkışına 

öncülük eden sanatçıları konu edinirken bu kısımda Füsun Onur’un yanı sıra Altan 

Gürman ve Sanat Tanım Topluluğu’ndan kısaca söz etmek sanırız yeterli olacaktır.38  

 

 

 

3. TÜRKİYE’DE KAVRAMSAL SANATIN ORTAYA ÇIKMASINDAKİ 

ÖNEMLİ İSİMLERDEN BİRİ: FÜSUN ONUR 

 

 

 

3. 1. Hayatı 

 

 

Sanatçı, 1938 İstanbul doğumludur. 1956 - 1960 yılları arasında Güzel Sanatlar 

Akademisi (şimdiki Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi) Yüksek Heykel 

Bölümü’nde Ali Hadi Bara Atölyesi’nde eğitim görmüştür. Sanatçı, heykele 

                                                
38 “Türkiye’de Kavramsal Sanat” isimli doktora tezinde Nancy Atakan STT sanatçılarını ayrı başlıklar 
altında incelemiş, konu kapsamında Canan Beykal ve Ayşe Erkmen’e de geniş yer ayırmıştır. “Batı’da 
Obje Sanatı/Kavramsal Sanat/Post-Kavramsal Sanat ve Türkiye’de 1965-1992 Yılları Arasındaki 
Benzer Eğilimler” isimli, yine benzer çerçevedeki doktora tezinde Nilgün Özayten de bu isimlere 
geniş yer ayırmış, ayrıca listesine Gülsün Karamustafa, Yılmaz Aysan, Sarkis Zabunyan ve Bedri 
Baykam’ı da eklemiştir. 



 

 

34 

 

çocukluğundan itibaren ilgi duymuştur.39 Küçük yaşta sinemada izlediği filmlerdeki 

sahnelerden, balelerden ve farklı gösterilerden etkilenip kilden heykelcikler yaparak 

başlar heykele; 

 

 

“ (...) Bunları yazarken, ilk kili, yağlı boyayı elime alıp sanatçı olmayı 
düşlediğim çocukluk yıllarıma dönüyorum. 10 – 11 yaşında bir çocuğa bu 
düşü kurduran neydi? Bir bale gösterisine, resitale gitmiştim, ya da bir kitap 
okumuştum etkisinde kaldığım. Ertesi gün baleden bir sahneyi kile 
dönüştürmek isteyişim. Demek tüm insanlarda biyolojik gereksinimin dışında 
bir doyum arama var. Yapılmışı, coşku verici bir şeyi yeniden başka şekillerle 
yapmak, gördüğünü değiştirmek, yeni deneyimlerle ona birşeyler katmak, 
eğretileme aramak ve sevdiği bir şeyi saklamak.”40  

 

 

Füsun Onur, Güzel Sanatlar Akademisi Heykel Bölümü’ne doğrudan kayıt olan 

ikinci öğrenci olmuştur; heykel sanatının ülkemizde hep resimden sonra yer alması, 

Akademi’ye kayıt yaptırmak isteyenlerin de tercihlerinde kendini göstermektedir. 

Resim ya da mimarlık gibi bölümlere giremeyenler heykel bölümüne kayıt 

yaptırmaktadırlar. Heykel bölümü pek tercih edilmemektedir ancak Onur, bu alanda 

çalışmak istediğinin farkındadır ve doğrudan heykel bölümüne kayıt yaptırmıştır.41 

 

 

Füsun Onur’un öğrencilik yılları, Kuzgun Acar, Ali Teoman Germaner, Tamer 

Başoğlu gibi isimlerle aynı döneme rastlamıştır. Onur, deneysel çalışmaların, yeni 

arayışların yoğunlaştığı bir dönemde öğrencidir. Zühtü Müridoğlu ve Ali Hadi Bara, 

dönemin eğitimci-sanatçı kimlikleriyle öne çıkan iki ismidir. Bu isimler, 

Akademi’deki heykel eğitiminde önemli değişimler gerçekleştirmişlerdir. 

 

 

Yeditepe Üniversitesi’nde yapılan “Kadın Çalışmalarında Disiplinlerarası 

Buluşma” adlı sempozyumdaki, “Türk Heykel Sanatında 50’li Yıllarda Başlayan 

                                                
39 Füsun Onur’la 19.01.2006 tarihli görüşmeden. Kuzguncuk, İstanbul. 
40 Füsun ONUR, “Resimde Üçüncü Boyut – İçeri Gel”, Sanat Çevresi, 14. 
41 A.g.m. 



 

 

35 

 

Dönüşüm Süreci ve Bu Sürecin Önemli Bir İsmi: Füsun Onur” başlıklı bildirisinde 

Fatma Akyürek, Onur’un eğitimindeki eğilimleri belirleyecek anlayış hakkında 

şunları söyler: 

 

 

“Eğitim anlayışında değişimler başlamış, doğa etüdleri ve antik mulajlardan 
yapılan etüdler dışında özgür arayışlara kapılar açılmıştı. Soyut biçim 
arayışları ile birlikte atölye tartışmaları içinde Batı Avrupa’da gelişen sanat 
akımları geniş bir yer alıyordu. Yaptığı çevirileri ve plastik sanatlar ile ilgili 
olarak geliştirdiği düşüncelerini öğrencileri ile paylaşan Hadi Bara genç 
sanatçıları yenilik arayışlarında destekliyordu.”42 

 

 

Onur Akademi’den mezun olduktan sonra, 1962’de Fulbright bursuyla ABD’ye 

gider. Önce Washington’da felsefe alanında bir doktora programına katılarak tez 

çalışmasına başlar ancak teorik alandaki ilgisini tekrar heykele taşır ve Maryland 

College of Art’da yaz okulunun heykel programına katılır. Daha sonra yaz okulunda 

gerçekleştirdiği çalışmasının da bulunduğu bir dosya ile sürekli öğrenci olmak üzere 

aynı okulun master programına başvuruda bulunur ve master öğrencisi olarak 1963 

yılında okula kaydolarak eğitimine devam eder. 

 

 

Burada katıldığı dersler figüratif anlayışa dayalı olmuştur. Onur, okulda 

eğitmen Peter Milton ile iyi bir diyalog kurar. Sanatçı, onun derslerinde doğa etüdleri 

yapmaktadır. Prof. Milton, Onur’un ders dışında yaptığı, beyaz üzerinde parçalanmış 

alanlar oluşturan çizimini görür ve onu başarılı bulduğu için neden doğa etüdlerine 

katıldığını sorar. Ardından Onur’a kendi istediği şekilde çalışmasını önerir. Böylece 

Onur, Prof. Milton’dan bağımsız çalışması için destek almış ve sanat arayışlarına 

yönelmiştir. Bundan sonra Füsun Onur, hiçbir sıkıntı yaşamadan çalışmaya başlar. 

Gece gündüz özgürce çalışabileceği bir atölyesi vardır.43  

 

                                                
42 Fatma AKYÜREK, “Türk Heykel Sanatında 50’li Yıllarda Başlayan Dönüşüm Süreci ve Bu 
Sürecin Önemli Bir İsmi: Füsun Onur”, Yeditepe Üniversitesi, Kadın Çalışmalarında Disiplinlerarası 
Buluşma 1 – 4 Mart Sempozyum Bildirileri, s. 358. 
43 A.g.k., 358. 



 

 

36 

 

1967’de Master of Art diploması alana kadar yaptığı çalışmaları alçıdandır. 

Füsun Onur’un Maryland College of Art’da bulunduğu atölye, o dönem 

Türkiye’sindeki heykelcilik anlayışıyla benzer biçimde, figüratif çalışan bir 

atölyedir. Ancak Onur figür çalışmak yerine heykelin formlarıyla ilgilenmeyi, soyut 

arayışlara gitmeyi tercih eder. Sanatçı, çalışmalarında yavaş yavaş belirmekte olan 

soyut eğilimler hakkında şunları söylemiştir: 

 

 

“Akademi’de bitirmeye çıkarken, Hadi Bara heykelimin üzerinde bir bölüm 
göstererek, ‘Bunu bilinçli olarak mı yaptın? Yakında soyuta geçeceksin.’ 
demişti. Akademi’de sunduğum kompozisyon Hadi Bey’in de belirttiği gibi 
soyuttu. Amerika’ya gittiğimde de soyut çalıştım. Orada, çalışma konusunda 
öğrencileri tamamen serbest bırakıyorlardı. Malzemeyi de okul adına 
dışarıdan alıyordum.”44  

 

 

Maryland College of Art, lisans öğrencilerine, girdikleri ilk sene bütün dersleri 

veren, daha sonra kendi bölümlerini seçme şansı tanıyan bir sisteme sahiptir. Onur da 

master öğrencisi olmasına rağmen burada heykel eğitiminin yanı sıra, çizim ve sanat 

tarihi gibi bazı temel dersler almıştır. Onur, genellikle sabahtan öğleye kadar olan 

heykel atölyesi vaktini akşama kadar kullanır; bazen gece de çalışır. 

 

 

Sanatçı ABD’deki eğitimini sürdürürken sanat yayınlarını ve sergileri “bitkin 

düşecek kadar çok”45 çalıştığı için takip edemez. Başka çalışmalardan etkilenmesine 

fırsat bile tanımayan bu çalışma temposu hakkında şunları belirtmiştir:  

 

 

“Alçıdan çalışıyordum ve elle çalışıyordum, bitkin düşüyordum. Hatta bir 
gün arkadaşım, bir sergi var okulun içinde dedi. Görmeyi istemediğimi 
söyledim, yorgundum. Fakat öyle bir heykel tarif etti ki bana… Gözümün 
önüne bir heykel geldi, koşarak gittim salona. Baktım, benim kafamdakinden 
bambaşka bir şeymiş, anlattığından çok başka bir şey anlamışım, sonra geri 

                                                
44 Bkz. ( 39 ), ONUR. 
45 A.g.k. 



 

 

37 

 

dönmüştüm. Sergileri gezmemeyi biraz tercih ettim. Ama esas zamanım 
olmuyordu. Çok kitap okuyordum ama süreli yayınları da takip 
edemiyordum, etmiyordum.”46  

 

 

Füsun Onur, yurtdışında yaşayan bir Türk sanatçı için oldukça ilginç 

sayılabilecek bu durum hakkında, Jale N. Erzen’in aktardığı biçimde şunları 

söylemiştir: 

 

 

“Minimalizm örneklerini ben Amerika’da iken hiç görmedim. Bilindiği gibi 
bir eyalette etkinlik başlıyor, dergilere, yayınlara geçene kadar bir süre alıyor. 
Baltimore’da okul-dışı hiçbir önemli sergi görmediğim gibi, sanat dergilerini 
de izlemedim. Heykelin öğeleriyle, diliyle uğraştım. Sanat felsefesi okudum, 
özgür olarak çalıştım; o kadar ki orada da tipik Türk heykeli olarak 
nitelendirdiler. Bunları yazmamın bir nedeni de ‘özgün Türk resmine 
dönelim, bütün bu akımlar yabancı, minyatürleri inceleyelim’ gibi savları çok 
boş bulduğum için.”47 

 

 

Sanatçı, daha sonra ayrıntılarıyla açıklanacağı “tipik Türk heykeli” yapmamış, 

heykelde soyut arayışına girişmiş ve heykeli de aştığı çalışmalarında sanat yaşamı 

boyunca geliştirerek devam edeceği mekan, uzam ve boşluk gibi kavramların üzerine 

gitmiştir. Füsun Onur 1967 yılında Master of Art diploması aldıktan sonra 1970 

yılında Türkiye’ye dönmüş ve kurumlardan bağımsız biçimde çalışmayı tercih 

etmiştir.  

 

 

“Geometrik ve mimari vurgunun ağırlıklı olduğu”nu48 belirttiği ilk sergisini, 

daha sonra birçok sergisinde olacağı gibi kendi çabasıyla, 1970’de Taksim Sanat 

Galerisi’nde açmıştır. Sanatçıların sergi açmasının başlı başına ayrıcalıklı bir durum 

olduğu günlerde Onur, ilk sergisindeki başarısı ve yapıtlarında kullandığı malzeme 

çeşitliliğiyle izleyenleri hayrete düşürür. Sanatçı, bu sergisinde geniş iç boşlukları 

                                                
46 A.g.k. 
47 Jale N. ERZEN, “Füsun Onur’un Yeniliği ve Türk Heykel Sanatı İçinde Yeri”, Yeni Boyut, 9. 
48 Bkz. ( 39 ), ONUR. 



 

 

38 

 

olan soyut biçimler kullanmıştır; ayrıca bu sergisiyle, Türkiye’de, çağdaş sanatın 

malzeme çoğulluğunu yapıtına dahil eden ilk isimlerden olmuştur.  

 

 

İlk sergisinden sonra birçok kişisel sergi açan Onur, önemli karma sergilere de 

katılmıştır. Kişisel sergileri 1972, 1974, 1975, 1978, 1980, 1982 ve 1985 yıllarında 

İstanbul’daki Taksim Belediye Sanat Galerisi, 1987, 1991, 1995 ve 2001 yıllarında, 

İstanbul’daki Maçka Sanat Galerisi, 1990’da da yine İstanbul’daki Garanti Sanat 

Galerisi’nde gerçekleşmiştir.  

 

 

Füsun Onur’un konu edindiğimiz 1990 yılına kadar, yurtiçi ve yurtdışında 

katıldığı karma sergilerin sayısı ise oldukça çoktur. Bunlardan en önemlileri, 1971’de 

Paris Genç Sanatçılar Bienali; 1973’te İstanbul Resim ve Müzesi’nde 50 Yıllık Türk 

Resim ve Heykel Sergisi; İstanbul Arkeoloji Müzeleri Açıkhava Sergileri; 1, 3, 4, 5, 

6. ve 10’uncu Yeni Eğilimler Sergileri; 1982’de Londra’daki BBC Fiftieth 

Anniversay Exhibition; 1983’te İstanbul Atatürk Kültür Merkezi Galerisi’nde 

“Galeriler 83 Sergisi”; 1, 2, 3, 4 ve 5’inci Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergileri; 

1986 yılında Ankara Devlet Resim ve Heykel Müzesi’nde 1. Uluslararası Asya-

Avrupa Sanat Bienali; aynı yıl Çağdaş Türk Plastik Sanatları Sergisi; yine aynı yıl 

İstanbul Alman Kültür Merkezi Galerisi’nde “Joseph Beuys Anısına – Bir Başka 

Sanat” sergisi; 1987’de İstanbul Harbiye Askeri Müze’de 1. Uluslararası İstanbul 

Çağdaş Sanat Sergileri ile aynı yıl İzmir Türk-Amerikan Kültür Derneği’nde karma 

sergi; 1989’da İstanbul AKM’de “10 Sanatçı 10 İş:A” sergisi; 1990’da İstanbul 

Maçka Sanat Galerisi’nde “Göndermeler” isimli karma sergi; 1991 yılında AKM’de  

“8 Sanatçı 8 İş:B” sergisi, 1992’de yine AKM’de “10 Sanatçı 10 İş:C” sergisi; aynı 

yıl Resim ve Heykel Müzesi Hareket Köşkü’nde “Sanat Texnh” sergisi; 1993 yılında 

“10 Sanatçı 10 İş” sergilerinin devamı olan “D” sergisi; 1995 ve 1999’da Aya İrini 

Kilisesi’nde 4. ve 6. Uluslararası İstanbul Bienali; 1998’de Almanya Kassel’de 



 

 

39 

 

İskorpit sergisi; 2003 yılında İstanbul’da Proje 4L’de Organize İhtilaf sergisi ve 

2004’te Almanya Karlsruhe’de “Call Me İstanbul” sergisi.49  

 

 

 

3. 2. Sanat Anlayışı ve Çalışmaları 

 

 

Kavramsal Sanat’ın Türkiye’deki etkinliği kuşkusuz, bu çalışmanın öne 

sürdüğü biçimde, heykel eğitimi alan ancak sanatında farklı yorumlamalara giden 

Füsun Onur’la önemli bir noktada buluşmaktadır. Sanatçının çalışmalarına dair 

ayrıntılı bir incelemeye girişmeden, çağdaş Türk sanatına olan katkılarını, getirdiği 

yenilikleri, açtığı tartışmaları incelemeden önce, kendisinin “yeni” olanla olmayanı 

yapıtlarında nasıl sorguladığı hakkındaki ipuçlarını, 1986 yılında yazdığı şu 

cümlelerden çıkarabilmekteyiz. 

 

 

“Rodin’den bugüne sanatçının imge yaratma yetisi insanı yüzyılların 
ilerisinde olacak, bilimsel felsefi, teknik değişimlere hazırlayan bir radar 
gibi sinyaller verdi. Bilim adamı soruyor; Eğer gerçek birçok olayların iç içe 
ilişkisi ise benim bu ilişkilerin dışında, başına buyruk mermer bronz 
heykeller yapmamın anlamı ne? Figür pozisyonunun kompozisyonu, 
proporsiyonu, pozu, kitlelerin denkleşimi, yontma, ekleyerek kurma gibi 
niteliklerin yerini yeni görsel algılama yolları aldı. İşin içine renk girdi, 
nesne heykel yapıldı, nesne heykelle gösterenle gösterilenin arasındaki ilişki 
kesildi. Soyutlama, uzaysal fantezi, soyut enerji gibi kavramlarla alanını 
zorladı, dilini geliştirdi, yeni anlamlara doğru yol aldı. Estetik kavramlar 
yüzeysel değildir, genellikle görsel algılama yollarıyla ortak niteliktedir. 
Yaratıcılıkta yeni simgeler yaratma, birikiminden ayıklama, yeni 
birleşimlere gitme durmadan sürer. (…) Bir sanatçı ki robotlaşmış yeni 
simgeler, kavramlar üretemiyor, eski kalıplara yeni teknik uygulamakla 
çağdaşlık adı altında en alt düzeyde üretiyor ona sanatçı denemez artık. 
Dolayısıyla kültürün de sanat düzeyi yoksul kalmıştır. Sanat değeri olmayan 
bu yapıtlar, alışkanlık haline gelmiş hüner gösterisidir. Gerçek sanat yapıtı 
bilmenin coşkusuyla sarmalanmış bir tutku gibidir.”50 

 

                                                
49 Sanatçının katıldığı karma sergilerin tamamı Ekler bölümünde verilmiştir. 
50 Füsun ONUR, “Modern Heykelin Korunması”, Hürriyet Gösteri, 95. 



 

 

40 

 

“Yeni” olanın kaçınılmaz gerekliliği sonucu çıkan bu cümlelerden, sanatçının 

aldığı sanat tarihi ve felsefe eğitiminin etkileri de belirgin biçimde görülmektedir. 

Çünkü Onur, sanat tarihi ile felsefeye hakim biçimde ve oralardan beslenerek sanatın 

“ne”liği ile “nasıl”lığı konusunu, sanatında uygularken sorgulamasının yanı sıra 

çeşitli dergilerde yazarak da ele almış bir sanatçıdır. 1981 yılında, “Resimde Üçüncü 

Boyut – İçeri Gel” isimli çalışması için yazdığı aynı başlıklı yazıdan bu sonucu 

çıkarmak mümkündür: 

 

 

“Sanatçı durmadan yeni yerleştirmeler, eklemlemelerle ilerler. Sanat anlıksal 
bir etkinliktir, işlevi değiştikçe, uygarlık ilerledikçe değişir. Yüz yıl önce 
Türk sanatı böyleydi, bize özgü geleneksel sanatımız dedikçe yerinde sayar 
sanat. İlk önceleri karşı gelinse, yadırgansa da, ilerici sanat toplumu 
geliştirecek bazı şeyleri özümseyecektir. Sanat kendi konusundan, bilinçli öz 
konusundan uzaklaştığı an görsel anlatıda kalmış, kof, popüler işler sarar 
çevreyi. Çünkü sanat anlıksal bir üretimdir. Daha önce bilinemeyen dünya 
içeriklerini nesnel gerçeklilikle sunar. Görsel imgenin dilbilimi sanatın 
dışındakilere anlaşılmaz görünür. Oysa görsel imgeyi bütün istenmeyen diğer 
ilişkilerden koparıp, istenen yepyeni ilişkilere, eklemlere vardıran sanatçı 
mantık, ruhbilim, felsefe, imgeleme mantığı, matematik ve yaşamın 
kendinden güç alır. Sanatı araç olmaktan kurtarıp, sözlüğe içsel yeni 
bağlaşımlar, yeni kullanımlar katarken yeniden üretime girer.”51 

 

 

Füsun Onur Akademi’deki eğitimini, 1950’lerden beri özellikle resim alanında 

görülen soyut dışavurumcu anlayışın 1960’larla birlikte heykelde yaygın biçimde 

uygulandığı yıllarda sürdürmüştür. Paris’ten yeni dönen Ali Hadi Bara ve Zühtü 

Müridoğlu’nun bu anlayışla da beliren yenilikçi tutumları, heykel çalışanların 

uluslararası ölçüde açılım sağlamalarına yol açmıştır. Füsun Onur’un Amerika’da 

yaptığı çalışmalardaki soyut anlayışın temelinde de, Akademi’de aldığı eğitimin 

önemli bir payı bulunduğu iddia edilebilir. Aykut Köksal, “Türkiye’de Çağdaş 

Sanat”ı değerlendirdiği makalesinde sanatçının bu yenilikçi ortamda takındığı 

yenilikçi tutumla ilgili şu değerlendirmelerde bulunur: 

 

 

                                                
51 Bkz. ( 40 ), ONUR, 14-15. 



 

 

41 

 

“Altan Gürman’ın yüklendiği role koşut bir rolü, kurum dışında kalarak ve 
sözü, yapıtının sakin katılımına bırakarak Füsun Onur’un yüklendiğini 
görüyoruz. Öğrenimini Akademi’nin heykel bölümünde tamamlayan Onur 
da, Gürman gibi geleneksel retorik çerçevenin dışına çıkar. (…) Onur, 
kırılgan işleriyle, bir yandan heykelin alışılagelmiş ‘maddi’ gerçekliğinin 
karşısına dikilirken kalıcılık/geçicilik sorunsalını da Türk sanatına sokan ilk 
çağdaş sanatçıdır.”52 

 

 

Sanatçı, 1967 yılında Master of Art diploması alana değin gerçekleştirdiği 

çalışmalarda malzeme olarak alçı kullanmış, geometrik bazen de tamamen soyuta 

varan heykeller yapmıştır. Onur’un 1960’lı yıllardan 1970’lerin başına kadarki 

çalışmalarını genel olarak, minimalize edilmiş formlarda, heykelin temel 

kavramlarını irdeleyen, sorgulayan, bu sanatın sınırlarını zorlayan yapıtlar olarak 

değerlendirebiliriz. (Resim 01 – 02) Türkiye’de Kavramsal Sanat üzerine önemli 

çalışmalardan birini gerçekleştirmiş olan Nilgün Özayten bu bağlamda sanatçıyı, 

“…Onur’un Türk sanat ortamına en önemli katkılarından biri, 1970’lerin başında bu 

ortamda sorulara, tartışmalara ve sanatın algılanışında yeni bakış açılarına yol açmış 

olmasıdır.”53 şeklinde özetler. 

 

 

Sanat hayatı boyunca birer problematik olarak çalışmalarındaki yerini hep 

koruyacak olan “mekan” ve “uzam” sorununu Füsun Onur, 1968’den 1970’li yılların 

başına kadar beyaz boyalı strüktürel nitelikte ahşap çalışmalar biçiminde işlemiştir. 

1970 yılında, Taksim Belediye Galerisi’ndeki ilk sergisi de geometrik ve mimari 

ağırlığın hissedildiği, bu kavramları irdeleyen çalışmalardan oluşmaktadır. Dönemin 

sanat gündeminin takip edilmesi açısından önem taşıyan “Ankara Sanat” dergisinde 

sanatçının bu ilk sergisiyle ilgili şu cümleler yer almaktadır:  

 

 

“Yeni bir ad, Füsun Onur. Hem pek genç, hem de Amerika Marylan 
In(s)titute College’den henüz üç yıl önce dönmüştür. Gerçi bir Akademi 
öğrencisi (olarak) bulunduğu yıllarda onun yarınlar vadeden bir heykeltıraş 

                                                
52 Aykut KÖKSAL, “Türkiye’de Çağdaş Sanat”, Cumhuriyetin Renkleri Biçimleri, 170. 
53 Bkz. ( 21 ), ÖZAYTEN, 1376. 



 

 

42 

 

olacağını görenler olmuş ve o da karma sergilere verdiği eserleriyle bunu 
ortaya koymuştu. (…) 
Onur heykelcilikte, Pasifikler, Atlantikler ötesinden bize yepyeni bir hava 
getiriyordu. Sanat yolculuğunun ilk basamaklarında bu sadece bir başarı 
değil, fazla bir hamle gösteremeyen heykelciliğimizde bir aşamaydı. Sanatçı, 
Amerika’nın seçkin evladı Davit Stein başta olmak üzere bu ülke sanatçılarını 
ve çağımızın sanat anlayışını iyi tanımıştır. Verdiği örnekler bunu 
ispatlıyordu. Daha ilk gün, başarılı bir eseri Resim ve Heykel Müzemize 
alındı. Her şeyi kapsamak isteyen bir hacim anlayışı var Füsun Onur’da. 
Materyâl pek önemli değil ama, seçimi yine buna göre yapıyor…”54 

 

 

Profesyonel anlamda sanat ortamına girdiği bu erken dönemki çalışmalarında, 

heykel anlayışını merkezi bir kütlesellikten çıkartarak mekan içinde süreklilik ile 

hareketi sağlamaya yönelik bir çaba görülür. Bunu yaparken de iç boşluk ile 

düzlemleri karşı karşıya getirerek kütle sorununu ikinci planda bırakmayı amaçlamış, 

mekan ve uzam sorununu ön plana almıştır.55 Sanatçının bu çabası, yukarıda yer 

verdiğimiz alıntıdaki gibi “her şeyi kapsamak isteyen bir hacim anlayışı” olarak 

anlaşılmıştır. Jale Erzen ise 1982 yılında yazdığı yazısında, sanatçının bu ilk 

sergisiyle ilgili olarak, her şeyi kapsadığı değil, yapıtların kendi dışında kalan her 

şeyi dışladığına dair bir yorum yapmıştır:56 

 

 

“Bu heykellerde bütünlük sorunu, ‘gövde’nin farklı parçalarının birleşmesi ve 
bu parça geometrilerinin birbirleri ile olan ilişkisi olduğu kadar, parçaların 
kendi yöntemlerine de yöneltiliyor. Heykelin kütlesel bir bütün halinde 
oluşması kaygısı, yerini heykeli oluşturan öğelerin çözümüne bırakıyor. 
Düşünsel düzeyde ve oluşum sürecinde içeriği çözümlemede arayan bu 
heykellerin aynı zamanda bir diğer düzeyde yaşantısal bir bütünlük sunmaları 
söz konusu. Bu biçimler tanımı söze olanaksız bir duygu ortaya koyarken, 
biçimin içinde gizli olan boşluğa çeşitli açıklık (kapı, aralık, delik, yırtılma) 
uygulamaları ile dikkat çekiyorlar. Aynı sergide bir başka heykel ise (ışıklı 
sünger) ‘biçim’i dik düzlemlerin çevrelediği ‘boşluk’ta arıyor. Bu heykellerin 
üzerinde durduğu bir başka minimalize dikkati çeken kavram da yapıtın 
algıyı odaklaması ve kendi etrafında algısal bir vaküm yaratan güçlü bir iç 

                                                
54 Güzin Fuad AKBAY, “Onur Sergisi”, Ankara Sanat, 9. 
55 Bkz. ( 47 ), ERZEN, 11. 
56 Burada parantez açarak belirtmek gerekir ki Erzen’in bu makalesi, Füsun Onur’un tüm sanat 
yaşamını konu edinen kapsamlı tek makale olması açısından dikkat çekicidir ve bu çalışmada 
makaleye sıkça gönderme yapılmıştır. 



 

 

43 

 

devinime sahip olmasıdır. Yapıtların kendi dışında kalan her şeyi dışlayarak 
başka bir yaşantısal evren yaratması söz konusudur. Bu evrende, sözel dilin 
anlamları da değişecek ya da sorguya çekilecektir. Bu bakımdan Füsun 
Onur’un bu dönem heykellerinin bir arada görünmesi ve özellikle iç 
mekanlarda sergilenmesi gerekmiştir sanırım.”57 

 

 

Sanatçının sonraki çalışmalarının aksine bu sergideki işleri “dolu” olarak 

tanımlanabilmektedir.58 Çalışmalar, resim sanatına özgü espas kavramını, formların 

birbirleriyle kurdukları ön-arka ilişkileriyle beraber derinlik bağlamında sorgulayan 

ve espası bir anlamda “aşan” işlerdir. 

 

 

1970 sonrasında hemen her yıl sergileyeceği ve izleyicideki alışıldık, 

klişeleşmiş sanat tanımlarını değiştirmeyi amaçlayacağı çalışmalarında Füsun Onur, 

heykeli kendini oluşturan öğelere ayrıştırmayı ve böylece kütle sorunu ikinci plana 

itmeyi, kütlenin algılanmasını sağlayan mekan ve boşluk olgularını ise öne çıkarmayı 

en önemli uğraşısı yapacaktır. Sanatçı mekan içinde de dikeylik/yataylık 

kavramlarını; çizgi, yüzey gibi öğeleri, bunların arasındaki geçişleri ve ilişkileri; 

sonuçta mekanın kazandığı biçimsel değişimleri, tek boyuttan iki boyut türetme ve 

mekanı kendi içinde katlayarak üçüncü boyuta geçiş gibi işlemleri irdeleyecektir. 

1972 yılında Taksim Sanat Galerisi’ndeki sergisi, mekan ve boşluk olgusunu 

irdeleyen çalışmalarının ilk örneklerini sunmaktadır. 59 Bu sergideki çalışmalar, ayrı 

ayrı ya da bütün halinde hareket çağrışımı yapmakta; derinlik olgusu çalışmalarda iç 

içe geçen, tek merkezden dağılan ince formlarla belirmektedir. Ayna ile desteklenen 

bir çalışma, derinlik kavramının sorgulanmasına yardımcı olmaktadır. Sergide yer 

alan heykellerden biri hazır malzemeye yer vermesi açısından ayrıca önem kazanır. 

Yapıt, dikdörtgen bir çerçevenin iç boşluğundan görülen soyutlanmış üç dallı bir 

ağaç formundan oluşur. Dallardan birinin ucunda kırmızı bir balon asılıdır.  

 

 

                                                
57 A.g.m. 
58 Bkz. ( 39 ), ONUR. 
59 Bkz. ( 21 ), ÖZAYTEN, 1376. 



 

 

44 

 

1972 yılı Aralık ayının Milliyet Sanat dergisinde, tüm yılın sergilerini 

değerlendirdiği yazısında Bedri Rahmi Eyüboğlu, Füsun Onur’un aynı yıla tarihlenen 

bu ikinci sergisi hakkında şunları yazar; 

 

 

“1972 yılından aklımda kalan bir heykel sergisi var. Taksim galerisinde 
açılan Füsun Onur’un heykel sergisi. Bu genç sanatçımız 71’de Paris’teki 
gençler Biyenalinde yurdumuzu temsil eden 4 sanatçıdan biriydi. Akademide 
bir numaralı heykeltıraşımız Hadi Bara’dan mezun olduktan sonra 
Amerika’da 5 yıl çalışan genç sanatçımızın en büyük özelliği çok büyük bir 
sadelik içinde çalışması, bir çocuğun kum üzerine parmağı ile çizebileceği 
kadar azla yetinmesi.”60 

 

 

Eyüboğlu, aynı yerde ülkedeki heykelcilik anlayışına da kısaca değinir. Heykel 

sanatının son elli yılda abidecilikle sınırlı kaldığını belirttikten ve abidelerin konu 

benzerliğine değindikten sonra abideyle sınırlı heykel anlayışındaki tek değişimin de 

üsluptaki Kübizm etkisi olduğunu söyler.61 Bedri Rahmi, Füsun Onur’u da bu 

durumla ilişkilendirerek yazısına devam eder: 

 

 

“Füsun Onur’un sergisi bu yönden büyük bir önem taşıyor. En ufak bir 
taklide dayanmadan en ucuz malzeme ile, karınca kadarınca en sevdiği 
biçimleri gözümüzün önüne seriyor. Satış, alışveriş, gösteriş, şalvar, potur, 
jest, nutuk umrunda değil.”62 

 

 

Sanatçının kendi tabiriyle “açık işler” vardır bu sergide.63 Yapıtların birbirinin 

devamı olduklarına, birbirlerini bütünlediklerine ve dolayısıyla serginin bir bütün 

olarak ele alınması gerektiğine dikkat çeken ilgili Jale N. Erzen sergiyle ilgili şunları 

yazmıştır: 

 

                                                
60 Bedri Rahmi EYÜBOĞLU, “Plastik Sanatlar-Heykel Sergileri”, Milliyet Sanat, 14-15. 
61 A.g.m. 
62 A.g.m. 
63 Bkz. ( 39 ), ONUR. 



 

 

45 

 

“… 1972 sergisi mekansal ya da boşunsal biçim sorununa özellikle yönelen 
bir sergi olmuştur. Minimalizm akımının mimari, hareket, ışık ve bir tür 
gösteri ile kurmuş olduğu ilişkiler, bu aşamada kavramlar daha 
yalınlaştırılarak ele alınmıştır. 
Mekanı oluşturan dikeylik ve yataylık kavramları teker teker çizgi, düzlem 
gibi öğelerle ele alındığı gibi, bunlar arasındaki geçişler, ilişkiler ve bunların 
farklı davranışlarında mekanın kazandığı biçimsel nitelikler heykelin içeriği 
olmuştur. Bu sergide her yapıt çözümlemeyi bir diğerinin bıraktığı yerden ele 
alarak uygulamış, böylece yapıtlar aşamasal ve zamansal bir süreç içinde 
bütünleşmişlerdir.”64 

 

 

Erzen’in bu sözlerindeki dikkati çeken şey, sergideki yapıtları tanımlamak için 

kullandığı “Minimalizm” vurgusudur. Zira Onur’un üslubunu Minimalizm’e mâl 

etmek, sanatçıyı bununla sınırlamak hatalı olacaktır. Füsun Onur’un çalışmaları, 

daha sonraki bölümlerde ayrıntılı olarak ele alacağımız gibi, sık sık farklı 

yorumlanmış, böylece sanatçı farklı kişi ve kaynaklarca minimalist olarak da 

değerlendirilebilmiştir.  

 

 

1972 yılından itibaren ahşabın yanı sıra ayna, cam, pleksiglas, strafor gibi 

malzemeleri kullanan sanatçının bu dönemden sonraki çalışmalarında hazır 

malzemeler ve buluntu objeler de giderek yaygınlık kazanır. “Gerektiği zaman hazır 

malzeme kullandım.”65 diyen sanatçının tamamen hazır malzemeden gerçekleştirdiği 

ilk çalışması, Cumhuriyet’in 50. Yılı kutlamaları çerçevesinde İstanbul’a yerleştirilen 

Gürdal Duyar’ın bir heykelinin Erbakan Hükümeti’nce müstehcen bulunarak 

kaldırılması üzerine, 1973 yılında olur. 

 

 

“Erbakan, nü heykel ancak galerilerde görülebilir demişti, biz de 
Heykeltıraşlar Derneği olarak hepimiz buna bir tepki biçiminde nü yapmaya 
karar vermiştik. Ben o dönem arabalara da asılan çıplak bebeklerden alıp, onu 
aynalarla büyüterek bir çalışma hazırladım. Sanırım tamamen hazır malzeme 
kullandığım ilk çalışmam o.”66 

                                                
64 Bkz. ( 47 ), ERZEN, 11. 
65 Bkz. ( 39 ), ONUR. 
66 Agk. 



 

 

46 

 

“Nar Kız” isimli çalışmasında Füsun Onur bebeği yatay düzlemlerde keser, 

ayna ve cam parçaları yardımıyla optik etkiler oluşturur. (Resim 06) Kadın 

bedeninin “bakılan” olması, bebeğin çevresindeki aynalar yardımıyla pekiştirilerek 

vurgulanmıştır. Çalışma, resmi ahlak anlayışını sorgular bir nitelik taşımakla beraber 

bunun gündelik yaşamla arasındaki uçuruma da işaret eder. Sanatçı 1972 sergisindeki 

bir çalışmasında hazır malzeme olarak ilk kez bir top kullanmış olsa da, buluntu yani 

hazır objeyi merkeze alan “Nü” isimli çalışması ile, malzeme olarak da önemli bir 

yenilik başlatmış olur. Böylece transparan, yansıtıcı, yumuşak malzemeler 

kullanmaya başlamıştır. 

 

 

Füsun Onur’un 1973, 1974 ve 1975 yıllarındaki çalışmaları; mekanda tek 

boyuttan iki boyut türetme, mekanı sınırlara ve aralıklarla bölme yoluyla “zaman” 

kavramını oluşturma, mekanı tanımlayan çizgi ve düzlemlerin yer değiştirmesi ile 

onu kendi içinde katlama, üst üste getirme67 gibi sorunlarla da ilgilidir. Sanatçının ilk 

sergisiyle belirmeye başlayan karakteristik denilebilecek üsluptaki çalışmaları bu 

yıllarda da devam etmektedir. Ancak aynı yıllarda adeta bir başka koldan gelişen, 

ilerideki çalışmalarında baskın çıkacak farklı malzemeler ile kavramsal göndermeleri 

olan, “heykel” şeklinde nitelenebilecek biçimden giderek çıkan eserler de 

görülmektedir. 1974 tarihli isimsiz bir çalışması buna örnek gösterilebilir. (Resim 

03) Pleksiglas ile çalışan sanatçı, pencereyi andırır bir geometrik formun içine 

kırmızı renkteki pleksiglastan “bakan” bir insan figürü yaparak sanki bakan – bakılan 

ilişkisini vurgulamıştır. 1975 tarihli, İstanbul Arkeoloji Müzesi heykel ödülünü alan 

“Çekirdekli Ağaç” isimli eseri ise, sanatçının heykel formlarını irdelediği ancak 

heykeli “aşmasının” ipuçlarını veren bir çalışmadır. 

 

 

Sanatçı, Taksim Sanat Galerisi’nde 1975 yılındaki dördüncü kişisel sergisinde, 

iki büyük boy çalışmasını sergiler. Bunlardan 385 x 200 cm. büyüklüğündeki isimsiz 

olan çalışma, 50 cm. genişliğinde iki pleksiglas ile, bunların arasına yanılsama 

                                                
67 Bkz. ( 47 ), ERZEN, 11. 



 

 

47 

 

yaratmak amacıyla konulmuş, gölge etkisi yapan biçimlerden oluşmaktadır. (Resim 

05) Heykel formunun tamamen dışındaki bu çalışma, özellikle açık havada birtakım 

ışık – gölge oyunları oluşturmakta, izleyicisini şaşkınlığa uğratmaktadır. Güzin Fuad 

Okbay, bu sergiyle ilgili o dönem şunları yazmıştır: 

 

 

“Heykel sanatı alanında bize yeni görüşler getiren Onur, bu sergisinde yeni 
ve değişik formlar veriyor. Bu kez daha bir atılım ve süper sanatçı kişiliği 
vardı. 
Sanatta yakalanması pek güç olan sadelik içindeki, üç boyutun hakkını 
vererek giriştiği mekan araştırmalarına saydamlık da katmıştı. Heykel 
sanatımızın yeni yeni su yüzüne çıkmağa başladığı, hele bu yeni görüşlere 
pek akıl erdiremediği günümüzde, inanç içinde bu ürünlerini ortaya koyuşu, 
gerçek bir sanatçı gücüne ve cesaretine dayanıyor. O’na süper sanatçı kişiliği 
yakıştırışımın sağlam dayanağı da budur.”68 

 

 

Sanatçının bu yıllarda gerçekleştirdiği çalışmaları arasında yer alan “Çerçeve, 

Taş, Toprak, Çiçek” (1977) (Resim 08) ve “Ekmek Elma Dedin de Aklıma Geldi” 

(1978) (Resim 10), özellikle sanatın kapsam ve içerik sorununa, dolayısıyla da sanat 

tanımının sınırlarına dikkati çektiği, böylece bir anlamda Dadaist gelenekle 

bağdaştığı yapıtlarıdır.  

 

 

Füsun Onur’un beşinci kişisel sergisi “Dıştan İçe İçten Dışa”, 1978 tarihlidir. 

Sanatçı bu sergisindeki çalışmalarla, kimi kaynaklarda iddia edildiğinin aksine sanat 

yapıtlarının satışı olgusunu sorgulamamış “seyircinin, kafasına yerleşmiş bütün 

basma kalıplardan kurtularak yapıta bakması”nı69 amaçlamıştır. Serginin düzeni de 

izleyicinin algısını kırmaya yöneliktir. Sanatçının portakal kasaları ve farklı hazır 

malzemelerle gerçekleştirdiği çalışması, izleyeni eğilmeye, yapıta çok yönlü 

bakmaya itmekte, yapıtı bir bütün halde algılamaya zorlamaktadır. (resim 11 a) Bu 

çalışmaya “yerleştirme” demek doğru olacaktır.  

 

                                                
68 Güzin Fuad OKBAY, “İstanbul Sergileri-Füsun Onur Sergisi”, Ankara Sanat, 14. 
69 Bkz. ( 39 ), ONUR. 



 

 

48 

 

Burada bir parantez açarak belirtilmesi gereken nokta, sanatçının 

çalışmalarında kendini yavaş yavaş gösteren yerleştirmenin bir tarz olarak oturmaya 

başladığıdır. Çalışmanın eski fiziksel sınırlarını terk etmeye başlamasıyla içinde yer 

aldığı mekansal bağlamın doğrudan yapıta dahil olma durumu, yerleştirmelerin 

ortaya çıkmasını sağlamıştır. Onur’un çalışmalarında yerleştirme zamanla 

vazgeçilmez bir noktaya varacaktır.   

 

 

“Dıştan İçe İçten Dışa” sergisi kapsamındaki yedi parçalı, kedi figürünün 

kullanıldığı duvar çalışmasında ise sanatçı, kedilerin gözlerini bir çeşit izleme – 

izlenme vurgusuyla kullanmış, açılır – kapanır bir düzenekle insanın psikolojik 

olarak “içe attığı” yanını anlatmak istemiştir.70 (Resim 12 a-b-c) Füsun Onur, zaman 

zaman çalışmalarına eklediği “yazı”yı bu kez serginin çerçevesini çizen bir metin 

biçiminde kullanmıştır. Sanatçı, sergi için yazdığı bu metnin son bölümünde şunları 

söylemiştir: 

 

 

“(…) Düşünce dizgesinin dengesi imlerin, simgelerin yerini almasıyla 
bozuluyor, yaşantı tekdüzeleşiyor. Bu da insanlara özgü olan yaratıcılığı 
yitiriyor. Resimde, yontuda gördüğüyle yetiniyor insan. Portre mi, ölü doğa 
mı, açık hava resmi mi? İlk görüntülerine göre seyirci onları etiketliyor, 
tanıdıklar listesine sokuyor. Onu simgeden çok nesne daha ilgilendiriyor. 
Soyutu bile adlandırarak tanıyınca anlam yitip gidiyor. Oysa seyircide anlam 
çoğalmalı, yaratıcılığa girmeli ki, sanatçıyı etkilesin; sanatçıdan seyirciye, 
seyirciden sanatçıya diyalog kurulabilsin. Birinci bölümde bunu anlatmak 
istedim. 
Yine bunları düşünerek ‘Dıştan İçe İçten Dışa’ adlı yapıtımda yedili bir dizi 
düzenledim. Sözdizimi gibi resimlerin birleşmesinden çıkacak anlamı genel 
bir simgeyle belirttim. Seyircinin kafasına yerleşmiş, biçimlenmiş bütün 
geleneksel basmakalıp alışkanlıklardan kurtularak bu yapıta bakmasını 
istiyorum. Resmi durağandan kurtarmak için zamana yaydım, çünkü çoğu 
ilgilerimiz değişim, zaman üzerine kurulu. İletişim kurduğumuz alan 
bunlar.”71  

 

 

                                                
70 Bkz. ( 39 ), ONUR. 
71 Füsun ONUR, 16 – 19 Şubat 1978 tarihli “Dıştan İçe İçten Dışa” sergisi için metin. 



 

 

49 

 

Jale N. Erzen bu sergiyle ilgili şunları yazmıştır: 

 

 

“… (sanatçı) 1978 sergisinde sanat tanımları, estetik, imge ve simge 
konularına yönelerek günlük kullanım araçlarını ve ‘bulunmuş’ nesneleri 
uygulamaya sokuyor. Arada Pop sanatının ‘doğal’ ve ‘insan yapısı’ arasında 
kurduğu ikileme çağrışım yapar nitelikte öğeler buluyoruz: Manav sandıkları, 
eşyalar, çerçeveler. Bunlardaki yerleştirme (installation) çabası mekansal 
kapsamın oluşturduğu kendine özgü anlama dikkati çekiyor ve 1972 
sergisinde parçalar arasında kurulan bütünlük, burada mekanın yaşantısal 
niteliği ile oluşturuluyor.”72 

 

 

Onur’un oldukça rahatsız olduğunu her fırsatta belirttiği, sanatının kategorize 

edilmesine çalışılırken yanlış yorumlanmasından doğan sıkıntı, açıklama niyetine 

karşın yoruma dayalı olan bu alıntıda da vardır. Çünkü Erzen’in belirttiği sanatçının 

bulunmuş nesneleri kullanması, onun doğrudan Pop Art ile ilişkisinin kurulmasına 

meydan vermemektedir.73 “Dıştan İçe İçten Dışa” sergisi, yukarıda da belirtildiği 

üzere farklı biçimlerde yorumlanmış ve eleştirilmiş, bu açıdan “zor” hatta zamanının 

ötesinde bir sergi niteliğinde olduğunu göstermiştir.  

 

 

1977 tarihli bir başka çalışması ise, Onur’un Kavramsal Sanat için temel 

nitelikteki “yazı”yı, “Dıştan İçe İçten Dışa” sergisi için yaptığından farklı olarak 

çalışmasını bütünler biçimde kullanması açısından önemlidir. “3 Kişi İdiler, Us-

Sevgi-Barış” isimli, karton, rafya, yıldız, ve jelatinin kullanıldığı çalışma İstanbul 

Sanat Bayramı’nda sergilenmiştir. Üç parçalık bu çalışma, üç adet kutu içinde farklı 

malzemelerle gerçekleştirilmiş, isminden de anlaşılacağı gibi us, sevgi ve barış 

kavramlarını alegorik biçimde ifade eden bir yapıdadır. (Resim 09 a-b-c) “Us”u 

temsil eden parçanın altında el yazısıyla, “Kendini yargılamak başkalarını 

yargılamaktan daha güçtür. Kendini tek yıldız sanma.”; “Sevgi”yi temsil eden 

                                                
72 Bkz. ( 47 ), ERZEN, 11. 
73 Sanatçı hakkındaki tartışmalar, “Füsun Onur’a Yöneltilen Eleştiriler” başlığı altında ayrıntılı olarak 
incelenecektir. 



 

 

50 

 

parçada “Kötülük tohumu erken koparılıp atılmazsa sevgiyi yok eder.”; “Barış”ı 

temsil eden parçanın altında ise “Bir idi bin oldular ve el ele verdiler” yazmaktadır.  

 

 

Füsun Onur, 1980 yılında, Taksim Sanat Galerisi’nde açtığı altıncı kişisel 

sergisinde “Yerdeki Parlak Yuvarlaktan Çağrışımlar” isimli, mekân içinde çok 

parçalı, dağınık bir yerleştirme uygulamıştır. (Resim 14 a-b-c) Bir kaide üzerindeki 

kutuların içlerinde farklı anlatımlar, öyküler, biçimler vardır. Örneğin kutulardan 

birinde ışık-güneş Atatürk’e doğru dönmekte, kitleler ışığa yürümektedir. Diğer 

kutunun içinde ressam biçiminde bir figür çalışmakta, farklı bir kutuda ise bir saat 

yer almaktadır. Toplam on bir parça olan yapıtın her kutusunda anlatılanları teker 

teker okuduktan ve birleştirerek hikâye ettikten sonra M. Ali Gökberk eser 

hakkındaki beğenisini şu cümlelerle ortaya koyar: 

 

 

“Bu gerçekleri, taş, demir, tahta ve çeşitli malzeme ile ortaya koyan bu görüş 
sistemi, Türkiye’mizde sanata giren ilk felsefedir. Amacı insanı düşünmiye, 
yaratmaya götürmektir. İşte, Füsun Onur böyle bir sesi kulağımıza getiriyor. 
O’nu candan kutlar, eserinin sanatçılarımıza örnek olmasını dilerim.”74 

 

 

Gökberk’in de ifade ettiği gibi, Füsun Onur bir anlamda felsefeyi sanata sokan 

işler yapmıştır. ABD’den döndükten sonraki on yılda artık kendine özgü sanat 

biçemini belirgin biçimde oluşturan sanatçı 1980’li yıllardan itibaren mekan 

kavramıyla farklı bir açıdan ilgilenmeye, işlerini mekana taşımanın yanı sıra mekanı 

da işlerine taşımaya başlamıştır. Yapıtının sergilendiği mekanın mimari programını, 

çalışmasının galeri ile ilişkisini irdelemeye çalışmış, mekan kavramı onda çok yönlü 

bir biçime oturmuştur. 

 

 

Füsun Onur’un çalışmaları 1980’li yıllara kadar genellikle isimsizdir. 1980’li 

yıllardan itibaren ise sanatçı yapıtlarının hemen tamamına isimler verir. “Kaldırım 

                                                
74 M. Ali GÖKBERK, “Heykelimize Füsun Onur’un Getirdiği Düşün”, Ankara Sanat, 11. 



 

 

51 

 

Kenarında Su”, “Karabasan”, “Resimde Üçüncü Boyut İçeri Gel”, “Kavramsal 

Görsel İmgeler” ya da “Kuş Tuval” gibi çalışmalarla örnek olarak verilebilecek bu 

isimlerde dikkat çekici olan izleyiciyi yönlendirme amacının adeta saklanmadan 

yapılıyor olmasıdır. 

 

 

Onur’un mekânla ilgili çalışmalarının “uç noktası” sayılabilecek eser, 1981’de 

İstanbul Sanat Bayramı Yeni Eğilimler Sergisi’nde gümüş madalya kazandığı 

“Resimde Üçüncü Boyut İçeri Gel” adlı yerleştirmesidir. (Resim 15) Tahta, boyalı ip 

ve karışık gerecin kullanıldığı çalışma 200 x 183 x 140 cm. yani içine girilebilecek 

boyutlardadır. Sanatçının, bu çalışmasıyla neleri sorgulamak istediği kendi 

söylediklerinden anlaşılabilmektedir; 

 

 

“Resim niçin duvarda, çerçevede kalmalı? Heykel deyince ille figür şekil mi 
olmalı? Resim, heykel diye sınırları hep ayrılır mı? Resmin olanakları ne, 
heykelin ne? Resim ve heykelde uzam zaman nasıl kullanılmış? Koechlin 
zamanı 1. Süreklilik, 2. Ruhbilimsel, 3. Ölçülü, 4. Müzikâl zaman olmak 
üzere ayırımış. Plâstik sanatlarda eş zamanlılık, artzamanlılık nedir, 
günümüze kadar nasıl kullanılmış? Kübizm eşzamanlılık mıdır? Anlıksal 
uzam nedir? Sanatın dikey, yatay okunması nedir? İşte ‘Resimde Üçüncü 
Boyut – İçeri Gel’ bunun gibi anlıksal etkinlikler eşliğinde ortaya çıktığından 
ona bu sorular eşliğinde bakılmasını istiyorum.”75 

 

 

Bu çalışmayla ilgili İpek Duben’in değerlendirmesi, çalışmanın başarısına 

işaret eder biçimdedir: 

 

 

“Füsun Onur’un gümüş madalya alan ‘Resimde Üçüncü Boyut – İçeri Gel’ 
adlı üç boyutlu yapıtı başka bir düşe çekiyor seyirciyi. Yaldızlarla kaplı gök 
mavisinin oluşturduğu iç mekâna davet ediyor sanatçı, sonra bize bembeyaz 
çarşagıyla kaplı küçücük bir karyola gösteriyor seyre dalalım diye o dünyayı. 

                                                
75 Bkz. ( 40 ), ONUR, 15. 



 

 

52 

 

Düş/gerçek çelişkisini burularak hissediyoruz birden, hem de 
gülümseyerek.”76 

 

 

Füsun Onur’un 1982 yılında gerçekleştirdiği “Çiçekli Kontrpuan” isimli 

sergisindeki aynı adlı işi, “Resimde Üçüncü Boyut – İçeri Gel”de olduğu gibi yine 

fiziksel olarak izleyiciyi içine alan, sanat çizgisinde dönüm noktası sayılabilecek bir 

başka çalışmadır. (Resim 16 a) Sanatçının bu iki çalışması, Jale N. Erzen’in 

deyimiyle, “sanata yaşamsal boyut ekleyen” işlerindendir.77 

 

 

“Çiçekli Kontrpuan” sergisi, “mekan bütünlüğü içinde saptanan zaman 

konusunda çok boyutlu bir gerçeğe dikkati çekmekte” ve “malzemenin, yapıtın, 

nesnenin kendi ‘doğallığı’, kendi anlamlılığı içinde zamanın eşsüreliliğini olduğu 

kadar, göreliliğini de” işlemektedir.78 Sergide resim ve heykel arasındaki sınır 

değişime uğramıştır. Mavi malzemeden büyük bir çadırı andıran, içine gerçek-yapay 

müdahale edilmiş bitkilerin yerleştirildiği ve yandan giriş yerleri bulunan bir yapıttır 

“Çiçekli Kontrpuan”. Sanatçı “nota” terimini ilk kez burada kullanarak daha sonraki 

çalışmalarında eğileceği müzik konusuna da girmiştir.79 Sanatçının çalışmalarındaki 

izleyeni farklı algılamalara zorlama, yapıtın etrafında dolaşma, içine girme ya da ona 

karşıdan bakmaya itme durumu “Çiçekli Kontrpuan”da Canan Beykal’ın tabiriyle 

“elle tutulur” biçimde gerçekleşmiştir.80 Onur, çalışmalarında temel 

problematiklerden biri olarak koyduğu uzam-zaman kavramını, bu çalışmasıyla daha 

somut kılmıştır, çünkü “Çiçekli Kontrpuan”, sergi alanının kendisi olmuştur. Beykal, 

geleneksel görme objesinin burada artık yaşanan bir türe dönüştürüldüğünü, 

izleyicinin sergi mekanına girdiğini sandığında, ister istemez sanatçının mekanına 

                                                
76 İpek (AKSÜGÜR) DUBEN, “1981 ‘Yeni Eğilimler’ Sergisi Işığında Çağdaş Türk Sanatı ve 
Eleştiri”, Milliyet Sanat, 37. 
77 Bkz. ( 47 ), ERZEN, 11. 
78 A.g.m. 
79 Bkz. ( 39 ), ONUR. 
80 Canan BEYKAL (ÇOKER), “Füsun Onur ve Çevresel Sanatı”, Sanat Çevresi, 24. 



 

 

53 

 

girdiğini ve doğrudan onunla yaşamaya başladığını belirtir ve sorar: “Bu sergi 

ülkemizde bir aşamayı mı belirtiyor?”81 

 

 

Sanatçı, “Çiçekli Kontrpuan” için yazdığı sergi metniyle, yanlış yorumlamalara 

fırsat bırakmamak için kendini aracısız ifade etmeyi tercih etmiştir ve şunları 

belirtmiştir; 

 

 

“Çiçekli Kontrpuan diye adlandırmamın nedeni bu yapıtta ön plana çıkan 
zamanın kullanımı. Görsel biçimler kendilerini bir bakışta eşsüreli 
kavranacak gibi ele verirler sonra bunu sanat yapıtının iç bağlantısına girmeyi 
gerçekleştiren art sürelilik izler. Ben zamanı burada süreklilik ve mekanın bir 
işlevi olarak yaymakla izleyiciye, birbirinin karşısına çıkan elemanlarla 
içinde anılarının, beklentilerinin rolü olmaksızın, zorunlu artsürelilik olarak 
izlettiğim bir gelişim sunmak istedim. Yapıt eşsüreli bütün içinde kapandığı 
zaman ise başlangıçla son birleşmiş, sanki akış durmuştur. İzleyici o anda 
gördükleri ile önyargısız olarak yaratıcılığa katılıp, gelişmeyi bir bütüne 
vardıran buradaki iç bağlantıların farkına varıp, yerleşmiş alışkanlıklarının 
dışına çıksın ki; akış, süresizlikler, süreklilik, uzama kısalmalar, boşluk her 
izleyiciyle değişsin, dolsun. 
Gerçekleştirmek istediğim işte bunlar. Görsel bir kontrpuan olduğu için 
sessiz. Ama dilersek bunu da müzik başlamadan ya da bittikten sonraki 
büyük sessizlik olarak alırız.”82 

 

 

Füsun Onur bu çalışmasıyla, izleyicilerin bir galeriye gittiklerinde 

görecekleriyle algı sınırlarını zorlamak, “ulvi” birtakım hisler yaşamalarını sağlamak 

ve bununla beraber şaşırtmaktan çok, “sanatı kendi yüceliği sınırlarında, izleyicilerin 

yüreğini kaldırmak ve heyecanlandırmak” istemiştir.83 Plastik malzemeyle sanatçının 

yarattığı mavi dünya, çeşitli renk oyunları, parlamalar vb. ile o dönem sanat izleyicisi 

için fantastik bir dünya gibi algılanmıştır kuşkusuz. Sanatçının, yapıtı çeşitli notlar 

yardımıyla açıklamaya da çalıştığı bu sergi, zengin malzemeye, yetkinlik ve ustalığa 

karşı bir tavır getirmesiyle önemlidir. Elbette, çalışmanın satılamayacak/satın 

                                                
81 A.g.m. 
82 Füsun ONUR, “Çiçekli Kontrpuan” sergi metni, 1982. 
83 Bkz. ( 39 ), ONUR. 



 

 

54 

 

alınamayacak boyutlarda oluşunu da, sanatçının eserin metalaştırılmasına karşı 

tavrını göstermesi açısından ayrıca belirtmek gerekmektedir. 

 

 

Jale N. Erzen, bu sergiden yola çıkarak sanatçı hakkında şu genellemelere 

varmıştır: 

 

 

“Dada ve Gerçeküstücülerin sanatın ancak düşüncelerin çatışması ile 
oluştuğu kanısı Füsun Onur yapıtlarındaki düşünce kolajında bir çağrışım 
olarak belirir. Diğer uçta, bugün daha çok gösteri niteliğindeki çalışmaları 
ile tanınan Joseph Beuys’un düşünceyi farklı imgelerle çizerek yeni bir 
görsel dil yaratma ve bununla seyirciyi belirli bir anlama yöneltme yöntemi 
de Füsun Onur’un 1982 Taksim Galerisi’ndeki uygulamasında benzeri, 
ancak estetiği gözardı etmeyen bir tavırla ele alınıyordu. Bunlar Füsun 
Onur’un 20. yy. yarısından bu yana gelişen ‘Çağdaşçılık’ ilkelerine 
yakınlığı ve çağdaş sanat düşüncesi kapsamı içindeki sezginliğini ortaya 
koymaktadır.”84 

 

 

“Yaşam, Sanat, Kurgu, Terkedilmiş Eşyaların Düşü”, Onur’un 1985’teki 

sergisinin adıdır. (Resim 19) Sanatçı bu sergide, başkalarından kendisine “kalan” 

eski birtakım malzemeleri sergilemiş, kendi deyimiyle “fantezi olgulara” yönelmeye 

başlamıştır.85 Ev eşyaları, eski bir koltuk, mobilya parçaları, bir tül perde, plastik bir 

bebeğin ayakları, eski kitaplar, fotoğraflar ve benzeri eşyaların yer aldığı on bir 

düzenleme vardır sergide. Sanatçı, eski eşyaların izleyicinin anılarıyla olan ilişkisi ve 

çağrışım gücünü vurgulamak istemiştir. Gereçlerin çağrışım gücünden yararlanarak 

“uzam – zaman” kavramlarını, yapay ve geçici düzenlemelerle irdelemiştir.86  

 

 

Maçka Sanat Galerisi’ndeki 1987 tarihli “İmin İmi” isimli, sergiyle aynı adı 

taşıyan yerleştirme (Resim 20 a-b-c), sanatçının 1991 yılında 8 Sanatçı 8 İş B 

Sergisi’ndeki “Görünen-Görünmeyen Tanıdık-Tanımadıklarımız” adlı çalışmasıyla 

                                                
84 Bkz. ( 47 ), ERZEN, 10. 
85 Bkz. ( 39 ), ONUR. 
86 Ahmet KÖKSAL, “Sergiler – İşler, Onur, Darcan, Öztürk”, Milliyet Sanat, 49. 



 

 

55 

 

da sürdürdüğü gibi (Resim 25), imge, simge, nesne, sanatın tanımı, anlamı şeklinde 

sıralanabilecek kavramları ön plana çıkartan bir çalışmadır. Sanatçının karton, 

aydınger, tahta ve tuval kullandığı, duvarları, galeri zeminini ve mekana özgü farklı 

yükseltiler ile nişler kullandığı çalışması yine izleyenin algılarını zorlamaya yönelik 

bir nitelik taşımaktadır. “Siyahla beyazın savaşı”nın anlatıldığı çalışmada savaşı 

siyah kazanmaktadır.87 

 

 

Bu çalışmalarda, Füsun Onur’un 1967’den 1990’a kadar ürettiklerinde 

belirleyici olan, heykel sanatının bu kaygılara dönük olarak temel kavramlarını 

çözümlemek ve bilinçli bir biçimde bu sanatın sınırlarını zorlamak çabasını yine 

görmek mümkündür. Nilgün Özayten, bu anlayışa temel olan görüşü, “nesnelerin 

varlıkların zihinde yaratılan ilk, saf ve düşsel görüntülerine, imgelere dönüş”88 olarak 

özetler ve şunları ekler:  

 

 

“Sanatçının yaptığı, nesnenin günlük yaşamdaki nesne olarak değil, her 
şeyden soyutlanmış insan bilincindeki imge olarak ortaya çıkışı ve ardından 
simgelere dönüştürülmesi eylemidir. Onur, dış dünyadan aldığı nesneleri, 
varlıkları, kavramları, bir kez daha, kendi imgeleminden çıkardığı sözcüklerle 
ve kendi mantık dizgesiyle yeniden yaratır. Kimi zaman yaptığı, daha önce 
var olmayan bir nesnenin ilk imgesini, ardından nesnenin kendisini yaratmak, 
dünyaya yeni nesneler eklemektir. Onur’un işlerinin çıkış noktasında her şey 
belleksel imgelerle algılandığından, sonuç da bir anlamda soyuttan soyuta 
geçişi yansıtır. Oluşturduğu nesneler klişelerden uzak olduğu için kolay 
algılanamaz, oldukça kapalı (hermetit) yapılardır, ancak o ölçüde de yalın ve 
derinliği olan işlerdir. Onur’daki bu sanatın öz değerlerini irdeleme isteği, 
insanların yaratıcı niteliklerinin köreltilmesi kavramında düğümlenmiştir ve 
işlerinin ardında, hazırdan alınıp beyinlere yerleştirilmiş klişe imgeleri bir an 
için yok sayıp, yerine yenilerinin de oluşturulabileceği izleyiciye duyumsama 
isteği vardır.”89 

 

 

                                                
87 Bkz. ( 39 ), ONUR.. 
88 Bkz. ( 21 ), ÖZAYTEN, 1376. 
89 Agk. 



 

 

56 

 

1987 yılında ilki gerçekleştirilen 1.Uluslararası Çağdaş Sanat Sergileri 

kapsamında sergilenen “Gölge Oyunu” adlı çalışma, Füsun Onur’un mekana özgü 

çalışmalarına önemli bir örnektir. (Resim 21 a-b) Sanatçının sergi mekanı olan 

Harbiye Askeri Müze’lerinin bir salonunda gerçekleştirdiği karışık gereçten bu 

çalışma, dönemin politik ve toplumsal yapısına eleştirel bir gönderme yapma 

amacındadır. Mekanda bulunan pencere ve radyatörü kullanan sanatçı, radyatörün 

önüne gölge gibi, elektrik tellerinden bir düzenek yerleştirmiştir. Pencereye 

uyguladığı perdede de üç figür yer almaktadır. Figürler, dönemin üç büyük ülkesi 

Rusya, Çin ve ABD’yi temsil ederken ellerinde bulunan iplerle yerde “yuvarlanan 

adamlar”ı tutmaktadırlar. Bu yoğun anlatımlı çalışma kaynaklarda oldukça farklı 

yorumlanmıştır. 

 

 

1989 yılında Füsun Onur, Atatürk Kültür Merkezi’nde “10 Sanatçı 10 İş:A” 

sergisine katılır. Sanatçının sergideki “Sergiden” adını taşıyan, duvarda 

gerçekleştirdiği çok parçalı çalışması hakkında (Resim 23) Semih Kaplanoğlu 

şunları yazmıştır: 

 

 

“Resmi ve heykeli oluşturan yaratıcı süreçlerin, malzeme, kompozisyon, 
çerçeveleme, dışa taşıma, içeri müdahale kapsamında gelişimini, malzemenin 
içeriğine sadık kalarak aktarıyor Füsun Onur. Gözün çerçevelediği alanın 
dışına çıkıldıkça, uzun sorgulaması yardımıyla resme ya da heykele 
kaynaklık edebilecek malzemenin, yaratıcı süreç içerisinde nasıl 
biçimlendiğine dair o kutsal sorunun cevabına yaklaştırıyor bizi, Onur’un 
‘Sergiden’ adını taşıyan işi. F. Onur’un malzemenin, heykel ve resmin, 
düşünülmüş, düşünüle gelen oluşum süreçlerine nasıl kaynaklık ettiğini, onun 
gizli – kapalı – açık hallerini hem de göstere göstere analizlemesi, yapıt adını 
verdiğimiz karmaşık sürecin aşamalarına seyirciyi de çekmesi, birlikte 
sergilenen diğer işlerle ve o işlerin oluşum süreçlerinin altında yatan 
dinamiklerle seyirciyi buluşturması değerini bir kat daha arttırıyor.”90 

 

 

                                                
90 Semih KAPLANOĞLU, “Söyleyecek Sözü olan 10 Sanatçının 10 İşi”, Hürriyet Gösteri, 45. 



 

 

57 

 

Füsun Onur, 1990 yılında, Maçka Sanat Galerisi’ndeki “Göndermeler” isimli 

sergide de yer alır. “Göndermeler”, katılan sanatçıların kendi çalışmalarına 

göndermeler yaptıkları, böylece geçmişi sorgulamayı amaçladıkları bir sergidir. 

Sergiye Füsun Onur’un yanı sıra Canan Beykal, Ayşe Erkmen ve Serhat Kiraz 

katılmıştır. Galeride kırk stant üzerine yerleştirilmiş kırk iş, sanatçıların daha önceki 

çalışmalarından detaylar gibi görünmektedir. Ancak sergi, sanatçıların retrospektif 

bir dökümü değil, geçmişi içeren yeni bir sunum biçimindedir. Kaideler üzerine 

farklı malzemeler kullandığı yerleştirme biçimindeki çalışmasıyla sanatçı, objeden 

düşünce üretme değil düşünceden obje üretme, düşünceyi ortaya koyabilmek için 

objeyi araç olarak kullanma biçiminde açıklanabilecek çalışmalarına bir örnek 

vermiştir. (Resim 24 a-b) 

 

 

Sanatçının onuncu kişisel sergisi olan “Zaman İkonları” 1990 yılındadır. Onur 

bu sergisinde “ilan” dizisine yer vermiştir. (Resim 26 a-b) Çalışmalar, beyaz boyalı 

tahta “iskelet”ler üzerine rasgele biçimde tutturulmuş izlenimi veren derilerden 

oluşmaktadır. Farklı boyutlar ve biçimlerde uygulanan bu diziye sanatçı, kullandığı 

organik malzemenin de yardımıyla kendine özgü nitelikte bir biçemde 

gerçekleştirmiştir.  

 

 

Ele aldığımız 1970 – 1990 yılları arasında, Onur’un sanat çizgisinde belirli 

kırılmalar meydana geldiğini, yani sanatçının “dönemleri” olduğunu iddia etmek pek 

de doğru olmayacaktır. Ancak kesin kırılmalardan olmasa da, bu yıllar arasında 

gerçekleşmiş bir evrim sürecinden bahsedebiliriz. Bu süreçte sanatçının; 1970’lerde 

heykeli ve bir anlamda kendini aşmaya dönük, ışık-gölge temalı, mekanı yavaş yavaş 

sorunsal olarak ele almaya başlayan; 1980’lerde uzam – zamanı ön plana çıkaran, 

hazır nesnelerin yer aldığı çeşitli kurgulamalarla yerleştirmeye dönük, daha 

sonrasında ise 1990’larla beraber uçucu ve geçici malzemelerin ön plana çıktığı 

çalışmaları olduğunu söyleyebiliriz. Buna verilebilecek en tipik örneklerden biri, 

1992 yılına tarihlenen 10 Sanatçı 10 İş: C Sergisi’ndeki “Herhangi Bir İskemle” 

isimli çalışmadır. (Resim 28) Sanatçı bu çalışmasında sıradan sandalyeleri beyaz 



 

 

58 

 

tüllerle sarıp onları renkli ışıklar altında sergilemiş ve böylece fetiş nesneleri haline 

getirmiştir. 

 

 

Sanatçının kronolojik olarak 1990’a getirdiğimiz çalışmalarının sonrasındaki, 

özellikle kişisel sergileriyle ortaya koyduğu üretimleri, söz konusu aşamasal 

ilerlemenin, değişim ve gelişmenin görülmesine yardımcı olacaktır. 1991 yılındaki 

“Galeri Işıkları”, 1995 yılındaki “Kadans” ve 2001 yılındaki “Prelüd” isimli 

sergilerini bu bağlamda açıklamak gerekmektedir. 

 

 

“Galeri Işıkları” Füsun Onur’un 1991 yılında açtığı kişisel sergisidir. (Resim 

27 a-b-c) Maçka Sanat Galerisi’ndeki bu sergide Onur, galeri mekânına birbirinin 

devamı olan iki düzenlemesini koymuştur. Bu sergide de, kitsch bir vazo, karton 

melekler, eski çerçeveden bebek şezlonguna dönüştürülmüş bir obje, bir ampul, 

kağıda sarılmış renkli tebeşirler, tüller gibi yine kendine özgü malzemeler seçen 

sanatçı bunları farklı biçimlerde mekana yerleştirmiştir. Sergide “sıradanın sıradanı, 

basitin basiti, kıyıda köşede kalmış nesneler etkili bir atmosfer”91 oluşturmuştur. 

Objelerin bazı ışık – gölge oyunları meydana getirecek ve birtakım göndermelere 

varacak biçimde mekâna yerleştirilmeleri, sanatçının mekan kavramıyla bu sergide 

de uğraştığının göstergesidir.  

 

 

Füsun Onur’un 1995 yılında Maçka Sanat Galerisi açtığı “Kadans” adlı kişisel 

sergisi çevresel yerleştirmelerini faklı bir aşamaya oturtmuştur. (Resim 32 a-b) 

“Kadans” bir müzik tümcesinin bitişindeki akor dizisi anlamına gelmektedir. O güne 

dek mimariyi öne çıkaran fakat bağımsız işler gerçekleştiren sanatçı “Kadans” ile 

çalışmalarını, konumlandıkları yere göre biçimlendirmiştir. Bir sanat galerisinin 

temel eşyalarından olan resim asma çubuklarının askı kısmını ters çeviren ve işlevsiz 

kılan Onur, izleyiciyi sanat galerisi ve sergileme kavramına dair bir sorgulamaya iter. 

                                                
91 Necmi SÖNMEZ, “Galeri Işıklarında Sorgulama”, Cumhuriyet Gazetesi, 3 Ocak 1991. 



 

 

59 

 

Zeminde yer alan taburelere dayadığı resim asma çubukları da hem kendileri 

kullanım dışıdır hem de tabureleri oturma işlevinden çıkarmıştır. Galeri mekanındaki 

çöp kutusunu da tül ile kaplayıp işlevsiz bırakmıştır sanatçı. Ayrıca tülün yanı sıra bu 

sergisinde kullandığı boncuk ve pul, sanatçının doğrudan görselliği vurgulayan 

vazgeçilmez nesneleri arasına girmiştir. Galeri mekânına özgü kısımlar olan nişlerde 

de, yabancılaştırıcı bir öğe biçiminde kırmızı ışıkla aydınlanan boncuk ve pul ile 

“deforme ettiği” resim asma çubuklarının olduğu yerleştirme vardır. Sergideki tüm 

bu yerleştirmeler bağımsız ele alınabildikleri gibi bir bütünün parçası halindedir. 

Serginin katalog metnindeki açıklamaya dayanarak denilebilir ki; Onur “Kadans” ile  

“Maçka Sanat Galerisi’nin mekânıyla hesaplaşan tüm çalışmalarının ardından, bir 

kadansla son vurguyu gerçekleştirmiştir.”92 

 

 

2001 yılı, Füsun Onur’un son kişisel sergisi olan “Prelüd”ü açtığı yıldır. 

(Resim 36 a-b-c) Yine Maçka Sanat Galerisi’nde gerçekleşen “Prelüd”, sanatçının 

çalışmalarında “Kadans” ile kendini belli etmeye başlayan müzik kavramının temel 

alındığı bir sergi olmuştur. Füsun Onur, sevmesinin yanı sıra müziği çok geniş, 

kapsayıcı ve kısıtlanamayan bir kavram olduğu için işlemeyi tercih etmiştir. Sanatçı 

kendi tabiriyle yaşamdaki imgeleri birer müzik notası gibi vermek isteği 

duymuştur.93 Müzik, Füsun Onur’un hala üzerinde çalıştığı bir kavramdır.  

 

 

Sanatçının ele aldığımız tüm bu sergileri ve çalışmaları, yerleştirmenin 

yükselen bir grafik izlediği ve zamanla önemli bir yere oturduğunu göstermektedir. 

Düzenleme ve yerleştirme olarak adlandırılabilecek bu çalışmalar, sanatçının çevre 

kavramına ilişkin arayışını bir anlamda tamamlayan ve böylece onun yeni “çevre”ler 

yapmasına olanak sağlayan ürünler olmuştur. Füsun Onur’un yarattığı çevre, doğal 

ya da kentsel çevreyi tümüyle dışlayan, bunlardan aldığı ipuçlarını kendi yarattığı 

                                                
92 Aykut KÖKSAL, “Kadans” sergi kataloğu, Maçka Sanat Galerisi, 14 Şubat – 18 Mart 1995. 
93 Bkz. ( 39 ), ONUR. 



 

 

60 

 

biçimlerle işleyen ya da bu çevreye soktuğu doğal nesneleri oluşturduğu bu ortam 

içinde yeniden kurgulayan bir çevredir.94 

 

 

Füsun Onur, resim ve heykelin dışına çıkmak adına çaba sarf etmiş, bunun için 

de biçimi sorgulamış, hazır-nesne kullanmış, işini mekânla bütünlük içinde 

tasarlarken, izleyiciyi işin içine katmak istemiş ve bunu bir ölçüde de başarmıştır. 

Malzemelerini sıradan, basit, kırılgan, kolay bozulabilir, yok olabilir, yırtılabilir 

özellikteki nesnelerden seçerek, Beral Madra’nın tabiriyle sanatın adeta kalıcılığı 

değil “yok oluculuğu” üstüne düşünmüştür.95 Sanat arayışlarını salt form 

denemelerinden kurtaran en önemli şey, biçimsel öğeler olmaktan öte kullandığı 

malzemelerdir de aynı zamanda. Sanatçı farklı malzemelerden yararlansa dahi ısrarla 

kullandığı beyaz tül ve boncuk gibi maddeler onun çalışmalarının karakteristiğini 

oluşturur. 

 

 

Onur, sanat yapıtının asla meta olmadığını savunmuş, tüm bunlardan dolayı da, 

sanat pazarının etkisinin en dışındaki sanatçılardan biri olmuştur. Madra, “Eşyaların 

Düşü” ve “Nü”de de bebek ve maket kullanan sanatçının malzeme seçiminden yola 

çıkarak, “ciddi olanı sorguladığı” ile ilgili bir yoruma varır; 

 

 

“Füsun Onur, maket ve oyuncak olanı üreterek, gerçek ve ciddi olanı 
sorgular. Düşüncesini ifade etmek için kullandığı malzeme daha başlangıçta 
bir yanılgı olanağı hazırlar, resim ve heykelin olanaklarına değinerek bir 
yanılgı ortamı oluşturur. Görünüşün arkasında ahlakçı bir anlatım gizlidir; 
toplumun sıradan değer yargılarının, dar bakış açısının, çarpık yargılarının 
yanlışlığı, zayıflığı, yıkılabilirliği, yokedilebilirliği bu iki ve üç boyutluluğun 
değişikliğinde anlatılır, Onur’un yapıtlarında.”96 

 

 

                                                
94 Bkz. ( 47 ), ERZEN, 12. 
95 Beral MADRA, “8 Sanatçı 8 İş Sergisi: Başka Boyutlarda Sanat”, Hürriyet Gösteri, 16. 
96 A.g.m., 19. 



 

 

61 

 

Beral Madra, 10 Sanatçı 10 İş: C Sergisi’nin kataloğunda ise şunları söyler 

Onur için; 

 

 

“Onur’un geçici malzemelerden heykel üreterek bunları yerleştirmelerinde 
kullanmasının arkasında bir ‘yadsıma’ olduğu açıktır. 
Neyi yadsıyor, Onur? Türkiye’deki heykel gelişiminin durağanlığını, 
modernist kavramlardan postmodernist kavramlara geçememeyi, temsiliyet 
sorununu irdelememeyi yadsıdığı besbelli, ama bundan da öte, geleneksel ya 
da modernist heykelin ciddiliğini ve insana uzaklığını yadsıyor.”97 

 

 

“Modern Heykelin Korunması” başlıklı makalesinde de aktardığı biçimde 

Onur, “kaba” bir anlayıştan uzak kalarak kendi incelikli üslubunu yaratmış ve hemen 

her çalışmasında önemli politik, sosyal, toplumsal, felsefi açılımlar sağlamıştır; 

 

 

“Duyumsalın ötesinde durmadan değişen, gelişen değer yargıları simgeler, 
yaratma bir kültürün duygusal olgunluğunu gösterir. Bu simgeler kültürün 
tüm gelişimini içine alan bir dokudur. Bitip tükenmeyen bir devinim 
içindedir. İnsan beyni durmadan bu simgeleri yeniler. İlkel simgelerden daha 
karmaşıklarına, yıprananlardan olgunluğa doğru sürdürür bu yolculuğu. Yeni 
dünya görüşleri kurar. Bunu yapamayan kültür çürümeye mahkumdur. Neyi 
benimseyeceği, neyi reddedeceği o kültürün anlıksal yapısının olgunluğuna 
bağlıdır. Benimseme, tanıdık, bildik şeylerin yinelenmesini ister, değişiklik 
istemez. Bu gereksinimi karşılayan yapıtlar atmosfersiz, dekoratiftir. Gerçek 
sanatçı bunun bilincindedir. Kimi zaman bir önceki simgenin örtüsünü 
arayarak, kimi zaman tümden değiştirerek izleyicisiyle anlık bir oyuna 
girmişçesine dozunu ayarlar. Sanatçı bunları yaşayan kaynaklardan, 
kelimelere vurulamaz deneylerden ürettiği için izleyicisinde toplumda yankı 
uyandırabilir.” 98 

 

 

Onur bir röportajında, “Yapıtlarınız öncelikle Türkiye’de, sonra dünya 

genelinde ne tür bir iletişimi amaçlamaktadır?” sorusuna verdiği yanıtla, genel 

anlamdaki amacını kendisi özetler: 

                                                
97 Beral MADRA, 10 Sanatçı 10 İş: C sergi kataloğu. 
98 Bkz. ( 50 ), ONUR, 95. 



 

 

62 

 

“Yapıtlarımla genelde seyircinin dünyaya, çevresine başka bir gözle 
bakmasını yaratıcılığa, kendisinin de giderek benim verdiğimin dışında 
anlamlar üretmesini, yapıtın anlamının gelişmesini, yayılmasını, çoğalmasını 
amaçlarım.”99 

 

 

Ancak sanatçı, yapıtlarını kurgularkenki sürecinin spontanlığını anlattığı şu 

sözlerle, adeta kendi ironisini açığa çıkarmakta, belki de çalışmalarındaki başarının 

kaynağı olan, anlatımcı, açıklayıcı, öğretici ve aynı zamanda içten, doğal, anlık 

olabilmesinin altını çizmektedir: 

 

 

“Önceden hazırladığım ve kendime bunları yap, bunları yapma dediğim 
kurallarım yok. Yaptım, zaten amaçladığım buydu dersek, durur. Bu önceden 
bildiğim bir formüle uydurmak gibi değil de sanatçının sonsuz özgürlüğünde 
kendiliğinden oluvermişçesine doğal bir süreç. Sözcüklerin sonsuz yeni 
anlamlarıyla düşünce çeşitlemeleri olabilir”100 

 

 

1970’li yıllarda Avrupa ve Amerika’da yerleştirme yapan sanatçıların çıkış 

noktası Pop-Art ve Minimalizm olsa da, Füsun Onur’un bu sanatlardan doğrudan 

beslendiğini iddia etmek yanlış olacaktır. Zira kendisi de, özellikle ABD’deki eğitim 

dönemi boyunca oradaki çağdaş sanat hareketlerini ve sanat yayınlarını pek takip 

etmediğini belirtmiştir.101 Türkiye’de ise bu akımların varlığından pek söz 

edilemezken Onur elbette habersiz olmasa da, bu akımlardan etkilendiği iddia 

edilemez. 

 

 

Sanatçının heykel disiplininden geliyor oluşu, heykel formunu sorguladığı ve 

başarıyla aştığı çalışmalarında kendini yine de hissettirmiştir kuşkusuz. Ancak Füsun 

Onur, Kavramsal Sanat yapmaktadır. Bazı çalışmalarında yazılı, doğrudan bir 

                                                
99 Anonim, (röp.), “Füsun Onur: Türkiye’de Geleneksel Heykel Sanatı Yok”, Milliyet Gazetesi, 27 
Şubat 1985. 
100 Füsun ONUR, aktaran; Nilgün ÖZAYTEN, “Dört El İçin Yazılmış Bir Sonat Göndermeler”, 
Hürriyet Gösteri, 69. 
101 Bkz. ( 39 ), ONUR. 



 

 

63 

 

anlatım kullanmış olsa da Kosuth çizgisinin aksine, görselliğe dönük bir nesne 

sunumunu seçmesi, tercih ettiği objelere ve objelerin anlamlarına bağlı anlatımı 

nedeniyle bu savı ileri sürmek olasıdır. Füsun Onur, nesnelere kendi anlamları 

dışında yeni anlamlar yükleyip, onları bir araya getirip böylece üçüncü bir anlam 

kazanmalarını sağlayarak “Kavramsal sanatçı” tanımlamasını alabilmektedir. Çünkü 

o, Sol Le Witt’in “Düşünceler sanat yapıtları olabilir, bunlar birbirlerine eklenir ve 

somutlaşırlar, maddeye dönüşürler…”102 sözündeki gibi kavramlarla uğraşmış, resim 

ya da heykel gibi sınırları belli bir kütle sunmayarak kavramlar çerçevesinde belirli 

nesneler seçmiş, seçtiği bu nesneleri boşluğu/doluluğu şekillendirmek için kullanmış 

ve mekanla birlikte bütüncül bir kurgu içinde algılanabilen çalışmalar yapmıştır.103 

Kavramsal Sanat’ın, malzemesi, anlattığı, anlatması gerektiği ve dolayısıyla sınırları 

kesin olarak çizilebilecek belirli bir formu olmadığına önceki bölümlerde 

değinilmişti. Üstelik sanatçı Türkiye’nin içinde bulunduğu, Batı’ya göre 

“olağanüstü” olarak değerlendirilebilecek şartlarda sanatını gerçekleştirmeye 

başlamıştır. Batı’dan örnek alınarak uygulanan birçok sanat biçeminde olduğu gibi 

Kavramsal Sanat’ın da, Füsun Onur ve öncülük ettiği, çağdaşı birçok sanatçı 

tarafından farklılaştırılarak çalışıldığını söylemek yanlış olmayacaktır. 

 

 

Sanatçı, çalışmanın ilerleyen bölümlerinde ayrıntılı olarak açıklanacağı üzere, 

kendisi ve sanatı hakkında birtakım yakıştırmalar yapılmasından, sanatın 

adlandırmalarla kalıplara sokulmasından rahatsız olmuştur hep. Hatta bu, “Modernist 

bir sanatçı olduğunuz söylenebilirse modernizmden ne anlıyorsunuz?” sorusuna 

verdiği cevaptan da açıkça anlaşılmaktadır: 

 

 

“Modernist bir sanatçı olduğum söylenirse, ben buna karşı çıkarım. Kendimi 
modernist olarak almıyorum. Çünkü ben modernizmi şöyle tanımlıyorum: 
kendini, sanatını daima aşmak isteyen sanatçı ile onu hemen çerçevelemek, 
dondurmak, adlandırıp bir sınıfa sokmak isteyen sanat kurumları arasında 

                                                
102 Sol Le Witt’ten aktaran; Bkz. ( 1 ), GERMANER, 48. 
103 Bu durum Ahu Antmen tarafından “heykelin dönüşümü” olarak verilse de, var olanın heykel olup 
olmadığı, formel heykel anlayışının dışındaysa bunun neden hala “heykel” olarak nitelendiği tartışma 
götürür bir konudur. Ayrıntılı bilgi için bkz; ( 27 ), ANTMEN, 201-213. 



 

 

64 

 

daima bir gerilim vardır. Sanatçı özgürce dilini geliştirirken, onu bir kalıba 
sokan, donduran kurumlar (akademi gibi) bu dilin artıklarını toplayıp, 
yüzeysel bir yaklaşımla birleştirerek modernist sanat adına yürütürler ve 
bunda çok da başarılı olurlar. 
Ben sanat yaratma uğraşımın beni getirdiği duraktayım. Adlandırmayı 
başkaları yapsın. Ama günümüzde modernist sanatçı adı altında yatanı 
bildiğim için buna karşıyım.”104 

 

 

Ancak kendisiyle yapılan görüşmede doğrudan sorulan, “Size Kavramsal 

sanatçı diyebilir miyiz?” sorusuna da “Herhalde öyledir, ancak bu tanımlamayı ben 

yapamam.” demiştir.105 Sanatçının yorumlanmasına yönelik bu durum sonraki 

bölümlerde, “eleştiri” genel başlığı altında daha ayrıntılı biçimde incelenecek ve 

daha iyi anlaşılacaktır.  

 

 

Füsun Onur’un sanatında “eleştiri” olgusu çok önemli bir yere oturur. Henüz 

ABD’de master eğitimini sürdürürken, Maryland College of Art’taki eğitim 

anlayışına bağlı biçimde profesörlerce düzenli olarak izlenen ve eleştirilerini alan 

sanatçı için bu olgu sanat yaşamı boyunca belirleyici niteliktedir. Sözlü ya da yazılı 

kalıplara, sınırlamalara karşı bilinçli duruşu, bu tavrı sanatına da yansıtması, gerek 

seçtiği anlatım biçimi gerekse bunu da kendine özgü uygulayışı ile sanatçı 

karşılaşacağı tepkileri baştan göze almıştır. Bu konuda Jale N. Erzen şunları 

belirtmiştir: 

 

 

 “…onun Türk sanat ortamına en önemli katkılarından birinin, bu ortamda 
tartışmalara, sorulara ve hatta şaşkınlıklara yol açmış olmasında buluyorum. 
Estetik bilinçlenme düzeyine erişmiş olmasa da bu tepkiler düşünsel uyarı 
yönünden Füsun Onur yapıtlarının amaçlarına bir kerte ulaştıklarını 
kanıtlamaktadır bence.”106 

 

 

                                                
104 Anonim, Milliyet Gazetesi, 27 Şubat 1985. 
105 Bkz. ( 39 ), ONUR.. 
106 Bkz. ( 47 ), ERZEN, 12. 



 

 

65 

 

Bundan sonraki bölümde eleştiri kavramı ayrıntılarıyla incelenecek, 

Türkiye’deki Füsun Onur’la başlatılabilecek Kavramsal Sanat’ın erken 

hareketliliğine karşın, sanat çevresinin sindirememişliğiyle gelen refleksif tepkiler 

ele alınacak ve bu tezin şimdiye kadar iddia ettiği fikirler olgunlaştırılmaya 

çalışılacaktır. 

 

 

 

4. TÜRKİYE’DE KAVRAMSAL SANAT TARTIŞMALARI 

 

 

 

4. 1. Eleştiri 

 

 

Eleştiri, Batı’da Rasyonalizm ile sistematik disiplin olarak ortaya çıkmış, 

Aydınlanma Çağı’nın bir ürünüdür. Bu durumda resim eleştirisi gibi bir olgunun 

ortaya çıkmasını tetikleyenin, paranın belirleyici olmaya başlaması ile burjuvazinin 

yatırım yapacağı sanat eseri hakkında -rasyonel hareket etmek adına- danışacağı 

birini araması olduğu iddia edilebilir. Zira sanat, Aydınlanma sürecinde kültürden 

kaçınılmaz olarak bağımsızlaştıkça, toplumun önünde gitmeye ve uyarıcı bir güç 

olarak işlemeye başladıkça, sanat eleştirisi de o ölçüde önem kazanacaktır. Yoksa 

Kavramsal Sanat çalışan sanatçıların da iddia ettiği gibi, sanat eleştirisi sanat eserinin 

temsili yönünü ve dilini açıklamak ya da onu yüceltmek için kullanılıyorsa, bu 

durumda sanat ancak ticari bir meta olarak önemlidir. 

 

 

Eleştirinin bir kurum olarak ortaya çıkması, kendi iç dinamiklerini 

oluşturmasıyla koşuttur. Bu aşamaya gelene kadar ise burjuvazinin sınıf tavrından 

bağımsızlaşabilmesi, temel ilkelerini değiştirerek kendini aşmaya çalışması ve 

amacının sanat yapıtını salt denetlemek değil, bir düşünce yaratmak olduğunun 

farkına varması gerekmiştir.  



 

 

66 

 

20. yüzyılın önemli kuramcılarından Walter Benjamin’in belirttiği gibi, sanat 

eseri belli bir zamanda belli bir yerde olan bir kimse ile dinamik ve diyalektik bir 

ilişki içine girinceye kadar yani yorumlanıncaya kadar “ölü bir madde” olarak 

kalmaya ya da “salt estetik” olmaya mahkûmdur.107 Bu açıklamaya dayanarak 

söylenebilir ki eleştirmen, sanatı “ölü bir madde” olmaktan kurtarabilen kişidir. 

Sanatın tanınması, benimsetilmesi, onun salt estetik bir varlık olma güdüsünü aşıp 

tarihe kaydedilmesini sağlayan kişidir. Eleştirmen, adeta ele aldığı yapıtı yazınsal 

düzlemde tekrar kurmak zorunda olandır. Bunu yaparken, yazısında toplumsal 

duyarlılığı yansıtabilmeli, topluma eseri gösterebilmeli, deşifre edebilmelidir. 

 

 

Eleştiri hakkındaki bu açıklamalardan sonra, ülkemizdeki eleştiri olgusunun 

kurumsallaşması, sanat ortamında yaşananlar ve Füsun Onur’un da bazen konusu 

bazense öznesi olarak içinde bulunduğu tartışmalara geçmeden önce, Kavramsal 

Sanat’ın eleştiri ve eleştirmen konusundaki tavrına bakmak gerekmektedir. Böylece, 

Füsun Onur’un bir kavramsal sanatçı olarak Türkiye’deki eleştiri olgusu içinde 

durduğu konum daha iyi anlaşılacak, çalışmanın varacağı sonuç, konunun temeline 

inilerek daha da ayrıntılandırılacaktır.  

 

 

Kavramsal Sanat, 1915 yılında Dadaizm’in tepkisini andırır biçimde bir karşı 

duruş göstererek, sanatsal üretimi izleyicinin edilgen izleyişine sunulmuş bir meta ya 

da fetiş olmaktan kurtarmayı istemiştir. Bu anlamda Art and Language hareketi 

temelli, sanat nesnesine karşı teorik eksende geliştirdiği karşı duruş ile cismî 

olmayan bir sanat yapıtı oluşturma çabalarına girmiştir. Böylece sanatı eleştirel 

irdeleme ve sürekli diyalog biçimli tartışmalar ile bu tartışmaları sanatsal 

uygulamalar biçiminde ele almayı amaçlamıştır. Bu yolla, sanat eserinin alınıp 

satılması temelinde gelişen eleştiriye karşı muhalif bir tavır almış; sözlü çalışmayı 

sanat haline getirmiş; o güne dek kabul edilen sanat eleştirisini işlevsiz bırakarak ve 

eleştirinin formunu değiştirerek onu kendine mâl etmiştir. Kavramsal sanatçılar, bir 

                                                
107 Bkz. Walter BENJAMİN, “Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretilebildiği Çağda Sanat Yapıtı”, 
Pasajlar, Çev. Ahmet Cemal, 50-86. 



 

 

67 

 

anlamda eleştirmenin rolünü benimsemişlerdir.108 Akımın en önemli temsilcilerinden 

Joseph Kosuth’un “Art and Language”de yayımlanan, Kavramsal Sanat’ın ana 

metinlerinden sayılabilecek “Giriş Notu” başlıklı yazısı, bu sanat anlayışındaki 

“eleştiri” ve “eleştirmen”e karşı tavrın ortaya konması açısından açıklayıcıdır. 

 

 

“Kavramsal Sanat sanatın yapısının araştırılması üzerine kurulmuştur. 
Burada, yalnızca sanatsal önermeler kuran bir davranış değil, ‘sanat 
kavramı’nın bütün yanlarını, bütün çelişkilerini çözümlemeye yönelik bir 
düşün, bir çalışma söz konusudur. Sanatta anlama’nın, algılama’nın dolaylı 
ikilemi nedeniyle başlangıçta bir aracı gerekli görüldü. Kavramsal sanat 
eleştirmenin görevini de üstlenerek onu gereksiz kılar. Sanatçı-eleştirmen-
seyirci üçlüsü, nasıl’ın kurulmasının görsel ögelerinin sanata bir eğlenti, 
hoşça vakit geçirme görünüşü vermesi nedeniyle geçerliydi. Kavramsal 
sanatın seyircisi temel olarak sanatçılardan oluşur. Bu, katılandan, yapandan 
ayrı, göz önüne alınmış bir seyircinin var olmayışı anlamındadır. Böylece bir 
anlamda sanat, seyircisi olmayan bilim kadar ciddi bir hale dönüşür. Böyle 
bir sanat kişiyi o konudaki bilgisi ölçüsünde ilgilendirir. Eskiden sanatçının 
özel statüsü onu yalnızca ‘show’ business’in soytarısı durumuna itiyordu.109 

 

 

“Kavramsal Sanat eleştirmenin görevini de üstlenerek onu gereksiz kılar.”; 

Kosuth’un söylediklerinde altını çizerek belirtmemiz gereken esas cümle budur. Bu 

cümle, eleştiriye karşı tavrın, aslında seyirciyi daha doğrusu seyircinin seyir halinde 

oluşunu dışlama yoluyla ortaya konduğunu göstermektedir. Yani, seyirci olmazsa 

eleştiri de olmaz; çünkü seyirci “temel olarak sanatçılardan oluşmuştur.” Kavramsal 

Sanat’ın dışladığı aslında seyirci değil, salt seyreden; eleştiri değil, formel sanat 

eleştirisidir. Çünkü Kavramsal Sanat, olanı göstermekle kalmaz, kalsa da bu 

gösterişin arkasında farklı anlamlar mutlaka yer almaktadır; anlatılmak istenen, 

eleştirilen bir unsur mutlaka vardır. 

 

 

Norbert Lynton, “Modern Sanatın Öyküsü” isimli çalışmasında Kavramsal 

Sanat’ın “yıkıcı eleştirelliği” üzerine şunları söyler: 

                                                
108 Bkz. ( 8 ), ATAKAN, 12 
109 Bkz. ( 13 ), KOSUTH. 



 

 

68 

 

“Sanata, o rahatına alıştığımız tepkileri göstermemizi engelleyen Kavramsal 
Sanat, ona (sanata) yaklaşımımızda sanatı aşan şeyler üzerinde de yeniden 
düşünmemizi ister. Böylece alışılmış kalıpları yıkar, kendine özgü sorgulama 
biçiminde biz de onunla işbirliği yapmış oluruz. Öne sürdüğü fikri 
benimseyebiliriz; ama onu biçimlendiremeyiz, satamayız, yeniden üretemeyiz 
veya onu bir kâğıt ağırlığı gibi kullanamayız.”110 

 

 

Sanat, seyretmek isteyenin bilgisine bağlıdır. Kavramsal Sanat, sanatı bir 

performans süreci olarak gören “seyirciyi” onaylar, “sanatçı seyirci” dediği de sanat 

eylemine katılan seyircidir; alışılagelmiş anlamdaki “bakan” seyirci değil. 

Nihayetinde eleştiri bir yazı türüdür ve Kavramsal Sanat da klasikleşmiş eleştiriyi 

hiçleyerek yerine başka bir eleştiri biçimi koyar. Bu bağlamda, özellikle 

Aydınlanmanın normatif değerlerine karşı çıkan, post-modernist anlayışın hâkim 

olduğu bir ortamda eleştiri eski biçimini yitirmiş ve değerini kaybetmiştir. 

 

 

“Kavramsal bir sanatın aslı kesin biçimsel bir görünüm değil metinsel bir 
içerik olmaktadır. Bu anlamda kavramsal bir yapıtta görselleştirme ana öğe 
ve amaç değil öncelikle çalışmanın gereği ve bütünleyenidir. O halde yapıtın 
anlamını kavramak için biçimsel bir çözümlemenin iletimi yararsız ve hatta 
zararlıdır. Eleştirmen artık yeni bir araştırma yöntemi bulmak zorundadır.”111 

 

 

Ferhat Özgür’den yapılan bu alıntıda durum açıklık kazanmaktadır; çünkü 

Kosuth’un bahsettiği “Kavramsal Sanat”, onun kendi çalışmalarını göz önüne 

getirdiğimizde de görüleceği üzere, metin-yazı ağırlıklı bir sanat biçemidir. Eleştiriye 

gerek olmadığı vurgusu, yazılı metnin görsel şiirliğini çözümlemenin bir anlam ifade 

etmediğindendir. Oysa Türkiye’deki Kavramsal Sanat uygulamaları, -bu çalışmanın 

da konusu olduğu üzere- Füsun Onur’un çalışmaları gibi daha görselliğe dönük, yazı 

ağırlıklı olmayan, yazının kimi çalışmalarda, pratik amaçlı kullanımına yönelik 

örneklerin görüldüğü şekildedir ve eleştiri olgusu da burada farklı bir biçimde ele 

alınmıştır. 

                                                
110 Bkz. ( 2 ), LYNTON, 330. 
111 Bkz. ( 3 ), ÖZGÜR, 26. 



 

 

69 

 

Batı’nın aksine eleştiri, kültürümüzde uzun süre yavaş gelişen bir pratik ve 

henüz tam manasıyla gelişmemiş bir disiplin olarak kalmıştır. Oysa Cumhuriyetle 

birlikte modernite projesine katılan bir kültür olarak ülkemizde eleştirel bir düşünce 

yapısı geliştirmek gerekliliktir. Eleştirel düşüncenin köklü bir kültür unsuru olduğu 

varsayılarak Türkiye’de sanat eleştirisi genel bir tablo biçiminde masaya 

yatırıldığında, Türk sanatındaki eleştirel geri kalmışlığın bütün bir kültüre yaygın 

olan özeleştiri, sorgulama ve yorumlama eksikliği ile ilgili olduğu düşünülebilir.112 

Örneğin 1950 ve 60’lı yıllarda plastik sanatları konu alan dergiler yayımlanmadığı 

için resim eleştirileri, edebiyat ile şiir dergilerinde ve gazetelerde yer almıştır. 

Sanatta özgün anlamda yakalanamayan çizgi, eleştiride de yakalanamamış ve uzun 

süre tartışmalara meydan vermiştir. Konu hakkında geniş bir çalışma olan 

“Cumhuriyet’te Tenkit” başlıklı makalesinde İpek Aksügür Duben, 1930’lardan 

80’lere kadar Cumhuriyet tarihinde, resim sanatı üzerinden eleştiri olgusunu inceler. 

Alıntılarla güçlendirdiği çalışmasında Duben, tenkit unsurunun bizde “kınama, 

yerme” olarak anlaşıldığı genellemesine ulaşır. Duben’e göre tenkit eleştiri olarak 

algılanmış ve eleştiri – eleştirmenlik kurumsallaşamamıştır.113 

 

 

 “Türkiye’de Sanat Eleştirisi” başlıklı makalesinde Jale Erzen ise, Türk 

sanatının ilk dönemlerindeki eleştiri ile ilgili şu saptamalarda bulunur: 

 

 

“(…) sanat eleştirisini henüz en fazla meşgul eden konu kimlik ve çağdaşlık 
ikilemidir. Çağdaş kültüre ve moderniteye katılarak kültürel kimliğin yok 
olacağını savunanlar ile çağdaşlığa katılmayı şart görenler ve çağdaş bir 
kimliği genellikle yerel konu seçiminde bulanlar arasındaki tartışmalar ve 
bunlar ışığında yapılan sanat eleştirileri Cumhuriyetin ilk birkaç on yılında 
çoğunluğu oluşturmaktadır. 
Modern Türk resminin ilk ustalarının çoğunun Paris’teki atölyelerde yetişmiş 
olmaları Türk resim eleştirisinin, Cumhuriyetin hemen hemen ilk birkaç on 
yılında genellikle Fransız resmi ve günün Fransız ressamları ile kıyaslanarak 

                                                
112 Ayrıntılı bir açıklama için bkz. Jale N. ERZEN, “Türkiye’de Sanat Eleştirisi”, Rh+ Sanat, 28-33. 
113 İpek (AKSÜGÜR) DUBEN, “Cumhuriyet’te Tenkit”, Cumhuriyet’in Renkleri Biçimleri, 158-
167. 



 

 

70 

 

yapılmasının arkasında önemli bir nedendir. Ancak, Türk resmine kendine 
özgü değerleri açısından bakılması hala bugün genellik kazanmış değildir.”114 

 

 

1980 yılı sonrası resimde eleştiri alanını tartıştığı yazısında Hasan Bülent 

Kahraman ise, eleştiri adı altında yapılanların yeni bir şey söylemediğinden ve 

gelenekten beslenilmediğinden bahsederek şu saptamayı yapar: “Türkiye’de eleştiri 

bir kurum olarak, yukarıdaki anlamda hiçbir zaman var olmamış, eleştirmen sanatsal 

üretimin bir ‘yan kolu’ olarak gelişmiştir.”115 

 

 

Sezer Tansuğ Türk sanat eleştiri alanındaki kuşkusuz en önemli ve tartışmalı 

isimlerinden biridir. Tansuğ’un, eleştirel etkinlik adına yapılan işlerin büyük bir 

bölümünü “tarih bilincinden yoksun, çağdaş modern verilerin temellendiği ana 

köklerin farkında bile olmayan, gülünç safsata ürünleri” olarak nitelendirdiği 

“Eleştiriye Dikkat” başlıklı yazısındaki şu cümleler, eleştiri olgusunun çağdaş sanat 

açısından durumunun pek parlak olmadığını göstermektedir: 

 

 

“Çağdaş sanat faaliyetleri üzerine girişilen eleştirilerden pek çoğu ya bazı 
klişelerle iş görür, ya Batı’daki sanat akımlarının içinde bulunan sanatçı 
isimlerinin rastgele istismarına yönelerek bulanık suda balık avlamaya çalışır, 
ya da edebi, felsefi kriterlere sığınıp bilgiçlik taslar.”116 

 

 

Sezer Tansuğ, yeni arayışlardaki plastik sanat hareketlerinin yaygın bir veriler 

karmaşasına dönüştüğünü aktardığı yazısında, resim ya da benzer sanat dallarında 

eğitim almış kişilerin bu hareketlilik karşısında “tümüyle kategorik tercihlere 

dayanan” bir sanat yazımına, eleştiriye giriştiğini ve bunun söz konusu karmaşayı 

artırmaktan başka bir şey olmadığını da belirtir.117 

 

                                                
114 Bkz. 8 112 ), ERZEN, 29. 
115 Hasan Bülent KAHRAMAN, “Eleştiride Görünmeyen Duvar: Gelenek”, Hürriyet Gösteri, 35. 
116 Sezer TANSUĞ, “Eleştiriye Dikkat”, Çağdaş Türk Sanatına Temel Yaklaşımlar, 214-217. 
117 A.g.m. 



 

 

71 

 

Bu tezin kapsamındaki 1970 – 1990 yılları arasında, ülkemizde henüz eleştiri 

olgusunun tam manasıyla yerleşmediği bir süreçte, kişiler ve dönem dönem çıkan 

bazı yayınlarca sanat eleştirisini kurumsallaştırma yönünde iyi niyetli çabalara tanık 

oluruz. İstisnalar dışında bu çabalar, yetersiz ve yanlış olmaktan kurtulamaz. 

Tansuğ’un belirttiği gibi, yabancı dil eksikliği, az sayıda çeviri yapılması, çevirenin 

metni kendisine mâl etmesi, Türkçe’yi -bilinçli ya da değil- iyi kullanmamaktan 

doğan ve dili yabancı kelimelerle “süsleme” çabaları da karşılaşılan problemlerden 

olur.118 Beral Madra ise 1988 yılında yazdığı “Öykünmek Üzerine Düşünceler” 

başlıklı makalesinde, sanatta öykünmecilikten bahsedenlerin kendi durumlarını şöyle 

ortaya koyar; 

 

 

“Türkiye’de çağdaş sanatın sanatçısı, galericisi ve eleştirmeniyle yapay ve 
öykünmeci olduğuna inananlar, dergi sayfalarını ‘günlük dedikodu’ ve 
‘arabesk’ değerlendirmelerle dolduruyorlar. Bu arada sanat ortamı, Türkçe’ye 
çevrilmesi gereken yüzlerce önemli çağdaş sanat yazısından (bu yazılar 
bizdeki sorunlara değinen ve çözümler öneren bilgilerle dolu) yoksun kalıyor. 
Otuz – kırk yıl önceki değerlendirmeler ve yorumlar da günümüz sanatının 
devinimi için yeterli değil. Yabancı dil bilmemek sorunu altında ezilen genç 
kuşak, evrensel – güncel sanat gelişiminin düşünsel yönünü öğrenmeden 
kendisini nasıl yetiştirecek, bunu düşünen yok!”119 

 

 

Önceki bölümlerde, Türk sanatında 1990’lı yıllara kadar ciddi bir 

kurumsallaşma sorunu yaşandığından, “sanat ortamı” şeklinde tanımlanabilecek bir 

yapının oldukça dar çerçevede kaldığından, resim ve heykelin bu ortamda zor 

tutunurken plastik sanatlardaki farklı dalların da yaşama şansının kısıtlılığından 

bahsedilmişti. Böylesi bir durumda kurumsallaşmış, kendi dinamiklerini oluşturmuş 

ve sağlıklı üretimler elde edilebilecek bir sanat eleştirisinin varlığı ise söz konusu 

edilememektedir. Tam bu noktada, hemen her çeşit çağdaş sanat üretiminin 

anlaşılamadığına ve bundan doğan sıkıntı nedeniyle de zoraki ve yanlış 
                                                
118 Sezer TANSUĞ, “Bazı Yazarlar ve Bazı Sergiler”, Gelenek Işığında Çağdaş Sanat, 100-101. 
Tansuğ makalesinde Türkçe’nin bir yabancı dil kompleksiyle kullanıldığını, yazarların kendi dillerini 
örneğin Fransızca ya da İngilizce gibi yazmaya kalkıştıklarını ve yazı alanında ilerici ve çağdaş olma 
iddiasının elitist komplekslerle birlikte olduğunu belirterek sanat yazımında önemli bir noktaya 
değinir. 
119 Beral MADRA, “Öykünmek Üzerine Düşünceler”, Hürriyet Gösteri, 96. 



 

 

72 

 

yorumlandığına tanık olunur. Sanat eleştirisinin eksik ve yanlışlığı üzerine doğru 

gözlemlerde bulunan Sezer Tansuğ’un ülkemizdeki çağdaş sanat hareketliliği 

konusundaki öznel yorumları ise, söz konusu karmaşık durumu göstermek için 

verilecek tipik örneklerdendir;  

 

 

“Gelişmemiş ya da az gelişmiş ülkelerde, teknolojiye yapılan atıfların 
yaşanmamış sahtelikleri, yalnız sinema alanındaki bazı hayalî (fictif) 
kurguların mantıksızlığına yol açmakla kalmamakta, plastik sanatlar 
alanındaki sözde kavramsal kurgular da zihinsel düzlemde yaşanan vahim bir 
kaosu ele vermektedirler. Zaman zaman Cumhuriyet gazetesinin kültür 
sayfalarında örneklerine rastlanan ve bazı ironiseverlerce post-modern olarak 
nitelendirilen açıklamaların kaotik bir görünüm almasında bazen siyasal bir 
söylemin yoğun kamuflaj kaygıları bile rol oynamaktadır.”120 

 

 

Kavramsal Sanat ürünlerinin yerme amaçlı, “sözde kavramsal kurgular” olarak 

aktarılmasıyla birlikte alıntıdaki “Post-Modernizm” vurgusu da dikkat çekici 

niteliktedir. Zira buradan “Post-Modernizm” teriminin ne derece yanlış anlaşıldığı ve 

kullanıldığı da gözler önüne serilmektedir. Tansuğ, yazısının devamında şunları 

söyler: 

 

 

Ülkemizde sahte avangardizmi temsil eden enstalasyon modacılarının, 
dünyaya mesaj iletme iddiası bir yana dursun, henüz kendi ülkelerini bile 
doğru dürüst ilgilendirmedikleri tüm ifade zorlanmaları, aralarında çok faal 
olanlardan birinin Gösteri dergisinin Temmuz sayısındaki itirafıyla da tam bir 
yıkıntıyı sergileyip durmaktadır. Enstalasyonlarında belirli bir objenin tekrarı 
psikozuna dayanan zorlanmaların, bu modanın doğruca kendi köküne kibrit 
suyu eken bir açmaz yöntemi olarak iflasa işaret ettiğini kendileri bile fark 
etmeye başlamışlardır. Ancak iflasa işaret eden yalnızca tekrar yöntemi değil, 
çeşitli nesnelerin belirli mekanlar için enstalle edilmesine (yerleştirilmesine) 
ilişkin diğer tüm zihinsel süreçlerin de yoğun bir kavram karmaşası içinde 
bulunmasıdır.”121  

 

 

                                                
120 Bkz. ( 118 ), TANSUĞ, 103. 
121 A.g.k. 



 

 

73 

 

Tansuğ aynı yerde, aydınlarca Batı teknolojisinin esas alındığından yola 

çıkarak, belli bir dönem çağdaş sanat sergileri çerçevesinde bolca tartışması yapılan 

“avangard” çıkışlar üzerine “ucube” yorumunda bulunmaktadır. Sezer Tansuğ’un 

aynı yerdeki bir başka yazısı ise şöyle başlamakta ve onun konu hakkındaki 

tutumunun uç noktasına bizi götürmektedir: “Demokrasi sloganlarıyla dayatmacı 

avangard güdüm programlarının bu paradoksal işbirliği…”122 Türk sanat tarihi ve 

eleştiri yazımı konusunda ilkler arasında yer alan Tansuğ ironik biçimde, Batı 

hegemonyası olarak gördüğü çağdaş sanata karşı millici bir safta durmakta ve söz 

konusu hegemonyacı çağdaş sanatın Post-Modernizm’le pekişerek, art niyetle 

uygulandığını savunmaktadır. Oysa ona göre sanat ulusal kimliğe ve geleneklere 

bağlı bir tepki koyarak bunun önüne geçmelidir. 

 

 

Çağdaş sanata karşı takınılan önyargılı ve yadsıyıcı tutumun ideolojik olduğunu 

belirten İpek (Aksügür) Duben ise, “Sanat yapıtını değerlendirirken salt sanat tarihi 

ve üsluba yönelik yüzeysel düzeyi aşmayan formalistler”in “gerçekte sanatı ve 

eleştiriyi olduğu yerde tutmak, belli sınıfların beğenisini güçlü kılmak hesabında” 

oldukları yorumunda bulunur.123 

 

 

Ülkemizdeki plastik sanatlar alanına dair yanlış eleştiri biçimleri konusunda 

verilebilecek çokça örnek bulunmaktadır. 1970’li yılların sonlarından itibaren 

gerçekleştirilen ve dönem itibariyle gündemi belirleyen sergileri, yapılan tartışmalar 

çerçevesinde incelemek, konunun daha iyi anlaşılması ve ayrıntılandırılması 

açısından yararlıdır. 

 

 

 

 

                                                
122 Bkz. ( 118 ), TANSUĞ, 171. 
123 İpek (AKSÜGÜR) DUBEN, “1981 ‘Yeni Eğilimler’ Sergisi Işığında Çağdaş Türk Sanatı ve 
Eleştiri”, Milliyet Sanat, 32. 



 

 

74 

 

4. 2. Önemli Çağdaş Sanat Sergileri ve Bu Eksende Gelişen Tartışmalar 

 

 

Türk sanatçısının, 1970 – 1990 yıllarında kurumsallaşma çabasındaki sanatın 

gerilimleri arasına sıkıştığı saptamasını yapmak yanlış olmayacaktır. Politik birtakım 

amaçlar ve gelişen iletişim teknikleri sonucu “küresel köy” olma yolundaki dünyaya 

adapte olma sürecinde sanat ortamı, güncel olan “yeni” ile var olan “eski”yi tartışıp 

durmaktadır. Yine bu süreçte sanatçı, yerel/ulusal kalmakla Batılı olmak arasında 

yaratılan, bir anlamda sahte gerilime maruz bırakılmıştır.   

 

 

Bu dönemde Türk sanat ortamında “yenilik”, “çağdaşlık”, “öncülük” gibi 

kavramların tartışılmaya açıldığı Yeni Eğilimler, Öncü Türk Sanatından Bir Kesit, 

Günümüz Sanatçıları İstanbul Sergileri ve Uluslararası İstanbul Çağdaş Sanat 

Sergileri oldukça önemlidir. Bu sergiler ile genel anlamda “yeni” olan tartışılmış ve 

Kavramsal Sanat ülkemizde tanınmaya, kabul edilmeye başlanmıştır. Oldukça sancılı 

olan bu süreçte, Füsun Onur da sergilerin çoğunluğuna katılmış bir sanatçı olarak 

konunun önemli bileşenlerinden biridir.  

 

 

Aşağıda, sergiler başlıklar altında incelenecek ve bu sergiler aracılığıyla 

yapılan tartışmalar ortaya konacaktır.  

 

 

 

4. 2. 1. Yeni Eğilimler Sergileri 

 

 

İstanbul Devlet Güzel Sanatlar Akademisi’nin 1977 yılında düzenlediği Yeni 

Eğilimler Sergileri’nin ilki, 1. İstanbul Sanat Bayramı bünyesinde açılmıştır. 

Yarışmalı olan bu sergiler, İstanbul Sanat Bayramı etkinliklerinin en önemlisi 

sayılmıştır. Sanat Bayramı’nın iki yılda bir düzenli olarak sürdüğü 1977 – 1987 



 

 

75 

 

yılları arasında devam eden sergiye bayramın kesintiye uğramasıyla ara verilmiş, 

yedinci ve son sergi 1994 yılında düzenlenmiştir. 

 

 

Sergi plastik sanatların her dalında düzenlenmiş ve sanatçılara hiçbir araç-gereç 

sınırlaması getirilmemiştir. Plastik sanatlar bienaline dönüştürülmesi amacıyla yola 

çıkılan Yeni Eğilimler Sergileri’nde yenilikçi sanat etkinliklerinin desteklenmesine 

çalışılmış, sanatta çağdaş olanı yakalamak ve avangard eğilimlerin izlenmesine fırsat 

yaratmak gibi “ilerici” ve “öncü” bir misyon ile çağdaş sanatın Türk sanat ortamında 

kabul görmesi adına önemli mesafeler kat edilmesine neden olunmuştur.124  

 

 

1. Yeni Eğilimler Sergisi’nde resim, heykel, özgün baskı, vb. sanat dallarından 

ürünler olmasına karşın, kavramsal çalışmalar ağırlıktadır. Resim-heykel-seramik-

özgün baskı ve diğer dokuz ayrı dalda gerçekleştirilen yarışmaların her dalı için ayrı 

seçici kurul oluşturulmuştur. 1979’da gerçekleştirilen 2. Yeni Eğilimler Sergisi’nden 

itibarense malzeme ve sanatsal eğilim ayrımı kaldırılmış, tüm çalışmalar birlikte 

katılmış ve değerlendirilmiş böylece sergiler tek başlık altında toplanmıştır. 

 

 

Yeni Eğilimler Sergileri adeta Türkiye’de çağdaş sanatın boy verdiği ana kanal 

olmuştur. Gürman ve Onur’u izleyen ilk kuşak çağdaş sanatçılar adlarını bu 

sergilerde duyurmuştur. İlk örnekleri yine bu sergilerde görülen yapıtlarla, 1980’li 

yıllarda tartışılacak olan sanatın ne olduğuna ve geleneksel üsluplar ile sanat 

anlayışlarına ilişkin sorular sorulmaya başlanmıştır. Sergi kapsamında sempozyumlar 

da düzenlenmiştir. 

 

 

                                                
124 Yeni Eğilimler Sergileri hakkında ayrıntılı sayısal veriler ile katılan sanatçıların ve ödüllerin 
dökümünün de yer aldığı kapsamlı bir çalışma için bkz; Selçuk Begüm AKKOYUNLU, Çağdaş 
Türk Sanatında İstanbul Sanat Bayramı ve Yeni Eğilimler Sergileri, yayınlanmamış yüksek 
lisans tezi, Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2003, Ankara. 



 

 

76 

 

Füsun Onur ise, ikinci sergi dışındaki bütün Yeni Eğilimler Sergileri’ne 

katılmış, 1981 yılındaki 3. Yeni Eğilimler Sergisi’ndeki çalışması “Resimde Üçüncü 

Boyut, İçeri Gel” ile de gümüş madalya almıştır.125 

 

 

Yeni Eğilimler Sergileri oldukça tartışma yaratmış, hatta denilebilir ki; 

Türkiye’de kavramsal temelli sanatın yerleşmesinde önemli bir rol üstlenerek, 

1980’lerin ikinci yarısından itibaren işlevini tamamlamış ve sona ermiştir. Sergilerin 

1970’lerdeki yenilikçi tutumunun yerini 1980’lerle beraber yavaş yavaş daha tutucu 

bir hale bıraktığını iddia eden Aykut Köksal, bunu sanat piyasasının gelişmesine 

bağlar.126 Ancak ona göre eğitim kurumlarının değişime direnmesi de, yaşanan 

sıkıntılar açısından oldukça önemlidir. Böylece “piyasanın karşı durulması zor çekim 

gücü, bir bölümü eğitimci de olan bazı sanatçıların çağdaş sanat karşısında kesin 

tavır almasında başta gelen belirleyici” olmuştur.127 

 

 

Jale N. Erzen, Yeni Eğilimler sergisinin öneminin “yeni” kelimesinde yattığını 

söyleyerek bu kelimeyi şöyle tanımlamaktadır: 

 

 

“‘Yeni’ sözcüğü genel bir kavram olarak başka, bir sanat deyimi olarak başka 
anlamlar taşıyor. Genel anlamıyla yeni eskinin bir kullanımı, yeni bir sentez, 
buluş, olgu, eskiye yeni bir kapsamla verilen yeni bir anlam olabilir… (…) 
Ancak, sanat ortamı ve piyasasında ‘yeni’nin ne denli yeni olduğu ya 
önceden belirlenen ölçülerle değerlendirildiği için oldukça kuşkulu bir 
durum, ya da gerçek yeninin kesinlikle bilinmesi ‘yeni’ eskidiğinde olası 
olduğundan, oldukça belirsiz bir değerlendirme. Bu açıdan ‘yeni’ sanat 
ortamında her zaman belirli beklentileri yerine getirdiği ölçüde kullanılan ve 
bu bakımdan da sanat etkinlik, kavram ve piyasasını koşullandıran güçlerin, 

                                                
125 Füsun Onur’un söz konusu sergiler bağlamında ve bunlardan bağımsız olarak aldığı tepkiler ile 
eleştiriler içindeki yeri, daha sonraki bölümde ayrıntısıyla inceleneceği için burada sadece sergilere 
hangi çalışmaları ile katıldığı verilmiştir. 
126 Aykut KÖKSAL, “Türkiye’de Çağdaş Sanat”, Bilanço 98 Cumhuriyet’in Renkleri, Biçimleri, 
170-171. 
127 A.g.k. 



 

 

77 

 

yani Batının, oldukça kesin bir sınırla ayırdığı çabalara verilen bir tanımlama 
olmuştur.”128 

 

 

“Yeni Eğilimler” sergilerinin gerçekten yeni olanı yansıtıp yansıtmadığı sorusu 

oldukça tali bir sorudur. Çünkü bu soruyu sorabilmek için mutlak bir “yeni” tanımı 

yapmak gerekmektedir. Oysa sanat gibi dinamik, varlığının temelini kendi içindeki 

dinamizmden alan bu olgu için mutlak değerler ortaya koymak gayet yanlıştır.  Jale 

N. Erzen’in konu hakkındaki yorumları şu yöndedir: 

 

 

“Akademi’nin bu sergiler için seçtiği ‘Yeni Eğilimler’ ismi zorlayıcı olmadan 
izleyiciyi, eleştirmeni ve sanatçıyı değerlendirmede yeni kriterlerin varlığını 
ve bunların neler olduğunu düşünmeye yöneltmektedir. Avant-Garde’a, ya da 
radikalliğe karşı ‘Yeni Eğilmiler’ kalıplaşmış alışkanlık ve beğenilerden yeni 
olasılıklara karşı yumuşak bir geçiş ortamı hazırlamaktadır; ‘Yeni Eğilimler’ 
belirli önyargıları itelemeden Türk sanat ortamının kendi organizması içinde 
geliştirici bir taban oluşturma amacını belirtmektedir.”129 

 

 

Yeni Eğilimler sergilerindeki çalışmaların geneli; malzeme, teknik ve içerik 

yeniliğinde yoğunlaşan, biçime değil ardındaki kavrama önem veren, estetiği değil 

sanatın farklı problematiklerini ele almayı amaçlayan çalışmalar olmuştur. Yapıtların 

uluslararası göndermeler yaptığı bir gerçektir ancak bu çabaları “Batı taklitçiliği” ile 

etiketlemek oldukça yanlış bir tutumdur. Bu sergiler ancak Türk sanatının kendi 

gelişme çizgisi ve kapsamı içinde değerlendirilirse doğru anlaşılacaktır. Konu 

hakkında, Türk sanatının dinamiklerini doğru değerlendirememenin “taklit” 

suçlamasına yol açtığını belirten Jale Erzen’in aktardıklarına bakmakta fayda vardır; 

 

 

“Bizdeki taklitçilik sorunu, sanatçının olduğu kadar eleştirmen ve seyircinin 
de kendi referanslarını kuramama, Türk sanatını oluşturan ve herhangi bir 
sanatı etkileyen devinimi bilmeme yetersizliğinden doğmaktadır. ‘Taklit’ 
sözünü bu denli fazla kullanmamız bir yerde, henüz kültürümüzün sağlıklı bir 

                                                
128 Jale N. ERZEN, “Yeni Eğilimler Genel Bir Değerlendirme”, Yeni Boyut, 4. 
129 A.g.m. 



 

 

78 

 

çözümlemesini yapamamamıza bağlıdır. ‘Taklitçilik’ sorunu belki de etkilere 
yeterince açılamadığımızın, Batılılaşmayı, çeşitli kişilik sorunlarından ötürü 
tedirgin bir psikoloji içinde karşıladığımızın belirtisidir.”130  

 

 

İpek Duben, 1981 yılında yazdığı “1981 Yeni Eğilimler Sergisi Işığında 

Çağdaş Türk Sanatı ve Eleştiri” başlıklı makalesinde, dönem hakkında şu kısa 

yorumu yapar:  

 

 

“Yurdumuzda her yönden eklektik, tavırsız sergiler açılmakta, pek çok galeri 
bilinçsizliği topluma benimsetmekte, bir avuç yazar, sözünü ettiğimiz eleştiri 
bilincinden yoksun, en iyisinden formalist-biçimci, en kötüsünden sadece 
beğeni-kapital çıkarı düşünen yazılarla toplumu yönlendirmekte ve bazı sanat 
çevreleri demagojik sanat ve eleştiri peşinde koşarken ‘Yeni Eğilimler’ 
sergisinin adı, iddiası ve konumu gereği bu yanlışlıklardan arınmış olması 
ümit edilir.”131 

 

 

Yeni Eğilimler Sergileri’ni, bir plastik sanatlar gösterisi olarak algılayan 

kişilerce sergilenenler “yeni” değil, dışarıda çoktan pazarı kurulmuş, tescilli birtakım 

yeni hareketlerin kötü kopyaları biçimindedir. Sanatçılar, amiyane tabirle 

“avangard”lık taslamaktadır. Oysa, Türk sanatının gelişim çizgisini anlatırken daha 

önce de belirttiğimiz üzere, Batı eksenli düşünmek, ne yapılırsa hemen dönüp 

Batı’ya bakarak kıyaslama yapmak oldukça hatalıdır. Elbette, biçimsel benzerlikler 

olabilmiş ve bu benzerlikler daha önce denenmiş hareketlerin tekrarı olarak 

nitelenebilmiştir. Bu durumda sanatçıların niyeti göz önüne alınmalı ve doğrudan 

aktarmacılık aramanın yanlışlığı üzerinde durulmalıdır.  

 

 

Kendisi de “resim dışı” olarak nitelenebilecek çalışmalar yapan Balkan Naci 

İslimyeli’nin konu hakkındaki kaygıları, burada örnek gösterilebilir: 

 

                                                
130 A.g.m., 5. 
131 Bkz. ( 123 ), DUBEN, 33. 



 

 

79 

 

“Elbette dışarıdaki hareketlerin paralelinde gelişen verimler, bizde de 
olacaktır ama, bunun dürüstlüğü, dış dünyayla bir kontak sonucudur. Biz 
ancak evrensel sanat alanına girebildiğimiz zaman böyle bir senkron olabilir. 
Başka ülkelerde girilmemiş risklerin, verilmemiş mücadelelerin burada 
meyvelerini toplamak öncülük değil, kurnazlıktır.”132 

 

 

 

4. 2. 2. Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergileri 

 

 

1984’ten başlayarak 1988’e dek her yıl yinelenen, Uluslararası İstanbul 

Festivali kapsamındaki sergilerdir. Yeni Eğilimler Sergileri’nde ilk çalışmalarını 

gerçekleştiren bir grup genç sanatçıya yenilerinin de eklenmesiyle ortaya çıkan Öncü 

Türk Sanatından Bir Kesit Sergileri, ilk kez çağdaş sanatın ağırlık taşıdığı toplu 

sergiler olma özelliğini taşımıştır. Katılan sanatçıların kendi organizasyonlarıyla 

gerçekleştirdikleri bir etkinliktir. Alışılagelmişin ötesine geçmek, onaylanmış, kabul 

edilmiş yapıtların ve kolay beğenin ötesinde var olan yaratıcılığı ortaya koymak 

amaçlanmıştır. Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergileri’nde sergilenecek eserler ve 

sanatçılar bir seçici kurul ile belirlenmemiş, sanatçılar kendi aralarında görüşerek 

sergilenecek sanatçıları ve eserlerini seçmişlerdir. Bu konu, sergilerin en çok tartışma 

yaratan olmuştur. 

 

 

Her yaz farklı mekanlarda açılan sergilere Füsun Onur’un yanı sıra Sarkis, 

Ayşe Erkmen, Şükrü Aysan, Tomur Atagök, Yusuf Taktak, Cengiz Çekil, Serhat 

Kiraz, Erdağ Aksel, Gülsün Karamustafa ve Adem Genç gibi birçok sanatçı 

katılmıştır. Sergilerde resmin yanı sıra hazır objeler, fotoğraflar ve yerleştirmeler, 

kavramsal ağırlıklı biçemler yer almıştır. 

 

 

                                                
132 Kezban Arca BATIBEKİ (röportaj),  “Balkan Naci İslimyeli ile ‘Yeni’ Üzerine”, Sanat Olayı, 80. 



 

 

80 

 

Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergileri’nin adeta demirbaşlarından olan 

Füsun Onur’un bu sergilerdeki çalışmalarında tül, koltuk vb. 

semiyotik(göstergelibilmsel) öğeleri kullanarak üslubunu bu yönde değiştirmeye ve 

çalışmalarında “geçicilik” durumunun altını giderek daha fazla çizmeye başladığını 

görürüz. 

 

 

Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergileri de, Yeni Eğilimler ve Günümüz 

Sanatçıları ile ardılı sayılabilecek birçok sergi gibi, teknik imkansızlıklara rağmen 

gerçekleştirilmiştir. Sergiler, yapılmaya başlandığından itibaren, özellikle Yeni 

Eğilimler Sergileri’ndeki “yeni” kelimesi gibi adındaki “öncü” kelimesi nedeniyle 

eleştirilmiştir. Bu kelimenin sergiye isim olmasının nedeni ise, isimle “bir ‘tavır’ 

koymak” isteğidir.133 Sergiye katılan sanatçıların aynı zamanda serginin 

düzenleyicileri olmaları, “Yeni nedir?” “Öncü kimdir?” ve “Kim karar vermektedir?” 

gibi tartışma yaratan önemli soruların ortaya çıkmasına yol açmıştır. Yapılan tüm 

tartışmalarda, geleneksel sanat biçemlerinin dışındaki üretimler resmin karşısına 

konmuş ve tartışmalar uzlaşılmaz bir noktaya varmıştır. 

 

 

1984 yılındaki ilk serginin katalog metninde Adnan Çoker, serginin amacını ve 

ne şartlar altında var olmaya çalışıldığı ile varılmak istenen noktanın Kavramsal 

Sanat olduğunu şu cümlelerle özetlemiştir: 

 

 

“Açık söylemek gerekirse, böyle öncü nitelikli sergilere karşın, Türk 
sanatının durumu şudur: Bir açıdan galericiliğe, tablo tacirliğine, öteki açıdan 
sanat dergilerinin kapalı devre çalışmalarına ve eleştiriye bağlı olarak 
geliştirilmek istenen Türk Sanatı (özellikle Türk resmi) için genelde çağdaşlık 
ve gerçek kalite dışlanarak ya da önemsenmeden ılımlı bir ortam 
yaratılmıştır. Yıpranmış değerler edebiyatının ağır bastığı illüstrasyonlar, 
yaratma gücünden yoksun olarak doğaya kurtarıcı gibi sarılma, biçim 
karmaşası, seçmesiz renklilik, zayıf desenler, naif memleket manzaraları, 

                                                
133 Necmi SÖNMEZ (röportaj), “Yusuf Taktak İle ‘Öncü Türk Sanatından Bir Kesit’ Sergisi Üzerine”, 
Sanat Olayı, 6. 



 

 

81 

 

dekoratif heykeller, temeli sağlam olmayan yorumlar vb. gibi olumsuz 
çeşitlilikler bu ortamı beslemektedir. 
Böyle bir ortamda sunulan bu sergi, gerçekten de çağdaşlık ve kaliteyi kendi 
özel eğilimleriyle yoğuran yaratıcıların ürünlerini kapsıyor. 
Dışavurumculuktan fantastiğe, yeni gerçeğe ve giderek kavramsal sanata 
ulaşan görüşler; tecimsel gerçekçiliği olan karma sergilerin olumsuz 
özelliklerine karşı çağdaş gerçekleri yüreklilikle savunan ileriye yönelik 
davranışlarıyla festivali bütünlüyorlar.”134 

 

 

Adnan Çoker, kendisiyle yapılan bir röportajda ise yine bu sergilere atılan 

sanatçıların piyasaya karşı duruşlarından, dünya ölçeğinde çalışmalar yaptıklarından 

bahseder ve “Bu serginin aleyhinde olanlar köhnemiş geleneklerin savunuculuğunu 

yapmaktadırlar ve bizzat kendileri buram buram Akademik Batı kokmaktadırlar ve 

bunun da modası geçti.” der.135 

 

 

Kuşkusuz, bu sergiler nedeniyle o güne dek fazla tartışılmayan bu “öncü” yani 

Batılı anlamıyla avangard terimlerinin tartışmaya açılması, Türk sanatı açısından 

oldukça yararlı olmuştur. Öncü nedir, nasıl olmalıdır üzerinden yürüyen tartışma, 

ardında, Kavramsal Sanat’a karşı gelenekselci bir duruşu da barındırmıştır. Peki 

avangard nedir? Yürütülen tartışmalarda hemen herkes kendine göre bir avangard 

tanımı yapmıştır ancak bu konuda Jürgen Habermas’ın şu tanımını esas almak doğru 

olacaktır: 

 

 

“Estetik modernlik, odak noktasını, değişik bir zaman bilincinde bulan 
tutumlarda kendini gösterir. Bu zaman bilinci kendini avanguard (öncü) ve 
avangard metaforları aracılığıyla ortaya koyar. Avangard, ani, beklenmedik 
karşılaşmaların tehlikelerine atılarak, bilinmeyen bir bölgeye sefere çıkmak, 
henüz bilinmeyen bir geleceği fethetmek olarak görür kendini. Avangard, 
önünde uzanan ve henüz kimse tarafından gidilmemiş gibi görünen bölgede 
yön bulmak zorundadır.”136  

                                                
134 Adnan ÇOKER, “Giriş Yazısı”, 1. Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergisi Kataloğu. 
135 Necmi SÖNMEZ (röportaj),  “ ‘Öncü Türk Sanatından Bir Kesit’ Sergisine İlişkin İki Ayrı Görüş – 
Adnan Çoker: ‘Bu Serginin Aleyhinde Olanlar Köhnemiş Geleneklerin Savunucularıdır’”, Sanat 

Olayı, 61.  
136 Bkz. ( 6 ), HABERMAS, 33. 



 

 

82 

 

Sergilere katılan sanatçıların amaçlarının tam da bu yönde olduğunu düşünmek 

yanlış olmayacaktır; estetik modern değerler ışığında bilinmeyen seferlere çıkmak, 

geleceği fethetmek; tartışmalarda tanımlandığı üzere “birilerine akıl vermek” ya da 

“en önde olduğunu iddia etmek” değil. Zira bu sergilerde yapılanları “Post-modern” 

tanımlaması yaparak yadsımak da refleksif karşı koyuşun kolay yollarından biri 

olarak görülebilir; 

 

 

“…Nitekim dergi ve gazetelerdeki yazılara şöyle bir göz gezdiren hemen 
herkes, aşağı yukarı hep aynı kaygıların çeşitlenmesine tanık oldu: 
1980’lerde; en az ultra, hatta mümkünse onu da aşıp postmodern anlayış 
doğrultusunda çalışmayana yer yoktu bu düzende. Savaş açılmıştı bir kez; her 
kim olursa olsun, gözü öncü veya postmodern sanattan başka bir şey 
görüyorsa etiketi hazırdı artık: Cahil. Öyle ki, hiçbir tutarlı gerekçeye 
yaslanmadan ‘anlaşılmamak’; sanatın henüz kurumsallaşmadığı bir yerdi, 
öncülük adına sanatı topyekün ‘yadsımak’; daha, modern kavramı üzerine 
uzlaşmadan moderni ‘dışlamak’ erdemlerin en büyüğü, en yücesi sayılmaya 
başlandı.”137 

 

 

İddia edilebilir ki, Mehmet Ergüven’in burada bahsettiği “moderni dışlamak”, 

bu sanatçıların Post-Modernizm ile doğrudan bağlarını kurmak kadar şüphe götürür 

bir tavırdır. Söz konusu sergiler bağlamında üretilen, avangard olma kaygısındaki 

çağdaş sanat çalışmalarının post-modernist olarak nitelenmesi, ülkemize özgü 

kavram karmaşasını işaret etmektedir; çünkü “avangard” modernist bir terimdir. 

Post-Modernizm’in “avangardın” ölümünü ilan etmesi ve bu sanatçıların kendilerine 

“avangard” demeleriyle Post-Modernizm arasındaki bağ nasıl bir bağdır? 

 

 

Mehmet Ergüven söz konusu yazısının devamında, “niyet”in sanat 

sayılmasından itibaren sanatın geldiği noktayı açıkladıktan sonra “çağdaşlığı 

saplantıya dönüşmüş ultra ya da postmodern sanatçılarımız” der ve “başlarını 

                                                
137 Mehmet ERGÜVEN, “Post-Modernizm Yaşadığımız Hayata Tıpatıp Uyuyor”, Hürriyet Gösteri, 
66. 



 

 

83 

 

kaldırıp çevrelerine bakmaları” gerektiğini savunur; ona göre “biçimi bulamadan 

ifadeye sığınan süper-öncüler”dir bu sanatçılar.138 

 

 

Bu sergilere katılan sanatçıların “öncü”lüklerini bir başka açıdan tartışanlar da 

vardır. Onlara göre öncü olduklarını iddia eden Türk sanatçılar, Batı’ya kıyasla 

sanatsal açıdan geri kalmış bir ülkede öncü olamazlar; 

 

 

“Öncü Türk Sanatından Bir Kesit sergisinde, ‘öncü’ bir düşüncenin 
varlığından söz edilemeyeceği kanısındayım. (…) Türk sanat ortamındaki 
yapıtlar, uluslararası sanat ortamı düzeyinde öncülük taşımıyor, ama 
yaratıldıkları çevreyi ve o çevrenin bakış açısını güçlü bir biçimde yansıtan 
‘özgün’ ve ‘özgür’ yapıtlar görüyorum.”139 

 

 

Konuya benzer bir açıdan yaklaşan Emin Çetin Girgin, “Öncü Türk Sanatından 

Bir Kesit Ressamları” başlıklı makalesinde sergilere katılan sanatçıları, 

“gerçekleştirilmiş başkaldırıların bir gösterisini sunmak”la itham etmektedir.140 Yine 

Ahmet Köksal’ın, 1986 yılındaki sergiyle ilgili yazdıkları da benzer niteliktedir: 

 

 

“Günümüz sanatında ‘öncü’ adıyla ortaya çıkan bir grup sanatçının AKM 
galerisini pek doldurmayan, genellikle ayakaltı görünümündeki yapıtları 
Batı’da on beş, yirmi yıl önce denenmiş yorumları temellendiren düşünsel 
içerik ve toplumsal, ekonomik koşullardan yoksun bulunmaktadır.”141 

 

 

Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergileri’ni sert bir dille tartışan diğer isim 

Can Külahlıoğlu’dur.142 Sergiye katılan sanatçıları “ ‘Kavramsal Sanat’ yapanlar ve 

                                                
138 A.g.m., 71. 
139 Beral MADRA, “Bir Serginin Ardından: Öncülüğün Kapsamı ve Derecesi”, Hürriyet Gösteri, 58. 
140 Emin Çetin GİRGİN, “Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergileri”, Hürriyet Gösteri, 60. 
141 Ahmet KÖKSAL, “Sergiler-Dört Festival sergisi: Takuo Kato, Doğançay ve ‘Öncü’ler ’70 
Fotoğraf’”, Milliyet Sanat, 118. 
142 Can KÜLAHLIOĞLU, “Yaz Sıcağında ‘Avant-Garde’ İstilası Hem Düzen İçi Hem De ‘Öncü’”, 
Yeni Gündem, 50-51. 



 

 

84 

 

diğerleri” diye ayıran Külahlıoğlu, sanat eserinin alınıp satılmasına karşı geliştirilen 

genel tavır ortadayken, kişisel sergiler açan ve yapıtlarını satan kimi sanatçıların bu 

sergide olmalarını eleştirir. “Kavramsal Sanat”ı tırnak içine alır ve onu da tartışmaya 

açar. Külahlıoğlu’nun vardığı nokta ise 1986 yılı sergisindeki ve genel olarak Öncü 

Türk Sanatından Bir Kesit Sergileri’ndeki Kavramsal Sanat yapan sanatçıların “pasif, 

sessiz, tepkisiz, tavırsız, kendilerini marjinalliğe mahkûm etmiş” ve “Batı aktarmacı 

ukalalık” yaptıkları yönündedir.143 

 

 

Bütün bu tartışmaların sanat ortamına hareketlilik getirmesi, o güne değin 

tartışılmayan kavramların can yakıcı biçimde tartışılması, izleyicinin sanat yapıtına 

salt bakan değil katılan da olabileceğinin gösterilmesi “Öncü Türk Sanatından Bir 

Kesit Sergileri”nin başarılarındandır. Bu ve diğer sergiler ile Türkiye’de “sanat” 

kelimesinden algılanan tanımlar tartışmaya açılmış, yerleşik geleneksel beğeniye 

karşı tavır alınmış, sanatın tuval yüzeyi ile sınırlı kalması aşılmaya çalışılmış, 

Kavramsal Sanat Türk sanat ortamına tanıtılmıştır. Ayrıca bu sergiler aracılığıyla 

ortak dil ve üslup belirleyen sanatçılar, ilerleyen zamanlarda gruplar halinde sergiler 

yapmaya devam etmişlerdir. 

 

 

 

4. 2. 3. Günümüz Sanatçıları İstanbul Sergileri 

 

 

İlki 1980 yılında “Günümüz İstanbul Sanatçıları Açıkhava Sergisi” adıyla 

Resim ve Heykel Müzesi’nde başlatılan sergi, iki yıl sonra “Günümüz Sanatçıları 

Açıkhava Sergisi”ne dönüştürülmüştür ve ülkemizdeki ilk yarışmalı sergi dizisi olma 

özelliğini taşır. Önce İstanbul Festivali kapsamında ele alınmış, sonra Resim Heykel 

Müzeleri Derneği tarafından düzenlenmeye devam edilmiştir. 1983 yılından itibaren 

                                                
143 A.g.m. 



 

 

85 

 

yarışmalı olarak uygulanmaya başlanmıştır. Buna göre, bir seçici kurul, sergilenecek 

yapıtları ve derece alanları belirlemiştir. 

 

 

Sergilerin bir özelliği de, ilk üçünün, farklı uygulamalara sınırları daha geniş 

imkânlar sunabilmek amacıyla açık hava sergileri olarak gerçekleşmesidir. Böylece 

serbestlik, doğallık sağlanacak, açık – kapalı mekân zıtlaşması, yeniyi arayan 

sanatçıya da yeni aşamalar getirebilecekti. Ancak eserlerin dış etkilerden 

korunamaması üzerine bu uygulamadan vazgeçilmiştir. 

 

 

Günümüz Sanatçıları İstanbul Sergileri kapsamında yapılan tartışmaların 

ekseni, yarışmalı olan serginin seçici kurulu ve ödül verme kriterleri konusunda 

yaşanmıştır daha çok. Ancak elbette sergilerin çağdaş sanata ağırlık vermesi, Yeni 

Eğilimler ve Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergileri için yapılanlar benzeri 

tartışmalara da meydan vermiştir.  

 

 

Günümüz Sanatçıları İstanbul Sergileri’ne “sanatçıları sadece bir tek 

doğrultuda gütmeyi amaçlayan belli bir zihniyet”in hakim olduğu eleştirisi, önemli 

bir noktadır.144 Bu görüşte olan isimlerden Kemal İskender; söz konusu anlayış 

nedeniyle serginin “yozlaştığı”nı ve “sahte bir ‘marjinallik’ taslayan katılımıyla 

sınırlı bir tekdüzeliğe indirgendiği”ni iddia eder.145 

 

 

Yeni Eğilimler ve Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergileri konusunda benzer 

tepkiler veren, dönemin önemli kalemlerinden Ahmet Köksal, “çok sınırlı bir 

                                                
144 Söz konusu eleştirilere bir örnek için bkz. Kemal İSKENDER, “Onuncu Yılında ‘Günümüz 
Sanatçıları İstanbul Sergisi’”, Hürriyet Gösteri, 22. 
145 A.g.m. 



 

 

86 

 

kamplaşma gösterisine dönüşen” biçiminde tanımladığı146 Günümüz Sanatçıları 

Sergileri ile ilgili şunları yazmıştır: 

 

 

“ ‘Yeni Eğilimler’ ve ‘Öncü Türk Sanatından Bir Kesit’ gibi sergiler 
doğrultusunda bir gruplaşma etkinliğine bürünen sergi, yaratıcı duyarlığın 
özgün ve kişilikli örnekleri yerine, ‘avant-garde’ ve güncel eğilimlerle sanat 
ve teknoloji ilişkisinin kanıksanmış deneyimlerine pirim veren bir niteliğe 
yönlendirilmiş bulunuyor. 
Önceki yıllarda bu sergilere katılan ya da yukarıda andığımız biçimsel bir 
yenilikçilik ya da öncülük düşkünü sergilerde yer alan sanatçıların seçiciler 
kurulunu oluşturduğu ‘Günümüz Sanatçıları’nın ödüllendirilmesinde 
kullanılan yöntem ya da değer yargısının dayanağı merak edilmeye değer.”147 

 

 

Günümüz Sanatçıları İstanbul Sergileri, 1985’ten sonra farklı eğilimlerin 

denenmesi için bir alan olmuştur. Özellikle genç isimlerin çalışmaları bu sergilerde 

yer almıştır. Sergilerin, gelişme ve yenilenme dinamikleri çerçevesinde sanatın 

öncülüğü olgusunu gündeme getirmek, genç sanatçıları desteklemek, bu yolla sanat 

ortamının niteliğini artırmak, sanat ortamında çağdaş boyutta farklı eğilimleri ortaya 

koyan sanatçıları belirlemek amacıyla gibi amaçları olmuştur ve bu amaçlar 

doğrultusunda önemli başarılar elde edildiği söylenebilir. 

 

 

 

4.2.4. Uluslararası İstanbul Çağdaş Sanat Sergileri (Bienaller) ve Diğer Sergiler 

 

 

Ülkemizin uluslararası çaptaki en önemli sanat etkinliklerinden biri olan 

bienaller, ilk olarak 1986 yılında Kültür Bakanlığı’nın Ankara’da düzenlediği 

Uluslararası Asya-Avrupa Bienali ile başlamıştır. Ertesi yıl 1. Uluslararası İstanbul 

Çağdaş Sergileri adı altında yapılmaya başlayan ve ikincisinden itibaren “bienal” 

adını alan İstanbul Bienali ise, günümüze dek süreklilik gösteren ve ülkemizdeki 

                                                
146 Bkz. ( 141 ), KÖKSAL, 23. 
147A.g.m. 



 

 

87 

 

çağdaş sanat için de belirleyici olan en önemli etkinliklerdendir. Bienallerin amacı, 

“uluslararası sanat ve kültür etkinliklerinin üst düzeyde bir kesitini sergilemek”, 

“ulusal kimliğin en ustaca ve etkileyici biçimde öne sürüldüğü uluslar arası çağdaş 

sanat ortamına girmek”, “uluslararası sanat olgusunu oluşturan birimler ile 

Türkiye’deki sanat olgusunu oluşturan birimler arasında ilişki ve iletişim kurmak”, 

“ülkemizdeki sanat olgusun kataloglarla belgelemek”, “ülkemiz kültürünü ve 

düşünsel altyapısını çağdaş sanat yoluyla beslemek ve geliştirmek”, “uluslararası 

çağdaş sanat pazarı içinde yerimizi alabilmek için gerekli ortamı sağlamak” olarak 

belirtilmiştir.148 

 

 

İki yılda bir, günümüze dek toplam dokuz kez gerçekleştirilen ve küratörlü 

sergiler olan bienallerin her biri, yapıldığı zamanlarda büyük tartışmalar yaratmıştır. 

Ancak Türkiye’deki Kavramsal Sanat’ı incelediğimiz tezimiz açısından ilk bienal 

etkinliklerinin ve yarattıkları tartışmalar daha değerlidir. Çünkü, dünyadaki son 

eğilimleri yansıtması açısından önemli olan bienallerdeki çalışmaların genelini tek 

bir dönem sanatı başlığı altında toplayamayız. Bu noktada özellikle birinci ve ikinci 

İstanbul bienalleri, dünyaca ünlü kavramsal sanatçıların eserlerini ülkemize taşıması 

ve ülkemizde de bu türde çalışmalar veren sanatçıların eserlerinin yer alması 

açısından önemlidir.  

 

 

Füsun Onur da bienallerde yer alan Türk sanatçılardan olmuştur. Sanatçı “Eski 

Eşyaların Düşü” isimli çalışmasıyla, 1987 yılında Asya-Avrupa Bienali’ne, balonlu 

yerleştirmesiyle 1995 yılında 4. Uluslararası İstanbul Bienali’ne katılmıştır.149 

 

 

İstanbul bienaleri için genellikle Tarihi Yarımada ve çevresindeki tarihi 

mekânlar seçilmiş, sanatçılar çalışmalarını Aya İrini Kilisesi, Yerebatan Sarnıcı ve 

Sinan Hamamı gibi tarihsel mekânlarda gerçekleştirmişlerdir. Özellikle İkinci 

                                                
148 ANONİM, “İkinci İstanbul Bienali”, Hürriyet Gösteri, 82. 
149 Sanatçının bienallerdeki çalışmalarıyla ilgili aldığı eleştiriler, bir sonraki bölümde incelenecektir. 



 

 

88 

 

İstanbul Bienali, basında çıkan haberlerle ve yazarların kaleminden birçok eleştiriler 

almıştır. Türk sanatçısının tümüyle Batı’ya angaje edilmek istendiği gibi bir ithamın 

anı sıra “teslimiyetçilik” ve “yozlaşma”nın gerçekleştiğini çağrıştıran yorumlar da 

yapılmıştır.  

 

 

Böylesine eleştirilen İkinci İstanbul Bienali’nin küratörü Beral Madra olmuştur 

ve bu bienalde Kavramsal Sanat’ın oldukça önemli üç isminin çalışmaları yer 

almıştır: Süleymaniye İmareti’nin revak kemerlerini beyaz ve renkli bantlarla ören 

Daniel Buren, imaretin iç mekanlarından birini geometrik kurgularla bölümleyen Sol 

Lewitt ve aynı mekanın bir bölümünü Türkiye’de yaptığı yürüyüşün izleriyle 

kaplayan Richard Long.150 

 

 

Bienaller, belirli büyük firmaların sponsorluğunda gerçekleşmiştir ve bu da 

eleştirilen konulardan olmuştur.151 Konu hakkında Sezer Tansuğ’un şu çarpıcı 

yorumlarını buraya aktarmakta fayda vardır: 

 

 

“Batı dünyasında hem sömürgeciliğin iflasını yaşayan, hem de Avrupa dışı 
ülkeler üzerinde alışılmış hegemonyalarını sürdürmek gibi yeni bir ölümcül 
paradoksu temsil eden ülkeler, bienal türü bir etkinliği, barış ve demokrasi 
kavramlarının, globalleşme (küreselleşme) gibi medyatik sahtekarlıklar 
üzerine inşa edildiği art niyetlerle özdeşleştirmeye başlamışlardır. Kendi 
dışındaki kültürlerin geleneksel ürünlerini birer hammadde deposu gibi 
kullanmaya alışan çağdaş sömürgecilik, günümüzün ulusal kültür direnişleri 

                                                
150 Bkz. ( 5 ), ÖZAYTEN,  96. 
151 Bienallerin düzenleyicisi olun kurumun da İstanbul Kültür ve Sanat Vakfı (İKSV) oluşu, çağdaş 
sanat-sponsorluk/özel sektör ilişkisinin başarılı denebilecek örneklerindendir. Sanat, özellikle 
Kavramsal ve çağdaş sanat etkinliklerinin sponsorluk bağlantılı gerçekleşmesi, konumuz sınırlarını 
aşacak önemde ve boyuttadır. Konuyla ilgili Türkçe’ye yeni kazandırılan önemli bir kaynak olarak 
bkz: Chin-tao WU, Kültürün Özelleştirilmesi, Çev. Esin Soğancılar, İletişim Yayınları, 2005, İstanbul. 
Özellikle 1980 yılı sonrası İngiltere’deki şirketlerin çağdaş sanata yatırım yapmalarını farklı 
boyutlarıyla ele alan kitapta Wu şunları söyler; “20. yüzyılın sonlarının Batılı kapitalist 
demokrasilerinde çağdaş sanat, diğer kültür ürünleriyle birlikte, şirketler ve farklı bir biçimde de olsa 
üst düzey yöneticileri için, hem maddi hem de simgesel değer taşıyan bir mübadele aracı gibi işlev 
görüyor.”(22); “Britanya’da kamu politikası ile şirketlerin sanat sponsorluğu arasında o kadar yakın 
bir ilişki var ki, Özel Sektör Sanat Sponsorluğu Derneği’nin yöneticisi Colin Tweedy, 1991’de sanat 
sponsorluğunun Thatcherizm’in temel taşlarından biri olduğunu söyleyecek kadar ileri gitmişti”(18). 



 

 

89 

 

karşısında, Batının sanat avangardizmini bu kez ulusal direnişleri kırmaya 
yönelik spekülasyonlara da zorlamaya başlamıştır. Sanatta yenilenmenin 
gerçekliğinden çok, ulusal-geleneksel kültürlerin direnişine karşı art niyetli 
bir hegemonya hilekarlığının benimsendiği bu etkinlikler, Batı’nın snop, sinik 
ve iki yüzlü ruhunun kendi dışındakini ağır bir küçümseme altında bırakan 
söylemlerine çanak tutan siyasî ortamlar haline gelmişlerdir. Sanatsal 
yenilenmelerinin, her biri ulusal kültürler ve özgün kaynaklar temelinde 
gerçekleşme zorunluluğu ötesinde ele alınarak, ulusal kültürlerin köklü 
geleneklerinin inkarı anlamına da gelen bu hilelerin bir yanında batı 
uluslarının şovenliği de varsa, o zaman bu hilekarlığın belini kıran her ulusal 
söyleme ihtiyaç var demektir. Bir Alman sanatçı, tüm gururu ile ‘Benim 
sanatımı bir Alman’dan başkası anlayamaz’ derken, bizim avangard 
taklitçileri, sanatlarının daima bir Türk’ten başkası tarafından anlaşılması 
ihtiyacının korkunç açmazı içindedirler. Ruhu da, geleneği de, onuru da 
satmak pahasına.”152 

 

 

Tansuğ’un dikkat çektiği, Batı’nın hegemonyacı anlayışta gerçekleştirdiği 

küreselleşmenin getirilerinden olan “kültür emperyalizmi” önemli bir politik 

konudur. Ancak Tansuğ’un “ulusal-geleneksel kültürlerin direnişine karşı art niyetli 

bir hegemonya hilekârlığının benimsendiği bu etkinlikler” diyerek bahsettiği 

bienaller hakkında “ulusal değerlere” doğrudan saldırdığını düşünmesi tartışmaya 

açıktır oldukça öznel bir yorumdur. Yine Tansuğ’un yukarıdaki alıntıda Kavramsal 

Sanat çalışan Türk sanatçılardan “avangard taklitçileri” olarak bahsetmesi, daha 

önceki sergilerle ilgili yapılan tartışmalarda da aktarıldığı üzere, haksız bir ithamdır. 

 

 

1989 yılındaki İkinci İstanbul Bienali gerçekleştiğinde “Hoşça Tüketimde 

Tutkuya Yer Yok” isimli makaleyi yazan Erhan Karaesmen, o güne değin yapılan 

çağdaş sanat sergilerini “şuursuz itiş kakış” olarak niteler ve insanların bu 

koşuşturmacaya alkış tuttuğunu yazar.153 Karaesmen, aynı yerde bienaller hakkında  

ise “coşkuyu hiç aramayalım”, “ama en azından, değişik ve sevimli”, “curcunalı bir 

karışım” der ve şunları ekler: 

 

 

                                                
152 Bkz. ( 118 ), TANSUĞ, 79-80. 
153 Erhan KARAESMEN, “Hoşça Tüketimde Tutkuya Yer Yok”, Hürriyet Gösteri, 10. 



 

 

90 

 

“(…) ama hoşça bir oyun yönü tüm diğer özeliklerinin çok önünde gelen bu 
faaliyetin önemsiz bir parçası. Ayrıca bu yolla görünümsüz evrensel 
sanatından başarılı örnekler görülebileceğini, ya da dünyanın Türk resmini 
keşfedebileceğini düşünmek hiç dünya bilmemekten kaynaklanan bir 
safdilliliktir.”154    

 

 

1989 yılında, Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergileri’ne katılan bir grup 

sanatçı, “10 Sanatçı 10 İş: A” ismiyle bir sergi düzenlerler. Atatürk Kültür 

Merkezi’ndeki sergiyi düzenleyenler arasında Füsun Onur, Alparslan Baloğlu, Canan 

Beykal, Cengiz Çekil, Osman Dinç, Ayşe Erkmen, Serhat Kiraz, Ahmet Öktem, 

Ergül Özkutan ve İsmail Saray vardır. Daha sonra “10 Sanatçı 10 İş: A”, “8 Sanatçı 8 

İş: B” ve “10 Sanatçı 10 İş: C” olarak devam edecek serginin karakteristik özelliği 

ise resim ve heykele hiç yer vermemesi ve sadece Kavramsal Sanat çalışmalarından 

oluşmasıdır.  

 

 

1992 yılında gerçekleştirilen 8 Sanatçı 10 İş: B Sergisi, 1990 senesi ile 

sınırlanan bu çalışmada niteliği itibariyle söz edilmesi gereken bir sergidir. Yine 

Füsun Onur’un da aralarında bulunduğu, hemen hemen ilk sergideki sanatçıların 

hepsinin yer aldığı bu serginin katalog metninde Semih Kaplanoğlu, bu sanatçılara 

atfedilen yukarıda aktardığımız birçok olumsuz eleştiriye onlar adına cevap verir 

gibidir; 

 

 

“Yapıtlarını kavramsal birer süreç olarak ele alan ve bu sürece tek tek 
katılarak kendi birikimleri, dünya görüşleri, sanat problematikleri 
doğrultusunda farklı ama neredeyse eşit acillikte varolmayı seçen 8 sanatçının 
ortak sergisi B. Onları bir araya getiren ortak payda, birbirlerini 
‘seçmelerinde’ ve benzer bir kaderi paylaşmalarında yatıyor. 
(…) Yıllardır bu izleği sürerek, ilkelerinden, sorumluluklarından, dillerinden 
ne pahasına olursa olsun ödün vermeden, düşünsel kaygılarını sanatsal 
kaygılarıyla eş tutan B sanatçıları, bir yandan da her ürettikleri işle 
kendilerine açtıkları alanı dışarıdan deforme etme girişimlerine cevap 

                                                
154 A.g.m. 



 

 

91 

 

vermekteler. Vasat, popülist düzenlemelerden ayrıldıkları noktalar gözle 
görülür bir şekilde lehlerine dönmekte. 
(…) Öncü Türk Sanatı sergilerinden süzüle süzüle, kendi çizgilerini, tümel 
çerçevelerini, ayrımlarını cesaretle koyan, inatla çabalarını sürdüren B 
sanatçılarını en başta kısır düşünce, ucuz popülerlik karşıtı tavırlarından 
dolayı da dikkatle izlemek gerekiyor.”155 
 

 

10 Sanatçı 10 İş: C Sergisi ise 1992 yılında gerçekleştirilir. Denilebilir ki bu 

dönemden itibaren, Füsun Onur ve beraberindeki sanatçıların yıllarca tüm 

olumsuzlamalara rağmen inatla sanatlarını gerçekleştirmeleri artık yavaş yavaş 

kabullenilir olmuştur. Dikkati çeken şey, Öncü Türk Sanatından Bir Kesit 

Sergileri’nden sonra, özellikle grubun adında yer alan ve dolayısıyla iddiasını 

taşıdıkları olgulara yapılan sert eleştirilerin durulması ve eleştiri yapanlardan biri 

olan Beral Madra’nın bu son iki sergide serginin yapımcılığını üstlenmesidir.156 Zira 

Beral Madra, 4. Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergisi’yle ilgili “Bir Serginin 

Ardından: Öncülüğün Kapsamı ve Derecesi” başlıklı yazısında; “Bu yapıtlar, 

uluslararası düzeyde ne derece öncülük taşıyor?” diye sormuş ve sergideki yapıtların 

evrenselliğini tartışmaya açmıştır.157  

 

 

Kuşkusuz Kaya Özsezgin’in de 1. Asya-Avrupa Bienali için söylediği gibi, 

bienallerin bütünüyle yeni ve çağdaş eğilimleri yansıttığı söylenemez.158 Özellikle 

ele aldığımız Asya-Avrupa Bienali ve ilk iki İstanbul Bienali, bir konsept etrafında 

benzer eğilimleri yansıtmaktan çok karma sergi görünümündedir. Ancak gerek 

bienaller gerekse diğer sergiler, 1990’ların başına gelindiğinde çağdaş sanatın vardığı 

son noktayı göstermeleri bakımından dikkate değerdir. Bu son noktada, salt yergi 

amaçlı eleştiri yerini yavaş yavaş hissedilmekte olan, daha sağlam bir “eleştiri”ye 

bırakmaktadır. Bu kuşkusuz sanat ortamının tüm bileşenleriyle ilgili bir durumdur. 

                                                
155 Semih KAPLANOĞLU, 8 Sanatçı 8 İş: B Sergisi katalog metni. 
156 Bkz. ( 5 ), ÖZAYTEN, 94. 
157 Bkz. ( 139 ), MADRA, 57. 
Füsun Onur, yine Hürriyet Gösteri Dergisi’nin bir sonraki sayasında “Görsel Sanatlarda Eleştiri 
Yokluğu” başlıklı makalesini yazarak Madra’nın bu tezlerini tartışmaya açar. Onur’un fikirleri, bir 
sonraki bölümde ayrıntılı olarak incelenecektir. 
158 Kaya ÖZSEZGİN, “Sergiler-1. Uluslararası Asya-Avrupa Bienali”, Milliyet Sanat, 49. 



 

 

92 

 

Türkiye’de formel ve informel sanatların bir arada var olabileceğinin anlaşılması, 

sanat pazarının oluşması, özel kurumların sanatı özellikle de çağdaş sanatı 

desteklemeleri, sanatı arz ve dolayısıyla talep eden bir kitlenin kendini göstermeye 

başlamasıyla beraber sanat eleştirisi de hissedilir ölçüde farklılaşmıştır.  

 

 

Kavramsal Sanat çalışmalarının eleştiri ile olan ilişkisi yalnızca dışarıdan gelen 

eleştirileri açık olması değildir elbette. Dünyadaki Kavramsal Sanat üretimine koşut 

biçimde ülkemizdeki sanat çalışmaları da kendi içinde, hâkim olana karşı eleştiriyi 

barındırmıştır. Türkiye’de kavramsal çalışan sanatçılar, yukarıda sıralanan sergilerde 

de görülebileceği gibi, yapıtlarında birbirinden farklı konuda, biçimde ve birbirinden 

farklı ölçülerde eleştiri unsurunu barındırmışlardır. Peki, bu süreçte Füsun Onur’un 

yeri nedir? Bundan sonraki bölümde, ülkemizdeki Kavramsal Sanat’ın önemli 

isimlerinden Füsun Onur’a yöneltilen eleştirileri, sanatçının kendisinin yapılanları 

eleştirmeye dönük tavrını ve kendi yazılarını irdeleyerek konunun daha iyi 

anlaşılması sağlanacaktır. 

 

 

 

4. 3. Füsun Onur’a Yöneltilen Eleştiriler ve Sanatçının Bu Ortamdaki Yeri 

 

 

1987 yılında yazdığı “Görsel Sanatlarda Eleştiri Yoksunluğu” başlıklı 

makalesine Füsun Onur, “Görsel sanatlarda gerçek eleştiri yokluğu hem izleyiciler 

hem de sanatçılar için büyük boşluk” diyerek başlar.159 Onur’un bu serzenişi, Öncü 

Türk Sanatından Bir Kesit Sergisi’ni konu edinerek “öncülük”, “özgürlük” ve 

“evrensellik” gibi kavramları tartıştığı yazısı nedeniyle Beral Madra’ya160 ve onun 

adına aslında tüm eleştirmenlere yöneliktir. Çünkü kendisiyle koşut çalışmalar yapan 

sanatçılar kadar Onur da ülkemizde her yeni deneyime karşı konulmasından ve 

rahatsız edici bir dille eleştirilmesinden rahatsızdır. Yapılan eleştiriler, belli 

                                                
159 Füsun ONUR, “Görsel Sanatlarda Eleştiri Yokluğu”, Hürriyet Gösteri, 43. 
160 Bkz. ( 139 ), MADRA, 57. 



 

 

93 

 

düşünüşteki eleştirmenlerden gelmiştir ancak Onur’un da vurguladığı gibi, söz 

konusu durumun kaynağı kişiler değil, ülkemizdeki genel anlamda ele alınması 

gereken eleştiri olgusudur.  

 

 

Füsun Onur, Türkiye’de ilk Kavramsal Sanat çalışanlardan biri olarak eleştiri 

oklarını en çok üzerine çeken sanatçılardandır. Bu durum, Onur’u konumuz 

açısından ayrıcalıklı kılar ve denilebilir ki, Kavramsal Sanat’ta eleştiri olgusunu 

incelediğimiz tezimiz için Füsun Onur, çalışmaları ve sanat tavrı kadar, eleştiren-

eleştirilen ikileminde durduğu dinamik nokta açısından da oldukça belirleyicidir. 

Sanatçının çalışmalarının yarattığı tartışma ülke sanat ortamına bir katkı olarak 

görüldüğü gibi heykel sanatının temel kavramlarının çözümlenmesinde bilinçli bir 

zorlama olarak değerlendirilmiştir.161 Dolayısıyla, “Füsun Onur’a Yöneltilen 

Eleştiriler” başlıklı bu bölümde, Onur’un söz konusu duruma dair iddia ettiğimiz 

tavrı açıklanacaktır. 

 

 

 Yukarıda giriş cümlesini alıntıladığımız yazısına Füsun Onur şöyle devam 

eder; 

 

 

“Biz sanatçılar yıllardır üretiriz, yapıtlarımız birer tümce ile tüketilir, sesimiz 
çoğalacağına kısılır, basitleştirilir, dar kalıplara uydurulur. Yıllardır süren 
çalışmalarımdan ne iz kaldı? Sanat kitaplarına, ansiklopedilere ‘minimalist 
sanatın Türkiye temsilcisi’ olarak geçtim. Minimalist sanatla hiç ilgim 
olmadığı halde bir kalıplaştırma, dondurma. Ne minimalistlerin yaptığı, ne de 
benim yaptım anlaşılmış. Literatürü olmayan sergilerin kime yararı olur? Ne 
bugüne ne de bizden sonraki kuşaklara ne iz bırakır?” 
 

 

Sanatçının en kabullenemediği durum, “yeni” ve “özgün” olanı aramak adına 

kendi ya da başka sanatçıların yaptığı çalışmaların, “eleştirmenlerce” adlandırılmaya, 

Batılı bir sanat biçemine göre tanımlanmaya, “etiketlenmeye” çalışılmasıdır. Onur, 3. 

                                                
161 Bkz. ( 42 ), AKYÜREK, 360. 



 

 

94 

 

Yeni Eğilimler Sergisi için gerçekleştirdiği “Resimde Üçüncü Boyut İçeri Gel” isimli 

çalışması konusunda yazdığı aynı adlı makalesinde, eserle ilgili yorumlamalara 

girmekten kaçınır ve nesnel olamayacağını belirtir. Sanatçı, “Hem konuşmak, 

düşünmek başka şey, yapmak, meydana getirmek başka. Formüllerden kaçınırım, son 

yıllarda sanatçıların girdikleri çıkmaz bu, kanımca.” diyerek, “formüllendirme” 

olarak tarif ettiği hatayı sanatçıların kendilerinin de uyguladıklarından bahseder.162  

 

 

“Resimde Üçüncü Boyut İçeri Gel”, daha önceki bölümlerde de belirtildiği 

gibi, sanatçının devrim niteliğindeki çalışmalarındandır. “İçine girilebilen heykel” 

olarak tarif edilen bu çalışmasıyla sanatçı resim ve heykel sanatının tek 

boyutluluğuna işaret etmek istemiş ve aynı makalesinde “belki de eleştiri alanında bir 

kıpırdanmaya yol açmış olurum. Tartışma konusu açılmış olur.” diyerek eser 

hakkında yazmaktaki amacını özetlemiştir.163 Onur, yazısına şöyle devam eder: 

 

 

“Sergileri yazmak da bir iş konusu. O sergiden çık öbürüne gir. Birkaç da 
akım özeti oku: Minimalizm. Op. Pop, sonra sergileri bunlara uygula. Bu 
sergilere ilgi çekmek, tanımlama için yeterli olabilir.”164 

 

 

1981 yılında yazdığı bu makalede Onur, Türkiye’de sanat eleştirisi adına 

yapılanları kısaca böyle tanımlar. Pek de haksız sayılamayacak bu önermesine göre 

sanat eleştirisi olarak gerçekleştirilenler, sergilerin gezilmesi ve görülenlerin daha 

önce okunan Batılı sanat akımlarına benzetilmesi biçimindedir. Oysa aynı yerde 

belirttiği üzere, “(…) düşünür çevre yaratmak, çevreyi genişletmek için gerçek 

eleştiri gerekli”dir. Onur, “Sanattan tad almaya bırakırsak işi (bana bu yakın bunu 

sevdim, onu sevmedim gibi) gerçek değerler yok olur.” der ve “geleneksel”, “ilerici” 

gibi, tartışmalar için moda olmuş kavramların arkasına sığınıldığından bahseder. 

Oysa “ilerici sanat sanıldığı gibi bilinçsiz, birikimsiz, aklına gelen her çılgınlığı ve 

                                                
162 Bkz. ( 40 ), ONUR, 14. 
163 A.g.m. 
164 A.g.m. 



 

 

95 

 

dış ülkelerde yapılmışı şeklen biraz değiştirip, yerel öğeler koyarak yapmak hiç 

değildir.”165 

 

 

Füsun Onur, Yeni Eğilimler, Öncü Türk Sanatından Bir Kesit ve 10 Sanatçı 10 

İş Sergileri ile İstanbul Bienalleri’ne katılmış bir sanatçı olarak, sergileri tartıştığımız 

önceki bölümlerde belirtilen bütün eleştirilere maruz kalmıştır. Bunun yanı sıra 

kendisi hakkında beğeni eksenli yazılar da elbette yazılmıştır. Ancak bu yazılarda 

görülen genel eğilim, sanatçının yaptıklarının anlaşılamaması yönünde olmuştur. 

Buna erken tarihli bir örnek olarak Güzin Fuad Okbay’ın, sanatçının ilk sergisiyle 

ilgili 1970 yılında yazdığı makale örnek gösterilebilir.166 Zira Akbay Onur’un 

Amerika’ya gidip geldikten sonra oradan getirdiği görüşlerle burada çalıştığını 

söylemiş ve sanatçı için “Amerika’nın seçkin evlâdı Davit Stein başta olmak üzere 

bu ülke sanatçılarını ve çağımızın sanat anlayışını iyi tanımıştır. Verdiği örnekler 

bunu ispatlıyordu.” demiştir.167 Yine Akbay, 1976 yılındaki yazısında Onur için 

“süper sanatçı” gibi muallâk bir tanımlama kullanmıştır.168 1980 yılındaki, Onur’un 

altıncı kişisel sergisini aktardığı eleştirisinde ise sanatçı hakkında, “Minimal sanat 

akımının ilk uygulayıcısıdır ve heykelimize renk de getirmiştir.” diye söz ederek 

sanatçının yukarıda alıntıladığımız tepkisini adeta haklı çıkarmaktadır.169 

 

 

Sanatçı hakkında daha sağlıklı bir değerlendirmeyi yapan kişi ise M. Ali 

Gökberk’tir. “Heykelimize Füsun Onur’un Getirdiği Düşün” başlıklı 1980’e 

tarihlenen makalesinde Gökberk, sanat uygulamalarının “ne kadar modern bir biçime 

bürünse de” pek çoğunun yapılışında “tutucu bir tutum”un, “klasik bir çalışma 

tarzı”nın varlığından söz eder; “Oysa sanat, sadece bir çizgi, kupkuru bir gölge, 

alçıdan, bronzdan sessiz bir nesne ortaya koymak değildir. Çizgi, fon, renk, biçim 

                                                
165 A.g.m. 
166 Bkz. ( 54 ), OKBAY, 9 
167 A.g.m. 
168 Bkz. ( 68 ), OKBAY, 14. 
169 Güzin Fuad OKBAY, “Sergiler-Füsun Onur Sergisi”, Ankara Sanat, 19. 



 

 

96 

 

hareketi kadar onun bir de düşündürücü, uyandırıcı bir yönü, bir felsefesi (Düşün 

yanı) olmalıdır.”170 M. Ali Gökberk, Onur hakkında ayrıca şunları söyler: 

 

 

“Kendi köşesinde, son derece alçakgönüllü, hatta eski bir deyimle mahviyet 
içinde, sanatıyla baş başa olan Onur, Taksim Sanat Galerisi’nde bir süre önce 
açtığı sergisi ile heykel dünyamıza yeni bir ışık, yeni bir hava getirdi. 
(…) Bu gerçekleri, taş, demir, tahta ve çeşitli malzeme ile ortaya koyan bu 
görüş sistemi, Türkiye’mizde sanata giren ilk felsefedir. Amacı insanı 
düşünmiye, yaratmaya götürmektir. İşte, Füsun Onur böyle bir sesi 
kulağımıza getiriyor. O’nu candan kutlar, eserinin sanatçılarımıza örnek 
olmasını dilerim.”171 

 

 

Bir başka sanatçı olan Canan Beykal da, Onur hakkında 1982’ye tarihlenen 

“Füsun Onur ve Çevresel Sanatı” başlıklı makalesini yazarak, burada sanatı için 

önemli ipuçları verir ve şunları belirtir; 

 

 

“Füsun Onur’un Taksim Sanat Galerisi’nde (19 Şubat – 5 Mart 1982) 
sergilediği yapıtı izlerken, onun bir heykeltıraş olduğunu unutuyorsunuz. 
Çünkü, resim – heykel arasındaki sınır, çağdaşlıkla orantılı olarak değişime 
uğruyor. Bugün artık resim; gerektiğinde tuvalden üç boyuta ulaşıyor, heykel; 
kaidesinden inip mekânı kucaklıyor. Bu sergi ülkemizde bir aşamayı mı 
belirtiyor? Yargıyı olumluya yönelik genelleştirmek olanaksız. Ama Füsun 
Onur’un kendi çizgisi içinde olduğu kadar, heykel sanatının genel görünümü 
içinde de kuşku yok ki, bu bir aşamayı vurguluyor.”172 

 

 

Ancak Beykal burada oldukça önemli bir hataya düşmektedir. Füsun Onur için, 

1982 yılında, üstelik “Çiçekli Kontrpuan” sergisi hakkında yazılan bir makalede 

“heykel sanatçısı” demek ne kadar doğrudur? Zira Onur’un çalışmalarını önceki 

bölümlerde ayrıntılı olarak incelemiş ve sanatçının bir heykel sanatçısı değil 

                                                
170 Bkz. ( 74 ), GÖKBERK, 11 
171 A.g.m. 
172 Bkz. ( 80 ), BEYKAL, 24. 



 

 

97 

 

kavramsal çalışan bir yönde olduğunu öne sürmüştük.173 Beykal’ın yazısında esas 

aldığı 1982 tarihli “Çiçekli Kontrpuan” da, Onur’un daha geç dönem ve “heykel” 

olarak nitelenemeyecek çalışmalarındandır.  

 

 

Sanatçı, anlaşılamamak ya da yanlış anlaşılmaktan muzdarip olacağını önceden 

tahmin ederek, sergisiyle ilgili açıklayıcı bir yazı da yazmıştır. Onur bu metnin ilk 

cümlelerinde şunları söyler: 

 

 

“1982’de gerçekleştirdiğim Çiçekli Kontrpuan’a açıklık kazandırmak değil 
beni bu yazıyı yazmaya iten neden. Her algılamanın dışlanması bir sanat 
yapıtı, her yeniliğin Batı taklidi sayıldığı görsel sanatlar kargaşasında, bir 
sanatçının ne düşündüğünü nasıl düşündüğünün de bilinmesinin yararlı 
olacağına inanıyor ve bu görevi yerine getirmeyi amaçlıyorum.”174 

 

 

Canan Beykal, adı geçen makalede “Çiçekli Kontrpuan” sergisinin, az miktarda 

ve saydam plastik malzemesi nedeniyle bir tür yoksulluğu çağrıştırdığını düşünür, 

böylece sanatçının Art Povera akımı ile yakınlığını kurgular. Oysa bu yorumu “aşırı” 

olarak nitelemek pek de yanlış olmaz. Zira Füsun Onur’un kendisi de, bu eseriyle 

ilgili Beykal’ın işaret ettiği yönde hiçbir açıklama yapmamıştır. 

 

 

Füsun Onur, çalışmalarının Batı’da ortaya çıkmış sanat akımlarına doğrudan 

mâl edilmesine karşı olmuş, bunun yanı sıra, kendi sanatını tanımlayacak kişinin 

kendisi olmadığını da savunmuştur;  

 

 

“Ben eleştirmenlerce hazırda var olan adlandırmaların içine yüzeysel bir 
benzetme ile oturtulmaya karşıyım. Tüm var olan izmleri unutup, buradaki 

                                                
173 Füsun Onur’un heykel sanatçısı olmadığı, ürettiklerinin ülkemiz sınırları içindeki Kavramsal 
Sanat’a dahil edilebileceği üzerine önceki bölümlerde daha ayrıntılı açıklamalar yapıldığı için burada 
tekrar edilmemiştir.   
174 Bkz. ( 82 ). ONUR. 



 

 

98 

 

yapıtları okuyarak, inceleyerek eleştirmenlerin sanatçılarla karşılıklı 
alışverişinden bir bilgi birikimi oluşmadığı kanısındayım. İlk sergimi açtığım 
1970’den beri bir tek sözcük bile türemedi. Oysa bir tek sözcüğe karşı başka 
sesler de çıkar, az – çok bir yol alırdık. Yapıtlar bir yerde, karşısında büyük 
bir sessizlik, boşluk. Bu boşluğu doldurmak için yıllar sonra bir çırpıda total 
bir adlandırma yapmak olanak dışı. Benim yapıtlarımdaki dil okuyan, bunu 
yazı diline aktaran bir eleştirmen, sanat tarihçisi çıkarsa bu nasıl bir 
adlandırma olur ben de merak ederim. Çünkü bu dille adlandırma yapmak 
benim görevi değil.”175 

 

 

Sanatçı, elbette, kimseye benzemediğini, hiçbir sanat akımını izlemediği ve 

etkilenmediğini, onlardan hiçbir şey öğrenmediğini iddia etmek peşinde değildir. 

Öne sürüldüğü üzere kavramsal sanatçı olarak tanımlanmaktan değil, yaptıklarının 

açıklanması için, daha önce Batı’da yapılmış örneklere benzetilmek, bu yöntemle 

kategorize edilmekten şikayetçidir ve 1990 yılında, kendisini doğru tanımlayacak bir 

görüşü merak ettiğini belirtmiştir.176  

 

 

Bu çalışmanın iddia ettiği biçimde, Onur’un ülkemiz şartlarında ve buraya özgü 

bir Kavramsal Sanat yaptığının aksi yönünde görüşler de mevcuttur. Bunlardan biri, 

Nur Nirven’in 1990 yılında Füsun Onur’un da katıldığı “Göndermeler” isimli, Canan 

Beykal, Ayşe Erkmen ve Serhat Kiraz’ın yer aldığı sergi hakkında yazdığı 

makalesidir; 

 

 

 “(...) Kavramsal Sanat günümüzde hala tartışılan bir konu. Kimin kavramsal 
sanatçı olduğu, kimin olmadığı sürekli irdeleniyor. 
(…) Beykal, Erkmen, Kiraz ve Onur her nesneyi izleyicinin dikkatini ve 
zihinsel katılımını gerektirecek biçimde düzenliyorlar. Ancak düşünceyi 
eyleme ve biçime aktarma, onların kavramsal sanat kategorisine girmedikleri 
yolundaki savlarını doğruluyor. (...) 
Beykal, Erkmen, Kiraz ve Onur’un işlerinde düşünceyi en iyi yansıtacak 
formu aramaları, düşünceyi biçimlendirir ve girişimleri onların kavramsal 

                                                
175 Bkz. ( 100 ), ONUR; aktaran ÖZAYTEN, 68. 
176 A.g.m. 



 

 

99 

 

sanatçı olmadıkları yolundaki savlarının en iyi kanıtlarından biri. Umarız 
birgün bu işleri doğru sınıflandıracak bir ad bulunur.”177 

 

 

“Göndermeler” sergisi hakkında da “yeni” olanı tartışmaya açan çeşitli yazılar 

yazılmıştır. Doğan Hızlan ise sergi için kaleme aldığı “Kime Gönderme” başlıklı 

makalesinde; “Bazı sergileri anlatmanın olanağı yok. Resim eleştirmenlerine 

bırakalım o işi biz bildiklerimizden ötesini gösteren, yargılarımızı sarsan böyle 

sergileri destekleyelim. Unutmayalım ki bütün yenilikler, değişimler zor anlaşılır 

ama ilerdeki güzelliklerin öncüsüdür.” diyerek yapılan eleştirileri eleştirmiştir.178  

 

 

Sanatçı hakkında yapılan yanlış yorumlamalara verilebilecek örneklerden biri 

Sezer Tansuğ’a aittir. Klasik anlamdaki heykel formunu daima aşmak isteyen sanatçı 

hakkında Sezer Tansuğ “Kütle yüzey ilişkilerinin diyalektik çözüm yollarını 

gerçekleştiren geleneksel anıt duyarlığına erişmesi belki hiçbir zaman mümkün 

olmayacak, ama heykel sorununa kaygılı bir ciddilikle eğildiği şüphesiz” diyerek, 

Onur’un anıt heykel yapmamasını bir “kusur” olarak yansıtmıştır.179 Aynı yerde 

Tansuğ sanatçının çalışmalarına dair şunları söylemiştir: 

 

 

“Modern bir Pop çalışması olan Füsun Onur’un içine dev aynaları konmuş bir 
küçük kara tahta kutu içinde sunduğu, yatay parçalara kesilmiş biblo kız 
bebek bana iddialı, ama o ölçüde gülünç bir iş olarak göründü. Genellikle 
heykel formlarında kapalı bazı küçük mekan ilişkileri araştıragelen ve bazı 
plastik yansımalara yönelen Füsun Onur, giderek başlangıçta oldukça robüst 
görünen heykelci fantezinin lâçka olduğu bir görünüş ortaya koymaya 
başladı. 
(…) Kendine özgü üslup karakteristiklerini 1967’de açtığı ilk sergisinden bu 
yana özgün biçim ve malzeme deneyleriyle belirlemeye çalışan Füsun Onur, 
bu sonuncu sergide, bunları, aradaki inişlere rağmen, kararlı bir çıkış 
hamlesiyle yeniden doğruladı. Füsun Onur’un heykelleri ‘hacim-yüzey 
ilişkileri’ imajının çeşitlerini oluşturan, kuytu ve dikensi sivrilikte karşıt 
çelişkilere sahip bir oyun duyarlığı taşıyor. Gözlemden yalıtılmış ve her 

                                                
177 Nur NİRVEN, “Düşünceyi Biçime Dökünce”, Cumhuriyet Gazetesi, 27 Ocak 1990.  
178 Doğan HIZLAN, “Kime Gönderme”, Hürriyet Gazetesi Pazar eki, 4 Şubat 1990. 
179 Bkz. ( 5 ), TANSUĞ, aktaran ÖZAYTEN, 68. 



 

 

100 

 

anımsattığı ile araya heykel mesafesini koyan bir biçimsel gerçeklik alanına 
girmeye çabalayan yapıtlar. Tedirginliği ve umursamazlığı birlikte çağrıştıran 
işler diyelim ve bunun da şakacı bir sergi ziyaretçisinin ‘mendebur heykel, ne 
doğru dürüst duruyor, ne devriliyor’ imajıyla belirlediğinin bir eleştirmen 
bakışına tercümesi anlamına geldiğini ekleyelim.”180 

 

 

1985 yılında Milliyet Gazetesi Füsun Onur’la son kişisel sergisi nedeniyle kısa 

bir görüşme yapmıştır.181 İmzasız yayınlanan bu görüşmede sanatçıya sorulan 

“Benimsediğiniz anlayışın, Amerikan ekolü anlatım biçiminin, Türkiye’de nesnel 

karşılığı olduğu kanısında mısınız?” sorusu, sanatçının yanlış değerlendirilişine 

verilebilecek tipik örneklerdendir. Onur, bu soruyu şöyle cevaplar: 

 

 

“Benimsediğim bir Amerikan ekolü anlatım biçimi yok ki, Türkiye’deki 
karşılığını bulayım. Türkiye’de bunca yıl yaşamışım, burada doğmuşum da 5 
yıl (1962 – 1967) Amerika’da kalmam mı sizin Amerikan ekolü dediğiniz 
anlatım biçimine beni sokmanıza neden oldu?”182 

 

 

Sanatçının Amerikan ekolünden olmakla “suçlandığı” aynı görüşmede bu 

sorunun ardından, art niyetli olduğunu hissettiren “Elitisit olmak ne anlama geliyor 

sizin için? Kitle iletişim dışı mıdır burada?” soruları gelmiştir. Onur buna da şöyle 

yanıt verir: 

 

 

“Sanatta elitist olmak ne anlama gelir? Sanatçı yaratmak, tek yol sandığı 
yolda ilerlemek için yaratır. Elitistle iletişim kurayım, yok kitleyi iletişim dışı 
bırakayım, sanatçı böyle şeyle uğraşmaz. Kaldı ki kitleyi iletişim dışı 
bırakmak isteseydim, sergi açmazdım, ben de Taksim Sanat Galerisi’nde. 
Burada kendimi kitleyle iletişim içinde buluyorum da.”183 

 

 

                                                
180 A.g.k. 
181 Bkz. ( 99 ), ONU. 
182 A.g.m.  
183

 A.g.m. 



 

 

101 

 

Ancak Onur aynı yerde, “kitleyle arasında duvar olduğunu” düşündüğünü de 

belirtmektedir. Burada izleyiciyi eleştiren sanatçı, “Çünkü onlar kendilerini yapıtın 

akışına değil, hep kafalarındaki kalıplara kaptırıyorlar.” demiştir.184 

 

 

Füsun Onur’da iletişim olgusu oldukça önemlidir. Sanatçının 

izleyici/alılmayıcıyla kurmaya çalıştığı ilişki konusunda yazan Necmi Sönmez, 

arayış halinde olduğu yeni dili anlatırken, onu “Batı aktarmacı” olarak niteleyenlere 

de cevap vermektedir;  

 

 

“Sanatın güncel koşullar içinde aradığı ‘yeni dil’ Onur’un ‘Galeri Işıkları’ 
sergisinde algılanıyor. Bu ‘yeni dil’, Batı’da örneklerini gördüğümüz 
yapıtlardan farklı. Sanatın kendine özgü değerlerini sorgulayan 
kompozisyonlarda izleyicinin yapıtın içine girmesi ve onunla ‘kişisel iletişim’ 
başlatması bir gereklilik. Sıradan sergi izleyicisinin kapasitesi aşılırken 
profesyonel izleyicinin nitelikleri sorgulanmaya başlıyor. Onur’un sergisinin 
en büyük erdemi, bu sorgulamayı ödün vermeden sürdürmesinde yatıyor. 
Tartışılması gereken bir erdem bu.”185 

 

 

“Sanat yapıtları sanatsal bir işlerliğin ürünüdür. Gerçek bir eleştirmenin görevi 

de bu sanatsal işlerliğin kapısını izleyiciye aralamak, bu yaratıcılığı izleyiciye de 

bulaştırmaktır” der Füsun Onur ve devam eder; “Sanat yapıtı izleyicisinde bir anı, iz 

simgeye dönüşmezse o yapıt hiç yapılmamış gibi olur. Eleştirmene gereksinim de 

buradadır.”186 Eleştirmenin gereksinimini bu şekilde özetleyen sanatçı için yanlış 

eleştirilmenin yanı sıra “eleştirilmemek” de önemli bir açmaz olmuştur. Zira Beral 

Madra’ya yanıt biçiminde kaleme aldığı “Görsel Sanatlarda Eleştiri Yoksunluğu” 

başlıklı bu makalesinde sanatçı ironik bir dille bunu anlatır: 

 

 

                                                
184 A.g.m. 
185 Bkz. 8 91 ), SÖNMEZ. 
186 Bkz. ( 159 ), ONUR, 44. 



 

 

102 

 

“(…) biz görsel sanatçılar ayakta durabiliyor, çalışabiliyorsak bu bir mucize. 
Dünyanın hiçbir yerinde böyle tek yanlı bir çaba olamaz. (…) İzleyici 
azınlıkta ama anlamak için sanatçıda bilgi alırsa çoğunlukla bir yere varır, 
ama eleştirmen öyle mi? Bilmem hangi sanat dergisini bir yabancı dilde 
okmuş, kendine göre bir çerçeve çizmiş, onun ötesine çıkması olanak dışı. 
Gerçekten biz kime, ne amaçla sergi açarız? Hiç sergi açmasak da sonuç 
aynı.”187 

 

 

Sanatçı samimi bir üslupla adeta “içini döktüğü” yazısında yine Madra’ya 

ithafen genel sıkıntıları özetler ve ardından oldukça çarpıcı şu açıklamaları yapar: 

 

 

“Biz dokuz yıldır aynı yerde sayıklıyoruz. Böyle bir toplumla, ilerleyen 
gerçek eleştirmenlerin olduğu bir toplumun uyarıları da başka olacaktır. 
Bunun için biz sanatçılar göç mü edelim? Biz burada savaş veriyoruz, kutsal 
bir görev almışız. 
(…) Dünyanın her yerinde yerleşik düzenin paralelinde onun düzgülerine 
uygun, araştırma ve yeni deneyimlerden uzak işlere çağdaş denir. Öncü Türk 
sanatından bir kesit sergisinde olduğu gibi de yeniliğe açık, yerleşik düzene, 
onun düzgülerine baş kaldıran, onunla sırasında dalga geçen paralelinde 
gönderme yapıp çelen, popüler olanın karşısında olan, ya da onun dilini ona 
karşı kullanan işlerde dünyanın neresine giderse gitsin öncü adı yadırganmaz. 
Her dışarıdaki eleştirmen de mutlaka tapılacak eleştirmen değildir. Benim 
bildiğim kadar bu sergideki sanatçılar ille Avrupalı, Amerikalı diye bir 
yabancının ağzından dökülen tümceyi keramet sayıp, tek doğru olarak 
almazlar. Çünkü çizdikleri yol var, birikimleri var, güvenleri var kendilerine. 
(…) Bizim boşluğumuz ortak dilde çünkü bizde tükeniyor yaptıklarımız. 
Dilsel bir düş öyle iletişim kapılarını açar öyle iletişim kurar ki o ana kadar 
açılmamış kapılar izleyiciye açılır sanatçı da izlediği yolun ayırımına varır. 
Dışarıda bazı şeyleri görüp de bize uygulayacak eleştirmenin yargılarına 
gereksinimimiz yok. Bu boşluğu da biz doldururuz, yayınımızı biz 
yaparız.”188  

 

 

 

Füsun Onur’un bu çıkışı adeta manifester bir niteliğe sahiptir. Ayrıca bir 

parantez açarak belirtmek gerekir ki; ülkemizdeki Kavramsal Sanat uygulamaları 

hakkında da önemli ipuçları taşımaktadır. Çünkü kavramsal nitelikteki çalışmaların 

                                                
187 A.g.m. 
188 A.g.m. 



 

 

103 

 

ağır bastığı Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergisi ve diğer sergilerdeki eserler, 

Onur’un bahsettiği gibi, üstelik tam da eleştirildiklerinin aksine “yeniliğe açık, 

yerleşik düzene, onun düzgülerine baş kaldıran, onunla sırasında dalga geçen 

paralelinde gönderme yapıp çelen, popüler olanın karşısında olan, ya da onun dilini 

ona karşı kullanan” işlerdir. 

 

 

“Eleştirilmemek”ten doğan sıkıntıyı ve izleyicideki ilgisizlikle birlikte 

önyargıyı Onur, yaptığımız görüşmede şöyle açıklamıştır: 

 

 

“İlgisizlik vardı ve eleştiri yoktu. Bazen ben deli miyim acaba diyordum. 
Çünkü espası elle tutulur hale getirdiğimi iddia ettiğim zaman mimar 
olduğunu söyleyen biri bile anlamsız anlamsız bakıyordu yüzüme. Ancak 
yaptığım şeyi o kadar seviyordum ve inanıyordum ki; bundan caymadım. 
Hiçbir zaman. Tabi, önyargı çoktu o zamanlar. Mesela, sanatı çok bilmeden 
gelen bir ev hanımı daha iyi algılıyordu yapılanları. Ama ‘Amerika’ya gittim, 
Avrupa’ya gittim böyle şey görmedim, böylesine rastlamadım’ diyenler de 
vardı. Taksim’deki bir sergime öylesine geldiğini sandığım bir hanım bana 
demişti ki ‘Geçen serginizde şöyle şöyle bir şey yapmıştınız, Füsun Onur 
adını görünce yine geldim.’ Çünkü onların algıları tamamen açıktır, yani 
diğerleri gibi önyargılarla gelmediği için duyularak, hissedilerek yapılmış bir 
şeyi onlar da duyabiliyorlar, onlara istediğinizi verebiliyorsunuz. Bazı şeyler 
biliyorum sanıp da bilmeyenler gibi değiller.”189 

 

 

Onur, bienallerdeki çalışmaları için de aynı durumla karşı karşıya kalmıştır; 

 

 

“Bienal’de sergilediğim işlerime dair olumlu ya da olumsuz herhangi bir 
eleştiri de yazılmadı. Sanat yaşamımın geçmiş dönemlerinde hiçbir yazı 
yazılmadan sergiler açılıp kapandığını hatırlıyorum. Eleştirmenlerin 
eleştirileri de yetersizdi. Enstalasyondan anlayan çok az kişi vardı. Taksim’de 
açtığım bir sergimi gezen, ‘Amerika’dan geldim, hiç böyle sergi görmedim, 

                                                
189 Bkz. ( 39 ), ONUR. 



 

 

104 

 

bu da sergi mi?’ diyerek ayrılan sosyeteden insanları bilirim. (…) Türkiye’de 
yıllar yılı sergi açarım ama karşılaştığım tepkiler çok farklı.”190 

 

 

Sanatçı, “şifreli” olarak tanımladığı, “Eleştiri” ana başlığı atında incelediğimiz 

zor ve anlaşılmaz bir dille yazılan eleştiri yazılarının da yararsızlığı fikrindedir. 

“Yaşadığımız çağ her şeye her açıdan mekanik bakmaya zorluyor.” diyen Onur, 

“Sanatta da böyle. ‘Şifreli’(?) kelimelerle yazılmış birkaç tümce izleyiciyi 

boyunduruğu altına alıp mekanik bir bakış sağlayabilir. Boşuna beklediğimi 

biliyorum ama diretiyorum.” demektedir. Kendisi de yazılar yazan biri olarak böyle 

yazılar yazmayacağını belirtir; çünkü “yaratıcılığın izleyici ve eleştirmenleri 

yükseltip birleştirmeye götürmesini” istemektedir.”191 

 

 

Ancak elbette sanatçıyı “doğru” değerlendiren, kendisi hakkında hak ettiği 

yorumları yapan isimler de vardır. Örneğin 1995 gibi daha geç bir yıla tarihlenen, 

makalesinde Necmi Sönmez, sanatçının Kadans adlı kişisel sergisi için, “…bu 

sergiyi izleyecek olanların saat 10.00’den sonra galeriye gitmelerini ve uzun süre 

galeri mekânında kalmalarını öneriyorum. Bu bekleyiş süresi, tüm sanat yaşamı 

boyunca sanatın tüketilmesine karşı susmayarak tavır almış özgün bir sanatçının 

duyarlılık merkezlerini ortaya çıkaracaktır.” demiştir. Böylece Sönmez, eleştiri 

olgusunun da giderek geliştiğine dair adeta ipuçları vermektedir.192  

 

 

 

 

 

 

                                                
190 Özge ARASLI YARDIM, “1987-2001 Yılları Arasında Düzenlenen Uluslararası İstanbul 
Bienalleri’ne Katılan Türk Sanatçılar”, Füsun Onur’la 19 Şubat 2002 tarihinde yapılan görüşmeden 
alıntı, 233. 
191 Anonim, Füsun Onur ile röportaj, “Hareket Köşkünde Öncü Türk Sanatından Bir Kesit-Yeni Çağa 
12 Yıl Kala”, Cumhuriyet Gazetesi, 31 Mayıs 1988. 
192 Necmi SÖNMEZ, “Bir Duyarlılık Arayışı”, Cumhuriyet Gazetesi, 16 Mart 1995. 



 

 

105 

 

5. SONUÇ 

 

 

 

Bu çalışmada, Türkiye’de Kavramsal Sanat’ın ortaya çıkışı ve yapılan 

tartışmalar ile Füsun Onur’un bu ortamdaki yeri ve çalışmalarının süreçle ilişkisini 

incelemek amaçlanmıştır. Bu nedenle kavramları ve dönemleri açıklayabilmek için 

önce dünyadaki Kavramsal Sanat etkinlikleri ele alındı. Çünkü Türkiye’de 

günümüzde de süren bir yanılgıyla Kavramsal Sanat, post-modern bir sanat biçimi 

sayılmaktadır. Genel eğilim, 19. yüzyılın ikinci yarısından 1960’lara kadar geçen 

zamanı Modernizm dönemi, 1960’ların ikinci yarısından günümüze (belki de ileriye) 

gelen zamanı da Post-Modernizm dönemi olarak ayırmak yönünde olsa da bu iki 

düşün sistemi, ardışık biçimde dönemsel olarak değil, sanata etkileri ışığında ele 

alınmıştır. Buradan yola çıkılarak söylenebilir ki Kavramsal Sanat, hem 

Modernizm’in hem de Post-Modernizm’in etkili olduğu dönemlerde kendini 

göstermiş bir sanat akımıdır. Üstelik Türkiye’de Modernizm ve Post-Modernizm’in 

etkilerinin batılı anlamda gerçekleşmemişliği(batıdaki ile aynı olmayışı, farklı bir yol 

izlemesi v.s., birini diğerinin önüne şartmış gibi koyuyorsun, olumsuz bir anlam 

çıkıyor) olmayışı göz önüne alındığında, ülkemizdeki sanatın da kendine özgü 

biçimde geliştiği görülecektir.  

 

 

Modernizm etkisindeki varlığı ile Post-Modernizm etkili Kavramsal Sanat 

kendi içinde birtakım çelişkiler taşımaktadır. Duchamp’ın hazır-nesneyi ele alışı 

benzeri, sanatın görsel bir dil sistemi olabileceğini söyleyen obje temelli Kavramsal 

Sanat’ın varlığına karşın post-modernist argümanı vurgulayan bir yöntem olarak 

göstergebilim, yeni dilin algılanmasında yeni yöntemler önermiştir ve bunu 

benimseyen kavramsal bir çizgi de vardır. Böylece ideolojik düşünce sistemleri 

olarak ortaya konulan Modernizm ile Post-Modernizm dönemsel vurguyu yitirerek 

Kavramsal Sanat’ta etkilerini ayrı ayrı göstermişlerdir. Bu durum, iki sistemi tarihsel 

birer dönem olarak değil, etkileri ölçüsünde birer düşünce biçimi olarak ele almanın 

doğruluğunu da kanıtlar. Kavramsal Sanat kimi kaynaklarda “Obje Sonrası Sanat” 



 

 

106 

 

ana başlığı altına da alınmış ve Post-Modernizm ile bağdaştırılmıştır ancak bu da 

hatalı bir tanımlamadır. Çünkü Kavramsal Sanat maddesizlikle eşdeğer değildir ve 

kavramsal bir yapıt salt düşünce olarak maddenin yerini almamıştır.  

 

 

Kosuth’a göre Kavramsal Sanat 1975 yılı itibariyle, 1960’ların sonunda 

başlayan pek çok eğilimle birlikte sona ermiştir. Oysa Türkiye için Kavramsal Sanat 

etkinliği bu yıllarda neredeyse yeni başlamıştır.  

 

 

Füsun Onur, kendisini tanımlamaktan kaçınmış ve yanlış adlandırılmaktan da 

oldukça rahatsız olmuş bir sanatçıdır. Ancak Onur’un reddettiği konu, kendisinin 

tanımlanması ya da yanlış tanımlanmasından öte, dogmatik, kalıplar dâhilindeki ve 

Batı’dan edinilen az bilgiyle ülkemizdeki sanat yapıtlarının ve sanatçıların 

anlaşılması ile adlandırılmasına yönelik çalışmalardır. İddia edildiği üzere Füsun 

Onur kavramsal çalışan bir sanatçıdır ve elbette “izmler”in katı kurallarla 

belirlenmemiş olması, onun bu akım dâhilinde ve kendine özgü çalışmasını 

sağlamıştır. Sanatçının Batılı Kavramsal Sanat örnekleri kadar metinsel düzlemde 

çalışmayışı nedeniyle bu akıma dâhil edilemeyeceği fikrine, Kavramsal Sanat’ın salt 

obje sonrasına denk düşmediği tekrar edilirse cevap verilmiş olmaktadır. Üstelik 

ülkemizde Kavramsal Sanat, Kosuth değil Beuys çizgisinde, görselliği ön plana 

çıkaran ve daha sosyolojik tabanlı bir biçimdedir; Onur da bu tanımlama içinde 

Beuys çizgisine yakın durmaktadır. Türkiye’de kavramsal çalışan sanatçılar her ne 

kadar kendilerini hiçbir akıma dâhil etmemişlerse de, bu çok doğru bir tavır değildir. 

Ayrıca Füsun Onur’un çalışmaları arasında -baskın nitelikte olmasa da- Kosuth’un 

çalışmalarına denk düşebilecek, Kavramsal Sanat’ın görünür kılınması için 

kullandığı çeşitli metinler, obje olarak ortaya çıkmayan, uçucu, geçici niteliklerdeki 

malzemelerle bitmemiş izlenimi veren işler de görülür.  

 

 

Füsun Onur’un öncülerinden olduğu sanatçıların bireysel etkinlikleri ve toplu 

sergiler ile ortaya çıkarılan sanat üretimi, çağdaş, özgün ve yenilikçi arayışların 



 

 

107 

 

ürünüdür. Kavramsal Sanat’ın ağırlıkla gerçekleştirildiği bu yönelim çerçevesinde 

özgürleşen fikirler, sanat nesnesinin çeşitliliği ve disiplinler arası kaynaşma ile 

eleştiri unsurunun belirleyeni olduğu bir üretim gerçekleştirilmiştir. Ancak 

“Türkiye’de Kavramsal Sanat” ve onunla doğrudan bağlantılı biçimde Füsun Onur 

başlıkları altında incelendiği gibi, Kavramsal Sanat’ın ülkemize gelişi oldukça sancılı 

bir süreci beraberinde getirmiştir. Çünkü Batılı anlamda, sanat eserinin alınıp 

satılması temelli gelişmiş bir eleştiri kurumu oluşmamıştır ve sanatın 

metalaştırılmasına karşı tepki de bu karmaşık ortamda yerini bulamamıştır. 

1970’lerden sonra Füsun Onur’un ilkleri arasında olduğu sanatçılar ile ortaya çıkan 

yeni ve avangard akımlar, kavram ve içeriği ön plana çıkaran çalışmalar 

yapmışlardır. Bu bağlamda, özellikle Aydınlanmanın normatif değerlerine karşı 

çıkan bir post-modernist ortamın varlığı oldukça tartışmalıdır. Modernist bir 

anlayışın henüz hâkim olmadığı ülkemiz için post-modernist baskınlıktan da söz 

edilemez. Kavramsal Sanat üzerideki Modernizm ve Post-Modernizm etkisi 

düşünüldüğünde denilebilir ki bu sanatın ülkemizdeki uygulanışı, ne modernist ne de 

post-modernist olmuştur. Bu durumda, Batı’daki örneklerine oranla kavramsal 

çalışan sanatçıların eleştiri ve eleştirmeni dışarıda bırakması gibi bir durum, post-

modernist tez doğrudan kabul edilmediği için pek de söz konusu olmamıştır. 

 

 

Füsun Onur da eleştiri olgusunun yerleşmemişliği, eksikliği ve yanlışlıklarıyla 

koşut biçimde yanlış değerlendirilmiş, tepkisel karşı duruşlarla yüz yüze gelmiş ya 

da hiç eleştirilmemiş, görmezden gelinmiş bir sanatçıdır. Görmezden gelinmeye ya 

da yanlış anlaşılmaya tepki olarak ise bazı çalışmalarının içinde yazıyı kullanmış, 

ürettiğiyle izleyiciye aktarmak istediğini doğrudan söylemiştir. İzleyiciyi üretimin 

parçası haline getiren sanatçı, tüm yaptıkları ile eleştirmene olan tepkisini açığa 

vurmuş, tıpkı kavramsal çalışmalarının Batı’daki örneklerine oranla farklı oluşu gibi, 

Batı’lı kavramsal sanatçıların eleştiriyi değiştirmesi, eleştirmeni işlevsiz bırakmasını 

da kendine özgü bir biçimde gerçekleştirmiştir. 

 

 



 

 

108 

 

1990 yılı ile sınırlanan çalışmada, bu yıldan sonrası için ayrıntılı açıklamaya 

girişilmemiştir. Fakat, 1990’lı yılardan itibaren yapılacak bir arşiv taraması ile de 

görüleceği üzere, o günden bugüne dek önemli değişimler yaşanmış; hem yenilikçi, 

kavramsal ağırlıklı sanat anlayışları hem de koşut biçimde eleştiri olgusu farklı bir 

yere taşınmıştır. Bu bakımdan Türkiye’de sanat eleştirisinin henüz bitmemiş bir proje 

olduğu iddia edilebilir. 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

109 

 

6. EKLER 

 

 

6. 1. Kişisel Sergiler 

 

1970  Taksim Sanat Galerisi, İstanbul. 

1972  Taksim Sanat Galerisi, İstanbul. 

1974  Taksim Belediye Sanat Galerisi, İstanbul. 

  Amerikan Kültür Merkezi, İstanbul. (Gülşen Çalık Can ile) 

1975  Taksim Sanat Galerisi, İstanbul. 

1978 “Dıştan İçe İçten Dışa” Taksim Belediye Sanat Galerisi, İstanbul. 

1980  Taksim Sanat Galerisi, İstanbul. 

1982  “Çiçekli Kontrpuan”, Taksim Sanat Galerisi, İstanbul. 

1985  “Yaşam, Sanat, Kurgu, Terkedilmiş Eşyaların Düşü”, Taksim Sanat 

Galerisi, İstanbul. 

1987  “İmin İmi”, Maçka Sanat Galerisi, İstanbul. 

1990 “Zaman İkonları” Heykel Sergisi, Garanti Sanat Galerisi, İstanbul. 

1991 “Galeri Işıkları”, Maçka Sanat Galerisi, İstanbul. 

1995 “Kadans”, Maçka Sanat Galerisi, İstanbul. 

2001 “Prelüd”, Maçka Sanat Galerisi, İstanbul. 

 

 

 

6. 2. Katıldığı Sergiler 

 

 

1971  Paris Genç Sanatçılar Bienali. 

1973  50 Yıllık Türk Resim ve Heykel Sergisi, İstanbul Resim ve Heykel 

Müzesi. 

1974  35. Devlet Resim ve Heykel Sergisi, Ankara. 

  Hadi Bara Konkuru, Ankara. 

  Arkeoloji Müzeleri Açıkhava Sergisi, İstanbul. 



 

 

110 

 

  Türk-Amerikan Kültür Derneği, İstanbul. 

1975  Meddelheim Müzesi Sergisi, Belçika. 

  Arkeoloji Müzeleri Açıkhava Sergisi, İstanbul. 

1976  Arkeoloji Müzeleri Açıkhava Sergisi, İstanbul. 

1977  1. Yeni Eğilimler Sergisi, İDGS Akademi Salonları, İstanbul. 

  Arkeoloji Müzeleri Açıkhava Sergisi, İstanbul. 

1978  Atatürk Kültür Merkezi Karma Sergisi 

1979  Türkiye Tabiatını Koruma Derneği Sergisi, Ankara. 

  Çocuk Yılı Karma Sergisi 

1980  Türkiye Tabiatını Koruma Derneği Sergisi, Ankara. 

1981  3. Yeni Eğilimler Sergisi, Mimar Sinan Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Fakültesi, İstanbul. 

“Gerçekleştirme” Grup Sergisi (Gülsün Erbil ve Serhat Kiraz ile), 

Seramer Sanat Galerisi, İstanbul. 

1982  BBC Fiftieth Anniversay Exhibition, Londra. 

1983  “Galeriler 83 Çağdaş Türk Sanatı Sergisi” 4. İstanbul Sanat Bayramı, , 

Atatürk Kültür Merkezi Galerisi, İstanbul. 

  Anadolu Medeniyetleri Sergisi, İstanbul Arkeoloji Müzesi. 

“Altı Kadın Altı Davranış” Grup Sergisi, Seramer Sanat Galerisi, 

İstanbul. 

 4. Yeni Eğilimler Sergisi, Mimar Sinan Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Fakültesi, İstanbul. 

1984  1. Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergisi, Atatürk Kültür Merkezi 

Galerisi, İstanbul. 

1985  2. Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergisi, Yıldız Sarayı, İstanbul. 

  “Günümüz Türk Kadın Sanatçıları”, İstasyon Sanat Evi, İstanbul. 

 5. Yeni Eğilimler Sergisi, Mimar Sinan Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Fakültesi, İstanbul. 

1986  1. Uluslararası Asya-Avrupa Sanat Bienali, Devlet Resim ve Heykel 

Müzesi, Ankara. 

  Çağdaş Boyutlar Karma Sergi, Artnet Sanat Galerisi.. 



 

 

111 

 

3. Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergisi, Atatürk Kültür Merkezi 

Galerisi, İstanbul. 

“Joseph Beuys Anısına – Bir Başka Sanat”, Alman Kültür Merkezi 

Galerisi, İstanbul. 

1987  1. Uluslararası İstanbul Çağdaş Sanat Sergileri, “Gölge Oyunu”, 

Yerleştirme, Harbiye Askeri Müze, İstanbul. 

  Toplu Sergi, Türk-Amerikan Kültür Derneği, İzmir. 

  “Yaratıcı Türk Kadınından Esintiler” Karma Sergi, İstanbul. 

 4. Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergisi, Atatürk Kültür Merkezi, 

İstanbul. 

6. Yeni Eğilimler Sergisi, Mimar Sinan Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Fakültesi, İstanbul. 

Üsküdar Amerikan Lisesi Mezunları Derneği Karma Sergi, Soyak 

Sanat Galerisi, İstanbul. 

1988  5. Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergisi, Resim ve Heykel Müzesi 

Hareket Köşkü, İstanbul. 

 Toplu Sergi, Türk-Amerikan Kültür Derneği, İzmir. 

1989 “10 Sanatçı 10 İş:A”, Atatürk Kültür Merkezi, İstanbul. 

 Derimod Sanat Galerisi Karma Sergi, İstanbul. 

1990 “Göndermeler”, Maçka Sanat Galerisi, İstanbul. 

 Karma Sergi, Derimod Kültür Merkezi, İstanbul. 

 Santral Holding 2. Büyük Sergi, Resim ve Heykel Müzesi, İstanbul. 

1991 “8 Sanatçı 8 İş: B”, Atatürk Kültür Merkezi Galerisi, İstanbul. 

1992 “10 Sanatçı 10 İş: C”, Atatürk Kültür Merkezi, İstanbul. 

 “Sanat Texnh”, Resim ve Heykel Müzesi Hareket Köşkü, İstanbul. 

1993 “10 Sanatçı 10 İş D” Sergisi, Maçka Sanat Galerisi, İstanbul. 

 “Anadolu’da Kadın” Sergisi, İstanbul Arkeoloji Müzeleri ve Topkapı 

Sarayı. 

1994 “İskele Sergisi”, Almanya. 

1995 4. Uluslararası İstanbul Bienali, Aya İrini Kilisesi, İstanbul. 

 Yeni Eğilimler Sergisi, Mimar Sinan Üniversitesi, İstanbul. 

 Türk Sanatçılar Karma Sergi, Paris. 



 

 

112 

 

 “İzler – Çağdaşlaşma Yolunda Kadın: İlklerden Bir Kesit”, Yıldız 

Teknik Üniversitesi Sabancı Kültür Merkezi, İstanbul. 

 “Gar” Karma Sergi, TCDD Sanat Galerisi, Ankara. 

1997 Karma Sergi, Paris, Fransa 

1998  İskorpit Sergisi, Kassel, Almanya. 

1999 6. Uluslararası İstanbul Bienali, Aya İrini Kilisesi, “Opus 1”, karışık 

teknik, ahşap, kumaş, cam. 

2000 “Strange Home”, Hannover, Almanya. 

 Karma Sergi, Kassel, Almanya. 

 “1870 – 2000 Bir Efsanenin Monografisi / Beyoğlu’nda Sanatçı 

Çıkartmaları”, İstanbul. 

2001 Karma Sergi, Baden-Baden, Almanya. 

 “Pişmanlıklar, Hayaller, Değişen Gökler” Karma Sergi, Karşı Sanat 

Çalışmaları, İstanbul. 

 “Modern Türk – 20. YY. İkinci Yarısında Türk Sanatı” Karma Sergi. 

2002 Govett Art Gallery, Baden-Baden, Almanya. 

 “Between The Waterfronts”, Rotterdam, Hollanda. 

2003 Füsun Onur, Aydan Murtezaoğlu, Hale Tenger, Lunds Kunsthall. 

 “Turkish Art Today – Neresi Burası?” Documents, The Museum of 

Modern Art, Saitama, Japonya. 

 Organize İhtilaf, Proje 4L, İstanbul. 

2004  Bayburt Baksı Müzesi Sergisi, Proje 4L, İstanbul. 

 “Call Me İstanbul”, Karlsruhe, Almanya. 

2005 Van Abbemuseum, Eindhoven. 

2006 “Kağıt İşleri” Karma Sergi, Galerist, İstanbul. 

 

 

 

6.3. Aldığı Ödüller 

 

 

1972  Heykel dalında “Yılın Sanatçısı” unvanı.  



 

 

113 

 

1974  35. Devlet Resim Heykel Sergisi Birincilik Ödülü. 

1975  Arkeoloji Müzeleri Sergisi Ödülü. 

1976  Arkeoloji Müzeleri Sergisi Ödülü. 

1981  Yeni Eğilimler Sergisi, “Resimde Üçüncü Boyut İçeri Gel” ile gümüş 

madalya. 

 



114

66..44.. RReessiimmlleerr

Resim 01 –  ‹simsiz, alç›, 32 x 67 cm., 1970

  



115

Resim 02 –  ‹simsiz, 1970, Taksim Sanat Galerisi, sanatç›n›n kendisi ile.



116

Resim 03 –  ‹simsiz, pleksiglas, 50 x 50 cm.,
Tomris Atikkan Koleksiyonu

Resim 04 –  ‹simsiz, 1971, pompa ile fliflme yelken bezi, 250 x 20 cm.



117

Resim 05 –  ‹simsiz, 1975, tahta, pleksiglas, 385 x 200 x 50 cm.,
Taksim Sanat Galerisi

Resim 06 –  “Nar K›z”, 1974, cilal› tahta, cam, ayna, 
25 x 30 cm., Nü Sergisi, Roger Conover Koleksiyonu



118

Resim 07 –  ‹simsiz, 1976, boyal› tahta, dört parça, 
Arkeoloji Müzeleri Sergisi (Ödül).

Resim 08 –  “Çerçeve, Tafl, Toprak, Çiçek”, 1977, 100 x 85 cm.,
‹stanbul Arkeoloji Müzesi Bahçesi



119

Resim 09 a) –  “Üç Kifliydiler, 
Us - Sevgi - Bar›fl”, 1977, karton,
rafya, yald›z, jelatin, “Us” isimli parça
(Sanatç›n›n kendi notuyla), ‹stanbul
Sanat Bayram›.

Resim 09 b) –  Ayn› eser, “Sevgi”
isimli parça.

Resim 09 c) –  Ayn› eser, “Bar›fl” 
isimli parça.



120

Resim 10 – “Ekmek Elma Dedin De Akl›ma Geldi”, 1978, boyal› tahta, sentetik,
45 x 45 cm., Atatürk Kültür Merkezi.

Resim 11  a) – “D›fltan ‹çe ‹çten D›fla”, 1978, Taksim Sanat Galerisi, sergi genel
görünüm 



121

Resim 11 b) – Sanatç›n›n “D›fltan ‹çe ‹çten D›fla” sergisi hakk›nda 
yazd›¤› metin.



122

Resim 12 a) – “D›fltan ‹çe ‹çten D›fla” sergisi, 1978, tahta, tuval,
alüminyum, (duvardaki yerlefltirme) 100 x 70 cm., Taksim Sergisi, Rene
Bloc Koleksiyonu, ayr›nt›.

Resim 12 b) – Ayn› sergi, duvardaki yerlefltirmeden farkl› bir parça



123

Resim 12 c) – Ayn› sergi, duvardaki yerlefltirmeden 
farkl› bir parça



124

Resim 13 – “Bir Tohum Yefleriyor”, 1979, cam, kil, toprak, 
Bülent Ecevit Koleksiyonu



125

Resim 14  a) – “Yerdeki Parlak Yuvarlaktan Ça¤r›fl›mlar”,
1980, tahta, cam, kil, pleksiglas, 20 x 20 cm., Taksim Sanat
Galerisi.

Resim 14 b) – Ayn› sergi farkl› bir parça.



126

Resim 14 c) – Ayn› sergi farkl› bir parça.

Resim 15 – “Resimde Üçüncü Boyut ‹çeri Gel”, 1981, tahta, boyal› ip, kar›fl›k
gereç, 200 x 183 x 140 cm., 3. ‹stanbul Sanat Bayram› (Ödül).



127

Resim 16 a) – “Çiçekli Kontrpuan”, 1982, 215 x 650 x 850  cm., 
Taksim Sanat Galerisi.

Resim 16 b) – Sanatç›n›n “Çiçekli
Kontrpuan” sergisi hakk›nda yazd›¤› metin.



128

Resim 17 – “Kavramsal Görsel ‹mgeler”, 1983, tuval, 145  x 140 x 70 cm.,
‹stanbul Sanat Bayram›.

Resim 18 – “Y›ld›z Bahçesinde Siyah Güller”,
1985, kar›fl›k gereç, 170 x 45 x 40 cm., 
Öncü Türk Sanat›ndan Bir Kesit Sergisi.



129

Resim 19 – “Yaflam, Sanat, Kurgu, Terkedilmifl Eflyalar›n
Düflü”, 1985, Taksim Sanat Galerisi.

Resim 20 a) – “‹min ‹mi”, 1987, karton, ayd›nger, tahta,
tuval, Maçka Sanat Galerisi, sergiden genel görünüm,
sanatç›n›n kendisi ile.



130

Resim 20 b) – Ayn› sergi, farkl› bir
parça.

Resim 20 c) – Ayn› sergi, farkl› bir
parça.



131

Resim 21 a) – “Gölge Oyunu”, 1987, kar›fl›k
gereç, Askeri Müze.

Resim 21 b) – Ayn› sergi, ayr›nt›.



132

Resim 22 – “Estetik Uygulamalar”, 1988, 
Türk - Amerikan Derne¤i Toplu Sergi, ‹zmir.

Resim 23 – “Sergiden”, 1989, kar›fl›k gereç, 10 Sanatç›
10 ‹fl A Sergisi.  



133

Resim 24 a) – “Göndermeler”, Karma
Sergi, 1990, Maçka Sanat Galerisi.

Resim 24 b) – Ayn› sergi farkl› bir parça.



134

Resim 25 a) – “Zaman ‹konlar›”, 1990,
tahta, deri, 184 x 67 x 18 cm., Garanti
Sanat Galerisi.

Resim 25 b) – Ayn› sergi farkl› bir parça.



135

Resim 26 – “Görünen Görünmeyen - Tan›d›k
Tan›mad›klar›m›z”, 1991, 8 Sanatç› 8 ‹fl B Sergisi.



136

Resim 27 a) – “Galeri Ifl›klar›”, 1991, Maçka Sanat Galerisi.

Resim 27 b) – Ayn› sergi farkl›
bir parça.

Resim 27 c) – Ayn› sergi farkl› bir
parça.



137

Resim 28 – “Herhangi Bir ‹skemle”, 1992, 10 Sanatç› 10 ‹fl C
Sergisi.



138

Resim 29 a) – “Dolmabahçe Hat›ras›”, 1992, Sanat - Texnh Sergisi,
Resim ve Heykel Müzesi Hareket Köflkü.

Resim 29 b) – Ayn› sergi farkl› bir parça.



139

Resim 30 – ‹simsiz, (Mezar tafl›), 1992, Prilep 9. Bienali,
Makedonya.

Resim 31 – Anadolu’da Kad›n Sergisi, 1993,
‹stanbul Arkeoloji Müzeleri ve 
Topkap› Saray›.



140

Resim 32 a) – “Kadans”, 1995, sergiden genel görünüm.

Resim 32 b) – Ayn› sergi farkl› bir görünüm.



141

Resim 33 – ‹stanbul Bienali, 1995.



142

Resim 34 a) – Mediterranea Sergisi, 1998.

Resim 34 b) – Ayn› sergi farkl› bir parça.



143

Resim 35 – “1870 - 2000 Bir 
Efsanenin Monografisi / Beyo¤lu’nda 
Sanatç› Ç›kartmalar›”.

Resim 36 a) – Prelüd Sergisi.



144

Resim 36 b) – Ayn› sergi farkl› bir görünüm.

Resim 36 c) – Ayn› sergi farkl› bir görünüm.



                                          
                                                                                                 
 

 

I 

 

İÇİNDEKİLER 

 

 

 

Sayfa no. 

ÖNSÖZ ............................................................................................................ III 

ÖZET ...............................................................................................................  V 

SUMMARY.................................................................................................... VII 

RESİM LİSTESİ ............................................................................................. IX 

 

1. GİRİŞ ................................................................................................................. 1 

1.1. Çalışmanın Amacı...........................................................................................2 

1.2. Çalışmanın Kapsamı .......................................................................................3 

1.3. Çalışmanın Yöntemi........................................................................................4 

 

2. KAVRAMSAL SANAT .......................................................................................5 

2. 1. Bir Terim Olarak “Kavramsal” Sanat .............................................................5 

2. 2. Tarihsel Çerçevesiyle Kavramsal Sanat ..........................................................8 

2. 2. 1. Modernizm Etkisindeki Kavramsal Sanat ..........................................9 

2. 2. 2. Post-Modernizm Etkisindeki Kavramsal Sanat ................................16 

2. 3. Türkiye’de Kavramsal Sanat ........................................................................21 

2. 3. 1. Genel Bakış .....................................................................................21 

2. 3. 2. 1970 – 1990 Arası Türkiye’de Sanatın Genel Durumu ve Kavramsal 

Sanatın Ortaya Çıkışı .......................................................................22 

2. 3. 3. Kavramsal Sanat’ın Ortaya Çıkışına Öncülük Eden Sanatçılar.........30 

 

3. TÜRKİYE’DE KAVRAMSAL SANATIN ORTAYA ÇIKMASINDAKİ 

ÖNEMLİ İSİMLERDEN BİRİ: FÜSUN ONUR.....................................................33 

3. 1. Hayatı ..........................................................................................................33 

3. 2. Sanat Anlayışı ve Çalışmaları.......................................................................39 

 



                                          
                                                                                                 
 

 

II 

4. TÜRKİYE’DE KAVRAMSAL SANAT TARTIŞMALARI ...............................65 

4. 1. Eleştiri .........................................................................................................65 

4. 2. Önemli Çağdaş Sanat Sergileri ve Bu Eksende Gelişen Tartışmalar..............74 

4. 2. 1. Yeni Eğilimler Sergileri ...................................................................74 

4. 2. 2. Öncü Türk Sanatından Bir Kesit Sergileri ........................................79 

4. 2. 3. Günümüz Sanatçıları İstanbul Sergileri ............................................84 

4.2.4. Uluslararası İstanbul Çağdaş Sanat Sergileri (Bienaller) ve Diğer 

Sergiler...............................................................................................86 

4. 3. Füsun Onur’a Yöneltilen Eleştiriler ve Sanatçının Bu Ortamdaki Yeri..........92 

 

5. SONUÇ ............................................................................................................105 

 

6. EKLER.............................................................................................................109 

6. 1. Kişisel Sergiler...........................................................................................109  

6. 2. Katıldığı Sergiler........................................................................................109 

6.3. Aldığı Ödüller .............................................................................................112 

6.3. Resimler......................................................................................................114 

 

7. KAYNAKLAR .................................................................................................145 

 

8. ÖZGEÇMİŞ......................................................................................................154 

 

 





 
145 

 

7. KAYNAKLAR 

 

 

 

- AKAY, Ali, (2005), Postmodernizm, Epokhe Yayınevi, İstanbul. 
 

- AKBAY, Güzin Fuad, (1970), “Onur Sergisi”, Ankara Sanat, 56, Aralık : 9. 
 

- AKBAY, Güzin Fuad, (1976), “İstanbul Sergileri-Füsun Onur Sergisi”, 
Ankara Sanat, 117, Ocak : 14. 

 

- AKBAY, Güzin Fuad, (1980), “Sergiler-Füsun Onur Sergisi”, Ankara 

Sanat, 168, Nisan : 19. 
 

- AKKOYUNLU, Begüm, (2003), Çağdaş Türk Sanatında İstanbul Sanat 

Bayramı Yeni Eğilimler Sergileri ve “Yeni”nin Kimliği, yayınlanmamış 
yüksek lisans tezi, Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

 

- AKYÜREK, Fatma, (2004), “Türk Heykel Sanatında 50’li Yıllarda Başlayan 
Dönüşüm Süreci ve Bu Sürecin Önemli Bir İsmi: Füsun Onur”, Ed. Ayşegül 
Güçhan, Kadın Çalışmalarında Disiplinlerarası Buluşma 1 – 4 Mart 2004 

Sempozyum Bildirileri, Yeditepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi, 
İstanbul 

 

- ANDERSON, Perry; (2002), Postmodernitenin Kökenleri, Çev. Elçin Gen, 
İletişim Yayınları, İstanbul. 

 

- ANONİM, (1981), “Yeni Eğilimler Sergileri”, Hürriyet Gösteri, 11 : 53. 
 

- ANONİM, (1982 a), “Sanatın Koşullarına Bir Yaklaşım: STT”, Yeni Boyut, 
5, Eylül : 24-25. 

 

- ANONİM, (1982 b), “Türkiye’de Heykel Soruşturma”, Yeni Boyut, 5, Eylül : 
27-28. 

 
- ANONİM, (1996), Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, Ed. Murat 

Belge, İletişim Yayınları, İstanbul. 
 



 
146 

- ANONİM, (27 Şubat 1985), “Füsun Onur: Türkiye’de Heykel Sanatı Yok”, 
Milliyet Gazetesi.  

 

- ANONİM, (31 Mayıs 1988), “Hareket Köşkü’nde Öncü Türk Sanatından Bir 
Kesit Yeni Çağa 12 Yıl Kala”, Cumhuriyet Gazetesi. 

 

- ANONİM, (1989), “İkinci İstanbul Bienali”, Hürriyet Gösteri, 106, Eylül : 
82. 

 

- ANONİM, (1992), Salı Toplantıları, Yön. Aykut Köksal, Yapı Kredi 
Yayınları, İstanbul. 

 

- ANONİM (14 Ağustos 1994), “Sanatçılarımız Almanya İskelesinde”,  
Cumhuriyet Gazetesi. 

 

- ANONİM, (1997), Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi, 3 cilt, Yem Yayınları, 
İstanbul. 

 

- ANONİM, (1999), Cumhuriyetin Renkleri ve Biçimleri, Ed. Ayla Ödekan, 
Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul. 

 

- ANONİM, (2003), Modernizmin Serüveni, Ed. Enis Batur, 6. baskı, Yapı 
Kredi Yayınları, İstanbul. 

 

- ANTMEN, Ahu, (2002), “Yerleştirme: Heykelin Dönüşümü mü?”, Sanat 

Dünyamız, 82, Kış : 201-213. 
 

- ANTMEN, Ahu, (20 Temmuz 2005), “Günümüz Küratörleri”, Radikal 

Gazetesi. 
 

- ARASLI YARDIM, Özge, (2003) 1987-2001 Yılları Arasında Düzenlenen 

Uluslararası İstanbul Bienalleri’ne Katılan Türk Sanatçılar, 
yayınlanmamış yüksek lisans tezi, MSÜ, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

 

- ATAGÖK, Tomur, (1990), “Çağdaş Sanat Müzesine Giden Yolun İlk 
Adımları”, Hürriyet Gösteri, 121, Aralık : 17-18. 

 

- ATAKAN, Nancy, (1995), Türkiye’de Kavramsal Sanat, yayınlanmamış 
doktora tezi, MSÜ, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

 



 
147 

- ATAKAN, Nancy, (1997), Arayışlar: Resim ve Heykele Alternatif 

Akımlar, Çev. Zeynep Rona, Yapı Kredi Yayıncılık, İstanbul. 
 

- AYSAN, Şükrü, (ed.) (?), Sanat Olarak Betik, İstanbul. 
 

- BAYKAM, Bedri, (1994), Maymunların Resim Yapma Hakkı ve 

Duchamp Sonrası Krizi, Literatür Yayıncılık, İstanbul. 
 

- BATIBEKİ, Kezban Arca, (1985), “Balkan Naci İslimyeli ile ‘Yeni’ 
Üzerine”, Sanat Olayı, 42, Kasım : 80. 

 

- BENJAMİN, Walter, (2004), Pasajlar, Çev. Ahmet Cemal, 5. baskı, Yapı 
Kredi Yayınları, İstanbul. 

 

- BERKMAN, Bülent, (1986), “14. Uluslararası İstanbul Festivali, Festivalde 
Sergiler, Uluslararası Bir Kimliğe Doğru”, Milliyet Sanat, 146, Haziran : 16-
17.  

 

- BEYKAL (ÇOKER), Canan, (1982), “Füsun Onur ve Çevresel Sanatı”, 
Sanat Çevresi, 42, Nisan : 24-25. 

 

- BEYKAL (ÇOKER), Canan, (1987), “Sanatta Öncülük ve ‘Öncü Türk 
Sanatından Bir Kesit’ ”, Hürriyet Gösteri, 80, Temmuz : 55-56. 

 

- BEYKAL (ÇOKER), Canan, (1991), Altan Gürman, (Sergi Kataloğu), 
Derimod Kültür Merkezi Yayınları, İstanbul. 

 

- BÜRGER, Peter, (2004), Avangard Kuramı, Çev. Erol Özbek, İletişim 
Yayınları, İstanbul. 

 

- ÇOKER, Adnan, (1984), “Giriş Yazısı”, 1. Öncü Türk Sanatından Bir 

Kesit (Sergi Kataloğu), İstanbul. 
 

- DUBEN (AKSÜGÜR), İpek, (1981) “1981 ‘Yeni Eğilimler’ Sergisi Işığında 
Çağdaş Türk Sanatı ve Eleştiri”, Milliyet Sanat, 34, Ekim : 32-37/45. 

 

- ERGÜVEN, Mehmet, (1992), Yoruma Doğru, Yapı Kredi Yayınları, 
İstanbul. 

 

- ERGÜVEN, Mehmet, (2003), Kurgu ve Gerçek, Gendaş Kültür, İstanbul. 
 



 
148 

- ERGÜVEN, Mehmet, (1990), “Post-Modernizm Yaşadığımız Hayata Tıpatıp 
Uyuyor”, Hürriyet Gösteri, 120, Kasım : 66-71. 

 

- ERÖGE, Celaleddin, (1967), “Sanatta Çılgınlık Modası”, Ankara Sanat, 19, 
Kasım : 18-19. 

 

- ERZEN, Jale N., (1982), “ Füsun Onur’un Yeniliği ve Türk Heykel Sanatı 
İçinde Yeri”, Yeni Boyut, 51 / 5 : 9-12. 

 

- ERZEN, Jale N., (1983), “Yeni Eğilimler Genel Bir Değerlendirme”, Yeni 

Boyut, 18, Aralık : 3-7. 
 

- ERZEN, Jale N., (2006), “Türkiye’de Sanat Eleştirisi”, Rh+ Sanat, 29, 
Mayıs : 28-33. 

 

- EYUBOĞLU, Bedri Rahmi, (1972), “Plastik Sanatlar, Heykel Sergileri”, 
Milliyet Sanat, 13, Aralık : 14-15. 

 

- GERMANER, Semra, (1987), “1950’den Günümüze Türk Resmi”, Sanat 

Çevresi, 102, Nisan : 18-20. 
 

- GERMANER, Semra, (1997), 1960 Sonrası Sanat Akımlar, Eğilimler, 

Gruplar, Sanatçılar, Kabalcı Yayınevi, İstanbul. 
 

- GİDERER, Hakkı Engin, (2003), Resmin Sonu, Ütopya Yayınevi, Ankara. 
 

- GİRGİN, Emin Çetin, (1986), “‘Öncü Türk Sanatından Bir Kesit’ 
Ressamları”, Hürriyet Gösteri, 68, Temmuz : 60-62. 

 

- HARVEY, David, (2003), Postmodernliğin Durumu, Çev. Sungur Savran, 
3. baskı, Metis Yayınları, İstanbul. 

 

- HIZLAN, Doğan, (4 Şubat 1990), “Kime Gönderme”, Hürriyet Gazetesi 

Pazar Eki. 
 

- İPŞİROĞLU, Zehra, (1989), “Eleştirinin Belkemiği: Anlama”, Hürriyet 

Gösteri, 89, Temmuz : 51-52. 
 

- JAMESON, F.- LYOTARD, J.F. - HABERMAS, J., (1994), 
Postmodernizm, Haz: Necmi Zeka, Kıyı Yayınları, İstanbul. 

 



 
149 

- KABAŞ, Özer, (1985), “Yeni Eğilimler Sergisi ve Değişik Uğraşımlar”, 
Milliyet Sanat, 131, Kasım : 32-34. 

 

- KAHRAMAN, Hasan Bülent, (1989), “Eleştiride Görünmeyen Duvar: 
Gelenek”, Hürriyet Gösteri, 99, Şubat : 32-35 

 

- KAPLANOĞLU, Semih, (1991), 8 Sanatçı 8 İş: B, (Sergi Kataloğu), 
İstanbul. 

 

- KAPLANOĞLU, Semih, (1989), “Söyleyecek Sözü Olan 10 Sanatçının 10 
İşi”, Hürriyet Gösteri, 105, Ağustos : 42-46. 

 

- KARAESMEN, Erhan, (1989), “ Hoşça Tüketimde Tutkuya Yer Yok ”, 
Hürriyet Gösteri, 108, Kasım : 9-11. 

 

- KOSUTH, Joseph, (1970), “Giriş Notu”, Sanat Olarak Betik, Ed. Şükrü 
Aysan, İstanbul Sanat Tanımı Topluluğu Yayını, 1980. 

 

- KÖKSAL, Ahmet, (1984), “ Günümüz Sanatçıları 5. İstanbul Sergisi ” 
Milliyet Sanat, 99, Temmuz : 32-33. 

 

- KÖKSAL, Ahmet, (1985), “Sergiler, İşler, Onur, Darcan, Öztürk”, Milliyet 

Sanat, 115, Mart : 48-49. 
 

- KÖKSAL, Ahmet, (1985), “Sergiler, Günümüz Sanatçıları Yarışmalı 
Sergisi”, Milliyet Sanat, 125, Ağustos, 39. 

 

- KÖKSAL, Ahmet, (1986), “Sergiler, Dört Festival Sergisi: Takuo Kato, 
Doğançay, ‘Öncü’ler ’70 Fotoğraf’”, Milliyet Sanat, 147, Temmuz : 47-48. 

 

- KÖKSAL, Ahmet, (1986), “Sergiler, Festivalden Üç sergi; Fotogen Grubu”, 
Milliyet Sanat, 148, Temmuz : 48-49. 

 

- KÖKSAL, Ahmet, (1986), “Sergiler”, Milliyet Sanat, 158, Aralık : 48. 
 

- KÖKSAL, Aykut, (1 Şubat 1992), “Çağdaş Olanı Kavramak”, Cumhuriyet 

Gazetesi. 

 

- KÖKSAL, Aykut, (1995 a), Kadans (Sergi Kataloğu), Maçka Sanat Galerisi 
Yayını, İstanbul. 

 



 
150 

- KÖKSAL, Aykut, (1995 b), “Bir Galeri Mekanına Kadans”,  Hürriyet 

Gösteri, 173, Nisan : 21-23. 
 

- KÖKSAL, Aykut, (1999), Türkiye’de Çağdaş Sanat, Hazırlayan: Ayla 
Ödekan, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul. 

 

- KÜLAHLIOĞLU, Can, (1986 ), “Yaz Sıcağında ‘Avant-Garde’ İstilası Hem 
Düzen İçi Hem De ‘Öncü’”, Yeni Gündem, 17, Haziran : 50-51. 

 

- LYNTON, Norbert; (2004), Modern Sanatın Öyküsü, Çev: Sadi Öziş-Cevat 
Çapan, 3. baskı, Remzi Kitabevi, İstanbul. 

 

- MADRA, Beral, (1987), “Bir Serginin Ardından: Öncülüğün Kapsamı ve 
Derecesi”, Hürriyet Gösteri, 81, Ağustos : 56-58.  

 

- MADRA, Beral, (1988), “Öykünmek Üzerine Düşünceler”, Hürriyet 

Gösteri, 89; 96-98. 
 

- MADRA, Beral, (1989 a), “80’li Yıllarda Çağdaş Sanat”, Hürriyet Gösteri, 

100, Mayıs : 59-64. 
 

- MADRA, Beral, (1989 b), “Seksenli Yılların Sanatı-1”, Hürriyet Gösteri, 
108, Kasım : 19-21. 

 

- MADRA, Beral, (1989 c), “Seksenli Yılların Sanatı-2”, Hürriyet Gösteri, 
109, Aralık : 25-28.. 

 

- MADRA, Beral, (1991 a), “ ‘8 Sanatçı 8 İş’ Sergisi: Başka Boyutlarda 
Sanat”, Hürriyet Gösteri, 122, Ocak : 16-19. 

 

- MADRA, Beral, (1991 b), “Sanatçılarımızda Modern ve Modern Sonrası 
Eğilimler”, Hürriyet Gösteri, 123 : Şubat, 20-23. 

 

- MADRA, Beral, (1991 c), “Modern’den Postmodern’e 1”, Hürriyet Gösteri, 

125, Nisan : 40-42. 
 

- MADRA, Beral, (1992 a), 10 Sanatçı 10 İş: C, (Sergi Kataloğu), İstanbul. 
 

- MADRA, Beral, (22 Ocak 1992 b),  “ Çağın Önündeki Sanatçılar ”, 
Cumhuriyet Gazetesi. 

 



 
151 

- MADRA, Beral, (1992 c), Sanat, Texnh, (Sergi Kataloğu), İstanbul. 
 

- MADRA, Beral, (2006), “Sermaye Açısından Kültür-Sanat, Malların Dışında 
Kalan Bir ‘Mal’ Değildir”, Evrensel Kültür, 169, Ocak : 76-78. 

 

- MORAL, Şükran, (1987), “ Adnan Çoker, Çağdaş Sanat Sergileri’ni 
Değerlendirdi: ‘Sarkis Harç Hiçbirisi Başarı Gösteremedi’ ”, Sanat Olayı, 
66, Kasım : 50. 

 

- MORGAN, C. Robert, (2000), “Yüksek Modernizmden Postmodernizm ve 
Ötesine Çağdaş Sanat”, Çev. Ahu Antmen, P Sanat, 16, Kış : 186-196. 

 

- MUTMAN, Mahmut,  (1996), “Kavram ve Figür”, Toplumbilim, 4, Haziran 
: 29-32. 

 

- NİRVEN, Nur, (27 Ocak 1990 a), “Düşünceyi Biçime Dökünce”, 
Cumhuriyet Gazetesi. 

 

- NİRVEN, Nur, (28 Ocak 1990 b), “Füsun Onur’un Heykelleri”, Cumhuriyet 

Gazetesi. 

 

- ONUR, Füsun, (1981), “Resimde Üçüncü Boyut - İçeri Gel”, Sanat Çevresi, 
37, Kasım : 14-15. 

 

- ONUR, Füsun, (1982), “Türkiye’de Heykel Soruşturma”, Yeni Boyut : 3,  
Eylül : 27-28. 

 

- ONUR, Füsun, (1986), “Modern Heykelin Korunması”, Hürriyet Gösteri, 

66, Mayıs : 95-96. 
 

- ONUR, Füsun, (1987), “Görsel Sanatlarda Eleştiri Yokluğu”, Hürriyet 

Gösteri, 82 : 43-45. 
 

- ONUR, Füsun, (2001), Prelüd, (Sergi Kataloğu), Maçka Sanat Galerisi 
Yayını, İstanbul. 

 

- ÖZAYTEN, Nilgün, (1990), “Dört El İçin Yazılmış Bir Sonat Göndermeler”, 
Hürriyet Gösteri, 112, Mart : 65-69. 

 

- ÖZAYTEN, Nilgün, (1992), “Batı’da Obje Sanatı / Kavramsal Sanat / Post-
Kavramsal Sanat ve Türkiye’de 1965 – 1992 Yılları Arasındaki Benzer 



 
152 

Eğilimler”, yayınlanmamış doktora tezi, İstanbul Üniversitesi Arkeoloji ve 
Sanat Tarihi Bölümü Sanat Tarihi Anabilim Dalı, İstanbul. 

 

- ÖZGÜR, Ferhat, (2004 a), “Ayinesi Laftır Kişinin İşe Bakılmaz, Kavramsal 
Sanata Giriş 1”, Rh+ Sanat, 10, Mayıs-Haziran : 56-59. 

 

- ÖZGÜR, Ferhat, (2004 b), “Laf Lafı Açar, Kavramsal Sanata Giriş 2”, Rh+ 

Sanat, 11, Temmuz-Ağustos : 25-27. 
 

- ÖZGÜR, Ferhat, (2004 c), “Kavramsal Sanata Giriş 3”, Rh+ Sanat, 10, 
Eylül-Ekim : 72-73. 

 

- ÖZSEZGİN, Kaya, (1985), “Sergiler”, Milliyet Sanat, 119, Mayıs : 50. 
 

- ÖZSEZGİN, Kaya, (1985), “Sergiler, Günümüz ‘Öncü’lerinden Bir Kesit ”, 
Milliyet Sanat, 125, Ağustos, 39. 

 

- ÖZSEZGİN, Kaya, (1986), “ Sergiler, 1. Uluslararası Asya-Avrupa Sanat 
Bienali ”, Milliyet Sanat, 144, Mayıs : 49-50. 

 

- PEKŞEN, Yalçın (17 Ekim 1985), “Sanatta ‘Yeni Eğilimler’”, Cumhuriyet 

Gazetesi. 
 

- SÖNMEZ, Necmi, (1987 a), “Ne Var Ne Yok, Yusuf Taktak ile ‘Öncü Türk 
Sanatından Bir Kesit’ Sergisi Üzerine”, Sanat Olayı, 62, Temmuz : 6. 

 

- SÖNMEZ, Necmi, (1987 b), “Ne Var Ne Yok, Festival Kapsamındaki 
Sergiler”, Sanat Olayı, 62, Temmuz : 6-7. 

 

- SÖNMEZ, Necmi, (1987 c), “‘Öncü Türk Sanatından Bir Kesit’ Sergisine 
İlişkin İki Ayrı Görüş”, Sanat Olayı, 63, Ağustos : 6. 

 

- SÖNMEZ, Necmi, (3 Ocak 1991), “Galeri Işıklarında Sorgulama”, 
Cumhuriyet Gazetesi. 

 

- SÖNMEZ, Necmi (16 Mart 1995), “Bir Duyarlılık Arayışı”, Cumhuriyet 

Gazetesi. 
 

- SÖZEN, M.-TANYELİ, U., (2001), Sanat Kavram ve Terimleri Sözlüğü, 
Remzi Kitabevi, İstanbul. 

 



 
153 

- TANSUĞ, Sezer, (1995), Türk Resminde Yeni Dönem, Remzi Kitabevi, 
İstanbul. 

 

- TANSUĞ, Sezer, (1997 a), Çağdaş Türk Sanatına Temel Yaklaşımlar, 
Bilgi Yayınevi, Ankara. 

 

- TANSUĞ, Sezer, (1997 b), Gelenek ışığında Çağdaş Sanat, İz Yayınevi, 
İstanbul. 

 

- TOURAİNE, Alain, (2002), Modernliğin Eleştirisi, Çeviren: Hülya Tufan, 
Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 

 

- TZARA, Tiritsin, (2006), Dada Manifestoları, Çeviren: Elif Gökteke, 
Norgunk Yayıncılık, İstanbul. 

 

- ULAŞ, S. Erk (Ed.), (2002), Felsefe Sözlüğü, Bilim ve Sanat Yayınları, 
Ankara. 

 

- ÜNVER, Bircan, (1989), “Onuncu Yılında ‘Günümüz Sanatçıları İstanbul 
Sergisi’”, Hürriyet Gösteri, 105, Ağustos : 18-24. 

 

- WU, Chin-tao, (2005), Kültürün Özelleştirilmesi, Çeviren: Esin Soğancılar, 
İletişim Yayınları, İstanbul. 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
154 

8. ÖZGEÇMİŞ  

 

 

1981 yılında doğdu. İlk, orta ve lise eğitimini İstanbul’da yaptı. 1998 – 2002 

yılları arasında İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sanat Tarihi Bölümü’nde 

lisans eğitimini tamamladı. 2003 yılında Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi 

Arkeoloji ve Sanat Tarihi Anabilim Dalı Batı Sanatı ve Çağdaş Sanat Programı’nda  

yüksek lisans eğitimine başladı. Bu süre zarfında kısa süreli olarak Milliyet Sanat 

Dergisi ve Türkiye’de Sanat Dergisi’nde çalıştı, çeşitli dergilere sanat tarihi ve 

çağdaş sanatla ilgili makaleler hazırladı. Halen, 2004 yılında çalışmaya başladığı 

Rh+sanat Dergisi’nde editörlük görevini sürdürmektedir.   

 

 

 

 



 
 
                              
                                                                                                 III 

ÖNSÖZ 

 

 

“Resim öldü!” şiarı kulağıma çalındığında henüz İstanbul Üniversitesi Sanat 

Tarihi Bölümü’nde lisans öğrencisiydim. Klasik sanatı öğrenmeye çalışan bir öğrenci 

olarak aklım karışmıştı; resim nasıl ölebilirdi? Bu sözü söyleyenlerin resmin 

karşısına koydukları şey ise “kavram” üzerine kurulu bir sanattı.  

 

 

Konu hakkında çeşitli okumalar yapmaya giriştikten sonra gördüm ki, 

Kavramsal Sanat, bu tartışmada “yeni” diye öne sürülen sanat biçemlerinin temelini 

teşkil ediyordu. Duchamp’a kadar uzanan çizgisi, konuyu oradan başlatarak 

araştırmama yol açtı. Ancak derinine indikçe ne çok kavram karmaşası yaşandığını 

fark ettim ve öncelikle bunun nedenlerinin araştırılması gerektiğini düşündüm. 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi’ne Yüksek Lisans öğrencisi olarak 

kabulümden sonra, hazırladığım ödevlerle, bu süre zarfında dergilere yazdığım 

makaleler ile hep aynı konunun çevresinde döndüm. Dünya sanatı açısından teorik 

bir birikim sağlamaya çalışırken bir yandan da ülkemizdeki örnekleri incelemeye 

çalıştım. Ancak alandaki boşluğu o zaman fark ettim. Bu yönde çalışan Türk 

sanatçılar hakkında toplu bir çalışmaya rastlamadığım gibi, dergi ve gazetelerdeki 

makaleler, haberler ve benzeri araştırma oldukça kısıtlıydı. Özellikle 1970’li 

yıllardaki çalışmalarıyla alanın öncülerinden Altan Gürman ve Füsun Onur hakkında 

çok az kaynak olduğunu, var olan kaynaklarda ise üstünkörü olarak nitelenebilecek 

bir perspektifle oluşturulmuş anlayışın hakim olduğunu gördüm. Bütün bu zincirleme 

sorular ve cevap arayışları beni bu çalışmayı gerçekleştirmeye itti.  

 

 

İki yıl süren bu araştırmamada bana büyük yardımları dokunan kişilere 

teşekkür etmek isterim. Öncelikle tez danışmanım Doç. Dr. Aykut Gürçağlar’a, 

sonsuz desteği, samimi tavrı ve hep olumlu yorumları için teşekkür ederim. Bana 

evinin ve sanat yaşamının kapısını açtığı için Füsun Onur’a; lisans öğrenimim 

boyunca önümde yeni ufuklar yaratan hocam Doç. Dr. Uşun Tükel’e; değerli fikirleri 



 
 
                              
                                                                                                 IV 

için hocam Prof. Dr. Semra Germaner’e; gerek sözleri gerekse yazmış olduğu 

yazıları ile hep desteğini aldığım Beral Madra’ya, çalışmamın her aşamasındaki 

farklı ve nesnel fikirleri ile tezimin redaksiyonu için Özer Or’a, fikirleri ve tüm 

yardımları için dostum Nilgün Yüksel’e, yardımları için Nancy Atakan’a ve elbette 

sonsuz desteği için aileme, arkadaşlarıma, iki yıl boyunca araştırmalarımı rahatlıkla 

yapmama olanak tanıyan Rh+sanat Dergisi sahibi Tevfik İhtiyar ile tüm yardımları 

ve anlayışları için çalışma arkadaşlarıma teşekkür ederim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
                              
                                                                                                 V 

ÖZET 

 

 

Kavramsal Sanat, oldukça tartışma yaratmış, resmi ve heykeli yadsıyan bir 

kuramsal çözümleme ve sanatsal uygulamadır. Batı’daki etkinliği; ülkemizdeki 

durumun açıklanması açısından, Modernizm’in ve Post-Modernizm’in etkisinde 

olarak iki temel başlıkta incelenmektedir. Burada Modernizm, 18. yüzyıl 

Aydınlanma düşünür ve sanatçıları ile başlatılmış ve 20. yüzyılın ikinci yarısının 

başlangıcıyla bitmiş dönemsel bir ideolojik projeyken Post-Modernizm, 1960’ların 

sonlarıyla başlatılabilen, Modernizm’le hesaplaşmayı, dolayısıyla Modernizm 

karşıtlığını veya Modernizm öncesini içinde barındıran, özellikle disiplinler arasılık 

vurgusuyla sanatı etkilemiş bir dönemsel düşünüştür.  

 

 

Türkiye’de Kavramsal Sanat’ın ilk uygulanışı Altan Gürman ve Füsun Onur 

ile 1970’li yılların başına tarihlenir. Dönemin siyasal, ekonomik istikrarsızlığı sanat 

ortamını doğrudan belirlemiş, Batılı anlamda yerleşmiş bir sanatın olmayışı, 

Kavramsal Sanat ile “yeni”, “farklı” olanın tartışılmasını beraberinde getirmiştir. 

Ancak ülkemizde Kavramsal Sanat’ın özellikle Modernizm veya Post-Modernizm 

etkisinde olduğu da söylenemez. Sanatçıların bu ideolojik düşünüş biçimlerine 

bilinçli yönelimleri olmamışken, dünya sanatının gidişatından etkilendiklerinden de 

söz edilebilir. 

 

 

Füsun Onur, Kavramsal Sanat’ın Türkiye’deki ilk isimlerindendir. Heykel 

Bölümü mezunu olan Onur, heykel ve resme yönelmemiş, formel sanatı aşan 

çalışmalar yapmıştır. 1970’lerde heykelsi biçimler çalışmayla sanat yaşamına 

başlayan sanatçı 1980’lerde uzam-zamanı ön plana çıkaran, hazır nesnelerle 

yerleştirmeye dönük, 1990’larla beraberse uçucu, geçici malzemeleri esas alan işler 

yapmıştır. Ürettikleriyle sanatın “ne”liğini kavramsal temelli sorgulayan Onur, 

malzemesi, dili, fikirleri ile birçok “ilk”i gerçekleştirmiştir. 

 



 
 
                              
                                                                                                 VI 

 

Ülkemizde Kavramsal Sanat’ın Füsun Onur ve beraberindeki sanatçılarla 

uygulanmaya başlaması, tepkilere neden olmuştur. Batı’da Rasyonalizm ile 

sistematik bir disiplin olarak ortaya çıkmış, Aydınlanma Çağı’nın ürünü olan 

“eleştiri”, sanat eserinin metalaşması temelinde gelişmiş bir oluşumdur. Ancak buna 

muhalif tavrıyla Kavramsal Sanat’ın eleştiriyi ele alışı, sanatçıların ürettikleri ile 

eleştirmenin rolünü benimsemeleri ve eleştirinin biçim değiştirmesi şeklinde 

olmuştur. Eleştiri eksikliği, kavram karmaşasına yol açmış, Kavramsal Sanat yanlış 

bir yargıyla “post-modernist sanat biçimi” olarak nitelenmiştir. Yeni Eğilimler, Öncü 

Türk Sanatından Bir Kesit, Günümüz Sanatçıları gibi Füsun Onur’un katıldığı, 

Kavramsal Sanat ağırlıklı çalışmaların yapıldığı toplu sergilerle “yeni”, “öncü” gibi 

olgular tartışılmaya başlanmıştır. Ancak sosyal, politik, ekonomik temelli 

perspektifle üretme, sanatın tanımını eleştirel olarak yeniden yapma iddiasındaki 

sanatçılar ve etkinlikler önyargılı tepkilerle karşılanmış, üretimlerin “Batı taklidi” 

olduğu gibi ithamlarda bulunulmuş veya çalışmalar görmezden gelinmiştir. 

Anlaşılamamaktan doğan sıkıntı, ancak eleştiri kurumu ile kapatılmalıyken, 

ülkemizde bu eksik kalmış, Füsun Onur ve birlikte çalıştığı sanatçılar durumla 

mücadele etmeye çalışmış, zaman zaman kendilerini aracısız ortaya koymayı 

seçmişlerdir. Eleştiri ancak bu noktada eski değerini kaybetmiştir. Füsun Onur, her 

iki durumda da yazdıkları ve sanatsal üretimiyle tepkisini ödün vermeden ortaya 

koymuş bir sanatçıdır. Yazılarında eleştirmenin ve eleştirinin önemini hep belirten 

Onur, bazen kendi eleştirmeni olmuş, çalışmaları hakkında makaleler yazmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler: Kavramsal Sanat, eleştiri, Füsun Onur, Modernizm, Post-

Modernizm. 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
                              
                                                                                                 VII 

SUMMARY 

 

 

 

The first application of Conceptual Art in Turkey dates back to early 1970’s 

with Altan Gürman and Füsun Onur. The political, economical instability of the 

period determined directly art medium, the lack of an art settled in Western meaning 

brought the discussion of “new” and “different” together with Conceptual Art. 

However in our country it cannot be said that Conceptual Art is especially under the 

influence of Modernism or Post-Modernism either. While artists don’t have a 

conscious tendency towards these ideological thinking ways, it can be mentioned that 

they are influenced too by the conduct of world art. 

 

 

Füsun Onur is among the first names of Conceptual Art in Turkey. Sculpture 

Department of İstanbul Fine Arts Academy of State graduate Onur was not directed 

towards sculpture or painting, she created artworks which go beyond formal art. The 

artist who started to her art life with sculptural forms at 1970’s, who put in 

foreground space-time being directed rather towards installation with ready objects at 

1980’s, created artworks which consider essentially volatile and temporary materials 

with 1990’s. Onur who questions the what art is on conceptual basis with her 

productions realized many “first ones” with her material, language and ideas. 

 

 

The application of Conceptual Art in our country with Füsun Onur and the 

accompanying artists caused reactive criticisms. “Criticism” which arisen as a 

systematic discipline with Rationalism in West, which is the product of Renaissance 

Age is a formation which developed on the basis of being merchandised of artwork. 

However the taking criticism at hand of Conceptual Art with its opposing aspect was 

in the form of adopting of the artists the role of criticism with their productions, and 

of transformation of criticism. Whereas in our country the lack of criticism caused 

confusion of concepts, Conceptual Art was qualified with a wrong judgement as 



 
 
                              
                                                                                                 VIII 

“post-modernist art form”. While criticism is a formation which could not be 

institutionalized yet, with collective exhibitions like New Tendencies, A Section 

from Avant-garde Turkish Art, Artists of Today where Füsun Onur too participates, 

where artworks heavily of Conceptual Art are created, events such as “new”, “avant-

garde” are started to be discussed. However artists and activities claiming to produce 

with socially, politically, economically based perspective, to define art anew as 

criticizing were faced by prejudiced reactions, there were accusations like that 

productions were “Western imitation” or artworks were ignored, criticism event was 

excluded. While the embracement arising from not being understood should be 

compensated only by criticizing institution, this lacked in our country, Füsun Onur 

and the artists whom she works with tried to fight with this situation, selected to 

express themselves without intermediary from time to time. Criticizing lost its old 

value only at this contex. Füsun Onur is an artist who expressed her reaction without 

giving compromise with her writings and artistic production at both situations too. 

Onur who indicates the importance of criticizing and criticism at her writings, has 

been sometimes her own critic, has written articles about her artworks.  

 

 

Keywords: Conceptual Art, criticism, Füsun Onur, Modernism, Post-Modernism 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


