T.C.

MARMARA UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
ILAHIYAT ANABILIM DALI
DIN EGITIMI BILIM DALI

“KENDI KENDINE TERBIYE” KAVRAMI ACISINDAN
IBN TUFEYL’IN HAY B. YAKZAN’I

Yuksek Lisans Tezi

Omer Emre DISCI

Istanbul, 2006



T.C.

MARMARA UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
ILAHIYAT ANABILIM DALI
DIN EGITIMI BILIM DALI

“KENDI KENDINE TERBIYE” KAVRAMI ACISINDAN
IBN TUFEYL’IN HAY B. YAKZAN’I

Yuksek Lisans Tezi

Omer Emre DISCI

DANISMAN: PROF. DR. Mustafa USTA

Istanbul, 2006



ICINDEKILER Sayfa

No.

Kisaltmalar............cocooiiiii III
GHRIS ..ot 1
Arastirmanin KONUSU.........ccuveiviiiiiiiiiiiiieiee e 1
Arastirmanin YONTEMI.........oeeeiiiieeeiiiiiee et eeiee et e e e 2
Arastirmanin Dayandigi IIKeler............o.ooooovevivivevveceeeeeeeeeeee e, 2
1. EGITIM VE DIN EGITIMI........cocoooooiiiiiiiii e, 3
| 2741310 FO SO RUPRRU SRR 3
1.2 EGtimIn Mahiyetl.......ccoouiieriiieiiieeiie e 4
1.3 DN EGItMIL.ueiiiiiiiiiieiieie e 5
1.4 Din Egitiminin Mahiyeti ve Egitim-Din Egitimi Iliskisi................... 6
1.4.1 Din Egitiminin Mahiyeti...........cocccvverviininiiniininicnecececee 6
1.4.2 Egitim-Din EZitimi IisKiSi.........ocoeveveverieeeeeeereeeeeeeeeeeenae, 6
1.5 EZItimin TIKEeri.........ovovivveeeeeeeeeeececeeeee e 7
LT B £ 0 ) AR UUS PSRRI 8
L.5.2 COVIC.cciiiieeeeecieeeee et e e e e et e e e e e eeearaaeees 8
1.5.3 SOVEIuutiiiiiiii ettt ettt e 11
L.5.4 HUITIYE . c.ieitieiee ettt ettt et et en 12
| T T 1Y 1 () AR 13
1.5.6 Merak ve MOtiVASYON.......eeruiiiiieiieeiieieeiie et 14
15,7 AdQLCt.....eiceiieeiiicieeee et 18
L.5.8 KOTKU — Aot 19
1.5.9 CRZA. ..ottt e e 20
1.5.10 HIdAYET. .. eeeieeieiieeeee et 21
1.6 Kisisel GElISIM.....ccciiiuiiiiiiiiiic et 23
1.6.1 Hedef Belirleme..........coocueeiieniiiiieieciiceecee e 24
1.6.2 T¢sel Programlama.............cccoceeveueueeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeeeeeeeeenns 25
1.6.3 Duyusal Farkindalik............coocoiiiiiiniii 27
1.6.4 Model AIMa.........oooiiiiiiiiieieeeieeciee et 28
1.6.5 Karar AIMa........cc.oeriiiiienieeiieceeeieee et 30
1.6.6 Israr EtmekK........coooviieiiiieiieeieeceeeeeee e 31
1.6.7 Esnek Olmak.........cocuveiiiiiiiiiiiieeceeeee e 32
1.7 Bireysellestirilmis Egitim Programi .........cccccoceveiiiniininiiinicnenne 33

2. “KENDI KENDINE TERBIYE” KAVRAMI ACISINDAN iBN
TUFEYL’IN HAY B. YAKZANL.......oooiiiiiiinieeeeiesesees e 36
2.1 IB0 TULRY Lo 36
2.2 Hay Bin YaKZan........cccvieiiiiiiiiiieieceee e 40
2.2.1 0-7 Yas Arast DONeM.........c.coeeeeuiiiiiiiiiieieeieee e 43
2.2.1.1 Cocukken Almis Oldugu Sevgi ve Giiven............c.c......... 43
2.2.1.2 Dogal Gida Ile Beslenmesi............ccococeveveveeevevereeeeeeeennne, 44



2.2.1.3 Cocukken Farkinda Olmadan Kendisinde Var Olan
DUYGUIAT ...t ettt ettt et
2.2.1.4 Kendisi ve Hayvanlar1 Gozlemlemesi.........cc.cccoceenieenennnn.
222 7-14 ve 14-21 Yas Arasi DOnem........cccocceeeeeeeeeeviinnneeeeeeeennn,
2.2.2.1 Pratik Aklini Kullanmast..........ccccceeevvieniieencieeeieceee e,
2.2.2.2 Ceylanm Oliimii ve Hay’mn Olii Viicut Uzerindeki
ATASHIIMALATL. ..ot et e e e e
2.2.2.3 Ornekleme Metodu Ile Defnetmeyi Ogrenmesi...................

2.2.2.4 Zooloji, Botanik ve Anatomi Alaninda Uzmanlagsmasi ve Atesi

K ESTRMESI. .. vveeeieiiiee ettt eaae e
2.2.3 21-28 Yas Arast DONem..........cccoovvviieciiiiiieeieeceeee e
2.2.3.1 Tiim Nesnelerin Gergekte Tek Varlik Oldugunu
OBTONIMESI. ...ttt
2.2.3.2 Cisimleri incelemesi ve Yaraticiyt Bulmasi..........................
2.2.4 28-35Yas Arast DONem...........ccooouveiieiiiiiiicecieee e
2.2.4.1 Goklerin Sonlu ve Sinirli Oldugunu Anlamasi...................
2.2.4.2 Diinyanin Yuvarlak Oldugunu Kesfetmesi ve Gokbiliminde
UZMANIASIMAST......eeeiiiiiiiiceeiieee ettt e et e e et eeeare e e e eaneee s
2.2.4.3 Evren Kadim mi, Hadis mi?........ccccccvvvvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeen.
2.2.4.4 Yaraticinin Niteliklerini Akli Ile Kavramasit........................
2.2.5 35-42 Yas Arast DONem........ccccccovvviieiiiiiiiieieeceeeee e
2.2.5.1 Yaraticiy1 Siirekli Miisahede Etme..........ccccooceeviiriiininncnen.
2.2.5.2 Yaraticinin Niteliklerini Kazanma Istegi.............cccccoeveee....
2.2.5.3 Siirekli Miisahede Etmeye Engel Beslenme ile Tlgili
KUTAITATT. .t
2.2.5.4 Gokcisimlerine Benzeyerek Yalnizca Yaraticiyr Diisiinme
ATZUSU. ..ottt ettt ettt
2.2.5.5 Yaraticinin Hidayeti Ile Gergege Varmasi ve O’nun Bir
Oldugunu Kavramasi........c.eeeecueeeriieeiiieenieeecieeeeee e ereeesreeesveeesvee e
22.6 42-49 Yas Arasi DOnem.......ccccccceeeeeiiiiiiiiiinieeieeeeeeeeireeee.
2.2.6.1 KAMIl INSAN. ........coiieieieiicceeeeeeeeee e,
2.2.6.2 Kendi Cinsi Ile Karsilasmast...........cooveueeeveeeeeeereeeeeeeans
2.2.6.3 Konusmay1 Ogrenmesi ve Allah Elgisinin Getirdigine Iman
BMESI. .ttt
2.2.6.4 Diger Adada Yasayan Toplumu Uyarmast............ccceeenenn.
2.2.6.5 Kendisi Ile Toplum Arasindaki Farki
KaVIAMAST....eeiiiiiiiiiei e

BuSONUC ..o e e e e e e s es e ee s ee e ee s ees e

KAYNAKCA. ...ttt

II

45
46
47
47

48
52

52
55
56

58
62
62
63

64
66
67
67
68
72

73
77
79
79
81
84
86
87

90

93



KISALTMALAR

a.g.e : Ad1 gegen eser

CUSBE :Cumbhuriyet Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii
Cev. : Ceviren

DiA : Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi

Der. : Dergi

DUSBE : Dicle Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii
Haz. :Hazirlayan

MEB

M.O., ML.S. :Milattan Once / Sonra

ra. :Radiyallahu Anhu/Anha

S. :Sayfa

trc. :Tercltime Eden

yay. :Yayinevi / Yaynlari

sa./sav. :Sallallahu Aleyhi ve Sellem
TDV :Tirkiye Diyanet Vakfi
v.b :Ve benzeri

c. :Cilt

Ist. / Ank. :Istanbul / Ankara

I



GIRiS
Arastirmanin Konusu

Egitim, gelismek ve biiylimek isteyen gerek bireyler i¢in gerekse toplumlar i¢in
vazgecilmezlerin basinda gelmektedir. Dogru bir egitim sistemi olan birey ve toplumlar
sabir ile beklemeleri sonucunda bunun semeresini gérmektedirler. Onun i¢in hangi birey
veya toplum egitime daha ¢ok 6nem verip ona gore yatirimini yaparsa o toplum veya

birey hayatta basarili olabilir.

Dini egitimin amaci, insanlar1 mutlak gercege, mutlak adalete, mutlak 1yilige
ve mutluluga eristirmektir. Islami egitimin amaci ise insanlari Islam, iman, ihsan
basamaklarini kat ederek dengeli bir kisilige, ylice bir ahlaka, hikmete kavusturmaktir.

Hay bu egitimleri almadan hedefe varmis, amaci gergeklestirmistir.

Arastirmada ele alinan konu Ibn Tufeyl’in Hay b. Yakzan adli insan profilinde
Hay’in gercege nasil, hangi metotlar, ilkeler ile ulastigidir. Hay’in hayatina
baktigimizda tek basina, higbir insan yokken, hayvanlar ve tabiat arasinda gecen bir
Oomiirde gercegi bulup, ona gdre hayatina yon vermesi ve kendi kendine egitim-terbiye
yolunu belirlemesi goriilityor. Giliniimiizde iizerinde durdugumuz egitim ilkelerini kendi
icinde tasiyarak gergcege giden yolda bunlart kullanmasi, giiglii iradesi ile kendini
kontrol altinda tutmasi ve nefsine set ¢ekmesi ve biitiin bunlarin sonucu olarak Allah’1
bulup kamil insan mertebesine ylikselmesi, bizler i¢in incelemeye deger bir konu olarak
goriilmiistiir. Burada Hay b. Yakzan’in hayatini incelerken daha ¢ok egitim-terbiye

acisindan nasil gergegin farkina vardigini inceleyecegiz.



Ayrica Hay’in kendi kendini terbiye metotlarina baktigimizda giliniimiizde de
kisisel gelisim-egitim programlarinin buna benzer ilkeler ve metotlar ile bireyi daha 1yi
duruma getirmek icin ugras verdiklerini gormekteyiz. Arastirmamizda buna da
degindik. Ozellikle son yillarda ¢ikan kisisel egitim kitaplari, dergileri popiiler bir

egitim programi haline gelmistir.
Arastirmanin Yontemi

Arastirmamiz Ibn Tufeyl’in yazmis oldugu Hay bin Yakzin iizerinde
gecmektedir. Bununla beraber arastirmamiza yon vermesi i¢in egitimde kullanilan

ilkeler ve kisisel gelisim metotlarini inceledik.

Aragtirmanin modelini olusturmada kiitliphane arastirmalari, dokiimantasyon
ve gozlem tekniklerini kullandik. Bu tekniklerin kullanilmasinin nedeni gegmiste belirli
bir zaman i¢inde yazilmis, olmus bir olay1 arastirirken ancak onun ile ilgili verileri

toplarken dokiiman metodunu kullanabilecegimizdendir.
Arastirmanin Amaci - Kapsam

Arastirmanin amaci, Ibn Tufeyl’in kaleme aldigi Hay b. Yakzan’in hayatinda
gergeklesen kendi kendine egitim ve kemale ulagsma yollarini bulmak, buna mukabil
giiniimiizde kendi kendine egitimin nasil olabilecegini bunun karsit1 olan kisisel egitim

ve gelisimin asamalarin belirlemek ve ne kadar gerceklesebilecegini arastirmaktir.

Arastirmanin birinci boliimiinde egitimin tanimi, mahiyeti, e8itim ve din
egitimi ile ilgili kisa bir aciklama yapip sonra Hay bin Yakzan’da da goriilen egitim
ilkeleri tlizerinde durmak ve gilinlimiizde var olan kisisel egitim programlar1 ve kisisel
gelisim ¢alismalarma degindim. Ikinci boliimde de arastirmamizin asil konusu olan ibn
Tufeyl’in Hay b. Yakzan’inda kendi kendine terbiye kavrami baslig ile verdigimiz
Hay’in gercegi bulma asamalarini ve bu asamalarda kullandigi egitim ilkeleri ve
metotlarina degindim. Sonug¢ olarak Hay’in varmis oldugu kamil insan profiline
giiniimiizde de insanoglunun onun kullanmis oldugu ilke ve metotlar ile varabilecegini

gostermek istedim.



1. EGITIiM VE DIiN EGITiMi
1.1 Egitim

Egitim terimi Latince’deki educate mastarimin isim sekli olan education
sOzciigiiniin  Tirkce karsiligidir. Education Latince’de, biiyilitmek, yetistirmek,
gelistirmek anlamlarina gelir. Tiirkge’de egitim, disiplin, sosyal hizmet, kazang,
6grenim, sosyal kurum, ve kasith kiiltiirleme siireci gibi anlamlara gelmektedir.' Ayrica
egitim “egmek” fiilinden tiiretilen bir kavramdir. Sekil vermek, gelistirmek anlamlarina
gelir. Bu kelime “Aga¢ yas iken egilir” atasoziindeki fiilin tasidigi anlam dolayist ile
tercih edilmistir.”> Egitim, onceden planlanmis ilkeler vasitasi ile ferde davrams
kazandirma, davranis degistirme ve davramis gelistirme siirecidir.’ Tammdan da
anlagilacagi gibi egitim bir siirectir. Siire¢ zaman ile kazanilir. Ayrica egitim “kisinin
beklendigi gibi hareket edebilmesi i¢in, 6grenme ve kabiliyetleri gelistirme ile ilgilenen

programlar dizisi ve bunlarin uygulanmasidir” diyebiliriz.*

Kuran, egitimi rab kelimesi ile ifade etmektedir. Elmalili Hamdi Yazir “rab”
kelimesinin “terbiye”manasina geldigini belirtiyor. Rab, gercekte terbiye demektir; yani
bir seyi olgunluga ulastirincaya kadar tavirdan tavira gecirmektir. Demek ki rab terbiye
edicidir. Mutlak manada kullamlinca egitenin Allah oldugu ortaya c¢ikar.’ Terbiye ve

egitim kavramlar1 ayn1 anlama gelmekle beraber, birbirlerinin yerine kullanilmaktadir.

Egitimin en genel amaci, insan1 bedensel ve zihinsel yonden gelistirmek, onu
iiretken hale getirmektir. Bunu gergeklestirebilmek i¢in egitim, insanin 1ilgi ve
yeteneklerini belirler, onu ilgi ve yetenekleri dogrultusunda programlara ve okullara
yonlendirir; bdylece bir yandan onun ilgi ve yeteneklerinin gelismesini saglarken, diger
yandan ona dogal ve sosyal varliklarin, olaylarin bilgisini kazandirir. Insan bu bilgileri

kullanarak dogal ve sosyal varliklar1 tanimaya ve anlamaya calisir. Egitim insana sosyal

! Mustafa Usta, Tiirkiye’de Yiik. Din Egitiminin Kurumsallasma ve Ekollesme Sorunlari, ifav Yay. , Ist., 2001, s. 12
2 Abbas Celik, Din Egitimimize Tarihsel Yaklasim, Ekev Yay. , Erzurum, 2001, s. 6

3 Mahmut Tezcan, Egitim Sosyolojisi, Ankara 1992, s. 3

4 Hisam et- Talib, Islam Davetgilerine Egitim Rehberi, Cev. : Kamil Yigit, Istanbul, 2003, s. 19

> Bayraktar Bayrakli, islam’da Egitim, istanbul, 2002, s. 113

-3.



degerlerin, sosyal normlarin bilgisini kazandirir. Insan bu bilgileri kullanarak
davraniglarint toplumun beklentileri dogrultusunda bigimlendirir. Boylece toplumsal
cevreye uyum saglar ve toplum tarafindan dislanmaktan kurtulur. Egitim insana
bedensel ve zihinsel beceriler kazandirir. Onu diislinebilen, bilgi iiretebilen, dogal ve
sosyal olaylar1 agiklayabilen; kosullar1 olustugu zaman bu kosullarin nasil bir olay
meydana getirecegini dnceden gorebilen insanlar haline getirmeye ¢alisir. Egitim géren
insan, edindigi bilgileri kullanarak maddeye bi¢im verebilir ve onu bir ara¢ haline
getirebilir. Boylece teknolojiyi ve kiiltiirii iiretir. Urettigi araglar1 beslenme, giyinme,
barinma, korunma, ulagim, iletisim, egitim, eglenme gibi dogal ve sosyal ihtiyaglarinin

tatmininde kullanir.®

1.2 Egitimin Mabhiyeti:

Muhakkak ki insanlar her zaman egitime muhtagtir. Ciinkii Yiice Yaratan,
insan1 Kainatin seckin varlig1 olarak belirlemis, ona akil vermis ve ondan kendisini
(Allah’1) tanimasini, ona kulluk etmesini istemistir. Bunlarin yapilabilmesi igin ise
kendi kitabin1 ve peygamberini gondererek insanin egitimine bizzat basglamis
olmaktadir. Bunlardan 6nce insana muhakeme ve mantik yiirlitebilmesi i¢in en degerli
varlik olan akili bahsetmistir. Insan, aklini dogru yolda kullanarak kendisini egitip
Allah’t ve iyi olan her seyi bulabilir. Yine de insana kolaylik saglamak amaci ile

“Kitaplar ve Peygamberler” kendi katindan gondermistir.

Egitim ile bir neslin kiltiirii gelecek nesillere aktarilabilmektedir. Yani
“egitimin, sosyal ve kiiltiirel mirasin yeni yetisen nesle aktarilmasi siirecinden ibaret
oldugu”’ diyebiliriz. Bir toplumun gelecegi egitim ile siirdiiriilebilir. Onun igin bireyler
1yl insan yetistirmek i¢in ¢ocuklara, ailesine, gelecek nesillere kaliteli egitim vermesi
gerekmektedir. Bir toplum, bir medeniyet ancak egitimle kalkinir. Giinlimiiz i¢inde
refah seviyesi yliksek iilkelere baktigimizda karsimiza kaliteli, her yonii ile iist seviyede

egitim veren iilkeleri gormekteyiz.

Egitimin insant hem bilgi birikimi hem de ahlaki olarak doyum noktasina

getirmesi gerekir. Sadece bilgi veya sadece ahlaki, manevi egitim ¢6ziim degildir. Her

6 Kiziloluk,Hakki, C.U. Sosyal Bilimler Der., c. 25,s. 153



ikisini iyi alan toplum biiyiir, gelisir, refah seviyesine ulasir. Iyi egitim almis birey
yasadig1 cevre ve toplum ile iyi iliskiler kurabilir, sosyallesmesi kolay olur, topluma

ayak uydurur.
1.3 Din Egitimi

Dini “kisisel ve toplumsal yani1 olan, fikir ve uygulama agisindan sistemlesmis,
inananina belli bir yasam tarzi ve diinya goriisii veren ve bunlarin etrafinda toplayan bir
kurumdur” seklinde tanimlayabiliriz. Egitim ise “ferdi, daha sonra gelmeyi arzu ettigi
statiiye 0nceden hazirlama siirecidir”. Egitim ferdi, hayata kazandirma, kiiltiirleme ve
kiiltiirlenme siirecidir. Yine din, “insanlara bir hayat tarzi sunan onlar1 belirli bir diinya
goriisli i¢inde toplayan kurum, bir deger bigme ve yasama tarzi, yaraticiya isteyerek
baglanma, bir takim seyleri duyma, onlara inanma ve onlara uygun iradi faaliyette
bulunma olgusu, askin varlikla ona inanan insan arasindaki iliskiden dogan tecriibenin

inanan kisinin hayatindaki tezahiirleridir® diyebiliriz.

Bu durumda din egitimi ferde bir hayat tarzi sunmayi, onu belli bir diinya
gorlisi i¢inde toplamayi, ona bir deger bicme ve yasama tarzi kazandirmayi, yaraticiya
isteyerek baglanmayi, bir takim seyleri duyma, onlara inanma ve onlara uygun iradi
faaliyette bulunmay1 saglayan faaliyetler, askin varlikla ona inanan insan arasindaki
iliskiden dogan tecriibeyi inanan kisinin hayatinda tezahiir haline getirme siireci ve

olgusudur.’

Bayraktar Bayrakliya gore Din Egitimi, dinin esaslarina bagli, insani
sapikliktan hidayete, karanliklardan aydinlia, ¢ikarmak icin her zaman ve her yerde
hak dini teblig ederek, biitiin insanligin hizmetine sunmaya giicii yeten Miisliiman

sahsiyetin tesekkiil ettigi saglam temeldir.'

7 Usta, age., s.9

8 Zeki Arslantiirk ve Tayfun Amman, Sosyoloji, Kakniis Yay. , Istanbul, 2000, s. 325
° Arslantiirk , Amman, a.g.e., s. 326

10 Bayrakli, a.g.e., s. 114



1.4 Din Egitiminin Mahiyeti ve Egitim-Din Egitimi Iliskisi
1.4.1 Din Egitiminin Mahiyeti

Din egitimi dinin mahiyetine uygun olarak insan varliginin biitiinii ile ilgilenir,
insanin hayatini, hayatin biitiinligii i¢indeki yeri ile ele alir, yani insan ile insan olarak
ilgilenir. Din egitimi, Tanr1y1, insanin mensei, yeryiiziindeki manasi ve gelecegi ile ilgili
bir problem olarak 6gretime miisait kilmaya calisir. Bu amagla metotlar arar, onlar1
dener, gelistirir. Allah sorusu dinin asil sorusudur. Din egitimi bu soruyu biling¢li olarak

sorar. I

Insanlik tarihine bakildiginda dinsiz bir toplum ile karsilasmak pek miimkiin
degildir. Insanlar yanlis ya da dogru muhakkak bir seylere inanmislardir. Toplumlar
sahip olduklar1 bu degerleri yeni yetisen nesiller aktarmak istemislerdir. Bu istekleri din

egitimini dogurmustur.'”
1.4.2 Egitim-Din Egitimi iliskisi

Tarihte ¢esitli zaman ve toplumlarda egitim ile din arasinda degisik iligkiler
ortaya ¢ikmistir. Bunlardan iki tanesi belirgin olanidir. Birincisi “din i¢in egitim”;
ikincisi ise “egitim i¢in din” anlayisidir. Din i¢in egitim anlayisinda her tiirlii egitim
faaliyetlerinin merkezinde din vardir. Egitim-0gretim denilince akla ilk gelen din
egitimi ve Ogretimidir. EZitim kurumlarinda okutulan derslerin agirhig: din ile ilgili
olanlardir. Egitim i¢in din anlayisinda tutum tam tersidir. Dersler arasinda din dersine
de yer vermistir. Fakat bu dersin bulunma sebebi, dinin kiiltiir unsurlarinda biri olarak

aktarilma geregine inanilmasimdandr."

! Beyza Bilgin, Egitim Bilimi ve Din Egitimi, Giin Yay. , Ankara, 2001, s. 28
12 Celik , a.g.e., s.14
13 Celik, a.g.e., s. 10



1.5 Egitimin ilkeleri

Egitim ilkeleri, insanin dogum oncesinden baslayarak, hayat boyu siirecek
gelisiminin ilkeleridir. Bu ilkeler, birbirleri ile ilgili oldugu gibi, ayn1 zamanda sevgi ve
denge kanununa baghdir. Biitiinliik ilkesi, ilkelerin sahsiyette birbirleri ile iliskisini
kurmaktadir. Insanlarin hayatta bagarili olarak uyumu ve mutlulugu, bu ilkelerin dogru
olarak anlasilip uygulanmasina dayanir. Boylece sahsiyette biitiinliik saglanarak, insana

has yiiksek duygulara ulasilir.

Insanlarin kisilikleri ve kendilerini gerceklestirmeleri, kendilerini asmalar1 ve
topluma uyumu, egitim ilkelerinin sevgi, baglilik ve denge ile rehberlik usullerine gore
uygulanmasi ile gelisir. Insan iligkilerinin ve hayat tarzinin da ilkelerin uygulanmasinda
onemli yeri vardir. Egitimin dayandig1 temel ilke sevgidir. Egitimde sevgi, ¢ocuklara,
insanlara ve biitlin yaratiklara kars1 1lgi ve sefkat ile davranmay1 gerektirir. Sevgi, anne-

babanin ve 6greticinin temel kisilik 6zelligidir."*

Egitim ve Ogretimde sevgiyi gerceklestiren ilkelerin otorite-hiirriyet dengesi
icinde giiclii bir benlikle saglanan toplumsal ve 6zglir faaliyetlerin demokratik ilkeler ve

gelisim ilkeleri i¢inde anlasilmasi, 6grencilerde insanlik ve okuma sevgisini gelis,tirir.l5

Ogrencinin gelisim evrelerine uygun olarak aktiiel ve ferdi ihtiyaglarinin egitim
sorumlulugunda olan herkes tarafindan dogru anlasilarak bu ihtiyaglar1 Ozgiirce
karsilanan c¢ocuk, kendi kabiliyetlerini gelistirme imkanini bulacak ve kendini taniyip,

bagkalart ile 1yi iliskiler kurabilecektir.

Cocuga sevgi ile bir egitim vermek i¢in dikkat edilmesi gereken ilkeler, adalet,
biitiinliik, aktiialite, faaliyet, hiirriyet, otorite, ferdiyet, toplumsallik ve hayatiyet

ilkeleridir.'®

Islam anlayisinda egitim ilkeleri genel egitim ilkeleri ile drtiismekle beraber
kendine has ilkeleri de vardir. Islam anlayisinda egitim, insan fitrati iizerine bina

edilmektedir. Egitim ilkeleri fitratin niteligine gore konmaktadir.'’

4 H. Mahmut Camdibi, Din Egitiminde Insan ve Hayat, Camlica Yay., Istanbul, 2003, s. 15
15 Camdibi, a.g.e., s. 15
16 Camdibi, a.g.e., s. 15,



1.5.1 Irsiyet

Islam egitim ilkelerinden 1rsiyet, egitim oncesi kisinin fitratini bilmek
bakimindan 6nemlidir. Kisinin fitrat yapisini bilmemiz, kisiyi egitmemizi kolaylastirir,
ona gore egitim programi olusturmamizi saglar. Egitim dogumdan sonra baslamiyor,
tohum doneminden basliyor. Tohumu bilmeden topraga atmiyor. Tarlayr da dikkate
aliyor. Egitim evlilikle baglar. Nikahlanan kisilerin sahsiyeti istikbaldeki ¢ocuklarinin
egitimine biiyilk yon verir. Isldm, egitimin temellerini bu kadar derinlere
indirgemektedir. Ciinkii egitim ana rahminde baslar.'® Yiice Yaratan Kuran’da
“Rahimlerde diledigi gibi sizi sekillendiren odur. Ondan baska higbir ildh yoktur. O,
miilkiinde galiptir, islerinde hikmet sahibidir” diye buyurur.'” insanlarim fitratlar: farkli
farklidir. Yiice Yaratan Kuran-1 Keriminde sdyle buyurur: De ki: “Herkes bulundugu
huya gore davranista bulunur. O halde, kimin yolda daha dogru oldugunu Rabbin daha
iyi bilir.”*

Cocugun beslenebilecegi maddelerin ve emzirilen siitiin incelenip arastirilmast,
emzirilen siitiin temiz ve iyi olup olmamasindaki farklar da ¢ocugun karakter yapisina
etki eder.”’ Bunlarin hepsi alinacak egitim oncesi hazirlik i¢in 6nemli hususlardir. Bu
konulara dikkat edilmez ise cocugun hayat boyu c¢ekebilecegi sikintilara ortam

hazirlamis oluruz.
1.5.2 Cevre

Insanlarin gelisiminde cocukluk yillarindaki ¢evrenin 6zel bir yeri vardir. Bu
yillarda diger egitim ilkelerinden giiven, sevgi ve hiirriyet veren ¢evre onlart saglikli
gelistirir. Gerek cocukluk ve genglik yillarinda, gerekse daha ileri yaslarda ¢evrenin
insan egitimi lzerinde etkisi, hayat boyu slirmektedir. Cevrenin ¢ocuk iizerinde en
biiyiik etkileri, once aile ¢evresinin kazandirdigin1 goriiyoruz. Cocuk, ailesinden ailenin
bicimine gore ve aile fertleriyle iliski bi¢imlerine gore farkli etkiler alacaktir.

Cocuklarin kendilerini glivende hissedecekleri ve kabul edilecekleri bir ortamda

'7 Bayrakli, a.g.e.,s. 111

18, Bayrakli, a.g.e., s. 142

1% Kur’an, Al-i imran Suresi, 3/6
20 Kur’an, isra Suresi, 17/84

2 Bayrakly, a.g.c., s. 145



olmalar onlar1 gelistirir.*> Cevre de ¢ocugun alacag: egitim agisindan Gnemli yere
sahiptir. Cocuk goziinii ¢evrede agar. Basta ailesinden egitimi alir, sonra okuldaki
ogretmenlerinden. Biz ¢evreyi li¢ ana hattan meydana geldigini sdyleyebiliriz. Bunlar:
Tabiat, aile, okul. Insan kendinde olmayan varliklar alemi iginde yasamaktadir. Onlarin
etkisinden uzak kalamaz. Tabiat insan1 hem inang hem de zihin yoniinden etkiler.”> Hz.
Ibrahim’in Allah’1 arayisinda Once tabiattaki varliklar1 ilah sanmasi buna en biiyiik

delildir. Yine keza ailenin durumu da egitimi etkilemektedir.

Egitim sdz konusu oldugunda Islamiyet ona sinirsiz bir gorev yiikler.“Her
insan annesinden Islam fitrat1 {izerine dogar, ebeveyni Yahudi ise Yahudi, Hiristiyan ise
Hiristiyan olur. Aile, ¢ocugun hem milletini belirliyor hem de inancinm asiliyor. Kotiiye
kars1 insani koruyacak olan da aile ocagidir.** Yiice Yaratici Kuranda séyle buyurur :
“Ey iman edenler! Kendinizi ve aile halkinizi dyle bir atesten koruyunuz ki, onun
tutusturucusu insanlarla taglardir.”> Bu ayetten ailenin ne kadar 6nemli bir fonksiyonu
oldugunu anlamis oluyoruz. Aile cocugun sosyal kabul gérebilmesi i¢in gerekli ortami
hazirlar. Sosyallesmeyi 6grenebilmesi i¢in kabul edilmis uygun davranis bi¢imlerini
iceren birer model olusturur. Sosyal agidan kabul edilmis davranis bigimlerini gelisimi
icin rehberlik eder.”® Aile cocugu hem cevresine hem de inanglarina intibak ettirir.
Topluma ait deger yargilari, hayat goriisleri, orfler ve adetler ancak ailenin aracilig1 ile
ferde intikal edebilir.”” Okul ve sosyal yasamda basarili olabilmesi icin cocugun
yeteneklerini uyarir ve gelistirir.”® Aile hayatinin temeli, sevgiye giivene, bagliliga ve
karsilikli anlayisa dayanir. Bu sebeple normal bir aile ortami, ¢ocuk egitimi igin en
elverisli bir gevredir.”® Ancak saydiklarim bu fonksiyonlar1 yerine getirecek ailenin de
egitimli, en azindan dogruyu bilen, 6rnek olabilecek bir anne-babaya sahip olmasi
gerekir. Eger aile kendi arasinda ¢ikan problemleri ¢ézemeyen, dis olaylardan hemen
etkilenebilen, sorumsuz anne-babadan olusursa ¢ocugun ilk egitim yeri olan aileden bir

seyler kazanmasi imkansizdir. Zaten giinlimiiz gengliginde kisiligini olusturamamus,

= Camdibi, a.g.e., s. 115

z Bayrakli, a.g.c., s. 145

2% Bayrakli, a.g.c., s. 146

%5 Kur’an, Tahrim Suresi, 66/6

2 Camdibi, a.g.e., s. 116

2 Bayrakli, a.g.c., s. 147

3 Camdibi, a.g.e., s. 116

% M. Faruk Bayraktar, Din Egitimi Arastirmalar1 Der., Istanbul, 1995-say1 : 2, s. 124

-9.



kendi ayaklari lizerinde duramayan, stirekli toplumda sorun ¢ikaran, toplumu huzursuz
eden kisilerin aile yapisinmi inceledigimizde siirekli problem yasayan ailelerin oldugunu

gormekteyiz.

Cevre ilkesinden son olarak Okul faktdrii gelmektedir. Ozellikle okul ¢agina
gelmis cocuklarin anne ve babasinin 6rnek alma yerine artik arkadas grubunu dikkate
almaktadir. Arkadaglar1 tarafindan begenilme hissi ebeveyni dinlemeye karsi baskin
olmaktadir. Artik cocuk arkadaglarindan etkilenmektedir. Bu ¢agda 6gretmene goérev
ditsmektedir. Ogretmen egitimin biitiin yonleriyle ilgilenmek zorundadir.”® Ancak ayni
zamanda aile de ¢ocuk egitimindeki fonksiyonunu kaybetmemelidir. Tamamen ¢ocugun
egitimini okula yiiklememeli, ona iyi 6rnek olmali, rehberlik etmeli, denetim altinda
tutmalidir. Kisacast bu donemde okul- aile igbirligi kurulmalidir. Okul ve aile egitiminin
fark: aile, daha ¢ok ¢ocugun manevi, ahlaki egitimini {istlenirken, okul ise, cocugun

sozel ve mantiksal egitimini iistlenir.

Gilinlimiiz yasamina baktigimiz zaman televizyon, radyo, internet gibi diinyay1
ayagimiza getiren teknoloji araglart diinyanin her tarafini ¢evre olarak kabul etmemizi
saglamistir. Biitlin bu cevrelere muhatap olan ve bunlardan etkilenen insan, eger
muhakemesini iyi kullanirsa, bu cevrelerden gelen iyi telkinlere kulak verir. Koti
telkinleri dinlemez, reddeder. Boylece sahsiyetini ortaya koymus olur. “Zaman sana
uymuyorsa, sen zamana uy’ demez. Cevre onun inancglarina ters diisliyorsa, ¢evreyi

inanglarina uydurmaya calisir.

Cevre iklim gibidir. Muz gibi nazik meyveler, sert iklimlerde yetismez. lyi
cevreden iyl insanlar yetisir. Bozuk cevre, insani bozar. Ancak, o bozuk cevre
sartlarinda bazi has fertler, isin farkina varirlar. Cevre “islah faaliyetine” baglar. Yakin
cevrelerinde baslayip, gole diisen bir tasin i¢ ice genisleyen daireler meydana getirmesi
gibi, gittikge etrafa agilirlar. Bu faaliyetlerini yiiriitiirken, ilk donemlerde “seracilik
caligmas1” yapmalar1 gerekebilir. Nitekim Yiice Yaratan Musa’ya, Firavun déneminde

temiz insanlar yetistirebilmesi icin, Misir’da evlerde toplanmalarini emretmistir.

30 Camdibi, a.g.e., s. 116

-10 -



Peygamberimizin, Islim’in ilk yayilma déneminde Erkamm evini karargah se¢mesi de

ayn1 gayeye matuftur.’’
1.5.3 Sevgi

Sevgi ile bliyliyen ¢ocuk hayata karsi olumlu bakar, yasama sevinci tasir,
azimli, kendine giivenen, i¢inde korku beslemeyen ve biitiin bu saydiklarim sonucu
hayatta basariy1 yakalar. Yiice Yaratan ve O’nun Peygamberi insanliga her zaman
merhameti, birbirimize kars1 hosgorii ile davranmayi, birbirimizi sevmeyi emretmistir.
Kotiiliigii, insanlara husumet beslemeyi yasaklamistir. Onun igin gerek ailemizde aile
ferdi iken veya anne-baba iken, gerek okulda Ogrenci- Ogretmenken, hayatta
karsilastigimiz insanlara karst sevgi ve hosgoérii ile davranmamiz gerekir.
Peygamberimizin bildirdigi “Merhamet etmeyene merhamet olunmaz” hadisi konunun
onemini bildirmektedir. Yine Yiice Yaratan : “Goklerde ve yeryliziinde olanlar
kimindir? Diye sor. Allah’indir de. O, rahmet ve merhamet etmeyi kendi zatina ilke
edinmis, farz kilmistir”.> Bu ayetten de anlagilacagi gibi birbirimize sevgi ile
yaklagmak, merhamet etmek ile Allah’in siinnetini uygulamis oluyoruz. Ayrica birakin
bu ilkenin Islam ilkesi olmasini Yaratict bunu kendi kendine ilke edinmistir. Allah’in
insanlara rahmette bulunmasi, sevginin tecellisidir. Rahmet insanin tabiati1 icab1 muhtag
oldugu bir ortamdir. Rahmet kelimesinin tiirevlerinden biri olan Rahim kelimesi,
insanin yaratildigi, bir miiddet i¢inde yasatildigr ortama isim olarak verilmistir. Ana
rahmi insanin yasayabilecegi en uygun ortam olan organin adidir. Rahim, cenin i¢in
misfik, rahat, sicak, oksijen ve hayat dolu bir ortamdir. Ana rahminin bu sevgi ve sefkat
dolu o6zelligi, anne ile yavrusunun arasindaki sicak ilgi ve sevgiyi gelistirmesi i¢in,

rahmeti her seyi kusatan Allah’in iradesinin, bu yondeki tecellisidir.”

Sevgi ile ¢ocugu yetistirme arasinda iliskiyi inceledigimizde sunlar1 goriiriiz:
Saglikli bir gelisim i¢in ¢ocuk sevgiye ihtiya¢ duyar, bu sevgi Oncelikle ve ozellikle
anne-babadan yoksa siitanneden gelir. Cok annelik, sevgi bagliligini sulandirir, cocugu
geriletir. Sevgi, duygusal gelisimin yaninda, bedensel ve zihinsel gelisim, olgunlagsma

ve saglik i¢inde sarttir. Cocugu anneden ayirmamak sarttir. Aksi tutumlar ¢ocugun

3l Sadi Eren, Insan ve Egitim, Yeni Asya Yay., Istanbul, 1996, s. 85
32 Kur’an, Enam Suresi, 6/12

-11 -



sagliginin bozulmasina, canlilik ve atilganlifinin tiikkenmesine, duygusal acliklara,
beslenme bozukluklarma hatta Sliimlere yol agar.”* Cocugu sevmek insani duygularin
bir geregi oldugu gibi, aynt zamanda bir bilgi konusudur. Onun ihtiyag¢larini,
istidatlarmi ve dileklerini devamli incelemek, ihtiyaclarini giderebilecegi istidatlarin
gelistirebilecegi, dileklerini gergeklestirebilecegi ortami hazirlamak, ruhundaki biitiin
1yi temaytilleri harekete gecirmek ve dolayisi ile ona hakki olan mutlulugu temin etmek
bu bilginin alt bashklaridir.® ilgi, sefkat, merhamet gibi ilkeleri sevgi ilkesi icinde
degerlendirmek istedim. Bunlar sevgi ile var olabilen, hatta sevginin yerine
kullanabilecegimiz terimlerdir. Merhametin Kuran’da sevginin yerine kullandigim
sOylemis olmakla birlikte sefkat ve ilginin de sevgi ile sebep-sonug iligkisi yasadigini
soylemek gerekir. Ilgi ve sefkat var ise o yerde sevgi muhakkak vardir. Ilgi
gosterilmeyen, sefkat ve merhamette bulunulmayan c¢ocuk, hayati boyunca sevgi
kavramini anlayamaz olur ve kendisi de diger insanlara karsi sevgisini gdsteremez,
stirekli insanlara kars1 kin besler, merhamet gosteremez. Bir egitimcinin, anne-babanin
bunu iyi bilip ona gore davraniglarda bulunmasi ¢ocugun gelisiminde onemli katkilar

saglar.
1.5.4- Hiirriyet

Islim’m  6zgiirliik anlayisi, hicbir felsefi egitim anlayisinda goriilmez.
Ozgiirliik insana insanla verilemez. Bir insan1 diger bir insanin goriisii dogrultusunda
egitmeye tesebbiis etmek, o insani, onun kdolesi yapmak demektir. Burada egitim
Ozglirliigliniin olmasinin vatandasin bir hakki gibi gormek gerektigi vurgulanmaktadir.
Islam insan1 diger insanlarin fikirlerinden ve inanglarindan kurtarmak ister. Yaratici ve
siirekli kendini yenileyen insan, bagskalarinin diislince baglarindan siyrilan insan
demektir. insan sahsiyetindeki tohumlarin yesermesi icin 6zgiirlige muhtactir.”® Yine
cocugun gelisiminde de anne-baba ve Ogretmenin ona Ozgiir bir ortamda egitimini
saglamali, baski yapmamali, cocugun yaratici giicli i¢in onu 6zgiir birakmalidir. Ona

dogru yolu gosterip rehberlik yapmali, ancak onu basariya gotiirecek diisiincelerinde,

33 Abdurrahman Dodurgali, Sevgi Peygamberi ve Yetiskin Din Egitimi, Ragbet Yay., Ist., 2002, s. 52
3 Dodurgall, a.g.c., s.54
35 (C.Savard, Cagdas Pedogojiden Segmeler, Cev. Nejat Yiizbasiogullari, M.E.B. Yay., Ist., 1976, s. 88

36Bayrakll, a.g.e,s. 149

-12 -



alacag1 kararlarda kendi kalbine, 6zgiir fikrine saygi gostermelidir. Islim 6nce bu
hiirriyeti insanin kendi i¢inde arar. Distaki insanlarin motive etmesinden O6nce, nefsin
duygu ve arzulariin motive etmesinden kurtulusu, gercek hiirriyet olarak tanir.’” Yiice
Yaratici, Kuran’da “Dogrusu biz ona, gercek yolu gosterdik, ister siikreder olsun, ister
nankérliik eden™® diye buyurarak insanlara gergegi anlatmanin miimkiin olacagimn,
ancak kisinin dogru yolu se¢mesinin kendi 6zgiir iradesine birakildigin1 sdylemek
istiyor. Bizler de insanlara dogru yolu gostermeli, zorlukla gercegi ifade etmemeliyiz.
Ancak insanoglunun nefsine uymamasi icin Allah, peygamberler gondermistir. Bunun
sebebi bagina buyruk olan insan azar, yanlis yola sapar. Bunu onlemek icin gelen
peygamberler hakikati anlatmis, dogru yola hak dine davet etmistir. Bu ise kisinin
Ozgiirliigiini, hiirriyetini etkilemez. Bilakis 6zgiirce kendi yolunu se¢mek i¢in alternatif

yol gostererek 6zgiirliik alanini genisletme amacini glitmektedir.

Zorlama yolu ile verilen egitimler veya inanglar basarisiz olmaktadir. Tarih, bu
yontemi kullanip ta basarisiz olanlarla doludur. Zorlama yoluyla kismi bir basar1 elde
edilebilirse de, devamli bir basar1 elde etmek miimkiin degildir. Kisiyi ikna etmek daha
etkili bir metottur. Mesela, korkutarak bir 68renciye kitap okutabilirsiniz. Fakat kitap

okumay sevdirseniz, 6grenci kendi istegi ile yiizlerce kitap okuyacaktir.”

49 Ancak din nasihattir.*' Yine Peygamber Efendimiz

2942

“Dinde zorlama yoktur
“Kolaylastiriniz, zorlagtirmayimniz. Mijdeleyiniz, nefret ettirmeyiniz buyurarak

bizlere zorlama ile bir yere varamayacagimizi anlatmak istemistir.
1.5.5 Cesaret

Islam Egitim ilkelerinden bir digeri de “cesaret’tir. Egitilecek kisinin cesur
olmas1 gerekir. Cesur olan, egitim hayatinda veya normal hayatinda karsisina ¢ikacak
problemler karsisinda yilmadan saglam durur. Problemleri bir bir asip sonuca gider.
IslAm dini Miisliimanlarin halim selim olmasini, yumusak huylu olmasini ister. Ancak

yumusakligimn insan1 korkak kilmamasi gerekir. Islam diisiiniirii, Ikbal, kudret celaliyle,

37 Bayrakl, a.g.e., s.150

38 Kur’an, insan Suresi, 76/3
39 Eren, a.g.e., s. 88

40 Kur’an, Bakara Suresi, 256
4! Buhari, iman, 42

-13 -



sevgi cemalini bagdastirmalidir.” Ciinkii dogruluk ve giigliik yan yana yiiriir.** Burada
kastedilen giicliik, marazi bir giicliik degil, kendine hakim olabilme manasinda, kendini
tanimaya yonelik gercek kudrettir; sahsiyetin giictidiir.” Cocuklar1 gii¢lii ve cesur
yetistirmek ve faydali seylere karsi caba gostermelerine tesvik etmek i¢in zengin
projeler gelistirmelerine yardimer olmali, potansiyellerini kullanmalarini saglamali, zor
tecriibelerde korku ve panige kapilmamalar1 icin, serinkanli davranmalarini
ogretmeliyiz.*® Cocugun hayata karsi cesur olabilmesi i¢in, ailesinden sevgi gdrmiis
olmasi, giiven duygusunu en iyi sekilde kendi ruhuna islemis olmasi gerekir. Cesaret
ilkesi, ancak diger egitim ilkeleri olan O6zgiirliik, sevgi ve giiven ilkesi ile olusur.
Sevgisiz biiyliyen, gliven duygusunu almamis bir fert, hayata korku ile bakar. Siirekli
endiseleri ile yasar. Hayat onun icin zindan olur. Yine 6zgirligli tatmamis, devaml

ailesinden azar isitmis bir fert de kisiligini olusturmadan hayata atilir.
1.5.6-) Merak ve Motivasyon

Bir diger ilke ise merak ve motivasyondur. Insan bir seyler 6grenmeye ancak
merak duygusu ile ulasir. Merak duymayan dgrenci, basarili olamaz. Insanlar ileride
hayatin1 etkileyecek meslegi secerken de meraklar1 dogrultusunda, sevdikleri, ilgi
duydugu alanda g¢alisir. Bir 6grenci veya vatandas ilgisini ¢ekmeyen bir konuda fikir

yuriitemez, ona zaman ayiramaz.

Motivasyon (giidii) ise davranisa enerji ve yon veren gictir. Bu giic
organizmay1 etkileyerek bir amacg i¢in harekete gecmeye sevk eder. Gudii, istekleri,
arzulari, ihtiyaglari, diirtiileri ve ilgileri kapsayan genel bir kavramdir. Aclik, susuzluk,
cinsellik gibi fizyolojik kokenli giidiilere diirtli, bilme ve basarma istegi gibi insani

diirtiilere ise ihtiyac denir.’

Gtdiiler genel olarak ic¢sel veya dissal olmak lizere iki ana kategoriye ayrilir.
Disgsal giidii, bireyin disindan gelen etkileri igerir. Bir dgrencinin aldig1 yiiksek not

dolayistyla dgretmeni tarafindan dviilmesi buna &rnektir. Igsel giidii ise, bireyin i¢inde

42 Ebu Davud, Edeb, 17

M. ikbal ., Benligin Sirlar, trc., istanbul, 1986, s. 71
* kbal., a.g.e., s. 69,

4 Camdibi, a.g.e., s. 140

# Camdibi, a.g.e., s. 141

- 14 -



var olan ihtiyaclarma yonelik tepkilerdir. Merak, bilme ihtiyaci, yeterli olma istegi,

gelisme arzusu i¢sel giidiilere 6rnek gosterilebilir.*®

Gldii organizmay1 belirli tepkilerde bulunmaya ve sonug olarak bir seyler
o0grenmeye zorlamaktadir. Buna bagl olarak, giidillenme 6grenme icin gerekli 6n
sartlardan biri olmaktadir. Yeterince giidiilenmemis bir 6grenci, 6grenmeye hazir hale
gelmemis demektir; kisiyt 6grenmeye sevk edecek onemli bir neden olmadikca
ogrenmeye kars1 ilgi gelismez. Insanlar genellikle merak duyduklari ve ilgi gekici
bulduklar1 konular1 daha ¢abuk 6grenirler. Fakat okuldaki biitiin konularin 6grencinin
ilgisini ¢gekmesi beklenemez. Bu nedenle 6grenciyi gilidiilemenin yollarin1 bulmak asil

sorun haline gelmektedir.*’

Giidillenme oldukca karmagik bir konudur. Giidiilenme kaynaklarinin ¢ogu
ogrenciden gelirken, pek cogu da 6grenme cevresinden gelmektedir. Asagida 6grenci

ve dis gevre ile ilgili giidiilenme kaynaklari yer almaktadir:*°
Ogrencilerden gelen kaynaklar:
. Bireysel hedefler ve niyetler
. Biyolojik ve psikolojik diirtiiler ve ihtiyaglar
. Kendini tanimlama, kendine giiven ve kendine saygi

. Bireysel inanglar, degerler, beklentiler ve basar1 veya basarisizlik

tanimlar1
° Oz biling, 6z yasantilar ve 6z yeterlik
o Kisisel faktorler, 6rnegin risk alma, kaygi ile bas etme, merak

J Duygusal durum ve biling diizeyi

4 Ziya Selguk, Gelisim ve Ogrenme, Nobel Yaym Dagitim, 2000, Ankara, s. 209
48 Selguk , a.g.e., s. 209

e Selguk , a.g.e., s. 210

%0 Ayten Ulusoy , Gelisim ve Ogrenme, Am1 Yaymcilik, Ankara, 2002, s. 272

-15 -



Ogrenme cevresinden gelen kaynaklar:

Ogretmenleri, ebeveynleri ve arkadaslarinin hedefleri

o Sinifin hedef yapisi

o Sosyal etkilesimlerin sonuglari

o Smif pekistiregleri, 6diil ve ceza sistemleri

o Belirsizlik, yenilik ve karmasiklik gibi 68retimsel uyaranlar
o Ogrenciden, 6gretmenlerin ve digerlerinin beklentileri

. Performans modelleri

. Basariya goétiiren, Ozgiliven gelistiren, ilgi c¢ekici ve dikkat saglayan

Ogretim uygulamalar1

Yukarida belirtildigi gibi, 6grencinin 6grenmeye giidiilenmesini etkileyen
pek cok kaynak vardir. Ayni konu iizerinde ilgili davranan ve basarili olan iki
ogrencinin nedenleri farkli olabilir. Ogrencilerden biri konuya ilgi duydugu icin
calisirken digeri basarili olursa yiiksek not alacagi igin calismaktadir. Ogrencilerin

bireysel farkliliklar1 burada rol oynamaktadir.”’
Bir Egitici, talebelerini egitirken sunlar yaptimalidir:
o Derse baslarken ilging, sasirtici, merak uyandirici sorular sorun.

o Calismalart miimkiin oldugu kadar aktif, arastirici, heyecanli ve yararl

hale getirin.

o Biitiin 6grencilerin, neyi, nasil yapacaklarini ve ulasacaklari hedefe nasil

gideceklerini bilip bilmediklerinden emin olun.

st Ulusoy, a.g.e., s.273

- 16 -



o Ogrenciler arasinda zeka, sosyo-ekonomik-kiiltiirel gegmis, okula ve bazi

derslere kars1 tutum agilarindan bireysel ayriliklar oldugunu her zaman dikkate alin.
o Ogrencilerin temel ihtiyaglarimi doyurmalarma yardime1 olun.
o Smifin fiziksel sartlarin1 hesaba katin.

o Ogrencilerle ilgilendiginizi ve onlarin sizin smifimzin  6grencileri

oldugunu hissettirin.

. Biitiin ogrencilerin azda olsa sayginlik kazanabilecekleri 6grenme
yasantilar1 diizenleyin. Her 68rencinin takdir edilme ihtiyacimi karsilayacagi ders ici

ders dis1 etkinlikler diizenleyin.
o Ogrencilere her konuda secenekler sunun.
o Olumlu benlik kavrami gelistirmelerine yardimer olun.

o Olumlu yanlar1 vurgulayarak vurgulayarak, sonuclar hakkinda geri

bildirim verin.

o Ogrencileri, kendi o&grenmelerini kendilerinin ydnlendirmeleri igin

cesaretlendirin.

o Ihtiyag duyan Ogrencileri, 6z giivenlerini ve basar1 ihtiyaglarini

gelistirmeleri i¢in cesaretlendirmeye calisin.

o Ogrencilere sorumluluk vererek, kendileriyle yaristirarak onlarin basar

giidiisiinii gelistirici teknikler kullanin.

. Okul basarisizlign bir kisir dongiidiir. Bu dongii, ancak Ogretmenin

beklentisini yiiksek tutarak 6grenciyi giidiilemesiyle kirilabilir.>

52 Selguk, a.g.e., s. 224

-17 -



1.5.7 Adalet

Adalet ilkesini incelerken diger IslAim egitim ilkesi olan “denge”yi de beraber
incelememiz gerekmektedir. Ciinkii adaletin olusumu ancak dengenin varolmasi ile
miimkiindiir. Nefis kuvvetlerinin (sehvet, 6fke ve akil) her birinin kendilerine mahsus
yerlerinde bulunmalari, yerlerini ve sinirlarini gegmemeleri, yaratilis gayelerine uygun
hareket etmeleri “adalet kanunu”dur. Bu kanun, inanan insanin nefsindeki kuvvetleri
dengeleyerek “sirat-1 miistakim” de (dogru yol) olmalarina baglidir.” islam, insan
sahsiyetindeki unsurlar arasinda bir dengenin bulunmasin ister ve egitimde de bunu
gaye edinir. Hem insanin kendi i¢inde hem diger insanlar arasinda hem de toplumlar
arasinda bu dengeyi arar. Kdinatta denge vardir. Tabiat olaylarinin kaderi bu denge
tizerine cereyan eder. Bu kadar genisligine, sayisizligina, sonsuzluguna ragmen,
evrendeki varliklarin higbiri dengesini kaybetmez. Kaybederse evrenin diizeni bozulur.
Insan da boyledir. Islerinde kendi icinde muhakkak dengeli hareket etmesi gerekir.
Kuran orta yolu bulmanin liizumuna isaret eder. Bunu da insanin tabiatindaki cimrilik
zelliginin egitimi icin emreder.”® Yiice Yaratan sdyle buyurur : “Elini boynuna
baglama, biisbiitiin de acip israf etme ki, sonra kinanmis olursun ve eli bos agikta

9955

kalirsin.” Yine Peygamberimiz : “Islerin en iyisi dengede olamdir” diyerek dengeli

yasamin Onemine vurgu yapar.

Denge ilkesinin sonucu olan adaleti ise kalpte baslatmaliyiz. Kalpte adalet
saglaninca hakikatleri ger¢ek ve dogru sifati ile kabul etme istidadi hasil olur. Aksi
halde fert hakikatleri kendine gore yorumlar. Adaletten sapan ifrat veya tefrite giden bir
sistem, sahsiyete hakim olur.’® Egitimde denge saglamak olduk¢a zordur. insan
hayatindaki gercekle ideal arasindaki denge nerede ve nasil temin edilebilir. Bunun i¢in
Islam egitiminde zor olan insan hayatinda dengeyi saglamaktir. Aslinda giicleri ve
temayiilleri ¢ok yonlii insanin, maddi ve manevi hayatinda dengeye ulasmasi, Oyle
samldig1 gibi kolay degildir.”’ islam egitimi, bilgi ile istenilen arasindaki dengeyi

gergeklestirmeye caligir. Yaratict Kuranda : “Ey Nuh! O, senin ailenden degildir. Ciinkii

>3 Camdibi, a.g.c., s. 98

> Bayrakl, a.g.c., s. 168

55 Kur’an, Isra Suresi, 17/29
56 Camdibi, a.g.e., s. 99

57 Bayrakli, a.g.c., s. 168

-18 -



o, salih olmayan bir amel sahibidir. O halde bilmedigin bir seyi benden isteme! Seni,

cahillerden olmaktan men ederim”® diye burur.

Bilgi ile istek belirli bir noktada bulusmalidir. Ortak noktada birlesmek veya
birlestirmek Islam egitiminin en énemli gayelerindendir. Gegmis semavi dinler ile Islam
arasinda ortak bir nokta vardir. Bu ortak nokta dogrultusunda Islam’1 insanliga teblig
etmek gerekir. Bir ayet-1 kerimede “De ki; Ey kitap ehli! Bizimle sizin arasinda miisavi
bir kelimeye geliniz.”® Yine diger bir ayet-i kerime de: Ey Miisliimanlar! Béylece sizi
ortada bir immet kildik, biitiin insanlar lizerinde adalet 6rnegi ve hak sahitleri olasiniz

diye.*

Bizlerde ¢ocuklarimiza veya fertlere karsi adalet ile davranmali, sevgimizi,
kizginligimiz1 dengede tutup asirtya gitmemeliyiz. Cocuga karsi asir1 sevgi, cocugu
stmartir, alacag1 egitimi ciddiyetsizlestirir. Yine asir1 giiven, asir1 ozglirlik ¢ocugu iyi
bir birey olarak yetistirmek isteyen aileleri veya egitmenleri hayal kirikligina ugratir.
Asr zorlama, korku verme de ferdin kisiligini olusturmaya engel olur. Hayata kars1 hep

korku ile bakan, birilerinden medet uman, kendisi ile kiis fertlerin olugsmasini saglar.
1.5.8 Korku — Af

Korkma olgusu insan tabiatinin koruyucu ve sakindirici ozelliklerindendir.
Tabiatinin derinliklerine yerlesmistir. Psikolojik yapisindaki temel unsurlar ¢aligmaya
baslayinca, viicuttaki salgi bezleri gibi bazen hizli bazen de yavas calisir. Salgi
bezlerinin hizl1 veya yavas caligmasi viicuttaki dengesizlikler meydana getirdigi gibi,
manevi salgi bezleri de yavas veya hizli ¢alisinca insanin manevi yapisinda
dengesizlikler meydana getirir.61 Islam’da korku ilkesi varolmustur. Yiice Yaratici
bazen insanlar1 kotlii seylerden sakindirmak icin, korku ilkesini kullanmistir.
Cehennemden bahsetmis, kotiiliik yapanlari, inanmayanlar1 cehennem ile korkutmustur.
Egitimde ise korku ilkesi zamani geldigi zaman uygulanmalidir. Ancak dozunu iyi
ayarlamak gerekir. Gereginden fazla korku ferdin kisiligini etkiler, giiven ve sevgi

ilkesini zedeler. Anne-baba ve egitmen bunu zamaninda kullanmasini bilmeli,

* Kur’an, Had Suresi, 11/46-47
9 Kur’an, Al-i Imran Suresi, 3/64
% Kur’an, Bakara Suresi, 2/143

-19-



gereginden fazla asiriya gitmemesi gerekir. Insanlar yaptiklart davranislarin
uygunlugunu ayirt etme konusunda zorluklar yasarlar. Insanlar, yaptiklar1 yanhsliklar:
hemen goremezler. Bundan dolay1 onlarin yanlis davraniglarini af etmek, insanlara ve
ozellikle cocuklara yaptiklarini anlamda zaman tanimak, gerek egitimde ve gerekse
insan iligkilerinde énem kazanmir. lyi bir terbiyeci her seyden énce affedicidir. Her
gordiigii hatayr cezalandirmak iyi bir egitimcinin yapacag is degildir.® Ancak
affetmek, yanlisliklar1 gérmezlikten gelmeye dogru gitmemelidir. Ebeveyn ve egitmen
de, ¢ocuklara kars1 af ilkesini kullanmalidir. Ancak affedilen konuda ¢cocugun tekrar o
hatayr yapmasi engelleyici bir yontem kullanmasi gerekir. Affetmek Allah’in
stfatlarindandir. Onun bu 6zelligini kendimizde de gostermemiz gerekir. Yiice Yaratici,
ayeti kerimede Hz. Muhammed’e seslenerek : “.....Onlar1 affet, onlara magfiret dile, is
hakkinda onlara danig, fakat karar verdin mi artik Allah’a giiven, dogrusu Allah,
tevekkiil edenleri sever” (Al-i Imran, 3/159) diyerek affetmenin erdemliginden
bahsetmistir. Insanlarin kiiciik yaslarindan itibaren bu istikamette egitilmeleri, kin ve

asagilik duygularina kars1 giiclerini dogru gelistirmeleri ailelere diisen bir gérevdir.
1.5.9-) Ceza

Islam Egitim ilkelerinden bir digeri de “ceza’dir. Egitimde esas olan, cocuklara
sevgi ile ve anlayigla yaklasmak, onlara degerli olduklarini hissettirmektir. Ama bazi
durumlarda ceza da disiplini saglayan kaginilmaz bir care olarak kendini hissettirebilir.
Egitimci cezanin ilk ve yegane yol olmadigini aklindan hi¢bir zaman ¢ikarmamalidir.
Bir egitimci i¢in ceza son olarak basvurulacak bir caredir. Ceza vermeden Once sugu
aciklayan ve onleyen tedbirlerin alinmasi lazimdir. Yani su¢ olan davraniglar 6nceden
ogretilmeli ve suca Ozendirici sebepler ortadan kaldirilmahidir®. islam, bilgi,
sorumluluk ve ceza arasindaki baglantilar1 arar. Suca iten sorumluluklar1 dikkate alir.
[k asamada bilgi ve sorumluluk arasinda bir képrii kurar. Bilgisizlikten dogan suglarla,
bilindigi halde islenen suclara ayni cezayr uygulamaz. “Allah bir kavmi hidayete
ulastirdiktan sonra, nelerden sakinacaklarini kendilerine agiklamadik¢a onlar1 sapiklikla

sorumlu tutacak degildir. Muhakkak ki Allah her seyi kemaliyle bilendir”( Tevbe 9/115)

61 Bayrakli, a.g.e., s. 133
62 Celik, a.g.e., s. 105
8 Celik, a.g.e., s. 106

-20 -



Islam’da sorumluluk, bilgi ile dogru orantilidir. Bilenler, sorumludur. Varliklar arasinda
insan, bilgiye sahip tek insan, bilgiye sahip tek varlik oldugu i¢in sorumludur. Onceden
neyin kotii neyin yanhs oldugunu bildirmeden cezalandirma yoluna girmez.** Ciinkii
Allah “biz Peygamber gondermedikge azap etmeyiz”® diyerek azabin ancak uyaricimin
olmasi ile ortaya cikacagii bildirir. Islim’da ceza yonteminden birisi “cevreyi
degistirmektir.” Bu ceza yontemini da baslatan Hz. Allah’in bizzat kendisidir. Su ayet
buna delildir : “Ve biz demistik ki: ‘Ey Adem! Sen esin ile cennette sakin ol! Onun
nimetlerinden ikiniz bol bol yiyiniz, fakat su agaca yaklasmayiniz. Yoksa yanlis hareket
edenlerden olursunuz’. Nihayet seytan cennetten kaydirdi ve icinde bulunduklari
nimetten onlar1 ¢ikardi. Biz de : ‘Birbirinize diisman olarak buradan ininiz. Yeryiiziinde
sizin i¢in bir vakte kadar yerlesmek ve menfaatlenmek vardir’ demistik.”®® Iste bu ayet
buna delil olarak gosterilebilir. Ik ceza yontemi bdylece Allah tarafindan verilmis oldu.
Cennet gibi rahat bir ortamdan isledikleri suga karsi Diinyaya gonderilmis ve Ceza
yontemlerinden “cevreyi degistirme” gergeklesmis olmustur. Hz. Musa’nin peygamber
olmasindan sonra, Israil Ogullari’n1 Misir’dan ¢ikarip ¢dle gotiirmesinin sebebinde de
bu ceza yontemi goriiliir. Colde her tiirlii baskidan uzak bir neslin yetismesi i¢in, kole
ve ihtiyar olan neslin 6liip gitmesi gerekliydi. Bu da ancak uzak bir ¢olde olabilirdi.
Allah egitilecek kisilerin bazen gevresini degistirerek egitmistir.®’ Egitim gevresi
degistirme cezasi verilirken, insanlarin karakteri géz 6niinde bulundurulmalidir. Seytan
Cennetten kovuldu. Adem de buradan ¢ikarildi. Dikkat edilirse ikisi de ayn1 cezaya tabi
tutuldu. Burada 6nemli nokta ayn1 ceza ile cezalandirilan iki varlik, tabiatlarinin geregi

birisi cezadan dolay1 daha da azgmlasiyor. Digeri ise tovbe ederek affolunuyor.®®

Diger bir ceza yontemi “yasaklama”dir. Ayette, “Andolsun ki biz Firavun
ailesini, diisliniip ibret alsinlar diye tuttuk, senelerce mahsul kithigr ve kuraklikla
kivrandirdik™® diyerek Allah kendisinin yasaklama yontemini kullandigim bize
gdsteriyor. Islam egitiminde ceza olarak oyun veya yemekten alikoyma uygulanabilir.

Daha agir cezalardan 6nce bu tip cezalar uygulanir.

6 Bayrakli, a.g.c., s. 182

85 Kur’an, Isra Suresi, 17/15

% Kur’an, Bakara Suresi, 2/35-36
57 Bayrakli, a.g.e, s. 184

68 Bayrakli, a.g.e, s. 184

% Kur’an, A’raf Suresi, 7/130

=21 -



Diger bir ceza yontemi de “uyarma” dir. Bazi insanlara ikaz yeterli olur.
Uyarma biiyiik cezalar verilmeden basit meseleler i¢in sozlii bir cezalandirmadir. Ancak
bu uyarma kisiyi halkin icinde rencide edici bir sekilde azarlama ile yapilmaz. Once
kisi, kimsenin olmadigi bir mekadnda bunu gergeklestirmelidir. Egitimcinin
ozelliklerinden biri de ayiplama mahiyetinde olmayip ima ve sefkat yolu ile 6grenciyi
kotii davraniglarindan sakindirmaktir. Ciinkii kusuru acik¢a sdylemek haya perdesini

yirtar sahibine kotiilik yapma cesareti verir. Bulundugu halde inat etmeye tesvik eder.”

Yine glinlimiizde kullanilan ceza yontemi dayak, aslinda en son bagvurulacak
carelerden olmalidir. Peygamberimiz (s.a.v.), buna cevaz vermekle beraber, kendisi hi¢
dayaga miiracaat etmemistir. Dayakla egitmeye caligmak, aczin tezahiiriidiir. Hz.
Peygamber (s.a.v.) gibi en biiyiik terbiyeci, bdyle bir vasitaya miiracaattan miinezzehtir.
Onun vahye dayanan ilmi, engin hosgoriisii, derin muhabbeti, samimi hisleri, sinirsiz
sefkati insanlarin gonliinii fethetmeye yetmistir. O, bir goniiller sultanidir. Manevi

saltanati, hilen goniillerde devam etmektedir ve ebediyen devam edecektir.”!
1.5.10 Hidayet

Hidayet ilkesi, Kurandan kaynaklanir. Uygulamasini da Hz. Peygamberde
buluruz. islam rehberlik fikrinin 6ziinii degistirdi. Baska bir deyimle korii koriine itaati
kaldird1. Gergek rehberin Allah oldugunu gosterdi. “O, Cennet ehlinin kalplerinde olan
haset ve kini c¢ikaririz. Oturduklar1 yerlerin altlarindan irmaklar akar. Soyle derler:
Allah’a hamd olsun ki bizi hidayeti ile buna kavusturdu. Eger Allah bize hidayet etmese
idi kendiligimizden bunun yolunu bulamazdik.”” Gériildigii gibi iyi yola gitmek, iyi
insan yetistirmek i¢in insaniistli bir giiclin egitime miidahale etmesi gerekir. Egitimden
maksat, nitelikli insan yetistirmektir. Burada Allah’in takdiri ve yardimi aranmalidir.
Hidayeti dua ve niyazla Allah’tan isteyiniz, ¢iinkii hidayet edici O’dur, yani iyi bir
cocuk dogurmak ve onu iyi bir insan olarak yetistirmek icin ilahi kudretin tecelli etmesi
gereklidir. Ciinkii insanmn egitimdeki giicii yetersizdir. Insan istedigi kadar gii¢ sarf

73

etsin, Allah’in hidayeti olmayinca cabalar bosa ¢ikacaktir.”” Yiice Yaratan soyle

0 Gazali, ihy4, 1, .57

! Eren, a.g.e., s.88

2 Kur’an, A’raf Suresi , 7/43

73 Bayraktar Bayrakli, a.g.e.,s. 198

-22 -



buyuruyor : “Kiyamet giiniinde hepsi Allah’in huzuruna c¢ikip, bayag: ve diisiik fikirli
kimseler bagli olduklar1 6nderlerine soyle derler :“Biz senin tabilerinden idik. Simdi siz
lizerimizden Allah’in azabindan zerrece bir sey kaldirabiliyor musunuz? Onderleri de
derler ki: Eger Allah bize hidayet verseydi, muhakkak biz de size dogru yolu
gosterirdik. (Ibrahim, 14/21 ) De ki : “Beni Rabbim siiphesiz dosdogru yola hidayet
buyurdu...””* Giinahkar nefis de ilahi hidayet olmadan iyi olunamayacagmin farkina
varir. O dahi hidayeti insan da degil insaniistlii giicte bulur. Egitimcinin dogru yolu
gostermesi i¢in, inanglt olmast gerekir. Bu inang¢ hak olan inangtir””. “iman etmis olan
dedi: Ey kavmim! Siz bana uyun, size dogru yolu gdsterecegim (Miimin, 40/38 ). Kim,
kendisine hidayet (dogru yol) besbelli olduktan sonra peygambere karsi cikar,
miiminlerin yolundan bagkasina uyarsa, onu yoneldigi yolda birakiriz ve cehenneme
sokariz. Orasi ne kotii bir varis yeridir (Nisa /115). Imanli olacag: kadar ilahi kaynaktan
da kesin bir bilgiye ulasmalidir. ilimde yakina ulasmayanlar egitimde rehberlik gérevini
yerine getiremezler. Ey babam! Gergekten bana, sana gelmeyen ilim gelmistir. O halde
bana uy da, sana dogru yolda rehberlik edeyim (Meryem, 19/43 ). Ister peygamberlerin
isterse diger insanlarin rehberlikleri ilahi kaynaktan 151k alir. O 151k olmadan rehberlik
olmaz. ilim ve hidayetle, peygamberlerin kalbi dalgali deniz gibi oldu. Sonra ilimle

hidayet nefse ulast:.”
1.6 Kisisel Gelisim

Gegmise baktigimiz zaman aleme iz birakan insanlarin hedefe, basariya
ulasmak icin kendi kendine bir c¢abanin varoldugunu, kendisini egittigini, varolan
bilgilerini ve giiciinii artirmak i¢in kendini gelistirme ugrasi i¢inde oldugunu goriiriiz.
Tezimize konu olan Hay Bin Yakzan’da bu asikar olarak goriinmektedir. Hay, bu
yontemleri kullanarak hedefe varmis, aradigini bulmustur. Bu uygulamanin kisinin
icinden gelen bir duygu ile yine bir sistematik haline gelmis sekline gliniimiizde kisisel

gelisim dedigimiz programlar ¢ergevesinde gdormekteyiz.

Bize anlamsiz gelen kiigiik parcalarin nereye ait olduklarini sorgulamaya ve

nerelere girebilecegini gérmeye basladigimizda, kendimizle ve gercek hayat ile ilgili

" Kur’an , En’am Suresi, 6/161
> Bayrakly, a.g.e., s. 199

_23-



daha once hig¢ fark etmedigimiz giiclii inanglarimizin farkina variriz. Bu farkindalik bize
her zaman neler yapmamiz gerektigini hatirlatir. Iste kisisel gelisim, elimizdeki bu
kiiciik parcalart en gilizel bir sekilde nasil birlestirecegimizi bize 6greten metotlar ve

teknikler zinciridir.”’
Kisisel gelisim egitimleri insanlara;

I-  Gegmiste yasanilan ve insanlar1 olumsuz yonde etkileyen olaylara

baglanilan negatif duygulari ortadan kaldirmayi,
2-  Alabilecek en glizel ve mantikli kararlar1 almayz,
3-  Olaylara bakis agisin1 degistirerek hayata daha olumlu bakmayz,
4- Hedef belirleyerek i¢imizdeki biiyiik potansiyeli harekete gegirebilmeyi,
5-  Basariy1 bir bilim ve sanat olarak gorebilmeyi,
6-  Daha hizli ve daha cabuk 6grenmeyi,

7-  Kendi i¢ diyalogumuzu miikemmellestirerek ileri diizeyde bir eyleme

ge¢me giiciine sahip olabilmeyi,

8-  Esnek olarak daha c¢ok alternatiflere ulasabilme becerileri kazandirmay1

hedefler.”®

Kendi kendine egitim-6gretim programini uygulayan insanlar su yedi basamagi

gecerek basarili olduklar goriiniir.
1.6.1 Hedef Belirleme

Hayatinda bir amaci olan insanlar, ulasacaklar1 bir yeri belirledikleri i¢in daima
diger insanlardan farklidir. Sabahlar1 biiyiik bir heyecanla uyanirlar. Hayat, onlar i¢in

daha anlamlidir.

76 Bayrakli, a.g.c., s. 199
" Oguz Saygin, Hayatin I¢inde Kisisel Gelisim, Pozitif Yay., Istanbul, 2004, s. 15
8 Saygin, a.g.e., s. 20

-4 -



Hedef belirlemede insanin en biiylik destekcisi aile ve dgretmenleridir. Bunlar
insana yol gosterecek kisilerdir. Bu araglar ise dersler seminerler olabilir. Boylelikle
insan kendine sunulan yollar1 goriir. Boylelikle bilinglenir ve kendisine uygun hedefi
bulup yine uygun yol ve yontemi secip en kisa sekilde istedigi konuma gelmektedir. Bu
hedef belirleme yapilirken sahsin velisi ve dgretmeni ona baski yapmadan 6zgiir bir

sekilde ortam olusturmali gocuga giiven asilamalidir.

Insan olarak bizlerin ilk ©nce yapmasi gereken hayatimizin amacini
kesfetmektir. Bu amaci kesfettikten sonra bunu gerceklestirmek i¢in iistlenecegimiz
kimliklere ihtiyacimiz vardir. Bize nasil bir kimlik gerekiyor? Hangi kimlikte, nasil
nitelikte bir insan olmaliy1z? Burada iistlenecegimiz rol modelleri son derece 6nemlidir.
Bizim i¢in neyin énemli oldugunu ve neyin énemli olmadigini ¢ok 1yi bilmeliyiz. Eger
onem ve deger siralamasi yapmazsak, ulastigimiz sonucun aslinda degerlerimizle
catisan sonuglar oldugunu gorebilir, biliylik bir hayal kirikligina ugrayabiliriz. Arzu
ettigimiz sonuglar1 ¢cok net olarak belirlemeliyiz. Bu sonuglar hayatimizin amaci ile ve

degerleriyle asla gatismamali, ulasacagimiz hedeflerin siirekli hayalini kurmaliyiz.”

Hedef belirlerken acaba yapabilir miyim? Sorusunu degistirin. Onun yerine bu
151 nasil yaparim? Sorusunu getirin. Hedefe giden yolda 6nce bir plan ¢izmemiz gerekir.
Buraya giderken elimizdeki materyalleri bilip ona gore bir yol ¢izmemiz gerekir. Her
insan kendi igindeki potansiyeli bilmelidir. Bunu bilirse kendine giiven gelir ve o iste
basarili olur. Insanoglunun yapamayacagi, basaramayacag is yoktur. Yeter ki buna
inansin ve kendine giivensin. Iste yine bu giiveni kendisine verecek anne-baba ve igten
gelen gliven duygusudur. Aslinda c¢ogu insanlarda giiven problemi gormekteyiz.
Cevresinden gelen tepkiler karsisinda insanda giiven problemi olusmaktadir. Annesi,
babas1 ve 6gretmeni bu negatif duruma kars1 6nlem alip insanin saglikli bir sekilde karar
vermesinde yardimci olmalidir. Ancak maalesef bazen bakiyoruz ki bu giiven
problemini olusturan anne — baba veya Ogretmenler olmaktadir. Aslinda insan bu
engellemelere karsi kulagmi kapatip kendince yasasa hedefini belirleyip kendine

giivense problem ¢6ziilmiis olacaktir.

" Saygn, a.g.e., s. 28

-25-



Bir de insan bir hedef belirlerken ona ulasmak i¢in gereken mesakkatli igslerden
bunalir. Hemen vazgecer ve hedefine ulasamaz. Unutulmamalidir ki hedeflere varmak
icin bir bedel 6denmesi gerekir. Hicbir hedefe mesakkatsiz ulasamayiz. Zorluklar
olacak ki insan ondan zevk alabilsin ve kiymetini anlayabilsin. Allah Kuran’da diyor ki
: Siiphesiz giicliikle beraber bir kolaylik vardir (Insirah / 5 ). Bunu bdyle bilmeli buna

gore hareket etmemiz gerekir. Mesakkatsiz giizellikler elde edilemez.
1.6.2 i¢sel Programlama

Bize yarali olacagimi diisiindiigiimiiz bircok karar1 bilingli beynimizle alir ve
uygulamaya koymak isteriz. Aldigimiz bazi kararlari rahatlikla uygularken bazi karalari
ise asla uygulayamayiz. Ciinkii bilingli beynimiz ile aldigimiz kararlara bazen
bilingaltimiz kars1 ¢ikar ve bu durumda kararimizi istedigimiz gibi uygulayamayiz.
Ornegin pazar giinii zayiflamaya karar veren bircok insan pazartesi giinii bu kararindan

vazgecer. Bilingli beyin dogru bir karar almistir, ama bilingalt1 bunu desteklememistir.*

Negatif olan, bizi siirlayan igsel programlarin mutlaka degistirilmesi gerekir.
Belirlemis oldugumuz hedefe dogru giderken igsel programlarimiz ¢ok pozitif ve bizi
destekler nitelikte olmalidir. Igsel programlarimiz bizi desteklemiyor, ge¢mise doniik
kotii referanslarla mesgul oluyorsak ve gegmis bize basarisizliklart hatirlatiyorsa o
zaman hedeflerimize ulagsmak asla miimkiin degildir. Hedeflerimize ulasmak icin igsel

programlarimiza, bizi destekler bir nitelik vermemiz sarttir.

Yasanilan basarilar insanit sinirlamamali, onun arkasina saklanmamaliy1z.
Birkag kez iist iiste basarisizlik yasayan insanlar genellikle kendilerine olan giivenlerini
kaybetmeleri ile bilingaltin1 negatif programlamis olurlar. Biitiin bu olumsuz
duygulardan otiirii kisi gelecekten korkmaya baslar. Attig1 her adimda daha 6nceden
yasamis oldugu basarisizliklart diisiinerek yaptigi isleri eksik bir 6zgiivenle yapar.
Sonunda bu olumsuz diisiinceler kendi kendilerini dogrular ve basarisizlik kaginilmaz
hale gelir. Zira ne yaparsa yapsin sonuglarin negatif olacagina inanan kisi, kendisi bile
farkina varmadan verdigi olumsuz emirlerle sonucun kotii olmasini saglamak iizere

beynine mesaj gondermistir. Oysa gecmiste yasadigimiz tlim hayal kirikliklaring,

80 Saygin, a.g.e., s. 54

- 26 -



basarisizliklar1 arkamizda birakip olumsuz deneyimlerden O6grenmemiz gerekenleri
alarak yeni bir hayata baglamak elimizdedir. Kendimiz i¢in diisledigimiz hayat1 ancak
yine biz gergeklestirebiliriz. Bunu bagkast bizim i¢in yapamaz. Geg¢mis

deneyimlerimizden ders almayi, gelecege umutla, cesaretle bakmay 6grenmeliyiz.®'

Insanlar iizerlerindeki bu negatif diisiince ve davranis kaliplarmi en kisa
zamanda degistirmek basariya giden yolda en Onemli donemectir. Kisinin bunu

basarabilmesi i¢in asagidaki 6zelliklerin onda bulunmas1 gerekir.

A-  TIhtiyag: Degisime ihtiya¢ duyuyor mu?
B-  Istek: Degismek istiyor mu?
C-  Itimat: Kendisini degistirebilecek kisi ya da kurumlara giiveniyor mu?

D- Inang: Degisecegine ne kadar inaniyor?

E Irade: Degismek icin karar verebiliyor mu?

Bu duygular1 tasiyan insan pozitif ydnde degisebilir. ihtiyag hissetmeyen, istegi
olmayan, kendine giiveni, itimadi olmayan, inanci ve iradesi zayif insan kendini
degistiremez, gerceklestiremez. Hayat1 hep sizlanma ile basarisizliklarla gecer. Hayata

kars1 korku besler, siirekli hatay1 bagkalarinda arar.

Insan degisimi kabul edip kendinde istek, irade, itimat, inang ve ihtiyag
faktorlerini tasirsa artik sira gelisime gelmistir. Kendisini gelistirip daha {ist seviyelere

bilgice ulagsmaya ¢alisir. Bu 6grenme islevinde de basamaklar vardir. Bunlar,

A- Habersizlik (Bilingsiz Yetersizlik) : Bu asamada karsimizdaki seyin ne

oldugunu bilmeliyiz.

B- Ciraklik  ( Bilingli Yetersizlik ) : Bu agamada karsimizdaki seyin
farkindayiz, ama yine de bildigimiz seyler birkag basliktan ibarettir.

81 Saygin, a.g.e., 5. 56

-7 -



C- Kalfalik ( Bilingli Yeterlilik ) : Bu asamada kisi neyle karsi

karsiya oldugunu bilir, ama olaya otomatik olarak degil diisiinerek yaklasir.

D-  Ustalik ( Bilingsiz Yetersizlik ) : Artik kisi otomatik olarak
hareket eder. Bu iste ne kadar bilincinizi devreden ¢ikarir otomatiklestirirseniz, o iste

basariniz o kadar artar.

Kisi hangi 6grenme basamaginda oldugunu bilirse 6grenmesi o kadar hizli ve

kolay olur. Onun i¢in hangi agsamada oldugumuzu bilmemiz gerekmektedir.
1.6.3 Duyusal Farkindahk

Dis diinyadan aldigimiz verileri gorerek, isiterek, dokunarak, koklayarak ve
tadarak aliriz. Disaridan aldigimiz bu verileri degerlendirecek bilingli bir dlgme ve
degerlendirme sistemine sahip degilsek, bu bilgiler bizim sadece hayatta kalmamizi
veya normal diizeyde iliskiler kurmamizi saglayabilir. Eger bes duyumuzla
algiladigimiz seyler bizim dogru yolda olmadigimizi1 gdsteriyorsa, esnek bir tavirla yon
degistirmeliyiz. Bunu yapabilmemiz i¢in ilerledigimiz yolda neler gorebilecegimizi,

neler isitecegimizi, neler hissedecegimizi 6nceden bilmemiz gerekir.*

Duyusal farkindaligimizi gelistirmek ic¢in, dncelikle hedeflerimizi belirleyip
bunlarla ilgili zaman plan1 yapmaliyiz. Bu plan1 kisa, orta, uzun vadeli olarak ayrintili

belirlemeli, bunlar1 yazmaliy1z.

Hedeflerimizin her asamasinda neler goriip neler isitecegimizi ve neler
hissedecegimizi bilmeliyiz. Detaylara dikkat edip bizim i¢in neyin O6nemli neyin

onemsiz oldugu hakkinda kendimize soru sorma aligkanligimizi gelistirmeliyiz.
Duyusal farkindalik;
o Hayattan daha ¢ok lezzet almamizi,
o Daha dogru ve hizli 6grenmemizi,

o Kendimizle ve baskalar1 ile daha etkili bir iletisim kurmamizi,

-08 -



o Iki sey arasindaki ince farkliliklari rahatlikla gorebilmemizi,
o Kelimelerin bize sdylediginden daha fazla anlam tasidigini bilmemizi,

. Kendimizin ve baskalarimin ruh halini daha iyi anlamlandirabilmemizi

saglar.®

Duyusal farkindalik, gergekte yapmak istediklerimizi bulma yetenegi, ileriyi
gérme ve en iyl se¢imi yapabilme becerisi kazandirir. Eger yaptigimiz is bizi tatmin
etmiyorsa ya da hedefimize ulastiramayacak gibiyse hemen bir degisiklik yapmamizi
saglar. Zamanla bu duygularin gelistirilmesi ile artik insan, sadece kendini anlamaz,

bagkalarinin da beynini okur, beden dili ile ne demek istedigini anlamaya baglar.
1.6.4 Model Alma

Sizin yapmak istediginiz seyleri eger birileri yapmigsa, Ornegin finansal
basarisi yiiksek bir sirket ya da 6rnek almak istediginiz bir lider, ¢evresi ile olumlu
iletisim kuran kisiler, esi ve ¢ocuklar ile iyi iligkileri olan basarili aileler... Onlarin
stratejilerini kesfedip uyguladiginizda inanilmayacak 6lglide kisa siirede ayni sonuca

ulasabilirsiniz.

Bir kisinin modellenmesinde ideal olan seyler vardir. Oncelikle model
aldigimiz kisinin inang sistemini ve onun i¢ diinyasini bilmeniz gerekir. Bununla
birlikte, sadece gozleyerek farkina varmadan televizyondan, c¢evreden bircok sey
bilingaltiniza girer. Bir siire sonra o konugma tarzi, giyim tarzi vb. sizin davraniglariniz
gibi olmaya baslar. Bu bilingsiz modellemedir. Sayet modellemeyi bilingli bir sekilde
uygularsaniz istediginiz sonuca, o model aldiginiz kisiden ¢ok daha kisa bir siirede ve

daha az hata yaparak ulasabilirsiniz.**

Modellemeyi yaparken o kiginin model almak istedigimiz davranislarina
odaklanarak, model alacagimiz kismini kendi degerlerimize, inanglarimiza, kisacasi

kendi kisilik yapimiza goére uyarlarsak, o kisiyi taklit etmis olmaktan da kaginmis

8 Saygmn, a.g.e., s. 75
3 Saygin, a.g.e., s. 77
8 Saygin, a.g.e., s. 95

-29._



oluruz. Bu durum, kisinin kendisine has tarzin1 koruyarak, eksik oldugu konularda bir

baskasinin davranislarint model almasi ve bu sekilde kendisini gelistirmesini saglar.85

Biz Miisliimanlar da kendimize model olarak Hz. Muhammedi aliyoruz. Onu
kendimize rehber secip kendimizi onun gibi yasamaya, onun gittigi yolda yliriimeye,
onunla bir olmaya, onun gibi diisiinceye sahip olmaya adamisiz. Allah, Kuran-1 Kerimi
bize kilavuz Peygamber Efendimizi de el¢i ve bizim 6rnek alacagimiz, model kabul

edecegimiz bir nebi olarak gondermistir.

Giliniimilizde insanlar model ile taklidi birbirine karistirmaktadir. Taklit, bir
kisiyi gézlemleyip, onun yaptig1 her seyi aynm sekilde yapmaktir. Taklitte bir 6zgiinliik
yoktur. Kisi kendi yetenekleri iizerine tamamen bir oOrtli kapatir ve bir bagkasi gibi
olmaya calisir. Kisinin davranislarinda yenilik, orijinallik, samimiyet gibi 6zellikler
goriilmez. Oysa modellemede, 6rnek alinacak insanin bize hos gelen, bizi basariya
ulagtiracagina inandigimiz davranislarimi kendi davraniglarimiza uygun bir davranis
kalib1 olusturarak sergilemek s6z konusudur. Modellemede, insan kimligini kaybetmez,

aksine yeteneklerini gelistirerek kendisini yeniler kimligini her zaman korur.*®

Sayet modellemeyi hayatiniza uygularsaniz “Biri yaptiysa ben de yaparim”
sonucunu ¢ikarirsiniz. Kisiliginizi yansitan bir insan1 kendinize model alirsaniz basariya
ulagabilirsiniz. Ciinkii hedefe giden yolda model olarak aldiginiz insani basarili bir
sekilde oynamak ve onunla basariya ulagsmak ancak rolii i1yi yaparak onun biitiin

Ozelliklerini yansitarak olur ki o da kisilik uyum ile ancak gergeklesebilir.

Sonugta hedefe gidilecek yolda hangi metot kisa ve o kisiye kolay geliyorsa o
metodu secer. Bu gibi konularda ¢abuk pes eden, hemen vazgegen insanlarin basarili
olmasi i¢in sevdikleri insanlar1 6rnek alip onlar gibi davranmasi kisiligine uymasi sarti
ile yerinde bir davranistir. Taklit etmemek zorunlulugu ile modelleme de basariya giden

bir yoldur.

8 Saygin, a.g.e., s. 97
% Saygin, a.g.e., s. 103

-30 -



1.6.5 Karar Alma

Insanlar yanlis yapma ihtimalinden dolayr karar almaktan ¢ok korkarlar ve
nereden baglayacaklarini bilmedikleri i¢in de harekete gecemezler. Ama bir seyler elde

etmek istiyorsak, kararlarimiz dogrultusunda harekete gegmemiz gerekir.

Fazlasiyla zamanimizi alacak olan bazi Onemli islere nereden ve nasil
baslayacagimizi bilememek, kararsizlik icinde kalmamiza ve vaktimizi bosa
harcamamiza neden olmaktadir. Boyle durumlarda genellikle panige kapilip, yapilacak
151 gozlimiizde ¢ok fazla biiylitiir ve cesaretimizi kaybederiz. Sonunda isi yapmayi
miimkiin oldugu kadar geciktirmeye ¢aligir ve biiyiik bir sorun olarak diisiindiiglimiiz bu
isten kagma istegi duyariz. Asir1 derece de strese girerek, gereginden fazla yemek
yiyerek, baska isler ile ugrasarak sorunlardan kagmaya calisiriz. Ancak bunlardan her

biri dipsiz bir kuyu gibidir ve bizi daha biiylik sorunlarla yiiz ylize getirir.

Uzmanlar, kararsizligin kisiyi depresyona siiriikleyen en dnemli nedenlerden

biri oldugu konusunda birlesmektedirler.

Kendi kararlarin1 kendileri alamayan insanlar, bagkalarinin verdikleri kararlar
uygulamak zorunda kalirlar. Bagkalari tarafindan yonetilmeye mahkam olurlar.®’
Kendimize yapabilecegimiz en biiylik kotiilik, kararlarimizi kendimiz almadan
yasamaya caligmaktir. Cilinkii zorluklarla yiizlesmekten kagmaya bagladigimizda,
yapilacak isi en son ana kadar bekletir, yumurta kapiya dayandiktan sonra da mecburen
harekete geciririz. O saatten sonra yapmamiz gereken seyler ya yetismez ya da kalitesi
son derece diisiik isler ortaya ¢ikar. Bdylece pek ¢ogumuzun yaptigi gibi hayatimizi
bilingsizce goziimiizde biiylitiir, yaganmaz hale getiririz. Karasizlik i¢inde olan bir
insan, bir karar verdiginde sirtindan bir yiik kalkar. Ancak en kotii karar kararsizliktir
diyerek alinan acele kararlar bazen bizi yaniltabilir. Karar almadan Once iyice
diisinmeliyiz.*® Sonra aldigimiz kararlar bizim igin hayatimiz boyunca etkili olabilir.
Evlilik, meslek se¢imi karar vermede en ¢ok zorlanilan ve dnemi digerlerine gore fazla
olan kararlardir. Insan esini ve isini secerken ¢ok dikkatli olmalidir. Ciinkii bu iki karar

ile dmiir boyu yasamaya mahk(m olabilir.

-31 -



Karar almadan 6nce sonuglarini iyi stnamali ve bu kararin bizimle alakali olan
bu daireleri nasil etkileyecegi sorusunun cevabini vermeliyiz. Eger olumsuz yonde bir

etkilenme s6z konusu olacaksa kararimizi tekrar gozden gecirmeliyiz.

Kendinizi c¢ok iyi tanimali, hedeflerinizi net bir sekilde belirlemeli ve
yaptiginiz ige iyice odaklanmalisiniz. Siirekli olarak sartlart degerlendirip, ¢evrenizi
incelemeniz size kolaylik saglayacaktir. Insanlarin tutumlarina, bakislarma gore ani bir
karar ile tavirlarimiz1 degistirip olayr kendi lehinize c¢evirebilirsiniz. “Her durumda ve
sartta mutlaka bir ¢6ziim vardir” ger¢egine dayanarak c¢oziimsiizlik olmadigini
biliyorsunuz. Ama bazen isler higte planlamadiginiz sekilde gidebilir. Bu durumda bir
kenara cekilip “Neden boyle oldu ?” diye diisiinmek faydasizdir. lyi bir gdzlem ve ani
bir kararla pratik ¢éziimler bularak durumu kurtarabilirsiniz. Ciinkii imkanlar her zaman
bizim lehimize olmayabilir. Ama 6nemli olan bu imkanlar degil her seye karsilikli

hazirlikli olabilmemizdir.®’
1.6.6 Israr Etmek

Insanlar bir seyi ¢ok fazla ister, asla vazge¢mez, giivenle bekler ve bedelini
Oderlerse eninde sonunda bir giin bu hedeflerine ulasirlar. Basarinin anahtari, insanlarin

diislediklerinin ger¢eklesecegine olan inanglari ve hi¢ kaybetmedikleri timitleridir.

Basar1 zihinde baglar. Basaracaginiza ne Ol¢iide inaniyorsaniz, basarmaya o
derece yakinsiniz demektir. Bagsaracagina inan insanlar zorluklar karsisinda direnglidir,
firsatlar karsisinda oOnceden hazirliklidir ve yollarindan doénmemeye kararhidir.
Hedeflerine ulagsmak i¢in gerekli azim ve inan¢ her insanin i¢inde sakli olan ve
kesfedilmeyi bekleyen bir hazinedir. Kim isterse bu hazineyi kesfedip miikemmel bir
sekilde kullanabilir. O halde ni¢in pek ¢ok insan bu konuda basarisiz oluyor? Ciinkii
bircogumuz bir zorlukla kars1 karsiya kaldigimizda her seyin bittigini diisliniiyoruz.

Oysa bu diinyada caba gostermeden hedeflerine ulagmis hi¢ kimse yoktur.

Israr etmek, hedef yolculugunda sonuca ulasana kadar hi¢ vazge¢cmemektir.

Oncelikle hedeflerinizi ~ diisinmekten ve hedeflerinize ulagsmayr istemekten

87 Saygin, a.g.e., s. 116
8 Saygin, a.ge.,s. 117

-32-



vazgegmemelisiniz. Eger bilingaltiniza vazgegmemeyi Ogretirseniz, o sizin i¢in gizliden

gizliye 1srar edecektir.

Israr ederken cok yorulacagim, elime ne gegecek? Diye diisiinmeyin. Israr
etmek, daha ¢ok yorulmak degil daha gii¢lii, daha inangli, daha karali yiirtimektir.
Yiirtirken bir adim ileri, bir adim geri giderseniz ya da geri donerseniz daha ¢ok yorulur,

basarisizligin, ulasamamanin size yiikledigi acilar1 sirtinizda tasimak zorunda kalirsiniz.

Yasam stirekli olarak bazi kararlar almayi, bu kararlarin bedellerini 6demeyi ve
risk almayr gerektirir. Hayatin her sathasinda risk alman gerekebilir. Bundan
kagamazsin. Asil risk, bir seyleri kaybetme korkusu ile riske girmemektir. Risk,

yasadigimiz her an, her yerdedir. *'
1.6.7 Esnek Olmak

Esnek olmak, hayata karsi olumlu, iliml bir tavir takinmaktir. Eger isler
yolunda gitmiyorsa ne kendimizi ne de baskalarin1 yargilamadan alternatifler lizerinde
yogunlagmamizi saglar. Esnek olmak, farkli bir bakis acis1 kazandirir. Hedefe farkli
yollardan da gidebilecegimizi gosterir. Denizlerin her zaman firtinali olmadigini, sadece
firtinal1 oldugu zamanlarda bir limana siginmanin faydali olacagini 6gretir. Kesin ve

degismez kurallarla yasamin sinirlanmayacagini gosterir.”

Her insanin hayata kars1t mutlaka bir durusu olmalidir. Ama bu durusa esneklik
pay1 verilmelidir. Kisinin gerektiginde durup beklemesini ya da yolunu degistirmesi

gerektigini bilmesi gerekir.

Ancak esnek olmakla 6diin vermek birbirine karistirrlmamalidir. Ciinkii esnek
olmak demek belirlemis oldugunuz hedeften yani biiyiik resimden vazge¢mek degil, ona

giden yollar1 zaman zaman degistirerek, o biiyiik resme yiirlimek demektir.

% Saygm, a.g.e.,s. 127
% Saygin, a.g.e., s. 140

' Saygm, a.g.e.,s. 145
2 Saygin, a.g.e., s. 163

-33.-



1.7 Bireysellestirilmis Egitim Program

"Bireysellestirilmis Egitim Programi1"; 6grenciler arasindaki bireysel ayriliklar
g0z Oniinde tutan, her Ogrenciye kendi ilgi, yetenek, hiz gibi ozellikleri Olgiisiinde
ilerleme imkan1 saglayan egitim bi¢imi, olarak tanimlanmaktadir. Bireysel 6gretim ise,
arag-gereglerin her Ogrencinin kisisel yetenek ve ilgisine karsilik verecek bigimde
hazirlanip kullanilmasina 6nem veren ogretim uygulamasi” olarak tanimlanabilir.
Bireysellestirilmis 6gretim, 6grencilerin kendi hizlari ile bireysel olarak 6grenmelerini
saglayacak, bireysellestirilmis Ogretim materyalleri ile yapilan bir Ogretim

yaklagimidir.”*

Geleneksel egitim sistemlerinde belirli yagslardaki bireyler ayni egitim
basamaginda grup halinde egitilmektedirler. Halbuki 6grenme bireysel bir stiregtir.
Dolayisiyla ayni smifta bulunan bireyler esit zaman diliminde farkli diizeylerde
ortalamasina uygun bir tempo i¢inde ders etkinligi slirdiirmektedir. Bu durum ise bazi
ogrenciler icin hizli, bazi Ogrenciler icin yavas, bazi Ogrenciler i¢in sikici, bazi
Ogrenciler i¢inde gereksiz olarak goriilebilmektedir. Bir baska deyisle Ogretimde
bireylerin bireysel ihtiyaclarina cevap verilememekte, bir yerde 6grenciler adeta sistem
disina dogru itilmektedirler. Bu durumda emek, zaman, ekonomik gii¢ ve bunlarin
sonucu olarak insan giicii kaybina neden olmaktadir. Fakat kalitim ve ¢evre etkilerinden
yavas Ogrenen Ogrencilerin bulunabilecegini belirterek bu 6grencilerin de etkili bir
sekilde Ogrenebileceklerine; ancak bu sonuca erigsebilmek i¢in 6grencilerin daha ¢ok

zamana, dikkate ve kaynaga gerek duyulacagimi ifade etmektedir.”

Ogrenciler arasinda goriilen bireysel farkliliklar su sekilde siralanabilir (bunlar

ayn1 zamanda bireysel 6gretimi zorunlu kilan etkenlerdir):

Olgunlagma: Kalitim ve ¢evre kosullar1 arasinda etkilesim sonucu olan
dirimsel gelisme veya bireyin biiyiime ve yetisme diizeyine gore kendisinden beklenen

davraniglar sergileyebilme seviyesine gelmesi olarak tanimlanabilir.

93 Oguzkan, Ferhan, Egitim Terimleri Sozligii, Emel Matbaacilik, Ankara, 1993, s. 20
%4 Erden, Mﬁnire ve Yasemin Akman. Egitim Psikolojisi, Arkadas Yay. Istanbul, 1995, s. 163
% Bloom, insan Nitelikleri ve Okulda Ogrenme, Cev. : Ali Ozgelik, M.E.B.Yay. Ankara, 1979, s. , 216

-34 -



Giidiilenme: Bir kimsenin belli bir seyi 6grenmeye ya da yapmaya kars1 ilgi ve
istek duymaya baslamasi veya bireyde gerginlik yaratan herhangi bir problemin veya
ithtiyacin ¢oziimlenebilmesi i¢in bireyin s6z konusu problemi ¢ézmek i¢in istekli hale

gelmesidir.

Duyu Organlari: Bireyler her tiirlii 6grenmeyi saglayan uyarimlart ¢evreden
duyu organlari vasitasiyla alirlar. Uyarimlar ne kadar ¢ok sayidaki duyu organina hitap
ederse Ogrenme diizeyi o kadar yiiksek olur. Duyu organlarindaki bozukluklar

6grenmeyi olumsuz yonde etkilemektedir.”

Zeka Diizeyi: Zeka bireysel farkliliklarin baginda gelmektedir. Her bireyin zeka
diizeyi digerlerine gore farkliliklar arz edebilir. Bireylerin bir kism1 soyut veya somut
kavramlari, bir kismi s6zel veya sayisal konulara ilgi duyarken bir kismi1 okudugu bir
konuyu bir defada anlayabilmekte iken bir kismi1 birka¢ defada anlayabilmektedir. Zeka
farkli yeteneklerden meydana geldigi i¢in 6grenci, bazi derslerin gerektirdigi yetenekler

yoniinden farkli diizeylerde bulunabilir.

Yas Diizeyi: Yapilan calismalar belirli konularin 6grenilebilmesinde belirli yasa
ulagsmanin gerekliligini ortaya koymaktadir. Baz1 durumlarda da belirli bir yas gectikten
sonra belirli bir davranig ya Ogrenilememekte ya da ¢ok zor Ogrenilmektedir. Bu

ozellikler 6grenmede "kritik" donemlerin bulundugunu gostermektedir.”’

Dikkat: Zihin giiciiniin, belli bir durumun ya da olayin agiklikla kavranabilmesi
icin o durum ya da olay iizerinde yogunlagsmas1 halidir. Dikkat hem bireyin ilgi ve
giidiileriyle, hem de dis gevreyle ilgilidir. Dikkat 6zelliginin yasla, 6grenme konulariyla,

bireyin o anki yasantisiyla yakindan ilgisi vardir.”®

Hazir Bulunugluk: Ogrencinin belli bir konuyu dgrenebilmesi i¢in gerekli olan

on Ogrenmelere ve konunun Ogrenilebilmesi i¢in bireylerde olmasi gereken diger

% Ramazan Ozbek, D.U. Sosyal Bilimler Der., 2005, c.13, say1: 11,s., 72
7 Ozbek, a.g.e., s., 72
% Ozbek, a.g.e., s., 72

-35-



Ozelliklerin tamamina hazir bulunusluk denilmektedir. Hazir bulunusluk biligsel tiirde

olabilir. Yani bir bilginin 6grenilmesi bir basgka bilginin mevcudiyetine bagl olabilir.”

Uygun Uyaricilarin Bulunmasi: Uyarici, organizmanin i¢inden veya disindan
gelerek onu harekete gegiren, algilama i¢in duyu organlarin karsilastig: ilk giiclere
denir. Alg1 duyu verilerini orgiitleyip yorumlayarak c¢evremizdeki nesne ve olaylara
anlam verme siirecine verilen addir. Tepki ise, bireyin uyaricilara karsilik olarak verdigi
davranislar olarak tanimlanabilir. Birey her tiirlii davranigi bir takim uyaricilari almasi
ve bu uyaranlara uygun davranis1 gostermek suretiyle sergiler. Uyaricit olmadan veya

uyarici algilanmadan 6grenme olmaz.'”

9 Ozbek, a.g.e., s.,73
190 Ozbek, a.ge.,s.,73

-36 -



2. “KENDI KENDINE TERBIYE” KAVRAMI ACISINDAN iBN
TUFEYL’IN HAY B. YAKZAN’L

2.1 ibn Tufeyl

Girnata’nin (Granda) yaklasik 50 km. kuzeydogusundaki Vadias (Guadix )
kasabasinda diinyaya geldi. Dogum tarihi kesin olarak bilinmemekle birlikte VI. (XII.)
yizyilin ilk on yili i¢cinde dogdugu sdylenebilir. Araplarin Kays kabilesine mensup
oldugu icin Kaysi nisbesiyle anildi. Latin diinyasinda Ebi Bekir kiinyesinden dolay1
Albubacer seklinde taninir. Genglik ve tahsil donemiyle ilgili olarak kaynaklarda bilgi
yoktur. O devir Endiiliis’iiniin iki dnemli ilim merkezi olan Isbiliye (Sevilla) ve Kurtuba
(Cordoba) sehirlerinden birinde veya her ikisinde 6grenim gormiis olabilir. Talebesi
Bitrici'nin hocasin1 kadi olarak anilmasindan ve Lisanuddin ibnii’l- Hatib’in onu
filozof ve tabip olmanin yani sira fakih diye tavsif etmesinden anlasildigina gore basta
fikih olmak {izere din ilimlerini 6grenmis, ayrica tip ve felsefe okumustur. Felsefe
alaminda okudugu eserler arasinda Ibn Bacce’ye ait olanlarm &nemli bir yer tuttugu
anlasilmaktadir. Ibn Tufeyl’in biyografisi hakkinda en genis bilgiyi aktaran Abdiilvahid
el- Merrakiisi, her ne kadar onun Ibn Bacce’den ve daha baska felsefecilerden ders

aldigin1 ifade ederse de kendisi bu filozofla hi¢ karsilagsmadigini ifade etmistir.'”!

Iyi bir tabip ve cerrah olarak yetisen Ibn Tufeyl meslegini Girnata’da icra
etmeye basladi. Bu alandaki sohreti sayesinde Girnata valisinin, daha sonra da ilk
Muvahhidi halifesi Abdiilmiimin el-Kummi’nin oglu Septe ve Tanca Valisi Eb(i Saidin
ilgisine mazhar oldu ve onun sir katipligine getirildi. Muvahhidi halifesi Ebi Yakup
Yusuf b. Abdiilmiimin’in saraymda bashekim olarak gorevlendirilmesi Ibn Tufeylin
hayatinda bir doniim noktas: teskil eder. Felsefeye biiyiik ilgi duyan halife ibn Tufeyl’i
himayesine alarak ona huzurlu bir ¢alisma ortami sagladi. Bu 6zel ilginin olugsmasinda
Ebsi Yakub’un filozofla ayn1 kabileye mensubiyeti de rol oynamis olabilir. ibn Eb Zer
ve Ahmed b. Muhammed el-Makkari, Ibn Tufeylin vezir oldugunu da
kaydetmektedir.'*

19" flhan Kutluer, “ibn Tufeyl”, D.I.A., T.D.V. Yay., Ist., 1999, c. XX, s. 418
102 K utluer, a.g.e.,s.419

-37-



Ibn Riisdiin taninmasinda da Ibn Tufeylin biiyiik rolii vardir. Ibn Riisdiin
agzindan onun 6grencisi Ebl Bekir Bilindid b. Yahya el- Kurtubi aktarmistir. Buna gore
saraya ¢agrilan Ibn Riisd halifenin yaninda yalmizca Ibn Tufeylin bulundugunu goriir.
Ibn Tufeyl, ibn Riisd’ii halifeye tamitir. Ardindan halife, ibn Tufeyl ile derin bir felsefi
tartigmaya girer. Bir ara Ibn Riisd de tartismaya katilip bilgisini ispatlama imkani bulur.
Yine Ibn Riisdiin 6grencisinin aktardigma gore, halifenin Ibn Tufeyl’e Aristo kiilliyatina
aciklamalar yazilmasindan s6z etmesi lizerine kendisinin bdyle bir is i¢in fazla yash

oldugunu sdyleyen ibn Tufeyl, bu gérevin ibn Riisd’e verilmesini saglamistir.'”

Ibn Tufeyl’in kendisinden o6nceki Islam felsefesi gelenegi hakkindaki
degerlendirmeleri, onun bu gelenekteki konumunu ve dolayis: ile felsefe anlayisini
ortaya koymaktadir. “Mesriki hikmetin sirlarin1 agiklamak iizere kaleme aldig1 eser, Ibn
Sina ve Gazali’nin yazdiklarini karsilastirmak ve bunlara Ibn Bacce’den eklemeler
yapmak suretiyle ortaya ¢ikmustir. Eldeki yegane felsefl eseri olan Hay b. Yakzan’dan
anlasildig1 kadar ile Ibn Tufeyl’in felsefe tasavvuru mesriki hikmet kavrami etrafinda
sekillenmistir. ilk once Ibn Sina tarafindan kullanilan bu tabir filozofun fikri
seriiveninin bir asamasinda kendi felsefesine, dolayisi ile bagli bulundugu felsefe
gelenegine verdigi isimden ibarettir. Kendisi de Hay. b. Yakzan adli eserindeki asil
hedefinin Ibn Sind’nin sdziinii ettigi mesriki hikmetin sirlarini agiklamak oldugunu

. 104
ifade eder.'®

Ibn Tufeyl, kendi tasavvurundaki mesriki hikmet ideali acisindan Aristo ve
Farabi’nin eserlerini ve Ibn Sina’nin Kitabii’s- Sifa adli kitabim yetersiz bulmaktadir.
Oyle anlasiliyor ki filozof, bu literatiirii tek tip bir Aristoculuk geleneginin tezahiirii
olarak degerlendirmekte, halbuki Messai felsefe anlayisi ile mesriki hikmetin farkl
amaglar tasidigina isaret etmektedir. Ibn Tufeyl’e gdre Farabi’nin, Endiiliis’e ulasan

eserlerinin cogu mantik konusundadir. Felsefeye ait olanlar1 da siiphelerle doludur.'®

Ibn Tufeyl felsefi gercegi dnce teorik arastirma yontemi ile kavramis, daha
sonra miisahede yolu ile belli bir manevi tecriibeye ulagsmistir. Onun Hay b. Yakzan’da

yapmak istedigi sey, bu sirlarin pesine diisen okuyucusuna bir takim nazari bilgiler

103 Kutluer, a.g.e.,s. 420
104 Kutluer ,a.g.e., s. 420

-38-



verip bunlara taklit¢i bir tarzda inanmasini istemek degildir. Filozof okuyucusunu kendi
yasadigi tecriibeler alanina ¢cekmek ve bdylece taklitten tahkike ulastirmak istemektedir.
Ibn Sind’nin Hay b. Yakzan ve Salaman ve Absal adli kissalarinin, amacina en uygun
ifade tarzina sahip oldugu inanciyla kendi eserini onlara dayandirmak istemistir.
Boylece onun eserinin, Ibn Sina’nin el-Isarat’inda gecen Salaman ve Absal kissasindaki
sembolizmin ¢dziimiine hasredildigi diisiiniilebilir. ibn Tufeyl, Ibn Sina ve Gazali’nin
eserlerinden hareket ederek bahis ve nazar yontemi ile zevk ve miisahede tecriibesinin

bir sentezine ulasmay1 amaglamustir. '°°

Ibn Tufeyl’in epistemolojisinde bilginin imkan1 insan ve tabiat iliskisinden
hareketle temellendirilmistir. Hay b. Yakzan’daki Hay tipi, esasen fiziki varlig1 ile
tabiatin bir pargasi olmakla birlikte algilama ve bilme imkanlar ile tabiati miisahede
eden, tabii varlik alanindaki temel diizen ve isleyis hakkinda diisiinen, akilli bir canli
olarak yeryiiziindeki mevcudiyetini anlamlandiran, gézlem alani Gtesindeki metafizik
varlik fikrine varan ve nihayet manevi tecriibeler sayesinde bir takim metafizik bilgilere
ulasan ideal 6zneyi temsil eder. Tabii varlik alan1 ise kendisine suurlu bir bilme etkinligi
ile yonelebilen bu 6zneye, dayandig1 diizen ve siirdlirdiigii isleyisin fizik ve metafizik
yasalart hakkinda bilgi saglayan ontolojik imkandir. Insamin bilgi imkan1 ve
yeteneklerine gelince ondaki idrakin ilkesi nefistir. Ibn Tufeyl’in nefis ve onun bilgi
yeteneklerine dair fikirleri Ibn Sina’nin gériisleri ile biiyiik bir benzerlik tasimaktadir.
Filozofun eserindeki kahraman, daima kendi varlig1 ile tabii ¢evresi hakkinda sorular
soran, arastirmaci ruha sahip bir tiptir. Hay, tabiatla miinasebetinden dolay1 ortaya ¢ikan
teorik ve pratik her problemi tamamen suurlu bir etkinlikle ¢cozmeye calisirken gelisme
psikolojisi cercevesinde agiklanabilecek asamalar kaydeder. Duyular, goézlem ve
deneyle akil, Hay’in teorik gelisiminde vazgecilmez rolleri olan bilgi vasitalaridir.
Duyularla algilanan varlik ve olgularin siireklilik arz eden 6zellikleri gézlem ve deney
yolu ile adim adim kesfedilir. Bu arada pratik akilin icaplar1 olan teknik bilgiye ve hatta

Hay’da utanma duygusunun gelismesi olgusunda oldugu gibi ahlaki bilince ulasilir.'"’

105 Kutluer, a.g.e.,s. 420
106 K utluer, a.g.c., s. 420
107 K utluer, a.g.c.,s. 421

-39-



Ibn Tufeyl, sosyokiiltiirel yonden herhangi bir sartlandirmaya maruz kalmadan
tamamiyla el degmemis tabii ¢cevrede her seyi kendi kendine 6grenen bir kahramani
kurgulamak suretiyle diisiince sistemini fitrat kavramina dayandirmak istemistir. Ancak
Ibn Tufeyl, insanin bu ortam ve sartlardaki entelektiiel gelisimini ele alirken kaginilmaz
olarak insanligin kat ettii antropolojik gelisim evrelerine de atifta bulunmaktadir.
Nitekim Islam kiiltiiriinde zaman zaman derece, asama ve katmanlar1 ifade etmek iizere
kullanilan yedi rakaminin sembolizmi Ibn Tufeyl tarafindan Hay’in gelisim asamalarini
belirtmek i¢in de kullanilmis, her asamanin yedi ve katlariyla ifade edilen yaslarda

kaydedildigi bir gelisim anlayisi ortaya konmustur.'*®

Bilginin degeri problemini ibn Tufeyl basit olarak felsefi ve tasavvufi bilgi
arasindaki kesinlik farkina dayandirir. Buna gére manevi miisahedeyle yahut tadarak ve
yasanarak elde edilen bilgi gézlem, deney ve akli ¢ikarimla kazanilan nazari bilgiden
kesinlik derecesi bakimindan daha iistiindiir. Fakat bu ayn1 konudaki nazari bilginin
yanlis oldugu anlamina gelmez. Teorik yontemle elde edilen fizik ve metafizige dair
bilgiyle tasavvufl miisahede yolu ile ulagilan bilgi birbiriyle ¢elismez, ancak aralarinda
apagiklik ve manevi haz farki mevcuttur. Bu ayirim, geleneksel Islam diisiincesindeki
teorik kesinlikle (ilme’l-yakin) gorerek ulasilan kesinlik (ayne’l- yakin) arasindaki
derece farkimi hatirlatmaktadir. Bu suretle ibn Tufeyl, teorik ve mistik bilgiyi

epistemolojisinin kurucu dgeleri olarak biitiinlestirmis olmaktadir. '

Ibn Tufeyl’in tabiat felsefesi organizmaci bir evren gériisiine dayandirilmistir.
Evreni olusturan canli ve cansiz varlik mertebeleri, belli bir organik birlik ve biitiinliik
icinde evren denilen organizmayr olusturur. Mertebeler cansiz varliklardan canl
organizmalara dogru ylikseldik¢e Aristo fizigindeki suret kavramini canlilik ilkesi olan
nefis karsilar. Bitkiler i¢in “nebati nefis”, hayvanlar i¢in “hayvani nefis” denilen bu
suretler, diislinme ve bilmenin ilkesi sayilan zat (insani nefis, akil) olarak insan1 diger

110
canlilardan ayirir .

Ibn Tufeyl, geleneksel anlayisa uyarak insan bedeninde oldugu gibi dlemde de

gorliniisteki ¢coklugun 6tesinde bir birlik bulundugunu diisiiniir. Farkliliklar g6z oniine

108 Kutluer, a.g.e.,s. 421
199 Kutluer , a.g.e, s. 421

- 40 -



alindiginda biitiin tabii varlik alaninin suursuz birgokluk, ortak nitelikler 6n plana
cikarildiginda ise tabiatin tam bir birlik sergiledigi anlagilabilir. Tabiattaki cansiz
nesneler, bitkiler ve hayvanlara ait ortak niteliklerin ilkesi olan suretler ayn1 zamanda
onlarin tiirleridir. Bir tlire mensup olmak bakimindan bu tiire ait biitiin fertler ortak fiil

ve niteliklere istirak eder ve bu anlamda birdir.'"!

Olus ve bozulusa maruz kalmamakla birlikte gék cisimleri de gozlenebilen
yonleriyle cismani nitelikler arz eder. Ancak onlarin hareketi olus ve bozulus
alemindeki varliklarin dogrusal hareketinden farkli ve miikemmel olarak dairevidir;
onlarin unsur yapisi diinyadakilere gére daha parlak, seffaf, bozulmaz ve saftir. ibn
Tufeyl, gokcisimlerinin Tanriy1r bilen gayri cismani zatlara yani akillara sahip oldugu
konusunda da geleneksel anlayisi siirdiiriir. Nebati, hayvani ve insani seviyede
canliligin ilkesi olan nefis, ayn1 zamanda canlilar dleminin organik birligini de saglayan
ilkedir. Inorganik varliklarin ortak cismani niteliklere sahip olmak sebebiyle arz ettigi
birlige karsilik organik gelisme seviyelerine gore tabii ve hayati fonksiyonlari
farklilasip miilkemmellesen canli organizmalar tabiattaki birlige nefis ilkesi sayesinde
istirak ederler. S6z konusu organik gelisme seviyelerindeki farkliliklar Ibn Tufeyl’in de
benimsedigi Aristocu hilomorfist teoriyle ilgilidir. Buna gdre dort unsur seviyesinde

madde tek bir suretle birlestigi icin unsurlar en basit cisimleri olusturur. 12
2.2 Hay Bin Yakzan

Islam felsefesi literatiiriinde Ibn Sina’nin baslattigi ve Ibn Tufeyl, Sehabeddin
es-Stihreverdi gibi filozoflarin siirdiirdiigli hikaye tiiriinde felsefi eser verme gelenegi,
sistematik felsefe ogretilerinin sembolik bir dille ifade edilerek daha iyi kavranmasini
temin maksadi tasir. Hay b. Yakzan bashig ile yazilmis kitaplardan hareketle kaleme
alian eserlerin ortak tarafi belli bir felsefi aydinlanma 6gretisine dayanmalaridir. Bu
Ogreti esas itibari ile, gerekli nazari ve ameli sartlar1 yerine getirmis insanin bilginin
meleki kaynag ile temasa gegerek Tanri-dlem-insan miinasebetlerine dair temel felsefl

hakikatlere ulasilabilecegi kabuliine dayanir. Bu felsefi aydinlanmaya bazen mistik

10 Kutluer, a.g.e.,s. 421
" Kutluer,, a.g.e,s. 421
12 Kutluer,, a.g.c.,s. 421

_4] -



tecriibe de eslik edebilir. Sonugcta bu tiir eserlerde felsefi bilgi teorisi akil, mistik, sezgi

ve vahyin birbiriyle uyum i¢inde oldugu seklindeki ana fikre dayandirilmis olur. 1

Hay’in dogumunu nasil gerceklestigi hakkinda iki goriis vardir. Birine gore
Hay, Yakzan ile bir ada hiikiimdarinin kizi arasindaki iliskiden dogmus, bir sandiga
konarak denize birakilmig, dalgalarin siiriikledigi sandik, insan yiizii gdrmemis bir
adaya ulasmis ve Hay bu adada biiylimiistiir. Diger goriise gore Hay, Hint adalarindan
birinde babasiz ve anasiz meydana gelmis sirf havadaki ilimlilik ve yaslik derecesinin
sartlar1 i¢inde kendiliginden diinyaya gelmistir. Ibn Tufeyl, Hay’in adadaki topragin
mayalanarak sicak, soguk, islaklik ve kurulugun birbiri ile karigmasiyla meydana
geldigi goriisiinii benimser''*. Anasi babasi olmadan gergeklesen doguma biyolojide
“generation spontanee” denebilir. Bu goriisle insann Adem ve Havva’dan iiredigi
seklindeki Sami dinlerin birlestigi goriis arasinda temel ayrilik bulundugu meydandadir.
Dinlerin inancina gére Allah’in yarattig1 bir erkek ve bir kadindir. Din bilginlerinden
hicbiri insanin havadaki 1limhilik ve yaslilik derecesinin belirli sartlar1 icinde
yeryiiziinde ¢iktigmi sdylemez. Ibn Tufeyl’in Hay hakkinda anlattiklari Daniel de
Foe’nin Robinson Crusoe romanina benziyor, ancak ondan ¢ok farklidir. Ciinkii bu
kendi kendisine dogan insan tek basina biliylimiistiir, hi¢cbir insan tanimamistir. Biitiin
bilgisi kendi basina dogayla karsi karsiya kalmadan ve onda dogustan gelisen akil
yetileri yardimiyla meydana gelmistir.”5 Ibn Tufeyl’in eseri iizerinde miistakil bir
felsefi inceleme kaleme almis olan Sami S. Hawai’yi izlersek Hay b. Yakzan’1 su dort

ana boliime ayirmak miimkiindiir:

a)  Ibn Tufeyl’in metodik girisi: Miiellif kendisinden Ibn Sina’nin sdziinii
ettigi ‘mesriki hikmetin sirlarinin’ ortaya cikarilmasmnin rica edilisinden bahseder.
Kendisinden dnceki diisiiniirlerin ( Farabi, Ibn Sina, Ibn Bacce ve Gazali ) fikirlerini

tahlil ve tenkit eder.

b)  Tabiat Felsefesi -Hay’in dogumu, gelisimi ve tabii ¢evresiyle tecriibi ve

fikri miinasebeti: Hay’in zuhuruna iliskin iki rivayetin degerlendirilisi yapilir. Onun

113 Kutluer ve Hasan Katipoglu, “Hay bin Yakzan ”, D.I.A., T.D.V. Yay., ist., 1997, c. XVI, 5. 551

114 Hasan Sahin, “Islam Felsefesi Tarihi Dersleri”, Ilahiyat Yay., 2002, Ankara, s. 124

5 H. Ziya Ulken, Eski Yunan “Cagdas Diisiinceye Dogru islam Felsefesi Kaynak ve Etkileri”, Cem Yay., 1993,
Istanbul, s. 247

_40 -



tabiat1 gbzlemlemesi, tabil g¢evresi ile ilgili tecriibe ve kesiflerinin Oykiisii anlatilir.
Duyulur varliklarla ilgili gozlem ve tecriibelerinden hareketle teorik / kavramsal bilgiye

nasil ulastig1 fizikten metafizige nasil yoneldigi aktarilir.

c) Tabiat Felsefesi ve ondan istidlalen ¢ikardigi metafizik sonuglardan
tasavvufa gecis ve fenafillah’1 tecriibe edis: 6liimsiizlik meselesi ile mesgul olan Hay’in
giderek Zorunlu Varliga dogru ruhen cezp edilisi ve O’nun mutlak varlik karsisinda

zahiri benligin yok olus tecriibesini yasayisi anlatilir.

d) Tabiat ve ilahiyat bilgisinden gecerek ulasilan tasavvufi bilginin, vahiy
edilmis bir dinin dgretileriyle uyumunun vurgulanmasi: Hay’in 1ss1z bir adada kendi
kendine ulastig1 bilgilerin, bu adaya bir sekilde ugrayan ve vahiy edilmis bir dine
mensup, bilgini ve zahidi olan Absal ile fikri miinasebeti, ardindan felsefi ve dini bilgi
arasindaki uyumu fark eden kahramanimiz, Absal’in adasini ziyaret eder; fakat ada
halkinmn dini telakkileri ile ters diiser. Oykiiniin sonunda Hay, anlasabildigi, yegane
adalt olan Absal ile kendi felsefi ve mistik evrenini paylagsmak iizere 1ss1iz adaya

. 11
doner.''¢

Hay’in gelismesi, her birisi yedi yil siiren yedi satha seklinde diizenlenmistir.
Bu diizen ilk bakista her seye bir vakit tayin etmeye hevesli olan iistiin zekanin bir
liriiniiymiis gibi goriinebilir. Ancak bu sathalari, insan dmriiniin ¢aglar1 gibi sembolik
bir vasita, insanin biiylimesi devam ederken karsisina konulan ve doniisii olmayan
degisikligin tesirini gosteren bir ayna olarak gorebiliriz. Anlayacagimiz aslinda Hay’1
incelerken ayni zamanda bu sekilde insanoglunun gelisim evrelerini de tetkik altina
aliyoruz. Bu sathalarin her birinde o doneme ait kalintilar vardir. O donemin
ozelliklerini goriiriiz. Bu sathalarin her birisinde insan bir hayat tarzina, bir sorgulama
metoduna ve gecmistekilerden farkli ve belli 6l¢lide daha iist seviyede basarilara
sahiptir. Aslinda her donem bir sonraki donem icin tecrilbe kazanilan bir zaman

olmustur.

-43 -



2.2.1 0-7 Yas Arasi1 Donem :
2.2.1.1 Cocukken Almis Oldugu Sevgi ve Giiven

Hay’1 kendi yavrusu sanarak onun anneligini iistlenen ceylan kendine barinak
ve yurt olarak adanin en otlu, meyve agaclart en bol ve verimli kesimini vermistir. Bu
nedenle semiz ve siitii boldu. Cocugun beslenmesine, onu emzirmeye son derece 6zen
gosteriyor, ondan yalnizca otlanmak Ttizere ayriliyordu. Hay’i Oylesine sevmis,
benimsemisti. Adada yirtic1 hayvan yoktu. Bu nedenle Hay giivenlik iginde biiyiidii. iki
yasina degin ceylanin bol siitiiyle beslenerek biiytidii, gelisti. Disleri ¢ikt1, yiirlimeye
basladi. Artik annesiyle birlikte barinaklardan ¢ikiyor, otlamaya gidiyordu. Yiirlirken
annesi adimlarint onun minicik adimlarina uydurmaya ¢alisir, yiiriimesine yardimei
olurdu. Ceylan onu adanin meyvesi en bol, en gilizel olan yerlerine gotiiriir, en tath
yemisleri, meyveleri ona yedirirdi. Elinden geldigi siirece yakici glinesten, soguktan
korurdu. Aksam olunca karinlar1 tok ve mutlu, barinaklarina giderlerdi. Ceylan Hay’1
koynunda yatirir, kendi sicagiyla sandik i¢inden ¢ikan giysi ve Ortiilerle sarmalar,
isitird.’’” Burada Hay’a anne-babalik yapan bir ceylanin ¢ocuga verdigi sevginin
giictinii gormekteyiz. O kadar sevmis ki kendi evladi kabul etmistir. Hay’in hayatta
basarili olmasinin sebeplerinden en onemlisi sevgi, Hay’a cocuklugunda verilmis
kendine giiven, dogaya merakl bir birey varolmustur. Sevgi ile biiyliyen ¢ocuk hayata
karst olumlu bakar, yasama sevinci tasir, azimli, kendine giivenen, icinde korku
beslemeyen ve biitlin bu saydiklarim sonucu hayatta basariy1 yakalar. Yiice Yaratan ve
O’nun peygamberi insanlifa her zaman merhameti, birbirimize kars1 hosgori ile
davranmayi, birbirimizi sevmeyi emretmistir. Kotiiliigii, insanlara husumet beslemeyi
yasaklamistir. Allah : “Goklerde ve yeryiiziinde olanlar kimindir? Diye sor. Allah’indir
de. O, rahmet ve merhamet etmeyi kendi zatma ilke edinmis, farz kilmistir.''® Bu
ayetten de anlasilacagi gibi birbirimize sevgi ile yaklagsmak, merhamet etmek ile

Allah’n siinnetini uygulamis oluyoruz.

116 Sami S. Hawi, Islamic Naturalism and Mysticism, Leiden 1974, s. 25

"7 {bn Sina / ibn Tufeyl, Hay Bin Yakzan, ¢ev. : M. Serafeddin Yaltkaya, Babanzade Resid, Haz : N. Ahmet
Ozalp,istanbul, 2002, Yapikredi Yay., s.85

18 Kur’an,Enam Suresi, 6/12

_44 -



Sevgi ile cocugu yetistirme arasinda iliskide sunlari goriiriz: Saglikli bir
gelisim i¢in ¢ocuk sevgiye ihtiya¢ duyar, bu sevgi oncelikle ve 6zellikle ana-babadan
yoksa siitanneden gelmelidir. Sevgi, duygusal gelisimin yaninda, bedensel ve zihinsel
gelisim, olgunlagsma ve saglik iginde sarttir. Cocugu anneden ayirmamak sarttir. Aksi
tutumlar ¢ocugun sagligmin bozulmasina, canlilik ve atilganligmin tiikenmesine,

duygusal acliklara, beslenme bozukluklarma hatta dliimlere yol agar.'"”

Cocugu sevmek
insani duygularin bir geregi oldugu gibi, ayn1 zamanda bir bilgi konusudur. Onun
ithtiyaglarini, istidatlarin1 ve dileklerini devamli incelemek, ihtiyaglarin1 giderebilecegi
istidatlari1  gelistirebilecegi, dileklerini gerceklestirebilecegi ortami hazirlamak,
ruhundaki biitiin iyi temaytilleri harekete gecirmek ve dolayisi ile ona hakki olan

mutlulugu temin etmek bu bilginin alt bagliklaridir.'*

Ceylan Hay’a sevgisini verdikten sonra aralarindaki iletisim derinlesir. Artik
Hay ceylana giivenir ve ceylan da onun ¢agrisina karsilik verir. Ceylana kars1 duydugu
his sevgiden ¢ok gilivendir. Hay hayat1 boyunca kendine lazim olacak giiveni gerekli
olan zamanda ¢ocukluk déneminde anne olarak bildigi ceylandan almistir. Insana giiven
cocukluk doneminde verilmelidir. Yoksa ¢ocuk korku ile biiyiliylip hayati boyunca
kendini gerceklestiremeyip kisiligini olusturamamis bir birey olarak karsimiza cikar.

Bebeklik devrinde ¢ocuga verilmeyen giiven ¢ocukta gliven bunalimina sebep olur.
2.2.1.2 Dogal Gida ile Beslenmesi

Ayrica Hay’a annelik yapan ceylan Hay’i beslerken yedirdigi gidalara asiri 6zen
gostermistir. Dikkat edilirse Hay, sosyal c¢evrede yasayan insanlar gibi gidasim
diikkkandan almiyor. Dogal ortamda biiylimiis yemisler ile viicudun gidasini gideriyor.
Dogal oldugu icin yiyeceklerden herhangi bir hastalik gegmiyor. Halbuki biz normal
hayat siliren insanlar yedigimiz yiyeceklerden dolay1 ruhi, fiziksel sorunlar yasayip
hayatimiz1 negatif hale gevirebiliyoruz. Ayrica Islam alimleri, gocuklariniza helal lokma
yedirin diyor. Islam egitimcileri 6zelikle 6grencinin yedigi gidalarin helal olmasinin

egitim-0gretimin basarili gegmesi icin ilk aranan vasif oldugunu bildirir.

9 Dodurgals, a.g.e., s. 54
120 C Savard, a.g.e., 5.88

- 45 -



Bu dénem i¢in Hay’in kimligi hakkinda konusmak gerekirse Hay’in kimligi
her bebekte oldugu gibi, onu asan ihtiyaclarinin altinda kolayca kaybolmaktadir. Ciinkii
o yasta cocuk i¢in hedef yiyecektir. Hayatini siirdiirmesi i¢in gerekli olan sey gidadir.
Gergi o yastaki cocuk bunun farkinda degildir. Acikinca aglar ama neden agladiginin
farkinda degildir. Bunun farkinda olmayan ¢ocugun da kimliginin olugsmamasi gayet

dogaldir.

Hay’in yardim nedeni ile attig1 ¢igliklar, ilk basta genis ¢cevreye yoneliktir. Bu
cigliklar yavas yavas daha 6zel olmaya baslar ve ihtiya¢ duydugu yardimin tiiriine gore
daha 0zel muhataplara yonelir. Ancak daha anlamaya yonelik isaretler yoktur. Yani
istenilen sey planli ve beklenilen bir sey degildir. Bu ¢igliklarin ardinda heniiz akla

dayali suurlu bir amag yoktur.'!
2.2.1.3 Cocukken Farkinda Olmadan Kendisinde Var olan Duygular

Hay yabanil hayvanlarla yakinlik kurdu. Ne kendisi onlardan kagiyor, ne de
onlar kendisinden iirkiiyordu. Her birinin 6zelliklerini iyice 6grenmis, birbirlerinden
ayirmaya baglamisti. Yalniz kaldig1 zamanlar hayvanlarin, kuslarin bi¢cim ve imgeleri
kafasinda canlanir, Tzerlerinde diisiinlir, hayretle kimilerine sevgi duydugunu

'22 Hay burada insanin kendinde dogustan

kimilerinden de nefret ettigini goriirdii.
getirmis oldugu duygulardan sevgi ve nefretin farkina varmistir. Kendi bu sevgi ve
nefretin nasil meydana geldigini neden kimilerini sevip kimilerinden nefret ettigini
diisiiniiyor ancak kafasindaki bu sorulara bir tiirlii cevap veremiyordu. Heniiz bu

sorularin cevaplanmast igin yas1 kiigiiktii. Ancak bu yasta duygularinin farkina vardi.

Geyik yavrularinin boynuzlarin1 kiskanmasi ve kendi ¢iplakligindan utanmasi
hayal kirikhigindan dogan hislerdir. Cocukluk bagimlilik, caresizliktir.'> Kendi
kimligini bulmadigi bu dénemde her sey ebeveyn ile gerceklestirilebilir. Cocuk anne-
babaya bagli olup isteklerini direk olarak gerceklestiremez. Caresizdir. Kontrol
altindadir. Hay’1 da kontrol eden bir biiyiigii vardi. Annesi ona Oyle bir sevgi ve giiven

vermisti ki cocuk bununla hayat1 kesfetmeye basladi.

2! bn Tufeyl — Ibn Sina, Hay Ibn Yakzan, ¢ev. : Yusuf Ozkan Ozburun, Serkan Ozburun, Sehabettin Yalgn, Orhan
Diiz, Derya Ors, Insan Yay., Istanbul, 2003, s. 146

- 46 -



2.2.1.4 Kendisi ve Hayvanlar1 Gozlemlemesi

Hay zamanla hayvanlarla kendisi arasindaki ayirimin bilincine vardi.
Hayvanlar1 daha bir ilgi ile gézlemlemeye, hayvanlar ve kendisi ilizerinde diisiinmeye
basladi. Hayvanlar tiiylii, killi ya da yiinliiydiiler. Kendisinden gii¢lii idiler ve hepsi de
kendisinden hizli kosuyorlar, penge gibi dogal silahlara sahiptiler. Gerektiginde
kendilerini savunabilecekleri boynuz, dis, tirnak ve pence gibi dogal silahlara sahiptiler.

Kendisi ise bunlarin tiimiinden yoksundu. Onlara gére daha zayif ve giicsiizdii.'**

Karnint doyurmaya calisirken kimi zaman hayvanlarin saldirisina ugrardi.
Boyle durumlarda onlara karsi kendisini koruyamaz, savunamazdi. Dahas1 kacamazdi
da. Ceylan yavrulari boynuzsuz dogmakla birlikte kisa bir siire sonra baslarinda ikiser
boynuz c¢ikiyordu. Dogduklarinda konusamiyorlardi, ama bir siire sonra hizli bir
bicimde konugsmaya basliyorlardi. Oysa kendisinde boyle olmamisti. Ne boynuzlari
cikmisti, ne de onlar gibi kosabiliyordu. Hayvanlar dogal olarak ortiiliiydiiler.
Gizlenmesi gereken yerleri kuyrukla, ylinle ve benzerleriyle gizleniyordu. Kendisi
bunlardan da yoksundu. Bu durum kendisine agir geliyor, iiziiliiyordu.'*> Hay’da ortaya
c¢ikan ilk duygu utanmadir. “Agacin meyvesini yedikleri zaman kendilerine ayip yerleri
goriindii, cennet yapraklarindan oralarini 6rtmeye koyuldular ayetinin belirttigi gibi
Adem ile Havva cennette yasak meyveyi yer yemez, bir bakima meleksi safliktan insani

yapiya gecer gegmez ilk olarak utanma duygusu kendini gostermektedir.

Hay bin Yakzan’in kendisi ile hayvanlar arasinda gozlemledigi bicimsel ve
tiirel ayrimlar konusundaki diislinceleri uzadik¢a uzadi. Artik yas yediye yaklasmist.
Kendisinde eksik veya biisbiitiin olmayan bu yiizden zararin1 ¢ektigi organ ve araglarin
tamamlanmasindan biitiiniiyle umudunu kesti. Aciklik sorununa bir ¢6ziim olmak iizere
Oniinli genis yapraklarla orttii. Sarmasiklardan bir kusak yaparak beline bagladi ve bir
kismini kuyruk islevi gormek iizere arkasina sarkitti. Ne ki yaprak ve sarmasiklar kisa
stirede kuruyup dokiililyordu. Bu nedenle daha dayanikli olabilecegini diisiinduigii

seylerle Ortliinmeyi denedi. Bunlarin da tiimii ¢ok kisa zaman sonra aym akibete

122 jbn Tufeyl — ibn Sina, a.g.e., s. 146

' fbn Tufeyl — ibn Sina, a.g.e., s. 146
124 fbn Sina / [bn Tufeyl, a.g.e., s. 86

125 fbn Sina / [bn Tufeyl, a.g.e., s. 86

_47 -



ugruyordu. Bu siralarda aga¢ dalindan kendine bir sopa yapti. Ucunu sivrilttigi bu sopa
ile zayif hayvanlara saldirmaya, saldirganlara kars1 da kendini savunmaya basladi.
Diisiinerek elleri ile bu gibi seyler yapabilecegini anlayinca goziinde kendi yeri ve
degeri onem ve ayricalik kazandi. Ellerinin hayvanlarin ellerinden daha {istiin ve
becerikli oldugunu anladi. Sopay1 elleri ile yapmis, gizlenmesi gereken yerlerini onunla
ortmiistii. Daha Onceleri gipta ettigi, kendisinde de olmalarini istedigi hayvanlarinkine
benzer dogal ara¢ ve silahlara gereksinimi yoktu. Gereken seyleri diisiinebilir, elleri ile

yapabiliyordu.'*

Bu donem isteklerin gerceklestirilecegi veya cocukca nefretlerin ifade
edilebilecegi bir vasita kazanilmaksizin biter. Hay’in ¢ocuklugu ilk defa kendi basina

bir sey yapmay1 denedigi yedi yasinda sona erer.'*’
2.2.2 7-14-21 Yas Arasi1 Donem :
2.2.2.1 Pratik Aklin1 Kullanmasi

Yedi ile yirmi bir yas aras1 Hay, sonuca ulagmak i¢in vasitalar buldugu pratik
akil donemini yasar. Artik idarecilik yetenegini gelistirmektedir. Ciplakligina kizmaktan
vazgecerek bu konuda bir seyler yapmaya karar verir ve kendi kiyafetlerini yapmaya
karar verir. Basinda boynuz ¢ikmasini bekleyisine kizar ve hayvanlara karsi siirekli
kaybettigi savastan bikar. Kendine silah yapmaya baglar. Disi geyik yaslandikca
zayiflamaya baglar ve Hay bir zamanlar bagimlilik anlamina gelen sevginin artik bir
bagka varlik i¢in duyulan endise haline geldigini goriir. Artik koruyucu olan kendisidir.
Hatta geyik oldiiglinde 1zdirab1 bir seyler yapmaya onu geri getirme arzusuna

w e e 128
doniistir.

Hay’in yasaminda ergenlige yaklasirken sik sik ruh ile ilgilendigi goriiliir.
Stitannesi olan geyikten ¢ikip giden canlilik unsurunun ne oldugunu arastirirken ruhu
kesfeder. Bu Hay i¢in Onemli bir bulustur. Kisa bir siire sonra efendi olarak
nitelendirdigi ruhu, terk ettigi ve clirimeye biraktigi bedenden ayirmayi Ogrenir.

Stoacilarin hegemonikonu gibi, bu sathada Hay’in bildigi ruh, maddi olsa da, bedenin

126 Ibn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 87
127 fbon Tufeyl — ibn Sina, a.g.e..s. 146

_48 -



asil yoneticisidir. Bu nedenle biniciligi 6grenerek kendisini efendilige hazirlar. Hayata
yaklasimi hala hareket merkezlidir. Artik sadece kendisi gibi bir canli bulmay1 arzu
etmekle yetinmez, onu faal bir sekilde aramaya baslar. Atesi buldugu zaman, ates onun
icin sicaklik, 151k ve yemek pisirmek gibi faydacil fonksiyonlarindan daha énemli bir
anlam kazanir. Giinliik hayattaki pratik konulara duydugu ilgi, atesin onun iizerindeki

etkisini daha da artirdi.

Yas1 yediyi gectiginde oOrtiinmek amaci ile yapraklari, sarmasiklar1 yenileyip
durmaktan usandi. Hay, arada sirada oOlen hayvanlarin kuyruklarini kullanmay:
diisiiniiyor, fakat hemen vazgeciyordu bu diisiincesinden. Ciinkii hayvanlarin leslerden

igrendiklerini biliyordu.

Olii bir kartal buldu. Hayvanlarin ondan iirkmedigini goriince kartal araciligi
ile amacina ulasacagini sezinledi. Eline gecen bu firsati kacirmamaliydi. Kartal’in
derisini, kuyruk ve kanatlarinin saglam kalmasina 6zen gostererek ylizdii. Bunun ile
kanatlar1 kollar1 iizerine, kuyrugu arkasina gelecek big¢imde oOrtiindii. Boylece hem
ortiinmesi gerekli yerlerini saglam bir sekilde o6rtmiis hem de kendisini soguk ve sicagin

etkilerinden korumus oluyordu.

Edindigi giysi hayvanlar arasinda kendine ayr1 bir yer kazandirdi. Hayvanlar,

kendisinden ¢ekinmeye korkmaya basladi.
2.2.2.2 Ceylan’m Oliimii ve Hay’mn Olii Viicut Uzerindeki Arastirmalar

Ceylan 1yice yaslanincaya kadar birbirlerinden ayrilmadilar. Ceylan iyice
yaslanip giicten diisiince bu kez de Hay onu gozetmeye, doyurmaya basladi. Hay’in
gosterdigi biitlin 6zene karsi her gegen giin biraz daha zayifladi. Sonugta yakalandig:

liimciil hastaliktan bitkin diserek 6ldii.'

Hay ceylanin ellerine, ayaklarina ve diger organlarina bakti, teker teker
inceledi. Higbirinde belli bir rahatsizlik, hastalik belirtisi goremedi. Bununla birlikte,

ceylanin oliimiine neden olan hastaligin merkezini bulup iyilestirebilecegini, ceylani

128 ibn Tufeyl - ibn Sina, a.g.e.,s. 146
12 fbn Sina / ibn Tufeyl, a.g.c., s. 88

- 49 -



yeniden eski durumuna dondiirebilecegini umuyordu. Fakat biitlin umutlar1 bosa ¢ikt1.

Hicbir sey yapamadi, basaramadz.'*

Iste kendi kendine egitimin basarili olabilmesi i¢in kiside gerekli olan merak ve
aragtirmact ruhu Hay kendisi bizzat tasiyordu. Annesi yerine koydugu ceylanin 6liimii
ile birlikte Canlilar1 aragtirmaya baslar bunu da ilk olarak ceylanin 6lii viicudu iizerinde

baglatir.

Olii viicut iizerinde Hay, onceki birtakim deneyimlerinden yola ¢ikarak
sayriligin kaynagini, ¢ikis yerini arastirmaya karar verdi. Hay s0yle diisiindii: Gozlerini
yumdugunda ya da 6niine bir engel geldiginde goremiyor, goziinii agtig1 ya da oniindeki
engeli kaldirdigi zaman goriiyordu. Parmaklarimi kulaklarma sokunca duyamuyor,
parmaklarini ¢ekince eskisi gibi duyuyordu. Yine, burnunu tuttugu zaman hicbir koku

alamiyor, birakinca yeniden kokular1 almaya bagliyordu.

Oyleyse ceylanin organlarini galigtirmayan, onu hareketten alikoyan temel bir
neden, bir engel vardi. O engel ortadan kaldirilirsa, ceylan eski durumunu yeniden
kazanabilirdi. Ne var ki ceylana ilisen hareketsizlik yalnizca bir organini, bir duyusunu
degil tim organlarini, tiim duyularini etkilemisti. Ceylanin tiim gdvdesi hareketten
yoksun kalmis, canliligini yitirmisti. Buradan yola ¢ikarak su sonuca ulasti: Gévdenin
icinde, gdzden gizli bir organ vardir. Diger biitiin organlar canliliklarini1 ondan alirlar ve
ona bagimlidirlar. Hastalik iste o organdadir. O organ sagligina kavusturmak diger tiim
organlar1 da sagaltmak olacaktir. Bunun iizerine s6z konusu organin gévdenin neresinde
bulunabilecegini arastirmaya basladi. O zaman kadar gormiis oldugu o6lii hayvan
govdelerini diislindii. Hemen tlimiinde, i¢inde bir baska organi barindirabilecek {i¢
bolim vardi: Kafa, gogiis ve karm. Bunlarin disinda, icinde baska bir organi
barindirabilecek organ yoktu. Demek ki govdenin canlilik merkezi bu {i¢ organin birinin

icinde olmaliyd."!

Govdenin  canlihlk  merkezi olabilecek denli degerli olan organi
barindirabilecek, koruyabilecek organin ortada bulunani olmasi gerektigini diistindii.

Kendisini yokladi. Gogsiinde bdyle bir organin oldugunu sezinledi. Ayr1 ayri eline,

130 {bn Sina / ibn Tufeyl, a.g.c., s. 88

-50 -



ayagina, kulagia, burnuna, goziine bakti, iizerlerinde diisiindii. Bunlar olmadan da

bunlara gereksinim duymadan da yasayabiliyordu.'*

Hayvanlar ile kavga ettigi zaman, onlarin saldirilarina kars1 korumaya en ¢ok
0zen gosterdigi yeri gdgsiiydi. Ciinkii gilidiisel olarak i¢indeki degerli organin bilincinde
idi. Biitin bu belirtilerden sonra ceylanin hastalanan organinin gogsii icinde
bulunduguna iliskin kanis1 pekisti. Hay bu organa ulagsmak istedi. Bunun i¢inde annesi
sayillan ceylanin gogsiinii agmasi gerekiyordu. Dikkatli olmasi gerekiyor, annesinin
hayatta oldugunu zannettigi i¢in canin1 yakmaktan ¢ekiniyordu. Hay bellegini yokladi.
Acaba diger hayvanlar i¢inde annesinin ugradigi yikima ugradiktan sonra eski
durumuna dénen var miydi? Boyle bir olayla hi¢ karsilasmamisti. Demek ki annesi
icinde boyle bir ihtimal yoktu. Yine de annesinin s6z konusu hastalikli organini ele

gecirip sagaltirsa eski durumunu kazanacagi yolunda az da olsa bir umut tasiyordu.

Sert ve keskin taslardan, kurumus kamis pargalarindan bicagimsi araglar yapti
ilkin. Bunlar ile kemiklerin arasindaki eti, kaburga kemiklerini saran perdeye kadar
yardi. Perde cok saglam, ¢ok dayanikliydi. Boylesi bir saglam korunak ancak aradig:
onurlu organ icin olabilirdi. Perdeyi agmak i¢in ugragsmaya basladi. Aragsiz, geregsiz,
tagtan kamistan uydurulmus seyler ile ¢ok gii¢ isti bu. Araglarmi degistirmek,
keskinletmek zorunda kaldi. Perdeyi yarabilmek i¢in degisik yollar, yontemler denedi,
sonunda basard1. Once karsisina akciger ¢ikti. Iyice bir inceleme yapti. Hastalikl1 bir yer
bulamadi. Aradigi organ eger akciger olsa boylam gibi enlemesine de govdenin

ortasinda olmas1 gerekiyordu. Ancak akciger boyle degildi.

En sonunda, saglam bir kilifla sarmalanmis, dayanikli askilarla bagli, yardigi
yandan akciger ile ¢evrili yiiregi buldu. Bu organin eger diger yandan da bu yandan
oldugu gibi korunmussa, tam ortada bulunacagini ve dolayis1 ile aradigi organ olacagini
diisiindii. Ustelik bu organda bicimsel giizellik, dokusunun saglamligi, birtakim
korunaklarla c¢evrelenmesi gibi digerlerinde benzerini gormedigi Ozellikler de
gorliniiyordu. Bin bir giicliikle, biitiin glic ve dikkatini harcayarak kilifi acti, yiiregi
cikardi. Kalbi inceledi. 1ki goz gordii. Sag yandaki géz pihtilasmis kan ile dolu idi.

131.ibn Sina/ Ibn Tufeyl, a.g.c., s. 89
2ibn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 89

-51 -



Soldaki ise tiimden bostu. Aradigi sey bu iki gozden birinde olmaliydi. Hayvanlar
tarafindan bir¢cok defa yaralanmis, bu yiizden de ¢ok kan kaybetmisti. Ne var ki bu
durum kendisini 6nemli bir zarara ugratmamis, hicbir organin isleyisini engellememisti.
Oyleyse aradig1 sey bu gozde olamazdi. Yiireginin sol tarafinda olan gozde ise hicbir
sey goriilmiiyordu. Ancak her organin bir islevi vardi. Bu 6nemsiz olamazdi. Aradigi
seyin bu goziin i¢cinde bulunduguna ve fakat buradan ¢ikmis olduguna kuskusu kalmadi.
O sey yerini terk etmis ve govde canliligini yitirmis, algilayamaz, hareket edemez
olmustu.'” Baylelikle Hay canlilara hayat veren kalbi buldu ve degerini kavradi. Hay
buraya kadar arastirma aski ile gelmis, arastira arastira, basarisizliklardan dolayi
vazge¢gmeden, meraki ile kalbi bulmustur. Hay aradigi yiiregin fonksiyonunu
kaybettigini goriince “gdévde’ye verdigi degeri goziinde bitti. Degerli olanin bir siire
govdede bulunduktan sonra onu terk eden sey oldugunu kavradi. Artik biitiin
diisiincesini o ugup giden sey iizerinde yogunlastirdi. Biitiin ¢abasini o seyi anlamak,
bulmak i¢in harcamaliydi. O sey neydi? Nasil bir seydi? Onu govdeye baglayan neydi
2'3* Hay kendi kendine bu sorulari sormaya basladi. Hay bu sorular1 sorarak sorgulayict
bir insan olacagini daha o yasta gdstermis oldu. Gergekten de iyi bir birey olmanin
sartlarindan sorgulama metodunu Hay iyi bir sekilde uyguluyordu. Bunun sayesinde
yeni seyler 6greniyor, hazira konmadan kendi arastirmaci ruhu ile kendince yeni seyler
kesfediyordu. Ogrendikge bilgi dagarcigi artiyor, hayata yeni gdzden bakiyor, ufku
genisliyordu. Hicbir olaydan kagmiyor, olaylarin iizerine gidiyor, ta ki olayimn mantiginm
kavrayana kadar. Insanlar ne yaparsa kendisi yapar, kendi basina gelen her olaym
sebebi muhakkak kendisidir. Yiice Allah’in Kuran’da buyurdugu gibi Sizler kendinizi
diizeltmedikge biz sizi degistirmeyiz ayeti bunu en giizel ispatidir. Kendi kendini
egitecek insan da Once ne istedigini bilecek 6grenmeye, arastirmaya istekli olacaktir.
Kendi iradesine hakim olamayan insan hayatta basarili olamaz, kendini
gerceklestiremez, yeni seyler 6grenemez. Nefsini, iradesini yenen insan azimli, kararli,
O0grenmeye merakli insan ancak basarili olabilir. Bu yonde Hay insanlik icin iyi bir
ornektir. Oniinde higbir egitimcinin olmamasi, anne-babasmin yoklugu, insanoglunun
cevresinde bulunmamast onu hicbir zaman etkilememis kendini sadece 0grenmeye,

aragtirmaya vermis, olaylarin sonuna kadar takip¢isi olmustur.

133 fbn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 91
134 Jbn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 91

-52-



2.2.2.3 Ornekleme Metodu ile Defnetmeyi Ogrenmesi

Hay oliyl defnetmeyi 6rnekleme metodu ile 6grenmistir. Ceylanin govdesi
hakkinda diisiiniirken iki karganin kavgasina tanik olur. Sonra onlarin kavgasini izler.
Kavga sirasinda kargalarin biri digerini oldiiriir. Diri kalan karga esinerek ayaklar ile
bir ¢ukur acar, 6ldiirdiigii kargay:1 ¢ukura atarak tlizerini toprakla kapatir. Hay karganin
yontemini yerinde ve giizel bulur. Bu yontemi diisiinemedigi i¢cin kendi kendisine
yerinir. Oysa bunu diisiinmek kendisine yarasirdi. Zaman yitirmeden yerde biiylik¢e bir

cukur kazdi, ceylanin lesini i¢ine atarak iizerini toprak ile kapatti.

2.2.2.4 Zooloji, Botanik ve Anatomi Alaminda Uzmanlasmasi ve Atesi

Kesfetmesi

Zamanla Hay, hayvanlarin, bitkilerin 6zelliklerini, tiirlerini inceledi. Her
hayvan tiiriiniin, her bitki tiiriiniin ¢ok sayida bireyleri vardi. Oyleyse kendisinin de
bireylerden olusan bir tiirden olmasi gerekirdi. Bu diisiincesi ile kendisine benzer,
kendi tiiriinden birini bulmak amaci ile arastirmalar yapti. Adanin tiim kiyilarini, kose
bucaklarini dolast1 fakat bosuna, kendine benzer bir sey bulamadi. Ada dort bir yandan

denizle ¢evrili oldugu icin, Hay, diinyada baska bir yer olabilecegini diisiinemiyordu.

Bir giin adadaki ormanlarin birinde yangin ¢ikti. Yiikselen duman ve alevler
Hay’m ilgisini cekti. Atesi ilk kez goriiyordu. Iyice yaklasti yanan agaglara. Alevler ona
miithis goriindii. O zamana kadar hi¢ rastlamadigi, goérmedigi bir varlikla karsi
karstyaydi. Uzun zaman ugradig saskinlik ile yerinde kala kaldi. Atese iyice yaklasti.
Atesin parlak yalimlarini, Oniine ¢ikan her seyi, otlari, agaclart hizla yayip atese
dontstiiristini izledi. Elini atese uzatti. Elini atese dokundurmasi ile ¢ekmesi bir oldu.

Eline bakti, avucunda ates yoktu. Diisiindii, yeni tutusmus bir dal pargasini tutabilirdi.

Ates cok hosuna gitmisti. Inanilmaz giicii karsisinda saskiliktan kendini
alamiyordu. Gece giindiiz siirekli besleyerek atesi dzenle korudu. Ozellikle geceleri ates
daha bir 6nem kazaniyordu goziinde. Ciinkii kendisine barinak olarak sectigi magaray1
sitiyor, aydinlatiyordu. Bir bakima geceleri gilinesin yerini tutuyordu. Hay, atesin

yakma giliciinii etkinlik derecesini tartmak diisiincesi ile atesle kendince deneyler

-53-



yapiyordu. Oniine ¢ikan her seyden bir miktar atiyordu atesin igine. Atese atilan nesne

yanabilme yetenegine gore ya hemen ya da asamali olarak yaniyor, atese doniiyordu.

Bu basit deneyini siirdiiren Hay, bir giin denizin kiyiya attigi kocaman bir
balig1 da atese att1. Balik kizarip yag1 akmaya baglayinca istaha gelerek bir parca yedi.
Kizarmis balik ¢ok hosuna gitti. Bundan boyle de yedigi etleri hep ates ile pisirmeye,
kizartmaya baslad.

Etin lezzetini anlaymnca kara ve deniz hayvanlarini avlamanin yollarim
arastird1. Kisa siirede birtakim teknikler, yontemler gelistirerek avcilikta biiylik ustalik
kazandi. Atesin onemi ve degeri de goziinde daha da artti. O giline degin yiyemedigi

nefis yiyecekleri ates sayesinde elde etmisti.

Atesin boylesi 1yi ve yararhi etkilerini goren, her nesneyi yakici, ayristiric
giiclinii gozlemleyen Hay’in atese duydugu sevgi ve ilgi asir1 boyutlara ulasti ve
kalbinde koklesti. Bunun sonucu olarak aklinda, kendini besleyip biiyiiten, annelik eden
ceylanin yiireginden ¢ikan seyin ates tiirlinlin bir bireyi olabilecegi diisiincesi dogdu.
Gergekten de hayvanlarin bedenleri canli iken sicak, 6ldiikten sonra ise soguk oluyordu.
Hayvanlardaki bu durum hi¢ degismiyordu. Kendi g6gsiiniin altinda da siddetli bir

sicaklik duymasi bunun kanitidir. Bu olgu diisiincesine iyice gii¢ kazandirdi.

Hay aragtirmaci ruhun, merakin, yeni seyleri 6grenmenin verdigi haz ile anne
ceylandaki kalbin bos yanindaki seyin atese benzeyip benzemedigini 6grenmek ig¢in
canli bir hayvani yakalayip ellerini kollarin1 baglayarak kalbini yarmak istedi ve bunu
gerceklestirdi. Hayvanin yiiregini bularak sol yanini agti. Annesininkinde bos buldugu
g0z, beyaz sise benzer buharli bir hava ile doluydu. Parmagini igine soktu. Yiirek, eli

yakacak denli sicakti. Fakat parmagini sokar sokmaz, hayvan dliiverdi.

Bu deneyinden su sonuglar1 ¢ikardi: Hayvanlari canli kilan sey gordiigii sicak
buhardir. Diger tiim hayvanlarin yiireginde de ayni sicak buhar bulunmaktadir. Sicak

buhar yiirekten ayrilir ayrilmaz hayvanlar dliirler.

Daha sonra Hay zoolojiye merak sardi. Hayvanlarin diger organlarini, bunlarin

durum ve diizenlerini, nicelik ve niteliklerini, birbirleri ile olan baglantilarini,

-54 -



canliliklarmi siirdiirebilmek i¢in yiirekteki sicak buhardan nasil yararlandiklarini,
govdede kaldigr siirede buharin nasil bulundugunu ve ni¢in tiilkenmedigini inceleme ve
aragtirma istegi uyandi.'”> Zaman gecirmeden diisiincesini uygulamaya koydu. Diri
olsun 6lii olsun eline gecgen biitiin hayvanlar1 pargalayarak biiyiik bir ilgi ile incelemeye
giristi. Oylesine calisti ki, kisa siirede anatomi (gdvde bilimi) de biiyiik hekimlerin

diizey ve ustaliina ulasti.

Hayvanlar bir¢ok degisik organa, gesit ¢esit duygu ve davranisa sahiptiler. Ne
var ki bunlar tek bir kaynaktan dogarak diger organlara dagilmak iizere bdliinen
hayvansal ruh nedeni ile bir sayilirlar. Biitiin organlar hayvansal ruhun ya yardimcist ya
da tasiyicisidir. Hayvansal ruh birdir. Géze gorme, kulaga duyma, buruna koklama, dile
atma giiciinii veren, deriyi duyarh kilan ve diger dis organlara islevlerini yerine getirme
yetenegi kazandiran bu ruhtur. i¢ organlar igin de durum aynidir. Organlarin her biri
icinde yardimci organlar vardir. Higbir organ sinir denilen yollar aracilig ile ruhtan bir
giic almadikca gérevini yapamaz. Sinir denilen yollar bozuldugunda veya kapandiginda
calisamaz olurlar. Sinirler ruhtan yardimi beyin araciligi ile alirlar. Beyin de ruhtan
alacagim yiirek yolu ile alir. Beyinde ¢ok sayida ruh vardir. Ciinkii beyin dagitim
merkezidir. Bu nedenle beyinle ilisigi kesilen, dolayisi ile ruhtan yoksun kalan organ
canliligint yitirir. Is¢i tarafindan kullanilmayarak atilan ara¢ durumuna diiser. Hayvansal
ruh eger govdeden ¢ikar, tiikenir ya da baska bir bi¢imde yok olursa tiim gévde cansiz

kalir. '

Gegen bu zaman ic¢inde nesneleri kullanma yoniinde de bir¢ok yontemler
gelistirmeyi basardi. Deneylerinde kullandigi hayvanlarin derilerinden ayakkabi ve
giysiler yapti. Hayvan killari, ebeglimeci, hatmi kamisi ve telli otlarin tellerinden
kalmly, inceli iplikler elde etti. Ilk giysi ve ayakkabisini saglam dikenlerden, taslarla
keskinlettigi kamis parcalarindan yaptigt kanca ve ignelerle iplik yerine sazlar

kullanarak hayvan derilerinden uydurmustu.

Kirlangiglarin  yapr teknigini 6grendi. Barinmak ic¢in oda, yiyeceklerini

korumak icin bir mahzen yapti. Avcilikta kullanmak icin yirtict kuslar egitti.

135 Ibn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 94
136 ibn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 95

-55-



Yumurtalarindan ve yavrularindan yararlanmak amaci ile birtakim hayvanlar, kuslar
evcillestirdi. Avlamak istedigi hayvanlarin biiyiik bir cogunlugu kendisinden daha hizlh
kosuyordu. Onlar1 yakalamakta yetersiz ve gii¢slizdii. Bu sorunu da hayvanlarin en hizli

kosanlarindan gerektigi kadarim evcillestirip egiterek ¢ozdii. '’

Hay’imn varolusu ve gelisiminde insanin gelisim tarihini 6zetlemekte olan Ibn
Tufeyl’in ince tarzi, baska higbir ise yaramasa bile, bizi Hay’in sahsinda kendisinden
daha baska bir seyleri temsil ettigi konusunda ikna etmelidir. Yalniz basina yasadigi
adada Ademe benzeyen konumu, atesin kasifi olarak @istlendigi Prometeus roli, ilerleme
kaydetmesi ve sapmasi, atesle zekice tecriibelere girismesi ve diisiinmeden ondan bir
parcayr kavramaya calismasi, onun insanoglunu sembolize ettigini gostermektedir.
Ciinkii o da ilk insan gibi her seyi kendi basina kesfetmek zorundadir. Ayrica bir insan
olarak, ruhun hayat kaynagi olan hayvani yoniinden bagka bir sey bilmemektedir.
Ruhun islevi olarak, sadece hareket verme fonksiyonunu verdigini bildigi, ruhun
yapisini ise kabaca kalbe yerlesmis ugucu bir madde olarak tasavvur ettigi bu ilk satha
bile pratik aklinin ruh ile ilgilenmeye baslamasi asamasi ¢ok onemli bir adimdir. Hay,
cocukluktaki hayal kirikliklarindan; elleri ve beyniyle neler yapabilecegini 6grendigi
pratik zekanin ortaya ¢ikmasindan ve manevi sevgi, hayat kaynagi olan ruh ile onu, her
seyde bir ruh gormeye yoOnlendiren pratik anlayistan olusan ii¢ sathayr geride

birakmustir."*®
2.2.3 21-28 Yas Aras1 Donem :

Hay bin Yakzan giindelik yasamini belirli bir diizene soktuktan sonra teorik
diisiince alanina gegti. Olus ve bozulus evrenindeki varliklari, hayvan, bitki, maden, tas
ve topraklari, bunlarin tiirlerini ve niteliklerini, suyu, buhari, kar, dolu ve dumani,
yalimi, koru ve 1s1y1 arastirmaya basladi. Her birinde ayr1 ayri nitelikler, tiirlii tiirli
etkiler, birbiri ile uyusan ya da celisen hareketler gozlemledi. Biitiin bu ayrim ve

ayrintilar1 6nemle inceledi. Gergege ulasabilmek i¢in ince girisimlerde bulundu.

"7 ibn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 96
138 fbn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 99

- 56 -



2.2.3.1 Tiim Nesnelerin Gergekte Tek Varhk Oldugunu Ogrenmesi

Nesneleri incelemeye basladi. Bazilari nitelik bakimindan 6zdes, bazilari
farkliydilar. Ozdes olduklari nitelikler agisindan bakildiginda biitiin nesneleri bir ve ayn1
saymak olasiyken, ayrimlar1 bakimindan ele alindiklarinda birbirine karsit ve ¢oktular.
Hay, nesneleri 0zgiil kilan, birbirinden aywran o6zelliklere baktiginda evreni
sayllamayacak, saptanamayacak bir¢cokluk i¢inde goériiyordu. Bu acidan baktiginda
kendisinde de ¢okluk gozlemliyordu. Ciinkii cok sayida ve degisik organi, her organin
kendine 06zgli bir niteligi ve etkisi vardi. Her organin bir¢cok nesneden olustugu

sonucuna vardi. Diger tiim nesneleri de boyle teker teker inceledi.

Hay daha sonra nesneleri ve kendisini farkli agidan incelemeye ve diisiinmeye
basladi. Kendi organlari her ne kadar ¢ok goriinliyorlarsa da birbirlerine bitisik, bagl ve
araliksiz olmalar1 bakimindan tek bir nesne sayilabilirlerdi. Birbirlerinden ayriliklar:
yalnizca etkilerinin ayrimlarindan kaynaklaniyordu. Gergekte degisik de olsa etkilerinin
temel nedeni birdi. O da kendisinin 6zilinii olusturan ve tiim organlarinin onun birer
aract oldugu insani ruhtu. Bu bakis ac¢isindan kendisini bir olarak nitelemek

kac¢inilmazdi.

Kendisine iliskin diislinceleri belirginlik kazandiktan sonra hayvanlara ve
tiirlerine yoneldi. Hayvanlarin her bireyini de yukaridaki bakis agisindan bir saymak
zorundaydi. Bunun lizerine at, esek, geyik gibi tiirleri ve kuslarin smiflarimi gbézden
gecirdi. Tirlerin bireyleri i¢ ve dis organlar1 bakimindan, kavrayis ve davranislar
bakimindan benzesiyorlardi. Birbirlerinden ayrildiklari yanlar ¢ok azdi. Tiirlerin
bireylerinde ayri ayri bulunan ruh da aslinda tek bir ruhun parcalarindan baska bir sey
degildi. Bunlarin ayr1 gibi goriinmeleri, yalnizca ayn yiireklerde bulunmalarindan ileri
geliyordu. Ayn ylireklere dagilmis ruhlar1 bir kapta toplamak miimkiin olsa, tiimiiniin
ayni ruhun pargalari olduklar1 goriinlirdii. Ayrica farkli yiireklerde bulunan ruhun
durumu degisik kaplara boliinen bir suyun durumuna benzetilebilirdi. Bu nedenle ister
boliinmiis, par¢alanmis olsun, ister olmasin ruh hep ayni ruhtu. Bu acidan bakildiginda
bir tiirlin tiim bireyleri gergekte tek bir varlik sayilirlardi. Cok gibi goriinmeleri, bir
govdenin organlarinin ¢oklugundan ote bir anlam tasimazdi. Yine Hay hayvan

tirlerinde de aymi benzerligi gordii. Beslenmeleri, istekleri dogrultusunda hareket

-57-



etmeleri bakimindan benzestiler. Kisaca hayvansal ruha o6zgii tim durum ve
davranislarda birbirlerine benziyorlardi. Birbirlerinden ayrildiklar1 yanlar ise hayvansal
ruh ile ilgili degildi. Hay arastirmalar1 sonucu biitiin hayvanlarda bulunan ruhun
gercekte bir ve ayni oldugu goriisiine ulasti. Tiirlerin ruh bakimindan farkli gériinmeleri
aldatictydi. Bu ayirim 1lik ve soguk kaplara boliinmiis suyun tasidigi ayrim gibiydi. Is1
derecesi ayni olan sular neyse, bir tiire 6zgii hayvansal ruh ta oydu. Suyun cok ve
ayrimli goriinmesine karsin bir olmasi gibi, hayvanlardaki ruhlar, dolayis: ile de tiim

hayvanlar birdi."*

Hay hayvanlarin ruhunu tek bir ruha indirgeyip isi ¢ozdiikten sonra sira
bitkilere geldi. Kendini tanimak isteyen Hay, bu yolun ancak cevresini, kainati
anlayarak bulabilecegini kivrak zekasi, azmi, 6grenme istegi ile anladi. Once bitkilerin
tirlerini inceledi. Daha sonra tiirlerin bireylerini arastirdi. Bitkilerin dallarinin,
yapraklarinin, ¢igeklerinin, meyvelerinin ve eylemlerinin benzestigini gordii. Bunun
tizerine bitkileri hayvanlar ile karsilastirdi. Hayvan tiirlerinin bireyleri arasinda nasil
ortak bir ruh var ve bu ruhtan dolay: tiim hayvanlari nasil bire indirgeyebiliyorsa, bitki
tiirlerinin bireyleri arasinda da hayvansal ruha benzeyen ortak bir ruh olabilir ve bu
ortak ruh nedeni ile tiim bitkileri teke indirgeyebilirdi. Hayvanlara iliskin diistincelerini
bitkilere de uyguladi. Sonunda sudan ve topraktan beslenislerinden, biiyiiylip
gelismelerindeki benzerliklerinden yola ¢ikarak tiim bitkilerin de tek ve ortak bir ruhu
oldugu sonucuna ulasti. Bitki ve hayvanlar iizerindeki akil yiiriitmelerinden,
arastirmalarindan bu sonuglara ulasinca, bu sefer de iki cinsi birlikte diisiinmeye ve
degerlendirmeye basladi. Bitkiler dogrudan su ve topraktan, hayvanlar ise kendilerine
ozgiin besin maddeleri ve su ile besleniyordu. Iki cins beslenmeleri ve biiyiimeleri
bakimindan benzesiyorlardi. Ancak aralarinda duygu, algi ve hareket bakimlarindan bir
ayrim ve hayvanlar lehinde bir dstiinlik vardi. Gergi bitkilerde de c¢ogu kez
hayvanlarinkine benzer algi ve hareket olaylar1 gdzlemleniyordu. Ornegin ¢igekler
yiizlerini glinesten yana ceviriyor, bitkilerin kokleri besinin bulundugu yone dogru
hareket ediyordu. Bu arastirmalar1 sonucu bitki ve hayvanlarin arasinda bir ortaklik, bir
birlik oldugunu akil yiiriiterek kavradi. Hay bin Yakzan derin aragtirmalarin tas, toprak,

su, ates gibi algidan, beslenmekten, biiylimekten uzak nesneler diinyasina ¢evirdi. S6z

13 fbn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 100

-58 -



konusu cisimlerin tiimii bir uzama sahipti. Yani cisimler uzayda bir yer kapliyordu.
Birbirlerinden nicel yonde veya nitelik yonii ile ayriliyordu.( Soguk, sicak, renkli,
renksiz v.b.) sicak olanlar soguyor, soguk olanlar 1siniyordu. Su buhara, buhar yeniden
suya doniisiiyordu. Yanan nesneler kor, kiil, yalim ve duman oluyor, yilikselen duman
bir engelle karsilasinca yeniden yerel bir nesne durumunu aliyordu. Biitiin bu
gozlemlerinden sonra tiim bu nesneler, géziinde tek bir nesne durumunu aliyordu.
Cansiz cisimlere ilisen c¢oklugun hayvanlara ve bitkilere ilisenden farkli olmadig
ortadaydi. Hayvanlar ile bitkileri tek bir varlik durumuna indirmesini saglayan ortak
niteligi, ruhu yeniden diisiindii. Hayvan ve bitkiler de cansiz cisimler gibi sicak ya da
soguktular. Fakat bunlar cansiz cisimlerden sahip olduklar1 bitkisel ve hayvansal
yetenek ve organlara bagl olarak ortaya ¢ikan eylemleri nedeni ile ayriliyorlardi. Ne
var ki bu eylemler bitki ve hayvanlarin kendi dogalarindan gelmiyor, bir bagka seyden
bulasiyordu. Eger o sey cansiz cisimlere de gegse, bulagsa, bunlar da bitki ve hayvanlar
gibi beslenebilir, duyumsayabilirdi. Iste bu nedenle bitki ve hayvanlar, ilk bakista
kendilerinden kaynaklaniyor gibi goriinen s6z konusu eylemlerden soyutlayarak
diisiiniince, onlarin da sonugta bir tiir nesne olduklarin1 gérdii. Bu akil yiiriitme yolu ile
tiim nesnelerin gercekte tek bir varlik olduklar1 sonucuna ulasti. Tiim nesneler gergekte
birdi. Birbirlerinden ayrildiklar1 yan yalnizca kimilerinin barindirdiklar: araglar araciligi
ile birtakim eylemlerde bulunmalariydi. Hay, bu eylemlerin o nesnelerin kendiliginden
mi kaynaklandigini, yoksa bagka bir nedeni mi oldugunu kesin olarak ayirt edemiyordu.
Bu siralarda gorebildigi tek sey nesnelerdi. Hay nesneleri incelerken bunlarin ya asagi
dogru hareket ettigini goriiyordu veya yukari dogru hareket oluyordu. Herhangi bir
engel olmadigr miiddetce bu olaylar devam ediyordu. Hay, tas1 kaldirdiginda asagiya
olan egilimi ve inme istegi nedeni ile agirligi anliyordu. Duman da kendisini durduracak
bir engelle karsilasmadig1 miiddetce yiikseliyordu. S6zgelimi bir kubbeye rastlarsa saga
sola yayilarak kurtulmaya calisiyor. Eger kurtulursa yeniden yiikseliyordu.

2.2.3.2 Cisimleri Incelemesi ve Yaraticiy1 Bulmasi

Hay, dogayi tanimak i¢in yeni deneyler yapiyordu. Bir tulum hava ile
sisirilerek agzi1 sikica baglanip suya daldirdiginda yukari dogru ¢ikiyordu. Onu su

altinda tutan kimse yiikselme egiliminin zorlamasini rahatlikla duyuyordu. Tulum kendi

-59 -



basina birakildiginda'**hemen yiizeye ¢ikiyor ve duraganlasiyordu. Hareketli, hareketsiz
tiim cisimleri inceledi. Cisimlerin canlilarini, cansizlarini inceledi. Timiiniin cisimlikle
cisimlikten ayri birer, ikiser, licer veya daha fazla nitelikten bilesen birer gerceklik ve
her cismin kendine 6zgli bir bigimi oldugunu anladi. Cisimlerin bi¢imleri, Hay bin
Yakzan’in anlagilir evrenden ulastigi ilk bilgidir. Ciinkii bi¢cimler, duyular ile degil,

ancak akil yolu ile kavranabilir.

Hay bin Yakzin’in akil yiiriitmeler yolu ile kavradigi ilk seylerden biri de
yiirekte bulunan hayvansal ruhtu. Ruhun 6zii ve gercekligi, cisme eklenerek ona duygu,
hareket ve algi gibi kendine 6zgii tiirli tiirli eylem ve etki yetenedi kazandiran
cisimlikten baska bir nitelikti. Iste bu nitelik hayvansal ruhun tiirel bi¢imi ve kendini
digerlerinden ayiran 6zgiil ayrimdir. Yani her nesne de oldugu gibi hayvanlarda da

kendine has 6zellikler vardir. Bu 6zellikler dogalliktan gelir.

Hay hayvansal ruhun cisim ve cisimlikten ayr1 bir sey oldugunu kavrayinca
cisimlik goziinde tiim degerini yitirdi. Onu 6nemsememeye basladi. Biitiin diislincesini
hayvansal ruha g¢evirdi. Onu arastirmaya incelemeye bagladi. Nesneleri cisimlikleri
acisindan degil, tasidiklart ve birbirlerinden ayrilmalarmmi saglayan, kendine
ozgiiliiklerini  olusturan big¢imleri acisindan gdézden gegirmeye, gercekliklerini
kavrayabilmek i¢in diisiinmeye basladi. Nesneleri teker teker gozden gecirdi, en ince
ayrintilarina degin bellegine yerlestirdi. Nesneler kimi etkilerini gézlemledigi bigimleri
bakimindan benzesiyorlardi. Bir boliimii ise ortak bicimlerinden farkli olarak

kendilerine 6zgii eylem ve etkilere kaynaklik eden baska bir bigime daha sahiptiler.'*'

Bitki ve hayvanlar bilesenleri ¢ok olan nesnelerdi. Ciinkii kendilerinde
gozlemlenen eylemler ¢coktu. Onlar1 incelemeyi sonraya birakarak eylemi, dolayist ile
bilesenleri en az olan su, toprak, ates ve hava gibi nesneleri incelemeye basladi.
Onceleri bu doért nesnenin bir boliimiiniin bir boliimiine déniisecegini, aralarinda
cisimlikten olusan bir ortak nitelik oldugunu sanmisti. Bu ortak nitelik, birbirlerinden
ayrilmalarim1 saglayan diger niteliklerden farkli bir seydi. S6z konusu ortak nitelik

digerlerinden soyutlaninca nesnenin ne asagi ya da yukar1 hareket etmesi, ne soguk ya

140 ibn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 103
! {bn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 103

- 60 -



da sicak olmasi, ne de yas ya da kuru olmasi miimkiindii. Cilinkii agiklanan niteliklerin
hicbiri tiim cisimleri kapsayici bir nitelik degildi. Hay bin Yakzan, bu sefer canli cansiz
tim cisimleri kapsayici bir nitelik bulunup bulunmadigin1 arastirmaya basladi.
Bulabildigi tek sey her nesnenin bir eni, boyu ve derinligi oldugu, yani bir uzama sahip
bulundugu idi. Bu uzamin nesnenin cisimliginden kaynaklandig: belli ise de salt uzama
sahip bir nesne algilanamiyordu. Hay duyulur diinyadan uzaklasip anlasilir diinyaya
yaklasinca birden geg¢misi 6zleyip hemen tekrar duyulur diinyaya geri dondi. Su ile
arastirmasina basladi. Su, durumuyla, dogasiyla ve bi¢ciminin gerektirdikleri ile kendi
basina birakildiginda onda duyularla, sogukluk ve diigme egilimi gibi iki 6zellik
duyumsaniyordu. Ates veya giines ile 1sitildig1 zaman 6nce soguklugu gidiyor, ama
asag1 hareket egilimi siirliyordu. Is1 derecesi arttikca asagiya hareket egilimi giderek
yiikselme egilimine doniisiiyordu. Hay, o ana kadar suyun bi¢giminden bu iki eylemden
baska bir eylemin kaynaklandigini gormemistir. Su iki nitelikten arminca bigiminin
gecerligi kalmiyordu. Suda, suyun bi¢iminden kaynaklanan eylemlerden bagka bir
eylem goriilmesi, suyun eski bi¢ciminin bir bagka bi¢gimle yer degistirdigini gosteriyordu.
Sonradan gozlemlenen eylemler bu yeni bi¢imin Uriiniiydii. Siirdiirdiigii biitiin gozlem
ve aragtirmalarinin sonunda Hay, her cismin madde ve bi¢imin birlesmesinden
olustugunu anladi. Madde hi¢ degismiyordu. Bi¢im ise siirekli degisiyor, her bi¢cim
kendine 6zgl eylem ve etkilerle kendini gosteriyordu. Bigcim degistikce dogal olarak
cisimde gozlenen eylem ve etkiler de degisiyordu. Bu nedenle eylem ve etkilerin
degismesi cismin bi¢iminin de degistigini gosteriyordu. Hay bunca arastirmalardan
sonra her yaratilmis ic¢in bir yaraticinin oldugunu kavradi. Buna kosut olarak tiim
bigimler i¢in bir 6zne ve etken bulunmasi gerektigi gercegi de zihnin de yerlesti. Bunun
tizerine onceden Ogrendigi bicimleri yeniden diisiindii. Tiimii de sonradan olan hadis,

yaratilmig seylerdi. Her biri i¢in bir 6znenin varlig1 zorunlu idi.

Hay bin Yakzan, daha sonra bigimlerin ne olduklarimi anlamaya calisti.
Bigimler, cisimlerin kendilerine 6zgii eylem ve etkilere yatkinligindan, yetenekliginden
baska bir sey degildi. Orneklemek gerekirse su, son dereceye degin 1sitildiginda

yiikselme yetenegi kazaniyor ve bu yetenek onun bi¢imi oluyordu.

Verilen 6rnekte su {i¢ sey bulunuyordu:

-6l -



I-  Bir cisim olarak su
2-  Suda yoktan varolan birtakim nitelik ve hareketler
3- O nitelik ve hareketleri yoktan var eden bir Ozne

Iste cisim olan suyun ancak bir tiirlii hareketleri kabul etmesi ve baska tiirlii bir
harekete gili¢ yetirememesi onun biciminden kaynaklanan yetenegiydi. Diisiindiigii
biitlin bicimlerde ulastifi sonuglar ayni oldu. Bu nedenle daha once bigcimden
kaynaklandigini sandig1 eylem ve etkilerin gercekte bicimden degil, bicimi bir ara¢ gibi

kullanan bir Oznenin eseri oldugunu kavradi.

Hay bin Yakzan’a tecelli eden bu ger¢ek “Kulum bana fazladan ibadetler ile
yaklasir. Oyle ki, onu severim. Sevince de onun duyan kulagi, goren gozii, yiiriiyen
ayag1, yapan eli olurum.” kudsi hadisi ile “Onlar1 siz 6ldiirmediniz, fakat Allah 6ldiirdii.
Attigin zaman da sen atmamistin, ancak Allah atmisti.” keremli ayetinin dile getirdigi
gercektir. Her eylem ve olayin ilke ve ilk nedeni olan zorunlu (vacip) ve bagimsiz
Ozne’nin islerinden bir béliimii ayrintisiz ve genel bir bigimde tecelli edince Hay bin
Yakzan, Ozneyi ayrintili bicimde tanima istegi duydu. Heniiz duyulur diinyadan
kopamadig1 i¢in bagimsiz Ozne’yi de duyumlar ydniinde aramaya koyuldu. Ustelik
onun bir ya da ¢ok oldugu konusunda da kesin bir yargiya varamamisti. Cisimleri
tekrar incelemeye basladi. Bunlarin tiimii siirekli bir olus ve bozulus icindeydi. Ne ki,
bozulus cismin maddesinde degil, biciminde veya bicimlerinde kendini gdsteriyordu.
Nitekim suyun ates nedeni ile havaya, havanin siddetli soguk nedeni ile kara doniismesi
bu anlamda bir bozulmaydi. Biitlin cisimler arasinda yaratilmis olmayan, bagimsiz
Ozneye gereksinim duymayan tek bir cisim bulamadi. Bunun iizerine yerel cisimler
goziindeki tiim dnem ve degerini yitirdi.'**

Hay, yirmi bir yasina geldiginde ciddi olarak metafizik hakkinda diistiinmeye
baslar.

Yildizlar ve diinyanin biitiinii; incelemesi i¢in simetrik olarak parcalanmis

bliylik bir hayvanin uzuvlar gibi, Hay’in 6niinde uzanmaktadir. Her varlik tektir; tiirler,

142 bn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 109

-62 -



cinsler hepsi birdir. Hay’in diisiincesini istila eden sey, biitiin ruhlar1 sekillerle
belirleyen ve biitiin canli, hatta cansiz varliklarin sekilleri ve fonksiyonlarindaki birligin
ayni viicudun parcalar1 gibi, daha {ist bir birlikte, tek bir tas sudan sigrayan damlalar
gibi bir sekil ve ruh birliginde bulustugunu kabul eden garip Platonik mantiktir. Bu
donem Merak donemidir. Ruh, cevabini bulamadig1 ve anlamlari ile bulustugu sorular
ile ugrasir; kalp, 6niinde evrene acilan bir pencere arar. Hay’in sekilleri kesfetmesi,
manevi alandaki yani gercek anlamda manevi diinyadaki ilk tecriibesidir. Bu arada
elementlerin sekillerini degistirmeleri konusunda diisiinmek i¢in durdugunda, gergek
degisikligin mutlak yaraticis1 olan Allah’1 kesfeder. Tanrinin tek mi ¢ok mu oldugunu

bilmeyen Hay, yine insanlik tarihini 6zetlemektedir.'*
2.2.4 28-35 Yas Aras1 Donem :
2.2.4.1 Goklerin Sonlu ve Sinirh Oldugunu Anlamasi

Merak ¢agi devam edemez. Akil, ruhun agligini tatmin etmek i¢in yeterince
hazirlanmistir. Hay yildizlara bakar ve gokyiiziiniin sonlu mu, sonsuz mu oldugunu
merak eder. Fakat artik yirmi sekiz yasina gelmistir ve akil onun merak etmesine izin
vermez. Goklerin sonlu olduguna dair delil, bir defaliga mahsus olmak {izere, saf akil
stireci taklit edilerek, aksinin muhal oldugu gosterilmek sureti ile ayrintili bir sekilde
verilmistir. Akil, diinyanin paradoksal birligi ve ¢esitliligi konusundaki sorulari, onu;
gozleri yildizlar, uzuvlar gokyiizii ve devasa karnindaki atiklar1 ve sivilar ¢iirtiyebilir

diinya olan biiyiik bir hayvan yerine koymak sureti ile ¢ozer.'**

Hay yaratic1 Ozne’yi tanima konusunda yerel cisimlerde aradigimi bulamayinca
gozlerini gége ve gok cisimlerine ¢evirdi. Gokler ve icindeki yildizlar da ene, boya ve
derinlige, yani bir uzama sahiptiler. Bir uzama sahip olan seylerin cisim olmasi
gerektiginden gokler ve yildizlar da birer cisimdi. Onu diisiindiiren, bu cisimlerin
boyutlarinin sonsuza kadar uzanip uzanmadigi idi. Bir siire sagkinlik i¢inde kaldi. Sonra
diistinme giicii ile bunun miimkiin olmadigini anladi. Sonsuz bir cismin varlig1 akilla
bagdasacak gibi degildi. Bu yargisin1 zihninde belirginlik kazanmis bircok kesin kanitla

dogruladi. Hay bin Yakzan akil yiiriitme ile cisimlerin sonlu ve sinirli oldugunu séyle

'3 Jbn Tufeyl — ibn Sina, a.g.c., s. 148

-63 -



kavradi : Gogiin ve gok cisimlerinin bana bakan yanlarinin sonlu oldugunu kuskuya yer
birakmayacak bir agiklikla goriiyorum. Kusku duydugum karsit yonlerinin sonsuza
degin uzamasi da sagma ve imkansizdir. Bunu anlamak i¢in gégiin duyumsadigim sonlu
yoniinden baslamak {izere diger yonde sonsuzca uzayan iki ¢izgi varsayalim. Bu
cizgilerin birisinden belirli bir parcayr keserek c¢ikaralim. Sonra, bir parcasini
cikardigimiz ¢izginin ucunu digerinin ucuyla cakistirarak sonsuz sanilan yonde
izleyelim. Eger o yon ger¢ekten sonsuz ise birisi eksik, digeri tam iki ¢izginin sonsuzca
uzamasi1 gerekir. Bu ise sagmadir, akil disidir. Eger eksik cizgi sonsuza degin siirmez,
bir yerde sona ererse, sonlu demektir. Oyleyse kendisinden parga ¢ikarilmayan diger

. - 145
¢izgi de bir siire sonra sona erecek, o da sonlu olacaktir ™.

2.2.4.2 Diinyanin Yuvarlak Oldugunu Kesfetmesi ve Gokbiliminde

Uzmanlasmasi

Hay bundan sonra gokcisimlerini arastirmaya bagladi ve bunun sonucunda
Diinyanin yuvarlak oldugunu tefekkiir edip, arastirarak sdyle anladi: Once giinese,
yildizlara ve aya bakti. Hepsi de dogudan doguyorlar, batidan batiyorlardi. Basucu
noktasindan gecen yildizlar biiyilk bir daire, basucu noktasinin kuzey ve giiney
yanlarinda bulunanlar ise kii¢iik birer daire ¢iziyorlardi. Giliney ve kuzeydeki yildizlar
basucu noktasindan uzaklastik¢a daha kiiciik daireler ¢iziyorlardi. En kii¢lik daireler ise
giiney kutbunu ¢evreleyen Ferkadan dairesi idi. Hay Ekvator ¢evresinde yasadigi igin
s0z konusu biitiin daireler ufuklar1 yiizeyinde bulunuyorlardi. Giliney ve kuzeydeki
dairelerin durumlar1 birbirine benziyor ve Hay, her iki kutbu da gorebiliyordu. Hay
biiyiik daire lizerinde dogan yildizlar ile kiiciik daire lizerinde dogan yildizlarin dogus
ve batiglarin1 gézlemlemeye basladi. Ayn1 anda dogan biitiin yildizlar yine aym1 anda
batiyorlardi. Gézlemlerinden, yildizlarin dogus ve batislarindaki birlikteligin, diizenin
biitlin zamanlar i¢in gegerli oldugu sonucunu c¢ikardi. Buradan da goglin yuvarlak
oldugu diisiincesine ulasti. Bu diisiincesini su gozlem ve ¢ikarimlari da dogruluyor,

pekistiriyordu:

!4 [bn Tufeyl — Ibn Sina, a.g.e., s. 149
145 [bn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 112

- 64 -



I- Giines, ay ve yildizlar batida battiktan sonra yeniden doguya

dontiyorlardi.

2-  Bu cisimler dogduklarinda, batarken ve ikisinin arasindaki zamanlarda

hep aynu irilikte goriiniiyorlarda.

3- GOk cisimlerinin hareketleri dairesel olmasa kimi zaman yakin, kimi
zaman uzak olacaklarindan goriiniisleri farkli olurdu. Kimi zaman kii¢iik goriiniirken,
kimi zaman da biiylik goriinmeleri gerekirdi. Cilinkii hareketleri dairesel olmasaydi
merkezden uzakliklar1t degisik olurdu. Dairesel hareket ettikleri icin merkezden

uzakliklar1 hep ayni oluyordu.'*

Hay gokteki biitiin cisimlerin dogudan dogup batidan battigin1 kavramisti.

Nasil botanik ve zoolojide uzmanlasmis ise gok biliminde de ayn1 seviyeye geldi.

Hay aciklanan bilgiye ulasinca igeridekileri ile birlikte goklerin birbirine
bitismis durumlart ile tek bir biitiin olusturduklarini anladi. Daha 6nce inceledigi yer, su,
hava, bitkiler, hayvanlar ve benzerlerinin tiimii ile gokler biiyiik bir gégiin i¢cindeydi. Bu
bliylik g6gilin disinda kalan higbir sey yoktu. Bu biiyiik gok, i¢indeki biitiin varliklar ile
birlikte bir canli sayilabilirdi.

Hay zamanla yaraticinin varlifinin zorunlulugunu iyice idrak etti. Zaten
onceden goklerin tiim icindekileri ile yiice bir Ozne’ye muhtag oldugunu akli ile
kavramisti Ancak bu konudaki diisiincelerini yogunlastirip, incelemesini iyice artirdi.
Artik evrene biitiin olarak bakiyordu. Acaba evren yoktan mi1 varolmustu, yoksa kadim,
baslangi¢siz miydi, yokluk kendisini hi¢ Oncelememis miydi? Bunlari diisiinmeye

basladi.
2.2.4.3 Evren Kadim mi Hadis mi?

Evrenin kadim mi hadis mi oldugu konusunda arastirmalara basladi. Ancak isin
icinden ¢ikamiyordu. Sayet kadim ise, ni¢in yaratilmislardan armmmis degildi?

Yaratilmighktan arinmayan bir varligin yaratilmislardan Onceligi diislinlilemezdi.

146 fbn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 112

- 65 -



Yaratilmislar lizerine dnceligi olmayan herhangi bir varlik da zorunlu olarak yaratilmis
olacakti. Evrenin yaratilmis olmasi olasilig1 tizerinde durdugu zaman ise 6niinde baska
engeller c¢ikiyordu. Ciinkii evrenin yokluktan sonra yaratilmig olmasi, zamanin ona
oncelik kazanmasi demektir. Sonradan olmaktan ¢ikan anlam budur. Oysa zaman,
yaratilmis oldugunu varsaydigimiz evrenin bir pargasidir ve ondan ayrilmasi miimkiin
degildir. Bu nedenle evrenin zamandan sonra olmasi anlasilir bir sey degildir. Eger
evren yaratilmis ise onu yaratmak icin bir Yaratici gereklidir. O zaman da Yaratici
evreni neden Once yaratmadi da sonra yaratti. Ancak Hay’in hayatta basarili olmasini
saglayan istek ve giiclii iradesi, cesurlugu, olaylarin iizerine gitmesi bu konuyu da
cozmesini sagladi. Akl karistig1 halde yine de vazge¢medi, olaylar: farkli yorumlayarak
¢Oziim yolu aradi. Bu iki goriislin hangisinin dogru oldugunu anlamak i¢in bu goriislerin
gerektirecegi sonuglart diisiinmeye basladi. Her ikisinden de birtakim sonuglar ¢ikarmak

miumkindi.

Evrenin yoktan varoldugu kabulii su sonuclar1 gerektiriyordu: Evrenin kendi
kendine varolmasi miimkiin degildi. Onu var edecek bir yaratict bulunmalidir. Bu
Yaraticiy1 bes duyu ile algilamak olanak disidir. Ciinkii duyular ile algilanabilecek bir
sey cisimlerden bir cisim, bu nedenle de evrenin pargalarindan bir parca olacaktir
kaginilmaz olarak. Dolayis1 ile bir yaratictya muhtag olacaktir. O yaratici da tiglincii bir
yaraticinin varligini zorunlu kilacaktir. Bu zorunluluk zinciri sonsuza degin siirecektir.
Oysa bir seyin sonsuzca siiriip gitmesi miimkiin degildir. Buna gore evren i¢in cisim ve
cisimsel olmayan bir Yaratici gereklidir. O Yaratici cisim olmadigi i¢in duyular yolu ile
algilanmast s6z konusu olamaz. Ciinkii duyular ancak cisimleri ve cisimsel olan
nitelikler1 duyumsayabilir. Yaratici duyumsanamayinca onu imgeleme(tahayyiil) de
miimkiin olamaz. Ciinkii imgeleme, duyumsanan nesnelerin golgelerini, bi¢imlerini
zihinde canlandirmak demektir. Yaratici cisim olmadigina gére onun i¢in cisimsel
nitelikler de diisliniilemez. Evrenin ezelden beri dylece geldigi kabulii ise su sonuglari
gerektiriyordu: Evrenin hareketi baslangicsiz, ezele dogru sonsuz olmalidir. Varoldugu
zaman duraganlik hareketini oncelememelidir. Oysa hareket i¢in mutlaka bir hareket
ettirici gereklidir. Bu hareket ettiricinin, hareket ettirici ya da bir cisme bulasan bir gii¢
olmasi gerekir. Ya da higbir cisme bulasmayan bir giictiir. Hareket ettirici, eger cisme

bulasan bir gii¢ ise, cismin varlig ile varolur, parcalanmasi ile pargalanir. Nitekim tas

- 66 -



ikiye boliindiigiinde tasin asagiya dogru hareketini zorunlu kilan agirlik da ikiye

boliniir.

Biiylik gogiin baslangicsiz, kadim oldugunu varsaydigimizda hareketinin de
ebediyen, sonsuz olarak siirecegini kabul etmis oluruz. Bu nedenle gokleri dondiiren
gii¢, ne gogiin kendi cisminde, ne de kendisinin disindaki bagka bir cisimde bulunan bir
giic olabilir. Hay, evreni baslangi¢siz varsaydiginda da, sonradan olma, yaratilmig
varsaydiginda da ulastig1 sonuclar ayni olmustu. Evrenin baslangi¢siz ya da yaratilmis
olusu konusundaki kuskular1 sonucu etkilemiyordu. Her iki durumda da cisim olmayan,
ne cisme bitisik, ne de ondan ayr1, ne cismin icinde ne de onun disinda olan bir Oznenin
varliginin zorunlulugu kesinlik kazaniyordu. O’na cisimden ayri demek, cismin i¢inde
oldugunu sdylemek kadar anlamsizdi. Ciinkii bitisiklik, ayrilik, i¢te ya da dista
bulunmak hep cisimlere 6zgii durumlardir. S6z konusu Ozne, Yaratic ise biitiin bu

durumlarin tstiindedir.
2.2.4.4 Yaraticinin Niteliklerini Akh ile Kavramasi

Madde, kendisinin belirmesine, somutlasmasina neden olan bir big¢ime
baglidir. Bu bi¢im olmadan madde varlik kazanamayacag: gibi gergeklik kazanmasi da
miimkiin degildir. Bigcimin varlig:1 ancak bagimsiz Ozne’nin varligr ile miimkiindiir. Bu
nedenle Hay bin Yakzan katinda biitiin varolusun o Ozne’ye bagimli, zorunlu oldugu ve
O Ozne olmaksizin higbir varligin varolamayacag: gercegi belirginlik kazanmaya
basladi. Kisacas1 O Ozne, biitiin varliklarin varolus nedeni, ilkesidir. O Ozne, temelde
biitiin varliklardan yiice ve aridir. O’nun giiciine bir son olmadig1 da, biitiin cisimlerin,
cisimlerle bitisenlerin ya da ¢ok az bir ilgi ile de olsa onlarin sonlu, sinirlt olduklar1 da
kesin kanitlar ile ortaya konulmustur. Bu neden ile tiim evren, i¢indeki gokler, yildizlar

ve aralarindaki, iistlerindeki, altlarindaki seylerin hepsi O Oznenin eseri ve yaratigidir.

Hay, daha sonra hayvanlarin tiirleri lizerinde diigiindii. Yaratici, her birini
kendine 6zgii bir yaratiligla yaratmis ve sonra onlara yaratilistan bagisladigi giic ve
yetenekleri kullanma yollarin1 gostermisti. Eger hayvanlara sahip olduklar1 organ ve
giiclerin nasil kullanilacagi, onlardan nasil yararlanilacagi gosterilmemis olsaydi onlar

bu organ ve giiclerden faydalanamazlardi. Faydalanmak s6yle dursun, o organ ve giigler

- 67 -



kendilerine agir, tasinmaz bir yiik olurdu. Hay bundan da anladi ki, o Ozne cémertlerin
en comerdi, merhametlilerin en merhametlisidir. Diinyada gordiigii her giizelligin, her
degerin, her erdemin ve diger tiim {istiin niteliklerin, o biiyiikk ve bagimsiz Ozne’nin

biliminden, comertliginden ve eyleminden geldigini apagik goriiyordu.
2.2.5 35-42 Yas Aras1 Donem :
2.2.5.1 Yaraticiy: Siirekli Miisahede Etme

Bu yasina kadar ulastig1 bilgi nedeni ile kalbine yerlesen o Ozne’ye iliskin bir
hal, O’ndan baska herhangi bir seyi diisiinmesine izin vermiyordu. Artik inceleye
geldigi varliklar1 ve onlardan s6z etmeyi unuttu. Zamanla dyle bir agamaya vard1 ki,
baktig1 her nesneyi bir sanat yapit1 gibi goriiyor ve hemen eseri birakip yaraticisina
yoneliyordu. Bu nedenle de yaraticisina olan 6zlemi artiyordu. Buna bagl olarak ta

gonlii goriinen diinyadan uzaklasiyor, yiice, anlasilir diinyaya yoneliyordu.

Yiice varlig: bilince de bu bilgiye erigmesine neden olan araci, giicii 6grenme
istegi duydu. Ilkin duyu organlarimi gozden gegirdi. Goz, kulak, burun, dil ve el ancak
cisim ve cisimsel nitelikleri duyumsuyor, bunlarin 6tesinde bir seyi duyumsamiyordu.
Imgelem giicii de, dis duyular gibi ancak en, boy ve derinligi olani, yani cisimleri
algilayabiliyordu. Oyleyse cisimde bulunan herhangi bir gii¢, cisim ya da cisme giren
seylerden baskasini algilayamazdi. Oysa zorunlu varligin her bakimdan cisimsel
niteliklerden uzak ve ar1 oldugu agik bigimde anlasilmisti. Hay, ylice yaraticiy1 kendi
zatl, 6zl aracilifiyla kavradigini, varligimin bilgisine ulagtigini anladi. Hay, zatinin
duyulariyla algiladig1 gévdesinden baska bir sey oldugunu kavrayinca, cisim dnemini
bir kez daha yitirdi goziinde. Varlig1 zorunlu olan yaratictyr kavrayan kendi zatini
diistinmeye ve zat1 (6zii, ruhu) araciligi ile kendini gozlemlemeye basladi. Acaba zati
yok olacak, coziilecek ve bozulusa ugrayacak bir sey miydi, yoksa kalict miydi?
Bozulma ve ¢o6ziilmenin cisimlere iligkin nitelikler oldugunu biliyordu. Oysa zati
cisimlerden farkliydi. Bedenden ilgisini kestigi zaman, onu beslemedigi zaman

durumunun nasil olacagini anlamak igin beden ile ilgilenmemeye basladi.

Bu istegin ardindan biitiin bilgi edinme giiclerini, yetilerini gozden gecirdi. Bu

giiclerin her biri kimi zaman gii¢sel (bil kuvve) kimi zaman da edimseldi (bilfiil).

- 68 -



Nitekim goz yumuldugu ya da gordiigli nesneden bagka bir yone ¢evrildigi zaman
gorme giicii giigsel algilayict durumunu kazaniyordu. Goze gligsel algilayici demenin
anlami, goz simdi algilamiyorsa da gelecekte ve goriilebilecek bir nesneye yoneldiginde
goriir, algilar demektir. Edimsel algilayici deyimi de goziin simdi gordiigiini,
algilamakta oldugunu dile getirmektedir. Duyu organlarinin alg1 giiclerinin gligsel ve
edimsel olmas1 gibi giliclerde giigsel (bil kuvve) ve edimsel (bilfiil) olabilirler. Bunu

14
Hay arastirmalari sonucu anladi.'*’

Hay bin Yakzan, zatinin yetkinlik ve zevkinin zorunlu varligi siirekli
miisahedeye bagli oldugunu anladi. Diinyada tattig1 zevk, 6liim sonrasinda da ve aciyla
hi¢ karigmaksizin siirmeliydi. Bunun i¢inde O’ndan bir goéz kirpist olsun yiiz
cevirmemeli, son soluguna degin edimsel olarak araliksiz miisahede i¢inde olmali ve bu
durumda iken 6liime teslim olmaliydi. Hay aldig1 karardan sonra mutlak varliktan yiiz
cevirmeyi imkansiz kilacak edimsel miisahedeyi siirdiirmenin nasil ve ne yolla miimkiin
olabilecegini arastirmaya basladi. Hay’in arastirmalari sonucunda bulabildigi en iyi
yontem, siirekli diisiinme (tefekkiir) oldu. Biitliin zamanini o yiice varliga ayirdi. Her an
O’nu distliniiyordu. Fakat zaman zaman goziine ¢arpan bir nesne, kulagina gelen bir ses,
zihnini ¢elen aykir1 bir diisiince, dogal gereksinimleri, hastalik, soguk, sicak gibi kimi
etkenler diislinmesini engelliyor, kesintiye ugratiyordu.  Diislinmenin kesintiye
ugramas1 ise bulundugu durumdan wuzaklasmasina neden oluyordu. Bulundugu

miisahede durumuna tekrar donebilmek i¢in miicahedeye girmesi gerekiyordu.

2.2.5.2 Yaraticimin Niteliklerini Kazanma istegi

Yaraticisina asik olan Hay, ondan bir an ayrilinca 6liim korkusuna biiriiniiyor,
ondan ayr1 kalacagini zannederek tereddiitlere kapiliyordu. Buna bir ¢oziim ig¢in
hayvanlarin davraniglarini incelemeye basladi. Ancak bakti ki hayvanlar sadece yiyor,
iciyor, 1smyor, ciftlesiyor vb. dogal istek ve gereksinimlerini gidermek ig¢in
calisiyorlardi. Bu durumun disinda kalan, degisik bir amag¢ ugruna davranista bulunan,

calisan bir hayvan bulamadi. Gozlemledigi ve inceledigi durumlardan anladi ki

" ibn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 123

-69 -



hayvanlar mutlak varligin bilincinde degildiler. Aralarinda ne onu taniyan ne de
miisahedesine 6zlem duyan vardi. Bu yoksunluklar1 nedeni ile belli ki tiimii yok olacak
veya yokluga benzer bir duruma geleceklerdi. Hayvanlar hakkinda diistindiigii seylerin
bitkiler i¢cinde gecerli oldugunu diisiindii. Hay bitkiler ve hayvanlardan imidini kesince
bu sefer goklere ve yildizlara bakti. Tiimii belirli bir diizen i¢inde muntazam hareket
ediyorlardi. Saydam ve aydinliktilar. Ustelik bozulma ve degismeye ugradiklar1 da
gorilmiiyordu. Hay bin Yakzan, birdenbire gii¢lii bir sezgi ile bu gok cisimlerinde
zorunlu varligr anlayacak cisim disi bir seyin varligimi anladi. Buna goére gok
cisimlerinde cisimlikten ar1 bir varlik vardir. Nitekim benzerleri olan insan, biitiin
giicsiizlligline, diinyasal islere siddetle bagimli ve bozulur cisimlerden olmak gibi eksik
nitelikleri tasimasina karsin zorunlu varlig1 anlayacak bir 6ze, zata sahiptir. Ciinkii s6z
konusu eksiklikler, insan zatinin cisimsel niteliklerden uzak olmasini engelleyememis,

bozulmaya ugramasina neden olamamastir.

Bu karsilastirmadan anlasiliyordu ki gok cisimleri zorunlu varligi bilmeye
yetenekli bir zata, bir 6ze sahip olmak konusunda insandan daha iistiin ve hak sahibi
idiler. Ciinkii gok cisimleri zorunlu varlig: biliyor, siirekli ve edimsel miisahede i¢inde
bulunuyorlardi. Gok cisimlerinde kendisini zaman zaman miisahededen alikoyan dogal
engel ve iliskilerin benzerleri yoktu. Hay, gok cisimleri ile olan benzerliginin ayrimina
varinca, gok cisimlerine benzerligini saglayan onurlu varligin, hayvanlar arasinda nigin
yalniz kendisine 6zgii kilindig: lizerinde diislindii. Nesneler hep bulunduklar1 durum ve
bicimde kalmiyorlardi. Siirekli bir olus ve bozulus icindeydiler. Ciinkii yalin degil
bilesiktiler. Yapilarii birbirine karsit geler olusturuyordu. I¢lerinde katisiksiz, saf bir
nesne yoktu. Bozulusa en az ugrayanlar altin ve yakut gibi yalinliga en yakin,
bilesenleri en az olan cisimlerdi. Gok cisimleri ise yalin ve katisiksizdi. Bu yiizden

bozulusa ugramiyorlar, bigimleri siirekli degisiklik gostermiyordu. '**

Hay bin Yakzan, iizerlerinde yaptigi gozlem ve incelemeler sonunda
hayvanlarin zorunlu varligin bilincinde olduklarin1 gdsteren bir belirti bulamamisti. O
varligin bilincinde olan yalniz kendisiydi. Demek ki, gok cisimlerine benzeyen ve iliml

ruhu barindiran tek canli kendisiydi. Oyleyse hayvanlardan farkli bir tiiriin temsilcisi

18 bn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 126

-70 -



olmaliydi. Kendisi diger hayvanlarin yaratilis amacindan farkli bir amag¢ igin
yaratilmigti. Ciinkii hi¢cbir hayvan tiirlinlin yiikiimli kilinmadigir yilice gorevlerin

yitkiimliiligini tagtyordu.'*

Varligin1 tamamlayan iki par¢adan beden ve hayvansal ruh giizel olani, biitiin
nesneler i¢inde olus ve bozulus diinyasinin disinda, eksik olan gok cisimlerine en ¢ok
benzeyeni, yani hayvansal ruhu idi. Varligimi tamamlayan bu iki par¢adan da {istiin
olani ise kuskusuz zorunlu varligin bilincine varan, O’nu taniyan Tanrisal emir, yani
ruhtu. Ruh, bagkalarmi kabul etmez, bozulusa ugramaz, cisimlerin nitelikleri ile
nitelenemez, higbir duyu ile algilanamaz, haya bile edilemez. Varligimin bilgisine

kendisinden baska higbir aragla ulagilamaz.

Ona ulasmak yine ancak kendisiyle miimkiindiir. Bilen de o, bilinen de o, bilgi
de odur. Bilgin de, bilim de, bilinen de odur. Aralarinda bir ayrilik, aykirilik yoktur.
Ciinkii ayrilik, aykirilik yalniz cisimlere 6zgli durumlardir. Oysa ruh evreninde ne

cisim, ne cisimsel nitelikler, ne de cisimlige iliskin bir sey vardir.'”

Hay bin Yakzan, hayvanlar arasindaki gok cisimlerine yalniz kendisini benzer
kilan nedeni anlayinca biitiin giiciiyle gok cisimlerine yonelmenin, onlara benzemeye
calismanin zorunlu oldugu gercegini anladi. Hay, yine kendisinin zorunlu varligi bilen
onurlu parcasi, ruhu nedeniyle zorunlu varlikla da az ¢ok benzestigini gordi. Ciinki
Varlik cisimsel niteliklerden nasil ar1 ve ylice ise kendisinin gercekligini olusturan
parcasi olan ruhu da cisimsel niteliklerden dylesine ar1 ve yiice idi. Oyleyse miimkiin
olabilecek tiim yonlerden Zorunlu Varligin niteliklerini kazanmaya c¢aligmaliydi. O’nun
ahlakiyla ahlaklanmali, eylemlerine boyun egmeli, istemine (irade) karsi ¢ikmamali,
biitiin islerini O’na 1smarlamaliydi. Bundan dolay1 gévdesi incinecek, zarara ugrayacak,
hatta biitiinii ile yok olacak olsa bile, hakkindaki her yargisina biitiin kalbi ile ve seving
duyarak razi olmaliydi. Hayvanlarla da aralarinda bir ortaklik, benzerlik vardi.

Kendisini olusturan diger parca olus ve bozulus evrenine, diinyaya aitti. Karanlik ve

14 [bn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 128
150 fbn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 129

-71 -



yogun govdesini olusturan bu asagilik parca kendisini yeme, igme ve benzerleri gibi

diger hayvanlarla 6zdes kilacak davranislara zorluyordu.'!
Hay ti¢ ¢esit zorunlu eylemi fark etti. Bunlar:
1-  Hayvanlara benzerligin gerektirdigi eylemler.
2- GOk cisimlere benzerligin gerektirdigi eylemler.
3-  Zorunlu Varliga benzerligin gerektirdigi eylemler.

Birinci benzerlik ve gerektirdigi eylemler zorunludur. Ciinkii diinyasal bir
bedeni vardir. Farkli gorevleri olan organlar1 ve ¢ok degisik glicleri barindiran bedenin
de tiirlii tiirlii gereksinimleri vardir. Ikinci benzerlik ve gerektirdigi eylemler de
zorunludur. Kalbinde barindirdigi hayvansal ruhu bunu zorunlu kilmaktadir. Kalp ise
bedenin ve tiim bedensel gii¢lerin kaynag:, ilkesidir. Ucgiincii benzerlik ve gerektirdigi
eylemler ise “O, O’dur” gercegi nedeniyle zorunludur. Ciinkii kendi gercekligi, zorunlu
Varligi bilen zattan (6z, ruh) olusmaktadir. Daha once sikintilardan kurtularak
mutluluga ulasmanin zorunlu Varlig1 bir géz kirpist kadar bile gafil olmayacak bicimde
siirekli miisahede etmeye bagli oldugunu anlamasi da bununla miimkiin olmustu.
Hayvanlara benzerligin gerektirdigi eylemler miisahede durumuna bir katkida
bulunamaz. Tam tersine bu eylemler insan1 miisahededen alikoyar, engeller ¢ikarir.
Ciinkii bu benzerlik duyumsal isler ile ugrasmay:1 gerekli kilmaktadir. Bedensel ve

diinyasal biitiin isler, eylemler ise miisahede yoluna gerilmis engellerdir.'>>

Gok cisimlerine benzerlik tam anlami ile gergeklestirildigi zaman miisahede
yolunda onemli asamalar yapilir. Fakat bu miisahede katiksiz bir miisahede degildir.
Ciinkii miisahedeye bu yolla erenler kendi zatlarina da ilgi ve egilim i¢indedirler.
Ucgiincii benzerlik ise katiksiz bir miisahedeye, katiksiz bir kendinden gegmeyle
(istigrak) ulasilir. Bu miisahedede yalnizca zorunlu Varlik goriiliir. Ondan baskasina ilgi
ve yonelim s6z konusu olamaz. Bu yolla miisahedeye erenlerin kendi zatlar1 yitmis yok

olmustur. Hay, son amacinin bu {igiincli benzerlik olmas1 gerektigini anladi. Ne var ki,

151 ibn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e.,s. 129
152 {bn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 130

-72 -



benzerlik ancak ikinci benzerlik durumunda uzun bir siire c¢alistiktan ve hazirliktan
sonra gerceklesebilirdi. Ikinci benzerlikte gecirecegi hazirlik dénemi de birinci
benzerlik nedeni ile miimkiin olabilirdi. Hay bin Yakzan, yapisinin gerektirdigi
eylemleri nasil gerceklestirecegini arastirmaya, diislinmeye basladi. Hay, hayvanlara
benzerligin yardimimin zatina degil, dogasina oldugunu biliyordu. Ne ki, zatinin
ilerlemesini engellese de bu benzerlik kaginilmazdi. Bu nedenle kendisini hayvanlara
benzerligin gereklerini en alt diizeyde yerine getirmeye zorlamaliydi. Bu diizeyin

Olciisii, canin varligin1 daha aziyla stirdiiremeyecegi yeterlik miktar1 olmaliyda.
2.2.5.3 Siirekli Miisahede Etmeye Engel Beslenme ile ilgili Kurallar

Canm varhigmi siirdiirebilmesi igin zorunlu iki sey vardi. Ilk zorunluluk
hayvansal ruhun giiclinii korumak iizere beden iginde tiikenen besinlerin yerine yenisini
almak, ikinci zorunluluk da cani, soguk, sicak, yagmur, giines, yirtict hayvanlar gibi dis
etken ve tehlikelere karst korumakti. Zorunlu gereksinimlerini belirleyecegi bir diizen

icinde karsilamaliydi. S6z konusu bu belirlemeyi su ii¢ seyde yapmaliydi:
I-  Neleri yemeliydi?
2-  Ne kadar yemeliydi?
3-  Iki yemek arasindaki zaman ne kadar olmalrydi?

Yiyebilecegi maddeler tlizerinde diisiindii. Besin maddelerini {i¢ sinifa ayirmak

miimkiindii:
I-  Heniiz kocamamuis bitkiler. Bunlar yenilebilecek nitelikte yas bitkilerdi.

2-  Tirlerinin devamini tohumlar1 ile saglayan bitkilerin yas ya da kuru

meyveleri.
3-  Yenilebilecek nitelikteki kara ve deniz hayvanlart.

Hay, yemek yemenin zorunlu Varliga ulagmasia bir engel teskil ettigini
diisiindii. Ancak yememesi durumunda ise kendi cisminin mahvolacagini biliyordu.

Yemesi durumunda zorunlu Varliga yaklagmama durumunda O’na karst bir isyan

-73 -



olacagin1 diisiinen Hay, yememesi durumunda telef olacak cismi sonunda bunun
birinciden daha siddetli bir isyan oldugunu anladi. Hay’in kendi cisminin yiyecegi
maddelerin cisimlerinden daha {istlin, onurlu idi. Onlarn yiyerek daha iistiin olanin

yagsamasini sagliyordu.

Hay, once besin maddelerinin hangilerinin daha kolay elde edilecegini tespit
etmeli, sonra alacagi miktar1 belirlemeliydi. Eger tiimii kolaylikla bulunuyor, elde
edilebiliyorsa, o zaman, ihtiyath davranarak Yaraticinin eylemine en az karsi ¢ikis
sayilacak olanini segmek gerekirdi. Buna gore en dogrusu, tliriiniin devamini saglayan,
cekirdegi olan meyveleri segmekti. Elma, armut olmaz ise badem, ceviz. Eger onlar1 da

bulamaz ise hayvanlardan ya da yumurtalarindan yararlanabilirdi'>>.

Yemek isini hallettikten sonra sira iki yemek arasindaki siireyi de soyle
belirledi: Ayakta durmasimi saglayacak kadar yedikten sonra, gok cisimlerine
benzeyebilmek i¢in yerine getirmek zorunda oldugu gorevlerden herhangi birini

yapamayacak denli gii¢siizlesinceye kadar ikinci kez yemek yememeliydi.
2.2.5.4 Gokcisimlerine Benzeyerek Yalniz Yaraticiy1 Diisiinme Arzusu

Gok cisimlerine nasil benzeyebilir, onlarin niteliklerini, 6zelliklerini nasil
kazanabilirdi? Bu konuda karara varabilmesi i¢in Oncelikle gok cisimlerini
gbzlemlemesi gerekiyordu. Gok cisimlerinde ii¢ tiirlii nitelik gézlemliyordu. Birincisi,
kendilerinin altinda bulunan olus ve bozulus diinyasi ile iligkilerinde kendini gosteren
niteliklerdi. Bunlar, olus ve bozulus diinyasinm1 etkileyerek 1sitmak, sogutmak,
aydinlatmak, saydamlik ya da yogunluk vermek gibi nesneleri varligi zorunlu Ozne’den
tasan ruhsal bigimleri kabule yetenekli duruma getiren niteliklerdi. kincisi saydamlik,
parlaklik, kir ve bulaniktan uzaklik, kendi ekseni etrafinda ya da bir bagkasinin
cevresinde dairesel bigimde hareket etmek gibi gok cisimlerinin kendilerine 6zgii
niteliklerdi. Gok cisimlerinde goézlenen iicilincii nitelik ise zorunlu Varlik ile olan

baglantilarindan kaynaklanan niteliklerdi. Zorunlu Varligi siirekli miisahede etmek,

153 bn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 132

-74 -



O’ndan yiiz ¢evirmemek O’na olaganiistli bir tutkuyla baglanmak, biitiin buyruklaria

boyun egmek ve yalniz O’nun istemi dogrultusunda hareket etmek gibi.'>*

Gok cisimlerine benzemek icin, kendisini, kendisinden asagi yaratiklarin
hizmetine adadi. Bitki ve hayvanlarin gereksinimlerini karsilamayi, karsilagtiklar
sorunlar1 ¢oziimlemeyi, her durumda onlara yardime1 olmayi, kendine bir gérev saydi.
Sozgelimi gilines 1siklarindan bir engel nedeni ile yoksun kalmis bir bitki mi gordd,
hemen kosuyor, engeli kaldiriyor, bitkiyi giines 15181na kavusturuyordu. Yabanci bitkiler
tarafindan kusatilmis, hayat1 tehlikeye girmis bir bitki bile kagmiyordu. Ayni sekilde
hayvanlardan tehlikede olanlara da hizla yetisip tehlikeden kurtariyordu. Hay, bitki ve
hayvanlara yonelik ilgi ve etkinlikleri kendisi i¢in dogal bir nitelik durumuna gelinceye
kadar biiytik bir titizlikle eylemini siirdiirdii. Arkasindan, gok cisimlerinin kendilerine
0zgii niteliklerini kazanmanin yollarin1 arastirdi. Bunun i¢in en ¢ok temizlige 6nem
vermesi  gerekiyordu. Kendisini, giysilerini ve govdesini temizlemek ve
giizellestirmekle yiikiimlii kildi. Sik sik yikanmaya basladi. Dislerini, tirnaklarini ve

govdesinin en ¢ok kir toplayan diger yerlerini temiz tutmaya ve giizellestirmeye calisti.

Hay bin Yakzan, bir yandan kendini giizellestirmeye, temizlemeye calisirken
bir yandan da gok cisimlerinkine benzer dairesel hareketler yapiyordu. Kimi zaman
kosarak ve ya yiiriiyerek adanin ¢evresinde doniiyor. Kimi zaman da barinagin ya da
tapmagin ¢evresinde doniiyor. Oylesine yogun caba harciyordu ki, dzellikle kendi
cevresinde donerken diisiip bayildigi bile oluyordu. Gok cisimlerine benzemek icin de
duyulur diinyadan biitiin ilgisini keserek siirekli zorunlu Varligi diisiiniiyordu.
Diisiincesini daha iyi yogunlastirabilmek i¢in godzlerini yumuyor, kulaklarmi tikiyor,
hayale kapilmaktan kaginiyordu. Biitiin ¢abasi yalniz O’nu diisiinebilmek, O’na hi¢bir
seyi ortak etmemek i¢indi. O’nu anlayabilmek, tantyabilmek i¢in biitiin varin1 yogunu

veriyordu.

Hay, giderek diislinme eylemini dairesel hareketleri ile desteklemeye,
giiclendirmeye basladi. Hareketi sirasinda bedensel giicleri azaliyor, etkinligini iyice
yitiriyordu. Bu c¢alismalar1 sirasinda Oyle bir noktaya geldi ki, donme eylemi

siddetlendik¢e duyulur diinya tiimiiyle kayboluyordu. Bedensel araglar gereksinen hayal

54 {bn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 133

=75 -



ve diger glicleri gevsiyor, cisimden arinmis eylemleri giic kazaniyordu. Hatta kimi
zaman diisiincesi diinyasal olanlarla karigmaktan kurtularak dylesine saflasiyordu ki,

onunla zorunlu Varlig1 miisahede ediyordu.

Ancak bu miisahede durumu uzun silirmiiyor, cisimsel glig¢ler bastirarak
durumunu bozuyor, onu agagilarin asagisi olan eski durumuna ceviriyorlardi. Boylelikle
Hay bedensel yoniline doniiyor, sorunu c¢ozdiikten sonra tekrar gok -cisimlerine
benzemek i¢in caligmalarina yeniden basliyordu. Diislincesini cisim ve cisimlik
kuskularindan arindirma giiciinii kazandig1 zamanlarda kendisinde, tanrisal niteliklerle
donanan kimselere 6zgii birtakim durumlar belirerek kendisini bu makama cagirtyordu.
Hay, daha Once bahsettigimiz gibi bilimsel arastirmalar1 sirasinda Zorunlu Varligin
niteliklerinin ikiye ayrildig1 sonucuna ulagsmisti. Bunlardan birincisi olumlu niteliklerdi.
(Bilim, giig, hikmet gibi) Ikincisi ise olumsuzlanan niteliklerdi. Cisimlik ve cisimlige
0zgii olanla ve bunlarla isterse ¢ok uzaktan olsun ilgi ve baglantis1 olan her seyden
arinmis olmasi gibi. Zorunlu Varligi olumlu niteliklerinde de cisimsel niteliklerden
soyutlamak temel kosuldur. Ciinkii zorunlu Varlik, olumlu nitelikleri nedeniyle ¢oklugu
kabul etmis sayilamaz. Coklugu kabul etme soyle dursun, olumlu niteliklerin tiimii,
zorunlu Zatin gergekligi demek olan tek bir anlama doner. Hay, iki boliime ayrilan bu
niteliklerin her birinde zorunlu Varliga nasil benzeyebilecegini arastirdi. Olumlu
niteliklerin zorunlu Varligin gercekligi disinda bir gergeklik yoktu. Ciinkii bdyle bir

durum ¢oklugu gerekli kilardi. Cokluk ise cisimlere 6zgii bir nitelikti. '

Hay’in zorunlu Varlikla 6zdeslesmesi ancak bilgi yolu ile miimkiindii. Hay,
zorunlu Varlig1 bilebilirse, ulastigi bilgi, zorunlu Zat’tan farkli bir gergeklik anlami
tastyamaz, O’nun aynist olurdu. Bu nedenle olumlu niteliklerinde zorunlu Varliga
benzemek, hicbir cisimsel nitelikle karistirmaksizin O’nu bilmek demekti. Hay, bu
cikarimlardan sonra ayni yaklasimla kendini ele aldi. Hay, burada da kendisini
gosteriyordu. Hemen 6grendigi bilgisini yeterli gérmiiyor, hemen 6grendiklerini kendisi
ile kiyasliyordu. Ucu sonsuza giden bu 6grenme istegi, 6grendiklerinin artmasi ile

sogumuyor, daha da sevk ve heyecanla, arastirmaci ruhunu kullanip iradesini eli altinda

155 bn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 136

-76 -



tutarak yeni ufuklara agiliyor, dogayi, kainati, kendisini ve kendisinin var olmasina

neden olan Zat’1 bulmaya, 6ziinii, ger¢egini 6grenmeye ¢alistyordu.

Kendini ele alan Hay, zorunlu Varlig1 cisimlikten soyutlamaya ydnelik olan
olumsuzlanan niteliklerin tiimiinden kendini arindirmaya karar vermisti. Gokcisimlerine
benzemek i¢in yaptigi caligmalar, uyguladigi ¢ileli yontemler sonucu cisimler
niteliklerin cogundan arinmisti. Fakat yine de iizerinde bir kalint1 vardi. Siirdiirdiigi
dairesel hareketler, bitki ve hayvanlara iligskin seyleri dnemsemesi, onlara acimasi,
onlan yetkinlige ulasmaktan alikoyan engelleri ortadan kaldirmak icin ¢aba harcamasi

bunlarin en belirgin olanlartydi.

Artik Hay, cisimsel nitelikler olan biitiin ilgi ve eylemleri terk etti. Kaldig:
barinagin en kuytu kosesine ¢ekildi. Oraya kendisini hapsetti. Gozlerini simsiki kapatti.
Cisimsel giiclerden yiiz ¢evirdi. Duyulur, diinya ile olan baglarin1 kesti. Diisiince ve
cabasini zorunlu Varliga yoneltti. Hayaline gelen diger tiim seyleri aninda kovarak
diisiincesini yalnizca O’na 6zgii kildi. Hay artik yalnmizca diisliniiyordu. Bunu bir
yasama bi¢cimi durumuna getirmis ve bu yasam icinde kendini, benligini egitiyor,

arindirtyordu.

Hay, bu yogun yasama zamanla Oylesine alisti ki, gilinlerce hi¢ bir sey
yemedigi, yerinden hi¢ kimildamadig1 oluyordu. Diisilinlirken kendi 6zii digindaki tim
varliklar siliniyor, kayboluyordu. Fakat kendi 6zii heniiz zorunlu ve gercek Varlik olan
Zat’im miisahedesine daldigi zamanlarda yok olmuyordu. Bu koéti bir durumdu.
Zamanla bunu da asti. Kendisi de diger varliklar da tiimiiyle yok oldu. Artik Yaratici
ona farkli seyler gosteriyordu. Higbir géziin gérmedigi, hi¢bir kulagin duymadigi, hi¢bir

kalpten ge¢meyen seyleri gordii ve tatt1.

Hay bin Yakzan, miisahede ettigi seyleri kendinden ve diger varliklardan fena
buldugu, varlikta diri (hay), kendiliginden varolan (kayyum), bir’den (vahit) baska bir
sey gormedigi zaman miisahede etti. Daha sonra sarhosluga benzer bu miisahede
durumundan ayrilarak zorunlu Varlik disinda kalanlar1 gordiigii, diisiinebildigi olagan

durumuna dondd.

-77 -



2.2.5.5 Yaraticinin Hidayeti ile Ger¢ege Varmasi ve O’nun Bir Oldugunu

Kavramasi

Hay’in kalbine sunlar dogdu: Kendine 6zgii 6z, gergek Varligin 6ziinden ayri
bir gerceklik tasimamaktadir. Oziiniin gercekligi Tanrinin 6ziidiir. Daha onceleri
Tanrinin 6ziinden ayr1 gordiigi ve salt kendine 6zgli bir 6z sandig1 seyin ayri bir

gergekligi yoktu. Varlikta yalmiz Tanrmin 6zii vardi. Bagka hicbir sey yoktu.'*

Bagka seylerin varligi, yogun cisimlerde yansiyan ve ilk bakista cisimlerden
ciktig1 sanilan giines 1siklart gibidir. Bu isiklar yansidigir cisimlerden c¢ikiyor gibi
goriinseler de gergekte gilines i1siklarindan bagka bir sey degillerdir. Cisim ortadan
kalktiginda 15181 da yok olur. Oysa glinesin 1s1klar1 hep ayn1 durumda kalmaktadir. Ne
cisimlerin varligi nedeni ile azalmakta ne de cisimlerin yoklugu durumunda

cogalmaktadir.

Bu diistince Hay’in Tanr1t 6ziiniin ¢oklugu kabul etmedigi ve 6ziine iliskin
bilgisinin 6ziiniin aynisi1 oldugu yolundaki onceki ¢ikarimlart ile ¢akisiyordu. Hay,
buradan cikarak “ Kim kendi 6ziine iliskin bilgiye ulasirsa, ulastig1 bilgi, 6zii ile ayni
olur. Kendi 6ziine iliskin bilgisi, 6ziiniin varliginin da gerceklik kazanmasidir. Ciinkii
0ziin varliginin bilinmesi, ancak yine kendisi ile miimkiin olur. Bir baska seyin 6ziinii

bilmek de 6zsel 6zdesligi gerekli kilar.

Tanr1 Hay’1 acimasi, merhameti ile korumasa, yol gostermese yani ona hidayet
vermese, gercege erdirmeseydi bu konudaki kusku cisimlerin karanligi ile duyulur
diinyanin bulanikligindan kaynaklanmaktadir. Az, ¢ok, bir, birlik, toplamak, toplanmak,
ayrilmak hep cisimlerin nitelikleridir. Oysa san1 yiice ve ger¢ek Zat’1 bilen, maddeden
yiice ve askin 6zler i¢in ne bir, ne de ¢ok denilebilir. Cilinkii ¢cokluk s6zcligii, 6zlerin
birbirlerinden ayr1 oluslarini, birlik sdzciigii ise birbirlerinden ayr1 6zlerin birlesmelerini

dile getirir."’

Hay, sonunda anlad1 ki birlik ve ¢oklugun kaynagi duyulur diinyadir. Birlik ve
cokluk bu diinya i¢in anlam tasir. Ayrilmak, birlesmek, yerlesmek, baskalasmak gibi

156 ibn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e.,s. 138
157 {bn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 139

-78 -



nitelikler yalniz bu diinya i¢in gegerlidir. Tanrisal evrende ne tiim, ne de parca
sozctukleri bir sey ifade eder. Tanrisal evrene iliskin bir is, bir sey hakkinda bilinen

sozcliklerle konusmak gercek dis1 sonuglara gotiirtir. 138

Tanrisal evreni ancak goren bilebilir. Oranin gergekligi yalniz oraya ulasanlar
tarafindan anlagilabilir. Bizim aklimizla bu diinyada kavradigimiz olaylarin Tanrisal
evrende ehemmiyeti yoktur. Bunu kavrayan akil da ancak bu diinyayr kavrar. Saf akil

ile tanrisal evreni kavramak miimkiin degildir. Oras1 kalp g6z ile ancak goriilebilir.

Hay, katiksiz kendinden ge¢cme (istigrak) ve tam yok olus (fena) ile gergeklige
ulastiktan sonra, Otesinde higbir cisim bulunmayan en yiice gok katinda maddeden
arinmis bir 6z gordii. Bu 6z, gergek ve bir olan Zat’in kendisi olmadigi gibi gogiin
kendisi de degildi. Fakat baska bir sey de degildi. S6yle de bu olay anlatilabilir: Giines,
giinesin karsisina konulmus bir ayna ve giinesin aynada goriinen suretini diisliniin.
Aynada goriilen suret nedir? Giines mi? Ayna m1? Tiimiiyle bagka bir sey mi? Higbiri
degil. Hay, en yiice gok katinin arinmis 6ziinde dyle bir yetkinlik, dyle bir deger, dyle
bir giizellik gordii ki, sdzciiklerle dile getirilemez. Oylesine askin ve ince (latif) idi ki,
ona ses ve harf giysisi giydirilmesi miimkiin degildi. En yiice gok katinin askin 6zii,
yiice ve ulu Hakkin 6ziinii miisahede ediyordu. Siddetli bir istek, seving, cosku ve zevk
icindeydi. Hay sonra gok katinin altindaki sabit yildizlar katinda da maddeden askin bir
0z gordii. Bu 6z de ne gercek Birin 6zii, ne en yiice gok katinin askin 6zii, ne bu gok
katinin kendisi, ne de bunlar disinda baska bir seydi. Yine ayni1 6rnege basvurarak soyle
denilebilir: Bu 0z, giinesin karsisindaki aynadan bir baska aynaya yansiyan sureti
gibidir. Hay, sabit yildizlar katinin altindaki Ziihal (Satiirn) kat1 i¢in de maddeden
arinmis ve ne gordiigii onceki Ozlerinin aynisi, ne de onlardan bagkasi olan bir 6z
miisahede etti. Sonra Hay, her gok kati icin maddeden arinmis ve kendisinden 6nceki
0zlerin ne aynisi ne de baskasi olan bir 6z miisahede etti. Bu 6zlerin her birinde higbir
goziin gdrmedigi, hi¢bir kulagin duymadigi, hi¢bir insanin tatmadig: bir tat, bir seving,

bir giizellik ve deger miisahede etti."”’

158 {bn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 140
15 [bn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 141

-79 -



Biitiin bu miisahede ve tecellilerinden sonra Hay, kendisi i¢in de bir 6z
miisahede etti. Eger olus ve bozulus diinyasina 0zgii yetmis bin yiizli 6ziin
parcalanmas1 miimkiin olsaydi, bu 6ziin onun parcalarindan biri oldugu sdylenebilirdi.
Eger kendi 0zii sonradan varolmasaydi, olus ve bozulus diinyasina 6zgii 6ziin aynisi ve
eger Hay’in sonradan olma bedenine 6zgili olmasaydi, yaratilmamis, baslangi¢siz oldugu
diisiiniilebilirdi. Bu asamada Hay, var olduktan sonra yok olmus cisimlerle, kendisi ile
birlikte var olagelen sonsuz sayidaki biitiin cisimler i¢in kendi 6zii gibi bir¢cok 6z
miisahede etti. Hem kendi 6zii i¢in, hem de kendi diizeyindeki 6zler i¢in hi¢bir goziin
gormedigi, higbir kulagin duymadigi, higbir beserin kalbinden ge¢meyen, hicbir
niteligin niteleyemeyecegi ve bu gercege ulasanlardan baska hi¢ kimsenin

kavrayamayacag1 sonsuz bir tat, bir deger, bir giizellik miisahede etti.'®
2.2.6 42-49 Yas Aras1 Donem :
2.2.6.1 Kamil insan

Bir insanin ulasabilecegi son asama olan miisahede makamina erdigi ve diinya
ile tim ilgilerini kopardigi siralar yasi elliye varmisti ve miisahedenin doyumsuz

sarhoslugunu, zevkini yasiyordu.

Artik Hay B. Yakzan, kdmil insan olmus, biitiin merhaleleri ge¢cmis, kendi
kendine olusturdugu terbiye sayesinde olgunlagsmistir. Boylece Hay kendini
gergeklestirmis oldu. Maslow kendini gerceklestiren bireyde su vasiflarin olacagindan

bahseder:

a)  Kendini gergeklestirmis kisiler gercegi oldugu gibi algilayabilirler. On

yargilar, gergek yasantilar1 algilamalarina mani olmaz.

b)  Daistan kontrollerle degil, i¢ denetimleriyle hareket ederek, kendi deger

sistemlerine dayanirlar ve i¢lerinden geldikleri gibi hareket ederler.

c) Genellikle kisisel degil, felsefi ve ahlaki alana iligkin sorunlarla

ilgilenirler.

10 jbn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 142

- 80 -



d) Bagkalarindan yardim, iltifat, destek beklemeksizin, sorunlariyla kendi

kendilerine bas edebilirler.

e) Evrende olanlara kars1 coskuludurlar, takdir edip, giizellikleri her an saf

bigimleriyle algilayabilirler.'®’

Yukarida saydigimiz biitiin vasiflar1 Hay’da gorebiliriz. Gergegi oldugu gibi
algilama giicii olan, i¢ denetimi had safthaya ulagsmis, kemale erme yolunda ilerlerken
kisisel olaylardan uzaklasip tabiat-insan-Tanr1 {izerinde felsefe yapan, etrafinda
kendisine yardim edecek hicbir insan olmamasi hasebiyle biitiin sorunlar1 ile kendi

kendine bas edebilen, tabiattaki giizelliklere bakip gercegi gdren bir insan karsimiza
cikmaktadir.

Yine kamil insan;

a)  Korku, tamahkarlik, seksiiel/saldirgan diirtiilerden kurtulmustur.
b)  ikilikten kurtulmustur.

c) Diinyevi ve sartlanmis benlikten kurtulmustur.

d)  Biitiin nefisleri toptan birlesmistir.

e) Insan gelisiminin yedi evresini tecriibe etmistir..

f)  Yogun duygusal ve ruhsal halleri tecriibe etmistir ( Umut, korku, nese,

vecd, giiven, kesinlik ).
g)  Hayatla tam bir i¢ icelik ve anla tam bir biitiinlesme halindedir.
h)  Gegmisten ve gelecek kaygisindan kurtulmustur.

1)  Tabiatin ekolojik diizeni ve hayatin goériinmez ritmi ile olan bagmni

kesfetmistir.

7)) Askin gercekligini tecriibe etmistir.

161y Kuzgun, Kendini Gergeklestirme, “DTCF Felsefe Arastirmalar1 Enstitiisii Dergisi”, X, Ankara 1976, s. 173

-81 -



k)  Varolussal birlige ulagmustir.'®

Yukarida sayillan kamil insanin ruhsal niteliklerin her biri Hay’da
goriinmektedir. Zaten bu niteliklere sahip oldugu i¢in Hay olgunluk derecesine

ulasmustir.
2.2.6.2 Kendi Cinsi Ile Karsilasmasi

Hay artik olgunluga erince hayatina Absal diye adlandirilan karsi adadan
gergegl arayan bir egitimci, filozof girer. Absal’in adasinda onceleri eski inanglarin
bozulmus sekillerine bagli insanlar yasiyorlardi. Fakat zamanla son Allah elgisinin
teblig ettigi gergek, sahih inang bu adaya da ulasti. Isiklarini sagmaya basladi. Ada halki
arasinda hizla yayilan yeni inan¢ ve ogreti, kisa zamanda halkin ¢gogunlugunun inanci
durumuna gelerek biiyiik bir gii¢ ve etkinlik kazandi. En sonunda, adanin sultan1 da
cogunlugun inancina boyun egerek, tim ada halkinin sahih G68retiyi benimsemesini

sagladi.'®

Adada ¢ok iyi arkadas olan Absal ile Salaman yasiyordu. Adanin en seckin ve
soylu genglerinden olan bu iki arkadas da sahih inanci igtenlikle benimsemislerdi.
Tanrmin yasaklarindan kacimiyor, buyruklarimi titizlikle yerine getiriyorlardi. Bir
yandan da daha iyi anlamak, daha iyi yasamak icin dini &grenmeye, bilgilerini

derinlestirmeye ¢aligiyorlardi. Siirekli okuyup diisiiniiyorlarda.

Absal, yaratilis geregi ruhsal gergekleri daha ¢cok dnemsiyor, bunlara yogun
bir ilgi duyuyordu. Bu ylizden Kitabin daha c¢ok i¢ anlamlarinmi arastiriyor, sozlerin dis

anlamlarii yorumlama egilimi tagiyordu.

Salaman ise Kitabin agik ve anlasilir dis anlamlarimi korumak gerektigine
inantyordu. Kitabin sozlerinin i¢ anlamlari arastirmaktan, sézlerin dis anlamlarini
yorumlamaktan siddetle kaginiyordu. Salaman’a goére sozlerin dis anlamlar1 biitiin

insanlar1 ilgilendiriyordu ve bu anlamlarin yorumlanmasi kargasaya yol acardi.

162 yurdagiil Mehmedoglu, Erigkin Bireyin Kendilik Bilinci ve Din Egitimi, Ragbet Yay., istanbul, 2001, s.124
163 bn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 147

-82-



Sorumluluk alani Kitabin dis anlamlar1 ile belirlendigine gore i¢ anlamlar1 aragtirmanin

anlami yoktu.

Aralarindaki ilgi ve yaklasim farkina karsin her iki arkadas da agik buyruklar
titizlikle yerine getiriyorlardi. Benliklerini denetim altina alarak arinma, diinyasal istek
ve egilimleriyle savagim (miicadele) konusunda olaganiistii bir ¢aba harciyorlardi.

Ancak bu amaglarini nasil gergeklestirecekleri konusunda anlasmazliga diistiiler.

Kitabin igerdigi kimi s6z ve Ogeler insanlar1 yalnizliga cagiriyor, ustiinliik ve
kurtulusun yalnizlikta, toplumdan soyutlanmada olduguna isaret ediyordu. Kimi s6z ve
ogeler de toplumla i¢ igeligi, toplumsal hayatin gereklilik ve zorunlulugunu dile
getiriyordu. Absal yalnmizhigi, toplumdan soyutlanmayr secti. Ciinkii diisiinmek,
arastirmak, ders alinacak seyler lizerinde durmak, anlamlarin derinliklerine dalmak

onun dogal egilimleriydi. Bu egilimlerini de ancak yalnizlikla gerg:ekles,tirebilirdi.164

Salaman ise toplumsal hayati se¢ti. Salaman’in dogasina da bu uygun
diistiyordu. Diistinmekten kaginiyor, dis anlamlarin yorumlanmasindan kaygi

duyuyordu. Toplum onun i¢in bir siginakti.

Bu ayirim iki arkadasin yollarim1 ayirmaya yetti. Absal, Hay bin Yakzan’in
bulundugu adanin varligindan haberdardi. Yalnizlik i¢in oradan daha iyisi olamazdi.
Soylendigine gore 1liman bir iklimi vardi. Av hayvanlari, meyve agaglari ile doluydu.
Orada her sey daha kolay olurdu. Amacina ulagmak i¢in daha iyi bir ortam olamazdi.
Hig¢ diistinmeden kararini verdi. O 1ss1z adaya gidecek, dmriintin kalan kismini orada
gecirecekti. Yalniz, sessiz ve diigiinerek Omriinti gegirecekti. Absal, aldig: karar ile neyi
var neyi yok satip paraya ¢evirdi. Parasi ile o adaya gitmek i¢in bir gemi kiraladi. Kalan
kismin1 da fakir fukaraya dagitti. Adaya ilk vardiginda adayr tanimak i¢in 6nce bir
gezdi. Kendi ¢alismalarini gergeklestirmek icin yer aradi. Kendine uygun bir yer secti.
Biitiin giin Allah’a ibadet ediyor. O’nu aniyor, O’nu diisiiniiyor, Tabiat-Insan-Tanr1
hakkinda diisiincelere daliyordu.Ada tam diisiindiigi gibiydi. Goniil huzuru ic¢inde
Allah’a tapmiyordu. Ilgisi dagimiyor, diisiincesi karismiyordu. Ciinkii ilgisini,

diisiincesini dagitacak bir sey, insanlar, olaylar, giinliikk hayat sartlar1 yoktu. Sadece

154 fbn Sina / ibn Tufeyl, a.g.c., s. 148

-83-



Allah’t aniyordu. Biitiin ilgisi ve diigiincesini O’na yoneltiyordu. Aciktigi zaman
birbirinden giizel ve tatli meyvelerden, av hayvanlarindan yeteri kadar aliyor, karnini
doyuruyordu. Yine de bol olmasma ragmen dikkatini dagitmamak icin Allah’tan
baskasina yonelmemek, ilgi duymamak i¢in yemis ve meyvelerden fazlasini almiyor.
Achigini giderinceye kadar yiyordu. Olaganiistii bir seving, Allah’a yakinlik ve yakaris
icinde geciyordu zamami. Isteklerinin yerine gelmesini, achga katlanmasin
kolaylastiran, bilgilerini derinlestiren, kalbini aydinlatan Allah’tan gelen bagislar,

armaganlar yagmus, o zamana kadar anlayamadig1 birgok seyi kavramistr.'®

Absal heniiz daha Hay ile karsilasmamisti. Ciinkii Hay, kendi barinagina
cekilmis, Allah’1 aniyordu. Sadece haftada bir kere ¢ikiyor, viicudunun gerek duydugu
besinleri toplayip tekrar barmagma gekiliyordu. Iste haftalardan bir giin yine Hay,
yiyecek toplamak icin ¢ikmisken Absali goriiyor, ikisi de sasiriyor, donup kaliyordu.
Absal, Hay’1 kendisi gibi insanlardan uzaklasip Allah’a tapinmak i¢in gelen bir insan
olarak diislinliyor, onunla konusmamaya karar verip yoluna devam ediyor. Ancak Hay
ilk defa boyle bir yaratik goriiyordu. Pegini birakmadi. Kagmaya baglayan Absal’1
yakaladi. Absal da ondan korkmaya basladi. Uzun uzun killari, hizli kogsmasi insana
benzemiyordu. Adeta vahsi bir hayvan gibiydi. Hay da Absal’1 inceliyor, simdiye kadar
hi¢ boyle yaratik gérmedigini diisiiniiyor, gordiigii hayvanlara benzemiyordu. Iyice
inceledikten sonra onun kendisine benzedigini anlad1 v e ilk defa kendi tiiriinden birisini

gordiigl icin heyecanlandi.

Absal’in kendisinden korktugunu anlayan Hay, ona merhamet ve sevgi
gosterilerinde bulunup onun korkmasimi engellemeye c¢alisti. Ancak Absal hala
korkuyordu. Bunun iizerine ona daha ¢ok yakinlik gdsterip onu rahat birakmaya karar
verdi. Absal yavas yavas yumusuyordu. Bu sefer Absal’in kendisi Hay’a kars1 sevgi ve
hosgorii gosterip ona kendi vatani olan diger adadan getirdigi yiyeceklerden sunmaya
basladi. Hay once ¢ekindi. Yemek istemedi. Ciinkii yiyecekler, tanimadig1 nesnelerdi.
Biitiin nesneleri inceleyip arastiran Hay, bu nesne karsisinda Absal’in ilgisine cevap

vermek i¢in onu elinden kagirmamak i¢in arastirmadan yedi. Cok lezzetliydi. Ancak

1% jbn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 149

-84 -



bunun kendisini Yaraticidan uzaklagtiracagini diislinlip yediginden pismanlik duydu.

Absal ’dan bu sefer kendisi kacti.

Ancak Hay, Absal’a kars1 i¢inde anlayamadigi bir ilgi ve egilim vardi. Bunu
gidermek icin Absal ile goriismeye karar verdi. Absal da Hay icin diislincelerini tekrar

yeniledi. Kendi kendine Hay’m kendisi i¢in bir engel olamayacagim diisiindii.'®

2.2.6.3 Konusmayi Ogrenmesi ve Allah El¢isinin Getirdigine iman Etmesi

Yeniden ikili bir araya geldiler. Absal hizlica Hay’a konusmay1 6gretti. Nesneleri
gosterip adlarm sdyliiyor, Hay’m onu tekrarlamasini bekliyordu. Iyice kelimeler
hafizasina kazinsin diye defalarca, Ogrenene dek tekrarliyordu. Hay, konusmayi
ogrenince basindan gecen olaylar1 Absal’a anlatti. Nasil diinyaya geldigini bilmiyordu
ama ceylanin ona annelik yaptigini soyledi. Hayatini, miisahede makamina ulasincaya
kadar yasadig: diisiinsel ve ruhsal seriiveni anlatti. Varliklarin gercekliklerini, cisimsel
niteliklerden arinmig Allah’1 bilen 6zleri, bunlarin niteliklerini, Allah’a kavusan 6zlerin
duyduklar1 zevki, Allah’t miisahede etmekten perdelenmis olanlarin ¢ektikleri acilari

anlatti.

Anlatilanlar karsisinda saskinlik duyan Absal, iman ettigi 6gretinin Allah,
melekler, kitaplar, elgiler, 6te diinya, cennet ve cehenneme iliskin bildirdiklerinin
timiiniin Hay’in miisahede ettiklerinin birer simgesi oldugunu gordii. Biitiin bilgileri
gercek anlamina kavustu. Kalp gozii agildi. Diisiince atesi parladi. Ogretinin dissal
(zahiri) hiikiimlerinin gerceklik igindeki yeri ve konumu aydinlik kazandi. Biitiin
giicliikler ortadan kalkti, sorunlar1 ¢oziimlendi, derin kuskular acikliga kavustu, sahih
akla sahip kimseler arasina katildi. Hay bin Yakzan gdziinde biiyiidii, sayginlik kazandi.
Onun, kendileri i¢in hicbir korku, kaygi ve acit bulunmayan Allah dostlarindan birisi
oldugunu anladi. Absal, Hay bin Yakzan’in hizmetine girdi. Halki i¢inde iken 6grendigi
dinsel edimlerdeki (amel) geliskileri gidermek i¢in Hay’in ortaya koydugu gerceklere
ilgi gosterdi. Bu, aradigi tatti. Bu tad: siirekli kilmak i¢in elinden geleni yapti. Siirekli

' ibn Sina / ibn Tufeyl, a.g.e., s. 151

-85 -



O’nu miisahede ediyor, anlamadig1 olaylar karsisinda kendisinin hocasi olarak gordiigii,
konusmay1 Ogrettigi Hay bin Yakzan’a danisiyordu. Hay da belirli bir zaman sonra
Absal’in hayatim1 6grenmek istedi. Absal yasadigi adayi, adadaki insanlari, inanglarini
Ogretinin bildirdigi Ote diinyayi, cenneti, cehennemi, yeniden dirilmeyi, kiyameti,
hesabi, tartiy1, sirat kdpriistinii anlatti. Hay, biitlin anlatilanlar1 dogruladi. Ciinkii bunlar
miisahede ettigi seylerle uyusuyor, cakisityordu. Bunlar1 getiren ve agiklayan kimsenin
Allah tarafindan gonderilmis bir el¢i olduguna, biitiin sozlerinin dogru ve gercek
olduguna iman etti. Elciligini kalbi ile onayladi. Hay, Absal’a Allah’n elgisi aracilig ile
getirmis oldugu emirleri, yasaklar1 ve yiikiimliiliikleri sordu. Absal namazi, orucu, hacci
ve diger emirleri, yasaklari, ylikiimliliikleri anlatti. Hay, bunlara kalbi ile tasdik etti ve
bunlar1 kendisi i¢in bir yiikiimliliik, sorumluluk kildi. Ancak Hay’in aklina takilan
konular vardi. Ni¢in Allah elgisi, 6te diinyaya iliskin agiklamalarinda simgesel bir dil
kullanmis, gercekligini agikca gostermekten kacinmisti? Ciinkii bu durum, insanlarin
somutlagtirma gibi, Allah’in en uzak oldugu seylere inanmak gibi bir tehlikeye
diismelerine neden olabilir, 6diil ve ceza hakkinda da gergek disi birtakim inanglar
dogmasima yol agabilirdi. Allah el¢isi aciklamalarimi neden buyruklar ve kulluk
gorevleri ile sinirlandirmig, diinya hayatina ait birtakim konulari, sdzgelimi mal
biriktirmeyi, bol bol yeme ve igmeyi mubah kilmist1? Ciinkii insanlar bunlar nedeni ile
batil seyler araciligr ile batil seyler edinmeye ¢alisarak Allah’tan yiiz ¢evirebilirlerdi.
Hay’in goziinde ac¢lig1 giderdikten sonra yemegin higbir degeri yoktu. Malin ise hi¢ mi
hi¢ 6nemi yoktu. Bu nedenle dinin zekat ve kisimlari, aligveris, faiz ve bunlarla ilgili
cezalar1 ve benzeri durumlara iliskin ilke ve yargilar1 ona gore anlasilmaz, gereksiz
ayrintilardi. Eger insanlar bunlarin gercekliklerini bilseler, anlasalardi bu tiir batil
seylerden yiiz cevirirler, Allah’a yonelirlerdi. Dolayis1 ile hi¢ kimse zekatindan hesaba
cekilecegi, caldigt i¢in elleri kesilecegi, ugrunda canlarin telef edilecegi diinyalikla,
mallarla ilgilenmezdi. Hay’1 boyle diislindiiren neden, biitiin insanlari {istiin yaratilisli,
ince kavrayish ve kalp gozii acik kimseler saymasiydi. Insanlarin yeteneksizligini,
akilsizligini, diisiincesizligini, kararsizligin1 ve kimi zaman hayvanlardan bile azgin ve

asag1 duruma diistiiklerini bilmiyordu167.

197 fbn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 154

- 86 -



2.2.6.4 Diger Adada Yasayan Toplumu Uyarmasi

Hay bin Yakzan, insanlara duydugu sevgi ve acima yiiziinden olmayacak bir
sevdaya kendisini kaptirdi. Insanlara onderlik, kilavuzluk yaparak gergekleri
gormelerini ve bir oyundan baska bir sey olmayan diinya hayatinin pisliklerinden
kurtulmalarin1 saglayabilirdi. Bunun i¢in de onlarin yanina gitmeli, gercekleri onlara

aciklamaliydi. Bu diislincesini Hay, Absala agikladi.

Absal, insanlarin birtakim eksiklikler tasidiklarini, yeteneklerinin ayni
olmadigini, diinyasal istek ve egilimlerinin agir bastigini, bu nedenle de Allah’tan yiiz
cevirdiklerini, onlara gergegi kabul ettirmelerinin ¢cok zor oldugunu anlatmaya calistrysa
da Hay’1 kararindan vazgeciremedi. Hay ve Absal giinlerce bekledikleri geminin
nihayet gelmesi sonucu adaya vardilar. Kente, Absal’in doniis haberi hizla yayildi.
Biitiin tanidiklari, dostlari, cevrelerine toplandi. Absal onlara Hay bin Yakzan’in
seriivenini anlatti. Hay’1n hayatin1 mucize kabilinden bir olay sayan halk ona biiytik bir
ilgi gosterdi. Seckin bir topluluk sayg: ile ¢evresinde halkalandi. Absal, bu toplulugun
adanin en seckin, en zeki topluluk oldugunu, bunlari uyarmada, dogru yolu gostermede
eger basarisiz olursa diger geriye kalan halki egitmede, aydinlatma konusunda higbir
basar1 kazanamayacagini anlatti. Hay, g¢evresindeki topluluga ders vermeye, yavas
yavas aydimlatmaya bagladi. Ilkin hikmetten, hikmetin gizlerinden soz etti. Daha sonra
ogretinin ilke ve yargilarindan gergeklige dogru yoneldi. Zihinlere baska sekilde
yerlesmis kimi inang ve disiinceleri gergeklik acisindan yeniden tanimlamaya,
yorumlamaya gecti. Hay’in agiklamalari, yorumlar1 yavas yavas toplumu tedirgin
etmeye, canlarin1 sikmaya basladi. Ger¢i Hay’in yabancilifini, arkadaslart Absal’in
hatirin1 gozeterek giiler yiiz gosteriyorlar, aciga vurmuyorlardi. Ama igten ice
kiziyorlardi. Hay ise biiyiikk bir cosku ile, gece demeden, giindiiz demeden onlari
uyarmaya calisiyor, gizli ve agik tiim gercekleri yalin bir sekilde gozler Oniine
seriyordu. Ne ki bu ¢aba ve agiklamalar onlar1 gercege c¢ekecek yerde kizgimliklarini

artirtyor, dogru yola duyduklar nefreti derinlestiriyordu.'®®

Hay, bu kizginliklarmin farkina varinca iimidini kesti, hepsi olamasa bile

cogunlugu arastirma yapmiyor, ger¢egi, 0zii anlamaya calismiyordu. Cogunlugun

-87-



diinyasal istek ve egilimlerini, bencil isteklerini ilah edindiklerini gordii. Insanlar
kendileri i¢in bir felaket olan diinya mallarin1 toplamakla bitimsiz bir yarisa girmislerdi.
Oliinceye kadar siiren bu mal biriktirme yaris1 ve hirsi, onlar1 Sliimsiiz mutluluga
eristirecek eylem ve cabalardan gafil birakmisti. Onlara 6giit vermenin higbir yarari
yoktu. Higbir giizel s6z onlar1 etkileyemezdi. Onlara kars1 ¢ikmak, onlarla savagsmak da
ise yaramazdi. Ciinkii bu, onlarin inatlarini artirir, durumlarinda daha da direnmelerine

neden olurdu.

Bu insanlar kendi elleri ile bilgiye, diisiinceye gidecek biitiin yollar
kapatmiglardi. Bilgisizlik toplumu ¢epecevre kusatmisti. Yaptiklar: kotiiliikler kalplerini
karartmisti. Allah da onlarin kalplerini, kulaklarini miihiirlemisti. Artik gercekleri
kavrayamazlar, duyamazlardi. Gozlerine perde c¢ekilmisti. Dogru yolu gormeleri
miimkiin degildi. Bu toplum i¢in agik, anlasilir bir azap, biiylik bir azap hazirlanmigti.
Ciinkii onlar1 azabin nedenleri kusatmisti. Kapkara perdeler dort bir yan1 6rtmiistii. Cok
az1 disinda biitiin toplum diinyadan bagka bir sey diisiinmiiyordu. Kolayliklarina ragmen
biitiin giizel fiiller, eylemler arkaya atiliyor, ya da az bir diinyalik karsilig1 satiliyordu.
Bildikleri en 1yi sey aligveristi ve bu Allah’1 anmaktan insanlar1 stirekli men ediyordu.

Biitiin kalplerin ve gozlerin bagka tiirlii olacag: giiniin korkusu goériinmiiyordu.
2.2.6.5 Kendisi Ile Toplum Arasindaki Farki Kavramasi

Biitiin bunlar agik¢a gosteriyordu ki, topluma miisahede yolu ile ulasilan
gergekliklerin anlatilmast miimkiin degildi. Onlardan orug, namaz, hac, zekat ve benzeri
yiikiimliiliiklerden fazlasini beklemek anlamsizdi. Biiyiik gogunlugun 6gretiden kazanci,
yalnizca diinyasaldir. Diinyasal hayatlarinin  diizenlenmesidir. Giivenlik i¢inde
yasamalari, dogru bir ge¢im yolu tutabilmeleri ve haklarinin tecaviizden korunmasi gibi
yararlar ancak goriilebilir. Biitiin amac1 mal toplamak, yemek i¢gmek, cinsel isteklerini
doyurmak, i¢indeki kin ve nefreti baskalarin1 ezerek yatistirmak, mevki ve makam
isteginde bulunmak, 6gretinin buyurdugu yiikiimliiliikleri insanlar1 aldatmak i¢in yerine
getirmek gibi asagilik ve degersiz seylerden Gte gitmeyen insandan daha ¢ok ziyanda

olan kimse diisiiniilebilir mi? Oysa biitiin bu seyler, koskoca bir denizde birbiri iistline

18 bn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.e., s. 156

- 88 -



y1gilmis karanlhiklar gibidir. Bu karanliklar iginde bogulmak, bdylesi insanlar igin

Allah’m takdiri geregi kagimlmaz olmustur.'®’

Hay bin Yakzan, halkin bu durumunu, biiyiilk ¢cogunlugunun hayvanlar gibi
kavrayistan yoksun olduklarini goriince elginin sdylediklerinin, 68retinin getirdiklerinin
hikmetini anladi. Halk i¢in bunlardan daha hikmetli ve kurtarict bir yol miimkiin
olamazdi. Onlardan daha fazlasin1 beklemenin, istemenin hicbir geregi ve anlami yoktu.
Isler icin ayr1 ayri insanlar yaratilmis, her insan yaratildid: is icin gereken yetenek ve
giicle donatilmisti. Bu Allah’in siiregelen yolu ve yasasiydi. Allah’in yol ve yasalari ise
degismeden wuzakti. Hay, bu gozlem ve diisiincelerinden sonra Salaman ve
arkadaglarinin yanina giderek biitiin soyledikleri, anlattiklar1 i¢in 6ziir diledi. Biitiin
sOylediklerinin yanliglhigini anladigini, kendilerine katildigini bildirdi. Onlara, 6gretinin
belirledigi cevre disina ¢ikmamalarini, yikiimliiliiklerini yerine getirmelerini, 6nemsiz
ve amag¢ dis1 seyler ile ugrasmamalarini, Kitaptaki benzetmeli (miitesabih) sozleri
oldugu gibi kabul ve iman etmelerini, dine sonradan katilan seylerden (bidat), diinyasal
istek ve egilimlerine uymaktan kaginmalarini, ilk miiminlere uyarak Ogretide
bulunmadigi halde sonradan uydurulan seyleri terk etmelerini, daha ¢ok halkin bilgisiz
kesiminde goriildiigli gibi Ogretiyi savsaklayarak, diinyaya yonelmemelerini ogiitledi.
Hay ve Absal, 6gretiye teslim olan fakat eksiklik ve yanlislardan arinmayan halk i¢in
baska bir yol olmadigim1 anlamislardi. Bu yoldan alinip miisahede doruklarina
cikarilmak istenirse, sonsuz mutluluga ulasmak soyle dursun, i¢inde bulunduklari
durumlart bile bozabilirdi. Bunun {izerine sonlar1 ¢ok kotii olabilirdi. Eger dlerek kesin
bilgiye (yakin) ulasana degin bulunduklar1 durumda kalirlarsa, kotii sonugtan
korunabilir, kitab1 sag elinden verilenlerden olabilirlerdi. Hay ve Absal, arkadaslarina
veda ederek ayrildilar. Adalarina donmenin bir yolunu aramaya basladilar. Allah’in
yardimi ile adalarina kavustular. Hay, onceki yontemi ile calisarak eski makamina
ulasti. Absal da onu izleyerek onun makamina yakin derecelere yiikseldi. Hatta hemen

hemen Hay bin Yakzan’a yetisti. Oliinceye kadar adada Allah’a kulluk ettiler'”.

Goodman, Hay bin Yakzan ile toplum arasinda ¢ikan bu anlagsmazlik sonucu

Hay’in ger¢egi anlamasini tahlil ederken oncelikle rasyonel din, kitle dini ve mistik din

1% Jbn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.c., s. 157

-89 -



diye adlandirdig i¢lii din tasnifinden hareket eder. Buna gore rasyonalist “Allah’1t nasil
bilebilirim? Sorusuna, kitle ise Allah’a nasil ibadet edebilirim? Sorusuna cevap ararken,
mistik “Glinesi gormek ic¢in kandile ihtiyag yok™ diye diisiiniir. Tanr1 ile miinasebetini
“ask” terimi ile ifade eder. Rasyonalist i¢in Tanr1 bir arastirma konusu, miimin igin
hizmet edilecek bir efendi, mistik i¢inse bir dost ve sevgilidir. Rasyonel din “Allah’1
bilebiliriz” kitle dini “Allah’1 bilmeliyiz”, mistik din ise “Bu kadar asikar iken nasil olur
da bilemeyiz” der. Rasyonel din dini hakikatleri herkese acar, kitle dini bazilarini
(mensuplarini) miikellef kilar, mistik din ise tek kisi i¢in Tanr1 askini talep eder. Hay’in
bir mistik, bir ermis oldugu kesindir. Ama onun ermisligi hem akilla 6ncelenmistir hem
de herhangi bir mistisizm gibi akli paradoksun ¢armihinda kurban etmemektedir. Akil

mistik yolu hazirlar ve ona yol acar. Akli bilgi gelismenin bir asamasidir.'”!

Orgiitlii, kurumsallasmis din kitleler igin gereklidir. Onun sdylemindeki
ogretileri somutlastiran darb1 meseller kitlelerin anlayis seviyesi i¢in; ibadet ve torenler
onlarin dini duyarhiliklarini mutedil ve canli tutmak i¢in, seri hukuk ise toplumun

selamet ve islerligi igin gereklidir' ">,

Rasyonel olan mistik olana yol a¢gmakta, mistik olan rasyonel olani inkar
etmemekte, rasyonel-mistik olan, kitlesel olan1 asla inkar etmemeksizin, onu tasdik

ederek ve onu mutlaka gerekli gorerek derinlemesine anlamlandirmaktadir.'”

170 {bn Sina / Ibn Tufeyl, a.g.c., s. 158

171 Kutluer, Akil ve Itikad, Iz Yay., istanbul, 1998, s. 129
172 Kutluer, a.g.e., s.129

13 Kutluer, a.g.e., s.129

-90 -



3. SONUC

Egitim bir siirectir. Egitim isi gerceklestirildigi zaman egitimci veya egitmen
egitimin meyvesini hemen beklememelidir. Egitim bir meyve gibidir. Olgunlasmamis
meyveyi dalindan kopartip yerseniz ondan bir tat alamazsiiz. Ancak meyvenin

sonra ancak hazir hale gelebilir ve o meyvenin tadini alabilirsiniz.

Din egitimi, ferde bir hayat tarzi sunmayi, onu belli bir diinya goriisii i¢inde
toplamayi, ona bir deger bicme ve yasama tarzi kazandirmayi, yaraticiya isteyerek
baglanmayi, bir takim seyleri duyma, onlara inanma ve onlara uygun iradi faaliyette
bulunmay1 saglayan faaliyetler, askin varlikla ona inanan insan arasindaki iligkiden

dogan tecriibeyi inanan kisinin hayatinda tezahiir haline getirme siireci ve olgusudur.'”*

Muhakkak ki insanlar her zaman egitime muhtagtir. Ciinkii Yiice Yaratan,
insan1 Kainatin seckin varligi olarak belirlemis, ona akil vermis ve ondan kendisini
(Allah’1) tanimasini, ona kulluk etmesini istemistir. Bunlarin yapilabilmesi i¢in ise
kendi kitabin1 ve peygamberini gondererek insanin egitimine bizzat bagslamis
olmaktadir. Bunlardan 6nce insana muhakeme ve mantik yiiriitebilmesi i¢in en degerli
varlik olan akili bahsetmistir. Insan, aklin1 dogru yolda kullanarak kendisini egitip
Allah’t ve 1yi olan her seyi bulabilir. Yine de insana kolaylik saglamak amaci ile

“Kitaplar ve Peygamberler” kendi katindan géndermistir.

7% Arslantiirk ve Amman, a.g.e., s. 326

-91 -



Iste Hay da bu akl1 iyi kullanmus, kendini, dogay1, kdinat: anlamak icin siirekli
tefekkiir etmistir. Deneyler yaparak, gézlem metodunu uygulayarak kendini 6grenmeye
adamistir. Higbir yardim almadan, nasil bir insan kendini yetistirebilir, gelistirip insan-1
kamil mertebesine gelebilir, nasil olur ki Peygamber gelmeden de Allah’in varligi ve
birligini anlayrp O’na yakinlasmak igin kendine kurallar koyabilir? Iste bu sorularm
cevabim Hay kendi hayat1 ile cevap vermektedir. Ibn Tufeyl’in Hay b. Yakzan’inda

bunu gorebilirsiniz.

Kendi kendini motive ederek, inat¢1 bir anlayis ile arastirma ruhuna, kivrak
zekaya sahip olarak, icinden gelen istek, heves ve arzu ile ve en 6nemlisi Yiice Allah’in

yardimi ve hidayeti ile Hay dogruyu bulmus ve ona kalpten iman etmistir.

Gilinlimiizdeki insanlar toplumsal hayat yasadiklari, 6nceden 6grenilmis bilgiler
ellerinde oldugu halde yani hazira konduklar1 halde Hay’n ulastig1 bilginin, mertebenin
yanindan bile gecememisglerdir. Hay hem doktor hem zoolog ayni zamanda filozof

olarak karsimiza ¢ikmaktadir.

Bu kadar derin ilmi yakalayan Hay bu mertebeye zamaninda ceylandan aldigi
sevgi ve gliven duygusu ile ulagsmistir. Ayrica kendinde varolan cesaret, arastirmaci ruh,
istek, deney ve gozlem metodunu kullanip tefekkiir etmesi, siirekli miisahede ile kamil

insan seviyesine gelmistir.

Bir¢ok insan bu vasiflara sahip oldugu halde yine de gerce§i gdremiyor,
kisiligini oturtamiyor, olgun insan olamiyor. Iste Hay bu vasiflarinin yaninda ayrica
Allah’a benzemek ve O’nun rizasini kazanmak icin O’nun hosnut olacagi hareketleri
kafa yorarak, diigiiniip arastirarak buluyor ve bunlar1 elde ettikten sonra hayatina ve
kendine de uyguluyor. Boylece kendini diizeltmek i¢in ugrasan, didinen Hay’1 Yiice
Yaratic1 goriip kuluna daha ¢ok yaklasip, ona gercegi gosteriyor. Kisacast onu hidayete

erdiriyor.

Acaba Hay’daki bu kendi kendine terbiye olay1, gliniimiizdeki insanlar i¢in de
uygulanabilir mi? Uygulansa bile ne kadar basarili olabilir? Acaba Hay’in basarili
olmasinda ¢evre faktoriinlin olmamast mi etkendir? Yani gilinlimiizde internet,

televizyon, okul arkadaglarimin bireyin gergegi gormesine engel teskil edebilir mi?

92



Aslinda bu sorularin cevabi hem evet hem de hayirdir. Evet dememin sebebi t.v. ve
internet gibi yayin organlarin 6zellikle genglerin egitiminde kotii 6rnek olmalari, onlarin
akillarini bilime, ilime, hayatin gergeklerine yormalar1 gerekirken onlara kotii rehberlik
etmeleri sonucu genglerimiz batakligin igine diismekte robot hayati yasamaktadir.
Arkadaglar1 da ona kotii ornek olabilmekte, dogru yoldan kisiyi ¢ikartabilmektedir.
Burada aslinda is en 6nemli gorev kisinin bizzat kendine diismektedir. Kendini gercegi
anlamaktan alikoyan arkadaslari terk edip, diinyanin hakikatlerini gérmesine engel olan,
kendisini kotii yola sevk eden t.v. yaymlarini izlemez ise gercegi o da bulur. Bunlardan
etkilenen insan, eger muhakemesini iyi kullanirsa, bu g¢evrelerden gelen iyi telkinlere
kulak verir. Kétii telkinleri dinlemez, reddeder. Boylece sahsiyetini ortaya koymus olur.
“Zaman sana uymuyorsa, sen zamana uy’ demez. Cevre onun inancglarina ters

diisiiyorsa, ¢evreyi inanglarina uydurmaya ¢aligir.

Tabii ki Hay’in gergegi bilmeye giden yolda kullandig: ilke ve metotlar1 da
hayatinda uygulamasi gerekir. Ayrica c¢ocuklart varolan diinya hakkinda merak
uyandiracak arastirma yapmaya sevk edecek, olgun insan yetistirmek icin hazir halde
bulunacak ebeveyn ve dgretmenlerine de biiyiik bir is diismektedir. Iyi bir 6rnek olacak,
dogru yolu gosterecek, ona sevgiyi asilayacak birer ebeveyn ve dgretmen sahibi olan
birey kendi i¢indeki ruhu da uyandirdi m1 o zaman kamil insan mertebesine ulasabilir.
Yasadigimiz zamanda da kendi kendine egitim hakkinda calismalar vardir. Bunlar
uzaktan egitim dedigimiz internet ortamindaki egitim, kisisel gelisim kitaplari, dersleri,
seminerleri v.b. olarak karsimiza c¢ikmaktadir. Ayrica bireysel farkliliklardan
kaynaklanan sorunlari ¢6zmek icin bireysel egitim programlari bile diizenlenmistir.
Ancak bunlar fazla yaygin olmamakla beraber toplumun c¢ogunlugunda kullanilan
egitim metotlar1 degildir. Heniiz bunun 6nemini kavramis degiliz. Her seyden 6nce sunu
anlamamiz gerekir ki insanin i¢inde 6grenmeye karsi merak, istek olmadigi miiddetce
insanlar kendini gelistiremez, gergegi goéremezler. Diizenlenen kisisel gelisim ve
bireysel egitim programlar1 da dnce kiside bu merak ve istegi olusturup bunu bir ihtiyag
gibi gostermesi gerekmektedir. Nasil ki Hay b. Yakzan, gercegi bilme ugruna Diinya ile
iliskiyi kesmis, yeme igmeyi viicudun asgari ihtiyacina kadar indirgemisse bizler de
gercegi 6grenmek istiyorsak zamanimizi bosa harcadigimiz, bize hicbir katkisi1 olmayan

bos islerden uzak durmamiz gerekir.

-903 .



Gilinlimiizde insanin tek basina yasamasi gergekten de imkansiz gibi bir seydir.
Yani Hay gibi bir hayat sltirmemiz fiziki a¢idan ¢ok zordur. Bizlerin insanlara ihityact
vardir. Zaten Hay Omriiniin ilk yillarinda insan ile tanigsaydi o da tek basina yasama
yolunu se¢mezdi. Bizler onun vardigr noktaya ulagmak istiyorsak veya basarili bir
bilim hayati yasamak istiyorsak onun kendine uyguladig: ilke ve yontemleri kendi
hayatimiza uygulamaliyiz. Ayrica egitimciler insan1 egitirken aynt Hay’in yasadigi
ortam gibi doga ile igige bir egitim ortami olusturmalar1 gerekir. O zaman
yetistirecegimiz bireyler dogadan alacagi ilham ile ve merak giicii artarak birer bilgili
insan olarak karsimiza ¢ikar.Boylelikle kendimizi, evreni ve tiim varliklari yaratan

Allah’1 daha iyi anlayabilir, hakiki bir sekilde tefekkiir edebiliriz

-94 -



KAYNAKLAR

Kitaplar:

Arslantiirk Zeki ve Amman Tayfun, Sosyoloji, Kakniis Yayinlar1, Istanbul, 2000
Bayrakli Bayraktar, Islam’da Egitim, Istanbul, 2002

Bilgin Beyza, Egitim Bilimi ve Din Egitimi, Giin Yaymnevi, Ankara, 2001

Bloom, insan Nitelikleri ve Okulda Ogrenme, Cev.:Ali Ozgelik, M.E.B.Yay., Ank.,
1979

Camdibi H. Mahmut, Din Egitiminde Insan ve Hayat, Camlica Yayinlar1, Istanbul, 2003
Celik Abbas, Din Egitimimize Tarihsel Yaklasim, Ekev Yayievi, Erzurum, 2001

Dodurgalt Abdurrahman, Sevgi Peygamberi ve Yetigkin Din Egitimi, Ragbet
Yaynlari, istanbul 2002

Ebu Davud, Siileyman b. Es’as es- Sicistani, el- Ezdi, Siinen’tii Ebu Davud, Daru’l-
Hadis, Beyrut 1974

Erden, Miinire ve Yasemin Akman. Egitim Psikolojisi, Arkadas Yay., istanbul, 1995
Eren Sadi, Insan ve Egitim, Yeni Asya Yaymevi, Istanbul, 1996

Gazali, Ihya-u Ulumuddin, Tugra Nesriyat, Istanbul, 1989

“Hay bin Yakzan ”, Diyanet Isleri Ansiklopedisi, T.D.V. Yay., c. XVI, Ist., 1997,

Hawi S., Islamic Naturalism and Mysticism, Leiden, 1974

Hisam et- Talib, Islam Davetgilerine Egitim Rehberi, Cev. : Kamil Yigit, Istanbul, 2003

Ibn Tufeyl — Ibn Sina, Hay Ibn Yakzan, Cev. : Yusuf Ozkan Ozbumt}, Serkan Ozburun,
Sehabettin Yalgin, Orhan Diiz, Derya Ors, Insan Yayimnlari, Istanbul, 2003

“Ibn Tufeyl”, Diyanet Isleri Ansiklopedisi, T.D.V. Yay., c. XX, Ist., 1999

Ibn Sina / Ibn Tufeyl, Hay Bin Yakzan, Cevirenler: M. Serafeddin Yaltkaya,
Babanzade Resid, Haz. : N. Ahmet Ozalp, Yapikredi Yaynlari, Istanbul, 2004

Ikbal Muhammed, Benligin Sirlar1, Ter., Istanbul, 1986

-905 -



Kutluer ilhan, Akil ve Itikad, iz Yayinlari, istanbul, 1998

Mehmedoglu Yurdagiil, Eriskin Bireyin Kendilik Bilinci ve Din Egitimi, Ragbet
Yayimevi, Istanbul, 2001

Oguzkan, Ferhan, Egitim Terimleri S6zIiigli, Emel Matbaacilik, Ankara, 1993

Savard C., Cagdas Pedogojiden Se¢cmeler, Cev. Nejat Yiizbasiogullari, M.E.B. Yay.,
Istanbul, 1976

Saygin Oguz, Hayatin I¢inde Kisisel Gelisim, Pozitif Yayinlari, Istanbul, 2004
Selcuk Ziya , Gelisim ve Ogrenme, Nobel Yayin Dagitim, 2000, Ankara
Sahin Hasan, Islam Felsefesi Tarihi Dersleri, I1ahiyat Yaynlari, 2002, Ankara
Tezcan Mahmut, Egitim Sosyolojisi, Ankara, 1992

Ulusoy Ayten, Gelisim ve Ogrenme, An1 Yayincilik, Ankara, 2002

Usta Mustafa, Tiirkiye’de Yiiksek Din Egitiminin Kurumsallasma ve Ekollesme
Sorunlari, Ifav Yay., Istanbul, 2001

Ulken H. Ziya, Eski Yunan Cagdas Diisiinceye Dogru Islam Felsefesi Kaynak ve
Etkileri, Cem Yay., 1993, Istanbul

- 96 -



Siireli Yaywnlar:
Bayraktar M. Faruk , “Din Egitimi Arastirmalar Der.”, Istanbul, 1995, say1 : 2
Kiziloluk,Hakki, “C.U. Sosyal Bilimler Der.”, c. 25

Kuzgun Y., “Kendini Gergeklestirme”, DTCF Felsefe Arastirmalari Enstitiisii Dergisi,
10.cilt Ankara 1976

Ozbek Ramazan , “D.U. Sosyal Bilimler Der.”, 2005, c.13, say1: 11

-97-



