
 1

T.C. 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  
KAMU YÖNETİMİ VE SİYASET BİLİMİ (SİYASET BİLİMİ)   

ANABİLİM DALI  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İRAN’DA 1979 DEVRİMİ’NDEN SONRA  
EGEMENLİK VE SİYASAL İKTİDAR  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Hazırlayan  
Gholamreza Poorbagher 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ankara 
2007 

 



 2

T.C. 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  
KAMU YÖNETİMİ VE SİYASET BİLİMİ (SİYASET BİLİMİ)   

ANABİLİM DALI  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İRAN’DA 1979 DEVRİMİ’NDEN SONRA  
EGEMENLİK VE SİYASAL İKTİDAR  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Tez Danışmanı  
Prof. Dr. Tülin ÖNGEN  

 
 
 
 
 
 

Hazırlayan  
Gholamreza Poorbagher 

 
 
 
 
 
 
 

Ankara 
2007 

 



 3

T.C. 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  
KAMU YÖNETİMİ VE SİYASET BİLİMİ (SİYASET BİLİMİ)  

ANABİLİM DALI  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İRAN’DA 1979 DEVRİMİ’NDEN SONRA  
EGEMENLİK VE SİYASAL İKTİDAR  

 
 
 
 
 
 
 

Yüksek Lisans Tezi  
 
 
 

                        Tez Danışmanı: 
 
 
 
Tez Jürisi Üyeleri  
 
Adı ve Soyadı      İmzası  
  

……………………………..    ………………… 

……………………………..    ………………… 

……………………………..    ………………… 

……………………………..    ………………… 

……………………………..    ………………… 

 

 

Tez Sınav Tarihi…………….. 

 



 4

 
TÜRKİYE CUMHURİYETİ 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 
 
 
 
 
 

Bu belge ile, bu tezdeki bütün bilgilerin akademik kurallara ve etik davranış 
ilkelerine uygun olarak toplanıp sunulduğunu beyan ederim. Bu kural ve ilkelerin 
gereği olarak, çalışmada bana ait olmayan tüm veri, düşünce ve sonuçları andığımı 
ve kaynağını gösterdiğimi ayrıca beyan ederim.(……/……/200…) 

 
 
 
 
 
 
      Tezi Hazırlayan Öğrencinin  

Adı ve Soyadı 
 
 

     
 ……………………………………… 

 
              İmzası 
 
         ……………………………………… 

 



 5

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER………………………………………………………………………..i 

GİRİŞ ..............................................................................................................1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

I. EGEMENLİK VE SİYASAL İKTİDAR 

1. SİYASET KURAMI AÇISINDAN EGEMENLİK VE SİYASAL İKTİDAR.......7 

2. Şİİ-İSLAM’DA EGEMENLİK VE SİYASAL İKTİDAR/ İMAMET TEORİSİ ..18 

İKİNCİ BÖLÜM 

II. 1906 MEŞRUTİYET DÖNEMİNDEN 1979 İSLAM DEVRİMİNE KADAR 
EGEMENLİK VE MUHALEFET 

1. 1906 MEŞRUTİYET DÖNEMİ EGEMENLİK ANLAYIŞI: PARÇALI, 

KIRILGAN BİR SİYASAL İKTİDAR YAPISI.................................................. 35 

2. MEŞRUTİYET SONRASINDAN İSLAM DEVRİMİ’NE KADAR 

EGEMENLİK ANLAYIŞI VE SİYASAL DEĞİŞİM ......................................... 45 

2.1. Rıza Şah Dönemi (1925-1941): Modern Mutlakiyete Doğru ........45 

2.2. Muhammed Rıza Şah Dönemi (1941-1979) ve Egemenlik..........52 

2.2.1. Monarşinin Güçlenmesi ve Kendini Meşrulaştırması .....52 

2.2.2. Modern Mutlakiyetçi Krallığının Kurulması İçin Atılan 

Adımlar ................................................................................... 55 

2.3. Muhalif Grupların Örgütlenmeleri ve Siyasi Faaliyetleri ...............61 

2.3.1. Sol Grupların Örgütlenmeleri ve Siyasi Faaliyetleri........63 

2.3.1.1. Tudeh Partisi……………………………………..63  

2.3.1.2. Fedaiyan-i Halk (Halkın Fedaileri) ....................64 

2.3.2. Mücahidin-i Halk (Halkın Mücahitleri).............................65 

2.3.3. Liberal Muhalefet: Ulusal Cephe (Cephe-i Milli) .............67 

i 



 6

2.3.4. Dini Gruplar ve Din Adamlarının Örgütlenmeleri ve 

Siyasal Muhalefetleri............................................................... 68 

2.4. 1979 Devrim Öncesinde Geleneksel Şii’de (Ulema Şii’de) Reform 

ve Radikalleşme Hareketleri.............................................................. 71 

2.4.1. Geleneksel Şii’de Reform Hareketi ................................71 

2.4.2. Geleneksel Şii’nin Radikalleşmesinde ve Devrimde Dr. Ali 

Şeriatı’nin Düşüncelerinin Etkisi...............................................73 

2.5. Krallığın Yıkılışı ve Devrim Süreci ...............................................78 

2.5.1. Pehlevi Krallığının Çöküşünü Sağlayan Faktörler..........78 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

III. 1979 İRAN DEVRİMİ’NDEN SONRA EGEMENLİK VE SİYASAL 
İKTİDAR 

1. DEVRİMDEN SONRA SİYASAL KONJONKTÜR VE REJİMİN 

NİTELİĞİNE DÖNÜK TARTIŞMALAR ......................................................... 84 

2. HUMEYNİ’NİN “İSLAMİ HÜKÜMETİ VE VELAYETİ FAKIH” TEORİSİ .....88 

3. İRAN İSLAM CUMHURİYETİ’NİN ANAYASA İLKELERİ ..........................96 

3.1. Yasama Organı .........................................................................101 

3.1.1. Meclis-i Şura-i İslamı (Parlamento) ..............................102 

3.1.2. Anayasayı Koruyucu Konsey .......................................107 

3.1.3. Kamu Menfaatini Tespit Kurulu (K.M.T.K.) (Mecme-i 

Teşhis-i Maslahat-i Nizam (M.T.M.N.)................................... 110 

3.2. Yürütme Organı.........................................................................111 

3.2.1. Devlet Başkanı Olarak Liderlik Kurumu .......................112 

3.2.2. Cumhurbaşkanı ...........................................................116 

4. İRAN İSLAM CUMHURİYETİ ANAYASASI VE ÇAĞDAŞ DEMOKRATİK 

SİSTEMLER……………………………………………………………………...119 

4.1. Katı Bir Kuvvetler Ayrılığı İlkesine Dayanan Sistemler…………120 

ii 



 7

4.2. Kuvvetler İşbirliği İlkesine Dayanan Sistemler: Parlamenter 

Sistemler ......................................................................................... 122 

5. İRAN SİYASAL REJİMİNDE DEMOKRASİ ANLAYIŞI............................123 

5.1. Eşitlik .........................................................................................127 

5.2. Özgürlük ....................................................................................130 

5.3. Çoğunluğun Yönetimi ................................................................135 

6. HUMEYNİ’NİN/REJİMİN DEMOKRASİ ANLAYIŞINA KARŞI      

               GÖRÜŞLER.................................................................................139 

SONUÇ.......................................................................................................146 

KAYNAKÇA ............................................................................................... 152 

ÖZET……………………………………………………………………………...161 

 

iii 



 1

GİRİŞ 

Herhangi bir siyasal sistemi analiz ederken önce o sistemin dayanağı 

olan egemenlik anlayışını ortaya koymak gerekir. Bunun için de egemenliğin 

tarihsel süreçte çeşitli düşünürler ve ideolojiler (dini-dünyevi) tarafından nasıl 

tanımlandığına bakmak gerekiyor. Bunun da zorluklar içerdiğini söylemek 

lazım, çünkü bir soyutlama ürünü olan egemenlik çeşitli şekillerde 

tanımlanmıştır. Somut bir gerçekliğe karşılık gelmez, soyut bir kavramdır.  

İktidar ilişkilerinin çözümlemesi ve anlamlandırması için bir araç 

olarak egemenliğin kavramsallaştırması hiç de kolay olmamıştır. Egemenlik, 

Ortaçağ’ın sonrasını ve Yeniçağ’ın başlarını kaplayan uzun bir zaman şeridi 

içinde cereyan eden tarihsel olaylarda kök bulmaktadır. Bu süreçte modern 

siyaset teorisyenleri yaşadıkları dönemin iktidar ilişkilerini açıklarken veya 

iktidarda olanların konumunu meşrulaştırmaya çalışırken egemenlik 

kavramını kullanmışlardır. Dolayısıyla dönemin mevcut koşulları bu kavramın 

barındırdığı ve içerdiği anlamlarda etkili olmuştur.1 

Ortaçağa hâkim olan tanrısallıktan arınmış, laik bir siyasal iktidar 

kurgusuyla başlayan süreç, Bodin’in kavramsallaştırmasıyla ve egemen 

iktidarın niteliklerini ortaya atmasıyla devam etmiştir. Hobbes ile Monark’ın 

kişiliğinde kendini gösteren egemenlik mutlak monarşi için hukuksal ve 

siyasal bir zemine oturtulmuştur. Locke kavramın hukuksal ve siyasal 

zeminini geliştirirken bireyin haklarının korunması üzerine vurgu yapar.2 Ama 

Rousseau ile egemenlik, ulusa devredilir ve kavram, ulusal egemenlik şeklini 

alır. Bu kuramlarda her ne kadar egemenlik temsil edilemez denilse de 

(Rousseau’da olduğu gibi) yetki temsil aracılığıyla kullanılmaktadır. Yani 

kavram içerdiği “temsil” mekanizması nedeniyle gerçekte meşruti monarşi, 

oligarşi ve demokrasi için de uygulanabilecek bir esnekliğe sahiptir.3 

                                                 
1 Kapani, Münci, Politika Bilimine Giriş, Bilgi Yayınevi, Ankara, 2000, ss.55-57.    
2 Ağaoğulları, Mehmet Ali, Kral-Devletten Ulus Devlete, Simge Yayınları, Ankara, 2005, ss:173-
184.   
3 Michael Hardt, Antonio Neogri, İmparatorluk, çev. A. Yılmaz, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, s.107.   



 2

İspanyol Altın Çağının düşünürü olan Suarez, egemenlik kavramını, 

toplum sözleşmesi ile ilişkilendirerek, yönetilenlerin rızası olması şartına 

bağlamıştır. Bu da Bodin’in kuramındaki egemenliğin kaynağı ile ilgili eksikliği 

ve belirsizliği çözmüştür.4 Locke da Suarez’den aldığı “toplum sözleşmesi” 

kavramını insanların doğal haklarıyla sınırlamasıyla bireyin korunmasını 

sağlamaya çalışmıştır. Böylelikle egemenin hareket alanını sınırlamaktadır.5 

Dolayısıyla egemenlik kuramına da liberal bakış açısından bir katkı 

sağlamaktadır.  

Bu yukarıdaki anlatılanlara bakıldığında tüm düşünürlerin var olan 

siyasal iktidarı anlamlandırmaya ve ifade etmeye yönelik olan egemenlik 

kavramını bir meşrulaştırma aracı olarak kullandığı görülür. Çünkü her 

devlet/siyasal iktidar bir meşrutiyet kaynağı arar; düzenleyen, uygulayan ya 

da emredici gücünü bir ilkeye dayandırmayan siyasal iktidar tipi yoktur. 

Toplumca kabul edilen bir ilkeye gönderme yapmadan siyasi iktidarın 

kullanması mümkün değildir; daha açık bir deyişle yöneten adına davranmak 

ya da kim adına yönettiğini söylemek ve böylece iktidarı meşrulaştırmak 

zorunluluğu vardır.  

Bu bağlamda şunu da belirtmeliyiz ki düşünürler egemenlik 

konusunda görüş belirtmeye çalıştıklarında sırf ilmi, tarafsız ve birçok devleti 

kapsayacak bir tarif yapma amacı gütmemektedirler. Belki bir propaganda 

amacı da gütmüşlerdir. Mesela Bodin Fransız Kralının merkezi otoritesinin 

kuvvetlendirilmesi gerekliliğine inanmıştır; Hobbes içinde yaşamış olduğu 

siyasal ortam kargaşasından korkmuştur; Locke, bir ihtilali müdafaa etmek 

istemektedir. Rousseau ise demokrasi hukukunu korumayı arzu ediyordu.6 

Carr’in anlatımıyla “tarihçinin eylemlerini yazdığı kişiler bir boşluk içinde 

hareket eden, yalıtılmış kimseler değildir; onlar geçmiş bir toplumun içinde ve 

onun etkisi altında hareket etmişlerdir”.7 Dolayısıyla yaşanan siyasal, 

                                                 
4 Cemal Bali Akal, Modern Düşüncenin Doğuşu İspanyol Altın Çağı, 3. Baskı, Dost Kitapevi Yay., 
Ankara, 2003, s.15-15.    
5 Ağaoğulları, Mehmet Ali, Kral-Devletten, Ulus-Devlete, ss:133-147 ve 173-184.    
6 Raşit Lütem, İlhan, Egemenlik Kavramı ve Devletler Arası Hukuk, Sakarya Basımevi, Ankara, 
1947, ss: 3-6.   
7 Edward, Hallet Carr, Tarih Nedir, Çev: M.G. Gürtürk, İletişim Yayınları, İstanbul, s.43-44.   



 3

toplumsal, ekonomik gelişmelerin sonucu olarak ortaya çıkan egemenlik 

kavramı düşünsel olduğu kadar olgusal gerçekliği de yansıtır. Laik anlamdaki 

egemenlik modern devlet için söz konusudur ve meşruiyetinin sağlanması 

hukuksal zemine oturtulmasıyla ve kavramsallaştırmasıyla gerçekleşmiştir.  

Bu yukarıda anlatılan egemenliğin laik versiyonunun yanında bir de 

egemenliğin dini versiyonu vardır. Yani egemenliği teolojik kavramlaştırma ve 

siyasal iktidar/devlet için bir meşruiyet aracı olarak sunan dinsel düşünceler 

vardır. Örneğin Şii/İslam anlayışında da tüm iktidarların kaynağı Allah’tandır, 

dolayısıyla siyasal iktidarın kaynağı da Allah’tandır. Böylelikle iktidarın 

kaynağı dünya ötesinde aşkın bir güce dayandırılarak toplum ve birey iradesi 

yadsınmaktadır. Bu düşünce varlığını günümüzde de sürdürüyor. Nitekim 

1979 İran devrimi bu egemenlik anlayışı çerçevesinde şekillendi ve son 

şeklini “İran İslam Cumhuriyeti” modelinde aldı.  

Laik egemenlik anlayışı dinin bir toplumsal birleştirici olarak 

kullanılamayacağını, dinin toplumsal çözülmeyi kolaylaştıracağını ve dinsel 

meşruiyetin siyasal, hukuksal ilişkilerin içine girdiği yeni toplumu açıklamaya 

yetmeyeceğini düşünürken dinsel egemenlik anlayışı bunların tam tersini 

düşünür.  

Egemenlik kuramları ister laik olsun ister tanrısal olsun var olan veya 

olması istenen iktidar ilişkilerini açıklamaya ve meşrulaştırmaya 

dayandırılmaktadır. Egemenlik kuramlarında ister monarkların muktedirliğini 

topluma/bireye dayanarak ister Şia’da olduğu gibi dini ulemanın iktidarını 

tanrıya dayanarak savunsun hep bir mutlakiyet rejimi savunulmaktadır. Bu 

mutlakiyet rejimi temsil mekanizmasıyla yapılıyor. Bu temsil mekanizması laik 

kuramlarda temsil olunan ülkedeki insanların iradesi iken dini kuramlarda 

özellikle Şii-İslam’da Tanrı’nın iradesidir. Yani dünyevi meşrulaştırma 

kuramları bireylerin iradelerinin bir kolektif versiyonu olarak devleti gösterip 

insanları ön plana çıkarırken Şii-İslam egemenlik kuramında tanrının bir 

tezahürü şeklinde gösterilen lider veya yönetici (İmam/kral tanrının gölgesidir. 

İmam/Kral zillüllah)  ön plandadır ve bireyler sadece itaat etmekle 



 4

yükümlüdürler. Bu, Max Weber’in terimleriyle söylersek geleneksel otorite 

tipine örnek teşkil etmektedir. İtaat bir gelenek haline getirilmiştir. Başka bir 

anlatımla kutsallaştırılarak bir inanç ve görev şeklini almıştır.8 Bu 

gelenekselleştirme Louis Altusser’in belirttiği gibi her iktidar sisteminin 

kendine özgü ideolojik aygıtlarıyla9 yapılmaktadır. Dünyevi iktidarlar okul, 

hukuk, diğer kontrol araçlarını kullanırken Şii-Tanrısal iktidarı da cami, hac, 

kurban, ibadet ve benzeri aygıtları kullanmaktadır.      

Her iki kuramsallaştırmada var olan ve olması istenilen iktidar 

ilişkilerini bir hukuksal zemine oturtmaya çalışmaktır. Bu hukuksal zemin laik 

kuramsallaştırmalarda akıl, bilim, bireye dayalı toplumsal sözleşmelerle 

oluşturulurken Şii-İslam’da tanrısal yasaların göstergesi olan Kuran ve diğer 

dini kaynaklara dayandırılır. Başka bir anlatımla siyaset bilimi açısından 

hükmetme yetkisinin, egemenliğin Tanrı’dan gelmediği ve hükümranın 

Tanrı’ya bu yetkisinden dolayı hesap vermesi gerekmediği söylenirken Şii-

İslam’da bunun tersi söylenmektedir. Egemenlik her iki versiyonda da tek bir 

elde toplanmaktadır ve insanların yazgıları üzerinde söz sahibi 

gözükmektedir. Dolayısıyla tüm dünyevi ilişkilerde (Şii İslam’da öbür dünya 

ve laik anlamda bu dünya için) insan güvenliğini sağlamak için tek güç 

merkezi olan devlet hakimiyetini sağlamaktadır.  

Diğer bir açıdan baktığımızda tarihsel süreç içinde monarşinin 

egemenliğinden ulusal egemenliğe (özellikle Rousseau’da) geçiş sağlansa ve 

egemenliğin kaynağının ulusta olduğunu söylense de iki noktaya dikkat 

etmek gerekir. Birincisi bu kuramlarda “tek” kavramının tanrısal bir anlayıştan 

geldiğidir. Buna örnek olarak Batı’daki Hıristiyan anlayışındaki “iki kılıç” 

kavramı ve o yönde gelişen kuramları göstermek mümkündür. Yani bu 

kuramlar kilisenin dünyevi ve ruhani iktidarı bir yerde toplama çabasına karşı 

tepkidir. İkinci nokta yasa yapma ve uygulama yetkilerinin tüm ulus tarafından 

ortaklaşa kullanılmasının mümkün olmayacağıdır. Bunun da zorunlu sonucu 

                                                 
8 Weber, Max, Toplumsal ve Ekonomik Örgütlenme Kuramları, çev: Ö. Ozankaya, İmge Kitapevi 
Yayınları, Ankara, 1995.   
9 Althusser, Louis, İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları, çev: Yusuf Alp, Mahmut Özışık, İletişim 
Yayınları, İstanbul, 2002, ss:32-38.   



 5

yetkilerin kullanımı için temsilcilere ihtiyaç duyulacağı yani pratikle kuramın 

bağdaşmayacağıdır. Dolayısıyla temsili bir yol izlenecektir. Bu temsil 

mekanizmasından “üstün güç” /egemenlik ulusa eşdeğer olarak 

görülmektedir. Temsil demek egemenliğin/devlet organlarının ulusal 

temsilciler eliyle kullanılması ve onunla özdeşleşecek olmasıdır.   

Tüm bunlara rağmen laik egemenlik kuramlarında meşrutiyetin 

kaynağı dünyevi olduğu için egemen olan, zaman içinde ve koşullar 

değiştikçe değişmektedir. Özellikle ulus-egemenliği kuramında ulusun 

egemenliği söz konusudur. Bu da zaman içinde demokratikleşmeyi 

sağlamıştır. Bunun da sonucu insanların dünyevi ihtiyaçlarının 

sağlanmasıdır. Yani somut şeyler üzerine amaçlar belirlenmektedir. Ulusun 

“rızası” güdülmektedir ve ulusun hakim olması için araçlar sunulmaktadır. Bu 

araçlar arasında siyasi partiler veya sivil toplum gruplarının yanı sıra 

referandum ve diğer kurumlar sayılabilir.   

 Ama teolojik egemenlik kuramlarında soyut amaçlar esas alınmakta 

ve somut dünya soyut dünya için düzenlenmekte, dahası egemenliğin 

kaynağı ve egemen güç değişmemekte, insan iradesi ise hiçe sayılmaktadır.  

Ulus-devlet egemenlik kuramı ideal bir siyasal yapılanma olmamakla 

birlikte koşullara göre güvenilir bir ortam hazırlamaktadır. Süreç içinde 

insanlığın daha barışçıl ve demokratik bir dünya içinde yaşaması için zemin 

hazırlamaktadır. Dünyada yaygın olan demokratikleşme süreci de bunun bir 

göstergesidir. Ama teolojik egemenlik kuramı böyle bir aşamaya 

ulaşamamıştır ve ulaşması da şimdilik olanaklı gözükmüyor. 

Bu çalışmanın temel amacı, 1979 İran Devrimi’nden sonra ortaya 

çıkan hakim (dinsel) egemenlik anlayışının meşruiyeti kaynağı bakımından 

yaşadığı değişiklikleri tartışmaktır. Bu egemenlik anlayışının ortaya koyduğu 

siyasal iktidar modeli hem mutlak monarşinin hem de modern devletin 

kurumlarını ve aygıtlarını barındırmaktadır. Dolayısıyla siyasal sistemin 

meşrutiyet kaynaklarını görmek ve bunu ortaya koyabilmek için var olan 

siyasal sistemin düşünsel zeminini incelemek gerekir. Bu düşünsel zeminin 



 6

birinci nedeni 1979 devriminden önce İran’da var olan “mutlak monarşık 

egemenlik” anlayışıdır ki, bu 1906 meşruiyet devrimiyle hedeflenen “ulus-

devlet egemenlik” anlayışından sapmanın bir sonucudur. İkinci nedeni, 

toplumda yaygın olan, insanlar üzerinde hegemonya oluşturan, Humeyni’nin 

“velayet-i fakıh” teorisinin dayanağı olan, ayrıca Şii-İslam’ın temel dayanağı 

ile egemenlik kaynağı olan “İmamet Teorisi”dir. İslam’ın ilk başlarında 

yaşanan elitler arasında iktidar mücadelesi zaman içinde bir inanç sistemine 

dönüşmüş ve daha sonra bu inanç sistemi üst düzey ulema tarafından 

siyasal iktidar modeli olarak kuramsallaştırılmıştır. Son versiyonunu 

Humeyni’nin “velayet-i fakih” düşüncesinde almıştır.   

Bu bağlamda çalışmanın ilk bölümünde önce siyaset bilimi açısından 

Batıdaki modern egemenlik anlayışı ele alınacak, daha sonra Şii-İslam’daki 

dini egemenlik anlayışı incelenecektir.  

İkinci bölümde 1906 Meşrutiyet Döneminden, 1979 Devrimine kadar 

olan zamanda geçerli olan egemenlik anlayışı ve biçimi incelenecektir. 

Burada da ilk önce meşrutiyetteki düşünceler ile tarihsel, siyasal olaylara 

bakılacaktır. İkinci alt başlıkta meşrutiyet sonrasından devrime kadar siyasal, 

tarihsel, düşünsel olaylara, örgütlenmelere ve devrimi hazırlayan düşünceler 

ile hareketlere bakılacaktır.  

Üçüncü bölümde devrimden sonra oluşan rejimin niteliği konusundaki 

tartışmalar ile Humeyni’nin “İslam Hükümeti ve Velayeti Fakih” Teorisi, ayrıca 

İran İslam Cumhuriyeti anayasası ve rejimin demokrasi anlayışı-uygulamaları 

ile buna karşı görüşler incelenecektir.  

Sonuç bölümünde de tüm çalışmanın genel bir değerlendirmesi 

yapılacaktır.  



 7

BİRİNCİ BÖLÜM 

I. EGEMENLİK VE SİYASAL İKTİDAR  

1. SİYASET KURAMI AÇISINDAN EGEMENLİK VE SİYASAL 
İKTİDAR  

Eşitsiz güç ilişkilerinin ifadesi ve özeti olan iktidar tarihsel süreçte 

ortaya çıkmıştır; dünyadaki var olan her toplumda değişik şekillerde kendini 

göstermiştir; yöneten yönetilen şeklinde iktidarı yansıtan bir ilişki ağı 

kurmuştur. Ama bu ilişkiler zaman içinde ortaya çıkan gelişmeler sonucu 

farklılık göstermiştir. Bu gelişmelerin en belirgin şekli 15. yüzyılla beraber 

modern devletin ortaya çıkmasıyla oldu. Yani modernitenin yarattığı 

toplumsal, ekonomik ve siyasal ilişkiler sonucu egemenlik kavramı, yeni bir 

içeriğe kavuştu.   

Başka bir anlatımla egemenlik Ortaçağ’ın sonlarını ve Yeniçağ’ın 

başlarını kaplayan uzun bir zaman şeridi içinde cereyan eden tarihsel 

olaylarda kök bulmaktadır. Yüzyıllar süren bu olaylar Avrupa’da büyük güçler 

arasında bir üstünlük mücadelesi şeklinde kendini gösterir. Bu güçler 

mücadelesinden yüksek “siyasi kudret” halinde çıkan modern devlet; kilise, 

Roma İmparatorluğu, feodalite güçlerini yenmekle gerçekleşmiştir. Bu 

mücadelede de imparatorluğun dağılması, dini birliğin reform ile çarpışması 

neticesinde zedelenmesi ve diğer keşifle ortaya çıkan yeni ufukların 

sonucunda gerçekleşmiştir. Bu kargaşa ortamından başarılı çıkan ve üstün 

kudretini içe ve dışa ispatlayan modern devlet olmuştur.10  

Bağımsız devlet fikrine karşı çıkan Roma İmparatorluğuna göre, 

bütün Hıristiyan devletler Roma İmparatorluğunun üyeleri kabul ediliyor, 

hakim olanın yalnız imparator olduğu söyleniyordu. Kanunları da yalnız o 

yapabilir. Yani, “plenituda potestatis”11 yalnız ona aittir.12                     

                                                 
10 Görgün Şanal, Hukukun Temel Kavramları, Yetkin Yayınları, Ankara, 1996, s.133.   
11 Plenitudu Potestatis kavramı, İktidarın İlkesinin (Kaynağının) ve Kullanımının tek elde 
toplanmasıdır.   
12 Raşit Lütem, İlhan, Egemenlik Kavramı ve s: 12-13.   



 8

Bu resmi doktrini Reform’a kadar herkesin göz önünde bulundurması 

gerekmekteydi. Ama bu doktrin reformdan sonra İngiltere ve Fransa’da 

reddedilmiş ve egemenlik konusunda yeni fikirler ortaya çıkmıştır. Örneğin, 

“devlet kiliseye tabidir”, “devlet kiliseyle eşittir”, “devlet kiliseden üstündür” 

gibi. İlk iki doktrin iki kılıç nazariyesidir. Üçüncü doktrin XV. yüzyılda ortaya 

çıkmıştır ve Fransa’da devlet erkinin üstünlüğünün sağlanmasıyla bu fikir 

artık tarihe karışmıştır.  

Bu üstünlüğü sistematik bir biçimde egemenlik doktrini adıyla açık ve 

katı bir şekilde Fransız Jean Bodin (1530-1596) siyaset bilimine 

kazandırmıştır. Böylece egemenlik kavramını belirli bir teori haline getirmiştir. 

Dolayısıyla egemenlik kavramı iktidar mücadelesin niteleyen bir kavram 

olmaktan çıkıp, çeşitli teorilerin (kamu hukuku, siyaset felsefesi, politika 

bilimi) kullandığı bir kavram haline gelmiştir.13 

Bodin egemenlik kavramıyla siyasal iktidarı tekleştirme ve dünyevi 

ilişkiler açısından en üste yerleştirme hedefini gütmekteydi. Bu bağlamda 

Latincede en üst, en yüksek anlamına gelen “superanus” terimini 

kullanmıştır14 ve egemenliği bir devletin “yurttaşlar ve uyrukları üzerindeki en 

yüksek, en mutlak ve en sürekli gücü” olarak tanımlar. Yani egemenlik, en 

büyük buyurma gücü demektir.15 Bu da devlete ait bir erktir. Çünkü yine 

Bodin’e göre egemen erk ya da egemenlik, devleti diğer topluluk 

biçimlerinden ayıran öğedir. Devletin niteliğini (güçlü olma) belirten bir 

kavramdır. Devlet için olmazsa olmaz koşullardandır.16  

Bodin egemenliğin bir siyasal toplum için önemini vurgulamak 

amacıyla bir gemi örneğinden bahseder. Nasıl ki bir gemiyi çeşitli kısımlarıyla 

bir arada tutan onun omurgasıdır, siyasal toplumu da bir arada tutan egemen 

erk ya da egemenliktir ve egemen erki olmayan bir devlet, devlet değildir.17 

                                                 
13 Kapani Munci, Politika Bilimine Giriş, s:54.   
14 Aktaran: Raşit Lütem, İlhan, Egemenlik Kavramı ve …s:4.   
15 Bodin, Devlet Üstüne Altı Kitap’tan Seçme Eserler, Batı’da Siyasal Düşünceler Tarihi, Cilt 2, 
Çev: Mete Tuncay, SBF Yayınları, No:288, Ankara, 1969, s:95.   
16 Bodin, A.g.e., s:95.  
17 Ağaoğulları, Mehmet Ali, Kral-Devlet ya da Ölümlü Tanrı, İmge Yayınları, Ankara, 2000, s.25.   



 9

Yani egemenlik devletin mantıki ve mutlak ölçütüdür Bodin’e göre; kısacası 

egemenlik yeryüzündeki mutlak otoritedir, kendi üzerinde hiçbir güç tanımaz.   

Bodin’e göre devletin özünü oluşturan egemenlik, tek bir merkezde 

olmalıdır, yani tek bir iktidarla bağdaşır. Çünkü doğal sistemin temelinde tek 

merkez var.18  Hükmetme-hükmedilme ilişkilerini açıklığa kavuşturan temel 

ilke budur. Dolayısıyla Bodin siyasal toplumda hükmetmenin kaynağını 

egemenlik ilkesine dayandırmış olur. Buradan hareketle egemenliğin 

niteliklerini mutlaklık, süreklilik, bölünmezlik, devredilmezlik ve güç, işlev ve 

süre bakımından sınırsız olmak olarak sıralar. Çünkü egemenlik/ulusal 

egemenlik, siyasal toplumun özüdür ve herhangi bir sınırlama, onun 

doğasına aykırıdır, dolayısıyla sınırlamanın olması egemen güçten 

bahsetmeyi anlamsız kılar.19 Bodin bu nitelikteki siyasal toplumun sürekliliği 

düşüncesinden hareket ederek egemenliği kurgulamıştır.  

Bodin’in sürekli ve güçlü bir siyasal iktidar yaratma kaygısı onu 

mutlakiyetçiliğe ve birliğe götürmüştür. Bunun sonucunda da Bodin’de 

devletin hükümdarla özdeşleşmesi söz konusudur. Başka bir deyişle “devlet 

kraldır” anlayışı hakimdir.  

Bodin bu sonuca ulaşmak için ve egemenliğin kimde olduğunu 

belirlemek için doğadan hareket etmektedir. “Siyasal toplum da insan ürünü 

olmakla birlikte (yani, tanrının ürünü değil) yine doğal düzenin bir parçasıdır” 
20ve her doğal düzenin temelinde tek bir merkez ve güç bulunduğundan 

devletin de tek egemeni olmalıdır ve egemenliğin en iyi şekilde prensin/kralın 

kişiliğinde somutlaşıp temsil edildiğini söylemektedir. Başka bir anlatımla 

“egemen güç” tektir hiç kimseyle paylaşılmaz aksi taktirde egemenliğin 

mutlak olması anlamsız olur, buyurma-yönetme gücü bölünür. Bu da 

egemenliğe sınır getirmek olur, dolayısıyla en üstün güç olan egemenliğin 

                                                 
18 Hardt, Michael, Negri, Antonio, İmparatorluk, Çev: A.Yılmaz, Ayrıntı Yayınları İstanbul, 2001, 
s:107. 
19 Bodin, A.g.e., s:95-98. 
20 Ağaoğulları, Mehmet Ali a.g.e., s.19. 



 10

özüne ters düşer.21 Dolayısıyla Bodin’in kurguladığı egemenlik doğal olarak 

monarşilerde kendini göstermektedir. Bu kurgunun pratik yaşamda ifade ettiği 

anlama baktığımızda bir bakıma monarşilerin kilise ve imparatorluk 

karşısında yükselişini savunmasında araç olarak kullanıldığını görüyoruz.22 

Kendisinin de en iyi yönetimin mutlak monarşi olduğunu söylüyor olması 

bunun göstergesidir. 

Bu anlatılanlar doğrultusunda dikkat edilmesi gereken nokta Bodin’de 

egemenliğin devlete içkin olmasıdır. Yani egemen olan devlettir ve yasayı 

yapan da devlettir. Bu düşüncesiyle de o dönemin çeşitli iktidar odaklarına 

(kilise-imparatora) karşı Fransa krallığını savunmak için gücü bir elde 

toplamaya çalışır: Kralın kişiliğinde; yani tek bir iktidarda. Egemenliği kralın 

somut bedeninde toplaması Bodin’i sıkıntıya sokar. Çünkü kralın ölümlü 

olduğunun farkındadır. Bu sorunu aşmak için de krala iki kişilik yükler. Somut 

ve soyut kişilik. Egemenliğin kralın soyut kişiliğinde olduğunu savunur ve 

somut kişiliği egemenliğin ve gücün tezahür ettiği yer olarak görür.23 Bodin’le 

birlikte egemenlik, sadece somut bir bedeni değil aynı zamanda 

kurumsallaşmış siyasal iktidarın meşruiyet temelini de temsil etmektedir. 

“Kral öldü, yaşasın Kral” ifadesi egemenliğin bedensel var oluşunu değil 

sürekli var kılınışını anlatmak için söylenmiştir. Siyasal beden mutlak ve 

sürekli olsa da meşruiyeti hâlâ dışsaldır. Dinsel onamaya muhtaçtır.   

Bir soyut ilke olarak egemenliğin ve onun kullanımı olarak siyasal 

iktidarın birbirinden ayrılması ve kişisizleştirilmesi daha sonraki siyaset 

teorisyenlerce gerçekleştirilecektir. Nitekim İspanyol düşünürü Fransisco 

Suarez iktidarın kaynağı (auctocritas) ve kullanımı (potestas) arasındaki 

ayrıma dünyevi-ruhani ayrımını da eklemiş, papanın dünyevi iktidara 

karışmasına karşı çıkmış ve buna toplum sözleşmesini ekleyerek siyasal 

iktidarın kökünü göklerden tam olarak yere indirmiş, onu insanların iradesinin 

ürünü olarak sunmuştur. Başka bir anlatımla iktidarın kaynağı ile kullanımı 

                                                 
21 Ağaoğulları, Mehmet Ali a.g.e., s.25-34.  
22 Schilling, Kürt Toplumsal Düşünce Tarihi, Birey-Topluluk, Toplum, çev: M.Önal, Varlık yay., 
İstanbul 1971, s:216. 
23Ağaoğulları, Mehmet Ali, Kral-Devlet ya da ölümlü tanrı, s:26-27.   



 11

arasında bir bağ kurmuştur. İktidar tanrıdan gelir ama o (iktidar) onu kullanan 

krala topluluk tarafından verilir. Tanrı siyasal iktidarı ortak yararın sağlanması 

için vermiştir. Bireyler de bir toplumun üyeleri olarak kendi aralarında siyasal 

bağlılık sözleşmesi yaparak siyasal iktidarın kullanılmasını seçilen monarka 

vereceklerdir.24 Yani dünyevi düzenin yaratıcısı artık insandır.  

Hobbes’in egemenlik doktrinine baktığımızda yine mutlakiyetçi bir 

nitelik taşımakta olduğunu görmekteyiz. Kendisinden önceki düşünürlerin 

ortaya koydukları kavramlara dayanarak kendi egemenlik teorisini geliştirir.  

Egemenliğin oluşumu devletin oluşumuyla birlikte ele alınmıştır 

Hobbes’ta. Bireysel güvenlik amacıyla oluşan devlet; bireylerin bir araya 

gelmesi ve kendi yetkilerini tek bir kişiye veya bir heyete bırakmasıyla ve 

sadece onun yetkilendirilmesiyle ve tek bir irade olarak ortaya konulmasıyla 

tezahür eder. Başka bir anlatımla bireylerin birbiriyle yaptıkları sözleşmeyle 

tek bir kişilik halinde birleşmiş olan topluluktur devlet.25 

Hobbes’a göre bu tür bir devletin doğuşuyla egemen, uyruk ve 

egemenlik aynı zamanda doğar. Egemen, egemenlik yetkisini, gücünü 

taşıyan ve kullanan ölümlü tanrıdır. Onun dışında kalan herkes onun 

uyruğudur. Egemenlik ise devletin özüdür.26 Siyasal beden, yani devlet birdir, 

aynı şekilde devletin ruhunu/özünü oluşturan egemenlik de birdir ve bu 

egemenliği tek bir kişi (tek bir insan ya da bir meclis) kullanır.27 

Hobbes’ta egemenlik iki türlüdür. İlki, edinilmiş (ele geçirilmiş) 

egemenlik ki güç, şiddet kullanılarak sağlanır. Diğeri bir kişiye veya bir kurula, 

verilmiş olup, onun kendilerini başkalarına karşı koruyacağı inancıyla tabi 

olmak için insanların gönüllü olarak kendi aralarında anlaşmalarıyla 

                                                 
24 Cemal Bali Akal, İspanyol Altın Çağ Düşüncesi Kral-devlet ya da ölümlü tanrı içinde, ss:133-
147.   
25 Hobbes, Leviathan çev: Semih Lim, Yapı Kredi Yay., İstanbul, 1993, s.130.   
26 A.g.e., s.130.   
27 Ağaoğulları, Mehmet Ali, Kral Devlet Ya da Ölümlü Tanrı, s.206.  



 12

sağlanır.28 Hobbes için önemli olan bu ikincidir; çünkü siyasal bir devlet, 

sözleşmeyle kurulmuş devlettir.  

Öte yandan Hobbes’ta da Bodin’de olduğu gibi egemenlik siyasal bir 

toplum için vazgeçilmezdir. Mutlak ve devredilmez niteliktedir. Egemen 

güç/devlet bunlara dayanarak kanun yapma, herkesin üzerinde kumanda 

etme hakkı olandır.29 Dolayısıyla egemen güç kendisi kanuna tabi değildir ve 

sözleşme onu bağlamaz. Çünkü egemenlikle yetkilendirilen kişi veya kurum 

sözleşmenin taraflarından biri değildir, sözleşmenin altına imza koymamıştır. 

Bunun da mantıksal sonucu egemen için bağlayıcılığı olmamasıdır. Aksi 

taktirde egemen karşılıklı hak ve yükümlülük sahibi olur. Bu da egemen için 

bağlayıcılığı getirir. Dolayısıyla egemen diğerleriyle eşitleşmiş olur, bu da 

egemenliğin mutlak olduğu ve en üst güç veya otoriteyi temsil ettiği 

düşüncesi ile bağdaşmaz. Kısacası sözleşmeye tabi olması belirli açılardan 

yükümlülük altına girmesi demektir ki, bu da egemenin kendisine sınır 

çizmesi anlamına gelir.30 

Yine, Bodin’de olduğu gibi Hobbes’ta da egemenlik süreklidir ve 

bölünmez. Egemenliğin sürekliliği, kesintiye uğramamasını gerektirirken, 

bölünmezliği de tek bir elde toplanmasını gerektirir. Dolayısıyla Hobbes’un 

monarşisinde egemenlik, kralın kişiliğinde ve bedeninde somutlaşır. 

Egemenlik birdir, birdedir. Bu tek “bir”, kraldır, ama onun bedeni tek değil, 

ikidir; somut beden ve siyasal beden. İktidarın temsilini kralın kişiliğinde bulan 

sistemde, kralın somut kişiliğinin yanında bir de soyut kişiliği vardır: krallık 

kurumu. Devletin belirlenmesiyle ve iktidarın kaynağının bu soyut kişiliğe 

aktarılması (sözleşmeyle) olgusuyla31 Plenitudo Potestatis32 ilkesi de 

gerçekleştirilmiş olur. Kralın soyut bedeni, monarşiyi temsil eden ve 

uyruklardan oluşan toplumu bir bütün olarak içeren “siyasal bedendir”, yani 

devlettir. Böylelikle Hobbes, egemenlik yetkisine gayri şahsi bir anlam 

                                                 
28 Hobbes Leviathan, s.130-131.  
29 Hobbes, s.131-138.    
30 Hobbes, 1993, s:99; Ağaoğulları, Mehmet Ali, Kral Devlet Ya da Ölümlü Tanrı, s.193,  
31 Erözden, Ozan, Ulus-Devlet, Dost Yayınları, Ankara, 1997, s.47.   
32 Plenitudo Potestatus Kavramı, İktidarın İlkesi (Kaynağını) ve Kullanımı Tek Elde Toplar.   



 13

kazandırır ve kral sadece onun (egemen gücün) mücessem olduğu yer haline 

gelir. Bununla birlikte egemenliğin temsilini hukuksal bir zemine oturtur yani 

egemenliği devletin özüne yerleştirir ve süreklilik kazandırır. Egemenliği 

temsil edenler temsil ettikleri egemenlikte tasarrufta bulunamazlar. Sadece 

toplumdaki bireylerin sözleşmeyle ortaya koydukları birleşik iradeyi temsil 

ederler. Yani egemenlik temsili bir nitelik kazanır. Egemenliğin siyasal alana 

aktarılması bir temsil mekanizmasıyla olacaktır.33 Bunu da Fransa’da 

söylenen “öldü kral yaşasın kral” ifadesinde görmek mümkündür. Çünkü 

kralın ölümüyle devlet ve toplum ölmez, yola başka bir kralla devam edilir.  

Hobbes’u Bodin ‘den ayıran noktalardan biri de egemenlik kuramında 

dikkat edilmesi gereken en önemli konulardan biri olan egemenliği 

dünyevileştirmesidir. Onu, doğal ve tanrısal yasalardan arındırarak laik bir 

meşruiyet zeminine oturtmasıdır. Devlet bütünlüğünün güvencesi olan, 

bireylerin güvenliğini sağlayan egemenlik, rasyonel bireylerin iradesinin bir 

bileşimidir. Bu irade birleşimi toplumu oluşturan insanların kendi aralarındaki 

sözleşmeden kaynaklanır.34 Böylelikle devletin meşruluk kaynağını topluma 

aktararak, tanrısal meşruiyet anlayışından uzaklaşır. Buna başka bir boyuttan 

baktığımızda egemenliği dünyevi hukuk üzerine oturtmuş olduğunu görürüz. 

Devlet egemenliği/gücü tanrısal değil dünyevi yasalar ve hukukla 

kurumsallaşır ve merkezileşir. İnsan iradesinin ürünü olan devlet, dünyevi 

hukukla ortaya çıkar ve egemenliğini de toplumdan alır. Böylelikle Hobbes, 

siyasal iktidarı meşrulaştırmak için teolojik destek arayışlarına gerek 

duymayan bir yaklaşım sunar. Bu yaklaşım, Rönesans ile başlayan birey 

eksenli ve akla dayalı yeni bir evren tasarımının siyaset kuramında ulaştığı 

uç noktadır.    

Böylelikle Bodin’in açtığı yolda hareket eden Hobbes, kendi 

egemenlik kuramına laik siyasal iktidar açısından işlevsel bir içerik katar ve 

laik, merkezi devlete duyulan hukuksal zemini gerçekleştirir. Dünyevi devlet 

iktidarına meşruluk kazandırır. 
                                                 
33 Michael Hardt, Antonio Nogri İmparatorluk, çev: A. Yılmaz, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2001, 
s.106.   
34 Akal, Cemal Bali, Sivil Toplumun Tanrısı, 2. Baskı, Engin Yayınları, İstanbul, 1995.  



 14

Bodin ve Hobbes mutlakiyetten yana tavır koyarak ve egemenlikle 

devleti özdeşleştirerek aynı safta olsalar da egemenliğin kaynağı Hobbes’ta 

insanların iradesidir. Bu da, onu Bodin’den ayıran noktadır. Bunu da 

yaparken güvenlik endişesinden hareket edememektedir.35     

Hobbes’u kendinden sonra gelen kuramcılarla birleştiren nokta, 

devlet egemenliğinin meşruiyetini sözleşmeyle insanların “rızası”na 

bağlamasıdır. Hobbes sözleşmeye/meşruiyete sadece devletin kuruluş 

aşamasında gerek duyar. Daha sonra bu meşruiyet ilkesi ortadan kaybolur. 

Çünkü Hobbes’e göre egemenlik “Bireysel kudretlerin toplamını egemenin 

kendi iradesine göre kullanmak yetkisidir”36 Hobbes’un egemenlik için gerekli 

gördüğü toplumsal sözleşme/rıza, Locke tarafından daha da geliştirir ve 

günümüz için geçerli hale getirir. Bu da Locke’u diğer kuramcılardan ayıran 

özelliklerinden birisidir. Diğer özelliği ise egemenliğin sınırlandırılmasıdır.    

Locke, bir insanın elinde mutlak gücün bulunmasının devlet 

gayeleriyle bağdaşmayacağını iddia eder ve kendinden önce gelenleri 

eleştirir. Bu amaçla üstün gücün kimin elinde bulunması gerektiği konusuyla 

uğraşmış ve bunun toplumda, halkta bulunmasına karar vermiştir. Bu 

bağlamda egemenlik kuramına getirdiği en önemli yenilik, egemenin 

yetkilerini insanların doğuşlarından itibaren kazandıkları doğal haklarıyla 

sınırlamasıdır. Bu hakların korunması için de kuvvetler ayrılığını zorunlu 

görecektir.37 İşte bunlar Locke’i kendinden önceki kuramcılardan ayıran 

özelliklerdir.   

Tüm bunlara rağmen Locke siyasal iktidarın devletin mutlak 

olmaması koşuluyla gerekli olduğuna inanır, çünkü otoriteye sahip bir ortak 

yargıcın yokluğu bütün insanları bir savaş durumuna sürükler. 

                                                 
35 Hobbes, 1993, s:135 ve 234   
36 Hobbes, 1993, s:268.   
37 Lock, teorisine iktidarı bir güç ve şiddet ürünü ve yönetimin de en güçlünün yönetim hakkı olarak 
savunan Machiavelli’yi ret ile başlar, daha sonra yönetici ile uyruk arasındaki iktidar ilişkisini babanın 
çocukları, efendinin kölesi, kocanın karısı üzerindeki erkiyle açıklayan doğal iktidar kuramcısı 
Bodin’den ayrılır. Son olarak da Hobbes’un mutlak, üstün, sürekli… ölümlü Tanrı’sını reddeder. 
Locke, John, “Uygar Yönetim Üzerine İkinci İnceleme’den Seçme Yazılar II. Yeni Çağ: Çev: Mete 
Tuncay, AÜSBF Yayınları, Ankara, 1969, s:166-67 ve 179-81.   



 15

Locke’a göre siyasal iktidarın zorunluluğunu sağlayan nedenler: doğa 

durumundan kurtulma, ortaya çıkan anlaşmazlıkları çözmek için bir üstün 

gücün varlığına gereksinim duyma ve insanların canının, malının ve mülkiyet 

haklarının korunmasıdır. Başka bir anlatımla mülkiyetin korunmasıdır. 

Buradan anlaşılacağı gibi egemenin sınırları bu amaçlar çerçevesinde 

belirlenmiş olur. Bu sınırlar insanlar arasında yapılan bir anlaşmayla doğa 

durumundan çıkmak için çizilir. Yani siyasal iktidarın oluşumunun ve gücünün 

kaynağı sadece toplumu oluşturan insanların karşılıklı rızasıdır.38 Zaten 

Locke’a göre insanların bir devlette birleşmelerinin asıl nedeni bu amaçlara 

ulaşmaktır. Bunun doğal sonucu mutlakiyeti siyasal yapıdan 

uzaklaştırmaktadır. Çünkü insanlar amaçlarına ulaşmadıklarında direnme 

hakkına başvuracaklardır. Bu durumda da otoriteyi elinde bulunduran 

kimsenin hükümran olma durumu sona erer.39 Böylelikle hukukun sadece 

egemenin belirlediği normlardan oluşmadığı, evrensel geçerliliğe sahip 

hukuksal ilkelerin devletlerin üstünlük gücünü sınırlayacağı düşüncesi, devlet 

egemenliğine getirilen en önemli kısıtlamayı belirler: Bu da, “birey hakları”dır. 

Yani Locke, devletin egemenlik yetkilerinin kullanımı konusunda siyasal 

iktidar karşısında halkın belirli bir özerkliğe sahip olduğunu vurgular.40 

Locke’un egemenin sınırlanması ve yasamaya insan hakları 

kaygısıyla getirdiği kısıtlamalar yönündeki çabaları ve bunları hukuksal 

zemine oturtması çok önemli bir ilerlemedir. Kısacası Locke’u kendinden 

önceki ve kendinden sonraki (Rousseau) mutlakiyetçilerden ayıran nokta, 

egemenlik kavramına yüklenen anlamların ve amaçların farklılığıdır. 

Mutlakiyetçilerde total bir dünya kurgusu, toplumsal birlik, bütünlük ve uyum 

arayışı, güvenlik, kaos korkusu ile devletin amaç olmasını savunan “kurucu 

iktidar” geleneği vardır. Ama Locke’da bireysel özgürlüklerin ve toplumsal 

rızanın siyasal katılımın meşruiyet kriteri olarak kabul edildiği özgürlükçü bir 

devlet anlayışı söz konusudur. Bu sayılan kriterler kendisinden sonraki 

özgürlükçü egemenlik kuramlarına temel oluştururlar.    
                                                 
38 Locke, 1969, ss:171-173. 
39 Locke, 1969, ss:181-182. 
40 Rawls, John, Halkların Yasası ve “Kamusal Akıl Düşüncesinin Yeniden Ele Alınması, Çev. G. 
Evrin, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2002, ss.26-27.   



 16

Rousseau egemenlik teorilerinde yeni bir yaklaşım sergilemiştir. 

Mutlakiyeti korumak için ortaya atılmış olan egemenlik teorilerini demokratik 

biçime kavuşturmaya çalışmaktadır. Yani hükümdarın şahsında bulunan 

egemenlik Rousseau ile ulusa devredilmiştir. Dolayısıyla kendi kavramını 

öncekileri eleştirerek yaptığı gibi var olan siyasal iktidar ilişkilerinin koruması 

ve yapısallaştırılması için değil egemenliğin öznesini değiştirmek için 

oluşturur.41 Bu da onu egemenliğin öznesi konusunda diğer mutlakiyetçi 

düşünürlerden farklı ve özgün kılan yanıdır.  

Rousseau “halkı” egemenliğin sahibi kılarken hatta her ikisini (halkı 

egemenle) özdeşleştirirken, toplum sözleşmesini de şöyle özetler: “Her 

birimiz bütün varlığımızı ve bütün gücümüzü bir arada “genel istemin” 

buyruğuna verir ve her üyeyi bütünün bölünmez bir parçası kabul ederiz.” 

Rousseau burada birkaç şeyin ortaya çıkmasını bireyler arasında yapılan bir 

sözleşmeye dayandırır. Kısaca siyasal toplumun ve devletin bir bütün olarak 

ortaya çıkması sözleşmeyle olur. Bu sözleşmenin odak noktası genel 

iradedir. Devletin ve onunla özdeşleşen halkın iradesi olan genel irade, ortak 

iyiliği gözetir. Aynı zamanda bu bütünün kendine özgü bir yaşamı vardır, 

tüzel ve kolektif olan bu bütün/devlet/halk bu sözleşmenin ürünüdür.42 

Dolayısıyla devlet aklın ürünüdür. Nasıl ki Hobbes’un modern devleti, 

mantıksal olarak kurulmuştur ve ona hakim olan güç ile meşruiyet artık 

rasyoneldir, Rousseau’da da bu rasyonellik kendini “genel irade” şeklinde 

göstermektedir. Genel iradeyi temsil eden egemen güç tektir ve asla 

parçalanmaz. Tek tek bireylerin iradelerinin sonucudur “genel irade”.  

Rousseau da aslında bu sözleşmeyle bir egemen yaratmaktadır. 

Ancak burada egemenliğin sahibi ve kaynağı halktır. Bu egemen de Bodin ve 

Hobbes’ta olduğu gibi “en üstün güçtür ve kralın şahsında değil “halkın 

iradesi”nde tezahür eder.43 Rousseau’da bireyler sözleşmeyi yaptıktan sonra 

iki şahsiyet veya rol üstlenirler. Bireyler egemen gücün birer öğesi olan 

                                                 
41 Ağaoğulları Mehmet Ali, Ulus Devlet ya da Halk Egemenliği, İmge Yayınları, Ankara, 2006, ss.9-
10.   
42 Rousseau, J.J, Toplumsal Sözleşmesi, M.E. Yayınları, Ankara, 1956, s.27-41.     
43 Ağaoğulları, Mehmet Ali, Ulus-Devlet Ya da Halk Egemenliği s.83.   



 17

yurttaşlar olarak devletin yasalarına boyun eğerler ve uyruk adını alırlar.44 

Başka bir anlatımla toplumsal ilişkiler bakımından yurttaş/uyruk ayrımı 

egemenliğin kullanılması açısından işlevsellik kazanır. Yani genel iradenin 

oluşumuna katkıda bulunan birey “yurttaş” kimliği ile ortaya çıkar ve genel 

iradenin ürünü olarak doğan yasalara boyun eğme yükümlülüğü ile de birer 

uyruk haline gelir.  

Rousseau egemenliği “halka” verirken kendinden önceki 

düşünürlerden farklı olarak egemenliğin kaynağının da halktan olduğunu net 

bir şekilde belirtir ve daha ileri giderek halkla egemenliği özdeşleştirir. 

Böylece “halk” veya “ulusal egemenliği” kuramsal bir zemine oturtur. 

Egemenliğin adresini göstermeyen Bodin’den ve egemenliğin temsili şekilde 

kralın şahsında olduğunu söyleyen Hobbes’tan farklılaşır. Bu nedenle genel 

irade olan veya genel iradenin yürütülmesi demek olan egemenlik, başkası 

tarafından temsil edilemez.45 Bu düşüncesiyle de egemenliğe yeni bir özellik 

ekler:  Egemenliğin temsil edilemezliği.  

Rousseau’nun kuramında dikkat edilmesi gereken ana nokta şudur: 

Egemenlik anlayışının geleneksel niteliklerinde herhangi bir değişiklik 

yapılmamaktadır. Egemenlik eskiden Bodin’de ve Hobbes’te ne idiyse gene 

odur. Hükümdara ait olduğu zaman nasıl üstün, mutlak ve sınırsız bir irade, 

bir emretme kudreti idiyse, gene öyledir. Çünkü diğer egemenlik 

kuramlarında olduğu gibi Rousseau’da da egemenliğin nitelikleri üstün güç 

oluşu, mutlaklık, sınırsız tek oluşu, bölünmezlik, başkasına devredilmezliktir. 

Değişen tek şey egemenliğin sahibi ve süjesidir.46 

Bu kuramlar pratiğe döküldüğünde aynı sonucu verir. Bir mutlakiyet 

söz konusudur ve bu mutlakiyet kendisini yasaları yapma şekliyle ortaya 

koyar. Ama Rousseau’nun getirdiği egemenliğin temsil edilemezlik ilkesi 

siyasal iktidara yeni bir anlayış katmaktadır. Bu ilke aslında egemenliğin 

temsil edilmesinin monarkın hükümranlığının sürmesinden başka bir amaca 

                                                 
44 Rousseau J.J., Toplum Sözleşmesi, s.28.   
45 Rousseau J.Ja.g.e., s.38.   
46 Kapani, Münci, Politika Bilimine Giriş, ss.70-72.    



 18

hizmet etmediğini, dolayısıyla temel hedefinin muktedirlerin mevcut 

konumlarını meşrulaştırmaktan öteye gitmediğini gösteren bir anlayışa 

dayanır. Bu da Hobbes’in temsil hakkındaki görüşünü devam ettirdiği gibi 

kendi kuramında ulusu egemen göstererek (Bodin’le başlayan) modern 

düşünceyi47 değiştirmektedir. Buradan da hareketle söyleyebiliriz ki genel 

irade kuramı ile siyasal iktidarın önemi büyük ölçüde azalmıştır. Çünkü 

siyasal iktidar, artık halkın iradesine göre geri alınabilecektir ya da 

değiştirilebilecektir.48 Çünkü bireylerin istencinden oluşan genel irade ve 

mutlakiyetin hakimiyeti zaman içinde değişmektedir, belli bir dönemde 

azınlıkta olan bireylerin iradesi zamanla çoğunluğa dönüşerek genel iradeyi 

oluşturur.   

Rousseau egemenliği halkla özdeşleştirmesiyle ve “egemenliğin 

kayıtsız şartsız halka ait” olduğunu söylemesiyle mutlak monarklığın 

kaldırılmasında ve demokrasinin yayılmasında etkili olmuştur. Nitekim 

düşüncesinin pratiğe dökülmesini ölümünden kısa bir süre sonra Fransız 

Devrimi’nde görmek mümkün olmuştur.       

2. Şİİ-İSLAM’DA EGEMENLİK VE SİYASAL İKTİDAR/ İMAMET 
TEORİSİ   

1979 İran Devriminden sonra ortaya çıkan siyasal sistem ve siyasal 

iktidarı anlayabilmek için Şii inancında var olan egemenlik ve siyasal iktidar 

düşüncelerini bilmek gerekir.  

İslam’ın egemen inanç olduğu coğrafyada din siyasal ideoloji olarak 

benimsenmiştir. Birtakım kesimlerin İslam’ı kendilerine siyasal referans 

olarak tanımlaması siyasal İslam olgusundan sık sık bahsedilmesine neden 

olmuştur. Bu gruba göre İslam sadece inanç kurumu ve kültür değil, aynı 

zamanda bir siyasal akımdır. Bölgedeki bazı ülkeler de bu düşünceden 

                                                 
47 Ağaoğulları Mehmet Ali, ulus Devlet Ya da Halk Egemenliği, s.101.    
48 Sabine, George, Siyasal Düşünceler Tarihi II, Yeni Çağ, Çev: A. Oktem, Türk Siyasal İlimler 
Derneği Yay., Ankara, 1969, s:283.  



 19

hareketle siyasal iktidarlarını oluşturmuşlar veya oluşturmaya 

çalışmaktadırlar.  

Siyasal İslam olgusunun daha anlaşılır hale gelmesi için İslam’la 

siyaset ilişkisinin tanımlanması ve benimsenmesi gerekir. Dolayısıyla İslam’ın 

siyasal düşünürlerinin kuramlarına doğrudan değinilmesi gereklidir. Özellikle 

İslami düşünürlerini siyasi teorilerinde siyaset, siyasal iktidar ve devlet-toplum 

gibi başlıkların nasıl tanımlandığına ve ne tür anlam ifade ettiğine bakmalıyız. 

Bu bağlamda biz 79 devriminden sonra “velayeti fakıh” teorisi üzerine kurulan 

İran İslam Cumhuriyet’inde egemenliği ve siyasal iktidarı açıklamak için Şii-

İslam’da “imamet” teorisini incelemeye çalışacağız. Burada Şii mezhebinin, 

ortodoks bölüğü olan İsna-Aşerriy’nin (İmamiyye-on iki imam) görüşleri baz 

alınmıştır ve diğer Şii bölümler (İsmailiyye, Zeydiyye,…) konu dışında 

tutulmuştur.  

İslam dininde çeşitli mezheplerin doğuşu siyasi nedenlere 

dayanmaktadır. Bu nedenler de peygamberin ölümünün hemen ardından 

ortaya çıkan siyasi olaylardan ve yorumlardan kaynaklanmaktadır. Şii 

mezhebinin siyasal görüşleri de söz konusu dönemin etkilerini taşımaktadır. 

Şii’nin siyasal iktidar ve lider konusundaki düşünceleri özellikle peygamber 

sonrası için iktidara kimin geçmesi gerektiği yolundaki tartışmalardan 

doğrudan etkilenmiştir. Tüm iktidarların temelinde tanrının olduğunu kabul 

eden Şia, gerçek ve hakiki egemenliğin tanrıya ait olduğu düşüncesine 

dayanmaktadır.49 Diğer yandan Şii düşünürlerince “Gadir Hum50” olayından 

hareketle, “İktidarın Ali ve onun soyundan gelenlerin hakkı olduğu”na51 ilişkin 

temel Şii iddiasından zamanla ideal bir iktidar modeli üretilmiş ve tüm siyasal 

teori bu model doğrultusunda şekillendirilmiştir.  
                                                 
49 Kuran, Ahzap bölümü (Suresi), 6. Ayet, Yusuf Suresi, 40 ve 67. Ayet.   
50 Şii düşüncesinde Peygamber Son Hac Seferinde Hz. Ali’yi kendinden sonra lider olarak 
belirlemiştir, daha fazla bilgi için bkz Abdülhamid, İrfan, İslam’da itidadi mezhepler ve akaid 
esasları, çev: M.S. Yeprem, İstanbul, Marifet Yayınları, 1981, s.38. Şia’nın bu iddiası Sünnüler 
tarafından reddedilmiştir. Onlara göre Hz. Muhammed, kendisinden sonra toplumu kimin yöneteceği 
veya yeni yöneticinin nasıl belirleneceği konusunda bir hüküm vaz etmemiştir. Peygamberin 
yönetimle ilgili bir “vasiyet”i bulunmamaktadır. Daha fazla bilgi için bkz: Ebu Zehra, Muhammed, 
İslam’da Fıkhî mezhepler tarihi, 4. Cilt, Ankara, 1968. Ebu Hanif, Can Kitapevi, Konya, 1981, 
s:195.       
51 Rahman, Fazlar, İslam, çev: M. Dağ, M. Aydın, Selçuk Yayınları, Ankara, ss.238-239. 



 20

Dünya meselesini ve insan hayatını düzenleyen bir sistem olma 

iddiasını taşıyan İslam dini, var olan her şeyi kapsayıcı ve bütünleyici 

doğasıyla yarattığı sisteme uyulmasını sağlayacak mekanizma ve araçlara 

ihtiyaç duymaktadır. Bu çerçevede ana mekanizma olarak devlet “dinin bir 

yansıması ve şeffaf bir aracı52”veya ilahi iradenin gerçekleşmesi için bir 

araç53” olarak karşımıza çıkmaktadır. Bir diğer araç ise siyasettir. Siyaset, 

insanın İslam’a (sisteme) uymasını sağlayan ve dinle organik bağı olan bir 

araçtır.54 Görüldüğü gibi dinin siyasetin düzenleyicisi konumunda olması, din 

ile siyaset arasındaki bağı açıklamakta, bu da dinin bütüncülüğünün bir 

sonucu sayılmaktadır. Yani siyaset dinin içindedir ve alt başlıklardan birisini 

oluşturur. Din, siyasetin kurumsal yanını düzenlediği gibi, dil ve söylem 

düzenini de etkilemektedir. Nitekim Şii siyasal iktidar ve egemenlik teorisinde, 

siyaset, devlet, iktidar, ümmet ve benzeri kavramlar din-siyaset bütünlüğü 

içinde ve din eksenli açıklamalarla ortaya konulmaktadır. Bu kavramları 

dinsel ve İslam’ı inceleyen kaynaklarda görmek mümkündür.  

Burada “imamet” teorisine geçmeden önce birkaç kavramı açıklamak 

yerinde olur. Çünkü bu teorinin temel noktalarındandır.  

“Ümmet” temelleri birlik, bağlılık ve ılımlılık ilkelerine dayanan bir 

İslam toplumudur55 açıklamasından onun bir toplum olduğu anlaşıldığı gibi M. 

Mutahhari “Kurani bakış açısından baktığımız zaman ümmet için ortak tarih, 

ortak bilinç, ortak kader, anlayış, duyarlılık ve ortak tavırdan 

bahsedilebileceğini ve ümmetin onu oluşturan bireylerden bağımsız 

ölümünün de olabileceği anlaşılır.”56 “Ümmet”, kendi başına Şii siyasal 

teorisini anlamaya yetmez. “Ümmet”in siyasal yönü, yani siyasal yapısı bu 

açıdan çok önemlidir. “Ümmet”in siyasal yönü/yapısı teorik olarak ümmetin 

                                                 
52 Rahman, Fazlar, İslam ve Siyasi Aksiyon: Siyaset Dinin Hizmetinde, İslam’da Siyaset Düşüncesi, 
içinde, çev: K. Güleçyüz, İstanbul, İnsan Yayınları, 1995, s.8.   
53 Neccar, Fevzi, “İslam Politika Felsefesinde Siyaset”, İslam’da Siyaset Düşüncesi, içinde, çev: K. 
Güleçyüz, İstanbul, İnsan Yayınları, 1995, s.34.   
54 İnayet Hamid, Çağdaş İslami Siyasi Düşünce, çev. Y. Ziya 3. Baskı, İstanbul, Yöneliş Yayın, 1995, 
s.13.   
55 Manzuriddin Ahmed, “Kuran’da Anahtar Siyasi Kavramlar” İslam’da Siyaset Düşüncesi, içinde, 
s.82.   
56 Mutahhari, Murtaza, Tarih ve Toplum, çev: C., Şişman, İstanbul, Yöneliş Yayınları, 1989, s.20.   



 21

toplum yönünden ayrılmış ve soyut düzeyde anlam taşıyan iktidar kurumu 

haline gelmiştir. Nitekim Kuran’a göre, “iktidar ümmete iyi işler yapmaları için 

verilmiş bir lütuftur”57 denilmektedir.  

Modern siyaset bilimi iktidar kurumunu, egemenlik teorileri 

çerçevesinde devlet örgütünde somutlaştırmaktadır. Çağımız İslami 

toplumları da siyasal iktidar yapılanmasını “devlet” kavramıyla 

açıklamaktadırlar.    

Konumuz açısından önemli olan diğer kavramlar devlet, siyaset 

(hükümdarlık) ve mülk (krallık) olmaktadır. Kuran’ı kavram olan devlet klasik 

metinlerde sayısal anlamda zenginlik, alışveriş, el değiştiren nesne gibi 

anlamlar taşımaktadır. Modern siyaset biliminin devlet olarak adlandırdığı 

kurum, İslam siyasi literatüründe yine Kurani kavramlar olan siyaset 

(Hükümdarlık) ve mülk (krallık) olarak geçmektedir.58 Burada görüldüğü gibi 

din-devlet bütünleşmesinin bir sonucu olarak karşımıza çıkmaktadır bu 

tanımlar. Bu kavramların arasında bir bağlantı kurarsak şöyle diyebiliriz: 

Ümmetin (Müslüman topluluğun) yeryüzünde mutluluğunu ve iyiliğini temin 

etme ve ahirette kurtuluşlarını sağlamak amacında olan İslam devleti a) 

Müslüman topluluk (ümmet), b) İslam hukuku (şeriat) ve c) Liderlikten (halife), 

oluşan üç temel unsur59 üzerine inşa olmuştur. Dolayısıyla daha önce de 

anlattığımız gibi devlet kendi içinde bir amaç değil, bir araçtır. Amaç ise, 

Müslümanların İslam hukuku çerçevesinde güvenliğinin ve mutluluğunun 

sağlanmasıdır.  

Bu İslam devletinde otorite ve yetki sahibi olan (egemen güç) Kuran’a 

dayandırılmaktadır. Otoritenin de tek sahibi Allah’tır ve bu düşünce “La 

hukme illa lillah” (Allah’tan başka hüküm olamaz/yoktur) hükmü çerçevesinde 

oluşmuştur.60 Böylece otoritenin/egemenliğin kaynağının tanrısal olduğu ilan 

                                                 
57 Kur’an-ı Kerim, 5/8.  
58 M. Ahmet, a.g.e., ss.90-92.   
59 İkbal, Cavid, J. İslam’da Devlet Kavramı “İslami Siyaset Teorisi ve Sorunları İçinde, ed: M. 
Ahmet, çev: H. Sırçancı, İstanbul, Ekin Yay., 1997, s.59.   
60 Arkown, Muhammed “İslam düşüncesinde otorite kavramı” ila hükme illa lillah” İslam’da 
siyaset düşüncesi, içinde, ss.48-49.    



 22

edilmiştir. Buna dayanarak da yeryüzündeki hükümdarlar için meşrutiyet 

kaynağı oluşturulmuş ve krala bir kutsal hak tanıyarak onun da egemenliğini 

meşruluk temeline oturulmuştur. Buradan hareketle toplumu (ümmeti) devlet 

(toplumun kurumsal yönü ve yapısı) içinde “yönetme sanatı olarak 

tanımlanan siyaset”61 kavramı kendisine gerekli itaatin sağlanması zeminini 

bulmuştur. Çünkü tüm bu kavramların kaynağı kutsal bir öze dayanmaktadır.  

Bütünlüğü sağlamak için hükümdarın, yani egemen gücü elinde 

bulunduranın adil ve İslam’a sadık olması gerekir. İşte bu vasıfları taşıyan 

hükümdar Şii-İslam’da imamet teorisinin temel dayanaklarından biridir. 

Çünkü Müslüman’ın iktidara nasıl itaat edeceğini belirleyen temel 

kıstaslardandır.  

Bunun yanında Şii’nin bu egemenlik ve siyasal iktidar konusundaki 

düşünceleri ve geliştirdiği teori, inanç ve itikatlarına dayanmaktadır.62 Bu 

inançların başında a) Usulud-din (inanç ve itikadını düzenleyen) b) Furu’d-

Din (ibadet davranışları düzenleyen) ve c) Kutsal soy inancı (on dört masum; 

Peygamber, kızı Fatma ve Şii’deki on iki imam) geliyor. “Şii özbilinci”nin temel 

izleklerini oluşturan konular bu kişilerin şahsında ve de onları çevreleyen 

olaylar ile insanlar etrafında şekillendirilmektedir.  

Şiilik’te ister dinsel, isterse de siyasal-toplumsal içerikli çoğu konunun 

“özünü” imamların kişiliğinde ve onları çevreleyen tarihsel koşullarda bulmak 

mümkündür. Şii, siyaset teorisinin ana başlıklarını çoğu zaman imamların 

yaşamından verilen sayısız örnekle süslenmiş olarak buluruz. Şii hemen her 

konuda, imamın kişiliğine olan inanca göndermede bulunmakta ve bu inancı 

kutsal bir meşrutiyet kaynağı olarak görmektedir. Çünkü imam kutsaldır.  

Yaklaşık iki yüz yıllık bir zaman dilimini kapsayan bu inanç, Şii düşüncesinin 

                                                 
61 Aktaran: Tohidi, Aliasger, Garaat-i İmam Humeyni, AZ Siyaset, Pejuheşkedye İmam, Tahran, 
2002, ss:86-88.  
62 Süniler’e göre “siyasal iktidar” meselesi iman konusu değildir, hukuk konusudur. Nitekim 
Sünnilerde imamet/siyasal iktidar din esaslarında yer almamaktadır.  



 23

(özellikle siyasal boyutuyla) tarihsel özbilinç olarak görüldüğü bir dönemi 

kapsamaktadır.63  

Daha önce de belirttiğimiz gibi İslami siyasi düşünce din-devlet 

bütünlüğü içinde ve din eksenli bir yapıya sahiptir. İslami siyasi düşüncenin 

merkezi ve temel konusunu İslam’ın öteki dünyaya yönelik bir topyekun 

düzenleme sistemi olduğu düşüncesi oluşturmaktadır. Tanrı-kul (insan) 

ikiliğinin ruhani veya metafizik yönünün yanı sıra, tanrısal irade ve belirlenim 

çerçevesinde kulların mutlak iyiliği için yine kullar arası düzenlemeye 

gidilmesi İslam’ın başatlıklarından birisidir. Dinsel olanın güvencesini dünyevi 

olanla düzenleyen tanrısal irade, İslami anlamıyla öteki dünya gerçeğine 

ulaşmak için insanlara yine yeryüzünü araç olarak bildirmektedir. Yani gerçek 

dünya olarak düşündüğü öbür dünya için bu maddi dünyayı araçsallaştırır ve 

onu düzenlemeye çalışır. Böylece bir devlet ve yönetim mekanizması 

kurmaya çalışmaktadır. Yani siyasal iktidar sorununa Tanrı merkezli bir 

çözüm getirmektedir. Bu anlayış çerçevesinde Hz. Muhammed de dinin yanı 

sıra siyasal düzende eşzamanlı olarak yapılandırma çabası içinde olmuştur. 

Bunun için de hâkim olan kültür ve inançlarla mücadeleye girmiştir. Bir başka 

deyişle egemenlik ve siyasal iktidar için kendisinden önce hâkim olan gücü 

yenmelidir. N. Machiyavelli’nin64” kılıçla gelen peygamberler başarılı, kılıçsız 

gelenler başarısız olur” sözü buna işarettir. 

Bu tarihsel olayların ötesinde peygamber sonrasında egemenlik ve 

siyasal iktidar sorununu çözmek için gereken düşünsel altyapıyı din, siyaset 

ve felsefe ile siyasal teoloji ve hukuk konuları ile uğraşan düşünürler 

oluşturmuştur. Bunlar da İslam-devlet-siyaset bütünlüğünü vurgulayan, içinde 

ve “İslam hem din, hem de devlettir” veya “Bizim dinimiz siyasetimizdir, 

siyasetimiz dinimizdir” mantığı çerçevesinde düşünce üretmişlerdir. 

Demek ki “siyaset” Şii düşüncesinde hep dinsel bir temele dayanır. 

Din, güne ve koşullara uygulandığında dahi şeriat temellidir ve bu temel 

                                                 
63 Bu dönem peygamberin ölümünden on ikinci imamın kayıp olduğu zamana kadar.  
64 Machiavelli, Hükümdar (Prens), çev: A. Tatcher, İstanbul, Göçebe Yay., 1997, s.46.   



 24

değiştirilemez.65 İslami devlette siyasal iktidar, ideal ve mutlak otorite ve güç 

kaynağı olarak Allah’ın iradesinin bir uzantısı olarak görülebilir. Bunun en 

yetkin şekliyle Peygamber tarafından temsil edildiği görülmektedir. Bu da 

İslami düşüncedeki belirli ön kabullerin göstergesidir. Peygamber-Kral olarak 

Muhammed’in yöneticiliği ise yalın bir dünyevi iktidar olma iddiasının 

ötesinde, peygamberliğin bir uzantısı olarak değerlendirilmektedir. 

Peygamberin bu İslami devlette temsil ettiği rol bir tanrısal görev olarak 

görülmektedir. Nitekim Fazlur Raman, Muhammed’in yöneticiliğini 

peygamberlik biçiminde ifade edilmiş olarak tanımlamaktadır.66 

Şii düşünce ekolü, siyaset kuramının merkezine iktidarın 

peygamberden sonra kimin tarafından ve nasıl temsil edileceğini ve 

yönetenin nitelikleri ile özelliklerinin neler olacağını belirten imamet öğretisini 

yerleştirmektedir. Bu da Şia’yı İslam’ın diğer mezheplerinden ayıran en 

önemli özelliktir.  

Şii siyasal iktidar düşüncesinde imamın (yöneticinin) kişiliği önemli 

olduğu67 gibi üstün bir varlık konumuna oturtulmuştur. Sünni görüşünde 

sadece eşitler arasında birinci olarak nitelendirilen68 imam, Şii düşüncesinde 

tam ters yönde “doğal güçlü” durumundadır ve toplumdaki diğer insanlardan 

her yönüyle farklıdır. Bu da Şii siyasi düşüncesinin yönetici konusuna elitist 

yaklaştığını göstermektedir.69 

Böyle bir elitist yaklaşımın nedenini tarihsel başarısızlıkların verdiği 

ezikliklere bağlayanlar da var.70 Yani Şia saydığı bu özelliklere sahip 

olmayan lider (yönetici) dolayısıyla siyasal iktidarı meşru saymaz ve bu 

düşünceden hareket ederek hep var olan iktidara karşı muhalefet 

konumunda yer alır. Böylelikle Şii toplumunda siyasal iktidarı elinde 

bulunduranlar ve halkla kendini aynı safta gören ulema (Şii düşünürleri) ayrı 
                                                 
65 Fevzi, M. Neccar, İslam Politika Felsefesinde Siyaset, s.27.   
66 Rahman, Fazlar, “İslam ve Siyasasi Aksiyon: Siyaset Dinin Hizmetinde”, s.8.   
67 İnayet, H., Çağdaş İslami Siyasi Düşünce, s.64.    
68 Monen, Moojen Ann, İntroduction to Shii İslam, the History and Doctrines of Twelqer, Shi’i Sm 
Yale University Pres, 1985, s.147.    
69 İnayet, Hamid Çağdaş İslami Siyasi Düşünce, s.46 vd.   
70 A. Farsakh, “Suni Halifelikle Şii İmamlığın Mukayyesi” s.138.   



 25

ayrı şeyleri temsil etmektedir. Başka bir anlatımla devlet-toplum karşıtlığı söz 

konusudur.71 Bu karşıtlık tarih boyunca devam etmiştir.  

Şia’da siyasal iktidar modeli olarak “imamet öğretisine” baktığımızda, 

siyasal iktidarı elinde bulunduran yöneticinin (lider) taşıması gereken 

özellikleri görebiliriz. Amaca (öbür dünyadaki saadete) ulaşmanın dolaylı bir 

sonucu olan ve kurulacak dini-siyasi düzeni temel unsurunu (özelliklerini) bu 

imamet öğretisi açıklamaktadır. Ayrıca Şia’da, yönetimin taşıması gereken 

özelliklerin din esaslarına yerleştirilmesinden, siyasal iktidarın önemini 

anlamak mümkündür.  

Şia inancında peygamberle başlayan dini-dünyevi boyutlu 

liderlik/yöneticilik çizgisi imamlarla devam etmektedir. Çünkü toplumun dini-

siyasi-idari yönden hiçbir zaman lidersiz kalmaması düşüncesi hâkimdir. 

Çünkü düzensizlik-lidersizlik toplumu kaosa sokar.72 

Şii düşüncesine göre dünyanın oluşumunda insan iradesinin bir rolü 

olmadığından toplumun yönetiminde de liderin belirlenmesinde de, özel 

olarak etkisi ve rolü olamaz. İslam’da her şeyin başında mutlak tanrı iradesi 

gelmektedir ve bu yaratıcı tanrı iradesi çerçevesinde yaratılan bütünün 

(evren-insan-yaşam) anlamı peygamberlik öğretisiyle açıklanmaktadır. Bu 

açıklama da tanrının yarattığı her şey insan için bir lütuftur. Şia, buradan 

hareketle peygamberlik yerine yerleştirdiği imamet kurumuna tanrısal irade 

çerçevesinde meşruiyet sağlamaktadır. Başka bir deyişle imamet Şii 

düşüncede insanların iradesine bırakılmamıştır ve Allah’la çözülmüştür.73 H. 

İnayet’in de belirttiği gibi Şiiler’e göre, Allah imamet meselesini karara 

                                                 
71 Katozyan, Muhammed Ali Dolet ve Camea Der. İran Çev: Hasan Afşar, Merkez Yayınları, Tahran, 
2001, s.23.    
72 Mutaharri, Murtaza, Tarih ve Toplum, s.20 vd.  
73 Sünni siyaset doktrininde yalnız peygamberler Allah tarafından vazifelendirilir, hiçbir imam Allah 
tarafından vahiyle, özel olarak görevlendirilmez, Sünnî siyaset doktrini halife veya imamın seçimle bir 
meşruiyet sebebi kabul etmiştir. Başka bir deyişle Sünnî siyaset doktrininde halifenin, imamın, 
hükümdarın, devlet başkanı olan kimsenin hiçbir ilahi sıfatı yoktur. Daha fazla bilgi için: Ebu Zehra, 
Muhammed, Ebu Hanife, Can Kitabevi, Konya, 1981; Ebu Zey, Zasr Hâmid, “Şeriatın Tümel (Küllî) 
maksatları (Yeni Bir Okuma)” Çev: Mustafa Ünker), İslamî Araştırmalar, C. Ve III. , s:2, Ank. 1995, 
s:142; Akbulut, Ahmet, “Kur’an-ı Kerim Açısından Egemenlik Meselesi”, İslâmî Araştırmalar, 
C:VIII, s:3-4, Ank., 1995, 150.  



 26

bağlamıştır. Çünkü Allah’ın insanlara olan adalet ve lütfü bunu gerektirir. 

Peygamber ve nebileri göndermeyi zorunlu kılan gerekçeler onların 

yokluğunda müslümanların velayeti için masum (günahtan arınmış ve 

korunmuş olan) imamların belirlenmesini de gerekli kılmaktadır.74 Bu 

çerçevede Şia’da imamet peygamberden sonra Âli ve onun soyundan 

gelenlere bırakılmıştır ve bu mesele “Gadır-i Huma’da (Şii düşüncede 

peygamberin son Hac Seferinde Ali’yi kendi yerine belirlemesi) açıklanmıştır 

ve böylelikle peygamberin dini esaslara göre toplumu yönetme görevi 

(nübüvvet görevi)75 imamete devredilmiştir. Zaman içinde (Peygamberin 

ölümünden sonra) bu liderlik doktrini bir grup elitin iktidar mücarelesinin aracı 

olmuştur.   

Şia, peygamber sonrası için liderliği “veraset” yoluyla imamete intikal 

ettirmiştir. Peygamberin vasisinin peygamberin halifesi ve ümmetin imamı 

olduğuna inanan Şia için varisler de Ali ve onun soyudur.76 Peygamber ve 

imam yaradılıştan beri eş göreve sahiptirler Şiada. Halk dilinde “evrenin 

yaradılışı Peygamber, Ali, onun soyu ve adaleti içindir” cümlesi bunun bir 

işaretidir. İmameti veraset yönüyle açıklamaya çalışan Şia düşüncesi onların 

(Peygamber, Ali ve onun soyunun) aynı nurdan (ışıktan) geldiğine 

inanmaktadır. Henry Corbin’in de belirttiği gibi “Peygamberin kişiliği ile 

imamın kişiliği arasında dünyevi, yeryüzü yakınlığından önce manevi bir ilişki 

vardır ki bu ilişki, onların var oluşundan önce kurulmuştur. Bunların dünyevi 

akrabalığı onları imam kılmış değil tam tersi aynı nurdan oluşları aralarındaki 

“öz birliği”, dünyevi akrabalık sonucunu doğurmuştur.77 Buradan da 

anlaşıldığı gibi Şia, toplumun maddi ve manevi yönetimini elinde toplayan 

İmam-Kral’ı bir kutsal öze büründürmektedir. Siyasal iktidarın meşruluk 

temelinin dinsel olduğunu ve dinin de tanrı tarafından geldiğini düşünürsek, 

siyasal iktidarı tanrısal bir temele dayandırmaktadır.  

                                                 
74 İnayet, a.g.e., s.19.   
75 Peygamberlik iki anlamdadır. Biri Allah’ın kelamını direk insanlara iletmek, diğeri toplumu 
(ümmeti) Allah kelamı doğrultusunda yönetmek; imam bu ikincisine sahiptir.   
76 Gölpınarlı A. Tarih boyunca İslam mezhepleri ve Şiilik, İstanbul, Der Yayınları, 1997, s.312.   
77 Corbin, Henry, İslam Felsefesi Tarihi Cilti I, çev ve net H. Hatemi, İstanbul, İletişim Yayınları, 
1986, ss56-64.   



 27

Batı düşüncesinin devletin veya siyasal toplumun oluşumunun 

dünyevi iradelere ve insanlara dayandırmasının aksine, Şia, siyasal 

düşüncesi devletin gerekli ve zorunlu olmasını vurgulamakla birlikte onun 

kaynağını insan iradesinin dışındaki bir iradeye bağlar. Başka bir anlatımla 

her lütuf Allah için zorunluluk taşıdığına göre, İmamet de peygamberlik 

kurumunun bir devamı olarak Allah’a vaciptir (zorunludur). Diğer yandan 

insanlar toplumsal eğilimleri nedeniyle ve var oluş özelliği gereği mükemmele 

doğru ilerlemektedirler. Bu süreçte önderlik edecek birisine gereksinimleri 

vardır. Yanlış yöne sapmamaları için tanrısal irade gerekli düzenlemeyi 

yapar.78 Görüldüğü gibi siyasal toplum/devlet problemine Şii siyasal düşünce 

Sünni79 siyasal düşünceden farklı olarak din-siyaset-devlet bütünlüğü içinde 

bakmaktadır. Problemi insan iradesini devre dışı bırakarak Allah’la 

çözmektedir. 

Şia düşüncesi devleti ve yönetimi açıklarken sübjektif olarak 

yaklaşmakta ve ahlaki görüşlerle bu açıklamasını desteklemektedir. Şia 

düşüncesinin, insan hakkındaki ahlaki fikirleri bu yöndeki bir siyasal iktidarın 

ve siyasal sistemin oluşumunu da gerekli kılar. Hıristiyanlık’tan farklı olarak, 

Kuran doğuştan kazanılmış günah anlayışını reddetmekle birlikte insanı 

günahkâr, zalim, cahil olarak tanımlayan bölümler (ayetler) de içermektedir.80 

Ayrıca insanları zaten zayıf, kıskanç, birbirine rakip, yolsuzluğa yatkın olarak 

gören bazı açıklamalar da vardır. O halde tüm bu olumsuz sıfatları ve 

davranışları ortadan kaldırarak yukarıda anlatıldığı türden bir düzenin 

kurulması gerekir. Bunların hepsinin de insanı korumak ve toplumu kaostan 

kurtarmak içinde olduğu söylenmektedir.81  

Bunların tümü Şii siyasal düşüncesinin otoriter/iktidar anlayışını 

meşrulaştırmaya yönelik çabalardır. Bunları yaparken de dini ve akli 

                                                 
78 Farsakh, A.M. “Sünni Halifelikle….” S.112.   
79 Sünni siyaset doktrinine göre, İslam’da devlet başkanı hiçbir selahiyetini Allah’tan devralmamıştır; 
hiçbir ilahi sıfat ve yetkiye sahip değildir. O, ümmetin diğer fertlerinden birisidir. Onu başkanlık 
makamına getiren, belli sınırlar içinde ona selayiyet bahseden, ümmettir yahut onun temsilcileridir. 
Seçenle onu koruma, müdafaa etmek ve gerektiği zaman azletmek yetkisine sahiptirler. Daha fazla 
bilgi için bkz: Karaman, Hayrettin, Mukayeseli İslâm Hukuku, cilt:1, s:83 ve devamı.    
80 İnayet, H., Çağdaş İslami Siyası…s.56.  
81 Farsaklı, A.M., Sunni Halifelikle Şii…s.112.   



 28

gerekçeleri öne sürer. Dini (kalıp düşünceler) gerekçeler, Kuran ve 

hadislerden hareketle oluşturulurken, akli gerekçeler, dinin mahiyetinden, 

insanın doğası ile ümmetin yapısından yola çıkarak oluşturulan felsefi 

görüşlerdir ve temelde devletin zorunlu olduğu ve insanın devlete gereksinimi 

olduğu noktalarında birleşmektedir. Şii düşüncesinde insan varoluşu gereği 

toplumsal bir varlıktır. Toplum kendi başına yeterli değildir. Ayrıca insani istek 

ve arzular toplumsal yapıda çatışmalara yol açacak özelliktedir.82 Toplum 

lidere muhtaçtır, kendiliğinden harekete geçemez83. Toplumun işlerini 

yürütmesi, dizginlerini elinde tutması gereken, halkı idare edecek, halkın 

kaderine hükmedecek birisine ihtiyacı vardır.84 Dolayısıyla insanların 

kendilerine örnek alacak bir modele ihtiyaçları vardır türünden akli 

gerekçelerle imamet teorisini meşrulaştırmaktadır Şii siyasal düşüncesi. 

Yine Şii siyasal düşüncesinde lidersiz-yönetimsiz toplumsal çıkarların 

belirlenmesi söz konusu olamaz. Her türlü kötülük, yönetimsizlikten doğar.85 

Ama bu konuyu çözmek için kendi ideal devlet biçimini/imamet yönetimini 

mutlak zorunluluk olarak görmektedir.  

Rey Şeyri’nin de belirttiği gibi imamet; İslam’ın ruhu ve güvencesi 

olmakla beraber, ilerleme ve örnek bir topluma doğru gidişte başlata (start) 

noktasıdır.86 Dikkat edilirse Şii doktrini bir idealleştirme düşüncesi içerir. Her 

şeyi bir mükemmele dayandırarak açıklamaya çalışmakta, bu düşünce 

çerçevesinde devlet ve egemen için ideal bir tipleme ortaya koymaktadır. 

Şia’da bu ideal tipleme, egemenlik gücünü elinde bulunduran kişi için de iki 

boyutta karşımıza çıkmaktadır: a) özellik (içsel) boyut ve b) nitelik (dışsal) 

boyutu.  

                                                 
82 Muntezeri, H.C., Velayet-i Fakihi, (İslam Devlet Fikhi) Çev. Ş.Duman, Ankara, Endişe Yayınları, 
1991, s.34.    
83 Mutahari, J.M., İmamet ve Rehberiyet Felsefesi, ss.33-34.    
84 Mutaharim, Altı Makale, ss.159-160.    
85 Muntazeri, a.g.e., s.35, Bu konu Batı düşünürlerin tasarladıkları toplum ve devlet ve egemenlik 
düşüncelerinde dayandırdıkları gerekçeler ve nedenler ayrım noktalarıdır.   
86 Reyşehri, Muhammed, İmamet ve Rehberiyet Felsefesi, Ankara, Endişe Yayınları, 1991, 51-58, 
Batıdaki düşüncelerle kıyaslandığında farklılıklar ve benzerlikler görülebilir. Rousseau’da kötülüğün 
kaynağı zenginlik görülür. Egemeni toplumun omurgası ve ruhuna benzetmekte…..benzer görüşler 
var.   



 29

Birinci boyutu Şia şöyle açıklamaktadır: Bu makamı/liderliği işgal 

edecek kişinin (liderin) belli özellikleri kendinde barındırması gerekir. Bu 

özelliklerin en önemlileri, bilgili87, erdemli, faziletli, ismet88, yürekli olması, 

şecaat, taharet (temizlik), Allah’a en yakın olma (yakınlık), ayet ve mucizeye 

sahip olma, kendi zamanında tek, biricik ve yalnız olmaktır. Dolayısıyla Şia 

düşüncesi, bu tür tanrısal-kutsal sıfatlarla imamet teorisini meşrulaştırmaya 

çalışır. Şii düşüncesinde yapı (imamet) ile kişi (imamlar) gerçek anlamlarını 

birbirleri üzerinden yapılan açıklamalarla kazanmaktadırlar. İmamet 

çerçevesinde, imamların kimliğinden çok taşıdıkları sıfatlar belirleyicidir. Bu 

sıfatların eksik olması Şia düşüncesinde düşünülemez bile.  

Şii düşüncesi ile dünyevi ve ruhani bir içerik taşıyan imamet doktrini 

iç içe geçmiş durumdadırlar. Genel olarak İslam’da özel olarak Şia’da 

dünyevi yaşam öteki dünyaya yönelik kurallarla düzenlemeye çalışılmıştır. 

Dünyevi olan ruhani olanla anlamlıdır; yani içeriği dolduran ruhani olandır; 

dünyevi olan görüntüdür. Bu bağlamda ruhani rehberlik rolü imamın diğer 

fonksiyonlarının üstünde gelir ve imam/kral/yönetici dünyevi olan “siyasal 

iktidarı” ruhani/dinsel rehberliğinin icabı olarak işgal etmektedir. 

Şii düşüncesinde “İmamet Teorisi”nin birinci boyutu olan özellik/içsel 

boyutunu (bilgili, erdemli…) anlattıktan sonra ikinci boyutu olan 

nitelik/dışsallık (dünyevi liderlik, rehberlik) boyutunu açıklayacağız. Öncelikle 

şunu söylemeliyiz ki, bu iki boyut birbirinden ayrı düşünülemez çünkü birbirini 

tamamlar. “Özellik” boyutu liderin/egemenin kişiliği ve iç özellikleriyle ilgili 

iken “nitelik” boyutu pratiğe dökülenle ve insanlarla, toplumla, siyasal iktidarla 

ilgilidir.  

İmametin ikinci (dışsal) boyutu da kendi içinde üçe ayrılır. a) ruhani 

rehberlik boyutu, b)Toplumsal liderlik boyutu ve c)siyasal boyutu. Biz burada 

konumuz açısından imametin ikinci (dışsal) boyutunu açıklayacağız.   

                                                 
87 Bilgi dünyevi ve dini bilgilerin tümünü kapsıyor. Dini bilgi, kuran, hadis, fıkıh ve Kuran’ın mistik 
boyutunu içeren ezoterik (Batıni) bilgidir. Corbin, H. İslam Felsefesi Cilt I., s.43  
88 Günahtan her zaman korunmuş olan .   



 30

Ruhani rehberlik boyutu açısından baktığımızda Şii düşüncesinde 

imam/kral/yönetici taşıdığı içsel bilgilerden (Kuran’dan) ve sahip olduğu 

sıfatlardan dolayı insanların manevi aydınlanma ve ilerlemesine önderlik 

(rehberlik) eder89 ve insanların davranışlarının nasıl olması gerektiğini 

belirleyen iç dünyaya yön verir. Buradan da hareket ederek insanların ve 

toplumun her zaman ruhani bir öndere ihtiyaç duyduğunu ileri sürerek bunun 

sadece imamlara ait olduğunu söyler. Şia bunu da “velayet” kavramına 

dayandırmaktadır. Çünkü imam peygamberliğin devamı olarak onun manevi 

“velayet”90 hakkına sahiptir. Böylelikle insanların davranışlarını belirleyecek 

olan iç dünyalarına imamın önderlik sıfatı meşru bir şekilde oturtulmaktadır. 

Bu noktaya Şii düşüncesinde özel önem verilmektedir. Çünkü daha önce de 

belirttiğimiz gibi böyle bir makam insan doğasının gereği olup, toplumların 

varlıklarını sürdürebilmelerine olanak veren bir özelliktedir. Dolayısıyla 

velayet kurumu sonsuzluğa kadar varlığını sürdürecektir. Bu kadar önemli 

olan manevi önderlik/liderlik insanın ve toplumun gereksiniminin yanı sıra bu 

erke sahip olanın mükemmelliğine de dayandırılarak açıklanmaktadır. Buna 

göre her devirde mükemmel bir insan mevcuttur. Bu mükemmelliği de var 

olan içsel91 (tüm kavramların, olayların, batini-ezoterik bilgisi) ve dışsal (Tüm 

kavram ve olayların görünüm bilgisi) din bilgilerinin tümüne hâkim 

olmasından kaynaklanır92 Böyle bir insanın da varlığını gerektiren Allah’ın 

lütfudur. 

Şia düşüncesinde insanlar ve toplum için “ruhani önderliğin” (manevi 

velayetin) egemenlik/siyasal iktidar modeli olarak imamete yönelik taşıdığı 

önem bizi bu kavram üzerinde daha fazla durmayı zorunlu kılıyor. Şia 

imamın/kralın ruhani iktidarını peygambere, yani Allah’a, kısacası dine 

dayandırarak bir meşruiyet kazandırmaktadır. Buradan da hareket ederek 

imamın/kralın siyasal iktidarını da meşruiyete oturtmaktadır. Yani siyasal 

                                                 
89 Momen, M., Introduction to Shi’i İslam, ss.197-198.   
90 Velayet sade bir biçimde tanımlarsak: Anne babanın ergen olmayan çocukları üstündeki hakimiyet 
şeklinde tanımlayabiliriz.    
91 Sünniler zahiri manayı savunuyorlar. Ama Şii doktrini Batını Mana’yı zahiri manaya üstün görüyor.  
92 Mutaharri M. İmamet ve Rehberiyet Felsefesi, ss.65-69. 



 31

iktidarı dogmatik gerekçelerden hareketle kuracak baskıcı, düzenleyici bir 

yapı oluşturma eğilimindedir.  

İmamet öğretisi, imamın liderliğini toplumsal boyutuyla da 

açıklamaktadır. Şii düşünce imamete/liderliğe devlet ve yönetim zorunluluğu 

ilkesinden hareketle yaklaşmaktadır. Bu mekanizmanın çalışabilmesi için bir 

liderin olması gerektiğini öne sürer. Bu açıdan bakıldığında toplumdaki 

insanların her zaman bir öndere/yönlendiriciye ihtiyacı var. Bu liderin de 

imam olmasının nedeni, onun doğuştan sahip olduğu özellikler ve tanrıya 

bağlılığıdır. Başka deyişle imam kendi zamanında en üstün ve en erdemli 

insan olduğundan toplum için liderliği de topluma önderlik etmek için doğal 

görülmektedir.93 İnsanlara ve onların ruhuna hakim olan ve dinsel otorite ile 

egemenliği elinde bulunduran kişi toplumun diğer üyeleriyle eşit konumda 

olamaz. Dolayısıyla toplumun önderi o olmalıdır. İmam toplumda tek başvuru 

kaynağıdır.   

Şii düşüncede önderlik sorununun en önemli sorun olarak ortaya 

koyduğu94 göz önünde bulundurulursa, “siyasal iktidar”ı imamın/kralın ruhani 

ve toplumsal önderliğine, dolayısıyla ahlakı temellere dayandırılarak 

açıklanmaktadır.  

Böylelikle önder/lider toplum önderi olma konumundan siyasal iktidarı 

elinde bulundurma durumuna geçmektedir. Yani Şii siyasal düşüncede 

önderlik toplumsal bazdan siyasala doğru geçişkenlik kazanmaktadır ve 

toplumun önderliğini elinde bulunduran “siyasal iktidarı” da elinde 

bulunduracaktır. Nitekim M. Reyşehir, yaratılış felsefesine dayanarak 

insanların önderliğini elinde bulunduran imama İslam toplumunun yönetiminin 

verildiğini belirterek95, insanların iradesinin hiçbir şekilde siyasal iktidarda rolü 

olmadığını söylemektedir. 

                                                 
93 Tabatabai ., M. Shi’ite İslam, s.185.   
94 Mutaharri M., İmamet ve Rehberiyet Felsefesi, ss:24-25.  
95 Reyşehri, M., İmamet ve Rehberiyet Felsefesi, ss:139-141.   



 32

İslam’da tüm iktidar tanrıdandır96”. Şii siyasal düşünce de buradan 

hareketle siyasal iktidarın tanrıya ait olduğunu söylüyor. Peygamber ve 

imamı belirleyen de tanrıdır. Bu da imamet doktrininin üçüncü boyutunu 

oluşturuyor. Görüldüğü gibi imamet doktrini, siyaset ve din bütünlüğü 

çerçevesinde dini inançların daha ağır bastığı dinsel bir açıklamadır. Bu 

kuramı açıklayan düşünürler Humeyni, Mutahhari, Muntazeri ve Tabatabayı 

gibi Şii düşünürler devlet/siyasal iktidar modeli olarak imamet teorisini 

açıklarken kavramsal çerçevelerinde dini yönü ağır basan kavramlar 

kullanırlar. Yani siyasal iktidar açıklamalarındaki mantık yine dinsel mantıktır.  

Kısaca Şii siyasal düşüncesinde egemenlik Tanrı’ya ait olmakla 

birlikte yeryüzündeki kullanımı peygambere ve onun devamcısı olan 

imamlara devredilmiştir. Peygamberler ve seçilmişler, dini görevlerini yerine 

getirmek ve sürdürmek için siyasal egemenliği de üstlenmelidir. Tanrı 

kurallarının icrası ve sürekliliği için devletin/siyasal iktidarın varlığı şarttır. Bu 

siyasal iktidar tanrı egemenliğini sürdürdüğü gibi toplumda kaosu önlemek, 

adaletsizliği kaldırmak, barışı sağlamak97 için gereklidir. Bernard Levis’e göre 

imamet, siyasal iktidar olarak meşrutiyetini Tanrısal egemenliğe 

dayandırmakta, teorik açıdan kalıcı bir iktidar türü olmaktadır98. Çünkü Tanrı 

Şii düşüncesinde kalıcıdır.  

Burada dikkat edilmesi gereken nokta, Şii düşüncesinin siyasal 

iktidarın olması gerektiğini ve bunun da imamda tezahür ettiğini açıkladıktan 

sonra, süreklilik arz etmesi gerektiğini açıklamaya çalışmasıdır.   

İmamet teorisinde siyasal iktidarın sürekli var olmasını gerektiren 

nedenlerden biri de İslami hükümlerin (yasaların) ve ilkelerin doğasıdır. İslami 

ilkeler ve hükümler, belirli bir zaman ve mekan ile sınırlı değildir, ebedi olarak 

kalıcı ve uygulanması zorunlu olan kurallardır. İşte kuralların bu özelliği onları 

uygulayan kurumun varlığını ve sürekli olmasını gerektirir. Kuralların 

uygulanması için yaptırım gücünün de olması gerektiğini göz önünde 

                                                 
96 Kur’an Yusuf, 40.     
97 Farsakh, A.M., “Sünni Halifelikle Şii İmamlığın Mukayesesi, s.112.     
98 Lewis, Bernard, İslam’ın Siyasal Söylemi.  



 33

bulundurursak, siyasal iktidarın neden kalıcı ve sürekli olması99 gerektiğini 

anlayabiliriz. Başka bir anlatımla imamet/siyasal iktidar bir teokratik iktidardır; 

yani ilahi yasaların toplumu idare ettiği bir yönetimdir. Bu yasaları yerine 

getiren devlet başkanı da ilahi bir özelliğe sahip olmalıdır.100 Bu görüşlerin 

varlığı, İslam’daki din-siyaset/devlet ilkesinden çıkan bir sonuçtur.  

Şia düşüncesinde siyasal iktidarın temellerinden bir başkasını da 

adalet kavramı oluşturur. Adalet, Şii İslam’da en üstün en dinamik ülkü olarak 

görülmektedir. Pratikten kopuk bir biçimde olsa da101 ideal bir yönetimin 

temelleri Şii’de Kur’an ve ilahi yasa üzerine oturtulmaktadır. Buradan 

“adalet”in şeriatın içinde anlamı çıkmaktadır. Dolayısıyla siyasal iktidar olarak 

imamet yönetimi de daha önce belirttiğimiz gibi şeriata uygun bir yönetimdir. 

Çünkü temellerinden birisi şeriattır. Adalet, meşru yönetimin kaynağı ve 

güvencesidir. Bu kavram Şii siyasal düşüncesindeki öneminden dolayı 

yöneticiliğin mutlak ve zorunlu şartını oluşturur102 Şiilerin din esaslarında 

(usuld-din) Allah’ın adil olduğu kabul edilmiştir, dolayısıyla onun yeryüzündeki 

halifesi olan yönetici de adaletli olmalıdır.  

Şii siyasi düşüncesinde/imamet teorisinde yöneticinin belirlenmesi ve 

seçilmesi de Allah’ın iradesiyle olur.103 Dolayısıyla tayin ilkesini benimsemiş 

olan Şia, devlet yönetimine ve devlet-toplum ilişkisine farklı bir açıdan 

bakmaktadır. Başka bir anlatımla dini, devlet yönetimini ilahi iradenin bir 

yansıması olarak kabul eden Şia, siyasal iktidarı üstelenecek kişileri de 

tanrısal iradeye göre seçtirmektedir. Bu bakımdan da insanların iradesini 

devre dışı bırakmış olur. Bunun da nedeni Mutaharri’ye göre, imametin, 

insanlık derecesinin dışında ve üzerinde bir mesele ve ilahi kaynaklı 

                                                 
99 Humeyni, İmam, İslam Fıkhında Devlet, çev: Hüseyin Hatemi, Düşünce Yayınları, İstanbul, 1997, 
ss.30-31.    
100 A.g.e., s.45 ve ss.191-307.  
101 Mescid-i Camii, M. Ehli Sünnet ve Şia’da Siyasi Düşünce Temelleri, çev: Malik Eşter, İnsan 
Yayınları, İstanbul, 1995, s.237.      
102 İnayet, Hamid, Çağdaş İslami Siyasi Düşünce, s.20.    
103 Gadir-i Hum Olayı. Peygamberin Ali’yi Kendi Yerine Belirlemesi.     



 34

olmasıdır. Dolayısıyla siyasal düşüncesinde siyasal iktidarın tayinini tanrı 

gerçekleştirdiği için, seçim ve şura benzeri mekanizmalara gerek yoktur.104 

Şia siyasal düşüncesinde devlet başkanı olan imam-kral işlerini İslam 

ilke ve kurallarına uygun olarak yürütmelidir. Allah’ın kuralları ve yasaları 

geçerli olur. Bu da yasa koyucunun tanrı olduğu anlamına gelir. Burada imam 

(kral) yasa yapma yetkisine sahip değildir. Sadece Tanrı’nın buyruklarını 

(Kuran’ı) günün koşullarına uygun olarak yorumlar ve uygular. Bu da Şii-

İslam’da egemenliğin tanrıda tekelleşmesidir. İmam, bu bağlamda yasaları 

uyumlulaştırma konusunda bazı düzenlemeler yapabilir.105 Devlet başkanı 

olarak imam yasa yapma konusunda bazı kısıtlamalarla karşılaşmasına 

rağmen yönetimin yürütme yetkisini elinde bulundurmaktadır.106 

Sonuç olarak, siyasi olan dinseldir ve dinsel olan siyasidir. Hiçbiri 

birbirinden ayrı düşünülemez, birbirine indirgenemez. Din dünyevi yönetimi 

içermekle birlikte daha geniş ve çok boyutludur. Bu da laik ve seküler 

mahiyetteki siyasetin reddidir.  

Öte yandan sözünü ettiğimiz Şii siyasal iktidar teorisi, “on ikinci 

imamın büyük kayboluşuyla107 geçerliliğini yitirmiştir. Humeyni bu 

geçersizleşen teoriye “velayet-i vakıh” teorisiyle yeni bir işlev kazandırmaya 

çalışacaktır. O yüzden Humeyni’nin teorisini anlamak, dolayısıyla İran İslam 

Cumhuriyetini anlamak için a) bu yaklaşımın kuramsal ve kavramsal 

çerçevesinin anlatılması gerekir (Humeyni’nin teorisini tezin üçüncü 

bölümünde açıklayacağız). b) Ayrıca 1906 İran Meşrutiyet Devrimi ve 

sonrasındaki düşüncelerin ve pratiklerin anlatılması gerekir.    

                                                 
104 Mutahhar, M., İmamet ve Rehberiyet Felsefesi, s.82 ve 110. 
105 Humeyni, İmam, İslam Fıkhında Devlet, ss.52-54.     
106 Komutanlık, barış, savaş ilanı, Peygamber ve Ali’de örnek vererek. 
107 Şii İnanışta Şia’ın on ikinci imamın (sonuncu) hayatının tehlikede olmasından dolayı korunması 
için saklanmıştır (941) ve Allah tarafından belirlenecek bir tarihte sona erecektir. Geri döndüğünde 
adaletsizlikle dolmuş bulunan dünyayı eşitlik ve adaletle dolduracak. Daha fazla bilgi için bkz. A. 
Gölpınarlı, a..g.e., s.553: vd.  



 35

İKİNCİ BÖLÜM 

II. 1906 MEŞRUTİYET DÖNEMİNDEN 1979 İSLAM DEVRİMİNE 
KADAR EGEMENLİK VE MUHALEFET   

1. 1906 MEŞRUTİYET DÖNEMİ EGEMENLİK ANLAYIŞI: 
PARÇALI, KIRILGAN BİR SİYASAL İKTİDAR YAPISI 

1906 Meşrutiyet Devriminden önce İran’da var olan siyasal yapı 

geleneksel patrimonyalizm idi.108 Max Weber, iktidar ve liderlik konusunda, 

geleneksel, karizmatik, akılcı şeklinde üçlü bir ayrım yapmaktadır. Bu ayrıma 

göre geleneksel iktidar yapısında güç ve kaynak dağılımı gelenekler 

üzerinden yapılmaktadır. Aynı şekilde siyasi kararlarda gelenekler esasına 

göre verilmektedir. İtaat de bu esasa göre olur. Weber böyle bir iktidar yapısı 

için ataerkil ya da patrimonyalizm kavramını kullanıyor.109 Bu bağlamda 

baktığımızda İran’a hakim olan eski siyasal iktidar yapısını patrimonyalizmin 

bir türü olarak görmek mümkündür. Bu siyasal yapı üç önemli unsuru içinde 

taşımaktadır;110  

a) Geleneksel siyasal iktidara göre, toplumda adaletin gerçekleşmesi 

var olan siyasal ve toplumsal yapının korunmasına bağlıdır. Toplum ve 

siyasetin sınıfsal yapıya dayanması, ilahi niteliğe sahip kraldan başlayarak ve 

krala yakınlıklarıyla devam eden ve kraldan korkarak itaati kendine görev 

eden uyrukla biten bir hiyerarşik yapının varlığı, b) Din-devlet ilişkisi ve 

bütünlüğü, c) Şerrin varlığından hareketle itaatin gerekliliği (insan özünde şer 

barındıran bir varlıktır ki, bu da kemale ermesini engeller).   

İbni Haldun’un da belirttiği gibi bu yapıya sahip bir devlet özünde 

bozulma, yok olma ve yerini başka bir devlete bırakma eğilimi taşır.  

                                                 
108 Başiriye, Hüseyin, Came-i madanı ve Tose-i Siyasi (Anayasal Toplum ve Siyasi Kalkınma), 
Ulema, Novin Yayınları, Tahran, 1999, s.66. İran’daki eski siyasi yapıya çeşitli adlar verilmektedir: 
doğu despotizmi, İran’ı feodalizm, İranı Despotizm ve Geleneksel Patrimonyalizm.   
109Weber, Max, Toplumsal ve Ekonomik Örgütlenme Kuramı, çev: Özer Ozan Kaya, İmge 
Yayınları, Ankara, 1995, ss:331-43.   
110 Mir Museli, Seyyid Ali, İslam, sünnet, devleti modern (İslam, Sünnet, modern devlet), Ney 
Yayınları, Tahran, 2005, ss.163-167.   



 36

Yukarıda kısaca açıkladığımız meşrutiyetten (1906) önceki siyasal 

yapının zaman içinde artık işlevselliğini yitirdiği farkına varılarak bazı 

reformlara başlandı. Bu reformları gerektiren en önemli faktör İran-Rus 

savaşlarında (1813 ve 1826) İran ordusunun yenilgisidir ki, bu yenilgi teknik 

ve ilim açısından devletin yetersizliğini ortaya koydu. Bu yetersizliği gidermek 

için modern bilim öğrenmek üzere dışarıya öğrenci gönderilmeye başladı. Bu 

süreci idari, siyasi ve toplumsal reformlar izledi.  

Bu reformlar tam olarak sürdürülemedi ve başarıyla 

sonuçlandırılamadı. Aslında, bu reformlar Batı modernleşmesinden 

esinlenerek yapılıyordu, bu da mutlakiyetçi devlet yapısıyla çelişiyordu. Bu 

yüzden kral ve çevresindeki çıkar sahipleri reformları engelleme yoluna 

girdiler. Ama her şeye rağmen bu devlet tarafından başlatılan reformlar 

toplumda bazı değişmelere neden oldu. Örneğin orta sınıfın ve aydınların 

ortaya çıkması, gelişmesi ve kent yaşamının yaygınlaşması, kavim 

bağlılığının azalması, toplumsal kurumlarda akılcılığa doğru gidilmesi, batıya 

ve modernleşmeye olumlu yaklaşmanın artması, ulaşım ve iletişimdeki 

gelişmeler ve gazetenin yaygınlaşması, yabancı yatırımların artması ve 

kültürel-düşünsel alışverişin gelişmesi bu değişimin işaretleridir. Bu olup 

bitenler ve değişimler var olan siyasal yapının barındırdığı engellerin aşıldığı 

anlamına gelmiyordu. Ama gelişmeler siyasal yapının değişmesini etkileyen 

faktörler olarak çürümeye yüz tutan yapıyı içten çökertecektir.111 Böylelikle 

kralın siyasal gücünü ve etkinliğini yitirmesi, sosyo-ekonomik koşullara uyum 

sağlayamayan geleneksel siyasal yapı ve egemenlik anlayışı İran tarih 

sahnesinden silinmesi ve yeni toplumsal sınıfların gelişmesi modern devletin 

ortaya çıkmasına zemin hazırlayacaktır.  

Bunların yanında bir de devletin başarısızlıklarına (kapitülasyonlar, 

Rusya ve İngiltere’nin İran toprak bütünlüğüne müdahalesi) karşı tepkisel 

hareketler vardı ki bunlar aydınlar, din adamları ve tüccarlar tarafından 

yürütülüyordu. Din adamları (ulema) İslami adaletin sağlanmasını istiyorlar 

                                                 
111 A.g.e., s.177-189.   



 37

ama krallığın ortadan kalkmasını istemiyorlardı.112 Böylelikle meşrutiyet, 

kırılgan bir koalisyonla ve itirazlarla başladı. Ama Meşrutiyet devriminin temel 

hedefleri, yani kralın gücünün kısıtlanması ve anayasayla sınırlandırılması, 

güçlü merkezi devletin yaratılması, seçimlerin başlaması, parlamentonun 

kurulması, kanunsuzluğun son bulmasıydı113. Daha sonra da 

açıklayacaklarımızdan ortaya çıkacağı gibi, bu isteklerin, hedeflerin 

belirlenmesini aydınların başlattığı ve yürüttüğünü, ancak daha sonra 

mecrasından saptırıldığını söyleyebiliriz. Yani modern devlet yapısına ulaşma 

amacıyla harekete geçen yenilikçi aydınlar oldu, ama bu esnada adaletin 

sağlanmasını, şeriatın uygulanmasını, yabancıların ülkeden çıkarılmasını 

hedefleyen ve inanç sistemini kullanarak kitleyi arkasına alan ulema da 

aydınların hareketini destekledi. Böylelikle meşrutiyet devriminin 

modernleşmeye yönelik amacına geleneksel hedef de eklenmiş oldu.  

1906 Meşrutiyet Devrimi ya da anayasacılık hareketi, çeşitli aydın 

gruplar tarafından zayıflamaya yüz tutan mutlak monarşi iktidarını kontrol 

altına alma ve sınırlama amacıyla başlatılmıştır. Aydınlar, çeşitli siyasal 

akımlar (milliyetçilik, liberalizm, sosyal demokrasi) çatısı altında Batı’da olan 

modern topluma ulaşmak için mutlakiyetin ortadan kaldırılmasını 

amaçlamaktaydı.114 Aydınlar bu doğrultuda meşrutiyet, sekülarizm ve 

rasyonalizmin araçlarından yararlanıyorlardı. Meşrutiyetin gerici kral 

mutlakiyetini, sekülarizmin muhafazakar ulemanın gücünü azaltacağını ve 

rasyonalizmin de emperyalizmin sömürüsünü yok edeceğini 

düşünüyorlardı.115 Bu arada, muhafazakâr orta sınıfın (çarşı/pazar esnafının) 

yardımını almaya devam etmektedirler. Bir grup ulema ilk başta mutlakiyetin 

kaldırılmasından yana olup, diğer akımları mutlak siyasal iktidarı sınırlama 

konusunda destekliyorlardı. Ama zaman içinde ulema kendi içinde mutlakiyet 

yandaşları, anayasa yandaşları olmak üzere iki gruba ayrıldı.  
                                                 
112 Lambton, Ann Katharine, Nazariye-i Dolet der İran (İran’da Devlet Teorisi), çev: Ç. Palevan, Kiyo 
Yayınları, ss:186-187.   
113 Ademiyet, Feridun; İdeoloji-Nahzat-i Meşruiyet, Peyam Yayınları, 1355G (1976 M) Tahran, 
ss:433-487.   
114 Abrahiman, Evrand, İran Beyne Do enklap (İki devrim arasında İran) Çev. A. Kolmuhammedi-
M.İbrahimi,Ney Yayınları, Tahran, 2005, ss.65-80. Farasathah, Megsud, Serağaze no indişiye muasır, 
İntişar Yayınları, Tahran, 1995, ss.310-329.   
115 Abrahamian, Evrand, İran beyne, Do Enkılab (İran iki devrim arasında) s.80.   



 38

Meşrutiyet hareketi sürecinde üç farklı grup ve tavır söz konusudur. 

İlk grup kendi konumlarını ve varlıklarını mutlakiyete borçlu gören, dolayısıyla 

seküler meşrutiyete karşı şeri meşrutiyet düşüncesini ortaya atılmıştır.116 

Fazlullah Nuri’nin de içinde bulunduğu bu grubun düşünceleri, bazı koşulların 

varlığıyla mutlak şeriat düşüncesine dönüşecek ve 1979 devrimde etkili 

olacaktı. Çarşı esnafı (Pazar) ve sıradan halkla yakından maddi, kültürel ve 

sosyal ilişkiler içinde olan ulema, mevcut konumunu ve hakimiyetini 

sürdürebilmek, dolayısıyla bu sınıfları yanlarında tutabilmek için gereken 

ideolojik temelini oluşturmaya ve koyu bir dini yönetim sistemini savunmaya 

başladı. Örneğin Tanrı egemenliğinden hareket ederek yenileşmenin her 

türlüsüne karşı çıkmaya başladılar ve içe kapanma yolunu sürdürdüler. 

Ortaya çıkacak anayasa ve yasaların “Kur’an” baz alınarak hazırlanması 

gerektiğini savunuyorlardı. Buna göre yasaların anayasaya yani şeriata 

uygun olup olmadığını denetleme görevi de bir grup din adamına 

bırakılacaktı.117 

Birinci grubun temsilcisi olan “Nuri” görüşlerini şu temeller üzerine 

oturtuyorduı. Anayasa yapmak şeriata aykırıdır. Çünkü; a) Temel olan İslam 

yasasıdır onların dışında bir yasa yapmak İslam’a aykırıdır; b) Şeriattan 

türetilmemiş bir yasaya Müslümanları itaat etmeye zorlamak İslam’a aykırıdır; 

c) İnsan tarafından yapılan bir yasaya uymayanları cezalandırmak da İslam’a 

aykırıdır.118 

İkinci grup anayasal hareketle İslam’ın bağdaşabileceğini öne 

sürüyordu. Bu grubun görüşlerini formüle eden Na’ini, anayasal hareketin 

İslam’la bağdaşabileceğini açıklarken mutlakiyetin ortadan kalkması 

gerektiğinden hareket ediyordu. Buna göre, “despotik rejimi anayasal rejime 

dönüştürme konusunda bir zorunluluğun varlığına hiç şüphe yoktur. Çünkü 

birinci despotik rejim üç tür gasp ve baskıyı içermektedir.  

 

                                                 
116 Ferasathah, Megsud, a.g.e…,ss79-89. 
117 Muaddel, Mansur, İran’da Şii, Ulema ve Devlet, İran devrim içinden, S.173 ve devamı.   
118 A.g.e., s.174-5.  



 39

a) Bu rejim Tanrı’nın egemenliğinin gaspı ve ona karşı adaletsizliktir.  

b) Bu rejim imamın otoritesinin gaspı ve imama karşı baskıdır.  

c) Bu rejim aynı zamanda halka karşı baskıdır.”119   

İkinci grup meşrutiyetten yana tavır koymakla birlikte “parlamenter 

monarşiyi” dini temellere oturtmaya ve haklılaştırmaya çalışıyordu. 

Muhammed Hüseyin Na’ini, Molla Horasanı, Tabataba, Behbahası gibi 

meşrutiyet yandaşları olan bu grup var olan zulüm ve iktidar gaspının 

anayasal rejimle üçte bire ineceğini iddia ediyorlardı ki bunu da şöyle 

açıklıyorlardı; Anayasal rejimde yalnız imamın otoritesi ortadan kalkar. Yani, 

anayasa üç tür baskıyı tek bir baskıya indirmektedir.120  

Üçüncü grup tamamen modern tavır alarak siyasal iktidarı bütünüyle 

halka dayandırıyordu. Bu grupta Seyid Yahya Devlet Abadi ve Mirza Hasen 

Rüşdiye, Talibof-i Tebrizi, gibi isimler yer almaktadır. Bu aydınların meşrutiyet 

devrimi boyunca istekleri daha çok Avrupa’nın 17. ve 18. yüzyıllarındaki 

aydınların düşüncelerine dayanıyordu. Bunlar Avrupa’da eğitim almışlardı ve 

İran’ın geri kalmasının esas sebebini modern düşüncelerin ve Avrupa’ya 

benzer kanunların olmayışına bağlıyorlardı.  

Onlar başlangıçta siyasi düzeni eleştirip, siyasal sistem için 

demokratik çözüm önerirken Fransız Devriminden gelen düşüncelerin 

etkisiyle egemenlik hakkının millete ait olduğunu ileri sürüyorlardı. Genel 

olarak meşrutiyet devrimine hakim olan liberalizm, ifade özgürlüğü, özgürlük, 

kardeşlik ve eşitlik ile milli egemenlik ve anayasaya dayanan modern devlet 

ile ilgili devrimci düşünceler, Rusya ve Fransa Devrimlerini örnek alarak 

aydınlar tarafından ortaya atılıyordu.   

Birinci grupta yer alan anayasa karşıtlarının görüşleri incelendiğinde, 

imamın otoritesine ve Kur’ana dayanmayan bütün iktidar sistemlerini, 

                                                 
119 Naini, Muhammed Hüseyin, “Tenbiül ümme ve Tenziül mele” (milleti aydınlatmak ve hareketi 
netleştirmek) Emirkebir yayınları, Tahran, 1380G (2001 m), s.70; Muaddel, a.g.e., ss.175-176.  
120 Naini, A.g.e., ss.70-71.   



 40

dolayısıyla anayasal sistemi bir tür gasp sayan Şii doktrininin tipik bir 

yansıması olduğu görülür. Anayasayı savunan görüşler ise temelde otoritenin 

ve siyasal iktidarın tanrıya, peygambere ve imama ait olduğunu kabul 

etmekle birlikte onların yokluğunda ulema denetimindeki anayasal düzenin 

meşru sayılabileceğini savunuyordu. Böylece, yapılan anayasaya eklenen bir 

madde ile bir yandan ulemanın konumu anayasal bir zemine oturtulurken, 

diğer yandan var olan mutlakiyetçiliğe bir sınırlama getirilmiş oldu. Sonuçta 

anayasalcılık hareketi başarıya ulaştı. Ama kendi içinde bir ikilik taşıyordu; 

modern unsurlar, eski unsurlar.121Batıda modernleşme ile Tanrısal egemenlik 

anlayışından ulusal egemenlik anlayışına geçilmesi iktidarın laikleşmesiyle 

gerçekleşmiştir. Yani modern egemenlik anlayışıyla ahlakı ve dinsel öğelerle 

siyasal iktidarı açıklama ve birleştirme reddedilmiştir. Ancak İran’da 

meşrutiyet devrimiyle bu yolu izlemek hedeflenirken ahlak ve dinsel öğeler 

egemenlik ve siyasal iktidar açısından anayasada yasal bir konuma oturtuldu. 

Dolayısıyla tek yapılı bir egemenlik anlayışı iki yapılı geleneksel/tanrısal 

modern egemenlik anlayışına dönüştürüldü. Siyasal iktidar da bu çerçevede 

yapılandı. Yani egemenliğin sahibinin ulus olması hedeflenirken Tanrı ve ulus 

ortaklığı şeklinde sonuçlandı.      

Bu ikilik meşrutiyetten sonra anayasada yer alan ilkeler ve 

kurumlarda da kendini gösterir. Bunlar şunlardır:  Saltanat (egemenlik), şura 

meclisi (parlamento), yasa, güçler ayrımı, sivil toplum.  

1) Koşullu Saltanat (Hakimiyet): Meşrutiyet ile önceki siyasal sistemin 

ortak noktalarından biri saltanat idi. Ama meşrutiyet bu kurumu mutlakiyetten, 

sultana (şaha) anayasal sınırlar getirerek ayırıyordu. Bu bağlamda meşrutiyet 

anlayışı şöyleydi; “Anayasa yapma ve düzen kurma sadece millete aittir ve 

millet kendi devleti için istediği her türlü düzeni kurma hakkına sahiptir. Bu 

hakka sahip olan her milletin milli hâkimiyeti var demektir122” Anayasa da bu 

yönde hükümler içerir: Anayasa millet tarafından yapılır, hâkimiyet ona 

dayanır ve onunla sınırlıdır.  

                                                 
121 Mirmusevi, mirAli, İslam, Sünnet…, ss.192-194.  
122 Ademiyet, Fridun, İdeoloji, Nehzat-i Meşruiyet, Payam Yayınları, Tahran, s.210.   



 41

Meşrutiyet yanlısı düşünürler hakimiyet konusunda milletin iradesine 

vurgu yapmakla birlikte onu tanrıya da bağlamaktadır. Nitekim meşrutiyet 

anayasasının mütemmimin (tamamlayıcısı) 35. maddesinde hâkimiyet ilahi 

bir emanettir, yani millet tarafından padişaha emanet verilmiştir. Öte yandan 

padişahın hiçbir sorumluluğu yoktur. Yasa yapma, meclisleri (sena milli şura 

meclisi) dağıtması gibi yetkiler padişaha aittir.123 Bu hükümler eski siyasal 

yapının devamı olarak yeni hâkimiyet anlayışına mecburi olarak eklenmiştir. 

Sonuçta bu esaslar, siyasal iktidarda bir ikili yapıya neden oldu ve hem 

anayasayı hem de meclisi işlemez hale getirdi. Çünkü iki zıt egemenlik 

anlayışı (tanrısal-ulusal) birleştirilmeye çalışıldı. Bu iki anlayış 1979 devrimine 

dek birbirleriyle çatışma içinde olacaktır.   

2) Şura Meclisi: Meşrutiyetin bir diğer önemli kurumu parlamento idi. 

Meşrutiyet fermanının imzalanmasıyla milli şura meclisi 1906’da işe başladı. 

Meclis tüm konularda yasa yapmaya yetkili kılınmışsa da kral ve dini 

kurumlar tarafından kısıtlanıyordu.124 Meşrutiyet anayasasının hazırlanması 

esnasında “sena meclisi125” de kraliyet tarafından anayasaya eklendi; sena 

meclisi yasamanın ortağı oldu. Böylece yasa yaparken aynı zamanda 

padişahın onayı da gerekecekti. Yasama organı ile ilgili bir sınırlama da 

şeriattan geliyordu. Seküler grup meclisin gücünün mutlak olmasından yana 

olmasına rağmen şeriat yanlısı bir grup ulema yasaların şeriat hükümlerine 

uygun olup olmadığını denetlemek ve meclisin yetkilerinin bu yönden 

kısıtlanmasını istiyordu. Bu yasaların şeriata uygun olup olmadığını 

denetleme işini de, “meclisin dışındaki üst düzey ulemadan seçilen beş kişi 

tarafından126” yapılması Fazlullah Nuri tarafından verilen öneriyle anayasanın 

mütemmiminin ikinci maddesinde yer aldı. Bu dönemde din ve ulema kendi 

konumlarını yasallaştırarak siyasal sürece girdiler ve her zaman modern 

egemenlik anlayışının (ulusal egemenlik anlayışının) karşısında yer aldılar. 

                                                 
123 Meşruiyet Anayasası, 35. Mad, 44. mad, mutemmimden.   
124 Meşruiyet Anayasası, 2. 15-43 Mad mütemmim, 2. mad.    
125 Sena Meclisi; Şura Meclisine paralel bir meclistir, 60 üyeden oluşmaktaydı. Üyelerin 30’u şah 
tarafından belirleniyordu. (15 üye başkentten ve 15 üye diğer illerden) 30 üye de halk tarafından 
seçiliyordu (15 üye başkentinden ve 15 üye diğer illerden) Meşruiyet Anayasası, 45. madde.    
126 Ademiyet, Fridun, İdeoloji-i Nehzat-i Meşruiyet s.414; Meşruiyet anayasası mutemmiminin 
ikinci maddesi.     



 42

Siyasal iktidarı dinsel ve metafizik etmenlerden ayırmak ve laik bir temele 

oturtmak çabalarıyla başlayan modern egemenlik anlayışına dayalı 

meşrutiyet devrimine dinsel öğeler de eklenmiş oldu. Böylelikle meclisin 

yetkisine sınırlamalar getirilerek işlevsiz hale dönüştürüldü.  

3) Yasa: Meşrutiyette tartışılan en önemli konulardan birisi de 

yasaların yapılması ile ilgiliydi. Daha önce de belirtildiği gibi yasa yapma 

konusunda biri seküler diğeri şeriata dayalı olmak üzere iki tür anlayış vardı. 

Birinci bölümde anlatıldığı gibi şeriat yanlıları Kur’an’ın yeterli olduğunu ve 

yasaya gerek olmadığını söylüyorlardı. Bunlara göre padişahın görevi bunu 

gözetmekten ibarettir. İkinci grup, mutlakiyetçi yönetimin sınırlandırılması 

gerektiğini söylüyordu.127 

Yasa, Batı düşüncesinde düzeni koruma ve adaleti sağlama 

amacıyla yapılmakta ve doğal hukuka, toplum sözleşmesine ve genel iradeye 

dayandırılmaktadır. Meşrutiyetteki seküler aydınlar da yasayı böyle bir 

zemine oturtmaya çalışıyorlardı. Bunun için de İslam’dan ve Kuran’dan 

örnekler vererek yasanın şeriata uygun olduğunu kanıtlamaya 

çalışıyorlardı.128 Bunların yanı sıra “yasalar padişah iradesine dayanmalı ve 

halkın iyiliğini gözetmelidir129” şeklindeki görüşler de vardı. Bunlar da 

Batı’daki yasa anlayışının saptırılmış bir şekilde uygulanmasına ve 

yerleşmesine neden oldu. Nitekim yasa yapmada padişahın, şeriatın ve 

milletin iradesinin bir arada söz konusu olduğunu meşrutiyet anayasasının 

mütemmiminin 27. maddesinde görmek mümkündür:   

“Yasama organı yasa yapma görevini yürütür. Bu organ padişah, milli 

şura meclisi, sena meclisinden oluşur. Bunların her biri yasa yapabilme 

                                                 
127 Ademiyet, Fridun, Endişe-i Tarak-i ve Hükümet-i Kanun, Harezmi yayınları, Tahran, 1351G 
(1972M), s:31.  
128 Farasathah, Megsude, Serağaze no endişe-i muasır, s.97, s.117.  
129 Ademiyet, Fridun, Endişe-i Tarekk-i ve Hükümet-i Kanun, Harezmi Yayınları, Tahran,1951G 
(1972M, s.31. ve 97.    



 43

yetkisine sahiptir, ama yasaların geçerli olması için şeriata aykırı olmaması 

ve her iki meclisin onayı ile padişahın imzası gerekir.130 

Modern devlet/ulusal egemenlikte toplumsal ve siyasal ilişkilerin 

belirlenmesi dünyevî otoritenin en önemli işlevi ve iktidarının göstergesidir. 

Zaten modern devletin ortaya çıkmasının temel sebeplerindendir. Ancak 

yasaların geçerliliği için kralın onayı, şeriata aykırı olmaması koşulunun 

konulması dünyevi iktidarın temel belirleyici olduğu bu ilişkilerin içine 

yerleştirilmesi krala ve şeriata salt sıradan bir değer verme olarak görülemez; 

dünyevi otorite açısından buradaki gizli tehlike, kendi yasa düzeninin 

üzerinde bir gücün bulunduğuna yönelik izlenim verilmesidir. Böylece ulusun 

otoritesini tehdit eden tüm değer güç odakları gibi kral ve şeriat da dünyevî 

iktidarın alanına girmektedir.  

Bu da meşrutiyetin kaynağının birden fazla olduğunu ve egemenliğin 

ikili bir niteliğe sahip olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla anayasal 

hareketin tek bir egemenlik anlayışı ortaya koyamadığına işaret eder. Halbuki 

modern anayasalarda güçlerin birbirinden ayrılması ilkesi yanında ahlakın ve 

dinin siyasetten bağımsız olması gerektiği düşüncesi vardır.  

4) Güçler ayrımı: Güçler ayrımı düşüncesi, Batı’da iktidarın 

sınırlandırılması ve keyfi davranışların ortadan kaldırması amacıyla ortaya 

çıkmıştır. Montesquieu, bu noktaya şöyle dikkat çeker: “Eğer yasama ve 

yürütme organları bir kişinin veya bir grubun elinde toplanırsa orada özgürlük 

olamaz, çünkü zalimce yasalar yapılabileceği gibi zalimce uygulamaların var 

olması korkusu da vardır. Eğer her üç organ birbirinden ayrı olmazsa… bir 

grup veya bir kişi bu üç gücü elinde bulundurursa…her şey elden gider, yok 

olur”.131 Montesquieu’a göre, güçlerin bir yerde toplanması kötüye  

kullanmaya yol açar ve sonuçta özgürlükleri ortadan kaldırarak despotizme 

neden olur. Yine ona göre bu ayrım gerçek bir ayrım olmalı ve eşit güçlerden 

oluşmalıdır. Bu düşünceye meşrutiyetçiler de önem veriyorlardı. Nitekim 

                                                 
130 Meşruiyet Anayasasının Mutemmim 27. mad.   
131 Montesquieu, Kanunların Ruhu Üzerine I, Çev: Fenmi Baldaş, 2. Baskı, Toplumsal Dönüşüm 
Yayınları, İstanbul, 1998, ss:235-36.   



 44

“özgürlüğün ilk koşulunun yasama, yürütme ve yargının ayrı ellerde olması 

gerektiği olduğunu söylüyorlardı. 132” Ama güçler ayrımına hâkim olması 

gereken ruhun önemini kavrayamıyorlar ve bu güçler arasında denge 

kuramıyorlardı. Bunun tipik göstergesi ise, güçler ayrımında kralın ve bir grup 

din adamının uygulamasında şeriat yasalarının üstünlüğünün kabul 

edilmesidir.133 

5) Sivil toplum: Meşrutiyet/anayasalcılık hareketi, yasa, özgürlük, 

eşitlik, özel mülkiyete saygı, özel ve kamu alanlarının birbirinden ayrılması 

gibi konuları teorik boyutta tartışmaya zemin hazırladı ve bunları anayasaya 

yerleştirdi. Ama bu konuda değişik anlayışlar ve tanımlar ortaya kondu. 

Seküler aydınlar, özellikle özgürlük ve eşitlik konusunda Batı’daki anlayış ve 

tanımları benimsiyordu. Talibof Tebrizi özgürlüğü, 1)kimlik, 2)düşünce, 

3)konuşma, 4)basın, 5)toplanma ve 6) seçme özgürlüğü şeklinde 

tanımlayarak “her birey başkalarının haklarını ihlal etmediği sürece her şeyi 

yapmaya hakkı vardır”134, diyor ve tüm sayılan unsurları bu çerçevede 

değerlendiriyordu. Görüldüğü gibi bu yaklaşımda dini sınırlandırmak söz 

konusu değildir. Bu bağlamda meşrutiyeti savunan din adamlarının ılımlı 

kısmı, Naini’de olduğu gibi, özgürlüğü daha çok istibdattan ve keyfi 

yönetimden kurtulma ve siyasal açıdan özgür olma anlamında 

yorumluyorlardı ki bu da siyasi özgürlüktür. Diğer tür özgürlükleri de bu 

çerçevede şeriata da uygun olma biçiminde yorumluyorlardı. Eşitlik 

konusunda seküler aydınlar, dini inançlarına bakılmadan herkesin yasalar 

önünde eşit olduğu görüşünü savunmaktadırlar.135” Burada dikkat edilmesi 

gereken nokta bu aydınların konuya dini açıdan yaklaşmaması, eşitliği dini 

anlamda değil ancak var olan toplumsal sınıflar açısından savunmalarıydı.  

                                                 
132 Ademiyet, Fridun, İdeoloji Nehzat-i Meşruiyet s.219.   
133 Meşruiyet Anayasasının Mütemminin 2. madde Bunun göstergesi   
134 Endişeha-i Talibof-i Tebrizi (Tebrizli Tlibof’un düşünceleri, demaven yayınları, Tahran, 1363G 
(1984M), s:34.  
135 Mustaşaruddevle’nin görüşleri konusunda daha fazla bilgi için bkz: Farasathah, Megsud, Serağaze 
no endişe-i muasır, s.117.  



 45

Bu grupların dışında kalan radikal din adamları ise yukarıdaki konular 

hakkında şeriat ön planda tutarak, geleneksel yorumdan ve doğmatik 

düşünceden taviz vermiyorlardı.  

Her ne kadar anayasalcılık hareketi kendi içinde ikili yapı taşısa da; 

sivil toplumun gereği olan unsurların düşünsel planda tartışılması ve 

şekillenmesini sağladı. Ama sivil kurumların olmaması veya 

kurumsallaşmaması nedeniyle meşrutiyet amacına ulaşamadı. Yani 

egemenliği göklerden yeryüzüne indirmede tam anlamıyla başarılı olamadı. 

Ulusal egemenliği tam anlamıyla gerçekleştirilemedi. Çünkü meşrutiyet 

devrimi, güçlü, düzenli ve sistematik bir ideolojik temele dayanarak ortaya 

çıkmamıştır. Modern egemenliğin öğeleri olan anayasa, parlamento, ulusal 

egemenlik aydınların, kitlenin çoğunluğu tarafından benimsenememiştir.    

Anayasacılık hareketi yukarıda değinilen zıtlıkları içinde 

barındırmanın dışında, ayrıca iç atmosfer ile devlet hegemonyasının 

zayıflaması ve dış zorunluluklar yani Rusya-İngiltere tarafından yapılan 

toprak işgali sonucu ortaya çıkan kaos nedeniyle bir süre sonra yeni bir 

“modern mutlakiyete” doğru evrildi. Böylece “halk egemenliği” uğrunda 

yapılan mücadele sekteye uğratıldı ve normal akışından uzaklaştırılarak 

çıkmaza sokuldu. 1925’de Rıza Han’ın darbeyle iktidara gelmesi ile 

meşrutiyet hareketi başka bir mecraya aktı.    

2. MEŞRUTİYET SONRASINDAN İSLAM DEVRİMİ’NE KADAR 
EGEMENLİK ANLAYIŞI VE SİYASAL DEĞİŞİM   

2.1. Rıza Şah Dönemi (1925-1941): Modern Mutlakiyete Doğru   

Anayasacılık hareketi, meşrutiyet devrimi sırasında çıkmaza girince, 

modernite yanlıları, çeşitli sloganları kullanarak üstten yapılan mutlakiyetçi bir 

siyasal iktidarın gerçekleşmesi için projeler oluşturmaya çalıştılar. Bu projeye 

milli birlik, bağımsızlık ve gelişme-kalkınma sloganlarıyla kimlik 

kazandırmaya çalıştılar. Bu yönde dışarıdan alınan destekle de başarı 

sağladılar.  



 46

Birinci bölümde değindiğimiz gibi, halk/ulusal egemenlik kavramı, 

modernite ile beraber doğmuştur ve modern devletin bir kavramıdır. Ancak 

ne modern devlet ne de tarihsel bir süreç olarak modernite kendiliğinden ve 

birden bire ortaya çıkmamıştır. Belki egemen otorite olarak modern devlet, 

ekonomik kurallar koymak, hukuk normlarını standartlaştırmak, toprak 

üzerinde güvenliğin sağlanması güvencesini vermek, kapitalizmin önünü 

açmakla ve zamanla olmuştur. Yani modern devlet kapitalizmin gelişmesiyle 

paralel çizgi izlemiştir.  

Bu projenin en önemli özelliği modernitenin gereklerinden olan 

kurumsallaşmayı bir kültür haline getirmeden tepeden inmeci yüzeysel bir 

modernleşmenin amaçlanıyor olmasıydı. Nitekim Takizade “İran kesinlikle 

zahiren (görünüşte) ve gönülden, cismen ve ruhen batılı gibi olmalıdır”.136 

diyerek modernleşmeyi batılılaşma ile bir tuttu. Bu tip düşünürler, 

meşrutiyetin sekteye uğradığını gördükten sonra Batı’ya gidip çeşitli 

gazeteler yayınlayarak İran’da modernleşmeyi sağlamak için aydın 

diktatörlüğünü savunmaya başladılar. Bunun için şiddet kullanmayı da gerekli 

görüyorlardı. Bu aydınlara göre; “İran’da bilgin (aydın) diktatörlüğü yaratmak 

gerekir; çünkü aydının ideali vardır, her adımıyla gelişme sürecini yıllarca ileri 

götürür. İdeali olan aydın, meclisin ve ulemanın gücünü kırmalı ve sürgün, 

şiddet, hapis, öldürmek ve cebir gücü kullanarak, büyük toplumsal devrime 

zemin hazırlamalıdır.137 

Bu projeyi öneren aydınlar yasadan ve demokrasiden vazgeçme 

gereksinimini duymaktadırlar.138 Ulusal egemenlik için Rousseau halk ile 

                                                 
136 Name-i Frengesta Dergisi 1924-1925’te Avrupa’ya Giden Aydınlar Tarafından Yayınlanıyordu. 
Derginin İlk Sayısında Hedeflerini “İran Avrupalılaştırmak” olarak belirtmişlerdi. Entehabi, Nader, 
Name-i Frangıstan ve Mesele-i Teceddüd-i Amirane Der: İran (Batı Mektubu ve İran’da Tepeden 
İnme Modernleşme, Negha-i No Dergisi, Sayı:21, 1973G (1994M).   
137 Entehabi, Nader, A.g.e., s:93.  
138 Kazimzade “İran Şehr” gazetesinde şöyle açıklamaktadır.  “Bana göre, insanın ve İslam’ın 
birleşmesinden önce İran’ın birleşmesine çalışmalıyız. Bir toplumda her sınıf başka sınıfın 
düşmanıdır, bir milletin tek ve bütün olması gerekir. 114 milletvekili yedi siyasi partiye 
bölünmüştürler ve ne yaptıklarının farkında değiller… ve cehalet, iki yüzlülük, bağnazlık insanları 
birbirine düşman etmenin yanı sıra çeşitli dillerin ve kültürlerin varlığı birleşmeyi de 
engellemektedir… Dolayısıyla gelişme ve kalkınmaya nasıl umut bağlanabilir”. Entehabi, Nader, 
Nasyonalizm ve Teceddüd Der Ferhan Siyasi Bad Az Meşruiyet (Meşruiyetten Sonra Modernleşme ve 
Nasyonalizm), Negahe No Dergsi, sayı:12. Tahran, 1371G (1992M). Ss:41-43.   



 47

egemeni özdeşleştirirken İran’daki bu aydınlar kral ile egemeni 

özdeşleştiriyorlardı. Halka/ulusa ve anayasaya rağmen hareket etmeye 

çalışmaktadırlar. Ulusal egemenlikteki ulusal iradenin mutlaklığı kişisel 

iradenin/kralın iradesinin mutlaklığına dönüşmektedir. Modern devletin 

gereksinimlerinden olan ve ulusal hakimiyetin sağlanması için 

demokratikleşme, demokratik kurumların yaygınlaşması ve işlevselleştirilmesi 

yerine kişisel mutlakiyeti uygun görmektedirler.  

Görüldüğü gibi bu tip modernite söyleminde yapılmak istenen 

merkezi siyasal iktidar yapısında meşrutiyet ile amaçlanan halk egemenliğini 

devre dışı bırakmaktır ve sadece milli istiklal, birlik ve bazı toplumsal 

reformların gündeme alınmasıdır. Bunu yapabilmek için de dış güçlere ve 

Rıza Şah gibi birisine ihtiyaç duydular ve sonunda askeri bir darbeyle bu 

proje “moderne benzer mutlakiyetçi devlet veya modern mutlakiyetçi ataerkil 

devlet” ile sonuçlandı. 1925 yılında darbeyle iktidara gelen Pehlevi devletinin 

kurucusu Rıza Şah iktidarının ilk yılları, kendi siyasal otoritenin pekiştirilmesi 

ve Pehlevi Hanedanlığından yana olan ulema desteğinin sağlanması 

çabalarına sahne oldu. Sonuçta Tahran’ın ve bütün önemli şehirlerin etkili 

ulemaları Rıza Şah’ı desteklediler.139 

Darbeyle iktidarı eline geçiren ve ulema desteğini alan Rıza Şah, 

başlangıçta siyasal iktidara sahip olmanın avantajını kullandı ve dünyevi 

iktidarı elinde tuttuğu gibi, ruhanî alan ve ulema üzerinde de denetim kurdu. 

Rıza Şah 1920’lerin sonunda güçlenir güçlenmez ulemanın çıkarlarıyla 

uyuşmayan “modernleşme” programını uygulamaya koydu. İdeolojik, siyasal, 

toplumsal, kültürel açılardan Rıza Şah ulemaya ve sahip oldukları 

ayrıcalıklara saldırdı. Dolayısıyla ulema, eğitim ve yargı sistemlerindeki 

gücünü ve meclisteki sandalyelerini kaybetti. Sonuçta ulema bu 

uygulamalardan rahatsız oldu.140 Rıza Şah merkezi bir siyasal iktidar kurma 

yoluna gitti ve bunu koruyabilmesi için düzenli orduyu güçlendirmeye başladı, 

                                                 
139Abul Kasım Kaşani, Şirazi, Muhammed Hüseyin Yezdi, Behbahani ve Ağa Ziya Nuri… Rıza 
Han’ı  Muaddel, Mansur, İran’da Şii Ulema ve Devlet, “İran Devrimi İçinde” der: Serpil Üşür, 
Belge Yayınları, 1992, s.180.    
140 Muaddet, Mansur, s:181.   



 48

bu sayede kendi siyasal iktidarına başka bir dayanak aradı. Bunun yanında 

güçlü bir bürokrasinin yaratılması ve bunun giderek günlük hayata müdahale 

etmesi “merkezi devletin” pekiştirilmesine yol açtı. Zaman içinde ulemanın 

yerini aydın kesimden oluşan kadronun alması, ulemanın siyasal yapıdan 

tümüyle uzaklaşmasını beraberinde getirdi.141 Kısacası Rıza Şah ülkede, 

egemenlik yetkisinin tek kullanıcısı haline gelmeyi planladı. Ulema ve 

parlamentoyu devre dışı bırakarak anayasada öngörülen siyasal iktidar 

modeli ve egemenlik anlayışını kendi lehine dönüştürmeye çalıştı.  

Rıza Şah döneminde egemenlik anlayışındaki değişimle ilgili olarak 

gücün merkezileşmesini söyleyebiliriz. Siyasal iktidarın tek merkezde 

toplanması sadece kağıt üzerinde bir soyutlamadan veya hukukîleştirilme 

olarak görülemez. Bu, aynı zamanda ulemanın tarih boyunca sahip olduğu 

malî ve hukukî hakların devlete geçmesini beraberinde getirir. Ancak Rıza 

Şah’ın yaptıkları geniş sonuçlar doğurdu. İhtiyaçların giderilmesi ve 

hizmetlerin sunulmasının devlet tarafından üstelenmesi gerekiyordu çünkü 

hizmetlerin büyük kısmı geleneksel olarak ulema tarafından sunulmaktaydı 

(eğitim ve yargıçlık hizmetlerinde olduğu gibi). Bu bağlamda Rıza Şah’ın 

önemli işlerinden biri de 1920’li ve 1930’lı yıllarda modernleşme ve reform 

politikalarını geniş çapta uygulamaya koymasıydı. Bunun neticesinde dinsel 

etkinlik araçları olan eğitim kurumları, mahkemeler ve vakıfların yönetimleri 

üzerindeki denetimin yetkisi devlete devredildi. Yeni laik eğitim kurumlarının 

açılmasıyla eski eğitim sistemi olan “medrese”lerin sayısı ve yaygınlığı 

azaldı. Modernleşme politikaları kültürel alanı da içine aldığından, dinsel 

giysilerin giyilmesini ve kadınların başlarının örtülmesini yasaklayan yasa da 

Rıza Şah’ın buyrukları doğrultusunda çıkarıldı.142 Bu yasa ile Avrupalı giyiniş 

tarzı benimseniyordu. Böylece, Rıza Şah siyasal iktidarı eline alırken aynı 

zamanda kamusal hizmetlerin sunumu için devletin bürokratik 

kurumsallaşmasını da gerçekleştirecektir. Böylece ulema-halk arasındaki 

geleneksel iktidar ilişkilerini ortadan kaldırmaya çalışarak, kendi 
                                                 
141 Üşür, Serpil, Din, Siyaset, Kadın, İran Devrimi, Alan Yayınları, İstanbul, 1999, ss.53-54. 
muaddel Mansur, A.g.e., s:180.    
142 İlyasoğlu, Aynur, Örtülü Kimlik: İslamcı Kadın Kimliğinin Oluşum Üyeleri, Metis Yayınları, 
İstanbul, 1994, s:47, Abrahamian, Ervand, İran Beyn-i … (İran İki Devrim Arasında) ss:174-180.    



 49

örgütlenmesini ve iktidar ilişkilerini gerçekleştirmiş olacaktır. Bu yapılanlar 

ulema ve birçok kesimin devlete karşı tepkisel hareketine neden olmakla 

beraber zaman içinde devlet-toplum ayrımını pekiştirdi. Çünkü İran’da ulema 

toplumun temsilcisi olarak görülüyordu.     

Bu politikalara karşı protestolar oldu ve bunların bir kısmının 

önderliğini de ulema yaptı. Ulema, bu noktada dinsel argümanlara başvurdu; 

İslam tehlikededir düşüncesiyle Şah’a karşı duruşlarını gerekçelendirdi. Ama 

bu protestolar küçük çaptaydı ve fazla etkili olamadı. Bunun nedenlerine 

bakıldığında nüfuzlu ordunun, baskıcı bürokrasinin ve saraydaki nüfuzlu 

insanların varlığının etkili olduğu görülür143. Diğer bir nedeni, ulemanın kendi 

içinde bütünlüğünün olmamasıdır; bunun da nedeni, bir kısım ulemanın 

toprak sahibi olmasıdır. Yani sermaye sahibi olmalarıdır. Tarım vergisi, 

toprak sahiplerinin (birçok ulemayı kapsayan) sırtından kaldırılıp köylülere 

yüklendi. Üçüncü önemli neden sadece yönetimin doğrudan ulemanın temel 

varlıklarına baskı yapmaması, sadece bazı yetkilerini kısıtlamasıdır. Yönetim 

kendine destek sağlayabilmek için gelişen sanayi burjuvazisini ve zengin 

tüccarları tatmin etmeye de çalıştı.144 Bunların sonunda yeni hiyerarşik bir 

yapı ortaya çıktı. Hiyerarşinin başında Rıza Şah olup yeni güç dengesi 

oluşturmaya çalışmıştır. Meşrutiyet anayasasıyla yasaların şeriata uygunluk 

denetçisi olarak yasal konuma getirilen ulema, siyasal sistemin karar 

mekanizmalarından uzaklaştırılmıştır. Başka bir deyişle güç tek elde 

toplanarak merkezileştirilmiştir.   

Gücün merkezileşmesi hayata geçtiği zaman, zor ve şiddet de 

merkezileşir. Max Weber’in belirttiği gibi devlet, hüküm sürdüğü coğrafî alan 

üzerinde şiddet araçlarını kullanma tekelini elinde bulundurur, tıpkı devamlı 

orduların kurulması gibi.145   

                                                 
143 Abrahamian, Ervand, İran, Beyn-i…, s.171.   
144 Maaddel Mansur, İran’da Şii Ulema ve Devleti, ss.181-189.   
145 H.H. Gerth, E. Wrights, Giriş, Max Weber, Sosyoloji Yazıları, Çev: T. Parla, 2. Baskı, Hürriyet 
Vakfı Yay., İstanbul, 1987, s:49.   



 50

Rıza Şah, bir yandan güç ve şiddet kullanma araçları ile kurum ve 

kuruluşları elinde tutarken diğer yandan zaman içinde bunları destekleyecek 

sınıfsal ve toplumsal yapıyı da oturtmaya başlamıştı. Nitekim ikili bir siyaset 

güderek toplumda gruplar ve sınıflar arasında zıtlık yaratmaya, böylece 

iktidarını devam ettirmeye yöneldi. Rıza Şah bu işlerle eski üst düzey ailelerin 

bir kısmını kendi yanına çekse de yeni fabrikalar ve diğer iş ortamları 

sağlamasına rağmen orta sınıfların ve eski tüccar kesiminin desteğini 

kazanamadı. Çünkü var olan toplumsal yapıda geniş çaplı değişimler zor 

kullanma yoluyla gerçekleştirildi. Verilen sözlerin tutulmaması da kentli sınıfta 

ve din adamları arasında rahatsızlıklara ve itirazlara neden oldu.146 Buna 

siyasi partilerle ilgili 1931’de çıkarılan ”padişah-ı meşrutiye”ye zarar veren 

veya “iştiraki ideoloji”yi yayan örgütlerin üyelerine on yıl hapis147 yasasını 

örnek göstermek mümkündür. Bu yasadan amaçlanan şey, “iştiraki ideoloji” 

kavramını kullanarak, sosyalizm, komünizm, anarşizm ideolojilerinin hepsini 

yasaklamaktı. Ama başarılı olamadı, muhalefeti dışarıda ve içeride daha da 

radikalleştirdi. Sol grupların tepkisini toplayan Rıza Şah ulemayı ve halkı da 

kendilerine yapılan baskılardan dolayı huzursuz etti. Sonuçta Rıza Şah 

döneminde ulema-devlet ilişkisi iyice gerildi. Oysaki meşrutiyet anayasasına 

göre Şah, ulemadan öneri alacak, nizam ve istikrarı sağlamada onların 

yardımına başvuracak ve onlardan ülkenin manevi yönetimini isteyecekti.148 

Rıza Şah’ın anayasayı ihlal etmesinin nedenlerinin biri çelişkili güçleri 

bir arada toplanmasından kaynaklanıyordu. Ayrıca Rıza Şah, anayasal iktidar 

ilişkilerinin sürdürülmesiyle modernleşmenin ve modern devletin gereklerinin 
                                                 
146 Üst düzey unvan sahibi sınıfların bir kısmını kendine çekmesi geri kalanları kendinden 
uzaklaştırıyordu. Böylelikle onların arasında zıtlık oluşturuyor veya toprak sahiplerinden alınan 
vergiyi köylülere yükleyerek ve “köy ağasının” seçimini köylülerden alıp toprak sahiplerinin seçimine 
bırakarak hem köylüleri destekten yoksunlaştırıyor hem de toprak sahiplerini yeni makamlarla 
ödüllendiriyordu. Bunun yanı sıra önceki krallığın önde gelen insanları ile meşruiyet devrimiyle 
ortaya çıkan ve halk içinde güçlü konuma gelen insanları da ortadan kaldırmaya başladı. Örneğin 
kentli insanları askerliğe almama sözünü tutmaması, türbanın zorunlu olarak kaldırılması ve 
aydınların belirlenmeyen bir şekilde hapislerde ölmesi veya idam edilmesi, siyasi faaliyet gösteren 
partilerin kapatılması doğrultusunda dış devletleri zorlaması (Almandaki Sol Eğilimli Peykar 
(Mücadele) Partisi) ve içeride bu yönde yasa çıkartılması rahatsızlığa yol açan uygulamalardı. Daha 
fazla bilgi için bkz; Arahamian, Ervand, İran, Beyn-i…., s.185-188.    
147 Hamei, Enver, 53 nafer (53 kişi), Hafta Yayınları, Tahran, 1962G (1983M), SS.241-80, Bu 53 kişi 
İran Komünist Partisi üyesidir; Maksudi Mucteba, İran’da Siyasal, Toplumsal Değişim (1320-1957, 
1941-1978), s.203. Abrahamian, Ervande, İran Beyn-i… s.192.   
148 Meşruiyet Anayasası, 32. Mad. Ve Meşruiyet Anayasasının Mütemmim, 2. mad. 



 51

yerine getirilmesinin mümkün olamayacağının bilincindeydi. Burada ortaya 

konulması gereken ilk gerçek Avrupa’da olduğu gibi ticaretin gelişmesini 

sağlamak ve geleneksel yapıda süregelen, hâlâ toplumda varlığını sürdüren 

feodal ilişkileri ortadan kaldırmaktır yani gelişmeyi sağlamak için yeni 

düzenin/modern devletin ihtiyaçlarını gidermek gerekmekteydi. Bunun için de 

toplumsal ilişkilerin yeni dinamikler üzerine kurulmasını sağlamak 

gerekiyordu. Bu bağlamda Rıza Şah hızlı modernleşmeyi uygun görmekteydi. 

Bu da kapitalizmin gelişme koşullarını sağlamak, kısacası feodaliteden 

kapitalizme geçişi sağlamakla mümkündü.   

Rıza Şah’ın tüm bu yaptıkları ortaya çıkan yeni orta sınıfta destek 

bulamadığı gibi, eski ve geleneksel orta sınıfın da ilk başta modernleşme 

projesi için verdikleri desteği geri çekmesine neden oldu ve bu sınıfların kin 

ve nefretini kazandı. Nobert Elias’ın belirttiği gibi toplumsal genişleme 

süreçlerinin sınırları vardır ve değişen iktisadî ve toplumsal koşulları 

izleyemeyen düzenler sınırlara dayanmaya başlarlar. Kemikleşmiş mülkiyet 

ilişkileri, ülke mülkiyetinin el değiştirmesinin iyice zorlaşmasına sebep 

olmaktadır. Böylece tabakalar arasında ve her bir tabakanın kendi içinde 

hiyerarşi ve farklar iyice artacaktır. Bunun pratikteki sonucu, mevcut düzenin 

içine kapalı bir hâl alması ve toplumda hoşnutsuzluğun yaygınlaşmasıdır. 

Artık Rıza Şah’ın milli birlik yaratma amacıyla başlattığı işler çeşitli 

mezhepleri ve kavmi gruplar arasında rahatsızlıklara neden oluyordu149. Tüm 

bu yapılan işlere dikkat ettiğimizde bir noktayı net tespit etmek mümkündür. 

Rıza Şah’a göre hızlı bir şekilde modernleşmeyi gerçekleştirmek, 

modernleşmenin başarıya ulaşabilmesi için de iktidarın tek elde toplanması 

gerekir. Rıza Şah bu doğrultuda anayasada değişiklik yapmak yerine 

anayasayı devre dışı bırakmayı, anayasada yer alan kral-ulema ve milletten 

oluşan güç dengesini kral lehine değiştirmeye çalıştı. Böylece kuvvetler 

ayrılığını ortadan kaldırdı. Zira tüm organlar son kertede kralın bireysel 
                                                 
149 Bahillerin (1935), Zerdüştlerin, Ermenilerin (1938) okulları kapatıldı. Bunların dışında İran 
coğrafyasındaki en önemli rahatsızlıklar ve tepkiler, İran’daki Azerbaycan Türklerinin okul, gazete ve 
dillerinin yasaklanması ve yerine Fars dilinin yerleştirilmesinden dolayı çıktı. Çünkü İran’daki 
Azerbaycan Türklerinin yıllardan beri gelen bir devlet yönetme kültürü, kentleşme kültürü ve geniş bir 
aydın sınıfı vardı, ayrıca diğer kavimlerden (Arap, Beluç, Kürt, Türkmen, Ermeni, Zerduşt, Bahayi) 
daha çok nüfuza ve etkiye sahiptiler. Abrahamian, İran…, A.g.e., ss.200-201.   



 52

iradesine tabi olmakla yükümlüdür (zor kullanarak). Bununla da Rıza Şah’ın 

ulema, millet alanlarına girmeye çalıştığında zaten kavganın ilk kıvılcımları 

atılmıştır. Çünkü ulema-millet birliği İran’da tarihsel bir geçmişe sahiptir.    

İnsanlar, gerek modernleşme sürecinden gerekse mutlakiyetçiliğin 

ortadan kalkmamasından dolayı hayal kırıklığına uğramışlardı ve ortaya 

çıkan yeni mutlakiyetçi siyasal iktidarı nasıl kaldıracaklarının arayışı 

içindeydiler. Bu esnada 1941’de İngiltere ve Rusya’nın İran’ı işgal etmesi ve 

İran ordusunun üç gün içinde geri çekilmesi, Rıza Şah’ın oğlu lehine istifa 

etmesini sağladı. Böylelikle İran’da 1906’da başlayan mutlakiyetçi devlet 

yapısından kurtulmayı ve demokratikleşmeyi sağlama amacını güden 

anayasacılık hareketi yeni bir aşamaya girmiş oldu. 

2.2. Muhammed Rıza Şah Dönemi (1941-1979) ve Egemenlik  

2.2.1. Monarşinin Güçlenmesi ve Kendini Meşrulaştırması               

1941’de Rıza Şah’ın İran’dan sürgün edilmesinden Musadık’ın 

1953’te askeri bir darbeyle devrilişine kadar İran’da demokratik bir dönem 

yaşandı ve bu dönem meşrutiyetin getirdiği kurumların yeniden canlanmasını 

sağladığı gibi demokratikleşme uğrunda mücadeleyi de hızlandırdı. 

Meşrutiyet projesinin tamamlanmamış kısımlarının yerine oturtulması ve icra 

edilmesi yeniden gündeme geldi. Rıza Şah’ın uyguladığı baskılardan sonra 

ortaya çıkan yeni atmosfer, çeşitli düşünce gruplarının ve zıt düşüncelerin, 

gelenek-modernite, dini-dini olmayan, mutlakiyetçilik-demokrasi 

tartışmalarının ortaya çıkmasını da beraberinde getirdi.150 Bu süreçte 

                                                 
150 Maksudi, Muctaba, İşgal İran Der 1320G (1380G) 1941’de İran’ın İşgali İran’da Siyasi, 
Toplumsal Değişim İçinden, Rozene Yayınları, Tahran 1380G (2001M), ss:27-30; Abrahamian, 
İran…, ss:208-276. Burada Dr. Musaddık hakkında bilgi vermek yerinde olacak. Dr. Musaddık 
İsviçre’de hukuk dalında doktorasını savundu. 1950’de parlamento seçimlerinde Ulusal Cephe 
Partisinde milletvekili olarak parlamentoya girdi (Partinin başkanı) İran petrol sanayinin 
devletleştirilmesi gerektiği konusunda ısrarlı idi. O günlerde bu şirket “Anglo-Iranian oil Company” 
adıyla faaliyet göstermekteydi. Daha sonra “National Iranion oil Company”ye çevrilmiştir. Musbaddık 
30 Nisan 1951’de parlamento tarafından Başbakan seçildi. 1 gün sonra, 1 Mayıs’da devletleştirme 
kanunları yürürlüğe girdi. İngiliz hükümeti, devletleştirme planına, mukavelenin tek taraflı olarak 
çiğnenmesi nedeniyle, protesto notaları vermeye başladı. İran Hükümeti karşılık verdi. Artık 
uzlaşmazlık doruk noktasına gelmişti. İngiliz Bankalarında bulunan İran paraları bloke edildi. 
Musadık ABD’den kredi yardımı istedi ama sonuç alamadı. Diğer yandan uluslararası petrol 
kartellerin İran’a uyguladığı petrol boykotu (satışı, nakliyat) Musaddık hükümetini bozguna 



 53

Muhammed Rıza Şah’tan çok başbakanlar etkiliydi. Aynı zamanda gerek sol 

gerekse liberal milliyetçi ve dini düşünceler kendi seslerini duyurma olanağı 

bulup, kendilerine önemli destekler sağladılar. Bir taraftan Rıza Şah’ın din 

konusundaki baskıcı uygulamaları, İslam’a ve Şii mezhebine doğru kayışı 

tırmandırdı. Diğer yandan hem iç hem dış güçleri arasında siyasal iktidarı ele 

geçirmek için siyasal alanda mücadele sürdü. 1941’de ülkenin Sovyetler 

Birliği ve İngiltere tarafından işgal edilmesi ve bu ülkelerin kendi çıkarları 

uğruna birbiriyle rekabetleri nasyonalist duyguları güçlendirdi. Ama bu 

nasyonalizm daha çok yabancı karşıtlığı biçimindeydi. Rıza Şahın 

politikalarının sonucu ortaya çıkan zengin-fakir kutuplaşması ve sınıflar arası 

mesafenin artması, toplumsal adalet ile sosyalist düşünceyi güçlendirmişti. 

Ancak,  demokrasinin gerektirdiği kurumların zayıf olması veya hiç 

bulunamaması bu grupların ortamdan yararlanmasını olanaksız kılıyordu. 

Sonuçta bu geçiş döneminde iktidarın kaynakları olan meclis, kral, yabancı 

güçler ve partiler ile millet birbiriyle mücadele içindeydiler. Nitekim kraliyetin 

askeri kanadı “güçlü istibdat”tan yana tavır alırken sivil kanatı demokrasiden 

yana tavır sergiliyordu. Meclis, kendi içinde muhafazakar-liberal ve radikal 

gruplara bölündüğü gibi İngiltere, Amerika ve Sovyetler Birliği’nden yana 

olanlar da bulunuyordu. Yabancı güçler ise kendilerine yakın olan grupları 

destekliyorlardı. Millet çeşitli partiler ve güç odakları arasında bölünmüştü. 

Dolayısıyla seçimler kırılgan koalisyon hükümetlerinin ortaya çıkmasına yol 

açıyordu. Bu tür güç çatışmaları siyaset sahnesinde istikrarsızlığa neden 

olmaktaydı. Bu istikrarsızlık ortamında ulema da aktif siyasete katılmaya ve 

dengeleyici güç olmaya soyunuyordu.151  

Bu koşullarda Muhammed Rıza Şah ordu içindeki gücünü arttırıp 

yönetimi ele geçirmeye ve petrol gelirlerinden ötürü yabancı güçlerin 

                                                                                                                                          
uğratmaya yetmiştir. İran’daki ulusallaştırma denemesini noktalayan olay, Başbakan Musaddık’ın bir 
darbe ile devrilmesidir. Toprak reformu, Şahin masrafların kısıtlamak ve Savunma Bakanlığını 
kendine bağlamak gibi eylemleri sonucunda Şah’la arası açıldı. Sonuçta, 19 Ağustos sabahı Tahran’ın 
güneyinde “CİA”nın 19 milyon dolar karşılığında bir grup harekete geçti. General zahidi ile birkaç 
subay Musaddık’ın evinin önüne geldiler, Musadık’ı tutukladılar. Olaylar sırasında İran’da kaçan Şah 
22 Ağustos 1953’te Tahran’a geri döndü. Daha fazla bilgi için bkz; Abrahamian, a.g.e., ss:329-345, 
Gürel, Şükrü, S. Ortadoğu Petrolünün Uluslararası Politikada Yeri, SBF Yayınları, No:432, 
Ankara, 1979.      
151 Mirmusevi, Mirali, İslam, Sünnet…., s.230. 



 54

desteğini sağlamaya yöneldi. Bu konuda ulemanın da onayını alarak 

iktidarını kurmaya çalıştı. Bu iktidar mücadelesinde başarıyla çıkan ulema ve 

onların destekleyicisi kitle oldu. Çünkü hem ulema hem kitle dini konularda 

isteklerini elde edebildiler. Tarihsel süreçte güç dengelerinden biri olan 

ulema-kitle siyaset sahnesine yeniden geldi. Ulema-kral arasında işbirliği 

sağlandı.152 Ulemanın bu dönemdeki müttefiki siyasal iktidarın başında 

bulunan kraldır. Siyasal iktidarın ulema tarafından onaylanması kralın 

amaçlarını gerçekleştirmesi açısından “meşruluk desteğİ” edinmesi anlamına 

gelmektedir. Bu işbirliğinin ulema açısından olduğu gibi kral açısından da 

olumlu sonuçlar doğurması bekleniyordu. Ulema desteği ve denetiminde 

gidilen bu işbirliği potansiyel muhalif olarak görülen kralı daha en baştan 

kontrol altında tutma imkanını ve ulema yandaşlarının (uyrukların) krala 

itaatini sağlayacaktı. Aynı şekilde kral ulema desteğine dayanarak ulema dışı 

muhalefeti de ortadan kaldırabilecekti. Bu bağlamda monarşi ve ordu dinsel 

törenler düzenleniyor ve Ayetullah Burucerdi de alt düzey ulemanın siyasete 

karışmaması konusunda konferanslar veriyordu.153 

Burada dikkat edilmesi gereken birkaç nokta var. Şah ulemanın 

otoritesini kabul edip, dini konularda kesinlikle ulemaya tabi olacaktır. Buna 

karşılık ulema da yönetim işlevi bakımından kralın özerkliğini kabul edecektir, 

Onun işlerine karışmayacaktır. Kısacası meşrutiyet anayasasında öngörülen 

güç dengesi ve güç ilişkileri korunacaktır. Bu dengenin sağlanmasıyla Rıza 

Şah döneminde gerilen ilişkiler normale döndü.  

Muhammed Rıza Şah ve ulema arasındaki işbirliği o kadar ileri gitti ki 

daha önce  petrolün millileştirilmesi için fetva verip başbakan Musaddak’ı bu 

konuda destekleyen ulema, daha sonra 1953’teki darbede sessiz kaldı. 

Böylelikle şah güçlü muhalifleri olan sağ ve sol partileri bastırabildi ve ulema 

da dini törenleri ve gelenekleri uygulamaya zemin bulup ortak düşmanları 

olan yükselen sol grupları devre dışı bırakabildi. Şah kendini halk nezdinde 

                                                 
152 Örneğin Rıza Şah’ın Kerbela Olaylarını anımsatan “taziye” töreni, ile kurumlardan “oruç tutma” ve kadınların örtünme 
yasağını kaldırması bunda etkili oldu. Ulema ile Şah arasındaki işbirliğinin başını dönemin tek merci-taklidi olan Ayetullah 
Brucerdi çekiyordu.Ahavi, Sahruh, İran’da Din ve Siyaset, çev: Selahattin Ayaz, Yöneliş Yayınları, İstanbul, 1990, ss:119-
135.  
153 A.g.e, ss.141-2, ve ss.145-149.   



 55

meşrulaştırabildi. Uygulanan baskı politikaları yüzünden (işkence-tutuklama) 

bu gruplar radikalleşerek yeraltına indiler (ulema dışı). Dolayısıyla bu 

grupların yokluğunda ulema yasal dini zeminde yükselen muhalefetin tek 

temsilcisi durumuna geldi.154 Ama zaman içinde Muhammed Rıza Şah iktidar 

ilişkilerinde ulemaya ağırlık vermeyecek, anayasal denge ve toplumsal 

uzlaşma yine bozulacaktır. Bu süreçte Şah, petrol gelirlerinin, ordunun ve 

yabancı güçlerin yardımı ile tek parti sistemine geçip, meclisi kendisinin 

kuklası haline getirme yönünde adımlar atıp ülkede tek güç haline geldi. 

Kral modern iktidarın gereksinimi olan merkezi otoriteyi sağlamaya 

çalışmıştır. Egemenliğin kaynağını ve gücünün meşrûiyetini Tanrı’ya değil 

çeşitli dünyevi araçlara dayandırmak istemiştir. Dolayısıyla yönetimde dinsel 

etkilerin azalmasına neden olmuştur. Ama bunu yaparken modern devletin 

temel dayanağı ve egemenliğin öznesi olan insan iradesini devre dışı 

bırakmıştır. Bu da vatandaşların desteğinden yoksun kalmasını beraberinde 

getirmiştir.    

2.2.2. Modern Mutlakiyetçi Krallığının Kurulması İçin Atılan 
Adımlar  

Muhammed Rıza Şah ile diğer güç odakları arasındaki temel sorun 

“iktidarı” kimin kontrol edeceğiydi. Şah, egemenliğin tek kullanıcısı olmak 

istiyordu. Bunun için uzun süre mücadele verdi. Tahmin edilebileceği gibi 

karşılıklı hamlelerle geçen bu süreçten en kazançlı çıkan, diğerleri üzerindeki 

otoritesini kanıtlayan kral olacaktır. Muhammed Rıza Şah otoritesini kurmak 

için çeşitli araçlar ve yöntemler kullandı. Şah bunları yaparken modern 

anlamdaki egemenlikle ilgili bir şeyi ispatlamaya çalışmaktaydı: Modern 

devlete içkin olan egemenliğin siyasal iktidarın fiili kullanıcısı krala ait olduğu, 

böylece yönetim faaliyetlerini sürdürmek üzere kurumsallaştırılmış bir 

uygulama mekanizması olan hükümeti/siyasal iktidarı egemenlikle ve 

egemenliği de kendisiyle özdeşleştirmeye yöneldi.  

                                                 
154 A.g.e., s119 ve s.133. 



 56

Şah 1953’ten sonra kendi iktidarını güçlendirmek için Musaddık 

darbesinde kendisine yardım edenleri önemli makamlara yerleştirdi ve 

MUSAD (İsrail), FBI ve CIA (Amerika) gizli servislerinin yardımıyla kendisine 

bağlı olan İran gizli örgütü SAVAK’ı kurdu (1957). Aynı zamanda askeri 

hükümet, askeri mahkemeler ve “iştiraki ideoloji” yasasından (1931) 

yararlanarak, tüm örgütlü muhalifleri (“Tüdeh”, Cephey-i Milli gibi) yok etmeye 

çalıştı.155 Şah elinde bulundurduğu güç kaynaklarıyla orduyu güçlendirmeyi 

ve onu her türlü baskı araçları ile teçhiz etmeyi önemli hedeflerinden biri 

haline getirdi. Artan petrol üretim ve fiyatından gelen paralarla modernize 

ettiği orduyu, diğer güç odaklarını kendi kontrolü altına almak için kullandı.156 

Şahın bu yöndeki politikaları aydınlar, siyasi partiler, özellikle sol partiler157 

üzerindeki sert baskıcı uygulamaları da somutlaştı.  

Şah bunları yaparken geleneksel orta sınıf ile bunların başını çeken 

ulemayı rahatsız etmemeye çalışıyor ve onlarla işbirliğini sürdürerek, kendini 

meşru göstermek için çaba harcıyordu. TUDEH ile Komünist Partisi 

yanlılarını İslam ile özel mülkiyet düşmanı ilan ediliyordu. Bunun yanı sıra 

kendisi sık sık kutsal yerlerin ziyaretine gidiyor ve üst düzey ulemanın 

kendisiyle ilişki kurmasını kolaylaştırıyordu. Muhammed Rıza Şah’ın ve 

yandaşlarının amacı, siyasal iktidarın İslam kuralları ve normlarının denetimi 

altında olduğunu göstermekti. Şah’ın bu bakış açısı, anayasadaki egemenlik 

anlayışına denk düşer gibi görülebilir; ancak gerçekte, kendi kafasındaki 

modern “egemenlik mantığı” açısından hayli sorunlu bir anlayışı yansıtır. Zira 

laik, modern bir siyasal yapılanma içinde siyasal iktidarın meşrutiyeti yasalara 

dayanır ve yasaların meşrutiyeti ise “kendinden menkul”dür. “Toplumsal 
                                                 
155 Mürşidizade, Ali, Ahzab-i Cep (Sol Partiler), İran’da Siyasi, Toplumsal Değişim İçinden, 
s.203.  
156 Jandarma ve polis gücüyle seçim bölgelerini tamamen kontrol altında her iki meclisi (Şura-Sena) 
kendine tabi kıldı, sonuçta meclis saltanat yanlısı iki parti (milliyun-mardum/millet) ile doldu. 
Parlementoda kendi yandaşlarının artmasıyla şaha muhalefet edilebilmesi için gereken oy sayısının 
düşürülmesi, mali konularda Şah’a veto hakkının verilmesi (Meşruiyet anayasasının tam tersinin 
yapılmasıyla) ve seçim dönemlerinin iki yıldan dört yıla çıkarılması ile tam bir mutlakiyete doğru 
adım atıldı. Emniyet güçlerini fabrikalara yerleştirilerek, grev sayısı azaltıldı. Dönemin başbakanının 
dediği gibi, Tüdeh partisiyle ülkeye gelen “grev” kavramı artık işitilmez oldu. 1953’te 7 Grevi, 
1954’te 7 grev, 1955-57’de 3 grev, Abrahamian, İran…s:515.  
157 İran Komünist Partisi ve daha sonra Tudeh Partisi İran’daki partilerin siyasi hayatında en düzenli 
ve parti ve kelimenin tam anlamıyla bir partinin taşıyacağı tüm özellikleri taşıyordu. Daha fazla bilgi 
için, Maksudi, Muçtaba, İran’da Siyasal Toplumsal Değişme, ss:  



 57

yarar”ın taşıyıcısı durumunda bulunan devlet, bu amaç doğrultusunda 

herhangi bir merciin onamasına ihtiyaç duymadan yasa yapar. Oysa 

anayasa, son tahlide, yönetim işlevini aktardığı siyasal otoritenin kendisi 

dışında belirlenmiş tanrısal yasalara/şeriata bağlı kalmasını öngörür. Şah, 

anayasa ile gerçek amacı arasında sıkışıp kalmıştı. İkili siyaset işlemek 

zorundaydı.     

Bu ikili siyaset (hem aydınlara hem de geleneksel kesimlere dönük), 

şiddetli ekonomik krizler ile toprak reformlarını gerçekleştirmesi için yapılan 

baskılar ve komünist devrimleri engellemek için başkanlığın liberal kişilere 

verilmesi yolundaki ABD direktiflerine Şahın boyun eğmesiyle başarısızlığa 

uğradı. Bu başarısızlık, somut olarak kendini toprak reformu yasasında 

gösterdi.158 

Toprak reformu yasası Şah’ın yanılgı içinde olduğunu gösterdi. 

Çünkü egemen devletin varlığını gösteren üç somut ve gerekli koşul vardır; 

Ülke, halk/yurttaşlar, siyasal iktidar. Ancak kuşkusuz her devlette bu 

unsurların nitelikleri ve tezahür şekilleri değişir. Şah bu özelliklerin İran’da 

olduğunu ve anayasaya dayanarak da kendini ülkenin kralı ve siyasal 

iktidarın kullanıcısı olarak görmekteydi. Dolayısıyla yasa yapma yetkisinin de 

kendisine ait olduğunu düşünüyordu. Yani kendi iktidarının meşru bir zemine 

oturduğunu düşünmekte idi. Halbuki meşrutiyet sorunu, halkın bakış açısıyla 

ilgilidir. Halk, siyasal iktidarın eylem ve edimlerini genel olarak onaylıyor, 

uygun buluyorsa iktidarın meşruluğundan söz edilebilir. Bu açıdan meşrûiyet, 

özü itibariyle hukuksal olmaktan çok siyasal bir sorundur.   

Toprak yasasına muhalefet, ulema-Şah işbirliğini de ortadan kaldırdı. 

Şahı destekleyen ve diğer ulema ile geleneksel kesimler üzerinde etkili olan 

ülkenin en önemli mercii taklidi olan Büyük Ayetullah Brucerdi  de toprak 

reformuna tepki gösterdi. Meşrutiyet anayasasından elde ettikleri yasal 

konuma (yasaların Şeriata uygunluğunun denetçisi) dayanarak bu işin 

                                                 
158 Nitekim toprak reformlarını gerçekleştirmek için atanan başbakan (Emini) dört ay devam edebildi 
ve ülkede büyük çaplı isyanlar ve ayaklanmalar başladı. Hacı Yusefi, Emirahmed, İran’da Toprak 
Reformu, İran’da Siyasi Toplumsal Değişim (1941-78), s:393.  



 58

İslam’a aykırı ve özel mülkiyete saldırı olduğunu söyledi. Böylelikle ulema 

kendilerini anayasanın koruyucusu olarak gösterdi.159 Sonuçta reform da 

yarım kaldı. Kabine istifaya zorlandı. ABD de liberal başbakandan desteğini 

geri çekerek yine Şah’tan yana tavır aldı.160 Toprak reformu tartışmaları 

sürerken tek merci-i taklid (Büyük Ayetullah) olan Brucerdi öldü. Diğer ulema 

önder olacak kişi üzerinde anlaşamadı. Bu durum bölgesel merci-i taklidlerin 

ortaya çıkmasına yol açmanın yanısıra üst düzey ulemadan olmamakla 

birlikte Humeyni gibi radikal çıkışlar yapan öteki ulemaya faaliyet zemini 

hazırladı. Çünkü Brucerdi, diğer ulemanın konuşmasını ve faaliyetini denetimi 

altında tutabilmişti.  

Aslında laik-tanrısal egemenlik mücadelesinin açık veya örtülü bir 

şekilde sürdüğü, toprak reformu yasası konusunda kendini göstermiştir. Yani 

monarşinin başındaki kral, halkın eliyle (anayasaya göre) toplumu yönetme 

yetkisini haiz tek dünyevi yöneticidir. Ancak bu otoritesini halk eliyle tanrıdan 

almaktadır. Dolayısıyla tanrının yasalarına, şeriata aykırı yasa çıkaramaz. 

Başka bir anlatımla ulema büyük arazilere sahip olduğundan, kendini halkın 

manevi lideri ve halkla özdeş olarak görmektedir. Diğer yandan ekonomik 

yönden güçsüzleşeceklerini hissederek şeriatı kullanarak anayasayı ve 

egemenliği kendi lehlerine yorumlayacaklar. Daha sonra göreceğimiz gibi 

ulemanın toprak reformu yasasına itiraz etmesinin nedeni ekonomik nitelik 

taşımakla birlikte daha çok siyasi alanda güç kaybı kaygısından 

kaynaklanmaktadır. 

Muhalefetin bu itirazlarına karşın Şah demokratik bir yol izleyecektir. 

Bu bağlamda Şah “monarşilerde yasayı buyuran bizzat monarktır, onun 

iradesine tüm ulus bağlıdır” düşüncesinden vazgeçerek Rousseau’un 

düşüncesine kayacaktır. Yani ulusal egemenlik anlayışı devreye girdiğinde 

yasaların yaratıcısı olarak ulus gösterilecek; yasaların ulus iradesinden çıktığı 

savunulacaktır. Bu aşamada yasaların kaynağı olan ulusla, uygulayıcısı 

                                                 
159Ahavi, Şahruh, İran’da Din ve Siyaset, s.169, Meşruiyet anayasasına göre üst düzey ulema 
yasaların şeriat uygunluğunu anaylayanlardı.   
160 Abrahaninan, Ervand, İran Beyn-i, s.521. Pahlevi, Muhammed Reza, Ak devrim çev: 
Muhammed. Metin, Apa Ofset Yayınları, İstanbul, 1968.    



 59

durumunda bulunan devlet arasında iki yönlü bir iktidar ilişkisi de kurulmuş 

olacaktır. Yani yasaların kaynağı ulus, yasaların uygulayıcısı ise siyasal 

iktidar/devlettir anlayışı benimsenecektir.       

Yükselen itirazları susturabilmek için Şah bu durumu gösterecek ve 

diğer birkaç gerekçeye daha dayanarak altı maddelik “Âk Devrim” adını 

verdiği bir tasarıyı referanduma sunacak ve %99’un üzerinde evet oyu ile 

kabul edildiğini açıklayacaktı.161 Şah, Ak Devriminin felsefesini ve ruhunu 

şöyle açıklıyordu: “İran ananelerine, ruhuna, dini inancına sadık kalmak, 

insanların özgürlüğüne değer vermek, belirli bir çevrenin menfaatine uygun 

olan, ancak diğerlerinin zararına olan sömürü sistemini ortadan kaldırmak ve 

bu bağlamda toprak ağası, toprak kölesi sistemini kaldırmak”. Bunun dışında 

Ak Devrim, çok hızlı bir şekilde İran toplumunun ihtiyacı olan sosyal, ilmî ve 

teknolojik yenilikleri gerçekleştirerek modern ülkelerin seviyesine ulaşmayı, 

politikacı ve din adamları ile manevi önderlerinin insanları şiddete teşvik 

etmesini engellemeyi, ekonomik demokrasiyi sağlamayı, sosyal 

adaletsizlikleri yok etmeyi ve kişisel kabiliyetleri ödüllendirmeyi 

hedefliyordu.162 

Şah, bu hedefler doğrultusunda, 

a) Toprak reformunu  

b) Orman ve otlakların millileştirilmesini,   

c) Toprak reformuna mali destek temini için devlet fabrikalarının 

hisselerinin satışını,  

d) İşçilerin işyerinin kârına ortak olmasını, 

e) Seçim kanununun ıslahını,  

                                                 
161 Pahlevi, Muhammed Rıza, Ak Devrim, çev: Muhammed Metin,  Apa Ofset Yayınları, İstanbul, 
1968, s.9.    
162 Pahlevi Muhammed Rıza, A.g.e., ss:7-28.  



 60

f) Bilim ordusu oluşturmayı ve okuma yazma oranını yükseltmeyi 

amaçlayan163 reformlar yapılması gerektiğini söyleyip bunları 

uygulamaya koydu. 

Aslında Şah doğrudan ulusa başvurarak muhalefete karşı manevra 

yapmaktadır. Bir yandan iktidar ilişkilerinde halkı öne çıkarmakla anayasayı 

uyguluyor görünmekte diğer yandan ulusun desteğini alarak ulemanın 

desteğini azaltmaya çalışmaktadır. Ayrıca mücadele alanını tabana yaymakla 

kendine meşrutiyet sağlamak istemektedir. Kısacası Şah göz boyamaktadır. 

Çünkü son tahlilde, yasaları yapan ve uygulayan devlet; onlara itaat etme 

yükümlülüğünü üstlenen ise halktır. Diğer bir deyişle, Şah anayasanın laik 

kısmını yani dünyevi yasaları yapandır, onları gerektiğinde değiştiren ise 

ulustur/halktır. Böylece toplumu yöneten kralın kendisine dayanak olarak 

aldığı yasalar, Tanrı tarafından vayhedilen olmaktan ya da onun adına iktidar 

kullanan ulemanın denetiminden, (dinî ilkelerden çıkarsadıkları ruhanî yönü 

ağır basan normlar olmaktan) de kurtulmuş olacaktır. Çıkarılan yasa 

toplumsal koşullara uygun biçimde ortaya çıkmış varsayılacaktır. Dolayısıyla 

Şah güç kazanacak, ulema da iktidardan uzaklaştırılacaktır.    

Şah bu planı uygularken, toplumdaki muhalefet doruk noktasına 

ulaşmıştı. Özellikle muhafazakar ve toprakla bağları olan (doğrudan veya 

dolaylı yoldan) ulema yukarda “a” ve “e” maddelerinde belirtilenleri bahane 

ederek halkı kışkırtmaya çalıştı.164 Bu değişikliklere itiraz için gösteri çağrıları 

yapıldı.165 Humeyni’nin, diğer ulemanın aksine, itiraz ve ayaklanmaların 

nedeni olarak gösterdiği konular siyasi166 nitelikteydi.167 

                                                 
163 A.g.e., s.29-109.   
164 Ulema, seçim yasasında kadınlara seçme ve seçilme hakkının tanınmasını, seçme ve seçilme için 
Müslüman olma koşulunun kaldırılmasını ve yasa tasarısında “Kutsal Kuran” yerine “kutsal kitap” 
kelimelerinin konulmasını İslami kurallara aykırı olduğunu öne sürüyordu.Ahavi, Şahruh, İran’da 
Din ve Siyaset, s.169 ve s.174-75.  
165  (Cephe-i milli (ulusal cephe), sol çarşı esnafı, ulema ve radikal çıkışlar yapan Humeyni 
tarafından). Yapıldı. Daha fazla bilgi için bkz: Abrahamiyan, Evrand, İran’ Beynı Do İnkılab (İran 
İki Devrim Arası) s.522.  
166 Seçimlerde sahteciliği, fesadın yaygınlaştırılmasını, Anayasanın ihlalini, partilerin, basının 
kapatılmasını, üniversitelerin özgürlüğünün yok edilmesini, tüccarların, esnafın, işçilerin köylülerin 
ekonomik ihtiyaçlarına dikkat edilmemesini, Batılılaşmayı, İslami itikatların zayıflamasını ve yok 
edilmesini, yabancılara kapitülasyon uygulanmasını, İsrail’e petrol satılması ve saray gücünün artması 



 61

Sol gruplar, bu gösterilere “reforma evet”, “diktatörlüğe hayır” sloganı 

ile katıldı; sağ gruplar ise (din adamları, çarşı esnafı) toprak reformuna ve 

kadının oy hakkına karşı çıkarak katıldılar. Abrahamia’nın belirttiği gibi 1963 

ayaklanması 1979 devrimi için bir prova niteliğindeydi.168  

Muhalefet nedeniyle, özellikle de ulema ve siyasal iktidar arasındaki 

gerilim ile toprak reformuna itirazların ortaya çıkması yüzünden toplumda ve 

anayasada yer alan egemenlik anlayışı çatışmaya başladı. Bu konuda 

ulemanın muhalefet gerekçeleri tamamen dini niteliktedir. Ulemanın tavrı, laik 

iktidar karşısında kendi özerkliğini korumak iken, Muhammed Rıza Şah’ın 

tavrı, siyaset alanı ve yönetim işlevini kendi denetiminden çıkarmamaya 

yöneliktir. Bu iktidar mücadelesi, gücünü şiddet kullanarak (somut olarak) 

kanıtlayan Muhammed Rıza Şah’ın lehine sonuçlandı. Tanrısal (şeriat) ve 

ulusal otorite artık belirleyen durumunda değildir. Tam tersine artık denetim 

ve yasa koyma yetkisini eline alan “kral” egemendir. Böylece muhalefet, 

özellikle ulema, siyasal iktidardan uzaklaşmış, kral da siyasal iktidarın 

merkezine yerleşmiş görünse de, aslında bu egemenlik mücadelesi gizli bir 

şekilde yürüyecektir. Başka bir deyişle siyasal yapının içerisinde çatışma 

unsuru olan anlayış göreli bir barış içinde bulunan düzende süreğenleştirilmiş 

olacaktır. Nitekim daha sonra güçlenerek devrim şeklinde kendini dışa 

vuracaktır.       

2.3. Muhalif Grupların Örgütlenmeleri ve Siyasi Faaliyetleri 

1963 ayaklanmasının rejim tarafından bastırılmasından sonra 

1977’ye kadar muhalif gruplar birkaç istisna dışında (sol grupların gerilla 

                                                                                                                                          
gibi. Daha fazla bilgi için bkz:  Tavanai, Ali Rıza, Nehzat-i İmam Humeyni, İran’da Siyasal, 
Toplumsal Değişim İçinden, s:363.   
167 79 Devriminden sonra kendisi de şaha itiraz ettiği noktayı hiçbirine saygı duymadı ve yapılan 
itirazları çok şiddetli şekilde bastırarak anayasayı ihlal etti.   
168 Sonuçta 4 Haziran 1963 yılında İmam Hüseyin’in ölümünün yıl dönümünde (Kerbela Olaylarının 
yıl dönümünde) Humeyni ve bir kısım ulema Kum kentinde tutuklandı, bunun üzerine dini merasimler 
siyasal iktidara karşı protestoya dönüştü ve yüzlerce ölü, yaralı ve tutuklanmayla bastırıldı. Sıkı 
yönetim ilanıyla ayaklanmanın sorumluları tutuklanarak muhakeme edildi ve Humeyni ölümle 
yargılanmaktayken İran Azerbaycan Türklerinin dini lideri olan Ayetullah Şeriatmedarı önderliğinde 
diğer Ayetullahlar Humeyni’ye Ayetullahlık makamı vererek dokunulmazlık statüsü kazandırarak 
idamdan kurtardılar ve Humeyni önce Türkiye’ye, daha sonra Irak ve Fransa’ya sürgün edildi. 
Abrahamian, Ervande İran Binayi…ss.523-524.   



 62

hareketleri gibi), kayda değer aktif muhalefet yapamadılar. Ancak daha 

örgütlü bir yapı oluşturarak ve yeraltı çalışmalarına hız vererek mücadele 

zeminini teorik ve düşünsel alana kaydırdılar. Humeyni’nin İran’dan 

Türkiye’ye sürgüne gitmesiyle içerideki dini grupların liderliğini liberal eğimli 

olan ve ihtiyatlı davranan ulema eline geçirdi. Ulema-siyasal iktidar ilişkisi ise 

1959 toprak reformu öncesindeki ilişki düzeyine geri döndü: a) Siyasal 

iktidarla işbirliğine gidildi, b) Siyasetten uzak duruldu, c) Dinin güncel 

sorunlara yanıt vermesi amacıyla siyasallaştırılması ve ideolojikleştirilmesi 

gündeme geldi ve çeşitli siyasal aktvizm biçimleri sergilendi.169 Diğer gruplar 

da muhalefetlerini sürdürdüler. Bu tür muhalefetler de, ulemada olduğu gibi 

Batı karşıtlığı şeklinde oldu. Ama bu ikisi arasında amaçları bakımından ciddi 

farklılıklar vardı. Ulemanın Batı karşıtlığının temelinde Batı tipi reformların 

İslam dininin etkinlik alanını daraltacağı ve giderek yok edeceği inancı 

yatmaktadır. 1977’ye kadar olan sürede gelişen yeni İslam anlayışına göre, 

toplumun tüm gereksinimleri ve sorunları İslam, özellikle Şii doktrin 

çerçevesinde çözümlenebilirdi. Liberal muhalefet bu düşünceler 

doğrultusunda 1953 darbesinden sonra yeni strateji ve taktikler geliştirmeye 

çalıştı. Bu strateji ve taktikler, kısa vadede elde edilebilir sonuçlara dönüktü. 

Aynı zamanda birçok “milli-mezhebî” gücü bir araya toplamayı amaçlıyordu. 

Ama tüm bunlara rağmen güçlü bir lider ve hedef belirlemede başarısız ve 

yetersiz kaldı.170  

Liberal milliyetçiler ise laik ve demokratik olan ve Batı kuklası 

olmayan bir devlet oluşturma çabasındaydılar.171 Sol gruplar da “İran’da 

sosyalist bir toplum kurma” hedefiyle Batı karşıtlığını sürdürüyorlardı. Bu 

amaçla “milli demokratik cumhuriyet” kurmak için Humeyni gibi muhalif 

                                                 
169 Moğhadam Val, Anti Emperyalizm mi, Sosyalizm mi? İran’da Devrim ve Sol, çev: Mehmet 
Yetiş. Belge Yayınları, ss111-112.   
170Üşür, Serpil, Din, Siyaset ve Kadın, Alan Yayıncılık, İstanbul, 1991, ss.67-68.  
171 Behişti, Mutahharı, Taleganı, Bazergan gibi liberal ve ilimli düşünürlerin görüşlerine bkz. 
Ciharbahş, Fruh, İslam, Demokrasi, çev: Celil Parvin, Kame no Yayınları, 1983G (2005M) ss:111-
218, Kerimi, Ali, A.g.e., s:186-188.    



 63

ulemayla işbirliği yapılması gerektiği yönünde görüşler bildirerek ve ara sıra 

Şaha karşı gerilla savaşları yürüterek muhalefetlerini sürdürdüler.172 

Buraya kadar anlatılanlar çerçevesinde sonraki bölümde İran’da var 

olan muhalif siyasi partilerin, grupların ve din adamlarının rejimin laik 

egemenlik anlayışına ve bu yöndeki uygulamalarına karşı oluşturdukları 

örgütlenmeleri ve siyasi yaklaşımlarını açıklamaya çalışacağız. Böylece 1979 

İran İslam devriminin gerçekleşmesinde rol oynayan siyasi grupları ve onların 

görüşlerini inceleyeceğiz.  Dolayısıyla Şah’ın karşısına potansiyel bir güç 

odağı olarak çıkan muhalefetin, var olan egemenlik anlayışının 

yıkılmasındaki ve devrimin gerçekleşmesindeki rolleri tartışılacaktır.  

2.3.1. Sol Grupların Örgütlenmeleri ve Siyasi Faaliyetleri  

2.3.1.1. Tudeh Partisi  

Daha önce de belirttiğim gibi 1941’de Rıza Şah’ın sürgüne 

gönderilmesiyle, İran’da siyasi faaliyet için uygun bir ortam doğmuştu. Tüm 

gruplar, bu ortamdan yararlanarak kendilerini güçlendirmeye ve 

örgütlenmeye çalıştılar. Bu muhalif grupların başında en örgütlü ve 

diğerlerinden daha fazla desteğe sahip olan Tudeh partisi geliyordu. Tudeh 

Partisi, düzenlediği gösteriler ve yaptığı grevlerle rejime meydan 

okumaktaydı. Bu durum, 1953’de Musaddık’a karşı yapılan darbeye kadar 

devam etti. Bu zaman dilimi içinde Tudeh Partisi ya tek başına ya da diğer 

liberal, dini muhaliflerle birlikte ortak düşmanları olan Şah rejimine karşı 

mücadele ediyordu.  

1953 darbesinden sonra diğer tüm muhalifler susturulduğu gibi 

Tudeh Partisi de etkisizleştirildi. Sonuçta gerek kendi içindeki sorunlardan 

gerekse ulemayla birlikte rejimin temel hedef noktalarından biri olmasından 

dolayı parçalanarak güçsüzleşmeye başladı. Ortadan kalkmadı ise de güçlü 

ve etkili bir muhalefet de sergileyemedi.173 Bunun birkaç nedeni vardır: İlk 

                                                 
172 Abrahamian, Evrand, İran Beyn-i o inglab, ss.558-562.   
173 İran’da Devrim ve Sol, Çev: Mehmet Yetiş, ss111-112.   



 64

olarak, Tudeh’in ve daha sonra ortaya çıkan sol grupların baş kadrolarının 

büyük çoğunluğu tutuklanmış ve diğer dini veya liberal grupların aksine ağır 

hapse mahkum edilmişti. Yabancı güçlerin yardımıyla sol gruplar aleyhine 

psikolojik savaş yürütülmesi de bir diğer nedendi. Dini muhalifler ve Şah, 

Tudeh Partisi’nin “Truva Atı” rolü oynadığı ve Ruslar için casusluk yaptığı 

yolunda iddialar öne sürüyorlar, ayrıca dini muhalifler, bu partinin 1953 

darbesinde Şah’tan yana tavır aldığını iddia ediyorlardı. Üçüncü neden ise, 

1960’lı yıllarda kentsel alanlarda ortaya çıkan hızlı sosyal değişmeler sonucu 

Tudeh Partisinin sosyal yapısında meydana gelen güçsüzleşme sürecinin 

hızlanmasıydı. Kırsal kesimden koparak kentlerin varoşlarına yerleşen dört 

milyon dolayında insan, 1960 sonrasında yapılan toplum mühendisliği 

nedeniyle siyasal süreçleri belirleyen temel sosyal güç haline gelmişti. 

Kentsel alanda yeni bir oluşum olan bu kesim, 1940’ların siyasi tartışma ve 

mücadele biçimine yabancıydı ve sola değil geleneksel siyasal ideolojilere 

yakındı. Bu kesimin kentlerdeki nüfusunun gittikçe artması, mevcut çok 

sayıda sol partinin var olan toplumsal tabanlarını daraltmaya başladı. 

Dördüncü neden, Tudeh Partisi’nin zamanla kendi içinde parçalanmaya 

girmesidir.174 Ancak her şeye rağmen devrime kadar varlıklarını ve 

muhalefetlerini yeraltı faaliyetleri biçiminde sürdürdüler.  

2.3.1.2. Fedaiyan-i Halk (Halkın Fedaileri)   

Fedaiyan-i Halk, Tudeh Partisi ile ulusal cepheden ve özgürlük 

hareketinden ayrılan Marksist bir gerilla örgütüdür. 1963 ayaklanmasının 

bastırılmasından sonra İslami radikal grup, silahlı mücadelecilerin ve diğer 

Marksist silahlı mücadele yanlıların esin kaynağı oldu.175 Bu iki grubun 

birleşmesiyle ortaya çıkan Fedaiyan, Şahın baskı politikasını ve muhalefeti 

yok etme çabalarını, yine o dönemdeki Latin Amerika, Cezayir, Küba, 

Vietnam gibi ulusal bağımsızlık savaşları yaşayan ülkelerin gerilla 

savaşlarının başarılarını gördükten sonra bu başarılardan esinlenerek, 

                                                 
174 Hasanzade, İsmail, Ahzab-i Çep (Sol Partiler), İran’da Siyasal, Toplumsal Değişim (1941-78), 
ss:229-37.  
175 A.g.e., s:334. .   



 65

kurtuluşun yolunu silahlı mücadelede aradılar.176 Dolayısıyla Fedaiyan’ın, 

siyasal muhalefet yöntemi “silahlı gerilla mücadelesi” idi. Kitleler halinde 

örgütlenmenin Şah rejiminin politikaları nedeniyle mümkün olmadığı bir 

ortamda bu yöntemin tek çözüm olduğu düşünülüyordu. Onlara göre bu 

yöntem, şah iktidarının halkın gözündeki yıkılmazlık mitini ortadan 

kaldıracaktı.  

Fedaiyan, bu stratejisini uygulamak amacıyla 1970’te aktif gerilla 

savaşlarına başladı. Bu savaşları, İran’ın kuzey bölgelerindeki muhalefet 

kültürünün olduğu yerlerden başlatarak, karakollar, yol denetleme merkezleri 

ve bankalara yapılan baskın, bombalamalar ve yabancı elçiliklerin 

diplomatlarına, askerlerine yapılan suikastlarla sürdürdü.177 Ancak zamanla 

Fedaiyan kendi içinde anlaşmazlığa sürüklendi. 1975’te azınlık ve çoğunluk 

olmak üzere ikiye ayrıldı. Azınlık, silahlı mücadeleden ziyade siyasi 

faaliyetten yanaydı, çoğunluk ise silahlı mücadeleyi devam ettirme 

kararlılığındaydı. Tüm bunlara rağmen İran’da Fedaiyan, özellikle 1977-78 

dönemi boyunca kentli okur-yazarların, beyaz yakalı işçilerin ve üniversite 

öğrencilerinin şaha karşı muhalif eylemlere girişmesinde etkili olmuştur. 

Ayrıca geniş çaplı militan tabanı ve sempatizanı ile başlattığı silahlı 

mücadelesiyle Şah rejiminin devrilmesinde en etkili rolü oynamıştır.  

2.3.2. Mücahidin-i Halk (Halkın Mücahitleri)  

Mücahidin-i Halk da Fedaiyan gibi gerilla savaşları yoluyla mücadele 

vermek amacıyla 1960’lı yıllardaki baskı ortamında kurulmuştur. Üyeleri 

eğitimli genç kuşaktan oluşuyordu. Savunduğu ideoloji, İslami nitelikteydi, 

ancak İslam’dan devrimci bir yorum çıkarmaktaydı. Öyle ki Marksist Fedaiyan 

ideolojisinden pek farklı değildi. Mücahidinin İslamcılığının solcu bir niteliğe 

sahip olduğunu söylemek mümkündür. Nitekim bu örgütün gözünde İran, 

emperyalizmin, özellikle Amerikan emperyalizminin istilasındadır. 1963 

ayaklanmasının nedeni olan Ak Devrim, İran’ı feodal toplum olmaktan 

                                                 
176 Abrahamian, İran…,s.599.   
177 A.g.e., s.602.   



 66

çıkarıp, tümüyle batıya bağlı bir burjuva toplumuna dönüştürmüştür. İran 

kültürel, askeri, iktisadi ve siyasi emperyalizmin tehdidi altındadır. Rejimin 

azınlık komprador burjuvazi dışında çok az toplumsal desteği olup, daha çok 

baskı ve propaganda ile iktidarını sürdürmektedir. O yüzden mevcut rejimle 

mücadele silahla yapılmalıdır ve kurulacak yeni siyasal sistem ile Allah’ın 

birlik ilkesine ve İslam’ın ideolojisine uygun, sınıfsız bir toplum 

oluşturulmalıdır.178 Her Müslüman da, İslam, marksizm ve devrimcilik 

arasında bağlantı kurarak birer “devrimci” olmalıdır. Kuran’ın her yerinde bu 

belirtilmesine rağmen Şah, bir Müslüman’ın “devrimci” olamayacağını 

söyleyerek, Müslümanlar ile Marksistler arasına mesafe koymak istedi. 

Halbuki bunlar organik olarak birbirine bağlı olup, adaletsizliğe karşı birlikte 

mücadele verebilirlerdi. Ama Şah her iki tür mücadeleye de aynı oranda 

şiddetle karşı çıktı.179  

Mücahidin-i Halk, bu görüşler çerçevesinde devrime kadar siyasi ve 

silahlı mücadelesini devam ettirdi. Ancak zamanla Marksist görüş ağır bastı 

ve Mücahidin 1975’te bölünmeye başladı. Sazeman-e Peykar (Mücadele 

Örgütü) adını alan bir grup, İslami kökeni reddederek, kendini Marksist-

Leninist olarak nitelendirdi. Bunun da gerekçesini örgüt şu şekilde açıkladı: 

“Gerçek devrimci felsefe İslam değil, Marksizm’dir. Çünkü İslam orta sınıfın 

ideolojisidir.” Bu ayrımdan sonra bu Marksist grup, siyasi mücadele kararı 

aldı. Örgütün diğer kolu olan İslami Mücahidin, Mesut Recevi liderliğinde 

“sosyalist cumhuriyet”i kurmak için mücadeleye devam etti. Ancak, yine 

devrime kadar her iki grup, bombalama, yabancı müsteşarları öldürme, 

devlet kurumlarına saldırma gibi eylemler yürüttüler. Aynı şekilde 

üniversitelerde ve fabrikalarda faaliyetlerini sürdürdüler.180 “Mücahidin 

örgütünün İslam yorumu büyük ölçüde Ali Şeriatı’nın görüşleriyle 

benzeşmektedir. Dr. Ali Şeriatı’nın düşünceleri de zaten en çok “Mücahidin” 

yandaşları tarafından okunmuş ve savunulmuştur.  

                                                 
178 Mücahidin, Örgütü, Şerh-i Tesisis ve Tarihçe, Tahran, 1358G (1979M) ss:1-87.  
179 Mücahidin, Pasoh Be (Ettehamat-i Rejim (Rejimin Suçlamalarına Cevap), Tahran, 1354G 
(1975M), ss:9-14.  
180 Abrahamian İran Beyni…, s.608-610.   



 67

Mücahidin diğer sol gruplar gibi örgütlü ve düzenli bir şekilde Şaha 

karşı mücadele yürüttü. Bu gerilla hareketleri her ne kadar rejimi yıkamasalar 

da, rejime çok ağır darbeler indirdiler ve 1977’de Mücahidin’in hapisteki 

yandaşları serbest bırakıldıktan sonra yeniden toparlanıp, devrim öncesi 

çıkarılan ayaklanmalarda aktif rol oynadılar.  

2.3.3. Liberal Muhalefet: Ulusal Cephe (Cephe-i Milli)  

Ulusal cephe birkaç partinin koalisyonu sonucunda 1949’da 

Muhammed Musaddık liderliğinde kuruldu. Verdiği mücadelelerin en 

önemlilerinden biri İran petrolünün millileştirilmesi idi ve zaten 1951’de bu 

sloganla başbakan olarak şahın bu konudaki direnişini kırmıştı. Geniş bir 

çıkarlar yelpazesine sahip olan “cephe”yi meydana getiren partiler; İran 

Partisi, Pan-İranist Parti, Çalışanlar Partisi, Mücahidin-i İslam Partisi ve İran 

Halk Partisi’ydi. Bu cephede ulema ile ittifak içindeydi ve Pazar (Çarşı) 

burjuvazisi ile yeni küçük burjuvaziyi temsil ediyordu. Amaçlarını ve 

programını; anayasaya dayalı bir rejim talebi, ulusçuluk ile şah rejiminin 

otoriter ve despotik uygulamalarına karşı çıkmak, İran’ın ulusal kaynaklarını 

sömüren emperyalizm ile mücadele etmek olarak belirlemişti. Monarşiye 

karşı çıkmak, demokratik parlamenter bir rejimin kurumlarını geliştirmek, 

temel hak ve özgürlüklerin sağlanması, seçim reformlarının yapılması ve 

liberal basın yasanın çıkarılması ise diğer amaçlarıydı.181 

Ulusal Cephe 1953 darbesiyle dağıtıldı ve liderleri Şah’ın baskıcı 

politikaları çerçevesinde tutuklandı. Daha sonra Nahzat-i Mukavemet-i Milli 

(ulusal milli direniş) adıyla yeniden ortaya çıktı ve faaliyetlerini sürdürdü. 

Ancak parti içi anlaşmazlıklar ve rejim baskıları sonucunda varlığını 

sürdüremedi. Bunun ardından, “ikinci ulusal cephe” adı altında toplandılar. 

İkinci ulusal cepheye Taleganı (Ruhanı) ve Bazargan (mühendis) İran 

                                                 
181 Karimi Ali, Ahzab-i Melli (Milli Partiler), İran’da Siyasal, Toplumsal Değişim İçinden, 
ss:185-196;  Başiriye, Hüseyin, İran’da Devlet ve Devrim, 1984, s:17.  



 68

özgürlük harekatı (Nahzat-i Azadi-i İran) adı altında katıldılar. Kendilerini 

Müslüman, İranlı, anayasacı ve Musaddik yanlısı olarak tanımlıyorlardı. 182 

İkinci ulusal cephe hem İslamcı hem de laik gruplardan oluşuyordu 

ve 1960-1963 arasında faaliyet gösterdi. Bu dönemde üniversiteler ve 

liselerde çeşitli protestolar ve baskın gösteriler düzenlediler. Ama ideolojik 

tartışmalar sürdü. Dinci grubun ağır basması ve rejime karşı izlenmesi 

gereken yollar konusunda anlaşmazlığa düşülmesi cepheyi ikiye böldü. Artık 

ikinci cephe adıyla kalan kanat laik kanat, dinî olmayan, demokratik bir devlet 

istiyordu. Bu kanat, Avrupa’da faaliyetlerini devam ettirme kararı aldı. Diğer 

yandan, İslamcı olan Talegani (Ruhani) ve Bazergan, Fransa ile Amerika’da 

Humeyni dahil diğer tüm muhalif ulema ile işbirliği yaptı.183 Böylelikle İran’da 

laik, ilerici ve liberal politikaların yenilgisiyle meydana gelen parçalanma 

sonucu gündemi belirleme gücüne sahip olan bu liberal, demokratik ve laik 

gruplar zamanla yerlerini İslamcı akımın (ulema damgalı) reformcu 

yaklaşımlarına bırakacaktır. 1965’ten sonra kitlesel gösteri niteliğindeki 

faaliyetlerden uzaklaşılıp, daha çok düşünce bazında aydınlanma ve yeniden 

yorumlamalar biçimindeki siyasal faaliyetlere ve örgütlenmelere yönelindi. Bu 

dönemde Dr. Şeriatının Fransa’dan İran’a dönmesi, İslam’a dönük reformcu 

yaklaşımları ile Şii-İslamı devrimci bir ruha büründürme yönünde propaganda 

yapması, aydınlar arasında çok etkili oldu. 1979 devrimine en güçlü malzeme 

olan insan iradesini öne çıkaran ve devrimci ideolojiyi hazırlayan onun bu 

etkisiydi. 

2.3.4. Dini Gruplar ve Din Adamlarının Örgütlenmeleri ve Siyasal 
Muhalefetleri   

İran toplumu dini inançlarına çok bağlı geleneksel bir toplumdur. 

Meşrutiyetin laik düşünürleri ile Rıza Şah ve ardından gelen Muhammed Rıza 

Şah’ın politikaları ve modernizasyon çabalarıyla laik, aydın insanların sayısı 

çoğalmışsa da, hâlâ çok derin bir şekilde dini inançlara bağlılık ve hatta 

                                                 
182 Abrahamian, İran Beyn-i Do enkılab ss.562-566.   
183 Karimi, Ali, Milli Partiler, s:188-195.  



 69

bağnaz sayılabilecek nitelikte bir aile yapısı varlığını korumaktaydı. 

Geleneksel ulemanın etkisi ile dini kurum ve törenler, köylerde ve kentlerin 

belli yerlerinde sürüyordu. Bunlar, Batı’da eğitim almış aydınlar (Mehdi 

Bazergan, Abulhasan Beni Sadr, Mücahidin-i Halk gibi) içinde dahi 

nüfuzlarını ve saygınlıklarını koruyorlardı. Dolayısıyla diğer sol gruplar ile 

liberal gruplar kendi çaplarında güçlü, etkili ve dinamik olsalar da, 

ayaklanmalarda ve gösterilerde din faktörü ile ulemanın ve dinî aydınların 

etkisi ağır basıyordu. Ulema da bu durumun farkındaydı ve kendilerine karşı 

yapılan saldırılarda İslam’ı bir siyasal sembol olarak kullanmaktan 

çekinmiyorlardı. Örneğin, geleneksel örgütlenme biçimi olan camileri, 

çarşıları ve aile içi dini törenleri sık sık kullandılar. Bu bağlamda, geleneksel 

ulemanın büyük bir bölümü modern bilimlerin ve ideolojilerin bilgisine sahip 

olmasalar da kitlenin dilinden konuşabildiklerinden, rejime karşı kitleyi 

seferber etmede oldukça başarılı oldular. Ulemanın bu tür tepkisel 

hareketlere girişmelerinde, kuşkusuz mevcut siyasal iktidarın baskıları çok 

önemli rol oynamaktaydı.  

Daha önceki tartışmalarımızdan da anlaşılacağı gibi İran’da Şiilik, 

tarihsel gelişimi boyunca 1960’lı yıllarda yapılan toprak reformuna kadar 

hiçbir zaman devlete karşı açık bir çatışma pozisyonu almadı. İran’daki güç 

ve meşruluk odaklarından birisi her zaman din, diğeri ise kraliyet ve Şah 

olmayı sürdürdü. Ama meşruiyet ve güç dengeleri arasındaki bu ilişki 

zamanla koptu ve din adamları devletin dışında, ondan bağımsız bir örgütsel, 

mali, ideolojik ve sosyal yapı geliştirdiler. Din adamlarının devletten ve iktidar 

odaklarından dışlanmaları, din adamlarının Batı-karşıtı, anti 

emperyalist/sömürgeci ve ulusal kaynakların yabancılar tarafından 

sömürülmesine karşı çıkan, zulüm ve zorbalık karşısında haksızlığa 

uğrayanların koruyucuları konumuna getirdi. Diğer yandan din adamları 

(ulema) örgütlü grupların ve ideolojilerin bastırılmasıyla birlikte siyasi 



 70

mücadele alanında meşru gözüken tek grup haline geldi. Böylece konjonktür 

nedeniyle tek alternatife dönüştüler.184 

Bu dönüm noktasını hazırlayan koşullara ve nedenlere baktığımızda, 

rejimin 1960’lı yıllardan sonraki uygulamalarının bunda çok etkili olduğunu 

görürüz. Rıza Şahın başlattığı radikal modernizasyon ile baskı politikaları, 

siyasi grupların ve ulemanın zaman içinde daha sert tavır almalarını da 

beraberinde getirmiştir.  

Din adamlarının var olan siyasal iktidara karşı çıkış nedenlerinden 

Pehlevi rejiminin dini çevrelere, kurumlara ve onların kaynaklarına karşı 

doğrudan baskı ve korku politikası uygulamasıyla ilgili olduğunu söylemek 

mümkündür. Pehlevi rejimi üst düzey ulema ile olan ilişkisini korusa da bazı 

rahatsızlıklara yol açtı. Bu rahatsızlıklar 1963 “Ak Devrim” adıyla sunulan 

reformlar sonucu meydana gelen ayaklanma ile doruk noktasına çıktı. Bu 

ayaklanma rejim tarafından 3 gün içinde şiddetle bastırılmayla sonuçlandı.185 

Diğer yandan Pehlevi rejimi artık düzenin meşruluk kaynağı olarak Şiiliğin 

çok elverişli olmadığını öne sürmekte, bu engelin ortadan kaldırılmasını veya 

en azından denetim altında tutulmasını istemekteydi.186 O yüzden Şii 

ideolojinin eğitim merkezini hedef aldı. Din adamlarının devlete karşı 

gelmekle suçlanıp tutuklanması, işkence görmesi ve hapis cezasına 

çarptırılması, popüler dini konferansların verildiği Hüseyiniye-i Erşad’ın 

kapatılması (1972), Ulemanın toprak ve gelir kaynağı olan dini vakıfların 

devlet denetimine sokulma çabası, dini yayınevlerinin kapatılması, kutsal 

türbe ve ibadet yerlerinde SAVAK (İstihbarat Örgütü) memurlarının 

konulması, din adamlarının ve ulemanın, dolayısıyla bunların arkasındaki 

geleneksel dini inanca bağlı kitlelerin muhalefetine ve siyasal iktidara 

başkaldırması için uygun zemini ve ortamı yaratıyordu. Burada dikkat 

edilmesi gereken nokta, bu grubun siyasal sistem için alternatif bir plan ve 

                                                 
184 1953’te Musaddık’ın devrilmesi, liberal ulusal cephe, İslam fedaileri örgütü ve Tudeh Partisinin 
çökertilmesi yasal siyasi muhalefetin yok olmasını sağladı daha fazla bilgi bkz. Ahavı; İran’da din ve 
siyaset, ss:153-161.  
185Abrahamian, Ervand, İran Beyn-i Do enkılab, s:523.   
186 Muaddel, Mansur, İran’da Şii Ulema ve Devlet, İran Devrimi İçinden, ss:177-188. 



 71

projeye sahip olmadığıdır. Hiç bir çağdaş siyasal düzen ya da ekonomik 

sistem önermemektedirler.187  

Ulemanın gruplaşması konusunda şöyle bir tablo oluşmuştu:1961’de 

Ayetullah Brucerdi’nin ölümünden sonra Şii ulema üç gruba ayrıldı. Birinci 

grubu, siyasi olmayan muhafazakarlar oluşturuyordu. Bunlara göre ulema 

iğrenç siyaset işiyle uğraşmamalıydı. Ulemanın görevleri, manevi değerleri 

korumak, tanrının kelamını yaymak ve yeni kuşağı eğitmek olmalıydı. Ama 

bunlar da 1977’ye doğru baskı politikaları sonucunda siyasette aktif rol 

almaya başladılar. İkinci grup, orta yolu izleyen muhalif ruhanilerdi. Bunlar, 

kadınların oy kullanmasına ve toprak reformuna karşı çıkmanın yanısıra, 

rejimin baskı siyasetlerini engellemek, meşrutiyetin anayasasını uygulamak 

ve krallığı korumak amacıyla Şah’la işbirliği yapıyorlardı. Ancak bu grup da 

1977’ye doğru hızla siyasileşti.  

Üçüncü grup, Humeyni’nin yandaşları ve radikal düşünenlerden 

oluşuyordu. Bunlar, İran’da gizli ve yasadışı bir grup kurup Humeyni’nin kaset 

ve ilanlarını dağıttılar.188 Ama bu grup fazla etkili olamadı. Çünkü Humeyni 

“velayet-i fakih” kitabında yazdığı gibi uzun vadeli bir İslami hükümet projesi 

hedefliyordu.189 1979 Devrimine zemin hazırlayan asıl grup, ideolojik faaliyet 

yüzünden, derneklerde çalışan, dergi çıkaran ve konferanslar veren dini 

gruplarla gerilla şeklinde örgütlenmiş olan sol gruplardı.  

2.4. 1979 Devrim Öncesinde Geleneksel Şii’de (Ulema Şii’de) 
Reform ve Radikalleşme Hareketleri 

2.4.1. Geleneksel Şia’da Reform Hareketi    

O dönemde var olan muhafazakar ulema Şiiliği ve öğretiyi, hukuk, 

ahlak, ibadet gibi geleneksel teolojik eğitim anlayışıyla ele alıyordu. Halbuki 

                                                 
187 Ahavi, Şahruh, İran’da Din ve Siyaset, ss:283-88; Wright Robin, Son Büyük Devrim, çev: Şeniz 
Türkömer, Doğan Kitap, 2001, s.43, Abrahamia Evrand, Humeynizm, çev: Mehmet Toprak, Metis 
Yayın, s:43. 
188 Hüseyin, Ali Montazeri, Mutaharri, Refsancani, Hameneyi, daha fazla bilgi için bkz: 
Abrahamion, İran, A.g.e., ss:583-591.     
189 Humeyni, Ruhullah, “Velayet-i Fakıh”   



 72

Şii öğreti, adaletsiz ve diktatör bir siyasal iktidar karşısında aktif tavır alma, 

dini liderliğe ve halkın desteğine sahip olma gibi güncel sorunları çözecek bir 

yaklaşım ve arayış içindeydi. Bunu da teorik temellere oturtma çabasındaydı. 

Bu reform çabalarına Mutahhari, Talegani ve Beheşti haricinde ulemadan 

pek katılan olmadı.190  

Bu “reform hareketi” Tahran’da Murtaza Mutahhari’nin konferansıyla 

başladı;” bu konferanslar yayınlandı ve iki buçuk yıl boyunca devam etti. 

Konferansın temel hedefi siyasal iktidar karşısında Şii siyasal doktrinin 

sorunlarını tartışmaktı. Şiilikte en yüksek bilgiye sahip olma, liderin 

belirlenmesinde temel ilkedir. Taligani’ye göre, liderlik bir konsey tarafından 

yürütülmelidir.191 Behişti ise İslam’ın kurallarına uymayan bir hükümeti 

devirmenin inananların görevi olduğunu söylemekteydi.192 Görüldüğü gibi bir 

lider boşluğunun olması dönemin Şia’sının en önemli sorunuydu. Mevcut 

liderlik anlayışına bağlı olarak (tek merci-i taklit Brucerdi) artan sorunlar, 

devletin çok yönlü baskısı, özellikle dini yerlere ve ulemaya dönük olanlar, bu 

problemin ivedilikle çözülmesi gerektiğini gösteriyordu.  

Reform çabaları ve yayınlanan dergilerin içerikleri, hem muhafazakâr 

ulemayı hem de devleti rahatsız ediyordu. Dolayısıyla her iki tarafın da 

tepkisini çekiyordu.193 Çekilen bu tepkilere rağmen bunlar, gelecekteki 

mücadeleye zemin hazırlıyordu. Bunu, reformun temel amaçlarında da 

görmek mümkündür:   

1) Din adamlarının bağımsız mali örgütlemesinin sağlanması,  

2) Dini konularda görüş birliği için ülke çapından seçilecek üyelerden 

oluşan ve sürekliliği olacak olan bir “müçtehidler komitesi” ya da 

“şura-ı fetva”nın oluşturulması,  

3) İmamın otoritesinin ulemaya devri söz konusu olmadan Şii bir 

toplumun mümkün olmayacağı düşüncesinin savunulması,  

                                                 
190 Ahavi, Şahruh, İran’da din ve siyaset, çev: Selahattin Ayaz, Yöneliş Yayınları, İstanbul, ss:213-
215.  
191 A.g.e., s:215.  
192 Tabatabai, Muhammed Hüseyin, Şhi’ite İslam, State Unversity of New York, 1975, s:65.  
193 Ahavi, Şahruh, ss:220-221.  



 73

4) İslam’ın sosyal, ekonomik ve politik konularla dini meselelerin iç 

içe olduğu bütüncül bir yaşam biçimi olduğunun vurgulanması,  

5) Medrese ders programlarında ahlak, ideoloji ve felsefe yerine 

fıkıhın merkezi öneme sahip olmasının sağlanması,  

6) Sorumluluk temeline dayalı yeni bir “genç liderlik” kavramının 

geliştirilmesi, 

7) İslam’ın değişen koşullara uyumunun sağlanmasında içtihadın 

güçlü bir araç olarak kullanması,   

8) Müçtehidler arasında uzmanlaşma ve taklidin buna 

dayandırılması,  

9) İran kültürünün bireycilikten ve yanlış inançlardan kurtulması için 

dayanışmanın ve ortak ruhun geliştirilmesi. 194 

Bu görüşlere bakıldığında reformun ulema merkezli bir hareket 

olduğu görülmektedir. Buna karşılık bu konferansların dışında diğer 

Konferans Merkezlerinden biri olan Hüseyinniye-i Erşad’da geliştirilen 

düşüncelerde “ulema merkezli” bir hareket ve İslam yorumu yerine “Aydın 

merkezli” bir hareket ve İslam yorumu sergilenmekteydi. Bunun tipik ve en 

güçlü temsilcisi, “İran’ın devrim ideologu ve Frantz Fanon”u olarak tanınan195 

sosyolog Dr. Ali Şeraiti idi.  

2.4.2. Geleneksel Şii’nin Radikalleşmesinde ve Devrimde Dr. Ali 
Şeriati’nin Düşüncelerinin Etkisi  

Şeriati’nin Sorbonne Üniversitesi’nde "Sosyoloji ve İslam Tarihi” 

başlıklı doktorasını bitirip İran’a döndüğü yıl olan 1964, ülkedeki 

ayaklanmanın bastırılmasının birinci yıl dönümüydü. Hapse ilk girişinde 6 ay 

yattıktan sonra serbest bırakılan Şeraiti, İslamcılığa yeni yorumlar getirme 

çabasındaydı ve Şiiliği gelenekçi ideolojilerin etki alanı dışına çıkarmaya 

çalışıyordu. Aynı zamanda Şeraiti, halkı batı ideolojilerinin etkisinden 

kurtarmada ve kentli öğrenciler ile aydın ve orta sınıfın atomize bireylerini 

                                                 
194 Ag.e., ss:216-217.  
195 Abrahamıan, Şeraiti, Fanon-ı İran, Çev: Hamid Ahmedi, “Şeriatı Der Cihan” içinden, intişar 
yayınları, Tahran, 1370G(1991M) ss:275-288.    



 74

İslam’ın siyasi ideolojisine yönlendirmede başarılı olmuş düşünürlerden 

birisiydi. Şeriati’nin Şiilik anlayışını çekici kılan özelliklerin başında, İslam’da 

ve Şiilikteki bazı kavramları yeniden yorumlayarak modernitenin getirdiği 

bireyselcilik ile bütünleştirmesi, canlandırması, atomize edilen insanları bir 

araya getirmesi, kurumsallaşmış (skolastik, ulema) İslam’dan uzaklaşan 

insanları yeniden cezbetmesi ve Şiiliği yeniden sevdirmesi, dolayısıyla 

güçlerin sol gruplara çekilmelerini veya pasif kalmalarını engellemesi gelir.196 

Şeriati’nin başarısı birkaç noktayla açıklanabilir; 

a) Rejimin 1953’ten sonra uyguladığı baskı politikalarına karşı, İslam 

haricindeki ideolojilerin hiç birinin etkili muhalefet edememesi ve baskılar 

nedeniyle İslam dışı ideolojilere ve onların konferanslarına ulaşmanın zor 

olması197, 

b) Şeriati’nin düşüncelerini, kendisini etkileyen düşünürlerin, (Fanon, 

Sartre ve Marx gibi) kavramlarından yola çıkarak aktarması ve bunlardan 

esinlenerek yeni bir devrimci, aktif ve kulağa hoş gelen Şiilik anlayışı 

geliştirmesi,198 

c) İslam’ı bir siyasal sembol ve ideoloji olarak canlandırıp kullanması.  

İran toplumunu Şah despotizminden kurtarmak için İslam’ı etkin bir 

ideolojik silah haline sokma çabası, onu Şiiliğin bütün kurumlarını yeni baştan 

yorumlama amacına itmiştir. İslam ideolojisi gibi yerel olan malzemelere 

modern ideolojilerin canlılığını katarak ve bunları skolâstik ulema 

anlayışından kurtarmaya çalışarak daha farklı bir Şiilik yorumu ortaya 

koymuştur.199 Şeraiti’nin emperyalizmi konusundaki görüşleri bunu 

ispatlamaktadır: “Üçüncü Dünya ülkelerini emperyalizm, sömürgecilik, yerellik 

                                                 
196 Abrahamian, Evrand, Şeraiti Frantz Fanan-i İran, s:284.  
197 Ahavi, İran’da Din ve Siyaset, ss:136-142, Abrahamian, Evrand, İran Beyn-i do enkılab, 
s:554.    
198 İrfan, Suroosh, Ali Şeraiti Muallem-i İnkılab (devrim öğretmeni), Şeriatı Cihanda İçinden, 
s:217-  
199 İrfan, Suroosh, Ali Şeraiti Muallem-i İnkılab (devrim öğretmeni), Şeriatı Cihanda 
İçinden,ss:229.    



 75

ve cehaletten kurtaracak araç, Batı toplumlarının koşullarında oluşmuş 

ideolojiler değil, aksine ezilen ülkelerin kültürel kökenlerinden doğacak bir 

ideoloji olacaktır. Bu da İran için Şii İslam’ın kendisidir.200 

Şeriati’ye göre, Marksist kavramların ve yöntemlerin bir çoğunu İran 

örneğinde uygulamak mümkün değildir; çünkü Avrupa’nın aksine İran “Asya 

tipi üretim” sürecinden geçmiştir ve Rönesans, dini reform, Aydınlanma ile, 

Sanayi Devrimini ve feodalizmden kapitalizme geçiş sürecini denememiştir. 

Dolayısıyla İran hâlâ geri kalmış bir ülke olduğu gibi Ruhaniyet (dinci 

anlamında) Şii mezheb içinde kayda değer toplumsal bir tabana sahiptir. 

İran’ın dini anlayıştan kurtulamamış bir çarşı burjuvazisi ile özgürlük isteği 

olmayan ve sermayedarı “ahlak”tan yoksun bir sermayedar kitlesi vardır201. 

Şeriati’ye göre Tudeh Partisinin İran’da başarısız olmasının, devlet baskısı 

dışında bir diğer nedeni, halkın dini duygularına karşı duyarsız olmasıdır. 

Nitekim tercüme edilen, “Diyalektik Materyalizm”, “Ruh da Maddedir”, 

“Tarihsel Materyalizm” gibi kitaplar da bunu göstermektedir. Bu çalışmalar 

halkta, bir tanrısızlık düşüncesini çağrıştırmaktadır. Dolayısıyla onları dinsiz, 

tanrı düşmanı, ahlaksız ve namussuz olarak gören halk, onlardan uzak 

durmuştur. Bu oldukça basit bir yorum olabilir, ancak, bu düşüncelerin 

muhataplarının çoğunluğunu sıradan halkın oluşturması ve mollaların 

Marksizm aleyhinde yaptıkları yorumlar da bu yöndeydi. Diğer yandan İran’ın 

sıradan halkının %90’nının köylü, ulemayı destekleyen halkın %90’nı ise kent 

proletaryası olduğunu göz önünde tutarsak, ayrıca Rönesans ve sanayi 

devrimi döneminden geçmediklerini düşünürsek, bu başarısızlıkları 

anlaşılabilir bir şeydi. Sol grupların 100’ün üzerinde yaptığı çeviriler arasında 

Kapital’in çevirisini görmek mümkün değildi” 202  Bu eksiklikler, Şeriati’ye 

göre; onların başarısızlıklarına neden oldu.  

Şeriati’nin bu eleştirilerine baktığımızda onun Marksizm’i belli ölçüde 

kabul ettiğini söyleyebiliriz. Çünkü Şeriati’ye göre; insanın Marksizm’i 

                                                 
200 Şeraiti Ali, İslam Şenası (İslamı Tanıma), Tahran 1351G (1976G) 13. ders, ss:15-17.  
201 Şeriati, Ali, Bazkeşt Behişten (öze dönüş), yayın adı yok, Tahran, 1356G (1997M) ss:61-64, 
ss:59-72, ss:161-6.  
202 Şeraiti, Ali, A.g.e., ss:48-50.  



 76

bilmeden ve anlamadan toplum ve modern tarihi kavraması mümkün değildir. 

Dolayısıyla; Şeraiti Marx’ın toplumun sınıfsal altyapı ile siyasi ideolojik 

üstyapıya bölündüğü yönündeki görüşünü kabul etmekteydi. Şeriati’ye göre 

yöneticilerin çoğu dinleri kullanarak öbür dünyada ödüller vaat ederek kitleyi 

uyuşturmaktadır. 203 Aynı zamanda; insanlık tarihinin büyük kısmının sınıf 

mücadelesinden ibaret olduğunu kabul etmektedir. Ama bu mücadelenin de 

büyük kısmının maddi gelir için değil siyasal iktidar için olduğunu 

söylemektedir. 204 

Şeraiti, bu düşüncelerinden yola çıkarak Şiiliği ikiye ayırıyordu: “Alevi 

Şiilik ve Safavi Şiilik”, Alevi Şiiliğini aktif, gerçek, zulmün karşısında duran, 

var olan siyasal iktidara başkaldıran, halka karşı olanla mücadele (Kerbela 

olayındaki Hüseyin örneğindeki gibi) eden sıfatlarla tanımlıyordu. Safavi 

Şiiliği ise pasif, gerçek olmayan, zalimle işbirliği yapan, saray Şiiliği olarak 

görüyordu. Bu Şiilik, geleneksel ulemanın Şiiliğidir.205 Şeraiti bu ikilik ile 

İslam’ı aktif, devrimci bir din olarak sunup, gençlere sevdirmeye 

çalışmaktadır.   

Diğer yandan, yine bu ayrımdan yola çıkarak muhafazakar ulemanın 

toplum ve İslam önünde bir engel olduğunu söylemektedir. Şeriati’ye göre 

ulema, batı tipi düşüncenin gelişimine, özellikle anayasal meşrutiyete 

muhalefet etmiştir. Ulema, insanların körü körüne taklitçi olmalarını istemekte 

ve insanların asıl kaynaklara ulaşmalarını engellemektedir; böylece kutsal 

kitaplar üzerindeki tekellerini korumak istemektedirler. Her zaman geleceğe 

bakma yerine geçmişteki Usturiye  (Mitos) benzeri azametli dönemlere 

bakmakta; dini metinleri devrimci ve canlı ideoloji kaynağı görmek yerine, 

eskimiş skolastik kaynaklar olarak görmektedirler.206 

Şeraiti, bu diyalektik yöntemi kullanarak aydın ve genç kuşağı aktif 

halde görmeyi hedeflemektedir. Böylelikle insanların öz güven ve iradelerini 

                                                 
203 Şeraiti, A.g.e., s:81; Şeriatı, Ali, İslam Şinası (İslamı Bilmek) Tahran, 1351G (1972M), ss:5-11.  
204 Şeriatı, Ali, İslam Şınası (İslamı Bilmek), ss:93-98.  
205 A.g.e., ss:70-71.  
206 A.g.e., ss:13-32.  



 77

harekete geçirip, geleneksel ulemanın hakimiyetinden çıkarmayı 

amaçlıyordu. Bu bağlamda, ideolojik İslam-kültürel İslam ayrımı yapmaktadır. 

İdeolojik İslam, devrimci, inançlı, pratikçi, bu dünyada da işe yarayan, her 

türlü gelişmeyi sağlayan inanca sahip olmaktır. Ama kültürel İslam, felsefe, 

kelam, irfan türünden bilgi ve ilimdir. Herkes bunları edinebilir, hatta gerici, 

kötü düşünen kimse bile öğrenebilir. Sıradan vatandaş, bir fakîh ve din 

adamından daha iyi bilebilir. İdeolojik İslam dürüst; devrimci sorumlu (aydın) 

Ebu Zar  yetiştirir. Ama kültürel İslam muhafazakar, pasif, ulema tipinde alim 

müçtehit yetiştirir. 

Bu düşünceler çerçevesinde Şeriati’ye göre doğru İslam’ı 

gerçekleştiren güç hiçbir zaman skolastik ulema olamaz. Belki bu gücü 

yaratacak olanlar yeni tür İslamcı aydınlar olacaktır. Bu sayede 

peygamberden ve imamlardan sonraki dönemde toplumun yönetimi “halk”a 

ve “aydınlar”a geçecek, imamların görev ve misyonlarını bunlar üstlenecektir, 

gelenekselci ulema değil. Bu düşünce, şimdiye kadar varlığını sürdüren 

ulema anlayışına karşı büyük bir saldırıydı. Diğer taraftan Şeriati, tüm İslami 

kavramlara yeni yorumlar getirerek, onlara devrimci nitelik kazandırdı. Bu 

yaklaşımıyla, İran’da gençleri ve aydınları arkasına alarak İslamcı 

hareketlerin en güçlü noktasını oluşturdu. Nitekim aydın gençlerin büyük 

çoğunluğu, gelenekselci ulemanın öğrettikleriyle ilgisi olmayan bu İslami ve 

devrimci Şii anlayışından büyük ölçüde etkilendiler. Ona göre; gerçek İslam 

Şah, üst sınıf, emperyalizmle mücadele eden ve halk dilinden konuşan 

İslam’dır. İran’da milli kimliği kaybetmeden ve Batılılaşmadan gelişmek 

mümkündür ve Batı teknolojisi ile ilmini almak olanaklıdır. Kısacası Şeraiti, 

gençlere ve aydınlara arzuladıkları şeyi verdi: Geleneksel ruhaniyetten 

kurtulmuş, ruhanisiz radikal mezhebi (Şii) ki, bu inanç a) Seküler toplumsal 

devrimi, b) Teknolojik yenilikler getirmeyi, c) Kültürel öz güvene sahip olmayı 

içermektedir.207 Ancak,  bu tür niteliklerle donatılmış devrimci Şii hareketin 

                                                 
207 Şeraiti, Ali, Anne-Baba Biz Suçluyuz, çev: Kerim Küney, Seçkin Yayıncılık,  İstanbul 1987, 
ss:30-32; Şeraiti, Ali, Ne Yapmalı? Çev: Muhammed Hizbullah, Bir Yayınları, İstanbul 1986, ss:44-
456 ve s:56.  



 78

kemikleşmiş skolastik ulemadan nasıl korunacağı belli değildir. Çünkü 

toplumsal koşullara göre hareketi üstlenecek güçlü bir kurumdan yoksun idi. 

2.5. Krallığın Yıkılışı ve Devrim Süreci  

2.5.1. Pehlevi Krallığının Çöküşünü Sağlayan Faktörler  

Pehlevi rejimi, İran’da var olan devlet yapısını değiştirme çabasında 

başarılı olmuş ve merkezi, güçlü, bürokratik bir devletin oluşmasını 

sağlamıştır. Rıza Şah’ın ve özellikle Muhammed Rıza Şah’ın 1953’ten sonra 

uyguladığı politikalarla devletin meşrutiyet kaynaklarını, din, kraliyet ve halk 

desteği üçlüsünden kraliyet, ordu ve bürokrasi üçlüsüne kaydırdı. Bu da hem 

ulemada hem de halkta ve siyasi gruplarda tepkilere neden oldu. Çünkü o 

döneme kadar ki Safavi ve Kaçar Hanedanlarının yönetimi boyunca, merkezi 

otorite, dini otoriteyle bütünleşmişti ve bu halk desteğini de sağlıyordu.208 Bu 

yapı, 1906 meşrutiyet devrimiyle anayasal çerçeveye oturtulmuştu. Nitekim 

egemenlik ilkesi şöyle tanımlanmıştır:  “Saltanat, ilahi bir bağış sonucu, millet 

tarafından padişahın şahsına tefriz edilmiştir”.209  

Diğer taraftan bir başka maddede, yasaların şeriata uygunluğunun 

ulema tarafından denetlenmesi ve onaylanması öngörülüyordu210. Ulemanın 

İran’da dinin ve halkın temsilcisi olduğu göz önünde tutulursa, 1906 

Anayasası, bu tanımlama ile tanrısal egemenliği millet rızası ile yan yana 

getirerek, hem din adamları ile dini grupların hem de modernist aydınların 

isteklerini gerçekleştirmiş oluyordu. Krallığın ilahi bir temele dayandırılması 

eskiden beri var olmakla birlikte, 1906’dan sonra anayasal statüye 

kavuşturulmuştur. Bu da, devletin ve kralın Şii dinine bağlı olması gerektiğinin 

bir göstergesidir.  

Ama bu anayasal anlamdaki meşruiyet temeli, pratikte anayasaya 

ters bir yol izleyerek, Rıza Şah için sadece devlete bağlı bir Şiilik anlayışı ve 

siyasal ittifak çerçevesinde bir araç olmaktan öteye gitmedi. Bunun tipik 

                                                 
208 Ahavi, Şahruh, Din ve Siyaset, ss.230-43; Ak Devrim Uygulamasının Sonuçları.  
209 Meşruiyet Anayasasının mütemmimi, mad.35   
210 Meşruiyet Anayasası Mütemmimi Mad. 2.    



 79

göstergesi, kraliyetin 2500. yılını kutlaması, ülkede kullanılan “İslam sonrası 

takvim yerine 2500 yıllık krallık takviminin kullanılması ve Pers eski krallarının 

unvanını almasıyla, Muhammed Rıza Şah’ın kendini İslam öncesi krallığın 

devamcısı olarak görmesidir. Şah, bu çabalarıyla kendine destek bulamadı 

ve yukarıdan politikalar ile toplumda çoğunluğu oluşturan “geleneksel halka” 

rağmen uygulamalara girişti. Bu da, muhaliflerin tepkilerini üzerine çekti.211 

Özellikle dinsel muhalefet, Şii ideolojiyi kullanarak ve Şah ile Yezit (Kerbela 

Olayının katili) arasında benzetme yaparak, halkı şaha karşı muhalefete 

seferber edebildi.  

Diğer taraftan rejim iktidarı sağlayabilmek için SAVAK, ordu ve 

bürokrasiyi tamamen kendine bağlı araçlar olarak kullanmaya başladı. 

Bunları 1950’den sonra bariz bir şekilde örgütlü ve güçlü ana muhalefet olan 

ulusal cephe ve Tudeh; bastırmasında kullandı ve bu durum 1963’ten sonra 

tam diktatörlüğünü sağlamada önemli rol oynadı. 212 Şah ordu ve diğer 

kuvvetleri her zaman kendine bağlamıştır ve karar verme yetkisi her zaman 

ordu komutanlığında değil, doğrudan kendisindeydi. Yani ordunun denetimi 

hem sembolik hem de fiili olarak her zaman Şahın elinde olmuştur.213 Tüm 

bunları kendisinin güvenlik subapı olarak düşünüyordu ve onları politikaları 

çerçevesinde bir araç olarak kullanmaktaydı.  

Otoriter siyasal yapı ayrıca orduda ve SAVAK’ta da yapısal bir takım 

sorunlara yol açmıştı. İlk olarak, ordunun üst kademe komutanları hiçbir 

zaman kendi inisiyatifleriyle karar verme yetkisine sahip değildi. Çünkü tüm 

üst düzey komutanları Şah seçiyordu. Bu da güvencesiz, güçsüz ve sorunlar 

karşısında çaresiz kalan bir askeri kurum yaratmıştı.  İkinci olarak, alt 

kademe ve sıradan ordu mensupları, devrim sürecinde halktan yana tavır 

                                                 
211 Ahavi, Şahruh, İran’da Din ve Siyaset, ss.236-43; Abrahian, Evrand, İran Beyn-i do Enkılab (İran 
İki Devrim Arasında, s.546; Main, Bager, Son devrimci Ayetüllah Humeyni: Elips Yayınları, 2005, 
s.160.  
212 Sultanlu, Abbas, Kudetay-i 1332 ve Tahavvulat-i Badı (1953 Darbesi ve Darbe Sonrası 
Gelişmeler), Siyasal ve Toplumsal Değişmeler, ss:151-168   
213 A.g.e., ss:46-48 ve ss:162-163.   



 80

koyma ve komutanlarının emirlerini dinlememe yolunu seçmişlerdi, hatta 

silah depolarını açıp halka dağıtmışlardı.214 

Üçüncü olarak, Şah’ın böl-yönet politikaları çerçevesinde ordu, 

SAVAK ve polis komutanları arasında düşmanlık yaratılmıştı.215 Bu yöntem, 

bürokraside de uygulanıyor ve ona doğrudan müdahalelerde bulunuluyordu. 

Göreve gelmeleri ve gitmelerindeki belirsizlik yanı sıra yükselmelerinde 

uygulanan kriterler, Şah’a ve tahta bağlılık esasına göre oluyordu. 216 Bu da 

orduda olduğu gibi bürokraside de güvensizlik ve birbirine karşı 

çekememezliğe neden oluyordu.  

Krallığın yıkılışını sağlayan bir başka neden ise, kralın kendisine 

meşruluk sağlayacağını ve destek niteliğinde olacağını düşündüğü saraya 

bağlı iki parti kurması daha sonra da tek parti sistemini uygulamasıydı. Ama 

bu işler de tam ters sonuç verdi. Pehlevi hanedanı demokratik bir siyasal 

katılım kültürünü geliştirme yerine tüm muhalif partileri ve grupları çeşitli adlar 

altında kapatma yoluna gitti. Bu da ister istemez İran’da siyasetin şeffaflığını 

ortadan kaldırıp, yasadışı ve mülteci niteliğinde muhalefetin ortaya çıkmasını 

sağladı. Rejim, yasadışı olarak düşündüğü muhalefeti (tüm siyaset muhalif 

grupları) ortadan kaldırmak amacıyla saraya bağlı resmi bir muhalefet 

oluşturmuştur.              

1953’ten sonra İran’da uygulanan iki parti sistemi krala bağlı olan 

kişilerin başkanlığında örgütlenen halk partisi ve ulusal partiden217 

oluşuyordu. Zaman içinde Şah, Halk Partisini kapattı ve “Ulusal Parti”yi “Yeni 

İran Partisi” adıyla yeniden kurdurdu. Ama beklenen destek ve hedeflenen 

amaçlar sağlanamadığı için bu parti de kapatıldı.218  

                                                 
214 Abrahammian, İran…A.g.e., ss.535. 
215 A.g.e., ss.536-37; A.g.e., s.124.  
216 Bu güvensizlik politikası konusunda daha fazla bilgi için bkz. Abrahamian, İran Siyasetinde 
Paranoya, Humeynizm içinde, ss.109-127.   
217 Modır Şaneçi, Mohen, Ahzab-i Devleti (Devlet Partileri), İran’da Siyasal, Toplumsal Değişim 
İçinden, ss:261-71.  
218 A.g.e., ss.266-270.  



 81

1975 sonrasında Şah, muhalefet meselesini çözmek için kendine 

bağlı tek parti sistemini bu kez “Yeniden Doğuş Partisi (Hizb-i Rastahiz)” 

adıyla yeniden siyasal hayata soktu. Şah, tek parti sistemine geçtikten sonra 

kendini demokrat olarak göstermek için şöyle diyordu: “Eğer ben diktatör 

olsaydım Hitler ve komünist ülkelerde gördüğünüz gibi otoriter bir parti 

kurardım. Ama ben meşruti bir kral olduğum için geniş kapsamlı faaliyet 

gösteren bir partiyi teşvik etme cesaretini gösterdim”219. Bu partiler; 

amaçlandığı gibi rejim için yeterli sosyal desteği, siyasal seferberliği 

sağlayamadığı gibi, çarşı esnafının ve orta düzey tüccarların da tepkisine yol 

açtı. Şah, bu partiye sempati beslemeyenleri Tudeh Partisi yandaşı farz 

edeceği şeklinde açıklama yapmasına rağmen buna engel olamadı.220  Şahın 

çöküş nedenlerinden biri de bu olmuştur.  

Siyasal iktidarın bu tür baskıcı politikalara başvurmasının ve halk ile 

tüm muhalif gruplara rağmen yönetimin sürdürmesinin arkasında, patronaj 

anlayışının, petrol gelirlerinin zaman içinde beklenilmez derecede yükselmesi 

ve modernleşme ile kalkınma politikalarının yabancı güçler tarafından 

desteklenmesi gibi olguların yattığını söylemek mümkündür.  

Söz konusu siyasi olguların dışında devrimin gerçekleşmesini 

sağlayan bazı olaylar da olmuştur.  

Şahın başlattığı çok masraflı projelerin221 ekonomide yarattığı etki 

sonucu 1973’te artmaya başlayan enflasyon 1976’da doruk noktasına çıktı. 

Şah bu problemi çözmek için çarşı esnafına yüklendi ve geniş çaplı 

tutuklamalara yöneldi. 222 Diğer yandan ABD (J. Carter) ve Dünya Af Örgütü 

ile İnsan Hakları Komisyonu insan hakları konusunda İran’a baskı yapmaya 

başladılar. Bunların yanısıra yurtdışındaki öğrenciler ile siyasi örgütler ve 

yabancı gazeteler şah diktatörlüğü hakkında olumsuz açıklamalarda bulunup, 
                                                 
219 Aktaran, Abrahamian, İran, Beyn-i…, s.541.  
220 A.g.e., ss.544-49.  
221 Moin, Bager, Son Devrimci: Ayetullah Humeyni, Elips Yayınları, 2005, s.159; Nükleer 
Santraller, geniş çaplı inşaat, metrolar, Altyapı çalışmaları Çok Sayıda Yabancı Teknisyenlerin ülkede 
İstihdamı.      
222 İzed, Raceb, Tabaka-i Mutavassit-i Sünneti (Geleneksel Orta Sınıf) İran’da Siyasal ve 
Toplumsal Değişim İçinden, ss:31-311.   



 82

insan haklarına daha saygılı olunmasını istediler. Yabancı devletler ve 

örgütler de Şah’tan baskı politikalarına son vermesini istediler. 223 Şah, bazı 

nedenlerden224 dolayı bu istekleri kabul etti ve siyasi mahpusları serbest 

bıraktı. Baskılarına 1976’nın başında azaltma yoluna gitti. Bu durum ise, bir 

sonun başlangıcı oldu.  

Yazarlar, üniversite hocaları ve hukukçular ile çarşı esnafı kendi 

örgütlerini kurdular. Şaha işkenceler konusunda itirazlarını dile getiren açık 

mektuplar yazdılar ve Meşrutiyet Anayasasının uygulanmasını istediler. 225 

Bu istekler ve itirazlar ve doğrultusunda kurumsal tepkiler 1977 Kasım ayının 

ortalarına kadar sürdü. 11 Kasım 1977’de polis Tahran Üniversitesinde 

dokuzuncusu yapılan “Şiir Akşamı”na izin vermedi. Buna tepki ise rejim 

aleyhine sokak gösterisine dönüştü ve bir öğrenci öldü. Bunun üzerine 

öğrenci gösterileri artarak sürdü. 226 

Bu olaylardan bir buçuk ay sonra 7 Ocak 1978’de devlet 

gazetelerinde tüm rejim muhalifi ulema (Humeyni de dâhil) “Siyah İrtica”, 

uluslararası komünistlerin işbirlikçisi ve Ak Devrimin düşmanları olarak ilan 

edildi. Bu olay ulemanın ve çarşı esnafının şiddetli itirazlarına neden oldu. 

Muhalifler bu yazılanlardan dolayı “Şahın özür dilemesini”, “Yezit hükümetinin 

azledilmesini”, “Humeyni’nin geri dönmesini” “Meşrutiyet Anayasasının 

uygulanmasını” istediler. Bu istekler devam ederken, polisle çıkan 

çatışmalarda ölüm olayları oldu. İran içindeki en güçlü ulemadan olan 

Ayetullah Şeriatmadarı yabancı gazetelere verdiği bir röportajda anayasanın 

uygulanmasını ve ulemaya ihanetin durdurulmasını istedi. Ayrıca, ölümlerin 

kırkıncı gününde227 herkesi iş bırakmaya ve törene katılmaya çağırdı. 228 Bu 

tür törenlere ard arda devam edildi. Her “kırk tutma” töreninde yeni olaylar, 
                                                 
223 Dünya Af Örgütü, İnsan Hakları örgütü, J. Carter (Amerikan Başkanı) Maksudi, Mutaba, İran’da 
Siyasal, Toplumsal Değişmeler, s:543.  
224 ABD İle ilişkisini tehlikeye sokmak istemiyordu, silah ve uçaklar konusunda imzaladığı 
anlaşmaları krize sokmak istemiyordu. Yaptıkları reformlar onu içeride koruyacaktır düşüncesiyle, 
Moin, Bager, Son Devrimci…, s.159.   
225 Moin, Bager, Son Devrimci,…, s.177.   
226 Moin, Bager, Son Devrimci…, s.178.   
227 Şii İnançta Ölen Kişinin Kırkıncı Ölüm Gününde Tören Yapılır. Çünkü ölen kişinin vücudundaki 
organlar birbirini ayrıldığı gündür.   
228 Abrahamian, İran Beyn-i…, s.624.    



 83

yeni ölümler oldu. Özellikle Tebriz kentindeki törenlerde ölenler ülkedeki 

ortamın gerginleşmesine neden oldu, sonunda Tebriz’deki fabrika işçileri 

greve başladı. Bunu; diğer kentlerdeki, özellikle petrol şirketlerinin işçileri 

takip etti. Ülke ekonomisi artık çıkmaza girmişti. Bunun üzerine Şah sıkı 

yönetim uyguladı. Takiben, halka hitaben bir konuşmasında Şah 

“Devriminizin sesini duydum”229 diyerek ulemaya ve diğer muhaliflere 

uzlaşma önerdi. Ancak artık iş işten geçmişti. Güçlü lider “Ayetullah 

Şeriatmedari” uygulanan sıkı yönetimden dolayı Şah’ın önerisini geri çevirdi. 

Gidişat iyice rayından çıktı. Grevler, askerlerin halka karşı silah 

kullanmaması, ABD ve Avrupa’nın Şah’a olan güveninin sarsılması, Şah’ın 

ülkeden ayrılmasıyla sonuçlandı ve yeni bir başbakan atandı. Ardından 

Humeyni geri döndü. Mehdi Bazergani’yi devrimin geçici başbakanı olarak 

atadı. Üst düzey askerlerin muhalif liderlerle anlaşması da sonuç vermedi ve 

silahlı mücadele eden sol grupların hava kuvvetlerinin silah depolarına 

saldırmasıyla son nokta konuldu:230 1979 Devrimi.         

                                                 
229 A.g.e., s.640, Main, Bager, Son Devrimci…, s.181.  
230 Abrahamian, İran Bey-i do enklab, ss.640-52.   



 84

 ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

III. 1979 İRAN DEVRİMİ’NDEN SONRA EGEMENLİK VE SİYASAL 
İKTİDAR   

1. DEVRİMDEN SONRA SİYASAL KONJONKTÜR VE REJİMİN 
NİTELİĞİNE DÖNÜK TARTIŞMALAR  

Devrim gerçekleştikten sonra yeni rejimin niteliği konusunda etkin 

partiler ve gruplar arasında tartışmalar çıktı. Bu grupları şöyle 

sıralayabiliriz:231 

1) İslamcı ideoloji yandaşları: Başlarında Humeyni’nin olduğu 

Hizbullah olarak bilinen grup. Bunlar ulema liderliğinde İslam fıkhının 

uygulanmasını istiyorlardı.  

2) Milli liberaller: Bunlar devrimci uygulamalara karşıydılar ve 

cumhuriyetten yanaydılar.  

3) Sol gruplar: Bunlar kendi içinde birkaç gruba ayrılıyorlardı. Sosyal 

adaletten yana olan Marksist-Leninist bir grup Marksist bir devleti 

savunuyordu. Bir kısmı İslami-Marksist nitelikte bir devlet kurmak 

düşüncesindeydiler.  

4) Liberal din adamları grubu: Bunlar ulemanın siyasal iktidara 

doğrudan girmesini istemiyorlardı ve sadece denetleme görevini 

yapmasından yanaydılar.  

Bu dört temel grup ve fraksiyonlar birbirleriyle çekişirken, Humeyni 

liberal bir aydın olan Mühandis Mehdi Bazergan’ı geçici hükümetin başbakanı 

olarak atadı. Bu atama kararı, devrimin ilk günlerinde kurulan ve üyeleri 

liberaller ile din adamlarından oluşan devrim konseyinin önerisi üzerine 

alındı. Humeyni kendine ait olan yetkilendirme görevini ve başbakanın 

yapacağı işleri yayınladığı fermanda şöyle açıklıyordu: “Şeriatın ve halkın 

                                                 
231 Muhammedi, Manuçehr, Tahlili bar inkılab-ı İslami, Amikabir Yayınları, Tahran, 2002, ss:143-
144.  



 85

çoğunluğunun gösterilerle dile getirdiği desteğin bana verdiği kanunî hakkı 

kullanarak seni (Bazergan) ülkenin siyasi düzenini ‘İslami bir rejime 

dönüştürmek, bunun için referanduma gitmek; bir konsey (‘Müessan Konseyi) 

kurup anayasayı hazırlamak ve halkın iradesine başvurmak için gereken 

hazırlıkları yapmak üzere geçici hükümeti kurmakla görevlendiriyorum”.232 

Bu ifade sonraki gelişmelerin habercisidir. Ancak liberal başbakan ve 

yandaşları “Demokratik İslam Cumhuriyet’inden yanaydılar.233 Liberallerin bu 

tavrı Humeyni’nin verdiği fermana ters düşüyordu. Humeyni, açıkça rejimin 

İslam Cumhuriyeti olması, bunun için de referanduma yapılmasını istiyordu. 

Humeyni’nin başını çektiği radikal İslamcılar (Şeriat yanlıları) ile diğer 

grupların ve özellikle geçici hükümet üyelerinin anlaşamadığı nokta, 

Humeyni’nin fermanında adı geçen “Müessesan Konseyi”nin adının “Biliciler 

Konseyi” olarak değiştirilmesiydi. Böylece “Biliciler Konseyi” adı altında 

anayasanın yapılması ve denetlenmesi yetkisi doğrudan din adamlarına 

verilmiş olacaktı. Bu konseye din adamları dışında başka kimse 

giremeyecekti.  

Humeyni’ni Bakanlar Kurulu’nu kurdurttu. Anayasa taslağını devre 

dışı bıraktı ve “Velayet-i Fakıh” esasına dayanarak yeni bir anayasa taslağı 

hazırlattı. Bakanlar Kurulu Konseyin dağıtılmasına karar verdiyse de 

Humeyni’nin ısrarından dolayı sonuçsuz kaldı.234 Humeyni’nin Velayet-i Fakıh 

esasına göre hazırlattığı anayasa taslağına en sert tepki, liberal ulemanın 

lideri ve en güçlü müçtehitlerden biri olan Ayetüllah Kazım 

Şeriatmedarı235’dan geldi. Onun görüşüne göre ulema siyasal iktidara 

karışmamalıdır. Ulema, yalnızca denetleme işlerini yapmalı ve 1906 

Meşrutiyet anayasasının yürürlükte olmayan maddelerini uygulamaya 

                                                 
232 Humeyninin mektubu, Aktaran A.g.e., s:149.  
233 Nehzat-i Azad, Mevaz-i Mehzat-i Azadı der berabere  
234 Daha fazla bilgi için bkz; Humeyni ilk başka diğer grupların faaliyetlerini, çalışmalarına yansıyor 
ve diğer grupların liderlerinin görüşlerini almadan emir kipi kullanarak kendini devrimin lideri olarak 
görmeye başladı.  
235 İnkılabe İslamı, Tahran, 1983, s:172, Ayetullah Şeriatmedari, İran nüfusunun yaklaşık yarısını 
oluşturan İran’daki Azerbaycan Türklerinin lideriydi. İran’daki en güçlü ulemalardan biriydi. Şah 
üzerinde çok etkiliydi. Devrimin gerçekleşmesinde önemli rol oynadı. İçeride muhalif hareketin başını 
çekiyordu.  



 86

koymalıdır.  Böylece ulemaya, fazlasıyla aktif bir siyasal statü tanıyan 

Humeyni’ye karşı çıkıyor ve Naini’nin önerdiği anayasal bir zemini 

savunuyordu. Ulemayı siyasal iktidarın başına getirmektense düzenin bekçisi 

ve dengeleyici unsuru olarak görmekten yanaydı.  

Yine Şeriatmedari’ye göre velayet-i fakıh ilkesi, ancak şeriatta yetkili 

bir temsilci bulunmadığı ve önemli konularla ilgilenmek gerektiği zaman 

uygulanabilirdi. Çünkü ona göre iktidar ve egemenliğin kökleri halktaydı ve 

Biliciler Konseyi’nin ilahiyat ve diğer konularda halkın egemenliğini kuşkuya 

düşürecek bir ilkeyi onaylama yetkisi yoktu. Bu maddeyi kaldırmadıkça 

referanduma katılmayacağını ve onun demokratik olmadığını alenen236 

söyledi. Bu itiraz, kendisinin ev hapsiyle cezalandırılmasıyla, partisinin 

(Müslüman Halkın Cumhuriyetçi Partisi) ise kapatılarak üyelerin birçoğunun 

tutuklanmasıyla sonuçlandı.  

Humeyni’nin görüşlerine karşı çıkan güçlü ulemalardan bir diğeri de 

Mahmut Talegani’ydi. Ona göre, ulemanın gerçek yeri siyaset âlemi olmayıp, 

camilerdir. Bu grup ile benzeri görüşleri savunan öteki ulema ise “Velayet-i 

Fakih” kavramının İslam’da bulunmadığını, bunu Humeyni ve seleflerinin 

bütünüyle siyasi gerekçelerle ortaya attıklarını söylüyorlardı.237 “Biliciler 

Meclisi”ne ve hazırladığı anayasaya tepki veren bir diğer kesim sol gruplardı 

(Halkın Mücahitleri, Halkın Fedaileri). Bu gruplar devrimin o sancılı 

günlerinde Humeyni ve yandaşları konusunda bu türlü net bir tutum 

izlemişlerdi. Bir kısmı silahlı mücadeleyi yeğlerken,  bir kısmı da Humeyni’yi 

desteklemeyi seçti. Bu arada özeleştiri yaparsak, taktik ve ideoloji 

değişikliğine gittiler.238 Dolayısıyla bu durum sol grupları kendi içlerinde bir 

parçalanmaya sürükledi ve egemenliği kendi ellerine alma yolunda ilerleyen 

radikal dinciler (Hizbullah grubuna) karşısında zayıf düşürdü.239 Tudeh Partisi 

ise radikal dincileri ve Humeyni’yi devrimci ve emperyalizm karşıtı oldukları 

                                                 
236 Aktaran: Moin Bager; Son devrimli Ayetullah Humeyni, Elips Yayınları, 2005, ss:221-223.  
237 Ahavi, Şahroh, İran’da Din ve Siyaset, ss:296-300.  
238 Meksudu, Mucteba, Tahavuulat-ı Siyasi İçtima-i İran, Derleme, Roozene Yayınları, Tahran, 
2001, ss:224-25 ve ss:228-229.  
239 A.g.e., ss:227-237.  



 87

gerekçesiyle destekledi, ayrıca İslam devrimiyle aynı doğrultuda hareket 

edeceğini söyledi. Humeyni bu destekle de diğer muhaliflerini bastırdı. Ancak 

iki sene içinde Tudeh Partisi’ni kapattı. Böylelikle İran tarihinin en büyük ve 

güçlü partilerinden birinin siyasal yaşamı sona erdi.240 

Humeyni yandaşlarının çoğunlukta olduğu “Biliciler Konseyi”nce 

görevlendirilen iki grubun hazırladığı “Velayet-i Fakıh” eksenli anayasa 

taslağı bazı gerçekleri ortaya koydu:  

a) Devrim sürecine katılan siyasal muhalefet gruplarının büyük bir 

kısmı, yeni kurulacak rejimin ne olması gerektiği konusunda tutarlı ve detaylı 

bir programdan yoksundu; hatta Humeyni’nin bile programı yoktu. Nitekim 

1980’li yıllarda Kemal Harrazi (İran’ın Birleşmiş Milletler Temsilcisi) devrim 

için şöyle diyordu; “Bu devrimin en önemli özelliği ne ekonomi ne sanayi ne 

de benzeri konularda hazırlanmış hiçbir planının olmayışıdır. Yol aldıkça 

deneyim kazanıyoruz”.241 Sadece kaynağın Kur’an olması ve adaletin 

sağlanması türünden içi doldurulmayan kavramlar kullanılıyordu. Diğer 

yandan muhalefetin önemli bir kısmı, kurulacak yeni rejimin İslam’ın temel 

ilkelerine ters düşmemesi gerektiği konusunda anlaşıyorlardı.  

b) Humeyni geleneksel (cami) örgütlenmeden doğan İslamcı 

militanları arkasına alarak, Devrim Konseyi’ni de kendi istediği insanlardan, 

Biliciler Konseyi’ni de kendine yakın iki gruptan oluşturarak, kurulacak rejimin 

niteliğini belirledi. Bunu yeni oluşturulan anayasanın içeriğinden anlamak 

mümkündür. Anayasada Batı tarzı demokrasi kavramı ve kuvvetler ayrılığı 

ilkesiyle lekelenmemiş bir İslami yönetime yarı demokratik bir yapı 

kazandırılmak isteniyordu. Bu bileşimin sonucu anarşiye yol açan halkçı bir 

teokratik rejimin ortaya çıkması oldu.242 Aceleyle hazırlanmış bir anayasa ile 

“egemenliğin Allah’a ait olduğu” söylenerek, Allah’ın vekili olan veli-yi fakih, 

                                                 
240 A.g.e., s:212.  
241 Aktaran: Wright, Robin, Son Büyük Devrim, çev: Şeniz Türkömer, Doğan Kitap Yayınları, 2001, 
s:43.  
242 Moin, Bager, Son Devrimci, s:216.  



 88

Allah’ın temsilcisi konumuna getirilmişti. Böylelikle iktidar veli-yi fakihin (dinî 

hukuk bilginlerinin) gerçek ya da kuramsal kişiliğinde merkezileşiyordu.243 

Başka bir deyişle Allah’ın adaletini yeryüzünde sağlayacak olan kişi 

veli-yi fakih oluyordu. Humeyni’nin bu tür bir vaat vermesinin Şia açısından 

sonuçlarını şöyle sıralayabiliriz: geleneksel Şiiliğin diğer iki önemli ilkesinin 

devre dışı bırakılması. Yüzyıllarca Şiiler, İslam’ın altın çağı olarak 

Muhammed’in Mekke’sini ve Ali’nin hilafeti yıllarını görmüşlerdir. Oysa 

Humeyni, devrimci İran’ın, bu dönemi ve onların çözümsüz problemlerini 

çoktan geride bıraktığını söylüyordu. Yüzyıllardır Şiiler, dünyaya zulüm ve 

adaletsizliğin hakim olduğu günde Mehdi’nin geleceğine inanmışlardı. Şimdi 

Humeyni Mehdi’nin ancak tüm Müslümanlar İslam’a döndükten ve adil bir 

toplum oluşturduktan sonra ve devrimlerini diğer ülkelere ihraç etmeyi 

başardıklarında geleceğini söylüyordu. Böylece dini siyasetin merkezine 

koyuyordu. Kısacası, geleneksel inanç alt üst ediliyordu.  

2. HUMEYNİ’NİN İSLAMİ HÜKÜMETİ VE VELAYETİ FAKIH 
TEORİSİ  

Tezimizin bu kısmında Humeyni’nin, aynı ismi taşıyan kitabı baz 

alınarak, görüşlerinin siyasi özü tartışılacaktır.  

Humeyni’nin İslami Hükümet ve Velayeti Fakıh kitabının birinci 

bölümünde Şii-İslam’da egemenlik ve imamet anlayışı anlatılmaktadır. Buna 

göre; Şii-İslam inancında yer alan on ikinci imamın büyük saklanışı (Gaybet-i 

Kübra) ile imamet teorisi geçersiz hale gelmiştir. Çünkü on ikinci imamın 

herhangi bir gerçek varisi yoktur ve kendisi yine Şii inancına göre, insanlar 

arasında yaşamaktadır. Bu yüzden Şii Müslümanlar var olan tüm siyasal 

iktidarları gaspçı ve gayri meşru olarak görüp, iktidardan uzaklaştırmak 

istemiştir.  

Safavi öncesi (1501) dönemde Sünni devlet idaresi altında yaşayan 

Şiiler iktidara büyük ölçüde tarafsız kalmışlardır. Safaviler devlet ile Şii 
                                                 
243 A.g.e., s:216.  



 89

İslamın işbirliğini önerdiklerinde ulemadan pek çok kişi için devlet teşkilatında 

önemli konumlara getirilmiş ve yönetimle ittifak oluşturmuştur. Böylece hem 

Şah hem ulema ikili bir avantaj elde etmişlerdir.244 Nitekim Mirza (Ö.1816) 

Şahı “Allah’ın gölgesi” ve Şeyh Cafer Necafi (Ö 1821) gibi Şah’ı İslam’ın bir 

savunucusu olarak tanımlıyor ve sınırlı bir meşrutiyet veriyorlardı. Şeyh 

Fazlullah Nuri (Ö. 1909) Şah ve ulema arasında iktidar paylaşımını savunan 

bir teori geliştirmişti. Buna göre, Şahın görevi düzeni sağlamak ve savunmak, 

ulemanın görevi ise sorunları ortaya koymak ve yorumlamaktır.245 

Humeyni’nin Velayet-i Fakih teorisinin esin kaynağı 19. yüzyılın 

başlarında yaşayan Molla Ahmet Naraki (Ö. 1831) tarafından ortaya atılan ve 

daha sonra Şeyh Murtaza Ensari ile Şeyh Muhammed Hasan Necefi 

tarafından geliştirilen, fakıhın (hem dini alanda hem dünyevi alanda) 

hakimiyeti fikriydi. Naraki, kayıp imamın yokluğunda ancak nitelikli bir fakihin 

meşru yönetici olacağını iddia ediyordu. Böylelikle fakihin yetkisi siyasal 

iktidar alanını da kapsayacak şekilde genişletilmişti. Bu da, ulema arasında 

uzun bir süre tartışma konusu olmuştur. 246 

Sonuçta imamet teorisi bu yönde kullanılmaya başladı. Bu uygulama, 

imamın-egemenin en temel ve karakteristik özelliği olan masumiyetin 

(günahtan arınmış olma) devre dışı bırakılmasını beraberinde getiriyordu. 

Çünkü daha önce de belirttiğimiz gibi, imamet öğretisi, atama ve ilahi bildirim 

temelinde örgütlenmiş olan dinsel-siyasal iktidarın/egemenliği meşrutiyetini 

tanrısal iradeye bağlamakta ve onu hem dini hem de toplumsal ve siyasi 

görevleri adaletle yerine getirecek özelliklerle donatmaktadır.  

Tezin içindeki bu radikal çıkış, Şii topluluğunun varlığını ve geleceğini 

tehdit eden ideolojik krizden247 çıkmayı, sekteye uğramış masum imamlar 

çizgisini hakim kılmayı hedefliyor, böylece teoriye işlevsellik kazandırmayı ve 

                                                 
244 Niuman, Mezhap, Felsefe ve Ulum, Safaviyan İçinde, Çev: Yakub Arjan, Mola Yayınları, 2001, 
ss:113-129.  
245 Mirmuselli, Mir Ali, Din, Sünnet ve Dolete Modern, ss:139-140.  
246 Bu tartışma için bkz. A.g.e., ss:126-140.  
247 Wilfred Madeliun, “On iki İmam Şiasında, İmamın Gaybet Zamanında Otorite”, İslam’da 
Siyaset Düşüncesi, içinde, Çev: K. Güleçyüz, İstanbul, İnsan Yay., 1995, s:144.  



 90

siyasal iktidarın içine düştüğü düşünsel ve inançsal çıkmazdan kurtulmayı 

amaçlıyordu. Bununla Şii siyasi düşüncesi pratiğe aktarılabilir bir teori haline 

geliştirilmiş ve Allah-Peygamber-İmamlar ile fakih hakimiyeti (velayet-i fakıh) 

çerçevesinde meşru temellere dayanan bir dini-siyasi iktidar oluşturulmaya 

çalışılmıştır.  

Bu yola başvurulmasının nedenlerini Wilfred Madelung şu cümlelerle 

özetlemektedir: “Büyük Gaybette (bkz:107. dipnot), Şii topluluğu topyekun bir 

meşrutiyet kaybı yaşadı. Bu Gaybet şokunun pratikte çok kötü sonuçlar 

doğurmaması hiç şüphesiz, imamların otoritesinin daha önce büyük ölçüde 

kaybedilmiş veya başkalarıyla paylaşılmış olmasından kaynaklanıyordu. 

İmamlar, Ali’nin halifeliğinden sonra yönetime hiç gelmediler; arkasından 

gelenler ise gaspçıların yönetimine uyum sağladı. Teorik düzeyde ortaya 

çıkan bu yeni durum, İmamiye (Şii) düşüncesinin topluluk içinde çekişmeye 

zaman zaman da çatışmaya konu olmasına yol açmıştır.”248 Diğer yandan 

Humeyni’nin ve diğer ulemanın bu yönde bir teori geliştirmesi ve iktidara talip 

olması veya iktidarı kendi hakkı olarak görmesi, daha önce de belirttiğimiz 

gibi, toplumsal ve manevi velayet kurumunun varlığına dayanmaktadır. 

Velayet kurumu, kişilerden bağımsız ve kişilerle ontolojik bağı olmayan bir 

kurum özelliği taşıdığı için, varlığını bu kuruma vekalet eden birisi olmadan 

da sürdürecek niteliktedir. Ancak toplumun iyiliği ve velayet kurumunun 

ayakta kalabilmesi için müslümanlar arasından birisinin bu makamı 

doldurması gerekmektedir. 249 İşte bu gereklilik, ulemaya yönetim yolunu 

açmış ve zamanla ortaya çıkacak olan “ulema temsilli iktidarlara” bir 

meşruiyet zemini hazırlamıştı. Kısacası başlangıçta sadece imama dinsel 

konularda vesayet eden ulemanın, daha sonra İslam’daki din-devlet 

bütünlüğü ilkesinden hareketle imamın hukuki ve siyasi işlev ve yetkilerinin 

varisi olduğunu söyleyebilmesi kolaylaştırmıştır.  

Humeyni’nin siyasal düşüncelerini içeren “İslami Hükümet” veya 

“Velayet-i Fakih” kuramı 1969-70 yıllarında Necef’teki vaazlarından 

                                                 
248 A.g.e., s:144.  
249 M. Tabatabai, “Velilik ve Önderlik”, Ulema ve Dini otorite, İçinde, ss:77-78.  



 91

derlenerek geliştirilmişti. Daha, 1970’de kitap olarak basılmış, ayrıca kaset 

şeklinde çoğaltılmıştır. Humeyni, siyasi görüşlerini başka kitaplarında da 

ortaya koymuştur (Cihad-ı Ekber/Büyük Cihat), ancak velayeti fakih kitabı 

Humeyni’nin siyasi görüşlerinin nihai şeklini sunar. Bu kitabında özellikle 

devlet, siyaset ve yönetimin nitelikleriyle ilgili görüşlerini sıralamaktadır.  

Humeyni, Velayet-i Fakihi (fakihin yönetimi) konumu bakımından 

hukukun bir alt dalı olarak görür ve onu toplumun imamlığı ya da liderliği 

ilkesine dayandırır.250 Böylelikle İslam fıkhında otoritenin ulemaya ait 

olmasına dair sağlam bir dayanak oluşturmuştur. Ayrıca çekimser kalan 

birtakım ulemanın siyasete bilfiil dahil olmalarına imkan tanımıştır. Böylece 

din adamlarını siyasallaştırmıştı diyebiliriz. Humeyni, yine bu kitabında İslam 

devleti ile devletin liderliği konularını da işlemektedir. Temel tezleri arasında 

İslam’da devletin ve İslami yasaların özgünlüğü gereği yönetimin adil fakihin 

elinde bulunacağı görüşler vardır. Bu görüşlerini meşrulaştırmak içinde batılı 

kavramlara başvurmadan, doğrudan Kuran, Hadislerden ve İslami rivayetler 

ile geleneksel dini terimlerden yararlanır.251 Humeyni bu tezleri ve kullandığı 

üslup ile Şii İslam’da yer almayan bir ruhban sınıfı oluşturma252 ve onu 

siyasallaştırma düşüncesini sonuna kadar götürmüştür. Burada bir noktayı 

daha belirtmekte yarar vardır; Humeyni, bu düşüncesinin uzun bir süre tebliğ 

ve ilanlarla, ayrıca ulemanın katılımı ve önderliğiyle gerçekleşebileceğini 

umuyordu.  

Humeyni’nin teorisi iki esasa dayanıyordu; bunlardan biri İslami bir 

yönetimin gerekliliği, diğeri ise liderin (burada fakihin) dini niteliği idi. Burada 

önce devlet konusundaki görüşlerini inceleyeceğiz.  

Humeyni’nin İslam devleti projesi, imamet öğretisine paralel olarak, 

liderin (Humeyni’de fakih) belirleyicilik vasfı üzerine vurgu yapmaktadır. Yani 

                                                 
250 Moin, Bager, Son Devrimci Ayetullah Humeyni, s:154.  
251 Humeyni, Vilayet-i Fakih Genel Bir Özeti  
252 Muaddel, Mansur, İran’da Şii Ulema ve Devlet, İran Devrimi; din- anti-emperyalizm ve sol 
içinde, s:155.  



 92

öğretisinin merkezine “Adil Fakihi” yerleştirmektedir. 253 Bu da, imamet 

teorisinin “masum lider”in (günahtan arınmış) yönetimi elinde bulundurması 

gerektiği düşüncesinden uzaklaştığını, Narak’ı, Ensar’ı gibi Şii din 

düşünürlerden etkilendiğini gösterir. Humeyni İslam yasalarını (Kur’an) esas 

olarak fakihe yeni işlevler ve anlam yüklemiş, böylece İslami bir devlet için 

meşrutiyet zemini oluşturmuştur. Buna dair iki gerekçe göstermektedir; 

Birincisi, İslam’ın bütüncül yorumunun bunu öngördüğüdür. İkincisi ise, 

ülkenin, Müslümanların, dinin ve kurumların içinde bulunduğu olumsuz 

koşulların bunu gerektirdiği. Emperyalist yabancı güçlerin ve içerideki ulema 

ile ulema dışı işbirlikçilerin politikaları bu duruma düşülmesinin başlıca 

sorumlusudur.254 

Yabancılar, “İslam’ın, yönetim biçimi ve hükümete ilişkin kurallar 

koymadığını ve toplum için bir düzen öngörmediğini söylemektedir. Bunu 

yaparken de içerideki yandaşları ile (ulema-ulema olmayan) işbirliği içinde 

hareket etmektedirler. Tüm bunlar, halkı (Müslümanları) geri bırakmak, 

ülkenin sermayesini ve kaynaklarını sömürmek içindir.”255 Humeyni “Bu 

politikalar nedeniyle halk İslam’ı tanımamaktadır, İslam halk arasında 

yabancı gibi yaşamaktadır256” diyerek ikili bir yabancılaşmadan söz 

etmektedir. İslam’da din-devlet bütünlüğü ilkesinin bulunduğunu öne sürerek 

din ve devlet ayrımına karşı çıkmaktadır. İslam’ın hem bir inanç hem de bir 

yönetim sistemi olduğunu belirtmekte,257 örnek olarak peygamberi ve Ali’yi 

göstermektedir. Ulemanın İslam’ın inanç boyutunun yanı sıra siyasi yönüyle 

de ilgilenmesi gerektiğini söylemekte ve siyasetten uzak durmasını 

yabancıya hizmet olarak nitelemektedir. 258 

                                                 
253 Humeyni, Velayet-i Fakih, ss:6061.  
254 A.g.e., ss:15-17.  
255 A.g.e., ss: 17-25.  
256 A.g.e., s: 25.  
257 A.g.e., s: 28.  
258 A.g.e., ss:29-30; Devriminden sonra politik devranan, ulema ve Humeyni’nin görüşlerinden farklı 
olanları düşman,…kavramlarıyla devre dışı bırakmakta ilginç bir gerçektir.  



 93

Humeyni, İslam devletinin gerekliliği için mücadeleyi velayet-i fakih 

inanışının bir sonucu olarak belirttikten sonra259, bu devlet için diğer 

gerekçeleri de İslam’daki kanunların uygulanması gerekliliğine dayandırarak 

açıklamaktadır. Nitekim Humeyni’ye göre bir toplumda düzen kurabilmek ve 

kurulan düzeni koruyabilmek için genel bir yasanın (kuralın) var olması yeterli 

değildir. Yasanın, insanlar ile toplumun gelişmesini ve saadetini 

sağlayabilmesi için buna uygun bir yönetim sisteminin bulunması gereklidir. 

Peygamberin yaptıkları da bu doğrultudadır. Çünkü tanrısal düzenleme ve 

yasalar da yönetimin gerekli olduğunu ispatlamaktadır.260 Nitekim 

peygamberin hükümet kurması ve öteki bölgelere birer yönetici (vali) ataması 

yasaların uygulanması için siyasi bir teşkilatın varlığına gerek duyduğunu 

göstermektedir. .  

Bunların yanı sıra İslami yasaların ve kuralların her zaman için 

geçerli olduğunu vurgulayan Humeyni, İslami yasaların ve kuralların kendine 

özgü olmasından ve siyaset, iktisat, eğitim, ayrıca toplum ve insanlık için 

örnek niteliği taşımasından dolayı bir İslami devletin var olması gerektiğini 

söylemektedir.261 Çünkü Humeyni’ye göre insanların toplumsal ve bireysel262 

yaşaması için, çalışan bir yönetim sistemi olmasa İslam dininin  uygulanması 

mümkün olamaz.263  

Humeyni’nin velayet-i fakih teorisinde tanımladığı devlet, meşrû bir 

devlet olduğu gibi, aynı zamanda bir hukuk devletidir de. Bu devlet, tanrısal 

bir devlettir. Başka bir deyişle meşruti olması, yasaların çoğunluğun onayı ile 

yapılmasına değil, yönetimin ve yöneticilerin yetkilerinin, Kuran’ın ve sünnetin 

üstünlüğüne dayanarak sınırlanmış olmasına dayanır. Hukuki olması, tanrısal 

yasaların insanlar üzerindeki hakimiyetinden ötürüdür. Bu devlette egemenlik 

Allah’ındır ve kanunlar da Allah’ın emridir. Dolayısıyla egemen Allah olduğu 

için yasa yapmak da bu devlette Allah’tan başka kimseye ait değildir. Bu 

                                                 
259 A.g.e., ss:29-34.  
260 A.g.e., s:34 
261 A.g.e., ss: 35-48.   
262 A.g.e., ss:23. İnsanın çocukluğuna, ergenliğin, nikahtan önce ve sonra, hatta cinsel ilişkisine 
programı var, (Humeyni’ye göre).  
263 A.g.e., s:24.   



 94

nedenle devlet yapısı içinde yasama meclisi değil yasaların (Kuran ve 

Sünnetin) nasıl uygulanacağına karar veren bir meclis vardır. Yani yöneten 

ve yönetilen için aynı yasa (Kuran) geçerlidir.264 Dolayısıyla Humeyni’nin 

teorisi insan iradesine itaatten başka bir yol tanımamaktadır. Egemen kişi 

egemenlik yetkisini insanın tanrıya ulaşması gibi yüksek hedeflerin 

gerçekleşmesi için kullanır. Bu yetkiyi kendisi için bir üstünlük olarak 

göremez. Bu yetkiye dayanarak kurulan İslami devlet de boyunduruk 

altındaki halkın kurtuluşunu da sağlamak içindir.265 

Humeyni’nin velayet-i fakih teorisinin ikinci temel dayanağı, liderinin 

vasfı ile ilgilidir. Humeyni lider olabilmeyi iki koşula bağlamaktadır. a) Kuran’ı 

bilmek , b) adil olmak. Humeyni’ye göre İslam devleti hukuk devleti olduğu 

için yöneticinin İslam kanunlarını bilmesi ön koşul niteliğindedir. Çünkü 

kanunu bilmeyen bu tür bir devleti yönetemez, dolayısıyla İslam yasaları 

hakim kılınamaz. Yönetici istediği kadar doğa bilimleri, sanat ve diğer 

sahalarda üstün bilgi sahibi olsun eğer İslam’ı bilmiyorsa lider/yönetici 

olamaz.266 

Lider/yönetici “adil” olmalıdır. Çünkü İslami devletin temel 

özelliklerinden biri adaleti sağlamaktır. Bu da ilk önce yöneticinin adil 

olmasını gerektirir. Ayrıca yöneticinin günahkâr olmaması da şarttır.267 

Humeyni, yönetici ile ilgili tüm bu özellikleri peygamber dönemine ve 

imamların sözlerine referansla tanımlamaktadır.268 Günün koşullarını veya 

değişen toplumsal gereklilikleri dikkate almamaktadır.            

Kısacası Humeyni ve fakihler (ulema) bu iki özelliğe sahip olmaları 

nedeniyle devlet kurmaya ve yönetmeye yetkili olmaktadırlar. Bu da fakihlerin 

toplumsal ve siyasi görevleridir. Başka bir deyişle bu özellikleri nedeniyle 

Peygamber ve imamlardan sonra egemenlik ve Allah’ın yeryüzündeki 
                                                 
264 A.g.e., ss:55-57. Devrimden sonraki uygulamalarda George Orwell’in Hayvanlar Çiftliği 
Kitabındaki 7 fermanın uygulamasına benziyor.   
265 A.g.e., ss:68-69 ve 46-48.   
266 A.g.e., ss:60-61; Nitekim bu konuda ve ülkenin diğer yönetim alanlarında iş alma kriteri bir 
konuda uzmanlık değil İslami kurallara imanı olmasıdır (Humeyni’nin görüşü)    
267 A.g.e., s:62.   
268 A.g.e., ss:62-63.   



 95

halifeliği, Humeyni’ye göre, ulemaya geçer. Burada dikkat edilmesi gereken 

nokta Allah’ın yeryüzünde kendi halifesi (temsilcisi) olarak tüm insanları 

görmesi, özel bir grubu ve kişiyi değildir. Oysa Humeyni, ayetlerin anlamını 

özelleştirerek yönetim vekaletini tek bir kişiye, peygambere indirgemiş,269 

oradan hareketle de ulemaya aktarmıştır. Mohsen Kadiverin’in de belirttiği 

gibi Velayet-i Fakıh kavramı veya ona benzer başka bu kavram Kuran’da yer 

almadığından, “Velayet-i Fakıh” anlayışı İslami dayanaktan yoksundur.270 

İmamet teorisinde kimin yönetici olacağı belirtildiği gibi, kurumları da 

belirtilmektedir. Humeyni, velayet-i fakih kurumunu hukuki bir yapı olarak 

nitelemektedir. Adil fakih, bu kurumun tezahürü olup, ulusun koruyucusudur. 

Dolayısıyla peygamberin halefi olan, egemenlik yetkisini ve devlet gücünü 

kullanandır.271 Buna göre yasaları uygulama, orduya komutanlık etme, 

toplumu yönetme görevleri ile yargısal işleri ulema yerine getirmelidir. Çünkü 

peygamber bu işleri ulemaya bırakmıştır. 272 Humeyni’ye göre ulemanın bu 

işleri yapması ve İslam’ı koruması, oruç ve namazdan daha önemlidir. 273 

Humeyni bu işlerin yerine getirilmesinde adaletin uygulanması gerektiğini 

söyleyerek yöneticinin adil fakih olmasını şart koşmaktadır. 

Humeyni’nin velayet-i fakih teorisini esinlendiği dini düşünürleri göz 

önünde bulundurursak, Şii çoğunluğunun geleneksel inançlarından ve 

düşüncelerinden radikal bir kopuşu temsil ettiğini söyleyebiliriz. İmamet (on 

iki imam) dışı her türlü siyasi iktidarı gayri meşru gören düşünce ve inancı 

terk edip, dini ulemayı İran’ın toplumsal ve siyasal kurumlarının tepesine 

taşımıştır. Humeyni görüşlerini düz bir mantığı dayandırmakta, yararlandığı 

kaynaklar ve düşünceler dini nitelikte olsa da, daha çok bir özlemi ve tepkiyi 

dile getirmektedir. Bu da, önerdiği sistemin zamanın gerekleriyle 

                                                 
269 Allah yeryüzündeki halifesinin İnsan olduğunu belirten Kur’an’daki ayetler.    
270 Kadiver, Mohser, Endişeye siyasi der İslam 2, (Hükümete Velayı), Ney Yayınları, Tahran, 2001, 
s:81.   
271 Humeyni Velayet-i Fakih, ss:65-84.   
272 A.g.e., ss:89-90, Humeyni ilk baştan Velayet-i Fakıh kavramını ulema ile eş anlamlı kullanır. 
Halbuki din bilgisine sahip kişidir ulema kendi zaman bilgisine sahip olandır.    
273 A.g.e., s:86  



 96

bağdaşmasına ve kendi içinde birçok zıtlığı ve çelişkiyi barındırmasına neden 

olmuştur.  

Esasında Humeyni bu teorisiyle toplumsal ve siyasal sistemi tümüyle 

kapsayacak veya değiştirecek bir kuram ortaya koymamıştı. Ayrıca devrime 

yönelik bir teori de değildi. Çünkü teorisinde bir sistem için en belirleyici unsur 

olan ekonomik boyuta hiç değinilmemiş ve teori hiçbir ekonomik kaygı 

taşımamıştır. Diğer yandan daha önce de belirttiğimiz gibi teoride yalnızca 

siyasal iktidarın el değiştirmesinden bahsedilmektedir; bu da toplumda yok 

denilecek kadar küçük bir toplumsal grubun iktidara gelmesidir. (Velayet-i 

fahihe inananlar). Devrime dönük bir teori olmadığını gösteren görüşleri, 

kitabının son bölümü olan “mücadele programı” başlığı altında görmek 

mümkündür. Örneğin öncelikle inanç sahibi ulema yetiştirilmesi, ders 

kitaplarının değiştirilmesi ve sonra halkın içine girip ve zalim hakemlerle 

ilişkinin kesilmesi önerilmektedir.274 

Bu görüşler tamamen bir tepki niteliğindedir. Çünkü modernitenin 

getirdiği sonuçlara itiraz ve bu bağlamda, zahiri görüntüye dönük eleştiriler 

içermektedir. Bu durumdan, kendisi gibi düşünmeyen ulema ve Muhammed 

Rıza Şah sorumlu tutulmakta ve Şahın hemen değiştirilmesi istenmektedir. 

Yoksa Humeyni’nin asıl amacı bir devrimi yapmak değildi. 

3. İRAN İSLAM CUMHURİYETİ’NİN ANAYASA İLKELERİ 

Bu kısımda İran Anayasasında yer alan yasama ve yürüme organları 

ile ilgili ilkeler incelenmektedir. Yargı organı ile ilgili ilkeler, tez ile doğrudan 

bağlantılı olmadığı için incelemenin dışında tutulmaktadır. Çünkü yargı 

başkanı seçimle değil, doğrudan dini lider tarafından atanmaktadır. 

Dolayısıyla bir yargı organından çok yürütmenin başkanı olan dini liderin icrai 

bir kolu olarak iş görmektedir.   

İran İslam Cumhuriyeti’nin Anayasa metni 1979-80’de çoğunluğu 

Humeyni’nin öğrencilerinden ve yandaşlarından oluşan Uzmanlar Meclisi 
                                                 
274 A.g.e. s:95 ve dv.  



 97

(meclis-i hubregan) tarafından Şii-İslam’daki egemenlik anlayışı ve 

Humeyni’nin velayet-i fakih teorisi çerçevesinde kaleme alınmıştır. Rejim bu 

iki esasa göre düzenlenmiş olup, teoride insan iradesi tamamen devre dışı 

bırakılmış, ulusal egemenlik ise Velayet-i Fakih (dini ulema egemenliği) ile 

özdeşleştirilmiştir.275 

On dört (14) fasıldan ve yüz yetmiş yedi (177) maddeden oluşan 

anayasa şu esasları zikrederek başlar: “İran hükümeti, İran milletinin mevcut 

Kuran adaletine ve hak hükümetine276 inanç esasına dayalı bir İslami 

Cumhuriyettir”.277 İslami cumhuriyet ise egemenliğin Allah’a mahsus 

olduğuna, bir tek tanrının bulunduğunu ve onun emirlerine teslimiyetin 

zorunlu olduğuna; vahye ve onun bütün beşeri kanunlardaki temel rolüne; 

yeniden dirilişin insan evrimindeki rolüne; imamet ve liderlik (rehberiyette) ile 

fakihlerin düşüncelerinin (fetva) sürekliliğine iman etmeye dayalı bir 

sistemdir.278 Görüldüğü gibi Şii İran anayasası, Şia inancına dayalı bir sistem 

benimsemiştir. İnanca dayalı bir sistemde ise akla ve insan iradesine yer 

almadığı açıktır.  

Anayasanın 5. faslı (milletin egemenlik hakkı ve bundan doğan 

güçler başlığı altında) ve 56. maddesinde egemenlik konusunda şunlar ifade 

edilmektedir; “Dünya ve insan üzerinde mutlak egemenlik Allah’ındır ve O, 

insanı kendi toplumsal yazgısının hakimi kılmıştır. Kimse insandan bu ilahi 

hakkı alamaz; belli bir fert veya zümrenin çıkarlarına hizmet aracı olarak 

kullanamaz ve millet Allah vergisi olan bu hakkı ilerideki maddelerde belirtilen 

biçimlerde kullanır”. 57. maddede de “İran İslami Cumhuriyetinde hakim 

güçler şunlardır; yasama, yürütme ve yargı” olarak belirlenmiştir. Bunlar, 

                                                 
275 İran Anayasası bütünlüğü ve özellikle giriş bölümü.    
276 Kur’an adaleti ve hak hükümetinin tanımı hâlâ belli değildir ve içeriğinin ne olduğu anlaşılmayan 
kavramlardır.   
277 Anayasa birinci maddesi   
278 Anayasa ikinci maddesi; Burada çok önemli bir noktaya dikkat çekmek gerekir. İran İslam 
Cumhuriyeti anayasasında devlet, hükümet, rejim Bakanlar Kurulu, kavramlarını kolayca birbirinin 
yerine kullanılmıştır. Bu dikkatsizlik ve cehalet 1979 anayasasında olduğu gibi 1989 anayasasında da 
varlığını sürdürmektedir. Bu da anayasa metnini hazırlayanların uzmanlar meclisindeki ulemanın 
siyasi bilincini göstermektedir.   



 98

mutlak velayet-i amr279 ve ümmetin imametinin (toplumun liderinin) 

egemenliği altındadır. İlerideki maddelerdeki belirtilen biçimlerde kullanılır. 

“Bu güçler birbirinden ayrıdır” denerek, egemenlik konusu açıklığa 

kavuşturulmaktadır. Bu iki maddeye baktığımızda birbiriyle çelişen bazı 

noktalar olduğunu görürüz;   

1) “Egemenlik Allah’a aittir” sözüyle insanların susması mı 

kastedilmekte, bu susma tüm alanları mı kapsamaktadır? Eğer böyleyse 

güçler ayrımı ile insanların bu güçleri kullanması ne anlama gelmektedir?  

2) 56. maddedeki “insanlar tanrı tarafından verilen toplumsal 

yazgılarına hakim olma gibi bir ilahi hakka sahiptir” ibaresi insan iradesinin 

varlığına işaret etmektedir. Bu açıdan bakıldığında güçler ayrımının bir 

anlamı olacaktır. Çünkü, milli egemenlik varsayılmaktadır.  

3) 57. maddedeki “bu güçler mutlak velayet-i emr ve ümmetin 

imametinin egemenliği altındadır” cümlesi 56. maddeyi devre dışı 

bırakmaktadır ve bu madde imam/dini lider egemenliğini esas almaktadır. 

İran İslam Cumhuriyeti’ndeki egemenlik anlayışını laiklik açısından 

da değerlendirebiliriz. İran İslam Cumhuriyeti Anayasası’nın ana çatısı 

Mostesquieu’nun kuvvetler ayrımını esas alan Fransız Beşinci 

Cumhuriyeti’nden alınmıştır.280 Devlet yürütme, yargı ve ulusal 

parlamentodan oluşur. Yürütmenin başında devlet başkanı (din/lider) 

bulunup, hayli merkezileştirilmiş nitelikteki devleti kontrol eder; yargı, bölge 

hakimlerini atama ve verdikleri kararları gözden geçirme yetkisine sahiptir; 

parlamento genel oy hakkıyla seçilmiş kişilerden oluşur. 

                                                 
279 Dini liderin egemenliği pekiştiren “mutlakiyet” kavramı 1989’da Humeyni’nin direktifleri esasında 
ve kendisinin seçtiği anayasayı gözden geçirme konseyi tarafından anayasaya eklendi ve dini liderin 
yetki alanlarını ve gücünü sınırsızlaştırdı. Bu konulara daha sonra dini liderin yetkileri konusunda 
değinilecektir.    
280 Eroğul Cem, Çağdaş Devlet Düzenleri, İmge Yayınları, Ankara, 2001, s:146, Montesquieu, 
Kanunların Ruhu Üzerine I, çev: Fenmi Baldaş, 2. Baskı, Toplumsal Dönüşüm Yayınları, İstanbul, 
1998, s:234.     



 99

Humeyni yıllarca kadınların oy kullanmalarının İslam’a aykırı 

olduğunu söylemiştir.281 Oysa, şimdi kadınları oy kullanma hakkından 

mahrum etmenin İslam’a aykırı olduğunu söylemektedir.282 Bunlara bakarak 

anayasanın bir bütünlüğü bulunduğundan, eğer giriş bölümü, 2., 56., 57. 

maddeler, dini liderin yetkilerini belirleyen 110. madde ve Anayasa koruyucu 

konseyin yetkilerini ve çalışma alanını belirleyen 91. ile 99. madde arasındaki 

maddeleri (giriş ve sayılan maddeleri) göz ardı edersek, modern ve 

demokratik anayasa olduğundan, egemenliğin tam anlamıyla ulusa ait 

sayıldığından ve laik bir egemenlik anlayışının hakim olduğundan söz etmek 

mümkündür. Ancak 56., 57. ve yukarıda sayılan öteki maddeler İran İslam 

Cumhuriyetini laik rejimlerden ayıran ilkelerdir. Başka bir deyişle, daha önce 

anlattığımız gibi Humeyni’nin velayet-i fakih teorisinin bir yansıması 

niteliğinde olan bu maddeler siyasi otoritenin sahibi olan velayet-i fakihi (dini 

lider olan devlet başkanını) Allah’ın vekili kılmaktadır. Dolayısıyla ülkedeki tek 

söz sahibi dini lider olmaktadır. Bunun anlamı ise liderin, dolayısıyla 

yöneticilerin ulus karşısında değil, Allah’ın karşısında sorumlu olduğudur.  

Burada önemli bir noktanın altını çizmek gerekir: İran İslami 

Cumhuriyeti’nin anayasasına göre egemen güç olan kişinin (dini lider) 

yetkileri ve gücü simgesel değil, gerçektir.  

Bu geleneksel anayasa Humeyni’nin velayet-i fakih anlayışının 

izlerini fazlasıyla taşımaktadır.283 Hatta Şii-İslam düşüncesinde kimseye 

verilmeyen yetki ve unvanlar devlet başkanı olarak dini lidere verilmekte ve 

dini lider de bunlara gerçekten sahip olduğuna inanmaktadır. Örneğin 

“imam”284 unvanı bu tür bir haktır. Bu anlayış başlangıçta çok tepki 

çekmesine rağmen daha sonra yapılan uygulamalarla pekiştirilmiştir. Nitekim 
                                                 
281 1963’teki Muhammede Rıza Şahın Ak Devrim Programına Karşı Yaptığı Muhalefete ve Halkı bu 
program kadınlara oy hakkı maddesinin itiraz etmeye çağırdığı konuşmasında.    
282 Devrimden sonra İran’a döndüğünden beri tüm halkı seçimlerde oy vermeye çağırdığı 
konuşmaları, İmam Humeyni konuşmalar, İran İslam Cumhuriyeti Ankara Büyükelçiliği Yayınları, 
Ankara, 1982, Anayasa 21. madde  
283 Abrahamian, Ervanda, Humeynizm, s:39.   
284 İmam kelimesi teorik bölümde açıkladığım gibi, Şii-İslam’da basit bir anlamda değil. Belki ruhani 
toplumsal ve siyasi içerik taşıdığı gibi çok önemli olan masum (günahtan arınmış) özelliğini de 
taşımaktadır. Humeyni’nin kendi düşünceleriyle bağdaşmayan insanların ölümü hükmünü vermesi bu 
masum sıfatıyla bağdaştığı da tartışılır.   



 100

Humeyni’nin ölümünden sonra yerine geçecek belirli bir halef olmamasına 

rağmen285, kıdemli ulema meclisinin onun yerini alabileceğini belirten 

anayasa maddesi hiç uygulanmıştır. Aksine kıdemli ulemanın kendi İslam 

anlayışlarından rahatsız olacağını bilen uzmanlar meclisi 1989’da hemen 

anayasayı değiştirme yoluna gitmiştir. Humeyni’nin isteği ve direktifleri ile 

fermanı doğrultusunda “Merci-i Taklid” olma koşulunu kaldırarak, “mutlak” 

kavramını dini liderin yetkilerine ekleyip kıdemli olmaya bir fakih, taklit mercii 

oluşturmuşlardır. Hatta o zamanlar genel kabul gören bir Ayetullah bile 

olmayıp, sadece orta düzeyde bir adam olan Hüccetülislam Ali Hameney’in 

(şimdiki liderin) Humeyni’nin yerine geçmesini sağlamışlardı. Abrahamya’nın 

belirttiği gibi Humeynizmin pragmatik yönünü ortaya koyan bu değişiklikle, 

farkında olmadan Humeyni’nin velayet-i fakih teorisinin düşünsel temelini 

revize etmişlerdir. Çünkü Humeyni velayet-i fakihte, herhangi bir âlimin değil, 

yalnızca skolastik tecrübe ve eğitimden geçmiş en kıdemli fakihin İslam 

fıkhının problemlerini tam olarak anlayabileceğini söylemişti.286  

Diğer yandan Humeyni’nin “velayeti fakih” teorisi kıdemli ulema 

tarafından kabul edilmiyordu. Humeyni’nin teorisini kabul eden ulema da 

zaman içinde Humeyni ile anlaşmazlığa girdi ve tasfiye edildi. Bunların yanı 

sıra liderlik için tam anlamıyla istenilen özelliklere sahip olan biri de yoktu. 

Siyasi gerçekler ve iktidar çatışmasından doğan boşluklardan dolayı anayasa 

maddeleri ihlal edilmeye başladı. Ayrıca, anayasada var olan kurumların 

paralel görevlerinden ve yetki çatışmasından dolayı sistem işlemez hale 

gelmiş ve en önemlisi Humeyni liderlik ve velayet-i fakih ile ilgili görüşlerinde 

bir revizyona gitmişti. Bunu Humeyni’nin ölümünden üç ay önce Mart 1989’da 

yaptığı konuşmasında287 açıkça görmekteyiz. Bu konuşmada, Humeyni 

                                                 
285 Aslında Humeyni’nin teorisini paylaşan bir büyük Ayetullah olan Hüseyin Ali Muntazeri 
Humeyni’nin ölümünden sonra yerine geçmesi daha önceden lideri seçen uzmanlar konsey tarafından 
belirlenmiş ve halka ilan edilmiştir. Ama zaman içinde sayısız idamlar ve işkencelere itiraz eden 
Muntazeri Humeyni tarafından azledildi ve ev hapsine alındı. Humeyni’nin teorisine devrimin ilk 
yılında ilk itiraz eden Büyük Ayetullah Kazım Şeriatmedari’ye yapılan muamele gibi. Daha fazla bilgi 
için yazışma Şeriatmedari’ye yapılan muamele gibi. Daha fazla bilgi için yazışma mektuplarının 
aktarıldığı “son devrimci Ayetullah Humeyni” yazarı: Bagermoin’e, ss:259-284. bk.   
286 Abrahamian, Ervand, Humeynizm, s.40.   
287 Bu konuşmasında Humeyni ulemayı iki ayrı gruba ayırıyor: 1) Şeriat dahil dini konuları çok iyi 
bilenler, 2. Çağdaş dünyayı, özellikle ekonomik, sosyal ve siyasi konuları çok iyi bilenler. Humeyni 
konuşma, Keyhan-i hevai gazetesi, 1 Mart 1989.   



 101

ekonomik, sosyal ve siyasi konuları çok iyi bilen ulemanın yönetici olması 

gerektiğini dile getirmiştir. Çünkü ona göre ulema, günlük olaylarla daha 

içiçedir. Bu düşünceye göre, daha önce teorik kısımda anlatılan, İslam fıkhını 

iyi bilen ve dini özelliği ağır basan ulemadan çok siyasi ve dünya bilgisi ağır 

basan ulemanın yönetici olması savunuluyordu. Böylece o zamana kadar 

reddettiği Batılı ve dünyevi düşünceye doğru kayıyor ve şeriatı anlamanın 

dünya işlerini anlamaktan farklı olduğu sonucuna varıp zihniyet değişikliğine 

gidiyordu. Ne var ki 1989’da yapılan anayasaya değişikliği, laikleşme 

yönünde değil, daha totaliter, mutlakiyetçi ve İslamcı bir yöndeydi. 

Humeyni’nin ömrü yeni anayasayı uygulamaya yetmedi. Devrim ikinci İslam 

Cumhuriyeti dönemine girdi.  

İran İslam Cumhuriyeti anayasasında var olan yasama, yürütme ve 

yargı güçlerinin yetkilerini ve işlevlerini daha yakından incelememiz yerinde 

olacaktır. Çünkü Şii İslam’ın egemenlik anlayışının ve Humeyni’nin Velayet-i 

Fakih teorisinin yansımasıdır. Böylece 1979 devriminden sonra kurulan 

siyasal sistem açıklığa kavuşacaktır.   

3.1. Yasama Organı  

İran İslam Cumhuriyeti Anayasası yazılırken 1906 Meşrutiyet 

Devrimiyle ortaya atılan İslam şeriatına uygunluk düşüncesinin anayasaya 

eklenmesi ve bunun maddeler şeklinde konulması288 çok karmaşık bir durum 

ortaya çıkardı. Diğer sol, liberal ve ılımlı İslam yanlıları Batı’daki gibi bir 

parlamentodan yanaydılar. Bu maddelerin eklenmesi parlamentonun pratikte 

işlevini ve mahiyetini değiştirdi. Dolayısıyla yasama organı, Batı’da benzeri 

olmayan seçimle gelenlerin yanısıra dini liderin atamasıyla oluşan kurumları 

(iki kurum) 289 da beraberinde getirdi. İşin ilginç yanı yasa taslağı, milletin 

seçtiği milletvekillerinin onayı ile değil, bu kurumların onayı ile 

yasalaşmaktadır. Daha ilginç bir diğer nokta; İslamî Şura Meclisinin 

                                                 
288 Anayasa 96. mad ve giriş bölümü ve diğer birçok maddede tekrarlanmıştır.   
289 Anayasayı koruyucu konsey (Şuray-i negahban Kanun-i Esasi) ve (Mecme-i Taşhis-i Maslahat-i 
Nizam) diğeri rejimin yararını belirleyen konsey.    



 102

(parlamento) meşruiyeti anayasa koruyucu konseyin oturumda bulunması 

şartı ile gerçekleşir. 290 

İran’da yasama organı “Tek Meclis” esasında oluşsa da, tek yapılı 

değildir. Üçlü bir mekanizma ile çalışmaktadır ve bunlar içinde bir 

derecelendirme yapılırsa son sözü söyleyen, dini liderin atadığı kurumlar, 

dolayısıyla dini liderdir. Bu yetki, dini liderin daha sonra değineceğimiz tek 

başına ve doğrudan kullandığı yetkilerinin dışındadır.  

3.1.1. Meclis-i Şura-i İslami291 (Parlamento)  

Yasama işleri İslami Şura Meclisi tarafından yerine getiriyor.292 

Yasama dönemi dört yıldır. Her dönemin seçimleri, önceki dönem sona 

ermeden yapılmalıdır ki, ülke hiçbir zaman meclissiz kalmasın.293 
Milletvekilleri doğrudan doğruya ve gizli oyla halk tarafından seçilir, 

seçmenler ile seçilenler için gereken şartları ve seçimlerin nasıl yapılacağını 

kanun belirler. 294 Görüldüğü gibi seçim sistemiyle ilgili olarak Anayasa’da 

milletvekili seçme ve seçilme şartları ile yeterliliği 62. maddeye göre kanun 

koyucuya bırakılmıştır. Genel olarak bu durum olumlu ve isabetli görünse de 

dini ideoloji temelli bir sistemde büyük sorunları da beraberinde getirmektedir.  

Öncelikle, bu madde, seçme, seçilme ve denetleme koşullarını 

düzenlemektedir. Ancak seçme ve seçilme koşullarını onaylayan kurumun 

mahiyeti ve kişisel davranışları bu konuda belirleyici bir rol oynamaktadır. 

Dolayısıyla bunları denetleyecek mekanizmalara ihtiyaç vardır. Anayasa’da 

bu mekanizmalar öngörülmemiştir. Aşağıda kısaca seçilme koşulları ile 

seçimleri denetleme ile ilgili maddeler belirtilmektedir.  

Milletvekili seçilme koşulları konusunda milletvekili seçim yasası iki 

tür koşul koymaktadır. 28. maddedeki milletvekili adaylarının haiz olması 

                                                 
290 Anayasa 93. madde.   
2911989 Anayasa değişikliğinden önce Meclis-i Şura-i Milli şeklindeydi.   
292 Anayasa 58. mad.   
293Anayasa 63. mad.   
294 Anayasa 62. mad.   



 103

gereken koşullar ile 30. maddede milletvekili adaylarının taşımaması gereken 

koşullar (yani adaylıktan mahrumiyet sebepleri) belirtilmektedir. Bunlar 

şunlardır:  

1) İslam’a ve İslam Cumhuriyetine karşı inançlı olması: Dini azınlıklar 

bu şarta tabi değildir.  

2) İran uyruklu olması,  

3) Anayasa ve mutlak vilayet-i fakihe (Allah’ın yeryüzündeki mutlak 

yetkiye sahip temsilcisi olan dini lidere veya liderlik kusuruna) bağlı ve sadık 

olması,  

4) En az ilkokul mezunu olması,  

5) Yaşının en az otuz en çok yetmiş beş olması. 295 

Milletvekili adaylarının taşımaması gereken özelliklerin bazılarını 

şöyle sıralayabiliriz;296  

1) Yasa dışı örgütler, partiler, gruplar ve derneklere üye veya taraftar 

olması,  

2) İslam Cumhuriyeti’ne karşı suç işlemek.  

3) Kırbaca mahkum edilmiş olmak(bu koşul/ölçüt siyasi mahkumlar 

içindir). 

4) Sağır ve görme özürlü olmaması,  

5) Seçim bölgesinde adının kötüye çıkmaması,  

 

                                                 
295 Milletvekili seçim yasası, 28. mad.   
296 Milletvekili seçim yasası, 30. mad. 



 104

Yukarıdaki düzenlemelere baktığımızda, bunların uçları açık, yani 

değerlendirmelerin hangi somut kriterlere göre yapılacağının belirsiz 

olduğunu görmekteyiz.  

Örneğin milletvekili adayının taşıması gereken koşullardan 1. ve 

3.sünü incelersek; bunların kriterlerinin ne olduğu, onaylayacak kurumun 

dayandığı ilkelerin neler olduğu ve ne şekilde değerlendirileceği belirlenmiştir. 

Diğer yandan İslam Cumhuriyetine karşı suç işlememe şartından, siyasi bir 

kurum olan yasama organına karşı siyasi bir suç işlememiş olması gerektiği 

anlaşılıyor. Ancak anayasada ve diğer yasalarda siyasi suçun tanımı dahi 

yokken bu nasıl tespit edilecektir. Ayrıca adayların sağır ve görme özürlü 

olmaması koşulu da Anayasa’ya aykırı bir düzenlemedir. Yine devrimden 

sonra herhangi bir parti, grup ve dernek kurma izninin verilmemesi ya da 

herhangi bir resmi siyasi örgütün kurulmasına izin verilmemesi de, 

Anayasanın 19., 20. ve 26. maddelerine297 aykırıdır. Öte yandan, yukarıda 

sayılan koşulları taşımaması nedeniyle adaylığı reddedilen kişinin otomatik 

olarak suç işlemiş olduğunu kabul etmek gerekir ki, bu da evrensel insan 

hakları bir yana İran anayasasının “esas olan suçsuzluktur ve kimse yasa 

önünde suçlu sayılamaz, meğer ki suçu yetkili mahkemece ispatlansın” 

şeklinde ifade edilen 37. maddesine aykırı bir durumdur. 

Milletvekillerinin seçilmesi konusunda değinilmesi gereken diğer bir 

nokta, seçimlerin denetlenmesi sorunudur. Bu denetim, adayların 

başvurusundan seçimlerin sonucunun ilanına kadar süren zamanı kapsar ve 

burada genelde güdülen amaç seçimlerin kurallara uygun olup olmadığını 

saptamaktadır. İran’da seçimlerin denetimi görevi yasama organına aittir. Bu 

denetim, yasama organındaki meclis ile anayasayı koruyucu konsey 

tarafından gerçekleştirilmektedir. Ancak her biri denetimi farklı şekillerde 

yapar. Meclisin denetimi298, seçimlerden sonra başlarken anayasa koruyucu 

                                                 
297 19, 20., 26 mad.   
298 Anayasa 93. maddesi seçimlerinden sonra milletvekillerin salahiyetlerini inceleme ve onaylama 
meclisin yetkisindedir. Meclis iç tüzüğü 6. madde meclis milletvekili adaylığını gereken şartları ve 
seçim bölgelerindeki seçimlerin doğruluğunu inceler.   



 105

konseyin denetimi299 adayların başvurusundan itibaren başlayarak sonuçların 

ilanına kadar sürer. Koruyucu konsey bu denetleme işini her ilde bir “seçim 

kurulu” kurmak suretiyle yürütür. Anayasa koruyucu konseyin illerdeki seçim 

kurulu aracılığıyla yürüttüğü görevlerden biri de, adayların yasal yeterliliğini, 

diğer bir deyişle ehliyet sahibi olup olmadıklarını (İstihbarat Bakanlığı, nüfus 

dairesi ve adliyeden alınan belgelere göre) incelemektir. Bu en başta gelen 

denetimdir; çünkü dışlanması gereken adaylar bir tür soruşturmadan geçer 

ve daha önce bahsettiğimiz ucu açık değerlendirmeler bu aşamada 

gerçekleşir.  

Yine burada değinilmesi gereken diğer bir nokta, yürütme organının, 

İçişleri Bakanlığı aracılığıyla seçim yapması ve anayasanın 113. maddesinin 

“dini liderden sonra cumhurbaşkanı ülkenin en yüksek resmi makamıdır ve 

anayasanın yürütmesinden sorumludur…” hükmüne dayanarak seçimleri 

gerçekleştirme ve denetleme işlerini yerine getirmesidir. Anayasada var olan 

bu görev karmaşası, kurumlar arasında çeşitli çatışmalara yol açmaktadır. Bir 

kurumun kabul ettiği adayı diğer kurum kabul etmeyebilir. Nitekim 

reformcuların iktidarda olduğu dönemde bu tür çatışmalar yaşanmıştır. 

1989’da bazı değişiklikler yapılmasına karşın Anayasa kendi içinde pek çok 

yetki çatışması ve kavram karmaşası barındırmayı sürdürmüştür. Bu durum, 

devrimin sıcak fakat güvensizlikle dolu atmosferi içinde yazılan metnin 

kendini korumaya çalışmasının ve hukuk bilgisine sahip akademik çevrenin 

devre dışı bırakılmasının bir sonucudur.  

Yasama organının kurumlarından birisini oluşturan meclisin 

(parlamentonun) görev ve yetkilerine baktığımızda dünyada benzeri 

görülmemiş bir durumla karşılaşılır: Velayet-i fakih eksenli bir anayasa varlığı, 

modern bir kurum olan parlamentonun asıl görevi olan yasa yapma yetkisinin 

içini boşaltmıştır ve onun yalnızca yasa taslağı hazırlayan bir kuruma 

dönüşmesine yol açmıştır. Çünkü hükümet sistemi ne olursa olsun, bütün 

temsili rejimlerde parlamentoların kanun yapma, hükümeti denetleme ve 

                                                 
299 Anayasa 99. madde lideri belirleyen uzmanlar konseyin, cumhurbaşkanlığı ve milletvekili ve 
referandumlarla ilgili seçimlerin denetimi Anayasayı koruyucu konseye aittir.   



 106

devlet bütçesini kabul etme olmak üzere üç temel fonksiyonu vardır. Yürütme 

organının göreve gelmesinin ve görevde kalmasının parlamentonun 

yetkileriyle ilişkili olmadığı başkanlık rejiminde bile, yasama organının, 

örneğin meclis araştırması ve bütçeyi kabul etme gibi konularda, yürütme 

organını belli bir derecede denetlediği söylenebilir. 300 

Meclisin görev ve yetkilerinin başında, hükümeti denetlemek gelir. 

Anayasa’nın 122. maddesine göre “Cumhurbaşkanı, Anayasa ve yasaların 

ona verdiği görev ve yetkilerin sınırları dâhilinde, milletin, dini liderin ve 

meclisin karşısında sorumludur”. Meclisin hükümet üzerindeki denetimini 

sağlayan bir hukuki araç olan gensoru, Anayasa’nın 89. maddesi ile meclisin 

yetkileri içine dahil edilmiştir. Bu maddeye göre cumhurbaşkanı, 

milletvekillerinin 2/3 güvenoyunu alamazsa azledilebilir. Bunun için301 

ülkedeki en üst otorite olan Velayet-i Fakih’in (dini liderin), yetkilerini 

kullanması gerekir.  

Yasama organının en önemli görev ve yetkilerinden olan kanun 

yapma yetkisi, 71. maddede ayrıntılı olarak düzenlenmiştir. Buna göre, 

“meclis, anayasada belirlenen sınırlar içinde her konuyla ilgili kanun 

koyabilir.” Diğer taraftan 93. maddeye göre meclisin yasa tasarıları 

tartışılırken, koruyucu konseyin bulunması gerekmektedir. Çünkü koruyucu 

konsey meclisin meşrutiyetini sağlamaktadır. Bu nedenle 94. maddeye göre 

yasamanın onayladığı tüm tasarılar Koruyucu Konseye gönderilmeli ve onun 

onayına sunulmalıdır. Yine aynı maddeye göre bu konsey, metinleri 

onaylama ve reddetmeye tam yetkili tek kurumdur. Daha önce de belirttiğimiz 

gibi koruyucu konsey üyelerinin yarısını (altı kişi) doğrudan, yarısını ise (altı 

kişi) dolaylı olarak dini liderin atadığını göz önünde bulundurursak diyebiliriz 

ki, aslında yasa yapma işi “anayasayı koruyucu konsey” üzerinden dini lider 

tarafından gerçekleştirilir Meclisin görevi (parlamento), sadece yasa taslağı 

hazırlamaktadır. Dolayısıyla Humeyni’nin Velayet-i Fakih teorisinin “fakih 

hâkimiyeti” bu uygulamada tipik bir yansımasını bulmaktadır.  
                                                 
300 Özbudun, Ergün, Türk Anayasa Hukuku, Yetkin Yayınları, Ankara, 1998, s:267, Eroğul, Cem, 
Çağdaş Devlet Düzenleri, İmaj Yayıncılık, Ankara, 2001.   
301 Anayasa 110. mad. 10. fıkrası   



 107

3.1.2. Anayasayı Koruyucu Konsey 

Anayasayı koruyucu konsey, yasama organının üç öğesinden biridir, 

hatta en önemli öğesidir. Çünkü Anayasanın 93. maddesine göre “meclisin 

koruyucu konseysiz yasal meşrutiyeti yoktur. Milletvekillerinin salahiyetlerinin 

onanması ve koruyucu konseydeki (Yargıtay başkanınca önerilen) altı 

hukukçunun seçilme koşulları bu kuralın dışındadır.”  

Bu koruyucu konsey, meclisin içinde yer almakla birlikte onun dışında 

dini lidere de bağlı bir kurumdur. Çünkü Anayasanın 94. maddesinde “şura-i 

İslam meclisinin onayladığı metinler koruyucu konseye gönderilmelidir” 

denmektedir. Diğer yandan anayasanın 97. maddesi, konsey üyelerinin, 

Şura-i İslamî Meclisinin acil yasa tasarısı dışındaki diğer tüm toplantılarına 

katılıp katılmamakta tam bir serbestliğe sahip olduğunu söylemektedir. 

Koruyucu konseyin yapısına baktığımızda iki grup görmekteyiz. 

Anayasanın 90. maddesinde belirtilen birinci grubu güncel sorunların ve 

çağın gereksinimlerinin bilincinde olan ve altı kişiden oluşan adaletli fakihler 

oluşturmaktadır. Bunlar dini lider tarafından atanır. İkinci grup ise hukukun 

çeşitli alanlarında uzmanlaşmış olan ve Yargıtay başkanı302 tarafından 

meclise sunulan Müslüman hukukçular arasından meclis oyu ile seçilen altı 

kişiden oluşur. Böylece konsey 12 kişiden oluşmakta ve altı yıllığına 

seçilmektedir. Görev ve yetkileri dikkate alındığında konseyin İran siyasal 

sisteminin en kilit kurumu ve rejimin belirleyicisi olduğu görülür.   

Söz konusu görev ve yetkiler şunlardır; 1) Referanduma gitmek ve 

seçimlerin denetimini yapmak 2) Anayasayı yorumlamak, 3) Yasama ve 

yürütme organlarını denetlemek.  

Referandum ile tüm seçimlerin denetimi konusunu daha önce 

milletvekillerinin seçilmesi ile ilgili kısımda tartışmıştık. Burada daha çok, 

anayasanın yorumu konusunu tartışacağız. 

                                                 
302 Yargı Başkanı kendisi dini lider tarafından atanır. O yüzden bu konseyin niteliğini ve önemini 
yeniden düşünmek lazım.   



 108

Anayasalar genellikle soyut kurallar içerirler ve bütün konulara yer 

vermeleri mümkün değildir. Bunun için de anayasadaki soyut ifadelerin somut 

konulara uygulanması ancak yorumlanmasıyla mümkün olur303 Yorum, bir 

kanun maddesinin gerçek amacını, objektif anlamını, içeriğini ve kapsamını 

ortaya koyar. Bu yüzden maddelerin yorumu, yasama, tüzük, yönetmelik ve 

karar gibi her türlü belgedeki ifadelerin açıklığa ve somutluğa kavuşması 

demektir. 304 Anayasa 98. maddesinde “Anayasanın yorumu, koruyucu 

konseye aittir. Buna göre, anayasanın yorumu için koruyucu konsey 

üyelerinin 3/4’ünün olumlu oyu gerekir” şeklindeki ifade bu konuyu kesin bir 

sonuca bağlamaktadır. Yargısal bir kurum tarafından yapılması gereken 

yorum, İran anayasasında dini lidere bağlı siyasal bir kuruma bırakılmıştır. Bu 

da devrimin kurucu iktidarının dini niteliğini gösterdiği gibi daha sonra ortaya 

çıkacak olan totaliter siyasal rejimin de işaretidir.  

Koruyucu konseyin en önemli görevinin yasama ve yürütme  

organlarının denetimi olduğundan söz etmiştik. Bu ise İslamî şüra meclisinin 

ve hükümetin kabul ettiği tasarılar, tüzükler, kanun hükmünde kararnameler 

ve yönetmelikleri denetleme şeklinde olur.   Ayrıca hem kendi denetim 

yetkisini hem de icrai niteliği taşıyan metinlerin şeriata ve anayasaya 

uygunluğunu Anayasa’nın, 4., 98., 138. maddelerine dayandırır.  

Genel olarak dünyadaki anayasacılık hareketlerine bakıldığında 

özellikle II. Dünya Savaşından sonra, anayasalara yalnızca “yasalar 

anayasaya aykırı olamaz” biçiminde bir ilke koymakla yetinildiği, söz konusu 

uygunluğu sağlamak üzere, Anayasa Mahkemesi ve benzeri kurumların 

öngörüldüğü görülür.305 Çünkü yasaların anayasaya uygunluğunun 

sağlanması hukuk devletinin temel niteliklerindendir.  

Yine dünyadaki genel uygulamada anayasaya uygunluğu denetleyen 

kurumlar yargısal oldukları kadar, bağımsız bir nitelik de taşırlar. Humeyni, 

Velayet-i Fakih yönetimindeki İslami hükümet teorisinde, fakih yönetiminin 

                                                 
303 Teziç, Erdoğan, Anayasa Hukuku, s:193.   
304 Yılmaz, Ejder, Hukuk Sözlüğü, s:890.   
305 Soysal Mümtaz, 100 soruda Anayasa, Gerçek Yayınları, İstanbul 1997, s:164  



 109

hukuk devleti esasına dayandığını ileri sürmektedir. Buna göre tüm çağdaş 

hukuk devletlerinde olduğu gibi yasaların anayasaya uygunluğunu 

denetleyen kurum da bir yargı kurumu olmalıdır. Ancak İran İslami 

Cumhuriyeti Anayasasını hazırlayan kurucu iktidar, denetim işini dini lidere 

bağlı bir siyasi kurum olan “Anayasa Koruyucu Konseyi”ne bırakarak fiiliyatta 

bu esastan ayrılmaktadır.  

Anayasanın 96. maddesine göre “İslami şura meclisinde kabul edilen 

metinlerde “şeriata aykırılık” bulunmadığına karar verme yetkisi, koruyucu 

konseydeki fakihlerin çoğunluğuna, “anayasaya aykırılık” bulunmadığına 

karar verme yetkisi koruyucu konseyin tüm üyelerinin çoğunluğuna aittir” ve 

ayrıca Anayasa’nın 138. maddesine göre “Bakanlar veya Bakanlar 

Kurulu’nun kararname ve tüzükleri kanunlara aykırı olmamalıdır. Bunun için 

Bakanlar Kurulu’nun kararname ve tüzükleri meclis başkanının onayından 

geçmelidir ve 85. maddeye göre kanun hükmünde kararnameler ise 96. 

maddeyle esasen koruyucu konseyin denetimindedir.”306 

Burada dikkat edilmesi gereken iki nokta vardır: Birincisi, şeriata 

uygunluğun dini lider tarafından atanan ve adil fakih (!) denilen üyeler 

tarafından sağlanmasıdır. Dolayısıyla şeriat, onların İslam anlayışı ve kişisel 

yorumlarıyla özdeşleşmektedir. 307 Çünkü kriterin ne olduğu açık değildir. 

Ayrıca şeriata uygunluk konusunda Müslüman hukukçulardan oluşan diğer 

altı üyenin görüşüne de başvurulmamaktadır.  

Bu hukukçuların laik sistem hukukunu bildikleri, ama İslam hukukunu 

bilmedikleri varsayılmaktadır. Bu durum bir paradoks içermektedir. Öte 

yandan metinlerin anayasaya uygunluğunu denetlemesi kısmında 

hukukçuların yanı sıra altı fakih da görüş bildirmektedir. Fakihlerin 

hukukçuların bilmesi gereken tüm bilgiye sahip oldukları varsayılmaktadır Bu 

yüzden de hukukçular doğal olarak devre dışı kalmaktadır. Bu noktada 

                                                 
306 138. ve 85. maddelerde bütününü okuduğumuzda dikkat çeken önemli nokta komisyonların ve 
bakanlıkların konusunda kanun çıkarma kelimesi kullanıyor ama İslami şura meclisin hakkında kabul 
edilen metinler kullanılıyor yani burada da bir bilgisiz söz konusudur.    
307 Kızların yabancı ülkelerde devlet kursuyla üniversiteye gönderilmesi konusundaki yasa şeriata 
aykırı bulunmuştur.   



 110

kurucu iktidarın rejimin niteliği konusunda kendi içinde bir görüş birliğine 

sahip olmadığı sonucu çıkmaktadır.  

İkinci önemli nokta, anayasaya uygunluğunun Fransa 

Anayasası’nda308 olduğu gibi koruyucu konsey tarafından bir ön denetime 

tabi tutulmasıdır. Oysa İran’daki durum Fransa’dakinden farklıdır. Fransa’da 

meclisin onayı ile yasa oluşurken, meclisin onayı yeterli değildir. Yasalaşma, 

ancak konseyin onayından sonra gerçekleşir. Bu da, yasama yetkisinin 

doğrudan Tanrı’ya ait olduğunun bir göstergesidir. Tanrı vekili olarak devlet 

başkanı (fakih olan)dini lider bu yetkiyi anayasayı koruyucu konsey eliyle 

kullanılır.  

3.1.3. Kamu Menfaatini Tespit Kurulu (K.M.T.K.) (Mecme-i 
Teşhis-i Maslahat-i Nizam (M.T.M.N.)  

İslami şura meclisi ile koruyucu konsey arasındaki ihtilaflar nedeniyle 

meydana gelen tıkanıklıkları çözmek amacıyla 6 Şubat 1988’de devrim lideri 

Ayetullah Humeyni tarafından “Kamu Menfaatini Tespit Kurulu” kuruldu. Bu 

kurul, 1989 tarihli Anayasa değişikliğine kadar hukuki bir kurum olarak 

düzenlenmemiştir. Ancak 1989’daki değişiklikten sonra K.M.T.K. bir hukuki 

kurum olarak Anayasanın 112. maddesinde yer almıştır.  

İslami Şura Meclisi tarafından kabul edilen belge anayasaya ve 

şeriata uygunlukları konusunda koruyucu konsey ile meclis arasında bir 

anlaşmazlık çıkarsa son çözüm mercii, Düzenin Yararını Teşhis Kurulu309dur. 

Bu kurulun görüşleri her iki tarafın(Koruyucu Konsey ile Meclis) kabulünü 

gerektirir. Böylece yasama organında açık bir şekilde belirtilmese de KMTK 

kendiliğinden yasama yetkisine sahip olur. Diğer taraftan kurul üyelerinin lider 

tarafından doğrudan atandıklarını da göz önünde bulundurursak, esasında 

                                                 
308 Eroğlu Cem, Çağdaş Devlet Düzenleri, s:183.   
309 Anayasa 112. mad: meclisin kabul ettiği metinler, koruyucu konsey tarafından anayasaya ve şeriata 
uygun olmadığı taktirde meclise yeniden düzenlenmek için iade edilir. Meclis kamu yararını göz 
önünde bulundurmak kendi görüşünde ısrar ederse ve yeniden koruyucu konseyin onayını alamazsa 
bu metinler D.Y.T.’ına sunulur. Son çözüm merci olarak sunulur. D.Y.T.K liderin isteğiyle istişare 
için kurulur. D.Y.T.K’un asıl ve değişen üyeleri lider tarafından atanır. D.Y.T.K.’un içtüzüğü kurum 
tarafından hazırlanıp liderin onayına sunulur.  



 111

yasayı yapanın bizzat dini lider olduğunu görürüz. Bu kurulu düzenleyen 

maddenin Anayasa’nın 7. faslında “lider veya liderlik konseyi” başlığı altında 

yer alması da son sözün lidere ait olduğunun bir kanıtıdır. Daha önce de 

belirttiğimiz gibi yasama organı tek meclisli sistem esasında düzenlenmiş 

olsa da üç başlı bir yapıdan oluşmaktadır: Milletvekillerinden oluşan Şura-i 

İslami Meclisi, üyeleri lider tarafından atanan Koruyucu Konsey ve K.Y.T.K. 

Sonuçta, yasama konusunda son sözü söyleyenin milletvekilleri değil, atanan 

kurumlar vasıtasıyla dini lider olduğu bir siyasal sistem söz konusudur 

diyebiliriz.  

3.2. Yürütme Organı 

Her siyasal sistem, kendi anayasasında belirtilen amaçları 

gerçekleştirmek üzere bir yürütme organına ihtiyaç duyar. İran İslamî 

Cumhuriyet Anayasası “geleneksel olarak dünyada var olan a) Tek yapılı 

(unitaire) yürütme, b)ortaklaşa (collegiale) yürütme, c)ikili (dualist) 

yürütme310”modellerinden iki başlı bir yürütme organını öngörmüştür. 

Anayasa’nın 60. maddesine göre “yürütme yetkisi doğrudan doğruya 

liderlik kurumuna bırakılmış hususlar dışında cumhurbaşkanı ve bakanlara 

aittir”. 134. maddede “Cumhurbaşkanı Bakanlar Kurulunun başıdır. Meclis 

karşısında Bakanlar Kurulunun faaliyetlerinden sorumludur” denilmektedir. 

Dinî lider devlet başkanı, cumhurbaşkanı ise devlet başkanı ile meclis 

arasında bağlantıyı kuran bakanlar kurulunun başı olmaktadır. Bu durumu 

teyid eden ve dini liderin devlet başkanı olduğunu belirten bir başka madde 

113. maddedir. Söz konusu maddeye göre “liderden sonra cumhurbaşkanlığı 

en yüksek resmi makamdır ve liderliğin doğrudan sorumluluğuna 

bırakılmayan işlerin sorumlusu da cumhurbaşkanıdır.”  

Dini liderin görev ve yetkilerinin belirtildiği 110. maddeye göre:   

“1- İslam Cumhuriyeti düzeninin genel siyasetini belirlemek,  

                                                 
310 Teziç, Erdoğan, Anayasa Hukuku, s:351.    



 112

2. Rejimin tayin edilen politikasının doğru icra edilip edilmediğini 

denetlemek,  

3- Referandum fermanı vermek,  

4- Silahlı kuvvetlerin başkumandanı olmak,         

5- Savaş ve barış ilanı yapmak,   

6- ve tüm yüksek rütbeli makamlara atama ve azil ….” dini liderin 

görev ve yetkileri arasındadır.  

Benzeri ikili sistemlerin hiçbirinde görülmeyen bir durum mevcuttur: 

Dini liderin hiçbir kurum ve makam karşısında hiçbir biçimde siyasi veya 

cezaî sorumluluğu yoktur. Oysa dünyada ikili bir yürütme şeklini benimseyen 

ülkelerde bu tür kişilerin, en azından tek başına imzaladığı belgeler 

bakımından hem siyasi hem cezaî sorumluluğu mevcuttur.311 Bu tür bir 

sorumsuzluğun temelinde daha önce açıkladığımız “imamet” ile Humeyni’nin 

“velayet-i fakih” teorisinin fakih yönetiminin meşruiyetinin tanrısal olduğu 

kabulü yatmaktadır. Bu yaklaşımın İran İslam Cumhuriyeti Anayasası’ndaki 

yansımalarını görmek için yürütme organını daha yakından incelemekte yarar 

vardır.  

3.2.1. Devlet Başkanı Olarak Liderlik Kurumu  

İran İslam Cumhuriyeti, asıl Anayasası Kuran olan, siyasal ve sivil 

toplumsal yaşamın Şii-İslam kurallarına göre düzenlendiği ve egemenliği 

yalnızca Tanrı’ya ait bir hak olarak gören, teokratik bir siyasal rejimdir. Bu 

rejime teokratik niteliği kazandıran kurumların başında liderlik (velayet-i fakih) 

kurumu gelir. Nitekim Anayasanın giriş kısmında “İslam egemenliği” başlığı 

altında “İmam Humeyni tarafından açıklanan ‘Velayet-i fakih’ ilkesine dayalı 

İslam devlet düşüncesi, Müslüman halka istibdatla mücadelesinde somut, 

                                                 
311 Eroğul, Cem, Çağdaş Devlet Düzenleri.   



 113

tutarlı ve düzenli yeni bir amaç verdi…” şeklindeki açıklama da bunu 

göstermektedir.  

Bunun dışında liderin devlet başkanı olduğunu belirten ve rejimin 

teokratik özünü vurgulayan anayasanın giriş bölümünün “velayet-i fakih” 

kısmında da şöyle denmektedir: “Velayet-i emr ve sürekli imamet ilkesine 

dayanarak, gerekli şartları haiz olup halk tarafından önder olarak tanınmış 

bulunan fakihin liderliğinin gerçekleşmesi için gerekli olan ortamı anayasa 

hazırlar”. Bu ve benzeri maddeler İran İslam Cumhuriyetinin niteliğini açıkça 

göstermektedir.  

Devlet başkanı ve yürütmenin başı olarak dini lider, uzmanlar meclisi 

tarafından belirsiz bir süre için seçilir312 ve en üstün güce sahiptir; yani tek 

egemendir.  

Egemenliği kullanan tek kişi olduğunun en önemli göstergesi ise 

liderin görev ve yetkileridir. Bunlar şöyle özetlenebilir:  

1) Yasama, yürütme, yargı organları ile ilgili yetkileri,  

2) Liderliğe bağlı kurumlar üzerindeki yetkileri,  

3) Ordu ve milli güvenlikle ilgili yetkileri.   

İran Anayasasında 57. maddede bir yandan güçler ayrılığından 

bahsedilmekte, diğer yandan bu güçler liderin denetimi altında tutulmaktadır. 

Böylece anayasa, tüm güçleri liderde toplamaktadır. Dolayısıyla açık bir 

çelişkiyi içinde barındırmaktadır. Nitekim liderin yasama ile ilgili yetkilerini 

kurucu konsey eliyle gerçekleştirmesi bunu kanıtlamaktadır. Daha önce de 

belirttiğimiz gibi meclisin meşrutiyetini sağlayan, meclisin kabul ettiği yasa 

taslaklarını anayasaya ve şeriata uygunluğunu denetleyen veya 

yasalaşmasını sağlayan, koruyucu konsey ile K.M.T.K., üyelerini belirleyen 

                                                 
312 Anayasa 107. mad. Uzmanlar meclisinde sekiz (8) senelik için koruyucu konsey tarafından 
onaylanan adaylar arasında (99 m) halk seçiyor (107 m) Koruyucu konseyin üyelerini (12 kişi) dini 
lider kendisi seçiyor. Bir kısır döngü sistemi söz konusu. Kısır döngü sistemi söz konusu.     



 114

liderdir. Dolayısıyla dini liderin yasama ile ilgili görev ve yetkileri ile anayasal 

konumu, cumhuriyet rejimi ilkeleriyle tamamen ters düşmektedir; çünkü 

cumhuriyet sözleşme anlayışına ve yasama organının siyasal temsiline 

dayanır. Ağaoğulları’nın da belirttiği gibi, “Temsil sistemini benimseyen 

Amerikan ve Fransız Devrimleri, demokrasiyi halkın doğrudan iktidarı olarak 

algıladıklarından ötürü, kurdukları rejimi cumhuriyet ya da temsili yönetim 

şeklinde adlandırmayı yeğlemişlerdi313”. Kısacası halkın egemenliğini 

kullanabilmesi ne milletvekilleri (yasama konusunda) ne de tek lider 

tarafından gerçekleşir; halk egemenliğinin ancak temsilcileri aracılığıyla 

kullanır. Oysa İran’daki cumhuriyet rejiminde meclis üyeleri, yani halkın 

temsilcileri dolaylı olarak lider tarafından (koruyucu konsey eliyle) seçilmiştir 

ve halk bu seçilmiş üyeler konusunda kısmen bir tercih kullanmıştır. 

Dolayısıyla yöneticileri ve yasama üyelerini halk değil lider (Velayet-i Fakih) 

belirlemektedir.  

Liderin yürütme ile ilgili yetkileri doğrudan ve dolaylı olmak üzere 

ikiye ayrılır. İlk olarak, devlet başkanı yürütmenin de başındadır ve doğrudan 

yetkileri vardır (Md. 110,113). Bunlardan en önemlisi devletin genel siyasetini 

belirlemesi ve silahlı kuvvetlerin başkomutanı olmasıdır. Dini lider tek imza ile 

doğrudan silahlı kuvvetlerin ve devrim muhafızlarının komutanlarını 

atamaktadır. Dolayısıyla bu durum, “Cumhurbaşkanı milli güvenlik314 

kurulunun başkanı olarak aynı zamanda silahlı kuvvetlerin de 

başkomutanıdır” ilkesine ters düşmektedir.  

Liderin dolaylı müdahalesi ise kendisine bağlı olan koruyucu 

konseyin, cumhurbaşkanlığı adaylığına başvuranları belirlemesi şeklinde 

gerçekleşir. Dahası doğrudan halkoyuyla seçilen cumhurbaşkanını yine 

konsey atar veya azleder (Md. 110). Cumhurbaşkanını azletme görevi, 

Yargıtay Başkanı tarafından kanuni ödevlerine aykırı davrandığı tespit 

                                                 
313 Ağaoulları, M.A., Demokratik Mitosları Halk-Ulus Egemenliği, A.Ü.S.B.F. Dergisi, cilt:48, 1-2 
Ocak-Haziran, Ankara, 1993, s:325.   
314 İran Anayasasında Milli Güvenlik Kurulu Başkanı cumhurbaşkanıdır.    



 115

edildikten veya meclis tarafından siyasi yetersizliğine315 karar verildikten 

sonra devlet çıkarlarını gözeten liderin kararıyla olur. (Mad.110) 

 Görüldüğü gibi halk-ulus egemenliğinin bir göstergesi olan güçler 

ayrılığı temeline dayanan cumhuriyet anlayışı burada tümüyle dışlanmakta ve 

yasamada olduğu gibi yürütme organında da cumhuriyet ile bağdaşmayan bir 

yapı ortaya çıkmaktadır. Modern cumhuriyetlerde siyasal temsil söz 

konusudur, 316 Ancak İran İslam Cumhuriyetinde tanrısal temsil vardır. Halk, 

iktidarın dışında tutulmaktadır. Gerçek siyasal özne halk değil, yasama ile 

yürütme erklerini elinde bulunduran lider olduğu için lider ile devlet 

özdeşleşmektedir. İran anayasasında yasama ve yürütme liderin elinde 

olduğu gibi, yargı organı da doğrudan liderin elindedir. Anayasanın 110. 

maddesine göre yargı başkanının belirlenmesi ve atanması doğrudan lidere 

aittir. Anayasada yargı başkanı için adil mütcehid dini bilgiye sahip olması 

dışında herhangi bir özelliğe ve kritere sahip olması gereği 

öngörülmemiştir.317 Görüldüğü gibi yargının yürütmeden bağımsız olması bir 

ilke olarak benimsenmemiştir. Bu mekanizmanın cumhuriyet ve temsili 

demokrasi ile açıklanamayacağı ortadadır.  

Son olarak İran İslam Cumhuriyetinin demokrasi ile olan ilişkisini 

ortaya koymak için devlet başkanı olarak liderin doğrudan kendisine bağlı 

olan kurumların belirtilmesi yerinde olacaktır.  

Bunlar;  

1) Radyo Televizyon Kurumu  

2) Güçsüzler Vakfı  

3) İslami Propaganda Kurumu  

4) Kültürel Devrim Yüksek Konseyi  

5) Toprak Dağıtım Kurulu  

6) Okuma Yazma Hareketi Kurumu  
                                                 
315 Siyasi yetersizlik için anayasada veya herhangi bir yasada kriter ve tanım yoktur. Birinci 
cumhurbaşkanının azlinde bu yetki kullanıldı   
316 Ağaoğulları, M.A., Demokratus Mitoslar: Halk Ulus Egemenliği ve Siyasal Temsil, ss:21-29.   
317 Devrimden sonra yargı başkanları herhangi bir mahkemede yargıçlık bile yapmamışlar.   



 116

7) Gaziler ve Şehitler Vakfı  

8) 15 Hurdad Vakfı  

Bu kurumların ortak özelliği (radyo-televizyon dışında) devrimden 

sonra kurulmalarıdır. Bunlar sistemdeki bazı boşlukların doldurulması 

amacıyla kurulmuş olup. Humeyni’nin devrimin ilk günlerinde vaat ettiği 

adaletin sağlanmasına318 ve sosyo-ekonomik, kültürel, siyasal alandaki 

boşlukların doldurulmasına dönüktürler. Bunlar, Anayasada belirtilen devlet 

organlarının dışında yer alan ancak onlara paralel kurumlardır. Bu kurumlara 

halk içinden örgütlenen milisler (Besic) ile lidere bağlı diğer orduyu (devrim 

muhafızları ve düzenli ordunun dışında) eklersek, ayrıca bunların sadece dini 

lidere karşı sorumlu olduklarını ve büyük bir ekonomik gücü ellerinde 

bulunduklarını da dikkate alırsak, devlet içinde devlet şeklinde bir 

yapılanmanın olduğunu rahatlıkla söyleyebiliriz.  

Çağdaş devlet düzenlerinde (demokratik olsun veya olmasın), 

ülkedeki tüm kurum ve kuruluşlar var olan anayasadaki kurumlarla (otoriter 

ve totaliter nitelikte olsa bile) yönetilir. Oysa İran İslam Cumhuriyeti’nde 

durum farklıdır. Bu da büyük ölçüde güvensizlikten ya da Abrahamian’ın 

Humeynizm kitabında belirttiği gibi İran siyasetinde hakim olan kuşku ve 

endişelerin varlığından kaynaklanan bir durum olsa gerektir.319 

3.2.2. Cumhurbaşkanı  

İran İslam Cumhuriyetinde cumhurbaşkanı halkın doğrudan oyuyla 

seçildiği halde (Md. 194) ülkede liderlerden sonra ikincil önemde bir makama 

sahiptir (Md. 113). Lidere ait yetkiler dışında kalan işlerde yürütmenin 

başıdır(Md. 113). Görevleri ile ilgili yetkilerinden dolayı millet, lider ve meclis 

önünde sorumludur (Md.123). Mecliste yargı başkanı ile koruyucu konsey 

önünde and içerek göreve başlar. (Md.121). Buna karşılık dini lider, bu siyasi 

ve ceza sorumluluk ile and içmeden muaftır.  

                                                 
318 İran Büyük Elçiliği Ankara, İmam Humeyni konuşmaları, Çeviren: Büyük Elçilik, Ankara, 1982.    
319 Abrahamian, Ervand, Humeynizm, “İran Siyasetinde Paranoy” tartışmasına bak. ss:109-127.   



 117

Diğer yandan Anayasanın 15. maddesinde cumhurbaşkanına çok 

önemli bir görev verilmiştir. Bu, Anayasanın 113. maddesinde belirtilen ve 

“Anayasanın icrasından sorumludur” cümlesinde yer alan, üç organı 

(yasama, yürütme ve yargı) anayasanın uygulanması için uyarmak görevidir. 

Yani bunların anayasayı ihlalleri durumunda meclisi bilgilendirmelidir (Md 

16.). Demokratik cumhuriyetlerde anayasayı koruma ve güvencesini sağlama 

mercii yargı organıdır. Oysa buradaki durum farklıdır; Bir yandan anayasada 

bu üç organın birbirinden bağımsız olduğu söylenmekte, diğer yandan 

yürütme organı, yargı organını (ki dini liderin tam denetimi ve kontrolü 

altındadır) uyarmakla ve anayasanın uygulanmasını denetlemekle 

görevlendirilmektedir. Olaya yasama organı açısından bakıldığında, 

yasamayı, yasamaya karşı veya yargı açısından bakıldığında yargıyı yargıya 

karşı uyarma söz konusu olamayacağı gibi, temel denetleme yetkisi 

(araştırma/soruşturma/gensoru) yasama organındadır) üç organın birbirinden 

bağımsızlığı dahi söz konusu değildir. Bunun dışında cumhurbaşkanı 

yaptırım yetkisine de sahip olmadığından, bu uyarma görevinin ne sonuç 

doğuracağı da belirsizdi. Anayasanın güvencesi ve koruyuculuğu görevi yargı 

organına verilmişken nasıl olur da bu yetki, üstelik belirsiz bir şekilde yürütme 

organının bir kısmına bırakılmıştır. Bunun hiçbir anlam taşımayacağı 

ortadadır.  

Anayasayı koruma ve kollama yetkisi tüm demokratik ülkelerde yargı 

organına aitken, İran’da bu yetki, belirsiz bir şekilde yürütme organının bir 

kısmına bırakılmıştır. Dolayısıyla anayasanın doğru uygulanmasını 

güvenceye alacak bir mekanizma öngörülmediğinden, İran’da tam anlamıyla 

bir anayasa üstünlüğü olmadığını söylemek mümkündür. Çünkü demokratik 

anayasanın üstünlüğünü sağlayan kurum olan anayasa mahkemesi ne 

yasamaya İran’da anayasa koruyucu konseyi örneğinde olduğu gibi 

yasamanın içine sıkıştırılıyor ne de yürütmenin bir kanadına veriliyor, belki 

bunların dışında bağımsız yargısal kurumdur. 320 

                                                 
320 Eroğul, Cem, Çağdaş Devlet Düzenleri, s:147  



 118

Anayasanın 113. maddesi cumhurbaşkanına “anayasayı uygulama” 

görev ve yetkisini vermenin yanı sıra “yürütme organına başkanlık etme” 

görevi yüklemiştir.321 Bakanlar Kuruluna başkanlık ederken cumhurbaşkanı 

bakanları denetleme yetkisi de vardır ve bu denetim yetkisinden dolayı meclis 

karşısında sorumludur (Md. 134). Cumhurbaşkanı bakanlar üzerindeki 

denetim yetkisini, bakanları seçme ve azletme şeklinde kullanır.  

Cumhurbaşkanına bağlı kurumlara baktığımızda şunları görüyoruz;  

1) Cumhurbaşkanlığı kurumu (müşavir ve yardımcılarından oluşur)  

2) Yüksek Gençlik Konseyi  

3) Nükleer Enerji Kurumu  

4) Program, Bütçe, İstihdam ve İdari İşler Kurumu  

5) Spor Kurumu  

6) Çevre Koruma Kurumu  

Bu kurumları dini lidere bağlı kurumlarla kıyasladığımızda 

cumhurbaşkanının gerçek konumu ortaya çıkmaktadır. Ülkenin iç ve dış 

siyasetini belirleme yetkisi, silahlı kuvvetlerin başkumandanı, radyo ve 

televizyon başkanını belirleme ve atama yetkisi dini lidere aittir. Oysa çevre, 

spor, gençlik kurumlarının başkanını belirleme cumhurbaşkanına aittir.              

Diğer yandan cumhurbaşkanının uluslararası anlaşmalarla ilgili 

yetkilerine322 baktığımızda, yetkiden çok sorumluluğa sahip olduğunu 

görürüz. Zira devlet başkanı ve yürütmenin başı olarak dini lider (Mad. 110) 

hükümetin programını ve ülkenin genel siyasetini belirlemektedir. Ülkenin 

genel siyasetini lider, yasaları da yasama organı belirledikten sonra 

cumhurbaşkanına bu konuda fazla bir görev düşmemektedir. Kısacası, 

cumhurbaşkanı yürütme organında bir icrai müdür gibi düşünülmüştür.  

                                                 
321 Rehberlik makamından sonra cumhurbaşkanı ülkenin en yüksek makamıdır ve doğrudan doğruya 
rehberlik makamına bağlı konular dışında anayasaya uygulama görevinin yanı sıra yürütme gücüne, 
başkanlık etme cumhurbaşkanının yetkisindedir (mad. 113)   
322 İran Devletinin diğer devletlerle olan sözleşmeleri, muvafakatnameleri, anlaşmaları ve 
milletlerarası birleşmeler ile ilgili antlaşmaları imzalama yetkisi, milli şura meclisinin onayla 
Cumhurbaşkanı veya kanuna uygun olarak belirlenen temsilcisindedir (mad 125).    



 119

4. İRAN İSLAM CUMHURİYETİ ANAYASASI VE ÇAĞDAŞ 

DEMOKRATİK SİSTEMLER 

İran İslam Cumhuriyeti Anayasasındaki yasama ve yürütme ile ilgili 

olarak anlatılanlardan hareketle anayasada öngörülen hükümet sisteminin 

niteliğini açıklamaya çalışmak ve bunu dünya siyasi yapısında var olan 

hükümet sistemleri ile kıyaslamak yerinde olacak.  

Daha önce de yer yer değindiğimiz gibi anayasada 

Montesqueieu’nun güçler ayrılığı ilkesi benimsenmiş olup, 57., 58., 60., 61. 

ve 113. maddelerde bunun hukuki temelleri hükme bağlanmıştır. 58., 60. ve 

61. maddelerde üç gücün birbirinden bağımsız olduğu belirtilmiş olduğu 

halde 57. maddede bunlar arasında dini lider aracılığıyla çok ilginç bir 

bağlantı kurulmaktadır. 57. maddeye göre; “İran İslam Cumhuriyet’inde 

egemen güçler; yasama, yürüme ve yargı organlarıdır. Bu organlar, velayet-i 

emr ve imamet-i ümmet (dini lider) denetimindedir ve bu madde, kanunun 

sonraki maddeleri uyarınca işlev kazanır. Bu üç güç birbirinden bağımsızdır.” 

Bu maddeyi 113. madde ile birlikte ele aldığımızda kuvvetler ayrılığının nasıl 

gerçekleşeceği sorusu gündeme gelmektedir; çünkü, dini lider devlet başkanı 

olmakla birlikte aynı zamanda yürütmenin de başıdır. Yargı organının 

başkanını doğrudan dini lider seçip, atamaktadır. Ayrıca, kuvvetler ayrılığını 

benimseyen parlamenter ve başkanlık sistemlerinde bu üç organ arasında 

işbirliği olmasına karşın gerçek anlamda birbirinden bağımsızdırlar. Bu 

bağlamda bu tür hükümet sistemlerine önce kısaca değinecek ve İran 

anayasasıyla kıyaslayacağız.   



 120

Montesqueieu’nun kuvvetler ayrılığı kuramındaki temel kaygı siyasal 

iktidarın sınırlandırılmasıdır. Bu kaygının iki yönü vardır. İlki, özgürlüklerin 

güvence altına alınması; ikincisi iktidarı elinde bulunduran kişinin bunu 

kötüye kullanma ihtimaline karşı önlem alınmasıdır. Nitekim Montesquieu 

iktidarın kötüye kullanılmasını önlemek için iktidarın geri alınabileceğinden 

söz etmekte, böyle çağdaş anayasalcılığın temelini oluşturmaktadır.323  

4.1. Katı Bir Kuvvetler Ayrılığı İlkesine Dayanan Sistemler  

Bunların başında başkanlık sistemi gelir. Başkanlık sistemi ilk olarak 

ABD’de John Locke ve daha sonra Montesqueieu tarafından geliştirilen 

“kuvvetler ayrılığı”, “federalizm”, “fren-denge sistemi” gibi ilkelere dayanarak 

uygulanmıştır.324 ABD uygulamasında kuvvetler ayrılığı anayasayla 

kurumsallaştırılmıştır. Böylelikle başkanlık sistemini yaratılmıştır. Başkanlık 

sisteminde sınırlı monarşinin yerine cumhuriyet rejimi ilkelerine göre seçimle 

göreve gelen bir başkan öngörülmüştür.325 Başkanlık sisteminin belirleyici 

unsurlarını şöyle sıralayabiliriz: 326           

1) Başkanlık sisteminde başkan, devlet ve hükümetin başı olarak 

belirli bir süre için halkoyuyla seçilir. Başkanlık rejiminin temel ve zorunlu 

özelliği olarak yürütme organının meşrutiyeti, tıpkı yasama organında olduğu 

                                                 
323 Turhan, Mehmet, Hükümet Sistemleri ve 1982 anayasası, Dicle Üniversitesi Hukuk Fakültesi 
Yayınları, No:192, Ankara 1981, ss:88-89.    
324 Şaylan, Gencay, Çağdaş Siyasal Sistemler, Türkiye ve Orta Doğu Amme İdaresi Enstitüsü 
Yayınları, No:192, Ankara, 1981, ss:88-89.    
325 Teziç, Erdoğan, Anayasa Hukuku, s:423, Turhan, Mehmet Hükümet Sistemleri, s:32 ve devamı.   
326 Turhan, Mehmet, a.g.e., ss:32-43; ve Eroğul, Cem, Çağdaş Devlet Düzenleri, ss:101-112 ve 
Şaylan Gencay, a.g.e., ss:85-105.   



 121

gibi, halka (seçime) dayanmaktadır. Bu da yasama ve yürütmenin baştan katı 

bir biçimde birbirinden ayrıldığını gösterir.  

2) Tek başlı bir yürütme organı söz konusudur. Bu sistemde başkan 

yürütmenin tüm yetkilerini elinde bulundurmaktadır.  

3) Yürütme yasama organından güvenoyu almak zorunda değildir. 

Yani başkanlık sisteminde yasama ve yürütme organları arasında hem 

oluşumları hem de aralarındaki ilişki açısından bir ayrılık vardır. Bu ise 

yürütmenin yasama organı karşısındaki bağımsızlığını gösterir. Öte yandan 

yürütme de yasamayı feshetme yetkisine sahip değildir. Dolayısıyla 

birbirlerine karşı siyasi sorumlulukları yoktur.  

Bu bağlamda İran İslam Cumhuriyeti anayasasındaki yönetim 

sistemine baktığımızda benimsenen kuvvetler ayrılığı ilkesinin başkanlık 

sistemiyle bağdaşmadığını görürüz. Nitekim devlet başkanı olan dini lider, 

Anayasanın 107. maddesine göre “Halkın seçtiği uzmanlar meclisi, liderliğe 

uygun gördüğü herkes hakkında inceleme ve istişareye başvurur. Ulemanın 

içinden birini özel üstünlüğe haiz gördükleri takdirde lider olarak seçer ve 

halka sunar” denilmek suretiyle devlet başkanının belirsiz bir süre için ancak 

dolaylı yoldan halk tarafından seçileceği kabul edilmektedir.  

Başkanlık sistemindeki tek başlı yürütme organı uygulaması İran 

örneğinde yer almaz. Çünkü yürütme organı, devlet başkanı olarak dini lider 

ile hükümet başkanı olarak cumhurbaşkanından (halkın direkt oyuyla seçilen) 

oluşmakta (md. 60) olup tek başlı değil, iki başlıdır.   



 122

Yürütmenin, yasamanın güvenoyuna dayanmaması uygulaması da 

İran İslam Cumhuriyetinde geçerli değildir. Çünkü Anayasanın 122. 

maddesine göre “Cumhurbaşkanı; kanunlarla ve anayasayla sınırlı olan 

yetkilerinde millet, dini lider ve İslami şura meclisi karşısında sorumludur.” 

Yani cumhurbaşkanının siyasi sorumluluğu vardır. Millet, dini lider ve meclis 

karşısındaki sorumluluğuna bakanlar da dahildir. Başka bir deyişle meclis 

hükümete karşı gensoru verebilir. Ayrıca güvensizlik oyu verildiği taktirde 

bakanlar direkt olarak azledilmiş sayılırlar. Ama cumhurbaşkanın görevden 

alınabilmesi için dini liderin azletme yetkisini kullanması gerekir(md 110). 

Dolayısıyla yürütmenin anayasal prosedürler çerçevesinde yasama 

tarafından değiştirilebilmesi mümkündür. Halbuki Başkanlık sisteminde böyle 

bir şey söz konusu olamaz.327 

4.2. Kuvvetler İşbirliği İlkesine Dayanan Sistemler: Parlamenter 
Sistemler  

Parlamenter sistemlerde, yasama ve yürütme arasındaki işbirliğinin 

iki yönü vardır. İşlevsel işbirliği ve organik işbirliği. Bu iki özellik, parlamenter 

sistemlerin ayırt edici unsurlarıdır. Bu yönetim sistemlerinde işlevsel işbirliği, 

yasaların yapılmasında kendini gösterir. Yasama ve yürütme organları, 

yasaların hazırlanmasında işbirliği yapmak zorundadır. Genellikle yasalar, 

yürütme organı tarafından hazırlanır, ardından yasama tarafından 

görüşülerek kabul edilir. Organik açıdan işbirliği ise, yürütmenin parlamento 

içinden çıkması demektir. Başbakan ve bakanlar, parlamento içindeki 

çoğunluktan çıktıkları gibi cumhuriyet yönetimlerinde yürütmenin sorumsuz 

kanadını oluşturan cumhurbaşkanları da parlamento tarafından seçilir.328 

Kısacası, parlamenter yönetim sistemlerinde sorumluluk, başbakan ve 
                                                 
327 Turhan, Mehmet, a.g.e., s:38.   
328 Teziç, a.g.e., s:415 ve devam, ve Eroğul Cem, Çağdaş Devlet Düzenleri, ss:21-29; Şaylan 
Gencay, a.g.e., ss:36-62; Turhan, Mehmet, a.g.e., ss:43-56.   



 123

bakanlara aittir. Başka bir deyişle yürütmenin, yasama karşısında siyasi 

sorumluluğu vardır. Yürütme, yasama organından çıksa da, bağımsız bir 

hakiki kimliğe sahiptir.329 

Kuvvetler ayrılığının diğer bir biçimi olan parlamenter yönetim 

sistemlerini, İran İslam Anayasasındaki kuvvetler ayrılığı anlayışına dayalı 

olarak ortaya çıkan hükümet sistemiyle karşılaştırdığımızda, yine birbiriyle 

bağdaşmadığını görüyoruz. İran’daki yönetim sisteminde de yürütme, 

yasama karşısında sorumlu olmasına ve işe başlamadan önce güvenoyu 

almak zorunda olmasına rağmen (md. 89) cumhurbaşkanı, bakanlar 

kurulunun başkanı olarak doğrudan halk tarafından seçilmekte ve bakanlar 

kurulu tamamen meclis dışından oluşmaktadır. Ayrıca, devlet başkanı olarak 

dini lider, dolaylı yoldan halkın seçtiği uzmanlar meclisi tarafından süresiz 

olarak seçilmektedir(md 1, 7 ve 114). Siyasi bakımdan sorumsuz olan devlet 

başkanı (lider), parlamenter sistemlerden farklı olarak yetkisiz değil, tam 

aksine anayasada pek çok yetki ile donatılmış bulunmaktadır. Bundan da 

anlaşılacağı gibi İran İslam Cumhuriyeti’ndeki kuvvetler ayrılığına dayalı 

yönetim anlayışı parlamenter sistemlerdeki kuvvetler ayrılığı ilkesiyle 

(uygulanmasıyla) bağdaşmamaktadır.                          

5. İRAN SİYASAL REJİMİNDE DEMOKRASİ ANLAYIŞI  

Bir yönetim şekli olarak demokrasi kavramı, Antikçağ Yunan 

filozoflarına kadar uzanır. Demokrasi, en basit anlamıyla “halkın hakimiyeti” 

olarak tanımlanabilir. Başka bir deyişle siyasi gücün halkın çoğunluğunun 

                                                 
329 Turhan, Mehmet, a.g.e., s.50.   



 124

elinde olması demektir. Bu tür yönetim, bir kişinin veya bir grubun iktidarı 

kendi tekeline almasına karşı bir emniyet sübabıdır.330 

Modern anlamda demokrasi kavramı ise Batı toplumlarında 18. 

yüzyılın sonlarındaki gelişmelerden sonra kullanılmaya başlanmıştı. 20. 

yüzyıl ortalarında kavram ve anlayış olarak demokrasi tanımı ve anlamı 

Samuel P. Huntington’un belirttiği gibi, üç temele dayanmaktadır. “Bir 

yönetim şekli olarak demokrasi, yönetim otoritesinin (hakimiyetinin) 

kaynaklarına, yönetimin hizmet ettiği amaçlara ve yönetimin kuruluşundaki 

usullere göre tanımlanır.” 331 

Bu hususları daha netleştirmek için bu bağlamda yapılan tanımlara 

bakmamız yerinde olacaktır.   

Abraham Lincoln’a göre demokrasi, milletin millet için, millet 

tarafından yönetimidir. James Bryce “Yeni Demokrasiler” kitabında 

demokrasiyi, yetkili yurttaşların çoğunluğunun iradesinin hakim olduğu 

hükümet olarak tanımlıyor.332 Joseph A. Schumpeter bu tanımları geleneksel 

demokrasinin tanımı olarak niteleyip kendi tanımını ortaya koyar: “Demokrat 

yönetim 20. yy. siyasal koşullarında, yetişkin nüfusun hemen hemen 

tümünün oy hakkına sahip olduğu ve kollektif karar yetkisine sahip adayların 

oy almak için serbestçe yarıştıkları, hakkaniyeti, dürüst ve düzenli aralıklı 

                                                 
330 Cihan Bahş, Fruğ, İslam, demokrasi ve nogera-i dini, çev: Celil Parvin, Gam-i no Yayınları, 
Tahran, 1983 (2004) ss:19-20.   
331 Huntington, Samuel P., Üçüncü Dalga, çev: Ergun özbudun, Türk demokrasi vakfı yayınları, 
Ankara, 1993, s:3.   
332 Aktaran: Cihan Bahş, Fruğ, İslam, demokrasi ve…., s:22.   



 125

seçimler yoluyla seçildikleri bir yönetim biçimidir”333 Bu tanım Robert Dahl’ın 

poliarşi tanımındaki gerçekçi demokrasi anlayışına uygundur. Burada gerçek 

katılım ve muhalefetin varlığı önemli görülmektedir. Bu demokrasi tanımı, 

siyasal tartışma ile seçim kampanyalarının yürütülmesi açısından zorunlu 

olan, ifade, yayın, toplanma ve örgütlenme gibi kamusal ve siyasal 

hürriyetleri de içermektedir.334 Öyle ki bu kriterler, bir siyasal sistemin ne 

kadar demokratik olduğunu gösterir. Aynı şekilde bu tanım, gerçek demokrasi 

için gerekli olan süreç ve yöntemi de belirlemektedir.  

Bu bağlamda Huntington kendi demokrasi tanımını Schumpeter’in 

görüşlerine dayandırarak şöyle yapmaktadır. “Eğer en üst karar yetkisine 

sahip olanların halk tarafından seçilmeleri demokrasinin özüyse, 

demokratikleşme sürecinin en önemli noktası, bu şekilde seçilmemiş olan bir 

yönetimin yerini, serbest, açık ve dürüst bir seçimle seçilmiş bir yönetimin 

almasıdır.“335  

Tüm bu tanımlara bakıldığında demokrasiden umulan ya da 

amaçlanan şey çok çeşitlilik göstermektedir. Dolayısıyla demokrasinin 

özelliklerinin neler olduğuna daha yakından bakmak yerinde olacaktır. Biz 

burada; demokrasinin insana bakış ve siyasi karar alma süreci açısından 

önemli olan özellikleri üzerinde duracağız. Bu özellikler arasında en başta 

gelenler, eşitlik, özgürlük ve çoğunluğun iktidarıdır. 

 Ancak buna geçmeden önce Humeyni’nin336 ve yandaşlarının 

demokrasi tanımına göz atmakta yarar vardır. Çünkü hakim olan yaklaşım, 
                                                 
333 Aktaran: Huntington, Samuel, a.g.e., s:4.    
334 Dahl, Robert, Demokrasi ve Eleştirileri, ss:133-148.   
335 Hantington, Samuel, A.g.e., s:6.   
336 Humeyni’nin görüşlerinin hepsinde olduğu gibi demokrasi konusunda da bilimsel ve sistematik bir 
fikir ortaya konulması beklenilmemelidir. Yazdıkları ve konuştuklarının satır aralarından onun bu 
konudaki görüşleri ortaya konulacaktır.   



 126

onların düşüncesidir. Humeyni’nin doğrudan bir demokrasi tanımı yoktur.  

Ancak, İslami devlet ile İslam Cumhuriyeti kavramlarını açıklarken bazı 

göndermelerde bulunur. Ona göre İslami hükümet, dünyada var olan hiçbir 

hükümete benzememekle birlikte onlarla ortak bazı noktaları vardır. İslami 

devlet ne monarşi ne de tiranlıktır;(koşullu) meşruti bir yönetimdir. 

Kanunların, çoğunluk tarafından kabul görmesi anlamında olmasa da 

yöneticilerin, Kur’an ve peygamberin sünnetiyle konulmuş olan kanunlara 

göre yönetmesi anlamında meşrudur. Yani İslami hükümet, ilahi hukukun 

insan üzerindeki egemenliğidir.337 Diğer yandan İslam hükümetinde kanunilik 

esastır, ancak kanun, Kur’andır; herkes ona boyun eğmelidir338. İşte bu 

noktadan hareketle Humeyni, tüm insanların Allah’ın iradesine boyun 

eğmesini demokrasinin kendisi olarak görmekte ve bu durumun rejime 

meşruiyet kazandırdığını düşünmektedir. Başka bir deyişle yasaların tanrıya 

ait olmasının ve yasalara boyun eğmenin de insanlara mahsus olmasının 

birlikteliğini demokrasi olarak algılamaktadır.339 

Humeyni’nin demokrasi anlayışını “İslam Cumhuriyeti” konusundaki 

yaklaşımlarında açıkça görmek mümkündür.  

“Dünyanın pek çok yerinde var olan cumhuriyet, çoğunluğun reyine 

dayanır; İslam cumhuriyet ise; çoğunluğun oyu ile İslamiyet’e yani İslam 

yasalarına dayanır ve İslam anayasası üzerinde temellenmiştir”340. 

Humeyni’nin demokrasi anlayışının daha iyi anlaşılabilmesi için bu sözlerin 

yine kendisinin rejimin niteliklerini üzerine sözleriyle birlikte değerlendirilmesi 

yerinde olacaktır. İslam cumhuriyeti; Doğu’ya ya da Batı’ya bağlı olmayan 

                                                 
337 Humeyni, Ruhullah, Velayet-i Fakih, Humeyni’nin eserlerini yayınlayan merkez, Tahran, 1373G 
(1994M), ss:32-33.   
338 A.g.e., ss:33-37.   
339 Bu düşüncenin tipik uygulaması rejimin niteliği konusundaki tek seçenekli olarak sadece 
Humeyni’nin şu cümlesini oy pusulalarında yer verip ve referanduma konulmasıdır. “İran’ın gelecek 
rejimi İslam Cumhuriyeti olacaktır ne bir kelime az ne bir kelime fazla” ve halkın sadece bunu 
onaylaması yönünde irade belirlemesini istemesidir. Burada dikkat edilmesi gereken nokta verilen 
seçeneği reddetme devrilen monarşiyi kabul etme anlamına da geliyordu.   
340 Kadıver, Moshen, Hükümet-i Velay, Ney Yayınları, 1380, 2001, s:175.   



 127

müstakil bir cumhuriyetti. Toplumsal adalete dayalıdır. Özgürlük üzerine 

dayalı bir düzendir. Cumhuriyette düşünce açıklamak serbesttir, partiler 

özgürdürler. Tiranlık ve diktatörlük söz konusu değildi.341 Oysa İslami 

hükümette tanrısal yasaların ve iradenin üstün olduğunu göz önünde 

tutulduğunda, bu görüşlerin bir geçerliliği yoktur. Çünkü, insanların iradesinin 

tanrı iradesi doğrultusunda olması gerektiği varsayılmaktadır. Ayrıca 

Humeyni’nin ruhban hâkimiyetinde ısrarını da dikkate aldığımızda, milletin 

itaatten başka bir rolünün bulunmadığı ortadadır. Humeyni atıfta bulunduğu 

cumhuriyetin şeklini ve anlamını hiçbir zaman tam olarak netleştirmemiştir. 

İran İslam Cumhuriyeti’nin milletin oyuna dayandığını ve gerçek demokrasiyi 

temsil ettiğini söylemesine rağmen onu İslam’ın ilk çağlarında Hz. 

Muhammed’in ve Hz. Ali’nin ümmetlerinin iradesine dayanan yönetimlerine 

benzeterek açıklamaya çalışmaktan öteye gitmemişti.342               

5.1. Eşitlik  

Günümüz demokrasilerinde en önde gelen özelliklerden biri, eşitlik 

ilkesinin varlığıdır. Bunun dayanağı ise insanların tümünde “aklın” var olduğu 

ve buradan hareketle insanların eşit olduğudur. Dolayısıyla insanlar kendi 

işlerini yapabilme ve kendilerini yönetme yeteneğine sahiptirler. Bu yüzden 

ülkelerinin siyasi kaderlerini belirleyecek şuura da sahiptirler.343 Başka bir 

deyişle insanlar kendi oylarıyla kendi iradelerini ortaya koyarak seçtikleri 

                                                 
341 A.g.e., ss:172-174.   
342 Fuzulipur, Azim, demokrasi der Andışe-i İmam Humeyni, Rahberd dergisi içinde, sayı:28, 
Stratejik araştırmalar merkezi yayınları, Tahran, 1382-G (2003-M), s:190, Bir de Humeyni’nin 
konuşmalarının genel çizgisi.   
343 Cihanbahş, Fruh, İslam demokrasi ve …., s.28.   



 128

insanlar vasıtasıyla kendilerini yönetecekler. Eşitlik, demokrasilerin en temel 

ve olmazsa olmaz bir koşuludur.  

Eşitlik ve demokrasi arasında bağlantı kurmak için birkaç noktayı 

dikkate almak gerekir; a) Can, mal, haysiyet gibi özel hukuk alanında yer alan 

haklar anlamında sivil eşitlik, b) Gruplar ve sınıflar arasında bir farklılık 

gözetmemek anlamında toplumsal eşitlik, c) Toplumlaşmasında,  fiziksel, 

zihinsel, istek anlamında eşitliği varsayma anlamında doğal eşitlik, d) Ülkeyi 

yönetmede eşit haklara sahip olma anlamında siyasi eşitlik344, e) Tüm 

insanların arasında kadın-erkek ayrımı yapmadan servet edinme hakkını 

kabul etme anlamında ekonomik eşitlik. Bunların dışında eşitlik açısından 

değinilmesi gereken başka konularda vardır ama yukarıda sayılanlar eşitlik 

konusunda yeterince açıklayıcıdır. Bunların içinde konumuz açısından en 

başta gelen siyasi eşitliktir.  

Siyasi eşitliğin sağlanması hakkında Robert A. Dahl “Demokrasi ve 

Eleştirileri” kitabında bazı koşullara değinmektedir: Siyasi eşitlik, sadece 

meşru hükümetlerin varlığı ile sağlanamaz. Bu tip eşitlik, hükümette güç 

dağılımını belirleyen diğer eşitliklere de bağlıdır. Özellikle eğer servet, 

toplumsal konum ve gelir açısından yurttaşlar arasında çok dengesiz bir 

dağılım varsa büyük olasılıkla o toplum siyasi bakımdan da eşitsizlik 

olacaktır.345 Bunun yanı sıra Dahl, demokrasinin diğer unsurları ile siyasi 

eşitlik arasında da bağlantı kurmaktadır. Ona göre siyasi eşitlik bireysel 

gelişmeyi sağlamaya dönüktür. Yani demokrasi bireysel gelişme için gereken 

                                                 
344 Cihanbahş, Fruh, A.g.e., ss:29-30.    
345 Dahl, Robert, Demokrasi ve Eleştirileri, ss:37-40 ve ss:136-37.   



 129

özgürlük ile fırsat eşitliğinin sağlanması hususunda zaruri bir yöntemdir. 

Kısacası siyasi eşitlik tek başına bir amaç değildir.346 

Humeyni’nin, dolayısıyla onun önerdiği siyasal rejimin eşitlik 

anlayışına baktığımızda, burada kanunlar açısından insanların eşitliğinden 

söz ettiği ve bunu da İslam hükümetiyle ilişkilendirerek açıkladığı görülür. 

Humeyni’ye göre; “İslami hükümet bir kanun hükümetidir.347 İslam dini de bir 

kanun dinidir.348” Kanun ile kasdedilenin Allah’ın yasaları olduğunu 

düşünürsek, insanların şeref, haysiyet ve değerlerinin bu yasalara boyun 

eğmekle gerçekleşeceğinin varsayıldığı söylenebilir. Bu ise takvanın ta 

kendisidir.” 349 Bu sözlerini “İslam’da Muhammed Peygamber dahil, tüm 

insanlar yasaların önünde imtiyazsız olarak aynı konumdadır.”350 ifadesiyle 

birlikte değerlendirdiğimizde sadece yasalar önünde bir eşitlik anlayışının 

kabul edildiği açıktır. Yani yasaların yapımı, yorumu ve değiştirilmesi 

konusunda insan iradesi, dolayısıyla insan eşitliği modern anlamdakinden 

çok farklı kavranmaktadır. Çünkü bu yasaları (Kur’an olarak) yapan Allah’tır. 

Böylelikle Humeyni’nin görüşlerinde millet ile iradesine, itaat açısından yer 

verilmiştir ve eşitlikten anlaşılması gereken, yasaların Fakih tarafından icrası 

sırasında insanlara  düşen onlara boyun eğmesidir.  

Burada dikkat edilmesi gereken kritik nokta şudur: İnsan iradesince 

ortaya konan bir yasa anlayışı söz konusu değildir, çünkü İslam’da insan 

iradesi tanrısal iradenin bir uzantısıdır. Diğer yandan Humeyni’nin 

                                                 
346 Cihanbahş, Fruh, İslam demokrasi ve…..s:33.    
347 Humeyni, Ruhullah, Sahifey-i Nur, Cilt:3, 369.   
348 A.g.e., cilt:1, s:53  
349 A.g.e., cilt:14, s:145 
350 A.g.e., cilt:14, s:145 



 130

görüşlerinde insan eşitliğine ülkenin yöneticisini seçme açısından yer 

verilmektedir. Humeyni’ye göre siyasi lider, seçimle gelmelidir. Ama bu 

seçme ve seçilme hakkı dini ulema uzmanlarına aittir. Çünkü ona göre İslami 

hükümette Allah’ın yasası hakimdir ve bu konuda da dini ulema uzman 

olduğundan yönetim hakkı otomatik olarak fakihlere (dini ulemaya) aittir.351 

Başka bir deyişle dini konuları bilenler sadece dini ulema olabilir. Dolayısıyla 

yöneticiler de, Humeyni’nin dini elit anlayışı doğrultusunda dini ulemadan 

oluşur. Günümüzde eşit oy hakkı ile oyların eşit değere sahip olduğu ilkesinin 

geçerli olduğu göz önünde tutulursa, Humeyni’nin, dolayısıyla rejimin eşitlik 

anlayışının çağdaş bir nitelik taşımadığı söylenebilir. Humeyni’ye göre; 

ülkenin kanununa muhalefet etmek, devrime, dolayısıyla İslam’a muhalefet 

etmek anlamına gelir. (Böylelikle Allah’a muhalefet etmektir.) Bu da muhalifi 

suçlu ve günahkar kılar. O yüzden o muhalife yeryüzünün suçlusu352 gibi 

muamele yapmak gerekir.”353 Yani insan iradesinin ve insanların eşit 

olduğunun kabulü ile yasalara muhalefet etme hakkının bulunduğu anlayışı 

Humeyni’nin demokrasi ve eşitlik yaklaşımında yer almaz. Bu hak, 

anayasaya göre sadece dini lider ve haleflerine aittir (mad. 177). 

5.2. Özgürlük  

Özgürlüğün çeşitli anlamları ve kullanımı biçimleri olmakla birlikte 

siyasi açıdan “siyasi baskıya ve sınırlamaya uğramama, hapis veya kölelikten 

                                                 
351 Humeyni, Ruhullan, Velayet-i Fakih, s:37 ve s:39.   
352 İslam’a göre yeryüzünün suçlusu idam edilmelidir çünkü Tanrı’nın iradesine karşı gelmektedir.   
353 Humeyni, Ruhullah, Sahifey-i Nur, Cilt:14, s:244.   



 131

kurtulma anlamında kullanılmaktadır” 354. Dolayısıyla burada özgürlük siyasi 

bir serbestliğin varlığına işaret eder. Baskı ve sınırlamanın olmadığı anlamına 

gelen negatif özgürlük ile insanın kendi iradesini kullanarak istediği işi yapma 

anlamına gelen pozitif özgürlük olarak ikiye ayrılır.355 

Bu kategorileştirmenin yanısıra din ve iş seçme, düşünce 

özgürlüğünü kapsayan sivil özgürlük ile hükümeti sınırlama, seçim yoluyla 

hükümete katılma ve söz sahibi olma anlamında siyasi özgürlük olmak üzere 

de ikiye ayrılır.356 Bizim konumuz özgürlük ve demokrasi bağlantısı 

olduğundan, burada diğer özgürlüklere değinilmeyecektir.  

Demokratik veya katılımcı yönetim için zorunlu özgürlüklerin başında 

siyasi özgürlük gelir. Yani demokrasinin olabilmesi ve sürmesi için 

yurttaşların oyları ile seslerinin yönetime yansıması ve bunları ortaya 

koyabilecek mekanizmaları ile özgürlüklerin bulunması şarttır. Başka bir 

deyişle demokrasinin gerçekleşmesi ve siyasal özgürlüklerin korunması 

koruyucu önlemler ile yaptırımların varlığına bağlıdır. Nitekim Carl Cohen bu 

konuyu şöyle dile getirmektedir. “Her yurttaşın, kendi hakkını özgürce 

kullanabilmesi için bazı koruma mekanizmalarına gerek vardır. Bu ise haklar 

konusunda dikkatli ve kapsamlı bir çalışmaya ihtiyaç duyar. Yurttaş, 

yönetimde yer alabilmek için o makama,  adaylığını özgürce koyabilmeli ve 

yükselmeye hakkı olmalıdır. Ayrıca,  herhangi bir tehdit olmadan özgürce oy 

verebilmelidir. Kısacası bu siyasi özgürlüklerin var olması ve korunması, 

                                                 
354 Waberton, N, Muasır Siyasi felsefenin problemleri ve eleştirisi, çev: Fernoz Zahirzade, Siyasi-
iktisat İttibat Dergisi, Num:165-166, s:108.   
355 A.g.e., s:108.   
356 Cihanbahş, Fruh, a.g.e., ss:35-36.   



 132

demokrasinin gerçekleşmesi için şarttır.”357 Bu bağlamda H.B. Mayo birkaç 

önemli noktaya dikkat çekiyor. Ona göre; seçimler gösteriş amaçlı 

olmamalıdır; ayrıca gerçek ve etkili seçeneklerin sunulması gerekir. Ancak 

gerçek bir yarışma ve özgür eleştiri ortamı varsa adaylar özgürce program 

sunabilme olanağına sahipse, demokrasinin ve siyasi özgürlüğün varlığından 

söz edilebilir.358 

Demokrasi ve özgürlük arasındaki bağlantı anlamında yine 

demokrasinin ayrılmaz bir parçası olan düşünce ve örgütlenme 

özgürlüğünden de söz etmek gerekir. Siyasi özgürlüklerin önemli bir kısmı bu 

grupta yer alır. Bu tür özgürlükler, konuşma, yazma ve çeşitli iletişim 

araçlarında tartışma özgürlüklerini kapsamaktadır. Yani yurttaşlar özgürce bu 

araçları kullanabilme imkânlarına sahip olmalı, ayrıca düşüncelerini 

somutlaştırabilmek ve gerçekleştirebilmek için özgürce örgütlenebilmelidir. 

Kısacası, demokrasinin varlığından ve sürekliliğinden söz edebilmek için bu 

özgürlükler olmazsa olmaz koşuldur.359 

Humeyni’nin, dolayısıyla rejimin özgürlük konusundaki görüşlerine 

baktığımızda tamamen dini içeriğe sahip olduğunu görüyoruz. Ona göre, 

insanın kendi yaşamına yön verebilmesi, oy vermeye, seçme hakkına ve 

yetkisine bağlıdır. Bunun da sınırları İslam yasalarıyla belirlenir ki, bu yasalar 

anayasal bir çerçevede somutlaşır. Humeyni’ye göre “İnsan Allah tarafından 

özgür yaratılmıştır, kimseye boyun eğmek zorunda değildir ve kimse insanı 

                                                 
357 Cohen, Carl, Democracy, University of Georgia Pres, 1971, s:124.   
358 Mayo, H.B., An introduction to Demokratic Theory, Oxford University Pres, New York, 1960, 
ss:64-65.   
359 Huntington, Samuel, Üçüncü Dalga, S:9.   



 133

özgürlükten alıkoyamaz.360” Yani insanın özgürlüğü kendi belirlediği 

çerçevede değil, Allah’ın İslam yasaları ayrıcalığıyla belirlediği çerçevede 

gerçekleşir. Dolayısıyla insan iradesi, bu sınırları zamanla aşma, değiştirme 

yetkisi ve özgürlüğüne sahip değildir. Çünkü insan iradesi tanrı iradesine 

eşdeğer değil, onun bir uzantısıdır.  

Diğer yandan Humeyni’ye göre “Müslüman bir toplum içindeki insan 

zaten özgür insandır”361 Özgürlüğü insan için doğal bir hak olarak görmekte 

ve Tanrı’dan başka bir mekan tarafından özgürlüğün verilmesini suç olarak 

kabul etmektedir. “Özgürlüğü verdik cümlesi suçtur; çünkü özgürlük, Allah 

yasa ve anayasası tarafından millete verilmiştir(!)”362. Humeyni insan 

özgürlüğünün ne kadar önemli olduğunu vurgulamak için “Eğer herhangi 

birisi bir başkasının evini taciz ederse evi tacize uğramış kişi taciz edeni 

öldürme hakkına sahiptir.”363 demektedir. Humeyni’ye göre taciz edilen 

otomatik olarak kendini yargı ve yürütme organlarının yerine koyarak, hem 

infaz hükmünü verebilir hem de infazı gerçekleştirebilir.364 İslam’ın bir hukuk 

devleti olduğunu söylerken Humeyni’nin, bu sözleri kendi içinde çelişkiler 

taşımaktadır.  

Bir ülkede geçerli olan yönetim biçimi, insanın toplumsal 

özgürlüklerinin sınırı ile insan hakları konusunda bazı ön kabullere dayanır. 

Yine her düşünür, kendi ön kabullerinden yola çıkarak bir hükümet ve 

                                                 
360 Humeyni, Ruhullan, Sahife-i Nur, Cilt 4, s:166.   
361 A.g.e., cilt:2, s:263.   
362 A.g.e., cilt:2, s:67. 
363 A.g.e., cilt:2, s:68.  
364 Bu konuda gazetelerde ve toplumda baya tartışma yaratan bir olay şöyleydi. Bir bayan ikinci erkek 
arkadaşını eve gerip, gerçek eşine yakalanarak hem bayan hem de erkek arkadaşı eş tarafından 
öldürülüyor ve mahkeme tarafından serbest bırakılıyor.   



 134

yönetim şekli önerir. Bu bağlamda yöneticilerin de sorunlar ve toplumun 

temel taşı olan insanlarla ilişkisi bu düşünceler çerçevesinde şekillenir. 

Dolayısıyla Humeyni’nin özgürlük hakkındaki görüşleri kendi ön kabullerinin 

bir ürünüdür. Bu yüzden de “tanrı merkezli” bir özgürlük anlayışına sahipti.   

Humeyni’nin önem verdiği diğer bir nokta düşünce özgürlüğü ve 

insanların kendi kaderini belirleme haklarıdır. Buna rağmen bu konuda 

söyledikleri ve anayasada yer alan haklar ile uygulamadaki durum birbiriyle 

çok bariz ve açıklanması güç bir çelişki içindedir.  

Humeyni, kendi ideal toplumunu betimlerken şöyle demektedir: 

“Bizim gelecekteki toplumumuz özgür toplum olacaktır, tüm baskıcı, zorba ve 

sömüren kurumlar ortadan kalkacaktır”365 Öte yandan “ülkedeki insanlar 

kaderini belirleme ve kendi milletvekillerini parlamentoya gönderme hakkına 

sahip olmakla beraber ülkenin kaderi milletvekillerinin elinde olacaktır”366 

diyebilmektedir. Yine insanların düşünce özgürlüğüne sahip olduğunu 

söylemekte ve muhalefetin serbest olduğunu savunmaktadır. Bu bağlamda 

“onlar ki muhaliftirler kendi muhalefetlerini belirtmekte özgürdürler, tüm ulema 

ve millet bir kimsenin hakkını elinden alınmasına izin vermemelidir.”367 

Humeyni’nin bu görüşleri anayasada da yer almaktadır. Düşünce özgürlüğü, 

(md.23); basın yayın özgürlüğü (mad.24); parti, dernek, sendika kurma 

(siyasi, sivil) özgürlüğü (md.26); toplantı özgürlüğü (md.27); yargılama ve 

cezalandırmanın ancak yargı organının kararıyla alınacağı, (md.36); diğer 

halkların resmi dil yanında kendi dillerini kullanma hakkı (md.15); ve bunları 
                                                 
365 Humeyni, Ruhullan, Sahife-i Nur, Cilt 3, s:53.   
366 A.g.e., cilt:2, s:175  
367 A.g.e., cilt:5, s:122. 



 135

garanti altına almak üzere “hiçbir makam ülkenin özgürlüğünü ve bütünlüğü 

koruma adına bu meşru hakları yasalarla bile ortadan kaldıramaz” diyen 

madde (md.9).  

Ancak devrimden sonra bu haklar herhangi bir uygulama şekline ve 

alanına sahip olmamıştır. Çünkü tüm partilerin yasaklanıp kapatılması, devlet 

gazeteleri ve onun çizgisindeki gazeteler dışında başka gazete olmaması, 

herhangi bir gösteriye ve muhalefet eylemine izin verilmemesi, milletvekilleri 

ile cumhurbaşkanı adaylarının dini liderin atadığı koruyucu konsey tarafından 

seçilmesi ve pek çok hakkın ertelenmesi veya ihlal edilmesi hep zamanın 

koşullarının bu maddelerin uygulanmasına elverişli olmadığı, rejimin 

bütünlüğünün ve İslam’ın tehlike altında olduğu gerekçesine 

dayandırılmıştır.368 

5.3. Çoğunluğun Yönetimi  

Çağımızda demokrasi ile yakından bağlantısı olan diğer bir konu 

çoğunluğun yönetimidir. Bunun demokrasi için bir şart, hatta demokrasinin 

gerçekleşmesi için bir araç olduğu düşüncesi günümüzde de geçerlidir. 

Çünkü demokrasilerde istikrarın sağlanması önemli olup, bunu sağlayan 

faktörlerden başında, çoğunluğun hakimiyeti gelir.369 Her ne kadar 

                                                 
368 Bunlara örnek olarak devrimden hemen sonra Humeyni’nin yandaşlarının kurduğu “İslam 
Cumhuriyet Partisi”nin dışındaki tüm partilerin gazetelerin, gösterilerin karşılık gerekçesiyle yasa dışı 
ilan edilmesi ve 1997’de reformcuların iktidara gelmesiyle anayasanın uygulanması çerçevesinde parti 
kurmak ve gazete açmak ve gösteri yapma izni verildi. Ama bunlara rejimin yasa dışı hükümeti 
tarafından kanlı bir şekilde son verildi.   
369 Huntington, Samuel, Üçüncü Dalga, s:8.    



 136

“çoğunluğun hakimiyeti” kavramı son derece karmaşık370 ve muğlak bir 

kavram olsa da bir tür diktatörlük olarak eleştirilse de, çeşitli gerekçelerle 

çoğunluğun hakimiyeti yine de savunulmaktadır. Mayo, demokratik bir 

yönetimin var olabilmesi için çoğunluğun hakimiyetini, “Oy verenlerin 

çoğunluğu milletvekillerinin çoğunluğunu seçmişlerdir, dolayısıyla yasama 

organında çoğunluğun hâkimiyeti meşru yasaların çıkmasını sağlayacaktır. 

Bu da oy verenlerin çoğunluğunun veya tüm yetişkin yurttaşların 

çoğunluğunun yasayı çıkarması anlamına gelir” demektedir.371 Bu sözler, 

hükümetin halk tarafından kontrol edilmesi gerektiği düşüncesinin bir 

sonucudur ve siyasi özgürlük (denetim) ile siyasi eşitliğin bir göstergesi 

olarak kabul edilmektedir.372         

Burada insanlar arasında eşitliği varsayılması sayısal çoğunluğa 

önem verilmesini gerektirmektedir. Dolayısıyla sayısal çoğunluğun hakimiyeti 

siyasi açıdan da “siyasi eşitliklerin” varlığını mümkün kılmaktadır. Çünkü, 

eğer çoğunluğun hakimiyeti olmazsa bunun mantıksal sonucu azınlığın 

hakimiyeti demek olur ki bu da demokrasi mantığıyla bağdaşmaz diye 

düşünülmektedir.  

Carl Cohen ise çoğunluğun hakimiyetini demokrasinin özü olarak 

görmekten çok demokrasi için bir araç olarak görür ve bunu şöyle açıklar: 

“Hiçbir yöntem ve usulle katılanların rasyonel davranıp, davranmadıklarını 

ölçemeyiz, çünkü bu konuda bir ölçüt ortaya koymak mümkün değildir. Diğer 

                                                 
370 Çoğunluğu oranı konusunda (2/3,3/4…) Hangi çoğunluk, oy verenlerden olun mı? Yoksa oy 
verebileceklerin çoğunluğu mu? Cohen, Carl, Democracy, pp:65-66.    
371 Mayo, HB, An intdoruction to Democratic theory, s:67.   
372 Mayo, H.B. a.g.e., s.67 ve s:182  



 137

yandan katılanların ne kadar bilgili ve geniş görüşlü olduklarını da ölçmek 

mümkün değildir. Dolayısıyla insanların iradesini ölçmenin tek yolu sayısal 

çoğunluktur.”373 

Çoğunluk hakimiyetinin “çoğunluk tiranlığına” dönüşmemesi için 

Mayo’nun görüşleri şöyledir; “Demokratik sistem zaten gücün bir yerde 

toplanmasını engelleyecek mekanizmalara sahiptir ve güç dağılımını 

dengeleyecek kurumları vardır. Diğer bir nokta da çoğunluk ne yaparsa 

yapsın demokratik bir sistemde muhalifler, eleştirenler olacaktır ve yasalara 

itaate ne kadar zorlansalar da seslerini kesmeyecekler veya yok 

edilmeyeceklerdir. Bunun yapılması demokrasinin yok olması 

anlamındadır.”374 Kısacası, çoğunluk hakimiyeti ilkesini demokrasinin diğer 

usulleriyle birlikte değerlendirdiğimizde tiranlığa yol açması ihtimalinin zayıf 

olduğunu söyleyebiliriz.  

Humeyni de bu konuyu şöyle açıklamaktadır; “ülkenin yönetimi halkın 

çoğunluğunun oyuyla olur” 375  “Biz milletin iradesine uymaktayız. Millet her 

neyi isterse ve her neye oy verirse biz onu uygularız, millete baskı 

yapamayız, her şey milletin elindedir376”. Ayrıca “Yönetim şekli halkın oyuyla 

olacaktır377” ve “atalarımızın bizim yönetim şeklimizi belirlemeye hakları 

                                                 
373 Mayo, H.B. a.g.e., s.69   
374 Mayo, H.B. a.g.e., s:68 ve s:185-186.  
375 Anayasa maddesi 6 
376  Humeyni, Ruhullah, Sahifey-i Nur, cilt:5, s:185.  
377 A.g.e., cilt:3, s:27.   



 138

yoktur, her millet kendi kaderini belirleme hakkına sahiptir” 378 diyerek çağdaş 

demokrasiyi kabul ettiğini dile getirmektedir. 

Ne var ki bu söyleşin ardından çoğunluk hakimiyetinin tüm zamanlar 

için geçerli olmayabileceğini belirterek, “herkes ve her millet kendi yaşam 

alanında ve zamanında kendi yönetimini belirleme ve kendi kaderini 

belirleme hakkına sahiptir379, kendisinden sonra gelenler için belirleme 

hakkına ve yetkisine sahip değildir” demektedir. Humeyni’nin bu sözleri, 

Mayo’nun “Çoğunluk her zaman aynı insanlardan oluşmaz ve üyeleri sürekli 

değişir ve demokrasilerde azınlıkta olan insanlar da kendini geliştirme ve 

çoğunluğa dönüşme hakkına sahiptirler” görüşünü hatırlatmaktadır.380  

Humeyni 1978 yılında Fransa’nın Kanal 1 televizyonuna verdiği 

röportajında “İslami hükümet olarak tanımladığınız devletin nasıl olacağını 

açıklayabilir misiniz?” sorusuna, “İslami hükümet demokrasinin ta 

kendisidir381” şeklinde cevap vermektedir. Devrimden sonra rejimin niteliği 

konusundaki tartışmalarda yine tek başına belirlediği “İran İslam Cumhuriyeti” 

isminin önüne eklenmesi önerilen “demokratik” kavramına şiddetle karşı 

çıkarak, İran’ın gelecek hükümeti ‘İran İslam Cumhuriyeti’dir, ne bir kelime az 

ne bir kelime fazla382” sözleri çoğunluğun hakimiyeti konusundaki ikircikli 

görüşlerinin bir göstergesidir. Humeyni “demokratik” kavramını kabul 

                                                 
378 Humeyni, Sahifey-i Nur, Cilt:8, 147-148.   
379 A.g.e., cilt:8, ss:147-148.   
380 Mayo, Anh Intoruction to Democratic Theory, p:185-6.   
381 Cihan Bahş, Fruh, İslam ve Demokrasi, çev: Celil Parvin, Kame no: Tahran, 1983G, (2004M), 
s:211.   
382 A.g.e., s:212.   



 139

etmemekle seçkinci bir yönetim anlayışından yana olduğunu açıkça ortaya 

koymuştur.  

Benzer biçimde çağımızda cumhuriyet kavramı Amerikan ve Fransız 

devrimcileri tarafından esasen ulus hakimiyeti anlamında kullanılmıştır. 

İran’daki anlamı da bu yöndeydi. Devrim, ulusal egemenlik içindi. Ancak bu 

kavram Humeyni tarafından hiçbir zaman tam olarak açıklanmamıştır. Başka 

bir şekilde söylersek; cumhuriyet ve demokrasi gerçek içeriği olan milletin 

hakimiyeti anlamında Humeyni/Rejim tarafından kabul edilmedi. Tam tersine 

“tanrı merkezli” “tanrının yasalarının hakim olduğu” ve insanların iradesinin 

sadece bunlara itaatle yükümlü olması gerektiği görüşü hakim oldu. Kısacası 

“teokrasi” niteliğindeki devlet ve hükümet sistemini demokrasi ve onun 

barındırdığı eşitlik, özgürlük ve çoğunluğun hakimiyeti olarak algılıyordu.    

6. HUMEYNİ’NİN/REJİMİN DEMOKRASİ ANLAYIŞINA KARŞI 

GÖRÜŞLER  

Humeyni yönetiminin demokrasi anlayışına ve uygulamalarına başta 

“İran’daki Reform Hareketi’nin ideologu olan Dr. Şuruş olmak üzere çeşitli 

çevrelerden eleştiriler olmuştur. Yönetim antidemokratik uygulamalarına karşı 

eleştiri ve tepkilerin oluşması gayet doğaldır. İran’daki rejimin dünyada var 

olan demokrasi anlayışlarına benzer hiçbir yanı olmadığı gibi devrimden önce 

sahip olunan pek çok hak ve özgürlükler devrimle birlikte kullanılamaz hale 

gelmiştir. Devrimin hemen ardından başlayan İran-Irak Savaşı’nın 

bitmesinden ve rejimin oturmasından özellikle Humeyni’nin ölümünden sonra 

“halk derin bir düş kırıklığı yaşamıştır”. Devrimin çözüm sağlayamadığı 



 140

sorunlara yanıt aranmaya başlanmış ve bu bağlamda devrimin özünü 

oluşturan iki ana konu üzerinde yoğunlaşılmıştır: Güç dağılımı ve çağdaş bir 

devlette İslam’ın rolü383.  

Söz konusu arayış tüm toplum içinde olduğu kadar rejimin tarafları 

olan ve olmayan din adamları384 ile düşünürler için de geçerliydi. Bu arayış 

değişim ve dönüşüm için bir zemin hazırladı. Nitekim bir süre sonra rejimin 

İslam ve demokrasi yorumuna karşı çıkışlar gündeme geldi. Bunlardan 

özellikle Suruş’un fikirleri toplumda genel bir kabul görmüş ve değişim için bir 

katalizor olmuştur. Çünkü Suruş modern bilimlerde385 olduğu kadar İslam 

konusunda da geniş bilgi birikimine sahip olup, en önemlisi devrimin 

başlarında dünyanın bu tek çağdaş teokrasisinin savunucularından biriydi. 

Devrime verdiği destek İslam Cumhuriyeti’ne entelektüel bir boyut 

kazandırmıştı.386 Dolayısıyla eleştirileri ve İslam demokrasisi konusundaki 

yorumları kitleler ve entelektüeller tarafından destekleniyordu.  

Suruş, devrimin özündeki kutsal ilkeleri, hatta İslamı sorgulamakla 

işe başladı, Bu girişimi rejimin tepkisini çekmekte gecikmedi. Nitekim “dini 

lider Humeyni 1995’te Amerikan Sefareti işgalinin gösterişli 16. 

yıldönümünde, ABD ve İsrail’den çok Suruş’un fikirlerini kınadı.”387 Suruş 

                                                 
383 Wright, Robin, Son Büyük Devrim, çev: Şeniz Türkömer, Doğan Yayınevi, 2001, s:67.   
384 Ayetullah Hüseyin Ali Montazeri, Mohsen Kediver, (Yazdıkları ve düşüncelerinden dolayı 3 yıl 
hapis yattı) Muhammed Hatemi (Cumhurbaşkanı), Abdullah Nuri (İçişleri Bakanı yazdıkları ve 
düşüncelerinden dolayı 5 yıl hapis yattı) ve…  
385 İngiltere’de analitik kimya bölümünde doktora yapmıştır, aynı zamanda tarih ve bilim felsefesinde 
kendini yetiştirmiştir ve Descartes, Locke, J.S. Mill, Hegel, Kant Humme, Martin, Hidegger, Popper 
John Rous’un düşünceleriyle tanışmıştır, Wright Robin, Son Büyük Devrim, s:67.   
386 A.g.e., s.67.   
387 A.g.e., s.68. 



 141

esas olarak İslam’a ideolojik388 yaklaşmasına ve İslam’ın ideolojikleştirmesine 

karşıdır.389 Çünkü böyle bir yaklaşım Batı-İslam karşıtlığıyla sonuçlanır. Bu 

da Batı’yı “ötekileştiren” onu homojen bir bütün olarak gören ve idealize eden 

bakış açısına dayandığı için yanlıştır.390 Dahası, bu karşıtlık içinde,  “İslami” 

bir kimlik edinmek zorunlu hale gelir ki, bu da Suruş’a göre onaylanamaz 

çünkü “İdeolojik İslam” diğer ideolojiler gibi ömürlü olacaktır, oysa İslam 

evrenseldir, dönemselleştirilemez, bütün zamanlar içindir. Suruş’a göre din 

hem kuruluş dönemi hem istikrar dönemi için vazgeçilmezdir. Böylece değişik 

yorumlara ve anlayışlara açıktır.391 Din, ideolojilerin tersine davranışları 

belirlemediği için ilkeleri yorumlayacak olan ideologlara ihtiyaç duymaz.392 

Oysa dinin ideolojileştirilmesi ruhban sınıfı gibi resmi yorumcu bir sınıfın 

varlığını kabul etmeyi gerektirir.393 

Suruş, toplumun da ideolojikleştirmesine karşı çıkar; çünkü ideolojik 

toplumlarda totaliter düzenler ile diktatörler ortaya çıkar. Bu toplumlarda 

öğrenme, araştırma ve tartışmaya yer yoktur. Her şey önceden belirlenmiştir. 

Bu da, toplumun taklitçi olmasına, bağnaz ve fanatik kişi ya da gruplara aşırı 

ve körü körüne bağlanmasına, muhalif olandan nefret etmesine sebep olur. 

                                                 
388Suruşa göre ideoloji: Kurumları net şekilde belirlemiş olan örgütlenmiş ve sistematik akım, değerler 
ve hedefleri insanlara öğretir; sorular ve olaylar karşısında insanların tutumlarını belirliyor ve bunları 
insanların eylem planı olarak savunuyor. Ferbeter az ideoloji kitabından, s:104.   
389 Suruş, Abdulkerim, Ferbeter az ideoloji (ideolojiden daha kapsamlı) Serat Yayınları, (1372G 
(1993M), Tahran, ss:122-25.    
390 Suruş, Abdulkerim, Tafruc-i San-i, Üçüncü Baskı Serat Yayınları, 1373G (1994M) Tahran, bb, 
Suruş’a Göre Humeyni, Dr. Şeraiti, Celal Al-i Almed İslami ideolojileştirdiler.   
391 A.g.e., s.129.   
392 A.g.e., s.130 ve s:116.  
393 A.g.e., s.137  



 142

Bu tür toplumlar hakim ideoloji dışında düşünme ve tartışmayı yasakladığı 

gibi değişik düşüncelere de tahammül edemez.394 

Suruş’a göre, toplumda hiç kimse ve hiçbir fetva üstün değildir. Hiçbir 

din yorumu ve anlayışı kesin değildir. İyi yorum yapılabilir ama mutlak yorum 

yoktur.395 Suruş bu düşünceleriyle hem İran’da kemikleşmeye yüz tutan ve 

tek boyutlu düşünmeye zorlayan hakim düşünceye bir darbe indirmiştir, hem 

de dinin kendi mantığıyla kendini eleştirmesinde yeni bir çığır açmıştı. 

Devrimden önceki dini düşünürler “İslam”ı ideolojikleştirerek, onu Marksizm 

ve Şah rejiminin hakim ideolojisi karşısında bir araç olarak kullanırken, Suruş 

tam tersi bir yol izlemiştir. Bu bağlamda İslam’ın demokrasi ve siyasetle 

bağdaştığını öne sürerek, fıkha dayalı değil imana dayalı bir “Demokratik Dini 

Hükümet396” önermiştir. Suruş’a göre imana dayalı bir “dini hükümet”, 

demokratik hükümetten başka bir şey değil.  

Ona göre “hükümet kurma”, insanların en doğal haklarındandır. Bu 

hakkı görmezlikten gelmek veya yalnız şeriat tarafından verilen bu hakka 

indirgemek İslam dinine uygun değildir; çünkü hükümet meselesi fıkhi mesele 

değil, doğal haklar meselesi olup, doğal haklar zaten İslam’ın özünde 

vardır.397 

Suruş’un demokratik dini hükümet düşüncesini kısaca onun dine 

bakış ile açıklamak yerinde olur. Buna göre, dinin eylem (amel) boyutunu 

esas alır ve onun üzerine “dini hükümet” kurarsak, o zaman toplumda şeriatın 
                                                 
394 A.g.e., s.135-139 ve ss:148-149.    
395 A.g.e., s.155.   
396 Suruş, Abdulkerim, Ferbeter az ideoloji (ideolojiden daha kapsamlı) ss:273-283.    
397A.g.e., ss:50-52.   



 143

uygulanması mümkün olur ve devlete de fıkıh kurallarını uygulama düşer. 

Görülüyor ki; bu düşüncede “fıkıh veya şeriat” merkezi konumdadır. Bu da 

din adamlarının özel konuma gelmesi ve ülkeyi fıkıh üzerinden yönetmesi 

anlamına gelir.398 Fıkıh üzerine kurulu toplum ve devlet, ne tek başına dinî ne 

de tek başına demokratiktir. Böyle bir devlet “fıkhi” devlettir, yani “dini” bir 

devlet değildir. Çünkü fıkıh ve şeriat, İslam’ın özü, çekirdeği olmadığı gibi 

bütünü de değildir. Salt demokratik de değildir; çünkü şeriatı zora dayanarak 

uygular. Çeşitliliği, çoğulculuğu, farklılığı ortadan kaldırdığı gibi aynileştirir. Bu 

da gerçekliğin tek yerde toplanmasına neden olacağından elitistliğe 

götürür.399 

Görüldüğü gibi Suruş, İslam’da sadece şeriatın ve fıkhın temel 

olmadığını, ayrıca bunların uygulanması zor içerdiği için demokrasi ile de 

bağdaşmadığını, dolayısıyla İslam’la da bağdaşmadığını söyleyerek Humeyni 

rejiminin demokrasi ve İslam anlayışına ters düşmektedir. Buradan hareketle 

Şuruş’un, siyaseti İslam’dan dışlamadığı, dinde ise imana öncelik vererek 

kendi “demokratik dini hükümeti”ni tanımladığı söylenebilir. Bu bağlamda 

imandan hareket eden Suruş, imanın özelliğinin zor kabul etmemesi 

olduğunu, dolayısıyla insanlara ve topluma baskı uygulanamayacağını, bu 

nedenle dini tanımlarken imana öncelik verilmesi gerektiğini dile getirmektir.  

Yine ona göre insanlar bu tür bir toplumda imanlarını özgürce 

seçerler ve devletin görevi, insanların dinlerini ve imanlarını özgürce 

                                                 
398 Suruş, Abdulkerim, Tahlile Mafhum-i Hükümet-i Dini (dini hükümet anlamının analizi) Kiyan 
dergisi, cilt:32, Tahran, 1996, ss:2-3.   
399 Suruş, Abdulkerim, Modern ve meduriyet-i müminin (iman getirenlerin yönetimi) Kiyan 
dergisi, cilt:21, Tahran, 1994, ss:7-8.   



 144

seçebilmek için gereken koşulları yaratmak ve kolaylaştırmaktır. Toplumda 

ahlak ilkeleri ve ahlak usulleri, yaşanan gündelik pratiklerden daha önemlidir. 

Çünkü ahlakı hiçe saymak dini yadsımak demektir.400 Bir toplumun salt bir 

dini toplum olması, yönetim biçimiyle değil, imanı esas almakla mümkündür. 

Suruş, “imanı esas alan toplumlarda devletin de demokratik devlet” olduğunu 

söylemekle kanunların iman esasına dayanarak yapıldığını ve zaman içinde 

koşullara, insanların anlayış ve algılama biçimlerine göre değişebileceğini 

kabul etmektedir. Bu yüzden de insanların iman ve iradeleri demokratik 

İslami hükümette esas olup, devlet gücünü (meşrutiyetini) bu esastan 

almaktadır. Bir elitin baskıya dayanan yönetiminde değil.401 

Suruş’a göre, “demokratik-dini hükümette insanın insan olmaktan 

doğan hakları önceliklidir” ve “insanlar dini kabul etmeden önce de bu 

haklara, yani özgürlük, adalet ve sadakata (dini olmayan haklara) 

sahiptir.”402. Bu hakların değerleri şeriatın verdiği haklardan (zekat, tevekkül) 

üstündür. Din de bunları birincil haklar olarak tanıdığı ve onayladığı için 

adildir. Başka bir deyişle dinin gerçekliğinin (hakkaniyetinin) ölçütü bu 

öncelikli haklara verdiği değerdir. Bu haklar evrenseldir. Bu nedenle dinin 

üstündedir; dini haklar ise kişiye özeldir.403 Demek ki Suruş’ta din ikinci 

plandadır; esas olan demokratik toplumda imana dayalı insanların özgür 

iradesidir.  

                                                 
400 Suruş, Abdulkerim, Tahlile mafhum-i hükümeti dini (dini hükümet anlamının analizi), s:3.   
401 Suruş, Abdulkerim, Ferbeter az ideoloji (ideolojiden daha kapsamlı)    
402 A.g.e., s:50 ve Tahlile mafhum-i Hükümet-i Dini, s:5.   
403 Suruş, Tahlile mafhum-i Hükümet-i Dini, ss:6-7.   



 145

Suruş için İslam demokrasisinin iki temel unsuru vardır. Birincisi, 

gerçek inanç sahibi olmak için özgür olmanın ön koşul olmasıdır. Zorla sahip 

olunan inanç, gerçek inanç değildir. Özgürlük, demokrasinin temelidir. Diğer 

yandan gerçek inanç sahibi olabilmesi için kişinin, evrensel insan haklarının 

saygı gördüğü bir ortamda yaşaması gerekir. İkinci unsur, insanın kusurları 

ile kutsal kitaplar arasındaki uçurumun kapatılabilmesi için çaba 

gösterilmesidir. Suruş’a göre din ve Kuran kutsal olmakla birlikte yorumlar 

kutsal değildir. İnsanın yarattığı hiçbir şey kutsal olamaz, zira herkes hata 

yapabilir. Ayrıca,  yorum bir süreç işidir, süreklilik gösterir ve yapılan yorumlar 

değiştirilebilir ya da eleştirilebilir.404 

Sonuçta, Suruş’un demokratik dini hükümeti özünde insani bir 

hükümettir. Bu hükümet, milletin seçtikleriyle milletin istedikleri doğrultusunda 

işleri yapar  ve ülkeyi yönetir. Hükümetin dini olması, müminlerin ve toplumun 

hizmetinde olmasındandır. Bu tür hükümet insanların maddi ihtiyaçlarını 

karşılamakla görevli olup,  dünyevi bir hükümettir, dünyevi bir devlettir. 

                                                 
404 Wright, Robin, Son Büyük Devrim, 75-76.   



 146

SONUÇ 

Modern zamanlara özgü olan ulusal egemenlik kavramı, halkı, 

kurgusal bir varlık olan ulusal kimlik altında egemenliğin sahibi kılıp tüzel kişi 

durumunda bulunan ulusu bireylerin üzerine çıkarmıştır. Ulus devlet de,  

dünyevi yasaları yapma hakkının yegâne kaynağı, dolayısıyla bireylerle olan 

ilişkilerinde, belirleyen konumda bulunmasından ötürü, kamusal hayata ve 

özel alana girecek şekilde normatif düzenleme yapma yetkisine sahip 

görülmüştür.  

İran 1906 meşrutiyet devrimi/anayasacılık hareketi sırasında 

dönemin şartlarına uygun olarak, Fransız devrimine özenilmiş ve ulusal 

egemenlik, dolayısıyla ulus-devlet hedeflenmişti. Böylece modern devlet 

yapısına ulaşılacağı düşünülüyordu. Meşrutiyet, aslında tarih boyunca İran’da 

var olan siyasal yapılanmanın ötesine geçmeyi hedefliyordu. Birey ve toplum 

haklarının korunması açısından devletin bu süreçte yaslanması gereken en 

önemli kurum olarak başta anayasa olmak üzere hukuk varsayılıyordu. 

Başka bir deyişle hukukun tek kaynağı olarak ulus devlet görülüyordu. Ancak 

zamanla anayasaya eklenen “çıkarılacak yasalar şeriata uygun olmalı ve bu 

uygunluğu ulema denetlemelidir” yolundaki madde ile ulus-devlet anlayışına 

dinsel bir nitelik eklemiş oldu. Dolayısıyla laik çağdaş egemenlik 

düşüncesiyle çağdaş tanrısal egemenlik düşüncesi birleştirilmeye çalışıldı. 

Bu koşullarda ortaya çıkan siyasal iktidar içerik ve biçim açısından eklektik ve 

işlevsiz bir model oluşturdu.  



 147

Bu durumda darbeyle kral olan Rızaşah ve ardından gelen oğlu 

Muhammed  Rıza Şah anayasada var olan laik egemenlik anlayışına ağırlık 

verdi. Bu doğrultuda zamanla kamu otoritesinin/egemenliğin tek kullanıcısı 

olarak kendilerine yurttaş sıfatıyla bağlı olan bireylerin davranışlarına ve 

insanların yaşam tarzlarına dönük düzenlemelere gittiler. Örneğin, laik eğitim 

ve laik hukuk sistemini hayata geçirmeye çalıştılar, askerliği modernize 

ettiler. Kısacası bireyler devletin resmî ideolojisi doğrultusunda yetiştirilmeye 

başladı. Böylece pek çok olgu ve süreci, kendi siyasal iktidarlarının yurttaşları 

için öngördüğü yaşam projesinin destekleyicisi durumunda işlev 

görebileceğini düşünüyorlardı. Tüm bunlar yapılırken ulus-devlet egemenlik 

anlayışından değil mutlak monarşi egemenlik anlayışından hareket etmeleri 

ve yurttaşlarına belirli bir yaşam tarzını empoze etmeleri alternatif tercihlerin 

önünü kestiği için kendi içinde çelişkiler içeriyordu. Zira ideolojik perspektifleri 

“çağdaşlaşma” eksenli şekillenmiş olan bu baba-oğul, kendi tanımladıkları 

“çağdaşlık” ve onun karşısında konumlandırdıkları “çağdışılık/gerilik/gericilik” 

arasında yaşanan gerilimleri içinde barındıran çatışmacı bir toplum yarattı. 

Örneğin sol partilerin yasaklanması, dinci grupların dağıtılması, giyim 

tarzlarına getirilen düzenlemeler ve yasaklar, gelir kaynaklarında (toprak, 

vakıf) gelirlerinde kamulaştırma yasaları.  

Böyle bir çatışmacı durum devlet-toplum karşıtlığını da beraberinde 

getirdiği gibi siyasal otoriteyi elinde tutan kral, bireyleri devletin tercihleri 

doğrultusunda davranmaya zorlamaktaydı. Tüm bunlar yasalar çıkarılarak 

meşrulaştırılıyordu. Bunun dayandığı mantık, hukukun tek meşrû kaynağının 

egemenin iradesi olduğu idi. Egemenin yasa yapma iradesi toplumsal 



 148

yaşamla ilgili düzenleme yapmayı da içeren geniş bir alanı kapsıyordu. 

Bunlar da “kamu düzeni” “ulusal çıkar” adına yapılmaktaydı. Burada dikkat 

çeken nokta bu uygulamaların anayasaya ve ulusal iradenin tecellisi olarak 

bilinen parlamentoya rağmen yapılmasıydı. Dolayısıyla egemenlik, sözde 

ulusa, ancak özde krala aitti.  

Baba-oğul Şah’ın ulusal egemenliği mutlak monarşi egemenliği 

şeklinde kullanması, dış faktörlerin zorlaması kadar, hızlı çağdaşlaşmanın / 

modernleşmenin gerekliliğinden, din adamlarının halkı devlete karşı kendi 

çıkarları doğrultusunda kışkırtmalarından kaynaklanmaktaydı. Nitekim tüm 

muhalif gruplar Şah’ın siyasi yanlışlıklarını kullanarak halkı şaha karşı 

ayaklanmaya yönlendirdiler. Ulema ve dini aydınların bir kısmı da Şii-İslam 

inancını devrimci bir niteliğe büründürerek ve ideolojileştirerek var olan 

egemenlik anlayışına karşı halkı ayaklandırmayı başardılar. Sonuçta 1979’da 

Şii-İslam’daki egemenlik anlayışına dayanmakla birlikte Şii İmamet teorisinin 

bazı konularda revizyona gidilerek “velayet-i fakih” esasına dayalı yeni bir 

siyasal iktidar kuruldu. 

1979 İran devrimiyle modern devletin bazı özelliklerini de (içi 

boşaltılmış şekilde) barındıran ama özünde ortaçağa ait skolastik bir düzen 

kuruldu. Bu düzenle birlikte hayata geçen Şii siyasal düşüncesinde 

egemenlik Tanrı’ya aittir. Din-siyaset arasında bütünleşmeyi kabul eden Şia, 

siyasal iktidarın temel meşrutiyetini her zaman dinsel alana dayandırmıştır. 

Tanrının iradesini tüm yaşamın ve dünyanın mutlak düzenleyicisi olarak 

görür. Ayrıca Şii düşüncesinde İslam dini siyaseti, kendi düzenleme 



 149

araçlarından biri olarak görmektedir. Siyasetin ölçütleri dini içerikli ahlaki 

ilkelere oturtulmaktadır.  

Şii siyasi düşüncesi kendi ideal siyasal iktidar modelini imamet 

teorisiyle dile getirir. Bu teoride İmamın/kralın siyasaldan çok dinsel liderliğine 

vurgu yapılmaktadır. Şii düşüncesinde imamet tanrı için bir görevdir. İmamet, 

tıpkı peygamberlik gibi, tanrı-kul ilişkisinin bir aracısı durumundadır ve 

peygamberlik kurumunun tamamlayıcı unsurudur. Şii anlayışında İmam/kral 

üstün nitelikleriyle “insan üstü” konuma yerleştirilmiştir. Şiilerin imamet teorisi 

Platon’un filozof kral düşüncesini andırırsa da, imamın devletinde felsefenin 

değil, dogmatik inancın ilkeleri geçerlidir. Bu yüzden imamet teokrasiden 

başka bir yönetim biçimi değildir.  

İmamet öğretisi idealize edilmiş bir siyasal iktidar modelidir. Bu 

öğretide imam soya dayanarak belirlenmektedir. Seçim söz konusu değildir. 

Ancak imamet teorisi on ikinci imamın kayboluşuyla ütopyaya dönüşmüştür. 

Şiilik bu durumdan sonra siyasal iktidara talip olmamıştır ve on ikinci imamın 

geri dönüp ideal devleti kuracağı zamana kadar bekleme politikasını 

izlemiştir. İlk başta tüm siyasal iktidar biçimlerini reddeden Şia, zamanla var 

olan iktidarla ilişkiye geçmiş ve uzlaşma arayışlarına yönelmişti. Bu düşünce 

değişikliğindeki belirleyici unsur ulemanın tavrı olmuştur. Şia-siyasal iktidar 

ilişkisinin uzlaşmacı yönü Humeyni ile ters yüz edilmiş, Şii ulema doğrudan 

siyasal iktidarı üstlenmekle görevli kılınmıştır. Yani Humeyni, Şii siyasi 

düşüncesinin tarihsel mirasını bir çırpıda ortadan kaldırmıştır.  



 150

Humeyni’nin “Velayet-i Fakih” teorisi, on ikinci imamın 

kayboluşundan sonraki Şii düşüncesinde var olan manevi liderliği anlamını 

yaşamın tüm alanlarını kapsayacak şekilde genişletmiştir. Böylece din adamı 

yönetimi anlamında siyasal iktidar modeli olarak “Velayet-i Fakih” kavramını 

yeniden yorumlamıştır. Bu yorumunu da çağın gereksinimi doğrultusunda 

olduğu iddiasına dayanarak savunmaktadır. Fundamentalist bir din adamı 

olan Humeyni bu yorumuyla Şii siyaset teorisinin köklerine (miras yoluyla 

iktidar olmaya) götürüyor; fakihlerin elinde bulunacak siyasal iktidar imametin 

mirası üzerinden oluşturulmaktadır. Humeyni’nin teorisi modern unsurları 

(seçim, parlamento) işlevsizleştirerek dogmatik esaslarla birleştirilmesi 

suretiyle oluşturulmuştur. Böylece “modern mutlakiyetçi teokratik” siyasal 

iktidar modeli ortaya konulmuştur.  

Humeyni “Velayet-i Fakih” teorisiyle Şii siyaset teorisinin temel 

dayanakları olarak bilinen a) liderin soy esasına dayanması, b)tanrı 

tarafından belirlenmesi ve c)masum (günahtan arınmış) olması ilkelerini göz 

ardı etmektedir. Ayrıca yönetici fakihin belirlenmesinde seçim yoluna 

gitmektedir. Böylece “Velayet-i Fakih” öğretisiyle imamette yok düzeyde olan 

insan faktörü devreye girmekte ve siyasal iktidarın kurucu unsuru olarak halk-

ulus önem kazanmaktadır.  

Humeyni’nin teorisiyle geleneksel Şii siyaset teorisi alt üst olurken bir 

yandan da günün koşullarıyla da bağdaşamadığı için işlevsizleşmiştir Bu ters 

yüz olmuş siyasal düşünceye dayalı siyasal iktidar da yine iç ve dışta 

karşılaştığı problemleri çözemeyerek işlevsiz hale gelmiştir. Problemlerin 



 151

aşılabilmesi için tamamen halkın/ulusun özgür iradesine dayalı bir siyasal 

iktidarın oluşması ve bu siyasal iktidar ile oluşan devletin meşrutiyet kaynağı 

olan egemenliğin de yine, insanların özgür iradesine ve gücüne dayanması 

şarttır.  



 152

KAYNAKÇA 

Abdülhamid, İrfan, İslam’da itidadi mezhepler ve akaid esasları, çev: M.S. 

Yeprem, İstanbul, Marifet Yayınları, 1981.        

Abrahamia Evrand, Humeynizm, çev: Mehmet Toprak, Metis Yayın, İstanbul.  

Abrahiman, Evrand, İran Beyne Do enklap (İki devrim arasında İran) Çev. 

A. Kolmuhammedi-M.İbrahimi,Ney Yayınları, Tahran, 2005,  

Ademiyet, Feridun; İdeoloji-Nahzat-i Meşrutiyet, Peyam Yayınları, Tahran 

1355 Güneş Yılı (1976 M).  

Ademiyet, Fridun, Endişeha-i Talibof-i Tebrizi (Tebrizli Tlibof’un 
düşünceleri), demaven yayınları, Tahran, 1363G (1984M)  

Ademiyet, Fridun, Endişe-i Tarak-i ve Hükümet-i Kanun, Harezmi yayınları, 

Tahran, 1351G (1972M).  

Ağaoğulları Mehmet Ali, Ulus Devlet ya da Halk Egemenliği, İmge 

Yayınları, Ankara, 2006.  

Ağaoğulları, Mehmet Ali, Kral-Devlet ya da Ölümlü Tanrı, İmge Yayınları, 

Ankara, 2000.   

Ağaoğulları, Mehmet Ali, Kral-Devletten Ulus Devlete, Simge Yayınları, 

Ankara, 2005.   

Ağaoulları, M.A., Demokratik Mitosları Halk-Ulus Egemenliği, A.Ü.S.B.F. 

Dergisi, cilt:48, 1-2 Ocak-Haziran, Ankara, 1993.  

Akal, Cemal Bali, Sivil Toplumun Tanrısı, 2. Baskı, Engin Yayınları, 

İstanbul, 1995.   

Althusser, Louıs, İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları, çev: Yusuf alp, 

Mahmut Özışık, İletişim Yayınları, İstanbul, 2002.   

Arkown, Muhammed “İslam düşüncesinde otorite kavramı” ila hükme illa 
lillah” İslam’da Siyaset düşüncesi, içinde. Çev. K. Güleçyüz, İnsan 

Yayınları, İstanbul, 1995.   



 153

Başiriye, Hüseyin, Came-i madanı ve Tose-i Siyasi (Anayasal Toplum ve 
Siyasi Kalkınma), Ulema Novin Yayınları, Tahran, 1999.  

Başiriye, Hüseyin, İran’da Devlet ve Devrim, 1984.  

Bodin, Devlet Üstüne Altı Kitap’tan Seçme Eserler, Batı’da Siyasal 

Düşünceler Tarihi, Cilt 2, Çev: Mete Tuncay, SBF Yayınları, No:288, 

Ankara, 1969.   

Cemal Bali Akal, Modern Düşüncenin Doğuşu İspanyol Altın Çağı, 3. 

Baskı, Dost Kitapevi Yay., Ankara, 2003.   

Cihanbahş, Fruh, İslam, Demokrasi, çev: Celil Parvin, Kame no Yayınları, 

1983G (2005M).  

Cohen, Carl, Democracy, University of Georgia Pres, 1971.  

Corbin, Henry, İslam Felsefesi Tarihi Cilti I, çev ve net H. Hatemi, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 1986.  

Dahl, Robert, Demokrasi ve Eleştirileri, Çevb L. Köker, Yetkin Yay., 

Ankara, 1996.   

Edward, Hallet Carr, Tarih Nedir, Çev: M.G. Gürtürk, İletişim Yayınları, 

İstanbul.   

Erkilet, Başer, Alev, Ortadoğu’da Modernleşme ve İslami Hareketler, 
Yöneliş Yayınları, İstanbul, 2000.  

Eroğul Cem, Çağdaş Devlet Düzenleri, İmge Yayınları, Ankara, 2001.  

Erözden, Ozan, Ulus-Devlet, Dost Yayınları, Ankara, 1997.  

Farasathah, Megsud, Serağaze no indişiye muasır, İntişar Yayınları, 

Tahran, 1995.   



 154

Farsakh, Andrea, “M. Suni Halifelikle Şii İmamlığın Mukayesesi”, İslam’da 

Siyaset Düşüncesi, İçinde, Çev: K. Güleçyüz, İnsan Yayınları, 

İstanbul, 1995.   

Fuzulipur, Azim, demokrasi der Andışe-i İmam Humeyni, (Humeyni’nin 
Düşüncesinde Demokrasi) Rahberd dergisi içinde, sayı:28, 

Stratejik araştırmalar merkezi yayınları, Tahran, 1382-G (2003-M). 

Gölpınarlı A. Tarih boyunca İslam mezhepleri ve Şiilik, Der Yayınları, 

İstanbul, 1997.  

Görgün Şanal, Hukukun Temel Kavramları, Yetkin Yayınları, Ankara, 1996.   

Günel, Şükrü, S. Ortadoğu’da Petrolünün Uluslararası politikada Yeri, 
SBF Yayınları, no:432, Ankara, 1979,  

Hamei, Enver, 53 nafer (53 kişi), Hafta Yayınları, Tahran, 1962G (1983M).  

Hardt, Michael, Negri, Antonio, İmparatorluk, Çev: A.Yılmaz, Ayrıntı 

Yayınları İstanbul, 2001.   

Hasanzade, İsmail, Ahzab-i Çep (Sol Partiler), İran’da Siyasal, Toplumsal 

Değişim (1941-78), İçinde, Rozene Yayınları, Tahran, 138G (2001M).   

Hobbes, leviathan çev: Semih Lim, Yapı Kredi Yay., İstanbul, 1993.  

Humeyni, İmam, İslam Fıkhında Devlet, çev: Hüseyin Hatemi, Düşünce 

Yayınları, İstanbul, 1997.  

Humeyni, Ruhullah, Sahifey-i Nur, Cil:3 Humeyni’nin Eserlerini Yayınlayan 

Merkez, Tahran, 1978G (1999M)  

Humeyni, Ruhullah, Sahifey-i Nur, Cil:4 Humeyni’nin Eserlerini Yayınlayan 

Merkez, Tahran, 1978G (1999M)  

Humeyni, Ruhullah, Sahifey-i Nur, Cil:5 Humeyni’nin Eserlerini Yayınlayan 

Merkez, Tahran, 1978G (1999M)  



 155

Humeyni, Ruhullah, Sahifey-i Nur, Cilt:14. Humeyni’nin Eserlerini 

Yayınlayan Merkez, Tahran, 1978G (1999M)  

Humeyni, Ruhullah, Sahifey-i Nur, Cilt:2, Humeyni’nin Eserlerini Yayınlayan 

Merkez, Tahran, 1978G (1999M)  

Humeyni, Ruhullah, Velayet-i Fakih, Humeyni’nin eserlerini yayınlayan 

merkez, Tahran, 1373G (1994M).  

Huntington, Samuel P., Üçüncü Dalga, çev: Ergun özbudun, Türk 

demokrasi vakfı yayınları, Ankara, 1993.  

İkbal, Cavid, J. İslam’da Devlet Kavramı, İslami Siyaset Teorisi ve 
Sorunları İçinde, ed: M. Ahmet, çev: H. Sırçancı, İstanbul, Ekin Yay., 

1997,  

İlyasoğlu, Aynur, Örtülü Kimlik: İslamcı Kadın Kimliğinin Oluşum Üyeleri, 
Metis Yayınları, İstanbul, 1994.  

İnayet Hamid, Çağdaş İslami Siyasi Düşünce, çev. Y. Ziya 3. Baskı, 

Yöneliş Yayın, İstanbul, 1995.  

İran Anayasası, Doran Yayınları, Tahran, 1380G (2001M)    

İran Büyük Elçiliği Ankara, İmam Humeyni konuşmaları, Çeviren: Büyük 

Elçilik, Ankara, 1982.  

İzzed, Raceb, Tabaka-i Mutavassit-i Sünneti (Geleneksel Orta Sınıf) 
İran’da Siyasal ve Toplumsal Değişim İçinde, Dozene Yayınları, 

Tahran, 1380G (2001M).   

Kadıver, Moshen, Hükümet-i Velay, Ney Yayınları, Tahran 1380G, (2001M).  

Kadiver, Mohser, Endişeye siyasi der İslam 2; (İslam’da Siyasi Düşünce)  

(Hükümete Velayı), Ney Yayınları, Tahran, 2001.   

Kapani, Münci, Politika Bilimine Giriş, Bilgi Yayınevi, Ankara, 2000.   



 156

Karimi Ali, Ahzab-i Melli (Milli Partiler), İran’da Siyasal, Toplumsal 
Değişim İçinden.  

Katozyan, Muhammed Ali, Dolet ve Camea, Der. İran Çev: Hasan Afşar, 

Merkez Yayınları, Tahran, 2001.  

Kur’an-ı Kerim, İpek Yayın-Dağıtım Pazarlama A.Ş., İstanbul, 2003.   

Lambton, Ann Katharine, Nazariye-i Dolet der İran (İran’da Devlet Teorisi), 
çev: Ç. Palevan, Kiyo Yayınları., Tahran, 1379G (2000M)   

Lewis, Bernard, İslam’ın Siyasal Söylemi, Çev: Ünsal Oskay, 2. Baskı, Cep 

Kitapları, İstanbul, 1997.   

Locke, John, “Uygar Yönetim Üzerine İkinci İnceleme’den Seçme Yazılar 
II. Yeni Çağ: Çev: Mete Tuncay, AÜSBF Yayınları, Ankara, 1969. 

Machiavelli, Hükümdar (Prens), çev: A. Tatcher, İstanbul, Göçebe Yay., 

İstanbul, 1997.  

Main, Bager, Son devrimci Ayetüllah Humeyni: Elips Yayınları, 2005, 

s.160.  

Maksudi, Muctaba, İşgal İran Der 1320G (1380G) 1941’de İran’ın İşgali 
İran’da Siyasi, Toplumsal Değişim İçinden, Rozene Yayınları, 

Tahran 1380G (2001M). 

Manzuriddin Ahmed, “Kuran’da Anahtar Siyasi Kavramlar” İslam’da 

Siyaset Düşüncesi, içinde.  

Mayo, H.B., An introduction to Demokratic Theory, Oxford University 

Pres, New York, 1960.  

Meksudi, Mucteba, Tahavvulat-ı Siyasi İçtima-i İran, (İran’da Siyasi ve 
Toplumsal Değişmeler) Derleme, Roozene Yayınları, Tahran, 2001.  

Mescid-i Camii, M. Ehli Sünnet ve Şia’da Siyasi Düşünce Temelleri, çev: 

Malik Eşter, İnsan Yayınları, İstanbul, 1995.      



 157

Meşrutiyet Anayasası, Tahran, 1333G (1954 M)  

Meşrutiyet Anayasasının Mutemmimi, Tahran, 1333G (1954M)   

Mir Musevi, Seyyid Ali, İslam, sünnet, devleti modern (İslam, Sünnet, 
modern devlet), Ney Yayınları, Tahran, 2005.  

Modır Şaneçi, Mohsen, Ahzab-i Devleti (Devlet Partileri), İran’da Siyasal, 

Toplumsal Değişim İçinden.  

Moğhadam Val, Anti Emperyalizm mi, Sosyalizm mi? İran’da Devrim ve 
Sol, çev: Mehmet Yetiş, İran Devrimi içinde, Der: Serpil Üşür, Belge 

Yayınları.  

Monen, Moojen Ann, Introduction to Shii İslam, the History and Doctrines 
of Twelqer, Shi’i sm Yale University Pres, 1985.  

Montesquieu, Kanunların Ruhu Üzerine I, Çev: Fenmi Baldaş, 2. Baskı, 

Toplumsal Dönüşüm Yayınları, İstanbul, 1998.   

Montesquieu, Kanunların Ruhu Üzerine II, çev: Fenmi Baldaş, 2. Baskı, 

Toplumsal Dönüşüm Yayınları, İstanbul.  

Muhammedi, Manuçehr, Tahlili bar inkılab-ı İslami, (İslam Devrimine Bir 
Tahlil) Amirkabir Yayınları, Tahran, 2002.  

Muntezeri, H.C. Velayet-i Fakihi, (İslam Devlet Fikhi) Çev. Ş.Duman, 

Endişe Yayınları, Ankara, 1991.  

Mutahari, Altı Makale, Çev: M. Eşter, Akademi Yayınları, İstanbul, 1992.   

Mutahari, J.M. İmamet ve Rehberiyet Felsefesi, Çev: Ünal Çetinkaya, 

endişe Yayınları, Ankara, 1991.   

Mutahari, Murtaza, İnkılabe İslamı, (İslam Devrimi) Tahran, 1983. 

Mutahhari, Murtaza, Tarih ve Toplum, çev: C., Şişman, Yöneliş Yayınları, 

İstanbul, 1989.  



 158

Mücahidin, Örgütü, Şerh-i Tesisis ve Tarihçe, Tahran, 1358G (1979M)  

Mücahidin, Pasoh Be Ettehamat-i Rejim (Rejimin Suçlamalarına Cevap), 
Tharan, 1354G (1975M).  

Mürşidizade, Ali, Ahzab-i Cep (Sol Partiler), İran’da Siyasi, Toplumsal 

Değişim İçinden.  

Naini, Muhammed Hüseyin, “Tenbiül ümme ve Tenziül mele” (milleti 
aydınlatmak ve hareketi netleştirmek) Emirkebir yayınları, Tahran, 

1380G (2001 m). 

Neccar, Fevzi, “İslam Politika Felsefesinde Siyaset”, İslam’da Siyaset 

Düşüncesi, içinde, çev: K. Güleçyüz, İstanbul, İnsan Yayınları, 1995.  

Niuman, Mezhap, Felsefe ve Ulum, Safaviyan İçinde, Çev: Yakub Arjan, 

Mola Yayınları, 2001.  

Özbudun, Ergün, Türk Anayasa Hukuku, Yetkin Yayınları, Ankara, 1998.  

Pahlevi, Muhammed Rıza, Ak Devrim, çev: Muhammed Metin,  Apa Ofset 

Yayınları, İstanbul, 1968.  

Rahman, Fazlur, İslam ve Siyasi Aksiyon: Siyaset Dinin Hizmetinde, 
İslam’da Siyaset Düşüncesi, içinde, çev: K. Güleçyüz, İstanbul, 

İnsan Yayınları, 1995.   

Rahman, Fazlur, İslam, çev: M. Dağ, M. Aydın, Selçuk Yayınları, Ankara.   

Raşit Lütem, İlhan, egemenlik kavramı ve devletler arası hukuk, Sakarya 

Basımevi, Ankara, 1947.   

Rawls, John, Halkların Yasası ve “Kamusal Akıl Düşüncesinin Yeniden 
Ele Alınması, Çev. G. Evrin, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul, 2002.  

Reyşehri, Muhammed, İmamet ve Rehberiyet Felsefesi, Endişe Yayınları, 

Ankara, 1991. 



 159

Rousseau, J.J, Toplumsal Sözleşmesi, M.E. Yayınları, Ankara, 1956.  

Sabine, George, Siyasal Düşünceler Tarihi II, Yeni Çağ, Çev: A. Oktem, 

Türk Siyasal İlimler Derneği Yay., Ankara, 1969.  

Schilling, Kürt Toplumsal Düşünce Tarihi, Birey-Topluluk, Toplum, çev: 

M.Önal, Varlık yay., İstanbul 1971. 

Sosyal Mümtaz, 100 soruda Anayasa, Gerçek Yayınları, İstanbul 1997.  

Sultanlu, Abbas, Kudetay-i 1332 ve Tahavvulat-i Badı (1953 Darbesi ve 
Darbe Sonrası Gelişmeler), Siyasal ve Toplumsal Değişmeler 
İçinde, Rozene Yayınları, Tahran, 2001.   

Suruş, Abdulkerim, Ferbeter az ideoloji (ideolojiden daha kapsamlı) Serat 

Yayınları, (1372G (1993M), Tahran.   

Suruş, Abdulkerim, Modara ve muduriyet-i müminin (iman getirenlerin 
hoşgörüsü ve yönetimi) Kiyan dergisi, cilt:21, Tahran, 1994.   

Suruş, Abdulkerim, Tafruc-i San-i (İkinci açıklama) Üçüncü Baskı Serat 

Yayınları,  Tahran, 1373G (1994M) Tahran 

Suruş, Abdulkerim, Tahlile Mafhum-i Hükümet-i Dini (dini hükümet 
anlamının analizi) Kiyan dergisi, cilt:32, Tahran, 1996.   

Şaylan, Gencay, Çağdaş Siyasal Sistemler, Türkiye ve Orta Doğu Amme 

İdaresi Enstitüsü Yayınları, No:192, Ankara, 1981.  

Şeraiti Ali, İslam Şenası (İslamı Tanıma), Tahran, 1351G (1976G).  

Şeraiti, Ali, Anne-Baba Biz Suçluyuz, çev: Kerim Küney, Seçkin Yayıncılık,  

İstanbul 1987. 

Şeraiti, Ali, Ne Yapmalı? Çev: Muhammed Hizbullah, Bir Yayınları, İstanbul 

1986.  



 160

Şeriati, Ali, Bazkeşt Be hişten (öze dönüş), yayın adı yok, Tahran, 1356G 

(1997M).  

Teziç, Erdoğan, Anayasa Hukuku, Beta Yayınları, İstanbul, 1998.   

Tohidi, Aliasger, Garaat-i İmam Humeyni, AZ Siyaset, (Humeyni’nin 
Siyaset Anlayışı) Pejuheşkedye İmam, Tahran, 2002.  

Turhan, Mehmet, Hükümet Sistemleri ve 1982 Anayasası, Dicle 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, No:192, Ankara 1981.  

Üşür, Serpil, Din, Siyaset, Kadın, İran Devrimi, Alan Yayınları, İstanbul, 

1999. 

Waberton, N, Muasır Siyasi felsefenin problemleri ve eleştirisi, çev: 

Fernoz Zahirzade, Siyasi-iktisat İttilat Dergisi, No:165-166.   

Weber, Max, Toplumsal ve Ekonomik Örgütlenme Kuramı, çev: Özer 

Ozan Kaya, İmge Yayınları, Ankara, 1995,   

Wilfred Madeliun, “On iki İmam Şiasında, İmamın Gaybet Zamanında 
Otorite”, İslam’da Siyaset Düşüncesi, içinde, Çev: K. Güleçyüz, 

İstanbul, İnsan Yay.,1995b  

Wright, Robin, Son Büyük Devrim, çev: Şeniz Türkömer, Doğan Yayınevi, 

2001.  

Yılmaz, Ejder, Hukuk Sözlüğü, Yetkin Yayınları, Ankara, 1996.  

 

 

 

 



 161

ÖZET 

Batı’dan esinlenerek 1906’da İran’da gerçekleşen Meşrutiyet Devrimi 

de laik egemenlik anlayışına dayanan ulus devlete ulaşmayı hedeflemiştir. 

Ancak anayasa hazırlanırken “egemenlik halka aittir” maddesinin yanına din 

adamlarının etkisiyle, Tanrısal Egemenlik anlayışını çağrıştıran “yasaların 

şeriata uygunluk maddesi” eklenmiştir. Yani 1979 devriminden önce İran’da 

iki egemenlik anlayışı vardı; Tanrısal egemenlik anlayışı ile laik egemenlik 

anlayışı. Bu dönemdeki iki zıt egemenlik anlayışının belli aralıklarla toplumda 

iktidar çatışmalarına yol açarak varlığını devrime kadar sürdürmüştür. Öte 

yandan bu dönemde yasal olarak siyasal iktidarı laikler kullanarak 

meşrutiyetini ulemadan almalıydı. Ancak pratikte ulemayı devre dışı 

bırakarak monarşi diktatörlük iktidarı elinde bulunduruyordu.  

Bu iktidar çatışmaları sonucunda 1979 devrimi gerçekleşmiştir. 79 

devriminden sonra egemenliğin sadece tanrıya ait bir hak olarak görüldüğü, 

yasama yetkisinin tanrıya ait olmakla birlikte anayasanın temelini kuran 

oluşturmaktadır. Tanrısal egemenliğin kullanımı Humeyni’nin “Velayeti Fahik” 

teorisi çerçevesindedir. Bu teori Şii Siyasal düşüncesindeki imamet 

öğretisinin revizyon edilmiş şeklidir. Böylece modern unsurlarla dogmatik 

esaslar birleştiği “İran İslam Cumhuriyeti”ne biz “modern totaliter teokrasi” 

diyoruz. Günümüz koşullarında böyle bir siyasal düzen varlığını fazla 

sürdüremeyeceği apaçık bir gerçektir.   


