
 I 

T.C. 
MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
İLAHİYAT ANA BİLİM DALI 

TEFSİR BİLİM DALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MUHAMMED ESED’İN KUR’AN MESAJI İSİMLİ 

TEFSİRİNDEKİ METODU 

 

 
 
 

(Yüksek Lisans Tezi) 
 
 
 
 
 
 
 

Meryem DEMİRAY 

 
 
 

Danışman 

Prof. Dr. Sadrettin Gümüş 

 
 
 

İstanbul, 2006 

 



 II 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa No. 

KISALTMALAR ............................................................................................................IV 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................V 

MUHAMMED ESED’İN KUR’AN MESAJI İSİMLİ TEFSİRİNDEKİ METODU I 

KISALTMALAR IV 

GİRİŞ 2 

I. MODERNİZME KISA BİR BAKIŞ 2 
II. MODERNİZMİN İSLÂM DÜNYASINA GİRİŞİ 4 
III. MODERN TEFSİR HAREKETİ 8 

BİRİNCİ BÖLÜM 21 

HAYATI VE ESERLERİ 21 

I. HAYATI 21 
II. ESERLERİ 33 

A. UNROMANTISCHES MORGENLAND 33 
B. YOLLARIN AYRILIŞ NOKTASINDA İSLAM (Batı Medeniyeti Karşısında 
Müslümanlık) 34 
C. MEKKE’YE GİDEN YOL 36 
D. SAHÎH-İ BUHÂRÎ: İSLÂM’IN İLK YILLARI 37 
E. KUR’AN MESAJI 38 
F. İSLAM’DA YÖNETİM BİÇİMİ 39 
G. KALBİN VATANINA DÖNÜŞ 41 
H. ISLAM UND ABENDLAND (Begegnung Zweier Welten) 41 
I. THIS LAWS OF OUR AND OTHER ESSAYS 41 
İ. İSLÂM SİYASETİ 42 
J. DIE ANTWORT DER RELIGIONEN 43 

İKİNCİ BÖLÜM: 44 

KUR’AN MESAJI 44 

I. YAZILIŞ GAYESİ 44 
II. ESERİN KAYNAKLARI 49 

A. KLASİK ESERLERDEN KAYNAKLARI 49 
B. KİTÂB-I MUKADDES’E ATIFLARI 55 

III. ESERİN GENEL ÖZELLİKLERİ 57 
A. BAĞLAM 57 
B. BÜTÜNSELLİK 61 
C. AYETİN EVRENSEL MESAJINA VURGU 62 
D. LUGAVÎ AÇIKLAMALAR 67 



 III

E. ÜSLUP FARKLARI 70 
F. TERCÜMEDE KUR’ANÎ ÎCÂZIN DİKKATE ALINMASI 75 
H. GAYB ALANINA DAİR KAVRAMLARIN YORUMLANMASI 79 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 81 

ESERİN METODU 81 

I. KUR’AN’I KUR’AN’LA TEFSİRİ 81 
II. KUR’AN’IN SÜNNETLE TEFSİRİ 85 
III. SAHABE VE TÂBİÛN TEFSİRİNDEN FAYDALANMASI 89 
IV. MÜTEŞABİHAT 91 

A. ALLAH’IN ZATINA VE SIFATLARINA İLİŞKİN KUR’ANÎ ATIFLAR 98 
B. AHİRET HAYATINA YÖNELİK ATIFLAR 99 
C. MELEK, ŞEYTAN, CİN GİBİ METAFİZİK VARLIKLARLA İLGİLİ İFADELER
 108 

V. MECAZ 109 
VI. NESHLE İLGİLİ GÖRÜŞÜ 118 
VII. KISSALAR 124 
VIII. HURUFU MUKATTA‘AT 140 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 144 

ESED’İN GÖRÜŞLERİ 144 

I. EHL-İ KİTÂBA BAKIŞI 144 
A. HRİSTİYANLARLA İLGİLİ GÖRÜŞÜ 144 
B. YAHUDİLERLE İLGİLİ GÖRÜŞÜ 146 

II. BAZI FIKHÎ KONULARDAKİ GÖRÜŞLERİ 148 
A. HIRSIZLIĞIN CEZASI 149 
B. ÇOKEVLİLİK 150 
C. ZİNANIN CEZASI 151 
D. ÖRTÜNME 152 
E. CİHAD 154 

III. BAZI KELÂMÎ KONULARDAKİ GÖRÜŞLERİ 156 
A. İRADE HÜRRİYETİ 156 
B. İMAN-AMEL İLİŞKİSİ 157 
C. CEHENNEMİN EBEDÎLİĞİ 158 
D. ŞEFAAT 160 
E. CİNLER 163 
F. İSRÂ VE MİRAC 166 

IV. AYETLERE SOSYOLOJİK BAKIŞI 168 
V. AYETLERE PSİKOLOJİK BAKIŞI 172 
VI. AYETLERE FELSEFÎ BAKIŞI 174 
VII. ESED’E YÖNELİK OLUMLU DEĞERLENDİRMELER 175 
VIII. ESED’E YÖNELİK ELEŞTİRİLER 177 

SONUÇ 182 

KAYNAKÇA 185 



 IV 

 
 
 
 

KISALTMALAR 
 

aş. : aşağıda 

b. : bin (oğlu) 

bs. : basım 

bkz.  : bakınız 

C. : cilt 

çev.  : çeviren 

DİA : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

dn. : dipnot 

F. : fasikül 

H. : Hicrî 

Hz.  : Hazreti 

hzl. : hazırlayan 

kon. : konuşan 

MÜİFAV : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

n. : not 

S. : sayı 

s.  : sayfa 

s.a. : sallallahu aleyhi ve sellem 

sad. : sadeleştiren 

TDV İSAM : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Araştırmaları Merkezi 

TDVY : Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları 

ts.  : tarihsiz 

ö.  : ölüm tarihi 

vd. : ve diğerleri, ve devamı 

y.y. : yayın yeri yok 

yuk. : yukarıda 



 V 

 

 

 

ÖNSÖZ 

 

Muhammed Esed, Yahudi bir ailenin çocuğu olarak Lwow’da doğmuş ve 

yıllarca sürdürdüğü manevî arayışını İslam’la nihayete erdirmiş, ömrünü İslâm’ın doğru 

anlaşılmasına/anlatılmasına adamış bir ilim adamıdır. Bu arayış uğrunda İslam 

dünyasında birçok ülkeyi dolaşmış olan Esed’in Müslüman olduktan sonra zihnini 

sürekli meşgul eden bir ideali vardı: İslam düşüncesinin ihyası ve peygamber döneminin 

safiyetine sahip bir İslam devleti. Pakistan Devleti’nin kuruluş aşamasında bu ideali 

gerçekleştirmek adına çalışmalar da yapan Esed, sonradan İslam’da Yönetim Biçimi 

adıyla kitaplaşan bir anayasa taslağı da hazırlamıştır.  

Bizim açımızdan onu önemli kılan şey ise hiç şüphesiz yıllarını vererek 

hazırladığı Kur’an Mesajı adlı meal-tefsiridir. Batılılara İslam’ı yalın ve doğru bir tarzda 

anlatıp bu dinle ilgili önyargılarına son verme amacı ile yazılmış olsa da sözkonusu eser 

Batı’da olduğu kadar İslam dünyasında ve özellikle son yıllarda ülkemizde de ciddi bir 

ilgiye mazhar olmuştur. Bu alakanın saiklerinden biri belki Batı’dan gelen şeylere karşı 

ilgi ve zaafımız olsa da asıl saik meal-tefsirin özgünlüğü ve dili son derece ustalıkla 

kullanmasıdır. Türkçe çevirisindeki başarının, bu ustalığın yansıtılmasında payı olduğu 

da söylenmelidir.  

Ülkemizde Esed’le ilgili yapılan çalışmalar son yıllarda artmakla birlikte onu 

hayatı, eserleri, fikrî yapısı ve meal-tefsiri ile ele alma ihtiyacı hâlâ söz konusudur. 

Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde, 2002 tarihinde Mehmet Emin Esen 

tarafından Esed’in Kuran kelimelerine yüklediği anlam ağırlıklı bir yüksek lisans tezi, 9 

Eylül Üniversitesi’nde 2003 tarihinde yapılan Kuran Mealleri Sempozyumu kapsamında 

sunulan bazı tebliğler ve Esed ve çalışmaları ile ilgili mevziî bir takım makaleler dışında 

Esed’i bütüncül bir şekilde ele alan ya da Kur’an Mesajı’nı derinliğine inceleyen 

çalışma yoktur. 



 VI 

Kur’an Mesajı yöntem bakımından yüzyılımızın modern tefsirlerinden biri 

olduğundan giriş bölümünden klasik tefsir tarihiyle başlayarak modernizmin İslam 

dünyasına etkileri ve bunun tefsire yansımalarını özetlemenin uygun olacağı 

düşünülmüştür.  

Birinci bölümde Muhammed Esed hayatı, görüşleri ve eserleri çerçevesinde ele 

alınmıştır.  

İkinci bölümü, konumuzun esasını teşkil eden Kur’an Mesajı adlı eserin yazılış 

gayesi, kaynakları ve meal açısından incelenmesi oluşturmaktadır.  

Üçüncü bölümde eser, metot bakımından incelenmesi kapsamında Kur’an 

ilimleri açısından değerlendirilmiştir. Bu bölümde Esed’de özellikle öne çıkan 

müteşabihat, mecaz ve kıssalar gibi konulara ağırlık verilmiştir.  

Dördüncü ve son bölümde ise Esed’in ehl-i kitaba bakışı, fıkhî ve kelamî bazı 

görüşleri ile birtakım ayetlere sosyolojik, psikolojik ve felsefî yaklaşımı ele alınmıştır.  

Çalışmanın hazırlanması esnasında faydalanılan temel kaynak, eserin Türkçe 

neşri olmakla birlikte Esed’in  hayatı ve eserleri ile ilgili olarak hazırlanmış kitap ve 

makalelerden de istifade edilmiştir. Ayrıca gerekli yerlerde Esed’in bazı kaynaklarına da 

müracaat edilmiştir.  

Çalışmanın tamamlanmasında emeği geçen hocalarıma, yapıcı fikirlerinden 

istifade ettiğim danışman hocam Prof. Dr. Sadrettin Gümüş’e, Prof. Dr. Suat Yıldırım’a 

ve benden hiçbir zaman desteklerini esirgemeyen aileme teşekkürü bir borç bilirim.  

 

İstanbul, 2006      Meryem Demiray 

 
 



 2 

 
 
 

GİRİŞ 
 

Kur’an-ı Kerim, Hz. Peygamber’e Arap dili ve üslubu ile nazil olmuştur.1 Hz. 

Peygamber, Kur’an’ı hem tafsilen hem de icmalen anlamıştır. Zira “Doğrusu 

vahyolunanı kalbine yerleştirmek ve onu sana okutmak bize düşer. Biz onu Cebrail’e 

okuttuğumuz zaman ona uy (okumasını dinle). Sonra onu sana açıklamak bize düşer” 

(Kıyamet suresi, 75:17-19) buyuran Allah’ın, Peygamberine Kur’an’ın ezberlenme ve 

açıklanmasını zorlaştıracağını düşünemeyiz.2 

Kur’an’ın bizzat kendisinin; anlaşılmasını, uygulanmasını istediğini 

düşündüğümüzde, tefsir hareketinin İslâm’ın kendi bünyesinden doğduğunu görürüz. 

İşte bu yüzden, Hz. Peygamber devrinde tefsirin iki önemli kaynağı, Kur’an ve Hz. 

Muhammed olmuştur.3 Peygamberimiz, tefsiri birtakım vesilelerle gerçekleştirirdi. 

O’nun tefsiri; ayeti okuması, muhatapların dikkatini çekmek için soru sorması, bir 

hüküm veya bir nasihatin ardından sözü delillendirmek amacıyla, sahabilerin soruları 

üzerine herhangi bir ayeti tefsir etmesi şeklinde tezahür edebilirdi.4  

Peygamberimize gelen vahiy çoğu zaman sahabe tarafından anlaşılmasına 

rağmen, açıklama zarureti doğduğu durumlarda Hz. Peygamber ayeti tefsir ederdi.5 

Bunu da bazen sözleriyle, bazen fiilleriyle bazen de takrirleriyle, açıklamakla görevli 

olduğu konuları beyan etmek suretiyle yapardı.6 Mesela Allah Teala namazı, orucu, 

zekatı, haccı farz kılmış ancak bunların nasıl yapılacağını, şartlarını, manilerini, sebep 

ve sonuçlarını açıklama işini sünnet üstlenmişti.7 Hz. Peygamber’in tefsirde takip ettiği 

                                                 
1 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları 1988, s.41. 
2 Muhammed Hüseyin ez-Zehebî, et-Tefsir ve’l-Müfessirun, Beyrut: Daru’l-Erkam ts., C.I, s.25. 
3 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s.41. 
4 Suat Yıldırım, Peygamberimizin Kur’an’ı Tefsiri, İstanbul: Kayıhan Yayınları 1998, s.151. 
5 Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi, İstanbul: MÜİFAV Yayınları 2003, s.65. 
6 Şâtıbî, el-Muvâfakât, İslâmî İlimler Metodolojisi, Mehmed Erdoğan (çev.), İstanbul: İz Yayıncılık 
1993, C.III, s.289. 
7 Şâtıbî, C.IV, s.19. 



 2 

yöntem, ayetteki teferruatlı kelime manalarını değil bir bütün olarak ayetin manasını 

öğretmeye yönelikti.8 Hz. Peygamber’den sonraki dönemde bir ayeti anlama zarureti 

hasıl olduğunda sahabe önce Kur’an’a, sonra Hz. Peygamber’in sünnetine, sonra kendi 

içtihatlarına, sonra da Ehl-i Kitaba müracaat ediyordu.9 Fakat sahabe de Kur’an’ın 

tamamını değil, garib, mücmel, müşkil lafızlar gibi bir kısmını tefsire ihtiyaç 

duyuyorlardı ve bu dönemde tefsir henüz tedvin edilmemişti.10  

Tabiun döneminde ise tefsir hareketi, Mekke, Medine ve Irak’ta teşekkül eden 

çeşitli medreselerde sahabenin hocalığında devam etti. Tabiun alimleri de tefsirde 

sahabenin -yukarıda zikrettiğimiz- yöntemine uydular. Sahabe devrinde tedvin 

edilmemiş olan tefsir, hadis ilmi içinde mütalaa edilirken, daha sonra her ne kadar hadis 

rivayeti şeklinde yapılsa da müstakil kitaplar ortaya konmaya başladı ve tefsirde Ehl-i 

Kitaba müracaat keyfiyeti çoğaldı. H. 2. asırdan itibaren ise artık hadis ilminden 

müstakil olarak tefsir eserleri kaleme alınmaya başladı.11 Sahabe ve tabiun döneminde 

parça parça izahat şeklinde tezahür eden tefsir hareketi ilk filolojik tefsirlerin kaleme 

alınmasıyla tedvin safhasına geçti ve en mükemmel şekline Taberî ve İbn Mâce gibi 

müfessirlerin H. 3. asrın sonlarında ortaya koydukları eserlerle ulaştı.12 İslâm dünyasının 

siyasî ve ilmî şartlarının değiştiği ve modernist tefsir ekolünün doğduğu 18. asra kadar 

geçen dönemde ise Müslüman coğrafyanın dört bir yanında farklı görüşleri temsil eden 

alimlerce birçok tefsir kaleme alındı.  

 

I. MODERNİZME KISA BİR BAKIŞ 

“Genelde 19. yüzyıl sonuyla İkinci Dünya Savaşının başlangıcına kadar olan 

dönemde bilhassa sanat ve edebiyatta meydana gelen büyük çaplı değişimleri” ifade 

eden modernizm yalnızca sanatla ilişkili bir hareket değil, aynı zamanda zamanın 

teknolojik, siyasal ve ideolojik değişimlerini ve gelişmelerini etkilemiş, ayrıca onlar 

                                                 
8 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s.66. 
9 Zehebî, C.I., s.29. 
10 Demirci, Tefsir Tarihi, s.87. 
11 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s.168, 169. 
12 Muhammed Bâkır es-Sadr, Kur’an Okulu, Ankara: Fecr Yayınları 1996, s.13. 



 3 

tarafından etkilenmiş, oldukça geniş kavramlı entelektüel bir hareket olarak tarif 

edilmiştir.13 

Başka bir tanıma göre modernizm, Batı medniyetinde “Aydınlanma çağı ile 

gelen zihinsel dönüşümünün ortaya çıkardığı ideoloji ve yaşam biçimi. Hümanizm, 

sekülarizm ve demokrasi sacayağı üzerine kurulu, egemenliği insana özgüleştiren, 

kurtuluşu dinde değil bilimde arayan, insanbiçimci ve insan merkezli dünya 

görüşü”dür.14  

Hodgson, 16. yüzyıldan 20. yüzyıla kadar devam eden ve modernitenin 

oluşumuna altyapı hazırlayan Rönesans, Reform, Aydınlanma ve Pozitivizm gibi 

hareketlenmelerin tümünde geleneğe bir karşı duruş olduğuna işaret ediyor.15 17. ve 18. 

yüzyıllarda en aktif dönemlerini yaşayan bu hareketlenmeler aynı zamanda geleneğin 

kurucu parçalarından olan yerleşik dinî yapıya da muhalif durumdaydılar.16 Ortaçağda 

düşünceye, topluma ve siyasete hakim olan kilise, dogma gibi otoriteler bu değişimlerle 

zayıfladı ve evrimcilik, faydacılık, ilerlemecilik, akılcılık gibi düşüncelerin etkisiyle 

yerlerini akıl ve bilim gibi yeni otoritelere terk etti.  

Düşünce bazındaki bu laikleşme eğitim, siyaset ve ekonomi kanallarından 

toplumsal düzeye yansıdı. Yeni siyasî ve ekonomik teşekküller dinî yapılanmaların 

dışına çıkarılmak suretiyle din, dar bir ibadet sahasına ve cemiyet faaliyetlerine 

indirgendi.17  

İnsanoğlunun her türlü engellemeye rağmen ilerlemeye devam edeceği 

varsayımına dayanan ilerleme düşüncesinin sonuçlarından biri, gelişmenin yüceltilmesi 

ve iyi ve kötü gibi değerlerin ölçütü haline getirilmesi oldu. Buna göre gelişmeyi 

engelleyen şeyler kötü, destekleyen şeyler de iyi olarak değerlendirildi. Dine de insanın 

                                                 
13 Gordon Marshall, “Modernizm”, Sosyoloji Sözlüğü, Osman Akınhay, Derya Kömürcü (çev.), Ankara: 
Bilim ve Sanat Yayınları 1999, s.508. 
14 Ömer Demir ve Mustafa Acar, “Modernizm”, Sosyal Bilimler Sözlüğü, İstanbul: Ağaç Yayınları 
1992, s.251. 
15 M. G. S. Hodgson, İslâm’ın Serüveni, Birol Çetinkaya  (çev.), İstanbul: İz Yayıncılık 1990, C.I., s.65. 
16 Şehmus Demir, Kur’an’ın Yeniden Yorumlanması, İstanbul: İnsan Yayınları 2002, s.20-21. 
17 Ira M. Lapidus, Modernizmin İslâm Dünyasına Girişi, Safa Üstün (çev.), İstanbul: MÜİFAV 
Yayınları 1996, s.14. 



 4 

gelişmesine destek olduğu ölçüde değer verildi.18 Modern dönemi Ortaçağdan ayıran 

hususlardan biri de içtimaî ve iktisadî değişimlerin hızıdır. Değişimlerin insanların 

uyabileceği bir yavaşlıkta meydana geldiği Ortaçağa mukabil modern dönemdeki 

bilimsel gelişmeler tekniği, teknikteki değişimler de iktisadî ve sosyal sahalarda 

bunalımlara yol açan değişimleri doğurdu. Özellikle Sanayi Devrimi Avrupa’da 

üretimden tüketime, aileden toplumsal sınıflara, siyaset ve hukuka kadar birçok sahada 

insanların algılarını ve yaşamlarını sarsan değişimlere sebebiyet verdi. Sosyoloji bilimi 

de bu değişim ve bunalımları incelemek ve kontrol etmek için doğdu. Bilimin deneyi bir 

bilgi kaynağı olarak öne sürmesinden ve aklın değer kazanmasından sonra, 

kutsallığından arındırılmış tabiat üzerinde olduğu gibi insan ve toplum üzerinde de 

gözlem ve deneyler yapılması gündeme geldi. Hatta “yeni ufuklar açan” ilmî düşüncenin 

tabiat, toplum ve insan şahsiyetini rasyonel insan idrakine açık hale getirmesiyle, 

bunların şuurlu bir insan müdahalesi vasıtasıyla değiştirilebileceği fikri gelişti.19  

 

II. MODERNİZMİN İSLÂM DÜNYASINA GİRİŞİ 

Seyyid Ahmed Han’ın (1817-1898) klasik modernizmin teorisyeni, 

Muhammed Abduh’un (1849-1905) da Kur’an yorumuna dair bazı arayışlar içine 

girerek yeni metodlar, yaklaşımlar ve çözümler geliştirmeye çalışan ilk pratisyeni 

olduğu20 ve bütün bu yeni fikirlerin Müslüman ülkelerdeki Batılı hakimiyetler 

tarafından getirildiği21 görüşlerini dikkate aldığımızda Hint alt-kıtasının modernizmin 

İslâm dünyasına girişi konusundaki müstesna yerine bir göz atmamız gerekir.  

1453 yılında Osmanlı Devleti’nin Doğu Roma’nın başkentini fethetmesinden 

yaklaşık elli yıl sonra, 1492’de parlak bir medeniyet merkezi olan Gırnata’nın düşüşüyle 

Endülüs Müslümanların hakimiyetinden çıktı.22 Beş yıl sonra, 1497’de Vasco de Gama 

                                                 
18 Mazharüddin Sıddıki, İslâm Dünyasında Modernist Düşünce, Göksel Korkmaz (çev.), Murat Fırat, 
İstanbul: Dergâh Yayınları 1990, s.12. 
19 Lapidus, s.14. 
20 İsmail Albayrak, Klâsik Modernizmde Kur’an’a Yaklaşımlar, İstanbul: Ensar Neşriyat 2004, s.85. 
21 Sıddıki, s.12. 
22 Metodolojik bir mukayese için bkz. Ahmet Davutoğlu, “Tarih Metodolojisi ve Geleneği Yeniden 
Yorumlama Sürecindeki Önemi”, İslâm, Gelenek ve Yenileşme, İstanbul: TDV İSAM 1996, s.110. 



 5 

Ümit Burnu’nu dolaşarak Hindistan’a giden deniz yolunu keşfetti ve Hint Müslümanları 

Batılılarla tanıştı.23 Batıdan doğuya geniş bir coğrafyada Müslümanların hakim olduğu 

bir dönemin ardından 1774’te imzalanan Küçük Kaynarca Anlaşması ile Osmanlı bir 

kısım toprağını Ruslara bıraktı. 1757’de Bengal İngiliz hakimiyetine geçti. 1798’de 

Napolyon Mısır’ı işgal etti. 1857 Ayaklanmasında sonra İngiltere tüm Hint-Pakistan alt-

kıtasını hakimiyeti altına aldı. Bu olaylar Müslümanların siyasî ve askerî zayıflıklarının 

farkına varmalarına vesile oldu. Osmanlı Devleti, sosyopolitik yapılarını değiştirmeden 

askerî ve eğitimle ilgili bir seri reforma gitti.24 Mısır’da Mehmet Ali Paşa harp sanayi 

kurma yolunu tuttu. Hindistan’daki Moğollar (Babürlüler) daha 17. yüzyılda Avrupalı 

seyyahları topçuluk sanatında istihdam etmişti.25 Avrupalıların yüksek askerî makamlara 

getirilmeleri, Hindistan’daki Moğolların çöküş devrinde sıkça rastlanan bir 

uygulamadır.26 18. ve 19. yüzyıllarda Orta Asya, Güneydoğu Asya, Hint alt-kıtası, 

Ortadoğu ve Afrika’da birçok Müslüman ülke gayrimüslim devletlerin hakimiyeti altına 

girdi. Batılı güçlerin boyunduruğu altına giren ülkelerde ise sadece askerî ve eğitimle 

ilgili yapılar değil siyasî ve hukukî kurumlar da köklü değişimlere uğradı. Askerî, siyasî 

ve hukukî hakimiyetin baskısının yanı sıra Müslüman halklar ciddi bir misyonerlik 

faaliyeti ile de karşı karşıyaydılar. İşte bu saiklerle İslâm dünyasında hem İslâm’ı 

düşmanca tenkitlere karşı müdafaa etmek hem de Müslümanları yeni düşünce tarzları ile 

eğitmek isteyen reformcu düşünürler çıktı.27  

Her ne kadar Batılı devletlerin 19. yüzyılda İslâm dünyası üzerinde 

hakimiyetlerini tesis etmeleri ve bunun etkileriyle İslâm dünyasındaki tecdit, ıslahat ve 

değişimi hedefleyen hareketler arasında kuvvetli bir ilişki varsa da İslâm dünyasındaki 

                                                 
23 Aziz Ahmed, Hindistan ve Pakistan’da Modernizm ve İslâm, Ahmet Küskün (çev.), İstanbul: 
Yöneliş Yayınları 1990, s.15. 
24 Sıddıki, s.12; Muhammed Hüseyin, Modernizmin İslâm Dünyasına Girişi, Sezai Özel (çev.), 2. bs.,  
İstanbul: İnsan Yayınları 2000, s.15. Tehdit algılaması ilk defa askerî sahada gerçekleştiği için ilk 
çözümler de –kanun-ı kadîme dönüşe yapılan vurgu dışarıda bırakılırsa- ordunun yapılanması ve askerî 
teknoloji sahalarında önerilmiş ve uygulanmıştır. Osmanlı sahasında bu konuda geniş bir lâyiha literatürü 
vardır.  
25 Hüseyin, s.15. 
26 Ahmed, s.18-19. Osmanlı da daha yükseliş döneminden itibaren Batılı askerî uzmanları istihdam 
etmişti. Osmanlı’nın sonunu getiren Birinci Dünya Savaşı’nda orduda üst düzey Alman subayların 
görevlendirildiği ve bu subayların Doğu cephelerinden Çanakkale’ye birçok cephede Osmanlı askerine 
komuta ettiği hususu, bir kıyasa imkan tanıyabilir. 
27 Sıddıki, s.12-13. “Bu reformcular Müslümanlar arasında, Avrupa’da Luther önderliğinde ortaya çıkan 
Protestan hareketine benzer bir reform hareketinin gerekliliğini fark ettiler.”  



 6 

tecdit, ıslah ve ihya hareketlerinin çok daha eskilere dayanan bir mazisi vardır. Hicri 3. 

asırdan itibaren tecdit, ıslah ve ihya hareketlerinin ilk örnekleri Şiîlik ve tasavvufi 

hareketler şeklinde kendini göstermeye başlamıştı. Sonraki ıslah hareketleri için birer 

kalkış noktası olan Gazzalî (505/1111) ve İbn Teymiye’yi (728/1328) Hint alt-kıtasında 

İmam Rabbanî (Ahmed Faruk Sirhindî) (1034/1625) ve Şah Veliyyullah Dihlevî 

(1176/1762), Hicaz’da Muhammed b. Abdülvehhab (1206/1792), Kuzey Afrika’da ise 

Muhammed es-Senûsî (1275/1859) takip etmiştir.28  

Fazlurrahman 18. ve 19. yüzyıllardaki ıslahatçıların ortak noktaları olarak şu 

hususları gösteriyor: Farklı bölgelerde yaşamalarına rağmen bu ıslahatçılar, 

toplumlarında cari “sosyal bir çöküntü, siyasi bir zafiyet ve iktisadi bir çözülme”den 

rahatsız idiler ve bu yüzden sosyal hususlara, ferdî ve içtimaî ahlâka ağırlık vermeleri 

gerekti. Fakat bu sahalarda yapılacak bir değişimin başarısı dinî, itikadî ve amelî 

alanlardaki ıslahata bağlı idi. Sonuçta, ıslahatçılar uhrevî hayatla ilgili hususlara daha az 

vurgu yaptılar. Fazlurrahman modernist Müslümanları, temel tavırlarında modernizm-

öncesi ıslahatçıların doğrudan varisi olarak görmek suretiyle ikinci gruptakilere bir tür 

meşruiyet sağlamaya ve değişimin içinde bir süreklilik göstermeye çalışmakta, diğer 

yandan da modernist Müslümanların “müsbetçilik” istikametine daha çok ağırlık 

verdiklerini ifade etmektedir.29 

16. yüzyıldan sonra Hint Müslümanlarını etkileyen ve Batılı güçlerin gelişiyle 

ortaya çıkan bir dizi olgudan bahsedilebilir. Mesela güvensiz olan kara yolu yerine Batılı 

deniz taşımacılığından istifade edilmesi sayesinde Hint alt-kıtasının Hicaz’la olan 

ilişkileri arttı ki bu da Hicaz’ın ilmî ve fikrî gündeminin Hindistan’a taşınmasına hız 

verdi.30 Batılıların Hindistan’a getirdiği Rönesans resim üslubu Moğol minyatürünü 

etkilediği gibi mimari tecrübesi de Tac Mahal gibi bir şahesere katkıda bulundu.31 Ama 

Hindistan’ı asıl etkileyen Batılı unsur Hıristiyanlık ve misyonerlik oldu. İncil Farsçaya 

tercüme edildi, İngiliz Doğu Hindistan Şirketi de misyonerlik faaliyetlerine ve din 

değiştirtme çalışmalarına maddî manevî destek olmanın yanı sıra bu çalışmaların 

                                                 
28 Şehmus Demir, s.27-30. 
29 Fazlur Rahman, İslâm, Mehmet Dağ, Mehmet Aydın (çev.), 4. bs., Ankara: Selçuk Yayınları 1996, 
s.291-292. 
30 Ahmed, s.16. 
31 Ahmed, s.18. 



 7 

önündeki hukukî engelleri de kaldırdı. Misyonerler dine ve Hz. Muhammed’e saldırgan 

eleştiriler yöneltince Müslümanlar da risaleler ve halka açık tartışmalar yoluyla 

misyonerlerin iddialarını çürütmeye ve teslis gibi bazı hususları eleştirmeye başladılar. 

Bu tartışmaların en önemlisi, 1854 yılında C. G. Pfander ile Rahmetullah Kiranavî 

arasında İngiliz görevliler, Hindu, Müslüman ve Hıristiyan alimler ve halkın gözü 

önünde yapılan ve üç gün sürüp Pfander’in mağlubiyetiyle sonuçlanan tartışmadır.32  

1601’de Kraliçe I. Elizabeth’in fermanıyla kurulan İngiliz Doğu Hindistan 

Şirketi 17. asrın ilk yarısında İmparator Cihangir’den bazı imtiyazlar kazandı. Bu 

kazanımlarını; asrın ikinci yarısında vergi toplama yetkisini, bazı bölgelerde toprağı 

işleme ve adalet sistemini yürütme hakkını, daha sonra da hakimiyeti altındaki 

şehirlerde İngiltere Kraliyeti adına, hakimiyeti dışındaki yerlerde ise İmparator adına 

adalet sistemini tanzim ve yürütme görevini alarak artırdı. 1780’de yerel yüksek 

mahkemenin tek hakimi olan İngilizler 1790’da şeriat hukukuna eleştiriler yönelten 

genel vali Cornvallis’in eliyle hukuk düzenini yeniden örgütlediler. İngilizlerin şeriata 

en çok müdahale ettikleri saha olan ceza hukukunda 1832 yılına kadar olan süreçte, 

diyet cezasının ilgası, tazirin daraltılması ve yetişkinlere uygulanacak cezaların 

indirilmesi gibi tasarrufların ardından İslâm ceza hukukunun Müslüman olmayanlara 

uygulanamayacağı ilan edildi. İngilizlerin hukuk sahasında yaptıkları bu değişiklikler, 

Hindistan’daki modernist eğilimlerin kuvvet kazanmasını kolaylaştırdı.33 

İngilizlerin Hindistan’a müdahalesinin en önemli ayağını eğitim sahası teşkil 

etmekteydi. 1827’de açılan, masrafları İngilizler tarafından karşılanan ve eğitim dili olan 

Urducanın yanı sıra İngilizcenin de yardımcı bir disiplin olarak okutulduğu Delhi koleji, 

Batılılaşmış ilk grup entelektüeli üretti. Bu okul Batı’nın, ulema ve aydın sınıfına 

nüfuzu için bir geçit oldu. Hinduların aksine yüzyıllardır Hint alt-kıtasının hakim 

unsurunu teşkil eden Müslümanlar, 1835’te kamusal eğitim dilinin Farsçadan 

İngilizceye dönüştürülmesi üzerine, içtimaî ve idarî hayattaki üstünlüklerini yeni 

duruma daha kolay uyum sağlayan Hindulara kaptırdılar. Müslüman okullarına ait 

vakıfların İngilizlerce sahiplenilmesi de eğitime büyük zarar verdi.34  

                                                 
32 Ahmed, s.18, 32-35. 
33 Ahmed, s.22-26. 
34 Ahmed, s.31-33. 



 8 

 

III. MODERN TEFSİR HAREKETİ 

Kur’an’ı modern çağın talepleriyle uyumlu bir biçimde yorumlama çabası 

olarak tarif edilebilecek olan modern tefsir35 bir yandan İslâm dünyasının yaşadığı 

değişimlerin getirdiği pratik ihtiyaçlara, diğer yandan ortaya çıkan yeni aydınlar 

zümresinin entelektüel ihtiyaçlarına cevap verme girişimlerinin bir parçasını 

oluşturmaktadır.36 Ancak modern tefsiri ele almadan önce, onun da bir parçasını teşkil 

ettiği modern İslâm düşüncesine kısaca bir göz atmamız gerekmektedir. 

Yukarıda zikrettiğimiz şartlar, Batı’nın bilim, teknik ve siyasi sahadaki 

“ileri”liği, İslâm dünyasının son birkaç asırdır içinde bulunduğu savunmacı pozisyon, -

itikadını, kitabını, hukukunu ve pratiklerini de kapsayacak şekilde- dine yöneltilen 

eleştiriler, İslâm dünyasının ve Müslümanların “içinde bulunduğu hal”; İslâm’ı ve 

Müslümanları bu halden kurtarmak, İslâm’ı düşmanlarına karşı fikrî açıdan olduğu 

kadar siyasî açıdan da müdafaa etmek, Müslümanları yeni düşüncelerle eğitmek ve yeni 

bir İslâm toplumu teşkil etmek isteyen Seyyid Ahmed Han, Muhammed İkbal, 

Cemaleddin Afganî, Muhammed Abduh vb. reformcuların doğuşuna zemin 

hazırlamıştır. Bu “yeni” düşünürlerin ilk işi, “eski”nin mirasını bir şekilde 

değerlendirmek, bazı parçaları hakkında redd-i mirasta bulunmak ve bazı parçalarını da 

savunmak üzere geleneğe yönelmek olmuştur.  

Aziz Ahmed modernizm ile gelenek arasındaki mücadelenin konusunu; 

“politik kurumları biçimlendiren İslâm hukukunun bütün haricî uyarıları reddedip 

reddetmeyeceği, kendisini geleneksel dört kaynakla –Kur’an, Hadis, İcma ve Kıyas’la- 

sınırlandırıp sınırlandırmayacağı, ilk iki kaynağı bir biçimde yeniden yorumlayıp 

yorumlamayacağı ve modern hukuki ve siyasi fikirlerin taşıyıcısı olan son iki kaynağın 

değerlendirilip değerlendirilmeyeceği” olarak tesbit ediyor.37 Oysa hukuk eksenli bu 

                                                 
35 J. M. S. Baljon, Kur’an Yorumunda Çağdaş Yönelimler, Şaban Ali Düzgün (çev.), Ankara: Fecr 
Yayınevi 1994, s.13. 
36 Suvat Mertoğlu, “Osmanlı’da II. Meşrutiyet Sonrası Modern Tefsir Anlayışı: (Sırat-ı Müstakim/ 
Sebilürreşad Dergisi Örneği: 1908-1914)” (Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yayınlanmamış Doktora Tezi, 2001), s.2. 
37 Ahmed, s.11. 



 9 

değerlendirme bizce daha temel bazı tartışmaları göz ardı etmektedir. Albayrak, Batı’nın 

ulaştığı çağdaş dünya tasavvurunu benimseyebilmek için sadece şeklî değil esasa 

müteallik bir değişikliğe de ihtiyaç duyan bazı modern Müslüman düşünürlerin, bunun 

ancak Kur’an’ın yeni bir yoruma tabi tutulması ve “anlam hazinesinin modern bir 

söylemle yeniden geliştirilmesi” ile mümkün olacağı kanaatini taşıdıklarını ifade 

ediyor.38  

Bu noktada modernist düşünürlerin üzerlerinde hissettikleri dış baskıya dikkati 

çekmek gerekmektedir. Bu baskı, Batı’nın gücünden kaynaklanan bir baskının yanı sıra 

aktüel hayatın ve “gün”ün ortaya koyduğu bir baskıyı da içerir. “Dinin yeniden 

yorumlanması meselesi”, diyor Görgün, “doğruluğundan şüphe edilmeyen dine hayatın 

nasıl yaklaştırılacağı meselesi olarak ortaya çıkmış olmayıp doğruluğundan şüphe 

edilmeyen ‘modern başarılara’ ve daha doğrusu ‘Batı tahakkümüne’ dinin nasıl 

yaklaştırılacağı ve dinin buna nasıl (daha uygun) bir hale getirileceği meselesidir”.39 

Böylece dine yönelik eleştirilerin bahanesi kılınan dinî hüküm, kurum, inanış vb. 

“külfet” olmaktan çıkarılıp “sembolik” hale getirilmek suretiyle –bir anlamda- 

reddedilecek ve bahsigeçen eleştiriler cevaplanmış olacaktır.40 Mesela Batı’nın 

uyanışının ana sebebi olarak Luther’le başlayan Reform hareketini gören ve İslâm’ın bir 

Luther’e ihtiyacı olduğunu söyleyen Afganî; halk, hatta ulema arasında kök salmış, 

aslında kaynaklandıkları İslâmî doktrinin ve şer’î nasların tabiatını tahrif eden birtakım 

fikirlerin kökünden sökülmesini, Müslümanlar arasındaki dinî yenileşme hareketinin 

temel hedefi olarak koymaktadır.41  

Yaşanan gerçekliği modernizm çerçevesinde geleneksel olanın zıddı olan kutba 

yerleştirmeyi, zamanın ve tarihin ideolojik kalıplara indirgenmesi olarak değerlendiren 

Davutoğlu bu görüşün, “bugün”ü yani yaşanan gerçeklik dünyasını hüküm sürmekte 

olduğu için haklı ve geleceği belirleyeceği için önemli; “dün”ü yani tarihî ya da 

geleneksel olanı ise bugüne direnmekte olduğu için suçlu ve geleceği belirleme 

                                                 
38 Albayrak, s.29. 
39 Tahsin Görgün, “Dinin Yeniden Yorumlanması Meselesi Üzerine”, Kur’an-ı Kerim, Tarihselcilik ve 
Hermenötik, Hayreddin Karaman vd., İstanbul: Işık Yayınları  2003, s.25. 
40 Şaban Ali Düzgün, “Rasyonalist Düşüncenin Son Dönem Kur’an Yorumuna Etkileri”, 2. Kur’an 
Sempozyumu, Tebliğler-Müzakereler, 4-5 Kasım 1995, Ankara: Bilgi Vakfı Yayınları 1996, s.323. 
41 Sıddıki, 13; Albert Hourani, Arabic Tought in the Liberal Age, Cambridge: Cambridge University 
Press 1984, s.122. 



 10 

gücünden yoksun olduğu için de önemsiz gördüğünü ifade ediyor.42 Yukarıda ele 

aldığımız şartları, ortaya çıkan tepkileri ve düşülen metodolojik hataları anlamamıza ışık 

tutacak şekilde şöyle diyor Davutoğlu:  

Modernizm karşısında form ve kurumlar düzeyinde çözülme 
süreci içine giren yerel kültür havzaları kendi geleneklerini bu açıdan 
yorumlamak ve tarihî akış içinde yaşayabilirliklerini ortaya koymak 
zorundadırlar. (…) Bugün geleneği anlamada ve yeniden yorumlamada 
yanılsamalara yol açan çift yönlü bir mutlakiyetçilik anlayışı hakimdir. 
Bunlardan biri geleneğin sadece süreklilik niteliği taşıyan özünün değil, 
konjonktürel (dönemsel) olan biçiminin de zaman boyutunu aşan mutlak 
anlamda bir geçerlilik taşıdığını iddia eden aşırı gelenekçi tavır, diğeri -ki 
bugün daha yaygın olanı- ise bugün geçerli olan değer ve kurumları 
mutlak esas alarak geleneğin kendi dönemsel geçerliliğini yargılamaya 
çalışan tavırdır. Her iki tavır da tarihi anlamamızda yanılsamalara yol 
açan büyük ölçekli genellemelere yol açmaktadır. (…) Yapılması gereken 
tarihî olgunun gelenek içindeki dönemsel geçerliliğini itibarî yaklaşımla 
incelemek, geleneğin yeniden yapılanması içindeki rolünü ise bu itibarî 
boyutun süreklilik taşıyan mutlak özü –tabiî eğer varsa- ve bu özün 
bugünkü geçerliliğini tartışarak ortaya koymaktır. Bugünkü dönemle 
ilgili geçerliliği mutlaklaştırarak tarihi yargılayanlar metahistorik bir 
kopukluğu, itibarî boyut içinde kaybolanlar ise bugünkü dönemsel 
realiteyle yabancılaşmayı doğururlar.43  

Bu noktada modern düşüncenin temsil edici özelliklerini değerlendirmemiz 

gerekir. Sıddıki modern reformcuların anahtar kelimesi olarak “imanın 

kolaylaştırılması”na işaret ediyor. Kastedilen “İslâm’ı içine düşmüş olduğu Ortaçağ 

bataklığından çekip çıkarmak”tır. “Doğru ve karışmamış bir İslâm olmaksızın herhangi 

bir güzel şeye ulaşmamızın imkanı yoktur” diyen Seyyid Ahmed Han’ın dönmek 

istediği saf İslâm’ın ne olduğunun açık olmadığı düşünen Sıddıki, onun bazı yazılarına, 

biyografisine ve yoldaşı Mevlana Hâlî’nin Seyyid Ahmed Han’ın dinî düşünceleri 

hakkındaki notlarına dayanarak onun, İslâm’a Müslüman hukukçuların gayretleri sonucu 

olsun, Kur’an müfessirleri ve Müslüman kelamcılar ya da kendilerini sadece birkaç 

sahih hadisle sınırlayan sufîler vasıtasıyla gelmiş olsun, bütün ek malzemeyi, kendi 

itikat ve ibadet şekillerinden çıkarmaya çalıştığı kanaatine ulaşıyor.44 

                                                 
42 Davutoğlu, s.107. 
43 Davutoğlu, s.109, 111-112. 
44 Sıddıki, s.15-17. 



 11 

Sıddıki, Müslüman reformcuların, “imanın kolaylığı”na yaptıkları vurgunun 

yanı sıra dört özelliğini daha sayıyor: 

1. Sebep-sonuç ilişkisi: Müslüman reformcularda -cebr anlayışına muhalefet 

olarak- dünyanın, amaçlarını gerçekleştirmek için uygun araçları kullanarak arzu ettiği 

sonuçları temin etmenin insana açık olduğu bir sebep-sonuç sistemi olduğu inancı 

vardır. Sıddıki sebep-sonuç zincirinde ısrar etmenin Müslüman düşünür ve 

reformcuların başvurduğu bir şey olduğunu söylüyor45 ki bizce bu ısrarın sebebi, bilimin 

mutlak otoritesinden duyulan korkudan kaynaklanmaktadır. Dünyaya bir sebep-sonuç 

sistemi olarak bakılması ise hiçbir doğaüstü şeyin vuku bulmadığı ve Allah’ın olaylara 

gelişigüzel müdahale etmediği bir dünya fikrini getirmektedir. Böylece mucizeler ya 

inkar edilmekte ya da aklî prensiplerle açıklanmaktadır. Bununla birlikte Allah’ın 

mutlak kudretini zedelemekten de endişe duyulmaktadır.46  

2. Tasavvufî anlayışlara karşı çıkma: “Hakiki” İslâm’a dayanan yeni bir toplum 

arzusunda olan Müslüman modernistler İslâm toplumunun yeniden inşasıyla 

ilgilenmekte, fertlerin değişimi için çözüm olarak ferdî kurtuluş yolunda çalışmayı değil 

toplumu yeniden oluşturmayı önermekte, tasavvufun deterministik teolojisine ve 

haksızlığa karşı pasifliği öğütleyen tasavvufî ahlâka muhalefet etmektedirler.47  

3. Taklit aleyhtarlığı: Reformcular arasında Ortaçağ otoritelerinin reddi genel 

bir tavır haline gelmiştir. Ama taklidin reddi de, aklın dinî konularda ne kadar 

uygulanacağı sorusuna yol açmıştır.48  

4. Dini mümkün olan minimum inanç ve kurala indirgeme: Müslüman 

modernistlerin imanın basitleştirilmesi eğilimlerinin bir sonucu olarak dini mümkün 

olan minimum inanç ve kurala indirgemek istediklerini belirten Sıddıki49 “Bir toplum 

bir takım müesseselere, kanun ve belirli ahlâkî hareket değerlerine sahip olmaksızın 

                                                 
45 Sıddıki, s.28. 
46 Sıddıki, s.54. 
47 Sıddıki, s.38, 54. 
48 Sıddıki, s.43. 
49 Sıddıki, s.57. 



 12 

sadece Allah’a ve ahlâkî nizama imanla yeniden kurulabilir ya da şekillendirilebilir mi?” 

diye sorarak İslâmî inancın bu denli de basitleştirilmemesi gerektiğini ifade ediyor.  

5. Ahiret için çalışma: İslâm’ın kuvvetinin, Müslümanların kuvvetine bağlı 

olduğunu belirten ve Müslümanların refah ve ilerlemesini İslâm’ın çıkarı olarak 

tanımlayan Seyyid Ahmed Han, “ahiretteki mükafat” kavramını eleştirmekte ve 

insanları gelecekteki hayat için değil de milletinin iyiliği için çalışmaya teşvik 

etmektedir. İstikbaldeki hayat fikri Müslümanın bu dünyadaki başarısına ve ilerlemesine 

nisbetle daha az öneme sahip bir konu olarak ele alınmaktadır. Ebulkelam Azad ise 

“İslâm’ın büyük reformasyon çalışması bu dünya ile alakalıdır. Fakat tefsirciler bu 

gerçeği göz ardı ederek her şeyi ahiret hayatına isnat etmektedirler” diyor.50 

Ana vurgularını tanıttığımız modern İslâm düşüncesi, tefsire dair usullerini 

ortaya koyarken de işte bu noktalara dikkat etmiş, Kur’an’a bu hassasiyetlerle yaklaşmış 

ve ayetleri de bu çerçevede yorumlamıştır.  

Şah Veliyyullah’ın oğlu Şah Abdülaziz’in öğrencilerinden Keramet Ali 

“fundamentalist mücahitler ve modernistler” arasında bir köprü olarak 

değerlendirilmektedir. Keramet Ali’nin Meahizu’l-ulum’u, modern anlayışı Ortaçağ 

anlayışından ayıran bir zihnî yaklaşım sergilemektedir: İlahî Yaratıcı’nın tüm bilgilerin 

kaynağı olmasına bağlı olarak çağdaş bilimsel buluşların aslında Kur’an ve hadisten 

kaynaklandığını ve ilke olarak Kur’an ve hadisin bildirdikleriyle uyuştuklarını söyleyen 

Keramet Ali, bilimin tarihsel bir süreklilik içinde Yunanlılardan Araplara, Araplardan 

İspanya yoluyla Avrupa’ya geçtiğini, bu süreklilik içinde Hint Müslümanlarının da 

Avrupalılarla kuracakları etkileşimlerden faydalı sonuçlar elde edebileceklerine işaret 

etmektedir: 

Bilgi özünde iyidir ancak bilginin kullanılması iyi ya da kötü 
olabilir. Kur’an bütün bilginin temeli olduğundan Kur’an metnini tabiî 
bilimlerdeki konularla karşılaştırmak mümkün olabilir. Kur’an’da 
modern fiziğe ilişkin veriler, optik ve perspektiflerin modern ilkelerine 
bağlı noktalar vardır. “Kur’an fizik ve matematik bilimler üzerine bilgiler 
ihtiva eden pasajlarla doludur. (...) Kur’an eski felsefelerin bütün 
sistemlerini tatmin edici bir şekilde tartışmıştır. Daha önceki dönemdeki 
bilim adamları arasında yürürlükte olan fiziksel bilimlerin kökleriyle 

                                                 
50 Sıddıki, s.70. 



 13 

kendisini güçlendirmiştir. Modern Avrupa felsefesi ve Kur’an arasında 
şaşırtıcı bir rastlaşma vardır.”51 

İslâm modernizminin öncüsü olarak kabul edilen Seyyid Ahmed Han, 

Hindistan’daki Müslümanların eğitimi, Batı medeniyetinin değerlendirmesini, imanın 

temel hükümlerinin aklîleştirilmesini ve misyonerlerin ve oryantalistlerin iddialarının 

cevaplanmasını içeren yoğun bir gündeme sahipti. Seyyid Ahmed Han bütün entelektüel 

çabasını din ile bilim arasındaki çatışmayı çözmeye ve ikisini uzlaştırmaya adadı. 1869-

1870’de İngiltere’yi ve Paris’i ziyaret etti. Hindistan’daki Müslümanların entelektüel, 

politik ve ekonomik kaderini değiştirmeyi amaçlayan Han, 1864’te Batı bilimlerinin 

tanıtılması için bir cemiyet, 1878’de de Aligarh Anglo-Mohammedan Oriental College’i 

kurdu.52  

İslâm’ı, uzun tarihi boyunca biriktirmiş olduğu geleneksel bozulmalardan ayrı 

olarak, kendi ölçütlerine göre ve Kur’an’ın akılcı yeniden yorumlanması temeli üzerinde 

yorumlayan Seyyid Ahmed Han, geleneksel tefsir literatürünü çözümlediğinde şunları 

tesbit etti:  

1. Geleneksel tefsir literatürü; hemen hemen yalnızca Kur’an’ın fıkıh ve kelam 

gibi ilahiyat bilimleriyle ilişkisi, Kur’an’ın icazının mucizevî mahiyeti yahut klasik 

tefsirler arasındaki yorumlama farklılıkları gibi ikincil konularla meşgul olmuştur. 

2. Kur’an ayetlerinin sınıflandırılması ya da kronolojik düzeni üzerine herhangi 

bir belge bulabilmek mümkün değildi. 

3. Farklı ve geniş iklimlerde gelecek çağlar için kılavuzluk edecek ilkelerin altı 

çizilmemişti.  

4. Yedinci yüzyılın ilk başlarındaki Arapların şartlarından çok daha farklı 

şartlarla karşılaşabilecek Müslüman topluluğun herhangi bir meselesinin çözümü için 

nihaî bir kaynak olarak Kur’an’ın konumu belirlenmemişti.53 

                                                 
51 Sıddıki, s.29-30. 
52 Ahmed, s.42-47. 
53 Ahmed, s.53. 



 14 

Kendi tefsir ilkelerini formüle etmeye yönelen Seyyid Ahmed Han, çağdaşı 

Muhsin Mülk’ün geliştirdiği tezi kabul etti: “Kur’an yalnızca Peygamber zamanındaki 

Arapçanın idiomunun kesin bir anlaşılmasıyla tefsir edilebilirdi. Yorumlamanın 

temelleri esasa ilişkin ilkeler (usul) olmalıdır, buradan türetilen ayrıntılar ya da 

Kur’an’daki özgül tarihsel şartlara işaret eden ayetler değil.”54 

Seyyid Ahmed Han kendi tefsir yöntemi için on beş ilkeye dayanan bir taslak 

sunmuştur: 

(1) Allah her şeye kadir ve her yerde nazır olarak kainatın 
yaratıcısıdır. (2) İnsan türünü uyarmak için zaman zaman Hz. 
Muhammed de dahil olmak üzere peygamberler göndermiştir. (3) Kur’an 
otantik vahiy, Allah kelamıdır. (4) Hz. Muhammed’in zihnine bir vahiy 
süreciyle nakledilmiştir. (5) Cebrail aracılığıyla nakledilmesi, kelimeleri 
kadar anlamlarının da Hz. Muhammed tarafından alınması bir yana, 
maddi-olmayandır. (6) Kur’an tarih-dışı, eksik ya da yanlış hiçbir şey 
içermez. (7) Kur’an’daki Allah’ın özleri yalnız kendi özlerinde 
mevcutturlar. Allah’ın beniyle özdeş ve ebedidirler. (8) Bu sıfatların 
sınırları olamaz ancak Allah’ın hikmeti ve hürriyetinde, Allah tabiat 
kanunlarını yaratıp onları yaratılış ve mevcudiyetin disiplinleri olarak 
muhafaza eder. (9) Buna göre Kur’an’da tabiat kanunlarına aykırı hiçbir 
husus bulunmaz. (10) Kur’an’ın halihazırdaki metni hiçbir ekleme ya da 
çıkarma olmaksızın tam ve nihaidir. (11) Her surenin ayetleri kendi 
mevcudiyetlerinin akışında kronolojik bir düzen izlerler. (12) Nesh klasik 
İslâm’daki metinsel ve tefsiri bir gerçeklik olarak kabul edilmiş olmasına 
rağmen Kur’an incelenirken reddedilmesi gereken bir doktrindir. (13) 
Kur’an vahyi tedrici aşamalardan geçmiştir. (14) Kur’anî eskatoloji, 
angeloji (melekiyyat), demonoloji (şeytaniyyat) ve kozmoloji ilmî 
gerçekliğe karşı değildir; dolayısıyla ilim zemininde yorumlanmalıdır. 
(15) Nihayet, dilbilimsel araştırma sosyolojik adetleri Kur’an’ın dolaylı 
ya da dolaysız ifadelerinde ihtiva edilen insan toplumunun gelişme 
ihtimallerini incelemek için zorunludur.55 

Bütün İslâm dünyasını saran, özde Batı’ya karşı savunmacı modernist 

düşüncenin Mısır ayağındaki en önemli simalarından Afganî, Abduh ve talebesi Reşid 

Rıza da İslâmî geleneğin modern şartlara intibak sorununu halletmek (bu maksatla hem 

kendi geleneğiyle hem de Batı’nın değerleriyle hesaplaşmak) gibi büyük bir hedefin 

                                                 
54 Ahmed, s.53-54. 
55 Ahmed, s.54-55; ayrıca bkz. Albayrak, 63-78. 



 15 

öncüleri olarak ele alınması gereken şahsiyetlerdir.56 Hocası Afganî ve talebesi Reşid 

Rıza Mısır’da modern düşüncenin doğuş ve gelişmesine katkıda bulunmuş olmakla 

beraber, günümüzde de Mısır’da bu hareketin kurucusu olarak anılan isim olması 

hasebiyle biz Muhammed Abduh’tan ve İslâmî düşünceye katkılarından bahsedeceğiz.  

Muhammed Abduh, Müslümanların fikrî yapılarını taklid bağından kurtarması 

ve Aydınlanma’nın bir ürünü olan rasyonalizmden de nasibini alması gerektiğini 

açıkyüreklilikle belirten, ayrıca Müslümanları birtakım ilmî düşünce hareketleriyle 

uyandırmaya ve aynı zamanda fikrî-siyasî ve içtimaî yeniliklere uyum sağlamaya davet 

eden ve bunun gerçekleşmesi için uğraş veren şahsiyetlerden biridir. Abduh, 

çalışmalarını akıl ile nakil çatıştığında aklın öne alınması ve din ile ilim arasındaki 

çatışmanın kaldırılması şeklinde iki ana eksene oturtarak uygulamada çizdiği akılcı 

karakterle hem kendi dönemine hem de sonraki dönemlere damgasını vurmuştur.57 

Bu bağlamda Abduh’un ve Reşid Rıza’nın ortak çalışması diyebileceğimiz 

Tefsirü’l-Menâr ıslah ve tecdit hareketine özgü düşünce ve görüşleri içermesi hasebiyle 

klasik tefsirlerden çok farklı özellikler taşır. Dahası Menâr, bilinen anlamda bir tefsir 

olmaktan ziyade, siyasî düzenden ekonomik yapıya kadar günlük hayatın hemen her 

alanını ihata eden bir tecdit hareketinin Kur’anî manifestosudur. Kur’an mesajını çağdaş 

insanın idrakine sunmak, temel maslahat olduğu için, klasik tefsirlerde sıkça rastlanan 

i‘rab, belağat, rivayet, hadis, kadîm Arap şiiri, fıkıh ve kelam gibi alanlara mahsus bilgi 

malzemesi Menâr tefsirinde merkezî bir önem arz etmez.58 

Abduh’un tefsiri yazma işinde çekingen davranmasının nedeni59 hem tefsiri bir 

hedef olarak değil, Kur’anî hidayeti ortaya çıkarma aracı olarak görmesinde aranabilir, 

                                                 
56 Mustafa Öztürk, Tefsir Tarihi Araştırmaları, Ankara: Ankara Okulu Yayınları 2005, s.75. Afganî ve 
Abduh’a yönelik eleştiriler için bkz. Nikki Keddie, Cemâleddin Afganî –Siyasî Hayatı-, Alâeddin 
Yalçınkaya (çev.), İstanbul: Bedir Yayınevi 1997 ve Muhammed Hüseyin, Modernizmin İslâm 
Dünyasına Girişi, Sezai Özel (çev.), 2. bs.,  İstanbul: İnsan Yayınları 2000. 
57 Halil Taşpınar, “Muhammed Abduh Bibliyografyası Üzerine Bir Deneme”, Cumhuriyet Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.VII, S.2 (Aralık 2003),  
http://www.cumhuriyet.edu.tr/akademik/fak_ilahiyat/der72/012-htaspinar.htm (29.01.2006), s.264. 
58 Öztürk, Tefsir Tarihi Araştırmaları, s.280-281, Hasib es-Samerrai, Reşid Rıza el-Müfessir, Bağdat 
1976, s.18-19’dan naklen. 
59 Tefsirin Nisâ suresi 25. ayete kadar olan kısmı Abduh’a aittir. Tefsirin içeriğini Abduh’un 1891 yılında 
başlattığı ve 1905’e kadar süren dersler oluşturmaktadır. Abduh’un vefatından sonra Reşid Rıza tefsiri 
Yûsuf suresi 101. ayete kadar sürdürmüştür. Albayrak, s.100. 



 16 

hem de Aziz el-Azmeh’nin ifadesiyle “Kur’an’a modernizmin savunulamaz bulacağı 

sistemli bir bütünlük yükleme konusundaki örtük çekincesinde”.60 Zira Abduh da 

çağdaşları gibi, İslâm dahil olmak üzere, dinleri insanlığın ilerleyişiyle uyumlu olan, 

nesnel, tarihsel bir evrim bağlamına yerleştiren evrimci anlayışı benimseyen bir 

şahıstır.61 

Abduh’un çalışmaları her ne kadar döneminde çok büyük yankılar uyandırıp 

ses getirmese de daha sonraki dönemlerde oluşacak modern İslâm düşüncesinin 

temellerini atması açısından ciddi bir önemi haizdir.62 Müslümanların siyasî, ekonomik 

ve sosyal sıkıntılarla boğuştuğu bir dönemde yaşaması, Abduh’un Kur’an ve tefsir 

anlayışında da etkin rol oynamıştır. Abduh, hayatı boyunca yüzleştiği sorunların 

çözümünü, yeni bir zihniyetin inşasında görmüştür. Bu yeni oluşumda ise Kur’an’ın 

anlaşılmasının önemli bir yeri vardır.63 

Abduh’un klasik tefsirden ayrıldığı birçok nokta vardır. Bunların başında, 

günlük sorunları ve çözümlerini Kur’an tefsirine çok sık konu edinmesi gelir. Hidayet 

rehberi olan Kur’an’ın ahlâklı birey ve toplumların inşasında etkin bir hale gelebilmesi 

için herkes kendisini ona açmalıdır. Bununla birlikte Abduh Kur’anî hükümlerin 

bağlayıcılığı konusunda çok berrak bir duruş sergilememektedir. Fakat tefsirlerinden 

anladığımız kadarıyla o özellikle kadın konusunda görüşlerini daha net ortaya 

koymakta, diğer hukukî meselelerde ise bazen klasik tefsirlerin çizdiği çerçeveyi kabul 

ederken bazen de sessiz kalmaktadır. Bu nedenle onun ısrarlı ictihad vurgusuna ve bazı 

liberal fetvalarına rağmen modern tarihsellik tartışmalarını kabul ettiği söylenemez. 

Ayrıca Abduh’un dolaylı da olsa farklı konuları tefsirinde işlediği görülmektedir. Kısaca 

ifade etmek gerekirse Abduh, Kur’an’ı merkeze alan fakat çok sistematik olmayan bir 

tefsir yöntemi geliştirmeye çalışmıştır.64 

Abduh’un tefsir metodunu ve Kur’an’a yaklaşımını şu şekilde 

maddelendirebiliriz: 

                                                 
60 Aziz el-Azmeh, İslâmlar ve Moderniteler, Elçin Gen (çev.), İstanbul: İletişim Yayınları 2003, s.170. 
61 el-Azmeh, s.172. 
62 Sıddıki, s.258. 
63 Albayrak, s.145. 
64 Albayrak, s.147. 



 17 

1. Kur’an bir bütün olarak değerlendirilmeli, Kur’anî bütünlük yahut tenâsüb 

nosyonunun Kur’an’ın anlaşılmasındaki önemi daima dikkate alınmalıdır. Bu anlayış 

dairesinde Abduh’un, tefsirinde sık sık detaylardan kaçındığı görülmektedir.65 

2. Tefsirin ahlâkî bir toplum inşası sağlayacak bir araç olarak görülmesine 

binaen, tefsir i‘rab, nahiv, kelâmî problemler, usul ve fıkıh istinbatları, işarî te’viller gibi 

unsurlardan arındırılmalı,66 Kur’an’ın hidayet nosyonu önplana çıkarılmalıdır. 

3. Akılla naklin çatışmayacağı ilkesine göre, Kur’an’daki kimi ifadeler aklın 

hakemliğinde yorumlanmalıdır. 

Her ne kadar Abduh’un Batı’ya ve Batı bilimine mesafeli baktığı, Batı’yı taklit 

etmeyi ve geleneği körü körüne taklitle eşdeğer tutup eleştirdiği söylenebilirse de, 

yorum yönteminde bu süreçten etkilenmediğini ifade etmek oldukça zor görünmektedir. 

Sözgelimi onun mucize kabul edilen bazı olaylara yaklaşım tarzının büyük ölçüde bu 

rasyonelleşme sürecinin etkisinde şekillendiği söylenebilir. Ayrıca Kur’an kıssalarına 

yaklaşım biçimi ve bunların bazılarını tasvir kapsamında ele almasının da yine 

rasyonelleşme süreciyle birlikte meydana gelen, Kitab-ı Mukaddes’in mitolojik 

unsurlardan arındırılması çabasının etkisiyle olduğu söylenebilir.67 

İsmail Albayrak da klasik modernizmin Kur’an’a yaklaşımını ele aldığı 

kitabında tefsire modern yaklaşımların ayırıcı özelliklerini şu şekilde tasnif etmiştir: 

1. Modern Kur’an okumaları, Kur’an merkezlidir. Yani Kur’an o kadar 

açıktır ki, haricî bir kaynağa ihtiyaç duymadan anlaşılabilir. 

2. Okuyuş Kur’an merkezli olunca, hadislere karşı ortak bir şüpheci tavır 

oluşmuştur. 

3. Mezhepleri ve icmayı kabul etmezler. 

                                                 
65 Albayrak, s.133. 
66 Abduh, Fatiha Tefsiri adlı eserine yazdığı mukaddimesinde, tefsirde şu muhtelif yönlerin olduğunu 
sıralar: a. Belagat, üslub ve meanî, b. İ‘rab, c. Kıssalar, d. Garibu’l-Kur’an, e. Ahkam-ı şer’iyye, f. Usul-i 
akaid, g. Öğüt ve incelikler, h. İşarî yönler. Müellif, bu maksatlardan herhangi birinde fazla ileri gitmenin 
bizi Kitab’ın maksadından uzaklaştıracağını da ilave eder. Muhammed Abduh, “Tefsire Mukaddime”, 
İsmail Cerrahoğlu (çev.), Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.V, S.1-4 (1956), s.184. 
67 Şehmus Demir, s.63, 64. 



 18 

4. Kur’an ilimlerini yetersiz görürler ve yeni bir tefsir usulü geliştirme 

gereği duyarlar. 

5. Kur’an’da neshin vukuunu kabul etmezler. 

6. Hadis konusundaki ihtiyattan dolayı sebeb-i nüzulü, ayetin 

anlaşılmasında olmazsa olmaz kabul etmezler. 

7. Klasik tefsirin parçacı anlayışının aksine modern tefsirde sure ve ayet 

grupları bir bütün olarak ele alınır. 

8. İsrailiyyata ciddi bir tepki vardır. 

9. Kur’an’ın lafzî îcazına vurgu yapmaktansa, sunduğu hidayeti öne 

çıkarırlar.  

10. Tefsirlerini, akla ve modern bilimin verilerine dayandırırlar. Bu 

sebeple, birçok ayet metaforik ve sembolik bir açıdan ele alınır. 

11. Kur’an kıssaların tarihî gerçekliği tartışılır.  

12. Bazı modern düşünürler tarafından Kur’an’ın tarihselci yorumsama 

yöntemiyle okunması gereği seslendirilir. 

13. Sosyal, siyasal ve aktüel alanlara fazlasıyla yer verirler. 

14. Tasavvufî yaklaşımları ciddî bir şekilde eleştirirler.  

15. Ayetleri tefsir ederken klasik tefsirde olduğu gibi her ayeti değil de 

özellikle belli ayetleri tefsir ederler. (Sosyal adalet, eşitlik, kardeşlik vb. konuları 

ele alan ayetler gibi.) 

16. Cihad ayetlerini yorumlarken yumuşatıcı ve hümanist bir tavır 

takınırlar. 

17. İnsan merkezli, hür iradeye önem veren bir yaklaşım sergilerler. 



 19 

18. Psikolojik yorumlarla Kur’an metninin anlam hazinesini 

genişletmişlerdir.68 

 
Modern Kur’an tefsiri hakkında bu özet bilgileri verdikten sonra Muhammed 

Esed’in modernizmle ilişkisi meselesine eğilmek gerekir. Zira onun tefsirinde 

uyguladığı yöntem de burada saydığımız modern tefsir hareketinin tüm özelliklerini 

taşımaktadır. Muhammed Esed Kur’an Mesajı’nı yazma gayesinin “İslâm’ı ve Kur’an’ı 

bugüne kadar birçok sebepten dolayı yanlış anlayan yahut hiç anlamayan ve bunlara 

karşı önyargılı/düşmanca bir tutum içine giren Batılı zihne bu mesajı en yalın haliyle 

sunmak” olduğunu belirtir.69 İşte Esed’in bu amacı, onun Kur’an-ı Kerim’e, 

Batılı/bilimsel normlara ters düşmeme telaşı ile yaklaşması sonucunu getirmiştir. Bu 

tavrı da onun genel itibarıyla modernist çizgiyi yansıtan bir alim olduğu intibaını 

doğurmuştur.70 

Diğer modernist müfessirlerde olduğu gibi Esed de, bazı gaybî ve mucizevî 

meseleleri rasyonalist açıdan yorumlamaya çalışmış, bu anlatımlarım temsilî olduğunu 

söylemiş ve bunu isbat için de zaman zaman aşırı te’villere başvurmuştur. Esed’in bu 

türden yorumlarına örnek olarak miracın fiziksel olmayıp rüyanın ötesinde ruhî bir 

tecrübe olduğunu düşünmesini, sihri reddetmesini ve Hz. Musa’nın İsrailoğulları ile 

denizi geçmesi, Hz. İsa’nın beşikte iken konuşması ve Hz. Yakub’un, oğlu Yusuf’un 

gömleğini yüzüne sürdükten sonra görmeye başlaması gibi mucizevî olayları rasyonalize 

etmeye çalışmasını gösterebiliriz.71 Bu tür aşırı rasyonalist yorumlar, yukarıda 

bahsigeçen Seyyid Ahmed Han ve Muhammed Abduh gibi modern tefsir hareketinin 

öncülerince de yapılmıştı. Esed’in Batılılara Kur’an’ın dünya görüşünü ve hidayet 

misyonunu anlatma gayesi, bu alimlerin İslâm dünyası için planladıkları reform 

hareketine benzetilebilir. Zira önemle vurguladığı üzere Esed, Batı’ya Kur’an’ın üslup 

güzelliğini ve bakışaçısını doğru bir şekilde yansıtacak tam bir Kur’an çevirisi 

                                                 
68 Albayrak, s.32-39. 
69 Muhammed Esed, Kur’an Mesajı, Ahmet Ertürk, Cahit Koytak (çev.), İstanbul: İşaret Yayınları 1996, 
C.I., s.XXI.  
70 Kemal Kahraman, “Muhammed Esed”, DİA, C.XXX, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Araştırmaları Merkezi 2005, s.527. 
71 Suat Yıldırım, “Muhammed Esed’in Kur’an Mesajı”, Zaman, 03.07.2002, 
http://www.zaman.com.tr/2002/07/03/yorumlar/default.htm  (22.10.2005), s.2. 



 20 

bulunmamasının ızdırabını daima hissetmektedir.72 Onun Kur’an Mesajı’na atfettiği 

önem ve eserini “düşünen topluma” ithaf etmesi de buradan kaynaklanmaktadır. 

 

 

                                                 
72 Bu gayenin bir yansıması olarak Esed sure isimlerinin Arapça orijinallerini İngilizce imla ile ifade 
ettikten sonra İngilizce karşılıklarını da vermektedir. Mesela “The First Sûrah – Al-Fâtihah (The 
Opening), s.1; The Second Sûrah – Al-Baqarah (The Cow), s.3,; The Tenth Sûrah – Yûnus (Jonah), s.287; 
The Twelfth Sûrah – Yûsuf (Joseph), s.336; The Twentieth Sûrah – Tâ Hâ (O Man), s.470; The Thirty-
sixth Sûrah – Yâ Sîn (O Thou Human Being), s.673; The Sixty-third Sûrah – Al-Munâfıqûn (The 
Hypocrites), s.866; The Hundred-second Sûrah – At-Takâthur (Greed For More and More), s.973; The 
Hundred-Fifth Sûrah –Al-Fîl (The Elephant), s.976. Bkz. The Message of The Qur’an, Translated and 
Explained by Muhammad Asad, Gibraltar: Dar al-Andalus, 1993. 



 21 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

HAYATI VE ESERLERİ 

 

I. HAYATI 

Müslüman olmadan önce ismi Leopold Weiss olan Muhammed Esed, 2 

Haziran 1900 tarihinde, (o yıllarda Avusturya-Macaristan İmparatorluğu’na ait, 

günümüzde ise Ukrayna sınırları içinde olan) Lwow (Lemberg) şehrinde Yahudi bir 

ailenin çocuğu olarak dünyaya geldi.73 Weiss/Esed’in hayatı, dinî geleneği muhafaza ile 

sekülerleşme, azınlık statüsü ile asimilasyon, Yahudi karşıtı duygular ile göçler 

arasındaki gerilim alanında geçti. Ama Weiss/Esed’i özel kılan, daha önce denenmiş 

yolların hiçbirine saplanıp kalmamasıdır. O, benzerlerinin aksine, ne memleketinde 

takılıp kalmıştır, ne Viyana ya da Berlin’de ne de Filistin’de; bilakis bütün bu yolları 

aşarak aradığı esas çözümü İslâm’da bulmuştur.74  

                                                 
73 Muhammed Esed, Mekke’ye Giden Yol, Cahid Koytak (çev.), 5. bs., İstanbul: İnsan Yayınları 2000, 
s.62; Günther Windhager, Leopold Weiss alias Muhammed Asad –von Galizien nach Arabien 1900-
1927-, Wien: Böhlau Verlag 2000, s.40. Bu çalışma, 2003 yılında Avusturya Bilimler Akademisi’nce 
ödüllendirilmiştir, bkz. Lise J. Abid, “Visionar der goldenen Mitte”, der.wisch: zeitschrift für 
viel.seitige, S.4 (01/05.2003), s.6. Esed’in belirttiğine göre “Lemberg” Almanca Löwe (aslan) 
kelimesinden gelmektedir. Esed’in ilk adı olan “Leopold” da aynı kelimeyle irtibatlıdır. Nitekim Esed, 
Berlin’de Müslüman olurken yanındaki Hintli imamın “Adınız Leopold ve Leo ‘aslan’ demektir. O halde 
size Arapça aslan anlamına gelen ‘Esed’ adını verelim!” dediğini belirtir. Bkz. Karl Günter Simon, 
“Mekke’ye Giden Yol: Muhammed Esed”, Uygar Fikir ve Hayal Dergisi Muhammed Esed Özel Sayısı 
(Uygar), S.3-4 (Ocak-Haziran 2002), s.94. 18.11.1988’de Frankfurter Allgemeine Zeitung’da yayınlanan 
bu röportaj, Türkçeye ismi belirtilmeyen bir mütercim tarafından kısaltılarak çevrilmiş, çevirinin 
takdiminde de, bu röportajın Muhammed Esed ile yapılan son röportaj olduğu değerlendirmesi 
yapılmıştır. Bu röportajın sonunda –kendisi de bir Doğu Yahudisi olan- Esed, Arthur Koestler’in 
“Onüçüncü Kavim” (Türkçe çevirisi: Onüçüncü Kabile: Hazar İmparatorluğu ve Mirası, Belkıs 
Çorakçı (çev.), İstanbul: Say Yayınları 1976) isimli kitabına atıfta bulunarak şunları söyler: “Koestler bu 
kitabında Doğu Yahudileri olan Aşkenazim’in aslında Beni İsrâil soyundan gelmediklerini, Moğollarla 
aynı coğrafyayı, Orta Asya steplerini paylaşan bir Türk kavmi olan Hazarların ahfâdı olduklarını iddia 
ediyor. Yüzüme bakın...” Simon da Esed’i doğrular gibidir: “İleri yaşı Esed’in yüz hatlarını daha da 
keskinleştirmiş: elmacık kemikleri bariz bir şekilde öne çıkmış, gözleri ise neredeyse çekik.” Simon, 
“Mekke’ye Giden Yol: Muhammed Esed”, s.102-103.  
74 Andre Gingrich, “Ein Löwe im Gegenlicht”, Günther Windhager’in Leopold Weiss alias Muhammad 
Asad: von Galizien nach Arabien 1900-1927 (Wien: Böhlau Verlag 2000) isimli kitabına yazdığı önsöz, 
s.12. 



 22 

Esed, aile geleneğine uygun olarak evde özel öğretmenlerden İbranî dinî irfanı 

üzerine köklü bir öğrenim gördü. Onüç yaşında İbranîceyi sadece su gibi okumakla 

kalmıyor, ayrıca akıcı bir dille de konuşabiliyordu. Esed, sonraki yıllarda Arapçayı kolay 

öğrenmesinde bunun çok etkili olduğunu söyler.75  

Baba tarafından dedesi Benjamin Weiss,76 o vakitler Avusturya’nın Bukovina 

eyaletinin başşehri olan Czernowitz’de bir Ortodoks hahamdı ve aile geleneğini 

sürdürmek adına Leopold’ün babası Akiva’nın77 da haham olmasını istemişti. Buna 

rağmen oğlu ekonomik şartların da tesiri ile avukatlıkta karar kılmıştı. Leopold’ün anne 

tarafından dedesi Menahem Mendel Feigenbaum78 ise zengin bir bankerdi.79 Leopold’ün 

babası Akiva önce Lwow, sonra da Weiss ailesinin Birinci Dünya Savaşı’ndan önce 

yerleştiği Viyana’da avukat olarak çalıştı. Akiva Weiss, babasının malî durumu 

nedeniyle gerçekleştiremediği ve esasında tutkunu olduğu fizik öğrenimi ukdesi 

sebebiyle oğlu Leopold’ün bir bilim adamı olmasını istiyordu. Fakat matematik ve tabiî 

bilimler Leopold’ü sıkıyor ve küçük Leopold tarihe ve edebiyata duyduğu ilgiyle 

öğretmenlerinin dikkatini çekmeye başlıyordu.80 

Eski Ahid’i orijinalinden öğrenen Leopold’e, Mishna ve Gemra yani Talmut 

metni ve yorumları o kadar aşina hâle gelmişti ki, Bâbil ve Jerusalem Talmutları 

                                                 
75 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.66. Almanca, Fransızca, Farsça, İspanyolca, Urduca ve Portekizceyi 
akıcı bir şekilde konuşabilen Esed, eserlerini daha ziyade İngilizce olarak yazmıştır. Arabia, “Muhammed 
Esed: Öncü Bir Düşünür”, Ahmet Ertürk (çev.), Kelime, S.13 (Temmuz 1987) (Arabia, September 
1986/Muharrem 1407, s.49-55’ten çeviri), s.36. Simon, Esed’in Almancayı babasından, 
Polonyaca/Lehçeyi annesinden öğrendiğini, 13 yaşındayken Tevrat ile Talmud’u da İbranice ve Aramice 
olarak okuyabildiğini söyler. Karl Günter Simon, “Muhammad Asad and The Road To Mecca”, Elma 
Ruth Harder (çev.), Islamic Studies, C.XXXVII, S.4 (1998), s.536.  
76 Martin Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1, 
http://www.geocities.com/martinkramerorg/WeissAsad.htm (30.11.2005), s.1. Bu çalışma, 1996’da Tel 
Aviv Üniversitesi’nde Bernard Lewis’in 80 yaşına girmesi vesilesiyle düzenlenen konferansta sunulan 
metinlerden derlenen The Jewish Discovery of Islam: Studies in Honor of Bernard Lewis (ed. Martin 
Kramer, Tel Aviv: The Moshe Dayan Center for Middle Eastern and African Studies, 1999, s.225-247) 
isimli eserde yer almaktadır. Kramer, çalışmasının “mütevazı” amacını şu şeklide belirtiyor: “Esed’in 
hayatının genel bir taslağını çıkarmak ve onun Yahudi yönüne vurgu yapmak.” Kramer’in yazısının 
başlığına yerleştirdiği imaya da işaret etmek gerek: “Mekke’den Gelen Yol” başlığını koyduğu yazısında 
Kramer, Esed’in biyografisinde bir tür “dönüş”ün izlerini bulmaya çalışır. Esed’in dönmediğinden emin 
olduğu konu ise onun anti-siyonistliğidir. 
77 Leopold Weiss’ın babasının ismini “Kiwa” olarak veren Windhager, ismin “Akiva” ve “Akiba” olarak 
da geçtiğini ve Kiwa’nın daha sonra “Karl” ismini aldığını belirtiyor. Windhager, s.41. 
78 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1. 
79 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.71. 
80 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1. 



 23 

arasındaki farklılıklar üzerine rahatlıkla tartışabilecek seviyeye ulaşmıştı. Daha sonra 

kendisini Targum’a yani Kitâb-ı Mukaddes’in karmaşık batınî tenkid ve tefsirlerine 

verdi.81 Fakat bu esnada bile Yahudi dini ile ilgili sorular ve şüpheler zihnini 

kurcalamaktaydı. Bu içsel karmaşıklığını Mekke’ye Giden Yol’da şöyle anlatır:  

Bütün bu gösterişli bilgiçliklere rağmen, ve belki de bu yüzden, 
çok geçmeden bende, Yahudi dininin birçok temel ilkesine karşı 
yüksekten bakan, küçümseyici bir anlayış baş gösterdi. Şüphesiz Yahudi 
metinlerinin hemen hepsinde üzerinde öylesine ısrarla durulan ahlâkî 
doğruluk öğretisiyle, ya da İbranî peygamberlerinin dile getirdikleri 
“Yüce Rab” düşüncesiyle bir alıp veremediğim yoktu; ama bana öyle 
geliyordu ki, Eski Ahid’in ve Talmud’un Rabbi ona ibadet edenlerin, 
ibadet kastıyla yaptıkları ritüellerle fazlasıyla törensel bir tanrı haline 
sokulmuştu: Ve bana öyle geliyordu ki, Talmud’un Tanrısı, tuhaf bir 
biçimde sadece bir tek kavmin, sadece İbranîlerin kaderiyle ilgileniyordu. 
İbrahim soyunun bir tarihi olarak Eski Ahid’in genel havası, Allah’ı 
bütün insanlığın yaratıcısı ve koruyucusu olarak değil de, bütün bir evreni 
“seçilmiş bir kavmin” ihtiyaçlarına göre düzenleyen bir kabile tanrısı 
olarak gösterme eğilimi taşıyordu ve tabiî böyle bir inancın uzantısı 
olarak, Eski Ahid’e göre Allah, doğru yoldan sapıldığı zaman da 
inanmayanların eliyle ona acı çektiriyordu. Bu temel tutarsızlıkların bir 
kere farkında olunca, artık İşaya ve Yeremya gibi son dönem 
peygamberlerin ahlâkî tutum ve öğretileri bile evrensel bir mesajdan 
yoksun görünmeye başladılar bana.82 

Din alanındaki bu ilk arayışlar, beni atalarımın dinine 
yaklaştırmaktan çok, ondan uzaklaştırmak suretiyle her ne kadar 
beklenenin tersine bir etki gösterdilerse de, öyle sanıyorum ki aynı 
arayışlar benim daha ilerde, biçimi ne olursa olsun, böyle bir dinin temel 
amacını, ya da temel esprisini kolayca kavramını da sağladılar. Judaizm 
konusunda uğradığım düş kırıklığı, yine de beni, o günlerde, manevî 
gerçekleri başka alanlarda arama çabasına yöneltmedi.83 

1914 yılının sonlarına doğru, Birinci Dünya Savaşı’nın kızıştığı günlerde, 

ondört yaşında bir çocuk olan Leopold Weiss okuldan kaçtı ve sahte bir isimle 

Avusturya Ordusu’na katıldı.84 Fakat babası polis yardımıyla oğlunun izini buldu ve onu 

bir süredir yerleşmiş oldukları Viyana’ya götürdü. Esed bu olaydan yaklaşık dört yıl 

sonra meşru yollardan Avusturya ordusuna alınmasına rağmen askerliğe başlamasından 

                                                 
81 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.66, ayrıca bkz. Necâh Mahmud el-Guneymî, Muhammed Esed ve 
devruhu fî fikri’l-İslâmî el-muâsır, Helyopolis: Daru’l-Menar 1989, s.19. 
82 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.67. 
83 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.67. 
84 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.67. 



 24 

birkaç hafta sonra Avusturya İmparatorluğu çöktü ve savaş sona erdi, o da artık cazip 

bulmadığı askerlikten kurtulmuş oldu ve savaşı takip eden iki yıl Viyana 

Üniversitesi’nde sanat tarihi ve felsefe derslerine devam etti. İçinde yetiştiği kuşağın o 

yıllarda karşı karşıya bulunduğu manevî boşluk Weiss’ı da etkilemiş, o da birçokları 

gibi dinî inanışlara sırt çevirip ateizmde karar kılmıştı. Yaşadığı manevî boşluğu 

üniversitede sanat tarihi bölümünü seçerek doldurmaya çalışmış ama burada katıldığı 

dersler de onu tatmin edememişti. Weiss akşamlarını ise çeşitli kafelerde Viyana 

psikanalistlerinin tartışmalarını dinleyerek ve maddî arzularının peşinde koşarak 

geçiriyordu. Kendi deyimiyle; “Neslinin diğer çocukları gibi o da ‘içi boş geleneklere 

karşı bir isyan’ denilen şeyleri yapmakla övünüyordu”.85 

Savaşın sona ermesini izleyen ilk iki yıl boyunca, düzensiz bir biçimde de olsa, 

Viyana Üniversitesi’nde sanat tarihi ve felsefe derslerine devam etti, fakat bu işte de 

devam edemedi. Zira, “cansız ve hareketsiz bir akademik kariyer” ona cazip 

gelmiyordu.86 Niyetlerini kimseye açmadan, 1920 yılında Viyana’dan da ayrıldı ve 

Prag’a gitti.87 Burada edebiyat çevrelerinde dolaştı, film yönetmeni asistanlığı, 

senaristlik yaptı. 

Orta Avrupa’nın çeşitli şehirlerinde, kısa süreli işlere girip çıkarak geçirdiği, 

maceralarla dolu, inişli çıkışlı bir yılın daha sonunda, gazetecilik dünyasının kapısını 

araladı. 1921 yılının sonbaharında, bir arkadaşı, adı United Telegraph olan yeni bir 

haber ajansı kurulduğunu ve kendisinin orada yardımcı editör olabileceğini haber verdi. 

Ve böylece Esed, Berlin’de United Telegraph’ta çalışmaya başladı.88 Rusya’da yaşanan 

sefalet için Berlin’e gizlice yardım toplamaya gelmiş olan Bayan Gorky ile bir röportaj 

yapıp, kimsenin haberi olmadan ajansının bültenlerine geçmeye muvaffak olunca, 

telefon görevlisi olarak başladığı bu işte gerçek muhabirliğe terfi etti.89 

1922 yazında, Freud’un talebesi ve önde gelen bir psikiyatrist olan dayısı 

Dorian Feigenbaum’un daveti üzerine ilk kez Kudüs’e ve dolayısıyla Ortadoğu’ya 

                                                 
85 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1. 
86 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.68. 
87 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.72. 
88 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.74. 
89 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.78. 



 25 

gitti.90 Esed, Kudüs için şu ifadeleri kullanır: “Benim için büsbütün yeni bir dünyaydı. 

Bu kadim şehrin her köşesinden tarih sızıyordu. İşaya’nın vaazlarını dinlemiş caddeler, 

Mesih’in üzerinde yürüdüğü kaldırımlar, Roma lejyonerlerinin ağır ayak sesleriyle 

yankılanan duvarlar, Selahaddin zamanının hat sanatıyla süslü kapı kemerleri...”91 

Weiss’ın İslâm’ı keşfetme serüveni de Kudüs’e bu gidişiyle başlamıştı. Ayrıca Weiss 

Kudüs’te ünlü bir göz doktoru ve son derece ateşli bir Siyonist olan dayısı Arieh 

Feigenbaum’dan bahsettiği kısımları sonradan Mekke’ye Giden Yol adlı kitabından 

çıkararak adeta ailesinden ve siyonizmden olan uzaklığını ima etmiştir.92 

Kudüs’ten Avrupa’daki birçok gazeteyle yazışmalar yaptı. Nihayet Frankfurter 

Allgemeine Zeitung’un Yakın Doğu muhabiri oldu. Sonra Kahire’ye gitti. 

Kendisi de bir Yahudi olmasına rağmen Siyonizme asla sempati duymamış 

olan Esed, Kudüs’te bir toplantıda karşılaştığı Siyonist lider Dr. Chaim Weizman ve 

Menahem Ussishkin ile tartıştı; onların niyetlerini ve Siyonist Eylem Komitesinin 

yaptıklarını eleştirdi.93 Zira Siyonist idealleri temelsiz ve gayriahlâkî buluyordu. 

Böylelikle Weiss bir Arap sempatizanı olarak nam salmaya başladı. Bu durumu 

Mekke’ye Giden Yol’da şöyle anlatır:  

Kendim de Yahudi kökenli olmama rağmen, Siyonizme karşı 
başından beri bir muhalefet beslemişimdir içimde. Araplardan yana 
beslediğim kişisel sempati bir yana, büyük yabancı güçler tarafından 
desteklenen Yahudi göçmenlerin, ülkede nüfus çoğunluğunu sağlamak 
yolundaki niyetlerini hiç de saklamadan, bu ülkenin gerçek sahibi 
durumundaki insanları saf dışı bırakmak istemelerini kesin olarak ahlâk 
dışı buluyordum. Ve sonuç olarak, ne zaman Arap-Yahudi sorunu 
gündeme gelse -ki bu şüphesiz sık sık oluyordu- ben Arapların yanında 
hissediyordum kendimi. Bu tutumum, o günlerde karşılaştığım 
Yahudilerin, pratik olarak kavrayabilecekleri bir şey olmaktan uzaktı 
şüphesiz. Onların, Orta Afrika’daki Avrupalı sömürgecileri hiç de 
aratmayan bir anlayışla, ilkel bir topluluk olarak gördükleri Araplarda 
benim ne bulduğumu anlamalarına imkan yoktu. Arapların ne düşündüğü 
onları hiç mi hiç ilgilendirmiyordu; Arapça öğrenmek isteyen bir tek 
Yahudi bile yoktu içlerinde; Filistin’in Yahudilerin yasal mirası olduğu 

                                                 
90 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.102. 
91 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.105. 
92 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1. 
93 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.109. 



 26 

sloganı, herkesin tartışmasız kabul ettiği tek yasa, tek nas 
durumundaydı.94 

Esed, Kudüs’ten Amman’a gitti, Emir Abdullah ve danışmanı filozof Rıza 

Tevfik’le tanıştı. Buradan İstanbul’a gitmek isterken bütün resmî evraklarını 

kaybedince, yaya olarak Şam’a gitti. İslâm’la ilgili ilk araştırmalarına Şam’da başlayan 

Esed burada İslâm hakkında çeşitli kitapları ve Kur’an’ın Almanca ve Fransızca 

tercümelerini okudu.95 1923 yılının sonbaharında Arap dünyasını terk eden Esed Bursa, 

İstanbul,96 Sofya, Belgrad üzerinden Frankfurt’a döndü. Viyana’ya geçip, babasıyla 

aralarındaki küskünlüğünü bitirdi.97 Berlin’e yaptığı bir yolculukta, ileride kendisiyle 

evleneceği, sezgileri güçlü dul bir bayan olan Elsa ile tanıştı. Bu arada ilk gezi 

izlenimlerinden oluşan kitabı, Unromantisches Morgenland adıyla yayınlandı (1924).  

1924 baharında Frankfurter Zeitung onu daha iyi şartlarla ikinci kez 

Ortadoğu’ya geziye gönderdi. Port Said üzerinden Kahire’ye geldi. Abduh’un öğrencisi 

ve el-Ezher Şeyhi olan Mustafa Merâğî ile tanıştı ve uzun sohbetlerde bulundu.98 Esed, 

sohbetlerinden büyük ölçüde yararlandığını belirttiği el-Merâğî ile ilgili olarak şunları 

söyler: 

Tanıştığımız zaman kırk yaşlarındaydı, ama dinç, adaleli 
yapısıyla yirmili yaşların çevikliğine, canlılığına sahipti. Mısırlı alim 
Muhammed Abduh’un öğrencisi olan ve gençliğinde, devrimci 
düşüncelerin esin kaynağı Cemâleddin Afgânî’nin görüşlerinden 
etkilenen Şeyh el-Merâğî’nin kendisi de keskin görüşlü, eleştirici, 
çözümleyici düşünceye taraftar değerli bir düşünürdü. Her fırsatta bana 
bugünün Müslümanlarının aslında kendi inanç temellerinden çok 
uzaklaşmış bulunduklarını ve dolayısıyla Hz. Muhammed’in getirdiği 

                                                 
94 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.109. 
95 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1. 
96 Esed İstanbul’dan 6 Ekim 1923’te ayrılır. Windhager, s.138. 
97 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1. 
98 Bu görüşmenin, Esed’in İslâmî reformizmle ilk teması olup üzerinde derin bir tesir bıraktığını belirten 
Kramer, çalışmasında Esed’i, İslâm’ı reforme etmeye çalışan bir kişi olarak tanımlar ve onun Kurân’ı 
modern zihinlere konuşturma/söyletme çabasını da Yahudilik’in reforme edilmesine yön veren ideallerle 
uyum içinde görür. Kramer’e göre, aslında, Esed’in projesini çoğu Müslümanın gözünde bu kadar şüpheli 
yapan şey, tam da bu benzerliktir. Bkz. Martin Kramer, “The Jewish Discovery of Islam”,  
http://www.geocities.com/martinkramerorg/JewishDiscovery2.htm (30.11.2005).  Hasan Zillur Rahim ise 
Esed’in amacını bir “Müslüman Rönesansı” gerçekleştirmek olarak ifade eder. Bkz. Hasan Zillur Rahim, 
“Vizyon Sahibi Bir Müslüman Alim: Muhammed Esed”, M. Kübra Ersin (çev.),  
www.patikalar.net/esed/esedceviri.htm (29.01.2006). Bu yazı, ismi belirtilmeyen bir mütercim tarafından 
Iqra (Eylül 1995) dergisinden çevirilmiştir.  



 27 

mesajın, muhtevâ ve potansiyel olarak, çağdaş Müslüman hayatı ve 
düşüncesiyle aslâ değerlendirilemeyeceğini söylemekten geri durmazdı.99 

Esed, yaz başında Kahire’den ayrılarak yaklaşık iki yıl sürecek bir seyahate 

başladı. Önce Ürdün’e gitti. Birkaç sefer daha Şam, Trablusgarp ve Beyrut’a gidip geldi. 

Halep’ten Deyru’z-Zûr’a giderken, ileriki yıllarda dostu ve seyahat rehberi olacak olan 

Kuzey Arabistan’ın Şammar kabilesinden Zeyd b. Ğanim ile tanıştı.100 İran, Kürdistan 

ve Afganistan’a gitti. Afganistan’da altı ay kalan Esed haftalarca Kabil hakimi 

Emanullah Han’ın misafiri oldu ve bu sürede Han’ın çevresindeki alimlerle Kur’an 

hakkında müzakerelerde bulundu.101 

Esed, Ortadoğu’ya yaptığı ikinci gezi esnasında İslâm’ın artık ciddi suretle 

zihnini meşgul etmeye başladığını söyler:  

Her geçen gün yeni etkiler, yeni izlenimlerle sarsılıyor; her 
geçen gün içimde yeni soruların uyandığını ve bunlara çevremde yeni 
cevapların karşılık verdiğini hissediyordum. Bütün bunlar zihnimin 
derinliklerinde yankılanıyor, içerde biryerlerde önceden beri varolan 
birşeylere dokunuyor, gizli kalmış duyguları harekete geçiriyordu. İslâm’ı 
öğrendikçe, öteden beri tanıdığım ama farkında olmadığım bir gerçeğin 
yavaş yavaş su yüzüne çıktığını ve giderek pekiştiğini hissediyordum.102 

1926’da kışı sonuna doğru Herat’tan ayrılarak Merv, Semerkand, Buhara, 

Taşkent üzerinden Moskova’ya gitti, sonra Avrupa’ya, Frankfurt’a döndü. Yaptığı son 

yolculuklardan önce karşılaştığı ve kendisinden onbeş yaş büyük Elsa’yı iknâ etti ve 

onunla evlendi. Frankfurter Zeitung’un editörüyle yaşadığı bir tartışma üzerine işinden 

istifa etti ve Berlin’e taşındı. Başka gazetelerle anlaşan103 Esed, Jeopolitik 

Akademisi’nde daha önce vermiş olduğu seri konferanslara devam etti.104  

                                                 
99 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.217. 
100 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.229. 
101 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1. 
102 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.226. 
103 Esed bu dönemde “Doğu’dan yeni ismiyle gelmiş biri” olarak Neue Zürcher Zeitung, Dutch Telegraaf 
ve Kölnische Zeitung gibi gazetelere Weiss-Asad ismiyle yazılar yazdı. Bkz. Karl Günter Simon, 
“Muhammad Asad and The Road To Mecca”, s.537; Windhager, s.201.  
104 Bu kurum, ismini Karl Haushofer’in asıl kurucusu kabul edildiği “Jeopolitik” ekolünden alır. Vaz 
ettiği “Lebensraum/yaşamalanı” kavramı, bilahare Nazilerce, Alman yayılmacılığına bilimsel meşruiyet 
sağlamak amacıyla kullanılacak olan Haushofer, Esed’le daha önce Hindistan’da da karşılaşmıştı. Stefan 
Zweig’dan (Die Welt von Gestern, Erinnerung eines Europaers, baskı yeri belirtilmemiş: S. Fischer 



 28 

Bu yılın sonbaharında bir gün Berlin metrosunda seyahat ederken gördüğü 

yüzlerin istisnasız hepsinin derin ve gizli bir acıyla kasılı olduğunu müşahede eden 

Esed, duyduğu sarsıntıyla bunu yanındaki Elsa’ya açar. Elsa da şaşkınlıkla “Bir 

cehennem azabı çekiyorlar sanki... Acaba kendileri bunun farkındalar mı?” cevabıyla 

onu tasdik eder. Esed bu acıları ve ızdırapları; insanların gerçeksiz, inançsız ve 

fasılasızca refah peşinde olmalarına bağlar. Eve döndüklerinde masada açık kalmış 

Mushaf’ı görür. Kapatıp kaldırmak için uzandığında gözü Tekâsür suresine ilişir. Birden 

surenin o gün metroda yaşadıklarının tam bir yankısı olduğunu hisseder ve şunları 

düşünür: 

Bütün çağlarda insanlar tamahı, açgözlülüğü tanımışlardır: ama 
tamah ve açgözlülük başka hiçbir çağda bugün olduğu kadar... ciğer 
sökücü bir hırs halinde kendini açığa vurmamıştı. (...) İnsanların 
boyunlarına binmişti ifrit; kamçısını tam yüreklerinin başına indiriyor ve 
uzaklarda alayla göz kırpan yalancı hedeflere doğru dehliyordu onları. 
(...) Ne kadar hikmetli olursa olsun bir insan, yirminci yüzyıla özgü bu 
acılı koşuyu kendiliğinden bilemez, böylesine hakim bir perdeden, 
böylesine apaçık bir üslupla dile getiremezdi. Hayır, Kur’an’da konuşan, 
Muhammed (s)’in sesinden daha güçlü, daha yüksek bir sesti ve bütün 
zamanları aşarak ulaşıyordu insan kulağına... 

Esed bu olaydan kısa bir süre sonra Elsa ile birlikte Müslüman olduğunu 

açıkladı. Böylece ondokuz yaşlarındayken görüp çoktan unutmuş olduğu bir rüya tecelli 

etmişti: Bu rüyada Esed, içinde bulunduğu bir metro treninin yeraltından çıktıktan sonra 

saplandığı sonsuz ufuklu bir batakta iken, az ötede çökmüş duran ve kendisini 

beklediğini hissettiği, yüzü örtülü, kısa kollu harmanili binicisi olan bir devenin 

terkisine binerek, saat, gün, ay, kısaca zaman kavramını yitirecek kadar uzun bir 

yolculuk sonunda, yakmayan fakat kör edici parlaklıktaki bir beyaz ışığa vardığını 

görmüş ve tasvir edilemez ahenkteki bir sesin “Burası batının en uç şehri” dediğini 

                                                                                                                                               
Verlag, 1978, s.173-176) nakleden Windhager, s.170, dn. 589. Windhager, Esed’in, Haushofer tarafından 
yayınlanan Zeitschrift für Geopolitik isimli dergiye, 1930 yılında “Necid ve Irak” başlıklı iki sayılık bir 
yazı da verdiğini belirtir. Bu yazıda Esed, arkaplanında İngilizler tarafından desteklenen İhvan 
Ayaklanması’nın yer aldığı Irak-Suudi Arabistan sınır çatışmalarına açıklık getirir. Bkz. Windhager, 
s.172. Esed’in bu kurumla ilişkisi, Alman milliyetçiliğinin önplanda olduğu zeminlerde Yahudi kimliğiyle 
yer alması açısından önemlidir. Esed, İsviçre’de yaşadığı dönemde, “1959 ya da 1960 yılında” Arnold 
Toynbee’nin başkanlığını yaptığı Kraliyet Uluslararası İlişkiler Enstitüsü’nde “bir İslâm devleti kurma 
fikrinin temelinde yatan ilkeler” konusunda da bir konferans vermiştir. Bkz. Pola Hamide Esed, “Hayat 
Yoldaşının Dilinden Muhammed Esed”, Uygar Fikir ve Hayal Dergisi Muhammed Esed Özel Sayısı, 
S.3-4 (Ocak-Haziran 2002), s.17; bu yazı, ismi belirtilmeyen bir mütercim tarafından Pola Hamide 
Esed’in, Muhammed Esed’in This Law of Ours isimli eserine yazdığı önsözden çevirilmiştir.    



 29 

işitmişti. Yıllar sonra, rüyasındaki binicinin Hz. Peygamber, ışığın kavuştuğu iman, 

işittiği sözlerin ise Batı’daki hayatının sona ereceğinin habercisi olduğu tefsiriyle 

karşılaşacaktır. 

Esed, 1927 yılının Ocak ayında bir kez daha ama bu sefer Elsa ve onun altı 

yaşındaki oğlu Heinrich ile beraber yola çıktı. Bunun dönüşü olmayan bir yolculuk 

olduğunu daha o günden hissetmişti. Deniz yoluyla Cidde’ye, oradan da Mekke’ye 

Hacca gittiler. Vardıktan dokuz gün sonra Elsa sıtmadan öldü ve Mekke mezarlığına 

gömüldü. Esed aynı yıl Kral Abdülaziz ile tanıştı. Bir süre sonra rehberi Zeyd’i yanına 

çağırdı. Bu arada Esed Suudi Arabistan’da iki kez evlendi. 1928’de evlendiği birinci eşi, 

Mudayr kabilesinden bir kadın idi. Boşandıktan sonra Şammar kabilesinin bir koluna 

mensup Münire ile ikinci evliliğini yaptı. Bu evlilikten Talal adında bir erkek çocukları 

oldu.105 Medine’ye yerleşen Esed tarih ve tefsir çalıştı. Fakat hiçbir zaman sürekli evde 

kalmadı, Zeyd ile Arabistan’da birçok ziyaretler yaptı. Henüz 27 yaşını süren ve yeni 

Müslüman olan Muhammed Esed; Birinci Dünya Savaşı sonrasının kaotik ortamında, 

sömürge yönetim altında bulunmayan hatta bağımsız olan birkaç İslâm devletinden biri 

olan ve iki kutsal şehri, Mekke ve Medine’yi sınırları içinde bulunduran Suudi 

Arabistan’da, Melik Abdülaziz b. Suud’un şahsında, eşitlikçi, antisömürgeci ve İslâmî 

bir “nahda/kalkış” gördü ve sonradan, hayatının en güzel yılları olduğunu söyleyeceği 

1927-1932 arasını bu ideale adadı.106 Zamanla İbn Suud hakkında hayal kırıklığına 

uğrayan Esed ideal İslâmî yapıyı oluşturacak karakteri Senûsî hareketinde bulduğunu 

düşünerek Şeyh Senûsî ile tanıştı. 1931 Ocak ayında Seyyid Ahmed es-Senûsî, Esed’in 

Libya’da bağımsızlık savaşı veren Ömer el-Muhtar’ın yanına gitmesini istedi. Esed de 

bu görevi kabul etti. Uzun bir yolculuktan sonra Esed ve yol arkadaşı Zeyd cephede 

Ömer el-Muhtar’ın yanına geldiler ve onunla mücahitlere yapılması gereken yardımın 

yol ve metotları üzerinde birkaç gün boyunca görüşmeler yaptılar. Ama İtalyanların 

Senusî direnişinin son bakiyesini de yok etmeleri üzerine Esed’in bu emeli de son 

bulmuş oldu. Bu görüşmeden yaklaşık birbuçuk yıl sonra Esed, Ömer el-Muhtar’ın şehit 

edildiği haberini aldı.   

                                                 
105 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1; Windhager, s.23. 
Talal Asad bugün “meşhur bir antropolog” olarak yaşamını sürdürmektedir. Windhager, s.16. 
106 Gingrich, s.13. 



 30 

Esed Arabistan’da geçirdiği altı yıl içerisinde bazı ilmî çalışmalar yaptı ve 

kendisini Kral İbn Suud’un yakın çevresinin bir üyesi olarak tasvir etti. O günlerde 

İngiliz entelijansiyası açısından Bolşeviklik adeta bir saplantı haline geldiği için olsa 

gerek İbn Suud’un danışmanlığını yapmış Iraklı Abdullah Damlucî, İngiltere’ye 

sunduğu “Hicaz Üzerindeki Bolşevik ve Sovyet Nüfuzu” hakkındaki raporda Esed’in 

burada bulunma sebebini oldukça farklı ve ilginç sebeplere bağlamıştır:  

Bitirmeden evvel, önceleri Avusturyalı bir Yahudi iken şimdi Müslüman 
olan, Esedullah von Weiss diye bilinen ve halen Mekke’deki Mescid-i 
Haram’ın yakınında ikâmet eden şahsa dikkat çekmeliyim. Bu 
Avusturyalı Leopold von Weiss, İslâm’a karşı büyük bir sevgi beslediğini 
ve ona safiyane bir şekilde inanıp Müslüman olduğunu iddia ederek iki 
yıl önce Hicaz’a geldi. Sebebini bilmiyorum ama, onun sözleri hiçbir 
muhalefetle karşılanmadan kabul edildi ve yine hiçbir engelle 
karşılaşmadan Mekke’ye girdi. O bunu, kendinden başka hiç kimsenin 
aynısını yapmasına izin verilmediği bir dönemde yaptı. Zira Hicaz 
hükümeti, onun gibilerin iki sene gözetim altında tutulması gerektiğine 
dair yeni bir kanun çıkarmıştı. Böylece bu kimselerin Mekke’ye 
girmesinden önce, hükümet onların Müslüman olduğundan emin 
olabilecekti. O zamandan beri Leopold Mekke’de kaldı, ayrıca ülkeyi 
dolaştı ve her sınıftan insan ve hükümet yetkilisiyle ilişkiye geçti. Sonra 
Medine’ye gidip şehir ve çevresinde aylarca kaldı. –Nasıl olduğuna dair 
hiç fikrim yok ama- geçen yıl Kral İbn Suud’la beraber Riyad’a seyahat 
etti ve Riyad’da olan biteni gözlemleyip işiterek, insanların arasına 
karışarak ve hükümet yetkilileriyle konuşarak beş ay kaldı. Görebildiğim 
kadarıyla o, bilgili veya profesyonel bir kişi değildir. Aşikâr hedefi, Kral 
ve özellikle sekreteri [aynı zamanda resmî Ümmü’l-kurâ gazetesinin 
editörü] Şeyh Yusuf Yasin’den haberleri elde etmektir. Esedullah bu 
haberleri, bazı Avrupa gazetelerinde Hicaz-Necid kraliyeti hakkında 
kaleme alınan nahoş şeylere cevap sadedinde, bazı Alman ve Avusturya 
gazetelerine makale yazabilmek için kullanır. Avusturyalı eski Yahudi 
Leopold von Weiss, şimdiki Müslüman Hacı Esedullah’ın mesleği işte 
budur. Peki onu böyle büyük sıkıntı ve kötü yaşam koşullarına tahammül 
etmeye zorlayan gerçek gayesi nedir? O ve Şeyh Yusuf Yasin arasındaki 
yakın ilişki hangi temelde devam etmektedir? Von Weiss ile Cidde’deki 
Bolşevik konsolosluğu arasında bir bağlantı var mıdır? İşte bunlar, işin 
hakikatini bilmenin zor olduğu sırlardır.107 

1932 yılında Hindistan, Türkistan, Çin ve Endonezya’ya yolculuk edeceğini 

duyurarak Suudi Arabistan’ı terk eden Esed –İngiliz istihbarat raporlarına göre- Karaçi, 

Amritsar, Lahor ve Srinagar’a gitti. Hatta Srinagar’da Bolşevik fikirleri yaydığı bile 

                                                 
107 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1. 



 31 

rapor edildi. Keşmir’de yaşadığı sıkıntılar üzerine Lahor’a çekildi. Burada tanıştığı 

Muhammed İkbal onu müstakbel İslâm devletinin entelektüel faraziyelerini ortaya 

koymak üzere çalışmaya ikna etti.108 Mart 1934’te, İslâm düşüncesine dair ilk teşebbüsü 

olan Islam at the Crossroads başlıklı bir kitapçık yayınladı. 1936’da, Islamic Culture 

dergisinin editörlüğünü yapan Muhammed Marmaduke Pickthall’ın vefatı üzerine bu 

derginin editörlüğünü üstlendi.109 

İhtida etmesi üzerine babası ve ailesiyle bozulan ilişkileri zamanla düzeldi. 

1938’da Almanların Avusturya’yı işgali üzerine ailesinin hayatı tehlikeye girince Esed 

onları kurtarmak için girişimde bulundu. İngiliz vizesi alarak Londra’ya gittiyse de bir 

sonuç elde edemedi. Esed’in, ailesini kurtarma girişimleri ani bir kesintiye uğradı: 

Almanya’nın Polonya’yı işgali ve İngiltere’nin Eylül 1939’da Almanya’ya savaş ilan 

etmesi üzerine Hindistan’da “düşman” olarak derhal gözaltına alınan ve sonraki 6 yılını 

İngiliz egemenliğindeki Asya ülkelerinden toplanmış Almanlar, Avusturyalılar ve 

İtalyanlarla beraber gözaltı kamplarında geçiren110 Esed babası, üvey annesi ve kız 

kardeşinden oluşan ailesinin 1942 yılında Viyana’dan sınırdışı edildiği ve toplama 

kamplarında hayatlarını kaybettiği haberini ancak Ağustos 1945’te serbest bırakıldıktan 

sonra öğrendi. Eşi Münire ve oğlu Talal ile Doğu Pencap’taki Dalhosie’ye yerleşti.111 

1947’de Pakistan’a davet edildi. Pakistan Dışişleri Bakanlığı Ortadoğu Dairesi 

başkanı ve İslâmî Tecdid Kurumu üyesi oldu, çalışma ve araştırmalarda bulundu. 

Pakistan devleti kurulduğu zaman hükümet tarafından devletin İslâmî temellerini ve 

anayasasını oluşturmak üzere davet edildi. İki yıl bu konu üzerinde çalıştı ve 1948 

Martında, Amerikan tarzı başkanlık sistemini öngörmesiyle dikkat çeken Islamic 

                                                 
108 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1; Simon, “Mekke’ye 
Giden Yol: Muhammed Esed”, s.96.  
109 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1; Simon, “Mekke’ye 
Giden Yol: Muhammed Esed”, s.96. Windhager, Esed’in bu derginin editörlüğünü Ocak 1937-Ekim 1938 
arasında ve Muhammad Asad-Weiss ismiyle yaptığını belirtiyor. Bkz. Windhager, s.202. 
110 Esed kampta üçbin Nazi ve yüz anti-faşistin arasında yegâne Müslüman olduğunu hatta bir keresinde 
Noelde faşistlerle yumruk yumruğa kavga ettiğini belirtiyor. Simon, “Mekke’ye Giden Yol: Muhammed 
Esed”, s.97. 
111 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1; Windhager, s.202. 
Ayrıca bkz. Arabia, “Muhammed Esed: Öncü Bir Düşünür”, s.36. 



 32 

Constitution-Making başlıklı bir anayasa taslağı hazırladı.112 Esed bu yıllarda Pakistan 

Dışişleri bakanlığı ve Ortadoğu Dairesi başkanlığı ile İslâmî Tecdit Kurumu üyeliğinde 

bulundu. Sonra da 1952 yılı başlarında Pakistan’ın Birleşmiş Milletler temsilciliği 

görevi için New York’a gittiğinde Batı’ya -1939’daki kısa Londra ziyareti sayılmazsa- 

25 yıllık fasıladan sonra tekrar dönmüş oluyordu.113  

New York’a karısından boşanarak gelen Esed burada, Katolik Hıristiyanlıktan 

İslâm’a ihtida etmiş Polonya asıllı bir Amerikalı olan Pola Hamida Kazimirska ile 

evlendi.114 Esed’in Batı’ya dönüşünü “sokaktaki (yaşayan) İslâm”la ilişkisini koparacak 

bir tercih olarak okuyan Kramer, Batılı bir mühtedi ile yaptığı bu evliliği de, onun, 

İslâm’ı fiilen yaşamış doğuştan Müslümanlardan ayrı olarak ideal bir İslâm’a 

teveccühünün giderek arttığının bir habercisi olarak görmektedir.115  

İsrail’deki akrabalarıyla bağlantıya geçen Esed, Siyonist amcası Aryeh 

Feigenbaum’un New York’taki kızı Hemdah ve eşi Harry (Zvi) Zinder ile ilişkilerini 

sürdürdü. Esed’in hâlâ eşine az rastlanır bir İsrail düşmanı olduğunu fakat bu 

düşmanlığın yumuşatılabileceğini Kudüs’e bildiren ve cevaben Mossad’dan, Esed’e 

para teklif etmesi emrini alan Harry Zinder bu teklifi reddetti.116  

Pakistan Dışişleri Bakanlığı Pola Hamida ile evlenmesine izin vermeyince BM 

nezdindeki görevinden istifa eden Esed,117 Mekke’ye Giden adlı otobiyografi ve 

seyahatnâmesini yazdı. Eseri büyük takdirle karşılandı. Daha sonraki yıllarını ise Kur’an 

Mesajı adlı meal-tefsirini yazmaya hasretti. Kral Faysal ile irtibata geçen Esed, tefsir 

projesi için maddî destek elde etti. Tefsirine İsviçre’de başlayan Esed daha sonra, 1964-

1983 arasında 19 yıl yaşayacağı Tanca’ya taşındı, burada “Villa Esediyye” isimli bir 

evde yaşadı.118 1979 yılındaki İran Devrimi’nden sonra İslâm dünyasında yaşanan 

                                                 
112 Bu taslak daha sonra The Principle of Goverment in Islam (İslâm’da Yönetim Biçimi) adıyla 
kitaplaştırılmıştır.  
113 Bkz. Windhager, s.21. 
114 Windhhager, s.203. 
115 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1. 
116 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1. 
117 Simon, “Mekke’ye Giden Yol: Muhammed Esed”, s.98. 
118 Abid, s.12. 



 33 

hareketlenme ve İran-Irak savaşı nedeniyle119 Portekiz’e ve bilahare 1987’de İspanya’ya 

taşındı.120 

1992 yılında Endülüs’te, Gırnata’da vefat eden çağın büyük şahidi Muhammed 

Esed burada mütevazı bir Müslüman mezarlığına defnedildi.121 

 

II. ESERLERİ 

A. UNROMANTISCHES MORGENLAND  

İsmi “Romantik Olmaya Doğu” olarak çevrilebilecek bu eserin tam adı 

Unromantisches Morgenland: Aus dem Tagebuch einer Reise (Yakın Doğu’nun 

Romantik Olmayan Yüzü: Bir Yolculuk Günlüğünden Seçmeler)’dir.122 Esed'in 1922-

1923 yılları arasında yaptığı ilk Doğu gezisinin izlenimlerinden oluşmaktadır. 

Frankfurt’tan başladığı, Karadeniz üzerinden İskenderiye, Kudüs, Kahire, tekrar Kudüs, 

Amman, Lübnan, Şam, İzmir, Bursa, İstanbul, Sofya, Belgrad güzergâhını kat ettiği bu 

gezide İslâm dünyasına ve toplumlarına dair edindiği izlenimlerini önce Frankfurter 

Allgemeine Zeitung'da yayınlayan Esed, daha sonra da kitap haline dönüştürdü.123 Tarihî 

değer taşıyan 59 anonim fotoğraf içeren bu kitap Esed’in edebî istidadını olduğu kadar 

onun, tabiatı ve insanları ne kadar şiirsel anlatabildiğini de gösterdi. Bu ilk kitabında 

şair, aşık (Arabî olan herşeye), anti-siyonist ve ahlâkçı olarak ortaya çıkan Esed, 

İslam’dan bahsetmez.124 

                                                 
119 Mushtaq Parker, “Muhammad Asad”, The Independent, 23.03.1992, s.19. 
120 Simon, “Mekke’ye Giden Yol: Muhammed Esed”, s.102. 
121 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1; Windhager, s.203. 
Muzaffar Iqbal’ın, Muhammed Esed’in hayat hikayesini konu edindiği çalışması Muhammad Asad: A 
Biography’nin taslağı Islamic Studies dergisinde (37:4, 1988, s.544-547) yayınlanmıştır. Yaptığımız 
araştırmalarda bu çalışmanın bittiğine ve yayınlandığına dair bir sonuç elde edemedik.  
122 Leopold Weiss, Unromantisches Morgenland: Aus dem Tagebuch einer Reise, Franfurt: Main: 
Societats-Verlag 1924. Bkz. Windhager, s.211; Uygar, “Muhammed Esed Bibliyografyası”, Uygar Fikir 
ve Hayal Dergisi Muhammed Esed Özel Sayısı, S.3-4 (Ocak-Haziran 2002), s.7.  
123 Karl Günter Simon, "Muhammad Asad and The Road to Mecca", s.534; Murad W. Hofmann, 
“Muhammad Asad: Europas Geschenk an den Islam”, der.wisch: zeitschrift für viel.seitige, S.4 
(01/05.2003), s.14. 
124 Hofmann, s.14, 16. 



 34 

Esed kitaba bu ismi, onun, Müslüman Doğu’nun romantik, egzotik çizgilerle 

dolu sığ bir tasviri değil, fakat aktüel realitesine nüfuz etmeye çalışan gerçekçi bir 

çabanın eseri olduğunu anlatmak için verdiğini söyler. Kitap, anti-siyonist tutumu ve 

alışılmadık Arap taraftarlığıyla Alman basınında belli bir heyecan yaratmasına rağmen, 

pek iyi satmaz.125 

 

B. YOLLARIN AYRILIŞ NOKTASINDA İSLAM (Batı Medeniyeti 

Karşısında Müslümanlık) 

İslâm düşüncesine dair ilk teşebbüsü olarak Islam at the Crossroads ismiyle 

Mart 1934’te126 Delhi-Lahor: Arafat Publications tarafından yayınlanan bu eserinde127 

Esed, Avrupa medeniyeti karşısında Müslümanların alması gereken tutumu ortaya 

koymayı ve İslâm’ı hayat sahasında yeniden canlandırmayı hedeflemektedir. 

Müslümanların bugün yaşadığı içtimaî ve kültürel çöküşün sebebinin İslâm’ın özünden 

yavaş yavaş uzaklaşmaları olduğunu belirten yazar, İslâm'ın herşeye rağmen, beşerin 

tanıdığı en büyük uyarıcı ve kalkındırıcı kuvvet olmaya devam ettiğini söyler.128 Esed, 

Haçlı seferleri ile modern emperyalizmin aynı hat üzerinde olduğunu söyleyerek İslâm’ı 

çarpıtmalarından dolayı oryantalistleri sorumlu tutar.  

Hindistan ve Pakistan’da defalarca basılan bu kitap büyük yankı doğurdu. el-

İslâm alâ müfteriki’t-turuk adıyla Arapçaya tercüme edildi ve 1940 ve 50’li yıllarda 

birçok baskı yaptı. Bu tercümenin, “Haçlı zihniyeti (crusaderism)” fikrini geliştirirken 

Esed’den oldukça faydalanan Müslüman teorisyen Seyyid Kutub (1906-1966)’un ilk 

eserleri üzerinde mühim tesirleri olmuştur.129 

                                                 
125 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.213. 
126 Bkz., Simon, “Muhammad Asad and The Road To Mecca”, s.534.  
127 Muhammed Esed, Yolların Ayrılış Noktasında İslâm, Hayreddin Karaman (çev.), yeniden gözden 
geçirilmiş 3. bs., Ankara: Nur Yayınları ts.  
128 Esed, Yolların Ayrılış Noktasında İslâm, s.16. 
129 Ibrahim M. Abu-Rabi, Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern Arab World, 
New York: SUNY Press 1996, s.139. 



 35 

Eser, “İslâm’ın Yolu”, “Garbın Ruhu”, “Haçlı Seferlerinin Gölgesi”, “Taklid 

Hakkında”, “Hadisle Sünnet”, “Sünnetin Ruhu” bölümlerinden ve bir sonuçtan 

oluşmaktadır. Kitaba ayrıca Esed’in İslâm ve Politika adlı bir risalesi de eklenmiştir.  

“İslâm’ın Yolu” başlıklı ilk bölümde yazar, insan ve tabiatı aynı bütünün 

parçaları olarak gören İslâm'ın yaklaşımıyla, bilen özne ile bilinen tabiatı birbirinden 

koparan Batılı yaklaşımın farkını ortaya koymaktadır. İkinci bölüm olan “Garbın 

Ruhu”nda ise İslâm medeniyetinin madde ve manayı birarada tutarak hayatı bütüncül bir 

şekilde değerlendirmesine karşılık Batı’nın hayatı sadece maddî açıdan ele alıp manayı 

ihmal ettiği ve modern Batı medeniyetinin Hıristiyan temelli Romalıların menfaatperest 

anlayışına dayandığı ortaya koyuluyor. “Haçlı Seferlerinin Gölgesi” başlıklı üçüncü 

bölümde, Avrupa’nın kendi içinde ilk birleşmesinin İslâm’a karşı Haçlı Seferleriyle 

gerçekleştiği belirtildikten sonra bu seferlerin oluşumu ve Batılı zihinde halen devam 

etmekte olan izleri gözler önüne seriliyor. “Taklid Hakkında” başlıklı dördüncü 

bölümde, yazar, Müslümanların Batılı yaşam tarzını taklid etmelerinin İslâm 

medeniyetine yönelik en büyük tehlike olduğunu ve hem tam bir Müslüman olarak kalıp 

hem de hayatın dine göre tanzimine karşı olan bir medeniyeti taklid etmenin mümkün 

olmadığını ifade ediyor. Beşinci ve altıncı bölümleri teşkil eden “Hadis ve Sünnet” ile 

“Sünnetin Ruhu”nda, İslâm medeniyetinin hastalıklarından kurtulup ayağa kalkmasının 

ve kendimizi tam manasıyla İslâm’a yöneltmenin tek yolunun hem ruh hem şekil 

bakımından Peygamber (s.a.)'in sünnetine uygun hareket etmek olduğu söylenmekte ve 

hayatı sünnete göre düzenlemeyi gerektiren sebepler sıralanmaktadır.  

Esed sonuç bölümünde, doğru yaşanması halinde İslâm’ın en yüksek bir 

medeniyet yaratmaya uygun olduğunu, bunun olmayışındaki kusurun ise dinde değil 

ondan uzaklaşan Müslümanlarda aranması gerektiğini ifade ediyor. 

 



 36 

C. MEKKE’YE GİDEN YOL 

Esed’in hayatını ve İslâm dünyasına yaptığı uzun seyahatleri anlatan eseri,130 

onun içinde yıllarca yaşadığı İslâm kültürü ile ne kadar hemhâl olduğunun gözler önüne 

serildiği bir tür otobiyografi niteliğindedir. Önceleri hayat hikayesini kaleme almak gibi 

bir fikrinin asla bulunmadığını belirten Esed, eseri, dostlarının ısrarı üzerine, Batılı bir 

Yahudinin İslâm'ı kabul ediş sürecinin ibret vesilesi olarak ilgi çekebileceği fikrine 

meylederek yazmaya karar verdiğini söyler.131 Nitekim bu düşüncesi, New York Herald 

Tribune Book Review’de “Bir Batılı İslâm’da, Hıristiyanlık ve Yahudilikten Daha 

Fazlasını Buluyor” başlığıyla haber olur.132 

Esed'in çocukluğundan, ilk gençliğinden, gazeteciliğe başlamasından bahsettiği 

ve Filistin'den Arabistan'a, Libya'ya, İran'a; İslâm dünyasının dört bir yanına uzanan 

seyahatlerini anlattığı bu eseri, dünyanın belli başlı dillerine çevrilmiştir. 

                                                 
130 Eserin ilk baskısı, Muhammad Asad, The Road to Mecca, New York: Simon&Schuster 1954. Esed, 
eserinin Almanca versiyonunu yazması için davet edildiği Almanya’da bir kaldı ve Almanca versiyonunu 
yayınladı (Der Weg nach Mekka, S. Fischer Verlag, 1955). Bkz. Simon, “Mekke’ye Giden Yol: 
Muhammed Esed”, 98. Windhager, s.23. Eser Türkçeye ilk olarak aynı adla ve bazı bölümleri atlanarak 
İhsan Babulluoğlu tarafından çevrilmiş ve 1967’de Yağmur Yayınları’nca basılmıştır. Bkz. Mekke’ye 
Giden Yol, s.iv; Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.iv. Biz bu baskıyı göremedik. Uygar dergisinin 46. 
sayfasında, Diyanet İşleri Reisliği Müşavere ve Dinî Eserler İnceleme Heyeti’nin, Mekke’ye Giden Yol 
adlı eserin İhsan Gevrek tarafından yapılan tercümesinin tedkik edildiğine ve basılmasında bir mahzur 
görülmediğine ilişkin 1959 tarihli raporu yer almaktadır. Kur’an Mesajı’nın Türkçe neşrini büyük 
emeklerle yayına hazırlayan Kudret Büyükcoşkun’la yaptığımız görüşmede, bu belgenin Mekke’ye Giden 
Yol’un 1967 baskısının önünde yer aldığını öğrendik. Büyükcoşkun, kendisiyle yapılan bir röportajda da 
1967 baskısının “Almancadan şiir çevirileri de bulunan biri, İhsan Babulluoğlu (Gevrek)” tarafından 
yapıldığını belirtir. Bkz. “Muhammed Esed ya da ‘Kitab’ı Hayatıyla Bütünleştirmek: Kudret Büyükcoşkun 
ile Muhammed Esed Üzerine Bir Sohbet”, Uygar Fikir ve Hayal Dergisi Muhammed Esed Özel Sayısı, 
S.3-4 (Ocak-Haziran 2002), s.63. Anlaşıldığı kadarıyla bu iki tercüme aynı tercümedir. Bu noktada 
mütercimin 1959-1967 arasında soyismini değiştirdiği ya müstear isim kullandığı tahmininde 
bulunabiliriz. Ayrıca, Mekke’ye Giden Yol’un ikinci ve tam çevirisini (Muhammed Esed, Mekke’ye 
Giden Yol, 5. bs., İstanbul: İnsan Yayınları 2000) yapan, aynı zamanda Kur’an Mesajı’nın da iki 
müterciminden biri olan Cahit Koytak’ın da meşhur bir şair olduğunu belirtmek gerekir. Bu özellik 
Esed’in şiirsel dilinin Türkçeye aktarılması açısından önemlidir. Nitekim Kur’an Mesajı’nın diğer 
çevirmeni Ahmet Ertürk de buna işaret eder: “Cahit Koytak’ın olması benim için de bir tercih sebebiydi. 
Çünkü iyi bir şairdi. Kur’an şiir değil ama şiirselliğin çok yoğun olduğu bir metin. Bir şairin elinin 
değmesi faydalı olur diye düşündük.” Ahmet Ertürk, “Bürokrasi Neron gibi, sigortam atmak üzere”, 
Nuriye Akman (kon.), Zaman, 02.05.2005,  
http://www.zaman.com.tr/?bl=roportaj&alt=&trh=20050502&hn=164928 (02.05.2005); ayrıca bkz. “Bir 
Çeviri Serüveni: Kur’an Mesajı ve Muhammed Esed, Ahmet Ertürk ile Sohbet”, Uygar Fikir ve Hayal 
Dergisi Muhammed Esed Özel Sayısı, S.3-4 (Ocak-Haziran 2002), s.51. Koytak ve Ertürk’le ilgili bir 
diğer değerlendirme için bkz. Öztürk, Tefsir Tarihi Araştırmaları, s.304-305. 
131 Esed, Mekke’ye Giden Yol, s.14. 
132 Windhager, s.22. 



 37 

İslâm’a girişin bir tanıklığı olarak Mekke’ye Giden Yol’un hâlâ aşılamadığını 

belirten Kramer, buna delil olarak Batılı ülkelerde tekrar tekrar yayınlanmasını ve 

İslâm’a sempati duyanlar nezdindeki gücünü gösterir; ikinci hususun örneği olarak da, 

Mekke’ye Giden Yol’a kütüphane raflarında rastlayan, ailesi karşı çıkacağı için eve 

götüremediği kitabı kütüphanede okuyarak bitiren ve bilahare Müslüman olarak 

Meryem Cemile adını alan Margaret Marcus’u verir.133 Arabia dergisi ise, “Bu son 

derece çarpıcı kitap sayesinde kaç kişinin İslâm’a yönelip mü’minlerin arasına 

katıldığını sadece Allah bilir” diye yazar.134 

 

D. SAHÎH-İ BUHÂRÎ: İSLÂM’IN İLK YILLARI 

Eserin şu an elimizde bulunan matbu nüshası,135 esasen, Esed'in bir seri halinde 

yayınlamayı düşündüğü Sahih-i Buhârî tercümesinin baş tarafıdır. Bu eserin ilk baskısı, 

Kur’an Mesajı’nın tamamlanmamış ilk baskısından 27 yıl önce, 1938’de yapılmıştır. 

Kitap, İmam Muhammed b. İsmail el-Buhârî’nin Kitâbu’l-Câmi‘i’s-Sahîh’inin 

tarihî bölümlerini içermekte ve Hz. Peygamber’e vahyin gelmeye başlamasından İslâm 

tarihinin kritik bir dönüm noktası olan Bedir Savaşı da dahil olmak üzere, İslâm’ın o 

tarihe kadarki ilk yıllarını anlatmaktadır. 

Sâhih-i Buhârî’yi çevirme fikrinin, Mescid-i Nebî’de ilm-i hadis okuduğu 

Medine’deki beş yıllık ikameti sırasında gönlüne doğduğunu belirten Esed, eserin 

yazılış sebebi olarak, İslâm dünyasının en acil ihtiyaç duyduğu şeyin İslâm’ın gerçek 

öğretilerinin yeni bir anlayışla ve yeniden değerlendirilmesi gerektiği fikrini 

göstermektedir.136 

                                                 
133 Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1. 
134 Aktaran, Simon, “Mekke’ye Giden Yol: Muhammed Esed”, s.98. Simon aynı yerde, Mekke’ye 
Giden Yol’un filme alınması girişiminin proje safhasında kaldığını belirtir. 
135 Muhammad Asad, Sahih al Bukharî: The Early Years of Islam, Delhi and Lahore: Arafat 
Publications 1938; Muhammed Esed, Sahîh-i Buhârî: İslâm’ın İlk Yılları, Mustafa Armağan (çev.), 
İstanbul: İşaret Yayınları 2000. 
136 Esed, Sahîh-i Buhârî: İslâm’ın İlk Yılları, s.V. 



 38 

Esed’in Sahîh-i Buhârî’nin tamamını tercüme ve şerh ederek yazmayı 

düşündüğü kalan otuz beş bölümlük kısmın yayımlanması İkinci Dünya Savaşı’nın 

çıkması üzerine akamete uğramıştır. Yazar, 1947 yazında Hint alt-kıtasının bölünmesi 

ve Pakistan’ın kurulmasından sonraki kaos ortamında eserinin üçte ikilik bölümünün 

imha edildiğini ifade eder.137  

“Vahyin Başlangıcı”, “Hz. Peygamber’in Ashabının Faziletleri”, “İslâm’ın İlk 

Yılları” ve “Hz. Peygamber’in Savaşları” bölümlerinden müteşekkil bu eser, hadislerin 

tercümeleri ve Esed’in hadis ilmi meseleleri ya da hadisin muhtevasıyla ilgili olarak yer 

yer düştüğü notlardan oluşmaktadır. 

 

E. KUR’AN MESAJI 

Esed, “hayatımın eseri”138 diye nitelendirdiği eserinin, Kur’an’ın mesajının bir 

Avrupa diline “tam deyimsel ve açıklamalı” olarak çevrilmesi yönünde bir adım, belki 

de ilk adım olduğunu söyler. Eserin ilk 9 sureden meydana gelen tamamlanmamış 

baskısı 1964 yılında yapılmıştır. Muhammed Hamidullah’ın verdiği bilgiye göre, La 

Haye’da yayınlanan ilk cilt, Mekke’deki Rabıtatü’l-Âlemi’l-İslâmî organizasyonunun 

desteği altında yayınlanmış, fakat bu yayın kısa bir süre sonra durdurulmuş ve piyasadan 

çekilmiş, kalan kısmın yayınından da vazgeçilmiştir. Eserin tamamlanmış baskısı 

1978’de, mushafla beraber baskısı ise 1980 yılında yapılmıştır.139  

                                                 
137 Esed, Sahîh-i Buhârî: İslâm’ın İlk Yılları, s.IX; Simon, “Muhammad Asad and The Road To 
Mecca”, s.541. 
138 Esed, Sahîh-i Buhârî: İslâm’ın İlk Yılları, s.IX. 
139 Muhammed Hamidullah, Kur’an-ı Kerim Tarihi, Salih Tuğ (çev.), İstanbul: MÜİFAV Yayınları 
1993, s.168. Hamidullah, Esed’in bu eserin Almancaya çevirisini de hazırladığını belirtmektedir. Ayrıca 
bkz. Kramer, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1. Eserin ilk baskısı 
hakkında bir değerlendirme için bkz. Rashid Ahmad (Jullandri), “Muhammad Asad, The Message of The 
Qur’an, Vol. I, Mecca: Muslim World League 1964. xxiv, 377 pp, 25 s.”, The Islamic Quarterly, C.XII, 
S.3 (July and September 1968), s.174-180. Mushafla beraber baskısı, The Message of The Qur’an, 
Translated and Explained by Muhammad Asad, Gibtraltar: Dar al-Andalus, 1980. Biz eserin 1984’te 
yapılan yeni edisyonuna göre basılan 1993 baskısından faydalandık. 



 39 

Kur’an Mesajı’ndan Türkçeye yapılan ilk çeviriler 1980’li yılların sonunda M. 

Ali Baltaşı tarafından yapılmıştır. Dilimizde tam metni de yayımlanan bu eser140 

çalışmamızın konusunu teşkil etmektedir. 

 

F. İSLAM’DA YÖNETİM BİÇİMİ  

Bu eser141 Pakistan’ın kurulma ve yapılanma yıllarında, Yeniden İslâmî 

Yapılanma Dairesi’nin yöneticisi olan Muhammed Esed’in 1948 Mart’ında, Pencap 

Hükümeti’nin himayesinde İngilizce ve Urduca yayınlanan “İslâmî Anayasa’nın 

Oluşturulması” adlı makalesinin geliştirilmiş şeklidir.142 

Eser, Pakistan Devleti’nin kurulması aşamasında, oluşturulacak İslâmî bir 

anayasa taslağı hazırlama ihtiyacıyla kaleme alınmıştır. Ne daha önceki alimlerin ne de 

çağdaş çalışmaların yeni Pakistan devletinin üzerine bina edileceği sağlıklı bir 

kavramsal temel sunabileceğini düşünen Esed, bu eseri “İslâm hukukunun orijinal 

kaynaklarına -Kur’an ve Sünnet- dönerek ve bu temellerden yola çıkarak İslâmî devlet 

                                                 
140 Muhammed Esed, Kur’an Mesajı, Ahmet Ertürk, Cahit Koytak (çev.), I-III, İstanbul: İşaret 
Yayınları 1996. Çevirmenlerden Cahit Koytak 7-28. sureleri, Ahmet Ertürk ise 1-6. sureler ve 29-114. 
sureler ile önsöz, kaynaklar ve ekleri çevirmiştir. Bir değerlendirme için bkz. Suat Yıldırım, 
Oryantalistlerin Yanılgıları: Oryantalistlerin İslâm Araştırmaları Üzerine Düşünceler, İstanbul: 
Ufuk Kitapları 2003, s.297, ayrıca s.249-250. Kur’an Mesajı’nın meal açısından değerlendirilmesi için 
bkz. Mustafa, Akçay, “Muhammed Esed’in ‘Sünnetullah, Fıtratullah, Sıbğatullah, Bezm-i Elest ve Fıtrat’ 
Kavramlarını Anlamlandırışı ve M. Hamdi Yazır ile Ö. Rıza Doğrul Mealleriyle Karşılaştırılması”, 
Kur'an Mealleri Sempozyumu, İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi ve Diyanet İşleri 
Başkanlığı, 24-26 Nisan 2003; Erdoğan Baş, “Muhammed Esed’in ‘Kur’an Mesajı’ Adlı Eserinin Meal 
Açısından Değerlendirilmesi”, Kur'an Mealleri Sempozyumu, İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi ve Diyanet İşleri Başkanlığı, 24-26 Nisan 2003. Sempozyum tebliğleri yakında Diyanet İşleri 
Başkanlığı’nca yayınlanacaktır. Basılmadan önce tebliğlerinden istifademize imkan tanıyan Sayın Mustafa 
Akçay ve Erdoğan Baş’a teşekkür ederiz. Aynı sempozyumda sunulan iki tebliğe ise ulaşamadık: Yusuf 
Işıcık, “Kur’an Tercemesinde Dikkat Edilmesi Gereken Bazı Hususlar ve Muhammed Esed Meali’ne 
Genel Bir Bakış”; İshak Yazıcı, “Edip Yüksel ve Muhammed Esed’in Meallerine Eleştirel Bir İnceleme”. 
Türkçe çevirideki bazı hatalarla ilgili olarak bkz. Mahmut Ay, “Muhammed Esed’in ‘The Message Of 
The Qur’an’ İsimli Eserinin Türkçe Çevirisi Hakkında Bazı Mülahazalar”, yayınlanmamış makale. 
141 Muhammed Esed, İslâm'da Yönetim Biçimi, M. Beşir Eryarsoy (çev.), İstanbul: Yöneliş Yayınları, 
3. bs., 1995. Bu çeviri, asıl adı The Principles of State and Government in Islam olan eserin Mansur 
Ali Mâzî tarafından Arapçaya çevrildikten sonra müellifi tarafından gözden geçirilen Minhâcu’l-İslâm 
fi’l-Hükm adlı (Beyrut: Daru’l-İlm li’l-Melâyîn, Ocak 1964) nüshaya dayanmaktadır.  
142 “Islamic Constitution-Making” adıyla 1948 Martında yayınlanmıştır. Bkz. Kramer, “The Road from 
Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1.  



 40 

konusunda yazılmış tüm eserlerden bağımsız bir şekilde Pakistan’ın gelecekteki 

anayasasının somut öncüllerini ortaya koymak” gayesiyle yazdığını belirtir. 143  

Eser, “Davamız” adını taşıyan genel bir giriş bölümüyle başlamaktadır. Bu 

bölüm, oluşturulacak İslâmî bir anayasa için gerekli olan düşünsel altyapının konduğu 

“Neden İslâm Devleti”, “Neden Laik Devlet Değil”, “Din ve Ahlâk”, “İslâm Şeriatının 

Alanı” ve “Hür Düşünceye Olan İhtiyaç” başlıklarından oluşmaktadır. “Kavramlar ve 

Tarihsel Kökenleri” başlıklı ikinci bölümde, bazı Batılı terimlerin (demokrasi vb.) 

yanlış olarak kullanıldığı açıklanmakta; Batı’nın anladığı manada bir teokrasinin, İslâm 

toplumunda hiçbir anlamı olamayacağından hareketle, “İslâm’ın Siyasal Örnekleri” 

başlığı altında Kur’an ve Sünnet merkezli fakat çağın gereklerine de uygun çözümler 

üretecek şûrâya dayalı bir sistem öngörülmektedir. Bu bağlamda, “Ashaba Uymak” adlı 

ayrı bir bölüm açılmış, ashabın Kur’an’ı anlama ve uygulamalarının bizim için yegâne 

örnek olacak kadar parlak olduğu, lakin onüç asır sonra yapılacak anayasanın, o 

dönemden farklı olacağı gerçeği vurgulanmıştır. “Seçim ve Şuraya Dayalı Bir Hükümet” 

başlıklı üçüncü bölümde, oluşturulacak İslâm devletinin yapısı incelenmektedir. Bu 

bölümde, “İslâm Devletinin Hedefleri”, “Yol Gösterici Bazı İlkeler”, “İslâm Devletinde 

Hakimiyetin Kaynağı”, “Devlet Başkanı”, “Şura Esası”, “Seçimle İşbaşına Gelen Bir 

Meclis”, “Görüş Ayrılıkları” alt başlıkları ile bu devletin kuruluş ilkeleri ortaya 

konulmaktadır. “Yasama ve Yürütme Organlarının Karşılıklı İlişkileri” başlıklı 

dördüncü bölüm, şûrâ esasına dayalı bu devletin yasama ve yürütme organları arasındaki 

ilişkiyi incelemeye hasredilmiştir. “Halk ve Hükümet” başlığını taşıyan beşinci 

bölümde, itaat hakkı ve itaatin sınırları, cihad meselesi, fikir hürriyeti, vatandaşların 

korunması, mecburî ve parasız öğretim ve iktisadî güvenlik hususları masaya 

yatırılmaktadır. Sonuç bölümünde “Yolumuzdaki Engeller”, “Şeriatın Sosyal 

Hükümlerinin Tasnifi Gereği”, “Tasnif Metodu” ve “Yeni Ufuklara Doğru” başlıkları 

altında konuya dair mütemmim hususlar incelenmektedir. 

 

                                                 
143 Esed, İslâm’da Yönetim Biçimi,  s.27. 



 41 

G. KALBİN VATANINA DÖNÜŞ 

Esed, eşi Pola Hamida’nın ısrarı üzerine, hayatının son üç yılını “The Story of 

The Home-Coming of My Heart” adını verdiği Mekke'ye Giden Yol'un devamı olacak 

bir metin kaleme almaya hasretti ama ömrü bu eseri bitirmeye vefa etmedi. Tamamlanan 

ilk kısım Mekke’ye Giden Yol’un 1981 tarihli İngilizce baskısının arkasında bir zeyl 

olarak yer almaktadır.144  

 

H. ISLAM UND ABENDLAND (Begegnung Zweier Welten) 

Başlığı İslâm ve Batı, İki Dünyanın Karşılaşması olarak çevrilebilecek bu 

eser,145 1958-59 kışında Radio Bern’de yapılmış bir mülakat olup, resimler de eklenerek 

basılmıştır. 

 

I. THIS LAWS OF OUR AND OTHER ESSAYS 

This Laws of Our and Other Essays (Bizim Olan Şu Yasa ve diğer 

makaleler),146 Muhammed Esed’in İslâm ve Batı uygarlıkları ile İslâm hukukuna dair 

düşüncelerini, özellikle Pakistanlı Müslümanlar için uygun gördüğü devlet şekli ve 

anayasa teşkili hakkında daha önce yazdığı makalelerini ve radyo konuşmalarını 

içermektedir.147 Esere yazdığı önsözde, eşinin yaptığı konuşmaların kayıtlarını 

saklamama tavrından ve kaleme aldıklarını kolayca gözden çıkardığından bahseden Pola 

                                                 
144 Muhammad Asad, "Postscript This Is The Story of The Home-Coming of My Heart, Tanca 1973", 
The Road to Mecca, Gibraltar: Dar al-Andalus,  reprinted 1981 içinde, s.376-380. Bkz. Kramer, “The 
Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, s.1; Zillur Rahim, s.1. Esed’in vefatından 
sonra Pola Hamida’ya bir mektup yazan Zillur Rahim, mezkur eserin sadece bir bölümünün Esed 
tarafından tamamlandığı, ikinci kısmını da Pola Hamida’nın kendisinin yazacağı cevabını alır.  
145 Muhammad Asad - Hans Zbinden, Islam und Abendland, Begegnung Zweier Welten, Eine 
Vortragserfolge (von Studio Bern Winter 1958/59), Olten&Freiburg im Breisgau 1960. 
146 Muhammad Asad, This Laws of Our and Other Essays, Gibraltar: Dar al-Andalus 1987. Bkz. 
“Muhammed Esed Hayat Kronolojisi”, Uygar Fikir ve Hayal Dergisi Muhammed Esed Özel Sayısı, 
S.3-4 (Ocak-Haziran 2002), s.9; Kahraman, s.527. 
147 Kahraman, s.527.  



 42 

Hamide, “kurtarabildiği” notları bir kitap halinde sunduğunu belirtiyor.148 Eserdeki 

başlıklardan bazıları şunlardır: “İslâm Medeniyeti ve İslâm Düşüncesi”, “’Pakistan’ 

Derken Neyi Kastediyoruz?”, “İslâm ve Batı’nın Yüzleşmesi”, “Bir Kudüs Vizyonu”,149 

“İslâm ve Bugünlerin Ruhu”, “İslâm’ın Cevapları”, “Tüm Müslümanlara Çağrı”.150 

 

İ. İSLÂM SİYASETİ 

Kitap hacmine sahip olmayan, makale tarzındaki bu yazı İslâm devleti ve 

siyaset arasındaki ilişkiyi ele almaktadır. Yazıya bakıldığında İslâm’da Yönetim Biçimi 

adlı eserin kısa bir özeti gibi olduğu görülür. Yazarın bu makalesi Avrupalı Gözüyle 

İslâm kitabının sonunda yer alır.151 Bunun dışında kitap, mühtedi bir Hıristiyan olan 

Lord Hadly’ye aittir. Fakat kitap kapağında her iki yazarın ismi yer almaktadır.152 

Makalede, İslâm tarihinde din ile siyaset arasında Batılıların anlamadığı derin bir irtibat 

olduğu, İslâm’ın ferdin sadece Allah’la olan ilişkisi boyutunda kalmayarak insanlararası 

ilişkiler boyutuna da önem atfettiği vurgulanır.153 Bu ilişkilerin düzenlenmesinin ise 

hakiki bir İslâm devletinin varlığı ile mümkün olacağını yazan Esed, sözkonusu ettiği 

İslâm şeriatının Kur’an ve mevsuk hadislere dayanması gerektiğine ve tarihî süreçte 

İslâm bilginlerinin ihtiyaca binaen ulaştıkları ictihadî neticelerin mukaddes 

addedilmesinin yanlış olduğuna vurgu yapar.154 Daha sonra İslâmî devletin şekliyle ilgili 

bilgilerin verildiği makale, uygun prensipler ışığında kurulacak bir İslâm devleti 

modelinde tüm diğer dinlere de ibadet ve dinî düşünce özgürlüğünün sağlanacağını, 

                                                 
148 Pola Hamide Esed, s.17. Zillur Rahim, Esed’in eşi Pola Hamide’nin, bu metinleri eski kağıtların 
arasından bulup çıkardığını ve onların önemini kavrayarak basılması için ısrar ettiğini belirtir. Zillur 
Rahim, s.1. 
149 Aynı başlığı taşıyan ama kaynak olarak Ehlen ve Sehlen dergisinin Kasım/Aralık 1982 tarihli 
sayısına atıf yapılan bir yazı Uygar Fikir ve Hayal Dergisi Muhammed Esed Özel Sayısı’nda (çeviren 
belirtilmemiş, S.3-4 (Ocak-Haziran 2002) s.86-91) yayınlanmıştır.   
150 Pipip Ahmad Rifai Hasan, “The Political Thought of Muhammad Asad” (Yayınlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi, Montreal: Concordia University 1998), s.8; Zillur Rahim, s.1.   
151 Leopold Weis, “İslâm Siyaseti”, Lord Hadly-Leopold Weis, Avrupalı Gözüyle İslâm içinde, Âkif 
Nuri-Hasan Şahin (çev.), İstanbul: Hikmet Yayınları 1969, s.81-94. 
152 İsmail Çalışkan, “Çağdaş Bir Düşünür ve Müfessir Olarak Muhammed Esed”, Cumhuriyet 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S.2 (1988), s.423. 
153 Weis, “İslâm Siyaseti”, s.83.  
154 Weis, “İslâm Siyaseti”, s.90-91. 



 43 

bunun da İslâm’ın, ahlâkî bir çöküntü ve arayış içinde olan Batı’yı korkutacak bir 

ideoloji olmadığını ortaya çıkardığının söylenmesiyle sona eriyor.  

 

J. DIE ANTWORT DER RELIGIONEN  

Tam adı Die Antwort der Religionen -auf einunddreissig Fragen- (31 Soruya 

Dinlerin Cevabı) olan bu eser,155 Gerhard Szczesny’nin çeşitli dinlere mensup 

ilahiyatçılar arasında yaptığı bir soruşturmanın sonuçlarını içerir. Bu soruşturmaya, Kurt 

Wilhelm (Yahudi), Johannes Baptist Metz ve Karl Rabner (Katolik), Ernst Wolf 

(Protestan), Maharaj B. H. Bon (Hindu) ve Anagarika Govinda (Budist)’nın yanısıra 

Muhammed Esed de katılmıştır. Özellikle iki Hıristiyan temsilcinin müphem 

cevaplarına karşılık Muhammed Esed’in cevaplarının kesin ve açık seçik olduğu 

gözlenmiştir.156 

 

 

                                                 
155 Gerhard Szczesny (hzl.), Die Antwort der Religionen -auf einunddreissig Fragen-, München: 
Szczesny Verlag 1964.  
156 Arabia, “Öncü Bir Düşünür: Muhammed Esed”, s.39. 



 44 

 

İKİNCİ BÖLÜM:  

KUR’AN MESAJI 

 

I. YAZILIŞ GAYESİ 

Kur’an-ı Kerim, içerdiği evrensel mesajlar ile çok kısa bir sürede bir medeniyet 

meydana getiren, bilinç ve bilgiye verdiği önemle mensupları arasında ilme yönelik bir 

merak dalgası ve bağımsız bir araştırma ruhu uyandırarak İslâm dünyasını kültürel 

gücünün zirvesine çıkaran bilimsel araştırma ve eğitim çağının başlamasını sağlayan bir 

ilahî mesajdır. Yeryüzünde hiçbir kitap, bu kadar çok, bu kadar dikkatle ve bu kadar 

huşû içinde okunmamıştır. 

Yazdığı önsözde, eserinin esas telif gayesinin, İslâm’ı ve Kur’an’ı bugüne 

kadar birçok sebepten dolayı yanlış anlayan yahut hiç anlamayan ve bunlara karşı 

önyargılı/düşmanca bir tutum içine giren Batılı zihne bu mesajı en yalın şekliyle sunmak 

olduğunu belirten Esed, Müslümanlar nezdinde Kur’an her ne kadar Allah’ın rahmetinin 

tezahürü ve en derin hikmetin, eşsiz ifade güzellikleri içinde dile getirildiği Allah 

kelamı ise de mevcut Kur’an tercümelerinden herhangi biriyle Kur’an’a bakan Batılılar 

için durumun hiç de böyle olmadığını ifade etmektedir.157 Bu yüzden Kur’an’ı Arapça 

okuyan bir müminin âhenk görüp hayran olduğu yerde, Müslüman olmayan okuyucu 

çoğu zaman bir “kabalık” gördüğünü iddia edebilmektedir.  

Kur’anî dünya görüşünün tutarlılığı ve anlamı, Müslüman olmayan 

okuyucunun gözünden kaçmakta, Avrupa ve Amerika oryantalist literatüründe 

genellikle “tutarsız bir dağınıklık” diye adlandırılan şeyin ardında gizlenip kalmaktadır. 

Mesela, Batılıların Kur’an’da Allah’a yapılan atıflardaki “tutarsızlık”ı eleştirmeleri buna 

bir örnektir. Genellikle tek ve aynı ifadede “Allah” isminden “O”, “Biz” veya “Ben” 

zamirine, “Onun” zamirinden “Bizim” veya “Benim” zamirine geçişler, Batılılar 

                                                 
157 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXI. 



 45 

açısından sadece bir tutarsızlık olarak görülmektedir. Oysa onlar, bu kullanımların 

maksatlı birer değişiklik olup, Allah’ın aşkın varlığı sebebiyle fani varlıklar için 

kullanılan zamirlerle tanımlanamayacağını vurgulayan bir üslup teşkil ettiğinin farkına 

varamazlar.158 

Batılılar için Kur’an’ı anlama yolundaki tek engelin, birçok modern 

Müslümanın kolayca kabul ettiği, Kur’an’ın Batılı mütercimler tarafından kasıtlı olarak 

saptırıldığı şeklindeki basit gerekçe olamayacağını vurgulayan Esed, bu tercümeler 

arasında önyargılı tahrifler ve özellikle eski çağlarda saldırgan bir misyoner 

bağnazlığının etkisini taşıyanlar bulunmakla beraber son dönem tercümelerinin bir 

kısmının güvenilir bilim adamlarının çalışmaları olduğu gerçeğinin de gözardı 

edilemeyeceğini söyler. Bu bilim adamlarının herhangi bir önyargıyla hareket 

etmeksizin metni, kelimelerin sadece Arapça karşılığını vererek tercüme ettiklerini 

belirten müellif, Kur’an’ı tamamen iyi niyetle tercüme eden Müslümanların da 

mukaddes kabul ettikleri vahyi yanlış yansıtmak istediklerinin söylenemeyeceğini 

vurguluyor. Bütün bu ifadelerle, Kur’an’ın gerek gayrimüslim gerekse Müslüman 

alimler tarafından yapılan tercümelerinin, farklı dinî ve psikolojik iklimlerde yaşayan 

insanların aklına ve kalbine ilahî vahyin mesajını yeterince yaklaştırmaktan uzak 

olduğunu, bu durumun sadece Batı’da İslâm’a karşı oluşmuş bilinçli ya da bilinçsiz 

önyargılarla açıklanamayacağını belirten Esed, Kur’an’ın Batı dünyasında yeterince 

değerlendirilmemesinin sebebi olarak herşeyden önce Kur’an’da akla verilen önem ve 

insanın ruhsal ve fiziksel planda bölünmez bir bütün olarak görülmesinin gözardı 

edilmiş olmasını gösteriyor. Kur’an’ın bütün dinî sorunlara akıl ağırlıklı bu yaklaşımı, 

her sahîh dinî tecrübede bulunduğu varsayılan “tabiat-üstü unsur”u esas alan diğer 

dinlerin yörüngesinde yetişmiş insanlara bu yüzden anlaşılmaz gelmektedir. Bir Batılı 

için; hayatın bir bütün olduğu, beden ile zihin, zihniyet ile ekonomi, bireysel dürüstlük 

ve sosyal adalet gibi meselelerin ölüm sonrası hayatla ciddi bir bağlantı içinde 

bulunduğu şeklindeki Kur’anî tez kolayca kabul edilebilir nitelikte değildir. Esed’e göre 

birçok Batılının Kur’an’a karşı benimsediği olumsuz ve dar yaklaşımın sebeplerinden 

                                                 
158 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXII, n.2. 



 46 

biri budur. Fakat Kur’an’ın henüz hiçbir Avrupa diline doğru kavranabilir bir şekilde 

tercüme edilmiş olmaması, Esed’e göre daha belirleyici bir sebep olarak görülmelidir.159 

Ortaçağda Arapça bilgilerini sadece akademik yollarla yani kitaplardan edinen 

mütercimlerin ilk Latince tercümelerinden başlayıp bugün hemen hemen bütün Avrupa 

dillerine yayılmış olan uzun Kur’an tercümeleri listesine bakıldığında bilimsel 

otoriteleri ne kadar yüksek olursa olsun bu mütercimlerin “anadili Arapça olan ve 

Arapçadaki deyimleri, zengin ifade tarzlarını, ifade unsurlarını, nüanslarını fark edecek 

biçimde, aktif ve çağrışımlara duyarlı bir zihinle kavrayan; kelime ve cümlelerin ses 

dokusunun, sese ilişkin sembolizmin îmâ ettiği anlamı bütün derinliği ve 

yönsemeleriyle hissedebilen bir kulak hassasiyetine sahip kişiler kadar Arapçaya hakim” 

olamadıklarını belirten160 Esed, Kur’an’ın dili tam manasıyla içselleştirilmedikçe, 

tercümelerin ilahî vahyin mesajını okuyucuya yansıtmaktan uzak kalacağını 

vurgulamaktadır: 

Çünkü herhangi bir dilin kelime ve cümleleri, gerçeklik 
hakkındaki kavrayışlarını bu özel dilin araçlarıyla ifade eden kişilerce 
geleneksel olarak ve bilinçaltında üzerinde uzlaşılan anlamların 
sembollerinden başka birşey değillerdir. Mütercim, sözkonusu dilin 
kavram sembolizmini kendi içinde yeniden üretmedikçe -yani, bunların 
tabiîliği ve saflığıyla kendi kulağında “ses verdiğini/şakıdığını” 
duymadıkça- yaptığı tercüme, üzerinde çalıştığı metnin lafzî karşılığını 
yansıtmaktan başka bir şeye yaramaz ve asıl metnin derûnî anlamını az 
veya çok gözden kaçırmış olur. Asıl dilin derinliği arttıkça böyle bir 
tercüme, metnin esas anlamından daha da çok uzaklaşır.161 

Bir dilden başka bir dile tercüme yapmanın zorluk ve açmazlarının -hele 

sözkonusu metin ilahî kaynaklı ise-162 çok iyi farkında olan Esed, Batılılara yönelik 

tercüme yapan alimlerin, gerek Arap diline hakimiyet gerekse Arap edebiyatı sahasında 

geniş bilgiye sahip olma açısından takdire şayan bulunsalar da o dilin sahibi olan 

                                                 
159 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXIII, n.9. Hamidullah, Kur’ân-ı Kerîm Tarihi adlı eserinde Batı 
dillerine yapılmış parça ve toplu Kur’an tercümelerinin listesini verir. Almancaya yapılan Kur’an 
çevirileriyle ilgili olarak bkz. Suvat Mertoğlu, “Almanca Yapılmış Kur’an Çalışmaları” (Marmara 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, 1992).  
160 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXIII. 
161 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXIII. 
162 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXIII. 



 47 

toplumda yaşayarak, dilin ruhu ile görünmez bir düşünce ve duygu birlikteliği kurmak 

mecburiyetinde olduklarını özellikle vurgulamaktadır.163 

Esed, her dilin, halkının özel hayat ve gerçeklik anlayışını aktarmaya yarayan 

bir semboller bütünü olduğunu, bu yüzden asırlarca değişmeden kalan semitik bir dil 

olan Arapçanın da Batılı kafanın alışık olduğundan tamamen farklı özellikler taşıdığını, 

esasen bunun bütün dilbilim sorunları ve iki dilin farkları sorununun da çok ötesinde, bir 

ruh ve hayat anlayışı farklılığından kaynaklandığını belirtir. Esed’in özellikle 

vurguladığı hususlardan birisi de Kur’an Arapçasının özünü doğru kavramanın yolunun, 

Arapların Kur’an’ın nazil olduğu dönemdeki his ve düşüncelerine vakıf olarak aynı 

şekilde “hissetmek ve düşünmek” için onların dilbilime ilişkin sembolleri nasıl 

anlamlandırdığını kavramaktan geçtiğidir.  

Tercüme ve dilbilime ilişkin görüşleri, yeni ve farklı bir çeviri ortaya koyacak 

derecede orijinal özellikler sergileyen Esed, Batılı zihne Kur’an mesajını, ilahî vahyin 

bütünlüğü çerçevesinde çevirmenin zorluklarını mümkün mertebe aşmaya gayret 

ederek-fakat böyle bir iddiada bulunmayarak- ulaştırmaya çalışmaktadır.  

Arabistan’da uzun süre seyahatler yapmak ve orada özellikle de bedevîlerin 

yanında ve onlarla iç içe uzun yıllar kalmak suretiyle Arap dilinin inceliklerini kavrama 

fırsatı bulan Esed, gayesinin Kur’an mesajının bir Avrupa diline “tam deyimsel ve 

açıklamalı” olarak çevrilmesi yönünde bir adım -hatta belki de ilk adımı- atmak 

olduğunu belirtiyor.164 

Eserde, çoğu zaman İslâmî disiplinlerle ilgili uzun ve akademik açıklamalar 

yapmayıp, bunun yerine gerekli gördüğü hususlara dair notlarla kısa açıklamalarda 

bulunan müellif,165 Kur’an metnini belli bir ihtisası olmayan okuyucunun anlayışına 

sunmayı amaçladığını belirtir ve bu yüzden çoğu açıklamasını kısa tutar.  

Esed’in bu yönde beyan ettiği amacı modern tefsir yönteminin, özellikle 

kendisinin son derece önem atfettiği Abduh-Reşid Rıza çizgisini yansıtmaktadır. Zira, 

                                                 
163 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXIII. 
164 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXV. 
165 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.134, 4:11/8. Kur’an Mesajı’na yaptığımız atıflarda cilt ve sayfadan 
sonra yer alan bu sayı grubu (sûre:ayet/not)u ifade etmektedir. 



 48 

mesela Muhammed Abduh’a göre tefsir ve müfessirin gerçek görevi, Kur’an’ın gerçek 

nüzul sebebi olan hidayete vesile (hüden ve rahmeten) olma vasfını tahakkuk 

ettirmektir.166 Klasik tefsirlerde olduğu gibi tafsilatlı gramer izahatı, kelamî 

problemlerle ilgili bahisler, mezhep polemikleriyle dolu çıkarımlar, Kur’an’ın 

anlaşılmasını sağlamadığı gibi anlaşılmamasına da sebep olmaktadır.167 Esed’in de 

izahatında benzer hatta yer yer aynı ifadelere rastlanmaktadır. Mesela 4. surenin miras 

hukukuna dair ayetleriyle ilgili notlarında sözkonusu ayetleri uzun uzun tahlil etmeyişini 

şu gerekçeye bağlar: “Miras kanunları, İslâm hukukunun çok özel ve ayrıntılı 

dallarından birinin konusudur ve onların kapsamlı bir şekilde incelenmesi Kur’an 

metnini, belli bir ihtisası olmayan okuyucunun anlayışına sunmaktan başka bir amaç 

gütmeyen açıklama notlarının ilgi alanının dışında kalmaktadır.”168 Aynı tutum, Esed’in 

kıssalar veya tarihsel olaylarla ilgili ayetlere yaklaşımında da gözlenir. Ona göre 

olayların tarihî sebep veya arkaplanından ziyade ayetin mesajına vurgu yapılmalıdır. Bu 

yaklaşımı, birkaç ayete getirdiği yorum ışığında inceleyelim:  

A‘râf suresi 136. ayette, Firavun ve halkının inançsızlıkları sebebiyle 

yaşadıkları olumsuzluklardan, yurtlarının yerle bir edilmesinden bahsedilmektedir. Esed 

ilgili açıklamalarında Kitab-ı Mukaddes’te İsrailoğullarının yaşadıklarının ayrıntılı bir 

şekilde anlatıldığını, oysa Kur’an’da sözkonusu durumun birbirini izleyen kesintisiz bir 

olaylar dizisi olarak verilmediğini, bunun da Kur’an’ın hedefinin tarihsel bir 

anlatım/bilgilendirme olmayışına dayandığını belirtir: “Nitekim Kur’an ister Kitab-ı 

Mukaddes’te kaydedilenlerden olsun, ister Arap geleneğinde yer alan olaylardan olsun 

geçmişe dönük bir atıfta bulunduğu her zaman bunu münhasıran ortaya koymak istediği 

belli ahlâkî ülkü ve öğretilere ilişkin temsil edici çizgiye karakteristik motifleriyle dikkat 

çekerek yapmaktadır.169 Özellikle Batılı zihne, Kur’an muhtevasını bütünlük içinde ve 

daha öncekilerden farklı olarak sunmak gayesiyle kaleme alınan eserin, akademik 

mahiyetteki uzun açıklamalarla hacimlendirilmesi gerçekten de maksadı aşabilirdi.  

                                                 
166 Reşid Rıza, Tefsirü'l-Kur'ani'l-Hakim, 2. bs., Beyrut: Darü'l-Ma‘rife [t.y.], C. I, s.25-26 
(Muhammed Abduh’un mukaddimesi). Ayrıca bkz. Abduh, s.186. 
167 Abduh, s.184. 
168 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.133, 4:3/4. 
169 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.297, 7:136/100; benzer örnekler için bkz. C.I, s.386, 9:120/157; C.I, 
s.158, 4:88/106; C.I, s.165, 4:105/133; C.I, s.183, 5:2/6. 



 49 

 

II. ESERİN KAYNAKLARI 

A. KLASİK ESERLERDEN KAYNAKLARI 

Esed, eserinde klasik İslâmî literatürden azamî derecede faydalanmış, bunun 

önemi ve gerekliliğini de yer yer vurgulamıştır. Önsözde, tefsirini yazarken izlediği 

metodu anlattığı bölümde “büyük Arap filologları ve klasik müfessirlerin eserlerine” 

başvurduğunu belirtmektedir.170 

Esed’in kaynakları arasında İbn Teymiyye’nin “sahih-i menkul ve sarih-i 

ma‘kul” çizgisinin ön plana çıktığı görülmektedir. Kütüb-i Sitte başta olmak üzere hadis 

kitapları, İbn Hazm, Begavî, İbn Rüşd, İbn Teymiyye, İbn Kayyim el-Cevziyye, İbn 

Kesir, Şevkanî, Muhammed Abduh, Reşid Rıza, Taberî, Zemahşerî, Beydavî ve Râzî 

gibi kaynaklara bakıldığında Esed’in izlediği fikir sistemi hakkında kanaat sahibi 

olabileceğimizi belirten Suat Yıldırım, tefsiri okuyan herkesin müfessirin, İbn Hazm, 

İbn Teymiyye, İbn Kayyim, Şevkanî, Muhammed Abduh, Reşid Rıza gibi zahiri önplana 

çıkaran ve bir mezhep sistemi içine girmeyen bir çizgi izlediğini gözlemleyeceğini 

belirtmektedir.171 Gerçekten de bu şekilde bir sistem Muhammed Abduh ve Reşid 

Rıza’da olduğu gibi Kur’an’ın hidayet misyonunu önplana çıkararak tefsiri gereksiz 

görülen ayrıntılardan arındırma sadedinde Esed’in metoduyla birebir örtüşmektedir. 

Ayrıca eseri özellikle İslâm hakkında hiç bilgi sahibi olmayan veya yanlış kanaat taşıyan 

Batılılara yönelik olarak kaleme aldığını düşündüğümüzde bu tutumun Esed’in 

sisteminde mantıklı bir yere oturduğunu müşahade ederiz. 

Esed’in hiç bir bilgiyi sorgulamadan ve kaynaklarının sıhhatini araştırmadan 

almamak şeklinde bir eleştiri mantığına ve titizliğine sahip olduğu, eserin tümünde 

kolaylıkla göze çarpmaktadır. Zaten o da daha önsözde klasik tefsirlerin kaynak olarak 

kullanılması ile ilgili görüşlerini ortaya koymaktadır: “Hem notlarda hem de eklerde 

Kur’an’ın mesajını irdelemeye ve bu amaçla büyük Arap filologlarının ve klasik 

                                                 
170 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXVII. 
171 Yıldırım, “Muhammed Esed’in Kur’an Mesajı Adlı Tefsiri Hakkında”, Yeni Ümit, S.58 (Ekim-
Kasım-Aralık 2002), http://www.yeniumit.com.tr/konu.php?konu_id=33&yumit=bolum2 (24.10.2005), 
s.1. 



 50 

müfessirlerin eserlerine başvurmaya gayret ettim.” Esed, hemen bu cümlenin ardından 

“Bazı yerlerde bu görüşlerden ayrılmak zorunda kaldıysam, bunu Kur’an’ın eşsizliğinin 

bir gereği olarak, dünyevî bilgimiz ve tarihî tecrübemiz arttıkça şimdiye kadar 

düşünülemeyen, meçhul kalan daha geniş anlamlara kapı açtığını okuyucuya hatırlatmak 

için yaptım” diyerek gerektiğinde bu eserlerden ayrıldığını belirtir.172 Klasik 

müfessirlerin de gerek tarihsel veya kültürel ortamları gerekse bakış açılarındaki 

farklılıklar nedeniyle, farklı yorumlarda bulunduklarını, fakat bu farklılığın onlar 

tarafından hiçbir zaman bir husumet sebebi olarak anlaşılmadığını ifade ediyor. Zira, 

Hz. Peygamber’in “Ümmetimin ihtilafı rahmettir” hadisi,173 bu alimlerce çok iyi 

özümsenmiştir.  

Esed, bütün bu söylediklerinin akabinde, geçmiş çağlardaki alimlerin muazzam 

çalışmaları olmadan kendisininki de dahil hiçbir çağdaş Kur’an tercümesinin başarıya 

ulaşma ümidi taşıyamayacağını belirtiyor ve onların görüşlerinden ayrıldığında bile, 

gerçeği bulmada kendisine güç katan bilgilerini takdirle karşıladığını itiraf ediyor.174 

Esed, klasik tefsirlerdeki görüş ve yorumlardan azamî miktarda faydalanarak 

meal çalışması açısından oldukça özgün bir eser vücuda getirmiştir. Zira Ömer Rıza 

Doğrul, Hasan Basri Çantay ve diğer bazı meallerin Envarü’t-tenzil, Medarik ve 

Celaleyn gibi muhtasar tefsirlere yaptıkları göndermeler hariç tutulursa Türkçe 

meallerde genelde harfî tercüme geleneğinin yaygın olduğu görülmektedir.175 Esed ise 

ayetleri tercüme ederken büyük bir emek sarfederek klasik tefsir eserlerine sık sık 

göndermelerde bulunmuştur. Bu da, onu ve eserini daha da önemli ve dikkat çekici hale 

getirmiştir. 

Bu çerçevede, eserinde yararlandığı kaynaklara baktığımız zaman çok geniş bir 

klasik eserler listesiyle karşı karşıya geliriz:176  

 

                                                 
172 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXVII. 
173 Esed’in çevirisiyle “Ümmetimin alimleri arasındaki görüş ayrılıkları (ihtilaf), ilahî rahmetin 
ürünüdür”. Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXVII. 
174 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXVII. 
175 Öztürk, Tefsir Tarihi Araştırmaları, s.304. 
176 Bkz., Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXIX-XXXI. 



 51 

1. TEFSİR ESERLERİ 

Ebu Ca‘fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî (ö. 310 H.): Câmi‘u’l-Beyân an 

Te’vîli’l-Kur’ân 

Huseyn b. Mes‘ûd el-Ferrâ el-Beğâvî (ö. 516 H.): Me‘âlimu’t-Tenzîl 

Abdullah b. Ömer el-Beydâvî (ö. 685 veya 691 H.): Envâru’t-Tenzîl ve 

Esrâru’t-Te’vîl 

Ebu’l-Fidâ İsmâ‘îl İbn Kesîr (ö. 774 H.): Tefsîru’l-Kur’ân  

Takiyyu’d-Dîn Ahmed İbn Teymiyye el-Harrânî (ö. 728): Tefsîru Sitte Suver 

Mahmûd b. Ömer ez-Zemahşerî (ö. 538 H.): el-Keşşâf an Hakâ’iki Gavâmizi’t-

Tenzîl 

Abdurrahmân Celâlüddîn es-Suyûtî (ö. 911 H.): el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân 

Muhammed Reşîd Rızâ: Tefsîru’l-Kur’an 

Ebu’l-Fadl Muhammed Fahru’d-Dîn er-Râzî (ö. 606 H.): et-Tefsîru’l-Kebîr 

Muhammed b. Ali eş-Şevkânî (ö.1225 H.): Neylu’l-Evtâr Şerhu Münteka’l-

Ahbâr 

 

2. HADİS ESERLERİ 

Ebû Bekr Ahmed b. el-Huseyn el-Beyhakî (ö. 458 H.): Kitâbu Süneni’l-Kübrâ 

Muhammed b. İsmail el-Buhârî (ö. 256 H.): el-Câmi‘u’s-Sahîh 

Ali b. Ömer ed-Dârakutnî (ö. 385 H.): Kitâbu’s-Sünen 

Ebû Muhammed Abdullah ed-Dârimî (ö. 255 H.): Kitâbu’s-Sünen 

Ebû Dâvûd Süleymân el-Eş‘as (ö. 275 H.): Kitâbu’s-Sünen 



 52 

Ahmed b. Ali b. Hacer el-Askalânî (ö. 852 H.): Fethu’l-Bârî bi Şerhi Sahîhi’l-

Buhârî 

Ahmed b. Muhammed b. Hanbel (ö. 241 H.): el-Müsned 

Muhammed b. Yezid b. Mâce el-Kazvinî (ö. 273 veya 275 H.): Kitâbu’s-Sünen 

Muslim b. Haccâc en-Nisâbûrî (ö. 261 H.): Kitâbu’s-Sahîh 

Muhammed b. Abdillah el-Hâkim (ö. 405 H.): el-Müstedrek alâ’s-Sahîhayn 

fî’l-Hadîs 

Mâlik b. Enes (ö. 179 H.): el-Muvatta 

Ahmed b. Şu‘ayb en-Neseî (ö. 303 H.): Kitâbu’s-Sünen 

Ali b. Muhammed İbnü’l-Esîr (ö. 630 H.): en-Nihâye fî Ğarîbi’l-Hadîs 

Mahmûd b. Ömer ez-Zemahşerî (ö. 538 H.): Kitâbu’l-Fâik fî Garîbi’l-Hadis 

 

3. SÖZLÜKLER 

Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Cevherî (ö. 400 H.): Tâcu’l-Luğa ve Sahîhu’l-

Arabiyye 

Mahmûd b. Ömer ez-Zemahşerî (ö. 538 H.): Esâsu’l-Belâğa  

Ebu’t-Tâhir Muhammed b. Ya‘kûb el-Fîruzâbâdî (ö. 817 H.): el-Kâmûs 

William Edward Lane: Arabic-English Lexicon 

Ebu’l-Fadl Muhammed b. Mükerrem el-İfrîkî (ö. 711 H.): Lisânu’l-Arab 

Ebu’l-Kâsım Huseyn er-Râğıb el-Isfahânî (ö. 503 H.): el-Müfredât fî Ğarîbi’l-

Kur’ân 

Murtazâ ez-Zebîdî (ö. 1205 H.): Tâcu’l-Arûs 



 53 

 

4. TARİH ESERLERİ 

Ahmed b. İbrâhîm İbn Hallikân (ö. 681 H.): Vefayâtu’l-A‘yân ve Enbâu 

Ebnâ’i’z-Zamân 

Abdulmelik İbn Hişâm (ö. 243 H.): Sîretu’n-Nebî 

Muhammed İbn Sa‘d (ö. 203 H.): Kitâbu’t-Tabakâti’l-Kübrâ 

Muhammed b. Ömer el-Vâkıdî (ö. 207 H.): Kitâbu’l-Meğâzî 

 

Eserde tefsir kaynağı olarak daha ziyade aklı önplana çıkarmasıyla tanınan ve 

Mu‘tezilî tefsirin ana kaynaklarından kabul edilen Zemahşerî’nin ve akılcı bir Sünnî 

müfessir olan Râzî’nin tefsirlerine çok fazla atıf olması dikkat çekmektedir. Mesela 

Râzî’ye 322, Zemahşerî’ye 363 atıf varken İbn Kesir’e 100, Taberî’ye 196 atıf vardır.177 

Son dönem müfessirlerinden Muhammed Abduh’un ve tefsirinin ise Esed için 

ayrı bir önemi vardır. Abduh’un klasik yorumdan farklı olarak yer yer akılcı ve bilimsel 

açıklamalar yapmış olması, kendisi de akılcı sayılabilecek Esed’i tabiî olarak fazlaca 

etkilemiştir.178 Esed bunu daha önsözünde şu cümlelerle vurguluyor:  

Okuyucular açıklayıcı notlarımda sık sık Muhammed Abduh’un 
görüşlerine atıfta bulunduğumu göreceklerdir. Abduh’un modern İslâm 
dünyasındaki yerini tam olarak vurgulamak güçtür. Hiç mübalağasız 
diyebiliriz ki, çağdaş İslâm dünyasındaki her eğilim, doğrudan veya 
dolaylı olarak, çağdaş İslâm düşüncesinin bu seçkin simasından 
etkilenmiştir. (...) Ben de bu tefsirde geniş ölçüde yararlandım.179 

Muhammed Esed kimi ayetlerde Abduh’u doğrudan referans göstermiş kimi 

ayetlerde ise kaynak göstermeksizin Abduh’unkilerle birebir örtüşen yorumlar ortaya 

koymuştur. Kur’an Mesajı’nda Menâr’a yapılan atıfları tetkik ettiğimizde atıfların 

                                                 
177 Bkz. Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1374, 1384. 
178 Abdin Chande, “Symbolism and Allegory in the Qur’ân: Muhammad Asad's Modernist Translation”, 
Islam and Christian-Muslim Relations, C.XV, S.1 (January 2004), s.88. 
179 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXV, n.4. 



 54 

neredeyse tamamının 1. ciltte temerküz ettiğini, 2. ve 3. ciltlerde ise toplam 5-6 atıf 

bulunduğunu ve Esed’in Abduh’a paralel yorumlarının genellikle Kur’an’ın modern 

tefsirdeki akla dayalı yorumları noktasında yoğunlaştığını gördük. Bunlar da bilindiği 

üzere, sünnetullah çerçevesinde mucize ve keramet mevzuu, sihir, büyü, Kur’an’daki 

bazı kıssaların tasvirî anlaşılması, gayb alanı ve müteşabihatla ilgili ayetlere ilişkin 

te’viller ile çokevlilik ve cihad gibi hususları içerip de Batı’ya karşı savunmacı tarzda 

ele alınan ayetlerdir.  

Esed kendisinin de belirttiği gibi aslında kitabını Hıristiyan Batı dünyası için 

kaleme almıştır. Amacı, henüz bir Avrupa diline tam idiomatik bir şekilde çevrilmemiş 

olan Kur’an’ı Batılıların anlayacağı şekilde tercüme etmek, gerektiğinde de notlarla 

maksudu vuzuha kavuşturmaktır. 

Bu açıdan baktığımızda Esed kendisini -diğer modern müfessirler gibi- Batı’ya 

karşı adeta Kur’an’ı savunmak zorunda hissetmiş, pozitivist akılla çelişir gibi gördüğü 

ayetleri de te’vil yoluna gitmiştir. Oysa ayetleri, kime, neye ve hangi akla yaklaştırmaya 

çalıştığımız meselesi, üzerinde düşünülmesi gereken bir mevzudur. Zira bu durumda, 

rasyonel düşüncede genel telakkilerin değişmesi durumunda mevcut yorumları da 

değiştirmek gibi bir açmaz bizi beklemektedir. 

Esed’in bazı Kur’an kıssalarını veya uhrevî hayata ilişkin ayetleri sembolik, 

temsilî olarak yorumlaması, bunu yaparken bazen aşırı te’villerde bulunması da bu 

yaklaşımın bir ürünü olarak görülmelidir. Bu noktada yorum öznesinin Kur’an’a kendi 

zihnindekini söyletme ve/veya doğrulatma amacına hizmet eden bir te’vilin, “batınî” 

vasfını taşımasıyla alegorik, sembolik, işarî veya ilmî nitelikli olması arasında hemen 

hiçbir fark yoktur.180 

Tefsirde batınîlik ve batınî te’vil geleneği ile ilgili müstakil bir eser kaleme 

alan Mustafa Öztürk, Esed’in bu tarz, özellikle ahiret hayatıyla ilgili yorumlarını 

eleştirmekte ve bunları Bâtınî-İsmailî mead yorumlarına benzetmektedir. Zira onlar 

Kur’an’daki cennet-cehennem, azap, sevap gibi kavramların sembolik anlamlar 

içerdiğini; mesela sevabı bilgi, azabı bilgisizlik, cenneti manevî yükseliş, cehennemi ise 

                                                 
180 Öztürk, Tefsir Tarihi Araştırmaları, s.309 



 55 

cahilliğin karanlıklarına yuvarlanış şeklinde yorumlamışlardır. Bu gnostik karakterli 

sembolik cennet-cehennem, mükafat ve azap yorumları, İhvan-ı Safa’nın yanısıra, İbn 

Arabî, Abdürrezzak Kâşânî ve Aziz Nesefî gibi sufîler tarafından da benimsenmiştir. 

Ehl-i Kur’an okuluna mensup naturalist ve rasyonalistlerce de makbul görülen bu tutum 

son dönemde Muhammed Esed’in meal-tefsirinde yeniden sergilenmiştir.181 

 

B. KİTÂB-I MUKADDES’E ATIFLARI 

Yahudi bir ailenin çocuğu olarak doğmuş ve küçük yaştan itibaren İbranîce ve 

din eğitimi görmüş olan Esed, Tevrat’ı çok iyi bilmekte ve yeri geldikçe Kitâb-ı 

Mukaddes’e atıflarda bulunmaktadır. Kitâb-ı Mukaddes’teki eksiklik, fazlalık yahut 

yanlışlıkları yer yer tenkid ederek vermektedir. Esed yorumlarında, Kitab-ı Mukaddes’e 

çokça atıfta bulunmaktan çekinmemiştir. Bu atıflarda gerektiği zaman tarihî olaylara 

veya Kur’an-ı Kerim’e aykırı noktaları ortaya koymakla birlikte bazen ilginç bir şekilde 

bazı ayetlere dair yorumlarını Kitab-ı Mukaddes’teki bilgilerle desteklemektedir ve 

Esed’in bu tutumu kendine yönelik eleştiri noktalarından birini teşkil etmektedir.  

Esed’in Kitab-ı Mukaddes’te Kur’anî anlatıma ters olayları yer yer belirttiği ve 

yanlışlığını ortaya koyduğu birkaç örneğe bakalım:  

Esed, A‘râf suresi 108. ayette Hz. Musa’nın Firavun’a karşı gösterdiği mucize 

bağlamında yukarı kaldırdığı elinin “bembeyaz” olmasıyla ilgili notunda şöyle bir 

açıklama yapar: “(…) yani peygamberliğinin bir nişanesi olarak olağanüstü bir parlaklık 

bahşedilmişti yoksa Kitab-ı Mukaddes’in ifade ettiği gibi ‘kar gibi cüzzamlı’ değildi.”182 

Kitab-ı Mukaddes’te ise bu olay şöyle anlatılır: “Ve yine Rab ona dedi: Şimdi elini 

koynuna koy, (ve elini koynuna koydu; ve onu çıkardığı zaman işte eli kar gibi cüzamlı 

idi). Ve dedi: Elini koynuna koy. (Ve yine elini koynuna koydu; ve onu koynundan 

çıkardığı zaman işte yine kendi teni gibi oldu.)”183 

                                                 
181 Mustafa Öztürk, Yorum ve Aşırı Yorum, Ankara: Kitâbiyât 2003, s.436-437. 
182 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.293, 7:108/85. 
183 Kitabı Mukaddes, Eski ve Yeni Ahit (“Tevrat” ve “İncil”), İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi 1958, 
Çıkış, Bab 4:6-7, s.56. 



 56 

Aynı surenin, Hz. Musa’nın, yokluğunda kavminin altın buzağıya tapması 

sebebiyle kardeşi Harun’a öfkelenmesinden bahseden 150. ayetinde, Tevrat’taki 

anlatımın tersine,184 Kur’an-ı Kerim’in Hz. Harun’a altın buzağı yapmak ve ona tapmak 

eylemine fiilen katıldığı şeklinde bir suçlama yöneltmediğini belirtir. Kur’an’a göre Hz. 

Harun’un tek suçu, aralarında ayrılık doğmasından korkarak halkın bu putperest eylemi 

karşısında pasif kalmasıdır.185 Yine Esed, Tevrat’ta, Hz. Musa’nın Sina Dağı’ndan 

döndüğünde On Emir levhalarını öfkeyle yere atarak kırdığı bildirilmesine rağmen186 

Kur’anî anlatımda levhaların sağlam kaldığını söyler.187 

Bazı örneklerde de Esed’in açıklamalarını Tevrat’taki anlatımlarla 

desteklediğine şahit oluruz: Mesela Enbiya suresinin Hz. Eyyub’dan söz eden 78. 

ayetiyle ilgili açıklamasında Esed okuyucuyu “Kitab-ı Mukaddes’teki yüksek felsefî 

çizgiler taşıyan destansı hikaye” olarak bahsettiği “Eyyub’un Kitabı” bölümündeki 

ayrıntılara yönlendirmektedir. 

Esed’in kıssalardaki mucizeleri rasyonalize ederken de aynı tutumu 

sergilediğini müşahede ediyoruz. Mesela Hz. Musa ve inananların Kızıldeniz’i geçme 

mucizesini med-cezir hadisesiyle aklîleştirirken Kitab-ı Mukaddes’teki atıflardan da 

destek alır: “Tevrat’taki muhtelif atıflara bakılacak olursa (özellikle Çıkış xiv, 2 ve 9) 

Kızıldeniz’i geçme mucizesinin, bu denizin bugün Süveyş Kanalı olarak bilinen 

kuzeybatı ucunda vuku bulduğu anlaşılmaktadır. Kıssanın geçtiği çağlarda burası 

şimdiki kadar derin değildi ve bazı bakımlardan Kuzey Denizi’nin ana kıtayla Frisian 

adaları arasında kalan sığ bölümü gibiydi; yüksek cezir (geri çekilme) hallerinde bu gibi 

yerlerde sığ bölgeler çıplak kalmakta ve geçici olarak geçilebilir hale gelmekte ama bu 

durumdayken anî ve şiddetli bir med dalgasıyla bütünüyle sulara gömülmektedir.”188 

 

                                                 
184 “(…) ve bütün kavm kendi kulaklarındaki altın küpeleri kırıp çıkadılar ve onları Harun’a getirdiler ve 
onu ellerinden aldı ve oymacı aletiyle ona biçim verdi ve onu dökme bir buzağı yaptı.” Kitabı Mukaddes, 
Çıkış, Bab 32:5, s.87. 
185 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.302, 7:150/117. 
186 Kitabı Mukaddes, Çıkış, Bab 32:19, s.87. 
187 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.303, 7:154/121. 
188 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.747-748, 26:66/35. 



 57 

III. ESERİN GENEL ÖZELLİKLERİ 

Eserin gerek muhteva gerekse dilbilimsel açıklamalarla zenginleştirilmesi, 

vahyin anlaşılmasında “bağlam”a özel bir önem verilmesi, Arap dilinin en önemli 

vasıflarından sayılan eksiltili (vecîz) ifade tarzının, gayb alanına dair kavramların 

(dolayısıyla müteşabihatın) ve temsillerin adeta belkemiği sayılacak şekilde ön plana 

çıkarılması, sebeb-i nüzûlden ziyade ayetlerin evrensel mesajına vurgu yapılması, 

Kur’an’ın yorumunda bütünsellik ilkesine riayet edilerek bunun öneminin sık sık 

vurgulanması, klasik tercümelerden çok farklı bir dil kullanılmış olması ve Kur’an 

terimlerinin ilk muhataplarının diliyle anlaşılması gibi özellikleriyle öne çıktığı 

görülmektedir. Şimdi bu özelliklerden öne çıkanları inceleyelim:  

 

A. BAĞLAM 

Dilbilimde bir dil birimini çevreleyen, ondan önce veya sonra gelen, birçok 

durumda sözkonusu birimi etkileyen, onun anlamını, değerini belirleyen birim veya 

birimler bütünü, kontekst anlamına gelen “bağlam”,189 bir kelime, ifade veya olgunun 

anlamını oluşturan ya da içerimini belirlemede katkısı olan şartlar bütünü ya da 

kavramsal çerçeve olarak da tarif edilir.190 

Esed, Kur’an tefsirinde “bağlam”a yani kelimelerin geçtikleri yerde hangi 

anlamda kullanıldığına son derece önem verir ve tercümede hangi terim veya terim 

kombinezonlarının seçileceğinin daima hangi bağlamda kullanıldığına bağlı olduğunu 

vurgular.191 Kur’an münferit emir ve talimatların bir derlemesi değil, bölünmez bir 

bütün olarak, yani her ayet veya cümlenin diğer ayet ve cümlelerle yakın bir ilişki 

içerisinde olduğu, herbirinin bir diğerini açıkladığı veya açtığı bir değer sisteminin 

topyekun ifadesi olarak görülmelidir.192 Sonuç olarak, ancak Kur’an’ın her ibaresini 

                                                 
189 http://tdk.org.tr/tdksozluk/sozbul.asp?kelime=bağlam (06.06.2006). 
190 Demir, Acar, “Bağlam”, s.46. Bağlam kavramı yerine siyak-sibak ya da sadece sibak kavramı da 
kullanılabilir. Bkz. Mehmet Soysaldı, Kur’an’ı Anlama Metodolojisi, Ankara: Fecr Yayınevi 2001, 
s.118-119.  
191 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.202, 5:51/73. 
192 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXVII. 



 58 

başka yerlerdeki ibarelerle irtibatlandırırsak ve mesajını sık sık çapraz referanslara 

başvurarak ve her zaman geneli özelin ve aslî olanı talî olanın önüne koyarak anlamaya 

çalışırsak Kur’an’ın gerçek anlamını kavrayabiliriz. Bu kural bilinçli şekilde 

uygulandığı zaman Kur’an -Muhammed Abduh’un- deyimiyle “kendi kendisinin en iyi 

tefsiri” olduğunu ortaya koyacaktır. 

Mesela Esed, Bakara suresinin 256. ayetinin “Dinde zorlama yoktur.” 

şeklindeki çevirisiyle ilgili şu açıklamaları yapıyor:  

Din terimi, hem ahlâkî olarak emredici kanunların muhtevasını 
ve hem de onlara uygun davranmayı ifade eder; ve sonuçta, terimin en 
geniş anlam çerçevesini yansıtır, yani içerdiği akidevî prensipleri ve 
bunların yansımalarını olduğu kadar, insanın ibadet ettiği objeye karşı 
yaklaşımını, dolayısıyla “itikad” kavramını da içine alır. Bunun “din”, 
“inanç”, “dinî müeyyideler” yahut “ahlâk sistemi” olarak çevrilmesi, 
terimin hangi bağlamda kullanıldığına bağlıdır. Ayette, inanç ve din ile 
ilgili her konuda zorlamanın (ikrah) kesin olarak yasaklanmasına dayanan 
bütün İslâm hukukçuları, istisnasız olarak, zorla din değiştirmenin her 
şart altında geçersiz ve temelsiz olduğu ve inanmayan bir kişiyi İslâm’ı 
kabule zorlamanın büyük bir günah olduğunu benimsemişlerdir. Bu, 
İslâm’ın, inanmayanların önüne “ya İslâm ya kılıç” alternatifi koyduğu 
şeklindeki yaygın safsatayı geçersiz kılan bir hükümdür. 

Görüldüğü gibi “din” kavramı, surenin bütünlüğü içinde kazandığı anlamı ile 

çevrilmiştir. “Din” kavramı Esed tarafından farklı yerlerde; din (9:11, 9:122), inanç 

(2:132), ahlâkî değerler sistemi (107:1) ve ahlâkî yükümlülük (42:21) gibi farklı 

şekillerde çevrilmiştir.  

Esed’in, Kur’an’ın indiği dönemde böyle bir kullanım bulunmadığından193 

hareketle “İslâm” kelimesini kurumsallaşmış bir dinin adı olarak kullanmayıp 

çerçevesini genişleterek “Allah’a teslimiyet” olarak çevirmesi de dikkat çeken bir 

noktadır. “Kim İslâm’dan başka bir din ararsa bilsin ki kendisinden (böyle bir din) asla 

kabul edilmeyecektir” şeklinde çevrilen194 Âl-i İmrân suresinin 85. ayetini “Kim Allah’a 

teslimiyetten başka bir din ararsa bu kendisinden asla kabul edilmeyecek...” şeklinde 

çeviren Esed aynı surenin 83. ayetini ise “Onlar Allah’a imandan başka bir itikat mı 

                                                 
193 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1177, 68:35/17. 
194 Hayrettin Karaman,  Ali Özek, İbrahim Kâfi Dönmez, Sadrettin Gümüş, Ali Turgut (hzl.), Kur’ân-ı 
Kerîm ve Açıklamalı Meâli, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları 2005, s.60. 



 59 

arıyorlar?” şeklinde çevirmiş, ilgili açıklamada da ayetin lafzen “Allah’ın dininden 

başka bir din mi arıyorlar?” anlamına geldiğini söylemiştir.195 

Esed’e göre esleme fiili ve bu fiilin türevlerinin, kurumsallaşmış İslâm’ı 

özellikle de Hz. Peygamber’in izleyicilerini ifade edecek şekilde (“İslâm” biçiminde) 

kullanımı Kur’an sonrası bir gelişme olup bir Kur’an çevirisinde yer almamalıdır.196 

Bu prensibe uyarak anlam verdiği iki ayete daha bakalım: “Öyleyse, Rabbinden 

[gelen] bir ışıkla aydınlansın diye, Allah’ın kalbini kendine tam bir teslimiyet arzusuyla 

genişlettiği kimse [kalbi kör ve sağır olanla] bir olur mu?” (39:22); “Allah kimi doğru 

yola ulaştırmak isterse kalbini [O’na] teslim olma arzusuyla genişletir.” (6:125). 

Yahudi ve Hıristiyanlarla dostluğu yasaklayan Mâide suresinin 51. ayetinin “Ve 

hanginiz onları dost edinirse, kesinlikle onlardan olur: Bilin ki Allah böyle zalimlere 

doğru yolu göstermez!” kısmıyla ilgili dipnotunda, ayette yasaklananın “ahlâkî dostluk” 

olduğunu yoksa Yahudi ve Hıristiyanların Müslümanlara karşı iyi niyetli olanlarıyla 

normal dostane ilişkilere girmenin yasaklanmadığını ve “dost”, “arkadaş”, “yardımcı” 

“koruyucu” gibi anlamlara sahip olan “velî” terimini ifade için hangi terimin -veya terim 

kombinezonlarının- seçileceğinin daima hangi bağlamda kullanıldığına bağlı olduğunu 

söylemektedir.197 

A‘râf suresinin 29. ayetindeki “ve ekîmû vücûheküm inde külli mescidin 

ved‘ûhu muhlisîne lehu’d-dîne” bölümünü “[O sizden] kulluğunuzu göstermek üzere 

giriştiğiniz her türlü eylemde bütün varlığınızı ortaya koymanızı ve içten bir inançla 

yalnız ve sadece ona bağlanarak kendisine yalvarıp yakarmanızı [ister]” şeklinde 

oldukça değişik bir tarzda tercüme eden Esed, ayetteki “mescid” kelimesinin 

(çoğunlukla, secde edilen yer ya da zaman -ism-i mekan ya da ism-i zaman- anlamına 

geldiği halde) bu anlam örgüsü içinde herhangi bir ibadet eylemini ifade ettiğini 

söyler.198 

                                                 
195 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.106, 3:83/66. 
196 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1177, 68:35/17. 
197 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.203, n.73. 
198 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.273, 7:29/21. 



 60 

Aynı suredeki 102. ayette “ve mâ vecedna li-ekserihim min ahdin” ibaresini 

“ve biz onların çoğunda doğru olan şeylere karşı [içsel] bir bağlılık bulmadık” olarak 

çeviren Esed, -Râğıb el-Isfahânî’nin kelimeyi bu şekilde açıkladığını söyledikten sonra- 

buradaki “ahd” kelimesine “iyi şeylere içsel bağlılık” olarak mana vermesini şöyle izah 

ediyor: “Terimin ahid, söz, sözleşme ya da ‘söze, sözleşmeye bağlılık’ olarak bilinen 

herzamanki karşılığının burada, bu anlam örgüsü içinde bütünüyle anlamsız düşeceği 

açıktır. Reşîd Rıza, Isfahânî’nin yorumunu daha da genişleterek, sözü geçen terimin 

çağrışım alanına insanın eğriyi doğruyu ayırt etme ve dolayısıyla sağduyusunun 

emrettiği yolu izleme yeteneğini, bu yoldaki fıtrî yatkınlığını da sokuyor.”199 

Zekat kelimesi de Esed’in bağlama göre farklı anlamlar verdiği 

kelimelerdendir. Genel manada farz bir ibadet olarak bildiğimiz zekatı Müslümanlarla 

ilgili ise “arındırıcı mali yükümlülükler” (vergi) olarak çevirirken, bu vergi 

kastedilmediğinde gerek Müslümanlar gerek Ehl-i Kitâb olsun “karşılıksız yardım” veya 

“sadaka” olarak çevrilmektedir. 

Mesela Bakara suresinin İsrailoğullarına yönelik bir dizi hitabından sonra gelen 

ayetteki zekat kelimesini “Namazda dikkatli ve devamlı olun, karşılıksız yardımda 

bulunun” şeklinde tercüme eden Esed, burada hitap İsrailoğullarına olduğundan “vergi” 

manasında zekatın kullanılmasının uygun olmayacağını belirtir.200 Kelime, 

Müslümanlarla ilgili geçmesine rağmen zorunlu vergi kastedilmediğinde de aynı şekilde 

“karşılıksız yardım” olarak çevrilmiştir: Esed, Müzzemmil suresi 20. ayette 

Müslümanlardan istenilen davranışlar sıralanırken geçen “namazda devamlı ve dikkatli 

olun ve zekatı verin” ibaresindeki zekatın bağlam gereği “karşılıksız yardım” olarak 

çevrilmesi gerektiğini söyler.201 

Zekatın, vergi (“arındırıcı mâlî yükümlülük”) olarak çevrilişine de Nûr suresi 

37. ayeti örnek verebiliriz: “Kimseler [vardır ki] bunları ne ticaret ne de kazanma hırsı 

                                                 
199 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.292, 7:102/83.  
200 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.13, 2-43/34. 
201 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1202, 73-20/14; ayrıca C.II, s.834, 31:4/3. 



 61 

Allah’ı anmaktan, salatta devamlı ve duyarlı olmaktan, arınmak için verilmesi gerekeni 

(zekatı) vermekten alıkoyabilir.”202 

 

B. BÜTÜNSELLİK 

Esed’in metodunda göze çarpan özelliklerden birisi de Kur’an’ı yorumlamada 

bütünsellik ilkesine verdiği önemdir. Esed’e göre Kur’an münferit emir ve talimatların 

bir derlemesi değil bir bütün olarak görülmelidir. Eserde, her ayet ya da cümlenin diğer 

ayet ya da cümlelerle yakın bir biçimde irtibatlandırıldığı, herbirinin diğerini açıkladığı 

veya açtığı hususunun daima göz önünde bulundurulduğu gözlenmektedir. Esed, 

ibareleri birbirleriyle irtibatlandırılarak ve sık sık çapraz referanslara başvurularak 

açıklandığında Kur’an’ın en iyi tefsirinin yine Kur’an olduğu görüşündedir.203 

Bu metoda uygun olarak eserde de gerek ayetler gerek sureler arası atıflara çok 

sık başvurulduğu görülmektedir. Bu tutum, hem Kur’an’ın vermek istediği mesajda 

gözetilen bütünsellik ilkesine vurgu yaptığı hem de okuyucu zihnini sürekli 

bağlantılarla, aktif olarak Kur’an’ı anlamlandırma işine ortak ettiği ve uyanık tuttuğu 

için son derece önemlidir ve diğer meallerde bu kadar yoğun rastlamadığımız bir 

özelliktir.  

Esed, Kur’an’ın Allah’ın birliği, ilahî vahyin sürekliliği ve değişmezliği ve 

sağlıklı bir insan ve toplum oluşturmada izlediği metot ile esasen tek bir mesajı, tevhid 

ilkesini vermek istediğini, bunun da ancak Kur’an’ı -ve hatta geçmişin tüm örnekleriyle 

vahiy olgusunu- bir bütün olarak görmekle gerçekleşeceğini düşünür. Onun bu 

düşüncesi her surenin başına koyduğu açıklayıcı bölümlerde de müşahede edilebilir. 

Buralarda surenin tarihî künyesi (nüzûl sebebi, nâzil olduğu yer, surenin diğer 

isimleri...) verilmekle beraber özellikle dikkatler surenin temel esprisine çekilmekte, 

bunu destekleyen tarihî veya temsilî anlatımlara kısaca değinilmekte ve gerektiğinde 

                                                 
202 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.717, 24:37. Esed’in bağlama göre farklı anlamlar verdiği diğer bazı 
örnekler şöyledir: Hicab: Engel, 7:46; gözden kaybolmak, 38:32; perde, 17:45. Zıll: Gölge, 2:57, 7:160, 
13:15, 13:35; gölgelik, sığınak, 16:81; mutluluk, 4:57, 36:56. İbil: Yağmur yüklü bulutlar, 88:17; deve, 
6:144. Tayr: kuş, 2:260; 22:31; kader, 3:49, 5:110, 17:13; uğursuzluk, 27:47, 36:18; uçan varlık, 105:3. 
203 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXVII. 



 62 

vahiy olgusunun bütünselliği çerçevesinde surenin diğer surelerle ilişkisi ortaya 

konulmaktadır.  

Esed’in bu metodunu Hûd suresi ile ilgili açıklamasında görelim: 

Onuncu surenin (Yûnus) indirilişinden çok kısa bir süre sonra -
yani Hz. Peygamber’in Mekke’de geçen son yılı içinde- vahyedilen Hûd 
suresi hem metot ve üslup bakımından hem de konusu ve muhtevası 
bakımından kendinden önceki sureyle büyük bir benzerlik 
göstermektedir. Bu surede de Yûnus suresinde olduğu gibi başlıca tema 
Allah’ın iradesinin Peygamberleri aracılığıyla vahyedildiği gerçeği ve 
peygamberlik olgusunun gelmiş geçmiş toplumlardaki tezahürüdür. 
Yûnus suresinde şöyle bir temas edilen önceki peygamberlere ilişkin 
kıssaların bazıları bu surede oldukça ayrıntılı olarak anlatılmakta ve 
insanla insan arasında cereyan eden gerçek ilişkilerin özellikle altı 
çizilerek bu kıssalar değişik açılardan yansıtılmaktadır. Bu ele alış 
tarzının doruk noktası, “halkı [birbirine karşı] dürüst davrandığı sürece 
senin Rabbin (hiçbir toplumu) [sırf] batıl [inançları] yüzünden helak 
etmez” anlamındaki 117. ayettir.204 

 

C. AYETİN EVRENSEL MESAJINA VURGU 

Eserin en önemli özelliklerinden birisi de sebeb-i nüzûlden ziyade ayetin 

evrensel mesajına vurgu yapılması ve her Kur’anî ibarenin tüm asırlardaki Kur’an 

takipçilerini ilgilendirdiğine dikkat çekilmesidir:  

Kur’an’ın hiçbir parçası, saf bir tarihsel bakış açısıyla ele 
alınmamalıdır. Yani, Kur’an’ın hem Hz. Peygamber zamanındaki hem de 
daha önceki tarihsel şartlara ve olaylara yaptığı bütün atıflar tek başlarına 
ele alınmayıp insanî durumun bir açıklaması olarak değerlendirilmelidir. 
Bu sebeple belli bir ayetin tarihsel nüzûl sebebinin -klasik müfessirlerin 
haklı olarak cazip gördükleri bir araç- o ayetin esas maksadını ve 
Kur’an’ın bir bütün olarak vaz‘ ettiği ahlâkî sistem ile iç bağlantısını 
örtmesine izin verilmemelidir.205 

Bu yüzden klasik müfessirlerce gerektiğinde uzun uzun nüzul sebebi veya kıssa 

olarak anlatılan olaylar Kur’an Mesajı’nda daima ikinci plana itilmiş Kur’anî hidayet 

çerçevesinde bunların değil evrensel mesajın önemli olduğu vurgulanmıştır. 

                                                 
204 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.118. 
205 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXVII. 



 63 

Mesela Tevbe suresi 118. ayette Tebuk seferinden geri kalan müminlerin 

pişmanlıkları ve daha sonra tevbe ederek Allah’ın affına mazhar olmalarıyla ilgili 

açıklamasında Esed, ayetin, indirilmesine neden olan tarihî olguyu da aşarak en geniş 

yüklemiyle doğru yoldan ayrıldıktan sonra pişman olup tevbe eden bütün müminlere 

yönelik anlaşılması gerektiğini belirtir.206 Hemen sonra gelen ayetlerin de her ne kadar 

“Peygamber şehrinin halkı” ve onun çevresinde yaşayan bedevîler ile ilgili görünse de, 

taşıdığı mesaj açısından bütün çağ ve bütün mümin toplulukları kuşatacak mahiyette 

genel ve sürekli olduğunu söyler.207 

Esed sözkonusu evrensel mesaja vurgu ilkesini bazen öylesine önplana çıkarır 

ki bu tutumu ayetlerin bilinen nüzul sebeplerinin hiç önemi yokmuş gibi bir izlenim 

doğmasına sebep olur. Oysa nüzul sebebini belirtmek ayetin evrensel mesajına gölge 

düşürmez. Bilakis nüzul sebebini bilmek, ayetlerin ulaşmak istediği gayeleri anlamaya, 

ihtiva ettikleri sırları ve amaçları kavramaya yardımcı olur.208 Asıl itibarıyla evrensel bir 

mesaj olan Kur’an’ın tenzil süreci boyunca birtakım durumlara mahsus ayetler içermesi 

onun evrenselliği için gereklidir.  

Esed Alak suresinde geçen “nâdî” tabirinin “Daru’n-nedve”ye yani müşrik 

Mekke’deki geleneksel ihtiyarlar meclisine işaret ettiğini düşünen müfessirleri eleştirir 

ve onların bu gibi ayetleri daima indiği dönemde olmuş bir olayla sınırlandırarak 

anladıklarını, oysa buradaki ibarenin, insanın kendini “kendi kendine yeterli” görmesine 

yol açan küstahlık ve kibrine işaret ettiğini belirtir.209  

Yûnus suresi 110. ayette Hz. Musa’yı ve inananları kovalayan Firavun ve 

ordusunun denizde boğulmasıyla ilgili notunda210 Kitâb-ı Mukaddes’te bu olayın 

anlatılışına atıfta bulunduktan sonra gerek Kitâb-ı Mukaddes'te gerek sözlü Arap 

kültüründe yer alan tarihsel olay ve menkıbelere ilişkin Kur’anî atıfların hemen 

hepsinde amacın bu olayları hikaye etmek, dikkati olay örgüsünün kendine çekmek 

                                                 
206 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.386, 9:118/156. 
207 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.386, 9:119/157. 
208 Abdülfettah el-Kadî, Esbab-ı Nüzul –Sahabe ve Muhaddislere Göre-, Salih Akdemir (çev.), 
Ankara: Fecr Yayınları 1996, s.20. 
209 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1288, 96:17/9. 
210 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.413, 10:90/110. 



 64 

değil; olayın altında yatan özel ahlâkî derse dikkat çekmek olduğunu belirten Esed, bu 

durumun bu tür ima ve atıfların Kur’an'ın tamamına dağılmış bir bütünün parçaları ile 

olmasıyla da desteklendiğini söylemektedir.211 

Beled suresinin “ve ente hillun bi hâza’l-beled (senin serbestçe yaşadığın bu 

beldeyi) ibaresindeki “beled” kelimesinin klasik müfessirlerce Mekke, “sen” zamirinin 

de Hz. Muhammed (s.a.) olarak anlamlandırılmasını da eleştiren Esed, bu yorumun 

Mekke’nin kutsallığı defalarca vurgulandığı için makul gözüktüğünü söyler. Oysa 

ayetlerin devamı ve surenin tümünün genel havası, daha geniş kapsamlı ve daha genel 

bir yoruma imkan vermektedir. Yazara göre, “haza’l-beled” sözü ile “insanlık yurdu” 

yani yeryüzü kastedilmektedir; ayetteki “sen” zamiri genel olarak insana râci olup, 

ayette tanıklığa çağrılan da, insanın yaşadığı dünyevî hayattır.212 

Hûd suresinde geçen “düşmanlık için örgütlenmiş inkarcılar” ibaresini bazı 

müfessirlerin yaptığı gibi Hz. Peygamber’e karşı gelen müşrik Araplarla özdeşleştirmek, 

Esed’e göre, ayetin anlam sahasını daraltmaktır.213 Yine Âl-i İmrân suresindeki, klasik 

müfessirlerce Bedir Savaşı’nda müminlerin Allah tarafından desteklenmesi ile bağlantılı 

olarak anlaşılan 13. ayet de genel muhtevalı anlaşılmalıdır.214 

Esed’in bu ve benzeri ayetlerde esbab-ı nüzulü ortaya koyan müfessirleri 

eleştirmesi ilginç bir tutumdur. Zira esbab-ı nüzulü dikkate alan müfessirler de bilirler ki 

sebebin hususîliği hükmün umumîliğine mani değildir. Çünkü sebeb-i nüzul mutlak ve 

kalıcı bir illet olmayıp ayetin yorumlanmasında bir dinamiktir; ayetin anlamını bitiştirir 

ve hükmün anlaşılmasını kolaylaştıracak bir mercek görevi ifa eder. Fakat ayetin ihtiva 

ettiği hüküm ve manayı belirlemesi ve sınırlaması asla sözkonusu değildir.215  

Ayetlerin evrensel mesajına vurgu konusundaki titizliğine rağmen bazen 

Esed’in kendi tutumuyla çelişen görüşler ortaya koyduğu da görülmektedir. Ayetleri 

belli bir zamanla sınırlayan müfessirleri sık sık eleştiren Esed, mesela, kadınların 

                                                 
211 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.413, 10:90/110. 
212 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1270, 90:2/1. 
213 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.426, 11:17/31. 
214 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.90, 3:13/9. 
215 Engin Çapan, “Kur’an-ı Kerim’in Evrenselliği ve Tarihselci Yaklaşım”, Kur’an-ı Kerim, 
Tarihselcilik ve Hermenötik, İzmir: Yeni Ümit Kitaplığı 2003, s.83-84. 



 65 

başlarını örtmelerini emreden Nûr suresinin 31. ve Ahzâb suresinin 59. ayetlerini216 

yorumlarken -adeta sünnetteki uygulamaları da gözardı ederek- bu sefer kendisi zamanla 

kayıtlı görmüştür. Sözkonusu ayetlerin (belli nüzul sebepleri olsa da) hem Hz. 

Peygamber’in eşlerine hem de diğer mümin kadınlara hitap ederek örtünmelerini 

emrettiği görülmektedir. Oysa Esed, ayetleri açıklarken anlamı, nüzul tarihi ve Hz. 

Peygamber’in eşleriyle sınırlı tutmayı yeğlemiş, üstelik bunu sık sık öne çıkardığı 

evrensel mesaja vurgu prensibini ihlal etmeyi göze alarak yapmıştır. Esed’e göre Ahzâb 

suresi 59. ayetteki spesifik ve zamanla kayıtlı ifade tarzı ve ifadenin bilinçli 

müphemliği, bu ayetin, terimin genel, zaman ve mekan üstü anlamıyla bir hüküm ifade 

etmekten çok zamanın ve sosyal çevrenin sürekli değişmesi karşısında uyulması gerekli 

ahlâkî bir rehber niteliği taşıdığını gösterir.  

Esed’in Kur’an-ı Kerim’deki ayrıntılı cennet tasvirlerini tamamen sembolik ve 

mecazî olduğunu düşünerek bu tasvirlerin doğrudan doğruya nüzul dönemine özgü Arap 

aklına ve zevkine hitap ettiğini atlaması da bu çelişkili evrensellik telakkisinin 

sonucudur. Oysa bizimle Kur’an arasındaki tarihsel mesafe sebebiyle tarihin anlamı 

yabancılaştırması ancak tarihe başvurmak suretiyle giderilebilir.217  

Esed, ayetleri evrensel anlama hususunda o kadar ileri gitmiştir ki bazen, 

doğrudan Hz. Peygamber’e yönelik olduğu düşünülen ayetleri dahi bu çerçeveye dahil 

etmiştir. Mesela A‘lâ suresi 6. ve 7. ayetlerdeki “Biz sana öğreteceğiz ve 

[öğrendiklerinden hiçbirini] unutmayacaksın. Allah’ın [unutmanı] diledikleri hariç; 

çünkü [yalnız] O’dur [insanın] kavrayışına açık olan herşeyi ve [ondan] olanları bilen.” 

ifadelerinin genel olarak bütün insanlara hitap ettiğini söyler. Klasik anlayışta ise bu ve 

konuyla ilgili diğer ifadeler,218 bazı ayetlerin Allah’ın hikmeti uyarınca Peygamber’in 

belleğinden silinmesi (insâ) ve onların yerini doldurmak üzere başka ayetler 

                                                 
216 “İnanan kadınlara söyle, onlar da gözlerini bakılmasını yasak olandan çevirsinler, iffetlerini 
korusunlar; [örfen] görülmesinde sakınca olmayan yerleri dışında cazibe ve güzelliklerini açığa 
vurmasınlar; ve bunun için başörtüleri yakalarının üstüne salsınlar (...)” Nûr suresi 31. ayet. “Ey 
Peygamber! Eşlerine, kızlarına ve [öteki] bütün mümin kadınlara [toplum içine çıktıklarında] dış 
kıyafetlerini üzerlerine almalarını söyle; bu onların temiz kadınlar olarak tanınmalarını ve rahatsız 
edilmemelerini temin eder.” Ahzâb suresi 59. ayet. 
217 Mustafa Öztürk, Kur’an’ı Kendi Tarihinde Okumak -Tefsirde Anakronizme Ret Yazıları-, 
Ankara: Ankara Okulu Yayınları 2004, s.230. 
218 Bkz. Esed, Kur’an Mesajı, C.I, 2:92/106. 



 66 

vahyedilmesi olarak anlaşılır. Bu değiştirme ve unutturma işlemini yapan bizzat Allah 

olduğundan bu durum Peygamber’in masumiyetine halel getirmez.219 

Esed, Abduh gibi klasik manadaki neshi de insâyı da kabul etmediği için, bu 

ayeti tüm insanlığa hitap eden genel bir ifade olarak anlamış, hatta nesihle ve dolayısıyla 

Hz. Peygamber’in bazı ayetleri unutmasıyla bağlantı kuran alimleri de “şaşkın Kur’an 

yorumcuları” olarak nitelemiştir.220 

Esed’e göre ayet, Alak suresinin ilk beş ayetindeki, özellikle de 3-5. ayetlerdeki 

Allah’ın insana bilmediğini öğretmesiyle bağlantılı olarak okunduğunda yorumlamadaki 

zorluk kendiliğinden ortadan kalkacaktır:  

Burada insanı, yaratılış amacına uygun olarak şekillendiren ve 
ona doğru yolu göstereceğini vaat eden Allah’ın, ona, insanlığın 
biriktireceği, kaydedeceği ve kollektif olarak “hatırlayacağı” bilgi 
unsurlarını elde etme yeteneği vereceği (böylece ona “öğreteceği”) 
bildirilmektedir. Ancak Allah’ın, insana, yeni tecrübeler edinme 
vasıtasıyla erişilebilen ileri becerileri de kapsayan daha geniş ve zengin 
bilgilerin yanısıra tümdengelimci veya spekülatif bilgi unsurlarına sahip 
olması sonucu “unutturabileceği” (başka bir deyişle terkettirebileceği) 
gereksiz ve yararsız hale gelen bilgiler bunun dışında kalır.221  

Esed’e göre Kıyamet suresi 16. ayette “[Vahyin sözlerini tekrarlarken] dilini 

hızla oynatıp durma!” şeklinde Peygamberimize hitap ettiği düşünülen ifadeler, aslında 

Kur’an’ı okuyan, dinleyen veya inceleyen her mümini ilgilendirmekte ve bu ayetler 

bizleri Kur’an’ın mesajını anlamadan sadece ses güzelliği ile tatmin olmamaya ve bu 

yüzden de onu ağır ağır, hazmederek okumaya yönlendirmektedir.222 Oysa bu ayetlerin 

devamı şu şekildedir: “Çünkü onu [senin kalbine] yerleştirmek ve [gerektiğinde] 

okutturmak Bizim işimizdir. Böylece onu telaffuz ettiğimiz zaman kelimelerini [bütün 

zihnini vererek] takip et. Sonra da onun anlamını açıklamak da Bize düşer.” Görüldüğü 

gibi ayetlerde hitap doğrudan Peygamberimizedir. Zira Allah’ın Müslümanların kalbine 

vahyi “yerleştirme”si ve vahyi onlar için “telaffuz etme”si düşünülemez. İfadelerde 

açıkça Allah-Peygamber arası bir vahiy ilişkisine işaret edildiği görülmektedir, yani 

                                                 
219 Süleyman Ateş, Kur’an’da Nesih Meselesi, İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat 1996, s.10. 
220 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1260, 87:6-7/4. 
221 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1260, 87:6-7/4. 
222 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1212, 75:16/6. 



 67 

yatay olarak aynı düzlemde olamayan Allah ve Peygamber’in dikey ilişkisine.223 

Anlaşılan Esed nesih ve insâ doktrinlerini reddettiği için mezkur ayetlerle ilgili böylesi 

te’villere başvurmuştur. Nitekim bu ayetler ya Hz. Peygamber’e bazı ayetlerin Allah 

tarafından unutturulabileceği kabul edilerek açıklanabilir veya Esed’in yaptığı gibi tüm 

insanlara şamil kılınarak te’vil edilir. 

 

D. LUGAVÎ AÇIKLAMALAR 

Esed, Kur’anî kelime ve kavramların daima nüzul dönemindeki dilbilimsel 

kullanımlara göre anlaşılması gerektiğini söyler. Kendisi de bu kullanımlara aşinalık 

elde etmek için yıllarca Arap çöllerinde dolaşmıştır. Esed 1926 yılında Müslüman 

olmasına kadar geçen dönemde iki defa Ortadoğu seyahatine çıktı ve bu seyahatlerinde 

Mısır, Filistin, Ürdün, Suriye, Türkiye, Irak, İran ve Afganistan’ı dolaştı, 1927’den 

1932’ye kadar Arabistan’da kaldı. Kur’an dilinin safiyetini en üst seviyede korumuş 

olanların, Arap Yarımadası’nın merkezi ve doğusunda yaşayan bedeviler olduğunu 

belirten Esed, bu bedevi dili ile tanışmanın, akademik eğitimine ilaveten Arap olmayan 

bir mütercim için elzem olduğunu belirtir.224 Bu sağlanmadığı takdirde Kur’an 

telaffuzunun derunî anlamı kavranamayacaktır. Zira, “Herhangi bir dilin kelime ve 

cümleleri, gerçeklik hakkındaki kavrayışlarını bu özel dilin araçlarıyla ifade eden 

kişilerce geleneksel olarak ve bilinç altında üzerinde uzlaşılan anlamların 

sembollerinden başka birşey değillerdir. Mütercim sözkonusu dilin kavram 

sembolizmini kendi içinde yeniden üretemedikçe –yani bunların bütün tabiiliği ve 

saflığıyla kendi kulağında “ses verdiğini/şakıdığını” duymadıkça, yaptığı tercüme, 

üzerinde çalıştığı metnin lafzî karşılığını yansıtmaktan başka işe yaramaz ve asıl metnin 

derunî anlamını az veya çok gözden kaçırmış olur. Asıl dilin derinliği arttıkça böyle bir 

tercüme metnin esas anlamından daha da uzaklaşır”.225 

                                                 
223 Toshihiko Izutsu, Kur’an’da Allah ve İnsan, Süleyman Ateş (çev.), İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat 
ts., s.209. 
224 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXIV. 
225 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXIII. 



 68 

Esed, esere yazdığı önsözde, Kur’an tercümesinde uyulması gereken dilbilimsel 

incelikleri ve metodları sıralayarak, mesajın ancak bu kurallara uyulduğu takdirde doğru 

olarak anlaşılabileceğini vurgulamaktadır.226 

Kur’an tercümelerinde, Kur’an’ın nazil olduğu dönemdeki Arapça 

kullanımların göz önünde bulundurulması zaruretini vurgulayan müellif, bazı Kur’anî 

deyimlerin -özellikle de soyut kavramlarla ilgili olanların- zamanla halkın zihninde, fark 

edilmesi güç bir değişime uğradığını ve bu yüzden klasik dönemden sonraki zamanlarda 

kazandıkları anlamlara uygun olarak tercüme edilmesinin yanlış olacağını özellikle 

belirtir: “Büyük İslâm alimi Muhammed Abduh’un da işaret ettiği gibi, dil konusunda 

otoritesi teslim edilen bazı ünlü Kur’an müfessirleri bile, bu konuda zaman zaman 

yanılgıya düşmüşler ve modern müfessirlerin yetersizliğinin de arttırdığı bu tür 

yanılgılar, münferit Kur’an pasajlarının Batı dillerindeki tercümelerinin birçok tahrifata 

uğramasına ve bazen tamamen anlamsız bir hale düşmesine yol açmıştır.” 

Kur’an lafızlarının nüzul ortamında anlaşılan anlamlarının tayinine bu şekilde 

vurgu yapan Esed, çevirilerinde de sık sık kelimelerin vahyin indiği dönemdeki 

anlamlarına göndermelerde bulunmaktadır. Mesela Tevbe suresinin 28. ayetinde 

müşriklerin pis (neces) olarak nitelendirilmesi ile ilgili açıklamasında Doğu ve Orta 

Arabistan’da yaşayan bedevilerin –ki ona göre bu bedeviler modern şehir ve 

kasabalardaki Araplara göre Arapça deyimleri son derece aslına uygun bir şekilde 

dillerine yansıtırlar- neces sıfatını ahlâken düşük, sadakatsiz ve güvenilmez kimseler 

için kullandıklarını belirtir.227 Aynı surenin “ve yine onlar, az ya da çok [Allah için] ne 

zaman bir yol katetseler, bu onların lehine kaydedilmektedir...” mealindeki 121. 

ayetinde lafzî olarak “bir vadiyi katetseler” anlamına gelen “ve yakta‘une vadiyen” 

ifadesini açıklarken, “vâdî” teriminin klasik Arapçada yeryüzü/arazi parçası anlamına 

geldiğini, bu kelime lafzen kesmek anlamındaki kata‘a fiiliyle geçtiğinde ise 

Arabistan’daki bedeviler tarafından bugün dahi “yol tepmek” şeklinde anlaşıldığını 

ifade eder.228 

                                                 
226 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXV. 
227 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.354, 9:28/37. 
228 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.385, 9:120/160. 



 69 

Hûd suresi 92. ayetteki “ittehaze zıhriyyen” ifadesi bedevi dilindeki kullanımı 

sebebiyle, “onu küçümsedi, onu unuttu / gözden çıkardı” şeklinde çevrilmiştir.229 Sâd 

suresi 12. ayette Firavun’un kavminin sıfatı olarak geçen “zü’l-evtad”, “[sayısız] 

direkler üstünde duran çadırların sahibi” olarak çevrilmiş ve bu çeviri, bedevi 

anlayışında bir çadırda genişliği/boyutu nisbetinde direk bulunması ve bunun da güç ve 

statünün simgesi olarak algılanması ile bağlantılandırılmıştır. Zira Araplar güçlü kabile 

reisleri için “sayısız direkler üstünde duran çadırların sahibi” derlerdi.230 

Eserde ayrıca kelimelerin kök, yapı ve özellikleriyle alakalı lugavî açıklamalara 

da sık sık yer verilmektedir. Mesela Yûnus suresi 98. ayetteki “lev-lâ” ifadesini “ne 

yazık ki olmadı” şeklinde çeviren Esed, bunun sebebiyle ilgili şöyle uzun bir dilsel 

açıklama yapmaktadır:  

Lev-lâ (“olmasaydı” ya da “... için değilse”) edatı, bazen hel-lâ 
edatıyla eşanlamlı olarak kullanılır ve bu durumlarda “niçin değil” 
(“niçin öyle olmadı...?” ilh.) şeklinde tercüme edilebilir. Ne var ki, 
yukarıdaki ifade için sözkonusu edatın ne soru haliyle tercümesi ne de 
yukarıda belirtilen harfiyyen tercümesi sözün amacını vermeye 
yetmektedir. İfadenin anlamı ancak lev-lâ edatının -yukarıda belirtilen 
birinci dereceden anlamları yüklenmesi dışında- ayrıca hurûfu't-tahdîd 
denen ve ısrar, teşvik bildiren edatlardan biri olduğu hatırlanınca açıklık 
kazanıyor. Bu yanıyla edat, gelecek zaman kipinde çekilmiş bir fiilden 
önce geldiği zaman bir şeyin yapılması yönünde çabukluk bildiren bir 
teşvik ve yüreklendirme; geçmiş zaman kipinde çekilmiş bir fiilin 
önündeyse ayetteki ifadede olduğu gibi birinin yapması gereken bir işi 
yapmamış olmasından ötürü bir esef, kınama ya da yazıklama ifade 
etmektedir. Modern İngilizcede bu anlamıyla edatın deyimsel bir karşılığı 
yoktur. Kanaatimizce edat için en yakın karşılık arkaik İngilizcede derin 
bir esef ve kınama ifade eden “heyhat (alack)!” (muhtemelen kayıp ya da 
talihsizlik durumunda söylenen “ah lack” ifadesinden türemiş olmalı) 
ünlemi olurdu. Ne var ki bu ünlemin kullanılması fazlasıyla eski, 
fazlasıyla tumturaklı olduğundan bizce yerinde olmayacaktı. Sonuç 
olarak arkaik “alack” sözcüğünün ifade gücünü taşımasa da daha sık 
kullanılan “alas” (yazık; ne yazık!) sözcüğünü tercih etmek zorunda 
kaldık. Yine de okuyucu her halükârda akılda tutmalıdır ki, yukarıdaki 
pasaj her ne kadar bir şart cümlesi ya da bir soru cümlesi gibi görünse de 
çok açık bir biçimde başta Taberî olmak üzere pek çok klasik müfessirin 

                                                 
229 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.445, 11:91/126. 
230 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.92, 38:12/17. 



 70 

belirttiği gibi aslında “ne yazık ki, (şimdiye kadar) hiç olmadı...” şeklinde 
bir hüküm ifadesi ortaya koymaktadır.231 

Esed, Nisâ suresinin 29. ayetinin232 klasik çevirilerde “illâ” edatının “hariç” 

veya “olmadıkça” anlamları kullanılarak “karşılıklı anlaşmaya dayanan ticar(î bir 

faaliy)et olmadıkça” şeklinde yapılan tercümesinin birçok müfessiri şaşırttığını belirtir. 

Çünkü bu durumda sanki karşılıklı rıza ile olduğu sürece haksız kazancın meşru 

olabileceği gibi bir anlam çıkmaktadır. Oysa ayet Kur’an’ın öngördüğü ahlâkî çerçeveye 

tamamen ters olan bu durumu onaylamayacağından, burada “illâ” edatı “hariç” veya 

“olmadıkça” birincil anlamlarıyla çevrilemez. En uygun çeviri: “Karşılıklı rızaya 

dayanan ticaret yoluyla da olsa” şeklinde olandır.233 

Mürselât suresinde geçmişte günahkârların yok edildiğini, gelecektekilerini de 

aynı akıbetin beklediğini anlatan ifadelerden sonra gelen 17. ayetteki “sümme 

tünbi’uhumu’l-âhirîn” ibaresini “işte sonrakileri de onlarla aynı yola sokacağız” 

şeklinde çevirerek “sümme” bağlacına “işte” anlamını veren Esed, bu tercihini şu 

ifadelerle açıklıyor: “Sümme bağlacının -ki burada ‘işte’ olarak çevrilmiştir- 

kullanılması ‘sonraki’ günahkârların (âhirûn), bu dünyada Allah’ın akıl-sır ermez, 

derinliğine erişilmez hikmeti gereği bir belaya uğramasalar da öteki dünyanın azabına 

mutlaka uğrayacaklarını ifade eder.”234 

 

E. ÜSLUP FARKLARI 

Esed'in tefsirinde ilk okumalarda dahi dikkatlerden kaçmayacak bir üslup farkı 

vardır. Diğer tercümelerde rastlanan, kelimelerin sadece Türkçe karşılığını vererek 

çevirme, burada yerini çok farklı ifade demetlerine bırakmaktadır. Müfessir sık sık lafzî 

çevirinin dışına taşmakta ve böyle yerlere koyduğu dipnotlarda kelimenin lafzî 

karşılığını vererek kendisinin niçin bu şekilde tercüme ettiğini açıklamaktadır.  

                                                 
231 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.415, 10:98/119. 
232 “Siz ey imana ermiş olanlar! Birbirinizin mallarını haksız yollarla -karşılıklı rızaya dayanan ticaret 
yoluyla olsa da- heba etmeyin ve birbirinizi mahvetmeyin; zira Allah sizin için bir rahmet kaynağıdır.” 
233 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.141, 4:29/38. 
234 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1221, 77:17/7. 



 71 

Mâide suresinin 65. ayetindeki, lafzî karşılığı “Üstlerindekinden ve ayaklarının 

altındakilerden yerler” olan ibareyi “Gökyüzünün ve yerin tüm nimetlerinden 

yararlanırlar” şeklinde çevirmekte ve bunun sebebini de şu şekilde açıklamaktadır: 

“‘Gökyüzünün ve yerin bütün nimetlerinden yararlanırlardı’ ibaresi, hem manevî bir 

hakikatin gerçekleştirilmesi ile birlikte ortaya çıkan nimete, hem de Kitâb-ı 

Mukaddes’in gerçek öğretilerinde mevcut olan ahlâkî prensiplere uygun davranmanın 

ardından gelen sosyal mutluluğa işarettir.”235 

Yine Kâri‘a suresi 9. ayette, lafzî çevirisi “Anası [yani varacağı yer] bir uçurum 

olacaktır” olan ibare, “Bir uçurumun girdabına sürüklenecektir” şeklinde çevrilmiştir.236 

Kamer suresinde kıyameti anlatan 46. ayetin237 lafzen “onlar için belirlenmiş zaman = 

mev‘iduhum” olan ibaresi, Esed tarafından “Evet! Son saat, onların kaderiyle gerçekten 

buluşacakları andır.” şeklinde çevrilmiştir.238 

Yine Nahl suresi 4. ayetteki “Haleka’l-insâne min nutfetin fe-izâ hüve hasîm” 

ibaresi lafzen “(Allah) insanı bir nutfeden yarattı, oysa yeri gelince nasıl açık bir hasım, 

bir muarız olabiliyor!” şeklinde çevrildiği halde Esed yine oldukça farklı bir üslupla şu 

karşılığı veriyor: “O, insanı [sadece] bir sperm damlasından yarattı; ama yeri gelince, bu 

aynı yaratık, düşünme ve karşı çıkma gücüyle donatılmış olduğunu hemen ortaya 

koyuyor.”239 

Ayrıca Esed'in Kur’an'ın icazı gereği olduğunu söylediği eksiltili ifadeleri, 

anlama uygun olmak şartıyla -kimi zaman uzun olmasından da kaçınmayarak- ara 

cümlelerle desteklemesi ve ifadelerinde kulağa hoş gelecek şiirsel bir üslup kullanması, 

meal-tefsirde öne çıkan özelliklerden sadece ikisidir. Esed'in uzun yıllar çölde bedevîler 

arasında yaşaması, Kur’an'ın orijinal diline yakınlık kesbetmesini sağlamış 

görünmektedir. Zaten önsözünde, Kur’an'ı tercüme için sadece Arapça bilmenin yeterli 

olamayacağını belirten Esed, filolojik eğitime ilaveten dilin içsel olarak “hissedilip 

içselleştirilmesinin”, Kur’an dilinin vecîz ve çağrışıma dayalı düşünce niteliklerini kendi 

                                                 
235 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.206, 5:66/84. 
236 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1300, 101:9/2. 
237 “... bel es-sâ‘atû mev‘iduhum...” 
238 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1091, 54:46/27. 
239 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.527, 16:4/5. 



 72 

içinde yeniden “üreterek” onun öz anlamını kavramayı mümkün kılacağını 

belirtmektedir.240 

Eserinde, bahsettiği inceliklere riayet ettiği görülen Esed, ayrıca Kur’an'ın 

henüz hiçbir Avrupa diline hâlâ kavranabilir bir şekilde çevrilmemiş olması sebebiyle 

duyulan eksikliği giderme gayreti içindedir. Onun gayesi, Batılı insana, Kur’an'ın 

öğretisinin, “sadece öteki dünyadaki ruhsal mutluluğa götüren bir çağrı olmayıp, aynı 

zamanda bu dünyada -ruhsal, fiziksel ve sosyal planda- elde edilebilecek iyi bir hayata 

götüren bir rehber olduğunu kavratmak”tır.241 İşte eserin yazılış gayesini de göz önüne 

aldığımızda, üslup ile ilgili farklılığı kavramamız daha kolay olabilecektir. Sözkonusu 

bu farklılığı kendisi şöyle izah etmektedir:  

Tercümede benimsediğim üslubu belirlerken çağdaş 
okuyucunun zihnini Kur’an'a kapatan, güncelliğini yitirmiş eski ifade 
tarzını (archaism) gereksiz yere kullanmaktan kaçınmaya çalıştım. Diğer 
taraftan Kur’an kavramlarını özellikle “modern” deyimlere çevirmekte 
bir zaruret görmedim. Bu modern deyimlerin asıl Arapçanın ruhu ile 
çatışacağını ve vahiy kavramında mevcut bulunan ağırbaşlılığa alışkın 
olan bir kulağı tırmalayacağını düşündüm. Bununla birlikte yine de, 
Kur’an'ın tavsîfi çok zor olan âhenk ve belâğatini yeniden 
canlandırdığımı iddia edecek değilim.242 

Cümlelerle ilgili gördüğümüz çevirileri yanında Esed’in özellikle bazı anahtar 

kavramlara verdiği farklı anlamlar oldukça dikkat çekicidir. 

Müttakî kelimesine “Allah'a karşı sorumluluklarının bilincinde olanlar” 

manasını veren Esed, kelimenin “Allah'tan korkan” şeklinde çevirilmesinin, ibarenin 

olumlu içeriğini yeterli biçimde yansıtmadığını, yani Allah'ın herzaman ve her yerde 

olduğunun farkında olup, kişinin bu farkında oluşun ışığı altında kendi varlığını 

biçimlendirme arzusunu hissettirmediğini söyler. Ayrıca “kötülükten sakınan” veya 

“sorumluluğu konusunda dikkatli olan” şeklindeki çevirilerin ise, ilahî sorumluluk 

bilinci kavramının sadece bir yönünün yansıttığını belirtir.243 

                                                 
240 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXIV. 
241 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXIII. 
242 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXVIII. 
243 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.4, 2:2/2. 



 73 

Görüldüğü gibi, yazar bir kavramı ele alırken her cihetten manaya kuşatacak 

kelimelerle ifade etmeye çalışmakta, tek bir kelimeyle veya lafzen çevirip kavramı bir 

manayla sınırlandırmaktan kaçınmaktadır.  

Esed, Rûhu’l-Kudüs kelimesine “kutsal ilham” anlamını verir: 

1) Bakara suresi 87. ayet: “(...) Meryem oğlu İsa’ya da hakikatin tüm kanıtlarını 

vahyettik ve O’nu kutsal ilham ile destekledik.”244 

2) Bakara suresi 253. ayet: “Biz Meryem oğlu İsa’ya hakikatin tüm kanıtlarını 

bahşettik ve O’nu kutsal ilham ile destekledik.”245 

3) Nahl suresi 102. ayet “Onun (ayetlerin) apaçık bir gerçeklik ve sarsılmayan 

bir doğruluk keyfiyeti içinde, imana erişeleri(n durumunu) güçlendirmek ve Allah’a 

yürekten bağlanıp boyun eğenlere bir doğru yol bilgisi, bir müjde olmak üzere 

Rabbinden safha safha kutsal ilham yoluyla indirildiğini söyle.”246 Bu ayetle ilgili 

açıklamasında Esed, Rûhu’l-Kudüs kelimesinin Kur’an’da kutsal ilham olarak geçtiğini 

fakat Allah’ın mesajını peygamberlere ulaştıran melek olarak anlaşılma ihtimali de 

olduğunu söyler.247 

Gayb kelimesi, Esed’e göre, Kur’an’ın anlaşılmasındaki anahtar kavramlardan 

olup, “yaratılmışların idrakini açan herşey” manasındadır.248 Şeyâtîn kelimesi, bağlama 

göre “şeytânî dürtüler”,249 hanîf “batıl olan herşeyden uzak duran” olarak,250 cihâd 

daima Allah yolunda savunma savaşı,251 hicret kelimesi hem maddî hem de manevî 

anlamda “kötülük yurdundan iyilik yurduna göç” olarak 252 çevrilmektedir  

                                                 
244 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.24, 2:87. 
245 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.77, 2:253. 
246 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.550, 16:102. 
247 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.551, 16:102/128. 
248 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.4, 2:3/3.  
249 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.6, 2:14/10. 
250 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.241, 6:79. 
251 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, 4:71/87, 4:91/113, 2:190/167-167, vd. 
252 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.163, 4:97/124. 



 74 

Esed’in üslup farklarına verilebilecek güzel bir örnek de, kâfirûn kelimesine, 

alıştığımız manada “İslâm’ı reddedenler, İslâm dinine inanmayanlar” anlamı yerine daha 

genel bir içerikle “hakikati inkar edenler” 253 manası vermesi, ellezîne keferû ifadesini 

ise “hakîkati inkâra şartlanmış olanlar”254 şeklinde tercüme etmesidir. Bu inkar insanın 

“hem fıtratında mevcut olan Allah’ın varlığını tanıma yeteneğini baskı altına alması 

hem de sahip olduğu iyiyi ve kötüyü içgüdüsel olarak kavrama yetisini gözardı etmesi” 

anlamına gelir.255 

Gâşiye suresindeki “E-fe-lâ yenzurûne ile’l-ibili keyfe hulikat” ayetinde geçen 

ibil, Esed’e göre, surenin tümünde yeryüzünün yaratılışından (dağlar, gökyüzü, toprak) 

örnekler verildiği için bağlam gereği birincil manası olan “deve” olarak değil, Arapçada 

kullanılan “yağmur yüklü bulutlar” olarak çevrilmelidir: “Peki [o, yeniden dirilmeyi 

inkar edenler] bakmazlar mı yağmur yüklü bulutlara, [ve görmezler mi] nasıl yaratılmış 

onlar?” Ayrıca ibili sadece deveyle sınırlamak, ayetteki atfı sadece Hz. Peygamber 

(s.a.)’in çağdaşı olan Araplarla sınırlamak anlamına gelecektir.256 

A‘râf suresinde inanmayanların cennete girmelerinin imkansızlığını anlatan 40. 

ayetteki “hattâ yelice’l-cemelü fî semmi’l-hıyât” ibaresinin “deve iğne deliğinden geçene 

kadar” olarak çevrilmesini şiddetle eleştiren Esed, bu ibareyi “halat iğne deliğinden 

geçene kadar” şeklinde çevirmiş ve muhtelif kullanımlarla da destekleyerek, Allah’ın 

“iğne deliğinden geçen deve” gibi münasebetsiz bir mecaz kullanmayacağını, zira deve 

ile iğne arasında aklî hiçbir bağlantı olmadığını vurgulamıştır.257 

İslâm ve müslim kelimeleri, Esed’de mana genişlemesine uğrayarak, 

“Müslüman” ve “Müslüman olan” şeklinde değil “insanın Allah’a teslimiyeti” olarak 

anlaşılır.258 Yine Esed, Bakara suresi 238. ayette geçen es-salâtü’l-vustâ ibaresine, 

                                                 
253 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1204, 74:10/4. 
254 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.5, 2:6/6. 
255 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1215, 76:4/5. 
256 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1234, 88:17/5. Esed bu yorumunu İbn Manzur’a dayandırır. Burada 
ibilü şeklinde okunduğunda kelimenin “yağmur yüklü bulutlar” anlamına geldiği belirtilmektedir. Bkz. 
Ebu Fadl Cemalüddin Muhammed b. Mükrim İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, Beyrut: Daru Sadır t.y.,  C.XI, 
s.6. 
257 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.278, 7:40/32. 
258 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.184, 5:3/10. 



 75 

Menâr’a259 dayanarak ikindi namazı olarak anlayan genel kabulden farklı olarak “en 

mükemmel şekliyle namaz” anlamı verir. 

 

F. TERCÜMEDE KUR’ANÎ ÎCÂZIN DİKKATE ALINMASI 

Sözlükte evceze fiilinin masdarı olup, işi çabuk yapmak, sözü kısa kesmek, 

özetlemek gibi anlamlara gelir. Meânîde ise herhangi bir mefhumu, kendinden az 

lafızlarla ifade etmeye îcâz denir. Îcâz ve itnâb aynı manadadır. Îcâz, îcâz-ı hazf ve îcâz-

ı kısâr olarak ikiye ayrılır. Îcâz-ı hazf; hazf edilen şeye delalet eden bir ipucunun 

bulunması şartıyla, ibarede bulunan kelimelerden bir veya birkaç kelimeyi ya da bir veya 

birkaç cümleyi hazfetmektir.260 Îcâz-ı kısar ise az kelime kullanarak yapılan îcâzdır, 

yani az kelimeyle çok şey ifade etmektir.261 

Kur’an tercümesi için diğer vazgeçilmez unsurun, Kur’an’ın “bir fikrin nihâî 

şeklini beşer dilinin sınırları içinde mümkün olduğu kadar en özlü ve etkin tarzda ifade 

etmek amacıyla aracı düşünce bağlantılarını bilerek ihmal eden” eşsiz îcâzı olduğunu; 

Kur’an'ın anlamını aynı vecîz tarzda işlemeyen bir dile çevirmenin ise metnin aslında 

bulunmayan -özellikle belirtilmeyen- düşünce bağlantılarının mütercim tarafından 

parantez içi eklemelerle belirtilmek suretiyle mümkün olacağını; aksi takdirde 

sözkonusu Arapça ifadenin, tercüme edilmek suretiyle bütün anlamını kaybederek çoğu 

zaman anlamsız söz yığınları haline geleceğini ifade eden262 ve eserinde bu metoda 

uyduğu gözlenen Esed, yeri geldikçe bağlama göre tamamlanması gereken eksiltili 

ifadeleri -kimi zaman uzun cümleler kurmaktan da kaçınmayarak- ayetlerde aralara 

yerleştirdiği köşeli parantezlerle tam bir cümle haline getirmektedir.263 

                                                 
259 Muhammed Reşid Rıza, Tefsirü'l-Kur'ani'l-Hakîm, I-XII, 4. bs., [y.y.]: Darü'l-Menar, 1954,.C.II, 
s.438. 
260 Nusrettin Bolelli, Belâgat: Beyan Me‘ânî, Bedî‘ İlimleri, Arap Edebiyatı, İstanbul: MÜİFAV 
Yayınları 2001, s.279. 
261 Celaleddin Abdurrahman es-Suyutî, el-İtkân fi ulumi’l-Kur’an, I-II, 3. bs., Beyrut: Daru İbn Kesîr 
1996, s.809. 
262 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXV. 
263 “Muhammed Esed’in Kur’an Mesajı Tefsiri Hakkında” adlı makalesinde Suat Yıldırım, bu köşeli 
parantezlerle ayetler arasındaki gizli irtibatı sağlama gayretini olumlu ve yerinde bulmaktadır. Bkz. 
Yıldırım, “Muhammed Esed’in Kur’an Mesajı Tefsiri Hakkında”, s.1. 



 76 

Esed, Kur’an dilinin en önemli özelliklerinden birinin îcâz (ellipticism-eksiltili 

ifade tarzı) olduğunu söyler.264 Kur’an vahiy olarak bir beşer diliyle ifade edilmek 

zorunda olduğundan o dilin özelliklerini taşıyor olması kaçınılmazdır. Arap dili de 

“çölde doğup çölde ölen, zihni ve duyguları çölün sonsuzluğuyla yoğrulmuş bedevîlerin 

bir çağrışımdan ötekine atlayan, zihinsel imajları hızla ve kolayca birbirini izleyen ve 

çoğu zaman ifade edilecek fikre daha etkili biçimde ulaşmak için aradaki ‘kendiliğinden 

anlaşılan’ düşünce basamaklarını vecîz bir şekilde atlayarak ifade eden” bir özellik 

taşımaktadır.265 

Yazara göre, bu sebeple ifade edilen vecîz ve çağrışıma dayalı düşünce 

nitelikleri tam manasıyla sindirilip yeniden üretilmeden bu îcâz ile muhataplara 

verilmesi amaçlanan gerçek anlam, kendini okuyucusuna teslim etmez.  

Bu eksiltili ifade tarzını, okuyucuya, çeviride ayetin sadece Arapçasının tam 

karşılığını vererek yansıtmak mümkün değildir. Kur’an'ın anlamını, aynı vecîz tarzda 

işlemeyen bir dile çevirmek için metinde bulunmayan -özellikle belirtilmemiş- düşünce 

bağlantıları, parantez içi eklemelerle gösterilmelidir.266 Bu yapılmadığı takdirde ortaya 

çıkan cümle, Arap olmayan zihin için anlamsız söz yığınları olmaktan öteye 

gitmeyecektir. Zira bir dilin kelime ve cümleleri, bu dili kullanan kişilerce geleneksel 

olarak ve bilinçaltında üzerinde uzlaşılan anlamların sembolleridir. Bu dilin kavram 

sembolizmi, mütercim tarafından yeniden üretilmedikçe -orijinal metnin manası çeviri 

yapılacak dilde en iyi nasıl anlaşılacaksa o hale getirilmedikçe- yapılan iş, sadece lafzî 

karşılığı yansıtmaktan ibaret kalacaktır. Bu da metinden esas anlaşılandan uzaklaşılması 

demek olur. Sözkonusu metnin, derûnî boyutu arttıkça, yani insanla insanın 

münasebetini yatay boyuttan çıkarıp, insan-Allah/vahiy münasebetli bir boyuta 

yükseldiği (dikey boyut) zaman, tercüme daha da zorlaşır. İşte Esed’e göre tam da bu 

yüzden, Kur’an vahyinin sadece ilk muhatapları tarafından anlaşılacak şekilde lafzen 

çevrilmesi, maksadı günümüz insanına ulaştıramaz. Yapılacak olan; Kur’an’ın îcâzı 

gereği bilerek kısalttığı, atladığı, özetlediği hususları uygun parantez içi ilavelerle 

                                                 
264 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XIV.  
265 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XV. 
266 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XV. 



 77 

desteklemektedir. Bu yapılan da asla vahye müdahele değil, onun anlaşılmasını 

kolaylaştırmak için ortaya konan samimi bir çaba olacaktır.267 

Esed, hem birçok ayetin çevirisinde hem parantez içi ekleriyle hem de gerektiği 

yerlerde dipnotlardaki açıklamalarıyla okuyucu zihnini daima Kur’anî îcâzı hatırlamaya 

sevk etmektedir. Buna verdiği şu misal, onun, îcâzı anlama ve yorumlamadaki 

metodunu tesbit etmeye ışık tutacak nitelikteki örneklerden sadece biridir: 

Bakara suresinin kısası emreden 178. ayetinde “hür için hür, köle için köle, 

kadın için kadın” ibaresinde Kur’an’ın vecîz (eksiltili) ifade tarzı açıkça görülebilir. Bu 

ayet sadece lafzî anlamıyla alınırsa bu durumda birçok öldürme olayı -bir hürün köle 

tarafından, bir erkeğin kadın tarafından öldürülmesi gibi- sanki kısasın dışındaymış gibi 

bir izlenim doğabilir. Oysa bu ayet, Kur’an’daki mükemmel îcâzın gereği, kısas 

terimiyle bağlantılı olarak okunmalı ve kısasın “bir şeyi başka bir şeye eşitlemek” 

manasının ışığında, statüsü veya cinsiyeti ne olursa olsun herkesin suça uygun bir 

karşılık ile cezalandırılacağı şeklinde anlaşılmalıdır. Bu durumda ayetin sadece bir 

anlamı olabilir: “Eğer hür bir adam cinayet işlerse o hür adam cezasını görmelidir. Eğer 

bir köle cinayet işlerse ... Eğer bir kadın .... v.d.”268 

Yine daha önceki ayetlerde, geçmiş kavimlere birçok peygamberler 

gönderildiğinin, fakat bu kavimlerden birçok kişinin onları yalanlayıp ilahî azabı hak 

ettiklerinin anlatıldığı Yûnus suresi 103. ayetin başına Esed, şu uzun ilaveyi koymuştur: 

“[Çünkü bu konudaki değişmeyen uygulama şudur: Hakkı inkâr edip ayetlerimizi 

yalanlamaya kalkışanların felaketlerini hazırlarız] ve buna karşılık elçilerimizi ve imana 

erişenleri kurtarırız. İşte bize hak olan, böylece inananları kurtarmamızdır.” 

Esed ayetin başına eklediği bu uzun ibarenin diğer müfessirlerden ziyade 

Zemahşerî’nin ayet hakkındaki açıklamalarına dayandığını söylemekte269 ve bunun 

gerekçesini şu cümleleriyle ortaya koymaktadır: “Ayetin başında yer alan ‘sümme’ 

(‘bunun üzerine’ ya da ‘bundan sonra’) zarf bağlacı, burada söz akışını önceki ayetten 

bu ayete dolaysız bir geçişle aktarmamakta, fakat sözü Kur’an’da sıkça tekrarlanan bir 

                                                 
267 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.XXVIII. 
268 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.49, 2:178/147.  
269 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.416, n. 125.  



 78 

temaya, yani önceki peygamberlerin inatçı toplumlarla yaşadıkları tecrübeye, 

inkarcıların uğradığı azap ve bozguna ve netice olarak peygamberlerin ve onlara 

uyanların eriştikleri kurtuluşa bağlayarak bir önceki (yani 102.) ayetle kurulması 

beklenen bağlantıyı dolaylı şekilde kurmaktadır.” Esed, Reşîd Rızâ'nın, bu pasajı 

Kur’an’da yer alan vecîz, kısa ve özlü söyleyiş tarzının (îcâz) başta gelen örneklerinden 

biri olarak nitelediğini belirtmektedir.270  

Mâide suresindeki “Yahudiler, ‘Allah’ın eli sıkıdır’ derler. Sıkı olan onların 

elleridir: ve bu iddialarından dolayı lanetlenmişler...” mealindeki 64. ayette geçen “eli 

sıkı olmak” deyiminin, cimriliği ifade eden bir mecaz olduğunu belirten Esed, burada 

dikkat çekilecek noktanın, bu kısacık ifadede Allah’ın Yahudileri tavsif etmesindeki 

îcâz olduğunu söyler: Bu ifadeler, “Yahudilerin İslâm’a ve Müslümanlara karşı 

tavırlarının dolaylı bir tanımıdır. O öyle bir inkar ve tezyif tavrıdır ki şu şekilde ifade 

edilebilir: ‘Eğer siz Müslümanların Allah’ın iradesini yerine getirdiğiniz doğru olsaydı, 

Allah size kudret ve zenginlik verirdi; oysa yoksulluğunuz ve zayıflığınız sizi 

yalanlamaktadır; yahut sizin bu iddianız, aslında Allah’ın size yardım edemediğini 

söylemek demektir.’” Esed, bu çarpıcı dolaylı ifade tarzının Kur’an’ın îcâzı gereği 

olduğunu söyler.271 

Fetih suresi 20-21. ayetler şu şekilde tercüme edilmiştir: “[Ey müminler] Allah 

size daha birçok savaş ganimeti vaat etti: O, bu [dünyevî kazanç]ları önceden size ihsan 

etmiş ve [düşman] toplumun ellerini üzerinizden çektirmiştir ki [sizden sonra gelenlere] 

bu [iç huzurunuz] bir örnek olsun ve Allah hepinizi dosdoğru yola iletsin.”272 

Muhammed suresi 16-19. ayetler ise şu şekilde çevrilmiştir:  

16- Şimdi bu [çaresiz günahkâr]lar arasında [seni ey 
Muhammed] dinliy[or görün]enler var, ama sen ayrıldıktan sonra [senin 
mesajını] anlamış olanlara [küçümseyici bir edayla] “O şimdi ne anlattı 
bakalım?” diye sorarlar. Böyleleri, kalpleri Allah tarafından mühürlenmiş 
olanlardır, çünkü onlar [her zaman] sadece kendi tutku ve ihtiraslarına 
uymuşlardır. 

                                                 
270 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.416, 10:103/125. 
271 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.205, 4:64/81. 
272 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1048, 48:20-21. 



 79 

17- Doğru yola ulaş[mak istey]enlere gelince, Allah, onların 
[kendi] rehberliği[ne uyma arzu ve yetenekleri]ni çoğaltır ve Allah’a 
karşı sorumluluk bilinçlerinin derinleşmesini sağlar. 

18- Öyleyse onlar [kalpleri mühürlenmiş olanlar] son saati mi 
bekliyorlar, onun ansızın gelmesini mi? Şüphesiz o[nun geleceği] 
şimdiden haber verilmiştir! O bir kez başlarına geldikten sonra, [geçmiş 
günahlarını] hatırlamanın onlara ne faydası olacak? 

19- O halde, [ey insanoğlu] bil ki Allah’tan başka ilah yoktur, ve 
[hâlâ vakit varken] kendi günahlarının ve öteki bütün mümin erkek ve 
kadınların [günahlarının] bağışlamasını dile: çünkü Allah bütün geliş-
gidişlerinizi ve [dinlenmek için] bütün kalışlarınızı bilir.273 

Ve yine Ankebût suresi 8. ayet: “Biz insana [yapacağı en hayırlı işlerden biri 

olarak] anne ve babasına iyi davranmasını emrettik; ama [buna rağmen] eğer onlar [ilah 

olarak] kabul edemeyeceğin herhangi bir şeyi Bana ortak koşmanı isterlerse onlara 

uyma: [çünkü] hepiniz [sonunda] dönüp Bana geleceksiniz; o zaman [hayatta iken] 

yapmış olduğunuz herşeyi [iyi ve kötü yönleriyle] gözünüzün önüne sereceğim.” 

şeklinde tercüme edilmiştir.274 

Görüldüğü gibi, Esed, okuyucunun zihnine mesajı kolayca aktarabilmek için 

îcâz gereği eksiltili söylendiğini düşündüğü ayetlere, bağlama göre gerekli parantez içi 

ilaveleri -uzun olmasından da kaçınmayarak- yapmakta ve dipnotta da gerekçesini 

ortaya koymaktadır. 

 

H. GAYB ALANINA DAİR KAVRAMLARIN YORUMLANMASI 

Gayb alanına dair kavramların (dolayısıyla müteşabihatın) Esed’in Kur’an 

mantığında tuttuğu yer çok geniş ve klasik birikimden oldukça farklıdır. Müteşabihin 

çerçevesini oldukça genişleten ve onu sembolik ya da alegorik ifade tarzı olarak 

isimlendiren müellif, Âl-i İmrân suresinin 7. ayetinde geçen “İlahî kelamın özü olan açık 

ve kesin hükümlü mesajlar ile müteşabihleri kapsayan bu ilahî kelamı sana bahşeden 

                                                 
273 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1037, 47:16-19. 
274 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.805, 29:8. 



 80 

O’dur...” (3:7) ifadesinin “Kur’an mesajının anlaşılmasında mutlak anlamda bir anahtar 

işlevi gördüğünü ve onun tümünü ‘düşünen bir toplum için’ anlaşılır kıldığını” söyler.275 

Esed, dinin metafizik yani insan kavrayışının ötesindeki alemle ilgili 

kavramlarının ancak ve ancak zihinsel veya fiziksel fiili tecrübelerimizden çıkarılmış 

ödünç-imajlar yoluyla anlaşılabileceğini276 ve Kur’an’ın bu şekilde anlamamızı 

gerektirecek birçok teşbih (alegory), mecaz yahut temsille dolu olduğunu belirtir. 

Aşağıda, Kur’anî ilimler çerçevesinde müteşabihat kavramını ayrıntılı olarak 

incelediğimizden şimdilik bu kadar bilgi ile iktifa ediyoruz. 

                                                 
275 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.89, 3:7/5. 
276 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, Ek 1, s.1330. 



 81 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ESERİN METODU 
 

I. KUR’AN’I KUR’AN’LA TEFSİRİ 

Kur’an-ı Kerim’in tefsirinin en sağlam kaynağı yine Kur’an’dır. Yüce Allah, 

“Sonra onu açıklamak yine bize düşer” (Kıyamet 75/19) buyurarak onun bazı ayetlerinin 

diğer bazılarını tefsir ettiğine işaret etmiştir. Kur’an ayetlerinin kaynağı Allah Teala 

olduğuna göre, o bir kısım ayetleri diğer bir kısmıyla açıkladığında bu en sağlam ve 

güvenilir tefsir kabul edilir. Zira ayetlerin sübutu kat’îdir ve tevatüren 

naklolunmuştur.277  

Yüce Allah bir hikmete binaen, bazı ayetlerde özet olarak anlattığı bir konuyu 

diğer bazılarında genişçe anlatmış, bazen mutlak anlattığı bir hükmü diğer bazılarında 

mukayyed olarak emretmiştir. Bu yüzden İslâm alimleri mücmel ve müphem olan 

ayetlerin tefsiri için başvurulacak en güvenilir kaynağın yine Kur’an olduğunda ittifak 

etmişlerdir. Bu sebeple, Kur’an tefsiri yapacak kişinin ilk önce mutlaka Kur’an’a 

bakması ve Kur’an’ın bir konuda söylediği bütün ayetleri bir araya getirmesi gerekir. 

Zira bu usul hem Rasulullah (sav)’ın hem de sahabenin Kur’an tefsirinde başvurduğu 

mühim bir metottur.278 

Kur’an’ın Kur’an’la tefsirinin birçok şekli vardır: 

a. Muhtasarın mufassal ile tefsiri: Kur’an’da bazen bir ayette özet olarak 

anlatılan bir konu bazen başka bir yerde geniş bir şekilde anlatılır. Mesela Kehf 

suresinde (18/50) kısaca anlatılan Hz. Adem kıssası, Bakara suresinde (2/34-36) daha 

geniş olarak anlatılmıştır. 

                                                 
277 Sadrettin Gümüş, Kur’an Tefsirinin Kaynakları, İstanbul: Kayıhan Yayınları 1990, s.31. 
278 Zehebî, C.I., s.28. 



 82 

b. Mutlakın mukayyedle tefsiri: Kur’an’da bazen bir yerde mutlak olarak geçen 

bir lafız, bir başka yerde mukayyed olarak geçer.279 Bu durumda mukayyedin mutlakı 

tefsir edebilmesi için mutlak ile mukayyedin hükmü bir olduğu gibi hükmün sebebinin 

de bir olması gerekir. Mesela Mâide 5/3’te “Leş ve kan (…) size haram kılındı” 

ifadesinde mutlak olarak geçen “kan” kelimesi, En‘am 6/145’te “akıtılmış kan” şeklinde 

kayıtlanmıştır. Her iki ayette de hüküm, kanın yenilmesinin haram oluşudur; ayrıca 

sebepleri de kanın yenmesinden doğacak zarar olarak birdir (aynıdır). Bu durumda 

mukayyed, mutlakı tefsir eder ve hükmü mukayyede göre neticelendirir.280 

c. Mücmelin mübeyyen ile tefsiri: Kur’an-ı Kerim’de bir yerde mücmel olarak 

geçen bir lafız başka bir yerde mübeyyen olarak zikredilmek suretiyle tefsir edilmiş 

olabilir.281 İzah ihtiva eden ayetler, ya muttasıl ya da munfasıl olur. Muttasıla misal 

olarak, Bakara 2/187’deki “beyaz iplik” ve “siyah iplik”ten fecrin (yani günün aklığı ve 

gecenin karanlığının) kastedilmesi gösterilebilir. Munfasıla ise Bakara 2/29’daki “Talak 

iki defadır” ayetinin başka bir ayette açıklanması örnek verilebilir: Onu (zevcesini) 

ikinci talaktan sonra boşarsa bundan sonra birisi ile evlenmedikçe kendisine helal 

değildir.282 

d. Âmmın tahsis yoluyla tefsiri: Kur’an’da bir yerde umum ifade eden bir 

lafız,283 herhangi bir şekilde tahsis284 edilebilir. Umum ifade eden lafızlar, kendilerini 

tahsis edecek bir karine bulunmadığı müddetçe umum olarak kalırlar.285 Kur’an’da 

                                                 
279 Mutlak; kendi cinsinde şuyû bulmuş bir medlule delalet eden lafızdır; “kitap”, “kitaplar … gibi. 
Mukayyed ise; bir lafızla kayıtlanmış olarak kendi cinsinde şuyû bulmuş bir medlule delalet eden lafızdır; 
“değerli bir kitap” gibi. Bkz. Abdülkerim Zeydan, Fıkıh Usulü, Ruhi Özcan (çev.), İstanbul: MÜİFAV 
Yayınları 1993, s.265. 
280 Gümüş, Kur’an Tefsirinin Kaynakları, s.34-35. 
281 Mücmel; sözün sahibi tarafından –soru üzerine ya da re’sen- bir açıklama yapılmadan kendisi ile 
kastedilen mananın anlaşılamadığı lafızdır. İcmale yol açan sebepler üç nevidir: 1) Manalardan birini 
tercih imkanı bulunmayan müşterek lafız. 2) Bilinen sözlük manasından Şari’in kasdettiği özel bir manaya 
nakledilmiş olması sebebiyle mücmel. 3) Lafzın kullanıldığı manadaki garabet sebebiyle mücmel. Mesela 
Me‘âric suresi 9. ayetteki “helû‘an” kelimesi böyledir. Şâri bu kelimeyle neyi kasdettiğini ayetin 
devamında ortaya koymuştur: “Kendisine fenalık dokundu mu sızlanır. Kendisine hayır dokunduğunda ise 
vermez (cimrileşir).” Bkz. Zekiyyüddin Şaban, Usul-ı Fıkh, İbrahim Kafi Dönmez (çev.), Ankara: TDVY 
1996, s.387-388. 
282 Tayyip Okiç, Tefsir ve Hadis Usulünün Bazı Meseleleri, İstanbul: Nûn Yayıncılık, 1995, s.134. 
283 Âmm; tek vaz‘ ile tek bir manayı göstermek üzere konmuş bulunan ve muayyen bir miktarla sınırlı 
olmasızın bu mananın kendisinde gerçekleştiği bütün fertleri kapsayan lafızdır. Bkz. Şaban, s.345. 
284 Tahsis; âmm lafzı, ihtiva ettiği fertlerinden bir kısmın mahsus kılmaktır. Bkz. Zeydan, s.289. 
285 Gümüş, Kur’an Tefsirinin Kaynakları, s.40. 



 83 

umumu üzere kalan lafızlar çok olmakla beraber birçoğu da çeşitli yollarla tahsis 

edilmiştir. Tahsis edenin tahsis edilene birleşik veya ondan ayrı olması durumuna göre 

iki türlü tahsis vardır:286  

i. Tahsis edenin bitişik olduğu durum: Bu durumda tahsis eden müstakil bir 

cümle olmayıp âmm ile birlikte zikredilen ve âmm lafzı ihtiva eden kelamın bir 

parçasıdır. Mesela, “küllü şey’in halikun illa vecheh” (kasas 28/88) ayetinde illa ile 

yapılan istisna önceki hükmü tahsis eder.  

ii. Tahsis edenin ayrı olduğu durum: Tahsisi edenin müstakil olup âmm lafzı 

ihtiva eden kelamın bir parçası olmaması durumudur. Örnek “hurrimet aleykum el-

meyte” (Mâide 5/3) ayetindeki “meyte” âmm olup “uhille lekum saydu’l-bahri ve 

ta‘âmuh” (Mâide 5/96) şeklindeki müstakil ayetle tahsis edilmiştir.287 

e. Farklı merhaleleri ifade eden ayetlerin birbirini tefsiri: Kur’an’daki bazı 

ayetler, herhangi bir olayın çeşitli merhalelerini anlatır. İşte bu ayetler birbirini tefsir 

eder. Mesela Hz. Adem’in yaratılışı Kur’an’da çeşitli merhalelerde anlatılmıştır: Âl-i 

İmrân 3/59, Mü’min 23/12, Saffat 37/11, Hicr 15/26, Rahman 55/14.288 

f. Farklı kıraatlerden birinin diğerini tefsiri: Kur’an tefsirinin önemli 

kaynaklarından biri de kıraat farklarıdır. Mücahid’den rivayet olunan şu söz bu görüşü 

destekler: “İbn Abbas’a sorular sormadan önce İbn Mes‘ud kıraatini okumuş olsaydım, 

ona sorduğum meselelerin çoğunda soru sormaya ihtiyaç duymazdım.”289 

Eserin önemli özelliklerinden birisi, Kur’an’ın gerek ayetler gerekse sureler 

arası atıflar çokça kullanılarak tefsir edilmesidir. Bütün tefsirlerin vazgeçilmez unsuru 

olan, Kur’an’ın Kur’an’la tefsiri doğal olarak Esed’in çalışmasında da sık sık karşımıza 

çıkmaktadır.  

                                                 
286 Tahsisin daha ayrıntılı çeşitleri hakkında bkz. Şâtıbî, s.243-285; Celaleddin Abdurrahman es-Suyutî, 
el-İtkan fi ulumi’l-Kur’an, 3. bs., Beyrut: Daru İbn Kesîr 1996, C.II, s.861-862; Zeydan, s.285-290; 
Ferhat Koca, İslâm Hukuk Metodolojisinde Tahsis: (Daraltıcı Yorum), İstanbul: TDV İSAM 1996. 
287 Gümüş, Kur’an Tefsirinin Kaynakları, s.41-42. 
288 Gümüş, Kur’an Tefsirinin Kaynakları, s.42. 
289 Zehebî, C.I., s.39; Gümüş, Kur’an Tefsirinin Kaynakları, s.43-44.  



 84 

Bunun kimi zaman bir suredeki ayetler, kimi zaman da farklı sureler arası 

atıflar şeklinde görmekteyiz. Bu atıflar eserin en önemli fark ve özelliklerden 

sayılabilecek yoğunluk ve sıklıkta kullanılmıştır. Zira Esed, Kur’an’ın gerektiği gibi 

okunması halinde kendisinin en iyi tefsiri olduğunu söylemektedir.290 Kur’an’ın 

Kur’an’la tefsiriyle ilgili olarak bolca kullanılan bu atıflar, ayrıca çalışmayı kuru ve 

sıkıcı açıklamalar yığını olmaktan kurtarıp, okuyucuyu da bizzat bu anlama/açıklama 

ameliyesine dâhil etmekte ve okuyucuda zihnini daima uyanık tutmak zorunda olduğu 

hissini uyandırmaktadır. 

Şimdi Esed’in bu ayetler veya sureler arası atıflarına örnekler verelim: En‘âm 

suresi 136. ayetle291 ilgili olarak şerîk (Allah’a ortak koşulan varlıklar) kelimesinin 

açıklaması için, aynı surenin 22. ayetine292 gönderme yapılmaktadır.293 Şerîk terimini ise 

şöyle açıklamıştır:  

Lafzen, “[var olduğunu] zannettiğimiz o [Allah’a] ortak 
[koştuk]larınız”. Şurekâ terimi (şerîk’in çoğulu), Kur’an’da inançlar ile 
bağlantılı olarak kullanıldığı yerlerde, her zaman, ulûhiyyete ortak 
oldukları varsayılan gerçek veya hayâlî varlıkları veya güçleri gösterir: 
Sonuç olarak bu kavram -ve onun İslâm’da kesin bir dille kınanması- 
yalnızca sahte ilahlara tapınmayı değil, aynı zamanda hem azizlere 
(kelimenin âyinsel anlamında) yarı-ilâhî vasıfların veya güçlerin izafesini, 
hem de servet, sosyal statü, iktidar, milliyet vs. gibi, insanların 
çoğunlukla insanlığın kaderi üzerinde objektif bir belirleyicilik izâfe 
ettiği soyut kavramları kapsar.294 

Sureler arası atıflara da bir örnek vererek konuyu netleştirebiliriz: 

Tevbe suresinde geçen “İbrahim’in (buna benzer bir durumda) babasının 

bağışlanması için yaptığı duâya gelince, bu sâdece O’nun berikine [daha sağlığında] 

vermiş bulunduğu bir söze dayanıyordu...” mealindeki 114. ayetle ilgili açıklamasında, 

Hz. İbrahim’in babasına dua etmesinin ona önceden vermiş olduğu bir söze bağlı 

                                                 
290 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1212, n.9. 
291 “Onlar, Allah‘ın yarattığı taraflar ile hayvanların mahsullerinden O’na bir pay ayırırlar ve ‘Bu Allah’a 
aittir’ derler; yâhut [haksız şeklide], ‘Ve bu [da] eminim ki, Allah’ın ulûhiyyetinde pay sahibi olan 
varlıklar içindir’ diye iddia ederler.” 
292 “Bir gün onların hepsini bir araya toplayacağız ve o zaman, Allah’tan başka şeylere ilahlık 
yakıştıranlara: ‘Allah’ın ulûhiyyetine ortak olduklarını tehayyül ettiğimiz o varlıklar neredeler şimdi’ diye 
soracağız.” 
293 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.255, 6:136/120. 
294 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.227, 6:22/15. 



 85 

olduğunu söyleyen Esed, bu sözle ilgili olarak başka surelerdeki ayetlere gönderme 

yapmaktadır: “Hz. İbrahim’in babasına bu yolda verdiği söz 19:47-48 ve 60:4’te 

geçmektedir. Hz. İbrahim’in yaptığı dua için bkz. 26:86-87.”295 

 

II. KUR’AN’IN SÜNNETLE TEFSİRİ 

Şâtıbî, “sünnet”in dört anlamda kullanıldığını yazar: Hz. Peygamber (sav)’in 

sözleri, fiilleri, tasvipleri (takrir), sahabe ve halifelerden nakledilen uygulamalar.296 

Kur’an’ı Kerim Arapça olarak nazil olduğunda muhatapları onu kendi kültür 

seviyelerince anlıyor, anlayamadığı noktaları ise Peygamberimize soruyorlar idi. Hz. 

Peygamber ise mübelliğ olması sebebiyle297 bu sorulara cevaplar veriyor, Kur’an’ın 

umumunu, hususunu, mutlak ve mukayyedini, nasih ve mensuhunu ve diğer hususlarını 

izah ediyordu.298 

Sünnetin Kur’an’ı tefsiri, ya mücmeli beyan yahut Kitab’ın hükmü üzerine 

ziyadelik şeklinde ortaya çıkar.299 Fakat “sünnetin Kur’an üzerinde hakim olması” 

olarak ifade edilen bu ziyadelik, sünnet öne alınıp Kur’an’ın ikinci plana atılması 

anlamına gelmez. Aksine sünnette ifade edilen bizzat Kitab’da murad olunan manadır. 

Bu durumda sanki sünnet Kitab’ın getirmiş olduğu hükümlerin şerh ve tefsiri 

mertebesinde olur. Nitekim “insanlara, indirileni açıklayasın diye…” (Nahl 16/44) ayeti 

de bunun böyle olduğunu gösterir. Mesela sünnet, “Erkek ve kadın hırsızın ellerini 

kesin” (Mâide 5/38) ayetini açıklayarak elin bilekten kesileceğini, çalınan malın koruma 

altında iken alınmış ve nisab miktarı olması gerektiğini belirtmişse bu haddi zatında 

ayetten murad olunan manadır; bu durumda bu hükümlerin Kitab ile değil sünnet ile 

                                                 
295 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.384, 9:114/149. 
296 Şâtıbî, C.IV, s.4-5. 
297 Hz. Peygamber’in Kur’an tefsiriyle mükellef olduğuna dair bazı ayetler şunlardır: “Gerçekten biz 
sana Kitab’ı –Allah’ın sana gösterdiği vechile insanlar arasında hükmetmen için- hak olarak indirdik” 
(Nisâ 105). “Biz sana da Kur’an’ı indirdik. Ta ki insanlara kendilerine ne indirildiğini açıkça anlatasın ve 
insanlar da iyice fikretsinler” (Nahl 44). “Bu kitabı sana ancak hakkında ihtilaf ettikleri şeyleri açıkça 
anlatman için (…) gönderdik” (Nahl 64).  
298 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, Ankara: TDVY 1988, s.231. 
299 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s.233. 



 86 

sabit olduğunu söylememiz doğru olmaz. Sünnetin Kitab’ın getirdiği diğer hükümleri 

beyanı da aynı şekildedir.300 

Hz. Peygamber’in tefsiri, Kur’an’ın mücmelini tafsil, umumunu tahsis, 

müşkilini tavzih, neshe delalet etme, müphem olanı açıklama, garîb kelimeleri beyan 

etme, tavsif ve tasvir ederek müşahhas hale getirme, edebî incelikleri içeren ayetlerin 

maksudunu bildirme gibi belli başlı kısımlara taalluk eder.301 

Sünnet, İslâm’da teşri kaynaklarından biri olduğu gibi Kur’an tefsirinin de ana 

kaynaklarındandır. Çünkü Rasulullah, “Ey Rasul, Rabbinden sana indirilen tebliğ et. 

Eğer bunu yapmazsan O’nun elçiliğini yapmamış olursun.” (Mâide 5/67) ayetinin de 

işaret ettiği gibi Kur’an’ı hem tebliğ hem de tefsir etmekle görevliydi.302 Hz. Aişe’nin, 

“Onun ahlâkı Kur’an’dan ibaretti” sözü, Hz. Peygamber’in amel ve davranışlarının da 

Kur’an’ı tefsir ettiğini gösterir.303 Tüm İslâm alimleri Peygamberimizin Kur’an’ı tefsir 

ettiğinde müttefiktirler lakin onun tefsirinin miktarı hususunda ihtilaf vardır. Hz. 

Peygamber Kur’an’ın bütün ayetlerini ya da tamamına yakınını tefsir etmiştir diyenler 

olduğu gibi onun tefsir ettiği ayetlerin sayılacak kadar az olduğunu söyleyenler de 

vardır.304 Konuyla ilgili müstakil bir çalışma ortaya koyan Suat Yıldırım, aşırı uçlar 

olarak gördüğü bu iki görüş hakkında bilgi verdikten sonra305 kendi görüşünü şu şekilde 

ortaya koymuştur:  

Kanaatimiz odur ki, Hz. Peygamber ne birincilerin dediği kadar 
az tefsir etmiş ne de İbn Teymiyye’nin iddia ettiği gibi Kur’an’ın 
tamamını veya tamamına yakın ekseriyetini izah etmiştir. (…) Hz. 
Peygamber mükellef olduğu kadarıyla Kur’an’ı beyan etme işini yerine 
getirmiştir. İtikat, ibadet ve amelî hükümlere dair mücmel ayetleri 
teferruatına varıncaya kadar açıklamış, bunlardan murad-ı ilahîyi kavliyle 
ve fiiliyle beyan etmiştir. (…) Uhrevî ahvale dair ayetleri, terğib ve terhib 
babından olan ayetleri birkısım mugayyebata, ibrete medar olan kıssalara 
ait ayetleri tavsif ve tasvir ederek, bazen temsil yolunu kullanarak 
insanların anlayacakları tarzda açıklamış ve teferruatlarını bildirmiştir. 

                                                 
300 Şâtıbî, C.IV, s.8. 
301 Yıldırım, Peygamberimizin Kur’an’ı Tefsiri, s.31. 
302 Gümüş, Kur’an Tefsirinin Kaynakları, s.45-46. 
303 Şâtıbî, C.IV, s.6.  
304 Yıldırım, Peygamberimizin Kur’an’ı Tefsiri, s.45-46. 
305 Yıldırım, Peygamberimizin Kur’an’ı Tefsiri, s.46-69. 



 87 

Keza bazı mübhemleri vuzuha kavuşturmuş, maksudu tayine medar 
olacak lugavî izahlarda bulunmuş, müşkil ayetleri tavzih etmiştir.306  

Sünnet, Kur’an’ın hem bağlayıcı tefsiri, hem de tamamlayıcısı olduğu için307 

Kur’an’ı tefsir etmek isteyen her şahıs diğer şartlarla beraber Hz. Peygamber’den sahih 

şartlarla rivayet edilen tefsire vakıf olmak ve bunlardan kat’î olarak tahdid ifade 

edenlerin hududunda durmak zorundadır.308 Zira Kur’an da sünnet de aynı kaynaktan 

gelmiştir, ikisi de bağlayıcı birer teşri kaynağıdır ve sünnet Kur’an’ın açıklayıcısıdır.309 

Sünnetin açıklaması olmadan Kur’an’daki bazı ayetlerin manasını anlamak mümkün 

değildir, dolayısıyla sünnetin Kur’an’ın tamamlayıcısı olduğu sarahat kazanmaktadır.310 

Sahîh-i Buhârî tercümesine yazdığı önsözde hadisle ilgili görüşlerini ortaya 

koyan Esed, hadisin, daha geniş ifadesiyle sünnetin, İslâm kültürünün ayrılmaz bir 

parçası olduğunu, ancak gerek uygulamada gerek Kur’an tefsirinde kullanılacak hadisin 

sened ve metin sıhhatinin mutlaka araştırılması gerektiğini söyler.311 Mesela, miras 

hukuku ile ilgili ölçülerin verildiği Nisâ suresi 12. ayetle ilgili dipnotta Buhârî ve 

Müslim’in rivayet ettiği Hz. Peygamber (s.a.)’in, yasal mirasçı bulunması halinde mal 

varlığının üçte birinden fazlasının vasiyet edilemeyeceğine ilişkin hadisi 

zikredilmektedir.312 

Bunun gibi birçok örnekte, ayetler yorumlanırken gerek hadis zikredilerek 

gerekse Hz. Peygamber’in bu konudaki tutumuna işaret edilerek Kur’an tefsirinde 

hadislerden faydalandığına şahit oluyoruz. Çünkü Esed, sağlam bir sünnet bilincine 

sahip olmasıyla bağlantılı olarak Kur’an tefsirinde hadislerin vazgeçilmez öneminin 

farkındadır. O, sünnetin Kur’an ile birlikte tam bir bağlayıcılık taşıdığını düşünür.313 

                                                 
306 Yıldırım, Peygamberimizin Kur’an’ı Tefsiri, s.70-71. 
307 Gümüş, Kur’an Tefsirinin Kaynakları, s.52. 
308 Yıldırım, Peygamberimizin Kur’an’ı Tefsiri, s.71. 
309 Sadrettin Gümüş, “Kur’an-Sünnet Bütünlüğü”, Kur’an ve Tefsir Araştırmaları 1, İstanbul: Ensar 
Neşriyat 2000, s.16. 
310 Gümüş, “Kur’an-Sünnet Bütünlüğü”, s.21. 
311 Muhammed Esed, Sahîh-i Buhârî: İslâm’ın İlk Yılları, s.VII. 
312 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.135, n.11. 
313 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.152, 4:65/84. 



 88 

Nisâ suresi 65. ayetteki “Ama hayır, Rabbine andolsun ki onlar, [ey 

peygamber] aralarında anlaşmazlığa düştükleri her konuda seni hakem yapmadıkça ve 

sonra da senin kararına kalplerinde hiçbir burukluk duymaksızın tam bir teslimiyetle 

tâbi olmadıkça, [gerçekten] inanmış olmazlar” ifadesiyle ilgili açıklamasında, bu ayetin, 

Hz. Peygamber (s.a.)’in Kur’an’ı açıklama ve uygulamasını sağlamak için verdiği 

emirlerin her Müslüman için yükümlülük doğurduğuna işaret ettiğini söyleyen Esed, 

sıhhati kesin olarak ortaya konduğu takdirde, sünnetin de Kur’an ile birlikte tam bir 

hukûkî bağlayıcılık taşıdığını belirtir.314  

Hûd suresindeki “ve gündüzün başında ve sonunda ve bir de gecenin erken 

saatlerinde salâtta devamlı ol; çünkü muhakkak ki iyi eylemler kötü eylemleri giderir; 

[Allah’ı] hatırında tutanlar için bir öğüt, bir hatırlatmadır bu” mealindeki 114. ayetle 

ilgili açıklamasında, bu emrin uygulama biçimi ve tam olarak ne zaman yapılacağının -

ayette belirtilmeksizin- “Hz. Peygamber’in sahih eylem ve sözleriyle biçimlenen” 

sünnetiyle ortaya koyulduğunu, Peygamberimiz (s.a.)’in uygulamasına göre de farz 

namazların bildiğimiz beş vakit namaz olarak açıklandığını söyler.315 

Eserinde, ilgili yerlerde daima hadis ve sünnete referans olarak başvurduğu 

gözlenen Esed’in açıklamalarında 213 defa Hz. Muhammed, 14 kez sünnet, 23 kez de 

hadis kelimeleri geçmektedir.316 Genellikle sahih senedli hadisler kullanan Esed, meşhur 

hadis kaynaklarından hangisinden faydalandığını parantez içi atıflarla göstermektedir. 

Bu çerçevede, tefsirinde kaynak olarak kullandığı hadis eserlerinin ilim tarihinde 

güvenilirliği teslim edilmiş sahih hadis kitapları olduğu müşahade edilmektedir.317  

İslâmî kanunlar hakkında geçmişte yaşamış alimlerin ne düşündüğünü bilmenin 

yeterli olmadığını, bu görüşlerin bizden çok uzak dönemlerde düşünülmüş olup 

bugünkü hayatımızın gerekleriyle ilgili hemen hiç birşey barındırmadığını düşünen 

Esed, bugün en acil olarak ihtiyaç duyduğumuz şeyin yeni bir anlayış ve İslâm’ın gerçek 

öğretilerinin doğrudan değerlendirmesi olduğunu söyler. Ona göre bunu başarmanın 

                                                 
314 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.152, 4:65/84. 
315 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.449, 11:114/145. 
316 Bkz. Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1355, 1368-1369, 1378. 
317 Eserde atıfta bulunulan yazar ve eserler tezimizin İkinci Bölüm’ünde “Klasik Eserlerden Kaynakları” 
başlığı altında tadad edilmiştir. 



 89 

yolu, Hz Peygamber (s.a.)’in sesinin (doğrudan bizimle konuşuyor ve bize 

söylüyormuşçasına) bir kere daha gerçek kılınmasıdır ve O’nun sesi en berrak şekilde 

ancak hadiste işitilebilir. 

Esed, İslâm dünyasının düzen ve kurtuluşunun ancak sahih sünnete sarılmakla 

mümkün olacağını -sünnete ittiba da Kur’an’ın açık bir emri olduğu için- Hz. 

Peygamber (s.a.)’in her uygulamasının tarihin bütün dönemlerinde Müslümanlar 

tarafından tatbik edilebilir olması gerektiğini söyler:  

Eğer, Hz Peygamberin sünnetine ilişkin açık ve seçik olan 
Kur’an emrine rağmen, sünnet bu ya da herhangi başka bir zamanda 
tatbik edilebilir değilse, bundan bir tek muhtemel bir sonuç çıkar: İlgili 
Kur’an emirleri, bizzat anlamsızdır ve uygulanabilir değildir. Kur’an’ın 
Allah’ın sözü olduğuna inanan bir Müslüman için bu önermenin kabul 
edilemeyeceği açıktır. Sonuç olarak eğer sünnet bilgimizi kendisinden 
çıkardığımız kaynağın -yâni hadislerin- tarihen güvenilir olduğuna 
inanmak için gerekçemiz varsa, bu durumda sünnet, doğru olarak 
anlaşıldığında bütün zamanlara uygulanabilir olmalı ve Müslümanların 
hayatı için geriletici bir unsur olamaz.318 

Sünnetin kesin uygulanabilir olması gerektiğini bu şekilde eden Esed, sünnet 

ve Kur’an’ın verimsiz bir şekilde dondurulmasının sebebinin, “sünnetin katılığı” değil, 

Ortaçağ Müslüman düşüncesinin Hz. Peygamber’in öğretileri hakkındaki katılığı 

olduğunu eleştirel bir üslupla ortaya koyar. 

 

III. SAHABE VE TÂBİÛN TEFSİRİNDEN FAYDALANMASI 

Sahabenin söz, fiil ve takrirlerini, sahabe sünneti diye isimlendiren Şâtıbî, 

sahabenin amelini de sünnet sayar ve bu hususta şöyle der: “Sahabenin ameline de 

sünnet denir. Bu ameli gerektiren hüküm, Kitap veya Sünnette ister bulunsun ister 

bulunmasın. Çünkü onlar bunu, ya bize naklolunmadığı halde kendilerince sabit olan bir 

sünnete dayandırarak, ya da kendileri veya halifelerinin icmâ ettikleri bir ictihada uyarak 

                                                 
318 Muhammed Esed, Sahîh-i Buhârî: İslâm’ın İlk Yılları, s.VI. 



 90 

yapmışlardır. Zira onların icmaı, icma’ kabul edilir. Halifelerin ameli de yine icma 

ameline dayanmaktadır.”319 

Sahabe sünnetinin tefsirin ana kaynaklarından sayılma sebepleri arasında, 

onların Rasulullah’tan sonra bu husuta en yetkili merci olmaları, Kur’an’ın ilk 

muhatapları olarak onun indirilişine şahitlik etmeleri ve Kur’an’ın tesbiti, korunması ve 

anlaşılması için Hz. Peygamber tarafından yürütülen faaliyetlere bizzat katılmaları 

sayılabilir.  

Sahabeden sonra Kur’an’ı en iyi anlayan nesil tabiûndur. Rasulullah’ın 

vefatından sonra İslâm devletine yeni katılan ülkelerde yönetim ve eğitim sahalarında 

duyulan ihtiyacı sahabiler karşıladılar ve gittikleri yerlere Kur’an’ı, sünneti ve üçüncü 

seçenek olarak kendi ictihatlarını götürdüler. Bu ilmi faaliyetler neticesinde Mekke, 

Medine ve Irak’ta tefsirle şöhret bulan medreseler meydana geldi. Tabiûn müfessirleri 

hocaların sahabe olduğu bu medreselerde yetişti. Henüz tedvin edilmemiş olmasına 

rağmen tabiûn müfessirleri Kur’an’ı baştan sona ayet ayet tefsir ediyorlardı. Bunun için 

fıkhî izahat, şiirle istişhad, İsrailiyyat gibi dayanakları vardı.320 

Sahabe döneminde de mevcut fakat daha az olan rey ile tefsir, tabiun 

döneminde daha açık görülmeye başlandı. Çoğu mevaliden olan bu insanlar, tefsiri 

doğal olarak daha önce yaşamış oldukları kültürlerin de tesiri altında yapıyorlardı. 

İsrailiyyatın tefsire girmesi de bu dönemde olmuştu.321 Tabiun uleması tefsirde şöyle bir 

yöntem takip ediyordu. Bir ayetin açıklaması için Kur’an’dan mana talep ediyorlar, onda 

bulamazlarsa sünnete başvuruyor veya sebeb-i nüzule şahit olan sahabeye soruyorlardı. 

Eğer talep ettikleri manayı bu üç kaynakta bulamamışlarsa o zaman müfret lafızların Hz. 

Peygamber zamanındaki kullanılışlarını dikkate alarak lügat, iştikak ve sarfına müracaat 

ediyorlardı. Onlardan başka i‘rab, belagat, mecaz, siyak gibi hususları da göz önünde 

bulunduruyorlardı.322 Müfessirlerin çoğu, tefsirde tabiun sözünün muteber olduğunu 

                                                 
319 Şâtıbî, C.IV, s.2-3. 
320 Gümüş, Kur’an Tefsirinin Kaynakları, s.81-83; Demirci, Tefsir Tarihi, s.104-105. 
321 Zehebî, s.88. 
322 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s.119. 



 91 

düşünürler, zira onlar, tefsirlerinin çoğunu sahabeden almışlardır. Mesela Mücahid, 

“Mushafı üç defa İbn Abbas’a arzettim, her ayette duruyor ve ona soruyordum” der.323 

Tabiun döneminde tefsir sahasında öne çıkan bazı alimler şunlardır: Mücahit b. 

Cebr (ö. 103/721), İkrime (ö. 104/722), Said b. Cübeyr (ö. 95/714), Ebu’l-Aliye (ö. 

90/709), Alkame b. Kays (ö. 61/681), Mesruk b. Ecda‘ (ö. 63/682). 

Esed yeri geldikçe sahabe ve tabiun tefsirinden de faydalanmış ve bu görüşlere 

atıfta bulunmuştur. Mesela Abdullah b. Abbâs, Ali b. Ebî Tâlib, Abdullah b. Mes‘ûd, 

Abdullah b. Ömer, Abdullah b. Selâm, Ubeyy b. Ka‘b, Abdullah b. Ubeyy, Abdullah b. 

Zübeyr, Ebû Mûsâ el-Eş‘arî, Zeyd b. Sâbit, Abdullah b. Amr, İkrime, Atâ b. Ebî Rebâh, 

Sa‘îd b. Cübeyr ve Mücâhid’in tefsirlerine yer yer atıflarda bulunmuştur.  

 

IV. MÜTEŞABİHAT 

Sözlükte, iki şeyden birinin diğerine benzemesi olarak geçen teşabühün324 

ıstılah anlamı “Manaları bilinmeyen yahut herhangi bir sebepten ötürü anlamlarında 

kapalılık bulunan ya da birden çok manaya ihtimali olup, bu manalardan birini tercihte 

zorluk sözkonusu olan ayet, kelime ya da harflerdir” şeklindedir.325 

Usul alimleri genel olarak müteşabihleri326 ikiye ayırmışlardır: a) Muhkemle 

karşılaştırıldığında manası bilinebilen ayetler; b) Hakikatini bilmeye imkan olmayan 

ayetler. Muhkemleri, nasih, helal, haram, hudud ve feraiz gibi iman edilip amel edilen 

konular oluştururken, müteşabihleri mensuh, mukaddem, muahhar, emsal ve yeminler 

gibi iman edilip amel edilmeyen hususlar oluşturmaktadır.327  

                                                 
323 Zehebî, s.87. 
324 Mennâ‘ Halil el-Kattan, Ulûmu’l-Kur’an: Kur’an İlimleri, Arif Erkan (çev.), İstanbul: Timaş 
Yayınları 1997, s.300. 
325 Muhsin Demirci, Tefsir Usulü, İstanbul: MÜİFAV Yayınları 2003, s.178 
326 Muhkem: Manası kolaylıkla anlaşılan, haricî bir tefsire ihtiyaç göstermeyen ve tek manası olan 
ayetlerdir. Müteşâbih ise bir çok manaya ihtimali olup, bu manalardan birini tayin edebilmek için haricî 
bir delile ihtiyacı olan ayetlerdir. Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s.128. 
327 Suyutî, s.640. 



 92 

Şâtıbî, müteşabihleri, mutlak ve izafî olarak ikiye ayırmıştır. Ona göre mutlak 

müteşabihler mahiyetlerini yalnız Allah’ın bildiği; izafî olanlar ise rusûh sahibi 

alimlerin anladığı müteşabihlerdir.328 Mutlak ve izafî müteşabihlerin özellikleri kısaca 

şu şekildedir: Beşerin gücü dahilinde olmayıp mahiyetlerini yalnız Allah’ın bildiği 

müteşabihler olan mutlak müteşbihlerin başında hurufu mukatta‘a gelir. Allah’ın 

sıfatları, ahiret ahvali, ruh, sur, dabbetü’l-arz, arş, kürsi, kalem, levh-i mahfuz da bu 

kısımdandır. İzafî müteşabihler ise kastedilen mananın anlaşılmasında bir delile veya 

haricî bir açıklamaya ihtiyaç gösteren hafî, müşkil, mücmel, mübhem, müevvel, mutlak 

ve genel manalı ayetlerle garib gelimeler ve dilcilerin manalarında ihtilaf ettikleri 

lafızların bulunduğu ayetlerdir. İzafî müteşabihler, lafzî ve manevî olarak ikiye ayrılır. 

Lafzî müteşabihlik ya Abese suresi 31. ayette geçen “fakiheten ve ebben” ifadesindeki 

“ebben”de olduğu gibi müfred lafızdaki garabetten ya da Saffat suresi 93. ayetteki “fe-

râğa aleyhim darben bi’l-yemîn” ifadesindeki “yemîn”in sağ el, kuvvet ve yemin gibi 

birden çok manaya delalet etmesinden kaynaklanabilir. Manevî müteşabihlik ise 

ayetlerin anlamlarında görülen müteşabihliktir. Bu durum sözkonusu ayetlerin mana 

bakımından açık olmamasından veya birden çok anlam ifade etmesinden 

kaynaklanabilir. Allah’ın varlığına ve kudretine işaret eden ayetlerle kainata dair bazı 

gerçekleri dile getiren ayetler bu kategoride ele alınabilir.329 

Muhkem-müteşabih ayrımının kelimelere ve anlamlara bakan yönünün 

yanısıra, Tahsin Görgün’ün işaret ettiği gibi “muhatabın anlama imkanı”yla ilgili bir 

yönü de vardır: Bu tasnif “lisanî ifadelerin anlaşılması konusunda karşılaşılan bütün 

imkan ve sınırları da içinde taşımaktadır. (...) Kur’an ile irtibatın anlama sınırlarını 

zorlayarak yorumlamaya geçtiği konular daha çok muhkem mi müteşabih mi olduğu 

tartışmalı olan ayetlerin içerdiği hususlar olmaktadır”.330 

Bütün bunlara rağmen Kur’an, üzerinde düşünülmek ve anlaşılmak üzere 

gönderildiği için müteşabih ayetler de anlaşılabilir olmalı ve keyfiyet ve hakikatlerinin 

ardına düşmeksizin akıl ve naklin ışığında te’vil edilmelidir. Bu da müteşabih nasların 

                                                 
328 Şâtıbî, C.III, s.85. 
329 Demirci, Tefsir Usulü, s.180-188. 
330 Tahsin Görgün, Anlam ve Yorum: Dinî Metinlerin Anlaşılması ve Yorumlanması, İstanbul: 
Gelenek Yayınları 2003, s.149. 



 93 

muhkem ayetler çerçevesinde ele alınmasıyla mümkün olabilir. Aksi halde sözkonusu 

te’viller Kur’an’ın yanlış anlaşılmasına sebebiyet verecek indî yorumlar olmaktan öteye 

geçemeyecektir.331 

İnsan bilgisine konu olan alanlar, Kur’anî ifade ile “şehadet” ve “gayb” 

alemleri (ontolojik ve metafizik alanlar) olarak ikiye ayrılır. İnsan şehadet aleminde 

yaşayan bir varlık olarak bu dünyaya ait tecrübeler yoluyla kazandığı kavramlar 

vasıtasıyla düşündüğünden gayb alanıyla ilgili konuların insanın ürettiği kavramlarla 

ifade edilmesi gereği doğacaktır. İşte gayb alanıyla ilgili fikirlerin insanın 

tecrübelerinden mülhem kavramlarla temsilen aktarılması Kur’an’da ifade edilen 

müteşabihin ta kendisidir.332 Bu yüzden de Kur’an-ı Kerim’deki cennet ve cehennem 

tasvirlerine baktığımızda bildiğimiz, gördüğümüz şeylerden alınan kavramların 

kullanıldığını görürüz.333 Bu itibarla Kur’an’ın uhrevî aleme yönelik atıflarını “isim 

olarak aynı mahiyet itibarıyla farklı nesnel gerçeklikler” olarak anlamak 

gerekmektedir.334 Zira bu tür anlatımların nesnel gerçekliğinin olmadığını düşünmek, 

bizi, Kur’an’da muhayyel bir cennet ve cehennem tasviri yer aldığı gibi abes bir noktaya 

götürür.  

Esed’in gayb alanı ile ilgili anahtar kavramı müteşabihattır. Ona göre 

müteşabihi muhkemin -yani ifade tarzları itibariyle daha açık ve açıklayıcı (zahir) olan 

emir ve beyanlar- dışındaki ayetler olarak görmek dogmatik bir düşünce tarzıdır. Zira 

klasik anlayışta müteşabih muhkemin, yani birden fazla yorum kabul etmeyen emir ve 

beyanların karşısında durmaktadır. Esed, Taberî’nin de kabul ve ifade ettiği bu anlayışı, 

birden çok yoruma müsait olduğu halde müteşabih olmayan yahut müteşabih ifade 

tarzına rağmen araştırıcı akla tek bir anlam ilham eden pek çok ibare ve pasaj 

bulunmasına dayanarak eleştirmektedir. Bu sebeple müteşabih ayetler, mecazî olarak 

ifade edilen ve doğrudan birçok kelime ile anlatılmak yerine istiâre yoluyla işaret edilen 

anlamı yansıtan Kur’an pasajları olarak tanımlanabilir. Muhkem ayetler “ilahî kelamın 

özü” (ümmü’l-kitab) olarak tanımlanmıştır. Çünkü bunlar, mesajın temelini teşkil eden 

                                                 
331 Muhsin Demirci, Kur’an’ın Müteşabihleri Üzerine, İstanbul: Birleşik Yayıncılık 1996, s.184-185. 
332 Mevlüt Erten, “Nass-Yorum İlişkisi” (Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü 1998), s.38. 
333 Şadi Eren, Kur’an’da Teşbih ve Temsiller, İstanbul: Işık Yayınları 2002, s.264-265. 
334 Öztürk, Tefsir Tarihi Araştırmaları, s.317. 



 94 

ana ilkeleri ve özellikle ahlâkî ve sosyal öğretileri kapsar.335 Müteşabih ayetleri doğru 

anlamanın yolu ise onları muhkem ayetlerde ifade edilen ilkeler ışığında 

yorumlamaktır.336  

Esed’e göre gerçek bir müteşabih şöyle tanımlanır:  

Doğrudan ve açık terimlerle aynı kolaylıkla anlatılabilecek olan 
bir şeyin, bambaşka renkli ifadelerle tasvrinden farklı olarak, 
karmaşıklığından dolayı, doğrudan ve açık terimlerle yahut önermelerle 
yeterli biçimde ifade edilemeyen ve bu karmaşıklık sebebiyle, detaylı bir 
“ifadeler” demeti olarak değil de genel bir zihinsel imaj olarak sadece 
sezgi yoluyla kavranabilen şeyleri mecazî bir şekilde ifade etmeyi kapsar. 
Ve sanıyorum “Allah’tan başka kimse onun kesin anlamını bilemez” 
ibaresinin anlamı budur.337  

Esed bu ifadesinde “müteşabih”i açıklamak için kavramı, karıştırılabileceği 

diğer iki ihtimalden tefrik ederek kendisinin uygun gördüğü tanımı veriyor. Buna göre 

müteşabih şunlar değildir: 

1. “Doğrudan ve açık terimlerle aynı kolaylıkla anlatılabilecek olan bir şeyin, 

bambaşka renkli ifadelerle tasviri” değildir. 

2. “Karmaşıklığından dolayı, doğrudan ve açık terimlerle yahut önermelerle 

yeterli biçimde ifade edilemeyen ve bu karmaşıklık sebebiyle, detaylı bir ‘ifadeler’ 

demeti”yle ortaya konan bir şey de değildir.  

Öyleyse müteşabih nedir? 

Müteşabih, karmaşıklığından rağmen, doğrudan ve açık terimlerle yahut 

önermelerle yeterli biçimde ifade edilemeyen ve bu karmaşıklık sebebiyle, genel bir 

zihinsel imaj olarak sadece sezgi yoluyla kavranabilen şeyleri mecazî bir şekilde ifade 

etmektir. 

Görüldüğü üzere Esed, müteşabihat konusunda oldukça farklı ve geniş 

düşünmekte, Kur’an’daki tüm sembolik/alegorik ifadeleri müteşabih olarak 

                                                 
335 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.89, 3:7/5. 
336 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.89, 3:7/5. 
337 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.89, 3:7/8. 



 95 

algılamaktadır. Bu durumda, klasik tanımda “birçok manaya ihtimali olup bu 

manalardan birini tayin etmek için haricî bir delile ihtiyaç duyan ayetler” şeklindeki 

genel tanım oldukça genişlemiş bir şekilde: “Gayb alanına dair hakikatlerin insan 

zihnine yine insanın fiilî tecrübelerinden türetilen ödünç-imajlar yoluyla yaklaştırılması” 

olarak değişmektedir.338 Esed'e göre, bu “yaklaştırma”, Zemahşerî’nin yorumuyla, 

“kavrayışımızın ötesindeki bir şeyi tecrübelerimizden bildiğimiz birşeyle temsilen 

göstermek suretiyle (temsîlen li-mâ ğâbe annâ bi-mâ nüşâhidu)” gerçekleşecektir.339  

Esed’e göre Kur’an’da müteşabihatla kastedilen şeyin anlaşılabilmesi, bu 

terimin gayb alanıyla bağlantısının doğru bir şekilde kurulabilmesine bağlıdır.340 

Kur’an’ın genel anlam örgüsü içinde alegori veya sembolizm (müteşabihat) ile 

kastedilen şeyin ne olduğunun anlaşılması, tek başına onun dünya görüşününü 

anlaşılması için yeterli olmaz; bunu başarabilmek için bunların Kur’anî kullanılışları ile 

gayb kavramının bağlantısının kurulması zorunludur.341 

Esed, Kur’an'ın bize ayetlerinin çoğunu müteşabih olarak anlamamız 

gerektiğini söylediği kanaatindedir. Çünkü bu varlık ve dil sınırları içinde, sözkonusu 

ifadeleri insana kavratmanın başka bir imkanı yoktur. Bu yüzden Kur’an’ın cümlelerini 

sadece lafzî, zahirî anlamıyla alıp bir teşbih, mecaz yahut temsil olması ihtimalini 

gözardı edersek ilahî kelamın gerçek ruhuna aykırı hareket etmiş oluruz.342 

Uluhiyetin kavranmasını ve takdirini kavramlar ve kategorilere dayalı akıl 

yürütmeyle bulma imkanımız yoktur. Bu noktada ilahî düzeni sınırlı da olsa 

kavrayabilecek bilinç tarzı olan sezgi devreye girmelidir. Sezgiye en uygun düşen dil ise 

dolaylı anlatım olan sembolik dildir.343 Mesela Allah’ın zatı ile ilgili Kur’anî ibareler 

tanımlanamayan, zaman ve mekanda sınırsız ve beşer kavrayışının tamamen ötesinde bir 

varlığı anlatır. Onu tahayyül etmenin imkansızlığı karşısında biz ancak O’nun “ne 

olmadığını” anlayabiliriz: Yani zaman ve mekanla sınırlı olmayan, benzetmelerle 

                                                 
338 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1330. 
339 Ebü’l-Kasım Carullah Mahmud b. Ömer b. Muhammed ez-Zemahşerî, el-Keşşâf an hakaiki 
gavamizi’t-tenzil ve uyuni’l-ekavil fi vücuhi’t-te’vil, Riyad: Mektebetü’l-Ubeykan, 1998, C.III, s.355. 
340 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1329 
341 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1330. 
342 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1330. 
343 Turan Koç, Din Dili, s.97. 



 96 

tanımlanamayan ve beşer düşüncesinin hiçbir kategorisine oturtulamayan bir varlık. O 

halde ancak çok genelleştirilmiş mecazlar onun varlık ve aktivitesini bize aktarabilirler 

ki, sonuçta ifade yine de yetersiz kalır.344 

Kur’an Allah’tan “semalarda” veya “tahtı (arş) üstünde kurulmuş” şeklinde söz 

ettiğinde bunları lafzî olarak alamayız, zira bu takdirde Allah’ı müphem bir şekilde de 

olsa, mekanda sınırlama gibi bir durum ortaya çıkar, ki bu da sonsuz varlık kavramı ile 

çelişeceğinden, böyle bir anlam imkan dışıdır. Esed, bu sebeple bu tür ifadelerin 

Allah’ın kudret ve bütün mevcûdat üzerindeki mutlak hakimiyetini anlatan dilbilimsel 

araçlar olarak görülmesi gerektiğini söyler.  

Esed’in ve genel kabul çerçevesinde Eş‘arî ve Maturidî kelamcıların bu ve 

benzeri ayetleri Allah’ı mekanda sınırlamamak adına te’vil etmelerinin asıl itibarıyla 

Müşebbihe’nin Allah’ın “istiva”sını insanın oturuşuna veya “el”ini insanın eline 

benzetmesinden farksız olduğunu söyleyen Yusuf Işıcık, Allah’ın zat ve sıfatlarıyla ilgili 

müteşabihler konusunda bizden istediğinin bu ifadeleri Allah’ın şanına uygun ve layık 

bir şekilde fakat hakiki manalarıyla anlamamız olduğunu söyleyerek bu iki grubu şu 

sözleriyle eleştirir: “Her iki düşünce tarzında da ilahî sıfatları konu alan müteşabihlerin 

te’viline kalkışıldığı ve Kur’anî yasağın (“te’vilin peşine düşme”) çiğnendiği açıktır. 

Müşebbihe, Allah Teala’nın ‘istiva’ ve ‘yed’ini insanın oturuşuna ve eline benzetirken, 

Muattıla, yani te’vil ve mecaz ehli olan sembolistler de Allah’ın ‘istiva’ ve ‘yed’ini 

kudret ve egemenliğine teşbih ederek herhangi bir şer’î ve geçerli delil olmaksızın 

tamamen kendi beşerî ve zihinsel dünyalarının sübjektif ürünleriyle oluşturdukları 

anlamlarla Zat-ı İlahî’yi tasvir ve tahdide yeltenmişlerdir.345  

Esed, bu noktada yine müteşabihatla ilgili bir probleme dikkat çeker: Allah’ın 

zatıyla ilgili ifadeler sonuçta daha açık olarak anlatılamayacağından bunları okur ve 

Allah’ın aşkınlığına, var ve bir olduğuna iman ederiz. Fakat insana ölümden sonrasını 

anlatan ibarelerin bu kadar müphem olması tatmin edici olamaz. Yani insana ancak 

yapılan eylemlerin sonuçlarını tahayyül ettirmeyi sağlayacak şekilde, akla daha 

doğrudan bir hitapla bu amaca yaklaşılabilir. Böyle bir hitap ise teşbihler, temsiller ve 

                                                 
344 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1330. 
345 Yusuf Işıcık, “Kur’an’da Temel İki Kavram: Te’vil ve Müteşabih”, Selçuk Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, S.13 (Bahar 2002), s.31. 



 97 

mecazlar olmaksızın etkin bir şekilde gerçekleştirilemez. Dünyada yaşanan tecrübelerle 

mukayese edilecek şekilde ancak bunların da mutlak farklılığı vurgulanarak ölüm 

sonrası hayata dair ipuçları verilebilir.  

Bu sebeple Kur’an’da cennet ehliyle ilgili olarak “onlara ne zaman rızık olarak 

bazı ürünler bahşedilse, ‘bunlar bize daha önce bahşedilenlerin aynısıymış’ diyecekler, 

çünkü onlara o [geçmişi] hatırlatacak şeyler verilecektir” denilerek cennetin güzelliği, 

dünyadan ipuçları ve mukayeselerle anlatılmaktadır.346 Fakat aynı zamanda cennet ile 

dünya nimetlerinin mutlak farklılığı da vurgulanmıştır. Mesela Secde suresi 17. ayette 

“.... [Böyle davranan mü’minlere gelince] yaptıklarından dolayı mükafaat olarak [öteki 

dünyada] onlara şimdiye kadar gizli kalan hangi mutlulukların beklediğini kimse 

tahayyül edemez.” ifadesiyle ilgili açıklama yapan Peygamberimiz (s.a.) sahih bir 

hadiste şöyle buyurur: “Allah buyurur ki: Salih kullarım için hiçbir gözün görmediği, 

hiçbir kulağın işitmediği ve hiçbir kalbin kavrayamadığı şeyler hazırladım.”347 

Esed’e göre Kur’an insan aklına hitap ettiğinden ya lafzî anlamıyla (muhkem 

ayetlerde olduğu gibi) ya da temsilî olarak (müteşabih ayetlerdeki gibi) anlaşılır 

kılınmıştır. Bu çerçevede insan, zihnî yaratılışı gereği sonsuzluk ve sınırsızlığı 

kavrayamayacağından cennetin sınırsız genişliğine yapılan atıf ancak nimete nail 

olanlara sunacağı duygu yoğunluğu ile ilgili olabilir.348 

Esed’in bu oldukça genişletilmiş bakış açısına göre Kur’an’daki müteşabihler; 

Allah’ın zatına ve sıfatlarına ilişkin bazı Kur’an’î atıflar, ahiret hayatını ve uhrevî ceza 

ve mükafatı tasvir eden ifadeler, melek, şeytan ve cin gibi metafizik varlıklarla ilgili 

ayetlerde yoğunlaşır. 

Şimdi Esed’in müteşabih ayetlere yaklaşımını bazı örnekler üzerinden tahlil 

edelim: 

 

                                                 
346 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.9, 2:25. 
347 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.846, 32:17/15. 
348 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1331. 



 98 

A. ALLAH’IN ZATINA VE SIFATLARINA İLİŞKİN KUR’ANÎ 

ATIFLAR 

Esed’e göre, Allah’ın zatı ile ilgili Kur’anî atıflar zaman ve mekanla sınırlı 

olmayan ve beşer düşüncesinin hiçbir kategorisinin içine oturtulamayan bu Yüce varlığı 

ve aktivitelerini bize ancak çok genelleştirilmiş mecazlar yoluyla aktarabilir. Yani 

Kur’an Allah’tan “semalarda” yahut “tahtı (arş) üstüne kurulmuş” şeklinde bahsederken 

biz bunları lafzî anlamlarıyla alırsak, sonsuz varlık kavramıyla çelişecek biçimde 

Allah’ın mekanda sınırlı olduğu gibi yanlış bir sonuca gideriz. Böyle bir anlayış sonsuz 

ve benzersiz yaratıcı fikri ile açıkça çelişeceğinden, bu ifadelerin Allah’ın kudreti ve 

tüm mevcudat üzerindeki mutlak hakimiyetini ortaya koyan dilbilimsel araçlar olduğu 

sonucuna varırız.349 Aynı anlama yöntemi Allah’a izafe edilen tüm sıfat ve fiilerin 

anlaşılmasında da uygulanmadıkça kendimizi antropomorfist bir biçimde tezahür edecek 

bir çıkmazın içinde buluruz.350  

Esed’in bu anlayış çerçevesinde anlamlandırdığı ifadelere bakalım: 

Esed’e göre, Kur’an’da Allah’tan bahseden ayetlerde şahıs zamirleri arasındaki 

ani geçişler (aynı ifadede “Biz” ya da “Ben” zamirinden “O” zamirine ya da “Biz” 

zamirinden “Allah” ismine) okuyucuya Allah’ın bir “şahıs” olmadığı, bu yüzden de 

beşerî dilin sınırları içinde tanımlanamayacak bir güç olduğu gerçeğini anlatmaya 

matuftur.351  

En‘âm suresinin 100. ayetindeki “subhanehu ve te‘ala amma yesıfun” ibaresini 

“O, sonsuz ihtişam sahibidir ve insanların her türlü tasavvur ve tahayyülünü aşan bir 

yüceliğe sahiptir” şeklinde tercüme eden Esed, ilgili açıklamasında, sözkonusu ibarenin 

Allah’ın hiçbir şeye benzemediğine, dolayısıyla hiçbir şeyin ona denk tutulamayacağına 

delalet ettiğini ve bu yüzden de onu veya onun vasıflarını tanımlamaya yönelik tüm 

çabaların mantıkî bir imkansızlıkla karşı karşıya olduğunu bu sebeple ahlâken/mânen de 

günah sayıldığını söyler. Esed’e göre “O’nun tanımlanamazlığı gerçeği Kur’an’da 

                                                 
349 Mesela bu bağlamda Esed kürsî ifadesini Abduh’a dayanarak “ilâhî ilim” şeklinde te’vil eder. Esed, 
Kur’an Mesajı, C.I, s.78, 2:255/248. Abduh’un yorumu için bkz. Rıza, Tefsirü'l-Kur'ani'l-Hakim, 2. 
bs., Beyrut: Darü'l-Ma‘rife [t.y.], C.III, s.33. 
350 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1330. 
351 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.152, 4:64/83. 



 99 

zikredilen Allah’ın ‘sıfatları’nın O’nun gerçekliğini sınırlamadığını ama tersine, O’nun 

faaliyetinin kendi yarattığı evren üzerindeki kavranabilir, görülebilir etkilerini 

gösterdiğini açıkça ortaya koyar”.352 Yine müellife göre, “hiçbir şey O’na denk 

tutulamaz” (112:4) olduğundan, O’nun diğer her şeyden “nasıl” bir “farklılık” gösterdiği 

bile, beşerî düşünce kategorilerini aşan bir konudur.353 

İhlas suresinin son ayetindeki “Hiçbir şey O’na denk tutulamaz” ibaresi, Esed’e 

göre Allah’ı tasvir etme ve tanımlama ihtimallerini saf dışı bırakmaktadır. Allah’ın 

varlığının mahiyeti, insan kavrayışının sınırları dışında olduğundan bu gerçek, Allah’ı 

mecazî temsiller veya soyut semboller aracılığı ile “tarif etme” teşebbüslerinin neden 

hakikatin inkarı olarak görüldüğünü de açıklamaktadır.354 

 

B. AHİRET HAYATINA YÖNELİK ATIFLAR 

Esed’in, müteşabihatın anlaşılması için bu terimin gayb kavramıyla 

bağlantısının mutlaka kurulması gerektiğini söylediğini daha önce belirtmiştik. Ona 

göre, bütün sahih dinî kabuller realitenin yalnız küçük bir kısmının insan tasavvur ve 

tahayyülüne açık bulunduğu, asıl büyük bölümünün ise insan kavrayışını aştığı 

gerçeğine dayanır.355 

Ahiret hayatıyla ilgili olarak insan muhayyilesine hitap etmeyecek ve onun 

davranışlarını etkilemeyecek genel ve soyut ifadelerle “Bu dünyada iyilik ve 

kötülüklerinin karşılığını mutlaka göreceksin” tarzında bir yaklaşım kafi değildir. Sonuç 

doğurabilecek olan yöntem akla daha doğrudan bir hitap olabilir ve bunun etkin olarak 

gerçekleştirilme yolu da mecaz, teşbih ve temsillerdir. Zira Kur’an bu dilsel araçlarla bir 

taraftan insanın yeniden dirilmesinden sonra yaşayacağı herşeyin bu dünyada yaşadığı ya 

                                                 
352 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.246, 6:100/88. 
353 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.985, 42:11/10. 
354 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1322, 112:4/2. 
355 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1329. 



 100 

da yaşayabileceği şeylerden mutlak farklılığını vurgularken diğer taraftan bu iki tecrübe 

kategorisi arasında mukayese yollarına başvurmuştur.356 

Esed’e göre, her ne kadar insana ahiret hayatıyla ilgili ibareleri anlatmanın yolu 

bu olsa da, nihayetinde bizim düşünce ve tasavvurlarımızın sınırlı zaman ve mekan 

kavramlarına da bağımlı olduğu gerçeği de orta yerde durduğundan bu tür ifadeleri 

ancak temsilî olarak anlayabiliriz. Mesela, Kur’an’da cennetin sınırsız “genişliği”ne 

yapılan atıf, ancak nimete nail olanlara sunacağı duygu yoğunluğu ile ilgili olabilir. Aynı 

yöntem tüm cehennem tasvirlerine de teşmil edilmelidir. Esed’e göre Kur’anî tasvir 

yöntemiyle bize adeta şöyle denilmektedir:  

İnsanın tadabileceği en keyif verici bedensel ve ruhsal 
heyecanları tahayyül edin: Tarif edilemez bir güzellik, fiziksel ve ruhsal 
sevgi, [sorumluluğu] ifa bilinci, mükemmel bir barış ve uyum; ve bu 
heyecanların bu dünyada tahayyül edilebilecek herhangi bir şeyden daha 
yoğun –ve herşeyden tamamen farklı- olduğunu tahayyül edin: böylece 
“cennet” ile neyin kastedildiğinin müphem de olsa bir ipucunu yakalamış 
olacaksınız. Diğer taraftan bize denmektedir ki: İnsanın başına 
gelebilecek bedensel ve ruhsal en şiddetli azabı tahayyül edin: Ateşte 
yanmak, dehşetli bir yalnızlık ve acı bir perişanlık, devamlı hüsran, ne 
tam yaşama ne ölme durumu; ve bu dünyada tahayyül edilebilecek 
herhangi bir şeyden daha yoğun –ve tahayyül edilebilir herşeyden 
tamamen farklı- olan bu acıları, bu karanlığı ve bu çaresizliği tahayyül 
edin: böylece “cehennem” ile neyin kastedildiğini müphem de olsa 
anlayacaksınız.357 

Bu uzun alıntı, Esed’in ahiret hayatıyla ilgili ayetlere yaklaşım mantığını ortaya 

koyması bakımından mühimdir. Zira ona göre uhrevî hayata ilişkin tüm Kur’anî atıflar 

temsilî (sembolik) olarak anlaşılmak zorundadır. Hiç görmediğimiz ve tecrübe 

etmediğimiz uhrevî hayatla ilgili ayetlerin daha önce tecrübe ettiğimiz şeylerle benzerlik 

kurularak anlatılması yani Zemahşerî’nin tanımıyla “temsilen li-ma ğabe annâ bi-ma 

nüşahidü”358 şeklinde bir formül, esasında dilsel bir zorunluluğun sonucudur. Çünkü 

Allah’ı ve uhrevî hayatı insana anlatmanın yegâne yolu dili kullanmaktır.  

                                                 
356 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1331. 
357 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1331-1332. 
358 Zemahşerî, Keşşaf, C.III, s.355. 



 101 

Kur’an’da yer alan uhrevî hayata ilişkin hususların nesneler dünyasına ait 

örneklemelerle müşahhas kılınması aşamasında, doğal olarak ilk hitap çevresinin 

lugatçesi kullanılacaktır ve kullanılmıştır da. Bu yüzden Allah cennet ve cehennemin 

nesnelere dünyasında objektif karşılıkları olan motiflerle betimlemiş ve bunu yaparken 

ilk hitap çevresinin dünya görüşünü ve dilsel kullanımlarını dikkate almıştır.359 

Kur’an’da anlatılan cennet ve cehennem tasvirlerindeki motiflerin nesneler 

dünyasındakilerle birebir aynı olduğunu düşünmek kadar bunların hiçbir nesnel 

karşılığının bulunmadığını düşünmek de hatalıdır. Zira böyle bir yaklaşım Allah’ın -

haşa-  muhataplarını olmayan birşeyle “kandırdığı” gibi muhal bir anlama yol açar. Bu 

konuda ortaya koyulacak en makul yol, uhrevî alemle ilgili tasvirlerin nesnel 

gerçekliklerinin bulunduğu, ancak mahiyet itibariyle dünyadakilerden farklı olduğu 

gerçeğinin kabulüdür.360 Zira Kur’an dilinin bize sunduğu imkan dahilinde en makul 

açıklama budur. Yoksa bu kabil ayetlerin tamamen sembolik olduğu ve bir nesnel 

gerçekliğe sahip bulunmadığı biçimindeki anlayış, Esed’in bu tarz yorumlarında olduğu 

gibi bizleri bir dizi çelişki ve tutarsızlığa götürür.  

Esed’in cennet tasvirlerini sembolik ve mecazî olarak kabul etmesi aslında 

kendi yöntemi açısından da çelişkili bir tutumdur. Zira Esed, Kur’an yorumunda nüzul 

döneminin dilsel ve kültürel kodlarının bilinmesini olmazsa olmaz bir şart olarak 

görmektedir. Buna rağmen muhtemelen geleneksel evrensellik telakkisinin ve birçok 

konudaki rasyonel bakış açısının bir tezahürü olarak Esed Kur’an’ın ayrıntılı cennet 

tasvirlerinin doğrudan nüzul dönemine özgü Arap Aklı’na ve zevkine hitap ettiğini 

atlamış ve bu yüzden de sözkonusu ayetlerle ilgili batınî te’villeri anımsatan oldukça 

zorlama yorumlar üretmiştir.361 

Şimdi Esed’in Kur’an’daki uhrevî aleme dair ayetlere getirdiği yorumlara bir 

göz atalım: 

En‘âm suresi 70. ayette geçen ve cehennemde inanmayanları bekleyen bir 

akıbet olarak sunulan “hamîm (kaynar su)” kelimesi Esed’e göre, “yakıcı ümitsizlik 

                                                 
359 Öztürk, Tefsir Tarihi Araştırmaları, s.316. 
360 Öztürk, Tefsir Tarihi Araştırmaları, s.316-317. 
361 Öztürk, Kur’an’ı Kendi Tarihinde Okumak, s.230-231. 



 102 

iksiri” olarak çevrilmelidir. Zira, ölüm ve ölümden sonraki hayat ile ilgili bütün Kur’anî 

atıflar mecazî olmak zorundadır.362 Oysa aynı notunda, sözlüklerde bu kelimenin aşırı 

sıcaklık ve şiddetli soğukluk anlamına geldiğini söyleyen Esed’in bu yorumu, onun 

çeviri prensiplerindeki kelimenin nüzul döneminde Araplar tarafından bilinen ve 

anlaşılan ilk anlamını mutlak surette göz önünde bulundurma ve Kur’anî deyimlerin 

(özellikle soyut olanların) zaman içinde uğradığı değişiklere göre tercümesinin yanlış 

olduğu ilkesiyle çelişmektedir. Esed kelimeye verdiği bu batınî karakterli anlamda, ilk 

geçtiği bu ayetten başka aynı kullanımın bulunduğu diğer ayetlerde de ısrar etmiştir. 

Şöyle ki; 

Muhammed suresi 15. ayet: “İşte bu cennet, ateşi mesken edinenlerin ve 

bağırsaklarını parçalaması için yakıcı ümitsizlik sularını içmeye mahkum edilenlerin 

[hak ettikleri karşılık] ile bir olur mu?”363 

Vâkı‘a suresi 52-55. ayetler: “Siz kesinlikle ağulu meyve ağacından 

tadacaksınız. Ve karnınızı onunla dolduracaksınız. Ve yakıcı ümitsizliği (yudum 

yudum) içeceksiniz. Doymak bilmez susuz develerin içiş gibi içeceksiniz.”364 

Vâkı‘a suresi 93-94: “[Öteki dünyada onu] yakıcı bir ümitsizlik karşılar, ve 

alev saçan bir ateşin sıcaklığı.”365 

Ayetlerin tecümeleri, oldukça zorlama bir yöntem izlendiğini ortaya 

koymaktadır. Zira konuyu müstakil bir makalede ele alan Mustafa Öztürk’ün ortaya 

koyduğu gibi: 

1. Hamîm yakıcı bir ümitsizlik iksiriyse nâr neden bildiğimiz ateş olarak 

anlaşılsın? Ayrıca yakıcı ümitsizlik bağırsağı nasıl parçalar? 

2. “Yakıcı ümitsizlik” gibi maddî olmayan bir kavram nasıl develerin içiş gibi 

içilebilir?  

                                                 
362 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.240, 6:70/62. 
363 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1037. 
364 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1106. 
365 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1108. 



 103 

3. Hamîm kaynar su olarak anlaşılmıyor da cahîm niçin alev saçan ateş olaral 

anlaşılıyor?366  

Hicr suresi 44. ayeti “O cehennem ki, yedi kapıdan girilir; her kapıdan onlardan 

(günahlarının niteliğine göre) ayrı bir kafile halinde” şeklinde çeviren Esed, ilgili 

yorumunda bu ifadenin şeytana uyanları bekleyen azabın yedi derecesini ya da 

seviyesini işaret ettiğini, daha da ileri giderek cehennem kavramının da Kur’an’daki 

diğer yedi kullanımda olduğu gibi mecazî olduğunu söyler ve bu kullanımları şöyle 

sıralar:  

(...) nâr (“ateş” genel bir tabirdir), cehennem, cahîm (“harlı 
ateş”), sa‘îr (“harlı alev”), sakar (“kavurucu ateş” ya da “cehennem 
ateşi”), lezâ (“hiddetli alev/alev püskürtüsü”) ve hutame (“ezici azap”). 
Belirttiğimiz gibi, öte dünyaya ait bu azap tanımları besbelli temsilî 
olduğuna göre, diyebiliriz ki, “cehennemin yedi kapısı” ifadesi de aynı 
niteliktedir ve dünya hayatında yapılan/edilenlerle ilgili olarak 
cehenneme götüren yedi yolu işaret etmektedir. Ayrıca bilindiği gibi 
Samî dillerde –ve özellikle klasik Arapçada- “yedi” sayısı çok kere 
“muhtelif” ya da “değişik/çeşitli” anlamında çokluk, çeşitlilik ifade 
etmek için kullanılmaktadır. (...) Bunun içindir ki, yukarıdaki Kur’anî 
ifadenin de “cehenneme götüren çeşitli yollar” bir başka deyişle “günah 
işlemenin muhtelif yolları” gibi bir anlam taşıdığı pekala söylenebilir.367 

Görüldüğü gibi burada da oldukça zorlama bir yorum yapılmıştır. Zira ayette 

apaçık bir “kapı”dan ve “girmek” fiilinden bahsedilmekte, “cehenneme götüren yedi 

yol”dan veya “günah işlemenin muhtelif yollarından girmek” şeklinde bir yoruma 

müsaade edecek herhangi bir karine bulunmamaktadır. 

İbrahim suresinin cehennemden bahseden 16. ve 17. ayetlerini Esed’in çevirme 

tarzı şöyledir: “Bunlardan her birini cehennem beklemektedir; ve orada herbirine azapla 

ağulanmış sudan içirilecek. Onu (içecek olan) yutkunacak ama bir türlü yutamayacaktır. 

Ve orada insanı ölüm her yandan kuşatacak ama insan, kendisini daha zorlu bir azap 

beklediğinden bir türlü ölemeyecek.”368 Ayette geçen “sadîd” kelimesini ahiretteki 

amansız acıları, taciz edici, huylandırıcı azabı mecazî bir üslupla vermek üzere “azapla 

                                                 
366 Bkz. Öztürk, Tefsir Tarihi Araştırmaları, s.318-319. 
367 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.520, 15:44/33. 
368 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.503. 



 104 

ağulanmış” şeklinde yorumlayan Esed, Razî’nin de sözkonusu ayeti tamamen mecazî 

yorumladığını söyler.369  

Sâd suresi 57. ve 58. ayetler: “Bu, [işte böyleleri içindir] öyleyse bırak tatsınlar; 

yakıcı bir ümitsizlik ve buz gibi bir karanlık. Ve aynı cinsten azap üstüne azap.” 

Ayetteki “ğassâk” kelimesi birçok mealde “irin” olarak tercüme edilmiştir.370 Oysa 

Esed’in mecaz sözlüğünde bu ifade “buz gibi bir karanlık”a dönüşür:  

(...) ğassâk terimi ise ‘karanlık oldu’ yahut ‘zifiri karanlık bastı’ 
anlamındaki ğaseka fiiliinden türetilmiştir: böylece ğasik “siyah bir 
karanlık” ve mecazî olarak “gece” yahut daha doğrusu “kara bir gece” 
anlamına gelir. Bazı otoritelere göre de ğassâk ismi “şiddetli [yahut “buz 
gibi”] bir soğuk” demektir. Bu ikili anlam birliği, bize “ruhun buz gibi 
karanlığı” anlamını verir ve “yakıcı/sarsıcı ümitsizlik” [hamîm] 
kavramıyla birlikte inatçı günahkârların öteki dünyadaki ızdıraplarını 
karakterize eder, ğassâk teriminin öteki bütün yorumları ise tamamen 
spekülatif olup, hiçbir temele dayanmazlar.371  

Görüldüğü gibi Esed, bu ayet sadedinde kendisinin mecaza dayalı yorumunu 

tek doğru yorum olarak kabul etmekte, diğer tüm çevirileri temelsiz bulmaktadır.  

İbrahim suresi 50. ayeti “Giysileri katrandan olacak ve yüzlerini ateş 

bürüyecek” şeklinde tercüme eden Esed, ilgili açıklamasında Râzî’ye dayanarak 

“katrandan giysiler” ve “ateşle bürünmüş yüzler” ifadelerinin hesap gününde günahkâr 

ruhları kaplayacak olan anlatılamaz acıları, yakıcı, dondurucu korkuları dile getiren 

mecazî ifadeler olduğunu söyler. Oysa Razî, ilgili ayet sadedinde katranın siyah renkli, 

pis kokulu, yakıcı ve çok yanıcı bir madde olduğuna kıyasla cehennemdeki dört ayrı 

azabın mevcudiyetinden bahsetmekte ve “Bu ahiretteki katran ile dünyadaki katran 

arasındaki fark, dünyadaki ateşle cehennem ateşi arasındaki fark gibidir” demektedir.372 

Yine Sebe’ suresi 9. ayette, cehennemde günahkârların boynuna geçirileceğinden 

                                                 
369 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.504, 14:16/22; bkz. Ebu Abdullah Fahreddin Muhammed b. Ömer 
Fahreddin er-Râzî, et-Tefsirü'l-kebir (Mefatihü'l-gayb), I-32, Beyrut: Daru İhyai't-Türasi'l-Arabi, 1934, 
C.XIX, s.99. Râzî’nin ayetle ilgili değerlendirmesi için bkz. aş. “Esed’e Yönelik Eleştiriler”.  
370 Hasan Basri Çantay, Kur’an-ı Hakîm e Meâl-i Kerîm, İstanbul: Mürşid Çantay 1984, s.818; Ali 
Bulaç, Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Anlamı (meal ve sözlük), İstanbul: Bakış Yayınları ts., s.272; 
Elmalılı Hamdi Yazır, Kur’ân-ı Kerîm ve Yüce Meâli, M: Sadi Çögenli, Nevzat H. Yanık (sad.), 
İstanbul: Huzur Yayınevi ts., s.455; Karaman,  Özek, Dönmez, Gümüş ve Turgut (hzl.), s.256. 
371 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.931, 38:57/47. 
372 Râzî, Mefatihu’l-gayb, C.XIX, s.148. 



 105 

bahsedilen “ağlal” (halkalar) Esed’e göre, bu kişilerin teslim oldukları geçersiz ve 

düzmece değerlere ruhlarını esir etmelerinin ve bu teslimiyetin yol açtığı azabın bir 

simgesidir.373 

Cehennem tasvirlerinde olduğu gibi Esed’de cennet nimetleriyle ilgili tüm 

Kur’anî atıflar da sembolik ve mecazîdir. Şöyle ki:  

Kehf suresi 31. ayette yapılan cennet tasviri şöyledir: “İçlerinde derelerin, 

ırmakların çağıldadığı, ebedî mutluluk-esenlik bahçeleri işte böylelerinin olacaktır; 

orada onlara altın bilezikler takılacak; yeşil ipekli ve işlemeli giysiler giyinecekler ve 

orada (yumuşak) divanlarda yaslanıp oturacaklar: Bu ne güzel bir karşılık, bu ne güzel 

bir dinlenme yeri!” Ayetlere bakıldığında, bu ve benzeri cennet tasvirlerinde tamamen 

yerel ve tarihsel malzeme kullanıldığı, ilk muhatapları, yani nüzul dönemindeki Arapları 

cezbedecek objelerin öne çıkarıldığı görülür. Hemen hepsi maddî olan bu objelerden 

bazıları, huriler, suyu bol yeşil mekanlar, köşkler, içlerinde nehirler akan has bahçeler, 

bol yiyecek ve içeceklerdir.374 Bu sayılan nimetlerle Kur’an, suyun çok az bulunduğu, 

gölgenin çok kıymetli olduğu, kadın, cinsellik, içki gibi dünyevî zevklerin, zenginlik 

alameti olarak altın, gümüş, ipek gibi şeylerin oldukça önemli görüldüğü bir bedevî 

Arap toplumuna hitap ediyordu. Şimdi, böylesi bir toplumda, ayetlerde geçen “zıll, huri, 

ma-i meskub, zeheb, sündüs, istebrak” gibi sözkonusu dünyada tamamen maddî 

karşılıkları bulunan nesnelerin bu insanlar tarafından mecazî olarak anlaşılması 

mümkün müdür? Yani sıcaktan bunalmış, dudakları çöl toprakları gibi çatlamış bir 

Arab’ın zıll kelimesini cennetteki koyu gölgelikler olarak mı yoksa sonsuz manevî 

mutluluk olarak mı anlaması daha muhtemeldir? 

Bu noktada cennet ve cehennem tasvirlerindeki ifadeleri sembolik, mecazî 

anlayan yaklaşımların başlangıç ve bitim noktalarını belirlemede delilin ne olacağı 

hususunun da müphem olduğunu söyleyen Yusuf Işıcık, ilgili makalesinde konuyla ilgili 

şu sonuca ulaşır:  

Allah’ın ayetleri, kendi hakiki ve zahiri manalarına delalet 
ederler. Kur’an ayetleri, bir takım zihin jimnastiklerine konu olsun diye 

                                                 
373 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.880, 34:33/44. 
374 Öztürk, Kur’an’ı Kendi Tarihinde Okumak, s.211. 



 106 

değil, insanların inanç ve amel dünyalarına, Allah’ın murad ettiği şeklin 
ve düzenin verilmesi için indirilmişlerdir. İnsanlığın, Allah’ın istediği 
istikamette, değişim ve salaha kavuşması da ancak bununla mümkündür. 
Dolayısıyla Kur’an ayetleri herhangi bir geçerli ve şer’î bir delil ve 
gerekçe olmadıkça, Arap dilindeki kendi hakiki ve reel manalarına göre 
anlaşılmalıdır. Şayet Allah’ın ayetleri, böyle değil de, bizim son derece 
karmaşık zihin dünyamızda icad ettiğimiz ve nihayet zann ve vehimden 
öteye geçmeyen ölçülere göre anlaşılacak olursa, o zaman konuşan ve 
mesaj veren ana öge Kur’an’ın kendisi değil, aksine, insanın nefs-i 
emmaresi ve hevası olur.375 

Esed’in cennet ile ilgili tasvirleri anlayış biçimi de en az cehennemi anlayışı 

kadar mecazî ve semboliktir: Mesela açıkça “koyu gölge” anlamına gelen “zıllen zalîlâ” 

ifadesi Esed’e göre sonsuz mutluluk demektir. Hatta Esed ayetin tercümesinde gölgeden 

hiç bahsetmeden “sonsuz mutluluk” ibaresini tercih etmiş, gölge şeklinde bir mananın 

da olduğunu ancak dipnotta belirtmiştir: “Buna mukabil, iman edip doğru ve yararlı 

işlerde bulunanları içlerinden ırmaklar akan has bahçelere koyacağız, orda sonsuza 

kadar kalacaklar; ve orada tertemiz eşlere sahip olacaklar; (böylece) onları sonsuz 

mutluluğa eriştireceğiz.” 

Buna benzer olarak Yâsîn suresi 56. ayettteki zılâl kelimesi de mutluluk olarak 

çevrilmiştir: “Onlar ve eşleri sedirler üzerinde mutlu bir şekilde yatıp uzanacaklardır.” 

Ayetin çevirisinde ilginç olan nokta şudur: Madem zıll kelimesi ayette mutluluk olarak 

çeviriliyor, “ale’l-eraiki müttekiun” ifadesinin “manevî doygunluk veya zihin 

dinginliği”ni sembolize ettiği neden dipnotta verilmektedir? Nitekim şöyle bir çeviri 

tutarlılık açısından daha uygun olurdu: “Onlar ve eşleri, manevî doygunluk halinde ve 

mutlu bir şekilde uzanacaklar.” Zira aynı cümlede bir kelimeyi mecazî, diğerini lafzî 

tercüme etmenin makul bir dayanağı olmalıdır. 

Esed’in cennetle ilgili ayetler bağlamında yaptığı ilginç yorumlardan biri de, 

kevaib kelimesine verdiği anlamdır. Hemen bütün meallerde belirli paralelliklerle 

anlaşılan376 “kevâ‘ibe etrâben” ifadesi, Esed’e göre “müthiş uyumlu harika eşler” 

demektir. Bu çeviriyi yaparken kelimenin Lisanu’l-Arab’da geçen “üstünlük” ve “göz 

                                                 
375 Işıcık, s.32. 
376 Mesela, Elmalılı, s.582; Bulaç, s.357; Ziya Kazıcı ve Necip Taylan (hzl.), Kur’ân-ı Kerîm Meâli 
(Türkçe Anlam), 3. bs., İstanbul: Çağrı Yayınları 2004, s.368; Çantay, s.1137. Bu meallerde “kevâ‘ibe 
etrâben”, tamamen cennetteki hurilerin fiziksel görünüşünü ifade edecek şekilde anlamlandırılmıştır.  



 107 

alıcı olma” gibi anlamlarına dayandığını söyleyen Esed, diğer müfessirlerce anlaşılan 

manayı eleştirir ve şöyle der:  

Ancak özellikle belirtmeliyiz ki, Kur’an’ın cennetin güzellikleri 
ile ilgili tüm ayetleri aynı ölçüde hem erkek hem de kadın için geçerli 
bulunmaktadır.377 Cennet nimetleri ile ilgili Kur’anî tasvirlerin daima 
müteşabih olduklarını hatırlarsak, kevaib kelimesinin, yukarıdaki 
bağlamda, hiçbir cinsiyet ayırımı yapmaksızın “muhteşem [veya ‘harika’] 
varlıklar” anlamına geldiğini ve etrâb kelimesi ile birlikte “müthiş 
uyumlu harika eşler”i gösterdiğini anlarız: böylece kutsanmış kimselerin 
birbileriyle ilişkilerine işaret edilmiş ve onların tümünün karşılıklı 
tamamlayacakları ve eşit ölçüdeki değerleri vurgulanmış olmaktadır.378 

Esed’in bu alıntıyı yaptığımız dipnottan bizi gönderdiği bir diğer ayete (Vâkı‘a 

suresi 34. ayet) gittiğimizde yine son derece ilginç bir yorumun bizi beklediğini görürüz: 

Burada da “ve furuşun merfû‘a” ifadesi “ve yüceltilmiş eşler[i onlarla olacak]” şeklinde 

çevrilmiş ve benzer gerekçeler dipnotlarda gösterilmiştir.379   

Rahman suresinde yoğun olarak geçen cennet tasvirlerinin tamamını sembolik 

olarak anlayan Esed’e göre surede geçen; 

a. “iki bahçe”, öteki dünyadaki hayat ile ilgili bütün tasvirlerin temsilî 

karakterini gösterir.380 

b. “iki çeşme”, (Beyzavî’ye atfen) ilm-i zahir ve ilm-i bâtını çağrıştırır.381 

c. “döşeklere uzanmak”, mutlak bir istirahat ve zihin dinginliğinin 

sembolüdür.382 

d. “yemyeşil iki bahçe”, taze bir hayatın sembolüdür.383 

                                                 
377 Aynı mantıkla Esed, Kur’an’daki huri kelimelerini de genel anlayışın dışına çıkarak “saf ve temiz 
eşler” şeklinde çevirir. Bkz. 44:54, 52:20, 55:72, 56:22.  
378 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1227-1228, 78:33/16. 
379 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1105, 56:34/13. 
380 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1100, 55:46/22. 
381 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1100, 55:50/24. 
382 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1100, 55:54/26. 
383 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1100, 55:64/29. 



 108 

Yine Esed, İnsan suresi 18. ayette batınî yorumları anımsatacak bir şekilde Ali 

b. Ebî Talib’in Zemahşerî ve Râzî’den nakledilen yorumuna dayanarak “sel sebîlen” 

(“yolu” sor/iste [veya “ara”]) şeklinde iki bileşenine ayırarak açıklar ve bunun “yararlı 

işler yapmak suretiyle cennete giden yolu ara” anlamına geldiğini söyler. Zemahşerî’nin 

çok fazla benimsemediği bu yorum, kişinin dünyadaki olumlu tavırlarının bir ruhsal 

sonucu olarak “cennet” kavramının temsilî karakterine işaret ettiği için Esed’e göre ikna 

edicidir.384 

 

C. MELEK, ŞEYTAN, CİN GİBİ METAFİZİK VARLIKLARLA İLGİLİ 

İFADELER 

Muhammed Esed’e göre, cinn teriminin anlamını ancak zihnimizi Arap 

folklorunda ona verilen anlamdan kurtararak anlayabiliriz. Bu terim sözkonusu çevrede 

bütün “şer güçler”i göstermek için kullanıldığından, Esed’e göre bu folklorist imaj, 

terimin orijinal anlamını ve kelime yapısını belli ölçüde gölgelemiştir. Zira cenne 

“gizledi”, “karanlığa boğdu/karanlıkla örttü” veya daha genel anlamda “[insan]ın 

duyularına kapalı olan şeyler”i işaret eder. Esed’e göre cinn kelimesi Kur’an’da hem 

şeytanları ve şeytanî güçleri hem de melekleri ve melekî güçleri gösteren bir 

kavramdır.385 

Görüldüğü gibi Esed cinn terimi genelleştirerek “görünmeyen tüm varlık 

kategorileri”ni işaret ettiğini düşünmektedir.386 Buna göre mesela Kehf suresi 50. ayette 

İblis için geçen “kane mine’l-cinn” ifadesinin anlamı “o görünmeyen varlıklardan 

biriydi” şeklinde veren Esed, ilgili açıklamasında sözkonusu görünmeyen varlıkların 

“melekler” olduğunu söyler.387 

Esed -çok emin olmamakla beraber- Cinn suresi 1. ayetteki Kur’an’a kulak 

veren “cinlerden bir nefer” ibaresinin Suriye ve Mezopotamya’daki Yahudiler olduğunu 

                                                 
384 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1218, 76:18/17. 
385 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1335. 
386 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.246, 6:100/86. 
387 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.596, 18:50/53. 



 109 

olduğunu söyler.388 Bu grubun, Kur’an’ı “Musa’nın kitabından sonra nazil olmuş bir 

vahiy” olarak anmak suretiyle ikisi arasında yer alan Hz. İsa’dan söz etmeyip adeta 

teslisi reddettiklerini göstermek istediğini söyleyen Esed, bu grubun söylediği asılsız 

şeylerin Yahudi ırkının üstünlüğü yönündeki iddiaları olduğunu belirtir.389 

 

V. MECAZ 

Mecâz kelimesi sözlükte câze fiilinin ism-i mekan (aynı zamanda ism-i zaman 

ve mimli masdar) kipi olup gelip geçilen yer, gelip geçilen zaman veya gelip geçmek 

manasına gelir.390   

Hakikat, vazolunduğu manada kullanılan lafızdır. Mecaz ise vazolunduğu 

mananın haricindeki bir manada kullanılan lafızdır. Bu kullanmanın sebebi, hakiki mana 

ile bu kullanılan ikinci mana arasındaki alaka ve lafızdan hakiki mananın kastedilmesine 

mani olan bir karinenin bulunmasıdır. Cesur bir adam için “aslan” lafzının 

kullanılmasındaki alâka “aslan” lafzının asıl manasıyla, lafzın kullanıldığı manayı 

bağlayan, biraraya getiren mana olan cesurluk ve atılganlıktır.391  

Eğer mecazdaki alâka, benzerlik ise buna isti‘âre, benzerlikten başka bir şey ise 

mecâz-ı mürsel denir. Cüz’îlik-küllîlik ilişkisi, benzerlik dışındaki alâka çeşitlerine 

örnek olarak zikredilebilir. Mesela Kur’an’da Nisâ suresinin 92. ayetindeki “tahrîru 

rakabe” (boyun [köle] azadı) ifadesinde kölenin bir cüz’ü zikredilip köle 

kastedilmiştir.392 

İslâm alimleri Kur’an yorumunda mecazın bir araç olarak kullanılması 

konusunda üç gruba ayrılır. a) Kendi fikir ve metodlarına uymayan dinî metinleri te’vil 

konusunda mecazı bir silah olarak kullanan Mu‘tezile; b) Kur’an’da hatta dilde mecazın 

                                                 
388 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1195-1196, 72:1/1-2. .Esed, Ahkâf  suresi 29. ayette geçen “cinlerden 
bir nefer/grup” ifadesini de aynı şekilde anlamıştır. Bkz. Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1032, 46:29. 
389 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1196, 72:1/1-2.  
390 Bolelli, s.76. 
391 Zeydan, s.310-311; Ali Turgut, Tefsir Usulü ve Kaynakları, İstanbul: MÜİFAV Yayınları 1991, 
s.184. 
392 Şaban, s.365-366. 



 110 

varlığını kabul etmeyen Zahiriye; c) Dinî metinlerin yorumunda bu iki aşırı uca nazaran 

orta bir yol takip ederek aklı ve vahyi uzlaştırmaya gayret eden Eş‘ariyye ve 

Maturudiyye.393  İslâm alimlerinin az da olsa birkısmının, mecazı yalanla eşdeğer 

görerek Kur’an’da her ifadenin hakiki manada kullanıldığını iddia etmesine rağmen, 

Kur’an’ın edebî üslup güzelliğinin zevkine varan İslâm alimlerine göre bu görüş isabetli 

değildir. Zira Kur’an’dan mecazı kaldırmak onun bu güzelliğini ortadan kaldırmaktır. 

Bu sebeple ehl-i belagat, mecazin hakikatten daha beliğ olduğunda ittifak etmiştir.394  

Kur’an’daki mecazlar, aklî ve lügavî olmak üzere iki kısımda ele alınabilir. 

Aklî mecaz; bir fiili, onu yapandan başkasına isnad etmektir. “fe-ma rabihat 

ticaratuhum” (Bakara 2/16) ayetinde bu anlamda bir mecaz vardır. Burada fail ticaret 

olmasına rağmen, esasen bu ticareti yapanların kazançsız olduğu kastedilmektedir. Yani 

ayet “Onlar bu ticaretlerinde kazançlı olmamışlardır” şeklinde anlaşılmalıdır. Lugavî 

mecaz ise bir bütünü zikrederek cüzü veya cüzü zikrederek bütünü kastetmek şeklindeki 

mecazdır. Mesela Bakara 2/19’da “O münafıklar yıldırımlardan gelecek ölüm korkusu 

sebebiyle parmaklarını kulaklarına tıkarlar” ayetinde “parmaklar” şeklinde bir bütün 

zikredilmiş, fakat parmak uçları kastedilmiştir. Cüzün zikredilip onunla bütünün 

kastedilmesine ise Beled 90/13 ayetindeki “fekku rakabe” ifadesi örnek olarak 

verilebilir. Ayette zikredilen “rakabe”den maksat kölenin şahsıdır ve kölenin hürriyete 

kavuşturulmasını ifade eder.395  

Esed’in metodolojisinde oldukça önemli bir yer tutan mecazî anlama yöntemi 

sadece onun uyguladığı bir yöntem değildir. Mesela son dönem alimlerinden 

Bediüzzaman Said Nursî’nin de Kur’an yorumunda mecaza hayli önem atfettiğini 

görüyoruz. Ona göre mecazın iyi kullanılabilmesi için bu sanatı öğreten mantık ve 

belagat ilimlerinin rehber edinilmesi gerekir. Bediüzzaman mecazı kullanmak 

hususunda çok dikkatli olmak gerektiğini ve onu rastgele kullanmanın tehlikeli 

olduğunu söyler. Belagat kuralları dışında mecazı hakikat ve hakikati mecaz şeklinde 

değerlendirmek cehlin istibdadına destek vermektir. Zira hakiki mananın bir alameti 

                                                 
393 Sadrettin Gümüş, “Risale-i Nur’da Mana Yorumu (Te’vil)”, Kur’an’ı Anlamada Çağdaş Bir 
Yaklaşım: Risale-i Nur Örneği, İstanbul: Sözler Yayınevi 1998, s.227.  
394 Subhi es-Salih, Mebahis fi ulumi’l-Kur’an, İstanbul: Dersaadet ts., s.329. 
395 Bkz. Zeydan, s.312-313; Demirci, Tefsir Usulü, s.257-258. 



 111 

vardır. Bu alameti taşıyan kelime, cümle ya da ayet veya herhangi bir metin mecaz 

olarak değerlendirilemez, yani te’vil edilemez.  

Bediüzzaman’a göre akıl ile nakil tearuz ettiğinde akla itibar edilerek nakil 

te’vil edilir.396 Mesela Kur’an’da Allah’ın kainata hitapları ve onların müsbet cevapları 

tüm mahlukatın Allah’ın kudret ve yaratması sonucu olmasına bir işarettir.397 Kur’an-ı 

Kerim’deki “kavârîra min fizza” ifadesi lafzî olarak alınırsa gümüşten camlar gibi garip 

bir mana ortaya çıkar. Oysa ayette kastedilen cennetteki kapların şişe gibi şeffaf ve 

gümüş gibi beyaz olması demektir.398  

Esed’in Kur’an’ı anlama yönteminde de mecazın çok mühim bir yeri olduğu 

görülmektedir. Esed, ayetlere yönelik mecazî çeviri ve anlamalarda kelimelerin Arap 

dilindeki zengin kullanım tarzlarından önemli ölçüde istifade etmiştir. Bunu yaparken 

kimi zaman temel Arapça lugatlerden bu kullanımın kaynağını belirtirken kimi zaman 

da buna işaret etme gereği duymamıştır.399 Bununla birlikte Esed’in zaman zaman 

herhangi bir mesnet göstermeden bazı ayetleri mecazî yorumlaması, eleştiriye açık hale 

gelmesine sebebiyet vermiştir. Esed’in sık sık aşırıya varabilecek şekilde birçok tarihî, 

mucizevî, tabiat olaylarıyla, yaratılışla ve ahiret hayatıyla ilgili ibareyi mecazî olarak 

anladığını müşahade ediyoruz. Bu tutumun, Kur’an’ı “Batılı akla yaklaştırma” 

gayretinin bir sonucu olduğunu düşünsek bile bu tavrın bazı yerlerde Esed’i gereksiz 

birtakım zorlamalara sevkettiği de bir gerçektir.  

Şimdi Esed’in Kur’an-ı Kerim’e uyguladığı mecazî anlama yöntemine örnekler 

verelim. 

Esed, Vâkı‘a suresinin cennet nimetlerinden bahseden 34. ayetindeki “ve 

furuşin merfû‘a (yükseltilmiş döşek)” ibaresini “yüceltilmiş eşler” şeklinde mecazî 

olarak anlayıp ayeti “ve yüceltilmiş eşler[i onlarla olacak]” şeklinde çevirmiş ve bu 

                                                 
396 Bediüzzaman Said Nursi, Muhâkemat, İstanbul: Sözler Yayınevi 1991, s.10.  
397 Nursi, s.11. 
398 Nursi, s.69. 
399 İbrahim H. Karslı, “Çeviri Kuramları açısından Muhammed Esed’in Çeviri Yöntemi ve 
Değerlendirilmesi”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, C.XVI, S.1 (2003), s.109. 



 112 

kullanımını “firaş” kelimesinin mecazî olarak “kadın”ı veya “koca”yı ifade ettiği 

görüşüne dayandırmıştır.400 

Esed’in ayeti mecazî olarak anladığı ilginç örneklerden biri de Kaf suresinin 

17. ve 18. ayetlerine verdiği anlamda ortaya çıkıyor. Birçok mealde “İki melek (insanın) 

sağında ve solunda oturarak yaptıklarını yazmaktadır. İnsan hiçbir söz söylemez ki 

yanında gözetleyen yazmaya hazır bir melek olmasın”401 şeklinde anlaşılan ayetleri Esed 

şöyle çevirir: “[Ve böylece] ne zaman [tabiatında mevcut] iki eğilim sağdan soldan 

çatışarak karşı karşıya gelseler, insanın söylediği her şeyde yanıbaşında mutlaka bir 

gözetleyici bulunur.” İlgili açıklamasında, klasik müfessirlerin “mütelakkiyân” 

kelimesini “iki yazıcı melek” şeklinde anladıklarını, oysa kendisine göre, ayet insanın 

içindeki benliğin (nefs) ona fısıldamasından söz eden önceki ayetle uyum içinde 

okunduğunda, bu kelimeyle ilgili şöyle bir yorumun ortaya çıkacağını belirtmiştir: “(…) 

birbiriyle karşılaşmayı amaçlayan iki kişi/güç, buna göre, insanın tabiatında mevcut 

bulunan iki isteği veya daha doğrusu, iki temel motivasyonu gösterir: Yani bir taraftan 

onun cinsel olan ya da olmayan (ki tümü modern psikolojide “libido” terimiyle ifade 

edilmektedir) temel içgüdüsel dürtü ve arzuları, diğer taraftan hem sezgisel hem de 

düşünsel aklı.” Esed’e göre, “sağında ve solunda oturarak” ifadesi, her insanın içinde 

üstünlük kurmak için çabalayan bu iki gücün çatışan niteliklerini anlatan bir 

mecazdır.402  

Esed aynı şekilde İnfıtar suresi 10-12 ayetlerde geçen “insanların üzerindeki 

gözetici ve kaydedici değerli güçler (kirâmen kâtibîn)”in aslında kendi vicdanlarının 

mecazî bir anlatımı olduğunu söyler.403  

Âl-i İmrân suresinin 49. ayetine düştüğü 38. ve 39. dipnotlarda Hz. İsa’nın 

ölüleri diriltmesiyle ilgili ayeti nasıl yorumladığına bakalım:404 Ayetin çevirisi şu 

şekildedir:  

                                                 
400 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, 56:34/13, s.1105. 
401 Karaman, Özek, Dönmez, Gümüş ve Turgut (hzl.), s.518. 
402 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1063, 50:17/11. 
403 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1244, 82:10-12/17. 
404 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.99, 3:49/38-39. 



 113 

Ben size Rabbinizden bir mesaj getirdim. Sizin için çamurdan 
adeta kaderinizin suretini yapacağım ve ona üfleyeceğim ki, Allah’ın 
izniyle sizin kaderiniz olsun. Körleri ve cüzzamlıları iyileştireceğim ve 
Allah’ın izniyle ölüleri yeniden hayata döndüreceğim; neleri 
yiyebileceğinizi ve evlerinizde neleri saklayabileceğinizi size 
bildireceğim. 

Klasik tefsirlerde, tarihte yaşanmış peygamber mucizelerinden biri olarak 

anlaşılan ve böyle anlatılan bu ayetler, Esed’e göre tamamen mecazî ifadelerdir. Bu 

yüzden ayetin lafzen “kuş şeklindeki (bir şey) ve sonra ona üfleyeceğim ... ki bir kuş 

olsun” şeklindeki bölümü “adeta kaderinizin suretini yapacağım ve ona üfleyeceğim ki, 

Allah’ın izniyle sizin kaderiniz olsun” şeklinde çevrilmekte ve bu te’vilin sebebi de tayr 

ve tâir kelimelerinin hem İslâm’dan önceki hem de Kur’an’daki kullanımına örnekler 

vererek tayr ve tâirin kader veya talihi ifade ettiği şeklinde açıklanmaya çalışılmaktadır: 

“Böylece Hz. İsa çok sevdiği teşbîh üslubuyla İsrailoğullarına hayatlarının sâde 

balçığından kendileri için yükselen bir kader tasarımı geliştireceğini ve Allah’tan 

kendisine gelen ilhamla hayata geçirilen bu tasarımın, Allah’ın izniyle ve imanlarının 

gücüyle, onların gerçek kaderi olacağını îmâen ifade etmiştir.”405 

Ayeti bu şekilde çevirerek bir peygamberin çamurdan insanlığın kader suretini 

yapıp ona üflemesi ve bunun “kader” olması gibi zorlama bir yoruma varmaya nazaran 

bir peygamber mucizesi sonucu Allah’ın izniyle Hz. İsa’nın çamurdan kuşa üfleyerek 

canlandırması, cüzzamlı ve körleri iyileştirmesine inanmak çok daha kolay görünüyor. 

Ayrıca birçok yerde aşırıya varacak bir akılcılıkla hareket ettiği ve klasik müfessirlerin 

yorumlarından ayrıldığı görülen Esed’in406 burada “insanlığın kader tasarımı”nın -

Allah’ın izniyle de olsa- bir peygamber tarafından insanlığın “sâde balçığından” 

geliştirileceğine inanması ilginç bir tezat olarak görülebilir. Ayrıca bu yorumu 

desteklemek, tarihî ve aklî mesnetlerini vermek, olayın lafzen anlaşılarak bir mucize 

olduğunun teslim edilmesinden çok daha zor ve karmaşık görünüp, ancak Esed’in ayetle 

ilgili te’vili olarak değerlendirilebilir. 

Yine Esed bu ayette Hz. İsa’nın ölüleri yeniden hayata döndürmesini de “ruhen 

ölmüş topluma yeniden hayat verişinin mecazî ifadesi” olarak anlıyor. Buna ise “[ruhen] 

                                                 
405 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.98, 3:49/37.  
406 Chande, s.82. 



 114 

ölü iken hayata kavuşturduğumuz ve insanlar arasında yolunu bulması için kendisine 

ışık tuttuğumuz kimse -[o kimse] hiç içinden çıkamayacağı derin karanlığın içinde 

[gömülüp kalmış] biri gibi olur mu?” ayetini delil gösteriyor. Benimsediği bu yorum 

doğru ise o zaman kör ve cüzzamlıları iyileştirmenin de bir anlam kazanarak “ruhen 

hasta ve hakikate karşı kör olan insanların deruni olarak yeniden yaratılmaları” 

manasına geleceğini belirtiyor.407 

Esed’in, ayetleri, lafızlarının açık delâletine rağmen mecazî görerek te’vile 

başvurduğu oldukça ilginç örneklerden birisi de fıkıh literatüründe hirabe ayeti olarak 

bilinen Mâide suresi 33. ayete getirdiği yorumlardır. “Allah’a ve Elçisine savaş 

açanların ve yeryüzünde fesadı yaymaya çalışanların büyük kısmının öldürülmeleri veya 

asılmaları veya döneklikleri yüzünden yeryüzünden tamamiyle sürülmeleri, yalnızca bir 

karşılıktan ibarettir. İşte bu, onların bu dünyada uğradıkları bir zillettir. Öteki dünyada 

ise [daha] korkunç bir azap bekler onları.”408 

Esed, bu ayetteki “birinin elini ve ayağını kesmek” deyiminin, klasik Arapçada 

yaygın bir kullanım olan “birinin gücünü yok etmek” manasında kullanıldığını söyler. 

Bir alternatifin de “hem fiziksel hem de mecazî anlamda ‘meflûc/kötürüm hâle 

getirilmeyi’ gösteriyor olabileceğini”, “asılma”nın da “işkenceyle/azap çektirerek 

öldürülme” anlamında bir mecaz olduğunu belirtir. Genellikle “çapraz olarak” şeklinde 

çevrilen “min hilâf” deyimi ise, “hâlefehu = ona muhalefet etti” fiilinden türetilmiştir ve 

min hilâfın öncelikli anlamı “döneklikleri” veya “sapkınlıkları sebebiyle” olmalıdır. 

Bu açıklamaların akabinde Esed, ayrıca klasik müfessirlerin sözkonusu ayeti 

bir şer’î hüküm olarak değerlendirmelerini eleştirir ve şu sebeplerle metnin bu yorumu 

teyid etmediğini belirtir: 

a. Cümlede geçen dört edilgen fiil; “öldürülme”, “asılma”, “kesilme” ve 

“sürülme” geniş zaman kipinde olup bu şekilleriyle gelecek zaman veya emir ifade 

etmezler. 

                                                 
407 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.99, 3:49/38. 
408 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.194, 5:33. 



 115 

b. “Yukattelû” formu “onların büyük kısmı öldürülüyor” anlamına gelir. Bunlar 

emredilmiş cezalar ise birçoğunu değil tamamını kapsamalıydı. Zira aynı suçu işleyen 

kişilerden sadece bir bölümünün cezalandırılması ilâhî konuma atfedilmeyecek bir 

keyfiliktir. 

c. Ayet şer’î bir hükümse “onlar yeryüzünden sürülecektir” ifadesinin anlamı 

nedir? Ki bu cümleyle ilgili birçok spekülatif yorum oluşmuştur. 

d. Ayrıca ayetin şer’î bir emir olarak yorumlanmasına en güçlü itiraz, Kur’an’ın 

kitlesel asılma ve kitlesel imhaya işaret eden tamamen aynı ifadeleri Firavun’un 

ağzından mü’minlere yönelik tehditler olarak kullanmasıdır (7:124, 20:71 ve 26:49). 

Firavun ile aynı işin, Kur’an tarafından yapılması ve onaylanması ise mümkün değildir. 

Bu delilleri verdikten sonra Esed, ayeti şer’î bir hüküm olarak anlayan 

yorumların, sahipleri ne kadar büyük ve saygın olursa olsun reddedilmeleri gerektiğini 

söyler. Ayrıca ayet gerektiği gibi geniş zaman kipinde okunduğu zaman ikna edici 

yorum hemen ortaya çıkacaktır; ki bu şekilde okumada ayetin sadece bir durum tesbiti 

yaptığı görülür:  

Allah’a karşı savaş açanların hak ettikleri cezanın 
kaçınılmazlığının bir ifadesi olarak ahlâkî yükümlülüklere düşmanlıkları, 
bütün dinî/manevî değerlerini kaybetmelerine yol açar, ve sonuçta 
düştükleri uyumsuzluk ve “sapkınlık”, aralarında dünyevî kazanç ve güç 
uğruna hiç bitmeyen bir çatışmayı teşvik eder; birbirlerinden çok sayıda 
insan öldürülür ve birbirlerine büyük ölçüde işkence eder ve sakat 
bırakırlar ve sonuçta bütün bir toplum silinip gider veya Kur’an’ın 
belirttiği gibi, “yeryüzünden sürülürler”. Sadece bu yorum, ayette geçen 
ifadeleri tam olarak dikkate almaktadır -aşırı şiddet kısmıyla bağlantılı 
“büyük kısmı” kaydı, “yeryüzünden sürülme” ifadesi ve son olarak bu 
dehşetin “Allah düşmanı” Firavun tarafından kullanılan terimlerle ifade 
edilmiş olması-.409 

Esed, yine klasik tefsir literatüründe, İsrailoğullarının bir adam öldürüp bu 

suçun sorumluluğunu birbirlerine atmalarıyla ilgili çözüm olarak Bakara suresi 73. 

ayette geçen ve lafzen “Onun ( kurban ettiğiniz sığırın) bir kısmı ile ona vurun” şeklinde 

çevirilebilecek ibarenin, müfessirler tarafından, daha önceki ayetlerde geçen kurban 

edilen hayvanın bir parça etiyle ölüye vurmalarının istenmesi ve mucize olarak ölünün 

                                                 
409 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.195, 5:33/45. 



 116 

konuşacağı şeklinde anlaşılmasını şiddetli eleştirir ve ayeti şu şekilde çevirir: “Biz dedik 

ki; ‘Bu [prensibi] bu gibi [çözümlenmemiş cinayet olay]larının bazılarına da uygulayın: 

Bu yolla Allah canları ölümden korur ve kendi iradesini size gösterir ki (bunu görüp) 

muhakemenizi kullan[mayı öğrene]bilesiniz.’” 

Klasik müfessirlere atfettiği çevirinin gülünç bir iddia olduğunu söyleyen Esed, 

ne Kur’an’dan ne de Kitâb-ı Mukaddes’ten böyle bir mananın çıkabileceğini söyler. 

Kendisi ise ayeti mecazî olarak anlamasını şöyle izah ediyor:  

İdribûhu bi-ba‘dihâ tabiri, kelime anlamıyla: “onun bir kısmı ile 
ona vur” diye çevrilebilir ve bu karşılık, İsrâiloğulları’na, kurban edilen 
sığırın etinden bir parça ile öldürülen adamın cesedine vurmaları emrinin 
verildiği, bunun üzerine adamın mucizevî olarak canlanıp katili 
gösterdiği gibi gülünç bir iddianın pek çok müfessir tarafından ileri 
sürülmesine neden olmuştur. Ne Kur’an, ne Hz. Peygamber’in herhangi 
bir sözü, hatta ne de Kitâb-ı Mukaddes, bu son derece hayalî izaha en 
ufak bir ruhsat vermez. Bu nedenle, sözkonusu iddia kabul edilemez. 
İdribûhu’daki hû zamiri müzekker (eril) iken nefs ismi (ki burada adam 
diye çevrilmiştir) hakikatte müennes (dişil) isimdir: Buradan idribûhu 
emrinin muhtemelen nefs’e işaret etmediği sonucu çıkar. Diğer yandan, 
darabe fiili (kelime anlamı “vurdu”) çok sık sembolik veya mecazî 
anlamda kullanılan bir fiildir. Mesela, darebe fi’l-ard (“yeryüzünde 
seyahat etti”), veya darabe’ş-şey’ bi’ş-şey’ (“bir şeyi diğer bir şey ile 
karıştırdı”, ya da darabe meselen (“benzetme yaptı” veya “bir kıssa 
anlattı” yahut “bir tasvir yaptı”) veya ‘alâ darbin vâhidin (“aynen 
uygulandı” veya “aynı şekilde”) veya duribet aleyhim ez-zilleh (“onlar 
aşağılanmaya uğradılar” veya “onlara aşağılanma uygulandı”) ve diğerleri 
gibi. Bütün bunları göz önüne alarak, yukarıdaki Kur’an paragrafında 
görülen idribûhu emrinin “ona” veya “buna uygula” diye çevrilmesinin 
daha uygun olacağı kanaatindeyim (bu şekildeki bir kullanım ile 
toplumsal sorumluluk prensibine atıf yapılmaktadır). Ba‘dihâdaki (“onun 
bir kısmı”) hâ müennes zamiri ise, öncesindeki en yakın müennes isim ile 
ilgilidir -yani, öldürülen nefis (kişi) ile veya üzerinde (fiha) toplumun 
anlaşmazlığa düştüğü cinayet olayının kendisi ile. Böylece, idribûhu bi-
ba‘dihâ tabirinin en uygun karşılığı, “bu [prensib]i bu gibi 
[çözümlenmemiş cinayet olay]larından bazısına uygulayın” olmalıdır: 
Çünkü, açıktır ki, bilinmeyen şahıs veya şahıslar tarafından işlenen 
cinayetteki toplumsal sorumluluk prensibi, bu tür bütün durumlara değil, 
yalnızca bazılarına tatbik edilebilir.410 

                                                 
410 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.22, 2:73/57. 



 117 

Esed, buna ilaveten, ölümden sonraki hayatla ilgili bütün Kur’anî atıfların 

mecazî olmak zorunda olduğunu düşünmektedir.411 Böyle olunca cennet ve cehennemin 

mahiyetine ilişkin tüm tasvir ve temsiller sadece birer mecaz haline gelmektedir. Mesela 

Mâide suresi 76. ayette, dinlerini oyun ve eğlence haline getirenlerin cehennemde 

karşılaşacağı azabı ifade eden “hamîm” (kaynar sudan bir içki) kelimesini mecazî olarak 

anlamakta ve “yakıcı bir ümitsizlik iksiri” olarak tercüme etmektedir.  

Bakara suresinin 24. ayetindeki cehennem tasvirinde geçen “yakıtı insanlar ve 

taşlar olan” ifadesindeki “taşlar”ın mecazen insanların Allah’ı bırakarak yöneldiği 

tapınma objelerinin güçsüzlük ve etkisizliğini, “insanlar”ın ise hakikat çizgisinden 

sapan insan eylemlerini sembolize ettiğini söyleyen Esed, bu yorumunu Abduh’un 

mezkur ayetle ilgili açıklamasına dayandırır.412 

Esed’in mecazla ilgili zorlama yorumlarından birisi de, Sebe' suresi 10. ayette 

geçen ve Hz. Dâvûd’dan bahseden cümlenin sonunda diğer bütün meallerde “Biz ona 

(Dâvûd’a) demiri yumuşattık” şeklinde çevrilen ibareyi “Biz ondaki bütün sertliği ve 

katılığı yumuşattık” olarak tercüme etmesidir. Ayetle ilgili dipnotta bu 

anlamlandırmanın gerekçesini şöyle açıklıyor: “Hadid terimi, kelimenin hem somut hem 

de soyut anlamıyla ‘keskin’ olan şey için kullanılır. Allah’ın Hz. Dâvûd’daki bütün 

keskinlikleri/sertliği ve katılığı yumuşatması, açıkça onun (Mezmurlarında ifade edilen) 

üstün güzellik duygusuna, iyiliğine/yüceliğine ve tevazuuna bir işarettir.” Bu çok farklı 

tercümeden sonra “alternatifi bir çeviri şöyle olabilir” diyerek klasik çeviriyi veriyor: 

“Biz demiri onun için yumuşattık.” Fakat herhangi bir delil göstermeksizin bu çeviriyi 

de lafzî anlamıyla almayıp onun şairlik, savaşçılık ve yöneticilik gibi üstün 

yeteneklerine bir işaret sayılabileceğini söylüyor.413 

 

                                                 
411 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.240, n. 62. 
412 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.8, 2:24/16. Abduh’uh yorumu için bkz. Muhammed Reşid Rıza, 
Tefsirü'l-Kur'ani'l-Hakim, 2. bs., Beyrut: Darü'l-Ma‘rife [t.y.], C.I, s.197.  
413 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.873, 34:10/12.  



 118 

VI. NESHLE İLGİLİ GÖRÜŞÜ 

Nesh, bir şeyin sonradan gelen birşey tarafında yok edilmesi (mesela güneşin 

gölgeyi yok etmesi), izâle etmek, gidermek, değiştirmek, tebdil, tahvil ve nakletmek 

manalarına anlamına gelir.414 Istılahta ise, bir nassın hükmünü daha sonra gelen bir nas 

ile kaldırmaktır,415 başka bir deyişle, şer’î bir hükmün başka bir şer’î delil ile 

kaldırılması veya mukaddem tarihli bir nassın hükmünü muahhar tarihli bir nas ile 

değiştirilmesi veyahut da, mukaddes bir metnin ilgası manasında kullanılır.416 Nesheden 

ayete nâsih, hükmü kaldırılan ayete mensuh, mensuh olmayan ayete de muhkem denir.417 

Neshin var olup olmadığı meselesinin, tam belirleyici olmamakla beraber, hicrî 

birinci yılın sonlarına doğru çıkmış olduğunun söylenebileceğini ifade eden Ahmed 

Hasan, çelişkili görünen (müşkil) ayet ve hadisleri uzlaştıramayan müfessir ve fakihlerin 

bu teoriye sahip çıktıkları tahmininde bulunuyor.418 Neshin sadece cüz’î fer’î 

meselelerde vuku bulduğu, küllî kaidelerde neshin meydana gelmediği bir gerçektir. Bir 

hüküm sabit olduktan sonra, onun hakkında nesh iddiasında bulunmak ancak birkısım 

delille mümkündür. Bu yüzden haber-i vahidin ne Kur’an’ı ne de mütevatir sünneti 

neshebileceği hususunda icma vardır.419 

Nesh konusunda İslâm alimleri farklı görüşlere sahiptir. Birkısım alim, neshi, 

eski kutsal kitapların Kur’an ile yürürlükten kaldırılması olarak kabul edip Kur’an’da 

neshin vukuunu reddeder. Bunların başında Ebu Müslim el-Isfahanî gelir.420 Kur’an’da 

neshin vukuunu kabul edenler mensuh ayet sayısında dahî ittifak edememişlerdir. 

Suyutî, çelişkili olarak kabul edilen ayetleri uzlaştırmak suretiyle mensuh ayet sayısını 

yirmiye, Şah Veliyyullah ise beşe kadar indirmiştir.421 Aslında Kur’an’da aslolan nesh 

                                                 
414 Rağıb el-Isfahanî,  el-Müfredat fî garîbi’l-Kur’an, İstanbul: Kahraman Yayınları, 1986, s.746; 
Muhammed Abdülazim ez-Zerkanî, Menahilu’l-irfan fi ulumi’l-Kur’an, Beyrut: Darü’l-kitabi’l-Arabî 
1995, C.II, s.137; Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s.122. 
415 Isfahanî, s.746. 
416 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s.122. 
417 Yıldırım, Kur’an-ı Kerim ve Kur’an İlimlerine Giriş, s.102. 
418 Ahmed Hasan, “Nesh Teorisi”, Mehmet Paçacı (çev.), İslâmî Araştırmalar Dergisi, C.I., S.3 (Ocak 
1987), s.107. 
419 Şâtıbî, s.99. 
420 Ateş, s.11. 
421 Hasan, s.109. 



 119 

değil ihkamdır. Mensuh olduğu iddia edilen ayetlerin çoğu aslında ihtiyaç zamanına 

kadar beyanı tehir edilmiş ayetlerdir.422  

Neshi kabul edenler ise meydana gelişi itibariyle neshi üçe ayırılar: a. Metni 

mensuh, hükmü baki naslar (recm hükmü gibi), b.) Metni baki hükmü mensuh naslar 

(kıblenin tahvili gibi), c.) Hem hükmü hem de tilaveti mensuh ayetler (ademoğlunun iki 

vadi dolusu malı olsa dahi üçüncüsünü istemedeki hırsına dair).423 

Bu konuda modern (çağdaş) alimler Kur’an’da bu şekilde çelişki doğuracak bir 

iddiayı kabul etmeme taraftarıdırlar. Mesela Abduh, prensipte neshi reddetmemekle 

birlikte, çelişkili ayetleri uzlaştırmayı tercih eder. Bir adım daha ileri giden Seyyid 

Ahmed Han, neshi, önceki şeriatlerin ilgası olarak anlar ve teoriyi şiddetle reddeder.424 

Aslında bir çözüm yolu olarak başvurulan neshin, problemleri halletmeye çalışırken 

birtakım yeni problemler ortaya çıkardığı da göz önünde bulundurulursa, Kur’an’daki 

her nassın, şart ve zaman elverdiğinde icra edecek bir fonksiyonu olduğunu kabul etmek 

en makul yol olarak görünmektedir.425 

Muhammed Esed de, Kur’an’ı Kerim’de neshin varlığını kesin olarak reddeder 

ve sözde “nesh doktrini”nin temelinde bazı eski müfessirlerin Kur’an’ın bir pasajını bir 

diğeri ile telif etmedeki yetersizliklerinin yattığını düşünür.426 Esed, nesihle ilgili 

görüşlerin menşei olan Bakara suresi 106. ayetteki “Biz yürürlükten kaldırdığımız veya 

unutturduğumuz herhangi bir mesajı mutlaka daha iyisi veya bir benzeri ile değiştiririz.” 

ibaresindeki “değiştirme”yi -neshi reddeden diğer alimlerde olduğu gibi- “Kitâb-ı 

Mukaddes öğretisinin yerini Kur’an’ın getirdiği öğretiye bırakması” olarak olarak 

anlamakta ve burada kullanılan ayet kelimesinin “mesaj” anlamına geldiğini; neshi 

kabul edenlerin işte tam bu noktada, ayeti, “Kur’an’ın cümlesi” olarak anlayarak 

yanılgıya düştüğünü belirtmektedir: “Ayet terimini bu sınırlı anlamda alan bazı alimler, 

yukarıdaki pasajdan, Kur’an’ın bazı ayetlerinin vahiy tamamlanmadan önce Allah’ın 

talimatı ile ‘nesh’ edildiği (yürürlükten kaldırıldığı) sonucunu çıkarmaktadırlar. Bu 

                                                 
422 Yıldırım, Kur’an-ı Kerim ve Kur’an İlimlerine Giriş, s.103. 
423 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s.127. 
424 Bkz. yuk. s.14. 
425 Demirci, Tefsir Usulü, s.177. 
426 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.30, 2:106/87. 



 120 

iddianın -ki, yazdıklarını tashih için ikinci defa okurken bazı bölümleri atan veya 

başkaları ile değiştiren herhangi bir yazarı akla getirmektedir- saçmalığının yanı sıra 

Kur’an’ın herhangi bir ayetinin ‘nesh’ edilmiş olduğunu bildiren tek bir sahih hadis bile 

bulunmamaktadır.”427 

Neshin, Kur’an’daki bir pasajı diğerleriyle uzlaştırmadaki yetersizliğin bir 

sonucu olduğunu söyleyen Esed, sözkonusu ayetlerden birinin “neshedildiği” yargısına 

vararak bu yetersizliğin altından kalkılmaya çalışıldığını düşünür. Ayrıca, bu görüşü 

savunanlar arasında kaç ayetin neshedildiği, neshedilen ayetlerin Kur’an’ın tertibinden 

tamamen mi çıkarıldığı, yoksa o ayet ile konulan özel hükmün veya beyanın mı iptal 

edildiği konusunda hiçbir ittifak olmamasının da bu fikrin mesnetsizliğine işaret ettiğini 

düşünür. Bu sebeplerle “nesh doktrini” hiçbir tarihsel olguya dayanmamaktadır ve 

reddedilmelidir. Esed’e göre Bakara suresi ayet 106’daki “ayet” terimi “mesaj” olarak 

anlaşılıp Yahudi ve Hristiyanların Kitâb-ı Mukaddes’in yerini alan herhangi bir vahyi 

kabul etmediklerini ifade eden önceki pasajla bağlantılı olarak okunduğu takdirde, 

görünen zahirî güçlük de ortadan kalkacaktır. Böyle okunduğunda, bu ayet bize, neshin 

Kur’an’ın bir bölümü ile değil, sadece geçmiş ilahî mesajlarla ilgili olduğunu gösterir.428 

Şimdi Esed’in, neshe konu olduğu düşünülen ayetlerle ilgili yorumlarına 

bakalım:  

Nisâ suresinin, “Hayasızca davranışlarda bulunan kadınlara gelince, aramızdan 

onların işlediği suça şahit olan dört kişi çağırın; bunlara onun için şahitlik yaparlarsa, 

suçlu kadınları ölüm alıp götürünceye; yahut Allah onlara [tevbe etmeleri suretiyle] bir 

kapı açıncaya kadar evlerinde hapsedin” şeklindeki 15. ayetinin, zina eden tarafların her 

ikisinin de yüzer kırbaçla cezalandırılması esasını getiren Nûr suresinin 2. ayetiyle 

neshedildiği şeklindeki “mesnedsiz varsayım”, Esed’e göre kabul edilemez niteliktedir. 

Neshi kabul etmenin imkansızlığı bir tarafa, fâhişe ifadesi, ona göre, bizâtihî gayrimeşru 

cinsel ilişki anlamını ifade etmez. Daha ziyade söz veya davranış olarak aşırı, çirkin, 

müstehcen, yakışıksız yahut iğrenç şeyleri ifade eder (ve cinsel suçlarla 

sınırlandırılamaz). Esed'in vardığı sonuç şudur: “Bu bağlamda ayet Nûr suresi 2. ayet ile 

                                                 
427 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.30, 2:106/87. 
428 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.30, 2:106-87. 



 121 

bağlantılı olarak okunduğunda bu ifade zina ile sınırlanamayacak olan hayasızca 

davranmayı gösterir ve bu yüzden, dayakla cezalandırılan zinanın aksine samimi bir 

pişmanlıkla telafi edilebilir.”429 

Bu ifadeleri ile, sözkonusu ayette neshin varlığını kabul etmeyen Esed’in, 

hapsedilmesi yahut haklarında Allah tarafından bir kapı açılmasının beklenmesi istenen 

kişilerin kimler olduğu konusunda isabet ettiği şüpheli görünmektedir. Zira hiçbir 

şekilde “cinsel suçlarla sınırlandırılamayacak” çirkin söz veya davranışın cezasının 

ölene kadar evde hapsedilmek oluşunun Esed’in rasyonel mantığına ters gelmesi 

gerekirdi. Ayette nesh olmadığını söylerken isabet ediyor görünen Esed, ayette sözü 

edilenlerin tam olarak kimler olduğu ve cezasının mahiyeti hususunda net bir açıklama 

yapmamış görünmektedir.  

“Sarhoş iken namaz kılmaya kalkışmayın” ibaresinin yer aldığı Nisâ suresi 43. 

ayetin, alkolün kesin olarak yasaklandığı Mâide suresi 90. ayet ile neshedildiği 

iddialarını da reddeden Esed, bu tezin hiçbir haklı gerekçesi olmadığını söyler.430 Ona 

göre, alkolün tüm zamanlarda kesin olarak yasaklanması, insanın zayıf yaratılışı 

sebebiyle doğru yoldan saparak alkol kullanması ihtimalini ortadan kaldırmaz. Bu ayet, 

bu gibi kişileri, sarhoş olma günahına ilaveten, sarhoşken namaza durma günahından 

alıkoymak amacındadır. Ayrıca, sukârâ sadece alkolden oluşan sarhoşluğu değil, insanı 

zihinsel melekelerini kullanmaktan alıkoyan herhangi bir zihinsel uyuşukluk durumunu 

da ifade eder ve uyuşturucu kullanma, sersemleme yahut şehvet yoluyla aklın geçici 

olarak dumanlanması gibi durumlar için de sözkonusudur. Bilincin yerinde olması, her 

ibadetin vazgeçilmez bir unsur olduğu için insan, namaza ancak zihinsel melekelerine 

tam olarak hakim olup ne söylediğini bildiği zaman durabilir.431 

Neshin vukuunu iddia edenlerin delillerinden biri olan Nahl suresi 101. ayette 

bulunan “Biz bir ayetin yerine başka bir ayeti getirdiğimizde” ibaresindeki ayet kelimesi 

                                                 
429 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.136, 4:16/14. 
430 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.146, 5:90/454. 
431 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.146, 4:43/54. 



 122 

de, Esed’e göre, önceki ümmetlere mahsus birtakım özel talimatların yerine Kur’an 

mesajının konulmasına işaret eder.432 

Ayrıca Esed, Kehf suresi 27. ayetteki “O'nun sözlerini değiştirebilecek kimse 

yoktur” ibaresinin, neshi sistemli bir şeklide reddedenlerin ilki olan Ebu Müslim el-

Isfahânî’nin dayandığı temel ayetlerden biri olduğunu belirterek bir manada görüşünü 

desteklemektir.433 Aynı şeklide Fussilet suresi 42. ayetteki “Hiçbir boşluk ve 

anlamsızlık, ona ne açıkça yaklaşabilir ne de gizlice” ifadesinin, Râzî ve Ebû Müslim el-

Isfahânî tarafından neshi reddederken kullanılan delillerden biri olduğunu söyler ve bu 

konuda kendi fikrini şu şekilde açıklar: “Herhangi bir Kur’an ayetinin ‘neshi’ onun 

iptali -yani nesihten sonra artık hükümsüz olduğunun açıktan veya zımnen ilanı- 

anlamına geldiğinden, neshedilen ayetin Kur’an’ın mevcut anlam örgüsü içinde 'bâtıl' 

(gereksiz ve anlamsız) olarak görülmesi gerekecekti; ve bu Ebu Müslim’in de işaret 

ettiği gibi ayetteki 'hiçbir batıl (boşluk ve anlamsızlık) ona yaklaşamaz' ifadesi ile açık 

bir şekilde çelişirdi.”434 

Mücadele suresi 12. ayette “Peygamber’e ne zaman bir şey danışmaya niyet 

ederseniz, bu vesileyle karşılıksız yardımda bulunun.” ibaresinin, bir sonraki ayetteki 

“[Elçi’ye] danışmanız vesilesiyle kimseye bir yardımda bulunamamaktan dolayı [günah 

işlemiş olabileceğinizden] korkuyor musunuz? Eğer [imkanınız olmamasından dolayı] 

bunu yapamazsanız ve [böylece] Allah size affediciliğini gösterirse siz de 

namazlarınızda devamlı olun ve [sadece] arındırıcı yükümlülüklerinizi yerine getirin ve 

Allah’a ve Elçisi’ne itaat edin” ibaresiyle neshedildiği görüşünü de reddeden Esed, 

buradaki hatanın da rasûl kelimesinin sadece Hz. Peygamber’in kişiliği olarak 

algılanmasından kaynaklandığını söyler. Oysa rasûl kelimesi Kur’an’da aynı zamanda 

“Peygamber tarafından dünyaya aktarılan öğretiler bütünü” anlamında da kullanılmıştır. 

Bu bilindiği takdirde ayetin doğru anlaşılabileceğini söyleyen Esed, birçok Kur’anî 

öğütte (mesela “bir konuda ayrılığa düşerseniz, onu Allah’a [yani Kur’an’a] ve Elçi’ye 

[yani onun sünnetine] götürün” yahut “Allah’a ve Rasulü’ne kulak verin”) rasûlün 

“öğreti” manasında kullanıldığını söylüyor ve ayeti şöyle yorumluyor: “Bu anlamda 

                                                 
432 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.550, 16:101/125. 
433 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.591, 18:27/35. 
434 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.979, 41:42/35. 



 123 

alınınca ayetteki ‘elçiye danışma’ ifadesi yalnız onun kişiliğine ve çağdaşlarına değil 

daha çok onun genel öğretilerine ve bütün zamanlar ve mekanlardaki müminlere işaret 

eder. Başka bir deyişle her mümin ne zaman kendisini Elçi’nin öğretilerini araştırmaya 

(öğrenmeye) verse yahut Kur’an’ın tanımladığı gibi ilahî kelamı bize aktaran Elçi’ye 

‘danışma’ya niyetlense ‘karşılıksız yardımda bulunması’ -bu hem muhtaç bir kişiye 

maddî yardımda bulunma olabilir, hem de aydınlanmaya muhtaç olan bir kişiyi 

bilgilendirme ya da sadece zayıf bir insana iltifatta bulunma bile olabilir- tavsiye 

edilmiştir.”435 

Esed’in ilgili açıklamaları, bu ayetler arasında nesih olmadığını isbatlar 

nitelikte değildir. Onun açıklaması sadece ayetteki “Elçi” terimini “onun öğretileri” 

şeklinde de anlayabileceğimiz noktasında farklı bir görüş beyan etmekle sınırlıdır. Ve 

böyle anlaşılması, ayette nesih olmadığının delili değil ancak ayetin tefsiri olabilir. Zira 

“onun öğretisi”ne başvurmak isteyen kişi de ya karşılıksız yardımda bulunacak yahut 

bunu yapamaması durumunda namazlarında devamlı olacaktır. Bu da Esed’in “Elçi”yi 

“onun öğretisi” şeklinde açıklamasıyla neshin vaki olmadığını ispatlamasından değil, 

zaten böyle bir yürürlükten kaldırma sözkonusu olmadığındandır. Nitekim Hz. 

Peygamber (s.a.)’in öğretilerine (yani sünnetine) başvurmak ancak sonraki zamanlar için 

sözkonusu olabilir; çünkü, o hayatta iken zaten yazılı bir hadis külliyatı 

bulunmadığından insanlar doğrudan ona başvuruyorlardı. Bu durumda ayette istenen 

sadaka verilmesi, -bu yapılamadığı takdirde de- namazlarda devamlı olunmasıdır, ki bu 

durumda her iki hüküm de ibka edilmektedir. 

A‘lâ suresi 6 ve 7. ayetlerde “Biz sana öğreteceğiz ve [öğrendiklerinden 

hiçbirini] unutmayacaksın. Allah’ın [unutmanı] diledikleri hariç” ayetlerindeki istisnâ 

cümleciği Esed’e göre birçok müfessiri sıkıntıya sokmuştur. Çünkü Allah’ın vahyettiği 

bir şeyi Peygamberine unutturması makul değildir. Bu yüzden ayetlere birçok 

açıklamalar getirildiğini belirten Esed, “bunlardan en az tatminkâr olanı da her şaşkın 

Kur’an yorumcusunun sığındığı nesih doktrinidir” diyerek bu fikri kabul edenleri tahkir 

edici ibarelerle tavsif etmekten kaçınmamıştır.436 

                                                 
435 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1125, 58:12/22. 
436 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1260, 87:6-7/4. 



 124 

Esed ayrıca bu pasajın, görünürde Peygamber’e hitab etmesine rağmen genel 

olarak insana yönelik olduğunu ve 96. surenin (Alâk) ilk beş ayeti, özellikle de Allah’ın 

“insana bilmediğini belletti”ğini söyleyen 3-5. ayetleri ile bağlantılı okunduğu takdirde 

zorluğun ortadan kalkacağını belirtir. Sözkonusu ayetlerle ilgili açıklamada, bu 

ifadelerin kuşaktan kuşağa, medeniyetten medeniyete devrolunan insanoğlunun 

tecrübeyle eriştiği kazanım ve rasyonel bilgi birikimine işaret ettiğini söyleyen Esed’e 

göre bu ayetlerde de Allah’ın insana, biriktirip kaydedeceği ve kollektif olarak 

“hatırlayacağı” bilgi unsurlarını elde etme yeteneği vereceği ve böylece ona “öğreteceği” 

bildirilmektedir. Ancak zamanla daha geniş ve zengin bilgilerin yanısıra tümdengelimci 

veya spekülatif bilgilere sahip olması sonucu “unutturabileceği”, yani terk ettirebileceği 

gereksiz ve yararsız hale gelen bilgiler bunun dışında kalır. Bir sonraki ayette ise bütün 

bu bilgi ve kazanımların ne kadar gerekli ve değerli olsalar da kesinlikle sınırlı bir 

geçerliliğe sahip olduğunu ve bu yüzden tek başına nihaî gerçekliği bulmaya 

yetmeyeceğini açıkça ortaya koymaktadır.437 

Bu açıklamaları ile sözkonusu ayetlerin Hz. Peygamber’e değil, tüm insanlığa 

yönelik olduğunu söyleyen Esed, 9. ayette “O halde [hakikati başkalarına] hatırlat, bu 

hatırlatma ister fayda ver[iyor görün]sün ister görünmesin” ibaresinin, birçok Kur’an 

ayetinde tekrarlandığı gibi Hz. Peygamber’in Kur’an mesajını insanlara tebliğ etmekle 

yükümlü olduğu, bunu anlayıp anlamamanın ise insanın iradesine bırakıldığı gerçeğini 

işaret ettiğini gözden kaçırmış görünüyor. Bu durumda ayetin doğal olarak önceki 

ayetlerle irtibatlı olduğu açıktır. Ayrıca Esed'in bu unutturmanın mahiyeti ile ilgili 

açıklama yapmış olmaması da bir müphemlik teşkil etmektedir. 

 

VII. KISSALAR 

Kassa ve el-kasas, bir kimsenin izini sürüp ardınca gitmek, bir kişiye bir sözü 

beyan edip bildirmek –ki Kur’an’da çoğunlukla bu şekilde geçer- anlamına gelir. 

Böylece kassa fiili “bir kimseye veya bir şeye ait hadiseleri, adım adım izleyerek noktası 

noktasına bildirdi” demek olur. Kelimenin üçüncü anlamı olan “anlatmak, hikaye 

                                                 
437 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1260, 87:6-7/4. 



 125 

etmek” şeklindeki daha sonraki kullanılışı, birinci ve ikinci manaları sınırlandırır. Bu 

yüzden, kıssa terimi yerine hikâye terimi kullanılmamalıdır. Zira hikâye, gerçekte vuku 

bulmamış şeyler için de kullanılır; oysa kıssa mazide gerçekleşmiş olayları bildirerek, 

ders almaları için insanlara o zamanda yaşatmayı gaye edinir.438 Kıssalar, Kur’an’ın ana 

hedefini gerçekleştirme vesilelerinden biridir, fakat böyle olması, kıssalarda sanat 

özelliklerinin görülmesine engel olmaz.439  

Mesel ile kıssa da birbirinden farklıdır: Meselde gaye, anlatılmak istenen 

durumu, açıkça hissettirmektir. Meseller tabiri günlük hayatta tekrarlanıp durduğundan 

onların aynıyla gerçek olmaları şart değildir. Kur’an’daki köle ile hür (Nahl 75-76), 

birbirine rakip efendilerin arasında bölünen köle (Zümer, 29) gibi örnekler meseldir.440 

Kur’an’da yer alan kıssaların birtakım gayeleri vardır: 

a. Hz. Peygamber’in nübüvvetini ispat, 

b. Bütün peygamberlerin İslâm’ı tebliğ ettiklerini göstermek, 

c. İbrete vesile olmak, 

d. Hz. Peygamber’in ve müminlerin gönlünü geliştirmek, tebliğ hususunda 

sebat etmelerini sağlamak, 

e. Allah’ın nebilerine ve seçkin kullarına ihsan ettiği nimetleri bildirip 

hatırlatmak, 

f. Şeytandan sakındırmak, 

g. Münferit meselelerin arkasındaki genel prensipleri ortaya koymak.441 

Kur’an, ilahî mesajları muhataplarına ulaştırmada tarihî olayları bir araç olarak 

kullanır ve bunu belli birtakım hususlara riayet ederek yapar. Şöyle ki;  

                                                 
438 Yıldırım, Suat, Kur’an-ı Kerim ve Kur’an İlimlerine Giriş, İstanbul: Ensar Neşriyat 2000, s.105.   
439 Yıldırım, Suat, “Kur’an-ı Kerim’de Kıssalar”, Ankara Üniversitesi İslâmî İlimler Fakültesi 
Dergisi, S.3, F.1-2 (1979), s.38. 
440 Yıldırım, “Kur’an-ı Kerim’de Kıssalar”, s.38-39. 
441 Yıldırım, “Kur’an-ı Kerim’de Kıssalar”, s.40-47. 



 126 

a. Kıssalarda çoğunlukla zaman, mekan, şahıs gibi unsurlara rastlanmaz. Yusuf 

kıssası istisna edilirse, diğer bütün kıssalar fragmanlar halinde zikredilir.  

b. Kıssa hangi mesajı vermek için zikrediliyorsa olayın sadece o yönü ele alınır.  

c. Kıssalar genelde Araplar arasında peygamber olarak bilinenlerden seçilmiş 

ve bunlar tarihî birer belge gibi değil, Arap toplumundaki edebî ve menkıbevî 

özellikleriyle zikredilmiştir.  

d. Kur’an bazı kıssalarda tasarruflarda bulunarak, tarih akışını değiştirmiş, 

gayeye hizmet etmeyen detayları hazfetmiştir.  

e. Kıssalar çok kez Kur’an’da farklı üslup ve bağlamlarda tekrar edilmiş ve 

kıssaların anlatımında temsilî bir anlatım tercih edilmiştir.442  

Kur’an kıssaları hakkında cereyan eden tartışmalardan en önemli olanı, 

kıssaların tarihî gerçekliği meselesidir. Bu konuyu ilk kez ciddî bir şekilde dile getiren 

Muhammed Ahmed Halefullah’tır. Doktora tezi olarak hazırladığı ve ilk baskısı 1953’te 

yapılan el-Fennu’l-kasasî fi’l-Kur’ani’l-Kerim443 adlı eseri İslâm dünyasında büyük 

tartışmalara konu olmuş bir çalışmadır.444 Halefullah’a göre Kur’an tarihî olaylardan 

bahsederken hitap ettiği toplumun bu olaylar hakkındaki malumatını da değerlendirmiş 

ve onları edebî bir üslup içinde, Kur’anî gayeye hizmet sadedinde kullanmıştır. Bu 

yüzden bu olayların vuku bulup bulmadığına, gerçekle uyuşup uyuşmadığına önem 

vermemiştir.445 Halefullah’a göre, Kur’an, muhtevasında esâtîr (mitoloji) bulunduğunu 

değil, bu mitolojilerin vahiy eseri olmadığı ve semadan inmediği, dolayısıyla Hz. 

Muhammed’e ait olduğu tezini reddetmektedir. Oysa Kur’an hem esâtîru’l-evvelîn 

nitelemesini birçok ayette reddetmiş hem de kıssaların bizzat yaşanmışlığına işaret 

etmiştir.446 Ayrıca Kur’an’ın, birçok yerinde geçmişte yaşayan peygamberlerden 

                                                 
442 Demirci, Tefsir Usulü, s.244-246. 
443 Bu eser Kur’an’da Anlatım Sanatı: el-Fennü’l-Kasasî (Ankara: Ankara Okulu Yayınları 2002) 
adıyla dilimize aktarılmıştır. Eserin müercimi Şaban Karataş da “Muhammed Ahmed Halefullah: Eserleri 
ve Kur’an Tefsiriyle İlgili Görüşleri” başlıklı bir doktora tezi (Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, 2002) yapmıştır. Karataş’tan aldığımız bilgiye göre bu çalışma da yakında yayınlanacaktır. 
444 Hikmet Zeyveli, “Kur’an Kıssaları”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, C.IX, S.1-2-3-4, 1996, s.177-178. 
445 Demirci, Tefsir Usulü, s.246-247. 
446 Bkz. Furkan 25/5-6, Nahl 16/24-25, Kalem 68/15-16, Yûsuf 12/102, Kehf 18/3.  



 127 

bahseden ayetlerde “doğruluğu apaçık ve kesin olan haber” anlamında nebe’ ve enbâ’ 

kelimelerini kullanması447 da kıssaların gerçekliğine bir delildir.448 

Belirtmek gerekir ki, ibret alınacak bir şeyi anlatmak için hayalî olayları 

zikretmek anlatılmak isteneni tam olarak canlandıracak bir olayı bilmeme durumunda 

olur; oysa Allah için böyle bir şey düşünülemez. Ayrıca Kur’an’ın hedefi inananlara 

mutedil ve gerçekçi bir bakışaçısı kazandırmak ve onları bu şekilde eğitmek 

olduğundan, bu sonuç ancak gerçek olayların zikredilmesiyle elde edilebilir. Zira kapalı 

olay ve şahsiyetler kullanılması, bu gayeyi temin için yetersiz kalacaktır.449 

Esed’in Kur’an’daki kıssalara bakışaçısı örnekler üzerinden ortaya konulmak 

istendiğinde Hz. Adem’den başlanılması uygun olacaktır. Esed’e göre Hz. Adem ve 

yaratılışı, meleklerin ona secdesi ve İblis’in isyanı, Hz. Adem’in eşi Havva ve yasak 

meyveden yiyen bu çiftin cennetten kovulması gibi hususlar, Kur’an’ın insan türünün 

Hz. Adem’de simgeleştirerek ortaya koyduğu tamamen temsilî anlatımlardır.450  

Bakara suresi 30. ayette Allah’ın meleklere yeryüzünde bir halife yaratacağını 

söylemesi, insanın yeryüzündeki meşru hakimiyetini göstermek için kullandığı bir 

temsildir.451 Meleklerin Hz. Adem’e secde etmelerinin istenmesi, insanın kavramsal 

düşünme yeteneği sebebiyle onlardan bile üstün olduğunu göstermek içindir.452 

İblis’in bu emre isyanı tamamen semboliktir453 ve zaten şeytan aslında Allah’ın 

planında belli bir işlevi yerine getirmektedir. Bu işlev de insanların iyi ve kötü 

                                                 
447 Bkz. 11/49, 11/100, 20/99, 26/69. 
448 M. Emin Esen, “Muhammed Esed ve Kur’an Mesajı” (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Erciyes 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2002), s.52. Tezini göndererek istifademize sunan Sayın M. Emin 
Esen’e teşekkür ederiz. Esed hakkında, ulaşamadağımız bir de bitirme tezi yapılmıştır: Lokman Arslan, 
“Hayatı ve Kur’an’ı Anlama Yönytemiyle Muhammed Esed” (Yayınlanmamış Bitirme Tezi, Atatürk 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 2000).  
449 Sait Şimşek, Günümüzde Tefsir Problemleri, Konya: Esra Yayınları 1995, s.254-255. 
450 Bkz. Esed, Kur’an Mesajı, C. II, 20:115/102, C.II, 17:61/75, C.I, 2:30/21. 
451 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.12, 2:30/22. 
452 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.12, 2:34/25. 
453 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.12, 2:34/26. 



 128 

tercihlerine vesile olmaktır.454 Hz. Adem ve eşinin yerleştikleri bahçe sembolik olup455 

Yaratıcı’nın insanın arzu ve eylemleri için koyduğu sınırları simgeleyen bir temsildir.456  

Esed, Allah’ın Hz. Adem ve Havva’ya, İblis’in onların düşmanı olduğunu 

bildirdiği ve ona uyarlarsa içinde bulundukları ve kendilerini çıplak hissetmemelerinin 

sağlandığı hasbahçeden çıkabilecekleri uyarısını yaptığı Tâhâ suresi 117 ve 118. 

ayetlerle ilgili açıklamasında “hissedilemeyen çıplaklık” ifadesinin (mantıken) insanın 

hiçbir giysi taşımadığı halde çıplaklığını hissetmediği ilkel safiyet durumunu ifade 

ettiğini söyler.457  

Adem ve Havva’nın yasak meyveden yediklerinde çıplaklıklarının farkına 

varmaları ve “bahçeden topladıkları yapraklarla” üzerlerini örtmeye çalışmaları da 

sembolik bir anlatım olup, kaybedilmesi halinde insanlara mutlak çaresizliklerini 

farkettiren “takva giysisi”ne yönelik bir atıftır.458 

Adem ve Havva’nın yasağı çiğnemeleri sonucu bulundukları makamdan 

inmeleri, temsilî bir düşüş olup gerçekte burada insanoğlunun kozmik kaderi ya da 

durumunun temsilî bir anlatımı sözkonusudur. Esed’in burada yaptığı ilginç 

açıklamalarda insanın hayvanlar gibi içgüdülerinin peşinde, ahlâkî ve zihnî bir 

gelişimden uzak bir dönemden sonra bir bilinç/duyarlık sıçramasıyla irade sahibi bir 

varlığa dönüştüğünden bahseder. Burada kullandığı ifadelere daha yakından bakmak 

gereklidir: “(...) insanda Allah’ın buyruğuna karşı direngen bir itaaatsizlik eylemi olarak 

simgelenen bilinç gelişimi ya da bilinç/duyarlık sıçraması, bu statik durumu bir anda 

değiştirdi; bu uyandırılmış bilinçtir ki, onu, sadece içgüdülerle yaşayan bir varlık 

olmaktan kurtarıp bizim şu bildiğimiz, tüylenmiş, gelişimini tamamlamış insan özüne –

eğriyi doğruyu ayırdedebilme ve dolayısıyla hayatta tutabileceği yolu seçebilme 

yeteneğine sahip sahici insana- dönüştürdü.”459 

                                                 
454 Esed, Kur’an Mesajı, C.s.520, 15:41/31. 
455 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.12, 2:35/27. 
456 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.642, 20:120/106. 
457 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.642, 20:120/106. 
458 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.642, 20:121/107. 
459 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.274, 7:24:16. Esed başka açıklamalarında da “insan soyunun evrimi” 
gibi bir ifadeye yer vermektedir. Bkz. Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.270, 7:11/9; C.I, s.447, 11:108/135.  



 129 

Esed’in Hz. Nuh ile ilgili yaklaşımı, bu kıssanın temsilî olduğunu 

düşünmemesi bakımından klasik görüşüne uygunluk gösterse de bazı noktalarda 

farklılık arzetmektedir. Şöyle ki, Esed’e göre, Nuh tufanı cihanşümul olmayıp, sadece 

Hz. Nuh’un tebliğine muhatab olduğu halde onu yalanlayanlar boğulmuştur. Ayrıca ona 

göre, “Bu tufan muhtemelen Buzul Çağında şimdiki Cebelitarık’ın bulunduğu yerde 

Atlas Okaynusu’nu engelleyen -ve yine şimdiki- Çanakkale Boğazı’nın bulunduğu yerde 

Karadeniz’i engelleyen, o çağda mevcut kara engellerinin çöküntüsüyle açıklanan ve 

bugün Akdeniz’in örtmekte olduğu büyük havzayı istila eden su baskınını 

simgelemektedir.”460 

Hûd suresi 40. ayetteki “Bu böylece devam etti ta ki hükmünüz vaki olup da 

yeryüzünde sular taşkınlar halinde kaynayıp coşuncaya kadar...” ifadesindeki “ve fâret 

tennûr” da bu olaya işaret eder.461 Zira bu taşkınlar şimdiki Akdeniz’in bulunduğu 

büyük vadiyi basıp, sürekli ve şiddetli yağmurlarla çığırından çıkıp bugünkü Suriye ve 

Kuzey Irak’a doğru hızla yayılan Büyük Tufan’a delalet etmektedir. 

Esed’e göre Hz. Nuh’un gemiye aldığı hayvanlar, Kitab-ı Mukaddes’teki 

anlatımın tersine yeryüzündeki tüm hayvanlar değil o anda Nuh’un yanında bulunan 

evcil hayvanlardır.462  

Esed Bakara suresi 260. ayetteki ifadeleri şöyle çevirmiştir:  

Hani İbrahim “Ey Rabbim! Ölüye nasıl hayat verdiğini bana 
göster!” demişti. O da “Yoksa inancın yok mu?” diye sormuştu. İbrahim 
cevap vermişti “Hayır, ama [görmeme izin ver] ki kalbim tamamen 
mutmain olsun.” “Öyleyse” demişti Allah, “dört kuş al ve onlara sana 
itaat etmeyi öğret, sonra onları (etrafındaki) her tepeye ayrı ayrı sal; sonra 
da çağır: Uçarak sana gelecekler, bil ki Allah herşeye kadirdir, hikmet 
sahibidir.” 

Ayette görüldüğü gibi Hz. İbrahim, Allah’tan ölülerin dirilmesi konusunda bir 

örnek istemiştir. Bunun üzerine Allah ona dirilişin mahiyetini izah etmek yerine maddî 

bir örnekle cevap vermiştir. Zira insanın idraki bu olayı kavramsal düzeyde ihata etmeye 

                                                 
460 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.284, 7:64/47. 
461 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.432, 11:40/62. 
462 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.463, 11:40/63. 



 130 

kadir değildir. Dolayısıyla burada diğer peygamberlerin de başından geçtiği gibi bir 

mucize meydana gelmiştir.463 

Oysa Esed ayeti, “surhünne ileyke” emrinin öncelikli anlamına dayanarak 

“onları kendine alıştır yani sana itaat etmelerini öğret” şeklinde tercüme etmiştir. Ayrıca 

bu yorumu Ebu Müslim’in (Râzî’den naklen) şu yorumuna dayandırdığını söylemiştir: 

“Eğer insan kuşları çağrısına uyacak şekilde eğitebilirse –ki kesinlikle o güce sahiptir- 

öyleyse herşeyin iradesine teslim olduğu Allah da sadece ‘Ol!’ diyerek herşeye hayat 

verebilir.”464 

Esed Kur’an’da Hz. Musa kıssasının da465 –diğerlerinde olduğu gibi- kesintisiz 

bir olaylar zinciri olarak verilmemesinin Kur’an’ın amacıyla uyuştuğunu zira Kur’an’ın 

bu pasajları belli ahlâkî öğretilere dikkat çekmek amacıyla kullandığını söyler. Esed Hz. 

Musa ile ilgili tüm mucizeleri aklîleştirerek te’vil eder. Ona göre A‘râf suresi 171. ayette 

bahsedilen Sina Dağı’nın gölge gibi İsrailoğullarının tepesinde sallandırılmasının Hz. 

Musa’ya Tevrat indirildiği zaman meydana gelen bir yer sarsıntısına atıf olması 

mümkündür.466 Yani olayın mucizevî bir yönü yoktur.  

Hz. Musa’nın ailesi ile çölde yollarını kaybettiklerinde gördüğünden bahsettiği 

ateş (Neml suresi 7. ayet) Allah’ın peygamberlere bahşettiği aydınlanmaya işaret eder. 

Esed bu görüşün mukabili olarak “men fi’n-nari ve men havleha” ifadesinin bütün 

manevî aydınlanmaları kuşatan ve hepsinin kaynağı olan Allah’ın kendi ışığına yani 

nuruna atıf olarak da anlaşılabileceğini söyleyerek yine batınî yorumları çağrıştıran bir 

yaklaşım ortaya koymuştur.467  

Esed’e göre (Neml suresinin 10. ve Kasas suresinin 31. ayetlerinde de geçen) 

asa mucizesi de gizemli bir şekilde peygamberlere verilen vukuf ve sezgiye işaret eder. 

Hz. Musa -asayı yılan olarak değil- “sanki bir yılanmış gibi (ke-ennehâ cânn)” hızla 

                                                 
463 “Dört tane kuş yakala, onları yanına al, sonra (kesip parçala), her dağın başına onlardan bir parça koy. 
Sonra da onları kendine çağır; koşarak sana gelirler...” Karaman,  Özek, Dönmez, Gümüş ve Turgut (hzl.), 
s.43. 
464 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.80, 2:260/257. 
465 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.297, 7:137/100. 
466 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.309, 7:171/137. 
467 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.763, 27:7-8/7. 



 131 

akıyor görmüştür.468 Esed hemen devamında gelen ayette Allah’ın Hz. Musa’dan elini 

koynuna sokmasını ve elinin bembeyaz çıkacağını söylemesinden sonra gelen ifadeyi 

“ki böylece sana mucizelerimizden birkısmını göstermiş olalım” şeklinde çevirmiş ve 

fakat ayette geçen “mucize” sözcüğüyle ilgili herhangi bir açıklamada bulunmamıştır.  

Hz. Musa ve Hızır’ın beraber yolculukları ve bu sırada meydana gelen hikmetli 

olaylar Esed’e göre, baştan sona temsilîdir. Hızır (Yeşil Adam) bir isimden ziyade bir 

sıfat/lakap olup bu kişiye izafe edilen bilgi ve hikmetin herzaman yeni ve geçerli 

olduğunu ifade eden bir temsildir. Bu temsil de bize insan için varılması mümkün 

derinliğine kavrayış ve tecrübenin derinliğinin derecesini anlatır.469 

Yine müellife göre, Musa ile Hızır’ın iki denizin birleştiği yere gittiklerinde 

yanlarındaki (sembolik) balığı unutmaları ve balığın denize dalıp gözden 

kaybolmasının, insanın sık sık bilgi ve hayatın nihaî kaynağının Allah olduğu gerçeğini 

unutmasını işaret eden bir ima olması muhtemeldir.470 

Hz. İsa ile ilgili Kur’anî anlatımların da hemen tamamında mucizeleri 

aklîleştirerek te’vil etmeyi tercih eden Esed, Hz. Meryem’in babasız olarak bir çocuk 

dünyaya getirmesinden açıkça hiç söz etmemiştir.471   

Esed, “[Meryem] ‘Bana daha hiçbir erkek dokunmamışken, nasıl bir oğlum 

olabilir. Üstelik ben iffetsiz bir kadın da değilim’ dedi. [Melek] ‘Bu doğru’ dedi, 

[ancak] Rabbin diyor ki: ‘Bu benim için kolay; ve [böyle olduğu için de senin bir oğlun 

olacak] ve biz onu katımızdan bir sembol ve aydınlatıcı bir bağış kılacağız’” mealini 

verdiği Meryem suresinin 20. ve 21. ayetleriyle ilgili açıklamasında ayette Allah için her 

işin kolay olduğunun vurgulandığını, Âl-i İmrân suresi 47. ayette de Allah’ın bir şey 

dilediği zaman “Ol!” demesi ile o şeyin oluvermesi ile ilgili sebep sonuç ilişkisi 

hakkında herhangi bir güvenilir kaynak olmadığından bu olayın “nasıl” olduğuna dair 

bütün spekülasyon ve yorumların Kur’an tefsirinin dışında olduğunu söyler. Müellife 

göre, Enbiya suresi 91. ayette Allah’ın İsa’ya ruhundan üflemesi, bütün insanlar için 

                                                 
468 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.627, 20:21/14. 
469 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.599-600, 18:65/73. 
470 Balık ev iki denizin birleştiği yer için bkz. Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.598, 18:61/69, Esed’in 
yorumu için bkz. aynı yer, 18:60/67. 
471 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.98, 3:47/34. 



 132 

sözkonusudur ve ona hayat vermesi anlamındadır. Hz Meryem’le ilgili olarak geçen 

“elletî ahsenet ferceha” ibaresi de, onun iffetini koruduğuna dolayısıyla (Nisâ suresi 

156. ayette ve kapalı biçimde Meryem suresi 27-28. ayetlerde temas edilen Hz. İsa’nın 

meşru olmayan bir birleşmenin ürünü olduğu yolundaki) iftiraya mesnet olabilecek her 

türlü hafiflikten uzak olduğunu ifade eder.472 

Esed Hz. İsa’nın beşikte konuşmasını da kabul etmez ve Âl-i İmrân suresi 46. 

ayetteki “O, (çocuk) insanlarla hem beşikte iken, hem de yetişkin bir adam olarak 

konuşacak...” şeklindeki açık ifadeye rağmen, bunun Hz. İsa’nın gelecekte konuşacağına 

işaret olduğunu söyler.473 Esed bu konu hakkındaki Meryem suresi 30. ayeti açıklarken 

kendisiyle çelişerek şunları söyler: “Kur’an her ne kadar 3:46’da Hz. İsa’nın ‘[daha] 

beşikte [iken] insanlarla konuştuğu’nu -yani, daha erken çocukluk çağlarında hikmetle 

donatıldığını- ifade ediyor ise de, 30-32 ayetler gelecekte gerçekleşecek birşeyi ifade 

için, te’kid amacıyla, geçmiş zaman kipini kullanarak olacak şeylerin tasavvurunu 

sağlayan bir mecaz özelliği gösterir gibidir.” Burada Esed, Kur’an’ın bundan açıkça söz 

ettiğini doğrulayarak aslında kendisiyle çelişmektedir.474  

Meryem suresinin 26-33. ayetleri açık bir biçimde bir mucize olarak Hz. 

İsa’nın beşikte iken konuştuğundan bahsettiği halde Esed ısrarla olayı te’vile devam 

etmekte ve Meryem’e iftira eden halkın, 29. ayette zikredilen “Daha beşikteki bir 

çocukla biz nasıl konuşabiliriz ki” ifadesi hakkında ise susmayı tercih etmektedir. 

Esed, Hz. İsa’nın mucize olarak ölüleri diriltmesi, çamurdan kuş yaparak ona 

üflemesi ve onun canlanması, körleri ve cüzzamlıları iyileştirmesi, insanlara evlerinde 

ne yeyip biriktirdiklerini475 haber vermesi gibi olayları te’vil eder ve tümüne mecazî 

bazı açıklamalar getirir.  

Hz. İsa’nın çamurdan kuş yaparak ona üfleyip diriltmesi, “onun çok sevdiği 

teşbih üslubuyla, İsrailoğullarına, hayatlarının sade balçığından kendileri için yükselen 

bir kader tasarımı geliştireceğini ve Allah’tan kendisine gelen ilhamla hayata geçirilen 

                                                 
472 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.662, 21:91/88. 
473 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.98-99, 3:46/33. 
474 Hz. İsa’nın beşikte iken konuşmasıyla ilgili diğer bir açıklaması için bkz. Esed, Kur’an Mesajı, C.II, 
s.613, 19:30/24. 
475 Karaman,  Özek, Dönmez, Gümüş ve Turgut (hzl.), s.55. 



 133 

bu tasarımın, Allah’ın izniyle ve imanlarının gücü ile onların gerçek kaderi olacağını 

îmâen ifade etmesi”dir. Hz. İsa’nın ölüleri diriltmesi, ruhen ölmüş olan topluma yeniden 

hayat verişinin mecazî ifadesidir. Körleri ve cüzzamlıları iyileştirmesi de ruhen hasta ve 

hakikate karşı kör olan insanların derunî olarak yeniden yaratılmaları anlamına gelir.476 

Esed aynı zamanda Hz. Meryem’e mabedde iken Allah tarafından mucizevî 

olarak yiyecek gönderilmesi ve havarîlerin Hz. İsa’dan isteği üzerine gökten sofra 

indirilmesini de mucize olarak kabul etmemiştir. Hz. Meryem’in “Bunlar Allah’tandır, 

Allah dilediğine hesapsız rızık bağışlar” ifadesi, onun asıl rızık verici olarak Allah’a 

karşı duyduğu derin sorumluluk bilincini yansıtır.477 Havarilerin sofra istemeleri ise bir 

mucize talep ettikleri çağrışımı verse de bu onların Hz. İsa’nın duasındaki günlük 

yiyecek isteğinin bir yansıması olabilir ve Allah’ın süreklilik arzeden maddî ve manevî 

rızık vericiliğini çağrıştırır.478  

Esed’e göre, Hz. Süleyman ile ilgili Kur’anî anlatımlar, onunla ilgili gerek 

Yahudi-Hristiyan kültüründe gerekse İslâm öncesi Arap halk kültüründe mevcut olan 

çeşitli şiirsel menkıbelerden bahsetmek şeklinde tezahür eder. Bu olaylar Kur’an’ın ilk 

muhataplarının zihninde o kadar yer etmiştir ki, Kur’an’da verilmek istenen ahlâkî 

gerçeklerin temsilî olarak yansıtılabilmesi için son derece uygun ifade araçları haline 

gelmiştir. İşte bu yüzden bu olayların rasyonel bir şekilde yorumlanma çabaları mümkün 

olmakla birlikte gereksizdir zira tarihen vuku bulmamıştır. Zaten Kur’an’ın amacı da bu 

tür menkıbelerin efsanevî mahiyetlerini doğrulamak veya yalanlamak olmadığından bu 

olayları, aktarmak istediği ahlâkî mesajı iletmede bir fon, bir üslup aracı olarak 

kullanmıştır.479 

Görüldüğü gibi Esed, M. Ahmed Halefullah’ın Kur’an kıssalarıyla ile ilgili 

bakış açısıyla birebir örtüşen bir biçimde bu olayların tarihî gerçeklikleri olup 

olmamasının Kur’an açısından önemsiz olduğunu düşünmektedir. Oysa bu tanım, 

hikâye kavramını akla getirir. Zira hikayedeki aktarımda da olayın gerçekte vuku 

bulması şart değildir. Kur’anî kıssalarda ise geçmiş eserleri, izleri açığa çıkarmak ve bu 

                                                 
476 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.99, 3:49/37-38. 
477 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.85, 3:37/27. 
478 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.219, 112/137; C.I, s.220, 3:115/138. 
479 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.660-661, 21:82/77. 



 134 

suretle dikkatleri, insanların unutmuş bulundukları veya gafil oldukları olaylar üzerinde 

yoğunlaştırmak sözkonusudur.480 

Bu çerçevede Esed, Hz. Süleyman’ın insan, cin ve kuşlardan oluşan ordusu 

(ayet 17), karınca ve hüthüt kuşu ile konuşması (ayet 18-19), Belkıs’ın tahtını -cinlerden 

bir ifritin değil Hz. Süleyman’ın kendisinin- göz açıp kapayıncaya kadar getirmesi (ayet 

38-40), Belkıs’ın zemini camla döşenmiş sarayı su zannederek eteğini toplaması (ayet 

42-44) gibi kısssaya dair tüm hususlar birer sembol ve manevî hakikatlerin dile 

getirilmesi yolunda birer temsil olarak görür. Esed’in mezkur ayetlere dair 

açıklamalarının hemen hemen tamamı son derece ilginç ve batınî karakterli olmasına 

rağmen, öne çıkan şu iki yorumu zikretmek gerekir:  

Esed, tahtına doğru yürüyen Belkıs’ın zemini su ile kaplı zannederek eteklerini 

toplamasını ama buna rağmen yürümeye devam etmesini şöyle yorumlar: “Yani, 

böylece, dipsiz gibi görünen suda yürümeyi yahut belki de yüzmeyi göze alarak; bu 

derinlik motifinin, gerçeği arayan insanın sahip olduğu zihnî ve toplumsal güven ve 

rahatlığı terk edip manevî tecrübenin henüz bilinmeyen derinliklerine girmeyi göze 

alırken duyduğu korkuyu sembolik bir üslup içinde dile getiriyor olması 

mümkündür.”481 

Enbiya suresinin, rüzgarın Hz. Süleyman’ın emrine verilmesinden bahseden 81. 

ayeti ise Esed’e göre, hesapsız zenginlikleri Filistin’e taşıyarak Hz. Süleyman’ın dillere 

destan zenginliğini meydana getiren gemi filolarını ima eder.482 

Hz. Davut ve Süleyman’ın bir dava hakkındaki hükümleri ve Hz. Süleyman’ın 

hükmünün isabetli oluşu sebebiyle bununla hükmedilmesini anlatan Enbiya suresinin 

78. ve 79. ayetleri, Esed’e göre o devirde eski Arap sözlü geleneğinde çok bilinen bir 

menkıbeden ibarettir.483 

                                                 
480 Yıldırım, “Kur’an-ı Kerim’de Kıssalar”, s.38. 
481 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.769-770, 27:44/41. 
482 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.659, 21:81/75. 
483 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.658-659, 21:78/70. 



 135 

Hz. Davud’a zırh yapma sanatının öğretildiğini kabul etmeyen Esed’e göre, 

ayet “lebûs” kelimesinin birincil anlamı olan “giysi”nin484 bizi “libasu’t-takva (Allah’a 

karşı sorumluluk giysisi)” kavramına götürmesi sebebiyle şu şekilde çevrilmelidir: “Ve 

sizin için O’na, sizi her türlü korkuya karşı [Allah’a karşı sorumluluk bilinci giysisiyle] 

zırhlandıracak (üstün) bir koruma sanatı öğrettik; peki [bütün bunlar için] şükrediyor 

musunuz?”485 

Kur’an-ı Kerim’de yer alan tarihî olaylarla ilgili kıssalar, Esed tarafından çoğu 

zaman farklı anlaşılmıştır. Ona göre klasik müfessirlerin ayetlerle ilgili olarak rivayet 

ettikleri tarihî olayların -kıssaların- çoğu ya asılsız şeylerdir, ya Kitâb-ı Mukaddes 

kıssalarından kopyalanmıştır, yahut esas önemsenmesi gereken mesajı unutturacak 

kadar önplana çıkarılmıştır. Bu sebeple, Kur’an pasajları sırf tarihî açıdan açıklandığı 

zaman genel bir muhtevanın kendi kendini açıklayıcı ahlâkî öğretisine gereksiz bir 

sınırlama koyulduğunu söyler, ki bu da zihni ayetin vermek istediği mesajdan 

uzaklaştırmaktadır.  

Mesela Bakara suresi 259. ayette “Yoksa [ey insanoğlu, sen] halkının terk 

ettiği, çatıları yıkılıp harab olmuş (virane) bir kasabadan geçen [ve]: ‘Allah bütün 

bunları öldükten sonra nasıl diriltebilirmiş?’ diyen o kişi [ile aynı fikirde] misin?” 

ibaresinden sonra, böyle söyleyen kişiyi Allah’ın yüzyıl süre ile ölü bıraktığı ve tekrar 

hayata döndürerek “Bu halde ne kadar kaldın” diye sorduğu; o kişinin de “Bir gün ya da 

daha az” diye cevap verdiği; Allah’ın ise “Hayır, bu halde yüzyıl kaldın, yiyecek ve 

içeceğine bak -geçen yıllar onu bozmamış- ve eşeğine bak. Bütün bunları insanlara bir 

ibret olman için yaptık.” dediği şeklindeki kıssada anlatılan bu kişinin “kimliği” ile 

kasabanın neresi olduğu konusunda bazı ilk dönem müfessirlerinin spekülasyonları 

tamamen temelsiz olup Talmud efsanelerinin etkisinin bir sonucudur. Oysa bu ayette 

anlatılan kıssa, Allah’ın ölüyü diriltme kudretini tasvir etmeyi amaçlayan temsilî bir 

anlatımdır.486  

                                                 
484 Bkz. Karaman,  Özek, Dönmez, Gümüş ve Turgut (hzl.), s.327. 
485 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.659, 21:80/74. 
486 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.79, 2:259/252. 



 136 

Görüldüğü gibi Esed, Kur’an-ı Kerim’deki kıssaların daima Allah’ın insanlara 

vermek istediği mesajları aktarmada kullandığı temsilî anlatımlar olduğunu düşünerek, 

Kur’an kıssalarının tarihî gerçekliği konusundaki menfî tavrını ortaya koymaktadır.  

Bu tavrına en güzel örneklerden biri de Kehf suresinde anlatılan Ashab-ı Kehf 

kıssası ile ilgili yorumlardır. Esed’e göre, müfessirlerin çoğu bunun ilk dönem 

Hristiyanlık tarihiyle, yani Roma imparatoru Desius’un zulmüne uğrayan Hristiyanlarla 

ilgili olduğu görüşüne meyletmektedir. Burada bilinen kıssayı kısaca anlattıktan sonra, 

esasen kıssanın bu Hristiyan versiyonun, Hristiyanlık öncesi döneme, Yahudi 

kaynaklarına kadar giden çok eski ve sözlü bir geleneğin son uzantısından başka bir şey 

olmadığını söyler. Böyle olmasa idi, Yahudi din adamları, bu kıssaya kendi geleneksel 

söylenceleri arasında yer vermezlerdi. Esasen bu kıssada, “Hz. İsa’nın zuhurundan 

hemen önce ve hemen sonraki yüzyıllarda Yahudi tarihinde önemli bir rol oynayan 

çileci Essene kardeşliği hareketine ve özellikle onun kollarından biri olan ve Kumran 

cemaati olarak bilinen bir topluluğun hayatına ilişkin çarpıcı bir temsil bulunduğunu” 

söyler.487 

Buraya özetleyerek aldığımız bu tarihî açıklamalarından sonra Esed, kaynağı ne 

olursa olsun, Kur’an’ın bu menkîbeyi bütünüyle temsilî bir anlamda, yani Allah’ın 

ölümü (yahut “uykuyu”) ve sonraki dirilişi (yahut “uyanışı”) gerçekleştirmesini ve bu 

arada, insanları dinlerinin safiyetini korumak için günah ve kötülük dolu bir dünyayı 

terk etmeye sevkeden dinî hassasiyeti yansıtan ve nihayet Allah’ın böyle bir imanı, 

zamanı ve ölüm olgusunu aşan manevî/ruhanî bir uyanma bahşederek nasıl 

ödüllendirdiğini dile getiren bir temsil olarak zikrettiğini söyleyerek ayetleri ilginç bir 

şekilde te’vil etmektedir. 

Tâhâ suresi 99. ayette “işte sana geçmişte olup bitenlerin mahiyetinden de 

böyle (bir üslup içinde) bahsediyoruz; çünkü katımızdan hatırlatıcı bir öğreti bahşettik 

sana” ayetiyle ilgili açıklamasında488 Esed, Kur’an-ı Kerim’in kıssaları ele alış tarzı ile 

ilgili görüşlerini şöyle dile getiriyor: “Ayetin başında yer alan ‘kezalike’ (böyle/böylece) 

zarfı, hem Kur’an’ın geçmiş olayları -bunlar ister tarihî olaylar ister menkîbevî yahut 

                                                 
487 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.586, 18:9/7. 
488 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.639, n.85. 



 137 

temsilî olaylar olsun- ele almasındaki amaca, hem de ele alış tarzına dikkat çekmek için 

kullanılmıştır. Kur’an’daki her kıssanın ya da olaylara ilişkin her anlatımın altında yatan 

amaç, hep belli bir biçimde birtakım temel gerçeklerin yansıtılması olduğu için, ele 

alınan şu veya bu olaya dair anlatım, çoğu zaman Kur’an’ın öne çıkarmak ya da dikkat 

çekmek istediği ilke ve gerçeklerle bağlantısı olmayan çizgiler bir kenara bırakılarak 

amaca doğrudan hizmet eden yoğun, özlü ve vecîz ifade birimleriyle ortaya 

konulmaktadır.”489 

Yine Ankebût suresi 43. ayette “İşte insanın önüne bu temsilleri koyuyoruz: 

ama onların gerçek anlamını ancak [bizi] tanıyanlar kavrayabilir” ibaresiyle ilgili 

açıklamada, Kur’anî kıssaları (ve dolayısıyla telmihleri ve temsilleri de) tam olarak 

kavramanın ön şartının Allah’ın varlığından haberdar olmak olduğunu söyler.490 Esed'e 

göre, iki önceki ayette Allah’tan başkasına sığınanların durumunun, kendine ağ ören 

örümceğe benzetilmesinin hemen ardından gelen bu ayetteki “temsil” kelimesinin 

Kur’an kıssalarını ifade ettiği görüşünün nereden çıkarıldığı pek anlaşılamamaktadır. 

Zira, örümcekten bahseden ve sureye adını veren ayet, tarihî kıssalardan değil, gerçekten 

bir temsil yahut bir teşbihten bahsetmektedir. 

Esed kıssaların çoğu zaman temsilî anlatımlar olduğunu düşündüğünden, çok 

bilinen bazı kıssalardaki şahsiyetlerin de esasen Kur’an’ın anlatım vasıtaları olduğunu 

düşünür. Lokman suresinde bahsedilen Lokman’ın, Kur’an’ın insanın uyması gereken 

davranış tarzları konusundaki öğütlerinin bir anlatım vasıtası olarak kullanıldığını, onun 

dünyevî üstünlük ve kazançlara değer vermeyen ve ruh olgunluğu için çaba gösteren 

bilgelerin bir prototipi olarak örnek verildiğini söyler.491 

Esed, bu bağlamda bazı kıssalarda anlatılan şahısların da temsilî karakterler 

olduğunu düşünür. Buna göre, Kehf suresinde anlatılan “Mağara insanları”,492 Hızır,493 

                                                 
489 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.639, 20:99/85. 
490 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.812, 29:43/38. 
491 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.836, 31:12/12. 
492 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.587, 18:9/7. 
493 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.599, 18:65/73. 



 138 

Zülkarneyn494 tarihî ya da menkîbevî kişiler değil, değişik vurgulara ilişkin örnekler 

olarak kullanılan temsilî şahsiyetlerdir. 

Esed, Kur’an-ı Kerim’deki yaratılışla ilgili anlatımların da psikolojik ya da 

sosyolojik bazı gerçekleri resmetmek için ortaya konmuş temsilî hikayeler olduğunu 

düşünür. Mesela, ona göre, Hz. Adem’in yaratılış kıssasıyla ilgili olarak Kur’an’da 

geçen olaylar tamamen allegorik (sembolik) pasajlardır. Yasak meyveden yediklerinde 

Hz. Adem ile Havva’nın çıplak hale gelmeleri de ona göre, insanoğlunun cennetten 

çıkarılmadan önceki saf ve masum durumuna işaret eden bir temsildir.495 

Esed, bu olayın temsilî oluşunu, müteakip ayetlerde (23-24) Hz. Adem ile 

Havva’nın “Ey Rabbimiz, biz kendimize yazık ettik; bizi bağışlamaz ve bize merhamet 

etmezsen, hiç şüphesiz kaybedenlerden olacağız.” şeklinde ikili duasının hemen 

ardından Allah’ın çoğul bir kullanıma geçerek: “İnin (bundan böyle) birbirinize düşman 

olarak!” ifadesini kullanmasına bağlar. Yazara göre bu hitap değişimi ile “Hz. Adem ve 

Havva kıssasının, gerçekte, insanoğlunun kozmik kaderi ya da durumunun temsilî bir 

anlatımı olduğu açıklık kazanmış olmaktadır”. Bu ibarenin ardından Esed, insanın 

yaratılışı ve günahlarla ilgili seçimine dair oldukça ilginç açıklamalar yapar:  

O ilk sâfiyet, masumiyet döneminde insan, kötülüğün 
varlığından ve dolayısıyla eylem ve davranışları için var olan sayısız 
imkan arasında her an bir seçim yapma gerekliliğinden haberdar değildi: 
diğer bir ifade ile, başka bütün hayvanlar gibi sadece içgüdülerinin 
gösterdiği yolda yaşayıp gidiyordu, Yine de bu sâfiyet, mâdem ki bir 
erdem değil de yalnızca bir varoluş şartı durumundaydı, o halde, insan 
hayatına statik bir nitelik veren ve böylece insanı ahlâkî ve zihnî 
gelişimden alıkoyan bir nitelikti. İnsanda Allah’ın buyruğuna karşı 
direngen bir itaatsizlik eylemi olarak simgelenen bilinç gelişimi ya da 
bilinç/duyarlık sıçraması, bu statik durumu bir anda değiştirdi; bu 
uyandırılmış bilinçtir ki, onu, sadece içgüdüleriyle yaşayan bir varlık 
olmaktan kurtarıp, şu bizim bildiğimiz, tüylenmiş, gelişimini tamamlamış 
insan özüne, eğriyi doğruyu ayırdedebilme ve dolayısıyla hayatta tutacağı 
yolu seçebilme yeteneğine sahip sahici insana dönüştürdü. 

Bu itibarla, en derin anlamıyla Düşüş temsili hiç bir zaman bir 
gerileme, yozlaşma olgusunu değil, tersine, insanın gelişip olgunlaşma 
sürecinde yepyeni bir evreyi, ahlâkî bilince uyanma evresini tasvir 

                                                 
494 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.602, 18:83/81. 
495 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.272, 7:20/14. 



 139 

etmektedir. “Ağaca yaklaşma”yı yasaklamakla Allah, insanoğlunu eğri 
davranma imkanından haberdar etmekle kalmadı, dolayısıyla, kendi irade 
ve ihtiyarıyla doğru davranma imkanını da bahşetmiş oldu ona. Ve 
böylece insan, kendisini doğal güdü ve sezgileriyle yaşayan diğer bütün 
yaratıklardan ayıran özgür ve ahlâkî bir iradeyle donanmış oldu.496 

Görüldüğü üzere Esed, insanın yaratılışı ve bunun safhalarıyla ilgili oldukça 

ilginç görüşler sergilemekte fakat onu ilk günahtan önce adeta iradesiz basit bir hayvan 

gibi görerek indirgemektedir. Oysa insan henüz yaratılmadan önce Allah meleklere 

“yeryüzünde bir halife” var edeceğini söylemiştir. Halife olacak bir varlığın ise basit ve 

iradesiz bir başlangıçla yaratılıp, sonradan irade sahibi bir insana evrilmesi, Kur’an’ın 

yaratılış mefhumuna ters düşer. Ayrıca, Allah’ın insanı yarattığı anda, cennetin bütün 

nimetlerinden faydalanabileceklerini fakat yasaklanan bir ağaca dokunmamaları 

gerektiğini bildirmesi, baştan beri onun teklife muhatap olduğunu gösterir. Zira, iradesiz 

bir varlığın bir şeyden menedilmesi abestir. 

Esed, yine A‘râf suresinin 11. ayetindeki “Evet, gerçekten de sizi yarattık, 

sonra size biçim verdik...” ifadesinin bireysel anlamda, rüşeym safhasından başlayarak 

gelişimi tamamlayıncaya kadar insanın bedensel gelişme sürecinin olduğu kadar insan 

soyunun evrimini de îmâ ettiğini belirtir.497 

Gayb alanıyla ilgili tüm anlatımların mecazî ve temsilî olduğunu vurgulayan 

Esed, bu çerçevede Elest Bezmi’ni de bir temsil olarak görmektedir: “Ve senin Rabbin, 

her ne zaman, Ademoğullarının sulblerinden onların soylarını çıkaracak olsa, onları 

kendi hakkında tanıklık etmeye çağırır: ‘Ben sizin Rabbiniz değil miyim?’ Onlar 

cevaben: ‘Elbette!’ derler, ‘buna tanıklık ederiz’.”498 

Esed’e göre, metnin orijinalinde bu karşılıklı ifade için geçmiş zaman kipi 

kullanılmasına rağmen insanın, sürekli yaratılışı, mahiyeti itibariyle bir tekerrür bir ifade 

ettiğinden, bu devamlılığın şimdiki zaman kipiyle ikinci bir dile aktarılması ayetin 

maksadını ortaya koyar:  

                                                 
496 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.274, 7:24/16. 
497 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.270, 7:11/9. 
498 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.309, 7:172. 



 140 

Kur’an’a göre Allah’ın varlığını sezme, algılama yatkınlığı, 
insanda fıtraten var olan bir hususiyettir. Sonradan kendini beğenmişlik, 
nefsine düşkünlük gibi arızî duygular eliyle ya da yoldan çıkarıcı çevresel 
etkilerle üzeri örtülebilir, bulandırılabilir olsa da, böyle içsel, sezgisel bir 
idrak imkanının varlığıdır ki, akıl sahibi her insanı Allah’ın önünde 
‘kendi hakkında tanıklık yapma’ya yöneltmektedir. Kur’an’da sık sık 
görüldüğü üzere, Allah’ın ‘konuşması, söylemesi, ya da sorması’ insanın 
da ‘cevap vermesi’ gerçekte Allah’ın yaratıcı eylemini ve insanın da buna 
varoluşsal cevabını, tepkisini dile getirmek için kullanılan temsilî ifadeler 
durumundadır.499 

Görüldüğü gibi, yazar, ruhlar âleminde insanın Allah’ın varlığı ile ilgili soruya 

muhatap olmasının da, buna olumlu cevap vermesinin de, insanın fıtraten bir yaratıcı 

gücün varlığını kabul etmeye uygun yaratıldığına işaret etmesi için ortaya konulmuş 

temsilî anlatımlar olduğunu düşünüyor. Zira insanın algı ve tasavvur alanının ötesinde 

kalan (gaybî) hususlarda Kur’an’ın mesajını mecaz ve temsillerle ifade etmesi de bu 

yüzdendir.500 

Cennet ve cehennem tasvirlerini, gayba dair ifadeler oldukları için tamamen 

temsilî olarak anlayan Esed, aynı şekilde Ye’cûc-Me’cûc’un da klasik anlayıştaki gibi 

belli kavimler veya varlıklar olarak anlaşılmasının yanlış olduğunu, son saatten önce, 

insan uygarlığının bütünüyle yok olmasına yol açacak bir toplumsal felaketler serisi 

anlamında, bütünüyle temsilî olarak anlaşılması gerektiğini söyler.501 

 

VIII. HURUFU MUKATTA‘AT 

Bazı surelerin başında bulunan ve bazen basit bazen de birkaç harften 

mürekkep rümuzları oluşturan harflere hurufu mukatta‘at denir.502 Kur’an surelerinin -

Bakara ve Âl-i İmrân haricinde- hepsi Mekkî olan 29 tanesi bu münferit hece harfleriyle 

başlar.503  

                                                 
499 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.309, 7:172/139. 
500 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.600, 18:68/74. 
501 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.606, 18-98/100. 
502 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s.134. 
503 Yıldırım, Kur’an-ı Kerim ve Kur’an İlimlerine Giriş, s.111. 



 141 

Alimler bu harfler konusunda ikiye ayrılmışlardır: Bir kısmı bunların Kur’an’ın 

esrarı olduğunu ve manasını yalnızca Allah’ın bildiğini söylerken diğer kısmı ise 

bunların müteşabih olduğu ve üzerinde düşünülüp te’vil edilmesi gerektiği 

görüşündedir.504 Bu alimler sözkonusu harflerin, Allah’ın isim ve sıfatlarından 

birkısmına delalet ettiği, Allah’ın bu harflerle yemin ettiği, başlarında bulundukları 

surelerin isimleri olduğu, inanmayanların dikkatini çekmek için konduğu gibi farklı 

yorumlarda bulunmuşlardır.505 

Reşid Rıza ise, bu harflerin, muhatapları söylenecek sözün önemi konusunda 

uyardığını söyler. Subhi Salih, vahyin inişi sırasında hitap ettiği kimseler açısından bu 

hikmetin psikolojik vakıaya uygun olduğunu, ayrıca bu harflerle başlayan bütün 

surelerde Kur’an, vahiy ve peygamberlikten bahsedilmesinin de bu görüşü teyit ettiğini 

söyler.506 

Esed’in hurufu mukatta‘at ile ilgili görüşlerini eserin sonundaki konuyla ilgili 

ekte bulmak mümkündür.507 Ona göre, Kur’an surelerinin yaklaşık dörtte birinin başında 

bulunan ve mukatta‘ât yahut fevâtih diye adlandırılan harfler, esrarlı/gizemli harf-

sembollerdir. Bu harf-sembollerin baştan beri müfessirlerin aklını karıştırdığını, bu 

konuda ne bir sahih hadis ne de sahabenin Hz. Peygamber’den bu konuda bilgi 

istediğine dair bir rivayet bulunduğunu ifade eden Esed, buna rağmen sahabenin -Hz. 

Peygamber’e uyarak- bu harfleri, başında bulunduğu surenin bir parçası saydığını 

söylemektedir. Bu gerçek ise, bazı oryantalistlerin, bu harflerin Hz. Peygamber’e gelen 

vahiyleri yazan katiplerin veya ilk üç halife döneminde Kur’an'ın nihâî cem’i yapılırken 

onu kaydeden sahabilerin isimlerinden başka birşey olmadığı iddialarını geçersiz 

kılmaktadır.  

Tefsir usulünde de bilindiği gibi, hurufu mukatta‘atın, bir kısım müfessir 

tarafından Allah’ın sıfatlarına dair kısaltmalar olarak alınıp yeniden kurulmaya 

çalışıldığına da değinen Esed, bunun anlamsızlığını şu sözleriyle belirtir: “Muhtemel 

terkiplerin pratikte bir sınırı olmadığından, bu tür bütün yorumlar son derece keyfî olup, 

                                                 
504 Turgut, s.156. 
505 Demirci, Tefsir Usulü, s.198-202. 
506 es-Salih, s.243-245. 
507 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1333-1334. 



 142 

herhangi bir gerçek faydadan yoksundur.” Bazılarının da bu harfler ile Arap harflerinin 

sayı değerleri arasında irtibat kurarak çeşitli batınî delaletler ve gaybî haberler 

“ürettiğini” belirten Esed, bu çabanın da boş bir girişim olduğunu düşünür. 

Bu yorumları verdikten sonra mukattaât ile ilgili en kabul gören ve birçok 

İslâm alimi tarafından da dile getirilen yorumla aynı fikirde olduğunu belirterek 

görüşünü şu ibarelerle ortaya koymaktadır: 

Birinci olarak Arap dilinin istisnasız bütün kelimeleri ya tek 
harfin ya da iki, üç, dört yahut azamî beş harfin terkibinden 
oluşturulmuştur ve bunlar mukattaâtın oluşturduğu köklerdir.  

İkinci olarak bu harf-semboller ile başlayan bütün sureler, 
doğrudan veya dolaylı olarak ya genel anlamda yahut özel bir tezahür 
olarak Kur’an anlamında vahye atıfla başlayan surelerdir. Üç sure bu 
kuralın istisnası olarak görülebilir, ancak bu varsayım yanıltıcıdır. 29. 
surenin (Ankebût) ilk ayetinde “Biz iman ettik” -yani Allah’a ve onun 
mesajlarına- ifadesinde vahye açık bir îmâda bulunulmaktadır. 30. surede 
(Rûm) 2-4. ayetlerdeki Bizans’ın zaferiyle ilgili haberlerde de şüphesiz 
ilahî vahiy bulunmaktadır. 68. surenin (Kalem) 1. ayetinde “kalem”in 
çağrışım yaptırıcı şekilde anılmasıyla açıkça vahiy olgusuna işaret 
edilmektedir. O halde bir veya daha fazla mukattaât ile başlayan surelerde 
hiçbir istisna yoktur; hepsi de ilahî vahye bir atıfla başlar.  

Bu olgu mukattaâtın adeta Arap dilinin bütün kelime-formlarını 
yansıttığı gerçeği ile birlikte düşünüldüğünde, el-Müberred, İbn Hazm, 
Zemahşerî, Râzî, Beydâvî, İbn Teymiyye, İbn Kesîr -ki bunlar sadece bir 
kısmıdır- gibi alim ve düşünürler şu kanaate ulaşmıştır: “Mukattaât, insan 
kavrayışının ötesindeki bir alemde oluşturulmasına rağmen, harflerle 
temsil edilen olağan insan konuşmasının sesleri aracılığıyla, insanlara 
aktarılabilen -ve aktarılmakta olan- Kur’an vahyinin taklit edilemez, 
olağanüstü, benzersiz tabiatını yansıtmayı amaçlamaktadır.”508 

Yakın olduğu bu klasik görüşü verdikten sonra, aslında bunun bile tam ikna 

edici olmadığını belirten müellif, ilahî vahye açık bir atıf ile başlamasına rağmen 

başında bu harflerden bulunmayan birçok sure olduğunu; ikinci ve en ciddî itiraz olarak 

da sözkonusu açıklamanın da son tahlilde bir faraziye olmaktan öte gitmediğini 

söyleyerek, bu probleme getirilecek tüm çözümlerin yine de kavrayışımızın ötesinde 

kalacağını teslim ediyor ve Hz. Ebu Bekir’in: “Her ilahî kelamda bir esrar vardır. 

                                                 
508 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1333. 



 143 

Kur’an’ın esrarı ise surelerin baş harflerinde bulunmaktadır.” sözü ile bitirerek bu 

konuya kesin bir açıklama getirilemeyeceğini belirtiyor.  

Mukatta‘at ile başlayan surelerde okuru, eserinin sonunda yer alan konuyla 

ilgili eke yönelten Esed zaman zaman birtakım yorumlar yapmaktan kendini 

alıkoyamasa da sonuç olarak, bu harflerin bilinemez niteliğini vurguluyor. Mesela Nûn 

suresinin başındaki (nûn) harfi ile ilgili olarak şu açıklamayı yapıyor: “Çoğunlukla 

Taberî tarafından nakledilen, bazı müfessirlerin, ‘nûn’ harfinin hem ‘büyük balık’ hem 

de ‘mürekkep hokkası’ anlamına gelen aynı telaffuza sahip ismin kısaltılması olduğu 

şeklindeki görüşleri, bazı tanınmış otoriteler (mesela Zemahşerî ve Râzî) tarafından 

gramatik gerekçelerle reddedilmiştir.”509 

Esed Yâsîn suresinin ilgili açıklamasında, surenin başında bulunan yâ ve sîn 

harflerinin mukatta‘at harflerinden olmayıp, surenin Hz. Muhammed ve arkadaşlarının 

beşer yönüne yaptığı vurgudan hareketle “Ey insan” (yâ ve uneysînin Tayy kabilesindeki 

kısaltması olan sîn harflerinin birleşimi) anlamına geldiği fikrini benimser.510 

                                                 
509 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1174, 68:1/1. 
510 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.896-897, 36:1/1. 



 144 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

ESED’İN GÖRÜŞLERİ 

 

I. EHL-İ KİTÂBA BAKIŞI 

A. HRİSTİYANLARLA İLGİLİ GÖRÜŞÜ 

Esed, ilgili yerlerde Hristiyanlıkla ilgili olarak objektif bir tutum sergiler ve 

onların ilahî vahyi tahrif etmelerini, Allah'ın birliğini teslis inancıyla zedelemelerini vs. 

eleştirir.  

Mâide suresi 14. ayette “Ve [aynı şekilde] 'Biz Hristiyanız' diyenlerden kesin 

bir taahhüt almıştık; ama onlar da akıllarından çıkarmamaları emredilen şeylerin çoğunu 

unutmuşlardır; bu nedenle, onlar arasında mahşer gününe kadar [sürecek] düşmanlık ve 

kini arttırdık: ve zamanı geldiğinde Allah onlara neler işlediklerini gösterecektir.” 

ifadeleriyle ilgili açıklamalarında, Kur’an'ın “'Biz Hristiyanız' diyenler” şeklinde bir 

ibare kullanmasının, dolaylı biçimde onların Hz. İsa'nın gerçek izleyicileri 

olmadıklarını, çünkü onu haksız bir şekilde uluhiyet makamına yükselterek getirdiği 

mesajın özünü reddetmiş olduklarını ortaya koyduğunu söylüyor. Yani bu ibare “Siz, 

'Biz Hristiyanız' diyorsunuz, ama bu sadece sizin görüşünüz, çünkü Hristiyanlığın 

özünden uzaklaştınız” manasını mündemiçtir.511 

Yine Hz. İsa'nın gerçek öğretisinden yani sahih tanrı inancından uzaklaşmaları 

sonucu, sözde Hristiyan kavimlerin sık sık birbirine düştüklerini, sonu gelmez savaş ve 

karşılıklı öldürmelere yol açan düşmanlık ve nefret içinde olduklarını belirtiyor.512 

Esed, Mâide suresinin bütün insanlar içinde inananlara en çok şefkat 

gösterenlerin, aralarında kibre kapılmayan keşiş ve rahipler bulunması sebebiyle 

                                                 
511 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.188, 5:14/26. 
512 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.188, 5:14/27. 



 145 

Hristiyanlar olduğunu anlatan 82. ayetinde onlardan bu şekilde söz edilmesini, 

Yahudiler gibi, vahyi kendilerine özgü bir lütuf olarak görmemelerine bağlar. Burada 

dikkatleri çeken husus, Hristiyanlığın teslis inancının da esasen kasıtlı olarak çok tanrılı 

olmadığını, sadece bir yanlış anlama ve inanma sonucu böyle bir hal aldığını 

söylemesidir: 

Burada kayda değer husus şudur: Kur’an bu bağlamda 
Hristiyanları “Allah'ın yanı sıra başka herhangi bir kimseye veya şeye 
ilahlık yakıştırmaya şartlanmış olanlar” (ellezîne eşrakû -geçmiş zaman 
kipinde kullanımında ifadesini bulan kasıt unsuru burada da vardır, tıpkı 
ellezîne keferû ve ellezîne zalemû'da olduğu gibi) arasında saymamıştır: 
zira Hristiyanlar Hz. İsa'yı ilahlaştırarak şirk günahı işledikleri halde, 
birden fazla ilaha bilinçli olarak tapmazlardı, çünkü onların akidesi, 
teorik olarak kendisini bir görüntüler veya “kişiler” üçlüsünde -ki Hz. 
İsa'nın da bu üçlüden biri olduğu kabul edilir- tezahür ettirdiği düşünülen 
Tek Allah inancını varsayar. Bu doktrin, Kur’an'ın öğretilerine ne kadar 
ters düşse de onların şirki, bilinçli bir niyete dayanmaz; tersine, onların 
Hz. İsa'yı kutsamaları da “hakkın sınırlarını ihlal etme”lerinden 
kaynaklanır.513 

Yine, Yahudi ve Hristiyanlarla dost olmayı yasaklayan ve onların yalnızca 

birbirinin dostu olduğunu söyleyen Mâide suresi 51. ayetle ilgili açıklamasında, bu iki 

toplumun, gerçek dostluğu yalnızca kendi mensupları için kabul ettiklerini, bu yüzden 

de Kur’an'a tabi olanlara gerçek bir dostlukla yaklaşmalarının beklenemeyeceğini 

belirtir.514 

Fakat onlarla yasaklanan dostluğun, ahlâkî dostluk olduğunu, bunun 

Müslümanlara karşı iyi niyetli olanlarıyla kurulan normal, dostça ilişkilere karşı bir 

anlam taşımadığını belirten Esed, bu yorumunu velî kavramının birbirine yakın ama 

birbirinden farklı (dost, arkadaş, yardımcı, koruyucu) anlamlara sahip olduğu, 

manalardan hangisinin seçileceğinin ise daima hangi bağlamda kullanıldığına göre 

belirleneceğini ortaya koyarak destekliyor.515 

 

                                                 
513 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.209, 5:82/97. 
514 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.202, 5:51/72. 
515 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.203, 5:51/73. 



 146 

B. YAHUDİLERLE İLGİLİ GÖRÜŞÜ 

Yahudilerle ilgili görüşlerinde de genelde objektif olduğu gözlenen Esed, onları 

sık sık seçilmiş kavim oldukları inanışı ve Yahudiliği sadece milletlerinin dini olarak 

kabul etmeleri sebebiyle eleştirir. 

Fatiha suresinin sonunda yer alan ve klasik eserlerde “Yahudiler ve 

Hristiyanlar” olarak tefsir edilen “el-mağdûbi aleyhim” ve “ed-dâllin” ibareleriyle ilgili 

açıklamasında Yahudi ve Hristiyan kelimelerini hiç kullanmamakta, Gazalî ve Menar'a 

dayanarak Allah'ın gazabının, O'nun rehberliğini bilerek reddetmenin sonucu başa açılan 

bela ve felaketler, sapkınların ise ya hakikatin hiç ulaşmadığı ya da onu hakikat olarak 

kabul etmelerini güçleştirecek kadar değişmiş ve bozulmuş olarak ulaştığı insanlar 

olduğunu belirtmektedir.516 

Burada dikkati çeken husus, Esed'in gazaba uğramışlar ve sapıtmışlarla ilgili 

olarak Yahudi ve Hristiyan kelimelerini kullanamadığı gibi, Allah'ın yolundan 

sapanlarla ilgili açıklamasında adeta sapmanın, ilahî öğreti ya ulaşmadığı yahut tahrif 

edilmiş bir şekilde ulaştığı için meydana geldiği şeklinde bir intiba vermesidir. Bu 

durumda da, sorumluluğun sapan toplumun üzerinden kalkması gerektiği gibi bir sonuç 

çıkmaktadır. Zira, kendilerine ilahî vahiy ulaşmayan topluluklar zaten sorumlu 

olmayacağı gibi, tahrif edilmiş olarak ulaşan toplumlarda da sorumluluk payı olmaması 

gerekir. 

Yahudilerle ilgili ılımlı/olumlu görüşlerinden birini gözlemlediğimiz Bakara 

suresi 248 ayetle ilgili yorumunu oldukça dikkat çekici olduğu için aynıyla aktaralım: 

Ve peygamberleri onlara: “Bakın, meşru hükümranlığın bir 
işareti olarak size içinde Rabbiniz tarafından bahşedilmiş bir iç huzuru ile 
Musa'nın ailesi ve Harun'un ailesinden geriye kalan, meleklerce taşınan 
mirasın bulunduğu bir kalp bağışlanacaktır. Eğer [gerçekten] 
inanıyorsanız bunda sizin için bir işaret vardır.” dedi.517 

Ayetteki “(...) size kalbinin gelmesi olacaktır” ibaresini “(...) bir kalp 

bağışlanacaktır” şeklinde çeviren Esed, şu açıklamayı yapıyor:  

                                                 
516 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.2, 1:7/4. 
517 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.74, 2:248. 



 147 

Geleneksel olarak tâbût kelimesi -burada kalp olarak 
çevrilmiştir- çok süslü bir sandık veya çekmece olduğu söylenen, 
Tevrat'taki On Emir Muhafaza Sandığı'nı (Ark of the Covenant) 
gösterdiği şeklinde yorumlanmıştır. Bu ikinci anlamı kabul eden 
müfessirlerin çoğunluğu tarafından yapılan açıklamalar çok çelişkilidir ve 
sandık çevresinde örülmüş bulunan Talmud efsanelerine dayanmaktadır. 
Ancak en üst derecedeki birçok otorite “tâbût”a, “kalb” veya “gönül” 
anlamı da yüklemektedirler: Beydâvî'nin bu ayetle ilgili yorumunda teklif 
ettiği alternatiflerden birinde, Zemahşerî'nin (Keşşâf'ında değil de) 
Esâs'ında, İbnü'l-Esîr'in Nihâye'sinde, Râgıb'da ve Tâcü'l-Arûs'ta 
(hepsinde t-b-t maddesinde) böyle yorumlanmıştır. Eğer tâbûtun ayette 
bu anlamda kullanıldığını kabul edersek bu, İsrâiloğullarının gelecekte 
kalplerini değiştireceklerine bir işaret olur. (Bakara suresi 243. ayette 
genel terimlerle anlatılan değişiklik: “Sen ölüm korkusuyla yurtlarını 
değiştiren binlerce kişiyi görmedin mi ki, bu durumda Allah onlara 'ölün' 
diye seslenmiş ve sonra da onları hayata geri döndürmüştü.”) Daha sonra 
tâbûtta “iç huzuru”ndan bahsedilmesi karşısında onun “kalp” olarak 
çevrilmesinin “sandık” olarak çevrilmesinden daha uygun olduğu 
anlaşılır.518 

Görüldüğü gibi Esed, buradaki tâbût kelimesini önceki çevirilerden farklı 

olarak “kalp” diye tercüme etmekte ve aynı surenin 243. ayetinde milletlerin 

çabalayarak yeniden ahlâkî konumlarını kazanabileceklerini ifade eden ibarelerle ilgi 

kurarak 248. ayette İsrâiloğullarına “iç huzuru ile Musa'nın ve Harun'un ailesinden 

geriye kalan, meleklerce taşınan mirasın bulunduğu bir kalp” bağışlanmasının bu 

milletin gelecekte kalplerini ve dolayısıyla konumlarını değiştirebileceklerine bir işaret 

bulunduğunu varsaymaktadır. Ayrıca hükümranlığın “meleklerce taşınan mirasın” 

meşru bir işareti olarak kalpte taşınması, oldukça zorlama ve telif edilmesi güç bir 

yorum olarak görünmektedir. 

Müellif, bu olumlu ifadelerinin yanında çoğu zaman da ayetlerin ışığında 

Yahudileri kıyasıya eleştirmekten de geri durmaz. Mesela Bakara suresi 88. ayette 

Yahudilerle ilgili olarak: “Ama onlar: 'Kalplerimiz zaten bilgiyle dolu' derler. Hayır, 

bilakis Allah onları hakikati kabul etmeyi reddettikleri için gözden çıkarmıştır. Zira, 

onlar sadece basmakalıp bir kaç şeye inanırlar.” ifadesiyle ilgili açıklamada onların 

“kalplerimiz bilgiyle doludur” demelerinin zaten sahip oldukları dinî bilgiden dolayı 

başka ilave bir öğretiye ihtiyaçları olmadığı şeklindeki böbürlenmelerine işaret 

                                                 
518 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.75, 2:248/240. 



 148 

olduğunu söyler.519 Yine onların basmakalıp birkaç şeye inanmasının bütün inançlarının 

bizâtihî kendileri ve Allah katında sahip olduklarını iddia ettikleri sözde “imtiyazlı” 

statü üzerine odaklanmasını ifade ettiğini belirtir.520 

Ayrıca Esed, yeri geldikçe Kitâb-ı Mukaddes’teki kıssaların anlatımındaki 

yanlış, eksik yahut fazlalıkları da belirtmektedir: 

Mesela, A‘râf suresi 108. ayette bir mucize olarak Hz. Musa’nın elinin 

bembeyaz olmasını anlatan ayetle ilgili açıklamasında (başka ayetlere de atıflarda 

bulunarak: 20:22, 27:12, 28:32 gibi) Hz. Musa’nın elinin “lekesiz bir beyazlık, parlaklık 

içinde olduğunu, yoksa Kitâb-ı Mukaddes’teki gibi “kar gibi cüzzamlı” olmadığını 

belirterek sözkonusu yanlışı ortaya koyuyor.521 

Esed, yine A‘râf suresi 117’de anlatılan Hz. Musa ile Harun kıssasında, Hz. 

Musa’nın yokluğunda İsrâiloğullarının altın buzağı yapıp ona tapınmalarıyla ilgili olarak 

Hz. Harun’un suçsuzluğunun Kur’an tarafından ortaya konduğunu söyler. Kur’an’a göre 

Hz. Harun’un tek suçu, aralarında ayrılık çıkmasından korkarak halkın bu putperest 

eylemi karşısında pasif kalmasıdır. Esed, buna rağmen Tevrat’taki anlatımda Hz. 

Harun’un altın buzağıyı yapmak ve ona tapmak eylemine fiilen katılmış olarak 

göründüğünü söyleyerek buradaki yanlışlığa dikkat çekiyor.522 

 

II. BAZI FIKHÎ KONULARDAKİ GÖRÜŞLERİ 

Esed, şeytanın, insanları hakkında bilgi sahibi olmadıkları şeyleri Allah'a isnad 

etmeye çağırmasından bahseden Bakara suresi 169. ayeti, ilgili dipnotta Zemahşerî'ye 

isnaden şu şekilde açıklıyor:  

Bu, Allah tarafından açıkça bildirilenden daha fazla emir ve 
yasağın ona keyfi olarak izafe edilmesine işaret eder. Bazı müfessirler bu 
ifadenin kapsamına, Kur’an veya sahih hadislerde lafzen açık olarak 

                                                 
519 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.25, 2:88/73. 
520 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.25, 2:88/74. 
521 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.293, 7:108/85. 
522 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.302, 7:150/117. 



 149 

belirlenmediği halde bazı Müslüman alimlerin kendiliklerinden sübjektif 
kıyas yöntemleriyle çıkardıkları ve sonra Allah'ın emirleri diye ortaya 
koydukları sayısız farazî “hukukî” talimatı da dahil etmişlerdir. Ayrıca bu 
ayetler ve önceki ayetler arasındaki bağlantı açıktır. Önceki ayetlerde 
Kur’an “Allah'a ortak koşulan varlıklara inanmayı tercih edenler”den söz 
etmektedir; bu aynı zamanda, bu kimselere dinî ve itikadî mahiyette 
buyruklar çıkarma hakkı izafe etmeye ve ayrıca yalnızca geçmişten 
kaynaklanması dışında bir anlamı olmayan geleneklere dinî bir geçerlilik 
yüklemeye işaret eder.523 

İfadelerden anlaşıldığına göre Esed, edille-i erbaadan sayılan kıyası, ayrıca örfü 

kabul etmiyor görünmektedir. Bu konuya ilişkin olarak Şûrâ suresi 10. ayette “Öyleyse 

ayrılığa düştüğünüz her konuda hüküm Allah'a aittir.” ayetiyle ilgili açıklamada bu 

ayetin İslâm hukukunun İbn Hazm gibi bazı büyük temsilcilerinin nassın zahirinin ve 

Hz. Peygamber (s.a.)'in açık emirlerinin formüle etmediği dinî hukuk ilkelerini “tesis 

etme”nin bir aracı olarak kıyasın kullanılmasına karşı çıkarken dayandıkları bir ayet 

olduğunu belirten Esed, bu konuda onlarla hemfikir olduğuna işaret etmektedir.524  

Şimdi Esed'in modern zamanlarda tartışma konusu edilmiş belli başlı fıkhî 

hükümlerle ilgili ve Batı’ya karşı savunmacı bir tutumun tesirlerini kolaylıkla 

görebileceğimiz görüşlerine örnekler verelim:  

 

A. HIRSIZLIĞIN CEZASI 

Mâide suresinin 38. ayetinde hırsızlık yapan erkek ve kadının Allah'tan 

caydırıcı bir müeyyide olarak ellerinin kesilmesi ile ilgili hüküm hakkında İslâm'ın 

öngördüğü sosyal yapıyla ilgili uzun bir açıklama yapan Esed, Kur’an'ın bu açık cezasını 

kabul etmekte ve bunu da ortaya koyduğu İslâmî düzende haklı bir yere oturtmaktadır: 

“Kur’an'ın öngördüğü bu cezanın bu derece şiddetli oluşunun hikmeti, ancak kimseye 

karşılığında bir hak verilmeksizin hiçbir görev yüklenemeyeceği şeklindeki temel İslâm 

hukuk prensibi dikkate alınırsa anlaşılabilir; ve 'görev' terimi, bu bağlamda aynı 

zamanda ceza ehliyetini de kapsar. ... Özetlersek, hırsızlığın cezası olarak el 

kesilmesinin, başka hiçbir şartta değil, yalnızca halihazırda mevcut olan ve tam olarak 

                                                 
523 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.46, 2:169/137. 
524 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.984, 42:10/8. 



 150 

işleyen bir sosyal güvenlik programının bulunması halinde uygulanabileceği sonucunda 

rahatlıkla varabiliriz.” Esed bu görüşünü Hz. Ömer'in Arabistan'ı etkileyen bir kıtlık 

döneminde el kesme cezasını bir süre ertelemesi ile de destekler.525 

 

B. ÇOKEVLİLİK  

Nisâ suresinin dört eşle evlenmeye kadar izin veren 3. ayetiyle ilgili olarak 

yaptığı açıklamalarda Esed’in de geleneksel görüşü kabul ederek, evlenmede dörde 

kadar izin bulunduğunu, fakat bunun adil davranmaktan korkulması halinde bir ile 

sınırlandığı kanaatinde olduğunu anlıyoruz.526 

Onun esas ilgi çeken görüşü, hür ya da esir olduklarına bakılmaksızın 

evlenilecek kadın sayısının dördü geçemeyeceği ile ilgili olanıdır:  

“(...) sağ ellerinizin sahip oldukları” -yani Allah yolunda 
girişilen bir savaşta esir alınanlar-. Açıktır ki, “ikisi, üçü veya dördü ile ... 
ama korkarsanız” ibaresi hem cümlenin ilk bölümünde değinilen hür 
kadınlar, hem de esirler -çünkü bu her iki isim de “evlenin” emir-fiili ile 
bağlantılı olarak kullanılmaktadır- ile ilgili bir yan cümleciktir. Böylece 
cümlenin tümü şu anlama gelir: “Size helâl olan [diğer] kadınlar 
arasından veya meşru şekilde sahibi olduklarınız [arasın]dan biri ile 
evlenin; [hatta] ikisi, üçü ya da dördü [ile]. Ama onlara adil bir 
tarafsızlıkla muamele edemeyeceğinizden korkarsanız [sadece] bir tane 
[ile].” Bununla, kadınların hür mü yoksa menşe itibariyle esir mi 
olduğuna bakılmaksızın evlenilecek kadın sayısının dördü geçmemesi 
îmâ edilmektedir. Muhammed Abduh, yukarıdaki ayeti işte böyle 
anlamıştır. 

Esed bu görüşünü, ayrıca yine Nisâ suresinin 25. ayetiyle de destekliyor. 

“Aranızdan kim, içinde bulunduğu sıkıntıdan dolayı hür bir mümin kadın ile evlenecek 

durumda değilse, onu meşru şekilde sahip olduğunuz mümin bakirelerden biri [ile 

evlendirin]. ... O halde fuhuşta bulunmayan, dost tutmayan ve meşrû evlilik bağını 

gözeten kadınlarla sahiplerinin iznini alarak evlenin ve mehirlerini uygun şekilde verin.” 

şeklindeki bu ayette köle kadınlarla cinsel ilişkilere yalnızca evlilik dahilinde izin 

olduğunu ve bu konuda onlarla hür kadınlar arasında bir farklılık bulunmadığını ve 

                                                 
525 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.197, 5:38/48. 
526 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.133, 4:3/3. 



 151 

İslâm'da cariyeliğin sözkonusu olamayacağının tereddütsüz şekilde ortaya konduğunu 

söyler.527 

Esed, hür ya da cariye, toplam evlenme sınırının dördü aşamayacağı görüşünü 

ayrıca Nûr suresi 32. ayetle de desteklemektedir. Buradaki “Ve içinizden bekar olanları 

ve kadın ya da erkek kölelerinizden [evlenmesi] uygun olacak olanları evlendirin” 

ifadesi, evlilik-dışı tüm cinsel ilişkileri yasaklayıp erkekle onun kadın kölesi arasında 

tek yasal cinsel birleşme yolunun evlilik olacağını öngörmektedir.528 

Görüldüğü üzere Esed, evlilik sınırının hür ya da köle olsun dört sınırını 

aşamayacağını söyler. Birden fazla evliliğin ise adil bir tarafsızlıkla muamele 

edilememesinden korkulması durumunda, bir ile sınırlandığını, ayrıca çok evliliğin de 

yalnızca çok istisnaî durum ve şartlarda sözkonusu olabileceğini belirtir. 

Aynı iznin neden kadına verilmediği sorusunu da kadına fıtraten çok evlilik 

içgüdüsü verilmemiş olmasıyla açıklayan müellif, bunun evliliğin biyolojik yönünün 

korunmasıyla ilgili bir durum olduğunu, ruhsal yönün ise taraflara bırakılıp, boşanma 

başvurusunun iki tarafa da daima açık olduğunu belirtiyor.529 

 

C. ZİNANIN CEZASI 

Nûr suresi 2. ayetindeki had cezasını (100 değnek) zinanın cezası olarak gören 

Esed, ister evli ister bekar kişiler tarafından işlenmiş olsun- zina cezasının 100 değnek 

vurulması olduğunu belirtmektedir.530 Ayetle ilgili notunda recmden hiç bahsetmemesi 

böyle bir vakayı dikkate almadığını gösteriyor. Eserde recm kelimesi 1 defa531 ve 

zinanın cezası olarak bilinen recmle hiç alakası olmayan bir şekilde kullanılmıştır: Bu 

kullanım, “Biz yeryüzüne en yakın olan gökleri ışıklarla süsledik ve onları [insanlar 

arasında bulunan] şeytan ruhluların boş ve anlamsız spekülasyonlarına konu yaptık...” 

                                                 
527 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.140, 4:25/32. 
528 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.715, 24:32/43. 
529 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.133, 4:3/4. 
530 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.706, 24:2/2. 
531 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1169, 67:5/5. 



 152 

şeklindeki Mülk suresi 5. ayetle ilgili açıklamasında geçmektedir. Esed, cümlede geçen 

recm (çoğulu rücûm) kelimesinin [bir şeyi] taş gibi -yani rastgele- fırlatmayı ifade 

ettiğini, fakat çoğu zaman mecazî olarak “zanna dayanarak konuşmak” anlamında 

kullanıldığını söyler.532 

 

D. ÖRTÜNME 

Esed’in örtünmeyle ilgili ayetlerde de farklı bir yaklaşımı olduğunu 

gözlemliyoruz. Birçok hükmü tarihsel olarak kabul etmeyi şiddetle reddeden Esed, 

örtünmeyle ilgili oldukça tarihsel yorumlar yapabilmektedir. Mesela “İnanan kadınlara 

söyle onlar da gözlerini bakılması yasak olandan çevirsinler; iffetlerini korusunlar; 

[örfen] görünmesinde sakınca olmayan yerleri dışında, cazibe ve güzelliklerini açığa 

vurmasınlar ve bunun için başörtülerini yakalarının üzerine salsınlar.”533 şeklindeki Nûr 

suresi 31. ayetle ilgili olarak şöyle demektedir: 

Bizim [örfen] sözcüğüyle yaptığımız ilave illâ mâ zahera minhâ 
ifadesiyle ilgili olarak ilk İslâm alimlerinin ve özellikle (Râzî’nin 
kaydettiğine göre) el-Kaffâl’ın yaptığı “kişinin hakim örfe (el-âdetü’l-
câriyye: geçerli adet) uyarak açık tutabileceği, yani örtmemesinde beis 
olmayan yerler” şeklindeki açıklamayı yansıtmaktadır. İslâm hukukunun 
geleneksel temsilcileri, “görünmesinde [örfen] sakınca olmayan” 
ifadesinin tanımını her ne kadar kadının yüzü, elleri ve ayaklarıyla sınırlı 
tutma eğilimi göstermişler -hatta sınırlamayı bazen daha ileri 
götürmüşler- ise de illâ mâ zahera minhâ’nın anlamı bizce çok daha 
geniştir; nitekim kullanılan ifadedeki kasdî belirsizlik (yahut 
çokanlamlılık) da bu hususta, insanın ahlâkî ve toplumsal gelişiminin 
gereği olarak ortaya çıkan, zamana bağımlı değişikliklerin göz önünde 
bulundurulduğunu göstermektedir. Örtünmeyi emreden ayetten bir önceki 
ayette de erkeklere yönelik mesajın özü “haramdan gözlerini çevirmeleri 
ve iffetlerini korumaları” noktasında düğümlenmektedir; kişinin, yaşadığı 
çağda, Kur’an’ın toplumsal ahlâk konusunda getirdiği ilkeleri göz önünde 
tutarak, dış görünüşünde, giyim kuşamında göstermek zorunda olduğu 
dikkatin sınırlarını da bu ölçü belirlemektedir.534 

                                                 
532 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1169, 67:5/5. 
533 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.712, 24:31. 
534 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.712, 24:31/37. 



 153 

Burada dikkatlerin çekilmesi gereken öncelikli husus, kıyas ve örfle ilgili 

reddine delil olarak kullandığı Bakara 169. ayetle ilgili notunda535 örfle ilgili olarak 

“yalnızca geçmişten kaynaklanması dışında bir anlamı olmayan geleneklere dinî bir 

gerçeklik yüklemek” ifadesini kullanan Esed, örtünme gibi farziyeti kesin olan bir 

konuda sırf -üstelik kabul etmediği- örfe dayanarak “kendiliğinden görünen” kısmı 

genişleterek ilginç bir tezat sergilmektedir. 

Ayrıca ayetle ilgili 38. notunda bu tezadı daha da belirginleştiriyor. Zira 

burada, himâr (çoğulu, humur) kelimesinin açıklamasını veren Esed, bunun hem 

İslâm’dan önce hem de sonra Arap kadınlarının geleneksel başörtüsü olduğunu ve 

İslâm-öncesi dönemde uçları örtünen kadının sırtına serbestçe bırakılma suretiyle az çok 

süs giysisi olarak kullanıldığını belirtiyor. O günün modasına göre kadınların giydikleri 

gömlek ya da bluzun önünde genişçe bir açıklık bulunup göğüslerin örtülmediğini, 

himar ile işte bu açık olan göğüslerin örtülmesi gerektiğini vurguluyor ve şöyle devam 

ediyor: “Göğsün himâr ile örtülmesinin emredilmesi illâ himâr ile örtülmesini 

gerektirmez, fakat, sadece kadınların göğüs kısmının, örfen açık bırakılmasında sakınca 

bulunmayan yerlerden olmadığını ve dolayısıyla örtülmesi, gösterilmemesi gerektiğini 

ifade eder.”536 

İfadelerdeki çelişkinin belirginleştiği yer, bu son cümledir. Daha önce, örfe 

göre açık kalabilecek yerler genişletilebilir diyen müellif, burada ayetin tam da indirilen 

emirden önce “örfen açık olan yerlerin” kapatılmasını emrettiğini gözden kaçırıyor 

görünmektedir.  

Örtünmeyle ilgili daha açık ibarelerin yer aldığı Ahzâb suresi 59. ayetle ilgili 

açıklamasında Esed, bu konuda çok daha modern görünerek, sınırları alabildiğine 

genişletmektedir: 

Ey Peygamber, Eşlerine, kızlarına ve [öteki] bütün mümin 
kadınlara [toplum içine çıktıklarında] dış kıyafetlerini üzerlerine 
almalarını söyle: bu, onların [temiz kadınlar olarak] tanınmalarını ve 
rahatsız edilmemelerini temin eder. Ama [unutma ki] Allah çok 
bağışlayıcıdır, rahmet kaynağıdır. 

                                                 
535 Bkz., Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.46, 2:169/137. 
536 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.713, 24:31/38. 



 154 

“Ayetin spesifik ve zamanla kayıtlı ifade tarzı”nın Hz. Peygamber’in eşlerine 

ve kızlarına atfı bulunmasından açıkça belli olduğunu söyleyen yazar, burada da 

kendisiyle çelişmektedir. Zira, nüzûl sebepleri ile ilgili pasajlarında daima hiçbir ayetin 

tarihsel, zamanla sınırlı alınamayacağını, nüzûl sebebinde takılıp kalmanın ayetin 

vermek istediği evrensel mesajı gölgelediğini tekrarlayıp duran yazarın, kesin bir emir 

olduğu ve tüm zamanlardaki mümin kadınları bağladığı asırlardır kabul görmüş bir 

hükmü -hem de sadece indî yorumlarıyla- geçmiş zamanla sınırlaması, anlaşılabilir bir 

tutum değildir. Daha da ilginç olan husus, ayette hitabın sadece Peygamber eş ve 

kızlarına olduğunun nereden çıkarıldığıdır. Zira emrin diğer mümin kadınlar için de 

bağlayıcı olduğu apaçık bir ibare ile ayette yer almaktadır: “Ey Peygamber, eşlerine, 

kızlarına ve [öteki] bütün mümin kadınlara ... söyle.” Yine aynı notun devamında, 

ayetteki “dış kıyafeti üzerine alma” tavsiyesinde bilinçli bir müphemlik olduğunu 

söyleyen Esed - ki böyle bir müphemliğin ayetin neresinde bulunduğu meçhuldür- şöyle 

devam ediyor: “Bu müphemlik, ayetin, terimin genel, zaman ve mekan üstü anlamıyla, 

bir hüküm ifade etmekten çok, zamanın ve sosyal çevrenin sürekli değişmesi karşısında 

uyulması gerekli ahlâkî bir rehber anlamı taşıdığını gösterir. Ayetin sonunda Allah’ın 

affediciliğine ve rahmetine yapılan atıf da, bu görüşü desteklemektedir.”537 Bu 

ifadelerden Esed’in, nereye istinad ettiği belirsiz bir hayalî “müphemlik” ile, ayeti ahlâkî 

bir emir niteliğinde anladığı müşahede ediliyor. 

 

E. CİHAD 

Esed’in cihada verdiği tek karşılık “savunma savaşı”dır. Bunu birçok ayetle 

ilgili yorumunda tekrar etmektedir. 

“İster küçük gruplar halinde, ister toplu halde savaşa giderken tehlikelere karşı 

hazırlıklı olun” şeklindeki Nisâ suresi 71. ayetle ilgili açıklamasında şu ifadeleri 

kullanır: “Müslümanların toplumsal hayatlarını Kur’an'da ortaya koyulan ideolojik 

öncüllere dayalı bir devlet çerçevesi içinde organize etmeleri istendiğinden, onların 

İslâm'ın sosyal sistemine ve dünya görüşüne muhalif olan ve -beklendiği gibi- onun 

                                                 
537 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.865, 33:59/75. 



 155 

yıkılması için şartlanmış bulunan grup ve milletlerin düşmanlığına karşı hazırlıklı 

olmaları gerekir. Sonuç olarak Allah yolunda savunma savaşı kavramı (cihad) İslâm'ın 

sosyopolitik modelinde hakim bir rol oynar ve Kur’an'ın pek çok yerinde zikredilir.” 

Görüldüğü gibi Esed, cihadın sadece “savunma” mahiyetinde olduğunu ortaya 

koymaktadır.538 

Yine Nisâ suresinin 91. ayetini “Hem sizden hem de kendi kavimlerinden emin 

olmak isteyen [ama] kötülük eğilimi ile her karşılaştıklarında kendilerini gözü kapalı 

ona kaptıran başkalarını[n da var olduğunu] göreceksiniz. O halde şayet onlar sizi 

bırakmaz ve üstünüzden ellerinizi çekmezlerse, onları her gördüğünüz yerde yakalayın 

ve öldürün: işte size kendileriyle açıkça [savaşma] izni verdiklerimiz bunlardır.” 

şeklinde çeviren ve ayetin sonundaki “sultanen” ifadesini “savaşma izni” olarak anlayan 

Esed, ilgili açıklamasında bu kelimenin lafzen “size üzerinde açık bir otorite (sultan) 

vermiş olduğumuz” şeklinde çevrileceğini belirtip, bu ifadelerin yalnızca savunma 

amacıyla savaşa izin veren buyruğun açık bir teyidi olduğunu söylemekte ve bu görüşün 

Bakara suresinin 190. ayeti ile de açıkça teyit edildiğini belirtmektedir. Şimdi bu 

açıklamalara bakalım: 

“Size savaş açanlara karşı Allah yolunda savaşın, ama [amacınızı aşıp] 
saldırganlık yapmayın, doğrusu Allah saldırganları sevmez” ayeti, 
Müslümanlar için savaşın meşruiyetinin yalnızca (kelimenin en geniş 
anlamıyla) kendini savunma amacına bağlı olduğunu tereddütsüz bir 
şekilde ortaya koymaktadır. Müfessirlerin büyük çoğunluğu, lâ ta'tedû 
ibaresinin, bu bağlamda “saldırganlık yapmayın” anlamına geldiği, 
mu‘tedîn ile de “saldırganlıkta bulunanlar”ın kastedildiği konusunda 
hemfikirdirler. “Allah yolunda” -yani Allah tarafından konulmuş ahlâkî 
ilkeler uğrunda- savaşmanın savunma amaçlı olma özelliği, ayrıca, “size 
savaş açanlar”a yapılan atıfla bariz bir şekilde ortaya konulmuş ve 22. 
surenin 39. ayetinde –“kendilerine haksız yere saldırılan kimselere 
[savaşma] izni verilmiştir”- daha da açık bir şekilde ifade edilmiştir. 
Eldeki bütün nakillere göre, bu son ayet cihad yahut kutsal savaş 
meselesine en ilk ve (bu nedenle de en köklü) Kur’anî atıftır.539 

Klasik görüşte cihadı emreden temel ayetlerden biri olarak görülen “Ve artık 

zulüm ve baskı kalmayıncaya, ve [insanların] kulca yönelişleri bütünüyle ve yalnızca 

Allah'a adanıncaya kadar onlarla savaşın.” şeklindeki Enfâl suresi 39. ayeti de “savunma 

                                                 
538 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.153, 4: 71/87. 
539 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.54, 2:190/167. 



 156 

savaşı” tezine delil gösteren Esed, buradan, nefsi müdafaanın savaşı haklılaştıran tek 

sebep olduğu sonucunun çıkarılması gerektiğini söyler.540 

 

III. BAZI KELÂMÎ KONULARDAKİ GÖRÜŞLERİ  

Esed’in kelamî görüşlerinde Mu‘tezilî tesir açık bir şekilde görülmektedir. 

Birçok Kur’an ayetine oldukça aklî ve felsefî yaklaşımlarda bulunan müellif, bu 

görüşlerini de belli başlı tefsirlerle desteklemektedir. Şimdi bir kısım kelamî konulara 

yaklaşımını inceleyelim: 

 

A. İRADE HÜRRİYETİ  

İrade hürriyeti ile ilgili görüşleri Ehl-i sünnet akaidi541 ile paralellik gösteren 

Esed, sık sık kulların izafî seçme hürriyetlerinden bahsetmiştir. Mesela, Hûd suresi 118. 

ayetteki “Eğer Rabbin dileseydi, bütün insanlığı tek bir ümmet yapardı. Fakat, [O, 

yollarını seçmede kendilerini özgür bıraktı diye] hâlâ farklı görüşler benimsemekteler.” 

şeklindeki ifadeleri, kişinin doğru ile eğri arasında seçim yapma ve bu suretle hayatına 

kendisini diğer canlılardan ayıran ahlâkî bir anlam ve manevî bir boyut kazandırma 

imkanı veren, izafî de olsa serbest irade ve seçme hürriyetine sahip olduğuna bir işaret 

olarak gösterir.542 

Esed, İbrahim suresi 4. ayetteki: “(...) artık bundan sonra Allah [sapmayı] 

dileyeni sapıklık içinde bırakır, yine [doğru yolu tutmayı] dileyeni de doğru yola 

yöneltir” ifadesiyle ilgili notunda543 “Allah'ın saptırması” ya da “sapıklık içinde 

bırakması”na ilişkin tüm Kur’anî atıfların ancak Bakara suresinin 26 ve 27. ayetlerinde 

ortaya koyulan “Allah, kendisine karşı taahhütlerini bozan fasıklardan başkasını 

                                                 
540 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.330, 8:39/39. 
541 Ehl-i sünnetin, irade konusunda Allah’ı mutlak ilim sahibi ve fakat insanı da irade sahibi sayan 
ortayol görüşü için bkz. Bekir Topaloğlu, Kelâm İlmi –Giriş-, ilaveli 5. bs., İstanbul: Damla Yayınevi 
1993, s.290. 
542 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.451, 11:118/150. 
543 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.499, 14:4/4. 



 157 

saptırmaz.” ilkesiyle birlikte düşünülmesi gerektiğini söyler: Bu, şu demektir: İnsanın 

“sapıp da yoldan çıkması” kelimenin avâmî anlamıyla “kader”in ya da “alınyazısı”nın 

keyfî bir sonucu değil fakat kesinlikle insanın “kendi tutum ve eğilimlerinin bir 

sonucudur.” Gördüğümüz gibi müfessir, insanın cebren değil fiilleriyle ilgili kendi 

seçimlerinden sonra hidayet yahut dalâlet içinde bırakıldığına işaret ediyor.  

Esed, insanın iradesini yok sayıp, onun fiillerinin yaratıcısı olamayacağını, 

onun tarafından yapılan herhangi bir hareketin kendisine nispet edilmeyeceğini 

savunan544 Cebriyye'nin görüşlerini ise açıkça reddetmektedir:  

En‘âm suresi 148. ayetteki “Allah'tan başka şeylere ilahlık yakıştırmaya 

şartlanmış olanlar, 'Eğer Allah dileseydi, ondan başkasına ilahlık yakıştırmazdık; 

atalarımız da [öyle yapmazdı]; ve [O'nun izin verdiği] hiçbir şeyi de yasaklamazdık' 

derler. Onlardan önce yaşamış olanlar da böyle yaparak hakikati yalanladılar, ta ki 

azabımızı tadıncaya kadar.” şeklindeki ibarelerin Allah'ın insanı doğru ile yanlış 

arasında seçimde bulunma yeteneği ile donattığına işaret ettiğini ve bu ayetin “Cebriyye” 

doktrinini kesin olarak reddettiğini söyler.545 Ayrıca ayetin devamında, Peygamberimize 

hitaben: “De ki: 'Bize sunabileceğiniz [kesin] herhangi bir bilgiye sahip misiniz? Siz 

sadece [başka insanların] zanlarına uyuyorsunuz ve kendiniz tahminde bulunmaktan 

başka birşey yapmıyorsunuz.” şeklinde devam eden ibarede de “hakkında bilgiye sahip 

olunmayan şey”in “Cebriyye ile ilgili bilgi” olduğunu ifade eder.546 

 

B. İMAN-AMEL İLİŞKİSİ  

İlgili ayetlerin yorumuna bakarak, Esed'in ameli imandan bir cüz saydığını 

söyleyebiliriz.  

En‘âm suresi 158. ayetteki “(...) [ama] Rabbinin [kesin] işaretlerinin ortaya 

çıkacağı gün iman etmenin, daha önce inanmamış ya da inandığı halde bir hayır 

yapmamış olan kimseye hiçbir yararı olmaz.” ayetindeki “inandığı halde bir hayır 

                                                 
544 Talat Koçyiğit, Kelamcılar ve Hadisçiler Arasındaki Münakaşalar, Ankara: TDVY 1984, s.57. 
545 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.261, 6:148/141. 
546 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.261, 6:148/142. 



 158 

yapmamış olan” ibaresi için şöyle demektedir: “Lafzen 'imanıyla bir iyilik kazanmamış 

olan': böylece iyi işler yapmaya yol açmayan iman burada hiç iman sahibi olmamakla 

eşdeğerde tutulmaktadır.” Gördüğümüz gibi Esed, salih amelde bulunmamanın hiç iman 

sahibi olmamaya denk olduğunu düşünmektedir.547  

Yine Tevbe suresi 105. ayetteki “Ve [ey Peygamber, onlara] de ki: Yapın 

(yapmak istediğinizi)! Allah yapıp-ettiklerinizi görüyor; O'nun elçisi de (görüyor), 

inananlar da: (nasıl olsa) sonunda, insanın hem görüş ve kavrayış alanı dışında kalan 

âlemi hem de duyuları ve tasavvurlarıyla tanıklık edebileceği âlemi bütün gerçekliği ile 

bilen Allah'ın huzuruna çıkarılacaksınız.” ifadeleriyle ilgili olarak, daha önceki ayetlerde 

Hz. Peygamber'in iman konusunda ikiyüzlülük edenlerden, verenin Müslümanlığına 

delalet ettiği için zekat almaması üzerine, 105. ayette pişman olup tevbe edenlerden 

zekat kabul edilebileceğinin söylendiğini ifade ediyor.  

Ayetle ilgili açıklamasında “Yapın [yapmak istediklerinizi]. Allah yapıp 

ettiklerinizi görüyor.” ifadelerinin 103. ayetteki “onların mallarından Allah için 

sundukları şeyleri kabul et” ifadeleriyle bağlantılı olduğunu söyleyerek iman-amel 

ilişkisiyle şu şekilde irtibatlandırıyor: “İmanın bütünleyici bir parçası olarak yapıp 

etmeler (amel) konusundaki ısrar, Kur’an'ın ahlâk öğretileri çerçevesinde son derece 

büyük, son derece aslî bir önem taşımaktadır.548 

 

C. CEHENNEMİN EBEDÎLİĞİ  

Esed, cehennem azabının ebedî olmadığına inanmaktadır. Bu konuda da 

Mu‘tezilî görüşlerin etkisi altında olduğu gözlenen Esed, çeşitli ayetlerle bu görüşünü 

destekliyor. Bunlardan biri Zâriyât suresi 13. ayette inanmayanlarla ilgili olarak 

kullanılan “[O gün] onlar ateşle denenecekler” ibaresidir. Esed'e göre bu “ateşle 

denenme” (fitne), öteki dünyada “cehennem” olarak tanımlanan azabın, ebedî 

                                                 
547 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.265, 6:158/160. 
548 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.380, 9:105/139. 



 159 

olmayacağını belirten ayetlerdendir.549 Ona göre, azabın geçiciliği ayrıca birçok ayetle 

de desteklenmiştir.550 

Yine En‘âm suresi 128. ayette, birbirini ayartıp Allah'a iman ve kulluktan 

alıkoyan insan ve şeytanî varlıklarla yakınlık içinde olanlarla ilgili ibarelerde, hesap 

günü kendilerine yakın olan birkısım insanın pişmanlık içinde: “Ey Rabbimiz! Biz 

[hayatta] birbirimizin arkadaşlığından yararlandık, ama [artık] süremizin sonuna geldik -

senin bizim için tayin ettiğin sürenin- [ve artık yolumuzun yanlışlığını görüyoruz!]” diye 

pişman olacaklarını, ama Allah'ın “Sizin yurdunuz ateş olacak, Allah aksini 

dilemedikçe” diyeceğini söylüyor.  

Bu ibarelerden, inanmayanların Allah dilediği zaman ateşten çıkabileceğini 

anlayan Esed, ilgili yorumunda şöyle diyor: “Bazı büyük kelamcıların, bu ayetten ve Hz. 

Peygamber'in birçok sahih hadisinden çıkardıkları sonuca göre, sonsuza kadar sürecek 

olan cennet nimetlerinin tersine, günahkârların öteki dünyadaki azabı, Allah'ın 

rahmetinden dolayı sınırlı kalacaktır.”551 

Allah'ı inkar edenlerin hesap günü duydukları büyük pişmanlık sonucu “Ey 

Rabbimiz, sen bizi iki defa öldürdün, iki defa dirilttin! Peki, günahlarımızı itiraf 

ettiğimiz şu anda [bu ikinci ölümden = [yeryüzündeki bilinçli manevi körlüklerinden 

dolayı ruhsal bir ölümle karşı karşıya olmaları ]] bir kurtuluş yolu yok mudur?” diye 

feryat etmeleri üzerine552 “[Onlara şöyle denilecektir:] Bu [başınıza geldi], çünkü tek 

Allah'a her çağrıldığınızda bu hakikati inkar ettiniz; ama O'na ortak koşulunca hemen 

inandınız! Artık hüküm, büyük ve yüce Allah'ındır!”553 şeklinde hitap olunmaları ile 

ilgili açıklamasında şöyle demektedir:  

11. ayetin sonundaki günahkârların sorularının cevabı, Hz. 
Peygamber'in şu temsîlî sözünde bulunabilir: “[Hesap günü] cenneti hak 
edenler cennete girecekler, cehennemi hak edenler ise cehenneme, o 
zaman, yüce Allah şöyle diyecektir: ‘Kalplerinde bir hardal tanesi kadar 
imanı [veya bazı rivayetlerde ‘iyiliği’] olan herkesi [cehennemden] 

                                                 
549 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1069, 51:13/8. 
550 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1069, 51:13/8. 
551 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.254, 6:128/114. 
552 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.957, 40:11. 
553 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.957, 40:12. 



 160 

çıkarın!’ Bunun üzerine o ana kadar yanmış olan cehennem ehli oradan 
çıkarılacak ve hayat ırmağına atılacaklar: ve sonra bir akıntının kenarında 
yeşeren otlar gibi hayata geri dönecekler; sen onun nasıl sarardığını ve 
tomurcuklandığını görmez misin?” (Ebu Sa‘îd el-Hudrî'den naklen 
Buhârî, Kitâbu'l-îmân ve Kitâbu Bed’u’l-halk, ayrıca Müslim, Neseî ve 
İbn Hanbel) “Sararmış” ve “tomurcuklanmış” -yani taze ve açık renkte- 
şeklindeki tanımlama, bağışlanan günahkârların yeni hayatlarının 
tazeliğini gösterir.554 

Hadis-i şerifte geçen “kalplerinde hardal tanesi kadar iman olan herkes” ibaresi, 

Esed'in kafirlerle ilgili anlatımlarda bu hadisi kullanmasının pek uygun olmadığını 

düşündürüyor. Zira, Ehl-i sünnet akidesine göre, inanmış fakat günah işlemiş kişiler 

cehennemde zaten sınırlı bir süre kalacaktır. 

Yine Zuhruf suresi 74. ayetteki “[Ama] dikkat edin, günaha batmış olanlar, 

cehennem azabı içinde kalacaklar” ayetiyle ilgili notunda555 bu ayetin En‘âm suresi 128. 

ayetteki cehennemde kalmayla ilgili “Allah aksini dilemedikçe” ibaresi ve Gâfir 

suresinin 12. ayetinin açıklamasında verilen hadis (cehennemden çıkanların yeniden 

yeşermesi) ile bağlantılı olduğunu söyleyen Esed, bu atıfların “Allah, rahmet ve şefkati 

kendisine ilke edinmiştir.”556 şeklindeki Kur’an ifadesi gereğince cehennem azabının 

sınırsız bir süreyi kapsamayacağını gösterdiğini düşünür. Bu görüşünü Râzî'nin de 

“onlar cehennem azabı içinde kalacaklar” ifadesinin yalnızca belirsiz bir süreyi 

gösterdiğini, yoksa süreklilik anlamı taşımadığını düşündüğünü söyleyerek destekler.557 

 

D. ŞEFAAT 

Esed, Ehl-i sünnetteki şefaati kabul eden yaygın anlayışı açıkça ve şiddetle 

reddeder. Bu konuya dair görüşlerini, ilgili birçok yerde açıkça ortaya koyan Esed, 

şefaati kabul etmenin Allah'ın, ilminde vasıta kabul etmeyen Âlim-i Mutlak ve 

değişmeyen mutlak irade sahibi olmasıyla çelişeceğini söyler.558 

                                                 
554 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.957, 40:12/10. 
555 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1008, 43:74/53. 
556 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.225, 6:12/54. 
557 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1009, 43:74/53. 
558 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.391, 10:3/7. 



 161 

Yûnus suresinin 3. ayetini, “O'nun izni olmadıkça araya girip kayıracak kimse 

yoktur” şeklinde tercüme eden Esed, ilgili açıklamasında bu ayetle Kur’an'ın yaşayan ya 

da ölmüş olan Peygamber ve velîlerin şartsız ya da kendiliklerinden şefaat ve aracılık 

yapabilecekleri şeklindeki avâmî inancı reddettiğini söylemektedir.559 

Esed'e göre şefaat, (Kur’an'ın başka yerlerinde de -20:109, 21:28, 34:23- 

belirtildiği gibi) dünyada iken zaten Allah'ın rıza ve hoşnutluğunu kazanmış bulunan 

günahkârlar için sadece “sembolik” olarak peygamberlere verilecek olan bir kayırma 

iznidir. Zaten Allah'ın affedeceği kişiler için peygamberlerine “bu bağışlamanın bir 

ifadesi olarak” şefaat yetkisi vereceğini söyleyen Esed'in bu konudaki açıklamaları tam 

bir netlik göstermemektedir. Ayrıca ayetteki “izni olmadıkça” şeklindeki istisnayı ve 

peygamberlerine böyle bir hak vermesinin Allah'ın ilmi ve mutlak iradesiyle neden 

çeliştiğini açıklamaması zihinde soru işareti bırakmaktadır.  

Ayrıca, Meryem suresi 87. ayetteki “[Hayattayken] o sınırsız rahmet sahibiyle 

bir bağ/bağlantı içine girmiş olmadıkça kimse şefaatten bir pay alamayacaktır.” 

ifadesiyle ilgili açıklamasında da -Allah'a iman şartıyla- büyük günah sahiplerinin dahi -

kıyamet günü peygamberlere verilecek şefaat hakkıyla sembolik olarak ifade edilen- 

bağışlanmayı umabileceğini söyleyen müellif560 şefaatin ancak “peygamberlere” 

“sembolik” olarak verileceğini söylemekle onun hakikî oluşunu ve şehit ve velilere de 

verileceği yolundaki Ehl-i sünnet inanışını kabul etmediğinin işaretini vermektedir.  

Uydurduğu yalanları Allah'a yakıştırıp O'nun ayetlerine yalan gözüyle bakan 

kimselerin günaha gömüldüklerinin ve kurtuluşa asla erişemeyeceklerinin anlatıldığı 

Yûnus suresi 17. ayetin ardından gelen ifadeyi şefaatin reddine delil gösteren Esed, 18. 

ayeti şöyle tercüme ediyor: “Ve Allah'la beraber kendilerine ne bir yarar ne de zarar 

verebilecek durumda olmayan şeylere veya varlıklara kulluk edip [kendi kendilerine] 

“Bunlar bizim Allah katındaki kayırıcılarımızdır” diyen [kimse]ler...” 

Ayetle ilgili açıklamasında: “Bu ayetle, herhangi bir kimsenin Allah katında 

izinsiz ve koşulsuz olarak şefaat edebileceğine, Allah'la kul arasında aracı bir rol 

                                                 
559 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.391, 10:3/7. 
560 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.621, 19:86/74. 



 162 

üstlenebileceğine inanmanın, kullarını günahları ve erdemleriyle her an ve bütün şartlar 

altında bilen ve gözeten Allah'ın mutlak ve sınırsız ilmini inkâr anlamına geldiği daha 

iyi anlaşılıyor.” diyen Esed, şefaati kabul etmenin Allah'ın ilim sıfatına halel 

getireceğini vurgulamaktadır.561 

Ayette dikkat çeken husus, ayetin çevirisinde, şefaati kabul etme ve ummayı, 

“kendilerine fayda yahut zararı dokunamayacak olan şey veya varlıklara kulluk etmek ve 

onları Allah katında kayırıcı olarak görmek” ile eşdeğer görmesidir. 

Şefaatin sadece peygamberlere ve Allah'ın zaten bağışlayacağı müminlerle 

ilgili ve sembolik olarak verileceği hususuna Nebe’ suresi 38. ayeti562 delil gösteren 

Esed, ilgili açıklamasında, o gün konuşmasına izin verilecek olanların “sembolik” şefaat 

hakkı verilmiş bulunan peygamberler olduğunu belirtmektedir.563 

Şefaat ile ilgili açıklamalarında, bu terimin, en yanlış anlaşılan İslâmî 

kavramlardan biri olduğunu söyleyen Esed,564 şefaati kabul etmek ve ummaktan 

bahsettiği cümlelerinde zaman zaman oldukça sert bir yaklaşım da sergilemektedir. 

Mesela, Allah'a ortak koşulan varlık ve güçlerin esasen hiçbir kudrete sahip 

olmadıklarının anlatıldığı Fâtır suresi 40. ayetle ilgili notunda ilginç bir şekilde bu ortak 

koşulan varlıkların azîz ve velîler olduğunu söyleyerek şu ifadeleri kullanmaktadır: 

“Yani, ilahî yahut yarı-ilahî sıfatlar atfettikleri azizlerin ve velilerin kendileriyle Allah 

arasında 'aracılık' yapacakları veya Allah nezdinde kendileri için 'şefaatçi' olacakları 

beklentisi, bir kuruntudan başka birşey değildir.”565 

Görüldüğü gibi Esed, bağışlanma vesilesi olarak Allah'ın velî kullarını görmeyi 

adeta şirk saymakta ve bunun Allah'la kişinin arasına başka bir kulu sokmak manasına 

geldiğini düşünmektedir. Onun, Peygamberler için sözkonusu olduğunu düşündüğü 

“sembolik” şefaat ise, açıklanmaya muhtaç bir görüştür. Zira, Allah'ın zaten bağışlamayı 

murad ettiği bir kul için peygamberlerine böyle bir “sembolik” hak vermesi anlaşılabilir 

                                                 
561 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.395, 10:18/26. 
562 "Bütün [insan] ruhların[ın] ve bütün meleklerin saf saf sıralandıkları gün: Rahman'ın izin verdikleri 
dışında kimse konuşmayacak ve [herkes yalnız] doğruyu söyleyecek." 
563 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1228, 78:38/19. 
564 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1209, 74:48/27. 
565 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.892, 35:40/28. 



 163 

bir durum olmayıp bu durumda esasen o peygamberlere “bir şey” verilmiş olmaz, sadece 

“verilmiş gibi” olur, ki bu da Allah'ın hakîm sıfatıyla çelişir gibi gözükmektedir.  

Esed'in şefaati adeta şirk saydığını gösteren başka bir ifadesi de İbrahim 

suresinin geçmiş zamanlarda da inkarcı kavimlerin peygamberleri yalanladıklarını ve 

onların getirdikleri vahiyden yana şüphe içinde olduklarını belirten 9. ayetiyle ilgili 

notunda bulunmaktadır: “(...) Bu genelleme Allah'ı bütünüyle inkar eden ya da onun 

varlığını bütünüyle bilinçli olarak inkar etmese de, kendileriyle Allah arasında birtakım 

hayal ürünü, (ilahî veya yarı-ilahî olduğu düşünülen) ‘aracılar, şefaatçiler’ vehmetmek 

suretiyle dolaylı olarak ya da zımnen, O'nun herşeyi bilen, herşeye gücü yeten biricik 

ilah olduğu karşısında inkâr durumuna düşen kimselerin inatçı tutumlarının mümeyyiz 

vasfını ortaya koyar niteliktedir.”566 

 

E. CİNLER 

Esed, Kur’an’da kullanıldığı şekliyle cinn teriminin anlamını, ancak bu terimi 

Arap folklorunda ona verilen manadan kurtararak kavranabileceğini belirtir.567 

Sözkonusu çerçevede bu terimin bütün “şer güçler”i ifade için kullanıldığını ve bu 

folklorist imajın terimin orijinal anlamını ve kelime yapısını belli ölçüde gölgelediğini 

söyler: “Kök fiil cenne’dir: ‘Gizledi’ yahut ‘karanlığa boğdu/karanlık ile örttü”; bu fiil 

geçişsiz halde de kullanıldığından (“o kişi [veya şey] gizliydi” [veya “gizlendi”] ve 

“karanlık ile örtüldü”), bütün klasik dilbilimciler, el-cinn teriminin “yoğun [veya, 

“şaşırtıcı”] karanlığı” ve daha genel anlamda “[insanın] duygularına kapalı olan şeyler”i 

yani, normal olarak insanın kavrayamayacağı ama yine de kendilerine ait somut ya da 

soyut objektif bir gerçekliği bulunan şeyleri, varlıkları veya güçleri gösterdiğine işaret 

ederler.” Esed, ilkel folklordaki kullanımdan tamamen farklı olan Kur’an’daki cinn 

teriminin çok çeşitli anlamlara sahip olduğunu, en çok karşılaşılan anlamın da bedensel 

bir varlığı olmayan, bu yüzden de bizim bedensel duyularımızın kavrayış alanının 

dışında kalan ruhsal güçler veya varlıklar olup, bunun hem “şeytanlar”ı ve “şeytânî 

                                                 
566 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.502, 14-9/11. 
567 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1335. 



 164 

güçler”i hem de “melekleri” ve “melekî güçler”i ihtiva eden bir anlam olduğunu söyler. 

Bunun sebebi ise onların tümünün duyularımıza kapalı olan varlık veya güçler 

olmasıdır. Esed'e göre Kur’an’ın bu varlıkları “ateşten”, “kavurucu rüzgarların 

ateşinden”, “ateşin şaşırtıcı alevinden” yâhut “nurdan” gibi ifadelerle tavsif etmesi, 

bedensel bir tabiata sahip olmadıklarını belirtmek için başvurduğu temsilî anlatımın 

sonucudur.568 Hz. Peygamber (s.a.)'in bir hadiste meleklerden nurdan yaratılmış 

varlıklar olarak söz edilmesi de bu meyanda anlaşılmalıdır, çünkü ateş ve nur benzer 

olup, kendilerini birbirleri aracılığıyla ve birbirleri üzerine yansıtırlar. 

Cinn terimi ile ilgili açıklamalarının yer aldığı Ek 3’te Esed bu terimin 

anlamlarını sırası ile ve ayetlerden de örnekleyerek veriyor:  

Cinn teriminin aynı zamanda bazı klasik müfessirlerce belli duyarlı 

organizmaları kapsayan geniş bir olgular yelpazesi içinde kullanıldığını ve yapıları 

gereği, duyularımızla kavranamayacak varlıklar olmasının onların inkarı 

gerektirmediğini söyleyen Esed, Kur’an’da sık sık insan kavrayışının ötesindeki alanla 

(gayb) ilgili atıflarda bulunurken Allah’ın bütün âlemlerin Rabbi olduğu şeklinde 

ifadeler kullanıldığını, bunun da, bizimkinden ve muhtemelen birbirlerinden farklı ve 

birbirleriyle çok ince etkileşmelerde bulunan başka hayat tarzlarının olduğuna işaret 

ettiğini söyler. 

Yine cinn teriminin Kur’an’da bazen “duyularımıza kapalı bulunan” çünkü 

kendilerini bize öz gerçeklikleri ile değil de tezahürleri ile duyuran temel tabiat güçleri 

için de kullanıldığını söyleyen Esed, bu kullanıma Sâffât suresinin 58. ayetini örnek 

olarak gösteriyor: “Bazıları da Allah ile bütün görünmez varlık türleri arasında bir 

yakınlık uydurdu ki oysa bu görünmez varlıklar da pekala bilir ki, onlar, [bu şekilde 

Allah’a isnadda bulunanlar] mutlaka [Hesap Günü O’nun huzurunda] 

yargılanacaklardır.” 

Ayetle ilgili açıklamasında birçok müfessirin ayetteki el-cinne ifadesini 

melekler olarak anlamasına rağmen, kendisinin kelimenin, doğrudan görülemeyen fakat 

etkileriyle hissedilen tabiat güçlerine işaret ettiğini düşündüğünü, “insan duygularının 

                                                 
568 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1335. 



 165 

ötesinde bulunan” manasındaki el-cinne kelimesinin kullanılmasının da bunun delaleti 

olduğunu söyler. Yorumun devamında tabiat güçlerinde yaratıcı bir özellik vehmeden 

felsefî görüşe değinen Esed, Kur’an’ın, bu kişilerin, sözkonusu varlıklar (tabiat güçleri) 

ile Allah arasında bir “yakınlık” uydurduklarını, yani onlara Allah’a ait bazı vasıflar ve 

güçler yüklediklerini söylediğini ifade ediyor.569 

Bu anlamlardan başka olarak, Kur’an'ın cinne, akıl sahibi organizmalar için 

kullanılan terimlerle atıfta bulunduğu birçok yerde, ya insanın şeytânî güçlerle (şeyâtin) 

ilişkisinin sembolik olarak kişiselleştirilmesi şeklinde kullandığını yahut da bir kişinin 

“esrarlı güçler” şeklinde tanımlanan gerçek ya da yanılsama ürünü güçlerin etkisi altına 

girmesinin ve bunun sonucu Kur’an’ın suçlayıcı terimlerle andığı sihirbazlık, falcılık, 

astroloji gibi uygulamaların sembolü olarak kullanıldığını belirtiyor. “Cinn terimi, 

öncelikle insan duyularının dışında kalan varlıkları gösterir ve bu nedenle görünmeyen 

varlıklar ya da güçlerin her türüne teşmil edilebilir.”570  

Birinci türden kullanıma verdiği örnekleden biri olan En‘âm suresi 112. 

ayetteki “Ve işte, böylece, hem insanlar hem de görünmez varlıklar içinden zihin 

çelmeyi amaçlayan yıldızlı/parlak yarı-hakikatleri birbirine fısıldayan şeytanî güçleri her 

peygambere düşman kıldık” ibaresi ile ilgili açıklamasında şöyle diyor:  

Şeyâtîn kelimesinin “şeytanî güçler” olarak tercemesine gelince, 
şeyâtîn terimi Kur’an’da çoğunlukla hem insanda hem de ruhsal dünyada 
mevcut olan şeytânî güçler anlamında kullanılır. Taberî tarafından 
nakledilen birçok sahih hadise göre Hz. Peygamber (s.a.)'e “İnsanlar 
arasında şeytanlar var mı? diye sorulduğunda, “Evet, üstelik onlar 
görünmez varlıklar (cinn) arasındaki şeytanlardan daha kötüdürler” 
şeklinde cevap verdi.571 

Esed, bu açıklamaların akabinde ayetin her peygamberin, ne sebeple olursa 

olsun hakikati reddeden ve başka insanları da saptırmaya çalışan şeytanî kimselerin 

maddî-manevî düşmanlığına karşı koymak zorunda kaldığı şeklinde anlaşılması 

gerektiğini söyler. 

 

                                                 
569 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.922, 37:158/67. 
570 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.246, 6:100/86. 
571 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.249, 6:112/98. 



 166 

F. İSRÂ VE MİRAC 

Esed, İsrâ ve Miracın ruhsal alanda vuku bulduğuna inanmakta ve Hz. 

Peygamber (s.a.)’in bu konuyla ilgili doğrudan hiçbir açıklama bırakmamış olmasının, 

sahabe dahil Müslüman düşünürlerin onun gerçek niteliği konusunda farklı görüşlere 

varması sonucunu doğurduğunu söylemektedir.572 

Sahabeden, bu vakanın hem ruhî hem bedenî olduğuna inanan kişilerin 

çokluğuna rağmen, küçük bir grubun da olayın sadece ruhî boyutta gerçekleştiğini 

düşündüğünü belirten yazar, bu gruptan Hz. Aişe'yi ve Hasan-ı Basrî'yi örnek gösterir. 

Burada Esed, Hz. Aişe’nin: “O, yalnızca ruhu ile (bi-rûhihî) seyahat etti ve bedeni 

yerinden hiç ayrılmadı” sözünü zikreder. Ayrıca İsrâ ve Miracın fiziksel tecrübeler 

olduğuna inanan akaidcilerin -bu konuda aynı düşünen sahabe çoğunluğu gibi- Hz. 

Peygamber (s.a.)'in tek bir hadisini dahî görüşlerine delil olarak serdedemediklerini, bazı 

Müslüman alimlerin de İsrâ suresinin 1. ayetinde geçen “esrâ bi-abdihî” ifadesinin 

“kişinin bütünlüğünü, yani ruh ile bedenin birlikteliğini gösterdiği gerekçesiyle, fiziksel 

İsrâ ve Miraca delil gösterdiklerini, oysa bu ifadenin, Kur’an’da çokça kullanılan 

şekliyle Hz. Peygamber (s.a.)'in -diğer bütün peygamberler gibi- sadece Allah’ın fânî bir 

kulu olduğunu, yani beşerî vasfını ortaya koyduğunu belirtir. Nitekim ayette Hz. 

Peygamber (s.a.)'e Allah’ın bazı sembollerinin (min âyâtihî) gösterilmesinden 

bahsedilmesi ve ayetin “yalnız O’dur her şeyi işiten her şeyi gören” ifadesiyle son 

bulması, Hz. Peygamber (s.a.)'in beşer vasfına atıfta bulunulması ile uyum içindedir. 

İsrâ ve Miracın ruhsal yorumunu destekleyen en ikna edici delilin, bu olayı 

anlatan hadislerdeki son derece müteşabih (allegorical) tasvirler olduğunu söyleyen 

Esed, bu tasvirlerin olayın fiziksel yorumuna aslâ imkan vermeyecek yapıda olduğunu 

belirtir: “Mesela, Allah’ın Rasûlü Kudüs’te ve daha sonra da gökte hepsi de kendinden 

önce göçüp gitmiş olan diğer peygamberlerle karşılaştığını anlatır. Bir hadise göre (İbn 

Kesîr’de Enes’ten naklen) Musa’yı kabrinde ziyaret eder ve onu namaz kılarken bulur. 

Yine Enes’ten rivayet edilen başka bir hadiste, Hz. Peygamber, İsrâ esnasında nasıl yaşlı 

bir kadınla karşılaştığını ve Cebrail’in “Bu yaşlı kadın, ölümlü dünyadır.” dediğini 

anlatır. Ebû Hureyre’den rivayet edilen başka bir hadise göre ise “Hz. Peygamber tohum 

                                                 
572 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1337. 



 167 

eken ve ekin biçen insanların yanından geçti; ekini her biçtiklerinde yeniden büyüyordu. 

Cebrail ‘Bunlar Allah yolunda savaşanlardır’ dedi. Sonra kafaları taşlara çarpıp 

parçalanan insanların yanından geçtiler. Kafaları her parçalandığında hemen yeniden 

tamamlanıyordu. Cebrail ‘Bunlar, kafalarında ibadetten bir eser olmayanlardır’ dedi. 

Sonra bozulmuş çiğ et yiyip pişmiş olarak tüküren bir grup insanın yanından geçtiler. 

(Cebrail) onlar için: ‘Bunlar zinâ edenlerdir’ dedi.” 

Bu müteşabih pasajlardan sonra, Mirac ile ilgili olarak, Hicr’de (Kâbe’nin 

yakınında) bir meleğin geldiği ve Hz. Peygamber (s.a.)'in göğsünü yarıp, iman dolu bir 

altın leğende kalbini yıkadığı anlatan meşhur hadisi (Buhârî tarafından nakledilen) veren 

Esed, Hz. Peygamber (s.a.)'in bu hadiste soyut bir kavram olan imandan bu şekilde 

bahsetmesinin, Miracın başlangıcının, -dolayısıyla kendisinin ve İsrânın- tamamen 

ruhsal tecrübeler olduğunu gösterdiğini söylemektedir.573 

Ayrıca, İsrâ ve Miracın bedensel olduğuna dair ikna edici bir delil 

bulunmamasının, onun gerçekleşmediğini gösteremeyeceğini belirten yazar, sahabenin 

olayın fizikî olduğunu iddia etme sebebini, yeterli psikoloji bilgisine sahip 

bulunmadıkları için, olayın ya fizikî olduğu yahut rüyada gerçekleştiği alternatiflerinden 

fizikî olanı seçmeleri olarak açıklamaktadır. Bu şıkkı tercih etme sebepleri ise, bu 

muhteşem olayların salt bir rüyâya hapsedilmesi halinde anlamlarını yitireceğini 

düşünmeleriydi ve bu yüzden Hz. Aişe’nin sözü, Muaviye ve Hasan-ı Basrî’nin karşıt 

görüşlerine rağmen hararetle fiziksel olduğunu savundular.  

Olayın ruhsal yönünü modern psikolojinin tezleriyle açıklayan Esed, bu konuda 

şunları söylüyor:  

Şimdi biliyoruz ki, rüya fiziksel gerçekleşmenin tek alternatifi 
değildir. Hâlâ bebeklik döneminde olsa da modern psişik araştırmalar her 
ruhsal tecrübenin zihnin salt sübjektif tezahüründen ibaret olmadığını 
göstermiştir. Ancak böyle bir tecrübe belli durumlarda insanın fizyolojik 
organizması aracılığıyla gerçekleştiğinden kelimenin objektif anlamıyla 
daha az gerçek veya “olgusal” olduğu söylenemez. Bu tür istisnaî psişik 
aktivitelerin gerçek niteliği konusunda henüz çok az şey biliyoruz ve 
dolayısıyla onların özellikleriyle ilgili kesin sonuçlara ulaşmamız hemen 
hemen imkansızdır. Bununla birlikte modern psikologların bazı 

                                                 
573 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1338. 



 168 

gözlemleri, insan ruhunun canlının bedeninden geçici olarak “kopması” 
ihtimalini -tarihin başından beri bütün dinlerin mistikleri tarafından ileri 
sürülen bir ihtimal- doğrulamıştır. Böyle bir geçici kopma durumunda 
ruh veya can, zaman ve mekanı serbestçe aşabilir; normalde birbirinden 
geniş ölçüde farklı gerçeklik kategorilerine ait olan olayları ve olguları 
kendi kavrayış alanı içine alabilir ve onları büyük derinlik, berraklık ve 
kapsayıcılığın sembolik kavrayışları içinde yoğunlaştırabilir 
görünmektedir. Ancak bu tür “hayalî/görme/görüş” (daha iyi bir terim 
bulamadığımız için bunu kullanmak zorundayız) tecrübeler, benzeri bir 
tecrübeyi hiçbir zaman yaşamamış olan insanlara anlatmak gerektiğinde, 
yaşayan şahıs -bu durumda Hz. Peygamber- mecazî (figurative) ifadeler 
kullanmak zorunda kalmaktadır. Bu, İsrâ ve Mirac esrarlı tecrübeleriyle 
ilgili bütün hadislerin müteşabih (allegorical) üslubunu açıklayan bir 
unsurdur.574 

Sonuç olarak Esed’e göre İsrâ ve Mirac ruhî boyutta gerçekleşmiştir ve bu 

olayları anlatan hadislerdeki müteşabih ifadeler de bunun kanıtıdır. 

 

IV. AYETLERE SOSYOLOJİK BAKIŞI 

Esed, ayetleri açıklarken sosyolojik boyutunu da göz önünde bulundurmaktadır. 

O, insanlık tarihini bir zincirin halkaları gibi birbirine bağlı bir bütün olarak görür. Zira 

tarihin belli dönemleri tek başlarına kopuk kopuk incelenirse anlamsızlaşır, doğru olan 

ise ancak her döneminin önceki ve sonrakilerle etkileşim içinde görüldüğü bütüncül bir 

okumadır. Bu çerçevede ilgili ayetlere575 baktığımızda, Esed’de “Allah’ın değişmez 

yasası” olarak, sünnetullah kavramının öne çıktığını görüyoruz. Sünnetullah, Allah’ın 

tarih içindeki davranış tarzıdır ve bu kavram Kur’an’ın insanlığa vermek istediği tarih 

bilincinde merkezî bir konuma sahiptir.576  

Bakara suresi 7. ayetteki “Allah onların kalplerini ve kulaklarını mühürlemiştir. 

Ve gözlerinin üstünde de bir perde vardır” ifadesiyle ilgili açıklamasında, ayetin, “Bâtıl 

inançlara inatla sarılan ve hakîkatin sesini dinlemeyi reddedden kişinin zamanla hakîkati 

kavrama yeteneğini kaybedeceği ve sonunda kalbinin mühürlenmiş olacağını işaret 

                                                 
574 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1338. 
575 Bkz. Ahzab 33/38, Ahzab 33/62, Fatır 35/43, Mü’min 40/85, Fetih 48/23. 
576 Ömer Özsoy, Sünnetullah: Bir Kur’an İfadesinin Kavramlaşması, Ankara: Fecr Yayınevi 1999, 
s.184. Sünnetullah Reşid Rıza’nın da temel kavramlarından biridir, Bkz. Öztürk, Tefsir Tarihi 
Araştırmaları, s.284. 



 169 

ettiğini bunun da ilâhî bir kânun olduğunu beliren Esed,577 ayetteki “mühürleme”nin 

Allah’a izafe edilme sebebinin, bütün tabiat kanunların vaz‘ edicisi olmasından yani 

sünnetullahtan kaynaklandığını, yoksa insanın seçimleriyle ilgili bir “önceden takdir 

edilme”ye işaret etmediğini, Kur’an’da Allah’ın “mükâfaat” yahut “azab”ına yapılan 

tüm atıfların da aynı şekilde anlaşılması gerektiğini söyler.578 Zira, sebep-sonuç 

ilişkisini bütün mahlûkâtı için geçerli kılan, Allah’tır ve bu yüzden herkes yaptığının 

karşılığına katlanmak durumundadır.579 

Buradan ve sünnetullah kavramının geçtiği diğer yerlerden Esed’in kelimeyi 

“sebep-sonuç kanunu” olarak anlamlandırdığını görüyoruz.580 

Esed’e göre, kainatta, herşey Allah’ın sünnetine uygun cereyan etmektedir ve 

hiçbir şey gayrı tabiî değildir. Abduh’un mucizeleri rasyonelleştirmesiyle birebir örtüşen 

bir şekilde Esed de mucizeleri tabiatüstü değil tabiî olarak görür. Zira sünnetullahın 

dışında değil, bizzat bu çerçevede gerçekleşmektedirler.581 

Sünnetullah kavramı çerçevesinde dikkat çekilebilecek bir husus da Esed’in 

mekrullah kelimesi için klasik çevirilerde pek karşılaşmadığımız “sünnetullah = 

Allah’ın önceden bilinmeyen, anlaşılamayan tertibi, tasarımı” manasını vermesidir.582 

Ra‘d suresi 11. ayette geçen “Gerçek şu ki, insanlar kendi iç dünyalarını 

değiştirmeden Allah onların durumunu değiştirmez” ifadeleriyle ilgili açıklamasında ise 

Esed’in sünnetullahın toplumsal boyuttaki anlamına ilişkin görüşünü bulabiliriz: 

“İçlerinde olanı” ifadesinin olumlu ve olumsuz olmak üzere iki 
anlamı vardır: Yani, insanlar kendi nefislerini fesat ve yozlaşmaya terk 
etmedikçe Allah, yardım ve esirgemesinden onları yoksun kılmaz; buna 
karşılık, yine Allah, bilerek-isteyerek günah işleyen kimseler içlerindeki 
eğriliği, olumsuz eğilimleri değiştirerek bunu hak etmedikçe, onlara 
rahmet ve inayetini nasib etmez. En geniş anlamıyla bu ifade, hem 
bireysel, hem de toplumsal hayata yön ve biçim veren; taşıyıcılarının 

                                                 
577 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.5, 2:7/7. 
578 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.6, 2:7/7. 
579 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.126, 3:178/135. 
580 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.155, 4:79/94. 
581 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.248, 6:109/94. 
582 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.291, 7:99/79. 



 170 

ahlâkî niteliklerine ve “iç dünyalarındaki” ruhî/mânevî biçimlenmelere 
göre uygarlıkları yükselten ya da alçaltan ilâhî sebep-sonuç ilke ya da 
ilişkisini, yani sünnetullahı dile getirmektedir.583 

Bu bağlamda Allah’ın kişiyi yahut herhangi bir toplumu “saptırması” değil, 

ancak onların inkârda ve günahta ısrarcı tutumlarından dolayı “azgınlık içinde 

kalmalarını dilemesi” sözkonusu olabilir.584 Esed; hidayet ve idlâlin Kur’andaki 

kullanımıyla ilgili olarak, ana kaynaklarından Zemahşerî’ye şöyle bir atıfta bulunuyor: 

“Allah, inkârcıyı, bu günahında ısrar edeceğini bilerek olduğu gibi bu durum içinde 

bırakıp tevbe etmekten alıkoyduğu zaman [Allah’ın] bu fiili [Kur’an’da] “insanı hatâya 

meylettirmesi” (iğvâ) ve “saptırması” (idlâl) olarak tanımlanmaktadır; benzer biçimde, 

Allah, kişinin tevbe edeceğini bilerek onu koruyup ona lutfettiği zaman da, Allah’ın bu 

fiili “insana doğru yolu göstermesi” (irşâd) ya da “ona rehberlik etmesi/doğru yola 

yöneltmesi” (hidayet) olarak tanımlanmaktadır.”585  

Kişinin iyi ya da kötüyü kendi özgür irâdesiyle seçtiği ve fakat günah işlemenin 

de sünnetullah çerçevesinde gerçekleştiğini sık sık vurgulayan yazar “Gökte ve yerde 

var olan herşey ya da herkes isteyerek ya da zorunlu olarak Allah’ın önünde 

eğilmektedir” şeklindeki Kur’anî ifadenin (13:15) de bu hususu dile getirdiğini 

söyler.586 

Esed’in açıklamalarında; olayların tarihî sebep veya arkaplanından ziyade 

evrensel mesajına vurgu yapması da, hem sünnetullah kavramına yüklediği anlam hem 

sosyolojik bakış açısı bakımından önemlidir. Şimdi bu geniş yaklaşımını birkaç örnekle 

görelim. 

Nisâ suresinin “Allah, onları suçlarından dolayı [bizzat] dışladığı halde 

münafıklar hakkında nasıl mütereddid olabilisiniz?” mealindeki 88. ayetiyle ilgili 

açıklamasında, buradaki münafıkların kimliğinden ziyade, genel anlam çerçevesindeki 

manasının önemli olduğunu belirten Esed şu açıklamayla devam eder:  

                                                 
583 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.487, 13:11/26. 
584 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.430, 11:34/56. 
585 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.430, 11:34/56. 
586 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.538, 16:50/57. 



 171 

Bu münafıkların kimliği konusunda hemen hemen tümü tarihsel 
nitelikte olan çok çeşitli varsayımlar vardır. Bazı müfessirler, bu ayetin 
Hicret’ten sonraki ilk yıllarda Medine’deki münafıklara işaret ettiğini 
düşünürler; diğerleri ise (mesela Taberî) İbn Abbas tarafından ifade 
edilen görüşü tercih ederler. Onlara göre bu ayet; İslâm’ı zahiren kabul 
eden, ama Kureyş müşriklerini gizlice desteklemeye devam eden bazı 
Mekkelilere işaret etmektedir. Ancak bana göre yukarıdaki ayetin 
“tarihsel” yorumlarını araştırmaya hiç gerek yoktur, çünkü onu genel 
muhtevanın içinde kolayca anlayabiliriz. Önceki ayet Allah’ı konu 
almakta ve hem O’nun birliğini ve vahyedilen mesajında mevcut olan 
açık hakikati, hem de Kıyâmet günü yargılanmanın kesinliğini 
vurgulamaktadır. “O halde” diye devam eder bu yorum; “Allah’ın 
mesajının gerçekliğini sözde kabul etmiş görünen ama yine de hak ile 
bâtıl arasında dürüstçe bir seçim yapmak istemeyen insanların ahlâkî 
konumları hakkında nasıl mütereddid olabilirsiniz?”587 

Esed, İslâm dünyasının yeryüzündeki geri kalmış konumunun, asla din ve 

Kur’an’ın yapısından kaynaklanmadığını, bu durumun yegâne suçlusunun, İslâm’ı yanlış 

ve katı anlayan Müslümanlar olduğunu bıkmadan tekrar eder ki Yolların Ayrılış 

Noktasında İslâm adlı eserini sırf İslâm’ın yanlış anlaşılma ve uygulanmasının, onu ne 

hale getirdiği ve yeni bir canlanmanın gereklerinin neler olduğu konusuna hasretmiştir. 

Esed’e göre Müslümanların geri kalmasının sebebi yavaş yavaş İslâmî esasların ruh ve 

manasına uymayı terketmiş olmalarıdır. Bu durumda İslâm ancak ruhsuz bir ceset gibi 

var olmaktadır.588 

Ayetlerin açıklamalarında; her fırsatta İslâmî toplum yapısıyla ilgili 

değerlendirmeler yapan Esed, mesela hırsızlığın cezasının (ve diğer hadlerin) kesin ve 

katı bir şekilde uygulanmasının ancak tam olarak işleyen bir sosyal güvenlik programı 

dahilinde mümkün olacağını söyler:  

Kur’an’ın hırsızlığı caydırıcı bir ceza olarak; şiddetli el kesme 
hükmü getirmesi, İslâm’ın öngördüğü sosyal güvenlik programının 
gereğidir. Herkese tam güvenlik ve sosyal adaletin sağlandığı bir 
toplumda bir kimsenin toplumun diğer mensuplarının aleyhine olarak 
kolay ve haksız kazanç sağlama teşebbüsünde bulunması, bir bütün 
olarak sisteme karşı bir saldırı olarak görülmeli ve buna göre 
cezalandırılmalıdır. Fakat bütün mensupları için eksiksiz bir sosyal 
güvenlik sistemi oluşturamayan bir toplum veya devlette bir kimsenin 
gayrı meşru yollarla zenginleşme eğilimi çoğunlukla karşı konulamaz 

                                                 
587 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.158, 4:88/106. 
588 Muhammed Esed, Yolların Ayrılış Noktasında İslâm, s.13. 



 172 

hâle gelir ve sonuçta hırsızlık, sosyal güvenliğin tam anlamıyla 
yürürlükte olduğu bir toplumdaki kadar şiddetle cezalandırılamaz ve 
cezalandırılmamalıdır. Eğer toplum, mensuplarının her biriyle ilgili 
yükümlülüklerini yerine getiremiyorsa, münferit ihlallere karşı ceza 
hukukunun (hadd) en sert müeyyidelerini uygulama hakkına da sahip 
olamaz ve bu durumda kendisini idarî cezanın yumuşak şekilleri ile 
sınırlamalıdır.589 

Şeriat ve minhâc terimlerini açıkladığı notlarında, din olgusunun değişmez, 

temel manevî hakikatleri kapsayan genişliğini vurgular. Bu değişmez din/vahiy 

olgusunu yerli yerine oturttuktan sonra da, şeriat (Peygamberler tarafından tesis edilen 

belli bir hukuk sistemi) ve minhâcın (tavsiye edilen hayat biçimi) ise, evrensel olmayıp 

zamanın ihtiyaçlarına ve her toplumun kültürel gelişmesine bağlı olarak değiştiğini 

söyler ve bu durumu “çoklukta birlik” olarak nitelendirir.590 

 

V. AYETLERE PSİKOLOJİK BAKIŞI 

Ayetlerle ilgili açıklamalarında sık sık insan psikolojisine göndermeler yapan 

Esed, özellikle iman-küfür seçimiyle ilgili ince sınıra dair insanî durumları/gelgitleri çok 

iyi tesbit eder. 

Esed insanın (psikolojik olarak) “tatminsiz” yaratıldığını anlatan Me‘âric suresi 

19. ayetle ilgili açıklamasında insanın kendini aynı derecede hem verimli başarılara hem 

de kronik memnuniyetsizlik ve hayal kırıklıklarına sürükleyen bir iç tatminsizlikle 

donatıldığını, bu donanımın pozitif yahut negatif karakterini belirleyenin ise, insanın bu 

Allah vergisi donanımı kullanma tarzı olduğunu belirtir: “Başına bir kötülük geldiği 

zaman sızlanmaya başlar, bir iyilikle karşılaşınca da onu bencilce [sahiplenip başka 

insanlardan] uzak tutar” ayetleri591 bahsedilen negatif karaktere, mü’minlerin vasıflarını 

anlatan 22-25. ayetler ise pozitif karaktere vurgu yapar: “Ancak namazda bilinçli olarak 

Allah’a yönelenler böyle değildir [ve] namazlarında devamlı ve kararlı olanlar ve şunlar: 

                                                 
589 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.197, 5:38/48. 
590 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.201, 5:48/66. 
591 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1187, 70:20-21. 



 173 

malları üzerinde (başkasının) hak sahibi olduğunu kabul edenler, [yardım] isteyenlerin 

ve [hayatın güzel şeylerinden] yoksun bulunanların.”592 

Esed için oldukça önemli olan fıtratullah (insan fıtratı) tabiri, elest bezmiyle 

ilişkili olup insanın doğuştan getirdiği doğruyu yanlıştan ayırdetmesine ve Allah’ın 

varlık ve birliğini kavramasına imkan veren sezgisel yeteneğini ifade eder.593 Esed’in 

fıtrat anlayışının İslâm’ı benimseme ve kabul’e doğuştan yatkın olarak şeklinde olduğu 

görülmektedir. Oysa Mustafa Akçay’a göre fıtrat, “bir iman etme yeteneğinden öte hem 

entelektüel hem de duygusal olarak Allah’ın varlığı ve birliği şuuruna yatkın olarak 

yaratılmaktır” ve bu bağlamda Esed’in fıtrat anlayışı doğru olmakla beraber eksiktir.594 

Esed’in insan psikolojisiyle ilgili yaklaşımlarına bir örnek de, İsrâiloğullarının 

işledikleri günahlar yüzünden maymuna çevrildiğini anlatan ayetleri tamamen psikolojik 

manada olumsuz bir değişime uğramaları şeklinde anlamasıdır. O, bu konudaki 

görüşlerini Tabiînin meşhur müfessirlerinden Mücahid’e, ayrıca Muhammed Abduh ve 

Rağıb’ın görüşlerine dayandırmaktadır.595 

A‘râf suresinin 176. ayetinde Allah’ın mesajlarını bir tarafa atan kimsenin 

durumu ile ilgili “(...) böyle birinin durumu [kışkırtılan] bir köpeğin durumu gibidir: 

öyle ki, onun üzerine korkutarak varsan da dilini sarkıtıp hırlar, kendi hâline bıraksan 

da. Bizim ayetlerimizi yalanlamaya kalkan kimselerin hâli işte böyledir.” benzetmesiyle 

ilgili şu açıklamayı yapıyor “Tutum ve davranışları yalnızca dünyaya bağlı/dünyaya 

bağlayıcı arzularının ona günü birlik ‘fayda’ ya da ‘zarar’ olarak gösterdiği şeyler 

tarafından belirlendiği için, bu bölümde anlatılan insan tipi, hâricî şartlar ne olursa 

olsun, daima aklıyla bedensel güdüleri arasındaki çatışmanın ve dolayısıyla içsel 

huzursuzluğun, hayâtî korku ve kuruntuların kurbanı durumundadır. Bunun için de, 

inanmış bir kişinin inanç yoluyla eriştiği zihnî berraklıktan, ruhî dengeden 

yoksundur.”596 

                                                 
592 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, 1187, 70:19/7. 
593 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.826, 30:30/27. 
594 Akçay, s.18. 
595 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.308, 7:166/133. 
596 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.310, 7:176/142. 



 174 

Esed, klasik yorumda tarihî bir bakışla ala alınan bazı ayetlerin aslında insanın 

psikolojik durumuna işaret ettiğini düşünür. Bu ilginç örneklerden birisi, Alak suresi 17 

ayetteki “Felyed‘û nâdiyeh” = Bırak, kendi aklının [asılsız, düzmece] tavsiyelerini 

[yardımına] çağırsın” ibaresiyle ilgili dipnotta yer verdiği şu açıklamasıdır: “Bu gibi 

ayetleri tamamen tarihî bir bakışla açıklamaya eğilimli olan müfessirlere göre bu ifade, 

müşrik Mekke’deki ihtiyarlar meclisine (Dâru’n-Nedve) bir işarettir; ama bana göre, 

büyük ihtimalle insanı ‘kendi kendine yeterli’ görmesine yol açan küstahlık ve kibire bir 

işarettir.”597 

 

VI. AYETLERE FELSEFÎ BAKIŞI 

Esed, ayetlere gerektiğinde felsefî vukufunu da gösteren yaklaşımlarda bulunur. 

Bunu genellikle de inanç konularıyla ilgili ayetlerde yapar, akabinde de İslâm’ın 

yaratılışla ilgili yaklaşımını ortaya koyar. 

En‘âm suresinin 150. ayetindeki “Başka güçleri Rablerine denk görenler” 

ibaresini şöyle açıklıyor: “Yâni; bazı çarpıtılmış tabiî güçlere ilâhî veya yarı ilâhî 

vasıflar yakıştıranlar -mesela, ‘kendiliğinden’ yaratıcı evrime, yâhut bütün varoluşun 

temelinde bulunduğu varsayılan esrarengiz, gayrışahsî hayat hamlesine (elan vital) 

inanmak gibi.”598 

Yine, İnşikâk suresindeki “Yok yok! Hayır! Akşamın [geçip giden] alaca 

karanlığını tanıklığa çağırırım ve geceyi, onun [safha safha] gözler önüne serdiklerini, 

ve dolunay hâline gelen ayı” şeklinde kainatta birbiri ardınca meydana gelen değişmeleri 

anlatan ayetlerden çıkardığı “evrendeki süreklilik/deveran” fikrini şu felsefî izahlarıyla 

ortaya koyuyor:  

Böylece Allah, kendi yarattığı evrendeki hiçbir şeyin durağan 
olmadığı gerçeğini ‘tanıklığa çağırmakta’dır. Çünkü her şey, sürekli 
olarak bir durumdan diğerine, her durumda görüntüsünü değiştirerek, 

                                                 
597 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1288, 96:17/9. 
598 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.262, 6:150/145. 



 175 

hareket edip durmaktadır: Yunan filozofu Heraklitus tarafından yerinde 
olarak panta rhei (“her şey akar/değişir”) ifadesiyle tanımlanan olgu.599 

Yûnus suresinde 12. ayetteki “Zaten, insanın başına bir sıkıntı gelince yan 

yatarken de, oturup kalkarken de bize yalvarıp yakarır” ifadesinin, insanın inkar 

durumunda olsa bile içinde bir inanma ve sığınma ihtiyacı duymasına işaret ettiğini 

belirten Esed, felaket anlarının çaresizlik duygusu içinde “Allah’a yalvarıp yakarmak” 

ifadesinin, kendini “bilinemezci” (agnostic) sayan ve pozitif düşünce saplantısı içinde 

Allah inancını kendilerine yakıştıramayan pek çok insanın bu gibi durumlardaki 

içgüdüsel tepkisini dile getirdiğini söyler.600 

 

VII. ESED’E YÖNELİK OLUMLU DEĞERLENDİRMELER 

Muhammed Esed hayatı boyunca aradığı mutlak hakikatin peşinde yıllarını 

harcamış, sadece kendi hidayetini değil, İslâm dünyasının ihyasını da hedef almış bir 

şahsiyet olarak özellikle son yıllarda dikkatlerin üzerinde yoğunlaştığı alimlerden biri 

olmuştur. Onun bu denli dikkat çekmesinin sebebi ve serüvenlerle dolu hayatının 

yanısıra ömrünün neredeyse yarısını vakfederek kaleme aldığı meal-tefsir çalışması 

Kur’an Mesajı’nın orijinalliğinde aranmalıdır. Zira Muhammed Esed’in Arapça tefsir 

kaynaklarına dayanarak hazırladığı bu ciddi ve büyük emek mahsulü bu eseri601 hem 

uzun soluklu bir çalışma oluşu hem de Batı’ya İslâm’ı ve Kur’an’ı sahih bir şekilde 

tanıtmayı amaçlaması yüzünden öncelikle entelektüel kesimlerce olumlu karşılanmış; 

farklı coğrafyalarda yaşayan, farklı din ve kültürlere mensup birçok insandan çok 

olumlu değerlendirmeler almıştır.602 

                                                 
599 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1251, 84:18/9. 
600 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.393; 10:12/19. 
601 Yıldırım, Oryantalistlerin Yanılgıları, s.297. 
602 Kahraman, s.527. 



 176 

Bu olumlu karşılamanın başlıca sebeplerinden biri, hiç şüphesiz, Kur’an 

yorumunda birkısım yeni deyimler kullanmakla beraber, klasik kaynaklardan da iyi bir 

şekilde yararlanmayı bilmesidir.603 

Esed’in tarz olarak Hasan Basri Çantay’ın benzeyen bu çalışmasında tek amacı 

Kur’an metnini sadece dilbilimsel yahut tarihsel bağlam açısından izah etmek değildir. 

Zira o, sosyal bilimlerin verilerinden de istifade ederek Kur’an’ın mesajını çağdaş 

muhataplarına sunma amacındadır.604 Esed bunu yaparken, Abduh gibi dilbilim ve tabiî 

bilimlerin en son verilerinden istifade etmiş, İslâm’ın yaşayan düşünce sistemini 

rasyonel söylemi dışlayan bir noktaya vardıran sufice yöntem ve efsanelere itibar 

etmeyerek direkt bir açıklama tarzını tercih etmiştir.605  

Esed’in en çok dikkati çeken ve takdir edilen yönü, Kur’an’ın deyimsel 

ifadelerini tercemedeki özgünlük ve ustalığıdır. Zira çeviri yönteminde, Kur’an’ın ilk 

muhataplarıyla arasında kurduğu duygusal ve düşünsel iletişimi İngilizcede yeniden 

üreterek aynı iletişimi hedef dilde de gerçekleştirmeye çalışmıştır. Bunu sağlamak için 

tümtümüne çeviri yöntemini606 tercih eden müfessir, ayetlerin içerdiği mana 

inceliklerini yani delalet sahasını günümüzdeki Kur’an muhataplarına kapsamlı bir 

biçimde yansıtma yolunda önemli bir çaba sarfetmiştir.607 Bu çaba da bir çok mealde 

bulunmayan bir yenilik ve tarz doğurmuştur. Bu bağlamda okuyucu, sorumluluk bilinci 

(takva), insan idrakini aşan şeyler (gayb), Allah yolunda çaba sarfetmek (cihad), 

hakikati inkar eden (kâfir), kötülük yurdundan iyilik yurduna göç (hicret), bâtıl olan 

herşeyden uzak duran (hanîf) ve kutsal ilham (Ruhu’l-kuds) gibi farklı bir üslup 

kullanımı ile karşılaşmıştır. 

                                                 
603 Yıldırım, Oryantalistlerin Yanılgıları, s.297; Mustafa Çetin, “Kur’an Mesajı”, Süleyman Demirel 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S.4 (1997), s.292. Mevcut meallere bakıldığında, klasik 
tefsirlerden bu derece faydalanan başka bir eser olmadığı görülür. Muhtasar bazı tefsirlere başvuran birkaç 
meal hariç tutulursa, Türkçe meallerde harfî tercümenin yaygın olduğu görülür. Öztürk, Tefsir Tarihi 
Araştırmaları, s.304. 
604 Karslı, s.96.  
605 Arabia, “Öncü Bir Düşünür: Muhammed Esed”, s.38.  
606 Çeviri yöntemleri; 1) sözcüğüne, 2) taslağına ve 3) tümtümüne çeviri yöntemi olarak üçe ayrılır. 
Sözcüğüne çeviride, cümledeki sözcük anlamları ardarda dizilir. Taslağına çeviri, cümlenin genel 
anlamını yaklaşık olarak vermeyi amaçlar. Tümtümüne çeviri ise cümlenin anlamını elden geldiğince 
dolgun ve eksiksiz olarak aktarmaya çalışır. Özcan Başkan, “Dilde Çeviri İşlemi”, Türk Dili, 322 
(1/7/1978) s.27’den nakleden Karslı, s.96. 
607 Karslı, s.111. 



 177 

Esed’in başka bir müsbet yönü de ihtida etmiş birçok Batılının aksine 

oryantalist düşünce tarzından etkilenmemiş olmasıdır.608 Zira o kaynak olarak daima 

klasik İslâmî literatüre başvurma yolunu tercih etmiştir.  

Esed’in yönteminde, tevhid akidesinin insanlık tarihi boyunca peygamberler 

silsilesi ile kazandığı sürekliliği vurgulamak çok önemli bir yer tutar.609 Bu bağlamda 

tarihten günümüze sürekli atıflar yapan Esed, insanî durumların benzerliğini ve ilahî 

vahyin evrenselliğini vurgular. 

 

VIII. ESED’E YÖNELİK ELEŞTİRİLER 

Dili, özgünlüğü ve çeviri yöntemindeki birçok prensibi açısından yukarıda 

zikrettiğimiz türden övgülere mazhar olan Esed’in eleştirilen birçok yönünün de 

bulunduğu bir gerçektir. Esere, tefsir ve terceme bakımından yöneltilen eleştiriler de 

bulunmakla birlikte Esed en fazla te’vil hususundaki bazı aşırılıkları sebebiyle 

eleştirilere maruz kalır. Bunların başında ise Esed’in bazı hükümleri, mucizeleri çağdaş 

aklın anlayabileceği şekilde açıklamaya çalışması ve müteşabih ayetlerin birçoğunu 

te’vil etmesi gelir ki bu çaba birçok durumda onu rasyonel zorlamalara kaydırmıştır.610 

Esed, yaşadığı dönemde İslâm dünyasında cereyan eden gelişmelerden 

etkilenmiş, modernizm ekseninde Mısır, Hindistan-Pakistan, Arabistan’daki ıslahçı-

selefî çevrelerle münasebetleri olmuştur. İslâm’ın özüne dönme ve ilk asrını örnek alma 

çağrısına bakarak selefî diyebileceğimiz Esed’in düşünsel alanda ise pozitivist, 

determinist ve rasyonalist olduğu611 iddialarına maruz kalma sebebi de onun mucizeler, 

kıssalar, müteşabihat ve bazı ahkam ayetlerine yaklaşımı gibi konulardaki bu te’vilci 

                                                 
608 Hüseyin Altuntaş – Kudret Büyükcoşkun, “Galiçya’dan Arabistan Çölüne - I”, Yeni Şafak, 
06.11.1995, s.2. 
609 Hüseyin Altuntaş – Kudret Büyükcoşkun, “Galiçya’dan Arabistan Çölüne - II”, Yeni Şafak, 
07.11.1995, s.2. 
610 Yıldırım, “Muhammed Esed’in Kur’an Mesajı Adlı Tefsiri Hakkında”, s.1. 
611 Akçay, s.2. 



 178 

tutumudur. Özellikle müşahhas konular incelenirken kullandığı delil ve dayanakların 

yanısıra ulaştığı sonuçlar da eleştirilere hedef olmaktadır.612 

Onun bu tarz yaklaşımları ve ulaştığı birtakım sonuçların sebebini aslında biraz 

da farkında olmadan Batılıları “ikna etme” çabasında aramak gerekir. Kur’an’da modern 

akla uygun gibi görünmeyen ayetler sözkonusu olduğunda Esed bunları te’vil ederek 

rasyonel açıklamalar getirmeye çabalamıştır.613 

Pozitivizmin ilerleyişte olduğu yüz sene kadar önce Seyyid Ahmed Han ve 

Muhammed Abduh gibi zatlar da bu tür rasyonalist yorumlara gitmişlerdi. Bu tutum 

onların dönemi için bir dereceye kadar mazur görülebilirse de, pozitivizmin ve 

rasyonalizmin oldukça zayıfladığı 20. asrın ikinci yarısında yazılan bu tefsirin böylesine 

“kaba” rasyonalist yorumlara tenezzül etmesi de eleştirileri noktalarından birini 

oluşturur.614  

Diğer eleştiri noktaları ise mealde eksik çevirilerin bulunduğu, isabetsiz 

anlamlar verildiği, batınî yorumlara sapıldığı, bilgilerin kaynaklardan doğru 

aktarılmadığı, birkısım ayetlerin yorumunda kullanılan metodun Kur’an’ın bütününde 

sürdürülmediği yönünde yoğunlaşmaktadır.615 

Şimdi bu eleştirileri sıralayalım: 

a. Mealde eksik ya da yanlış çevirilerin bulunduğu eleştirisi:  

Esed’in bazı ayetlerdeki çevirilerinde eksiklikler bulunabilmektedir. Mesela 

Bakara suresi 104. ayetin ilk bölümündeki “râinâ” ifadesi Esed tarafından “bizi dinle” 

şeklinde çevrilmiştir. Oysa “râinâ”, “bizi gözet” anlamına gelir. “Unzurnâ” da “râinâ” 

ile aynı anlamdadır.616 

                                                 
612 Esen, Hüseyin, “Muhammed Esed’in Hirabe (Eşkiyalık) Suçuyla İlgili Yaptığı Meal-Tefsir Üzerine”, 
Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S.20 (İzmir, 2004), s.142. 
613 H.A. Metin, “Bir Batılı Müslüman ve Tefsiri”, www.patikalar.net/esed/hüseyin.htm (29.01.2006). 
614 Yıldırım, “Muhammed Esed’in Kur’an Mesajı”, s.2. 
615 Kahraman, s.527. 
616 Baş, s.4. 



 179 

Âl-i İmrân suresi 83. ayetteki Kitab-ı Mukaddes’in izleyicilerine yönelik “E-fe-

ğayra dinillahi yebğûn” ifadesindeki “dîn” kelimesinin manasını iman olarak daraltan 

Esed, “Onlar Allah’a imandan başka bir itikat mı arıyorlar?” çevirisini verir. Oysa bu 

ifade “Onlar Allah’ın dininiden başkasını mı arıyor?”617 şeklinde, İslâm dinini ifade 

edecek şekilde çevrilmiştir. Aynı şekilde Esed, “dîn” ibaresini birçok yerde “ahlâkî 

değerler sistemi” olarak çevirmeyi tercih eder.618 Bakara suresi 248. ayette geçen 

“tâbût” ifadesine “kalp” manasını vererek zorlama bir yol tercih etmiş ve sonuçta şöyle 

bir tercüme ortaya çıkmıştır: “Ve peygamberleri onlara ‘Bakın meşru hükümranlığın bir 

işareti olarak size içinde Rabbiniz tarafından bahşedilmiş bir iç huzuru ile Musa’nın 

ailesi ile Harun’un ailesinden geriye kalan, meleklerce taşınan mirasın bulunduğu bir 

kalp bağışlanacaktır.”619 

Esed, Rahman suresi 54. ayetteki “müttekiîne ala furuşin bataînuha min 

istebrak” ifadesini “[İşte böyle bir cennette kutsananlar] atlastan dokunmuş halılara 

uzanarak [hayat sürecekler]” şeklinde tercüme etmiştir. Oysa “ittekee” “dayandı, 

yaslandı”, “furûş” ise “minder, döşek, yatak” gibi anlamlara gelmektedir. Aynı ayet 

Elmalılı ve TDV meallerinde “Hepsi de örtüleri atlastan minderlere yaslanırlar” şeklinde 

çevrilmiştir.620 

 

b. Bâtınî yorumlara saptığı eleştirisi:  

Bu konuyla ilgili örneklerin birkısmı yukarıda “Müteşabihat” başlığı altında 

dercedilmiş olduğundan burada iki örnekle yetinilecektir. Esed Sâffât suresi 142. ayette 

Hz. Yunus’un balık tarafından yutulmasını -batınî yorumları anımsatan bir şekilde- 

manevî çöküşün derin karanlığını sembolize ettiği şeklinde yorumlar.621 

                                                 
617 Karaman,  Özek, Dönmez, Gümüş ve Turgut (hzl.), s.59; Elmalılı, s.59. 
618 Bkz. Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1312, 107:1; C.III, s.1285, 95:7. 
619 Esed, Kur’an Mesajı, C.I, s.274, 2:248. Başka örnekler için bkz. Baş, “Muhammed Esed’in ‘Kur’an 
Mesajı’ Adlı Eserinin Meal Açısından Değerlendirilmesi”.  
620 Elmalılı, s.532; Karaman,  Özek, Dönmez, Gümüş ve Turgut (hzl.), s.532. 
621 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.920, 37:142/56. 



 180 

Yine Tîn suresinin ilk ayetindeki incir ve zeytinin, son İbranî peygamber olan 

İsa’da doruğa erişen peygamberler zincirinin dile getirdiği dinî öğretilerin sembolü 

olabileceğini söyler.622 

c. Bilgileri kaynaklardan doğru aktarmadığı eleştirisi:  

İbrahim suresi 50. ayeti “Giysileri katrandan olacak ve yüzlerini ateş 

bürüyecek” şeklinde çeviren Esed, bu yorumunu Râzî’ye dayandırır ve mecazî olarak 

hesap günü günahkâr ruhları kaplayacak anlatılmaz acıları ve yakıcı, dondurucu 

korkuları dile getirdiğini söyer. Oysa Râzî, Esed’in ona nisbet ettiği görüşü salt akla 

dayalı spekülatif bir yorum olarak nakletmiş ve cehennemdeki katranın maddî niteliği 

ile ilgili açıklamalarda bulunmuştur.623 

Bakara suresi 14. ayetteki “şeyâtîn” kelimesini “şeytanî dürtüler” olarak 

çeviren Esed, yorumunu Rağıb el-Isfahanî’ye dayandırır. Müfredat’ta ise ayetteki 

şeyâtînin “cin veya insanlardan dostlar” olarak yorumlandığını görüyoruz.624 Ayrıca 

ayette “şeytanî dürtüleriyle başbaşa kaldıklarında” “aslında biz sizin yanınızdayız” 

demeleri de bir çelişki doğurmaktadır. Zira şeytanî dürtülere muhatap olmak, anlaşılmaz 

bir durumdur.625 

Esed, İbrahim suresi 16. ayetteki “min mâin sadîdin” ifadesini Râzî’ye 

dayanarak mecazen “azapla ağulanmış” olarak çevirmiş ve Râzî’nin ifadeyi “sadîd gibi 

(irin ya da cerahat gibi yani onun kadar tiksinti veren) su” şeklinde ifade ettiğini 

söylemiştir. Oysa Râzî bu görüşü, zayıflığa delalet eden “kîle” ifadesiyle vermiş, 

“sadîd”i ise “cehennem ehlinin derilerinden akan irin” olarak açıklamıştır.626 

Yine aynı surenin “Rablerini inkara şartlanmış olanların yapıp ettikleri, fırtınalı 

bir günde rüzgarın hışımla saçıp savurduğu küle benzemektedir. Böyleleri kazandıkları 

[iyi] şeylerden [de ahirette] hiçbir yarar sağlayamazlar.” şeklinde çevirdiği 18. 

ayetindeki “yapıp ettikleri” ifadesini Râzî’ye istinaden “iyi olanları bile” diye 

                                                 
622 Esed, Kur’an Mesajı, C.III, s.1283, 95:1/1. 
623 Râzî, C.XIX, s.99.  
624 el-Isfahanî, s.383.  
625 Yıldırım, “Muhammed Esed’in Kur’an Mesajı Adlı Tefsiri Hakkında”, s.1. 
626 Râzî, C.XIX, s.103.  



 181 

açıklamıştır. Oysa Râzî bu kelimenin (a. Sadaka, sıla-i rahim, anne-babaya iyilik ve 

açları doyurmak gibi iyilik olarak yaptıkları şeyler, b. İman zannederek ve kurtuluşu 

bulacaklarına inanarak putlara tapmaları, c. Her ikisi de) olmak üzere üç vechi 

bulunduğunu söyler ve bunlar arasında bir tercihte bulunmaz.627 

Rahman suresi 54. ayette geçen ve “halılara uzanmak” şeklinde çevirdiği 

ittekee ifadesini, Râzî’ye dayanarak, cennetteki mutlak dinginliğin sembolü şeklinde 

yorumlar. Râzî’nin bu halıların atlastan dokunmuş olduğunu vurgulanmasının -cennetin 

güzelliğinin derunî ve ruhî olması sebebiyle- dış görünüşle herhangi bir ilgisinin 

olmadığına delalet ettiğini söyler. Oysa Râzî, ayetle ilgili ifadesinde özetle, cennetteki 

halıların astarlarının bile atlastan olduğu düşünülürse dışının tahayyül bile edilemeyecek 

kadar güzel olacağını söyler.628 

Esed aynı ayetle ilgili açıklamasının devamında, Zemahşerî’nin burada 

bahsigeçen halıların ışıktan yapılmış olduğuna dair eski bir yorum naklettiğini söyler. 

Oysa Zemahşerî burada -halıların ipekten ya da nurdan yapıldığı şeklinde- iki görüş 

nakletmiş fakat “kîle” ifadesini kullanmak suretiyle bunların zayıf olduğunu ima 

etmiştir.629 

Yâsîn suresinin ilk ayetini teşkil eden “yâsîn” ifadesini “Ey insan!” olarak 

çeviren Esed, görüşünü Zemahşerî’ye dayandırır.630 Oysa Zemahşerî eserinde, bu 

görüşün İbn Abbas’tan nakledildiğini ve Tayy kabilesinin bu şekilde bir kullanımı 

olduğunu söylemektedir. “Bunun doğru olup olmadığını Allah bilir” diyerek bir 

tercihten geri duran Zemahşerî, bu görüşün doğru olması durumunda “sîn” harfinin “yâ 

uneysîn” ifadesinin kısaltılmış hali olacağını söyler.631 

                                                 
627 Râzî, C.XIX, s.105. 
628 Râzî, s.XXIX, s.125 
629 Zemahşerî, C.VI, s.17. 
630 Esed, Kur’an Mesajı, C.II, s.896-897, 36:1/1. 
631 Zemahşerî, C.V, s.164. 



 182 

 

 

SONUÇ 

 
Muhammed Esed’in Kur’an Mesajı adlı meal tefsiri, İslâm hakkında hâlâ 

yeterli ve doğru bir fikre sahip olmayan çağdaş Batı’ya Kuran’ın üslup güzelliği ile onun 

ruh ve beden birlikteliği ekseninde oluşturduğu dünya görüşünü tam olarak yansıtmak 

gayesiyle kaleme alınmış bir eserdir. Bu sebepledir ki dipnotlardaki açıklamalarda 

sadece gramer ve sebeb-i nüzul gibi metodik bilgilerle yetinilmemiş tabiî ve sosyal 

bilimlerin verileri de kullanılmıştır. Batı dillerine yapılan Kur’an çevirilerinin, genelde 

gayrimüslimler tarafından kaleme alındığı bazı sözlükler ve sınırlı sayıda kitaptan 

faydalanıldığı için İslâm hakkında doğru ve yeterli bir kanaat oluşturmaktan uzaklığı 

düşünüldüğünde Esed’in hem bir mühtedi olmasının hem de eseri hazırlarken sarf ettiği 

ciddi emeğin önemi kendiliğinden ortaya çıkar.  

Çeviride kelime ve ifadelerin sonraki dönemlerde kazandıkları anlam dikkate 

alınmayarak nüzul dönemi manalarının esas alınması –ve fakat anlamın bu dönemle 

sınırlanmadan evrenselleştirilmesi-, Kuran’ın kendi kendisinin açıklayıcısı olduğunda 

hareketle, ayetler ve sureler arası çapraz referanslara başvurulması ve Kuran’ın vecîz 

üslubu gereği eksiltili görünen ifadelerin parantez içi açıklamalarla desteklenmesi gibi 

prensiplerin öne çıktığını görüyoruz. Bir dili tüm yönleri ile başka bir dile aktarmanın 

ancak o dili kullanan toplumun içinde bulunmak ve kültürünü özümsemekle mümkün 

olacağını düşünen Esed, yıllarca Arabistan çöllerinde dolaşarak bunu yapmaya 

çalışmıştır. Onun “elliptic (eksiltili)” dediği veciz ifadeleri ara kelime veya 

cümleciklerle desteklemesi de iki dil arasında bahsedilen irtibatı sağlamak adına 

yapılmıştır.  

Gerek çeviri prensipleri gerek Arapçaya vukufiyeti gibi müspet özelliklerinin 

yanında Esed’in zaman zaman yöntem ve ulaştığı bazı sonuçlar bakımından birtakım 

eleştirilere hedef olduğu da bir gerçektir. Mesela Kuran’ın indiği dönemde anlaşılan 

manaların önemine yaptığı haklı vurguya rağmen bazı ifadelere sırf lugat manalarına 



 183 

dayanarak nüzul döneminde mevcut olmayan anlamlar vermek suretiyle birtakım 

zorlama yorumlar yapmış ve kendi yöntemi ile çelişmiştir.  

Onun bu tarz tutumunun genellikle Kuran’daki gayb alanı ve yaratılışla ilgili 

pasajlar, Cennet-Cehennem tasvirlerinin mecazî anlaşılması, bazı kıssalardaki 

mucizelerin te’vil edilerek rasyonelleştirilmesi, hüküm ifade eden bazı ayetlerin durum 

ifade edecek şekilde anlaşılması gibi hususlarda yoğunlaştığını görüyoruz. Bu gibi 

durumların bazılarında Esed tarafından kendi çeviri prensibiyle çelişme pahasına 

kelimenin lugattaki manalarından uygun görülen birisi alınmış, nüzul döneminde 

kullanım göz ardı edilmiştir.  

Esed’in özellikle Cennet ve Cehennem tasvirlerini birer temsil olarak 

değerlendirdiği mecazî hatta zaman zaman Batınî karakterli yorumları esasen hem nüzul 

dönemi anlayışına zıttır hem de Allah’ın muhataplarına muhayyel bir şeyi vaat ettiği 

gibi bir sakınca taşımaktadır. Ayrıca Esed’in bu bağlamda yaptığı alıntıların bazılarında 

bir takım eksik ve yanlışların bulunduğu, bazı rivayetlerin ise zayıflığı belirtilmeden 

kullanıldığı görülmektedir. Aynı şekilde bazı Kuranî kıssaların ve buralardaki 

şahsiyetlerin temsili olduğunu düşünmek de Kuran’ın öğütlerini hayalî kurgular ve 

doğru mu yanlış mı olduğu belli olmayan birtakım efsaneler üzerinden ilettiği gibi bir 

yanlışlığı doğuracaktır. Oysa Kuran’ın kendisi, inanmayanların “evvelkilerin masalları” 

iddiasını reddetmekte ve ibret alınması için tarihte yaşanmış olaylardan bahsettiğini 

vurgulamaktadır.  

Esed’in Kuran kelimelerine yüklediği kavramsal ifadeler tutarlı ve isabetli 

olmakla birlikte mesela dini “ahlâkî değerler sistemi”, İslâmı “Allah’a teslim olma” 

şeklinde karşılaması yanlış olmamakla birlikte sözkonusu ifadelerin yerleşmiş ve 

kavramsallaşmış kullanımını dikkatlerden uzaklaştırmakta ve manayı daraltmaktadır.  

Eserin birincil muhatabı İslâm hakkında bilgisiz fakat önyargılı Batılılar 

olduğundan Esed, onların kabulde zorlanacağını düşündüğü durumlarda kendini 

rasyonalist te’viller yapmak zorunda hissetmiştir. Peygamberlerin mucizeleri, sihir, 

büyü, şefaat, bazı haddler, örtünme, cihat gibi hususlarda bu saikle yaptığı yorumlar 

hemen dikkat çekmektedir. Batı’ya karşı tarihî süreçte meydana gelen bir eziklik 

sonucunda edinilen bu “savunmacı” yaklaşım aslında sadece Esed’e mahsus bir tutum 



 184 

olmayıp modernizmin etkisi ile yapılan hemen tüm tefsir faaliyetlerinde gözlemlenen bir 

olgudur.  

Kur’anî üslubu yansıtma bakımından yeni açılımlar getiren bu özgün eserin 

methedilecek birçok yönü bulunmakla birlikte, eser Esed’in bazı ayetlerle ilgili 

rasyonalist te’villeri, mükafaat ve ceza vaat eden ayetleri, yaratılışla ilgili pasajları ve 

birkısım kıssaları temsilî olarak yorumlaması gibi hususlarda dikkatli okunmalıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 185 

 

 

KAYNAKÇA 

 

Abduh, Muhammed, “Tefsire Mukaddime”, İsmail Cerrahoğlu (çev.), Ankara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.V, S.1-4: 183-188, 1956. 

Abid, Lise J., “Visionar der goldenen Mitte”, der.wisch: zeitschrift für viel.seitige: 
Grenzgaenger (Muhammed Esed Özel Sayısı), S.4: 6-13, 01/05.2003. 

Abu-Rabi, Ibrahim M., Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern 
Arab World, New York: SUNY Press 1996. 

Ahmed, Aziz, Hindistan ve Pakistan’da Modernizm ve İslâm, Ahmet Küskün (çev.), 
İstanbul: Yöneliş Yayınları 1990. 

Akçay, Mustafa, “Muhammed Esed’in ‘Sünnetullah, Fıtratullah, Sıbğatullah, Bezm-i 
Elest ve Fıtrat’ Kavramlarını Anlamlandırışı ve M. Hamdi Yazır ile Ö. Rıza 
Doğrul Mealleriyle Karşılaştırılması”, Kur'an Mealleri Sempozyumu, İzmir: 
Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi ve Diyanet İşleri Başkanlığı, 24-26 
Nisan 2003.  

Albayrak, İsmail, Klâsik Modernizmde Kur’an’a Yaklaşımlar, İstanbul: Ensar 
Neşriyat 2004. 

Altuntaş, Hüseyin - Büyükcoşkun, Kudret, “Galiçya’dan Arabistan Çölüne - I”, Yeni 
Şafak, 06.11.1995, s.2. 

Altuntaş, Hüseyin - Büyükcoşkun, Kudret, “Galiçya’dan Arabistan Çölüne - II”, Yeni 
Şafak, 07.11.1995, s.2. 

Arabia, “Muhammed Esed: Öncü Bir Düşünür”, Ahmet Ertürk (çev.), Kelime, S.13: 36-
46, Temmuz 1987.  



 186 

Asad, Muhammad, "Postscript This Is The Story of The Home-Coming of My Heart, 
Tanca 1973", The Road to Mecca, Gibraltar: Dar al-Andalus,  reprinted 1981 
içinde, s.376-380.  

Asad, Muhammad, Der Weg nach Mekka, S. Fischer Verlag, 1955. 

Asad, Muhammad, Hans Zbinden, Islam und Abendland, Begegnung Zweier Welten, 
Eine Vortragserfolge (von Studio Bern Winter 1958/59), Olten&Freiburg im 
Breisgau: Walter-Verlag 1960. 

Asad, Muhammad, Islam at the Crossroads, Delhi-Lahor: Arafat Publications 1934. 

Asad, Muhammad, Sahîh al-Bukhârî: The Early Years of Islam, Delhi and Lahore: 
Arafat Publications 1938 

Asad, Muhammad, The Message of The Qur’an, Translated and Explained by 
Muhammad Asad, Gibraltar: Dar al-Andalus 1993.  

Asad, Muhammad, The Principle of State and Goverment in Islam, California: 
University of California Press 1962. 

Asad, Muhammad, The Road to Mecca, New York: Simon&Schuster 1954. 

Asad, Muhammad, This Laws of Our and Other Essays, Gibraltar: Dar al-Andalus 
1987.  

Ateş, Süleyman, Kur’an’da Nesih Meselesi, İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat 1996. 

Ay, Mahmut, “Muhammed Esed’in ‘The Message Of The Qur’an’ İsimli Eserinin 
Türkçe Çevirisi Hakkında Bazı Mülahazalar”, yayınlanmamış makale, s.1-15. 

Azmeh, Aziz el-, İslâmlar ve Moderniteler, Elçin Gen (çev.), İstanbul: İletişim 
Yayınları 2003. 

Baljon, J. M. S., Kur’an Yorumunda Çağdaş Yönelimler, Şaban Ali Düzgün (çev.), 
Ankara: Fecr Yayınevi 1994. 



 187 

Baş, Erdoğan, “Muhammed Esed’in ‘Kur’an Mesajı’ Adlı Eserinin Meal Açısından 
Değerlendirilmesi”, Kur'an Mealleri Sempozyumu, İzmir: Dokuz Eylül 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi ve Diyanet İşleri Başkanlığı, 24-26 Nisan 2003.  

Bekir Topaloğlu, Kelâm İlmi –Giriş-, ilaveli 5. bs., İstanbul: Damla Yayınevi 1993 

Bolelli, Nusrettin, Belâgat: Beyan Me‘ânî, Bedî‘ İlimleri, Arap Edebiyatı, İstanbul: 
MÜİFAV Yayınları 2001. 

Bulaç, Ali, Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Anlamı (meal ve sözlük), İstanbul: Bakış 
Yayınları ts. 

Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Tarihi, Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları 1988. 

Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usulü, Ankara: TDV Yayınları 1988. 

Chande, Abdin, “Symbolism and Allegory in the Qur’ân: Muhammad Asad's Modernist 
Translation”, Islam and Christian-Muslim Relations, C.15, S.1: 79-89, 
January 2004. 

Çalışkan, İsmail, “Çağdaş Bir Düşünür ve Müfessir Olarak Muhammed Esed”, 
Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S.2: 419-436, 1988. 

Çantay, Hasan Basri, Kur’an-ı Hakîm ve Meâl-i Kerîm, İstanbul: Mürşid Çantay 
1984. 

Çapan, Engin, “Kur’an-ı Kerim’in Evrenselliği ve Tarihselci Yaklaşım”, Kur’an-ı 
Kerim, Tarihselcilik ve Hermenötik, İzmir: Yeni Ümit Kitaplığı 2003. 

Çetin, Mustafa, “Kur’an Mesajı”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, S.4: 287-292, 1997.  

Davutoğlu, Ahmet, “Tarih Metodolojisi ve Geleneği Yeniden Yorumlama Sürecindeki 
Önemi”, İslâm, Gelenek ve Yenileşme, İstanbul: TDV İSAM 1996, s.107-116. 

Demir, Ömer, Mustafa Acar, “Modernizm”, Sosyal Bilimler Sözlüğü, İstanbul: Ağaç 
Yayınları 1992. 



 188 

Demir, Şehmus, Kur’an’ın Yeniden Yorumlanması, İstanbul: İnsan Yayınları 2002. 

Demirci, Muhsin, Kur’an’ın Müteşabihleri Üzerine, İstanbul: Birleşik Yayıncılık 
1996. 

Demirci, Muhsin, Tefsir Tarihi, İstanbul: MÜİFAV Yayınları 2003. 

Demirci, Muhsin, Tefsir Usulü, İstanbul: MÜİFAV Yayınları 2003. 

der.wisch: zeitschrift für viel.seitige: Grenzgaenger (Muhammed Esed Özel Sayısı), 
S.4, 01/05.2003.  

Düzgün, Şaban Ali, “Rasyonalist Düşüncenin Son Dönem Kur’an Yorumuna Etkileri”, 
2. Kur’an Sempozyumu, Tebliğler-Müzakereler, 4-5 Kasım 1995, Ankara: 
Bilgi Vakfı Yayınları 1996. 

Eren, Şadi, Kur’an’da Teşbih ve Temsiller, İstanbul: Işık Yayınları 2002. 

Erten, Mevlüt, “Nass-Yorum İlişkisi”, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 1998. 

Ertürk, Ahmet, “Bürokrasi Neron gibi, sigortam atmak üzere”, Nuriye Akman (kon.), 
Zaman, 02.05.2005,  
http://www.zaman.com.tr/?bl=roportaj&alt=&trh=20050502&hn=164928 
(02.05.2005). 

Esed, Muhammed, “Bir Kudüs Vizyonu”, Uygar Fikir ve Hayal Dergisi Muhammed 
Esed Özel Sayısı, S.3-4: 86-91, Ocak-Haziran 2002. 

Esed, Muhammed, İslâm'da Yönetim Biçimi, M. Beşir Eryarsoy (çev.), İstanbul: 
Yöneliş Yayınları, 3. bs., 1995.  

Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, Ahmet Ertürk, Cahit Koytak (çev.), C.I-III, İstanbul: 
İşaret Yayınları 1996.  

Esed, Muhammed, Mekke’ye Giden Yol, Cahid Koytak (çev.), 5. bs., İstanbul: İnsan 
Yayınları 2000. 



 189 

Esed, Muhammed, Sahîh-i Buhârî: İslâm’ın İlk Yılları, Mustafa Armağan (çev.), 
İstanbul: İşaret Yayınları 2000. 

Esed, Muhammed, Yolların Ayrılış Noktasında İslâm, Hayreddin Karaman (çev.), 
yeniden gözden geçirilmiş 3. bs., Ankara: Nur Yayınları ts.  

Esed, Pola Hamide, “Hayat Yoldaşının Dilinden Muhammed Esed”, Uygar Fikir ve 
Hayal Dergisi Muhammed Esed Özel Sayısı, S.3-4: 15-17, Ocak-Haziran 
2002.    

Esen, Hüseyin, “Muhammed Esed’in Hirabe (Eşkiyalık) Suçuyla İlgili Yaptığı Meal-
Tefsir Üzerine”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S.20: 
139-166, İzmir, 2004. 

Esen, M. Emin, “Muhammed Esed ve Kur’an Mesajı”, Yayınlanmamış Yüksek Lisans 
Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2002.  

Faruk Tuncer, “Mühtedi Gazeteci”, Zaman, 18.08.1993. 

Gingrich, Andre, “Ein Löwe im Gegenlicht”, Günther Windhager, Leopold Weiss alias 
Muhammad Asad: von Galizien nach Arabien 1900-1927 (Wien: Böhlau 
Verlag 2000) içinde, s.11-19. 

Görgün, Tahsin, “Dinin Yeniden Yorumlanması Meselesi Üzerine”, Kur’an-ı Kerim, 
Tarihselcilik ve Hermenötik, Hayreddin Karaman vd., İstanbul: Işık Yayınları  
2003. 

Görgün, Tahsin, Anlam ve Yorum: Dinî Metinlerin Anlaşılması ve Yorumlanması, 
İstanbul: Gelenek Yayınları 2003. 

Guneymî, Necâh Mahmud el-, Muhammed Esed ve devruhu fî fikri’l-İslâmî el-
muâsır, Helyopolis: Daru’l-Menar 1989. 

Gümüş, Sadrettin, “Kur’an-Sünnet Bütünlüğü”, Kur’an ve Tefsir Araştırmaları 1, 
İstanbul: Ensar Neşriyat 2000, s.15-26. 

Gümüş, Sadrettin, “Risale-i Nur’da Mana Yorumu (Te’vil)”, Kur’an’ı Anlamada 
Çağdaş Bir Yaklaşım: Risale-i Nur Örneği, İstanbul: Sözler Yayınevi 1998, 
s.224-234.  



 190 

Gümüş, Sadrettin, Kur’an Tefsirinin Kaynakları, İstanbul: Kayıhan Yayınları 1990. 

Hak-Söz, “Muhammed Esed’in Kur’an’a Yaklaşımı”, Hak-Söz, S.76 (Temmuz 1997), 
s.58-59. 

Hamidullah, Muhammed, Kur’an-ı Kerim Tarihi, Salih Tuğ (çev.), İstanbul: MÜİFAV 
Yayınları 1993.  

Hasan, Ahmed, “Nesh Teorisi”, Mehmet Paçacı (çev.), İslâmî Araştırmalar Dergisi, 
C.1, S.4: 102-109, Nisan 1987. 

Hasan, Pipip Ahmad Rifai “The Political Thought of Muhammad Asad”, 
Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Montreal: Concordia University 1998.   

Hodgson, M. G. S., İslâm’ın Serüveni, Birol Çetinkaya  (çev.), İstanbul: İz Yayıncılık 
1990, C.1. 

Hofmann, Murad W., “Muhammad Asad: Europas Geschenk an den Islam”, der.wisch: 
zeitschrift für viel.seitige: Grenzgaenger (Muhammed Esed Özel Sayısı), 
S.4: 14-22, 01/05.2003. 

Hourani, Albert, Arabic Tought in the Liberal Age, Cambridge: Cambridge 
University Press 1984. 

http://tdk.org.tr/tdksozluk/sozbul.asp?kelime=bağlam (06.06.2006). 

Hüseyin, Muhammed, Modernizmin İslâm Dünyasına Girişi, Sezai Özel (çev.), 2. bs.,  
İstanbul: İnsan Yayınları 2000.  

Iqbal, Muzaffar, "Research in Progress, Muhammad Asad: A Biography", Islamic 
Studies, C.37, S.4: 544-547, 1998. 

Isfahanî, Rağıb el-, el-Müfredat fî garîbi’l-Kur’an, İstanbul: Kahraman Yayınları, 
1986.  

Işıcık, Yusuf, “Kur’an’da Temel İki Kavram: Te’vil ve Müteşabih”, Selçuk 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S.13: 15-34, Bahar 2002. 



 191 

Işık, Vahdettin, “Muhammed Esed’in ‘Kur’an Mesajı’: Kur’an’a Açılan Yeni Bir 
Pencere”, Hak-Söz, S.71 (Şubat 1997), s.47-49. 

Izutsu, Toshihiko, Kur’an’da Allah ve İnsan, Süleyman Ateş (çev.), İstanbul: Yeni 
Ufuklar Neşriyat ts. 

İbn Manzur, Ebu Fadl Cemalüddin Muhammed b. Mükrim, Lisanü’l-Arab, Beyrut: 
Daru Sadır t.y. 

İslâmoğlu, Mustafa, “Muhammed Esed ve Meali - I”, Yeni Şafak, 24.02.2003. 

İslâmoğlu, Mustafa, “Muhammed Esed ve Meali - II”, Yeni Şafak, 28.02.2003. 

İslâmoğlu, Mustafa, “Muhammed Esed ve Meali - III”, Yeni Şafak, 03.03.2003. 

İslâmoğlu, Mustafa, “Muhammed Esed ve Meali - IV”, Yeni Şafak, 07.03.2003. 

Jullandri, Rashid Ahmad, “Muhammad Asad, The Message of The Qur’an, Vol. I, 
Mecca: Muslim World League 1964. xxiv, 377 pp, 25 s.”, The Islamic 
Quarterly, C.XII, S.3: 174-180, July and September 1968.    

Kadî, Abdülfettah el-, Esbab-ı Nüzul –Sahabe ve Muhaddislere Göre-, Salih 
Akdemir (çev.), Ankara: Fecr Yayınları 1996. 

Kahraman, Kemal, “Muhammed Esed”, DİA, C.30, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Araştırmaları Merkezi 2005. 

Karaman,  Hayrettin, Ali Özek, İbrahim Kâfi Dönmez, Sadrettin Gümüş, Ali Turgut 
(hzl.), Kur’ân-ı Kerîm ve Açıklamalı Meâli, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları 2005. 

Karataş, Şaban, “Muhammed Ahmed Halefullah: Eserleri ve Kur’an Tefsiriyle İlgili 
Görüşleri”, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, 2002. 

Karslı, İbrahim H., “Çeviri Kuramları açısından Muhammed Esed’in Çeviri Yöntemi ve 
Değerlendirilmesi”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, C.16, S.1: 95-112, 2003. 



 192 

Kattan, Mennâ‘ Halil el-, Ulûmu’l-Kur’an: Kur’an İlimleri, Arif Erkan (çev.), 
İstanbul: Timaş Yayınları 1997. 

Kazıcı, Ziya ve Necip Taylan (hzl.), Kur’ân-ı Kerîm Meâli (Türkçe Anlam), İstanbul: 
Çağrı Yayınları, 3. bs. 2004. 

Keddie, Nikki, Cemâleddin Afganî –Siyasî Hayatı-, Alâeddin Yalçınkaya (çev.), 
İstanbul: Bedir Yayınevi 1997. 

Kitabı Mukaddes, Eski ve Yeni Ahit (“Tevrat” ve “İncil”), İstanbul: Kitabı Mukaddes 
Şirketi 1958. 

Koca, Ferhat, İslâm Hukuk Metodolojisinde Tahsis: (Daraltıcı Yorum), İstanbul: 
TDV İSAM 1996. 

Koçyiğit, Talat, Kelamcılar ve Hadisçiler Arasındaki Münakaşalar, Ankara: TDVY 
1984. 

Koestler, Arthur, Onüçüncü Kabile: Hazar İmparatorluğu ve Mirası, Belkıs Çorakçı 
(çev.), İstanbul: Say Yayınları 1976.  

Kramer, Martin (ed.), The Jewish Discovery of Islam: Studies in Honor of Bernard 
Lewis, Tel Aviv: The Moshe Dayan Center for Middle Eastern and African 
Studies, 1999. 

Kramer, Martin, “The Jewish Discovery of Islam”,  
http://www.geocities.com/martinkramerorg/JewishDiscovery2.htm 
(30.11.2005). 

Kramer, Martin, “The Road from Mecca: Muhammad Asad (born Leopold Weiss)”, 
http://www.geocities.com/martinkramerorg/WeissAsad.htm (30.11.2005).   

Lapidus, Ira M., Modernizmin İslâm Dünyasına Girişi, Safa Üstün (çev.), İstanbul: 
MÜİFAV Yayınları 1996. 

Marshall, Gordon, “Modernizm”, Sosyoloji Sözlüğü, Osman Akınhay, Derya Kömürcü 
(çev.), Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları 1999. 



 193 

Mertoğlu, Suvat, “Almanca Yapılmış Kur’an Çalışmaları”, Marmara Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, 1992.  

Mertoğlu, Suvat, “Osmanlı’da II. Meşrutiyet Sonrası Modern Tefsir Anlayışı: (Sırat-ı 
Müstakim/ Sebilürreşad Dergisi Örneği: 1908-1914)”, Marmara Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayınlanmamış Doktora Tezi, 2001. 

Metin, H.A., “Bir Batılı Müslüman ve Tefsiri”, www.patikalar.net/esed/hüseyin.htm 
(29.01.2006). 

Nursi, Bediüzzaman Said, Muhâkemat, İstanbul: Sözler Yayınevi 1991.  

Okiç, Tayip, Tefsir ve Hadis Usulünün Bazı Meseleleri, İstanbul: Nûn Yayıncılık, 
1995. 

Özsoy, Ömer, Sünnetullah: Bir Kur’an İfadesinin Kavramlaşması, Ankara: Fecr 
Yayınevi 1999. 

Öztürk, Mustafa, Kur’an’ı Kendi Tarihinde Okumak -Tefsirde Anakronizme Ret 
Yazıları-, Ankara: Ankara Okulu Yayınları 2004. 

Öztürk, Mustafa, Tefsir Tarihi Araştırmaları, Ankara: Ankara Okulu Yayınları 2005. 

Öztürk, Mustafa, Yorum ve Aşırı Yorum, Ankara: Kitâbiyât 2003. 

Parker, Mushtaq, “Muhammad Asad”, The Independent, 23.03.1992, s.19. 

Rahim, Hasan Zillur, “Vizyon Sahibi Bir Müslüman Alim: Muhammed Esed”, M. 
Kübra ersin (çev.), www.patikalar.net/esed/esedceviri.htm (29.01.2006).  

Rahman, Fazlur, İslâm, Mehmet Dağ, Mehmet Aydın (çev.), 4. bs., Ankara: Selçuk 
Yayınları 1996. 

Râzî, Ebu Abdullah Fahreddin Muhammed b. Ömer Fahreddin er-, et-Tefsirü'l-kebir 
(Mefatihü'l-gayb), I-32, Beyrut: Daru İhyai't-Türasi'l-Arabi, 1934.      

Rıza, Muhammed Reşid, Tefsirü'l-Kur'ani'l-Hakim, I-XII, 2. bs., Beyrut: Darü'l-
Ma‘rife [t.y.].    



 194 

Rıza, Muhammed Reşid, Tefsirü'l-Kur'ani'l-Hakîm, I-XII, 4. bs., [y.y.]: Darü'l-Menar, 
1954.                  

Sadr, Muhammed Bâkır es-, Kur’an Okulu, Ankara: Fecr Yayınları 1996. 

Salih, Subhi es-, Mebahis fi Ulumi’l-Kur’an, İstanbul: Dersaadet ts. 

Sıddıki, Mazharüddin, İslâm Dünyasında Modernist Düşünce, Göksel Korkmaz 
(çev.), Murat Fırat, İstanbul: Dergâh Yayınları 1990. 

Simon, Karl Günter, “Mekke’ye Giden Yol: Muhammed Esed”, Uygar Fikir ve Hayal 
Dergisi Muhammed Esed Özel Sayısı, S.3-4: 93-103, Ocak-Haziran 2002. 

Simon, Karl Günter, “Muhammad Asad and The Road To Mecca”, Elma Ruth Harder 
(çev.), Islamic Studies, C.37, S.4: 533-544, 1998.  

Soysaldı, Mehmet, Kur’an’ı Anlama Metodolojisi, Ankara: Fecr Yayınevi 2001.  

Suyutî, Celaleddin Abdurrahman es-, el-İtkan fi Ulumi’l-Kur’an, I-II, 3. bs., Beyrut: 
Daru İbn Kesîr 1996. 

Szczesny, Gerhard (hzl.), Die Antwort der Religionen -auf einunddreissig Fragen-, 
München: Szczesny Verlag 1964.  

Şaban, Zekiyyüddin, Usul-ı Fıkh, İbrahim Kafi Dönmez (çev.), Ankara: TDVY 1996. 

Şâtıbî, el-Muvâfakât, İslâmî İlimler Metodolojisi, Mehmed Erdoğan (çev.), C.I-IV, 
İstanbul: İz Yayıncılık 1993. 

Şimşek, Sait, Günümüzde Tefsir Problemleri, Konya: Esra Yayınları 1995. 

 Taşpınar, Halil, “Muhammed Abduh Bibliyografyası Üzerine Bir Deneme”, 
Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.VII, S.2 (Aralık 
2003),  http://www.cumhuriyet.edu.tr/akademik/fak_ilahiyat/der72/012-
htaspinar.htm (29.01.2006). 

Turgut, Ali, Tefsir Usulü ve Kaynakları, İstanbul: MÜİFAV Yayınları 1991. 



 195 

Uygar Fikir ve Hayal Dergisi Muhammed Esed Özel Sayısı, S.3-4, Ocak-Haziran 
2002. 

Uygar, “Bir Çeviri Serüveni: Kur’an Mesajı ve Muhammed Esed, Ahmet Ertürk ile 
Sohbet”, Uygar Fikir ve Hayal Dergisi Muhammed Esed Özel Sayısı, S.3-4: 
50-60, Ocak-Haziran 2002.   

Uygar, “Muhammed Esed Bibliyografyası”, Uygar Fikir ve Hayal Dergisi 
Muhammed Esed Özel Sayısı, S.3-4: 105-110, Ocak-Haziran 2002.  

Uygar, “Muhammed Esed Hayat Kronolojisi”, Uygar Fikir ve Hayal Dergisi 
Muhammed Esed Özel Sayısı, S.3-4: 7-9, Ocak-Haziran 2002. 

Uygar, “Muhammed Esed ya da ‘Kitab’ı Hayatıyla Bütünleştirmek: Kudret 
Büyükcoşkun ile Muhammed Esed Üzerine Bir Sohbet”, Uygar Fikir ve 
Hayal Dergisi Muhammed Esed Özel Sayısı, S.3-4: 61-65, Ocak-Haziran 
2002. 

Weis, Leoepold, “İslâm Siyaseti”, Lord Hadly-Leopold Weis, Avrupalı Gözüyle İslâm 
içinde, Âkif Nuri-Hasan Şahin (çev.), İstanbul: Hikmet Yayınları 1969, 79-94. 

Weiss,  Leopold, Unromantisches Morgenland: Aus dem Tagebuch einer Reise, 
Franfurt: Main: Societats-Verlag 1924.  

Windhager, Günther, Leopold Weiss alias Muhammed Asad –von Galizien nach 
Arabien 1900-1927-, Wien: Böhlau Verlag 2000.  

Yazır, Elmalılı Hamdi, Kur’ân-ı Kerîm ve Yüce Meâli, M. Sadi Çögenli, Nevzat H. 
Yanık (sad.), İstanbul: Huzur Yayınevi ts. 

Yıldırım, Suat,  “Kur’an-ı Kerim’de Kıssalar”, Ankara Üniversitesi İslâmî İlimler 
Fakültesi Dergisi, S.3: 37-63, 1979. 

Yıldırım, Suat, “Muhammed Esed’in Kur’an Mesajı Tefsiri Hakkında”, S.58 (ekim 
kasım aralık 2002), 
http://www.yeniumit.com.tr/konu.php?konu_id=33&yumit=bolum2 
(24.10.2005). 



 196 

Yıldırım, Suat, “Muhammed Esed’in Kur’an Mesajı”, Zaman, 03.07.2002, 
http://www.zaman.com.tr/2002/07/03/yorumlar/default.htm  (22.10.2005). 

Yıldırım, Suat, Kur’an-ı Kerim ve Kur’an İlimlerine Giriş, İstanbul: Ensar Neşriyat 
2000.   

Yıldırım, Suat, Oryantalistlerin Yanılgıları: Oryantalistlerin İslâm Araştırmaları 
Üzerine Düşünceler, İstanbul: Ufuk Kitapları 2003. 

Yıldırım, Suat, Peygamberimizin Kur’an’ı Tefsiri, İstanbul: Kayıhan Yayınları 1998. 

Zehebî, Muhammed Hüseyin ez-, et-Tefsir ve’l-Müfessirun, I-III, Beyrut: Daru’l-
Erkam ts. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kasım Carullah Mahmud b. Ömer b. Muhammed ez-, el-Keşşâf an 
hakaiki gavamizi’t-tenzil ve uyuni’l-ekavil fi vücuhi’t-te’vil, I-IV, Riyad: 
Mektebetü’l-Ubeykan, 1998. 

Zerkanî, Muhammed Abdülazim ez-, Menahilu’l-irfan fi ulumi’l-Kur’an, I-II, Beyrut: 
Darü’l-kitabi’l-Arabî 1995. 

Zeydan, Abdülkerim, Fıkıh Usulü, Ruhi Özcan (çev.), İstanbul: MÜİFAV Yayınları 
1993. 

Zeyveli, Hikmet, “Kur’an Kıssaları”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, C.9, S.1-4: 177-
178, 1996. 

 


