
T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

TAHÂVÎ ŞERHİ BAĞLAMINDA ABDÜLGANÎ 

EL-MEYDÂNÎ’NİN KELÂM ANLAYIŞI 

 

 

 

Alaüddin ÇALIŞKAN 

2501191878 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Doç. Dr. Fikret SOYAL 

 

İSTANBUL- 2024



ii 

 

ÖZ 

TAHÂVÎ ŞERHİ BAĞLAMINDA ABDÜLGANÎ EL-

MEYDÂNÎ’NİN KELÂM ANLAYIŞI 

ALAÜDDİN ÇALIŞKAN 

İnanca dayalı temel ilkeleri konu edinen eserlerin bir ihtiyaç ve zarurete bağlı 

olarak daha ilk dönemden itibaren kaleme alındığı bilinmektedir. Söz konusu edilen 

alandaki eserlerden biri de nesir kategorisinde telif edilen Ebû Caʽfer et-Tahâvî’nin 

(öl. 321/933) el-Akîdetü’t-Tahâviyye’sidir. Tarihi süreçte Tahâvî’nin mezkûr eserine 

birçok şerh yazılmış, bu şerhler farklı perspektiflerde yorumlanmıştır.  

Çalışmamızın konusu olan Abdülganî el-Meydânî de (öl. 1298/1881) 

Tahâvî’nin mezkûr eserine şerh yazan bilginler arasında yer alır. Akâid türü 

eserlerden kelâma geçiş sürecinin önemli yapıtlarından kabul edilen eser, XIX. 

yüzyıl bilim anlayışıyla Meydânî’nin düşünce dünyasında şekillenerek yeni bir çehre 

kazanmıştır. Yaşadığı dönemin inanca dayalı problemlerine dikkat çekmesi ve 

Meydânî’nin fikrî altyapısını yansıtması bakımından bu çalışma önemli bir eserdir. 

Bu tezde Şam bilginleri arasında yer alan ve Hanefî ekolüne mensup olan 

Meydânî’nin kelâm anlayışı tüm yönleriyle ele alınmış, konuları işlerken takındığı 

tavırlar tespit edilmeye çalışılmıştır. Ayrıca Ehl-i sünnet üst kimliğine aidiyeti 

ölçülmüş, argümanları getirirken başvurduğu yöntemler üzerinde durulmuştur. Onun 

kelâm anlayışının semantik, ilmî ve felsefî bir metod ekseninde yoğunlaştığını ifade 

etmek gerekir.  

Anahtar Kelimeler: Kelâm, Ebû Caʽfer et-Tahâvî, el-Akîdetü’t-

Tahâviyye, Abdülganî el-Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâviyye. 

  



iii 

 

ABSTRACT 

ABDÜLGANÎ AL-MEYDÂNÎ'S UNDERSTANDING OF KALAM 

İN THE CONTEXT OF TAHÂVÎ COMMENTARY  

ALAÜDDİN ÇALIŞKAN 

It is known that works dealing with basic principles based on faith were 

written since the early period, depending on need and necessity. One of the books in 

the mentioned field is el-Akîdetü't-Tahâviyye by Ebû Caʽfer et-Tahâvî (d. 321/933), 

written in prose. Throughout history, many explanations were written for the book 

mentioned by Tahavi, and these explanations were interpreted from different 

perspectives.  

Abdülgani al-Meydani (d. 1298/1881), the subject of our study, is among the 

scholars who commented on this book. This book, which is considered one of the 

important works of the transition period from the akaid type works to the kalam 

genre, has gained a new face by being shaped in Meydani's world of thought with the 

19th century understanding of science. This book is an important work in terms of 

drawing attention to the belief problems of the time he lived in and reflecting 

Meydani's intellectual background.  

In this thesis, all aspects of the theological understanding of Meydâni, who 

was among the Damascus scholars and a member of the Hanafi school, were 

discussed and the method he used while dealing with the subjects was tried to be 

determined. In addition, his belonging to the superior identity of Ahl al-Sunnah was 

questioned and the methods he used while presenting arguments were emphasized. It 

should be stated that his understanding of kalam focuses on a semantic, scientific and 

philosophical method. 

Key Words: Kalam, Ebû Caʽfer et-Tahâvî, el-Akîdetü’t-Tahâviyye, 

Abdülganî el-Meydânî, Şerhu'l-Akîdeti't-Tahâviyye.  



iv 

 

ÖNSÖZ 

Akâid ve kelâm alanında üretilen ilk eserlerin erken dönem olarak ifade 

edilen hicrî I. ve II. yüzyıllara tekâbul ettiği bilinen bir husustur. O günden bugüne 

itikadî alanda her dönemin şartlarına göre farklı perspektiften çeşitli eserler telif 

edilerek devrin inanç konularının ele alındığı görülmektedir. Esasen itikadî ilkeler 

nasslarda belirtilen ve tarihi süreçte hiçbir değişikliğe uğramayan esaslar olarak aynı 

zamanda kelâm ilminin aslî ve birincil konularını oluşturur. Öte yandan itikâdî 

ilkeleri temellendirme ve delillerle destekleme, onların kolaylıkla anlaşılmasını 

sağlama ve muhâlifler tarafından ileri sürülen iddiaları çürütme amacına dayalı 

olarak ortaya konan bilimsel yaklaşımlar, dönemin farklılaşan koşullarına göre 

değişkenlik gösterebilen ikincil dereceden öneme sahip konularını teşkil eder.  

Dönemin şartlarıyla alakalı olarak ortaya çıkan kök metinler arasında sayılan 

esere sahip müelliflerden biri de Ebû Caʽfer et-Tahâvî’dir. Mısır bölgesinde Hanefî 

ekolünün ilk temsilcisi olarak öne çıkan ve rey anlayışı ile tanınan ekole hadis 

perspektifi kazandıran Ebû Caʽfer et-Tahâvî (öl. 321/933), ilk dönemlerde ortaya 

çıkan itikadî ve siyasî inanç problemlerini kelâm ve felsefeden arındırılmış bir 

yöntemle yazılı metine dönüştüren bilginler arasında kabul edilmektedir. Bu sayede 

Ehl-i sünnet inanç ilkelerinin yerleşerek pratiğe geçirilmesine önemli ölçüde katkı 

sunmuş, bunun yanı sıra akâidden kelâma geçiş sürecinin önemli temsilcileri 

arasında yer almıştır. 

Herhangi bir bilim dalında kaleme alınan kök eserin okuyucu kitlesi 

tarafından daha kolay anlaşılmasını sağlamak için kapalı kavramların îzah edildiği, 

eksiklerin giderildiği, ifadelerin güzelleştirildiği ve örneklerle mananın 

zenginleştirildiği “şerh ve haşiye” türü eserlerin üretildiği bilinmektedir. Bu 

bağlamda kademeli eğitim anlayışıyla özdeşen, öğretmen-öğrenci ilişkilerinde 

sağlıklı bağ kurmaya imkân tanıyan, ayrıca psikolojik ve pedagojik yönü ön plana 

çıkan söz konusu eserlerin erken dönemlerden itibaren İslâm bilim dünyasında 

yaygınlaştığı görülür. 

Biyografik ve bilimsel çalışmalar Tahâvî’nin vefatından üç asır sonra el-

Akîde şerhlerinin üretilmeye başladığını ortaya koyar. XIX. yüzyıl Şam bilginleri 



v 

 

arasında öne çıkan, yakın döneme düşünceleri ile ışık tutan tezimizin konusu 

Abdülganî el-Meydânî, Tahâvî’nin el-Akîde adlı eserini şerh eden bilginler arasında 

yer alır. Onun Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâviyye adıyla tanınan eseri, birçok Tahâvî 

şerhinde görülmeye alışık olunanın aksine özgün yapısıyla dikkatleri üzerine çeker. 

Bunun yanı sıra şerh, zengin referansları, felsefî ve kelâmî açıklamaları ve uzlaştırıcı 

tavrı ile öne çıkar.  

Meydânî, yaşadığı XIX. yüzyılda Osmanlı devletinin yönetimi altındaki 

Dımaşk’ta tanınan ve taltif gören bir bilgin olmasına rağmen daha sonraki 

dönemlerde İslâm dünyasında yeterince tanınmadığı anlaşılmaktadır. Onun, 

Tahâvî’nin el-Akîde’si bağlamında kaleme aldığı eserin salt tahkik ve Tahâvî şerhleri 

bağlamında üretilen bir makalede kısa bir bölüm dışında akademik herhangi bir 

çalışmaya konu olmadığı görülmektedir. Bu bakımdan gerek şerhlerin tefekkür 

dünyasındaki yerini keşfetmenin, gerek söz konusu eseri tanıyıp diğer şerhlerden 

farklı olduğu yönleri görmenin, gerekse Meydânî’nin fikrî altyapısını ve kelâm 

anlayışını tespit etmenin günümüz akademik çalışmaları bağlamında önemli 

olacağını düşünüyoruz. Ayrıca çalışma sayesinde İslâm bilim dünyasına Abdülganî 

el-Meydânî’yi tanıtarak katkıda bulunmak amaçlanmaktadır. 

Bu düşünceyle hazırladığımız çalışma bir giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. 

Giriş bölümünde tezde hedeflenen amaç ve önemi, tezin kapsamı ve genel olarak 

kaynaklarla ilgili bilgilere yer verilmiştir.  

Birinci bölümde, Tahâvî’nin hayatı, fikrî altyapısı, eserleri ve hakkında 

söylenenler ilgili başlıklar altında incelenmiştir. Öte yandan yine bu bölümde el-

Akîde analiz edilmiş, Fıkhü’l-ekber ile içerik yönüyle karşılaştırması yapılmış ve el-

Akîde bağlamında üretilen şerhler ile ilgili bazı önemli bilgilere ve değerlendirmelere 

özverili bir biçimde yer verilmiştir. 

Yine aynı bölümde Meydânî’nin hayatı, yaşadığı coğrafya, eserleri, ilmî ve 

irfânî kişiliği biyografik ve çeşitli eserler taranarak tespit edilmeye çalışılmıştır. Öte 

yandan Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahaviyye, içerik yönüyle ve diğer şerhler ile karşılaştırmalı 

bir biçimde özenle araştırılmıştır. Ayrıca Meydânî’nin kelâmda izlediği yöntem, 

özellikle atıfta bulunduğu referanslar ekseninde tespit edilmeye çalışılmıştır. 



vi 

 

Şerhlerin düşünce dünyasındaki tarihi serüveni ve kritiği yine bu bölümde çözüme 

kavuşturulmaya çalışılan konular arasında yer alır. 

İkinci bölümde kelâm ilmini oluşturan başlıkların ilki olarak bilinen ilâhiyât 

ve uzantısındaki konular çerçevesinde Meydânî’nin takındığı tavırlar özverili bir 

biçimde gün yüzüne çıkartılmaya çalışılmıştır. Üçüncü bölümde ise Meydânî’nin 

kelâm ilminin diğer konularını oluşturan nübüvvet ve semiyyât ile ilgili 

yaklaşımlarına yer verilmiştir. Ayrıca bu bölümde onun diğer görüşleri de tespit 

edilmeye çalışılmıştır. Bu bağlamda Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâviyye eseri bu çalışmanın 

en temel eserini oluşturmaktadır. Onun kelâmî konularda takındığı tavır, mezhepsel 

aidiyeti, eleştirileri ve metodolojik yaklaşımları tüm yönleriyle bu iki bölümde ele 

alınmıştır.  

Bu çalışmanın vücud bulmasında, gerek konu seçiminde gerekse çalışmanın 

tüm aşamalarında desteğini esirgemeyen değerli danışmanım Doç. Dr. Fikret Soyal 

hocama, şahsımı bu alanda bilimsel araştırmalara teşvik eden ve birçok ilimde 

kendisinden istifade ettiğim merhum Abdullah Hiçdönmez hocama, eserlerinden 

yararlandığım müelliflere, yoğun ilmî çalışmalarım sırasında bana sabırla katlanan 

ayrıca her an yanımda yer alarak moral ve motivasyon sağlayan kıymetli eşime, 

akademik çalışmaların yoğunluğunda kendilerine yeterince zaman ayıramadığım 

oğullarım Mustafa Eymen, Musab Talha ve Yusuf Bera’ya, medâr-ı iftiharım 

merhum babam ve anneme, ayrıca çalışmalarım sırasında küçük veya büyük 

katkılarını esirgemeyen herkese teşekkürlerimi ifade etmek isterim.  

 

Alaüddin Çalışkan 

     İstanbul-2024 

 

 

  



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZ ................................................................................................................................ ii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iii 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... iv 

KISALTMALAR LİSTESİ ...................................................................................... xi 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TAHÂVÎ AKÎDE’Sİ VE MEYDÂNÎ ŞERHİ 

1.1. Ebû Caʽfer et-Tahâvî ............................................................................................. 9 

1.1.1. İsmi, Nesebi, Doğumu ve Ailesi ........................................................................ 9 

1.1.2. İlmî Kişiliği, Hocaları ve Talebeleri ................................................................ 11 

1.1.3. Eserleri  ............................................................................................................ 15 

1.1.4. Hakkında Söylenenler ...................................................................................... 17 

1.2. el-Akîdetü’t-Tahâviyye ....................................................................................... 19 

1.2.1. Akâid Kavramı ve Pratiğe Yansıması .............................................................. 19 

1.2.2. Tahâvî’nin el-Akîde Adlı Eserine Genel Bir Bakış ......................................... 22 

1.2.3. Tahâvî ve el-Akîde Adlı Eserinin Analizi ........................................................ 26 

1.2.4. Fıkhü’l-ekber İle Tahâvî’nin el-Akîde Adlı Eserinin İçerik Yönünden 

Karşılaştırması ........................................................................................................... 28 

1.2.5. Tahâvî’nin el-Akîde Adlı Eseri Bağlamında Oluşan Şerh Literatürü ve 

Düşünce Planının İz Düşümü ..................................................................................... 29 

1.3. Abdülganî b. Tâlib el-Meydânî ........................................................................... 33 

1.3.1. Soyu ................................................................................................................. 33 

1.3.2. Yaşadığı Coğrafya ............................................................................................ 34 

1.3.3. Doğumu ve Eğitim Hayatı ............................................................................... 35 

1.3.4. İlmî ve İrfânî Kişiliği ....................................................................................... 36 

1.3.5. Vefatı ................................................................................................................ 39 

1.3.6. Hocaları  ........................................................................................................... 39 

1.3.7. Talebeleri.......................................................................................................... 42 



viii 

 

1.3.8. Eserleri  ............................................................................................................ 44 

1.4. Bilimsel Faaliyetlerde Şerh Yöntemleri, Tarihi Serüveni ve Şerhu’l-Akîdeti’t-

Tahâviyye ................................................................................................................... 47 

1.4.1. Bilimsel Faaliyetlerde Şerh Yöntemleri ve Amacı .......................................... 47 

1.4.2. Şerhlerin Düşünce Dünyasındaki Tarihi Serüveni, Konumu ve Kritiği .......... 49 

1.4.3. Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâviyye’nin İçeriği .......................................................... 52 

1.4.4. Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâviyye’nin Diğer Şerhler ile Karşılaştırması ................. 55 

1.4.5. Abdülganî el-Meydânî’nin Kelâmda İzlediği Yöntem .................................... 58 

1.4.6. Abdülganî el-Meydânî’nin Eserindeki Referanslar ......................................... 59 

1.4.4.1. Kaynaklı Referanslar ..................................................................................... 60 

1.4.4.2. Kaynaksız Referanslar .................................................................................. 62 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MEYDÂNÎ’NİN ULÛHİYET ANLAYIŞI 

2.1. İlâhiyyât ........................................................................................................... 64 

2.1.1. Allah’ın Varlığı ve İsbât-ı Vâcip .................................................................. 64 

2.1.2. Allah’ın Sıfatları ........................................................................................... 69 

2.1.2.1. Vücûd Sıfatı (Sıfat-ı Nefsiyye) .................................................................. 71 

2.1.2.2. Selbî (Tenzîhî) Sıfatlar .............................................................................. 71 

2.1.2.2.1. Kıdem ..................................................................................................... 72 

2.1.2.2.2. Bekâ ........................................................................................................ 73 

2.1.2.2.3. Muhâlefetü’n-li’l-havâdis ....................................................................... 73 

2.1.2.2.4. Kıyâm bi nefsihî ..................................................................................... 74 

2.1.2.2.5. Vahdâniyyet ............................................................................................ 75 

2.1.2.3. Subûtî/Zâtî Sıfatlar .................................................................................... 77 

2.1.2.3.1. Hayat ...................................................................................................... 77 

2.1.2.3.2. İlim ......................................................................................................... 77 

2.1.2.3.3. İrâde ........................................................................................................ 78 

2.1.2.3.4. Kudret ..................................................................................................... 80 

2.1.2.3.5. Kelâm ..................................................................................................... 80 

2.1.2.3.6. Tekvîn ..................................................................................................... 82 



ix 

 

2.1.2.4. Fiilî sıfatlar ................................................................................................ 84 

2.1.2.5. Haberî Sıfatlar ........................................................................................... 85 

2.1.3. Diğer İlâhiyyât Konuları .............................................................................. 88 

2.1.3.1. Kader ve Kaza ........................................................................................... 88 

2.1.3.2. İnsanın Fiilleri, İnsan İrâdesinin Fiilerindeki Rolü, Bu Bağlamda Oluşan 

Yaklaşımlar............................................................................................................. 89 

2.1.3.3. İstitâat ........................................................................................................ 94 

2.1.3.4. Hayır ve Şer ............................................................................................... 96 

2.1.3.5. Hidâyet-Dalâlet ......................................................................................... 97 

2.1.3.6. Teklîf ......................................................................................................... 99 

2.1.3.7. Ecel .......................................................................................................... 100 

2.1.3.8. Rızık ........................................................................................................ 100 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MEYDÂNÎ’NİN NÜBÜVVET, SEMİYYÂT VE DİĞER 

GÖRÜŞLERİ 

3.1. Nübüvvet .................................................................................................... 102 

3.1.1. Nübüvvet ve İspâtı .................................................................................. 102 

3.1.2. Nübüvvet-Mucize ilişkisi ........................................................................ 105 

3.1.3. Peygamber Gönderilmesinin Gereği ve Hikmetleri ............................... 106 

3.1.4. Peygamberlere Özgü Sıfatlar .................................................................. 108 

3.1.5. Hz. Peygamber’in Bazı İsimleri ve Nitelikleri ....................................... 109 

3.1.6. Hz. Peygamber’in Konumu ve Peygamberler Arasındaki Üstünlük 

Durumu ............................................................................................................. 110 

3.1.7. İsrâ ve Mirac ........................................................................................... 112 

3.2. Semʻiyyât ................................................................................................... 115 

3.2.1. Meleklere Îman, Mahiyetleri ve Özellikleri ........................................... 115 

3.2.2. Melekler ve Görevleri ............................................................................. 116 

3.2.3. Kabir Hayatı ve Ahvâli ........................................................................... 118 

3.2.4. Kıyâmet Alâmetleri ................................................................................ 121 

3.2.5. Ahirete Îman ve Ahiret Halleri ............................................................... 122 

3.2.5.1. Ba‘s, Haşr ............................................................................................ 123 



x 

 

3.2.5.2. Kitapların Dağıtımı, Hesap .................................................................. 124 

3.2.5.3. Mîzân ................................................................................................... 124 

3.2.5.4. Havz-ı Kevser ...................................................................................... 125 

3.2.5.5. Sırat ...................................................................................................... 126 

3.2.6. Şefaat ...................................................................................................... 126 

3.2.7. Cennet ve Cehennem .............................................................................. 129 

3.2.8. Rü’yetullah ............................................................................................. 131 

3.2.9. Âdemoğullarından Alınan Mîsâk ........................................................... 133 

3.2.10. Levh-i Mahfûz ve Kalem ...................................................................... 134 

3.2.11. Arş ve Kürsi .......................................................................................... 135 

3.2.12. Ruh ........................................................................................................ 135 

3.2.13. Ölülerin Ardından Yapılan Duâlar ve Sadakalar .................................. 135 

3.2.14. Duâ ve İlgili Konular ............................................................................ 136 

3.3. Çeşitli İnanç Konuları ................................................................................ 137 

3.3.1. Îmanın Tanımı, Nitelik ve Nicelik Bakımından Değerlendirilmesi ....... 137 

3.3.2. Mü’menün bih Hakkında Görüşler ......................................................... 140 

3.3.3. Îmanda Artma ve Eksilme ...................................................................... 141 

3.3.4. Îmanda İstisna ......................................................................................... 142 

3.3.5. Îmanın Geçerli olması İçin Aranan Şartlar ............................................. 143 

3.3.6. Büyük Günah (Kebîre) ve İşleyenin Durumu ......................................... 145 

3.3.7. Tekfîr ve İslâmda Ehl-i Kıbleye Yönelik Yaklaşım Tarzı ...................... 146 

3.3.8. İslâmda Sosyal Yapı, Birlik ve Beraberlik ............................................. 149 

3.3.9. Sahâbîlere Karşı İzlenecek Tutum .......................................................... 150 

3.3.10. Aşere-i Mübeşşere ................................................................................ 152 

3.3.11. Velâyet ve Kerâmet .............................................................................. 153 

3.3.12. İmâmet ve Hilâfet ................................................................................. 154 

3.3.13. Sahih Din Anlayışı ................................................................................ 159 

SONUÇ ............................................................................................................ 160 

KAYNAKÇA ................................................................................................... 165 

 

  



xi 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

akt.   : Aktaran 

b.   : Bin 

b.y.    : Basım Yeri Yok 

bk.   : Bakınız 

bs.   : Basım 

c.c.   : Celle Celâlühü 

c.   : Cilt 

çev.    : Çeviren 

dip.    : Dipnot 

DİA   : Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

ed.    : Editör 

Erişim   : Erişim Tarihi 

H.    : Hicrî 

Hz.   : Hazreti 

krş.    : Karşılaştırın 

nr.    : Numara 

nşr.    : Neşreden 

öl.    : Ölüm Tarihi 

r.a.   : Radıyallahu anh 

s.   : Sayfa 

s.a.v.   : Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

thk.   : Tahkik Eden 

ts.   : Tarihsiz 

TDV.   : Türkiye Diyanet Vakfı 

vb.   : Ve benzerleri 

vd.   : Ve diğerleri 

y.y.   : Yayıncı Yok 

Yay.   : Yayınları 



1 

 

GİRİŞ 

Tezin Amacı ve Önemi  

 Kelâm ve akâid ilmi alanında araştırmalar yapan bilginler daha ilk dönemden 

itibaren ilahiyât, nübüvvet ve semiyyât konularında fikirler ileri sürmüş, görüşlerini 

açıklamada birbirinden farklı ekoller geliştirmişlerdir. Bazen bir dönemde izlenen 

metodun daha sonraki dönemlerde geliştirildiği ve zenginleştirildiği bazen de 

dönemin ilmî gerçekleri ile uyumsuz ya da yetersiz olduğundan terk edildiği ve o 

günün bilim formatında tekrar biçimlendirildiği realitesi ile karşılaşmaktayız. Bunun 

doğal bir sonucu olarak kelâm ilminde hedeflenen amaç aynı olmakla birlikte o 

amaca ulaştırmada kullanılan araçlar zamanla farklılık gösterebilmektedir. 

Selef devrinde teslîmiyetçi ve nakle dayalı anlayış hâkim iken mütekaddimîn 

döneminde inanç konularının anlaşılmasında aklî çıkarımlar önemli görülmüş, bunun 

yanı sıra felsefe ve mantığa yer verilmemiştir. Ancak müteahhirîn devrinde mantık 

ve felsefeye büyük oranda ilgi duyulmuş, kelâm ilminin mevzuları arasında yer 

almıştır. Öyle ki; Fahreddin er-Râzî (öl. 606/1210), Seyfeddin Âmidî (öl. 631/1233) 

ve Beyzâvî (öl. 685/1286) devrinde adeta kelâm ile felsefe birleşmiştir.  

 Kelâm ilmi tarihini belli dönemler biçiminde kategorize ettiğimizde “şerh, 

haşiye ve tâʽlîkât dönemi” adı verilen bir dönemden bahsetmek durumundayız. H. 

VIII. asrın ortalarından itibaren başlayıp asrımıza kadar süregelen dönemi içeren bu 

dönemde de oldukça zengin ve alanında başarılı eserler vucûda getirilmiştir. Bu 

dönemde kelâm konularının ilmiye sınıfına aktarılmasında şerh türü eserlerin önemli 

bir yer tuttuğu bilinmektedir. Bu dönem kelâmcıları çalışmalarında felsefe ile kelâmı 

mezcetmiş, geçmiş dönemlerdeki kelâm geleneğini sürdürmüşlerdir. Bir bakıma bu 

dönem, dağınık haldeki bilgilerin derlenip toplanması, sistematik bir hale getirilmesi 

ve sürdürebilirliğinin sağlanması gibi önemli görevleri üstlenmiştir. 

 İslâm düşünce dünyasında şerh ve hâşiye edebiyatı, kimi düşünürler 

tarafından taklitçilik ile ilişkilendirilirken kimi düşünürler tarafından ise gerek üslup 

gerekse muhteva bakımından metin eserlerden üstün ve özgün birer eser kabul 



2 

 

edilmiştir.1 Bu bağlamda şerh ve hâşiye türü eserler, problemi ortaya koyma, farklı 

konuları ana başlık altında toplama, kavramsal izahlar yapma, lafız ve ifadeyi 

güzelleştirme esasına dayalı karakteristik eserler arasında gösterilir.2 Bunun yanında 

bilimle irtibatı güçlendiren, kademeli eğitim anlayışıyla özdeşen, öğretmen-öğrenci 

münasebeti açısından sağlıklı bağ kurmaya destek olan psikolojik ve pedagojik 

formatta bir faaliyet olarak değerlendirilir.3  

Öte yandan özlü akâid ve kelâm eserlerinin değişik perspektiflerden 

değerlendirilmesi de şerh türü eserlerin başka bir yönüne vurgu yapan olgulardır. Söz 

konusu eserlerin özellikle Memlükler ve Osmanlılar döneminde yaygınlaştığını 

söylemek mümkündür. Ebû Hanife’nin (öl.150/767) el-Fıkhü’l-ekber adlı eserine, 

Tahâvî’nin (öl. 321/933) el-Akîde’sine ve Kâdî Abdülcebbâr’ın (öl. 415/1025) 

Usûlü’l-hamse adlı eserine yazılan şerhler bu tür eserlere örnek olarak gösterilebilir.  

Daha sonraki dönemlerde yazılan bazı şerhler ise çok meşhur olmuş, İslâm 

âleminin her köşesinde okutulmuştur. Bu bakımdan Teftâzânî’nin (öl. 793/1390) 

Necmeddin en-Nesefî’nin ( öl. 537/1142) Akâid’ine yazdığı Şerhu’l-Akâid, Seyyid 

Şerif Cürcânî’nin (öl. 816/1413) Adudüddin el-Îcî'nin (öl. 756/1355) el-Mevâkıf’ına 

yazdığı Şerhu’l-Mevâkıf, Celâleddin ed-Devvânî’nin (öl. 908/1502) Îcî’nin el-

Akâid’ine yazdığı Şerhu’l-Akâidi’l-Adudiyye, İsfahânî’nin (öl. 749/1349) Kâdî 

Beyzâvî’nin (öl. 685/1286) Tavâliu’l-envâr’ına yazdığı Metâliu’l-enzâr örnek olarak 

gösterilebilir. 

XIX. yüzyıl bilginleri arasında yer alan Tahâvî’nin el-Akîde adlı eserini şerh 

eden Abdülganî el-Meydânî, yakın döneme fikirleri ile ışık tutan Hanefî bir 

kelamcıdır. Onun, Tahâvî tarafından on asır önce Ebû Hanîfe ve arkadaşlarının 

anlayışı üzere kaleme aldığı eserini, yaşadığı dönemde güncelliğini koruyan felsefî 

                                                            
1  İsmail Lütfi Çakan, Hadis Edebiyatı, (İstanbul: MÜİFV. Yayınları, 2008), 189; Harun Anay, “Bir 

Osmanlı Düşüncesinden Bahsetmek Mümkün mü?”, Dergâh Dergisi 7/76 (1996), 13; İsmail Kara, 

“Unuttuklarını Hatırla! Şerh ve Haşiye Meselesine Dair Birkaç Not”, Dîvân Disiplinlerarası 

Çalışmalar Dergisi 15/28 (Ocak 2010), 65-66. 
2  Teftâzânî (öl. 792/1390), Nesefî’nin (öl. 537/1142) akâid metnini şerh ederken nasıl bir yol 

izlediğine dair önemli açıklamalarda bulunur. Bu bilgiler bize şerhlerin niteliği ile ilgili önemli 

ipuçları verir. Bk. Sadeddin et-Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, nşr. Abdusselam b. Abdulhâdî Şennâr 

(Dimeşk: Daru’l-Beyrûtî, 2007), 17-18. 
3  Kara, “Unuttuklarını Hatırla! Şerh ve Haşiye Meselesine Dair Birkaç Not”, Dîvân 

Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi 15/28 (Ocak 2010), 16-17, 65-66.  



3 

 

kelâm perspektifinde yorumlayarak oldukça objektif, uzlaştırıcı karakterde, tatmin 

edici ve zengin bir biçimde sunduğunu görmekteyiz.  

Onun bu eseri, Tahâvî’nin el-Akîde eseri üzerine üretilen şerh külliyatı 

arasında; zengin referansları, güncele dayalı öğretisi, tekâmüle erişmiş tarzı ve en 

önemlisi de birçok Tahâvî şerhinde görmeye alışık olduğumuz kendisinden önce 

üretilen şerhlere dayanma geleneği Meydânî’nin söz konusu şerhinde 

görülmemektedir. Zira o, eserin giriş kısmında epeyce sorup araştırmasına rağmen 

Tahâvî’nin el-Akîde’sine yönelik herhangi bir şerh çalışmasına rastlamadığından söz 

eder. Bu bakımdan özgün bir eser olduğu özellikle ifade edilmelidir.  

 Yaşadığı çağda Osmanlı devletinin hâkimiyeti altındaki Şam bölgesinde 

tanınmış ve taltif görmüş bir bilgin olmasına rağmen daha sonraki dönemlerde İslam 

dünyasında yeterince tanınmamış, söz konusu eseri salt tahkîk dışında akademik bir 

çalışmaya da konu olmamıştır. 

 Bu çalışmada hem Meydânî’nin ilmî kişiliğini gözler önüne sermeyi hem de 

hasbe’l-kader onun kelâm alanındaki düşünsel eylemlerini aktarmak 

hedeflenmektedir. Bunun yanı sıra Hanefî ekolüne mensup bir fıkıh bilgini olarak 

tanınan Meydânî’nin kelâmî konularda bütünüyle Mâtürîdî ekolüne bağlı kalıp 

kalmadığının izi sürülmüş olacaktır. 

 Meydânî’nin kendisinden on asır önce yaşamış bir bilginin eserini şerh 

ederken; o çağdaki düşünce dünyası ile kendisinin yaşadığı dönemdeki arasında nasıl 

bir ilişki kurguladığını yansıtılacak olması, çalışmamızın önemli başka bir amacını 

oluşturmaktadır. 

Öte yandan kimi araştırmacılar tarafından şerh ve hâşiye döneminin kelâm 

ilminde “duraklama ve gerileme” dönemi olduğu tezi öne sürülmektedir. Tahâvî 

Akîde’sinin şerhi bağlamındaki bu çalışmanın bu soruya cevap arayacak oluşu ve bu 

alana ışık tutması ayrıca önem arz etmektedir.  

 Araştırmamızın bütün yönleriyle hedeflenen amacı: Meydânî’nin, dönemine 

sunduğu ilmi birikimi gün yüzüne çıkarabilecek ve yaşadığı çağın problemlerine 

geliştirdiği çözümleri görebilecek oluşumuzdur. Bu sayede İslâm bilim dünyasına 



4 

 

kelâmî perspektifte katkılar sunan değerli bir ilim adamını, tanıma ve tanıtma imkânı 

elde etmiş olacağız. 

Kapsam ve Sınırları  

Günümüz kelâm problemlerini temele aldığımızda kelâm ilminin sınırlarını, 

İslâmî anlayışın inanç ve tutumlara yönelik prensiplerini şerî deliller doğrultusunda 

ortaya koyan ve bunu aklî yöntemlerle destekleyip yorumlayan bir ilim dalı olarak 

belirlemek mümkün görünmektedir.4  

İnanç esaslarıyla ilgili eserler telif edilmeye başladığından itibaren çeşitli 

kelâm eserleri kaleme alındığı gözlemlenmektedir. Genel hatlarıyla bu eserlerin 

içeriğinin öncelikle İslâm dışı akımlara karşı savunma refleksi üzere kurgulandığı 

daha sonraları ise müslümanların yaşadığı çağda sosyo-kültürel problemlerle 

mücadelede onların zihinsel buhranlarına çözüm hedeflediği bilinmektedir. Kelâm 

alanında telif edilen eserlerde yakın döneme doğru kapsam genişlemesi ve metod 

değişkenliği dikkat çeken bir durum olarak karşımıza çıkmaktadır.5 

XIX. yüzyılda Avrupa’da pozitif bilimlerde ilerleme kaydedilmiş, buna 

paralel olarak sekülerizmin etkisinde bir hayat modeli benimsenmiştir. Bu dönemde 

materyalizm, evrimcilik, pozitivizm ve Freudizm gibi ideolojik akımlar ortaya çıkmış 

ve bu akımlar tarafından dine yönelik inkâr söylemleri geliştirilmiştir. O dönemde 

Avrupa’da eğitim hayatını sürdüren müslüman bilginler ve yazarlar aracılığıyla din 

ve dine dayalı değerleri tehdit eden inkâr düşünceleri İslâm toplumuna taşınmıştır. 

Gelişen durumlara karşılık İslâm âleminde geleneksel yöntemlerle ve özellikle de 

geliştirilen modern yöntemlerle kelâma dair problemler çözüme kavuşturulmuştur.6 

Bu çalışmada Tahâvî’nin IX. yüzyılda telif ettiği özlü metin üzerine 

Meydânî’nin XIX. yüzyıl kelâm anlayışı ile kaleme aldığı şerhi incelenecektir. İnanç 

konularında özellikle Osmanlı ilim geleneğinde kabul gören eserleri referans alan 

                                                            
4   Seyyid Şerif Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, (Siyâlkûtî ve Çelebî hâşiyeleri ile birlikte), thk. 

Muhammed Ömer Dimyâdî, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’il-İlmiyye, 1998), 1/40. 
5   Muhammed b. Ali b. Kâdî Muhammed Hâmid b. Muhammed Sâbır el-Fârûkî et-Tehânevî, Keşşâfi 

Istılâhâti’l-fünûn, nşr. Ali Dahrûc-Abdullah Hâlidî (Beyrut:  Mektebetü Lübnan, 1996), 1/29-30. 
6   Yusuf Şevki Yavuz, “Kelâm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 23 Ocak 

2023) 



5 

 

Meydânî, kelâm, felsefe, mantık ve tasavvuf metoduna sıklıkla başvurduğu ve çözüm 

ürettiği gözlemlenecektir. 

Kelâm ilmini temel ve ilimlerin en şereflisi olarak kabul eden Meydânî’nin 

onu; “Kuran, Sünnet ve Sahabîlerin icmasına aykırı olmama” şartıyla kayıtlaması, 

esasen benimsediği ve sınırlarını çizdiği kelâm perspektifini bize yansıtması 

açısından önemli bir kriter olacaktır. 

Öte yandan Ehl-i sünnet kelâmcıları tarafından yazılan eserlerde bidat 

fırkalara yönelik eleştirel yaklaşımların yanı sıra Ehl-i sünnet üst kimliği altında 

Mâtürîdî, Eşʻarî tartışmalarına da sıklıkla rastlanır. Bu çalışmada Ehl-i sünnet içi 

eleştirel yaklaşım yerine uzlaştırıcı bir dilin kullanıldığına ve esasen tartışmaların 

söylem farklılığından (lafzî) kaynaklandığına tanık olunacaktır. Daha da önemlisi, 

Hanefî ekolüne mensup bir kelâmcının görüşlerini Mâtürîdî nazariyeleri ile 

sınırlandırmadan yeri geldiğinde Eşʻarî ekolünün yaklaşımlarını kendi fikir 

dünyasında yansıtabileceğine dair açık örnekler görülecektir.  

Osmanlı ilim çevreleri tarafından kabul gören şerh, hâşiye ve taʽlîkâta dayalı 

bilgi aktarımı yönteminin XIX. yüzyıldaki yansıması görülecek ve ünlü kelâmcıların 

değerlendirmesi Meydânî’nin düşünce dünyasında şekillenen tarzıyla titiz bir 

çalışmanın ürünü olarak takdim edilecektir.  

Selef ekolü biçiminde yazılmış bir akâid risâlesini gerektiğinde felsefî ve 

kelâmî bir anlayışla yorumlamak, bunun yanı sıra Osmanlı ilim geleneğine uygun 

şekilde zengin referanslarla donatmak, üzerinde çalışmaya değer bir yapıt olduğunun 

göstergesi olacaktır. 

Özet bir ifadeyle çalışmamızın kapsam ve sınırı: XIX. yüzyıl bilginlerinden 

Abdülganî el-Meydânî’nin kelâm anlayışını, referansları, döneminin ilim anlayışı ve 

Tahâvî’nin el-Akîde’si bağlamında yansıtmaya çalışmak olacaktır. 

Temel Kaynakları 

Tahâvî ve el-Akîde’sini incelediğimiz tezimizin birinci bölümünde Tahâvî’yi 

ve eserlerini tanıtırken bir takım biyografi kaynaklarına başvurduk. İbnü’n-Nedîm’in 

(öl. 385/995) el-Fihrist, Hamevî’nin (öl. 626/1229) Mu‘cemü'l-büldân, İbnü’l-Esir’in 



6 

 

(öl. 630/1233) el-Lübâb fî tehzîbî'l-ensâb, İbn Hallikân’ın (öl. 681/1282) Vefeyâtü’l-

aʿyân, Zehebî’nin (öl. 748/1348) Târîhu’l-İslâm ve vefeyâti’l-meşâhîri ve’l-aʻlâm, 

Tezkiratü’l-hüffâz, Kureşî’nin (öl. 775/1373) el-Cevâhiru'l-mudiyye fî tabakâti'l-

Hanefiyye, Ebü’l-Mehâsin’in (öl. 874/1470) en-Nücûmu'z-zâhire fî mülûki mısr ve’l-

Kâhire, Kâtip Çelebi’nin (öl. 1067/1657) Keşfü’z- zunûn ve Leknevî’nin (1848-1886) 

Fevâidü'l-behiyye fî terâcimi’l-Hanefiyye adlı eseri bu alanda yararlandığımız 

kaynaklar arasında yer alır.  

Ayrıca çalışmamız esnasında yakın dönem ve çağdaş araştırmalardan da 

yararlanma imkânı bulduk. Kevserî’nin (1879-1952) el-Hâvî fî sîreti İmam Ebî 

Ca‘fer et-Tehâvî, Ömer Rıza Kehhâle’nin (1905-1987), Muʻcemü’l-müellifîn, 

Abdulmecit Mahmud’un ( 1931-2022) Ebû Caʻfer et-Tahâvî ve eserühû fi’l-hadîs, 

İbn Kâsım’ın ed-Delîl ile'l-mütûni'l-ilmiyye, Ahmet Karadut’un “Ebû Caʻfer et-

Tahâvî Hayatı ve Eserleri” adlı makalesi ve Kelâm Tarihinde Tahâvî ve Akîde 

Risalesi adlı Yüksek lisans tezi, Arif Aytekin’in Tahâvî Akîdesi ve Selef Akîdesindeki 

Yeri adlı eseri ve İhsan Timür’un kaleme aldığı “Osmanlı Mâtürîdî Kelâm 

Geleneğine Yansımalarıyla el-Akîdetü't-Tahâvîyye Şerhleri” ve “Tahâvî Akîdesi’ne 

Ehl-i Hadis Yorum: Sadruddin İbn Ebi’l-İz ve el-Akîdetü't-Tahâvîyye Şerhi” adlı 

makâleleri, çalışmamız sırasında müracaat ettiğimiz yakın dönem araştırmaları 

arasında gösterilebilir. 

Tezimizin yine birinci bölümünde Meydânî’nin gerek hayatını, eserlerini ve 

fikrî alt yapısını analiz ederken gerekse yaşadığı döneme ilişkin bir takım tarihsel 

bilgilerin izini sürerken bazı eserlerden ve biyografi kaynaklarından yararlandık. 

Bunlardan bazıları şunlardır: Hadrâvî’nin (1836-1909) Nüzhetü’l-fiker fîmâ mazâ 

mine’l-havâdisi ve’l-ıber fî terâcimi ricâli’l-karni’s-sânî aşera ve’s-sâlise aşer, Şahin 

Makaryus’un (1910) Hasru’l-Lisâm an nekebâti’ş-Şâm, İbrahim Baytâr’ın (1917) 

Hılyetü’l-beşer fî târîhı’l-karni’s-sâlise aşer, Bağdatlı İsmail Paşa’nın (1839-1920) 

Hediyyetü’l-ʿârifîn, esmâʾü’l-müʾellifîn ve âsârü’l-musannifîn, Serkîs ed-

Dımaşkî’nin (1856-1932) Muʿcemü’l-matbûʿâti’l-ʿArabiyye ve’l-muʿarrebe, 

Muhammed Kürd Ali’nin (1876-1953) Künûzü’l-ecdâd, Hutatu'ş-Şâm, Şaddî’nin 

(1958) Ravzu’l-beşer fî â‘yânı Dımeşk fî’l-karnı’s-sâlise aşer, Ziriklî’nin (1893-

1976) el-A‘lâm, Ömer Rızâ Kehhâle’nin (1905-1987), Mu‘cemü’l-müellifîn, Ali Rıza 



7 

 

Karabulut ve Ahmet Turan’ın Mu’cemu’t-târîhi’t-Türâsi’l-İslâmî fî mektebâti’l-âlem 

adlı eserleri ve Sâid Bektaş’ın tahkikini yaptığı Lübâb fî şerhi’l-Kitâb adlı eserin 

giriş bölümünde yer alan “Tercemetü’l-Allâme eş-Şeyh Abdülganî el-Meydânî” 

bölümü çalışmamız sırasında yararlandığımız önemli kaynaklardandır. 

Tezimizin ikinci bölümünde Meydânî’nin Allahın varlığının ispâtı ve sıfatları 

gibi ulûhiyyet ile ilgili yaklaşımlarını tespit etme gayreti gösterirken bunun yanı sıra 

kader ve kaza, insanın iradesinin eylemlerindeki rolü, istitaat, hayır-şer, hidâyet-

dalâlet, teklif, ecel ve rızık gibi ilâhiyât konularının uzantısında değindiği 

meselelerde takındığı tavırları yansıtmaya çalıştık. Çalışmamızın üçüncü bölümünde 

Meydânî’nin nübüvvet, semiyyât ve diğer kelâmî görüşlerini tespit edip analiz etme 

gayretinde bulunduk. Söz konusu çalışmamızı yürütürken Meydânî’nin, Tahâvî’nin 

el-Akîde’si bağlamında ürettiği Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâviyye adlı eserini esas almak 

suretiyle benimsediği yaklaşımları özverili bir biçimde ortaya koymaya çalıştık.  

Meydânî’nin kelâm anlayışını yansıtırken çalışmamıza zenginlik katması 

bakımından ilahiyât, nübüvvet ve semiyyât konularının her birinde gerek klasik ve 

yakın dönem kelâm kaynaklarına, gerekse akâid ve mezhepler tarihi eserlerine 

sıklıkla başvurma gayretinde bulunduk. Bu bağlamda Ebû Hanîfe’nin (öl. 150/767) 

el-Fıkhü’l-Ekber, Ebu’l-Hasan Eşʻarî’nin (öl. 324/936) Makâlâtü’l-İslâmiyyîn, 

Mâtürîdî’nin (öl. 333/944) Kitabu’t-Tevhîd, Bâkıllânî’nin (öl. 403/1013) el-İnsâf, 

Kâdî Abdülcebbar’ın (öl. 415/1025) Şerhu Usûli’l-Hamse, Tesbîtu delâili’n-nübüvve, 

Abdülkâhir el-Bağdâdî’nin (öl. 429/1037) Kitâbu Usûli’d-din, Beyhakî’nin (öl. 

458/1066) el-Esmâ ve’s-sıfat, Cüveynî’nin (öl. 478/1085) Akîdetü’n-Nizâmiyye, 

Kitâbü'l-İrşâd, Ebü’l-Muîn en-Nesefî’nin (öl. 508/1115) Tabsıratü’l-Edille ve 

Bahrü’l-Kelâm, Şehristânî’nin (öl. 548/1153) Nihâyetü’l-ikdâm ve el-Milel ve’n-

nihal, Nurettin es-Sabûnî’nin (öl. 580/1184) el-Bidaye, Beyzâvî’nin (öl. 685/1286) 

Tavâlîu’l-Envâr, Teftâzânî’nin (öl. 792/1390) Şerhu’l-Makâsıd, Şerhu’l-Akâid, 

Seyyid Şerif Cürcânî’nin (öl. 816/1413) Şerhu’l-Mevâkıf, et-Ta‘rîfât, İbnü’l-

Hümam’ın (öl. 861/1457) Kitabu’l-Musâyere, Beyâzîzâde’nin (öl. 1098/1687) 

Usûlü’l-Münîfe, İşârâtü’l-merâm adlı eserleri, Ayrıca yer yer kelâmî görüşlere dikkat 

çekilen Mâtürîdî’nin Te’vîlâtü Ehli’s-sünne, Zemahşerî’nin (öl. 538/1144) el-Keşşâf, 

Fahreddin er-Râzî’nin (öl. 606/1210) Mefâtîhu’l-gayb ve Ebü’l-Berekât en-



8 

 

Nesefî’nin (öl. 710/1310) Medârikü’t-Tenzîl ve hakâiku’t-Te’vîl adlı tefsirleri klasik 

kaynaklar alanında yararlanılan eserlerin öne çıkanlarını oluşturmaktadır.  

Öte yandan Abdullatif Harpûtî’nin (1842-1916) dönemin ihtiyaçları 

doğrultusunda kaleme aldığı Tenkîhul-kelam fi akaid-i ehli’l İslâm, İsmail Hakkı 

İzmirli’nin (1869-1946) kelâm ilmine yeni bir çehre kazandırma düşüncesiyle telif 

ettiği Yeni İlmi Kelâm, M. Zâhid el-Kevserî’nin (öl. 1879-1952) insanın özgür 

iradesini ve eylemlerindeki etkisini ortaya koyma adına Mustafa Sabri Efendi’ye 

reddiye olarak kaleme aldığı el-İstibsâr fi’t-tehaddüs ani’l-cebri ve’l-İhtiyar ve 

Hasan Habenneke el-Meydânî’nin (öl. 1978) el-Akîdetü’l-İslâmiyye adlı eseri yakın 

dönem çalışmaları olması bakımından atıfta bulunduğumuz kaynaklar arasında 

zikredilebilir. 

Ayrıca referans bakımından zengin ve alanında özgün bir çalışma ortaya 

koyma adına çeşitli çağdaş eserlere, makalelere, sempozyum bildirilerine ve Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisinde geçen kimi maddelere yer yer atıfta 

bulunmaya çalıştık. Kaynakça bölümünde bütün referanslar verileceğinden dolayı 

burada hepsinden söz etme gereği duymuyoruz. Bu bağlamda Bekir Topaloğlu’nun 

kanıtlarla Allah’ın varlığını ortaya koyma düşüncesiyle kaleme aldığı İslam 

Kelâmcılarına ve Filozoflarına Göre Allah’ın Varlığı, kelâmî konuları içeren Ali 

Arslan Aydın’ın İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, İrfan Abdulhamid’in 

mukayeseli ekollerin anlayışlarına yer verdiği Dirâsât fi’l-firak ve’l-akâidi’l-

İslâmiyye, akâid ve kelâm alanında İslâm âleminde oldukça ilgi gören Said Ramazan 

el-Bûtî’nin Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye ve M. Ziyâuddin Rayyıs’ın İslamic 

Political Theories (İslâm’da Siyâsi Düşünce Tarihi) adlı eseri çağdaş kaynakların bir 

kısmına örnek teşkil etmesi bakımından ifade edilebilir. Bunun yanı sıra 

çalışmamızda terminolojik alanda başvurulan kaynaklar arasında yer alan Süleyman 

Hayri Bolay’ın Felsefî Doktrinler ve Terimler Sözlüğü ve Bekir Topaloğlu ile İlyas 

Çelebi’nin birlikte kaleme aldığı Kelâm Terimleri Sözlüğü bu bağlamda özellikle 

ifade edilmelidir.  

Son olarak söz konusu çalışmamızda Meydânî’nin kimi konularda görüşlerine 

kanıt olarak ileri sürdüğü hadislerin yer aldığı ve kaynakça bölümünde belirtilen 

temel hadis eserlerine de özverili bir biçimde atıfta bulunduğumuzu ifade etmeliyiz.  



9 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TAHÂVÎ AKÎDE’Sİ VE MEYDÂNÎ ŞERHİ 

1.1. Ebû Caʽfer et-Tahâvî 

1.1.1. İsmi, Nesebi, Doğumu ve Ailesi 

İslâm düşünce dünyasına önemli katkılar sunan Tahâvî, gerek ülkemizde 

gerekse İslâm âleminde çeşitli alanlarda pek çok akademik çalışmaya konu 

olmuştur. 1  Tezimizin bu bölümünde onun hakkında bazı genel bilgilere yer 

verilecektir. Tahâvî’nin adı Ahmed, babasının adı Muhammed, künyesi Ebû 

Caʻfer’dir.2 

Mısır’ın Tâhâ semtinde dünyaya gelen3 Tahâvî’nin doğum tarihi hakkında 

biyografi yazarları tarafından H. 229, 237, 238, 239 gibi birbirinden farklı tarihler 

ileri sürülmüştür.4 Tahâvî’nin nesep uzantısı en sağlam varyanta göre şu şekildedir: 

Ahmed b. Muhammed b. Selâme b. Selme b. Abdulmelik b. Selme b. Süleym b. 

Süleyman b. Habbâb el-Ezdî el-Hacrî el-Mısrî et-Tahâvî’dir.5  

                                                            
1   Bu konuda kayda değer bilgileri muhtevî eserler arasında şunları ifade edebiliriz: Muhammed 

Zâhid el-Kevserî, el-Hâvî fî sîreti imam ebî Ca‘fer et-Tehâvî (Kâhire: el-mektebetü'l-Ezheriyye 

li't-türâs, 1419/1999); Abdulmecit Mahmud, Ebû Caʻfer et-Tahâvî ve eserühû fi’l-hadîs (Kâhire: 

Heyetü’l-Mısrıyyeti’l-âmme li’l-kitâb, 1975); Rûhi Özcan, el-Hâvî fî şuruti’t-Tahâvî (Bağdat, 

1972); Arif Aytekin, Tahâvî Akîdesi ve Selef Akîdesindeki yeri (İstanbul: Bereket Yay. 2011); 

Ahmet Karadut, Kelâm Tarihinde Tahâvî ve Akîde Risalesi (Yüksek lisans tezi, Ankara 

Üniversitesi, 1990); Eyüb Ali, A History of Muslim Philosophy.  
2    Ebü'l-Ferec Muhammed b. İshak b. Muhammed el-Verrâk el-Bağdâdî İbnü'n-Nedîm, el-Fihrist, 

thk. İbrahim Ramazan (Beyrut: Dâru'l-Ma'rife, 1997), 257; Ebü'l-Hasan Ali b. Ebi'l-Kerem 

Muhammed b. Muhammed. b. Abdulkerim b. Abdulvâhıd eş-Şeybânî İzzuddîn İbni'l-Esir, el-

Lübâb fî tehzîbî'l-ensâb (Beyrut: Dâru Sâdır, ts.), 1/46; Ebü'l-Fida İsmail b. Ömer ibn Kesir el-

Kureşî el-Basrî ed-Dimeşkî, el-Bidâye ve'n-nihâye, thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî 

(Kâhire: Dâru Hicr, 1997), 15/72. 
3  Şihâbüddîn Ebû Abdillah Yâkut b. Abdillah er-Rûmî el-Hamevî, Mu‘cemü'l-büldân (Beyrut: 

Dâru Sâdır, 1995), 4/22; Abdulkâdir b. Muhammed b. Nasrullah Ebû Muhammed Muhyiddîn el-

Kureşî, el-Cevâhiru'l-mudiyye fî tabakâti'l-Hanifiyyi (Karaçi: Mir Muhammed kütüphanesi, 

ts.), 1/102. 
4   Abdurrahman b. Ahmed b. Yunus es-Sadefî Ebû Saîd el-Mısrî, Târîhu ibn Yunus (Beyrut: 

Dâru'l-Kütübi'l İlmiyye, h. 1421), 1/20; Ebü'l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. İbrahim 

b. Ebû Bekir İbn Hallikân el-Bermekî el-İrbîlî, Vefeyâtü’l-aʿyân ve enbâʾü ebnâʾi’z-zamân 

mimmâ sebete bi’n-nakl evi’s-semâʿ ev esbetehü’l-ʿayân, thk. İhsan Abbas (Beyrut: Dâru Sadır, 

1900), 1/72; Şemsuddin Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Osman b. Kaymaz ez-Zehebî, 

Tezkiratü’l-hüffâz (Beyrut: Dâru kütübi'l-ilmiyye, 1998), 3/21; Ebû İshak İbrahim b. Ali eş-

Şîrâzî, Tabakâtü'l-Fukaha, thk. İhsan Abbas (Beyrut: Dâru'r-Râid el-Arabiyyi, 1970), 142.  
5  Kureşî, el-Cevâhiru'l-mudiyye, 1/102; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 1/71; Ömer Rıza Kehhâle 

ed-Dimeşkî, Muʻcemü’l-müellifîn (Beyrut: Mektebetü'l-Müsennâ, ts.), 2/107.   



10 

 

Tahâvî, Yemenli olup Ezdî kabilesinin bir kolu olan Hacrîlerdendir.6 Amr b. 

As’ın (öl. 43/664) kumandan olarak görev aldığı Mısır’ı fetheden orduda Hacrîler 

arasında Tahâvî’nin dedeleri de bulunur. Onlar, Mısır fethedildikten sonra orayı yurt 

edinmek isterler. Bu isteklerini dönemin valisi Amr b. As’a söylerler. O da Hz. 

Ömer’e (öl. 23/644) bildirir. Onun da uygun görmesi üzerine oraya yerleşirler.7 Buna 

ilave olarak kaynaklarda Tahâvî’nin dedelerinin devlet kademelerinde görev aldıkları 

da yer alır. Onların bölgede otorite kurdukları ve istedikleri kişiyi Mısır valiliğine 

getirdikleri bilinir.8 Abbasi halifelerinden Me’mun (öl. 218/833) döneminde Selâme 

b. Abdulmelik halifeye isyan eder ve dönemin valisi Seriy b. Hakem’i (öl. 205/820) 

bölgeden uzaklaştırır. Boşalan Mısır valiliğine Ezdî kabilesinden Abdulaziz b. 

Abdurrahman’ı (öl. H. 3. yüzyıl) getirir. 9  Bu da Tahâvî’nin soyunun Mısır’da 

etkinliğini kanıtlar nitelikte bir argümandır. 

Halife Muʻtasım (öl. 227/842) döneminde Mısır’da yaşanan ayaklanmalarda 

Tahâvî’nin dedeleri önemli rol oynamış, bu nedenle Divânü’l-cünd10 görevlerinden 

azledilmişlerdir. Bununla birlikte kendilerine tahsis edilen ödenek de kesilmiştir.11 

Tahâvî’nin babası Muhammed b. Selâme (öl. 264/878) edip, şair ve muhaddis 

bir kişiliğe sahiptir.12 Tahâvî’nin annesi, Şafiî âlimlerinden Müzenî’nin (öl. 264/878) 

kız kardeşi olup İmamı Şâfiî’nin (öl. 204/820) ders halkalarına katılan Şâfiî âlimler 

arasında gösterilmektedir. 13  Bu bilgilerden hareketle Tahâvî’nin gerek anne 

tarafından gerekse baba tarafından nüfuzlu bir aileye sahip olduğu, ilim muhitinde 

doğduğu ve en önemlisi de sahip olduğu bu imkânları fırsata dönüştürerek ilmî 

yetkinliğe eriştiği anlaşılmaktadır. 

                                                            
6  Hamevî, Mu‘cemü'l-büldân, 4/22; Kureşî, el-Cevâhiru'l-mudiyye, 1/102.  
7  Abdulmecit Mahmud, Ebû Caʻfer et-Tahâvî ve eserühû fi’l-hadîs  (Kâhire: Heyetü’l-

Mısrıyyeti’l-âmme li’l-kitâb, 1975), 44. akt. Ahmet Karadut, “Ebû Caʻfer et-Tahâvî Hayatı ve 

Eserleri”, Diyanet Dergisi, 19/2 (1983): 54.  
8  Mahmud, Ebû Caʻfer et-Tahâvî, 57. 
9  Mahmud, Ebû Caʻfer et-Tahâvî, 56. 
10  Ordu ile ilişkili sicillerin tutulduğu ve askerî faaliyetlerin yürütüldüğü dîvân türüdür. Bk. Hamza 

Al-Yakup Köseoğlu, “İslâm Devletinde İdare Teşkilatının Ortaya Çıkışı: Divanın Teşkilatının 

Kuruluşu”, Fırat Üniversitesi İİBF Uluslararası İktisadi ve İdari Bilim Dergisi 4/1 (2020): 18. 
11  Mahmud, Ebû Caʻfer et-Tahâvî, 57. 
12  Kureşî, Cevâhiru'l-mudiyye, 1/103. 
13  Abdurrahman b. Ebû Bekir Celâlüddin es-Suyûtî, Husnü'l-muhâdara fî târîhî Mısır ve'l-Kâhire, 

Muhammed Ebû'l-Fazl İbrahim (Dâru İhyâi'l-Kütübi'l-Arabi, 1967), 1/399. 



11 

 

1.1.2. İlmî Kişiliği, Hocaları ve Talebeleri 

İslâm düşünce dünyasına fıkıh, hadis, usûl, akâid vb. alanlarda eserler 

sunarak katkıda bulunan Ebû Caʽfer et-Tahâvî, velûd Hanefî bilginlerinden olmasıyla 

dikkat çekmektedir. Özellikle yaşadığı Mısır bölgesinde Hanefî/fukaha ekolünün ilk 

temsilcisi olarak tanınması kayda değer bir özelliği olarak ön plana çıkmaktadır. 

Re’y ile şöhret bulan bir ekole hadis perspektifi kazandıran Tahâvî, bu sayede 

temsilcisi olduğu anlayışa yeni bir çehre kazandırmıştır. Gerek fıkıh alanında 14 

gerekse akâid alanında döneminin Hanefî müctehidi kabul edilmiştir. O, Ehl-i sünnet 

inanç esaslarını tartışmalardan uzak veciz bir metin biçiminde ele almıştır. Asırlar 

boyunca ilmiye sınıfı tarafından eserlerinden istifade edilmesi ayrıca onun fikrî 

altyapısını göstermesi bakımından önemlidir.  

Mısır’da ilimle temeyyüz etmiş bir ailede dünyaya gelen Tahâvî, doğal olarak 

herkes gibi o da ilk terbiyesini anne ve babasından almıştır. İbn Hacer (öl. 852/1449), 

Tahâvî’nin Ebû Zekeriyya Yahya b. Muhammed b. Amrus15 (öl. 307/920) tarafından 

yetiştirildiğinden bahseder. İbn Zolak’a 16  (öl. 386/996) dayandırdığı bilgi 

çerçevesinde Tahâvî’ye ilk temel eğitimi onun verdiğini ve ona Kur’ân-ı Kerim 

okumasını öğrettiğini bildirir. Bu bağlamda Tahâvî’nin ilk hocası Ebu Zekeriyya’nın 

o bölge de tanınmış biri olduğu anlaşılmaktadır.17  

Tahâvî, ilk eğitimini tamamladıktan sonra aynı zamanda dayısı olan Şâfiî 

âlimlerinden Ebû İbrahim İsmail b. Yahya el-Müzenî’nin (öl. 264/878) yanında 

                                                            
14  İbni Kemal paşa (öl. 940/1534) fıkıh alanında Tahâvî’yi meselede müctehid sınıfında 

değerlendirir. Fakat bazı âlimler onun daha yüksek seviyede müctehid olduğunu belirtirler. 

Nitekim Abdulaziz ed-Dihlevî (öl. 1239/1824)  Bustânü’l-muhaddisîn adlı eserinde onun el-

Muhtasar adlı eserini gerekçe göstererek onun mezhep mukallidi olmadığını aksine Ebû Yusuf ve 

İmâm-ı Muhammed gibi mutlak müctehid sınıfında değerlendirilmesi gerektiğini vurgular. Ebü'l-

Hasenât Muhammed Abdulhay el-Leknevî el-Hindî, el-Fevâidü'l-behiyye fî terâcimi'l-

Hanefiyye, thk. Muhammed Bedreddin Ebû Ferrâs en-Na'sânî (Tukh Dalakah: Dâru's-Saâdeh, 

1324), 31-32. (1. nr. dip.) 
15  Şemsuddin Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Osman b. Kaymaz ez-Zehebî, Târîhu’l-İslâm 

ve vefeyâti’l-meşâhîri ve’l-aʻlâm, thk. Beşşar Avvâd Maʻrûf (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 

2003) 7/128. 
16  Zehebî, Târîhu’l-İslâm, 8/591. 
17  Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed b. Ahmed İbn Hacer el-Askalânî, Lisânü'l-

mîzân, thk. Dâiretü'l-meârifi'n-Nizâmiyye (Beyrut: Müessesetü'l-A'lemî li'l-madbûât, 1971), 

1/281. 



12 

 

derslere başlar.18 Şâfiî doktrinini dayısından öğrenen Tahâvî bunun yanı sıra hadis 

tedrisi ile de meşgul olur. İmâm-ı Şâfiî’nin (öl. 204/820) es-Sünen’ini dayısından 

alarak nakleder. 19  Önceleri Şâfiî âlimleri arasında yer alan Tahâvî’nin sonraları 

Hanefî ekolünü benimseyerek bu ekolün Mısır’da önemli temsilcilerinden biri olması 

kayda değer bir bilgi olarak ifade edilmelidir.20 İbn Yunus, Tahâvî’ye dayandırdığı 

bilgi üzerinden şöyle dediğini aktarır:  

“İlk ilim tahsilini Müzenî’den aldım. Ondan Şâfiî fıkhını öğrendim. Bir kaç yıl sonra 

Mısır’a Ahmet b. Ebî İmran21  (öl. 285/898) kâdî olarak atandı. Onunla dostluk 

kurdum. O, Hanefi bilginlerindendi. Ben o günden sonra Müzenî’nin derslerini 

bıraktım.”22 

Tahâvî’nin aktardığına göre dayısının görüşlerini terk etmesinde Ebî İmran’ın 

önemli bir yer tuttuğu görülmektedir. Aynı zamanda onun zihin dünyasında farklı 

ufuklar açtığı anlaşılmaktadır. Vaktiyle Muhammed b. Ahmed eş-Şürûdî Tahâvî’ye 

Hanefi ekolüne geçmesinin nedenini sorduğunda Tahâvî ona: “Dayım sürekli Ebû 

Hanife’nin kitaplarını araştırıyordu” şeklinde cevap vermiştir.23 Bu bağlamda Ebu 

Hanîfe’nin ekolünün Tahâvî açısından daha ilgi çekici olduğunu söylememiz 

mümkündür. 

Tahâvî'nin Hanefî doktrinine yönelmesine neden olan başka bir husus da 

onun Ebû Hanife’nin kitaplarını araştırması ve bu duruma tanık olan Müzenî’nin ona 

“vallahi Senden âlim olmaz” sözünün etkili olduğu söylenebilir.24 İbn Hacer (öl. 

852/1449) ise bu konuyu daha farklı bir biçimde; Tahâvî’nin ilk dönemde Şâfiî 

doktrini ile ilgilendiğini, daha sonraları dayısı Müzenî ile yaşadığı bir olay sonrası 

Hanefî doktrinine yöneldiği bilgisini aktarır. Bu bağlamda Tahâvî’nin anlamakta 

güçlük çektiği zor bir meseleyi Müzenî’nin ona tekrar tekrar anlatmasına rağmen 

anlayamaması üzerine “vallahi senden bir şey olmaz.” sözünün etkili olduğunu 

                                                            
18  İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 1/71; Abdulhay b. Ahmed b. Muhammed Ebü'l-Felâh İbnü’l-

İmâd, Şezerâtü'z-zeheb fî ahbâri men zeheb, thk. Mahmud Arnavud (Dimeşk, Beyrut: Dâru İbn 

Kesir, 1986), 4/105; Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 32. 
19  İbn Hacer, Lisânü’l-mîzân, 1/274. 
20  İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 1/71; Şîrâzî, Tabakâtü’l-fükaha, 142. 
21  Suyûtî, Husnü'l-muhâdara, 1/463. 
22  İbn Yunus, Târîhu ibn Yunus, 1/22. 
23  İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 1/71; Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 34. 
24  Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 32. 



13 

 

nakleder. 25  Muhtasar adlı eserini yazdıktan sonra Tahâvî’nin Müzenî hakkında; 

“şayet yaşasaydı yemininin keffaretini ödemek zorunda kalırdı.” şeklinde latîfede 

bulunarak onu yâd ettiği kaydedilir.26  Tahâvî’nin ilmî kişiliğinin oluşmasında ve 

Hanefî doktrinini tercih etmesinde önemli bir etken de Mısır’da yine kâdîlık görevi 

üstlenen Bekkar b. Kuteybe’dir (ö.290/903).27 Tahâvî, dayısı Müzenî ile kâdî Bekkar 

arasında geçen tartışmalara tanık oluyordu. 28  Onun bu sayede fikrî olgunluğa 

eriştiğini söylemek mümkündür. 

Mısır Valisi Ahmet b. Tolun (öl. 270/884), Tahâvî’yi kendisinin tespit ettiği 

belge ve kayıtlardaki yanlışlıkları düzeltmesi için Dımaşk’a gönderir. Orada Dımaşk 

kâdîsı Ebû Hâzim (öl. 292/905) 29  ile birtakım belgelerin incelenmesi faaliyetini 

yürütür. 30  Burada kaldığı süre zarfında Ebû Hâzim’den fıkıh ve hadis alanında 

dersler alır.31 Ömrünün neredeyse tamamını Mısır’da geçiren Tahâvî’nin kısa süreli 

de olsa 32 Gazze, Askalan, Taberiye ve Kudüs’e seyahat ettiği ve oradaki âlimlerden 

ilmî açıdan yararlandığı bilinmektedir.33  

Tahâvî’nin ilim geleneğine sunduğu katkı ve rivayetler onun ilim dünyasında 

ki yeteneğini gözler önüne seren niteliktedir. En önemlisi de yaşadığı çağda onun 

hocalarının sadece Mısır bölgesi ile sınırlı kalmamasıdır. Biyografi eserlerine 

bakıldığında Tahâvî’nin geniş yelpazeli; yani birçok bölgeden hocasının olduğu 

anlaşılır. Bunlar arasında Mısır, Mağrib, Yemen, Basra, Kûfe, Hicaz, Şam, Horasan 

ve daha nice bölgelerden hocasının olduğu görülmektedir. Tahâvî, farklı bölgelerden 

                                                            
25  İbn Hacer, Lisânü’l-mîzân, 1/275. 
26  Ebû Muhammed Afîfiddîn Abdullah b. Esad b. Ali b. Süleyman el-Yâfiî, Mirâtü'l-cenân ve 

ıbretu'l-yekzân fî ma'rifeti mâ yu'teberu min havâdisi'z-zamân, thk. Halîl Mansûr (Beyrut: 

Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1997), 2/211; İbn Hacer, Lisânü’l-mîzân, 1/275; Leknevî, el-Fevâidü'l-

behiyye, 32. 
27  Ebü'l-Fidâ Zeynüddin Ebü'l-Adl Kâsım b. İbn Kutluboğa el-Cemâlî el-Hanefî, Tâcu't-Terâcim, 

thk. Muhammed Hayır Ramazan Yusuf (Dimeşk: Dâru'l-Kalem, 1992), 144. 
28   İbn Kutluboğa, Tâcu't-Terâcim, 145. 
29  Ebû Hâzim, 263/876 yılında Muʻtemid alallah döneminde onun Filistin ve Suriye’yi ele 

geçirmesinden sonra o bölgede kâdî olarak görev almıştır. Eserleri: Kitâbü’l-Ferâʾiz, Kitâbü’l-

Mahâdır ve’s-sicillât, Edebü’l-kadî, Emâlî ve Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî’nin el-Câmiʿu’l-

kebîr’i üzerine yazdığı şerh bulunmaktadır. Bk. DİA ilgili madde. 
30  Ebü’l-Meâlî Bahâüddîn Kâfi’l-küfât Muhammed b. el-Hasen b. Muhammed b. Alî b. Hamdûn el-

Bağdâdî, et-Tezkiretü’l-Hamdûniyye (Beyrut: Dâru Sadır, 1417/1996), 1/443. 
31  Kureşî, Cevâhiru'l-mudiyye, 1/103; İbn Kutluboğa, Tâcu't-Terâcim, 101. 
32  H. 268-269 yılları arasında seyahat ettiği nakledilir. 
33  İbn Hacer, Lisânü’l-mîzân, 1/275. 



14 

 

Mısır’a gelen hocalarla buluşup ilmi müzakereler yapmaya da oldukça ilgi duyardı.34 

Bu durum, onun ilmi donanımının muasırları arasında ayrıcalıklı olmasına etki eden 

bir faktör olmuştur. 

Tahâvî’nin hocaları ile ilgili eserler ortaya koyan âlimler de olmuştur. 

Abdulaziz b. Ebi Tâhir et-Temîmî, Bedreddin el-Aynî (öl. 855/1451), Abdulkadir el-

Kureşî (öl. 775/1373), Muhammed Zâhid el-Kevserî (öl. 1371/1952) bunlardandır.35 

Tahâvî’nin en meşhur hocaları arasında şunları sayabiliriz: 

1. Ebû Zekeriyya Yahya b. Muhammed b. Amrûs (öl. 307/920).36 

2. Ebû İbrahim İsmail b.Yahya b. İsmail el-Muzenî el-Mısrî (öl. 264/878).37 

3. Kâdî Bekkâr b. Kuteybe el-Basrî (öl. 290/903).38 

4. Ahmed b. Ebi İmran Musa b. Îsa (öl. 280/893).39 

5. Ebû Hâzim Abdulhamid b. Abdulaziz (öl. 292/905).40 

Hadis alanında döneminin seçkin âlimlerinden kabul edilen Tahâvî’nin hadis 

aldığı birçok hocası bilinmektedir. Müzenî, Nesâî, Harun b. Saîd el-Îlî, Ebû Şüreyh 

Muhammed b. Zekeriyya, Ebû Osman Saîd b. Bişr b. Mervan er-Rakkî, Rebıʻ b. 

Süleyman el-Cîzî, İsa b. İbrahim el-Gifâkî,41  Süleyman b. Şuayb el-Keysânî, Ebû 

Musa Yunus b. Abdulaʻlâ es-Sadfî 42 onlardan bazılarıdır. 43 

Tahâvî’den hadis rivayet eden talebelerin sayısı da oldukça fazladır. 

Kaynakların verdiği bilgilere göre Tahâvî’nin oğlu Ebû Hasan Ali b. Ahmed et-

Tahâvî, Ebû Muhammed Abdulaziz b. Muhammed et-Temîmî el-Cevherî, Ebû Bekir 

Mekkî b. Ahmed b. Sa’dûye el-Berdeî, Ebu Kasım Mesleme b. Kâsım b. İbrahim el-

                                                            
34  Muhammed Zâhid b. Hasan el-Kevserî, el-Hâvî fî sîreti imam ebî Ca‘fer et-Tehâvî (Kâhire: el-

mektebetü'l-Ezheriyye li't-türâs, 1419/1999), 19; Arif Aytekin, Tahâvî Akîdesi ve Selef 

Akîdesindeki yeri (İstanbul: Bereket Yay. 2011), 18-19. 
35  Kevserî, el-Hâvî, 6 vd. 
36  Hakkında bilgi için bk. Zehebî, Târîhu’l-İslâm,7/128; İbn Hacer, Lisânü’l-mîzân, 1/281. 
37  Hakkında bilgi için bk. İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 1/217; Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi, 2/93. 
38  Hakkında bilgi için bk. Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 55. 
39  Hakkında bilgi için bk. Suyûtî, Husnü'l-muhâdara, 1/463. 
40  Hakkında bilgi için bk. Kureşî, el-Cevâhiru'l-mudiyye, 1/296. 
41  Ebü'l-Kâsım Ali b. Hasan b. Hibetullah İbnü'l-Asâkir, Târîhu Dimeşk, thk. Amr b. Gurâme el-

Amravî (Beyrut: Dâru'l-Fikir, 1995), 5/367. 
42  İbn Yunus, Târîhu ibn Yunus, 1/22. 
43  Ayrıca bütün hocaları hakkında detaylı bilgi için bk. Kevserî, el-Hâvî, 6 vd. 



15 

 

Kurtubî, Ebû Kâsım Ubeydullah b. Ali Dâvûdî, Hasan b. Kâsım b. Abdurrahman Ebû 

Muhammed el-Mısrî, İbn Ebî Avâm Kâdî Kebir bunlardan bazılarıdır. Ayrıca 

Muʻcem sahibi Taberânî ve tarihçi İbn Yunus da Tahâvî’den hadis rivayet edenler 

arasında yer alır.44  

Ömrünü ilme adayan Tahâvî, ilim öğretmenin yanı sıra daha sonraki nesillere 

özellikle de ilmiye sınıfına devâsa bir miras bırakmıştır. Saygın bir kişiliğe sahip 

olan Tahâvî, ilmî kazanımlarını üstlendiği görevlerde pratiğe yansıtma imkânı da 

bulmuştur. Bu bağlamda Mısır kâdîlarına kâtiplik, nâiblik ve tanıkların tezkiyesinden 

sorumlu memuriyet görevlerini de icra etmiştir.45 Biyografi kaynaklarının verdiği 

bilgiye göre H. 321 yılında Zil’kade ayının başında ebedi âleme göç etmiştir. Kabri 

Kâhire’nin Karâfa semtinde bulunmaktadır.46  

1.1.3. Eserleri 

1. el-Akîdedü’t-Tahâvîyye (Beyânü akîdeti Ehli’s-sünne ve’l-cemâa). Bu eser 

Ebû Hanife ve arkadaşları İmam Ebû Yusuf ve İmâm Muhammed’in yaklaşımları 

çerçevesinde şekillenen Ehl-i sünnet inanç esaslarını veciz ve tartışmalardan uzak 

biçimde yansıtan bir çalışmadır. 47  İlim muhitinde oldukça rağbet gören bu eser 

üzerine onlarca şerh çalışması yapılmıştır. 48  Bizim tezimizin de ana metnini 

oluşturmaktadır. 

2. Meâni'l-âsâr. Fıkıh bablarına göre tertip edilen eser, mezhepler arasındaki 

görüş ayrılıkları bulunan hadislerin değerlendirilmesinden ibarettir. 

3. Müşkili'l-âsâr. İhtilâfu'l-hadis alanında yazılmış en kapsamlı eserdir. 

                                                            
44  Bk. Şemsüddîn Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Osman b. Kaymaz ez-Zehebî, Siyer-i 

a'lâmin-nübela (Kâhire: Daru'l-Hadis, 2006), 11/361; Kevserî, el-Hâvî, 7-8. 
45  İbn Hacer, Lisânü’l-mîzân, 1/281. 
46  İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 1/71; Yusuf b. Tagrî Berdî b. Abdullah ez-Zâhirî el-Hanefî Ebü'l-

Mehâsin Cemalüddin, en-Nücûmu'z-zâhire fî mülûki mısr ve'l-Kâhire (Mısır: Vezâretü's-

Sekâfe ve'l-İrşâdi'l-Kavmî, ts.), 3/240; Kevserî, el-Hâvî, 43. 
47  Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme el-Ezdî el-Hacrî el-Mısrî et-Tahâvî, Akîdetü-t-

Tahâvî Beyânü akîdeti Ehli's-Sünne ve'l-cemâa (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1995), 7. 
48  Yapılan şerhler ile ilgili bk. Abdulaziz b. İbrahim b. Kâsım, ed-Delîl ile'l-mütûni'l-ilmiyye 

(Riyad: Dâr es-Sumeyî, 2000), 203 vd.  



16 

 

4. Ahkâmü'l-Kur’ân. Fıkıh konularına göre oluşturulan eserde konu ile ilgili 

ayetler nakledilmiş, bunun yanı sıra mezhep imamları ve diğer müctehid ve 

fukahanın görüşlerine de yer yer temas edilmiştir. 

5. Tefsîrü’l-Kurʾân. Belli başlı sûrelerin yorumlanmasını hedefleyen bir 

eserdir. 

6. eş-Şürûtü’l-kebîr. Vesâik/belgeler hakkında kaleme aldığı bir eserdir. 

7. eş-Şürûtü’l-evsat. Vesâik/belgeler hakkında kaleme aldığı bir eserdir. 

8. Muhtasaru'ş-şurûd. Vesâik/belgeler hakkında kaleme aldığı eserlerin 

özetidir. 

9. Muhtasaru't-Tahâvî. Ebû Hanife ve arkadaşları İmam Ebû Yusuf ve İmâm 

Muhammed’in fıkhî yaklaşımları çerçevesinde şekillenen bir eserdir. Bu eser, Hanefî 

fıkhının ilk muhtasar eseri olarak da gösterilir. 

10. en-Nevâdirü’l-fıkhiyye. Fıkıh konularını içeren bir eserdir. 

11. Kitâbu'n-Nevâdir ve’l-hikâyât. Bazı hukuk bilgilerini içerir. 

12. Ahkâm-ı arâzî Mekke. Mekkedeki bölgelerin hükümleri hakkındadır. 

13. Kısmetü’l-feyʿ ve’l-ganâʾim. Feyʻ ve ganimetlerin paylaştırılmasını içeren 

bir eserdir. 

14. er-Red alâ Kitâbi’l-Müdellisîn ale’l-Kerâbîsî. 5 cüzden oluşan bu eser, 

Kerâbîsî’nin Hicazlı olmayan hadisçileri eleştirdiği esere reddiye için yazılmıştır. 

15. Kitâbü’l-Eşribe. İçecekler hakkında yazılan bir eserdir. 

16. er-Red alâ Îsâ b. Ebân. 2 cüzden oluşan bu eser, Îsâ b. Ebân’ın Hataʾü’l-

kütüb adlı eserine reddiyedir. 

17. er-Red alâ Ebî Ubeyd. Ebû Ubeyd Kasım b. Sellâm’ın Kitâbü’n-

Neseb’ine reddiyedir. 

18. İhtilâfü’r-rivâyât alâ mezhebi’l-Kûfiyyîn. 

19. Şerhu’l-Câmi'i’l-kebîr. İmâm Muhammed’in eserinin şerhi niteliğindedir. 

20. Şerhu’l-Câmiʿi’s-sagîr. İmâm Muhammed’in eserinin şerhi niteliğindedir. 



17 

 

21. Kitâbu'l-Mehâdır ve’s-sicillât. Rapor ve mahkeme sicil kayıtlarını 

içermektedir. 

22. Kitabu'l-Vesâyâ ve'l-ferâiz. Vasiyetler ve miras taksimi konularına dair 

yazılmış bir eserdir. 

23. Kitâbu't-Târîhu’l-kebîr. Tarih ile ilgili bilgileri içeren bir eserdir. Fakat 

günümüze kadar ulaşmamıştır. 

24. Menâkıbü Ebî Hanîfe ve ashâbihi. Ebû Hanife ve arkadaşlarının 

menkıbelerini konu edinir. 

25. Kitâbu'n fi'n-Nihal ve ahkâmühâ ve sıfâtühâ ve ecnâsühâ. 

26. Kitâbü’t-Tesviye beyne haddesenâ ve ahberenâ.  

27. es-Sünenü’l-meʾsûre/Sünenü’ş-Şafiî. Tahâvî'nin dayısı ve hocası olan 

Müzenî tarikiyle İmam Şâfiî’den naklettiği hadisleri içermektedir.49  

1.1.4. Hakkında Söylenenler 

Tahâvî, yetiştiği bölgede ve İslâm âleminde gerek topluma yansıttığı fikirleri 

ile gerekse takdire şâyan eserleri ile yüzyıllar boyunca ilmî anlamda kendisinden 

ziyâdesiyle yararlanılan bir âlim olarak tanınmıştır. Onun hakkında İslâm âlimleri 

tarafından önemli kanaâtler ortaya konmuş ve ilmî kimliğine yönelik önemli 

değerlendirmeler yapılmıştır. 

Kâdî Abdurrahman b. İshak b. Ma’mer el-Cevherî (öl. 320/932),50 Tahâvî’nin 

yaşadığı dönemde kâdîlık görevi üstlenen birisidir. Onun Tahâvî’ye karşı gösterdiği 

saygı oldukça önemlidir. Onun, Tahâvî bineğine binmeden binmediği, inmeden de 

inmediği kaydedilir. Bu tutumunu soranlara: “Tahâvî bizim önderimizdir. Bu 

davranışı göstermek bize zorunludur. Üstelik benden on bir yaş büyüktür. Kaldı ki 

benden on bir saat bile büyük olsaydı şu kâdîlık makamı bile onunla boy ölçüşmeye 

yetmezdi ve ona yine saygıda kusur etmezdim.” dediği nakledilir.51  

                                                            
49   Bütün eserleri hakkında detaylı bilgi için bk. Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 32 vd.; Kevserî, el-

Hâvî, 32-39; Aytekin, Tahâvî Akîdesi ve Selef Akîdesindeki Yeri, 22-26. 
50  Hakkında bilgi için bk. Zehebî, Siyer-i a'lâmin-nübela, 14/541. 
51  İbn Hacer, Lisânü’l-mîzân, 1/281. 



18 

 

Kevserî, Bedrettin el-Ayni’ye (öl. 855/1451) dayandırdığı bir rivayette 

Tahâvî’nin hadis ve dallarında, bunun yanında diğer ilimlerde güvenirliği, yetkinliği 

ve otoritesi hususunda herkesin hemfikir olduğu, selef ve halef âlimlerinin 

kendisinden övgüyle bahsettiği hususuna dikkat çeker. 52  Tarihçi İbn Yunus (öl. 

347/958), Tahâvî’nin hadis ilminde güvenilir olduğunu, fıkıh alanında ise benzerinin 

bulunmadığını belirtir. 53  İbn Asâkîr (öl. 571/1176), 54  İbn Abdilber (463/1071), 55 

Semʻânî (562/1166),56 İbnü’l Cevzî (597/1201),57 Zehebî (748/1347), İbn Kesir (öl. 

774/1373), Yâfiî (öl. 768/1367), Suyûtî (öl. 911/1505), Leknevî (öl. 1304/1887) ve 

Kevserî (öl. 1371/1952) 58  gibi birçok İslâm âlimi Tahâvî’nin ilmî birikiminden 

övgüyle bahsederler.59 

  İslâm düşünce tarihinde ilmî yetkinliğe erişmiş bilginler arasında önemli bir 

konuma sahip olan Tahâvî, sonraki dönemlerde bazı bilginler tarafından görüşleri 

nedeniyle eleştirilmiştir. Fakat şu bir gerçektir ki; onun ilmî kariyerinden övgüyle 

bahsedenlere oranla eleştirenler neredeyse yok denilecek kadar azdır.  

Beyhakî, Maʻrifetü's-Sünen ve'l-âsâr adlı eserini telif etmeye başladığı 

sıralarda kendisine Tahâvî’ye ait bir kitap ile birlikte birisinin geldiğini ve o kitap da 

Tahâvî’nin kendi görüşünü desteklemek için birçok zayıf hadisi sahih göstermeye 

çalıştığı, öte yandan birçok sahih hadisi de zayıf kabul ettiği bilgisini aktarır.60 Bu 

konuda Kureşî, Beyhakî’nin iddiasını oldukça isabetsiz bulur. O, bunca hacimli 

eserleri telif eden bir âlimin bu söylemleri hak etmediğini belirterek Tahâvî’ye 

yönelik yersiz eleştirileri çürütmek suretiyle onu savunur.61  

                                                            
52  Kevserî, el-Hâvî, 12. 
53  İbn Yunus, Târîhu ibn Yunus, 1/22. 
54  İbnü'l-Asâkir, Târîhu Dimeşk, 5/367. 
55  Kureşî, el-Cevâhiru'l-mudiyye, 1/105. 
56  Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 34. 
57  Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî, el-Muntazam fî târîhi’l-

mülûk ve’l-ümem (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye, 1992 ), 13/318. 
58  Kevserî, el-Hâvî, 13. 
59  Daha detaylı bilgi için verilen biyografi kaynaklarının ilgili kısmına bakınız.  
60  Kevserî, el-Hâvî, 26. 
61  Kureşî, el-Cevâhiru'l-mudiyye, 2/431. 



19 

 

İbn Teymiyye de (öl. 728/1328) Tahâvî’nin Maâni'l-âsâr adlı eserinde 

muhtelif hadisler 62  naklettiğini belirterek onun hadis ilmi anlayışının bu alanda 

otorite âlimlerin anlayışıyla örtüşmediğini, aklî çıkarımlarına uygun olan hadisleri 

sahih/râcih kabul ettiğini, hâlbuki bu şekilde naklettiği birçok hadis varyantı arasında 

senet yönünden zayıf/mercuh hadislerin bulunduğunu, dolayısıyla her ne kadar hadis 

ve fıkıh alanında bilgisi olsa bile bu sahanın otoriteleri kadar mahir olmadığını iddia 

eder.63  

Bu iddiaları Kevserî mâkul bir biçimde eleştirerek çürütür. Bu konuda İbn 

Teymiyye’nin ilim anlayışında ve kritiğinde genellemeci hatasına vurgu yapar. 

Kevserî bu bağlamda onun ilmiye sınıfından birinde gördüğü tek bir görüşü, onun 

hakkında genel bir yaklaşım biçiminde algılayarak genel kanaat oluşturduğu 

tespitinde bulunur.64 

1.2. el-Akîdetü’t-Tahâviyye 

1.2.1. Akâid Kavramı ve Pratiğe Yansıması 

Abdulganî el-Meydâni’nin kelâmî görüşlerinin analiz edileceği bu tezde 

gerek Tahâvî’nin el-Akîde’si bağlamında görüşlerinin incelenecek oluşu gerekse 

kelâm edebiyatının teşekkülünde önemli bir rol oynaması bakımından “akâid” 

kavramı ve onun anlam örgüsü önem arz etmektedir. Bu açıdan ilgili bilgilere yer 

vermek, konunun bağlamını tespit etmek ve kelâm ilmine olan uzantısını ortaya 

koymak adına oldukça önemli görülmektedir.  

Akâid kavramını, taşıdığı anlam bakımından birkaç yönden ele almak 

mümkündür. Akâid/inanç esasları, insanlık tarihi boyunca peygamberler aracılığıyla 

toplumlara gönderilen ilâhî dinin bütününde bulunur. Hiçbir değişikliği (nesh) kabul 

etmeme özelliğiyle birlikte kesin bilgi (yakîn) düzeyindeki inanç ile elde edilen ilahî 

                                                            
62  Hadis usûlü edebiyatında anlaşılmasında sorun olan hadisler için verilen genel bir addır. Başka bir 

ifadeyle: Sıhhat bakımından eşdeğerde olan aralarında çelişki var gibi görünen hadisleri inceleyen 

alandır. 
63  Takiyyuddin Ebü'l-Abbâs Ahmed b. Abdulhalîm b. Abdusselam b. Abdullah b. Ebi'l-Kâsım b. 

Muhammed ibni Teymiyye el-Harrânî el-Hanbelî ed-Dimeşkî, Minhâcü’s-Sünne en-nebeviyye fî 

nakdi kelâmi’ş-Şîa el-Kaderiyye, thk. Muhammed Reşâd Sâlim (Riyâd: Câmiatü'l-İmam 

Muhammed b. Suud el-İslâmiyye, 1986), 8/195-196. 
64  Kevserî, el-Hâvî, 27-28. 



20 

 

yasalar biçiminde tanımlanır.65 Amele yönelik birçok konuda nesh mümkün iken 

inanca dair esaslarda nesh ihtimali yoktur. 66  Peygamberlerin ümmetlerine 

ulaştırdıkları inanç düzeyindeki bilgiler özde birdir.67 Nitekim günümüz Yahûdî ve 

Hristiyanlarının bu inançtan uzaklaştığı, sapkınlık içinde bocaladıkları Kur’ân’da 

bildirilmektedir.68 Öte yandan peygamberlerin getirdiği ibadet, amel ve yaşantıya 

yönelik hükümlerin o günün sosyal, ruhsal ve fikirsel ihtiyaçları dikkate alınarak 

farklı zeminlere göre düzenlendiğini görmekteyiz.69  

Terim anlamı olarak akâid dar anlamda; “İnanılması zarûrî olan esaslar” 

şeklinde tanımlanır.70 Cürcânî akâidi; “kendisinden eylemsiz biçimde salt inancın 

anlaşıldığı şeydir.” şeklinde tanımlar.71  Genel anlamda ise; temel inanç ilkelerinin 

tespiti ve değerlendirmesi bağlamında geçirdiği evre dikkate alındığında gerek 

selefin tarzıyla naklî deliller ile gerekse kelâmcıların aklî çıkarım yöntemleri ile elde 

edilen bilginin genel adıdır. Öte yandan akâid, detaylara girmeden inanılması gerekli 

esasları bir bütün halinde konu edinen eserlere verilen bir ad olmasının yanı sıra -her 

ne kadar bir kısım bilgin kabul etmese de-72 belli bir çevrenin benimsediği inanç 

modeli için de kullanılır. Sözgelimi Matürîdî’nin akâidi deyimiyle ifade etmek gibi.  

İslâm akâidi gerek sübut bakımından gerekse delâlet yönüyle kesin naslardan 

oluşan Allah’a, meleklere, kitaplara, peygamberlere, öldükten sonra dirilmeye ve 

kadere inanmayı içeren inanç manzumesine denir.73 Bir bireyde akîdenin yerleşmesi 

                                                            
65  İzmirli İsmail Hakkı, Yeni İlmi Kelâm (İstanbul: Evkâf-ı islâmiye matbası, h. 1341), 1/22. 
66  Abdulvahhab Hallâf, İlmu usûli’l-fıkıh (Kahire: Dâru’l-Hadîs, 2003), 260. 
67  Muhammed Saîd Ramazan el-Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye (Dımaşk: Dâru'l-Fikir, 2001), 

71. Bu hususta ilgili ayetler için bk. O, Nûh’a buyurduklarını, sana vahyettiklerimizi, İbrâhim’e, 

Mûsâ’ya ve Îsâ’ya buyurduklarımızı size din kıldı ki o dini ayakta tutasınız, o konuda tefrikaya 

düşmeyesiniz. (Şûrâ: 42/13) Senden önce hiçbir peygamber göndermedik ki ona, “Benden başka 

ilâh yoktur, şu halde bana kulluk edin” diye vahyetmiş olmayalım. (Enbiya: 21/ 25) 
68  Bk. Bakara: 2/40-41-62-63-59-140; Nisâ: 4/171; Maide: 5/72. 
69  Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 73. Ayrıca bk. Maide: 5/48. 
70  Bekir Topaloğlu - İlyas Çelebi, Kelâm Terimleri Sözlüğü (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları - İstanbul: İSAM Yayınları, 2019), 24. 
71  Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî el-Hanefî, et-Ta‘rîfât 

(Beyrut: Dâru'l-kütübi'l ilmiyye, 1983), 152. 
72  Bu yaklaşıma göre “akâid” kavramı bütün Ehl-i sünnet Müslümanların benimsediği ortak inanç 

esaslarıdır. Bu inancı savunmada ortaya konan metoda ise Mâtürîdîlik, Eşʻarîlik denilmektedir.   
73  Bk. “İtikad” Muhammed b. Ali b. Kâdî Muhammed Hâmid b. Muhammed Sâbır el-Fârûkî et-

Tehânevî, Keşşâfi Istılâhâti’l-fünûn, nşr. Ali Dahrûc-Abdullah Hâlidî (Beyrut:  Mektebetü 

Lübnan, 1996), 1/230; Bekir Topaloğlu - İlyas Çelebi, Kelâm Terimleri Sözlüğü, 24. 



21 

 

şu üç kuralın bulunmasına dayalıdır. Bunlar; kesin bilgi, kalp huzuru ve iç âleme 

dayalı istemli karar anlamında temel inanç esaslarının içeriğini doğrulamadır.74   

İslâm ve akâid paralelinde Kur’ân-ı Kerim’deki ilgili âyetlerin izini 

sürdüğümüzde75  İslâm kavramının Allah (c.c.) tarafından insanlığa yöneltilen ilk 

vahiyden son vahye kadar aynı esasları bildirdiği dolayısıyla aynı zamanda akâid 

kavramı ile eş anlamlı olduğu anlaşılmaktadır. Bu nedenle akâid ve din kavramları 

gerek eş anlamlı olması gerekse tek ve değişmez olma özelliğini barındırmaları 

açısından aynı niteliktedir. Bu itibarla “Yahûdi akâidi”, “Hıristiyan akâidi” ve 

“Semâvî dinler” gibi tanımlamalar 76  gerçek bağlamından uzak ve maksatlı 

olduğundan dolayı kabul edilmemektedir.77   

Peygamberlerin ilki Hz. Âdem (a.s.) ile başlayan ve Hz. Muhammed (s.a.v.) 

ile sona eren nübüvvetin yegâne hedefi konumundaki İslâm akâidi, bazı özellikleri 

beraberinde barındırmaktadır. Bu özellikler şunlardır: 

1. İslâm âkâidi gayet açık ve anlaşılabilir niteliktedir.  

2. Fıtrata en uygun biçimde tesis edilmiş bir inanç sistemidir.  

3. Sabit ve değişime uğramama özelliğine sahiptir. 

4. Soyut hükümlerden öte kesin kanıtlara dayanır. 

5. Tutum ve davranışlarda ifrad ve tefritten uzak orta yolu hedefleyen bir 

sistemdir.78  

Akâid alanında yapılan çalışmalar inanç esaslarının tedvin aşamasının ilkini; 

yani oluşum safhasını yansıtmaktadır. Bu bağlamda bu alanda yazılan eserlerin 

düşünce ruhunu anlamada akâid kategorisinde ki eserler önem taşımaktadır.79  

                                                            
74  Abdurrahman Hasan Habenneke el-Meydânî, el-Akîdetü’l-İslâmiyye ve ususuhe (Dimeşk: 

Dâru’l-Kalem, 2004), 51. 
75  Bk. Âli İmrân: 3/67; Aʻrâf: 125-126; Âli İmrân: 3/52.  
76  Yahûdî ve Hristiyan toplumuna gönderilen vahyin açılımı İslâm akâidi, bütün kavimlerin ortak ve 

tek dini ise İslâm dinidir. Dolayısıyla çeşitli akâid ve dinlerden söz edilmesi hem Kur’ân’ı 

Kerim’in anlam bağlamıyla tutarsızlığa hem de Yahûdîlik ve Hristiyanlık gibi tahrîfe uğramış 

muharref dinlere hak etmediği değeri vermeye yol açacaktır. Bu da genel geçer İslâm anlayışıyla 

taban tabana zıt bir yaklaşım biçimidir.        
77  Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 71-74. 
78  Yusuf el-Karadâvî, el-Îmânü ve'l-hayâtü (Beyrut: Müessesetü'r-Risâle, 1979),  47-57. 



22 

 

Akâid kavramının türevlerinden olan “itikad” terimi ise değişime açık kesin 

hüküm anlamına gelir. Bunda gerçeğe uygunluk şartı aranmaz. Bu nedenle gerek 

gerçeğe uygun olsun gerekse uygun olmasın her iki inanç türü de itikad olarak 

adlandırılır. Gerçeğe uygunluk gösterdiğinde doğru itikad, uygunluk 

göstermediğinde ise yanlış itikad adlandırması söz konusudur.80  İtikadî hükümler 

temel de iki kısımda incelenir. İlki; Allah’ın tek olduğu, ilim, kudret, meşîet, hikmet 

ve tedbir gibi sıfatlarının var olduğu ve peygamber göndermesi gibi aklî delillere 

ihtiyaç duyulduğu sahadır. İkincisi ise; Kur’an’da ve akla muhal olmamak kaydıyla 

sübûtu katʽî olan hadislerde geçen gayb âlemi, melekler ve âhiret hayatı (semiyyât) 

gibi hususlara inanmanın gerektiği inanç alanıdır.81 

1.2.2. Tahâvî’nin el-Akîde Adlı Eserine Genel Bir Bakış 

Hanefî mezhebi kriterleri doğrultusunda hadis ve fıkıh dallarında yaklaşımlar 

sergileyen Tahâvî, bununla birlikte ilk dönemlerde ortaya çıkan itikadî ve siyasî 

inanç problemlerini kelâm ve felsefeden arınmış biçimde inanılması zorunlu temel 

inanç esasları şeklinde yazılı bir metne dönüştürmüştür. Bu çalışma sayesinde Ehl-i 

sünnet inanç ilkelerinin yerleşip pratiğe dönüşmesine önemli ölçüde katkı sunmuştur.  

Tahâvî, kitabının giriş kısmında Ehl-i sünnetin inanç esaslarını Ebû Hanîfe ve 

arkadaşlarının yöntemiyle aktaracağı hususuna vurgu yapar. Allah’ın sıfatlarının 

kadim olduğunu, insanların bu sıfatların niteliğini bilmede âciz olduğunu belirtir.82 

Ona göre Allah’ın fiili sıfatları da kadimdir. Zira Allah, kâinatı yaratmadan önce de 

yaratıcılık özelliğine sahiptir. Allah, hiçbir varlığa benzemediği gibi noksan 

sıfatlardan arınmış kemal sıfatları ile nitelenmiştir. O, her şeye gücü yeten ve her 

şeyin kendisine muhtaç olduğu zattır. O, mahlûkâtı ilmi ile yaratan, onların kaderini 

belirleyen, ecellerini takdir eden ve her şeyin, onun dilemesi ile meydana geldiği 

mutlak otorite sahibidir. Ona göre hidâyet ve dalâlet yalnız Allah’tandır. O, dilediği 

kulunu lutfuyla doğru yola ileten, adâletiyle de dalâletine sebep olandır. O’nun zıddı 

                                                                                                                                                                         
79  Ramazan Biçer, “İtikâdî Konular Halka Nasıl Sunulmalı?”, Kelâm Araştırmaları Dergisi, 9/2 

(2011): 8. 
80  Mustafa Saîd el-Hın - Muhyiddîn Deyb Mistu, el-Akîdetü'l-İslâmiyye (Dimeşk: Dâru'l-Kelimi't-

Tayyib, 2004), 18; Tehânevî, Keşşâfi ıstılâhâti’l-fünûn 1/ 230. 
81  İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 1/22; Ali Arslan Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm 

(İstanbul, Dila Yayıncılık, 2005), 70. 
82  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 7-9. 



23 

 

ve dengi yoktur. O’nun hükmü üzerine hüküm koyan ve O’na gâlip gelen hiçbir güç 

yoktur.83  

Tahâvî, nübüvvet konusuna fazla temas etmez. O, Hz. Muhammed’in (s.a.v) 

Allah’ın kulu, nebisi ve resûlü olduğunu, onun insanların ve cinlerin bütününe son 

peygamber olarak gönderildiğini, ondan sonra nübüvvet iddiasının kabul edilemez 

bir sapkınlık olduğunu belirtir. Tahâvî, Kur’an’ın insanların kelâmı gibi yaratılmış 

olmadığını, onun yaratılmış olduğunu iddia edenin kesinlikle küfre gireceğini, 

Kur'an’ın Allah’tan keyfiyetsiz biçimde sadır olduğunu, hiçbir şekilde beşerin sözüne 

benzemediğini bildirir.84 

Tahâvî, Allah’ı insana özgü vasıflardan biri ile nitelendirenin direkt kâfir 

olacağını belirterek Allah hakkında teşbih ve tecsîme düşmekten sakındırır. O, 

cennetliklerin Allah’ı keyfiyetsiz ve ihatasız biçimde cennette göreceğini naklî 

deliller ile ispatlamaya çalışır. Bu konuda delâleti açık nasları te’vil etmenin doğru 

olmayacağını, dolayısıyla Allah’ın muradına havale ederek gerçek anlamıyla 

(hakikat) anlamlandırmanın gerektiğine vurgu yapar. Manası bizce açık olmayan 

müteşabih nasları teslimiyetçi bir yaklaşımla Allah’a havale etmenin en doğru 

yaklaşım olacağını açıkça belirtir. Aksi takdirde onun bu arayışının saf tevhîd 

inancına, hakikat arayışına ve sahih iman anlayışına engel olacağını vurgular. 85 

Tahâvî’nin bu ifadelerinin izini sürerek te’vili, gaybî imanın inanç kodlarına aykırı 

olduğu teziyle hiçbir gerekçeyle kabul etmediği sonucuna ulaşabiliriz.  

Tahâvî, nefy (Allah’ın sıfatları yoktur) ve teşbihten (Allah’ı yaratılanlara 

benzetmek) sakınmayanın tenzîhi bulamayacağından söz ederek sıfâtullah 

meselesine nasıl yaklaşılması gerektiğini ortaya koyar. Tahâvî, Allah’ın zatı ve 

sıfatları konusunda vahdâniyet vurgusu yaparak yine meselenin merkezinde olan 

hususa dikkat çeker. Yaratılmış varlıklardan hiçbirinin onun özelliklerine sahip 

olmadığını, sınırlandırma, gaye, araç ve organlara ihtiyaç duymadan yüce olduğunu, 

altı yönün onu kuşatmasının söz konusu olamayacağını vurgular. Tahâvî, mirac 

olayının gerçek olduğuna; Hz. Peygamberin uyanık iken bedeni ile Allah’ın onu 

                                                            
83  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 9, 10, 11. 
84  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâvîyye, 12, 13. 
85  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 13, 14. 



24 

 

dilediği yere yükselttiğine dikkat çeker. O, kevser havuzunun Hz. Peygambere ikram 

edildiğini, şefaatin ve mîsakın sahih rivayetlerde yer aldığı için hak olduğunu 

kaydeder. Tahâvî, Allah’ın ezelde cennet ve cehenneme gireceklerin sayısını 

herhangi bir eksilme ve azalma olmadan bildiğini, Allah’ın ilminde değişiklik 

olmadığını, bütün beşerin eylemlerini bildiğini ve onların eylemlerinin Allah katında 

son andaki durumuna göre değer göreceğini vurgular.86 Tahâvî, kaderi -peygamberler 

ve melekler de dâhil olmakla birlikte- Allah’ın bütün yaratılmışlardan gizlediği bir 

sır olarak görür. Bu konuda derinlemesine düşüncelere dalmanın îman noktasındaki 

zararlarına temas eder.87  

Ona göre levh-i mahfuz, arş ve kürsü haktır; fakat niceliği ve niteliği 

bakımından beşerin algı sınırları dışında kalan bir özelliktedir. Hz. Peygamberin 

getirdiklerini kabul edip inkâr etmediği sürece ehl-i kıbleyi müslüman ve mümin 

olarak adlandırır. Müslümanların cemaatine muhalefet edilemeyeceğini vurgular. O, 

Allah’ın zatı hakkında derin düşüncelere dalmanın doğru olmayacağını, onun dini 

hakkında tartışmalardan kaçınmak gerektiğini ve Kur’an hususunda gereksiz 

söylemlerden uzak durulması gerektiğini savunur.88 

Tahâvî, kulun helal görmediği sürece günahı sebebiyle tekfir edilmeyeceğini 

savunurken imanla birlikte günah işlemesinin ona zarar vermeyeceğini de söylemez. 

O, Allah’ın rahmetiyle iyilik yapanları affedip cennete sokacağını umar iken onların 

kesin bir şekilde cennete gireceğini iddia etmez. Tahâvî imanı, dil ile ikrar, kalp ile 

tasdik biçiminde açıklar. O, imanın tek olduğunu, mü’minlerin mü’menün bih 

hususunda eşit olduğunu, üstünlüğün ancak korku, takva, arzulara muhalefet ve 

uygulamada evla olana sarılmakla mümkün olacağını savunur. O, kişinin kendisini 

imanında güvende görmesini veya ümitsizliğe düşmesini dinden çıkmaya neden olan 

bir etken olarak görür.89  

Tahâvî, tövbe etmemiş olsalar bile büyük günah işleyenlerin tevhîd üzere 

ölmeleri durumunda cehennemde sonsuza kadar kalmayacaklarını, artık onların 

durumunun Allah’ın dilemesi ve hükmüne bağlı olacağını savunur. Tahâvî, ehl-i 

                                                            
86  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 15, 16. 
87  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 17. 
88  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 20. 
89  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 21, 22. 



25 

 

kıbleden gerek itaatkâr gerekse isyankâr olarak ölenlerin ardından namaz kılmayı 

caiz görür. Kesin bir delil bulunmadıkça onlara küfür, şirk ve nifak vasıflarını nispet 

etmez. Onların gizli yönlerini Allah'a havale eder. 90 Tahâvî, yöneticilere karşı 

oldukça olumlu ve çatışmaya karşıt bir pozisyon alır. Haksız muamelede bulunsalar 

bile onlara karşı ayaklanmayı uygun görmez. Öte yandan onlara beddua etmenin 

doğru olmadığını ve isyana sevk etmedikleri sürece onlara itaat etmenin Allah’a itaat 

etmek anlamına geldiğinden dolayı zorunlu olacağını savunur. Hidayet üzere olan 

İslâm toplumunun hilâfına tutum ve davranış sergilemenin yanlışlığına değinen 

Tahâvî, cemaatten uzaklaşmayı hatalı bulur. Din konusundaki açmazların bilgisini 

Allah’a havale etmek suretiyle teslimiyetçi bir tavır ortaya koyar. Her ne kadar 

itikadî bir mesele olmasa da Şîa’nın yanılgısına karşılık mestler üzerine meshi caiz 

görür. Zarûrât-ı diniyye açısından hac ve cihadın kıyamete kadar devam edeceğini, 

hiçbir durumun bunları kaldıramayacağını belirtir. 

Tahâvî, kabir azabının, Münker ve Nekir’in varlığından söz eder. Bunun yanı 

sıra kabrin ya cennet bahçesi ya da cehennem çukuru olabileceğine dikkat çeker. 

Âhiret ile ilgili kavramlar olarak bilinen baʻs, ceza, arz, hesap, sırat ve mîzanın hak 

olduğunu, cennet ve cehennemin şu anda yaratılmış olduğunu vurgular.91 

Tahâvî, iki türlü istitâatın varlığından söz eder. İlki eylemden önce bulunan 

sağlıklı organlara sahip olup o eylemi gerçekleştirebilecek potansiyelin bulunması 

anlamındadır. Diğeri ise eylemle eş zamanlı bulunan güç anlamındaki istitâattır. 

Tahâvî, kulların eylemlerinin yaratıcısının Allah Teâla olduğunu, kulların rolünün ise 

kesb olduğunu öne sürer. Onların güç yetiremeyecekleri şeyler ile sorumlu 

tutulmayacaklarını belirtir. Tahâvî, yakınlarının duaları sayesinde ölmüş kimselerin 

kabirlerinde fayda elde edeceklerini savunur.92 

Tahâvî, sahabîye koşulsuz saygı ve hürmet gösterilmesi gerektiğini, onlardan 

herhangi birini teberrî etmenin caiz olmadığını, onlara değer vermenin dinsel bir 

tutum olduğunu, onlara buğzetmenin ise küfür, nifak ve azgınlık olacağını açıkça dile 

getirir. Tahâvî, hilâfet sıralamasının pratikte olduğu biçimde olması gerektiğini 

                                                            
90  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 23, 24. 
91  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 24, 25, 26. 
92  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 26, 27, 28. 



26 

 

savunarak Şîa’nın hilâfet ve imâmet tezini kabul etmez. O, dünyada iken cennetle 

müjdelenen on sahabînin gerçekte de cennetlik olduğuna işaret eder. O, velilerin 

kerâmetini hak görür ve hiçbir velinin peygamberlerden üstün olamayacağını 

vurgular.93  

Kıyâmet alametlerini teker teker sayan Tahâvî, bütününe şüphe etmeden 

inanmanın gerektiğini vurgular. O, Allah katında tek makbul dinin İslâm olduğunu 

ilgili ayet ışığında dile getirir. Tahâvî, eserinin son bölümünde Müşebbihe, 

Muʻtezile, Cehmiyye, Cebriyye, Kaderiyye ve diğer bidat mezheplerin görüşlerine 

kapılıp hata etmekten Allah’a sığınır. Bunun yalnızca Allah’ın koruması ve muvaffak 

kılması sayesinde mümkün olabileceğine dikkat çeker.94 

1.2.3. Tahâvî ve el-Akîde Adlı Eserinin Analizi 

Mısır’da Hanefî bilginlerinin ilk dönem temsilcisi olarak tanınan Tahâvî, 

akâidden kelâma geçiş sürecinin önemli şahsiyetlerinden sayılmıştır.95 Bunun yanı 

sıra ilimde Eşʻarî bilginlerinden İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî (öl. 478/1085) ve 

Gazzâlî’ye (öl. 505/1111)  denk tutulmuştur.96 

el-Akîdetü’t-Tahâviyye, Hanefî mezhebinin önemli üç temsilcisi Ebû Hanife, 

Ebû Yusuf ve İmâm-ı Muhammed’in İslâm esasları hakkındaki düşüncelerini 

yansıtmak gayesiyle Tahâvî tarafından kaleme alınan veciz bir eser olarak tanınır. 

Tahâvî, görüşlerini delillere dalmadan öz, kısa ve anlaşılır biçimde aktarır. O, Kur’ân 

ve hadislerde geçen müteşâbih sıfatların hakikatini yalnız Allah ve Resulünün 

bileceği kanaatini taşımak suretiyle selefin yolunu tutar. Ayrıca o, bilginler arasında 

müctehid olarak tanınır.97 

Tahâvî ile Mâtürîdî arasında iki konuda ayrışmanın bulunduğunu 

belirtebiliriz.98 Onlardan ilki “kelâmullah” hususunda, ikincisi ise “îmânın tanımı” ile 

ilgilidir. Tahâvî, selefin yaklaşımına benzer tarzda “Kur’an, Allah’ın kelâmıdır, 

                                                            
93  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 29, 30, 31. 
94  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 31, 32. 
95  Ahmet Karadut, Kelâm Tarihinde Tahâvî ve Akîde Risalesi (Yüksek lisans tezi, Ankara 

Üniversitesi, 1990), 82. 
96  Seyyid Bey, Usûlü fıkıh (İstanbul: Asitâne, h. 1333), 264. 
97  Bk. Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 31-32. (1 nr. dip.) 
98  İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 1/108. 



27 

 

Allah katından keyfiyetsiz şekilde söylem biçiminde başlamıştır”99 diyerek Allah’ın 

kelâmı başka bir varlıkta yaratmadığını belirtirken Mâtürîdî; “Allah’ın kelâmı tek bir 

mana olup Allah’tan işitilmesi düşünülemez” demek suretiyle kelâm-ı nefsîyi kabul 

eder ve onun işitilmesinin de mümkün olmayacağını ileri sürer.100 Öte yandan Tahâvî 

îmanı, Ebû Hanife gibi “dil ile ikrar, kalp ile tasdik” biçiminde açıklarken 101 

Mâtürîdî, Eşʻarî ile aynı görüşü paylaşarak “yalnız kalp ile tasdik” biçiminde 

olduğunu savunur.102 

Eserin birçok bölümünde âyetlere yer veren Tahâvî’nin hiçbir hadis metnine 

doğrudan değinmemesi dikkat çekici bir özelliği olarak belirtilmelidir. Onun yalnızca 

“Hz. Peygamberden sahih bir şekilde gelen haberlere inanırız” şeklinde hadislere 

telmihte bulunduğu görülür.103 Tahâvî’nin eserinde en önemli özellik olarak göze 

çarpan başka bir husus da karşıt olduğu düşünce akımlarının görüşlerini eleştirirken 

onların isimlerini açıkça belirtmediği farkedilir. 

Tahâvî’nin el-Akide’si bütün yönleriyle analiz edildiğinde onun, toplumsal 

yaşam dinamiklerine değer verdiği104 bu nedenle onu yıkacak herhangi bir söylemde 

bulunmadığı görülür. Onun tekfir anlayışının temelini kişilerin ikrârına ve haram 

olan bir eylemi helal görme koşuluna dayandırdığı gözlemlenir. 105  Çağdaş 

Selefi/Vehhâbî çevrede oldukça önem verilen ve inanç esaslarında yaslandıkları 

Tahâvî’nin 106  gerçekte onların taassup denilebilecek düzeydeki yaklaşımlarından 

uzak olduğu çok açık bir şekilde görülmektedir. Aynı zamanda onun haksız davranış 

ve tutum sergileyen devlet yöneticisine karşı başkaldırmayı yasaklaması,107 mûtedil 

akîdesinin yansıması bakımından oldukça önem arz etmektedir. 

                                                            
99  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 12. 
100  İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 1/108. 
101  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 21. 
102  İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 108. 
103  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 22. 
104  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 20. 
105  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 21. 
106  İhsan Timür, “Tahâvî Akîdesi’ne Ehl-i Hadis Yorum: Sadruddin İbn Ebi’l-İz ve el-Akîdetü't-

Tahâvîyye Şerhi”, Karadeniz Teknik Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (2017): 4/2, 53-

72. 
107  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 24. 



28 

 

1.2.4. Fıkhü’l-ekber İle Tahâvî’nin el-Akîde Adlı Eserinin 

İçerik Yönünden Karşılaştırması 

İlk dönem eserleri olması bakımından muhteva yönünden Tahâvî’nin el-

Akîdetü’t-Tahâviyye adlı eseri ile Ebû Hanife’nin Fıkhü’l-ekber adlı eserini 

karşılaştırdığımızda her iki eser için de birinde bulunup diğerinde bulunmayan 

konulara rastlamak mümkündür. Pek tabi olarak bunu, dönemin gereksinimleri 

doğrultusunda gelişen düşünce yapısına uyum perspektifiyle anlamlandırmak 

mümkün görünmektedir. Tahâvî, Fıkhü’l-ekber’de yer almayan bazı konulara 

kitabında yer vermiştir. Tespit edebildiğimiz kadarıyla bunlar şunlardır:  

Haksız davranış ve tutum içinde olsa bile günahı emretmedikçe devlet 

yöneticisine başkaldırmamanın gerektiği, Aşere-i mübeşşerenin cennetlik olduğuna 

dair bilgi, Allah katında tek dinin İslâm olduğu gerçeği, sahâbîye koşulsuz sevgi 

duyulması gerektiği, bu tutumun imanın gereği olduğu ve bununla birlikte onlara kin 

duymanın küfür sayılacağı, ölülere yakınları tarafından yapılan duaların yarar 

sağlayacağı, kulun fiilleri ile istitâat ilişkisi öne çıkanlardandır. Ayrıca arş, kürsi, 

levh-i mahfuz ve kalemin varlığı ve gerçekliği, Kirâmen Kâtibin ve Melekü’l-mevtin 

varlığı, velayetin nübüvvetten üstün olmadığı gerçeği, geçmiş âlimler ve tâbiîn 

hakkında olumsuz düşüncelere kapılmadan onlardan övgüyle bahsedilmesi gerektiği, 

kâhinlerin verdiği bilgileri kabul etmemenin gerektiği Fıkhü'l-ekber’de yer almayan 

konulardır. 

Öte yandan Fıkhü’l-ekber’de bulunan fakat el-Akîdetü-t-Tahâviyye’de yer 

almayan konular ise şunlardır:  

Allah’ın zâtî sıfatları ile fîilî sıfatlarının ayırımı, Allah’ın haberî sıfatları, Hz. 

Peygamberin anne ve babasının ahiretteki durumu, mucize, terâvih namazı, fıtrat 

konusu, peygamberlerin günah işlememesi ve zelle konusu, îmân ve İslâm 

kavramları arasında ayırım olup olmadığı bunlardandır. Ayrıca Allah’ın sıfatlarının 

başka dillerde teleffuzu, davranışlarda riya ve kibir, istidrac, Hz. Peygamberin 



29 

 

çocukları ve isimleri ile ilgili konuların Akîdetü-t-Tahâvî’de yer almadığı 

görülmektedir. .108  

1.2.5. Tahâvî’nin el-Akîde Adlı Eseri Bağlamında Oluşan Şerh 

Literatürü ve Düşünce Planının İz Düşümü  

Tahâvî’nin el-Akîde adlı eserinin İslâm düşünce tarihinde önemli bir yer işgal 

ettiğini ve bunun somut örneği bağlamında tarihi süreçte onlarca şerh külliyâtının 

oluştuğunu gözlemlemekteyiz.109  Bununla birlikte Tahâvî’nin veciz eserine kendi 

yaklaşımlarını dayandıran şârihlerin düşünsel eylem bakımından birbirinden farklı 

olan fikirlerini Tahâvî üzerinden kendi ekollerine temel edinme çabasına 

giriştiklerine tanık olmaktayız.110 

Bu bakımdan el-Akîde’nin, Tahâvî’nin de açıkça ifade ettiği şekilde ilk 

dönem Hanefî/Matürîdî kelam anlayışı ile ilişkilendirilmesi daha isabetli olmakla 

birlikte111 Eşʻarî anlayışı benimseyen Takiyyuddin es-Sübkî (öl. 756/1355) ve oğlu 

Tâcuddin es-Sübkî’nin (öl. 771/1370) üç konu dışında Eşʻarî anlayışı ile uyumlu 

olduğunu dile getirmesi, 112  el-Akîde’nin Eşʻarî düşünce zeminiyle eşleştirme 

çabasının sonucu olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Öte yandan günümüzde Selefi/Vehhâbî çevreler tarafından oldukça 

önemsenen ve üzerine onlarca taʻlik ve muhtasar çalışması yapılan İbn Ebi’l-İz 

(öl.792/1390) şerhi ise el-Akîde’yi Ehl-i hadis anlayışıyla, daha doğrusu İbn 

Teymiyye’nin (öl. 728/1328) talebeleri aracılığıyla dolaylı olarak İbn Teymiyye’ye 

özgün formatta yorumlamıştır.113  

                                                            
108  Ebû Hanîfe'nin beş eseri: el-‘Âlim ve'l-müteallim - el-Fıkhü'l-ebsad - el-Fıkhü'l-ekber - Risâle 

Ebî Hanîfe - el-vasiyye, thk. Muhammed Zâhid b. Hasan el-Kevserî (Kâhire: el-mektebetü'l-

Ezheriyye li't-türâs, t.s.), 62-67. 
109  Mustafa b. Abdullah Kâtip Çelebi el-Kostantînî, Keşfü’z- zunûn an esâmî’l-kütübi ve’l-funûn 

(Bağdat: Mektebetü’l-Müsennâ, 1941) 2/1143; Abdulaziz b. İbrahim b. Kâsım, ed-Delîl ile'l-

mütûni'l-ilmiyye, 203-213 
110  Konu ile ilgili bk. İhsan Timür, “Osmanlı Mâtürîdî Kelam Geleneğine Yansımalarıyla el-

Akîdetü't-Tahâvîyye Şerhleri”, Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, (2017) 15/29: 329-374. 
111  Tahâvî, el-Akîdetü-t-Tahâviyye, 7. 
112  Ebû Nasr Tâcüddîn Abdülvehhâb b. Alî b. Abdilkâfî es-Sübkî, Tabakatü’ş-Şâfiʿiyyeti’l-kübrâ, 

nşr. Mahmûd Muhammed et-Tanâhî – Abdülfettâh Muhammed el-Hulv (Kahire: Dâru’l-Hicr li't-

tibâ‘a ve'n-neşr ve't-tevzî‘, 1413), 3/377-378. 
113  İhsan Timür, “Tahâvî Akîdesi’ne Ehl-i Hadis Yorum: Sadruddin İbn Ebi'l-İz ve el-Akîdetü't-

Tahâvîyye Şerhi”, Karadeniz Teknik Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (2017): 4/2, 58.  



30 

 

Kanaâtimizce de Tahâvî'nin el-Akîde adlı eseri, gerek bütünüyle kelâm 

kimliğine bürünmüş Matürîdî akîdesi şeklinde gerekse salt Ehl-i hadis anlayışı 

biçiminde yorumlamanın doğru olmayacağını ifade etmek gerekir. Bu bağlamda onu, 

yazıldığı dönemi ve coğrafî konumu göz önünde bulundurarak akâid tarzı telif 

anlayışından kelâm tarzı felsefî yoruma geçiş sürecinin önemli bir ürünü olarak 

görmek pek yerinde olacaktır.114 

Esasen tezimizin konusu olan Meydanî’nin benimsediği gibi Matürîdî-Eşʻarî 

arasındaki görüş ayrılıklarını temelde değil de söylemsel düzeye indirgediğimizde el-

Akîde’yi, Ehl-i sünnet kelâm geleneğinin üst kimliği konumunda Matürîdî-Eşʻarî 

anlayışın temel kabulleri biçiminde yorumlamanın yanlış olmayacağını 

söyleyebiliriz. 

Öte yandan özellikle son dönemde Akîde’nin Selefi/Vehhâbî çevreler 

tarafından İbni Ebi’l-İz şerhi üzerinden tekelleştirilme çabası söz konusudur. Bu 

bağlamda gerek Tahâvî’nin eserin giriş bölümünde dile getirdiği Ebû Hanife ve 

arkadaşlarının anlayışını yansıtması gerekse İbn Ebi'l-İz’in şerhinde Tahâvî’yi 

eleştirileri115 dikkate alındığında el-Akîde’nin Selefî/Vehhâbî ideolojisi ile irtibatının 

bulunmadığı açık bir biçimde ortadadır. Belki de bu yanılgı onun hadisçi kişiliğinin 

önemsenerek onunla Ehl-i hadis arasında fikirsel bağ kurma çabaları sonucu ortaya 

çıkan bir tezdir. el-Akîde’nin tarihi süreçte ortaya çıkan meşhur şerhleri şunlardır:116  

1. Kâdî Şerefüddin İsmail b. İbrahim b. Ahmed el-Mevsîlî Ebü'l-Fazl (öl. 

629/1232) Şerhu Akideti’t-Tahâvî-Beyânı iʻtikâdî ehli’s-sünne ve’l-cemâa.117 

                                                            
114  Karadut, Kelâm Tarihinde Tahâvî ve Akîde Risalesi, 82. 
115  Konu ile ilgili bk. Ebü’l-Hasen Sadrüddîn Alî b. Alâiddîn Alî b. Muhammed ed-Dımaşkî, İbn 

Ebi'l-İz, Şerhu’l-akîdeti't-Tahaviyyi, thk. Şuayb Arnavud - Abdullah b. Muhsin et-Türkî (Beyrut: 

Müessesetü'r-risâle, 1997) Allah'ın zâtî sıfatlarından olan kadîm'in naslarda açıkça ifade 

edilmediğinden kullanılmasının uygun olmadığı: 1/78; Tekfir konusunun genelliğinin tartışmaya 

açık olduğu: 2/433-434; Allah'ı ciheti sittenin kuşatamayacağını söylemenin her ne kadar doğru da 

olsa selefe ait bir söylem olmadığı: 1/262-267; İmânın tanımında amelin önemsenmesi gerektiği: 

2/362. vb. Ayrıca bk. Timür, “Tahâvî Akîdesi'ne Ehl-i Hadis Yorum”, 53-72. 
116  Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zunûn, 2/1143; İbn. Kâsım, ed-Delîl ile'l-mütûni'l-ilmiyye, 203-213; Fuad 

Sezgin, Târîhu't-Türâsi'l-Arabî, Ar. trc. Mahmud Fehmî Hicâzî (Riyâd: Câmiatü İmam 

Muhammed b. Suud el-İslâmî, 1411/1991), 3/97-98. 
117  Dünya geneli kütüphane kayıtları hakkında bk. Sezgin, Târîhu't-Türâsi'l-Arabî, 3/97. Bu eserin 

iki baskısının olduğu bilinmektedir. Abdulaziz İzzuddin es-Seyrevân, İʻtikâdü Ehli’s-Sünne ve’l-

cemâa (Riyad: Dâru Reşîd, 1413); Kâdî İsmâil b. İbrahim b. Ali eş-Şeybânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-

Tahâvîyye, nşr. Ahmed Ferid el-Mizyadî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, t.y.) 



31 

 

2. Necmuddin Ebû Şuca Ebû’l-Fedâil Ebû’l- Menkûbers b. Yalınkılıç el-

Müstansırî et-Türkî (öl. 652/1254), en-Nûru’l-lâmi’ ve’l-burhânu’s-sâti.118  

3. Şucâuddin Hibetullah b. Ahmed b. Muallâ et-Türkistânî (öl. 736/1336), 

Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye.119 

4. Cemâluddin Ebu’s-Sena/Ebu’l-Mehâsin Mahmud b. Ahmed b. Mes‘ûd el-

Konevî (öl.  770/1369), el-Kalâid fi Şerhi’l-Akâid.120 

5. Kâdî Ebû Hafs Sirâcüddîn Ömer b. İshâk b. Ahmed el-Gaznevî eş-Şiblî 

Sirâcü’l-Hindî (öl. 773/1372) Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvî.121 

6. Ekmelüddin Muhammed b. Mahmud b. Ahmed el-Hanefi Ebu Abdullah el-

Baberti (öl.786/1384) Şerhu Akâidi’t-Tahâvî. 122 

7. Ebü’l-Hasen Sadrüddîn Alî b. Alâiddîn Alî b. Muhammed İbn Ebi’l-İz ed-

Dımaşkî (öl. 792/1390), Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahaviyyi.123 

8. Ebû Hafs Ömer b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Gaznevî (öl. 8. y.y.’dan 

önce), Şerhu el-Akîdetü’t-Tahâvîyye.124 

                                                            
118  Bu eser, Ali Muhammed Zeynu ve Muhammed Tarık Magribî tarafından tahkiki yapılmış olup 

İhsan Şenocak takdimi ile Dâru’ş-Şâmiyye – İfam tarafından basılmıştır. Ayrıca söz konusu bu 

eser hakkında dünya genelindeki yazma eser kayıtları için bk. Kehhâle, Mu'cemü'l-müellifîn, 

3/55; Sezgin, Târîhu't-Türâsi'l-Arabî, 3/97. 
119  Baskısı olmayan bu eser yazma eser olarak varlığını günümüze kadar sürdürmüştür. Bu eser ile 

ilgili dünya genelinde ki yazma eser kayıtları için bk. İbn Kâsım, ed-Delîl ile'l-mütûni'l-ilmiyye, 

210; Kehhâle, Mu'cemü'l-müellifîn, 13/134; Sezgin, Târîhu't-Türâsi'l-Arabî, 3/97. 
120  Sezgin, Târîhu't-Türâsi'l-Arabî, 3/97; Kâtip Çelebi, Keşfü’z- zunûn, 2/1143. Bu eserin 

Rusya/Kazan bölgesinde h. 1311 yılında bir baskısının yapıldığından bahsedilir. Bk. İbn Kâsım, 

ed-Delîl ile'l-mütûni'l-ilmiyye, 205.   
121  Henüz baskısı yapılmayan bu eser hakkında dünya geneli kütüphane kayıtları için bk. Sezgin, 

Târîhu't-Türâsi'l-Arabî, 3/97.  
122  Bu eser Arif Aytekin’in tahkikli neşri ve Abdussettar Ebû Ragde’nin tashihi ile ilk baskısı 

yapılmıştır. (Kuveyt: Vezâretü’l-evkâf ve’ş-şüûnü’l-İslâmiyye, H. 1409). Yine bu eserin 

Abdüsselam b. Abdülhâdî Şennâr tarafından da tahkikli neşri yapılmıştır. (Dimeşk: Dâru'l-Beyrûtî, 

2009). Bu eserin Bâberti’ye aidiyeti noktasında bir takım problemler dile getirilmiştir. İki eseri 

karşılaştıran İhsan Timür, bu eserin Sirâcüddin el-Hindiye aidiyetini daha olasılıklı görmektedir. 

Bk. Timür, “Osmanlı Mâtürîdî Kelâm Geleneğine Yansımalarıyla el-Akîdetü't-Tahâvîyye 

Şerhleri”, 334/13 nr. dip. Fakat gerek yazma eser kayıtlarında gerek bibliyografik eserlerde 

Bâbertî’ye nispeti mükerreren vurgulanmaktadır. Bk. Sezgin, Târîhu't-Türâsi'l-Arabî, 3/97.   
123  Sezgin, Târîhu't-Türâsi'l-Arabî, 3/97; Kehhâle, Mu'cemü'l-müellifîn, 7/156. Çağdaş 

Selefî/Vehhâbî çevreleri tarafından son derece önem atfedilen bu eserin birçok tahkikli neşri, 

şerhte geçen hadislerin cemʻi ve eserin muhtasar çalışmaları yapılmıştır. Bu alanda yapılan 

çalışmalar ile ilgili olarak bk. İbn Kâsım, ed-Delîl ile'l-mütûni'l-ilmiyye, 205-209.   
124  Yazma eserler arasında günümüze kadar ulaşmamış olan bu eserin varlığından Ebû Şucâ 

Menkûbers’in eserinde ki atıflarla bilgi sahibi olmaktayız. Bk. Timür, “Osmanlı Mâtürîdî Kelam 

Geleneğine Yansımalarıyla el-Akîdetü't-Tahâvîyye Şerhleri”, 334/14 nr. dip. 



32 

 

9. Allâme Muhammed b. Ebû Bekir el-Gazzî el-Hanefî İbn binti Himeyrî (öl. 

881/1477), Şerhu Akâidi’t-Tahâvî.125  

10. Ebû Abdillah Mahmud b. Muhammed b. Ebî İshak el-Fakih el-Hanefî el-

Kostantînî (el-İstanbûli) (öl. 916/1510 sonra), Şerhu Akâidi’t-Tahâvî.126 

11. Kâfî Hasan el-Bosnevî el-Akhisârî (öl. 1025/1616), Nûru’l-yakîn fi 

usûli’d-din.127 

12. Şeyhzâde Abdürrahim b. Ali (öl. 1133/1720’den sonra), Şerhu’l-Akâidi 

Ebî Cafer et-Tahâvî.128 

13. Abdülğanî b. Talib b. Hammâde el-Meydânî el-Hanefî (öl. 1298/1881), 

Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye.129 

14. Şeyh Muhammed b. Abdulaziz b. Mâniʻ (öl. 1394/1974) et-Taʻlîkât 130 

15. Şeyh Muhammed b. Abdurrahman el-Humeyyis, Şerhu Âkîdeti't-

Tahâviyye el-müyessere.131  

                                                            
125  Sehâvî’nin öğrencilerinden biri olarak tanınan İbn binti Himyerî’nin bu eserinin Dimeşk’in 

Âcuriye kütüphanesinde hattul musannif nitelikte bir yazma nüshasının bulunduğu ilgili 

kaynaklarda geçmektedir. Bk. İbn Kâsım, ed-Delîl ile'l-mütûni'l-ilmiyye, 210.    
126  Kâtip Çelebi, Keşfü’z- zunûn, 2/1143.  
127  Sezgin, Târîhu't-Türâsi'l-Arabî, 3/97; Kâtip Çelebi, Keşfü’z- zunûn, 2/1143; İbn Kâsım, ed-

Delîl ile'l-mütûni'l-ilmiyye, 209. Akhisârî bu şerhi H. 1014 yılında yazmıştır. Akhisârî tarihî bir 

olaya tanıklık eden bu eseri Estergon kalesinde muhasara altında iken fetihten iki gün önce 

tamamlamıştır. Bu eser Zühdü Adiloviç el-Bosnavî’nin tahkikli neşri ile basılmıştır. (Riyad: 

Mektebetü’l-Ubeykan,1418/1997). Ayrıca bu eserin ülkemizde yakın zamanda Muhammed Musab 

Bedreddin Gülsüm tarafından tahkikli neşri yapılmıştır. (İstanbul: Yasin Yay.)  
128  Eser hakkında daha detaylı araştırma için bk. Timür, “Osmanlı Mâtürîdî Kelam Geleneğine 

Yansımalarıyla el-Akîdetü't-Tahâvîyye Şerhleri”, 363-367. Ayrıca Amasya Beyazıt İl Halk 

Kütüphane kayıtlarında ki yazma nüsha için bk. 363/189 nr. dip. 
129  Abdülganî b. Tâlib b. Hammâde el-Meydânî el-Guneymî ed-Dımaşkî, Şerhu’l-Akîdeti't-

Tahâviyye, (Beyânü's-sünneti ve'l-cemâa) Bu eserin orjinal İki tahkikli baskısı bulunmaktadır. 

Biz çalışmamızda bu iki baskıyı da dikkate aldık. Bunlar: Muhammed Mutî' el-Hâfız - Muhammed 

Riyâd el-Mâlih (Dimeşk: Dâru’l-Fikir, 1982); Abdüsselam b. Abdülhâdî Şennâr (Dimeşk: Dâru’l-

Beyrûtî, 2005) Ayrıca bu nüshalardan üretilen İlyas Kaplan, (İstanbul: Şifa Yayınevi, 2018) 

baskısı da bulunmaktadır. Biz çalışmamızda ilk iki baskıyı esasa aldık. 
130  Bu eser çağdaş Selefî/Vehhâbi çevrelerin değer atfettiği bir eser olarak tanınır. Yayına hazırlayan 

nâşir esere Abdulaziz b. Abdullah b. Baz’ın taʻliklerini de ilave etmiştir. Eşref b. Abdulmaksud 

(Riyad: Mektebetü evzâi’s-selef, 1419). 
131  Birçok dile çevrilen bu kitap ülkemizde de Tahâvî Şerhi Gençler İçin Akâid Dersleri ismiyle 

yayımlanmaktadır. Çağdaş Selefî/Vehhâbî düşünceyi yaymak için propaganda aracı olarak 

kullanılmaktadır. Oysaki Ehl-i sünnetin selef anlayışının genel ilkeleri ile çeliştiği birçok konu 

bulunmaktadır. (Riyad: Dâru’l-Vatan li’n-neşr, 1414) 



33 

 

Söz konusu eserlerin dışında Tahâvî’nin el-Akîde adlı eseri üzerine gerek bir 

kısım şârihi meçhul yazma eserlerin gerekse Vehhâbî ideolojisi merkezli sesli, basılı 

ve çeşitli aktarım nitelikli çalışmaların varlığı da bilinmektedir.132 

1.3. Abdülganî b. Tâlib el-Meydânî  

Bu bölümde XIX. yüzyılda Osmanlı yönetimi altındaki Şam bölgesi âlimleri 

arasında yer alan ve tezimizin konusu olan Abdülganî el-Meydânî’nin 133  hayatı, 

yaşadığı coğrafya ve ilmî ve irfânî kişiliği tüm yönleriyle incelenecektir. 

1.3.1. Soyu 

Meydânî’nin adı Abdülganî, babasının adı Tâlib, dedesinin adı ise 

Hammâde’dir. Daha çok doğduğu ve yaşadığı bölgeye nispet edilerek Meydânî 

şeklinde tanınır. Biyografi kaynaklarında geçen nesep uzantısı şu şekildedir: 

Abdülganî b. Tâlib b. Hammâde b. İbrahim b. Süleyman el-Guneymî el-Meydânî ed-

Dimeşkî.134 

Köklü ve soylu bir ailenin çocuğu olarak dünyaya gelen Meydânî’nin nesebi 

ensardan Evs kabilesine dayanır.135 Bu bağlamda gerek sahip olduğu ilmi donanımı 

gerekse dayandığı nesep uzantısı onu çağdaşları arasında imtiyazlı kılan hususiyetler 

arasında sayılabilir. 

                                                            
132  Konu hakkında detaylı bilgi için bk. İbn Kâsım, ed-Delîl ile'l-mütûni'l-ilmiyye, 203-213. 
133  Meydânî hakkında biyografi kaynakları için bk. Ahmed b. Muhammed el-Hadrâvî el-Mekkî el-

Hâşimî, Nüzhetü’l-fiker fîmâ mazâ mine’l-havâdisi ve’l-ıber fî terâcimi ricâli’l-karni’s-sânî 

aşera ve’s-sâlise aşer, thk. Muhammed el-Mısrî (Dımeşk: Vezâratü’s-Sekâfe-Dâru İhyâi’t-

Türâsi’l-Arabiyyi, 1996), 173; Abdurrezzak b. Hasan b. İbrahim el-Baytâr el-Meydânî ed-

Dımeşkî, Hılyetü’l-beşer fî târîhı’l-karni’s-sâlise aşer, thk. Muhammed Behçe el-Baytâr 

(Beyrût: Dâru Sâdır, 1993), 867; Yûsuf b. İlyân b. Mûsâ Serkîs ed-Dımaşkī, Muʿcemü’l-

matbûʿâti’l-ʿArabiyye ve’l-muʿarrebe (Beyrut: Daru Sâdır, 1928), 2/1288; Muhammed Kürd 

Ali, Künûzü’l-ecdâd (Dımeşk: y.y. 2010), 6; Şeyh Muhammed Cemil eş-Şaddî, el-Hanbelî, 

Ravzu’l-beşer fî â‘yânı Dımeşk fî’l-karnı’s-sâlise aşer (Dımeşk: Dâru’l-Yakazati’l-Arabiyye, 

ts.), 152; Hayruddîn b. Mahmud b. Muhammed b. Ali b. Fâris ez-Ziriklî ed-Dımeşkî, el-A‘lâm 

(Beyrut: Dâru'l-ilim li'l-melâyîn, 2002), 4/33; İsmail b. Muhammed Emin b. Mir Selim el-bağdâdî, 

Hediyyetü’l-ʿârifîn, esmâʾü’l-müʾellifîn ve âsârü’l-musannifîn (Beyrût: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-

Arabiyyi, ts.), 1/594; Ömer Rızâ Kehhâle ed-Dımeşkî, Mu‘cemü’l-müellifîn (Beyrut: 

Mektebetü'l-Müsennâ, ts.), 5/274; Vezâratü’l-evkâf ve'ş-şuûni’l-İslâmiyye, Mevsûatü’l-

fıkhıyyeti’l-Kuveytiyye (Mısır: Daru’s-Safve, ts.), 35/392; Ali Rıza Karabulut - Ahmet Turan 

Karabulut, Mu’cemu’t-târîhi’t-Türâsi’l-İslâmî fî mektebâti’l-âlem (Kayseri: Dâru’l-Akabe, 

2001), 3/1807. 
134  Şaddî, Ravzu’l-beşer 152; Ziriklî, el-A’lâm, 4/33; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 5/274. 
135  Sâid Bektaş, “Tercemetü’l-Allâme eş-Şeyh Abdülganî el-Meydânî”, el-Lübâb fî şerhi’l-Kitâb, 

mlf. Abdülganî b. Tâlib b. Hammâde el-Meydânî el-Guneymî ed-Dımaşkî (Beyrût: Dâru’l-

Beşâiri’l-İslâmiyye - Dâru’s-Sirâc, 2014), 25-26. 



34 

 

1.3.2. Yaşadığı Coğrafya 

Tarihi süreçte İslâm düşünce dünyasına sayısız ilim adamı ve eserlerle önemli 

ölçüde katkılar sunan Şam bölgesi, bu bakımdan oldukça münbit bir bölge kabul 

edilir. İslâmî ilimlerin nesilden nesile aktarıldığı bu coğrafyada dünyaya gelen 

Meydânî, İslâmî ilimler alanında çok olmasa da nitelikli eserler ortaya koyan, ayrıca 

eserleri ile toplum nezdinde beğeni kazanan ve araştırmacı kişiliği ile tanınan önemli 

şahsiyetlerden birisidir.136 

Meydânî’nin doğup büyüdüğü ve nisbet edildiği semt olan Meydan, 

Dımaşk’ın çok eski ve bir o kadar da önemli mahallelerinden biridir. Roma ve 

Rumların hâkimiyetinde olduğu dönemden beri hep yerleşik hayatın önemli bir 

merkezi konumunda olmuştur. Bölgede yaşayanlar arasında günümüze kadar ulaşan 

Hristiyan Ortodokslar da bulunur.137 

Meydan, H. 639 yılında Yezid b. Süfyan’ın (öl. 18/639)138 burada yönetimi 

ele geçirmesiyle birlikte İslâm hâkimiyetine girer. XVI. yüzyılda Osmanlı (1300-

1922) hâkimiyeti ile tanışan semt tarihi süreçte Emeviler (661-750), Abbasiler (750-

1258), Eyyûbiler (1171-1462) ve Memlükler (1250-1517) tarafından atanan valiler 

tarafından yönetilir.139  

Roma döneminde iken at yarışları düzenlenen semt aynı geleneğini Emeviler 

döneminde de sürdürmüştür. Hz. Muaviye’nin valiliği döneminde140 sıklıkla buraya 

geldiği, yürüyüş yaptığı, at yarışı düzenlediği ve kamp kurduğu bilinir. Semtin 

Meydan olarak anılması, orada düzenlenen bu tür etkinliklerden kaynaklanır. XVI. 

yüzyılın başlarında Osmanlı askerleri aileleriyle birlikte Meydan semtine yerleşir. 

                                                            
136  Hadrâvî, Nüzhetü’l-fiker, 173; Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 99. 
137  Mü’nis Buhârî, “Hikâyetü Hayyi’l-Meydân ed-Dımeşk min Benî Abdişems ilâ Ahdi’l-

Osmâniyyi”, al-bukhari, 18 Ağustos, 2021, (Çevrimiçi) https//www.albukhari.com, (Erişim 09 

Ocak 2023). 
138  Bk. Ebü’l-Kâsım Alî b. el-Hasen b. Hibetillâh b. Abdillâh b. Hüseyn ed-Dımaşkī eş-Şâfiî ibn-i 

Asâkir, Târîhu Dimeşk, thk. Amr b. Garâme el-Umravî (Dimeşk: Dâru’l-Fikir, 1995), 65/239. 
139  Mü’nis Buhârî, “Hikâyetü Hayyi’l-Meydân”, (Erişim 09 Ocak 2023). 
140  Bilgi için bk. Abdurrahman b. Ebî Bekir Celâleddin es-Suyûtî, Târîhu’l-hulefâ, thk. Hamdi 

Demirtaş, (Riyad: Mektebetü Nizar Mustafa el-Bâz, 2004), 149. 



35 

 

Nüfusu artan semtin yeni gelenlerle birlikte önemli bir yapılanmaya sahne olduğu 

görülür.141  

Meydan, Osmanlının Şam eyaletinde hacıların Hicaz’a yola çıkmadan önce 

toplandığı ve konakladığı yer olarak belirlenmişti. Bu nedenle bölgede kervansaray, 

tekke ve dârulaceze142 gibi sosyal hizmet alanları da inşa edilmişti.143  

Osmanlı döneminde kentsel genişleme ve büyük ekonomik refaha tanık olan 

bölge, hac mevsimine ek olarak yılda üç büyük ticari faaliyete daha tanık oluyordu. 

Bu nedenle semt, alanında uzman meslek erbabına ve ticaret merkezlerine ev 

sahipliği yapıyordu.144 

Meydan semtinin bu özelliklerini göz önünde bulundurduğumuzda 

Meydânî’nin sosyo-kültürel ve ekonomik açıdan kalkınmış, refah seviyesi yüksek bir 

çevrede yetiştiği ayrıca hac güzergâhı olması bakımından farklı coğrafyalardan gelen 

misafir ilim adamlarıyla tanışma ve fikir alışverişinde bulunma imkânı elde ettiği 

söylenebilir. 

1.3.3. Doğumu ve Eğitim Hayatı 

Dımaşk’ın Meydan semtinde 1222/1807 yılında dünyaya gelen Meydânî, 

daha çocukluk çağından itibaren ailesinin yakın ilgi ve alakası altında eğitim ve 

öğrenim hayatına başlar. Ruhsal, manevî ve ilmî yönden oldukça donanımlı bir 

aileye sahip olan Meydânî, ilk temel İslâm eğitimini her çocuk gibi o da anne ve 

babasından alır.145 Ardından babası onu Ku’rân’ı Kerim’i ezberlemesi için edebi ile 

maruf bir hocaya teslim eder. Bir süre orada eğitim alan Meydânî’yi babası H. 1233 

yılına kadar eğitim görmek üzere (11 yaşına kadar) Seyyid Muhammed eş-Şerfâ’nın 

yanına gönderir. Meydânî, ilk mektep eğitimini ve hıfzını onun yanında tamamlar.146  

Meydânî, dilbilgisi ve temel İslâmî ilimlerde özellikle de nahiv, usûl, Hanefî 

fıkhı, hadis-i şerif, akâid, tasavvuf, sîret vb. dallarda Şeyh Ömer el-Müctehid (öl. 

                                                            
141  Mü’nis Buhârî, “Hikâyetü Hayyi’l-Meydân”, (Erişim 09 Ocak 2023). 
142  Bk. Gönül Çantay, “Türk Mimarisinde Kervansaraylar”, Türk Tarihi ve Kültür Araştırmaları 

Altayli.Net, 11 Mayıs 2016, (Çevrimiçi) http//www.altayli.net (Erişim 09 Ocak 2023).  
143  Mü’nis Buhârî, “Hikâyetü Hayyi’l-Meydân”, (Erişim 09 Ocak 2023). 
144  Mü’nis Buhârî, “Hikâyetü Hayyi’l-Meydân”, (Erişim 09 Ocak 2023). 
145  Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 26. 
146  Hadrâvî, Nüzhetü’l-fiker, 173. 



36 

 

1254/1838), Muhammed Emîn İbn Âbidîn, (öl. 1252/1836), Abdurrahman b. 

Muhammed el-Küzberî (öl. 1262/1846), Ebû Osman Saîd b. Hasan b. Ahmed el-

Halebî (öl. 1259/1843), Hâmid b. Ahmed b. Ubeyd el-Attâr (öl. 1262/1846), Hasan 

b. İbrâhim el-Baytâr (öl. 1272/1855) gibi ve daha birçok devrinin seçkin âlimlerinden 

eğitim alır. Meydânî’nin fıkıh alanında İbn Âbidin’den oldukça çok istifade ettiğini 

özellikle belirtmek gerekir.  

1.3.4. İlmî ve İrfânî Kişiliği 

Meydânî, küçük yaşından itibaren ilmî çalışmalara oldukça düşkün, zamanın 

gereksinimlerine göre kendisini yenileyen, ilmî faaliyetlerde etkin ve aktif bir ilim 

adamı portresi çizer.147 

Öğrencilik yıllarında hocaları nezdinde seçkin bir öğrenci profili ile öne çıkan 

Meydânî, zekâsı, çalışma azmi, mütevâzî yaşam tarzı ve edebiyle dikkatleri üzerine 

çekmeyi başarır.148  Onun telif ettiği eserlere hocalarının yazdığı takrizler ona ne 

ölçüde değer verildiği noktasında önemli kanaat oluşturur. 149 İlim hayatı 

incelendiğinde onun, hocalarının derslerine aşırı derecede ilgi duyan ve akranlarına 

oranla hocalarına daha ileri düzeyde bağlılığı olan bir öğrenci olduğu anlaşılır.150 

İlmî donanım ve birikimin göstergesi bakımından kitapların ve onlara 

duyulan ilginin ne kadar önemli olduğu hiç kuşkusuz tartışılmaz. Meydânî, bu 

tutkunun bütünüyle kendisinde bulunduğunu vefatından sonra hocası İbn-i Âbidin’in 

kütüphanesini satın almak suretiyle kanıtlar. 151  Ayrıca kendisine ait devâsa 

kütüphanesi, onun kitap tutkusunu yansıtan önemli bir argümandır.152  

İlmiye sınıfına ve halka dönük faaliyetleri arasında gösterilebilecek olan 

akîde, fıkıh, usûl, sîret gibi farklı dallarda sayısız dersler vermesi ayrıca onun başka 

bir özelliğidir. İslâmî ilimlerde farklı alanlarda nitelikli eserler telif etmesi ve dine 

                                                            
147  Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 27. 
148  Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 27. 
149  Abdülganî b. Tâlib b. Hammâde el-Meydânî el-Guneymî ed-Dımaşkî, Şerhu'l-akîdeti't-Tahâvî 

(Beyânü's-sünneti ve'l-cemâa), nşr. Muhammed Mutî' el-Hâfız - Muhammed Riyâd el-Mâlih 

(Dimeşk: Dâru'l-Fikir, 1982), 145-152; Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 50 vd. 
150  Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 871; Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 77. 
151  Muhammed Mutî' el-Hâfız - Muhammed Riyâd el-Mâlih “Mukaddime”, Şerhu'l-akîdeti't-Tahâvî 

mlf. Abdülganî b. Tâlib b. Hammâde el-Meydânî el-Guneymî ed-Dımaşkî, (Dimeşk: Dâru'l-Fikir, 

1982), 20 (2 nolu dipnot); Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 126 vd. 
152  Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 126. 



37 

 

dayalı soru ve sorunların çözüme kavuşturulmasında fetvalarına müracaat edilen 

birisi olması; Meydânî’nin çok yönlü bir ilim adamı olduğunu yansıtması açısından 

önemlidir.153 

Büyük uğraşlar sonucu elde edilen ilmî müktesebâtın gerçek anlamda kazanca 

dönüştürülmesinin tek yolunun ilim ile amel/teoriden pratiğe geçiş ve kurbetî 

ilâhî/Allah’a yakın bir yaşantı olduğunu gayet iyi bilen Meydânî, bunu hayat 

felsefesi edinmek suretiyle ardından gelen ilmiye sınıfına önemli mesajlar vermiştir. 

Öte yandan farklı bölgelerden âlimlerle de tanışma imkânı bulan Meydânî, 

birçok kez hac için gittiği Hicaz’da gerek Mekke ve Medine’li âlimlerle gerekse 

farklı coğrafyalardan gelen âlimlerle ilme dayalı konularda müzâkerelerde bulunur. 

1869 yılında Emir Abdulkadir el-Cezâirî ile Süveyş kanalının açılışına resmî davetli 

olarak katılır. Bu seyahatte Mısır’lı âlimlerle tanışma ve bilgi alışverişinde bulunma 

imkânı da yakalar. Meydânî’nin Mısır’lı ve Filistin’li âlimlerden icâzet aldığı 

kaynaklarda geçmektedir.154 

Eserlerinden anlaşılacağı üzere Meydânî’nin çalışmalarında daha çok Hanefî 

usûl, furû, hadis ve kelâm anlayışı üzerine yoğunlaştığı görülür.155 Bu alanlardaki 

etkinliğinin yanı sıra tasavvuf ve şiir ile de ilgilendiği bilinir. Özellikle de Hz. 

Peygamber (s.a.v.) hakkında kaleme aldığı kasîdeler, onun bu şairlik yönünü ortaya 

koymada önemli ipuçlarıdır.156 

Hakîkat arayışı yolunda ilmî yaklaşımları ve toplumsal olaylara çözüm 

arayışı, onun çağdaşları tarafından övgüyle karşılanmasına yeterli bir neden 

olmuştur. 1860 Şam olayları 157  olarak tarih sayfalarında yerini alan 158  ve 

                                                            
153  Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 131, 132. 
154  Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 132-135, 27. 
155  Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn 5/274-275; Ziriklî, el-A’lâm, 4/33.  
156  Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 870; Şaddî, Ravzu’l-beşer, 152-153.  
157  Yaşanan olaylar hakkında bk. Şahin Makaryus, Hasru’l-Lisâm an nekebâti’ş-Şâm (Mısır: y.y, 

1895), 222 vd.; Muhammed b. Abdurrezzak b. Muhammed Kürt Ali, Hutatu'ş-Şâm (Dımeşk: 

Mektebetü’n-Nûrî, 1983), 3/85.; Adil Baktıaya, “19. Yüzyıl Suriyesinde Hristiyan-Müslüman 

İlişkilerinde Değişim 1860 Şam Olayları”, İstanbul Üniversitesi İktisat Fakültesi Mecmuası, c. 

58, sy. 2/23, 2008, 23-44.   
158  Tarihi kaynakların verdiği bilgiye göre önce Cebeli Lübnan’da 1860 yılında Maruniler ile Dürziler 

arasında ortaya çıkan, ardından Şam’a sıçrayan ve yaşanan iç savaş sonrasında çok sayıda 

Hristiyan’ın öldürülmesi ile sonuçlanan olaylar silsilesine denir. Bölgenin hâkimiyetini elinde 

bulunduran Osmanlı Devleti olaylarda sorumluluğu olanları çok ağır bir şekilde cezalandırır. Bu 

yaşanan talihsiz olayların ardından Osmanlı Devleti, tanzimat reformlarının hayata geçirilmesi 



38 

 

çoğunluğunu Bâbütûmâ Hristiyanlarının oluşturduğu yüzlerce kişinin hayatını 

kaybetmesiyle sonuçlanan provokasyonlarda Meydânî ve ileri gelen kanaât önderleri, 

Emir Abdulkâdir el-Cezâirî’ye gerekli desteği verme ve halkı yatıştırma suretiyle 

toplumsal barışı sağlamaya önemli katkılar sunarlar. 159  Bu tutumuyla Meydânî, 

Müslümanlar ile Hristiyanlar arasında tutuşturulmak istenen fitne ateşini söndürmede 

ve can kaybının artmasını engellemede önemli bir rol oynadığı görülmektedir.160 

Meydânî, şeriatın inceliklerine vâkıf, parlak fikirli bir âlim olarak tanınır. O, 

asr-ı saadetten sonraki dönemlerde din adına ortaya atılan bidat ve hurâfelere karşı 

ciddi biçimde tepki gösterir. Toplumun doğru din anlayışından saparak söz konusu 

hurafelere temâyül etmesini engellemek amacıyla sahip olduğu ilmî donanımla o 

zihniyette olanlara karşı mücadeleci bir tutum sergilemesi, onun ne denli ilim ve fikir 

adamı olduğunu yansıtması açısından önemli niteliklerdir.161 İlmî tartışmalardan ve 

şöhretten uzak durmasına rağmen kendisine yöneltilen muğlâk ve zor soruları 

açıklığa kavuşturmada etkili birisi olması ayrıca onun ilmî konumunu göstermede 

oldukça önemlidir.162 

Ders okutmaktan usanmayan özelliği ile dikkatleri üzerine çeken Meydânî, 

ayrıca halka nasihat etme ve doğru yolu göstermede bitmek tükenmek bilmeyen 

                                                                                                                                                                         
noktasında oldukça kararlı bir görüntü verir. Bütün bu yaşanan gelişmeler sonrasında Suriye’de 

Müslüman ve Hristiyan halkın tek şemsiye altında yaşaması hedeflenir. Öte yandan yaşanan bu 

gelişmelerde cemaatler arasındaki gerilimin tırmanmasına engel olunamadığı gerekçesiyle 

Osmanlı Devleti’nin yönetim politikası bir takım tarihçiler tarafından eleştirilmiştir.    
159  Makaryus, Hasru’l-Lisâm, 235; Kürd Ali, Künûzü’l-ecdâd, 5; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn,  

5/275. 
160  Sâid Bektaş, bazı müellifler tarafından aktarılan Meydânî’nin 1860 Şam olaylarında Şeyh Tâhir el-

Cezâirî öncülüğünde Hristiyanlara yardımcı olduğu, olayları yatıştırmaya çalıştığı, Hristiyanlara 

sığınma hakkı tanıdığı ve onları savunduğuna dair bilgilerin gerçeği yansıtmadığını savunur. O, 

söz konusu olaylar karşısında Meydânî’nin inzivaya çekildiğini ve yaşanan gelişmelerden uzak 

durmak suretiyle fitneden korunduğunu belirtir. Bu bağlamda kaynak araştırması yaptığından söz 

eder. Yaptığı araştırmalar neticesinde bu konu hakkında Kürd Ali’nin Künûzü’l-ecdâd adlı 

eserinde Şeyh Tâhir el-Cezâirî’nin biyografisini anlatırken hocası Meydânî’den bu bağlamda söz 

ettiğini bildirir. Ayrıca Ömer Rıza Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn adlı eserinde; Mutı‘ el-Hâfız - 

Nizar Ebâza, Târîhu ulemâi Dimeşk fî’l-karni’r-râbia aşera el-hicriyye adlı eserlerinde ve yine 

Mutı‘ el-Hâfız, Muhammed Riyad el-Mâlih ile tahkikini yaptıkları Şerhü Akîdeti’t-Tahâvî adlı 

eserin mukaddimesinde bu bilgilere yer verdiklerini aktarır. Fakat ilginç olan bu bilgilerin asıl ve 

tek kaynağının Lübnan’lı Hristiyan yazar Şahin Makaryus’un Hasru’l-Lisâm an nekebâti’ş-Şâm 

adlı eseri olduğunu belirtir. Meydânî’ye söz konusu eserden daha yakın ve doğru kaynakların bu 

bilgilere hiçbir şekilde temas etmediğini, dolayısıyla tek kaynaktan başka hiçbir kaynakta bu 

bağlamda bilgi yer almadığından ötürü bahsedilen bilgilerin gerçeği yansıtmadığını savunur. Bk. 

Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 71-76. 
161  Kürd Ali, Künûzü’l-ecdâd, 5-6.  
162  el-Hâfız - el-Mâlih “Mukaddime”, 22. 



39 

 

enerjiye sahip oluşu ve bunları yaparken de halktan hiçbir beklentisinin olmaması 

onun zühd ve tasavvuf yönünü ortaya koymada önemli argümanlardır. Meydânî’nin 

hayatı boyunca mescit ve ibadethane yapımına düşkün, ilim ve zikir meclislerine 

sıkça katılan, fukara ve miskinleri görüp gözeten bir tutum sergilediği görülür.163 Bu 

özellikler onun, mana âleminin engin ve gönül insanı bir şahsiyet olduğunun kanıtı 

olması bakımından önemli ayrıntılardır. 

Meydânî, İslâmi ilimlerde önemli bir behreye sahip olmasının yanı sıra takva 

ve verâ anlayışındaki özverili yaşantısı ile de “önemli olan sünneti rivayet etmek 

değil, ona riayet etmektir” düsturunu hayat felsefesine dönüştüren çok yönlü bir ilim 

adamıdır. Bu bağlamda yaptığımız araştırmalar bizi; onun ilim ve irfan anlayışıyla 

selef-i sâlihîn çizgisinde yaşadığını, devrin toplumsal, dînî ve inanca dayalı 

sorunlarına çözüm üreterek nezih bir hayat sürdüğünün kodlarına ulaştırmaktadır. 

1.3.5. Vefatı 

Meydânî, istikamet, itaat, ibadet, ihsan ve irşad faaliyetleri ile dolu bir 

yaşantıyı ardında bırakarak 4 Rabîu'l-evvel 1298/1881 yılında Dımaşk’ta vefat eder. 

Muhammed b. Mustafa et-Tantâvî’nin isteği doğrultusunda cenaze namazını oğlu 

Şeyh İsmail el-Meydânî kıldırır. Meydan semtindeki Dakkâk Camii’nde kılınan 

cenaze namazı sonrası Bâbullah kabristanlığının doğu bölgesine defnedilir. Meydânî, 

caddelerin dolup taştığı kalabalık bir cemaat tarafından son yolculuğuna uğurlanır.164 

Cenazesine olan yoğun ilgi, onun halk nezdinde kayda değer bir itibara sahip 

olduğunu göstermesi bakımından oldukça önem arz etmektedir. 

1.3.6. Hocaları 

1. Seyyid Muhammed eş-Şerfâ. Meydânî ilk dînî eğitimini ve hafızlık 

eğitimini bu hocasının yanında alır. 

2. Şeyh Ömer el-Müctehid (öl. 1254/1838). 165  Meydânî, ilmî kariyerinin 

oluşumunda önemli bir rolü olan Ömer el-Müctehid’den birtakım kitapları okumak 

                                                            
163  Muhammed Edib Takıyyiddîn b. Muhammed el-Hısnî, Müntehabâtu tevârîhi Dimeşk, (Dimeşk: 

Dâru'l-Beyrûtî, 2002), 2/670 akt. el-Hâfız - el-Mâlih “Mukaddime”, 23. 
164  Baytâr, Hılyetü’l-beşer 871; Şaddî, Ravzu’l-beşer, 153; el-Hâfız - el-Mâlih “Mukaddime”, 24; 

Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 136. 
165  Özgeçmişi hakkında bk. Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 1131. 



40 

 

suretiyle icazet almıştır. Ebü’l-Leys Semerkandî’nin (öl. 393/1003) Mukaddime, 

Şürünbülâlî’nin (öl. 1069/1659) Nûru’l-izah ve İmdâdu’l-fettâh, Haskefî’nin (öl. 

1088/1677) Durru’l-Muhtâr, İbn Âcurrûm’un (ö. 723/1323) Mukaddime fî ʿilmi’l-

ʿArabiyye, Ezherî’nin (öl. 905/1500) Mukaddime fî ilmi’l-arabiyye, İbn Hişam’ın (öl. 

761/1360) el-İʿrâb ʿan kavâʿidi’l-iʿrâb ve Şerhu Katri’n-nedâ ve belli’s-sadâ, İbn 

Mâlik’in (öl. 672/1274) Elfiye, Senûsî’nin (öl. 895/1490) ʿAkîdetü ehli’t-tevhîd es-

sugrâ, Hüdhüdî’nin Şerhu ʿAkîdetü ehli’t-tevhîd es-sugrâ ve Rahbî’nin (öl. 

577/1182) el-Manzûmetü’r-Rahbiyye, Muhammed Gazzalî’nin (öl. 912/1506) 

Şerhu’r-Rahbiyye, Secâvendî’nin (öl. 596/1200) Sirâciyye, Seyyid Şerîf Cürcânî’nin 

(öl. 816/1413) Şerhu’s-Sirâciyye ve Tirmizî’nin (öl. 279/892) Şemâʾilü’n-nebeviyye 

ve’l-hasâʾilü’l-Mustafaviyye adlı eseri icâzet aldığı kitaplar arasında kaydedilir. 166 

3. Muhammed Emîn İbn Âbidîn (öl. 1252/1836). 167  Meydânî, 1828-1836 

yılları arasında hizmetinde bulunduğu meşhur Hanefî âlimi İbn-i Âbidin’den 

özellikle fıkıh alanında önemli ölçüde istifade eder. Meydânî, İbn-i Âbidin’in değer 

verdiği dört özel talebesinden birisidir. Hocasının en verimli olduğu dönemde -kırk 

altı yaşında iken- onun talebeleri arasına katılır. Meydânî, İbn Âbidîn’den bazı 

kitapları okumuş ve icâzet almaya hak kazanmıştır.  

Hocası İbn Âbidîn tarafından telif edilen Reddü’l-muhtâr ʿale’d-Dürri’l-

muhtâr, resâʾili İbn ʿÂbidîn ve ʿUkûdü’d-dürriyye, Merginânî’nin (öl. 593/1197) 

Hidâye, Bâbertî’nin (öl. 786/1384) İnâye Şerhu Hidâye, Sadrüşşerîa el-Mahbûbî’nin 

(öl. 747/1346) Tenkîhu’l-usûl, Buhârî’nin Sahîhü’l-Buhârî ve Salih Medfûn Yâfî’nin 

Fevâidü’l-celiyye fî ilmi’l Arabiyye adlı eseri hocasından icazet aldığı kitaplar 

arasında yer alır.168 

4. Abdurrahman b. Muhammed el-Küzberî (öl. 1262/1846).169  Fıkıh, tarih 

özellikle de hadis alanında belli bir şöhrete erişen Küzberî, Şam’ın saygın âlimleri 

arasında yer alır. Emevi Camii’nde elli iki yıl süreyle Buhârî dersleri yapan Küzberî, 

Şam’daki hadis geleneğini sürdüren önemli muhaddis simalardan birisidir. Meydânî, 

hocalarından İbn-i Abidin ile beraber Küzberî’den hadis dersleri aldığı kaydedilir. 

                                                            
166  Hadrâvî, Nüzhetü’l-fiker, 173-174. 
167  Özgeçmişi hakkında bk. Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 1230. 
168  Hadrâvî, Nüzhetü’l-fiker, 174. 
169  Özgeçmişi hakkında bk. Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 833. 



41 

 

Meydânî, hocasının ilim meclisinde uzun bir dönem bulunarak ondan istifade eder. 

Özellikle hadis alanında birçok eser okumak suretiyle icâzet aldığı bilinmektedir. 

Buhârî’nin (öl. 256/870) Câmiu’s-Sahîh ve Edebü’l-müfred, Müslim’in (öl. 

261/875) Câmiu’s-Sahîh, Nesâî’nin (öl. 303/915) Sünen-i Nesâî (el-Müctebâ), 

Tirmizî’nin (öl. 279/892) Câmiu’s-Sahîh (Sünen-i Tirmizi), Ebû Dâvûd Sicistânî’nin 

(öl. 275/889) Sünen-i Ebû Dâvûd, İbn Mâce el-Kazvînî’nin (öl. 273/887) Sünen-i İbn 

Mace, İbn Mâlik’in (öl. 179/795) Muvatta, Sâgânî’nin (öl. 650/1252) Meşâriku’l-

envâr, Müselselâtu İbn-i Akîle, Müselselâtu İbn-i Tayyib, Aclûnî’nin (öl. 1162/1749) 

Erbaûn hadisen, Kâdî İyâz’ın (öl. 544/1149) eş-Şifâʾ bi-taʿrîfi hukûki (fî şerefi)’l-

Mustafâ, Kuşeyrî’nin (öl. 465/1072) er-Risâle, Sühreverdî’nin (öl. 632/1234) 

Avârifu’l-meârif adlı eseri hocası Küzberî’den okuduğu eserler arasında zikredilir.170 

5. Ebû Osman Saîd b. Hasan b. Ahmed el-Halebî (öl. 1259/1843).171 Hocası 

İbn-i Abidin’in vefatından sonra Said el-Halebî’nin ders halkalarına katılan Meydânî, 

ondan da birtakım eserler okuyarak ilmî kariyerine yeni kazanımlar katmıştır. 

Meydânî’nin hocası İbn-i Âbidin’in de Said el-Halebî’den ders aldığı bilinmektedir. 

Bu da aynı hocadan icâzet aldıklarını göstermektedir.172 

Kudûrî’nin (öl. 428/1037) el-Muhtasar, Ebü’l-Berekât Nesefî’nin (öl. 

710/1310) Menârü’l-envâr, Sadrüşşerîa el-Mahbûbî’nin (öl. 747/1346) et-Tavzîh ve 

Buhârî’nin Sahîhü’l-Buhâri adlı eseri hocasından okuduğu kitaplar arasında yer 

alır.173 

6. Hâmid b. Ahmed b. Ubeyd el-Attâr (öl. 1262/1846).174 Meydânî, bir süre 

ders halkalarına devam ettiği hocasından Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin (öl. 638/1240) 

Fusûsü’l-hikem, Abdülganî en-Nâblusî’nin (ö. 1143/1731) Şerhu’l-Fusus, 

Müselselâtü İbn-i Akîle ve Erbaûn aclûniyye eserlerini okuduğu kaydedilmektedir.175 

7. Hasan b. İbrâhim el-Baytâr (öl. 1272/1855). Meydânî’nin Hasan Baytar’ın 

ilmî birikiminden henüz daha ilim hayatına başladığı dönemden başlayarak uzunca 

                                                            
170  Hadrâvî, Nüzhetü’l-fiker, 174-175. 
171  Özgeçmişi hakkında bk. Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 667. 
172  Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 32. 
173  Hadrâvî, Nüzhetü’l-fiker, 175. 
174  Özgeçmişi hakkında bk. Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 462. 
175  Hadrâvî, Nüzhetü’l-fiker, 175. 



42 

 

yıllar yararlandığı kaydedilir. Hocası Baytar’a oldukça bağlı olan Meydânî, onun 

hakkında şiir bile yazmıştır. Oğlu Abdurrezâk el-Baytar Meydânî ile babası Hasan 

el-Baytar arasındaki ilişkiyi ortaya koyma adına şu önemli bilgiyi aktarır:  

“Meydânî, babam Hasan el-Baytar’dan ders alırdı. Ona süt emen bebeğin annesine 

bağlılığı gibi bağlıydı. Babamı herkesin yanında överdi. Bağdat nakîbi Selman 

Efendi, Meydânî’den icâzet istediğinde o, ilim aldığı bütün seçkin hocalarının 

isimlerini sırasıyla yazdı. Sıra babamın ismine geldiğinde; ‘kendisinden en çok 

istifâde ettiğim hocamdır.’ ifadesine yer verdi.”176 

8. Ahmed Baybars el-Aclûnî (öl. 1247/1831). 

9. Abdullah el-Kürdî (öl. 1278/1861). 

10. Medîne âlimi Muhammed b. Ahmed el-Addûşî. 

11. Mekke Hanefî müftüsü Abdullah el-Mahbûb el-Mîrgânî (öl. 1273/1856). 

12. Mısır’lı âlim Şeyhülislâm İbrahim b. Muhammed el-Bâcûrî (öl. 

1276/1859). 

13. Mısır ulemâsından Mustafa Mübellit (öl. 1284/1867). 

14.Yafa Hanefî müftüsü Hasan b. Selîm b. Selâme ed-Decânî (öl. 1290/1873). 

15. Kudüs müftüsü Şeyh Tâhir Efendi.177 

16. Abdülganî b. Abdulkâdir es-Sakatî178(öl. 1246/1830).179 

1.3.7. Talebeleri 

1. Tâhir b. Salih b. Ahmed el-Cezâirî ed-Dimeşkî (öl. 1338/1919).180  

2. Muhammed Atâullah b. İbrâhîm el-Kesm (Dimeşk Hanefî müftüsü) (öl. 

1357/1938).181  

                                                            
176  Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 868; Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 35. 
177  Özgeçmişleri hakkında bk. Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 133, 1004, 7, 521. 
178  Özgeçmişi hakkında bk. Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 862. 
179  Hocaları ile ilgili bilgi için bk. Hadrâvî, Nüzhetü’l-fiker, 173. 
180  Özgeçmişi hakkında bk. Muhammed Kürd Ali, Muâsırûn, thk. Muhammed el-Mısrî (Dimeşk: 

Matbûât Mecma‘ Lüga Arabiyye, 1981), 268. 
181  Özgeçmişi hakkında bk. Muhammed Mutı‘ el-Hâfız - Nizar Ebâza, Târîhu ulemâi Dimeşk fî’l-

karni’r-râbia aşera el-hicriyye (Dimeşk: Dâru’l-Fikir, 1985), 1/517. 



43 

 

3. İsmâîl b. Abdülganî el-Guneymî el-Meydânî ed-Dimeşkî (öl. 

1332/1914).182  

4. Abdülganî b. Hasan b. İbrahim el-Baytar (öl. 1315/1897).183  

5. Muhammed ibn-i Şeyh Hasan el-Baytar (Dimeşk Fetvâ emini) (öl. 

1312/1894).184  

6. Mustafa Kemal b. Muhammed eş-Şerîf (öl. 1317/1899).185 

7. Habîburrahman el-Hüseynî el-Hindî el-Medenî.186  

8. Ali b. Zahir el-Veterî el-Medenî (öl. 1322/1904).187  

9. Numan b. Mahmud el-Âlûsî el-Bağdâdî (öl. 1317/1899).188  

10. Selim b. Halil el-Müsûtî (öl. 1324/1906).189  

11. Muammer Muhammed Hâşim b. Muhammed Saîd (öl. 1382/1962).190  

12. Selim b. Muhammed b. Yusuf Semâre (öl. 1331/1913).191  

13. Mahmud b. Muhyiddin b. Mustafa ebû’ş-Şâmât (öl. 1341/1922).192  

14. Selim b. İsmail el-Âmîdî el-Buhârî (öl. 1347/1928).193  

15. Muhammed Emin b. Muhammed Süveyd ed-Dimeşkî (öl. 1355/1936).194  

16. Muhammed Alâüddin b. Muhammed Emin Âbidin (öl. 1306/1888).  

17. Abdullatif İbn-i Şeyh Muhammed eş-Şâş.195  

18. Seyyid Selman Efendi el-Kâdirî.196  

                                                            
182  Özgeçmişi hakkında bk. Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 327. 
183  Özgeçmişi hakkında bk. Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 874. 
184  Özgeçmişi hakkında bk. Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 1421 
185  Özgeçmişi hakkında bk. el-Hâfız - Ebâza, Târîhu ulemâi Dimeşk, 1/179. 
186  Özgeçmişi hakkında bk. Muhammed Abdülhay b. Abdilkebîr b. Muhammed el-Hasenî el-İdrîsî el-

Kettânî, Fihrisü’l-fehâris ve’l-esbât ve muʿcemü’l-meʿâcim ve’l-meşîhât ve’l-müselselât, thk. 

İhsan Abbas (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmiyyi, 1982), 1/86. 
187  Özgeçmişi hakkında bk. Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/99. 
188  Özgeçmişi hakkında bk. Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/672. 
189  Özgeçmişi hakkında bk. Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/758. 
190  Özgeçmişi hakkında bk. el-Hâfız - Ebâza, Târîhu ulemâi Dimeşk, 2/768. 
191  Özgeçmişi hakkında bk. el-Hâfız - Ebâza, Târîhu ulemâi Dimeşk, 1/250. 
192  Özgeçmişi hakkında bk. el-Hâfız - Ebâza, Târîhu ulemâi Dimeşk, 1/393. 
193  Özgeçmişi hakkında bk. el-Hâfız - Ebâza, Târîhu ulemâi Dimeşk, 1/431. 
194  Özgeçmişi hakkında bk. el-Hâfız - Ebâza, Târîhu ulemâi Dimeşk, 1/503. 
195  el-Hâfız - el-Mâlih “Mukaddime”, 11.  



44 

 

1.3.8. Eserleri 

1. Şerhu’l-ʿAkîdeti’t-Tahâviyye. Meydânî, Tahâvî’nin veciz akâid eseri 

üzerine kaleme aldığı aynı zamanda tezimizde de konu edilen metin eserdir. O, 

eserini tamamladığında 34 yaşındadır. Söz konusu eseri tamamladıktan sonra 

devrinin ünlü âlimlerine takdim eden Meydânî, onların önemli takdirlerine ve 

övgülerine muhatap olmuştur. Bu eser ilk defa Muhammed Mutî‘ el-Hâfız ve 

Muhammed Riyâz el-Mâlih tarafından tahkik edilmek suretiyle yayımlanmıştır 

(Dimeşk 1970, 1982, 1995). 197  Eserle ilgili diğer ayrıntılı bilgiler daha sonra 

değerlendirileceğinden burada bu kadarıyla yetinmek gerekli görülmüştür. 

2. el-Lübâb fî şerhi’l-Kitâb. Ebü’l-Hüseyn Ahmed el-Kudûrî’nin (öl. 

428/1037) el-Muhtasar adlı eseri üzerine kaleme aldığı ve ilmiye sınıfı tarafından en 

yaygın şerh kabul edilen önemli bir eserdir. Müellifin hayatında büyük boy tek cilt 

olarak basılmıştır. Daha sonraki süreçte iki, üç ve dört cilt halinde birçok kere 

basılmıştır. Ayrıca Ebû Bekir el-Haddâd’ın el-Cevheretü’n-neyyire’sinin kenarında, 

Muhammed Muhyiddin Abdülhamîd, Abdürrezzâk el-Mehdî, Abdülmecîd Tu‘me el-

Halebî ve Sâid Bektaş’ın neşri ile çeşitli yıllarda İstanbul, Beyrut ve Kâhire’de 

basılmıştır.198 

3. Keşfü’l-iltibâs ʿammâ evredehü’l-İmâmü’l-Buhârî ʿalâ baʻzi’n-nâs. Buhârî, 

el-Câmiʿu’s-sahîh’de Ebû Hanîfe’yi tenkid etmek amacıyla “kâle baʻzu’n-nâs” 

kalıbıyla söylemlerde bulunmuştur. Meydânî, yirmi beş mesele halinde Ebû 

Hanîfe’nin tenkid edildiği ictihadları savunmak için bu eseri kaleme almıştır. Söz 

konusu eserde gayet kibar, muhtasar ve etik bir dil çerçevesinde konulara açıklık 

                                                                                                                                                                         
196  Özgeçmişi hakkında bk. Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 2/862. 
197  Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 100. 
198  Söz konusu meşhur eser: 2 cilt olarak İstanbul’da 1315, 1316, 1323 tarihlerinde; Kahire’de 1322, 

1330, 1331, 1346, 1354 tarihlerinde, 3 cilt olarak, Kahire’de 1374/1955; 4 cilt olarak, Kahire’de 

1383/1963 ve Beyrut’ta 1980, 1413/1993 yıllarında Muhammed Muhyiddin Abdülhamîd neşriyle 

basılmıştır. 4 cilt şeklinde, Kahire’de 1381/1961; Beyrut’ta 1405/1985 tarihlerinde Abdürrezzâk 

el-Mehdî neşriyle basılmıştır. 3 cilt olarak, Beyrut’ta 1415/1994 2 cilt olarak, yine Beyrut’ta 

1418/1998 Abdülmecîd Tu‘me el-Halebî tarafından neşredilmiştir. 5 cilt olarak Beyrut’ta 

1435/2014 yılında Sâid Bektaş tarafından neşredilmiştir.   



45 

 

getirmiştir. Bu eser birtakım ilave bilgilerle birlikte Abdulfettah Ebû Gudde (öl. 

1997) tarafından neşredilmiştir.199  

4. Tuhfetü’n-nüssâk fî fazli’s-sivâk. Meydânî bu eserde misvakla ilgi bilgilere 

yer vermiştir. Giriş, üç bölüm ve sonuç kısmından oluşan eserde misvakın tarifi, 

hükümleri, kullanım vakti ve şekli, yararları ve misvak türleri hakkında detaylı 

denilebilecek ölçüde bilgilere yer vermiştir. Bir takım ilave bilgiler ve açıklamalarla 

birlikte H. 1414 yılında Abdulfettah Ebû Gudde tarafından 104 sayfa olarak yayına 

hazırlanarak basılmıştır.  

5. Sebetü Şeyh Abdurrahman b. Muhammed el-Küzberî es-Sagîr. Meydânî, 

hocası Muhammed el-Küzberî’nin hocaları ve onlardan okuduğu kitapların adını 

alfabetik olarak kaydettiği eserdir. Bu çalışmayı Meydânî’nin yaptığına dair bilgi, 

ilim çevresinde yaygın değildir. Söz konusu eser, Ömer b. Muvaffak en-Neşûkâtî 

neşriyle H. 1428 yılında Dâru’l-Beşâir İslâmiyye tarafından Beyrut’ta basılmıştır. 

Yeni baskısında özellikle bu çalışmada Meydânî’nin rolüne işaret edilmiştir.200 

6. el-Metâlibü’l-müstetâbe fi’l-hayz ve’n-nifâs ve’l-istihâza. Ezher 

Üniversitesi Kâhire Şeriat ve Kânun Fakültesi yayınları tarafından Şeriat ve Kânun 

dergisinde (40/Ekim 2022 sayısında) Abdullah b. Muhammed es-Semâîl tarafından 

tahkîkli neşri 62 sayfa olarak yayımlanmıştır.201  

7. İsʿâfü’l-mürîdîn li-ikâmeti ferâʾizi’d-dîn. Meydânî’nin oğlu Şeyh İsmâil 

tarafından şerh edilen bu eserde Meydânî’nin bütün Müslümanlara yönelik dinî 

sorumluluklar bakımından farz ve vâciplere dair bilgilere yer verdiği görülür. İman, 

İslâm ve ihsana ilişkin Cibril hadisini yorumlar. Eserde itikâda ve ibadete dayalı 

konulara veciz bir şekilde temas eser. Hüsnü-hâtime bağlamında takva, murâkabe, 

                                                            
199  Bk. Abdülganî b. Tâlib b. Hammâde el-Meydânî el-Guneymî ed-Dımaşkî, Keşfü’l-iltibâs ʿammâ 

evredehü’l-İmâmü’l-Buhârî ʿalâ baʿzi’n-nâs, nşr. Abdulfettah Ebû Gudde (Haleb: Mektebetü’l-

Matbûâtü’l-İslâmiyye, 1993). 
200  Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 104. 
201  Abdullah b. Muhammed es-Semâîl,  “Tahkîk ve dirâse risâle el-Metâlibü’l-müstetâbe fi’l-hayz 

ve’n-nifâs ve’l-istihâza”, Mecelletü’ş-Şerîa ve’l-kânûn, Külliyetü Şerîa ve’l-Kânûn Câmiatü’l-

Ezher, 40/1 (Ekim 2022), 537-598. Ayrıca yazma nüshası için bk. Mektebetüz-Zâhiriyye, nr. 

10512. 



46 

 

haşyetullah, zikrullah vb. tasavvufa dair önemli bilgilere yer verir. Bu bakımdan söz 

konusu eser, tasavvuf alanında önemli bir yapıt olarak düşünülebilir.202  

8. Risâle fî meşeddi’l-meske. İslâm hukukunda kiralama işlemlerinde ilk 

dönemlerde bulunmayan ve sonradan ortaya çıkan hava parası meselesine dair 

kaleme aldığı bir eserdir. 

9. Risâle lezzetü’l-esmâ‘ fî hükmi vakfi’l-müşâʿ. Meydânî, hisseli ve ortaklaşa 

kullanılan mülklerin vakfının sahih olduğunu delilleri ile birlikte açıkladığı eserdir. 

10. Risâle fi’l-kısme: Fetvâ fî şürekâʾ iktesemü’l-müşterek beynehüm.  

Meydânî’nin ortaklaşa kullanılan mülklerin paylaşımı (kısmet) sırasında karşılaşılan 

sorunlar, fâhiş haksızlıklar ve bu durum karşısında sergilenmesi gereken tutum 

hakkında yazdığı bir risâle.203  

11. Risâle fî tavzîhi mesʾele fî ilmi usûli’l-fıkhi min Kitâbi Menâri’l-envâr fî 

mebhassi’l-hâs. Meydânî’nin Ebü’l-Berekât en-Nesefî’nin (öl. 710/1310) Hanefî 

fıkıh metodolojisine göre telif ettiği Menâru’l-envâr adlı eserinde yer alan hâs 

bölümünü yorumlayıp açıkladığı bir eserdir.204  

12. Sellü’l-husâm ʿalâ şâtimi dîni’l-İslâm. İslâm’a dair inanç esasları ve din 

açısından mukaddes sayılan değerlere söven kişinin durumunun incelemeye alındığı 

bu eser, içerdiği konu açısından oldukça önem arz etmektedir. Özellikle bu eserde 

İslâm toplumunda öfkesini kontrol altında tutamayan kişiler tarafından cahilce 

söylenilen bir takım ifadelerin yol açtığı dine dayalı problemler sarmalı konu 

edilir.205 

13. Risâle fî reddi şübhe aradat li ba‘dıl efâdîl.  

14. Şerh ʿale’l-Merâh fî ilmi’s-sarf. Meydânî’nin Ahmed b. Ali b. Mes‘ûd’un 

(öl. yaklaşık 700/1300) sarf ilmine dair yazdığı Merâhu’l-ervâh adlı eserine yazdığı 

şerhdir.206 

                                                            
202  Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 107. Yazma nüshası için bk. Dârü’l-kütübi’z-

Zâhiriyye, nr. 4793, 6562, 8206. 
203  Yazma nüshası için bk. Dârü’l-kütübi’z-Zâhiriyye, nr. 7079. 
204  Yazma nüshası için bk. Fihrisü’l-Hizâneti’t-Teymûriyye, 9/163. 
205  Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 111. 
206  Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 112. 



47 

 

15. Risâle fi’r-resm ve şerhuhû207 

1.4. Bilimsel Faaliyetlerde Şerh Yöntemleri, Tarihi Serüveni 

ve Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâviyye 

1.4.1. Bilimsel Faaliyetlerde Şerh Yöntemleri ve Amacı  

İslâm tefekkür dünyasında şerh alanında akademik çalışmaların vücûdiyeti 

bilinmekle birlikte Meydânî’nin kelâm anlayışını tespit etmeye çalışırken mürâcaat 

ettiğimiz kaynağın şerh eser olması hasebiyle bilim dünyasında üretilen şerhlerin 

yöntemlerine, amaçlarına ve kısaca tarihsel sürecine ilişkin bir takım ön bilgilere yer 

vermeyi gerekli görüyoruz. Bu bakımdan sözlükte; “açıklamak, (eti) dilmek, açığa 

çıkarmak, anlaşılır duruma getirmek” anlam örgüsüne sahip olan şerh kavramı208 bir 

terim olarak: “Herhangi bir ilim dalında meşhur olan veciz bir eserin kapalı 

noktalarını açma, eksiklerini tamamlama, metin ile ilişkisini genişletip yeniden 

kurgulama, örneklerle somutlaştırma, eleştirilerde bulunma ve detaylandırma 

aktivitesi” biçiminde tanımlanabilir.209 Öte yandan bir takım nüansları barındırması 

ile birlikte benzer amaçları gözetmek için telif edilen eserlere hâşiye, ta‘likât, tafsîl, 

te’vil, îzâh, zeyl ve tetimme gibi isimler de kullanılır.210 

Şerh edebiyatı incelendiğinde temelde üç çeşit formatın kullanılageldiği 

anlaşılır. Metine “kâle”, “kavlühû” ifadesi ile başlanılan ve şerhin başında “ekûlü” 

                                                            
207  Eserleri ile ilgili bk. Baytâr, Hılyetü’l-beşer, 868. 
208  Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî İbn 

Manzûr, Lisânü’l Arap (Beyrut: Dâru Sâdır, 1993), “şerh”, 2/497; el-Fîrûzâbâdî, Mecdüddîn 

Muhammed b. Yakup, el-Kâmûsu’l-muhît, nşr. Muhammed Naîm Arkasûsî (Beyrut: Müessesetü 

Risâle, 2005), “şerh” 226; Ebü’l-Bekâ el-Kefevî, Külliyât, thk. Adnan Derviş - Muhammed el-

Mısrî (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, t.s), “şerh”, 538.  
209  Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Hasen el-

Hadramî el-Mağribî et-Tûnisî, İbn-i Haldûn, Mukaddime, thk. Abdullah Muhammed ed-Dervîş 

(Dimeşk: Dâru’l-Belhî, 2004), 2/341-342; Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zunûn ʿan esâmi’l-kütüb ve’l-

fünûn (Beyrut: Daru’l-İhya-it-Türasi’l-Arabiyye, ty.), 36-37; Abdullah b. Uveykıl es-Selmî, “el-

Mütûn ve’ş-şürûh ve’l-havâşî ve’t-takrîrât fi’t-teʾlîfi’n-nahvî”, Mecelletü’l-Ahmediyye 4/1 

(Cemaziye’l-Ûlâ/1420), 249; Hilmi Karaağaç, “Kelâm İlminde Şerh-Haşiye Geleneği ve Akâid-i 

Adudiyye Şerhleri”, Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi 8/101 (Şubat 2020), 47; Anay, “Bir 

Osmanlı Düşüncesinden Bahsetmek Mümkün mü?”, 11 vd. 
210  Kara, “Unuttuklarını Hatırla! Şerh ve Haşiye Meselesine Dair Birkaç Not”, 11. Bu kavramların 

detaylı bir biçimde tanımları için bk. Selmî, “el-Mütûn ve’ş-şürûh ve’l-havâşî ve’t-takrîrât fi’t-

teʾlîfi’n-nahvî”, 249; Hamdi akbaş Sadık - Ömer Sadıker, “İnanç Eğitiminde Şerh ve Haşiye 

Geleneği”, 2016 Hoca Ahmet Yesevi Yılı Anısına Uluslararası Türk Dünyası Eğitim Bilimleri 

ve Sosyal Bilimler Kongresi, ed. Uzman Metin İskenderoğlu (Ankara: Eğitim Bilimleri 2016), 

1/288. 



48 

 

ibaresinin yer aldığı şerhler,211 “kavlühû kelimesiyle yalnızca şerhe konu olan kısmın 

verildiği şerhler,212 metin kısmı ile şerh bölümünün bir bütün halinde birleşik halde 

işlendiği (şerh-i mezcî) şerhlerdir. Son dönemde üretilen şerhlerin çoğunda bu 

yöntem uygulanagelmiştir. Metin için bazen mim (metin) bazen de sâd (nass) harfi, 

şerhe ise şîn (şerh) harfiyle telmihte bulunulduğu görülür. Bunun dışında metnin 

üstünün çizilmesi, parantez içerisinde gösterilmesi ya da farklı yazı puntolarının 

kullanılması yöntemlerine müracaat edildiği de görülür.213 

Metin bağlamında oluşturulan şerh edebiyatları incelendiğinde bunun 

nedenleri hakkında bir takım yorumlara yer verildiği görülür. Bu bağlamda metin 

eserin; dilsel açısından muhkem bir yapıda oluşu, kolay ezberlenebilirliği, ders kitabı 

formatında oluşu, kısalığı, müellifinin tanınırlığı, değerli ve bereketli kabul edilmesi 

gibi durumlardan söz edilir. Öte yandan eğitim ve öğretimde uygulanan yöntem, 

geleneği sürdürme ve öğretmen-öğrenci münasebetleri de metnin tercih edilmesinde 

etken faktörler arasında sayılır.214 

İslâm düşünce geleneğinde ilmiye sınıfının ilgisini uyandıran ve üzerine 

birçok şerh üretilen hem akâid hem de kelâm alanında telif edilmiş önemli eserler 

bulunmaktadır. Bu bağlamda Ebû Hanîfe’nin el-Fıkhü’l-ekber’i, Tahâvî’nin el-

Akîdetü’t-Tahâviyye’si, Kâdî Abdulcebbar’ın el-Usûlü’l-hamse’si, Necmeddin en-

Nesefî’nin ʿAkâidü’n-Nesefî’si, Ali b. Osman el-Ûşî’nin el-Emâlî’si, Ebü’l-Berekât 

en-Nesefî’nin el-ʿUmde’si,  Kemal b. Hümâm’ın el-Müsâyere fi’l-ʿakâʾidi’l-münciye 

fi’l-âhire adlı eseri, Hızır Bey’in el-Kasîdetü’n-Nûniyye’si,  İmâmu’l-harameyn el-

Cuveynî’nin el-İrşâd’ı, Fahreddin er-Râzî‘nin el-Metâlibü’l-ʿâliye’si, yine Fahreddin 

er-Râzî’nin el-Muhassal adlı eseri, Beyzâvî’nin Tavâliʿu’l-envâr’ı, Adudüddin el-

Îcî’nin el-Mevâkıf fî ʿilmi’l-kelâm ve el-Akâidü’l-Adudiyye’si, Sa‘deddin et-

Teftâzânî’nin el-Makâsıd’ı, Yûsuf es-Senûsî’nin el-Mukaddime fi’t-tevhîd, ʿAkîdetü 

ehli’t-tevhîd es-sugrâ, ʿAkîdetü’s-Senûsî el-vüstâ, ʿAkîdetü ehli’t-tevhîd el-kübrâ’sı 

ve Lekânî’nin Cevheretü’t-tevhîd’ adlı eseri örnek olarak gösterilebilir. 

                                                            
211  Şerhu’l-Makâsıd, Şerhu’d-Davâliʻ ve Şerhu Adudiddin bu yöntemle şerh edilen eserlere örnek 

olarak gösterilebilir. 
212  Buhâri’nin Fethu’l-Bârî ve Kirmânî şerhleri bu biçimde şerh edilen eserlere örnek olarak 

gösterilebilir. 
213  Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zunûn, 37. 
214  İbn-i Haldûn, Mukaddime, 2/341-342; Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zunûn, 35 vd. 



49 

 

1.4.2. Şerhlerin Düşünce Dünyasındaki Tarihi Serüveni, 

Konumu ve Kritiği 

Tarihi süreçte şerh edebiyatının ilk örneklerini semâvî kitaplara ve kutsal 

metinlere kadar götürmek mümkündür. İlkçağda Grek, Mezopotamya ve Mısır 

coğrafyasında oluşturulan şerh edebiyatı ortaçağa uzanarak önemli ölçüde kendinden 

söz ettirmiştir. Ortaçağda bu geleneğin yansımasını İslâm düşünce dünyasında tefsir, 

felsefe vb. alanlarda ortaya konan şerhlerle daha net bir biçimde anlama imkânı 

buluyoruz. Klasik felsefe anlayışının Aristo ve Eflatun şerhleri ile hedef kitlelere 

ulaştırıldığı da bilinmektedir. Bu dönemde felsefik çalışmaların şerh yazma 

faaliyetleri ile eşdeğer sayıldığı göz önünde bulundurulduğunda şerh edebiyatının 

orta çağda gerek İslâm dünyasında gerekse batıda kayda değer düzeyde önem arz 

ettiği anlaşılmaktadır.215 Bilim dünyasında Şârih (commentator) ünvanı ile tanınan ve 

Aristo’nun eserlerini şerh eden İbn Rüşd (öl. 595/1198), şerh geleneğinin önemine 

matuf somut bir örnek olması yönüyle dikkat çekmektedir. 216  Onun felsefik 

çalışmalarda ontoloji, metafizik ve kimi dinsel konularda Aristo’dan ayrı düştüğü de 

önemsenmelidir. Onun şerhlerde; kavram odaklı tahlil, felsefik derinlik, Aristo 

sonrası yorumları dikkate alma, Pagan kültürünün izlerini silme ve yer yer Aristo ve 

taraftarlarını eleştiri şeklinde özgün bir format geliştirdiği söylenebilir.217  

İslâm dünyasında ilk şerh faaliyetinin bizzat Hz. Peygamber (s.a.v.) 

tarafından âyetlerin tefsirine yönelik olarak uygulamaya konulduğu daha sonraki 

dönemlerde bu geleneğin Müslüman âlimler tarafından hemen hemen bütün İslâmî 

                                                            
215  Kara, “Unuttuklarını Hatırla! Şerh ve Haşiye Meselesine Dair Birkaç Not”, 4, 5. 
216  İbn Rüşd, Aristoteles’in Organon (mantık serisi) olarak tanınan 8 ciltten oluşan mantık külliyatı ile 

îsâgucî adlı eserine şerhler yapmıştır. Bunlar hem kısa, hem orta hem de orta düzeyde şerhlerdir. 

Kimisi günümüze kadar ulaşamamıştır. Bunlar şunlardır: Îsâgucî adlı eseri üzerine ez-Zarûrî fi’l-

mantık ve Telhîsu medhali Furfuryus adını taşıyan şerhleri, Kitâbü’l-Makûlât adlı eseri üzerine 

Telhîsu Kitâbi Katıguryas adlı şerhi, Kitâbü’l-ʿİbâre adlı eseri üzerine Telhîsu Kitâbi’l-ʿİbâre 

şerhini, Kitâbü’l-Kıyâs adlı eseri üzerine Telhîsu Kitâbi Anâlûtîka’l-ûlâ şerhini, Kitâbü’l-Burhân 

adlı eseri üzerine Telhîsu Kitâbi’l-Burhân ve Tefsîru Kitâbi’l-Burhân adlı şerhleri, Kitâbü’l-Cedel 

üzerine Telhîsu Kitâbi’l-Cedeli, Kitâbü’s-Safsata üzerine Telhîsu Kitâbi’l-Mugâlata adlı şerhi, 

Kitâbü’l-Hatâbe üzerine Telhîsu Kitâbi’l-Hatâbe adlı şerhi ve Kitâbü’ş-Şiʿr üzerine ise Telhîsu 

Kitâbi’ş-Şiʿr adlı şerhi yazmıştır. 
217  Kara, “Unuttuklarını Hatırla! Şerh ve Haşiye Meselesine Dair Birkaç Not”, 12. 



50 

 

ilimler alanında yaygınlaştırılarak sürdürüldüğü bilinmektedir. Özellikle Memlûkler 

ve Osmanlılar döneminde şerh ve haşiye edebiyatının zirve yaptığı görülmektedir.218 

Şerh ve hâşiye türü çalışmaları sadece İslâmî kaynak eserler ekseninde 

sınırlandırmak hatalı belki de maksatlı bir iddia olacaktır. Felsefik eserlerden 

dilbilimlerine, matematikten musikiye, ilmihalden sözlüklere, edebiyat eserlerinden 

tasavvuf ve kanun metinlerine varıncaya kadar hemen her alanda şerh edebiyatının 

varlığı bilinen bir realitedir.219  

Köklü bir geçmişe dayanan şerh ve hâşiye edebiyatı özellikle son iki yüzyılda 

ciddi eleştirilere maruz kalmış, menfî söylemlerin odağı haline gelmiştir. Tarihi 

geriye sardığımızda şerh ve hâşiye edebiyatının bütünüyle yararsız, taklitçi ve yeni 

bir tez barındırmayan konuma indirgenmesinin aktüel bir söylem olduğunu açıkça 

belirtmek durumundayız.220 

Gazzâli ile başlayan süreçte221 onun filozoflara karşı yönelttiği eleştirilerin 

ardından XII. yüzyıldan sonra bilimsel faaliyetlerin durağanlaştığını, gerileme ve 

çöküntü evresine girildiğini, özgün fikirler üretmek yerine ezberciliğin ve 

taklitçiliğin öne çıktığını ileri sürerler.222 Ayrıca bu şerhleri üreten düşünürlerin kâhir 

ekseriyetinin Arap edebiyatına ve üslûbuna yabancı olduklarından dolayı yer yer 

dilbilgisi hataları yaptıklarını ve bu nedenle bilimsel yetkinliğe erişemediklerini 

vurgularlar.223 

XIX. ve XX. yüzyılda Osmanlı ilmiye sınıfına yönelik yetersizlik iddiaları ile 

eş zamanlı yürütülen bu hareket, Osmanlı medreselerinde uygulanan ders 

                                                            
218  Sedat Şensoy, “Şerh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 23 Ocak 2023) 
219  Kara, “Unuttuklarını Hatırla! Şerh ve Haşiye Meselesine Dair Birkaç Not”, 5. 
220  Bu konuda söz konusu söylemlerin gerçeği yansıtmadığı ve aynı dönemde telif eserlerin de epeyce 

üretildiği hatta at başı gittiği noktasında Harun Anay’ın oldukça önemli tespitleri vardır. Bk. Anay, 

“Bir Osmanlı Düşüncesinden Bahsetmek Mümkün mü?”, 12 vd. Ayrıca şerhlerin, ilgili metnin 

aslını unutturacak düzeyde değerli olduğu noktasında bk. İsmail Lütfi Çakan, Hadis Edebiyatı, 

189; Ayrıca bk. M. Sait Özervarlı, “Osmanlı Kelâm Geleneğinden Nasıl Yararlanabiliriz?”, 

Dünden Bugüne Osmanlı Araştırmaları, ed. A. Akyıldız - Ş. Tufan Buzpınar - Mustafa 

Sinanoğlu, (İstanbul: İSAM Yayınları, 2007), 205 vd.   
221  Gazzâli sonrası oluşan ilim anlayışı hakkında detaylı bilgi için bk. Ahmet Davutoğlu, “İslam 

Düşünce Geleneğinin Temelleri, Oluşum Süreci ve Yeniden Yorumlanması”, Divan: İlmî 

Araştırmalar, 1 (1996), 24 vd.    
222  Bu konuda benzer söylemler için bk. Şerafeddin Gölcük, Kelâm Tarihi: Kişiler, Görüşler, 

Eserler, (Konya: Esra Yayınları, 1992), 201 vd; Yusuf Şevki Yavuz, “Kelâm” Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 23 Ocak 2023). 
223  Şensoy, “Şerh”, (Erişim 23 Ocak 2023) 



51 

 

müfredatına, eğitim modeline,224 tasavvufa ve kurumsal yapılara karşı olumsuz bir 

bakış açısı oluşmasına yol açmıştır. Şerh ve haşiye edebiyatını îtibarsızlaştırmada aslî 

kaynaklara dönüş söylemi de oldukça etkili olmuştur. Nas düzeyine çıkartılan 

yorumlarla aslî kaynakların perdelendiği ve zamana bağlı güncellemelerin önünü 

tıkadığı ileri sürülmüştür. 225  Öte yandan pozitivizm ve modernite ekseninde 

kurgulanan felsefî yaklaşım, dine ve geleneğe dayalı düşünce tasavvurlarını ilkel ve 

hurâfe saymış, sömürgecilik politikası ile de Batı toplumu dışındaki medeniyetler ve 

kültürel yapılar itibarsızlaştırılmıştır. Yine Batı’da hümanizm, akılcılık, orjinalite 

odağında gelişen bilim ve düşünce tarihi tasavvuru da şerh ve hâşiye edebiyatını 

itibarsızlaştırmada önemli argümanlar arasında gösterilir.226  

Pek tabi şerh ve haşiye edebiyatı içerisinde istenilen düzeye ulaşamamış ve 

tekrardan ibaret eserlerde bulunmaktadır. Fakat bunca değerli ve önemli eser 

arasında sadece bunları görmek ve son iki yüzyılda ortaya atılan iddiaların odağında 

söz konusu edebiyatı bütünüyle ihmal etmek doğrusu ideolojik bir saplantıdan başka 

bir şey değildir. 227  Öte yandan şerhlerin mazi ile âti arasında kurduğu bağ da 

dikkatlerden kaçmaktadır.228 Üstelik hermenötik okuma biçiminin giderek geliştiği 

ve bu yöntemin modern düşünce tasavvurunda önemli bir konum edindiği dönemde 

şerh ve haşiye edebiyatının değersiz ve anlamsız bulunması da oldukça ilginçtir.229 

Günümüz modern bilim anlayışında bireysel yorumculuğun ve insan 

merkezciliğinin öne çıkarıldığı ve nihayetinde Kur’an ve hadis bağlamında otorite 

karşıtlığı fikrini doğurduğu bilinmektedir.230 Oysaki geleneksel ilim anlayışında bir 

metnin bize ne anlatmak istediği yalnızca zihnî yeterlilik ve maddî bilginin varlığı ile 

sınırlandırılmaz.231 Bilakis sahibinin manevî ve ahlâkî donanıma sahip olması da 

                                                            
224  Osmanlı medreselerindeki eğitim sistemi ve müfredat ile ilgili bk. Mefail Hızlı, “Osmanlı 

Medreselerinde Okutulan Dersler”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/1 (2008), 

25-46; Mehmet İpşirli, “Medrese” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 23 Ocak 

2023); Hamdi akbaş Sadık - Ömer Sadıker, “İnanç Eğitiminde Şerh ve Haşiye Geleneği”, 290-291. 
225  Bu düşünceyi benimseyen Merhum Mehmet Akif Ersoy, bir şiirinde şöyle der: “Doğrudan 

doğruya Kur’an’dan alıp ilhamı, Asrın idrâkine söyletmeliyiz İslâm’ı”. 
226  Kara, “Unuttuklarını Hatırla! Şerh ve Haşiye Meselesine Dair Birkaç Not”, 53, 54, 51, 3, 35. 
227  Anay “Bir Osmanlı Düşüncesinden Bahsetmek Mümkün mü?” 14. 
228  Ahmet Hamdi Tanpınar, Huzur, (İstanbul: Dergâh yayınları, t.s), 176. 
229  Kara, “Unuttuklarını Hatırla! Şerh ve Haşiye Meselesine Dair Birkaç Not”, 4. 
230  Kara, “Unuttuklarını Hatırla! Şerh ve Haşiye Meselesine Dair Birkaç Not”, 10-11. 
231  Bilgiye ulaşmada izlenecek yöntem ve teknikler hakkında bk. Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zunûn, 37. 



52 

 

önemlidir.232 Ayrıca ilim elde ederken öğrenciye, peygamber, âlim, mürşit ya da 

otorite bir kitabın yol göstericiliği de gerekli unsurlardandır.233  

1.4.3. Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâviyye’nin İçeriği 

Meydânî bu şerhi, şerh-i mezcî234 biçimde te’lif eder. O, bu şerhi H. 1256 

yılında otuz dört yaşında iken tamamlar.235 Meydânî, şerhini tamamladıktan sonra 

kanaatlerine müracaat etmek için hocalarına takdim eder. Hocaları tarafından 

oldukça önemli ve bir o kadar da yararlı bulunan bu eser sayesinde onların önemli 

takriz ve övgülerine nâil olur.236 

Meydânî, eserin mukaddimesine besmele, hamdele, salvele ve duâ ile 

başladıktan sonra Kelâm ilmini, ilimlerin temeli ve en şereflisi olması bakımından 

diğer ilimlerden üstün tutan bir yaklaşım ortaya koyar. Kelâm alanında yapılan 

düşünsel eylemlerin sağlıklı ve doğru sonuçlar verebilmesi için de Kitap, sünnet ve 

icma eksenli yaklaşımlara dayalı olması gerektiği üzerinde durur.237 Bu yaklaşımı 

onun kelâm anlayışını yansıtması açısından önemli ipuçları verir.  

Meydânî, Tahâvî’nin veciz eserini inanca dayalı bütün esasları 

temellendirmesi ve Ebû Hanife ve arkadaşlarının yaklaşımlarını bütünüyle aktarması 

bakımından önemli bir eser olarak düşünür. Epeyce sorup araştırmasına rağmen 

Tahâvî'nin el-Akîde adlı eserine yönelik herhangi bir şerh çalışmasına 

rastlamadığından söz eder. 238  Bu bağlamda Meydânî’nin eserinde herhangi bir 

Tahâvî şerhine referansta bulunmaması da ayrıca onun şerhlere ulaşamadığının 

önemli bir kanıtıdır. 

                                                            
232  Vehbîlik, âbid ve zahid bir kişiliğe sahip olma gibi bir takım nitelikler de gereklidir. Bk. Ömer 

Nasûhi Bilmen, Hukûku İslâmiyye ve Istılâhâtı Fıkhiyye Kâmûsu, (İstanbul: Bilmen yayınları, 

ts.), 1/245. 
233  Maddi ve manevi yönden nitelikli düzeyde ilme erişimde hoca faktörü ile ilgili. bk. Muhammed 

Avvame, Edebü’l-ihtilaf, (Medine: Dâru’l-Yusr - Dâru’l-Minhâc, 2013), 176.; Kara, 

“Unuttuklarını Hatırla! Şerh ve Haşiye Meselesine Dair Birkaç Not”, 10. 
234  Şerh-i mezcî: Metnin ibaresi ile şerhin ibaresi iç içe girmiş bir şekilde üretilen şerh türüdür. 
235  Bektaş, “Tercemetü Abdülganî el-Meydânî”, 101. 
236  Yapılan övgü ve takrizler için bk. Muhammed Mutî' el-Hâfız - Muhammed Riyâd el-Mâlih 

“Takrîzâtü meşâyihi asrı’l-müellif”, Şerhu'l-akîdeti't-Tahâvî mlf. Abdülganî b. Tâlib b. 

Hammâde el-Meydânî el-Guneymî ed-Dımaşkî (Dimeşk: Dâru'l-Fikir, 1982), 145-152. 
237  Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. Şennâr, 13. 
238  Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. Şennâr, 13,14. 



53 

 

Kelâm eserleri incelendiğinde Usûlü-selâse tabiriyle ifade edilen ilâhiyât, 

nübüvvet ve semʻiyyât konularını içerdiği bilinen bir gerçektir. Öte yandan bu 

eserlerin, dolaylı olarak inanca dayalı ya da ona hazırlayıcı çeşitli konuları da 

barındırdığını söylemek mümkündür. Meydânî, Tahâvî’nin eserini şerh çalışması 

sırasında metne bağlı hareket ettiğinden ötürü bölümleri söz konusu başlıklar altında 

inceleme gayreti gösterdiğini söylemek mümkün değildir. Fakat biz dağınık halde 

bulunan bu konuları ilgili başlıklar altında vermeyi hedeflemekteyiz.  

Meydânî, önemine binaen Ehl-i sünnet ve’l-cemaât kavramını çeşitli hadis 

varyantlarına dayandırmak suretiyle açıklar. Ayrıca din kavramına da özellikle önem 

verir. O, nitelikli bir araştırmacı olmanın ön koşulu olan; ilim dallarında eğitime 

başlamadan önce bilinmesi gereken temel ilim ilkelerinden söz eder. Kelâm ilmi 

bağlamında isim, had, mevzû ve gayesi hakkında bilgi verir.239 

Müellif İlâhiyat bahislerinde İspat-ı Vâcip ve vahdâniyyet kavramları 

üzerinde epeyce durur. Allah’ın zâtı, sıfatları ve fiillerindeki vahdet anlayışını 

özverili bir biçimde ve ilmî disiplin çerçevesinde ele alır. Yine bu konuda delili 

temânuʻ ve onunla ilgili yorumları aktarır. Eserinde önemli bir özellik olarak göze 

çarpan bir husus da ilâhiyât ile ilgili argümanların bütün kesimlerin ilmî pozisyonuna 

uygun formatta aktarılması gerektiği bilgisine yer vermesidir.  

O, Allah’ın selbî ve subûtî sıfatlarına detaylı bir biçimde yer verir. Özellikle 

Allah’ın başka varlıklara benzememesi noktasında aklî ve naklî bilgiler üzerinde 

durur. Bu bağlamda ilgili konulara temas eder. Ayrıca Allah’ın fiillerinin maʻlûl ve 

mükteseb olamayacağı bilgisini aktarır. Tekvin sıfatını zengin referanslar eşliğinde 

Mâtürîdî ve Eşʻarî düzleminde inceler.240 

Fiilî sıfatlardan bahseder. Tevfik, hızlân, hidâyet, delâlet, adâlet ve hikmet 

kavramlarını açıklarken üstün gayret sarf ettiği görülür. Haberî sıfatlar hakkında 

halef ve selef bağlamında değerlendirmelere yer verir. Kader, ecel ve rızık 

konusunda Muʻtezile’ye eleştiriler yöneltir. Kulun fiillerinin yaratılması konusunda 

da eleştirilerini sürdürür. Kulun irâdesi ve onun eylemlerindeki rolü, istitâat ve teklîf-

i mâ lâ yutâk meseleleri ayrıca incelediği konular arasında yer alır. Kelâmullahın 

                                                            
239  Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. Şennâr, 22, 24, 26, 31, 32, 33, 36. 
240  Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. Şennâr, 37,41, 44, 45, 47, 48, 51,  



54 

 

kadîm olduğu görüşünü özverili bir biçimde kanıtlar. Kelâm-ı nefsînin işitilip 

işitilemeyeceği konusunu Mâtürîdî ve Eşʻarî ekseninde açıklar.241  

Meydânî, nübüvvet bahsinde Hz. Peygamber’in isimlerinin adedi ve bazı 

isimleri ile başlar. Nebî ve resulün özellikleri hususunda bilgilere yer verir. Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) tebliğinin genelliği vb. bazı özelliklerine de temas eden 

Meydânî, peygamberler arasındaki üstünlüğü açıklama bağlamında bazı nakle dayalı 

bilgilere vurgu yapar. İsra ve miʻrac hadisesine yönelik nakli esas alan açıklamalara 

özen gösterir. Hz. Peygamberin havz-ı kevser ve şefaati, dile getirdiği konular 

arasında yer alır. Peygamberlerin gönderilme nedeni, peygamberlik vazifesini tasdik 

için verilen mucize, tebliğ ve tebyin görevlerini yürütmeleri ayrıca bahse konu olan 

meselelerdir. Öte yandan kerâmet, istidrac ve meûnet kavramları mucizenin uzantısı 

olarak ilgilendiği konulardandır. Peygamberlerin sıfatlarından ismet üzerinde 

yoğunlaşan Meydânî, bu bağlamda Kur’an’ı Kerim’de bazı peygamberlere nisbet 

edilen isyan/zelle eylemini tenzîhî bir üslûpla yorumladığı gözlemlenir.242 

Meydânî, semiyyât ile ilgili konulara oldukça geniş bir biçimde yer verir. 

Meleklere iman, ve meleklerin görevleri hakkında bilgi verdikten sonra ruhun 

keyfiyeti bakımından değerlendirmelere yer verir. Ru’yetüllah konusu ayrıntılı bilgi 

verdiği başka bir meseledir. Meydânî, şefaatin nasıl anlaşılması gerektiği yönündeki 

bilgileri aktardıktan sonra meseleyi çeşitli kısımlara ayırarak inceler. Allah’ın 

Adem’den (a.s.) ve onun zürriyetinden aldığı mîsâkı naklî deliller ışığında açıklar. 

Müellif, mahiyetlerinin tam olarak bilinemeyeceği havz-ı kevser, levh-i mahfuz, arş, 

kürsi, hesap, sırat köprüsü, mîzân gibi naklî veriler çerçevesinde inanılması gereken 

kavramlar üzerinde durur. Dünya hayatının uzantısında gerçekleşecek olan kabir 

hayatı, kabir azabı, münker nekir ve öldükten sonra dirilmek ile ilgili konulara temas 

etmesinin yanı sıra cennet cehennem hakkında da önemli bilgilere yer verir. Ölülerin 

ardından yapılan dua ve verilen sadakaların fayda sağlaması, dualara icabet, kıyamet 

alâmetleri yine açıklamalarda bulunduğu konular arasında yer alır.243 

                                                            
241  Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. Şennâr, 45, 55, 52, 53, 67, 68, 101.  
242  Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. Şennâr, 61, 62, 63, 66, 65, 62, 82, 121, 85, 117, 164, 117, 

118. 
243  Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. Şennâr, 131, 132, 69, 84, 85, 86, 95, 99, 131, 136, 138, 

152, 153. 



55 

 

Meydânî, diğer çeşitli inanç konularından da söz etmiştir. Bu bağlamda 

ekollere göre îmânın tanımı, mü’menün bih ve îmâna dayalı çeşitli konular, üzerinde 

özenle yoğunlaştığı hususlardır. Öte yandan ehl-i kıble ve sevâdü’l-âʻzamın tanımı, 

günahkârın durumu, tekfir, zarûrât-ı dîniyye gibi günümüzde daha da çok önem arz 

eden meselelerde özgün görüşler ortaya koyması kayda değer bir özellik olması 

bakımından önemlidir. 

Meydânî, imâmet, devlet başkanına karşı ayaklanmama, sahâbiye karşı sevgi 

besleme, onların arasında gelişen olaylara karşı ölçülü bakış açısı, hilâfet, ifrat ve 

tefrite düşmeme gibi sosyal ve siyasi konularda Ehl-i sünnetin mu‘tedil çizgisini 

yansıtan kayda değer açıklamalara yer verir.244 

1.4.4. Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâviyye’nin Diğer Şerhler ile 

Karşılaştırması 

Biyografik ve bilimsel araştırmalardan elde edilen veriler 245  Tahâvî’nin 

vefatından yaklaşık olarak üç asır sonra el-Akîde şerhlerinin üretilmeye başlandığını 

ortaya koyar. Söz konusu şerh külliyâtı incelendiğinde her telif edilen şerh eserde 

olduğu gibi söz konusu eserlerin vücut bulduğu bölgenin sosyo-kültürel ve fikirsel 

algılarını yansıtması bağlamında önemli mesajlar verdiği de bir realitedir. Bununla 

beraber daha birçok bilimsel veriye söz konusu şerhler sayesinde ulaşıldığı da 

muhakkaktır.246 Ayrıca veciz denilebilecek düzeydeki el-Akîde’nin bu çalışmalarla 

zengin bir çehreye kavuştuğu da görülür.247 Tarihi süreçte ortaya çıkan şerhler tetkik 

edildiğinde her yüzyılda en az bir eserin üretildiği daha da önemlisi bu eserlerin 

karakteristik özelliği bakımından şârihlerinin düşünce dünyasının izlerini taşıdığı 

ayrıca gözlemlenir.248 

                                                            
244  Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. Şennâr, 109, 115, 103, 105, 109, 124, 159, 168.  
245  Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zunûn, 2/1143; İbn. Kâsım, ed-Delîl ile'l-mütûni'l-ilmiyye, 203-213. 
246  İlmî çalışmalarda şerhlerin ve haşiyelerin veciz metinlere sağladığı katkılar ve değerlendirmesi 

noktasında bk. İsmail KARA, “Şerh ve Hâşiye Geleneği Kuşatılmadan İslâm’ın Klasik Kaynakları 

ve ilim Mirası Anlaşılabilir mi?”, Türkiye IV. Dînî Yayınlar Kongresi, ed. İsmail Derin 

(Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yay. 2011), 59-86. 
247  Yaklaşık on sayfalık bir eserin nasıl hacimli eserlere dönüştüğü bu tezi kanıtlar niteliktedir. bk. 

çalışmamızdaki Tahavi Şerh literatürü bölümü.  
248  Timür, “Osmanlı Mâtürîdî Kelam Geleneğine Yansımalarıyla el-Akîdetü't-Tahâviyye Şerhleri”, 

338-367. 



56 

 

Şerhleri temellendirmede gerek salt söylemsel gerekse metodolojik görüş 

ayrılıklarını bir kenara koyarak Ehl-i sünnet üst kimliği bağlamında tahlil ettiğimizde 

İbn Ebi'l-İz şerhi249 ve bu uzantıda oluşan modern Selefî/Vehhâbî şerh literatürü250 

dışında esasta farklılığın bulunmadığı sonucuna varmak mümkündür. 

İlk dönem Tahâvî şerhleri olarak kabul edilen Gaznevi, Şeybânî, Nâsırî, 

Türkistânî, Konevî, Babertî ve Hindî şerhleri analiz edildiğinde orada işlenen 

konular, yazıya aktarılan düşünceler ve atıflar arasında belirgin düzeyde farklılık 

bulunduğu söylenemez.251 Genel itibariyle Mâtürîdî ekolünü temsil eden şârihler, 

marifetullah, husün ve kubuh, irâde-i cüziyye, teklîf-i mâ lâ yutâk, tekvin sıfatı, 

kelâm-ı nefsînin işitilmesi, irâde-rıza ayırımı, ilâhi fiillerin illet ve maksatla 

nedenlendirilmesi, îmanda istisna gibi belli başlı klişe konularda Eşʽarî ile Mâtürîdî 

görüş farklılıklarını da ele alırlar.252 Söz konusu şârihler, Ebû Haniîfe’nin kelâmî 

görüşlerini esas alırken aynı zamanda da onu hasımlarına karşı ciddi bir biçimde 

savunma eğilimi gösterirler. Bu eserlerin Eyyûbiler, Memlükler kanalıyla 

Osmanlı’ya ulaştığı ve bu Mâtürîdî düşüncenin son dönemde daha da felsefi ve 

mantıksal bakış açısıyla tanıştığı söylenebilir.253  

Bu dönem şârihlerinden İbn Ebi’l-İz’i bu bağlamda dışarıda tutmak gerekir. 

Zira onun hadis merkezli literal okumadan kaynaklı kelâm karşıtı yaklaşımı ve haberî 

sıfatlarda te’vil karşıtlığı, en önemlisi de birçok konuda Tahâvî ve Mâtürîdî 

                                                            
249  Söz konusu şerhte: Özellikle örtülü bir yöntemle İbn-i Teymiyyevâri selef vurgusu, haberî sıfatları 

tevile karşıtlık, imanın tanımı, iman amel ilişkisi, kelam yöntemi karşıtlığı, kelamullah ve 

tasavvufa yönelik karşıtlık vb. yaklaşımlar yer alır. İşte bu görüşlerinden ötürü klasik Hanefî-

Mâtürîdî düşünceyi yansıtmadığı anlaşılır.      
250  Selefî-Vehhâbî anlayış tarafından özellikle son yüzyılda Akîde üzerine ciddi anlamda çalışmaların 

yapıldığı bilinmektedir. Bu eserlerden bir kısmı Türkçe’ye de tercüme edilmiştir. Bu çalışmalar 

hakkında bk. İbn. Kâsım, ed-Delîl ile'l-mütûni'l-ilmiyye, 203-213. 
251  Timür, “Osmanlı Mâtürîdî Kelam Geleneğine Yansımalarıyla el-Akîdetü't-Tahâviyye Şerhleri”, 

372. 
252  Mâtürîdî ile Eşarî ekolleri arasında var olan düşünsel ayrılıkları üçe indiren âlimler bulunduğu gibi 

on ikiye hatta yetmiş üçe kadar çıkaran âlimler bile bulunmaktadır. Konu hakkında bk. Emrullah 

Yüksel, “Eşarîler ile Mâtürîdîler Arasındaki Görüş Ayrılıkları”, Atatürk Üniversitesi İslâmî 

İlimler Fakültesi Dergisi, (1980) 4/1: 91 vd. 
253  Timür, “Osmanlı Mâtürîdî Kelam Geleneğine Yansımalarıyla el-Akîdetü't-Tahâviyye Şerhleri”, 

372. 



57 

 

eleştirileri, onun Mâtürîdî kelâm anlayışı ile uyuşmadığı hakîkatini ortaya koymada 

önemli bir kanıttır.254 

Osmanlı dönemi şârihleri arasında yer alan Kostantînî, Akhisârî ve 

Şeyhzâde’den her birinin kendisine özgün, yaşadığı çağın sorunlarına çözüm odaklı 

şerh yönteminin olduğu söylenebilir. Bu bakımdan Kostantînî; iman ve tanımı 

bağlamında yoğunlaştığı, Akhisârî; geçmiş akîde şerhlerinden Nâsîrî ve İbn Ebi’l-

İz’e sıklıkla atıfta bulunduğu, Şeyhzâde’nin ise; kaynak zenginliği ile öne çıktığı 

görülür.255 

Üzerinde çalıştığımız Meydânî şerhini ilk dönem ve sonraki dönem şerhleri 

ile mukâyese ettiğimizde kimi benzerliklere tanık olduğumuz gibi kimi farklılıklar 

barındırdığını da görmek mümkündür. O, genel itibariyle Mâtürîdî ekolünü temsil 

etmesine rağmen Ehl-i sünnet üst kimliği anlayışıyla Mâtürîdî-Eş’ari bütünlüğünü 

sağlamada mutedil bir tutum izlediği söylenebilir.256 Bununla birlikte Osmanlı ilmiye 

sınıfının düşünce dünyasında kabul görmüş zengin referanslara atıfta bulunması,257 

felsefe ve kimi zaman tasavvufa yönelik açıklamalara yer vermesi onun şerhinin 

ayrıcalıkları arasında yer alır.  

Meydânî, el-Akîde üzerine yazılan diğer şerhlerin aksine eserinde onlarca eser 

ve müellife atıfta bulunmasına rağmen daha önceki dönemlerde üretilen herhangi bir 

el-Akîde şerhine atıfta bulunmaması göze çarpan önemli bir ayrıntıdır. 258 

Meydânî’nin muhtemelen siyâsal, bölgesel ve eserlerin üretildiği coğrafyaya uzaklık 

gibi nedenlerden ötürü ilgili şerhlere ulaşamadığı öngörülmektedir. Bu bakımdan 

üzerinde çalıştığımız Meydânî şerhinin özgün bir el-Akîde şerhi olduğu söylenebilir.  

                                                            
254  Bu konuda bk. İbn Ebi’l-İz, Şerhu'l-akîdeti't-Tahaviyyi, 1/76, 1/29, 1/78, 2/433-434, 1/262-267, 

2/362; Ayrıca bk. İbrahim Coşkun, “Bir Mütekellim Olarak Ekmeleddin el-Bâbertî ve Tahâvî 

Akîdesi Şerhinin Diğer Şerhler ile Mukayesesi”, Ekmeleddin Bâbertî’yi Keşif Yolunda I. 

Ekmeleddin Bâbertî Sempozyumu, ed. Selçuk Coşkun (Bayburt: Bayburt Üniversitesi Yay. 

2014), 193-203; Timür, “Tahâvî Akîdesi'ne Ehl-i Hadis Yorum: Sadruddin İbn Ebi'l-İz ve el-

Akîdetü't-Tahâviyye Şerhi”, 54-72. 
255  Timür, “Osmanlı Mâtürîdî Kelam Geleneğine Yansımalarıyla el-Akîdetü't-Tahâviyye Şerhleri”, 

372. 
256  Meydânî, eserinin daha başlarında Sübkî’nin Tabakât’ına dayandırdığı açıklamalarda Ehl-i sünnet 

üst kimliği ve şemsiyesi altında nasıl bir yol haritası izleyeceğinin kodlarını bize gayet açık bir 

biçimde verir. Konu ile ilgili bk. Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. Şennâr, 20-21. 
257  Bk. çalışmamızdaki kaynaklı ve kaynaksız referanslar bölümü.  
258  Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. Şennâr, 14. 



58 

 

1.4.5. Abdülganî el-Meydânî’nin Kelâmda İzlediği Yöntem 

Meydânî şerhinde, zengin referans edebiyatı ile dikkatleri üzerine çekmeyi 

başarmış bir âlimdir. Bu bağlamda İmâmü’l-Harameyn el-Cüveynî (öl. 478/1085), 

Ebû Hâmid el-Gazzâlî (öl. 505/1111), Ebü’l-Muin en-Nesefî (öl. 508/1115), 

Necmeddin Ömer en-Nesefî (öl.537/1142), Fahrüddîn er-Râzî (öl. 606/1210), 

Teftâzânî (öl. 792/1390), Seyyid Şerîf Cürcânî (öl. 816/1413), Kemal İbnü’l-Hümâm 

(öl. 861/1457), el-Lekânî (öl. 1041/1632), Kâdî Aclûn (öl. 876/1472), Kemâlüddîn 

İbn Ebû Şerîf el-Makdisî (öl. 906/1500) Şeyh Ulvân (öl.936/1530) ve kendisinden 

övgüyle bahsettiği Abdülganî en-Nablûsî (öl. 1143/1731) gibi kelâm alanında özgün 

eserler ortaya koyan âlimlerin görüşlerine atıfta bulunduğu görülür.259 

Meydânî, eserinde kelâm âlimlerinin görüşlerini referans göstermesinin yanı 

sıra iman esasları ile ilgili ve inanca dayalı âyet-i kerimelerin yorumunda Begavî (öl. 

516/1122), Zemahşerî (öl. 538/1144), Fahreddin Râzî (öl. 606/1210), Beydâvî (öl. 

685/1286) ve Kâdî Zekeriya gibi alanında otorite olan tefsir âlimlerinin 

yaklaşımlarına da özverili bir biçimde yer verdiği görülür.260 Meydânî’nin kelâm ve 

tefsir ilmi ilişkisi bağlamında özellikle dirâyet ekseninde üretilen yorumlara atıfta 

bulunması, onun kelâm anlayışına zenginlik katması bakımından oldukça önemli bir 

etkinliktir. 

Meydânî, Ebû Hafs Şihâbuddin es-Sühreverdî (öl. 632/1234), Muhyiddîn 

İbnü’l-Arabî (öl. 638/1240), Nûruddîn eş-Şâzelî (öl. 656/1258) gibi tasavvuf 

âlimlerinin görüşlerine yer vermek suretiyle 261  kelâm-tasavvuf ilişkisine dikkat 

çekme bakımından kayda değer bir yaklaşım ortaya koymuştur. Öte yandan 

dilbilgisi, fıkıh, hadis, tabakât ve usûlü fıkıh eserlerine de atıfta bulunması262 onun 

zengin referans anlayışını yansıtması bakımından önem arz etmektedir.  

Bazen konuların daha iyi anlaşılması için mantık ve dilbilgisi terimleri ile 

kavramların ruhuna inmek suretiyle anlam ufkuna zenginlik kattığı gözlemlenir. 

                                                            
259  Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. el-Hâfız - el-Mâlih, 85, 118, 83, 120, 82, 50, 62, 57, 68, 

97, 46, 86, 57, 122, 53, 69, 78, 103, 52, 78, 69. 
260  Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. el-Hâfız - el-Mâlih, 81, 62, 50, 59, 65, 59. 
261  Bu konuda bk. Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. el-Hâfız - el-Mâlih, 92, 60, 40, 48. 
262  Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. el-Hâfız - el-Mâlih, 109, 111, 115, 40, 66, 85, 91, 74, 

129, 58, 59. 



59 

 

Ayrıca onun kavramlar arası nüanslara değinmesi263 kayda değer bir özellik olması 

bakımından önemlidir. Bu bağlamda onun kelâm anlayışının semantik, ilmî ve felsefî 

bir metod ekseninde geliştiği söylenebilir.  

Meydânî'nin referansları incelendiğinde yaşadığı coğrafyanın âlimlerinden 

epeyce  istifade ettiği belirgin bir şekilde anlaşılmaktadır. Meydânî, Mâtürîdî ve 

Eşʻarî kelâm anlayışını her iki ekolün muteber kabul ettiği kaynakları referans 

göstermek suretiyle objektif bir biçimde aktarması ile öne çıkar. 

Meydânî, Ehl-i Sünnet içerisinde görüş farklılıklarının bulunduğu çeşitli 

inanç konularını işlerken kimi zaman benimsediği görüşü açıkça ifade ettiği, kimi 

zaman da açıkça belirtmeden yalnız Mâtürîdî-Eşʻarî düzleminde aktarmakla yetindiği 

görülür. Onun izlediği bu yöntem; ihtilafın ya söylemsel (lafzen) zeminde oluştuğu 

ya da metodolojik bakış açısı farkındalığı ile geliştiği, dolayısıyla Ehl-i sünnet içi 

özsel (manen) bir görüş ayrılığına neden olmayacağı kanaatini oluşturur.  

Meydânî, kelâm ilmi çerçevesinde inanca dayalı argümanları muhatap kitleye 

yöneltmede kişilerin ilmî ve psikolojik statüsüne oldukça önem verir. Sözgelimi 

ilacın ve dozunun hastaya ve hastalık durumuna göre titiz bir biçimde belirlenmesi 

gerektiği gibi inanç bağlamında da muhatap kitlenin durumunun kesinlikle göz ardı 

edilemeyeceği gerçeği üzerinde durur.264 İnanç esaslarını hedef kitleye aktarmada 

Meydânî’nin bu yaklaşımı, hem üstün bir başarı elde etme hem de psikolojik 

üstünlük kurma açısından oldukça önemli bir yöntem olarak öne çıkar. 

1.4.6. Abdülganî el-Meydânî’nin Eserindeki Referanslar 

Üzerinde çalıştğımız şerhte Meydânî’nin zengin referanslarıyla öne çıktığını 

ifade etmiştik. Bu bölümde onun söz konusu eserini telif ederken başvurduğu; gerek 

kaynağını belirttiği gerekse kaynağını belirtmeden yalnızca müellifine atıfta 

bulunduğu referans bilgilere değinilecektir. 

                                                            
263  Bu konuda bk. Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. el-Hâfız - el-Mâlih, 58, 59, 87, 46, 55, 65, 

67. 
264  Meydânî, Şerhu’l-akîdeti't-Tahâvî nşr. el-Hâfız- el-Mâlih, 49. 



60 

 

1.4.6.1. Kaynaklı Referanslar 

1. Abdülganî en-Nâblûsî (öl. 1143/1731), el-Metâlibü’l-vefiyye bi-şerhi’l-

Ferâʾidi’s-seniyye, el-Hadîkatü’n-nediyye şerhu’t-Tarîkati’l-Muhammediyye, es-Sulh 

beyne’l-ihvân fî hükmi ibâhati’d-duhân. 

2. Tâcüddîn es-Sübkî (öl. 771/1370), Tabakâtü’ş-Şâfiʿiyyeti’l-kübrâ, Cemʻu’l-

cevâmiʿ. 

3. İbn Asâkir (öl. 571/1176), Tebyînü kezibi’l-müfterî. 

4. Ebü’s-Suûd, Ebü’l-Mehâsin (öl. 1061/1651), Hüsnü’t-tenebbüh li-mâ 

verede fi’t-teşebbüh. 

5. Seyyid eş-Şerîf el-Cürcânî (öl. 816/1413), et-Taʻrîfat, Şerhu‘l-Mevâkıf. 

6. Muhammed el-Hüdhüdî, Şerhu Akâidi’s-Senûsî. 

7. Alâüddin el-Buhârî (öl. 841/1438), Risâle fi'l-iʻtikâd. 

8. Ebü’l-Muîn en-Nesefî (öl. 508/1115), Tebsıratü’l-edille fî usûli’d-dîn, 

Bahrü’l-kelâm. 

9. Fahreddin er-Râzî et-Taberistânî (öl. 606/1210), Mefâtîhu’l-gayb (et-

Tefsîrü’l-kebîr). 

10. İbrâhîm el-Lekânî (öl. 1041/1632), Cevheretü’t-tevhîd, Umdetü'l-mürîd li 

Cevheratü't-Tevhîd. 

11. Sa‘düddîn et-Teftâzânî (öl. 792/1390), Şerhu’l-Akâid, Şerhu’l-Makâsıd, 

et-Telvîh ilâ keşfi hakâiki’t-Tenkîh. 

12. İbnü’l-Hümâm (öl. 861/1457), el-Müsâyere fi’l-ʿakâidi’l-münciye fi’l-

âhire. 

13. İbn ebû Şerîf (öl. 906/1500), el-Müsâmere bi-şerhi’l-Müsâyere fi’l-

ʿakâidi’l-münciye fi’l-âhire. 

14. İbn Cinnî el-Bağdâdî (öl. 392/1002), el-Hasâis. 

15. Nâsırüddîn el-Beyzâvî (öl. 685/1286), Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-te’vîl. 



61 

 

16. Ebû Yahyâ Zeynüddîn es-Süneykî (öl. 926/1520, Fethu’l-celîl bi-beyâni 

hafiyyi Envâri’t-tenzîl.  

17. Ahmed b. Muhammed el-Feyyûmî (öl. 770/1368-69), el-Misbâhu’l-münîr 

fî garîbi’ş-şerhi’l-kebîr li’r-Râfiʿî. 

18. Zemahşerî (öl. 538/1144), el-Keşşâf ʿan hakâikı gavâmizi’t-tenzîl ve 

ʿuyûni’l-ekâvîl fî vücûhi’t-te’vîl. 

19. Abdullāh b. Alevî el-Haddâd (öl. 1132/1720), el-Fusûlü’l-ʿilmiyye ve’l-

usûlü’l-hikemiyye. 

20. Ebü’l-Yüsr el-Pezdevî (öl. 493/1100), Usûlü'd-dîn. 

21. Ebû Hanîfe (öl. 150/767), el-Vasıyye. 

22. İbn Dakîku’l-îd (öl. 702/1302), Akîdetü İbn Dakîkı'l-îd. 

23. Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî (öl. 671/1273), et-Tezkire fî ahvâli’l-

mevtâ ve’l-âhire.  

24. Necmeddîn İbn Kâdî Aclûn (öl. 876/1472), Bedîʿu’l-meʿânî fî şerhi 

ʿAkîdeti’ş-Şeybânî. 

25. Ferrâ el-Begavî (öl. 516/1122), Meʿâlimü’t-tenzîl. 

26. Necmeddîn Ömer en-Nesefî (öl. 537/1142), ʿAkâidü’n-Nesefî. 

27. Nevevî (öl. 676/1277), el-Minhâc fî şerhi Sahîhi Müslim b. el-Haccâc. 

28. İmâmü’l-Haremeyn el-Cüveynî (öl. 478/1085), el-İrşâd ilâ kavâtıʿi’l-

edilleti fî usûli’l-iʿtikâd. 

29. Celâleddîn es-Süyûtî (öl. 911/1505), el-Heyʾetü’s-seniyye fi’l-heyʾeti’s-

sünniyye. 

30. İbn Ebû Hâtim (öl. 327/938), Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-ʿazîm müsneden ʿani’r-

Resûl ve’s-sahâbe ve’t-tâbiʿîn. 

31. Ebu’ş-Şeyh (öl. 369/979), Kitâbü’l-ʿAzame. 

32. Sühreverdî (öl. 587/1191), Reşfü’n-nesâihi’l-îmâniyye ve keşfü’l-fezâihi’l-

Yûnâniyye. 



62 

 

33. Sadrüşşerîa el-Mahbûbî (öl. 747/1346). et-Tavzîh fî halli gavâmizi’t-

Tenkîh. 

34. Ebü’l-Vefâ el-Hîtî (öl. 936/1530). Beyânü (Bedîʾü)’l-meʿânî fî şerhi 

ʿAkîdeti’ş-Şeybânî. 

35. Ebü’l-Hasen el-Eşʻarî (öl. 324/935-36). Makâlâtü’l-İslâmiyyîn. 

36. Hâkim eş-Şehîd (öl. 334/945), el-Müntekâ.   

37. İbrâhîm el-Halebî (öl. 956/1549), Gunyetü’l-mütemellî fî şerhi Münyeti’l-

musallî (Halebi kebîr). 

38. Kastallânî (öl. 923/1517), İrşâdü’s-sârî (Buhârî şerhi). 

39. Ebû Nuaym İsfahânî (öl. 430/1038). Hilyetü’l-evliyâʾ ve tabakâtü’l-

asfiyâʾ. 

40. Hüccetü’l-İslâm el-Gazzâlî (öl. 505/1111), Kavâidü’l-ʿakâid ve şerhi 

molla İlyas. 

41. Ebû İshâk eş-Şehrezûrî (öl. 1101/1690), Meslekü‘l-i‘tidâl ilâ fehmi âyeti 

halkı’l-a‘mâl (Meslekü’s-sedâd ilâ mes’eleti halki efʿâli’l-ʿibâd). 

42. Ahmed el-Menînî (öl. 1172/1759), Ürcûze fî esmâi ehl-i Bedir. 

1.4.6.2 Kaynaksız Referanslar 

1. Ebü’l-Hasen eş-Şâzelî (öl. 656/1258). 

2. Takıyyüddîn es-Sübkî (öl. 756/1355). 

3. Ebû Mansûr Abdülkāhir et-Temîmî (öl. 429/1037-38). 

4. Muhyiddîn İbnü'l-Arabî (Şeyhu'l-ekber), (öl. 638/1240). 

5. Molla İlyas (Nablûsi’nin hocası). 

6. İbn Hacer el-Heytemî (öl. 974/1567). 

7. Gazzâlî (öl. 505/1111). 

8. Ebü’l-Meâlî Sadreddîn Konevî (öl. 673/1274). 

9. Abdurrahmân b. Ömer el-Bulkînî (öl. 824/1421). 



63 

 

10. Ebû Bekr Ahmed el-Beyhakī (öl. 458/1066). 

11. Ebû Muhammed Abdullah Ebî Cemre (öl. 699/1300). 

12. Ebü’l-Fazl Zeynüddîn el-Irâkî (öl. 806/1404). 

13. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî (öl. 333/944). 

14. İzzeddîn İbn Abdüsselâm (öl. 660/1262). 

15. İbn Hacer el-Askalânî (öl. 852/1449). 

16. Ebû Bekr Muhammed b. Zekeriyyâ er-Râzî (öl. 313/925). 

17. Ebü’l-Hasen Ubeydullah el-Kerhî (öl. 340/952). 

18. Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed el-Karâfî (öl. 684/1285). 

19. Seyfeddîn Âmîdî (öl. 631/1233). 

20. Ebû Zeyd Abdullāh Debbûsî (öl. 430/1039). 

21. Ebû Hafs Sadrü’ş-şehîd (öl. 536/1141). 

22. Şemsü’l-eimme es-Serahsî (ö. 483/1090 ). 

23. Ebû Amr Takıyyüddîn Osmân b. Salâhiddîn eş-Şehrezûrî (öl. 643/1245). 

24. Taberânî (öl. 360/971). 

25. İmam-ı Malik (öl. 179/795). 



64 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MEYDÂNÎ’NİN ULÛHİYET ANLAYIŞI 

2.1. İlâhiyyât 

Kelâm ilminde inanç esasları incelenirken genellikle altı maddeden söz edilir. 

Bunların da daha çok ilâhiyyât, nübüvvet ve semiyyât biçiminde üç temel esasa 

indirilerek beyan edildiği görülür.1 İlâhiyyât başlığı altında genel olarak Allah’ın 

zâtı, sıfatları, filleri ve bununla uzantılı konulardan söz edilir. 2  Tezimizin bu 

bölümünde ilgili konular Meydânî’nin yaklaşımları çerçevesinde incelenecektir. 

2.1.1. Allah’ın Varlığı ve İsbât-ı Vâcip 

Her şeyden önce ifade etmek gerekir ki, insan yüce bir varlık arayışını hiçbir 

zaman ihmal etmemiş, ondan bağımsız yaşama düşüncesine asla sahip olmamıştır. 

Nitekim insanoğlunun evrende ilk var olduğu zamandan beri geçirdiği evreler 

araştırıldığında onun hiçbir dönemde dinsiz, tapınma eyleminden uzak ve Allah 

düşüncesinden yoksun bir biçimde hayatını sürdürdüğü görülmemiştir.3 O, kendini 

bildiği günden beri bütün varlıklardan üstün, her şeyin hâkimi yüce ve aşkın varlığa 

teslim olmak, ondan ilham ve yardım almak, iyi-kötü her şeyi ondan bilmek ve ona 

tüm içtenliği ile bağlanmak gibi duygulara sahip olmuştur.  Nitekim antropoloji,4 

psikoloji ve sosyoloji alanında yapılan çalışmalar da bu tezi doğrular niteliktedir.5  

Psikolojide beyan olunduğu üzere insan, akla dayalı araştırmaları neticesinde mutlak 

bir mevcuda, yani zâtı kâmile ve ilk illete erişir. Bu konuma erişen insan, ilk 

illeti/Allah’ı tasavvur eder. Böylece insan, aklî çıkarımları ve muhâkemesine dayalı 

olarak Allah’ı tefekkür etmek suretiyle zihnen varlığını kabul etmiş olur.6  

                                                            
1  Kelâm eserlerinde bu esaslara Usûl-ü selâse denir. Mutezile kelâmcıları tarafından benimsenen 

Usûl-ü hamseye karşılık Ehl-i sünnet kelâmcıları tarafından üretilmiş bir terimdir. Bk. Yusuf Şevki 

Yavuz, “Usûl-ü selâse”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 31 Temmuz 2023) 
2  Buna kelâmcılar tarafından aynı zamanda Aslu’l-usûl da denir. 
3  Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 192. 
4  Antropoloji: İnsan bilimi anlamına gelen kavram, geçmiş zamanlarda ve günümüz toplumlarında 

yaşayan insanların kültürel ve fiziksel bakımdan incelemesini yapan bir bilim dalıdır. 
5  Mehmet Emin Ay, Çocuklarımıza Allah'ı Nasıl Anlatalım (İstanbul: Timaş yay., 2003), 17. 
6  Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd Tercümesi, çev. Bekir Topaloğlu, (Ankara: İSAM 

Yayınları, 2002), 21;  İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 2/5. 



65 

 

Evrende var olan her şeyi bilen ve sonsuz kudret sahibi Allah’a inanmak, 

ergenlik evresine girmiş ve aklî melekeleri yerinde olan her müslümana farzdır. Bu 

konuda mezhepler arasında bunun, aklen ya da naklen olduğu konusunda görüş 

ayrılıkları bulunmaktadır. Mu‘tezile, bunun aklen vacip olduğunu ileri sürerken 7 

Eşʻarî kelamcıları, bunun nakle dayalı olduğunu dolayısıyla peygamberin tebliği 

kendilerine ulaşmayan kimselerin Allah’ı bilmemeleri nedeniyle âhirette cezaya 

maruz kalmayacaklarını savunurlar.8 Mâtürîdîlere göre hiçbir şekilde dinden haberi 

olmayanlar ile ilâhî vahyin kesintiye uğradığı fetret döneminde yaşayanların 

akıllarıyla Allah’ın varlığını ve birliğini bilmeleri zorunludur.9  Nitekim Ebû Hanîfe 

de (öl. 150/767) bu konuda; göklerin, yeryüzünün, kendisinin ve diğer mahlûkâtın 

yaratılışını gördüğü halde yaratıcısını tanıyamamanın hiçbir kimse için mazeret kabul 

edilemeyeceğini ifade eder. Ayrıca O, Allah’ın elçi göndermemesi durumunda bile 

insanların akılları ile Allah’ı bilmesi gerektiğini, bilmemesi durumunda ve 

öldüğünde sonsuza kadar cehennemde kalacağını bildirir.10  

İslâm âlimlerinin genel kabulü çerçevesinde âlemde yaratılanlara bakmak ve 

onları müşâhede etmek suretiyle Allah’ın bilinmesi mümkün olduğundan bu konuda 

insanlardan evrenin yaratılışı ve bütün mahlûkât hakkında tefekkür etmeleri 

istenmiştir.11  Mâtürîdî (öl. 333/944) ve Şehristânî (öl. 548/1153) gibi düşünürler 

âlemin yaratılmış olduğunu birçok yönden kanıtladıktan sonra her şeyi yoktan var 

eden gerçek yaratıcının bulunduğunu felsefi argümanlardan yararlanarak ortaya 

koymaya çalışırlar.12  

                                                            
7  Ebü’l-Feth Tâcüddîn Muhammed b. Abdilkerîm b. Ahmed eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, thk. 

Abdulaziz Muhammed Vekil (Kahire: Müessese Halebî, 1968), 1/45 
8  Ebû Mansur Abdulkahir b. Tahir et-Temîmî el-Bağdâdî, Kitâbu Usûli’d-din (İstanbul: Matbaa 

Devlet, 1928), 262. 
9  Ebu’l-Hasan Nurüddin Ali b. Sultan Muhammed el-Kârî el-Heravî, Davü’l-meâlî Şerhu bedi’l-

Emâlî, thk. Haldûn Ali Zeynüddin (Dimeşk: Dâru’l-Beyrûtî, 2011), 124 vd.; Beyâzîzâde Ahmed 

efendi, İşârâtü’l-merâm min ibârâti’l-imâm, thk. Muhammed Zahid el-Kevserî (Kahire: el-

Mektebetü’l-Ezheriyye li't-Türas, ts.), 75. 
10  Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 126; Beyâzîzâde, İşârâtü’l-merâm, 75. 
11  Muhammed b. Muhammed b. Mahmud, Ebû Mansur el-Mâtürîdî, Te’vîlâtü Ehli’s-sünne, thk. 

Mecdî Baslûm (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005), 9/211,512 vd.; Kemâleddin Muhammed 

b. Abdulvahid es-Sivâsî İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere fî’l-akâidi’l-münciye fî’l-âhira, thk. 

Abdullah Hiçdönmez el-Kemâhî (İstanbul: Mektebetü’l-Hanîfiyye, 2018), 43. Ayrıca bk. İlgili 

ayetler el-Câsiye, 45/3-5; Bakara, 2/164; Vâkıa, 56/58-72. 
12  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 29; Ebü’l-Feth Tâcüddîn Muhammed b. Abdilkerîm b. Ahmed eş-

Şehristânî, Nihâyetü’l-ikdâm, thk. el-Ferîd Ceyûm (Kahire: Mektebe Sekâfe Dîniyye, 2009), 3 

vd. 



66 

 

Naklî deliller içerisinde Allah’ın varlığına işâret edenlerden öte tevhîdi beyân 

edenlerin bulunduğunu belirtmek gerekir. Allah’ı tek bir ilah olarak kabul etmeyip 

inkâr etme düşüncesi biçiminde tanımlanan ateizm, 13  tarih boyunca kayda değer 

ölçüde itibar görmemiş, klasik kaynaklarımızda yalnızca azınlık bir kesimi oluşturan 

İlhâdiyye 14  ve Dehriyye 15  gibi grupların varlığından söz edilmiştir. Nitekim Hz. 

Peygamber (s.a.v.) döneminde müşriklerde Allah inancının var olduğu 

bilinmektedir.16  

Daha sonraki dönemlerde İslâm’ın çeşitli bölgelerde yayılması ve 

müslümanların farklı dinlere mensup insanlarla karşılaşması sonucunda Allah’ın 

varlığını çeşitli deliller çerçevesinde ispat etme ihtiyacı hatta zarureti oluşmuştur. Bu 

dönemde özellikle Mu‘tezilî kelâmcıların aklî ve felsefî delillerle Allah’ın varlığını 

ispat etme çabalarını bu gayeye matuf değerlendirmek mümkündür.17  

Tarihî süreçte gerek müstakil eser olarak,18 gerekse kitap bölüm çalışması 

olarak Allah’ın varlığını ispat konusunda birçok delilin üretilerek ortaya konduğu 

görülür. Bu bağlamda Kur’ân-ı Kerîm ve hadîs-i şerîflerde yer alan delillerin19 yanı 

sıra fıtrat, hudûs, imkân, ibda‘, illet-i gâiyye, nizâm, kabulü-âmme, ihtira‘, hareket, 

kemâl, nâmütenâhî, ahlâk, fazilet vb. delillerden de bahsedilmiştir.20 Öte yandan Batı 

                                                            
13  Günümüzdeki Ateizm çeşitleri hakkında bk. Aydın Topaloğlu, Ateizm ve Eleştirisi (Ankara: 

Diyanet işleri başkanlığı Yay., 2004), 1-22. 
14  İlhâdiyye: Allah’ın varlığı, birliği ve dinin temel hususları hakkında gerek inkâra kalkışmak, 

gerek şüphe duymak veya uyandırmak, gerekse hafife almak biçiminde düşünsel eylemlerde 

bulunanlar için kullanılan bir kavramdır.    
15  Dehriyye: Maddî âlemin dışında herhangi bir varlık tanımayan, evrenin ezelî olduğunu ve 

herhangi bir yaratıcının bulunmadığını iddia eden materyalist bir felsefe anlayışıdır. 
16  Lokmân, 31/25. 
17  M. Zâhid el-Kevseri, Mutezilî âlimlerin ilk dönemlerde Dehriyye, nübüvvet münkirleri, 

Putperestler, Hristiyanlar ve Yahudîler gibi ilhâdî akımlar karşısında ümmetin yararına örnek 

görevler üstlendiklerini, bunun yanında İslâm ümmetinin hudut bekçiliğini yaptıklarını övgüyle 

dile getirir. Ancak daha sonra Mutezilî cedelcilerin zihinlerine tartıştıkları gruplardan onları 

doğrudan uzaklaştıran fikirlerin sirayet ettiğini ve bidatlara daldıklarını bildirir. Ayrıca 

Hattâbî’den de benzer ifadeleri aktarır. Bk. Muhammed Zâhid el-Kevserî, “Mukaddime”, Tebyîn-i 

kezibi’l- müfterî fîmâ nusibe ile’l-İmâm Ebi’l- Hasen el-Eş’arî, mlf. İbn Asâkir (Kahire: 

Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 2010), 26. 
18  Söz konusu eserler ile ilgili bk. Bekir Topaloğlu, İslam Kelâmcılarına ve Filozoflarına Göre 

Allah'ın Varlığı (İsbât-i Vâcib) (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı yay., 2012), 117-132. 
19  Deliller ile ilgili detaylı bilgi için bk. Gazzâlî, Kavidü’l-Akâid, thk. Musa Muhammed Ali 

(Beyrut: Alemü'l-Kütüb, 1985), 149-155. 
20  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 29-30; el-Bakıllani, el-İnsâfu fîmâ yecibu i’tikaduhu velâ yecûzü’l-

cehlü bihi, thk. Muhammed zâhid el-Kevserî, (Beyrut: Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-türâs, 1986), 

29-30; Habenneke el-Meydânî, el-Akîdetü’l-İslâmiyye ve ususuhe, 85 vd.; İzmirli, Yeni İlmi 



67 

 

düşünce dünyasında da Allah’ın varlığına yönelik çeşitli deliller geliştirilmiştir.21 Bu 

arada daha o dönemde üretilen deliller önceki çağlarda yaşayan insanlar için yeterli 

olsa da bunların artık günümüz insanları için yetersiz kaldığını kabul etmek gerekir. 

Yeni olarak ortaya konan bu deliller, esasen insanda fıtrî olarak bulunan en 

mükemmele erişme, en kesini elde etme ve en etkiliye sahip olma düşüncesinden 

kaynaklanmaktadır. İnsanlık tarihi boyunca da bu arayış devam edecektir.22  

Meydânî, Allah’ın varlığı hakkında delil getirmek suretiyle açıklama 

yapmaya fazla gerek olmadığını, evrende var olan her şeyin ona işaret ettiğini 

vurgular. 23  Buna rağmen onun bu hususta, dış çevrenin etkisi altında kalarak 

yozlaşmamış sağlıklı fıtratın, mutlak otorite sahibi yüce yaratıcının varlığını kabul 

ettiği fıtrat deliline özellikle dikkat çektiği görülür. Meydânî bu bağlamda; 

“Peygamberleri, “Gökleri ve yeri yaratan Allah hakkında bir kuşku mu var?”24, 

”Onlara, “Gökleri ve yeri kim yarattı?” diye soracak olsan, mutlaka “Allah” 

diyeceklerdir.”25, “Allah insanları hangi fıtrat üzere yaratmışsa ona yönel!”26 âyet-i 

kerîmeleri ile fıtrat delilini gözler önüne sermeye çalışır. Ayrıca Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in; “Her doğan, İslâm fıtratı üzerine doğar. Sonra, anne ve babası onu 

Hristiyan, Yahudi veya Mecusi yapar.” 27  hadîs-i şerifi ile de desteklediği 

gözlemlenir.28 Bu bağlamda onun kelâm anlayışında fıtrat delilinin önemli bir yeri 

olduğu anlaşılır. 

Meydânî, yaratıcının varlığı ve tekliği hususunda ortaya konan kanıtların 

kişilerin eğitim, psikolojik durum ve sosyo-kültürel yönleri dikkate alınarak 

                                                                                                                                                                         
Kelâm, 2/5-41; Topaloğlu, İslam Kelâmcılarına ve Filozoflarına Göre Allah'ın Varlığı (İsbât-i 

Vâcib), 55-114. 
21  Bk. İrfan Abdulhamid, Dirâsât fi’l-firak ve’l-akâidi’l-İslâmiyye, (İslâm’da İtikâdî Mezhepler ve 

Akâid Esasları) çev. M. Saim Yeprem, (Ankara: T.D.V. Yay., 2020), 185 vd. 
22  Emin Arık, Ateizm’den İnanca, (İstanbul, Marifet Yay., 2001), 14. 
23  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, thk. Abdülhâdî Şennâr, 42.  
24  İbrahim, 14/10 
25  Lokman, 31/25 
26  Rum, 30/30 
27  Ebû Abdillah Muhammed b. İsmâil el-Buhârî, Sahîhu’l-Buhârî, thk. Muhammed b. Zuheyr b. 

Nâsır (Beyrut: Dâru Tûku’n-Necât, 1422), “Cenâiz”, 92; Süleyman b. el-Eş’as es-Sicistanî Ebû 

Dâvud, es-Sünen, thk., Muhammed Muhyiddin Abdulhamid (Beyrût: el-Mektebetu’l-Asriyye, ts.),  

“Sünne”, 17; Ebû İsâ Muhammed b. İsâ b. Sevre et-Tirmizî, Sünen-i Tirmizî, thk. Ahmed Fuad 

Şâkir (I-II)- Muhammed Fuâd Abdulbâkî (III)-İbrahim Atvah (IV-V), (Mısır: Şirketü Mektebetu 

ve Matbaatu’l-Albâbî, 1975), “Kader”, 5. 
28  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 42. 



68 

 

aktarılması gerektiği yönünde önemli hususlara değinir. Bu konuda Gazzâlî (öl. 

505/1111) ve Müsâyere şârihi İbn Ebû Şerîf (öl. 906/1500)29 gibi kelâmcılara atıfta 

bulunarak verdiği bilgiler ayrıca onun anlayışını yansıtması açısından da dikkat 

çekicidir. Bu konuda şunları dile getirir: 

“Her şeyi yoktan var eden yaratıcının varlığına ve tekliğine yönelik getirilen deliller 

kalp hastasını tedavi etmede kullanılan ilaçlara benzer. Doktor alanında uzman 

olmaz ve ilaçların dozunu hastanın bünyesine uygunsuz biçimde, yani zayıflık ve 

direnç durumunu gözetmeden uygulayacak olursa doktorun hastaya sağlayacağı 

zarar, doğrusu yarardan daha fazla olacaktır. Nitekim hidayete yönelik delillerle 

irşad faaliyetinde bulunmak da böyledir. Hidayete rehberlik faaliyetinde öne sürülen 

deliller, akılların anlayamayacağı düzeyde olursa bu delillerle akâidi yıkmak ıslah 

etmekten daha kolay olacaktır. Buradan hareketle irşad faaliyetinde başvurulan 

yöntemin herkes açısından aynı tarzda olmadığı net biçimde anlaşılmaktadır. 

Muhatap kitle bakımından inanca dayalı tebliğde dört farklı gruptan söz etmek 

mümkündür: 

1. Nesilden nesile aktarılma (sema‘) ya da üzerinde düşünülmeden kabul edilme 

(taklid) şeklinde temel esaslara îman eden kimselerin düşünce dünyasını durağan 

halden hareketli ve karmaşık bir hale dönüştüreceğinden dolayı isbât-ı Sâniʽ 

hakkındaki delillerin onlara ayrıntılı bir biçimde anlatılması uygun değildir. Zîrâ Hz. 

Peygamber İslâm’a davet faaliyetleri kapsamında cahiliye dönemi Araplarıyla 

kurduğu diyologlarda onlardan inanç esaslarını salt tasdik etmelerinden başka bir 

istekte bulunmadığı gibi üzerinde düşünülmeden kabul edilen inanç şekli ile burhana 

dayalı kesin deliller çerçevesinde oluşan inanç arasında da ayırım yapmadığı 

görülmektedir. 

2. Kaba kişiliğe sahip, anlayışı noksan, İslâm dışı geleneklerine bağlı ve batılda 

ısrarcı olanlara karşı isbât-ı Sâniʽ hakkında kuvvetli deliller bile yarar 

sağlamayacaktır. Ancak bu özellikleri taşıyan kişiler silah vb. sayesinde bâtıl 

iddialarından vazgeçirilebilir. 

3. Orta düzeyde zekâya sahip olup isbât-ı Sâniʽ hususunda kuşkucu bir yaklaşımda 

olanlar. Bu tür muhatap kitleyle yapılan diyologlarda özellikle nezaket kuralları 

çerçevesinde ve mümkün mertebe kabul edeceği argümanları (hıtâbî delil)30 takdim 

                                                            
29  Bk. Ebü’l-Meâlî Kemâlüddîn Muhammed b. Muhammed b. Ebî Bekr el-Makdisî, İbn Ebû Şerîf, 

el-Müsâmere bi-şerhi’l-Müsâyere fi’l-ʿakâidi’l-münciye fi’l-âhire (Kâsım b. Kutluboğa 

Haşiyesi ile birlikte) (Kahire: Mektebe Ezheriyye li’t-türâs, 2006), 54 vd. 
30  Bir mantık ve kelâm terimi olarak kullanılan hatâbet; zanniyât veya makbûlâttan oluşan kıyas 

türü biçiminde tanımlanır. Halk kitlelerini ikna etmek amacıyla kullanılan ve toplumun genelinin 

kabul ettiği âlimlerin ve yol göstericilerin sözlerine dayalı olarak oluşturulan öncüllerden ibarettir.  



69 

 

etmek suretiyle iletişim kurulmalıdır. Bunlarla yapılan münazaralarda düşünce 

planında zarar verme ihtimali göz önünde bulundurularak kesin kanıtlara  (burhan) 

yer verilmemelidir. Zira doğru inanca ulaşma yalnızca olağan durumlardan 

soyutlanmış akıl nuru ile mümkündür. Genelde bu tarz akıla sahip insanlar 

azınlıktadır. Dolayısıyla insanların kâhir ekseriyeti aklını kullanmada yeterince 

bilgiye sahip olmadığı ve aklî unsurlarda kısıtlı olduğu bilinmektedir.  

4. İsbât-ı Sâniʽ hakkında hıtâbî delillerin ikna etmede yetersiz kaldığı; zekâ düzeyi 

yüksek olanlar. Bu seviyede zekâya sahip olan kişilerle yapılan münâzaralarda kesin 

deliller (burhan) ile mücadele etmek gerekmektedir.”31 

İsbât-ı Vâcib konusunda ortaya konan delillerin hedef kitlenin pozisyonuna 

uygun biçimde belirlenmesinin gerektiğine dikkat çeken Meydânî’nin bu tavrıyla 

genel İslâm düşüncesi içerisinde mutedil bir tutum izlediği gözlemlenir.  

2.1.2. Allah’ın Sıfatları 

Allah’ın varlığı kabul edildikten sonra onun zâtını niteleyen sıfatlarının 32 

mahiyeti üzerinde durulması gerekir. Zira sahih bir Allah inancı ancak O’nun kemâl 

sıfatlarını bilmek ve zâtı için mümteni olan noksan sıfatlardan da O’nu tenzih etmek 

ile mümkündür. 33  Allah’ın kâdir, âlim, hay, kerîm, cevâd vb. niteliklerle 

vasıflandırılması gerek nakle dayalı deliller ile gerekse akla dayalı deliller ile 

sabittir.34 Yapısı bakımından isim, sıfat, fiil veya zarf konumunda olan sıfatların35 

belirlenmesi ilke olarak; Kur’ân’ı Kerîm, sahih hadîs-i şerîflerde geçen tanımlar ve 

âlimlerin üzerinde icma ettiği kelimeler ile sınırlandırılmıştır.36  

Kelâm âlimleri Allah’ın sıfatlarını çeşitli tasnifler altında 

değerlendirmişlerdir. 37  Allah hakkında âcizlik ve yaratılmışlık anlamı taşıyan ve 

                                                            
31  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 33-34. 
32  Cürcânî, et-Ta‘rîfât,136. 
33  Abdullatif Harpûti, Tenkîhul-kelam fi akaid-i ehli’l İslam, (İstanbul: Dersaadet, 1330), 69,74; 

İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 2/87. 
34  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 58. 
35  İsme örnek: “Yedullah”, sıfata örnek: “Âlim”, fiile örnek: “Yaʽlemu”, zarfa (car-mecrur) örnek: 

“Men fi’s-semâi”, zarfa örnek: “Fevka ibâdihî”  bk. Bekir Topaloğlu, Emâlî Şerhi (İstanbul: 

İFAV, 2008), 21.  
36  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 57; Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-Beyhakî, el-Esmâ ve's-

sıfat, thk. Muhammed Zahid el-Kevseri (Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li't-Türas, ts.),14, 113. 
37  Çeşitli değerlendirmeler ile ilgili bk. Beyhakî, el-Esmâ ve's-sıfat, 112; Ebü’l-Müntehâ el-

Mağnîsâvî, Şerhu’l-Fıkhi’l-ekber (İstanbul: Mektebetü’l-Mahmûdiyye, ts.), 4-5; Harpûti, 

Tenkîhul-kelam, 77; Abdullah Hiçdönmez el-Kemâhî, “et-Taʽlîkât alâ kitâbi’l-Musâyere”, mlf. 



70 

 

Allah’a nispeti düşünülemeyen sıfatlara selbî sıfatlar; Allah hakkında varlığı zorunlu 

olan ve onlarla nitelenmesi gerekli olan kemâl sıfatlara sübûtî sıfatlar; yokluğu ve 

varlığı caiz olup Allah’ın o sıfatlarla nitelenmesi de nitelenmemesi de mümkün olan 

sıfatlara ise fiilî sıfatlar denmiştir.38 

İslâm filozofları ve kelâm ekolleri, Allahın zâtî ve sübûtî kemâl sıfatlarla 

nitelendiğine dair ittifak etmişler, fakat zâtı ile sıfatları arasındaki ilişki noktasında 

ihtilaf etmişlerdir. Selef âlimlerine göre;39 Allah’ın sıfatları, kavranılması noktasında 

Allah’ın zâtına bağlıdır. Akıl ve idrak bakımından sınırlı ölçüde yaratılan insan, 

Allah’ın zatını bilme hususunda âciz olduğu gibi sıfatlarının mahiyetini kavramada 

da âcizdir.40 Eşʻarî âlimlere göre bu sıfatlar Allah’ın zâtına ezelde sâbit, vucûdî, ezelî 

ve mefhûm bakımından Allah’ın zâtına zâid olan kemâl sıfatlarıdır. 41  Ayrıca bu 

sıfatlar, mefhumsal açıdan Allah’ın zâtının aynı olmadığı gibi mâhiyeti bakımından 

da zâtının gayrısı değildir. 42  Mâtürîdî âlimlerin tekvin dışında 43  subûtî sıfatlara 

yaklaşımı da genel anlamda bu çerçevede şekillenmiştir.44 Aralarında bazı farklılıklar 

                                                                                                                                                                         
Kemâleddin İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere fî’l-akâidi’l-münciye fî’l-âhira, (İstanbul: 

Mektebetü’l-Hanîfiyye, 2018), 73. 
38  Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 27-28; Beyâzîzâde, İşârâtü’l-merâm, 107; İzmirli, Yeni İlmi 

Kelam, 87. 
39  “Selef” kavramı ile Ebû Hanîfe, İmam-ı Malik gibi ilk dönem selef âlimleri kastedilmektedir. Zira 

İbn Teymiyye ve sonrası dönemde yaklaşım farklılaşmıştır. Selef kavramı ve yaklaşımı 

incelendiğinde İbn-i Teymiyye öncesi ve sonrası şeklinde iki ayrı dönem olarak tanımlamak daha 

doğru olur. Günümüzde ise selefî kavramı daha çok literal çizgide ve taassup düzeyinde bir bakış 

açısına sahip kitleyi tanımlar. İbn-i Teymiyye sonrası selef anlayışı ile ilgili olarak Zâhid Kevserî, 

selefin anlayışı üzere olduğunu iddia eden İbn-i Teymiyye ve öğrencisi İbn-i Kayyim’in 

düşüncelerini Sübkî’nin de dikkat çektiği hususlarda daha da çok detaylandırarak açıklamıştır. 

Onun, selefi izlediğini iddia ettiğini, fakat haberî sıfatlarda takındığı tavırla beraber Müşebbihe ve 

Mücessime’ye eğilimli düşünsel eylem geliştirdiğini, dolayısıyla Haşviyye gibi tavır takındığını 

belirtmiştir. Ayrıca Onun, gerek çağdaşı düşünürler tarafından, gerekse sonraki düşünürler 

tarafından ısrarla eleştirildiğini vurgular. Ayrıca onun Ehl-i sünnet-i, ehl-i zeyğ olarak 

nitelendirdiğine işaret eder. Bu bakımdan selef kavramının tarihî süreçte anlamsal evrilişine dikkat 

çekmek önemlidir. Bk. Ebü’l-Hasen Takıyyüddîn Alî b. Abdilkâfî b. Alî b. Temmâm es-Sübkî, es-

Seyfü's-sakîl fi'r-reddi alâ İbni Zefîl, (Zâhid Kevserî’nin İbn Kayyim’in nûniyye’sine reddiye ile 

birlikte) thk. Muhammed Zahid el-Kevseri (Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li't-Türas, ts.), 13, 

72, 113 vd. 
40  Harpûti, Tenkîhul-kelam, 76; Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 293 vd. 
41  Bâkıllânî, el-İnsâf, 32; Beyhakî, el-Esmâ ve's-sıfat, 112; Harpûti, Tenkîhul-kelam 76. 
42  Sa’deddin et-Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, nşr. Abdusselam b. Abdulhâdî Şennâr (Dimeşk: Daru’l-

Beyrûtî, 2007), 79.  
43  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 60 vd.; Kâdî Beyzâvî, Tavâlîu’l-Envâr (Kelâm Metafiziği), çev. 

İlyas Çelebi - Mahmut Çınar (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı yay. 2014), 

198-199; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 95. 
44  Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 27.   



71 

 

olmakla birlikte Mu‘tezilî âlimlerin geneli 45  Allah’ın -zâtına- zâid sıfatlarla 

nitelenmesine karşı çıkarlar. 46  Onlar, bu durumda birden çok kadîm varlığın 

(teaddüdü’l-kudemâ) bulunacağını 47  ileri sürerek Allah’ın itibârî bağlar/tealluklar 

sayesinde zâtı ile her şeyi yarattığını savunurlar.48 Şîa’nın sıfat anlayışının da bu 

minvalde geliştiği bilinmektedir.49 İslâm filozofları, sıfat mevsuf farklılığına dikkat 

çekerler. Bu durumda ya her biri varlıkta diğerinden ihtiyaçsızdır. Ya da her biri 

diğerine ihtiyaç duyacaktır veyahut yalnızca biri diğerinden ihtiyaçsız olacak, ama 

öteki ona ihtiyaç duyacaktır. Bu durumun Allah hakkında düşünülmesini mümkün 

görmediklerinden ötürü ya selbî sıfatlarla ya da izâfî sıfatlarla ya da her ikisi ile 

birlikte nitelemişlerdir.50  Öte yandan Mücessime, Allah’a sıfat izafesi noktasında 

aşırıya kaçarak Allah’a cisim ve mekân nispet etmiş, Müşebbihe ise Allah’ın zâtını 

diğer varlıklara benzeterek aşırıya gitmiştir. Sıfatlarla ilgili konuların alt 

başlıklarında Meydâni’nin yaklaşımlarını detaylı bir biçimde aktaracağımız için 

ayrıca burada onun Allah’ın sıfatları ile ilgili yaklaşımına değinme gereği 

duymuyoruz.  

2.1.2.1. Vücûd Sıfatı (Sıfat-ı Nefsiyye) 

Kelâmcıların çoğunluğuna göre vücûd sıfatı Allah’ın zâtı üzerine zâid, ezeli 

bir sıfattır.51 Vücud sıfatı bütün sıfatların dayanağıdır. Eşʻarî ve Cüveynî gibi bazı 

kelâmcılara göre ise vücûd sıfatı zât üzerine zaid bir sıfat olmayıp zâtın aynısıdır.  

2.1.2.2. Selbî (Tenzîhî) Sıfatlar  

Allah’ı bütün noksan sıfatlardan münezzeh kılmak için kullanılan manalara 

selbî sıfatlar ya da tenzîhi sıfatlar denir.52  Genelde kelâm kitaplarında yer alan; 

                                                            
45  Muʽtezile kelâmcıları arasında konu ile ilgili farklı görüşler için bk. Kâdî Abdülcebbar, Şerhu 

Usûli’l-Hamse, thk. Abdülkerim Osman, Ahmed Ebû Haşim, (Kahire, Mektebetu Vehbe, 1996), 

182-183. 
46  Ebu'l Hasan Ali b. İsmail el-Eş’arî, Makâlâtü'l-İslâmiyyîn ve İhtilâfü'l-Musallîn, thk. Hellmut 

Ritter (Almanya: Daru Franz Şatayiz, 1980), 484; Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse, 182; 

Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, 44; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 78. 
47  Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse, 183; Harpûti, Tenkîhu’l-kelâm, 70. Ehl-i sünnet 

kelâmcılarının bu iddialara cevabı ile ilgili detaylı bilgiler için bk. Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 79; 

Harpûti, Tenkîhu’l-kelâm, 75.  
48  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 79.  
49  Eş’arî, Makâlâtü'l-İslâmiyyîn, 5 vd.; Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 297. 
50  İrfan Abdulhamid, Dirâsât fi’l-firak ve’l-akâidi’l-İslâmiyye, (İslâm’da İtikâdî Mezhepler ve 

Akâid Esasları), 252 vd. 
51  Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 269. 



72 

 

“Allah cisim değildir. Allah bölünebilir değildir. Allah sonlu değildir. Allah nitelik 

sahibi değildir. Allah zaman ve mekân ile kayıtlanamaz.” vb. olumsuz yapıda 

kullanılagelen53 sıfatlara selbî sıfatlar denir. Bu sıfatları belli bir sayı ile sınırlamak 

mümkün olmamakla birlikte kelâmcıların genel uygulaması bunların zıdlarının; 

kıdem, bekâ, muhâlefetün li’l havâdis, kıyam binefsihî ve vahdâniyet ile ifade 

edilmesi şeklindedir. Başka bir ifadeyle bunlar dış gerçekte varlıksal niteliği 

bulunmayan ademî ve itibârî mefhumlardır.54  

2.1.2.2.1. Kıdem 

Kelâm âlimleri, kıdem sıfatını vâcibu’l-vucûd özellikte bir zat adına olması 

zorunlu bir nitelik olarak kabul ederler. Meydânî, Allah’ın başlangıcı olmayan ve zâtı 

itibariyle kadîm selbî sıfatına hâiz (kadîm oluşu kendiliğinden olan) olduğuna dikkat 

çeker. O, Allah’ın kıdem sıfatını zâtî kaydıyla sınırlandırarak zamansal ve izâfî 

kıdemden ayrıştırır.  Bunun da Allah’ın hiçbir zamanda yokluğunun düşünülemez ve 

sonradan var olan hâdis bir varlık olamayacağı sonucunu doğurduğunu belirtir. Allah 

hâdis bir varlık olsaydı sonradan onu varlık âlemine çıkaracak bir yaratıcıya muhtaç 

olurdu ki; bu durum devir55 ve teselsüle56 yol açardı.57  

Meydânî, kıdem kavramını epistemolojik açıdan ezelî kavramından daha özel 

(hususî) anlamda değerlendirir. Buna gerekçe olarak da kadîm kavramının, yalnızca 

başlangıcı olmayan mevcut için kullanılırken; ezelî kavramı, gerek Allah’ın zatı 

hakkında varlığa dayalı başlangıcı olmayan (vücûdî), gerekse insan gibi -varlığı ve 

yokluğu zâtının gereği olmayan- yokluğa dayalı başlangıcı olmayan (ademî) -mevcut 

olsun ya da olmasın- için kullanıldığını dile getirir. Bu bakımdan ezelî kavramının 

kapsamının daha geniş içerikli olduğu üzerinde durur.58 Meydânî’nin kadîm ile ezelî 

                                                                                                                                                                         
52  Harpûti, Tenkîhu’l-kelâm, 70. 
53  Emine Salih, Semâniyetü mütûn fi’l-akîde ve’t-tevhîd (Umman: Mebde’ Müessese Âli’l-Beyt 

Memleketi li fikri’l-İslâmî, 2013), 11, 17, 46, 52 vd. 
54  Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 292. 
55  Devir: Bir nesneyi dolaylı bir biçimde yine kendisiyle tanıtma ve ispat etme manasına gelen 

mantık ve felsefe terimidir. 
56  Teselsül: Nesne ve olayların sebep-sonuç ilişkisi çerçevesinde geriye doğru sonsuza dek süren 

anlamını ifade eden bir terimdir. 
57  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 37. 
58  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 37. 



73 

 

kavramları arasındaki nüansı ortaya koyma çabası kayda değer bir yönü olarak ifade 

edilmelidir.     

2.1.2.2.2. Bekâ 

Kelâm âlimleri bekâ sıfatını; “Allah’ın varlığının nihâyeti olmamak” 

anlamında kullanır.59 Allah’ın varlığına yokluğun ârız olması söz konusu olamaz. 

Meydânî,  vâcibu’l-vücûd olan zâtın diğer selbî sıfatlar da olduğu gibi bekâ sıfatı ile 

nitelenmesini mutlak bir zorunluluk olarak görür. Nitekim kadîm olan varlığın 

yokluğu (adem) ve fâni olması düşünülemez.60  

2.1.2.2.3. Muhâlefetü’n-li’l-havâdis 

Kelâm âlimleri, Allah’ın zâtı ve sıfatları ile birlikte yaratılmış varlıklara 

benzetilmesinin hem aklen hem de naklen doğru olmadığını belirtirler. Meydânî, 

Allah’ın sonradan olan hiçbir şeye benzemediğini ilgili ayet 61  çerçevesinde izah 

eder.62 O, Allah’ın hatıra getirilerek hayal edilen ve düşünce planında tasavvur edilen 

her şeyin ötesinde olduğunu, kaldı ki hatır ve düşünce planında ortaya çıkan hayal ve 

tasavvurları yaratanın da Allah olduğunu vurgular. O, böyle fıtrat dışı düşüncelerin 

aslında şeytandan kaynaklı vesveseler olduğunu, bunlara karşı koyabilen kimselerde 

gerçek îman emârelerinin bulunduğunu vurgular.63  

Meydânî, evrende var olan hiçbir şeyin zâtı, sıfatları ve fiilleri itibariyle 

Allah’a benzemesinin (mümâsil) mümkün olamayacağını, herşeyin ona ihtiyaç 

duyduğunu ve onun kimseye muhtaç olmadığını ifade eder. O, Allah’ın zâtının araz, 

sıfatlarının hâdis, fillerinin ise illetlenmiş (ma‘lûl) ve kesbedilmiş (mükteseb) 

olmaktan münezzeh olduğu gibi zâtının da cisim ve cevher gibi mahlûkâta ait 

özelliklerden münezzeh olduğunu belirtir.64  

                                                            
59  Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 115. 
60  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 37. 
61  Şûrâ, 42/11. 
62  Meydânî, söz konusu ayette geçen “misl” kelimesi ile ilgili olarak birkaç yorum getirir: Misl 

kelimesinin zâid olup cümleye anlam katmadığı, Allah’a özgü niteliklere hiç bir kimsenin sahip 

olmadığı ve O’nun zatının benzerinin bulunmadığı şeklindedir. Ayrıca bk. Ahmed b. Muhammed 

b. Ali el-Feyyûmî, Mısbâhu’l-Münîr fî garîb-i Şerhi’l-kebîr, (Beyrut: Mektebe İlmiyye, ts.), 

2/563 
63  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 40. 
64  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 41. 



74 

 

Meydânî, Allah’ın selbî sıfatı muhâlefetü’n-li’l-havâdis hakkında naklî delil 

kabul edilen ilgili ayet bağlamında İbnü’l-Arabi’ye (öl. 638/1240) dayandırdığı 

açıklamalarda şu önemli hususa temas eder:  

“O’nun benzeri hiç kimse yoktur.” âyetinin anlamını idrak eden kişi kesinlikle 

Allah’ın zâtı hakkında düşüncelere dalmaz. Saygın ve ileri görüşlü hangi âlimi 

gördüysem onların, Allah’ın zâtını tenzih ettiklerini savunarak görüş öne sürmekten 

geri durmadıklarına tanık oldum. Hatta bu konuda Ebû Hâmid el-Gazzâli bile bu 

hataya düşmüştür. Fakat o, vefatından önce bu hatadan dönmüştür. Allah’ın beni zâtı 

hakkında düşüncelere dalmaktan koruması ve onu yalnızca kelâmı, haberi ve 

emâreleri doğrultusunda tanımış olmam ayrıca Allah’ın zâtı hakkında herhangi bir 

görüşe sahip olmayışım Allah’ın şahsıma bahşettiği bir lütuftur.” 65 

Meydânî’nin bu konuda İbnü’l-Arabî’nin fikirlerini önemseyerek ona yer 

vermesi, zımnen bu yaklaşımı benimsediği hususunda bizlere önemli fikirler 

vermektedir. 

2.1.2.2.4. Kıyâm bi nefsihî 

Allah’ın zâtının kendisi ile kâim olması anlamını taşıyan kıyâm bi nefsihî 

sıfatı yine selbî sıfatlar kategorisinde değerlendirilen tenzîhî sıfatlardandır. 66 

Meydânî, bu sıfata ilişkin olarak Allah’ın zâtının gereği olması bakımından başka bir 

varlığa ihtiyaç duymadığını, böyle bir şeyin Allah hakkında düşünülemeyeceğini ve 

varlığının kendiliğinden olduğunu vurgular. Bu bakımdan Allah’ın varlığı için bir 

yere, bir zamana ve bir muhassısa muhtaç olmadığına, bilakis Allah’ın bunlardan 

münezzeh olduğuna dikkat çeker.67  

Meydânî, Tahâvî'nin mübalağa kalıbıyla zikrettiği kayyûm bi nefsihî kavramı 

hakkında lafzın yapısal özelliğinden hareketle zengin anlam örgüsüne sahip 

olduğunu belirtir. Bu bağlamda; Allah’ın, zâtı ile kâim olup bütün mahlûkâtın düzen 

ve güvenini sağladığı şeklinde yorumlanması gerektiği kanaatini taşır. Meydânî, 

Allah’ın canlıların ihtiyaç duyduğu uyku gibi her türlü durumlardan ve noksanlık 

                                                            
65  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 50, 51. 
66  Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 115,116. 
67  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 43. 



75 

 

anlamı taşıyan tüm niteliklerden münezzeh olduğunu ayrıca bu minvalde beyan 

eder.68 

2.1.2.2.5. Vahdâniyyet 

Allah’ın vahdâniyyeti üzerinde duran düşünürler, yaratıcının çok olmayan ve 

çokluk kabul etmeyen bir olduğunu vurgularlar. Onlara göre, Allah’ın dışında kalan 

tüm varlıkların temel özelliği çokluktur, fakat O’nun için çokluk söz konusu değildir. 

Ayrıca yaratıcılık ve süreklilik nitelikleri de tek olan Allah ile diğer varlıklar 

arasındaki önemli ayırımlardan kabul edilir.69     

Meydânî, selbî sıfatlardan vahdâniyyet ile vücûd sıfatı arasındaki anlamsal 

ilişkiye temas eder.  Ona göre vahdâniyyet vurgusu vücûd sıfatından daha öncelikli 

ve kapsamlıdır. Zîrâ bütün peygamberlerin gönderiliş amacı Allah’ın varlığını ispat 

etmekten öte toplumlara tevhîdi beyan etmek içindir. Peygamberlerin tebliğ 

faaliyetlerini yürütmek için gönderildikleri toplumlara, “Allah vardır.” yerine 

“Allah’tan başka hiç bir ilah yoktur.” söylemiyle vahdâniyyet temalı tebliğ yöntemi 

belirlemesi bunun en bariz göstergesidir. Ona göre bu tutum, Allah’tan başka 

varlıkları tapınılan bir varlık (ma‘bûd) statüsünde görme ve o varlıkları Allah’a 

yaklaşmak için aracı kılma 70  düşüncesine yönelik karşı koyma amacını 

taşımaktadır.71  

Meydânî, Allah’ın sıfatlarından olan vahdâniyyetin adet bakımından 

anlaşılmaması gerektiğini, bilakis O’nun, zâtında, sıfatlarında ve fiillerinde herhangi 

bir ortağının bulunmadığı biçiminde selbî bir sıfat manasında anlaşılması gerektiğini 

vurgular. O, Allah’ın zâtında tek oluşunu; O’nun, bölünmeyi kabul etmemesi, diğer 

bir ifadeyle mürekkep olmaması şeklinde açıklar. O, Allah’ın sıfatlarında tek oluşunu 

O’nun bütün sıfatlarında benzerinin bulunmaması şeklinde tanımlar. Bu anlayışa 

göre Allah’ın ma‘lûmât ve makdûrât yönünden birçok ilim ve kudrete sahip olduğu 

düşünülemez; aksine onun ilmi tek, (malûmât) bildiği şeyler çoktur. Yine kudreti tek, 

                                                            
68  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 43. 
69  Ebû Yusuf Yakub b. İshak el-Kindî, Felsefî Risâleler, çev. Mahmut Kaya (İstanbul: İz Yayıncılık, 

1994), 92. 
70  Zümer, 39/3. 
71  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 42. 



76 

 

(makdûrât) takdir ettiği şeyler çoktur. Ona göre Allah’ın diğer sıfatları da böyle 

anlaşılmalıdır.72  

Meydânî, Allah’ın fiillerinde tek oluşunu ise genel itibariyle evrende var olan 

her şeyi Allah’ın tek başına yoktan var ettiği, onun dışındaki (mümkün) varlığı da 

yokluğu da zâtının gereği olmayan yaratıkların herhangi bir nesnenin varlık âlemine 

çıkartılmasında hiçbir etkisinin olmadığı şeklinde beyan eder.  

Ona göre Allah’ın dengi olsaydı O, tek olmazdı. Bu da ya kadîm varlığın 

hâdis olmasını, ya da hâdis varlığın kadîm olmasını zorunlu kılardı. Çünkü (misl) 

denk olmak, birinin diğerinin konumuna geçebilir olmasına imkân tanır. Ayrıca bu 

durum birisine ait bir niteliğin yalnızca ona özel olmamasını da gerekli kılar. Aksi 

halde denklikten söz edilmesi mümkün değildir.73 Meydânî’nin “Hiçbir şey onun 

misli değildir.” âyetinden hareketle analitik bir bakış açısıyla konuya zenginlik 

katması kayda değer bir özellik olması bakımından önemlidir. 

Meydânî, vahdâniyyet sıfatını gerek naklî delil, gerekse aklî delil olması 

bakımından oldukça önemli kabul edilen: “Şayet yerde ve gökte Allah’tan başka 

tanrılar var olsaydı kesinlikle yerin göğün düzeni bozulurdu.” 74  ve “O’nunla 

beraber başka bir tanrı da yoktur; aksi takdirde her tanrı kendi yarattıklarını alıp bir 

tarafa çekilir ve mutlaka o tanrılardan biri diğerine baskın gelmeye çalışırdı.”75 

âyet-i kerimeleri ışığı altında varılan delil-i temânü‘76 ile de açıklamaya çalışır. O, 

evrende herhangi bir düzen sorununun yaşanmadığına, var olan bütün her şeyin 

                                                            
72  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 31. 
73   Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 31. 
74  Enbiya, 21/22. 
75  Mü’minûn, 23/91. 
76  Delîl-i Temânüʽ: Kelâmcılar her şeyi yoktan var eden ilâhın tekliğini ispatlamak için naklî 

delillere ilave olarak aklî delillerde geliştirmişlerdir. Karşılıklı olarak birbirini engellemek 

anlamını taşıyan Delîli Temânû‘ farklı irâdeler ortaya koyan yaratıcıların varlığı üzerine 

kurgulanmış bir argümandır. Söz konusu bu varsayım halinde evrenin varoluşsal bakımdan 

olanaksızlığı dile getirilir. Zira her şey; ya her ilâhın irâdesi doğrultusunda gerçekleşir veya hiçbir 

ilâhın irâdesi doğrultusunda gerçekleşmez. Ya da onlardan yalnızca birinin irâdesi ile gerçekleşir. 

Bu varsayımlar, akla dayalı olarak ilâh adına iki zıttın birleşmesi ve acizlik gibi imkân dışı 

sonuçları doğuracağından ötürü gerçek ilâhın tek olup Allah olduğu hakikatı kesin bir biçimde 

ortaya çıkmış olur. Bk. Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 109 vd.;  Seyyid Şerif Cürcânî, Şerhu’l-

Mevâkıf, (Siyâlkûtî ve Çelebî hâşiyeleri ile birlikte), thk. Muhammed Ömer Dimyâdî, (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’il-İlmiyye, 1998), 8/45 vd. Delîli Temânû‘’un kesin bir delil olup olmaması 

noktasında Teftâzânî’nin itirazları vardır. Bk. et-Teftazânî, Şerhu’l-Makâsıd, thk. Abdurrahman 

Umeyre, (Beyrut: Âlemü'l-Kütüb, 1998), 4/36 vd. 



77 

 

mükemmel bir sistem üzere konumlandığına dikkat çeker. Bunun da açık bir biçimde 

Allah’ın vahdetine kanıt olduğu üzerinde yoğunlaşır.77 

2.1.2.3. Subûtî/Zâtî Sıfatlar 

Sıfatların incelendiği bölümde sübûtî sıfatlar hakkında yeterli ölçüde bilgi 

verildiği üzere Ehl-i sünnete göre bu sıfatlar; “Allah’ın zâtı üzerine zâid, zâtının 

ötesinde ezelî ve ebedî sıfatlardır.” şeklinde tanımlanır.78 Ayrıca bu sıfatlara zâtî, 

vucûdî, hakikî, meânî ve ikram sıfatları adları da verilmiştir.79  

2.1.2.3.1. Hayat 

Sübûtî sıfatlardan olan hayat sıfatı, Allah’ın ezelî sıfatlarından biridir. O, zâtı 

ile kâim olup ondan ayrılması asla mümkün değildir.80 Meydânî, ezelî olan hayat 

sıfatının evren ve evrendeki varlıklarla iletişim kurmasının (tealluk) söz konusu 

olmadığını belirtir. Allah’ın diğer sıfatlara sahip olabilmesi için vücud sıfatına sahip 

olmasının zorunlu olduğu gibi (şart-ı aklî)81 O’nun hayat sıfatına sahip olmasını da 

varlığının kemâli ve diğer sıfatlara sahip olmasının imkânı açısından zorunlu görür.82 

Meydanî’nin hayat sıfatına yüklediği anlam ve onun hayat sıfatı ile diğer sıfatlar 

arasında kurduğu analitik ilişki kayda değer bir özellik olarak göze çarpar.  

2.1.2.3.2. İlim 

İlim sıfatı, sübûtî sıfatlar kategorisinde yer alan Allah’ın ezelî sıfatlarından 

biridir. Meydânî’ye göre ilim sıfatı, Allah’ın zâtî sıfatlarındandır. O, ezelî manada; 

yani zaman ve mekân ile bağlantısız biçimde her şeyi bilendir. Allah ma‘lumâta 

tealluk ettiğinde ezelî ilim sıfatı ile her şeyi bilir. Allah bütün varlıkları bilendir. 

Onun ilminin değişime uğraması söz konusu değildir. Yeryüzünde ve göklerde 

bulunan hiçbir şey onun ilminden uzak değildir. Bilakis onun ilmi; cüzî, küllî, var 

                                                            
77  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 32. 
78  Beyhakî, el-Esmâ ve’s-sıfat,112; Harpûti, Tenkîhu’l-kelâm, 69. 
79  Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 292. 
80  Beyhakî, el-Esmâ ve’s-sıfat, 113; Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 130. 
81  Genel anlamda şartlar dört kısımdır: 1. Aklî şart: İlim sıfatını elde edebilmek için hayatta 

bulunmanın şart olması gibi. 2. Şer‘î şart: Abdest, setri avret vb. namazın sıhhat şartı olması gibi. 

3. Tabî (âdi) şart: Üst kata çıkabilmek için merdiven vb. vasıtanın gerekliliği gibi. 4. lugavî şart: 

taʽlikî şartlar gibi “Oğlum mezun olursa sana ikramda bulunacağım” denilmesi gibi. Bk. 

Zeynüddin b. İbrahim b. Muhammed el-Mısrî, İbn Nüceym, el-Bahru’r-Râik Şerhu Kenzi’d-

Dakâik (Kahire: Daru’l-Kitabi’l-İslâmiyyi, ts.), 4/11.  
82  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 42. 



78 

 

olan, var olmayan, vâcip, mümkün ve müstehîl boyutunda her şeyi kuşatır. O, zat ve 

sıfatları en ince ayrıntısına kadar bilir. Evrende var olan canlıların eylemleri, gerek 

onları yaratmadan önce, gerek yarattığında gerekse o eylemleri yapıyorlar iken asla 

ona gizli değildir.83 

2.1.2.3.3. İrâde  

Ehl-i sünnet kelâm âlimleri, Allah’ın sübûtî sıfatlarından saydıkları irade 

sıfatını ayrıca tekvînî ve teşrîî olması bakımından iki şekilde değerlendirirler. 

Tekvînî irade, hayır şer, masiyet ve itaat ile bağ kurduğu (tealluk)84 halde teşrîî irâde 

sadece hayır ve itaât ile bağ kurar.  

Meydânî’ye göre irâde sıfatı, belirleyicilik (tahsis), kadîm olma, zatının aynısı 

olmayıp zâtı üzerine zâid olma ve zâtı ile kâim olma özelliklerindedir. Buna gerekçe 

olarak; zâtın bütün durumlarda ilişkisi eşit olmakla birlikte iki zıt eylemden birinin 

ve zamanının belirlenmesi; (bir şeyin bir zaman diliminde olması veya olmaması) 

özelliği belirleyicilik olan bir sıfat adına belirleyenin olmadığı belirleme mümkün 

olmayacağından dolayı ve vâcip varlığın faaliyetinde ayrışık durumlara ihtiyaç 

duymayacağından dolayı irâde sıfatı/tahsis kaçınılmazdır.85 Meydânî’nin bu hususta 

Teftâzânî’den etkilendiğini özellikle ifade etmek gerekir. 

Meydânî’ye göre Allah’ın mülkünde ancak dilediği durumlar gerçekleşebilir. 

0, dilemedikçe hiçbir şey varlık âleminde tezâhür edemez.86 Ona göre irâde sıfatı, 

kudret sıfatının aksine 87  varlık seçenekleri ve mümkünler arasında belirleyicilik 

(muhassıs) özelliğine sahiptir. Dolayısıyla irâde sıfatı, yalnız mümkün ve câiz olan 

şeylerle iletişim (tealluk) kurarken muhal ve vâcib ile iletişime (tealluk) giremez.88  

Meydânî, İlâhî iradenin var olması yönünde iletişim kurduğu (tealluk) şeye, 

ilim sıfatının da onun varlığı için tealluk ettiği; İlâhî iradenin var olması yönünde 

iletişim kurmadığı (tealluk) şeye, ilim sıfatının da onun varlığı için tealluk etmediğini 

                                                            
83  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 53. 
84  Allah’ın sıfatlarının teallukâtları hakkında detaylı bilgi için bk. Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-

kevniyye,131-135. 
85  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 39. 
86  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 54. 
87  Bu şundan dolayıdır: Kudret sıfatında hâdiselerin olup olmaması hususunda eşitlik durumu söz 

konusudur. 
88  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 38. 



79 

 

ifade eder.89 Meydânî’nin Allah’ın irâde ve ilim sıfatı arasında sıkı bir ilişki kurması 

önemlidir. 

Öte yandan Meydânî’nin irâde sıfatı bağlamında Ehl-i sünnetin yaklaşımı 

olarak öne çıkan “hayır ve şerri yaratan Allah’tır.” düşüncesine özenle vurgu yaptığı; 

“isyan ve çirkin eylemleri kullar yaratır.” yaklaşımını benimseyen Mu‘tezile’ye de 

naklî delil ile eleştiride bulunduğu görülür.90  

Meydânî, Allah’ın irade sıfatı bağlamında önemli gördüğü hususlara özellikle 

dikkat çeker. İrâde ve meşîet kavramları arasındaki anlamsal ilişki bunlardandır. O, 

İrâde ve meşîetin Allah hakkında aynı anlama geldiğini ancak insanların 

kullanımında farklı anlamlar ifade ettiğini, bu bağlamda kökeni itibariyle “tereddüt” 

ve “dilek” manasını taşıdığından “eradtü talâkake” ifadesi ile bir kimsenin hanımını 

boşama eylemi gerçekleşmezken; “var etmek” ve “ortaya koymak” manasını 

içerdiğinden “şi’tü talâkake” söylemi ile hanımını boşama eyleminin 

gerçekleşeceğini vurgular.91  

Meydânî ayrıca bu konuda Sadreddin Konevî’ye (öl. 673/1274) atfen meşîet 

kavramının yalnız Allah’a ait olan “irâde-i tâmme”92 anlamında kullanıldığı; irâde 

kavramının ise gerek irâde-i tâmme” de gerekse “irâde-î gayri tâmme” 93  de 

kullanılabileceği kanaatindedir.94 Meydânî’nin irâde ve meşîet kavramları arasındaki 

inceliği ortaya koyma çabası ve bu bağlamda argümanlara yer vermesi bize onun, 

kelâm-dil bilgisi ilişkisini dikkate aldığı izlenimini vermesi açısından oldukça 

önemlidir. 

Meydânî, irâde sıfatı ile ilgili diğer bir hususun da Allah’ın irâde ettiği her 

şeyin mutlaka varlık âleminde meydana geldiğini, o şey; O’nun, hoş görmediği ve 

emretmediği bir şey olsa bile her oluşun Allah’ın muradı olduğu hususuna işaret 

eder. Meydânî, bu konuda selefin; “Allah’ın dilediği olmuştur, dilemediği 

                                                            
89  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 54. 
90  İnsan, 76/30. 
91  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 39. 
92  İrâde-i tâmme: İrâdenin var olduğu durumda eylemin de mutlaka var oluşu. 
93  İrâde-i gayri tâmme: İrâdenin var olduğu durumda eylemin mutlaka var olması gerekmediği 

irade türüdür. İnsanlardaki irâde gibi.  
94  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 39. 



80 

 

olmamıştır.” söyleminin bu bakımdan kayda değer bir bilgi olduğu ayrıntısına yer 

verir.95 

2.1.2.3.4. Kudret 

Eşʻarî kelam âlimleri ile Mâtürîdî kelâm âlimleri arasında kudret sıfatının 

Allah’ın zâtı üzerine zâid ve ezelî olması yönünden yaklaşım farklılığı bulunmaz.96 

Fakat tealluku bakımından görüş ayrılığından söz etmek mümkündür. Eşʻarî 

kelamcılarına göre kudret sıfatının biri kadîm olan (salûhî) diğeri ise hâdis olan 

(tencîzî) iki tealluku vardır.97 Onlara göre kadîm olan tealluku ile mümkün varlıklar 

yaratılma aşamasına gelir. Diğer hâdîs tealluku ile de mümkün varlıklar yaratılır. 

Mâtürîdî kelamcıları tarafından zât üzerine zâid bir sıfat niteliğindeki tekvîn sıfatına 

yüklenen anlam işte bu ikinci hâdîs olan tealluktur. Dolayısıyla Eşʻarî anlayışa göre 

tekvîn sıfatının işlevi kudretin hâdis tealluku ile sağlanır.98  

Meydânî, Allah’ın kendisine özgü irâde sıfatının ilim sıfatıyla önceden 

kurduğu bağlantı sayesinde o anda kudret sıfatı ile bütün mahlûkâtı yarattığından söz 

eder. Ona göre Allah, kudret sıfatı ile evrende varlık âlemine çıkacak olan şeyleri 

yaratır. Bu konuda kudret sıfatı ile tekvîn/hâlik kavramı arasında yakın bir bağ 

kurduğu görülür. 99  Buradan hareketle Meydânî’nin bu konuda Eşʻarî anlayışı 

benimsediği anlaşılmaktadır. 

2.1.2.3.5. Kelâm 

Selef âlimlerine göre Allah’ın kelâmı, kendisi ile kâim olup hem harf hem de 

manadan oluşur ve mahlûk da değildir.100 Mu‘tezile âlimleri, Kur’ân’ın tenzil, te’lif 

ve tasnîf gibi sonradan meydana gelme emâreleri taşıdığını, yine ses, harf, âyet ve 

sûre gibi hâdis olma özellikleri içerdiğini iddia ederek onun yaratılmış olduğunu öne 

                                                            
95  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 39; bk. Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse, 431. 
96  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 85. 
97  Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 308. 
98  Hiçdönmez, “et-Taʽlîkât alâ kitâbi’l-Musâyere”, 73. 
99  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 53. 
100  İbn Hazm, Ebû Muhammed b. Ali b. Ahmed ez-Zâhiri el-Endelüsî: el-Fasl fi'l-Milel ve'l-ehva 

ve'n-Nihal, (Kahire: Mektebetü Hancı, 1996), 3/4; Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i 

Kelâm, 315. 



81 

 

sürerler.101 Mu‘tezile, bu yaklaşımı ile Allah’ın mütekellim oluşunu O’nun; Kur’ân-ı 

Kerim’i Cebrâil (a.s), Hz. Peygamber ve levh-i mahfûz gibi konumlarda yaratması 

şeklinde yorumlamıştır.102 Ehl-i sünnet kelâm âlimleri ise daha sonraki dönemlerde 

kelâm-ı nefsî ve kelâm-ı lafzî ayırımına giderek konuyu çözüme kavuşturmayı 

hedeflemişlerdir. Bunlar, mâhiyeti insanlar tarafından bilinemeyen, Allah’ın zâtı ile 

kâim ezelî manaya kelâm-ı nefsî derken, ses ve harflerden oluşan, kârîler tarafından 

telaffuz edilen hâdis manaya ise kelâm-ı lafzî demişlerdir. Kelâmı nefsî, kadîm olup 

mahlûk değil iken kelâmı lafzîyi hâdis ve mahlûk olarak değerlendirmişlerdir.103 Ehl-

i sünnetin iki önemli ekolünden Eşʻarî anlayış, kelâm-ı nefsînin işitilebilmesini 

mümkün görür iken, Mâtürîdî yaklaşım bunun mümkün olmadığını savunur.104  

Meydânî’ye göre kelâm sıfatı Allah’ın zâtı ile kâim ezelî bir sıfattır. Kulları 

ile iletişim kuran bir varlık için bu sıfatla nitelenmesi zorunludur. Söz konusu kelam 

sıfatı, Allah’ın konuşmama (sükût) ve dilsizlik (âfet) ile nitelenmesinin 

imkânsızlığını ortaya koyan tenzih özelliğine de sahiptir. Allah’ın bu sıfatının 

mahiyetine yönelik net bir fikir öne sürülmesi pek mümkün olmasa da insanların 

kendi aralarında iletişim kurduğu; harf, ses, başlama ve bitirme biçiminde meydana 

gelmediği aşikârdır. 105  Bu ifadelerinden hareketle Meydânî’nin müteahhir 

kelâmcıların yaklaşımını benimsediği kanaati öne çıkmaktadır. 

Meydânî, tarihte belli bir dönem İslâm toplumunda ciddi kutuplaşmalara ve 

kargaşalara neden olan Kur’ân-ı Kerîm’in mahlûk olup olmadığı konusuna da temas 

eder. O, Kur’ân-ı Kerîm’in Allah’ın kelâmı olduğu ve yaratılmış (mahlûk) olmadığı 

gerçeği üzerinde özellikle durur. Ayrıca bu bağlamda önemli bir nüansa da dikkat 

çektiği görülür. O, bu hususta; “Kur’ân mahlûk değildir.” ifadesinin bir takım 

                                                            
101  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 91; Mustafa Altundağ, “Kelamullah-Halku'l-Kur'an Tartışmaları 

Çerçevesinde "Kelam-ı Nefsi-Kelam-ı Lafzi" Ayırımı”, M.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi s. 18 

(2000), 154.  
102  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 91,92. Ramazan b. Muhammed el-Hanefî Ramazan Efendi, Şerhu 

Ramazan Efendi (İstanbul: Salah Bilici yay., ts.), 136. Bu konuda Ehl-i sünnetin itirazları ve 

delilleri için bk. Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 74 vd.; Beyzâvî, Tavâlîu’l-Envâr, 196-197. 
103  Mustafa Altundağ, “Kelamullah-Halku'l-Kur'an Tartışmaları Çerçevesinde “Kelam-ı Nefsi-Kelam-

ı Lafzi” Ayırımı”, 157 vd. 
104  Bâkıllânî, el-İnsâf, 26; İmâmü’l-Haremeyn Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn Abdülmelik b. Abdillâh b. 

Yûsuf el-Cüveynî et-Tâî en-Nîsâbûrî, Akîdetü’n-Nizâmiyye fî erkâni’l-İslâmiyye, thk. 

Muhammed Zahid el-Kevseri (Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li't-Türas, 1992), 28; Şerhu’l-

Akâid, 93; İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 81. 
105  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 67. 



82 

 

Hanbelîler tarafından cehâlet ve inatlarının sonucunda benimsedikleri ses ve 

harflerden oluşan Kur’ân’ın (mushaf, kârînin telaffuzu) kadîm olduğu anlayışına yol 

açacağı ihtimali üzerinde durur.106 Buradan hareketle Meydânî’nin; “Kur’ân mahlûk 

değildir.” söylemi yerine “Allah’ın kelâmı olan Kur’ân-ı Kerîm mahlûk değildir.” 

ifadesinin daha doğru olacağı kanaatini taşıdığı anlaşılmaktadır. 

Meydânî, kelâmullah bağlamında Allah’ın kitabında zâtıyla alakalı nitelemiş 

olduğu ya da nebîleri aracılığıyla ulaştırdığı her şeyi te’vilden uzak bir anlayışla 

kabul etmenin gerekliliği hususuna değinir. Bu bakımdan Allah’ın Musa (a.s) ile 

gerçekten konuştuğunu, cümlenin yapısal özelliğinin107  mecaz ihtimaline elverişli 

olmadığını vurgular. Ayrıca Allah hakkında vukusu söz konusu olmayacak olan 

(hâdis varlıklara ait özelliklerden) gönül meyli, kalb yumuşaması, harf ve sesten 

oluşan dil ile teleffuz vb. konularda Allah’ı tenzih etmenin gerekliliği üzerinde durur. 

108 Meydânî’nin bu konularda selef tarzında yaklaşımı oldukça belirgindir. İşitilen 

şeyin “kelâmı nefsî mi” yoksa “ona işaret eden bir şey mi?” olduğu hususunda 

İbnü’l-Hümâm’a (öl. 861/1457) dayandırdığı bilgiler çerçevesinde Meydânî’nin 

açıkça belirtmese de zımnen Mâtürîdî anlayışı benimsediği fark edilir. 

2.1.2.3.6. Tekvîn 

Mâtürîdî kelâm âlimleri, tekvin sıfatının diğer sübûtî sıfatlarla aynı nitelikte 

olduğunu; yani müstakil bir sıfat özelliği taşıdığını savunur.109 Öte yandan Eşʻarî 

kelâm âlimleri ise tekvin sıfatının diğer sübûtî sıfatlar gibi hakîkî bir sıfat olmadığını; 

aksine îtibârî ve izâfî bir sıfat olduğunu ayrıca fiilî sıfatlar gibi hâdîs ve Allah’ın zâtı 

ile kâim olmadığını öne sürerler.110 Onlar, Mâtürîdîlerin tekvîn sıfatına yükledikleri 

                                                            
106  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 67. 
107  “Ve kellemallâhu Musa teklîma.” Nisa, 5/164. Ayet-i kerimede yer alan “teklîmâ” kelimesi nahiv 

ilmi açısından incelendiğinde kelamdaki mecaz ihtimalini ortadan kaldırma amacıyla getirilmiş 

olup Mefûlün mutlakdır. Cümlede Mefûlün mutlak (eylemin anlamını pekiştirmek için getirilen 

mastar yapıdaki kelime) kullanılmasının en önemli sebebi, mecaz ihtimalini ortadan kaldırmaktır. 
108  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 101. 
109  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 61; Nureddin Ahmed b. Mahmud es-Sabunî, el-Bidaye (Matüridiyye 

Akaidi), çev. Bekir Topaloğlu, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2005), 87 vd.; Beyzâvî, 

Tavâlîu’l-Envâr, 198; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 95. 
110  Ebu’l-Muîn Meymûn b. Muhammed en-Nesefî, Tabsıratü’l-Edille fî Usûli’d-Dîn, thk. Hüseyin 

Atay, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2004), 400 vd.;  Sabunî, Bidaye, 87; Beyzâvî, Tavâlîu’l-

Envâr, 200. 



83 

 

rolün kudret sıfatının irâde sıfatı ile irtibatı sayesinde mümkün olacağı üzerinde 

dururlar.111  

Meydânî, Allah’ın tekvîn sıfatı ve onun türevi olarak evrene yansıyan 

(tealluk-tecelli) fiilî sıfatları konusunda Ehl-i sünnetin iki önemli ekolü Eşʻarîler ile 

Mâtürîdîler arasında yaşanan tartışmalara oldukça detaylı denilebilecek ölçüde 

değinir. O, Mâtürîdî anlayışa göre tekvin ve ondan türeyen fiilî sıfatların kadîm 

olduğunu, buna gerekçe olarak da Allah’ın bütün eşyayı yoktan var ettiğini dile 

getirir. Allah’ın bütün eşyayı tekvîn sıfatı bulunmadan -ki yaratılan varlıklar o sıfatın 

iletişim kurması sonucunda ortaya çıkan eserler olduğu için- yaratmasının söz 

konusu olmayacağı üzerinde durur. Bu bakımdan sıfatın bulunmamasına rağmen o 

sıfatın sonucunun bulunmasını buna neden olarak gösterir. Bu yaklaşımın, tekvîn 

sıfatını ezelî kabul edilmesini zorunlu kılacağı hususuna işaret eder. Zira hâdis 

varlıkların Allah’ın zâtı ile birlikte kâim olması diye bir durumdan söz etmenin 

imkânsızlığına özellikle dikkat çeker.112 

Meydânî, Teftâzânî’ye dayandırdığı113 bilgi çerçevesinde Mâtürîdî’lerin bu 

tezi İmam Mâtürîdî ve onu izleyenlere isnad ettiğini, hâlbuki onların da bunu Ebû 

Hanife ve Tahâvî gibi ilk dönem âlimlerin eserlerinde yer alan bir takım net olmayan 

pasajlara dayandırdığını114 vurgular. Daha sonraları da Mâtürîdî yaklaşımın bu tezi 

savunarak “tekvîn sıfatı ezelîdir”, “tekvin sıfatı, kudret sıfatından farklıdır”, “tekvîn, 

mükevvenin gayrıdır”, 115  “tekvîn sıfatının ezelî oluşu mükevvenin ezelî oluşunu 

gerekli kılmaz.” yaklaşımına evrildiğini ifade eder. Meydânî, bu hususta Eşʻarî 

anlayışın tekvin sıfatını (ve türevleri olan fiilî sıfatları) diğer sıfatlar gibi müstakil ve 

hakiki bir sıfat olarak değerlendirmeyip hâdis kabul ettiği görüşüne yer verir. Zîrâ 

tekvîn ile erişilecek işlevi, kudret sıfatının varlıklarla iletişim kurması (tealluk) 

sonucunda elde etmenin mümkün olacağı ve bu teallukâtın hâdis olmasının zorunlu 

                                                            
111  Hiçdönmez, “et-Taʽlîkât alâ kitâbi’l-Musâyere”, 73. 
112  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 45. 
113  Teftazânî, Şerhu’l-Makâsıd, 4/169-170. 
114  “Lehu mana’r-rubûbiyyeti velâ merbûbun, ve’l-hâlikıyyeti velâ mahlûkun” ayrıca detaylı bilgi için 

bk. Teftazânî, Şerhu’l-Makâsıd, 4/169-170; Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 45-46. 
115  İtirazlar ve detaylar için bk. Ahmed b. Musa Hayali, Hâşiye alâ Şerhi’l-Akâid-i (Bihişti Ramazan 

Efendi Hâşiyesi ile birlikte), (İstanbul: Mektebetü’l-Hanîfiyye, ts.), 70 vd. 



84 

 

olduğu bilgisini aktarır. 116  Sonuç olarak tekvîn gibi başka bir sıfata gerek 

duyulmayacağı tezinin bu anlayışın temel fikri olduğu görüşüne işaret eder. 

Meydânî, bu tartışmalara değindikten sonra açıktan mezhebî bir görüş 

belirtmese de yaptığı alıntılardan ve yoğunlaştığı fikirlerden yola çıkarak onun Eşʻarî 

anlayıştan yana tavır takındığı anlaşılmaktadır. Bu hususta Hanefî âlimleri arasında 

müstesna yeri olan İbnü’l-Hümâm’a ait görüşlere atıfta bulunduğu görülür. Onun 

tekvîn bağlamında Eşʻarî anlayışı benimsediği ifadelerinde açıkça görülmektedir: 

“…İmam Mâtürîdî’den sonraki Hanefîler tekvîn (ve fiilî sıfatlar) hususunda kadîm 

ve diğer sıfatlar gibi müstakil bir sıfat olduğunu iddia ettiler. Hâlbuki Ebû Hanîfe ve 

mütekaddim âlimlerin söylemlerinde buna açıkça kanıt olabilecek ifade yer almaz. 

Yalnızca Ebû Hanîfe’ye nisbet edilen eserde “Allah, mahlûkâtı yaratmadan önce de 

yaratıcıydı, rızık vermeden önce de rızık verendi.” ifadelerinden hareketle bir takım 

aklî çıkarımlarla tekvîn sıfatının (zâid sıfat) ve türevlerinin kadîm olduğunu 

savundukları görülür. Bu konuda mütekaddim Hanefî âlimlerin söylemleri Eşʻarî 

anlayışı ile çatışmadığı gibi kudret sıfatının teallukâtı ile bağlantısız bir biçimde 

başka müstakil sıfat (tekvin) olmasını da gerektirmez. Ayrıca sonraki Hanefîlerin 

bunu mütekaddime nispet etmelerinin tartışmaya açık bir konu olduğu ortadadır. 

Hatta daha da ötesi Ebû Hanîfe’nin söylemlerinin Eşʻarî’nin bu sıfat (tekvîn) 

hakkında ortaya koyduğu anlayış ile paralellik arz ettiği dahi söylenebilir.”117 

2.1.2.4. Fiilî Sıfatlar 

Mâtürîdî kelâm âlimlerine göre Allah’ın fiilî sıfatları da diğer sübûtî sıfatları 

gibi zâtı ile kâim ve ezelîdir.118 Eşʻarî kelâm âlimlerine göre ise hâdîs olup izâfî 

nitelikte sıfatlardır. 119  Mu‘tezile kelamcılarının yaklaşımı da Eş’ârî kelamcıları 

gibidir.120  

Meydânî, mercii ve dayanağı tekvîn sıfatı olan ve bu sıfatın türevleri olması 

bakımından evrene ve evrende var olan canlılara tecellî eden Allah’ın, tahlîk, terzîk, 

ihyâ ve imâte vb. fiilî sıfatları hakkında Ehl-i sünnet içerisinde görüş ayrılıklarının 

                                                            
116  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 45, 46. 
117  İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere fî’l-akâidi’l-münciye fî’l-âhira, 90-93. 
118  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 67; Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 28; Ramazan Efendi, Şerhu 

Ramazan Efendi, 133.  
119  Sabûnî, Bidaye, 86; Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 28; Ramazan Efendi, Şerhu Ramazan Efendi, 

134.  
120  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 65 vd.; Davü’l-meâlî, 28. 



85 

 

olduğuna işaret eder. Meydânî, Mâtürîdîlerin tekvîn sıfatını müstakil, ezelî ve zâid 

bir sıfat gördükleri, bu hususta hâdis özellikte olan şeylerin Allah’ın zâtı ile kâim 

olmasının imkânsız oluşunu öne sürerek onun türevi konumunda bulunan fiilî 

sıfatların da ezelî olması gerekliliği üzerinde durduklarını belirtir. Öte yandan 

Meydâni, Eşʻarîlerin fiilî sıfatları hâdis olarak kabul ettiğini; çünkü evrendeki 

varlıkların kudret sıfatının iki teallukundan biri ve hâdis olan kudret (tencîzî kudret) 

ile varlık âlemine çıktıklarını, bütün teallukâtın da hâdis özellikte olduğunu dile 

getirdiklerinden bahseder. 121  Meydânî’nin gerek tekvîn sıfatı hususunda gerekse 

onun türevleri olan fiilî sıfatlar hususundaki değerlendirmelerinde Eşʻarî yaklaşımı 

benimseyen Teftâzânî, İbnü’l-Hümâm ve Abdülganî en-Nablûsî gibi âlimlerinden 

yaptığı alıntılar göz önünde bulundurulduğunda Meydânî’nin fiilî sıfatlarla ilgili 

olarak Eşʻarî yaklaşımdan yana tavır takındığı anlaşılmaktadır. 

2.1.2.5. Haberî Sıfatlar 

Yalnızca Kur’ân’ı Kerim ve hadîs-i şerîflerde yer alan,122 zâhîrî anlamları ile 

anlamlandırıldığında Allah hakkında teşbih, tecsîm, tekyîf ve temsîl gibi uygun 

olmayan manalar içeren kelime ve kelime örgülerine haberî sıfatlar denir.123 Haberî 

sıfatlar hakkında kelâm âlimleri arasında farklı yaklaşımlar söz konusudur. 124 

Müşebbihe ve Mücessime bu sıfatlarda aşırıya giderek Allah’ı cisimleştirme ve 

yaratılmışlara benzetme düşüncesine kapılmıştır.125 Mu‘tezile, tenzih düşüncesinden 

hareketle kelimenin elverişli olması halinde tevile giderken tevilin mümkün 

olmadığını düşündükleri durumlarda ise ta‘tîl ve inkâra kalkışmışlardır. Nitekim 

ru’yetüllah konusu bu bağlamda örnek gösterilebilir.126 Selef ise bu konuda oldukça 

                                                            
121  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 45-46. 
122  Sözgelimi: Allah'ın kendisini yed, ısbâ‘, kadem, nefis, vech vb. şekillerde nitelediği haberlerdir. 

Bk. En-Nahl, 16/50; el-Mülk, 67/16; Taha, 20/5; Fatır, 35/10; Meâric, 70/4; Bakara, 2/10; Fecr, 

89/22; Rahman, 55/27; Taha, 20/39; Kamer, 54/14; Fetih, 48/10. 
123  Cüveynî, Akîdetü’n-Nizâmiyye, 32; İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 2/152; Topaloğlu, Emâlî Şerhi, 

22. 
124  Konu ile ilgili bk. İbni Haldun, Mukaddime, çev. Halil Kendir (İstanbul: Yeni Şafak, 2004), 

2/659-668; Ebu Bekir b. Muhammed b. Ömer el-Ahsâî, Meslekü’s-sikât fî nusûsi’s-sıfât, thk. 

Abdullah Hiçdönmez (İstanbul: Hanifiyye, h.1434), 19-63; Nureddin Itr, Ulûmu’l-Kur’ân, 

(Dımeşk: Matbaa Sabah, 1996), 125-130; Muhammed Salih b. Ahmed el-Gursî, Akîdetü’l- İmam 

el-Eşarî, (İstanbul: Dâru Ravza/Daru İrşad, 2010), 109-122; Ömer Aydın, “Haberî Sıfatları 

Anlama Yolları”, İstanbul Üniversitesi İlahiyât Fakültesi Dergisi s.1 (1999), 133-158; Abdullah 

Hiçdönmez, Ehli Sünnete Göre Müteşâbih Sıfatlar (İstanbul: Hanifiyye, ts.), 5-17, 36-63.  
125  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 37; Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 47. 
126  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 102 vd. 



86 

 

teslîmiyetçi bir tavır takınmıştır. 127  Söz konusu nasları te’vile gitmediği gibi 

kendilerini teşbihten de uzak tutmuşlardır. 128  Ehl-i sünnet kelamcılarının ilk 

dönemde selefin yolunu izlediği görülür. Cüveynî (öl. 478/1085) ile başlayan 

süreçte 129  söz konusu sıfatları te’vil etmek, belli şartlar gözetilerek Ehl-i sünnet 

içerisinde de yaygınlaşmıştır.130 Bu düşünce evrimine gelişen dönemsel gelişmeler 

neden olarak gösterilmiştir.131  

Meydânî’ye göre haberî sıfatlara bir bakımdan müteşâbih naslarda denilebilir. 

Evrende en yüce varlık olan Allah’ın bu sıfatlarla nitelendiğini vurgular. Gerek akılla 

kavranılması mümkün olmayan gerekse naklî delil olması bakımından ihmal 

edilemeyen naslar olması yönüne bu açıdan özellikle dikkat çektiği görülür.132  

Meydânî, haberî sıfatlara ilişkin olarak âyet ve hadislere işaret eder.133 Ona 

göre bu nasları zâhiri üzere bırakıp te’vile yeltenmemek gerekir. Ayrıca bu sıfatların 

hakikatini ve iç yüzünü Allah’a havale etmenin gerektiğine vurgu yapar. O, bu 

                                                            
127  Bu anlayış: İsbât bilâ temsîl, tenzîh bilâ ta‘tîl şeklinde formüle edilmiştir. 
128  Başta sahâbîler olmak üzere selef-i salihinin tamamına yakını dört büyük mezhep imamı ve 

sonradan gelen âlimlerin çoğunluğu açık ya da dolaylı olarak müteşâbih sıfatların manalarını 

anlamanın mümkün olmadığı görüşünü benimsemektedir. Onlar bu müteşâbih sıfatların gerçek 

anlamlarını Allah'a havale/tefvîz etmekte, bunu yaparken de Allah hakkında imkânsız olan zahiri 

anlamlarını ondan tenzih etmekteler. Selef genel itibarıyla bu tür nasların detaylı olmaksızın icmali 

bir şekilde tevil edilmesinin gerekli olduğu noktasında görüş birliğine varmışlardır. İcmâli tevilden 

anladıkları; Allah Teâla hakkında bu tür nasların zahirlerinden anlaşılan akla ve şeriata aykırı, 

yaratılmışların özellikleri olan eksiklik ve acizlik bildiren manaların maksut olmadığıdır. Asıl 

anlaşılması gereken ise başka şeylerdir. Bu kadar te’vil yapılmalıdır. Aksi takdirde Allah Teâlâ 

hakkında aklın ve naklin onaylamayacağı manaları ona nispet etmek gerekecektir. Bunun ötesinde 

detaylı; yani tafsîli bir tevil ise caiz değildir. Bk. Hiçdönmez, “et-Taʽlîkât alâ kitâbi’l-Musâyere”, 

57.  
129  Cüveynî, Akîdetü’n-Nizâmiyye, 32. 
130  Bu konuda detaylar ile ilgili olarak bk. Cüveynî, Akîdetü’n-Nizâmiyye, 33 (1) nolu dpnt; Ebû 

Hâmid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî et-Tûsî, Kanûnü’t-te’vîl thk. Muhammed Zahid el-

Kevseri (Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li't-Türas, ts.), 5-16; Gursî, Akîdetü’l- İmam el-Eşarî, 

122; Hiçdönmez, “et-Taʽlîkât alâ kitâbi’l-Musâyere”, 59-60.    
131  Cüveynî tarafından ortaya konan bu yaklaşım daha sonraları fıkıhçı, hadisçi ve mutasavvıf birçok 

Ehl-i Sünnet âlimin yaklaşım tarzı haline gelmiştir. Müşebbihe, Mücessime vb. sapık fırkaların bu 

tür nasların zahiri manaları ile kendi yanlış anlayışlarını kanıtlayıp inanç esaslarının ve en önemlisi 

de tevhid ilkesinin zarar görmesi söz konusu olduğundan bunu engelleme amacı üzere ortaya 

çıkmıştır. Halef tarafından bu anlayış benimsenmeseydi bunların karşı çıkışlarına cevap verme 

imkânı olmayacağı gibi avâmın, bunların sapık anlayışlarına temâyül etmelerinin önüne geçmek 

de pek mümkün olmayacaktı. Ayrıca bk. İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 58 60. 
132  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 73. 
133  Fetih, 48/10; Sad, 38/75; Bakara, 2/115; Rahman, 55/27; Maide 5/116. 



87 

 

yaklaşımı sergilerken de uzuv ve organ nispet etmekten ve hâdis varlıklara özgü 

niteliklerden Allah’ı münezzeh kılmanın gerekliliği hususuna dikkat çeker.134 

Meydânî, haberî sıfatlara ilişkin zengin referansları ile ayrıca dikkat çeker. 

Pezdevî’ye (öl. 493/1100) dayandırdığı açıklamalarda yed, vech vb. müteşabih 

sıfatları aslı itibariyle Allah’a nispet etmenin malum; fakat niteliği bakımından 

hakikatini ve iç yüzünü bilmenin mümkün olmayacağını belirtir. Meydânî, bu 

sıfatların niteliğini kavramada aklın yetersiz oluşunun onların aslını iptal etmeye 

imkân tanımayacağını belirterek önemli bir ayrıntıya dikkat çeker.135  

Öte yandan Meydânî, İbn Dakîku’l-îd’e (öl. 702/1302) atfen te’vilin kabul 

edilebilmesi için yapılan yorumun Arap dil kurallarına uygun ve anlam bakımından 

yakın bir mefhum içermesi gerektiğini vurgular. Aksi takdirde te’vîl etmenin 

mümkün olmayacağını ve bu müteşâbih sıfat hakkında tevakkuf edilmesi 

gerekeceğini belirtir. Meydânî, bu tutumuyla İbn Dakîku’l-îd’in orta yolu 

benimsediğini kayda değer bir özellik olarak dile getirir.136  

Ayrıca Meydânî, İbnü’l-Hümâm’a referansta bulunarak haberî sıfatların te’vîl 

edilip edilmemesi bağlamında hedef kitlenin pozisyonuna göre hareket edilmesi 

gerektiği üzerinde de durur. O, ilmiye sınıfından olmayan halk düzeyindeki 

muhatapların düşünce dünyasında bir takım hasarlar oluşturabileceği ihtimalini göz 

önünde bulundurarak buna engel olmak amacıyla onlara te’vîl etmenin söz konusu 

olabileceği görüşünü benimsediği anlaşılır. Öte yandan bunları kavramada ilmî 

konumu yeterli ve herhangi bir sorun oluşturması düşünülmeyen çevrelere ise te’vîl 

etmenin gerekmeyeceği düşüncesini aktarır. Meydânî, söz konusu bu yaklaşımın 

oldukça dengeli ve ölçülü olduğu yönünde kanaatini ortaya koyar.137 

Meydânî’nin haberî sıfatların te’vîli konusunda Ebû Hanîfe’nin el-Vasıyye 

adlı eserinden yaptığı alıntıda 138  onun bu hususta genel itibariyle zorunluluk 

olmadıkça olumlu bir yaklaşım sergilemediğini, genel olarak icmâlî te’vîl ile 

                                                            
134  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 75-76. 
135  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 76, 156. 
136  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 76. 
137  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 77. 
138  Ebû Hanîfe'nin beş eseri: el-‘Âlim ve'l-müteallim - el-Fıkhü'l-ebsad - el-Fıkhü'l-ekber - Risâle 

Ebî Hanîfe - el-vasiyye, thk. Muhammed Zâhid b. Hasan el-Kevserî (Kâhire: el-mektebetü'l-

Ezheriyye li't-türâs, t.s.), 77. 



88 

 

yetindiğini aktarır.139 Bu bakımdan Meydânî’nin haberî sıfatlarla ilgili yaklaşımının 

selefin yaklaşım tarzı ile paralellik arz ettiğini söylemek mümkündür. 

2.1.3. Diğer İlâhiyyât Konuları 

2.1.3.1. Kader ve Kaza 

Ezelde Allah’ın belirlediği (takdir) şeylerin vakti geldiğinde gerçekleşmesi 

söz konusu iken takdir etmediği şeylerin meydana gelmesi ise imkânsızdır. Allah, iyi 

ve kötüyü daha mahlûkâtı yaratmadan önce belirlemiştir. Bütünüyle evren onun 

yaratması (kaza), belirlemesi (kader) ve irâdesi ile irtibatlıdır.140 Kader asıl ve temel 

iken, kazâ onun ferʽi konumundadır. Bu nedenle kader, kazâ suretine dönüşmedikçe 

insan meşrû sebeplere sarılmalıdır. Nitekim Şam’da taun hastalığı olduğunu öğrenen 

Hz. Ömerin Medine’ye dönerken; “Allah’ın kaderinden yine Allah’ın kaderine 

kaçıyoruz” söylemi bunu açıkça ortaya koymaktadır.141    

Meydânî’ye göre kader, îman esaslarının altıncısıdır. Onun bu konuda epeyce 

naklî delile yer verdiği görülür. 142 Meydânî, İmam Nevevî’ye (öl. 676/1277) 

dayandırdığı açıklamalarda kader hakkında şu bilgilere yer verir:  

“Ehl-i sünnetin anlayışı kaderin ispâtı yönündedir. Allah Teâlâ ezelde olayları 

belirlemiştir. O, bu olayların hangi zamanda ve hangi özellikte meydana geleceğini 

bilir. Bütün bu olaylar Allah’ın takdir ettiği ve bildiği biçimde varlık âlemine 

çıkar.”143 

Meydânî, Cüveynî’ye (öl. 478/1085) atfen 144  “Kaderiyye, bu ümmetin 

Mecusileri konumundadır.” hadisini naklederek bu anlayışın yanlışlığına vurgu 

yapar. Allah’ın irâdesine biçtikleri rol bağlamında iyilik ve kötülüğü taksim 

ettiklerini, bu tutumun iyiliği Yezdân, kötülüğü ise Ehramen’e nisbet eden 

                                                            
139  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 156. 
140  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 118. 
141  Rıdvan Özdinç, “Allah’ın Kaderine Kaçmak: Veba ve Kolera Etrafında Tedbir Düşüncesi”, Kelam 

Araştırmaları 12/1 (2014), 307, 308. 
142  Enam, 6/101; Sâffât, 37/96; Kamer 54/49. 
143  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 91. 
144  Bk. Ebü'l-Meâli İmamü'l-Harameyn el-Cüveyni, Kitâbü'l-İrşâd ilâ kavaidi’l edille fî usûli’l-

i‘tikâd, thk. Ahmed Abdurrahim es-Sâbih - Tevfik Ali Vehbe (Beyrut: Mektebe Sekafe diniyye, 

2009), 208. 



89 

 

Mecûsîlerin tutumuyla paralellik arz ettiğini dolayısıyla Hz. Peygamber tarafından da 

uyarı mahiyetinde buna işaret edildiği bilgisini nakleder.145 

Mâtürîdîlerin ve Eşʻarîlerin kader kavramına yükledikleri anlam örgüsüne de 

değinen Meydânî, bu hususta ortaya konan farklı yaklaşımların her ne kadar Nevevî 

gibi âlimler tarafından söylemsel/lafzî olduğu dile getirilse de Nablûsî’ye göre 

aslında bu görüş farklılığının Eşʻarî ve Mâtürîdî düşünce planında fiilî sıfatlar 

konusunda ortaya çıkan tartışmanın uzantısı bağlamında ele alınmasının daha doğru 

olacağı ve özsel/ma‘nevî olduğu bilgisine dikkat çeker.146 Meydânî’nin Nablûsî’nin 

ifadelerine özellikle yer vermesi onun da bu görüşte olduğunu gösterir niteliktedir. 

Meydânî, kader konusunda yapılan araştırmaların ve ortaya konan 

düşüncelerin hiçbir zaman hakikate ulaşmada sonuç vermediğini ısrarla vurgular. 

Allah’ın kendi ilmi ezelîsinde gizlediği sır dolu bir alan olan kaderin kulluk özelliği 

ile nitelenen bir varlık tarafından anlaşılmasının imkânsız olduğuna dikkat çeker. Bu 

ayrıntının unutulmaması gerektiği üzerinde özverili bir biçimde durur. Ayrıca o, bu 

hususta derin derin düşüncelere dalmanın şeytanın tuzağı olduğu kanaatini taşır. Bu 

bakımdan zihinde oluşan istifhamlardan kurtulmak için Allah’a sığınmanın ve bu 

konuyu onun ilmine havale etmenin önemine işaret eder.147 Bu tavrından hareketle 

onun kader ve kaza ekseninde teslimiyetçi bir anlayışı benimsediği anlaşılmaktadır. 

2.1.3.2. İnsanın Fiilleri, İnsan İrâdesinin Fiilerindeki Rolü, Bu 

Bağlamda Oluşan Yaklaşımlar 

İslâm düşünce dünyasında ciddi tartışmalara yol açan ve kelâm ilminin en 

önemli konuları arasında yer alan insanların eylemlerinin yaratılışı ayrıca üzerinde 

durulması gereken meselelerdendir. İnsanın iradesi dışında gelişen fark edilebilen ya 

da fark edilemeyen zorunlu fiillerin (ızdırârî) Allah tarafından yaratıldığı148 ve onun 

kendi istemi ile yaptığı fiillerin (îrâdî/ihtiyârî) Allah’ın fiili olmadığı konusunda 

                                                            
145  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 91-92. 
146  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 92. 
147  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 93. 
148  Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 162. 



90 

 

kelâm âlimleri arasında görüş farklılığı olmamakla birlikte “bu fiilleri yaratanın kim 

olduğu” noktasında çeşitli yaklaşımlar öne sürülmüştür.149  

Cebriye’ye göre insan, eylemlerinde kudret ve iradesi bulunmayan, hâlik ve 

kâsib durumunda olmayan mecbur ve mahkûm bir varlık statüsündedir.150 Kaderiyye 

ve Mu‘tezile’nin çoğunluğuna göre ise insan, Allah tarafından kendisine verilen özel 

bir kudret ve iradesi bulunduğundan dolayı iyi-kötü yaptığı bütün eylemlerinin 

yaratıcısı pozisyonundadır. 151  Söz konusu bu yaklaşıma onları sevk eden faktör, 

Allah’ın sıfatları konusunda benimsedikleri tevhid ilkesidir.152 Felsefeciler istemsel 

eylemlerin kulun kudreti ile yaratıldığına inanır. Fakat Muʽtezile, kulun fiilinin 

kendisinde var olan kudretle mümkün (ihtiyar) biçimde gerçekleştiğini söyler iken 

Felsefeciler, kulun kudretiyle zorunlu (îcâb) olarak oluştuğunu ifade ederler. 153 

Selefiyye’ye göre insan irâdesinin eylemlerindeki rolü, insan aklının 

kavrayamayacağı ve yorum yapamayacağı bir alandır. 154  Onlar tarafından ortaya 

konan bu bakış açısı “la cebra ve lâ tefvîza ve lâ teslîda“ biçiminde 155  formüle 

edilmiştir. Eş’ariye’ye göre insanlar eylemlerinde tercih hakkına sahiptir. Onlarda 

Allah tarafından yaratılmış (hâdis) irâde ve kudret vardır. Fakat söz konusu bu 

kudretin insanların eylemleri üzerinde herhangi bir etkisi yoktur.156 Onların sadece 

yönelişi (iktiran) vardır. Zira bu eylemleri yaratan Allah’tır.157 Buradan hareketle 

insanların eylemlerinde hâlik durumunda yer almayıp kâsib olduklarını 

belirtir.158Matürûdiyye, İnsanların eylemlerinde tercihleri ile birlikte gerek madde 

                                                            
149  Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 331; Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 

161-169; Hiçdönmez, “et-Taʽlîkât alâ kitâbi’l-Musâyere”, 98 (1nr dipnot). 
150  Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/173; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 113; Beyâzîzâde, İşârâtü’l-merâm, 

254; Muhammed Seyyid Bey, Medhal (İstanbul: Asitane, h. 1333), 2/10; İzmirli, Yeni İlmi 

Kelâm, 2/204. Ehl-i sünnetin itiraz ve delilleri ile ilgili bk. Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/176; 

Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 113. 
151  Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse (Mu‘tezile’nin Beş İlkesi), çev. İlyas Çelebi (İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay. 2013), 2/249; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/173; 

Sabunî, Bidaye, 134; Sa’deddin et-Teftâzânî, el-Makâsıd (Kelâm İlminin Maksatları), çev. İrfan 

Eyibil, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay. 2019), 573 vd.; Seyyid Bey, 

Medhal, 2/12; İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 2/ 206 vd. 
152  Bu konuda Ehl-i sünnetin cevapları ile ilgili bk. Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 301. 
153  Teftâzânî, el-Makâsıd, 573; Beyâzîzâde, İşârâtü’l-merâm, 255. 
154  İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 1/99. 
155  Beyâzîzâde, İşârâtü’l-merâm, 257. 
156  Beyâzîzâde, İşârâtü’l-merâm, 254. 
157  Bâkıllânî, el-İnsâf, 41 vd., 137 vd.; Cüveynî, Akîdetü’n-Nizâmiyye, 
158  Bk. Cüveynî, Akîdetü’n-Nizâmiyye, 42; Seyyid Bey, Medhal, 2/11. 



91 

 

(ayn) gerekse vasıf (araz) olsun 159  onları yaratanın Allah olduğunu dolayısıyla 

İnsanların hâlik değil kâsib olduğunu dile getirir. Konunun temelini oluşturan bu 

hususlarda Eşʻarîyye ile görüş birliği içinde iken160 “insanların iradesi” hususunda 

ayrıştıkları görülür. Mâtürîdîlere göre İnsanlarda iki çeşit irade vardır. Bunlar irade-i 

külliye ve irade-i cüz’iyyedir. İrade-i külliye sıfat olup işlevi eylemi yapma ve terk 

etme yönlerine taalluk etmesidir. Bu küllî irade ittifakla Allah tarafından 

yaratılmıştır. Cüz’î irade ise küllî iradenin belli bir tarafa talluk etmesidir. Söz 

konusu bu cüz’î irâde, itibârî ve hal kabilinden olan işlerdendir. İşte bu cüz’î irade 

insanların yükümlü tutulma sebebidir.161 Ayrıca irade-i cüz’îyye; kesb, kasıt, azim ve 

ihtiyar ile de ifade edilir.162 Söz konusu insanların fiilleri konusunda farklı yaklaşım 

ortaya koyanlar da olmuştur.163  

Meydânî’nin insanların eylemlerini cebrî/ızdırârî ve ihtiyârî olmak üzere iki 

yönden ele aldığı görülür. O, Allah’ın bazen insanda karşı koyulmasının mümkün 

olmayacağı zorunlu eylemler yarattığını ve bunun yaratma ve îcâd bakımından 

yalnızca Allah’ın kudreti ile olduğunu belirtir. Buna yönelik titrek bir kimsenin 

istemsiz eylemini örnek olarak gösterir. Bazen de kastı esnasında insanda 

istemli/ihtiyârî eylem yarattığını, o eylemi dilediği yöne yönlendirmede onu güç 

yetirecek duruma getirdiğini belirtir. Allah’ın onda yarattığı ihtiyârî eylemi itaat 

alanına yönlendirmesini emrettiğini, isyanda kullanmasını ise yasakladığını dile 

getirir. Böylece o, herhangi bir eylemi tercih etmesine ya da vazgeçmesine imkân 

tanıyan kudretin potansiyel olarak insanda bulunmasını sorumluluk/teklif olarak 

değerlendirir. Bu nedenle istemsiz eylemlerde ne ilâhî buyruk ve yasağın ne de 

teklîfin söz konusu olabileceğini ifade eder.164 

Meydânî, halk ile kesb arasındaki ince ayırımı ortaya koymaya çalışır. Bu 

bağlamda takdir olunan eylemlerin (makdûrât) yaratılmış (mühtera‘) ve elde edilmiş 

                                                            
159  Sabunî, Bidaye, 134. 
160  Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/175. 
161  Seyyid Bey, Medhal, 2/16; İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 2/203; Muhammed Zahid el-Kevserî, el-

İstibsâr fi’t-tehaddüs ani’l-cebri ve’l-İhtiyar (Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li't-Türas, ts.), 

21; Hiçdönmez, “et-Taʽlîkât alâ kitâbi’l-Musâyere”, 98-99 (2 nr. dip.). 
162  Seyyid Bey, Medhal, 2/13. 
163  Bk. Beyâzîzâde, İşârâtü’l-merâm, 254-255; Hiçdönmez, “et-Taʽlîkât alâ kitâbi’l-Musâyere”, 98 

(1 nr. dip.). 
164  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 142. 



92 

 

(mükteseb) olduğunu vurgular. Onun yaratılmış olması bakımından Allah’a, kesb 

edilmiş olması bakımından da kula nispet edildiğine ve ayrıca bir makdûrun iki 

muktedir gücün etkisi altında iki farklı cihetle bulunmasının imkânsız olmayacağına 

özellikle dikkat çektiği görülür. Onlardan biri halk -ki kulun gücü dâhilinde değildir- 

diğeri ise Allah’ın güç yetirmesine imkân tanıması sayesinde oluşan kulun 

kesbidir.”165 

Meydânî, insan irâdesi ve iradenin eylemlerine etkisi bağlamında İbnü’l-

Hümâm’a dayandırdığı açıklamalarda önemli ayrıntılara yer verdiği görülür. 

Meydânî bu hususta Allah’ın akıl sahibi bir insana iyi ve kötü eylemleri bildirmesini 

ve o kimsede eylemleri tercih etmeye ya da terk etmeye imkân tanıyan kudreti 

yaratmasını ve iyi olanı yaptığında mükâfat vereceğine dâir vaad; kötü olanı terk 

etmemesi durumunda ise ceza vereceğine dâir vaîd/tehdid ile mükellef tutmasını, 

Allah’ın ilahlık özelliğine herhangi bir noksanlık getirmeyecek bir özellik olarak 

değerlendirir. O, Allah’ın bir takım malûmâtını lütuf ve ihsan olarak bize bildirdiği 

gibi makdûrâtından da bir kısmına güç yetirecek potansiyelde kılmasını imkân 

dâhilinde görür.”166 Meydânî’nin İnsanın irâdesi ve söz konusu iradenin eylemlerinin 

oluşumundaki rolü noktasında özellikle felsefi açıklamalara detaylı bir biçimde atıfta 

bulunduğu görülür.  

Meydânî, organların eylemlerinden olan hareketler ve nefsin eylemlerinden 

olan meyil, dürtü ve ihtiyar gibi terklerin kendisine dayandığı şeylerin tamamının 

Allah’ın yaratması ile olup onda insan kudretinin hiçbir şekilde etkisinin 

bulunmadığına dikkat çeker. O, bu bakımdan İnsan kudretinin konumunu, Allah’ın 

onda bu durumları yaratması sonrasında tereddüt etmeden azm-i musammem 

şeklinde karar kılması ve yalnız o eylemi kastederek bir tür yöneliş sergilemesi 

biçiminde yorumlar. Öte yandan insanın bu düzeyde bir kasıt ortaya koyduğunda 

Allah’ın onda o eylemi yarattığını dile getirir. Dolayısıyla bu eylem; Allah’ın 

yaratması (halk) sonucunda ortaya çıktığı için Allah’a, insan eylemi (kesb) olması 

bakımından da insana nispet edilir. Meydânî, Allah’ın bunu (meyil, dürtü, kasıt) 

mükellefte yaratması neticesinde; gerek karşı koyma olsun, gerekse taat olsun 

                                                            
165  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 142. 
166  Bk. İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 106-107; Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 145. 



93 

 

Allah’ın ezelî ilminde var olan malûmâtın, mükellefin onu belirlendiği biçimde 

eyleme dönüştürmesi sayesinde gün yüzüne çıkacağına vurgu yapar. Meydanî bu 

yaklaşım sayesinde “mükellef özgürce irâdesini kullanmadan zorunluluk altında 

(cebr) eylemi gerçekleştirmiştir.” söylemini gündeme getirmek suretiyle Allah’ın 

bilgisinin mükellefin eyleminde etkili olduğu fikrinin de söz konusu olamayacağını 

vurgular. Zîrâ Allah, mükellefe o eylemi gerçekleştirmesi ya da terk etmesi yönünde 

karar vermesini sağlayan imkânı ve kudreti (meyil, azm-i musammem) vermiştir. 

Ayrıca Meydânî, İnsanın korku ve utanma duygusu gibi nedenlerden ötürü sevdiği 

eylemleri yeri geldiğinde istemeden terk etmesi, istemediği ve hoşlanmadığı 

eylemleri ise yapmasının aslında bu tezi destekler nitelikte olduğuna ve bu işleyişin 

insanlık tarihi boyunca süregelen bir durum haline geldiğine özellikle dikkat çeker. 

Öyleyse Allah’ın mükelleflerde yarattığı bu kudret ile birlikte öne çıkan azim ve 

kararından dolayı sorumlu tutulması (teklîf), sevap veya cezaya tabi tutulması ya da 

yergi ve övgüye muhatap olması gayet anlamlı olacaktır. Meydânî’ye göre bu da 

teklîfin geçersiz ve hükümsüz olduğu (butlân) tezini; nihayetinde de insanlara ait 

eylemlerde kulun irâdesinin ve seçme özgürlüğünün bulunmadığı (cebr) iddiasını 

ortadan kaldırmaya yeterli bir kanıt olacaktır.”167 

Meydânî, bu bağlamda Allah’ın muvaffak kılmasını da önemser. O, kul 

tarafından alınan kararlarda Allah’ın başarıya ulaştırması (tevfîk) olmadan bizzat 

kulun başarıya ulaşmasını pek mümkün görmez. Bunu Allah'ın bir lütfu olarak 

değerlendirir. Çünkü kul, şeytan, şehvet ve nefsin arzuları karşısında Allah’ın tevfîki 

ile yardım olunmasa bu üç baskın güçle asla mücadele edemez.  

Meydânî’ye göre Allah’ın kulları ile iletişim kurarken onları başarıya 

ulaştırması (tevfîk) Allah’a zorunlu (vâcip) değildir. Allah kuluna hayır ve şer 

yolunu gösterince ve onu her birine güç yetirecek potansiyelde (mükne) kılınca artık 

bundan sonra kulun herhangi bir mazeret öne sürmesi söz konusu olamayacaktır. 

Allah’ın kulunu nefsi ile baş başa bırakıp onu başarıya ulaştırmamasına ise hızlân 

                                                            
167  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 145-146. Ayrıca bk. İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-

Musâyere, 108-111. 



94 

 

denir. Allah’ın kuluna tevfîki bahşetmemesi kulda yarattığı karar alma (azim) 

mekanizmasını (mükne) devre dışı bırakmayacaktır.”168  

Meydânî, insan iradesinin eylemlerindeki rolü bağlamında akla dayalı 

açıklamalarla oldukça ikna edici bir tavır ortaya koymuştur. İnsan iradesinin 

eylemlerindeki etkinliği, onun özellikle üzerinde durduğu bir mesele olarak göze 

çarpar. Bu konuda gerek referanslarıyla gerekse yorumlarıyla detaylı düzeyde bilgi 

aktardığı görülmektedir. 

2.1.3.3. İstitâat  

Kuvvet, kudret ve tâkat anlamları ile eş anlamlı olarak kullanılan istitâat 

kelimesi kelâmcılar tarafından, “insanlara nispeti” söz konusu olduğunda yine eş 

anlamlı terim olarak kabul edilir.169 Râgıb İsfehânî (öl. 502/1108) istitâat kelimesinin 

dört unsuru içerdiğinden söz eder. Onlar; faile mahsus bünye, gerçekleştirilecek 

eylemin tasavvuru, faili elverişli kılan enerji ve eylemin gerçekleştirilmesinde ihtiyaç 

duyuluyorsa ona gerekli olan alet.170  

Ehl-i sünnet, istitâat kavramını iki yönden inceler. İlki sebeplerin ve araç 

gereçlerin sağlam olması anlamındadır. (selâmetü’l-esbâb ve’l-âlât) Bu istitâat, 

eylemlerden önce bulunup söz konusu eylemlerin oluşumuna illet teşkil etmez. 

Şeriata dair yükümlülükler bu sayede zimmete girer. 171  Diğeri ise eylemin 

oluşumuna etki eden illet172 konumundaki istitâattir. Ayrıca buna hakîkatü’l-kudret 

denir. 173  Bu manadaki istitaat, eylem ile eş zamanlı olarak ortaya çıkar. Zira 

eylemden önce olsaydı kul ihtiyaç duyduğu zamanda Allah’tan ihtiyaçsız olurdu. Bu 

da “Allah hiçbir kimseye muhtaç değildir. Ancak siz muhtaçsınız.” 174  nassına 

                                                            
168  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 146. Ayrıca bk. İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 

111-112. 
169  Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/113. 
170  Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî,  el-Müfredât fî garîbi’l-

Kur’ân, thk. Safvan Adnan Dâvudî (Dimeşk: Dâru’l-Kalem, 1414), 530. 
171  Âli-İmrân, 3/97 bu tür istitâate örnektir. 
172  Cumhura göre şarttır. Bk. Ahmed el-Ferhârî, en-Nibrâs Şerhu Şerhi’l-Akâid (İstanbul: Asitâne, 

2009), 394. 
173  Nesefî, Tabsıratü’l-edille, 2/113; Sabunî, Bidaye, 129; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 116; İzmirli, 

Yeni İlmi Kelâm, 2/203. 
174  Muhammed, 47/38. 



95 

 

aykırıdır. İstitâatin eylemden sonra olması durumunda ise söz konusu eylemin kudret 

ve tâkatsiz meydana gelmesini gerektireceğinden dolayı bu durum da imkânsızdır.175  

Ehl-i sünnet ile Muʽtezile, istitâatin araz olması hususunda aynı yaklaşıma 

sahip iken176 Muʽtezile’nin çoğunluğu, arazların iki ayrı zaman diliminde devamının 

mümkün olacağından hareketle söz konusu bu istitâatin eylemden önce olacağını 

iddia eder. 177  Ehl-i sünnet ise arazların her iki zamanda bulunamayacağını, 

dolayısıyla öncekinin yerine benzer başka bir arazın yaratıldığını (teceddüd-ü emsâl) 

öne sürer.178 Öte yandan Mâtürîdîler aynı istitâati iki zıt eylem için179 münâvebe 

yoluyla elverişli görür iken Eşʻarîler bunun söz konusu olmayacağını, ikisinin de 

farklı nitelikte arazlar olduğunu düşünür.180  

Meydânî, Ebü’l-Muîn en-Nesefî’ye (öl. 508/1115) dayandırdığı 

açıklamalarda kayda değer bilgilere yer verir. Ona göre istitâat, Allah’ın canlı 

varlıklarda yarattığı ve onun sayesinde istemli (ihtiyârî) eylemlerini 

gerçekleştirdikleri bir arazdır. Bu istitâat, ya eylemin meydana gelmesinin illeti, ya 

da çoğu kelamcının da benimsediği gibi şartıdır. İstitâat, vasıtaların ve organların 

elverişli olmasıyla birlikte insanın her hangi bir eylemi yapmaya kastı esnasında 

Allah tarafından yaratılan bir sıfattır. Meydânî, kulun hayır yapmayı murad ettiğinde 

Allah’ın onda hayrı işlemeye dönük gücü yarattığını, şer yapmayı murad ettiğinde ise 

onda şerri işlemeye dönük gücü yarattığını vurgular. O, kulun hayırda kullanması 

gereken gücü şerde kullandığı için müsrif olacağını, bu nedenle o kimsenin yergi ve 

cezâyı hak etmesine neden olacağını dile getirir. Meydânî’ye göre istitâat arazdır. 

Arazların iki farklı zaman diliminde yenilenmeden bâkî kalması imkânsız 

olduğundan dolayı istitâatin eylemden önce değil eylem ile eş zamanlı olarak 

                                                            
175  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 333; Beyazızâde Ahmed efendi, el-Usûli'l-mûnife li'l-İmam Ebû 

Hanîfe, thk. Muhammed Zahid el-Kevseri (Kahire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li't-Türas, ts.), 22. 
176  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 333; Ebü’l-Hasan El-eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn (İlk Dönem 

İslâm Mezhepleri), çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yay. 2019), 335. 
177  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn (İlk Dönem İslâm Mezhepleri), 337. 
178  Sabûnî, Bidâye, 129; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 116. Ayrıca karşılıklı itiraz ve cevaplar için bk. 

Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid,116-117. 
179  Küfür ve îman örneğinde olduğu gibi.  
180  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 336; Nesefî, Tabsıratü’l-edille, 2/117; Sabûnî, Bidâye, 132; 

Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 119; İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 2/203. 



96 

 

bulunması gerekir. Aksi takdirde ona göre eylemin, istitâat ve kudret bulunmadan 

meydana gelmesi söz konusu olacaktır ki bu da mümkün değildir.”181 

Ayrıca Meydânî, terminolojide istitâatin iki türlü kullanımı olduğuna da işaret 

eder. Kimi zaman “kudretin hakîkati” anlamında kullanıldığını, bu durumda eylem 

ile eşzamanlı olarak bulunan istitâat olduğunu vurgular. Kimi zamanda “vasıta ve 

organların elverişli olması” anlamında kullanıldığını, bu durumda ise eylemden önce 

bulunması gereken kudret olduğunu belirtir. Bu ayrıntıya temas eden Meydânî, 

insanın eylemlerinden sorumlu tutulmasını (teklîf) sağlayan istitâatin eylemden önce 

bulunan istitâat olduğuna özellikle dikkat çeker ve bu konuya ilişkin âyetlere yer 

verir.182 

2.1.3.4. Hayır ve Şer  

Hayır ve şer meselesi insanların aklını oldukça meşgul eden ve İslâm 

âlimlerinin üzerinde durduğu konulardan biri olmuştur. 183  Evrende hayır ve şer 

vardır. Hayır, Allah’a nispet edilirken şerrin Allah’a nispetinde bazı tereddütler söz 

konusudur.184 Ehl-i sünnete göre her yaratılan gerek madde ve vasıf olsun, gerekse 

hayır ve şer olsun Allah’ın iradesi, kazası ve kaderi ile gerçekleşir.185 Zira O, bütün 

evrenin sahibi mutlak güç sahibidir. Yalnız şerre rızası yoktur. Muʽtezile’ye göre ise 

Allah hayrı irâde eder ve yaratır; fakat şerri irâde etmez ve yaratmaz. Şer, kul 

tarafından gerçekleşir.186  

Meydânî, Allah’ın hayrı ve şerri irâde eden ve onu yaratan olduğuna özellikle 

dikkat çeker.187 Çünkü O, evrende her şeyin sahibi ve mutlak güç sahibidir. Meydânî, 

O’nun kudret ve dilemesi olmadan hiçbir şeyin varlık âlemine çıkmasının söz konusu 

olamayacağını hatırlatır. O, kulun iyi-kötü tüm eylemlerinde Allah’ın izni ve 

                                                            
181  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 140-141. Ayrıca bk. Nesefî, Tabsıratü’l-edille, 2/113. 
182  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 141. Bk. Bakara, 2/286; Âli-İmran 3/97. 
183  Klasik kelâm kaynaklarında bu konu ta‘mîmü’l-murâdât, umûmu murâdihi başlığı altında ele 

alındığı görülür. Bk. Sabûnî, Bidâye, 71; Teftâzânî, el-Makâsıd (Kelâm İlminin Maksatları), 591. 
184  Manastırlı İsmail Hakkı, Telhîsu’l-Kelâm fî berâhîni akâidi’l-İslâm, nşr. Arif Kübraoğlu 

(İstanbul: Fatih Gençlik Vakfı Matbası, 1989), 55-56; İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 2/210 vd. 
185  Bâkıllânî, el-İnsâf, 160; Nesefî, Tabsıratü’l-edille, 2/254; Sabûnî, Bidâye, 144; Beyzâvî, 

Tavâlîu’l-Envâr, 211; Teftâzânî, el-Makâsıd (Kelâm İlminin Maksatları), 591; Beyazızâde 

Ahmed efendi, el-Usûli'l-mûnife, 23. 
186  Sabûnî, Bidâye, 144; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 111; Teftâzânî, el-Makâsıd (Kelâm İlminin 

Maksatları), 591; Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 23. 
187  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 52. 



97 

 

kudretiyle kâsib pozisyonunda bulunduğunu, gerçekte ise yaratanın Allah olduğunu 

vurgular. Meydânî, kul tarafından ortaya konan eylemin özü itibariyle tek bir kudret 

ve güce dayalı olduğu, bunun yanında beşer planında farklı itibarlarla 

değerlendirilmesi sonucunu doğurduğunu belirtir. Bu bakımdan Meydânî, kulun iyi-

kötü herhangi bir eylemi tercih etmesi esnasında o eylemin kul tarafından yaratılması 

anlamına gelmeyeceğini dile getirir. Nitekim bu konuda; “Allah, her şeyin 

yaratıcısıdır”, “Allah herşeyi yarattı ve takdir etti”, “Allah sizi ve yaptıklarınızı 

yarattı.” âyeti kerimelerini 188  kanıt olarak getirir. 189  Bu bağlamda Meydânî’nin, 

Allah’ın mutlak otoritesine özellikle dikkat çektiği görülür.  

Meydânî, bu hususta Mu‘tezilenin takındığı tavrı şiddetle eleştirir. Allah’ın 

kulların eylemlerinden yalnız hayır olanları irâde eder, şer olanları irâde etmez 

düşüncesine sahip olmanın; kötü eylemlerin Allah’ın irâde ve meşîetine aykırı olarak 

kul tarafından yaratılması sonucuna yol açacağına dikkat çeker. Bu durumda Allah’ın 

ilim ve irâde sıfatlarına noksanlık geleceğinden söz eder. Ayrıca bu yaklaşımın, “Siz 

irâde etmezsiniz; ancak Allah irâde eder.”190 nassına aykırı olacağını vurgular.191 

Meydânî’nin konuyu Allah’ın ilim ve irade sıfatları ile ilişkilendirmesi bağlama 

zenginlik katması açısından oldukça önemlidir.   

2.1.3.5. Hidâyet-Dalâlet 

Allah’ın insanlardan dilediğinde hidayeti, dilediğinde ise dalâleti yaratması 

mümkündür.192 Söz konusu fiilleri Allah’tan başka yaratacak hakiki fâil yoktur. Bu 

iki fiilin başkalarına nispeti mecaz kabilindendir. 193  Allah’ın dalâleti bir insanda 

yaratması onun irâde ve ihtiyarını kötüye kullanmasından kaynaklanır. 194  Ehl-i 

sünnetin konuya yaklaşımı bu çerçevede oluşurken195 bir takım detaylarda farklılıklar 

                                                            
188  Raʽd, 13/16; Furkân 25/2; Sâffât, 37/96. 
189  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 53-54. 
190  İnsan, 76/30. 
191  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 54. 
192  Nesefî, Tabsıratü’l-edille, 2/314; Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 73-74. 
193  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 125. 
194  İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 2/196. 
195  Bâkıllânî, el-İnsâf, 158; Ebu’l-Hasan Nureddin Ali b. Sultân Muhammed Ali el-Karî, Şerhu 

Kitâbi-Fıkhi’l-Ekber, çev. Hüseyin S. Erdoğan (İstanbul: Hisar Yay., ts.), 343 vd. 



98 

 

bulunmakla birlikte196 Muʽtezile’ye göre hidâyet; Allah’ın insana doğru yolu beyan 

etmesi, idlâl ise insanı sapık olarak isimlendirmesi ya da insanın kendisinde sapıklığı 

yarattığında onun sapık olduğuna hükmetmesidir.197  

Meydânî, Fahreddin er-Râzî’ye (öl. 606/1210) dayandırdığı bilgide hidayetin 

ister fiilen olsun isterse fiilen olmasın doğru yolu göstermek anlamına geldiğini 

vurgular. Nitekim “Doğrusu sen sevdiklerini hidayete eriştiremezsin...”198 âyetinde 

ilk anlamda; “Semud kavmine biz doğru yolu göstermiştik...”199 âyetinde ise diğer 

anlamda kullanıldığını bildirir. Fakat “fiilen hidayete ulaştırmak” anlamında 

kullanılmasının daha yaygın bir kullanım tarzı olduğunu, bu nedenle Ehl-i sünnetin 

mütekaddim düşünürleri arasında “Allah’ın hidayeti kulda yaratması” biçiminde 

tanımlandığını belirtir. 200  Ehl-i sünnet düşünürlerinin bu haklı yaklaşımına 

Zemahşerî (öl. 538/1144) tarafından eleştiriler yöneltildiğini, ona göre hidayetin; 

“doğru yolu göstermek” anlamında olduğunu201 dile getirir.202  

Meydânî, hidayetin Allah’ın kuluna bir lutfu olarak anlaşılması gerektiğini 

belirtirken, dalâletin ise adâleti ve hikmeti gereği ondan yardım ve desteğini çekmesi 

ve onu nefsi ile baş başa bırakması (hızlân) şeklinde anlaşılması gerektiği yönünde 

kanaatini ortaya koyar. 203 Meydânî, bu bağlamda Allah’ın hiçbir kuluna 

zulmetmeyeceğini vurgular. Zîrâ zulüm; “başkasının mülkünde istemeden tasarrufta 

bulunmak” anlamına gelir. Dolayısıyla bütün varlıklar Allah’ın mülkü durumunda 

olduğundan O’nun hakkında böyle bir şey düşünülemez. O, dilediği şekilde 

tasarrufta bulunabildiği gibi -her ne kadar akıllar idrâk etmede çaresiz kalsa da- her 

çeşit icraatı da yerli yerince yapandır.204  

                                                            
196  Emrullah Yüksel, “Kur'an-ı Kerim'de Hidâyet ve Dalalet Anlayışı”, Atatürk Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi s. 7 (1986), 99, 100, 106. 
197  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn (İlk Dönem İslâm Mezhepleri), 378-380; Nesefî, Tabsıratü’l-

edille, 2/314; Sabûnî, Bidâye, 79; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 125. 
198  Kasas, 28/56. 
199  Fussilet, 41/17. 
200  Ebû Abdillah Muhammed b. Ömer b. Hasan b. Hüseyin er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, (Beyrut: Dâru 

İhyâi’t-Türâs, h. 1420), 4/83. 
201  Ebu’l-Kasım Mahmud b. Amr b. Ahmed Zemahşerî, Cârullah, el-Keşşâf an hakâiki gavâmıdı’t-

Tenzîl, (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabiyyi, h. 1407), 1/35. 
202  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 55. 
203  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 55. 
204  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 151- 152. 



99 

 

Öte yandan tasavvufî bakış açısıyla meseleye derinlik kazandıran Meydânî, 

mahlûkâtın Allah’ın irâde ve tecellisinin etkisi altında iki durumdan birinde 

konumlandığına dikkat çeker. Onun ya rahmet ya da hikmet dairesi içerisinde 

bulunduğunu, Allah’ın bugün rahmeti ile iletişim ve bağ kurduğu kuluna yarın lütuf 

ve ihsanı ile tecellî edeceğini, bugün hikmeti ile iletişim kurduğu kuluna ise yarın 

adaleti ile tecellî edeceğini vurgular. 205  Meydânî’nin bu yaklaşımıyla konuya 

tasavvuf-kelam denkleminde farklı bir çehre kazandırması kayda değer bir özellik 

olması bakımından önemlidir. 

2.1.3.6. Teklîf 

Meydânî, Allah’ın kullarını güç yetiremeyecekleri şeyler ile pratikte sorumlu 

tutmadığı hususunda görüş ayrılığının olmadığını, fakat Allah’ın teorisel açıdan 

(cevaz) kullarına tâkatleri üstünde sorumluluk yükleyip yüklemeyeceği noktasında 

kelâm ekolleri arasında tartışmaların yaşandığına temas eder. Bu bağlamda Eşʻarî’ye 

göre; “Allah'tan gelen hiçbir şey çirkin değildir.” tezi gereği kulların güç 

yetiremeyecekleri şeyler ile sorumlu olabileceğini, Mu‘tezile’ye göre ise 

savundukları kubh-u aklî 206  teorisi gereği bu tür bir sorumluluğun mümkün 

olmayacağını vurgular.207 

Meseleyi üç yönden ele alan Meydânî, gerçekte imkânsız olan (mümteni‘ fî 

nefsihî) birbirine zıt olan iki şeyin aynı anda ve aynı mekânda birlikteliği ve gerçekte 

mümkün olan bir cisim yaratma gibi şeylerle kulları sorumlu tutmanın söz konusu 

edilmeyeceğini belirtir. Öte yandan o, kâfirin îmân etmesi ve âsînin itaat etmesi gibi 

                                                            
205  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 56. 
206  İyilik ve kötülüğün mahiyetine yönelik gerek kelâm ilminde, gerekse fıkıh usûlü ve ahlak ilminde 

bir takım tartışmalar yaşanmış, tezler öne sürülmüştür. Eş’arî anlayışa göre -selefiyye de böyledir- 

bir şeyin iyi ya da kötü olduğu onun mahiyeti ve zâtına yönelik bir nitelik olmadığından ötürü 

ancak şeriatın belirlemesi; yani o eyleme ilişkin emir ya da nehyin gelmesiyle (şerî) mümkün 

olabilir. İlâhî buyruk nedeniyle iyi; yine ilâhî yasaklama sebebiyle kötüdür. Mu‘tezilî anlayışa göre 

-Cehmiyye, Şîa ve Kerrâmiyye’de bu anlayıştadır- şeriat gelmeden önce de akıl bunu tespit 

edebilir. İyilik ya da kötülük, O şeyin zâtına yönelik bir niteliktir. Öte yandan Matürîdîler ise akıl 

her ne kadar bunu tespit edebilse de ancak şeriatın hükmü uyarınca karar verebilir yaklaşımına 

sahiptir. Bk. Şehristânî, Nihâyetü’l-ikdâm, 362 vd.; Seyyid Bey, Medhal, 2/211-236; Bûtî, 

Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 150-154. 
207  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye , 149. Ayrıca konu ile ilgili detay için bk. Mâtürîdî, 

Kitabu’t-Tevhîd, 339 vd.; Ebu’l-Yusr Muhammed Pezdevî, Ehli Sünnet Akaidi, çev. Şerafettin 

Gölcük, (Erzurum: y.y.,1979), 176; Sabûnî, Bidâye, 141; Seyyid Şerîf Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 

çev. Ömer Türker (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yay. 2021 2. Bas), 3/346; 

Ali el-Karî, Şerhu Kitâbi-Fıkhi’l-Ekber, 380; Ramazan Efendi, Şerhu Ramazan Efendi, 208. 



100 

 

Allah’ın aksini bildiği ya da irâde ettiği şeylerin meydana gelmesi gibi imkânsız olan 

şeylerle sorumlu tutulmasının ise mümkün olduğunu ve bu konuda görüş ayrılığının 

olmadığını vurgular.208  Meydânî, Kemal İbn-i Hümâm’a atfen Mâtürîdî anlayışın 

teorik açıdan/aklen kulların güç yetiremeyecekleri şeylerle sorumlu tutulup 

tutulmaması konusunda Eşʻarî’lere muhâlif yaklaşım sergilediğini dile getirir. 209 

Zikri geçen konuda görüşleri analiz etmekle yetinen ve tercihte bulunmayan 

Meydânî’nin hangi kanaatte olduğu pek belirgin değildir. 

2.1.3.7. Ecel 

Meydânî, Allah’ın insanlara belli bir süre yaşamaları için ömür tayin ettiğini 

ve bunun Allah’ın kader ve kazası ile meydana geldiğini vurgular. Bu belirlenen 

eceller ve ölüm sebepleri ortaya çıkınca ancak o anda ölmelerinin mümkün 

olabileceğini ifade eder. Ona göre ecel bir tane olup ne artma ne de eksilmeyi kabul 

eder. Bu bağlamda  “Onların ecelleri geldiğinde ne bir an geriye; ne de bir an 

ileriye alabilirler.”210 âyetini görüşünü destekler nitelikte kanıt olarak getirir.211 O, 

bu hususta insanın eylemlerinin yaratıcısı olduğu anlayışı uzantısında gelişen ve 

Mu‘tezilenin çoğunun benimsediği;212 “kâtil tarafından öldürülen maktûlün eceli ile 

ölmediği, dolayısıyla ömrünün eksildiği, eğer kâtil öldürme eylemini 

gerçekleştirmeseydi maktûl yaşardı.” tezini kabul etmeyerek eleştirir.213Ayrıca o, katl 

işinin kâtilin eylemi neticesinde oluştuğunu -bu sebeple kısas ve diyet gibi ceza-i 

müeyyide uygulandığını- Allah’ın, ölen kişide kâtilin eyleminin ardından ölümü 

yarattığını vurgular.214  

2.1.3.8. Rızık 

Meydânî, evrende yegâne rızık verenin Allah olduğunu “Yeryüzünde yürüyen 

tüm canlıların rızkı ancak Allah’ın üzerinedir.”215 âyeti ile açıklar. Meydânî, hiç 

                                                            
208  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 150;  bk. Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 120. 
209  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye,150. 
210  Aʽrâf 7/34. 
211  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 52-53. 
212  Konu hakkında diğer görüşler için bk. Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn (İlk Dönem İslâm 

Mezhepleri), 375 vd. 
213  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 52. 
214  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 53. Ayrıca konu ile ilgili bk. Cüveynî, Akîdetü’n-

Nizâmiyye, 82; Nesefî, Tabsıratü’l-edille, 2/276; Sabûnî, Bidâye, 153. 
215  Hûd, 11/6. 



101 

 

kimsenin bir başkasının rızkını yiyemeyeceğini ve haram olan bir şeyin insanlar 

tarafından rızık olarak kabul edilebileceğini ileri sürer. Diğer taraftan Mu‘tezile’nin 

haram olan bir şeyin rızık olamayacağı iddiasında bulunduğunu216 ve bu yorumun 

muhkem naslarla çeliştiğinden hatalı olduğunu vurgular. Bu bakımdan insanlar 

arasında ömrü boyunca haram yiyenlerin bulunduğunu, haramın rızık olmadığı 

düşünülecek olursa bu konuda nasta açıkça belirtilen tüm canlıların rızkının Allah’a 

ait olduğu bilgisine ters düşeceği üzerinde durur. 217

                                                            
216  Konu ile ilgili bk. Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn (İlk Dönem İslâm Mezhepleri), 377; Nesefî, 

Tabsıratü’l-edille, 2/279; Ali el-Karî, Şerhu Kitâbi-Fıkhi’l-Ekber, 341-342. 
217  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 52. 



102 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MEYDÂNÎ’NİN NÜBÜVVET, SEMİYYÂT VE DİĞER 

GÖRÜŞLERİ 

3.1. Nübüvvet 

3.1.1. Nübüvvet ve İspâtı  

İlâhî dinlerde peygamberlik, îman esaslarının en önemlileri arasında yer alır. 

Allah inancına sahip olan birisinin bununla birlikte peygamberi de tasdik etmesi 

gerekir.1 Nitekim bu hususta Kur’ân-ı Kerîm’de Allah ile beraber peygambere itaat,2 

yalnız peygambere itaat, 3  peygambere itaatin Allah’a itaat sayılacağı 4  ve inanç 

esaslarının en önemlisi olarak peygamberler arasında ayırım yapmadan bütünüyle 

onların kabul edilmesi5 özellikle belirtilmiştir.  

Meydânî, temel taşını vahyin oluşturduğu ve ilâhî uygulama gereği Allah’ın 

kulları ile bu kanal aracılığıyla iletişim kurduğu nübüvvet kurumunun, insanlar 

tarafından tasdik edilmesi gereken îman esasları arasında yer aldığını dile getirir.6 

Meydânî, Allah ile kullar arasındaki bu söz konusu iletişim ve bağın oluşması için 

Allah tarafından elçiler gönderildiğini ve bu elçilerin insanlara doğru yolu gösterme, 

dünya ve ahiret işlerinde gerekli şartları sağlama, tebliğ ve tebyîn gibi önemli bir 

takım görevleri üstlendiklerini bildirir.7 

Allah’ın her bir topluma peygamber gönderdiği bilinmekle birlikte8 ve bir 

takım hadîs-i şerîflerde adedi beyan edilse bile9 Adem (a.s)’ dan bu yana Allah’ın 

gönderdiği peygamberlerin sayısı hakkında net bir şey söylemek mümkün değildir.10 

                                                            
1  Habenneke el-Meydânî, el-Akîdetü’l-İslâmiyye, 265. 
2  Nisa, 4/13; Nûr, 24/52; Ahzâb, 33/71; Fetih, 48/17.   
3  Âli-İmrân, 3/31; Nisa, 4/59. 
4  Nisa, 4/80. 
5  Bakara, 2/285. 
6  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 103. 
7  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 117. 
8  Raʽd, 13/7; Fâtır 35/24. 
9  Bu konuda yüz yirmi dört bin nebî gönderildiğine dair gelen rivayetlerin senedinde yer alan 

râvîler, cerh ve taʽdil âlimleri tarafından araştırılmış ve kimisi teknik bakımdan problemli 

görülmüştür. Ayrıca Nisa 4/164 ayeti ile de teâruz etmektedir. Dolayısıyla esasa alınmamıştır.  
10  Kâdî Şeyh Muhammed Ahmed Kenân, Câmiü’l-leâlî şerhu Bedi’l-Emâlî fî ilmi’l-akâid (Beyrut: 

Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 2010), 137. 



103 

 

Allah’ın toplumlara peygamber göndermesinin hükmü ile ilgili olarak farklı görüşler 

ileri sürülmüştür. 11  Benimsedikleri aslah teorisi 12  gereği Muʽtezile kelamcıları 

hikmet ve adalet sahibi olan Allah’ın toplumlara peygamber göndermesini zorunlu 

olarak görürler.13 Mâtürîdî kelamcıların konuya yaklaşımı aklın gerekli gördüğü bir 

mümkün çerçevesinde gelişmiştir.14 Eşʻarî kelamcıları ise bunun mümkün olduğu, 

Allah’ın lütfu ve ilâhî âdetin işleyişi olarak anlaşılması gerektiği yönünde 

kanaatlerini ortaya koyarlar.15 Klasik kelâm kaynaklarında Brâhime ve Sümeniyye 

adıyla söz edilen inanışa göre ise Allah’ın peygamber göndermesi muhaldir. 16 

Modern çağda Deizm olarak bilinen anlayışa göre de peygamberlik müessesesi inkâr 

edilmektedir. Deistler, Tanrı’nın varlığını kabul etmekle birlikte aklın kendi başına 

onu tanıyabileceğini ve vahye ihtiyaç duyulmayacağını savunurlar.17  

Mâtürîdî ve Cürcânî (öl. 816/1423) gibi kelâm âlimleri peygamberlik 

müessesesini inkâr edenleri bir kaç grupta ele alırlar: Allah’ı inkâr edenler, Onun 

varlığını kabul etmekle birlikte emir ve yasaklarını kabul etmeyenler, bunu kabul 

etmekle beraber insanın aklının tek başına yeterli olacağını iddia edenler, 

peygamberin getirdiği mucizeyi sihirbazların göz boyamalarına denk tutanlar ve 

peygamberlerin nübüvveti izhar etmek amacıyla ortaya koydukları mucize karşısında 

                                                            
11  Bk. Harpûti, Tenkîhul-kelam, 98. 
12  Mu‘tezilî âlimler tarafından geliştirilen teoriye göre Allah, yarattığı bütün fiillerde bir amacı 

gözetir. Aksi takdirde O’nun abesle iştigali söz konusu olacaktır. Ayrıca Allah'ın kulları hakkında 

en faydalıyı ve doğruyu (aslah-salâh) yaratmadığını iddia edip onlar adına kimi zararlı filleri de 

yaratacağını savunmak doğrusu Allah'ı zulüm vasfı ile nitelemek anlamını taşır. Bu da Allah'ın 

âdîl olma niteliğine zarar verir. Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse, thk. Abdülkerim 

Osman, Ahmed Ebû Haşim, (Kahire, Mektebetu Vehbe, 1996), 301. Modern çağda batı 

dünyasında Malebranche ve Leibniz tarafından söz konusu aslah teorisi yeniden konu edilmiş ve 

etrafında tartışılmıştır. 
13  Mutezîlî kelâmcılar tarafından Vâcibu’n alallah biçiminde formüle edilir. Bk. Kâdî Abdülcebbar, 

Şerhu Usûli’l-Hamse, 2/421; Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 3/414-415; İbnü’l-  Hümam, Kitabu’l-

Musâyere, 183; Ferhârî, Nibras, 571. 
14 Matürîdî kelamcıları tarafından iktazathü el-hıkmetü ve vâcib minellah şeklinde formüle edilir. 

Sabûnî, Bidâye, 103; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 160; Ömer Nasûhî Bilmen, Mülehhas İlmi 

Tevhîd Akâid-i İslâmiyye, (İstanbul: Ahmed Said Matbaası, 1962), 62. 
15  Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 3/414-415; Ferhârî, Nibras, 571; Saîd Fûde, Hâşiye alâ Muhtasarı 

Şerhi’l-Harîde el-behiyye, 210 vd. 
16  Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse, 2/423; Sabûnî, Bidâye, 103;  İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-

Musâyere, 181; Beyzâvî, Tavâlîu’l-Envâr, 223. 
17  Bk. Bolay, Felsefî Doktrinler ve Terimler Sözlüğü, 49. Bk. Nisa 4/150, 151. 



104 

 

münkirlerin aciz kalışını; onların alışkanlığının bulunmaması ve yine onların yeterli 

eğitim düzeyine sahip olmaması sebebine dayandıranlardır.18  

Modern çağda İslâmî çevrede nübüvvet anlayışı ile ilgili bir takım itikâdî 

problemlere rastlanmaktadır. Bu bağlamda Peygamberlerin gönderildiği coğrafya, 

peygamberlerin konuştuğu dil, Hz. Peygamber ile nübüvvetin sonlanması ve 

peygamberlerin mesajının ulaşmadığı toplumların durumu bu sorunlara örnek olarak 

gösterilebilir.19    

Meydânî, elçilik görevini üstlenenlerin resûl ya da nebî olabileceği üzerinde 

durarak aralarındaki farka dikkat çeker. Ona göre nebi; Allah katında önemli bir 

konuma ve değere sahip olan ve Allah’ın onu gaybe dayalı bilgilere muttali kıldığı 

özel şahsiyete denir. Meydânî, nebî kavramını dilsel açıdan ele alarak gerek edilgen 

sıfat formunda; bilgilendirilen (münebbe’) anlamında, gerekse etken sıfat formunda; 

bilgilendiren (muhbir) anlamında kullanılmasının imkânına işaret eder.20 Meydânî, 

ayrıca İbn Hacer el-Heytemî’ye (öl. 974/1567) dayandırdığı açıklamada resûl ve nebî 

kavramlarını şöyle tanımlar:  

“Nebi; Tebliğ görevi ile yükümlü tutulmamış olsa da kendisine şeriat verilen 

âdemoğlundan erkek ve hür nitelikte biridir. Resûl ise; kendisine şeriat verilip tebliğ 

sorumluluğu da yüklenilen âdemoğlundan erkek ve hür nitelikteki kimseye denir.” 

Meydânî’ye göre resûlün; kendisine kitap verilmek suretiyle -önceki şeriatın 

hükmünü ortadan kaldırsın (nesh) ya da kaldırmasın- tebliğ etme veya önceki kitapla 

insanlara tebliğ faaliyetinde bulunma ya da hiç kitap gönderilmeden yalnızca gelen 

vahyi tebliğ etme yükümlülükleri arasında tanımsal bir fark yoktur.21 Meydânî’nin bu 

değerlendirmelerinden hareketle resûl kavramına mahiyeti itibariyle daha özel, nebî 

kavramına ise daha genel bir anlam yüklediği anlaşılmaktadır. 

                                                            
18  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 221; Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 3/417. Ayrıca nübüvveti kabul 

etmeyenlerin şüpheleri ile ilgili detaylı bilgi için bk. Teftâzânî, el-Makâsıd (Kelâm İlminin 

Maksatları), 620-621. Nübüvveti ispat hususunda bk. Pezdevî, Ehli Sünnet Akaidi, 136 vd. 
19   Fikret Soyal, “Nübüvvetin Mekansal ve Zamansal Boyutu”, Halkın Sorunları Bağlamında 

Günümüz İnanç Problemleri Sempozyumu XVIII Kelam Anabilim Dalları Koordinasyon 

Toplantısı, ed. Muhammed Yûşa Yaşar vd. (İstanbul: Bağcılar Belediyesi Yay., 2016), 231. 
20  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 62. 
21  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 63. 



105 

 

Öte yandan Meydânî, peygamberler arasında ayırım yapmadan hepsine îman 

etmenin gerekliliği üzerinde durur. Ayrıca o, nübüvvet ve risâletin özünde tüm 

peygamberlerin eşit olduğunu ileri sürerek olası yekdiğerine üstünlük nispetinin 

diğerinin seviyesini düşüreceğinden dolayı böyle bir yaklaşımın doğru olmayacağı 

kanaatini taşır.22  

3.1.2. Nübüvvet-Mucize ilişkisi 

Peygamberler, davalarının doğruluğuna dair aklın kabul edip imkânsız 

bulmadığı türden bir mucize getirmek durumundadırlar. Mucize göstermeden önce 

peygambere inanmak zorunlu/vacip değildir. 23  Kelâm âlimlerine göre mucize: 

Peygamber olduğunu iddia eden bir kimseden kendisini inkâra kalkışanların meydan 

okumasına (tehaddî) karşılık onlar tarafından benzerini getirmekten aciz bırakacak 

türden âdete aykırı (hârikulâde) olarak meydana gelen şeydir.24 Söz konusu mucizeyi 

getirdikten sonra inkâr edenlerde o kişinin peygamber olduğuna dâir âdeten25 kesin 

bilgi oluşur. Kur’ân-ı Kerîm’de Allah’ın, Hz. İbrahim’e, 26  Hz. Salih’e, 27  Hz. 

Yakub’a, 28  Hz. Musa’ya, 29  Hz Süleyman’a 30  ve Hz. İsa’ya 31  ikram ettiği çeşitli 

mucizelerden konu edilir. Hz. Peygamber’in gösterdiği mucizeler32  Kur’ân’ı Kerim 

örneğinde olduğu gibi aklî, ayın ikiye yarılması hâdisesinde olduğu gibi hissî, maziye 

ya da geleceğe dair verdiği bilgilerde olduğu gibi haberî olmak üzere üç grupta 

incelenir.33  

Kelâm âlimleri mucizenin sıhhati ile ilgili olarak da bir takım şartlar öne 

sürerler. Allah’ın fiili olması, olağan dışı bir olay olması, münkirler tarafından 

                                                            
22  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 65-66. 
23  Pezdevî, Ehli Sünnet Akaidi, 139;  Sabûnî, Bidâye, 105; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 161. 
24  Sabûnî, Bidâye, 105; Beyzâvî, Tavâlîu’l-Envâr, 219; Teftâzânî, el-Makâsıd (Kelâm İlminin 

Maksatları), 622-623.  
25  Bu bilgi aklen oluşmaz. Bk. Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 161. Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 3/410. 
26  Enbiya, 21/58-69. 
27  Şuarâ, 26/141, 158. 
28  Yusuf, 12/92-96. 
29  Tâha, 20/17-22; Neml, 27/12;  Kasas 28/32; Tâha, 20/65-70; Şuarâ, 26/61-66. 
30  Neml, 27/18-28; Neml, 27/38-42.   
31  Mâide, 5/110; Mâide, 5/114-115. 
32  Hz. Peygamber’in gösterdiği mucizeler ile ilgili bk. Kâdî Abdulcebbar, Tesbîtu delâili’n-

nübüvve, çev. M.Şerif Eroğlu – Ömer Aydın, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yay. 2021), 122, 126, 132, 186, 218, 244, 750, 764, 796, 822. 
33  Bk. Sabûnî, Bidâye, 107-113. Ayrıca hz. Peygamber’in mucize ile nübüvvetinin ispatı ile ilgili 

detaylı bilgi için bk. Harpûti, Tenkîhul-kelam, 101. 



106 

 

karşılık verilmesinin olanaksız olması, mucizeyi iddia edenin elinde ortaya çıkması, 

mucizenin iddiaya uygun nitelikte olması, peygamberin ortaya koyduğu mucizenin 

onu yalanlamaması ve mucizenin peygamberlik iddiasını öncelememesi söz konusu 

şartlardandır.34  

Meydânî, Allah’ın peygamberlerine mucizeler göndermek suretiyle onları 

üstlendikleri irşad ve tebliğ faaliyetlerinde desteklediğini vurgular. Allah’ın bu 

yöntemle onların seçkin birer elçi olduğunu doğruladığını ve böylece onları insanlara 

tanıtmayı amaçladığına dikkat çeker.35 

3.1.3. Peygamber Gönderilmesinin Gereği ve Hikmetleri 

Toplumların doğru yoldan uzaklaştığı, sosyal hayat fıtratının bozulduğu ve 

ahlâkî erdemlerin yitirildiği bir dönemde peygamberlerin gönderilmesi Allah’ın 

hikmetinin gereğidir. Peygamberler, gönderildikleri toplumların huzuru için seçilmiş 

örnek insanlardır.36 Allah, her topluma lütuf olarak bir yol gösterici göndermiştir.37  

Nübüvvet müessesesinin gereği ve hikmeti bağlamında kelâmcıların oldukça 

önemli açıklamaları olduğu bilinmektedir. Onlardan birkaç tanesini ifade etmekte 

yarar görüyoruz. 

Topraktan yaratılan bir varlık olan insan ile Allah arasında herhangi bir 

münasebetin bulunmadığı bir realitedir. İnsanların ileri sürecekleri herhangi bir 

mazeretleri olmaması için Allah, ruhânî varlık melek vasıtasıyla seçilmiş özel kullar 

statüsündeki peygamberlere gerekli bilgi akışını sağlamıştır.38  

Allah, insanlara kendi içlerinden müjdeleyici, uyarıcı, din ve dünya işlerinde 

ihtiyaç duydukları hususları onlara açıklayan peygamberler göndermiştir.39  Allah, 

cennet ve cehennemi yaratmış orada sevap ve cezayı hazırlamıştır. Bu ikisinin 

ayrıntılı biçimde halleri, cennete kavuşmanın ve cehennemden sakınmanın 

yöntemleri, aklın tek başına algılayacağı bir şey değildir. Ayrıca yararlı ve zararlı 

                                                            
34  Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 3/398-403. 
35   Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 117. 
36  Ahzâb, 33/21. 
37  Raʽd, 13/7. Ayrıca bk. Beyzâvî, Tavâlîu’l-Envâr, 219. 
38  Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 79. 
39  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 161. 



107 

 

organizmaları yaratmış; fakat bunları tek başına tanımaya elverişli akıl ve duyular 

vermemiştir.40  

Akıl, insanın sağlığına yararlı olan ve zararlı olan ilaçları doktor sayesinde 

keşfettiği gibi ahirete ilişkin kurtuluş yolunu da yalnızca peygamber ile elde 

edebilir.41 Allah, evrende bir takım mümkün hükümleri yaratmıştır. Fakat onların 

uygulanıp uygulanmaması noktasında kesin karar vermek insan için mümkün 

değildir. Yine kimi hükümleri vâcip kimisini de muhal kılmıştır ki, bunların 

anlaşılması için ciddi uğraşlar vermek gerekirdi. Öyle ki insanlar bunların tespiti için 

çalışsa birçok işleri aksardı. İşte hayatın belli bir düzen üzere işleyişi amaçlanmak 

suretiyle Allah tarafından bir lütuf ve ikram olarak insanlara peygamberler 

gönderilmiştir.42  

Nefsin tabiatında kurtuluş ümit ettiği yerde kişiyi helaka sürükleyecek, yarar 

sağlayacağını düşündüğü durumda ona zarar verecek bilgi yetersizliği söz 

konusudur. İşte bu durum onu bütün davranış ve tutumlarında onların sonuçlarını 

bilen birisine muhtaç kılar.43  

Nübüvvete duyulan ihtiyaçlardan biri de dil, nesnelerin isimleri, sanatlar, tıp 

vb. farklı ilim dalları, ülke ve şehirlerin yolları, hayvanların eğitimi ve kullanım 

yöntemleri gibi hususlarda temel ilkelerin tek başına akıl ile çıkartılmasının imkânsız 

oluşudur. Söz konusu bu hususlar, ancak bir peygamberin yol göstermesi sayesinde 

öğrenilip uygulanabilir. 

Öte yandan insanlar karşılaştıkları sorunlar nedeniyle kimi zaman başkalarına 

danışır. Ayrıca bilmedikleri bilgileri ve edebî ilimleri öğrenmek için bilginlere 

müracaat ederler. Bu husus da insanların ihtiyaçlarını yerine getirmede kendi 

akıllarının tek başına yeterli olmadığı tezini ortaya koyar. Bu da aklî bir gereklilik 

olarak peygambere muhtaç olma durumunu gözler önüne serer.44  

Yine insanlar arasında meydana gelen anlaşmazlıklarda her biri kendisinin 

doğru olduğunu söylemekte ve hasmına karşı bunu iddia etmektedir. Bilindiği üzere 

                                                            
40  Sabûnî, Bidâye, 103.  
41  İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 182. 
42  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 161. 
43  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 224. 
44  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 226.  



108 

 

tüm çöküntülerin ve düzensizliklerin temelini anlaşmazlıklar oluşturur. Öyle ki bu 

problemleri kökünden çözüme kavuşturmak ve toplumsal dirlik ve birliği sağlamak 

için bir hâkime ihtiyaç duyulur.45  

Din ve dünyaya dair yararlı olan şeylerin tespiti noktasında âlimler arasında 

farklı yaklaşımlar söz konusudur. Doğrusu gerçek anlamda onlara yararlı olan 

şeylerin Allah katında olduğunda kuşku yoktur. Buna da ancak peygamberler 

aracılığıyla ulaşılabilir.46  

Kelâm kitaplarında genellikle yer alan peygamber gönderilmesinin hikmeti 

konusuyla alakalı olarak Meydânî’nin pek bir şey söylemediği anlaşılmaktadır. Bu 

bağlamda yalnızca onların tebliğ, tebyin ve irşad amacıyla gönderildiğini vurguladığı 

görülür. 

3.1.4. Peygamberlere Özgü Sıfatlar 

Peygamberlik görevini üstlenen seçkin kişilerde bir takım niteliklerin 

bulunması zorunludur. Kelâm âlimleri, söz konusu nitelikler hakkında detaylı 

bilgilere yer verirler.47 

Meydânî, peygamberlere özgü sıfatlardan sıdk, tebliğ ve ismet ile ilgili 

bilgilere yer verir. Ayrıca o, peygamberlerin beyan edilmesi gereken hususları 

açıklamaları (tebyîn) yönüyle gönderildiklerine de dikkat çeker.48 

Peygamberlerin en önemli özelliklerinden biri kabul edilen günah işleme 

noktasında korunmuş olmaları, Meydânî’nin üzerinde epeyce durduğu bir konudur. 

Ona göre peygamberler, gerek nübüvvet öncesi, gerekse nübüvvet sonrası ne küçük 

ne de büyük günah işlemişlerdir. Bu hususta oldukça tenzîhî bir bakış açısına sahip 

olan Meydânî, peygamberler ile ilgili kıssalarda bu düşünce yapısına aykırı fikirler 

öne süren müfessirlerin nakil ve tezlerine itimat edilmemesi gerektiği yönündeki 

kanaâtini açıkça ortaya koyar. Ayrıca Meydânî, bu bilgileri aktaran düşünürlerin 

Vâhidî (öl. 468/1076) ve Begâvî (öl. 516/1122) gibi tefsir alanında otorite şahsiyetler 

                                                            
45  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 227.  
46  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 228.  
47  Konu hakkında detaylı bilgi için bk. Kenân, Câmiü’l-leâlî, 140-146; Muhammed b. Yusuf es-

Senûsî, Şerhu Suğrâ’s-Suğrâ fî ilmi’t-tevhîd (İstanbul: Hâşimî Yay., 2013), 77 vd.; Habenneke 

el-Meydânî, el-Akîdetü’l-İslâmiyye, 333-346. 
48  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 117. 



109 

 

olmasının bile sonucu değiştirmeyeceğini özellikle vurgular.49 Meydânî, bu konuya 

derinlemesine ve özverili bir biçimde açıklık getirir. Ona göre Kur’ân’ı Kerim’de 

Âdem (a.s)’ın isyan ettiğine dair gelen haberler ve kimi peygamberlerin yaptıklarına 

karşılık cezalandırılmaları hususundaki bilgiler; efendinin kölesi ile dilediği biçimde 

iletişim kurması bağlamında anlaşılmalıdır. Ayrıca nasıl ki işledikleri suçlardan 

dolayı Allah’ın kulları cezalandırması söz konusu oluyorsa aynı şekilde en elverişli 

olanı yapmadıklarında (hilâf-ı evla)  peygamberleri de cezalandırması50 mümkündür. 

51 Ehl-i sünnetin selef âlimlerinden yana tavır takındığı anlaşılan Meydâni’nin bu 

konudaki tenzîh içerikli özgün yorumları onun peygamberlerde bulunan ismet 

sıfatına yüklediği anlamı yansıtması açısından oldukça önemlidir.  

3.1.5. Hz. Peygamber’in Bazı İsimleri ve Nitelikleri 

Hz. Peygamberin birçok isminin olduğu bilinmektedir. Meydânî, Hz. 

Peygamberin (s.a.v.) en meşhur isminin Muhammed olduğunu ve bu ismi ona dedesi 

Abdulmuttalip’in verdiğini zikreder. O’na nesebinde olmayan bir ismi neden verdiği 

sorulduğunda; “onun gökte ve yerde övülmesini arzuladım.” şeklinde cevap verdiğini 

aktarır. Peygamberlik dönemi yaklaşınca ve Ehl-i kitap onun özelliklerini yayınca 

artık o bölgedeki topluluklar peygamberin kendi kabilelerinden çıkmasını umarak 

çocuklarına Muhammed ismini vermeye başladıklarını dile getirir. Meydânî’nin 

başka kaynaklarda bütünüyle geçmediği halde Hz. Peygamber’in bin, üç yüz ve 

doksan dokuz kadar ismi olduğuna dair rivayetlerin bulunduğunu ilk defa dile 

getirdiği görülür.52  

Meydânî, Hz. Peygamber’in “abd” ismini oldukça önemsediğini, bu konuda: 

“Tıpkı Hristiyanların Meryem oğlu İsa'yı öve-öve bitiremediği gibi siz de beni 

övmeyin. Ben yalnız bir kulum. Bana Allah’ın kulu ve elçisi deyin.”53  kelâmını 

zikreder. Ayrıca Meydânî, Hz. Peygamberin bu isimle anılmasının ehemmiyetine 

dikkat çeker. O, bu ismin Allah’ın en sevdiği ve değer verdiği bir isim olduğunu, bu 

                                                            
49  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 118. 
50  Burada kastedilen ceza, mecazî cezadır. Zira söz konusu ceza teklifle alakalı değildir. 
51  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 118. 
52  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 61. 
53  Buhari, “Enbiyâ”, 49. 



110 

 

nedenle Hz. Peygamber’in, Kur’ân-ı Kerim’in indirilişini konu edinen âyetlerde,54 

davet,55 isra56 ve vahiy57 gibi önemli durumlarda “abd” ismi ile anıldığını bildirir. 

Meydânî, Hz. Peygamberin birçok ismi var iken özellikle bu isimle anılmasını kayda 

değer bir gerekçeyle ilişkilendirdiği görülür. O, bu bağlamda ulûhiyyet makamının 

yalnızca Allah’a özel bir makam olduğundan O’nun dışında kalan tüm varlıkların 

ubûdiyyet konumunda yer alacağını belirtir. Bunun da Allah’ın mükemmel ve 

noksansız bir varlık olup onun dışında kalan varlıkların -peygamber dahi olsa- ona 

muhtaç olduğu gerçeğini gözler önüne sermeye yeterli ölçüde bir argüman olacağı 

düşüncesindedir.58 

Meydânî, Hz. Peygamberin isimlerinden Mustafa ismine yönelik de 

açıklamada bulunduğu görülür. Bu hususta; “Cenâbı Hak, İsmailoğullarından 

Kinâne'yi, Kinane'den de Kureyş'i, Kureyş'ten de Haşimoğullarını seçti. 

Haşimoğulları arasından da beni seçti.”59 hadisini gerekçe gösterir. 

Meydânî, gerek ilgili naslarda geçtiği için, gerekse sahibi olduğu nitelikleri 

beyan etmek amacıyla Hz. Peygamber’in bazı değerli lakaplarına dikkat çektiği 

görülür. Bu bakımdan peygamberlik kurumu onunla nihayete erdiği için Hâtemü’l-

enbiya, Allah’a gönülden bağlılık sergilediği için İmâmu’l-etkıyâ, peygamberler 

arasında farklı imtiyazlara sahip olduğu için Seyyidü’l-mürselîn ve Allah’ın hakiki 

sevgisine nâil olduğundan dolayı Habîbullah lakapları öne çıkanlar arasında yer 

alır.60  

3.1.6. Hz. Peygamber’in Konumu ve Peygamberler Arasındaki 

Üstünlük Durumu 

Hz. Peygamber’i diğer peygamberlerden ayrıcalıklı kılan bir takım özellikler 

bulunmaktadır. Öyle ki bu alanda “Hasâisu’n-Nebî” adıyla oldukça meşhur bir 

                                                            
54  Kehf, 18/1; Furkan, 25/1. 
55  Cin, 72/19. 
56  İsra, 17/1. 
57  Necm, 53/10. 
58  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 62. 
59  Ebû’l-Hüseyn Müslim İbnü’l-Haccâc el-Kuşeyrî, el-Câmiu’s-Sahîh, thk. Muammed Fuâd 

Abdülbâki, (Beyrut: Dâru İhyai’t-Türâsi’l-Arabî, ts.), “Fezail”, 1; Tirmizî, “Menakıb”, 1; Ahmed 

İbn Hanbel, Ahmed b. Muhammed, Müsned, thk. Şuayb Arnavût - Âdil Mürşid vd. (Beyrût: 

Müessesetü’r-Risâle, 2001), 4/107. 
60  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 64-66. 



111 

 

edebiyat dahi oluşmuştur.61 Hz. Peygamber’in söz konusu özellikleri arasında şunları 

dile getirmek mümkündür:  

O, beşer olmanın yanı sıra peygamberlerin sonuncusudur. 62  Onun risâlet 

görevi cinleri ve bütün insanları kapsayacak biçimde genel ve evrenseldir.63 Onun 

hanımları, bütün müslümanların anneleri konumundadır.64 Bütün peygamberlerden 

ona yardımcı olmaları ve ona îman etmeleri hususunda söz alınmış, ayrıca buna şahit 

tutulmuşlardır. 65  Savaş sonrasında alınan ganimetler yalnızca ona ve ümmetine 

serbest kılınmıştır.66 Ona oldukça değerli kabul edilen havz-ı kevser bahşedilmiştir.67 

Kur’ân-ı Kerîm’de Allah tarafından âlemlere rahmet olarak gönderildiği beyan 

edilmiştir.68 Ona ait nitelikler Ehl-i kitap tarafından da bilinmektedir.69 Ona verilen 

şeriat bizzat Allah’ın koruması altındadır.70 İsrâ ve mi‘rac gibi zaman ve mekân üstü 

olağanüstü durum, yalnızca ona lutfedilmiştir.71 Sıkıntılı ve zor durumlarda Allah’ın 

lütfuyla bizzat meleklerin yardımına nâil olmuştur.72 Hz. Peygambere yapılan itaat, 

Allah’a yapılan itaate denk tutulmuştur.73 Yalnızca ona özel olarak şefaât-i uzmâ 

hakkı verilmiş ve bütün insanlara yönelik şâhitlik hakkı tanınmıştır. 74  Makâm-ı 

Mahmud gibi değerli bir konum kendisine takdim edilmiştir.75 O’nun ümmeti diğer 

ümmetlere oranla birçok konuda üstün tutulmuş, ayrıca ümmetlerin en hayırlısı 

                                                            
61  Bk. Erdinç Ahatlı, “Hasâisü’n-Nebî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 6 

Ağustos 2023) 
62  Ahzâb, 33/40. Hatm-i nübüvvet meselesi ilk dönemlerden itibaren kelâm kitaplarında ele 

alınmıştır. Bu mesele zarûrât-ı dîniyyeden kabul edilmiştir. Bk. Metin Yurdagür, “İslâm Düşünce 

Tarihinde Hatm-i Nübüvvet Meselesi”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi s. 13-

14-15 (1997), 307 vd.   
63  Aʽrâf, 7/158; Enbiyâ, 21/107; Ahkâf, 46/29; Cin, 72/1-13; Sebe’ 34/28. 
64  Ahzâb, 33/6. 
65  Âl-i İmrân, 3/81. 
66  Enfâl, 8/1. 
67  Kevser, 108/1.  
68  Enbiyâ, 21/107. 
69  Bakara, 2/89, 146. 
70  Tevbe, 9/33. 
71  İsrâ, 17/1; Necm, 53/1-18. 
72  Âl-i İmrân, 3/13, 122-123. 
73  Nisâ, 4/80. 
74  Bakara, 2/143. 
75  İsrâ, 17/79. 



112 

 

sayılmıştır.76 O’na ve ümmetine Kadir gecesi gibi değerli bir zaman dilimi ikram 

edilmiştir.77  

Meydânî, Hz. Peygamber’in kıyamet gününde âdemoğlunun efendisi olacağı, 

O’nun hamd sancağı (livâ-i hamd) adında bir sancağa sahip olacağı ve Âdem (a.s.) 

ile diğer bütün peygamberlerin onun sancağı altında yer alacağına dair aktardığı 

rivayetten hareketle78 Hz. Peygamber’in, bütün peygamberlerden üstün olduğunu öne 

sürer. Meydânî bu yaklaşımın; “…O’nun resulleri arasında ayırım yapmayız.” 79 

âyetine ve bu minvalde rivayet edilen; “…Beni diğer peygamberlerden üstün 

tutmayın.”80 ve “Yunus b. Mettâ’dan daha hayırlı olduğunu söyleyen doğrusu yalan 

söylemiştir.” 81  hadis-i şeriflerine anlam bakımından ters düşmeyeceğine dikkat 

çeker. Bu hususta bir kaç yönden yorum yapma olasılığından bahseder. O, 

peygamberler arasında ayırım yapılmayacağı söylemini; ya onlara ve Allah katından 

getirdiklerine inanma noktasında veya risâlet ve nübüvvetin özünde eşit 

olduklarından dolayı o hususta ya da peygamberlerden birini üstün tutmanın 

diğerlerinin seviyesini düşüreceği düşüncesinden hareketle aralarında ayırım 

yapılmaması gerektiği yönündeki kanaâtini ortaya koyar.82 

3.1.7. İsrâ ve Mirac 

Ehl-i sünnet âlimleri, Hz. Peygamberin Mekke’den Mescid-i Aksa’ya 

geceleyin yürütülmesi anlamına gelen isrâ hadisesini kabul etmeyeni kâfir sayar. Zira 

bu bilgi Kur’ân-ı Kerîm’de yer alıp 83  sübut ve delalet yönünden kesindir. 84  Öte 

yandan söz konusu âlimler, Hz. Peygamber’in Mescid-i Aksa’dan uyanık bir halde 

iken ruh ve beden ile birlikte gökyüzüne yükseltilmesi hâdisesini kabul etmeyenin 

                                                            
76  Âli-İmrân, 3/110. 
77  Kadr, 97/1-5. 
78  Tirmizi, “Menakıp”, 1; İbn Mace, “Zühd”, 37. 
79  Bakara, 2/136. 
80  Buhari, “Enbiya”, 35; Müslim, “Fedail”, 159. 
81  Buhari, “Enbiya”, 24,35; “Tevhîd”, 50; Ebû Abdillah Muhammed b. Yezid el-Kazvînî İbn Mâce, 

es-Sünen, thk. Muammed Fuâd Abdülbâkî  (Dâru’l-Kutubi’l-Arabî, ts.),  “Zühd”, 33. 
82  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 65. 
83  İsrâ, 17/1. 
84  Kur'an-ı Kerim'de geçen ayetler delalet yönünden iki çeşittir. Sübûtu kat’î, delâleti katî olanlar: 

Bunlar yoruma elverişli olmayan tek bir manaya delalet eden ayetlerdir. İsrâ hadisesi, miras 

ayetlerindeki paylar gibi. Bunu inkâra kalkışan kâfir olur. Sübûtu kat’î, delâleti zannî olanlar: 

Yoruma elverişli olup birden çok manaya muhtemel olan ayetlerdir. “Kurû’” kelimesi gibi. Hem 

hayız hem de temizlik anlamına gelir. Dolayısıyla ictihad ve yoruma açıktır. Konu ile ilgili bk. 

Abdulvahhab Hallâf, İlmu usûli’l-fıkıh, 38-39. 



113 

 

bidatçı olduğunu belirtirler.85 Zira bu olay birçok sahâbî tarafından rivayet edilen 

meşhur hadîs-i şerîfler ile sabit olmuştur.86 Her ne kadar delâlet yönünden kesin 

olmasa da aklî çıkarımların da desteğiyle 87  bu mucizeye işaret eden ayetler de 

vardır.88 Ayrıca onların, bu konuda birçok varyantı bulunan haberlerin zahirine göre 

değerlendirilmesi gerektiği yönünde yaklaşımları da söz konusudur. Öyle ki mümkün 

varlık statüsündeki evrende bunu aklen imkânsız kılacak bir şeyden de 

bahsedilemez.89  

Meydânî’ye göre Hz. Peygamber, Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksa’ya 

gece yürüyüşü ile yürütüldükten sonra oradan bedeni ile ve uyanık bir halde iken 

gökyüzüne yükseltilmiştir. Daha sonra oradan nereye gittiğine yönelik selef âlimleri 

arasında farklı yorumlar ileri sürülmüştür. Bunlar arasında; cennet, arş, arşın üstü ve 

âlemin etrafı şeklinde çeşitli görüşler yer almaktadır.90 Meydânî’nin bu bağlamda 

selefin görüşlerinden herhangi birini tercih etmediği anlaşılmaktadır. 

Meydânî, mirac olayının meşhur hadisler91 vasıtasıyla bizlere kadar ulaştığına 

dikkat çeker. Bu kadar rivayet var iken bu hâdiseyi inkâr etmenin mümkün 

olmadığından söz eder. Hz. Peygamber’in risâleti esnasında böyle bir olayın 

gerçekleşmediğini öne sürenlerin bidatçı olacağını vurgular. O, bu düşünce yapısına 

sahip olanların, rasyonalist teorilerle92  öne çıkan felsefecilerden epeyce etkilenen 

düşünürler olduğuna özellikle dikkat çeker.93 

                                                            
85  Ebü’l-Kâsım İshâk b. Muhammed b. İsmâîl el-Kâdî el-Hakîm es-Semerkandî, es-Sevâdü’l-â‘zam, 

nşr. Hakan Talha Alp (İstanbul: Yasin Yay., ts.), 34. 
86  Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, thk. Muhammed Seyyid Bersecî (Umman: Dâru’l-Fetih, 

2014), 192-193; Muhammed b. Muhammed b. Mahmud el-Bâbartî, Şerhu Akîdeti’-Tahâvî, thk. 

Abdusselam Şennâr (Dimeşk: Daru’l-Beyrûtî, 2009), 72; Ali el-Karî, Şerhu Kitâbi-Fıkhi’l-Ekber 

(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’il-İlmiyye, ts.), 189; 
87  Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 194; Ferhârî, Nibras, 623-624. 
88  İsra, 17/1, 60; en-Necm, 53/8. Ayrıca bk. Ebu’l-Berekât Abdullah b. Ahmed b. Mahmud 

Hâfizuddin En-Nesefî, Medârikü’t-Tenzîl ve hakâiku’t-Te’vîl, thk. Yusuf Ali Bedîvî (Beyrut: 

Dâru’l-Kelimi’t-Tayyib, 1998), 2/245. Ayrıca aklî deliller için bk. Râzî, Mefâtîhu’l-gayb, 20/293-

297. 
89  Harpûti, Tenkîhul-kelam, 105. Ayrıca bk. Muhammed Zâhid el-Kevserî, Makâlâtü’l-Kevserî 

(Kâhire: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 2009), 427-431, 432-434. 
90  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 78-79. 
91  Buhârî, “Salât”, 1, “Tevhîd”, 37, “Enbiyâ”, 5, “Bed’ü’l-halk”, 7, “Menâkıb”, 24, “Menâkıbü’l-

Ensâr”, 42; Müslim, “Îmân”, 259, 262-263, “Fezâil”, 164. 
92  Felsefecilerin: “Feleklerin yarılması imkânsızdır.”, “Yeryüzünden arşa sonra oradan yeryüzüne 

kısa bir sürede süratli bir biçimde hareket etmek insan tâkâtini aşan bir olaydır.” gibi sözleri kast 

edilmektedir. 
93  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 78.  



114 

 

Ehl-i sünnet âlimleri arasında Hz. Peygamber’in mirac hâdisesinde Allah’ı 

görüp görmediği ve yine gördüyse nasıl gördüğü hususunda görüş birliğinden 

bahsetmek mümkün değildir. Hz. Peygamber Allah’ı görmüş; fakat bu görme 

eyleminin olağan bir biçimde baş gözüyle olmayıp -bazı ipuçlarından da yola 

çıkarak- kalp gözü biçiminde yorumlayan kelâm âlimleri de mevcuttur.94  

Öte yandan Muʽtezile âlimleri ve bazıları, kesinlik ifade eden ayetler ile 

açıklanmadığından ötürü miraç hâdisesini kabul etmezler.95 Ayrıca onlar, akla dayalı 

bir takım gerekçeler ileri sürerek96 görüşlerini pekiştirirler. Onlar söz konusu olayın 

uyku halinde rüya ve yalnız ruh ile gerçekleştiğini savunurlar.97  

Meydânî, mirac olayının ruh ile ve uyku halinde gerçekleştiğini iddia 

edenlere karşı çıkar. Ayrıca benimsediği düşünceyi özverili bir biçimde savunduğu 

görülür. Bu bağlamda ayette geçen rüya kavramı, 98  Hz Muâviye’ye mi‘racın 

mahiyetine yönelik soru yöneltildiğinde o, “salih rü’yadır.” biçiminde verdiği cevap 

ve Hz. Aişe’den rivayet edilen hadis-i şerifte; “mi‘rac gecesi Resûlullah’ın bedeni 

yok olmadı.” şeklinde gelen ifadeleri şu şekilde yorumlar: “Rüya, göz ile görmek 

biçiminde anlaşılmalıdır.” Öte yandan Hz. Aişe’nin rivayetinde ise: “Hz. 

Peygamber’in bedeni ruhundan ayrılmadı; bilakis ruh beden ile beraberdi.” şeklinde 

yorumladığı görülür.99 

Meydânî, söz konusu yorumlara da temas etmek suretiyle bu hakikatin inkâr 

edilemeyeceğine dikkat çeker. O, Teftâzânî’ye dayandırdığı açıklamalarda Hz. 

Peygamber’e dâir isrâ hadisesinin gerçekliğini ortaya koyan delilin Kur’an ile beyan 

edildiğini; semaya yükseltilmesinin, meşhur hadis ile açıklandığını; semadan sonra 

gittiği yerler hakkında da âhad haber ile bilgi verildiğini özellikle vurgular. 100 

Meydânî’nin bu mesele özelinde oldukça nas odaklı bir bakış açısı geliştirdiği 

anlaşılmaktadır. Ayrıca aklî yorumlara eğilimi olanlara karşı da eleştirel bir tavır 

takındığı gözlemlenir. 

                                                            
94  Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 193. 
95  Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 192 
96  Ferhârî, Nibras, 620. 
97  Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 90. 
98  İsrâ, 17/60. 
99  Hz. Aişe ve Hz. Muaviye tarikleriyle gelen rivayetlerin teknik açıdan incelenmesi ile ilgili olarak 

bk. Kevserî, Makâlâtü’l-Kevserî, 429-430. 
100  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 79. 



115 

 

3.2. Semʻiyyât 

3.2.1. Meleklere Îman, Mahiyetleri ve Özellikleri 

Meleklerin varlığına inanmak inanç esaslarından kabul edilip âmentüde ikinci 

sırada yer alır. 101  Hz. Peygamber’in nübüvvetine ve Kur’ân-ı Kerîm’in ona 

indirildiğine inanmak, beraberinde meleklere inanmayı da gerektirir.102 Meleklerin 

varlığı konusu gaybe dayalı bilgiler arasında yer alıp duyu organları vasıtasıyla 

algılanamamalarından ötürü yalnızca ilgili naslar aracılığıyla bilinmektedir. Zira 

melekler, metafizik âleme dair varlıklardır. Naslarda fizik ötesi nitelikteki meleklerin 

birçok özelliğinden bahsedilir.103 Sokrat ve Eflatun gibi bazı filozoflar da fizik ötesi 

rûhânî varlıkların mevcudiyetini kabul ederler. Onlara; misaller âlemi, ervâh-ı 

ulviyye, ukûli âliye ve nüfûsu mücerred adlarını vermişlerdir.104  

Kelâm ilminde meleklerin varlığı ve onlara iman, tartışma konusu olmamıştır. 

Kelâmcılar arasında ihtilafa konu olan husus; insanlarla melekler arasındaki 

efdaliyettir. Meleklerin insanlardan üstün olduğunu benimseyenler olduğu gibi, 

insanın meleklerden üstün olma potansiyelini de dile getirenler bulunmaktadır. 

Çoğunluğuna göre peygamberler, dört büyük melekten makamca daha üstün kabul 

edilmiştir. Diğer yandan dört büyük melek de diğer bütün insanlardan üstündür. 

Ayrıca salih kimseler, şehitler ve doğru tutum ve davranış üzere olanların da diğer 

bütün meleklerden üstün olduğu kabul edilmiştir.105 Mu‘tezile, felsefeciler ve bazı 

Eşʻarî kelâmcıları ise meleklerin soyut ve olgun ruhtan yaratılmalarını, sürekli olarak 

naslarda peygamberlerden önce zikredilmelerini ve peygamberlerin meleklerden 

bilgi almalarını ileri sürerek meleklerin peygamberlerden daha üstün olduğunu 

savunmuşlardır.106  

                                                            
101  Bakara, 2/285 
102  Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 274. 
103  Detaylı bilgi için bk. Habenneke el-Meydânî, el-Akîdetü’l-İslâmiyye, 235-241; Bûtî, Kübra'l-

yakîniyyâti'l-kevniyye, 275; Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 402. 
104  Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 404. 
105  Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 407. 
106  Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, (Siyâlkûtî ve Çelebî hâşiyeleri ile birlikte), 8/309 vd. Karşılıklı deliller 

ve itirazlar için bk. Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, thk.: Hans F Linss, (Kahire: Mektebetü’l-Ezheriyye 

li’t-türâs, 2003), 205 vd. 



116 

 

Meydânî, meleklere îman etmenin dinin temel esasları arasında yer aldığına 

ve onların Allah’ın değerli kulları olduğuna dikkat çeker. Allah’ın buyruklarına karşı 

koymayıp emredilenleri titiz bir biçimde yerine getirdiklerini, insanlarla Allah 

arasında elçilik görevini yürüttüklerini, izin verildiği ölçüde insanlar arasında 

tasarrufta bulunduklarını vurgular. Meydânî, meleklerin elde ettikleri bilgilere 

herhangi bir şey katmadan onları doğru bir şekilde aktardıklarına temas eder. 

Kelâmcılar arasında tartışılan bir husus da meleklerin sayısıyla ilgilidir. Bu bağlamda 

meleklerin sayısının oldukça çok olduğunu ancak Allah’tan başka hiç kimsenin bu 

hususta bilgi sahibi olmadığını belirten Meydânî, bu konuya dair nakle dayalı 

delillere atıfta bulunmakla yetinir. Bu bağlamda: “Rabbinin ordularını ancak O, 

bilir.”107 , ve “Gökyüzü uğuldadı. Uğuldamak da ona hak oldu. Onda bir ayak 

koyacak kadar yer olmasın ki, secde ya da rükû konumunda bir melek bulunmamış 

olsun.” 108 bilgisini nakleder.109 Bu tavrıyla Meydânî’nin meleklerin sayısının peşine 

düşmenin doğru olmadığını düşündüğünü söylemek mümkündür. Zikrettiği âyetler 

de böyle bir tespitin mümkün olmadığı inancında olduğunu göstermektedir.   

3.2.2. Melekler ve Görevleri 

Naslarda çeşitli görevleri yürütmeleri için meleklerin yaratıldığı 

bildirilmektedir. Dört büyük meleğin dışında insanların davranışlarını kayıt altına 

almak için Kirâmen kâtibin (hafaza); kabirde ölülerin sorgulama işlemlerini 

yürütmek için Münker ve Nekîr; arşı taşımak için Hamele-i arş; cennet ve cehennem 

de bir takım görevleri yürütmek için Hazene-i cennet ve cehennem; Allah’a yakın 

olarak konumlandırılan Mukarrebûn melekleri ve ayrıca bunların yanı sıra kimi 

görevleri yürütmek üzere bir takım melekler Allah tarafından görevlendirilmiştir.110  

Mâtürîdî kelâm âlimi Nesefî, Muʽtezile’nin kirâmen kâtibin meleklerinin 

varlığını kabul etmediğini aktarır. Bu bağlamda insanların bütün eylemlerini Allah’ın 

bildiğini, dilediğini bağışlayıp dilediğini de cezalandıracağını öne sürdüklerini dile 

getirir. Dolayısıyla onlar, melek tarafından amellerin ayrıca kayıt altına alınmasını 

Allah adına bilgisizliğe neden olacağı gerekçesiyle doğru bulmazlar. Zira her şeyi 

                                                            
107  Müddessir, 74/31. 
108  Tirmîzî, “Zühd”, 9; İbn Mâce, “Zühd”, 19. 
109  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 117. 
110  Bk. Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 275-278. 



117 

 

bilen Allah’ın buna ihtiyacı olmadığını iddia ederler. Öte yandan Ehl-i sünnet 

âlimleri buna karşı çıkar. Onlar, kıyamet gününde kulların dünyada iken yaptıkları 

eylemleri inkâr etmeye kalkıştığı esnada söz konusu meleklerin onların aleyhine 

şahitlik edeceğini ve zaten temel amacın da bu olduğunu dile getirirler.111  

Meydânî, Kirâmen kâtibîn meleklerinin kulların lehlerine ve aleyhlerine 

işledikleri her türlü ameli yazdığını, gerek sağlıklı iken gerekse hasta iken; kasten, 

dalgınlıkla veya unutarak her durumda kayıt altına aldıklarını beyan eder. Bu 

hususta: “O hiçbir söz söylemez ki, ancak onun yanında çok dikkatli bir gözetleyen 

olmasın.”112 âyetinin genelliğinden hareketle İmam-ı Malik’in;  “Onlar, kulun her 

türlü eylemini kayıt altına alırlar. Hatta hastalığı esnasındaki inlemesini bile.” 

ifadesine yer verir. Meydânî, kul kavramının genelliğinden hareketle kâfirleri de 

kapsadığına dikkat çeker. Söz konusu meleklerin, onların da lehte ve aleyhte olan 

amellerini yazdığını özellikle vurgular. Nevevî’ye dayandırdığı açıklamada kâfir bir 

kimse, sadaka ve sıla-ı rahim gibi güzel eylemlerde bulunsa sonra müslüman olsa ve 

bu hal üzere ölse kâfir iken işlediği güzel amellerin sevabına nâil olur.113 Muhakkık 

âlimlerin bu kanaatte olduğuna yer veren Meydânî’nin de bu yaklaşımı benimsediği 

anlaşılmaktadır.  

Meydânî, Kirâmen kâtibîn meleklerinden başka meleklerin de bulunduğuna 

işaret eder. Bu hususta: “Onun önünde ve arkasında Allah’ın emri doğrultusunda onu 

kayıt ve muhafaza altına alan takipçiler vardır.” 114  âyetinin buna delalet ettiğini 

vurgular. Ayrıca bu alanda vârid olan çeşitli haberlerde anne rahmine düştüğü andan 

ölünceye dek bir insanda yirmi, başka bir rivayete göre dört yüz kadar melek 

bulunduğunu bildirir. Meydânî’nin meleklerin amelleri nasıl ve ne ile yazdığına dair 

herhangi bir yorumda bulunmamakla birlikte bu konunun bilgisini Allah’a havale 

ettiği görülür.115 Bu bakımdan selefin tavrını takındığı anlaşılmaktadır. 

Meydânî, kelâm kaynaklarında pek temas edilmeyen bir konuya işaret eder. 

O, cevher ve arazlardan oluşan âlemlerin ruhlarını da Allah’ın görevli kıldığı melek 

                                                            
111  Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 197. 
112  Kâf, 50/18. 
113  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 131. 
114  Ra’d, 13/11. 
115  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 131. 



118 

 

vasıtasıyla alacağını bildirir. Meydânî, görevli melek vasıtasıyla Allah’ın, gerek 

karada gerekse denizde pireye varıncaya kadar bütün canlıların ruhlarını aldığını dile 

getirir.116 

Meydânî, Münker ve Nekîr meleklerinin kabirdeki kimseye soru sormak için 

geldiğini zikreder. Bu meleklerin, gerek tabi biçimde ölen ve kabre konulan ölülere 

kabirde, gerekse yırtıcı bir hayvan tarafından yenilen ya da yangın vb. durumlardan 

dolayı cesedi yok olan kimselere Allah’ın dilediği ve bildiği biçimde geldiğini dile 

getirir. Münker ve Nekir meleklerinin bu adla isimlendirilmelerinin onları yerme 

amaçlı olmadığına ve onlara özgü bir lakap niteliğinde olduğuna dikkat çeker. 

Yaygın anlayışa göre bunların Münker ve Nekir ismiyle tanındığına işaret eden 

Meydânî, bazı düşünürlere göre bunların üç melek olup Münker, Nekir ve Nâkûr 

olduğu, diğer bazı düşünürlere göre ise müminlere gelen meleklerin mübeşşir ve 

beşîr adını taşıdığına özellikle yer verir. 117  Meydânî’nin söz konusu melekler 

hakkında farklı adlandırmalara yer vermek suretiyle konuya zenginlik katması kayda 

değer bir özellik olarak ifade edilmelidir. 

3.2.3. Kabir Hayatı ve Ahvâli 

Dünya hayatının sona ermesi ile başlayan ve kıyamet kopmasına kadar 

sürecek olan hayata kabir hayatı denildiği gibi dünya ile âhiret hayatı arasında bir 

köprü olması bakımından da berzah hayatı 118  denir. Genellikle insanlar kabre 

defnedildiğinden dolayı söz konusu evre bu isimle adlandırılagelmiştir. Ehl-i sünnet 

kelâmcıları ve Mu‘tezilenin çoğunluğu kabirde azabın ve ihsanın aklen imkânsız 

olmayıp119 hak olduğu noktasında yaklaşım sergilemişlerdir.120 Onlar, duyu organları 

ile algılanması mümkün olmayan bu durum karşısında ilgili âyetleri 121  te’vil 

etmeksizin dikkate almanın gerekliliği üzerinde durmuşlardır.122 Ayrıca söz konusu 

                                                            
116  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 132. 
117  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 133-134. 
118  Mü’minün, 99-100. 
119  Cüveynî, Akîdetü’n-Nizâmiyye, 78; Harpûti, Tenkîhul-kelam, 108. 
120  Sâbûnî, Bidaye, 91; Beyazızâde Ahmed efendi, el-Usûli'l-mûnife, 54. 
121  Bk. Gafir, 40/11, 46; Câsiye, 45/21; Mü’minün, 40/46; Taha, 124; İbrahim, 14/27; Tevbe, 101; 

Tûr, 52/47; Secde, 32/21; Nûh, 71/25;  
122  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn (İlk Dönem İslâm Mezhepleri), 597; Kâdî Abdülcebbar, Şerhu 

Usûli’l-Hamse, 730; Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, 167; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/364; Ali el-Karî, 

Şerhu Kitâbi-Fıkhi’l-Ekber, 296-297; Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 313. 



119 

 

bu azap, dünyada iken kötü eylemlere yeltenen ve sorumluluklarını görmezden gelen 

kimseler açısından da caydırıcı olma özelliğine sahiptir. Bu bakımdan kabir azabının 

insanların yararına olduğu da söylenebilir.123  

Meydânî, insanların dünya hayatında yaşadıkları sürenin sona ermesiyle 

başlayan ve kıyamet kopuncaya kadar devam eden zaman dilimine kabir hayatı 

denildiğinden bahseder. Geçen bu süre; ister öldüğünde toprağa gömülmek suretiyle 

kabirde geçmiş olsun isterse yırtıcı bir hayvanın yemesi sonucunda cesedi yok olsun 

ya da ateş vb. nedenlere bağlı olarak yok olsun her hâlükarda kabir hayatı biçiminde 

ifade edildiğine dikkat çeker. O, genellikle insanların öldükten sonra bu süreyi 

kabirde geçirdiklerine işaret ederek bu nedenle “kabir hayatı” söyleminin yaygınlık 

kazandığına temas eder. Meydânî’ye göre kabir azabı hak olup bu hususta birçok nas 

bulunmaktadır. Bu bağlamda: “Onlar, sabah akşam o ateşe sunulurlar.”,124 “Bana 

sizin kabirlerinizde Deccal fitnesi gibi yahut ona yakın bir fitneye maruz kalacağınız 

bildirildi.”125 vb. nasları126 kanıt olarak getirdiği görülür.127 

Kabir hayatının hak olduğu yaklaşımını sergileyen âlimlerin bu hayatın 

sadece ruhla mı yoksa hem ruh hem de bedenle mi olacağı noktasında ayrıştıkları 

görülür. Ehl-i sünnetin ekseriyeti söz konusu naslarda tahsis ve tevile dair delil 

bulunmadığını ileri sürerek128 ruh ve beden ile birlikte olacağını savunur iken,129 İbn 

Kayyim (öl. 751/1350) ve İbn Hazm (öl. 456/1064) bu durumun sadece ruh ile 

olacağı kanaatini taşırlar. 130  Öte yandan bazı Ehl-i sünnet kelâmcıları ise kabir 

hayatının keyfiyeti hakkında görüş belirtmekten geri durmuşlardır. (tevekkuf)131 Ehl-

i sünnet kelâmcılarının çoğunluğu bu hususta Allah’ın cesede acıyı ve lezzeti 

                                                            
123  Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse, 732-733. 
124  Mümin, 40/46. 
125  Buhârî, “Cenâiz”, 86. 
126  Buhârî, “Cenâiz”, 82; Müslim, “İmân”, 34; Ebû Dâvud, “Tahâret”, 26. 
127  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 133-134. 
128  Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 314. 
129  Cüveynî, Akîdetü’n-Nizâmiyye, 78; Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, (Muhtasaru Şerhi Bekri), 152 
130  Ebû Abdillah Muhammed b. Ebî Bekir b. Eyyub İbn Kayyim el-Cevziyye, Kitâbu’r-Ruh, thk. 

Muhammed Ecmel Eyyub el-Islâhî (Rıyad: Daru Ataâti’l-ilim, 2019), 121. 
131  Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, 168; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/365. 



120 

 

hissedebilecek düzeyde bir canlılık vereceğini, böylece hem ruh hem de beden ile 

birlikte azap etme ya da nimetlendirmenin söz konusu olacağını belirtirler.132   

Felsefeciler, yaşam için bünyenin şart olduğunu ileri sürerler. Tabiatçılar ise 

bunun illet olduğu düşüncesindedirler. Kimi Şîa mensupları ile Mu‘tezile kelâmcıları 

ölünün donuk varlık olduğunu ve hissetme duyusunun olmadığını savunurlar. 133 

Kimi Mu‘tezile kelâmcıları ise insanların mükâfat ve cezaya çarptırılma yerinin 

ahiret olduğunu ileri sürerek zaten orada ceza göreceklerini, dolayısıyla kabirde 

ayrıca bu işlemlerin görülmesinin Allah’ın adaleti ile bağdaşmayacağını ileri 

sürerler. Onlardan bir kısmı ise kabirde sürekliliği olmayan geçici bir azabın 

olabileceğini düşünürler.134 Kerrâmiyye, kabir azabının cansız bedene uygulanacağı 

görüşündedir. 135  Kabir azabının Cuma günü ve Ramazan günleri gibi bazı özel 

günlerde kaldırılacağı yönünde de bir takım görüşler ileri sürülmüştür.136  

Kabir azabının kökten inkâr edilmesi durumu ise hakkında birçok kesin delil 

bulunduğundan dolayı inançsızlığa kayma olarak değerlendirilir. 137  Öte yandan 

tenâsüh ve reenkarnasyon anlayışı da gerek âhiret hayatını, gerekse kabir hayatını 

bütünüyle reddeden bir yaklaşım olarak öne çıkar.138  

Meydânî’ye göre Allah, kabirde bulunan kimsede onun ıstırap çekmesine ve 

haz almasına imkân tanıyacak düzeyde bir tür yaşam yaratır. Onun bu yaklaşımıyla 

kabir hayatının keyfiyeti hakkında Ehl-i sünnetin genelinin benimsediği düşünceden 

yana tavır takındığı anlaşılır. O, ruhun kabirde bulunanlara verilip verilmemesi 

konusunda düşünürler arasındaki görüş ayrılığına dikkat çeker. Bu meselede Ebû 

Hanîfe’nin tevakkuf ettiğini belirten Meydânî,139 kendisinin o kanaatte olduğuna dair 

açıktan beyanı olmasa da zımnen bu yaklaşımı benimsediği anlaşılmaktadır.  

                                                            
132  Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/365; Harpûti, Tenkîhul-kelam, 108; Mustafa Akçay, “Gazzali 

Düşüncesinde Ölüm ve Kabir Hayatı”, Ekev Akademi Dergisi 9/23 (2005), 96. 
133  Harpûti, Tenkîhul-kelam, 108. 
134  Bir takım gerekçelerle birlikte bazı Muʽtezile kelâmcıları Cehmiyye ve Rafizîler reddeder. İtirazlar 

ve cevaplar ile ilgili bk. Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 219; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid,130. 
135  Ebü’l-Muîn en-Nesefî, et-Temhîd fî Usûli’d-din, thk. Muhammed Abdurrahman eş-Şâgûl 

(Kahire: Mektebe Ezheriyye et-Türâs, 2006), 133. 
136  Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 219. 
137  Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 313. 
138  Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 315. 
139  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 135. 



121 

 

3.2.4. Kıyâmet Alâmetleri 

İslâm’a göre kıyâmetin kopması aklen imkânsız olmayan, ayetlerde ve hadis-i 

şeriflerde açıkça belirtilen bir hâdisedir.140 Kıyâmetin ne zaman kopacağına dair bilgi 

ancak Allah katındadır. 141  Kur’ân-ı Kerîm’de kıyamet günü es-sâ‘a, el-kâria, el-

gâşiye, el-hâkka, el-vâkı‘ et-tâmmetü’l-kübra gibi çeşitli adlarla anılmıştır. İslâm 

düşünürleri naslardan hareketle kıyâmet alâmetlerini açıklamışlardır.142 Ayrıca onları 

küçük alâmetler ve büyük alâmetler diye iki gruba ayırmışlardır.143  

Meydânî, kıyamet alâmetlerine inanmanın dinsel kabuller bakımından 

gerekliliği üzerinde durur. Bu gerçeği Hz. Peygamber’in haber verdiğini belirten 

Meydânî, bu konuda epeyce sahih hadisin varlığına dikkat çeker. Ayrıca bu durumu 

aklî yönden ele alan Meydânî, bunun Allah’ın mutlak gücüne nispetle gerçekleşmesi 

gayet mümkün bir durum olduğuna işaret eder. 144 Bu yaklaşımından hareketle 

Meydânî’nin inanç esasları ile ilgili hususlarda haber-i vâhid de olsa birçok sahih 

hadis ile desteklendiğinden ötürü söz konusu rivayetleri dikkate aldığı 

anlaşılmaktadır.  

Bu hususta önemli gördüğü bir rivayete özellikle yer verdiği görülür: Huzeyfe 

b. Üseyd, sahâbîler aralarında bir konuyu konuşur iken Hz. Peygamberin geldiğini ve 

onlara hangi konuyu konuştuklarını sorduğunu aktarır. Onlar da kıyamet hakkında 

konuştuklarını bildirirler. Bunun üzerine Hz. Peygamber şöyle buyurur: 

“On alâmet meydana gelmedikçe kıyâmet kopmayacaktır. Onlar: 

Duman, Deccâl, Dâbbetü’l-arz, güneş’in batıdan doğması, Hz. Îsâ’nın 

nüzûlü, Ye’cûc ve Me’cûc, doğu, batı ve Arap yarımadasında 

gerçekleşecek yer batması ve Yemen’den başlayan insanları 

toplanacakları yere götürecek bir ateşin çıkması.”145  

                                                            
140  Deliller ile ilgili bk. Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 338 vd. ilgili ayetler bk. Kıyame, 

75/6-12; Hacc, 22/1-2; İnfıtar, 82/1-5; Meâric 70/8-10. 
141  Lokman, 31/34; Fussilet, 41/47; A’raf, 7/187. 
142  Bk. Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 200; Habenneke el-Meydânî, el-Akîdetü’l-İslâmiyye, 543 vd. 
143  Harpûti, Tenkîhul-kelam, 118 vd. 
144  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 165. 
145  Müslim, “Fiten”, 39-40; Ebû Dâvûd, “Melâhim”, 11; İbn-i Mâce, “Fiten”, 28. 



122 

 

3.2.5. Ahirete Îman ve Ahiret Halleri 

Akâid ve kelâm kitaplarında İlâhiyyât ve nübüvvet konularının ardından 

genellikle semiyyâta dair meselelere yer verilir. Tüm evreleriyle birlikte âhiret hayatı 

duyu organları ile algılanması mümkün olmayan gayba dayalı konulardan olduğu 

için naslar etrafında işlenir. Bu bakımdan âhiret ile ilgili konulara genellikle 

semiyyât denir. İslâm düşünürleri, İsrâfil (a.s)’ın sûra üflemesi sonrasında başlayan 

ve ebedî hayat olarak tanımlanan ba‘s, haşr, mizan gibi durumların yaşanacağı sürece 

âhiret hayatı derler. 146  Kur’ân-ı Kerim’de âhiret ve onun ahvali nitelendirilirken 

çeşitli adlandırmalar üzerinde durulduğu görülür.147 

Âhiret inancının îman esasları arasında olduğunu gösteren birçok nas vardır. 

Allah’a îman ile birlikte konu edildiği görülmektedir. 148  İslâm düşünürleri söz 

konusu naslar etrafında Allah’ın adaletini ve hikmetini de dikkate alarak149 âhiret 

hayatının mevcudiyetine dair bir takım akla dayalı kanıtlar geliştirmişlerdir. Bu 

bağlamda insanların belli bir amaç üzere yaratılmış olup başıboş olarak yaratılmadığı 

fikri, Allah’ın sonsuz adaleti ve hikmeti, insanların denenmek için yaratıldığı gerçeği 

ve fıtrattan doğan durumlar; işte bunların tamamı âhiret inancına götüren düşünsel 

eylemlerdir.150  

Meydânî’ye göre ahiret gününe inanmak, îman esasları arasında yer alan 

önemli bir husustur. O, ahiret gününü; ölüm ile başlayan ve kıyâmet günü en son 

gerçekleşmesi beklenen olayın yaşanacağı ana kadar devam eden zaman diliminin 

bütününe verilen bir ad olarak tanımlar.151 

Ehl-i kıble mensupları ve -bir takım eksiklik ve yanlışlıklarla birlikte- Ehl-i 

kitabın çoğunluğu, âhiret hayatının gerçekleşeceğini kabul ederler. Felsefeciler, 

Allah’ın varlığını kabul etmelerine rağmen beden ile dirilişi kabul etmezler. Onlar, 

ölen kimsenin iyi biri olması durumunda ruhunun ruhlar âlemine yükselerek orada 

rahat ve huzurlu bir şekilde kalacağını, kötü bir kimse olması halinde ise ruhunun 

                                                            
146  Harpûti, Tenkîhul-kelam, 111.  
147  Bk. Habenneke el-Meydânî, el-Akîdetü’l-İslâmiyye, 538 vd. 
148  Bakara, 2/4, 62, 177; Nisa, 4/136. Ayrıca bk. İlyas Çelebi, “Ahiret Âleminin Hak Olduğu ve 

Hakikatinin Bulunduğu Üzerine”, Din ve Hayat, 14/42 (2021), 18, 20. 
149  Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, 160. 
150  Habenneke el-Meydânî, el-Akîdetü’l-İslâmiyye, 534 vd. 
151  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 118. 



123 

 

bedeni ile birlikte karanlıklar içerisinde yeryüzündeki fiziksel âlemde kalacağını 

iddia ederler.152  

Modern çağda sadece deney ve gözleme dayalı pozitif ilimlerin esas alınması 

ve bunların kesin doğrular olarak kabul edilmesi biçiminde gelişen anlayış bunun 

yanı sıra bunlara gösterilen ilgi ve alaka, nihayetinde âhiret hayatının gözardı 

edilmesine yol açmıştır. İnsanların maddeye, tüketime ve dünyaya gereğinden fazla 

ilgi duyması, âhiret bilincini ciddi anlamda yıkıma uğratmıştır. Bu akımın 

oluşmasına Hristiyan âlemindeki dünyadan el etek çeken ruhbânî anlayışın tetikleyici 

unsur olduğunu söylemek mümkündür. Dünyaya ve bilime dair herşeyi kötüleyen 

yozlaşmış Hristiyan din anlayışı ve buna karşın bilime dayalı modern düşüncenin 

gelişmesi, adeta din ve dine dayalı değerlere karşı intikam duygusu geliştirmiştir. 

Batı’da gelişen bu olaylardan doğal olarak İslâm dünyası da etkilenmiş ve benzer 

anlayışla âhireti öteleyen bir tavır takınmıştır. Hâlbuki sahih din anlayışı dünya ve 

ahirete yönelik dengeli yaşam ilkeleri belirlediği gibi vahiy ve bilim ile donanımlı 

bilinçli, olgun bir birey inşa etmeyi hedeflemektedir. 

Meydânî’nin ahiret ile ilgili konularda genel hatlarıyla naslar çerçevesinde 

düşünce yapısı geliştirdiği ve ilgili naslarda hiç tevîle başvurmadığı net bir biçimde 

anlaşılmaktadır. Onun, söz konusu meselelerde yalnızca nas merkezli düşünce tarzı 

benimsemesi ve felsefî yaklaşıma uzak duruşu kendisi hakkında; bu alanda ilk 

dönem selef çizgisini takip ettiği tezini öne sürmemize haklı bir kanıttır. 

3.2.5.1. Ba‘s, Haşr 

Meydânî, öldükten sonra tekrar diriltilmenin zarûrât-ı diniyye’den olduğunu 

belirtir ve inanç esasları arasındaki önemine dikkat çeker. Ona göre diriliş, insanın 

doğumundan ölümüne kadar vücudunda ona ait olarak bulunan aslî parçaların tekrar 

bir araya getirilmesi ve ruhun da bedenine iade edilmesi biçiminde gerçekleşir. Daha 

sonra bütün insanlar amelleri mukabilinde hesaba çekilmek üzere toplanma yerine 

götürülürler. Meydânî, öldükten sonra tekrar diriltilmenin hem beden hem de ruh ile 

olacağını savunmaktadır. O, bu hususta epeyce âyetin varlığına dikkat çekerek 

bunların sayıca hüküm içerikli ayetlere (ahkâm) yakın olduğunu ve çoğunlukla da 

                                                            
152  Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, 160. 



124 

 

te’vîle muhtemel olmadıklarını vurgular. Öte yandan bu minvalde rivayet edilen 

hadis-i şeriflere de vurgu yapan Meydânî, ilgili haberlerin manen tevâtür derecesine 

eriştiğini, tekrar diriliş ve toplanmanın gerek sübût bakımından gerekse delâlet 

yönüyle kesin (kat‘î) olduğunu açıkça ifade eder. Bu bağlamda bu kadar kayda değer 

düzeyde nas var iken bunu inkâra kalkışmanın dinden çıkmaya neden olacağını 

özellikle dile getirir.153 Meydânî’nin bu hususta özverili bir biçimde seçtiği naslar 

arasından özellikle akla dayalı kanıtlara yer verdiği görülür. Bu hususta onun, tekrar 

diriltilmenin ilk kez yaratılmaya oranla daha kolay olacağı ve zor bir şeyi yoktan var 

edenin ondan daha kolay olanı pek tabî olarak yaratabileceği çıkarımları 

önemlidir.154  

3.2.5.2. Kitapların Dağıtımı, Hesap  

Meydânî, insanların hesaba çekilmek için toplanmalarının ardından onlara 

dünyada yaptıkları amellerinin yazılı bulunduğu kitapların verileceğini bildirir. O, 

Allah’ın va‘di ve vaîdi kapsamında itaatkâr kullara sevap; isyankâr kullara da ceza 

vereceğinden söz eder.155 Bu konuda “Kıyamet gününde ona, açılmış bir konumda 

önüne konulacak bir kitap çıkaracağız.”156 âyetini delil olarak getirir. Ayrıca bu 

konuya ilişkin hadis-i şerif ile de detaylı denilebilecek ölçüde meseleye değindiği 

görülür.157 Meydânî, amel defterinin niteliğini açıklayıcı herhangi bir ayrıntıya yer 

vermez. Bu da bizi onun amel defterinin mahiyeti hakkında herhangi bir yaklaşıma 

sahip olmadığı ve onun bilgisini Allah’a havale ettiği sonucuna götürür. 

3.2.5.3. Mîzân 

Meydânî, hesaptan sonra insanların amellerinin tartılacağını, hayır, şer, itaat 

ve isyan gibi durumları ilâhî adâlet ekseninde ortaya çıkaran ve buna özgü olarak 

yaratılan ölçü birimine mîzân denildiğini belirtir. Ona göre mîzân, hakîkat manada 

anlaşılmalıdır; iki kefesi ve bir dili olan, her iki kefesi de gökler ve yeryüzü kadar 

olan bir ölçü birimidir. O, kefelerden birisinin nurdan olduğunu ve iyiliklerin onunla 

tartıldığını, diğerinin ise zulmetten olup günahların onunla tartıldığını öne sürer. Bu 

                                                            
153  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 135-136. 
154  Bk. ilgili ayetler; Yasin, 36/51, 78, 79; İsrâ, 17/51; Kıyâme, 75/3-4; Kaf, 50/44; A’raf, 7/29. 
155  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 136. 
156  İsrâ, 17/13. 
157  Bk. Buhârî, “Mezâlim” 2, “Tefsîr” 11/4; Ahmed b. Hanbel, 2/74. 



125 

 

bakımdan mîzân, belirtilen nitelikte somut anlamda ilâhî bir ölçü birimidir. 158 

Meydânî’nin bu konuda selef düşünürlerin yaklaşımını benimseyerek mîzânı 

maddeleştirdiği anlaşılmaktadır. 

Meydânî, kimi salih insanlarla, sıkıntılara maruz kalan müminlerin amelleri 

tartılmadan ve hesaba çekilmeden direkt cennete girecekleri, kimi günahkârların da 

aynı şekilde direkt cehenneme sevk edilecekleri kanaatini taşır. Meydânî bu 

bağlamda; “Onlar, Rab’lerinin âyetlerini ve O’na kavuşacaklarını inkâr eden, 

böylece amelleri boşa çıkan, o yüzden de kıyamet gününde amelleri için bir terazi 

kurmayacağımız kimselerdir.” 159  âyetini görüşünü destekler nitelikte kanıt olarak 

getirir.160 

3.2.5.4. Havz-ı Kevser 

Meydânî’ye göre Allah, Hz. Peygamber’e kıyâmet gününde havz-ı kevser’i 

bahşedecektir. O gün iyi kimseler oraya gelebilecek, kötü kimseler ise oradan 

uzaklaştırılacaktır. O, bu hususta gelen varyantların sahih nitelikte olduğuna ve bir 

bütün olarak düşünüldüğünde söz konusu bilginin manen tevâtür derecesine 

ulaştığına özellikle dikkat çeker. Meydânî, havzın keyfiyeti hususunda ilgili hadis-i 

şeriften hareketle onun mesafe bakımından çok geniş, suyu sütten daha beyaz ve 

kokusu miskten daha güzel olduğuna vurgu yapar. Ayrıca kadehleri gökteki 

yıldızlara benzeyip ondan içenin bir daha susamayacak nitelikte olduğuna dikkat 

çeker. Meydânî, Atâ (öl. 114/732) vd. tefsircilere dayandırdığı açıklamada Kevser 

sûresinde konu edinilen kevserin Hz. Peygamber’e ihsan edilen havz-ı kevser 

olduğunu ileri sürer.161 Öte yandan Kurtûbî’ye (öl. 671/1273) atfen Hz. Peygamber’e 

iki çeşit havz ikram edildiğinden söz eder.162 İkisinin de kevser diye adlandırıldığını, 

birinin sırattan önce, diğerinin ise cennette bulunduğunu dile getirir.163 

                                                            
158  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 137. 
159  Kehf, 18/105. 
160  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 137-138. 
161  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 80-81. 
162  Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtûbî, el-Câmiʽ li-ahkâmi’l-

Kur’ân, thk. Ahmed el-Berdevî – İbrahim Atfîş (Kahire: Daru Kütübi’l-Mısrıyye, 1974), 20/216-

217. 
163  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 82. 



126 

 

3.2.5.5. Sırat 

Meydânî, sıratın cehennem üzerine kurulan bir köprü olduğu ve dine dayalı 

kabuller bakımından böyle bir inanışın hak olduğu kanaatindedir. Ona göre sırat, 

kıldan daha ince ve kılıçtan daha keskin niteliktedir. Meydânî, sırat köprüsü 

hakkında rivayet edilen kıldan daha ince ve kılıçtan daha keskin nitelikte olduğu 

hususundaki bilgiyi sahih kaynaklarda yer almadığından dolayı kabul etmeyen 

Kârâfî’ye (öl. 684/1285) şiddetle karşı çıkar. Konu ile ilgili olarak bu haberin sahabî 

mürseli164 olduğuna dikkat çeken Meydânî, sahâbî mürsellerinin hükmen muttasıl 

senet kabul edildiğini ileri sürer. Dolayısıyla bu haberin sahih ve makbul olduğunu 

vurgular. Bu hususta Gazzali’nin (öl. 505/1111) de aynı kanaatte olduğundan söz 

eden Meydânî, benimsediği yaklaşımı böylece kuvvetlendirmeye çalıştığı 

gözlemlenir.165 Bu bakımdan Meydânî’nin sırat köprüsünün mahiyetine ilişkin hadis 

merkezinde betimleyici bir yaklaşıma sahip olduğu anlaşılmaktadır.  

3.2.6. Şefaat 

Şefaat; suçları sabit olmuş kimselerin günahlarının afedilmesini istemek,166 

mertebece yüksek olan birinin daha aşağıdakiler için istekte bulunması,167 birinin 

başka birisine yardım etmesi ya da ondan zararını gidermesi için bir başkasından 

istekte bulunması 168  gibi anlamlara gelir. Ehl-i sünnet âlimleri naslarda Hz. 

Peygamber’den ümmeti hakkında dua etmesinin, 169  onlar adına istiğfarda 

bulunmasının 170  emredildiğini belirterek Hz. Peygamberin şefaat etme yetkisine 

dikkat çekerler. Ayrıca Kur’ân’ı Kerim’de şefaat etme ile ilgili birçok ayet de yer 

alır.171 Ehl-i sünnet kelâmcıları, Hz. Peygamber’in günahkâr müminlere ve büyük 

günah işleyen müminlere şefaat etmesinin hak olduğu ve buna inanılması gerektiği 

                                                            
164  Sahâbî Mürseli: Sahâbînin Hz. Peygamberden doğrudan duymadığı başka bir sahâbîden duyduğu 

halde Hz. Peygamberden işitmiş gibi naklettiği hadislere denir. Bk. Mustafa Saîd el-Hın - 

Muhyiddîn Deyb Mistu, el-Îzah fî ulûmi’l-hadîs ve’l-ıstılâh (Dimeşk: Dâru'l-Kelimi't-Tayyib, 

2004), 142.  
165  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 136-137. 
166  Cürcânî, et-Ta‘rîfât, 131. 
167  İsfahânî,  el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân, 458.   
168  Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse, 688. 
169  Tevbe, 9/103. 
170  Muhammed, 47/19; Nisa, 4/64. 
171  Yunus, 10/3; Bakara, 2/255; Enbiya, 21/28; Müddessir, 74/48. 



127 

 

noktasında görüş birliği içindedirler.172 Bu bağlamda müminler adına şefaatin birçok 

türünden söz edilir. 173  Ayrıca şefaatin manen mütevatir haberlerle bildirildiğini, 

büyük ve küçük günah işleyenler hakkında şefaatin kitap, sünnet ve icmaya dayalı 

delillerle kanıtlandığını ifade ederler.174  Ehl-i sünnet kelâmcılarına göre gerçekte 

şefaat etme yetkisi yalnızca Allah’a mahsustur. O, lütuf ve keremi ile175 bu yetkiyi 

peygamberlerin yanı sıra şehitlere, Allah dostlarına, âlimlere, salih kimselerden olan 

baba, çocuk, akraba, hoca ve talebelere kullandırabilir.176  

Öte yandan -aralarında bazı farklılıklar olmakla birlikte- büyük günah 

işleyenlerin îman dairesinden çıktığını iddia eden Hâricîler ve Mu‘tezile’nin 

çoğunluğu, şefaati ilâhî adalete aykırı olduğu gerekçesiyle177  kabul etmemişlerdir.178 

Onlardan kimisi; büyük günahları işlemekten kaçınan ve küçük günah işleyenlerin 

bağışlanması için, kimisi; büyük günah işleyen ve ardından tövbe edenlerin 

tövbesinin kabul edilmesi için, kimisi de; büyük ve küçük günahlardan sakınanların 

amelleri mukabilinde mertebelerinin yükseltilmesi için peygamberlerin ve meleklerin 

şefaatine ihtiyaç duyulduğunu ileri sürerler.179  

Meydânî, ahirette Hz. Peygamber’e özel şefaat etme yetkisi verileceğini 

ayrıca bunun tevâtür derecesine ulaşan haberler ve icma ile sabit olduğunu vurgular. 

Bu nedenle şefeatin inanılması gerekli hususlar arasında yer aldığına özellikle dikkat 

                                                            
172  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 475 vd.; Semerkandî, Sevâdü’l-â‘zam, 32-33; Bâkıllânî, el-İnsâf, 

162; Cüveynî, Akîdetü’n-Nizâmiyye, 81; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille,  397 vd.; Teftâzânî, 

Şerhu’l-Akâid, 144. 
173  Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, 166; Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 355-356. 
174  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 144-145. 
175  Emrullah Yüksel, “İslam'da Şefaat Yetkisi”, İstanbul Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi s. 5  

(2002), 30. 
176  Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, 166; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 397. 
177  Mu‘tezile kelâmcıları, Allah'ın, emir ve yasaklarına uyarak yaşayanları mükâfatlandırmasını, 

bunlara uymadan yaşayanları ise cezalandırılmasını zorunlu olarak görürler. Bunu va‘d ve vaîd 

prensibi ile formüle ederler. Onlar, Allah'ın söz konusu va‘d ve vaîdinden dönmesinin söz konusu 

olmayacağını belirtirler. Ayrıca onlar, böyle bir şeyin vukûsunu Allah'ın ilâhî adaletine aykırı 

olduğu gerekçesiyle de kabul etmezler. Bu fikrî alt yapının sonucu olarak da büyük günah işleyip 

tövbe etmeden ölen kimsenin fâsık olduğunu ileri sürerek Allah'ın lütfunun eseri pozisyonunda 

olan şefaat hakkından onların yararlanmasının söz konusu olmayacağını savunurlar. Bk. Metin 

Yurdagül, Kelam Tarihi (Ekoller-Şahıslar-Eserler), (İstanbul: M. Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yay.,),183. 
178  Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse, 688-689; Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, 166; Nesefî, 

Tabsıratü’l-Edille, 397; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 144. 
179  Bâkıllânî, el-İnsâf, 163; Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 209. Ayrıca itirazlar için bk. Bâkıllânî, el-İnsâf, 

164-169; Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 209-210. 



128 

 

çeker. 180  Meydânî, Kâdî İyâz (öl. 544/1149) ile Nevevî’ye (öl. 676/1277) 

dayandırdığı açıklamada Hz. Peygamber’in ümmetine dönük beş çeşit şefaatinden 

bahseder.181  

1. Şefaat-i uzmâ adıyla anılan bu tür şefaat yalnızca Hz. Peygamber’e özel ve 

en kapsamlısı olması bakımından önemlidir. Mahşerde bütün insanlar korku ve 

bekleyiş içinde oldukları bir anda Hz. Peygamber’in şefaati sayesinde hesapları bir 

anda görülecektir. Bu şefaat aynı zamanda Kur’ân’ı Kerim’de “Makâm-ı Mahmud” 

adıyla geçmektedir. 182  Bu nevi şefaat hakkında icma da vâkî olmuştur. Ahirette 

dirilişin ve toplanışın gerçekleşeceğine inanan kimsenin bunu inkâra kalkışması söz 

konusu değildir. 

2. Müslüman bir topluluğun hesaba çekilmeden direkt cennete girdirilmesi. 

Meydânî bu tür şefaatin de Hz. Peygamber’e özel olduğunu belirtir.  

3. Cehennemi hak eden kimselere şefaat edip oraya girmemelerini sağlama. 

Bu tür şefaatin de Hz. Peygamber’e ait bir özellik olması öne çıkar. 

4. Günahkâr müminlerden cehenneme girenler adına şefaat hakkı tanınması. 

Bu şefaat hakkının Hz. Peygamber’e özel olmayıp Allah’ın şefaat hakkı tanıdığı 

kimseler tarafından da gerçekleşmesinin mümkün olduğu bir şefaat türüdür. 

5. Cennette derecelerin yükseltilmesi hususundaki şefaat yetkisi.183 

Öte yandan Meydânî, nebî, resûl, melek ve marifet ehli gibi değerli 

şahsiyetlerin Allah’ın izni ve meşîeti ile şefaat etme yetkisine sahip olacağını 

özellikle vurgular. 184  Ayrıca o, Mu‘tezile’nin ilk ve sonuncu şefaat türlerini 

reddetmediğini ve benimsediğini ileri sürer.185 

Hz. Peygamber’e tanınan söz konusu şefaat türlerine özverili bir biçimde 

değindiği görülen Meydânî, bize kendisinin de bu kanaatte olduğu yönünde fikir 

vermektedir. Meydânî, Hz. Peygambere tanınan şefaat etme yetkisi başta olmak 

üzere genel anlamda bütün yönleriyle şefaati mercek altına alarak oldukça kapsamlı 

                                                            
180  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 83. 
181  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 84. 
182  İsrâ, 17/79. 
183  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 85. 
184  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 121. 
185  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 85. 



129 

 

değerlendirmelerde bulunur. Bu bakımdan kayda değer bir özellik olarak ifade 

edilmelidir. 

3.2.7. Cennet ve Cehennem 

Akâid ve kelâm kitaplarında cennet ve cehennem konusu işlenirken genel 

anlamda bunların şu anda mevcudiyeti, sürekliliği ve somutluluğu tartışılmıştır. 

Konu ile ilgili nasları186  herhangi bir biçimde yoruma açmadan değerlendiren Ehl-i 

sünnete göre cennet ve cehennem haktır. Şu anda yaratılmış olup ehli de ebedi olarak 

orada kalacaklardır. 187  Cehmiyye, cennet ve cehennemin şu anda yaratılmış 

olduğunu 188  ve insanda sonsuza dek hareket özelliği bulunmayacağından ehlinin 

orada sürekli olarak kalmayacağını savunur. 189  Sürekliliği ifade eden ayetlerin 

mübalağa içerdiğini düşünür.190 Muʽtezile, şu anda mevcut olmasında herhangi bir 

fayda olmadığından hareketle ceza gününde yaratılacağını savunur. 191  Ayrıca 

yaratılsaydı kıyamet kopunca yok olması gerekirdi. 192  Mu‘tezile’den kimisi 

cehennem azabının bütün kâfirler hakkında eşit olmadığını ileri sürer iken193 kimisi 

de cennetliklerin ve cehennemliklerin zamanla hareketlerinin sona erip sürekli bir 

biçimde hareketsiz kalacaklarını iddia eder.194 Ehl-i sünnet âlimleri, insanların cennet 

ve cehenneme girdirilmesini Allah’ın fazlı ve adaleti çerçevesinde değerlendirir. 

Mu‘tezile ise amellerinin karşılığı olarak görür.195 

Son dönem kelâmcılarından İzmirli, selefe dair bazı görüşleri öne sürerek 

Allah’ın hikmetini inkâra yol açağından dolayı cehennemde ardı arkası kesilmeyen 

sürekli bir azabın olmayacağını savunur.196 Yine bazı çevreler tarafından ileri sürülen 

Ehl-i kitabın mümin olduğu ve kâfirlerden farklı bir grubu oluşturduğu, dolayısıyla 

kâfirlere uygulanan azabın onlara uygulanmayacağı, ayrıca onların cehennemde 

                                                            
186  Nisa, 4/169; Ahzab, 33/65; Cin, 72/23; Kehf, 18/107, 108.; Zuhruf, 43/74, 75, 77. 
187  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn (İlk Dönem İslâm Mezhepleri), 664; Semerkandî, Sevâdü’l-

â‘zam, 37; Sâbûnî, Bidaye, 178; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 134-135; Bûtî, Kübra'l-

yakîniyyâti'l-kevniyye, 361-362. 
188  Semerkandî, Sevâdü’l-â‘zam, 37. 
189  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn (İlk Dönem İslâm Mezhepleri), 664.  
190  Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, 87-88. 
191  Cüveynî, Akîdetü’n-Nizâmiyye, 79. 
192  Kasas, 28/88; İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 212. 
193  Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse, 666 vd.  
194  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn (İlk Dönem İslâm Mezhepleri), 664. 
195  Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 154-155. 
196  İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 2/199-200. 



130 

 

ebedi olarak kalmayacağı düşüncesi de bütünüyle naslara197 muhâlif bir tutum olarak 

göze çarpar.198 Özellikle modern çağda aktüel bir mesele olarak dile getirilen bu tarz 

yaklaşım, kanaatimizce gerek Ehl-i sünnet kelâmcılarının ekseriyetine, gerekse 

azabın genelliğini ve sürekliliğini bildiren sübûtu ve delâleti kesin olan naslara aykırı 

bir tutum olacağından dolayı isabetli bulunmamaktadır.199  

Cennet ve cehennemin anlatıldığı ilgili naslarda 200  cennet nimetlerinin ve 

cehennem azabının duyu organlarına dayalı ve fiziksel özelliklerine temas edildiği 

görülür. Bu bağlamda cennet ve cehennemin hem beden hem de ruh ile beraber 

lezzetleri ile hazlanılacak ya da cezası ile azab görülecek fizîki ve somut bir ortam 

olduğu anlaşılır. 201  Öte yandan Felsefeciler akla dayalı birtakım imkânsızlıkları 

gündeme getirmek suretiyle cennet ve cehennem ile ilgili ayetleri te’vil ederek 

onların somut bir biçimde bulunmadığını ve bunun ruhların hazlanacağı bir durum 

olduğunu iddia ederler.202  

Meydânî’ye göre cennet ve cehennem şu anda yaratılmıştır. Kur’ân-ı 

Kerîm’de Âdem (a.s) ve Havva kıssasında onların önceleri cennette yaşadıklarına 

dair yer alan bilgi 203  ve âyet-i kerimelerde belirtilen cennet ve cehennemin 

yaratıldığına ilişkin geçmiş zaman kipi ile gelen haberler 204  bu konuda önemli 

delillerden sayılır.205 Meydânî, cennet ve cehennemin ehli ile birlikte yok olmayıp 

ebedî olacağı kanaatindedir.  Bu bağlamda: “... Ebedî olarak orada kalıcıdırlar.”206 

gibi nasların bu gerçeği açıkça ortaya koyduğuna dikkat çeker. Öte yandan kıyâmet 

ile ilgili ayette yer alan: “Her şey yok olacak yanlız O, (Allah) hariç...”207 ifadesini, 

ilâhî fermanın uygulanması adına bir an da olsa cennet ve cehennemin yok olacağı ve 

sonra tekrar yaratılacağı biçiminde yorumlar. Bu bakımdan cennet ve cehennemin 

                                                            
197  Beyyine, 98/6. 
198  Bk. Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 361-362 (1 nr. dipnot) 
199  Ayrıca bk. Kevserî, Makâlâtü’l-Kevserî, 385-386.   
200  Gâşiye, 88/8-16; Vâkıa, 56/27-34.  
201  Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 358-360; İlyas Çelebi, “Ahiret Âleminin Hak Olduğu ve 

Hakikatinin Bulunduğu Üzerine”, 18 vd. 
202  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 134 (2 nr. dip.). 
203  Bakara, 2/35; Araf, 7/19, 22, 27; Taha, 20/117, 123 
204  Ali İmran, 3/133, 131. 
205  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 138. 
206  Nisa, 4/57. 
207  Kasas, 28/88. 



131 

 

ebedîliğine ters düşmediğine vurgu yapar.208 Meydânî’nin söz konusu özgün yorumu, 

ayetler arası uyumu ortaya koyma adına kayda değer bir özellik olarak ifade 

edilmelidir. Meydânî, nasların zahirine ters düştüğünden dolayı Mu‘tezile’nin cennet 

ve cehennemin şu anda yaratılmadığı tezine, Cehmiyye’nin ise cennet ve cehennemin 

ebedî olmadığı anlayışına şiddetle karşı çıkar. Meydânî’nin söz konusu meselede 

nass odaklı tavır takındığı oldukça belirgindir. 

3.2.8. Rü’yetullah 

Kelâm ekollerinin üzerinde tartıştığı konulardan birisi de Allah’ın cennette 

duyu organı ile görülmesinin (inkişâf-ı tâm) imkânıdır. Ehl-i sünnet kelâmcıları, 

Allah’ın cennette müminler tarafından görülmesinin aklen mümkün, naklen vacip209 

ve bu konuda sahabîlerin icması olduğu 210  kanatindedirler. Onlar, dünyaki bir 

varlığın görülmesi esnasında ihtiyaç duyulan bir takım niteliklere gerek duyulmadan 

görüleceğine dikkat çekerler.211 Rü’yetullahı aklen ispat etmeye çalışırken var olan 

bir şeyin görülebilirliği ilkesinden yararlandıkları görülür.212 Düşüncelerini naslara 

dayandırarak da213 kanıtlamaya çalıştıkları görülür.214 Öte yandan Allah’ın görülmesi 

durumunda diğer varlıklara benzetilmiş olacağı 215  kaygısından ötürü Mu‘tezile, 

Hâricîler Cehmiyye, Rafizîler ve Mürcie’nin çoğunluğu ne aklen ne de naklen 

rü’yetullahı benimserler.216 Dünyada Allah’ı görmenin imkânsız olduğu gibi Ahirette 

de imkânsız olacağını vurgularlar. Bu hususta aklî217 ve naklî 218 delilleri kanıt olarak 

ileri sürdükleri görülür.219 

                                                            
208  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 138. 
209  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 98; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 1/508; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 102 

vd. 
210  Bâkıllânî, el-İnsâf, 170. 
211  Semerkandî, Sevâdü’l-â‘zam, 44; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 105.  
212  Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, 89; Sabûnî, Bidaye, 95; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 102. 
213  Kıyame, 75/22, 23; Yunus, 10/26. 
214  Konu ile ilgili tüm deliller için bk. Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 98-103.; Bâkıllânî, el-İnsâf, 170; 

Sabûnî, Bidaye, 92-95; Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 70. 
215  Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, 45. 
216  Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse, 232, 233; Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, 84; Sabûnî, Bidaye, 

92. 
217  Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 1/508. 
218  Enam, 6/103; Araf, 7/143. 
219  Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse, 233. 



132 

 

Pezdevi, (öl. 493/1100) Allah’ın cennette görüleceğini bildiren ayetin 220 

vasfen müteşabih nitelikte naslardan olduğu için aklen değil naklen sabit olduğuna 

dikkat çeker. Bu özellikteki nassın yalnızca hakikat anlamda düşünülmesi gerektiği 

üzerinde durur. O, bu konuda -Muʽtezile gibi te’vile yeltenip- mecaza gidilmemesi 

gerektiğine özellikle dikkat çeker.221 Allah’ın kıyamet gününde cennete girmeden 

önce görülmesi, dünyada görülmesi, kerâmetle görülmesi ve rüyada görülmesi 

konuları da kelâm düşünürleri arasında tartışılmıştır.222  

Ahirette müminlerin Allah’ı görebileceği anlayışını benimseyen Meydânî’nin 

bu noktada bazı tenzîhî açıklamalara dikkat çektiği görülür. Ona göre Allah, herhangi 

bir mekânda ve cihette bulunmadan, karşılıklı bir arada durmadan, ışınlar göze 

ilişmeden ve Onun ile insanlar arasında bir mesafe olmadan görülebilecektir. İbrâhîm 

el-Lekânî’yi (öl. 1041/1632) referans gösteren Meydânî, Allah’ın görülmesi 

noktasında önemli bir hususa dikkat çeker. Ona göre ru’yetullahtan maksat; hiçbir 

kuşkuya mahal vermeden, gayet net bir biçimde, görme duyusu ile her bir mümin 

tarafından Allah’ın cemalinin görülmesidir. Her ne kadar düşünürler arasında bir 

takım detaylarda, kimlerin görüp göremeyeceği noktasında ve zamanı ve mekânı 

hususunda görüş ayrılığı bulunsa da genel anlamda Allah’ın görüleceği hususunda 

icmâ bulunmaktadır. Meydânî, aksini savunanlar olsa da meleklerin ve cinlerin 

Allah’ı görebileceği kanaatindedir.223 O, kadınların Allah’ı görmesi noktasında İslâm 

düşünürleri tarafından ortaya konan üç farklı yaklaşımdan söz eder. Bu hususta 

naslarda açıktan bir bilgi bulunmadığı ve çadırlarında olacaklarından dolayı 

göremeyeceklerini, nasların genelliğinden hareketle göreceklerini ve yalnızca 

bayram günlerinde görebileceklerini ileri sürdüklerini belirtir. Muhtemelen 

tartışmayı gereksiz gördüğünden ötürü onun bu konuda herhangi bir görüşe eğilimi 

belirgin değildir. Meydânî’nin geçmiş ümmetlerden olan müminlerin de Allah’ı 

göreceğine dair tavır takındığı görülür.224 Öte yandan Meydâni, “Hayır, doğrusu 

                                                            
220  Kıyâme, 75/22, 23. 
221  Ebü’l-Müntehâ, Şerhu’l-Fıkhi’l-ekber, 21. 
222  Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, 83; Sabûnî, Bidaye, 98. 
223  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 69. 
224  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 70. 



133 

 

onlar, kıyamet günü Rablerini görmekten mahrum bırakılacaklardır.”225 âyetini öne 

sürerek kâfir ve münâfıkların Allah’ı göremeyeceğini savunur.226 

Meydânî, rü’yetullahı te’vile ihtimali olmadığına inandığı deliller ile 

ispatlamaya çalışır. Bu bağlamda: “O gün yüzler parlaktır. Rablerine bakarlar.” 

âyetini227  ve “Dolunay hâlinde iken ayı gördüğünüz gibi hiç kuşkusuz Rabbinizi 

göreceksiniz. Onu görmede haksızlığa maruz kalmayacak ve izdihama 

düşmeyeceksiniz.”228 hadis-i şerîfini kanıt olarak getirir. Meydânî, Hz. Peygamber’in 

Allah’ın görülmesini ayın görülmesine benzetmek suretiyle aralarında kurduğu 

ilişkiyi oldukça önemli görür. İlgili nassın aklen de Allah’ın inkişâf-ı tâm biçimde 

görülebileceğine işaret ettiğine özellikle dikkat çeker.229 Nasda verilen bilginin aynı 

zamanda aklî bir kanıt biçiminde yorumlanabileceği yaklaşımına sahip olan 

Meydânî, böylece önemli bir hususa temas eder. Bu açıklamalar doğrultusunda 

Meydânî’nin rü’yetullahı naslarda geçtiği için kabul etmenin zorunluluğu üzerinde 

durduğu ve özellikle salt görme duyusu ile gerçekleşeceği dışında mahiyeti hakkında 

herhangi bir bilgiye sahip olunmadığından dolayı müteşâbih naslar kapsamında 

değerlendirdiği anlaşılmaktadır. 

3.2.9. Âdemoğullarından Alınan Mîsâk 

Meydânî’nin bu konuda Aʽraf sûresinde yer alan Allah’ın âdemoğullarından 

aldığı sözü (mîsâk) konu edinen âyet-i kerime çerçevesinde bir anlayış ortaya 

koyduğu görülür. Söz konusu âyette Allah’ın, âdemoğullarının sulblerinden onlardan 

dünyaya gelecek zürriyetlerini çıkardığını, bu hususta onları kendi nefislerine şâhit 

tuttuğunu belirtir. Yine onlara: “Ben sizin rabbiniz değil miyim” dediğinde, onların 

da; “evet” şeklinde karşılık verdiğini bildirir. Allah’ın bunu yapmasındaki hikmetinin 

de onların “doğrusu biz bundan habersizdik.” 230  mâzeretini ortadan kaldırmak 

amacına dayalı olduğunu beyan eder. Meydânî, Allah’ın kulları ile yaptığı bu 

                                                            
225  Mutaffifîn, 83/15. 
226  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 71. 
227  Kıyâme, 75/22, 23. 
228  Buhari, “Mevakitu’s-Salat”, 6, 26, “Tefsir”, Kâf 1, “Tevhid”, 24; Müslim, “Mesâcid”, 211. 
229  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 71. 
230  Araf, 7/172. 



134 

 

anlaşmaya mîsâk denildiğini ve bunu inkâra kalkışmadan kabul etmenin gerekliliği 

hususuna dikkat çektiği görülür.231 

Meydânî, gerçek (hakîkat) anlamda Allah’ın âdemoğullarının sulblerinden 

onlardan kıyamet gününe kadar dünyaya gelecek zürriyetlerini tıpkı ilk sur ile 

birlikte bütün insanların öldüğü ve ikinci sur ile diriltildikleri gibi kısa bir süre içinde 

çıkardığı, onları sûretlere bürüyerek konuşturduğu, onlardan söz aldığı, sonra da 

onları Hz. Âdem’in sulbüne tekrardan yerleştirdiği anlayışını benimser. Ayrıca O, 

kullara bir sınav olması bakımından ve onların gayba dayalı inancı kabul edip ona 

uygun yaşam tarzı benimseyip benimsememelerini denemek amacıyla söz konusu 

durumu onlara unutturduğuna dikkat çeker. 232 İnsan aklı ile düşünüldüğünde 

açıklamaya ihtiyaç duyan bu metafizik konunun mahiyeti hakkında Meydânî’nin 

nasları hakîkatvârî bir biçimde anlamaya yoğunlaştığı ve söz konusu nasları 

yorumlamaya yönelik her hangi bir felsefî etkinliğinin olmadığı fark edilmektedir. 

Onun bu konuda özellikle selef çizgisini yansıtan tavrının öne çıktığı görülür. 

3.2.10. Levh-i Mahfûz ve Kalem 

Meydânî, yine semiyyât konuları arasında yer alan levh-i mahfûz, kalem, arş 

ve kürsi hususunda da açıklamalarda bulunur. Meydâni’ye göre levh-i mahfuz, 

nûrânî özellikte büyük bir maddedir. Allah’ın izni ile kıyamet gününe kadar 

gerçekleşecek olan bütün olaylar kalem vasıtasıyla oraya kaydedilir. Kalem ise 

Allah’ın kendi nurundan yarattığı nûrânî özellikte büyük bir cisimdir. Meydânî, levh 

ve kalemin Allah tarafından yaratıldığını ve varlığı hususunda en ufak bir kuşku 

olmadığını vurgular. Zira bu minvalde âyetler 233 ve hadis-i şerifler 234  ile 

desteklendiğine dikkat çeker.235 

                                                            
231  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 85. 
232  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 86. Bk. Saʽduddin et-Teftâzânî, et-Telvîh ala’t-Tavdîh 

(Mısır: Matbaa Muhammed Ali Sabih, 1957), 2/322.  
233  Burûc, 85/22; Kalem, 68/1. 
234  Abdurrahman b. Ebû Bekir Celâleddin es-Suyûtî, Esrâru’l-Kevn: el-Hey’etü’s-seniyye fi’l-

hey’eti’s-sünniyye (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2006), 29-34. 
235  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 95. 



135 

 

3.2.11. Arş ve Kürsi 

Meydânî’ye göre arş, nûrânî ve ulvî nitelikte büyük bir maddedir. Evrende 

var olan tüm maddeleri kapsayıcı özelliktedir. Madde boyutunda yaratılmış 

varlıkların ilkini oluşturur. Onun mahiyetine ilişkin net bir bilgiye sahip 

olunamadığından ötürü hakkında kesin bir bilgi vermenin söz konusu olmayacağını 

hatırlatır.236 Ahiretin evreleri ile ilgili diğer hususlarda genel anlamda kelâmcıların 

te’vilinden uzak daha çok ehl-i hadis bakış açısını yansıtan Meydani, burada teşbihi 

andıran yorumlardan kaçınmayı tercih etmiştir.  

Öte yandan Meydânî kürsi hakkında, onun nûrânî büyük bir madde olduğu ve 

arşın önünde ona yapışık vaziyette bulunduğu anlayışındadır. Buna rağmen 

hakîkatine yönelik elde sahih bir bilgi olmadığından dolayı hakkında yeterli ve kesin 

bir bilgi vermenin doğru olmadığını belirtir. Bu gibi konularda Allah’ın nihayetsiz 

azameti ve kudreti karşısında akılların yetersiz kaldığını ve zekâların buharlaştığını 

itiraf ettiği görülür. 237  Bu yaklaşımı onun naslara dayalı akîde tasavvurunu 

yansıtması bakımından kayda değer bir husus olarak görülebilir. 

3.2.12. Ruh 

Meydânî, ruhun mahiyetine yönelik görüş ortaya koymada düşünürler 

arasında yaşanan problemlere dikkat çeker. O, ruhun hakikatine ilişkin farklı 

görüşlerin varlığına işaret ederken kendi fikrini de belirgin bir biçimde ortaya 

koyduğu görülür. O, ruhun latîf ve nûrânî özellikte bir cisim olduğu anlayışını 

benimser. Bitki suyunun bitkinin maddesine yayılıp karıştığı gibi ruhun da insan 

bedenine nüfûz ettiğini ve onun bedenden ayrılması durumunda yaşamın sona 

erdiğini ileri sürer.238 

3.2.13. Ölülerin Ardından Yapılan Duâlar ve Sadakalar 

Ehl-i sünnet anlayışına göre hayatta kalanların ölüler adına yaptıkları dualar 

ve onlar adına verdikleri sadakalar onlara yarar sağlar. Bu hususta başta cenaze 

                                                            
236  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 98. 
237  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 99. 
238  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 132. 



136 

 

namazı olmak üzere sahih hadis-i şerifleri görüşlerine dayanak olarak getirirler.239 

Söz konusu dua ve sadakaların günahların hafifletilmesi, azabın kaldırılması ve 

mertebelerinin yükseltilmesi yönünden onlara yarar sağlayacağına inanırlar. 240 

Muʽtezile, bu anlayışı kabul etmez. Onlar, Allah’ın kaza ve kaderinin değişmesinin 

söz konusu olmayacağını, herkesin yaptığının karşılığını göreceğini, dolayısıyla bir 

kimsenin amelinin başkalarına fayda vermeyeceğini ileri sürer.241  

Meydânî, ölüler adına yapılan dua ve sadakaların onlara yarar sağladığını ve 

bu konuda rivayet edilen sahih haberlerde epeyce delillerin yer aldığını ileri sürer. 

Özellikle ölülere dua niyetiyle kılınan cenaze namazına dikkat çeken Meydânî, selef 

düşünürlerinden tevârüs eden bu uygulamaya işaret ederek ölülere yarar 

sağlamasaydı onların bu tutumunun herhangi bir anlam ifade etmeyeceği üzerinde 

durur. Ayrıca o, bu konuda Hz. Peygamber’in söylemlerini oldukça önemli bulur. Bu 

bağlamda: “Müslümanlardan yüz kişilik bir topluluğun kendisi adına şefaat talep 

ettiği ve cenaze namazını kıldığı her ölüye kesinlikle şefaat edilecektir.”242 bilgisini 

aktarır. Yine Sa‘d b. Ubâde’nin Hz. Peygamber’e annesi vefat ettiğinde onun adına 

yapacağı sadakanın en üstününün hangisi olduğunu sorunca Hz. Peygamber’in ona 

su tavsiyesinde bulunduğunu, onun da hemen su kuyusu açtığını 243 vurgular. 244 

Meydânî’nin selef uygulamalarını özellikle dikkate alması ve ilgili hadisleri ileri 

sürerek konuya zenginlik katma çabası kayda değer bir özellik olarak görülebilir. 

3.2.14. Duâ ve İlgili Konular  

Meydânî, Allah tarafından duânın kabul edilmesi için bir takım nitelikler 

taşımasını öngörür. Bunların; niyette içtenlik, iç dünyada samimiyet ve huzûr-u kalb 

olduğunu dile getirir. Nitekim Hz. Peygamber’in: “Kabul olunacağına inanarak 

Allah’a duâ edin. Bilin ki doğrusu Allah, gafil ve ilgisiz kalp tarafından yapılan 

duâyı kabul etmez”245 rivayetini kanıt olması bakımından ileri sürer.246  Meydânî, 

                                                            
239  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 198; Bâbartî, Şerhu Akîdeti’-Tahâvî, 124. 
240  Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 170. 
241  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 198; Ferhârî, Nibras, 732 vd. 
242  Müslim, “Cenaiz”, 58; Tirmizi, “Cenaiz”, 40; Nesai, “Cenaiz”, 78. 
243  Ebu Davud, “Zekat”, 42; Nesâî, “Vesaya”, 9. 
244  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 153. 
245  Tirmizî, “Deavât”, 66. 
246  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 154. 



137 

 

kâfirlerin duâsının kabul edilip edilmemesi hususunda iki farklı yaklaşımın varlığına 

temas ederek her iki görüşün de savunucularının bulunduğuna dikkat çeker. 

Meydânî, Cumhura göre; “Kâfirlerin duâsı her dâim boşa çıkar.” 247  âyetinden 

hareketle kâfirler tarafından yapılan duâların kabul olunmayacağını dile getirir. Öte 

yandan Sadru’ş-şehîd (öl. 536/1142) ve Debûsî (öl. 430/1039) gibi düşünürlerin ise 

şeytanın Allah’tan süre istediğini ve Allah’ın onun bu isteğini kabul ettiğini248 öne 

sürerek kâfirlerin duâsının kabul olunacağı fikrini benimsediklerini vurgular. 

Meydânî’nin bu hususta açıktan bir görüşe eğilimi belirgin değildir. 

3.3. Çeşitli İnanç Konuları 

3.3.1. Îmanın Tanımı, Nitelik ve Nicelik Bakımından 

Değerlendirilmesi 

İslâm tefekkür dünyasında îman, İslâm ve küfür kavramları çerçevesinde 

oluşan düşünsel farklılıklar Hz. Osman devrinde başlayıp Hz. Ali döneminde artarak 

devam etmiş, özellikle Sıffin savaşından sonra önemli boyutlara varmıştır. Bu 

dönemle birlikte artık İslâm toplumunda siyasi ve dini hâdiselerin analizinden 

kaynaklanan gruplaşmalara tanık olunmuştur.249     

Ehl-i sünnetin yaklaşımı doğrultusunda îman kavramını; “Hz. Peygamber’in 

Allah’tan aldığı sübûtu ve delâleti kat‘î olan hükümleri hiç tereddüt etmeden tüm 

içtenlikle gönülden doğruluğunu kabul etmek” 250  şeklinde tanımlamak 

mümkündür. 251  Öte yandan kelâm ekolleri arasında îmanın tanımı hususunda 

                                                            
247  Ra‘d, 13/14 
248  Hicr, 15/37. 
249  Şerafeddin Gölcük, “İsimler ve Hükümler Yönünden İman ve İslâm Kavramları”, Atatürk 

Üniversitesi İslâmi İlimler Fakültesi Dergisi, s. 2 (1977), 187. 
250  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 148. 
251  İnancın epistomolojik yönden analizi yapıldığında: Bir düşünce tarzını benimseyen ve ona 

gönülden bağlı olan bir kimsenin o düşüncenin gerçekliğini araştırmadan imanmasına “inanış”, 

soyut bir kavrama beş duyu organı kullanmadan akıl yürütme yöntemiyle inanmasına ise “inanç” 

demek daha doğru olarak kabul edilmiştir. İnsanın, inandığı şey hakkında gerçeklik araştırması 

yapmadan ve ahlâkî ölçülerle irtibatını değerlendirmeden bağlanması zayıf bir inancı teşkil eder. 

Öte yandan akıl yürütme işlemleri sonucunda onaylanıp pekişen düşünceler inanca dönüştüğünden 

ötürü daha sağlıklı bir zihinsel yapı oluşturur. Ayrıca akıl ve mantık yürütme sonucunda ortaya 

çıkan sonuçlar bilimsel olarak onaylanmış önermeler olarak kabul edilmelidir. İnsan, sahip olduğu 

inancın gerçekliği hususunda şüphe taşıdığında iç dünyasında onay üretemediğinden dolayı 

psikolojik olarak sorunlara maruz kalır. Hür irade ile onaylama durumu gerçekleşmediği için de bu 



138 

 

birbirinden farklı anlayışlar ortaya konmuştur. Ehl-i sünnet’in geneline göre Îman, 

kalb ile tasdiktir.252 Kerrâmiyye, Mürcie ve Ehl-i sünnetin dışında kalan bazı ekoller, 

îmanın salt dil ile ikrar olduğu kanaatindedirler.253 Bu anlayışın tutarsızlığı gayet 

açıktır. Doğru kabul edilecek olsaydı münafıkların da mü’min sayılması gerekirdi.254 

Cehm b. Safvân, (öl. 128/745) İman ile bilgi arasında ilişki kurmak suretiyle îmanı 

kalbin ma‘rifeti olarak değerlendirir.255 Bu yaklaşımın kabul edilmesi halinde ise 

Ehl-i kitab’ın ve Mekke müşriklerinin Hz. Peygamber’i, şeytanın da Allah’ı 

bilmesine rağmen tasdik etmeden mümin sayılmaları söz konusu olacaktır ki bu da 

mümkün değildir.256 Fahrülislam el-Pezdevî (öl. 482/1089) ve Serahsî (öl. 571/1176) 

gibi Hanefî çevrelerinde kabul edilen anlayışa göre îmanın hakikati kalp ile tasdik ve 

dışa yansıması dil ile ikrardır.257 Bu teze göre îmanın iki rüknünden biri olan kalp ile 

tasdik ahirete dönük iken; dil ile ikrar, dünyevî uygulamalar için gerekmektedir.258 

Düşünürler arasında îmanı, kalp ile tasdik, dil ile ikrar ve amelden ibaret görenler de 

olmuştur. Bu fikri benimseyenler arasında pratikte farklılıklar bulunmaktadır. İmam-ı 

Malik (öl. 179/795), Evzâî (öl. 157/774), Şâfiî (öl. 204/819), Ahmed b. Hanbel (öl. 

241/855) gibi düşünürler ameli îmanın bir parçası olarak görmekle birlikte işlediği 

günahlardan dolayı hiç kimseyi kâfir saymamışlar; aksine onların günahkâr birer 

mümin olduğunu ileri sürmüşlerdir. 259  Buna karşılık Hâricîler üç unsuru da eşit 

oranda temel rükun gördüklerinden ötürü ameli terkeden kimsenin kâfir olduğunu 

iddia etmişlerdir. 260  Öte yandan Mu‘tezile düşünürleri amelden yoksun bir îman 

                                                                                                                                                                         
inanış sürekli olmaz ve çoğunlukla geçici olur. Bk. Nevzat Tarhan, İnanç Psikolojisi ve Bilim, 

(İstanbul: Timaş Yay., 2021), 19. 
252  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 487; Cüveynî, Akîdetü’n-Nizâmiyye, 84; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 

406; Sabûnî, Bidaye, 87; Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 3/615; İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 

237. 
253  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 487 vd.; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 405; Sabûnî, Bidaye, 87;; 

Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 152; İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 237. 
254  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 488; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 405; Ali el-Karî, Şerhu Kitâbi-

Fıkhi’l-Ekber,142. Yöneltilen itirazlar için bk. Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 412. 
255  Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 406; Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, 88; Sabûnî, Bidaye, 87. 
256  Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 415. 
257  Semerkandî, Sevâdü’l-â‘zam, 64; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 404; Sabûnî, Bidaye, 87; Teftâzânî, 

Şerhu’l-Akâid, 150; Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 3/615; İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 237; 

Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 129; Ali el-Karî, Şerhu Kitâbi-Fıkhi’l-Ekber, 142-143. 
258  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 150; Bâbartî, Şerhu Akîdeti’-Tahâvî, 98. 
259  Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 404; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 152-153; Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-

meâlî, 129-130. 
260  Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, 114; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 152; Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 

3/615; İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 237.  



139 

 

anlayışını kabul etmemiş, onların fâsık olduğunu (el-menzile beyne’l-menzileteyn) 

savunmuşlardır.261 Ayrıca tövbe etmeden ölmeleri durumunda kâfir sayılmaları söz 

konusu olduğundan onların cehennemde kalacağını ileri sürmüşlerdir. 262  İmanın 

tanımı noktasında Zeydiyye’nin eğilimi de bu yöndedir.263  

Kelâm âlimleri îmanı, niteliği bakımından ikiye ayırırlar. Onlar, inanç 

esaslarını kelime-i tevhid ve kelime-i şehâdet örneğinde olduğu gibi toplu ve veciz 

bir biçimde kabul etmeye İcmâlî îman;264 dine dayalı emir ve yasakların ayrıntılı 

biçimde bilinmesine ise tafsîli îman derler ve bunun üç aşamasından söz ederler. İlk 

aşama; usûl-ü selâse yani Allah’a, Hz. Peygamber’e ve ahiret hayatına inanmaktan 

ibarettir. İkinci aşama; âmentü şeklinde ifade bulan altı temel inanç esasına 

inanmaktır. Üçüncü ve en detaylı aşama ise; itikat, amel ve ahlak konularını içeren 

Allah’ın Hz. Peygamber vasıtasıyla bize ulaştırdığı tüm ayetlere ve yine onun 

tarafından ifade edilen mütevâtir hadislere inanmaktır. 265  Öte yandan insanların 

yetiştiği çevre faktörü sayesinde oluşan îmana taklîdî îman, akla ve nakle dayalı 

deliller ile desteklenen îmana ise tahkîkî îman derler.266  

Meydânî’ye göre îmân, Allah’ın varlığını, birliğini, risâletin hak olduğunu ve 

Hz. Peygamber’in dininde yer alan zarûrât-ı dîniyye olarak bilinen artık insanların 

geneli bakımından nazar ve istidlâle gerek duymadan öğrenilen vahdâniyyet, risâlet, 

ba‘s, ceza, namaz, zekât vb. dine dayalı esasları dil ile ikrar edip kalp ile tasdik 

etmektir. Bu esaslardan topluca inanılması yeterli olan konulara bütün bir biçimde 

(icmâlî) inanılması, ayrıntılı bir biçimde iman edilmesi gereken esaslara ise ayrıntılı 

(tafsîli) bir biçimde inanılması gerektiğini öngörür. Söz konusu îman esaslarından 

yalnız birini bile inkâra kalkışması durumunda o kimsenin dinden çıkmasına yol 

açacağı üzerinde durur. Öte yandan dil ile ikrar ve kalp ile tasdiki îmanın teşekkülü 

bakımından gerekli iki rükun olarak gören Meydâni, bunlardan kalp ile tasdiki her an 

                                                            
261  Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse, 711. 
262  Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, 48. 
263  Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, 155. Ayrıca Farklı ekollerin iman anlayışı ile ilgili detaylar ile 

ilgili bk. Şerafeddin Gölcük, “İsimler ve Hükümler Yönünden İman ve İslâm Kavramları”, 189 vd.   
264  Ali el-Karî, Şerhu Kitâbi-Fıkhi’l-Ekber, 143; Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 

154. 
265  Ali el-Karî, Şerhu Kitâbi-Fıkhi’l-Ekber, 143; Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 

155-157. 
266  İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 243; Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 121-122; Kılavuz, İslâm 

Akâidi ve Kelâma Giriş, 51. 



140 

 

bulunması zorunlu bir rükun olarak düşünürken dil ile ikrarı zorlanma ve acizlik gibi 

durumlarda düşmeye elverişli bir rükun olarak değerlendirir. 267  Îmânın tanımı 

noktasında Meydânî’nin Hanefî çevreler tarafından kabul edilen dil ile ikrar ve kalp 

ile tasdik anlayışını benimsediği anlaşılmaktadır.  

3.3.2. Mü’menün bih Hakkında Görüşler 

Ehl-i sünnet düşünürleri daha ilk dönemden itibaren îman esaslarını 

(mü’menün bih) altı madde olarak kabul etmiş ve temel eserlerde bu şekilde yer 

almıştır.268 Bunlardan kader, îman esasları ile ilgili âyetlerde ayrıca ifade edilmemiş 

olsa da birçok âyette her şeyin Allah’ın takdiri ile gerçekleştiği gerçeği ile iktifa 

edilmiştir.269 Bu nedenle Allah’ın varlığına ve onun ilim, irâde, kudret, tekvîn gibi 

sıfatlarına inanan bir kimsenin kaza ve kadere inanması mecburi bir durum olarak 

görülmüştür.270 Öte yandan bu hususta Hz. Peygamber’in tevâtür derecesine ulaşan 

hadislerini de271 hesaba kattığımızda kader konusunun îman esasları arasında yer 

alması zorunlu hale gelmiş ve âmentüde açıkça ifade edilmiştir.272  

Buna karşılık modern dönem düşünürlerinden, îman edilmesi emredilen ve 

övülen, ya da îman edilmemesi yerilen veya inkâr edilmesi tehdit edilen şeylerin 

ancak îman esasları sayılabileceğini ileri sürenler de olmuştur. 273  Bu bağlamda 

Kur’ân-ı Kerim’de îman esaslarından ilk beşinin bir arada ya da dörtlü, üçlü, ikili 

formatta bulunmasına rağmen kader konusunun bu nitelikte yer almadığını, ayrıca 

îman esaslarından birisi olduğunu gösterir özellikte inkâr gibi zıt bir hükümle de 

beraber bulunmadığını öne sürerek kaderin îman esasları arasında yer almadığını, bu 

nedenle amentüde yer almaması gerektiğini savunanlar da olmuştur.274 Öte yandan 

kader hakkında nakledilen rivayetlerin mütevatir derecesine ulaşmadığı, meşhur ve 

âhad haberlerin ise kesin bilgi ifade etmediği, dolayısıyla bu derecede olan hadis-i 

                                                            
267  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 109. 
268  Ebû Hanîfe, el-Fıkhü'l-ekber, 62; a.mlf., el-Fıkhü'l-ebsad, 45; Sevâdü’l-â‘zam, 54; Nesefî, 

Tabsıratü’l-Edille, 2/312; Salih, Semâniyetü mütûn fi’l-akîde (Tahâvî), 20 (Cevhera), 34. 
269  Kamer, 54/49; Furkan, 25/2; Tâhâ, 20/72; Meryem, 19/21; Gafir, 40/20. 
270  İzmirli, Yeni İlmi Kelâm, 2/200-201; Bûtî, Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 159-160. 
271  Müslim, “İman”, 1; Ebû Dâvud, “Sünnet”, 15; Tirmîzî, “Îman”, 4. 
272  Habenneke el-Meydânî, el-Akîdetü’l-İslâmiyye, 627; Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i 

Kelâm, 156. 
273  Hüseyin Atay, “Kur'an'a Göre İnanç İlkeleri”, 1. Kuran Sempozyumu, ed. Mehmet Akif Ersin vd. 

(Ankara: Bilgi Vakfı Yay.,1994), 406. 
274  Atay, “Kur'an'a Göre İnanç İlkeleri”, 405 vd. 



141 

 

şerifler ile inanç esaslarına yönelik bir konunun delillendirilmesinin mümkün 

olmayacağını savunmuşlardır.275  

Kanaatimizce kaderin inanç esasları arasında sayılması isabetli olacaktır. 

Çünkü gerek asr-ı saadetten beri düşünürlerin bu kanaatte oluşu, gerekse Allah’ın 

sıfatları vasıtasıyla her daim kullarla iletişim kurduğu, özellikle de ilim, irade, kudret 

ve tekvîn ile ilgili düşünüldüğünde bu inancı doğurması kaçınılmazdır.  

Meydânî’ye göre de îman esasları altı maddede ele alınır. Bu hususta onun, 

kadere inanmanın zorunluluğu üzerinde özverili bir biçimde durduğu görülür. Ona 

göre Allah’ın ezelde belirlediği bütün olaylar vakti geldiğinde gerçekleşirken 

belirlemediği hadiseler ise meydana gelmez. Allah, daha mahlûkâtı yaratmadan önce 

hayır ve şerri takdir etmiştir. Evrende yaratılan hiçbir şey onun kaza, kader ve 

irâdesinin dışına çıkamaz.276 

3.3.3. Îmanda Artma ve Eksilme 

Yukarıda îmanın tanımı işlenirken amelin konumu hususunda ekollerin 

görüşlerini belirtmiştik. Bu bakımdan ameli temel bir rükün olarak değerlendiren 

Hâriciyye, Mu‘tezile ve Selef düşünürleri îmanı, gerek nicelik (kemmiyet/aslı) 

bakımından gerekse nitelik (keyfiyet/vasfı) bakımından artıp eksileceği kanaatine 

sahiptirler. 277  Söz konusu ekoller anlayışlarını kanıtlamak adına bazı âyetleri 

dayanak olarak getirdikleri görülür.278  

Ehl-i sünnet düşünürlerinin çoğunluğu ameli, temel esas (rükn-ü aslî) olarak 

benimsemeyip tamamlayıcı unsur (rüknü mükemmil) olarak kabul ettiklerinden ötürü 

konuya daha teknik bir bakış açısı kazandırırlar. Onlar, nicelik bakımından 

artmayacağını fakat nitelik bakımından (takva, nefsin arzularını terk vb.) artma ve 

eksilmenin söz konusu olabileceğini ileri sürerler. 279  İnanç esasları belli başlı 

hususlarla sınırlı olduğu için insan söz konusu esaslardan herhangi birini kabul 

etmemesi durumunda mümin sayılmadığı için îmanın aslında (niceliğinde) herhangi 

                                                            
275  Atay, “Kur'an'a Göre İnanç İlkeleri”, 408. 
276  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 118. 
277  Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 156. 
278  Enfâl, 8/2; Tevbe, 9/124; Fetih 48/4. 
279  Ebû Hanîfe, el-Fıkhü'l-ekber, 65; Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 156; a.mlf., Tabsıratü’l-Edille, 

2/416-417; Sabûnî, Bidâye, 90; İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 256. 



142 

 

bir artma ve eksilmeden söz edilemeyeceğini dile getirirler. Öte yandan îmanın 

niteliğinde insanlar arasında farklılıklar söz konusudur.  Öyle ki bir takım kimselerin 

îmanı kuvvetli ve kâmil hatta hakka’l-yakîn seviyesinde iken yekdiğerlerinin zayıf, 

noksan ya da ilme’l-yakîn düzeyinde olması pek tabî bir durumdur.280  

Ebû Hanîfe, îmanın eksilmesi, küfrün artması; îmanın artması da küfrün 

eksilmesi anlamına geldiğinden bir kimsenin aynı zamanda hem mümin hem de kâfir 

olmasının tutarsız bir yaklaşım olduğuna dikkat çeker.281  

Meydânî, îman ve İslâm kavramlarının birbirinden ayrılmaz anlamda 

(telâzüm) düşünülmesi gerektiğine ve aynı manada olduğuna işaret eder. İman, 

şüpheye mahal bırakmayacak düzeyde kesin bir inanış demek olduğundan 

meleklerin, peygamberlerin, velilerin, müttaki ve fâcir müminlerin hepsinin îman 

esaslarını tasdik noktasında eşit düzeyde olduğunu savunur. Çünkü onların arasında 

îmanın aslı (nicelik) itibariyle herhangi bir üstünlük olmayacağından îmanın artma 

ve eksilmesinin de mümkün olmayacağını kaydeder. Ancak îmanda artma ve eksilme 

Allah’tan korkma ve nefsâni istekleri öteleme gibi vasfa ve niteliğe dayalı hususlarda 

mümkün olduğunu ileri sürer.282 

Meydânî, Ehl-i sünnet içerisinde îmanın artıp eksilmeyeceği yaklaşımını 

benimseyen Mâtürîdîler ile o fikrin aksini savunan bazı Eş‘ariler arasındaki 

anlaşmazlığın özde değil de söylem boyutunda olduğuna dikkat çeker. Bu bağlamda 

îmanın artıp eksileceğini savunanların onun vasıflarını itibara aldığını, buna karşılık 

artıp eksilmeyeceğini düşünenlerin de aslını itibara aldığını ifade eder. 283  Gerek 

İslâm ve îman kavramlarının tanımında, gerekse îmanın artıp eksilmesi hususunda 

Meydânî’nin Mâtürîdî anlayışı benimsediği açıkça gözlemlenmektedir. 

3.3.4. Îmanda İstisna 

Ehl-i sünnetin önemli temsilcilerinden Mâtürîdî’ye göre tasdik ve ikrara sahip 

olan bir kimse gerçekte mümin statüsündedir. Bu nitelikteki bir kimsenin “Ben 

                                                            
280  Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 156; Ali el-Karî, Şerhu Kitâbi-Fıkhi’l-Ekber, 144. 
281  Ali el-Karî, Şerhu Kitâbi-Fıkhi’l-Ekber, 145. 
282  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 112-113. 
283  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 115. 



143 

 

inşâallah müminim” demesi doğru değildir.284 Diğer taraftan Eşʻarî anlayışa göre ise 

böyle bir söylem caizdir. Zira Onlar inançlarında şüpheye mahal vermeden ölüm 

esnasında îman endişesi taşıdıklarından dolayı bu söylemi dile getirirler.285  

Mâtürîdîler bu söylemin şüphe anlamı taşıdığını ya da en azından şüpheye 

ihtimalli olduğunu kaydederler.286 Onlar, inanç esaslarında inkâra yol açacağından 

kulların şüpheden korunmuş olması gerektiğini ileri sürerek bu yaklaşımı kabul 

etmezler. 

Meydânî, hâl-i hazırda bir kimsenin mümin olması durumunda onun; 

“gerçekten müminim” demesinin gerektiğini ve Allah’ın ona ikram ettiği îman 

nimetine karşılık şükretmesi gerekeceğini vurgular. Ayrıca bu kimsenin; “Allah 

dilerse müminim” söyleminde bulunmaması gerektiğine dikkat çeker. Bu söylemi 

her ne kadar tereddüt etmeden ifade etse bile en azından Allah’ın ona ikram ettiği 

îman nimetine şükretme noktasında eksik bir tutum sergilemiş olacağına işaret eder. 

Oysaki nimete karşılık şükür zorunlu bir davranıştır.287 Meydânî’nin bu bakımdan 

önemli bir ayrıntıya işaret ettiğini özellikle belirtmek gerekir. Ayrıca takındığı tavır 

onun, Mâtürîdî anlayışı benimsediğini net bir biçimde ortaya koymaktadır.   

3.3.5. Îmanın Geçerli Olması İçin Aranan Şartlar 

Ehl-i sünnet düşünürleri, îmanın sahih olması için bir takım nitelikler 

taşımasını öngörürler. İmanında bu şartların tamamını taşımayan bir kimsenin 

mümin olmayacağını ileri sürerler. Bu bağlamda Allah’ın, elçileri aracılığıyla 

gönderdiği gayba dayalı her şeye îman etmek gerekir.288 Nitekim bu nedenle kâfir bir 

kimsenin son nefesindeki îmanı geçersizdir. Zîrâ azabı gördükten sonra îman, gaybî 

olma özelliğini kaybeder.289 Küçük ve büyük günahı helal saymak (İstihlal), Kur’an 

ve Kabe gibi şeriata dair bir kutsala ya da kesin delile dayanan ve hükmü icma ile 

sabit olan bir esası hafife almak (ihtihfaf) ve onunla alay etmek (istihza) îmanı 

                                                            
284  Semerkandî, Sevâdü’l-â‘zam, 12; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/433.   
285  Cüveynî, Akîdetü’n-Nizâmiyye, 90; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 159. 
286  Sabûnî, Bidâye, 90; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 154. 
287  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 90. 
288  Habenneke el-Meydânî, el-Akîdetü’l-İslâmiyye, 73. 
289  Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 127. 



144 

 

yalanlama emarelerinden sayıldığı için kaçınılması gereken davranışlar arasında yer 

alır.290  

Yine zarûrât-ı diniyyeden kabul edilen kriterlerden birini yalanlamamak ve 

inkâra alâmet sayılan tutumlardan da kaçınmak gerekir.291 Sözgelimi; Allah’a inanıp 

onun haram kıldığı faizi kabul etmemek,292 kendi isteği ile puta tapmak ve küfre ait 

bir nişana bilinçli bir biçimde saygı göstermek bunlara örnek olarak gösterilebilir.293 

Îmanda inadı terk etme şartı arandığından ötürü dinen yapılması istenen bir ameli sırf 

inadından dolayı terketmemelidir. 294  Ayrıca Allah’ın rahmetinden ümit kesip 

azabından da güvende olmamalıdır. Yani mümin bir kimsenin korku ve ümit 

arasında bir hayat sürdürmesi istenmektedir.295  

Meydânî, mümin olduğunu kanıtlamak için ikrar istendiğinde karşılık 

vermemeyi küfür ve inat olarak değerlendirir. Sahih bir îmanın oluşumunda inadın 

bulunmaması şartını arar. Yine o, îmanı ortadan kaldıran hususlar arasında bir takım 

tutumlardan bahseder. Bu bakımdan puta secde etme, peygamberi öldürme, mushaf 

ve Kâbe’yi hafife alma, icma ile sabit olan bir hükme karşı çıkma ve bu konuda bilgi 

sahibi olduktan sonra onu kabul etmemeyi bu çeşit davranışlar arasında gösterir.296 

Zarûrât-ı dîniyyeyi bir bütün olarak kabul etmedikçe mümin sayılmadığını 

vurgulayan Meydânî, îmanın kabulünde bunu önemli bir özellik olarak görür.297 

Ayrıca O, Allah’ın rahmetinden ümit kesilmemesi (recâ) gerektiği gibi Allah’ın 

azabından da güvende olunmaması (havf) gerektiği yönünde tavır sergiler.298  

                                                            
290  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 193; İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 239; İbrahim Muhammed b. 

Ahmed el-Bâcûrî, Tuhfetü’l-Mürîd Şerhu Cevherati’t-Tevhîd, thk. Abdullah Muhammed el-

Halîlî (Beyrut: Dâru Kütübi’l-İlmiyye, 2004), 207. Ayrıca konu ile ilgili tüm detaylar için bk. 

Habenneke el-Meydânî, el-Akîdetü’l-İslâmiyye, 618-620. 
291  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 148; Habenneke el-Meydânî, el-Akîdetü’l-İslâmiyye, 616. 
292  İman tüm unsurlarıyla birlikte bir bütün kabul edildiğinden dolayı tüm inanç esaslarına birden 

topyekün inanmak gerekir (İman tecezzi kabul etmez). 
293  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 148; Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 172. 
294  İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 239; Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 172. 
295  Ali el-Karî, Şerhu Kitâbi-Fıkhi’l-Ekber, 154-155. 
296  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 111. 
297  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 109.  
298  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 108. 



145 

 

3.3.6. Büyük Günah (Kebîre) ve İşleyenin Durumu 

Ehl-i sünnet düşünürlerinin naslarda açıkça büyük günah olduğu belirtilen, 

işleyen hakkında tehdit içeren veya cezaya dûçar olacağına dair nas bulunan ve 

toplumsal ya da bireysel düzeni bozan her türlü eyleme büyük günah (kebîre) olduğu 

yönünde kanaât ortaya koydukları görülür.299 Bunların içinde en büyüğü olan ve 

küfür olarak nitelendirilen, ayrıca affedilmeyeceği belirtilen eylem Allah’a ortak 

koşmaktır. 300  Bunların sayısı ve neler olduğu hususunda edebiyat oluşmuş ve 

birbirinden farklı tezler ileri sürülmüştür.301  

Büyük günah işleyenin durumu hakkında Hâricîler ve Mu‘tezile, ameli 

îmandan bir parça gördüğü için mü‘min olmadığını; Hâriciler, kâfîr olduğunu 

söylerken302  Mu‘tezile tövbe etmedikçe fâsık olduğunu ve tövbe etmeden ölmesi 

durumunda kâfir sayıldığından ebedî cehennemde kalacağını ileri 

sürmüşlerdir.303Mürcie, küfürle birlikte amelin kâfire faydası olmadığı gibi îmanla 

birlikte günahın da mümine zararı olmadığını savunmuştur.304 Ehl-i sünnete göre 

büyük günah işleyen kimse mümin sayılır. Allah dilerse bağışlar ve direkt cennete 

sokar, ya da cezasını çektikten sonra cennete girdirir. Her hâlükarda cennete 

girecektir.305 Bu bakımdan naslar da Ehl-i sünnet anlayışını destekler niteliktedir.306  

Ehl-i sünnetin büyük günah konusundaki yaklaşımını Meydânî’nin bütün 

peygamberlerin ümmetlerine genellediği görülür. Ona göre cehennemde sürekli 

kalma en ağır azap biçimi olduğundan en büyük suç unsuru olan inkâra kalkışmanın 

karşılığının yalnızca cehennem olması gerekir. Kâfirlerden başkasının bu azap ile 

cezalandırılması durumunda suç-ceza döngüsü bakımından tutarsızlık söz konusu 

                                                            
299  Cüveyni, Kitâbü'l-İrşâd, 302; Aydın, İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 175 vd.; Kılavuz, 

İslâm Akâidi ve Kelâma Giriş, 66. 
300  Nisa, 4/48, 116. 
301  Büyük günahlarla ilgili detaylı bilgi için bk. Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. 

Osmân ez-Zehebî, Kitâbu’l-Kebâir (Beyrut: Dâru’n-Nedveti’l-Cedîde, ts.); Ebü’l-Abbâs 

Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Muhammed el-Heytemî, ez-Zevâcir an iktirâfi’l-Kebâir 

(Beyrut: Daru’l-Fikir, 1987). 
302  Cüveyni, Kitâbü'l-İrşâd, 298; Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse, 712; Pezdevi, Usûlü’d-

Dîn, 135; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/369. 
303  Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 427; Kâdî Abdülcebbar, Şerhu Usûli’l-Hamse, 712 vd.; Cüveyni, 

Kitâbü'l-İrşâd, 298; Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, 135; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 368-69. 
304  Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, 135; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/368. 
305  Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, 135; Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/368; Bâcûrî, Tuhfetü’l-Mürîd, 207. 
306  Tahrim, 66/8; Hucurât, 49/9; Bakara, 2/178. 



146 

 

olacaktır. Doğrusu böyle bir durum da Allah için caiz olmayacaktır.307 Meydânî, bu 

konuda epeyce naklî delilin bulunduğunu ve icmânın da söz konusu olduğunu ayrıca 

vurgular. Bu kadar kanıt sayesinde Ehl-i sünnetin sergilediği yaklaşımın kesin bilgi 

düzeyine çıktığına dikkat çeker. Meydânî, bu anlayışla çelişkili olduğu sanılan 

hadislerin (teâruz) 308  uygun biçimde te’vil edilmesi gerektiği yönünde kanaatini 

ortaya koyar. 309  Bu meselede Meydânî’nin analitik bir yaklaşım sergilemesinin 

yanında naslarla da anlayışını kanıtlamaya çalıştığını özellikle belirtmek gerekir. 

3.3.7. Tekfîr ve İslâmda Ehl-i Kıbleye Yönelik Yaklaşım Tarzı 

Müslüman olduğu herkes tarafından bilinen bir kişi hakkında gerek inancı ve 

söylemleri, gerekse tutum ve davranışları nedeniyle onun kâfir olduğuna 

hükmedilmesine tekfir denir.310 Bu özellikleri taşıyan bir kimseye mürted hükmünün 

verilebilmesi kelâm ilminin konusu iken, gerekli müeyyidelere muhatap olması 

bakımından da fıkıh ilminin konusudur. Çeşitli itikadî mezheplere bağlı olan, kâbeyi 

kıble olarak kabul eden ve kelâm ekolleri tarafından küfre girmediği kabul edilen 

kimselere de Ehl-i kıble denir.311  

Meydânî’ye göre Ehl-i kıble; müslümanların şâhitliğini kabul eden, onlarla 

aynı kıbleye yönelen, aynı namazı kılan ve onların kestiğini yiyen kimseye denir. Bu 

özellikleri taşıyan kimse büyük günah işlemek suretiyle fâsık dahi olsa müslüman ve 

aynı zamanda mümin sayılır.312 

İslâm toplumunda ilk tekfir olayları Sıffin savaşı sonrasına dayanır. Savaş 

sonrası ortaya çıkan Hâricîler, Hz. Ali ve Hz. Muâviye başta olmak üzere savaşa 

iştirak eden bütün sahâbîleri kâfîr saymışlar, 313  böylece İslâm toplumunda ilk 

                                                            
307  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 119. 
308  Teâruz: İki eşit kuvvette delilden herbirinin diğerinin hükmünü engelleyecek biçimde karşı 

karşıya gelmesidir. Bu durumda hiyerarşik biçimde cem, nesh, tercih ve tesâkut gibi yöntemlerle 

teâruz giderilmeye çalışılır. Söz konusu belirtilen yöntem hadisçilere aittir. Hanefîlerin teâruzu 

giderme usulü ise; nesh, tercih, cem ve tesâkuttur. 
309  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 120. 
310  Habenneke el-Meydânî, el-Akîdetü’l-İslâmiyye, 617 vd. 
311  Bekir Topaloğlu - İlyas Çelebi, Kelâm Terimleri Sözlüğü, 86; Metin Yurdagür, “Ehl-i Kıble”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 20 Ağustos 2023) 
312  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 103. 
313  Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/508; Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, 25, 114 vd. Döneme ilişkin 

siyâsal analiz açısından bk. M. Ziyâuddin Rayyıs, İslamic Political Theories (İslâm’da Siyâsi 

Düşünce Tarihi) çev. Ahmed Sarıkaya (İstanbul: Nehir Yay., 1990), 89 vd.  



147 

 

kargaşaya zemin oluşturmuşlardır. Mu‘tezile de müslüman olan birçok kimseyi 

îman-amel ekseninde fasıklık ile irtibatlandırmıştır. 314  Öte yandan Ehl-i sünnet 

kelâmcıları arasında önemli yeri olan Gazzâlî, âlemin ezeliği, Allah’ın cüziyyât-ı 

bilmediği ve âhiret hayatının cismânî değil rûhânî olduğu yönündeki görüşlerinden 

dolayı filozofların kâfir olduğunu ileri sürmüştür.315 

Hz. Peygamber döneminde münafıkların tanınmasına rağmen 316  onların 

deşifre edilmemesi, bu konuda müslümanlara önemli bir mesaj vermesi açısından 

kayda değer bir davranıştır. Zira Hz. Peygamber İslâm çatısı altında siyasî, genel bir 

tutum izlemiştir. Asr-ı saadetten beri süregelen bu davranışı sürdüren Ehl-i sünnet 

düşünürleri bu konuda toplumsal barışa özellikle önem vermişler ve Ehl-i kıbleyi 

tekfir etmeme noktasında oldukça hassas bir tavır sergilemişlerdir. 317   Tekfîr 

hususunda Ehl-i sünnet düşünürleri bu davranış biçimini benimserken dayanak 

olarak da birçok hadis-i şerife dikkat çektikleri görülür.318  

Meydânî, müslüman bir kimsenin aleyhine küfür, şirk ve nifak ithamında 

bulunmanın gerek naslar açısından, gerekse Ehl-i sünnet öğretileri bakımından doğru 

olmadığını vurgular. 319  O, “bir doktrinin gereksiniminin onun bizzat kendisi 

olmayacağı” tezinden hareketle her ne kadar bir düşüncenin gerektirdiği (lâzımı) 

küfür de olsa o kimsenin tekfir edilmesinin doğru olmadığı yönünde kanaat ortaya 

koyar. 320  Bu hususta mütekaddim düşünürlerin görüşlerini özverili bir biçimde 

referans aldığı görülür. Bu bağlamda Meydânî, Eş’ari’nin, Hz. Peygamber’in 

vefatından sonra insanların birbirlerini sapkınlıkla nitelediğinden ötürü fikirsel 

ayrılığa düştüklerini fakat İslâmın onları dirlik ve birlik üzere bir araya getirdiğini,321 

artık sergilenmesi gereken tutumun da bu olması gerektiği yönünde ki açıklamasını 

                                                            
314  Pezdevi, Usûlü’d-Dîn, 135. 
315  Mahmut Kaya, “Gazzâli filozofları Tekfir Etmekte Haklımıydı?”, 900. Vefat Yılında İmam 

Gazzâlî Milletlerarası Tartışmalı ilmi Toplantı, (İstanbul: M.Ü. İlâhiyat Fakültesi Vakfı Yay. 

2012), 47. 
316  Hz. Peygamber dönemi münafıklarla ilgili bk. Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, 19-20. 
317  Ebû Hanîfe, el-Fıkhü'l-ekber, 65; Tahâvî, Akîdetü-t-Tahâvî, 21, 23, 24; Semerkandî, Sevâdü’l-

â‘zam, 17. Ayrıca tekfir konusunda Gazzâlî tarafından ortaya konan belli kriterler için bk. Ebû 

Hâmid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, Faysalu’t-tefrika beyne’l-İslâm ve’z-zendika, 

(Cidde: Daru’l-Minhâc, 2017), 67, 72, 76, 78, 82. 
318  Buhârî, “Salat", 28; Ebû Dâvûd, “Cihad”, 95. 
319  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 123. 
320  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 122. 
321  Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn (İlk Dönem İslâm Mezhepleri), 41. 



148 

 

kayda değer düzeyde önemli görür. Ayrıca Meydânî, Ebû Hanîfe ve Kerhî’nin (öl. 

340/952) Ehl-i kıbleden hiçbir kimseyi tekfîr etmediğine dikkat çekerek konunun 

pratiğe yansımasına da işaret etmiş olur. 322  Öte yandan konuyla ilgili Hz. 

Peygamber’e dayandırılan çeşitli haberleri de teyit amaçlı kaydettiği görülür. 

Kelâm ilminde tekfir konusu teorik planda işlenirken oldukça hassas bir 

metodun geliştirildiği farkedilir. Delilin araştırılmasından kaynaklı ya da te’vile 

ihtimalli durumlarda o kimseyi tekfir etmek uygun değildir. Bu durumda âlimlerin 

çoğuna muhalif bir görüş ortaya koyduğundan ötürü o kimseye ancak bidatçı 

denilebilir.323 Yine bu bakımdan inanca, söyleme ve eyleme dayalı sınıflandırmalar 

yapıldığı görülür. Bu bağlamda Allah’ın varlığına ve sıfatlarına, peygamberlere, 

kitaplara, meleklere, cin, kıyamet, ba‘s, cennet vb. gayba dayalı hükmü kesin olarak 

bildirilen hususlara ve namaz, zina, faiz gibi zarûrât-ı diniyye kabul edilen unsurlara 

yönelik kalben inkâr, inanç yönünden tekfir olarak değerlendirilir. Zarûrât-ı 

diniyyeden kabul edilen bir hususu söylemde inkâr etmek veya Allah, peygamber, 

kitap vb. kutsalları sövmek suretiyle alaya almak, söylemsel yönden tekfiri 

gerektiren bir eylem kabul edilir. Öte yandan hakaret amacıyla Kur’ân-ı Kerim’i 

yırtmak, çöpe atmak, saygı kasdıyla puta secde etmek, istavroz çıkarmak vb. tutum 

ve davranışlar ise eylemsel bakımdan tekfiri gerektiren hususlardan sayılır.324  

Meydânî, Ehl-i kıbleden fâcir bir kimsenin ardında namaz kılma hususunda 

herhangi bir sakınca görmez. Çünkü müslüman düşünürler daha ilk dönemden 

itibaren fâsık, hevesine düşkün ve bidatçı olduğu bilinen kimselerin ardında namaz 

kılagelmişlerdir. Meydânî, selef düşünürlerinden aktarılan “ardında namaz 

kılınmasını yasakladılar” biçiminde ki bilgiyi açıklığa kavuşturur. Bu söylemi; 

onların bu davranışı hoş görmediği (kerâhiyet) şeklinde yorumlar. Meydânî bu 

konuda oldukça hassas bir kriter belirler. Bu bakımdan fısk ve bidatın o kimseyi 

küfre sevgi duymaya götürmemesi gerektiğini vurgular. Aksi takdirde müslümanlar 

tarafından ardında namaz kılınmasının söz konusu olmayacağına dikkat çeker. 

Ayrıca geride geçen kriterleri içerdiği durumda onların cenazesine katılmanın 

                                                            
322  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 122-123. 
323  Gazzâlî, Faysalu’t-tefrika, 73. 
324  Habenneke el-Meydânî, el-Akîdetü’l-İslâmiyye, 618-620. Sosyal hayatta bu bağlamda takınılması 

gereken tutum ile ilgili olarak ayrıca bk. Kevserî, Makâlâtü’l-Kevserî, 349. 



149 

 

herhangi bir sakıncasının olmayacağına vurgu yapar. 325  İslâm fikir dünyasında 

düşünsel eylem farkındalığından doğan kargaşalara mahal vermeden sosyal yapının 

işlevselliğini önemseyen Meydânî’nin bu hususta akla dayalı argümanların yanında 

selef perspektifini de öne çıkardığını özellikle belirtmek gerekir.   

3.3.8. İslâmda Sosyal Yapı, Birlik ve Beraberlik  

Ehl-i sünnet ve’l-cemâat ve sevâd-ı a‘zam kavramlarına Meydâni oldukça 

zengin bir anlam yükler. Ona göre Hz. Peygamber’in ve onun değerli mirasçıları 

sahâbî topluluğunun inanç, ibâdet, hukuk ve ahlâkî alanda davranış ve tutumlarını 

yaşam felsefesi haline getiren, her devirde müslüman toplumun kâhir ekseriyetinin 

bir ferdi olan, haktan yana tavır takınan ve bu tavrıyla yetmiş üç fırka içinde 

kurtuluşa eren kimseleri içeren anlam örgüsüne sahiptir.326 Meydânî, bu konuyu daha 

net biçimde ortaya koymak ve kanıtlamak adına hadis kaynaklarında yer alan çeşitli 

hadis varyantlarına dikkat çeker. 

Meydânî, İslâm toplumunun fikre dayalı çatışmalardan uzak dirlik, birlik ve 

dayanışma içerisinde bir hayat sürdürmesi gerektiğine inanan bir düşünürdür. Onun, 

yekvücut ümmet olma bilincine özellikle önem verdiği anlaşılır. Bu bakımdan 

toplumda doğru ve sağlıklı din anlayışına muhalefet eden fikir akımlarına karşı tavır 

sergilediği görülür. Bu bağlamda Allah’ın bu ümmeti sapkınlık üzere bir araya 

gelmekten koruduğunu, Ehl-i sünnetin benimsediği ilke ve prensiplere aykırı bir 

yaşam düzeni oluşturan kimsenin hak yoldan saptığını ileri sürer. Meydânî, bu tezi 

savunurken; “Kim hidâyet kendisine açıkça beyan edildikten sonra resûle karşı koyar 

ve mü’minlerin tuttuğu yoldan başkasına tabi olursa onu yöneldiği yolda bırakırırız 

ve onu cehenneme girdiririz. Orası ne kötü bir varış yeridir”327 âyetini kanıt olarak 

öne sürdüğü görülür. Ayrıca o, meseleyi analitik bir yaklaşımla değerlendirir. Ona 

göre Âyetten anlaşılan; mü’minlere özgünlüğü olmayan Allah ve Hz. Peygambere 

muhalefet içeren din ve hayat kriterleri belirleyip bu tutum üzere yaşam felsefesi 

oluşturmak yasaklanmıştır. İnançlı bir kimseden beklenen, müminlerin genelinin 

benimsediği tutum ve davranışları sergilemesidir. Müminlerin sahip olduğu bu 

                                                            
325  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 122. 
326  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 22. 
327  Nisa, 4/115. 



150 

 

düşünce modeli Hz. Peygamber’in getirdiği dine dayalı temel değerlerlerden başka 

bir şey değildir. Eğer bunlar ondan başka şeyler olsaydı o takdirde Hz. Peygamber’in 

getirdiklerinin dışında kalanlara uyma Resûl’e muhalefet sayılacaktı ki bu da söz 

konusu âyette açık bir biçimde yasaklanmıştır.”328 

Meydânî, Allah’ın kitabına, onda yer almayan bir şeyi katan, Hz. 

Peygamber’in sünnetini terkeden ve düşünürlerin ortak kararlarına karşı çıkan 

kimseler hakkında tehdit içeren haberlere özverili bir biçimde yer verir.329 Kelâmî 

meseleleri tahlil ederken Meydânî’nin kitap, sünnet ve icma bütünlüğüne önem 

vermesi kayda değer bir özellik olarak belirtilmelidir.  

3.3.9. Sahâbîlere Karşı İzlenecek Tutum  

Tarihi süreçte usulcü ve hadisçi düşünürler tarafından sahâbînin tanımı 

hakkında çeşitli açıklamalar yapılagelmiştir. Bunlar arasında daha çok kabul gören 

İbn Hacerin: “Hz. Peygamber hayatta iken onunla müslüman olarak buluşan (lika) ve 

yine müslüman olarak ölen kimsedir”330 şeklindeki tanımıdır. 

Meydânî, efrâdını câmi egyârını mâni olduğu için İbn Hacer’in tanımını 

tercih eder. Zira diğer tanımlar gerek bütün sahabîleri kapsamadığı için dar anlamda, 

gerekse sahâbî olmayanları da kapsadığı için geniş anlamda kullanıldığından onları 

anlamca yeterli görmemiştir. Öte yandan söz konusu tanımla ilgili irtidad, lika ve 

temyiz gibi hususlarla alakalı da detaylı denilebilecek ölçüde bilgiye temas ettiği 

görülür.331 

Birbirinden önemli çok sayıda hadis-i şerif bulunduğundan Ehl-i sünnete göre 

sahabîler hayırla yâd edilmelidir.332 Sahâbîler, Hz. Peygamberin vefatının ardından 

bozulmuş olsalardı Hz. Peygamber onlarla ilgili söz konusu iltifatları yöneltmez; 

aksine onlar hakkında dikkat çekici bir tutum takınırdı. Bu nedenle onlar aleyhine 

ortaya atılan çoğu söylem asılsızdır. Sahih olduğu ileri sürülen rivâyetlerin ise uygun 

                                                            
328  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 105. 
329  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 166. 
330  Ebu’l-Fazl Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Ahmed İbn Hacer el-Askalânî, el-İsâbe fî temyizi’s-

Sahâbe, thk. Adi Ahmed Abdulmevcûd – Ali Muhammed Muavvad (Beyrut: Daru Kütübü’l-

İlmiyye, h. 1415), 1/8. 
331  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 157. 
332  Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, (Siyâlkûtî ve Çelebî hâşiyeleri ile birlikte), 8/405; Teftâzânî, Şerhu’l-

Akâid, 186. bk. Tirmizî, “Menâkıb”, 59; Buhârî, “Fedâilü’s-Sahâbe”, 5; Buhârî, “Şehâdât”, 9. 



151 

 

biçimde yorumlanması gerekmektedir.333 Sahâbîler aleyhine takınılan tutum genel 

anlamda, Hz. Aişe (r.a)’ya atılan iftirada olduğu gibi kesin delillere334 muhâlif ise 

bunu söyleyen kişinin dinden çıktığına hükmedilir. Fakat delili kesin değil ise bidatçı 

ve fâsık olduğuna hükmedilir. Hz. Ali’ye karşı tavır aldığı için Muaviye (r.a), ne 

selef müctehitleri tarafından ne de Ehl-i sünnet âlimleri tarafından lanetlenmiştir.335 

Kimisi de yaşanan olayları ictihata dayandırır. 336  İmam-ı Şafî, bu bağlamda 

müslümanların saygı sınırları içerisinde dillerine sahip çıkması gerektiğinden söz 

eder.337  

Meydânî, sahâbîlere sevgi beslemek ile alakalı olarak birçok nassın varlığına 

dikkat çeker.338 O, bu sevginin ifrat ve tefritten uzak, her sahâbîye eşit düzeyde 

olmasını öngörür. Bu bağlamda Râfizîlerin tutumu gibi sahâbîlerin içerisinde 

yanlızca bir tanesine aşırı sevgi duymak suretiyle aşırılığa gidilmemesi gerektiğini 

vurgular. Meydânî, Ebû’l-Kâsım el-Hakîm’e atfen Yahûdîlerden ya da 

Hristiyanlardan birine Hz. Musa ve Hz. İsa’dan sonra en üstün insanın kim olduğu 

sorulsa onların nakîb ve havârîler şeklinde cevap vereceğini, Râfizîlerden birine 

insanların en şerlilerinin kim olduğu sorulsa Hz. Peygamber’in sahâbîleri cevabını 

vereceğini ileri sürerek Râfizî’lerin Yahûdî ve Hrıstiyanlardan daha fena olduğuna 

dikkat çeker.339 Bu tavrıyla Meydânî’nin Râfizîlere karşı oldukça sert bir bir tutum 

izlediği anlaşılmaktadır. 

Meydânî, asr-ı saadette ve sonraki dönemlerde sahâbîler arasında yaşanan 

olaylarda onlara karşı yaklaşım belirlemede oldukça hassas bir tutum sergiler. O, bu 

olayları ictihada dayalı uygulamalar şeklinde yorumlar. Meydânî, İbn Dakîkı’l-îd’e 

dayandırdığı açıklamada sahâbîler arasında yaşanan ihtilaflı konularla ilgili bize 

ulaşan varyantların bir kısmının geçersiz, bir kısmının da asılsız olduğunu, bu 

sebeple dikkate alınmaması gerektiğini vurgular. Bu aktarımlardan sahih olanların 

özverili bir biçimde te’vil edilmesine dikkat çeker. O, Allah tarafından kullardan 

                                                            
333  Teftâzânî, el-Makâsıd, 773. 
334  Nur, 24/11-20. 
335  Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/502; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 186-187. 
336  İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 229. 
337  Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, (Siyâlkûtî ve Çelebî hâşiyeleri ile birlikte), 8/406. 
338  Fetih, 48/29, Maide, 5/54, Haşr, 59/8. 
339  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 158-159. 



152 

 

öncelikli olarak istenilen davranışın sahâbîlere karşı tüm içtenlikle saygı duyulması 

gerektiğine işaret eder. Meydânî’nin sahâbîlere karşı duyulan sevgi ya da nefreti, Hz. 

Peygamber’e karşı beslenen sevgi ya da nefret ile ilişkilendirdiği görülür. 340 

Meydânî’nin hiçbir sahabî hakkında kritiğe ve olumsuz yoruma yer vermeden onlar 

hakkında ölçülü ve ilkeli sevgi anlayışına sahip olduğu anlaşılmaktadır. Ayrıca onun 

bu tutumunu Hz. Peygambere duyulan sevgi ile de ilişkilendirmek suretiyle özgün 

bir yaklaşım geliştirdiği gözlemlenmektedir. Onun bu tavrı kayda değer bir özellik 

olarak ifade edilmelidir.  

3.3.10. Aşere-i Mübeşşere 

Aşere-i mübeşşere, Hz. Peygamber tarafından hayatta iken cennetle 

müjdelenen on sahâbî için kullanılan bir kavramdır. Bu sahâbîler, İslâm’a girme 

hususundaki öncelikleri, Kureyş’li olmaları, Bedir gazvesine ve bey‘atü’r Rıdvan’a 

katılmaları gibi bir takım ortak özellikler taşırlar. Bir kısım hadis, biyografi ve 

terâcim kaynaklarında müelliflerin bu sıralamayı esas alarak belli bir düzende 

onlardan bilgi verdiğine tanık oluruz. Öte yandan Aşere-i mübeşşere konusunda ileri 

sürülen argümanlar kelâm düşünürleri tarafından inanca dayalı bir hüküm 

oluşturması bakımından yeterli görülmemektedir. Ayrıca dinin temel konuları 

(usûlü’d-dîn) arasında gösterilmediğinden ötürü söz konusu meselenin kabul 

edilmemesi küfre yol açmamaktadır.341 

Meydâni, Aşere-i mübeşşereyi şu şekilde sıralar: Hz. Ebû Bekir (r.a), Hz. 

Ömer (r.a), Hz. Osman (r.a), Hz. Ali (r.a), Hz. Talha b. Ubeydullah (r.a), Hz. Zübeyr 

b. Avvâm (r.a), Hz. Abdurrahman b. Avf (r.a), Hz. Sa‘d b. Ebû Vakkas (r.a), Hz. Ebû 

Ubeyde b. Cerrâh (r.a) ve Hz. Saîd b. Zeyd (r.a). 

Meydânî, daha dünyada iken cennetle müjdelenme noktasında düşünürler 

tarafından üç farklı yorum ileri sürüldüğüne dikkat çeker. Bu bağlamda 

peygamberlerden başka hiçbir kimsenin dünyada iken cennetle müjdelenmesinin söz 

konusu olamayacağı, hakkında cennete gireceğine dair açık nas olan kimseleri 

kapsayacağı ve hakkında müminlerin lehte şâhitlik yaptığı kimseler için mümkün 

                                                            
340  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 159. 
341  Orhan Aktepe, Kelâm İlmi Açısından Aşere-i Mübeşşere”, Ekev Akademi Dergisi 13/39 (2009), 

131. 



153 

 

olabileceği yaklaşımlarını dile getirir. 342  Görüşleri yalnızca aktarmakla yetinen 

Meydânî, bizde konu hakkında herhangi bir tavrının olmadığı izlenimini 

uyandırmaktadır. 

3.3.11. Velâyet ve Kerâmet 

Velâyet, Allah’ın salih kullarına bahşettiği manevi bir rütbe olarak 

değerlendirilebilir. Bu rütbeye sahip olan bir kimse imkânlar ölçüsünde Allah’ı tanır, 

emir ve yasaklarını gözetmek suretiyle itaatkâr bir kul olarak yaşamını sürdürür. O, 

dünya hayatının lezzetlerine ve şehvetlerine dalıp gitmekten nefsini alıkoyar.343  

Ehl-i sünnet anlayışına göre kerâmet haktır.344 Zira bu konuda birçok naklî 

delil vardır. 345  Öte yandan Mu‘tezile düşünürleri, peygamber olmayanların 

peygamber konumuna yükselmesini ve mucize ile karışma ihtimalini göz önünde 

bulundurarak kerâmeti kabul etmezler. 346  Erken dönem Muʽtezile düşünürlerinin 

çoğunluğu nübüvvetin imamlar tarafından sürdürüldüğünü kanıtlamak için bu 

düşünceye başvuran Şîa’ya karşı bu tavrı takınmış ve peygamberliğin nihayete 

erdiğini özellikle vurgulamışlardır.347  Ehl-i sünnet düşünürleri buna itiraz ederek 

karşı çıkarlar. Mucizenin peygamberlik iddiası ile birlikte bulunmasına karşılık veli 

tarafından ortaya konan kerametin bu iddiadan uzak olduğunu ileri sürerler. Ayrıca 

onlar, velinin tâbî olduğu peygamberin risaletini itiraf ettiğini dile getirirler.348  

Meydânî, velî kavramının sözlükte anlamca iki türlü yorumlanabileceği 

üzerinde durur. İlki edilgen sıfat formunda olup “Allah’ın gözetimi ve koruması 

altında olan ve onu nefsi ile başbaşa bırakmadığı kimse” anlam örgüsündedir. Diğeri 

                                                            
342  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 106-107. 
343  Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, 171. 
344  Aliyyü’l-Kârî, Davü’l-meâlî, 102. 
345  Neml, 27/40; Âli-İmran, 3/37; Meryem, 19/25. 
346  Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/107; Ali el-Karî, Şerhu Kitâbi-Fıkhi’l-Ekber, 130; İtirazlar ile 

ilgili bk. a.y.   
347  Yusuf Şevki Yavuz, “İslam Düşünce ve Geleneğinde Kutsiyet, Velâyet, Kerâmet, İnancına İtikadi 

Mezheplerin Bakışı”, İslam Düşünce ve Geleneğinde Kutsiyet, Velâyet, Kerâmet, ed. Yusuf 

Şevki Yavuz (İstanbul: Kuramer Yay. 2017), 122. Ayrıca kelam ekollerinin bu hususta anlayışı ile 

ilgili bk. a.g.e., 120 vd. 
348  Ebü’l-Berekât Ahmed b. Abdilehad b. Zeynilâbidin el- Fârûkî es-Sirhindî İmam-ı Rabbânî,  

Mektûbât (İstanbul: Yasin Yay. ts.), 1/275 (266. mek.). 



154 

 

ise etken sıfat formunda olup “Gece gündüz her dâim Allah’a itaat üzere hayat 

sürdüren ve bu yaşam tarzıyla O’nun şanını koruyup gözeten” anlamındadır.349  

Meydânî kerâmeti; “fizik kurallarına aykırı olarak bir peygambere bağlı, 

sağlam inanca ve sâlih amele sahip, doğruluğu herkesce bilinen bir kimse tarafından 

tehaddî (meydan okuma) olmaksızın meydana gelen olağanüstü bir durum” 

biçiminde açıklar.350 O kerâmeti, “tehaddî” kaydı ile mucizeden, “doğruluğu belirgin 

bir kimse tarafından tehaddî olmaksızın” kaydıyla meûnetten, “sağlam inanca ve 

sâlih amele sahip” kaydıyla istidracdan ve “bir peygambere bağlı” kaydıyla da 

yalancı peygamberler tarafından ortaya konan bir takım asılsız olağanüstü olaylardan 

soyutlamaya çalıştığı görülür.   

Meydânî’ye göre kerâmetin hak olduğuna dair tevâtür derecesine erişen 

kanıtlar bulunmaktadır. Bunların detayları haberi vâhid ile aktarılmış olsa da 

özellikle hepsinin ortak noktası kerâmetin gerçekliği yönündedir. Öte yandan 

Kur’ân-ı Kerîm'de Hz. Meryem ve Hz. Süleyman’ın arkadaşı ile ilgili kerâmetler de 

yer alır. 351  Gerçekliği apaçık bir biçimde ortada olan bir meselenin cevazını 

ispatlamaya çabalamanın hiçbir anlam ifade etmeyeceğini vurgulayan Meydânî’nin 

bu yaklaşımıyla önemli bir ayrıntıya dikkat çektiği görülür.  

Velayet mertebesinin nübüvvetten üstün olduğunu ve velînin peygamberden 

daha faziletli olduğunu iddia eden Kerrâmiyye’nin bu yaklaşımına şiddetle karşı 

çıkan Meydânî, onların bu tutumunu küfür ve sapkınlık olarak değerlendirir.352 

3.3.12. İmâmet ve Hilâfet 

“İmam” kavramı daha çok Şîa kelâm edebiyatında yaygın bir biçimde 

kullanılagelmiştir. İmâmetin hilâfetle eş anlamlı olduğu ileri sürülse de aslında 

imâmete yarı risalet düzeyinde bir anlam yüklendiği anlaşılır.353  İmâmet konusu 

                                                            
349  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 116. 
350  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 163. 
351  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 164. 
352  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 163. 
353  Ramazan Yıldırım, “Sünni İslam Dünyasında Hilafet Kurumunun Tarih İçindeki Gelişimi ve 

Etkinliği”, İlahiyat Fakülteleri Kelâm Anabilim Dalı VIII Koordinasyon Toplantısı ve Dini 

Otorite Sempozyumu, ed. Ahmet İshak Demir (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2006), 483. 



155 

 

amelle ilişkili bir konu iken 354  Şîa’nın meseleye itikâdî bir perspektif atfetmesi 

nedeniyle kelâm kitaplarında onlara itiraz kabilinden yer almıştır. Tevhid ve 

nübüvvet konularına gösterdiği ilginin aynısını imâmet konusuna da gösteren Şîa’nın 

inanç esasları bu çerçevede oluşmuştur. 355  Öte yandan Ehl-i sünnet kelâm 

literatüründe el-İmâmetü’l-kübrâ ünvanı daha yaygın bir biçimde kullanılmıştır.356  

Meydânî, imâmet konusunun her ne kadar kelâm ilmi meseleleri arasında yer 

almasa da kelâm düşünürleri tarafından ilgili konular arasında işlendiğini belirtir. 

Bunu da İmâmetin, kelâm ilmi konularının tamamlayıcısı olma özelliği ile 

ilişkilendirdiği görülür.357 

İslâm âlimleri, ümmetin yararına olduğunu dikkate alarak imâmetin zorunlu 

olduğu kanaatini taşırlar.358 Bunu ifade etmek için din ve devlet başkanı hakkında; 

“ikiz kardeş” benzetmesi yapılagelmiştir. Yine aynı gerekçeden ötürü; “Din temeldir, 

devlet başkanı ise koruyucusudur” söylemi geliştirilmiştir. Pek tabi olarak temeli 

bulunmayan yapı yıkılmaya mahkûm olduğu gibi koruyucusu olmayan mal da 

kaybolur.359 Bu bakımdan kimi düşünürler şer’an vâcip olduğunu, kimi düşünürler de 

aklen vâcip olduğunu dile getirirler. 360  İmâmet görevini üstlenmede izlenecek 

yöntem olarak da ya ehlü’l-hal ve’l-akd tarafından imamın tespit edilmesi gerektiğini 

ya da imam olan kişinin kendisinden sonra yerine birisini geçirmesinin lazım 

olduğunu (istihlaf) belirtirler.361  

Ehl-i sünnet düşünürleri imamda; mükellef olma, hür olma, erkeklik, adalet, 

ilim, duyu organları ve uzuvları sağlam olma, firaset, cesaret ve Kureyş soyundan 

gelme niteliklerinin bulunması gerektiğini vurgularlar. 362  Şîa düşünürlerine göre 

                                                            
354  Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-İ‘tikâd (İtikatta Orta Yol), çev. 

Osman Demir (Fatih: Klasik Yay., 2012), 190.   
355  Gümüşoğlu, İslamda İmâmet ve Hilâfet (İstanbul: Kayıhan Yay., 2017), 45 vd.  
356  Yıldırım, “Sünni İslam Dünyasında Hilafet Kurumunun Tarih İçindeki Gelişimi ve Etkinliği”, 483. 
357  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 124. 
358  Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, 2/433. 
359  Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-İ‘tikâd, 192. 
360  Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Muhammed Habib el-Basrî el-Mâverdî, Ahkâmü’l-sultâniyye 

(Kahire: Daru’l-Hadis, t.s.), 15-16; Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-İ‘tikâd, 191. 
361  Mâverdî, Ahkâmü’l-sultâniyye, 21-22. 
362  Mâverdî, Ahkâmü’l-sultâniyye, 19-20; Teftâzânî, el-Makâsıd (Kelâm İlminin Maksatları), 742;  

İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere, 231.  



156 

 

imam masum olmalı 363  ve nas ile belirlenmelidir. Onlara göre imamın varlığına 

inanmak, îmanı tamamlayıcı bir unsur olarak kabul edilir. Hatta dinin temeli ve 

rüknü olduğu kanaatindedirler.364 O, açıktan kendisine vasiyet edilen bunun yanı sıra 

mucize ve delil getirebilecek niteliktedir. Onlar, İmamın, Hz. Ali soyundan gelmesini 

ve en faziletli (efdal) kimse olması gerektiğini savunurlar.365 Şîa’nın anlayışına göre 

imâmet, nübüvvetin devamı konumundadır. Mutezile’den etkilenen Şîa, imâmeti 

peygamber gönderilmesinde olduğu gibi Allah’ın bir lütfu şeklinde yorumlar.366 Şîa 

düşünürleri tarafından imâmete üst düzeyde kutsiyet atfedildiği görülür. 

Meydânî, Ömer en-Nesefî’ye (öl. 537/1142) dayandırdığı açıklamalarda 

imâmetle ilgili genel ilkeleri ele alır. Ona göre; Yasaların uygulamaya konulması, 

cezâların tatbik edilmesi, sınır güvenliğinin sağlanması, orduların 

techîzatlandırılması, zekât/vergilerin toplanması, zorba, hırsız ve eşkiyaların kontrol 

altına alınması, Cuma ve bayram namazlarının kıldırılması, toplumda bireyler 

arasında ortaya çıkan anlaşmazlıkların ve davaların karara bağlanması, hukûkî 

süreçlerde tanıkların şahitliğinin kabulü, velisi bulunmayan çocuk ve yetişkinlerin 

evlendirilmesi ve ganimetlerin pay edilmesi gibi yasama, yürütme ve yargı işlerini 

düzene koyan bir devlet yöneticisinin belirlenmesi müslümanlar için 

kaçınılmazdır.367 

Kelâm kaynaklarında devlet yöneticisinde bulunması gereken ilkelere aynı 

şekilde Meydânî de yer vermiştir. Bu bağlamda; devlet yöneticisinin görevde 

olmasını özellikle vurgular. Gizlenen ve beklenen bir kimsenin bu görevi 

yürütmesinin imkânsızlığına dikkat çeker. Ona göre Kureyş soyundan gelmesi 

gerekli iken Haşimoğulları ve Hz. Ali’nin soyundan gelmesi gerekmez. Yine devlet 

yöneticisinde masum olma ve zamanının en üstünü olma şartı da aranmaz.368 

                                                            
363  Bu konuda detaylı bilgi ve eleştirisi için bk. Aisah Mohamed, “Şia'nın İmamette İsmet Doktrininin 

Eleştirisi”, çev. Ömer Aydın, İstanbul Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi s. 8 (2003), 231-

246. 
364 Nevin Abdulhâlık Mustafa, el-Muârada fi’l-fikri’l-İslâmî (İslâm Siyâsî Düşüncesinde Muhâlefet) 

çev. Vecdi Akyüz, (İstanbul: İz Yay., 1990), 170. 
365  Teftâzânî, el-Makâsıd (Kelâm İlminin Maksatları), 742 vd. 
366  Fikret Soyal, “Dört Halifenin Seçimi ve Kelam'da İmamet Tartışmalarına Etkisi”, Araşan Sosyal 

Bilimler Enstitüsü İlmi Dergisi, 11-12 (2011), 254. 
367  Salih, Semâniyetü mütûn fi’l-akîde ve’t-tevhîd (Ömer Nesefi Akîdesi), 57. 
368  Salih, Semâniyetü mütûn fi’l-akîde ve’t-tevhîd (Ömer Nesefi Akîdesi), 58. 



157 

 

Meydânî, Hulefâ-yi Râşidîn’den sonra İslâm devletini idare eden yöneticilerin 

fısk, zulüm gibi haksız davranışlar sergilediğini ve bunların toplumda herkes 

tarafından belirgin bir biçimde farkedilegeldiğini, buna rağmen o dönemde yaşayan 

Selef âlimlerin onlara itaat ettiğini özellikle vurgular.369 Öte yandan onların Cuma ve 

bayram namazlarını yöneticilerden aldıkları yetkiyle kıldırdığını, ayrıca yöneticiye 

başkaldırıyı da uygun görmediklerini açıkça dile getirir. Meydânî, günahlardan 

korunma (masumiyet) başlangıçta devlet yöneticiliğinde aranan şartlar arasında yer 

almadığından ilerleyen süreçte pek tabi aranmayacağına dikkat çeker. 370  Devlet 

yöneticisine takınılması gereken tavır hususunda Meydânî’nin selef çizgisini takip 

ettiği söylenebilir. 

O, dinsiz ya da muharref bir din anlayışına sahip toplumları İslâmî değerlerle 

buluşturmanın önemli bir aracı olarak görülen ve İslâmiyetin temel kriterlerinden biri 

sayılan cihadı oldukça önemser. Bu bağlamda gerek âdil/dindar gerekse fâcir devlet 

yöneticisi ile savaşa katılım sağlanmasını gerekli görür. Bu hususta Hz. 

Peygamber’in: “Cihad, kıyamet kopuncaya kadar sürecektir. (farzdır)”371 haberine 

atıfta bulunur.372  

Meydânî, nefret uyandırmak suretiyle haksızlığın şiddetlenmesine yol açacağı 

için hiçbir yöneticiye beddua edilmemesi gerektiğini düşünür. Toplumsal kaosa 

sebep olacağından ötürü fâcir devlet yöneticisine itaat etme eğilimindedir. Fakat o, 

devlet yöneticisine itaat etmeyi Allah’a karşı isyan içermeyen durumlarla sınırlar. Bu 

bağlamda; “yaratıcıya isyan olan yerde yaratılana itaat edilmez” kuralına özellikle 

dikkat çektiği görülür. Öte yandan Meydânî, devlet erkânına hayır duâ edilmesini 

önemser ve bu konuda tavsiye niteliğinde uyarılarda bulunur.373 Toplumsal düzeni 

sağlamada devlet başkanına karşı sağduyulu bir yaklaşım benimseyen Meydânî, fâsık 

yönetime karşı koymayı yalnızca dine karşı pozisyon alma durumuyla sınırlandırdığı 

gözlemlenir.  

                                                            
369  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 124. 
370  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 124. 
371  Ebû Dâvûd, “Cihâd”, 33. 
372  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 130. 
373  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 125-126. 



158 

 

İslâm tarihinde Hz. Peygamber’in vefâtı sonrası Hz. Ebû Bekir ile başlayan 

ve otuz yıl kadar süren zaman dilimine Hulefâ-yi Râşidîn dönemi denir. Bu dönemde 

İslâm tarihi açısından oldukça önemli olaylara tanık olunmuş ayrıca devletin yapısal 

ve sistemsel ilerleyişinde büyük gelişmeler kaydedilmiştir. Hilâfet kavramı imâmet 

kavramı ile eş anlamlı olarak kullanılmışsa da Seyyid Bey’e göre aralarında umum-

husus yönünden farklılık bulunur. Ona göre her halîfe imamdır, fakat her imam 

halîfe değildir. 374  Hilâfet modelinde düşünce özgürlüğü alanı gayet geniş iken, 

imamın şahsına ve sistemine bağlılık modeli üzerine kurgulanan imâmette bu 

özgürlükten söz etmek mümkün değildir.375 Öte yandan Şîa’ya göre imam, meşrû 

devlet yöneticisi kabul edilirken, halîfe yönetimi fiilen elinde bulunduran kimsedir. 

Onlara göre Emevî ve Abbâsî yöneticileri imam niteliğini taşımayıp halifedirler.376  

Meydânî’nin değerlendirmesine göre Hz. Peygamber’in vefatının ardından 

muhâcir ve ensardan ileri gelenler Benî Sâide sakîfesinde bir araya gelirler ve 

yapılan istişarelerin sonucunda Hz. Ebû Bekir’in halifeliği konusunda anlaşmaya 

varırlar. Başlangıçta Hz. Ali dışında herkes ona biat eder. Daha sonra o da şâhitlerin 

huzurunda biat ettiğini açıklar. Böylece Hz. Ebû Bekir’in hilâfeti hususunda icmâ 

oluşur. Hz. Ebû Bekir iki yıl dört ay diğer bir görüşe göre ise iki yıl altı ay bu görevi 

yürütür ve ardından hastalanır. Yaşamından ümit kesince Hz. Osman’ı yanına çağırır 

ve ona Hz. Ömer’i yerine halife atadığına dair açıklamanın yer aldığı metni yazdırır 

ve altına da mührünü basar. Hz. Osman söz konusu metni sahâbîlere ulaştırarak 

onlardan orada ismi yazılı olan kişiye biat etmelerini ister. Böylece herkesin biat 

etmesinin ardından Hz. Ömer, hem Hz. Ebû Bekir’in tensîbi hem de sahâbîlerin 

icmâsı ile on yıl kadar hilafet görevini yürütür. Kaynaklarımızda geçtiği üzere Hz. 

Ömer, hilafeti yürütme konusunda liyâkatli olduğuna inandığı altı kişiyi belirler. 

İstişareler sonucunda Hz. Osman’ın halife olmasına karar verilir. Hz. Osman’ın şehit 

edilmesinin ardından yaklaşık beş gün sonra muhâcir ve ensârın önde gelenleri 

toplanır ve Hz. Ali’nin halife olması yönünde ortaklaşa karar alırlar. Hz. Ali’den 

aldıkları bu kararı kabul etmesini isterler. O da bir süre çekimser kaldıktan sonra 

                                                            
374  Soyal, “Dört Halifenin Seçimi ve Kelam'da İmamet Tartışmalarına Etkisi”, 251. 
375  Abdulhâlık Mustafa, el-Muârada fi’l-fikri’l-İslâmî (İslâm Siyâsî Düşüncesinde Muhâlefet), 176. 
376  Soyal, “Dört Halifenin Seçimi ve Kelam'da İmamet Tartışmalarına Etkisi”, 254. 



159 

 

kabul eder. Herkesin biat etmesinin ardından halifelik Hz. Ali’ye intikal eder. 

Böylece onun halifeliği ehl-i hal ve akd tarafından icmâ olunur.  

Meydânî, hilâfetin otuz yıl süreceğine ilişkin yaklaşımını Hz. Peygamber 

tarafından nakledilen; “Hilâfet benden sonra otuz yıldır” 377  hadisine dayandırır. 

Meydânî kimisine göre ise söz konusu otuz yılın, Hz. Ali’nin şehâdeti ardından altı 

ay süreyle Hz. Hasan’ın yürüttüğü hilâfet ile tamamlandığı görüşüne yer verir. 

Doğrusu Hz. Hasan’ın altı aylık hilafet süresinin dâhil edilip edilmeyeceği 

konusunda farklı görüşler bulunmaktadır. Ehl-i sünnetin takındığı tavrı oldukça 

önemli bulan Meydânî, Hz. Peygamber’in onlar hakkındaki taltifine ve ümmetine 

dönük teşvikine dikkat çeker. Ayrıca o, sergilenmesi gereken tutumun onların yolunu 

izlemekten öte bir şey olmadığı fikrini özellikle vurgular. 378  Meydânî’nin gerek 

hilafetteki sıralamaya yaklaşımının, gerekse tüm yönleriyle döneme ilişkin 

izlenimlerinin Ehl-i sünnet’in genel kanaatleri paralelinde şekillendiğini ifade etmek 

gerekir. 

3.3.13. Sahih Din Anlayışı  

Meydânî’nin Seyyid Şerif Cürcânî’ye dayandırdığı tarife göre din: “Akıl 

sahiplerini peygamberin sahip olduğu gerçekleri kabul etmeye davet eden ilahî bir 

kanundur.” 379  Meydânî, kâhine inanıp onu onaylamanın küfür alametlerinden 

sayıldığını vurgular. Ona göre sahih din anlayışının dinamikleri kabul edilen kitap, 

sünnet ve icmâya aykırı görüş öne sürmek, dikkate alınması söz konusu olmayan 

tutumlar arasındadır. Ona göre Allah’ın gönderdiği din; melekler, peygamberler ve 

diğer müminler açısından tekdir. Bu kriteri bünyesinde barındıran yalnızca İslâm 

dinidir. Allah katında tek mu‘teber din olma özelliğine sahiptir.380 İslâm dini; ifrat-

tefrit, teşbih-ta‘dil, cebir-kader ve emn-ye’s anlayışından uzak, orta yolu temsil eden 

hak bir dindir.381 

  

                                                            
377  Ebû Dâvud, “Sünnet”, 8; Tirmizî, “Fiten”, 48; Ahmed b. Hanbel, 4/272; 5/220, 221. 
378  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 160, 161. 
379  Cürcânî, et-Ta‘rîfât, 109. 
380  Âli-İmran, 3/19, 85; Mâide, 5/3.   
381  Meydânî, Şerhu’l-Akîdeti’t-Tahâvîyye, 166-167. 



160 

 

SONUÇ 

Soyu Ensardan Evs kabilesine dayanan XIX. yüzyıl Hanefî bilginlerinden biri 

olarak öne çıkan Meydânî, dilbilgisi, fıkıh usûlü, fıkıh, hadis, kelâm gibi alanlarda 

çok olmasa da birbirinden nitelikli eserler ortaya koymak suretiyle araştırmacı bir 

kimliğe sahip olduğunu kanıtlamıştır. Bu bilimsel etkinliklerinin yanı sıra tasavvuf 

ve şiir ile de ilgilenmiş, özellikle Hz. Peygamber (s.a.v.) ile alakalı yazdığı kasîdeler 

onun şairliğini tespit etmede önemli deliller arasında sayılmıştır. Toplum nezdinde 

kazandığı beğeni ve telif ettiği eserlere hocaları tarafından yazılan takrizler, ona ne 

ölçüde değer verildiğini yansıtması açısından önemli parametrelerdir. Onu asıl 

farklılaştıran ilim ve irfan anlayışını ön plana çıkararak selef-i sâlihîn çizgisinde 

yaşaması, döneminde din adına ortaya atılan bidat ve hurâfelere karşı tepki 

göstermesi ve söz konusu zihniyetin taraftarlarına karşı mücadeleci bir tutum 

sergilemesidir. 

Hakîkat arayışındaki fikrî alt yapısı ve toplumsal kaosların çözümünde etkin 

rol oynaması Meydânî’yi öne çıkaran diğer ayrıntılardır. “1860 Şam olayları” ismiyle 

tarih sayfalarında yerini alan ve çoğunluğunu Bâbütûmâ Hristiyanlarının oluşturduğu 

yüzlerce kişinin hayatını kaybetmesiyle sonuçlanan provokatif olaylarda 

Meydânî’nin halkı yatıştırmak suretiyle toplumsal barışı temin etme adına önemli 

ölçüde katkılar sağladığını belirtmek gerekir. 

Tarihi süreçte Meydânî şerhinden önce Tahâvî’nin Akîdesi bağlamında çeşitli 

şerhlerin üretildiği bilinmektedir. Birçok Tahâvî şerhinde görmeye alışık olduğumuz 

kendisinden önce üretilen şerhlere dayanma geleneği Meydânî’nin şerhinde de 

beklenirken onun hiçbir şerhe atıfta bulunmadığı görülmektedir. Bu dikkat çekici 

durumun izini sürdüğümüzde onun, yaşadığı Şam coğrafyasında epeyce sorup 

araştırmasına rağmen Tahâvî’nin Akîde’sine yönelik herhangi bir şerh çalışmasına 

rastlamadığı sonucuna ulaşılmıştır. Bu durum Meydânî şerhini diğer el-Akîde şerhleri 

arasında ayrıcalıklı kılmış, söz konusu eserin özgün bir çalışma olmasını sağlamıştır.  

Hanefî ilim çevresinde yetişen ve bu alanda telif ettiği eserler ile öne çıkan 

Meydânî’nin Mâtürîdî kelâm anlayışını benimsemesi beklenirken yaptığımız 

araştırmalarda elde ettiğimiz bulgular onun daha ziyade Ehl-i sünnet üst kimliğini 



161 

 

öncelediği, tartışmaların söylemsel (lafzî) mecrada geliştiğine inandığı ve Mâtürîdî-

Eşʻarî bütünlüğünü sağlama gayreti içinde olduğu yönünde olmuştur. Daha da 

önemlisi Hanefî ekolüne mensup bir bilginin görüşlerini Mâtürîdî nazariyeleri ile 

sınırlandırmadan kimi zaman Eşʻarî’den yana tavır takındığına, kimi zaman da ilk 

dönem selef âlimlerinin yaklaşımını benimsediğine dair açık örneklere tanık 

olunmuştur. 

İlk dönem selef ekolü üzere kaleme alınan akâid kategorisinde yer alan bir 

eserin şerhinde daha çok nass merkezli açıklamalar yer alsa ve aklî argümanlara daha 

az oranda değinilse de Meydânî’nin nasların yanında felsefî ve kelâmî açıklamalara 

da yer vermesi, kimi zaman tasavvufa dönük bilgilere atıfta bulunması aslında onun 

kelam anlayışını yansıtan önemli bulgular arasındadır. 

Tahâvî’nin el-Akîde adlı eserini inanca dayalı bütün meseleleri içermesi 

yönüyle yeterli bulan Meydânî’nin buna rağmen söz konusu şerhi XIX. yüzyılda öne 

çıkan bilimsel parametrelere uygun bir biçimde; yani felsefî ve kelâmî yöntemlerle 

yorumlaması bizi, onun yaşadığı dönemin bilimsel olgularını önemsediği ve kelâm 

anlayışını bu çerçevede kurguladığı tezine ulaştırdığını belirtmek gerekir. Öte yandan 

kelâm ilmini, ilimlerin en şereflisi olarak konumlandıran Meydânî’nin söz konusu 

kelam ilmini, “Kur’an, Sünnet ve sahâbîlerin icmasına aykırı olmama” şartıyla 

kayıtlaması, esasen benimsediği ve sınırlarını çizdiği kelâm perspektifini bize 

yansıtması açısından yine önemli bir kriter olarak ifade edilmelidir. 

Kelâmî hususlarda Ehl-i sünnet üst kimliğini ön plana çıkaran Meydânî’nin 

yer yer Mâtürîdî yaklaşımları benimsemesine rağmen Mâtürîdî kaynak eserlerine 

atıfta bulunması Eşʻarî kaynak eserlerine yaptığı atıflara oranla oldukça sınırlıdır. 

Öte yandan takındığı çoğu tavır Mâtürîdî anlayışı ekseninde gelişmiş iken onun, 

özellikle Ebû Mansûr el-Mâtûrîdî’ye ait hiçbir esere referansta bulunmaması oldukça 

dikkat çekici bir olgudur. Kanaatimizce onun yaşadığı ilim muhitinde Mâtûrîdî’nin 

eserlerine ulaşamadığı öngörülmektedir. Her şeye rağmen Mâtürîdî kelâmından ve 

kelamcılarından yararlandığını söylemek mümkündür. 

Meydânî’nin döneminde daha yeni yeni ortaya çıkmaya başlayan, özellikle 

XIX. yüzyılın sonlarında belirginleşen ve XX. yüzyılda daha çok gündeme gelen 



162 

 

modern inanç konularına hiç değinmediği gözlemlenir. Zaman zaman kelâmî 

perspektiften uzak Hanefîlik söylemi ile de öne çıkan Meydânî’nin konuları 

yorumlarken bir takım Hanefî kelâmcılarda görülen kelâm-fıkıh ilişkisini dikkate 

almadığı görülmektedir. 

Tercih ettiği yaklaşımları açıkça ifade etmek yerine genelde benimsediği 

görüşü konu ile ilgili başvurduğu eserden alıntılamak suretiyle tavır sergileyen 

Meydânî, birçok şerh esere oranla zengin referansları, güncele dayalı öğretisi ve 

tekâmüle erişmiş tarzı ile öne çıkmıştır. 

Akâid ve kelâm alanında telif edilen eserler analiz edildiğinde inanca dayalı 

konuların genellikle ilahiyât, nübüvvet ve semiyyât bölümleri altında sistematik bir 

biçimde işlendiği görülür. Meydânî, Tahâvînin el-Akîde’sini şerh ederken 

muhtemelen eserin orijinalliğini bozmamak adına hassas davranmış ve metin 

çerçevesinde konu bütünlüğünü gözetmeden meseleleri yorumlamıştır. Bundan ötürü 

zaman zaman temas ettiği konuların uzantısında tekrarlara düştüğünü ifade etmek 

gerekir. 

Bu çalışma bağlamında Meydânî ile ilgili çıkarılan en önemli sonuçlar 

arasında onun mezhepler üstü bir tavır içinde olması sayılabilir. Kelâm anlayışı 

bağlamında Ehl-i sünnet üst kimliğini tercih ettiği görülen Meydânî’nin bu tavrını 

kuşkusuz mezhepsel bir taassup içinde olmadığı şeklinde anlamak gerekir. Onun bu 

tercihinin ve tavrının oldukça belirgin olduğunu vurgulamak yerinde olur. Bu 

bakımdan insan iradesinin eylemlerindeki rolü, kelâm-ı nefsînin işitilip işitilmemesi, 

îmanın tanımı, îmanın artıp eksilmesinin imkânı, îmanda istisna gibi konularda 

Mâtürîdî anlayışından yana tavır takınırken, kudret sıfatının teallukları, tekvin 

sıfatının vücûdiyeti ve onun türevleri olan fiilî sıfatlar gibi konularda ise Eşʻarî 

anlayışını benimsediği anlaşılır. Öte yandan haberî sıfatların te’vîlinin lüzûmu, amel 

defteri, mîzan, sırat köprüsü gibi ahiret evreleri ile ilgili konularda, âdemoğlundan 

alınan misak, isra ve miraç gibi nasların odağında gelişen ve inanılan konularda her 

hangi bir felsefî etkinliğinin olmadığı ve selef âlimlerinin tavrını sergilediği 

gözlemlenmiştir. 



163 

 

İnsanın irâdesinin ve eylemlerinin oluşumundaki rolü noktasında felsefeye 

dayalı açıklamalara yer veren Meydânî’nin hidâyet ve dalâlet bakımından mahlûkâtın 

Allah’ın irâde ve tecellisinin etkisi altında ya rahmet ya da hikmet dairesi içerisinde 

bulunduğunu vurgularken tasavvufî bakış açısıyla meseleye derinlik kazandırdığı 

anlaşılır.  

Çalışmamız sırasında elde ettiğimiz bulgulardan biri de Ehl-i sünnet 

çizgisinin dışında kabul edilen ekollere karşı Meydânî’nin yer yer eleştirel tavır 

sergilediği olgusudur. Bu bağlamda velâyet mertebesinin nübüvvetten üstün 

olduğunu ve velînin peygamberden daha faziletli olduğunu iddia eden 

Kerrâmiyye’nin bu yaklaşımına şiddetle karşı çıktığını belirtmek gerekir. Sahâbîlere 

yönelik yakışıksız söylem ve tutumlarda bulunan Râfizîlere karşı da oldukça sert bir 

tutum izlediği anlaşılmaktadır. Bu bakımdan onların Yahûdî ve Hrıstiyanlardan daha 

fena olduğu düşüncesindedir. Öte yandan kötü eylemlerin Allah’ın irâde ve meşîetine 

aykırı olarak kul tarafından yaratılması sonucuna yol açacağından dolayı kulların 

eylemlerinden hayır olanların Allah tarafından irâde edilip, şer olanların Allah 

tarafından irâde edilmemesi tezini ileri süren Mutezile’yi şiddetle eleştirmiştir. 

İsbâtı-vâcip konusunda diğer deliller bir yana fıtrat delilini oldukça 

önemseyen Meydânî’nin epistemolojik açıdan kıdem kavramını da ezelî 

kavramından daha özel anlamda düşündüğünü belirtmek gerekir. Onun kelâm 

anlayışında vahdâniyyet vurgusu, vücûd sıfatından daha öncelikli ve kapsamlıdır. 

“Hiçbir şeyin O’na benzemeyeceği” ilâhî ilkesinin anlam boyutunu idrak edebilen 

birinin Allah’ın zatı hakkında düşüncelere dalmaması gerektiği fikri onda öne çıkan 

düşüncelerdendir. 

Meydânî, ilâhiyat ile ilgili argümanların hedef kitleye aktarılmasında kişilerin 

ilmî statüsüne, psikolojik durumuna ve sosyo-kültürel yönlerine oldukça önem 

vermiştir. Bu bağlamda muhatapların söz konusu durumları dikkate alınarak 

argümanların onlara uygun bir formatta aktarılması gerektiğine inanmıştır.  

Meydânî, öteden beri kelâmullah hususunda kelâmcılar arasında süregelen 

açmazları kelam-ı nefsî ve kelâm-ı lafzî yorumuyla çözüme kavuşturmayı 



164 

 

hedeflemiş, kesin nasların bulunmadığı kelâmî problemlerde literal anlayışa eğilimi 

olmamıştır. 

Meydânî, imâmet, devlet başkanına karşı ayaklanmama, sahâbilere karşı 

sevgi besleme, onların arasında gelişen olaylara karşı ölçülü bakış açısı sergileme, 

ifrat ve tefrite düşmeme gibi sosyal ve siyasi konularda orta yolu bulma arayışında 

olduğunu hissettiren bazı yaklaşımlar sergilemiştir.  

Özellikle semiyyât konularında selef bakış açısına sıklıkla başvuran Meydânî, 

salt görme duyusu ile gerçekleşmesi dışında mahiyeti belirsiz olan rü’yetüllahı 

müteşâbih naslar kapsamında ele aldığı anlaşılmaktadır. Atıflarından tespit 

edebildiğimiz kadarıyla onun kabirdekilere ruhun iade edilip edilmemesi konusunda 

tevakkuf ettiği öngörülmektedir.  

“Bir doktrinin gereksiniminin bizzat kendisi olmayacağı” tezinden hareketle 

bir düşüncenin gerektirdiği anlam (lâzımı) küfür bile olsa o kimsenin tekfir 

edilmesinin doğru olmadığı yönünde tavır takındığı görülür. Toplumsal düzeni 

sağlamada devlet başkanına karşı sağduyulu bir yaklaşım benimseyen Meydânî, fâsık 

yönetime karşı koymayı yalnızca dine karşı pozisyon alma durumuyla sınırlandırdığı 

gözlemlenir. 

Meydânî’nin yaşadığı döneme sunduğu ilmî birikimi gün yüzüne 

çıkarabilmeyi ve içinde bulunduğu çağın inanç problemlerine karşılık geliştirdiği 

çözümleri tespit edebilmeyi amaç edindiğimiz bu çalışmamızda, söz konusu eserin 

özgün, sahasına katkı sunabilecek potansiyelde ve oldukça önemli bir yapıt olduğu 

kanaatine varılmıştır. Bunun yanı sıra söz konusu çalışma sayesinde Tahâvî’nin el-

Akîde adlı eserine farklı bir pencereden bakma imkânı da elde edilmiştir.   



165 

 

KAYNAKÇA 

Abdulhamid, İrfan: Dirâsât fi’l-firak ve’l-akâidi’l-İslâmiyye, 

(İslâm’da İtikâdî Mezhepler ve Akâid Esasları) 

çev. M. Saim Yeprem, Ankara, T.D.V. Yay., 2020. 

 

Abdullah, b. Cafer b. 

Abdurrahîm b. Ubeydullah: 

Nesru’l-leâlî alâ Bedî’l-Emâlî, İstanbul, Asitâne, 

ts. 

 

Ahsâî, Ebu Bekir b. 

Muhammed b. Ömer:  

Meslekü’s-sikât fî nusûsi’s-sıfât, thk. Abdullah 

Hiçdönmez, İstanbul: Hanifiyye, h. 1434. 

 

Aisah, Mohamed: “Şia'nın İmamette İsmet Doktrininin Eleştirisi”, 

çev. Ömer Aydın, İstanbul Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi, Sayı 8, 2003, s. 231-246. 

 

Akçay, Mustafa: “Gazzali Düşüncesinde Ölüm ve Kabir Hayatı”, 

Ekev Akademi Dergisi Sayı 9/23, 2005, s. 85-

102. 

 

Aktepe, Orhan: Kelâm İlmi Açısından Aşere-i Mübeşşere”, Ekev 

Akademi Dergisi Sayı 13/39, 2009, s. 123-132. 

 

Al, Hamza – Köseoğlu, 

Yakup:  

“İslâm Devletinde İdare Teşkilatının Ortaya 

Çıkışı: Divanın Teşkilatının Kuruluşu”, Fırat 

Üniversitesi İİBF Uluslararası İktisadi ve İdari 



166 

 

Bilimler Dergisi, c. 4, sy. 1, 2020, s. 1-28. 

 

Ali el-Kârî: Davü’l-meâlî Şerhu Bedi’l-Emâlî, thk. Haldûn 

Ali Zeynüddin, Dimeşk, Dâru’l-Beyrûtî, 2011. 

 

 Şerhu Kitâbi-Fıkhi’l-Ekber, Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’il-İlmiyye, ts. 

 

Şerhu Kitâbi-Fıkhi’l-Ekber, çev. Hüseyin S. 

Erdoğan, İstanbul, Hisar Yay., ts. 

 

Altundağ, Mustafa:  “Kelamullah-Halku'l-Kur'an Tartışmaları 

Çerçevesinde "Kelam-ı Nefsi-Kelam-ı Lafzi" 

Ayırımı”, M.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi Sayı 

18, 2000, s. 149-181. 

 

Anay, Harun: “Bir Osmanlı Düşüncesinden Bahsetmek Mümkün 

mü?”, Dergâh Dergisi, c. 7, sy. 76, 1996, s. 12-14. 

 

Arık, Emin: Ateizm’den İnanca, 5. bs., İstanbul, Marifet Yay., 

2001. 

 

Atay, Hüseyin:  

 

“Kur'an'a Göre İnanç İlkeleri”, 1. Kuran 

Sempozyumu, ed. Mehmet Akif Ersin vd., 

Ankara, Bilgi Vakfı Yay.,1994, s. 401-413. 



167 

 

Avvame, Muhammed:  

 

Edebü’l-ihtilaf, Medine, Dâru’l-Yusr - Dâru’l-

Minhâc, 2013. 

 

Ay, Mehmet Emin: Çocuklarımıza Allah'ı Nasıl Anlatalım, 17. bs., 

İstanbul, Timaş Yay., 2003. 

 

Aydın, Ali Arslan: İslâm İnançları Tevhîd ve İlm-i Kelâm, 8. bs. 

İstanbul, Dila Yay., 2005. 

 

Aydın, Ömer: “Haberî Sıfatları Anlama Yolları”, İstanbul 

Üniversitesi İlahiyât Fakültesi Dergisi Sayı 

1,1999, s. 133-158. 

 

Aytekin, Arif:  

 

Tahâvî Akîdesi ve Selef Akîdesindeki yeri, 

İstanbul, Bereket Yay., 2011. 

 

Bâbertî, Ekmelüddin: Şerhu Akîdeti’t-Tahâviyye, thk. Abdusselam b. 

Abdulhâdî Şennâr, Dimeşk, Daru’l-Beyrûtî, 2009. 

 

Bâcûrî, İbrahim Muhammed b. 

Ahmed: 

Tuhfetü’l-Mürîd Şerhu Cevherati’t-Tevhîd, 2. 

bs. thk. Abdullah Muhammed el-Halîlî, Beyrut, 

Dâru Kütübi’l-İlmiyye, 2004. 

 

Bağdâdî, Ebû Mansur 

Abdulkahir: 

Kitâbu Usûli’d-din, İstanbul, Matbaa Devlet, 

1928. 



168 

 

Bağdatlı İsmail (Paşa): Hediyyetü’l-ʿârifîn, esmâʾü’l-müʾellifîn ve 

âsârü’l-musannifîn, 1 c., Beyrût, Dâru İhyâi’t-

Türâsi’l-Arabiyyi, ts. 

 

Bakıllâni, Ebu Bekr 

Muhammed: 

el-İnsâfu fîmâ Yecibu İ’tikaduhu velâ Yecûzü’l-

Cehlü bihi, 2. bs. thk. Muhammed zâhid el-

Kevserî, Beyrut, Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-türâs, 

1986. 

 

Baktıaya, Adil:  “19. Yüzyıl Suriyesinde Hristiyan-Müslüman 

İlişkilerinde Değişim 1860 Şam Olayları”, 

İstanbul Üniversitesi İktisat Fakültesi 

Mecmuası, c. 58, sy. 2, 23, 2008, s. 23-44. 

 

Baytâr el-Meydânî, ed-

Dımeşkî: 

Hılyetü’l-beşer fî târîhı’l-karni’s-sâlise aşer, 2. 

bs. thk. Muhammed Behçe el-Baytâr (Beyrût: 

Dâru Sâdır, 1993), 867. 

 

Bektaş, Sâid:  “Tercemetü’l-Allâme eş-Şeyh Abdülganî el-

Meydânî”, el-Lübâb fî şerhi’l-Kitâb, 2. bs. c. 1, 

mlf. Abdülganî b. Tâlib b. Hammâde el-Meydânî 

el-Guneymî ed-Dımaşkî, Beyrût, Dâru’l-Beşâiri’l-

İslâmiyye - Dâru’s-Sirâc, 2014. 

 

Beyazızâde, Ahmed Efendi: el-Usûli'l-mûnife li'l-İmam Ebû Hanîfe, thk. 

Muhammed Zahid el-Kevseri, Kahire, el-



169 

 

Mektebetü’l-Ezheriyye li't-Türas, 2008. 

 

 İşârâtü’l-merâm min ibârâti’l-imâm, thk. 

Muhammed Zahid el-Kevserî, Kahire, el-

Mektebetü’l-Ezheriyye li't-Türas, 2008. 

 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. 

el-Hüseyn b. Alî: 

el-Esmâ ve's-sıfat, thk. Muhammed Zahid el-

Kevseri, Kahire, el-Mektebetü’l-Ezheriyye li't-

Türas, 2010. 

 

Biçer, Ramazan: “İtikâdî Konular Halka Nasıl Sunulmalı?”, Kelâm 

Araştırmaları Dergisi, c. 9, sy. 2, 2011, s. 1-18. 

 

Bilmen, Ömer Nasûhi:  Hukûk-u İslâmiyye ve Istılâhâtı Fıkhiyye 

Kâmûsu, 1 c., İstanbul, Bilmen yayınları, ts. 

 

 Mülehhas İlmi Tevhîd Akâid-i İslâmiyye, 

İstanbul, Ahmed Said Matbaası, 1962. 

  

Bolay, Süleyman Hayri:  Felsefî Doktrinler ve Terimler Sözlüğü, 5. bs. 

Ankara, Akçağ Yayınları, 1990. 

 

Buhârî, Muhammed b. İsmâil:  el-Câmiu’s-Sahîh, thk. Muhammed Dib el-Buga, 

Dımaşk, Dâru İbn kesir, 1993. 



170 

 

Buhârî, Mü’nis:  “Hikâyetü Hayyi’l-Meydân ed-Dımeşk min Benî 

Abdişems ilâ Ahdi’l-Osmâniyyi”, al-bukhari, 18 

Ağustos, 2021, (Çevrimiçi) 

https//www.albukhari.com, Erişim 09 Ocak 2023. 

 

Bulut, H. İbrahim: İslam Mezhepleri Tarihi, İstanbul, Ketebe Yay. 

2021. 

 

Bûtî,  Muhammed Saîd 

Ramazan: 

Kübra'l-yakîniyyâti'l-kevniyye, 8. bs., Dimeşk, 

Dâru'l-Fikir, 2001. 

 

Coşkun, İbrahim: “Bir Mütekellim Olarak Ekmeleddin el-Bâbertî ve 

Tahâvî Akîdesi Şerhinin Diğer Şerhler ile 

Mukayesesi”, Ekmeleddin Bâbertî’yi Keşif 

Yolunda I. Ekmeleddin Bâbertî Sempozyumu, 

ed. Selçuk Coşkun, Bayburt, Bayburt Üniversitesi 

Yay. 2014. s. 193-203. 

 

Cürcânî, es-Seyyid eş-Şerîf: et-Ta‘rîfât, Beyrut, Dâru'l-kütübi'l ilmiyye, 1983. 

 

 Şerhu’l-Mevâkıf (Siyâlkûtî ve Çelebî hâşiyeleri 

ile birlikte), 8 c., thk. Muhammed Ömer Dimyâdî, 

Beyrut, Dâru’l-Kütübi’il-İlmiyye, 1998. 

 

 Şerhu’l-Mevâkıf, 2. bs., c. 3, çev. Ömer Türker, 

İstanbul, Türkiye Yazma Eserler Kurumu 



171 

 

Başkanlığı Yay., 2021. 

 

Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn 

Ebü’l-Meâlî: 

Kitâbü'l-İrşâd ilâ kavaidi’l edille fî usûli’l-

i‘tikâd, thk. Ahmed Abdurrahim es-Sâbih - Tevfik 

Ali Vehbe, Beyrut, Mektebe Sekafe diniyye, 2009. 

 

 Akîdetü’n-Nizâmiyye fî erkâni’l-İslâmiyye, thk. 

Muhammed Zahid el-Kevseri, Kahire, el-

Mektebetü’l-Ezheriyye li't-Türas, 1992. 

 

Çakan, İsmail Lütfi: Hadis Edebiyatı, 6. bs. İstanbul, MÜİFV. 

Yayınları, 2008. 

 

Çantay, Gönül:  

 

“Türk Mimarisinde Kervansaraylar”, Türk Tarihi 

ve Kültür Araştırmaları Altayli.Net, 11 Mayıs 

2016, (Çevrimiçi) http//www.altayli.net (Erişim 09 

Ocak 2023). 

 

Çelebi, İlyas: “Ahiret Aleminin Hak Olduğu ve Hakikatinin 

Bulunduğu Üzerine”, Din ve Hayat, Sayı 14/42, 

2021, s. 16-20. 

 

Davutoğlu, Ahmet:  

 

“İslam Düşünce Geleneğinin Temelleri, Oluşum 

Süreci ve Yeniden Yorumlanması”, Divan: İlmî 

Araştırmalar, sy. 1, 1996, s. 1-44. 



172 

 

Ebû Dâvud, es-Sicistanî: es-Sünen, thk. Muhammed Muhyiddin 

Abdulhamid, Beyrût, el-Mektebetu’l-Asriyye, ts. 

 

Ebû Hanîfe, Numan b. Sabit: 

 

Ebû Hanîfe'nin beş eseri: el-‘Âlim ve'l-müteallim 

- el-Fıkhü'l-ebsad - el-Fıkhü'l-ekber - Risâle 

Ebî Hanîfe - el-vasiyye, thk. Muhammed Zâhid b. 

Hasan el-Kevserî, Kâhire, el-mektebetü'l-

Ezheriyye li't-türâs, t.s. 

 

Ebu’l-Mehâsin, Yusuf b. Tagrî 

Berdî b. Abdullah el-Hanefî: 

en-Nücûmu'z-zâhire fî mülûki mısr ve'l-Kâhire, 

3 c., Mısır, Vezâretü's-Sekâfe ve'l-İrşâdi'l-Kavmî, 

ts. 

 

Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn 

Abdurrahmân b. Alî b. 

Muhammed el-Bağdâdî: 

el-Muntazam fî târîhi’l-mülûk ve’l-ümem, 13 c., 

Beyrut, Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye, 1992. 

 

Ebü’l-Müntehâ, el-Mağnîsâvî:  

 

Şerhu’l-Fıkhi’l-ekber, İstanbul, Mektebetü’l-

Mahmûdiyye, ts. 

 

Ebü'l-Felâh, Abdulhay b. 

Ahmed b. Muhammed b. 

İmâd: 

Şüzürâtü'z-zeheb fî ahbâri men zeheb, 3 c., thk. 

Mahmud Arnavud, Dimeşk, Beyrut, Dâru İbn 

Kesir, 1986. 

 

Eşʻarî, Ebu'l Hasan: 

 

Makâlâtü’l-İslâmiyyîn (İlk Dönem İslâm 

Mezhepleri), çev. Ömer Aydın - Mehmet Dalkılıç, 

İstanbul, Türkiye Yazma Eserler Kurumu 



173 

 

Başkanlığı Yay. 2019. 

 

 Makâlâtü'l-İslâmiyyîn ve İhtilâfü'l-Musallîn, 3. 

bs. thk. Hellmut Ritter, Almanya, Daru Franz 

Shctayz, 1980. 

 

Ferhârî, Ahmed:  

 

en-Nibrâs Şerhu Şerhi’l-Akâid, İstanbul, 

Asitâne, 2009. 

 

Feyyûmî,  Ahmed b. 

Muhammed b. Ali:  

Mısbâhu’l-Münîr fî garibi Şerhi’l-kebîr, c. 2, 

Beyrut, Mektebe İlmiyye, ts. 

  

Fîrûzâbâdî:  el-Kâmûsu’l-muhît, 8. bs. nşr. Muhammed Naîm 

Arkasûsî, Beyrut, Müessesetü Risâle, 2005. 

 

Fûde, Saîd: Hâşiye alâ Muhtasarı Şerhi’l-Harîde el-behiyye, 

y.y., ts. 

 

Gazzâlî, Ebû Hâmid: el-İktisâd fi’l-İ‘tikâd (İtikatta Orta Yol) 2. bs., 

çev. Osman Demir, İstanbul: Klasik Yay., 2014. 

 

 Faysalu’t-Tefrika beyne’l-İslâm ve’z-zendika, 

Cidde, Daru’l-Minhâc, 2017. 

 



174 

 

 Kanûnü’t-te’vîl thk. Muhammed Zahid el-

Kevseri, Kahire, el-Mektebetü’l-Ezheriyye li't-

Türas, ts. 

 

 Kavidü’l-Akâid, 2. bs. thk. Musa Muhammed Ali, 

Beyrut, Alemü'l-Kütüb, 1985. 

  

Gölcük, Şerafeddin: Kelâm Tarihi: Kişiler, Görüşler, Eserler, 

Konya, Esra Yayınları, 1992. 

 

 “İsimler ve Hükümler Yönünden İman ve İslâm 

Kavramları”, Atatürk Üniversitesi İslâmi İlimler 

Fakültesi Dergisi, Sayı 2, 1977, s. 187-199. 

 

Gursî, Muhammed Salih b. 

Ahmed: 

Akîdetü’l- İmam el-Eşarî, İstanbul, Dâru 

Ravza/Daru İrşad, 2010. 

 

Gümüşoğlu, Hasan:  İslam Akaidi ve Kelam, İstanbul, Ensar Yay., 

2019. 

 

 İslamda İmâmet ve Hilâfet, İstanbul, Kayıhan 

Yay., 2017. 

 

Hadrâvî, Ahmed b. 

Muhammed el-Hâşimî: 

Nüzhetü’l-fiker fîmâ mazâ mine’l-havâdisi ve’l-

ıber fî terâcimi ricâli’l-karni’s-sânî aşera ve’s-



175 

 

sâlise aşer, thk. Muhammed el-Mısrî, Dımeşk, 

Vezâratü’s-Sekâfe-Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabiyyi, 

1996. 

 

Hâfız, Muhammed Mutı‘- 

Ebâza, Nizar:  

Târîhu ulemâi Dimeşk fî’l-karni’r-râbia aşera 

el-hicriyye, 1 c., Dimeşk, Dâru’l-Fikir, 1985. 

 

Hâfız, Muhammed Mutî' - el-

Mâlih, Muhammed Riyâd:  

“Mukaddime”, Şerhu'l-akîdeti't-Tahâvî, 3. bs. 

mlf. Abdülganî b. Tâlib b. Hammâde el-Meydânî 

el-Guneymî ed-Dımaşkî, Dimeşk, Dâru'l-Fikir, 

1995. 

 

 “Takrîzâtü meşâyihi asrı’l-müellif”, 3. bs. Şerhu'l-

akîdeti't-Tahâvî mlf. Abdülganî b. Tâlib b. 

Hammâde el-Meydânî el-Guneymî ed-Dımaşkî, 

Dimeşk, Dâru'l-Fikir, 1982. 

 

Hallâf, Abdulvahhab:  İlmu usûli’l-fıkıh, Kahire, Dâru’l-Hadîs, 2003. 

 

Hamevî, Şihâbüddîn Ebû 

Abdillah: 

Mu‘cemü'l-büldân, 2. bs., 4 c., Beyrut: Dâru 

Sâdır, 1995. 

 

Harpûti, Abdullatif:  Tenkîhul-kelam fi akaid-i ehli’l İslam, İstanbul, 

Dersaadet, 1330. 

 



176 

 

Hayâlî, Ahmed b. Musa:  Hâşiye alâ Şerhi’l-Akâid-i (Bihişti Hâşiyesi ile 

birlikte), İstanbul, Mektebetü’l-Hanîfiyye, ts. 

 

Heytemî, Şihâbüddin Ahmed 

b. Muhammed: 

ez-Zevâcir an iktirâfi’l-Kebâir, Beyrut, Daru’l-

Fikir, 1987. 

 

Hın, Mustafa Saîd – Mistu, 

Muhyiddîn Deyb:  

el-Akîdetü'l-İslâmiyye, 5. bs., Dimeşk, Dâru'l-

Kelimi't-Tayyib, 2004. 

  

 el-Îzah fî ulûmi’l-hadîs ve’l-ıstılâh, 7. bs., 

Dimeşk, Dâru'l-Kelimi't-Tayyib, 2004.  

 

Hısnî, Muhammed Edib 

Takıyyiddîn b. Muhammed: 

Müntehabâtu tevârîhi Dimeşk, 2 c., Dimeşk, 

Dâru'l-Beyrûtî, 2002. 

 

Hızlı, Mefail:  “Osmanlı Medreselerinde Okutulan Dersler”, 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi c. 

17, sy. 1, 2008. 25-46. 

 

Hiçdönmez, Abdullah el-

Kemâhî: 

“et-Taʽlîkât alâ kitâbi’l-Musâyere”, mlf. 

Kemâleddin İbnü’l-Hümam, Kitabu’l-Musâyere 

fî’l-akâidi’l-münciye fî’l-âhira, İstanbul, 

Mektebetü’l-Hanîfiyye, 2018. 

 

 



177 

 

 Ehli Sünnete Göre Müteşâbih Sıfatlar, İstanbul, 

Hanifiyye, ts. 

 

 et-Ta‘lîkât alâ Şerhi'l-Akâidi‘n-Nesefîyye, 

Kerkük, Mektebetü Emîr - Beyrut: Dâru‘r-

Reyehân, 2017. 

 

Itr,  Nureddin:  Ulûmu’l-Kur’ân, 6. bs., Dımeşk, Matbaa Sabah, 

1996. 

 

İbn Asâkir ed-Dımaşkî: Târîhu Dımaşk, c. 5, 65, thk. Amr b. Garâme el-

Amravî, Beyrut, Dâru’l-Fikir, 1995. 

 

İbn Ebi'l-İz ed-Dımaşkî: Şerhu'l-akîdeti't-Tahaviyyi, 10. bs., thk. Şuayb 

Arnavud - Abdullah b. Muhsin et-Türkî, Beyrut, 

Müessesetü'r-Risâle, 1997. 

 

İbn Ebû Şerîf: el-Müsâmere bi-şerhi’l-Müsâyere fi’l-ʿakâidi’l-

münciye fi’l-âhire (Kâsım b. Kutluboğa Haşiyesi 

ile birlikte), Kahire, Mektebe Ezheriyye li’t-türâs, 

2006. 

 

İbn Esir: el-Lübâb fî tehzîbî'l-ensâb, 1 c. Beyrut, Dâru 

Sâdır, ts. 

 



178 

 

İbn Hacer el-Askalânî: el-İsâbe fî temyizi’s-Sahâbe, c. 1, thk. Adi 

Ahmed Abdulmevcûd – Ali Muhammed 

Muavvad, Beyrut, Daru Kütübü’l-İlmiyye, h. 

1415. 

 

 Lisânü'l-mîzân, 2. bs. c. 1, thk. Dâiretü'l-

meârifi'n-Nizâmiyye, Beyrut, Müessesetü'l-A'lemî 

li'l-madbûât, 1971. 

 

İbn Haldûn: Mukaddime, c. 2, thk. Abdullah Muhammed ed-

Dervîş, Dimeşk, Dâru’l-Belhî, 2004. 

 

 Mukaddime, c. 2, çev. Halil Kendir, İstanbul: 

Yeni Şafak, 2004. 

 

İbn Hallikân: Vefeyâtü’l-aʿyân ve enbâʾü ebnâʾi’z-zamân 

mimmâ sebete bi’n-nakl evi’s-semâʿ ev 

esbetehü’l-ʿayân, c. 1, thk. İhsan Abbas, Beyrut, 

Dâru Sadır, 1900. 

 

İbn Hanbel: el-Müsned, thk. Şuayb Arnavût - Âdil Mürşid vd., 

Beyrût, Müessesetü’r-Risâle, 2001. 

 

İbn Hamdûn: et-Tezkiretü’l-Hamdûniyye, c. 1, Beyrut, Dâru 

Sadır, 1417/1996. 



179 

 

İbn Hazm el-Endelüsî: el-Fasl fi'l-Milel ve'l-Ehva ve'n-Nihal, c. 3, 

Kahire, Mektebetü Hancı, 1996. 

 

İbn Kâsım,  Abdulaziz b. 

İbrahim: 

ed-Delîl ile'l-mütûni'l-ilmiyye, Riyad, Dâr es-

Sumeyî, 2000. 

 

İbn Kayyim el-Cevziyye: Kitâbu’r-Ruh, 3. bs.,  thk. Muhammed Ecmel 

Eyyub el-Islâhî, Rıyad, Daru Ataâti’l-ilim, 2019. 

 

İbn Kesir: el-Bidâye ve'n-nihâye, c. 15, thk. Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Türkî, Kâhire, Dâru Hicr, 1997. 

 

İbn Kutluboğa: Tâcu't-Terâcim, thk. Muhammed Hayır Ramazan 

Yusuf, Dimeşk, Dâru'l-Kalem, 1992. 

 

İbn Mâce: es-Sünen, thk. Muammed Fuâd Abdülbâkî, Dâru 

İhyâi’l-Kütübi’l-Arabî, ts. 

 

İbn Manzûr: Lisânü’l Arap, 3. bs. c. 2, Beyrut, Dâru Sâdır, 

1414. 

 

İbn Nüceym: el-Bahru’r-râik Şerhu Kenzi’d-Dakâik, 2. bs. c. 

4, Kahire, Daru’l-Kitabi’l-İslâmiyyi, ts. 

 



180 

 

İbn Teymiyye: Minhâcü’s-Sünne en-nebeviyye fî nakdi 

kelâmi’ş-Şîa el-Kaderiyye, c. 8, thk. Muhammed 

Reşâd Sâlim, Riyâd, Câmiatü'l-İmam Muhammed 

b. Suud el-İslâmiyye, 1986. 

 

İbn Yunus, Abdurrahman b. 

Ahmed b. Yunus: 

Târîhu ibn Yunus, c. 1, Beyrut, Dâru'l-Kütübi'l 

İlmiyye, h. 1421. 

 

İbnü’l-Hümam, Kemâleddin: Kitabu’l-Musâyere fî’l-akâidi’l-münciye fî’l-

âhira, thk. Abdullah Hiçdönmez el-Kemâhî, 

İstanbul, Mektebetü’l-Hanîfiyye, 2018. 

 

İbnü’n-Nedîm, Ebü'l-Ferec: el-Fihrist, 2. bs., thk. İbrahim Ramazan, Beyrut, 

Dâru'l-Ma'rife, 1997. 

  

İmam-ı Rabbânî el-Fârûkî es-

Sirhindî: 

Mektûbât, İstanbul, Yasin Yay. ts. 

 

 

İpşirli, Mehmet: “Medrese” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Çevrimiçi) 

https://islamansiklopedisi.org.tr/medrese#2-

osmanli-donemi, (Erişim 23 Ocak 2023). 

 

İsfahânî er-Râgıb: el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvan 

Adnan Dâvudî, Dimeşk, Dâru’l-Kalem, 1412. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/medrese#2-osmanli-donemi
https://islamansiklopedisi.org.tr/medrese#2-osmanli-donemi


181 

 

İsmail Hakkı, Manastırlı:  Telhîsu’l-Kelâm fî berâhîni akâidi’l-İslâm, nşr. 

Arif Kübraoğlu, İstanbul, Fatih Gençlik Vakfı 

Matbası, 1989. 

 

İzmirli, İsmail Hakkı:  

 

Yeni İlmi Kelâm, c. 1, 2, İstanbul, Evkâf-ı 

İslâmiye matbası, h. 1341. 

 

 Muhassal (Yeni Kelam İlmine Giriş), nşr. Refik 

Ergin, İstanbul, Ötüken, 2014.  

 

Kâdî Abdulcebbar:  Şerhu Usûli’l-Hamse, 3. bs., thk. Abdülkerim 

Osman, Ahmed Ebû Haşim, Kahire, Mektebetu 

Vehbe, 1996. 

 

 Şerhu Usûli’l-Hamse, c. 1, 2, (Mu‘tezile’nin Beş 

İlkesi), çev. İlyas Çelebi, İstanbul, Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yay. 2013. 

 

 Tesbîtu delâili’n-nübüvve, çev. M.Şerif Eroğlu – 

Ömer Aydın, İstanbul, Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yay. 2017. 

 

Kâdî Beyzâvî: Tavâlîu’l-Envâr (Kelâm Metafiziği), çev. İlyas 

Çelebi - Mahmut Çınar, İstanbul, Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yay. 2014.  



182 

 

Kara, İsmail: “Unuttuklarını Hatırla! Şerh ve Haşiye Meselesine 

Dair Birkaç Not”, Dîvân Disiplinlerarası 

Çalışmalar Dergisi, c. 15 sy. 28, Ocak 2010, s. 1-

67.  

 

 “Şerh ve Hâşiye Geleneği Kuşatılmadan İslâm’ın 

Klasik Kaynakları ve ilim Mirası Anlaşılabilir 

mi?”, Türkiye IV. Dînî Yayınlar Kongresi, ed. 

İsmail Derin, Ankara, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yay. 2011. 59-86. 

 

Karaağaç, Hilmi:  “Kelâm İlminde Şerh-Haşiye Geleneği ve Akâid-i 

Adudiyye Şerhleri”, Akademik Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, c. 8, sy. 101, Şubat 2020. s. 

44-59. 

 

Karabulut, Ali Rıza – 

Karabulut, Ahmet Turan: 

Muʽcemu’t-târîhi’t-türâsi’l-İslâmî fî 

mektebâti’l-âlem, c. 3, Kayseri, Dâru’l-Akabe, 

2001. 

 

Karadâvî, Yusuf: el-Îmânü ve'l-hayâtü, 4. bs., Beyrut, 

Müessesetü'r-Risâle, 1979. 

 

Karadut, Ahmet:  “Ebû Caʻfer et-Tahâvî Hayatı ve Eserleri”, 

Diyanet Dergisi, c. 19, sy. 2, 1983, s. 53-64. 

 



183 

 

 “Ebû Caʻfer et-Tahâvî Hayatı ve Eserleri”, 

Diyanet Dergisi, c. 20, sy. 3, 1984, s. 51-64. 

 

 Kelâm Tarihinde Tahâvî ve Akîde Risalesi, 

Yüksek lisans tezi, Ankara Üniversitesi, 1990. 

 

Kâtip Çelebi: Keşfü’z- zunûn an esâmî’l-kütübi ve’l-funûn, c. 

2, Bağdat, Mektebetü’l-Müsennâ, 1941. 

 

Kaya, Mahmut: “Gazzâli filozofları Tekfir Etmekte Haklımıydı?”, 

900. Vefat Yılında İmam Gazzâlî Milletlerarası 

Tartışmalı ilmi Toplantı, İstanbul, M.Ü. İlâhiyat 

Fakültesi Vakfı Yay., 2012, s. 43-51. 

 

Kefevî, Ebü’l-Bekâ: Külliyât, thk. Adnan Derviş - Muhammed el-

Mısrî, Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, t.s. 

 

Kehhâle, Ömer Rıza: Muʻcemü’l-müellifîn, c. 2, Beyrut, Mektebetü'l-

Müsennâ, ts. 

 

Kenân, Kâdî Şeyh Muhammed 

Ahmed:  

Câmiü’l-leâlî şerhu Bedi’l-Emâlî fî ilmi’l-akâid, 

2. bs., Beyrut, Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 2010. 

 

Kettânî, Muhammed 

Abdülhay: 

Fihrisü’l-fehâris ve’l-esbât ve muʿcemü’l-

meʿâcim ve’l-meşîhât ve’l-müselselât, 2. bs., c. 



184 

 

1,  thk. İhsan Abbas, Beyrut, Dâru’l-Garbi’l-

İslâmiyyi, 1982. 

  

Kevserî,  Muhammed Zâhid:  Makâlâtü’l-Kevserî, Kâhire, el-Mektebetü’l-

Ezheriyye li’t-Türâs, 2009. 

 

 Makâlâtü’l-Kevserî, çev. Ebûbekir Sifil, İstanbul: 

Rıhle Yayınları, 2015. 

 

 “Mukaddime”, Tebyîn-i kezibi’l- müfterî fîmâ 

nusibe ile’l-İmâm Ebi’l- Hasen el-Eşʻarî, mlf. 

İbn Asâkir, Kahire, Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-

Türâs, 2010. 

 

 el-Hâvî fî sîreti imam ebî Ca‘fer et-Tehâvî, 

Kâhire, el-mektebetü'l-Ezheriyye li't-türâs, 

1419/1999. 

 

 el-İstibsâr fi’t-tehaddüs ani’l-cebri ve’l-İhtiyar, 

Kahire, el-Mektebetü’l-Ezheriyye li't-Türas, ts.  

 

Kılavuz, A. Saim: Ana Hatlarıyla İslâm Akâidi ve Kelâma Giriş 

16. bs., İstanbul, Ensar Yay., 2011. 

 

Kindî, Ebû Yusuf Yakub b. Felsefî Risâleler, çev. Mahmut Kaya, İstanbul, İz 



185 

 

İshak:  Yayıncılık, 1994. 

 

Kureşî, Abdulkâdir b. 

Muhammed: 

el-Cevâhiru'l-mudiyye fî tabakâti'l-Hanifiyye, 

c. 1,  Karaçi, Mir Muhammed kütüphanesi, ts. 

 

Kurtûbî,  Ebû Abdillah 

Muhammed: 

el-Câmiʽ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 2. bs., c. 20, thk. 

Ahmed el-Berdevî – İbrahim Atfîş, Kahire, Daru 

Kütübi’l-Mısrıyye, 1964. 

 

Kürt Ali, Muhammed: Hutatu'ş-Şâm, c. 3, Dımeşk, Mektebetü’n-Nûrî, 

1983. 

 

 Muâsırûn, thk. Muhammed el-Mısrî, Dimeşk, 

Matbûât Mecma‘ lüga arabiyye, 1981. 

 

 Künûzü’l-ecdâd, Dımeşk, y.y., 2010. 

 

Leknevî, Ebü'l-Hasenât 

Muhammed Abdulhay: 

el-Fevâidü'l-behiyye fî terâcimi'l-Hanefiyye, 

thk. Muhammed Bedreddin Ebû Ferrâs en-Na'sânî, 

Mısır, Dâru's-Saâdeh, 1324. 

 

Mahmud, Abdulmecit: Ebû Caʻfer et-Tahâvî ve eserühû fi’l-hadîs, 

Kâhire, Heyetü’l-Mısrıyyeti’l-âmme li’l-kitâb, 

1975. 



186 

 

Makaryus, Şahin:  Hasru’l-lisâm an nekebâti’ş-Şâm, Mısır, y.y, 

1895. 

 

Mâtürîdî, Ebû Mansur: 

 

Kitabu’t-Tevhîd Tercümesi, çev. Bekir 

Topaloğlu, Ankara, İSAM Yayınları, 2002. 

 

 Te’vîlâtü Ehli’s-sünne, c. 9, thk. Mecdî Baslûm, 

Beyrut, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005. 

 

Mâverdî, Ebu’l-Hasan Ali b. 

Muhammed: 

Ahkâmü’l-sultâniyye, Kahire, Daru’l-Hadis, t.s. 

  

Meydânî, Abdurrahman Hasan 

Habenneke:  

el-Akîdetü’l-İslâmiyye ve ususuhe, 12. bs., 

Dimeşk, Dâru’l-Kalem, 2004. 

 

Meydânî, Abdülganî b. Tâlib 

ed-Dımaşkî: 

Şerhu'l-akîdeti't-Tahâviyye (Beyânü's-sünneti 

ve'l-cemâa) 3. bs., nşr. Muhammed Mutî' el-Hâfız 

- Muhammed Riyâd el-Mâlih, Dimeşk, Dâru'l-

Fikir, 1995. 

 

 Şerhu'l-akîdeti't-Tahâviyye, thk. Abdüsselam b. 

Abdülhâdî Şennâr, Dimeşk, Dâru'l-Beyrûtî, 2005. 

 

 Keşfü’l-iltibâs ʿammâ evredehü’l-İmâmü’l-

Buhârî ʿalâ baʿzi’n-nâs, nşr. Abdulfettah Ebû 

Gudde, Haleb, Mektebetü’l-Matbûâtü’l-İslâmiyye, 



187 

 

1993. 

Mustafa, Nevin Abdulhâlık: el-Muârada fi’l-fikri’l-İslâmî (İslâm Siyâsî 

Düşüncesinde Muhâlefet) çev. Vecdi Akyüz, 

İstanbul, İz Yay., 1990. 

 

Müslim, İbnü’l-Haccâc el-

Kuşeyrî: 

el-Câmiu’s-Sahîh, thk. Muammed Fuâd 

Abdülbâki, Beyrut, Dâru İhyai’t-Türâsi’l-Arabî, 

1955. 

 

Nesefî,  Ebu’l-Berekât: Medârikü’t-Tenzîl ve hakâiku’t-Te’vîl, c. 2, thk. 

Yusuf Ali Bedîvî, Beyrut, Dâru’l-Kelimi’t-Tayyib, 

1998. 

 

Nesefî, Ebu’l-Muîn: Bahrü’l-Kelâm, thk. Muhammed Seyyid Bersecî, 

Umman, Dâru’l-Fetih, 2014. 

 

 Tabsıratü’l-edille fî Usûli’d-Dîn, c. 1, 2, thk. 

Hüseyin Atay – Şaban Ali Düzgün, Ankara, 

Diyanet İşleri Başkanlığı, 2004. 

  

 et-Temhîd fî Usûli’d-din, (et-Temhîd li kavâidi’t-

Tevhîd) thk. Muhammed Abdurrahman eş-Şâgûl, 

Kahire, Mektebe Ezheriyye et-Türâs, 2006. 

 

Özdinç, Rıdvan: “Allah’ın Kaderine Kaçmak: Veba ve Kolera 



188 

 

Etrafında Tedbir Düşüncesi”, Kelam 

Araştırmaları 12/1, 2014, s. 295-317. 

 

Özervarlı, M. Sait: “Osmanlı Kelâm Geleneğinden Nasıl 

Yararlanabiliriz?”, Dünden Bugüne Osmanlı 

Araştırmaları, ed. A. Akyıldız - Ş. Tufan 

Buzpınar - Mustafa Sinanoğlu, İstanbul, İSAM 

Yayınları, 2007, 197-213. 

 

Özler, Mevlüt:  “İlâhi İsim ve Sıfatlar”, Kelâm el kitabı, 10. bs., 

ed. Şaban Ali Düzgün, Ankara, Grafiker yay., 

2021. 

 

Pezdevi, Ebü'l-Yüsr: Usûlü’d-Dîn, thk.: Hans F Linss, Kahire, 

Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-türâs, 2003. 

 

 Ehli Sünnet Akâidi, çev. Şerafettin Gölcük, 

İstanbul, Kayıhan Yay.,1980. 

 

Ramazan Efendi: Şerhu Ramazan Efendi, İstanbul, Salah Bilici 

Yay., ts. 

 

Rayyıs, M. Ziyâuddin:  İslamic Political Theories (İslâm’da Siyâsi 

Düşünce Tarihi) çev. Ahmed Sarıkaya, İstanbul, 

Nehir Yay., 1990. 



189 

 

Râzî, Fahreddin: Mefâtîhu’l-gayb, 3. bs. c. 4, Beyrut, Dâru İhyâi’t-

Türâs, h. 1420. 

 

Sabûnî,  Nureddin: el-Bidaye (Matüridiyye Akaidi) 8. bs., çev. Bekir 

Topaloğlu, Ankara, Diyanet İşleri Başkanlığı, 

2005. 

 

Sadık, Hamdi akbaş – Sadıker, 

Ömer: 

“İnanç Eğitiminde Şerh ve Haşiye Geleneği”, 2016 

Hoca Ahmet Yesevi Yılı Anısına Uluslararası 

Türk Dünyası Eğitim Bilimleri ve Sosyal 

Bilimler Kongresi, c. 1,  ed. Uzman Metin 

İskenderoğlu, Ankara, Eğitim Bilimleri 2016, s. 

287-294. 

  

Salih, Emine:  Semâniyetü mütûn fi’l-akîde ve’t-tevhîd, 

Umman, Mebde’ Müessese Âli’l-Beyt Memleketi 

li fikri’l-İslâmî, 2013. 

 

Selmî, Abdullah b. Uveykıl: “el-Mütûn ve’ş-şürûh ve’l-havâşî ve’t-takrîrât fi’t-

teʾlîfi’n-nahvî”, Mecelletü’l-Ahmediyye  c. 4, sy. 

1, Cemaziye’l-Ûlâ/1420, 245-273. 

 

Semâîl, Abdullah b. 

Muhammed:  

“Tahkîk ve dirâse risâle el-Metâlibü’l-müstetâbe 

fi’l-hayz ve’n-nifâs ve’l-istihâza”, Mecelletü’ş-

Şerîa ve’l-kânûn, Külliyetü Şerîa ve’l-Kânûn 

C.-Ezher, c. 40, sy. 1, Ekim 2022, s. 537-598. 



190 

 

Semerkandî, Ebü’l-Kâsım 

İshâk: 

es-Sevâdü’l-â‘zam, nşr. Hakan Talha Alp, 

İstanbul, Yasin Yay., ts. 

 

Senûsî, Muhammed b. Yusuf: Şerhu Suğrâ’s-Suğrâ fî ilmi’t-tevhîd, İstanbul, 

Hâşimî Yay., 2013. 

 

Serkis, Yûsuf b. İlyân: Muʿcemü’l-matbûʿâti’l-ʿArabiyye ve’l-

muʿarrebe, c. 2, Beyrut, Daru Sâdır, 1928. 

 

Seyyid Bey, Muhammed: Medhal, c. 2, İstanbul, Asitane, h. 1333. 

 

 Usûlü fıkıh, İstanbul, Asitâne, h. 1333. 

 

Sezgin, Fuad:  Târîhu't-Türâsi'l-Arabî, c. 3, arp. çev. Mahmud 

Fehmî Hicâzî, Riyâd, Câmiatü İmam Muhammed 

b. Suud el-İslâmî, 1411/1991. 

 

Soyal, Fikret:  “Dört Halifenin Seçimi ve Kelam’da İmamet 

Tartışmalarına Etkisi”, Araşan S. B. Enstitüsü 

İlmi Dergisi, Sayı 11-12, 2011, s. 245-257. 

 

 “Nübüvvetin Mekansal ve Zamansal Boyutu”, 

Halkın Sorunları Bağlamında Günümüz İnanç 

Problemleri Sempozyumu XVIII Kelam 

Anabilim Dalları Koordinasyon Toplantısı, ed. 



191 

 

Muhammed Yûşa Yaşar vd., İstanbul, Bağcılar 

Belediyesi Yay., 2016, s. 229-240. 

 

Suyûtî, Celâleddin: Esrâru’l-Kevn: el-Hey’etü’s-seniyye fi’l-

hey’eti’s-sünniyye, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2006. 

 

 Husnü'l-muhâdara fî târîhî Mısır ve'l-Kâhire, 

c. 1, Muhammed Ebû'l-Fazl İbrahim, Dâru İhyâi'l-

Kütübi'l-Arabi, 1967. 

 

 Târîhu’l-hulefâ, thk. Hamdi Demirtaş, Riyad, 

Mektebetü Nizar Mustafa el-Bâz, 2004. 

 

Sübkî, Tâceddîn: es-Seyfü's-sakîl fi'r-reddi alâ İbni Zefîl, thk. 

Muhammed Zahid el-Kevseri, Kahire, el-

Mektebetü’l-Ezheriyye li't-Türas, ts. 

 

 Tabakatü’ş-Şâfiʿiyyeti’l-kübrâ, 2. bs., c. 3, nşr. 

Mahmûd Muhammed et-Tanâhî – Abdülfettâh 

Muhammed el-Hulv, Kahire, Dâru’l-Hicr li't-tibâ‘a 

ve'n-neşr ve't-tevzî‘, 1413. 

 

Şaddî, Şeyh Muhammed 

Cemil: 

Ravzu’l-beşer fî â‘yânı Dımeşk fî’l-karnı’s-

sâlise aşer, Dımeşk, Dâru’l-Yakazati’l-Arabiyye, 

ts. 



192 

 

Şehristânî, Ebü’l-Feth: el-Milel ve’n-Nihal, c. 1, Kahire, Müessese 

Halebî, 1968. 

 

 Nihâyetü’l-ikdâm, thk. el-Ferîd Ceyûm, Kahire, 

Mektebe Sekâfe Dîniyye, 2009. 

 

Şensoy, Sedat:  “Şerh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Çevrimiçi) 

https://islamansiklopedisi.org.tr/serh#1 (Erişim 23 

Ocak 2023). 

 

Şîrâzî, Ebû İshak: Tabakâtü'l-Fukaha, thk. İhsan Abbas, Beyrut, 

Dâru'r-Râid el-Arabiyyi, 1970. 

 

Tahâvî, Ebû Ca‘fer: Akîdetü-t-Tahâvî Beyânü akîdeti Ehli's-Sünne 

ve'l-cemâa, Beyrut, Dâru İbn Hazm, 1995. 

 

Tanpınar, Ahmet Hamdi:  Huzur, İstanbul, Dergah Yay., ts. 

 

Tarhan, Nevzat:  İnanç Psikolojisi ve Bilim, 17. bs. İstanbul, Timaş 

Yay., 2021. 

 

Teftâzânî, Sa'deddin: Şerhu’l-Akâid, nşr. Abdusselam b. Abdulhâdî 

Şennâr, Dimeşk, Daru’l-Beyrûtî, 2007. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/serh#1


193 

 

 Şerhu’l-Akâid (Kestelî ve Hayâlî hâşiyeleri ile 

birlikte), İstanbul, Mektebetü’l-Hanîfiyye, ts. 

 

 el-Makâsıd (Kelâm İlminin Maksatları), çev. İrfan 

Eyibil, İstanbul, Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yay. 2019. 

 

 Şerhu’l-Makâsıd, 2. bs., c. 4, thk. Abdurrahman 

Umeyre, Beyrut, Âlemü'l-Kütüb, ts. 

 

 et-Telvîh ala’t-Tavdîh, Mısır, Matbaa 

Muhammed Ali Sabih, 1957. 

 

Tehânevî, Muhammed Sâbır: Keşşâfi ıstılâhâti’l-fünûn, c. 1, nşr. Ali Dahrûc - 

Abdullah Hâlidî, Beyrut, Mektebetü Lübnan, 

1996. 

 

Timür, İhsan: “Osmanlı Mâtürîdî Kelam Geleneğine 

Yansımalarıyla el-Akîdetü't-Tahâvîyye Şerhleri”, 

Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, c. 15, 

sy. 29, 2017, s.  329-374. 

 

 “Tahâvî Akîdesi'ne Ehl-i Hadis Yorum: Sadruddin 

İbn Ebi'l-İz ve el-Akîdetü't-Tahâvîyye Şerhi”, 

Karadeniz Teknik Üniversitesi İlahiyat 



194 

 

Fakültesi Dergisi, c. 4, sy. 2, 2017, s. 53-72. 

 

Tirmizî, Ebû İsâ: el-Câmiu’s-Sahîh (Sünen-i Tirmizî), thk. Ahmed 

Fuad Şâkir (I-II) Muhammed Fuâd Abdulbâkî (III) 

İbrahim Atvah (IV-V), Mısır, Şirketü Mektebetu 

ve Matbaatu Mustafa elbâbî, 1975. 

 

Topaloğlu, Aydın:  Ateizm ve Eleştirisi, 5. bs. Ankara, Diyanet işleri 

başkanlığı Yay., 2004. 

 

Topaloğlu, Bekir – Çelebi, 

İlyas:  

Kelâm Terimleri Sözlüğü, 6. bs. Ankara, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları –İstanbul, İSAM 

Yayınları, 2019. 

 

Topaloğlu, Bekir:  Emâlî Şerhi, 2. bs. İstanbul, İFAV, 2008. 

 

 İslam Kelâmcılarına ve Filozoflarına Göre 

Allah'ın Varlığı (İsbât-i Vâcib) 11. bs., Ankara, 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yay., 2012. 

  

Vezâratü’l-evkâf ve'ş-şuûni’l-

İslâmiyye: 

Mevsûatü’l-fıkhıyyeti’l-Kuveytiyye, c. 35, Mısır, 

Daru’s-Safve, ts. 

 

Yâfiî, Ebû Muhammed 

Afîfiddîn: 

Mirâtü'l-cinân ve ıbretu'l-yekzân fî ma'rifeti 

mâ yu'teberu min havâdisi'z-zamân, c. 2, thk. 



195 

 

Halîl Mansûr, Beyrut, Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 

1997. 

 

Yavuz, Yusuf Şevki:  “Kelâm” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Çevrimiçi) 

https://islamansiklopedisi.org.tr/kelam--sifat 

(Erişim 23 Ocak 2023). 

 

 “İslam Düşünce ve Geleneğinde Kutsiyet, Velâyet, 

Kerâmet, İnancına İtikadi Mezheplerin Bakışı”, 

İslam Düşünce ve Geleneğinde Kutsiyet, 

Velâyet, Kerâmet, ed. Yusuf Şevki Yavuz, 

İstanbul, Kuramer Yay., 2017, s. 113-150. 

 

Yıldırım, Ramazan:  “Sünni İslam Dünyasında Hilafet Kurumunun 

Tarih İçindeki Gelişimi ve Etkinliği”, İlahiyat 

Fakülteleri Kelâm Anabilim Dalı VIII 

Koordinasyon Toplantısı ve Dini Otorite 

Sempozyumu, ed. Ahmet İshak Demir, İstanbul, 

Ensar Neşriyat, 2006, s. 481-502. 

 

Yurdagül, Metin:  Kelam Tarihi (Ekoller-Şahıslar-Eserler), 2. bs. 

İstanbul, M. Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yay., 183. 

 

 “Ehl-i Kıble”, T.D.V İslâm Ansiklopedisi, 

(Çevrimiçi) (https://islamansiklopedisi.org.tr/ehl-i-

kible (Erişim 20 Ağustos 2023). 

https://islamansiklopedisi.org.tr/kelam--sifat
https://islamansiklopedisi.org.tr/ehl-i-kible
https://islamansiklopedisi.org.tr/ehl-i-kible


196 

 

 “İslâm Düşünce Tarihinde Hatm-i Nübüvvet 

Meselesi”, Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Sayı 13-14-15, 1997, s. 303-

312. 

 

Yüksel, Emrullah: “Eşʻarîler ile Mâtürîdîler Arasındaki Görüş 

Ayrılıkları”, Atatürk Üniversitesi İslâmî İlimler 

Fakültesi Dergisi, sy. 4, 1980. s. 91-103; sy. 9, 

1990. s.1-11; sy. 10, 1991. s. 16-20; sy. 11, 1993. 

s. 8-17; sy. 12, 1995. s. 1-4. 

 

 “İslam’da Şefaat Yetkisi”, İstanbul Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi Dergisi, Sayı 5, 2002, s. 17-31. 

 

 “Kur'an-ı Kerim'de Hidâyet ve Dalalet Anlayışı”, 

Atatürk Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 

Sayı 7, 1986, s. 87-107. 

 

Zehebî Osman b. Kaymaz: Kitâbu’l-Kebâir, Beyrut, Dâru’n-Nedveti’l-

Cedîde, ts. 

 

 Tezkiratü’l-hüffâz, c. 3, Beyrut, Dâru kütübi'l-

ilmiyye, 1998. 

 

 Târîhu’l-İslâm ve vefeyâti’l-meşâhîri ve’l-

aʻlâm, c. 7, thk. Beşşar Avvâd Maʻrûf, Beyrut, 



197 

 

Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 2003. 

 

 Siyer-i alâmin-nübela, c. 11, Kâhire, Daru'l-

Hadis, 2006. 

 

Zemahşerî, Ahmed Cârullah:  el-Keşşâf an hakâiki gavâmıdı’t-Tenzîl, 3. bs. c. 

1, Beyrut, Dâru’l-Kitâbi’l-Arabiyyi, 1407. 

 

Ziriklî ed-Dımeşkî: el-A‘lâm, 15. bs., c. 4, Beyrut, Dâru'l-ilim li'l-

melâyîn, 2002. 

 

  

  

 

 

  

  


