
 

NÜBÜVVET İLE İLGİLİ KUR’AN KELİMELERİNİN  

TERİMLEŞME SÜRECİ VE ANLAM PROBLEMLERİ 

 

Yusuf Kenan ATILGAN 

 

Doktora Tezi 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Prof. Dr. Resul ÖZTÜRK 

2023 

Her Hakkı Saklıdır 

 



 

 

T.C. 

ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

Yusuf Kenan ATILGAN 

 

 

 

NÜBÜVVET İLE İLGİLİ KUR’AN KELİMELERİNİN  

TERİMLEŞME SÜRECİ VE ANLAM PROBLEMLERİ 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

TEZ YÖNETİCİSİ 

Prof. Dr. Resul ÖZTÜRK 

 

 

 

 

 

 

ERZURUM – 2023 



 

OF29b_V4_03.11.2019 

 

 

 

TEZ BEYAN FORMU 

 

 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

 

BİLDİRİM 

 

 

Atatürk Üniversitesi Lisansüstü Eğitim ve Öğretim Uygulama Esaslarının ilgili maddelerine 

göre hazırlamış olduğum “Nübüvvet ile İlgili Kur’an Kelimelerinin Terimleşme Süreci ve Anlam 

Problemleri” adlı tezin/raporun tamamen kendi çalışmam olduğunu ve her alıntıya kaynak 

gösterdiğimi taahhüt eder, tezimin/raporumun kâğıt ve elektronik kopyalarının aşağıda belirttiğim 

koşullarda saklanmasına izin verdiğimi onaylarım. 

Gereğini bilgilerinize arz ederim *. 

 Tezimin/Raporumun tamamı her yerden erişime açılabilir.  

 Tezimin/Raporumun makale için altı ay, patent için iki yıl süreyle erişiminin ertelenmesini 

istiyorum.  

 

 

 

 

 

 

                                                           
* LİSANSÜSTÜ TEZLERİN ELEKTRONİK ORTAMDA TOPLANMASI, DÜZENLENMESİ VE ERİŞİME 

AÇILMASINA İLİŞKİN YÖNERGE  

……… 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

Çeşitli ve Son Hükümler  

Lisansüstü tezlerin erişime açılmasının ertelenmesi MADDE 6– (1) Lisansüstü tezle ilgili patent başvurusu 

yapılması veya patent alma sürecinin devam etmesi durumunda, tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının 

uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulu iki yıl süre ile tezin erişime açılmasının ertelenmesine karar 

verebilir.  
(2) Yeni teknik, materyal ve metotların kullanıldığı, henüz makaleye dönüşmemiş veya patent gibi yöntemlerle 

korunmamış ve internetten paylaşılması durumunda 3. şahıslara veya kurumlara haksız kazanç imkanı oluşturabilecek 

bilgi ve bulguları içeren tezler hakkında tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü 

veya fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile altı ayı aşmamak üzere tezin erişime açılması engellenebilir.  

Gizlilik dereceli tezler MADDE 7– (1) Ulusal çıkarları veya güvenliği ilgilendiren, emniyet, istihbarat, savunma ve 

güvenlik, sağlık vb. konulara ilişkin lisansüstü tezlerle ilgili gizlilik kararı, tezin yapıldığı kurum tarafından verilir. Kurum 

ve kuruluşlarla yapılan işbirliği protokolü çerçevesinde hazırlanan lisansüstü tezlere ilişkin gizlilik kararı ise, ilgili kurum 

ve kuruluşun önerisi ile enstitü veya fakültenin uygun görüşü üzerine üniversite yönetim kurulu tarafından verilir. Gizlilik 

kararı verilen tezler Yükseköğretim Kuruluna bildirilir.  

(2) Gizlilik kararı verilen tezler gizlilik süresince enstitü veya fakülte tarafından gizlilik kuralları çerçevesinde muhafaza 

edilir, gizlilik kararının kaldırılması halinde Tez Otomasyon Sistemine yüklenir. 

09.06.2023 

 

  Aslı ıslak imzalıdır 

 

Yusuf Kenan ATILGAN  



OF28b_V5_22.11.2022 

 
 

 

 

TEZ KABUL TUTANAĞI 

 

 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

 

Prof. Dr. Resul ÖZTÜRK danışmanlığında, Yusuf Kenan ATILGAN tarafından 

hazırlanan bu çalışma 09 / 06 / 2023 tarihinde savunulmuş ve Temel İslam Bilimleri Anabilim 

Dalı’nda Doktora Tezi olarak kabul edilmiştir.  

 

 

Başkan      : Prof. Dr. Sinan ÖGE   İmza: Aslı ıslak imzalıdır 

Jüri Üyesi : Prof. Dr. Resul ÖZTÜRK  İmza: Aslı ıslak imzalıdır 

Jüri Üyesi : Prof. Dr. Celal BÜYÜK  İmza: Aslı ıslak imzalıdır 

Jüri Üyesi : Prof. Dr. Mehmet Salih GECİT İmza: Aslı ıslak imzalıdır 

Jüri Üyesi : Doç. Dr. Mahsum AYTEPE  İmza: Aslı ıslak imzalıdır 

 

 

 

               Aslı ıslak imzalıdır  

    Prof. Dr. Sait UYLAŞ 

         Enstitü Müdürü 

 



I 
 

 

İÇİNDEKİLER 

  

ÖZET..............................................................................................................................IV 

ABSTRACT .................................................................................................................... V 

KISALTMALAR DİZİNİ .............................................................................................VI 

ÖNSÖZ ......................................................................................................................... VII 

 

GİRİŞ 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE ÖNEMİ ................................................................ 1 

II. ARAŞTIRMANIN AMACI ....................................................................................... 6 

III. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ ................................................................................ 7 

IV. ARAŞTIRMANIN KAYNAKLARI......................................................................... 9 

V. KONUYLA İLGİLİ YAPILMIŞ ÇALIŞMALAR ................................................. 12 

VI. DİL, ANLAM VE ANLAM DEĞİŞMESİ ............................................................ 16 

A. Kelime, Kavram ve Terim ...................................................................................... 16 

B. Anlam Değişmeleri ................................................................................................. 17 

C. Arapça’da Kelime Çeşitleri .................................................................................... 18 

D. Lafz-ı Müşterek/Çokanlamlı ve Ezdâd Kelimeler .................................................. 18 

E. Eşanlamlı/Müteradif veya Yakınanlamlı Kelimeler ................................................ 19 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

PEYGAMBERLERİN ŞAHSIYLA İLGİLİ KELAM’IN TERİMLEŞTİRDİĞİ 

KUR’AN KELİMELERİ 

1.1. NEBÎ-RESÛL ......................................................................................................... 21 

1.1.1. Kur’an ve Hadislerde Nebî-Resûl Kelimeleri ................................................... 27 

1.1.2. İslam Düşüncesinde Nebî-Resûl Kavramları .................................................... 30 

1.1.3. Nebî-Resûl Ayrımının Hatmu’n-Nübüvve Tartışmalarına Etkisi ...................... 41 

1.1.4. Nebî-Resûl Kavramları ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi ........................ 45 

1.2. ÜLÜ’L-AZM........................................................................................................... 46 

1.2.1. Kur’an ve Hadislerde Ülü’l-Azm Kelimesi....................................................... 47 

1.2.2. İslam Düşüncesinde Ülü’l-Azm Kavramı ......................................................... 49 

1.2.3. Ülü’l-Azm Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi ............................. 57 

 



II 
 

 

1.3. ÜMMÎ ...................................................................................................................... 58 

1.3.1. Kur’an ve Hadislerde Ümmî Kelimesi .............................................................. 60 

1.3.2. İslam Düşüncesinde Ümmî Kavramı ................................................................ 61 

1.3.3. Ümmî Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi .................................... 70 

1.4. EHL-İ BEYT .......................................................................................................... 71 

1.4.1. Kur’an ve Hadislerde Ehl-i Beyt Kelimesi........................................................ 73 

1.4.2. İslam Düşüncesinde Ehl-i Beyt Kavramı .......................................................... 76 

1.4.3. Ehl-i Beyt Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi .............................. 85 

1.5. İSMET ..................................................................................................................... 85 

1.5.1. Kur’an ve Hadislerde İsmet Kelimesi ............................................................... 88 

1.5.2. İslam Düşüncesinde İsmet Kavramı .................................................................. 89 

1.5.2.1. Peygamberlerin Günah İşledikleri ile İlgili İthamlar ................................... 89 

1.5.2.2. Hz. Muhammed’in Günahla İtham Edildiği Meseleler ............................... 97 

1.5.2.3. İddia ve Yorumların Tahlili ........................................................................ 103 

1.5.3. İsmet Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi ................................... 112 

1.6. ZELLE .................................................................................................................. 113 

1.6.1. Kur’an ve Hadislerde Zelle Kelimesi .............................................................. 115 

1.6.2. İslam Düşüncesinde Zelle Kavramı ................................................................ 116 

1.6.3. Zelle Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi .................................... 120 

1.7. ŞEFAAT ................................................................................................................ 121 

1.7.1. Kur’an ve Hadislerde Şefaat Kelimesi ............................................................ 124 

1.7.2. İslam Düşüncesinde Şefaat Kavramı ............................................................... 126 

1.7.3. Şefaat Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi .................................. 139 

1.8. MAKÂM-I MAHMÛD ........................................................................................ 140 

1.8.1. Kur’an ve Hadislerde Makâm ve Makâm-ı Mahmûd Kelimeleri ................... 141 

1.8.2. İslam Düşüncesinde Makâm-ı Mahmûd Kavramı .......................................... 142 

1.8.3. Makâm-ı Mahmûd Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi .............. 147 

İKİNCİ BÖLÜM 

RİSALET MÜESSESESİYLE İLGİLİ KELAM’IN TERİMLEŞTİRDİĞİ 

KUR’AN KELİMELERİ 

2.1. VAHİY ................................................................................................................... 148 

2.1.1. Kur’an ve Hadislerde Vahiy Kelimesi ............................................................. 151 

2.1.2. İslam Düşüncesinde Vahiy Kavramı ............................................................... 154 

2.1.3. Vahiy Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi ................................... 168 



III 
 

 

2.2. İLHAM .................................................................................................................. 169 

2.2.1. Kur’an ve Hadislerde İlham Kelimesi ............................................................. 170 

2.2.2. İslam Düşüncesinde İlham Kavramı ............................................................... 171 

2.2.3. İlham Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi ................................... 175 

2.3. KİTAP ................................................................................................................... 176 

2.3.1. Kur’an ve Hadislerde Kitap Kelimesi ............................................................. 179 

2.3.2. İslam Düşüncesinde Kitap Kavramı ................................................................ 182 

2.3.3. Kitap Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi ................................... 189 

2.4. SUHUF VE ZEBÛR ............................................................................................. 190 

2.4.1. Suhuf ............................................................................................................... 190 

2.4.1.1. Kur’an ve Hadislerde Suhuf Kelimesi ....................................................... 192 

2.4.1.2. İslam Düşüncesinde Suhuf Kavramı ......................................................... 194 

2.4.2. Zebûr ............................................................................................................... 199 

2.4.2.1. Kur’an ve Hadislerde Zebûr Kelimesi ....................................................... 201 

2.4.2.2. İslam Düşüncesinde Zebûr Kavramı ......................................................... 202 

2.4.3. Suhuf ve Zebûr Kavramları ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi ............... 206 

2.5. HİKMET ............................................................................................................... 207 

2.5.1. Kur’an ve Hadislerde Hikmet Kelimesi .......................................................... 212 

2.5.2. İslam Düşüncesinde Hikmet Kavramı ............................................................. 213 

2.5.3. Hikmet Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi ................................ 225 

2.6. RUH ....................................................................................................................... 226 

2.6.1. Kur’an ve Hadislerde Ruh Kelimesi............................................................... 229 

2.6.2. İslam Düşüncesinde Ruh Kavramı .................................................................. 231 

2.6.3. Ruh Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi ..................................... 245 

2.7 SİDRE .................................................................................................................... 246 

2.7.1. Kur’an ve Hadislerde Sidre Kelimesi .............................................................. 247 

2.7.2. İslam Düşüncesinde Sidre Kavramı ................................................................ 248 

2.7.3. Sidre Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi .................................... 252 

 

SONUÇ ......................................................................................................................... 254 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 258 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 283 

 



IV 
 

 

ÖZET 

DOKTORA TEZİ 

NÜBÜVVET İLE İLGİLİ KUR’AN KELİMELERİNİN  

TERİMLEŞME SÜRECİ VE ANLAM PROBLEMLERİ 

 

Yusuf Kenan ATILGAN 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Resul ÖZTÜRK 

2023, 283 sayfa 

             Jüri: Prof. Dr. Resul ÖZTÜRK 

              Prof. Dr. Sinan ÖGE 

                   Prof. Dr. Celal BÜYÜK 

                                                            Prof. Dr. Mehmet Salih GEÇİT 

                                                            Doç. Dr. Mahsum AYTEPE 

 

Kur’an’da yer alan çok sayıda kelime ve kavram üzerinde anlam tartışmaları 

bulunmaktadır. Bu çalışma nübüvvet ile ilgili Kur’an’da zikredilen “nebî, resûl, ismet, 

zelle, şefaat, makâm-ı mahmûd, ülü’l-azm, ehl-i beyt, vahiy, ilham, kitap, suhuf, ümmî, 

ruh, hikmet ve sidre” kelimeleri hakkındadır. Çalışmada bu kelimeler hakkındaki 

tartışmalar, kelam ilmindeki tanımları, anlam değişiklikleri ve bunların doğurduğu 

problemler ele alınmış, kapsamlı biçimde tahlil edilmeye çalışılmıştır. Kelimelerin 

terimleşme sürecini ortaya koyabilmek için semavi kitaplar, cahiliye şiirleri, sözlükler, 

tefsirler ve mütekellimlerin eserleri taranarak anlam değişiklikleri incelenmiştir. 

Kelimelerin bir kısmında anlam değişmesi, bir kısmında ise anlam daralması veya 

genişlemesi olduğu görülmüştür. Kur’an bütünlüğü dikkate alınmadan, rivayetlerin etkisi, 

mezhebi endişeler, farklı mezhep ya da ekollerin çabaları kelimelerin anlamları üzerinde 

değişime sebep olmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Kelam, Nübüvvet, Kelime, Terim, Kavram, Anlam 

 

 

 

 



V 
 

 

ABSTRACT 

PH. D. DISSERTATION 

 

TERMINOLOGY PROCESS OF QUR’AN WORDS RELATED TO 

PROPHETHOOD AND MEANING ISSUES 

 

Yusuf Kenan ATILGAN 

 

Advisor: Prof. Dr. Resul ÖZTÜRK 

 

2023, 283 pages 

 

            Jury: Prof. Dr. Resul ÖZTÜRK 

              Prof. Dr. Sinan ÖGE 

                   Prof. Dr. Celal BÜYÜK 

                                                            Prof. Dr. Mehmet Salih GEÇİT 

                                                            Assoc. Prof. Dr. Mahsum AYTEPE 

 

There are discussions about the meanings of a lot of words and notions in the 

Qur’an. This study is about the words mentioned in the Qur’an that are related to 

prophethood, such as: “nabi” (prophet), “rasul” (messenger), “ismah” (infallibility), 

“zallah” (slip), “shafa’ah” (intercession), “makam mahmud” (the praised station), “ulu 

al-azm” (those with great determination), “ahl al-bayt” (family of the Prophet), “wahy” 

(revelation), “ilham” (inspiration), “kitab” (book), “suhuf” (scriptures), “ummī” 

(illiterate), “ruh” (spirit), “hikmah” (wisdom) and “sidrah” (lote tree). In this study, 

discussions about these words, their definitions in the Qalam discipline, semantic 

changes, and problems that emerged from these changes are discussed and analyzed 

extensively. In order to demonstrate the terminology process of these words, celestial 

books, jahiliyyah poems, dictionaries, glossaries, exegeses of Qur’an, and theologians' 

works are scanned, and semantic changes are examined. It has been observed that 

semantic changes have occurred in some words while in others, the meaning has narrowed 

or widened. By disregarding the unity of the Qur’an, the effects of rumors, sectarian 

worries, and different sects and écoles’ efforts have caused semantic changes in the words. 

Keywords: Qalam, Prophethood, Word, Terminology, Concept, Meaning 

 

 



VI 
 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

AÜSBE      : Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

bkz.          : Bakınız 

C.           : Cilt 

Çev.          : Çeviren 

Der.          : Derleyen 

DİA          : Diyanet İslam Ansiklopedisi  

Ed.           : Editör 

h.            : Hicrî 

Haz.          : Hazırlayan 

İSAM         : İslâm Araştırmaları Merkezi 

mlf.            : Müellif 

nşr.             : Neşir 

OÜSBE       : Ondokuzmayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

s.            : Sayfa 

SÜİFD       : Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

SÜSBE       : Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

TDK          : Türk Dil Kurumu 

thk.          : Tahkik 

tlk.          : Ta’lik 

trc.           : Tercüme 

ty.            : Tarih yok 

UÜİFD       : Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

vb.           : ve benzeri 

vd.            : ve devamı 

Yay.            : Yayınları/Yayınevi 

yy.           : Yayın yeri yok 



VII 
 

 

ÖNSÖZ 

Duygu ve düşüncelerin muhataplar arası aktarılmasını sağlayan iletişim, insanın 

varlık âlemine gelişiyle birlikte başlamıştır. İletişim, ister bilgi ister haber olsun çeşitli 

şekil ve yollarla gerçekleşmektedir. Bir iletişimin gerçekleşebilmesi için; kaynak, ileti ve 

muhatap gibi unsurların olması gerekmektedir. Hem Allah ile yarattıkları arasındaki 

iletişimde, hem de insanlar arası iletişimde ileti adı verilen unsur ve anlamlar 

bulunmaktadır. İletinin bir anlamdan hâlî olduğu düşünülemez. Hz. Âdem’e eşyanın 

isimlerinin öğretilmesi genel anlamda iletiye, özel anlamda ise kelime/lafız ve mana 

serüveninin başladığına ve insanlığın anlama faaliyetine işaret etmektedir. Kelime bazen 

bir kök ve anlamdan ibaretken bazen bir kökten türeyen birden çok kelime ve anlamı ifade 

edebilir. Kelime ve mana, gerçek veya mecaz olabilir. Hatta dilin izin verdiği ölçüde 

kelime ve mana üzerinde pek çok edebi ve sanatsal ifadeler doğmaktadır. Lafız ve 

mananın yanında bir de ifadelerin maksadı söz konusudur. Bu noktada insan için anlama, 

düşünme ve üretme faaliyetleri devreye girmektedir. Yanlış bir anlatım, yanlış bir 

anlaşılmayı doğuracaktır. Söz konusu olabilecek bir yanlış anlaşılmayı önlemek için 

kelime yapısı iyi bilinmeli, birden fazla anlama gelebilecek kelimeyle hangi anlamın 

kastedildiği belirtilmelidir. Harf, ünlem, kelime ve cümle için ayrıca bağlam hususu önem 

arz etmektedir. Bağlamından koparılmış herhangi bir kelime, olması gereken anlama 

ulaşamamaktadır. 

Dini alanda doğru anlamı ortaya konulabilmesinin en iyi yollarından biri, vahiy 

dilinin kullanılmasıdır. Vahiyle bildirilen her kelimeye yüklenen mana ve bildirenin 

maksadı, bildirilen muhataplarına açıkça kavratılmıştır. Kur’an-ı Kerim’de aynı varlık 

için hem İblis hem de Şeytan kelimesi zikredilmiştir. Oysa çok zaman İblis ve Şeytan 

kelimeleri birbiri yerine kullanılmaktadır. Farklı isimlerle zikredilen bu varlığın, Allah ile 

ilişkisinde İblis, insan ile ilişkisinde Şeytan olarak adlandırıldığı anlaşılmaktadır. Fakat 

insanlar her iki kelimeyi birbiri yerine kullanmakta söz konusu farklılığı dikkate 

almamaktadır. Bu farklılıklar, ancak Kur’an’a bütüncül olarak yaklaşıldığı zaman 

anlaşılabilmektedir. Oysa anlama, düşünme ve üretme faaliyetlerinde insana düşen görev, 

rastgele değil, hataları en aza indirebilecek tarzda sistematik okumalar yapmaktır. Eşyayı 

isimlendirirken tutarlı olmak zorunludur. Kelime ile anlam arasında kurulan ilişkiyi doğru 

anlamak, doğru değerlendirme ve sonuçlandırmayı beraberinde getirecektir. 



VIII 
 

 

İslam düşünce tarihi boyunca vahyin kelimelerinin anlamlarının maksatlı ya da 

maksatsız anlam değişikliğine uğradığı görülür. Bunun sebeplerinden birisi de Kur’an’da 

teşbih, istifham, ta’rîz, takdim-te’hir, mecaz, istiare, kinaye, tevriye ve mübalağa gibi pek 

çok sanatsal ve edebî ifadelerin dikkate alınmamasıdır. Bunun yanında vahiy 

kelimelerinin farklı bir dile tercümesinden kaynaklanan dilsel problemler de söz 

konusudur. Çünkü esas mana ile mecaz anlam arasındaki bağı bile öteki dile aktarmak 

çoğu zaman mümkün olmamaktadır. 

Vahyin yirmi üç yıllık bir sürece yayılmış olması, ayetlerin Mekkî ya da Medenî 

oluşlarının bilinmesi ve vahyin ortaya koyduğu değişim sürecinin anlaşılması, 

kelimelerin önemini ortaya koymaktadır. Kur’an’da zikredilen bir kelimenin farklı sure 

ve ayetlerde birden fazla zikredilmesi, aynı kelimenin farklı anlamlara gelmesi, farklı 

kelimelerin aynı anlamları barındırması göz önüne alındığı zaman her bir kelimenin kendi 

bağlamında anlaşılması ve vahiy bütünlüğü içerisinde değerlendirilmesi gerektiği 

anlaşılmaktadır. Aynı kelimenin farklı yerlerde farklı anlamlara gelmesi çeşitli 

tartışmaları beraberinde getirmiştir. 

Bu çalışma giriş ve iki bölümden meydana gelmektedir. Giriş bölümünde araştırma 

metotları çerçevesinde; konu ve önemi, amaç ve metodu, kaynak ve konuyla ilgili yapılan 

çalışmalara yer verilmiştir. Ayrıca kelime, kavram ve terim tanımlamalarına yer verilmiş, 

anlam konusunda meydana gelen daralma-genişleme-kayma gibi değişikliklere 

değinilmiştir. Konuyla ilgili kuramsal çerçeve oluşturulmuş, sonraki bölümlerde ele 

alınacak kelimelerin kapsam ve sınırlılıkları için planlama belirtilmiştir. Çalışmanın 

kapsamına dahil edilecek olan kelime ve kavramlar, Kur’an’da zikredilmiş olmaları, 

Kelam ilmi alanında değerlendirmeye tabi tutulmuş olmaları ve anlamlarında bir 

değişimin söz konusu olması gözönüne alınarak belirlenmiştir. Bu, aynı zamanda 

çalışmamızın çerçevesini belirlemede esas alınan ölçüyü oluşturmuştur. 

Birinci bölümde peygamberlerin sıfatlarıyla ilişkili kelimeler; onların nebî ve resûl 

oluşları, ismet ve ümmî sıfatları, ehl-i beyt ve ülü’l-azm terkipleri ile şefaat sahibi 

olmalarının anlamı ve bu kelimelerin terimleştirilmeleri incelenmiştir. İkinci bölümde; 

peygamberlerin elçilik/risâlet yönleriyle ilgili kelimeler ele alınmış; vahiy, ilham, kitap, 

suhuf, ruh, hikmet ve sidre kelimelerinin terimleşme süreci ve anlamlarında meydana 



IX 
 

 

gelen değişikliklere yer verilmiştir. Her iki bölümde de kelimelerin etimolojik tahlillerine 

yer verilmiş ve genel değerlendirme yapılmıştır. 

Çalışmamızın her aşamasında katkı sunan bilim insanlarını burada anmayı bir 

vazife olarak görmekteyim. Başta öneri, eleştiri ve değerlendirmeleriyle katkı sunan, her 

zaman kolaylıkla ulaşabildiğim, yazım sürecinde şahsımı cesaretlendiren ve destekleyen 

danışman hocam Prof. Dr. Resul ÖZTÜRK’e şükranlarımı arz ederim. Kendilerinden her 

vesileyle istifade ettiğim ve öğrencisi olmakla onur duyduğum kıymetli hocam Prof. Dr. 

Sinan ÖGE’ye müteşekkirim. Önemli katkılarından dolayı Prof. Dr. Celal BÜYÜK, Prof. 

Dr. Mehmet Salih GECİT ve Doç. Dr. Mahsum AYTEPE’ye teşekkür ederim. Ayrıca, 

her daim yanımda olan ve tüm akademik çalışmalarımda desteklerini esirgemeyen 

saygıdeğer hocam Prof. Dr. Fethi Ahmet POLAT’a, değerli dostlarım Doç. Dr. Cahit 

KARAALP, Dr. Öğr. Üyesi Adem LÖK ve Öğr. Gör. Ercihan ÜLGER’e, bilgi ve 

tecrübelerinden istifade ettiğim Aziz TOPALALİ ile Tesnim TOPALALİ’ye teşekkür 

ederim. Çalışma süresince bana sabreden ve katlanan eşim Sude Hanımefendiye, oğlum 

Ömer Faruk ve kızım Zeynep Gülhatun’a da medyûn-u şükrân olduğumu ifade etmek 

isterim. 

Erzurum-2023        Yusuf Kenan ATILGAN 



1 
 

 

GİRİŞ 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE ÖNEMİ 

Aile ve çevresinin sahip olduğu maddi ve manevi imkânların içerisinde yetişen 

birey, içinde bulunduğu ortamın dil, edebiyat, sanat, kültür vb. alanların gelişmişliği 

kadar bir seviyeyi hazır bulmakta ve faydalanmaktadır. Bu nedenle içerisinde doğduğu 

ve yetiştiği ortam bireyin bütün zihinsel melekelerini etkilemekte, karşılaştığı her şeyi 

sahip olduklarıyla anlamlandırmakta ve değerlendirmektedir. Düşünce tarihinde ortaya 

çıkan pek çok fikir ve bu fikirlerden doğan akımların değerlendirilmesi, bireyin kendi 

ilmî ve fikrî alt yapısına bağlı olarak gerçekleşmektedir. Zaman ve coğrafyanın 

farklılaşması, bireysel donanım, etkileşim oranı, olaylar arasında var olan sebep sonuç 

ilişkilerine bakış ve problemlerin algılanma şekli, yeni bakış açıları ortaya konmasına 

sebep olmaktadır. Bu nedenle pek çok fikrî akım ortaya çıkmakta ve her biri, bir diğerini 

kabul ya da ret noktasında farklı derecelerde bulunmaktadır. Bu da bizi Kur’an’ı anlama 

noktasında en geriye gitmeye mecbur bırakmaktadır. 

Her insanın yaşam serüveninde olduğu gibi dil de doğar, gelişir, değişir, genişler 

veya daralır. Dünya tarihi incelendiğinde pek çok dilin artık unutulduğu ya da 

kullanılmadığı görülmektedir. Meydana gelen savaşlar, felaketler, büyük göçler, bilimsel 

gelişmeler yanında ticari faaliyetler toplumları karşılıklı olarak etkilemiştir. Her bir dilin 

bireysel, toplumsal ve tarihî yönleri bulunmakta, bir kelimenin yüz ya da bin yıl önceki 

ile sonraki kullanımı, meydana gelen gelişmelerden etkilenmektedir. Ayrıca aynı kelime, 

içinde doğduğu toplum ile transfer olduğu toplumda, aynı mana aralığında 

kalmamaktadır. Bu durumda dilin sürekli değişim yaşadığı inkâr edilemez bir hakikattir. 

Bireylerin sahip oldukları kelime hazineleri gibi toplumların da kelime hazineleri vardır. 

Bireyler ve toplumların günlük hayatta kullandığı kelime sayısı ile bildiği kelime sayısı 

arasındaki oran gelişmişlik düzeyi ile alakalıdır. Bu noktada tarihten tevarüs eden dilin 

doğru anlaşılabilmesi için, içinde doğduğu zaman, mekân ve şartlardan bağımsız 

olmaksızın en geriye doğru gidilmesi gerekmektedir. Bu imkânı sağlayacak olan yegâne 

kaynak, devrin yazılı eserleri ve sözlükleridir. Yine de anlam daralması, genişlemesi ya 

da değişmesine uğrayan bir kelimenin, o günün cari kullanımını ya da eserlerde hangi 

anlamda yer aldığını tespit etmek kolay olmayacaktır. 



2 
 

 

Miladi VI. yüzyılda Arabistan coğrafyasında yaşayan insanlar, indirilen vahyi ve 

onun mahiyetini ve sonrasında bir bütün haline gelen Kur’an’ın ilettiği mesajlar 

bütününün vermek istediği tevhid inancını anlama hususunda büyük bir sorun 

yaşamamışlardır. Hem kendi dilleri hem vahiy dilinin Arapça olması, kelime ve 

kavramların içinde yaşadıkları kültür ile iç içe oluşu ve vahyin peyderpey indirilişi, yeni 

dini anlamalarında kolaylık sağlamıştır. Aynı yüzyılda Arabistan’da yaşayan insanların 

kullandıkları kelimeler, vahyin inzaliyle birlikte bazen olduğu gibi, bazen de yeni 

yüklenen anlamlarıyla Kur’an’da yer almıştır. Bu kelimeler toplum tarafından da 

anlaşılmıştır. Fakat tarihi süreçte dil üzerinde meydana gelen değişim, inzal edildiği 

orijinal haliyle verdiği mesajın anlaşılmasını bugün zorlaştırmıştır. Modern zamanlarda 

konunun bu yönüyle ilgili çalışmaların sayısında ciddi bir artış olmakla birlikte nitelik 

yönünden beklenen artış henüz gerçekleşmemiştir. Hz. Peygamber’in vefatını müteakip 

İslam dünyası, kendi bünyesinde tezahür eden fikir ayrılıklarına çözüm önerilerini ve 

delillerini, sıralanabilecek pek çok gerekçe ile birlikte, en temelde dile dayandırmışlardır. 

Bugün elimizde bulunan modern Arapça sözlüklere müracaat edildiği takdirde, 

herhangi bir kelimenin güncel anlamı yanında, sözlük yazarının imkânları ölçüsünde 

tespit edebildiği pek çok anlamlarının bulunduğu görülmektedir. Ulaşılabilen en eski 

sözlüklere bakıldığında kelimenin, kök anlamı yanında bazen bugün kullanılmayan 

birtakım anlamları da barındırdığı görülecektir. Bu anlamları, sözlükler içerisinde yer 

verilen deyim, atasözü ya da şiirlerde görebilmekteyiz. Ne varki sözlükler kelimelerin 

tarihi süreç içerisindeki anlam değişmelerine değinmemişlerdir. Çünkü bugün bir yazarın 

hazırladığı sözlüğün dünden bağımsız olması ve geleceği öngörebilecek bir kehaneti 

barındırması imkânsızdır. Kısacası dildeki gelişim ve değişim öngörülebilecek bir süreç 

değildir. 

Kelimelerin zaman içinde farklı sebeplere bağlı olarak anlam değişimine maruz 

kaldıkları bilinen bir husustur. Söz konusu değişime uğramalarının temel nedenlerinden 

biri de terimleşme sürecidir. Kur’an kelimelerinin belli disiplinlerde terim olarak 

kullanılmaları beraberinde anlam sorunlarını getirmiş ve kelimeler temel anlamlarından 

farklı anlamlara hamledilmişlerdir. Kur’an kelimelerinin nüzul sürecinde kullanıldığı 

temel anlam ile sonradan kazandığı terim anlam arasındaki anlam farkı, Kur’an’ın doğru 

anlaşılması konusunda problem oluşturmuştur. Her disiplin, bazı kelimelere kendine özel 

yeni anlamlar yükleyerek terimleştirir ve kelime hazinesini zenginleştirme yoluna gider. 



3 
 

 

Bunu fıkıh, hadis, tefsir, tasavvuf, felsefe ve kelam gibi ilmi disiplinlerin tümünde 

gözlemleriz. Bu durumu kendi mecrasında gayet doğal ve hatta gereklidir.  

Kelam ilmi, “tevhid, nübüvvet ve mead” konularından bahsettiği ve Kur’an’ın 

temel konuları ile ilgilendiği için Kur’an kelimelerini kullanmış ve bu kelimeleri zamanla 

kendi terimi haline getirmiştir. Ancak bu terimleştirme eylemi sürecinde doğal olarak 

kimi kelimeler anlam değişimine maruz kalmış ve temel anlamından uzaklaşmıştır. Nebi, 

resul, ismet ve benzeri nübüvvetle ilgili terimleşen kelimeler üzerinden bugün 

peygamberlik iddia eden yalancılar, imamların ve velilerin masumiyetini Kur’an’a 

dayandıran mezhep ve görüşler çıkabilmektedir. Bu ve buna benzer görüş ve iddia 

sahiplerinin aslında Kur’an’ı ve Kur’an kelimelerini sonradan terimleştirilen anlamlarla 

okudukları için müfrit görüşlere vardıklarını söyleyebiliriz. 

Tezimizde son dönemde kimi tartışmaları beraberinde getirdiği ve günümüz 

Müslümanlarının temel sorunları ile ilgili olduğu için kelamın nübüvvetle ilgili 

terimleştirdiği Kur’an kelimelerinin anlam serüvenini incelemeye ve kelimelerin 

terimleşme sürecinde yaşadıkları anlam değişimlerini ortaya koymaya çalışacağız. 

Kur’an kelimelerinin terimleştirilmesi diğer kelimelerin terimleştirilmesi gibi değildir. 

Nüzul dönemi anlamını göz önünde bulundurarak Kur’an okuyan birinin ayetlerden 

anlayacağı anlam ile sonraki dönemlerde terimleştirilmiş bir Kur’an kavramı hakkında 

düşünen birinin anlayacağı şey aynı olmayacaktır. Yaptığımız araştırmalarda eski ve yeni 

kelami tartışmaların birçoğunun temelinde bu sorunun yattığını müşahede ettik. Biz 

terimleşen Kur’an kelimelerinin anlam serüvenini inceleyerek anlam değişimini ortaya 

koyacak ve terim anlam ile nüzul dönemi anlam arasındaki farkı, terimleşme sürecinde 

kelimelerin temel anlamlarından nasıl uzaklaştıklarını ve hangi tartışmalara yol 

açtıklarını ortaya koymaya çalışacağız. Bizi bu çalışmayı yapmaya götüren temel neden 

kelimelerin terimleşme sürecinde yaşadıkları anlam kaybını veya değişimini ortaya 

koymaktır. Yapılan birçok kelami tartışmanın Kur’an’dan değil Kur’an kelimelerine 

yüklenen farklı anlamlardan kaynaklanmaktadır. Zira kimi terimleştirme eylemi 

beraberinde anlam değişimini getirmekte ve algısal problemlere yol açmaktadır. 

Kanaatimizce her ilmi disiplinde Kur’an kelimelerinin nüzul dönemi anlamı ile 

terimleşme sonrası kazandığı anlamı ortaya koyan ve aradaki anlam farkını irdeleyen 

akademik çalışmaların yapılması gerekliliği ortaya çıkmıştır. 



4 
 

 

En eski sözlüklerden günümüze doğru gelirken hem sözlüklerde yer alan hem de 

ayetlerde zikredilen bazı kelimelerin “anlam aralığı” (temel, mecaz ve yan anlamlar) 

farklılaşmaktadır. Bu sebeple konu edinilmesi düşünülen kelimeler için vahyin indirildiği 

dönemin sahip olduğu anlam ve anlayış çerçevesine ulaşabilme adına kelime tahlillerinin 

yapılması kaçınılmazdır. 

Vahyin indiği ortamı anlamaya ve onun muhataplarının dil ve anlam meselelerine 

ulaşmaya çalışmak için Kur’an’ın kelime ve kavramlarının anlam tahlilini yapmak bir 

zarurettir. Kur’an kelimeleri ile ilgili yapılacak çalışmalarda sağlıklı bir sonuç elde 

edilebilmesi için sadece sözlüklere değil, önceki semavi kitaplara ve cahiliye şiirlerine de 

başvurmak gerekmektedir. Sistematik olarak yapılmayan çalışmalar sağlıklı sonuçlara 

ulaşılmasını mümkün kılmamaktadır. Parçacı bir şekilde ele alınan kelimeler, tarafsız bir 

sonuca ulaştırmadığı gibi, müellifin mezhebi görüşlerini yansıtmaktan ve tekrara 

düşmekten öteye geçememektedir. 

Kelam ilminin üç temel konusundan biri olan nübüvvet, pek çok araştırma ve 

çalışmanın bulunduğu bir alan olarak hiçbir zaman önemini yitirmemiştir. Sekülarizm, 

insanı ve onun aklını merkeze konumlandırmış, sosyal, siyasal ve dinî her alanı etki altına 

almış, fizikötesi/gayb alanına ait tüm kutsal ve değerleri ötelemiş ve değersizleştirme 

çabası yürütmüştür. Oysa semavi dinlerin temeli peygamberlik kurumuna dayanmaktadır. 

Hem Allah hakkında hem ahiret hakkında sahip olunan bilgiler nihayetinde peygamberler 

vasıtasıyla elde edilebilmektedir. 

Hz. Peygamber, peygamberler ve kurumsal anlamda peygamberlik üzerinde 

özellikle modern zamanda birçok eleştirel çalışmalar ve tezler üretilerek, peygamberlerin 

ve peygamberliğin yetkinlik ve etkinliği iptal edilmeye çalışılmaktadır. Peygamberlerin 

ismeti meselesinde olduğu gibi bağlamından kopartılan bir kelime, bir cümle ya da bir 

pasaj ile adeta bütün Kur’an irdelenmiş gibi yargılara varılmaktadır. Bunlardan 

bazılarının önyargılı ve art niyetli kişi ya da kurumlar tarafından yapıldığı görülmektedir. 

Semavi dinlerin tamamında tanrı, peygamber ve ahiret inancı vardır. Buna rağmen 

din mensupları zaman içerisinde semavi dinler tarafından bildirilenlerin haricinde tanrı, 

peygamber ve ahiret hakkında hurafe üretmişler ve hakikatten sapmışlardır. Tanrının 

insana hulûl etmesi, peygambere ilahi özellikler atfedilmesi ve ahireti anlamsızlaştıran 

tenasüh gibi inançlar ortaya çıkmıştır. İnsan aklı her ne kadar tanrı ve ahiret hakkında 



5 
 

 

bazı fikirler üretebilse de nihayetinde bunlar hakkındaki bilgilerin kaynağı 

peygamberlerdir. Bu sebeple başta inkârcı akımlarda görüldüğü üzere peygamberlik 

kurumu ve peygamberler üzerinde her zaman tartışmalar olagelmiştir. Özellikle 

peygamberler hakkında inananlar tarafından yüceltmeci, inkâr edenler tarafından 

indirgemeci yaklaşımlar ortaya konulmuştur. 

İslam dinine ait tüm muhteviyatın en temel kaynağı Kur’an’dır. Kur’an; Allah’a, 

peygamberlere, Hz. Peygamber’e ve bir kitap olarak kendisine dair malumat 

barındırmaktadır. Bu malumat içerisinde zaman ve mekânın değişmesiyle kelime ve 

kavramlar üzerinde meydana gelen değişmeler, bazı kelimelerin yeniden 

değerlendirilmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. Bu anlamda Kur’an’da nübüvvete dair 

yer verilen kelimeler önem arz etmektedir. Çünkü Müslüman kültürün ürettiği, 

peygamberliğe ait bazı algılar, zaman zaman vahyin bildirdiği hakikatlerin dışına 

çıkıldığını göstermektedir. Örneğin Hz. Peygamber’i rüyasında görenin ya da adını 

taşıyan kimsenin cehenneme gitmeyeceği gibi aşırılıklar yanında, onun adeta bir posta 

görevlisi gibi görülmesi bu sapmaları göstermektedir. Bu tür örnekler vahyin hakikatini 

örtmekte, bambaşka bir peygamber vasfetmektedir. Oysa peygamber, din, hukuk, siyaset, 

sosyal, ekonomik ve daha pek çok meselelere dair bilgiler ortaya koymuş, tebliğ ettiği 

toplumun içinde doğmuş ve ömrünü tamamlamıştır. Onu en iyi tanıyan kendi toplumudur. 

Konumuz “Nübüvvet ile İlgili Kur’an Kelimelerinin Terimleşme Süreci ve Anlam 

Problemleri” olarak belirlenmiştir. Günümüze kadar nübüvvete dair yapılan çalışmalarda 

bazen Kur’an bütünlüğünün gözetilmediği bazen de sadece mezhep ve ekollerin görüşleri 

nakledilerek belirli bir sonuca ulaşılmaya çalışıldığı görülmüştür. Bu durum bizi konunun 

temelini oluşturan anahtar kelimeleri tespit ederek en temele, kelimelerin tahliline inerek 

derinlemesine okumalar yapmaya sevketmiştir. Bu nedenle çalışmamız kelime odaklıdır. 

Okumalarda Kur’an kelimelerinin bir kısmının anlamları üzerinde bazı değişmelerin 

olduğu tespit edilmiş, nübüvvete dair kelimelerde benzer durumların olup olmadığı 

araştırılmıştır. Daha sonra Kelam ilmi alanında, Kur’an’da bizzat zikredilen ve 

nübüvvetle ilgili olan kelimeler tespit edilmiştir. 

Çalışmamızda konu edindiğimiz kelimelerin bazılarıyla ilgili akademik 

araştırmalar bulunmaktadır. Yapılan çalışmalarda bu kelimeler her disiplinin kendi bakış 

açısıyla ele alınmış, kendi ilmî bütünlüğü çerçevesinde değerlendirilmiş ve sonuçlar 



6 
 

 

ortaya konulmuştur. Bazı çalışmalarda kelimeler vahiy öncesi dönem göz ardı edilerek 

sadece vahyin şekillendirdiği yönüyle ele alınmış, bazı çalışmalarda ise sadece sözlük 

anlamları verilmiş fakat sürecin analitik bir değerlendirmesi yapılmamıştır. Bu durum, 

kısmi bir değerlendirme ile sınırlı bir sonuca ulaşılmasını sağlamış ve kelimeler 

üzerindeki dinamik değişim ve gelişimler tespit edilememiştir. 

II. ARAŞTIRMANIN AMACI 

Kur’an ayetleriyle ilgili olarak sadece kelime üzerinde yapılan çalışmalarda 

bütünlük, bütünsel değerlendirmelerde ise kelimenin kendine özel vurguları 

kaybolabilmektedir. Vahyin indiriliş sürecinden günümüze kadar devam eden okuma ve 

araştırmalarda farklı sonuçlara ulaşılmıştır. Ancak Kur’an’ı indiği dönemin diliyle 

anlama zarureti öncelenmelidir. Kur’an’da yer alan kelimeler, indirildiği dönemde 

muhataplarının bildikleri ve kolaylıkla anladıkları, somut veya soyut hakikatlerdir. 

Problem, indirildiği dönemdeki anlamların daralma-genişleme-kayma gibi değişime 

uğramasında yatmaktadır. Bunu anlamada Kur’an kelimelerinin kök anlamları çok büyük 

önem arz etmektedir. Bu sebeple çalışmada nübüvvet ile ilgili konu edinilecek olan 

kelimeler, vahiy öncesi, vahiy süreci ve vahiy sonrası şekliyle değerlendirilerek 

günümüze kadar bir değişimin olup olmadığı tespit edilecektir. Dinî, siyasî, sosyal ve 

kültürel etkiler izlenecek ve vahyin inzali esnasında muhataplarının anladığı şekliyle izah 

edilmeye çalışılacaktır. 

Çalışmamız içerisinde ele alınan kavramların bir kısmı Kur’an’da zikredildiği gibi 

diğer semavi kitaplarda da yer almaktadır. Bu nedenle çalışmada önceki semavi kitaplar, 

cahiliye şiirleri, ilk dönem sözlükler ve Kur’an’da yer aldıkları şekliyle kelime kökleri ve 

formları hem temel anlamlarıyla hem de bağlamlarıyla birlikte ele alınacak, kelimelerin 

her biri üzerinde meydana gelen anlam değişiklikleri tespit edilmeye çalışılacaktır. Bu 

hedef daha genel bir perspektiften bakmayı ve kelimelerin anlamlarının değişim 

serüveninin tarafsız bir şekilde ortaya konulmasını gerektirecektir. 

Araştırmamızın amacı, Hz. Peygamber’in ve elçiliğinin ciddi anlamda tahfif ve 

tezyife maruz kaldığı günümüzde, kendisiyle doğrudan ilişkili Kur’an kelimelerinin tek 

tek spesifik çalışmalardan ziyade, nübüvvet ile ilgili konuları bütüncül bir tarzda ele 

alınarak Kur’an eksenli izahatı ortaya koymaktır. 



7 
 

 

Çalışmamızda, Kur’an’da yer alan ve Kelam ilminin terimleştirdiği nübüvvetle 

alakalı bazı kelimeleri, Kur’an bütünlüğü ve ayet bağlamı gözönünde bulundurularak 

tarihsel veriler, ilk dönem Arap dil sözlükleri, cahiliye şiirleri, kutsal kitaplar ve kelamcı 

kimliğiyle ön planda olan müfessirlerin görüşleri çerçevesinde incelenecektir. Ayrıca 

ilgili kelimelerin klasik kelam kaynaklarında kazandığı yeni anlamları ortaya konularak 

terimleşme süreçleri takip edilecektir. 

III. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

Çalışmamızda ele alıp incelediğimiz kelime ve kavramlar üzerinde meydana gelen 

değişim ve gelişimleri tespit edebilmek, objektif değerlendirebilmek ve doğru sonuca 

ulaşabilmek amacıyla kaynak taraması, tarihsel yöntem, semantik analiz ve tümevarım 

yöntemi kullanılmıştır. 

Nübüvvete dair Kur’an kelimelerinden anlam değişikliği meydana gelen nebî, 

resûl, ismet, zelle, ümmî, şefaat, ülü’l-azm, ehl-i beyt, vahiy, ilham, kitap, suhuf, ruh, 

hikmet ve sidre kelimeleri ele alınırken kullanılan kaynakların ilk dönemden günümüze 

doğru kronolojik takibi yapılmıştır. Semavi kitaplar, cahiliyye şiirleri, vahiy sonrası erken 

dönem Arapça sözlükler ve tefsirlere müracaat edilmiş ve diğer dinlerdeki kullanımlarına 

yer verilmiştir. 

Farklı dönemlerde ortaya konan görüşler ve eserlerin incelenmesi, Kur’an 

kelimelerinin kastettiği anlamı tespit edebilmek için büyük önem arz etmektedir. Çünkü 

Kur’an’da vahiy ile bildirilen kelimeler (örneğin kitap kelimesi) bazen yerleşik ortamın 

bildiği anlamla aynen kullanılırken bazen de kelimeye daha dar ya da daha geniş bir 

anlam yüklenerek mahiyeti üzerinde değişiklikler yapılarak kullanılmıştır. Vahiy öncesi 

kullanılan anlamlar, vahyin kullandığı anlamları anlamaya yardımcı olmaktadır. Kur’an 

indiği ortamda muhataplarının tamamının bilmediği ya da anlamadığı bir kelime 

kullanmamıştır. Fakat insanlar vahyin kelimelerini zaman içerisinde değişik sebeplerle 

doğru ya da yanlış kullanagelmişlerdir. Bu sebeple tarihsel yöntem önem arz etmektedir. 

Kur’an’ın muhatapları bir dile sahip olup, aynı zamanda dinî, siyasî ve sosyal 

yönden kendilerine ait bir ortamı teneffüs etmişlerdir. Bu durum onların kullandıkları 

kelimelerin hakiki ve mecaz anlamlarını bildiklerini, dile ait birtakım edebi ve sanatsal 

anlatımları kullandıklarını göstermektedir. O halde Kur’an kelimelerinin mahiyeti de 



8 
 

 

muhataplarının bildikleri anlamlardan çok farklı olmayacaktır. Son tahlilde zikredilen 

kelimeler üzerinde meydana gelen değişimler, kelime tahlilleri ile tespit edilebilecektir. 

Kur’an’da herhangi bir kelime, temel ve kök anlamı ile yer aldığı gibi, yan ya da 

mecaz anlamıyla da kullanılmıştır. Kelime bazen bir ayet içerisinde diğer kelimelerle 

ilişkisi nedeniyle farklı bir anlam yüklenebilmekte, bazen de başka bir ayet içerisinde yeni 

bir manaya taşınabilmektedir. Bu durum kelimenin Kur’an’da bazen aynı bazen de farklı 

anlamlar taşıdığı sonucuna götürmektedir. Bu nedenle Kur’an kelimelerini doğru 

anlayabilmek için bütüncül bir açıdan bakmayı ve tümevarım yöntemi kullanmayı gerekli 

kılmaktadır. 

Çalışmada kullandığımız yöntemlerden biri de semantik analizdir. Semantik metod, 

hem kelimeler üzerinde tarih içerisinde meydana gelen değişim ve gelişimi hem de kelime 

ve kavramın anlam ve kapsamı, eş-zıt ve çok anlamlı olup olmadığının incelenmesidir.1 

Semantik yöntem Toshihiko İzutsu (1934-1993) tarafından Kur’an kelimelerine 

uygulanmıştır. O, kelimeler üzerinde bir anahtar kelime belirlemiş, diğer kelimelerle 

münasebetlerini izah etmeye çalışmış fakat bu yöntemin ciddi zorluklar barındırdığını 

ifade etmiştir. Aynı zamanda Kur’an kelimelerinin vahiy öncesi, vahiy süreci ve vahiy 

sonrası dönemlerin birlikte değerlendirilmesi gerektiğini vurgulamıştır.2 Çalışmamızda 

şefaat, ismet ve hikmet gibi kelimelerin semantik tahlillerine kısmen yer verilmiştir. 

Kur’an’da yer alan ve nübüvvet bağlamıyla sınırlandırdığımız kelimeler üzerinde 

Kelam ilminin etkisiyle meydana gelen anlam değişikliklerini ortaya koymaya çalıştık. 

Bu kelimeler farklı ilmi disiplinler içerisinde ele alınarak bazı çalışmalar ortaya konmuş 

fakat bütüncül bir değerlendirmeye tabi tutulmamıştır. Toplumların sosyal, siyasal, dinî 

ve kültürel olguları âlimler üzerinde etkili olmuştur. Bu etkiler eserlere yansımış, dinî ve 

siyasî düşüncelerde etkin rol oynamıştır. Araştırmacılar, sonraki eserler ve çağdaş 

çalışmalarda, bazen kendi tercihleri sebebiyle bazen de her bir ilim alanının kendi anlayışı 

ve kapsamı çerçevesinde çalışmaların sınırlı kalmasına sebep olmuştur. Bu durum 

bütüncül bir bakışı gerektirmektedir. 

                                                           
1 Doğan Aksan, Her Yönüyle Dil Ana Çizgileriyle Dilbilim, Türk Dil Kurumu Yay., Ankara 2007, III, 37. 
2 Toshihiko İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, (Çev.: M. Kürşad Atalar), Pınar Yay., İstanbul 2019, 31-34. 



9 
 

 

IV. ARAŞTIRMANIN KAYNAKLARI 

Bu çalışmada nübüvvete dair kelimelerin Kur’an’da geçtikleri yerler tespit 

edilmiştir. Öncelikle bu kelimelerin erken dönem Arapça sözlüklerde, semavi kitaplar ve 

diğer kültürlere ait kaynak eserlerdeki temel anlamları incelenmiştir. Kelimelerin cahiliye 

şiirlerinde kullanıldığı anlamlar tespit edilmeye çalışılmıştır. Vahiy öncesi dönemlere ait 

bulgulardan sonra vahyin bizzat kendisine müracaat edilmiş, kelimeler Kur’an bütünlüğü 

içerisinde değerlendirilmiştir. Hadis külliyatı içerisinde sadece Kütüb-ü Sitte’de yer alan 

rivayetler incelenmiştir. Kelimelerde anlam değişikliği olup olmadığını tespit etmek için 

erken dönem tefsirler ile özellikle kelamcı müfessirlerin eserlerine müracaat edilmiştir. 

Aynı şekilde kelamcıların eserleri taranmış farklı ekol ve anlayışlara sahip âlimlerin 

görüşleri tespit edilmiştir. Gerek tefsir gerek kelam alanında ortaya konan sonraki dönem 

eserler de bütüncül bakışı sağlamak adına dikkate alınmıştır. Kelimeler hakkında yapılan 

müstakil çalışmalara ve güncel değerlendirilmelere de yer verilmiştir. Klasik 

eserlerimizde olduğu gibi çağdaş çalışmalardaki benzer ve zıt görüşlerin tespitine önem 

verilmiştir. Konuyla ilgili kavramlar hakkında yapılan çalışmalar taranmıştır. Özellikle 

Kur’an kelimeleri üzerine yapılan makale, tez ve kitaplar temin edilmiş, incelenmiş ve 

değerlendirilmiştir. 

Çalışmamızda, bilinen ilk Arapça sözlük olan ve harfleri mahreçlerine göre 

tanzim eden, Halîl b. Ahmed’in (ö. 175/791) Kitâbü’l-Ayn ve Arapların çokça kullandığı 

kelimelere alfabetik sırayla yer veren, İbn Dureyd’in (ö. 321/933) Cemheratü’l-Luğâ 

isimli eserlerinden faydalanılmıştır. Arap olmayanların İslam’a girişiyle birlikte dil 

öğrenmek isteyenlere yönelik olarak Ezherî (ö. 370/980) tarafından Halîl b. Ahmed’in 

sözlüğüne benzer şekilde mahreçleri esas alarak hazırlanan Mu’cemü Tehzîbü’l-Lüğâ’sı 

incelenmiştir. Kelimelerin kök anlamları ile yan anlamları arasındaki ilişkilerden 

hareketle yazılan İbn Fâris’in (ö. 395/1004) Mu’cemü Mekâyîsi’l-Lüğâ ve sadece bedevi 

Arapların kullandığı sahih kelimelere yer verilerek hazırlanan Cevherî’nin (ö. 400/1009) 

Mu’cemü’s-Sıhâh isimli sözlüklerinden yararlanılmıştır. Halîl b. Ahmed ve Ezherî ile 

aynı tarzda, kelimenin kök harflerinin farklı dizilişleriyle hazırlanan İbn Sîde’nin (ö. 

458/1066) el-Muhkem ve’l-Muhîtü’l-A’zam isimli eseri de yararlanılan bir diğer 

sözlüktür. Bu sözlüğün özelliği Halîl b. Ahmed ve Ezherî’nin sözlüklerinde yanlış 

anlamlandırıldığı düşünülen kelimelerin belirtilmiş olmasıdır. 



10 
 

 

Kelimelerin ıstılah anlamları için, İsmâiliyye mezhebinin davetçisi olduğu iddia 

edilen Ebû Hâtim er-Râzî’nin (ö. 322/933) hazırladığı, Kur’an’dan bazı kelimelerin hem 

cahiliye hem de İslami dönemdeki anlamlarının yer aldığı Kitâbü’z-Zînê’den 

faydalanılmıştır. Yararlanılan bir diğer eser, Kur’an’daki garîb kelimelerin tamamına yer 

veren ve kelimeyi tek karşılık yerine pek çok kullanım örneğiyle açıklayan derleme 

niteliğindeki Rağıb el-İsfehânî’nin el-Müfredât fî Ğarîbi’l-Kur’ân’ıdır. Zemahşerî (ö. 

538/1144) tarafından, ayet ve hadislerde geçen kelimelerin atasözü, deyim ve 

özdeyişlerdeki kullanımları ve yan anlamlarına yer verilerek hazırlanan Esâsü’l-Belâğa 

isimli eserden de faydalanılmıştır. Diğer sözlüklere nazaran kapsamı daha sınırlı ve 

sadece Hanefî fıkıh eserlerindeki garîb kelimelerden müteşekkil olan, Mutarrizî’nin (ö. 

610/1213) el-Muğrib fî Tertîbi’l-Mu’rib isimli sözlüğü de incelenmiştir. Bu eser 

kendinden önceki tüm sözlüklere atıf yapmaktadır. Faydalandığımız diğer bir kaynak ise 

el-Müfredât adlı eserin bir benzeri olan İbn Manzûr’un (ö. 711/1311) Lisânü’l-Arab’ıdır. 

Başvurduğumuz eserlerden biri de Cürcânî’nin (ö.  816/1413) et-Ta’rifât’ıdır. Ders 

notları tarzında hazırlanmış bu derleme eserin özelliği, İslami ilimler alanında yer alan 

tüm kelimelere yer vermesinin yanı sıra matematik ve felsefe gibi fen ve sosyal bilimlere 

ait alanlarda kullanılan kelimeleri de kapsamasıdır. Bu eserin bir benzeri olan, Ebü’l-

Bekâ’nın (ö. 1095/1684) yazmış olduğu el-Külliyât adlı esere de başvuru yaptık. Bu 

eserin et-Ta’rifât’tan farkı, mezheplerin kelimeler hakkındaki ihtilaflarına yer vermesidir. 

Yararlandığımız bir diğer kaynak ise Tehânevî’nin (ö. 1158/1745) Keşşâfü Istılahâtü’l-

Fünûn adlı eseridir. Bu kaynak yazıldığı döneme kadar yapılan pek çok eserden 

faydalanılarak yazılan ve kelimelerin önce sözlük daha sonra da ıstılah/terim anlamıyla 

açıklandığı ansiklopedik bir eserdir. 

Buhârî (ö. 256/870) ve Müslim’in (ö. 261/875) Sahîh’leri, İbn Mâce (ö. 273/887), 

Ebû Dâvûd (ö. 275/889), Tirmizî (ö. 279/892) ve Nesâî’nin (ö. 303/915) Sünen’leri hadis 

külliyatından taranılan hadis kaynaklarıdır. 

Çalışmamızda Kur’an’ın tamamını ilk defa tefsir eden Mukâtil b. Süleymân’a (ö. 

150/767) ait Tefsirü Mukâtil b. Süleymân adlı eserden yararlanılmıştır. Pek çok rivayet, 

sahabe sözü, tarih kitabı ve tefsirden faydalanarak hazırlanmış rivayet tefsiri örneği olan, 

Taberî’nin (ö. 310/923) Câmiü’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân adlı eserinden 

faydalanılmıştır. Dirayet tefsiri olması yönüyle meşhur olan, Mâtürîdî’nin (ö. 333/944) 

Tevilâtü Ehli’s-Sünne/Te’vilâtü’l-Kur’ân’ı da dikkatle incelenmiştir. Kur’an’ın bazı 



11 
 

 

ayetlerinin tefsir edildiği, hem rivayet hem de dirayet tefsirine örnek olan, Mâverdî’nin 

(ö. 450/1058) en-Nuket ve’l-Uyûn adlı eseri de faydalanılan tefsirlerdendir. Hem rivayet 

hem de dirayet tefsirine örnek olan ve Kur’an’ın tamamının tefsir edildiği eserler; 

Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) el-Keşşâf, Fahruddîn er-Râzî’nin (ö. 606/1210) Mefâtîhu’l-

Ğayb/Tefsîru’l-Kebîr ile Kurtubî’nin (ö. 671/1273) el-Câmi’ lî Ahkâmi’l-Kur’ân’ıdır. 

Mefâtîhu’l-Ğayb ve el-Keşşâf’a sıklıkla atıfta bulunulan Beyzâvî’nin (ö. 685/1286) 

Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl ile Nesefî’nin (ö. 710/1310) Medâriku’t-Tenzîl ve 

Hakâiku’t-Te’vîl adlı eserleri de hem rivayet hem dirayet tefsirlerine örnektir. 

İşârî yorumlarıyla dikkat çeken Alûsî’nin (ö. 1270/1854) Rûhu’l-Meânî adlı 

eserinden faydalanılmıştır. Yakın dönem dirayet tefsiri örneklerinden olması ve 

kendinden önceki tefsir anlayışlarından farklı görüşlere yer vermesi yönüyle Tâhir b. 

Âşûr’un (ö. 1393/1973) Tefsîru’t-Tahrîr ve’t-Tenvîr adlı eseri incelenmiştir. 

Yararlandığımız bir diğer kaynak ise Şiî tefsir geleneğinin son dönemine ait olan 

Tabâtabâî’nin (1904-1981) el-Mîzân fî Tefsîru’l-Kur’ân adlı eseridir. Ehl-i Sünnet 

müfessirlerinin eleştirildiği bu eserde, nadiren Şiî müfessirlerin de eleştirildiği fakat Ehl-

i Beyt imamlarının görüşlerinin ön plana çıkarıldığı görülmektedir. 

Son dönemde Türkçe olarak kaleme alınan, Elmalılı’nın (1878-1942) Hak Dini 

Kur’an Dili, dirayet tefsiri örneklerinden Süleyman Ateş’in Yüce Kur’an’ın Çağdaş 

Tefsiri ve Sait Şimşek’in Hayat Kaynağı Kur’ân Tefsiri isimli eserlerden yararlanılmıştır. 

Çalışmada, erken dönemden hicri V. yüzyıla kadar telif edilen kelâmî eserlere 

müracaat edilmiş ve çalışma kapsamında yer alan kelimeler ile ilgili görüşler 

incelenmiştir. Mu’tezilî Kâdî Abdülcebbâr’ın (ö. 415/1025) Şerhü’l-Usûli’l-Hamse ve el-

Muğnî fî Ebvâbi’t-Tevhîd ve’l-ʿAdl, Tesbîtü Delâili’n-Nübüvve, el-Muhtasar fi Usûli’d-

Din, ‘Resâilü’l-Adl ve’t-Tevhid’, ve el-Muhît bi’t-Teklîf, Câhiz’in, Resâilü’l-Câhiz ve 

Hayyât’ın, Kitâbü’l-İntisâr ve’r-Red ʿale İbni’r-Râvendî el-Mülhid eserlerinden 

yararlanılmıştır. 

Ehl-i Sünnet’in temel kaynaklarını oluşturan Eş’arî’nin (ö. 324/935-36) 

Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve İhtilâfü’l-Musallîn, el-İbâne ʿ an Usûli’d-Diyâne, el-Lümaʿ fi’r-

Red ʿalâ Ehli’z-Zeyğ ve’l-Bida, Bâkıllânî’nin el-İnsâf fîmâ Yecibü İ’tikâdühü ve lâ 

Yecûzü’l-Cehlü bihî, ve et-Temhîdü’l-Evâil ve Telhîsu’d-Delâil, İbn Fûrek’in, Mücerredü 

Makâlâti’ş-Şeyh Ebi’l-Hasan el-Eşʿarî, İsferâyînî’nin, et-Tebsîr fi’d-Dîn ve Temyîzi’l-



12 
 

 

Fırkati’n-Nâciye ʿani’l-Firaki’l-Hâlikîn ve Akîde, Bağdâdî’nin Usûlü’d-Dîn ve el-Fark 

Beyne’l-Firak ve Beyânü’l-Firkati’n-Nâciye minhüm, Beyhakî’nin, el-İ’tikâd alâ 

Mezhebi’s-Selef, Cüveynî’nin (ö. 478/1085) Kitâbü’l-İrşâd ilâ Kavâtı’iʿl-Edilleti fî 

Usûli’l-İ’tikâd, el-Akîdetü’n-Nizâmiyye fi’l-Erkâni’l-İslâmiyye, Lümâʿu’l-Edille fî 

Kavâʿidi Ehli’s-Sünne, Gazzâlî’nin, Kavâidü’l-Akâid, el-İktisâd fi’l-İ’tikâd, 

Şehristânî’nin, Nihâyetü’l-İkdâm fî ʿİlmi’l-Kelâm ve el-Milel ve’n-Nihal, Râzî’nin, el-

Metâlibü’l-Âliye mine’l-İlmi’l-İlâhî, Şerhü Meʿâlim fî Usûli’d-Dîn, el-Muhassal, 

Efkâri’l-Mütekaddimîn ve’l-Müte’ahhirîn mine’l- Ulemâ ve’l-Hükemâi ve’l-

Mütekellimin, İsmetü’l-Enbiyâ ve el-Erba’ûn fî Usûli’d-Dîn, Âmidî’nin, Ğâyetü’l-Merâm 

fî ʿİlmi’l-Kelâm ve Ebkârü’l-efkâr fî Usûli’d-Dîn, Beyzâvî’nin Tavâliʿü’l-Envâr min 

Metâli’i’l-Enzâr ve Îcî’nin, el-Mevâkıf adlı eserlerinden faydalanılmıştır. 

Mâtürîdî’nin (ö. 333/944), Kitâbü’t-Tevhîd, Hakîm es-Semerkandî’nin, Es-

Sevâdü’l-A’zam, Pezdevî’nin, Usûlü’d-Dîn, Ebü’l-Muîn Nesefî’nin (ö. 508/1115), 

Tebsıratü’l-Edille fî Usulü’d-Dîn ve et-Temhîd li-Kavâʿidi’t-Tevhîd ve Bahrü’l-Kelâm fî 

ʿAkâʾidi Ehli’l-İslâm, Necmeddin en-Nesefî’nin, Akâidü’n-Nesefî, Lâmişî’nin, et-Temhîd 

li-Kavâʿidi’t-Tevhîd, Üsmendî’nin, Lübâbü’l-Kelâm, Sâbûnî’nin, el-Bidâye fî Usûlü’d-

Dîn ve el-Müntekâ min İsmeti’l-Enbiyâ, İbn Ebü’l-İz’in, Şerhü’l-ʿAkîdeti’t-Tahâviyye ve 

Ali el-Kârî’nin, Şerhü Kitâbi’l-Fıkhi’l-Ekber adlı eserlerinden yararlanılmıştır. 

Ayrıca Teftâzânî’nin, Şerhü’l-Makâsıd ve Şerhü’l-Akâid ile Cürcânî’nin, Şerhü’l-

Mevâkıf adlı eserleri taranmış, zâhirî çizgiyi temsil eden İbn Hazm’ın (ö. 456/1064) el-

Fasl fi’l-Milel ve’l-Ehvâʾ ve’n-Nihal, Şîa mezhebi görüşlerini ortaya koyan Küleynî’nin 

(ö. 329/941) el-Kâfî ile felsefî tasavvuf düşüncesinin öncüsü Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin 

(ö. 638/1240) Fütûhât-ı Mekkiyye ve Fusûsu’l-Hikem adlı eserlerinden faydalanılmıştır. 

Bunların yanında mezhebî görüşlerin yer aldığı diğer kelam eserlerinden faydalanılmıştır. 

V. KONUYLA İLGİLİ YAPILMIŞ ÇALIŞMALAR 

Bugüne kadar Kelam ilmi disiplini içerisinde yapılan yüksek lisans ve doktora 

tezlerinde nübüvvete dair Kur’an kelimeleri hakkında bütüncül bir çalışmanın olmadığı, 

anlam değişmeleri üzerinde durulmadığı ve semantik tahlil yapılmadığı görülmüştür. 

Ülkemizde ve ulaşabildiğimiz kadarıyla Arap ülkelerinde nübüvvete dair Kur’an 

kelimeleri hakkında tek bir kelime ya da en fazla birkaç kelimenin ele alındığı, sözlük ve 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nihayetul-ikdam
https://islamansiklopedisi.org.tr/tavaliul-envar


13 
 

 

ıstılah anlamları verilerek kelimelerin farklı yönleriyle çalışıldığı tespit edilmiştir. 

Tarafımızca yapılan bu çalışma ise kapsam ve sınırları açısından nübüvvetle ilgili 

kelimeleri bir arada bulundurması, bu kelimelerin anlam değişmelerini incelemesi ve 

terimleşme sürecini konu edinmesi bakımından Kelam dalında yapılmış ilk çalışma 

özelliğine sahiptir. 

Kelam, Tefsir, Hadis, Tasavvuf ve İslam Tarihi disiplinleri içerisinde yüzden fazla 

yüksek lisans çalışmasında doğrudan ya da dolaylı olarak nübüvvetle alakalı kelime ve 

kavramlara yer verilmiştir. Bu tezlerde, bazı meşhur kelamcıların nübüvvete dair 

görüşleri ele alınmış, diğer kelamcıların görüşlerine nadiren yer verilmiştir. Bu tezlerin 

çoğunda Arapça sözlüklerden dahi faydalanılmadığı, bazılarında ise İsfehânî’nin el-

Müfredât ile İbn Manzûr’un Lisânü’l-Arab isimli sözlüklerinden faydalanıldığı, Türkçe 

sözlük ve eserlere bakılarak kelimelerin tanımlandığı, yetersiz ve eksik bir çerçeve 

çizilerek konunun geçiştirildiği, anlam değişmeleri ve kelime tahlillerine yer verilmediği 

görülmüştür. Nadiren Fîrûzâbâdî’nin (ö. 817/1415) el-Kâmusu’l-Muhît, Cevherî’nin 

Mu’cemü’s-Sıhâh, Zebidî’nin (ö. 1205/1791) Tâcü’l-Arûs, Halîl b. Ahmed’in Kitâbü’l-

Ayn, İbn Fâris’in Mekâyîsü’l-Lüğâ, İbn Dureyd’in Cemheratü’l-Lüğâ, Tehânevî’nin 

Keşşâfü Istılahâtü’l-Fünûn isimli sözlüklerinden faydalanılmıştır. 

Örneğin; şefaat ile ilgili yapılan tez çalışmalarından en eski olanı, İsmet Uçma’nın 

Kur’an ve Sünnette Şefaat Kavramı adlı tezidir. Bu çalışmada şefaat kelimesinin sözlük 

anlamına yer verilmiş, ilgili ayetler detaylı şekilde incelenmiş olmasına rağmen kelime 

tahlili yapılmamıştır. Mehmet Ali Durur tarafından hazırlanan Kur’an-ı Kerim’de Nebi 

ve Resul Kavramları adlı tezde Nebî ve Resûl kelimeleri üzerinde anlam değişmesi 

meselesine kısmen değinilmiştir. Ancak bunu kelime tahlili ve anlam değişmesi çalışması 

olarak adlandırmak mümkün değildir. Hasan Hüseyin Kalaycı’nın Tefsir Disiplini 

Geleneğinde Şefaat Kavramı adlı tezde ise ilk dönem sözlükler ve Kur’an öncesi 

kaynaklardan faydalanıldığı fakat şiir konusunda asli kaynaklara inilmediği ve anlam 

değişmeleri üzerinde yeterince durulmadığı görülmüştür. Muhammed Yamaç’ın Arap 

Dilinde Vahiy-Dua ve Dünya-Âhiret Kelimelerinin Semantik Analizi isimli çalışmada ise 

Kur’an öncesi kullanımlara yer verilmiş, ilk dönem sözlük ve şiirlerden faydalanılmış 

olmasına rağmen anlam değişmelerinden bahsedilmemiş, sadece vahiy kelimesine 

Kur’an’ın dinî anlamlar yüklendiği ifade edilmiştir. 



14 
 

 

Konu bütünlüğü açısından nitelikli ve kapsamlı bir şekilde çalışıldığı görülen 

doktora tezlerinde ise bu çalışmada yer verilen; Nebî, Resûl, Vahiy, İsmet, Kitap, Ruh ve 

diğer kelimelere yer verilmekle birlikte birkaçı haricinde ilk dönem sözlüklerden 

yeterince faydalanılmadığı tespit edilmiştir. Bazılarında Kur’an öncesi kaynaklara 

müracaat edilmediği, bazılarında cahiliye şiirine yer verilmediği, çoğunda ise anlam 

değişmelerine değinilmediği ve kelime tahlili yapılmadığı tespit edilmiştir. Ayrıca bazı 

tezlerde kelamcıların görüşleri genel hatlarıyla ele alınmış, farklı ilmi disiplinler ile 

mukayese yapılmadığı görülmüştür. Genellikle Cevherî’nin Mu’cemü’s-Sıhâh, 

İsfehânî’nin el-Müfredât, İbn Manzûr’un Lisânü’l-Arab, Cürcânî’nin Ta’rifât, 

Tehânevî’nin Keşşâfü Istılahâtü’l-Fünûn, Zebidî’nin Tâcu’l-Arûs, Fîrûzâbâdî’nin el-

Kâmusu’l-Muhît ve Ebü’l-Bekâ’nın el-Külliyât isimli eserlerinden faydalanılmıştır. Bazı 

tezlerde nadiren İbn Fâris’in Mekâyîsü’l-Lüğâ, Ezherî’nin Mu’cemü Tehzîbü’l-Lüğâ, İbn 

Sîde’nin el-Muhkem ve’l-Muhitü’l-A’zam isimli sözlüklerinden yararlanılmıştır. 

Kelimeler hakkında yapılan çalışmalar hangi ilmi disiplin içerisinde ise konunun mahiyet 

itibariyle o çerçevede kaldığı, kelime tahlili ve anlam değişmelerine girilmediği 

görülmüştür. İlgili tezlerde kelimelerin sözlük ve ıstılah anlamlarına yer verilmekle 

yetinilmiştir. 

Örneğin, Fatma Günaydın’ın Mâtürîdî’nin Kelâm Sisteminde Peygamberlerin 

İsmeti adlı tez nitelikli bir çalışma olmasına rağmen sadece tek bir yerde İbn Manzûr’un 

Lisânü’l-Arab isimli sözlüğünden yararlandığı görülmüştür. Nübüvvete dair kelimeler 

hakkında Akif Akay’ın İslam İnancında Şefaat adlı tezi, ilk dönem sözlüklerin çoğundan 

faydalanılması yönüyle dikkat çekmektedir. Kur’an öncesi kaynakların da ele alındığı 

çalışmada konuyla ilgili bir beyit dahi olsa cahiliye şiirinden örnek alınmaması büyük bir 

eksikliktir. Bu tez, şefaatin varlığı yokluğu üzerine kurgulanmıştır. Namık Kemal 

Karabiber, Ehl-i Beyt Tasavvuru ve Erken Dönemdeki Yansımaları adlı çalışmasında, ilk 

dönem sözlüklere, cahiliye şiirlerine, kelime tahlili ve anlam değişmelerine yer vermiştir. 

Anlam değişmelerinin incelendiği semantik tahlil açısından örnek bir çalışma, Yusuf 

Topyay tarafından yapılan Kutsal Kitap’ta ve Kur’an-ı Kerim’de “Nefs” ve “Ruh” 

Sözcüklerinin Artsüremli (Dıachronıc) Semantik İncelemesi adlı tezdir. Tezde, Kur’an 

öncesi kaynaklar, cahiliye şiirleri, ilk dönem sözlükler ve Kur’an’da zikredilen ruh ve 

nefs kelimelerinin geldiği anlamlar sistematik bir tarzda işlenmiştir. 



15 
 

 

Yukarıda yer verdiklerimizin yanı sıra müstakil telif eserler bulunmaktadır. 

Bunların bütünü dikkate alındığında spesifik anlamda bir ya da birkaç kelimenin ele 

alındığı, semantik ve etimolojik tahlile yeterli alanın ayrılmadığı, çoğu zaman yaygın 

sözlüklerden özellikle de ıstılah/terimsel anlamlar aktarılarak konunun sonuçlandırıldığı 

görülmektedir. 

Örnek olarak, Süleyman Uludağ tarafından kaleme alınan İslam’da İnanç 

Konuları ve İtikadî Mezhepler isimli eserde, Kelam ilminin doğuşundan bahsedilerek 

itikadi mezheplerin oluşum ve görüşlerine yer verilmiş, eserde kelimelerin terimleşmiş 

anlamları zikredilmiştir. Abdülgaffar Aslan’ın Kur’an’da Vahiy isimli eserinde vahyin 

sözlük ve terim anlamları, vahyin mahiyeti ve vahiyle ilişkili kelimeler ele alınmış ancak 

kelime üzerinde meydana gelen anlam daralmasından bahsedilmemiştir. Muammer 

Esen’e ait Kur’an’da Peygamberlik adlı çalışmada, nübüvvete dair meseleler ele alınmış, 

peygamberlerin tafdili, nebî-resûl oluşları, ümmîlik, vahiy, şefaat, ülü’l-azm gibi 

konulara yer verilmiş fakat kelimeler üzerindeki anlam değişmelerine yer verilmemiştir. 

Mehmet Bulut’un Ehl-i Sünnet ve Şia’da İsmet İnancı isimli kitabında ismet sıfatı terim 

anlamı esas alınarak ele alınmıştır. Mehmet Dalkılıç’ın İslam Mezheplerinde Ruh isimli 

eserinde ise ruh kelimesi etimolojik tahlile tabi tutulmuş, İslam öncesi dinlerde ve 

cahiliye döneminde nasıl inanıldığına, diğer ilimler tarafından nasıl tanımlandığına yer 

verilmiştir. İslam kelamının ve çağdaş anlayışların konuya bakışını aktararak kelimenin 

mahiyetinin bir bilgiyi değil inancı ifade ettiğini belirterek çalışmayı sonlandırmıştır. 

Çalışmamızın kapsamına dâhil edilebilecek sayısı yüzü aşan makale, sempozyum 

bildirisi ve ansiklopedi maddeleri bulunmaktadır. Makalelerin bir kısmının içerisinde 

semantik tahlil yapıldığı söylendiği halde sadece ilk dönem sözlüklerin bir kısmından 

yararlanılmış, bazılarında cahiliye şiiri yer almamış, bazılarında ise Kur’an öncesi 

kaynaklara müracaat edilmemiştir. Tezlerde olduğu gibi pek çoğu yazarının bakış açısını 

yansıtan çalışmalar olduğu görülmüştür. Sempozyum bildirileri ve ansiklopedi maddeleri 

gibi çalışmalarda ise diğerlerine oranla daha genel bilgilere yer verildiği görülmüştür. 



16 
 

 

VI. DİL, ANLAM VE ANLAM DEĞİŞMESİ 

A. Kelime, Kavram ve Terim 

Kur’an, Arap dilinde nazil olmuş ve indiği dilin sınırları dâhilinde hitapta 

bulunmuştur. Kur’an, müslim, mü’min, münâfık, fâsık, kâfir gibi kelimelerin anlam 

alanını genişleterek, zekât, savm, salât, hac, teyemmüm, takva gibi kelimelere dinî içerikli 

anlamlar yükleyerek indiği dilin sınırları dışına çıkmış ve kelimelerin anlamlarında 

birtakım tasarruflarda bulunmuştur.3 Fakat bu tasarruf, kelimeleri kök anlamlarından 

uzaklaştırmamış ve Arapların kelimeleri anlamalarına engel teşkil etmemiştir. 

Tümel-tekil-tikel; soyut-somut; kollektif-distribütif; olumlu-olumsuz; açık-seçik; 

özsel-ilintisel olmak üzere birçok çeşidi bulunan kavram,4 dünyadaki nesne, biçim, olgu, 

durum ve devinimlerin dilde anlatım bulması ya da nesnelerin ortak nitelikleri esas 

alınarak yapılan genelleme veya soyutlamalardır.5 Kavram, gerçekliği olsun veya olmasın 

bir şeyin düşünce dünyasındaki karşılığı, nesnelerin, olayların ortak özelliklerini 

kapsayan ve bir ortak isim altında ifade eden tasarım şeklinde tarif edilmiştir.6 Bir objenin 

zihindeki tasarımına kavram adı verilmiştir.7 Kavramın dil ile ifade edilmiş haline kelime 

denilmektedir.8 Mantık ilminde kavramın ifadeye dökülmesi terim olarak adlandırılır.9 

Ancak ilmî disiplinlerde kelimelerin özel anlam anlatmasına terim10 adı verilmektedir. 

Terim kelimesi Arapça’da ıstılah, kavram kelimesi ise mefhum kelimesi ile karşılık 

bulur.11 Terim, geldiği yere göre anlamının değişmemesi ve özel bir disiplinin kelimesi 

olması yönüyle kelimeden ayrılmaktadır.12 Kavram, terim ve kelime farklı şeylerdir.13 

                                                           
3 Ahmet Çelik, Kur’ân Semantiği, EKEV Yay., Erzurum 2002, 55-58; Muhammed Bâkır Saidirûşen, Kur’ân 

Dilinin Analizi ve Kur’ân’ı Anlama Metodolojisi, (Çev.: Kenan Çamurcu), el-Mustafa Yay., İstanbul 2013, 

277-279. 
4 A. Kadir Çüçen, Mantık, Sentez Yay., Ankara 2013, 55-62; Doğan Özlem, Mantık, Notos Yay., İstanbul 

2015, 69-80.  
5 Aksan, III, 149-151. 
6 İbrahim Çapak, Ana Hatlarıyla Mantık, Ensar Yay., İstanbul 2013, 65-83; A. Teyfur Erdoğdu, Kavram ve 

Kavramsallaştırmada Üç İddia, Kavram Geliştirme, (Ed.: Kübra Bilgin Tiryaki-Lütfi Sunar), İlem Kitaplığı, 

İstanbul 2016, 57-66. 
7 S. Hayri Bolay, Felsefi Doktrinler ve Terimleri Sözlüğü, Atlas Yay., Ankara 2018, 204. 
8 Galip Gezgin, Tefsîrde Semantik Metot, Rağbet Yay., İstanbul 2015, 74-85. 
9 Çüçen, 55-62; Özlem, 69-80. 
10 Erdoğdu, 57-66; Gezgin, 80. 
11 Gezgin, 76-84. 
12 Yaşar Daşkıran, Arapçada Terim ve Terim Türetme Yolları, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, 

Ankara 2010, 82. 
13 Gezgin, 80-85. 



17 
 

 

Kur’an kelimeleri, sonradan ıstılahi anlam kazandıkları için terimleştirilen kelimeler 

olmaktadır. 

Kelime, bir veya birden çok heceden oluşan anlamlı dil birlikleridir.14 Kavram ise 

kelime ile ifade bulan zihindeki tasavvurdur. Terim ise dar kapsamlı ve özel alan ifade 

eden bir kelimedir. Terim denildiğinde herkesin aklına aynı şey gelecektir. Ama bir 

kelime ifade edildiğinde herkesin aklına aynı anlam gelmeyecektir. Örneğin düğün 

kelimesi duyulduğunda herkesin aklına kendi örf ve adetlerin olduğu düğün gelecektir.15  

Dolayısı ile aynı kelime ifade edildiği halde herkesin aklına gelen mefhum yani kavram 

farklı olmaktadır. Kelime ve terimi anlamlı hale getirenin kavram olduğunu 

söyleyebiliriz. Kelimeler zaman içinde anlam değişmesi yaşayarak farklı kavramları ifade 

eder hale gelir. Hatta bazı kelimeler farklı anlamlar kazanarak birden çok anlam ve 

kavramı ifade edebilirler. 

B. Anlam Değişmeleri 

Bir kelime, başka bir dile aktarıldığında ya da ait olduğu toplumun geçirdiği sosyal 

ve kültürel değişmelere bağlı olarak değişebilir. Bu değişimin boyutuna göre kelimelerde 

anlam farklılaşması meydana gelir.16 Kur’an’ın nüzulü ile birlikte Arapların kullandığı 

bazı kelimeler anlam değişimine maruz kalırken vahyin hitamı ve asr-ı saadetten 

uzaklaşma ile birlikte bu sefer de Kur’an kelimeleri anlam değişmelerine maruz kalmıştır. 

İlimlerin tedvin edilmesi ile birlikte terimleştirilen Kur’an kelimeleri ana mecrasının 

dışına çıkarılmıştır. İçinde bulunduğumuz zaman diliminde ise anlam değişmeleri eskiye 

nazaran daha hızlı olmaktadır. Dil devrimi ile birlikte yaşanan kırılma ve teknolojinin 

hızlı ilerleyişi anlam değişmelerini kaçınılmaz kılmıştır. 

Anlam değişmesi; anlam genişlemesi, anlam daralması ve anlam başkalaşması 

yoluyla gerçekleşir. Bir kelimenin; temel anlam olarak bir nesne, bir işin bir bölümü ya 

da bir türünü gösterirken zamanla o nesnenin bütününü ve bütün türlerini anlatır duruma 

gelmesine anlam genişlemesi denmektedir. Bir sözcüğün eskiden anlattığı nesnenin bir 

bölümünü anlatır duruma gelmesine anlam daralması, bir göstergenin eskisinden 

                                                           
14 Hamza Zülfikar, Terim Sorunları ve Terim Yapma Yolları, TDK Yay., Ankara 2011, 33. 
15 Aksan, III. 152. 
16 Aksan, III. 212, 216. 



18 
 

 

bambaşka bir kavramı ifade eder hale gelmesine ise anlam başkalaşması veya anlam 

kayması denir.17 

C. Arapça’da Kelime Çeşitleri 

Anlam değişmeleri sonucunda her dilde olduğu gibi Arapça’da da kelimeler farklı 

anlamlar ifade eder ve tekanlamlılıktan çokanlamlılığa doğru evrilir. Arapça’da kelimeler 

tekanlamlı/mütebayin, çokanlamlı/lafz-ı müşterek/ezdâd ve eşanlamlı/müteradif olmak 

üzere üç kısma ayrılır.18 Konuyla ilgili kelimeleri tek anlamlılığın dışında değerlendirilen 

müşterek/ezdad ve müteradif kelimeler olmak üzere iki başlık altında incelemeye 

çalışacağız. Zira incelediğimiz bazı kelimeler çokanlamlı iken bazıları ise eşanlamlıdır. 

Mesela kitap ve ruh kelimeleri çokanlamlı iken nebî ve resûl kelimeleri eşanlamlı veya 

yakın anlamlıdır. 

D. Lafz-ı Müşterek/Çokanlamlı ve Ezdâd Kelimeler 

Çokanlamlılık, sözcüklerin birden çok kavramı ifade etmesine denir.19 

Çokanlamlılık sadece Arapça’nın değil tüm dillerin bir gerçeğidir ve genellikle zaman 

içinde meydana gelen bir olgudur. Kimi âlimler çokanlamlılığı reddederken kimi âlimler 

de kabul etmişlerdir.20 Arap dilinde de zamanla çokanlamlı kelimeler oluşmuştur. Bir 

kelime zamanla çokanlamlı olsa da ilk anlamından kopmuş değildir. Dilde çokanlamlı 

kelimelerin meydana gelmesi ile birlikte yan anlamlar oluşur. Çokanlamlılığı doğuran 

birçok etken vardır. Mecaz, terim mana, lehçe farkı, farklı dillerden sözcük alma ve ilk 

anlamın unutulması gibi etkenlerden dolayı çokanlamlılık olgusu vücut bulur.21 

Kelimelere yüklenen anlamlar çoğaldıkça anlam belirsizlikleri de artış gösterir ve 

doğal olarak anlam sorunları oluşur. Bunun içindir ki çokanlamlı kelimelere anlam 

vermek her zaman güç olmuştur.22 

                                                           
17 Aksan, III. 213- 214. 
18 İbn Fâris, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Zekeriyyâ, es-Sâhibî fî Fıkhi’l-Lûğâti’l-Arabiyyeti ve Mesâilihâ ve 

Süneni’l-Arab fî Kelâmihâ, (thk.: Ömer Farûk Tabbâ’), Dârü Mektebetü’l-Meârif, Beyrut 2013, 206-207. 
19 Suyûtî, Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebû Bekr b. Muhammed, et-Tahbîr fî Ulûmi’t-Tefsîr, (thk.: Fethî 

Abdulkâdir Ferîd), Dârü’l-Ulûm, Riyad 1982, 214; Aksan, III. 188,189. 
20 Suyûtî, 214. 
21 Şahin Güven, Kur’ân’ın Anlaşılması ve Yorumlanmasında Çokanlamlılık Sorunu, Düşün Yay., İstanbul 

2005, 111; İsmail Durmuş, “Müşterek”, DİA, Ankara 2006, XXXII, 172. 
22 Güven, 38, 162. 



19 
 

 

Âlimler lafz-ı müşterek kelimelerin ayetlerde doğru anlaşılabilmesi için ilk 

dönemlerden itibaren birçok isim altında birbirinden değerli kitaplar telif etmişlerdir. Bu 

kitaplara lafz-ı müşterek ismi yerine Vücûh ve Nezâir, Vücûhu’l-Kur’ân, Mâ İttefaka 

Lafzuhû ve İhtelefe Ma’nâhû gibi isimler takdir etmişlerdir. Lafz-ı müşterek alanında ilk 

çalışma Mukâtil b. Süleymân (ö.150/767)’a aittir.23 

Çokanlamlılık kapsamında değerlendirdiğimiz “ezdâdı” farklı kelime türü olarak 

ifade edenler de bulunmaktadır.24 Çokanlamlılığı doğuran sebepler aynı zamanda ezdâdı 

da doğuran sebeplerdir.25 Ezdâd ifadesi, aynı anda iki zıt anlamı ifade eden kelimeler için 

kullanılmaktadır.26 Arapça’da “sir(gizli)/cehr”, “zan/ilm”, “kur(hayırlı)/tuhur” gibi 

ezdâd kapsamınına giren birçok kelime bulunmaktadır. Ezdâd kelimelerle ilgili yazılan 

ilk eser, Ebu Alî Muhammed b. el-Müstenir el-Kutrub (ö. 206/821)’a aittir.27 

E. Eşanlamlı/Müteradif veya Yakınanlamlı Kelimeler 

Türkçede eşanlamlılık, Arapça’da müteradif kelimesi, iki ya da daha fazla 

kelimenin aynı anlamı ifade etmesi olgusudur.28 Müteradif kelimelerin dildeki varlığı 

kimileri tarafından inkâr edilmişse de çoğu âlim lügat ve Kur’an’da bulunduğunu 

söylemektedir.29 İnsan-beşer, harec-dayk, rics-ricz-azab, yem-bahr gibi kelimeler 

Kur’an’daki eşanlamlı kelimelerin varlığına örnek olarak verilmiştir.30 Müşterek ve 

teradüf kelimelerini birbirinden ayıran önemli özellik şudur: Teradüfte birçok kelime aynı 

anlamı kast ederken, müşterekte ise tek kelime birçok manayı ifade etmektedir.31 İlim 

tarihinde teradüfe ait ilk eser Rummânî (ö. 384/994)’ye aittir.32 

                                                           
23 Mukâtil b. Süleymân, el-Eşbâh ve’n-Nezâir fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, (thk.: Abdullâh Şehhâte), Dârü Ğarîb, 

Kâhire 2001. 
24 Suyûtî, 214; Fadime Kavak, “Arap Dilinde Ezdâd Olgusu”, UÜİF Dergisi, 21(2), Bursa 2012, 121-139. 
25 Ayrıntı için bkz.: Hüseyin Tural, Arap Dilinde Ezdad, Ensar Yay., İstanbul 2011, 11-15. 
26 Âl-i Yâsîn, Muhammed Hüseyn, el-Ezdâd fi’l-Lûğâ, Dârü Ammâr, Amman 2013, 73; Abdulmuttalip 

Arpa, Kur’ân’da Ezdâd, Gece Kitaplığı, İstanbul 2015, 81; Muharrem Çelebi, “Arapça’da Ezdâd Meselesi”, 

DEÜİF Dergisi, C. 4, İzmir 1987, 35-50. 
27 Kutrub, Ebu Alî Muhammed b. el-Müstenir, el-Ezdâd, (thk.: Hanna Haddâd), Dârü’l-Ulûm, Riyad 1984. 
28 Ömer Kara, Kur’ân’ın Anlaşılmasında Yakınanlamlılık ve Nüans, Bilge Adamlar Yay., Van 2009, 54; 

Sabri Türkmen, Kur’ân’ı Kerîm’de Anlam İncelikleri (Furûk Bağlamında), Çıra Akademi Yay., İstanbul 

2017, 37. 
29 Sebt, Halid b. Osman, Kavâidüt’t-Tefsîr, Dârü İbn Affân, Kahire 2000, I, 460. 
30 Suyûtî, 216. 
31 Cermî, İbrahîm Muhammed, Eserü’d-Delâleti’l-Lüğaviyye fî İhtilâfi’l-Müslimîn fi Usûlîd’-Dîn, Darü’l-

Kuteybe, Beyrut 2006, 171. 
32 Rummânî, el-Elfâzu’l-Müterâdifetü’l-Mütekâribetü’l-Meânî, (thk.: Fethullâh Sâlih Alî el-Mısrî), Dârü’l-

Vefâ, İskenderiyye 1987. 



20 
 

 

Bir dilde birbirinin tam olarak aynısını ifade eden birden fazla yerli kelimenin 

bulunmadığı hususu, dilcilerin geneli tarafından kabul edilmektedir. Farklı dillerden 

gelen kelimeler arasında teradüf olabilir ancak aynı dilde olan kelimeler arasında nüans 

vardır ve aynı dile ait kelimeler eşanlam değil yakınanlam ifade eder. Türkçedeki 

dilemek/istemek, çevirmek/döndürmek, darılmak/küsmek/gücenmek gibi eşanlamlıları 

yakın anlamlı öğeler olarak düşünebiliriz.33 Eşanlamlı zannedilen kimi kelimelerin 

arasındaki anlam farklılığını, anlam farkını (furuk) ortaya koyan ilimle ilgilenen âlimler 

ortaya koyar.34 Furuk ile ilgili yazılmış ilk eser, Ebû Hilâl el-Askerî (ö. 400/1009)’ye 

aittir.35 

 

  

                                                           
33 Aksan, III, 190-191. 
34 Türkmen, 79; Ömer Kara, 54. 
35 Ebû Hilâl el-Askerî, Hasen b. Abdullâh, el-Furûkü’l-Lüğaviyye, (thk.: Muhammed İbrâhîm Selîm), 

Dârü’l-İlm ve’s-Sekâfe, Kâhire 1997. 



21 
 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

PEYGAMBERLERİN ŞAHSIYLA İLGİLİ KELAM’IN TERİMLEŞTİRDİĞİ 

KUR’AN KELİMELERİ 

1.1. NEBÎ-RESÛL 

Nebî kelimesinin kökü hakkında farklı görüşler bulunmaktadır. Bunlardan biri; 

haber anlamına gelen “n-b-e” (ََ  köküdür. Bu görüşe göre nebî, hem haber alan hem de (نَبَأ

haber veren anlamına gelmektedir. N-b-e (ََ  şeklinde gelir.36 (الأنباء) ’nin çoğulu el-enbâ’(نَبَأ

Mastarı en-nebvü ( ََ) şeklindedir.37 Nebbe’e (النَّبْوَ   ise büyük fayda sağlayan, kendisiyle (نبََّأ

ilim veya zannı galib oluşan haberi verdi demektir. Ayrıca n-b-e (ََنبََأ) kelimesi, bilgi38 

anlamına da gelmektedir.  

Diğer görüşe göre; nebî (نبَِي) kelimesinin nebve (نَبْوَة) ve nebâve (نبََاوَة) şeklindeki 

kullanımları ise; yükseklik/yücelik anlamında olup çoğulu nübeâ’ (ن بَآء) şeklinde 

gelmektedir.39 Bu kökten gelen nebî kelimesi, genellikle yükseltmek anlamında 

kullanılmaktadır.40 Araplar n-b-v (نبو) kökünden türeyen n-b-e (نبََا) kelimesini, kılıç 

vurulduğu yere etki etmeyip geri döndüğünde, mecazi anlamda yükselmeyi ifade etmek 

                                                           
36 Halîl b. Ahmed, Ebû Abdurrahmân Ferâhîdî, Kitâbü’l-Ayn, Darü’l-Kütübü’l-İlmiyye, (thk.: Abdulhamid 

Hendavi), Beyrut 2003, IV, 179; İbn Dureyd, Ebû Bekr Muhammmed b. Hasan el-Ezdî, Cemheratü’l-Lüğâ, 

(thk.: Remzi Münir Bealbekî), Dârü’l-İlmi’l-Melâyîn, Beyrut 1987, 1107; Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed 

b. Ahmed, Mu’cemü Tehzîbü’l-Lüğâ, (thk.: Abdusselam Muhammed Harun), Darü’l-Mısriyye, Kahire 

1964, XV, 486; İbn Fâris, Mu’cemü Mekâyîsü’l-Lüğâ, (thk.: Abdusselam Muhammed Harun), Dârü’l-Fikr, 

yy., 1979, V, 385; Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Mu’cemü’s-Sıhâh, (thk.: Ahmed Abdülğafur Attâr), Dârü’l-

İlmi’l-Melâyîn, Beyrût 1990, 74; İbn Sîde, Ebû Hasen Alî b. İsmâîl el-Mursî, el-Muhkem ve’l-Muhîtü’l-

A’zam, (thk.: Abdülhamid Hendâvî), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2000, X, 486; Zemahşerî, Ebû’l-

Kâsım Cârullah Mahmûd b. Ömer, Esâsü’l-Belâğa, Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, (thk.: Muhammed Bâsil 

Uyûn es-Sûd), Beyrut 1998, II, 239; Ebü’l-Bekâ, Eyyûb b. Mûsâ el-Huseynî, el-Külliyât, (thk.: Adnân 

Dervîş), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 1998, 886. 
37 İbn Dureyd, 382. 
َبِكَذاَ‘ haber anlamı taşıdığından ’نبََأََ‘ 38 َ’اخَْبَرْت ه  denildiği gibi ‘ََبِكَذا  de denilebilir. Ayrıca bilgi anlamı’انَْبأَت ه 

taşıdığı için de ‘ََكَذا َكَذاَ‘ yerine ’اعَْلَمْت ه  -denildiğinde ‘ona şunu öğrettim’ manasına gelir. Rağıb el ’انَْبأَت ه 

İsfehânî, Ebu’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed, el-Müfredât fî Ğarîbi’l-Kur’ân, (thk.: Muhammed Seyyid 

Kiylani), Dârü’l-Ma’rife, Beyrut ty., 482. 
39 Ebû Hâtim er-Râzî, Ahmet b. Hamdân, Kitâbü’z-Zînê, (thk.: Saîd el-Ğânimî), Menşûrâtü’l-Cemel, Beyrut 

2015, II, 571; Ezherî, XV, 485; Tehânevî, Muhammed Ali b. Ali b. Muhammed, Keşşafü Istılahâtü’l-

Fünûn, (thk.: Ali Dehruc), Mektebetü Lübnan, Beyrut ty., II. 638; Bekir Topaloğlu, İlyas Çelebi, Kelam 

Terimleri Sözlüğü, İSAM Yay., Ankara 2019, 272. 
 .falan adamı makamı yüceltmiştir” şeklindeki kullanım buna örnektir. İsfehânî, 482 / نَباََبِف لََنٍَمَكَان ه َ“ 40



22 
 

 

üzere “Kılıç vurduğu yerden kalktı (نبََا)” deyimini kullanmışlardır.41 Aynı kökten türeyen 

nebî kelimesi ayrıca “yol” anlamına da gelmektedir.42 

N-b-e (ََ ) kelimesi kullanım kolaylığı nedeniyle, nebî (نبََأ ينبََِ ) şekline dönüşmüştür. 

Nebî (نَبَِي) kavramının çoğulu nübeâ’ ( (ن بَآءَ 
 43  veya enbiâ’ ( (أنَْبئِاَءَ 

44 şeklinde gelmektedir. 

Nebî ( ينبََِ ), fâil olarak alınabilir ki; arı duru akılların kendisiyle tatmin olduğu bilgileri 

haber verdiğinden bu adı almıştır. Bu kelime, dilbilgisi açısından fâil (فاعل) anlamındaki 

faîl (فعيل) formunda gelmiş olabilir. Nebî ( ينَبَِ ) kavramı, mef’ûl (مفعول) olarak 

kullanıldığında ise haber verilen anlamına gelir.45 

N-b-e (ََنبََأ) fiilinin dönüşlülük halini ifade eden tenebbe’e fülân (تنََبَّاََف لََن) kelimesi46 

ile aslı hemzeli olduğu halde hemzesi terk edilerek kullanılan nebî (نَبِي) kelimesi, hem 

gerçek peygamberlerin haberleri hem de yalan iddialar ileri sürenlerin ve peygamberlik 

iddiasında bulunanların haberleri anlamına gelmektedir.47 Bu anlamlar dışında neb’e (َنبَْأة) 

formunda; gizli, alçak ses,48 yavaşlık ve sessizlik gibi anlamlara da gelmektedir.49 

Nebî (نَبِي) kelimesinin yükseklik, yücelik manasına gelen nebve (نَبْوَة) kökünden 

geldiğini daha önce ifade edilmişti. Ayrıca hemzesiz nebî (نبَِي) ile hemzeli nebîü (نبَِيء) 

kelimeleri arasında yüksekliğin seviyesine göre anlam farklılığı vardır. Hemzesiz olan 

nebî (نبَِي) kelimesi diğerinden daha yüksek seviyeler için kullanılır. Örneğin Hz. 

Peygamber, kendisine “Ya Nebîellah (نبيء) diye seslenen birisine: “Ben Allah’ın nebîi 

değil, nebîsiyim (  diyerek hemzesiz olan kelimeyi kullanmıştır.50 ”(نَبِيََّ

                                                           
41 Halîl b. Ahmed, IV, 186; Ezherî, XV, 485; İbn Fâris, Mu’cem, V, 384; İsfehânî, 482; Zemahşerî, Esâsü’l-

Belâğa, II, 245; İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn, Lisânü’l-Arab, (thk.: Abdullah el-Kebîr vd.), Dârü’l-

Meârif, Kahire h.1119, VI, 4332. 
42 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 572; Ezherî, XV, 486; İbn Fâris, Mu’cem, V, 385; Cevherî, 74; İbn Manzûr, VI, 

4333. 
43 Cevherî, 75. 
44 İbn Sîde, X, 487. 
45 Ezherî, XV, 486; Cevherî, 74; Tehânevî, II, 638. “ َحِيم َالرَّ َالْغَف ور  يَانَ  ِيَانَاَ  ,Kullarıma haber ver ki / نبَ ِئَْعِباَد ِ

gerçekten ben çok bağışlayıcı ve pek merhamet ediciyim.” (Hicr: 15/49). “ َالْخَبيِرَ  َالْعلَِيم  َنبََّانَِيَ  Bilen, her / قاَلَ

şeyden haberi olan Allah, bana haber verdi.” (Tahrîm: 66/3). 
46 İbn Sîde, X, 487. 
47 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 571; İbn Sîde, X, 486; İbn Manzûr, VI, 4333. Ayrıca bkz.: “سَيْلِمَة  Müseylime / تنَبََّاََم 

peygamberlik iddiasında bulundu” Ezherî, XV, 488; Tehânevî, II, 638; ve “سَيْلِمَةَت نبَ ِيءَس وء  ,Müseylime / م 

kötülük habercisidir” şeklinde örnekler bulunmaktadır. Cevherî, 74. 
48 Halîl b. Ahmed, IV, 180; Cevherî, 74; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, II, 240. 
49 Ezherî, XV, 486.  
50 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 571; İbn Sîde, X, 486. “َ َعَلِيا َمَكَاناً  ”.Biz onu yüce bir makama yükselttik/ وَرَفَعْناَه 

(Meryem: 19/57). Ayetteki kullanım hakkında: bir kişinin peygamber diye adlandırılmasını, sıradan 

insanlara göre derecesinin yüksekliği sebebiyle olduğu söylenmiştir. Ayrıca bkz.: İbn Dureyd, 1028, 1107; 

Ezherî, XV, 486; İbn Manzûr, VI, 4333; Tehânevî, II, 638. 



23 
 

 

Resûl kelimesinin kökü, r-s-l (ََرَسَل) dir. R-s-l (ََرَسَل) kelimesi sözlükte “teenni ile 

gitmek” demektir. Araplar, rahat ve yumuşak giden veya koşan develer için bu kelimeyi 

kullanmışlardır. Gönderilen elçi ( نْبعَِثَ  َالم  س ول   anlamına gelen “rasûl” kelimesi de bu (الرَّ

anlamdan gelmektedir.51 

R-s-l (ََرَسَل) kelimesinin “yumuşaklık” anlamı esas alınarak emir anlamında “teenni 

ile hareket et!” (ََعلىَرِسْلِك) denilir.52 Rasûl (س ول  kelimesinden türetilmiş (رَسَلََ) ise r-s-l (الرَّ

ve “gönderilen” anlamında kullanılmıştır. Ayrıca bu kelime, hem “taşınan söz” hem de 

“sözün taşıyıcısı” anlamında tekil ve çoğul olarak hem müennes hem de müzekker için 

kullanılmaktadır.53  

Rasûl (رَس ول) kelimesinin çoğulu rusul (س ل  55(أرَْس ل) şeklinde gelir.54 Bazen ursul (ر 

ya da ruslun ( سْلَ   kelimesi, Kur’an’da ya peygamberler ya (رَس ول) şeklinde gelir. Rasûl 56(ر 

melekler ya da her ikisi kastedilerek yer almıştır.57 R-s-l (ََرَسَل) kelimesinden türetilen 

raslun (  ise art arda giden deve ve koyunlar için kullanılır. Peşpeşe ve birbirini takip (رَسْلَ 

eden develer için bu kelime ersâl (ًَأرَْسَال) kullanılmıştır.58 Ayrıca her şeyin sürüsüne ya da 

topluluğuna er-rasel ( سَلَ   şeklinde gelmektedir.59 (أرَْسََألَ) denir. Çoğulu; erseel (الرَّ

Yine aynı kökten türetilen ve isim olarak kullanılan “Risâlet” (رِسَالَة) kelimesi, 

elçilik görevi anlamına gelir. Bu kelimenin çoğulu, Resâil (رَسَائِل) dir.60 Kur’an’da hem 

tekil hem de çoğul şekli yer almaktadır.61 

                                                           
51 Halîl b. Ahmed, II, 117; İbn Dureyd, 719-720; İbn Fâris, Mu’cem, II, 392; Cevherî, 1708; İbn Sîde, VIII, 

473; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 353; İbn Manzûr, III, 1644. “َ َرِسْلة “ ,”rahat seyreden deve / ناَقةََ  َمَرَاسِيلَ   إبِل 

/ rahat, yumuşak koşan develer” demektir. 
52 Halîl b. Ahmed, II, 117; İbn Dureyd, 720; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 353; Mutarrizî, Ebü’l-Feth 

Nasiruddîn, el-Muğrib fî Tertîbi’l-Mu’rib, (thk.: Mahmûd Fâhûrî), Mektebetü Usame b. Zeyd, Halep 1979, 

I, 330. 
53 Cevherî, 1709; İbn Manzûr, III, 1644; Ebü’l-Bekâ, 477. 
54 Halîl b. Ahmed, II, 118; İbn Sîde, VIII, 473; Mutarrizî, I, 329. 
55 İbn Dureyd, 720. 
56 Cevherî, 1709. 
57 Melekler için kullanıma; “O Kur’an şerefli bir elçinin (ٍَرَس ول) (getirdiği Allah) sözüdür” (Tekvîr: 81/19) 

ayeti; peygamberler için kullanıma “Muhammed sadece bir elçidir (  ayeti (Âl-i İmrân: 3/144) ”.(رَس ولَ 

örnektir. Şu ayet ise hem melekler hem de peygamberler için kullanıma örnektir: “O gönderilen 

peygamberleri (ََرْسَلِين  ancak rahmetimizin müjdecileri ve azabımızın habercileri olmak üzere göndeririz (الْم 

(  .(En’âm: 6/48) ”.(ن رْسِلَ 
َأرَْسَالًَ“ 58 وا َأرَْسَالًَ“ ;”peş peşe geldiler / جَاء  َالِإبل   ”develer peş peşe, birbirini takip ederek geldiler / جَاءَت

anlamındadır. İsfehânî, 195; İbn Manzûr, III, 1643. 
59 İbn Sîde, VIII, 472; Mutarrizî, I, 329; İbn Manzûr, III, 1643. 
60 Halîl b. Ahmed, II, 117-118; İbn Dureyd, 720; Ebû Hâtim er-Râzî, II, 585; Ezherî, XII, 391. 
61 Tekil kullanıma; “Andolsun, içinizden size bir elçi (  ;gelmiştir.” (Tevbe: 9/128); çoğul kullanıma (رَس ولَ 

“Biz âlemlerin Rabbinin elçileriyiz (  .ayetleri örnek verilebilir (Şuarâ: 26/16) ”.(رَس ولَ 



24 
 

 

İrsâl (إِرْسَال) kelimesi de “göndermek” anlamında olup, hem özne (insanlar) hem de 

nesneler (rüzgâr ve yağmur) için kullanılır. Gönderilenler anlamındaki çoğul şekil olarak 

kullanılan mürselât (رْسَلََت  kelimesi, melekler ve rüzgâr gibi şeyler için kullanılır.62 (م 

Kur’ân’da da bu anlamlarda kullanıldığı görülmektedir. Fakat bu gönderilme durumu; 

bazen isteğe bağlı olmaksızın,63 bazen seçme yetisine sahip olanların gönderilmesiyle64 

bazen de baş başa bırakmak ve engel olmamak gibi durumlar65 için kullanılmıştır. 

Göndermek anlamındaki irsâl (إِرْسَال) kelimesi, tutmak anlamındaki imsâk (إمِْسَاك) 

kelimesinin zıddıdır. Örneğin Fâtır suresinin 2’nci ayetinde66 her iki kelime (َْرْسِلََ – ي مْسِك  ,(م 

anlam bakımından birbirinin zıddı olarak kullanılmıştır. 

Kitâb-ı Mukaddes’te peygamber kelimesi karşılığında birtakım kelimeler 

bulunmakta ve nebî kelimesini çağrıştırmaktadır. Eski Ahit’te peygamberleri ifade etmek 

için neve’e ve navi kelimeleri yer almaktadır. Neve’e; çağırmak, navi ise; çağıran ya da 

çağrılan anlamlarına gelmektedir. Hz. İbrâhim67 ve Hz. Mûsâ68 için navi, Hz. Meryem ve 

bazı kadın peygamberler için nevi’a kelimeleri kullanılmıştır.69 Bu kelimeler dışında 

peygamberler ra’a kelimesinden türetilen ve gören anlamına gelen ro’eh kelimesi ile de 

nitelenmişlerdir.70 Aynı anlama gelen haza kelimesinden türetilen hozeh nitelemesi71 de 

kullanılmıştır. Eski ahitte yer alan farklı pasajlar, peygamberlerin tebliğ ile sorumlu 

olduklarını ortaya koymaktadır.72 

İncillerde peygamberleri ifade etmek için navi kelimesi yerine yunanca prophetes 

kelimesi kullanılmaktadır. Yahudilikte Hz. Mûsâ’ya verilen önem, Hıristiyanlıkta Hz. Îsâ 

için söz konusu olmaktadır. İlgili kutsal metinler incelendiği zaman peygamberler 

arasında tafdil söz konusu olmakla birlikte nebî-resûl problematiği bulunmamaktadır. 

Hıristiyan kutsal kitaplarında peygamber karşılığı olarak kullanılan kelime ‘nabi’dir. 

                                                           
62 Cevherî, 1709; İbn Manzûr, III, 1646. 
63 “Gökten üstlerine bol bol yağmur göndermiştik (َارَْسَلْنا).” (En’âm: 6/6). 
64 “Üzerinize, hareketlerinizi kayda geçiren bekçi melekler gönderir (  .(En’âm: 6/61) ”.(ي رْسِلَ 
65 “Görmedin mi? biz o şeytanları o kâfirlerin üzerine salmışız (َارَْسَلْنا)...” (Meryem: 19/83). 
66 “Allah, insanlara rahmetinden her neyi açarsa onu tutacak, kısacak yoktur; her neyi de tutar kısarsa onu 

da O’ndan sonra salacak (ََرْسِل  .yoktur.” (Fâtır, 35/2) (م 
67 Tekvîn, 20/7 
68 Tesniye, 18/15. 
69 II. Krallar, 22/14; İşaya, 8/3. 
70 I. Samuel, 9/9-10. 
71 II. Samuel, 24/11. 
72 Mısır’dan Çıkış, 18/16; 34/31-32. 



25 
 

 

Fakat latincede; kadın peygamberler prophetis,73 sahte peygamberler ise 

pseudoprophetes74 kelimeleri ile adlandırılmıştır.75  

Kutsal Kitap’ta nebî (peygamber) unvanını taşıyan ilk kişi Hz. İbrâhim olduğu için 

nebîliğin/peygamberliğin onunla başladığı inancı vardır.76 İbrânî gelenekte her ne kadar 

ilk nebî Hz. İbrâhim olsa da şeriat ile gelen ve ilahi yasaların yeryüzüne inişi Hz. Mûsâ 

ile başlamıştır.77 

Özellikle vurgulanması gerekir ki, Hıristiyanlığın peygamberlik inancı, kendisinin 

karakteristik özelliği olan, Pavlus vasıtasıyla sistemleştirilen teslis inancı78 nedeniyle 

diğer semavi dinlerin inancından farklıdır. Hıristiyanlar peygamberlerini, ilahlaştırmak 

ya da ilahlarını bedenleştirmek suretiyle ulaşılmaz bir mevkide konumlandırmışlardır. 

Îsâ, öncelikle tanrının sözü79 sonra da tanrının oğlu80 olmakla nitelendirilmiştir. 

Kutsal metinlerde yer alan bütün bu bilgilerden hareketle Yahudilik ve 

Hıristiyanlıkta nübüvvet anlayışı ve peygamberler hakkında bir kapalılık bulunduğu; 

Yahudilikte peygamberlerini tanrı ile güreşen,81 Hıristiyanlıkta da bizzat bedenleşen tanrı 

elçi82 olarak niteledikleri ifade edilebilir. 

Cahiliye şiirlerinde ise nebî kelimesi ve türevleri sözlüklerde olduğu gibi haber, 

peygamber ya da elçi anlamlarında yer almaktadır. Örneğin “Ve ondan bir haber duydum 

َمنهاَنبَْأةًََ)  sanki uçan bir ok (Tarîr’in oku) kalbime çarpmış gibi.”83 beytinde neb’e ,(وأسَمَع 

kelimesi haber anlamındadır. “Peygamberin/elçinin sırtı ( َالنبيَ   Kâsib dağının ,(كمَتنْ

gövdesi gibidir ki, ona dayansam o dağın çakılları kum gibi ufalanır bana bir şey 

                                                           
73 Luka, 2/36. 
74 Matta, 7/15; Markos, 13/22; Luka, 6/26. 
75 Mustafa Sinanoğlu, “Nübüvvet”, DİA, İstanbul 2007, XXXIII, 286-291; S. Leyla Gürkan, “Yahudi 

Geleneğinde Vahiy ve Peygamberlik”, Vahiy ve Peygamberlik, (Ed.: Yusuf Şevki Yavuz), Kuramer Yay., 

İstanbul 2018, 42; Muhammet Tarakçı, “Hristiyanlıkta Vahiy ve Peygamberlik”, Vahiy ve Peygamberlik, 

(Ed.: Yusuf Şevki Yavuz), Kuramer Yay., İstanbul 2018, 81. 
76 Yaratılış: 20/7. Matta, 1/1-17 arasında Îsâ’nın soyu İbrâhim’e dayandırılırken Luka, 3/30’da oldukça 

karmaşık bir soy sıralamasına yer verilmiştir. 
77 Ömer Faruk Harman, “Yahudilikte Peygamberlik ve Peygamberler”, İslâm Tetkikleri Dergisi, C: 9, Yıl: 

1995, 153, (127-161). 
78 Matta, 28/19: “Onları Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un adıyla vaftiz edin.”  
79 Yuhanna, 1/1-3, 14. 
80 Matta, 11/25; 16/16; Markos, 14/61; Luka, 22/70. 
81 Tekvin, 32/23-32. 
82 Matta, 25/31-46; Luka, 1/3; Markos, 14/62. 
َفؤادِيا) 83 َطَرير  َمنهاَنبَْأةًََفَكأنَّماََََََََأصَابََبِهاََسَهْم   ,Ğaylân b. Ukbe b. Ma’dî b. Amr Ebü’l-Hâris Zürrumme (وأسَمَع 

Divanü Zi’r-Rumme, (thk.: Abdülguddus Ebû Salih), Müessesetü’r-Risale, Beyrut 1993, II, 1308. Aynı 

anlamda kullanımlar için bkz.: Amr b. Külsûm, Ebü’l-Esved b. Mâlik et-Tığlebî, Dîvânü Amr b. Külsûm, 

(thk.: Eymen Meydan), yy. Cidde 1992, 267. 



26 
 

 

olmaz.”84 anlamına gelen beyite ise “nebî” kelimesi, peygamber/elçi anlamındadır. Bu iki 

anlam dışında bir şiirde mecaz anlamda haber karşılığında ima etme, beden dili ile haber 

verme (ي نْبِي),
85 bir şiirde de gizli ses (َِنبَْأةََِالصَّوت) 86 anlamlarıyla zikredilmiştir. 

Resûl ve türevi kelimeler de cahiliyye şiirlerinde elçi, akmak, gelmek, söylemek, 

konuşmak gibi farklı anlamlarda kullanılmıştır. “Elçi” anlamında ًَرَسَ ول kelimesi,87 akmak, 

işin yavaş yavaş, sakin sakin yapılması anlamında  َرِسْل kelimesi,88 gelmek, tekrar yere 

basmak anlamında إرْسَال kelimesi,89 söylemek/konuşmak, iletmek/göndermek anlamında 

رْسِل رْسَلَِ kelimesi90 kullanılmıştır. Aynı anlama işaret etmek üzere م   ,kelimesi,91 mesaj م 

haber ve mektup anlamlarında رِسالَََة kelimesine92 de rastlanmaktadır. َ 

                                                           
َمنَالكََاثبَِِ) 84  .Ebû Şüreyh Evs b. Hacer b. Attâb et-Temîmî, Divanü Evs b (لأصْبَحََرَتمًاَد قاقََالحَصَىَََََََكمَتنَْالنبي 

Hacer, (thk.: M. Yusuf Necm), Darü’s-Sadr, Beyrut 1979, 11; Aynı anlamda kullanımlar için bkz.: Ebû 

Tâlib İbn Abdulmuttalib, Divanü Ebû Tâlib İbn Abdulmuttalib, (thk.: Muhammed Hasan Âl Yasin), Dârü 

Mektebetü’l-Hilal, Beyrut 2000, 339. 
َقَفِرَْ) 85 َغَيْرِ َبادَِنٍ َفيَلبَانٍَ َ َ َ َ َ َ َي نْبِيَدِرْعَها ئمِْ َالر ِ َأنَْفِ  Geyiğin vücuduna baktığımız zaman o vücudunda süt“ (مِثلْ 

olduğunu kendiliğinden haber veriyor. Çöl gibi susuz değildir.” Ebü’l-Abbâs Mufaddal ed-Dabbî, el-

Mufaddaliyyât, (thk.: Ahmed Muhammed Şakir), Dârü’l-Mearif, Kahire 1119, 90. 
َالكَوانََِ) 86 باء  وتَِالظ ِ َالصَّ  ,Geyik yerinde hafif bir ses duyduğu zaman“ (كَماََأتَلَعتََْمنَتحتَِأرَْطىََصَريمةٍَََََََإلىََنبَْأةَِ

yerin derinliklerinden kafasını çıkartan bir canlı gibi gizli gizli dinler (kulak kabartır).” Ğaylân b. Ukbe, II, 

1127. 
87( رَ  ورَِي بشَ ِ ََفَكَانََرَس ولًَبالسُّر  ََ ََ حَذَّراًَ  Ve bize ne kadar çok uyarıcı geldi ve hepsi de, müjdeleyici“ (وَكَمَْمِنَْنَذِيرٍَقَدَْأتَانَاََم 

elçilerdi.” Antere b. Şeddâd b. Amr el-Absî, Şerhü Divanu Antere, (mlf. Hatip et-Tebrizi), Darü’l-Kütübi’l-

Arabiyye, Beyrut 1992, 79. 
ع َ) 88 وَّ َالج  َرِسْل هاَََََََواسْترَوَحََالمَرَقََالن ساء  َحَارَدَ َإِذاََماَالشَّوْل   Devenin akan sütü kesilse, kadınların da kıtlık“ (سَمْح 

zamanında çorba kaynattıkları gibi olsa da o cömertliğe devam ederdi.” Su’de isimli bir kadının kardeşi 

öldürülünce ona ağıt için söylediği şiirdir. Ebû Saîd Abdülmelik b. Kureyb el-Asmaî el-Bâhilî, el-

Asma’iyyât, (thk.: Ahmed Muhammed Şakir, Abdüsselam Harun), yy., Beyrut 1963, 104. 
َولإرْسَال) 89 َالنَّزْعِ َََََخَذِماَجَوادَ َللجَانبينَإذاَجرىََ فاَ  At her iki tarafına sağlı sollu hareket ederek dörtnala“ (متحًَر ِ

koştuğunda ayakları yerden kesilir ve tekrar yere basar.” Hıdâş ibn Züheyr el-Âmirî, Şi’ru Hıdâş ibn 

Züheyr el-Âmirî, Matbûatü Mecmei Luğati’l-Arabiyye, Dımeşk 1986, 91. 
رْسِلٍَكَلِماًَيبَْغَِيَالنَّجَاةََبِهَََََََِوكانََفيَحَتفِْهَِمنَأوكدَالسَّببََِ) 90  Kendisini kurtarmak için söylediği bir kelime/şey ile“ (وم 

kurtuluşu ümid ederken o kelime onun ölümüne hükmettirdi.” Ğaylân b. Ukbe, I, 93. 
رْسَلَِ) 91 ََََََوباَتََبِعيَْنِىَقائِماًَغَيرََم  هَ  هَولِجَام   .Eyer ve dizginleri onun üzerinde olduğu halde uyudu“ (وباَتََعليهَسَرْج 

Gözlerimde uyudu ancak gözlerimi tamamen (kapamadım) göndermedim.” İmriu’l-Kays b. Hunduc b. 

Hucr, Divanü İmriu’l-Kays, (thk.: Muhammed Ebû Fadl İbrahim), Darü’l-Maarif, Kahire 1990, 21. 
َرِسالََتِيَََََََإنَْك نْت ماَعَنَْأرَْضَِعَبْسٍَتعَْدِلََ) 92 لََياََصاحَِبَيَّ  Arkadaşlarım, eğer Abs (kabilesinin) toprağından“ (فتَحََمَّ

ayrılırsanız benim mesajımı yüklenin /taşıyın.” Şiirin bir sonraki beytinde kula li kaysin ve rebiia 

kabilelerine söyleyin ki benim saçıma daha ak düşmedi (gücüm kuvvetim yerinde anlamında) diyor. Oradan 

mesaj olduğunu anlıyoruz. Antere b. Şeddâd, 113. 



27 
 

 

1.1.1. Kur’an ve Hadislerde Nebî-Resûl Kelimeleri 

Farsça bir kelime olan peygamber yerine Kur’an’da “nebî ve resûl” kelimeleri yer 

almaktadır. Nebî ve resûl kelimeleri tekil (nebî/resûl)93 ve çoğul (enbiyâ/rusul)94  

türevleriyle birlikte çok yerde zikredilmiştir. 

Kur’an’da bazı ayetlerde bazı peygamberlerden sadece “nebî” olarak 

bahsedilmiştir. Hz. İdrîs,95 Hz. İbrâhim,96 Hz. İshak,97 Hz. Ya’kûb98 ve Hz. Yahyâ 

bunlardandır.99 Hz. Hûd,100 Hz. Sâlih,101 Hz. Lût,102 Hz. Şuayb,103 Hz. İlyâs104 ve Hz. 

Yûnus105 gibi bazı peygamberlerden de sadece “resûl/mürsel” olarak bahsedilmektedir. 

Kur’an’da bazı peygamberlerden de hem “nebî” hem de “resûl” olarak bahsedilmiş, 

Hz. Nûh,106 Hz. İsmâil,107 Hz. Mûsâ,108 Hz. Hârûn,109 Hz. Îsâ110 ve Hz. Muhammed111 

hem nebî hem de resûl ifadeleri ile nitelendirilmişlerdir. 

Kur’an’da “İrsâl, ba’s, ityân, ıstıfâ, mecî’ ve ictibâ” kelimeleri ile bunlardan türeyen 

fiiller ise peygamberlerin gönderilmesi anlamında kullanılmıştır.112 Kur’an’da çokça 

kullanılan nebî ve resûl kelimeleri dışında “mürsel” kelimesi de “elçi/peygamber” 

                                                           
93 “Hiçbir peygamber (ٍَ  savaşanların hakkını zimmetine geçirmez.” (Âl-i İmrân: 3/161); “Muhammed (نبَِي 

yalnızca bir elçidir (  .(Âl-i İmrân: 3/144) ”.(رَس ولَ 
94 “Zira O, içinizden peygamberler (ََانَْبِيَ اء) çıkardı.” (Mâide: 5/20); “O’nun elçileri (َِس لِه  arasında ayırım (ر 

yapmayız.” (Bakara: 2/285). 
95 Meryem: 19/56. 
96 Meryem: 19/41; Ahzâb: 33/7. 
97 Meryem: 19/49; Saffât: 37/112. 
98 Meryem: 19/49. 
99 Âl-i İmrân: 3/39; Meryem: 19/12. 
100 A’râf: 7/67; Şuarâ: 26/123, 125. 
101 A’râf: 7/75, 77; Şuarâ: 141-143; Şems: 91/11-13. 
102 Şuarâ: 26/160-162; Saffât: 37/133. 
103 Şuarâ: 26/176-178. 
104 Saffât: 37/123. 
105 Saffât: 37/139. 
106 Resûl; Furkân: 25/37; Şuarâ: 26/105-107; Nebî; Ahzâb: 33/7. 
107 Hem resûl hem nebî; Meryem: 19/54. 
108 Resûl; A’râf: 7/104; Nebî; Ahzâb: 33/7; hem Resûl hem de Nebî; Meryem: 19/51. Diğer kullanımlar 

için bkz.: Zuhrûf: 43/46; Saff: 61/5; Müzzemmil: 73/16. 
109 Nebî; Meryem: 19/53; Resûl; Tâ-Hâ: 20/47 (Hz. Mûsâ ile birlikte).  
110 Resûl; Âl-i İmrân: 3/49; Nisâ: 4/171; Nebî; Meryem: 19/30; Ahzâb: 33/7. Diğer kullanımlar için bkz.: 

Mâide: 5/75; Saff: 61/6. 
111 Nebî; Âli İmrân: 3/68; Resûl; Âli İmrân: 3/144; hem Nebî hem de Resûl; Ahzâb: 33/40. Diğer 

kullanımlar için bkz.: Bakara: 2/285; A’râf: 7/157, 158; Enfâl: 8/64; Ahzâb: 33/7, 21; Fetih: 48/29. 
112 Âli İmrân: 3/33; En’âm: 6/87; A’râf: 7/144; Yûsuf: 12/6; Nahl: 16/36, 84; Tâ-Hâ: 20/122; Hac: 22/75; 

Mü’minûn: 23/44; Sebe’: 34/28; Fâtır: 35/32; Sâd: 38/47; Şûrâ: 42/13; Kalem: 68/50.; Mâtürîdî, Ebû 

Mansûr Muhammed b. Muhammed, Tevilâtü Ehli’s-Sünne/Te’vilâtu’l-Kur’ân, (thk.: Ahmed Vanlıoğlu), 

Dârü’l-Mîzân, İstanbul 2005, II, 12; Yusuf Şevki Yavuz, “Peygamber”, DİA, İstanbul 2007, XXXIV, 257. 



28 
 

 

anlamında zikredilmiştir.113 Mürsel kelimesi, kaynaklarda nübüvvet ve risâlet ile birlikte 

görevlendirilmiş ve daha üstün kılınmış kimse olarak tanımlanmıştır.114 Allah’ın elçi 

olarak seçtiği kişi nebî, resûl ve mürsel gibi kelimelerle ifade edilirken peygamberlik 

iddiasıyla ortaya çıkan yalancı kişi ise mütenebbî115 kelimesi ile nitelendirilmektedir. 

Kur’an’da resûl kelimesi, peygamberler haricinde, “elçi” anlamında melekler116 ile 

insanlar117 için de kullanılmıştır. Resûl ile aynı kökten gelen kelimelerde insanların başka 

insanları elçi göndermesi118 ya da birlikte gitmesi/gönderilmesi anlamında da kullanımı 

söz konusudur.119 Ancak nebî kelimesi resûl kelimesinin aksine Kur’an’da peygamberler 

haricinde hiç kimse için kullanılmamıştır. 

Peygamberler dışında Allah tarafından gönderilen diğer şeyler için de irsal kelimesi 

kullanılmıştır. Mûcize,120 rüzgârlar ve şeytan,121 yağmur,122 çekirge, haşerat, kurbağa ile 

sel gibi, felaket ve azap,123 ruhların iadesi124 ve sayha125 bu kullanıma örnektir.126 Ancak 

bu gönderilenlerin hiçbiri peygamber anlamına gelen resûl ifadesi karşılığında değildir. 

                                                           
113 A’râf: 7/6; Saffât: 37/ 123; Furkân: 25/20; Neml: 27/35. 
114 Kurtubî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed el-Ensârî, el-Câmi’ lî-Ahkâmi’l-Kur’ân, (thk.: A. 

Abdulmuhsin et-Türkî), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2006, II, 129. 
115 Detaylı bilgi için bkz.: Hüseyin Sarıkaya, “Mütenebbîler Meselesi Bağlamında Câhiliye Araplarının 

Nübüvvet Telakkîleri”, İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi, 2018, (4), 2, (173-214). 
116 Meryem: 19/19. Benzer ayetler için bkz.: En’âm: 6/61; Hûd: 11/69, 77, 81; Hicr: 15/57, 58, 61; İsrâ: 

17/95; Meryem: 19/17, 22; Hac: 22/75; Ankebût: 29/31, 33; Fâtır: 35/1; Zariyât: 51/31, 32; Hâkka: 69/40; 

Tekvîr: 81/19. 
117 Yûsuf: 12/31, 50; Hac: 22/75; Neml: 27/35. 
118 A’râf: 7/ 111; Yûsuf: 12/66. 
119 A’râf: 7/134; Şuarâ: 26/17. 
120 İsrâ: 17/59. 
121 A’râf: 7/57; Diğer kullanımlar için bkz.: Hicr: 15/22; Meryem: 19/83; Furkân: 25/48; Neml: 27/63; Rûm: 

30/46, 48, 51; Ahzâb: 33/9; Fâtır: 35/9. 
122 En’âm: 6/6; Hûd: 11/52; Nûh: 71/11. 
123 A’râf: 7/133, 162; Diğer kullanımlar için bkz.: Ra’d: 13/13; İsrâ: 17/68, 69; Kehf: 18/40; Ankebût: 

29/40; Sebe’: 34/16. 
124 Zümer: 39/42. 
125 Kamer: 54/31. 
126 Mehmet Okuyan, “Kendisine Kitap Verilen ve Verilmeyen Peygamberler”, XI. Kur’an Sempozyumu, 

Fecr Yay., Ankara 2009, 66-67. 



29 
 

 

Kur’an’da nebî127 ve resûl128 kelimeleri çok sayıda yer almaktadır. Bazı ayetlerde129 

hem nebî hem de resûl kelimeleri bir arada geçmektedir. Kur’an’da r-s-l kökünden fiil 

formları yüz otuz, resûl kelimesi üç yüz otuz iki, risâlet olarak on ve mürsel kelimesi ise 

kırk bir yerde geçmektedir.130 “N-b-e” ve “n-b-v” kökünden fiil formları seksen, nebî 

kelimesi yetmiş beş ve nübüvvet olarak da beş yerde geçmektedir.131 

Nebî ile resûl kelimelerinin nüzulüne bakıldığında nebî kelimesinin Mekke 

döneminin sonları ile Medine döneminin sistematik toplumsal yapılanma başlayıncaya 

kadar geçen zaman aralığında kullanıldığı, sonrasında daha çok resûl kelimesinin 

kullanıldığı görülmektedir. Bu kullanım farklılaşması risâletin toplumsal yapılanma ile 

ilgili olduğu sonucuna götürmektedir.132 

Hadis rivayetlerinin bir kısmında nebî-resûl ayrımı söz konusu iken diğer bir 

kısmında aynı anlama geldiği ya da her ikisinin pek çok ortak özellikleri bir arada 

zikredildiği görülür. Örneğin “İlk nebî Hz. Âdem’dir, O’nun akabinde Hz. İdrîs 

gönderilmiştir, ilk resûl ise Hz. Nûh’tur, son nebî ve resûl Hz. Muhammed’dir ve ondan 

sonra nebî ve resûl gelmeyecektir.”133 ve “Resûllerin sayısı 313 veya 315, 124.000 

                                                           
127 Necm: 53/36; Kıyâme: 75/13; Kamer: 54/4, 28; Sâd: 38/21, 67, 88; A’râf: 7/94, 101,175; Fâtır: 35/14; 

Tâ-Hâ: 20/99; Şuarâ: 26/6, 69; Neml: 27/22; Kasas: 28/3, 66; Yûnus: 10/18, 23, 53, 71; Hûd: 11/49, 100, 

120; Yûsuf: 12/15, 36, 37, 45, 102; Hicr: 15/49, 51; En’âm: 6/5, 34, 60, 67, 108, 143, 159, 164; Lokmân: 

31/15, 23; Sebe’: 34/7; Zümer: 39/7; Fussilet: 41/50; Zuhrûf: 43/6, 7; Kehf: 18/13, 78, 103; İbrâhim: 14/9; 

Nebe’: 78/2; Ankebût: 29/8; Bakara: 2/31, 33; Âl-i İmrân: 3/15, 44, 49; Ahzâb: 33/13, 20, 45; Hadîd: 57/26; 

Ra’d: 13/33; Nûr: 24/64; Hac: 22/72; Mücâdile: 58/6, 7; Hucurât: 49/6; Tahrîm: 66/1, 3; Teğâbun: 64/5, 7; 

Cuma: 62/8; Mâide: 5/14, 27, 48, 60, 105; Tevbe: 9/ 61, 64, 70, 94, 105.  
128 Müzzemmil: 73/15, 16; Fîl: 105/3; Kamer: 54/19, 27, 31, 34; A’râf: 7/6, 57, 59, 75, 77, 79, 87, 94, 101, 

104, 105, 111, 133, 134, 162; Ya Sîn: 36/13, 14, 16, 20, 30; Furkân: 25/20, 48, 56; Fâtır: 35/9, 24, 25; 

Meryem: 19/17, 19, 83; Tâ-Hâ: 20/47, 134; Şuarâ: 26/13, 16, 17, 21, 27, 53; Neml: 27/45, 63; Kasas: 28/34, 

47, 65; İsrâ: 17/54, 59, 68, 69, 77, 105; Yûnus: 10/21, 74; Hûd: 11/25, 52, 57, 69, 70, 96, 120; Yûsuf: 12/12, 

19, 45, 63, 66, 109; Hicr: 15/10, 11, 22, 57, 58; En’âm: 6/6, 34, 42, 48, 61; Saffât: 37/72, 147; Sebe’: 34/28, 

34, 44, 45; Zümer: 39/42; Mü’min: 40/23,70, 78; Fussilet: 41/14, 16; Şûrâ: 42/48, 51; Zuhrûf: 43/6, 23, 24, 

45, 46; Ahkâf: 46/23; Zariyât: 51/31, 32, 33, 38, 41; Kehf: 18/40, 56, 106; Nahl: 16/43, 63; Nûh: 71/1, 11; 

İbrâhim: 14/4, 5, 9; Enbiyâ: 21/5, 7, 25, 107; Mü’minûn: 23/23, 32, 44, 45; Mülk: 67/17; Rûm: 30/46, 47, 

48, 51; Ankebût: 29/14, 40; Mutaffifîn: 83/33. Bakara: 2/119, 151; Âl-i İmrân: 3/49; Ahzâb: 33/9, 12, 45; 

Nisâ: 4/64, 79, 80; Hadîd: 57/25, 26; Ra’d: 13/13, 30, 38; Hac: 22/52; Mücâdile: 58/5; Teğâbun: 64/6, 8; 

Saff: 61/5, 6, 9; Fetih: 48/8, 9, 28; Mâide: 5/12, 70; Tevbe: 9/33, 62, 63, 65, 70, 90, 91, 94, 97, 99, 105. 
129 A’râf: 7/157, 158; Tevbe: 9/61; Meryem: 19/51, 54; Ahzâb: 33/40, 53; Nisâ: 4/69; Hadîd: 57/26; Hac: 

22/52. Ayrıca aynı ayette nebî ve/veya resûl kelimeleri ile onlarla aynı kökten gelen kelimelerin birlikte 

geçtiği ayetler için bkz.: Âl-i İmrân: 3/49; En’âm: 6/34; A’râf: 7/94, 101; Tevbe: 9/70, 94, 105; Hûd: 

11/120; Yûsuf: 12/45; İbrâhim: 14/9; Ahzâb: 33/45; Zuhrûf: 43/6. 
130 Abdulbâkî, Muhammed Fuâd, el-Mu’cemü’l-Müfehres li-Elfâzi’l-Kur’âni’l-Kerîm, Çağrı Yay., İstanbul 

1990, 312-320. 
131 Abdulbâkî, 685-687. 
132 Salih Sabri Yavuz, İslam Düşüncesinde Nübüvvet, Okur Akademi Yay., İstanbul 2020, 24. 
133 Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl, Sahîh-i Buhârî, Ötüken Neşriyat, İstanbul 1987, Enbiyâ, 5, 

35, 50; Müslim, Ebü’l-Hüseyn el-Haccâc, Sahîh-i Müslim, İrfan Yay., İstanbul 1988, Mesâcid, 5. 



30 
 

 

peygamberden geriye kalanlar ise nebîdir.”134 rivayetlerinde her iki kelime farklı 

anlamlarda kullanılmıştır. 

Nebî ve Resûl kelimelerinin aynı anlama geldiğini gösteren rivayetleri şu şekilde 

sıralayabiliriz: “Hiçbir nebî yoktur ki, onlara kendi zamanlarındaki insanların inandıkları 

bir mûcize verilmemiş olsun. Hepsine mûcizeler verilmiştir. Bana Allah tarafından 

verilen mucize bir vahiy olan Kur’an’dır.”135 Meşhur Cibrîl hadisinde şu şekilde yer 

almaktadır: “İman nedir?” sorusuna, “Allah’a, meleklerine, Allah’ın görüleceğine, 

resûllerine ve öldükten sonra dirilmeye inanmandır.”136 Kanaatimizce bu rivayetler 

hadislerde nebî ve resûl kelimelerinin aynı anlamda kullanıldığını göstermektedir. 

Yer verdiğimiz rivayetlere bakıldığında peygamberler hakkında genellikle nebî 

kelimesinin zikredildiği görülmektedir. Mi’râc ile ilgili rivayette Hz. Mûsâ ve Hz. Îsâ’dan 

nebî olarak bahsedilmiştir. Bu da rivayetlerde nebî ve resûl kelimelerinde bir farklılık 

bulunmadığı izlenimini uyandırmaktadır.137 

1.1.2. İslam Düşüncesinde Nebî-Resûl Kavramları 

İslam düşünce tarihinde nebî ve resûl kavramları tartışma konusu olmuş ve her iki 

kavramla ilgili farklı tanımlar geliştirilmiştir. Kimi âlimlere göre nebî ve resûl kavramları 

aynı anlama gelirken kimi âlimlere göre ise her iki kavram birbirinden farklıdır. 

                                                           
134 Buhârî, Tevhîd, 19; Fezailü’l-Kur’an, 1; Müslim, Îmân, 239. Ayrıca şu örneklerde kaynaklarda yer 

almaktadır: “Hz. Peygamber sahabeden İbn Âzib’e uyumadan önce okuması için bir dua öğretirken, 

ezberlemesi için tekrar etmesini ister. O da duayı tekrar ederken son kısmında bulunan “Gönderdiğin nebîye 

ve kitâba inandım” kısmını “Gönderdiğin resûle ve kitâba inandım” şeklinde okuyunca Peygamberimiz 

ona; “Gönderdiğin nebîye inandım de” buyurmuşlardır.” Buhârî, Vudû, 71, 75; Tevhîd, 34, 174; Buhârî, 

Deavât, 6, 7, 9; Müslim, Zikr, 56, 57; Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş’as, Sünen-i Ebî Dâvûd, Erkam Yay., 

İstanbul 2008, Edeb, 98; Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ, Sünen-i Tirmizî, Konya Kitapçılık, Konya 

2007, Deavât, 116; İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd, Sünen-i İbn Mâce, Kahraman Neşriyat, 

İstanbul 2013, Dua, 15; “Nübüvvet ve Risâlet sona ermiştir. Benden sonra ne Nebî ne de Resûl gelecektir.” 

Tirmizî, Rüya, 35 (2272). 
135 Buhârî, Fedâilü’l-Kur’an, 1. 
136 Buhârî, İman, 37; Müslim, Îmân, 5. Kaynaklarda şu örneklerde zikredilmiştir: örneğin Hz. Âişe, 

Resûlullah’ın ilk vahiy alışının uykuda iken gördüğü rü’yâ-i sâdıka ile olduğunu söylemiştir. Buhârî, 

Bedü’l-vahy, 1; Ta’bir, 1, 3; Hz. Muhammed, mi’râca yükseldiği zaman gök katında bütün nebîlerin 

ruhlarını gördüğüne dair rivayet Buhârî, Enbiyâ, 5; Müslim, Îmân, 271-272; ile her nebîye mutlaka mûcize 

verildiği ile ilgili rivayetlerden Buhârî, Fezailü’l-Kur’an, 1; İ’tisam, 1; Müslim, Îmân, 239; ve Hz. 

Peygamber’in “Benimle benden önceki nebîlerin misali, şu adamın misali gibidir: Adam mükemmel ve 

güzel bir ev yapmıştır, sadece köşelerinin birinde bir kerpiç yeri boş kalmıştır. İnsanlar evi hayran hayran 

dolaşmaya başlar ve (o eksikliği görüp): ‘Bu eksik kerpiç konulmayacak mı?’ der. İşte ben bu kerpicim, 

zira nebîlerin sonuncusuyum.” Buhârî, Menâkıb, 18; Müslim, Fedâil, 21; Tirmizî, Edeb, 77. ifadelerinden 

de nebî ve resûl arasında ayrım bulunmadığı sonucu çıkartılabilir. 
137 Yusuf Şevki Yavuz, “Peygamber”, 257-262. 



31 
 

 

Kur’an’da nebî ve resûl haricinde peygamberleri ifade etmek için beşîr,138 mübeşşir,139 

nezîr140 ve münzîr141 kelimeleri kullanılmış142 ise de bu kelimelerin hiçbiri nebî ve resûl 

kelimeleri kadar tartışma konusu olmamıştır. 

Nebî ve resûl kelimelerinin farklılık arzettiği görüşünün ilk dönem İslam 

düşüncesinde tartışıldığına Mu’tezile’den Hayyât’ın (ö. 300/913[?]) el-İntisâr adlı 

eserinde rastlanılmaktadır. Hayyât eserinde bazı kimselerin görüşlerine yer verdikten 

sonra Râfızîler’in bir kısmının imamlarını ilah, bir kısmının Allah ile kul arasında aracı 

olarak gördüklerini, bu aracılığın kimine göre resûl kimine göre de nebî olduğunu iddia 

ettiklerini aktarmıştır.143 Bu cümleler erken zamanda resûl ve nebînin ayrı iki anlamda 

değerlendirildiğini ortaya koymaktadır. 

Resûl ve nebî kelimelerinin farklı anlamlara geldiği düşüncesine sahip olanlar, söz 

konusu farklılıkları; kelime anlamları, peygamberlerin vahye muhatap oluşları, 

kendilerine verilenler (kitap, şeriat ve mûcize) ile yetkileri, sorumlulukları ve görevleri 

hususlarını göz önünde bulundurarak tasnife tabi tutmuşlardır. 

Resûl ve nebî kavramları, genel olarak şu şekilde tarif edilmektedir: “Yeni bir kitap 

ve yeni bir şeriatla gönderilen elçiye resûl, bir önceki peygamberin kitap ve şeriatını tebliğ 

etmekle görevlendirilen, Allah’ın bildirdiği emir ve yasakları haber veren elçiye ise nebî 

denilmiştir.144 Beyzâvî (ö. 685/1286) bu genel tanımlamaya ek olarak peygamberlerin 

Allah’a nispetle resûl, insana nispetle nebî olduğunu belirtmiştir.145  

Nebî ve resûl kelimeleri gibi mürsel kelimesinin de farklı olduğu ifade edilmiş, her 

resûlün nebî olduğunu ama her nebînin resûl olmadığını belirtmişlerdir. Bu görüşü 

                                                           
138 Bakara: 2/119. 
139 İsrâ: 17/105. 
140 Bakara: 2/119. 
141 Bakara: 2/213. 
142 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, Ankara Okulu Yay., (Çev.: Alparslan Açıkgenç), Ankara 

2011, 137. 
143 Hayyât, Ebü’l-Hüseyn Abdürrahîm b. Muhammed b. Osmân, Kitâbü’l-İntisâr ve’r-Red ʿalâ İbni’r-

Râvendî el-Mülhid, (thk.: H. S. Nyberg), Matbaatü Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, Kahire 1925, 161-162. 
144 Câhiz, Ebû Osmân Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Kinânî, Resâilü’l-Câhiz, (thk. ve nşr.: Abdüsselam 

Muhammed Harun), Mektebetü’l-Hanci, Mısır 1943, IV, 323; Zemahşerî, el-Keşşâf an Hakâiki Ğavâmizi’t-

Tenzîl ve Uyûnu’l-Ekâvîl fî Vucûhu’t-Te’vîl, (thk.: Ş. Adil Ahmed Abdülmevcûd), Mektebetü’l-Ubeykan, 

Riyad 1998, IV, 27; Ebu’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl/Tefsîru’n-Nesefî, 

Dârü’l-Kelimi’t-Tayyib, Beyrut 1998, II, 340; Tehânevî, I, 860; Tâhir b. Âşûr, Muhammed, Tefsîrü’t-

Tahrîr ve’t-Tenvîr, Dârü’t-Tûnûsiyye, Tûnus 1984, VI, 32; Yusuf Şevki Yavuz, “Peygamber”, 257-262. 
145 Beyzâvî, Ebû Saîd Abdullâh b. Ömer, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl/Tefsîru’l-Beyzâvî, Dârü 

İhyâü’t-Türâsi’l-Arabî, Beyrut ty., III, 37.  



32 
 

 

savunanlar, nebînin bir şeyi helal ya da haram kılma yetkisinin olmadığını, kendinden 

önceki peygamberlerin şeriatlarına tabi olduğunu, mürselin ise Hz. Muhammed ve diğer 

resûller (Îsâ ve Mûsâ) gibi Allah’ın dilediklerini nesh etme, haram veya helal koyma 

yetkisine sahip olduğunu ifade etmişlerdir. Bu ifadelere göre Allah, faziletleri tüm 

peygamberlere değil sadece bazılarına vermiş ve onları “mürsel” olarak isimlendirmiştir. 

Dolayısıyla resûl ve mürsel, mürsel olmayanlara oranla peygamberlerin en faziletlileri 

sayılmış olmaktadır.146  

Eş’arî (ö. 324/935-36), resûlün Allah tarafından kendisine bildirileni, ilahi emir-

yasak, va’d-vaîd, sevap-ikab, ahkâm ve ibadetleri tebliğ ile sorumluyken, nebînin böyle 

bir sorumluluğunun bulunmadığını, nebînin özel bir yöntemle haber aldığını söyler.147 

Gazzâlî (ö. 505/1111) de aynı görüşlere sahiptir. Ona göre nübüvvetin gerçeği, vahyin 

tahsis (ihtisas) edilmesidir.148 

Mâtürîdî (ö. 333/944), “Kitapta Mûsâ’yı da an. Çünkü o, ihlâslı bir kul idi, hem bir 

resûl ve hem de bir nebî (َ رَس ولًَنبَيِا) idi.”149 ayetini yorumlarken nebî-resûl arasındaki farka 

değinerek, nebînin her çeşit hayır ve bereketten haberdâr eden peygamber anlamına 

geldiğini belirtmiştir.150 Mâtürîdî ayrıca, “Haksız yere peygamberleri (ََالنَّبيِ ِن) 

öldürmeleri”151 ayetine istinaden resûllerin değil nebîlerin öldürüldüğünü ve Allah’ın, 

resûlleri başarıya ulaştırdığına dair delillerin152 olduğunu; resûllerin öldürülmeye maruz 

kalmadıklarını ama nebîlerin öldürüldüklerini belirterek farklı bir ayırımı dile 

getirmiştir.153 Ancak Bakara suresi 87 ile Mâide suresi 70’inci ayetlerde öldürülen 

resûllerden bahsedilmiş olması Mâtürîdî’nin bu ayırımının doğru olmadığını 

göstermektedir. 

Bağdâdî (ö. 429/1037-38), Kerramiyye’nin nübüvvet ve risâletin, nebî ve resûlde 

doğuştan gelen iki sıfat olduğunu fakat vahiy, mûcize ve ismetin doğuştan olmadığını 

                                                           
146 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 584-585. 
147 İbn Fûrek, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen, Mücerredü Makâlâti’ş-Şeyh Ebi’l-Hasan el-Eşʿarî, (thk.: 

Ahmed Abdurrahîm es-Sâyih), Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, Kahire 2005, 180. 
148 Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed, Kavâidü’l-Akâid, (thk.: Mûsâ Muhammed Ali), 

Âlemü’l-Kütüb, Beyrut 1985, 62; Ali el-Kârî, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Sultân, Şerhü Kitâbi’l-Fıkhi’l-

Ekber, Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1984, 106. 
149 Meryem, 19/51. 
150 Mâtürîdî, Te’vilât, IX, 144-145. 
151 Bakara, 2/61. 
152 Mü’min: 40/51; Saffât: 37/172. 
153 Mâtürîdî, Te’vilât, I, 144-145. 



33 
 

 

belirttiklerine yer vermiştir. Yine onların resûl ile mürseli ayırdıkları, mürseli; risâlet 

görevi yapmakla görevlendirilen kimse olarak tanımladıklarını belirtmiştir.154 Bu 

açıklamalardan da nebî, resûl ve mürsel arasında bir ayrım yapıldığı anlaşılmaktadır.  

İslâm âlimlerinden, yukarıda zikredilen resûl ve nebî kavramlarıyla ilgili 

tanımlamaların dışında farklı tanımlamalar yapanlar da olmuştur. Kimi âlimler, resûle 

melek tarafından vahiy getirildiğini, nebî’nin rüyasında vahiy aldığını, resûlün bir 

ümmete gönderildiğini, nebînin bir ümmete gönderilmediğini, resûlün şeriat ve ahkâm 

koyabildiğini nebînin ise sadece Allah’ın şeriatını muhafaza ettiğini belirtmişlerdir.155 

Kimi âlimlere göre ise nebî, diğer vahiy alma yöntemlerine ek olarak melek vasıtasıyla 

da vahiy alabilen, resûl ise bunların üstünde özel bir vahiy verilen ve Cebrâil aracılığıyla 

Allah’ın kendisine özel kitap indirdiği kimsedir.156  

Bağdâdî’ye göre Allah’ın aracısız olarak hitap ettiği kimse, kendisinin resûl 

olduğunu bilir. Hz. Mûsâ’nın mûcizeleri bu türdendir. Resûl’e melek gelir ve ona 

risâletini bildirir. Gelenin şeytan değil, melek olduğunu mûcizeyle anlar. Nebî’ye gelince, 

ona nebî olduğunu bir resûl bildirir. Hz. İbrâhim’in Hz. Lût’a bildirmesi gibi.157 

Nebî ve resûlün farklı kelimeler olduğunu söyleyenler, yukarıda yer verdiğimiz 

tanımda belirtilen kitap ve şeriat verilmesi yanında; peygamberlere mûcize verilmesi, 

tebliğin zorunlu oluşu, önceki şeriatı nesh edebilmesi ve peygamber oluşunu bir başka 

resûlün bildirmesi158 gibi bazı görüşler de ortaya koymuşlardır. Bu durumda, bir 

peygambere öncekilerden bağımsız yeni bir şeriat ya da kitap verilmişse resûl, 

verilmemişse nebî olmaktadır. Tebliğ etmekle emr olunmuş ise resûl, emr olunmamışsa 

nebî, önceki şeriatı nesh edebiliyorsa resûl edemiyorsa nebî, vahyi Cebrâil bizzat 

                                                           
154 Bağdâdî, Abdülkâhir b. Tâhir b. Muhammed, el-Fark Beyne’l-Firak ve Beyânü’l-Firkati’n-Nâciye 

minhüm, (thk.: Muhammed Osman Haşet), Mektebetü İbn-i Sina, Kahire 1988, 194-195. 
155 Mâverdî, Ebû’l-Hasen Alî b. Muhammed, en-Nuket ve’l-Uyûn/Tefsîru’l-Mâverdî, (thk.: Seyyid 

Abdulmaksud b. Abdurrahîm), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut ty., IV, 35; Kurtubî, IX, 353; XIV, 423; 

Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 75; Alûsî, Ebû’s-Senâ Şihâbuddîn Mahmûd b. Abdullâh, Rûhu’l-Meânî fî 

Tefsîri’l-Kur’âni’l-Azîm ve’s-Seb’i’l-Mesânî, (thk.: Alî Abdülbârî Atiyye), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 1994, IX, 165; Tabâtabâî, Muhammed Hüseyin b. Muhammed, el-Mîzân fî Tefsîri’l-Kur’ân, 

Müessesetü’l-Âlemi li’l-Matbûât, Beyrut 1998, XIV, 393. 
156 Cürcânî, Seyyid Şerîf, et-Ta’rifât, Mektebetü Lübnân, Beyrut 1985, 258; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, 

(nşr.: Mahmud Ömer ed-Dimyâtî), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1998, VIII, 241-242. 
157 Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, (thk.: Ahmed Şemsüddîn), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2002, 176. 
158 Fahruddîn Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb/Tefsîru’l-Kebîr, (thk.: İbrahîm Şemsuddîn, Ahmed Şemsuddîn), 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2013, XXIII, 49-50; Bağdâdî, el-Fark, 295. 



34 
 

 

getirmişse resûl,159 vahyi rüyasında almış ya da peygamber olduğu bir başka peygamber 

tarafından bildirilmişse nebî olmaktadır.160 Nebînin vahiy almasını sadece rüyaya 

hasretmenin doğru olmayacağını belirten âlimler de bulunmaktadır.161 Ayrıca nebî ve 

resûllerin sayısının yer aldığı rivayeti delil göstererek resûllere kitap yanında mûcize de 

verildiği belirtilmiştir.162 Bazen de resûl, mûcize sahibi nebî olarak yorumlanmıştır.163 

Mâtürîdî, Allah’ın nebî-resûl ayırmadan tüm peygamberlere ilahi yardımda bulunduğunu 

bu sebeple de resûllere mûcize verildiği fakat nebîlere verilmediği şeklindeki bir ayrımın 

mümkün olmayacağını vurgulamıştır.164 Bağdâdî ise tam aksine nebînin doğruluğuna 

delil olan bir mûcize göstermesi gerektiğini ifade etmiştir.165 

Pezdevî (ö. 493/1100), resûl ve nebînin her ikisinin, ölümden sonra da resûl ve nebî 

olarak devam edeceğini ancak nebînin daha aşağı bir derecede olduğunu belirtmiştir. 

Resûl ve nebînin sayılarının bilinemeyeceğini hem resûl hem nebîlerin hepsine inanmanın 

farz olduğunu zikretmiştir.166 Bu da Pezdevî’nin resûl ve nebî kelimelerini farklı 

gördüğünü göstermektedir. 

Teftâzânî (ö. 792/1390) de resûl ile nebî kavramları arasında ayırımı kabul etmekte, 

diğerlerinden farklı olarak nebînin de resûl gibi tebliğ görevi olduğunu167 belirtmektedir. 

Ancak ona göre resûl ile nebî arasındaki benzeşim, sadece tebliğ168 yönüyle alakalı olup 

diğer yönlerden birbirinden farklıdır. İbn Teymiyye’ye (ö. 728/1328) göre resûl, Allah’ın 

emirlerine karşı çıkan toplumlara, nebî ise ilâhi emirlere uyan toplumlara gönderilir.169 

                                                           
159 Cürcânî, et-Ta’rifât, 259; Ancak Tâ-Hâ suresi 20/ 9-24.ayetlerde yer alan ifadeler dikkate alındığı zaman 

resûle vahyin Cebrâil tarafından getirildiği kayıtlanırsa Hz. Mûsâ’ya doğrudan Allah tarafından vahy 

edilmesi durumu bir problem teşkil edecektir. Aynı zamanda Cebrâil’in nebîlere inmediği nasıl 

kanıtlanacaktır? Okuyan, “Kendisine Kitap Verilen ve Verilmeyen Peygamberler”, 84;  
160 Mâtürîdî, Te’vilât, IX, 144-145; Pezdevî, Ebü’l-Yüsr Muhammed b. Muhammed, Usûlü’d-Dîn, (nşr.: H. 

P. Linss), el-Mektebetü’l-Ezheriyye, Kahire 2003, 229; Teftâzânî, Sa’düddîn Mes’ûd b. Fahriddîn, Şerhü’l-

Makâsıd, (thk.: Abdurrahman Umeyra), Âlemü’l-Kütüb, Beyrut 1998, V, 5-6; Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 

Mektebetü’l-Külliyyâti’l-Ezheriyye, Kahire 1987, 19; Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 173; Tabâtabâî, XIV, 393. 
161 Alûsî, IX, 165. 
162 Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 203-204; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 75; Ebu’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, II, 447; Alûsî, IX, 165; Elmalılı, M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, Azim Dağıtım, 

İstanbul 2020, V, 497. 
163 Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 518. 
164 Mâtürîdî, Te’vilât, I, 144-145. 
165 Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 197-198. 
166 Pezdevî, 229. 
167 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 5-6; Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 19. 
168 Abdülgaffar Aslan, İslâm’da Peygamberlik ve Yalancı Peygamberlik Olgusu, Araştırma Yay., Ankara 

2009, 41. 
169 İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm, Kitâbü’n-Nübüvvât, (thk.: Abdülazîz 

b. Sâlih et-Tavyân), Edvâü’s-Selef, Riyad 2000, 724. 



35 
 

 

Bazı kaynaklarda resûlün hem insan hem de diğer canlılardan tayin edildiği, 

insanlar ile meleklerden seçilebildiği fakat insan dışında bir varlıktan nebî seçilmediği 

gerekçe gösterilerek nebî-resûl arasında bir farklılık bulunduğu, resûlün daha genel 

olduğu,170 meleklerin enbiyâ değil rusul olarak isimlendirildikleri ifade edilmiştir.171 Bazı 

kaynaklarda ise nebînin resûlden daha genel olduğu172 ifade edilmiştir. Aynı gerekçeyle 

risâlet ile nübüvvet arasında bir farkın olmadığı da belirtilmiştir.173 Kimi âlimlerin 

eserlerinde nebî ile resûl arasında bir ayrım yapıp yapmadıkları net olarak ifade 

edilmemekte, peygamberlerden resûl/elçi174 olarak bahsedilmektedir. 

Resûl ile nebî kelimelerinin arasında fark gören ve görmeyenlerin Kur’an’dan 

getirdikleri birtakım deliller vardır. Her iki taraf kimi zaman aynı ayetleri iddialarına delil 

olarak sunabilmektedir. Resûl ve nebî kavramlarının birbirinden farklı olduğunu iddia 

edenlerin ileri sürdüğü delillerden biri “Kitapta İsmâil’i de an. Çünkü o, gerçekten 

va’dinde sadık bir resûl, bir nebî idi (َ وَكَانََرَس ولًَنبَيِا).”175 anlamındaki ayettir. Ayette resûl 

ve nebî kelimeleri atıfsız olarak yer almakta, Hz. İsmâil’in hem nebî hem de resûl oluşu 

vurgulanmaktadır. İleri sürülen diğer bir delil de “Biz senden önce ne bir resûl ve ne bir 

nebî (ٍَ َنبَِي  َوَلَ َرَس ولٍ  göndermedik ki”176 anlamındaki ayettir. Bu ayette resûl ve nebî (مِنْ

kelimeleri atıflı olarak yer almakta, Hz. Muhammed’in hem resûl hem de nebî oluşu 

vurgulanmaktadır. Râzî (ö. 606/1210), ayetlerde nebî ve resûl kelimelerinin aynı cümlede 

zikredilmelerinin farklılığa işaret ettiğini, değilse aynı anlama gelen kelimeler olmaları 

halinde bir gereksizliğe işaret edeceğini bunun da Kur’an için bir olumsuzluk 

sayılacağını,177 ayetlerde yer alan atıf harfi dolayısıyla mâtuf ve mâtufun aleyhin farklı 

olma zorunluluğunu göz önünde bulundurarak nebî ve resûl kelimeleri arasında çok ince 

bir fark olduğunu, bu farkın ne olduğuna dair ayet ve hadislerde bir bilginin bulunmaması 

nedeniyle bilinemeyeceğini178 ifade etmişlerdir. Bazı müfessirler her iki kelimenin de 

                                                           
170 Tahânevî, I, 860; Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 137. 
171 Mâverdî, Aʿlâmü’n-Nübüvve, Dârü’n-Nefâis, Beyrut 1994, 34. 
172 Pezdevî, 229; İbn Ebü’l-İz, Ebü’l-Hasen Sadrüddîn Alî b. Alâiddîn, Şerhü’l-ʿAkîdeti’t-Tahâviyye, (thk.: 

Ebû Abdullah Mustafa b. el-Adeviyye), Dârü İbnü Receb, Mısır 2002, 116; Cürcânî, et-Ta’rifât, 258. 
173 Mâverdî, en-Nuket, IV, 35. 
174 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Meymûn b. Muhammed, Tebsıratü’l-Edille fî Usuli’d-Dîn, (nşr.: Claude 

Selame), el-Ma’hedü’l-İlmiyyü’l-Fransiyyü li’d-Dirâsâti’l-Arabiyye, Dımeşk 1993, II, 792; Ebü’l-Muîn 

en-Nesefî, Bahrü’l-Kelâm fî ʿAkâʾidi Ehli’l-İslâm (thk.: Muhammed Seyyid Bursîcî), Darü’l-Feth, Amman 

2014, 187, 191. 
175 Meryem: 19/54. 
176 Hac: 22/52. 
177 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIII, 49-50. 
178 Muhittin Bahçeci, Peygamberlik ve Peygamberler, Türdav Yay., İstanbul 1977, 79. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/alamun-nubuvve--maverdi


36 
 

 

peygamberliği ifade ettiğini bunların yan yana gelmesinin anlamı kuvvetlendirmek için 

olduğunu, nebînin Allah’tan vahiy aldığını ancak tebliğle memur olmadığını, resûlün ise 

aldığı vahyi insanlara ulaştırmakla görevli olduğunu zikretmişlerdir.179 

“Onlar, o resûle, o ümmî nebîye uyarlar ( يََّ َالْ م ِ َالنَّبِيَّ س ولَ ”.(الرَّ
180 ayetinde yer alan 

resûl kelimesinin isim, nebî ve ümmî kelimelerinin ise resûl kelimesinin sıfatı oldukları, 

resûl ve nebî kelimelerinin aynı olduğunun iddia edilmesinin dil kurallarına aykırı olması 

sebebiyle bu iki kelimenin aynı olamayacağı ifade edilmiştir. Buradan hareketle risâletin 

görev, nübüvvetin sıfat olduğu belirtilmiştir.181 

Dilcilere göre nebî ve resûl kelimelerinin yan yana gelmesi aynı anlamı vermek 

içindir. Zira peygamber, risâlet ile görevlendirilmeden önce nebî olarak seçilmektedir. 

Kitap ve mûcize verilmesi resûlün ayırt edici vasfı olsa da her resûle kitap verilmemiştir. 

İddiaya göre Hz. İsmâil, Hz. Lût ve Hz. İlyâs bunlardandır. Bu durumda nebî resûlden 

daha genel olmaktadır. Nebî, insan aklı tek başına kavrayamadığı için sadece Allah ile 

ilgili haber verirken resûle bunun yanında insanlığı ıslah etmek gibi bir görev de 

yüklenmiştir.182 Bu ifadelerle nebînin insanların inançlarıyla ilgili meseleleri bildirdiği, 

resûlün ise ahkâm ve idare ile ilgili hukuku oluşturmakla görevli olduğu iddia edilmiştir. 

İki kelime arasındaki fark, nebînin, insanların soru sormaları ya da talep etmeleri halinde 

haber veren, resûlün ise kendisinden istensin ya da istenmesin, tebliğ ile memur olan 

kimse olduğu da ifade edilmiştir. Kısacası nebî haber alan, resûl haber vermesi için 

başkasına gönderilendir.183 Başka tanımlamalara göre; Allah tarafından Allah’ın dilediği 

ahkâmın tebliğiyle görevlendirilmiş kimse resûl, diğer elçiler nezdinde şanı yüceltilen ise 

nebîdir.184 Resûl, Allah’tan insanlara elçilik yapan, nebî din ve dinin hakikatlerine dair 

gaybî haberler veren kimsedir.185 

İki kelime arasındaki ayrımı kabul eden ve daha farklı yorum getiren müfessirler, 

bazı nebîlerin sadece nebî bazılarının da resûl olarak gönderildiğine, hatta bir kimse resûl 

olarak gönderilmemişse ona nebî demenin caiz olmadığına dair görüşlere yer 

vermişlerdir. Hac suresi 52’nci ayeti son görüşe delil göstererek nebînin Allah’tan haber 

                                                           
179 İbn Âşûr, XVI, 127. 
180 A’râf: 7/157. 
181 Abdulkadir Karakuş, İman Esaslarıyla İlgili Kur’an Kavramları, Hikmetevi Yay., İstanbul 2020, 87. 
182 Alûsî, V, 75. 
183 Mâtürîdî, Te’vilât, VI, 79. 
184 Alûsî, VIII, 421. 
185 Tabâtabâî, XIV, 393. 



37 
 

 

getirdiği için zaten resûl olduğunu açıklamaya çalışmışlardır.186 Hatta kimi âlimler, 

Allah’ın bazı nebîleri risâlet ile görevlendirmesinin caiz olmadığını ifade etmişlerdir.187 

Bazı kaynaklarda, nebînin bir resûlün ümmeti içinde yetişmiş ilhâm alan bir 

ıslahatçı olduğu düşüncesi aktarılarak nebî ve resûl kavramlarının farklı anlamlara geldiği 

genel kabulünün aksine, Kur’an’da nebî ve resûl kelimelerinin birbirinin yerine ve aynı 

anlamda kullanıldığı görüşü de yer almaktadır.188 Nebî ve resûl kelimelerinin yer aldığı 

pek çok ayette bunların arasında bir ayrım yapılmadığı ifade edilmiş ve gerekçe olarak 

bazı peygamberler için bir ayette nebî, başka bir ayette resûl kelimelerinin kullanılması 

delil gösterilmiştir. 

Mâverdî (ö. 450/1058), nebîlerin, Allah’ın emir ve yasaklarını kullarına iletmek 

üzere gönderilen resûller olduklarını,189 Cürcânî (ö. 816/1413) ise Allah’ın, bildirdiklerini 

insanlara ulaştırmak üzere, resûl/elçi olarak gönderdiği kişilere nebî denildiğini ifade 

etmiştir.190 Mu’tezile’nin genel görüşünü yansıtan düşünceye göre, her ne kadar kelime 

anlamları farklı olsa da her iki kelime de mahiyet itibariyle aynı şeyi ifade etmektedir. 

Yani nebî ve resûl ıstılâhi anlamda aynı şeyi ifade eder. Her ikisi de Allah’tan vahiy 

almışlardır. Nebî, peygamberin yüceliğini ve Allah’tan haber aldığını gösteren bir kelime 

iken, resûl Allah’tan aldığı vahyi kullarına aktaran anlamına gelen bir kelimedir. Bu 

durumda bu iki kavram, iki farklı özelliğe sahip peygamberleri gösteren farklı iki niteliği 

değil bütün peygamberler için kullanılan iki farklı adlandırmayı ifade etmektedir. 

Mu’tezile içerisinde resûl ile nebî arasında bir fark olmadığını ileri süren Kâdî 

Abdülcebbâr (ö. 415/1025), “Senden önce hiçbir resûl ve nebî göndermedik (ََمِنَْرَس ولٍَوَل

ٍَ ”.(نبَِي 
191 ayetinde her iki kelimenin de zikredilmesine dayanarak resûl ve nebînin farklı 

olması gerektiğini savunanlara, iki kelimenin aynı manayı taşıması sebebiyle birisinin 

ortadan kalkması halinde diğerinin de kalkması gerektiğini belirterek cevap vermiştir. 

Ona göre eğer biri ispat diğeri iptal edilecek olsa bir çelişki olacaktır. Ayetin farklılığa 

delil olmayacağını, mücerred fiilin cins farklılığına delalet etmeyeceğini ve Allah’ın Hz. 

Peygamber ile diğer peygamberleri ayırdığını ifade etmiş, Allah’ın meyve ile hurma ve 

                                                           
186 Kurtubî, XIV, 423-424. 
187 Bâkıllânî, Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib, et-Temhîdü’l-Evâil ve Telhîsu’d-Delâil, (nşr.: İmâdüddîn 

Ahmed Haydar), Müessesetü’l-Kütübi’s-Sekâfiyye, Beyrut 1987, 134. 
188 Süleyman Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1988, VI, 38. 
189 Mâverdî, Aʿlâmü’n-Nübüvve, 19. 
190 Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 241-242. 
191 Hac: 22/52. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/alamun-nubuvve--maverdi


38 
 

 

narı ayırdığını fakat hurma ve narın meyve olmadığını göstermediğini dolayısıyla 

peygamberimizin de nebî olmadığını göstermeyeceğini iddia etmiştir.192 

Diğer taraftan resûl ve nebî kelimelerinin aynı anlama geldiği, farklı anlamlara 

geldiği görüşlerinin bazı ayetlere ters olduğu iddia edilmiştir. Hz. Mûsâ ile Hz. İbrâhim’e 

suhuf verildiğinin zikredildiği ayetlerin193 yanında her ikisinin nebî olduğunun 

zikredildiği ayetlerin194 de bulunduğu, dolayısıyla resûle kitap ve şeriat verilmesinin 

nebîden ayırt edici bir durum ifade ettiği görüşünün doğru olmadığı belirtilmiştir. Bu 

durumda kitap verilmesi iki kelime arasında bir farklılığa delil olmamaktadır. Yine ayette 

Hz. İsmâil’in hem nebî hem de resûl olduğu195 yer almaktadır. Hz. İsmâil hakkında kimi 

müfessirler sadece nebî ve resûl olduğunu söylemekle iktifa ederken,196 kimisi de her 

resûlün şeriat sahibi olması gerekmediğini, onun resûl oluşunun babası İbrâhim’in 

şeriatına tabi olmasını ifade ettiğini belirtmiştir.197 Hz. Îsâ’ya hem kitap verilişinden hem 

de nebî oluşundan bahseden ayete198 de dikkat çekilmiş ve kitap ve şeriat verilip 

verilmemesi gibi bir gerekçeyle yapılan nebî-resûl ayrımının doğru olmadığı 

söylenmiştir. Bunun doğru olması halinde, Hz. Peygamber’in nebîlerin değil resûllerin 

sonuncusu olması gerekirdi199 ki, Câhiz (ö. 255/869), belki de aynı gerekçeyle, hâteme’r-

rusul ifadesini kullanmaktadır.200 Bu durumda aynı peygamber hakkında hem nebî hem 

de resûl kelimelerinin kullanılması, fark olmadığının göstergesi olarak kabul edilebilir.201  

Resûl ve nebî kelimeleri arasında fark görmeyenler, hem nebînin202 hem de 

resûlün203 tüm ümmetlere gönderildiği, iman esasları zikredilirken hem nebînin204 hem 

                                                           
192 Kâdî Abdülcebbâr, Ebü’l-Hasen el-Hemedânî, Şerhü’l-Usûli’l-Hamse, (thk.: Abdülkerim Osman), 

Mektebetü Vehbe, Kahire 1996, 567-568; Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî fî Ebvâbi’t-Tevhîd ve’l-ʿAdl, (thk.: 

M. Muhammed Kasım), Darü’l-Mısriyye, Kahire 1965, XV, 222. 
193 Necm: 53/36-37; A’lâ: 87/18-19. 
194 Meryem: 19/41, 51. 
195 Meryem: 19/54. 
196 Meryem: 19/54; Mukâtil b. Süleymân, Tefsirü Mukâtil b. Süleymân, (thk.: Abdullah Mahmud Şehhâte), 

Müessesetü’t-Târîhi’l-Arabî, Beyrut 2002, II, 631. 
197 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 13; Alûsî, VIII, 422. 
198 Meryem: 19/30. 
199 Yusuf Şevki Yavuz, “Kelam’da Peygamberlik ve Vahiyle İlgili Kavramsal Çerçeve”, Vahiy ve 

Peygamberlik, (Ed. Yusuf Şevki Yavuz), Kuramer Yay., İstanbul 2018, 367. 
200 Câhiz, III, 257. 
201 Aslan, İslâm’da Peygamberlik, 48. 
202 Bakara: 2/213. 
203 Nahl: 16/36. 
204 Bakara: 2/177. 



39 
 

 

de resûlün205 zikredildiği, hem nebînin206 hem de resûlün,207 uyarıcı ve müjdeleyici 

olduğu,208 hem nebîye209 hem de resûle210 kendilerinden öncekilerin kıssalarının 

anlatıldığı, Kur’an’da bazı peygamberlerin diğerlerine tafdili hususunda hem nebî211 hem 

de resûlün212 zikredildiği ayetleri delil getirmişlerdir. Bu görüşün sahiplerine göre hem 

nebîye213 hem de resûle214 kitap verildiğinin belirtildiği ayetler, nebî ile resûl arasında 

farklılık olmadığını göstermektedir. Allah’ın buyruklarını insanlara iletip uygulamakla 

görevlendirilen resûlün özellikleri ile nebînin nitelikleri arasında belirgin bir farkın 

bulunmaması bunu kanıtlamaktadır.215 

Peygambere kitap verilip verilmemesi esas alınarak yapılan tanımlamalar sonucu 

Hz. Hârûn’un Hz. Mûsâ’ya yardımcı oluşu örnek verilmiş, nebînin resûlün yardımcısı 

gibi olduğu söylenmiştir.216 Oysa ayette Hz. Hârûn’a ve Hz. Mûsâ’ya kitap 

verildiğinden217 bahsedildiği,218 bu durumun resûle kitap indiği nebîye inmediği tezini 

boşa çıkardığı da ifade edilmiştir.219 

Resûl ve nebî kelimelerinin farklı olmadığını iddia edenlerin görüşlerinin tutarlı 

olmadığı, ilgili ayetlere bakarak kelimeler arasında fark olduğunu söylemenin daha kolay 

olduğu fakat bu farklılıkları nübüvvet bütünlüğü içerisinde değerlendirmek gerektiği 

belirtildiği gibi220 resûl ve nebînin farklı olduğu tespitlerinin dayanak ve temellendirme 

açısından yetersiz olduğu ve ikna edici bir delilin söz konusu olmadığı da ifade 

                                                           
205 Bakara: 2/285. 
206 Bakara: 2/213. 
207 Nisâ: 4/165 
208 Âmidî, Ebü’l-Hasen Seyfüddîn Alî b. Muhammed, Ğâyetü’l-Merâm fî ʿİlmi’l-Kelâm (thk.: Hasan 

Mahmûd Abdüllatîf), Kahire 1971, 317; Âmidî, Ebkârü’l-Efkâr fî Usûli’d-Dîn, (thk.: Ahmed Muhammed 

el-Mehdî), Matbaatü Dârü’l-Kütübi ve’l-Vesâiki’l-Kavmiyye, Kahire 2004, IV, 12-13. 
209 Nisâ: 4/163-164. Not: 163’üncü ayetin tefsirinde; Hz. Nûh’un kitap ve şeriatle gelen ilk peygamber 

olduğuna yer verilmiştir. Tabâtabâî, V, 142. 
210 Mü’min: 40/78. 
211 İsrâ: 17/55. 
212 Bakara: 2/253. 
213 “Allah, rahmetinin müjdecileri ve azabının habercileri olmak üzere nebîler/peygamberler (ََن  (النَّبِي ّٖ

gönderdi ve beraberlerinde hak ile kitap indirdi...” Bakara: 2/213; Ayrıca bkz.: Âl-i İmrân: 3/79, 81; 

Ankebût: 29/27; Câsiye: 45/16. 
214 En’âm: 6/84-89; Hadîd: 57/25. 
215 Yusuf Şevki Yavuz, “Kelam’da Peygamberlik ve Vahiyle İlgili Kavramsal Çerçeve”, 366. 
216 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 138. 
217 “Biz Mûsâ ve Hârûn’a da iyilik yapmıştık. Biz o ikisine son derece anlaşılır, hükümleri açık, şüpheden 

uzak, her hakikati açıklayan kitâbı verdik.” Saffât: 37/114, 117. 
218 Okuyan, “Kendisine Kitap Verilen ve Verilmeyen Peygamberler”, 70-74. 
219 Elmalılı, II, 395. Bkz.: Âl-i İmrân: 3/81. 
220 Salih Sabri Yavuz, İslam Düşüncesinde Nübüvvet, 20, 24; Vecihi Sönmez, Nübüvvet Tartışmaları, 

Gündönümü Yay., İstanbul 2005, 33. 



40 
 

 

edilmiştir.221 Bazı araştırmacılara göre ifade edilen farklılıkların hangisinin diğerinden 

daha sağlam bir delile dayandığını tespit etmek oldukça zordur.222 Kanaatimizce “Her 

resûl nebîdir, fakat her nebî resûl değildir” ifadesinin Kur’an’dan bir dayanağı 

bulunmamaktadır. Resûl ve nebî gerek kelime anlamları gerekse pratik işlevsellikleri 

itibariyle birbirini tamamlayan iki ifadedir. Bütün bu değerlendirmelerden sonra şunları 

net bir şekilde söyleyebiliriz. Nebî ile resûl arasında nüans olarak anlamsal bir fark 

bulunmakla birlikte içlem-kaplam yönünden biri diğerinden daha genel ya da özel 

değildir. İkisi de peygamberlik kurumunun karşılığı olmakta, vahiy, kitap ve şeriat 

almakta, aldıklarını tebliğ etmekte, mûcize göstermektedirler. Her iki kelime bir çatı 

kavram olarak peygamberlerin farkını değil iki yönünü ifade etmektedir. Nübüvvetin 

Allah tarafından bilgilendirme, risâletin de bu bilgiyi iletme şeklinde olduğunu223 ve nebî-

resûl kelimelerinin aynı peygamberin iki farklı yönüne işaret ettiğini söyleyebiliriz.224 

Resûl ve nebînin farklı olduğu düşüncesi hâkim bir anlayış halini almış225 ise de bu 

düşünce bilinçli bilinçsiz birtakım istismarlara kapı aralamıştır. Bu sebeple meydana 

gelebilecek istismarı önlemenin yolu iki kelimenin farklı olduğunu değil, iki farklı 

yöne226 işaret ettiklerini kabul etmektir. Gazzâlî, söz konusu istismarı hezeyan olarak 

nitelemiş, bazı eserlerinde ihtiyatlı ifadeler kullanmış, nübüvvet ve risâlet konusunun 

lafız üzerinden değerlendirmenin yeterli olmayacağını belirtmiştir. Hz. Peygamber’in 

hem hadiste hem de ayette son nebî olduğu ifadelerinden hareketle, bir daha nebî 

gelmeyeceği ancak resûl gelebileceğinin iddia edilebileceği, nebî ve resûlün ayrı 

kelimeler olduğu ve nebînin mertebe olarak resûlden daha üstün olduğu şeklinde 

hezeyanların ortaya çıkabileceğini dile getirmiştir.227 

                                                           
221 Zülfikar Durmuş, “İslam Düşüncesinde Resul Nebi Ayrımı”, Diyanet İlmi Dergi, DİB Yay., 44 (3), 

Ankara 2008, 51. (49-72.) 
222 Recep Önal, “Kur’an’daki Nebî-Resûl Kavramlarına Teolojik Yaklaşım”, Kelam Araştırmaları, XI, 1 

(2013), 350, (329-350.) 
223 Nasr Hâmid Ebû Zeyd, İlahi Hitabın Tabiatı (Çev.: M. Emin Maşalı), Kitâbiyât Yay., Ankara 2001, 82. 
224 Okuyan, “Kendisine Kitap Verilen ve Verilmeyen Peygamberler”, 81; Zülfikar Durmuş, İslam 

Düşüncesinde Resul Nebi Ayrımı, 55. 
225 Muzaffer Barlak, Bir Kelam Problemi Olarak Nübüvvet -Bâkıllânî ve Kâdî Abdülcebbâr Örneği-, 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), OÜSBE, Samsun 2013, 17. 
226 Şaban Ali Düzgün, Âdem’den Öncesine Dönüş, Otto Yay., Ankara 2017, 122. 
227 Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-İ’tikâd, (nşr.: İbrahim Agâh Çubukçu-Hüseyin Atay), Nur Matbaası, Ankara 

1972, 254-255. 



41 
 

 

1.1.3. Nebî-Resûl Ayrımının Hatmu’n-Nübüvve Tartışmalarına Etkisi 

Yahudiler Malaki, Hıristiyanlar Hz. Îsâ ve Manihesitler “Mani” ile peygamberliğin 

sona erdiğine inanmaktadırlar. Ancak hem Yahudi228 hem de Hıristiyan229 kutsal 

metinlerinde gelecek bir peygamber müjdesi ya da ifadesinin varlığı söz konusu iddiaları 

çürütmektedir. İslam’da peygamberliğin sona erdiği ile ilgili ifade hâteme’n-nebiyyîn 

şeklinde bizzat Kur’an’da230 yer almaktadır. Hadis rivayetlerinde de231 konu net bir 

şekilde ifade edilmiştir. Hatm, bir şeyin tamamlanıp sona ermesini ifade etmektedir.232 

Bu durum Müslümanlara ciddi sorumluluklar yüklemektedir.233 Semavi dinler birbirini 

takip eden bir tekâmül ile devam edegelmiş ve İslam ile en kemâl noktada sona ermiştir. 

Bunun sebebi akıl sahibi insanın elde ettiği tecrübe ile ulaştığı yetkinliktir. Hem İslam 

hem de peygamberlik bu tekâmülün neticesinde sona ermiştir.234 

Hz. Peygamber’den itibaren vahiy aldığı iddiasıyla ortaya çıkan nice sapkın kişiler 

olmuştur. Bunların bir kısmı İslam’a mensup olduklarını söylemiş, Kur’an’ı kabul etmiş 

ve kendilerine de vahyedildiğini iddia etmişlerdir. Hatta Kur’an ayetlerini kendi 

arzularına göre hiçbir dayanak olmaksızın te’vil ve tefsir etmişlerdir. Günümüzde de bu 

tip örneklere rastlanabilmektedir.  

Nebî ile resûl kelimeleri arasında fark olup olmadığı Ehl-i Sünnet dünyasının bir 

problemi gibi tartışılırken, Şîi dünyada da nebî-resûl ile imam arasında farklılıklar 

tartışılmıştır. İmamiyye Şîası’nda imam, kendisine vahyedilen lakin vahyi melekten 

almayan kimse olarak tanımlanmış; resûlden farkı kitap almaması olarak belirtilmiştir.235 

Şehristânî (ö. 548/1153), Şîa’nın hem nübüvvetin hem de imametin aklen ve şer’an 

vacip olduğunu ifade ettiklerini nakletmektedir. Onlara göre insanların, şer’î hükümler ile 

haram ve helâli açıklayan bir elçiye ve peygambere ihtiyaçları olduğu gibi kendisine itâat 

edilecek, şeriatın ahkâmını muhafaza edecek ve dinin belirlediği hadleri göz önünde 

                                                           
228 Tesniye, 18/18; Malaki, 3/1; 4/5. 
229 Yuhanna, 14/15-16. 
230 Ahzâb: 33/40. 
231 Buhârî, Tefsîr, 17/5; Menâḳıb, 18; Müslim, Mesâcid, 5; Îmân, 327; Fezâil, 20, 125; Tirmizî, Siyer, 5; 

Fiten, 43; Ḳıyâme, 10; Menâḳıb, 8; Edeb, 67; Ebû Dâvûd, Fiten, 1; İbn Mâce, İḳâmetü’s-salât, 25. 
232 Metin Yurdagür, “Hatm-i Nübüvvet”, DİA, İstanbul 1997, XVI, 477-478; Ayrıca bkz.: Fazlur Rahman, 

Ana Konularıyla Kur’an, 137. 
233 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 137. 
234 Mehmet Evkuran, “Peygamberlik Kavramının Teolojik Değeri”, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı 

Sempozyumu, İslami İlimler Dergisi Yay., Çorum 2007, 68, (63-74). 
235 Ethem Ruhi Fığlalı, İmâmiyye Şîası, Ağaç Yay., İstanbul 2008, 222. 



42 
 

 

bulunduracak bir imama da ihtiyaçları bulunmaktadır. Peygamberliğin vücûbiyeti 

hükmen sabit olmasından dolayı imâmetin vücûbiyetine de hükmedilir.236 Kaldı ki, Şîa’ya 

göre söz konusu görev/risâlet devam etmektedir.237 

Şîa da Ehl-i Sünnet gibi peygamberleri nebî ve resûl diye ayrıma tabi tutmaktadır.238 

Ancak onların yapmış olduğu tanıma göre nebî, başka bir aracı insan olmaksızın 

doğrudan Allah’tan haber veren insandır.239 Nebî-resûl ayrımını da kendilerine önemli bir 

delil olarak kabul eden Şiî bilginlere göre resûl; Cebrâil’i gören, sesini işiten ve ondan 

vahiy alan kimse iken, nebî; Cebrâil’in sesini işiten ve gerçek anlamda bazen görüp bazen 

görmeyen ancak, rüyasında gören kimsedir. İmam, meleği ne gerçekte ne de rüyasında 

görmeyen fakat sesini işiten kimsedir.240 İmamların da vahiy aldığını bu şekilde ifade 

eden bazı aşırı Şîa mensupları, imamların peygamberlere denk olduklarını bazen de üstün 

olduğunu iddia etmişlerdir.241 Şîa’nın imama yüklediği vasfı velîye de yüklediği, bu iki 

kurumsallaşmış kelimeye (imam ve velî) eşit derecede anlam yüklediği bilinmektedir. 

Tasavvuf kültüründe de bazı aşırılıkları benimsemiş anlayışlar görülmüş, velînin mâsum 

olduğu ve peygamberden üstün olduğu iddia edilmiştir.242 

Sûfîler de nebî-resûl ayrımı yapmışlardır: “Allah’tan sadece kendisinin tâbi olacağı 

bir şeriatı vahiy olarak alan kimse nebî; bu şeriatı başkasına da tebliğ etmekle memur olan 

kimse ise resûl’dür.”243 Bu ayrımla yetinilmemiş bazı değerlendirmelerde de nebî-resûl 

ile veli karşılaştırması yapılmış, hiyerarşik olarak en altta velî, sonra nebî ve en üstte resûl 

konumlandırılmıştır.244 İbnü’l-Arabî (ö. 638/1240)’ye göre peygamberliğin velâyet 

boyutu vardır. Velîlik, nübüvvetten daha büyük, nebî ve resûllerin makamlarından daha 

yücedir. Peygamberler velîlerden faydalanırlar. Nübüvvet, resûlden üstte, velîden 

aşağıdadır. Peygamberlerin Allah’a yönelik tarafına velâyet, insanlara yönelik tarafına 

                                                           
236 Şehristânî, Ebü’l-Feth Tâcüddîn Muhammed b. Abdilkerîm, Nihâyetü’l-İkdâm fî ʿİlmi’l-Kelâm, (thk.: 

Ferid Ceyyûm), Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, Kahire ty., 484. 
237 Muhammed Âbid Câbirî, Kur’an’a Giriş, (Çev.: M. Coşkun) Mana Yay., İstanbul 2013, 150; Câbirî, 

Arap Aklının Oluşumu, (Çev.: İbrahim Akbaba), Mana Yay., İstanbul 2019, 259. 
238 Halife Keskin, Şîa İnanç Esasları, Beyan Yay., İstanbul 2000, 115; Tabâtabâî, XIV, 393. 
239 Tabâtabâî, II, 231. 
240 Küleynî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Ya’kûb b. İshâk, el-Kâfî, Menşûrâtü’l-Fecr, Beyrut 2007, I, 101. 
241 Kâdî, el-Muğnî, XV, 220. 
242 Reşat Öngören, “Tasavvuf”, DİA, İstanbul 2011, XL, 123; Mehmet Bulut, Ehli Sünnet ve Şia’da İsmet 

İnancı, Risale Yay., İstanbul 1991, 148-152. İnsan yapısı ve aşırılık konusunda detaylı bilgi için bkz.: 

Mahsum Aytepe, “Fıtrat Kavramı Bağlamında İnsanın Orta Yolu Bulma Potansiyeli”, e-Şarkiyat İlmi 

Araştırmalar Dergisi, Cilt:10 Sayı:1 (19) Nisan 2018, (230-248). 
243 İbnü’l-Arabî, Muhyiddîn, Fütûhât-ı Mekkiyye (Çev.: E. Demirli), Litera Yay., İstanbul 2006, I, 229. 
244 İbn Fûrek, 180. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nihayetul-ikdam


43 
 

 

nübüvvet denmektedir. Nübüvvet, zahir olup, tebliğ ve irşadı gerektirirken, velâyet bâtın 

olup insanlarla ilgili tasarrufta bulunmayı ifade etmektedir.245 İbn Ebü’l-İz (ö. 

792/1390)’e göre İbnü’l-Arabî bu sözleri ile şeriatı alt üst etmiştir. Çünkü nübüvvet 

velîlikten, risâlette nübüvvetten daha özeldir. O, nübüvveti kerpiçten yapılmış bir duvara 

benzeten, kerpiçlerden birinin altından olup evliyayı temsil ettiğini diğerinin gümüşten 

olup nübüvveti temsil ettiğini aktaran İbnü’l-Arabî’nin kâfir olduğunu dile getirmiş onun 

ve onun gibilerinin cehennemin en alt basamaklarında olduklarını vurgulamıştır.246 

Kimi sûfîlerce Hz. Peygamber’e mahsus kılınan nübüvvete teşrîi nübüvvet denmiş, 

tebliğ ve irşattan ibaret olan zahiri yönün sona erdiği söylenmiştir. Diğer taraftan Allah 

tarafından seçkin kılınan (peygamber konumunda olan velîlerin tasarrufları) kimselere de 

verilen umûmi nübüvvet devam etmektedir.247  

Sünni tasavvuf, velîleri peygamberlerin hemen ardından gelen seçkinler olarak 

konumlandırmada ittifak halindedir. Bu konumlandırma her ne kadar derece açısından 

olsa da nebî-resûl arasındaki ayrım “seçkinlik” düşüncelerine destek olmaktadır. Çünkü 

nasıl ki peygamberlerin mûcize gibi hususiyetleri varsa velîlerin de keramet gibi 

hususiyetleri vardır.248 

Sûfîlere göre velî ve muhaddes,249 Şiîlere göre de imâmet bitmemiş ve 

bitmeyecektir. Sûfîler kişilerin kendilerini terbiye etmekle manevi makamları elde 

edebileceklerini, vahye ve ilhâma ulaşabileceklerini söylerken, Şiîler de kıyamete kadar 

kendilerine ihtiyaç duyulacak imamların vahiy aldığını savunmuşlardır.250 

Teşrîi ya da umûmi, âmme ya da hâssa her ne adla adlandırılırsa adlandırılsın hem 

sûfîlerin hem de Şiîlerin iddialarının Kur’an ve hadislerde hiçbir dayanağı 

bulunmamaktadır.251 Ehl-i Sünnet âlimleri, Hz. Peygamber’den sonra peygamber 

                                                           
245 İbnü’l-Arabî, Fusûsü’l-Hikem, (Çev.: M. Nuri Gençosman), Ataç Yay., İstanbul 2012, 179. 
246 İbn Ebü’l-İz, 490-491. Ayrıca İbnü’l Arabî hakkında görüşler için bkz.: Mehmet Salih Geçit, “Muhyidîn 

İbnü’l-Arabî Lehinde ve Aleyhinde Yazılan Eserlere Genel Bir Bakış”, Ağrı İslâmi İlimler Dergisi 

(AGİİD), 2019 (4), 9, (1-34). 
247 İbnü’l-Arabî, Fusûsü’l-Hikem, 180; Aslan, İslâm’da Peygamberlik, 205. 
248 Câbirî, Kur’an’a Giriş, 151-152. 
249 İbn Kuteybe’den naklen; muhaddes: “sanki kendisine önceden bildirilmiş gibi, bir şeyi söylediği zaman 

sezgisinde ve zannında isabet eden kimse” anlamına gelmektedir. Yusuf Şevki Yavuz, “İlham”, DİA, 

İstanbul 2000, XXII, 99. 
250 Yusuf Şevki Yavuz, “Hz. Muhammed’in Peygamberliği ve Son Peygamber Oluşu”, Vahiy ve 

Peygamberlik, (Ed.: Yusuf Şevki Yavuz), Kuramer Yay., İstanbul 2018, 356-357. 
251 Yusuf Şevki Yavuz, “Nübüvvet”, DİA, İstanbul 2007, XXXIII, 279-285. 



44 
 

 

gelmeyeceğini ve peygamber geleceğini iddia edenlerin kâfir olacağını zikretmişlerdir.252 

Âlimler manaya delaleti kat’î olan ayetler253 başta olmak üzere bazı deliller254 ortaya 

koymak suretiyle bu konularda farklı iddialarda bulunan mezhebî görüşleri 

çürütmüşlerdir. Kelamdaki sonlu nübüvvet anlayışını, sonsuz nübüvvet anlayışı ile 

tanıştıran Tasavvuf, bu yolun velî ile yürüneceğini iddia ederken, kelam buna itiraz etmiş 

ve Allah’a giden yolun nebîye has olduğunu ispat etmiştir.255 

Kur’an ve hadislerde Hz. Peygamber’in son peygamber olduğu gayet açık bir 

şekilde yer almasına rağmen nebî-resûl kelimelerinin kelime anlamı üzerinden hareket 

ederek, Kur’an bütünlüğü tamamen bir kenara bırakılarak ve kaynaklarda yer alan ilgili 

rivayetlerin de bir kısmı delil kabul edilerek risâletin bitmediği iddia edilmiştir. Tarihi 

köken itibariyle batıni karakterli Bahâîlik ve Kadıyânîlik bu tür iddiaların kaynağı 

konumundadır.256 İslam tarihi boyunca inanç esasları çerçevesinde aşırı görüşleriyle 

temayüz etmiş çeşitli yapılar bulunmakla birlikte hem bu yapılara hem de görüşlerine 

ciddi sayılabilecek bir rağbet olmadığını257 ifade edebiliriz. 

Günümüzde yapılan bazı çalışmalarda risâlet, nübüvvet içerisinde özel bir görev 

olarak nitelendirilmekte ve nüvüvvet bitince risâletin de kendiliğinden sona ereceği258 

ifade edilmektedir. Ancak İslam tarihinde zaman zaman nübüvvetin sona erdiği, risâletin 

ise devam ettiği iddiasıyla resûllük iddiasında bulunan pek çok yalancı türemiş ve Ahzâb 

suresinin 40’ıncı ayetini259 iddialarına delil göstermişlerdir. Ayette yer alan ‘hâteme’n-

nebiyyîn’ tamlaması ister ‘hâtim’ ister ‘hâtem’ şeklinde okunsun her iki okuyuş da Hz. 

Peygamber’in son nebî ve resûl olduğunu göstermektedir. “İşte bugün sizin dininizi 

kemale erdirdim, üzerinize olan nimetimi tamamladım ve sizin için din olarak İslâm’a 

razı oldum.”260 ayeti de peygamberliğin nübüvvet ve risâlet açısından sona erdiğinin 

delilidir. 

                                                           
252 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 235. 
253 Ahzâb: 33/40; Mâide: 5/3; Âl-i İmrân: 3/85; Hicr: 15/9; En’âm: 6/19; A’râf: 7/158; Sebe’: 34/28. 
254 Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, (thk.: Bekir Topaloğlu, Muhammed Ârûçî), Dârü’s-Sadr, Beyrut 2001, 272. 
255 Ali Mebrûk, Teolojiden Tarih Felsefesine Nübüvvet, (Çev.: Muhammed Coşkun), Mana Yay., İstanbul 

2014, 31-33. 
256 Aslan, İslâm’da Peygamberlik, 199; Muammer Esen, Kur’an’da Peygamberlik, Araştırma Yay., Ankara 

2012, 74; Sönmez, Nübüvvet Tartışmaları, 131-136; Câbirî, Kur’an’a Giriş, 149-150. 
257 Esen, 74. 
258 Vezir Harman, “Resûl ve Nebî Kavramları Çerçevesinde Peygamberliğin Dindeki Yeri”, CÜİFD, 18 

(2), 2014, 54, 73. (45-78) 
259 “Fakat (o) Allah’ın resulü ve nebîlerin sonuncusudur ( َِوَخَاتمَََالنَّبِي َّٖ  .Ahzâb: 33/40 ”.(رَس ولََاللّٰه
260 Mâide: 5/3. Ayrıca bkz.: Âl-i İmrân: 3/185, Hicr: 15/9, En’âm: 6/19, A’râf: 7/158, Furkân: 25/1. 



45 
 

 

1.1.4. Nebî-Resûl Kavramları ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

Nebî ile resûl kelimelerinin farklı olduğunu iddia edenlerin şeriat, mûcize, vahyin 

(melek tarafından ya da rüyada) geliş şekli, kitap verilmesi, tebliğle memuriyet, önceki 

şeriatın neshi, müstakil bir şeriatle gelme ve benzeri ayırım ölçütlerinde ortak bir noktada 

birleşmediklerini, ayırımın temellendirilmesi konusunda mütabakat sağlamadıklarını, söz 

konusu ölçütlerin bir çoğunun Kur’an tarafından desteklenmediğini, delil olarak ileri 

sürülen ayetlerin delalet açısından kat’i olmadıklarını ve nakledilen rivayetlerin de sened 

açısından sıkıntılı olduklarını söyleyebiliriz. 

Hz. İsmail’e herhangi bir mu’cize, müstakil bir şeriat ve kitap verilmediği halde 

Kur’an’da kendisinden resûl olarak bahsedilmesi, Hz. Sâlih’e deve mu’cizesi dışında 

şeriat ve kitap verilmediği halde ayette kendisinden resûl (ََين رْسَلّٖ  olarak sözedilmesi,261 (الْم 

resûl ve nebî kelimeleri arasında fark görenlerin ölçütlerinin Kur’an bütünlüğü açısından 

doğru olmadığını göstermektedir. 

Kur’an’da tüm peygamberler için kullanılan ıstıfa262 ve icteba263 kelimeleri Hz. 

Âdem hakkında da kullanılmaktadır. Bu kelimeler dışında Hz. Âdem’e kitap veya bir 

şeriat verildiğine dair herhangi bir bilgi bulunmamaktadır.264 Nebî ve resûl kelimeleri 

arasında fark görenlerin ölçütlerine başvurulduğunda Hz. Adem’in resûl ve nebî olarak 

nitelendirilmesi mümkün gözükmemektedir. Zira kendisine resûl denildiğinde hangi 

şeriatı ikame ettiği, nebî denildiğinde ise kimin şeriatını ikame ettiği soruları akla 

gelecektir. 

Kur’an’da bazı ayetler265 nebîlere kitap verildiğini ve tebliğle görevlendirildiklerini 

açık bir şekilde ifade etmektedir. Bu durumda kitâbın sadece resûllere verildiği, nebîlerin 

tebliğ etmekle görevlendirilmedikleri görüşü doğru olmamaktadır. Kur’an, nebîlerin 

kiminin kiminden üstün kılındığını,266 resûllerin bazısının bazısına tafdil edildiğini267 

söyleyerek resûl ve mürsel arasında üstünlük bulunduğu görüşünü reddetmektedir. 

                                                           
261 Şuarâ: 26/141-143. Hz. Lût hakkında benzer durum için bkz.: Şuarâ: 26/160-162. 
262 Âl-i İmrân: 3/33. 
263 Tâ-Hâ: 20/122. 
264 Bakara: 2/33, 37; Âl-i İmrân: 3/33; A’râf: 7/19.  
265 Bakara: 2/213; Âl-i İmrân: 3/81 
266 İsrâ: 17/55. 
267 Bakara: 2/253. 



46 
 

 

Peygamberlere itaat ve iman hususunda resûl268 ve nebî269 ayrımının olmadığını ilgili 

ayetlerde yoruma ihtiyaç duymayacak şekilde görebiliriz.  

Son olarak Kur’an bütünlüğü çerçevesinde nebî ve resûlün bir peygamberin farklı 

yönlerini anlatan iki kavram olduklarını, nebînin peygamberin Allah’tan haber almayı, 

resûlün ise o haberi muhataplarına iletmeyi anlattığını ve bu iki kavramın bir madalyonun 

iki yüzü gibi bir peygamberin vahiy alma ve onu iletme şeklindeki iki misyonunu ifade 

ettiğini söyleyebiliriz. Kanaatimizce resûl ve nebî kavramları terimleşme süreçlerinde 

mezhebi ve dilsel saiklerin etkisiyle Kur’an bütünlüğünden koparılmış ve Kur’an’ın 

desteklemediği delilsiz tanımlamalara maruz kalmışlardır. Bu durum, nebî ve resûl 

kavramlarının terimleşme sürecinde anlam daralmasına uğradıklarını göstermektedir. Bu 

iki kavramı “her nebî resûl, her resûl de nebîdir” şeklinde bir ifade ile özetleyebiliriz. Zira 

her resûl Allah’tan haber alması yönüyle nebî, her nebî de Allah’tan aldığı haberleri 

kullara iletmesi yönüyle resûldür. Nübüvvet ve risâleti birbirinden bağımsız okumak, 

risâleti nübüvvete, nübüvveti risâlete tercih etmek veya genellemek doğru olmamaktadır. 

Risâlet ve nübüvvetin aynı peygamberin iki misyonu şeklinde okunması birçok 

tartışmaya ve risâletin son bulmadığı iddialarına nokta koyacaktır. 

1.2. ÜLÜ’L-AZM 

A-z-m (عزم) azmetmek, karar vermek, kararlı olmak, bir şeyi sağlam yapmak,270 bir 

işi yapmada ciddi olmak ve işi ciddiye almak, bir işte sebat etmek271 ve sabır 

göstermek,272 yemin etmek,273 kişinin yaptığı bir işte kalbinin mutmain olması anlamında 

işi sağlam yapmak,274 sağlam irade,275 bir şeyin olması için o şeye kalbini bağlamak ve 

kararlı olmak276 demektir. 

                                                           
268 “Ey iman edenler! Allah ve O’nun Resûlü’nün (  :huzurunda iken sakın öne geçmeyin.” Hucurât (رَس ولِهَّٖ

49/1; “Allah resulünün (َِ  .yanında seslerini kısan kimseler...” Hucurât: 49/3 (رَس ولَِاللّٰه
269 “Ey iman edenler! Seslerinizi de nebînin (َِ  .sesinin üzerine çıkarmayın...” Hucurât: 49/2 (النَّبِي 
270 Halîl b. Ahmed, III, 149; Cevherî, 1985; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 651. 
271 Ezherî, II, 152; İbn Manzûr, IV, 2932. 
272 Cevherî, 1985; İbn Sîde, I, 533; İbn Manzûr, IV, 2932. 
273 İbn Dureyd, 817; İbn Manzûr, IV, 2932. 
274 Kalbinin mutmain olması müteyakkin تيََق ِن  ,kelimeside aynı anlama gelmektedir. İbn Fâris, Mu’cem, IV م 

308; İbn Sîde, I, 533; İbn Manzûr, IV, 2932. 
275 Cürcânî, et-Ta’rifât, 155. 
َعَليَْهَِوَاعْتزََمْتَ  276  .şeklinde kullanımlarda aynı anlamdadır. İsfehânî, 334 وَعَزَمْت 



47 
 

 

Kişi bir işi yapmak için azim ve kararlılık göstermeyip sebat etmediğinde “ve mâ li 

fulânin azîmetun (َعزيمة َلفلَن  bir şeyi yapmak için azmettim anlamında azemtu 277,(وما

ale’ş-şey’i (َعلىَالشيء ) denilir. Azemtu, aynı zamanda kasemtu (عَزَمْت   yani yemin (قسََمْتَ 

ettim anlamına da gelmektedir.278 Araplar bir işi yapmaya azmettim anlamında; 

Azemtu’l-emr (َََالأمَْر  derler.279 (عَزَمْت 

Ülü’l-azm tabiri ise “sahip olanlar” anlamındaki ülû ile azm kelimesinin 

oluşturduğu bir terkip olup ‘sabırlı, gayretli ve kararlı olanlar’ demektir.”280 

Kitâb-ı Mukaddeste de peygamberlerin üstünlüğü bağlamında bilgiler281 

bulunmakla birlikte söz konusu bilgiler, sözlük anlamlarıyla ve Kur’an’da yer alan ülü’l-

azm kavramıyla mahiyet olarak örtüşmemektedir.  

1.2.1. Kur’an ve Hadislerde Ülü’l-Azm Kelimesi 

Kur’an’da azm kelimesi sekiz, ülü’l-azm kelimesi bir yerde geçmektedir.282 

Kur’an’da yer alan عزم kelimesi, bazı ayetlerde kesin karar ve ısrar anlamında fiil 

formundadır: “Boşamaya karar vermiş olurlarsa (وا  şüphe yok ki Allah her şeyi ,(وَاِنَْعَزَم 

işitir ve bilir.”283 Bazı ayetlerde de isim olarak kararlılık, kesinlik, sebat ve sağlam iş 

yapma anlamı ön plana çıkmaktadır: “...Eğer sabreder ve sakınırsanız bilin ki bu size 

gereken davranışlardandır (َِور َالْ م  َعَزْمِ ”.(مِنْ
284 “Biz daha önce Âdem’den söz almıştık, 

                                                           
277 Halîl b. Ahmed, III, 149; Cevherî, 1985; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 651. 
278 İbn Dureyd, 817; İbn Manzûr, IV, 2932. 
279 İsfehânî, 334. 
280 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 177. 
281 Yahudiler Hz. Mûsâ’nın, aracısız olarak Allah ile konuşması (Çıkış, 3/13-15) sebebiyle onu en üstün 

peygamber (Tesniye, 34/10: “Musa gibi RAB’bin yüz yüze görüştüğü bir peygamber gelmedi.” Ayrıca 

bkz.: Çıkış, 33/11; Sayılar, 12/6-8.) kabul etmişlerdir. Sonraki peygamberler aynı zamanda siyasi lider olan 

Hz. Mûsâ’nın şeriatını takip etmişlerdir. (Ömer Faruk Harman, “Mûsâ”, DİA, Ankara 2020, XXXI, 207; 

Eldar Hasanov, “Yahudilikte Peygamberlik ve Peygamberler”, İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları 

Dergisi, 3 (4), 2014, 680-681, (676-695). Hıristiyanlar hem peygamber (Matta, 21/11: “Kalabalıklar, “Bu, 

Celile’nin Nasıra Kenti’nden Peygamber Îsâ’dır” diyordu.”) hem de insanüstü kabul ettikleri (Yuhanna, 

14/11: “Bana iman edin; ben Baba’dayım, Baba bendedir. Hiç değilse bu işlerden dolayı iman edin.”) Hz. 

Îsâ’yı, Hz. Mûsâ’dan daha üstün görmüşlerdir: (İbrânîler, 3/1: “Bunun için, göksel çağrıya ortak olan kutsal 

kardeşlerim, dikkatinizi açıkça benimsediğimiz inancın elçisi ve başkâhini Îsâ’ya çevirin.”) Kitâb-ı 

Mukaddeste yer alan bilgilerden anlaşıldığına göre, Yahudilikte Hz. Mûsâ, Hıristiyanlıkta Hz. Îsâ, diğer 

peygamberlerden üstündür. 
282 Abdulbâkî, 461. 
283َBakara: 2/227. Benzer ayetler için bkz.: “Bekleme emri süresine ulaşmadıkça evlenme akdi yapmaya 

kalkışmayın (وا َتعَْزِم   ;de Allah’a güven.” Âl-i İmrân: 3/159 (عَزَمْتََ) Bakara: 2/235; “Karar verince ”.(وَلَ

“Durum kesinlik kazanınca (عَزَمََالْمَْر)...” Muhammed: 47/21. 
284 Âl-i İmrân: 3/186. Benzer ayetler için bkz.: “İşte bunlar, kararlılık gerektiren işlerdendir (َِور  ”.(عَزْمَِالْ م 

Lokmân: 31/17; “İşte bu güçlü irade gerektiren işlerdendir (َِور  .Şûrâ: 42/43 ”.(عَزْمَِالْ م 



48 
 

 

fakat o unuttu; biz onda yeterli bir kararlılık görmedik (َ
ࣖ
ً َعَزْما َلَه  َنَجِدْ  ayetinde ise 285”.(وَلَمْ

azm kelimesi, sıfat olarak ‘kararlı, sabırlı’ anlamında yer almıştır. 

Ülü’l-azm terkib olarak ise “Öyle ise sen de, peygamberlerden azim ve gayret sahibi 

س لَِ)  .olanlar gibi sabret.”286 ayetinde zikredilmiştir (ا و۬ل واَالْعَزْمَِمِنََالرُّ

Ülü’l-azm’in ne anlama geldiği ve kimler için kullanıldığıyla ilgili olarak 

Hadislerde çok sayıda rivayet bulunmaktadır. Kıyamet günü insanların Hz. Âdem, Hz. 

Nûh, Hz. İbrâhim, Hz. Mûsâ ve Hz. Îsâ’dan şefaat dileyecekleri, peygamberlerin birinin 

diğerine yönlendireceği ancak sadece Hz. Peygamber’in şefaat edeceğine dair rivayette287 

Hz. Peygamber’in diğer peygamberlerden üstün tutulduğu anlaşılmaktadır. Bu rivayette 

şefaat için kendilerine müracaat edilenlerin hepsinin resûl oldukları ve ülü’l-azm 

oldukları ifade edilmektedir. 

Hz. Peygamber’in kıyamet günü kavmin efendisi,288 insanların efendisi289 ve 

Âdemoğlunun efendisi290 olduğuna dair ifadeler de Hadis kaynaklarımızda yer 

almaktadır. Makâm-ı mahmûd’un Hz. Peygamber’e has bir makam olduğu diğer 

peygamberlere verilmediği291 ve Hz. Peygamber’in altı hususta diğer peygamberlerden 

üstün olduğu292 da rivayetlerde zikredilmektedir. 

Kaynaklarda peygamberler arasında üstünlüğün olmadığına dair rivayetler de 

bulunmaktadır. Hz. Peygamber’e “en kerîm” olanın kim olduğu sorulduğunda, Hz. Yûsuf 

diye cevap verdiği,293 kendisine “Ey yeryüzünün en hayırlısı!” şeklinde hitap edildiğinde, 

onun Hz. İbrâhim olduğunu294 söylediği yer almaktadır. Kendisinin Hz. Mûsâ’dan daha 

faziletli olduğunun söylenmesini istemediği,295 peygamberlerin, anneleri ayrı, babaları bir 

kardeşler ve dinlerinin de bir olduğu296 ve kendisi ile önceki peygamberlerin durumunu 

                                                           
285 Tâ-Hâ: 20/115. 
286 Ahkâf: 46/35. 
287 Buhârî, Enbiyâ, 3; Müslim, İman, 32; İbn Mâce, Zühd, 4312; Tirmizî, Kıyamet, 2436: Benzer rivayetler 

için bkz.: Buhârî, Tevhid, 36; Zekât, 76, Tefsir, 1, 233; Rikak 51. 
288 Buhârî, Enbiyâ, 3. 
289 Müslim, İman, 327. 
290 Ebû Dâvûd, Enbiyâ, 13; Tirmizî, Tefsîr, 18. 
291 Müslim, İman 320. 
292 Müslim, Mesacid, 3. 
293 Buhârî, Menâkıb, 2. 
294 Buhârî, Husumât, 1; Rikak, 43; Ebû Dâvûd, Sünnet, 13; Tirmizî, Kıraat, 3352. 
295 Buhârî, Enbiyâ, 34; Tevhid, 31; Müslim, Fedâil, 160; Ebû Dâvûd, Sünnet, 4671; Tirmizî, Tefsir, 3240. 
296 Buhârî, Enbiya, 48 



49 
 

 

bir ev inşa eden kimseye benzettiği297 şeklindeki rivayetler üstünlük olmadığını ifade 

etmektedir. O, Allah’ın peygamberleri arasında ayrım yapmayı yasaklamış ve kendisinin 

Yûnûs peygamberden hayırlı olduğunu söyleyeni yalancı olmakla nitelemiştir.298 Bazı 

rivayetler de ise Hz. Peygamber’in “Peygamberler arasında üstünlük yarışı yapmayınız.” 

dediğine yer verilmiştir.299 

1.2.2. İslam Düşüncesinde Ülü’l-Azm Kavramı 

Kur’an’da bir ayette “azim sahibi peygamberler”300 ifadesi yer almaktadır. Bu 

ifadeden hareketle âlimler azim sahibi olanlar ve azim sahibi olmayanlar şeklinde bir 

ayrım yapmışlar ve kendi görüşlerini başka ayetler ve rivayetlere dayandırmaya 

çalışmışlardır. Âlimlerin hemen hemen tamamına yakını farklı görüşleri göz önünde 

bulundurmuşlar fakat ağırlıklı olarak Ahzâb suresinin 7’nci ayetinde isimleri zikredilen 

peygamberleri ülü’l-azm peygamberler301 olarak kabul etmişlerdir: “Hani biz, bütün 

peygamberlerden ( نََالنَّبيِ َِ ) kendi bağlılık sözlerini almıştık; senden, Nûh’tan, İbrâhim ve 

Mûsâ’dan ve Meryem oğlu Îsâ’dan. Hepsinden de sağlam sözler almıştık.”302 

Azm kelimesinin çokça sabreden anlamına geldiği, sabreden resûllerin; Hz. 

İbrâhim, Hz. Eyyûb, Hz. İshak ve Hz. Ya’kûb olduğu da söylenmiştir. Hz. İbrâhim ateşe 

atılmış, Hz. Nûh kavmi tarafından yalanlanmış ve bayılıncaya kadar dövülmüş, Hz. İshak 

kurban edilmekle karşı karşıya kalmış, Hz. Ya’kûb oğlu Hz. Yûsuf’a olan üzüntüsünden 

gözlerini kaybetmiş, Hz. Eyyûb belalara sabretmiş, Hz. Yûnus balığın karnında kalmış 

fakat hepsi sabretmişlerdi. Bunların dışında kaynaklarda bazı zayıf bilgiler de 

bulunmaktadır. Beytu’l-Makdis’te bulunan on iki peygamberden bazısı testereyle 

doğranmış bazısının yüz ve kafa derisi yüzülmüş, bazıları darağaçlarına asılmış, bazısı 

ateşte yakılmış bazısının da kafası yarılmış yine de sabretmişlerdi. Allah, Hz. 

Peygamber’e, diğer peygamberlerin başlarına gelenleri bildirmek suretiyle başına 

gelenlerden dolayı sabretmesini emretmiştir.303 Peygamberlerin bir kısmı da tamamı da 

ülü’l-azm olabilir diyenler olmuştur. Yukarıda yer alanlar haricinde, Hz. Yûsuf, kuyuya 

                                                           
297 Buhârî, Menâkıb, 18. 
298 Buhârî, Enbiyâ, 70, 88; Ebû Dâvûd, Sünnet, 13. 
299 Buhârî, Enbiyâ, 35; Müslim, Fedâil, 159; Ebû Dâvûd, Sünnet, 13. 
300 “Öyle ise sen de, peygamberlerden azim ve gayret sahibi olanlar gibi sabret...” Ahkâf: 46/35. 
301 Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 180; İbn Ebü’l-İz, 46, 290-291. 
302 Ahzâb: 33/7. 
303 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 31-32; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVIII, 35. 



50 
 

 

ve zindana atılmış, Hz. Mûsâ denizin ortasında kalmış, Hz. Dâvûd hatası sebebiyle kırk 

yıl gözyaşı dökmüş, Hz. Îsâ dünyalık bir tuğlayı diğerinin üzerine koymamış ve hepsi de 

kararlı bir şekilde sabretmişlerdir.304 Bu zikredilen detaylardan bir kısmı Kur’an ile 

örtüşürken bir kısmı İsrailiyata dayanmaktadır. İsrailiyata dair bilgiler çalışmanın 

ilerleyen bölümlerinde verilmiştir. 

Âlimler, rivayetlere göre ülü’l-azm peygamberlerin sadece Hz. Nûh, Hz. İbrâhim, 

Hz. Mûsâ, Hz. Îsâ ve Hz. Muhammed olduğu yanında bütün peygamberlerin ülü’l-azm 

olduklarını, çünkü hepsinin Allah tarafından kendilerine yüklenen görevi azim ve sabır 

içerisinde yerine getirdiklerini söylemişlerdir.305 Ayrıca, ülü’l-azm olanların güçlü ve 

zalim müstekbirlere tebliğ ettikleri, kendi kavimlerine karşı sabrettikleri ve beddua 

etmedikleri, sıkıntılara sabrettikleri, en mükemmel şekilde yaşadıkları ve nefsani 

arzularına uymadıkları vurgulanmıştır.306 

Ülü’l-azm peygamber olarak ismi zikredilenler hakkında daha başka niteliklere de 

yer verilmiştir. Savaşmakla emrolunan peygamberler, Arap olan peygamberler, fitneye 

uğrayan peygamberler ile günah işlemediği halde belaya uğrayan peygamberler olduğu 

belirtilmiş, hepsinin ülü’l-azm olduğu söylenmiştir.307 Peygamberlerden ülü’l-azm 

olanların; kendileri ile elçi olarak gönderildikleri toplumda, iman etmeyenlerle alakayı 

kesenler olduğu da söylenmiştir. Bu konuda Hz. Nûh308 ve Hz. Muhammed309 ile ilgili 

örnekler vardır. 

“Öyle ise sen de, peygamberlerden azim ve gayret sahibi (ََِالْعَزْم  olanlar gibi (ا و۬ل وا

sabret...”310 ayetinde; َِس ل  ifadesindeki ‘min’ edatının ba’ziyyet/kısmîlik ifade ettiği مِنََالرُّ

söylenmiştir. Bu durumda ülü’l-azm lafzı ile tüm peygamberler değil bazıları 

kastedilmiştir. Hz. Âdem’in azimsiz ve Hz. Yûnus’un sabırsız olduğunu söyleyenlerde 

olmuştur. Diğer taraftan ‘min’ edatını beyaniyye olarak kabul edenler de tüm 

                                                           
304 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 513. Bu peygamberlerden farklı olarak sadece Âdem hakkında şöyle 

buyrulmuştur: “... Ve biz onda bir azim/kararlılık (ًَ  .bulmadık.” Tâ-Hâ: 20/115; İbn Ebü’l-İz, 119-123 (عَزْما
305 Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr, Câmiü’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, (thk.: Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Türki), Dârü Hicr, Beyrut 2001, XXI, 177; Mâtürîdî, Te’vilât, XIII, 380; Beyzâvî, 

Envâru’t-Tenzîl, V, 117. 
306 Mâtürîdî, Te’vilât, XIII, 380. 
307 Mâverdî, en-Nuket, V, 288. 
308 “Nûh demişti ki: “Ey Rabbim! Yeryüzünde kafirlerden hiçbir kimse bırakma!” Nûh: 71/26. 
309 İbn Fâris, Mu’cem, IV, 308; İbn Sîde, I, 533; İbn Manzûr, IV, 2932. “Allah ve O’nun Resûlünden, 

antlaşma yaptığınız müşriklere bir fesih bildirimidir!” Tevbe: 9/1; Ayrıca bkz.: Tevbe: 9/5. 
310 Ahkâf: 46/35. 



51 
 

 

peygamberlerin ülü’l-azm olduklarını dile getirmişlerdir.311 ‘min’ edatı ba’ziyyet ifade 

ederse; şeriat sahibi peygamberler ülü’l-azm olanlardır denilmiş, Ahzâb suresinin 7’nci 

ayetinde isimleri sayılanlar ile sınırlandırılmıştır.312 İbn Ebü’l-İz; Allah’ın, Hz. 

Peygamber’e Yûnus peygamber gibi olmamasını313 fakat büyük azim sahipleri gibi 

olmasını emrettiğini314 belirtmiştir. Kimine göre Hz. Âdem ve Hz. Yûnus ile ilgili 

eleştiriler, tüm peygamberlerin ülü’l-azm olduğu iddiasını da ortadan kaldırmaktadır.315 

Ülü’l-azm peygamberlerin isimleri hakkında farklı listeler vardır.316 Yukarıda 

isimleri zikredilenler haricinde; Hz. Hûd, Hz. Süleyman, Hz. Sâlih, Hz. Şuayb, Hz. Lût 

ve Hz. İsmâil peygamberlerin isimlerini zikredenler de olmuştur. Bazı ayetler317 delil 

gösterilerek on sekiz peygamberin ülü’l-azm olduğu söylenmiştir. Hz. Yûnus hariç tüm 

peygamberler için ülü’l-azm diyenler vardır. Ülü’l-azm peygamberlerin Şam bölgesine 

ve İsrailoğullarına gönderildiği ve kendilerine karşı çıkılan on iki peygamber olduğu da 

belirtilmiştir.318 

Elmalılı, Kur’an’da ismi zikredilen tüm peygamberlerin ülü’l-azm resûl 

olduklarını,319 Kur’an’da zikredilenler haricinde de resûller bulunduğunu320 

belirtmiştir.321 Ateş, onların sözlü ve fiili olarak azimli, kararlı, ısrarlı ve iradeli 

olduklarını söylemişlerdir.322 

Ahzâb suresinin 7’nci ayetinde yer alan “bağlılık sözlerini almıştık” ifadesindeki 

söz almaktan maksadın, peygamberlerin birbirlerini tasdik etmeleri323 olduğu belirtilmiş, 

bu peygamberlerin şeriat sahibi olmaları324 ön plana çıkartılmıştır. Söz almak ifadesi 

                                                           
311 Mâtürîdî, Te’vilât, XI, 310; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVIII, 35; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, III, 319; Elmalılı, VII, 120-121; İbn Âşûr, XXVI, 67; Ateş, Çağdaş Tefsir, VIII, 392. 
312 Elmalılı, VII, 120-121. 
313 Kalem: 68/48. 
314 Ahkâf: 46/35. 
315 Muhammed Aruçi, “Ülü’l-Azm”, DİA, İstanbul 2012, XLII, 294-295. 
316 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 355. 
317 “İbrâhim, İshak, Ya’kûb, Nûh, Dâvûd, Süleyman, Eyyûb, Yûsuf, Mûsâ, Hârûn, Zekeriyyâ, Yahyâ, Îsâ, 

İlyâs, İsmâil, Elyesa’, Yûnus ve Lût. “Hepsini âlemlere üstün kıldık.” En’âm: 6/83-86. 
318 Kurtubî, XIX, 233-235; Alûsî, XIII, 191; Tabâtabâî, XVIII, 222-223. 
319 Elmalılı, VII, 121. 
320 “Hem gerek sana bundan evvel haberlerini naklettiğimiz peygamberler ve gerekse haberlerini 

nakletmediğimiz peygamberler gönderdik. Ve Allah Mûsâ ile de konuştu.” Nisâ: 4/164. 
321 Elmalılı, VII, 121. 
322 Ateş, Çağdaş Tefsir, VIII, 392. Ayrıca bkz.: İbn Âşûr, XXVI, 67. 
323 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 475; Taberî, XIX, 23. 
324 “Hz. Nûh, Hz. Muhammed, Hz. İbrâhim, Hz. Mûsâ ve Hz. Îsâ.” Şûrâ: 42/13; Kurtubî, XVII, 68; Beyzâvî, 

Envâru’t-Tenzîl, IV, 225; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 18; Alûsî, XI, 152; Tabâtabâî, 

XVI, 284-285. 



52 
 

 

hakkında bu peygamberlerin kavimlerinin kendilerine iman etmelerine yönelik325 

söz/misak aldıkları ve en faziletlilerinin Hz. Peygamber olduğu için ilk onun isminin 

zikredildiği326 ya da bu isimlerin örnek327 olarak zikredildiği söylenmiştir. Sözün 

mahiyetinin; peygamberlerin Allah’tan korkması, kâfirlere ve münafıklara itaati 

reddetmesi ve Allah’ın indirdiğine tâbi olması olduğuna yer verilmiştir.328 

Nûh peygamberden Hz. Muhammed’e kadar tüm peygamberlerin getirdikleri din 

aynıdır.329 Allah’ın bu isimleri, Hz. Mûsâ ve Hz. Îsâ’nın Hz. Peygamber döneminde 

yaşayan müntesiplerinin bulunması, Hz. İbrâhim’in Araplar nezdinde bilinmesi ve 

faziletinin kabul edilmesi, nihayet Hz. Nûh’un insanlık âleminin ikinci atası olması 

sebebiyle zikrettiği söylenmiştir.330  

Peygamberlerin hangi özellikleri sebebiyle kendilerine ülü’l-azm dendiği 

konusunda ortaya konan görüşlerin bir kısmı başka ayetlerle desteklenmiştir. Fakat bu 

görüşlerin bir kısmı ya bağlamından kopuk ya da İsrailiyat kaynaklıdır. Her peygamberin 

Allah tarafından kendilerine bildirilen emir ve yasakları en üst düzeyde yerine 

getirdikleri, bu konuda azim ve karalılık gösterdikleri ve görevlerini eksiksiz yerine 

getiren tüm peygamberlere ülü’l-azm denileceği görüşü daha tutarlıdır. 

Ülü’l-azm ifadesinin yer aldığı ayet ile Ahzâb suresinde ismi zikredilen 

peygamberler ve alınan sözün mahiyeti üzerinde yapılan açıklamalar ayeti isabetli bir 

şekilde yorumlamaya yeterli olmamıştır. Problemin kaynağı aslında ülü’l-azm ifadesi 

değil, peygamberlerin tafdili meselesindedir. Peygamberlerin birbirlerine üstünlüğü ya da 

bazılarının diğerlerinden üstün olduğu daha genel, ülü’l-azm daha özel bir durum arz 

etmektedir. 

Peygamberler arasında tafdil vardır diyenler bazı deliller ortaya koymuşlardır. Bu 

delillerin başında “Biz, o peygamberlerin bazısını bazısına üstün kıldık. Onlardan bazıları 

                                                           
325 Mâverdî, en-Nuket, IV, 377. 
326 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 52; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 18; Elmalılı, VI, 296; 

Tabâtabâî, XVI, 284-285. 
327 M. Sait Şimşek, Hayat Kaynağı Kur’ân Tefsiri, Beyan Yay., İstanbul 2012, IV, 175. 
328 İbn Âşûr, XXI, 273. 
329 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 52; Alûsî, XI, 152; İbn Âşûr, XXI, 275. 
330 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXV, 198; Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 139-140; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 175. 



53 
 

 

ile Allah konuştu, bazılarının da derecelerini yükseltti. Meryem oğlu Îsâ’ya açık deliller 

verdik ve Rûhu’l-kudüs (Cebrâil) ile kuvvetlendirdik”331 ayeti gelmektedir.332 

Allah’ın Hz. Mûsâ ile konuşması, Hz. İbrâhim’i halil/dost edişi, Hz. Dâvûd’a 

Zebûr’u verişi, rüzgâr ile cinlerin Hz. Süleyman’ın emrine verilişi ve kuşdilinin öğretilişi, 

Hz. Îsâ’ya ölüleri diriltme, anadan doğma kör ve abraşları iyileştirme, çamurdan yapılan 

kuşa can verme ve Rûhu’l-kudüs ile destekleyişi birer üstünlük olarak zikredilmiştir.333 

Bu isimlere; İsmâil, İshak, Ya’kûb, Şemuel, Muhammed ve İbrâhim peygamberleri 

eklemişlerdir.334 Hz. Mûsâ ve Hz. Îsâ’nın muazzam mucizeleri sebebiyle isimlerinin 

zikredildiği, mucizesi çok olanın diğerlerinden üstün olacağı, Kur’an mucizesi335 ve son 

din336 sebebiyle Hz. Peygamber tartışmasız en üstün olduğu iddia edilmiştir. Tafdîlden 

maksadın yeni bir şeriat olduğu da söylenmiştir.337 Peygamberlerin bazılarına kitap, 

bazılarına suhuf verildiği, melek Cebrâil veya diğer şekillerde vahyedildiği, bazılarının 

belli bir kavme, bazıları tüm insanları tebliğ için gönderildiği zikredilmiş ve Hz. 

Peygamber’in peygamberlerin en üstünü olduğu konusunda görüş birliği bulunduğu 

belirtilmiştir.338 İbnü’l-Arabî’ye göre peygamberimiz, bilinç dolayısıyla ilahi, yaratılmış 

olması yönüyle beşerî olan ve insan-ı kâmil olması yönüyle de en üstün insandır.339 Oysa 

bu ifadeler Hz. Peygamber’e ilahi özellikler atfetmekte olup kabulü mümkün değildir. 

Bu izahlar karşısında Hz. Âdem’e meleklerin secde ettiği, Hz. İbrâhim’i ateşin 

yakmadığı, Hz. Mûsâ’nın denizde boğulmadığı, Hz. Dâvûd’un demiri elinde yumuşattığı 

ifade edilmiştir. Ayrıca bazı eserlerde Hz. Süleyman’a cinler, kuşlar, rüzgârların 

musahhar kılınması ve Hz. Îsâ’nın beşikte konuşması mucizeleri zikredilerek bunların 

Hz. Peygamber’in mucizelerinden daha büyük olduğu, ona karşı üstünlük olduğu 

iddialarına yer verilmiştir.340 

                                                           
331 Bakara: 2/253. Ayrıca bkz.: “Peygamberlerin de bazısını bazısına üstün kıldık ve Dâvûd’a da Zebûr’u 

verdik.” İsrâ: 17/55; “Dâvûd’a ve Süleyman’a bir ilim verdik. “Bizi inanan kullarının birçoğundan üstün 

kılan Allah’a hamd olsun!” dediler.” Neml: 27/15. 
332 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 152-153. 
333 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 211; Mâverdî, en-Nuket, I, 322. 
334 Taberî, IV, 519-520. 
335 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 477-478. 
336 Fazlur Rahman, İslami Yenilenme Makaleler III (Çev. Adil Çiftçi), Ankara Okulu Yayınları, Ankara 

2010, 19-20. 
337 Alûsî, II, 4. 
338 Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 186, 325. 
339 İbnü’l-Arabî, Fusûsü’l-Hikem, 214. 
340 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, VI, 214; Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 439-443. 



54 
 

 

Üstün kılınış, onların mücadeleleriyle ya da dünyada bıraktığı etkiyle açıklanmaya 

çalışılmıştır. Ahirette şefaat, sadece kendi kavmine, insan ve cinlere ya da tüm insanlığa 

gönderilmiş olmaları yönüyle de peygamberler arasında üstünlük olabileceği 

belirtilmiştir.341 Bu sebeple Hz. Muhammed en üstün peygamberdir.342 Peygamberlerin 

kimisi öldürülmüş kimisi ise korunmuştur. Allah’ın kendilerine verdiği lütuf ve 

meziyetler sebebiyle peygamberlerin tafdîlinden bahsedilebileceği söylenmiştir.343 

Hz. Peygamber’in diğer peygamberlere verilmeyen pek çok özelliği344 nedeniyle en 

üstün olduğu ifade edilmiştir. Ayrıca Allah’ın, diğer peygamberlere isimleriyle hitap 

ettiği halde, Hz. Peygamber’e “ey nebî” veya “ey resûl” diyerek hitap etmesi bir üstünlük 

olarak zikredilmiştir.345 Hz. Peygamber’in resûlü’s-sekaleyn olduğu, ezan ve kamette 

ismi geçtiği,346 nebîlerin ve resûllerin sonuncusu olduğu, Hz. Âdem’den önce yaratıldığı, 

peygamberlerin en şereflisi olduğu, diğer bütün şeriatları neshettiği kendi şeriatının nesh 

olmayacağı ifade edilmiştir.347 Ümmeti, en hayırlı ümmet olduğu için, Hz. Peygamber de 

en hayırlı peygamberdir.348 Kimine göre risâlet görevlerinde birbirlerinden farkları 

olmamakla birlikte her biri kendilerine verilen bazı özellik ve meziyetler sebebiyle 

birbirlerine üstün kılınmışlardır. Hz. Peygamber kendisine verilen binlerce mucizesiyle 

diğer peygamberlerden en üst derecededir.349 Hz. Peygamber’in üstün olmadığı ile ilgili 

rivayetlerin tevazu ve asabiyeti önleme maksadıyla söylendiği iddia edilmiştir.350 

Üsmendî (ö. 552/1157[?]), Hz. Peygamber’in de ahlak yönünden en üstün ve beşer 

içerisinde en hayırlı olduğunu söylemiştir.351 

                                                           
341 Mâtürîdî, Te’vilât, II, 149. 
342 İbn Fûrek, 187. 
343 Bahçeci, 163; Yaşar Nuri Öztürk, Kur’an’ın Temel Kavramları, Yeni Boyut Yay., İstanbul 2022, II, 

175, 180. 
344 Enbiyâ: 21/107: âlemlere rahmet; İnşirâh: 94/4: zikrinin yükseltilmesi; Nisâ: 4/80: Hz. Peygamber’e 

itaatin Allah’a itaat oluşu; Bakara: 2/23: Kur’an ile bir benzerini getirmesi yönüyle meydan okuması; Âl-i 

İmrân: 3/110: Hz. Peygamber’in ümmetinin en hayırlı ümmet oluşu. 
345 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, VI, 210-214. 
346 Konyalı Mehmed Vehbi Efendi, Akaid-i Hayriye, (Sad.: Resul Öztürk), Eğitim Yay., Konya 2018, 110-

113, 128. 
347 Bâkıllânî, el-İnsâf fîmâ Yecibü İ’tikâdühü ve lâ Yecûzü’l-Cehli bihî, (thk.: Muhammed Zâhid el-

Kevserî), el-Mektebetü’l-Ezheriyye, Kahire 2000, 61. 
348 Süleyman Uludağ, Temel Tasavvufi Kavramlar, Ketebe Yay., İstanbul 2021, 91-92. 
349 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 208; İbn Âşûr, III, 6; Tabâtabâî, II, 313; Ateş, Çağdaş 

Tefsir, I, 439-443. 
350 Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 439-443. 
351 Üsmendî, Ebü’l-Feth Alâüddîn es-Semerkandî, Lübâbü’l-Kelâm, (nşr.: M. Sait Özervarlı), TDV Yay., 

İstanbul 2019, 123; Ayrıca benzer ifadeler için bkz.: Ömer en-Nesefî, Ebû Hafs Necmeddin Ömer b. 

Muhammed, Akâidü’n-Nesefî, (Ed.: Ş. Ali Düzgün), Grafiker Yay., Ankara 2013, 312; Râzî, el-Metâlibü’l-



55 
 

 

Diğer taraftan Kurtubî, bu ayetin tefsirinde Hz. Peygamber’den “kendisinin üstün 

tutulmaması” şeklindeki rivayetlere yer vererek, peygamber olmaları yönüyle birbirlerine 

bir üstünlüklerinin söz konusu olmadığını belirtmiş, bu meselede üstünlük iddiasının 

ayetin anlamına uygun düşmediğini vurgulamıştır.352 Üstün kılınışın aslında ihsan 

edilmek olduğu, ancak ümmetlerin peygamberle ilgili rekabet izlenimi verecek 

kıyaslamalar yapmalarının iman terbiyesine yakışmayacağı vurgulanmıştır.353 Kur’an’ın 

her ne kadar bazılarının diğer bazılarına tafdîli belirtilse de bir sıralama yapmadığı, Hz. 

Peygamber’in diğer peygamberlerden üstün olduğunu zikretmediği ortadadır.354 

Peygamberler arasında tafdîl yoktur diyenlerin delillerinden birisi: “O 

peygamberlerden (ََالنَّبِيُّون) hiçbirini diğerinden ayırmayız.”355 ayetidir. Bir diğer ayet ise 

şöyledir: “O’nun elçilerinden (س ل  .hiçbirini diğerinden ayırmayız.”356 Câhiz (ö (ر 

255/869), peygamberler arasında üstünlük gibi bir durumun olmaması gerektiğini, bütün 

peygamberlerin, üstün ahlak sahibi ve kendi zamanlarının şartlarında yaşadıklarını 

belirtmiştir.357 

Âlimlere göre ayet,358 ehl-i kitâbın yaptığı gibi, kitaplar ya da resûllerin bazılarına 

iman edip bazılarını yalanlamayız anlamındadır. Yahudiler Hz. Mûsâ ve Tevrat’a iman 

etmiş fakat Hz. Îsâ ve İncil’i, Hz. Muhammed ve Kur’an’ı inkâr etmişlerdir. Hıristiyanlar 

Hz. Mûsâ ve Tevrat ile Hz. Îsâ ve İncil’e iman ederken Hz. Muhammed ve Kur’an’ı inkâr 

etmişlerdir.359 Peygamberlerin hepsi tevhide çağırmış, aynı dini tebliğ etmiş, aynı iman 

esaslarını getirmiş ve örnek olmuşlardır. Bu nedenle peygamber olmaları ve kendilerine 

iman yönüyle aralarında ayrım yapılamaz denilmiştir.360 Kimine göre bilgi, manevi 

                                                           
Âliye mine’l-İlmi’l-İlâhî, Metafizik, (Haz.: Ekrem Demirli), Fikriyat Yay., İstanbul 2022, VIII, 407; Râzî, 

Şerhü Meʿâlim fî Usûli’d-Dîn, (thk.: Nizar b. Ali Hammâdî) Dârü’l-Feth, Amman, 2010, 543. 
352 Kurtubî, IV, 254-255. 
353 Elmalılı, II, 148-149, 151. Elmalılı’ya göre; En’âm: 4/84-86’ncı ayetlerinde ismi sayılan peygamberlerin 

hepsine ihsan edildiği ve hepsinin âlemlere üstün kılındığı yer almaktadır. 
354 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 267-268. 
355 Bakara: 2/136. Âl-i İmrân: 3/84.ayette bu ayetin aynısıdır. 
356 Bakara: 2/285. 
357 Câhiz, III, 341-343. 
358 “O’nun elçileri ( س لِهَّٖ  .arasında ayırım yapmayız” Bakara: 2/285 (ر 
359 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 231-232; Taberî, II, 595-596, V, 150, 554; Mâtürîdî, Te’vilât, II, 225; 

Mâverdî, en-Nuket, I, 363; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, VII, 145, VIII, 137; Kurtubî, IV, 492; Beyzâvî, 

Envâru’t-Tenzîl, I, 166; Alûsî, II, 66; İbn Âşûr, I, 739, III, 133, 302; Elmalılı, I, 425, II, 272-273; Tabâtabâî, 

I, 306-307; II, 448; Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 246; II, 75; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 166, 305. 
360 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 141; I, 288; Mâtürîdî, Te’vilât, I, 253; II, 351; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 334; 

Kurtubî, II, 416-417; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 108; II, 26; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, 

I, 133; I, 271; Alûsî, I, 393; II, 207; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 305; Ahmet Akbulut, Nübüvvet Meselesi 

Üzerine, Birleşik Dağıtım, Ankara 1992, 115. 



56 
 

 

derece, resûl-nebî olmak gibi aralarında fark olsa da yukarıdaki ayet peygamberleri ayırt 

etmeden hepsine iman edilmesi gerektiğini işaret etmektedir.361 Peygamberlerin 

getirdikleri inanç esasları değişmeksizin hepsinde aynıdır.362 Tafdîl kelimesi üstünlük 

değil farklılık anlamına gelmektedir. Kâfirlerin özelliklerinden bahseden ayet363 bu 

hususta güzel bir örnektir. Peygamberlerin isimlerinin yer aldığı bazı ayetler364 

peygamberlerin birbirlerine tafdîli konusunda delil olarak zikredilse de hiç birisi konuyla 

alakalı değildir. Nitekim peygamberlerin derece bakımından bazısının bazısına üstün 

olduğu iddia edilirse bu durumda derece bakımından daha düşük olan peygamberin, Allah 

tarafından verilen görevi eksik yaptığı izlenimini uyandıracaktır.365 Her peygamber kendi 

çağında özel olup aralarındaki farklılık, üstünlük olarak anlaşılmamalıdır.366 

Peygamberlerin tafdîlini, onların derecelendirilmesi olarak anlayanlar tarafından öne 

sürülen gerekçeler her ne olursa olsun Kur’an’dan bir dayanağı bulunmayıp, tüm 

gerekçeler aklî çıkarımlardır.367 Peygamberlerin birbirlerine kıyasla, birinin diğerinden 

eksiklik ve küçümseme tarzıyla üstünlüklerinin düşünülmemesi vurgulanmıştır.368 

Diğer bazı meselelerde olduğu gibi tafdîl meselesi de Şîa gibi bazı mezhep ve 

anlayışlar tarafından suistimal edilmiş, melek-nebî ile nebî-velî kıyaslamaları da 

yapılmıştır.369 Hz. Peygamber’in diğer nebîlerin en faziletlisi olduğuna dair370 görüş 

beyan edip, velî’nin nebî’den üstün olduğunu iddia eden Şîi gurupların olduğuna yer 

verilmiştir.371 Şîa’nın imamet meselesini dinî bir mesele haline getirmesi, Hz. Ali’nin 

hilafet ve imameti hak ettiği, hatta Hz. Peygamber tarafından görevi kendisine tebliğ 

                                                           
361 Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 246. 
362 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IV, 91-92; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 378. 
363 “...ve o kimseler ki, “peygamberlerin bazısına inanır bazısını inkâr ederiz” diyerek ikisi arasında bir 

yol tutmak isterler... onlardan hiçbirini diğerinden ayırmayan kimselere gelince, işte bunların ecirleri 

kendilerine verilecektir...” Nisâ: 4/150-152. Ayrıca bkz.: İsrâ: 17/21; Ra’d: 13/4. 
364 Nisâ: 4/163; En’âm: 6/84-86; Ahzâb: 33/7; Şûrâ: 42/13. 
365 Akbulut, Nübüvvet Meselesi Üzerine, 113. 
366 Furat Akdemir, Fetânet Sıfatı Bağlamında Hz. Peygamber’in Örnekliği Meselesi, (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi), AÜSBE, Ankara 2014, 50-51. 
367 Esen, 52-55. 
368 Kamil Güneş, İslâm Düşüncesinde Kutsallık, İnsan Yay., İstanbul 2010, 210-211. 
369 Bağdâdî, el-Fark, 295-296; Pezdevî, 205, 208; Beyzâvî, Tavâliʿü’l-Envâr min Metâli’i’l-Enzâr, (thk.: 

Abbas Süleyman), Dârü’l-Ceyl, Beyrut 1991, 216-217; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 309-310; Eş’arî, 

Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve İhtilâfü’l-Musallîn, (thk.: Muhammed Muhyiddîn 

Abdülhamîd), Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut 1990, II, 439-440. 
370 Küleynî, I, 338. 
371 Eş’arî, Makâlât, I, 120. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/tavaliul-envar


57 
 

 

edildiği ve Hz. Peygamber’den sonra en üstün kişi olduğu iddiasıyla birlikte üstünlük 

meselesi Ehl-i sünnet’in de konusu haline gelmiştir.372 

Tafdîl konusu zamanla bir problem haline gelmiş, kelami tartışmalar ile birlikte 

daha karmaşık hale getirilmiştir. Konu, resûllerin birbirlerine üstünlüğü, Hz. 

Peygamber’in diğer peygamberlere üstünlüğü, peygamberlerin meleklere üstünlüğü ve 

peygamberlerin evliyalara üstünlüğü gibi başlıklar altında373 ele alınmıştır. 

1.2.3. Ülü’l-Azm Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

Kur’an’da sadece bir yerde zikredilen ülü’l-azm ifadesinden hareketle pek çok 

yorum ortaya çıkmıştır. Kendisine ülü’l-azm peygamberlerdensin denmediği, “ülü’l-azm 

peygamberler gibi sabret” dendiği halde Hz. Peygamber en üstün peygamber ilan 

edilmiştir. Hatta kimi çalışmalarda ortaya konduğu gibi min edatı ba’ziyyet/kısmîlik içinse 

Hz. Peygamber ismi zikredilen peygamberlerin dışında kalmakta, beyaniyye olduğu 

takdirde tüm peygamberleri kapsamaktadır.374 

Kanaatimizce Ülü’l-Azm ifadesi tüm peygamberlerin ortak özelliğidir. 

Peygamberlerinin bir kısmının azim, sebat, sabır, kararlılık sahibi olduğunu söylemek ve 

beş peygamberle sınırlamak doğru değildir. Böylesi bir iddia risâlet kurumunu itham 

altında tutmakta ve davalarını hakkıyla sürdüren peygamberler üzerinde bir eksiklik 

olduğu izlenimi uyandırmaktadır. Hem Kur’an hem de Hz. Peygamber bu şekil bir 

yarıştan bahsetmiş değillerdir. Hangi peygamberin hangi peygambere ne sebeple üstün 

kılındığı naslarda zikredilmediği ve zanni delillerle hareket edildiği için “üstünlük takva 

iledir ve onu da ancak Allah bilir” demek daha doğru olacaktır. Ülü’l-azm kavramının 

siyasî, sosyal ve dinî saiklerle anlam alanı daraltılmış ve ana mecrasından 

uzaklaştırılmıştır. Söz konusu ayette Hz. Peygamber’e davalarında kararlılık gösteren, 

sebat eden, direnen ve azimli olan peygamberler gibi olması öğüdü verilmektedir. Ayette 

zikredilen peygamberler örnek kabilindendir, tahsis için değildir. Kelamcıların büyük 

çoğunluğu Hz. Peygamber’in tüm peygamberlerden üstün olduğu konusuna vurgu 

                                                           
372 Fığlalı, 217-220; Bekir Topaloğlu, Kelam İlmi, Damla Yay., İstanbul 2007, 214. 
373 Bâkıllânî, el-İnsâf, 61-64; Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 185-188; Râzî, Şerhü Meʿâlim, 528, 531. 
374 Mustafa Kahraman, Müslüman Kelamında Peygamberin Görevi, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 

AÜSBE, Ankara 2007, 138. 



58 
 

 

yapmakta ve deliller sunmaktadırlar. Lakin böylesi bir tartışmanın ne temeli ne de usulü 

bulunmaktadır. 

1.3. ÜMMÎ 

Ümm (أمم), birbirini takip eden veya yakınında bulunan şeylerin kendisine eklendiği 

her şeye isim olarak verilen bir kelimedir.375 Ümm bir şeyin aslı demektir. Ordunun tabi 

olduğu aleme (sancağa) ümm denilmektedir.376 Ayrıca ümm anne, vâlide, yaşlı adamın 

karısı anlamına gelir. Hayvanlardan da doğuranlara ümm denilir.377 

Aynı kökten türeyen ümmî kelimesi ise, Ebû Ubeyde’ye göre yazı yazamayanlara 

denir.378 Zeccâc ve Ebû Müslim, okuma yazma öğrenmemiş kimseye, huyu ve tabiatı 

doğduğu gibi olana ümmî denildiğini ifade etmişlerdir.379 Az konuşan kimseye de ümmî 

denilmektedir. Ebû İshâk’a göre ümmî anasından doğduğu gibi olandır.380 

Sîbeveyh’in öğrencisi Kutrub’a göre, el-Ümmiyye ( ة َيََّالأ م َِ ) gaflet ve cehâlet 

demektir. Ümmî kelimesi de bu kökten geldiği için bilgi azlığı/kıtlığı anlamındadır. 

Ferrâ’ya göre kitâbı olmayan Araplara ümmî denir.381 İçerisinde hiç kimsenin okuma 

yazma bilmediği bir topluma yani okumayan ve yazamayan Arap toplumuna mensup 

olana ümmî denilir.382 Halkın genel alışkanlığı üzere yetişen kimseye de ümmî 

denmektedir.383 Ümmî, yazma bilmeyen384 veya yazma alışkanlığı bulunmayan385 bir 

topluluğa mensup olmak demektir. 

Ümmet ise topluluk, câmia demektir. Hayvanların her bir cinsine de ümmet 

denilmektedir.386 Her şeyin aslı manasına gelen em kökünden türeyen ümm, Arap dilinde 

ümmetin aslıdır.387 Aynı kökten türeyen ümmet kelimesinden maksadın imam, önder, 

                                                           
375 Halîl b. Ahmed, I, 87; Cevherî, 1863; Tehânevî, I, 258. 
376 Cevherî, 1863. 
377 Ezherî, XV, 636. 
378 Ebû Hâtim er-Râzî, I, 418. 
379 İbn Manzûr, I, 138; Cürcânî, et-Ta’rifât, 34; Ebü’l-Bekâ, 182. 
380 Ezherî, XV, 629, 636. 
381 İsfehânî, 23-24. 
382 Mutarrizî, I, 45; İbn Manzûr, I, 138; Cürcânî, et-Ta’rifât, 34; Ebü’l-Bekâ, 182. 
383 İsfehânî, 23-24. 
384 İbn Fâris, Mu’cem, I, 28. 
385 İsfehânî, 23-24. 
386 Cevherî, 1863. Bkz.: “Hem yeryüzünde kımıldayan hiçbir canlı ve iki kanadıyla uçan hiçbir kuş yoktur 

ki, sizin gibi birer ümmet olmasınlar...” En’âm: 6/38. 
387 Halîl b. Ahmed, I, 87; Cevherî, 1863; İbn Manzûr, I, 138; Cürcânî, et-Ta’rifât, 34; Ebü’l-Bekâ, 182; 

Tehânevî, I, 258. 



59 
 

 

millet388 veya Kureyş389 olduğu söylenmiş, kelimenin aynı zamanda insanın boyu, 

uzunluğu gibi anlamlara da geldiği belirtilmiştir.390 Ümmet kelimesi, Ebû Leys’e göre 

Müslüman olsun olmasın Hz. Peygamber’in elçi gönderildiği herkestir.391 Hz. Peygamber 

tarafından davet edilen herkes son dine davet edilmeleri yönüyle mecazi, bu davete icabet 

edip Müslüman olanlar da İslam’a mensup olmalarıyla hakiki anlamda ümmet 

olmuşlardır.392 

Kitâb-ı Mukaddeste ümmî kelimesini ifade eden ya da çağrıştıran bir karşılık 

bulunmamaktadır. Fakat Yahudilikte kendisine kitap verilip verilmemesi açısından bir 

anlayış ortaya konmuş ve Arapça karşılığının ümmî olduğu393 belirtilmiştir. Eski Ahit’te 

Hz. Mûsâ’nın halka Tevrat okuduğuna dair bilgiler yer almaktadır.394 Yazma konusunda 

ise “Ahd-i Atîk’te kendilerine nisbet edilen yazılar bulunan peygamberlere “yazar 

peygamberler” (kanonik peygamberler) adı verilmektedir.”395 Fakat burada bahsedilen 

okuma ve yazma fiilleri, ümmî kelimesinin kavramsal karşılığına uymamaktadır. 

Ümm kelimesi cahiliye şiirlerinde de kullanılmış, anne anlamı yanında bir kavmin 

yiyeceği ve idaresinden sorumlu kişi anlamıyla da yer almıştır. Bu şiirlerden birinde: “Bu 

Selm’in annesi (ٍََسَلْم  rahat nedir bilmiyor ve kalbin ihtiyaçlarını rahatlatamıyor.”396 (أ م 

şeklinde zikredilmiştir. Bir diğer şiirde de ümm kelimesi, “Aile efradının sorumlusu 

(anne) (ٍََعِيال  onların yiyeceklerini sağladığına şahit oldum, Onları yedirdiğine ve (أ مُّ

azaldığına...”397 ifadeleriyle sorumlu kişi anlamında dile getirilmiştir. Bu şiirler ümm 

kelimesinin sözlük ve kök anlamıyla uyumlu şekilde kullanıldığını göstermektedir. 

Ancak okuma yazma bilmeyen anlamında bir şiire rastlanılmamıştır. 

                                                           
388 İbn Dureyd, 1302. 
389 Ebû Hâtim er-Râzî, I, 418. 
390 İbn Dureyd, 1302. 
391 Ezherî, XV, 629. 
392 Konyalı Mehmed Vehbi Efendi, 109-110. 
393 “Yahudi geleneğinde kendilerine kitap verilmeyen ve peygamber gönderilmeyen (başka bir ifadeyle de 

Yahudi olmayan) toplumlara Goyim (İbranice) yahut onun Latince karşılığı olarak Gentile adı verilirdi. Bu 

kelimenin Arapçadaki karşılığı ümmîdir.” Düzgün, Âdem’den Öncesine Dönüş, 126. 
394 Ömer Faruk Harman, “Yahudilik”, DİA, İstanbul 2013, XLIII, 198. 
395 Yazar peygamberler şunlardır: Amos, Hoşea, Mika, İşaya, Obadya, Yoel, Yûnus, Tsefanya, Nahum, 

Habakkuk, Yeremya, Hezekiel, Haggay, Zekarya, Malaki. Ömer Faruk Harman, “Yahudilik”, 205. 
396 “ رِيحَ  َََََََوليَْسََلِحاجاتَِالف ؤادََِم  َسَلْمٍَتلكََلتسَْترَِيح   .Ebû Ziyâd, Abîd b. el-Ebras el-Esedî, Dîvân-u Abîd b ”أمِنَْأ م 

Ebras, (thk.: Hüseyin Nessar), Mektebetü’l Mustafa el-Babi, Mısır, 1957, 29; benzer bir şiir şu şekildedir: 

َعِنْدََأخَِىَكَلْبَِ“ َالْعنَْقاَء  غْرِب  ىَلمََْتلَِدْنِىَلَحَلَّقتََََََََْبِهَاَالم  َأ م ِ  Eğer annem beni doğurmasaydı, o atmaca kuşu uçar“ ”فَلَوَْأنََّ

beni kardeşim olan kelbin yanına götürürdü.” Amr b. Külsûm, 271. 
مَََْاوَْتحََتَْواقََلَّتَِ“ 397 مَََََََْإذاَأطْعَمْت ه  َتقَ ت ه  َعِيالٍَقدَشَهِدْت  -Şenferâ el-Ezdî, Sâbit b. Mâlik, Şerhü Şi’rü Şenferâ el ”أ مُّ

Ezdî, (thk.: Halid Abdurrauf el-Cebr), Darü’l-Yenabi’, Amman, 2004, 99. 



60 
 

 

1.3.1. Kur’an ve Hadislerde Ümmî Kelimesi 

“Ümmî” kelimesi, Kur’an’da dördü çoğul (biri ümmiyûn; üçü ümmiyyîn 

formunda), ikisi tekil (ümmî) toplam altı yerde zikredilmiştir.398 Bu ayetlerden birisi şu 

şekildedir: “Bunların bir kısmı da ümmidirler (ََيُّون  ,bu sebeple, kitâbı bilmez, okuyamaz (ا م ِ

sadece birtakım temenniler beslerler ve sadece zan içindedirler.”399 

Ayetler incelendiği zaman dört yerde geçen ümmî/ümmîler kelimesi insanlara 

atfedilirken “Onlar ki, yanlarında Tevrat ve İncil’de yazılı bulacakları o resule o ümmî 

peygambere ( َالْ م َِيََّ َالنَّبِيَّ س ولَ  .uyarlar.”400 ayetlerde geçen ümmî kelimesi ise Hz (الرَّ

Peygamber’e atfedilmiştir. Konunun problematik yönünü teşkil eden durum burada 

ortaya çıkmaktadır. 

Ümmî kelimesinin zikredildiği ayetlerden sadece A’râf suresi Mekkî olup, 

kelimenin yer aldığı 157 ve 158’inci ayetlerde Yahudilerden bahsedilmekte ve her 

ikisinde de terkip olarak ‘ümmî peygamber’ şeklinde zikredilmektedir. 

Hadis rivayetlerinde Hz. Peygamber içinde yaşadığı toplumun yazma ve hesap 

yapmayan ümmî bir toplum401 olduğunu, kendisinin içerisinde kadın-erkek kız-oğlan 

hiçbir şekilde kitap okumayanların bulunduğu ümmî bir topluma gönderildiğini,402 

kendisinin ümmîlerin peygamberi olduğunu403 zikrettiği yer almaktadır. Herhangi bir 

detay yer almaksızın sadece ümmî peygamber olduğunun geçtiği rivayetler404 de vardır. 

Hz. Âişe’den rivayet edilen, ilk defa vahyin iniş sahnesini aktaran hadiste yer alan 

ifadeler,405 Hz. Peygamber’in okuma yazma bilmediğinin delili olarak gösterilmektedir. 

Hudeybiye’de müşrikler tarafından unvanının silinerek isminin yazılması talebi üzerine, 

Hz. Peygamber ile Hz. Ali arasında geçen diyalog,406 Hz. Peygamber’in okuryazar olup 

                                                           
398 Abdulbâkî, 81. 
399 Bakara: 2/78. Ümmiyyîn formunda yer alan ayetler şunlardır: “O kitap verilenlerle verilmeyen ümmilere 

نََ) ي ّٖ  ;de de ki, “siz İslam’ı kabul ettiniz mi?” Âl-i İmrân: 3/20. Aynı kullanım için bkz.: Âl-i İmrân: 3/75 (وَالْ م ِ

Cuma: 62/2. 
400 A’râf: 7/157, 158. 
401 Buhârî, Savm, 13; Müslim, Sıyâm, 135; Ebû Dâvûd, Savm, 3; Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb 

b. Alî, Sünen-i Nesâî, Konya Kitapçılık, Konya 2005, Sıyâm, 17. 
402 Tirmizî, Kur’an, 9. 
403 Buhârî, Cenâiz, 79; Cihad, 178. 
404 Müslim, İman, 131; Fiten, 119; Ebû Dâvûd, Salât, 130; Nesâî, İman, 19; İbn Mâce, Mukaddime, 11. 
405 Buhârî, Bedu’l-Vahy, 3; Müslim, İman, 152. Başka bir rivayete göre Hz. Peygamber’e Yemen’den bir 

adam gelmiş, kendisi için bizzat peygamberimizden bir şeyler yazmasını istemiş ve “Benim için sen yaz!” 

diyerek ricada bulunmuştur. Ancak peygamberimiz “Tamam ben yazayım.” dememiş, yazı bilen birilerine 

“Falancanın istediğini yazın!” demiştir. Buhârî, İlim, 39. 
406 Buhârî, Meğâzi, 43; Şurût, 15; Sulh, 6; Cizye, 19. 



61 
 

 

olmadığı konusunda tartışmaya sebep olmuştur. Hz. Ali’ye silinecek yeri sormasını 

okuryazar olmadığına, sonrasında kendisinin bizzat silmesini de okuryazar olduğuna delil 

olarak ileri sürülmektedir. 

1.3.2. İslam Düşüncesinde Ümmî Kavramı 

Kur’an’da farklı ayetlerde zikredilen ümmî kelimesi hakkında ihtilaf edildiği, 

herhangi bir kitap ya da peygambere inanmamış kişi,407 okuryazar olmayan kişi,408 

annesinden doğduğu gibi kalan, okuma yazma öğrenmeyen kişi409 olduğu belirtilmiştir. 

Ayrıca okuryazar olmayan Arap toplumu ya da okuryazar olmayan Ümmü’l-kurâ 

(Mekke)’ya mensup olanlar410 olduğu yönünde görüşler ileri sürülmüştür. 

Bir görüşe göre ümmîlikten maksat cehâlettir.411 Ümmîliğin bir topluma 

mensubiyet ifade ettiği412 söylenmiş, bir yandan Ehl-i kitap olmayanlara413 diğer taraftan 

da Yahudilere ümmî denildiği vurgulanmıştır. Bu görüşü benimseyenler ayette yer alan 

ve kuruntu anlamına gelen emânî414 kelimesini dayanak yapmışlar, emânî kelimesinden 

maksadın Yahudi liderlerinin sözleri olduğunu, ümmî kelimesinden maksadın da 

Yahudilerden Tevrat’ı okuyamayanlar415 ve içindekileri idrak edemeyen, zanlarına 

uyarak Allah adına yalan ve bâtıl sözler söyleyenler, reislerine ve hahamlarına tabi 

kimseler416 olduğunu söylemişlerdir. Bu durumda ümmîler Yahudiler417 olmaktadır. 

Yahudiler hem Tevrat’a hem de peygamberlerine iman ettiklerini söylerken Hz. 

                                                           
407 Mâverdî, en-Nuket, I, 149-150. 
408 Mâverdî, en-Nuket, I, 149-150; Kurtubî, II, 216-217; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 89; III, 37; Alûsî, I, 

302; İbn Âşûr, I, 573; IX, 133; Elmalılı, II, 393; Tabâtabâî, I, 214. 
409 Gazzâlî, Kavâidü’l-Akâid, 62; Kurtubî, II, 216-217; Alûsî, XIV, 288; İbn Âşûr, I, 573; IX, 133; Elmalılı, 

IV, 146; VIII, 38; Tabâtabâî, I, 214; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, II, 336; IX, 430; Düzgün, Âdem’den Öncesine 

Dönüş, 125. 
410 Mâverdî, en-Nuket, II, 268; Gazzâlî, Kavâidü’l-Akâid, 62; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, VIII, 113; Alûsî, I, 

302; XIV, 288; İbn Âşûr, IX, 133; Elmalılı, IV, 146; Tabâtabâî, XIX, 275; VIII, 38; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, 

II, 336; IX, 430. 
411 Alûsî, I, 302. 
412 İbn Âşûr, I, 573-574; Elmalılı, IV, 146. 
413 Gazzâlî, Kavâidü’l-Akâid, 62; İbn Âşûr, I, 573-574; Tabâtabâî, XIX, 275. 
414 “Bunların bir kısmı da ümmidirler, bu sebeple kitâbı bilmez, okuyamaz, sadece birtakım temenniler 

beslerler ve sadece zan içindedirler.” Bakara: 2/78. 
415 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 118; Taberî, II, 161; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 89; Elmalılı, I, 328; Ateş, 

Çağdaş Tefsir, I, 186. 
416 Taberî, II, 162; Mâtürîdî, Te’vilât, I, 164; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 89. 
417 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 288; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, III, 148; Kurtubî, II, 216-217; Ebü’l-Berekât en-

Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 103. 



62 
 

 

Peygamber, kendilerinin ümmî bir ümmet olduklarını, okuma-yazma ve hesap yapmayı 

bilmediklerini ifade etmiştir.418 

Mekke toplumu eğitim öğretimi olmayan, kitap geleneği olmayan bir yapıya 

sahiptir. Hz. Peygamber de bu toplumun bir ferdidir. Kendisi de toplumu gibi bir eğitim 

almamıştır. Şayet almış olsaydı bu bilinecekti. O, ümmî olarak yetişmiştir.419 Okuma 

yazma bilmemektedir ve önceki semâvî kitaplardan da habersizdir.420 Hz. Peygamber’in 

Medine’den hiç çıkmadığı, kitaplardan bir şey okumadığı, hiç kimseye öğrencilik 

yapmadığı421 iddia edilmekle birlikte nübüvvetten önce iki defa seyahat ettiği, fakat o 

durumda iken okumak ve eğitim almak gibi bir uğraşı ve fırsatı olmadığı bilinmektedir.422 

Ümmiyyîn kelimesinden maksadın kendilerine bir kitap indirilmemiş olduğu halde 

elleriyle yazdıkları kitap hakkında bu bize Allah katından indirilmiştir diyenler423 olduğu 

söylenmiştir. Ümmî, Arap toplumuna mensup, ümmiyyîn ise kitâbı olmayan, herhangi 

bir kitâbı okumayan ve yazmayan bir topluluktur.424 Ayrıca yazma konusunda iyi 

olmayanlar425 ya da okuması yazması olmayanlar kastedilmiştir. Ümmî kişi okuyup 

yazamadığına göre ezberden de okuyamayacağı söylenmiş fakat Hz. Peygamber 

örneğinde olduğu gibi ezberinden okuyabileceği belirtilmiştir.426 

Âlimlere göre ümmî kelimesi, ümmet kelimesinden alınırsa, ümmetin halini ifade 

eder ve yaratıldığı hal üzere kaldığı için yazma bilmedikleri anlamına gelir. Kelime, 

anneden (ümm) alınırsa doğduğundan beri yazma bilmeyen (bilgi edinmemiş) ya da 

annesine nisbetle yazamayan erkeğe (yazma işinin erkeklere mahsus oluşu sebebiyle) ve 

                                                           
418 Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî, el-İ’tikâd alâ Mezhebi’s-Selef, Dârü’l-Ahdi’l-Cedîd, 

Darü’l-Fazîle, Riyad 1999, 129; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, III, 148; Alûsî, XIV, 288. 
419 Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 272; Bâkıllânî, el-İnsâf, 60; Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-İ’tikâd, 224; Üsmendî, 

120-121; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, I, 492; Râzî, Şerhü Meʿâlim, 500. 
420 Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn, Lümâʿu’l-Edille fî Kavâʿidi Ehli’s-Sünne, (thk.: Fevkıyye Hüseyin 

Mahmûd), Âlemü’l-Kütüb, Beyrut 1987, 126; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, I, 492-493. 
421 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 188; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, I, 493-494; 

Beyhakî, 129; Konyalı Mehmed Vehbi Efendi, 109. 
422 Beyhakî, 129; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, I, 493; Râzî, Şerhü Meʿâlim, 500. 
423 Mâverdî, en-Nuket, I, 149-150. 
424 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXX, 3; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 211; Alûsî, XIV, 288; İbn Âşûr, XXVIII, 

208-209; Tabâtabâî, XIX, 275; Ateş, Çağdaş Tefsir, IX, 430; İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, 129; 

Mustafa Öztürk, Kur’an, Vahiy, Nüzul, Ankara Okulu Yay., Ankara 2021, 39; Nasr Hâmid, İlahi Hitabın 

Tabiatı, 79. 
425 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 288; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXX, 3; Kurtubî, XX, 452; Ebü’l-Berekât en-

Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 103. 
426 Mâtürîdî, Te’vilât, I, 164. 



63 
 

 

kitap hakkındaki cehâleti sebebiyle ümmî denir.427 Ümmîlik, okuma ve yazmanın 

olmamasıyla gerçekleşir.428 Ümmî kelimesinin; ister anne, ister ümmet ya da ümmü’l-

kur’â (şehirlerin anası Mekke), hangisine nispet edilirse edilsin, olağan bir ortamda 

yetiştiği ve toplumunun genel karakteristiğini yansıttığı sonucuna götürdüğüne yer 

verilmiştir.429 

Ümmîliğin okuryazarlık tartışması ötesinde önceki dinlerin nesh edileceğine 

işaret430 ettiği, salt bu çerçeveye sıkıştırılmaması gerektiği, vurgunun kendilerine bir 

peygamber ve kitap verilmemiş millete431 olduğu söylenmiştir. Kimine göre de ümmî, 

“kitâbî-entelektüel bilgilerle zihni ve gönlü doldurulmamış kişidir.”432 Hatta okuduğu 

halde anlamayan herkes ümmîdir.433 

İbn Abbas’ın ümmîlerin okuma-yazma bilsin bilmesin tüm Araplar olduğunu, 

gerekçe olarak Arapların ehl-i kitap topluluk olmadığını söylediği rivayet edilmiştir.434 

Kitâba inanmayanlara, kitap verilmeyenlere, ümmü’l-kur’a veya ehl-i kitâba mensup olup 

kitâbı bilmeyenlere, Hıristiyan Araplara veya Mecusilere dendiği de aktarılmıştır.435 Ehl-

i kitap ve ümmîler nübüvvet öncesi dönemde karşıt iki toplumsal yapıyı ifade etmektedir. 

Medine’de ehl-i kitap olan Yahudi ve Hıristiyanlar, Mekke’de de yazı yazmayı bilmeyen 

ümmiler yaşamaktaydı.436 

Âlimlerin bir kısmı Arapların okuryazar olmamayı sorun etmediklerini ancak 

Yahudilerin önemsediklerine yer vermişlerdir. Hz. Peygamber okuryazar olmadığı halde 

bir mucize olarak toplumunun en bilgilisidir. Âlimlere göre bu mucize Hudeybiye’de de 

verilmiştir.437 Sahabeden Hz. Peygamber’in okuma yazma bildiğiyle ilgili bir rivayet 

olmadığı, Buhârî (ö. 256/870) ve Müslim (ö. 261/875)’de yer alan Hudeybiye ile alakalı 

                                                           
427 Mâverdî, en-Nuket, I, 150; II, 268; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, VIII, 113; Alûsî, XIV, 288; İbn Âşûr, IX, 

133; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 111. 
428 İbn Âşûr, XXI, 10. 
429 Mehmet Soysaldı, Songül Şimşek, “Kur’an’da Ümmi Kavramının Semantik Analizi ve Bu Bağlamda 

Hz. Peygamber’in Ümmîliği Meselesi”, EKEV Akademi Dergisi, Yıl: 7, Sayı: 16 (Yaz 2003), 87. (85-102). 
430 Düzgün, Âdem’den Öncesine Dönüş, 125. 
431 Düzgün, Âdem’den Öncesine Dönüş, 126. 
432 Y. Nuri Öztürk, II, 455. 
433 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 111; II, 336. 
434 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXX, 3; Kurtubî, XX, 452. 
435 Kurtubî, II, 216-217. 
436 Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, (Çev.: Mustafa Öz), Litera Yay., İstanbul 2017, 197. 
437 Kurtubî, XVI, 374; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 211; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 

681; Alûsî, V, 75; İbn Âşûr, I, 573-574; IX, 133.  



64 
 

 

rivayetin birbiriyle tutarlı olmadığı ve tek bir kaynaktan geldiği438 belirtildiği için bu 

konuda kesin hüküm vermek doğru olmayacaktır. Nitekim Hudeybiye’de yapılan 

antlaşma metnini gaybi anlamda bilip bilmediği bilinmemektedir.439  

Ümmî kelimesinin okuryazar olmamayı ifade etmediği fakat Kur’an’ın Allah 

kelamı olduğunu delillendirmek için Müslümanlar tarafından okuryazarlık anlamı 

yüklendiği de söylenmiştir.440 Gerçekte ümmî; vahiy,441 peygamber ve kitâba yabancı 

millete442 denir. 

Ümmî kelimesinin Kur’an’da, Arap kavmi karşılığında da kullanıldığı, Yahudilerin 

Araplara, Müslümanlara,443 Ehl-i kitap olmayanlara ya da kendi dinlerinden 

olmayanlara444 kitâbı bilmeyen ve okuryazar olmayan anlamında ümmî dedikleri445 ve bu 

kullanımın yaygınlaşıp sözlük anlamını önemsiz kıldığı da söylenmiştir. Çünkü 

Yahudiler kitapları olmadığı için Arapları aşağılamışlar ve onlara ümmî demişlerdir. 

Kur’an ise o Yahudileri kitap yüklü eşeğe benzetmiştir. Ayet ile Arapların da peygamberi 

ve kitâbı olduğu ilan edilmiştir.446 

Kur’an’da bazı ayetlerde ehl-i kitap ile ümmî lafızları,447 bazı ayetlerde Tevrat ve 

İncil ile ümmî lafızları448 bir arada zikredilmektedir. Bu bütünlükten hareketle ümmî 

kelimesi tanımlanmaktadır. Bu durumda kitap ehlinin Tevrat ve İncil ehli yani Yahudi ve 

Hıristiyanlar olduğu söylenmiştir.449 Buna göre kitap ehli Tevrat ehli, ümmîler ise 

                                                           
438 Emine Devil, “Ümmî Kavramı ve Hz. Muhammed’in (SAV) Ümmîliği”, İlahiyat Araştırmaları Dergisi, 

Sayı: 7, Haziran 2017, 120. (91-123) 
439 Mehmed Said Hatiboğlu, Hz. Peygamber ve Kur’an Dışı Vahiy, Otto Yay., Ankara 2017, 100. 
440 M. Suat Mertoğlu, “Ümmî”, DİA, İstanbul 2012, XLII, 310. 
441 Düzgün, Âdem’den Öncesine Dönüş, 126. 
442 Düzgün, Çağdaş Dünyada Din ve Dindarlar, Otto Yay., Ankara 2017, 169-170. 
443 Mâtürîdî, Te’vilât, II, 343. 
444 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 571; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 24; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîlî, I, 266; İbn Âşûr, III, 287-288. 
445 İbn Âşûr, IX, 133; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 371. 
446 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 234. 
447 “...O kitap verilenlerle, verilmeyen ümmilere de ki...” Âl-i İmrân: 3/20. Ayrıca bkz.: Âl-i İmrân: 3/75. 
448 “O resule/elçiye, o ümmî peygambere tabi olurlar.” A’râf: 7/157. Ayrıca bkz.: A’râf: 7/158. 
449 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 267; İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, 128; Nasr Hâmid, İlahi Hitabın 

Tabiatı, 79; Mustafa Öztürk, Kur’an, Vahiy, Nüzul, 39. 



65 
 

 

Araplar,450 kitâbı olmayan müşrik Araplar,451 okuryazar olmayan Araplar,452 Mekkeli 

Araplar453 Yahudi olmayan Araplar454 veya mecazen Tevrat’ı bilmeyenlerdir.455 Ayrıca 

ümmîden maksadın, kitâbı okumayan ve eliyle yazı yazmayan nebî (Hz. Peygamber) 

olduğu ifade edilmiştir.456 Hz. Peygamber’in ümmî oluşunun Tevrat ve İncil’de de yer 

aldığına vurgu yapılarak, onun bazı önemli kelimeleri bilmesinin okuryazar olduğunu 

kanıtlamayacağı savunulmuştur.457 

Zeccâc’ın, Arap milletinin özelliklerini taşıyan kimseye ümmî denildiğini söylediği 

aktarılmış, Hz. Peygamber’den rivayet edilen “ümmî toplum oldukları” hadisi ve Hz. 

Peygamber’in de mensubu olduğu Arapların genelinin okuryazar olmaması sebebiyle 

kendisin ümmî olarak nitelendirildiği belirtilmiştir.458 Okuryazar olmayana ümmî 

denmesinin Zeccâc sayesinde olduğu ve kendisinden sonra gelen dilciler tarafından da bu 

kullanıma yer verildiği söylenmiştir.459 

Cebrâil’in getirdiği ilk vahiyde zikredilen oku emrinin “tekrar et” anlamının da 

bulunduğu, bu sebeple “Ben okuma bilmem.” cevabının okuma yazma bilmediği 

anlamına gelmeyeceği460 iddia edilmiştir. Mekke toplumunun sözlü kültürden yazılı 

kültüre geçtiği bir dönemde “tekrar et” anlamının ön planda olduğu fakat okuma 

bilmemek olarak genel kabul gördüğü461 de iddia edilmiştir. 

                                                           
450 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 285; Taberî, V, 510; Mâverdî, en-Nuket, I, 403; VI, 6; Elmalılı, VIII, 38; 

Ateş, Çağdaş Tefsir, IX, 430. 
451 Taberî, V, 286; Mâverdî, en-Nuket, I, 380; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 539; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, VII, 

230; VII, 230; Kurtubî, V, 71; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 10; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, I, 244; Elmalılı, II, 334; Ateş, Çağdaş Tefsir, II, 25; İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, 128; 

Muhammed Çelik, Kur’an Kur’an’ı Tanımlıyor, Şule Yay., İstanbul 1998, 102. 
452 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 325; Taberî, XXII, 625; Mâtürîdî, Te’vilât, II, 271, 343; Zemahşerî, el-

Keşşâf, VI, 110; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 479; Alûsî, II, 105; İbn Âşûr, XXVIII, 

208-209; Tabâtabâî, III, 141; XIX, 275; Ateş, Çağdaş Tefsir, IX, 430. 
453 Câbirî, Kur’an’a Giriş, 94-95. 
454 W. Montgomery Watt, Kur’an’a Giriş, (Çev.: Süleyman Kalkan), Ankara Okulu Yay., Ankara 1998, 

49. 
455 İbn Âşûr, III, 287-288. 
456 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 67. Ayrıca Ankebût suresi 48’inci ayette belirtilen; “Sen, bundan önce, 

herhangi bir kitaptan okumuyordun, sağın ile de onu yazmıyorsun...” ifadelerinin ümmîliğin vasıfları 

olduğu ki, o kitaplarda bildirilenleri ümmî olduğu için vahiy sayesinde söylediği vurgulanmıştır. Mâtürîdî, 

Te’vilât, VI, 80; Yusuf Şevki Yavuz, “Hz. Muhammed’in Peygamberliği ve Son Peygamber Oluşu”, 341-

342. 
457 Remzi Kaya, “Kur’an’da Hz. Peygamber’in Beşer ve Ümmî Oluşu”, UÜİFD, 11 (1), 2002, 47, (29-52). 
458 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XV, 25; Alûsî, V, 75. 
459 Câbirî, Kur’an’a Giriş, 108. 
460 Câbirî, Kur’an’a Giriş, 88-90. 
461 Nasr Hâmid, İlahi Hitabın Tabiatı, 92. 



66 
 

 

Allah, ümmî bir topluma ümmî bir peygamber göndermiştir.462 Ehl-i kitap, 

Allah’ın, Hz. Peygamber’i sadece ümmîlere elçi gönderdiğini iddia etmiş ve başka 

insanların bu hükmün dışında olduğunu söylemişlerdir.463  

Âlimler, yazma işinin Taif’te başladığı ve Arapların yazmayı Hîre’lilerden 

öğrendikleri, onların da Enbârlılardan öğrendiklerine yer vermişler, Hz. Peygamber’in 

kendisi de ümmî olan yani okuma bilmeyen ve öğrenim hayatı/tahsili olmayan bir elçi 

olduğunu söylemişlerdir.464 Muhammed Hamidullah’ın aktardığına göre, yazı Mekke’ye 

Ebû Süfyan’ın babası Harb tarafından getirilmiştir. Arap dilinde ilk kaleme alınan 

eser/kitap da Kur’an’dır.465 Mekke toplumunda okuma yazma kültürü yaygın olmamakla 

birlikte, yazı ile ilgili en önemli veri, panayırlarda yapılan şiir yarışmalarıdır. Bu şiirler 

Kâbe’nin duvarlarına asılmıştır. O halde yazının, ticari faaliyetlerin hesabında ve şiir 

benzeri sanatsal etkinliklerde kullanıldığı söylenebilmektedir.466 Ayrıca kaynaklarda 

Mekke müşriklerinin, Müslümanlara uyguladıkları boykotlara dair içerikleri Kâbe’nin iç 

duvarlarına astıkları bilinmektedir.467 İkinci Akabe Biat’ından sonra Hz. Peygamber 

tarafından bir sahabeye o güne kadar indirilen ayetlerden müteşekkil bir Kur’an nüshası 

verdiği de bilinmektedir.468 Hz. Peygamber’in Zeyd b. Sabit’e İbrânice öğrenmesi 

talimatı verdiği kaynaklarda yer almaktadır.469 Burada ifade edilenler Mekke ortamını 

aktarmakta Hz. Peygamber’in okuryazar olduğunu göstermemektedir. 

Bazı kaynaklarda, kimilerinin Hz. Peygamber’in yazıyı bildiğini, vahiy kâtiplerine 

birbirine benzeyen harflerin karışmaması için nokta koymayı önerdiği ve harekelerin 

kurallarını bildiğini iddia ettiklerine yer verilmiştir.470 Bunun yanında tüm hayatının 

bütün detaylarıyla yer aldığı haberlerde okuma yazma bilmesi halinde bunun mutlaka yer 

                                                           
462 “O, ümmî olan bir topluma kendi içlerinden, kendilerine O’nun ayetlerini okuyan, onları arındıran, 

onlara Kitâb’ı ve Hikmet’i öğreten bir peygamber gönderen Allah’tır.” Cuma: 62/2. 
463 Mâtürîdî, Te’vilât, XV, 149-150. 
464 Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 110; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 479; Alûsî, XIV, 288. 
465 Muhammed Hamidullah, Kur’an-ı Kerim Tarihi, (Çev.: A. Hatip, M. Kanık), Beyan Yay., İstanbul 2018, 

53-54. 
466 Hamidullah, İslâm Peygamberi, (Çev.: Mehmet Yazgan), Beyan Yay., İstanbul 2021, 41. 
467 Hamidullah, İslâm Peygamberi, 109. 
468 Hamidullah, İslâm Peygamberi, 140. 
469 Hamidullah, İslâm Peygamberi, 854; Hatiboğlu, Hz. Peygamber ve Kur’an Dışı Vahiy, 100. 
470 Hamidullah, İslâm Peygamberi, 628. Hz. Peygamber’in okuma yazma bildiği sonucuna ulaşan makale 

için bkz.: M. Hanefi Palabıyık, “Asr-ı Saadet’te Okuma-Yazma Faaliyetleri”, Hz. Muhammed ve Evrensel 

Mesajı Sempozyumu, İslami İlimler Dergisi Yay., Çorum 2007, 558, (529-560). 



67 
 

 

alacağı saikiyle (mesela, vahiy kâtipleri yokken kendisinin yazacağı) kesinlikle okuryazar 

olmadığı vurgulanmıştır.471 

Ümmî Mekke’de okuryazar olanların sayısı oldukça düşüktür.472 Ancak kimi 

araştırmacılar Hz. Peygamber’in yakın akrabaları, yakın arkadaşları ve vahiy kâtiplerinin 

okuma-yazma bilmesinin, Mekke’de okuma-yazma bilenlerin sayısının az olmadığını 

gösterdiğini iddia etmişlerdir. Ayrıca Hz. Peygamber’in Muâviye’ye düzgün yazma 

tavsiyesi ve kaynaklarda yer alan pek çok rivayetin okuma yazma konusuna ilgisiz ve 

bilgisiz olmadığını gösterdiğini söylemişlerdir. Bu gerekçelerle Kur’an’da ümmîlik ile 

ilgili yer alan ayetlerin vurgusunun vahyin kaynağı ile alakalı olduğu vurgulanmıştır.473 

Ticaretle uğraşması ve Hz. Hatice’nin işlerini yönetmesinin okuryazar olduğuna dolaylı 

da olsa işaret ettiği iddia edilmiştir.474 Oysa günümüzde dahi okuma yazma bilmedikleri 

halde işleri dolayısıyla hesap kitap yapan insanlar bulunmaktadır. Bununla birlikte 

kelimenin vahyin kaynağına işaret etmesi Hz. Peygamber’in okuryazar olup olmamasına 

dair bir bilgi içermemektedir. 

Hz. Peygamber’in ümmî olduğuna dair müstakil ilk eserin h. V. yy.da Ebu’l-Velîd 

el-Bâcî tarafından kaleme alınan Tahkîkü’l-Mezheb adlı eser olduğu ancak eserin 

Endülüs’te birtakım polemiklere sebep olduğu, müellifin Hz. Peygamber’in nübüvvetten 

sonra okuma yazma öğrenmiş olabileceğini ifade ettiği ve bundan dolayı lince uğradığı 

ifade edilmiştir.475 

Hz. Peygamber’in ümmî olduğuna dair ümmî kelimesinin zikredildiği ayetler 

haricinde en önemli delil olarak Ankebût suresi 48’inci ayet476 gösterilmektedir. 

Müfessirler, şayet Hz. Peygamber okuryazar olsaydı, Tevrat’ta geleceği ve nitelikleri 

(ümmî olduğu yani okuma ve yazmayı bilmediği) bildirildiği halde Yahudilerin477 ve 

                                                           
471 Abdu’s-Sabûr Şâhin, “Hz. Muhammed Okumayı ve Yazmayı Biliyor muydu?”, (Çev.: Tayyar 

Altıkulaç), Diyanet İlmi Dergi, 12 (4), 1973, 199, (195-200). 
472 Okuma yazma bilenlerin sayısının on yedi olduğuna dair bilgiler bulunmaktadır. Bkz.: Resul Öztürk, 

“İslam Düşüncesinde Kaderci Anlayışın Sosyal ve Kültürel Temelleri”, Kader, Yıl: 2011, Cilt: 9, Sayı: 1, 

128, (127-156). 
473 İhsan Arslan, “Hz. Peygamber’in Ümmîliğine Farklı Bir Yaklaşım”, RTEÜSBD, 9, 2019, 493, (474-

497). 
474 Fazlur Rahman, İslami Yenilenme Makaleler I (Çev.: Adil Çiftçi), Ankara Okulu Yay., Ankara 2004, 

49. 
475 Abdulvahap Özsoy, “Hz. Peygamber’in Ümmîliği Hakkında Bir Tartışma Ebu’l-Velid el-Baci Örneği”, 

AÜİFD, Sayı: 31, Erzurum 2009, 169, (151-170). 
476 “Sen, bundan önce herhangi bir kitaptan okumuyordun, sağın ile de onu yazmıyorsun...” Ankebût, 29/48. 
477 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 386; Mâverdî, en-Nuket, IV, 287; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 554; Kurtubî, 

XVI, 373; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 197; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 681. 



68 
 

 

Mekke müşriklerinin478 Kur’an’ın Hz. Peygamber tarafından yazıldığını iddia 

edebileceklerinden bahsedildiğini söylemişlerdir. Buna karşılık Hz. Peygamber’in vahiy 

öncesi dönemde okuryazar olmadığı, özellikle Medine döneminden sonra okuryazarlığa 

ilgisiz kalamayacağı, yazı bilmese dahi okumayı öğrenmiş olabileceği ve hatta basit de 

olsa yazmayı da becerebileceği479 görüşünde olanlar bulunmaktadır. 

Hudeybiye anlaşmasında yaşananlar,480 İsrâ gecesi Hz. Peygamber’in, cennetin 

kapısında gördüklerinden bahseden rivayet481 ve Ankebût suresi 48’inci ayetin 

nübüvvetten sonra peygamberin okuma yazma bilmediği şeklinde anlaşılmayacağına 

delil olarak sunulmuştur. O’nun İslam’a davet mektupları yazdırdığı, vahyin vahiy 

kâtipleri tarafından kendisinin huzurunda yazıldığı da bir gerçektir. Kur’an’ın ilmi ve 

okuryazarlığı teşviki ile savaş esirlerinin okuma öğretmesi karşılığında salıverilmesi gibi 

hassas davranılan bir ortamda Hz. Peygamber’in kendisinin bu durumdan uzak 

kalmasının düşünülemeyeceği ifade edilmiştir. Çok ileri bir seviyede olmasa da 

okuryazar olduğu görüşünün daha doğru olduğu belirtilmiştir.482 

Hz. Peygamber’in okuryazar olmadığı hakkında şu görüşler de belirtilmiştir: Eğer 

okuryazar olsaydı, insanlar, rabbinden Hz. Peygamber’e indirilene şüphe ederler, 

birtakım kâfiyeli sözler ve eskilerin masalları,483 okuyabilse önceki kitaplardan, yazabilse 

kendi te’lif ve sözleri derlerdi.484 Ancak ayet peygambere sen, onların içlerinde 

büyüdüğün için senin okuryazar olmadığını biliyorlar ve senden şüphe etmiyorlardı 

demektedir.485 Bu ancak vahiy ile olabilir.486 

Görüldüğü üzere Hz. Peygamber’in okuma-yazma öğrenip öğrenmediği hususunda 

ihtilaf vardır. Umumi görüş okuma-yazma öğrenmeden vefat ettiğidir. Bazı rivayetlerde 

                                                           
478 Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 554; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 197; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, II, 681. 
479 Ahmet Önkal, “Hz. Peygamber’in Ümmiliği”, SÜİFD, Sayı: II, 1986, 262. (249-262); İsmail Yörük, 

İsmail Şık, “Kelam Açısından Hz. Peygamberin Ümmiliği”, Dini Araştırmalar Dergisi, 7 (19), 2004, 188, 

(173-189); Soysaldı-Şimşek, 102. 
480 Buhârî, Meğazi, 43. 
481 Enes bin Mâlik, Hz. Peygamber’in şöyle dediğini söylemiştir: “Mi’raca çıkarıldığım gece Cennet’in 

kapısı üzerinde Sadaka karşılığında on misli (sevab) vardır. Borç karşılığında da on sekiz misli (sevab) 

vardır ifadesinin yazılı olduğunu gördüm.” İbn Mâce, Karz, 2431. 
482 Ziya Şen, “Kur’an’da Ümmî Kavramı ve Hz. Peygamber’in Ümmîliği”, İslami İlimler Dergisi, Yıl: 1, 

Sayı: 2, Güz 2006, 218, (203-218). 
483 Taberî, XVIII, 424; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 104. 
484 Mâtürîdî, Te’vilât, XI, 132; Alûsî, XI, 5-6. 
485 Elmalılı, VI, 226; Tabâtabâî, XVI, 144; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 104. 
486 Ateş, Çağdaş Tefsir, VI, 520. 



69 
 

 

yazıyı öğrendiği izlenimi veren iyi bir şekilde yazamadığı ifadesi yer almaktadır.487 

Ankebût suresi 48’inci ayetin, Hz. Peygamber’in Kur’an indirilmeden önce okuryazar 

olmadığına delil olduğu söylenmiştir. Çünkü hiç kimse tarafından itiraz edilmemiştir. 

Fakat sonradan öğrenmediğinin iddia edilemeyeceği, okuryazarlığı teşvik eden bir 

peygamberin Kur’an tamamlanıncaya kadar öğrenmemesi için bir gerekçe de 

bulunmadığı iddia edilmiştir.488 

Kur’an’da da ifade edildiği şekliyle489 kafirler, Hz. Peygamber’in vahyin 

öğretilerini Hıristiyan bir köleden öğrendiğini iddia etmişlerdir.490 Oysa Hz. Peygamber 

okuryazar değildir. Tevrat ve İncil’den haberi vardır. Çünkü hem nübüvvetten önce hem 

de sonra Yahudi ve Hıristiyanlarla çeşitli sebeplerle iletişimi olmuştur. Kur’an onlardan 

nakil değil Allah’tan vahiydir.491 Kur’an’ın vahiy olduğuna bizzat Kur’an ve Hadisler 

delildir.492 Buna rağmen önceki kitaplardan hiç bilgisinin olmamasının daha kuvvetli 

ihtimal olduğu da iddia edilmiştir.493 Hz. Peygamber’in ümmî oluşu vahyin kaynağını 

vurgulamaya yöneliktir.494 Tevrat ve İncil orijinal dilindeyken ve Hz. Peygamber de 

Arapça konuşma dışında bir dil bilmezken nasıl olur da bir başkasından öğrenmiş 

olabilir?495 “Ehl-i kitâbın iddia ettiği gibi, önceki kitaplarda bulunanlar ile Hz. 

Peygamber’e vahyedilenler arasındaki benzerlik, Hz. Peygamber’in önceki kitaplardan 

bilgi aldığı anlamına gelmez, aksine kaynağın aynı olduğunu gösterir.”496 Kelime, 

“Ümm’e nisbeti halinde “annesinden doğduğu gibi kalmış, tabiatı bozulmamış, sonradan 

okuma yazma öğrenmemiş” anlamına gelirken ümmete nisbeti durumunda bağlı 

bulunduğu topluluğa mensup, onların özelliklerini taşıyan, bilgi ve becerilerini bu 

çerçevede kazanmış kimseyi anlatır.”497 

Vahyin inişinden itibaren kelime terim anlamını kazanmaya başlamıştır. Örneğin 

Ümmü’l-kitâb (ََِالكتاب  ilmin kaynağı olması sebebiyle; Levh-i mahfûz olarak ,(أم 

                                                           
487 Alûsî, XI, 5-6. 
488 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 104. 
489 Nahl: 16/103; Furkân: 25/4. 
490 İddia örnekleri için bkz.: Aslan, Kur’an’da Vahiy, Ankara Okulu Yay., Ankara 2000, 138-139. 
491 Ateş, Çağdaş Tefsir, VI, 524. 
492 Konyalı Mehmed Vehbi Efendi, 109. 
493 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 205; Esen, 79; Serbülend Arpa, Kur’an’ın Hz. Peygamberi 

Eğitme Sürecinde Temel Belirleyenler, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, Ankara 2011, 61;  
494 Fazlur Rahman, İslami Yenilenme Makaleler I, 49 
495 Hüseyin Atay, İslâm’ın İnanç Esasları, AÜİF Yay., Ankara 1992, 166-167; İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve 

İnsan, 277. 
496 Serbülend Arpa, 224. 
497 Mertoğlu, 309. 



70 
 

 

adlandırılmıştır.498 Ayetlerde yer alan ûtü’l-kitâb (أ وتواَالكتاب) terkibinin Tevrat ve İncil’e 

sahip olanları, ümmiyyîn (يَّين  lafzının ise Kur’an’dan önce bir kitapları olmadığı için (الأ مَّ

müşrik Arapları ifade ettiği belirtilmiştir. Bu durumda ümmî nebî ( َ يُّ النَّبيَُّالأ م ِ ), yazamayan 

peygambere, ümmîyyûn ise kendilerine kitap indirilmeyen milletlere denilmiştir.499 

Ümmü’l-kurâ (َالقرى  da Mekke şehrine verilen bir isimdir.500 Buraya kadar zikredilen (أم 

anlamlarından hareketle Hz. Peygamber’e de ümmî denilmiştir. “Ümmî tabiri ayrıca 

‘okuma yazma bilmeyen, bütün bildiklerini vahiy yoluyla Allah’tan alan’ anlamlarında 

Hz. Peygamber’in bir sıfatıdır.”501 Hz. Peygamber okuryazar değildir. Elbette hesap ve 

kitâba dair birtakım şeyler bilebilir. Ancak kelimenin anlam aralığı okuryazar olmadığı 

şeklinde daraltılmıştır. 

1.3.3. Ümmî Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

Hz. Peygamber’in okuma yazma bilmemesi Kur’an’ın Allah kelamı olduğuna delil 

gösterilmektedir. Şu bir gerçektir ki, Hz. Peygamber okuryazar olsaydı da Kur’an’ın 

Allah kelamı olduğu gerçeği değişmeyecekti. Kur’an’ın Allah’ın kelamı olması Hz. 

Peygamber’in okuryazar olup olmaması ile ilgili değil muciz bir ilahi kelam olması 

yönüyledir. Ancak kelamcılar Kur’an muarızlarına cevap vermek için Hz. Peygamber’in 

okuryazar olmamasını zaman zaman delil olarak sunmuşlardır.  

Kur’an kendi kendini açıklayan bir kitaptır. Ümmî kavramının zikredildiği ayetler 

dikkate alındığında bu kavramla neyin kastedildiği açıkça belli olmaktadır. Ümmî 

kavramının okuma-yazma bilmeme şeklindeki anlamı “O, ümmî olan bir topluma kendi 

içlerinden, kendilerine O’nun ayetlerini okuyan, onları arındıran, onlara Kitâb’ı ve 

Hikmet’i öğreten bir peygamber gönderen Allah’tır.”502 şeklindeki ayete terstir. Ümmî 

kavramı, okuma yazma bilmeme şeklindeki yaygın anlamın aksine “vahiyden habersiz, 

ilahi kitapla daha önce muhatap olmamak” anlamına gelmektedir. Bu anlamı Kur’an’ın 

kendi ifadelerinden çıkarmaktayız. Hz. Peygamber’e ümmî denilmesi Mekke 

toplumunun ümmî oluşundan dolayıdır. Zira bu ayette ümmîlere kendi içlerinden bir 

elçinin gönderildiği söylenmiş ve başka bir ayette peygamber için ümmî nitelemesi 

                                                           
498 Halîl b. Ahmed, I, 87; Cevherî, 1863; İbn Manzûr, I, 138; Cürcânî, et-Ta’rifât, 34; Ebü’l-Bekâ, 182; 

Tehânevî, I, 258. 
499 Ebû Hâtim er-Râzî, I, 418. 
500 Halîl b. Ahmed, I, 87; Cevherî, 1863; Tehânevî, I, 258. 
501 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 356. 
502 Cuma: 62/2. 



71 
 

 

yapılmıştır.503 Ümmî kelimesinin vahiyle, kitapla muhatap olmamış kişi ve toplumları 

ifade ettiği yönündeki iddiamız, “Bunların bir kısmı da ümmidirler, bu sebeple, kitâbı 

bilmez, okuyamaz, sadece birtakım temenniler beslerler ve sadece zan içindedirler.”504 

ayetine dayanmaktadır. Kelimenin kavramlaşma döneminde farklı saiklerin etkisiyle 

anlam kaymasına uğradığı söylenebilir. Ümmî kelimesinin geçtiği tüm ayetleri bir arada 

değerlendirdiğimizde kelimenin “anasından-babasından duydukları ve çevresinden 

öğrendikleriyle yetinen, kitâbi bilgiye ve vahye dayanmayan” manalarına geldiğini 

söyleyebiliriz. Hz. Peygamber’in ümmî oluşu da daha önce vahiyle muhatap olmaması 

ve ilahi kitap okumamış olmasıyla ilgilidir ki zaten Kur’an bunu açık açık söylemektedir. 

1.4. EHL-İ BEYT 

Sözlüklerde Ehlü’r-racul (ل ج  َالرَّ  kişinin, eşi (karısı) ve ona mahsus olan ,(أهَْل 

insanlara denilir. Ehl-i beyt (َالبيت  .terkibi de evde ikamet eden insanlara denilir (أهل

Cemu’l-ehl (َالأهل ج ise kadın ve erkek hepsini kapsar; tezevvüc (جمع  ve (evlilik) التَّزَوُّ

teehhül التَّأهُّل (ehl olmak) gibi anlamları barındırır.505 Ayrıca ehlü’r-racul, bir dinin veya 

bir zanaatın bir araya getirdiği kimseler olup aynı meskenin bir araya getirdiği kişileri 

kapsamaktadır. Neseb/soy bağı mecâzi bir kullanımdır.506  

Hayvanlar bir mekânda evcilleşmesiyle oranın ehli, insanlar da evlerine alıştıkları 

için aynı şekilde o evin ehli olurlar.507 Araplar, Allah seni cennette evlendirsin diye dua 

ettiklerinde: “ًََإيهال َالجنَّةِ َاللهَفى  .derler.508 Ehl, kişinin aşireti ve yakınları demektir ”آهَلكََ

Ehlü’l-mezhep mezhebin müntesibi, ehlü’l- beyt ise o evin sakinleridir.509 Bir kişi bir şeye 

uygun, layık olduğunda “ََلِكَذا َأهل   denilir. Misafir olan birine merhaban ve ehlen ”ف لَن 

denildiğinde şu kastedilir: “Bizim yanımızda geniş bir yer ve şefkatte sana ehl-i beyt 

olacak kişiler buldun.”510 

                                                           
503 A’râf: 7/157. 
504 Bakara: 2/78. 
505 Halîl b. Ahmed, I, 96; Ezherî, VI, 417; İbn Fâris, Mu’cem, I, 150; Cevherî, 1628; Zemahşerî, Esâsü’l-

Belâğa, I, 40; Mutarrizî, I, 50; İbn Manzûr, I, 163; Ebü’l-Bekâ, 210; Tehânevî, I, 287. 
506 İsfehânî, 29; Ebü’l-Bekâ, 210. 
507 Halîl b. Ahmed, I, 96; 174; Ezherî, VI, 417; İbn Fâris, Mu’cem, I, 150; Cevherî, 1628; İbn Sîde, IV, 354; 

İsfehânî, 29; İbn Manzûr, I, 163; Ebü’l-Bekâ, 210. 
508 İbn Fâris, Mu’cem, I, 150; Cevherî, 1628; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 40; İbn Manzûr, I, 163; “ََآهَّلَك

 .İsfehânî, 29 ;”اللهَفىَالجنَّةَِ
509 İbn Sîde, IV, 354; İbn Manzûr, I, 163; Ebü’l-Bekâ, 210. 
510 İsfehânî, 29; İbn Manzûr, I, 163. 



72 
 

 

Beyt, insanların içinde ikamet ettikleri, üstü kapalı ve tavanı olan yapıya denir. 

Beyyete, fiil olarak geceyi geçirmek demektir. Beyt kabir anlamına da gelir. Kabilenin 

şerefini toplayan Arap evlerine de ‘buyutu arap’ denilmiştir.511 Beyt ma’ruftur (bilinen 

şeydir), çoğulu buyût’tur. Kişinin iyaline de beyt denir.512 Ayrıca şiir beytine de beyt 

denir.513  

Ehl-i beyt kavramı “Sahip, taraftar’ anlamına gelen ehl ile ‘ev ve aile’ manasındaki 

beyt kelimelerinden oluşan bir terkip olup ‘ev halkı’ demektir. Hz. Peygamber’in aile 

fertleri için kullanılan bir terimdir. Şii kaynaklarında “ıtre” kelimesi de kullanılır.”514 

Âl kelimesi ile ehl kelimesi arasında bazı hususlarda ilişki söz konusudur. Araplar, 

birinin bir yakınını, oğlunu veya karısını zikrettiğinde “âl” ifadesini kullanırlar ve 

bununla kişinin âl’inin onun Ehl-i beyti olduğunu ifade etmiş olurlar.515  

Ehl-i beyt, ehl-i âbâ’, ehl-i kisâ tabirleri aynı ya da yakın anlamlara gelmektedir. 

Kişinin ailesi, beyt kelimesi ile de ifade edilebilmektedir. Ehl-i beyt terkibinin kökeni, 

İslâm’dan önce Araplar arasında, herhangi bir kabilenin yönetimini elinde bulunduran 

aile için kullanılmıştır. Âl kelimesi de ehl kelimesinden türemiştir. Âl kelimesi, daha özel 

bir anlam kazanarak diğerlerine nazaran daha şöhret ve şeref sahibi olan yönetici için 

kullanılmıştır. Âl kelimesi, Kur’an’da da zikredilmiş ve sözlük anlamıyla kullanılmıştır. 

Örneğin Âl-i İmrân, Âl-i Ya’kûb ve Âl-i Fir’avn şeklinde şahıslara izafe edilerek 

kullanılan terkipler ile o şahısların aile, kavim ve müntesipleri kastedilmiştir. İslam’da 

her türlü olumlu bağı ifade etmek üzere; Âl-i Muhammed, Âl-i Nebî, Âl-i Resûl, Âl-i Âbâ 

gibi terkipler kullanılmıştır.516  

Kitâb-ı Mukaddeste ehl-i beyt’in kavramsal karşılığı bulunmamaktadır. Gerek 

Yahudi gerekse Hıristiyan kutsal metinlerinde Hz. İbrâhim517 ve Hz. Mûsâ’nın 

ailelerinden518 bahsedilmekle birlikte onların kimlerden oluştuğu, kimlerin 

                                                           
511 İbn Dureyd, 257; İbn Sîde, IX, 526; Mutarrizî, I, 94. 
512 Cevherî, 244. 
513 Mutarrizî, I, 94. 
514 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 83-84. 
515 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 633-639. 
516 Cevherî, 1628; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 40; İsfehânî, 29; Ahmet Özel, “Âl”, DİA, İstanbul 1989, 

II, 305. 
517 Hz. İbrâhim’in babası Terah, kardeşi Haran, yeğeni Lût ve eşi Saray ile birlikte Harran’a göç 

ettiklerinden bahseden bir pasaj yer almakla birlikte bizzat aile kelimesi yer almamaktadır. Tekvin 11/31; 

16/1-15; 17/1-27; 21/1-15; 25/1-10. 
518 Çıkış, 4/19, 25, 27. 



73 
 

 

ailesinden/ehl-i beyt’inden olduğu ya da o kapsama girip girmediği hakkında en ufak bir 

bilgi söz konusu değildir. Bazı peygamberlerin eşlerinden ve çocuklarından bahseden519 

çeşitli ayetler bulunmakla birlikte onlara özel bir statü verilip verilmediği ya da anlam 

yüklenip yüklenmediği hakkında bir malumat bulunmamaktadır. 

Cahiliye şiirlerinde de “ehl” kelimesi; kişinin ehli, akrabası, aşireti, bir evin 

sakinleri, aile ve bir işin ehli olma gibi farklı anlamlarda kullanılmıştır. Örneğin, “Önde 

gelen kişilere rastladılar ve ehline rastladı (َأهْلِي  Umman’da zaman geçirirken.”520 (حَلَّ

beytinde ehl kelimesi akraba ve aşireti anlamında kullanılmıştır. Bazı şiirlerde ev halkı 

 .anlamında521 kullanıldığı görülür (أهْلََالَّدََارَِ) ve o evde oturanlar (أهلَالبيت)

Bazı şiirlerde aile (أهْلِها),522 bir iş ya da şeye ehil olma ( َعِزََّ  anlamlarında  523(اهلَ

kullanılırken bazı şiirlerde de farklı özellikleriyle ön plana çıkan kimselerden oluşan 

topluluk (َِأهَْلَالخَير ve َِأهْلََعِتاق)524 için ehl kelimesi kullanılmıştır. 

1.4.1. Kur’an ve Hadislerde Ehl-i Beyt Kelimesi 

Kur’an’da “Ehl” (اهل) kökünden türeyen kelimelerin sayısı yüzyirmiyedidir.525 

Terkip halinde pek çok kullanımı bulunmaktadır. Ehlü’l-kitap (َِاهَْلَالْكِتاَب)526 ve ehlü’l-kurâ 

                                                           
519 Ahd-i Cedîd’te de Îsâ, İbrâhim’in kızı; Luka, 13/16; ve oğlu olarak bazı kimselerden bahsetmektedir; 

Luka, 19/9; Ömer Faruk Harman, “İbrâhim”, DİA, İstanbul 2000, XXI, 267-270. 
مَانَِ“ 520 َأهْلِيَََََََبأرضَِع مانَََفيَصَرْفَِالزَّ -Malik b. Fehm el-Ezdi, Şuarâü’l-Umman fî Asri’l ”فَحَلُّواَبالسَّرَاةَوَحَلَّ

Cahiliyyeti ve Sadri’l-İslam, (thk.: Ahmed Muhammed Abid), Mecme‘u’s-Sekafi, 2000, 83. 
سَا“ 521 عَرَّ َمَقِيلََعِنْدهَ مَْوم  َأهْلََالَّدََارَِفيهاَكَعَهْدِناََََََََوَجَدتْ   Evin sakinleri bizim dönemdeki gibi olsaydı, Onların“ ”ف لَوَْانَّ

yanında kaylule yapılacak bir yer ve gece yatacak bir yer (misafir için tahsis edilen yerler) bulurdum.” 

İmriü’l-Kays, 105; “َلمنَفَخَرَا َفيَباَذِخٍَفَخْر   Sen ve ben, ev halkı olarak birleştik“ ”إنَِّاَوإياكَأهلَالبيتَيَجْمَع ناََََََََحَسَّان 

ki, bu gururu kim görmek istiyorsa bu sıfatlara Hassan sahiptir.” Ğaylân b. Ukbe, II, 1164. 
522 “ ط وبَ  شاَََََََوَغَيَّرَتَْحَالهاََالح  ح  لَتَْمِنَْأهْلِهاَو   Ailesini bir canavara dönüştürdü ve (başına gelen) musibetler“ ”وَب د ِ

onun durumunu değiştirdi.” Ebû Ziyâd, 11. 
وَبَنيَِقِرَانَِ“ 523 َََََََمَلَكْناََبَرْبَرَاَ  Biz İrnin’de (şehir ismi) izzet ehli kişilerdik, Barbar’a sahip“ ”وَفيَالَْعِرْنِنَِك ن اَاهلََعِزَّ

olduk, Beni Kiran’dan olduk.” Malik b. Fehm, 84. 
مَغْل وبَِ 524 َجِدَُّ وبَََََََِفَقلَْبِىَعَليَهِمََْهالك  الِحِينََبِمَلْح  َأهَْلِىَالصَّ  ”تذَكََّرْت 

َوالطَّيبَِ رْدَوالبِر ِ َأهَْلَالخَيرِوالباعَِوالنَّدىََََََََوأهْلََعِتاقَِالج   Ben Melhub mekânında Salihlerden olan ehlimi“ تذَكََّرْت 

hatırladım, bu yüzden onlara gönlüm kahırlı ve üzgündür. İyilik/hayr ehlini, cömertleri ve iyilik ve güzellik 

sahiplerini de hatırladım.” Ebû Ziyâd, 24. 
525 Abdulbâkî, 96-97; Okuyan, Kur’an-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, Düşün Yay., İstanbul 2013, 101-104. 
526 Bakara: 2/105, 109; Âl-i İmrân: 3/64, 65, 69, 70, 71, 72, 75, 97, 99, 110, 113, 199; Nisâ: 4/123, 153, 

159, 171; Mâide: 5/15, 19, 59, 65, 68, 77; Ankebût: 29/46; Ahzâb: 33/26; Hadîd: 57/29; Haşr: 59/2, 11; 

Beyyine: 98/1, 6. 



74 
 

 

َالْق رٰى)  529,أهَْله ve 528,أهَْلكََ bu tür kullanımlara örnektir. Zamirlerle terkip halinde 527(اهَْل

şeklinde kullanımlar da yer almaktadır. 

Beyt (بيت) kelimesi de Kur’an’da yetmişüç yerde530 kullanılmıştır. Herhangi bir ev 

anlamında (بَيْت)531 ileَ el-beytü’l-ma’mur (ور َالْمَعْم  (الْبَيْت
532 bazı kullanımlara örnektir. 

Kelime mastar ًَ  .şeklinde terkip halinde de kullanılmıştır 534,بيَْتكََِ ve zamirle 533,بَيْتا

Kur’an’da Hz. Mûsâ, doğumundan sonraki gelişmeler, onun annesi ve Firavun’un 

sarayında annesinin kendisini sütanne olarak emzirmesinden bahseden ayette535 ehl-i beyt 

َبيَْتٍَ)  bir aile anlamıyla ifade edilmektedir. Hz. İbrâhim ve eşinin, kendilerine (اهَْلِ

müjdeyle gelen meleklerin verdiği haberden endişelenmeleri üzerine meleklerin 

hitabında, ehle’l-beyt (َِاهَْلََالْبيَْت) ifadesi536 hane halkı manasında yer almıştır. Bir ayette537 

de Hz. Peygamber’in ailesinin kastedildiği ehle’l-beyt ifadesi yer almaktadır. 

Hadislerde ehl-i beyt terkibinin pek çok örneği bulunmaktadır. İfk olayı hakkındaki 

ayetle ilgili bir rivayette, Hz. Peygamber’in Hz. Âişe’den ‘ehlim’ diyerek bahsettiği yer 

almaktadır.538 Hz. Peygamber, Zeyneb binti Cahş ile evlendiği zaman önce Hz. Âişe sonra 

                                                           
527 A’râf: 7/96, 97, 98; Yûsuf: 12/109; Ankebût: 29/31, 34; Haşr: 59/7. Diğer kullanımlar için bkz.: Mâide: 

5/47; Kehf: 18/77; Tevbe: 9/101, 120; Hicr: 15/67; Tâ-Hâ: 20/40; Kasas: 28/45; Ahzâb: 33/13; Nahl: 16/43; 

Enbiyâ: 21/7; Sâd: 38/64; Müddessir: 74/56. 
528 Âl-i İmrân: 3/121; Hûd: 11/40, 46, 81; Yûsuf: 12/25; Hicr: 15/65; Tâ-Hâ: 20/132; Mü’minûn: 23/27; 

Ankebût: 29/33. 
529 Bakara: 2/126, 196, 217; Nisâ: 4/25, 35, 58, 75, 92 (2 kere); Mâide: 5/83, 89; Meryem: 19/16, 55; Tâ-

Hâ: 20/10, 29; Enbiyâ: 21/76, 84; Şuarâ: 26/169, 170; Neml: 27/7, 34, 49 (2 kere), 57; Kasas: 28/4, 15, 29 

(2 kere), 59; Ankebût: 29/31, 32; Fâtır: 35/43; Saffât: 37/76, 134; Sâd: 38/43; Zariyât: 51/26; Kıyâme: 

75/33; İnşikâk: 84/9, 13. Diğer kullanımlar için bkz.: Yûsuf: 12/26, 62, 65, 77, 93; Tûr: 52/26; En’âm: 

6/131; A’râf: 7/94, 100, 123; Yûnus: 10/24; Hûd: 11/45, 117; Kehf: 18/71, 77; Nûr: 24/27; Fetih: 48/11, 

12, 26; Ya Sîn: 36/50; Mutaffifîn: 83/31; Tahrîm: 66/6; Zümer: 39/15; Şûrâ: 42/45. 
530 Abdulbâkî, 140-141; Okuyan, Kur’an-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, 146-148. 
531 İsrâ: 17/93; Ankebût: 29/41: bu ayette hem herhangi bir evden hem de örümceğin evi ve çürük ev 

şeklinde üç kere yer almaktadır.; Zariyât: 51/36: Hz. İbrâhim’in evinden bahsetmektedir. 
532 Tûr: 52/4: Semâ’da bir ev, Kâbe ya da mü’minlerin kalbi şeklinde yorumlanmıştır. Diğer kullanımlar 

için bkz.: Kâbe anlamında: Bakara: 2/125, 127, 158; Âl-i İmrân: 3/96, 97; Mâide: 5/2, 97; Enfâl: 8/35; Hac: 

22/26, 29, 33; Kureyş: 106/3. 
533 Ankebût: 29/41; Tahrîm: 66/11. Diğer kullanımlar için bkz.: A’râf: 7/4, 74, 97; Yûnus: 10/50 (gece 

anlamında), 87; Hicr: 15/82; Nahl: 16/68, 80; Nûr: 24/27, 29, 61; Şuarâ: 26/149. 
534 Enfâl: 8/5; İbrâhim: 14/37. Diğer kullanımlar için bkz.: Bakara: 2/125; 189 (2 kere); Nisâ: 4/15, 100; 

Yûsuf: 12/23; Hac: 22/26; Nûh: 71/28; Nûr: 24/27, 36, 61 (8 kere); Ankebût: 29/41; Ahzâb: 33/13, 34, 53; 

Âl-i İmrân: 3/49, 154; Yûnus: 10/87; Nahl: 16/80; Neml: 27/52; Zuhrûf: 43/33, 34; Haşr: 59/2; Talâk: 65/1. 
535 “Ona ... güzel nasihatler yapacak bir aileyi (ٍَاهَْلَِبيَْت) size göstereyim mi?” dedi.” Kasas: 28/12. 
536 “Ve siz, ey hane halkı (  .Allah’ın rahmeti ve bereketi sizin üzerinizdedir.” Hûd: 11/73 !(اهَْلََالْبَيْتَِ 
537 “Ey ehl-i beyt (ََِالْبَيْت  Allah sizden sadece kiri uzaklaştırmak ve tertemiz (Peygamberin ev halkı) !(اهَْلَ

yapmak istiyor.” Ahzâb: 33/33. 
538 Buhârî, Şehâdât, 15; Mağâzî, 171; Tefsîr, 271; İ’tisâm, 96; Müslim, Tevbe, 56. 



75 
 

 

diğer eşlerini ziyaret etmiş ve “es-Selâmu aleykum ehle’l-beyt (َِأهَْلََالْبيَْت) ve rahmetullâh, 

(Selâm ve Allah’ın rahmeti üzerinize olsun ey ev halkı) demiştir.539 

Zeyd b. Erkam’ın naklettiği bir rivayette de ehl-i beyt terkibinin daha geniş anlamda 

kullanıldığı görülmektedir. Bu rivayete göre Hz. Peygamber’in bir hutbe verdiği, 

hutbenin sonunda iki emanet bıraktığını bunların Allah’ın kitâbı ve kendisinin ehl-i beyt’i 

olduğunu söylediği yer almaktadır. Erkam’a, Hz. Peygamber’in ehl-i beyt’inin kimler 

olduğu, kadınlarının dâhil olup olmadığı sorulunca, kadınlarının da onun ehl-i beyt’inden 

olduğunu, onun asıl ehl-i beyt’inin kendisinden sonra sadaka almaları harâm olanlar 

olduğunu söylemiştir. Onların da Ali, Akil, Ca’fer ve Abbâs aileleri oldukları ifade 

edilmiştir.540 

Hz. Âişe’den aktarılan bir rivayette; Hz. Peygamber’in önce Hasan sonra Hüseyin 

sonra Fatıma ve en son Ali’yi abasının altına alarak Ahzâb suresinin 33’üncü ayetini541 

okuduğu nakledilmiştir.542 Abdullah b. Ca’fer’den aktarılan bir başka rivayette; Hz. 

Peygamber’in bir seferden geldiği zaman ehl-i beyt’inin çocukları tarafından karşılandığı, 

bir defasında kendisinin de Fatıma’nın çocuklarından biriyle birlikte hayvana bindiğine 

yer verilmiştir.543 İbn Abbas’a Hz. Peygamber’in yakınları olanlara verilen fey hakkında 

sorulmuş o da: Zi’l-Kurbâ’nın kendilerine verilmesi gerektiğini çünkü ehl-i beyt 

olduklarını544 söylemiştir. 

Bir rivayette İbn Mes’ûd’un545 bir rivayette Mehdi’nin546 bir diğer rivayette de Hz. 

Ali’nin547 ehl-i beyt’ten olduğuna dair ifadeler zikredilmektedir. Bunların haricinde bazı 

                                                           
539 Buhârî, Tefsîr, 314; Müslim, Nikâh, 87. Ayrıca bkz.: Ebû Dâvûd, Salât, 974. 
540 Müslim, Fedâilu’s-Sahabe, 36. 
541 “Ey peygamberin ev halkı! (َِأهَْلََالْبيَْت) Allah sizin üzerinizden her türlü çirkinliği ve kirliliği gidermek ve 

sizi tertemiz yapmak istiyor.” Ahzâb: 33/33. 
542 Müslim, Fedâilu’s-Sahabe, 61; Tirmizî, Tefsir, 3205, 3206; Menâkıb, 3772, 3787. Kisa Hadisi olarak 

meşhur olmuştur. Bu rivayette sözü edilen beş kişi, İslami gelenekte Âl-i Abâ, Âl-i Kisâ yahut Hamse-i Âl-

i Abâ ve Pençe-i Âl-i Abâ gibi isimlerle anılagelmiştir. Daha geniş bilgi için bkz. Uludağ, “Âl-i Abâ”, DİA, 

İstanbul 1989, II, 306. 
543 Müslim, Fedâilu’s-Sahabe, 66. Benzer bir rivayet Ebû Dâvûd’da yer almakta fakat orada Ehl-i beyt lafzı 

geçmemektedir: Ebû Dâvûd, Cihâd, 2559. 
544 Nesâî, Kitâb’ü-Tahrîm, 4133. Abbâs b. Abdülmuttalib’ten gelen bir rivayette Abbas, bazı Kureyşlileri 

kendilerini görünce aralarındaki konuşmayı kesmeleri sebebiyle Hz. Peygamber’e söylemişler Hz. 

Peygamber’de Ehl-i beyt’ini görünce konuşmayı kesenlere onları sevmeyenlerin kalbine imanın 

girmeyeceğini dile getirmiştir. İbn Mâce, Fedâilu Ashâb, 140. 
545 Buhârî, Fadâili Ashâbu’n-Nebî, 103. 
546 İbn Mâce, Fiten, 4085. 
547 Bir keresinde Hz. Peygamber’in, Berae suresinin Ebu Bekir’le okunarak ilan edilmesini isteyip 

gönderdiği sonra da onu çağırarak; ‘Bu ayetleri benim ehl-i beytimden biri yerine getirmelidir’ diyerek 

Ali’yi çağırdığı ve onu Ali’ye verdiği zikredilmiştir. Tirmizî, Tefsir, 3090. 



76 
 

 

rivayetlerde ehl-i beyt548 terkibi yer almakla birlikte kimlerin kastedildiği hususunda 

kapalılık bulunmaktadır. 

1.4.2. İslam Düşüncesinde Ehl-i Beyt Kavramı 

Ehlü’l-beyt (َالْبيَْت َبيَْت) ve Ehl-i beyt (اهَْل  bizim çalışmamızla doğrudan ilgili ,(اهَْلِ

olan terkiplerdendir. Bu nedenle ilgili ayetler bir bütün olarak ele alınacaktır. Yukarıda 

yer verilen ayetlerde aile ve hane halkı ile murad edilenin ne olduğu, özellikle Ahzâb 

suresinin 33’üncü ayetinde kullanılan terkibin maksadı, konunun problematik yönünü 

teşkil etmektedir. Bahse konu terkibin anlam aralığı nedir? Peygamber ailesi ile 

kastedilen kimlerdir? 

Hz. Mûsâ, annesi, doğumundan sonraki gelişmeler ve Firavun’un sarayında 

annesinin sütanne olarak emzirmesinden bahseden ayette549 ehl-i beyt terkibi, kendi ailesi 

olduğu anlaşılmasın diye550 belirsiz bir aile anlamıyla ifade edilmektedir. Bu ailenin 

emzireceğini garanti edecek,551 şefkatli ve iyilik sahibi bir aile olduğu şeklinde 

yorumlanmıştır.552 Ayette zikredilen ehl-i beyt’ten maksadın, herhangi bir kadın 

anlamında değil krallara hizmete layık ve şerefli bir kadın olduğu ileri sürülmüştür.553 

Oysa bu yorumun herhangi bir dayanağı yoktur. Kaldı ki, hemen hemen bütün tefsirlerde 

‘Bir aile bulayım mı?’ sorusuna ‘Hz. Mûsâ’nın annesi bulundu.’554 şeklinde cevap 

verildiği nakledilmiştir. Burada ehl-i beyt’in anneye işaret ettiği anlaşılmaktadır. 

Hz. İbrâhim ve eşinin, kendilerine müjdeyle gelen meleklerin verdiği haberden 

endişelenmeleri üzerine meleklerin hitabında, ehlü’l-beyt555 ifadesi, hane halkı 

anlamındadır. Bu ifadeyle, Hz. İbrâhim’in ev halkı kastedilmiş556 ve övgü için 

kullanılmıştır.557 Ayrıca konuşmanın geçtiği558 nübüvvet evinin halkı559 ile Hz. İbrâhim 

                                                           
548 Buhârî, Enbiyâ, 44; Müslim, Fedâilu’s-Sahabe, 37; İbn Mâce, Fiten, 4082; Ebû Dâvûd, Melâhim, 4282; 

Tirmizî, Fiten, 2230; Menâkıb, 3786; Kader, 2154. 
549 “Ona ... güzel nasihatler yapacak bir aileyi (ٍَاهَْلَِبيَْت) size göstereyim mi?” dedi.” Kasas: 28/12. 
550 Mâtürîdî, Te’vilât, XI, 17; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIV, 230. 
551 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 338.  
552 Taberî, XII, 485; Kurtubî, XVI, 243; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 632. 
553 Alûsî, X, 260. 
554 Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 486; İbn Âşûr, XX, 84; Ateş, Çağdaş Tefsir, VI, 437; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, 

IV, 49. 
555 “Ve siz, ey hane halkı! (  .Allah’ın rahmeti ve bereketi sizin üzerinizdedir.” Hûd: 11/73 (اهَْلََالْبَيْتَِ 
556 Taberî, XII, 485; Ateş, Çağdaş Tefsir, IV, 320. 
557 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 217; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XVIII, 29. 
558 İbn Âşûr, XII, 122. 
559 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 142; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 73. 



77 
 

 

ve onun eşi kastedilmiştir.560 Bu ayetin, bir kimsenin hanımının da kendisinin ehl-i 

beyt’inden olduğuna delil olduğunu ileri sürenler, peygamberlerin eşlerinin de onların 

ehl-i beyt’lerinden olduğunu gösterdiğini belirtmişlerdir.561  

Hûd suresinin 73’üncü ayetinden hareketle âlimler, Hz. Âişe ve diğer bütün 

eşlerinin de Hz. Peygamber’in ehl-i beyt’inden olduğunu söylemişlerdir.562 Mâtürîdî’ye 

göre Hz. Peygamber’in “size iki emanet bırakıyorum Allah’ın kitâbı ve ehl-i beyt’im”563 

buyurduğu rivayette ehl-i beyt’ten maksat Hz. Peygamber’in akrabalarıdır.564 Ev ile 

kastedilen oturulan evdir. Ehl-i sünnet’e göre, ehl-i beyt’e Hz. Peygamber’in eşleri de 

dâhildir. Ancak Şîa Hz. Peygamber’in sadece soyunu esas almış ve Âişe’yi ehl-i beyt’ten 

saymamıştır.565 Anlaşıldığı kadarıyla bu rivayete dayanılarak farklı görüşler ortaya 

konulmuştur.566 

Ehlü’l-beyt, ehlü’l-buyutâtü’l-arab, beytü’ş-şeref, beytü’r-racul, beytü’l-kavm gibi 

kavramlar İslam’dan önce Araplar arasında kullanılmaktadır. Bunlar; bir kimsenin 

hanımı, çocukları, kabile önderleri ya da kabilenin bizzat kendisi için bir adlandırma 

olarak kullanılmıştır.567 “Ehl-i beyt ya da âl-i beyt, İslam’dan önce beytü’l-âlihe tabir 

edilen, içinde putların bulunduğu Kâbe’den sorumlu olan aileye verilen bir isimdir. Bu 

görevi ifade eden sedenetü’l-beyt terkibi, ehl-i beyt’ten farklı olarak daha ziyade savunma 

ve yönetimle ilgili işlerden sorumlu olan kabilenin ileri gelen kişileri için kullanıldığı da 

bilinmektedir.”568 Kureyş kendisini “Ehlü’l-haram”, “Ehlullah” ve dine bağlılığı ifade 

eden “Ehlü’l-hums” şeklinde isimlendiriyordu.569 Bütün bu nitelemelere rağmen ehl-i 

beyt’in çok daha özel bir durumu ifade ettiği de söylenmiştir.570 

                                                           
560 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 187. 
561 Kurtubî, XI, 170. 
562 Kurtubî, XI, 170. 
563 Tirmizî, Menâkıb, 31. 
564 Mâtürîdî, Te’vilât, VII, 207. 
565 Alûsî, VI, 298. 
566 Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 165. 
567 Sönmez Kutlu, “Ehl-i Beyt Sembolik Kapitalinin Tarihi Süreç içerisinde Semerelendirilmesi”, İslâmiyât, 

III (3), Ankara 2000, 100-101, (99-120). 
568 M. Zeki Duman, “Kur’an-ı Kerim’de ‘Ehl-i Beyt’”, EÜİFD, Sayı: 11, Kayseri 2001, 39, (37-58); 

Duman, İslam’ın Üzerindeki Beş Gölge, ‘Ehl-i Beyt’, Fecr Yay., Ankara 2019, 274; Faruk Ömer Fevzî, 

“Ehl-i Beyt Kavramı Üzerine”, (Çev.: Bahaüddin Varol), SÜİFD, Sayı: 9, Konya 2000, 397, (397-404). 
569 Fevzî, 399. 
570 Adil Yavuz, “Kisâ’ Hadisi Rivayetleri ve Ehl-i Beyt Kimliği”, SÜİFD, Sayı: 19, Bahar 2005, 177, (153-

177). 



78 
 

 

Ehl-i beyt kavramı, İslam öncesinde beyt’in bekçiliği ve Kâbe hizmetleri için 

kullanılırken, İslam’dan sonra yine Kâbe ile ilgili sorumlulukları ifade etmeye devam 

etmiştir.  Daha sonra Hz. Peygamber’in ev halkını, süreç içerisinde soyunu da ifade eder 

hale gelmiştir. Ehl-i beyt, Âl-i Muhammed ile aynı manayı ifade etmektedir. Rivayetlerin 

etkisiyle Hz. Peygamber’in eşleri, erkek ve kız çocukları, Ali, Akil, Cafer ve Abbas’ı da 

kapsar hale getirilmiştir.571 Diğer bir tanımlamaya göre “Ehl-i beyt, evin fertleri demektir. 

Hz. Peygamber’in neslinden ve yakınlarından olanlar. Bunlar, Hz. Ali, Hz. Fâtıma, Hz. 

Hasan ve Hz. Hüseyin’dirler.”572 “Hz. Peygamber’le birlikte abaya bürünenlerin sayısı 

beş olduğundan bunlar hamse-i Âl-i abâ, pençe-i Âl-i abâ diye de anılmışlardır. Şîa 

telakkisine göre Âl-i abâ’ya dâhil olan fertler aynı zamanda Ehl-i beyt’i teşkil 

etmektedir.”573 

Hz. Peygamber ile alakalı olarak ehle’l-beyt574 ifadesinin yer aldığı ayette, kimlerin 

kastedildiği hususu tartışmalıdır. Bazı âlimler, Ehl-i beyt ifadesinden Hz. Peygamber’in 

hanımlarının kastedildiğini, çünkü onun evinde eşlerinin bulunduğunu belirtmişlerdir.575 

Ayette ehl-i beyt terkibi doğrudan ya da dolaylı bir kan bağından bahsetmemektedir. Şîa, 

burada kan bağını temel dayanak yapmaktadır. Oysa Hz. Nûh ile oğlunun, kan bağına 

rağmen ehl olma ilişkisinin olmadığını Kur’an bize bildirmiştir.576 Peygambere ehl ya da 

âl olmanın, kan bağı ile değil vahyin esaslarına inanmayla olduğu, bu kavram ile 

kastedilenin de bütün Müslümanları577 kapsadığı belirtilmiştir. 

Ancak bazı müfessirler eserlerinde pek çok rivayete yer vermişler ve terkibin farklı 

kapsamlarını zikretmişlerdir. Ehl-i beyt ile bazen Ali, Fatıma, Hasan ve Hüseyin’in murad 

                                                           
571 Fevzî, 403. Farklı görüşlere yer veren müfessirlerin kimine göre, evden maksat akrabalarının ve soyunun 

evi olmadığı, ehl kelimesinden maksadın kadınıyla erkeğiyle Haşimoğulları olduğu gibi Haşimoğullarından 

ya da Muttalipoğullarından iman edenler olduğudur. Kimisi de Hz. Peygamber’in ailesi olduğunu ya da 

kavminin kastedildiğini söylemiş, Fatıma, Ali, Hasan ve Hüseyin ile sınırlayanlara, diğer kızları, uzak ve 

yakın akrabaları ve hanımlarını da eklemişlerdir. Hatta Hz. Peygamber’i tanıyanlar onun ehlidir demek 

suretiyle kapsamı oldukça genişletmiş, Ali, Akil, Cafer ve Abbas’ı da dâhil etmişlerdir. Evinde oturanların 

hanımları ve eşleri olduğu şeklindeki görüşler ise ağırlık kazanmıştır. Alûsî, XI, 193-197. 
572 Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Otto Yay., Ankara 2020, 143. 
573 Uludağ, “Âl-i Abâ” 306. 
574 Ahzâb: 33/33. 
575 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 489: Mukâtil’in kastedilenlerin sadece kadınlar olduğunu ve hiçbir erkeğin 

Ehl-i beytten olmadığını belirttiğine dair bir rivayete de yer verilmiştir. Alûsî, XI, 193-197. 
576 Duman, İslam’ın Üzerindeki Beş Gölge, ‘Ehl-i Beyt’, 272. Şiî müfessirler, Ehl-i beyt ayetini 

yorumlarken, Kur’an bütünlüğünü göz önüne almadan görüşlerini belirtmişlerdir. Kur’an, iman ve takvayı 

öncelerken söz konusu müfessirler kendi düşüncelerini temellendirmek üzere soy bağını vurgulamışlardır. 

Mesut Okumuş, “Şiî ve Sünnî Müfessirlerin Ehl-i Beyt’le İlgili Bazı Ayetlere Yaklaşımları Üzerine”, 

Marife, Yıl: 4, Sayı: 3, Kış 2004, 233, (211-233). 
577 Aslan, İslâm’da Peygamberlik, 207. 



79 
 

 

edildiğini bazen de sadece Hasan ve Ali’nin Ehl-i beyt’ten olduğunu söyleyerek isimleri 

oldukça azaltmışlardır. Hz. Peygamber’in Vâsile isimli bir sahabeye “Sen de 

ehlimdensin.” dediği, Ümmü Seleme’ye bir rivayette hayr üzere olduğunu diğer rivayette 

ona da Ehl-i beyt’imdensin dediği belirtilmiştir. Erkekler ön plana alınarak sadece Ali, 

Hasan ve Hüseyin’e Ehl-i beyt’im dediği rivayetlerinin yanında Ehl-i beyt’ten maksadın 

Hz. Peygamber’in hanımları olduğuna da dikkat çekilmiştir.578 Ehl-i beyt karşılığında 

kullanılan “Sekaleyn” rivayetinin çok sayıda sahabeden aktarıla geldiği, fakat hem lafzen 

hem de manen tevatür olmadığı belirtilmiştir.579 Kimine göre Ehl-i beyt, Hz. Peygamber 

ve hanımları,580 kimine göre de Hz. Peygamber, hanımları ve bütün çocuklarıdır.581 

Cürcânî’nin aktardığı Şiî kaynaklarda yer alan bir rivayete göre Hz. Peygamber, Hz. 

Abbas ve ailesini birbirlerine yaklaştırıp bir örtü altında toplar ve Hz. Abbas’ın babasının 

ikiz kardeşi (amcası) olduğunu diğerlerinin de Ehl-i beyt’i olduğunu söyleyerek onları 

ateşten koruması için Allah’a dua etmiştir.582 

Cürcânî’nin, Şiî kaynaklardan aktardığı bir başka rivayete göre Ahzâb suresinin 

32’nci ayetinde kastedilen Hz. Fatıma’dır. O, Ehl-i sünnet kaynaklarında zikredilen bir 

rivayete göre de ayette kastedilenin Hz. Âişe olduğuna yer vermiştir. Ona göre Ehl-i beyt 

ise; Hz. Peygamber’in eşleri, kızları Fatıma, Zeynep, Rukiye, Ümmügülsüm, damadı Ali, 

torunları Hasan, Hüseyin ve akrabaları Cafer ile onların diğer akrabalarıdır.583 Şîa’nın, 

rivayetleri delil göstererek Ehl-i beyt’in, Ali, Fatıma ve bunların iki oğlundan ibaret 

olduğunu iddia etmişlerse de ayetin kapsamına göre bunlarla sınırlı olmayacağı açıktır.584 

                                                           
578 Taberî, XIX, 101-108. 
579 Adil Yavuz, “Ehl-i Sünnet’e Göre Ehl-i Beyt’in Konumu (Sekaleyn Hadisi Üzerine Bir 

Değerlendirme)”, Marife, Yıl: 5, Sayı: 3, Kış 2005, 360, (333-360); Kadir Gürler, “Sekaleyn” Hadisi ve 

“Ehl-i Beyt” Kavramı Üzerine Genel Bir Değerlendirme”, I. Uluslararası Hacı Bektaş Veli Sempozyumu, 

Ankara 2011, I, 575, (553-579). 
580 M. Said Hatiboğlu, “İslam’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik; Hilafetin Kureyşiliği”, AÜİFD, C. XXIII, 

Ankara 1978, 140, (121-213); Kutlu, 108; Hasan Onat, “Şiîliğin Doğuşu Meselesi”, AÜİFD, C. 36, Ankara 

1997, 89, (79-117); Duman, “Tefsirin Temel İlkeleri Çerçevesinde Kur’an-ı Kerim’de Ehl-i beyt”, Marife, 

Yıl: IV, Sayı: 3, Konya, 2004, 34-36, (7-36); Duman, İslam’ın Üzerindeki Beş Gölge, ‘Ehl-i Beyt’, 315; 

Murat Sülün, Kur’an Bize Ne Diyor?, Ensar Yay., İstanbul 2020, 156-157. 
581 Mustafa Öztürk, “Şiî ve Sünnî Müfessirlere Göre Ehl-i Beyt Kavramı”, Marife, Yıl: IV, Sayı: 3, Konya 

2004, 51-52, (37-53). 
582 Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 281. 
583 Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 386-387. Tartışmalar Ahzâb suresi 33.ayet ile Kisa’ hadisi üzerinden 

yürütülmüştür. Başka rivayetler de karşılıklı iddiaları ispat sadedinde destek unsuru olarak kullanılmıştır. 

Vâsile b. Eska’ ve Selmân-ı Fârisî hakkında yer verilen rivayetlerin zayıf olduğu, Âl-i Ali, Âl-i Akîl, Âl-i 

Ca’fer ve Âl-i Abbâs hakkındaki rivayetlerin de sahabe sözü olduğu belirtilmiş, Hz. Ali ile Hz. Hasan ve 

Hz. Hüseyin haricindeki kimselerin Ehl-i beyt’ten olmadığı belirtilmiştir. Adil Yavuz, Kisâ’ Hadisi 

Rivayetleri ve Ehl-i Beyt Kimliği, 176. 
584 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 231. 



80 
 

 

Ahzâb suresi 32’nci ayette müennes siga zikredilirken 33’üncü ayette müzekker 

siga yer alması müfessirlerin Ehl-i beyt ifadesini farklı yorumlamalarına sebep olmuştur. 

Şiîlere göre Ehl-i beyt kelimesi ister ihtisas, ister övgü, ister çağrı için olsun, sadece günah 

kirini ortadan kaldırma ve temizliği yerleştirme iradesinin sınırlandırılmasına işaret eden 

bir kelimedir.585 Ehl-i beyt ile özellikle Hz. Peygamber’in hanımları ve konuşmanın yeri 

kastedilmiş değildir. Çünkü ‘anküm’ denilmiş ‘ankünne’ denilmemiştir. Kapsam 

rivayetlere göre bazen oldukça genişletilmiştir. Ayetin baş tarafında yer alan ifadelerden 

hareketle, Ehl-i beyt tanımlaması yapmak doğru bir sonuca götürmeyecektir.586 Rafızîler 

iki ayetin farklı değerlendirilmesi gerektiğini, bir önceki ayette Hz. Peygamber’in 

hanımlarının bu ayette ise ailesinin kastedildiğini iddia etmişlerdir. Fakat müzekker 

siganın zikri, Araplarda kullanılan şekliyle kadın ve erkekleri kapsaması nedeniyledir.587 

Ayet bir bütünlük içerisinde değerlendirildiği takdirde şahsî yorumların, taraf olmanın 

zaruri bir sonucu olduğu görülecektir. Ayetin zahiri, başka bir delil ya da yoruma gerek 

bırakmayacak derecede Hz. Peygamber’in eşlerinden588 bahsetmektedir.  

Ayetler birlikte değerlendirilmelidir. Zira Ehl-i beyt, örfen farklı anlamları 

içermektedir. Kaldı ki yukarıda yer verilen rivayetlerde yer alan kapsam mümkündür. 

Rafızîler, “Size iki emanet bırakıyorum: Allah’ın kitâbı ve ailemi (itremi)”, rivayetinden 

hareketle itre kelimesini Ehl-i beyt olarak açıklamışlardır. Hâlbuki itre Hz. Peygamber’in 

sünneti demektir. Son durumda ‘Allah’ın ayeti ve benim sünnetim’ anlamı ortaya 

çıkmaktadır. Ümmü Seleme rivayeti kadınları da kapsadığına delildir.589 Bu durumda, 

Hz. Peygamber’in eşleri ve çocuklarından oluştuğunun söylenmesinin daha kabul 

görecektir. Ayrıca Hasan, Hüseyin ve Hz. Peygamber’in kızıyla evliliğinden dolayı da 

Ali’nin Ehl-i beyt’ten olduğu belirtilmiştir.590 

Şîa’ya göre bu ayetin nüzul sebebi Fatıma, Ali, Haseneyn’dir. Onlar bu ayetin, Hz. 

Peygamber’in eşleriyle ilgili olduğuna dair tek bir rivayet olmadığını iddia etmişlerdir. 

                                                           
585 Tabâtabâî, XVI, 315. 
586 Tabâtabâî, XVI, 316. 
587 Mâtürîdî, Te’vilât, XI, 342; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXV, 210; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, III, 30. 
588 Duman, “Kur’an-ı Kerim’de ‘Ehl-i Beyt’”, 55-57. 
589 Mâtürîdî, Te’vilât, XI, 343. 
590 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXV, 210; Kurtubî, XVII, 146. Bazıları Ali, Fatıma, Hasan ve Hüseyin derken 

bazıları sadece Hz. Peygamber’in eşleri olduğunu bazıları da hem eşleri hem de ailesinin kastedildiğini 

söylemişlerdir: Mâverdî, en-Nuket, IV, 401; Terkibin, nida veya medh/övgü için olup Hz. Peygamber’in 

kadınlarının Ehl-i beyt’ten olduğuna delalet ettiği söylemiştir: Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 67. 



81 
 

 

Onlara göre ayet, Hz. Peygamber’in hanımlarından bahseden ayetler bütününden bir cüz 

değildir ve onlarla da ilgisi yoktur. Hz. Peygamber’in hanımları sonradan eklenmiştir.591 

İddialarından biri de şudur: Kur’an’da Ehl-i beyt lafzı özel bir isim olup, başkaları söz 

konusu olmaksızın beş kişiyle sınırlıdır ki, bunlar Hz. Peygamber, Ali, Fatıma, Hasan ve 

Hüseyin’dir. Şayet yakın akrabaları dahil olsaydı genel örfe göre onlara da Ehl-i beyt 

denilirdi.592 

Ehl-i beyt Hz. Peygamber’in ev halkıdır. Maksadın Hz. Peygamber’in hanımları 

olduğu anlaşılmaktadır. Ayetin öncesinde ve sonrasında yer alan diğer ayetler de hep 

onlardan bahsetmektedir. Ancak rivayetlerde Hz. Peygamber’in hanımlarını Ehl-i beyt’in 

dışında tutan ya da bütün aile bireylerini Ehl-i beyt’e dâhil eden ifadeler yer almaktadır. 

Söz konusu rivayetler kişisel görüşler olup hadisler garîb-hasendir. Aşırı mezhep 

mensupları bu yorumlarda etkili olmuştur. Rivayetlerde bir bütün olarak ayetlerin tamamı 

değil bir bölümüne yer verilmiştir.593 Rivayetlerin tamamı birlikte değerlendirildiğinde 

kapsamını sınırlayacak bir durum yoktur. Hz. Peygamber’in ev halkı birinci derecede 

kendisinin eşleri olmaktadır. Ehl-i beyt ile ilgili en uygun görüşün, Hz. Peygamber’in 

eşleri, evladı, torunları Hasan ve Hüseyin, damadı Ali olduğu söylenmiştir.594 Ancak Ehl-

i beyt ifadesi “bir aile içerisinde bir çatı altında toplananları” ifade etmektedir. Kavramın 

kapsamı hem Ehl-i sünnet hem de Şîa kaynaklarında yer alan rivayetlerle ya daralmakta 

ya da genişlemektedir. Kastedilen Hz. Peygamber’in eşleridir. Diğer görüşlerin 

Kur’an’da bir delili yoktur. Aslında Ehl-i beyt, kültürel bir kavram iken dinî-siyasî bir 

kavram haline evrilmiştir.595 

Kur’an’da yer alan bütün kullanımlar göz önüne alındığında ehl ve âl kelimeleri 

ikisi de geniş bir anlama sahipken beyt kelimesiyle terkip oluşturunca bir anlam 

daralmasıa uğramış, Hz. Peygamber ile bir arada yaşayan ev halkına karşılık gelmiştir.596 

                                                           
591 Tabâtabâî, XVI, 317. 
592 Tabâtabâî, XVI, 318. 
593 Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 163. Ev ifadesinin, Hz. Peygamber’in pek çok evinin olması sebebiyle eşlerinin 

kaldığı her bir evin kastedildiği, belirtilmiştir: İbn Âşûr, XXII, 15-17. 
594 Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 164; Sadece Fatıma, Ali ve Hasan ile Hüseyin değil diğer kızları ve onların 

çocuklarının da bu kapsamda olduğu fakat Şîa’nın, ismi sayılan dört kişiye, rivayetlere dayanarak Selman’ı 

da ekledikleri ve Hz. Peygamber’in eşlerini ve diğer aile fertlerini dışarıda tuttukları belirtilmiştir: Elmalılı, 

VI, 310-311. 
595 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 187. Siyasi sorunların dini meselelere etkisi için bkz.: Geçit, “İslâm 

Dünyasında Din-Siyaset İlişkisinin Tarihçesine Genel Bir Bakış”, Universal Journal of Theology, 1 (1), 

2016, 31-50. 
596 Sülün, Kur’an Bize Ne Diyor?, 173. 



82 
 

 

Buna rağmen kimilerine göre, her ne kadar âl kelimesi ile ehl kelimesi aynı anlamı ifade 

etse de âl daha genel/geniş ehl daha özel/dar bir kapsam ifade etmektedir.597 

Hz. Ali ile Muaviye arasında görülen iktidar mücadelesinde Hz. Ali’nin iktidara 

gelmesi için yöneticinin Ehl-i beyt’ten olma ön şartı iddia edilmiştir. Ehl-i beyt terkibinin 

kavramsallaşma sebeplerinden biri, Hz. Hüseyin’in şehadeti sonrası intikam almak 

niyetiyle Ehl-i beyt’in kanını talep etme söylemidir. Bu söylemle birlikte Ehl-i beyt 

kavramı Hz. Ali, Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin kastedilir hale getirilmiştir.598 

Şîa, bu kavram sebebiyle sahabeye küfretmiş, onlar hakkında kötü nitelemelerde 

bulunmuş, iftiralar atmış ve hatta Ehl-i beyt kanalıyla gelmeyen bir rivayeti kabul 

etmemiştir.599 Şîa, Ehl-i beyt’i ön plana çıkartarak sahabe hakkında ileri geri konuşurken 

Ehl-i sünnet buna rıza göstermemiştir.600 Şîa, her ne kadar, Ehl-i beyti, Hz. Ali ile alakalı 

olan kişilerle dar bir çerçeveye çekse de Ehl-i sünnet, Şîa’nın benimsediklerini öteki ilan 

etmemiş, onları da benimsemiş,601 Hz. Peygamber’in eşlerinin faziletlerini de ifade 

etmiştir.602 

Kelam kaynaklarında Ehl-i beyt’in kapsamı hakkında detay verilmeksizin, sahabe 

arasındaki çekişmelerin içtihat farklılığından kaynaklandığı ve Ehl-i beyt dâhil, sahabeye 

dil uzatmanın yanlışlıkları603 dile getirilmiştir. Kelamcılar, Ehl-i beyt’in kimleri 

kapsadığı, hangi isimlerden oluştuğuna dair bir detay zikretmemişlerdir.604 Sadece Hasan 

ve Hüseyin’in isimlerine yer verilmiş, Hz. Ali ve Fatıma ismen eklenmiş, kendilerine 

yapılan zulümler dolayısıyla zalimlere beddua edilmiştir.605 

Eş’arî, Şîa’nın aşırı guruplarının, Ehl-i beyt’in; Hz. Peygamber, Hz. Ali, Hz. 

Fatıma, Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’den oluştuğunu kabul ettiklerine, ulûhiyetin de sırayla 

onlara geçtiğini söylemekten çekinmediklerine yer vermiştir.606 Ehl-i beyt’in kapsamını 

                                                           
597 Bahaüddin Varol, Ehl-i Beyt-Kavramsal Boyut, Yediveren Yay., Konya 2004, 128. 
598 Tarık Akyol, İbn Teymiyye Düşüncesinde Ehl-i Beyt, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), AÜSBE, 

Erzurum 2019, 87. 
599 Hasan Gümüşoğlu, “Ehl-i Sünnet ve İmamiyye Şiasının Ehl-i Beyt Kavramına Yükledikleri Anlamlar”, 

CÜİFD, XVIII (2), 2014, 316, (291-318). 
600 Bâkıllânî, el-İnsâf, 65; Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 102. 
601 Bağdâdî, el-Fark, 310. 
602 Bâkıllânî, el-İnsâf, 65. 
603 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, II, 890. 
604 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 302-303. 
605 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 305, 311. 
606 Eş’arî, Makâlât, I, 84. 



83 
 

 

genişletmişler on iki imamı da eklemişlerdir. Bazen Hz. Peygamber’in soyu listeye dâhil 

edilmiş, bazen de tüm ümmet Ehl-i beyt ilan edilmiştir.607 

Sosyal bir olgu iken Şîa’nın doğrudan etkisiyle siyasileştirilen sonra da dinî bir 

kavram haline getirilen bu kelime suiistimal608 edilmiştir. Hz. Peygamber, kendi 

yakınlarına herhangi bir ayrıcalık tanımamış hatta onlar için yardım dahi kabul etmemiş, 

kendisi ve herhangi bir yakınına siyasi ya da dinî ayrıcalık tanıyacak bir miras 

bırakmamıştır.609 Ancak Şîa tarafından en sonunda imam tayini Allah için vacip ilan 

edilmiştir.610 Zamanla peygamberden üstün olduğu iddia edilmiş ve aşırı 

kutsallaştırılmıştır.611 Bu üstünlük nitelemesi ilk önce Hz. Ali ve oğullarına verilmiştir. 

Onların masumiyetini reddeden ya da zamanın imamını tanımayan kimse kâfir ilan 

edilmiştir.612 Konuya çok daha farklı bir perspektiften bakılarak Kur’an’da özellikle Şûra 

suresi 23’üncü ayette olmak üzere onaltı yerde613 zikredilen yakın akraba manasına gelen 

fakat Allah’a yakınlık olarak çevrilen “kurbâ” kelimesinin614 ehl-i beyt’i kastettiği 

söylenmiştir. Emevîler tarafından Ehl-i beyt’e yöneltilen kötü nitelemeler ile Şîa 

tarafından yapılan kutsamalar siyasal mezhep çatışmalarının, rivayetlere dayandırılması 

çabasının bir sonucudur.615 

                                                           
607 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 84; Kutlu, 99; Y. Nuri Öztürk, I, 232. 
608 Uludağ, “Âl-i Abâ”, 307. Kavramın siyasallaşma sürecinde farklı isimler etkin rol oynamıştır. Hucr b. 

Adî, Cemel Vak’ası ve Sıffîn savaşlarında Hz. Ali’nin komutanı olup, Hz. Ali’nin şehadetinden sonra Ehl-

i beyt’in hakkını almak için mücadele etmiştir. Nebi Bozkurt, “Hucr b. Adî”, DİA, İstanbul 1998, XVIII, 

277; Şiîliğin oluşumu yolunda ilk eylemlerden biri de Tevvâbîn Hareketi’dir. Hz. Hüseyin’e söz verdikleri 

halde onu yalnız bırakan bedevî kabile mensupları, daha sonra Hz. Hüseyin’in intikamını almak için 

organize olmuşlar ve harekete geçmişlerdir. Ehl-i beyt’in intikamını alacak olan bu hareketin içerisinde 

Ehl-i beyt’ten kimse bulunmamıştır. İsmail Yiğit, “Tevvâbîn”, DİA, İstanbul 2012, XLI, 49; Adnan 

Demircan, İslam Tarihinin İlk Asrında İktidar Mücadelesi, Beyan Yay., İstanbul 1996, 316; Ehl-i beyt 

kavramının oluşum sürecinde ortaya çıkan bir diğer eylem, Muhtâr es-Sekafî Hareketi’dir. Muhtâr, her ne 

kadar Ehl-i beyt’in hakkını ya da intikamını almak söylemini ortaya koysa da Hucr b. Adî hareketine 

katılmaması ve daha pek çok olayda çekimser davranması kendi düşüncesindeki siyasi bir liderliği elde 

etme çabası olarak değerlendirilmiştir. Yiğit, “Muhtâr es-Sekafî”, DİA, Ankara 2020, XXXI, 54. Her üç 

hareket hakkında detaylı bilgi için bkz.: Varol, “İslam Tarihinin İlk İki Asrında Ehl-i Beyt’e İdeolojik 

Yaklaşımlar”, Marife, Yıl: 4, Sayı: 3, Kış 2004, 78-79, (73-92). 
609 Hatiboğlu, Hilafetin Kureyşliliği, ‘İslam’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik’, Kitâbiyât, Ankara 2005, 35; 

Demircan, “Arap Siyasi Geleneğinin Ehl-i Beyt Tamlamasının Kavramlaşması Sürecine Etkisi”, Marife, 

Yıl: 4, Sayı: 3, Kış 2004, 101, (93-110).; Duman, İslam’ın Üzerindeki Beş Gölge, ‘Ehl-i Beyt’, 269. 
610 Aslan, İslâm’da Peygamberlik, 214. 
611 Güneş, 254. 
612 Fığlalı, 221. 
613 Bakara, 2/83, 177; Nisâ, 4/8, 36; Enfâl, 8/41; Rûm, 30/38; Haşr, 59/7. 
614 Y. Nuri Öztürk, I, 233. 
615 Mahmut Demir, “Sahabe-Ehl-i Beyt” Ekseninde Şiî-Sünnî İhtilafının Hadis Rivayetine Yansımaları”, 

Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, Sayı: VI, Kasım 2011, 107, (90-111). 



84 
 

 

Kavramın terimleşme sürecinde bir taraftan herhangi bir kişinin ailesi, çocukları 

veya eşleri şeklinde daraltıldığı616 diğer taraftan genişletilerek her nebînin ehlinin onun 

ümmeti olduğu söylenmiştir.617 Ehl-i beyt terkibi, Hz. Peygamber’den sonra temel 

anlamını kaybetmiş, Hz. Peygamber ve soyunu ifade eden bir kullanım alanı kazanmıştır. 

Şiî kaynaklarda ıtre kelimesi de aynı anlama karşılık gelmektedir.618 “Ehl-i beyt tabiri, 

Alevîlik ve Bektaşîliğin yanı sıra Mevleviyye, Rifâiyye ve Kadiriyye gibi Sünnî tarikat 

çevrelerinde umumiyetle Şîa’nın tasvir ettiği mânada anlaşılmıştır.”619 Asabiyete son 

vermek için mücadele eden Hz. Peygamber’in belirli bir zümreye ayrıcalık tanıması bir 

çelişki olacaktır. Bu sebeple Ehl-i beyt’in, Ehl-i kıble’yi ifade etmesi, diğer iddialar 

yanında en doğru görüş olacaktır.620 

Ehl-i beyt, buraya kadar yer verildiği şekliyle kalmamış, suiistimal devam etmiş, 

kurumsal bir hüviyete kavuşturulmuş ve sonraki dönemlerde de siyasal çıkarlar için dinî 

dayanak olmaya devam etmiştir. Hz. Fatıma’nın oğulları Hasan ve Hüseyin namına, Şerîf 

ve Seyyid’lik terimleri türetilmiştir. Süreç içerisinde, nakîb, nakîbüleşraf veya 

nakîbünnükabâ adı altında bazı görevliler tahsis edilerek, Şerîf ve Seyyidlerin şecereleri 

tutulmuş, toplumda itibarlarının devam ettirilmesi için çaba sarf edilmiştir.621 

Meseleyi itikadi bir esas haline getiren Şîa, aynı zamanda problemin temelini 

oluşturmaktadır.622 İlk dönemlerde siyasi bir hedef için dinî bir kavram halini alan Ehl-i 

beyt, bugün gelinen noktada Şîi-Sünnî, ya da Alevî-Sünnî çatışmasını da diri tutmak için 

bir dayanak olarak kullanılmaktadır.623 Çünkü İslam tarihi içerisinde tartışılagelen hiçbir 

kavram bir mezhep oluşumunda bu kadar etkili olmamıştır. 

                                                           
616 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 633-639; İsfehânî, 29; İbn Manzûr, I, 163. 
617 İbn Sîde, IV, 354; İbn Manzûr, I, 163; Ebü’l-Bekâ, 210. 
618 Mustafa Öz, “Ehl-i Beyt”, DİA, İstanbul 1994, X, 498. 
619 Öz, 500. 
620 Yaşar Özdemir, Ehl-i Beyt Kavramının Teolojik Analizi, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

HÜSBE, Çorum 2014, 68, 81; Demircan, Arap Siyasi Geleneğinin Ehl-i Beyt Tamlaması, 96. 
621 Mustafa Sabri Küçükaşcı, “Seyyid”, DİA, İstanbul 2009, XXXVII, 40-41; Yusuf Açıkel, Kur’an ve 

Hadisler Işığında Geçmişten Günümüze Ehl-i Beyt, Nobel Yay., Ankara 2009, 338-340. 
622 Galip Türcan, “İmâmî Ehl-i Beyt Tanımının Dinî-Tarihî Temelleri”, Marife, Yıl: 4, Sayı: 3, Kış 2004, 

72, (55-72). 
623 Duman, “Kur’an-ı Kerim’de ‘Ehl-i Beyt’”, 37. 



85 
 

 

1.4.3. Ehl-i Beyt Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

Ehl-i beyt ifadesi Kur’an’da sadece Hz. Peygamber ve ailesi için kullanılan bir ifade 

olmamasına rağmen daha sonra bu tabir farklı bir kavramsallaştırma ile dinî ve siyasi bir 

forma büründürülerek birçok tartışmayı ateşleyen bir terime dönüştürülmüştür. Ehl-i beyt 

ifadesi Kur’an’da hem peygamberimiz hem diğer peygamberler hem de tüm insanlar için 

kullanılan bir tabir iken sonraları, siyasi tartışmaların odağında yer alan ve Hz. 

Peygamber’in kızı, damadı ve torunlarını Hz. Ali, Hz. Fatıma ve Hz. Hasan ile Hz. 

Hüseyin’i anlatan bir forma büründürülmüştür. Şîa tarafından mezhebi bir kavrama 

dönüştürülerek terimleştirilmiştir. Hâlbuki Ehl-i beyt kullanımı hem cahiliye döneminde 

hem de Kur’an’ın nüzulü sürecinde kullanılan sıradan bir kavramdı. Tartışma konusu olan 

Ahzâb suresi 33’üncü ayette Ehl-i beyt tabiri, Hz. Peygamber’in eşleri özelinde 

kullanılmıştır. Genel bir kullanım ifade ederken zamanla siyasi saiklerin etkisi ile özel bir 

anlam ifade eden ve anlam daralması yaşayan Ehl-i beyt terkibi Şîa’nın etkisiyle terim 

haline gelirken Kelam ilminin önemli konularından bir tanesi olmuştur. Ne cahiliye 

döneminde ne de Kur’an’da bu tabir dinî bir ifade olarak kullanılmamıştır. Şîa, ehl-i beyt 

kavramını ayet bağlamından kopararak özel bir anlam atfetmiştir. Artık ehl-i beyt denince 

akla Hz. Peygamber’in aile efradından daha çok, torunları Hasan, Hüseyin ve ikisinin 

soylarından olanlar gelmektedir. Kutsal ve özel bir kavram haline gelen bu Kur’anî tabiri 

aslına kazandırmak ve içeriğini doğru doldurmak gerekmektedir. 

1.5. İSMET 

İsmet (عصمة) kelimesi, (ََعَصَم) fiilinin mastarıdır. İsmet kelimesinin temel anlamı 

“korumak”tır. Allah’ın kötülüklerden/şerden koruması demektir. İsmet kelimesinden 

türetilmiş olan i’tesame (اعتصم), imtenea (امتنع) kelimesiyle birlikte kullanıldığında şerden 

sakındırmak anlamına da gelmektedir.624 Ayrıca i’tesame (اعتصم) kelimesinin, sığınma 

 ve bırakmamak üzere (امساك / عاصم) ve tutmak (منع) menetmek ,(حفظ) korumak 625,(لجأ)

sımsıkı tutmak (استمساك / اعتصام) anlamlarına da gelmektedir.626 Bununla kişi sanki 

kendisini kötülük yapmaktan koruyacak bir şey talep etmiş olmaktadır. Aynı kökten gelen 

                                                           
624 Halîl b. Ahmed, III, 173; Ezherî, II, 54. İbn Fâris, Mu’cem, IV, 331; İbn Manzûr, IV, 2976. 
625 İbn Dureyd, 887; İbn Fâris, Mu’cem, IV, 331. 
626 İbn Fâris, Mu’cem, IV, 331; Cevherî, 1986-1987; Mutarrizî, II, 65; Ebü’l-Bekâ, 598. 



86 
 

 

ısâm (عصام) kelimesi ise kendisiyle korunan ve bağlanılan şey627 anlamına gelir. Bunun 

yanında Arap bir şey öğrenmek/haber almak istediği kişiye; “َعصام َيا َوراءَكَ  ”ما

demektedir.628 Sibeveyhî’ye göre; “عاصم (koruyacak) kelimesi ism-i fail, معصوم 

(korunacak) kelimesi ism-i meful olarak aynı anlama gelmektedir.629  

İsmet kelimesinin Araplarda farklı kullanımları söz konusudur. Örneğin kişiyiَ

açlıktan koruması sebebiyle yemek için630 “yemek onu açlıktan korudu (َعصمه)” derler.631 

Araplar, ip, kolye gibi tutunulan ya da korunulan şeye ismet (عصمة) demektedir.632 Acemi 

binici için, atın yelesini veya gemini tutarak men eden, engelleyen kişiye mu’sim (معصم) 

denilmektedir.633 İsmet, korumak ve sarılmak dışında nikâh bağı634 anlamına da 

gelmektedir.635 

Kitâb-ı Mukaddeste peygamberlerin masum değil günahkâr olduklarına dair 

pasajlar bulunmaktadır. Örneğin Tevrat’ta yer aldığı şekliyle Hz. Âdem cezalandırılıp 

cennetten kovulmaktadır.636 Hz. Dâvûd’un bir kadınla münasebet kurması637 ve bir 

meselede verdiği yanlış karar638 sebebiyle günah işlediği yer almaktadır. Lût peygamber, 

sapkın halkına iki kızını teklif etmek639 ve iki kızı tarafından şarap içirilerek kendisinden 

hamile kalmakla itham edilmektedir.640 Süleyman peygamber kadınlara düşkün olmak ve 

başka tanrılara tapmakla itham edilmiştir.641 Hz. İbrâhim ise karısını kızkardeşi olarak 

tanıtmak ve Tanrı tarafından kovulmakla günahkar olduğu ifade edilmektedir.642 Mûsâ 

peygamber kardeşi Hârûn dolayısıyla itham edilmektedir.643 Bunların dışında Ahd-i 

Atîk’te Hz. Nûh’un sarhoşluğu ve çıplaklığından,644 Hz. Ya’kûb’un, babası Hz. İshak’a 

                                                           
627 İsfehânî, 336-337; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 657. 
628 İbn Fâris, Mu’cem, IV, 334; Cevherî, 1987. 
629 Ezherî, II, 53; İbn Sîde, I, 457; İbn Manzûr, IV, 2976. 
630 Ezherî, II, 58. 
631 İbn Fâris, Mu’cem, IV, 332; Cevherî, 1986; İbn Sîde, I, 457; İbn Manzûr, IV, 2976. 
632 İbn Manzûr, IV, 2976. 
633 Ezherî, II, 54; İbn Fâris, Mu’cem, IV, 331; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 657; İbn Manzûr, IV, 2976. 
634 “İnkar eden kadınların nikahını da tutmayın.” Mümtehine: 60/10. 
635 Okuyan, Kur’an-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, 454. 
636 Tekvin 3/1-24. Hz. Âdem ile ilgili başka bir pasaj için bkz.: Tekvin, 2/15-25. 
637 II. Samuel 11/1-27. 
638 II. Samuel 12/1-7. Devam eden pasajlarda bir önceki pasajın farklı versiyonları yer almaktadır. 
639 Tekvîn 19/1-29. 
640 Tekvîn 19/30-38. 
641 I. Krallar, 11/1-10. 
642 Tekvin, 12/10-19. 
643 Çıkış, 32/1-4, 35. 
644 Tekvin, 9/20-25. 



87 
 

 

şarap içirdiğinden,645 Hz. Ya’kûb’un annesi ile işbirliği yaparak babasını kandırıp 

kendisini takdis ettirdiğinden646 ve Hz. Eyyûb peygamberin şarap içtiğinden 

bahsedilmektedir.647 

İncil’de yer aldığı şekliyle; Hz. Âdem vesilesiyle insanlık günah ile tanışmış, tüm 

insanlar onun yüzünden ölümlü olmuştur.648 Hz. Îsâ’nın tanrının oğlu olduğu ifade 

edilerek insanüstü bir konumlandırmayla tüm günahlardan tenzih edilmektedir.649 

Bu cümleler, Hıristiyanlar’ın Hz. Îsâ dışındaki diğer bütün peygamberlerin günah 

işlediğini kabul ettiklerini göstermektedir. Peygamberlerin günahkâr olduklarını gösteren 

bu pasajlar, Yahudilerin tüm peygamberlerin günah işlediklerine inandıklarını, 

Hıristiyanlarda da Hz. Îsâ dışında tüm peygamberlerin günahkâr oldukları inancında 

oldukları sonucunu ortaya koymaktadır. 

İsmet kelimesi cahiliye şiirlerinde de en belirgin şekliyle korumak anlamındadır. 

Örneğin; “Ne zaman ok atanlar umutsuzluğa düştüler, kulaklarını yere indiren av 

hayvanları ve boyunlarında kendilerini koruyan (اعصامها) tasmayla geri dönerler.”650 

beytinde bu anlamda yer verilmiştir. Korumak anlamlarında başka şiirlerde de yer 

almaktadır.651 

Bazı şiirlerde eser/iz anlamında sevdiği kızın gözlerini ceylanların gözlerine 

benzeten birisi tarafından şu şekilde tasvir ediliyor.; “Gözleri ceylanların gözleri gibi, her 

iki yanağında misk kokusu eseri/iz (َ ه  yansımış, nur yüzlü ve hüzünsüzdür.652 (عَصِيم 

şeklinde ifade edilmiştir. Misk kokusu da ceylanlardan elde edilen bir kokudur. Bazı 

                                                           
645 Tekvin, 27/25, 27. 
646 Tekvin, 27/30-36. 
647 Çıkış, 32/1-20; I. Krallar, 11/1-13; Eyyub, 1/13. 
648 Romalılara Mektup, 5/12-19. 
649 Matta, 27/54, 28/18. 
 Ebû Akîl, Lebîd b. Rebîa b. Mâlik b. Ca’fer, Şerhü ”حتيَإذاَيئسََالرماةَوَأرَْسَل واَََََََغٍضْفاََدواجنَقافلًََاعصامها“ 650

Divân-ı Lebid b. Rebia Amiri, (thk.: İhsan Abbas), yy., Kuveyt 1962, 311. Şu şiirlerde de aynı anlamdadır: 

“ َََاوَان َ ونََإذاَع صِينا العازِم  ََّ العاصمونَإذاَأ طِعْنَاَََََََوَأنا ” “Bize itaat ettiklerinde onları koruruz. İsyan ettiklerinde ise 

onlarla savaş ederiz.” Amr b. Külsum, 348; “ َحتىَترَاءََوْهَمعصوماَبلمتهَََََََنقعَالقنابلَفيَعرنينهَشمم” “Onun (Hind) 

kabilesinin onu (Hind’i) koruduklarını gördüğün zaman, at sürüsünün çıkardığı toz bulutunu (o anki 

karmaşayı Hind) gördüğü zaman, (kavminin kendisini koruması sebebiyle) burnu gururdan yükseliyor ve 

korkmuyor.” (Nâbiğa Hind’in kardeşini öldüren düşmanlarına diyor). Nâbiğa ez-Zübyânî, Ebû Ümâme 

Ziyâd b. Muâviye, Divanu Nâbiğa ez-Zübyânî, (tlk.: M. Tahir b. Aşur), eş-Şeriketü’t-Tunusiyye, Cezair 

1976, 243. 
651 “ ٍَنَفَيْتَ  ،َوَحَي  ٍَعَصَمْت  َََََََوَحَي  ٍَجَبرْت  ،َوَحَي  ٍَأبََرْت   ,Bir kabileyi helak ettim, bir kabilenin yarasını sardım“ ”وَحَي 

bir kabileyi korudum, bir kabileyi uzaklaştırdım.” İmriu’l-Kays, 321;  

“ََ َبالعَزِيزَِلِي عْصَما َإنِماَََََََيَع وذ َالذَّليل   Aşiretin büyüklerinin yanına sığın çünkü zelil olanları“ ”وع وذِيَبأفَناءَِالعَشيرةِ

aziz olanlar korur.” Ebü’l-Abbâs Mufaddal ed-Dabbî, 68. 
شْرِقٍَغَيرَِواجَِمٍَ“ 652 َم  َخَد ٍ ََََََعلىَكل ِ هَ  َيندىََعَصِيم   .Ğaylân b. Ukbe, II, 755 ”ع يونََالمهاََوالمِسك 



88 
 

 

beyitlerde bağlamak (ََِعِصام),653 söz almak (َْع ص م)654 gibi anlamlarda da kullanılmıştır. Her 

iki durumda da aslında korumak anlamı ortaya çıkmaktadır. 

1.5.1. Kur’an ve Hadislerde İsmet Kelimesi 

İsmet kelimesi Kur’an’da beş farklı formda olmak üzere on üç kere yer almaktadır. 

Bunlardan üç tanesi “Allah seni insanlardan koruyacaktır (ََك  örneğinde olduğu 655”.(يعَْصِم 

gibi korumak anlamında yer almaktadır. 

Kur’an’da ismet kelimesi, “Allah’a sımsıkı bağlananlar...”656 ayetinde olduğu gibi 

beş yerde, “sımsıkı tutmak, yapışmak” anlamlarında ifade edilmiştir.657 Bunların dışında 

bir yerde korunmak,658 bir yerde nikâh bağı659 ve üç yerde koruyucu660 anlamlarında 

zikredilmiştir.661 

Hadis kaynaklarını incelediğimiz zaman peygamberlerle ilgili ‘günahlardan 

korunma’ anlamında bir ismet atfı bulunmamaktadır. Bu durumu açık bir şekilde ifade 

eden bir rivayet bulunmamakla birlikte rivayetlerde ismet kelimesinin ıstılah anlamını 

kısmen yansıtan bazı rivayetler bulunmaktadır. Bazı hadis rivayetlerinde ma’sûm 

kelimesinin “Allah tarafından korunan kimse” anlamında yer aldığı görülmektedir. 

Şefaat konusunun zikredildiği bir rivayette, Hz. Îsâ, Hz. Peygamber hakkında şöyle 

demiştir; “Siz geçmiş ve geri kalmış günâhlarını (zenb) Allah’ın mağfiret eylediği bir kul 

olan Muhammed’e gidiniz.”662 Başka bir rivayette de; Hz. Âdem, Hz. Nûh, Hz. İbrâhim 

ve Hz. Mûsâ peygamberler kendilerine müracaat edenleri kendi işledikleri hatalardan 

                                                           
َعِصامََِ“ 653 َِنضِْو   ,Çok zehirli bir yılan yolda kıvrılarak yürüyor“ ”ومِنَحَنشٍََذعَْفَِاللُّعابَِكأنََّه َََََََعلىَالشَّرَكَِالعادَِي 

sanki yılanın inceliği ve yuvarlaklığı kırbanın bağlandığı ip gibidir. ” burada bağlamakla aslında kırba 

korunmuş olmaktadır. Ğaylân b. Ukbe, II, 1066. 
مَْ“ 654 مِنَْك ل َِحَي ٍَع ص  ذَ  ََوَآخ  ََ ََ  Yol uzun da olsa Kays’ın yanına giderim ve her kabileden“ ”إِلَىَالمَرْءَِقَيْسٍَأ طِيل َالسُّرَىَ

bir söz alırım.” Söz almak korumak anlamını pekiştirmektedir. A’şâ, Ebû Basîr Meymûn b. Kays, Dîvânu’l-

A’şâ el-Kebîr, (tlk.: Muhammed Hüseyn), Mektebetü’l-Adab, Kâhire ty., 37. 
655 Mâide: 5/67. Ayrıca bkz.: Ahzâb: 33/17; Hûd: 11/43. 
656 Nisâ: 4/146. 
657 Nisâ: 4/175; Âl-i İmrân: 3/101, 103; Hac: 22/78. 
658 Yûsuf: 12/32. 
659 Mümtehine: 60/10. 
660 Yûnus: 10/27; Mü’min: 40/33 ve Hûd: 11/43. 
661 Abdulbâkî, 463. 
662 Buhârî, Tefsir, 3, 233; Rikâk, 149; Tevhid, 39; İbn Mâce, Zühd, 4312; Tirmizî, Kıyâmet, 2434. Benzer 

bir rivayette: Hz. Âişe, sahabenin Hz. Peygamber’e “Allah senin olmuş ve olacak günâhlarını (zenb) 

mağfiret etmiştir.” dediklerini aktarmıştır. Buhârî, Îmân, 13. 



89 
 

 

(hatîe) bahsederek sırayla kendinden sonra elçi olana yönlendirdikleri yer almaktadır.663 

Bu rivayetler peygamberlerin ismet sıfatı ve günah işleyişleri arasındaki ilişkiyi ortaya 

koyma noktasında dikkatleri çekmektedir. 

İsmet kelimesinin lügat anlamıyla yer aldığı bir rivayette Hz. Peygamber, “Ma’sûm 

olan, Allah’ın (fenalıklardan koruyup) ma’sûm kıldığı kimsedir.” buyurmuştur.664 

demiştir. Hz. Peygamber din konusunda kendisine uyulmasını talep etmiş, hurma budama 

meselesinde olduğu gibi dünyevi meselelerde hata edebileceğini665 belirtmiştir. 

Bazı hadislerde de Hz. Peygamber’in günah işlemekten sakındığı ve günahlarını 

itiraf ettiği666 zikredilmekte, yine bağışlanma dilediğine667 dair pek çok rivayet 

bulunmaktadır. Hz. Peygamber’in günde yetmiş ya da yüz defa bağışlanma talebinde 

bulunduğuna,668 her zaman günah (ism) olmayan işleri tercih ettiğine669 ve bağışlanma 

dilediğine dair670 başka rivayetler de bulunmaktadır. 

1.5.2. İslam Düşüncesinde İsmet Kavramı 

1.5.2.1. Peygamberlerin Günah İşledikleri ile İlgili İthamlar 

Âlimlerin çoğunluğu, peygamberlerin günah işlemediklerini ifade etmişlerdir. 

Bununla birlikte ayetlerde yer alan birtakım lafızlardan hareketle onların her ne kadar 

                                                           
663 Buhârî, Tevhid, 39, 66; Müslim, Îman, 327. Benzer bir rivayette Hz. Âdem ile Hz. Mûsâ’nın 

çekiştiklerine yer verilen rivayette Hz. Mûsâ, Hz. Âdem’e günahı nedeniyle cennetten çıkartıldığını 

hatırlatmıştır. Buhârî, Enbiya, 83; “zenb” kelimesiyle; Tefsîr, 259; İbn Mâce, Kader, 80. 
664 Buhârî, Kader, 17; Bir rivayette de Hz. Peygamber, iman ve ibadetle ilgili bazı hususları zikretmiş, 

bunlara uyanların kanlarını ve mallarını korumuş “عصموا / asamû” olacaklarını bildirmiştir. Buhârî, Kader, 

17; İman, 18; Müslim, İman, 33-36; İbn Mâce, Fiten, 3927; Ebû Dâvûd, Cihad, 2640; ayrıca bkz.; Fatma 

Günaydın, Mâtürîdî’nin Kelâm Sisteminde Peygamberlerin İsmeti, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 

MÜSBE, İstanbul 2013, 19-20; Yine dua ederken “Her işimin ismeti (koruyucusu) olan” demiştir. Müslim, 

Zikr, 71. 
665 Müslim, Fedâil, 38. Ayrıca bkz.: Buhârî, Ahkȃm, 42; Müslim, Bîrr ve’s-Sıla ve’l-Âdâb, 94. 
666 Buhârî, Sıfati’s-Salât, 99; İstikrâz, 11; Mağâzî, 431; Müslim, Mesâcîd, 129; Nesâî, Salât, 1292, 1601. 

Ayrıca bkz.: Buhârî, Teheccüd, 1; Daavât, 13; Tevhid, 14, 124; Müslim, Salati’l-Musafirîn ve Kasriha, 199; 

Salât, 216; Ebû Dâvûd, Salat, 878; Nesâî, Salât, 1113; Tirmizî, Duâ, 3418, 3421. 
667 Buhârî, Sıfati’s-Salât, 13; Daavât, 63; Müslim, Mesâcîd, 147; Zikr, 49; Salât, 204; İbn Mâce, Dua, 3838; 

Ebû Dâvûd, Salat, 781; Tirmizî, Duâ, 3495; Nesâî, Miyâh, 331; Salât, 885. 
668 İbn Mâce, Edeb, 3816; Ebû Dâvûd, Vitr, 1515, 1516; Tirmizî, Duâ, 3434. 
669 Buhârî, Menâkıb, 67; Edeb, 151; Müslim, Fedâil, 77; Ebû Dâvûd, Edeb, 4785. 
670 Buhârî, Tefsir, 358; Müslim, Sıfatü’l-Kıyâme, 80; İbn Mâce, Salat, 1419; Tirmizî, Salât, 412; Nesâî, 

Salât, 1626. Benzer rivayetler için bkz.: Buhârî, Daavât, 2, 92; Müslim, Sıyâm, 74; Cenâiz, 7; İbn Mâce, 

Zühd, 3884; Ebû Dâvûd, Sıyâm, 2389; Edeb, 5094; Tirmizî, Salât, 314. 



90 
 

 

günah işledikleri izlenimini veren ayetler olsa da bunların her birinin kendi bağlamında 

değerlendirilmesi gerektiğini belirtmişlerdir. 

Bu ayetlerden birinde; Hz. Âdem ve eşine cennette bir ağaca yaklaşmalarının 

yasaklandığı, yaklaşırlarsa zalim olacaklarının bildirildiği,671 bir diğer ayette Hz. 

Âdem’in sözünü unuttuğu, kararlılık göstermediği, Rabbine karşı gelip yolunu şaşırdığı 

ancak tövbe ettiği ve bağışlanarak seçkin kılındığı ifade edilmektedir.672 

Âlimlere göre Hz. Âdem ve eşi şaşırmışlar,673 şehvetleri sebebiyle yasak meyveden 

yemişler,674  isyan etmişler,675 büyük günah işlemişler676 hataları sebebiyle azarlanmış677 

ve tövbe etmişlerdir.678 Hz. Âdem, kararlı olmamış, günah işlemiştir.679 İnsan fıtratı hata 

yapmaya meyilli olduğu için680 kendi iradeleri ya da unutmaları sebebiyle hata 

etmişlerdir.681 Hz. Âdem ve eşinin yasak meyveden yemeleri insan iradesinin hatayı 

tercihe dair ilk örneğidir. Fakat şeytan ile o ikisinin iletişimleri hakkında anlatılan kıssalar 

güvenilir değildir.682 İlgili ayetlerde suça değil, hatasına ısrar etmediğine ve tövbeye 

vurgu683 yapılmıştır. Hz. Âdem ve eşi zelle/ayak kayması sebebiyle azarlanmış684 ya da 

te’vilde hata etmiştir.685 

Hz. Nûh, oğlunun bağışlanmasını talep ettiğinde Allah’ın, Hz. Nûh’u bilgisine 

sahip olmadığı şeyi istememesi ve cahillerden olmaması ile ilgili uyarımış,686 bu uyarı 

nedeniyle Hz. Nûh’un da günah işlediği iddia edilmiştir. İddiaya göre Hz. Nûh’un, (oğlu 

                                                           
671 A’râf: 7/19-23. Ayrıca bkz.: Bakara: 2/35-37. 
672 Tâ-Hâ: 20/115, 120-122. 
673 Taberî, XVI, 189; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 116; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 41; Ebü’l-Berekât en-

Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 387-388. 
674 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XIV, 52. 
675 Mâverdî, en-Nuket, II, 211; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXII, 127-128; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, II, 387. 
676 Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 431. 
677 Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 434; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XIV, 53; Kurtubî, I, 453; Beyzâvî, Envâru’t-

Tenzîl, III, 9; Elmalılı, IV, 25. 
678 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 43-44; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 73. 
679 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 386; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 355. 
680 Mâtürîdî, Te’vilât, I, 99. 
681 Mâtürîdî, Te’vilât, I, 91-92. 
682 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XIV, 49. 
683 Taberî, XVI, 183-185; Kurtubî, XIV, 147; Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 150; V, 456; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, 

I, 70; II, 260. 
684 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 53. 
685 Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 188-189. 
686 “Nûh: ... “Ey rabbim! oğlum benim ailemdendir... dedi. Allah buyurdu ki: “Ey Nûh! O senin ailenden 

değildir... hakkında bilgin olmayan şeyi benden isteme! ... Nûh, “Ey rabbim! ... Sen beni bağışlamaz, 

rahmetini ihsan etmezsen ben ziyana uğrayanlardan olurum!” Hûd: 11/45-47. 



91 
 

 

müşrik olduğu halde) Allah’a oğlunun kurtarılmama sebebini sorması,687 bu sebeple 

azarlanması688 ve uyarılması689 onun işlediği bir günah olarak yorumlanmıştır. İlgili 

ayetin öncesinde690 bir uyarı vardır ve Hz. Nûh’un oğlunu kendi ailesinden sayması ve 

kurtulmasını dilemesi mümkün değildir. O ictihad hatası yapmıştır.691 

Kur’an’da Hz. İbrâhim’in tevhid inancını ispat için devrin putperestliğini yansıtan 

gök cisimleri hakkında söylediği ifadeler yer almaktadır.692 Müfessirler, Hz. İbrâhim’in 

yıldız, ay ve güneşe benim rabbim budur demesinin, gerçekten rab olduklarını kabul için 

değil müşrik halkına delil getirmek, münazara, gözlem yaparak tefekkür ve istidlal ile 

uyarmak için olduğunu belirtmişlerdir.693 

Hz. İbrâhim’in “Hastayım.”694 ifadesinden hareketle de onun günah işlediği iddia 

edilmiştir. Rivayete göre Hz. İbrahim, babasına ve halkına taun/veba hastalığına 

yakalandığını söyleyerek hilaf-ı hakikat beyanda bulunmuş onlar yanından gittikten sonra 

putlara zarar vermiştir. Oysa Hz. İbrâhim, alay etmiş (istihza),695 tarizli, tevriyeli696 ya da 

mecaz697 ifadeler kullanmıştır. Ayrıca parçalanmış putlarını gören müşrikler durumun 

hakikatini Hz. İbrâhim’e698 sormuşlar o da yine istihza ile cevaplamıştır. Hz. İbrâhim 

                                                           
687 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 284; Taberî, XII, 437. 
688 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 204, 206; Ateş, Çağdaş Tefsir, IV, 310; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, II, 612. 
689 Mâverdî, en-Nuket, II, 476. 
690 “Haktan sapanlar için bana başvuruda bulunma! Onlar boğulacaklar!” Hûd: 11/37. 
691 Mâtürîdî, Te’vilât, VII, 178, 180; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XVIII, 6. 
692 “Ne zaman ki üzerini gece kapladı, bir yıldız gördü “bu imiş Rabbim” dedi... derken batınca “Ben öyle 

batanları sevmem” dedi... ayı görünce “Rabbim budur” dedi... o da batınca “şayet Rabbim doğruya 

ulaştırmasa ben de sapıtmış olacakmışım”... güneşi görünce “ Rabbim budur bu daha büyük” dedi... o da 

batınca “Ey kavmim, haberiniz olsun ben sizin Allah’a ortak koştuklarınızdan uzağım” dedi.” En’âm: 6/76-

78. 
693 Taberî, IX, 360; Mâtürîdî, Te’vilât, V, 118; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 366, 367; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 

XIII, 52-53; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 169; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 516; Ateş, 

Çağdaş Tefsir, III, 175; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, II, 181. 
694 “Allah’ı bırakıp uydurma ilahlar mı istiyorsunuz?” ... manidar bir bakışla yıldızlara göz attı ve 

“gerçekten ben hastayım” dedi... İbrâhim gizlice putların yanına gitti ve onlara “siz yemez misiniz? Sizin 

neyiniz var ki konuşmuyorsunuz” dedi... Sağ eliyle hepsine birer darbe indirdi.” Sâffât: 37/85-93. 
695 Taberî, XIX, 566; Mâverdî, en-Nuket, III, 401-402; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 216; Râzî, Mefâtîhu’l-

Ğayb, XXII, 185; XXVI, 147; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 55; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, II, 410; Alûsî, XII, 98-99; İbn Âşûr, XXIII, 142-143; Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 412-413; Şimşek, 

Kur’ân Tefsiri, III, 384; IV, 294. 
696 Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 152-153; V, 216; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XIII, 52-53; XXII, 185; Kurtubî, 

XIV, 221; XVIII, 52; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 55; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 516; 

III, 129; Elmalılı, III, 453-454; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, II, 181. 
697 Mâverdî, en-Nuket, V, 56; Mâtürîdî, Te’vilât, XII, 164; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVI, 147; Beyzâvî, 

Envâru’t-Tenzîl, V, 13; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 128-129;  
698 “Dediler ki: “Ey İbrâhim! Bunu bizim ilâhlarımıza sen mi yaptın?” İbrâhim, “belki şu büyükleri 

yapmıştır... konuşabilirlerse onlara sorun.” Enbiya, 21/62-63. Ayetin öncesinde Hz. İbrâhim Allah’a yemin 

ederek putlara tuzak kuracağını söylemektedir. Bkz.: Enbiya: 21/57. 



92 
 

 

tarafından söylenen “Bunları şu büyük olan yaptı.” sözünün yalan olduğu gerekçesiyle 

büyük günahlardan olduğunu belirtilse de peygamberler yalan söylemezler.699 Hz. 

İbrâhim, putları kırmak suretiyle amacına ulaşmıştır. Hz. İbrâhim’in, yalan söylediği 

iddiası700 çirkin bir nitelemedir. Yalan bizatihi kendisi çirkin iken bir peygamber nasıl 

yalan söyler?701 

Kendisine gelen melekleri tanıyamadığı için kavminin sapkınlığına karşı onları 

koruma refleksiyle Hz. Lût’un sarf ettiği ifadeler702 hakkında da âlimler kavminin 

erkeklerinin, kendi kızlarıyla evliliklerini tavsiyesi günah703 olarak yorumlanmış, bu 

davranış bir peygambere yakıştırılamamıştır.704 Oysa Hz. Lût’un ifadeleri, halkını sapkın 

bir olgudan uzaklaştırmak istemesi ve doğru olanın erkeklerin kadınlarla evlenmesi 

olduğunu tebliğ etmesinden başka bir şey değildir. 

Kur’an’da Hz. Yûsuf ile ilgili yer alan bazı ayetlerden705 hareketle onun günah 

işlediği iddia edilmiştir. Hemme (ََّهَم) kelimesinin şehvet anlamına gelmesinden ve 

“Rabbinin işaret ve ikazını görmeseydi!” ifadesinden hareketle kadını arzuladığı, isteğini 

gerçekleştireceği706 iddia edilmiş, buna mukabil aynı ifadenin kadına meyletmediğine 

delil olduğu707 da söylenmiştir. Bütün peygamberler gibi Hz. Yûsuf’ta hem nübüvvet 

öncesi hem de sonrası bu tarz davranışlardan uzaktır.708 Hiçbir ayette Hz. Yûsuf 

kınandığına veya tövbe ettiğine dair bir ifade yoktur.709 İsrailiyattan alıntılanan bu 

yorumlar dayanaktan yoksundur.  

                                                           
699 Pezdevî, 172. 
700 Ebû Dâvûd, Talâk, 2212. 
701 Mâtürîdî, Te’vilât, XII, 164; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVI, 148. 
702 “Elçilerimiz Lût’a geldikleri an onların gelişi ile Lût fenalaştı, onları koruyamaycağı endişesi ile eli 

ayağı dolaştı ve “bugün çok zor bir gündür” dedi. Kavmi ona koşarak gelmişlerdi. Ve bundan önce de 

çirkin işler yapıyorlardı. “Ey kavmim! İşte kızlarım, onlar sizler için daha temizdirler... dediler ki: 

“Kesinlikle senin kızlarında bizim bir hakkımız olmadığını sen biliyorsun, sen bizim ne istediğimizi 

biliyorsun” Lût, “keşke benim sizi yenecek bir gücüm olsaydı veya çok sarp bir kaleye sığınabilseydim” 

dedi.” Hûd: 11/77-80. 
703 Mâtürîdî, Te’vilât, VII, 211-212; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XVIII, 33-34. 
704 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XVIII, 34. 
705 “...Kadın onu arzu etmişti ( َبهَِّٖ تْ َهَمَّ  Eğer Yûsuf da rabbinin açık uyarısını görmeseydi o da ona .(وَلَقَدْ

meyletmişti. Böyle yaparak çirkinlik ve fuhşu Yûsuf’tan uzaklaştırmak istedik.” Yûsuf: 12/24. 
706 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 329; Taberî, XIII, 86; Mâverdî, en-Nuket, III, 23; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 

268; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XVIII, 117-118. 
707 Mâtürîdî, Te’vilât, VII, 291; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XVIII, 117-118; Kurtubî, XI, 311. 
708 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 21, 22. 
709 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 270; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XVIII, 119; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, II, 104; 



93 
 

 

Aynı surenin bir başka ayetinde, müfessirler tarafından Hz. Yûsuf’a mı yoksa 

kadına mı ait olduğu tartışılan “Nefsimi temize çıkarmıyorum.”710 şeklinde bir ifade 

bulunmaktadır. Âlimler ayeti te’vil etmişler sözün Aziz’e, Aziz’in karısına ve Hz. 

Yûsuf’a ait olabileceğini söylemişlerdir. Bu yorumlarda kadının Hz. Yûsuf’u arzuladığı 

belirtilmiş,711 gömleğin arkadan yırtıldığı712 ve kadının Hz. Yûsuf’un bir suçunun 

olmadığını itiraf ettiği713 ifade edilmiştir. 

Bir diğer ayette Hz. Yûsuf’un kardeşini yanında alıkoymak için kralın su kabını 

kardeşinin eşyaları arasına saklayarak tertip ettiği bir olay ve bu olayı gizlemesi714 bir 

günah olarak değerlendirilmiştir. Oysa Hz. Yûsuf, “Hırsızsınız!” diye bağırmamıştır. 

Çünkü bu ifade yalan bir sözdür.715 Peygamberler yalan söylemezler. 

Kasas suresinde, Hz. Mûsâ’nın birisine tokat ya da yumruk attığı, bunun neticesinde 

o kişinin öldüğü, bu sebeple Hz. Mûsâ’nın Allah’tan af dilediği ve affedildiği, sonunda 

suçlulara destek olmayacağını ifade ettiği belirtilmiştir.716 Hz. Mûsâ’ya izin/emir 

verilmediği halde, öldürülen kişi kâfir de olsa yaptığı işin suç olduğu yorumları 

yapılmıştır.717 Bu durumu, “Bu şeytan işidir.” ifadesi açıklamaktadır.718 Hz. Mûsâ’nın 

daha on iki yaşında719 peygamberlikten önce,720 bir mazluma yardım ederken721 ve 

öldürmek kastı olmaksızın yaptığı722 zaten bir yumrukla bir insanın ölmesinin de nadir 

olaylardan723 olduğu zikredilmiştir.  

                                                           
710 “Ben nefsimi temize çıkarmıyorum. Çünkü nefis kötülüğü emreder.” Yusuf: 12/53. 
711 Mâverdî, en-Nuket, III, 48-49; Kurtubî, XI, 375-376; Ateş, Çağdaş Tefsir, IV, 400. 
712 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XVIII, 159-160. 
713 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 32-33. 
714 “Yûsuf, onların yüklerini hazırlayıp bitirince su kabını öz kardeşinin yükünün içine koydu. Sonra da bir 

çağırıcı “Ey kafile, durun siz hırsızlarsınız” diye seslendi.” Yusuf: 12/70. 
715 Mâtürîdî, Te’vilât, VII, 337. 
716 “Şehir halkının bir gaflet anında şehre girdi ve orada; biri kendi diğeri düşmanının kabilesinden olan 

iki kişinin birbirini öldüresiye kavga ettiklerini görünce, kendi kabilesinden olan, düşmana karşı Mûsâ’dan 

yardım istedi. Mûsâ hemen ona bir yumruk indirdi, adamın işini bitirdi ve dedi ki: “Bu iş, şeytanın işidir 

ve gerçekten o, apaçık saptırıcı bir düşmandır.” (Mûsâ) dedi ki: Ey Rabbim’ Doğrusu ben kendime yazık 

ettim. Artık beni bağışlayarak suçumu ört. Ve Allah’ta onu bağışladı.  (Mûsâ) dedi ki: “Senin bana ikram 

ettiğin nimetler hakkı için ben de artık suçlulara asla destek olmayacağım.” Kasas: 28/15-17. 
717 Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 488; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIV, 234; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, II, 633. 
718 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIV, 234; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 173; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, II, 633. Nesefî, ismet sıfatından bahsetmeksizin görüş beyan etmektedir. 
719 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIV, 125. 
720 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 55-56; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 297; Ayrıca bkz.: Râzî, 

Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIV, 235; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 53. 
721 Kurtubî, XVI, 246. 
722 Kurtubî, XVI, 247. 
723 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 52. 



94 
 

 

Başka bir ayette, Hz. Mûsâ’nın işlediği suç sebebiyle Firavun ve adamları 

tarafından öldürüleceği korkusuyla Firavuna gitmeye çekindiğinden bahsedilmektedir.724 

Hz. Mûsâ’nın bir suçla itham edileceği endişesi suç işlediğini göstermemekte725 nübüvvet 

ve risâlet konusunda yalanlanmaktan726 endişe ettiğini göstermektedir. 

Hz. Dâvûd ile mâbedinde kendisini ziyaret eden davacılar arasında geçen diyalogun 

yer aldığı ayette727 Hz. Dâvûd’un bağışlanma dilemesi ve affedilmesinden hareketle onun 

bir suç işleyip işlemediği tartışılmıştır. Tefsirlerde Hz. Dâvûd ile ilgili İsrâiliyat türünden 

birtakım rivayetler728 bulunmaktadır. Bu konuda en tutarlı yorum meleklerin, hatalı bir 

olay tasavvur etmek suretiyle örnek vermeleridir.729 Ayette aktarılan misalin bir 

ta’riz/edebi bir kınama olduğu belirtilmiştir.730 Bu rivayetler bâtıl bir hikâye olup731 

iddiaların kabul edilmesi mümkün değildir.732 Kur’an’da Hz. Dâvûd’un, tövbesi ve affı 

belirtilirken bir günah zikredilmemiştir.733 Bu iddiaların Haşeviyye tarafından 

uydurulduğu söylenmiştir.734 Uriya ve karısı ile ilgili anlatılanlar İsrailiyata aittir. Bir zina 

                                                           
724 “(Mûsâ) dedi ki: “Ey Rabbim, gerçekten ben, onların beni yalanlamalarından korkarım. Benim göğsüm 

daralıyor, dilim açılmıyor, onun için Hârun’a da elçilik ver! Bir de benim üzerimde onlara karşı işlediğim 

bir suç var, bundan dolayı onların beni öldürmelerinden korkarım.” … (Mûsâ’da Firavun’a) O işi yaptığım 

zaman ben, şaşkınlardandım, sizden korkunca içinizden kaçtım. Benim Rabbim de bana bir hüküm verdi ve 

beni peygamberlerden kıldı” dedi.” Şuarâ: 26/12-20. 
725 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIV, 123; Kurtubî, XVI, 14; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 134; Ebü’l-Berekât 

en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 556; Elmalılı, VI, 97. 
726 Kurtubî, XVI, 13. 
727 “Çevre duvarından aşarak mihraba giren davalıların haberi sana geldi mi? Onlar, yanına girdikleri 

zaman Dâvûd’un kendilerinden korktuğunu gördüklerinde, “Korkma! Biz ikimiz, biri birinin hakkına 

tecavüz etmiş iki davalıyız. Bizim aramızdaki hususta adil karar ver, ölçüyü kaçırma ve bizi yolun ortasına 

(gerçek adalete) ulaştır” dediler. (İkisinden biri) dedi ki: “İşte şu benim kardeşimdir. Onun doksan dokuz 

dişi koyunu var benim de bir tane dişi koyunum var. O bana; “onu da bana ver” dedi ve söz de bana galip 

geldi. Gerçekten o, senin bir koyununu da kendi koyunlarına katmak istemekle sana haksızlık etmiştir. 

Zaten, iman edip güzel işler yapan az bir kısım insan hariç genellikle ortaklıklarda, ortakların bir kısmı 

diğerine muhakkak haksızlık eder. Dâvûd bizim onu imtihan ettiğimizi zannederek Rabbinden bağışlanma 

diledi ve rüku ederek secdeye indi ve tevbe ile Rabbine sığındı. Biz de bundan dolayı onu bağışladık. 

Şüphesiz bizim yanımızda onun için bir yakınlık ve güzel bir akıbet vardır.” Sâd: 38/21-25. 
728 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 639-640. İlgili rivayet şu şekildedir: “Hz. Dâvûd, kendi halinde yaşantı 

sürer, bir yılın yarısını oruçlu, gecenin yarısını namaz ile geçirirdi. Bir gün namazdayken penceresine konan 

güzel bir kuşu yakalamak isterken kuş uçmuş, Dâvûd da ona bakarken aşağıda yıkanan bir kadın görmüştür. 

Kadın kendini saçıyla örtmüştür. Dâvûd kadından etkilenmiş ve kim olduğunu öğrenmiştir. Kadının kocası 

Uriya/Andria, Dâvûd’un yeğeninin komutanlık yaptığı orduda askerdir. Dâvûd’un talimatıyla ön cepheye 

sürülmüş ve öldürülmesine imkân sağlanmıştır. Dâvûd kadınla evlenir ve Süleyman doğar. Fakat Allah, 

Dâvûd’a iki melek gönderir ve onu imtihan eder. Taberî, XX, 57; Mâverdî, en-Nuket, V, 85-86; Kurtubî, 

XVIII, 155-158; Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 464. 
729 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 27; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 149-150; Ayrıca bkz.: 

Mâtürîdî, Te’vilât, XII, 232-234; Kurtubî, XVIII, 169. 
730 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 253-255; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 150-151. 
731 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVI, 189. 
732 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVI, 198; Elmalılı, VI, 466. 
733 Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 465. 
734 Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 298. 



95 
 

 

ve katl olayı sebebiyle Hz. Dâvûd’a suç işlediği iftirası atılmıştır.735 Bu konuda pek çok 

te’vil yapılmış, bunların çocukken başına geldiği736 belirtilmiştir. Oysa bu ithamların 

hiçbir dayanağı yoktur.737 Bu çeşit hikâyelerin değil peygamberler, salih Müslümanlar 

hakkında dahi olsa anlatılması çok çirkindir. 

Hz. Süleyman’ın bağışlanma dilemesinden hareketle günah işlediği iddia edilmiştir. 

Ayette738 yer alan ifadeler İsrailiyat739 kaynaklı bilgilerle tefsir edilmeye çalışılmıştır. 

Ancak söz konusu rivayetlerin ayetlerden mana olarak çıkarılması mümkün olmayan 

iddialardır.740 Mâtürîdî’ye göre Hz. Süleyman’ın sınavdan geçirilişi ya işlediği bir kusur 

sebebiyle ya da hükümranlığının elinden alınmasıyla gerçekleşmiştir.741 Ayetteki 

“sıvazladı/meshettiَ(ًَ  cümlesinden (atları) kesti anlamının çıkmasının mümkün ”(فطََفِقََمَسْحا

olmadığı, çünkü ayette yer alan; “başlarınızı meshedin (َْسِك م ؤ  واَبِر  ”(وَامْسَح 
742 ifadesinin de 

kesmek olarak anlaşılması gerekeceği söylenirken743 bu ifadenin boyunları vurulan 

kimseler için kullanıldığı da eserlerde zikredilmektedir.744 Delillerin hiçbiri aktarılan 

hikâyelerin doğruluğunu göstermemekte, aksine peygamberlerin ismet sahibi, günahtan 

uzak ve masum olduğunu ispatlamaktadır.745 Atları kesmemiş, kurban etmemiş, 

namazının ve ibadetinin vaktini geçirmemiş, aksine namazını kılmış sonra atları 

tımarlamıştır.746 

Âlimlerin, Hz. Eyyûb hakkında, sıkıntı ve acı çekme durumunun bir ceza, cezanın 

da bir suçtan dolayı olacağını söyledikleri ayet şudur: “Kulumuz Eyyûb’u da hatırla; 

vaktiyle o rabbine, ‘Şeytan bir meşakkat ve bir azap ile bana dokundu’...”747 ayette 

                                                           
735 İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed, el-Fasl fi’l-Milel ve’l-Ehvâʾ ve’n-Nihal, Mektebetü’s-

Selâmi’l-Âlemiyye, Beyrut 1996, IV, 14; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 317-319. 
736 Pezdevî, 173. 
737 Beyzâvî, Tavâliʿü’l-Envâr, 214. 
738 “Bir akşam üstü kendisine üç ayağının üstüne durup birini de tırnağı üstüne diken yarış atlarından 

sunulmuştu. O zaman demişti ki: “Ben, rabbimin zikrinden dolayı iyilik maksadıyla mal sevgisine düştüm. 

Sonunda atlar perdenin arkasında kaybolunca da; biz, Süleyman’ı imtihan da etmiş ve onun tahtının 

üzerine bir ceset atmıştık. Sonra o (bize) yöneldi. Dedi ki; “Ey rabbim! Beni bağışla. Benden sonra hiç 

kimsenin ulaşamayacağı bir saltanat ver...” Sâd: 38/31-35. 
739 Mâverdî, en-Nuket, V, 92-94; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 264, 268-269; Kurtubî, XVIII, 194-196. 
740 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 644; Taberî, XX, 87; Mâtürîdî, Te’vilât, XII, 247; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 

XXVI, 206-207; Kurtubî, XVIII, 196-197; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 29; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, III, 154; Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 470. 
741 Mâtürîdî, Te’vilât, XII, 250. 
742 Maide: 5/6. 
743 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVI, 204-205. 
744 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 155. 
745 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVI, 206-207; Kurtubî, XVIII, 196-197. 
746 Elmalılı, VI, 470. 
747 Sâd: 38/41. 



96 
 

 

zikredilen “Nusb (ن صْب) yorgunluk/zorluk, azab ve acı anlamına gelmekte,748 Hz. Eyyûb, 

bunlarla hastalığı ve katlandığı başka bazı sıkıntıları kastetmektedir. Oysa ayetin mesajı; 

Hz. Eyyûb’un sabrı ve Allah’a itaatten vazgeçmediğidir. Malı ve çocukları elinden 

alınmış, uzun süren bir hastalığa yakalanmış buna rağmen Allah’a güvenini 

kaybetmemiştir.749 Tüm bu anlatılanlardan Hz. Eyyûb’un bir hastalığa maruz kaldığı 

anlaşılmakla birlikte Kur’an’da şeytanın ona nasıl bir sıkıntı ve acı verdiği yer 

almamıştır.750 

Peygamberlerin günah işlediğine dair ithamların dayandırıldığı ayetlerden bazıları 

da Hz. Yûnus ile alakalıdır.751 Hz. Yûnus ile ilgili olarak ayette yer alan “Kınanacak iş” 

ifadesinin onun suçlu oluşu, kendini kınaması ya da kınanması anlamına gelebileceği 

ifade edilmiştir.752 Hz. Yûnus’un hatası tebliği bırakması ve sabretmeyişidir. Burada Hz. 

Yûnus, Allah’ın izni olmaksızın gittiği için Allah tarafından kınanmış ve azarlanmıştır.753 

Hz. Yûnus’un yalancı çıktığı için mahcubiyetinden kaçtığı şeklinde yer alan izahlar 

anlamlı değildir.754 Hz. Yûnûs’un günah işlediğini savunan görüş sahipleri Allah’a 

kızdığını, Allah’ın kudretinden şüphe ettiğini, “Kötü işler yapmışım.” ifadesiyle suçunu 

itiraf ettiğini ve balık tarafından yutularak cezalandırıldığını iddia etmişlerdir.755 Oysa 

kime kızdığı belli değildir. Zaten mü’minler Allah’ın kudretinden şüphe etmezler. Ayrıca 

imtihan edildiği sıkıntılarda balığın yutması belirtilmemiştir.756 

                                                           
748 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVI, 212; Kurtubî, XVIII, 211; Elmalılı, VI, 472. 
749 Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 475. 
750 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 327. 
751 “Elbette Yûnus ta gönderilmiş peygamberlerdendi. Hani bir vakit dolu gemiye kaçmıştı. Bindiği dolu 

gemiden kim atılacak diye, kur’a çekilmiş ve yenilenlerden olmuştu. O, kınanmış, pişman bir halde iken 

kendisini balık yuttu. Eğer çok tesbih edenlerden olmasaydı diriltilecekleri güne kadar onun karnında 

kalırdı. Biz de onu hasta bir vaziyette iken boş bir alana attık ve üzerine de kabak türünden bir ağaç 

bitirdik.” Saffât: 37/139-148. “Zünnûn’u da hatırla! Hani öfkelenerek gitmişti de: “Biz kendisini asla 

sıkıştırmayız” sanmıştı. Derken karanlıklar içinde şöyle seslenmişti: “Senden başka hiçbir ilah yoktur. 

Bütün noksanlıklardan seni tenzih ederim, şüphesiz ben zalimlerden oldum.” Biz de duasını kabul etmiş ve 

kendisini üzüntüden kurtarmıştık.” Enbiyâ: 21/87-88. “Sen rabbinin hükmüne sabret; balığın yuttuğu 

(Yunus) gibi olma. Hani o, öfkeli bir halde bağırıp çağırmıştı. Rabbinin lütfu imdadına yetişmeseydi o 

mutlaka kınanmayı hak etmiş olarak ıssız bir sahaya atılacaktı. Fakat rabbi onu seçip sâlihlerden eyledi.” 

Kalem: 68/48-50. 
752 Mâverdî, en-Nuket, V, 67. 
753 Mâtürîdî, Te’vilât, XII, 185; XVI, 39; Mâverdî, en-Nuket, III, 465. 
754 Elmalılı, VI, 453. 
755 Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 161; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXII, 214; Kurtubî, XIV, 267-270; Beyzâvî, 

Envâru’t-Tenzîl, IV, 59; Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 520. 
756 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXII, 214; Kurtubî, XIV, 267-270. 



97 
 

 

1.5.2.2. Hz. Muhammed’in Günahla İtham Edildiği Meseleler 

Hz. Peygamber’in hata işlediğine dair en belirgin itham, ilgili ayette yer aldığı 

şekliyle; âmâ sahabeye yüzünü çevirmesidir.757 Hz. Peygamber’in, Mekke müşriklerinin 

önde gelenlerine758 İslam’a girer ümidiyle itina gösterdiği bir anda, kasıtsız bir şekilde 

âmâ sahabe Ümmü Mektûm’a ilgisiz davranması759 üzerine ayet indirildiği ve bu 

durumun yadırgandığı760 görülmektedir. Mu’tezilî Hayyât’a göre, Abese suresi 

meselesinde Hz. Peygamber hata etmiş fakat bağışlanmıştır. Bunlar affedilmiş küçük 

günahlardır.761 Yine rivayetlerde762 yer aldığına göre müşriklerin ileri gelenleri Hz. 

Peygamber ile görüşmek için yanındaki bazı sahabeleri uzaklaştırmasını talep etmişler, 

Hz. Peygamber bunu reddetmiştir. Fakat Hz. Peygamber, İslam’a girerler ümidiyle 

olumlu cevap vermeyi düşündüğü anda derhal ayetle763 uyarılmıştır.764 Ayette yasaklama 

ve uyarı bulunmakla birlikte bunlar ismete mâni değildir.765 Olumlu cevap vermeyi 

düşündüğü iddiası gerçekliği bulunmayan bir ithamdır. Hz. Peygamber’in içinden 

geçenleri ifade etmediği sürece kim bilebilir? 

                                                           
757 “O yüzünü ekşitti ve döndü. Ona kör geldi diye. Onun niçin geldiğini (sana) ne bildirdi? Belki o arınacak. 

Veyahut da o, kendisine fayda verecek bir öğüt alıp faydalanacak. İmana tenezzül etmeyene gelince, Sen 

ona doğru yönelip onunla meşgul oluyorsun. Onun temizlenmemesinden sanane! Fakat koşarak sana 

gelene gelince ve o Allah’tan korkuyor olduğu halde, Sen ondan yüz çeviriyorsun.” Abese: 80/1-10. 
758 Rebîa’nın iki oğlu Utbe ve Şeybe, Ebû Cehl (Amr) b. Hişâm, Abbas b. Abdulmuttalib, Umeyye b. Halef 

ve Velîd b. Muğîre. Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 313; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXI, 55; Kurtubî, XXII, 70; 

Elmalılı, VIII, 525; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 388. 
759 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 590; Taberî, XXIV, 102; Mâtürîdî, Te’vilât, XVII, 47-48. Mâverdî, en-

Nuket, VI, 202; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXI, 55; Kurtubî, XXII, 69; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 286; 

Elmalılı, VIII, 525; Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 320; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 388. 
760 Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 315; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXI, 57; Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 319. 
761 Hayyât, 93-94. 
762 Müslim, Fedâilü’s-Sahâbe, 45-46. 
763 “Sadece rablerinin hoşnutluğunu umarak sabah akşam O’na dua edenleri yanından kovayım deme! 

Onların hesabından sana, senin hesabından onlara bir sorumluluk yoktur ki, biçareleri kovup da 

zalimlerinden olasın.” En’âm: 6/52. Benzer bir uyarı Kehf: 18/28’inci ayette yer almaktadır. Hadislerde şu 

şekilde yer almaktadır: “Biz altı kişi Peygamber ile beraber idik. Müşrikler Peygamber’e hitâben: “Biz 

yanına geldiğimizde şunları yanından kov da bize karşı (herhangi bir söz ve fiile cür’et edib) kalkışmasınlar 

dediler. Yine Sa’d der ki: Ben, İbn Mes’ûd, Huzeyl’den bir kimse, Bilâl ve isimlerini söyleyemeyeceğim 

iki kişi daha (altı kişi) idik. Rasûlullah’ın gönlüne Allah’ın, düşmesini dilediği bir şey düşmüş ve kendi 

kendine konuşmuş (فَحَدَّثََنَفْسَه).” Müslim, Fedâilü’s-Sahâbe, 46; İbn Mâce, Zühd, 4128. 
764 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 562-563; Taberî, IX, 258; Mâtürîdî, Te’vilât, V, 72; Mâverdî, en-Nuket, II, 

117; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 350; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XII, 246; Kurtubî, VIII, 388; Beyzâvî, Envâru’t-

Tenzîl, II, 163; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 506; Elmalılı, III, 433; Ateş, Çağdaş Tefsir, 

III, 153; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, II, 165. 
765 Mâtürîdî, Te’vilât, V, 73; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 507. 



98 
 

 

Bedir savaşında öldürülmeyip esir alınan müşrikler ile ilgili Hz. Peygamber’in 

tasarrufunun766 yanlışlığını ifade eden ayetler767 hata/günah meselesinde çok çarpıcı bir 

örnek teşkil etmektedir. Bedir savaşı esirleri meselesinde Hz. Peygamber hata etmiş fakat 

bağışlanmış768 olup bu hataya ictihad hatası769 denilmiştir. 

Bir hırsızlık olayının aktarıldığı rivayetlerde770 yapılan hatanın ayet771 ile 

düzeltildiği kaynaklarda yer almaktadır. Âlimlere göre, “Hainlerden taraf olma” emri, bir 

korumadır. Koruma yani ismet, emir ve nehiy varsa anlamlıdır.772 Hz. Peygamber, Allah 

tarafından o işi yapmadan önce uyarılmıştır.773 

                                                           
766 Bu konuda Hz. Peygamber’in, Hz. Ebubekir, Hz. Ömer ve Hz. Abdullah b. Ravaha’ya esirler konusunda 

görüşlerini sorduğuna, Hz. Ebubekir’in merhamet etmesini ve fidye alınmasını, Hz. Ömer’in 

öldürülmelerini, Abdullah b. Ravaha’nın da vadide yakılan bir ateşe atılıp yakılmalarını önerdiklerine, Hz. 

Peygamber’in merhamet önerisini tercih ettiğine tefsirlerinde yer vermişlerdir. Mâtürîdî, Te’vilât, VI, 265; 

Mâverdî, en-Nuket, II, 332; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 598; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XV, 204-207; Kurtubî, 

X, 71-72; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 66-67; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 656; Ateş, 

Çağdaş Tefsir, III, 535; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, II, 405. 
767 “Küfrü mağlup edip yeryüzünde hakimiyetini kuruncaya kadar hiçbir nebi için esirlerinin olması uygun 

değildir... Eğer bu hususta Allah tarafından daha önce verilmiş bir yazı (hüküm) olmasaydı, aldığınızdan 

(ganimet) dolayı size büyük bir azap dokunurdu. Artık aldığınız ganimetlerden helal ve temiz olarak yiyin 

ve Allah’a isyan etmekten korkun.” Enfâl: 8/67-69. Ayrıca bkz.: Enfâl: 8/12. 
768 Hayyât, 93-94. 
769 Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 601; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XV, 205; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 67; Ebü’l-

Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 657. 
770 Tirmizî, Tefsîr, 5/22: Rifaa isminde bir sahabe Medine’ye gelen tüccarlardan un almış ve unu içinde 

silah olan bir odaya saklamıştı. Übeyrık ailesinden biri gizlice odaya girip unlarla birlikte silahları çalınca 

Rifaa durumu yeğeni Katade’ye anlatmış o da konuyu araştırmış, Übeyrık ailesinden birinin çaldığını tespit 

etmişti. Aile durumu öğrenince Lebid isimli bir sahabeye iftira atmışlar, Lebid şiddetle itiraz edince 

ithamlarından vaz geçmişlerdi. Katade konuyu Hz. Peygamber’e aksettirdi ve Hz. Peygamber gereğini 

yapacağını ifade etti. Ancak Übeyrık ailesi bunun Katade tarafından kendilerine bir iftira olduğunu iddia 

edince Hz. Peygamber Katade’yi azarladı. Benzer bir rivayet için bkz.: Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 404-

405; Taberî, VII, 458-461; Mâverdî, en-Nuket, I, 528; Yahudi bir ailenin evinde sakladığı ve haksız yere 

Yahudilere iftira atacakları sırada ayet ile uyarıldığına dair bkz.: Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 145; Râzî, 

Mefâtîhu’l-Ğayb, XI, 33; Kurtubî, VII, 113; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 95; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, I, 393; Elmalılı, III, 78-79; Ateş, Çağdaş Tefsir, II, 363-364. 
771 “Doğrusu Biz sana gerçeğin ta kendisi kitâbı indirdik ki, insanlar arsında Allah’ın sana gösterdiği 

şekilde hükmedesin, Hainlere savunma avukatı olma!” Nisâ: 4/105. 
772 Mâtürîdî, Te’vilât, IV, 27. 
773 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XI, 34; Elmalılı, III, 79; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 564-565. 



99 
 

 

Müşrikler İslam’a girmek için Hz. Peygamber’den bazı imtiyazlar774 istemişlerdir. 

Bu durum ayette775 net olarak reddedilmiştir.776 Ayet Mekkî olmasına rağmen Medenî bir 

diyalog nüzul sebebi gösterilmiştir.777 Yapılan uyarı suçun işlediği anlamına 

gelmemektedir.778 

Ğaranik olayı olarak adlandırılan ve tefsirlerde konuyla ilgili yer alan uydurma bir 

rivayete779 dayanarak açıklanmaya çalışılan bir ayette780 şeytan tarafından ilga 

edilebilecek şeylere karşı Hz. Peygamber’in korunduğu anlaşılmaktadır. İlgili iddia 

hakkında pek çok şey781 söylenmiştir. Aslında şeytanın kendisinin ya da şeytanın ilgasıyla 

münafıkların okuduğu fakat Hz. Peygamber okumuş gibi hayal ettikleri ifade 

edilmiştir.782 Bağdâdî, Kerrâmiyye mensuplarının Hz. Peygamber’in ğaranik sözlerini 

söyleyerek hata ettiklerini aktarmıştır. Ehl-i sünnet’e göre bu sözler şeytana aittir.783 

                                                           
774 Müşriklerin ganimet ve mahsullerden pay alınmamasını, namazdan muaf tutulmalarını, borçlu oldukları 

faizlerin silinmesini fakat alacaklı oldukları faizlere yasak koyulmamasını, putlarının kırdırılmamasını ve 

bir yıl Lât’a dokunulmamasını talep etmişlerdi. Hatta soranlara bunların rabbinden emir olduğunun 

söylenmesi gibi tekliflerde bulunduklarını, namaz hariç bunların bir kısmına Hz. Peygamber evet demeye 

meylettiğini ancak Allah’ın bunu uyardığını ifade etmişlerdir. Bir diğer rivayete göre; Hz. Peygamber 

hacerü’l-esved’i selamlarken Kureyşliler ondan kendi ilahlarını da tanımasını ve selamlamasını istemeleri 

üzerine inmiştir. Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 543; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 538; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 

XXI, 21; Kurtubî, XIII, 133-134; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 263; Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 237-238. 
775 “Neredeyse onlar, sana vahyettiğimizden başka bir şey uydurup onun ile bize iftira atasın diye seni de 

fitneye düşürecekler. (Bunu yapsaydın) O zaman seni dost edineceklerdi. Şayet biz seni yerinde 

sabitlemeseydik, sen de onlara (belki) biraz meyledecektin...” İsrâ, 17/73-75. 
776 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 540. 
777 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 539; Râzî, ulema tarafından ayetin medeni kabul edildiğine yer vermektedir. 

Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 21; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 270. 
778 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 22-23. 
779 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 132; Kurtubî, XIV, 425.; “Hz. Peygamber, Makâm-ı İbrâhim’e yakın bir 

yerde namazda Kur’an okurken uyukladı ve “Şu Lat ve Uzza’yı bir de üçüncüleri olan Menat’ı gördünüz 

mü? İşte bunlar pek yüksek heykellerdir. Onların nezdinde şefaat umulur” dedi.”; Taberî, XVI, 603.; 

Meşhur uydurma Ğaranik olayı ile ilişkilendirilmektedir. Hz. Peygamber, Necm suresi 19 ve 20’nci ayetleri 

okurken güya ‘bunlar yüce kuğulardır, bunların şefaatleri umulur’ cümlelerini şeytanın ilgasıyla 

okuyuvermiştir. Cebrâil, ilgili sureyi tekrar okutmuş ve söz konusu cümleleri kendisinin getirmediğini 

bildirmiş ve Allah da İsrâ suresi 73-75.ayetleri indirmiştir. Ayrıca bkz.: Mâtürîdî, Te’vilât, IX, 395; 

Mâverdî, en-Nuket, IV, 35; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIII, 50-51. 
780 “Biz senden önce ne bir Resûl ve ne bir nebî göndermedik ki, bir temenni kurduğu vakit şeytan onun 

temennisine bir şey sokmuş olmasın! Bunun üzerine Allah şeytanın soktuğu şeyi derhal giderir de sonra 

Allah, ayetlerini sağlamlaştırır.” Hac: 22/52. 
781 Hz. Peygamber’in, tebliğinin ilgi görmemesine öfkelenip hırslandığı, kendisini hırpaladığı hatta 

insanları kendisinden uzaklaştıracak bir vahyin inmesini istemediği söylenmiştir. O sırada Necm suresinin 

indirildiği, şeytanın Hz. Peygamber’in temennisine vesvese ile mukabelede bulunduğu ancak onun bunu 

fark edemediği, sonrasında peygamberlik ismeti yetişince (Cebrâil’in kendisini uyardığı) farkına vardığı 

belirtilmektedir. Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 204; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 75; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, II, 448; Ateş, Çağdaş Tefsir, VI, 39. 
782 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 59; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 301-306; Ayrıca bkz.: Mâverdî, en-

Nuket, IV, 35; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 448; Ateş, Çağdaş Tefsir, VI, 38. 
783 Bağdâdî, el-Fark, 195. 



100 
 

 

Âlimler, anlatılan olayın tamamen uydurma784 olduğunu vurgulamışlardır. Diğer 

ayetler785 yanında en dikkat çeken delil ilgili surenin ilk ayetleridir: “(Çünkü o) hevadan 

konuşmuyor. O, (Kur’an) ona indirilen vahiyden başka bir şey değildir.”786 Peygamberler 

vahiy konusunda masumdur. Diğer meseleler de ictihad edebilir ve yanılabilir.787 Bu 

mesele de vahiyle ilgilidir. İster kasıtsız olsun isterse vesveseyle olsun böyle bir şey 

imkânsızdır.788 

Hz. Peygamber’in Zeynep ile evliliğinde günah işlediği iddia edilmiştir. Oysa 

ayet789 gayet açıktır. Hem sosyal statü olarak şerefli bir ailenin mensubu, hem de Hz. 

Peygamber’in yakını olan Zeynep, bizzat kendisi Hz. Peygamber ile evlenmek istemişti. 

Ancak kölelik müessesesini ortadan kaldırmak isteyen Hz. Peygamber, Zeynep ile 

kendisinin değil azad ettiği kölesi Zeyd’in evliliğini uygun görmüş, yürümeyen bu evlilik 

boşanma ile neticelenmişti. Hz. Peygamber’in tesis etmek istediği bir toplumsal 

değişimin örneği790 olarak tezahür eden bu olayın akabinde yine toplumsal yargılardan791 

dolayı Zeynep ile evlenmekten çekinmişti. İşte ayet bu çekinmenin yanlışlığını 

bildirmiştir. Bu konuda çok yaygın safsata iddialar792 bulunmaktadır. Nitekim ayet793 

iddia sahiplerini uyarmıştır. Evlatlık ile öz evladın aynı şey olmadığı vurgulamış, Zeyd’in 

boşadığı eşi ile Hz. Peygamber’in evlenmesinde bir problem olmadığı dile getirilmiş794 

                                                           
784 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIII, 51; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 75; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 425. 
785 Hâkka: 69/44-46; Yûnus: 10/15; İsrâ: 17/73-74; Furkân: 25/32; A’lâ: 87/6. 
786 Necm: 53/3-4. 
787 Elmalılı, V, 497-498. 
788 Ateş, Çağdaş Tefsir, VI, 41; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 425. 
789 “Hani sen; Allah’ın kendisine nimet verdiği ve senin de ikramda bulunduğun bir kimseye, “Allah’tan 

kork, eşini kendine bağla ve yanında tut!” derken; insanlardan çekiniyor, Allah’ın onu açığa çıkarıcı 

olduğu bir şeyi içinde gizliyordun. Halbuki, kendisinden korkulmaya en layık olan Allah’tır. Zeyd, eşinden 

alakayı kesince de evlatlıklarının boşadığı hanımları nikahlamaktan dolayı mü’minlere bir vebal 

olmadığını göstermek için biz onu (boşanan hanımı) sana nikahladık. Böylece Allah’ın emri yerine 

getirilmiştir.” Ahzâb: 33/37. 
790 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 60; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 301-306; Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 

169, 173. 
791 Cahiliye toplumunda Araplar, evlatlıklarının boşadıkları eşleriyle evlenemezlerdi: Taberî, XIX, 115-

117; İnsanların, “başkasının veya oğlunun hanımını aldı” demelerinden (kınamalarından) korkuyordu: 

Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXV, 213; Elmalılı, VI, 317-318; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 190.  
792 Hz. Peygamber’in Zeynep’in güzelliğinden etkilendiği, kalbinin meylettiği, Zeyd ile boşanma 

sonrasında kendisine nikâhladığı aktarılmıştır: Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 494-496; Mâverdî, en-Nuket, 

IV, 405-407; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 71-72; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 232.; Bu tarz rivayetlere yalan 

katıldığı ve müsteşriklerin de eleştirilerine fırsat sağladığı beklirtilmektedir; Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 171. 
793 “Muhammed, sizin adamlarınızdan hiçbirinin babası değildir. Fakat (o) Allah’ın elçisi ve 

peygamberlerin sonuncusudur.” Ahzâb: 33/40. Ayrıca 4 ve 5’inci ayetlere bakınız. Ayette yer alan bilgileri 

destekleyen rivayet için bkz.: Buhârî, Mağâzî, 42. 
794 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 191. 



101 
 

 

bu evliliğin Allah’ın emriyle olduğu ifade edilmiştir.795 Onun hem Hz. Zeyd hem de Hz. 

Zeynep ile hukuku izaha muhtaç olmayacak kadar açıktır. Hz. Peygamber’in hayatı göz 

önündeyken söylenenler akla ziyandır. 

Hz. Peygamber’e hitaben ayetlerde yer alan “Kitap nedir, iman nedir 

bilmiyordun!”796 “Ve O seni sapmış (bir toplumda) bulup doğruya ulaştırmadı mı?”797 

ifadelerinden hareketle de onun günah sahibi olduğu iddia edilmiştir. Hz. Peygamber’in, 

nübüvvetten önce dinden,798 okuma yazmadan, vahiy ve imandan,799 nübüvvet ve 

şeriattan,800 hüküm ve hikmetten801 habersiz olduğu ifade edilmiştir. Kur’an’dan önce 

kitâbı802 bilmemektedir. Yukarıdaki ayetlerden hareketle Hz. Peygamber’in kâfir ya da 

müşrik olduğu iddiaları başka ayetlere803 göre asılsızdır.804 Kanaatimizce her iki ayette 

bahsedilen mesele nübüvvetten öncesi ile ilgili olup Hz. Peygamber’i itham etmeyi 

gerektiren bir mana çıkartmak mümkün değildir. 

Tebük seferine katılmak istemeyen ve özür beyan eden kişilere Hz. Peygamber’in 

izin vermesi sebebiyle Allah tarafından ayette805 uyarıldığından hareketle Hz. 

Peygamber’in hata ettiği iddia edilmiştir. Allah burada Hz. Peygamber’i uyarmış daha 

sonra da kendi tercihine bırakmıştır.806 Bazıları kinayeli bir uyarı807 olduğunu 

söylemişlerdir. Bu konuda Hz. Peygamber’e bir yasak808 bildirilmediği, evlâ ve efdal 

                                                           
795 Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 168, 169. 
796 “Biz sana da tarafımızdan bir ruh vahyettik. Halbuki sen kitap nedir, iman nedir bilmiyordun. Fakat biz 

onu bir nur olarak yarattık ve kullarımızdan kimi istersek onunla doğru yola iletiriz...” Şûrâ: 42/52. 
797 Dûhâ: 93/7. 
798 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 85. 
799 Mâverdî, en-Nuket, VI, 294; Kurtubî, XXII, 342-344; Elmalılı, IX, 280; Ateş, Çağdaş Tefsir, VIII, 216-

217; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 462; V, 453. 
800 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 655. 
801 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 319. 
802 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 423; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 263; Elmalılı, VII, 40. 
803 “Bu arkadaşınız ne sapıtmış ne de eğri yola gitmiştir.” Necm: 53/2. 
804 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXI, 216; Kurtubî, XVIII, 512; Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 512.  
805 “Allah seni affetti de, doğru söyleyenler sence belli olmadan ve kimlerin yalancı olduğunu bilmeden 

niçin onlara izin verdin?” Tevbe: 9/43. 
806 “Müminler… peygamber ile topluca yapılması gereken bir işte bulundukları zaman da, ondan izin 

istemeden gitmezler. Gerçekten senden izin isteyenler (var ya) öyle kimselerdir ki Allah’a ve resulüne 

inanırlar. Bundan dolayı bazı işleri için senden izin istedikleri zaman onlardan dilediğine izin ver onlar 

için Allah’tan af iste. Hiç şüphesiz Allah; çok bağışlayan çok merhamet edendir.” Nûr Suresi: 24/62. 
807 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 48; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 82; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, I, 682. 
808 Kurtubî, X, 227; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 682. 



102 
 

 

olanın yapılmadığı,809 ictihad hatası sonucu tatlı bir azar810 olduğu da belirtilmiştir. 

Aslında buradaki mesele hitapta inceliktir.811 

Kâfirlere dua edilmesi ile ilgili ayette812 bir uyarı söz konusudur. Ayetteki uyarı Hz. 

Peygamber’e değil, münafık karakter ve davranışlaradır.813 Öte yandan, bu ayet gelinceye 

kadar Hz. Peygamber’in kavmi için zaman zaman dua ettiği; “Rabbim! Kavmimi bağışla 

çünkü onlar bilmiyorlar”814 dediği, bu ayetin gelişinden sonra dua etmeyi bıraktığı 

kaynaklarda yer almıştır.815 Benzer şekilde Hz. Peygamber’in amcası Ebû Tâlib ve annesi 

Âmine’nin bağışlanmasını talep ettiğine dair rivayetlerin816 nüzul sebebi olarak 

gösterildiği ayette817 onun günah işlediğine delil olduğu iddia edilmiştir. Âlimlere göre, 

Hz. Peygamber, bile bile kâfir ve münafıklar ile amcası ve anne-babasından biri için de 

dua etmemiştir.818 Aksine kâfirlerin affedilmeleri için değil hidayet temennisiyle dua 

etmiştir.819 

Hz. Peygamber ile ilgili hata/günah işleyebileceğine delil olarak ortaya konulan 

ayetlerde dikkat çeken husus, ayetlerin bağlamında müşrik ve münafık karakterlerin yalan 

ve iftira olgularına karşı dikkatlerin çekilmesidir. Sadece bir yerde Zeynep ile evliliği 

hususunda yukarıda belirtilen olgular yerine toplumsal uygulamalar, örf-adet ve gelenek-

görenekler sebebiyle bir dikkat çekme ortaya konulmaktadır. 

                                                           
809 Kurtubî, X, 227; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XVI, 76; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 682. 
810 Ateş, Çağdaş Tefsir, IV, 86-87. 
811 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 59; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 301-306. 
812 “Böyle olanlar için af dilesen de dilemesen de değişmez. Onlar için yetmiş kere de af dilesen Allah onları 

asla affetmeyecektir. Çünkü onlar; Allah’ı ve O’nun resûlünü inkâr ettiler. Allah ise öyle baştan çıkmış 

günahkâr bir topluluğa hidayet vermez.” Tevbe: 9/80. Müfessirler bu ayetin nüzul sebebi olarak; oğlu 

tarafından babası Abdullah b. Übeyy’e dua edilmesi talebi olduğunu söylemişlerdir. Zemahşerî, el-Keşşâf, 

III, 73; Babasının cenaze namazını kıldırmasını istemesi ya da kefenlenmesi için Hz. Peygamber’in 

gömleğini istemesi vd rivayetler için bkz.: Kurtubî, X, 320; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 91; Ebü’l-Berekât 

en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 697; Elmalılı, IV, 387. Ayrıca nüzul sebebi olarak, Uhud savaşı sonrası 

münafıkların dua talebi ve Hz. Peygamber’in dua ettiği de ifade edilmiştir: Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XVI, 

149-150. 
813 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 92; Elmalılı, IV, 387; Ateş, Çağdaş Tefsir, IV, 118-119. 
814 Buhârî, Enbiyâ, 54; Müslim, Cihâd, 105; İbni Mâce, Fiten, 23. 
815 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, II, 481. 
816 Taberî, XII, 19, 22; Mâtürîdî, Te’vilât, VI, 462; Mâverdî, en-Nuket, II, 409; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 

98; Ayrıca bkz.: Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XVI, 214; Kurtubî, X, 398; Bazı kaynaklarda sadece Ebû Tâlib 

zikredilmiştir: Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 99; Elmalılı, IV, 413; Ateş, Çağdaş Tefsir, IV, 146-147. 
817 “Müşriklerin cehennem ehli oldukları peygamber ve ashabı için kesinleştikten sonra akrabaları dahi 

olsa ne peygamberin ve ne de müminlerin onlar için Allah’tan af dileme hakları yoktur.” Tevbe: 9/113. 
818 Mâtürîdî, Te’vilât, VI, 462-463. 
819 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, II, 507. 



103 
 

 

1.5.2.3. İddia ve Yorumların Tahlili 

Buraya kadar peygamberler özelinde ayetlerde yer alan ifadelerden hareketle 

âlimlerin görüşlerine yer verilmiştir. Ortaya çıkan sonuçlar birlikte değerlendirildiği 

zaman âlimlerin, peygamberlerin ismet sıfatı ile ilgili görüşleri genel çerçeve olarak 

nübüvvetten önce ve nübüvvetten sonra olarak ikiye ayrılmaktadır. Nübüvvetten önce 

hata edebilecekleri ancak büyük günah işlemeyecekleri, şirk ve küfür içerisinde 

olmayacakları hâkim görüştür. Nübüvvet öncesinde işledikleri küçük hataların nefret 

ettirici ya da yüz kızartıcı olmaması gibi detaylar belirtmiş, işlenen hata ya da günahlarda 

kasıt olup olmamasını değerlendirmişlerdir. 

Peygamberlerin ismet sıfatının vakti hakkında; Rafıziler, onların doğumundan 

itibaren masum olduklarını savunurken Mu’tezile, büluğa girdikten sonra masum 

oldukları görüşüne sahiptirler. Peygamberler, ehl-i sünnet’in çoğunluğu ve Mu’tezile’den 

Ebu Huzeyl (ö. 235/849-50) ile Ebû Ali (ö. 303/916)’ye göre öncesinde günah işlemesi 

mümkün olmakla birlikte peygamberlik görevinden sonra masumdurlar.820 

Mu’tezile’nin bir kısmı peygamberlerin, günahın küçük olması şartıyla bilerek ve 

kasten günah işlemelerini mümkün görmekle birlikte, onlardan Nazzâm (ö. 231/845), 

Esamm (ö. 200/816) ve Cafer b. Mübeşşir (ö. 234/848-49) hem nübüvvet öncesinde hem 

de sonrasında unutma ve yanılmanın caiz olduğunu821 düşünmüşlerdir. Ebû Ali el-

Cübbâî’ye göre, peygamberlerin nübüvvetten önce kasten değil sehven ve gaflet halinde 

büyük günah işlemeleri caizdir. Taammüden olursa bu peygamberden nefrete ve eksikliğe 

sebep olur.822 Kâdî Abdülcebbâr, küçük günahların nefreti gerektirmediği sadece sevap 

farklılığına sebep olduğu ve peygamberlerin görevlerine engel olmaması nedeniyle onlar 

için caiz olduğunu belirtmiştir.823 Kâdî Abdülcebbâr’a göre, ismet peygamberlere özel bir 

nitelik olup, peygamberler vahiyden önce büyük günahlardan korunmuşlardır.824 

Mu’tezile ile Haricilerin geneli peygamberlerin peygamberlik öncesinde büyük günah 

                                                           
820 İbn Fûrek, 182; Râzî, İsmetü’l-Enbiyâ, Mektebetü’l-Hancî, Kahire 1986, 40. 
821 Eş’arî, Makâlât, I, 297; Râzî, el-Muhassal Efkâri’l-Mütekaddimîn ve’l-Müte’ahhirîn mine’l-Ulemâ ve’l-

Hükemâ ve’l-Mütekellimin, Matbaatü’l-Hüseyniyye el-Mısriyye, Kahire 1323, 220. 
822 Kâdî, Şerhü’l-Usûli’l-Hamse, 573; Kâdî, el-Muğnî, XV, 310. 
823 Kâdî, Şerhü’l-Usûli’l-Hamse, 573-575; Kâdî, el-Muğnî, XV, 304-305; Îcî, Ebü’l-Fazl Adudüddîn 

Abdurrahmân b. Ahmed, el-Mevâkıf, Matbaatü’s-Saâde, Mısır 1907, III, 359; Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 89. 
824 Kâdî, el-Muğnî, XV, 304. 



104 
 

 

işlemelerini mümkün görmemekte,825 peygamberlerin bilerek ve kasten günah 

işlemediklerini826 söylemektedir.  

Ehl-i sünnet, vahiy öncesinde peygamberlerin nadiren küçük günah 

işleyebileceklerini fakat nübüvvetle birlikte iyilik ve istikamete döneceğini 

savunmuştur.827 Bu durumlar hasenâtü’l-ebrâr seyyiâtü’l-mukarrebîn (normal insanlar 

için iyilik sayılan durumlar mertebe/derece olarak yüksek kimseler için kötülük) 

olmaktadır.828 Bu sebeple Kur’an’da, onlar hakkında yer alan günah ya da günah 

çağrıştıran ifadeler ile tövbe ettiği ve bağışlandığına dair ifadelerin nübüvvetten önce829 

olduğunu söylemişlerdir. 

Ehl-i sünnet’e göre, peygamberlerin nübüvvetten önce küfür ve şirkten masum 

olduklarında ittifak vardır.830 Nübüvvetten önce onların güvenilirliğine zarar getireceği 

için küfür ve şirk durumu kabul edilemez.831 İster nübüvvetten önce ister sonra, 

peygamberler için küfür ve şirk söz konusu değildir.832 Büyük küçük tüm günahlardan 

korunmuşlardır.833 Peygamberlerin küçük günah işlediklerini onayan ya da reddeden bir 

nakli delil ve icma bulunmadığı ancak Kur’an’da yer alan peygamber kıssalarına göre 

zann-ı galib ile mümkün olduğu belirtilmiştir.834 Diğerlerinden farklı olarak Eş’arî, her 

ne kadar nübüvvetten önce Hz. Âdem’in yasak meyveyi yemesinin büyük bir günah 

olduğunu835 söylese de Hz. Âdem’in unutma836 sebebiyle başına gelen şeyde onun elçilik 

                                                           
825 Kâdî, el-Muğnî, XV, 310; Sâbûnî, Ebû Muhammed Nûruddîn Ahmed b. Mahmûd, el-Bidâye fî Usûlü’d-

Dîn, (thk.: Fethullah Huleyf), Dâru’l-Meârif, Mısır 1969, 96. 
826 Eş’arî, Makâlât, I, 297. 
827 Bağdâdî, el-Fark, 296; Sâbûnî, el-Bidâye, 96. 
828 Mâtürîdî, Te’vilât, XIV, 9-10; Kâdî, Tesbîtü Delâili’n-Nübüvve, (thk.: Abdülkerim Osman), Dârü’l-

Arabiyye, Beyrut ty., II, 469; Ateş, Çağdaş Tefsir, VIII, 462. 
829 Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 188-189; Râzî, el-Muhassal, Efkâri’l-Mütekaddimîn ve’l-Müte’ahhirîn mine’l- 

Ulemâ ve’l-Hükemâi ve’l-Mütekellimin, Matbaatü’l-Hüseyniyye el-Mısriyye, Kahire 1323, 219; 

Beyzâvî, Tavâliʿü’l-Envâr, 214-215; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 301-306. 
830 Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 89. 
831 Beyzâvî, Tavâliʿü’l-Envâr, 214. 
832 Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 188-189; Şehristânî, Nihâyetü’l-İkdâm, 445; Sâbûnî, el-Bidâye, 96; Râzî, el-

Muhassal, 219; Beyzâvî, Tavâliʿü’l-Envâr, 214-215; Îcî, III, 358; Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 50; 

Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 89; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 288. 
833 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXI, 217-218; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 393, 423; Elmalılı, VII, 40. 
834 Cüveynî, Kitâbu’l-İrşâd ilâ Kavâtı‘i’l-Edille fî Usûli’l-İ’tikâd, (thk.: Muhammed Yûsuf Mûsâ), 

Mektebetü’l-Hancî, Kahire 1950, 356-357. 
835 Pezdevî, 172. 
836 Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 112-113; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XIV, 53; XXII, 127-128. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nihayetul-ikdam


105 
 

 

yapacağı ve kötü örnek olacağı kimselerin bulunmadığı gerekçesiyle bu görüşe itiraz 

edilmiştir.837 

Nübüvvetten sonra ise hâkim görüş hem küçük hem de büyük günah 

işlemeyecekleri şeklindedir. Ebû Ali el-Cübbâî’ye göre, peygamberlerin nübüvvetten 

sonra büyük günah işlemeleri caiz değildir.838 Kâdî Abdülcebbâr’a göre, peygamberler 

vahiy sonrası tebliğ göreviyle birlikte küçük ya da büyük tüm günahlardan 

korunmuşlardır.839 Ona göre insanlar günah işleyen peygamberi kabullenmezler.840 

Nitekim bir peygamber bilerek hata işliyorsa ona asi denebilir841 ki, onlar asla yalan 

söylemezler.842 Unutma ya da dil sürçmesi ile olursa bir problem teşkil etmeyeceği de 

söylenmiştir.843 Oysa peygamberlerin hayatında böyle bir durum gerçekleşmemiştir.844 

Şunu asla unutmamak gerekir: “Peygamberlik görevi, onu taşıyabilecek kimseye 

verilir.”845 Eş’arî kelamcısı Bağdâdî, Eş’arî’nin peygamberlerin nübüvvetten sonra büyük 

küçük tüm günahlardan masum olduğu görüşüne bazı kitaplarında değindiğine yer 

vermiştir.846 İbn Hazm (ö. 456/1064), İbn Fûrek (ö. 406/1015)’in peygamberlerin 

peygamberlikten sonra büyük günah işlemelerini caiz görmediğini lakin kasıtlı bir şekilde 

küçük günah işleyebileceği görüşünde olduğuna yer vermiştir.847 Mâtürîdî âlimler, 

Allah’ın dinini tebliğ hususunda onlar yalan söylerlerse görevleri insanları dalalet ve 

sapkınlıktan kurtarmak olan kimselerin bizzat kendilerinin dalalet ve sapkınlığa 

sürüklendikleri için bunun doğru olmayacağı ifade edilmiştir.848 Peygamberler 

nübüvvetten sonra vahiyle ilgili ve kasıtlı olarak küçük veya büyük günah işlemezler.849 

                                                           
837 Ateş, Çağdaş Tefsir, III, 325. 
838 Kâdî, Şerhü’l-Usûli’l-Hamse, 573; Kâdî, el-Muğnî, XV, 312. 
839 Kâdî, el-Muğnî, XV, 310. 
840 Kâdî, Şerhü’l-Usûli’l-Hamse, 574. 
841 Hayyât, 93-94. 
842 Câhiz, 261-262. 
843 Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 288; 
844 Kâdî, el-Muğnî, XV, 281; Kâdî, Tesbîtü Delâili’n-Nübüvve, II, 469; Pezdevî, 174; Râzî, İsmetü’l-

Enbiyâ, 39; Îcî, III, 415; Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 50. 
845 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 383. 
846 Bağdâdî, el-Fark, 195. 
847 İbn Hazm, IV, 3. 
848 Lâmişî, Ebü’s-Senâ Mahmûd b. Zeyd, et-Temhîd li-Kavâʿidi’t-Tevhîd, (thk.: Abdülmecîd Türkî), 

Dârü’l-Ğarbi’l-İslâmî, Beyrut 1995, 151. 
849 Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 188-189; İbn Hazm, IV, 2; Sâbûnî, el-Bidâye, 95; Îcî, III, 358; 

Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 50; Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 89; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 288; 

Ateş, Çağdaş Tefsir, VIII, 462; Atay, 175-176; Güneş, 213; Duman, Vahiy Gerçeği, Fecr Yay., Ankara 

2011, 196-201; Bahçeci, 116, 121. 



106 
 

 

Gerek peygamberlikten önce gerekse sonrasında onların yaşantıları ismet niteliğine delil 

olmaktadır.850 Bu konuda ittifak vardır. 

Haşeviyye, peygamberlerin az sayıda da olsa nübüvvetten önce de sonra da büyük 

ya da küçük günah işleyebileceklerini iddia etmiştir.851 Haşeviyye’den bazıları 

nübüvvetten önce peygamberlerin kâfir olduklarını dahi söylemişler ve bu iddialarına 

“Seni yol bilmez halde bulup yol göstermedi mi?” ve “Sen kitap nedir, iman nedir 

bilmiyordun” ayetlerini delil göstermişlerdir.852 Hâricîlerin tüm günahları küfür olarak 

niteleyen Ezârika fırkası ile Fudayliyye ekolünün peygamberlerin günah 

işleyebileceklerini, hatta peygamber olduktan sonra küfre düşebileceklerini iddia ettikleri 

aktarılmıştır.853 Cürcânî’ye göre de peygamberlik öncesi büyük günah işlemeleri 

mümkündür.854 Ebû Hanîfe (ö. 150/767), peygamberlerin büyük ve küçük günahlardan 

masum oldukları/korunduklarını fakat hata/zelle işleyebileceklerini ifade etmiştir.855 

Mâtürîdî’ye göre, peygamberlerin hatalarına toplumun tepkisini denemek için Kur’an’da 

yer verilmiş ve tövbeye vurgu yapılmıştır.856 Âlimlere göre insan olmaları yönüyle 

peygamberlerden küçük günah izhar olabilir.857 Hz. Peygamber, vahiyle kendisine 

bildirilen emir ve yasakların uygulayıcısıdır.858 Peygamberler nübüvvetten sonra vahyin 

bulunmadığı meselelerde ictihad859 etmişlerdir. Bazen isabet ettikleri bazen de hata 

ettikleri malumdur. İsmet, isabet edemedikleri ictihatlarında kendilerine doğrunun 

iletilmesi için bir koruma durumuna karşılık gelmektedir.860 Aksi durumda kendileri 

günah işlerken, insanlara günahtan uzaklaşmayı emretmeleri toplumda karşılık 

bulmayacaktır.861 Bunun yanında peygamberler günah işlerlerse onlara tabi olmanın 

                                                           
850 Konyalı Mehmed Vehbi Efendi, 108. 
851 Kâdî, Şerhü’l-Usûli’l-Hamse, 573; Üsmendî, 121; Îcî, III, 421, 438. 
852 Râzî, el-Muhassal, 220; Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 89. 
853 Sâbûnî, el-Bidâye, 54; Râzî, el-Muhassal, 219; Îcî, III, 426; Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 50; Cürcânî, 

Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 288. 
854 Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 290. Ayrıca bkz.: Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 50-51. 
855 Ebû Hanîfe, İmâm-ı A’zam’ın Beş Eseri, (Trc.: Mustafa Öz), MÜİFV Yay., İstanbul 2009, 73. 
856 Mâtürîdî, Te’vilât, XII, 237-238. 
857 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 11. 
858 Fazlur Rahman, İslam, Ankara Okulu Yay., (Çev.: M. Dağ, M. Aydın), Ankara 2009, 124-125; Fazlur 

Rahman, Tarih Boyunca İslami Metodoloji Sorunu, Ankara Okulu Yay., (Çev.: Salih Akdemir), Ankara 

2009, 24. 
859 Mustafa Genç, Sünnet-Vahiy İlişkisi, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), SÜSBE, Konya 2005, 162. 
860 Akbulut, Nübüvvet Meselesi Üzerine, 68; Genç, 167. 
861 Bulut, Ehli Sünnet ve Şia’da İsmet İnancı, 22; Mahmut Çınar, “Peygamberi Diğer İnsanlardan Ayıran 

Üç Özellik: Vahiy, Mûcize ve İsmet”, Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, İstanbul 2011, 21, 117. (95-127). 



107 
 

 

haram olacağı, şahitliklerinin kabul edilmeyeceği, cezalandırılmaları gerektiği oysa 

bunun peygamberler için caiz olmadığı belirtilmiştir.862 

Nübüvvetten sonra aşağılık ve küçük düşürücü fiiller sehven dahi olsa 

peygamberler için işlenmesi mümkün olmayan günahlardır.863 Gazzâlî, peygamberlerin 

büyük günahlardan masum olduğunun şeri delillerle sabit olduğunu ancak küçük 

günahlardan masum oluşunun tartışmalı olduğunu ifade etmiştir.864 Bu görüşün aksine 

yine az sayıda da olsa peygamberlerin ne nübüvvet öncesinde ne de sonrasında asla küçük 

ya da büyük günah işlemeyecekleri mutlak anlamda masum oldukları şeklinde görüş 

sahipleri de bulunmaktadır. 

Mâtürîdî kelamcısı Ebü’l-Muîn Nesefî (ö. 508/1115)’ye göre peygamberler için 

ismet zarurettir.865 Çünkü insanlar peygamberlere uyma konusunda herhangi bir 

sınırlamaya tabi tutulmamışlardır.866 İtaatin emredildiği bazı ayetler867 peygamberlerin 

ismetine delil kabul edilmiştir.868 

Peygamberlerin beşer oluşları ve onların güzel örnekler oluşu869 göz ardı 

edilmemelidir. Hata varsa peygamberler derhal tövbe870 etmişlerdir. Aynı zamanda 

onların mutlak/koşulsuz871 ismet sahibi olmadıklarının bilinmesi gerekmektedir. 

Peygamberler hata işleyebilirler.872 Süleyman Ateş, Reşid Rıza’dan naklen 

peygamberlerin nübüvvetten önce ve sonra her türlü günahtan masum oldukları 

düşüncesinin bazı Rafızîlerden aktarıldığına yer vermiştir.873 Peygamberler hakkında 

mutlak günahkâr olduğu veya mutlak masum olduğu anlayışlarının her ikisi de kabul 

edilmemelidir. Çünkü korunma kişiyle değil vahiyle alakalı bir durumdur. Ehl-i sünnet’e 

                                                           
862 Râzî, el-Muhassal, 219; Beyzâvî, Tavâliʿü’l-Envâr, 214; Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 50-51; 

Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 290. 
863 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 50; Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 89; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 290. 
864 Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-İ’tikâd, 229-230. 
865 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, II, 836. 
866 Kurtubî, I, 459. 
867 Âl-i İmrân: 3/31; Ahzâb: 33/57; Hucurât: 49/6.  
868 Râzî, el-Muhassal, 219; Beyzâvî, Tavâliʿü’l-envâr, 214. 
869 “Andolsun ki, Allah’ın elçisinde sizin için (özellikle de) Allah’ı ve ahiret gününü isteyen ve Allah’ı çokça 

zikredenler için en güzel bir örnek vardır.” Ahzâb: 33/21. 
870 Yusuf Şevki Yavuz, “Peygamber”, 257-262. 
871 Düzgün, Âdem’den Öncesine Dönüş, 121-122; Mehmet Emin Günel, “İsmet-i Enbiya İlkesinin Kur’an’a 

Aykırı Yorumlanması ve Bunun Sebep Olduğu İtikadî Problemler”, Marife, 19 (2), 2019, 637, 657, (637-

659). 
872 Akbulut, Nübüvvet Meselesi Üzerine, 73. 
873 Ateş, Çağdaş Tefsir, III, 325. 



108 
 

 

göre Hz. Peygamber’in masumiyeti vahiyden sonradır.874 Buna rağmen ismetin sadece 

vahiy ve tebliği ile sınırlı olmadığını875 söyleyenler bulunmaktadır. Zamanla 

peygamberlerin tüm hayatının masum olduğu inancı kabul edilmiştir. 

Ehl-i sünnet, ismetin peygamber üzerinde yaratılması hakkında iki temel bakış açısı 

ortaya koymuştur. Bunlar peygamberlerin ismet sıfatında etken ya da edilgen oluşu, 

günah işlemeye kudretlerinin olması ya da olmamasıdır. 

Eş’arîler’den bir gurup, Allah’ın yarattığı bir meleke sebebiyle masum kimsenin 

itaate kadir, isyana kudretsiz olduğunu bu sebeple günah işlemelerinin mümkün 

olmadığını diğer gurup ise aynı meleke sayesinde, günah işleme kudretine rağmen masum 

kimsenin günahı tercih etmediğini söylemişlerdir. Birinci gurup iradeyi devre dışı 

bıraktığı için emir-nehiy, ödül-ceza anlamını kaybetmektedir. İkinci guruptakiler 

peygamberlerin ya unutma ya da evlâ olanı terk kabilinden hata edeceklerini, bu durumda 

da hemen uyarılacaklarını söylemişlerdir.876 

Mâtürîdî, Eş’arîler’in birinci görüşüne itiraz etmiş ve ismetin mihneti/külfeti 

kaldırmadığını söylemiştir. Bu, ismetin peygamberi itaate zorlamadığı ve isyandan aciz 

bırakmadığı anlamındadır. Ona göre ismet, imtihanın gerçekleşmesi için gereken iradenin 

varlığıyla birlikte, peygamberi Allah tarafından hayra sevk eden ve kötülükten de 

alıkoyan bir lütuftur.877 Peygamberlerin itaate kadir, isyana kudretsiz olduğu görüşü 

Kur’an’da peygamberler ile ilgili anlatılan gerçeklere aykırılık teşkil etmektedir. İsmet, 

beşer olmaları yönüyle peygamberlerden sorumluluğu kaldırmamaktadır. 

Teftâzânî’nin, peygamberlerin masumiyeti ile ilgili örneklere yer verdikten sonra, 

vurguladığı şu görüşü bu konuda oldukça manidardır; peygamberden yalan ya da günah 

olduğu hissini uyandıran bir nakil olursa, kaynağı ahad ise reddolunur. Tevatür ise ya 

peygamberlik öncesine ait olduğu ya da evla olanı terk olduğu iddia edilir. Son olarak 

başka izah kalmamışsa bunların peygamberlerin hataen işledikleri küçük günahlar 

olduğunun söylenmesi gerekir demiştir.878 Peygamberlerin hatası, olsa olsa efdal ve evla 

                                                           
874 Sâbûnî, el-Bidâye, 96; Râzî, el-Muhassal, 161; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 453. 
875 Günel, 657. 
876 Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 189; Pezdevî, 172; Râzî, el-Muhassal, 218; Cürcânî, et-Ta’rifât, 156; Cürcânî, 

Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 306; Ebü’l-Bekâ, 645. 
877 Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 189; Sâbûnî, el-Bidâye, 95-96; Îcî, III, 366. 
878 Râzî, Şerhü Meʿâlim, 535; Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 52; Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 90; Cürcânî, 

Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 293. 



109 
 

 

olanı terk şeklinde olabilir.879 Râzî’ye göre, faydayı ortadan kaldırması veya zararı 

doğurması halinde evlânın terki ceza gerektirir.880 Peygamberlerin masumiyetinin vahyi 

tebliğ ile ilgili olduğu, diğer konularda insan olmaları yönüyle hata yapabildikleri ama 

ısrar etmeyip hemen tövbe ettikleri vurgulanmıştır.881 Unutma, yanılma, hata, zelle, evla 

olanı terk hepsi mezhep ya da ekolün kendi görüşlerini ifade şekli olmaktadır. 

Peygamberlerin masumiyeti meselesi, Mâide suresi 67’nci ayette882 zikredilen; 

“Allah tarafından insanlardan korunacağı” ifadesine dayandırılmaktadır.883 Ayetteki 

temel vurgu, vahye muhatap olan insanların itiraz ve düşmanlıklarıdır. Peygamberlerle 

ilgili iddialar dikkatle incelendiğinde, iddiaların beşer olmaları yönüyle alakalı olduğu ve 

bu durumların onların masum oluşlarına, ismet ile nitelenmelerine, kısaca korunmalarına 

engel olmamaktadır.884 Aynı zamanda peygamberleri itâb bir ibret, övgü ise insanları 

ilahlaştırmamak için bir sakındırmadır.885 

Şiîler ismet meselesine imamet penceresinden bakmışlardır. Onlar bir taraftan 

vahiy öncesi ya da sonrası peygamberlerin büyük veya küçük günah işlemeyeceklerini 

söylemekte diğer taraftan takiyye gereğince küfre girmelerini dahi caiz görmektedirler.886 

Oysa bu görüşlerinin kesinlikle yanlış olduğu ifade edilmiştir.887 Hişâm b. Hakem (ö. 

179/795) gibi Râfızî kimselere göre, Bedir savaşında fidye alınması Allah’a bir isyandır. 

Fakat aynı görüş sahipleri, imamların masum olduklarını Allah’a isyan etmeleri ve günah 

işlemelerinin caiz olmadığını söylemişlerdir. Bazı Şîiler, ne Hz. Peygamber’in ne de 

imamların Allah’a isyan etmesini ve günah işlemelerini caiz görmemişler, ikisinin de hem 

                                                           
879 Mâtürîdî, Te’vilât, XIII, 401; Pezdevî, 172; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XII, 246-247; XVIII, 4-5; XXII, 

214; XXVI, 192-193; XXVIII, 61, 78; XXXI, 55-56; Kurtubî, XIV, 267-270; XVIII, 167; Beyzâvî, 

Envâru’t-Tenzîl, IV, 232; Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 59-60; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 301-306; 

Elmalılı, VII, 156-157; Ateş, Çağdaş Tefsir, III, 534-535; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, II, 406. 
880 Râzî, el-Muhassal, 220. 
881 Mâverdî, en-Nuket, III, 25; Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 465; Günaydın, 175; Akdemir, 18; Mustafa 

Sinanoğlu, “Kelamcıların İsmet Anlayışının Kur’an Açısından Değerlendirilmesi”, Dini Araştırmalar 

Dergisi, Eylül-Aralık 2000, 3 (8), 163, (163-188); Müjde Tadik, İsmet Sıfatı Bağlamında Peygamber 

Zellelerine İlişkin Ayetlere Fahreddin Razi’nin Yaklaşımı, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), MÜSBE, 

İstanbul 2009, 52. 
882 “Ey şanlı Peygamber! Rabbinden sana indirilmiş olanı tebliğ et! Şayet yapmazsan O’nun risaletini eda 

etmiş olmazsın. Allah seni insanlardan koruyacaktır...” Mâide: 5/67. 
883 Mâverdî, Aʿlâmü’n-Nübüvve, 71; Esen, 51. 
884 Güneş, 214-215; Düzgün, Âdem’den Öncesine Dönüş, 121-122; Bulut, Ehli Sünnet ve Şia’da İsmet 

İnancı, 160. 
885 M. Sait Şimşek, Kur’an’ın Ana Konuları, Beyan Yay., İstanbul 2017, 125-126; Akbulut, Nübüvvet 

Meselesi Üzerine, 73; Yusuf Şevki Yavuz, “Peygamber”, 257-262. 
886 Küleynî, I, 101 vd.; Râzî, el-Muhassal, 224; Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 90. 
887 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 50; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 289. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/alamun-nubuvve--maverdi


110 
 

 

hüccet hem de masum olduğunu ifade etmişlerdir.888 Bu son guruptakiler; kasıtlı ya da 

kasıtsız (unutma veya te’vil hatası), büyük ya da küçük, vahiyden önce ya da sonra 

peygamberlerin hatadan uzak olduklarına inandıklarını söylemişlerdir.889 Şîa’nın ismet 

konusunda ulaştıkları son nokta; imamların makamına hiçbir nebî hatta hiçbir meleğin 

ulaşamayacağıdır.890 

Yukarıda isimleri ve günah işledikleri ithamıyla olayları zikredilen peygamberlerin 

hepsi, af diledikleri ve affedildikleri gerekçesiyle günah işlemekle itham edilmişlerdir.891 

İstiğfar sadece günaha düşmeme talebiyle de yapılabilir.892 Ayette893 belirtildiği şekliyle 

Hz. Peygamber Allah’tan af dilemiş Allah ta onu affetmiştir.894 Allah bunları açıklamakla 

insanları uyarmış, peygamberleri dahi kayırmadığı, küçük de olsa, hatalarında onları 

kınayıp azarlayarak uyardığı bilinsin istemiştir.895  

Peygamberlere sürekli günah işleyen günahkâr kimseler izlenimi veren iddialar 

tamamen İsrailiyat kaynaklıdır. Bu iddiaları savunan kimseler de art niyetli kişi ya da 

anlayışlardır. Peygamberlerin günah işlediği ile ilgili iddia ve örnekler bütün hayatlarına 

oranla çok az sayıda olup hakikat itibariyle de tartışmalıdır.896 Alimler, Hz. Âdem dâhil 

bütün nebî ve resûller için zelle işleyen, zalim ve asi olan gibi ifadelerin son derece çirkin 

olduğunu söylemişlerdir.897 Hz. Peygamber hayatta iken ne diğer din mensupları ne de 

müşrikler kendisi hakkında bir hata/günah ya da eksiklik bulamamışlardır. Tüm iddialar 

vefatından sonradır.898 İsmet konusu siyasi bir atmosferde doğmuş diğer bazı konularda 

                                                           
888 Küleynî, I, 116-117, 172 vd. Ayrıca bkz.: Eş’arî, Makâlât, I, 121; Kâdî, el-Muğnî, XV, 220; Râzî, el-

Muhassal, 220; Tabâtabâî, IV, 398-399; M. Akif Aydın, “İmamet”, DİA, İstanbul 2000, XXII, 205. 
889 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 50-51; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 290. 
890 Küleynî, I, 339-340. 
891 “... Hem kendi hataların için, hem de mü’min erkek ve mü’mine kadınlar için Allah’tan bağışlanma dile. 

Allah, (dünyada) dolaşıp durduğunuz yeri de bilir, varacağınız yeri de bilir.” Muhammed: 47/19. 
892 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVIII, 61. 
893 “Allah senin önceki ve sonraki hatalarını bağışlasın ve senin üzerine olan nimetini tamalasın ve seni 

dosdoğru bir yola ulaştırsın. Ve Allah sana yenilgisiz, kuvvetli bir zafer nasip etsin.” Fetih: 48/1-3. 
894 Taberî, XXI, 238; Mâtürîdî, Te’vilât, XIV, 7-8. 
895 Mâtürîdî, Te’vilât, V, 313-314. 
896 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXII, 212-213; Kurtubî, XIV, 266; Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 520; Hayri 

Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Sünnet, Ankara Okulu Yay., Ankara 2020, 259. 
897 Mâtürîdî, Te’vilât, IX, 242; Mâverdî, en-Nuket, III, 430; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, III, 6; Kurtubî, XIV, 

146; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 81; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 71. 
898 Atay, 164. 



111 
 

 

olduğu gibi itikadi bir konu haline gelmiş, peygamberler için zaruri bir nitelik haline 

getirilmiştir.899 

İsmet kelimesinin ilk kez ne zaman ve kim tarafından kullanıldığı bilinmemektedir. 

“Kur’an ve Hadislerde sözlük anlamında kullanılan ismet kelimesinin ıstılah anlamını 

kazandığı tarih hicri 3.yy sonu ile 4.yy başlarıdır.”900 Kaynaklarda kelimenin ilk olarak 

ne zaman ele alındığına dair bir kayıt bulunmamakla birlikte terim anlamıyla Ebû 

Hanîfe’ye ait Fıkhu’l-Ekber isimli eserde yer almaktadır.901 

İsmet kelimesi zaman içerisinde suiistimal edilmiştir. Peygamberlere özel bir 

vasıf902 olmasına rağmen zamanla farklı mezhep ve anlayışlar tarafından 

kurumsallaştırılmış, Şîa’da masum imam, tasavvufta masum/mahfûz velî konumları icad 

edilmiştir. Masumiyetleri yanında imam ve velînin bilgisiyle peygamberin bilgisinin 

kaynaklarının aynı olduğu iddia edilmiştir.903 Bu vasıflandırma hem Şîa hem de tasavvuf 

için biçilmiş kaftan olmuştur.904 Nübüvvetin lütuf oluşu gibi imametin de bir lütuf olduğu, 

imamların nebîlerin varisi olduğu, risâletin toplumsal yasalarının uygulanmasından 

sorumlu ve yetkili oldukları ifade edilmiştir.905 Peygamberler haricinde hiç kimse masum 

değildir. Peygamberlerin masumiyeti vahiy ve tebliğle sınırlıdır. Vahyin elçisi de sadece 

peygamberlerdir. Peygamberlerin konum olarak varisleri ve onlar adına yetki sahibi 

kimse yoktur. Peygamberler hakkında vahiy olmayan meselelerde ictihad etmişlerdir. 

Duruma göre sahabe tarafından itiraz edildiği de olmuştur. Kaldı ki itâb ayetleri 

meselenin icrasından sonra inmiştir. 

Kur’an’da peygamberler ya da Hz. Peygamber’in ismeti ile ilgili bir ayet 

bulunmamasına rağmen sözlük anlamı peygamberlik ile ilişkilendirilerek terim anlamı 

kazandırılmıştır. Allah’ın peygamberlerini koruması anlamında ismet, “Allah’ın onlara 

özel temiz bir yaratılış, bedensel ve ruhsal üstünlük, zafere ulaştırmak, ayaklarına sabitlik 

                                                           
899 Mustafa Şen, “İsmet Sıfatının Kur’ân Yorumuna Etkisi”, EKEV Akademi Dergisi, Yıl: 23 Sayı: 77 (Kış 

2019), 297, (297-322). 
900 Tadik, 55. 
901 Ebû Hanîfe, 73. 
902 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 177; Bulut, Ehli Sünnet ve Şia’da İsmet İnancı, 161-162. 
903 Sühreverdî, Ebû Hafs Şihâbüddîn Ömer b. Muhammed, Avârifu’l-Meârif, (Çev.: Dilaver Selvi), 

Semerkand Yay., İstanbul 2004, 55-56; Cağfer Karadaş, “Tasavvufta Peygamberlik, Vahiy ve İlham”, 

Vahiy ve Peygamberlik, (Ed. Yusuf Şevki Yavuz), Kuramer Yay., İstanbul 2018, 592; Uludağ, Temel 

Tasavvufi Kavramlar, 238-239. 
904 Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, (Çev: Dilaver Selvi), Semerkand Yay., İstanbul 2021, 475. 
905 Fığlalı, 213-217, 221, 223; Bulut, Ehli Sünnet ve Şia’da İsmet İnancı, 136-139. 



112 
 

 

(sağlamlık) vermek, sekineti indirmek, kalplerini korumak ve başarı” olarak tarif 

edilmiştir.906 Ayrıca “Allah’ın, kulunu ceza vereceği olumsuz şeylerden koruması, engel 

olması” ve “kulun Allah’ın lütfuyla günahlardan sakınması” şeklinde tanımlanmıştır.907 

1.5.3. İsmet Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

Peygamberler hakkında günah işlediği izlenimi veren davranışlardan hareketle 

dayanaksız olarak günah işlediklerinin söylenmesi çirkin birer yorumdur. Bu tür iddia ya 

da durumlar âlimler tarafından te’vil edilmiştir. Te’vil ederken savunmacı bir yaklaşım 

sergilenmiş pek çok gerekçe ortaya konmuştur. 

Ayetlerin bir kısmında peygamberlerin örnek908 oluşları ve kendilerine tabi olmanın 

emredildiği,909 bir kısmında da onların uyarıldıkları910 bilinen bir husustur. 

Peygamberlere yapılan uyarıların bazılarının nübüvvetten önce bazılarının da 

nübüvvetten sonra olduğu görülmektedir. Nübüvvet öncesi peygamberlerde görülen iyilik 

ve güzelliklerden hareketle masum oldukları, hatalardan hareketle günah işledikleri gibi 

farklı sonuçlara ulaşılmıştır. İster önce olsun ister sonra olsun söz konusu uyarılara sebep 

olan fiiller hata/zelle olarak değerlendirilmekte ya da peygambere yakıştırılamayan 

günah/hatalar te’vil edilerek ortadan kaldırılmaktadır. 

Hz. Peygamber zamanında ya da sahabe devrinde ele alınmayan ismet konusu ilk 

dönemlerde tartışılan konulardan olmayıp en azından ortaya konan eserlerde itâb olarak 

ifade edilen ayetlerin ismet çerçevesinde değerlendirilmediği görülmektedir. Az sayıdaki 

örnekten hareketle peygamberlerin sürekli günah işlediği izlenimi isabetsiz bir iftiradır. 

Müslümanlar da etki-tepki refleksi içerisinde iddialara karşı teori üretme ve savunma 

mekanizmaları geliştirmeye yönelmişlerdir. Kanaatimizce masumiyet günahlardan 

koruma ile değil vahyin tebliği konusunda hata işlememek ile ilgili bir durumdur. Hiçbir 

varlık vahye ne müdahale edebilmiş ne de zarar verebilmiştir. Vahiy ve vahyin tebliği 

Allah’ın korumasındadır. 

                                                           
906 İsfehânî, 337; Ebü’l-Bekâ, 645. Ayrıca bkz. Bulut, “İsmet”, DİA, İstanbul 2001, XXIII, 134. 
907 İbn Manzûr, IV, 2976; Ayrıca bkz.: Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 177; Bulut, “İsmet”, 

134. 
908 En’âm: 6/89-90;  
909 Âl-i İmrân: 3/32; Muhammed: 47/33; Haşr: 59/7. 
910 Fetih: 48/2; A’râf: 7/23; Tâ-Hâ: 20/121. 



113 
 

 

İsmet kavramı Kur’an’da sözlük anlamlarında kullanılmış ancak daha sonra 

kelamcılar tarafından terimleştirilmiştir. Kavram, sözlük anlamı korunarak anlam 

genişlemesine uğratılmış, bazen günah işlemeye kadir olmayan bir yetenek, bazen günah 

işleme kudretiyle birlikte Allah tarafından korunan bir peygamber ve her iki durumda da 

bütün günahlardan korunarak ümmetlerinin yanındaki değeri muhafaza edilen bir nitelik 

haline getirilmiştir. 

1.6. ZELLE 

Zelle ( َ زللَ-زَلَّ ), bir yerden veya bir şeyden kaymak anlamına gelir. Örneğin ok 

kalkana değip kaydığında zelle fiili kullanılır: “ًََرعَزليل َالسَّهْم َعنَالد ِ  Bu ifade bir kişinin .”زَلَّ

ayağının kayması anlamında da kullanılmıştır.911 Zelle; kayma, çamurda kayma anlamına 

gelir. Mecazen ise sözünde hata yapma anlamına gelmektedir.912 Mezelle veya mezille 

 kelimesi de; kayılan yer/kaygan yer manasına gelmektedir.913 (مَزَل ة)

Bir kişi çirkin ve kötü bir işe düştüğünde ya da büyük bir hata yaptığında “Zelle er-

raculu zelleten kabîhaten” (ًَل َزَلَّةًَقبَيِحَة ج  َالرَّ  denilir.914 Zelle ile aynı kökten gelen; ezleltu (زَلَّ

... nîmeten (ًََإلىَالرجلَنعمة  denildiğinde, hediye ettim915 veya hesap edilmeyen yerden (أزَْلَلْت 

gelen nimet916 anlamını taşımaktadır. Zelle aynı zamanda hızlı olmak anlamına da 

gelmektedir.917 Ömrü bitti denildiğinde zelle umruhû (َ ه َع مْر  )denilir. Zelâzilَ (زَلَّ لزِلَ   ;(الزَّ

belalar, eşya/meta anlamlarına gelmektedir. Zulzul ( لَ  لْز   hafif, zarif gibi anlamlar ;(الزُّ

taşımaktadır.918 Maun zülal ( للَ  َز   saf temiz su (zülâl gibi su) anlamına gelir, zelle (مَاء 

maun ( َمَاءَ   denildiğinde suyun boğazdan akıp gitmesine denir.919 (زَلَّ

Zelel ( لَلَ  ) zelle’nin mastarıdır. Raculun ezellu ,(الزَّ ) ve imraatun zullaü (رجلَأزََلَُّ امرأةَ

ءَ  لأَّ  denilir. Burdaki zelle kelimesinin kökü, zayıflık anlamına gelmektedir. Kişi (ز 

başladığı yola döndüğünde ‘racea fulanu alâ zelzehü’ (رَجَعََف لَنَعلىَزَلْزه) denilir.920 Zelle; 

                                                           
911 Halîl b. Ahmed, II, 191; Ezherî, XIII, 163. 
912 Cevherî, 1717; İbn Sîde, IX, 6; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 419; İbn Manzûr, III, 1855. 
913 Cevherî, 1717; İsfehânî, 214; İbn Manzûr, III, 1855. 
914 İbn Dureyd, 130. 
915 İbn Dureyd, 130; Cevherî, 1717; Mutarrizî, I, 367. Şu şekilde kullanımda bulunmaktadır: ًََإليَهَِ نعمة  أزَلَّ

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 420. 
916 İsfehânî, 214 
917 İbn Sîde, IX, 6; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 419. 
918 İbn Sîde, IX, 6. 
919 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 419. 
920 İbn Dureyd, 1008. 



114 
 

 

azalma, noksan çıkma gibi anlamlara da gelir örneğin: Dirhem tartıldığında eksik çıkarsa 

zelleti’d-derâhim ( ََالدَّرَاهِم hafif yürüyüş demektir.922 Zelzeleَ ,(زَلِيل) denilir.921 Zelil (زَلَّتِ

 şiddetli anlamının yanı sıra korkutma ve sakındırma gibi anlamlar da ,(زَلْزَلَة َ)

barındırmaktadır.923 

Zelle kelimesi ile aynı kökten türeyen tezelzül (ل  ise sallantı ve titreme (تزََلْز 

anlamına gelmektedir.924 Zelle er-Raculu fi tînin (ٍََفيَطِين جل  َالرَّ  adam çamurda kaydı ,(زََلَّ

şeklinde kullanılmaktadır. Adamın çamurda kaymak gibi bir maksadı yoktu fakat o yola 

girip yürümesi kendisinin isteğiyle olmuştur.925 Zelle, mecazen masiyet olarak 

adlandırılır ve fiilin işlenmesinden dolayı bir uyarı/itâb gerçekleşir.926 

Kitab-ı Mukaddes’te zelle kavramı, hata/günah türünden karşılığının olup 

olmaması yönüyle ismet konusu çerçevesinde ele alındığı için burada ayrıca yer 

verilmemiştir. Kutsal metinler incelendiği zaman gerek Yahudilik ve gerekse 

Hıristiyanlıkta peygamberlerin masum olmadıkları ve Allah tarafından korunmadıkları 

anlayışının hâkim olduğu görülmüş, peygamberlerin günah işlemelerinde herhangi bir 

engel bulunmadığı, bunun çok daha ötesinde neredeyse bütün peygamberlerin her birinin 

ayrı ayrı pek çok günah işlediklerine ilişkin anlatımlara rastlanmıştır. Dolayısıyla 

peygamberlerin işledikleri günahlardan son derece normal bir olgu imiş gibi bahsedilmesi 

onların hata/zelle/ayak sürçmesi kabilinden ele alınmaması doğaldır. 

Zelle kelimesi cahiliye şiirlerinde “sapmak, kaymak” gibi temel anlamları yanında 

düşmek, gitmek ve vermek gibi anlamlarda da kullanılmıştır. “Gözü kaydığı ( َعَيْن َ ََزَلَّتْ ها ) 

(kalp kayması) zaman ona şaşırdım, elleri açık olan onur sahibi Şemerdil’e.”927 beytinde 

                                                           
921 Ezherî, XIII, 163; Cevherî, 1717; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 419. 
922 Ezherî, XIII, 163; İbn Manzûr, III, 1855. 
923 Ezherî, XIII, 166; İsfehânî, 214; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 419; İbn Manzûr, III, 1855. 
924 İsfehânî, 214. 
925 Ebü’l-Bekâ, 41; Tehânevî, I, 908. 
926 Ebü’l-Bekâ, 41. 
َمِنْهاََحِينََزَلَّتَْعَيْن هاََََََََعَنَْماجِدٍَطَلْقٍَاليَديَنَِشَمَرْدلٍََ“ 927 ك مَيْتٍَ“ :.Antere b. Şeddâd, 120. Aynı anlam için bkz ”فَعَجِبْت 

ل تنََز ِ َباِلم  فْوَاء  َال لبْد َعَنَْحَلٍَمَتنْهَََََََِِكَمَاَزَلَّتَِالصَّ  Sırtından eyeri kayan kırmızı bir at ki, düz bir kaya parçası“ ”يَزِلُّ

üzerinde ayağın kayması gibi.” Burada kaya kaygandır ve su damlasının ona çarpıp düşmesi ya da bir kuşun 

tutunamayıp kayması anlatılmaktadır. İmriu’l-Kays, 20;  

َزَلَّتَِ“ َالعيَْشِ َنِعْمةَ َفَهَبْها ،َ َطَمِعْت  َ َ َ َ َ َ َما َبَعْدَ َعلىَأ ميْمَةَ  Hasret kalayım ciğerime! Ben Umeyme benimle“ ”فَوَاكَبِداَ

yaşayacak sanmıştım, şimdi (hesap ediyorum da o kadar) dünya nimetlerinin hepsi elimden kaydı gitti.” 

Ebü’l-Abbâs Mufaddal ed-Dabbî, 108; “َْهاَخَصِر َعَنَمَتنَِْصَخْرةٍَََََََإلِىَبطَْنَِأ خْرىَطَي بٍَِماؤ   Yağmur“ ”بماءَِسَحابٍَزَلَّ

damlası bir kayaya indikten sonra ondan sekip başka bir kayanın içine aşağıya düştü ve o kayanın ortasından 

bir tatlı su çıktı.” İmriu’l-Kays, 111. Bu beyitte kaymak anlamına benzer bir kullanımla temel anlamına 

uygun olarak düşmek anlamında ifade edilmiştir. 



115 
 

 

olduğu gibi sapmak, kaymak anlamında yer almıştır. Bazı beyitlerde de vermek (  928(أ زِلََّ

anlamında yer aldığı görülmüştür. 

1.6.1. Kur’an ve Hadislerde Zelle Kelimesi 

Kur’an’da “  zelle kelimesi farklı formlarda dört yerde geçmektedir.929 Bir yerde / زَلََّ

“Size bu kadar açık deliller geldikten sonra yine (hak yoldan) ayrılırsanız (َْزَلَلْت م)...”930 

ayetinde olduğu gibi ayrılmak anlamında, üç yerde ise “Bunun üzerine şeytan onların 

ayaklarını oradan kaydırdı (مَا   ve her ikisini de bulundukları yerden çıkardı.”931 (فَازََلَّه 

ayetinde yer aldığı gibi ayak kayması anlamında zikredilmektedir. 

Hadis rivayetlerinde dil sürçmesi ve ayak kayması gibi kasıtsız yapılan hataları 

ifade etmektedir. Örneğin “Kul, bir kelime söyler, kendisini cehenneme kaydıracak (  (يَزِلَُّ

bir söz ortaya çıkar da doğu ile batı arası kadar kendisini cennetten uzaklaştırır.”932 

hadisinde zelle, dil sürçmesi olarak zikredilmektedir. Hz. Peygamber’in; “Allah’ım, 

dalalete düşmekten veya düşürülmekten, kayıp sapmaktan (  veya kaydırılıp (ازََلََّ

saptırılmaktan… sana sığınırım.”933 duasında ise sapma anlamında kullanılmıştır.  

İbn Abbas, irtidat eden biri hakkında; “Şeytan onu kaydırdı.” demiş, “Ezellehu’ş-

şeytan ( الشَّيْطَانَ   ifadesiyle fiili şeytana izafe etmiştir.934 Sahabeden bir zât; “Kaygan ”.(فَازََلَّهَ 

(  yerde yürümenizi istemedim”935 cümlesini zikretmiş, kelimeyi esas anlamında (زَلَلَ 

kullanmıştır. Sırat’ın ayakların kaydığı kaygan bir yer (َ مَزِلَّة)936 olduğuna dair rivayette de 

gerçek anlamında kullanılmıştır. 

                                                           
رَامَا“ 928 َالض ِ َحَافَتيَْهِ َفِى ى َت ذكَ ِ َإِذْ َ َ َ َ َ َ َإِليَْك مْ َأ زِلَّ َبِمَا َحَجْرٍ  Hacr günü, yaptığım/verdiğim iyilikleri o günleri“ ”يَوْمَ

unutmayın, ateşin vadinin iki yanında yükseldiği zaman.” A’şâ, 247. 
929 Abdulbâkî, 332. 
يمَ “ 930 َحَكّٖ يز  ََعَزّٖ َاللّٰه واَانََّ َفَاعْلَم   َالْبيَ نَِات  اءَتكْ م   .Bakara: 2/209 ”فاَِنَْزَلَلْت مَْمِنَْبَعْدَِمَاَجََ 
اَكَاناََفَيه“ 931 مَاَمِمَّ َعَنْهَاَفاَخَْرَجَه  يْطَان  مَاَالشَّ َبِبَعْضَِمَاَ“ :.Bakara: 2/36. Benzer ayetler için bkz ”فَازََلَّه  َالشَّيْطَان  م  انَِّمَاَاسْتزََلَّه 

واَ كَسَب َ  / Yaptıkları bazı işler sebebi ile şeytan ayaklarını kaydırmıştı.” Âl-i İmrân: 3/155; “ًَََّخِذ  واَايَْمَانَك مَْدخََل وَلََتتَ

َعَنَْسََ َبِمَاَصَددَْت مْ وءَ َالسُّ  َوَتذَ وق وا َث ب وتِهَا َبَعْدَ َقَدمَ  َفتَزَِلَّ َعَذاَبَ بيَْنَك مْ َوَلَك مْ  ِ يلَِاللّٰه يمَ َبّٖ عَظّٖ  / Yeminlerinizi aranızda hile ve fesada 

vesile yapmayın ki sonra sağlam basmışken ayağınız kayar ve Allah yolundan saptığınız için şiddetli acı 

tadarsınız...” Nahl: 16/94. 
932 Buhârî, Rikâk, 64. 
933 Ebû Dâvûd, Edeb, 5094; İbn Mâce, Duâ, 3884.  
934 Ebû Dâvûd, Hudûd, 4351;  
935 Müslim, Müsafirîn, 28. 
936 Buhârî, Tevhid, 66. 



116 
 

 

1.6.2. İslam Düşüncesinde Zelle Kavramı 

Hz. Âdem ve Havva ile ilgili ayette937 zelle kelimesi, ayakların kayması olarak 

kelime anlamıyla yer almaktadır. Âlimler, o ikisinin şeytan tarafından hataya düşürülerek 

Allah’a itaatten uzaklaştırıldıklarını,938 onlara süslü gösterilen bu çağrıya uydukları için 

meydana gelen ayak sürçmesi sonucunda Allah tarafından cennetten çıkarıldıklarını939 

söylemişlerdir. Eğer Hz. Âdem ve Havva, yasağı unuttukları için ağaçtan yemişlerse bu 

durumda asilik ile itham edilmez, affedilirlerdi ki, bu durumda şeytanın yemini, aldatması 

ve ayak kaydırması gibi ifadeler anlamsız olurdu denilmiştir. Çünkü netice itibariyle 

cezalandırılmışlardır.940 Şeytanın onları yerinden ettiği, hata işlettiği, hakikat ortadan 

kalktığı için zelle diye isimlendirilen kelimenin aslının da zeval olduğu belirtilmiştir.941 

Zellenin bir vesvese942 ya da hem vesvese hem de temessül943 olduğu, vesvese ile 

bildirilen şehvet şeklinde nitelendiği söylenmiştir.944 

Başka ayetler945 delil gösterilerek onların unutarak hata etmedikleri için 

azarlandıkları hatta büyük günah işledikleri iddia edilmiştir. Fakat burada bir aldanma söz 

konusu olmakla birlikte şeytana itaat yoktur.946 Hz. Âdem ve eşinin cennetten 

çıkartılmaları ayak kayması, ayak kayması da ağaç sebebiyledir.947 Zelle, çamurda 

yürüyenin ayağının kayması gibi, bacakların isteksiz bir şekilde gitmesi, hata ve sapkınlık 

için kullanılan meşhur bir mecazdır. Bu sebeple isyan ve benzeri durumlar zelle diye 

isimlendirilir.948 A’râf suresi 20-23’üncü ayetlerin peygamberler hakkında zelle lafzının 

kullanılabileceğinin caiz oluşunu göstermekle birlikte mutlak anlamda masiyet ve zelle 

                                                           
937 “Bunun üzerine şeytan onların ayaklarını oradan kaydırdı ( يْطَانَ  مَاَالشَّ  ve her ikisini de bulundukları (فاَزََلَّه 

yerden çıkardı.” Bakara: 2/36. 
938 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 99; Taberî, I, 560-561; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 81. 
939 Mâtürîdî, Te’vilât, I, 91. 
940 Mâtürîdî, Te’vilât, I, 92, 97; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, III, 15. 
941 Mâverdî, en-Nuket, I, 106-107. 
942 Mâverdî, en-Nuket, I, 106-107; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 255. 
943 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 72; Tabâtabâî, I, 132-133. 
944 Mâverdî, en-Nuket, I, 106-107; Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 148. 
945 “Derken şeytan ...vesvese verdi. (O ikisine), “Ben gerçekten her ikinize de nasihat edenlerdenim” 

diyerek de yemin etti. ...ikisini de hile ile aldattı... biz kendimize zulmettik... sen bizi bağışlamazsan biz 

mutlaka zarar edenlerden olacağız...” A’râf: 7/20-23. 
946 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, III, 16. 
947 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 72; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 81; Alûsî, I, 236; 

Elmalılı, I, 277; İbn Âşûr, I, 433. 
948 İbn Âşûr, I, 433. 



117 
 

 

ifadeleri kullanılamayacağı ve daha iyisi varken daha az iyi olanı tercih sebebiyle 

kınandıkları ifade edilmiştir.949 

Zelle’nin sapmak, İslama/şeriata muhalefet etmek,950 meyledip terk etmek,951 itaat 

etmemek/küfretmek952 ve hakkı ihlal etmek953 olduğu söylenmiştir. Ayet, “barış ortamına 

girmekten kayacak olursa”954 şeklinde de yorumlanmıştır. Halini/durumunu kaybeden, 

değiştiren kimse için de zelle fiili kullanılır. Bu sebeple günah zelle olarak 

isimlendirilmiştir.955 

Âlimler, ayetin günahı bilen ile bilmeyen kimsenin cezalarının farklı olacağını ifade 

ettiğini söylemişlerdir.956 Onlara göre, insanlar yasağı çiğneyerek ayak kaymasını tercih 

ettiler. Zelle kelimesinin aslı “zelega” (َََزَلق) yani kayma demektir. Burada zelle’nin 

kullanımı mecazidir.957 Zelle, bir engel, bir tökezleme ve şeytanın adımlarını takip 

etmektir.958 İman ettikten sonra sapmayı ve şeytan tarafından oyuna gelmeyi ifade 

etmektedir.959 

Diğer bir yoruma göre şeytan onları kışkırtmış,960 yanlışa çağırarak ayaklarını 

kaydırmak istemiş961 ve hata ettirerek günah işletmiştir.962 Şeytan, Uhud Savaşı devam 

ederken insanlara ölüm korkusunu vesvese vermiş, ganimet toplamak, yerlerini terk 

etmek ve Hz. Peygamber’in emrini dinlememek gibi telkinlerine uyulduğunu görünce bu 

defa dağılmalarını da istemiştir.963 Şeytanın onlara önceden işledikleri günahlarını 

                                                           
949 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 81. 
950 Taberî, III, 603. 
951 Mâtürîdî, Te’vilât, I, 413. 
952 Mâverdî, en-Nuket, I, 268. 
953 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, V, 227-228. 
954 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 418; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 134; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, I, 175; Alûsî, I, 493; Elmalılı, II, 67; Tabâtabâî, II, 104. 
955 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, V, 227-228. 
956 Kurtubî, III, 395. 
957 İbn Âşûr, II, 279. 
958 Tabâtabâî, II, 104. 
959 Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 352; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 228. 
960 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 308. 
961 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 645; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IX, 52-53; Kurtubî, V, 372-373; Beyzâvî, 

Envâru’t-Tenzîl, II, 44; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 304; Alûsî, II, 311. 
962 Taberî, VI, 171. 
963 Mâtürîdî, Te’vilât, II, 454; Mâverdî, en-Nuket, I, 431; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 44. 



118 
 

 

hatırlattığı ve onların da tövbe etmeden ölmeyi çirkin gördükleri için dağılmışlar964 ve 

şeytana uymuşlardır.965 

Ayetlerde şeytanın ayak kaydırma sebebi açıklanmamakla birlikte966 sonuçta Allah 

Hz. Âdem ve eşini affetmiştir. Mu’tezile, büyük günahlara zelle denilmeyeceğini 

belirtmiş ve yerlerini terk edenlerin zann ile hareket etmeleri sebebiyle zelleyi küçük 

günah olarak yorumlamıştır.967 Aynı şekilde başka âlimler de ayak kayması ile 

kastedilenin yenilgi olduğunu, meşhur olduğu üzere ayakların sabit olması deyiminin 

aksine ayakların kaymasına zelle dendiğini ifade etmişlerdir.968 Âlimler, şeytan, 

mü’minleri kuşkuya düşürüp imandan kaydırmaya çalıştığı,969 şeytan saptırdığı için 

Müslümanların da yenildiği fakat bu sapmanın Müslümanların karakterlerinde arızî bir 

durum olduğunu ifade etmişlerdir.970 

Zelle kelimesinin istikrarsızlığı ifade ettiği belirtilmiştir. Bir sözleşme (yemin) 

vardır ve verilen bir sözden vaz geçmek dinin kaybolması demektir.971 Güvendeyken 

güvensizliğe ya da tehlikeye düşmek,972 sapasağlam ayak bastıktan sonra ayağın kayması 

yani Müslüman iken kâfir olmak973 demektir. Ayak kayması, iyi halden sonra belaya, 

nimetten sonra sıkıntıya düşmeyi ifade etmektedir.974 Ahdi bozmaları sebebiyle böyle bir 

ifade kullanılmıştır.975 

Zelle’nin ayak kayması anlamındaki kullanımı; bir hal değişikliği ve maruz kalınan 

bir zararı ortaya koymaktadır.976 Ayağın kayması demek Allah’ın yolundan sapmak 

demektir.977 İradesiz karşılaşılan bir iş nitelemesi kelimenin anlamında meydana gelen 

bir sapmayı göstermektedir. 

                                                           
964 Mâverdî, en-Nuket, I, 431; Kurtubî, V, 372-373; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 44; Ebü’l-Berekât en-

Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 304; Tabâtabâî, IV, 53. 
965 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 645; Alûsî, II, 311. 
966 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IX, 52-53; Elmalılı, II, 449. 
967 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IX, 52-53. 
968 İbn Âşûr, IV, 140. 
969 Ateş, Çağdaş Tefsir, II, 122. 
970 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 434. 
971 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 485; Mâtürîdî, Te’vilât, II, 187; Alûsî, VII, 460; Tabâtabâî, XII, 337. 
972 Taberî, XIV, 348; Mâtürîdî, Te’vilât, II, 187; Alûsî, VII, 460. 
973 Mâtürîdî, Te’vilât, II, 187; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 471; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 239; Ebü’l-

Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 231; Alûsî, VII, 460. 
974 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XX, 112; Kurtubî, XII, 421-422. 
975 Kurtubî, XII, 421-422. 
976 İbn Âşûr, XIV, 269. 
977 Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 136. 



119 
 

 

İlgili ayetlere dayanılarak yapılan en önemli yorumlardan birisi; peygamberlerin 

hata olarak değerlendirilebilecek fiillerinin aslında normal şartlarda başka insanlar için 

müsamaha ile karşılanabilecek türden fiiller978 olduğudur. Fakat bu görüşün isabetli 

olmadığı kanaatindeyiz. Hz. Âdem’in yaşadığı tecrübelerin bu ifadelerle izahı zordur. 

İslam’da günah (kişiyi haktan saptıran fiil979) kavramını ifade etmek üzere pek çok 

kelime kullanılmaktadır. Bunlardan ism; işleyene ceza gerektiren ve kasıtlı olan 

günahı,980 zenb; sonu kötü olan ve kasıtlı ya da kasıtsız işlenebilen günahı981 ifade 

etmektedir. Bunların dışında, günahı anlatan; masiyet, itaat etmemek ve asi olmak;982 

hata, kasıtsız günahlar;983 seyyie, ayıp, kusur; fahiş, çirkin günah, yüz kızartıcı iş ve 

söz;984 kabiha, çirkin, kötü şey;985 fısk, kabuktan çıkmak, din hadlerini çiğnemek986 

manalarına gelmektedir. Fücur; başkalarının bilmesi istenmeyen günah;987 cürüm, en ağır 

günah;988 sağire, küçük günah;989 kebire, büyük günah990 manalarına gelmektedir. 

Her ne kadar sözlüklerde günah kavramı çerçevesinde bazı tasnifler yapılsa da 

Allah’a itaatsizliği ve hepsinin günahı ifade etmesi, işlenen fiilin suç olması itibariyle 

muhtemel oranı ve çirkinlik boyutlarına bakılarak kebire ve sağire kelimelerinin tanım, 

tarif ve içeriğinde bir ittifak sağlanamamıştır.991 Nitekim kimileri zellenin, daha çok 

nebîlerin iradî söz ve fiilleriyle ilgili olarak kabul edildiğine yer vermiştir.992 

Peygamberlerin dini tebliğ ve ahkâmın icrası dışında sehven hata edebileceği 

belirtilmiştir.993 Mu’tezilî ve Eş’arî anlayışlar, yer yer zelle kelimesine yer verse de daha 

                                                           
978 Çınar, 121. 
979 İsfehânî, 100. 
980 İsfehânî, 10. 
981 İsfehânî, 181. 
982 İsfehânî, 337. 
983 İsfehânî, 151. 
984 İsfehânî, 373. 
985 İsfehânî, 390. 
986 İsfehânî, 382. 
987 İsfehânî, 373. 
988 İsfehânî, 91. 
989 İsfehânî, 282. 
990 İsfehânî, 421. 
991 Sinan Öge, İslam Düşüncesinde ‘Fısk’ Kavramı, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), AÜSBE, 

Erzurum 2000, 80. 
992 Mustafa Akçay, “Kelâm Literatüründe Peygamber Zelleleri”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 13 (24), Yıl: 2011, 2, (1-33). 
993 Râzî, İsmetü’l-Enbiyâ, 108. 



120 
 

 

çok sağire kelimesini kullanmışlardır.994 Hanefî-Mâtürîdî anlayışta ise zelle, 

peygamberlerin yanılma ya da unutmaları neticesinde kasıtsız bir şekilde meydana gelen 

sağire/küçük günah olarak değerlendirilmiştir.995 

Zelle kelimesi kelamcılar tarafından peygamberlerin masumiyeti çerçevesinde dile 

getirilmiş bir kavramdır.996 İnsanın mübah bir iş için niyet ettiği halde ondan, kasıtsız 

lakin meşru olmayan bir davranış olarak ortaya çıkan fiile zelle denilmiştir.997 Aslında 

ismet başlığı altında değerlendirdiğimiz şekliyle bu ifade peygamberlerin ismet sıfatları 

çerçevesinde onlardan meydana gelen hataları ifade etmek için terimleştirilen ve küçük 

hata olarak nitelenen bir kelimedir.998 

Kelime terimleşme sürecinde “mükellefin sakınması gereken küçük hata” olarak 

tanımlanmıştır. Peygamberlerin en faziletli olanı terk etmeleri zelle olarak tanımlanmış, 

normal insanlar için vacibin terkiyle denk kabul edilmiştir. Bu sebeple peygamberler itâb 

edildiği ve peygamberlerin bilerek masiyet işlemedikleri vurgulanmıştır.999 

1.6.3. Zelle Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

Zelle kavramının hem sözlük hem de Kur’an’daki kullanımı göz önünde 

bulundurulduğunda zikredildiği gibi basit ve kasıtsız günahlar veya tercihler için söz 

konusu olmadığı aksine bilinçli işlenen hatalar ve yanlışlar için kullanıldığı görülür. 

Zikredilen ayetlerde Hz. Âdem’in yasak ağaç konusunda şeytana uyması ve yasak ağaca 

yaklaşması sonucunda meydana gelen fiil zelle kavramı ile ifade edilmiştir. Ayetlerden 

rahatlıkla anlaşıldığı gibi söz konusu fiil unutarak veya bilmeyerek yapılmış değildir. 

Fiilin büyüklüğü sonucun/cezanın büyüklüğü ile ölçülür. Hz. Âdem’in cennetten 

kovulmasına sebep olan bu fiili basit olarak nitelendirmek veya unutma sonucu oluşmuş 

kasıtsız bir hata olarak görmek cezanın kendisiyle bağdaşmamaktadır. Zira Allah 

bilmeden yapılan, hata ile işlenen, kasıtsız meydana gelen ve unutma sonucu işlenen 

günah ve yanlışlara ceza vermez, aksine affeder. Bu olayda zikredilen Hz. Âdem’in 

tevbesi, Allah’ın Hz. Âdem’i sorgulaması ve cezalandırması zelle kavramına yüklenen 

                                                           
994 Eş’arî, Makâlât, I, 297; Râzî, İsmetü’l-Enbiyâ, 40; Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 89; Teftâzânî, Şerhü’l-

Makâsıd, V, 53. 
995 Ebû Hanîfe, 73; Pezdevî, 172; Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 377. 
996 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 52-53 vd. 
997 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 377. 
998 Akçay, 19. 
999 Tehânevî, I, 908. 



121 
 

 

terimsel anlamla uyuşmamaktadır. Zelle kavramı vahiy süreci sonrasında kelam ilminin 

terimi haline gelirken Kur’an zemininden uzaklaştırılmış ve peygamberlerin ismetine 

gölge düşürmeyecek bir içerikle kavramın anlamsal içeriği hafifletilmiştir. Zelle kavramı 

Kur’an’da sadece peygamberler için ve küçük boyutlu günahlar için kullanılmazken 

terimleşme sürecinde anlam kaymasına uğramıştır. Kanaatimizce zelle kavramı günahın 

veya yanlışın niteliğini küçük veya büyük olmasını değil sonucu anlatmaktadır. 

Kur’an’da zelle kavramı sağlam duruş sergilememenin, bir iş ve oluşta sabit olmamanın 

adı olarak kullanılmaktadır. Günah veya yanlışın cinsini, türünü, miktarını anlatmak için 

değil sergilenen tavrın sonucunu ifade etmektedir. Bunun içindir ki zelle kavramına 

peygamberlerin ayak sürçmesi anlamını yüklemek Kur’an’la uyuşmamaktadır. 

1.7. ŞEFAAT 

Şefaat (الشَّفَاعَة), ş-f-a (ََشَفَع) kelimesinden türetilmiştir. Ş-f-a fiilinin mastarı olan Şef’ 

(  kelimesi; şef’ ise; “bir şeyi benzeri olana eklemek, iki şeyi yan yana getirmek, iki (الشَّفْعَ 

ile çarpmak,”,1000 tek iken çift olma ya da çift demek olup karşıtı vitr (ْالوِتر) tektir1001 ki, 

Kur’an’da yer alan bir ayet1002 bu kullanıma örnektir. Yaratılan her şeye şef’ (  eşsiz ,(الشَّفْعَ 

ve benzersiz olması itibariyle de Allah’a vitr (الوِتْر) denilir.”1003 Nahr günleri üç (tek) olup, 

arefe ile dörde tamamlanıp çift olmasına şefaat denir.1004 Cahiliyede bir adam bir ev 

sattığı zaman komşusunun o evi almak için öncelik hakkının olmasına şüf’a ( فْعََ ة َالشُّ ) 

denilmektedir.1005 

Şefaat, birine aracı olmak ya da yardımcı olmak,1006 herhangi birine vesile 

olmak,1007 dua etmek, ihtiyaç sahibinin malik olandan istemesi,1008 bir kişinin 

bağışlanması için aracılık etmek, birisi adına bir başkasından talepte bulunmak 

                                                           
1000 Ezherî, I, 437; İsfehânî, 263; İbn Manzûr, IV, 2290; Ebü’l-Bekâ, 536. 
1001 Halîl b. Ahmed, II, 342; İbn Dureyd, 869; Ebû Hâtim er-Râzî, II, 176; Ezherî, I, 436-437; İbn Fâris, 

Mu’cem, III, 201; Cevherî, 1238; İbn Sîde, I, 378-379; İsfehânî, 263; Mutarrizî, I, 447; İbn Manzûr, IV, 

2289-2290; Ebü’l-Bekâ, 536. 
1002 Fecr: 89/3. 
1003 Halîl b. Ahmed, II, 342; Ebû Hâtim er-Râzî, II, 176; Ezherî, I/437; İbn Fâris, Mu’cem, III, 201; İsfehânî, 

263; İbn Manzûr, IV, 2289. 
1004 Halîl b. Ahmed, II, 342; Ebû Hâtim er-Râzî, II, 176. 
1005 Ezherî, I, 437; Mutarrizî, I, 448. 
1006 Halîl b. Ahmed, II, 342; İbn Sîde, I, 379; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 513. 
1007 İbn Dureyd, 869; Cevherî, 1238; İbn Sîde, I, 379 
1008 Ezherî, I, 437; İbn Manzûr, IV, 2290; Ebü’l-Bekâ, 536. 



122 
 

 

anlamlarına gelir.1009 Daha önce tek olan şeye bir şeyin eklenmesiyle ziyadelik 

kazanması1010 anlamları yanında iki şey arasında karşılaştırmaya delalet etmek anlamı da 

vardır.1011 En yaygın şekliyle, “yardım etmek, başkası için yardım istemek, derece ve 

mertebe elde etmek için başkasını araya koymak” gibi anlamlara da gelmektedir. Genelde 

yüksek konumda olan birisinin, kendisinden konum itibariyle daha aşağıda olan kimseye 

destek vermesini ifade etmektedir.1012 Ayrıca, bir kimseden işlenilen suç sebebiyle af-

bağışlanma dilemek,1013 hayrı istemek, şerri terk etmek demektir.1014 Şefaat edene; şâfî’ 

 dır.1015 (ش فعََ اء) ’denir. Çoğulu şüfeâ (شَفِيع) ’veya şefî (شَافِع)

Şefaat kelimesinin farklı din ve kültürlerde de karşılığı bulunmaktadır. Yunan ve 

Roma’da kurban kültü şeklinde, Çin geleneğinde Budist rahipler vasıtasıyla, Hindularda 

tenasüh ile iç içe geçmiş inanç biçiminde, Zerdüştlükte ise arınma şeklinde bir aracı 

anlayışı tezahür etmiştir.1016 

Ahd-i Atîk’te İsrailoğullarına önceden puta tapıp hiçbir faydası olmayan ilahlara 

yalvarmamalarının bildirildiği, adil ve kurtarıcı tanrının sadece kendisi olduğu, başkasına 

değil kendisine dönenlerin kurtulacağı, bir gün herkesin kendisinin önünde diz çöküp 

onun gücünü kabul edeceği, aksi durumdakilerin utandırılacağı ama rab tarafından İsrail 

soyunun aklanacağı1017 zikredilmektedir. Bu ifadeler şefaatin varlığını değil yokluğunu 

çağrıştırmaktadır. Bununla birlikte Ahd-i Atîk’te din ya da tanrı adına kendini feda eden 

birinden bahsedilerek başkalarının günahını üstlenip fedakârlık yapması sebebiyle 

kendisine tanrı tarafından bir pay verileceğinden1018 bahsedilmektedir. Kendisini Tanrı 

adına feda etmesi ve Tanrı tarafından pay verilmesi İslam’da şehitliği çağrıştırmakta bir 

çeşit şefaat hakkına benzemektedir. 

                                                           
1009 İbn Manzûr, IV, 2290; İsfehânî, 263; Ezherî, I/437; Ebü’l-Bekâ, 536. 
1010 Ezherî, I, 436; İbn Sîde, I, 379; İsfehânî, 263; İbn Manzûr, IV, 2290. 
1011 İbn Fâris, Mu’cem, III, 201.  
1012 İbn Manzûr, IV, 2290; İsfehânî, 263; Ezherî, I, 437; Ebü’l-Bekâ, 536. 
1013 Cürcânî, et-Ta’rifât, 133.  
1014 Ebü’l-Bekâ, 536. 
1015 Halîl b. Ahmed, II, 342; İbn Dureyd, 869; Ebû Hâtim er-Râzî, II, 176; Ezherî, I, 436-437; İbn Fâris, 

Mu’cem, III, 201; Cevherî, 1238; İbn Sîde, I, 378-379; İsfehânî, 263; Mutarrizî, I, 447; İbn Manzûr, IV, 

2289-2290; Ebü’l-Bekâ, 536. 
1016 Mustafa Alıcı, “Şefaat”, DİA, İstanbul 2010, XXXVIII, 411. 
1017 İşaya, 45/20-25. 
1018 İşaya, 53/12. 



123 
 

 

Ahd-i Cedîd’de de şefaatin tanrı tarafından tanrının adıyla gerçekleşeceği1019 ifade 

edilmektedir. Çünkü Îsâ çarmıha gerilerek öldürülmüş, üçüncü gün tanrı tarafından 

diriltilmiş, buna sadece tanrının seçtikleri şahitlik etmiştir. Ahd-i Cedîd’te şefaatin 

olacağını ifade eden net ifadeler bulunmaktadır. Oğul, baba’nın huzurunda, kendisini 

kabul edeni kabul inkâr edeni inkâr edeceğini1020 söylemiştir. Ahd-i Cedîd’e göre Îsâ 

Mesih, iman edenler ile tanrının arasında aracılık edecektir.1021 Kadınlar ve erkekler dua 

eder ve edepli hareket ederlerse, tanrı ile sadece Îsâ aracı olabilecek, kendisini herkes için 

fidye sunan Îsâ onlar adına aracılık edecek ve herkes kurtuluşa erecektir.1022 Îsâ tüm 

insanların günahlarını bağışlatacak kurbandır.1023 Ruh, iniltilerle kutsallar için aracılık 

edecektir.1024 Hem ruh hem de tanrının sağında oturan Îsâ aracılık edecektir.1025 

Cahiliye şiirlerinde ise şefaat kelimesinin genellikle Tek’in karşılığı çift ve aracılık 

anlamlarında kullanıldığı görülmüştür. “Yüzlerce bağışçı ona şefaat edecek (يشَفَع ها), başka 

kişilerle mücadele gününde çabasız bir şekilde yine düşünmeden verir yine de 

yorulmaz.”1026 beytinde olduğu gibi vitr’in karşılığı olan şef’ anlamındadır. Bu beyitte 

önce bir kere yüz bağışladı sonra bir yüz daha bağışladı (peşi sıra birbiri ardınca devam 

ederek) iki yüz ile çift oldu anlamındadır. Aracılık etmek anlamında ise: “O, kendisine en 

faziletli/iyi şefaat eden ve en faziletli/iyi şefaat edilen kimselerin şefaatlerinin fazilet ve 

iyiliği, hükümdarlar ve köleler bir araya geldiklerinde belli olur.”1027 beytindeki gibi yer 

verilmiştir. Mecaz anlamda aracılık etmek olarak da yer almaktadır. Komşularının 

açlıklarının giderilmesine aracılık etmek/yardımcı olmak anlamında “Ve komşularının 

                                                           
1019 Elçilerin İşleri, 10/39-43 
1020 Matta, 10/32-33. 
1021 İbrânîler, 7/25. 
1022 Timoteos, 2/1-5. 
1023 Yuhanna, 2/2. 
1024 Romalılar, 8/26. 
1025 Romalılar, 8/34. 
َالمائةََالمِعكَاءَيشَفَع هاَََََََيوْمََالنضِالٍَبأخْرْىَغيْرَمجْهود“ 1026 َ“ :.Evs b. Hacer, 25. Ayrıca bkz ”والواهِب  سْتبَْطن  َم  ؤ  أتاَكََامْر 

َذلك َمثل  ٍ شافعَلَيَبِغْضَةًَََََََلهََمنَعَد و  ” “Biri bana karşı derin bir kin (iftira/yalan) atan, düşmanlardan birine de 

iftira atarak ona şefaat eden biri geldi.” Burada da bir nefret bir de düşmanda olan nefret olmak üzere çift 

anlamına gelmektedir. Senin nefretin düşmanın aracılık etmesine de benzemektedir. Nâbiga ez-Zübyânî, 

165. 
َوس وقة َ“ 1027 “ :.Nâbiga ez-Zübyânî, 175. Ayrıca bkz ”وأفضلََمشفوعاَإلِيهَوشافعاَََََََغَداَةََغَدوَاَفيهمَْملوك  فككتََعدياَكلهاَ

 ,Adiy kabilesinin tamamına şefaat ettin ve tutsaklıktan kurtardın“ ”منَإسارهاَََََََفأفضِلَْوشف عْنيَبقيسَبنَجَحْدرََِ

öyleyse daha iyisini yap ve ben Kays bin Cedar’a şefaat edeyim.” Ebû Seffâne Hâtim b. Abdillâh b. Sa’d 

et-Tâî, Divanü Şi’ri Hâtim b. Abdillâh et-Tâî ve Ahbarihi, (thk.: Adil Süleyman Cemal), Mektebetu Hanci, 

Kahire 1990, 51. 



124 
 

 

açlıklarını uzaklaştırırlar (ََوالشَّافعِ ون) ki, o tomurcuklanan bir dal gibi görünene kadar.”1028 

beyitlerinde kullanımı örnek olarak verilebilir. 

1.7.1. Kur’an ve Hadislerde Şefaat Kelimesi 

Kur’an’da “şef” kökünden türeyen kavramlar otuz bir defa yer almaktadır.1029 Bir 

yerde sözlük anlamında, on üç yerde terim olarak şefaat (mastar) kalıbında, diğer 

ayetlerde ise isim ve fiil şeklinde geçmektedir.1030 Şefaatle ilgili ayetler dünyadaki şefaat 

ve ahiretteki şefaat olmak üzere iki durumdan bahsetmektedir. Nüzul sırasını esas alarak 

ilgili ayetlere yer vermek konunun işlenişi açısından önem arz etmektedir. 

Kur’an’da iki yerde “dünyada uygulanagelen bir aracılıktan” bahseden, bir hayra 

veya şerre aracı olmak anlamında şefaati ifade eden ayet1031 ile Allah ile aralarında 

“dünyadayken putları aracı kılmak” anlamında şefaati ifade eden ayet1032  yer almaktadır. 

Şefaatin ahiret bağlamında zikredildiği Allah’tan başkasının şefaatinin olmayacağı 

ayetler1033 ile hiç kimsenin şefaatçi olmayacağı, kimseden şefaat kabul edilmeyeceği, 

fayda vermeyeceği ve şefaatin olmadığı ayetler bulunmaktadır.1034 Bu ayetler yanında, 

‘Allah’ın izniyle’,1035 ‘sözünden razı olunan’,1036 ‘söz almış olan’,1037 ‘hakka şahit 

olanlardan şefaat edecek diğer kimseler’1038 ve meleklerin şefaati1039 hakkında da ayetler 

                                                           
وعََعَنَْجَارِهِمََََََََْحَتَّىَي رَىَكَالْغ صْنَِالنَّاضِر“ 1028  .A’şâ, 145 ”والشَّافِع ونََالج 
1029 Bakara: 2/48, 123, 254, 255; Nisâ: 4/85; En’âm: 6/51, 70, 94; A’râf: 7/53; Yûnus: 10/3, 18; Meryem: 

19/87; Tâ-Hâ: 20/109; Enbiyâ: 21/28; Şuarâ: 26/100; Rûm: 30/13; Secde: 32/4; Sebe’: 34/23; Ya Sîn: 36/23; 

Zümer: 39/43, 44; Mü’min: 40/18; Zuhrûf: 43/86; Necm: 53/26; Müddessir: 74/48; Fecr: 89/3. 
1030 Abdulbâkî, 384. Okuyan, Kur’an-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, 371. 
1031 “Her kim güzel bir işe aracılık ederse... Her kim de kötü bir işe aracılık ederse...” Nisâ: 4/85. 
1032 “Bunlar Allah’ın yanında bizim şefaatçilerimizdir.” Yûnus: 10/18. 
1033 “Yoksa onlar Allah’ın dışında başka şefaatçiler mi edindiler?... De ki: Bütün şefaat Allah’ındır...” 

Zümer: 39/43-44. Ayrıca bkz.: Secde: 32/4; En’âm: 6/51, 70. 
1034 Müddessir: 74/48; A’râf: 7/53; Şuarâ: 26/100-101; Bakara: 2/48, 123, 254; Ya Sîn: 36/23-24; En’âm: 

6/94; Mü’min: 40/18; Rûm: 30/13.  
1035 Yûnus: 10/3; Ayrıca bkz.: Sebe’: 34/23; Bakara: 2/255. 
1036 “O gün, Rahman’ın şefaat etmesi için kendisine izin verdiği ve sözüne razı olduğu kimselerden 

başkasının şefaati fayda vermez.” Tâ-Hâ: 20/109. 
1037 “Rahman’ın nezdinde, bir söz almış olan kimseden başkaları şefaat yetkisine sahip olamayacaklar!” 

Meryem: 19/87. 
1038 “Onların, Allah’tan başka tapındıkları (putlar) şefaat etme hakkına sahip değildirler. Ancak, bilerek 

hakka şahit olan kimseler bunun dışındadır.” Zuhrûf: 43/86. 
1039 “Göklerde nice melekler vardır da Allah dileyip razı olduğuna izin vermezden önce şefaatleri hiçbir 

şeye yaramaz.” Necm: 53/26. Ayrıca bkz.: Enbiyâ: 21/28. 



125 
 

 

zikredilmiştir. Bunların dışında şefaat kelimesi zikredilmediği halde bazı ayetlerin1040 

şefaate işaret ettiği söylenmektedir. 

Şefaatin varlığını ifade eden hadis rivayetlerinde; Hz. Peygamberin cennette şefaat 

edecek ilk kişi olacağı,1041 şefaatin büyük günah işleyenlere olacağı,1042 makâm-ı 

mahmûd’un şefaat makamı1043 olduğu, her peygamberin kendisine has duası olduğu ve 

Hz. Peygamber’in bunu şefaat için sakladığı1044 belirtilmektedir. 

Bu konuda en meşhur rivayet, Şefaat-i Uzma olarak adlandırılan hadistir. Kıyamet 

günü güneşin tüm sıcaklığı etki ederken insanların Hz. Âdem, Hz. Nûh, Hz. İbrâhim, Hz. 

Mûsâ ve Hz. Îsâ’dan şefaat dileyecekleri, onlarınsa birtakım mazeretlerle insanları Hz. 

Peygamber’e yönlendirecekleri yer almaktadır. Hz. Peygamber’e yetki verileceği, onun 

da şefaatiyle cehennemlikleri cehennemden çıkarıp cennete sokacağı belirtilmiştir.1045 

Sadece Hz. Peygamber’in değil, nebîlerin1046, meleklerin1047, âlimlerin ve 

şehitlerin1048, oruç ve Kur’an’ın1049, hafızların,1050 bazı mü’minlerin1051 ve iyi 

amellerin1052 şefaat edecekleri de hadislerde belirtilmiştir. Bazı rivayetlerde de bütün 

şefaatçiler şefaat ettikten sonra hiçbir hayırlı ameli olmadığı için cehennemde olan 

mü’minlere bizzat Allah şefaat edip cehennemden çıkartacağı ve bunların rahmanın 

azadlıları olarak adlandırıldıkları nakledilmiştir.1053 

Şefaatin varlığına yer veren hadis rivayetleri yanında şefaatin olmayacağını ifade 

eden rivayetler de bulunmaktadır: Hz. Peygamber, başta kızı, halası ve amcasını 

                                                           
1040 “Rabbin seni övülmüş bir makama yükseltsin.” İsrâ: 17/79. Ayrıca bkz.: Duhâ: 93/5; Âl-i İmrân: 3/159; 

Nisâ: 4/41, 64; Muhammed: 47/19; Fetih: 48/8. 
1041 Müslim, İman, 330; Fedail, 3; İbn Mâce, Zühd, 4308; Ebû Dâvûd, Sünnet, 4673; Tirmizî, Cenaiz, 1062. 

Ayrıca burada yer vermediğimiz şefaatin varlığını ifade eden rivayetler için bkz.: Buhârî, Rikak, 142, 150, 

153; Tevhid, 135; Müslim, İman, 306, 316; Salat, 3; Ebû Dâvûd, Sünnet, 4740; Tirmizî, Cehennem, 2600; 

Kıyamet, 2441; Menâkıb, 3616; İbn Mâce, Zühd, 4311, 4317; Nesâî, Teyemmüm, 429. 
1042 İbn Mâce, Zühd, 4310; Ebû Dâvûd, Sünnet, 4739; Tirmizî, Kıyamet, 2435. 
1043 Buhârî, Tevhid, 66; Tefsir, 239, 240; benzer rivayet için bkz.: Müslim, Salat, 11; İbn Mâce, Ezan, 722; 

Zühd, 4307; Ebû Dâvûd, Salat, 529; Tirmizî, Tefsir, 3137; Menâkıb, 3614; Namaz, 211; Nesâî, Ezan, 671. 
1044 Buhârî, Tevhid, 100; Daavât, 1; Müslim, İman, 334; Tirmizî, Dua, 3602. 
1045 Buhârî, Zekât, 76, Tefsir, 233; Tevhid, 39, 136; Rikak, 149, Enbiya, 15, 17, 36; Müslim, İman, 322, 

326, 327; İbn Mâce, Zühd, 4312; Tirmizî, Kıyamet, 2434; Tefsir, 3148. 
1046 Müslim, İman, 302; İbn Mâce, Zühd, 4313; Nesâî, Namaz, 1128. 
1047 Müslim, İman, 302; Nesâî, Namaz, 1128. 
1048 Ebû Dâvûd, Cihad, 2522; İbn Mâce, Cihad, 2799; Zühd, 4313; Tirmizî, Cihad, 1663. 
1049 Müslim, Salati’l-Müsafirin, 252; İbn Mâce, Edeb, 3786. 
1050 İbn Mâce, Mukaddime, 216; Tirmizî, Fedaili’l-Kur’an, 2891 
1051 Müslim, İman, 302; Cenaiz, 58; İbn Mâce, Zühd, 4316, 4323; Tirmizî, Kıyamet, 2438 
1052 İbn Mâce, Cenaiz, 1488; Edeb, 3685; Ebû Dâvûd, Cenaiz, 3170; Nesâî, Cenaiz, 1964.  
1053 Buhârî, Tevḥîd, 24; Müslim, İman, 302. 



126 
 

 

zikrederek Kureyşlilere ve Abdimenafoğullarına kendilerini kurtarmalarını, kendisinin 

onlara bir yararının olmayacağını söylemiştir.1054 Kaynaklarda geçen bir diğer rivayet de 

şu şekildedir: Hz. Peygamber ölüm döşeğindeki amcası Ebû Tâlib’e ‘La ilahe illallah’ 

demesini istemiş, amcası; ‘Abdülmuttalib’in dini üzere’ olduğunu söyleyince Hz. 

Peygamber; ölene kadar amcasına bağışlanma dileyeceğini zikretmiştir.1055 Bunun 

üzerine Hz. Peygamber’in uyarıldığı1056 kaynaklarda yer almaktadır. Hz. Peygamber, 

kıyamet günü kendisine kimsenin ‘beni kurtar’ diye gelmemesini, onun için bir şey 

yapamayacağını ifade etmiştir.1057 

1.7.2. İslam Düşüncesinde Şefaat Kavramı 

Şefaat’in kelime anlamından hareketle müfessirler “Çift olana (شفع) ve tek olana 

 1058 ayetindeki şef kelimesinin Hz. Âdem ile Hz. Havva’ya, vitr”(!yemin olsun) (وتر)

kelimesinin ise Allah’a karşılık geldiğini1059 ifade etmişlerdir. Şef’ için bayram günleri, 

vitr için arefe günü denilmiştir. Ayrıca çift anlamına gelen şef’ten maksadın yaratıkları, 

tek anlamına gelen vitrden maksadın Allah’ı, her çift ve tekin namazı/ibadeti ifade ettiği 

zikredilmiştir.1060 Tek ve çifti bir şeye hasretmenin doğru olmayacağı, bunların genel 

mana ifade ettikleri de söylenmiştir.1061 Bunun yanında, önceki ayetlerde zamana yemin 

edildiği için tek ve çiftin zaman ile alakalı olabileceği ifade edilmiştir.1062 Kanaatimizce 

çift olmak şefaat kelimesini tam olarak yansıtmaktadır. Kişi tek iken şefaatçi kıldığı varlık 

ya da nesne ile çift olmaktadır. Bu yönüyle şirke red tevhide davet durumu ayette ifade 

edilmiştir. 

Şefaat Mekke döneminde müşrik Arapların hayatında yer etmiş itikâdî bir olgudur. 

Onların günlük hayatlarının bir rutinidir. Kur’an inmeye başladıktan sonra Mekke müşrik 

                                                           
1054 Buhârî, Vesaya, 16; Tefsir, 291; Menâkıb, 36; Müslim, İman, 350; Nesâî, Vesaya, 3584. 
1055 Buhârî, Cenaiz, 114; Tefsir, 292; Müslim, İman, 39; Nesâî, Cenaiz, 2008. 
1056 “Müşriklerin cehennem ehli oldukları peygamber ve ashabı için kesinleştikten sonra akrabaları dahi 

olsa ne peygamberin ve ne de mü’minlerin onlar için Allah’tan af dileme hakkı yoktur.” Tevbe: 9/113; 

“Doğrusu sen sevdiğine hidayet veremezsin ancak Allah kimi dilerse hidayet verir...” Kasas: 28/56. 
1057 Buhârî, Zekât, 8. Benzer bir rivayet için bkz.: Cihad ve Siyer, 271; Müslim, İmare, 24. Bazı rivayetlerde 

şu ifadeler de yer almaktadır: “Umarım ki, benim şefaatim kıyamet gününde ona bir fayda verir de kendisi 

cehennemin sığ bir yerine konur.” Buhârî, Rikak, 148; Müslim, İman, 360.  
1058 Fecr, 89/3. 
1059 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 687; Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 457. 
1060 Mâverdî, en-Nuket, VI, 265-266; Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 367; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXI, 163-

164; Kurtubî, XXII, 258-260; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 637; Elmalılı, IX, 186-189; 

Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 457. 
1061 Taberî, XXIV, 348-356; Mâtürîdî, Te’vilât, XVII, 187; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 309. 
1062 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 434. 



127 
 

 

toplumunun tevhide aykırı tüm söylem ve eylemleri eleştirilmiş hâkimiyetin Allah’a ait 

olduğu ısrarla vurgulanmıştır. Bu vurgulardan bir tanesi1063 hayra ve şerre öncü olmak 

anlamında bir aracılıktan bahsetmektedir. Kötü davranışların olumsuz sonuçlara sebep 

olacağı için terk edilmesi, iyi davranışlar sergileyerek güzel sonuçlar elde etmeye 

çalışılması teşvik edildiği1064 ortadadır. 

Aslında İslam öncesinde Yahudilikte peygamberler ve din adamlarından, 

Hıristiyanlıkta kurtuluş inancının neticesi olarak başta Îsâ Mesih ve azizlerden, 

günahların affı için şefaat beklentisinin varlığı bilinmektedir.1065 Müşriklerin şefaat 

anlayışı, ahireti inkârları nedeniyle tamamen dünya ile alakalıdır. Allah, mü’minlerin 

velîsi olup, O’ndan başka velîler edinilmesi yasaklanmıştır. Müşrikler ise kendi 

velîlerinden şefaat beklemişlerdir. Aslında konu şirk ile alakalıdır. Çünkü müşrikler, 

putlara Allah ile aralarında aracı olmaları için tapmışlardır.1066 Oysa darda kaldıklarında 

da Allah’a sığındıkları, onların ahirette şefaat beklentilerinin sadece zandan ibaret olduğu 

belirtilmiştir.1067 

Tevhid inancı bozulan toplumlar gaybi bir varlık olan Allah’ı tanımak yerine, önce 

O’nu temsil ettiği iddiasıyla şekil, suret ve maddeye yönelmiş, sonrasında onlara çeşitli 

anlamlar yüklemiş ve ilahi özelliklerle niteleyerek sembollere tapar hale gelmiştir. Bu 

sebeple kendisine dahi faydası olmayan insan ya da varlıkların ne dünyada ne de ahirette 

şefaat edemeyeceği söylenmiştir.1068 Tevhid inancından sapma sonucu pek çok hurafe 

yaygınlık kazanmış, insanlar müşrik zihniyetin bir tezahürü olarak birtakım varlıklardan 

medet umar hale gelmiştir. Nisâ suresi 85’inci ayette iyi ve kötü şefaat yani dünyaya ait 

iki kavram yer almaktadır. Bu şefaatlerin dünyada, insanlar arasında olduğu ve 

sorumluluk doğurduğu gerekçe gösterilerek kıyamet günü Hz. Peygamber dâhil, beşerler 

arasında böyle bir şefaatin olmayacağı iddia edilmiştir.1069 

                                                           
1063 “Her kim güzel bir işe aracılık ederse, ona ondan bir pay vardır. Her kim de kötü bir işe aracılık ederse, 

ona da ondan bir hisse olur. Allah her şeyi gözetiyor.” Nisâ: 4/85. 
1064 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 394; Mâtürîdî, Te’vilât, III, 359-365; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 118. 
1065 Alıcı, 411. 
1066 Zümer: 39/3. Ramazan Altıntaş, Bütün Yönleriyle Cahiliyye, Pınar Yay., İstanbul 2007, 48-50. 
1067 Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 160. 
1068 Ateş, Çağdaş Tefsir, IV, 213; Yaşar Düzenli, Üslub ve Semantik Açıdan Kur’an ve Şefaat, Pınar Yay., 

İstanbul 2008, 11. 
1069 Akbulut, Nübüvvet Meselesi Üzerine, 108. 



128 
 

 

Şefaat olgusunun olağan durumuna bir örnek olarak savaşta Müslümanların 

yanında yer alınması teşvik edilmiş, düşmana yardım edilmemesi emredilmiştir.1070 

Mü’mine yapılan tüm iyilikler bir şefaat olarak kabul edilmiştir.1071 Bu tarz davranışlar 

ister bireysel ister kamusal olsun sevap olarak, kötü davranışlar ise ceza olarak karşılık 

görecektir.1072 Kur’an’da dünyada şefaate dair vurgulardan birinde1073 müşriklerin dünya 

hayatındaki tavırları eleştirilmektedir. Müşriklerin pek çok putları vardı ve bunları 

dünyadayken Allah ile aralarında aracı/şefaatçi kılmışlardı. Aslında onlar ahirete 

inanmıyorlar ve şayet ahiret varsa orada da bize aracı olurlar diyorlardı.1074 Müşriklerin 

şefaat olgusu, dünyada bir kralın etrafındaki tebaasına hizmet ederek onlardan aracılık 

beklemelerine benzemektedir.1075 Yeniden dirilişi inkâr eden bir topluluk elbette 

dünyadaki bir aracılıktan1076 bahsedecektir. 

Kur’an, kıyamet zamanında şefaat hakkında, Allah’tan başkalarının şefaatçi 

edinilmemesi, bütün şefaatin Allah’a ait olduğu hususunda ciddi uyarılara yer vermiştir. 

Pek çok ayette1077 müşriklerin beklentileri reddedilmiştir. Âlimler, meleklerin ya da 

putların şefaat edemeyeceklerine, şefaat edeceklerin hepsinin ancak Allah’ın izniyle ve 

razı olduğu kimselere1078 şefaat edeceklerine yer vermişlerdir. Çünkü Kureyş 

müşriklerinin edindiği ilahlar bâtıl olup Allah katında hiçbir değeri yoktur.1079 Hiçbir işe 

yaramayan bu putlarla ilgili şefaat iddiası aslında şefaatin anlamını değil sonucunu ortaya 

koymaktadır.1080 Ehl-i sünnet’e göre; şefaati kabul etmeyenler, Allah’ın razı 

olduklarını1081 ve şefaatçilerin olmadığını1082 ifade eden ayetleri şefaatin yokluğuna delil 

                                                           
1070 Taberî, VII, 268; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XX, 211-212; Kurtubî, VI, 484-485. 
1071 Mâverdî, en-Nuket, I, 512; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 118; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XX, 211-212; 

Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 87; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 380; Elmalılı, III, 39. 
1072 Ateş, Çağdaş Tefsir, II, 330-331. 
1073 “Bunlar Allah’ın yanında bizim şefaatçilerimizdir” diyerek...” Yûnus: 10/18. 
1074 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 232; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 123; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 532. 
1075 Mâtürîdî, Te’vilât, VII, 31; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, II, 532. 
1076 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 12. 
1077 “Yoksa onlar Allah’ın dışında başka şefaatçiler mi edindiler?...  De ki: “Bütün şefaat Allah’ındır...” 

Zümer: 39/43-44. Ayrıca bkz.: Secde: 32/4; En’âm: 6/51, 70. 
1078 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 679; Mâtürîdî, Te’vilât, XII, 345; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 309; Râzî, 

Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVI, 285; Kurtubî, XVIII, 288-289; Elmalılı, VI, 499; Ateş, Çağdaş Tefsir, VIII, 21. 
1079 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 44. 
1080 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 356. 
1081 Enbiyâ: 21/28. 
1082 Mü’min: 40/18. 



129 
 

 

kullansalar da, Allah’ın razı oldukları ifadesinin, iman edip salih amel işleyenleri, 

şefaatçilerin olmadığı ifadesinin de Mekke müşriklerini kapsadığını belirtmişlerdir.1083  

Mekke kâfirlerinin şiddetle uyarıldığı ayetlerdeAllah’a ortak koşanların şefaatçi 

bulamayacağı, Allah’tan başka dost ve şefaatçi olmadığı zikredilmektedir.1084  

Mü’minlere hitabeden bir ayette ise kıyamet günü yanlarında hiç kimse olmayacağı 

endişesi taşıyanlardan bahsedilmektedir.1085 Oysa mü’minlere Allah’ın şefaatçi olacağı 

fakat kâfirlere olmayacağı1086 belirtilmiştir. Bu ayet hakikatte, mü’minlere şirkten uzak 

durmalarına yönelik bir uyarıdır.1087 Mü’minlere bir uyarı daha yapılmakta,1088 şirke 

düşenler ve ahireti yalanlayanlara hiçbir şefaatçinin şefaatinin olmayacağı ifade 

edilmektedir.1089 Çünkü dünya ile ahiret birbirinden farklıdır.1090 

Benzer bir uyarı o gün şefaatin olmayacağıyla ilgilidir.1091 Burada tevbe etmeden 

ölen kâfirlerden bahsedildiği dolayısıyla Allah’ın izin verdiklerinin şefaat edeceği ifade 

edilmiştir.1092 Ancak dünyada işleyen kefalet sistemi geçerli olmayacak, kimsenin 

kimseye faydası olmayacaktır.1093 Yahudilerin beklentisinde olduğu gibi günahkârlara 

şefaat edecek bir peygamber olmayacağı, şefaat etmek isteyen olsa da kabul edilmeyeceği 

vurgulanmıştır.1094 Mu’tezilî Kâdî Abdulcebbâr, tövbe etmeden ölen büyük günah 

sahibinin lütuf ile cennete girmeyeceğini, bağışlanmasının caiz olmayacağını ve şefaat 

etmek istediği zaman peygamberin ikramının reddedilmiş olacağını söylemiştir. Ona göre 

böyle bir kimsenin peygamberin şefaati vesilesiyle cehennemden çıkması mümkün 

                                                           
1083 Üsmendî, 181-183. 
1084 Rûm: 30/13; Secde: 32/4. 
1085 “Kendileri için rablerinden başka bir velî ve bir şefaatçi bulunmayıp Rableri huzurunda toplanmanın 

korkusunu yaşayanları onunla (Kur’an’la) uyar.” En’âm: 6/51. 
1086 Mâtürîdî, Te’vilât, V, 71; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 209-210; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XII, 

244; Kurtubî, VIII, 387; Elmalılı, III, 433. 
1087 Ateş, Çağdaş Tefsir, III, 151-152. 
1088 “Bir kimse (Ahirette) kendi yaptıklarına mahkûm edilirse artık onun için Allah’tan başka ne bir sahip 

ne de bir şefaat edici bulunur.” En’âm: 6/70. 
1089 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 568. 
1090 Mâtürîdî, Te’vilât, V, 99, 101; Ateş, Çağdaş Tefsir, III, 169. 
1091 “Ve öyle bir günden korkun ki, kimse kimseden (kimse namına) bir şey ödeyemez, kimseden şefaat de 

kabul edilmez, kimseden fidye de alınmaz, hem onlara yardım olunacak da değillerdir.” Bakara: 2/48. 
1092 Taberî, I, 632; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 78-79; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 341. 
1093 Mâtürîdî, Te’vilât, I, 121-122. 
1094 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 266; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 87. 



130 
 

 

değildir. O, Allah’ın Hz. Peygamber’e zalimlere şefaat etmeyi yasakladığını1095 iddia 

etmiştir.1096 Ehl-i sünnet’e göre ise bu ayetler kâfirler içindir.1097 

Bu konuda farklı görüşleri değerlendiren âlimler, Hz. Peygamber’in kendisine 

verilen şefaat yetkisiyle cehennemde cezalandırıldıktan sonra bir topluluğu oradan 

çıkartacağı1098 ve kâfirlere şefaat olmayacağı hususunda ittifak edildiğini belirtmişlerdir. 

Onlara göre, Mu’tezile’nin sevaba nail olan şefaate de nail olur fakat büyük günah 

işleyene şefaatin olmayacağı iddiası doğru değildir.1099 Kâdî, Hz. Peygamber’in, tövbe 

eden mü’minlere şefaat edeceğini söylemiştir. Ona göre şefaat, ihtiyacı olana fayda 

sağlaması ya da zararı gidermesidir. Tövbe etmeksizin ölen fâsık kimseye şefaat 

edilmesini, bir başkasının çocuğunu öldürüp o başkasının da kendisini öldüreceğini 

beklerken meydana gelecek şefaate/affa benzetmektedir. Ona göre bu çirkin bir 

durumdur.1100 Ehl-i sünnet’e göre ise şefaat mü’minden zararın giderilmesidir.1101 

Mu’tezile ile Ehl-i sünnet arasındaki fark burada tövbe konusudur. 

Kâdî, büyük günah işleyenlere şefaat edileceğine dair rivayetlerin sıhhatlerinin 

problemli olduğunu söylemiş, Hz. Peygamber’in büyük günah işleyenlerden sadece tövbe 

edenlere şefaat edeceğini belirtmiştir.1102 Mu’tezile’nin bir kısmı şefaatin Hz. Peygamber 

tarafından, mü’minlerin cennetteki makamlarını yükseltmek şeklinde olacağını 

söylemişlerdir. Ehl-i sünnet’e göre hak edilmiş bir cezanın Allah’ın lütfuyla affedileceği 

ve büyük günah sahiplerine şefaat edileceği Kur’an ve Sünnet ile sabittir.1103 Kâfire şefaat 

edilmeyeceği kesindir. Asi ve zalim olan mü’minler ise cehenneme uğrayacak ancak 

orada ebedi olarak kalmayacaktır.1104 

                                                           
1095 Kâdî’nîn delil olarak öne sürdüğü ayetler için bkz.: Bakara: 2/48; Mü’min: 40/18; Zümer: 39/19; 

Enbiyâ: 21/28. 
1096 Kâdî, Şerhü’l-Usûli’l-Hamse, 689. 
1097 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 157-158. 
1098 Eş’arî, el-İbâne ʿan Usûli’d-Diyâne, Dârü İbn Zeydûn, Beyrut 2011, 11. 
1099 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, III, 57-60; Râzî, Şerhü Meʿâlim, 638. 
1100 Kâdî, Şerhü’l-Usûli’l-Hamse, 688. 
1101 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 157-158. 
1102 Kâdî, Şerhü’l-Usûli’l-Hamse, 690-691. 
1103 Eş’arî, Makâlât, II, 474; Eş’arî, el-İbâne, 7, 69; Bâkıllânî, el-İnsâf, 162-163; İbn Fûrek, 171; 

İsferâyînî, Ebü’l-Muzaffer İmâdüddîn Şehfûr b. Tâhir, et-Tebsîr fi’d-Dîn ve Temyîzi’l-Fırkati’n-Nâciye 

ʿani’l-Firaki’l-Hâlikîn, (nşr.: Muhammed Zâhid el-Kevserî), Mektebetü’l-Hanci, Mısır 1955, 155; 

Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 268-269; İbn Hazm, IV, 53; Lâmişî, 126; Şehristânî, Nihâyetü’l-İkdâm, 470-471; 

Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 75-76; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 341. 
1104 Kurtubî, II, 78; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 87. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nihayetul-ikdam


131 
 

 

Bunların yanında Bâkıllânî’ye göre şefaatin olmayacağına dair rivayetlerin kaynağı 

bilinmezken olacağına dair pek çok rivayet olup hepsi mütevatirdir.1105 Pezdevî’de pek 

çok meşhur rivayet olduğunu ve bunların ilim sebebi olduğu için zorunlu olarak inanmak 

gerektiğini söylemiştir.1106 Şefaatin olacağı kimi âlimlere göre de müstefiz1107 hadislerle 

sabittir. Onlara göre büyük günah işleyenlere şefaat edileceğine dair rivayet manen 

mütevatirdir.1108 Fakat şefaat hakkında kaynaklarda yer alan rivayetler incelendiğinde 

şefaat konusunun ayetlere nazaran daha belirgin bir şekilde yer aldığı, bazı hadislerin 

uydurulduğu da bilinen bir hakikattir. Bidat ehline şefaat olmayacağı fakat hırsızlık veya 

zina yapsa da mü’minlerin şefaate nail olacağı ya da şefaatin ehl-i beyte özel olduğunu 

belirten rivayetler böyledir.1109 

Ehl-i sünnet âlimleri, bidatlerin zuhuruna kadar şefaatin olacağı hususunda ittifak 

olduğunu, şefaatin inkârı için bir gerekçe olmadığını ve sadece günahkârlar değil herkesin 

şefaat beklediğini söylemişlerdir.1110 Allah’ın, dilediği günahı bağışlayacağını çünkü 

affetmenin güzel bir şey olduğunu belirtmişlerdir.1111 

Şefaat ile ilgili ayetlerde Allah’ın şefaate izin vereceği şeklinde bir izlenim oluşsa 

da iznin kimlere verileceği meçhuldür. Hadis rivayetlerine ihtiyatlı yaklaşılması 

gerektiği, müşriklerin meleklere, ehl-i kitâbın peygamber ve din adamlarına güvenerek 

şefaat beklemelerinin, Kur’an’da kınandığı belirtilmiştir. Kınananların bir kısmı da 

bid’at, hayal ve hurafe ürünü vaatler ile şefaat sözü verenlerdir. Ayrıca Allah’ın razı 

olduklarına şefaat edecek olanların insanlar değil melekler olduğu, onlar dahi, Allah’ın 

razı olmadıklarına şefaat edemezken insanların şefaatlerinin de mümkün olmayacağı 

vurgulanmıştır. Hz. Peygamber, Allah’ın razı olduklarından olduğu için şefaat edecektir 

                                                           
1105 Bâkıllânî, et-Temhîd, 416, 419; Cüveynî, Kitâbu’l-İrşâd, 393; Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 157. 
1106 Pezdevî, 166. Ayrıca bkz.: Ebü’l-Muîn en-Nesefî, et-Temhîd li-Kavâʿidi’t-Tevhîd (thk.: Habîbullah 

Hasan Ahmed), Dârü’t-Tıbâatü’l-Muhammediyye, Kahire 1986, 373; Sâbûnî, el-Bidâye, 144-145. 
1107 “Râvilerinin sayısı veya senedlerinin azlığı-çokluğu bakımından hadisler mütevâtir ve âhâd olmak 

üzere iki kısma ayrılır. Haber-i vâhid (haber-i âhâd) olan hadisler meşhur (müstefîz), azîz ve garîb şeklinde 

tasnif edilir. Müstefîz, Haber-i vâhidin en üst derecesidir.” Zekeriya Güler, “Müstefîz”, DİA, İstanbul 2006, 

XXXII, 135, (135-136). 
1108 Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 75-76. 
1109 Yusuf Şevki Yavuz, “Şefaat”, DİA, İstanbul 2010, XXXVIII, 412-413. 
1110 Cüveynî, Kitâbu’l-İrşâd, 393-395. 
1111 Cüveynî, el-Akîdetü’n-Nizâmiyye fi’l-Erkâni’l-İslâmiyye, (thk.: Muhammed Zâhid el-Kevserî), el-

Mektebetü’l-Ezheriyyetü li’t-Türâs, Kahire 1992, 81. 



132 
 

 

görüşü ağırlık kazansa da rivayetlerde peygamberlerin, sırayla şefaat talebine karşılık, 

şefaat edemeyecek oluşu ihtiyatlı yaklaşılması gereken rivayetlerdendir.1112 

Bir grup ayette de o gün şefaat ve şefaatçi beklentisi içerisinde olunacağından, 

şefaat ve şefaatçi ile karşılaşamayacaklarından, şefaatçilerin şefaatinin fayda 

vermeyeceğinden bahsedilmekte, Allah birine zarar vermek isterse şefaatin faydasız 

olacağı vurgulanmaktadır.1113 Ehl-i sünnet’e göre ayette1114 zikredilen şefaat müminlere 

fayda vermeyecekse kâfirleri hariç tutmak anlamsız olacaktır.1115 Çünkü ayette 

bahsedilenler kâfirlerdir.1116 

Müfessirler, şefaatçilerin şefaatinden kastın nebîler, melekler1117 ve insanların 

(peygamberler ve velîler)1118 şefaati olduğunu belirtmiş, namazı kılmayan, yoksulu 

doyurmayan, günaha dalan ve ahireti inkâr edenlere şefaat edilmeyeceğini ancak yukarıda 

yer verdiğimiz rivayetlerden bazılarını zikrederek Allah’ın yarattıklarından bir kısmının 

diğer kısmına (günah işleyenlere) şefaat edebileceğini söylemişlerdir.1119 

Ehl-i sünnet’e göre nebîler, resûller ve âlimler,1120 peygamberler ve mü’minlerin 

hayırlıları,1121 melekler,1122 sıddıklar1123 ile şehitler1124 büyük günah işleyene şefaat 

edeceklerdir. Hatta âlimler, zâhitler, âbidler ve Müslümanlar’ın çocukları,1125 Allah’ın 

doksan dokuz ismini bilenler1126 ile ehl-i hak1127 şefaat edebileceklerdir.1128 Bunun da 

ötesinde salih kimseler babalarına, çocuklarına, akrabalarına, hocalarına, öğrencilerine ve 

                                                           
1112 Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 159. 
1113 “Artık şefaatçilerin şefaati onlara fayda vermez.” Müddessir: 74/48: (Kur’an’da nüzul sırasına göre 

şefaat kavramı ilk olarak bu ayette yer almıştır). Ayrıca bkz.: Şuarâ: 26/100-101; A’râf: 7/53; Yâsîn: 36/23. 
1114 Müddessir: 74/48. 
1115 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, et-Temhîd, 373; Sâbûnî, el-Bidâye, 144-145.  
1116 Râzî, Şerhü Meʿâlim, 638. 
1117 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 499; II, 41; III, 271. 
1118 Mâverdî, en-Nuket, IV, 178. 
1119 Taberî, XXIII, 453; Elmalılı, VIII, 430. 
1120 Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 268-269; İbn Hazm, IV, 53; Pezdevî, 166; Elmalılı, VI, 363-364. 
1121 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 209; Ömer en-Nesefî, Akâidü’n-Nesefî, 312; Teftâzânî, Şerhü’l-

Akâid, 75-76; Konyalı Mehmed Vehbi Efendi, 145. 
1122 Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 268-269; İbn Hazm, IV, 53; Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 263; Râzî, Mefâtîhu’l-

Ğayb, XXX, 211; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 568; Elmalılı, VI, 363-364. 
1123 Kurtubî, XXI, 398. 
1124 Gazzâlî, Kavâidü’l-Akâid, 69. 
1125 İsferâyînî, et-Tebsîr fi’d-Dîn, 155. 
1126 Buhârî, Daavat, 68; Müslim, Zikir, 5. 
1127 Üsmendî, 181-183. 
1128 İsferâyînî, Akîde, (nşr.: Richard M. Frank), Paris, 1989, 136. 



133 
 

 

başkalarına şefaat ederler.1129 Hz. Peygamber’in şefaati ise hem insanlar hem de cinler 

için gerçekleşecektir.1130 

Yakın dönem Şîi müfessirlerden Tabâtabâî (ö. 1904/1981), ayetlerin bir kısmının 

şefaati Allah’a hasrettiğini bir kısmının da Allah’ın izniyle ve razı olduğu bazı kimselerin 

şefaat edebileceklerini ifade ettiğini bu sebeple her durumda şefaatin gerçekleşeceğini 

söylemiştir.1131 

Mâtürîdî, Mu’tezile ve Hâricîlerin bazı ayetleri1132 delil getirerek şefaati 

reddettiklerini oysa başka bazı ayetlerde1133 de şefaatin kabul edilmesi gerektiğini 

söylemektedir. O, şefaatin yokluğunu değil, bazı kimseler için yokluğunun söz konusu 

edilebileceğini belirtmiş, Şuarâ suresi 100’üncü ayet ile Bakara suresi 254’üncü ayetin 

kâfirler için olduğunu zikretmiştir.1134 Ona göre müşrikler, dünyada yaptıkları şefaati 

ahirette de arayacaklardır.1135 Kâfirlerin, mü’minlere şefaat eden melek ve peygamberleri 

görünce kendilerinin, ne şefaatçilerinin ne de dostlarının olmadığını itiraf edecekleri de 

Mâtürîdî ve bazı âlimler tarafından vurgulanmıştır.1136 

Bakara suresinin 123’üncü ayetinde, kimsenin kimse adına bir şey yapamayacağı, 

kâfir birine hiç kimsenin şefaatinin fayda etmeyeceği vurgulanmıştır. Ancak âlimler yine, 

Allah’ın rızası varsa,1137 şefaat edileceğini ifade etmişlerdir. Dünyadaki şefaatin ahirette 

karşılığının olmadığını1138 ve Allah’ın izni olmadan kimsenin kimseye şefaat 

edemeyeceğini1139 söylemişlerdir. Ayrıca, ayette zikredilen günden kastın; kıyametin 

tamamını kapsayan bir gün olmadığı, kastedilen kimselerin mü’minler değil tövbe 

etmeden ölen kâfirler olduğu, şefaati iptal eden bir delil olmadığı söylenmiştir.1140 

Mu’tezile, o gün şefaatin fazilet ve üstünlük için olacağı, bir yanlışın affı için 

                                                           
1129 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, II, 792. 
1130 Konyalı Mehmed Vehbi Efendi, 145. 
1131 Tabâtabâî, IV, 132-135. 
1132 Şuarâ: 26/100; Bakara: 2/123, 254.  
1133 Enbiyâ: 21/28; Tâ-Hâ: 20/109. 
1134 Mâtürîdî, Te’vilât, XVI, 271-273; Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 75-76. 
1135 Mâtürîdî, Te’vilât, V, 364. 
1136 Mâtürîdî, Te’vilât, X, 313; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 401; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIV, 152; Kurtubî, 

XVI, 47; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 143; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 571. 
1137 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 212; Taberî, IV, 534-535; Kurtubî, IV, 271. 
1138 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 153-154. 
1139 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 209; Elmalılı, II, 155-156. 
1140 Alûsî, I, 398-400. 



134 
 

 

olmayacağını belirtmiş,1141 fakat onların görüşüne Mâtürîdî itiraz etmiş, günah sahibi 

olanlar için geçerli olduğunu vurgulamıştır.1142 

Müşriklerin hesap günü yalnız kalacağından bahseden ayet1143 ile hesap gününün 

dehşetinden bahseden ayette,1144 müşrik zihniyet eleştirilmekte şefaat beklentilerinin boşa 

çıkacağı belirtilmektedir.1145 Aslında ayetin eleştirdiği, müşriklerin inanç sistemlerini 

şefaat üzerine bina etmeleridir.1146 

Kur’an’da bazı ayetlerde,1147 şefaatin Allah’ın iznine bağlı olduğunu ve sözünden 

hoşnut olduğu kimselerin şefaat edeceği ifadesi yer almaktadır. İzin kelimesinin yer aldığı 

ayetler, bütünlük içerisinde değerlendirildiği zaman müşriklerden bahsettiği, şefaat 

inancını eleştirdiği, kınadığı ve reddettiği görülmektedir. Bunun yanında izin kelimesi ve 

sözünden razı olduğu kimseler ifadesinden hareketle kelime-i şehadet söyleyen ve tevhid 

ehlinden olanlara şefaat edileceği ifade edilmiş,1148 büyük günah sahibi olsa dahi, mü’min 

kimsenin, imanı ve itaati nedeniyle razı olunan kimse olduğu söylenmiştir.1149 

Ehl-i sünnet, Allah ile aralarına aracı tayin edenler için şefaat olmayacağını fakat 

Hz. Peygamber’in büyük günah işleyenlere ve diğerlerinin (melekler ve peygamberler) 

de şefaatlerinin gerçekleşeceğini belirtmişlerdir.1150 Âlimler, iznin ya şefaatçiye ya da 

şefaat edilecek olana verilebileceğine,1151 kalplerinden korku giderilecek olanların1152 da; 

şefaat edenler ve şefaat edilenler olacağına1153 yer vermişlerdir. 

Fakat şefaat için insanlar ile Allah’ın arasına konulan aracıların şefaatçi değil boş 

bir kuruntu olduğu da zikredilmiştir.1154 Yüce Divanın, şefaat ve iltimas alanı olmadığı, 

meleklerin, Allah’ın izin verdiklerine ve razı olduklarına şefaat edecekleri1155 

                                                           
1141 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 479-480. 
1142 Mâtürîdî, Te’vilât, II, 151, 154-155. 
1143 En’âm: 6/94. 
1144 Mü’min: 40/18. 
1145 Bâkıllânî, et-Temhîd, 424; Cüveynî, Kitâbu’l-İrşâd, 393-395. 
1146 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 378. 
1147 Yûnus: 10/3; Sebe’: 34/23; Bakara: 2/255; Tâ-Hâ: 20/109. 
1148 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 226; Mâtürîdî, Te’vilât, VII, 11-12; IX, 237; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 

110; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXII, 118-119; Kurtubî, XIV, 140; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 39; Ebü’l-

Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 384; Elmalılı, IV, 445. 
1149 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, et-Temhîd, 375. 
1150 İbn Ebü’l-İz, 212. 
1151 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 119; Kurtubî, XVII, 307; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 246. 
1152 Sebe’: 34/23. 
1153 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 62. 
1154 Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 451. 
1155 Ateş, Çağdaş Tefsir, IV, 202-203. 



135 
 

 

söylenmiştir. Tüm bunlara rağmen, Allah’ın kime şefaat izni vereceği belli değildir.1156 

Kur’an’da şefaatçiler ismen belirtilmemiş, vasfen; ‘Allah’ın razı/hoşnut olduğu’ ifade 

edilmiştir. Bir ayette1157 yer alan bu vasıf ile her ne kadar Hz. Peygamber’in şefaat 

edeceğine hükmedilse de başka bir ayette1158 aynı vasıf ile kastedilenin melekler olduğu 

gayet açıktır.1159 Aksine, şefaatin dünya için olduğunu ahirette şefaatin olmayacağını, izin 

kelimesinin şefaatin gerçekleşeceği anlamına gelmeyeceği de söylenmiştir.1160 

İstisna edatının yer aldığı ve şefaatin adeta şarta bağlandığı izlenimi veren ayetlerde 

Allah’ın dilediği ve razı olduğu kimselerden bahsedilmektedir.1161 Burada dilemenin 

Allah’a ait olduğu ve bir kimsenin tevhid ehli olması yönüyle kendisinden razı olunduğu 

belirtilmiştir.1162 Şefaat hakkına sahip melekler ya da göklerde nice meleklerin; Allah’ın 

razı olduğu ve şefaat edilmesini dilediği kimselere şefaat edecekleri söylenmiştir.1163 

Müşrikler meleklerin şefaatini de bu dünya için beklemişlerdir.1164 

Allah’tan söz almaktan bahsedilen ayette,1165 kâfirlerin birbirine şefaatçi 

olamayacakları ancak Allah izin verirse mü’minlerin birbirlerine şefaatçi olacakları,1166 

şefaatin azap ve cezayı hak eden kimse için olacağı, günahı bağışlananların ceza 

almayacaklarına yer verilmiştir. Mâtürîdî, bu ayette Mu’tezile mezhebine cevap 

verildiğini, onların büyük günah işleyenlere şefaat edilmeyeceği ve küçük günah 

sahiplerine ise şefaat edileceği iddialarını boşa çıkarttığını belirtmiştir.1167 Büyük günah 

işleyene şefaat edilmesi, onu günah işlemeye teşvik/tavsiye anlamına geldiğini 

söyleyenlere Ebû Hanîfe, şefaatin kişinin günahı değil, iyilikleri sebebiyle yapılacağını 

söylemiştir. Ayrıca iyilere şefaatin sebebinin onların iyilikleri olmadığını onların zaten 

en üstün konumun verilmesini hak ettiklerini belirtmiştir.1168 Âlimlere göre şefaat, günah 

                                                           
1156 Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 251. 
1157 Enbiyâ: 21/28. 
1158 Necm: 53/26. 
1159 Akbulut, Nübüvvet Meselesi Üzerine, 107. 
1160 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 223. 
1161 “Göklerde nice melekler vardır da Allah dileyip razı olduğuna izin vermezden önce şefaatleri hiçbir 

şeye yaramaz.” Necm: 53/26. Ayrıca bkz.: Enbiyâ: 21/28. 
1162 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 163; III, 806; II, 639; III, 42. 
1163 Mâtürîdî, Te’vilât, XIV, 204; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 644; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVIII, 305-306; 

Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 159; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 393; Elmalılı, VII, 316. 
1164 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 85. 
1165 “Rahman’ın nezdinde, bir söz almış olan kimseden başkaları şefaat yetkisine sahip olamayacaklar!” 

Meryem: 19/87. 
1166 Taberî, XV, 632; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 56; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 254; Kurtubî, XIII, 517. 
1167 Mâtürîdî, Te’vilât, IX, 168. 
1168 Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 462-463. 



136 
 

 

işleyeni teşvik değil, kişiyi iman ve itaate çağrıdır.1169 Ayrıca tövbe etme imkânı her 

zaman devam etmekte ve hiç kimse kendisine şefaat edilip edilmeyeceğini 

bilmemektedir.1170 

Bağdâdî’ye göre, şefaat hak edilen bir şey değil, Allah’tan bir lütuftur.1171 

Teftâzânî’ye göre de Mu’tezile’nin küçük günahların mutlak anlamda, büyük günahların 

da tövbe ile bağışlanacağı ve şefaatin sevabı arttıracağı görüşleri yanlıştır.1172 

Mu’tezile’nin büyük günahı olmayanın küçük günahlarının affedilmesinin ve büyük 

günah işleyip tövbe edenin bağışlanmasının vacip olduğu görüşleri şefaate ihtiyaçları 

olmadığını göstermektedir.1173 Ehl-i sünnet, Allah’ın vasıtasız affetmesi caiz olduğuna 

göre peygamberler ve hayırlı kimselerin (söz alan, izin verilen veya razı olunan) şefaat 

etmesinin daha evla olduğunu söyleyerek itiraz etmiştir.1174 Şefaat, bir fiilin karşılığının 

ödül olarak artması ya da ceza olarak azalmasıdır.1175 Bu son görüş bir yandan Mu’tezile 

diğer yandan Ehl-i sünnet’i yansıtmaktadır. Buradaki temel ilke, Allah’ın müşriklere söz 

ya da izin vermeyeceği yani şefaatin gerçekleşmeyeceğidir.1176 

Zuhrûf suresi 86’ncı ayette de1177 hakka şahit olanlardan bahsedilmektedir. Tevhid 

ehli olan, hakka şahitlik eden ve sadece Allah’a ibadet edenlere1178 şefaat edebileceği 

belirtilmiştir.1179 Meleklerin kendilerine ibadet edenlere değil hakka tanıklık edenlere 

Allah’ın izniyle şefaat edecekleri vurgulanmıştır.1180 

İbn Hazm, Mu’tezile ve Hâricîlerden bazılarının, cehenneme girenlerin bir daha 

çıkamayacaklarını söylediklerine yer vermiş, Kerrâmî ve Râfızîlerden bazıları ile Ehl-i 

sünnet’in şefaati savunduklarını belirtmiştir. Şefaati kabul etmeyenlerin Kur’an’ın bir 

kısmını alıp diğer kısmını görmezden geldiklerini belirtmiştir. Ona göre bazı ayetler ve 

mütevatir hadisler şefaatin varlığına delildir. İbn Hazm, Allah’ın izniyle, Allah’ın dilediği 

                                                           
1169 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 157-158. 
1170 Üsmendî, 181-183. 
1171 Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 268-269. 
1172 Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 75-76. 
1173 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 209-210. 
1174 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, et-Temhîd, 373; Sâbûnî, el-Bidâye, 144-145. 
1175 Lâmişî, 126. 
1176 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 319. 
1177 “Onların, Allah’tan başka tapındıkları (putlar) şefaat etme hakkına sahip değildirler. Ancak, bilerek 

hakka şahit olan kimseler bunun dışındadır.” Zuhrûf: 43/86. 
1178 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 284. 
1179 Taberî, XX, 661-663; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVII, 233-234; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 97-98. 
1180 Mâtürîdî, Te’vilât, XIII, 286-287; Ateş, Çağdaş Tefsir, VIII, 271. 



137 
 

 

ve hoşnut olduğu ve hakka şahitlik eden kimselerin şefaat edeceğini, şefaatin Kur’an ile 

sabit olduğunu ve buna en layık olan kimsenin de Hz. Peygamber olduğuna yer vermiştir. 

Allah katında geçersiz olan şefaatin, ebedi cehennemlik kâfirler için olduğunu, günahkâr 

Müslümanlara ise şefaat edileceğini zikretmiştir.1181 

Ehl-i sünnet âlimlerinin çoğunluğuna göre; Müslümanlara şefaat gerçekleşecektir. 

Kâfirlere şefaat olmayacaktır. Tövbe etmeden ölen mü’minlere şefaat edilecektir. Bu 

şefaat cehenneme girmeye mâni olmayacaktır.  Çünkü bu konuda ayet ve hadislerde 

cezasını çektikten sonra çıkartılacağı belirtilmektedir.1182 

Melekler Allah’ın rızası dışında iş yapmazlar.1183 Mâtürîdî, Allah’ın razı 

olduklarının, izin verdikleri anlamına geldiğini, Allah dinî ve ameli bakımdan kimlerden 

razı ise onlara şefaat izni vereceğini söylemiştir. Bu durumda amel, kusurlu da olsa şefaat 

edilebilir. Şefaat gerçekleşecek ve büyük günah işleyenler için geçerli olacaktır.1184 

Zemahşerî ise Allah’ın razı olduğu, şefaat edilmeye layık kimselere günahların affı değil 

sevaplarının artırılması şeklinde şefaat edileceğini ileri sürmüştür.1185 

Kimi âlimlere göre şefaat, günahkâr mü’minler için olacaktır. Bunun delili de 

Enbiyâ suresi 28’inci ayeti ile makâm-ı mahmûd ayeti olan İsrâ suresi 79’uncu ayetidir. 

Hadis rivayetlerinde yer aldığına göre bu ayet şefaati ispat için indirilmiştir.1186 Bazı 

ayetlerde1187 şefaat kelimesi zikredilmediği halde şefaate işaret ettiği söylenmektedir.1188 

Âlimlerin çoğunluğu makâm-ı mahmûd ifadesine şefaat anlamı vermektedir. Ancak sure 

bütünlüğü içerisinde değerlendirilerek İsrâ suresi 76-83’üncü ayetleri birlikte 

okunduğunda burada yer verilen durumların Hz. Peygamber’e bir müjde olarak hicreti 

(Medine şehrini) ifade etmesi daha tutarlı olmaktadır.1189 Bu konu ileride müstakil bir 

başlıkta ele alınacaktır. 

                                                           
1181 İbn Hazm, IV, 53. 
1182 Yusuf Şevki Yavuz, “Şefaat”, 414-415. 
1183 “Onlar (melekler), O’nun razı olduğu kimsenin haricinde kimseye de şefaat edemezler.” Enbiyâ: 21/28. 
1184 Mâtürîdî, Te’vilât, IX, 271. 
1185 Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 139. 
1186 Bâkıllânî, el-İnsâf, 48, 50, 164. 
1187 “... Rabbin seni övülmüş bir makama yükseltsin.” İsrâ: 17/79. Ayrıca bkz.: Duhâ: 93/5; Âl-i İmrân: 

3/159; Nisâ: 4/41, 64; Muhammed: 47/19; Fetih: 48/8. 
1188 İsrâ, 17/79 için: Ebü’l-Muîn en-Nesefî, et-Temhîd, 373; Sâbûnî, el-Bidâye, 144-145; Duhâ: 93/5 için: 

Hakîm es-Semerkandî, Ebü’l-Kâsım İshâk b. Muhammed, Es-Sevâdü’l-A’zam, (Trc.: Talha Alp), Yasin 

Yay., İstanbul 2004, 167; Muhammed: 47/19 için: Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 157-158; Râzî, Şerhü 

Meʿâlim, 638. 
1189 Mustafa Hocaoğlu, Konulu Tefsir ve Problemleri, Samer Yay., Rize, 2019, 157-159 



138 
 

 

Âlimlerin şefaat hakkında düşüncelerinden yola çıkarsak kimisi şefaatin olacağını 

söylemektedir. Mü’minlerin birbirleri için yaptığı dua neticesinde Allah, lütfuyla mü’min 

kulundan bir zararı giderebilir, günahlarını affedebilir. Bu istek, yaşayan biri yahut ölü 

için ya da kıyamet gününde de olabilir.1190 Kimisi de kelamcıların görüşlerine eleştirel ve 

ihtiyatlı bakmıştır. Şefaat ile ilgili ayetlere bir bütün olarak bakıldığında, izin kelimesi ve 

meleklerin şefaati ön plana çıksa da, şefaatin asla olmayacağı ya da kesinlikle olacağının 

söylenemeyeceğini belirtmiştir. Buna göre şefaat bir akide problemi yapılmamalı, şefaati 

reddedenler kâfir ilan edilmemelidir.1191 

Sufiler, şefaat edecek kimselere velîleri de eklemişlerdir. Onlara göre de birinin 

bağışlanması için Allah ile arasında bir velî vesile/vasıta yapılır. Falancanın hürmetine 

bağışla duası böyledir. Diğer taraftan ölüden şefaat istemenin şirk olarak 

değerlendirildiğine de yer verilmiştir.1192 Süreç içerisinde velînin yanına başka kimseler 

de eklenmiştir. Şîa, günahın büyük ya da küçük olmasını değil, imamı kabul eden 

herkesin şefaate nail olacağını iddia etmiştir. Onlara göre de peygamberler ve vasîleri 

şefaat edecektir.1193 Şefaat konusu istismar edilerek kimileri şefaat yetkisini sadece kendi 

anlayışıyla sınırlarken kimileri de oldukça esnetmiş ve şefaatin kavramsal boyutunu 

işlevsiz hale getirmiştir.1194 

Şu husus göz ardı edilmemelidir: şefaat konusu bir problem olarak, iman ve amel 

tartışmalarının yapıldığı dönemde tezahür etmiş, tarihi süreç içerisinde 

olgunlaştırılmıştır. Şefaat ile ilgili inanış, müşriklerin dünya anlayışı ile yakından alakalı 

olmasına rağmen, ahirette şefaat olup olmayacağı konusu I./VII. yüzyıldan itibaren ortaya 

çıkmış, II./VIII. yüzyılın ikinci yarısında her mezhebin kendi anlayışını yansıttığı itikadi 

bir mesele haline büründürülmüştür.1195 Zaman içerisinde Kur’an bütünlüğünden 

kopartılan kavram, kıyamet gününde kendilerine izin verilen kimselerin Allah ile kulları 

arasında aracılık yapacağı, günahkâr mü’minlerin affedileceği, diğer mü’minlerin de 

derecelerinin yükseltileceğini ifade eder hale getirilmiştir.1196 

                                                           
1190 Bahçeci, 311. 
1191 Esen, 99. 
1192 Cebecioğlu, 456. 
1193 Fığlalı, 228. 
1194 Y. Nuri Öztürk, II, 308-309. 
1195 Yusuf Şevki Yavuz, “Şefaat”, 413. 
1196 Tehânevî, I, 1034; Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 310. 



139 
 

 

Kimine göre Müslümanlar, Hz. Peygamber’e duyduğu muhabbet ve güven 

sebebiyle onu şefaatçi görmek istemişler, fakat iş burada kalmamış daha pek çok 

kimselerin şefaat edeceklerine inanmışlardır. Oysa peygamberler de hesaba1197 

çekileceklerdir. Bu tarz görüş sahipleri, tüm beşerin hesaba çekildiği bir atmosferde hem 

büyük günah sahiplerine yönelik şefaatin hem de cennette makamların yükseltilmesi 

şeklindeki şefaat anlayışının Kur’an’a aykırı olduğunu dile getirmişlerdir.1198  

Şefaatin varlığı ve gerçekleşmesinin hususiyeti hakkında olumlu ya da olumsuz 

değerlendirmeler çerçevesinde dört ana başlık ortaya çıkmaktadır. Bunlardan birincisi 

şefaat edebilecek olanlar, ikincisi şefaat edilecek kimselerdir. Üçüncüsü, Allah’ın razı 

oldukları, söz verdikleri, sözünden hoşnut oldukları ve izin verdikleri kimselerin Allah 

katında şefaat edecek olması ya da bizzat Allah’ın şefaat etmesidir. Dördüncüsü ise 

günahın büyük ya da küçük oluşu anlamında şefaatin konusudur. Şefaat edebilecek 

şeklinde vasfedilenlerin kimler olduğunun söylenmesi ya da bilinmediğinin söylenmesi 

konunun önemini yitirmesine sebep olmaktadır. İlgili ayetler nüzul sırasına ve Kur’an 

bütünlüğüne göre değerlendirildiğinde şefaat iradesinin sadece Allah’a ait olduğu gayet 

açıktır. 

1.7.3. Şefaat Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

Cahiliye döneminde bilinen ve kullanılan şefaat kavramı, Kur’an tarafından da 

kullanılmıştır. Ancak Kur’an şefaat kavramını müşrik zihinlerde yer edindiği haliyle değil 

kendi anlam dünyasında yoğurarak kullanmıştır. Müşrik zihinlerin sürekli dillendirdiği 

ve kayırma esasına dayanan şefaat inancı Kur’an’ın reddettiği bir inançtır. Zira Kur’an 

insanın dünya ve ahiret kurtuluşunu kendi çabasına bağlı kılmış ve insana ancak 

yaptığının karşılığını vadetmiştir. Kur’an Yahudi ve Hıristiyanların “Ateş bize sayılı gün 

dokunur sonra çıkarız.”1199 anlayışını eleştirmiş ve cennet tekelciliğini tenkid etmiştir. 

Ehl-i kitâb’ın bu inançta olmaları yüzünden günaha girdiklerini ifade etmiş ve inancın 

eylem üzerindeki etkisine vurguda bulunmuştur. Kur’an birçok ayette müşrik anlayışın 

ortaya koyduğu olgusal şefaati nefyetmekte ve kıyamet günü onların tanımladığı şefaatin 

                                                           
1197 “Hiç şüphesiz kendilerine peygamber gönderilenleri sorgulayacağız ve onlara gönderilen 

peygamberlere de soracağız.” A’râf: 7/6. 
1198 Akbulut, Nübüvvet Meselesi Üzerine, 108-109. 
1199 Bakara: 2/80. 



140 
 

 

olmayacağını açık bir şekilde dile getirmiştir. İlim geleneğimiz de Kur’an ayetlerini bu 

çerçevede değerlendirerek şefaat inancını ahirette müminlere dönük olarak okumuştur. 

Şefaat kavramının geçtiği ayetlerde izin ve istisnalar geçtiğinden dolayı şefaatin 

Allah’ın iznine bağlı olarak istediği kişi tarafından yine Allah’ın istediği kişiye yapılacağı 

ifade edilmiştir. Ayetlerde zikredilen istisnalar ve izinler göz önünde bulundurulduğunda 

şefaatin uygulanacağı veya mutlaka uygulanacağı şeklinde bir durumun söz konusu 

olmadığı iddia edilmiştir. Kur’an’ın kesin ve net bir dille reddettiği şefaat, şirkin 

kuruntusu olan şefaattir. Kur’an’da bir kısım ayetler şefaati tümden reddedip şefaati 

bütünüyle Allah’a ait kılarken âlimler tarafından Allah’ın razı oldukları, söz verdikleri, 

sözünden hoşnut oldukları ve izin verdikleri kimseler üzerinde bir yorum zenginliği 

ortaya konulmuştur. Kur’an’da müşriklerin şefaat inancını reddeden ayetlerde yer alan 

istisnalar şefaat bağlamında gelen hadislerle birlikte değerlendirildiğinde müminler için 

şefaate açık kapı bırakıldığı ifade edilebilir. Zira ilahi rahmetin genişliği ve herkesi 

kaplaması, kıyamet günü rahmetin Müslümanlardan yana işleyeceğinin yer aldığı 

hadislerde de belirtildiği gibi şefaatin mümkün olabileceği ortaya çıkmaktadır. Ancak 

zayıf ve uydurma hadislerin etkisiyle şefaat inancının istismar edildiği gerçeği de dikkate 

alınmalıdır. 

Ayrıca hadislerin etkisi ve kelamın sistemleştirmesi ile şefaat inancı inanılması 

gereken kesin inançlar arasında yer almıştır. Müşriklerin torpilci/kayırmacı din, dünya ve 

ahiret anlayışlarını reddeden Kur’an, aynı zamanda Müslümanların da bu olguya karşı 

dikkatlerini çekerek uyarmıştır. Cahiliye dönemi kullanımı esas alınarak Kur’an 

tarafından reddedilen şefaat kavramı daha sonra anlam daralmasına uğrayarak kelam 

ilminin bir konusu haline gelmiştir. 

1.8. MAKÂM-I MAHMÛD 

Makâm (مقام) kelimesi, masdar olup ayakta durmak, ism-i zaman ve ism-i mekân 

kullanımlarıyla ayakta durulan zaman ve mekâna karşılık gelmektedir.1200 Ayrıca makâm 

kelimesinin kökü olan; ekâme (اقام), devam ettirmek, süreklilik anlamına gelirken, el-

kayyûm (القَيُّوم) ismi (Allah’ın isimlerindendir) dâim ve bâki olan, kâme (قام) kelimesi ise 

                                                           
1200 İsfehânî, 416-418. 



141 
 

 

devam ettirdi (ََادَاَم) ve sabit oldu (ََثبََت) demektir.1201 Kâme kelimesi aynı zamanda 

oturmanın (قعد) zıddıdır. Makâm kelimesi, ilk harf fetha olursa ism-i mekân karşılığı 

olarak ‘ayakta durulan yer’, ilk harf zamme olursa da ‘ikamet edilen yer’ anlamına 

gelmektedir.1202 Mukâm (قَام  her iki ayağın da durduğu ya da üstüne bastığı yer, ism-i (مَ 

mekân olarak ikamet edilen yer, el-kıyâm (القيام) kelimesi sütun, direk, el-kiymetu (القيمة) 

herhangi bir şeyin değeri, kıymeti takdir edilen ederi, anlamına gelmektedir.1203 

1.8.1. Kur’an ve Hadislerde Makâm ve Makâm-ı Mahmûd Kelimeleri 

Kur’an’da makâm-ı mahmûd terkibi sadece bir yerde; “Gecenin bir vaktinde kalkıp 

kendine mahsus nâfile bir ibadet olarak da namaz kıl ki, rabbin seni övülmüş bir makâma 

وداًَ)  .yükseltsin.”1204 şeklinde zikredilmektedir (مَقَاماًَمَحْم 

Makâm-ı mahmûd terkibinde şefaat açık bir şekilde zikredilmediği halde başka 

ayetlerde yer alan ifadelerden hareketle şefaat anlamına geldiği düşünülmektedir. Bu 

düşüncenin dayanağı, Duhâ suresinde yer alan; “Elbette senin Rabbin sana, sen razı 

oluncaya kadar verecektir.”1205 ayetindeki “verecektir” kelimesi ile Yûnus suresindeki; 

“...İnsanları uyar ve iman edenlerin Allah katında değerli bir yeri bulunduğunu 

müjdele!...”1206 ayette ifade edilen “değerli bir yer” ifadesidir. 

Kur’an’da makâm kelimesinin terkib halinde geçtiği Hz. İbrâhim’in makâmından 

bahsedilen ayetler bulunmaktadır.1207 Fakat bu ayetlerde bildiğimiz anlamda bir 

mekândan bahsedilmekte, herhangi bir şekilde farklı anlamlarda 

değerlendirilmemektedir. Ayrıca Şuarâ suresi 58’inci ayette; “makâm-ı kerîm” ile 

“hazinelerden ve gönlü hayran bırakan yerlerden”, Duhân suresi 26’ncı ayette de; 

“makâm-ı kerîm” ile “nice yüksek mevkiler, makâmlardan!” bahsedilmektedir.1208 

Rivayetlerde zikredilen; ‘Her kim ezanı işittiği zaman (ezan veya vesile duası 

olarak bilinen temenniler ve) makâm-ı mahmûd’u ver’ derse kıyamet gününde şefaatin 

                                                           
1201 Cevherî, 2017; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, II, 110-111. 
1202 Ezherî, IX, 362; İbn Sîde, VI, 588-595; Mutarrizî, II, 200; İbn Manzûr, V, 3781, 3787; Ebü’l-Bekâ, 

827; Cürcânî, et-Ta’rifât, 244.  
1203 Halîl b. Ahmed, III, 444; Ezherî, IX, 357.  
1204 İsrâ: 17/79. 
1205 Duhâ: 93/5. 
1206 Yûnus: 10/2. 
1207 Bakara: 2/125; Âl-i İmrân: 3/97. 
1208 Şuarâ: 26/58; Duhân: 44/26. 



142 
 

 

ona vacip olacağına dair hadis,1209 İsrâ suresi 79’uncu ayet ile ilişkilendirilmiştir. Aynı 

ayetle ilişkilendirilen başka bir hadis rivayetinde, kıyamet gününde insanların tamamı 

mahşerde toplandığı zaman ilk çağrılacak kişinin Hz. Peygamber olacağı ve Allah’a 

övgülerde bulunup emrini bekleyeceği yer almaktadır.1210 Bir diğer hadis rivayetinde ilk 

önce Cebrâil, sonra Hz. İbrâhim, Hz. Îsâ, Hz. Mûsâ ve son olarak Hz. Peygamber’in 

çağrılacağına ve sonrasında da kimsenin şefaat etmeyeceğinden bahsedilmektedir.1211 

Yer verdiğimiz son iki rivayette de bahsedilen şefaatin, makâm-ı mahmûd olduğu 

ifadeleri yer almaktadır. 

Hadis rivayetlerinde Hz. Peygamber’in makâm-ı mahmûd’un ne olduğu sorusuna 

şefaat olduğu şeklinde cevap verdiği yer almaktadır.1212 Bazı muhaddisler ‘vesile’ 

kelimesinin de makâm-ı mahmûd olduğunu söylemişlerdir.1213 Kıyamet gününde 

insanların gruplar halinde olacağı, her ümmetin şefaat talebiyle kendi peygamberine 

gideceği ve Allah’ın Hz. Muhammed’i makâm-ı mahmûd’a göndereceği,1214 şeklinde yer 

alan ve şefaat-i uzma olarak meşhur rivayeti ise muhaddisler makâm-ı mahmûd olarak 

değerlendirmişlerdir. 

1.8.2. İslam Düşüncesinde Makâm-ı Mahmûd Kavramı 

Müfessirler, eserlerinde makâm-ı mahmûd ile ilgili yorumları bir araya getirmişler 

ve bu konuda dört farklı görüş bulunduğunu ifade etmişlerdir. Bunlardan ilk üçü daha çok 

kabul görmüştür. İlki pek çok âlimin öncelikli tercih ettiği, bütün insanlara şefaat edeceği 

makâm (şefat-i uzma) olduğu görüşüdür.1215 İkincisi Hz. Peygamber’e kıyamet gününde 

hamd sancağının (liavü’l-hamd) verilmesi,1216 üçüncüsü Allah’ın Hz. Peygamber’i kendi 

yanında (arşın sağında) kürsîsine oturtmasıdır.1217 Diğer görüşlere nazaran daha az tercih 

edilen dördüncü yorum ise Hz. Peygamber’in cehennemden çıkartılacak kimseleri şefaati 

                                                           
1209 Buhârî, Ezan, 12; Tefsir, 240; İbn Mâce, Ezan, 722; Ebû Dâvûd, Salat, 529; Tirmizî, Tefsir, 3137; 

Nesâî, Ezan, 673.  
1210 Tirmizî, Tefsir, 3611. 
1211 Buhârî, Zekat, 76. 
1212 Tirmizî, Tefsir, 3137. 
1213 Müslim, Salat, 11; Ebû Dâvûd, Salat, 523; Nesâî, Ezan, 671. 
1214 Buhârî, Tefsir, 239; Tevhîd, 66; Tirmizî, Tefsir, 3148.  
1215 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 546; Taberî, XV, 44-52; Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 339-340; Mâverdî, en-

Nuket, III, 265-266; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 32-33; Kurtubî, XIII, 147; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, II, 273; Alûsî, VIII, 134; İbn Âşûr, XV, 185. 
1216 Kurtubî, XIII, 149; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 273; Alûsî, VIII, 134; Elmalılı, V, 

317. 
1217 Kurtubî, XIII, 150; Alûsî, VIII, 135. 



143 
 

 

ile çıkartmasıdır.1218 Son dönemlerde ise ayette geçen makâm-ı mahmûd ile Medine’ye 

hicrete ve Medine İslam devletine işaret edildiği ileri sürülmüştür.1219 Bu durumda terkip 

ile şefaat kastedilmişse ahirete dönük mükâfattan Medine İslam Devleti kastedilmişse de 

dünyada bir mükâfattan bahsedilmiş olmaktadır. 

Müfessirler, Kütüb-ü Sitte’de yer alan ve yukarıda zikrettiğimiz rivayetler yanında 

başka kaynaklarda da yer alan rivayetlere1220 eserlerinde yer vermiş, kimisi makâm-ı 

mahmûd’un a’râf ehline şefaat1221 olduğunu söylemiştir. Bunun yanında İsrâ suresi 

bağlamında değerlendirildiği takdirde hicret gibi çok önemli bir hadisenin göz ardı 

edilemeyeceğine, Hz. Peygamber’e bir teselli ve ilahi bir destek1222 olduğuna dikkat 

çeken de olmuştur. 

Bazı kelamcılar, makâm-ı mahmûd’un şefaat olduğu kanaatindedir.1223 İsrâ suresi 

79’uncu ayet ile şefaat-i uzma rivayetini1224 ya da aynı ayet ile Duhâ suresi 5’inci ayeti 

birlikte değerlendiren1225 kelamcılar, makâm-ı mahmûd’un şefaat makâmı olduğunu 

birlikte zikrederek ispat yoluna gitmişlerdir.1226 Lafzın yer aldığı ayetten hareketle Ehl-i 

sünnet, şefaatin varlığı hakkında en güçlü dayanağın bu ayet olduğunu ileri sürmüştür.1227  

Makâm-ı mahmûd terkibi ile ilgili birincisi Hz. Peygamber’in övülmüş bir makâma 

getirileceği/gönderileceği, diğeri övülmüş bir kimse olacağı şeklinde iki farklı 

değerlendirme söz konusudur. Birinci durumda terkip zarf olarak değerlendirilmiş, 

makâm ya da ikamet ettirme şeklinde yorumlanmıştır. İkinci durumda hal olarak 

değerlendirilmiş, geçmiş-gelecek tüm insanlar tarafından ya da kendisini gören-tanıyan 

herkes tarafından övülmeye layık kişi/makâm olduğu söylenmiştir.1228 

                                                           
1218 Kurtubî, XIII, 151; Alûsî, VIII, 137. 
1219 Sülün, “Makâm-ı Mahmûd Ayetine Farklı Bir Yaklaşım”, AÜİFD, Yıl: 2009, Sayı: 50, 18, (13-38). 
1220 Taberî, XV, 44-52. 
1221 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 546;  
1222 Taberî, XV, 44-52. 
1223 Bâkıllânî, el-İnsâf, 164; Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 268-269; İbn Hazm, IV, 64; Cüveynî, el-Akîdetü’n-

Nizâmiyye, 81-82; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 209-210; Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 157; 

Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 312. 
1224 İbn Mâce, Zühd, 4310; Ebû Dâvûd, Sünnet, 4739; Tirmizî, Kıyamet, 2435. 
1225 Cüveynî, el-Akîdetü’n-Nizâmiyye, 81-82; Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 157; Cürcânî, Şerhü’l-

Mevâkıf, VIII, 312. 
1226 Bâkıllânî, et-Temhîd, s. 417; Bâkıllânî, el-İnsâf, 48, 50. 
1227 Bâkıllânî, el-İnsâf, 164; İbn Hazm, IV, 64. 
1228 Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 339-340; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 542-544; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 32-

33; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 667; Alûsî, VIII, 134-137; İbn Âşûr, XV, 185.  



144 
 

 

İsrâ suresi 79’uncu ayet, 78’inci ayet ile birlikte ele alınmış, teheccüd ibadetini 

yerine getirdiği takdirde Allah’ın fazlıyla meydana gelecek akıbeti Hz. Peygamber’in 

öveceği ifade edilmiştir. Surenin 22, 29 ve 39’uncu ayetlerinde yer alan; ‘kınanma’ ile 

karşı karşıya kalma tehditlerine karşı namazı kılar, orucu tutar ve bütün emir ve yasaklara 

uyarsa kendisine övülmüş makâmın verileceği şeklinde anlaşılacağı da zikredilmiştir.1229 

Âlimlerin çoğunluğu tarafından makâm-ı mahmûd, genellikle şefaat makâmı olarak 

değerlendirilmiştir. Kimi âlimlere göre de sahibine hamdı gerektiren değerlerin tamamı 

aslında makâm-ı mahmûd’u ifade eder. Bu sebeple şefaat, söz konusu terkibin içerdiği 

anlamlardan sadece biridir.1230 Nitekim bazı tanımlamalarda terkibin şefaat olduğu 

vurgulanmıştır: “Makâm-ı mahmûd, övülmüş makâm demektir. Ezan duasında ve İsrâ 

suresi 79’uncu ayetinde geçen ifade (ًَودا ًَمَحْم   hesap günü Hz. Peygamber’in şefaat ;(مَقَاما

edeceği makâmı bildirir. Teheccüd ile sıkı bir bağlantısı vardır. O da malumumuz 

değildir.”1231 Kimi tanımlamalarda ise dünyada bir mevki ve manevi bir rütbe olabileceği 

olabileceği de ifade edilmiştir. Ayrıca ayette yer alan bu terkip, Resûlullah’ın tebliğ ettiği 

dinin ve dolayısıyla Müslümanların insanlığa hizmeti manasına gelebileceği gibi ahirette 

bütün insanlara (şefaat-i kübrâ) ve özellikle kendi ümmetine yönelik şefaati manasına da 

yorumlanmıştır.”1232 

Makâm-ı mahmûd’a şefaat anlamı dışında, eksik olanı tamamlayan ve tam olanı 

büsbütün yapan makâm şeklinde tanımlanmıştır.1233 Makâm-ı mahmûd’un mecazi bir 

ifade1234 olduğu da söylenmiştir. Bunun yanında terkiple kastedilenin; bilinenin aksine, 

sonucu övgü olan bir makâmın olmayacağı ifade edilerek Allah’ın Hz. Peygamber’i arşı 

üzerine oturtacağı görüşünün yanlış olduğu düşünceleri de aktarılmıştır.1235 

Âlimler, makâm kelimesinin mimli mastar olması sebebiyle ‘yükseltme’ ve ‘ayakta 

durma’ anlamında olduğunu, ilgili ayetin,1236 ‘Rabbin seni övülmüş makâma yükseltir ve 

övülmüş makâmı sana verir ya da o makâma yükseleceğin bir lütuf verir’, anlamlarının 

                                                           
1229 Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 339; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 32; Kurtubî, XIII, 151; İbn Âşûr, XV, 185.  
1230 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 542-544. 
1231 Cebecioğlu, 317. 
1232 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 219. 
1233 Alûsî, VIII, 185. 
1234 İbn Âşûr, XV, 185.  
1235 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 33.  
1236 İsrâ: 17/79. 



145 
 

 

ortaya çıkacağını1237 dile getirmişlerdir. Ayrıca arşa oturtma ifadesinin Allah’ın sonlu bir 

varlık olacağına işaret olacağını, bu ifadenin doğru olmadığını, oturmakla makâmın zıt 

kelimeler olması sebebiyle kabul edilemeyeceğine yer verilmiştir.1238 

Kuşeyrî (ö. 465/1072), makâm-ı mahmûd ifadesini daha farklı yorumlamış, Bakara 

suresi 272’nci ayetin tefsirinde: övülmüş makâm oluşunu ifade ederek, Hz. Peygamber’e 

verilecek sancak, mertebe, menzil ve sünnet olduğunu belirtmiştir.1239 

Elmalılı (ö. 1942), terkibin tefsiriyle ilgili şefaat dışında farklı bir yaklaşımla; 

mutlak yakınlık anlamına geldiğini belirtmekte ve makâm-ı mahmûd’u ‘herkesin hamd 

ile yüceleceği muazzam makâm’ şeklinde tanımlamıştır.1240 Süleyman Ateş, makâm-ı 

mahmûd terkibinin yer aldığı ayetin, şefaat ile ilgili bir makâm olduğuna dair en ufak bir 

delil söz konusu olmadığını, bu konudaki rivayetlerin abartıldığını ve zamanla 

oluşturulduğunu dile getirmiştir. Hz. Peygamber’in Allah katındaki değerinin büyük 

olduğunu fakat “Allah’ın yanında arşta oturacağı makâm” şeklindeki yorumların gerçekle 

bağdaşmadığını, ayette gece ibadeti neticesinde Hz. Peygamber’in Allah tarafından 

yüksek manevi derecelere ulaştırılacağının ifade edildiğini belirtmiştir.1241 

Makâm-ı mahmûd terkibi ile ilgili olarak ilk dönem sözlüklerde bulunmayan bir 

anlam zaman içerisinde rivayetlerin etkisiyle meşhur olmuştur. Kıyamet gününde hesap 

gerçekleşmeden önce uzun bir bekleyişin olacağından hareketle tüm insanların en sıkıntılı 

anlarında Hz. Peygamber tarafından ilahi rahmetin tecelli etmesi arzusuyla dua için izin 

ve yetki sahibi olacağı şeklinde bir anlam çerçevesi kazandırılmıştır.1242 

Belki de Hz. Îsâ ile Hz. Peygamber’i kıyaslama ve ikincisini yüceltme niyeti 

makâm-ı mahmûd terkibinin anlamlandırılması ve yorumlanmasında bir zorlamaya sebep 

olmuş, bu zorlama yorumlar terkibin terimleşmesinde etkin rol oynamıştır.1243 İlgili 

ayetin, devamı ile birlikte değerlendirilmesi gerektiğini ifade edenler, Hz. Peygamber’in 

gönderileceği bir makâmdan bahsedildiğini vurgulamışlardır: “Bu makâm öyle bir yerdir 

ki, bir yerden ‘çıkılarak’ ‘girilecektir’. Ve ‘çıkılacak’ yerin, ölüm-kalım mücadelesinin 

                                                           
1237 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 33; Tabâtabâî, XIII, 172;  
1238 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 33; Alûsî, VIII, 137. 
1239 Kuşeyrî, “Letâifü’l-İşârât”, (Çev.: E. Demirli), İlahî Kelâm’ın Sırları, Fikriyat Yay., İstanbul 2020, I, 

191. 
1240 Elmalılı, V, 317. 
1241 Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 242. 
1242 Üzüm, “Makâm-ı Mahmûd”, 413-414. 
1243 Sülün, “Makâm-ı Mahmûd Ayetine Farklı Bir Yaklaşım”, 32. 



146 
 

 

verildiği Mekke olduğu aşikâr ise de ‘girilecek’ yerin neresi olduğu; Habeşistan mı, Taif 

mi yoksa bir başka yer mi olduğu o an itibariyle hala kesin değildir.”1244 

Terkibin şefaate değil, Hz. Peygamber’e verilecek bir vatan olduğu, kendisinin bu 

sayede övgüye nail olacağı ifade edilmiştir. Şefaat olarak nitelenmesiyle terkibin anlam 

sahasının genişlediği ve makâm-ı mahmûd ile şefaatin ayrılmaz bir bütün olduğu 

söylenmiştir.1245 Konuyla ilgili olarak “Allah uğrunda zulme uğradıktan sonra hicret 

edenlere gelince de, elbette onları dünyada güzel bir şekilde yerleştiririz. Bununla birlikte 

ahiret mükâfatı şüphesiz ki daha büyüktür, eğer bilseler!”1246 ayetinin son derece dikkat 

çekici olduğunu söyleyebiliriz. 

Kur’an’da makâm-ı mahmûd hususunda bir açıklık olmadığı, rivayetlere dayanarak 

birbirinden farklı görüşler ortaya konulduğunun söylenmesi isabetli bir görüş olacaktır. 

İlgili ayet nüzul zamanı,1247 siyak ve sibakı göz önünde bulundurularak değerlendirildiği 

takdirde şefaat makâmı, Allah’ın arşının sağında oturması ya da hamd sancağının (livaü’l-

hamd) verilmesi olarak ağırlık kazanan terimsel anlamdan ziyade Hz. Peygamber’e sabrı 

ve sebatı karşılığında verilen ve dünyada geçerli olan bir durumun söz konusu edilmesi 

tercihe şayandır.  

Ayetin öncesine bakıldığı zaman yurdundan çıkartılmak istenen bir peygamberden 

bahsedilmektedir. Hatta müşrik kâfirler, Hz. Peygamber’i safsataları ile o kadar 

etkilemişlerdi ki o, neredeyse onlara kanacaktı. Oysa Allah Hz. Peygamber’i korumuş, 

namaz ve ibadet ile sabretmesini emretmiştir. Bir sonraki ayette ise “De ki, Ey Rabbim! 

Beni doğruluk girişi ile girdir, doğruluk çıkışı ile çıkar. Katından bana yardım edecek 

kuvvetli bir delil ver.1248 denilerek bir giriş ve çıkış durumundan bahsedilmektedir. Bu da 

ayetin nüzul zamanı ve ortamı ile birlikte değerlendirildiğinde Medine’ye hicret ve 

Mekke’nin fethinin müjdesi ve gerçekleşmesi olarak değerlendirilebilir. 

Terkibin, hadis rivayetlerinin etkisiyle şefaat anlamı kazandığı hakkında görüşler 

bulunmaktadır. Fakat Allah tarafından Hz. Peygamber’e İslam’ın yayılması gibi bir 

onurun bahşedilmiş olması da muhtemeldir. İsrâ suresinin Medine’ye hicretten önce nazil 

                                                           
1244 Sülün, Kur’an Bize Ne Diyor?, 102. 
1245 Sülün, Kur’an Bize Ne Diyor?, 115. 
1246 Nahl: 16/41. 
1247 Sure Mekkîdir. Bkz.: M. Kâmil Yaşaroğlu, “İsrâ Suresi”, DİA, İstanbul 2001, XXIII, 177-178.  
1248 İsrâ: 17/80. 



147 
 

 

oluşu terkibi anlamlandırmakta yol gösterici olmaktadır.1249 Kelime “övgüye layık yer ve 

yüksek dereceli manevi makâm”1250 olarak tanımlanmış, Hz. Peygamber’in şefaati,1251 

olarak terimleştirilmiştir. 

1.8.3. Makâm-ı Mahmûd Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

Makâm-ı mahmûd’un zikredildiği ayetin iniş dönemi ve ayetin siyakı, rivayetlerle 

temellendirilen makâm-ı mahmûd algısıyla çelişmektedir. Ayetin siyak ve sibakı Hz. 

Peygamber’in Mekke’den hicret etmesini ve yeni bir yere yerleşmesini konu etmektedir. 

Aslında ayette Hz. Peygamber’e teselli verilmekte ve hicret öncesi moral aşılanmaktadır. 

Ayette yer alan bu terkip rivayetlerde her ne kadar şefaat olarak ifade edilmekte ise de 

konuyla ilgili Hz. Peygamber’den gelen bir beyan söz konusu değildir. Dolayısı ile 

terimleştirilen bu terkibin farklı anlaşılmasını gerektiren bir engel bulunmamaktadır. 

Kanaatimizce ayet dünya ile ilişkili bir terkipten bahsetmekte iken zamanla Hz. 

Peygamber’e tahsis edilen özel bir şefaati ifade eder hale gelmiştir. Hâlbuki makâm 

kelimesi Kur’an’da sadece uhrevi bir konumu anlatmak için zikredilmemektedir. Makâm-

ı mahmûd ifadesi makâm-ı İbrâhim gibi dünya ile ilgili bir konumu yani Medine İslam 

devletini anlatıyor olabilir. Fakat bu görüşü destekleyecek bir nas bulunmamaktadır.  

Söz konusu ayet, sûre bütünlüğü içerisinde değerlendirildiği zaman isrâ (gece 

yürüyüşü) ve teheccüd (gece namazı) kelimeleri ile makâm arasında bir ilişkinin varlığı 

da söz konusudur. Elbette isrâ (gece yürüyüşü) sadece Hz. Peygamber için söz konusu 

değildir. Kur’an’da Hz. Lût ve Hz. Mûsâ’ya da emredilen gece yolculukları 

zikredilmektedir.1252 Makâm kelimesi Arapça sözlüklerde ve yaygın anlamıyla durma 

eylemini, zamanı ve durulan mekânı ifade ettiği halde zamanla anlam genişlemesine 

uğramış ve bulunulan yeri, büyük mevkiyi ifade eder hale gelmiştir. Makâm-ı mahmûd 

ifadesi ile ilgili tartışmaların temelinde bu anlam genişlemesinin yattığını söyleyebiliriz.  

                                                           
1249 Üzüm, “Makâm-ı Mahmûd”, 414. 
1250 İlyas Üzüm, “Makâm-ı Mahmûd”, DİA, Ankara 2003, XXVII, 413. 
1251 Ebü’l-Bekâ, 367. 
1252 “Sen gecenin bir vaktinde ailenle birlikte yola çık.” Hûd: 11/81. Ayrıca bkz.: “Hemen gecenin bir 

vaktinde ailenin hızla yola koyulmasını sağla!” Hicr: 15/65; Hz. Mûsâ için bkz.: “Kullarımı geceleyin yola 

çıkar!” Tâ-Hâ: 20/77; Şuarâ: 26/52. 



148 
 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

RİSALET MÜESSESESİYLE İLGİLİ KELAM’IN TERİMLEŞTİRDİĞİ 

KUR’AN KELİMELERİ 

2.1. VAHİY 

El-vahyü (الوَحى) sürat/hız,1253 anlamında olup; الوحاء, kelimesi “الوحاءَالوحاء / hızlı 

hızlı” anlamında kullanılmaktadır.1254 Kelimenin kökü “v-h-y” (و-ح-ي) hızlı işaret, 

ses,1255 gizli bir ses,1256 acele ve süratli bildirmek,1257 haber vermek demektir.1258 Hızlı 

bir işi ifade etmek için; “ َوحيَ  ) denmektedir.1259 Çoğulu vuhiyyun ”أمر  حِيَ   şeklindedir.1260 (و 

Söz, yazı, mesaj veya işaretin süratle bildirilmesine vahiy denilir.1261 

Vahiy, bir şeye işaret etmek ve mimikleriyle göstermek1262 sembol ve yazı, sözdeki 

ima ya da kapalılık anlamlarına da gelir. İşaret; cümleden soyutlanmış bir ses, organlar 

ile işaret, yazıyla ya da başkalarından gizli bir sözle konuşma1263 olabilir. Bu gizlilik, 

birbirini takip eden bir dalgalanma, duraklama ve kesinti olmaksızın, harflerden oluşan 

bir varlığı olmayan, süratle idrak edilen gizli söz1264 anlamındadır. 

Konuşma olmaksızın yazma işine de vahiy denilmektedir.  َحِي  kelimesinin aslı الو 

taşlara yazmaktır (الكتابةَفيَالحجارة).1265 Vahyin taşa konuşmak gibi taşa yazmak, sırrını 

saklamak yani başkalarından gizlemek anlamı da vardır.1266 Ayrıca yazmak ve kitap 

olarak bildirmek1267 ve mektup (yazılı şey) demektir. Birine vahyetmek (َإليه  ,(أوحى

                                                           
1253 Halîl b. Ahmed, IV, 353-354; Cevherî, 2520. 
1254 İbn Dureyd, 231, 575, 1052; İbn Manzûr, VI, 4787. 
1255 İbn Fâris, Mu’cem, VI, 93. 
1256 Cevherî, 2520; İbn Sîde, IV, 37; İbn Manzûr, VI, 4787; Ebü’l-Bekâ, 918. 
1257 İbn Sîde, IV, 38. 
1258 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, II, 324; Mutarrizî, II, 344-345. 
1259 İsfehânî, 515. 
1260 Cevherî, 2520; İbn Manzûr, VI, 4787; Ebü’l-Bekâ, 918. 
1261 Tehânevî, II, 1776. 
1262 Ezherî, V/296; Cevherî, 2520; İbn Sîde, IV, 37; İbn Manzûr, VI, 4787; Ebü’l-Bekâ, 918; Topaloğlu-

Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 360. 
1263 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 659; Ezherî, V/297; İbn Fâris, Mu’cem, VI, 93; İsfehânî, 515;  
1264 Ebü’l-Bekâ, 936. 
1265 İbn Dureyd, 231, 1052; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, II, 324; Mutarrizî, II, 344; İbn Manzûr, VI, 4787. 
1266 İbn Manzûr, VI, 4787. 
1267 Ezherî, V, 296; Cevherî, 2520; İbn Manzûr, VI, 4787; Ebü’l-Bekâ, 918. 



149 
 

 

göndermek (بعثه) anlamı yanında, ilham etmek ( همهأل ) ve emretmek (أمرها) anlamlarına da 

gelmektedir.1268 

El-vahyü (الوَحى), kesinleşmiş kararı bildirmek (ت َفاستقر  َالقرار َلها  anlamında (وَحَى

kullanılmaktadır. Allah’ın arza vahyetmesi/bildirmesi böyledir.1269 Sözü iletmek (َ وَحَيت 

 şeklindeki kullanımda aynı şekildedir.1270 Dilde vahyin aslı, gizlice bildirmektir (اليهَالكلَمََ

 ki bu bir alışkanlığın vahiy diye isimlendirilmiş şeklidir.1271 (الحاء)

Araplarda vahiy; kitap, şiir ve sözlerinde görüldüğü üzere, nübüvvet vahyi,1272 

ilham,1273 işaret ve kitâbet1274 anlamlarında kullanılmaktadır. Vahyin işaret, remz/rumuz, 

ukd/akid, hat/yazı, darb-ı mesel, ilham, rüya, nusbe/işaret levhası, zecru’t-tayr/kuş uçuşu 

(fal) gibi dokuz farklı türünün olduğunu rivayet edilmiştir. İşaret ile kastedilen el, göz, 

kaş, omuz ve baş gibi vücut organları ile yapılan ima ya da iki kişi birbirinden 

uzaklaştığında sesin ulaşmayacağı kadar uzaklıkta olan birine kıyafet ve kılıç gibi şeylerle 

yerini bildirmektir. Remz, dudak hareketleriyle işaretleşme demektir. Hat, kitâbet yani 

yazı da vahiy demektir.1275 

Yahudilikte vahiy; Tanrı’nın tecellisi, rüya1276 ya da melek aracılığıyla1277 üç 

değişik şekilde gerçekleşmektedir. Tanrı bazen kendisi görünerek1278 bazen de eşyaya 

tecelli etmek1279 suretiyle vahyetmiştir. Tanrı’nın seslendiği,1280 yazarak verdiği1281 

şeklinde ifadeler de bulunmaktadır. Hz. Mûsâ’ya bizzat görünüp yüz yüze konuştuğu1282 

yer almaktadır. Bunun yanında Hz. Mûsâ’ya hitaben kendisini asla göremeyeceği 

şeklinde bir pasaj da bulunmaktadır.”1283 Tanrı, Hacer’e,1284 Rebeka’ya1285 ve 

                                                           
1268 İbn Sîde, IV, 37; Tehânevî, II, 1776. 
1269 Ezherî, V/296; İbn Sîde, IV, 37. 
1270 Cevherî, 2520. 
1271 Ezherî, V, 297; Tehânevî, II, 1776. 
1272 Şûrâ: 42/51. 
1273 Nahl: 16/68. 
1274 Meryem: 19/11. 
1275 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 660-664. 
1276 I. Krallar, 3/5. Ayrıca bkz.: Çölde Sayım: 12/6; Sayılar, 22/8. 
1277 Çıkış, 3/2. Ayrıca bkz.: Elçilerin İşleri: 7/30, 35. 
1278 Yaratılış, 32/30. Ayrıca bkz.: Ester, 1/14; Yeşaya, 40/5; Yaratılış, 12/7. 
1279 Çölde Sayım: 12/6. Ayrıca bkz.: Yasa’nın Tekrarı, 5/22; Levililer: 16/1-2; Çıkış, 6/2. 
1280 Çölde Sayım: 12/6. Ayrıca bkz.: Yasa’nın Tekrarı: 5/24. 
1281 Yasa’nın Tekrarı: 5/24: “Sonra bunları iki taş levha üstüne yazıp bana verdi.” 
1282 Çölde Sayım: 12/8. Ayrıca bkz.: Çıkış, 33/11; Tesniye, 34/12. 
1283 Çıkış, 33/20, 23. 
1284 Yaratılış, 16/7-8. 
1285 Yaratılış, 25/23. 



150 
 

 

peygamberlere1286 de vahyetmiştir. Tevrat’ta vahiy, Tanrı’nın görünmesi, zat veya 

iradesini izhar etmesi, seslenmesi ya da konuşması şeklindedir. Vahiy, Tanrı tarafından 

peygamberlere, onlar aracılığıyla da diğer insanlara bildirilmektedir.1287 

Hıristiyanlıkta vahiy Tanrı’nın tecessümü ile açıklanmakta ve Îsâ’nın kendisi 

olmaktadır. O, kavminin arasında iken kendisi, değilken kendisinin tecellisi ya da kutsal 

ruh vasıtasıyla1288 vahyetmektedir. Îsâ’yı tanrı kabul ettikleri için Îsâ, ya kendisi ya da 

Tanrı’dan aldığını başkasına1289 vahyetmektedir. Vahyettiği başkaları da peygamber1290 

olmaktadır. Ahd-i cedîd’e göre; Tanrı melek vasıtasıyla Hz. Meryem’e1291 ve çobana1292 

vahyetmiştir. 

Hıristiyanlıkta vahiy, diğer din ve anlayışlardan farklı1293 olarak bizzat Îsâ’nın 

cisme bürünerek beşer suretinde insanlar arasında görünen Tanrı Kelamı olmasıdır. Bu 

bedenleşmiş vahyin sebepleri; asli günah sebebiyle bozulmuş insan doğası, 

peygamberlerin tanıklıklarının yetersiz oluşu ve yaratılanların Yaratıcı’yı tanımakta 

yetersiz oluşları olarak belirtilmiştir.1294 

İslam’dan önce cahiliye dönemi şiirlerinde ise vahiy kelimesi; yazmak, ses, işaret 

ve ilham gibi anlamlarda yer almaktadır.1295 Örneğin, “Sahîfelerin iç taraflarında bir yazı 

 kalıntısını andıran o dört siyah at dışında...”1296 beytinde olduğu gibi yazmak (وَحْيٍَ)

anlamında kullanılmıştır. Vahiy kelimesi “Başıboş bir oyukta surad kuşlarının sesiydi 

                                                           
1286 Yaratılış, 6/13 ve 7/1: Nûh’a; Yaratılış, 12/7: Avram’a vahyedilmiştir. 
1287 Gürkan, “Yahudi Geleneğinde Vahiy ve Peygamberlik”, 41. 
1288 Matta: 10/27. Ayrıca bkz.: Matta:10/5; Luka, 9/1; Markos: 16/15. 
1289 Yuhanna: 20/21. 
1290 Elçilerin İşleri: 19/6. 
1291 Luka, 1/26-27. 
1292 Luka, 2/9. 
1293 Diğer inançlarda da vahiy anlayışı söz konusudur. Şamanizm’de şaman kendi istek ve iradesiyle gizli 

bilgilere ulaşabilen bir nevi kâhindir. Sabiilikte’te insan ruhu kurtuluşu ve ilahi bilgiyi aramakta kurtarıcı 

ışık elçisi (melek) vesilesiyle peygamber buna ulaşmakta ve tebliğ etmektedir. Zerdüştlük’te Zerdüşt 

mi’raca çıkartılmış, Tanrı ile görüşmüş, geçmişin, geleceğin bilgisi ve hayır dininin hükümleri öğretilmiş 

ve kendisine verilen mukaddes kitap Avesta ile dünyaya dönmüştür. Manihaizm’de peygamber Mani, 

Allah’tan vahyi doğrudan almaktadır. Hinduizm’de vahyi gönderen ilah, vahyi alan peygamber ve vahye 

aracılık eden varlıklar belirsizdir. Buna rağmen, sruti adında bizzat vahy ve ilham edilmiş metinler 

bulunmaktadır. Muhammet Tarakçı, “Eski Kültürlerde ve Doğu Dinlerinde Vahiy ve Peygamberlik”, Vahiy 

ve Peygamberlik, (Ed.: Yusuf Şevki Yavuz), Kuramer Yay., İstanbul 2018, 20-28. 
1294 Tarakçı, “Hristiyanlıkta Vahiy ve Peygamberlik”, 80, 104. Ayrıca şu kaynaklara bakılabilir: Aslan, 

Kur’an’da Vahiy, 11-18; Sinanoğlu, “Nübüvvet”, 286-291. 
1295 İbn Manzûr, VI, 4787. 
حَائفَِِ“ 1296  :.Ğaylân b. Ukbe, III, 1622. Aynı anlam için bkz ”أللأربعَالدُّهْمَِاللَّواتيَكأنَّهاَََََََبَقِيَّة َوَحْيٍَفيَب طونَِالصَّ

“َِ  Kisra döneminde kalmış sahîfelerdeki bir yazı (vahiy)“ ”كوحيَصحئفٍَمنَعهدَِكسرىَََََََفأهَداهاَلأعَجمَطِمْطِمِي 

gibi ki Onlar açık-seçik konuşamayan bir Arap olmayana hediye etmiştir.” Antere b. Şeddâd, 91. 



151 
 

 

 hareket ettiği zaman çenesinin hareketi...”1297 beytinde ise ses anlamında yer ,(وَحَي)

almıştır. Şair bu şiirinde devenin çene hareketini surad kuşunun sesine benzetmektedir. 

“Hendeğe ulaştığında öfkeni azalt, işaret edene (ََوَحَي) nasihatçiye yaklaşsaydım keşke.” 

beytinde1298 ise vahiy kelimesi bir şeye işaret etmek anlamında kullanılmıştır. Bazı 

beyitlerde ise konuşmak1299 anlamında zikredilmiştir. 

2.1.1. Kur’an ve Hadislerde Vahiy Kelimesi 

Kur’an’da “v-h-y” kökünden türeyen kavramlar yetmiş sekiz defa yer 

almaktadır.1300 Kur’an’da yer alan vahiy kelimesinin üç ana başlıkta değerlendirildiğini 

görmekteyiz. Bunlar; Vahiy, ilham ve gayrı ilahi vahiyler şeklinde tasnif 

edilebilmektedir. Vahiy kelimesinin Kur’an’da yer aldığı şekliyle farklı formları 

gruplandırılmaya çalışılmıştır: 

Allah’ın, Hz. Peygamber’e1301 ve diğer peygamberlere vahyetmesi1302 ile 

kendilerine vahyedildiğini iddia eden yalancılarla ilgili1303 ayetler yanında ilham 

manasına gelen vahiy1304 ile bal arısına, göğe, yere ve meleklere vahyedildiğine dair 

ayetler vardır.1305 Bir ayette ise vahyin geliş şekilleri zikredilmektedir.1306 

                                                           
مَا“ 1297 مََلَحَييَْهَِإذاََماَتلََهْج  -Ebü’l-Müsennâ Humeyd b. Sevr b. Hazn, Divan ”كانَوَحَيَالَصَْرداَنَفيَجَوْفَِضَالَةٍَََََََتلَهْج 

ı Hümeyd b. Sevr el-Hilali, (thk.: Muhammed Şefik el-Baytar), el-Meclisü’l-Vatanî li-s-Sekâfe ve’l-Fünun 

ve’l-Adab, Kuveyt 2002, Cilt: II, 231; Aşağıdaki beyitte de şair, vahiy kökünden gelen kelime ile güvercin 

sesinin kendi üzerindeki etkisinden söz etmektedir: “وَنائحةَأحيتَفيَالصبحَسمعهاَََََََفريعَفؤاديَوَاشمأزَوانكرا” 

“Ve sabah bir ses canlandı (أحيت), kalbimin derini onu duydu ve sızdı ve inkâr etti.” Şenferâ, 58. 
َأ دْنِيَنَصِيحًاَماَوَحَيََوَاحٍَ“ 1298 َبِهَاَََََََآليَْت  ِ  Ebû Muâz Beşşâr b. Bürd el-Ukaylî, Divan-ı ”خَف ِضَجَشَاكََعَليَنأَيَِْالَدُّن و 

Beşşâr b. Bürd, (thk.: İhsan Abbas), Daru’s-Sadır, Beyrut 2000, 186. 
ومَ “ 1299 َفِيَأفَْداَنِهَاَالرُّ حِيَإِليَْهََاَبِإنِْقاَضَِوََنَقْنَقةٍََََََََكَمَاَترََاطَن   Konuşuyor eşiyle erkek deve kuşu, tıpkı Rumların“ ”يو 

anlaşılmaz bir dille kalelerinde Birbirleriyle konuştukları gibi çatlak sesler çıkararak ve naknaka ederek.” 

Alkame b. Abede b. en-Nu’mân el-Fahl, Şerhü Divanı Alkame b. Abede el-Fahl, Darü’l-Kütübi’l-Arabiyye, 

Beyrut 1994, 41. 
1300 Abdulbâkî, 746-747; Okuyan, Kur’an-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, 632-633. 
1301 “Böylece Allah, kuluna vahyini iletti.” Necm: 53/10; Benzer ayetler için bkz.: Âl-i İmrân: 3/44; Nisâ: 

4/163; En’âm: 6/19, 50, 106, 145; A’râf: 7/203; Yûnus: 10/15, 109; Hûd: 11/12, 49; Yûsuf: 12/3, 102, 109; 

Ra’d: 13/30; İbrâhim: 14/13; Nahl: 16/43, 123; İsrâ: 17/39, 73, 86; Kehf: 18/27, 110; Tâ-Hâ: 20/114; 

Enbiyâ: 21/7, 25, 45, 108; Ankebût: 29/45; Ahzâb: 33/2; Sebe’: 34/50; Fâtır: 35/31; Sâd: 38/70; Zümer: 

39/65; Fussilet: 41/6; Şûrâ: 42/3, 7, 13, 52; Zuhrûf: 43/43; Ahkâf: 46/9; Necm: 53/4; Cin: 72/1. 
1302 “İçlerinden bir kişiye, vahiy göndermemiz...” Yûnus: 10/2. Benzer ayetler için bkz.: A’râf: 7/117, 160; 

Yûnus: 10/87; Hûd: 11/36, 37; Tâ-Hâ: 20/13, 48, 77; Enbiyâ: 21/73; Mü’minûn: 23/27; Şuarâ: 26/52, 63.  
1303 “Kendisine hiçbir şey bildirilmediği halde ‘Bana da vahiy geldi’ diyen...” En’âm: 6/93. 
نََ“ 1304 َالَِىَالْحَوَارِي ّٖ  :Havârilere ilham ettiğim zaman.” Mâide: 5/111. Benzer ayetler için bkz.: Yûsuf / وَاِذَْاوَْحَيْت 

12/15; Tâ-Hâ: 20/38; Kasas: 28/7. 
1305 “Ve rabbin bal arısına şöyle ilham etti.” Nahl: 16/68. Benzer ayetler için bkz.: Enfâl: 8/12 meleklere, 

Fussilet: 41/12: göğe, Zilzâl: 99/5: yere.  
1306 “Allah hiçbir insanla (karşılıklı) konuşmaz. Sadece bir vahiy ile veya bir perdenin arkasından veyahut 

bir peygamber gönderir de kendi izni ile istediğinin ona vahiy edilmesi suretiyle konuşur.” 

Şûrâ: 42/51. 



152 
 

 

Bir insanın (peygamberin), diğer insanlara vahyetmesi (İlahi kaynaktan gelmeyen 

vahiy)1307 ile varlıkların birbirine vahyetmesi/telkinine (şeytanın dostlarına 

fısıldaması)1308 dair ayetler de zikredilmiştir. 

Kur’an’da vahiy kelimesi dışında âyât,1309 beyyine,1310 furkan,1311 kitâb,1312 

kelimât,1313 tenzil,1314 ilkâ,1315 kavl,1316 alleme,1317 zikir,1318 kelam,1319 ruh,1320 rahmet1321 ve 

nidâ1322 kelimeleri de vahiy anlamında zikredilmiştir. 

Vahiy Kur’an’da; işaret,1323 kitâbet, risâlet,1324 ilham,1325 gizli söz,1326 emr,1327 

vesvese,1328 inzal-tenzil,1329 rüya,1330 Cebrâil tarafından peygamberlere indirilen 

vahiy,1331 ilham,1332 yazılı şey,1333 emr1334 ve söz1335 anlamlarında kullanılmıştır.1336 

                                                           
1307 “(Zekeriyyâ) derken mihraptan (odasından) kavminin karşısına çıkarak onlara, “sabah ve akşam 

(Allah’ı) tesbih edin” diye onlara işaret etti (ى  .Meryem: 19/11 ”.(فاَوَْحٰ 
1308 “Hiç kuşku yok ki, şeytanlar kendi dostlarına, sizinle mücadele etmelerini tavsiye ederler (fısıldarlar) 

ونََ)  .En’âm: 6/121. Ayrıca bkz.: En’âm: 6/112: İnsan ve cin şeytanlarının vesvesesi ”.(ليَ وح 
1309 En’âm: 6/115; A’râf: 7/35, 37, 40. 
1310 Hûd: 11/17; Muhammed: 47/14; Beyyine: 98/4. 
1311 Bakara: 2/53,185; Âl-i İmrân: 3/4; Enfâl: 8/41; Enbiyâ: 21/48; Furkân: 25/1. 
1312 Bakara: 2/53,180; Nisâ: 4/77,163, Mâide: 5/45-46; En’âm: 6/84-89,91; Meryem: 13/30; İsrâ: 17/2,55; 

Neml: 27/17; Mü’min: 40/53; Hadîd: 57/26-27. 
1313 A’râf: 7/158; Kehf: 18/27, 109. 
1314 İsrâ: 17/106; Şuarâ: 26/192; Secde: 32/2; Hâkka: 69/43; İnsan: 76/23. 
1315 Mü’min: 40/15; Müzzemmil: 73/5. Şeytanın ilkâ etmesi ile ilgili bkz.: Hac: 22/52. 
1316 Bakara: 2/35, 124, 260; Âl-i İmrân: 3/55, 60; Mâide: 5/110, 115, 116; A’râf: 7/143; Tâ-Hâ: 20/68; 

Müzzemmil: 73/5. “dedik” ifadesiyle kastedilen vahiydir. 
1317 Necm: 53/5. 
1318 Bakara: 2/252; Âl-i İmrân: 3/58; Hicr: 15/16; Enbiyâ: 21/24, 36, 50; Furkân: 25/29; Yâ Sîn: 36/11,69; 

Sâffât: 37/3; Kamer: 54/25: Mürselât: 77/5. 
1319 Bakara: 2/75; Tevbe: 9/6; Fetih: 48/15.  
1320 Nahl: 16/2; Mü’min: 40/15; Şûrâ: 42/52. 
1321 Bakara: 2/105; Âl-i İmrân: 3/74. 
1322 A’râf: 7/22; Sâffât: 37/104. 
1323 Sözlü işaret anlamında: En’âm: 6/112; sözsüz işaret anlamında: Meryem: 19/11. 
1324 Bakara: 2/97. 
1325 Şems: 90/8. 
1326 Meryem: 19/52; Şûrâ: 42/51. 
1327 Enfâl: 8/12. 
1328 En’âm: 6/112, 121. 
1329 İnzâl için: Nahl: 16/44; Tenzîl için: Şuarâ: 26/193. 
1330 Duman, Vahiy Gerçeği, 18-38; Yusuf Şevki Yavuz, ‘Kur’an ve Sünnet’te Vahiy’, 205. 
1331 Nisâ: 4/163; En’âm: 6/19. 
1332 Maide: 5/111; Nahl: 16/68. 
1333 Meryem: 19/11. 
1334 Fussilet: 41/12; En’âm: 6/112, 121. 
1335 Zilzâl: 99/5. 
1336 Mukâtil b. Süleymân, Kur’an Terimleri Sözlüğü, (Çev.: Beşir Eryarsoy), İşaret Yay., İstanbul 2016, 

127-129. 



153 
 

 

Hadis rivayetlerinde ise vahiy kelimesi hem sözlük hem de terim anlamlarıyla 

kullanılmaktadır. Kaynaklarda şeytanın vesvesesi, tebliğ ve gönderme, Kur’an ve 

Allah’ın kelamı anlamlarında geçmektedir. 

İlk vahyin başlangıcının uykuda sadık rüya şeklinde olduğu1337 ve peygambere 

rüyasında vahyedildiği1338 hadis rivayetlerinde yer almaktadır. Hz. Peygamber’e, 

kendisine vahyin nasıl geldiği sorulması üzerine; bazen meleğin çıngırak sesi gibi bir ses 

ile bazen insan suretinde1339 bazen Cebrâil’in hakîkî sûretiyle1340 geldiğini bazen de vahyi 

doğrudan Allah’tan aldığını1341 ve Allah vahyettiği zaman gök ehlinin (meleklerin) bir 

çan sesi işitip yere kapandıklarını söylemiştir.1342 

İbn Mesûd gibi bazı sahabeler Hz. Peygamber’in vahiy aldığına şahit olmuşlar,1343 

vahiy aldığı esnada Hz. Peygamber’in yaşadıklarına da şahitlik etmişler,1344 arı uğultusu 

gibi bir ses duyulduğunu1345 söylemişlerdir. Cibrâil vahiyle indiği zamanlarda, vahiy 

sebebiyle Hz. Peygamber’in, dilini ve dudaklarını hareket ettirdiği ve yine vahiy 

esnasında öyle yapmaması gerektiğinin bildirildiği1346 rivayet edilmiştir. 

Bazı rivayetlerde kendisine Kur’an’ın vahyedildiği,1347 Hudeybiye’den dönüşte 

fetih ayetlerinin vahyedildiği,1348 Allah’ın Hz. Mûsâ1349 ve Hz. Îsâ’ya vahyettiği,1350 

önceki ümmetlerden bazılarına da ilham edildiği, Hz. Peygamber’in ümmetinden birine 

ilham edilse onun da Hz. Ömer olacağı1351 zikredilmektedir. Bunların dışında hadis 

kaynaklarında yer aldığı şekliyle Hz. Ali’ye, yanlarında Kur’an dışında vahiy bulunup 

bulunmadığı sorulmuş, o da kılıcının kınında bulunan kâğıdı göstermiştir.1352 

                                                           
1337 Buhârî, Tefsir, 445; Ta’bir, 1; Müslim, İman, 252. 
1338 Buhârî, Ta’bir, 50; Müslim, Rüya, 21; Tirmizî, Rüya, 2292. 
1339 Buhârî, Bedü’l-vahiy, 2; Bed’i’l-Halk, 25; Müslim, Fedâil, 87; Nesâî, Salât, 933. 
1340 Buhârî, Bed’i’l-Halk, 45. Buhârî, Edeb, 237; Müslim, İman, 255; Tirmizî, Tefsir, 3325. 
1341 Buhârî, Tevhîd, 142; Müslim, İman, 259. 
1342 Ebû Dâvûd, Sünnet, 4705. 
1343 Buhârî, İlim, 66; İ’tisâm, 28; Tevhîd, 82; Umre, 17; Müslim, Sıfati’l-Kıyame, 32; Hac, 6; Ebû Dâvûd, 

Menasik, 1815; Nesâî, Menasik, 2668. 
1344 Buhârî, Şehadat, 26; Cihad, 48; Ayrıca bkz: Müslim, Hudud, 13; Fedail, 86; Nesâî, Salât, 934. 
1345 Tirmizî, Tefsir, 3173. 
1346 Buhârî, Tefsir, 449; Fedâili’l-Kur’an, 66; Müslim, Salat, 147. 
1347 Buhârî, Mağazi, 131; Buhârî, İ’tisâm, 7; Müslim, İman, 139. 
1348 Ebû Dâvûd, Cihad, 2730. 
1349 Buhârî, İlim, 16; Enbiya, 74; Tefsir, 246; Müslim, Fedâil, 170; Tirmizî, Tefsir, 3149. 
1350 Müslim, Fiten, 110; İbn Mâce, Fiten, 4075; Tirmizî, Fiten, 2240. 
1351 Buhârî, Enbiya, 136. 
1352 Buhârî, Cihad, 247.  



154 
 

 

Şeytanın insanlara vahyettiği1353 ve Allah tarafından köylere vahyedildiği de hadis 

kaynaklarında zikredilmiştir.1354 

2.1.2. İslam Düşüncesinde Vahiy Kavramı 

Yaradan ile yaratılan arasında bir iletişimin varlığı kaçınılmazdır. Bu iletişim 

Allah’ın iradesi ve insanın ihtiyacı neticesinde gerçekleşmektedir. İnsan cinsi için bu 

iletişim yukarıdan aşağıya doğru tek yönlü, peygamberler aracılığıyla söz konusu olmakta 

ve vahiy ile ifade edilmektedir. Boyutsal yönden farklı konumda bulunan yaratan ile 

yaratılan arasındaki bu iletişimin/vahyin neliğinin ve nasıllığının bilgisini elde etmek ise 

normal insanlar için mümkün değildir.1355 “Söz konusu iletişim, insanın Allah’la 

konuşması şeklinde değil, Allah’ın insana konuşmasıdır. Dolayısıyla bu iletişimde insan, 

ilahi kelamın zorunlu doğrudan nesnesidir.”1356 

Vahiy, Allah’ın beşer hayatına ve tarihe müdahalesi, bir bilgi kaynağı ve bir anlam 

aktarması olarak nitelendirilmiştir.1357 Allah, diğer peygamberlere vahyettiği1358 gibi Hz. 

Peygamber’e de vahyetmiştir.1359 Bu vahiy, Cebrâil tarafından insan suretinde ya da 

bizzat kendi suretinde getirilmiştir.1360 Allah’ın Cebrâil’e, Cebrâil’in de Hz. 

Peygamber’e,1361 ya Allah’ın bildirdiği şekilde ya da Cebrâil’in lisanıyla1362 vahyettiği 

söylenmiş ve evhâ kelimesi dedi/söyledi anlamı doğrultusunda yorumlanmıştır.1363 

                                                           
1353 Vedd, suvâ’, yeûs ve yeûk gibi Hz. Nûh döneminde yaşamış salih kimselerin isimlerinin putlara 

verilmesinin şeytan tarafından vahyedildiği belirtilmektedir. Buhârî, Tefsir, 440. 
1354 Doksan dokuz günah işleyen Yahudi’den bahsedilen bir rivayette, af umuduyla arayışta olan o kimseye 

ölümün geldiği, azab ve rahmet meleklerinin konuyu tartıştığı, ölen kimsenin affına vesile olması için 

Allah’ın, o kimsenin gideceği köye yaklaş, kendi köyünden de uzaklaş şeklinde köylere vahyettiği 

zikredilmektedir. Buhârî, Enbiya, 137; Müslim, Tevbe, 48. 
1355 Yusuf Şevki Yavuz, “Kur’an ve Sünnet’te Vahiy”, 230; Sönmez, Nübüvvet Tartışmaları, 35; Mücteba 

Altındaş, Kur’an’da Kitap Kavramı, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, Ankara 2012, 217; Tarakçı, 

“Eski Kültürlerde ve Doğu Dinlerinde Vahiy ve Peygamberlik”, 17; Ahmet Akbulut, Müslüman Kültürde 

Kur’an’a Yabancılaşma Süreci, Otto Yay., Ankara 2020, 82; İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, 237, 240; 

Faruk Beşer, “Vahiy: Keyfiyeti, Alanı ve Devamlılığı Konusunda Bir Anlama Denemesi”, Usûl İslam 

Araştırmaları Dergisi, Sakarya 2005, III, 48. (43-66). 
1356 Öge, İlâhî Kelâmın Yapısı, İnsan Yay., İstanbul 2008, 178. 
1357 Sâbûnî, el-Bidâye, 85; Atay, 179; Düzgün, Aydınlanmanın Keşif Araçları, Otto Yay., Ankara 2020, 

160; Barlak, 20. 
1358 Nisâ: 4/163. Ayrıca bkz.: İsrâ: 17/86; Yûsuf: 12/3; Şûrâ: 42/13; Nahl: 16/123; Ra’d: 13/30. 
1359 “Böylece Allah, kuluna vahyini iletti.” Necm: 53/10. Ayrıca bkz.: İsrâ: 17/39; İbrâhim: 14/13. 
1360 Taberî, XXII, 18, 21. 
1361 Mâverdî, en-Nuket, V, 391; Kurtubî, XX, 21; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 158;  
1362 Mâverdî, en-Nuket, V, 393. 
1363 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 368; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 166. 



155 
 

 

Cebrâil haricinde diğer meleklerin insan suretinde geldikleri1364 de ayetlerde yer 

almaktadır. 

Vahyin; gizlice bildirmek anlamından hareketle, Hz. Zekeriyyâ’nın ima ile işaret 

etmesi, bal arısına, havarilere ve Mûsâ’nın annesine vahyedilmesi örneklerinde olduğu 

gibi vahiy kelimesi ile ilhamın kastedildiği söylenmiştir.1365 Bazı âlimlere göre, Hz. 

Mûsâ’nın annesine vahyedilmesi, onun kalbine bir düşüncenin atılmasını, arıya 

vahyedilmesi hayvana verilen içgüdüyü göstermektedir. Cin ve şeytanların vahyi, 

vesvesedir. Vahyin bir diğer anlamı; Allah tarafından peygamberlerine buyruklar 

bildirilmesi ve hitab edilmesidir.1366 Yaratma esnasında Allah tarafından insana verilen 

donanımla zihnine yerleştirdiğine ilham, bunun daha üst bir manasına vahiy dendiği,1367 

işaret veya söz ile gerçekleştiği belirtilmiştir.1368 

Vahiy, gayb ile alakalıdır. Gayb ise, “fizik veya fizik ötesinde olsun, insanın 

kalbiyle farkına varabildiği, hissedebildiği fakat göremediği, duyular ve zihin yoluyla 

hakkında kesin nesnel bilgiye sahip olamadığı her şeydir.”1369 Bazı ayetlerde1370 Hz. 

Peygamber’e hitaben kendisine bildirilene kadar gaybı bilmediği1371 ve gaybın kendisine 

öğretildiği1372 ifade edilmiş, bazı ayetlerde1373 de Hz. Peygamber’e, kendisine 

indirilenlere1374 yani vahye-Kur’an’a1375 uyması emredilmiştir. 

Vahiy, bazı yerlerde1376 indirme,1377 bazı yerlerde1378 emir ve yasaklar, vaat ve 

tehditler,1379 öğretme,1380 melekler aracılığıyla gönderme1381 anlamındadır. Bazı 

                                                           
1364 Hûd: 11/69-70, 77-78; Zâriyât: 51/24-28. 
1365 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XI, 110. 
1366 Ateş, Çağdaş Tefsir, II, 412. 
1367 Atay, 181-182. 
1368 İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, 237, 240. 
1369 Halis Albayrak, Kur’an’da İnsan-Gayb İlişkisi, Şûle Yay., İstanbul 1996, 158-159. 
1370 Hûd: 11/49. Ayrıca bkz.: Yûsuf: 12/102. 
1371 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 285, 352. 
1372 Taberî, XIII, 370; Kurtubî, XI, 465. 
1373 En’âm: 6/106. Ayrıca bkz.: Yûnus: 10/109; Hûd: 11/12; Zümer: 39/65; Şûrâ: 42/3; Zuhrûf: 43/43; Kehf: 

18/27; Ankebût: 29/45; Ahzâb: 33/2. 
1374 Taberî, XII, 306; XV, 234; XVIII, 407. 
1375 Taberî, XXII, 8; Kurtubî, XVII, 51. 
1376 Şûrâ: 42/7: “Arapça bir Kur’an indirdik.” Ayrıca bkz.: Fâtır: 35/31. 
1377 Elmalılı, VII, 9; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 251. 
1378 İsrâ: 17/73. Ayrıca bkz.: Şûrâ: 42/13. 
1379 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 281; III, 155; Taberî, XII, 392; XX, 479; Mâtürîdî, Te’vilât, X, 25; 

Mâverdî, en-Nuket, II, 470; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 539; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 

270, 465. 
1380 Taberî, XVII, 35; Mâverdî, en-Nuket, II, 470. 
1381 Kurtubî, XV, 35. 



156 
 

 

ayetlerde de1382 ruhun vahyedildiği belirtilmiştir. Âlimler, bilgisizliği ölüme benzetmişler 

ve buna göre ruhun insana canlılık verdiği gibi vahyin de insanı bilgiyle canlandıracağını 

söylemişlerdir.1383 Vahiy ile bildirilenlerden hareketle vahyin ne olduğu belirlenmeye 

çalışılmıştır. Diğer bir ayette1384 Hz. Meryem, Hz. Zekeriyyâ ve Hz. Yahyâ’dan 

bahsedildiği, gayb olan bu bilgilerin Hz. Peygamber’e bildirildiği söylenmiştir.1385 Bu 

ayette, inkârcıların vahyi inkâr etmeleri sebebiyle1386 vahye vurgu yapıldığı belirtilmiştir. 

Bazı ayetlerden1387 hareketle de kimlere vahyedildiğine ve vahyedilen bu 

kimselerin peygamber olarak nitelenip nitelenemeyeceğine dair görüşler ileri 

sürülmüştür. Kimi âlimlere göre, melekler ve kadınlar1388 ile cinler ve kadınlardan1389 

peygamber gelmemiş, peygamberler erkeklerden seçilmiştir.1390 Hz. Meryem’in 

peygamber olduğu fakat peygamberliğinin risâlet anlamına gelmediği,1391 Hz. Mûsâ’nın 

annesine de risâlet vahyine benzeyen1392 veya nübüvvet vahyi olmayan1393 bir vahiy 

şekliyle bildirim gerçekleştiği belirtilmiştir. 

Vahiy kelimesi ile kastedilen manayı ifade etmek için vahiy; ses, kelam ve söz 

olarak isimlendirilmektedir. İma ve remz ise sesin olmamasıdır. Ses ve ima konusunda 

bir tanım üzerinde ittifak oluşturulamamıştır. Kur’an’da şeytan tarafından kalbe atılan 

manaya söz denilmiştir.1394 Bunun kalpte meydana gelen ve şeytandan kaynaklanan 

havâtır olduğu söylenmiş, emir, söz, vesvese, vahiy ve va’d olarak isimlendirilebileceği 

belirtilmiştir. Havâtır, ağızdan çıkmayan söz ve kelam olduğu için ya şeytanın pisliği olan 

vesvese ya da meleğin ilkası olan faydalı bir bilgi olabilmektedir. Çünkü ister şeytan ister 

melek insanın kalbine bir mana ilka etmek suretiyle konuşmayı gerçekleştirmektedir.1395 

                                                           
1382 Şûrâ: 42/52: “İşte böylece sana da kendi buyruğumuzla bir ruh (Kur’an) vahyettik.” 
1383 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVII, 191. 
1384 Âl-i İmrân: 3/44. 
1385 Ateş, Çağdaş Tefsir, II, 44. 
1386 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 557. 
1387 Yûsuf: 12/109. Ayrıca bkz.: Enbiyâ: 21/25. 
1388 Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 113; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 329, 438; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XVIII, 230; 

Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 178; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 138. 
1389 Mâverdî, en-Nuket, III, 88. 
1390 Kurtubî, XI, 469; Elmalılı, IV, 440; V, 105; Tabâtabâî, XI, 280. 
1391 İbn Âşûr, III, 244. 
1392 Mâtürîdî, Te’vilât, XI, 11-12. 
1393 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 172; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 628; Elmalılı, VI, 

175. 
1394 En’âm: 6/112; Nâs: 114/5. 
1395 Tabâtabâî, III, 210-211. 



157 
 

 

Havâtır; “İnsanın iradesi dışında zihnine gelen veya kalpte hissedilen duygu ve 

düşünceler anlamına”1396 gelmektedir. 

Mâtürîdî, Hz. Peygamber’e üç çeşit vahiy geldiği bunun ilkinin Kur’an olduğunu 

söylemiştir. İkincisi beyan vahyi olup; Allah, ya melek Cebrâil’in diliyle ya da başka bir 

vasıta ile vahyetmiş olup, sadece bazı insanlarla ilgili hükümleri içermektedir. Üçüncüsü 

de ilham ve ifham (bildirme/kavratma) vahyidir.1397  

Bu açıklama Allah tarafından Hz. Peygamber’e vahy-i gayr-i metluv verildiğine1398 

delil olarak gösterilmektedir. Âlimler vahyi, metlûv ve gayr-ı metlûv olarak ikiye 

ayırmışlardır. Vahiy, Allah tarafından hem lafzen hem de mana olarak indirilmişse vahy-

i metlûv (Kur’an) olarak, sadece mana olarak indirilmiş ve Hz. Peygamber tarafından 

lafza dönüştürülmüşse gayr-ı metlûv vahiy (Kur’an dışı vahiy) yani sünnet olarak 

nitelendirilmiştir.1399 Bazı âlimler, vahyi metlûv (Kur’an) dışında vahiy verilmediğini de 

iddia etmişlerdir. Gerekçe olarak, kitâbi vahiy anlayışını tahrif edeceği öne sürülmüş ve 

görüşlerini İbn Abbas’a dayandırmışlardır.1400 Bazı âlimlere göre Allah tarafından 

bildirilen vahiy, Cebrâil tarafından göğün yedinci tabakasında idrak edilerek resûl/elçiye 

indirilmiştir. Cebrâil, Allah tarafından kendisine bildirilen vahyi, önce idrak etmiş sonra 

kelam/söz olmadan, anlam olarak aktarmıştır. Bu, sünnete karşılık gelmektedir ki, 

mananın lafza büründürülmesi Hz. Peygamber’e aittir. Bir de lafzın da Allah’a ait olduğu 

ve Kur’an’a karşılık gelen vahiy söz konusudur.1401 

Kur’an dışı vahiy vardır diyenler, kendisine kitap verilmeyen peygamberlerle 

iletişimin vahy-i gayr-ı metlûv şeklinde olduğunu söylemişlerdir. Hz. Peygamber’in 

kendiliğinden konuşmadığı,1402 eşleri tarafından Hz. Peygamber’in sırrının ifşası,1403 Hz. 

                                                           
1396 Yusuf Şevki Yavuz, “Havâtır”, DİA, İstanbul 1997, XVI, 523-526. Detaylı bilgi için bkz.: Nuray 

Durmuş, İstem Dışı Düşünce Olarak Havâtır ve Dinî Sorumluluk Değeri, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi), AÜSBE, Erzurum 2018, 68. 
1397 Mâtürîdî, Te’vilât, XIII, 251. 
1398 Mâtürîdî, Te’vilât, IX, 44. 
1399 Sönmez, Nübüvvet Tartışmaları, 49; Bahçeci, 191. 
1400 Hatiboğlu, Hz. Peygamber ve Kur’an Dışı Vahiy, 63. Ayet ve rivayetlerle desteklenen görüşler vardır. 

Bedir savaşında esir alınması, Tebük savaşına katılmak istemeyenlere izin verilmesi, iş hakkında sahabeye 

danışmasının emredilmesi ve kitapta hiçbir şeyin eksik olmadığının bildirildiği gerekçelerini ileri 

sürmüşlerdir. Enfâl, 8/67: Ayrıca bkz.: Tevbe: 9/43; Âl-i İmrân: 3/159; En’âm: 6/38; Müslim, Hac, 147. 
1401 Bâkıllânî, el-İnsâf, 147; Cüveynî, Kitâbu’l-İrşâd, 135; Şehristânî, Nihâyetü’l-İkdâm, 462. 
1402 Necm: 53/1-7. 
1403 Tahrîm: 66/3. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nihayetul-ikdam


158 
 

 

Zeynep’le evlilik niyeti,1404 Bedir savaşı müjdesi1405 ve hurma ağaçlarının kesilip 

kesilmemesinin serbest bırakılmasını1406 delil göstermişlerdir. Hz. Peygamber’e hikmet 

verildiği1407 ifadesinden hareketle, hikmetin vahy-i gayr-ı metlûv yani sünnet olduğu 

iddia edilmiştir.1408 Diğer taraftan Hz. Peygamber’in kendiliğinden konuşmadığını 

bildiren ayetin, hadise değil bizzat vahyin kendisine işaret ettiği1409 söylenmiştir. Kaldı ki 

Hz. Peygamber hevasına uymaması1410 konusunda da uyarılmıştır. 

Hz. Peygamber’in bazı tecrübeleri onun tüm sünnetinin vahiy olduğu düşüncesine 

aykırı olmaktadır. Yukarıda verilen örnekler Hz. Peygamber’in kendisine yapılan itiraz 

ya da öneriyi dikkate aldığı, kendisinin de bir beşer olduğunu ifade ettiği1411 hatta dünya 

işini kendisinden daha iyi bileceklerini belirttiği1412 kaynaklarda yer almaktadır. 

Örneklerin hiçbirinin Kur’an haricinde vahiy olduğunu ispatlamadığını, ayetlerin 

bağlamlarının Hz. Peygamber’in vahiy olmayan konularda ictihad ettiğini, hata etmişse 

düzeltildiğini, isabet etmişse övüldüğünü gösterdiğini belirtmişlerdir.1413  

Allah’ın bütün peygamberlere vahyettiği1414 gibi Hz. Mûsâ’ya1415 vahyettiği ve bu 

konuşmanın mahiyetini (herhangi iki insan konuşması değil) sadece Allah’ın bildiği,1416 

bu vahyin ilham değil gerçek anlamda vahiy olduğu1417 ifade edilmiştir. Burada esas soru 

şudur: Allah ile insan arasındaki iletişimde kadim olan yüce yaratanın, hâdis olan ses ve 

harfleri insan tarafından nasıl duyulmaktadır?1418 Allah ile insan arasında bir iletişimden 

                                                           
1404 Ahzâb: 33/37. 
1405 Enfâl: 6/67. 
1406 Haşr: 59/5. 
1407 Nisâ: 4/113; Âl-i İmrân: 3/48; Nîsâ: 4/54; Yusuf Şevki Yavuz, “Kur’an ve Sünnet’te Vahiy”, 247. 
1408 Duman, Vahiy Gerçeği, 106, 128-140; Çelik, Kur’an Kur’an’ı Tanımlıyor, 48; Yusuf Şevki Yavuz, 

“Kur’an ve Sünnet’te Vahiy”, 239-241. 
1409 Düzgün, Âdem’den Öncesine Dönüş, 127. 
1410 Bakara: 2/120. Ayrıca bkz.: Mâide: 5/77; Muhsin Demirci, Vahiy Gerçeği, İfav Yay., İstanbul 2021, 

29; Altıntaş, 58; İzutsu, Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, (Çev.: S. Ayaz), Pınar Yay., İstanbul 2019, 

225, 228. 
1411 Buhârî, Şehâdât, 27; Enbiyâ, 48; Müslim, Akdiye, 1713; Tirmizî, Ahkâm, 1339; Ebû Dâvûd, Salât, 

1019. 
1412 Müslim, Fedâil, 2363. 
1413 Kırbaşoğlu, 188-318; Duman, Vahiy Gerçeği, 116-118. 
1414 Yûnus: 10/2; Enbiyâ: 21/73; Mü’minûn: 23/27; Hûd: 11/36, 37; 
1415 Şuarâ: 26/52; Ayrıca bkz.: A’râf: 7/117, 160; Tâ-Hâ: 20/13, 48, 77; Şuarâ: 26/63; Yûnus: 10/87.  
1416 Mâtürîdî, Te’vilât, IX, 184; Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 427. 
1417 A’râf: 7/117; Elmalılı, IV, 96.  
1418 Muhsin Demirci, Gaybî Bir Bilgi Kaynağı Olarak Vahiy, İslam Düşüncesinde Gayb Problemi I, 

Tartışmalı İlmî Toplantı 39, Ensar Yay., İstanbul 2003, 149; Saadet Altay, İslam Düşüncesinde Vahyin 

Mahiyeti, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), DÜSBE, Diyarbakır 2008, 28.  



159 
 

 

söz edilemeyeceği iddiaları söylense de1419 yaşanmış bazı tecrübeler üzerinden1420 bu 

iletişimin mümkün olduğu sonucuna varılmakta, insanı tanımak1421 gerektiğine vurgu 

yapılmaktadır. Vahyin mahiyetinin kavranamayacağı hususunda ittifak bulunmakla 

birlikte, Kur’an’da vahiy ile ilgili yer alan ayetlerin vahiy hakkında yeterli bilgiyi verdiği, 

vahiyle ilgili rivayet ve geleneksel değerlendirmelere ihtiyaç bırakmayacak kadar detaylı 

olduğu dile getirilmiştir.1422 

Vahyin indirildiği dönemde hem Yahudilerin hem de Arapların Hz. Mûsâ ile perde 

arkasından yapılan konuşmayı bildikleri ileri sürülmüşse de Cebrâil tarafından getirilen 

vahyi ne Yahudiler ne de Araplar biliyordu.1423 Fakat Hz. Peygamber’den önce cahiliye 

mensupları, vahiy türü bir bilgiye ancak şairler ya da cinler aracılığıyla ulaşılabileceğine 

inanmaktadırlar. Bu inanış vahyi anlamlandırmakta temel belirleyicileri olmuştur.1424 Bu 

sebeple de Hz. Peygamber şair,1425 büyücü,1426 kâhin1427 ve deli1428 olarak ilan edilmiştir. 

Peygamber ile kâhin arasında bir benzerlik kurulmuştur. Aradaki fark nebî vahiy için 

hiçbir çaba sarf etmezken kâhin bunu elde etmek için bir çaba sarf etmektedir. Nebîde 

aracı varlık melek iken kâhinde şeytandır. Nebî vahyi tebliğ ederken kâhin söylemde 

bulunmaktadır.1429 Oysa vahiy, kâhinin sezgisi ve medyumun zannından çok farklıdır.1430 

Vahiy aslında beşerin diliyle Tanrı’nın kendisini ifşa etmesidir.1431 Vahiyde asıl 

olan, bir mesajın ulaştırılmasıdır. Hıristiyan anlayışında olduğu gibi Tanrının kendini 

vahyetmesi (açığa çıkarması) değildir.1432 İslam’da vahiy Kur’an iken Hıristiyanlıkta Îsâ 

ve ona şahitlik edenlerin tecrübeleridir. Bu durumda İslam’da vahiy Hz. Peygamber ile 

nihayete ererken Hıristiyanlıkta Îsâ’dan sonra ona tabi olanlarda devam etmiştir. Bu 

                                                           
1419 Altay, 28. 
1420 İlyas Çelebi, İslam İnancında Gayb Problemi, MÜİF Yayınları, İstanbul 1996, 147. 
1421 Mehmet Tözluyurt, Allah İnsan İlişkisinin Aşamaları, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, 

Ankara 2014, 224. 
1422 Akbulut, Müslüman Kültürde Kur’an’a Yabancılaşma Süreci, 83. 
1423 Câbirî, Kur’an’a Giriş, 130. 
1424 Nasr Hâmid, İlahi Hitabın Tabiatı, 56-57; İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, 257-258. 
1425 Ya Sîn: 36/69; Hâkka: 69/41. 
1426 Zâriyât: 51/52. 
1427 Hâkka: 69/42. 
1428 Hicr: 15/6; Kalem: 68/2. 
1429 Nasr Hâmid, “Vahyin Mahiyet ve Kültürel Altyapısı”, (Çev.: Mehmet Emin Maşalı), UÜİFD, 6 (6), 

Bursa 1994, 442, (433-443). 
1430 Albayrak, 224-233. 
1431 İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, 232-233. 
1432 Düzgün, Aydınlanmanın Keşif Araçları, 161. 



160 
 

 

vahyin mahiyeti ile ilgili bir problemdir. Hıristiyanlara göre Tanrı’nın kendini vahyi 

sonraki dönemlerde de devam etmektedir.1433 

Kur’an’da “Allah hiçbir insanla (karşılıklı) konuşmaz. Sadece bir vahiy ile veya bir 

perdenin arkasından veyahut bir peygamber gönderir de kendi izni ile istediğinin ona 

vahiy edilmesi suretiyle konuşur.”1434 buyrulmuştur. Burada yer verilen ayet vahyin geliş 

şekillerinden bahsetmektedir. Allah, Hz. Mûsâ dışındaki diğer peygamberlerle melek 

aracılığıyla konuşmuştur.1435 Hz. Mûsâ’nın duyması hakiki, elçisi vasıtasıyla 

peygamberine sözü ulaştırması gerçeğe yakın mecazidir. Peygamberinin kalbine ilmi 

ilkası ise tam mecazdır.1436 Burada vahyin üç şekilde gelişinin bazı detayları vardır. 

Melek görünmeden kalbe ilka edebilir ya da üfleyebilir. Cebrâil asli suretinde ya da insan 

suretinde gelebilir. Sadık rüya, rüyadayken meleğin getirmesi ve uyanıkken işitme 

şekillerinde gerçekleşebilir.1437 Âlimler, Allah tarafından peygamberin kalbinde bir anda 

meydana gelen ilhamın da vahiy olduğunu hatta kelimenin bu şekilde kullanılmasının 

daha isabetli olacağını söylemiştir.1438  

Vahiy tüm unsurlarıyla şu şekilde ifade edilebilir: Vahyin kaynağı, vahyin kendisi, 

levh-i mahfûz ve vahyin elçisi olan melek, vahyin muhatabı peygamber ve vahyin tebliğ 

edildiği insan olmak üzere beş unsur bulunmaktadır.1439 Bâkıllânî’ye göre ise dört unsura 

iman gerekmektedir. Bunlar; vahyeden, vahiy, vahyedilen ve Cebrâil tarafından okunan 

vahyin dilidir. Ayrıca, vahyin geliş şekilleri ve unsurlarından öte vahyin mahiyetinden 

anlaşılanın ilham değil, muhatabına işittirilmesinin gerekli olduğu anlaşılmalıdır.1440 

Vahyin, beşere üç şekilde ulaşması konusunda kelamcılar da müfessirlerinkine 

benzer görüşler ortaya koymuşlardır. Fakat burada şu tanımlamayı dikkate almakta fayda 

söz konusudur: Vahiy tekvini ve teklifi olarak ayrılmalıdır. Tekvini olan; takdir, yaratma, 

tasarım ve ilhamdan müteşekkildir. Teklifi olan ise Allah’ın doğrudan, perde arkasından 

                                                           
1433 Celal Büyük, “Wilfred Cantwell Smıth’in Vahiy Anlayışı”, HÜİFD, 2010/2, 9 (18), 182. (173-183). 
1434 Şûrâ: 42/51. 
1435 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 421-422; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVII, 187. 
1436 İbn Âşûr, XXV, 141; Tabâtabâî, XVIII, 73. 
1437 Mâverdî, en-Nuket, V, 212; Bâkıllânî, el-İnsâf, 90-91; Ateş, Çağdaş Tefsir, II, 413-414; VIII, 213. 
1438 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVII, 188. 
1439 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVII, 190; Öge, İlâhî Kelâmın Yapısı, 178. 
1440 Bâkıllânî, el-İnsâf, 92, 96. 



161 
 

 

ve melek aracılığıyla peygamberlere, onlar aracılığıyla da insanlara ulaştırdığı mesajları 

içermektedir.1441 

Kendilerine vahyedildiğini iddia edenlerle ilgili ayetin,1442 peygamberlik iddiasında 

bulunarak kendisine vahyedildiğini iddia eden meşhur yalancı Müseylime1443 ile 

Esvedu’l-Ansî, Kur’an’ın bir benzerini indireceğim diyen Abdullah b. Sa’d b. Ebî Serh 

el-Kureşî1444  ve Secah1445 ile bunlara ek olarak Nadr b. Haris1446 hakkında indirildiği 

rivayet edilmiştir. Vahiyden (Kur’an) uzak birinin, kendisinin kalbine bir şey doğduğu ya 

da kalbinin kendisine bir şey bildirdiği1447 iddiası bu şekilde değerlendirilmelidir. Oysa 

ayete nüzul sebebi olarak gösterilen söz konusu rivayetlerin hiçbiri doğru değildir.1448 

Âlimler, Hz. Mûsâ’nın annesine vahyedilmesi hakkında farklı görüşler ileri 

sürmüşlerdir. Hz. Mûsâ’nın annesi bağlamında gelen “Hani annene şunu vahyetmiştik” 

ayetinde1449 olduğu gibi melek vasıtasıyla mı yoksa ilham mı olduğu belirsiz olmakla 

birlikte kesin bilgi ihtiva etmesi melek vahyi olduğunu düşündürmektedir. Zira ilham her 

hâlükârda kesin bilgi oluşturmamaktadır.1450 İlham, ya Allah’tan ya şeytandan olabilir. 

Hz. Mûsâ’nın annesi Allah’tan olduğunu anlamıştır.1451 Alûsî (ö. 1270/1854), Hz. 

Mûsâ’nın annesine melek gönderilerek vahyedildiği ancak nübüvvet dışında 

gönderildiğini ve kendisiyle konuştuğunu söylemiş,1452 bu yorumu hakkında sağlam bir 

delil ortaya koyamamıştır. 

Havarilere vahyedilmesi genelde ilham olarak kabul edilmiş, salih kimselere 

kendilerine gönderileni amele dökmeleri için onların nefislerine sadık ilham düşürüldüğü 

belirtilmiştir. Bu bildirim rüyada dahi olabilir.1453 

                                                           
1441 Mehmet Akif Ceyhan, Kur’an Ayetleri Işığında Vahiy, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, 

Ankara 2016, 183; Çelik, Kur’an Kur’an’ı Tanımlıyor, 46. 
1442 En’âm: 6/93: “Kendisine hiçbir şey bildirilmediği halde ‘Bana da vahiy geldi’ diyen...” 
1443 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 575. 
1444 Taberî, IX, 407; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 372; İbn Âşûr, VII, 375. 
1445 Kurtubî, VIII, 458. 
1446 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 522; İbn Âşûr, VII, 375. 
1447 Kurtubî, VIII, 458. 
1448 Ateş, Çağdaş Tefsir, III, 202. 
1449 Tâ-Hâ: 20/38. 
1450 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 332. 
1451 Mâtürîdî, Te’vilât, IX, 195. 
1452 Alûsî, X, 255. 
1453 İbn Âşûr, XX, 73. 



162 
 

 

Hz. Yûsuf’a yapılan vahiylerden birinin1454 henüz peygamberlik ile 

görevlendirilmeden önce gerçekleştiği bilinmektedir. Bu sebeple ona yapılan vahyin 

ileriye dönük müjdeler1455 veya peygamberliğine dair bir vahiy ya da ilham olduğu1456 

iddia edilmekle birlikte nübüvvet öncesi Allah’tan bir rahmet olarak irhas da 

olabileceğine yer verilmiştir.1457 

Vahyin bildirdikleri zaruri ve kesin bilgi içermektedir. Vahyin muhatabı sadece akıl 

sahibi insan olmayıp diğer yaratılmışlar için de vahiy söz konusudur.1458 Allah’ın bal 

arısına1459 vahyinin ilham1460 veya içgüdü1461 olduğu ifade edilmiştir. Ya da bu vahiy 

sadece arının bildiği bir yöntemle arıya öğretilmesidir.1462 Bal arısına vahiyde ise bir 

zorunluluk söz konusu olmakla birlikte nübüvvet vahyine benzer zorunluluk yoktur. 

İlham’dan daha kuvvetlidir.1463 Bu tarz vahyin, Allah’ın, menfaatlerini idrak, zararlardan 

sakınma ve yaşamlarının devamı için hayvanlarda yarattıkları ilhamlardan olduğu 

söylenmiştir.1464 

Allah, göğe vahyetmiştir.1465 Burada vahiy emretti,1466 bildirdi anlamındadır.1467 

Ayrıca göğe meleklerini yerleştirdiği, gökteki varlıkları (güneşi, ayı, yıldızları ve olması 

gereken diğer şeyleri) yarattığı ve ibadetleri/kulluğu meleklerden olan bütün sema ehline 

yapmaları için vahyettiği anlamındadır.1468 Vahiy bu ayette; halk (yaratma) ve îcâd 

(meydana getirme) manasına gelmektedir.1469 Allah, yere vahyetmiştir.1470 Vahiy; izin, 

ilham, emir şeklinde gerçekleşir. Hangisi uygun ise onunla anlamlandırılır.1471 Allah, bal 

arısı örneğinde olduğu gibi sadece yere konuşmak suretiyle emretti demektir.1472 Allah, 

                                                           
1454 Yûsuf: 12/15. 
1455 Mâtürîdî, Te’vilât, VII, 282. 
1456 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XVIII, 102. 
1457 İbn Âşûr, XII, 234. 
1458 Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 32. 
1459 Nahl: 16/68. 
1460 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 476; Taberî, XIV, 286; Mâverdî, en-Nuket, III, 199; Beyzâvî, Envâru’t-

Tenzîl, III, 232; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 221; Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 122. 
1461 Mâverdî, en-Nuket, III, 199; Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 122; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 163. 
1462 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 450. 
1463 Elmalılı, V, 246-247. 
1464 Kurtubî, XII, 365. 
1465 Fussilet: 41/12. 
1466 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 737; İbn Âşûr, XIV, 250-251. 
1467 Elmalılı, VI, 546; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 409. 
1468 Taberî, XX, 393; Kurtubî, XVIII, 399; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 68; Alûsî, XII, 356. 
1469 Tabâtabâî, XVII, 368. 
1470 Zilzâl: 99/5. 
1471 Mâtürîdî, Te’vilât, XVII, 298. 
1472 Alûsî, XV, 435. 



163 
 

 

meleklere de vahyetmiştir.1473 Burada vahiyle ilgili temel espri sürat ve kalbe atılmasıdır. 

Eğer kalbe atılan hayırsa bu melektendir. Eğer şer ise şeytanın telkini ve vesvesesidir.1474 

Kur’an’da bir insanın (peygamberin), diğer insanlara vahyetmesi1475 yer 

almaktadır. Bu vahyin nasıl gerçekleştiği konusunda Hz. Zekeriyyâ’nın, kendi eliyle 

kavmine bir yazı yazdığı, dudaklarıyla gözüyle veya başka şekillerde onlara ima ya da 

işaret ettiği belirtilmiştir.1476 Vahyin anlamlarından birisi de yazmaktır.1477 

Kur’an’da varlıkların birbirlerine vahyettiğinden1478 bahsedilmektedir. Şeytanların, 

Müslümanlarla mücadele etmek için, müşrik dostlarına vahyettikleri1479 fısıltılar1480 

şeklinde yorumlanmıştır. Bir başka ayette1481 aynı şekilde şeytan tarafından yapılan 

vesveseden1482 bahsedilmektedir. Şeytanların aldattıkları söylenmiş,1483 birbiriyle 

karşılaşınca da biri ötekine kimi nasıl kandırdığını anlatıp tavsiye de bulunduğu 

zikredilmiştir.1484 Yani cin şeytanları ins şeytanlarına, aynı şekilde bazı cinler diğer bazı 

cinlere, bazı ins diğer bazı inse vesvese vermekte1485 küfre çağırmaktadır.1486 

Vahyin indirilişi ve yeri hakkında da görüşler ortaya konmuştur. Allah’ın 

yaratılmışlarla ilgili bilgiye dair bütün her şeyi muhtevi kitap olan levh-i mahfûz vahyin 

de merkezidir.1487 Kur’an vahyi, Levh-i Mahfûz’da Arapça lafız olarak yaratılmış,1488 

Cebrâil de lafzen1489 getirmiştir. Vahyin, Hz. Peygamber ve indirildiği ortam için Arapça 

                                                           
1473 Enfâl: 8/12. 
1474 Mâtürîdî, Te’vilât, VI, 182. 
1475 Meryem: 19/11. 
1476 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 623; Mâtürîdî, Te’vilât, IX, 122; Mâverdî, en-Nuket, III, 359; Zemahşerî, 

el-Keşşâf, IV, 9; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 191; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 7; Ebü’l-Berekât en-

Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 328; İbn Âşûr, XVI, 74; Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 371. 
1477 Kurtubî, XIII, 421; Alûsî, VIII, 391. 
1478 En’âm: 6/121. 
1479 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 586. 
1480 Taberî, IX, 497; Kurtubî, VIII, 501; Ateş, Çağdaş Tefsir, III, 230; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, II, 208, 213. 
1481 En’âm: 6/112. 
1482 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 180. 
1483 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 584. 
1484 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 585. 
1485 Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 389; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 178; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, I, 531; Tabâtabâî, VII, 332. 
1486 Mâtürîdî, Te’vilât, V, 185-186. 
1487 Muhammed İkbal, İslam’da Dini Düşüncenin Yeniden İhyası, (Çev.: Rahim Acar), Timaş Yay., İstanbul 

2020, 37-43; Düzgün, Aydınlanmanın Keşif Araçları, 174. 
1488 Akbulut, Müslüman Kültürde Kur’an’a Yabancılaşma Süreci, 93. 
1489 Kâdî, el-Muğnî VII, 79-80; Kâdî, el-Muhît bi’t-Teklîf, (Nşr.: J.J. Houben), Matbaatü’l-Kâtûlîkiye, 

Beyrut 1962, 323-325; Akbulut, Müslüman Kültürde Kur’an’a Yabancılaşma Süreci, 93. 



164 
 

 

olması bilinçli bir seçimdir.1490 “Peygamberler vahyi beşer üstü bir nitelikle değil beşerî 

yapılarıyla algılar.”1491 

Mu’tezile, vahyin bir düşünce iken Hz. Peygamber’e ulaştıktan sonra söze 

bürünerek içinde yaşadığı toplumun dili olan Arapça ifadelere dönüştüğünü 

söylemiştir.1492 Bu düşünce Kur’an’ın nazm ve belagat açısından değil barındırdığı gayb 

haberleri dolayısıyla mucize olduğu sonucuna götürmüştür.1493 Vahyin akışı, Mutezilî 

kelamcılara göre; Allah’ın mana olarak meleklerin duyacağı ve anlayacağı şekilde 

söylediği sözlerin melekler tarafından levh-i mahfûz’a yazılmasıyla devam eder. Cebrâil, 

mana olarak alıp işaret olarak levh-i mahfûz’a kaydettiği ve ezberlediklerini 

peygamberlere iletir. Peygamberler lafza bürüdükleri bu işaretleri insanlara aktardıkları 

zaman insanlar bunun Allah kelamı olduğunu anlarlar.1494 

Kelamcılar, Kur’an’ın bir beşer sözü olmadığını, tamamen Allah kelamı olduğunu, 

aksini iddia edenlerin bunu ispatlamaktan aciz kaldıklarını pek çok delille ispat etmeye 

çalışmışlardır.1495 Vahyin ilk muhatabı olan peygamber, içinde yaşadığı toplumun dil ve 

kültürüne hâkim bir karakter olarak vahyi almaya hazırdır.1496 Peki, vahiy kaynak 

itibariyle muhatabına lafzen mi, manen mi yoksa hem lafzen hem manen mi iletilmiştir? 

Vahyin dili olan Arapça lafızlar meleğe mi yoksa peygambere mi aittir?1497 Bu konu İslam 

düşüncesi tarihinde tartışılagelen konulardan biridir. Ehl-i sünnet’e göre vahiy, hem 

mana1498 hem de lafız1499 olarak indirilmiştir.1500 Çünkü vahyi mana ve lafız olarak 

ayırmak etle tırnağı ayırmak gibi olacaktır.1501 

                                                           
1490 İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, 232-233; Adem Lök, “Hanefîliğin İtikadî Boyutu”, İslam Düşüncesi 

Araştırmaları, (Ed.: Abdulcelil Bilgin, Yusuf Aydın), Araştırma Yay., Ankara 2019, 287, (271-304). 
1491 Yusuf Şevki Yavuz, “Vahiy”, DİA, İstanbul 2012, XLII, 441. 
1492 Hayyât, 65. 
1493 Hayyât, 27. 
1494 Kâdî, el-Muğnî, V, 170, 178; VII, 3, 79, 105, 201-20; XI, 5. 
1495 Şehristânî, Nihâyetü’l-İkdâm, 447-448. 
1496 Fazlur Rahman, İslami Yenilenme Makaleler III, 29-33. 
1497 Cüveynî, Kitâbu’l-İrşâd, 135. 
1498 A’râf: 7/203. Ayrıca bkz.: Yûnus: 10/15; Necm: 53/4. 
1499 Yûsuf: 12/2. Ayrıca bkz.: Kehf: 18/27; Kıyâmet: 75/16-19. 
1500 Akdemir, 99. 
1501 Akbulut, Müslüman Kültürde Kur’an’a Yabancılaşma Süreci, 97. Lafız ve mana ayrımı vahyin 

yaratılmış olup olmadığı üzerinde tartışmalar yapılmıştır. Detaylı bilgi için bkz.: Eş’arî, el-Lümaʿ fi’r-Red 

ʿalâ Ehli’z-Zeyğ ve’l-Bida, (tsh. ve thk.: Hammûde Garâbe) Matbaatü Mısır, Kahire 1955, 15; Mâtürîdî, 

Kitâbü’t-Tevhîd, 74; Kâdî, el-Muhît bi’t-Teklîf, 317; Kâdî, Şerhü’l-Usûli’l-Hamse, 549; Kâdî, el-Muğnî, 

VII, 84-85; Cüveynî, Lümâʿu’l-Edille, 92; Sâbûnî, el-Bidâye, 60-61; Ali el-Kârî, 8-10. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nihayetul-ikdam


165 
 

 

Kelamcılar vahyin, yumuşak bir toprağa yazı yazılması gibi peygamberin kalbine 

yazıldığını, bunun yansımasının peygamberin kalbinde oluştuğunu söylemişler,1502 

Allah’ın kelamının, harf ve ses olmadığını belirtmişlerdir.1503 Bu düşünceler 

Kelamullah’ın yaratılıp yaratılmadığı, ezeli olup olmadığı ile ilgili tartışmalara dayalı 

olarak ortaya konmuştur. Bu durumda bir mana olan Kelamullah ile onun yansıması olan 

işaret ve ibareler farklı olmaktadır.1504 Vahiy, insan tarafından herhangi bir çaba ortaya 

konulmadan Allah tarafından kalpte yaratılan bilgi olmaktadır. Vahiy, tamamen Allah’ın 

iradesi ile alakalı bir olgudur. Peygamberler de beşer oldukları halde risâlet/elçilik ile 

görevlendirilmiş ve beşer olarak kendilerine vahyedilmiştir.1505 

Bazı âlimler, peygamberlerin vahiy alış halindeyken birtakım ruhsal tecrübeler 

nedeniyle cezbeye kapıldıklarını, beşerî özelliklerden sıyrıldıkları ve kendilerine 

fısıldananları işittiklerini iddia etmişlerdir.1506 Vahyin ya peygamberin melekût âlemine 

yükselmesiyle ya da Cebrâil’in insan âlemine inmesi şeklinde gerçekleştiği söylenmiştir. 

Birinci şekilde gerçekleşen vahiy sözsüz ve işaret yoluyla olmaktadır ki peygamber 

tarafından lafza büründürülmekte, ikinci şekil Cebrâil’in lafza büründürmesiyle daha 

kolay tezahür etmektedir.1507 Fakat bunlar iddia olmaktan öteye gidememektedir. En 

azından vahiy alırken Hz. Peygamber’in melek Cebrâil ile olan diyalogları vahiy 

esnasında son derece uyanık, bilinçli ve vahyin idrakinde olduğunu göstermektedir. 

Yaratan ile yaratılan arasında gerçekleşen iletişim, sözlü ve sözsüz olarak iki 

türlüdür. Birincisi teknik anlamda, ikincisi ayet/işaret (Tanrı’nın yeryüzündeki işaretleri) 

inmesi anlamında her ikisi de vahiydir.1508 Vahiy, sözlü olursa muhatabı insan ve insanın 

dili, sözsüz olursa tüm yaratılmışlara kendi idrakleri gereğince gerçekleşmektedir.1509 

İlahi kelam ile vahiy birlikte düşünülmelidir.1510 İlahi kelamın diğer adlandırması 

                                                           
1502 Şehristânî, Nihâyetü’l-İkdâm, 455. 
1503 Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 42. 
1504 Âmidî, Ebkârü’l-Efkâr, IV, 70-72. 
1505 Şehristânî, Nihâyetü’l-İkdâm, 465. 
1506 İbn Haldun, Mukaddime, I-II, (Haz: Süleyman Uludağ) Dergâh Yay., İstanbul 2007, I, 294; II, 235; 

Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 152. 
1507 Nasr Hâmid Ebû Zeyd, “Kur’an Vahyi” (Çev.: M. Emin Maşalı), UÜİFD, Cilt: 6, Sayı:6, 1994, 447-

458, (445-458). Bu konuda şunlar da söylenmiştir: vahyin vukuu esnasında, vahiy elçisi ile muhatabı 

konum açısından eşit olmalıdır. Bu durumda ya elçi muhatabının konumuna inmekte ya da muhatap elçinin 

konumuna yükselmektedir. Aracısız iletişimde ise konum önemli değildir. Çünkü doğrudan kalbe ilka söz 

konusudur. İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, 251-252, 286. 
1508 İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, 125, 231. 
1509 İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, 205-209. 
1510 Öge, İlâhî Kelâmın Yapısı, 182. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nihayetul-ikdam
https://islamansiklopedisi.org.tr/nihayetul-ikdam


166 
 

 

vahiydir. Kur’an, ilahi kelam yani vahiydir. Bu yönüyle bir tartışmaya konu olmamıştır. 

Fakat Hz. Peygamber’in sadece aldığını olduğu gibi aktaran değil, vahyi kendi kalbinden 

dışarıya akıtan bir dinamik olduğu tartışılagelmiştir.1511 Mu’tezile’ye göre vahiy, ister 

sözlü olsun ister sözsüz olsun Cebrâil’e nasıl emredildiyse, ilahi iradenin muradına uygun 

olarak peygamberlere aktarılmış gerek Cebrâil gerekse Hz. Peygamber vahyi kusursuz 

bir şekilde kavramıştır.1512 

Kelamcılar vahyi, müstakil bir başlık altında ele almamış, Allah’ın kelamı oluşu 

yönüyle değerlendirmiştir. Allah kelamının yaratılmış olup olmadığı meselesi üzerinde 

yoğunlaşılması sebebiyle kavramsal bir analiz söz konusu olmamıştır.1513 Ayrıca ilmin 

kaynakları başlığı1514 altında bir bilgi kaynağı olarak ele alınmıştır. Eserlerde Kur’an’ın 

yaratılması/halku’l-Kur’an tartışmaları ve Allah’ın sıfatlarından biri olarak kelâmullah 

çerçevesinde vahye dair genel hatlarıyla bilgiye ulaşılabilmektedir.1515 Vahiy, Allah’ın 

kelam sıfatıyla ilgilidir. Elçiler aracılığıyla insanlara ulaştırılmaktadır.1516 Ayetlerde yer 

aldığı şekliyle, kelâmullah genellikle Kur’an’dır.1517 Ve bu sıfat, tüm ilahi kitapların da 

kaynağı1518 olup, vahyin, kitapların ve peygamberlerin hakikatlerinin sebebidir.1519 

Kelam, kadîm/ezeli olması yönüyle Allah, hâdis olması yönüyle mahlûkat için geçerli 

olan iki yönlü bir kelimedir. 

Filozoflar,1520 kelamcılarla vahyin kaynağı hususunda aynı görüşte olmalarına 

rağmen vahyin tasarrufunun peygamberlere ait ve peygamberler tarafından yazılmış 

                                                           
1511 Fazlur Rahman, İslam, 80. 
1512 Kâdî, el-Muğnî, VII, 207. 
1513 Aslan, Kur’an’da Vahiy, 46; Aslan, İslâm’da Peygamberlik, 58; Cemalettin Erdemci, “Kelâm İlminde 

Vahiy”, Milel ve Nihal, 8 (1), Ocak-Nisan 2011, 140, (119-142); Akbulut, Müslüman Kültürde Kur’an’a 

Yabancılaşma Süreci, 95. 
1514 Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 32; Pezdevî, 22. Kelamcıların vahyi yeterince ele almadıkları noktasındaki 

eleştiriler, vahyin sorgulanmayacak kadar ortada, yokluktan varlığa çıkmış ve somut tezahürleri olan bir 

olgu olmasıyla cevaplandırılmıştır. Hülya Alper, Kelâm İlminde Vahyin ve Aklın Yeri, Ensar Neşriyat, 

İstanbul 2013, 133; Ayrıca bkz. Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 66-67; Pezdevî, 21; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, 

Tebsıratü’l-Edille, I, 19. 
1515 Kâdî el-Muhtasar fi Usûli’d-Din, ‘Resâilü’l-Adl ve’t-Tevhid’, (thk.: Muhammed İmara), Müessesetü 

Dari’l-Hilal, 1971, 193; el-Muğnî VII/3; Üsmendi, 82; Fahrüddîn Râzî, el-Erba’ûn fî Usûli’d-Dîn, (thk.: 

Mahmud Abdulaziz Mahmud), Beyrut 2009, 175; Ceyhan, 135. 
1516 Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-İ’tikâd, 115. 
1517 Bakara: 2/75. Ayrıca bkz.: Tevbe: 9/6; Fetih: 48/15. 
1518 İsmail Hakkı İzmirli, Yeni İlmi Kelam, (Sad.: Sabri Hizmetli), Ankara Okulu Yay., Ankara 2013, 363; 

Recep Kılıç, “Vahiy: Mahiyeti, İmkânı ve Doğrulanması Üzerine”, Milel ve Nihal, 8 (1), Ocak-Nisan 2011, 

24, (21-47). 
1519 Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-İ’tikâd, 114. 
1520 İslam filozofları bir beşerin vahiy alabilmesi için fiziksel ve ruhsal birtakım yeteneklere sahip olması 

gerektiğini söylemişlerdir. Âmidî, Ebkârü’l-Efkâr, IV, 7-10. Genel kabul; Allah’tan bir faal aklın sudur 

ettiği, peygamberin de kendi yetenekleriyle o akıldan bilgi akışını gerçekleştirdiğidir. Bu iletişim yukarıdan 



167 
 

 

metinler olduğunu ileri sürmüşlerdir. Bu metinlerin filozoflarca anlaşılabilecek derûnî, 

bâtınî ve insanların kendisiyle amel edebileceği zahiri yönleri vardır.1521 

Şîa, her ne kadar vahiy konusunda Ehl-i sünnet ile benzer görüşlere sahip olsa da 

diğer tartışmalardan farklı olarak daha çok, vahyin sona erip ermediği konusuyla 

ilgilenmiştir. Sistemlerinin imamete dayalı oluşu burada da kendisini göstermektedir. 

Çünkü imamlar, nübüvvet vahyi almamakla birlikte ilham almaktadırlar.1522 Şîa, Hz. 

Peygamber’den rivayet edilen haberlerin de Kur’an dışı vahiy olduğunu ve eğer tamamı 

kayda geçirilebilmiş olsaydı veya Kur’an’dan olsalardı, on yedi bin ayete denk geleceğini 

söylemişlerdir.1523 

Tasavvufta da vahyin ilham anlamı ön planda tutulmuştur. Bu da vahyin ilham ile 

eşitlenmesi gibi bir durumu doğurmuştur. Şîa’da imamet ile devam eden vahiy, sûfi 

anlayışta ilham olarak ifade bulmuştur.1524 Sufilere göre vahiy, kalplerdeki ilahi 

işaretlerdir. Küllî ruh’tan cüz’î nefislere taşan bildirimlerdir.1525 Hariçten bir vahiy 

gelmez; cüz’î nefiste bir yansıma olarak tezahür eder. Cebrâil’in indirdiği vahiy, 

peygamberin gördüğü bir hayalin sûretlenmesi olup suretin aslı da peygamberin 

nefsinden ibarettir.1526 Tasavvufun etkisiyle olsa gerek, kelamcılar risâlet vahyi ve 

nübüvvet vahyi şeklinde bir ayrıma gitmişler, birincisinde vahiy Cebrâil tarafından 

öğretilirken ikincisinde Allah tarafından bir ilka olarak adlandırmışlardır.1527 

                                                           
aşağıya değil aşağıdan yukarıya doğru gerçekleşmektedir. Onlara göre bu akışta peygamber, hakikatte 

varlığı bulunmayan birtakım suretlere şahit olmaktadır. Râzî, el-Metâlibü’l-Âliye, VIII, 411-412. Ayrıca 

bkz.: Yusuf Şevki Yavuz, “Nübüvvet”, 279-285; Hasan Tanrıverdi, “İbn Haldûn’un Vahiy Anlayışı”, 

Uluslararası İbn Haldûn Sempozyumu, Çorum Belediyesi Kültür Yay., Ankara 2015, 245, (213-248); 

Demirci, Tefsir Terimleri Sözlüğü, İfav Yay., İstanbul 2014, 190-194; Kılıç, 30-31. “Vahiy, peygamberlerin 

muhayyile gücüyle ortaya koydukları sembolik temsillerden meydana gelir.” Yusuf Şevki Yavuz, “Vahiy”, 

441; Muammer İskenderoğlu, Felsefi Nübüvvet Teorisi, İslam Düşüncesinde Teoriler Metafizik, I-III, 

(Haz.: Ömer Türker), Ketebe Yay., İstanbul 2021, III, 1417-1418. Burada hemen şunu belirtmek gerekir 

ki, peygamberlik kesbi değil vehbidir. Fakat peygamberlerin kendi çaba ve donanımları, vahye muhatap 

olmaları açısından önemli görülmüştür. Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 150. Beşer peygamber 

için hiçbir şekilde vahye müdahale söz konusu değildir. Kendisine bildirileni olduğu gibi aktarmıştır. İbn 

Fûrek, 64-67; Yusuf Şevki Yavuz, “Kur’an ve Sünnet’te Vahiy”, 237. 
1521 Fehrullah Terkan, “Klasik Dönem İslam Felsefesinde Vahiy ve Peygamberlik”, Kuramer Yayınları, 

Vahiy ve Peygamberlik, (Ed.: Yusuf Şevki Yavuz), İstanbul 2018, 554-555. 
1522 Küleynî, I, 254; Fığlalı, 222. 
1523 Fığlalı, 214. 
1524 Hayyât, 110. 
1525 İbnü’l-Arabî, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, I-II, (Şrh.: Avni Konuk), Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yay., İstanbul 2017, II, 1434-1435; Yusuf Şevki Yavuz, “Vahiy”, 442. 
1526 İbnü’l-Arabî, Fütûhât-ı Mekkiyye, I, 66-68. Ayrıca bkz.: Cebecioğlu, 514; Yusuf Şevki Yavuz, “Vahiy”, 

441-442; Yusuf Şevki Yavuz, “Kur’an ve Sünnet’te Vahiy”, 234. 
1527 Sâbûnî, el-Müntekâ min İsmeti’l-Enbiyâ, Dârü İbn Hazm, Beyrut 2014, 90. 



168 
 

 

Vahiy, Allah ile elçileri arasında başkalarının bilemeyeceği bir iletişim, 

psikolojik/ruhi bir haldir.1528 Allah’tan olduğu zaman “haber verdi veya ilham etti”, 

insandan olduğu takdirde işaret ve ima anlamına gelmektedir.1529 Ancak terimleşme 

süreci sonrasında anlam daralmasına uğrayarak; melek vasıtasıyla iletilen, nübüvvete özel 

olan ve tebliğ şartı bulunan1530 bir olgu olarak tanımlanmıştır. 

2.1.3. Vahiy Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

Hızlı ve gizli iletim anlamına gelen ve çokanlamlı bir kavram olan vahiy kelimesi 

Kur’an’da geniş bir anlam sahasına sahiptir. Kur’an, vahyi Allah’tan elçilere, elçilerden 

insanlara, Allah’tan arıya ve şeytandan dostlarına yapılan ileti şeklinde ifade etmekte ve 

kelimeye tam olarak dinî bir anlam yüklememektedir. Vahiy kelimesi Kur’an’i tabirde 

işaret, ilham, içgüdüsel bilgi, elçilere gönderilen ilahi talimatlar, şeytani vesvese gibi 

farklı anlamlarda kullanılmıştır. İlahi olan ve olmayan her hızlı ve gizli ileti Kur’an’i 

beyanda vahiy olarak isimlendirilmektedir.  

Elçilere gönderilen ilahi vahyi diğer vahiylerden ayıran herhangi bir tabirin 

olmaması ilim ehlini birtakım arayışlara sevk etmiştir. İlahi vahyin diğerlerin ayrılması 

için belki de “vahy-i ilahi” gibi bir tabir geliştirilebilirdi. Kavram karmaşasının önüne 

geçmek için farklı ilmi disiplinler bazı kelimeleri terimleştirme yoluna gitmiş ve 

kelimelere özel anlamlar yüklemişlerdir. Vahiy kavramı da bu gaye ile terimleştirilen 

kavramlardan bir tanesidir. Terimleşen vahiy kavramı dini literatürde ve özellikle kelam 

ilminde anlam daralması yaşamış ve Allah’tan elçilere farklı yollarla gönderilen ileti 

anlamında kullanılmıştır. Vahiy kavramının peygamberlere indirilen vahiylere 

indirgenerek terimleşmesi geniş kullanım alanını daraltmış olsa da vahiy algısı 

konusundaki kelime karışıklıklarının önüne geçmesi açısından önem arz etmektedir.  

Peygamberler dışında kalan kişilerin vahiy alıp almadığı tartışması vahiy 

kavramının özel anlam ifade etmesi ile birlikte son bulmuş ve mevzu ilham gibi farklı 

kelimelerle tartışılmaya başlanmıştır. Şîa’nın imamlara, Sûfîlerin velîlere ilham yoluyla 

veya birebir vahiy geldiği şeklindeki algıları terimleşmiş anlamıyla vahiy kavramına 

                                                           
1528 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 361; Yusuf Şevki Yavuz, “Kur’an ve Sünnet’te Vahiy”, 

Vahiy ve Peygamberlik, (Ed.: Yusuf Şevki Yavuz), Kuramer Yay., İstanbul 2018, 200, 230. 
1529 İbn Dureyd, 231, 575, 1052; İbn Manzûr, VI, 4787. 
1530 Ebü’l-Bekâ, 173. 



169 
 

 

uymamaktadır. Zira insanlara bildirilmesi için gönderilen ilahi vahiy sadece 

peygamberlere gönderilir. Arıya içgüdüsel yolla vazifesinin belletilmesi, Mûsâ’nın 

annesine evlâdının kendisine döndürüleceğinin ifade edilmesi başkasına iletilmesi için 

gönderilen ilahi bildiriler değildir. Peygamberlere melek aracılığı ile gönderilen, perde 

gerisinden tevdi edilen ve kalbe bırakılmak suretiyle peygamberlere iletilen ilahi 

mesajları ilhamdan ayıran şey vahyin katiyetidir. İham ise zannîdir. 

Kur’an’da vahiy kelimesi tek başına ilahi bildirileri ifade etmemekle birlikte 

ıstılahlaşmış anlamıyla vahiy denilince Allah’ın elçilere gönderdiği bildirimler 

anlaşılmaktadır. 

2.2. İLHAM 

Leheme (ََلهََم), bir şeyi bir kerede yapmak,1531 bir defada yutuvermek,1532 yutulma, 

bir şeyin kalbe ilkası ve orada yutulması,1533 bolluk ve çokluk anlamına gelmektedir. 

Araplar leheme kelimesi ve türevlerini birçok anlamda kullanmışlardır. Lehmu ( َاللهَْم) ile 

her şeyin yaşlı olanı,1534 luhmûm ( َوم  ile de insanların ve atların soylu olanı ve bol süt (الل هْم 

veren evcil hayvanlar anlamında kullanmışlardır.1535 

Araplar bir şeyi bir kerede yuttum anlamında Lehimtu eş-şey’e (َالشَّئ  1536,(لَهِمْت 

develerin çokluğunu ifade etmek için ibilun lihâmîm (َلِهاميم  ifadelerini (إبل 

kullanmaktadır.1537 Ayrıca önüne gelen her şeyi ortadan kaldıran ordu için (َل هام  suyu ,(جيش 

bol ve geniş deniz için (َلِهَم َلِهَم) cömert adam için ,(بحر   ,(فَرَسَلِهَم) çok koşan at için ,(رجل 

1538 büyük karınlı deve için (جَمَلَلِهْميم) terkipleri kullanılmaktadır.1539 Kişinin Allah’tan 

sabır vermesini dilemesi َاللهَالصبر  şeklindeki deyimle,1540 Allah’ın kişiye hayır اسْتلَْهَمْت 

telkin etmesi temennisi içinًَألهمَالله خيرا ifadesi kullanılmaktadır. Ölümün herkesi yutması 

                                                           
1531 İbn Dureyd, 987; İbn Fâris, Mu’cem, V, 217; İsfehânî, 455; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, II, 187. 
1532 Halîl b. Ahmed, IV, 106; Ezherî, VI, 318; İbn Fâris, Mu’cem, V, 217; Cevherî, 2036; İbn Sîde, IV, 329; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, II, 187; İbn Manzûr, V, 4088. 
1533 İbn Fâris, Mu’cem, V, 217. 
1534 İbn Sîde, IV, 329; İbn Manzûr, V, 4088. 
1535 Cevherî, 2036; İbn Manzûr, V, 4088. 
1536 Halîl b. Ahmed, IV, 106; Ezherî, VI, 318; İbn Fâris, Mu’cem, V, 217; Cevherî, 2036; İbn Sîde, IV, 329; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, II, 187; İbn Manzûr, V, 4088. 
1537 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, II, 187; İbn Manzûr, V, 4088. 
1538 İbn Dureyd, 987; İbn Fâris, Mu’cem, V, 217; İsfehânî, 455; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, II, 187. 
1539 İbn Dureyd, 1189. 
1540 Cevherî, 2036; İbn Manzûr, V, 4088. 



170 
 

 

sebebiyle, Ümmü’l-Lüheym tabiri ölüm anlamında kullanılmıştır. Raculun lehum (َل رَج 

 çok yiyen kişi anlamında kullanılan tabirlerdir.1541 (المِلْهَم) ve el-milhem (لهوم

Yahudilikte ilham, Tanrı’nın ruhuyla muhatabına ulaşması ve bildirimde bulunması 

anlamına gelmektedir. Bu sayede Tanrı’nın iradesi öğrenilmekte ve işler, bu ruh ile 

yönetilmektedir.1542 Yahudi inancına göre; Tevrat, Hz. Mûsâ’ya aracısız vahyedilmiştir. 

Tevrat haricindeki metinler ise Rûhu’l-kudüs aracılığıyla ilham edilmiştir. Bu metinler 

ilham edilirken muhataplar uyanık ve duyuları açık halde olmasına rağmen vahye göre 

bilgi değeri daha düşük olmaktadır. Çünkü ilham tüm insanlara yapılabilmektedir. 

Hıristiyanlıkta ilham, Yahudilikte olduğu gibi tüm insanlara yapılabilmektedir. 

Diğer taraftan Hıristiyanlıkta her konuda olduğu gibi vahiy konusu da Îsâ üzerinden 

değerlendirilmektedir. İlham, Rûhu’l-kudüs aracılığıyla bildirim olmaktadır. Sadece 

havariler ve kilise yetkililerine değil bütün insanlara ilham edilebilmiştir.1543 Hıristiyan 

kutsal metinlerinin Rûhu’l-kudüs aracılığıyla ve havariler tarafından yazıldığı yani ilham 

edildiğine inanılmakta fakat her insana eşit derecede ilham edilmediği görülmektedir.1544 

2.2.1. Kur’an ve Hadislerde İlham Kelimesi 

Kelime Kur’an’da sadece bir yerde geçmektedir. “َ
ࣕ
ورَهَاَوَتقَْوٰيهَاۙ  Ona (Allah) / فَالَْهَمَهَاَف ج 

(nefse) kötü ve iyi olma yeteneklerini ilham etti.”1545 Ayette zikredilen ilham kelimesi 

insanın henüz akledemediği ve bilgi sahibi olmadığı evrede Allah’ın insana doğru-yanlış, 

iyi-kötü, günah-sevap zıtlıklarını ayırabilme ve birini tercih etme yeteneğinin 

yerleştirilmesi anlamındadır. 

Hadis kaynaklarında yer alan Şefaat-i Uzma rivayetinde Hz. Peygamber, Allah’ın 

kendisine “birtakım hamdler ilham ettiğini”1546 ifade etmiş, bir başka rivayette Allah’tan 

kendisine doğruluğu ilham etmesini1547 istediği zikredilmiştir. Yine rivayetlerde kıyamet 

                                                           
1541 Ezherî, VI, 318; Cevherî, 2036; İbn Sîde, IV, 329; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, II, 187. 
1542 II. Tarihler, 20/14. Ayrıca bkz.: Sayılar, 11/17, 25; II. Samuel, 23/2; II. Tarihler, 15/1; İşaya, 42/1. 
1543 Markos, 12/36. Ayrıca bkz.: Yuhanna, 14/26; II. Timoteus, 3/16; Luka, 1/15-17; Yuhanna, 1/14; Matta, 

28/20; Resullerin İşleri, 5/32. 
1544 Mustafa Sinanoğlu, “İlham”, DİA, İstanbul 2000, XXII, 100-101. 
1545 Şems: 91/8. 
1546 “Hemen gider, Rabbimin huzuruna izin isterim. Bana izin verilir. Bana şimdi hatırlayamadığım, 

Kendisine yapacağım birtakım hamdler ilham eder. Ben bu hamdlerle hamdederim.” Buhârî, Tevhîd, 136; 

Müslim, İman, 224, 326; İbn Mâce, Zühd, 4312. 
1547 Tirmizî, Dua, 3419. 



171 
 

 

gününde Allah’ın kendisine şefaat istemeyi ilham edeceği,1548 cennet nimetlerine de 

tesbîh ve hamd etmelerinin ilham edileceği1549 yer almaktadır. 

Hz. Peygamber’in, ilham verilenlerle ilgili bir konuda “Sizden önceki ümmetlerin 

içinde ilhama mazhar olan kişiler (muhaddesûn) vardı. Eğer ümmetim arasında da 

onlardan biri varsa bu, Ömer’dir.”1550 dediği nakledilmiştir. Yine onun putperest birine 

“Allah’ım bana faydalı olan şeyleri ilham et ve beni benliğimin şerrinden de koru.”1551 

şeklinde tavsiyede bulunduğu hadis kaynaklarında yer almaktadır. Zikredilen 

rivayetlerden ilhamın kalbe ilka anlamı taşıdığı sonucu ortaya çıkmaktadır. 

2.2.2. İslam Düşüncesinde İlham Kavramı 

Kur’an’da sadece bir ayette zikredilen ilham kelimesiyle, Allah tarafından tüm 

insanlara verilen bir özellikten bahsedilmektedir. Bu özellik kişiye ya da kişinin nefsine 

hayrı-şerri ya da isyan ve itaati beyan etti/açıkladı ya da öğretti anlamına gelmektedir.1552 

Mâtürîdî, insanın kendisine verilen bu yetenek sayesinde, kendisinin özü itibariyle 

hasen/güzel ve kabih/çirkin olanı bilebileceğini söylemiştir. Ona göre bu yetenek söz 

konusu ayrım için yeterli gelmediği zaman peygamber tarafından bildirilenler devreye 

girecektir. Lakin peygamber için vahyin kaynağında bir şüphe söz konusu değilken, insan 

için ilhamın kaynağı problem olabilecek, ilhamın kaynağı iyilik ve güzelliği içeriyorsa 

melekten, kötülük ve şerri ihtiva ediyorsa şeytandan olduğu sonucuna varılacaktır.1553 

İlham konusu Kelamcılar tarafından bilgi kaynağı olup olmaması yönüyle 

değerlendirilmiştir. Bu durumda bazı mezhep ya da anlayışlar ilhamı bir bilgi kaynağı 

olarak kabul ederken diğer bazıları böyle kabul etmemişlerdir. İlhamın bilgi kaynağı 

olduğu iddiası önce Şiî, sonra sufiler tarafından1554 ortaya atılmış, ilham kesin bilgi 

kaynağı kabul edilmiştir.1555 Kabul edenler eşyanın bilgisi ya da nazari bilgi için ilhamı 

                                                           
1548 Müslim, İman, 224. 
1549 Müslim, Cennet, 18. 
1550 Buhârî, Ashabü’n-Nebî, 6, Enbiyâ, 54; Müslim, Fedâilü’s-Sahabe, 23; Tirmizî, Menâkıb, 17. 
1551 Tirmizî, Dua, 3483. 
1552 Taberî, XXIV, 440-441; Mâtürîdî, Te’vilât, XVII, 221; Kurtubî, XXII, 312. 
1553 Mâtürîdî, Te’vilât, XVII, 221-222; Elmalılı, IX, 241-242. Ayrıca bkz.: Düzgün, Çağdaş Dünyada Din 

ve Dindarlar, 28. 
1554 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 162-163. 
1555 Yusuf Şevki Yavuz, “İlham”, 98; Cebecioğlu, 237; Ahmet İshak Demir, Mütekaddimin Devri 

Kelamcılarına Göre Bilgi Kaynağı Olarak Keşf ve İlham, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), MÜSBE, 

İstanbul 1993, 83-84. 



172 
 

 

gerekli bir olgu1556 olarak değerlendirmiştir. Şairin şiirinde, şarkıcının bestesinde olduğu 

gibi bir yeteneğin varlığından bahsedilerek Hz. Âdem’in eşyanın isimlerini bilmesinin de 

ilhamın bir bilgi kaynağı1557 olduğunu gösterdiği ifade edilmiştir. 

Diğer taraftan ilham bir bilgi kaynağı olarak kabul edilirse suistimallerin önüne 

geçilemeyeceği, bir ilhamın bildirdiğinin bir başka ilham ile yalanlanabileceği1558 öne 

sürülmüş ve bir bilgi kaynağı oluşu reddedilmiştir.1559 Nitekim ilhamın kaynağının tek 

olduğu düşünülürse bu durumda mahiyetinin de aynı olacağı dolayısıyla ilham edilen 

açısından farklılıkların ortadan kalkacağı ve herkesin tek düşüncede bir araya geleceği 

oysa bunun gerçekte böyle olmadığı belirtilmiştir.1560 

Ehl-i sünnet’e göre ilham, bir şeyin doğruluğunu tespit etmek için bilgi yollarından 

biri değildir.1561 Mu’tezili âlimlerin, sübjektif yanı dolayısıyla ilham iddiasıyla ileri 

sürülebilecek ve kontrol edilme imkânı da olmayan iddiaları reddettikleri 

bilinmektedir.1562 Nübüvvetin salih amel ile ulaşılabilecek bir makam olduğunu 

söyleyerek yalan ve iftira edenlerin dayanaklarının sadece ilham olduğu gerekçesiyle de 

bir bilgi kaynağı oluşu Mu’tezile tarafından reddedilmiştir.1563 

İlham, “haber verme” ya da “ilzam (mecbur) etme” anlamına gelir ve bir insanın 

sahip olduğu hem zaruri bilgileri hem de akıl yürütmeyle elde edilen bilgileri kapsar. 

Âlimler yukarıda zikredilen ayette yer alan ilham hakkında Allah’ın mü’minde takvayı, 

kâfirde fücuru yaratması ve insana bu ikisi arasında seçim yapma gücü vermesi olduğunu 

söylemişler, aksi durumda insanların ilahi kanunları, ceza ve sevabı anlayamayacaklarını 

vurgulamışlardır.1564 Allah’ın insanı kendisinden mesaj almaya hazırladığı bu yetenek1565 

mü’mine cesaret, kâfire korku olabilir1566 demişlerdir. 

                                                           
1556 Pezdevî, 18. 
1557 Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 29. 
1558 Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 32; Pezdevî, 261; Lâmişî, 41-42; Üsmendî, 50. 
1559 Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 32; İbn Fûrek, 15-16; Kâdî, el-Muğnî, XII, 343-345, 381; XX, 23; 

Pezdevî, 20; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, I, 22-23; Teftâzânî, Şerhü’l-Akâid, 22; Mustafa 

Yüce, Ebu’l-Muîn en-Nesefî’de Bilgi Teorisi, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, Ankara 2007, 97. 
1560 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, I, 22-23. 
1561 Ömer en-Nesefî, Akâidü’n-Nesefî, 310; Uludağ, Gaybın Bilinmesinde Keşf ve İlhamın Rolü, 281. 
1562 Hayyât, 123; Kâdî, el-Muğnî, XII, 343. 
1563 İbn Hazm, II, 32-33. 
1564 Mâverdî, en-Nuket, VI, 283, Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 382; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXI,193; 

Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 315; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 648; İbn Âşûr, XXX, 

370. 
1565 İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, 244. 
1566 Eş’arî, Makâlât, I, 327. 



173 
 

 

Bazı müfessirler yukarıdaki görüşlerin aksine, öğretme, anlatma ve açıklamanın 

başka, ilhamın başka bir şey olduğuna yer vermişlerdir. Bu durumda ilham, Allah’ın 

kulunun kalbine bir şeyi düşürmesi/koyması demektir ki, o şey artık kulun kalp ya da 

aklına düştükten sonra ondan ayrılmaz. Çünkü ilham kelimesinin kökü bir şeyi yutmak 

manasında olup tercih edilen görüş de budur.1567 İlham, diğer bilgiyi elde etme yollarına 

başvurmaksızın, Allah tarafından insanın kalbine ilka edilen bilgi ve feyz yoluyla ya da 

bilgi neticesinde kalpte oluşan şey1568 olarak tanımlanmıştır. 

Tasavvufî anlayışta; peygamberin kalbine ilka edilenin vahiy, insanın/velînin 

kalbine ilka edilenin ilham olduğu söylenmiş, vahyin kaynağı belli iken ilhamın 

kaynağının bilinemeyeceği dile getirilmiş,1569 bu sebeple şer’î meselelerde bir hüküm 

ifade etmediği ifade edilmiştir.1570 İlham ile bildirilenlerin hakikat olsa dahi sadece o 

kişiyi ilgilendirdiği vurgulanmıştır.1571 Sufilere göre, ilham ilahi bir mevhibedir. Onların, 

en temel kabulleri de şeriatın zâhire tasavvufun bâtına hitap ettiği iddiasıdır. Bu yüzden 

arınan insan özel insan olarak bazı sırlara vâkıf olabilmektedir.1572 Ayrıca sufiler, Hz. 

Mûsâ ile Bilge Kul arasında cereyan eden tecrübeyi delil göstererek ilhamı delil kabul 

etmişler fakat gerek Ehl-i sünnet gerekse Mu’tezile tarafından eleştirilmişlerdir.1573 

İbnü’l-Arabî, ilhamın kaynağı noktasında daha tutarlı bir cevap verebilmek adına 

ilhamda isabet olursa bunun ilhami bilgi, isabet olmaması durumunda sadece ilham olarak 

niteleneceğini1574 söylemiştir. Bundan da anlaşılmaktadır ki, kavramlara sufiler 

tarafından yeni anlamlar yüklenmiş,1575 kendilerine Allah tarafından ilham edildiği 

kesinmiş gibi, bilgilerinin hatasız ve ilahi feyz olduğu belirtilerek akıl ötelenmiştir. 

İlham kalbe ilka kabul edilirken bir de zihne doğan ve hâtır olarak adlandırılan 

bilgilerden söz edilmektedir. İlham gibi hâtırın da kaynağının ve içeriğinin doğrulanması 

                                                           
1567 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXI, 193; Elmalılı, IX, 241-242. 
1568 Cürcânî, et-Ta’rifât, 35; Tehânevî, I, 256. 
1569 Uludağ, İslam’da İnanç Konuları ve İtikadî Mezhepler, Dergâh Yay., İstanbul 2014, 198-200; 

Selahattin Polat, Hadis Araştırmaları, İnsan Yay., 2011, 175 vd. 
1570 Uludağ, Gaybın Bilinmesinde Keşf ve İlhamın Rolü, ‘İslam Düşüncesinde Gayb Problemi-II’ Tartışmalı 

İlmi Toplantı, Ensar Neşriyat, İstanbul 2004, 282, (271-298). 
1571 Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 32; Demirci, Vahiy Gerçeği, 86-89; Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri 

Sözlüğü, 162; Çelebi, İslam İnancında Gayb Problemi, 149-150. Vahiy ile ilham arasındaki farklar için 

bkz.: Çelebi, İslam İnancında Gayb Problemi, 166-167. 
1572 Karadaş, “Tasavvufta Peygamberlik, Vahiy ve İlham”, 612. Mevhibe; insanların çaba ile elde 

edemeyeceği bir özelliktir. 
1573 Aslan, “Kelâm’da İlhamın Bilgi Değeri”, SDÜİFD, Yıl: 2008/1, Sayı: 20, 45, (25-45). 
1574 İbnü’l-Arabî, Fütûhât-ı Mekkiyye, IV, 310-312. 
1575 İbnü’l-Arabî, Fütûhât-ı Mekkiyye, I, 54-57. 



174 
 

 

gerekmektedir. Çünkü ilham, Allah tarafından ilka edilen bir lütuf iken, bir de şeytan 

tarafından ilka edilen vesvese söz konusudur.1576 Sufiler, hâtır kelimesini ilham 

kelimesinin üstünde bir kavram olarak önemsemişler, kaynağı ne olursa olsun içe doğan 

her türlü duygu ve düşünceyi bu kavramla nitelemişlerdir.1577 Ehl-i sünnet ilhamda 

olduğu gibi havâtırı başlı başına bilgi kaynağı kabul etmemiş, insan zihniyle alakası 

dolayısıyla objektif bir bilgi ortaya koyamayacağını dile getirmiştir.1578 

İlham, nefiste/kişide bilgi, tecrübe ve düşünme olmaksızın meydana gelen özel bir 

bilgi olarak adlandırılmıştır. Bu, birtakım tecrübeler ve teorik fikir teatileri gibi bir delil 

değildir. İlham fiilinin, ilk defa Kur’an’ın kullandığı bir lafız değilse bile Kur’an’ın 

canlandırdığı bir lafız olduğu belirtilmiş, İslam’dan önce, dilde buna benzer çok az örneği 

bulunan, manevi anlamlara işaret eden ince bir isim olduğu söylenmiştir.1579 İlham’ın, 

vahyin basit şekli olduğu, vahiy gaybi bilgileri ihtiva ederken ilhamın gaybi şeylere işaret 

ettiği iddia edilmiştir. Vahyin nebevi ilme, ilhamın ledünni ilme ulaştırdığı söylenmiş, 

öğrenme ve akıl yürütmeyle elde edilmeyen, nereden ilka edildiği bilinmeyecek tarzda, 

adeta akla hücum eden bilgilendirme olarak tanımlanmıştır.1580 

Allah, insana/nefse akıl vermiştir ki, nefis bunun sayesinde bir şeyin zarar-fayda ya 

da eğri-doğruluğunu ilham etmiş yani içine doğurmuştur. Bu duyguyu Allah tüm canlılara 

vermiştir. Bu sebeple ilham, her nefiste yani canlıda bulunan bir içgüdü olup insana özel 

değildir.1581 İnsana kötülük ve iyiliğin ilham edilmesi imtihan için yaratıldığını 

göstermektedir.1582 

Nübüvvet ve vahiy sona ermiş, Kur’an dışında Müslümanların elinde bir dayanak 

kalmamıştır. Zamanla farklı din ve kültürlerin etkisiyle nebînin ve vahyin yerine arayışlar 

başlamıştır. Anlaşıldığı kadarıyla ilham, suistimale uğratılarak gerek kaynağı gerekse 

mahiyeti itibariyle kapsamlı bir kavram iken özel insanlara özel bildirimler olarak 

daralmaya uğratılmıştır. Nebî yerine de mehdi ve müceddid gibi karakterler 

                                                           
1576 Karadaş, “Tasavvufta Peygamberlik, Vahiy ve İlham”, 593. 
1577 Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 177. 
1578 Durmuş, İstem Dışı Düşünce Olarak Havâtır ve Dinî Sorumluluk Değeri, 157. 
1579 İbn Âşûr, XXX, 369. 
1580 Gazzâlî, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, (Çev: Mustafa Çağrıcı), DİB Yay., İzmir, 2020, III, 32-33, 40. 
1581 Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 491. 
1582 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 445. 



175 
 

 

konumlandırılmaya çalışılmıştır.1583 Oysaki vahye benzetilen ilham, keşif ve rüya gibi 

durumlar suistimale açık olup İslam’da birer bilgi kaynağı değillerdir.1584 

İbnü’l-Arabî, istidlal ve keşf kelimelerini birlikte kullanmış, duyular, tefekkür ve 

akıl yoluyla elde edilen bilgileri istidlal, vahiy ve ilham vasıtasıyla elde edilen bilgileri 

de keşif olarak adlandırmıştır. Bu durumda kaynak açısından vahiy, peygamberlerin 

bilgisini; keşf, velilerin bilgisini ifade etmekte ve aralarında bir fark bulunmamaktadır.1585 

Yine İbnü’l-Arabî, nübüvvetin bittiğini fakat velayetin devam ettiğini iddia etmiştir. 

Fakat onun, velayet olarak adlandırdığı alan, kontrolü mümkün olmayan bir alan 

olmaktadır.1586 Çünkü velayet, ilham ve keşf olmaksızın anlamını yitirmektedir. İbnü’l-

Arabî’nin oluşturduğu terminoloji, sufi dünyada kabul görmekle birlikte pek çok 

problemin ortaya çıkışına da sebep olmuştur. Sufi anlayışa benzer şekilde nübüvvet 

yerine Şîa tarafından imam yerleştirilmiştir. İmam, gayb ile iletişim kurabilmekte fakat 

melekleri görememekte ve nübüvvet vahyi alamamaktadır.1587 

Farklı din ve inançlarda din önderlerinin ve mensuplarının dinî ya da dünyevi 

konularda aşkın varlıktan ilham aldıkları iddia edilmiştir.1588 İslam kültüründe ise bazı 

insanlar Hz. Peygamber ile görüştüğünü söylerken diğer bazı insanlar kendisini 

peygamber bile ilan etmiştir.1589 Bu da bize ilham kelimesi üzerinde meydana gelen anlam 

değişiminin sıradan bir değişim olmayıp aynı zamanda bir tahrifat olduğunu 

göstermektedir. Artık ilham aldığını söyleyerek sıradan insanların kandırıldığı bir ortam 

oluşturulmuştur. 

2.2.3. İlham Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

İlham kelimesi Kur’an’da yalnızca Allah’a izafe edilirken vahiy kelimesi ilhamdan 

farklı olarak kaynak itibariyle hem Allah’a hem de şeytanlara nisbet edilmektedir. Kur’an 

şeytanın dostlarına vahyettiğinden bahsederken şeytanların dostlarına ilhamda 

bulunduklarından söz etmemektedir. İlham kavramı tasavvufun da etkisiyle Kur’ani 

                                                           
1583 Yusuf Şevki Yavuz, “Mehdi”, DİA, Ankara 2003, XXVIII, 373. 
1584 Beşer, 65. 
1585 Karadaş, Muhyiddîn İbn Arabî ve Düşünce Dünyası, Otto Yay., Ankara 2018, 79. Benzer ifadeler için 

bkz.: Ebü’l-Bekâ, 173; Cürcânî, et-Ta’rifât, 35. 
1586 Düzgün, Âdem’den Öncesine Dönüş, 123. 
1587 Salih Sabri Yavuz, İslam Düşüncesinde Nübüvvet, 117. 
1588 Sinanoğlu, “İlham”, 100. 
1589 Aslan, İslâm’da Peygamberlik, 196; Albayrak, 229. 



176 
 

 

kullanımının dışına çıkarılmış ve anlam genişlemesine maruz kalmıştır. Yukarıda verilen 

bilgilerin aksine vahiy, aracı vasıtasıyla verilebildiği gibi aracısız da verilmektedir. 

Dolayısıyla vahyin melek aracılığıyla verildiği ilhamın ise kişiye doğrudan verildiği 

bilgisi doğru değildir. İlhamın bilgi kaynağı olup olmadığı meselesi tasavvufun kavrama 

yüklediği anlamla ilgili bir sorundur. İlhamın kaynağının belirsiz olması meselesi de 

tasavvufun kavrama yüklediği anlamla ilgilidir. Ne kelimenin sözlük anlamlarında ne de 

Kur’an ve hadislerdeki kullanımında ilhamın terimleşmiş anlamı yer almamaktadır. 

Hadislerde gaybi bilgi ilka edilen kişi için “muhdes” kelimesi kullanılmış olup aynı 

zamanda ilham kelimesi vahiy kavramını çağrıştırır şekilde zikredilmiştir. Kur’an’da 

geçen ilhamın vahiy kelimesinin bir türü veya yakın anlamlısı olduğunu söyleyebiliriz. 

İlhamın vahiy kavramından ayrı değerlendirilmesi ve arada zikredilen farklar 

kanaatimizce belli bir temele dayanmamaktadır. Kur’an, yere ve arıya vahyedilmesi 

örneğinde olduğu gibi insan dışındaki varlıklara vahyedilme olgusunda zaruri ya da 

istidlali herhangi bir bilgi aracından bahsetmemektedir. Fakat bilginin yer ve arıya 

aktarılma şekli ilhamı çağrıştırır niteliktedir. Biz ilham kelimesinin Kur’an mecrasının 

dışına çıkarıldığını ve sonradan kazandığı anlamların temel anlamının önüne geçtiğini 

düşünmekteyiz. 

2.3. KİTAP 

Kitâb (كِتاَب) ve el-kitâbe (الكِتاَبَة), ketebe (َََكتب)’nin mastarıdır. El-Ketbu (  bir (الكَتبَْ 

şeyi (ipe geçirerek) sıraya dizmek, el-Kütbe (َ الكَتبَْة) iki tarafından ipe dizilen boncuk, el-

Kitbe (َ الكِتبَْة) bir şeyi yazmak demektir.1590 Ketebe (َََكَتب), bir şeyin bir şeye eklenmesine 

denir. Çoğulu kütüb ( ت بَ   de bir şeyin bir şeye (الكَتِيبَة َ) dür.1591 Aynı şekilde el-ketîbe’(ك 

katışması1592 demektir. Harfleri bir araya getirmeye ise ketebtü’l-kitâbe denir.1593 Kitâb, 

 sayfa ve divit anlamına gelir ve bunlardan oluşur.1594 Ayrıca kitâb, içindeki yazı ile (كِتاَبََ)

birlikte sayfanın adı1595 olup, her yazılı şeye kitap denilir.1596 

                                                           
1590 Halîl b. Ahmed, IV, 8; Ebû Hâtim er-Râzî, II, 650; Ezherî, X, 150-152; İbn Manzûr, V, 3816-3818.  
1591 İbn Dureyd, 255-256; İbn Fâris, Mu’cem, V, 158-159; İbn Sîde, VI/775-778; İsfehânî, 423; Zemahşerî, 

Esâsü’l-Belâğa, II, 121-122; İbn Manzûr, V, 3816-3818. 
1592 Halîl b. Ahmed, IV, 8; İbn Dureyd, 255-256; Mutarrizî, II, 205-207. 
1593 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 650.  
1594 İbn Sîde, VI, 775-778. 
1595 İsfehânî, 423. Ayrıca bkz.: Üzüm, “Kitap”, DİA, Ankara 2002, XXVI, 121. 
1596 Mâtürîdî, Te’vilât, I, 126. Ayrıca bkz.: Sülün, “Kur’an’da Kitab Kavramı ve Kur’an Vahylerinin 

Kitaplaşması”, MÜİFD, Sayı: 13-14-15 (1995-1996-1997), İstanbul 1997, 68, (53-120). 



177 
 

 

Kitâb (كِتاَب), mükâtebe (َََكَاتب  anlamına da gelir. Mükâtebe, efendi ile köle veya (م 

cariyesi arasında özgürlük anlaşmasının yazıya dökülmesi olmaktadır.1597 İmzalanmış 

karar ve onun hükmünde olan kararlar da kitâbe (َ كِتاَبَة) lafzıyla anlatılır.1598 Kitâb (كِتاَب), 

hüküm; kütüb (  hükümler anlamına gelir. Ayrıca Araplar âlim kimseye kâtip1599 ,(ك ت بَ 

derler.1600 Bir kişi esir edildiğinde َََكَتب ile ifade edilir.1601 

Ketebe (َََكَتب) fiilinden türetilmiş olan İktetebe (yazdırmak, kopya etmek), ketebe 

(yazma) gibidir.1602 İktetebe, yalan olan bir yazının asılsız veya uydurulmuş hususlarını 

kapsayacak şekilde bir kullanıma da sahiptir.1603 

Ketebe (َََكَتب) kökünün bilinen manası yazmak demektir. Çünkü harfler birbirine 

eklenmektedir. Bu kelime bazen, telaffuz yönünden birbirine girmiş şeyler için de 

kullanılabilmektedir. Onun için Allah’ın Kelamı, -yazılmamış olsa dahi- Kitap adını 

alabilmektedir.1604 Kitâb, Allah katından indirilen yazılı belge1605 demektir. Kelimenin 

ispat, icab, kader, hüküm, farz kılmak ( علىَك تبََِ ) ve azmetmek anlamlarına geldiği de ifade 

edilmiştir.1606  

Araplar, kitâb kelimesinin fiil halini farklı durumlarda birden çok anlamda 

kullanmışlardır. Örneğin kovayı/kırbayı dikmek (ََقَاء َالس ِ َ) katır bağlamak ,(كَتبَْت  كَتبَْت 

َالخَيلَِ) ve toplu yürüyen at 1607(الْبغَْلَةََ َمن (الكَتيِبَة 
1608 ifadelerindeki anlamları ketebe 

kelimesiyle dile getirmişlerdir. 

                                                           
1597 Ezherî, X, 150-152; İbn Fâris, Mu’cem, V, 158-159; Cevherî, 208-209; İbn Sîde, VI/775-778; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, II, 121-122; Mutarrizî, II, 205-207; Cürcânî, et-Ta’rifât, 192. 
1598 İsfehânî, 423. 
1599 “Yahut gayb bilgisine sahipler de oradan mı alıp yazıyorlar?” Kalem: 68/47. 
1600 İbn Fâris, Mu’cem, V, 159; Cevherî, 209; Cürcânî, et-Ta’rifât, 192. 
1601 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, II, 121-122 
1602 İbn Sîde, VI/775-778. 
1603 İsfehânî, 425. 
1604 İsfehânî, 423. 
1605 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 269. 
1606 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 651-652; Ezherî, X, 150-152; İbn Fâris, Mu’cem, V, 158-159; İsfehânî, 423; 

Mutarrizî, II, 205-207; Ebü’l-Bekâ, 766-768. Farklı formlarda kullanımlara örnek olması açısından bkz.: 

‘Kütibe’ şeklinde olanlar: Bakara: 2/178; Âl-i İmrân: 3/154; Nîsâ: 4/77; Tevbe: 9/120; Hacc: 22/4; ‘Ketebe’ 

şeklindekiler: Bakara: 2/187; Maide: 5/21; En’am: 6/12; Tevbe: 9/51; Mücadele: 58/21; Haşr: 59/3; 

‘Ketebna’ şeklindekiler: Nîsâ: 4/66; Maide: 5/32; Enbiyâ: 21/105; Hadîd: 57/27. 
1607 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 651; İbn Fâris, Mu’cem, V, 158-159; Cevherî, 208-209; İbn Sîde, VI/775-778; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, II, 121-122; Mutarrizî, II, 205-207; İbn Manzûr, V, 3816-3818. 
1608 Halîl b. Ahmed, IV, 8; İbn Dureyd, 255-256; Mutarrizî, II, 205-207. 



178 
 

 

Ahd-i Atîk’te, amel defteri,1609 semâvî kitaplar1610 ile vahyin yazılmasını ifade eden 

ayetler1611 bulunmaktadır. İlahi emir ve yasakların bulunduğu kitap1612 ve bildiğimiz 

anlamda bir kitaptan1613 bahseden bölümler yer almaktadır. İslam literatüründe levh-i 

mahfûz’a karşılık gelmesi muhtemel ifadeler1614 oldukça dikkat çekicidir. İlahi ilmin 

kitaplarda yer alan kısmına denk gelen ayetler1615 de vardır. Levh-i mahfûz ya da 

Ümmü’l-kitâb diye tabir ettiğimiz İlahi bilgiyi kasteden “mühürlü bir kitab”,1616 yazılı 

olarak verilen kitap1617 ve belge1618 anlamlarında kitap kelimeleri de zikredilmiştir. 

Ahd-i Cedîd’te de benzer ayetler yer almaktadır. Peygamber Yeşaya’nın kitabı,1619 

Mûsâ’nın kitabı,1620 Mezmurlar kitabı,1621 Îsâ’nın kitabı,1622 peygamberlerin kitabı,1623 

büyücülerin kitapları,1624 Tanrı Hoşea’nın kitabı1625 ve amel defterine1626 karşılık gelmesi 

muhtemel kitap kelimeleri zikredilmektedir. 

Kitap kelimesine cahiliye şiirlerinde amel defteri, kader-yazgı ve iki kapak arasında 

kitap anlamlarında yer verilmiştir. Bu anlamlar sözlük anlamlarıyla uyumludur. Hanîf 

şairlerden Züheyr b. Sülma Muallakasında kitap kelimesini amel defteri anlamında ifade 

etmiştir: “O (ceza) ertelenebilir, Kitap’ta yazılı olabilir ve hesap günü için 

saklanabilir.”1627 Bir başka şiirde de kader-yazgı anlamında yer verilmiştir: “Silemeyiz 

                                                           
1609 Çıkış, 32/32-33. 
1610 Yasanın Tekrarı, 17/18. 
1611 Yeremya, 25/13. 
1612 Krallar, 22/13: “atalarımız bu kitabın sözlerini dinlemediler, bizim için yazılan bu sözleri yerine 

getirmediler.” Ayrıca bkz.: II. Tarihler, 34/18, 21, 24. 
1613 Krallar, 23/3; II. Tarihler, 34/31. 
1614 Yasanın Tekrarı, 29/20-21: “Yehova onu bağışlamak istemeyecek; Yehova o adama karşı büyük bir 

öfkeyle gayrete gelecek ve bu kitapta yazılı olan bütün lanetleri onun başına getirecek. Yehova onun adını 

gökler altından silip atacak. Böylece Yehova bu kanun kitabında yazılı olan ahdin laneti gereğince, felakete 

uğraması için o adamı alıp tüm İsrail kabilelerinden ayıracak” Benzer bir ifade için: Yasanın Tekrarı, 29/27; 

Mezmurlar, 139/16. 
1615 Daniel, 12/1. 
1616 İşaya, 29/10-12. 
1617 Hezekiel, 2/9. 
1618 Daniel, 7/10. 
1619 Markos, 1/2; Luka, 3/4; Elçilerin İşleri, 7/28. 
1620 Markos, 12/26. 
1621 Luka, 20/42-43; Elçilerin İşleri, 1/20. 
1622 Yuhanna, 20/30; 21/25 
1623 Elçilerin İşleri, 7/42; 24/14. 
1624 Elçilerin İşleri, 19/19. 
1625 Romalılar, 9/25. 
1626 Vahiy, 20/12: “Tahtın önünde duran küçük büyük, ölüleri gördüm. Sonra kitaplar açıldı. Yaşam kitabı 

denen başka bir kitap daha açıldı. Ölüler kitaplarda yazılanlara bakılarak yaptıklarına göre yargılandı.” 
لَْفَي نَْتقـَمَِ“1627 ـرَْفيَ وضَعَْفِيَكِتاَبٍَفيَ دَّخَـرَََََْلِيَـوْمَِالحِسَـابَِأوََْي عَجَّ يَعْلَـمَِ     ي ؤَخَّ َاللهََمَاَفِيَن ف وسِك ـمَََََْلِيَخْفـَىَوَمَهْمَـاَي كْتمََِاللهَ  نَّ  ”فـَلَََتكَْت م 

“İfşa olmaması için göğsünün içinde tuttuğunu, asla gizleme Allah’tan. Zira o bilir ondan gizlediğin her 

şeyi. O (ceza) ertelenebilir, Kitap’ta yazılı olabilir ve hesap günü için saklanabilir. Yahut da 



179 
 

 

biz insanlar onun (Yani Allah’ın) bir kez yazdığını, bu nasıl olabilir, onun takdirini 

değiştirmek imkânsız iken. ...ama bu onların Kitâbı (kaderi) idi...”1628İki kapak arasında 

kitap anlamında da şiirlerde şu şekillerde yer almıştır: “Susuzluktan çöl gibi olan etrafı 

da korumasız hiç çukur dahi olmayan kitap gibi dümdüz olan bu ev kimin?”1629 Burada 

kitâbın düzgünlüğü çölün dümdüz oluşuna örnek gösterilmektedir.  

2.3.1. Kur’an ve Hadislerde Kitap Kelimesi 

Kur’an’ın temel kavramlarından biri olan kitap kelimesi, formlarıyla birlikte 

Kur’an’da 319 kere yer almaktadır.1630 Bunlardan bir kısmı َََكتب fiilinin türevleri, bir kısmı 

isim olarak  َكِتاَب ve  َالْكِتاَب formlarında (lam-ı târifsiz veya lam-ı târifli) bazı yerlerde de 

izafetli olarak zikredilmiştir. 

Kitap kelimesi Kur’an’da; yazmak, ilahi mesaj, takdir etmek, amel defteri, mektup, 

belirlenmiş süre, kanun, sözleşme ve hükümler, Kur’an, kutsal kitaplar ve levh-i mahfûz 

gibi farklı anlamlara gelmektedir.1631 Bununla birlikte Kur’an’da yer alan kitap 

kelimelerinin pek çoğu ilahi mesaj yani vahiy anlamında kullanılmıştır.1632 Mutlak 

kitap,1633 İlâhî kitâbın varlığı,1634 peygamberlere indirilen kitaplar1635 ile indirilen 

kitaplara iman etme1636 anlamında ayetler yer almaktadır. Semâvî kitapları; Tevrat1637 ve 

                                                           
çabuklaştırılabilir ve intikam alınabilir.” Muallakatü’s-Seb’a, (thk.: M. Hayr Ebü’l-Vefâ), Mektebetü’l-

Büşrâ, Pakistan ts, 79; Züheyr b. Sülma’nın beyti. 
َكِتاَبا“ 1628 َوَكانَعَليْهم بَدَّلَِ َبم  َأنََّىَوَليَْسََقضَاؤه  َ َ َ َ َ َ َكِتاَبهِِ َمَحْوَ َالن اس   ,Divanü’l-Huzaliyyin, (Der.: Sükkerî) ”لَيسَْتطَيع 

Darü’l-Kütübi’l-Mısriyye, Kahire 1995, 197, (2. Bölüm). Kitabın kader anlamına geldiği şiirler için bkz.: 

Öztürk, “İslam Düşüncesinde Kaderci Anlayışın Sosyal ve Kültürel Temelleri”, 132. Benzer bir şiirde ecel-

takdir anlamındadır: “َسهامَالموتَمعرضةَََََََبكلَحتفَمنَالآجالَمكتوب  .Nâbiğa ez-Zübyânî, 27 ”إِن ِىَوَجَدْت 
َأقْفَرَتَْبالجِنابََََََِغَيْرََن ؤْىٍَوَدِمْنةٍََكالكِتابَِ“ 1629 َيَوْمََطِرَادَِ“ :Ebû Ziyâd, 21. Benzer bir şiir şu şekildedir ”لِمَنَِالدَّار  والنَّقْع 

َوالأقَْلَمَ َوالك ت بَ  َوالطَّعْن  رْب  لِيَََََََوَالضَّ  ,At dörtnala koştuğu zaman; (çıkardığı tozlar), kılıçla vuruşma“ ”الخَيلَِيَشْهَدَ 

bıçak saplama, kalemler ve kitaplar bana (benim yaptıklarıma) şahit oldu.” Antere b. Şeddâd, 26. 
1630 Abdulbâkî, 591-595. 
1631 Okuyan, Kur’an-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, 537-540; Sülün, “Kur’an’da Kitab Kavramı ve Kur’an 

Vahylerinin Kitaplaşması”, 69. 
1632 Altındaş, 146; Okuyan, Kur’an-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, 538. 
1633 Kasas: 28/49; Fâtır: 35/40; İsrâ: 17/93; En’âm: 6/7; Sâffât: 37/157; Lokmân: 31/20; Bakara: 2/129; 

Nîsâ: 4/153 (hem ehl-i kitap hem de iki kapak arası belirsiz bir kitap); Hac: 22/8.  
1634 Ankebût: 29/47; Şûrâ: 42/14, 17; Âl-i İmrân: 3/79 (iki kere yer almaktadır); Nîsâ: 4/47. 
1635 Fâtır: 35/25; Neml: 27/40; En’âm: 6/89; Mü’min: 40/53 (Tevrat ile kayıtlayanlar vardır); Ankebût: 

29/27; Âl-i İmrân: 3/81, 184; Nîsâ: 4/54, 131; Hadîd: 57/25, 26; Tahrîm: 66/12. 
1636 Şûrâ: 42/15; Mü’min: 40/70; Bakara: 2/177, 285; Âl-i İmrân: 3/119; Nîsâ: 4/136. 
1637 Bakara: 2/53; A’râf: 7/169, 170; Furkân: 25/35; Meryem: 19/12; Kasas: 28/43; İsrâ: 17/2, 4; Hûd: 11/17, 

110; En’âm: 6/91, 154; Sâffât: 37/117; Mü’min: 40/53; Fussilet: 41/45; Câsiye: 45/16; Ahkâf: 46/12; 

Mü’minûn: 23/49; Secde: 32/23; Bakara: 2/44, 78, 85, 87, 101, 121, 145, 146, 159, 174; Âl-i İmrân: 3/23, 

78; Ra’d: 13/43; Mâide: 5/44. 



180 
 

 

İncil’i1638 ya da her ikisini de kastetmesi muhtemel ayetler1639 de zikredilmiş, bazen de 

Kur’an1640 kastedilmiştir. 

Kur’an kitâbın ne olduğunu bilenlerden ehl-i kitâb1641 ve ûtü’l-kitâb1642 terkipleriyle 

bahsetmektedir. Bazı kimselere kitap verilmediğine dair ayetler1643 de bulunmaktadır. Bu 

ayetlerde bahsedilen kitaplar hakikatte gerçekliği olmayan kitaplar olmasının yanında 

ümmîliğin zıddı olan (ehl-i kitap terkibindeki) kitap olarak nitelendirilmektedir.1644 

Kur’an’da mutlak ve semavi kitaplar haricinde, kitapların aslı ve İlm-i İlâhi’nin1645 

kastedildiği ayetler vardır. Örneğin bazı ayetler Ümmü’l-kitâb1646 ve amel defteri1647 

anlamında zikredilmektedir. Sure başlarında yer alan kitâb1648 lafızları ise Kur’an’a işaret 

etmektedir. 

Kur’an’da buraya kadar yer verilen kitap anlamı dışında kastedilen anlamlar da 

bulunmaktadır. Kitap, kalemle yazılan yazı1649 ve mükâtebe (yazışma-anlaşma),1650 

                                                           
1638 Meryem: 19/30; Âl-i İmrân: 3/79. 
1639 Mâide: 5/48; Yûnus: 10/94; En’âm: 6/156-157; Ankebût: 29/48; Bakara: 2/113.  
1640 Âl-i İmrân: 3/3; Sâd: 38/29; A’râf: 7/2, 52, 196; Fâtır: 35/29, 31, 32; Meryem: 19/16, 41, 51, 54, 56; 

Kasas: 28/86; Hûd: 11/1; En’âm: 6/92, 114, 155, 156, 157; Zümer: 39/2, 23, 41; Fussilet: 41/3, 41; Şûrâ: 

42/52; Zuhrûf: 43/2, 3; Ahkâf: 46/12, 30; Kehf: 18/1, 27; Nahl: 16/64, 89; İbrâhim: 14/1; Enbiyâ: 21/10; 

Secde: 32/2; Ankebût: 29/45, 51; Bakara: 2/2, 89, 151, 176, 231; Âl-i İmrân: 3/7, 164; Nîsâ: 4/105, 113, 

127, 136, 140; Cuma: 62/2; Mâide: 5/ 15, 48. 
1641 Bakara: 2/105, 109; Ankebût: 29/46; Âl-i İmrân: 3/64, 65, 69-72, 75, 98-99, 110, 113, 199; Ahzâb: 

33/26, Nîsâ: 4/123, 153, 159, 171; Hadîd: 57/29; Beyyine: 98/1, 6; Haşr: 59/2, 11; Mâide: 5/15, 19, 57, 59, 

65, 68, 77. 
1642 Müddessir: 74/31; Kasas: 28/52; En’âm: 6/20, 114; Şûrâ: 42/14; Ankebût: 29/47; Bakara: 2/144, 145, 

146, 213; Âl-i İmrân: 3/19, 23, 100, 186, 187; Nîsâ: 4/44, 51, 131; Hadîd: 57/16; Ra’d: 13/36; Beyyine: 

98/4; Mâide: 5/5; Tevbe: 9/29. 
1643 Kalem: 68/37; Sebe’: 34/44; Zuhrûf: 43/21; Ahkâf: 46/4; bu ayetler mutlak kitap anlamına da gelir. 
1644 Âl-i İmrân: 3/20. 
1645 En’âm: 6/38; A’râf: 7/37 (ilm-i ilahi); Fâtır: 35/11; Tâhâ: 20/52, Vâkıa: 56/78 (kitâbu meknun); Neml: 

27/75, İsrâ: 17/58; Yûnus: 10/61 (apaçık bir kitap); Hûd: 11/6; En’âm: 6/59; Sebe’: 34/3; Rûm: 30/56 

(Allah’ın yazısı); Ahzâb: 33/6; Hadîd: 57/22; Hac: 22/70.  
1646 Ra’d: 13/39; Zuhrûf: 43/4. Levh-i mahfûz (Burûc: 85/22.) ya da ümmü’l-kitap terkiplerinin somut 

manada bir kitap olup olmadığı ve mahiyetini ancak Allah bilmektedir.  
1647 Zümer: 39/69; Kâf: 50/4; İsrâ: 17/13, 14, 71; Câsiye: 45/28, 29; Kehf: 18/49; Mü’minûn: 23/62; Tûr: 

52/2; Hâkka: 69/19, 25; İnşikâk: 84/7, 10; Mutaffifîn: 93/7 (siccîn), 9 (merkûm), 18 (illiyyîn), 20 (merkûm). 

Not: bu ayetlerin tamamı Mekkîdir.  
1648 Bakara: 2/2; A’râf: 7/2; Şuarâ: 26/2; Neml: 27/1 (Râzî her ikisiyle de Kur’an-ı Kerîm’in kastedildiği 

kanaatindedir; ancak Kur’an onun okunuşunu, kitap ise yazılı şeklini ifade etmektedir (XIX, 151). İbn Âşûr 

da bu görüşü tercih etmiştir (XIV, 8); Kasas: 28/2; Yûnus: 10/1; Hûd: 11/1; Yûsûf: 12/1; Hicr: 15/1; 

Lokmân: 31/2; Zümer: 39/1-2; Mü’min: 40/2; Duhân: 44/2; Câsiye: 45/2; Ahkâf: 46/2; Ra’d: 13/1. 
1649 Âl-i İmrân: 3/48; Enbiyâ: 21/104 (amel defteri anlamına geldiği görüşü de vardır); Nebe’: 78/29 (kayıt 

altına almak anlamında); Bakara: 2/79; Beyyine: 98/ 3 (hükümler anlamına da gelmektedir); Mâide: 5/110. 
1650 Nûr: 24/33. 



181 
 

 

kader,1651 süre-vakit,1652 farz,1653 yazılı hüküm1654 ve mektup1655 anlamlarında da 

zikredilmiştir. Kitap kelimesi bağlama göre anlamlandırılması gereken “çokanlamlı” 

kelimelerden biridir. Türkçeye anlam daralmasına uğrayarak geçtiği için birçok mealde 

yanlış çevrilebilmektedir. 

Hadis rivayetlerinde zikredilen; “Allah’a, âhiret gününe, meleklere, Kitâb’a ve 

peygamberlere îmân...”1656 şeklinde yer alan kitap kelimesinden kasıt özelde Kur’an’a 

genelde bütün semavi kitaplara imandır. 

Yahudilerden birinin Hz. Ömer’e; “Ey Müminlerin Emiri! Sizin kitâbınızda 

okumakta olduğunuz bir ayet var ki...”1657 ifadesinden de anlaşıldığı üzere kitap 

kelimesinden maksat Kur’andır. Ancak burada zikredilen kitap iki kitap arasında 

kastedilen kitap değil o ana kadar indirilen ilahi mesajlar bütünü şeklinde anlaşılmalıdır. 

Hz. Peygamber’in; “Kardeşinin kitâbına onun izni olmadan bakan, ancak ateşe 

bakmış olur.”1658 anlamındaki sözlerini yorumlayan şârihler ‘kardeşinin kitâbı’ ifadesinin 

normal bilinen kitap anlamında olabileceği gibi sahibinin sırlarını yazdığı defter olarak 

da anlaşılabileceğini söylemişlerdir. 

Hadislerde Ümmü’l-Kitâb terkibi ile Fatiha suresinin1659 ve levh-i mahfûz’un 

kastedildiği rivayetler bulunmaktadır.1660 Kitap ile kastedilenin farz ya da hüküm1661 ile 

mektup1662 olduğuna dair ifadeler de zikredilmiştir. 

                                                           
1651 Âl-i İmrân: 3/145; Rûm: 30/56 (levh-i mahfûz olduğu görüşleri de vardır). 
1652 Ra’d: 13/38; Hicr: 15/4; Bakara: 2/235. 
1653 Nîsâ: 4/24, 103. 
1654 Enfâl: 8/75; Yûnus: 10/37; Enfâl: 8/68; Tevbe: 9/36 (Allah’ın yazısı/hükmü). 
1655 Neml: 27/28, 29. 
1656 Buhârî, İman, 2; Müslim, Fiten ve Eşrâtis-Sâa, 87; Zühd, 16; İbn Mâce, Mukaddime, 63; Edeb, 3876; 

Tirmizî, Fiten, 2247; Nesâî, İman, 4904. 
1657 Buhârî, İman, 38; Edeb, 175; İbn Mâce, Cenâiz, 1499; Ebû Dâvûd, Cihad, 2631. 
1658 Ebû Dâvûd, Vitir, 1485. 
1659 Buhârî, Sıfati’s-Salat, 45; Fedâili’l-Kur’an, 28; Ebû Dâvûd, Vitr, 1457; Tirmizî, Tefsir, 3124. 
1660 Buhârî, Tevhîd, 143; İbn Mâce, Mukaddime, 76. Ayrıca bkz.: Buhârî, Cenâiz, 116; Bedi’l-Halk, 4; 

Müslim, Tevbe, 14. 
1661 Buhârî, Şürût, 18; Mağâzî, 263; Müslim, Cihad, 90; Ebû Dâvûd, Diyet, 4595; Hudûd, 4419; 4471. 
1662 Buhârî, Zekât, 57; benzer kullanım için bkz.: Buhârî, Tevhîd, 33, 50; Humus, 20. 



182 
 

 

Hz. Peygamber, Heraklius’a yazdığı mektupta; “Ey Ehl-i Kitâb”1663 şeklinde hitap 

etmiştir. Hadislerde Yahudiler ve Hıristiyanların kastedildiği “ehl-i kitâbeyn”1664 ifadesi 

ile “Kitâba muhalefet edenler”1665 şeklinde rivayetler de bulunmaktadır. Kitap ile kastın 

Tevrat1666 ya da Kur’an1667 olduğu şeklindeki rivayetlere rastlamakta mümkündür. 

İbn Abbâs’tan rivayet edilen bir anekdotta; Hz. Peygamber’in vefatı esnasında 

hastalığı şiddetlenince: “Yazı yazacak şey getiriniz, size öyle bir kitâb1668 yazayım ki, 

ondan sonra hiç dalâlette kalmayasınız” şeklinde buyurmuştur.1669 Burada muhtemelen 

Hz. Peygamber’in yazdıracağı vasiyetten kitap diye bahsedilmiştir. 

Berîre’nin hürriyetinin satın alınması (kitâbet/mükâtebe)1670 ve âzâd edilmesi 

konusunda Hz. Peygamber’in; “Birtakım kimselere ne oluyor ki, onlar Allah’ın 

Kitâbı’nda bulunmayan birtakım şeyleri şart koşuyorlar?”1671 dediği rivayet edilmektedir. 

Burada da kastedilen Kur’an’dır. 

2.3.2. İslam Düşüncesinde Kitap Kavramı 

Kur’an kelimesi okuma kökünden, kitap kelimesi de yazma kökünden türemiştir. 

Akla ilk gelen iki kapak arasına toplanmış sayfalardan oluşan kitap olsa da, Kur’an’da 

zikredilen diğer bütün anlamları birlikte değerlendirildiği takdirde çok daha geniş bir 

kullanıma sahip olduğu görülmektedir.1672 

                                                           
1663 Buhârî, Hayz, 8; Ehl-i Kitap terkibi ile ilgili bkz.: Buhârî, İlim, 38; Zekat, 60, 96; Mağâzî, 345; Şehâdât, 

47; Cihad ve Siyer, 216; Menâkıb, 65; Menâkibu’l-Ensar, 158; Cuma, 1, 21; Müslim, İman, 31, 241; Sayd, 

8; Selam, 6; Sıyâm, 46; İbn Mâce, Zekât, 1783; Nikâh, 1956; Keffâret, 2118; Ahkam, 2374; Ferâiz, 2752; 

Ebû Zühd, 4192; Ebû Dâvûd, Cihad, 2488; Edeb, 5207; Salat, 1007; Akdiye, 3605; İlim, 3644; Udhiye, 

2817; Tirmizî, Sıyâm, 708; Tefsir, 3301; Zekat, 625; Nesâî, Sıyâm, 2137; Zekat, 2392; Nikah, 3292. 
1664 Buhârî, İcâre, 8; Müslim, İman, 199; İbn Mâce, Diyet, 2644. 
1665 Müslim, İlim, 2. 
1666 İbn Mâce, Cuma, 1139; Had, 2558; Ebû Dâvûd, Akdiye, 3626. 
1667 Buhârî, İlim, 17; Fedâilu’s-Sahabe, 97; Nikâh, 18. İbn Mâce, Mukaddime, 166, 218; Tirmizî, Buyû, 

1210; Cennet, 2567. Benzer ifadeler için bkz.: Buhârî, Vudû, 109; benzer kullanım için bkz.: Daavât, 6; 

Tevhîd, 114; Müslim, İman, 7; Ebû Dâvûd, Edeb, 5046; Tirmizî, Duâ, 3394; Nesâî, Cuma, 1350. 
1668 Buhârî, İlim, 55; Müslim, Vasıyye, 20. 
1669 Buhârî, İlim, 55; Ayrıca bkz.: Cizye, 10; Hac, 42, 98; Umre, 21; İcâre, 16; Şurût, 12; Enbiya, 18; 

Mağâzî, 424; Tefsir, 12; Müslim, Taharet, 5; Zekat, 144; Ferâiz, 16; İbn Mâce, Mukaddime, 13; Taharet, 

458; Namaz, 980; Oruç, 1708; Nikah, 1989; Ebû Dâvûd, Fiten, 4246; Tirmizî, Ahkâm, 1327. 
1670 Buhârî, Mükâteb, 1; Şurût, 16; Müslim, Itk, 56; benzer kullanım için bkz.: Tefsir, 26; İbn Mâce, Itk, 

2519; Ebû Dâvûd, Mükâteb, 3926; Tirmizî, Vasiyet, 2124. 
1671 Buhârî, Salat, 101; benzer kullanım için bkz.: Ezân, 54; Buyû, 104, 126; Muzâra’a, 29; Sulh, 6; Müslim, 

Hac, 154; Itk, 8; Fedâilu’s-Sahabe, 36; Ebû Dâvûd, Akdiye, 3592; Edeb, 4944; Harâc, 2984; Ferâiz, 2921; 

Tirmizî, Hudûd, 1431; İlim, 2663; Nesâî, Talak, 3397. 
1672 Altındaş, 15, 217-218. 



183 
 

 

Kitap kelimesi bir kavram olması yönüyle; ‘iki kapak arasında sayfalar, yazılı 

metin’, ‘ezeli ilim’, ‘yazıldığı halde henüz kitap olmayan amel defteri’ ile ‘kitap dışında 

kastedilen kavramlar’ şeklinde 3 gurupta tasnif edilebilir.1673 

1- Kitap kelimesi hem Kur’an’ın bazı ayetlerinde hem de Kur’an dışı bazı 

kaynaklarda yer alan kullanımlarda yazılı metin (iki kapak arasındaki sayfalar) anlamına 

gelmektedir. Kelimenin temel anlamı da budur.1674 Örneğin; “De ki: “Eğer doğru 

söylüyorsanız, Allah katından bu ikisinden daha doğru yol gösteren bir kitap getirin de 

ben ona uyayım!” ayetinde1675 mutlak kitap anlamında kullanılmıştır.  

Mekke müşriklerinin Hz. Peygamber’den bir kitap getirmesini istemeleri üzerine 

inen bu ayette kitap kelimesi dışında yer alan “bu ikisi” ifadesiyle Kur’an ve Tevrat,1676 

Tevrat ve İncil,1677 veya Tevrat ile Kur’an, İncil ile Kur’an ya da Tevrat ile İncil 

kastedilmiş olabileceği söylenmiştir.1678 

Mutlak kitap anlamına gelen ayetlerin1679 tefsirinde müfessirler kitaptan maksadın 

iki kapak arasında bir kitap,1680 Tevrat, İncil ve Zebûr benzeri,1681 İbrâhim’in sayfaları,1682 

Nûh’un kitâbı,1683 Kur’an, Tevrat, İncil ve Zebûr1684 veya ‘bütün (semavi) kitaplar’1685 

olduğunu söylemişlerdir. 

                                                           
1673 Burada ele alınacak kitap kavramı ile ilgili tüm ayetlere, müfessirler ve âlimlerin görüşlerine tek tek 

yer vermek çalışmanın sınırlarını aşacağı için belirli ayetler üzerinden değerlendirme yapılacaktır. 
1674 İzutsu, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, 44. 
1675 Kasas: 28/49. 
1676 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 348; Mâtürîdî, Te’vilât, XI, 50; Zemahşerî, el-Keşşâf IV, 512; Râzî, 

Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIV, 261; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 180; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, II, 648; Alûsî, X, 299; Elmalılı, VI, 193; İbn Âşûr, XX, 139; Tabâtabâî, XVI, 54; Ateş, Çağdaş 

Tefsir, VI, 446; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 65. 
1677 Taberî, XVIII, 271-272; Mâtürîdî, Te’vilât, XI, 50; Kurtubî, XVI, 292. 
1678 Mâverdî, en-Nuket, IV, 256. 
1679 Fâtır: 35/25; Şûrâ: 42/15; Mâide: 5/48; Bakara: 2/53; Meryem: 19/30; Ankebût: 29/47; Müddessir: 

74/31. 
1680 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 556; Mâtürîdî, Te’vilât, XII, 33. 
1681 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 151; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVI, 18; Kurtubî, XVII, 372; Ebü’l-Berekât 

en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 85; Alûsî, XI, 360. 
1682 Taberî, XX, 485; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 258; İbn Âşûr, XXII, 298-299. 
1683 Tabâtabâî, XVII, 38. 
1684 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 767. 
1685 Mâtürîdî, Te’vilât, XIII, 179; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 401; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVII, 159; 

Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 79; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 680; III, 249; Alûsî, XIII, 

25; Elmalılı, VII, 18; İbn Âşûr, XXV, 62-63; Tabâtabâî, XVIII, 33; Ateş, Çağdaş Tefsir, VIII, 180. 



184 
 

 

Semavi kitaplardan kastın Kur’an hariç tüm semavi kitaplar,1686 İncil, Tevrat ve 

Zebûr1687 ya da Tevrat ve İncil1688 olduğu söylenmiştir. Müfessirlere göre kitaptan kasıt 

bazen sadece Tevrat,1689 bazen de sadece İncil’dir.1690 Bazen kitap ile kastedilenin 

belirtilmediği1691 ifade edilmiş, bazen sadece kitap1692 demekle iktifa edilmiş, bazen de 

Yahya’ya verilmiş olan kutsal kitâb1693 olduğu söylenmiştir. 

Kendilerine kitap verilenlerin ehl-i kitâbın tamamı1694 ya da sadece Yahudiler1695 

olduğuna yer verenler de bulunmaktadır. Bir ayette1696 de mutlak kitâbın verilmediği1697 

ifade edilmektedir. 

Bazı müfessirler, Kur’an’da yer alan “el-kitâb” kelimesinin Tevrat anlamına 

geldiğini iddia etmektedir. Söz konusu izahta, Kur’an’ın kitap olarak indirilmediği ve 

Tevrat’ın levhalar halinde verildiği gerekçe gösterilmektedir.1698 Fakat bu görüşe itiraz 

edilmiş, lafız ile isimlendirmeye layık tek kitâbın Kur’an olduğu belirtilmiştir.1699 Bazı 

“el-kitap” lafızlarının önceki semavi kitapları; Tevrat veya İncil’i kastetmiş olabileceği 

                                                           
1686 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 481; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 246; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXII, 12; 

Kurtubî, VIII, 35; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 129; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 451; 

Alûsî, III, 320; İbn Âşûr, VI, 221; Ateş, Çağdaş Tefsir, III, 6-7; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, II, 65. 
1687 Taberî, VIII, 490. 
1688 Taberî, XXIII, 438; Mâtürîdî, Te’vilât, IV, 241; XI, 131; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 215; Alûsî, XI, 

5; Elmalılı, III, 253; VI, 226; Tabâtabâî, V, 357; XVI, 143; Ateş, Çağdaş Tefsir, VI, 518. 
1689 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 107; III, 385-386; IV, 497-498; Taberî, I, 676; XVIII, 423; Mâtürîdî, 

Te’vilât, I, 126; Mâverdî, en-Nuket, I, 121; IV, 287; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 269; IV, 554; Râzî, Mefâtîhu’l-

Ğayb, III, 82; XXV, 77; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I. 80; IV, 196; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, I, 89; Alûsî, I, 260; Elmalılı, I, 298; İbn Âşûr, I, 501; XXI, 9; Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 167; Şimşek, 

Kur’ân Tefsiri, I, 88; IV, 103. Ayrıca bkz.: Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 205; Atay, 169. 
1690 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 626; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 18; Kurtubî, XIII, 446; Beyzâvî, Envâru’t-

Tenzîl, IV, 10; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 334; Alûsî, VIII, 408; İbn Âşûr, XVI, 98; 

Tabâtabâî, XIV, 46. 
1691 Mâtürîdî, Te’vilât, IX, 133. 
1692 Mâverdî, en-Nuket, III, 370. 
1693 Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 376. 
1694 Mâtürîdî, Te’vilât, XVI, 257; Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 259; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXX, 206; 

Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 262; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 566; Alûsî, XV, 141. 

Alûsî, Yahudi ve Hıristiyanların kastedildiği fakat Yahudilerin belirtildiğini ifade etmektedir; Tabâtabâî, 

XX, 97; Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 153; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 343.  
1695 İbn Âşûr, XXIX, 316. 
1696 “Yoksa elinizde okuduğunuz bir kitap var da orada istediğinizin sizin olacağı mı yazılı?” Kalem: 68/37. 
1697 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 407; Taberî, XXIII, 185; Mâtürîdî, Te’vilât, XVI, 30; Zemahşerî, el-

Keşşâf, VI, 188; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXX, 92; Kurtubî, XXI, 172; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 236; 

Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 524; Alûsî, XV, 38; Elmalılı, VIII, 282; İbn Âşûr, XXIX, 

93; Tabâtabâî, XIX, 399; Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 17; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 290. 
1698 Ateş, Çağdaş Tefsir, IV, 494; VI, 516; VII, 304. Muhtemelen Meryem: 19/12.ayeti delil almaktadır. 
1699 Nurdoğan Türk, Kur’an’da Kitap Kavramı, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Sakarya Üniversitei 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sakarya 2001, 143. 



185 
 

 

fakat Kitâb-ı Mukaddes’in sadece o ikisinden oluştuğu izleniminin, kavramın kapsamını 

daraltacağı da ifade edilmiştir.1700 

Kelimenin somut anlamını temel alan âlimler kitap ile kastedilenin semavi kitaplar 

olduğu anlayışından hareket etmişlerdir. Allah’ın Kur’an’da Tevrat, İncil ve Zebûr isimli 

kitapları zikrettiği böylece dört kitâbın ismen bilindiği söylenmiş, bunlardan başka, diğer 

peygamberlere de indirilmiş kitaplar olduğu ve bu kitapların isim ve sayılarını Allah’tan 

başkasının bilemeyeceği belirtilmiştir.1701 Hadis rivayetlerden hareketle Hz. Âdem’den 

Hz. Muhammed’e kadar peygamberlerin tamamına indirilen kitapların sayısının yüzdört 

tane olduğuna yer verilmiştir.1702 

Kur’an’da kitap kelimesi ile bazen de1703 Kur’an’ın1704 kastedildiği belirtilmiştir. 

Kelimenin nekre ya da marife olarak zikredilişinden hareketle net olarak neyin 

kastedildiğini tespit etmek ya da bir genellemeye gitmek de mümkün görünmemektedir. 

Sure başlarında yer alan kitap kelimeleri ile ilgili yapılan değerlendirmelerde kastedilenin 

Kur’an olduğu görüşü ağırlık kazanmıştır. Ancak vahyin iniş süreci göz önüne alındığı 

zaman bunun bütün bir Kur’an’ı değil başında bulunduğu sureyi kastettiği de ifade 

edilmiştir.1705 Kitap ehli, kitap verilenler ve kitap verilmeyenler ifadeleri bu noktada 

dikkat çekicidir. Ehl-i kitap terkibinin yer aldığı ayette1706 kitaptan kastın Tevrat1707 ve 

Yahudiler olduğu,1708 ayrıca ehl-i kitâb’ın Yahudiler ile Hıristiyanlar olduğu da1709 dile 

getirilmiştir. 

2- Kur’an’da bazı ayetlerde zikredilen kitap kelimesi; ezeli ilim, levh-i mahfûz, 

ümmü’l-kitap ve yazıldığı halde henüz kitap olmayan amel defteri anlamlarında yer 

almaktadır. 

                                                           
1700 Sülün, “Kur’an’da Kitab Kavramı ve Kur’an Vahylerinin Kitaplaşması”, 74. 
1701 İbn Ebü’l-İz, 291. 
1702 Hakîm es-Semerkandî, 136. 
1703 Âl-i İmrân: 3/3. 
1704 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 263; Taberî, V, 180; Mâtürîdî, Te’vilât, II, 239; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 

526; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, VII, 170; Kurtubî, V, 10; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 5; Ebü’l-Berekât en-

Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 235; Alûsî, II, 74-75; Elmalılı, II, 295; İbn Âşûr, III, 148; Tabâtabâî, III, 9; 

Ateş, Çağdaş Tefsir, II, 8; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 311. 
1705 Sülün, “Kur’an’da Kitab Kavramı ve Kur’an Vahylerinin Kitaplaşması”, 87; Altındaş, 218. 
1706 Bakara: 2/105. 
1707 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 129. 
1708 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, III, 244; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 99; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, I, 118; Alûsî, I, 349; Tabâtabâî, I, 245; Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 213; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 135.  
1709 Mâtürîdî, Te’vilât, I, 197; İbn Âşûr, I, 653. 



186 
 

 

Kur’an’da bazı ayetlerde1710 yer alan kitap kelimesinin, ilm-i İlâhi yani levh-i 

mahfûz,1711 Kur’an ya da ecel1712 olduğu görüşlerine yer verilmiştir. Ayrıca, levh-i 

mahfûz ve Kur’an’ın her ikisi1713 de olabilir denilmiş, yazılmış şey (mektup) manasında 

Allah’ın ilmi1714 olduğu zikredilmiştir. Kitab-ı mübîn; levh-i mahfûz,1715 kitap ya da 

Allah’ın ilmi,1716 korunmuş ama unutulmamış ilim1717 ve Allah tarafından bilinen ancak 

her şeyin kullara açık olmadığı korunmuş ilim1718 olarak yorumlanmıştır. Ümmü’l-kitâb 

(kitâbın aslı) tabiriyle kastedilenin ise bütün kitaplar ve kitâbın aslı (levh-i mahfûz)1719 

olduğu belirtilmektedir. Allah’ın ilmi ya da meleklerin sayfalarında yazılı her şey1720 ya 

da Allah’ın değişmeyen ilmi1721 anlamları da verilmiştir. 

Müfessirler levh-i mahfûz hakkında; Allah’ın kullarının ilmi ve ameli ile ilgili her 

şeyi onları yaratmadan önce bildiği ve onları bir şeye mecbur etmediği,1722 Kur’an’ın 

kendisinde sabit olduğu ve kendisinde bir değişmenin olmadığı yazılı şey olduğunu 

söylemişlerdir.1723 Mücâhid (ö. 103/721), levh-i mahfûz’un ümmü’l-kitâb olduğunu 

söylemiştir.1724 Onun, şeytanların ulaşmasına karşı korunmuş,1725 Kitâb-ı Meknûn, 

meleklerin okuduğu haberler1726 Kur’an1727 ya da Cebrâil’in vahyi aldığı yer olduğuna 

dair görüşler de vardır.1728 

                                                           
1710 En’âm: 6/38, 59; Burûc: 85/21-22; Ra’d: 13/39. 
1711 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 560; II, 383; Mâtürîdî, Te’vilât, IV, 100; V, 60; VII, 447; Zemahşerî, el-

Keşşâf, II, 342; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XIX, 68; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 165; III, 190; Ebü’l-Berekât 

en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 510; II, 158; Elmalılı, III, 418; V, 162; Ateş, Çağdaş Tefsir, III, 142, 438. 
1712 Mâverdî, en-Nuket, II, 112; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XII, 226. Râzî, levh-i mahfûz olabileceği görüşüne 

yer vermekle birlikte Kur’an olduğu görüşünü tercih etmiştir. 
1713 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 161; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 502; Alûsî, IV, 137; 

Tabâtabâî, VII, 82-83; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, II, 155. 
1714 İbn Âşûr, VII, 217. İbn Âşûr, Kur’an’da her şeyin olmadığını söyleyerek, kitaptan kastın Kur’an 

olmasının mümkün olmadığını belirtmiştir. 
1715 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 564; Taberî, IX, 283; Kurtubî, VIII, 407; Mâverdî, en-Nuket, II, 122. 
1716 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XIII, 12; İbn Âşûr, VII, 263; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, II, 169. 
1717 Alûsî, XI, 164. 
1718 Tabâtabâî, VII, 133. 
1719 Mâverdî, en-Nuket, III, 118; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 357; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 83. 
1720 Alûsî, VII, 161. 
1721 İbn Âşûr, XIII, 166; Tabâtabâî, XI, 378-379. 
1722 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 651. 
1723 Taberî, XXIV, 287; Mâverdî, en-Nuket, II, 244; İbn Âşûr, XXX, 253. 
1724 Taberî, XXIV, 287; Elmalılı, IX, 102. 
1725 Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 351; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 302; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, III, 226; Alûsî, XV, 304; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 417. 
1726 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXI, 126. 
1727 Kurtubî, XXII, 199. 
1728 Tabâtabâî, XX, 287. 



187 
 

 

Hesap/kitâbın ortaya konulduğundan bahseden ayette1729 yer alan kitap kelimesinin 

‘kayıt altına alınan defter ile amel defteri’1730 ve levh-i mahfûz’a1731 ilaveten hesaptan 

mecaz1732 ya da hesap1733 olduğu belirtilmiştir. Soyut anlamıyla yer alan kitap lafzının 

anlamlarından biri hakkında “Kur’an’ın ilahi bilgi ya da kelam boyutundan, daha sonra 

insani boyuta ulaştırılmak üzere, melek düzlemine indirgenmesi için oluşturulan alana 

levh-i mahfûz denilebileceği”1734 şeklinde tanımlama yapılmıştır. Kitap kelimesinden 

kastın levh-i mahfûz olduğu genel kanaati oluştuktan sonra, levh-i mahfûz üzerinde de 

birtakım içlem-kaplam yorumlamaları oluşmuştur. Burada kitap ve kitap kelimesinin 

terkip halinde yer aldığı tüm kullanımlar levh-i mahfûz ile ilişkilendirilmiştir.1735 Fakat 

kelimelerin soyut ve somut karşılıkları düşünülmemiştir. Kitap, ilahi ilimle, ilahi ilim 

levh-i mahfûz’la, o da ümmü’l-kitâb’la eşitlendiği görülmüştür.1736 Oysa bu kelime ya da 

terkipler birbirleriyle ilişkili olmakla birlikte birbirlerini karşılamamaktadır.1737 

Fazlur Rahman, kitap kelimesi ile ilgili en üstte bulunan kavramın âlimlerin geneli 

tarafından levh-i mahfûz olarak kabul edildiğini belirtmiştir. Bu durumda levh-i mahfûz, 

tüm vahiy dolayısıyla kitapların kaynağı olmaktadır.1738 Ancak bu düşünce çok isabetli 

görünmemektedir. Çünkü levh-i mahfûz’un, ilahi ilimle eşitlenmesi yanlıştır.  Zira 

Kur’an, levh-i mahfûz ile eş anlamlı olarak Kitâb-ı meknûn terkibini zikretmiştir. Her 

ikisi de koruma ile alakalıdır. Bir de ümmü’l-kitâb terkibi vardır. Netice itibariyle Allah’ın 

tüm yarattıklarına hüküm koyması ve iradesini tecelli etmesi, insanı mükellef kılması ve 

bildirimde bulunması, kitâba imanı emretmesi, ümmü’l-kitâb’ın şemsiyesi altındadır.1739 

Diğer taraftan vahyin asıl sahibi Allah olmakla birlikte vahyin iniş kaynağı, levh-i 

mahfûz, kitâbu meknûn ve ümmü’l-kitâb olup üç kaynak da aynı şeyi ifade etmektedir.1740 

                                                           
1729 “Rabbinin nuruyla yer aydınlanır, hesap kitap ortaya konur, peygamberler ve şahitler getirilir, insanlar 

hakkında doğruluk ve adalet ölçüsüne göre hüküm verilir, asla haksızlık edilmez.” Zümer: 39/69. 
1730 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 688; Taberî, XX, 262; Mâtürîdî, Te’vilât, XII, 375; Mâverdî, en-Nuket, 

V, 136; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 324; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 49; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, III, 194; Elmalılı, VI, 505; İbn Âşûr, XXIV, 67; Ateş, Çağdaş Tefsir, VIII, 39. 
1731 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVII, 21; Kurtubî, XVIII, 315. 
1732 Alûsî, XII, 285. 
1733 Tabâtabâî, XVII, 296. 
1734 Öge, İlâhî Kelâmın Yapısı, 200. 
1735 Altındaş, 7-8, 100.  
1736 Türk, 70-72, 82-83. 
1737 Altındaş, 9, 101. 
1738 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 160; Fazlur Rahman, İslami Yenilenme Makaleler III, 20-21. 
1739 Altındaş, 218-219. 
1740 Öge, İlâhî Kelâmın Yapısı, 195; Duman, Vahiy Gerçeği, 78-79; Yusuf Şevki Yavuz, “Kur’an ve 

Sünnet’te Vahiy”, 209. 



188 
 

 

3- Kur’an’da yer alan kitap kelimesi ile kitap dışında kastedilen diğer anlamlar: 

Bir ayette1741 yer alan kitap kelimesi ile yazının kastedildiği söylenmiştir. Bizzat 

kalemle yazı yazmak1742 anlamına geldiği, muradın semavi kitaplar1743 ya da ilahi kitaplar 

türünden bir kitap cinsi1744 olduğu da zikredilmiş, ‘Bilinen kitap’ olabileceği1745 de ifade 

edilmiştir. 

Bir başka ayette1746 kitap kelimesi ile karşılıklı yazışma-mükâtebe1747 kastedilirken, 

bazı ayetlerde,1748 değişmeyen ‘takdir-ecel’1749 anlamında zikredilmiştir. 

Kitap kelimesi bazı ayetlerde1750 ‘ecel-süre-vakit’1751 bazı ayetlerde1752 ‘farz’,1753 

‘yazılmış şey’1754 bazı ayetlerde1755 de ‘yazılı hüküm ya da Allah’ın hükmü’1756 

anlamında yer almaktadır. Kitap hakkında onun sözsüz ilahi bilgi olduğu görüşü de 

vardır. Sözsüz olan bu bilgi peygamberlere vahyedilmekte ve sözlü olmaktadır. Böylece 

Allah’ın ilmi ve hükmünü ifade eden vahiyler toplanıp kitâbı oluşturmaktadır.1757 

                                                           
1741 Âl-i İmrân: 3/48. 
1742 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 276; Taberî, V, 416; Mâtürîdî, Te’vilât, II, 307; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 

VIII, 59; Kurtubî, V, 143; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 256; Alûsî, II, 160; Elmalılı, II, 

365. 
1743 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 18. 
1744 Alûsî, II, 160; Tabâtabâî, III, 228. 
1745 İbn Âşûr, III, 249. 
1746 Nûr: 24/33. 
1747 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 197; Taberî, XVII, 282; Mâtürîdî, Te’vilât, X, 157; Mâverdî, en-Nuket, 

IV, 99; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 301; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIII, 216; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 

106; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 503; Alûsî, IX, 347; Elmalılı, VI, 19; İbn Âşûr, XVIII, 

219-220; Tabâtabâî, XV, 113; Ateş, Çağdaş Tefsir, VI, 189; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 486. 
1748 Âl-i İmrân: 3/145. 
1749 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 305. Mukâtil, levh-i mahfûz demektedir; Taberî, VI, 106; Mâtürîdî, Te’vilât, 

II, 442; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 638; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IX, 25; Kurtubî, V, 348; Beyzâvî, Envâru’t-

Tenzîl, II, 41; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 298; Alûsî, II, 290; Elmalılı, II, 440; İbn Âşûr, 

IV, 114; Tabâtabâî, IV, 42; Ateş, Çağdaş Tefsir, II, 117; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 426. 
1750 Ra’d: 13/38. 
1751 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 383; Taberî, XIII, 558; Mâtürîdî, Te’vilât, VII, 445; Mâverdî, en-Nuket, 

III, 117; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 356; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XIX, 66; Kurtubî, XII, 87; Beyzâvî, 

Envâru’t-Tenzîl, III, 190; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 158; Alûsî, VII, 159; Elmalılı, V, 

160; İbn Âşûr, XIII, 164; Tabâtabâî, XI, 377; Ateş, Çağdaş Tefsir, IV, 484; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 83. 
1752 Nisâ, 4/103. 
1753 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 404; Taberî, VII, 452; Mâtürîdî, Te’vilât, IV, 20; Mâverdî, en-Nuket, I, 526; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 144; Kurtubî, VII, 111; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 94; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, I, 392; Alûsî, III, 132; Elmalılı, III, 71; İbn Âşûr, V, 189; Tabâtabâî, V, 65; Ateş, Çağdaş 

Tefsir, II, 360; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 561. 
1754 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XI, 29. 
1755 Enfâl: 8/75. 
1756 Mâtürîdî, Te’vilât, VI, 280; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 604; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XV, 221; Elmalılı, 

IV, 259; İbn Âşûr, X, 92; Ateş, Çağdaş Tefsir, III, 541. 
1757 Düzgün, “Kur’an’ın Oluşumu (Vahiy Süreci)”, Kader, Yıl: 2007, Cilt: 5 Sayı: 2, 1-14. 



189 
 

 

Bunların yanında kitaptan maksadın levh-i mahfûz ve Kur’an1758 olabileceği gibi Allah’ın 

hükmü veya levh-i mahfûz1759 olduğu da söylenmiştir. 

Kitap haricinde kullanılan farklı anlamlardan birisi de sadece iki ayette1760 

zikredilen ve ‘mektup’1761 anlamına gelen kitap kelimesidir. 

Çağdaş bazı araştırmacılara göre Allah, yazılı bir kitap göndermemiş, kitâbın içeriği 

olan bilgiyi Cebrâil aracılığıyla peygamberlere bildirmiştir. Zamanla unutulan ya da tahrif 

edilen vahyin yerine yeni bir peygamber aracılığıyla yeniden vahyedilmiştir.1762 

Kur’an’da; kâinat kitâbı, insan ve vahiy (Kur’an) olmak üzere üç kitap konu 

edilmektedir.1763 Kur’an’da iyilere ait kitâb illiyyîn, kötülerin kitâbı ise siccîn olarak  

ifade edilmiş ve amel defterine karşılık kullanılmıştır ki, buna suhuf, kitâbü’l-a’mâl ve 

sahîfetü’l-a’mâl olarak nitelenmiştir.1764 Kur’an’da kitap kelimesi; peygamberlere 

gönderilen vahiy, amel defteri ve levh-i mahfûz anlamlarında yer almaktadır.1765 

Görüldüğü üzere Kur’an’da yer alan kitap kelimesinden hareketle kimi âlimler 

somut, kimileri de soyut bir kitap olarak tanımlama ve açıklama yapmışlardır. Kelamcılar 

genel olarak kitap kelimesi hakkında dört kitap ve suhuftan bahsetmişler, kelimenin 

somut ve soyut yönleriyle ilgilenmemişlerdir. Eserlerinde kitaplara iman başlığında bir 

iman esası olarak bahsetmekle yetinmişlerdir. 

2.3.3. Kitap Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

Bir kelimenin terimleşmesi bir anda olup biten bir hadise değildir. Hiçbir ilim dalı 

kelimeleri terimleştirirken farklı anlamlar yüklediğini ilan etmez. İlmi disiplinlerin 

kurucularının kelimelere yükledikleri özel anlamlar zamanla tabileri tarafından 

kanıksanır, benimsenir ve yaygın olarak kullanılmaya başlar. Öyle ki artık kelimeler 

temel anlamları ile değil terim anlamları ile hatırlanmaya başlar. Kelamcıların kavramlara 

                                                           
1758 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 69; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 660. 
1759 Alûsî, V, 234. 
1760 Neml: 27/28-29. 
1761 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 302-303; Taberî, XVIII, 45-46; Mâtürîdî, Te’vilât, X, 379; Zemahşerî, el-

Keşşâf, IV, 450; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIV, 193-194; Kurtubî, XVI, 149; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 

159; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 602; Alûsî, X, 188-189; Elmalılı, VI, 137; İbn Âşûr, 

XIX, 257-258; Tabâtabâî, XV, 358-359; Ateş, Çağdaş Tefsir, VI, 371; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 20. 
1762 Atay, 162. 
1763 Y. Nuri Öztürk, I, 645-646. 
1764 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 206. 
1765 Üzüm, “Kitap”, 121-122. 



190 
 

 

yükledikleri anlamlara yer verirken aslında kelimelerin zaman içinde nasıl anlam 

değişimine maruz kaldıkları ve temel anlamdan nasıl uzaklaştırıldıkları görülmektedir. 

Böylece terimleşme sürecinin nasıl işlediği ve ne gibi aşamalardan geçildiği ortaya 

konulmaktadır. Arap dil sözlüklerinde ve Kur’an-ı Kerim’de ketebe ve türevi sözcükler; 

“yazma, ecel, kader, hüküm, kanun, takdir, yazılı ilahi vahiyler, tespitte bulunma, 

gereklilik-vacip ve farz kılmak” gibi anlamlara gelmektedir. Çokanlamlı bir kavram olan 

kitap kavramı hem kelam ilminde hem de diğer disiplinler de zamanla anlam daralmasına 

uğramış ve sadece yazı yazılan ve iki kapak arasına alınan sayfalarını ifade eder olmuştur. 

Hâlbuki Kur’an kitap kelimesini daha geniş bir alanda ve farklı anlamlarda kullanır. Kitap 

kelimesi ayetlerde geldiği bağlama göre ilahi kitap, ecel, kanun, hüküm gibi anlamlara 

gelmektedir. Kitap kelimesinin Kur’an’daki tüm anlamlarını “Allah’ın insanlar için 

yazdıkları/takdir ettikleri” çatı anlamında birleştirebiliriz. Zira farz, vacip, ecel, kader, 

hüküm ve ilahi bildiriler hepsi insan için kaydedilmiş ilahi bildirilerdir, takdirlerdir.  

Kitap kavramın kelam ilminde dar bir anlamda kullanılması ilmi disiplinlerde doğal bir 

olgudur. Bir kelimenin Arap dilinde ve Kur’an’da ifade ettiği anlam ile terimsel anlamı 

arasındaki fark, aslında terimleştirilen kavramlarla Kur’an’ı anlamaya çalışmanın 

problemlerini ortaya koymaktadır. Bizim burada dikkatleri çekmek istediğimiz nokta 

Kur’an kelimelerinin zamanla geniş anlam ağından koparılıp belli anlamlara hasredilmesi 

ve bu anlamın diğer anlamların önüne geçmiş olmasıdır. Öyle ki artık kitap denilince akla 

Kur’an’ın kullandığı diğer anlamlar gelmemektedir.  

2.4. SUHUF VE ZEBÛR 

2.4.1. Suhuf 

Suhuf (ص ح ف) kelimesi sahîfe (الصَحيفة) kelimesinin çoğulu olup suhuf (ص ح ف) ve 

sahâif (  şeklinde gelmektedir. Araplar tarafından yüzün derisi için sahîfetü’l-vech (صحائِفَ 

َالوجه)  tabiri kullanılır.1766 Suhuf, üzerine yazı yazılan beyaz veya ince deri (صحيفة

parçasıdır. Sahîfe kelimesinin çoğulu bazen sıhâfen (ًَ  formunda (صِحَافا

kullanılmaktadır.1767 Bir yerin yüzeyine ya da üzerine yazı yazılmış nesneye ve kitâbın 

                                                           
1766 Halîl b. Ahmed, II, 380; Ezherî, IV, 254; İbn Fâris, Mu’cem, III, 334; İbn Sîde, III, 159; İsfehânî, 275; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 538; İbn Manzûr, IV, 2404. 
1767 İbn Dureyd, 540; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 538; Mutarrizî, I, 467. 



191 
 

 

ikiyüzlü yaprağına da sahîfe 1768 denir. Suhuf hem yazı malzemesine hem de yazılı 

metinlere denebilmektedir. Sahîfe, kitap anlamındadır.1769 Sayfaların bir araya 

getirilmesine suhuf denir.1770 Açılan, yayılan şeye صَحيفة denir.1771 Örfte küçük kitap 

demektir.1772  

Suhuf denildiği zaman yalnızca bir sayfalık bir belge ya da yazı değil, en az birkaç 

sayfalık bir risale olabileceği gibi kitap denilebilecek hacimde çok daha fazla sayfadan 

müteşekkil eserler de kastedilmiştir.1773 Suhuf, “İslâm öncesi dönemde, mektup, hukukî 

sözleşme, şiir, hitabe ya da bir araya getirilmiş sözlere denirdi. Suhuf, tek bir yaprağa 

olduğu gibi rulo şeklinde dürülmüş, dosyalanmış veya defter gibi dikilmiş pek çok 

yaprağa da denilmiştir.”1774 

Sahîfe kelimesinden türetilen mushaf (م صحَف), el-mushaf (الم صحَف) ve el-mishaf 

 yazılı sayfaların bir araya getirilip toplanmasıdır. Mushaf’a yazılı sayfaları iki (المِصحَف)

kapak arasında bir araya getirmesi sebebiyle bu isim verilmektedir.1775 “Mushaf ismi özel 

olarak Kur’an’a denmiştir. Mushaf kelimesi, “meshaf” ve “mishaf” şeklinde de 

okunabilir. Bu durumda meshaf, sayfaların toplandığı yer, mishaf ise sayfaları bir araya 

toplayan alet manasına gelir.”1776 Suhuf ile aynı kökten gelen sahfe (الصَّحفة) kelimesi ise 

kâse ya da tepsi anlamında olup çoğulu; sıhaf (صِحَاف) şeklinde gelmektedir.1777 

Kitab-ı Mukaddes’te suhuf kelimesi karşılığında kullanılan bir kelimeye 

rastlanmamış olmakla birlikte Ahd-i Atîk’te Allah’ın Hz. Mûsâ’ya taştan levhalar 

kesmesini ve emrettiklerini ona yazmasını istediğine dair pasajlar bulunmaktdır.1778 Ahd-

i Cedîd’te de Zekeriya’nın bir levha istemesinden bahsedilmektedir.1779 Pek çok yerde 

                                                           
1768 İbn Fâris, Mu’cem, III, 334; İbn Sîde, III, 160; İsfehânî, 275; İbn Manzûr, IV, 2404. 
1769 Cevherî, 1384; İbn Manzûr, IV, 2405; Tehânevî, II, 1069. 
1770 Ezherî, II, 254. 
1771 İsfehânî, 275. 
1772 Tehânevî, II, 1069. 
1773 İsmail Lütfü Çakan, Hadis Edebiyatı, MÜİF Yay., İstanbul 1996, 14. 
1774 Ömer Dumlu, “Suhuf”, DİA, İstanbul 2009, XXXVII, 477. 
1775 Halîl b. Ahmed, II, 380; İbn Dureyd, 541; Ezherî, II, 254; Cevherî, 1384; İbn Sîde, III, 160; İsfehânî, 

275; Mutarrizî, I, 467; İbn Manzûr, IV, 2404. 
1776 Elmalılı, I, 17; VIII, 532. 
1777 Halîl b. Ahmed, II, 380; İbn Dureyd, 540; Ezherî, II, 254; İbn Fâris, Mu’cem, III, 334; Cevherî, 1384; 

İbn Sîde, III, 160; İsfehânî, 275; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 538; Mutarrizî, I, 467; İbn Manzûr, IV, 

2405. 
1778 Çıkış, 16/34; 25/16; Levililer, 8/9; Yasanın Tekrarı, 4/13; 5/22, 9/9; Yeşu, 4/15-16; I. Krallar, 8/9; İşaya, 

8/1;  
1779 Luka, 1/63. 



192 
 

 

zikredilen levha ve levhaya yazma dışında suhuf kelimesini çağrıştıran bir ifade 

bulunmaktadır. 

Suhuf kelimesinin tekil hali olan sahîfe kelimesinin cahiliye şiirlerinde de kullanım 

örnekleri bulunmaktadır. Bir şiirde Nu’man isimli biriyle arasında geçen dialogdan 

bahseden şair, sahîfe kelimesini aralarındaki bir anlaşmanın yazılı olduğu sahîfe/kitap 

anlamında kullanmış ve şöyle demiştir: “Söz verdim ve bir sahifeyi (ًَصَحيفة) aldım. Kim 

de zulüm işlediyse her daim ona karşı çıktım.”1780 

En yaygın sözlük anlamıyla yüz, cilt anlamında; “O kızın evinin yerini öğrendim, 

arkadaşım da benim yüzüme baktı, yüzümün (derisi) (َََوَجْهِي  renginin değiştiğini (صَحِيفَة 

görmüş.”1781 şeklinde ifade edilmiştir. 

Sahîfe kelimesiyle aynı kökten gelen sahfa (ًَصَحْفَة) kelimesi tepsi anlamında 

kullanılmıştır.1782 Sahfa, düz bir şey olması yönüyle sahîfe ile benzerlik göstermektedir. 

2.4.1.1. Kur’an ve Hadislerde Suhuf Kelimesi 

S-h-f ( ف-ح-ص ) kökünden gelen suhuf kelimesi marife ya da nekre olarak sekiz 

yerde, bir yerde de sıhaf (صِحَاف) formunda Kur’an’da toplam dokuz defa geçmektedir.1783 

Suhuf, Kur’an’da amel defteri,1784 semâvi kitap,1785 Kur’an1786 ve tepsi1787 anlamlarına 

gelmektedir. 

Bazı kaynaklarda aktarılan ve peygamberlere verilen suhuftan bahseden rivayette 

Hz. Âdem, Hz. İdrîs, Hz. Şît ve Hz. İbrâhim’in isimleri yer almaktadır. Fakat Kur’an’da 

Hz. Âdem’in Allah’tan kelimeler aldığına dair ayet1788 bulunmakla birlikte kendisine 

suhuf verildiği ile ilgili bir ayet bulunmamaktadır. Hz. Şit ile ilgili ne kendisi ne de suhufu 

                                                           
َمَنَجارَأوََظَلمَ“ 1780 َفيهاَكلَّ َصَحيفةًَََََََوخَالفت  َلديَنٍَمطمئِنَّ  .Asma’î, el-Asma’iyyât, 159 ”أخَذت 
َوَجْهِيََقَدَْتغَيََّرََحَال ها“ 1781 َلَهَاَداَراًَفَأبَْصَرََصَحِبِيَََََََصَحِيفَة   :.Ğaylân b. Ukbe, II, 499. Aynı anlam için bkz ”عَرَفْت 

َولَجَهْمَ “ خْتلَج  َم  حِيفةََِلََََََََظَمْآن   Sana çok yumuşak bir yüz gösteriyor ki yemek yediği belli“ ”وت رِيكََوَجْهاًَكاالصَّ

lakin susuzlukta görmemiş, aynı zamanda çok ta ilginç ve büyük olmayan bir yüz idi.” Burada sahîfe, 

yumuşak ve pürüzsüz olduğu için yüze de yumuşak denmiştir. Ebü’l-Abbâs Mufaddal ed-Dabbî, 115. 
1782 “ َنَقِيعَ  َفيها َصَحْفةًَ َوتقَْدَح  َ َ َ َ َ َ َكِباءً قْتِرَةً َم  َالدَّهرَ  Bir kadın sürekli olarak buhur kokusu ile kokulanıyor“ ”ترَاها

(kendisine bakım yapıyor).  (Bu cömert kadın) misafirlere sürekli olarak tepsinin içerisinde (yemekler) 

ikram eder.” Asma’î, el-Asma’iyyât, 173. 
1783 Abdulbâkî, 304; Okuyan, Kur’an-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, 383. 
1784 Tekvîr: 81/10. 
1785 Müddessir: 74/52; Tâ-Hâ: 20/133; A’lâ: 87/18-19; Necm: 53/36-37. 
1786 Abese: 80/13; Beyyine: 98/2. 
1787 Zuhrûf: 43/71. 
1788 Bakara: 2/37. 



193 
 

 

hakkında Kur’an’da bir bilgi bulunmamaktadır. Hz. İdris’in ismi Kur’an’da iki ayette1789 

yer almakta fakat yine onun da suhufuna dair bir ifade yoktur. Hz. İbrâhim ve Hz. Mûsâ 

(Tevrat haricinde verilen suhuf) ile ilgili bazı ayetlerde kendilerine kitap verildiğine1790 

dair bilgi bulunmaktadır.  Kur’an’da zikredilen diğer sahîfelerin kimlere gönderildiğine 

dair herhangi bir bilgi yoktur. 

Sahîfe ya da suhuf kelimelerinin yer aldığı ayetlerde kelime aslında kitâb kelimesi 

yerine zikredilmiştir. Her iki kelime aynı anlama gelmekte birbirlerinden farklı bir anlam 

içermemektedir. Suhuf hakkında, Hz. İbrâhim ve Hz. Mûsâ’ya verilen sahîfeler haricinde 

Kur’an’da ve sahih hadis rivayetlerinde bir bilgi bulunmamaktadır. 

Kur’an ayetleri nüzul sırasına göre incelendiği zaman kelimelerinin kullanımındaki 

farklılıklar daha net görülebilmektedir. Önce nazil olan ayetlerde yer alan sahîfe ya da ilk 

sahîfe ifadeleri sonra nazil olan ayetlerde kitâb/kütüb kelimeleri ile değişmiştir. Örneğin, 

Hz. Mûsâ’nın sayfalarından bahseden ayetlerin, yerini Mûsâ’nın kitâbı terkibine1791 

bıraktığı görülmektedir. Kimi araştırmacılara göre suhuf ve kitâb lafızları aynı şeyi 

anlatmak için kullanılmıştır. Bu sebeple, bir metin hakkında; yazılı olduğu malzemeyi 

esas aldıklarında ona suhuf, yazılı bir şey olması yönüyle de kitâb demişlerdir.1792 Bu 

kullanım suhuf kelimesinin anlamında bir daralma1793 olduğunu da göstermektedir. 

Sahîfe ve suhuf kelimeleri hadis rivayetlerinde de geçmektedir. Örneğin Zeyd ibn 

Sâbit’in: “Suhufu (sahîfeleri) Mushaflara kopyaladım.”1794 dediği kaynaklarda yer 

almaktadır. Burada da suhuf ile kastedilen Kur’an’dır. Hz. Ali’ye Hz. Peygamber’den 

geride kalan bir kitap ya da yazılı bir şey olup olmadığı sorulduğunda o, bir sahîfe 

olduğundan bahsetmiştir.1795 Burada zikredilen sahîfe hadis rivayetlerinden oluşan bir 

sahifeden ibarettir. Bir rivayette de Hz. Peygamber’in Hz. Ali’ye, bir kadında Mekke 

müşriklerine hitâben yazılmış bir sahîfe bulunduğunu ve onu alıp getirmelerini 

                                                           
1789 Meryem: 19/56-57; Enbiya: 21/85-86. 
1790 Necm: 53/36-37; A’lâ: 87/18-19. 
1791 Necm: 53/36; A’lâ: 87/19. 
1792 Sülün, “Kur’an’da Kitab Kavramı ve Kur’an Vahylerinin Kitaplaşması”, 61-62. 
1793 Mehmet Altuntaş, “Kur’an’da Peygamberlere Gönderilen ‘Suhuflar/Kitaplar’ Üzerine Bir 

Değerlendirme”, Turkish Studies International Periodical for the Languages, Literature and History of 

Turkish or Turkic, Volume 11/12, Ankara Summer 2016, (1-24). 
1794 Buhârî, Cihad ve Siyer, 22; Mağazi, 90; Tefsir, 305. 
1795 Buhârî, İlim, 52. Ayrıca bkz.: Buhârî, Fadâilu Medîne, 4; Cihad ve Siyer, 247; Müslim, Hac, 467; Itk, 

20; İbn Mâce, Diyet, 2658; Ebû Dâvûd, Hac, 2034; Nesâî, Kısas, 4463. 



194 
 

 

emrettiği1796 yer almaktadır. Bunun mektup olduğu oldukça açıktır. Bazı rivayetlerde 

meleklerin sahîfeleri1797 ve hasenât sahîfesi1798 ifadeleri zikredilmiştir. Bu ifadeler ile 

kulların fiillerinin kaydedildiği ve Allah’a arz edilen amel defteri olduğu kastedilmiştir. 

Hz. Peygamber’den yapılan bir rivayette, ana rahminde bir insanın şaki ya da said 

olacağı, erkek ya da kız olacağı, ameli, eceli ve rızkının yazılacağı sonra sahîfelerin 

dürüleceği ve o sahîfelerde bir artırma ve eksiltme yapılmayacağı1799 belirtilmektedir. 

Burada yer alan “sahifeler” ifadesi, levh-i mahfûz’a işaret eden ilahi ilme karşılık 

gelmektedir. Yine levh-i mahfûz’un kastedildiği açık olan bir rivayette: “Kader kalemleri 

kalkmış ve yazılan sahîfeler kurumuştur”1800 ifadesi vurgulanmıştır. Bu rivayetlerde yer 

alan suhuf ya da sahîfe kelimelerinin kader sayfaları anlamı1801 olduğu belirtilmiştir. 

2.4.1.2. İslam Düşüncesinde Suhuf Kavramı 

Allah, Hz. Peygamber’e itiraz eden Mekke toplumuna hitaben bir ayette “Bir de 

dediler ki, “Rabbinden bize bir mucize getirmeli değil miydi?” Ya kendilerine önceki 

kitapların (فَِال ولَى ح   apaçık delili gelmedi mi?”1802 buyurmuştur. Müfessirler ayette (الصُّ

belirtilen önceki sahîfelerden maksadın Hz. İbrâhim ve Hz. Mûsâ’nın kitapları,1803 önceki 

peygamberlere indirilen kitaplar,1804 Tevrat, İncil ve önceki indirilen semavi kitaplar1805 

olduğunu söylemişler, kitâbın; sayfaların toplamı olduğunu ve suhuf ile kastedilenin kitap 

olduğunu vurgulamışlardır.1806 Ayetin önceki kitaplara vurgu yaptığı ve Kur’an’ın 

doğruluğuna delil olduğu söylenmiştir.1807 

Hz. Mûsâ ve Hz. İbrâhim’in sahîfelerinden bahseden ayetle1808 ilgili müfessirler; 

Hz. Mûsâ’nın sahîfesinin Tevrat,1809 Hz. İbrâhim’in sahîfesinin Hz. Mûsâ’nın 

                                                           
1796 Buhârî, İsti’zân, 32. 
1797 Buhârî, Cuma, 52; Müslim, Cuma, 24; Tirmizî, Cenaiz, 981; İbn Mâce, Zikir, 3795. 
1798 Buhârî, Tefsir, 205; Müslim, Tevbe, 52; İbn Mâce, Mukaddime, 183. 
1799 Müslim, Kader, 2. 
1800 Tirmizî, Kıyamet, 2516. 
1801 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 306. 
1802 Tâ-Hâ: 20/133. 
1803 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 47. 
1804 Taberî, XVI, 218; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 122; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 391; 

İbn Âşûr, XVI, 344; Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 460; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 361. 
1805 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 43; Alûsî, VIII, 593; Elmalılı, V, 437; Tabâtabâî, XIV, 239. 
1806 İbn Âşûr, XVI, 345. 
1807 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 391; Elmalılı, V, 437. 
1808 Necm: 53/36-37. 
1809 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 165; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 161; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, III, 395; Alûsî, XIV, 65; Tabâtabâî, XIX, 46. 



195 
 

 

sahîfesinden önce, hitabın ehl-i kitâba dolayısıyla Yahudilere,1810 Tevrat’ın, Hz. 

İbrâhim’in sahîfelerinden daha meşhur ve büyük olduğunu belirtilmişlerdir.1811 Arapların 

hem Hz. Mûsâ’nın (Tevrat’ı) hem de Hz. İbrâhim’in sayfalarını bildikleri,1812 Hz. Mûsâ 

ve Hz. İbrâhim’in kitaplarının sahîfeleri olduğu söylenmiştir.1813 

Hz. Mûsâ ve Hz. İbrâhim’in sahîfelerinden bahseden bir diğer ayette;1814 sahîfenin 

kitap olduğu ve Tevrat’ta Hz. İbrâhim’in sayfalarının kaldırıldığı1815 belirtilmiştir. Vehb 

b. Münebbih (ö. 114/732)’ten aktarılan rivayette belirtilen suhuf ile kitapların kastedildiği 

ifade edilmiştir.1816 Suhuf’un önceki kitaplara işaret etmekle birlikte burada Hz. Mûsâ’nın 

suhufundan kasdın Tevrat değil kendisine ayrıca verilen sayfalar olduğu belirtilmiştir.1817 

Bu görüşün aksine suhuf ile kastedilenin levhalar olduğu, levhaların da Tevrat olduğu 

dile getirilmiştir.1818 

Mâtürîdî, ayette yer alan suhuf kelimesinin mahiyetinden bahsetmeksizin, bu iki 

ayetin; diller farklı olsa da eşyanın hakikatinde bir değişme olmayacağının delili olduğu, 

Kur’an’ın mesajı ile önceki sayfaların mesajının değişmediğini ifade etmiştir.1819 Bu 

görüşlerden farklı olarak günümüz tefsir müelliflerinden Ateş’in ifadeleri oldukça dikkat 

çekicidir: “İbrâhim ve Mûsâ’nın sahîfeleri denilen kitaplar, Tevrat’ın İbrâhim ve Mûsâ 

kitaplarıdır.”1820 

Müddessir suresinin 52’nci ayetinde yer alan suhuf ( ًَ فا ح  نشََّرَةًََص  م  ) kelimesi ile 

kastedilenin ne olduğu hakkında farklı görüşler ortaya konmuştur. Ayet, Mekke 

kâfirlerinin Hz. Peygamber’den İsrailoğullarının kitâbı gibi bir kitâb getirmesini talep 

etmelerinden1821 ve Kur’an’ın Allah katından indirildiğini bildikleri halde müşriklerin her 

biri kendi adına ayrı ayrı (Hz. Muhammed’in peygamber olduğunu belirten) kitap1822 ya 

                                                           
1810 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIX, 14. 
1811 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 161. 
1812 İbn Âşûr, XXVII, 130. 
1813 Ateş, Çağdaş Tefsir, IX, 130. 
1814 “Bunlar önceki kitaplarda, İbrâhim ve Mûsâ’nın kitaplarında da vardır.” A’lâ: 87/18-19. 
1815 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 670. 
1816 Mâverdî, en-Nuket, VI, 256; Kurtubî, XXII, 236. 
1817 Alûsî, XV, 323; Elmalılı, IX, 162. 
1818 Tabâtabâî, XX, 305. 
1819 Mâtürîdî, Te’vilât, XVII, 175. 
1820 Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 426. 
1821 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 500; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 263; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, III, 569. 
1822 Taberî, XXIII, 460-461; Alûsî, XV, 148; İbn Âşûr, XXIX, 331; Tabâtabâî, XX, 108; Şimşek, Kur’ân 

Tefsiri, V, 347. 



196 
 

 

da özel davetiye1823 istediklerinden bahsetmektedir. Açılmış sayfaların (ًَنَشَّرَة فاًَم  ح   ilahi (ص 

vahiy anlamına geldiği söylenmekle birlikte, ne olduğu konusunda mütevatir olmayan 

farklı rivayetlere yer verilmiştir. Müşriklerin, İsrailoğullarının işledikleri günah ve 

içeriğinin yazılı olduğu kâğıtları sabah kapılarında gördükleri iddiasıyla Hz. 

Peygamber’den de böyle sayfalar istedikleri aktarılmaktadır.1824 Suhuf ile kastedilenin 

kitap olduğu,1825 açılmış sayfaların; apaçık kitaplar,1826 hakikat çağrısını kapsayan semavi 

kitaplar,1827 ya da gökten gelen kitap anlamına geldiği belirtilmiştir.1828 

Kur’an’da bazı ayetlerde yer alan suhuf (ٍَمَة كَرَّ َم  فٍ رَةًَ) ve 1829(ص ح  طَهَّ َم  ً فا حَ   1830(ص 

kelimesi ile Kur’an’ın kendisi kastedilmiştir. Âlimler, mükerrem sahîfeler hakkında farklı 

görüşler ortaya koymuştur: Suhuf ile kastedilen Kur’an olup, levh-i mahfûz’dan 

gelmiş,1831 Allah katında değerli bir kitaptır.1832 Suhuf, önceki peygamberlere indirilen 

kitap1833 ya da levh-i mahfûz’dur.1834 Sayfalar ya da bir kitaptır.1835 Sahîfe, yazılmış ya 

da yazılacak kâğıt ya da kâğıt tabakasından bir parçadır. İki çoğulu olup biri Türkçe’de 

yaprak ya da varak denilen sahâiftir. Diğer çoğulu suhuf; mektup, risale ve kitap için 

kullanılır. Peygamberlere indirilen kitaplara suhuf denilir.1836 Suhuf ile murad edilen 

Kur’an, Tevrat, İncil, Zebûr ve İbrâhim’in sayfası olabilir.1837 Arap, kendisine yazı 

yazılan her şeyi sahîfe olarak isimlendirmiştir.1838 Tertemiz sayfalar, Tevrat’tır.1839 Bütün 

bunların yanında ‘semavi asıl model’ ve ‘amel defteri’ anlamlarına geldiği de ifade 

edilmiştir.1840 

                                                           
1823 Elmalılı, VIII, 431. 
1824 Mâtürîdî, Te’vilât, XVI, 276; Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 263; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXX, 212; 

Kurtubî, XXI, 401; Alûsî, XV, 148-149. 
1825 Mâverdî, en-Nuket, VI, 149. 
1826 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXX, 212; Kurtubî, XXI, 401; İbn Âşûr, XXIX, 331. 
1827 Tabâtabâî, XX, 107. 
1828 Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 161. 
1829 Abese: 80/13. 
1830 Beyyine: 98/2. 
1831 Taberî, XXIV, 108; Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 315; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXI, 59; Kurtubî, XXII, 

75; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 602; Alûsî, XV, 244; Elmalılı, VIII, 532. 
1832 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 287. 
1833 Mâtürîdî, Te’vilât, XVII, 53; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXI, 59; Kurtubî, XXII, 75; Şimşek, Kur’ân 

Tefsiri, V, 390. 
1834 Tabâtabâî, XX, 221. 
1835 Mâverdî, en-Nuket, VI, 203; Kurtubî, XXII, 75. 
1836 Elmalılı, VIII, 532. 
1837 İbn Âşûr, XXX, 117; Watt, 49-50. 
1838 Tabâtabâî, XX, 221. 
1839 Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 323. 
1840 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 205. 

https://www.kitapyurdu.com/yazar/w-montgomery-watt/11411.html


197 
 

 

Tertemiz sayfalar ifadesi ile ilgili şu görüşler de ortaya konmuştur: Semavi 

kitapların bölümlerine suhuf dendiği gibi Kur’an’ın indirilmiş bölümleri de suhuftur.1841 

Son peygamberin getirdiği kitap yani Kur’an’dır.1842 “Tertemiz sahîfeler, Kur’an’ın 

temeli olan ilâhî kitâbtır.”1843 Kur’an’ın tedvîninden itibaren suhuf, Mushaf ve kitap 

isimleri kullanılmakla birlikte zamanla Mushaf ve Kur’an isimleri tercih edilmiştir. 

Suhuf, sahîfe kelimesinden hareketle küçük hacimli olduğu şeklinde bir izlenime sebep 

olsa da aslında suhufun gerek içerik gerekse hacim olarak kitaptan daha büyük/fazla 

olduğu iddia edilmiştir.1844 

Suhuf kelimesinin kitap anlamında, aynı şekilde kitap kelimesinin de suhuf 

anlamında kullanıldığı görüşleri yanında kitap kelimesinin Kur’an’daki kullanımının 

bugün anlaşılan manada olmadığı, sayfalardan/yapraklardan oluşan ve cilt halini almış 

kitâbın kastedilmediği belirtilmiştir. Gerekçe olarak; Kur’an, Hz. Ebû Bekir döneminde 

tedvin edildiği zaman, bir araya getirilen bu vahiylere hiç kimsenin kitap ismini 

önermediği, vahyin yazıldığı dağınık haldeki malzemeye suhuf denmesi gösterilmiştir. 

Bununla birlikte suhuf ile mushafın farklı olduğu, kitâbın karşılığının mushafa denk 

geldiği söylenmiştir.1845 

Kur’an’da “Defterler ortaya serildiğinde” ayetinde suhuf (ََْن شِرَت ف  ح   kelimesi (الصُّ

amel defteri anlamına gelmektedir.1846 

Suhuf ile aynı kökten türeyen sıhâf kelimesi, Kur’an’da sadece bir yerde kitap 

anlamı dışında tepsi (ٍَصِحَاف) anlamındadır.1847 Ayette yer alan sahîfenin çoğulu; sıhâf1848 

olup büyük olmayan1849 ağız kısmı geniş alt tarafı dar1850 tabak1851 ya da tepsidir.1852 

                                                           
1841 Tabâtabâî, XX, 387. 
1842 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 469. 
1843 Ateş, Çağdaş Tefsir, XI, 37 vd.; Ateş, tefsirinin pek çok yerinde, Kur’an’da yer alan suhuf ve kitap 

kelimelerinin Tevrat’a işaret ettiğini iddia etmektedir. 
1844 Altuntaş, 1. 
1845 Sülün, “Kur’an’da Kitab Kavramı ve Kur’an Vahylerinin Kitaplaşması”, 63, 117; Dumlu, “Suhuf”, 477. 
1846 Tekvîr: 81/10; Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 602; Taberî, XXIV, 148; Mâtürîdî, Te’vilât, XVII, 69; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 322; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXI, 71; Kurtubî, XXII, 105; Beyzâvî, Envâru’t-

Tenzîl, V, 289; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 606; Alûsî, XV, 260; İbn Âşûr, XXX, 117; 

Tabâtabâî, XX, 237; Elmalılı, IX, 22; Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 346; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 396. 
1847 Zuhrûf: 43/71. 
1848 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 96; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 281; Alûsî, XIII, 97. 
1849 Mâtürîdî, Te’vilât, XIII, 274; Alûsî, XIII, 97. 
1850 İbn Âşûr, XXV, 254. 
1851 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 802; Taberî, XX, 643; Tabâtabâî, XVIII, 123. 
1852 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 455; Ateş, Çağdaş Tefsir, VIII, 266. 



198 
 

 

Kisaî’den naklen; Sıhâf; sahfalar, tepsiler ve tabaklar anlamına gelip1853 sahfe’nin beş 

kişiyi, suhayfe’nin de bir kişiyi doyuran bir tabak olduğunu aktarılmıştır.1854 

Bazı hadis kitaplarında Hz. Peygamber’in toplam yüzdört kitap indirildiğini 

söylediği, Hz. Âdem’e on, Hz. Şit’e elli, Hz. İdrîs’e otuz ve Hz. İbrâhim’e on sayfa, 

toplamda yüz sayfa kitap indirildiğini zikrettiğine yer verilmektedir.1855 Ancak bu 

rivayetin sıhhat derecesi tespit edilememiştir.1856 Hz. Âdem ile başlayan vahiy süreci Hz. 

Muhammed ile son bulmuştur. Her peygamber kendine verilen vahye, vahyin veriliş 

şekline ve sürecine göre hareket etmiştir. Burada suhuf, tablet ve levha denen yazılı 

metinlerden kitap denen muhtevaya göre bir tarz değişikliği söz konusu olmuştur.1857 

İlk dönem hadis kaynaklarında suhuf kelimesi çoğul olarak kullanılmamış, tekil 

olarak sahîfe kelimesi kullanılmış, bazen tek sayfaya bazen de birçok ciltten oluşan 

sayfalara sahîfe denmiştir.1858 “Kaynaklarda Hz. Ömer’in Müslüman oluşundan 

bahsedilirken bazı Kur’an ayetlerinin bir sahîfeye yazılı olduğu nakledilmiştir. Yine 

Medine’de Müslümanlar, müşrikler ve Yahudiler arasındaki ilişkileri düzenlemek üzere 

yazılan belgenin sekiz yerinde bundan sahîfe diye söz edilmiştir.”1859 İmzalanan söz 

konusu anlaşmanın bir ve kırk yedinci maddelerinde kitap kelimesi yer aldığı halde yirmi 

iki, otuz yedi, otuz dokuz, kırk iki ve kırk altıncı maddelerinde toplam sekiz defa sahîfe 

kelimeleri zikredilmiştir.1860 

Kur’an’da Hz. Dâvûd, Hz. Mûsâ, Hz. Îsâ ve Hz. Muhammed’e indirilen dört kitap 

haricinde diğer peygamberlere verilen kitaplara da suhuf denmiştir.1861 Suhuf kelimesi 

sözlüklerde yer verildiği şekliyle çok geniş bir kullanım alanına sahiptir. Ancak zaman 

içerisinde Kur’an’da ismi zikredilen kitaplar haricinde hadis rivayetinden hareketle 

sadece Hz. Âdem, Hz. İdrîs, Hz. Şît ve Hz. İbrâhim’e verilen küçük risaleler olduğu 

şekliyle tanımlanır hale gelmiştir. 

                                                           
1853 Elmalılı, VII, 61-62. 
1854 Kurtubî, XIX, 81. 
1855 Tehânevî, II, 1069. 
1856 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 306. 
1857 Demirci, Vahiy Gerçeği, 251. 
1858 Çakan, 15. 
1859 Abdullah Aydınlı, “Sahîfe”, DİA, İstanbul 2008, XXXV, 522. 
1860 Hamidullah, el-Vesâiku’s-Siyâsiyye, (Çev.: Vecdi Akyüz), Kitabevi Yay., İstanbul 1997, 59 vd. 
1861 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 653; Tehânevî, II, 1069; Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 306. 



199 
 

 

Suhuf kelimesi hakkında âlimlerin yorumlarını incelendiğinde genel kanaatin 

kitaptan ayrı bağımsız sahîfeler değil suhuf ile kitâbın kastedildiği anlaşılmaktadır. 

Kur’an’da yer alan konular ile Hz. Peygamber’den önceki peygamberlerin 

suhufları/kitapları ile aynı konular olduğunu ve bunların da kitap veya suhuf olarak 

adlandırıldığı sonucuna ulaşılmaktadır. 

Suhuf kelimesi ile ilgili değerlendirme Zebûr kelimesi ile birlikte yapılacaktır. 

2.4.2. Zebûr 

Zebûr (ب ور ب ر) kitap demektir. Çoğulu zübur ,(الزََّ ب ور) şeklindedir.1862 Zebûr (ز   (الزَّ

yazısı kalın/iri her kitâba denir.1863 Zebertü’l-kitab (ََََالكِتاب  diyen birisi (kalın ve (زَبَرْتَ 

büyük harflerle) yazı yazdığını ya da nakış işlediğini söylemektedir. Mezbûr (مَزْب ور), taşın 

üzerine yazı yazan kimse anlamına gelmektedir.1864 Mezbûr (yazılmış) anlamında Zebûr, 

mektup (yazılmış) anlamında kitap demektir. Bu durumda her kitap, Zebûr’dur.1865 

Kendisiyle belgelemenin kuvvetinden dolayı da kitâba Zebûr denilmiştir.1866 Aynı 

zamanda evvelkilerin kitâbı (ََين لّٖ َالْوََّ ب رِ  ifadesinde zübur kelimesi kitaplar 1867(ز 

anlamındadır.1868 Yine zor anlaşılan her ilahi kitâba zebûr denilir.1869 

Z-b-r (ز-ب-ر) kökünden türeyen zübra (َ بْرَة  büyük ya da kalın demir parçası1870 (الزُّ

anlamı yanında aslanın gösterişli yelesi ve saçların örgüsünü ifade etmektedir. Çoğulu 

züber ( بَرَ  َالبئرََْ) dir.1871 Zebertü’l-bi’ra(ز   ifadesini kullanan biri, kuyunun etrafını (زَبََرَْتَ 

ördüğünü, zebertü’r-racül (ََل ج  َالرَّ  ifadesini kulanan kimse ise bir adamı kötülükten (زَبَرْت 

menettiğini anlatmaktadır. Zebur ile aynı kökten türeyen bazı kelimelerin anlamları: 

Zübra (برة ) kalem,1873 zebru ;(المِزبَر) menetmek, mizber ;(الزَبر) göğüs,1872 zebr ;(الز  بَْرَ   ;(الزََّ

                                                           
1862 Halîl b. Ahmed, II, 172; İbn Dureyd, 308; Ebû Hâtim er-Râzî, II, 700; Ezherî, XIII, 196; İbn Fâris, 

Mu’cem, III, 44; Cevherî, 667; İbn Sîde, IX, 33; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 407; İbn Manzûr, III, 1804. 
1863 Ebü’l-Bekâ, 486. 
1864 İbn Dureyd, 308; İbn Sîde, IX, 33; İsfehânî, 211; İbn Manzûr, III, 1805.َ 
1865 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IX, 128. 
1866 Kurtubî, VII, 223. 
1867 Şuarâ: 26/196. 
1868 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 700; Tehânevî, I, 904. 
1869 İsfehânî, 211. 
1870 Halîl b. Ahmed, II, 172; Ebû Hâtim er-Râzî, II, 700; İbn Fâris, Mu’cem, III, 44; Cevherî, 666; İbn Sîde, 

IX, 34; İsfehânî, 211; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 407; İbn Manzûr, III, 1805. 
1871 Halîl b. Ahmed, II, 172; İbn Dureyd, 308; Ezherî, XIII, 197; İbn Fâris, Mu’cem, III, 44; İbn Sîde, IX, 

34; İsfehânî, 211; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 407; İbn Manzûr, III, 1805. 
1872 İbn Fâris, Mu’cem, III, 44. 
1873 Cevherî, 667; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 407; Mutarrizî, I, 359; İbn Manzûr, III, 1804. 



200 
 

 

akıl ve re’y1874 ve zibirru ( بِرَُّ زَبَرََ) güçlü/şiddetli1875 demektir. Zebera bi’l-hıcâra ;(الز ِ

َزَبْراًَ) taş atmak,1876 ani’l-emri zebran ;(بِالحِجَارَةَِ َالأمَْرِ  bir şeyden menetmek, zebru ;(عَن

( بَْرَ   .sabretmek1877 anlamlarında kullanılmaktadır ;(الزََّ

Zebûr kelimesinin başka dillerden Arapça’ya geçtiğin dair bilgiler bulunmaktadır. 

Bu bilgiler, Süryanice’den Arapça’ya geçtiği ve kitap anlamına geldiği,1878 İbranice’de 

mektup anlamına geldiği1879 ve İbrânice, Süryânice ve Aramice’de zibr, zibbûr ve zibbûra 

kelimelerinin anlamının, konuşma (hitap) olduğu şeklindedir.1880 Zebere kelimesinin 

sözlük anlamlarına bakıldığında okudu ve yazdı gibi zıt anlamlar barındırdığı 

görülmektedir. Kelimenin asıl anlamının Arapça’da yazdı kelimesine karşılık 

gelmektedir. Farsça da ise peltek harfle yazılan kelime okudu anlamındadır. Zamanla 

peltek harf keskin harfe dönüşmüş ve iki zıt anlamı barındırır hale gelmiştir.1881 

Asmaî’den naklen; zebr, hem okumak hem de yazmak anlamlarına gelir. Ben yazımı 

tanırım ( َأعرفَ يتَِرََبَِزَْتََأنا ) cümlesinde tezbira ( يتَِرََبَِزَْتََ ) kelimesi yazma (كتابتي) anlamında 

kullanılmaktadır.1882 

Kitâb-ı Mukaddes’te de zebûr kelimesi yer almaktadır. Mezmurlar bölümünde; 

“Davut’un, oğlu Absalom’dan kaçtığı sırada yazdığı mezmûr”, “telli sazlar için Davut’un 

mezmûru”, “Davut’un mezmûru”, “Altoktavdan Davut’un mezmûru” ile “Seher Geyiği 

makamında Davut’un mezmûru” vb. başlıklar vardır. Bunlar, Hz. Dâvûd’un şiir, şarkı, 

ilahi ve dua içerikli sözlerinin olduğu bölümlerdir.1883 

Yahudilerin kutsal kitâbı Ahd-i Atîk içerisinde dua ve hikmet içerikli Mezmûrlar 

kitâbının şiir ya da manzum olarak yazılmış yüzelli mezmûr ya da ilâhiden oluştuğu1884 

                                                           
1874 İbn Sîde, IX, 33; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 407; İbn Manzûr, III, 1804. 
1875 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 407; İbn Manzûr, III, 1805. 
1876 İbn Sîde, IX, 33; İbn Manzûr, III, 1805. 
1877 Ezherî, XIII, 196; İbn Sîde, IX, 33; İbn Manzûr, III, 1804. 
1878 Cevherî, 667; İbn Sîde, IX, 33. 
1879 Mehmet Aydın, Dinler Tarihine Giriş, Literatürk Yay., İstanbul 2010, 178. 
1880 Osman Kara, Kur’an’da Zebûr, DEÜİFD, XXXV, 2012, 297, (281-303). 
1881 İbn Manzûr, III, 1804. Muharrem Çelebi, “Ezdâd”, DİA, İstanbul 1995, XII, 47. 
1882 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 700; Ezherî, XIII, 196; İbn Fâris, Mu’cem, III, 45; Cevherî, 667; Zemahşerî, 

Esâsü’l-Belâğa, I, 407; İbn Manzûr, III, 1804. 
1883 Mezmurlar, 3, 4, 11, 12, 19, 22, 23, 24, 25, 28, 29, 30, 35, 36, 37, 39, 49, 54, 65, 67, 68, 69, 70, 73, 74, 

76, 78, 80, 82, 83, 85, 87, 88, 98 (sadece mezmur kelimesi yer almaktadır), 103, 109, 110, 138, 139, 140, 

141, 143, 144, 145. Örneğin; “Davut Yehova’ya şükretmek üzere bir mezmûru ilk kez o gün Asaf ve 

kardeşlerine verdi.” I. Tarihler, 16/7; “Ey Tanrım, Sana yeni bir ilahi okuyacağım, On telli sazla mezmûrlar 

söyleyeceğim.” Mezmurlar, 144/9. 
1884 Gürkan, “Zebûr”, DİA, İstanbul 2013, XLIV, 172. 



201 
 

 

bilinmektedir. Mezmûrlar kitâbı Ahd-i Cedîd’te zebûr olarak adlandırılmakta ve Hz. 

Dâvûd’a aidiyeti ifade edilmektedir.1885 

Cahiliye şiirinde ise zebûr kelimesinin genellikle kitap anlamında zikredildiği 

görülmüştür. Cahiliye döneminde bazen tek bir sayfaya kitap dendiği bilinmektedir. 

Aşağıdaki şiirde zebûr kelimesinin çoğulu olan zübur kelimesinin yer aldığı ve Zebûr 

kitâbından/vahyinden bahsederek kitap anlamında kullanıldığı görülmektedir: “O (bölge 

ve topraklarda) sanki Zebûr kitaplarındaki (ب ر  lam harfinin kalıntıları silinmişte (وَحْيَالزُّ

geriye izleri kalmış gibi yok olan resimler (evler, avlular) görebilirsin.”1886 َ 

2.4.2.1. Kur’an ve Hadislerde Zebûr Kelimesi 

Z-b-r (ز-ب-ر) kökünden gelen kelimeler Kur’an’da üç yerde tekil,1887 sekiz yerde 

çoğul1888 formda toplam on bir yerde geçmektedir.1889 Bu kelimeler Kur’an’da ilahi 

kitaplar,1890 amel defteri, levh-i mahfûz,1891 parça1892 anlamları ile geçmiş ümmetlere dair 

haberler, kitaplarında yazılı durumları1893 ve Dâvûd’a verilen kitap1894 anlamlarında yer 

almaktadır.1895 İlgili ayetler birkaç başlıkta değerlendirilebilir. Zebûr, bir gurup ayette 

ilahi kitaplar, sahîfeler anlamında yer alırken,1896 bazı ayetlerde ise Hz. Dâvûd’un kitâbı 

kastedilmiştir.1897 Sadece bir ayette zebûr kelimesi ile levh-i mahfûz1898 ya da amel 

                                                           
1885 Luka, 20/42; Resullerin İşleri, 1/20. 
ب رَْ“ 1886 َالزُّ َوَحْي َفى مِ َاللََّ َخَط ِ َمِثلَْ َ َ َ َ َ َ َعَفتََْ َقد ً س وما َر  َمِنْها  Ebü’l-Abbâs Mufaddal ed-Dabbî, 89. Benzer ”وَترََىَ

kullanımlar için bkz.: “ َفشج َأبَصرت ه َطَلَل  َيَمَانَِلِمن َعَسيبٍ َفى َزَبورٍ َكخط ِ َ َ َ َ َ َ انى ” “Gördüğüm zaman beni 

hüzünlendiren, Yemen hurmasının yaprağının üzerindeki kitap hattı misali bu harabenin sahibi de kim?” 

şair burada büyük kısmı yıkılmış, sadece bir kısmı ayakta kalmış evlerin sakinlerini merak ettiğini ifade 

ederken hüzünlenmekte ve evleri ve sakinlerinin silinip gitmesini hurma yapraklarına yazılan eski 

kitaplara/mektuplara benzetmektedir. İmriu’l-Kays, 85; “ََِزَب ورٍَفىَمصاحف َبَعدِىَعليهاَفأصَبحتَََََََْكخط ِ أتَتََْحِجَج 

هْباَنَِ  Eski kitapların silinmeye yüz tutmuş zebûr yazısı/harfleri nasıl ki daha önce yazının varlığına işaret“ ”ر 

ediyorsa evlerin kalan kısımları da daha önce insanların/halkın yaşadığı evlerin varlığına delil 

gösterilmektedir.” İmriu’l-Kays, 89. 
1887 Nisâ: 4/163; İsrâ: 17/55; Enbiyâ: 21/105. 
1888 Â’li İmrân: 3/184; Nahl: 16/44; Mü’minûn: 23/53; Şuarâ: 26/196; Fâtır: 35/25; Kamer: 54/43, 52; Kehf: 

18/96. 
1889 Abdulbâkî, 329-330; Okuyan, Kur’an-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, 317. 
1890 Şuarâ: 26/196; Mü’minûn: 23/53; Â’li İmrân: 3/184; Nahl: 16/44; Fâtır: 35/25; Kamer: 54/43; Nisâ: 

4/163; İsrâ: 17/55; Enbiyâ: 21/105. Bu ayetlerde kullanılan “zübur” kelimesi Hz. Peygamber’den önce diğer 

peygamberlere verilen kitap ve suhufa delil teşkil etmektedir. 
1891 Kamer: 54/52. 
1892 Kehf: 18/96; Mü’minûn: 23/53. 
1893 Âl-i İmrân: 3/184. 
1894 Nisâ: 4/163; İsrâ: 17/55; Enbiyâ: 21/105 
1895 Mukâtil, Kur’an Terimleri Sözlüğü, 231-232. 
1896 Şuarâ: 26/196; Benzer ayetler için bkz.: Kamer: 54/43; Fâtır: 35/25; Â’li İmrân: 3/184; Nahl: 16/44. 
1897 İsrâ: 17/55; Benzer ayetler için bkz.: Nisâ: 4/163; Enbiyâ: 21/105. 
1898 Kamer: 54/52. 



202 
 

 

defteri1899 kastedilirken yine Kur’an’da tek bir yerde geçen züber kelimesi parça-kütle 

anlamına gelmektedir.1900 Bir ayette de parçalanma ayrılığa düşme anlamında 

zikredilmiştir.1901 

Hz. Peygamber’den gelen bir rivayette1902 kendisiyle semavi bir kitâbın kastedildiği 

Zebûr kelimesi geçmektedir. Hz. Peygamber’in sahabeden Ebû Mûsâ el-Eş’arî’nin sesini 

duyunca, “Ya Ebâ Mûsâ! Sana Dâvûd’un mezâmirinden bir mizmâr verilmiştir.”1903 

buyurduğu hadis kaynaklarında yer almaktadır. 

2.4.2.2. İslam Düşüncesinde Zebûr Kavramı 

Hz. Peygamber’e vahyedilen hakikatlerin önceki kitaplarda da yer aldığının ifade 

edildiği ayette1904 yer alan zübur kelimesi hakkında; kitap,1905 öncekilerin 

(peygamberlerin) kitapları,1906 Tevrat, İncil ve diğer kitaplar olmak üzere öncekilerin 

kitapları1907 olduğu söylenmiştir. 

Bazı ayetlerde1908 yer alan zübur kelimesi hakkında da farklı yorumlar söz 

konusudur. Zübur’un kitap,1909 kitaplar,1910 tüm kitaplar,1911 indirilmiş kitaplar,1912 

öncekilerin kitapları,1913 önceki kitaplar hakkında sözler,1914 semâvi kitaplar,1915 ilahi 

                                                           
1899 Kamer Suresi 53.ayete dikkat çeken bazı araştırmacılar levh-i mahfûz değil amel defteri olduğunu 

belirtmektedir. Bkz.: Okuyan, Kur’an-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, 317. 
1900 Kehf: 18/96. 
1901 Mü’minûn: 23/53. 
1902 “Sana ne Tevrat’ta ne İncil’de ne Zebûr’da ne de Kur’an’da bir benzeri indirilmemiş olan bir sureyi 

öğretmemi ister misin? ... Allah’a yemin ederim ki bu okuduğun Fatiha suresinin bir eşi ne Tevrat’ta ne 

İncil’de ve ne de Zebûr’da ne de Kur’an’da indirilmemiştir.” Tirmizî, Fedâilu Kur’an, 2875. 
1903 Buhârî, Fedâilu’l-Kur’an, 70. 
1904 Şuarâ: 26/196. 
1905 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 280. 
1906 Taberî, XVII, 644; Mâtürîdî, Te’vilât, X, 338; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 415; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 

XXIV, 169; Kurtubî, XVI, 76; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 150; Alûsî, X, 123; Elmalılı, VI, 116; İbn 

Âşûr, XIX, 191; Tabâtabâî, XV, 320; Ateş, Çağdaş Tefsir, VI, 321; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 568. 
1907 Mâverdî, en-Nuket, IV, 187. 
1908 Kamer: 54/43. Ayrıca Bkz.: Fâtır: 35/25; Â’li İmrân: 3/184; Nahl: 16/44. 
1909 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 184; Taberî, XIV, 231; XXII, 156; Mâtürîdî, Te’vilât, XIV, 247; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 179; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XI, 111; Kurtubî, XII, 329; XIV, 300; Beyzâvî, 

Envâru’t-Tenzîl, III, 228; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 214; Alûsî, VII, 387; Elmalılı, V, 

239; Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 108; IX, 162; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 153; V, 136. 
1910 Taberî, XIX, 361; Mâtürîdî, Te’vilât, XII, 33; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVI, 19; Kurtubî, XVII, 372. 
1911 Taberî, VI, 286; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IX, 128; Kurtubî, V, 446; Alûsî, XI, 360; Elmalılı, II, 474. 
1912 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 62; Tabâtabâî, XII, 258. 
1913 Mâverdî, en-Nuket, V, 419; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 662; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, 

III, 406; İbn Âşûr, XXVII, 210. 
1914 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 470. 
1915 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIX, 67; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 168; Alûsî, XIV, 91; Elmalılı, VII, 

357; Tabâtabâî, XIX, 86. 



203 
 

 

kitaplar1916 öğüt verici haberler,1917 suhuf/sayfalar,1918 yazılı kitap,1919 nebî ve resûllerin 

kitapları,1920 peygamberlere indirilmiş kitap ya da levh-i mahfûz olduğu belirtilmiştir.1921 

Bunun dışında; Hz. İbrâhim’in suhufu gibi suhuf,1922 Tevrat ve İncil,1923 ya da Hz. 

İbrâhim, Hz. Mûsâ ve Hz. Îsâ’ya verilen gibi şeriat kitâbı değil, dua ve öğüt içeren bir 

kitap olduğu da ifade edilmiştir.1924 Peygamberlerin getirdikleri kitaplar,1925 Hz. 

İbrâhim’in sayfaları, Tevrat ve Hz. Îsâ’nın yazmadığı fakat Hz. Îsâ’ya indirilen vahiyden 

Hz. Îsâ’nın havarilerinin yazdıkları gibi peygamberlere vahyedilenlerin yazıldığı 

kitaplar1926 şeklinde tanımlanmıştır. 

Bazı ayetlerde ise Zebûr ile kastedilen bizzat Hz. Dâvûd’a indirilen kitaptır. İsrâ 

suresi 55’inci ayette1927 geçen Zebûr, Allah’ın şanını yüceltme, temcîd ve tahmîd’den 

oluşan yüzelli sureden meydana gelen kitap şeklinde yorumlanmıştır.1928 Zebûr, hadler, 

farzlar, helaller ve haramlar gibi hükümlerin olmadığı kitaptır.1929 Diğer taraftan önceki 

ayetlerde yer aldığı gibi daha genel ifadeler ile Zebûr’un, kitap anlamına geldiği ve bütün 

kitapların zebûr olduğu söylenmiştir.1930 Hz. Dâvûd’a (Zübur’un) kitapların bir kısmının 

verildiği1931 anlamına gelebileceği gibi Zebûr’da Hz. Peygamber’den bahseden kısımların 

da olabileceği dile getirilmiştir.1932 Yahudilerin “Mûsâ’dan başka elçi, Tevrat’tan başka 

kitap yoktur!” iddiasına Dâvûd’a verilen Zebûr (kitap) delil gösterilerek cevap 

verilmiş,1933 Zebûr’un, bir kısmı kendisine vahyedilenlerden bir kısmı da dua ve 

münacaat olarak ilham edilen Dâvûd’un sözlerinin toplamı olan kitap olduğu 

                                                           
1916 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 317. 
1917 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 320; III, 556; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 52; Alûsî, II, 356; Tabâtabâî, 

IV, 85. 
1918 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 669; V, 151; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 85; Ateş, Çağdaş 

Tefsir, II, 151; VII, 301; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 455; IV, 248. 
1919 Kurtubî, V, 446; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 109; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 423; 

Ateş, Çağdaş Tefsir, II, 412. 
1920 İbn Âşûr, III, 186. 
1921 Mâtürîdî, Te’vilât, II, 500; Kurtubî, XX, 102. 
1922 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 258; Alûsî, XI, 360. 
1923 Taberî, VI, 286; 
1924 İbn Âşûr, XXII, 298; Tabâtabâî, XVII, 38. 
1925 Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 114. 
1926 İbn Âşûr, XIV, 162. 
1927 İsrâ: 17/55. Ayrıca bkz: Nisâ: 4/163; Enbiyâ: 21/105. 
1928 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 423; II, 536; Kurtubî, VII, 223. 
1929 Taberî, XIV, 626; Kurtubî, XIII, 105; Alûsî, III, 192; VIII, 91; Tabâtabâî, XIII, 117. 
1930 Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 298; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XX, 230. 
1931 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 525; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 259; Alûsî, VIII, 92; Kur’an’ın bir kısmına 

da Kur’an denilebildiği gibi. 
1932 Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 525; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 259. 
1933 Elmalılı, V, 306. 



204 
 

 

zikredilmiştir.1934 Âlimlerin genel kanaati, Zebûr, Eski Ahit’te yer alan mezmurlar olup 

Hz. Dâvûd’a ait olduğu söylenen şiir, öğüt, teşbih ve duaları barındırmaktadır.1935 

Zebûr kelimesinin yazma anlamından hareketle Zebûr’a Mektûb (yazılmış) manası 

verilmiştir. Dâvûd’un kitâbı, yahudilerin kutsal kitaplarından, esfarından (kitaplarından) 

biridir.1936 Zübur; Tevrat, İncil ve Zebûr1937 yanında Kur’an’dır.1938 Allah’ın 

peygamberlere indirdiği tüm kitapların Zebûr olduğu, Hz. Mûsâ’dan sonra diğer 

peygamberlerin kitapları olduğu1939 şeklinde görüşler vardır.  

Farklı rivayetleri bir arada zikretmek gerekirse; Hz. Dâvûd’un kitâbı, Tevrat’tan 

sonra indirilen kitaplar, tüm peygamberlere indirilen kitaplar, kaba (kalın) yazılan tüm 

kitaplar ve şerî ahkâm olmaksızın aklî hikmetlerin yer aldığı kitaptır.1940 Zebûr, Mezbûr 

ve Mektûb (yazılmış) anlamına gelir. Hz. Dâvûd’a verilen kitaptır.1941 

Müfessirler amel defteri anlamına gelen ayeti1942 yorumlarken yine zebûr 

kelimesinin kök anlamını vurgulamışlardır. Buna rağmen Zebûr’un levh-i mahfûz1943 

olduğu, ümmü’l-kitâb olabileceği yanında kitap olduğu1944 ifade edilmiştir. Zebûr, biri 

(levh-i mahfûz anlamında) kitaplar diğeri meleklerin yazdığı (amel defteri) kitap 

anlamına gelebilir.1945 Aynı zamanda kitaplar yani hafaza meleklerinin kayıtları,1946 

yazıcıların kitapları1947 yani amel defteri1948 demektir. 

Kur’an’da, bir ayette1949 yer alan Zübur kelimesinin anlamı oldukça dikkat 

çekicidir: Zübur parçalamak demektir. Yahudi, Sabiî ve Mecusi gibi farklı fırka ve 

                                                           
1934 İbn Âşûr, XV, 137-138. 
1935 Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 226. 
1936 İbn Âşûr, VI, 34-35; Tabâtabâî, V, 142-143. Sifr; kitap, Esfâr; kitaplar demektir. Sefera; yazıcı, sefîr; 

elçi anlamlarındadır. Tevrat’ın bölümlerine arapça sayfalar anlamında sifr/esfâr denir. 
1937 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 96. 
1938 Kurtubî, XIV, 300. 
1939 Taberî, XVI, 431-434; Mâverdî, en-Nuket, III, 475; Mâtürîdî, Te’vilât, IX, 332; Zemahşerî, el-Keşşâf, 

IV, 169; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXII, 229; Tabâtabâî, XIV, 331; Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 527. 
1940 Alûsî, IX, 98. 
1941 İbn Âşûr, XVII, 162. 
1942 Kamer: 54/52. 
1943 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 185; Kurtubî, XX, 108; Alûsî, XIV, 94; Tabâtabâî, XIX, 91. 
1944 Taberî, XXII, 164; Kurtubî, XX, 108. 
1945 Mâtürîdî, Te’vilât, XIV, 250; Alûsî, XIV, 94. 
1946 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 665; Kurtubî, XX, 108; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 168; Ebü’l-Berekât en-

Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 408; Alûsî, XIV, 94. 
1947 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIX, 78. 
1948 Elmalılı, VII, 358; İbn Âşûr, XXVII, 223; Tabâtabâî, XIX, 91; Ateş, Çağdaş Tefsir, IX, 165; Şimşek, 

Kur’ân Tefsiri, V, 137. 
1949 Mü’minûn: 23/53. 



205 
 

 

hiziplere ayrılmak suretiyle bölük pörçük oldular anlamındadır.1950 Zebûr kitap demek 

olmakla birlikte genellikle ayrılığa düşmek şeklinde te’vil edilmiştir.1951 Zebûr, 

parçalanmak,1952 guruplara ayrılmak anlamındadır. Buradaki ayrılığın, kitapların 

ayrıldığı, her bir gurubun bir kitap aldığı şeklinde anlaşıldığı gibi1953 dinlerini 

farklılaştırdılar, başka bir din haline getirdiler1954 şeklinde de anlaşılabilir. Burada kitap 

dine istiare olarak yer almış, dinde ve inançta ayrılığa delalet etmekte1955 fırkalara 

ayrılmayı1956 ifade etmektedir. 

Zübur kelimesinin yer aldığı son ayet1957 yukarıda yer verilen anlamlardan farklı 

olarak ( بَرَ  بْرَة َ ,züber ز   zübre’nin çoğulu olup) demir parçası/kütlesi1958 anlamına ز 

gelmektedir. Demir çubuğu ya da demir yığını anlamları nedeniyle kitap için söz konusu 

edilirse harflerin toplanması ya da sayfaların birleştirilmesiyle meydana gelen yazıya 

zübur denilir.1959 

Kelamcılar kitap, suhuf ve zebûr konularını, Allah’ın kelamının ezeli olup olmadığı 

noktasından ele almışlardır. Bu noktada bütün kitapların aynı şey olduğunu ifade 

etmişlerdir.1960 Genellikle Zebûr’dan sadece Hz. Dâvûd’a indirilen kitap olduğu 

söylenmekle iktifa edilmiş,1961 zaman zaman Zebûr’dan bazı örnekler zikredilmiştir.1962 

Diğer semavi kitaplar gibi Zebûr’un da tahrif edildiği, asıl metnin olmadığı, Ahd-i 

Atîk içerisinde yer alan yüzelli şiirden oluşan bir öğüt kitâbı olduğu ifade 

                                                           
1950 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 159. 
1951 Taberî, XVII, 63; 
1952 Mâtürîdî, Te’vilât, X, 36; Elmalılı, V, 533. 
1953 Mâverdî, en-Nuket, IV, 57; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 235; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIII, 106; Kurtubî, 

XV, 53; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 472; Alûsî, IX, 242; Tabâtabâî, XV, 35; Ateş, 

Çağdaş Tefsir, VI, 105. 
1954 Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 235; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIII, 106; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 90; 

Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 472; Alûsî, IX, 242. 
1955 İbn Âşûr, XVIII, 73. 
1956 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 450. 
1957 “Bana, demir kütleleri getirin.” Nihayet (vadiyi demirle doldurup) iki dağın arasını aynı seviyeye 

getirince, “Ateşi körükleyin!” dedi. Artık onu kor haline getirdiği vakit, “Getirin bana, üzerine bir miktar 

erimiş bakır dökeyim” dedi.” Kehf: 18/96. 
1958 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 601; III, 159; Taberî, XV, 405; Mâtürîdî, Te’vilât, IX, 103; Zemahşerî, el-

Keşşâf, III, 615; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 172; Kurtubî, XIII, 386; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 293; 

Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 320; Alûsî, VIII, 361; İbn Âşûr, XVI, 36; Elmalılı, V, 392; 

Tabâtabâî, XIII, 360; Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 320; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 289. 
1959 Mâverdî, en-Nuket, III, 342-343; Kurtubî, XIII, 386; Alûsî, VIII, 361. 
1960 Kâdî, Şerhü’l-Usûli’l-Hamse, 527. 
1961 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Bahrü’l-Kelâm, 237. 
1962 Teftâzânî, Şerhü’l-Makâsıd, V, 40. 



206 
 

 

edilmektedir.1963 Kur’an’da Hz. Dâvûd’dan bahsedilmekle birlikte Zebûr hakkında çok 

az bilgi bulunduğu söylenmiştir.1964 

Kur’an’da önceki kitaplardan ve tüm ilahi kitaplardan zebûr ismiyle de 

bahsedilmiştir. Diğer üç kitapta emir ve yasaklar ile helaller ve haramlardan (şeriatten) 

bahsedilirken Hz. Dâvûd’a verilen kitapta diğerlerinden farklı olarak vecize, övgü, dua 

ve hikmet özelliğine vurgu yapılmıştır.1965 Bu durumda, Zebûr içinde şer’i bir hükmün 

olmadığı kitâbın ismidir.1966 

Yukarıda “z-b-r” kökünden türeyen kelimelerin yer aldığı ayetlere ve âlimlerin 

kelime hakkındaki tanım ve değerlendirmelerine yer verilmiştir. Herhangi bir ayette 

Zebûr kelimesinin kitâb olduğundan bahsedilmemekle birlikte müfessirlerin tamamı bazı 

kayıtlarla da olsa Zebûr’u bir kitap olarak tanımlamışlardır. Zebûr kelimesi ile kastedilen 

kitabın Hz. Dâvûd’a verilen belirli bir kitap olması yanında, onun dışında hangi kitaplar 

olduğu konusunda belirsizlik vardır. Zebûr’un içeriği hakkında farklı görüşler 

belirtilmiştir.1967 Ancak Kur’an bütünlüğü göz önüne alındığında Zebûr kavramının 

anlam aralığının daraltıldığı görülmektedir. 

2.4.3. Suhuf ve Zebûr Kavramları ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

Sahîfe/suhuf kelimesi ıstılahta dört büyük kitâbın dışında kalan ve belli 

peygamberlere belli sayılarda inen sahîfeleri ifade etmek için kullanılmaktadır. Ancak 

sahîfe/suhuf kelimesinin Kur’an’daki kullanımı daha geniştir. Kur’an’da suhuf kelimesi 

yazıya geçirilen amel defterini, levh-i mahfûz’u, Kur’an dâhil tüm kutsal kitapları içine 

alacak şekilde geniş anlamda kullanılmıştır. Fakat kelime terimleşme sürecinde anlam 

daralması yaşamış ve dört kutsal kitap dışında nazil olan vahiylere isim olmuştur. Suhuf 

kelimesi, hem kitap hem de zebûr/zübur kelimelerinden daha geniş ve kapsamlı bir 

kelimedir. Suhuf kelimesi vahiy mahsulü olsun veya olmasın yazıya geçirilmiş, sayısı 

değişebilen her türlü yazılı eser için kullanılırken zebûr/zübur kelimesi ise vahiy mahsulü 

                                                           
1963 Murat Serdar, Harun Işık, Sistematik Kelam II, Kimlik Yay., Kayseri, 2018, 114; Ahmet Saim Kılavuz, 

Anahatlarıyla İslam Akâidi ve Kelâm’a Giriş, Ensar Yay., İstanbul 2013, 191. 
1964 B. Topaloğlu, Y. Ş. Yavuz, İ. Çelebi, İslam’da İnanç Esasları, Çamlıca Yay., İstanbul 2011, 201. 
1965 Ebû Hâtim er-Râzî, II, 653; İsfehânî, 211; Tehânevî, I, 904; Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri 

Sözlüğü, 377. 
1966 Cevherî, 1384; İsfehânî, 211. 
1967 Hidayet Aydar, “Kur’an’da Kitap Kavramı ve Bir Kitap Olarak Levh-i Mahfuz”, İÜİFD, Sayı: 2, 

İstanbul 2000, 81, (63-141). 



207 
 

 

kitapların ortak adıdır. Vahiy mahsulü kitaplara zebûr adının verilmesi parça parça 

inmesi, sağlam olması ve belli bir örgüsü olmasından dolayıdır. Zebûr kelimesi, vahiy 

bütününe verilen geniş bir isim iken zamanla sadece Hz. Dâvûd’a indirilen kitâbın adı 

olmuştur. Hâlbuki Kur’an’da zebûr kelimesi tüm ilahi kitaplar için zikredilmektedir. 

Toplumları inanç açısından inananlar ve inanmayanlar olarak ikiye ayırması ve inanan 

toplumu sağlama alması yönüyle ilahi vahiylere zebûr adının verildiğini düşünmekteyiz. 

Suhuf ve sahîfe isminin verilmesi ise kâğıtların ön ve arka yüzüne yazılması sebebiyledir. 

2.5. HİKMET 

Hikmet (َ الْحِكْمَة), h-k-m (ََحَكَم) fiilinden türeyen bir isimdir. Hikmet (َ الْحِكْمَة) kelimesi, 

sözlüklerde adalet, ilim ve hilm anlamlarına gelmektedir. Araplar adalet ve ilim sahibi 

kimseler için; “tecrübeler ona hükmetti” anlamında “ehkemethu et-tecâribu (َْأحْكَمَته

كْمَ  - يَحْك مَ  - حَكَمََ deyimini kullanmışlardır.1968 (التَّجَارِبَ   şeklinde müteaddi kullanımı adil ح 

yargı ve adaletle hükmetmek anlamına gelmektedir.1969 

Hükm ( َكْم حَك مَََ .kelimesi ise ilim ve fıkıh anlamına gelir (ح  كَْ - يَحْك مَ  - مَ ح   şeklindeَlazım 

kullanımda hakîm yani hikmet sahibi olmak anlamına gelmektedir. Hz. İsa’ya çocukken 

hikmet verilmesinin1970 bu anlama geldiği söylenmiştir.1971 Hâkime de hikmet sahibi ve 

âlim denmiş,1972 hikmetin, akıl ve ilim ile hakikate ulaşmak anlamına geldiği 

belirtilmiştir. Hüküm kelimesinin çoğulu ahkâm (َأحَْكام), hikmet kelimesinin çoğulu hikem 

كَّام) hâkim kelimesinin çoğulu da hükkâm ,(حِكَم)  dır.1973 (ح 

Hikmet, en faziletli ilim ile en faziletli şeyleri bilmek olarak ta tanımlanmıştır. 

Hikmetli kişiye ise hekîm denir. Hâkim ve hekîm aynı anlama gelir. Aynı zamanda bir 

şeyi en güzel ve en sağlam bir şekilde yapan kişiye de hekîm denir.1974 

Hikmet kelimesi aynı zamanda bir işi sağlam yapmak anlamına gelmektedir. Bu 

durum muhakkem kelimesi ile ifade edilmektedir.1975 Araplar ihkam kelimesinden 

hareketle ahkemtu eş-şey’e (َََالشَّىْء  dedikleri zaman bir şeyi sağlam yapmayı (أحَْكَمْت 

                                                           
1968 Halîl b. Ahmed, I, 343; Ezherî, IV, 113; İbn Manzûr, II, 951. 
1969 İbn Dureyd, 564; İbn Fâris, Mu’cem, II, 91; Cevherî, 1901. 
1970 Meryem: 19/12. 
1971 İbn Dureyd, 564; Ezherî, IV, 111; İbn Fâris, Mu’cem, II, 91; İbn Manzûr, II, 951. 
1972 Cevherî, 1901. 
1973 İbn Fâris, Mu’cem, II, 91; İbn Sîde, III, 49-51; İsfehânî, 127; İbn Manzûr, II, 951. 
1974 İbn Manzûr, II, 951. 
1975 İbn Fâris, Mu’cem, II, 91; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 206; İbn Manzûr, II, 951. 



208 
 

 

kastetmişlerdir.1976 Sözde isabet etmek1977 ve süratli fehmetmek manalarına geldiği de 

sözlüklerde ifade edilmektedir. Hz. Lokmân’a verilen hikmet, sözde isabet1978 

anlamındadır. 

Hikmet; engellemek anlamına da gelir. Ayrıca hakeme fiiline “Bir şeyi bozulmaktan 

menetmek”1979 anlamı da verilmiştir. Sözlüklerde Hâkim’e zulmü engellediği için hâkim 

denildiği, Arapların  َأحَْكَمْتَ  ,حَكَمْت ve  َحَكَّمْت formlarının hepsini engelledim, yasakladım 

anlamında kullandıkları yer almaktadır.1980  

Cahillikten menetmesi sebebiyle hakka uygun her söze1981 hikmet denilmiştir. Bu 

sebeple kendisini nefsinin hevasından koruyan kişiye hekîm denmiştir. Hayvanları 

engellemek için de h-k-m kökünden türeyen kelimeler kullanılmıştır. Örneğin atı zapt 

edebilmek için kullanılan demire hakemetü’l-feres (َالفَرََس  denilmiştir.1982 Benzer (حَكَمَة 

şekilde hakameh (َ حَكَمَة) sözcüğü hayvanın ağzına takılan gem anlamında kullanılmıştır. 

Çünkü hayvanı her türlü taşkınlıktan meneder/engeller. Hakemtü dâbbete tahkîmen 

(ًَ َالدَّابَّةَتحَْكِيما  sözüyle de hayvanı gem takarak engellediklerini kastetmişlerdir.1983 (حَكَمْت 

Hikmet bunların dışında burhân/kesin delil anlamına gelmekte, söz ve fiil 

arasındaki uyumu ifade etmektedir. Aklın gücünü ortaya koyması yönüyle felsefeye de 

hikmet denmektedir. Tasavvuf literatüründe hikmete, nefs ve şeytana karşı mücadeleyi 

bilmek şeklinde farklı bir anlam yüklenmiştir.1984 Hikmet kelimesine dönmek, 

vazgeçmek manası da verilmiştir.1985 

Hikmet, maddeden soyutlanmış eşyanın hakikatini aramanın ilmi olarak da tarif 

edilmiştir. İbn Abbas’ın hikmeti, Kur’an’daki helal ve haramı öğrenmek olarak 

                                                           
1976 Halîl b. Ahmed, I, 343; Cevherî, 1901; İbn Sîde, III, 49; Ebü’l-Bekâ, 380. 
1977 Bakara: 2/269. Ebû Hâtim er-Râzî, I, 387.  
1978 Lokmân: 31/12. Ebû Hâtim er-Râzî, I, 387.  
1979 Halîl b. Ahmed, I, 343; Ebû Hâtim er-Râzî, I, 234; Ezherî, IV, 114; İbn Sîde, III, 49; İbn Manzûr, II, 

952. Örneğin; adamı ya da sefihi menettim, onu engelledim (َوَحَكَّمت ه لَ ج  َالرَّ َالسَّفِيه وأحْكَمْت ه َ ya da أحَْكَمْت   (حَكَمْت 

anlamlarında kullanılan deyimlerin yaygın olduğu belirtilmiştir. İbn Dureyd, 564; İbn Fâris, Mu’cem, II, 

91; Cevherî, 1901. 
1980 İbn Dureyd, 564; Ebû Hâtim er-Râzî, I, 234; Ezherî, IV, 111; İbn Fâris, Mu’cem, II, 91; Cevherî, 1901. 
1981 Mutarrizî, I, 218. 
1982 Ebü’l-Bekâ, 380. 
1983 Ezherî, IV, 114; İbn Fâris, Mu’cem, II, 91; İsfehânî, 126; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 206. 
1984 Tehânevî, I, 701. Hikmet kelimesinin ıslah amaçlı engellemek, sahibini hevadan ve bâtıl şeylerden 

alıkoyması manasına geldiğine de yer verilmiştir. Ebû Hâtim er-Râzî, I, 387. 
1985 Ezherî, IV, 111. Ezherî, İbnü’l-Arabî’den başka hikmet kelimesine bu anlamı vereni duymadığını 

söylemiştir. 



209 
 

 

yorumladığı aktarılmıştır. Hikmet bir şeyi yerine koymaktır. Bu sebeple sözleri ve fiilleri 

sünnete uygun olanlara hükemâ denilir.1986 

Hikmet kelimesinin itkan ve ihkam yani bir işi sağlam ve kusursuz 

sonuçlandırma1987 anlamları da vardır ki, itkan eksik olan bir şeyi tamamlamak, ihkam 

ise oluş bakımından tam ve kusursuz bir şeyi ortaya koymak anlamına gelmektedir.1988 

Hikmet kelimesi, bir meselede hüküm vermek, mahkeme etmek yani yargılamak, 

bir işi düzeltmek ve iyileştirmek için o işi bozan etkenleri engellemek, menetmek, ortadan 

kaldırmak anlamları yanında, her şeyi düzgün bir şekilde yerli yerince yapmak ve yapılan 

işlerde tam olarak isabet etmek şeklinde de tanımlanabilir. Konuşurken dahi yerli yerinde 

konuşmak gibi anlamları içermektedir. Hikmet ve adalet kelimelerinin birbiriyle alakası 

olduğu gibi hikmet ile ilim kelimeleri arasında da bir alaka bulunmaktadır.1989 

Hikmet kelimesinin İbrânîce “hokhmah” kelimesiyle aynı kökten türediği ve 

zihinsel yetenek ve ustalık anlamına geldiği söylenmiştir. İslam dünyasında felsefi 

eserlerin Arapça’ya tercüme edilmesiyle, Yunanca felsefe/phila-sophia kelimesi, hikmet 

sevgisi anlamıyla karşılık bulmuş ve en genel manada felsefeye hikmet denmiştir.1990 

“Kelâmcılar, dil âlimlerinin hikmeti “hem bilgide hem fiil ve davranışta 

mükemmellik ve kusursuzluk” şeklinde açıklamalarından da hareketle bu konuyu 

Allah’ın ilminde ve fiillerinde olmak üzere iki yönüyle ele almış ve felsefî literatürde 

olduğu gibi birincisine “nazarî hikmet”, ikincisine “amelî hikmet” adını vermişlerdir.”1991 

Hikmet kelimesinin zıt anlamları ise şunlardır: Abes: İslam âlimlerine göre “dünya 

ve ahirette maddî ve manevi bir fayda sağlamayan bütün iş, söz ve davranışlara”1992 denir. 

Sefeh: “sözde ve fiilde isabetsizlik” demektir.1993 Cehl: “bilmemek, bilgi ve görgüden 

yoksun olmak”1994 yani “kişinin inanç, söz veya davranışları konusundaki bilgisizliği” 

                                                           
1986 Cürcânî, et-Ta’rifât, 96-97. 
1987 Âmidî, Ebkârü’l-Efkâr, 75. 
1988 Mustafa İslamoğlu, Esmâ-i Hüsnâ, Düşün Yayıncılık, İstanbul 2014, I, 796. 
1989 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 140. 
1990 İlhan Kutluer, “Hikmet”, DİA, İstanbul 1998, XVII, 503, 506. 
1991 M. Sait Özervarlı, “Hikmet”, DİA, İstanbul 1998, XVII, 511. 
1992 Süleyman Uludağ, “Abes”, DİA, İstanbul 1988, I, 305. 
1993 Özervarlı, “Hikmet”, 511. 
1994 Mustafa Çağrıcı, “Cehâlet”, DİA, İstanbul 1993, VII, 218. 



210 
 

 

anlamına gelmektedir.1995 Zulüm: “bir şeyi ona ait olmayan yere koymak”1996 demektir. 

Bâtıl: “gerçekliği bulunmayan her şey, yalan ve yanlış olmasa bile planlanan hedefe 

ulaştırmayan her türlü faydasız iş, söz ve davranış”1997 anlamlarıyla tarif edilmiştir. 

Kitâb-ı Mukaddeste bilgisizlik, akıl, bilgelik, iyilik ve kötülük kavramlarıyla bir 

işin olması gereken şeklinden bahsedilen ayetlerde yanlış yapanların cezalandırılması1998 

hikmet karşılığında yer almaktadır. Hz. Âdem kıssasının yer aldığı Ahd-i Atîk’te, yılan 

ile kadının diyaloğunun geçtiği pasajda iyi ile kötünün ayrımının yapılmasından1999 

bahsedilmektedir ki, bu hikmet olarak anlaşılabilir. 

Hz. Süleyman, babası Hz. Dâvûd hakkında Allah’a hitap etmiş ve hikmetten (iyi 

yönetim) bahsetmiştir.2000 Ayrıca Hz. Süleyman, Allah’tan “iyi ile kötüyü ayırt edip 

halkını yönetecek sezgi” istemiştir.2001 Hz. Yûsuf, Mısır’da Firavun’un yönetimi altında 

yedi yıl bolluk ve sonrasında yedi yıl kıtlık süresince fevkalade bir yönetim sergilemiştir 

ki bu vahiyle beslenen bir peygamber için hikmet olmaktadır.2002 

Ahd-i Cedîd’te yer alan ayetlerde de yine bilgelik ve yapılan işlerde doğruların 

istenip yanlışların eleştirilmesi görülmektedir. Yine burada peygamberler, bilge kişiler ve 

din bilginleri gönderilmesinden ve Allah’ın emirleri doğrultusunda cezalandırmaktan 

bahsedilmektedir.2003 Ahd-i Cedîd’te Tanrı’nın adaletine aykırı hareket eden kişiler 

eleştirilmiş, hakikatin uygulanması istenmiştir.2004 Tanrı’nın ve Hz. Îsâ’nın bilgeliğinden 

bahsedilmiş, Tanrı’nın bilgeliğinin kalıcı diğerlerinin bilgeliğinin geçici olduğu 

belirtilmiştir.2005 

                                                           
1995 İbrahim Kâfi Dönmez, “Cehâlet”, DİA, İstanbul 1993, VII, 219. 
1996 Mustafa Çağrıcı, “Zulüm”, DİA, İstanbul 2013, XLIV, 507; Adem Lök, “İmam Mâtürîdî’de Adalet-

Zulüm Kavramlarının Anlamı ve Kullanım Alanları”, Temel İslam Kaynaklarında Ahlâk ve İnşâ I, (Ed.: 

Adem Yerinde, Yakup Eroğlu, Saadet Altay, Mübarek Ölmez), Kitap Dünyası Yay., İstanbul, 2022, 236. 

(235-243). 
1997 Fahrettin Olguner, “Bâtıl”, DİA, İstanbul 1992, V, 148. 
1998 İşaya, 5/13-23; Mezmurlar, 111/2-10. 
1999 Tekvin, 3/1-6. 
2000 “O sana bağlı, doğru, bütün yüreğiyle dürüst biri olarak yolunda yürüdü.” I. Krallar, 3/6. 
2001 I. Krallar, 3/7, 9, 12, 14. 
2002 Tekvin, 41/46-57. 
2003 Matta, 23/3-39. 
2004 “Ne var ki bilgelik, onu benimseyen herkes tarafından doğrulanır.” Luka, 7/35. 
2005 I. Korintliler, 1/20-31.  



211 
 

 

Kitâb-ı Mukaddeste hikmet karşılığı olarak; bilge, anlayışlı ve deneyimli 

adamlar,2006 bilge kişi,2007 bilge kadınlar2008 ve bilge çocuk2009 şeklinde oldukça fazla 

kullanım yer almaktadır. Ayrıca bilge ve akıllı kişilere verilmeyen bilgiden bahseden 

pasajlar bulunmaktadır.2010 Bilgelik genel anlamda hikmet olarak değerlendirilmiştir. 

Elçilik görevini bilge bir mimarlık2011 olarak niteleyen ve insanlardan bilgelikten yoksun 

olanlar gibi değil bilgeler gibi yaşamasını2012 öğütleyen pasajlarda hikmet bilgelikle eş 

değer görülmüştür. 

Hikmet kelimesi ve türevleri cahiliye şiirlerinde sözlük anlamlarında olduğuna 

benzer şekilde birkaç farklı anlamda kullanılmıştır. Aşağıdaki beyitte hüküm kelimesi 

engellemek anlamında kullanılmıştır: “Ölüm beni arayacaktır muhakkak, Allah’ın verdiği 

kararı hiç kimse engelleyemez.”2013 Ayrıca dengeli olmak,2014 bilgelik,2015 hüküm 

vermek,2016 isabetli karar vermek2017 ve hakem tayin etmek2018 anlamlarında kullanıldığı 

görülmektedir. 

Sözlüklerde hikmet kelimesinin zıddının sefeh olarak belirtilmesi gibi şiirlerde de 

sefeh kelimesi, cahillik2019  anlamıyla zikredilmektedir. 

                                                           
2006 Yasanın Tekrarı, 1/13, 15; 4/6. 
2007 Yasanın Tekrarı, 16/19, 32/29. 
2008 Hakimler, 5/29; II. Samuel, 14/1-2; 20/16. 
2009 Süleyman’ın Özdeyişler, 10/1. 
2010 Matta, 11/25; Luka, 10/21. 
2011 I. Korintliler, 3/10. 
2012 Efesliler, 5/15. 
 kökü iki manada kullanılmıştır. İlkinde “Allah’ın حكم Bu şiirde ”لتنقبنَعنىَالمنيةَََََََانَاللهَليسَكحكمهَحكم“ 2013

hükmü”, ikincisinde ise “engellemek” anlamında kullanılmıştır. Ebû Amr Tarafe b. el-Abd b. Süfyân b. 

Sa’d, Divanü Tarafe b. Abd, Darü’l-Ma’rife, Beyrut 2003, 78. 
َومَارِداًَ“ 2014 َبِلَدَِى ً َمِهْرَاسا َجِلت  َومَا َ َ َ َ َ َ َبِحِكْمََةٍ َجَهْلًَ َأتَبْاَعَ َأن َخِلْت   Cahili bir hayatı terk ederek hikmetli“ ”ومَا

davranacağımı, Mihrâs ve Mârid (A’şâ’nın şehri) bölgesinin vatanım olacağını tasavvur etmemiştim.” 

Burada hikmetli davranmaktan maksat bir anlamda cehâletin zıddı olarak, dengeli davranış ve yerinde söz 

söylemek anlamlarına gelmektedir. A’şâ, 65. 
خِمَارَا“ 2015 َمِنْهَ  الشَّيْب  بَىَحِكْمَةًَََََََوَقَنَّعهََ   Erkek çocuk bir bilgeye dönüştü ve saçları kadınların başını“ ”تبََدَّلََبَعْدََالص ِ

örttüğü örtü gibi bembeyaz oldu.” Bu beyitte pervasız ve eğlenceyi seven birinin aklı başında, dengeli ve 

bilge bir insana dönüşmesinden bahsedilirken hikmet kelimesi kullanılmıştır. A’şâ, 45. 
شْفِق نَعليَال رعِيَّه“ 2016 َََوَنحنَالم  َََ مْناَ ك  ح   Biz hüküm verdiğimizde adiliz, Biz raiyyetimiz üzerine“ ”وَنحنَالعادلونَإذاَ

şefkatliyiz.” Antere b. Şeddâd, 217. 
ََاِلىَحَمَامٍَسِرَاعٍَوَارِدَِالثمََدَِ“ 2017 ََ ََ يَِاِذَْنظََرَتَْ كْمَِفَتاَةَِالْحَّ  ,Sulak yerlerde hızlıca gelen güvercinlere baktığında“ ”ا حْك مَْكَح 

isabetli karar veren kabilenin kızı gibi karar ver.” Bu şiirde (احكم) ‘uhkum’ sözcüğü “söz ve davranışlarında 

isabetli karar verme” manasında kullanılmıştır. Nâbiğa ez-Zübyânî, 83-84. 
َالخَاسِر“ 2018 َي باَلِىَغَبَنَ َولَ َ َ َ َ َ َ كْمِهِ َفِىَح  شْوةَ َالرُّ ذ  َيأَخْ  َالباَهِرَِ       لَ َالقَمَرِ َمِثلْ  َأبَْلَج  َ َ َ َ َ َ َفَقضََىَبيَنَك مْ ونيِ  Benim“ ”َحَكَّمْت م 

hakemliğimi siz belirlediniz ben de aranızda karar verdim, (kararım) göz kamaştırıcı ay misaliydi. O hakem 

ki, hüküm verirken rüşvet almaz ve zarara uğrayanı da umursamaz.” İkinci beyitteki hüküm kelimesi 

sağlam iş yapmak anlamını da çağrıştırmaktadır. A’şâ, 141. 
َدعَْوَةََجَاهِلٍَََََََسَفَهاً،َوأنَتََبِمَنْظَرٍَلوَتعَْلمََ “ 2019  Akılsız ve düşüncesiz, cahilce bir davette bulundun“ ”ولقدَدعََوْتََطَريف 

ve sen yaptığın bu cahilce durumu bir bilsen.” Asma’î, el-Asma’iyyât, 116. Ayrıca bkz.: 



212 
 

 

2.5.1. Kur’an ve Hadislerde Hikmet Kelimesi 

Hikmet kelimesinin Kur’an’da fiil,2020 mastar2021 ve isim2022 olarak kullanımları 

bulunmaktadır. On dokuz ayette bizzat hikmet (َ حِكْمَة) kelimesi zikredilmekte, bunlardan 

on tanesinde kitap ve hikmet2023 kelimeleri birlikte yer almakta, bazılarında kitap kelimesi 

yazma2024 anlamına gelmekte ve toplamda iki yüz on defa2025 geçmektedir. 

Kitap kelimesinin sıklıkla hikmet kavramıyla kullanılması kutsal kitapların ilahi 

kaynağına ve gönderiliş amacına işaret etmektedir.2026 Bu ayetlerin bazılarında hikmet; 

yerinde söz ve davranış, bazılarında Kur’an’ın emir ve yasaklarını barındıran nasihat, 

adalet, dinin inanç ve ibadet boyutlarını ilgilendiren meseleler, bir şeyi olduğu yere 

koymak gibi anlamlara geldiği söylenmiştir. 

Hikmet kelimesi bazı ayetlerde de Kur’an,2027 peygamberlik,2028 inanç/akide, 

anlayış ve ilim2029 anlamlarında yer almaktadır. Ayetlerin genelinden hikmet kelimesinin; 

kitap ve hikmet, mülk ve hikmet, hayr ve hikmet, ayet ve hikmet, şükür ve hikmet, güzel 

öğüt ve hikmet, cedel ve hikmet, vahiy ve hikmet çerçevesinde kullanıldığı 

görülmektedir. Hüküm, fehm, fıkıh, ilim, adalet, takva, furkan, basiret, hak, tefekkür 

kelimeleri hikmete yakın anlamlı kelimelerdir. 

Hikmet kelimesi, sibak ve siyak bütünlüğü içerisinde değerlendirildiği zaman bazı 

ayetlerde; bütün peygamberlere,2030 bazı ayetlerde de Hz. İbrâhim zürriyetine/ailesine,2031 

Hz. Îsâ’ya2032 ve Hz. Muhammed’e2033 verildiği görülmektedir. 

                                                           
يَآصِره“ د ِ َلو  َترْعوْا َولنْ ً َسفِيها َ َ َ َ َ َ َعنَظ لَمة روا َتزْج  َلنْ َ”أجَِدَّك م  “Görüyorum ki siz cahilce bir tavırla zulmün en 

küçüğünün dahi önüne durup engellemiyorsunuz ve siz akrabaların haklarını da vermiyorsunuz.” Şiirde 

sürekli kavga ve kargaşa halinde olan bir kavmin durumu dile getirilmektedir. Nâbiğa ez-Zübyânî, 129. 
2020 Mü’min: 40/48: (ََحَكَم). 
2021 Âl-i İmrân: 3/79: (كْم  .(الْح 
2022 Nisâ: 4/35: (ًَ  .(حَكَما
2023 Bakara: 2/129, 151: (ََالْكِتاَبََوَالْحِكْمَة). Ayrıca bkz.: Bakara: 2/231; Âl-i İmrân: 3/48, 81, 164; Nisâ: 4/54, 

113; Mâide: 5/110; Cuma: 62/2. 
2024 Âl-i İmrân: 3/48. Ayrıca bkz.: Mâide: 5/110. 
2025 Abdulbâkî, 212-215. 
2026 Altındaş, 178. 
2027 Kamer: 54/5. Ayrıca bkz.: Bakara: 2/269 (iki kere); Zuhrûf: 43/63. 
2028 Sâd: 38/20. Ayrıca bkz.: Bakara: 2/251. 
2029 İsrâ: 17/39. Ayrıca bkz.: Lokmân: 31/12; Nahl: 16/125; Ahzâb: 33/34. 
2030 Âl-i İmrân: 3/81. 
2031 Nisâ: 4/54. 
2032 Âl-i İmrân: 3/48; Mâide: 5/110. 
2033 Bakara: 2/129, 151, 231; Âl-i İmrân: 3/ 164; Nisâ: 4/113; Cuma: 62/2. 



213 
 

 

Bazı hadis rivayetlerinde, Hz. Peygamber Mekke’de iken, melek Cebrâil tarafından 

göğsünün yarılarak hikmet ve iman2034 ya da ilim ve hikmet2035 ile doldurduğu ifadeleri 

yer almaktadır. Bir rivayette de Mi’racda iken Hz. Peygamber’in Cebrâil ile sadaka ve 

borç hakkında aralarında geçen diyalogda hangisinin hikmetli2036 olduğunu sorduğu 

zikredilmektedir. 

Hikmet kelimesi başka hadis rivayetlerinde de yer almaktadır. Bazı şiirlerin 

hikmet2037 ve hikmetin de mü’minin yitiği2038 olduğu, kendisine hikmet verilen kimsenin, 

hikmetle hükmedeceği ve hikmeti de başkasına öğretirse ona gıpta edileceği rivayet 

edilmiştir.2039 Hz. Peygamber’in kendisinin “hikmet evi”, Hz. Ali’nin de o evin kapısı 

olduğunu söylediği aktarılmıştır.2040 Hikmetin Yemen’de2041 hilafetin Kureyş’te hükmün 

ise Ensar’da olduğu2042 ve Hz. Peygamber’in İbn Abbas’a hikmeti vermesi ya da 

öğretmesi için Allah’a dua ettiği2043 şeklinde rivayetler nakledilmiştir. 

2.5.2. İslam Düşüncesinde Hikmet Kavramı 

Hikmet kelimesi Kur’an’da farklı anlamlarda zikredilmiştir. Bu farklı anlamlardan 

hareketle âlimler tarafından birçok farklı yorum ve değerlendirme ortaya konulmuştur. 

Kelime kimi zaman ilgili ayetlerde yer aldığı bağlama göre yorumlanırken kimi zaman 

da kelimeyle ilgili genel değerlendirmeler yapıldığı görülmüştür. 

Örneğin bazı ayetlerde2044 Hz. Dâvûd, Hz. Îsâ ve Hz. Lokmân’a hikmet 

verildiğinden bahsedilmekte, bazı ayetlerde2045 ise Kur’an, peygamberlik, inanç/akide, 

anlayış ve ilim anlamında hikmet kelimesi zikredilmektedir. Hz. Peygamber’e hitaben 

hikmet kelimesinin yer aldığı ayetler2046 de vardır. Bu ayetlerde hikmetin, Hz. 

                                                           
2034 Buhârî, Salât, 1; Enbiya, 7; Bed’u’l-halk, 6; Hac, 76; Müslim, Îman, 263; Tirmizî, Tefsir, 83; Nesâî, 

Salât, 1, 2. 
2035 Müslim, Îmân 74; Nesâî, Salât 2. 
2036 Buhârî, Cuma, 7; Hibe, 27; Cihad, 177; Edeb, 9; Müslim, Libas 6; İbn Mâce, Sadakât,19; Nesâî, Zînet, 

84. 
2037 Buhârî, Edeb, 90; Tirmizî, Edeb, 63, 69; İbn Mâce, Edeb, 41; Ebû Dâvûd, Edeb, 95. 
2038 Tirmizî, İlim, 19; İbn Mâce, Zühd, 15. 
2039 Buhârî, İlim, 15; Zekât, 5; Ahkâm, 3; İ’tisam, 13; Müslim, Müsâfirîn, 268. 
2040 Tirmizî, Menâkıb, 21. 
2041 Buhârî, Menâkıb, 2; Müslim, Îmân, 88; Tirmizî, Menâkıb, 72. 
2042 Buhâri, Ahkâm, 4; Müslim, İmâre, 4. 
2043 Buhârî, Fedâilu’s-Sahâbe, 26; Tirmizî, Menâkıb, 43; İbn Mâce, Mukaddime, 166. 
2044 Sâd: 38/20; Bakara: 2/251; Zuhrûf: 43/63; Lokmân: 31/12. 
2045 Kamer: 54/4-6; Bakara: 2/269. 
2046 İsrâ: 17/39; Nahl: 16/125; Ahzâb: 33/34. 



214 
 

 

Peygamber’e vahyedilenler2047 olduğu, Allah’ın (vahiy olarak) emrettiklerine hikmet, 

yasakladıklarına ise sefeh denildiği görülmektedir.2048 

Büyüklük taslayanlar hakkında Allah’ın verdiği hükümden bahseden Mü’min 

suresinin 48’inci ayetinde zikredilen hakeme kelimesinden hareketle hüküm-karar 

vermek anlamına geldiği söylenmiştir.2049 Söz konusu hüküm-kararın vahiyle verildiği 

ifade edilmiş,2050 hüküm kelimesinin, yargılamak/karar vermek anlamına geldiği de 

zikredilmiştir.2051 Kelimenin adalet anlamına geldiği ifade edilmiş,2052 kökünün el-hükm 

olduğu bunun da hak ile bâtılı ayırmak2053 anlamına geldiği belirtilmiştir. 

Mâtüridî’ye göre bir şeyin hikmet ile nitelenebilmesi için adalet ve faziletin2054 

olması gerekmektedir. Bâkıllânî, Allah’ın adil oluşuna vurgu yaparak O’nun 

yaratmasının hikmetli olduğunu yani Allah için hikmetin, yaratacağı şeyin en iyisini 

yaratması anlamına geldiğini belirtmiştir.2055 Mu’tezile de hikmet ile adalet arasında bir 

ilişki ortaya koyarak Allah’ın, kullarının faydası için fesada mâni muhkem/sağlam iş 

işleyeceğini söylemiş,2056Allah’ın hikmetli iş yapmasının vacip olduğunu iddia etmiş ve 

hikmetli olmayan bir şeyin yaratılmasının abes olduğunu belirtmiştir.2057 Allah, en yüce 

hüküm sahibi olarak hikmetsiz, amaçsız ve abes işler yaratmaz.2058 Hikmetin zıddının 

sefeh olduğu hususunda âlimlerin ittifak ettiği söylenmiştir.2059 Fakat hikmete yüklenen 

anlama göre zıddı değişmektedir. Örneğin hikmet ilim ise zıddı cehâlet, hikmet fiil ise 

zıddı sefehtir.2060 Bu durumda da hikmet bir üst/anahtar kavram olmaktadır. 

                                                           
2047 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 531; Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 216-217. 
2048 Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 277. 
2049 “Büyüklük taslayanlar şöyle cevap verirler: ‘Doğrusu hepimiz onun içindeyiz; artık Allah, kulları 

arasında hükmünü vermiştir.’” Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, III, 716; Tabâtabâî, IV, 394. 
2050 Kurtubî, VII, 123. 
2051 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 268. 
2052 Mâverdî, en-Nuket, I, 320. 
2053 Taberî, II, 695; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IV, 73; Kurtubî, II, 403. 
2054 Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 164. 
2055 Bâkıllânî, et-Temhîd, 52. 
2056 Şehristânî, Nihâyetü’l-İkdâm, 397 vd.; Adem Lök, Hanefîliğin Oluşum Süreci ve İtikadî Mezheplerle 

İlişkisi, Fecr Yay., Ankara 2022, 312, 317. 
2057 Pezdevî, 134. 
2058 İzmirli, 434. 
2059 Osman Oral, Mâtürîdî’nin Hikmet Anlayışı, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), EÜSBE, Kayseri, 2014, 

47. 
2060 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, et-Temhîd, 213-214; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, I, 384-386.  

https://islamansiklopedisi.org.tr/nihayetul-ikdam


215 
 

 

Âlimler, Nisâ suresinin 35’inci ayetinde zikredilen hakem kelimesini, önce nasihat 

sonra karar veren,2061 ikna ve ıslah edici adil hâkim2062 bilgi, söylem ve eylemi doğru olan 

hâkim2063 olarak yorumlamışlardır. Hakîm kelimesi hakkında ise kitâbın emir ve 

yasaklarına hâkim olan ve her şeye hükmeden gibi anlamlar vermişlerdir.2064 Hikmet ve 

hakîm kelimesinin sağlam, doğru ve mükemmel anlamına gelen ihkâm kelimesinden 

türediği de zikredilmiştir.2065 Cürcânî, hikmetin, eşyayı olduğu gibi bilmek ve gereğini 

yerine getirmek demek olduğunu ifade etmiştir.2066 Bir kimse bir şey öğrense fakat onun 

fayda ve zararını bilmese o kimseye hakîm isminin verilemeyeceği söylenmiştir.2067 

Kitap, hüküm ve peygamberlik verilmesinin zikredildiği Âl-i İmrân suresinin 

79’uncu ayetinde yer alan hüküm kelimesinin; fehm/anlayış (derin kavrayış)2068 ve 

fıkh,2069 anlamında olduğu belirtilmiştir. Hüküm kelimesinin, aklî bir mecaz olarak 

anlama yeteneği ve aklın isabeti olduğu, sözün/konuşmanın hikmet olarak nitelendiği2070 

de söylenmiştir. Gerçekleştirilecek her fiilin yararlı ve imanla birlikte oluşu hikmet olarak 

tarif edilmiş, hikmetin ruhsuz ve maneviyatsız olmadığı2071 vurgulanmış, kişinin gücünün 

yettiği oranda bulunduğu hal üzere eşyanın hakikatini anlayabilmesi diye de tefsir 

edilmiştir.2072 İslam dünyasında tercüme faaliyetleriyle birlikte felsefe ilmi de hikmet 

olarak adlandırılmıştır. Zamanla hikmet denilince felsefe, hâkim denilince filozof 

anlaşılır hale gelmiştir. Kelamcılar hikmeti, Allah’ın lütfu olan bir ilim olarak 

adlandırırken, filozoflar bir düşünme ve anlama çabası olarak tanımlamışlardır.2073 

                                                           
2061 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 371; Mâtürîdî, Te’vilât, III, 210. 
2062 Zemahşerî, Keşşâf, II, 72; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 356; Alûsî, III, 26. 
2063 Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 237, 238. 
2064 Mâtürîdî, Te’vilât, I, 248. 
2065 Kâdî, el-Muğnî, IV, 156, 159; V, 222; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, et-Temhîd, 213-214; Ebü’l-Muîn en-

Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, I, 384-386; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 485, 521; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XVI, 

187; Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 237, 238; Elmalılı, II, 204. 
2066 Cürcânî, Şerhü’l-Mevâkıf, VIII, 237, 238. 
2067 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXV, 146; Tabâtabâî, XVI, 219; Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 62-63. 
2068 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 286; Mâtürîdî, Te’vilât, IV, 370; Tabâtabâî, IV, 394. 
2069 Taberî, II, 576; IX, 115; Mâtürîdî, Te’vilât, I, 246; II, 78; XI, 227; Mâverdî, en-Nuket, I, 192; IV, 332; 

Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IV, 158; İbn Âşûr, I, 723; Tabâtabâî, II, 408; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 143. 
2070 İbn Âşûr, XXVII, 175. 
2071 Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 469. 
2072 Alûsî, XI, 82-83; Elmalılı, VI, 271; İbn Âşûr, III, 61; XIV, 327; XV, 106; XXI, 150. 
2073 Bülent Sönmez, Hakîm ve Peygamber Hikmet ve Vahiy Münasebeti, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 

SÜSBE, Konya 1998, 144; Ayrıca bkz.: Mustafa Yaz, Tefsirlerde Hikmet Kavramı, (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), AÜSBE, Ankara 2000, VIII. 



216 
 

 

Hikmet (َ حِكْمَة) kelimesinin zikredildiği ayetlerin bazılarında kitap ve hikmet2074 

kelimeleri birlikte yer almaktadır. Hasan el-Basrî (ö. 110/728), kitap ve hikmetin aynı şey 

olduğunu söylemiştir. Ebu Bekir el-Esam’ın ise hikmetin farzlar olduğunu söylediği 

aktarılmıştır.2075 Hikmetin kitapta bulunan sağlam, yararlı ve gerçek bilgileri,2076 

farzları,2077 kitâbın hikmet, hikmetin kitâbı ifade ettiğine2078 yer verilmiştir. Ayetlerde 

kitap ile hikmet kelimelerinin sıklıkla kullanılması aslında tüm semavi kitapların 

kaynağına ve gönderiliş amacına işaret etmektedir.2079 

Kendisiyle ilme ulaşılması sebebiyle hikmetin2080 kitap2081 olduğu ifade edilmiştir. 

Kur’an’da bazı ayetlerde kitap ve hikmet bazılarında da kitap ve hüküm2082 birlikte 

zikredilmiştir. Bundan hareketle hükmün umûmi, hikmetin husûsi olduğu söylenmiş, her 

hikmetin hüküm olduğu fakat her hükmün hikmet olmadığı belirtilmiştir.2083 

Âlimler pek çok ayetin tefsirinde hikmet kelimesinin sünnet anlamına geldiğini2084 

ifade etmişlerdir. Hükmün hikmet, hikmetin de sünnet olduğunu belirtmişlerdir.2085 

Onlara göre hikmet; Hz. Peygamber’in açıklamasıyla bilinebilen Allah’ın ahkâmı ve 

ilmidir.2086 Bir diğer tanımlamaya göre kitapta hakkında nas bulunmayan konularda Hz. 

Peygamber’in lisanı ile Allah’ın muradını açıklayan ayrıntılı yükümlülükleri getiren 

vahiy/sünnettir.2087 

İmam Şâfiî (ö. 204/820), “sözüne güvendiği âlimler” şeklinde bir ifade kullanmış 

ve hikmetin sünnet olduğuna dair düşüncesini onlara dayandırmıştır.2088 Hikmetin 

                                                           
2074 Bakara: 2/129, 151, 231; Âl-i İmrân: 3/48, 81, 164; Nisâ: 4/54, 113; Cuma: 62/2; Mâide: 5/110. 
2075 Mâtürîdî, Te’vilât, XV, 152; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 220. 
2076 Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 312; Alûsî, IV, 55; Tabâtabâî, II, 399. 
2077 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXX, 3. 
2078 Mâtürîdî, Te’vilât, IV, 370. 
2079 Altındaş, 178. 
2080 Bakara: 2/251, 269 ve Sâd: 38/20. 
2081 Kâdî, el-Muğnî, IV, 156, 159; V, 222. 
2082 En’âm: 6/89; Câsiye: 45/16. 
2083 Bahçeci, 194; Câbirî, Arap Aklının Oluşumu, 158. 
2084 Taberî, II, 576; IV, 186; VI, 213; Mâtürîdî, Te’vilât, I, 246; II, 307; XV, 152; Mâverdî, en-Nuket, I, 

192; IV, 401; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IV, 158; XXX, 3; Kurtubî, XVII, 147; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 454; 

VI, 110; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 143; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 220; III, 30; 

Elmalılı, I, 444; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 442; IV, 187. 
2085 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 574; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IV, 73; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, I, 268. 
2086 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 324; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 106; Alûsî, I, 385. 
2087 Taberî, XIX, 108; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, VIII, 130; Kurtubî, IV, 103. 
2088 Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs, er-Risâle, (thk.: Ahmed Muhammed Şakir), Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut ts., 76-78; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IV, 158. 



217 
 

 

anlamlarından birisi sünnet olabilir: “Hikmeti evrensel/tümel/küllî doğrular havuzu 

olarak tanımlarsak, aslında vahiy ile tümel doğruların örtüşerek meydana getirdiği bir 

gerçeklik alanıyla buluşuruz. Nebî’nin getirdiklerini de bu küllî doğrular zemininde 

anlamak gerekir.”2089 Fakat bu manaya gelmediğine işaret eden pek çok ayet 

bulunmaktadır. Bu sebeple bazı araştırmacılar bu şekilde bir anlam daralmasını doğru 

bulmamışlardır.2090 Şafiî’nin tanımlamasının aksine mahiyet olarak Kur’an ve Sünnet’in 

farklı olduğu söylenmiştir. Onların eşit konumlandırılması başka problemlere sebep 

olacaktır. Çünkü Kur’an peygamberin haberi, sünnet peygamberin görüş ve 

uygulamalarıdır.2091  

Sünnetin vahiy olup olmadığı hakkında bugüne kadar ortaya konulan görüşler üç 

noktada toplanmaktadır. Kimileri Kur’an dışında vahiy olmadığı, kimileri sünnetin 

tamamının da vahiy olduğu üçüncü kesim de sünnetin kısmen vahiy kısmen de Hz. 

Peygamber’in içtihadı olduğu görüşündedir.2092 İlgili ayetlerde yer alan hikmet, sünnet 

olarak kabul edildiği zaman sünnetin kaynağının da vahiy olduğu sonucu ortaya 

çıkacaktır.2093 İmam Şâfiî’nin bu belirlemesinin, onun sünnetin tamamının vahiy olduğu 

noktasında net bir şey söylemenin zor olduğunu gösterdiği, “kitap ve hikmet” 

birlikteliğinden hareketle hikmetin Kur’an dışında bir şey olması gerektiği düşüncesinde 

olduğunun anlaşıldığı söylenmiştir.2094 Hikmet kelimesi Kur’an’da, kitap ve hikmet 

olarak yani Zebûr, Tevrat, İncil ve Kur’an ile birlikte zikredildiğine göre, onun sünnet 

veya vahiy ile sınırlandırılmaması gerekir.2095 

Hikmet’in sünnet olduğu görüşünü destekleyen yorumlar yapılmıştır. Hikmet, 

okunan kitapla (Kur’an) birlikte indirilmiş olup, mücmel halde bulunan helal ve haram, 

emir ve yasak, ahkâm ile vaat ve tehditleri ifade eden, okunan bir kitap şeklinde olmayan 

vahiyleri ifade etmektedir.2096 Vahiy yoluyla indirilen dünya ve ahiret için faydası olan 

                                                           
2089 Düzgün, Âdem’den Öncesine Dönüş, 123. 
2090 Kırbaşoğlu, 195. 
2091 Akbulut, Müslüman Kültürde Kur’an’a Yabancılaşma Süreci, 105. 
2092 Duman, Vahiy Gerçeği, 91-93; Kırbaşoğlu, 217; Saffet Sancaklı, “Sünnet Vahiy İlişkisi”, Diyanet İlmi 

Dergi, 34 (3), 1998, 60, (53-70). 
2093 Bünyamin Erul, “Hz. Peygamber’e Kur’an Dışında Vahiy Geldiğini İfade Eden Rivayetlerin Tahlil ve 

Tenkidi”, İslâmiyât Dergisi, Yıl: 1998, Sayı: 1, 55-56, (55-72). 
2094 Kırbaşoğlu, 220. 
2095 Y. Nuri Öztürk, I, 403. 
2096 Taberî, VII, 158, 480; Mâverdî, en-Nuket, V, 410-411; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIX, 33; Kurtubî, II, 

403; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 400; Elmalılı, VII, 347; VIII, 32. 



218 
 

 

diğer ilahi bilgilerdir.2097 Hz. Peygamber’e öğretilmeyen meselelerin bilgisinin 

verilmesi,2098 kendisinin sözleri2099 veya nasihatleri2100 olduğu da dile getirilmiştir. 

Diğer taraftan bazı âlimlere göre hüküm bildiren ayetlerin ya da sünnetin hikmet 

olarak nitelenmesi zayıf bir görüş2101 olarak görülmüştür. Kur’an bütünlüğü içerisinde 

değerlendirildiği takdirde hikmetin temel esprisinin Kur’an’ı okumak, anlamak ve hayata 

aktarmak olduğu, sünnet ile sınırlamasının kelimenin anlamını daralttığı ifade 

edilmiştir.2102 

Yine Kur’an’daki kullanımlardan hareketle hikmet kelimesinin kavl/söz anlamına 

geldiği,2103 fayda sağlayan gerçek söz olduğu, hikmetü’l-baliğa’nın, kendisinde ve 

kendisinin etkilediği şeylerde hiçbir eksik olmayan tam ve mükemmel hikmet demek 

olduğu söylenmiştir.2104 Bu durumda hakikate uygun her söz,2105 aklın doğruluğuna 

hükmettiği ve nefsin de kendisini ona uygun hale getirdiği her şey hikmet olmaktadır.2106 

Hikmet kelimesinin anlamlarından birisi de engellemektir. Olumsuz olan her ne 

varsa engellemek, onun yerine olumlu her şeyi yerleştirmek demektir. Bu durumda 

hikmet, kötüyü/çirkini engellemeyi, iyiyi/güzeli yapmayı gösteren, nefsini hevâdan 

alıkoymak anlamında, soyut ve teorik olmayan eylemsel bir bilgiye2107 karşılık 

gelmektedir. Cehâlet ve hatadan engelleyen şeye hikmet denildiği, bunun da söz ve fiilde 

isabet etmek ve her şeyi yerli yerine koymak anlamına geleceği2108 belirtilmiştir. Söz ve 

fiilde isabet etmek,2109 “İsabetli kararlar vermek ve bir iş yaptığında işin nasıl yapılacağını 

ve nereye varacağını gayet iyi hesaplamak anlamındadır.”2110 Engelleme ile söz ve 

fiillerde isabet etme anlamları birlikte değerlendirildiği takdirde “Bir işi, körü körüne 

                                                           
2097 Tabâtabâî, V, 82. 
2098 Mâtürîdî, Te’vilât, IV, 370. 
2099 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXV, 211; Elmalılı, VI, 311. 
2100 Alûsî, XI, 200. 
2101 Tabâtabâî, V, 82. 
2102 İbn Âşûr, XXVIII, 209; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 180. 
2103 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 11. 
2104 İbn Âşûr, II, 49; Tabâtabâî, XIX, 58-59. 
2105 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 211; Mâtürîdî, Te’vilât, XIII, 267; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 251; Alûsî, XII, 

170; XIII, 95; Elmalılı, VI, 465; Tabâtabâî, XVII, 191. 
2106 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 258. 
2107 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, I, 384; Süleyman Uludağ, İslam’da Emir ve Yasakların 

Hikmeti, TDV Yay., Ankara 2018, 8-9. 
2108 Mâtürîdî, Te’vilât, I, 248; VIII, 277; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IV, 73; VI, 204; İbn Âşûr, XXIII, 229. 
2109 Taberî, V, 8, 10-12; XVIII, 549; Mâverdî, en-Nuket, IV, 332; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IV, 73; Ebü’l-

Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 713; Alûsî, II, 160; XI, 82; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 143. 
2110 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 317. 



219 
 

 

değil de önünü sonunu düşünerek ve ondan doğacak bütün tehlikeleri bertaraf etmeyi 

gözeterek yapmak demektir.”2111 Hz. Peygamber’in de her iki anlama uygun bir tavır 

sergilediği göz önünde bulundurulursa kanaatimizce bu anlamlar diğer anlamlara nazaran 

daha doğru olmaktadır.  

Herhangi bir fesadı engellemek ve isabetli karar verebilmek için ilgili ayetlerden2112 

hareketle hikmet, şuurlu anlayış ve derin kavrayış olarak tanımlanmıştır.2113 Hikmet, akıl 

ile vahyin uyumudur. Bu uyum hem teorik hem pratik anlamda insanı iyiye yönlendiren 

bilgi ve eylemleri ifade etmektedir.2114 Kur’an’a göre insan fiillerinde bir gaye vardır ve 

fiillerini bu gayeye göre gerçekleştirmesi önerilmektedir. Allah’ın fiilleri söz konusu 

olduğunda gaye hakkında farklı görüşler ortaya konulmuştur. Mâtürîdîler, ilahi fiillerde 

gaye kelimesi yerine anahtar kavram olarak hikmet kelimesini kullanmışlardır. Gaye 

kelimesi hem mefsedet hem de maslahat içerirken, hikmet sadece maslahat ifade 

etmektedir.2115 

Müfessirler hikmet kelimesinin anlamlarından birisinin de Allah’ın ilmi ve O’nun 

şeriatının incelikleri olduğunu söylemişlerdir.2116 Hakiki inançların (şeriatın) kapsadığı 

şeylerin hikmet olduğu, ilim ve amel bağlamında ahlakın güzelleştirilmesi ve hükümlerin 

kanunlaşmasını ifade ettiği belirtilmiştir. Bu durumda hikmet vesilesiyle nefislerin kötü 

hallerine ve nizamın bozulmasına engel olunmaktadır.2117 Ayrıca şeriatın, şeriatı bilmek 

ya da dini ilimlerin aklî olanı anlamına geldiği,2118 Allah’ın, zat, sıfat ve fiilleri hakkında 

bilgiyi ifade ettiği söylenmiştir.2119 Aynı zamanda hikmetin, kesin delil ve yakînî 

bilgiler2120 olduğu söylenmiş, kendisinde şüphe, zayıflık ve kapalılığın bulunmadığı 

                                                           
2111 Elmalılı, II, 205. 
2112 Lokmân: 31/12; Enbiyâ: 21/79; En’âm: 6/89. 
2113 Mukâtil, Kur’an Terimleri Sözlüğü, 127-129; Uludağ, İslam’da Emir ve Yasakların Hikmeti, 8-9. 
2114 Bilal Tan, Kur’an-ı Kerim’de Hikmet Kavramı, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), CÜSBE, Sivas 

1997, 194; Hikmet ile ilgili pek çok tanım için bakınız: 13-18. 
2115 Öge, Allah’tan Âlem’e İlâhî Fiiller, Araştırma Yay., Ankara 2009, 51-52; Ferhat Koca, “Hikmet”, DİA, 

İstanbul 1998, XVII, 514; Hulusi Arslan, Gaye ve Hikmet Teorisi, İslam Düşüncesinde Teoriler Metafizik, 

I-III, (Haz.: Ömer Türker), Ketebe Yay., İstanbul 2021, III, 1202. 
2116 İbn Âşûr, I, 723. 
2117 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, VIII, 59; İbn Âşûr, IV, 159; Tabâtabâî, XVII, 120. 
2118 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 211; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 251; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 211; Alûsî, 

VIII, 74; XII, 170; Elmalılı, VI, 465; Tabâtabâî, XVII, 191. 
2119 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVII, 224. 
2120 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XX, 140-141; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 245; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, II, 241; Alûsî, VII, 487; İbn Âşûr, XIV, 327; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 193. 



220 
 

 

gerçeği ortaya koyan delil olarak tanımlanmış, bazı ayetlerden hareketle öğüt2121 olduğu 

da ifade edilmiştir. 

Kitap kelimesinin sözlük anlamından hareketle kitâbın elle yazıldığı, bu durumda 

hikmetin dil ile açıklama2122 olacağı iddia edilmiş, kitap kelimesinin şeriatın zahirine, 

hikmet kelimesinin ise şeriatın güzellik, sır, neden ve faydalarına işaret ettiği 

söylenmiştir.2123 Kitapta saklanan sırlara2124 ve kitâbın ayetlerine/naslara yüklenen ince 

anlamlara da hikmet denilmiştir.2125 

Hikmet kelimesine verilen anlamlardan biri de ilimdir.2126 Kelimenin çirkinlikten 

engelleyen ve güzelliğe götüren ilim anlamına geldiği belirtilmiştir.2127 Râzî’ye göre 

hikmetten maksat ya ilim ya da işleri yerli yerine koymaktır. Bunun dışındaki anlamlar 

uygun değildir.2128 Mâtürîdî, hikmeti bir şeyi benzerinden hareketle, şâhide bakıp gâibi 

bilme veya zâhire bakıp bâtını bilme şeklinde tanımlamıştır.2129 Bazı kelamcılara göre 

hikmet ilim, hâkim de âlimdir.2130 Mu’tezile’ye göre de Allah âlim manasında 

hakîmdir.2131 Ayetlerde yer aldığı şekliyle hikmet, hem peygamberlere hem de insanlara 

Allah tarafından bahşedilen bir ilme2132 karşılık gelmektedir. En üstün ilimlerle en üstün 

hususları bilmeye hikmet denmiş, bunun da vahiy ile mümkün olacağı söylenmiştir.2133 

Bu tanımlama Kamer suresinin 5’inci ayetinde belirtilen hikmetü baliğa’yı ifade 

etmektedir.  

Bazı araştırmacılara göre; “Hikmet, aşkın gaybın bilgisini konu edinen disiplindir. 

Gayb ile şehâdeti epistemolojik yönden birleştiren bir disiplindir. Kalp ile aklı dengeli ve 

                                                           
2121 Tabâtabâî, XII, 372. 
2122 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 256. 
2123 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IX, 82; X, 137; Elmalılı, II, 460. 
2124 Alûsî, III, 56. 
2125 Mâtürîdî, Te’vilât, XV, 152; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXX, 3; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, I, 220. 
2126 Taberî, II, 576; IX, 115; Mâtürîdî, Te’vilât, I, 246; II, 78; XI, 227; Mâverdî, en-Nuket, I, 192; IV, 332; 

VI, 6-7; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, IV, 158; VIII, 122; İbn Âşûr, I, 723; Tabâtabâî, II, 408; Şimşek, Kur’ân 

Tefsiri, IV, 143. 
2127 Mâverdî, en-Nuket, V, 236; İbn Âşûr, XXV, 246. 
2128 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, VII, 73. Râzî, farklı görüşleri bir arada zikrederek bu kanaate ulaşmıştır. 
2129 Mâtürîdî, Te’vilât, XI, 227. 
2130 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, et-Temhîd, 213-214; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, I, 384-386. 
2131 Kâdî, el-Muğnî, IV, 156, 159; V, 222. 
2132 Mehmet Reşat Şavlı, İslam Düşüncesinde Hikmet Anlayışı, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, 

Erzurum 2014, 72. 
2133 İbn Manzûr, II, 951; İslamoğlu, I, 799. 



221 
 

 

uyumlu bir şekilde birleştiren bir disiplindir.”2134 Son tanımlamada soyut bir alanda 

araştırmaya dayalı bir nitelemede bulunulmaktadır. Akıl, düşünce ve kalp ekseninde 

yapılan bu tasvirin kelimenin anlam aralığında çok kısmi bir karşılığı olduğu 

görülmektedir. Akıl, düşünme ve kalbe yaptığı vurgu kayda değer olmakla birlikte 

kelimenin temel anlamları göz önüne alındığında hikmetin bir bilgiye ulaşma çabası değil 

bir engelleme olgusu ön plana çıkmaktadır. Diğer taraftan hikmetin amel/iş yönü göz ardı 

edilmemelidir. 

Sufi âlimler, hikmetin Allah tarafından verilen vehbî bir ilim olduğunu iddia 

etmişlerdir. Onlara göre insan, ilahi ilmi vahiy ya da ilham ile öğrenmektedir. Vahiy 

nübüvvetin, ilham ilm-i ledün’ün kaynağıdır. Hikmet olarak adlandırılan hakikate ilm-i 

ledün vasıtasıyla erişilebilir. Bu ilme sahip olmayana hikmet sahibi denmez.2135 Hikmet, 

Hakk’ın iradesinin hükmetmesi olup şeytanın vesvesesi değildir. Hem işlerin doğrusu 

hem de beşer özelliğinin değil Hakk’ın izlerinin hükmetmesi demektir.2136 Görüldüğü 

üzere hikmet, tasavvufta gayb alana ait ilahi sırlar olarak vurgulanmış,2137 velî kullarını 

desteklemesi şeklinde anlamlandırılmıştır.2138 Fakat kelimenin, sufilikte bir sır, hadis 

geleneğinde nübüvvet bilgisi ve sünnet şeklinde bir anlam kaymasına uğradığı söylenerek 

eleştirilmiş, hikmetin taklitçi değil yaratıcı ve üretici bir yeteneğe işaret ettiğinin altı 

çizilmiştir.2139 Söz konusu yetenekle Hz. Âdem’in eşyayı isimlendirdiği, bu sayede 

bilinenlerden hareketle bilinmeyenlere ulaştığı belirtilmiştir.2140 Bu söylenenler hikmet 

kelimesine yeni anlamlar katmıştır. Gerek sır oluşu gerekse yetenekle nitelenmesi sırra 

vakıf olamayan ve yeteneksiz insanlar için anlamsız olacaktır. 

Diğer taraftan müfessirler hikmet kelimesinin sadece ilim değil ilim ile birlikte amel 

anlamına geldiğini söylemişlerdir. Kelime, itikad ve amelle ilişkili faydaları bilmek,2141 

ilim ve amelde zirve,2142 kendisiyle amel edilen doğru söz2143 olarak tanımlanmıştır. 

                                                           
2134 Alparslan Açıkgenç, Bilgi Felsefesi, İnsan Yay., İstanbul 2020, 144. 
2135 Gazzâlî, Ledün Risalesi, (Çev.: S. Özburun, Y. Ö. Özburun), Semerkand Yay., İstanbul 2004, 57, 61. 
2136 Kuşeyri, Letâifü’l-İşârât, I, 190. 
2137 Mustafa Kara, “Hikmet”, DİA, İstanbul 1998, XVII, 518-519. 
2138 Cebecioğlu, 216. 
2139 Akbulut, Müslüman Kültürde Kur’an’a Yabancılaşma Süreci, 119-121. 
2140 Akbulut, Müslüman Kültürde Kur’an’a Yabancılaşma Süreci, 90. 
2141 Tabâtabâî, III, 228. 
2142 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 26; Alûsî, III, 56. 
2143 Mâtürîdî, Te’vilât, XV, 152; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 220; Tabâtabâî, XII, 372; 

Ateş, Çağdaş Tefsir, VII, 62-63.  



222 
 

 

Nazari ve ameli ilimleri ifade eden2144 hikmet, bilmek ve bildiğiyle uyumlu bir şekilde 

amel etmek şeklinde yorumlanmıştır.2145 Hikmetin bilmek ve gereğince amel etmek 

şeklinde anlamlandırılabilecek yönü pek çok âlim tarafından ifade edilmiştir. Hikmet 

hakkında yapılan tanımlamaların en isabetlilerinden bir tanesi onun ilim ve amel 

anlamına geldiğidir. Bir teori ve pratikte ilim mevcut değilse ona hikmet 

denmemektedir.2146 Bu durumda hem ilmen hem de fiilen muhkîm (en sağlam ve en 

isabetli) olan Allah’tır.2147 Hikmet, çıkış noktası itibariyle yararlı bilgi, sonuç açısından 

salih ameldir.2148 Kur’an ve Sünnet’in hükümlerinden hareketle yeni meselelerde ictihad 

etmeye hikmet denilebileceği belirtilmiştir.2149 Fakat doğru sonuca götürmeyen bir 

ictihad, hikmet kelimesinin anlamına aykırı bir durum olacaktır. 

Hikmet, Eş’arîler’e göre, “failinin kastettiğine uygun olarak meydana gelen şey”, 

Mu’tezile’ye göre, “failine veya başkasına yarar sağlayan şey”, Mâtürîdî ve onun gibi 

düşünenlere göre ise “sonucu övgüye nail olan iş” demektir.2150 Burada görüldüğü üzere 

kelimenin tanımında üstü örtük bir görüş birliği vardır. Her üç tanımlamada da hikmetin 

zıt anlamının sefeh olduğu söylenmiştir. Buna rağmen hikmetin tanımında Eş’arîler 

maksadı, Mu’tezile faydayı,2151 Mâtürîdî ise övülecek bir iş olup olmamasını 

öncelemiştir. Bu da İslam mezhepleri tarafından ortaya konan tanımlamalarda hikmet 

kelimesini sözlük anlamlarının dışına çıkılarak nitelendirildiklerini göstermektedir. 

Mezheplerin genel çerçeve içerisinde verilen görüşlerine aynı mezhep içerisinde 

farklı görüşler ortaya konulduğu ve farklı tanımlamalar yapıldığı görülmektedir. Örneğin 

                                                           
2144 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XII, 133. Bu konuda Alûsî şu şekilde bir detaya yer vermiştir: Hikmet zamana 

ve bölgeye göre farklı şekillerde tanımlanmıştır. Hikmetin, ilk defa Budist ve Brahman Hindularda, Çinli 

Budistlerde, Fars ülkesinde Zerdüştlerde görülmüştür. Sonra batılı milletlere intikal etmiştir. Bunun 

neticesinde, Nazari ve ameli hikmet ortaya çıkmıştır. Ameli hikmet insanların fiillerinden meydana gelen 

şeylerle, nazari hikmet te fiillerle değil öğrenme/bilme ile alakalı olduğu iddia edilmiştir. İbn Âşûr, III, 62. 
2145 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XX, 215; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 256; İbn Âşûr, III, 61; Elmalılı, VI, 

271. 
2146 Uludağ, İslam’da Emir ve Yasakların Hikmeti, 8-9. 
2147 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, et-Temhîd, 226-227. 
2148 Zülfikar Durmuş, “Kur’an’da Hikmet Kavramı”, Akademik Araştırmalar Dergisi, Yıl: 5, Sayı: 18, 

Ağustos-Ekim 2003, 181. (177-198); Sülün, Kur’an Bize Ne Diyor?, 24. 
2149 Koca, “Hikmet”, 514. 
2150 Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 295 vd.; İbn Fûrek, 98; Pezdevî, 134; Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-

Edille, I, 385; Sâbûnî, el-Bidâye, 106; Öge, Allah’tan Âlem’e İlâhî Fiiller, 62-63; Emine Öğük, 

Mâturîdî’nin Düşünce Sisteminde Şer Hikmet İlişkisi, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), MÜSBE, İstanbul 

2007, 214. 
2151 Mu’tezile’de fayda meselesi için bkz.: Aytepe, “Mu’tezile’nin Aslah Teorisi ve Basra Mu’tezile’sinin 

Aslah Anlayışının Tahlili”, Yakın Doğu Üniversitesi İslam Tetkikleri Merkezi Dergisi, Yıl 5, Cilt 5, Sayı 1, 

Bahar 2019 (85-104). 



223 
 

 

Mâtürîdî âlim Ebü’l-Muîn en-Nesefî hikmeti hem ilim hem fiil için bir şeyi olduğu hal 

üzere yerli yerine koymak şeklinde de tanımlanmıştır.2152 Eş’arî âlimlerden Gazzâlî’ye 

göre de hikmet, “işlerin düzeni ve yerli yerince, sağlam ve eksiksiz yapılması” 

anlamlarına gelmektedir. İşlerin düzeninden maksat bir işin mahiyetini bilme ve o işi 

amacı doğrultusunda gerçekleştirmektir. Her iki durumda da yani bilen ve yapan kimseye 

hâkim denilmektedir.2153 İbn Fûrek de işlerin yerli yerince ve en uygun şekilde yapılması 

tanımına yer vermiştir.2154 Gazzâlî hikmetin bir taraftan, Allah tarafından övülen ilim 

olarak ifade edilirken diğer taraftan hakîm isminin tabip, şair, müneccim hatta yol 

kenarlarındaki panayırlarda şans kuşunun pençesiyle kura çektirenlere verilir hale 

geldiğini dile getirmiştir.2155 Bu ifadeler kelimenin anlam alanındaki değişmeye işaret 

etmesi açısından önemlidir. 

Hikmet kelimesinin nübüvvet2156 ve risâlet2157 anlamına geldiği de ifade 

edilmiştir.2158 Onun kitap,2159 Kur’an,2160 ya da Kur’an’ın anlamının açıklaması2161 

olduğu söylenmiştir. Bazı müfessirlere göre hikmet, Kur’an’da yer alan helal ve haram 

ya da emir ve yasaklar ile ilgili ahkâm ya da öğütleri2162 dine ve dünyaya dair kendisine 

ihtiyaç olan şeylerin hepsini2163 ifade etmektedir. Aynı zamanda Kur’an’da yer alan 

gerçek bilgi şeklinde yorumlanmıştır.2164 Bu anlamların hepsini kapsamaktadır.2165 

Müfessirler bazı ayetlerde yer alan kitaptan maksadın Tevrat, hikmetten maksadın 

ise ondaki helal ve haramlar2166 olduğunu söylemişlerdir. Hikmetin vahiyden ziyade, 

vahyin mahiyetine karşılık geldiği hatta Hz. Mûsâ’ya verilen levhalar olduğu dolayısıyla 

                                                           
2152 Ebü’l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, I, 384. 
2153 Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-İ’tikâd, 165-166; Râzî, el-Metâlibü’l-Âliye, III, 582. 
2154 İbn Fûrek, 182. 
2155 Gazzâlî, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, I, 60. 
2156 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 380; Mâtürîdî, Te’vilât, II, 147; III, 266; XI, 227; XII, 229; Zemahşerî, el-

Keşşâf, I, 476; Kurtubî, IV, 249; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 207; Alûsî, I, 564; III, 56; 

XIII, 95; Elmalılı, II, 138; VII, 58. 
2157 Mâverdî, en-Nuket, V, 410-411; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIX, 33. 
2158 İbn Fûrek, 182. 
2159 Mâverdî, en-Nuket, V, 410-411; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXIX, 33; Elmalılı, VII, 58. 
2160 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 223; II, 494; IV, 177; Mâtürîdî, Te’vilât, I, 246; II, 78; VIII, 277; Kurtubî, 

II, 403; XX, 77; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 193; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 187. 
2161 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 30. 
2162 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 139, 150, 196, 406; III, 489; IV, 325; Mâtürîdî, Te’vilât, I, 246, 273; II, 78; 

II, 307; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 366; Alûsî, I, 385; II, 160; İbn Âşûr, I, 723; II, 425; 

XXII, 18; Tabâtabâî, II, 241; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 187. 
2163 Mâverdî, en-Nuket, II, 79-80. 
2164 Tabâtabâî, XIX, 276. 
2165 Mukâtil, Kur’an Terimleri Sözlüğü, 127-129. 
2166 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 287 (Tevrat), 311. 



224 
 

 

İlahi kitâbın bir diğer adının da hikmet olduğu söylenmiştir.2167 Aynı şekilde bazı 

ayetlerdeki hikmetin Zebûr2168 olduğu, diğer bazı ayetlerde de İncil ve onda bulunan helal 

ve haramların kastedildiğine yer vermişlerdir.2169 Ayrıca bazı müfessirlerin hikmetten 

maksadın İncil veya nübüvvet olabileceğini ifade ettikleri belirtilmiştir.2170 Ayetleri 

bağlamlarına göre yorumlayan müfessirler bazı ayetlerde hikmetin ilahi kitapların 

tamamının bilgilerine2171 karşılık geldiğini dile getirmişlerdir. 

Aslında başta Mu’tezile olmak üzere diğer mezhepler arasında tartışılan 

meselelerde temel amaç Allah’ı tenzih etmektir. Bu tenzih hassasiyetleri, hikmet kelimesi 

üzerinden tartışılmaya devam etmiştir. Her ne kadar genel çerçeve yukarıda belirtilen 

şekilde çizilse de sözlük anlamından cahiliyedeki kullanımlara, Kitâb-ı Mukaddes’ten 

Kur’an ve hadislerde yer alışına bakıldığı zaman oldukça geniş bir kullanıma sahip 

olduğu görülmektedir. Hikmet kelimesi farklı mezheplerde farklı şekillerde tanımlandığı 

gibi farklı ilmi disiplinlerde de değişik şekillerde2172 anlamlandırılmıştır. Ancak esas 

değerlendirilmesi gereken, Kur’an’da yer alan kullanımlardır. Hikmet kelimesi, düzen, 

denge, sağlamlık, sebep-sonuç ya da teori pratik arasındaki uyum ve amaçlanan sonuca 

ulaşmak anlamlarını2173 barındırmaktadır. Tüm anlamlar “iyi, yararlı, güzel, sağlam bilgi, 

söz, fiil, öğüt” anlamlarında birleşmekte,2174 hepsinin doğruya işaret ettiği 

söylenebilmektedir.2175 

Buraya kadar yapılan hikmet tanımlamaları ana hatlarıyla şu şekilde ifade edilebilir: 

Hikmet, kitapla birlikte verilen bir ilim, vahiy ve onun açıklaması, vehbî veya kesbî 

bilgidir. Hem ilim hem de amelden oluşan, akıl ile anlamlı olan, peygamberlere ve 

insanlara verilen bir ilimdir. Bir yönüyle kitapla ilişkili diğer yönüyle kitaptan bağımsız, 

söz ve fiilde isabet etme, bilinenden hareketle bilinmeyene ulaştıran bir yetenektir. 

Hikmet kelimesinde, elde edilen bilgiyi yerli yerinde kullanma, muhakeme ve 

                                                           
2167 Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 217. 
2168 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 211; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 251; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, III, 148; Alûsî, XII, 170; Elmalılı, VI, 465; Tabâtabâî, XVII, 191. 
2169 Mâtürîdî, Te’vilâtu’l-Kur’ân, XIII, 267; Kurtubî, XIX, 73; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 454; Ebü’l-Berekât 

en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 279; Alûsî, XIII, 95. 
2170 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, IV, 485. 
2171 Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 258; I, 468. 
2172 Şavlı, 13. 
2173 Serdar, Işık, 283; Kılavuz, 191. 
2174 Mâtürîdî, Te’vilât, II, 188; XI, 345; Alûsî, II, 40; Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 468. 
2175 Sönmez, Hakîm ve Peygamber Hikmet ve Vahiy Münasebeti, 146. 



225 
 

 

sonuçlandırma vurgulanmaktadır.2176 Diğer anlamlara nazaran kelimenin, söz ve fiilde 

isabet etme, her şeyi yerli yerince yapma ve engelleme anlamları tüm öteki anlamlara 

göre daha isabetli bir sonuca götürmektedir. 

Her ne kadar farklı görüşler belirtilse de aslında bu yorumlar ve tanımlamalar 

birbirine aykırı olmayıp aksine birbirini destekleyen anlamlar olmaktadır. Ancak 

kelimenin sonradan kazandığı anlamın öncelenmesi ve kelimenin sözlük anlamına az yer 

verilmesi bir eksikliğe sebep olmuştur. 

2.5.3. Hikmet Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

Hikmet kavramı, Arap dil sözlüklerinde farklı birçok anlama gelmekte ise de 

“menetmek, engellemek” anlamı yukarıda belirtildiği üzere en belirgin ve temel 

anlamıdır. Bütün sözlüklerde verilen ilk anlam budur. Hikmetin ıstılahi tanımları arasında 

bu kök anlam öne çıkmaktadır. Cahiliye dönemi şiirlerinde de hikmet kavramı birkaç 

farklı anlamda kullanılmıştır. Hikmet kelimesi, vahiy sürecinde ve sonrasında temel 

anlamı esas alınan ve zamanla anlam genişlemesine uğramış önemli bir Kur’an 

kavramıdır. Muhataplara tebliğ yapma, akla uygun hareket etme, peygamberlik, 

peygamberler vasıtasıyla gelen sağlam bilgi, Kur’an’ı öğrenme ve üzerinde düşünme 

sonucu oluşan anlayış ve buna uygun davranış, isabetli görüş, vahiy, kesin delil, yerinde 

söz ve davranış, Hz. Peygamber’e ait dünya görüşü, bir şeyi olduğu yere koymak ve 

adaletle hükmetmek hikmet kavramının Kur’an’da kullanılan anlamlarından bazılarıdır. 

Kur’an’ın temel anlamından koparmadan geniş bir anlam ağında kullandığı hikmet 

kavramı vahiy sonrası süreçte ve kelam ilminde anlam daralmasına uğrayarak akıl, akla 

uygun bilgi, ilim veya sünnet gibi anlamlara indirgenmiştir. Kanaatimizce hikmet 

kavramının zikredilen tüm anlamlarının kökeninde “menetmek, engel olmak” anlamı 

vardır ve kavramla ilişkili geliştirilen tüm yorumların temelinde insanı kötülükten 

engellemek, doğruya iletmek, hayır elde etmek, mefsedeti defetmek gayesi vardır. 

                                                           
2176 Akbulut, Müslüman Kültürde Kur’an’a Yabancılaşma Süreci, 113; Durmuş, “Kur’an’da Hikmet 

Kavramı”, 192-193. 



226 
 

 

2.6. RUH 

Ruh ( وحَ   (خرجتَروحه) ”bedenin kendisinde hayat bulduğu nefistir. “Ruhu çıktı ,(الرُّ

denildiğinde nefs/can kastedilir.2177 Bu durumda ruh ve nefis aynı anlama gelmektedir. 

Ruh kelimesinin çoğulu ervâh (أرْواح)tır. Ruh müzekker, nefs ise müennestir.2178 Ruh ve 

Rihan (َيحان  kelimeleri, bolluk/genişlik ve insan ruhu2179 anlamına geldiği gibi rahmet (الر ِ

ve rızık,2180 anlamlarına da gelir. Rih (يح يحانَ) rüzgâr, Reyhan/(الر ِ  yaprak, Rihan/(الرَّ

يحانَ) rızık, Erâhaَ/(الر ِ  rahatlamak, genişlik ve istirahat kelimeleri ruh kelimesi ile/(أرَاحَ)

aynı kökten gelmektedir.2181 Ruh, kalbin gamından kederinden kurtulmak manasıyla da 

rahatlamak demektir.2182 

Araplar ruh kelimesine üflemek anlamını da vermişlerdir. Rûhâni ( وحانىىَُّرَُّال ) 

kelimesi ile melek ve cinler gibi cesedi olmayan ruhlar kastedilmiştir.2183 Üflemek ile 

nefes alıp vermek arasında bir ilişki bulunmaktadır. Bu sebeple Araplar, insan nefes 

aldığı/soluklandığı, yorulduktan sonra dinlendiği, sevinip rahatladığında veya öldüğünde; 

erahe er-racul ( لجَ الرَََّاحََرََأََ ) terkibini kullanmaktadır. Bu durumda ruh, insan için hayatın 

başlangıcı ve sonu olan, tüm bedeninde dolaşan ve canlı kalmak için alıp-verdiği nefes 

olarak anlamlandırılmıştır. Ayrıca, kış gelmeden ve yağmur yağmadan ağaçtan 

yaprakların düşmesine teravveha eş-Şecer ( َالشَّجَرَ  حَ  etin kokusu değiştiğinde ise ,(ترََوَّ

ervaha el-lahmu (أرَْوَحََاللحم), denilmektedir.2184 

Ruh kelimesi ile aynı kökten gelen Rih (ريح), koku demektir. Çoğulu (رِياحََوَأرواح) 

şeklinde gelmektedir. er-Rîhu’t-tayyibe (ي بَِة َالطَّ يح   güzel koku anlamına gelir.2185 Aynı (الر ِ

kökten gelen râiha (ائِحَة  da güzel koku demektir.2186 Yasemin ve gül gibi güzel kokan (الرَّ

her bitki için aynı kökten gelen reyhan (يحَان  kelimesi kullanılmaktadır. 2187 Rih (الرَّ

                                                           
2177 Halîl b. Ahmed, II, 160; İbn Sîde, III, 507; İsfehânî, 205; Ebü’l-Bekâ, 666-671. 
2178 Ezherî, V, 223; Cevherî, 367; İbn Manzûr, III, 1769. 
2179 İbn Fâris, Mu’cem, II, 454; Cevherî, 367. 
2180 Cevherî, 367. 
2181 İbn Sîde, III, 507. 
2182 Ezherî, V, 224; İbn Manzûr, III, 1766. 
2183 Halîl b. Ahmed, II, 160; Ezherî, V, 223; Cevherî, 367; İbn Sîde, III, 507; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, 

I, 392; İsfehânî, 205. 
2184 Ezherî, V, 216-219, 225; İbn Fâris, Mu’cem, II, 454; Cevherî, 367; İsfehânî, 205; Zemahşerî, Esâsü’l-

Belâğa, I, 392; Mutarrizî, I, 350; İbn Manzûr, III, 1763-1764, 1769. 
2185 Halîl b. Ahmed, II, 160. 
2186 Ezherî, V, 216. 
2187 Cevherî, 367; Mutarrizî, I, 350; İbn Manzûr, III, 1789. 



227 
 

 

kelimesi aynı zamanda esinti-rüzgâr2188 demektir. Rih’in rızık, galip olma ve kuvvet2189 

olduğu söylenmiştir. Kelimenin gütmek ve dolaştırmak2190 anlamına geldiği de 

sözlüklerde yer almaktadır. Aynı kökten türeyen ravah (رَوَاح) kelimesi kolaylık anlamına 

gelir.2191 

Ahd-i Atîk’te yaratılışın başlangıcından bahsedilen bölümde, Tanrı’nın ruhundan 

bahsedilmekte2192 Tanrı ruhunun, insanda (ölümlü olması nedeniyle) sonsuza dek 

kalmayacağı2193 yer almaktadır. Pek çok ayette Rabb’in Ruhu2194 ve Tanrı’nın Ruhu2195 

ifadesi tekrar edilmektedir. Aynı zamanda kötü bir ruhtan2196, aldatıcı ruhtan,2197 kibirli 

ruhtan,2198 kirli ruh2199 ve iyi ruhtan2200 da bahsedilmektedir. 

Tevrat’ta Hz. Âdem’e yaşam soluğu üflendiği,2201 Hz. Yûsuf’un “Tanrı Ruhuna 

sahip biri”2202 olduğu ayrıca Tanrı’nın kendi ruhuyla doldurduğu kimselerden2203 

bahsedilmiştir. Hz. Mûsâ’ya hitaben onun ruhundan alıp halkına vereceği2204 ifade 

edilmiştir. “İnsan ruhunun yukarıya çıktığını, hayvan ruhunun aşağıya, yeraltına 

indiği”2205 ve “Ana rahmindeki çocuğun nasıl ruh ve beden aldığının bilinmediği”2206 

zikredilmektedir. Ölülerin ruhundan2207 bahsedilmekte, ruhu verenin Rabb2208 olduğu 

belirtilmekte, “Canlarla Ruhlar”2209 ifadesi zikredilmektedir. Yahudilikte ruh, bedene 

                                                           
2188 Ezherî, V, 217-219; İbn Fâris, Mu’cem, II, 454; Cevherî, 367; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâğa, I, 392; 

İsfehânî, 205. 
2189 Ezherî, V, 223; İbn Fâris, Mu’cem, II, 464; Cevherî, 367; İsfehânî, 205; İbn Manzûr, III, 1789. 
2190 İbn Fâris, Mu’cem, II, 454; İbn Manzûr, III, 1769. 
2191 Cevherî, 367. 
2192 Yaratılış, 1/2. 
2193 Yaratılış, 6/3. Ayrıca bkz.: Eski Mısırlılarda ruh, “insan başlı bir kuş” şeklinde resmedilmiş, bedenin 

ölümünden sonra ruhun ölmediği inancı yansıtılmıştır. Ahmet Güç, “Ruh”, DİA, Ankara 2018, XXXV, 197. 
2194 Hakimler, 3/10; 6/34; 11/29; 13/25; 14/6, 19; 15/14; I. Samuel, 10/6, 10; 11/6; 16/13-15; I. Krallar, 

18/12;  
2195 II. Tarihler, 15/1; 24/20 
2196 I. Samuel, 16/14-16, 23; 18/10; 19/9 
2197 I. Krallar, 22/22-23; II. Tarihler, 18/21. 
2198 Süleyman’ın Özdeyişler, 16/18. 
2199 Zekeriya, 13/2. 
2200 Nehemya, 9/20. 
2201 Yaratılış, 2/7. 
2202 Yaratılış, 41/38. 
2203 Çıkış, 31/3; 35/31. 
2204 Çölde sayım, 11/17, 25-26. 
2205 Vaiz, 3/21. 
2206 Vaiz, 11/5. 
2207 Yeşeya, 19/3. 
2208 Yeşeya, 42/5. 
2209 Yeşeya, 57/16. 



228 
 

 

canlılık veren unsurdur. Bu durumda söz konusu canlılık nefes/soluk, rüzgâr ve ruh 

olarak2210 adlandırılmıştır. 

Ahd-i Cedîd’te de kutsal ruhtan hamile kalan Meryem’den bahsedilmektedir.2211 

Kutsal Ruh2212 ile vaftizden,2213 Tanrı’nın Ruhu’ndan,2214 kötü ruhlardan,2215 Îsâ’nın 

ruhunu teslim edişinden yani ölümünden2216 ve Tanrı’nın Ruhu’nun insanlar üzerine 

dökülmesinden2217 bahsedilmiştir. Hıristiyanlıkta ruh, bazen can2218 bazen bedenin zıddı 

olarak ölümsüz bir ruh2219 olarak yer almıştır. Kutsal Ruh, kavramı, hem Ahd-i Atîk hem 

de Ahd-i Cedîd’te ağırlıklı olarak zikredilen bir lafızdır.2220 Kitâb-ı Mukaddes’te hayatın 

kaynağı, nefes/soluk, bedenin zıddı olan şey, ilahi güç, manevi/ruhi varlık ve kutsal ruh 

gibi anlamlarda yer almaktadır.2221 

Cahiliye şiirlerinde ruh kavramı ve türevleri farklı anlamlarda kullanılmıştır. 

Örneğin bazı beyitlerde “Onun burnunun delikleri çöl hayvanının yattığı yuvası/ini 

gibidir. (Bir zorlukla karşı karşıya kaldığı-şaşırdığı zaman) nefes alıp rahatlar (  2222”.(ت ريحَ 

şeklinde nefes almak/rahatlamak anlamında yer almıştır. Bir şiirde de ruh kelimesine 

                                                           
2210 Hezekiel, 37/8. 
2211 Matta, 1/18, 20. 
2212 Matta, 12/32; Yuhanna, 14/26; Elçilerin İşleri, 2/4. 
2213 Matta, 3/11; 28/19; Markos, 1/8; Luka, 1/15, 35, 41; Elçilerin İşleri, 1/5. 
2214 Matta, 3/16; 12/28. 
2215 Matta, 8/16; 10/1; 12/43; Markos, 1/23-27; 3/11, 30; Luka, 4/33; Elçilerin İşleri, 8/7. 
2216 Matta, 27/50; Yuhanna, 19/30. 
2217 Elçilerin İşleri: 2/16-18. 
2218 Matta, 16/26; Markos, 8/36-38 
2219 I. Korintliler, 5/3-5; II. Korintliler, 7/1; Luka, 8/55, 23/46; Yuhanna, 19/30; Resullerin İşleri, 7/59. 
2220 Matta, 10/20; 17/19, Markos, 16/17, Luka, 21/14; Yuhanna, 7/37-38; 14/26; 20/19; Resullerin İşleri, 

1/8; 19/6. 
2221 Yusuf Topyay, “Vahiy Geleneğinde “Ruh” Kavramının Artzamanlı (Diachronic) Semantik 

İncelemesi”, BÜİFD, 2015, 1 (1), 109, (97-123). 
َإِذاَتنَْبَهِرَْ“ 2222 باعَََََََِفمنهَت ريح  َكوِجارَالس ِ َف راََ“ :.İmriu’l-Kays, 165. Aynı anlam için bkz ”لهاَمَنْخِر  حْناََأرََنَّ ِ َرَو  إذاَق لْت 

َََََََعليَجَلْعةٍََوَهِيَالأباَجِلَِأبْترَا  ”.Bizi rahatlat dediğimde devamlı seslendi, bir yudumda kesik bir övme ile“ ”نقِ 

İmriu’l-Kays, 67. 



229 
 

 

beden ve ruh ikilemi zikredilerek yer verilmiştir.2223 Bazı şiirlerde ise rüzgâr,2224 gelmek-

gitmek2225 ve uçmak2226 anlamlarında ifade edilmiştir.   

2.6.1. Kur’an ve Hadislerde Ruh Kelimesi 

Kur’an’da ruh ( ح-و-ر ) kökünden gelen kelime sayısı elli yedidir. Ancak bunlar 

farklı anlamlar içermekte olup bizim analizini yapacağımız ruh kavramı Kur’an’da 

toplam yirmi bir yerde geçmektedir.2227 Ruh’un mahiyet itibariyle ne olduğu ayetlerde 

sorgulanmaktadır.2228 Bu ayetlerden birinde; “Ruh rabbimin emrindendir ve size pek az 

bilgi verilmiştir.”2229 buyrulurken bir başka ayette de mü’minleri bir ruhla desteklemekten 

bahsedilmektedir.2230 

Kur’an’da geçen ruh kelimelerinden bazıları Allah’a izafetle ruh, ruhumuz, ruhum 

gibi lafızlarla zikredilmektedir. Diğer bazı ayetlerden hareketle “bedenden veya 

fonksiyonlarından ayrı ruh diye bir cevherin bulunduğu anlaşılmaktadır.”2231  

Bazı ayetlerde ruh ve melekler,2232 Kur’an ve vahiy2233 birlikte zikredilmektedir. 

Ruh, Rûhu’l-emîn ve Rûhu’l-kudüs ifadeleriyle Cebrâil’in kastedildiği ayetler de yer 

almaktadır.2234 Bunların dışında ruh kelimesi rahmet,2235 huzur/mutluluk,2236 

                                                           
َإِذَْباَنَالجسدَْ“ 2223 وح   Keşke bedenler ayrıldıktan sonra ruha ne olduğunu“ ”ليتََشِعرىَولِليَْتٍَنَبْوة َََََََأيَْنَََصارَاَالرُّ

bilseydim.” Şair şiirde, ayrıldığı sevgilisinden bahsederken onu ruha benzetmekte ne olduğunu merak 

etmektedir. İmriu’l-Kays, 217. 
 Beden (hayat) sahibi iken bizimle gezintide olan“ ”هلَنحنَالَكأجسادَتمرَبهاَََََََتحتَالترابَوأرواحَكأرواح“ 2224

ruh, toprağın altına gelince rüzgâra dönüşür.” Ebû Ziyâd, 44. 
لَمَا“ 2225 َالس ِ َتهَْتضَِم  ه نَّ َجِياَد ه َمِثلََْالسَّعاَلِىَََََََحَوَافِر  وح   Onların atları gündüzün sonunda goriller gibi ayakları“ ”ترَ 

taşları un ufak ederek geliyor.” Ruh kelimesi bu beytin birincisinde gelmek ikincisinde gitmek anlamıyla 

ifade edilmiştir. A’şâ, 199. 
 Bugün ruhun uçmasında -ölümde- (insan için)“ ”ماَتعيفَاليومَفيَالطيرَالروحَََََََمنَغرابَالبينَأوَتيسَبرح“ 2226

hoşa gitmeyen, ne karga, ne kuş ne de keçinin dağılışı gibidir.” A’şâ, 237. 
2227 Abdulbâkî, 325-326; Okuyan, Kur’an-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, 311-314. 
2228 Enbiyâ: 21/91; Tahrîm: 66/12; Nisâ: 4/171; Secde: 32/9; Hicr: 15/29; Sâd: 38/72. 
2229 İsrâ: 17/85. 
2230 Mücâdile: 58/22. 
2231 Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 284. 
2232 Kadr: 97/4; Meâric: 70/4; Nebe’: 78/38. 
2233 Şûrâ: 42/52; Nahl: 16/2; Mü’min: 40/15. 
2234 Meryem: 19/17; Şuarâ: 26/193; Kadr: 97/4; Bakara: 2/87, 253; Mâide: 5/110; Nahl: 16/102. 
2235 Yûsuf: 12/87; Mücâdile: 58/22. 
2236 Vâkıa: 56/89. 



230 
 

 

getirmek,2237 yol almak/dönüş,2238 rüzgâr,2239 koku,2240 hoş koku,2241 güç/kuvvet,2242 

anlamlarında yer almaktadır. Bağlamına göre yedinci semada “yüzü insan, bedeni melek” 

suretinde bir melek2243 ve Hz. Îsâ2244 anlamlarına geldiği de belirtilmiştir.2245 

Hadis rivayetlerinde de ruhun mahiyeti hakkında yeterli bilgi bulunmamaktadır. 

Ayetlerde olduğu gibi ruhun üflenmesinden bahseden rivayetler söz konusudur.2246 

Ayrıca ruh-beden ilişkisi çerçevesinde ruh beden ayrılığı ve ruhun bedene dönüşü de 

rivayetlerde zikredilmiştir.2247 Ruh olmayınca bedenin bir anlamı olmayacağı,2248 ruhun 

can demek olduğu,2249 beden ölse de ruhun ölmediği,2250 ruhun kabzedilmesi2251 ve 

uykudayken ruhun kabzedildiği2252 yer almaktadır. Bunların dışında ruhların meleklerle 

karşılaşacağı,2253 ruhların birbirleriyle karşılaşıp ünsiyet oluşturacakları,2254 birbirini 

tanımayan ruhların kaynaşmayacakları,2255 ruh bedenden ayrılırken gözün ruhu görüp, 

takip edebileceği2256 ruhun bazı dereceler elde edebileceği2257 ve dünyadaki 

gelişmelerden haberdar olabileceği2258 şeklinde rivayetler bulunmaktadır. 

Bazı rivayetlerde ruhtan maksadın Cebrâil olduğu yer almakla birlikte genel olarak 

rivayetlerde ruh beden ilişkisi üzerine içerikler ifade edilmiş, ruhun ne olduğu hakkında 

soru sorulması yasaklanmıştır.2259 

                                                           
2237 Nahl: 16/6. 
2238 Sebe’: 34/12. 
2239 Âl-i İmrân: 3/117; Sebe’: 34/12; Yûnus: 10/22; İbrâhim: 14/18; İsrâ: 17/69; Enbiyâ: 21/81; Hac: 22/31; 

Sâd: 38/36; Şûrâ: 42/33; Ahkâf: 46/24; Zariyât: 51/41; Hâkka: 69/6; Rûm: 30/51; Ahzâb: 33/9; Fussilet: 

41/16; Kamer: 54/19; Bakara: 2/164; A’râf: 7/57; Hicr: 15/22; Kehf: 18/45; Furkân: 25/48; Neml: 27/63; 

Rûm: 30/46, 48; Fâtır: 35/9; Câsiye: 45/5. 
2240 Yûsuf: 12/94. 
2241 Rahmân: 55/12; Vâkıa: 56/89. 
2242 Enfâl: 8/46. 
2243 Nebe’: 78/38; İsrâ: 17/85. 
2244 Nisâ: 4/171; Secde: 32/9. 
2245 Mukâtil, Kur’an Terimleri Sözlüğü, 186-188. 
2246 Buhârî, Bedu’l Halk, 6; Tefsir, 18, 3; Enbiyâ, 103; Müslim, İman, 322; Kader, 1. 
2247 Buhârî, Megazi, 8; Tirmizî, Menâkıb, 7546. 
2248 Buhârî, Megazi, 8. 
2249 İbn-i Mâce, Cenâiz, 53. 
2250 İbn-i Mâce, Cihad, 16. 
2251 Buhârî, Enbiyâ, 50; Müslim, Fiten, 110. 
2252 Buhârî, Mevakıt 35. 
2253 Buhârî, Buyu’ 17; Müslim, Cennet, 75. 
2254 Buhârî, Enbiya, 2; Müslim, Birr, 49; Ebu Dâvûd, Edeb, 16. 
2255 Buhârî, Enbiya, 60; Müslim, Birr, 45; İmare, 33; Ebû Dâvûd, Edeb, 35. 
2256 Müslim, Cenâiz, 7. 
2257 İbn-i Mâce, Cenâiz, 38. 
2258 Müslim, İmaret, 121. 
2259 Buhârî, Tefsir, 13. 



231 
 

 

2.6.2. İslam Düşüncesinde Ruh Kavramı 

Müfessirler ayetlerde yer alan ruh kelimesi hakkında farklı yorumlarda 

bulunmuşlardır. Bazen ilgili ayette zikredilen ruhtan maksadın ne olduğu hususunda tek 

bir karşılık verirken bazen ayetin bağlamından kopuk bir şekilde ruh ile ilgili birtakım 

görüşler aktarmışlardır. Bazı müfessirler kelimenin anlamı hakkında gerekçeli açıklama 

yaparken bazıları ne ayetlerde ne de rivayetlerde olan birtakım hurafeleri bilgi olarak 

ortaya koymuşlardır. 

Kur’an’da mü’minlerin Allah katından bir ruh ile desteklendiği belirtilmektedir.2260 

Ayette zikredilen ruhun; rahmet,2261 acil bir şekilde verilen rahmet,2262 iman nuru olan 

rahmet,2263 irfan nuru2264 ve hidayet nuru2265 olduğu söylenmiştir. Ayrıca Allah’ın rahmet 

ettiği ve dinine hidayet ettiği kimselerin kendisiyle kurtuluşa erdikleri her şey ruhtur.2266 

Ruh’un şeriat,2267 lütûf,2268 kudret,2269 delil,2270 yardım,2271 düşmana karşı yardım2272 ve 

Allah’ın ordusu2273 olduğuna dair nitelemeler de yapılmıştır. 

Bazı ayetlerde2274 geçen ruh kelimesinin Allah’ın emirlerinden biri,2275 Kur’an,2276 

vahiy2277 veya Kur’an ve vahiy2278 olduğu söylenmiştir. Müfessirlere göre ruh mecazi 

                                                           
2260 Mücâdile: 58/22. 
2261 Taberî, XX, 541; Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 71; Mâverdî, en-Nuket, V, 147-148; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 

XXXII, 34; Kurtubî, XVIII, 338; Alûsî, XV, 417. 
2262 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 266. 
2263 Mâtürîdî, Te’vilât, XV, 56; XVII, 280. 
2264 Elmalılı, VII, 473. 
2265 Mâverdî, en-Nuket, V, 496; Kurtubî, XX, 332. 
2266 Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 71. 
2267 İbn Âşûr, XXIV, 107. 
2268 Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 71; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 453; Tabâtabâî, XIX, 

204-205; Okuyan, Kur’an-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, 313. 
2269 Taberî, XX, 144. 
2270 Taberî, XXII, 494. 
2271 Mâverdî, en-Nuket, V, 496; Kurtubî, XX, 332. 
2272 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 197. 
2273 Mâverdî, en-Nuket, VI, 190, 313; Kurtubî, XXII, 30-32, 395; Alûsî, XV, 220; Elmalılı, VIII, 502. 
2274 Şûrâ: 42/52; Nahl: 16/2; Mü’min: 40/15; Meryem: 19/17. 
2275 Mâtürîdî, Te’vilât, XIII, 216; Kurtubî, XVIII, 509; Elmalılı, VI, 480. 
2276 Taberî, XXIV, 47; Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 348; Mâverdî, en-Nuket, III, 269-270; V, 147-148; 496; VI, 

190; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 293; III, 548; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, III, 190; VI, 219; XXI, 39-40; XXXII, 

34; Kurtubî, XIII, 167; XX, 332; XXII, 30-32; XVIII, 338; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 93; III, 265; V, 

197; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 108, 208; II, 274-275; Alûsî, I, 317; VIII, 145.XIV, 

230; XV, 220, 417; Elmalılı, I, 343; İbn Âşûr, I, 596; III, 8; Tabâtabâî, XIX, 204-205; XX, 187; Ateş, 

Çağdaş Tefsir, I, 194-195. 
2277 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 459; III, 708; Taberî, XX, 294, 541; XIV, 161; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, 

V, 53; Alûsî, XII, 308; Elmalılı, VI, 516; İbn Âşûr, XIV, 98; Tabâtabâî, XVII, 319. 
2278 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 219; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 202; Tabâtabâî, 

XVIII, 78; Elmalılı, VII, 40. 



232 
 

 

anlamda olup ruhun bedenle canlandığı gibi din de vahiyle canlanmakta,2279 cehâlet veya 

küfrün öldürmesine karşı hayat sağladığı için ruh denilmektedir.2280 Ruhun vahiyden 

istiare olduğu2281  vahyin ruhi bir iş olması sebebiyle2282 onun vahiy olduğu da 

söylenmiştir. “Emrimizden bir ruh” ifadesindeki ruhun, Hz. Peygamber’in içinde 

olmayan ancak Allah tarafından indirilen, potansiyel bir güç olduğu, Allah’ın dilediği 

durumlarda ortaya çıktığı ve vahye dönüştüğü dile getirilmiştir.2283 

Kur’an’da ruh üflenmesinden bahseden ayetlerden2284 hareketle bu izafetten 

maksadın ne olduğu, ruhun kim ya da ne olduğu, kim tarafından nereye üflendiği ve bu 

üfleme neticesinde ne olduğu hakkında görüşler ortaya konulmuştur. Müfessirlere göre 

ruh üflenmesi ile ilgili ayetlerde üfleyen Cebrâil, ruh da Hz. Îsâ’ya ait olan ruhtur.2285 

İzafetin vasıtasız yaratmayı2286 ifade ettiği, Âdem’e üflenen ruh ile aynı ruh olduğu,2287 

Cebrâil’in Allah tarafından yaratılmış olan ruhu üflediği,2288 Allah’ın emriyle Hz. 

Meryem’in fercine üflediği2289 ve Hz. Îsâ’nın Hz. Meryem’in içinde canlandırıldığı (duyu 

sahibi, nefes alır kılındığı)2290 gibi yorumlar yapılmıştır. Mâtürîdî’ye göre sabit bir delil 

olmadan meleğin Hz. Meryem’in elbisesinin kenarına ya da fercine/bedenine üflediğini 

söylemek caiz değildir. İzafet Allah’ın Îsâ’yı orada yarattığı anlamındadır.2291 İzafetin 

Hz. Îsâ’yı şereflendirmek için olduğu da dile getirilmiştir.2292 İzafetin sebebi bazı 

müfessirlere göre hayret verici bir yaratmayı ve yaratmaya dair bilgiye sadece kendisinin 

                                                           
2279 Mâtürîdî, Te’vilât, XIII, 216; Mâverdî, en-Nuket, III, 178; V, 212; Kurtubî, XII, 269; XVIII, 338, 509; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 423; V, 422; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XIX, 224; XXVII, 45; Beyzâvî, Envâru’t-

Tenzîl, III, 219; V, 85; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 202; III, 204, 262; Alûsî, VII, 337; 

XIII, 57; İbn Âşûr, XIV, 98; XXIV, 107; XXV, 151; Tabâtabâî, XII, 206; Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 95; VIII, 

70, 218; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 135; IV, 377. 
2280 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVII, 191; Kurtubî, XVIII, 338. 
2281 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 336. 
2282 Elmalılı, V, 228. 
2283 Fazlur Rahman, İslam, 78-80; Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 157-161. 
2284 “Ona ruhumuzdan üfledik.” Enbiyâ: 21/91; “Ona ruhumdan üflediğim vakit” Hicr, 15/29; Ayrıca bkz.: 

Tahrîm: 66/12; Nisâ: 4/171; Secde: 32/9; Sâd: 38/72. 
2285 Kurtubî, XXI, 106; Ateş, Çağdaş Tefsir, IX, 517. 
2286 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 226; Alûsî, XIV, 359. 
2287 Elmalılı, V, 461. 
2288 Mâverdî, en-Nuket, I, 546. 
2289 Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 508. 
2290 Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 163; V, 281; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXII, 218; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, III, 164; Tabâtabâî, XVII, 226. 
2291 Mâtürîdî, Te’vilât, IX, 319. Bu açıklamanın dipnotunda Cebrâil’in Hz. Meryem’in fercine üflediğinin 

delili olarak Tahrîm: 66/12.ayeti delil göstermektedir. 
2292 Mâverdî, en-Nuket, III, 469; IV, 356; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 181-182; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XI, 

117-118; XIX, 186; Kurtubî, VII, 232; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 419; Alûsî, IX, 84; 

XI, 121-122; XIV, 359; Elmalılı, V, 209; VI, 480; VIII, 169; İbn Âşûr, VI, 52; XVII, 138; XXVIII, 378. 



233 
 

 

sebep olduğunu göstermektir.2293 Oysa ruh üflenmesi, tecrübe ve müşahede edilme 

imkânı olmayan sadece akıl ile idrak edilmeye çalışılan bir olgudur.2294 

Hadis rivayetlerinde yer aldığına göre, insana ana karnında iken ruh üflenmektedir. 

Fakat Kur’an’da ana karnındayken insana ruh üflendiğine dair bu tarz bir bilgi 

bulunmamaktadır. Sadece Hz. Âdem ile Hz. Îsâ’dan bahsederken ruh kavramı yer 

almaktadır ki, her iki peygamber de babasız yaratılmışlardır. Bunun dışında ne 

peygamber ne de herhangi bir insanın yaratılışı ile alakalı olarak ruhtan bahsedilmektedir. 

Hatta hiçbir ayette beden ve ruh ikiliği ya da bedene giren ya da ondan çıkan veya üflenen 

bir ruha da açık bir şekilde yer verilmemiştir.2295 Zikredilen ayetlerde nefeha/üflemek 

kelimesi mecazi anlamda kullanılmıştır. Kelimeyi zahiri anlamıyla almak beraberinde 

pek çok anlam problemine yol açacaktır. Hz. Meryem’e üflenen ruh ile canlılık veren şey 

anlamı kastedilmiş olsaydı Hz. Meryem’in içinde Hz. İsa’nın o anda canlı olması 

gerekirdi. Halbuki biyolojik olarak cenin ana karnında belli bir süreden sonra canlılık 

kazanmaktadır. Buradan hareketle Hz. Meryem’e üflenen ruhun Hz. İsa’ya hamile kalma 

vahyi/emri olduğu söylenebilir. Bizi bu anlama götüren şey ruh kavramının Kur’an’da 

genel olarak vahiy anlamında kullanılmış olmasıdır. Hz. Adem’e üflenen ruh ise 

kanaatimizce kendisine verilen iradedir. 

“Ruhumdan ya da ruhumuzdan üfledik” şeklinde ifade edilerek Allah’a izafe edilen 

ruh, Allah’tan bir parçayı değil, Allah tarafından yaratıldığını ve ruhun sahibinin Allah 

olduğunu göstermektedir. Çünkü tamlama mülkiyetten bahsetmektedir. Ruh, varlıklara 

can kazandıran bir şeydir. İzafetler ya bütünün bir parçasını (ba’ziyet) ya da mülkiyeti 

ifade etmektedirler. Örneğin vücudumuzun bir uzvu parçamız olurken elbise gibi harici 

şeyler sahipliği gösterir. Ruh kelimesinde de her iki görüşe ait yorumlar yapılmakla 

birlikte tutarlı olan görüş Allah ile yarattıkları arasında parça bütün ilişkisi olamayacağı 

ve tüm yaratılmışlar gibi ruhun da Allah tarafından yaratılmış oluşudur.2296 

                                                           
2293 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 29; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, IV, 220; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, III, 7; Alûsî, XI, 121-122; İbn Âşûr, XXI, 217. 
2294 Düzgün, Sarp Yokuşun Eteğinde İnsan, Otto Yay., Ankara 2017, 28. 
2295 Çelik, Kur’an Kur’an’ı Tanımlıyor, 50. 
2296 Mâtürîdî, Te’vilât, XII, 279; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXV, 175; Kurtubî, XVIII, 238; Ebü’l-Berekât 

en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 164; Elmalılı, VI, 480; Ateş, Çağdaş Tefsir, II, 419; VII, 496; Şimşek, 

Kur’ân Tefsiri, I, 603; III, 122, 393; Ateş, İnsan ve İnsan Üstü, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 2016, 13; 

Yusuf Şevki Yavuz, “Ruh”, DİA, Ankara 2018, XXXV, 187. 



234 
 

 

Burada ruhun ne zaman yaratıldığı konusuna da değinmek gerekmektedir. Çünkü 

âlimler ruhların bedenden önce yaratıldığını2297 söylemektedirler. Bu bilginin aksine 

görüş beyan eden Ateş, âlimlerin A’râf suresinin 172’nci ayetini2298 ruhlar âleminden 

bahseden bir pasaj olarak tefsir ettiklerini oysa ayette böyle anlaşılabilecek bir kelime 

bulunmadığını ayetin beden ve ruhun birlikte yaratıldığını ifade ettiğini öne sürmektedir. 

Ona göre ayette yaratılış öncesi değil, ölümden sonra yeniden dirilişe kadar geçen süre 

kastedilmektedir.2299 Önce ruhun yaratıldığı genel kabulünün aksine en son ruhun 

yaratılışıyla insan formunun tamamlandığı da ifade edilmiştir.2300 

Ruh’un, rüzgârın (rîh) estiği yere yayılması gibi bedene yayılan bir şey2301 olduğu 

söylenmiş, örfe göre üfleme; ağızdan veya başka bir şeyden vücut boşluğunda meydana 

gelen esinti/rüzgâr hareketi olarak nitelenmiştir.2302 Ruh’un ışığın ve havanın bedende, 

ateşin kömürde yürüdüğü gibi yürüdüğü belirtilmiş, bu üflemenin keyfiyetini Allah’tan 

başkasının bilemeyeceği vurgulanmıştır.2303 Cebrâil’in üfürmesi sebebiyle kendisinin ruh 

diye isimlendirildiğine de yer verilmiştir.2304 

İnsan çamurdan yaratılmış, şekil verilmiş ve ruh üflenmiştir. Bu sayede beden ve 

ruh iki ayrı varlığı değil bir varlığın farklı hususiyetlerini ifade etmektedir. Allah, insanı 

yaratmış ve ona birtakım sorumluluklar yüklemiştir. Bu sorumluluğu yerine getirmek için 

fiziksel özellikler yanında bilişsel yeteneğe de ihtiyacı vardır. Bu nedenle üflenen ruh 

bilgisel bir kodlama2305 olarak tarif edilmiştir. 

Ruh insani bilinç, şuur ve yetenek olarak da adlandırılmıştır. Ana rahminde 

organları oluşan cenine melek tarafından üflenerek insani bilinç verildiği2306 bu üflemeyle 

madde/bedensel yeteneklerin olgunlaştırıldığı2307 ve insanın başkasına verilmeyen zekâ 

                                                           
2297 İbn Hazm, III, 74. Delil olarak A’râf: 7/11: “Andolsun sizi yarattık; sonra size şekil verdik.” ayeti öne 

sürülmüştür.; İbn Kayyim el-Cevziyye, Kitâbu’r-Rûh, (Çev.: Şaban Haklı), İz Yay., İstanbul 2020, 227 vd. 
2298 “Senin Rabbin Âdemoğullarından onların sırtlarından zürriyetlerini çıkarıp onları kendi üzerlerine 

şahitler tutarak: “Ben sizin Rabbiniz değil miyim?” diye sormuştu. Onlar da: “Elbette öyle, şahidiz” 

dediler. (Bunun böyle yapılması) kıyamet gününde, “Bizim bundan haberimiz yoktu” demeyesiniz.” 
2299 Ateş, İnsan ve İnsan Üstü, 176. 
2300 Düzgün, Sarp Yokuşun Eteğinde İnsan, 33. 
2301 Mâverdî, en-Nuket, IV, 356; Mâtürîdî, Te’vilât, XI, 272-273; XV, 280; İbn Fûrek, 267; Râzî, 

Mefâtîhu’l-Ğayb, XI, 117-118; XIX, 186; XXX, 50; Kurtubî, VII, 232; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 34. 
2302 Alûsî, VII, 281; Tabâtabâî, XII, 153. 
2303 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVI, 228. 
2304 Kurtubî, VII, 232. 
2305 Düzgün, Sosyal Teoloji, Otto Yay., Ankara 2017, 102. 
2306 Ateş, Çağdaş Tefsir, II, 420. 
2307 Elmalılı, V, 209. 



235 
 

 

ve düşünce yeteneğine2308 sahip olduğu söylenmiştir. Ruh varlıkların idrakini sağlayan 

bilgisel bir donanım2309 olarak adlandırılmıştır. Ruhun üflenmesiyle iki şeyin meydana 

geldiği bunlardan birinin nefes yani bedensel yaşama diğerinin soyut anlamda zihinsel 

hayat için şuur ruhuna2310 işaret ettiği belirtilmiştir. Kimi kelamcılara göre ruh, 

düşüncenin temeli,2311  kimine göre de dileyen ve düşünen bir varlıktır.2312 Buna göre 

“İnsan ruhu denilince canlılık, bilinç, akıl, idrak, irâde gibi niteliklere sahip bir özden söz 

edilmiş olur.”2313 

Kur’an’da melekler ile birlikte zikredilen ruhtan2314 maksat çoğu âlime göre 

Cebrâil’dir.2315 Bu şekilde zikredilmesi onun büyüklüğünü2316 ve Allah’ın ona olan 

muhabbet ve yakınlığını2317 göstermektedir. Bu isimlendirmede meleklerin maddi 

varlıklar olmamaları ve ruhtan yaratılmaları bir diğer gerekçedir. Cebrâil’e ruh 

denilmesinin mecaz olduğu, ölü kalpleri dirilten, onlara ruh veren Kur’an’ı, Hz. 

Peygamber’e getirmesi sebebiyle de kendisine ruh denilmiş olabileceği belirtilmiştir.2318 

Mâtürîdî, bazılarının Müslümanların ruhları olduğunu, bazılarının da gökten indirilmiş 

kitaplar olabileceğini söylediklerine yer vermiştir.2319 Meleklerin insanları koruyup 

                                                           
2308 Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 67; Mehmet Dalkılıç, İslam Mezheplerinde Ruh, İz Yay., İstanbul 2012, 120. 
2309 Düzgün, Sarp Yokuşun Eteğinde İnsan, 36. 
2310 Elmalılı, VI, 480; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 118. 
2311 Râzî, el-Metâlibü’l-ʿÂliye, VII, 88-94; İzmirli, 261-262; Yusuf Şevki Yavuz, “Ruh”, 189. 
2312 İbn Hazm, I, 77; Cüveynî, Kitâbu’l-İrşâd, 377. 
2313 Serdar, Işık, 247, 255. 
2314 Meâric: 70/4; Nebe’: 78/38; Kadr: 97/4. 
2315 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, I, 121, 212, 515; II, 487, 623; III, 91, 280; IV, 380, 435; IV, 566; Taberî, IV, 

521; IX, 114; VII, 703-705; XIV, 363; XV, 70, 71, 485; XVI, 391; XVII, 642; XXIII, 116, 251; XXIV, 46-

50, 547; Mâtürîdî, Te’vilât, I, 173; IV, 370; IX, 126; X, 337; XIII, 25, 216; XVII, 21; Mâverdî, en-Nuket, 

III, 362; IV, 187; V, 147-148; 496; VI, 48, 190; Kurtubî, XII, 427; XIII, 338, 429; XIV, 282; XX, 332; 

XXII, 30-32; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 293; III, 474; IV, 11, 163; VI, 206, 302, 410;; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 

III, 190; VI, 219; XI, 117-118; XIX, 224; XXI, 197; XXII, 218; XXX, 50; XXXI, 24-25; XXXII, 34; 

Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 93; III, 240; V, 244, 281; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 108, 

208; II, 234, 329, 581; III, 204, 536, 593, 666; Alûsî, I, 316, 317; III, 200; VII, 467; VIII, 394; XII, 308; 

XIV, 230; XV, 64, 220, 417; Elmalılı, I, 343; V, 259, 404; VI, 117; VIII, 502; IX, 346; İbn Âşûr, I, 596; 

III, 8; VII, 101; XXIX, 157; XXX, 52, 463; Tabâtabâî, XII, 207; XIV, 34; XV, 316; XVII, 319; XIX, 204-

205; XX, 187; Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 194-195.V, 375; VI, 321; X, 59, 293; XI, 28; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, 

V, 379, 466. 
2316 Ateş, Çağdaş Tefsir, XI, 28; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 304, 466. 
2317 Kurtubî, XIII, 429; Zemahşerî, el-Keşşâf, IV, 11; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 197; Ebü’l-Berekât en-

Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 329; Alûsî, VIII, 394. 
2318 Mâverdî, en-Nuket, I, 156; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, III, 190-191; XXIV, 166; Alûsî, I, 317; X, 119; İbn 

Âşûr, XIX, 189; Tabâtabâî, XV, 316; Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 567-568. 
2319 Mâtürîdî, Te’vilât, XVII, 21. 



236 
 

 

gözetlediklerinden hareketle, maksadın fazileti sebebiyle ayrıca belirtilerek seçkin 

kılınmış, melekleri koruyup gözetleyen varlık olduğu da söylenmiştir.2320 

Âlimlerin ayetlerde yer alan Rûhu’l-emîn ve Rûhu’l-kudüs2321 terkiplerinin 

Cebrâil’i2322 ifade ettiğine dair neredeyse ittifakları söz konusudur. Rûhu’l-kudüs, 

Kur’an’dır2323 diyenlerin yanında onun ülü’l-azm peygamberlere inmiş olan Cebrâil2324 

olduğu da söylenmiştir. İki şeyin (Cebrâil ve canlılar için hayat kaynağı) kastedilmiş 

olabileceği görüşü ağırlık kazanmakla birlikte, ayetin2325 öncesinde Kur’an ve vahiy 

meleğinden bahsedilmektedir. Sonraki ayetlerde de Kur’an’ın mucize oluşuna yer 

verilmektedir. Dolayısıyla melek Cebrâil olduğuna dair görüş daha tutarlı görünmektedir. 

Müşrikler Hz. Peygamber’e gelen vahyin kaynağını sorgulamışlardır.2326 Kutsal ruh veya 

temiz ruh anlamına gelen Rûhu’l-kudüs nitelemesinin, onun yaratılışındaki harikuladelik 

nedeniyle Hz. Îsâ’yı yüceltmek için yapıldığını söylemişlerdir.2327 Elmalılı, Rûhu’l-

kudüs’ün Hz. Îsâ’nın şahsıyla ilgili olmadığını, onu destekleyen bir unsur olduğunu 

vurgulamıştır.2328 

Müfessirler ruhun Hz. Îsâ olduğunu2329 da söylemişlerdir. Hz. Îsâ, ruhullahtır.2330 

Anasız babasız yaratılanlara ruh denildiği için Hz. Îsâ ruh diye isimlendirilmiştir.2331 O, 

                                                           
2320 Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 206; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 244; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-

Tenzîl, III, 536; Alûsî, XV, 64. 
2321 Şuarâ: 26/193; Bakara: 2/87, 253; Mâide: 5/110; Nahl: 16/102. 
2322 Mâtürîdî, Te’vilât, IV, 370; Mâverdî, en-Nuket, II, 79; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 312; Râzî, Mefâtîhu’l-

Ğayb, XII, 133; Kurtubî, VIII, 282; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, II, 149; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, I, 484; II, 234; Alûsî, IV, 54; Elmalılı, V, 259; Tabâtabâî, VI, 219; XII, 346; Ateş, 

Çağdaş Tefsir, I, 194-195. 
2323 Tabâtabâî, XII, 346. 
2324 Elmalılı, III, 362. Müellif tefsirinde Rûhu’l-kudüs hakkında Hıristiyanların inanışına şu şekilde yer 

vermektedir: “Hristiyanlar Rûhu’l-Küdüs’e iki şekilde inanırlar. Birisi, Hz. Îsâ’nın Hz. Meryem’den doğum 

ve cesetlenmesine başlangıç olan Rûhu’l-Kudüs ki, buna sadece Rûhu’l-Kudüs derler. İslam inancında bu 

Cebrâil’dir. Biri de ahir zamanda çıkacak olan Rûhu’l-Kudüs’tür ki, Hristiyanlar buna Rûhu’l-Hak olan 

Rûhu’l-kudüs derler. Bu bir Hatemü’l-Enbiya inancıdır. Fakat Hristiyanlar bunun Muhammedî hakikat 

olduğunu kabul etmemektedirler.” 
2325 İsrâ: 17/85. 
2326 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 238-239. 
2327 Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 293; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, III, 190; VI, 219; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 93; 

Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 108, 208; Alûsî, I, 317; Elmalılı, I, 343; İbn Âşûr, I, 596; 

III, 8; Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 194-195. 
2328 Elmalılı, I, 342. 
2329 Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 348; IX, 126; Mâverdî, en-Nuket, III, 269-270, 362; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 

548; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 39-40; Kurtubî, XIII, 167; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 265; Ebü’l-

Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 274-275; Alûsî, VIII, 145, 394. 
2330 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXII, 34; Alûsî, XV, 417. 
2331 Taberî, II, 221-224; Mâverdî, en-Nuket, I, 156, 322; Zemahşerî, el-Keşşâf, II, 181-182; Kurtubî, II, 244. 



237 
 

 

“kün” emriyle olan bir emir yani ruhtur.2332 Hz. Îsâ’nın kendisiyle ölüleri dirilttiği, kör ve 

cüzzam hastalarını iyileştirdiği bir isim veya ism-i azam duasıdır.2333 Kur’an, Cebrâil ve 

Hz. Îsâ, Allah’tan getirdikleri mesajlarla ölü kalplere hayat vermeleri dolayısıyla ruh diye 

isimlendirilmiştir.2334 Bunların dışında ruhun İncil olduğunu2335 söyleyenler yanında 

İncil’in ruh olmasının mecaz olduğu da söylenmiştir.2336 Ruhun, risâlet2337 ve 

nübüvvet2338 olduğu da belirtilmiştir. 

Ruh’un Cebrâil dışında bir melek olduğu ya da olabileceği hakkında da görüş beyan 

edilmiştir. Ruh, bir melek2339 ya da meleklerden bir meleğin ismidir.2340 Meleklerin en 

şereflisi ve onların en büyüklerinden bir melek,2341 âlemlerin Rabbine en yakın olan 

melek ya da Arş’tan sonra daha büyüğü yaratılmayan en büyük melektir.2342 Kimi 

âlimlere göre ruh, meleklerin kıymetlileri, büyük bir melek veya melekler topluluğu,2343 

kuvvet ve kudret açısından en büyük melektir.2344 Bazı kaynaklarda Hz. Meryem’e 

gönderilen ruhenna isimli bir melek olduğunun söylendiğine yer verilerek bu yorumun 

doğru olmadığı belirtilmiştir.2345 

Bu tanımlamalarda bazı detaylar da yer almaktadır. Yüzü Âdem’in yüzüne 

benzeyen, yarısı ateş diğer yarısı kar olan2346 yanında başka melekler bulunmayan, yemek 

                                                           
2332 Tabâtabâî, V, 152. 
2333 Taberî, II, 221-224; Mâtürîdî, Te’vilât, IV, 370; Mâverdî, en-Nuket, I, 156, 322; Zemahşerî, el-Keşşâf, 

I, 293; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, III, 190; VI, 219; Kurtubî, II, 244; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 93; Ebü’l-

Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, I, 108, 208; Alûsî, I, 317; IV, 54; Elmalılı, I, 343; İbn Âşûr, I, 596; 

III, 8; Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 194-195. 
2334 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, I, 118; Yusuf Şevki Yavuz, “Vahiy”, 440. 
2335 Taberî, II, 221-224; Mâverdî, en-Nuket, I, 156, 322; Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 293; Râzî, Mefâtîhu’l-

Ğayb, III, 190, 191; VI, 219; Kurtubî, II, 244; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, I, 93; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, I, 108, 208; Alûsî, I, 317; Elmalılı, I, 343; İbn Âşûr, I, 596; III, 8; Ateş, Çağdaş Tefsir, 

I, 194-195. 
2336 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, III, 190-191; Alûsî, I, 317. 
2337 Tabâtabâî, XVII, 319. 
2338 Mâverdî, en-Nuket, V, 147-148; Kurtubî, XVIII, 338. 
2339 İbn Âşûr, XVI, 80; XXIV, 107. 
2340 Taberî, XV, 70-71; Alûsî, VIII, 394. 
2341 Taberî, XXIV, 46; Mâverdî, en-Nuket, VI, 190, 313; Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 302; Râzî, Mefâtîhu’l-

Ğayb, XXXI, 24-25; Kurtubî, XXII, 30-32, 395; Alûsî, XV, 220. 
2342 Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 302; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXI, 24-25; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, III, 593; Alûsî, XV, 220. 
2343 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXII, 34; Alûsî, XV, 417. 
2344 Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 348; Mâverdî, en-Nuket, III, 269-270; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 548; Râzî, 

Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 39-40; Kurtubî, XIII, 167; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 265; Ebü’l-Berekât en-

Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 274-275; Alûsî, VIII, 145. 
2345 Tabâtabâî, XIV, 35. 
2346 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 566. 



238 
 

 

yiyen2347 gökleri ve yeri yutsa ona bir lokma olur dedikleri büyük bir melek2348 dendiği 

gibi ruhlara veya aynı cinsten varlıklara vekâlet eden bir melek de2349 denmiştir. Ruh, 

meleklerin üzerinde bir koruyucu ve gözcü2350 yani hafaza melekleridir.2351 “Göklerden 

ve dağlardan daha büyük”, tek başına, sıra halindeki meleklerin karşısında duran,2352 

meleklerin dâhi, ancak o gece (kadir gecesi) görebildikleri bir melek2353 olduğu 

zikredilmiştir. 

Onun insana benzediği ancak insan olmadığı,2354 özel bir varlık,2355 meleklerden 

daha büyük bir varlık2356 ve Allah’ın yarattıklarından bir yaratılmış olduğu 

söylenmiştir.2357 İddiaya göre tüm yaratılmışlardan daha büyük ve melekleri de koruyan 

çok büyük bir melektir.2358 Adına ruh denilen bu varlığın daha da detaylandırıldığı 

görülmektedir. Söz konusu varlığın yiyip içtiği, el, ayak ve başının olduğunun2359 

söylendiği aktarılmıştır. Bu söylenenlerin kabul edilmesi mümkün değildir. Bunlar, ne 

Kur’an’da ne de hadislerde dayanağı olmayan hurafelerdir. 

Bunların yanında kabzedildiğinde ölülerin ruhu2360 yani iki üfleme (sur) arasında 

cesetlere dönecek ruhlar2361 olarak nitelenmiştir. Ayrıca kâfirlerin şekaveti, mü’minlerin 

saadeti üzere kıyamet günü yaptıklarının ortaya konacağı bedenlere dönmek üzere bir 

kalkış2362 ve inayet2363 olduğu şeklinde ayrıntı ortaya konmuştur. Cennet ehlinin 

ruhları2364 olduğunu söyleyenler yanında Allah’ın kullarından dilediğinin kalbine attığı 

kalp nuru2365 diyenler de bulunmaktadır. 

                                                           
2347 Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 302; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXXI, 24-25; XXXII, 34; Alûsî, XV, 417. 
2348 Elmalılı, IX, 346. 
2349 Mâtürîdî, Te’vilât, XVII, 280; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 281; Alûsî, XV, 220; Elmalılı, VIII, 502. 
2350 Mâtürîdî, Te’vilât, XVII, 21; Mâverdî, en-Nuket, VI, 190, 313; Kurtubî, XXII, 30-32, 395. 
2351 Alûsî, XV, 220; Elmalılı, VIII, 502. 
2352 Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 293. 
2353 Zemahşerî, el-Keşşâf, VI, 410; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 666. 
2354 Taberî, XXIV, 46; Mâverdî, en-Nuket, VI, 90, 190, 313; Kurtubî, XXI, 223; XXII, 30-32, 395; Alûsî, 

XV, 220; Elmalılı, VIII, 336, 502. 
2355 Ateş, Çağdaş Tefsir, XI, 28. 
2356 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 281; Alûsî, XV, 220; Elmalılı, VIII, 502; Ateş, Çağdaş Tefsir, X, 293. 
2357 Taberî, XXIV, 46-50. 
2358 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, II, 547. 
2359 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 40. 
2360 Mâverdî, en-Nuket, VI, 90; Kurtubî, XXI, 223; Elmalılı, VIII, 336. 
2361 Taberî, XXIV, 47; İbn Âşûr, XXX, 52; Tabâtabâî, XX, 187. 
2362 Tabâtabâî, XX, 187. 
2363 İbn Âşûr, XXVIII, 61. 
2364 İbn Âşûr, XXIX, 157. 
2365 Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 197; Alûsî, XIV, 230; Tabâtabâî, XIX, 204-205. 



239 
 

 

Cahiliye Araplarına ruh anlayışı, ahirete inanmamaları sebebiyle sadece canlılık 

alameti olarak algılanmış, bu doğrultuda bazen kan, bazen nefes, rüzgâr, hava ve esinti, 

bazen de kuş olarak somut bir varlık olarak inanılmıştır. Müşrik Arapların bir kısmı, 

kişinin ölümüyle nefs ve ruhun da öldüğünü ya da kuş olup uçtuğunu söylerken bir kısmı 

da ölülere ya da putlara yapılan tazim ve ikramlarında görüldüğü üzere ruhun canlı 

kaldığına inandıkları görülmektedir.2366 

Ruh kelimesinin mecaz olduğu hakkında ortaya konulan düşünceler 

azımsanmayacak derecededir. Aslında ruh, Allah’ın yarattıklarından bir mahlûk olup tüm 

canlılarda farklı düzey ve derecelerde bulunan2367 sonsuz güzel bir hayatın sebebi2368 ve 

canlılara canlılık veren (bedenin kendisiyle canlandığı) ruhtur.2369 

Ehl-i sünnet’e göre Allah katından neslin oluşumu için canlıların gelişim vasıtaları 

olmaksızın gönderilen2370 ruh, suyun ağaca sirayeti gibi bedene hayat veren soyut cevher 

veya latif varlığın adıdır. O, övgü ya da yergi ifade etmesi yönüyle nefs diye 

adlandırılmıştır.2371 Üflendikten sonra nefes alınan2372 ve canlanmanın meydana geldiği 

nefs olmaktadır. “Bütün dillerde ‘ruh’ kelimesi semantik olarak nefesi, havayı ve uçmayı 

ifade eden soluk veya rüzgâr, bazen de gölge anlamına gelen köklerden türetilmiştir.”2373 

Ruh hakkında en çok ileri sürülen görüşlerden birisi duyular tarafından idrak 

edilemeyen latif bir cisim olduğudur. Allah onu bedenlerde2374 yaratmaktadır. O, latif bir 

ışık,2375 latif nurani bir öz/cevherdir.2376 O, canlılarda hayatın sebebi başlangıcı olup sonu 

olmayan bazı varlıklarda şekle girmek suretiyle ortaya çıkan bir varlık olarak da 

tanımlanmıştır.2377 Genel olarak felsefede spiritüalizm/maneviyatçılık başlığında ele 

                                                           
2366 Dalkılıç, 126-132. 
2367 Tabâtabâî, XII, 205-207. 
2368 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 336; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 37; Kurtubî, XIII, 167; Alûsî, XIV, 230; 

Tabâtabâî, XIX, 204-205. 
2369 Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 348; Mâverdî, en-Nuket, III, 269-270; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 548; Râzî, 

Mefâtîhu’l-Ğayb, XXI, 39-40; Kurtubî, XIII, 167; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, III, 265; Ebü’l-Berekât en-

Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 274-275; Alûsî, VIII, 145; Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 284. 
2370 Mâverdî, en-Nuket, IV, 356; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XIX, 186; İbn Âşûr, VI, 52; XVII, 138. 
2371 İbn Âşûr, I, 595; Tabâtabâî, XVI, 255; Ateş, Çağdaş Tefsir, V, 246; Ateş, İnsan ve İnsan Üstü, 9; İbn 

Kayyim, 256-257. 
2372 Alûsî, XV, 220; Ateş, Çağdaş Tefsir, XI, 28. 
2373 Dalkılıç, 75; İlhan Kutluer, “Ruh”, DİA, Ankara 2018, XXXV, 193-194. 
2374 Kurtubî, XII, 208. 
2375 Alûsî, XIV, 230; Tabâtabâî, XIX, 204-205. 
2376 İbn Âşûr, I, 595. 
2377 Ateş, İnsan ve İnsan Üstü, 8. 



240 
 

 

alınan ruh, “insanda, aslen organizmadan bağımsız cevheri bir ilke”2378 olarak 

tanımlanmıştır. 

Mu’tezilî Ebu’l-Huzeyl, nefsin ruhtan, ruhun da hayattan başka bir şey olduğunu 

söylemiştir. Ona göre hayat araz olup, insan uyurken nefsi ve ruhunun alınması caiz, 

hayatının alınması caiz değildir.2379 Bazı Mu’tezilîlerin ruh hayattır dedikleri 

aktarılmıştır.2380 Ruhun araz olduğunu ve yok olacağını söyleyenler İslam dininden kabul 

edilmemiş, peygamberler ve şehitlerin ruhlarının cennette olduğu hususunda da ümmetin 

ittifak içerisinde olduğu belirtilmiştir.2381 Mu’tezilî Esamm’a göre de hayat ruh, nefis 

bedendir.2382 

Kimi âlimlere göre ruhun bedenle alakalı olması mecazdır.2383 Çünkü beden ruh ile 

canlılık kazanarak hayat sahibi olur.2384 Tüm insan vücuduna yayılan gizli varlığa ruh 

denir. Bu aynı zamanda nefs diye de isimlendirilir.2385 “Nefs kelimesi insanın ruh ve 

beden bütünlüğüne isim olarak verildiği halde ruh bedeni ifade etmek için 

kullanılmaz.”2386 İsrâ suresinde sorulan şey yaşam ilkesi2387 olan ruhtur. Bu görüşün 

aksine insanın, ruh değil hayat ile canlı olduğu ve ruh olmadan hayatın devam etmeyeceği 

de söylenmiştir.2388 Bu ifadeden ruhun hayatın altında bir unsur olduğu anlaşılmaktadır. 

Ruh hayattan farklı bir şey olursa bu durumda da ruh olmadan hayat devam edecektir. 

Pezdevî, canlı olmanın hayatın şartı olduğunu lakin canlının (dirinin) ruhunun 

olmasının şart olmadığını söylemiştir. Ona göre Allah diri olup hayata sahip olmakla 

birlikte ruhu yoktur. Ehl-i sünnet’e göre ise insanlar, melekler ve cinlerin hayatları ve 

ruhları vardır. Kuş ve vahşi ya da evcil hayvanların ruhlarının olup olmadığı tartışılmış 

kimisi yok derken kimisi var fakat insan, melek ve cinlerinki gibi değildir demişlerdir.2389 

                                                           
2378 Bolay, 172; Yar, 54. 
2379 Eş’arî, Makâlât, II, 337; Pezdevî, 231. 
2380 Pezdevî, 231. 
2381 İbn Hazm, II, 82; III, 76. 
2382 Eş’arî, Makâlât, II, 335. 
2383 Alûsî, XI, 121-122. 
2384 Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 28; Mâverdî, en-Nuket, I, 546; Zemahşerî, el-Keşşâf, III, 405; Kurtubî, XII, 

208; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, II, 188; İbn Âşûr, XIV, 44. 
2385 İbn Âşûr, XV, 196-197; Topaloğlu-Çelebi, Kelam Terimleri Sözlüğü, 284. 
2386 Yusuf Şevki Yavuz, “Ruh”, 187. 
2387 Alûsî, VIII, 144-147. 
2388 İbn Fûrek, 267. 
2389 Pezdevî, 232. 



241 
 

 

İslam kelamcılarına göre ruh yaratılmış bir varlık2390 olup ölümsüzdür.2391 Ayrıca onlar, 

ahiret hayatının beden ve ruh bütünlüğünde olacağı hususunda ittifak etmişlerdir.2392 

Bunların dışında bir de meselenin temel problematik yönünü oluşturan ruhun ne 

olduğu sorusu ayette2393 yer almaktadır. Âlimler ruhun Rabb’in emrinden ve 

açıklanamayacak sırlardan olduğunu vurgulamışlardır.2394 Ehl-i sünnet âlimleri genel 

itibariyle Allah’ın Hz. Peygamber’i ruh hakkında konuşmaktan menettiği gerekçesiyle 

konuşulmasını caiz görmemişlerdir.2395 En temel iddia şudur: Ruhun ne olduğu 

bilinemez. 

Mâtürîdî, ruh hakkında Hz. Peygamber’e soru soranların soruyla neyi kastettiklerini 

soru soranların bildiğini, Hz. Peygamber’in de onların neyi sorduklarını bildiğini fakat 

onların ruhla neyi kastettiklerini kendisi bilmediği için ruhu açıklamadığını ifade etmiştir. 

Aynı zamanda gözün görmesi ve kulağın işitmesinin bilinebileceğini fakat görme ve 

işitme özelliklerinin içyüzü ve mahiyetlerinin bilinemeyeceğini belirtmiştir.2396 Cüveynî, 

ruhun hakikatini anlamak için bir yol bulamayacaklarını zikretmiş, ruhu, akıl tarafından 

kabul edilmekle birlikte duyu ile hissedilemeyen bir şey olarak tarif etmiştir. Bu konuda 

anadan doğma bir körün, kendisine söylenenleri dinleyip renkler hakkında bilgi sahibi 

olduğu halde renklerin hakikati hakkında algısının olmayacağı örneğini vermiştir.2397 

Ruhun tarif ve tanımı yapılmadan çeşitlerinden bahsedilmesi, aslında ilginç bir 

durumdur: Ruh; hayvanî, insanî ve en yüce ruh olmak üzere üç çeşittir. Hayvanî ruh, kalp 

boşluğunda olur. İnsanî ruh bilme ve idrak etme temeline dayanır ve hayvanî ruhu 

denetim altına alır. En yüce ruh ise ilahi zata mazhar olan ruh olup, hakikatini sadece 

Allah bilir.2398 Gazzâlî’ye göre ruhun beş boyutu vardır: Ruhu’l-hassas; beş duyunun esas 

olduğu ve hayvanın kendisiyle hayvan olduğu ruhtur. Ruhu’l-hayali; duyulardan elde 

edilenleri akli ruha iletmek üzere muhafaza eden ruhtur. Ruhu’l-akli; ilk ikisinden farklı 

                                                           
2390 Îcî, 260; İbn Kayyim, 209. 
2391 Ateş, İnsan ve İnsan Üstü, 207. 
2392 Muhammet Ali Koca, Kelamda Ruh Teorileri, İslam Düşüncesinde Teoriler Metafizik, (Haz.: Ömer 

Türker), Ketebe Yay., İstanbul 2021, III, 1287.  
2393 “Sana ruh hakkında soru sorarlar. De ki: “Ruh rabbimin emrindendir ve size pek az bilgi verilmiştir.” 

İsrâ: 17/85. 
2394 Mâtürîdî, Te’vilât, XVII, 21; Elmalılı, VIII, 502; IX, 346; Tabâtabâî, XX, 187, 381. 
2395 Pezdevî, 231. 
2396 Mâtürîdî, Te’vilât, VIII, 350. 
2397 Cüveynî, el-Akîdetü’n-Nizâmiyye, 22. 
2398 Cürcânî, et-Ta’rifât, 117-118. 



242 
 

 

olarak bazı manaları idrak eden ruhtur. Hayvanda bulunmayan insana özel bir cevherdir. 

Ruhu’l-fikri; akli bilgi üzerinde işlem yapan ruhtur. Rûhu’l-kudüs; peygamberler ve 

velilerin ruhudur. Bu sonuncusu akli ve fikri ruhların erişemediği rabbani ve gaybi 

bilgilerin tecelli ettiği ruhlardır.2399 

İslam filozofları, ruhun; soyut, bedene ne bitişik ne de ayrı olduğunu2400 

söylemişlerdir. Râzî, ruh hakkında Müslüman filozofları referans alarak onun manevi bir 

cevher olduğunu düşünmektedir.2401 Felsefecilerin bazılarına göre de ruh kandır.2402 

Şîi Râfızîler’den bir grup; insanın beden ve ruhtan müteşekkil olduğunu ve bedenin 

cansız, ruhun canlı yani fail, müdrik ve hisseden olduğunu söylemişlerdir. Bir diğer grup 

ise; insanın bu tarz bir ayrıma müsait olmadığını beden ve ruh şeklinde bir ayrımın doğru 

olmadığını2403 belirtmişlerdir. Ruh hakkında ileri sürülen görüşler içerisinde birbirini 

nakzeden görüşlerden birisi budur. Cisim, cevher, soyut veya somut olduğu şeklinde 

farklı ifadeler vardır. Bunlara katılmak mümkün değildir. Nitekim Kur’an’da da ruh ve 

beden ikileminden bahsedilmemektedir.2404 

Ruhun yaratılması konusunda yaratma (halaka) yerine üfleme (nefeha) kelimesinin 

kullanımı bize onun soyut bir varlık olduğunu göstermektedir. Halaka kelimesinin 

anlamlarından bir tanesi şekil vermedir.2405 Ruh cisim kabul edilirse şekil söz konusu 

olacaktır. Nazzâm, ruhun cisim olduğunu iddia etmiş ve ruh nefistir demiştir. Ona göre, 

ruh bizzat canlıdır. Ruh bedendedir ve bedenin tercihlerinin sebebidir.2406 Ebû Ali el-

Cübbâî’ye göre de ruh, cisim olup hayattan başka bir şeydir.2407 Cüveynî ruhun, kendisine 

canlılık verildiği durumda yaşam kazanan, hissedilir ve bedenlerle özdeşleşmiş latif 

cisimler olduğunu söylemiş, ruh bedende olduğu sürece bedenlerin hayatına devam 

edeceğini belirtmiştir.2408 

                                                           
2399 Gazzâlî, Varlık, Bilgi, Hakikat (Mişkatü’l-Envar), (Çev.: Mahmut Kaya), Klasik Yay., İstanbul 2020, 

62. 
2400 İzmirli, 268. 
2401 İbrahim Coşkun, “Fahreddin Er-Razi’ye Göre Nefs (Ruh)’in Mahiyeti ve Ölüm Sonrası Durumu”, 

DÜİFD, 7 (2), 2005, 17, (1-17) 
2402 Pezdevî, 231. 
2403 Eş’arî, Makâlât, I, 132. 
2404 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 51. 
2405 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, III, 122; Erkan Yar, İnsanın Bütünlüğü Sorunu, Ankara Okulu Yay., Ankara 

2016, 54. 
2406 Eş’arî, Makâlât, II, 333-334. 
2407 Eş’arî, Makâlât, II, 334. 
2408 Cüveynî, Kitâbu’l-İrşâd, 377. 



243 
 

 

Bazı ayetlerin zahirinden ruhun Allah’ın emrinden olan ve melek olmayan bir şey 

olduğu anlaşılmaktadır. Tabâtabâî ayetlerin kendi bağlamı içerisinde değerlendirilmesi 

gerektiğini bir yerde Kur’an, başka bir yerde vahiy daha başka bir yerde bir emir olan 

ruhun kaynağına vurgu olabileceğini düşünmektedir. Ruh hakkında tek bir karşılık 

söylemenin yersiz olacağını vurgulamaktadır2409 ki bu yerinde bir düşüncedir. 

Elmalılı, ruhun mahiyeti hakkında uzun bir açıklama yapmış ve hareket, hayat ve 

idrak hususlarına dikkat çekmiştir. Her hareketin mutlaka hareket ettirici bir ruh 

tarafından meydana getirildiğini söylemiştir. Bu durumda hareket ruhun eseri olmaktadır. 

Yalın-karmaşık, iradeli-iradesiz, şuurlu-şuursuz hareket ettirme yeteneği olan her şey ona 

göre ruhtur. Ona göre ruhun hareketten daha özel bir de hayatın kaynağı oluşu söz 

konusudur. O, bitkilerin kitlesel hareketi olmadığı için diğer canlıların hayatlarını 

kastetmektedir. Bir de hayattan daha özel ve hayatın eseri olan idrak ile canlılık ve hareket 

arasında bir ilişkinin bulunduğunu söylemiştir. Her canlı idrak sahibidir. Ruh ile 

kastedilen canlılık ve idraktir. Ruhun en belirleyici özelliği ise duygu ve şuurdur. Buna 

mutlaka iradenin de eklenmesi gerekir.2410 

Maddenin canlanması, ruhun ilk hareketi vermesiyledir. Bitkiden ziyade 

hayvanların ve sonrasında insanların hayatı ruh olarak adlandırılmaktadır. İnsanın madde 

haline nasıl hava, ışık ve sıcaklık gibi duyular üfürülüyorsa manevi haline de ruhun 

üfürülmesiyle bir başlangıç olmaktadır.2411 Bu düşüncelere benzer şekilde şunlar da 

söylenmiştir: Bitkisel ruhta hareket ve irade, hayvansal ruhta da irade yoktur. Canlılık, 

hareket ve idrak yani düşünce yetisi sadece insan için söz konusu olup bu durum, ruhun 

eşyadan insana doğru tekâmülünü ifade etmektedir.2412 Ruhun kendisinin görülmediği 

lakin eserlerinin görüldüğüne yer verilmiştir.2413 Tüm ruhların, mahallinden ayrılacağı 

insandaki ruhun mahallindeki halini, mahallinden ayrıldıktan sonra da muhafaza edeceği 

ve başka bir bedene girmeyeceği vurgulanmıştır.2414 Fakat bu düşüncelere itiraz edilmiş, 

                                                           
2409 Tabâtabâî, XIII, 191-192; XX, 8-9. 
2410 Elmalılı, I, 338-339; Hüseyin Çelik, Kur’an’da Ruh, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, Ankara 

2004, 15; Cebecioğlu, 403-404. 
2411 Elmalılı, V, 321; Tabâtabâî, XIII, 191-192. 
2412 Ateş, Çağdaş Tefsir, I, 194-195; Muhittin Bağçeci, “İnsanın Mahiyeti ve Ruhu”, Bilimname, VIII, Yıl: 

2005, Sayı: 2, 2, (33-50). 
2413 Ateş, İnsan ve İnsan Üstü, 8-9. 
2414 Ateş, İnsan ve İnsan Üstü, 15-16. 



244 
 

 

hiçbir ayette, canlılarda bulunan, hayatın başlangıcı anlamında; duyu, hareket ve idrak 

şeklinde detaylandırılan anlamın kastedilmediği dile getirilmiştir.2415 

Görüldüğü üzere kelimenin ıstılah anlamları oldukça farklıdır. Tasavvuf’ta ruh; 

bedende yaratılmış ve kendisiyle hayat/canlılığın meydana geldiği şey olarak tarif 

edilmiştir.2416 Ruhun, kalpte bulunan havai bir cisim ya da dimağda bulunan his ve 

hareketin başlangıcı olan bir kuvvet2417 olduğu şeklinde tanımlamalar yapılmıştır. 

Sufilerce “Akl-ı evvel ve hakikat-i Muhammediyye olarak ta adlandırılan Rûh-ı A’zam’ın 

mahiyet ve kapsamını sadece Allah bilmektedir. İnsani ruh, müdrik bir bilicidir.”2418 

Pek çok âlim,2419 nefs ve ruh kelimelerini birbirinin yerine kullanmıştır. Fakat 

kelimeler Arap dilinde farklı anlamlara gelmektedir. Hem ruh hem de nefs, insan için 

hayat ve düşünce ilkesi olarak anlamlandırılmıştır.2420 Tanım olarak aynı kabul edilse de 

tasavvufta; iyilik-kötülük açısından yapılan değerlendirmede birbirine zıt kavramlar 

olarak konumlandırılmış, ruh iyilikle nefs kötülükle özdeşleştirilmiştir.2421 Fakat 

tasavvufun erken dönemlerinde bu kelimeler birbiri yerine kullanılmış bir hakikatin farklı 

yönlerinin ifadesi olarak kabul edilmiştir.2422 Nefs ve ruh kelimelerinin Kur’an’da yer 

aldığı şekliyle anlamları farklıdır. Nefs, bir varlık olması yönüyle bireye denilebilirken, 

ruh bu çalışmada bahsedildiği üzere farklı anlamlarla yer almaktadır.2423 

Nefs ile ruhun farklı olduğu görüşü yanında aynı olduğu da söylenmiştir. Farklı 

olduğu iddiasında ortaya konan deliller, aynı olduğu iddiasında da dile getirilmiştir. Aynı 

olduğunu söyleyenlere göre; sözlüklerde de ruh ile nefsin aynı olduğu yer almaktadır. 

Ancak Kur’an’da2424 nefs, ‘zat’ anlamındadır. Bazı ayetlerde2425 de nefs kelimesi ruh 

anlamına gelmektedir. Ruh kelimesi, sadece bedene ya da nefis ile birlikte bedene isim 

                                                           
2415 Tabâtabâî, XIII, 191-192. 
2416 Kuşeyrî, Kuşeyrî Risâlesi, 183. 
2417 Gazzâlî, İhyâ, III, 5; Tehânevî, I, 877. 
2418 Cebecioğlu, 403-404. 
2419 İbn Hazm, I, 76; Gazzâlî, İhyâ, III, 5-6. 
2420 Yar, 25-32. 
2421 Tahsin Kula, “İslam Düşüncesinde Nefis ve Ruh Kavramları Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, Sosyal 

Bilimler Araştırma Dergisi, Yıl: 2010, Sayı: 16, 171, (61-175); Dalkılıç, 180-181. 
2422 Süleyman Uludağ, “Ruh”, DİA, Ankara 2018, XXXV, 192. 
2423 Yar, 301. 
2424 Nûr: 24/61; Nahl: 16/111; Müddessir: 74/38. 
2425 Fecr: 89/27; En’âm: 6/93; Nâziât: 79/40; Yûsuf: 12/53. 



245 
 

 

olarak verilmez. Vahye, bedene verilen canlılığa ve canlılığın kaynağı olan nefse ruh 

denilmiştir. 

Nefs; uyuyunca, ölünce, mezarda sorgudan sonra bedeni terk eden, uyanınca, 

toprağa gömülünce ve kıyamet gününde bedene geri döndürülen bir şeydir. Nefis aynı 

zamanda kandır. Kan çıkınca ölüm meydana geldiğine göre nefis de çıkmaktadır. 

Nefs/hayat, kan ile kaimdir. Bu durumda nefs ile ruh arasındaki fark zat ile değil sıfat ile 

alakalı olmaktadır.2426 

Kur’an ayetlerinden anlaşıldığı kadarıyla ruh hem uyku hem ölüm halinde bedeni 

terk eden bir bilinçtir. Uyku halinde canlılık/hayat devam ettiği halde bilinç 

bulunmamaktadır. Şayet ruh, canlılığın da kaynağı kabul edilirse bu durumda ruhun 

bedeni terki halinde canlılık devam etmektedir. O halde şunu söylemek yanlış 

olmayacaktır: ruh, hem bilinç hem hayat anlamında bedeni terk ederse ölüm 

gerçekleşmektedir.2427 Kanaatimizce ruh, yapılan tarif, tanım ve nitelemelerde kişi ve 

mezheplerin bakış açısına göre şekillenmiştir. Ayetler bağlamına göre 

değerlendirildiğinde mecaz anlamda canlılık, hakiki anlamda şuur kelimeleri ruh 

kelimesinin çatı kavramı olmaktadır. 

2.6.3. Ruh Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

Ruh kavramı, Kur’an’da kullanılan ve ilmi disiplinlerde en çok tartışılan 

kavramlardan birisidir. Kur’an’da da belirtildiği gibi insana ruh hakkında çok az bir bilgi 

verilmiştir. Cahiliye döneminde kullanılan ve cahiliye dönemi öncesinde de bilinen ve 

tartışılan ruh kavramının tam olarak ne ifade ettiği konusu hala belirsizliğini 

korumaktadır. Yahudilerin Hz. Peygamber’e ruh meselesini sordurmaları, ruhun o dönem 

için merak konusu olduğunu ve Ehl-i kitab’ın da gündemini meşgul ettiğini 

göstermektedir. Hadislerde ruh hakkında verilen bilgilerin de ne ifade ettiği çok açık 

değildir. İnsanın ölümüyle birlikte ruhun kendisinden ayrıldığı, diriliş gününe kadar 

ruhun cesedini beklediği, ruhların toplu cemaatler şeklinde olduğu ifade edilmekte ancak 

ruhun mahiyeti ve niteliği hakkında açık bir bilgi verilmemektedir. Ruh, felsefenin 

tesiriyle birlikte İslam dünyasına farklı bir anlama bürünerek girmiş ve beraberinde 

                                                           
2426 İbn Kayyim, 303-305. Ayrıca bkz.: Çelik, Kur’an Kur’an’ı Tanımlıyor, 48-49. 
2427 Ateş, İnsan ve İnsan Üstü, 199. 



246 
 

 

birçok tartışmayı getirmiştir. Çoğunluk ruhun insan bedenini canlı kıldığına ve bedenden 

çıkması halinde insanın hayatının son bulacağına inanmaktadır. İnsanın ölümüyle birlikte 

bedenden çıkan ruhun canlılık veren can mı, insanı bilinçli varlık kılan irade ve şuur mu 

olduğu konusunda net bir bilgimiz bulunmamaktadır. Bu konuda ne Kur’an’ın ne de 

hadislerin beyanı açık ve net değildir. Hadislerde ayetlerden farklı olarak ruhun ölümle 

bedenden ayrılan ve diriliş günü ait olduğu bedene geri dönen bilgisi yer almakta ise de 

bundan canlılık veren can, nefes anlaşılabildiği gibi bilinç sahibi kılan irade ve şuurda 

anlaşılabilir. Bu mevzuda kesin konuşabilmek için nasların delaletinin açık olması 

gerekir. Ruhun insana canlılık veren can-nefes veya bilinç kazandıran irade-şuur 

şeklindeki bilgilerin tümü zannîdir, kat’i değildir. Biz bu her iki anlamı doğrudan ve kesin 

bir şekilde ne Kur’an’da ne de hadislerde görememekteyiz. Kur’an kavramlarının 

terimleşme sürecini işlediğimiz için Kur’an’ın ruh kavramına nasıl yaklaştığı bizim için 

önem arz etmektedir. Kur’an ruhtan bahsederken genelde ya Kur’an’ı ya Cebrâil’i ya da 

peygambere gelen vahiyleri ifade etmektedir. Kanaatimizce ruhun insana canlılık veren 

can olarak algılanması felsefenin tesriyle olmuş, bu haliyle kelam terimi olarak 

kullanılmıştır. Ruh kavramının terimleşmiş olması ve Kur’an’ın ifade ettiği manadan 

farklı bir mana kazanmış olması yanlış değildir. Asıl yanlış sonradan terimleşen Kur’an 

kavramlarının terimsel anlamlarına dikkat etmeden ayetlerin anlaşılmaya çalışılmasıdır. 

Bu çalışmanın faydalarından birisi de bu farka dikkat çekmek ve anlam sorunlarını en aza 

indirmeye çalışmaktır. 

2.7 SİDRE 

Sidr (دْر  Arabistan kirazı” ismini taşıyan ve yapraklarıyla yıkanılan“ (النَّبقِ) nebk ,(الس ِ

bir ağaçtır.2428 Tekili َ سِدْرَة, çoğulu ًَسِدرَاًَ - سِدْرا ve ًَس د ورا’dir. Ayrıca s-d-r (َََسَدر) kökünden 

türeyen esderân (َأسَْدرَان) kelimesi göz kamaşmak, şaşırmak ve hayret etmek gibi anlamlara 

gelmektedir. Şaşıran kimseye sâdir (سَادِر) denir. Sedr (  kelimesinin, saçın aşağı (السَّدْرَ 

                                                           
2428 Halîl b. Ahmed, II, 230; Ezherî, XII, 354; İbn Sîde, VIII, 445; İbn Manzûr, III, 1972. Aslı nebk (kiraz) 

olan sidr ağacı iki çeşittir. Birinin yaprakları sağlıksız ve meyvesi faydasızdır. İkincisi suda yetişen, hünnap 

ağacına benzeyen, meyvesi hoş olandır ki yaprakları da yıkanmada kullanılır. Hünnabın meyvesi kırmızı 

ve tatlı sidre’ninki sarı, tatlıya benzer asitli, her ikisinin de gölgesi gayet koyu, hoş ve hafiftir. Ezherî, XII, 

353; İbn Manzûr, III, 1971; İki farklı rengi olan nebkin, ibrânî olanı dikensiz ve zararsız, yabanî olanı tat, 

renk ve koku olarak güzeldir. İbn Sîde, VIII/445; İbn Manzûr, III, 1971. 



247 
 

 

doğru salınması gibi bir kullanımı da vardır.2429 Biri çorak arazide yetişen meyve 

bakımından az, diğeri suda yetişen ve gölgesi çok olan ağaçtır.2430  

Cahiliye şiirlerinde çokça zikredilen sidre kelimesi yer-mekân anlamında yer 

almaktadır. Örneğin; “Ravdü’l-Kata, hicaz ya da şam bölgesinde taşı/toprağı simsiyah 

dağda bir yer/mekân (َِدر  Oraya gidenler yollarını şaşırırlar.” anlamına gelen beyitte .(الس ِ

bahsedilen yer sidre olarak zikredilmiştir.2431 َ 

2.7.1. Kur’an ve Hadislerde Sidre Kelimesi 

Kur’an’da “sidr” (ٍَسِدْر) kelimesi iki defa, “sidre” (َِسِدْرَة) ise dört defa yer almıştır. 

Sidr kelimesi, Sebe’ suresinin 16’ncı ayetinde; “sedir ağacı” ve Vâkıa suresinin 28’inci 

ayetinde; “dalbastı kirazlar” ifadesiyle yer almaktadır. Konumuzu ilgilendiren sidre 

kelimelerinin geçtiği “Sidre-i müntehâ’nın yanında.”2432 ve “O zaman Sidre’yi bürüyen 

bürüyordu.”2433 anlamındaki ayetlerdir. Bu ayetlerin öncesinde Cebrâil’in Hz. 

Peygamber’e iki yay mesafesi kalıncaya kadar yaklaşması ve Hz. Peygamber’in de onu 

gözüyle görmesinden hatta iniş anında bir defa daha gördüğünden bahsedilmektedir. 

Bazı hadis rivayetlerinde bahsedilen sidre, bir ağaç çeşididir. Hz. Peygamber’in 

kızının2434 ve hacda bir başkasının2435 cenazesini yıkayanlara sidr ve su ile yıkamalarını 

söylediği rivayetlerde yer almaktadır. Hz. Peygamber’in defi hacet için kullandığı su 

kabının sidre ağacının yanına bırakıldığı,2436 yıkanmak için kokulu sidrenin tavsiye 

edildiği,2437 elbiseye bulaşan hayız kanının sidre ile temizlenebileceği2438 şeklinde 

rivayetler de vardır. Yedinci semada, Sidretü’l-müntehâ sahasından bahsedilmekte, sidre 

                                                           
2429 İbn Dureyd, 628; Ezherî, XII, 354; İbn Fâris, Mu’cem, III, 148, 158; Cevherî, 680; Zemahşerî, Esâsü’l-

Belâğa, I, 445; Mutarrizî, I, 389; İbn Manzûr, III, 1971. 
2430 İsfehânî, 227-228; İbn Manzûr, III, 1971. 
َأوَْهَبَطوا“ 2431 واَالدَّوَّ خْتىََفأجاز  درَِمنَخِيَمٍَََََََفالْم  نوبََالس ِ  :.Ebû Ziyâd, 85. Benzer bir anlam için bkz ”روضَالقَطاَفج 

“ دِيرَِوبارِقٍَََََََوالقصَْرَِذِىَالشُّرَفاَتَِمنَسِنْداَدَِأهَْلَِالخَوََ رْنَقَِوالسَّ ” “Havernak sarayının halkı, sedîr (Hire’de bir nehir 

ya da saray), bârig (Irak’ta bir su) sindad nehrinin altından aktığı gasr balkonları olan (saray)...” Sedîr, sidre 

ile aynı kökten türeyen ve yer-mekân anlamına gelen bir kelimedir. Ebü’l-Abbâs Mufaddal ed-Dabbî, 217. 
2432 Necm: 53/14. 
2433 Necm: 53/16. 
2434 Buhârî, Cenâiz, 16, benzer rivayetler için bkz.:17, 21, 23, 25, 27, 28, 30; Ebvâbü’l-Muhsar ve Cezâi’s-

Sayd, 42, 43, 44; Müslim, Cenaiz, 36; İbn Mâce, Cenaiz, 1458; Ebû Dâvûd, Cenaiz, 3142; Tirmizî, Cenaiz, 

990; Nesâî, Cenaiz, 1858, benzer rivayetler için bkz.: 1862, 1864, 1866, 1867, 1868. 
2435 Müslim, Hac, 94. Benzer rivayetler için bkz.: 96, 98, 99, 100, 101, 102; İbn Mâce, Menâsik, 3084; Ebû 

Dâvûd, Cenaiz, 3238; Tirmizî, Hac, 951; Nesâî, Cenaiz, 1878, 2665, 2666, 2804, 2805, 2806, 2809,  
2436 Müslim, Taharet, 69; Ebû Dâvûd, Taharet, 43.  
2437 Müslim, Hayz, 61, İbn Mâce, Taharet, 642; Ebû Dâvûd, Taharet, 314, 355; Nesâî, Taharet, 188. 
2438 İbn Mâce, Taharet, 628; Ebû Dâvûd, Taharet, 363. 



248 
 

 

ağacının yemişlerinin Hecer beldesinin testilerine benzediği, yapraklarının filkulağı gibi 

olduğu yer almaktadır.2439 Hz. Peygamber, Sidretü’l-müntehâ’nın bir dalının gölgesinde 

yüz binitlinin gölgelenebileceği, onun üzerinde altın kelebekler bulunduğu ve 

meyvelerinin büyüklüğünün testiler kadar olduğu yer almıştır.2440 

Bazı rivayetlerde bahsedilen sidre ise bir yerdir. Mi’rac hadisesinin aktarıldığı 

rivayetlerde namazın farz kılınışının anlatılması akabinde Cebrâil ile birlikte Hz. 

Peygamber’in semâda ulaştığı bir yer olarak Sidretü’l-müntehâ’dan bahsedilmektedir. 

Kendisine gösterilen sidrenin dört nehrinin olduğu ikisinin zahir (Fırat ve Nil), ikisinin 

de batın (cennette) olduğu Hz. Peygamber’den aktarılmaktadır.2441 Necm suresinin 16’ncı 

ayetine atıf yapılarak Hz. Peygamber’in gece altıncı semada yerden yükseltilenlerin 

kendisine kadar varabildiği ve gökten indirilenlerin kendisinde nihayetlendirildiği bir yer 

olan Sidretü’l-müntehâ’ya kadar yürütüldüğü şeklinde hadis rivayetleri de 

bulunmaktadır.2442 Bir diğer rivayette ise; Hz. Peygamber’e, cennette kevser ırmağının 

gösterildiği sonrasında Sidretü’l-müntehâ’ya çıkarıldığı zikredilmiştir.2443 Sidre’yi acîb 

ve garîb renkler kapladığını ve Hz. Peygamber’in onların ne olduğunu bilmediği de 

zikredilmiştir.2444 

2.7.2. İslam Düşüncesinde Sidre Kavramı 

Müfessirlerin neredeyse tamamına göre sidre, yedinci semada arşın sağ tarafında 

yer alan, dalları inci yakut ve zebercetten oluşan,2445 Hz. Peygamber’in Cebrâil’i 

kendisinin yanında gördüğü bir ağaçtır.2446 Mi’rac rivayetinde zikredildiği üzere Hz. 

Peygamber’in Sidretü’l-müntehâ’ya çıkartıldığına ve oradan Allah’ın huzuruna 

yükseltildiğine ve yaklaştırıldığına yer verilmiştir.2447 Arşı taşıyanların başları üzerinde 

bulunan kökü altıncı, en üst noktaları da yedinci semada olan bir ağaçtır.2448 Sidrenin 

                                                           
2439 Buhârî, Menâkıb, 107; Enbiya, 17; Tevhid, 143; Müslim, İman, 259; Nesâî, Salât, 444. 
2440 Tirmizî, Cennet, 2541.  
2441 Buhârî, Salat, 1; Eşribe, 34; Nesâî, Salât, 444. 
2442 Müslim, İman, 279; Tirmizî, Tefsir, 3276; Nesâî, Salât, 447. 
2443 Tirmizî, Tefsir, 3360; Nesâî, Salât, 446. 
2444 Müslim, İman, 263. 
2445 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 160; Taberî, XXII, 33-36; Mâverdî, en-Nuket, V, 395; Zemahşerî, el-

Keşşâf, V, 640; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVIII, 290-291; Kurtubî, XX, 25; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 

158; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 391; Alûsî, XIV, 50-51; İbn Âşûr, XXVII, 100; 

Tabâtabâî, XIX, 36. 
2446 Mâtürîdî, Te’vilâtu’l-Kur’ân, XIV, 197; Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, 151. 
2447 İbn Ebü’l-İz, 194. 
2448 Kurtubî, XX, 25. 



249 
 

 

nebk ağacı (Arabistan kirazı) olduğunu ve semanın altıncı katında olduğuna yer veren 

âlimler de vardır.2449 Kimi âlimlere göre nebk ağacı köknar yemişidir.2450 

Âlimler rivayetlere dayanarak sidre ağacından dört nehrin doğduğunu, bunlardan 

ikisinin batınî ve cennette, diğer ikisinin zahirî ve Fırat ile Nil nehirleri olduğunu 

zikretmektedirler. Ayrıca sidrenin meyveleri hecer testilerine, yapraklarının fil kulağına 

benzediğine, onu altından kelebeklerin, meleklerin ya da nurun kapladığına da yer 

vermişlerdir.2451 Bu bilgiler İsrailiyata dayanmaktadır.2452 

Sidreyi kaplayan/bürüyen şeylerin ne olduğu hakkında müfessirler; melekler, çok 

sayıda yeşil kuş, altından kelebekler, altından bir örtü,2453 Allah’tan gelen bir nur, Hz. 

Peygamber’in cennette (daha önce dünyada) bilmediği renkler, altından çekirgeler ile 

yeşil bir refref (kuş) olduğuna yer vermişlerdir.2454 Âlimler, rivayetlerde yer alan ve sidre 

ağacını bürüyen şeyin ne olduğunun, mütevatir bir hadis olmadığı sürece 

bilinemeyeceğini, rivayetlerde yapraklarının fil kulağına benzediği, testi gibi iri meyveli 

olduğu, yakut ve zümrüte dönüştüğü ile ilgili bilgilerin en doğrusunu Allah’ın bileceğini 

dile getirmişlerdir.2455 

Kaynaklarda yer alan bilgilere göre sidrenin gölgesi uzun, meyvesi lezzetli ve 

kokusu hoştur.2456 Kimilerine göre sidre bir ağaç olup onun her bir yaprağının altında bir 

ümmet gölgelenebilir. Onun, tek bir yaprağı yere düşse yeryüzündekiler bir nur ile 

aydınlatılır. Ayrıca o her türlü meyveyi ihtiva etmektedir. Kur’an’da yer alan Tuba 

ağacı2457 sidredir ve bu sidreden selsebil ve kevser pınarları fışkırmaktadır. Kevser’den 

su, süt, bal ve şarab olarak dört ırmak çıkmaktadır.2458 Onun üzerinde bir süvari ölüm 

kendisini yakalayıncaya (ihtiyarlayıp ölmesi) kadar kimine göre yetmiş kimine göre yüz 

                                                           
2449 Taberî, XXII, 33-35; Mâverdî, en-Nuket, V, 395; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVIII, 290-291; Kurtubî, 

XX, 25; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 391; Alûsî, XIV, 50; İbn Âşûr, XXVII, 101; 

Tabâtabâî, XIX, 36. 
2450 Kurtubî, XX, 25. 
2451 Taberî, XXII, 39; Mâverdî, en-Nuket, V, 395-396; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 640; Râzî, Mefâtîhu’l-

Ğayb, XXVIII, 290-293; Kurtubî, XX, 25, 28-29; Alûsî, XIV, 50; Tabâtabâî, XIX, 36.  
2452 Mustafa İsmet Uzun, “Sidretü’l-Müntehâ”, DİA, İstanbul 2009, XXXVII, 152-153. 
2453 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 640; Kurtubî, XX, 25; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 158; Ebü’l-Berekât en-

Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 391; Alûsî, XIV, 50.  
2454 Kurtubî, XX, 28-29; Alûsî, XIV, 50; İbn Âşûr, XXVII, 101. 
2455 Mâtürîdî, Te’vilât, XIV, 198, 199. 
2456 Mâverdî, en-Nuket, V, 396; İbn Âşûr, XXVII, 101. 
2457 Ra’d, 13/29. 
2458 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 161; Taberî, XXII, 38; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 640; Kurtubî, XX, 27. 



250 
 

 

yıl ilerlese bitiremez.2459 Tüm bu sıfatlarla tavsif etmelerine rağmen âlimler bir mecaz ya 

da benzetme olduğunu düşünmektedir. Sidrenin güzelliğinden dolayı Allah’ın 

yarattıklarından hiç kimse onu tarif/tavsif edemez ve niteliğini anlatamaz demişlerdir.2460  

Sidretü’l-müntehâ hakkında âlimler oldukça farklı görüşler ortaya koymuşlardır. 

Sidretü’l-müntehâ’daki müntehâ ifadesi hiçbir meleğin veya ilminin sidreden ileri 

geçememesi sebebiyledir. Sidrenin ötesinde ne olduğunu sadece Allah bilir.2461 

Yaratılmışların bilgisinin bittiği ve gayba dair bilgilerin başladığı yerdir.2462 Orası Hz. 

Peygamber’in sünnetine bağlı olanların ulaşabilecekleri son yer olabilir. Zira ayetlerde 

münteha denilme sebebi zikredilmemektedir.2463 Yaratılmışların kerametlerinin son 

bulduğu nokta ya da şehitler ile mü’minlerin ruhlarının ulaştığı son nokta da olabilir.2464 

Ruhların ancak kendisine kadar yükselebildiği ya da haberlerin ancak kendisine kadar 

gelebildiği yerdir.2465 Rivayetlerde Hz. Peygamber’in orada melek olmaksızın doğrudan 

Allah’tan vahiy/emir aldığı makamın yüceliğini göstermesi açısından münteha dendiği 

zikredilmektedir.2466 Sidre, sınır görevi üstlenen bir ağaç olup Cebrâil ile Hz. 

Peygamber’in ayrıldığı ilahi huzurun eşiğidir.2467 Peygamberlerin ilminin kendisine kadar 

varabildiği, peygamberlerin vakıf olamadığı ve daha ilerisine varamadığı ve bir şeyin 

ancak kendisine kadar yükselebildiği ya da inenin kendisine kadar inebildiği bir yer 

olması sebebiyle sidretü’l-müntehâ olarak isimlendirilmiştir.2468 Fakat bu söylenenler 

herhangi br delile dayandırılmamaktadır. 

Sidrenin bir ağaç olduğunu, Sidretü’l-müntehâ’nın da “nihayet sidresi” veya “son 

sınır sidresi” olduğu ifade edilmiş, hadis rivayetlerine yer verildikten sonra bu ağacın, 

mahlûkatın cisim ve boyutları açısından aldıkları son şekli ve emir âleminin sınırlarına 

                                                           
2459 Taberî, XXII, 38-39; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 640; Kurtubî, XX, 26-27; Alûsî, XIV, 50. 
2460 Kurtubî, XX, 28-29; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 158; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, 

III, 391; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 640; Alûsî, XIV, 50. 
2461 Mukâtil, Tefsirü Mukâtil, IV, 160. 
2462 Taberî, XXII, 33-35; Mâtürîdî, Te’vilât, XIV, 197;  
2463 Taberî, XXII, 33-35. 
2464 Mâtürîdî, Te’vilât, XIV, 197; Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 640; Kurtubî, XX, 25; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, 

Medâriku’t-Tenzîl, III, 391; Alûsî, XIV, 50; İbn Âşûr, XXVII, 101. 
2465 Mâverdî, en-Nuket, V, 395. 
2466 Taberî, XXII, 33-35; İbn Âşûr, XXVII, 100. 
2467 Hamidullah, İslâm Peygamberi, 125. 
2468 Mâverdî, en-Nuket, V, 395-396; Kurtubî, XX, 25; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl, V, 158; Alûsî, XIV, 50; 

Cebecioğlu, 438. Peygamberler için kullanılan ifadeler alimler için de kullanılmıştır: Zemahşerî, el-Keşşâf, 

V, 640; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 391; Alûsî, XIV, 50. 



251 
 

 

dikilmiş bir oluşum ağacı olarak anlaşıldığı zikredilmiştir.2469 Mâtürîdî, yeryüzünde 

özellikle Arap coğrafyasında sidre ağacının çok yaygın olduğunu ifade etmiştir. Ona göre, 

Hz. Peygamber Cebrâil’i yeryüzündeki Sidretü’l-müntehâ’da görmüş ise ya gözdeki 

perdenin kaldırılmasıyla ya da göze onu görebilecek bir güç verilmesiyle olmuş, daha 

sonra bir de semada (mi’racda) Sidretü’l-müntehâ’da görmüştür.2470 

Müntehâ ism-i mekân olarak alınırsa; bitiş noktası, mastar olarak alınırsa; bitiş 

anlamına geldiği, bu durumda sidrenin cennetin bitiş noktasında ve sonunda olduğu ifade 

edilmiştir.2471 Sidretü’l-müntehâ’nın, ileri derece şaşma ve hayret anlamına gelen 

“sederet” َ  kelimesinden türediği, “inde” edatının zaman zarfı olarak alınması (سَدرََة)

halinde Hz. Peygamber’in “en ileri şaşma ve hayret halinde” gördüğünün ifade 

edilebileceği belirtilmiştir.2472 

Sidretü’l-müntehâ’yı, Hira mağarası civarında Hz. Peygamber’in Cebrâil’i ilk defa 

yanında gördüğü son ağaç olarak değerlendirmek daha isabetli olacaktır. Çünkü nüzul 

sırasına göre Necm suresi İsrâ suresinden daha öncedir. Ancak İsrâ suresinin tefsirinde 

İsrâ ve Mi’rac olayı ile ilişki kurularak yorum yapılmıştır. Bu sebeple yapılan yorumlar 

tutarlı değildir.2473 Ayrıca sidre ve Sidretü’l-müntehâ ile ilgili hadis rivayetleri ve farklı 

tefsirlerde dikkat çekici şeyler anlatılmaktadır. Oysa sidre Arabistan kirazı olarak bilinen 

bir ağaçtır ve Hz. Peygamber o ağacın altında gölgelenirken Cebrâil’i semada 

görmüştür.2474 Ancak Sidretü’l-müntehâ (نْتهَََى َالْم   bir melek veya peygamberin ,(سِدْرَة َ

kendisini aşamayacağı, evvelkilerin ve sonrakilerin ilminin kendisinde sona erdiği, göğün 

altıncı veya yedinci katında arşın sağında, Hz. Peygamber’den başka kimsenin 

geçemediği, cennetin uzak noktasında bir nebk ağacı2475 olarak terimleşmiştir. 

Günümüzde ise sidre kelimesinin sözlük anlamından daha çok terim anlamına 

dikkatler çekilmiş ve Hz. Peygamber’in Mi’rac gecesinde yanında ilahi sırlara mazhar 

olduğu ağaç veya makam şeklinde açıklanabileceğine yer verilmiştir. Vahyin nüzul 

                                                           
2469 Elmalılı, VII, 297. 
2470 Mâtürîdî, Te’vilât, XIV, 197. 
2471 Zemahşerî, el-Keşşâf, V, 640; Ebü’l-Berekât en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl, III, 391. 
2472 Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, XXVIII, 290-291. 
2473 Ateş, Çağdaş Tefsir, IX, 110-111. 
2474 Şimşek, Kur’ân Tefsiri, V, 83. 
2475 Halîl b. Ahmed, II, 230; Ezherî, XII, 354; İbn Sîde, VIII, 445; İbn Manzûr, III, 1972; Tehânevî, I, 941. 



252 
 

 

sırasına dikkat edilmeden, Necm suresinde yer alan ilgili ayetlerin Hz. Peygamber’in, 

Cebrâil’i asli suretiyle de gördüğü mi’rac hadisesini ifade ettiği belirtilmiştir.2476 

Tasavvufta Sidretü’l-müntehâ “beşerî bilginin bittiği yer” olarak tanımlanmıştır. 

Sidre’nin rubûbiyyet ağacı olduğu, Hz. Peygamber’in yedinci semayı (Hz. İbrâhim’in 

makamını) geçerek Sidretü’l-münteha olarak adlandırılan yere ulaştığı, hatta orada kader 

kalemlerinin yazı seslerini işittiği ifade edilmiştir.2477 

Sidretü’l-müntehâ’nın arzda değil semada oluşuna dair buraya kadar yer verdiğimiz 

gerek rivayetler gerekse müfessirlerin yorumları, genel tanımlamalar ve 

nitelemelerdir.2478 Hz. Peygamber’in Allah’ı gördüğüne hamledilerek yorumlanan ayette 

aslında kendisiyle görüşülen melek Cebrâil’den bahsedilmektedir. Ayetlerde geçen 

buluşma semada bir buluşmayı değil bizzat yeryüzünde gerçekleşen bir durumdan 

bahsetmektedir.2479 

Hz. Peygamber’in Cebrâil’i ilk defa “ufkun en yüce noktasında” gördüğünü 

zikreden ayet2480 ile inişi sırasında “en sondaki Sidretü’l-müntehâ’da” gördüğünden 

bahseden ayeti2481 birlikte değerlendirilmelidir. Çünkü ayetlerde fizik-metafizik, sonlu-

sonsuz ve beden-zihin sınırını vurguladığı söylenmiştir.2482 Cennetü’l-me’va içerisinde 

sidre ağaçlarının bulunduğu cennetin en son kısmını ifade ettiği söylenen Sidretü’l-

müntehâ, sidre kelimesinin yer aldığı tüm ayetlerde bilinen bir ağaçtan bahsederken 

zaman içerisinde cennette bir makam ya da zaman ifade ettiği şeklinde bir anlam 

yüklenmiştir. 

2.7.3. Sidre Kavramı ile İlgili Görüşlerin Değerlendirilmesi 

Necm suresinde yer alan sidre ve Sidretü’l-müntehâ ifadelerinin geçtiği ayetler 

bütünlük içerisinde okunduğu zaman sidrenin bir mekan olduğu anlaşılmaktadır. Ancak 

bu mekanın nerede olduğu konusunda farklı görüşler ortaya konmuştur. Süreç içerisinde 

                                                           
2476 Süleyman Uludağ, “Sidretü’l-Müntehâ”, DİA, İstanbul 2009, XXXVII, 151; Topaloğlu-Çelebi, Kelam 

Terimleri Sözlüğü, 304. 
2477 Uludağ, “Sidretü’l-Müntehâ”, 152. 
2478 Nihat Uzun, “Kur’an’da Üç Ağaç Türü Yahut Bazı Ayetlerin Anlamlarını Yeniden Düşünmek”, 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, Yıl: 2011, 11 (3), 142, (133-164). 
2479 İsrafil Balcı, Tartışmalı Siyer Meseleleri, Düşün Yay., İstanbul 2018, 82. 
2480 Necm, 53/7.  
2481 Necm, 53/14. 
2482 Düzgün, Âdem’den Öncesine Dönüş, 121. 



253 
 

 

rivayetlerin de etkisiyle Sidretü’l-müntehâ; yeryüzünde bir ağaç olmaktan çıkartılmış, 

cennette altıncı ya da yedinci semada yer alan bir ağaç veya bir mekân olarak 

yorumlanmış ve “Hz. Peygamber’in Mi’rac gecesinde yanında ilahi sırlara mazhar 

olduğu ağaç veya makam” olarak terimleşmiştir. Hz. Peygamber’den sahih bir senedle 

nakledilmeyen rivayetlere dayanarak yapılan tefsirlerin tercihe açık olduğu ehlinin 

malumudur. Kanaatimizce ayette belirtilen bu terkip, Hz. Peygamber’in Cebrâil’i 

müşahede ettiği esnada kendisinin bulunduğu mekânda en uzaktaki ağacı ifade 

etmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



254 
 

 

SONUÇ 

Problemlerin çözümlerine kendi zaviyelerinden bakan ve dinî bir referansa 

dayanmak isteyen her oluşum, bakışlarını Kur’an kelimelerine yöneltmiştir. Kendi bakış 

açılarına uygun bir delillendirmeye sahip olamadıkları durumlarda Kur’an’a parçacı bir 

bakış açısıyla yaklaşmış ve amaçlarına hizmet edecek kelimeyi bağlamından kopartarak 

çekip almışlardır. Bu da İslami ilimler sahasında var olan tartışma ve polemiklerin en 

temelde dile dayandığını göstermektedir. Çünkü Arapça hem lafız hem de lafızların sahip 

olduğu anlam yönünden oldukça zengin bir dildir. Sübutu ve manaya delaleti kati 

olmayan her konuda pek çok ihtilaf tezahür etmiş, getirilen çözüm önerileri de ihtilafları 

bir o kadar arttırmıştır. 

Vahiyle birlikte cahiliye toplumuna ait dil üzerinde zaman zaman vahye özgü 

değişiklikler gerçekleşmiştir. Bu durumda cahiliye toplumunun kullandığı dil yani 

kelimeler üzerinde yeni anlamlar söz konusu olmuştur. Aynı kelime kullanılmakla 

birlikte toplum ile vahyin kastettiği farklılaşmıştır. Buna rağmen vahiy öncesi 

kaynaklarda yer alan lafız ve manalar ile vahyin yer verdiği lafız ve manaların birbirinden 

tamamen kopuk olduğunu söylemek mümkün değildir. Hac ibadeti bu durum için iyi bir 

örnektir. Çünkü değişim, icad edilen değil var olan bir kelime ya da olgu üzerinde 

gerçekleşmiştir. Bir yanda toplum tarafından kolaylıkla anlaşılan vahiy, diğer taraftan 

lafız ve mana üzerinde gerçekleştirilen değişiklik, vahyin kelimelerinin toplumun diliyle 

ya aynı ya da benzer olduğunu göstermektedir. Şu kadar ki, Kur’an, yer verdiği 

kelimelerine kendi içerisinde bir bütünlük oluşturmuştur. Bu nedenle kelime, kavram ve 

terimler kapsamlı bir şekilde tahlil edilmelidir. Vahyin kelime ve kavramları üzerinde 

yapılan yanlış değerlendirme ve uygulamalar insanların en baştan yanlış inanç sahibi 

olmalarını doğurmaktadır. 

Nübüvvete dair meselelerin h. 500’lere kadar derli toplu bir şekilde ele alınmadığı 

görülmektedir. İlk kelâmi eserlerde nübüvvete dair meseleler; nübüvvetin varlığı, imkân 

ve gerekliliği, ispat ve sıfatları başlıkları altında ele alınmıştır. Kelam ilminin güncel 

konuları göz önüne alındığı takdirde önceleri problem olmayan konuların zamanla iç ya 

da dış etkenlerle problem haline geldiği görülmektedir. Problemlerin çözümünde ise 

hemen herkes tarafından Kur’an’ın esas alınması gerektiği söylenmekle birlikte pratikte 

karşılaşılan sonuç bu söylemin tam aksini göstermektedir. Kur’an’ın apaçık ifadelerine 



255 
 

 

kesinlikle aykırı olduğu bilinen rivayetlere yer verilmekte ve tartışmalar başka alanlara 

taşınarak doğru yorumlar töhmet altına sokulmaktadır. Problem çözmek maksatlı ortaya 

konan yorumlar yeni problemlerin ortaya çıkışına imkân hazırlamıştır. Çünkü iddia ile 

kaynak arasındaki bağlantı vahyin bildirdiklerinin doğru anlaşılıp anlaşılmadığını 

göstermektedir. 

Çalışmada ele alınan nübüvvetle ilgili Kur’an kelimelerinin ilk dönem Arap dil 

sözlüklerindeki kök anlamları ile Kur’an’da zikredildikleri anlamların neredeyse tamamı 

paralellik göstermektedir. Fakat zaman içerisinde sosyal, siyasal ve dinî anlayışlar 

sebebiyle kelimelerin anlamlarında değişmeler meydana gelmiştir. Kendi anlayışlarına 

dayanak oluşturmak isteyenler, dinî bir kelime ve kavrama sığınarak mevcudiyetini 

ortaya koymak istemişlerdir. Ayetten destek bulamayanlar rivayetlere sarılmış, oradan da 

destek bulamayanlar mevcudu yorumlayarak farklı anlamlar ortaya çıkartmışlardır. Bu 

yeni anlamlar zaman içerisinde kelamî birer düşünceye dönüşmüştür.  

Çalışmada ele alınan Kur’an kelimeleri, mezhep âlimleri ve kimi ekoller nezdinde 

muhafazakâr ya da yenilikçi bakış açılarıyla değişime maruz kalmıştır. Bu durum hem 

kelam ilminin dinamik yapısal olgusunu göstermekte hem de kelimelerin terimleşme 

süreci üzerinde kelamın etkisini ve diğer İslami ilimlere öncülük vazifesi gördüğünü de 

ortaya koymaktadır. 

Kur’an üzerinde bir fesadı gerçekleştiremeyen art niyetli kimseler, sahip oldukları 

sosyal, kültürel, dini ve siyasal anlayışı/hâkimiyeti devam ettirebilmek için ya uydurma 

rivayetlere sarılmışlar ya da rivayet uydurma yolunu tercih etmişlerdir. Diğer taraftan 

Müslümanların Hz. Peygamber’e olan samimi niyetlerle sevgilerini ortaya koymak 

amaçlı aşırı yüceltmeci nitelemeler ortaya konmuştur. Böylelikle başta peygamberlik 

anlayışı üzerinde bir değişimin varlığı görülmektedir. Oysa Kur’an göz ardı edilerek 

ortaya konan her görüş ya yanlış ya da eksik olacaktır. Mesele her ne olursa olsun mihenk 

Kur’an ve sahih hadisler olmalıdır. 

Konuyla ilgili yaptığımız bu çalışmanın sonunda; bir kelimenin terimleşmesinin bir 

anda olup bitmediğini, hiçbir ilim dalının kelimeleri terimleştirirken farklı anlamlar 

yüklediğini önceden ilan etmediğini, ilmi disiplinlerin kurucularının kelimelere 

yükledikleri özel anlamların zamanla tabileri tarafından kanıksandığını, benimsendiğini 



256 
 

 

ve böylelikle kelimelerin temel anlamlarından uzaklaşarak terimsel anlamlarıyla yaygın 

olarak kullanıldıklarını söyleyebiliriz. 

Mezhep ve ekollerin teşekkülüyle birlikte, bazen mezhebi endişeyle bazen 

rivayetlere dayanarak fakat Kur’an bütünlüğü göz ardı edilerek yeni bir terminoloji 

oluşturulmuştur. Bu terminolojinin tamamı kelam ilmine ait değildir. Kelam ilmi, inancın 

sahasına giren her konuyla ilgilenmek gibi bir misyona sahiptir. Bu misyon kelam ilminin 

bilginin kaynakları olarak belirlediği usûle dikkat etmesini gerektirmektedir. Bu 

gereklilik, süreç içerisinde yer yer mezhep ve ekoller tarafından akamete uğratılmış, 

kendisi gibi düşünmeyen kesimlerce öteki ilan edilmiştir. 

İslam tarihi, mezhepler tarihi ve kelam tarihine dair eserler incelendiği zaman, 

inanca dair hemen her meselede ilmin gerektirdiği olgunluğa sığmayan bolca polemiğe 

rastlanılmaktadır. Kendisi gibi olmayanların küfür ve şirkle itham edildiği, sürüldüğü ve 

itibarsızlaştırıldığı hatta ötekinin hayatına kastedildiği örnekler azımsanmayacak 

ölçüdedir. Özellikle Şîa inancı ve tasavvuf kültürünün etkisiyle vahyin bildirmediği pek 

çok konu vahyin konusu haline getirilmeye çalışılmıştır. Bâtınî karakterli mitolojik 

olgular İslami bir temelle bağdaştırılmaya çalışılmış, ortaya vahiyden kopuk ama 

toplumda rağbet gören pek çok hurafenin çıkmasına sebep olmuştur. 

Gelinen noktada, kelime kelime, cümle cümle ve sûre sûre bütün Kur’an, yine 

Kur’an merkeze alınarak yeniden okunmalıdır. Mezhebi endişe taşımadan, sosyal ve 

siyasal bir amaç gütmeden birey ve toplumun dini soru ve sorunlarına eğilmek gerekir. 

Muhafazakâr bir anlayışla hareket edildiği sürece, modern dünyanın siyasal ve sosyal 

dokuları, sorulara cevap sorunlara da çözüm üretemeyecektir. 

İslami ilimler alanında yapılan pek çok akademik çalışmada Kur’an kelimelerinin 

sözlük ve ıstılah/terim anlamlarına yer verilmekle birlikte kelime ve kavramların 

terimleşme sürecine dair bir detaya rastlanmamaktadır. Zikredilen durum bir eksikliktir. 

Kelimelerin sadece sözlük anlamına yer vermek yerine Kur’an’da zikredildiği şekliyle 

anlam çerçevelerine de değinmek gerekmektedir. Kelimenin bağlamı ve Kur’an 

bütünlüğü göz ardı edilmemelidir. Çünkü araştırılan hususun ne olduğu kadar ne olmadığı 

da önemlidir. Nasıl anlaşıldığı ve nasıl anlaşılmadığı birlikte değerlendirilerek sonuca 

ulaşılmalıdır. Konunun ilk defa ne zaman gündeme geldiği, o günün sosyal, siyasal ve 

dini ortamının neler olduğu/bağlamı tespit edilmelidir. 



257 
 

 

Söz konusu çalışmalarda Kur’an ve hadislerin verileri dikkate alınmalıdır. Zira 

bazen salat, zekat, hac kavramlarında olduğu gibi kelimeler, Kur’an ve hadislerde sözlük 

ve cahiliye anlamlarının dışına çıkarılıp dini forma büründürülebilir. Hz. Peygamberin 

Kur’an’ın merkezinde olduğu kadar hadislerin de merkezinde olduğu müsellem bir 

gerçektir. İslami ilimlerin hiçbirinde hadislerin görmezden gelinemeyeceği ve devre dışı 

bırakılamayacağı ehlinin malumu bir olgudur. Bu sebeple ortaya konan çabanın beyhude 

olmaması adına nicelik değil nitelik aranmalı, ilmî disiplin içerisinde usul ve tutarlılık 

merkeze alınmalıdır. Kur’an’a aykırı rivayet ve görüşler elenmeli, eleştiriler 

gerekçeleriyle birlikte ortaya konulmalıdır. Bu öneri sadece nübüvvet kelimeleriyle sınırlı 

olmamalı, uluhiyet ve ahiret konuları yeniden değerlendirilmelidir. Elbette klasik literatür 

içerisinde vahyin mesajına uygun pek çok eser bulunmaktadır. Bunlar ön plana 

çıkartılmalı, rivayetlere dayanarak mezhep müdafaası yapanlar ve eksen kaymasına 

uğramış anlayışlar ciddi ilmi eleştirilere tabi tutulmalıdır. Ön kabuller ve önyargıların 

zihinlerimizle olan bağlantısı koparılarak vahyin gerçeğini yeniden ortaya koyabilmek 

mümkün olacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



258 
 

 

KAYNAKÇA 

Abdulbâkî, Muhammed Fuâd, el-Mu’cemu’l-Müfehres li Elfâzi’l-Kur’âni’l-Kerîm, Çağrı 

Yayınları, İstanbul 1990. 

Açıkel, Yusuf, Kur’an ve Hadisler Işığında Geçmişten Günümüze Ehl-i Beyt, Nobel 

Yayınları, Ankara 2009. 

Açıkgenç, Alparslan, Bilgi Felsefesi, İnsan Yayınları, İstanbul 2020. 

Akbulut, Ahmet, Nübüvvet Meselesi Üzerine, Birleşik Dağıtım, Ankara 1992. 

________, Müslüman Kültürde Kur’an’a Yabancılaşma Süreci, Otto Yayınları, Ankara 

2020. 

Akçay, Mustafa, “Kelâm Literatüründe Peygamber Zelleleri”, Sakarya Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 13 (24), 2011, (1-33). 

Akdemir, Furat, Fetânet Sıfatı Bağlamında Hz. Peygamber’in Örnekliği Meselesi, 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, Ankara 2014. 

Aksan, Doğan, Her Yönüyle Dil Ana Çizgileriyle Dilbilim, Türk Dil Kurumu Yayınları, 

Ankara 2007. 

Akyol, Tarık, İbn Teymiyye Düşüncesinde Ehl-i Beyt, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum 2019. 

Albayrak, Halis, Kur’an’da İnsan-Gayb İlişkisi, Şûle Yayınları, İstanbul 1996. 

Alıcı, Mustafa, “Şefaat”, DİA, İstanbul 2010, XXXVIII, 411-412. 

Ali el-Kârî, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Sultân, Şerhü Kitâbi’l-Fıkhi’l-Ekber, Dârü’l-

Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 1984. 

Âl-i Yâsîn, Muhammed Hüseyn, el-Ezdâd fi’l-Lûğâ, Dârü Ammâr, Amman 2013. 

Alkame b. Abede b. en-Nu’mân el-Fahl, Şerhü Divanı Alkame b. Abede el-Fahl, Darü’l-

Kütübi’l-Arabiyye, Beyrut 1994. 

Alper, Hülya, Kelâm İlminde Vahyin ve Aklın Yeri, Ensar Neşriyat, İstanbul 2013. 

Altay, Saadet, İslam Düşüncesinde Vahyin Mahiyeti, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Diyarbakır 2008. 



259 
 

 

Altındaş, Mücteba, Kur’an’da Kitap Kavramı, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, 

Ankara 2012. 

Altıntaş, Ramazan, Bütün Yönleriyle Cahiliyye, Pınar Yayınları, İstanbul 2007. 

Altuntaş, Mehmet, “Kur’an’da Peygamberlere Gönderilen ‘Suhuflar/Kitaplar’ Üzerine 

Bir Değerlendirme”, Turkish Studies International Periodical for the Languages, 

Literature and History of Turkish or Turkic, Volume 11/12, Ankara Summer 

2016, (1-24). 

Alûsî, Ebû’s-Senâ Şihâbuddîn Mahmûd b. Abdullâh, Rûhu’l-Meânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-

Azîm ve’s-Seb’i’l-Mesânî I-XV, (thk.: Alî Abdülbârî Atiyye), Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 1994. 

Âmidî, Ebü’l-Hasen Seyfüddîn Alî b. Muhammed, Ğâyetü’l-Merâm fî ʿİlmi’l-

Kelâm (thk.: Hasan Mahmûd Abdüllatîf), Kahire, 1971. 

________, Ebkârü’l-efkâr fî Usûli’d-Dîn, (thk: Ahmed Muhammed el-Mehdî), Matbaatü 

Dârü’l-Kütübi ve’l-Vesâiki’l-Kavmiyye, Kahire 2004. 

Amr b. Külsûm, Ebü’l-Esved b. Mâlik et-Tığlebî, Dîvânü Amr b. Külsûm, (thk.: Eymen 

Meydan), yy. Cidde 1992. 

Antere b. Şeddâd b. Amr el-Absî, Şerhu Divanü Antere, (mlf. Hatip et-Tebrizi), Darü’l-

Kütübi’l-Arabiyye, Beyrut 1992. 

Arpa, Abdulmuttalip, Kur’ân’da Ezdâd, Gece Kitaplığı, İstanbul 2015. 

Arpa, Serbülend, Kur’an’ın Hz. Peygamberi Eğitme Sürecinde Temel Belirleyenler, 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, Ankara 2011. 

Arslan, Hulusi, Gaye ve Hikmet Teorisi, İslam Düşüncesinde Teoriler Metafizik I-III, 

(Haz.: Ömer Türker), Ketebe Yayınları, İstanbul 2021. 

Arslan, İhsan, “Hz. Peygamber’in Ümmîliğine Farklı Bir Yaklaşım”, Recep Tayyip 

Erdoğan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Yıl: 2019, Sayı: 9, (474-497). 

Aruçi, Muhammed, “Ülü’l-Azm”, DİA, İstanbul 2012, XLII, 294-295. 

Aslan, Abdülgaffar, İslâm’da Peygamberlik ve Yalancı Peygamberlik Olgusu, Araştırma 

Yayınları, Ankara 2009. 



260 
 

 

________, Kur’an’da Vahiy, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2000. 

________, “Kelâm’da İlhamın Bilgi Değeri”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Yıl: 2008/1, Sayı: 20, (25-45). 

A’şâ, Ebû Basîr Meymûn b. Kays, Dîvânü’l-A’şâ el-Kebîr, (tlk.: Muhammed Hüseyn), 

Mektebtu’l-Adab, Kâhire ty. 

Atay, Hüseyin, İslâm’ın İnanç Esasları, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 

Ankara 1992. 

Ateş, Süleyman, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri I-XII, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 

1988. 

________, İnsan ve İnsan Üstü, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 2016. 

Aydar, Hidayet, “Kur’an’da Kitap Kavramı ve Bir Kitap Olarak Levh-i Mahfuz”, İstanbul 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 2, İstanbul 2000, (63-14). 

Aydın, Mehmet, Dinler Tarihine Giriş, Literatürk Yayınları, İstanbul 2010, 178. 

Aydın, M. Akif, “İmamet”, DİA, İstanbul 2000, XXII, 203-207. 

Aydınlı, Abdullah, “Sahîfe”, DİA, İstanbul 2008, XXXV, 522-523. 

Aytepe, Mahsum, “Mu’tezile’nin Aslah Teorisi ve Basra Mu’tezile’sinin Aslah 

Anlayışının Tahlili”, Yakın Doğu Üniversitesi İslam Tetkikleri Merkezi Dergisi, 

Yıl: 5, Cilt: 5, Sayı: 1, Bahar 2019, (85-104). 

________, “Fıtrat Kavramı Bağlamında İnsanın Orta Yolu Bulma Potansiyeli”, e-

Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, Cilt:10 Sayı:1 (19) Nisan 2018, (230-248). 

Bağdâdî, Abdülkâhir b. Tâhir b. Muhammed, Usûlü’d-Dîn, (thk.: Ahmed Şemsüddîn), 

Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2002. 

________, el-Fark Beyne’l-Firak ve Beyânü’l-Firkati’n-Nâciye minhüm, (thk.: 

Muhammed Osman Haşet), Mektebetü İbn-i Sina, Kahire 1988. 

Bağçeci, Muhittin, “İnsanın Mahiyeti ve Ruhu”, Bilimname, VIII, Yıl: 2005, Sayı: 2, (33-

50). 

Bahçeci, Muhittin, Peygamberlik ve Peygamberler, Türdav Yayınları, İstanbul 1977. 



261 
 

 

Bâkıllânî, Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib, el-İnsâf fîmâ Yecibü İ’tikâdühü ve lâ 

Yecûzü’l-Cehlü bihî, (thk.: Muhammed Zâhid el-Kevserî), el-Mektebetü’l-

Ezheriyye, Kahire 2000. 

________, et-Temhîdü’l-Evâil ve Telhîsu’d-Delâil, (nşr.: İmâdüddîn Ahmed Haydar), 

Müessesetü’l-Kütübi’s-Sekâfiyye, Beyrut 1987. 

Balcı, İsrafil, Tartışmalı Siyer Meseleleri, Düşün Yayıncılık, İstanbul 2018. 

Barlak, Muzaffer, Bir Kelam Problemi Olarak Nübüvvet -Bâkıllânî ve Kâdî Abdülcebbâr 

Örneği-, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), OÜSBE, Samsun 2013. 

Beşer, Faruk, “Vahiy: Keyfiyeti, Alanı ve Devamlılığı Konusunda Bir Anlama 

Denemesi”, Usûl İslam Araştırmaları Dergisi, Sakarya 2005, 3 (1), (43-66). 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî, el-İ’tikâd alâ Mezhebi’s-Selef, Dârü’l-

Ahdi’l-Cedîd, Darü’l-Fazîle, Riyad 1999. 

Beyzâvî, Nasiruddîn, Ebû Saîd Abdullâh b. Ömer, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-

Te’vîl/Tefsîru’l-Beyzâvî I-V, Dâru İhyâü’t-Türâsi’l-Arabî, Beyrut trs. 

________, Tavâliʿü’l-Envâr min Metâli’i’l-Enzâr, (thk.: Abbas Süleyman), Dârü’l-Ceyl, 

Beyrut 1991. 

Bolay, Süleyman Hayri, Felsefi Doktrinler ve Terimleri Sözlüğü, Atlas Yayınları, Ankara 

2018. 

Bozkurt, Nebi, “Hucr b. Adî”, DİA, İstanbul 1998, XVIII, 277-278. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl, Sahîh-i Buhârî I-XVI, Ötüken Neşriyat, 

İstanbul 1987. 

Bulut, Mehmet, Ehli Sünnet ve Şia’da İsmet İnancı, Risale Yayınları, İstanbul 1991. 

________, “İsmet”, DİA, İstanbul 2001, XXIII, 134-136. 

Büyük, Celal, Wilfred Cantwell Smith’in Vahiy Anlayışı, Hitit Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 9 (18), 2010/2, (173-183). 

Câbirî, Muhammed Âbid, Kur’an’a Giriş, (Çev. M. Coşkun), Mana Yayınları, İstanbul 

2013. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/tavaliul-envar


262 
 

 

________, Arap Aklının Oluşumu, (Çev. İbrahim Akbaba), Mana Yayınları, İstanbul 

2019. 

Câhiz, Ebû Osmân Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Kinânî, Resâilü’l-Câhiz, (thk ve nşr.: 

Abdüsselam Muhammed Harun), Mektebetü’l-Hanci, Mısır 1943. 

Cebecioğlu, Ethem, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Otto Yayınları, Ankara 

2020. 

Cermî, İbrahîm Muhammed, Eserü’d-Delâleti’l-Lüğaviyye fî İhtilâfi’l-Müslimîn fi 

Usûlid’-Dîn, Darü’l-Kuteybe, Beyrut 2006. 

Ceyhan, Mehmet Akif, Kur’an Ayetleri Işığında Vahiy, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 

AÜSBE, Ankara 2016. 

Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Mu’cemü’s-Sıhâh, (thk.: Ahmed Abdülğafur Attâr), Dâru’l-

İlmi’l-Melâyîn, Beyrût 1990. 

Coşkun, İbrahim, “Fahreddin Er-Razi’ye Göre Nefs (Ruh)’in Mahiyeti ve Ölüm Sonrası 

Durumu”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 7 (2), 2005, (1-17). 

Cürcânî, Seyyid Şerîf, et-Ta’rifât, Mektebetü Lübnân, Beyrut 1985. 

________, Şerhü’l-Mevâkıf I-VIII, (nşr.: Mahmud Ömer ed-Dimyâtî), Dârü’l-Kütübü’l-

İlmiyye, Beyrut 1998. 

Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn, Kitâbü’l-İrşâd ilâ Kavâtı’i’l-Edilleti fî Usûli’l-İ’tikâd, 

(thk.: Muhammed Yûsuf Mûsâ), Mektebetü’l-Hancî, Kahire 1950. 

________, el-Akîdetü’n-Nizâmiyye fi’l-Erkâni’l-İslâmiyye, (thk.: Muhammed Zâhid el-

Kevserî), el-Mektebetü’l-Ezheriyyetü li’t-Türâs, Kahire 1992. 

________, Lümâʿu’l-Edille fî Kavâʿidi Ehli’s-Sünne, (thk.: Fevkıyye Hüseyin Mahmûd), 

Âlemü’l-Kütüb, Beyrut 1987. 

Çağrıcı, Mustafa, “Cehâlet”, DİA, İstanbul 1993, VII, 218-219. 

________, “Zulüm”, DİA, İstanbul 2013, XLIV, 507-509. 

Çakan, İsmail Lütfü, Hadis Edebiyatı, MÜİF Yayınları, İstanbul 1996. 

Çapak, İbrahim, Ana Hatlarıyla Mantık, Ensar Yayınları, İstanbul 2013. 

Çelebi, İlyas, İslam İnancında Gayb Problemi, MÜİF Yayınları, İstanbul 1996. 



263 
 

 

Çelebi, Muharrem, “Ezdâd”, DİA, İstanbul 1995, XII, 47-48. 

Çelebi, Muharrem, Arapça’da Ezdâd Meselesi, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Cilt: IV, İzmir 1987, (35-50). 

Çelik, Ahmet, Kur’ân Semantiği, EKEV Yayınları, Erzurum 2002. 

Çelik, Hüseyin, Kur’an’da Ruh, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, Ankara 2004. 

Çelik, Muhammed, Kur’an Kur’an’ı Tanımlıyor, Şule Yayınları, İstanbul 1998. 

Çınar, Mahmut, “Peygamberi Diğer İnsanlardan Ayıran Üç Özellik: Vahiy, Mûcize ve 

İsmet”, Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, İstanbul 2011, (95-127). 

Çüçen, A. Kadir, Mantık, Sentez Yayınları, Ankara 2013. 

Dalkılıç, Mehmet, İslam Mezheplerinde Ruh, İz Yayıncılık, İstanbul 2012. 

Daşkıran, Yaşar, Arapçada Terim ve Terim Türetme Yolları, (Yayımlanmamış Doktora 

Tezi), AÜSBE, Ankara 2010. 

Demir, Ahmet İshak, Mütekaddimin Devri Kelamcılarına Göre Bilgi Kaynağı Olarak 

Keşf ve İlham, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 1993. 

Demir, Mahmut, “Sahabe-Ehl-i Beyt Ekseninde Şiî-Sünnî İhtilafının Hadis Rivayetine 

Yansımaları”, Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, Sayı: 6, Kasım 2011, (90-111). 

Demircan, Adnan, “Arap Siyasi Geleneğinin Ehl-i Beyt Tamlamasının Kavramlaşması 

Sürecine Etkisi”, Marife, Yıl: 4, Sayı: 3, Kış 2004, (93-110). 

________, İslam Tarihinin İlk Asrında İktidar Mücadelesi, Beyan Yayınları, İstanbul 

1996. 

Demirci, Muhsin, Gaybî Bir Bilgi Kaynağı Olarak Vahiy, İslam Düşüncesinde Gayb 

Problemi I, Tartışmalı İlmî Toplantı 39, 12-13 Ekim 2002, İstanbul Ensar 

Yayınları, İstanbul 2003. 

________, Tefsir Terimleri Sözlüğü, İfav Yayınları, İstanbul 2014. 

________, Vahiy Gerçeği, 3. Baskı, İfav Yayınları, İstanbul 2021. 

Devil, Emine, “Ümmî Kavramı ve Hz. Muhammed’in (SAV) Ümmîliği”, İlahiyat 

Araştırmaları Dergisi, Sayı: 7, Haziran 2017, (91-123). 



264 
 

 

Divanu’l-Huzaliyyin, (Der.: Sükkerî), Darü’l-Kütübi’l-Mısriyye, Kahire 1995. 

Dönmez, İbrahim Kâfi, “Cehâlet”, DİA, İstanbul 1993, VII, (219-222). 

Duman, M. Zeki, İslam’ın Üzerindeki Beş Gölge, ‘Ehl-i Beyt’, Fecr Yayınları, Ankara 

2019. 

________, Vahiy Gerçeği, Fecr Yayınları, Ankara 2011. 

________, Kur’an-ı Kerim’de ‘Ehl-i Beyt’, Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Sayı: 11, Kayseri, 2001, (37-58). 

________, “Tefsirin Temel İlkeleri Çerçevesinde Kur’an-ı Kerim’de Ehl-i beyt”, Marife, 

Yıl: IV, Sayı: 3, Konya 2004, (7-36). 

Dumlu, Ömer, “Suhuf”, DİA, İstanbul 2009, XXXVII, 477-478. 

Durmuş, İsmail, “Müşterek”, DİA, Ankara 2006, XXXII, 171-172. 

Durmuş, Nuray, İstem Dışı Düşünce Olarak Havâtır ve Dinî Sorumluluk Değeri, 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Erzurum 2018. 

Durmuş, Zülfikar, “İslam Düşüncesinde Resul Nebi Ayrımı”, Diyanet İlmi Dergi, DİB 

Yayınları, 44 (3), 2008, (49-72). 

________, “Kur’an’da Hikmet Kavramı”, Akademik Araştırmalar Dergisi, Yıl: 5, Sayı: 

18, Ağustos-Ekim 2003, (177-198). 

Düzenli, Yaşar, Üslub ve Semantik Açıdan Kur’an ve Şefaat, Pınar Yayınları, İstanbul 

2008. 

Düzgün, Şaban Ali, Âdem’den Öncesine Dönüş, Otto Yayınları, Ankara 2017. 

________, Çağdaş Dünyada Din ve Dindarlar, Otto Yayınları, Ankara 2017. 

________, Aydınlanmanın Keşif Araçları, Otto Yayınları, Ankara 2020. 

________, Sarp Yokuşun Eteğinde İnsan, Otto Yayınları, Ankara 2017. 

________, Sosyal Teoloji, Otto Yayınları, Ankara 2017. 

________, “Kur’an’ın Oluşumu (Vahiy Süreci)”, Kader, 5 (2), 2007, (1-14). 



265 
 

 

Ebû Akîl, Lebîd b. Rebîa b. Mâlik b. Ca’fer, Şerhü Divan-ı Lebid b. Rebia Amiri, (thk.: 

İhsan Abbas), yy., Kuveyt 1962. 

Ebû Amr Tarafe b. el-Abd b. Süfyân b. Sa’d, Divanü Tarafe b. Abd, Darü’l-Ma’rife, 

Beyrut 2003. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş’as, Sünen-i Ebî Dâvûd I-V, Erkam Yayınları, İstanbul 

2008. 

Ebû Hanîfe, İmâm-ı A’zam’ın Beş Eseri (Trc.: Mustafa Öz), MÜİF Yayınları, İstanbul 

2009. 

Ebû Hâtim er-Râzî, Ahmet b. Hamdân, Kitâbü’z-Zînê I-II, (thk.: Saîd el-Ğânimî), 

Menşûrâti’l-Cemel, Beyrut 2015. 

Ebû Hilâl el-Askerî, Hasen b. Abdullâh, el-Furûkü’l-Lüğaviyye, (thk.: Muhammed 

İbrâhîm Selîm), Dârü’l-İlm ve’s-Sekâfe, Kâhire 1997. 

Ebû Muâz Beşşâr b. Bürd el-Ukaylî, Divan-ı Beşşâr b. Bürd, (thk.: İhsan Abbas), Darü’s-

Sadr, Beyrut 2000. 

Ebû Saîd Abdülmelik b. Kureyb el-Asmaî el-Bâhilî, el-Asma’iyyât, (thk.: Ahmed 

Muhammed Şakir, Abdüsselam Harun), Yayınevi Yok, Beyrut 1963. 

Ebû Seffâne Hâtim b. Abdillâh b. Sa’d et-Tâî, Divanü Şi’ri Hâtim b. Abdillâh et-Tâî ve 

Ahbarihi, (thk.: Adil Süleyman Cemal), Mektebetü Hanci, Kahire 1990. 

Ebû Tâlib İbn Abdulmuttalib, Divanü Ebû Tâlib İbn Abdulmuttalib, (thk.: Muhammed 

Hasan Al Yasin), Dârü Mektebetü’l-Hilal, Beyrut 2000. 

Ebû Ziyâd Abîd b. el-Ebras el-Esedî, Dîvânü Abîd b. Ebras, (thk.: Hüseyin Nessar), 

Mektebetü’l Mustafa el-Babi, Mısır 1957. 

Ebü’l-Abbâs Mufaddal ed-Dabbî, el-Mufaddaliyyât, (thk.: Ahmed Muhammed Şakir), 

Dârü’l-Mearif, Kahire 1119. 

Ebü’l-Bekâ, Eyyûb b. Mûsâ el-Huseynî, el-Külliyât, (thk.: Adnân Dervîş), Müessesetü’r-

Risâle, Beyrut 1998. 

Ebü’l-Müsennâ Humeyd b. Sevr b. Hazn, Divan-ı Hümeyd b. Sevr el-Hilali, (thk.: 

Muhammed Şefik el-Baytar), el-Meclisü’l-Vatanî li-s-Sekâfe ve’l-Fünun ve’l-

Adab, Kuveyt 2002. 



266 
 

 

Elmalılı, M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili I-X, Azim Dağıtım, İstanbul 2020. 

Erdemci, Cemalettin, “Kelâm İlminde Vahiy”, Milel ve Nihal, 8 (1), 2011, (119-142). 

Erdoğdu, A. Teyfur, “Kavram ve Kavramsallaştırmada Üç İddia”, (Ed.: Kübra Bilgin 

Tiryaki-Lütfi Sunar), Kavram Geliştirme, İlem Kitaplığı, İstanbul 2016. 

Erul, Bünyamin, “Hz. Peygamber’e Kur’an Dışında Vahiy Geldiğini İfade Eden 

Rivayetlerin Tahlil ve Tenkidi”, İslâmiyât Dergisi, Yıl: 1998, Sayı: 1, (55-72). 

Esen, Muammer, Kur’an’da Peygamberlik, Araştırma Yayınları, Ankara 2012. 

Eş’arî, Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn ve İhtilâfü’l-Musallîn I-II, (thk.: 

Muhammed Muhyiddîn Andülhamîd), Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut 1990. 

________, el-İbâne ʿan Usûli’d-Diyâne, Dârü İbn Zeydûn, Beyrut 2011. 

________, el-Lümaʿ fi’r-Red ʿalâ Ehli’z-Zeyğ ve’l-Bida, (tsh. ve thk.: Hammûde Garâbe) 

Matbaatü Mısır, Kahire 1955. 

Evkuran, Mehmet, “Peygamberlik Kavramının Teolojik Değeri”, Hz. Muhammed ve 

Evrensel Mesajı Sempozyumu, İslami İlimler Dergisi Yayınları, Çorum 2007, (63-

74). 

Evs b. Hacer b. Attâb et-Temîmî, Divanü Evs b. Hacer, (thk.: M. Yusuf Necm), Darü’s-

Sadr, Beyrut 1979. 

Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed, Mu’cemü Tehzîbü’l-Lüğâ I-XVI, (thk.: 

Abdusselam Muhammed Harun), Darü’l-Mısriyye, Kahire 1964. 

Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, (Çev.: Alparslan Açıkgenç), Ankara Okulu 

Yayınları, Ankara 2011. 

________, İslami Yenilenme Makaleler I, (Çev. Adil Çiftçi), Ankara Okulu Yayınları, 

Ankara 2004. 

________, İslami Yenilenme Makaleler III (Çev. Adil Çiftçi), Ankara Okulu Yayınları, 

Ankara 2010. 

________, İslam, (Çev. M. Dağ, M. Aydın), Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2009. 

________, Tarih Boyunca İslami Metodoloji Sorunu, (Çev. Salih Akdemir), Ankara 

Okulu Yayınları, Ankara 2009. 



267 
 

 

Fevzî, Faruk Ömer, “Ehl-i Beyt Kavramı Üzerine”, (Çev: Bahaüddin Varol), Selçuk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 9, Konya, 2000, (397-404). 

Fığlalı, Ethem Ruhi, İmâmiyye Şîası, Ağaç Yayınları, İstanbul 2008. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed, Kavâidü’l-Akâid, (thk.: Mûsâ 

Muhammed Ali), Âlemü’l-Kütüb, Beyrut 1985. 

________, el-İktisâd fi’l-İ’tikâd, (nşr.: İbrahim Agâh Çubukçu-Hüseyin Atay), Nur 

Matbaası, Ankara 1972. 

________, İhyâu Ulûmi’d-Dîn I-IV, (Çev.: Mustafa Çağrıcı), DİB Yayınları, İzmir 2020. 

________, Ledün Risalesi, (Çev. S. Özburun, Y. Ö. Özburun), Semerkand Yayıncılık, 

İstanbul 2004. 

________, Varlık, Bilgi, Hakikat (Mişkatü’l-Envar), (Çev. Mahmut Kaya), Klasik 

Yayınları, İstanbul 2020. 

Geçit, Mehmet Salih, “Muhyidîn İbnü’l-Arabî Lehinde ve Aleyhinde Yazılan Eserlere 

Genel Bir Bakış”, Ağrı İslâmi İlimler Dergisi (AGİİD), 2019 (4), (1-34). 

________, “İslâm Dünyasında Din-Siyaset İlişkisinin Tarihçesine Genel Bir Bakış”, 

Universal Journal of Theology, 1 (1), 2016, (31-50). 

Genç, Mustafa, Sünnet-Vahiy İlişkisi, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), SÜSBE, Konya 

2005. 

Gezgin, Galip, Tefsîrde Semantik Metot, Rağbet Yayınları, İstanbul 2015. 

Güç, Ahmet, “Ruh”, DİA, Ankara 2018, XXXV, 197-199. 

Güler, Zekeriya, “Müstefîz”, DİA, İstanbul 2006, XXXII, 135-136. 

Gümüşoğlu, Hasan, “Ehl-i Sünnet ve İmamiyye Şiasının Ehl-i Beyt Kavramına 

Yükledikleri Anlamlar”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

XVIII (2), 2014, (291-318). 

Günaydın, Fatma, Mâtürîdî’nin Kelâm Sisteminde Peygamberlerin İsmeti, 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul 2013. 



268 
 

 

Günel, Mehmet Emin, “İsmet-i Enbiya İlkesinin Kur’an’a Aykırı Yorumlanması ve 

Bunun Sebep Olduğu İtikadî Problemler”, Marife, 19 (2), 2019, (637-659). 

Güneş, Kamil, İslâm Düşüncesinde Kutsallık, İnsan Yayınları, İstanbul 2010. 

Gürkan, Salime Leyla, “Zebûr”, DİA, İstanbul 2013, XLIV, 171-173. 

________, Vahiy ve Peygamberlik, “Yahudi Geleneğinde Vahiy ve Peygamberlik” (Ed.: 

Yusuf Şevki Yavuz), Kuramer Yayınları, İstanbul 2018. 

Gürler, Kadir, “Sekaleyn” Hadisi ve “Ehl-i Beyt” Kavramı Üzerine Genel Bir 

Değerlendirme”, I. Uluslararası Hacı Bektaş Veli Sempozyumu, I. cilt, Ankara 

2011, (553-579). 

Güven, Şahin, Kur’ân’ın Anlaşılması ve Yorumlanmasında Çokanlamlılık Sorunu, Düşün 

Yayıncılık, İstanbul 2005. 

Ğaylân b. Ukbe b. Ma’dî b. Amr Ebü’l-Hâris Zürrumme, Divanü Zi’r-Rumme, (thk.: 

Abdülguddus Ebû Salih), Müessesetü’r-Risale, Beyrut 1993. 

Hakîm es-Semerkandî, Ebü’l-Kâsım İshâk b. Muhammed, Es-Sevâdü’l-A’zam, (Trc.: 

Talha Alp), Yasin Yayınevi, İstanbul 2004. 

Halîl b. Ahmed, Ebû Abdurrahmân Ferâhîdî, Kitâbü’l-Ayn I-IV, Darü’l-Kütübü’l-

İlmiyye, (thk.: Abdulhamid Hendavi), Beyrut 2003. 

Hamidullah, Muhammed, Kur’an-ı Kerim Tarihi, (Çev.: A. Hatip, M. Kanık), Beyan 

Yayınları, İstanbul 2018. 

________, İslâm Peygamberi, (Çev.: Mehmet Yazgan), Beyan Yayınları, İstanbul 2021. 

________, el-Vesâiku’s-Siyâsiyye, (Çev.: Vecdi Akyüz), Kitabevi Yayınları, İstanbul 

1997. 

Harman, Ömer Faruk, “İbrâhim”, DİA, İstanbul 2000, XXI, 266-272. 

________, “Mûsâ”, DİA, Ankara 2020, XXXI, 207-213. 

________, “Yahudilik”, DİA, İstanbul 2013, XLIII, 197-201 ve 201-207. 

________, “Yahudilikte Peygamberlik ve Peygamberler”, İslâm Tetkikleri Dergisi, C: 9, 

Yıl: 1995, (127-161). 



269 
 

 

Harman, Vezir, “Resûl ve Nebî Kavramları Çerçevesinde Peygamberliğin Dindeki Yeri”, 

Cumhuriyet Üniversitsi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XVIII (2), 2014, (45-78). 

Hasanov, Eldar, “Yahudilikte Peygamberlik ve Peygamberler”, İnsan ve Toplum 

Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 3 (4), 2014, (676-695). 

Hatiboğlu, Mehmed Said, Hz. Peygamber ve Kur’an Dışı Vahiy, Otto Yayınları, Ankara 

2017. 

________, Hilafetin Kureyşliliği, ‘İslam’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik’, Kitâbiyât, Ankara 

2005. 

________, “İslam’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik; Hilafetin Kureyşiliği”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XXIII (1), 1978, (121-213). 

Hayyât, Ebü’l-Hüseyn Abdürrahîm b. Muhammed b. Osmân, Kitâbü’l-İntisâr ve’r-Red 

ʿale İbni’r-Râvendî el-Mülhid, (thk.: H. S. Nyberg), Matbaatü Dârü’l-Kütübi’l-

Mısriyye, Kahire 1925. 

Hıdâş ibn Züheyr el-Âmirî, Şi’ru Hıdâş ibn Züheyr el-Âmirî, Matbûatü Mecmei Luğati’l-

Arabiyye, Dımeşk 1986. 

Hocaoğlu, Mustafa, Konulu Tefsir ve Problemleri, Samer Yayınları, Rize 2019. 

İbn Dureyd, Ebû Bekr Muhammmed b. Hasan el-Ezdî, Cemheratü’l-Lüğâ, (thk.: Remzi 

Münir Bealbekî), Dârü’l-İlmi’l-Melâyîn, Beyrut 1987. 

İbn Ebü’l-İz, Ebü’l-Hasen Sadrüddîn Alî b. Alâiddîn, Şerhü’l-ʿAkîdeti’t-Tahâviyye, (thk.: 

Ebû Abdullah Mustafa b. el-Adeviyye), Dâru İbnü Receb, Mısır 2002. 

İbn Fâris, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Zekeriyyâ, Mu’cemü Mekâyîsi’l-Lüğâ I-VI, (thk.: 

Abdusselam Muhammed Harun), Dârü’l-Fikir, yy., 1979. 

________, es-Sâhibî fî Fıkhi’l-Lûğâti’l-Arabiyyeti ve Mesâilihâ ve Süneni’l-Arab fî 

Kelâmihâ, (thk.: Ömer Farûk Tabbâ’), Dârü Mektebetü’l-Meârif, Beyrut 2013. 

İbn Fûrek, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen, Mücerredü Makâlâti’ş-Şeyh Ebi’l-Hasan 

el-Eşʿarî, (thk.: Ahmed Abdurrahîm es-Sâyih), Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 

Kahire 2005. 

İbn Haldun, Mukaddime I-II, (Haz: Süleyman Uludağ), Dergâh Yayınları, İstanbul 2007. 



270 
 

 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed, el-Fasl fi’l-Milel ve’l-Ehvâʾ ve’n-Nihal I-V, 

Mektebetü’s-Selâmi’l-Âlemiyye, Beyrut 1996. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Kitâbu’r-Rûh, (Çev.: Şaban Haklı), İz Yayıncılık, İstanbul 

2020. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd, Sünen-i İbn Mâce I-X, Kahraman Neşriyat, 

İstanbul 2013. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn, Lisânü’l-Arab I-VI, (thk.: Abdullah el-Kebîr vd.), 

Dârü’l-Meârif, Kahire h. 1119. 

İbn Sîde, Ebû Hasen Alî b. İsmâîl el-Mursî, el-Muhkem ve’l-Muhîtü’l-A’zam I-XI, (thk.: 

Dr. Abdülhamid Hendâvî), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut 2000.  

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm, Kitâbü’n-Nübüvvât, 

(thk.: Abdülazîz b. Sâlih et-Tavyân) Edvâüs-Selef, Riyad 2000. 

İbnü’l-Arabî, Muhyiddîn, Fütûhât-ı Mekkiyye I-XVIII, (Trc.: Ekrem Demirli), Litera 

Yayıncılık, İstanbul 2006. 

________, Fusûsü’l-Hikem, (Çev.: M. Nuri Gençosman), Ataç Yayınları, İstanbul 2012. 

________, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi I-II, (şrh. Avni Konuk), Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2017. 

Îcî, Ebü’l-Fazl Adudüddîn Abdurrahmân b. Ahmed, el-Mevâkıf, Matbaatü’s-Saâde, Mısır 

1907. 

İkbal, Muhammed, İslam’da Dini Düşüncenin Yeniden İhyası, (Çev.: Rahim Acar), 

Timaş Yayınları, İstanbul 2020. 

İmriu’l-Kays b. Hunduc b. Hucr, Divanü İmriu’l-Kays, (thk.: Muhammed Ebû Fadl 

İbrahim), Darü’l-Maarif, Kahire 1990. 

İsferâyînî, Ebü’l-Muzaffer İmâdüddîn Şehfûr b. Tâhir, et-Tebsîr fi’d-Dîn ve Temyîzi’l-

Fırkati’n-Nâciye ʿani’l-Firaki’l-Hâlikîn, (nşr.: Muhammed Zâhid el-Kevserî), 

Mektebetü’l-Hanci, Mısır 1955. 

________, Akîde, (nşr. Richard M. Frank), yy., Paris 1989. 



271 
 

 

İskenderoğlu, Muammer, Felsefi Nübüvvet Teorisi, İslam Düşüncesinde Teoriler 

Metafizik I-III, (Haz.: Ömer Türker), Ketebe Yayınları, İstanbul 2021. 

İslamoğlu, Mustafa, Esmâ-i Hüsnâ I-III, Düşün Yayıncılık, İstanbul 2014. 

İzmirli, İsmail Hakkı, Yeni İlmi Kelam, (Sad.: Sabri Hizmetli), Ankara Okulu Yayınları, 

Ankara 2013. 

İzutsu, Toshihiko, Kur’an’da Tanrı ve İnsan, (Çev.: K. Atalar), Pınar Yayınları, İstanbul 

2019. 

________, Kur’an’da Dini ve Ahlaki Kavramlar, (Çev.: S. Ayaz), Pınar Yayınları, 

İstanbul 2019. 

Kâdî Abdülcebbâr, Ebü’l-Hasen el-Hemedânî, Şerhü’l-Usûli’l-Hamse, (thk.: Abdülkerim 

Osman), Mektebetü Vehbe, Kahire 1996.  

________, el-Muğnî fî Ebvâbi’t-Tevhîd ve’l-ʿAdl, (thk.: M. Muhammed Kasım), Darü’l-

Mısriyye, Kahire 1965. 

________, Tesbîtü Delâili’n-Nübüvve I-II, (thk.: Abdülkerim Osman), Dârü’l-Arabiyye, 

Beyrut ty. 

________, el-Muhtasar fi Usûli’d-Din, ‘Resâilü’l-Adl ve’t-Tevhid’, (thk.: Muhammed 

İmara), Müessesetü Dari’l-Hilal, 1971. 

________, el-Muhît bi’t-Teklîf, (nşr: J.J. Houben), Matbaatü’l-Kâtûlîkiye, Beyrut 1962. 

Kahraman, Mustafa, Müslüman Kelamında Peygamberin Görevi, (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi), AÜSBE, Ankara 2007. 

Kara, Mustafa, “Hikmet”, DİA, İstanbul 1998, XVII, 518-519. 

Kara, Osman, Kur’an’da Zebûr, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

XXXV, 2012, (281-303). 

Kara, Ömer, Kur’ân’ın Anlaşılmasında Yakınanlamlılık ve Nüans, Bilge Adamlar 

Yayınları, Van 2009. 

Karadaş, Cağfer, Muhyiddîn İbn Arabî ve Düşünce Dünyası, Otto Yayınları, Ankara 

2018. 



272 
 

 

________, Vahiy ve Peygamberlik, “Tasavvufta Peygamberlik, Vahiy ve İlham”, (Ed.: 

Yusuf Şevki Yavuz), Kuramer Yayınları, İstanbul 2018. 

Karakuş, Abdulkadir, İman Esaslarıyla İlgili Kur’an Kavramları, Hikmetevi Yayınları, 

İstanbul 2020. 

Kavak, Fadime, “Arap Dilinde Ezdâd Olgusu”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 21 (2), 2012, (121-139). 

Kaya, Remzi, “Kur’an’da Hz. Peygamber’in Beşer ve Ümmi Oluşu”, Uludağ Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 11 (1), 2002, (29-52). 

Keskin, Halife, Şîa İnanç Esasları, Beyan Yayınları, İstanbul 2000. 

Kılavuz, Ahmet Saim, Anahatlarıyla İslam Akâidi ve Kelâm’a Giriş, Ensar Yayınları, 

İstanbul 2013. 

Kılıç, Recep, “Vahiy: Mahiyeti, İmkânı ve Doğrulanması Üzerine”, Milel ve Nihal, 8 (1), 

2011, (21-47). 

Kırbaşoğlu, Hayri, İslam Düşüncesinde Sünnet, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2020. 

Koca, Ferhat, “Hikmet”, DİA, İstanbul 1998, XVII, 514-518. 

Koca, Muhammet Ali, Kelamda Ruh Teorileri, İslam Düşüncesinde Teoriler Metafizik I-

III, (Haz.: Ömer Türker), Ketebe Yayınları, İstanbul 2021. 

Konyalı Mehmed Vehbi Efendi, Akaid-i Hayriye, (Sad.: Resul Öztürk), Eğitim Yayınevi, 

Konya 2018. 

Kula, Tahsin, “İslam Düşüncesinde Nefis ve Ruh Kavramları Üzerine Bazı 

Değerlendirmeler”, Sosyal Bilimler Araştırma Dergisi, Yıl: 2010, Sayı: 16, (161-

175). 

Kurtubî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed el-Ensârî, el-Câmi’ lî Ahkâmi’l-Kur’ân I-

XXIV, (thk.: A. Abdulmuhsin et-Türki), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2006. 

Kuşeyrî, Abdülkerim, “Letâifü’l-İşârât”, (Çev.: Ekrem Demirli), İlahî Kelâm’ın Sırları I-

VI, Fikriyat Yayınları, İstanbul 2020. 

________, Kuşeyrî Risâlesi, (Çev.: Dilaver Selvi), Semerkand Yayınları, İstanbul 2021. 



273 
 

 

Kutlu, Sönmez, “Ehl-i Beyt Sembolik Kapitalinin Tarihi Süreç içerisinde 

Semerelendirilmesi”, İslâmiyât III (3), Ankara 2000, (99-120). 

Kutluer, İlhan, “Hikmet”, DİA, İstanbul 1998, XVII, 503-511. 

________, “Ruh”, DİA, Ankara 2018, XXXV, 193-197. 

Kutrub, Ebû Alî Muhammed b. el-Müstenir, el-Ezdâd, (thk.: Hanna Haddâd), Dârü’l-

Ulûm, Riyad 1984. 

Kutsal Kitap -Yeni Dünya Çevirisi- (Tevrat, Zebûr, İncîl). Nşr.: Watchtower Bible and 

Tract Society New York, Inc. New York: b.y., 2017. 

Küçükaşcı, Mustafa Sabri, “Seyyid”, DİA, İstanbul 2009, XXXVII, 40-43. 

Küleynî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Ya’kûb b. İshâk, el-Kâfî I-VII, Menşûrâtü’l-Fecr, 

Beyrut 2007. 

Lâmişî, Ebü’s-Senâ Mahmûd b. Zeyd, et-Temhîd li-Kavâʿidi’t-Tevhîd, (thk.: Abdülmecîd 

Türkî), Dârü’l-Ğarbi’l-İslâmî, Beyrut 1995. 

Lök, Adem, Hanefîliğin Oluşum Süreci ve İtikadî Mezheplerle İlişkisi, Fecr Yayınları, 

Ankara 2022. 

________, “İmam Mâtürîdî’de Adalet-Zulüm Kavramlarının Anlamı ve Kullanım 

Alanları”, Temel İslam Kaynaklarında Ahlâk ve İnşâ I, (Ed.: Adem Yerinde, 

Yakup Eroğlu, Saadet Altay, Mübarek Ölmez), Kitap Dünyası Yayınları, İstanbul 

2022, (235-243). 

________, “Hanefîliğin İtikadî Boyutu”, İslam Düşüncesi Araştırmaları, (Ed.: Abdulcelil 

Bilgin, Yusuf Aydın), Araştırma Yayınları, Ankara 2019, (271-304) 

Malik b. Fehm el-Ezdi, Şuarâü’l-Umman fi Asri’l-Cahiliyyeti ve Sadri’l-İslam, (thk.: 

Ahmed Muhammed Abid), Mecme‘ü’s-Sekafi, 2000. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed, Tevilâtü Ehli’s-Sünne/Te’vilâtu’l-

Kur’ân I-XVII, (thk.: Ahmed Vanlıoğlu), Dârü’l-Mîzân, İstanbul 2005. 

________, Kitâbü’t-Tevhîd, (thk.: Bekir Topaloğlu ve Muhammed Ârûçî), Dârü’s-Sadr, 

Beyrut 2001. 



274 
 

 

Mâverdî, Ebû’l-Hasen Alî b. Muhammed, en-Nuket ve’l-Uyûn/Tefsîru’l-Mâverdî I-VI, 

(thk.: Seyyid Abdulmaksud b. Abdurrahîm), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut trs. 

________, Aʿlâmü’n-nübüvve, Dârü’n-Nefâis, Beyrut 1994. 

Mebrûk, Ali, Teolojiden Tarih Felsefesine Nübüvvet, (Çev.: Muhammed Coşkun), Mana 

Yayınları, İstanbul 2014. 

Mertoğlu, M. Suat, “Ümmî”, DİA, İstanbul 2012, XLII, 309-310. 

Muallakatü’s-Seb’a, (thk.: M. Hayr Ebü’l-Vefâ), Mektebetü’l-Büşrâ, Pakistan ts. 

Mukâtil b. Süleymân b. Beşîr, Tefsirü Mukâtil b. Süleymân I-V, (thk.: Abdullah Mahmud 

Şehhâte), Müessesetü’t-Târîhi’l-Arabî, Beyrut 2002. 

________, Kur’an Terimleri Sözlüğü, (Çev.: Beşir Eryarsoy), İşaret Yayınları, İstanbul 

2016. 

________, el-Eşbâh ve’n-Nezâir fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, (thk.: Abdullâh Şehhâte), Dârü 

Ğarîb, Kâhire 2001. 

Mutarrizî, Ebü’l-Feth Nasiruddîn, el-Muğrib fî Tertîb’l-Mu’rib, (thk.: Mahmûd Fâhûrî, 

Abdulhamîd Muhtâr), Mektebetü Usame b. Zeyd, Halep 1979. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn el-Haccâc, Sahîh-i Muslim I-VIII, İrfan Yayınları, İstanbul 1988. 

Nâbiğa ez-Zübyânî, Ebû Ümâme Ziyâd b. Muâviye, Divanü Nâbiğa ez-Zübyânî, (tlk.: M. 

Tahir b. Aşur), eş-Şeriketü’t-Tunusiyye, Cezair 1976. 

Nasr Hâmid Ebû Zeyd, “Vahyin Mahiyet ve Kültürel Altyapısı”, (Çev.: Mehmet Emin 

Maşalı), Uludağ Ünv. İlahiyat Fak. Dergisi, 6 (6), 1994, (433-443). 

________, “Kur’an Vahyi” (Çev.: Mehmet Emin Maşalı), Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 6, (6), 1994, (445-458). 

________, İlahi Hitabın Tabiatı (Çev.: M. Emin Maşalı), Kitâbiyât Yayınları, Ankara 

2001. 

Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî, Sünen-i Nesâî I-III, Konya Kitapçılık, 

Konya 2005. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/alamun-nubuvve--maverdi


275 
 

 

Nesefî, Ebü’l-Muîn Meymûn b. Muhammed b. Muhammed b. Mu’temid, Tebsıratü’l-

Edille fî Usulü’d-Dîn I-II (nşr.: Claude Selame), el-Ma’hedü’l-İlmiyyü’l-

Fransiyyü li’d-Dirâsâti’l-Arabiyye, Dımeşk 1990-1993. 

________, Bahrü’l-Kelâm fî ʿAkâʾidi Ehli’l-İslâm (thk.: Muhammed Seyyid Bursîcî), 

Darü’l-Feth, Amman 2014. 

________, et-Temhîd li-Kavâʿidi’t-Tevhîd (thk.: Habîbullah Hasan Ahmed), Dârü’t-

Tıbâatü’l-Muhammediyye, Kahire 1986. 

Nesefî, Ebû Hafs Necmeddin Ömer b. Muhammed, Akâidü’n-Nesefî, (Ed.: Ş. Ali 

Düzgün), Grafiker Yayınları, Ankara 2013. 

Nesefî, Ebü’l-Berekât Abdullâh bin Mahmûd, Medâriku’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-

Te’vîl/Tefsîru’n-Nesefî I-III, Dâru’l-Kelimi’t-Tayyib, Beyrut 1998. 

Okumuş, Mesut, “Şiî ve Sünnî Müfessirlerin Ehl-i Beyt’le İlgili Bazı Ayetlere 

Yaklaşımları Üzerine”, Marife, Yıl: 4, Sayı: 3, Kış 2004, (211-233). 

Okuyan, Mehmet, Kur’an-ı Kerim’de Çok Anlamlılık, Düşün Yayıncılık, İstanbul 2013. 

________, “Kendisine Kitap Verilen ve Verilmeyen Peygamberler”, XI. Kur’an 

Sempozyumu, Fecr Yayınları, Ankara 2009, (65-86). 

Olguner, Fahrettin, “Bâtıl”, DİA, İstanbul 1992, V, 147-148. 

Onat, Hasan, “Şiîliğin Doğuşu Meselesi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

Cilt: 36, Ankara 1997, (79-117). 

Oral, Osman, Mâtürîdî’nin Hikmet Anlayışı, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri 2014. 

Öge, Sinan, İlâhî Kelâmın Yapısı, İnsan Yayınları, İstanbul 2008. 

________, Allah’tan Âlem’e İlâhî Fiiller, Araştırma Yayınları, Ankara 2009. 

________, İslam Düşüncesinde ‘Fısk’ Kavramı, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum 2000. 

Öğük, Emine, Mâturîdî’nin Düşünce Sisteminde Şer Hikmet İlişkisi, (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2007. 



276 
 

 

Önal, Recep, Kur’an’daki Nebî-Resûl Kavramlarına Teolojik Yaklaşım, Kelam 

Araştırmaları, 11 (1), 2013, (329-350). 

Öngören, Reşat, “Tasavvuf”, DİA, İstanbul 2011, XL, 119-126. 

Önkal, Ahmet, “Hz. Peygamber’in Ümmiliği”, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Sayı: II, 1986, (249-262). 

Öz, Mustafa, “Ehl-i Beyt”, DİA, İstanbul 1994, X, 498-501. 

Özdemir, Yaşar, Ehl-i Beyt Kavramının Teolojik Analizi, (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi), Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Çorum 2014. 

Özel, Ahmet, “Âl”, DİA, İstanbul 1989, II, 305-306. 

Özervarlı, M. Sait, “Hikmet”, DİA, İstanbul 1998, XVII, 511-514. 

Özlem, Doğan, Mantık, Notos Yayınları, İstanbul 2015. 

Özsoy, Abdulvahap, “Hz. Peygamber’in Ümmîliği Hakkında Bir Tartışma Ebü’l-Velid 

el-Baci Örneği”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 31, 2009, 

(151-170). 

Öztürk, Mustafa, Kur’an, Vahiy, Nüzul, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2021. 

________, “Şiî ve Sünnî Müfessirlere Göre Ehl-i Beyt Kavramı”, Marife, Yıl: IV, Sayı: 

3, Konya, 2004, (37-53). 

Öztürk, Resul, “İslam Düşüncesinde Kaderci Anlayışın Sosyal ve Kültürel Temelleri”, 

Kader, Yıl: 2011, Cilt: 9, Sayı: 1, 128, (127-156). 

Öztürk, Yaşar Nuri, Kur’an’ın Temel Kavramları I-II, Yeni Boyut Yayınları, İstanbul 

2022. 

Palabıyık, M. Hanefi, “Asr-ı Saadet’te Okuma-Yazma Faaliyetleri”, Hz. Muhammed ve 

Evrensel Mesajı Sempozyumu, İslami İlimler Dergisi Yayınları, Çorum 2007, 

(529-560). 

Pezdevî, Ebü’l-Yüsr Muhammed b. Muhammed, Usûlü’d-Dîn, (nşr.: H. P. Linss), el- 

Mektebetü’l- Ezheriyye, Kahire 2003. 

Polat, Selahattin, Hadis Araştırmaları, İnsan Yayınları, İstanbul 2011. 



277 
 

 

Rağıb el-İsfehânî, Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed, el-Müfredât fî Ğarîbi’l-Kur’ân, 

(thk.: Muhammed Seyyid Kiylani), Dârü’l-Ma’rife, Beyrut ty. 

Râzî, Fahrüddîn, Mefâtîhu’l-Ğayb/Tefsîru’l-Kebîr I-XXXII, (thk.: İbrahîm Şemsuddîn, 

Ahmed Şemsuddîn), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2013. 

________, el-Metâlibü’l-Âliye mine’l-İlmi’l-İlâhî I-IX, Metafizik, (Haz.: Ekrem Demirli), 

Fikriyat Yayınları, İstanbul 2022.  

________, Şerhü Meʿâlim fî Usûli’d-Dîn, (thk.: Nizar b. Ali Hammâdî) Dârü’l-Feth, 

Amman 2010. 

________, el-Muhassal, Efkâri’l-Mütekaddimîn ve’l-Müte’ahhirîn mine’l- Ulemâ ve’l-

Hükemâi ve’l-Mütekellimin, Matbaatü’l-Hüseyniyye el-Mısriyye, Kahire 1323. 

________, İsmetü’l-Enbiyâ, Mektebetü’l-Hancî, Kahire 1986. 

________, el-Erba’ûn fî Usûli’d-Dîn, (thk.: Mahmud Abdülaziz Mahmud), Beyrut 2009. 

Rummânî, Ebû Hasen Alî b. İsâ, el-Elfâzu’l-Müterâdifetü’l-Mütekâribetü’l-Meânî, (thk.: 

Fethullâh Sâlih Alî el-Mısrî), Dârü’l-Vefâ, İskenderiyye 1987. 

Sâbûnî, Ebû Muhammed Nûruddîn Ahmed b. Mahmûd, el-Bidâye fî Usûlü’d-Dîn, (thk.: 

Fethullah Huleyf), Dârü’l-Meârif, Mısır 1969. 

________, el-Müntekâ min İsmeti’l-Enbiyâ, Dârü İbn Hazm, Beyrut 2014. 

Saidirûşen, Muhammed Bâkır, Kur’ân Dilinin Analizi ve Kur’ân’ı Anlama Metodolojisi, 

(Çev.: Kenan Çamurcu), el-Mustafa Yayınları, İstanbul 2013. 

Sancaklı, Saffet, “Sünnet Vahiy İlişkisi”, Diyanet İlmi Dergi, Cilt: 34, Sayı: 3, Yıl: 1998, 

(53-70). 

Sarıkaya, Hüseyin, “Mütenebbîler Meselesi Bağlamında Câhiliye Araplarının Nübüvvet 

Telakkîleri”, İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi, Cilt: 4, Sayı: 2, Yıl: 

2018, (173-214). 

Sebt, Halid b. Osman, Kavâidüt’t-Tefsîr I-II, Dârü İbn Affân, Kahire 2000. 

Serdar Murat, Işık Harun, Sistematik Kelam II, Kimlik Yayınları, Kayseri 2018. 



278 
 

 

Sinanoğlu, Mustafa, “Kelamcıların İsmet Anlayışının Kur’an Açısından 

Değerlendirilmesi”, Dini Araştırmalar Dergisi, Eylül-Aralık 2000, Cilt: 3, Sayı: 

8, (163-188). 

________, “Nübüvvet”, DİA, İstanbul 2007, XXXIII, 286-291. 

________, “İlham”, DİA, İstanbul 2000, XXII, 100-101. 

Soysaldı Mehmet, Şimşek Songül, “Kur’an’da Ümmi Kavramının Semantik Analizi ve 

Bu Bağlamda Hz. Peygamber’in Ümmîliği Meselesi”, EKEV Akademi Dergisi, 

Yıl: 7, Sayı: 16, (Yaz 2003), (85-102). 

Sönmez, Bülent, Hakîm ve Peygamber Hikmet ve Vahiy Münasebeti, (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi), SÜSBE, Konya 1998. 

Sönmez, Vecihi, Nübüvvet Tartışmaları, Gündönümü Yayınları, İstanbul 2005. 

Suyûtî, Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebû Bekr b. Muhammed, et-Tahbîr fî Ulûmi’t-Tefsîr, 

(thk.: Fethî Abdulkâdir Ferîd), Dârü’l-Ulûm, Riyad 1982. 

Sühreverdî, Ebû Hafs Şihâbüddîn Ömer b. Muhammed, Avârifu’l-Meârif, (Çev.: Dilaver 

Selvi), Semerkand Yayınları, İstanbul 2004. 

Sülün, Murat, Kur’an Bize Ne Diyor?, Ensar Yayınları, İstanbul 2020. 

________, “Kur’an’da Kitab Kavramı ve Kur’an Vahylerinin Kitaplaşması”, Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 15, İstanbul 1997, (53-120). 

________, “Makâm-ı Mahmûd Ayetine Farklı Bir Yaklaşım”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Yıl: 2009, Sayı: 50, (13-38). 

Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs, er-Risâle, (thk.: Ahmed Muhammed Şakir), 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut ts. 

Şâhin, Abdu’s-Sabûr, “Hz. Muhammed Okumayı ve Yazmayı Biliyor muydu?” (Çev.: 

Tayyar Altıkulaç), Diyanet İlmi Dergi, 12 (4), 1973, (195-200). 

Şavlı, Mehmet Reşat, İslam Düşüncesinde Hikmet Anlayışı, (Yayımlanmamış Doktora 

Tezi), Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum 2014. 

Şehristânî, Ebü’l-Feth Tâcüddîn Muhammed b. Abdilkerîm, Nihâyetü’l-İkdâm fî ʿİlmi’l-

Kelâm, (thk.: Ferid Ceyyûm), Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, Kahire t.y. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nihayetul-ikdam


279 
 

 

________, el-Milel ve’n-Nihal, (Çev.: Mustafa Öz), Litera Yayıncılık, İstanbul 2017. 

Şenferâ el-Ezdî, Sâbit b. Mâlik, Şerhü Şi’rü Şenferâ el-Ezdî, (thk.: Halid Abdurrauf el-

Cebr), Darü’l-Yenabi’, Amman 2004. 

Şen, Mustafa, “İsmet Sıfatının Kur’ân Yorumuna Etkisi”, EKEV Akademi Dergisi, Yıl: 

23 Sayı: 77 (Kış 2019), (297-322). 

Şen, Ziya, “Kur’an’da Ümmî Kavramı ve Hz. Peygamber’in Ümmîliği”, İslami İlimler 

Dergisi, Yıl: 1, Sayı: 2, Güz 2006, (203-218). 

Şimşek, M. Sait, Hayat Kaynağı Kur’ân Tefsiri I-V, Beyan Yayınları, İstanbul 2012. 

________, Kur’an’ın Ana Konuları, Beyan Yayınları, İstanbul 2017. 

Tabâtabâî, Muhammed Hüseyin b. Muhammed, el-Mîzân fî Tefsîru’l-Kur’ân I-XXI, 

Müessesetü’l-Alemi li’l-Matbûât, Beyrut 1998. 

Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr, Câmiü’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân I-XXVI, 

(thk.: Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türki), Dârü Hicr, Beyrut 2001. 

Tadik, Müjde, İsmet Sıfatı Bağlamında Peygamber Zellelerine İlişkin Ayetlere Fahreddin 

Razi’nin Yaklaşımı, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2009. 

Tâhir b. Âşûr, Muhammed, Tefsîrü’t-Tahrîr ve’t-Tenvîr I-XXX, Dârü’t-Tûnûsiyye, Tûnus 

1984. 

Tan, Bilal, Kur’an-ı Kerim’de Hikmet Kavramı, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sivas 1997. 

Tanrıverdi, Hasan, “İbn Haldûn’un Vahiy Anlayışı”, Uluslararası İbn Haldûn 

Sempozyumu, Çorum Belediyesi Kültür Yayınları, Ankara 2015, (213-248). 

Tarakçı, Muhammet, “Hristiyanlıkta Vahiy ve Peygamberlik” Vahiy ve Peygamberlik, 

(Ed.: Yusuf Şevki Yavuz), Kuramer Yayınları, İstanbul 2018. 

________, “Eski Kültürlerde ve Doğu Dinlerinde Vahiy ve Peygamberlik”, Vahiy ve 

Peygamberlik, (Ed.: Yusuf Şevki Yavuz), Kuramer Yayınları, İstanbul 2018. 

Teftâzânî, Sa’düddîn Mes’ûd b. Fahriddîn, Şerhü’l-Makâsıd I-V, (thk.: Abdurrahman 

Umeyra), Âlemü’l-Kütüb, Beyrut 1998. 



280 
 

 

________, Şerhü’l-Akâid, Mektebetü’l-Külliyyâti’l-Ezheriyye, Kahire 1987. 

Tehânevî, Muhammed Ali b. Ali b. Muhammed, Keşşafü Istılahâtu’l-Fünûn I-II, (thk.: 

Ali Dehruc), Mektebetü Lübnan, Beyrut ts. 

Terkan, Fehrullah, “Klasik Dönem İslam Felsefesinde Vahiy ve Peygamberlik”, Vahiy ve 

Peygamberlik, (Ed.: Yusuf Şevki Yavuz), Kuramer Yayınları, İstanbul 2018. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ, Sünen-i Tirmizî, Konya Kitapçılık, Konya 2007. 

Topaloğlu, Bekir-Yavuz, Yusuf Şevki-Çelebi, İlyas, İslam’da İnanç Esasları, Çamlıca 

Yayınları, İstanbul 2011. 

Topaloğlu, Bekir-Çelebi, İlyas, Kelam Terimleri Sözlüğü, İSAM Yayınları, Ankara 2019. 

Topaloğlu, Bekir, Kelam İlmi, Damla Yayınevi, İstanbul 2007. 

Topyay, Yusuf, “Vahiy Geleneğinde “Ruh” Kavramının Artzamanlı (Diachronic) 

Semantik İncelemesi”, Bayburt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1 (1), 

2015, (97-123). 

Tözluyurt, Mehmet, Allah İnsan İlişkisinin Aşamaları, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 

AÜSBE, Ankara 2014. 

Tural, Hüseyin, Arap Dilinde Ezdad, Ensar Yayınları, İstanbul 2011. 

Türcan, Galip, İmâmî Ehl-i Beyt Tanımının Dinî-Tarihî Temelleri, Marife, Yıl: 4, Sayı: 

3, Kış 2004, (55-72). 

Türk, Nurdoğan, Kur’an’da Kitap Kavramı, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Sakarya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sakarya 2001. 

Türkmen, Sabri, Kur’ân’ı Kerîm’de Anlam İncelikleri (Furûk Bağlamında), Çıra 

Akademi Yayınları, İstanbul 2017. 

Uludağ, Süleyman, Temel Tasavvufi Kavramlar, Ketebe Yayınları, İstanbul 2021. 

________, İslam’da İnanç Konuları ve İtikadî Mezhepler, Dergâh Yayınları, İstanbul 

2014. 

________, İslam’da Emir ve Yasakların Hikmeti, TDV Yayınları, Ankara 2018. 

________, “Âl-i Abâ”, DİA, İstanbul 1989, II, 306-307. 



281 
 

 

________, “Abes”, DİA, İstanbul 1988, I, 305. 

________, “Ruh”, DİA, Ankara 2018, XXXV, 192-193. 

________, “Sidretü’l-Müntehâ”, DİA, İstanbul 2009, XXXVII, 151-152. 

Uzun, Mustafa İsmet, “Sidretü’l-Müntehâ”, DİA, İstanbul 2009, XXXVII, 152-153. 

Uzun, Nihat, “Kur’an’da Üç Ağaç Türü Yahut Bazı Ayetlerin Anlamlarını Yeniden 

Düşünmek”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 11 (3), 2011, (133-164). 

Üsmendî, Ebü’l-Feth Alâüddîn es-Semerkandî, Lübâbü’l-Kelâm, (nşr.: M. Sait 

Özervarlı), TDV Yayınları, İstanbul 2019. 

Üzüm, İlyas, “Makâm-ı Mahmûd”, DİA, XXVII, 413-414. 

________, “Kitap”, DİA, Ankara 2002, XXVI, 121-122. 

Varol, Bahaüddin, Ehl-i Beyt-Kavramsal Boyut, Yediveren Yayınları, Konya 2004. 

________, “İslam Tarihinin İlk İki Asrında Ehl-i Beyt’e İdeolojik Yaklaşımlar”, Marife, 

Yıl: 4, Sayı: 3, Kış 2004, (73-92). 

Yar, Erkan, İnsanın Bütünlüğü Sorunu, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2016. 

Yaşaroğlu, M. Kâmil, “İsrâ Suresi”, DİA, İstanbul 2001, XXIII, 177-178. 

Yavuz, Adil, “Kisâ’ Hadisi Rivayetleri ve Ehl-i Beyt Kimliği”, Selçuk Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 19, Bahar 2005, (153-177). 

________, “Ehl-i Sünnet’e Göre Ehl-i Beyt’in Konumu -Sekaleyn Hadisi Üzerine Bir 

Değerlendirme-”, Marife, Yıl: 5, Sayı: 3, Kış 2005, (333-360). 

Yavuz, Salih Sabri, İslam Düşüncesinde Nübüvvet, Okur Akademi Yayınları, İstanbul 

2020. 

Yavuz, Yusuf Şevki, “Kelam’da Peygamberlik ve Vahiyle İlgili Kavramsal Çerçeve”, 

Vahiy ve Peygamberlik, (Ed.: Yusuf Şevki Yavuz), Kuramer Yayınları, İstanbul 

2018. 

________, “Hz. Muhammed’in Peygamberliği ve Son Peygamber Oluşu”, Vahiy ve 

Peygamberlik, (Ed.: Yusuf Şevki Yavuz), Kuramer Yayınları, İstanbul 2018. 



282 
 

 

________, “Kur’an ve Sünnet’te Vahiy”, Vahiy ve Peygamberlik, (Ed.: Yusuf Şevki 

Yavuz), Kuramer Yayınları, İstanbul 2018. 

________, “Peygamber”, DİA, İstanbul 2007, XXXIV, 257-262. 

________, “Nübüvvet”, DİA, İstanbul 2007, XXXIII, 279-285. 

________, “Şefaat”, DİA, İstanbul 2010, XXXVIII, 412-415. 

________, “Havâtır”, DİA, İstanbul 1997, XVI, 523-526. 

________, “Vahiy”, DİA, İstanbul 2012, XLII, 440-443. 

________, “Mehdi”, DİA, Ankara 2003, XXVIII, 371-374. 

________, “İlham”, DİA, İstanbul 2000, XXII, 98-100. 

________, “Ruh”, DİA, Ankara 2018, XXXV, 187-192. 

Yaz, Mustafa, Tefsirlerde Hikmet Kavramı, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

AÜSBE, Ankara 2000. 

Yiğit, İsmail, “Tevvâbîn”, DİA, İstanbul 2012, XLI, 49-50. 

________, “Muhtâr es-Sekafî”, DİA, Ankara 2020, XXXI, 54-55. 

Yörük, İsmail ve Şık, İsmail, “Kelam Açısından Hz. Peygamberin Ümmiliği”, Dini 

Araştırmalar Dergisi, 7 (19), 2004, (173-189). 

Yurdagür, Metin, “Hatm-i Nübüvvet”, DİA, İstanbul 1997, XVI, 477-478. 

Yüce, Mustafa, Ebu’l-Muîn en-Nesefî’de Bilgi Teorisi, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 

AÜSBE, Ankara 2007. 

Zemahşerî, Ebû’l-Kâsım Cârullah Mahmûd b. Ömer, Esâsü’l-Belâğa I-II, Dâru’l-

Kütübü’l-İlmiyye, (thk.: Muhammed Bâsil Uyûn Es-Sûd), Beyrut 1998. 

________, el-Keşşâf an Hakâiki Ğavâmizi’t-Tenzîl ve Uyûnu’l-Ekâvîl fî Vucûhu’t-Te’vîl 

I-VI, (thk.: Ş. Adil Ahmed Abdülmevcûd), Mektebetü’l-Ubeykan, Riyad 1998. 

Zülfikar, Hamza, Terim Sorunları ve Terim Yapma Yolları, TDK Yayınları, Ankara 2011. 

Watt, W. Montgomery, Kur’an’a Giriş, (Çev.: Süleyman Kalkan), Ankara Okulu 

Yayınları, Ankara 1998.  

https://www.kitapyurdu.com/yazar/w-montgomery-watt/11411.html


283 
 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Adı Soyadı Yusuf Kenan ATILGAN 

Doğum Yeri ve Tarihi  

Eğitim Durumu 

Lisans Öğrenimi Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Y. Lisans Öğrenimi 
Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

Bildiği Yabancı Diller Arapça 

Bilimsel Faaliyetleri  

İş Deneyimi 

Stajlar  

Projeler  

Çalıştığı Kurumlar  

İletişim  

E-Posta Adresi  

Tarih 09.06.2023 

 

 


