
1 
 

 

 جامعة آل البيت 

Al al-Bayt University 

فيها بين مدارس أهل السنة والجماعة في ضوء الأصول العقدية   المسائل العقدية المختلف

 المتفق عليها 

 ( دراسة مقارنة تحليلية )

Divergent Creed Issues Among the Schools of Ahl As-

Sunnah wa Al-Jama’ah in Light of Agreed-Upon Creedal 

Foundations (A Comparative Analytical Study) 

 الطالب إعداد

 أحمد فارس باغ يوسف 

 ( 2120105001الجامعي: ) الرقم 

 الدكتور إشراف

 شريف الخطيب د.  أ.

 

لية  من ك أصول الدين  تخصص  قدُمت هذه الرسالة استكمالاً لمتطلبات الحصول على درجة الماجستير في 

 الشريعة 

 جامعة آل البيت  /  كلية الدراسات العليا 

 م 2023/2022



2 
 

 

 

   

 

   

 

لِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَ تَفرَهقوُا     إِذْ   عَليَْكُمْ   اللَّهِ   نِعْمَتَ   واَذْكُروُا   ۚ  ﴿واَعْتَصِمُوا بحَِب ْ

شَفَ ا    عَلَى   وَكُنتُمْ   إخِْواَنً ا   بنِِعْمَتِهِ   فَ أصَْبَحْتُم   قُ لُوبِكُمْ   بيَْنَ   فَ ألَهفَ   أعَْدَاءً   كُنتُمْ 

ُ لَكُمْ آيَ اتِهِ لَعَلهكُمْ  كَذَ  ۚ  حُفْرةٍَ مِ نَ الن هارِ فَ أنَقذََكُم مِ نْهَا   لِكَ يُبيَِ نُ اللَّه

 ﴾ تَهْتَدُونَ 

 صدق الله العظيم 

﴾103سورة آل عمران الآية: ﴿   

 

 

 



3 
 

 

 جامعة آل البيت 

 كلية الدراسات العليا 

: تفويض   
 يوسف باغ  أنا  

أو الأشخاص عند    الهيئات،أو    المؤسسات،أو    للمكتبات،،  نسُخ من رسالتيافوض جامعة آل البيت بتزويد  

 طلبهم حسب التعليمات النافذة في الجامعة. 

 ............................  التوقيع: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 

 جامعة آل البيت 

 كلية الدراسات العليا 

 

 : التعهد
 الرقم الجامعي:   اسم الطالب  

 كلية:  تخصص:  

بأني قد التزمت بقوانين جامعة آل البيت وانظمتها وتعليماتها وقراراتها السارية المفعول المتعلقة بإعداد  أعُلنُ  

 رسائل الماجستير والدكتوراه عندما قمت شخصياً بإعداد رسالتي / اطروحتي بعنوان: 

 المتفق عليهاالمسائل العقدية المختلف فيها بين مدارس أهل السنة والجماعة في ضوء الأصول العقدية 

Divergent Creed Issues Among the Schools of Ahl As-Sunnah wa Al-

Jama’ah in Light of Agreed-Upon Creedal Foundations (A Comparative 

Analytical Study) 

وذلك بما ينسجم مع الأمانة العلمية المتعارف عليها في كتابة الرسائل والأطاريح العلمية. كما أنني أعُلن بأن  

أو كتب أو أبحاث أو أي منشورات علمية تم    أطارح رسالتي/ اطروحتي هذه غير منقولة أو مستلة من رسائل أو  

قدم فأنني اتحمل المسؤولية بأنواعها كافة فيما لو  نشرها أو تخزينها في أي وسيلة اعلامية، وتأسيساً على ما ت

تبين غير ذلك بما فيه حق مجلس العمداء في جامعة آل البيت بإلغاء قرار منحي الدرجة العلمية التي حصلت  

أو الطعن بأي    الاعتراض التظلم أو    الحق فيعليها وسحب شهادة التخرّج مني بعد صدورها دون أن يكون لي  

 رار الصادر عن مجلس العمداء بهذا الصدد.صورة كانت في الق

 التاريخ:   التوقيع ............................ 

 

 

 

 



5 
 

 

                                                  لجنة المناقشة التوقيع

 

......................................................... 

 مشرفًا رئيسيًا( ) الخطيب صالح   شريفأ.د. 

 العقيدة أستاذ

 جامعة آل البيت -أصول الدينقسم 

 

 

......................................................... 

 (عضو لجنة) ةبهجت عبد الرزاق الحباشنأ.د. 

 والأديان الإسلامية العقيدة أستاذ

 جامعة آل البيت - أصول الدينقسم 

 

 

......................................................... 

 عضو لجنة()الدومي  محمود محمد أ.د

 التفسير أستاذ

 جامعة آل البيت -أصول الدينقسم 

 

 

......................................................... 

 )عضو لجنة خارجيًا( العتوممحمد ليث صالح  أ.د.

 والفلسفة الإسلامية العقيدة أستاذ

 العالمية العلوم الإسلاميةجامعة  -أصول الدينقسم 

 

 

 

 

 

 

 قرار اللجنة      

 
مداالرسالة “نوقشت هذه   بين  فيها  المختلف  العقدية  العقدية  المسائل  الأصول  في ضوء  والجماعة  السنة  أهل  رس 

     22/08/2023 : بتاريخ" وأجُيزت المتفق عليها 

 



6 
 

 

 

 

 

 

 الإهداء

 الحبيب.  .... أبىقدوتي، ومثلي الأعلى في الحياة ، إلى أبي العطوف التفاني والإخلاص  إلى مثال 

إلى أمي الحنونة...... لا أجد كلمات يمكن أن تمنحها حقها، فهي ملحمة الحب وفرحة العمر، ومثال  

 أمي الفاضلة. ... .التفاني والعطاء

 .ومشاطري أفراحي، وأحزانيإلى إخوتي.... سندي، وعضدي، 

 وإلى جميع الأخلاء   إلى كل من دعا لي بالخير

 أهديكم ذلك العمل المتواضع. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 والتقدير  الشكر

 

أشكر الله عز وجل الذي أعانني بفضله على إتمام الرسالة، ولن أنسى أن أعبر عن شكري وتقديري  

 لوالديّ اللذين ساهما في تعليمي وبذلا جهدهما في ذلك. 

، فضيلة الأستاذ الدكتور شريف الخطيب، على  يموأود أن أعبر عن امتناني العميق لمشرفي الكر

كان بالفعل قدوة مشرقة للأخلاق الرفيعة، ونموذجًا حيًا للصدق الذي لا    ،حفظه الله  جهوده وإرشاده القيمّ 

 يشُوبه شائبة والإخلاص الذي لا يعرف الانحراف، والتواضع الذي يلهم الجميع. 

كل من قدم لي مساعدته في إتمام هذا البحث، أياً كانت تلك    أقدم شكري إلى أعضاء اللجنة وإلىو

 .لعميق المساهمة، وأعبر عن امتناني ا

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

 المحتويات  فهرس
 3 .......................................................................................................................... : تفويض

 4 ............................................................................................................................ : التعهد

 5 ....................................................................................................................... قرار اللجنة

 6 ............................................................................................................................ الإهداء 

 7 ................................................................................................................... الشكر والتقدير 

 8 ............................................................................................................... فهرس المحتويات 

Abstract ................................................................................................................... 12 

 14 .......................................................................................................................... ملخص 

 15 ......................................................................................................................... المقدمة 

 16 ............................................................................................................... مشكلة الدراسة: 

 16 ............................................................................................................... أهداف الدراسة: 

 17 ................................................................................................................ أهمية الدراسة:

 17 ................................................................................................................. حدود الدراسة: 

 18 ................................................................................................................... منهج البحث:

 18 ............................................................................................................. الدراسات السابقة: 

 20 ............................................................................................................... الفصل التمهيدي 

 21 ................................................................................................................... المبحث الأول 

 21 ....................................................................................... توضيح مصطلح أهل السنة والجماعة

 21 ...................................................................................................... تعريف المفردات لغة:

 24 ......................................................................................................... الجماعة اصطلاحا: 

 25 ......................................................................................... التعريف باعتبار تركيبه الإضافي:

 26 .................................................................................... ظهور مصطلح أهل السنة والجماعة:

 28 ........................................................................................ : رابعا: أسماء أهل السنة والجماعة

 30 .............................................................................................مكونات أهل السنة والجماعة: 

 32 ..................................................... خصائص أهل السنة والجماعة ككونها مذهبا تمثل معظم المسلمين: 

 36 ....................................................... المبحث الثاني: التعريف بالمدارس التي تمثل أهل السنة والجماعة

 37 ................................................................................... المطلب الأول: التعريف بالمدرسة السلفية

 37 ............................................................................................................. :تعريف السلفية

 37 ........................................................................................................................................ : تعريفها لغة

 37 ..................................................................................................... :تحقيق مفهوم السلفية

 39 ............................................................................................................................................ ملاحظة: 

 39 .......................................................................بروز المدرسة السلفية في تاريخ الفكر الإسلامي: 

 43 ................................................................................................................. خصائصهم: 

 44 ........................................................................................... منهج السلفية في اثبات العقائد: 



9 
 

 45 ................................................................................ رسة الأشعرية المطلب الثاني: التعريف بالمد

 45 .......................................................................................................... تأسيس المدرسة الأشعرية ونشأتها:

 47 .......................................................................................... هـ(:  324أبو الحسن الأشعري )

 47 ....................................................................................................................... ولادته وتاريخها ومكانها: 

 48 ............................................................................................................................ اعتزاله عن المعتزلة: 

 49 ................................................................................................................................... منهج الأشعري: 

 51 ......................................................................................................المدرسة بعد الأشعري 

 53 ............................................................................... المطلب الثالث: التعريف بالمدرسة الماتريدية

 53 ........................................................................................ هـ(:  333أبو منصور الماتريدي )

 54 ....................................................................................................................... منهجه

 55 ...................................................................................................نشأة المدرسة الماتريدية

 58 ................................................................................................................... الفصل الأول:

 58 .............................................................................. المسائل العقدية المختلف فيها وطبيعة الخلاف

 59 ..................................................................................................................... التمهيد: 

 60 ................................................................................................................ أسباب الخلاف في فروع العقيدة 

 61 .......................................................................... فيها في الإلهيات المبحث الأول: المسائل المختلف 

 61 ............................................................................................ :الاختلاف في الصفات الإلهية -1

 64 .......................................................................................... :الاختلاف في مدلول الصفات ثانيا:

 64 .................................................................................. الاختلاف في تقسيم الصفات الإلهية:ثالثا: 

 67 ........................................................................................... :الاختلاف في صفة الكلام خامسا:

 68 ................................................................................................................. : الخلاف تحليل

 69 .................................................................................................. :مكلفأول واجب على ال -2

 71 ................................................................................................................. : الخلاف تحليل

 71 ............................................................................................................ : الحسن والقبح -3

 73 ................................................................................................................. : الخلاف تحليل

 74 ............................................................................................................ : تعليل أفعال الله -4

 76 ................................................................................................................. : الخلاف تحليل

 76 ............................................................................................................. :حقيقة الإيمان -5

 79 ................................................................................................................. : الخلاف تحليل

 79 .................................................................................................. : زيادة الإيمان ونقصانها  -6

 80 ................................................................................................................. : الخلاف تحليل

 81 ..................................................................................................... :لإستثناء في الإيمانا -7

 83 ................................................................................................................. : الخلاف تحليل

 83 ........................................................... التكليف بما لا يطاق: هل يكلف الله العبد بما لا يقدر عليه؟: -8

 85 .............................................................................................................. : تحليل الموضوع



10 
 

 85 ................................................................................................. : خلق أفعال العباد والكسب-9

 88 ................................................................................................................. : الخلاف تحليل

 88 ............................................................................. : هل يجوز تخلف الوعيد في حق الله تعالى-10

 89 ................................................................................................................. : تحليل الخلاف

 90 .......................................................................... المبحث الثاني: المسائل المختلف فيها في النبوات 

 90 ........................................................................................................ : الرسل حكم ارسال -1

 91 ................................................................................................................. : تحليل الخلاف

 91 ..................................................................................................... : صفة العصمة للأنبياء-2

 93 ................................................................................................................. : تحليل الخلاف

 93 .............................................................................................................. :رسالة المرأة -3

 94 ................................................................................................................. : تحليل الخلاف

 94 ................................................................................................ : الفرق بين النبي والرسول -4

 95 ................................................................................................................. : تحليل الخلاف

 96 ....................................................................... لمبحث الثالث: المسائل المختلف فيها في السمعيات ا

 96 .......................................................................................... : حجية العقل في مسائل الاعتقاد -1

 100 ............................................................................................................... : الخلاف تحليل

 100 ....................................................................................................... : حجية خبر الواحد -2

 103 ............................................................................................................... : الخلاف تحليل

 103 ................................................................................................ : مصطلح القضاء والقدر -3

 104 ............................................................................................................... : تحليل الخلاف

 104 ................................................................................................................ : فناء النار  -4

 106 ............................................................................................................... : تحليل الخلاف

 107 ............................................................ المبحث الرابع: طبيعة المسائل الخلافية بين المدارس الثلاث

 113 .................................................... الفصل الثاني: الأصول العقدية المتفق عليها وسبب الاتفاق في ذلك 

 114 ................................................................................................................... التمهيد: 

 117 ...................................................................... المبحث الأول: المسائل المتفق فيها في الإلهيات 

 117 .............................................................................................................. : الإيمان بالله

 121 ...................................................................... ت المبحث الثاني: المسائل المتفق فيها في النبوا

 121 ................................................................................................................................... الإيمان بالرسل 

 123 ................................................................................................................................. الإيمان بالملائكة 

 124 .................................................................................................................................... الإيمان بالكتب 

 127 .................................................................... ات المبحث الثالث: المسائل المتفق فيها في السمعي

 127 .............................................................................................................................الإيمان باليوم الآخر 

 128 ..............................................................................الحياة البرزخية بعد الموت  -

 128 .................................................................................................................... سؤال القبر  -



11 
 

 128 ................................................................................................. عذاب القبر ونعيمه  -

 128 ........................................................................................................... البعث والنشور  -

 129 ......................................................................................................... علامات الساعة  -

 131 ............................................................................................................................. الصور  -

 131 ............................................................................................................................. الحشر  -

 131 .................................................................................................... العرض والحساب  -

 132 ............................................................................................................................الحوض  -

 132 ............................................................................................................................ الميزان  -

 132 ............................................................................................................................ الصراط  -

 133 ........................................................................................................................... الشفاعة  -

 133 ...............................................................................................................الجنة والنار  -

 134 .........................................................................................................................الإيمان بالقضاء والقدر 

 136 ...................................................... المبحث الرابع: طبيعة المسائل المتفق عليها بين المدارس الثلاث

 139 ............................................... تعتبر من أهل السنة والجماعة لاثالفصل الثالث: إثبات أن المدارس الث

 140 ........................................ ول: الأدلة العلمية على أن هذه المدارس تمثل أهل السنة والجماعة المبحث الأ

 146 ................................... المبحث الثاني: أقوال العلماء المنصفين من هذه المدارس في الحكم على أصحابها 

 149 .................................... المبحث الثالث: إثبات أن التفريق بين هذه المدارس هو نوع من التعصب المذموم

 149 ........................................................................................................... تعريف التعصب 

 151 .................................................................................................................................... صور التعصب 

 154 .................................................................................................................................... علاج التعصب 

 159 .......................................................................................................... الخاتمة والتوصيات 

 160 ......................................................................................................... المراجع والمصادر: 

 176 ................................................................ المواقع الإلكترونية على شبكة العنكبوتية )الإنترنت(: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

A Master Thesis By 

Student Name 

YUSUF BAG 

Supervisor: 

Prof. Dr.  SHERIFF EL HATTIP 

 

Department of USULUDDIN/ Aqedah, Al al-Bayt University, 2023 

Abstract 
 The study addresses the different theological issues among the 

schools of Ahl al-Sunnah wal-Jama'ah, the agreed-upon principles of 

creed, and aims to demonstrate that the three schools (Salafi, Ash'ari, and 

Maturidi) are all considered Ahl al-Sunnah wal-Jama'ah. The study 

emphasizes that fanaticism that may occur among the followers of these 

schools is condemned. 

 The study consists of an introduction, a preliminary chapter, three 

main chapters, and a conclusion. The preliminary chapter defines the 

concept of Ahl al-Sunnah and the three schools. 

 The first chapter discusses the different theological issues and 

categorizes them into four sections: theological issues related to the 

nature of God, prophets, scripture, and the nature of these issues 

themselves. 

 The second chapter addresses the agreed-upon principles of creed. 

The third chapter aims to prove that the three schools are considered Ahl 

al-Sunnah wal-Jama'ah based on scientific evidence, theopinions of 

scholars, and that distinguishing between them is condemned fanaticism 

unsupported by the leaders of these schools. 



13 
 

 

 One of the notable findings of the study is that the three schools are 

considered Ahl al-Sunnah wal-Jama'ah, and disagreements among them 

are differences in branches that do not touch the fundamentals of religion. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

 رسالة ماجستير قدُمت من قبل

 يوسف باغ 

 المشرف:

 د. شريف الخطيب أ. 

2023 ، جامعة آل البيت،الشريعةقسم   

 ملخص

والأصول العقدية    والجماعة،بين مدارس أهل السنة    فيها  الدراسة المسائل العقدية المختلف   تناولت  

سنة  ال  تعتبر من أهلوتهدف إلى إظهار أن المدارس الثلاث )السلفية والأشعرية والماتريدية(    ،المتفق عليها

 . وتركز بأن التعصب الذي قد يحدث بين أتباع هذه المدارس هو نوع من التعصب المذموم. والجماعة

من      الدراسة  وخاتمة  ، مقدمةتتكون  فصول،  وثلاثة  تمهيدي،    التمهيدي،الفصل    يتناول   . وفصل 

 تعريف مفهوم أهل السنة والمدارس الثلاث.   

إلى أربعة مباحث: المسائل المختلفة    قسمتها الأول المسائل العقدية المختلف فيها و  الفصل ويتناول   

 ا. مختلف فيهالوطبيعة هذه المسائل   ،والسمعيات  ،والنبوات  ،في الإلهيات 

والفصل الثالث يهدف لإثبات أن المدارس   . العقدية المتفق عليهاالفصل الثاني يتناول الأصول  و 

العلماء وأقوال  العلمية  بالأدلة  والجماعة  السنة  أهل  من  تعتبر  تعصب ،  الثلاث  يعتبر  بينهم  التفريق    ا وأن 

 .أئمة هذه المدارس ه مذموما ولا يؤيد 

  والخلاف   ،أهل السنة والجماعةمدارس الثلاث من  المن أبرز النتائج التي توصلت إليها الدراسة أن   

 .التفريق بينهم هو نوع من التعصب المذموم   وبالتالي، .بينهم هو خلاف في الفروع ولم يمس أصول الدين 

 

  

 

 



15 
 

 المقدمة 
 

 بسم الله الرحمن الرحيم 

من تبعه    وإلىالحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد الأمين وعلى آله وصحبه  

 بإحسان إلى يوم الدين. 

   : أما بعد 

الأنبياء عليهم السلام لترسيخ    أرسل اللهولهذا    الدين،من أهم الأسس التي يقوم عليها    هي   العقيدة

حدث تباين في الآراء والقضايا بين أفراد الأمة في    ذلك،ومع   .الإيمان والاعتقاد السليم في قلوب الناس

 .مسائلالبعض 

  ، الألسنةإلى جانب اختلاف    ،الناس بعقول ومدارك مختلفة  أن خلق  تعالى،من مقتضى إرادة الله  

الآراء   .والأفكار  ،والتصورات   ،والألوان تعدد  إلى  تؤدي  التنوعات  باختلاف    والأحكام،وهذه  وتختلف 

 . تعالىإن اختلاف مداركنا وعقولنا وما تثمره تلك المدارك والعقول هو أيضًا من آيات الله  .قائليها 

اختلاف مداركنا وعقولنا    لأن  الخالق،هذا التنوع الذي خلقه الله بين الناس يعكس حكمة وعظمة  

 .وحكمته في الخلق  تهوما يترتب عن ذلك من اختلاف في الآراء والاعتقادات هو دليل آخر على عظم 

 .مما يساهم في تطور الحضارات والثقافات   تصوره،وهذا الاختلاف يعطي الإنسانية غنى وتنوعًا لا يمكن  

قق أي منها لو أن البشر خلقوا سواسية في  إن أعمار الكون وازدهار الوجود وقيام الحياة لا يتح

 .وتطوير الحياة، وتحقيق النمو، والازدهار  ،إثراءكل شيء، فالتنوع والاختلاف هما يسهمان في 

ةً وَاحِدَةً ۖ وَلَا يزََالوُنَ مُخْتلَِفِينَ﴾   يقول الله تعالى في القرآن الكريم: وهذا  1﴿وَلوَْ شَاءَ رَبُّكَ لجََعلََ النَّاسَ أمَُّ

 .وهذا جزء من حكمته العليمة في الخلق ناس، يؤكد أن الله قد أراد التنوع والاختلاف بين ال

بل هو تعبير عن ثراء الفكر البشري وحرية الإنسان    ،ضعفاًإن تعدد الآراء والاعتقادات لا يعني  

أدى إلى  الذي  و  موجوداهذه الأمة ولا يزال    علماء  بين   حصل وإن الاختلاف الذي  .  في التفكير والاختيار 

 .  جزء من هذه الظاهرة الطبيعية  ، ظهور مدارس تنتسب للسلف الصالح

 

                                                                                                                                    
 118هود، آية رقم:  سورة  - 1



16 
 

س أصل من أصوله، بل كل مدرسة من هذه المدار في يكنإن هذا الخلاف لم يمس لب الدين ولم 

موجود    بل لا بد من فروعولا يمكن ذلك،    والعقيدة ليست كلها أصولا خضعت لهذه الأصول خضوعا تاما.  

 تحت هذه الأصول. 

بالرغم من حدوث خلافات بين العلماء المسلمين في بعض الفروع العقدية التي تتطلب الاجتهاد  

نظرًا لعدم وجود نص صريح، إلا أنهم تمكنوا من الحفاظ على الحدود والحفاظ على التفاهم والاحترام  

 بينهم. 

لاحترام المتبادل، ولكن في  لقد كانوا قدوة مشرّفة للمسلمين، خاصة أتباعهم، في التعامل الحميم وا

بعض الأحيان يمكن أن يتحول هذا التأثير الإيجابي إلى تأثير سلبي في المجتمع الإسلامي عندما ينحرف  

 كل مدرسة إلى العناد في الإصرار على رأيها. 

العقدية المختلف فيها بين مدارس أهل السنة والجماعة جاءت هذه الرسالة    معالجة المسائلولأهمية  

ابعنوان "   صول العقدية  لأالمسائل العقدية المختلف فيها بين مدارس أهل السنة والجماعة في ضوء 

سنة والجماعة وأبين أن الخلاف في هذه  وآمل أن أحقق في رسالتي تحقيق مفهوم أهل ال  "المتفق عليها

مما يجعل هذه المدارس الثلاث تدخل في مفهوم أهل السنة    ،في الفروع لا في الأصول  خلاف المدارس

 بينهم.  ويجعله أمرا مذموما  خطورة التعصب  يظهر و  والجماعة. 

 

 مشكلة الدراسة: 
 تظهر مشكلة الدراسة في الإجابة عن الأسئلة الآتية: 

 تندرج تحت هذا المفهوم؟  مدارسمقوماته؟ وأي  وما أهمما مفهوم أهل السنة والجماعة   .1

الموضوعات  .2 طبيعة  المجتمع    الأصولية   ما  في  الاتفاق  هذا  تأثير  وما  فيها؟  الاتفاق  وقع  التي 

 من فروع الدين أو من أصو له؟  هل تعتبرالإسلامي؟ وما أصل هذه الموضوعات؟  

و .3 السنة  أهل  مدارس  بين  حولها  الخلاف  وقع  التي  الموضوعات  هذا  ما  طبيعة  وما  الجماعة؟ 

 وهل تعتبر هذه المسائل من فروع الاعتقاد أو من أصولها؟  الخلاف؟

 هل السنة والجماعة؟ أهل الخلاف في فروع العقيدة مشروع أم أنه يخرج صاحبه من إطار  .4

 كيف نتمكن في الجمع بين الموضوعات المختلف فيها في ضوء الأصول المتفق عليها؟  .5

 الدراسة: أهداف 
 التي تندرج تحته  مدارسمفهوم أهل السنة والجماعة وبيان مقوماته وال توضيح .1



17 
 

 

 .والاتفاق  الخلاف حولها أثير  تحليل طبيعة الموضوعات التي .2

والنقاط التي اختلفوا فيها. وأن    أهل السنة والجماعةبيان الموضوعات التي اتفقت عليها مدارس   .3

 الاختلاف الذي وقع بينهم كان في فروع العقيدة وليس في أصولها القطعية 

تمثل  جميعا  الثلاث السلفية )أهل الحديث والأثر( والأشعرية والماتريدية أنها    دارسإثبات أن الم .4

أهل السنة الجماعة وأن التعصب الموجود بين بعض أتباعه تعصب مذموم ومما لا يؤيده    مذهب 

 .أئمة مذاهبهم 

ها لا يخرج صاحبه من مضمون أهل السنة  وأن الاختلاف في    ،بيان مشروعية الاجتهاد في العقيدة .5

 .والجماعة

   أهمية الدراسة:
  : تيفي الآ الدراسةهذه تتمثل أهمية 

الدراسة ستقدم إضافة علمية من خلال نتائج وبيانات حديثة جمعت حول    الأهمية النظرية:   أولا: 

والخلاف الحاصل بين مدارسه وحكم  فهم أصول اهل السنة والجماعة  مشكلة الدراسة، مما سيؤدي إلى  

 مشروعية هذا الخلاف. 

 . ميالدراسة على أرض الواقع ونتائجها المستفادة يمكن استغلالها في خدمة المجتمع الإسلا رتأثو

المسلمين    تعد   الواقعية:الأهمية    :ثانيا  شعوب  بين  المنتشرة  الاجتماعية  الأمراض  أمرًا  معالجة 

التعصب والتحذير منها، لأنها تتسبب في  ضرور ياً وواقعيًا. تتمحور الدراسة حول محاولة فهم ظاهرة 

يتم التأكيد على أهمية توعية الناس حول حقيقة هذه الظاهرة،  تقسيم المجتمعات المسلمة بدون أسباب حقيقية.  

تسامح بين الناس وتجنب  وال التواصل  وذلك للحد من انتشارها. في الوقت الحاضر، تزداد الحاجة إلى زيادة

 الانقسامات الدموية. 

 حدود الدراسة: 
المسائل العقدية المختلفة فيها، وتسليط  أهم  هذه الدراسة ستتناول تعريف مدارس أهل السنة الثلاث و

وفي النهاية، ستتم إضافة الأدلة  .  الأصول العقدية المتفق عليها، وبيان طبيعة هذه المسائل الضوء على  

أهل السنة والجماعة، وسيتم ذكر أقوال العلماء في ذلك، وأن   هي تمثلالعلمية التي تؤكد أن هذه المدارس 

 د بين بعض أتباع هذه المدارس هو تعصب مستنكر. وجوالتعصب الم

 



18 
 

 البحث:منهج 
 :استخدمت  ، حيث هذا الموضوع  في دراسة اتبعت منهج الاستقرائي والتحليلي والمقارن

و  والجماعة  السنة  أهل  مفهوم  البحث عن  في  الاستقرائي  العقدية  المنهج  وأيضًا  تحتهالمدارس   ،

 استخدمت هذا المنهج في دراسة القضايا المتفق عليها والخلافية في المسائل العقدية بين المدارس الثلاث. 

التحليليالأما    للفي    فاستخدمته  ، منهج  الأساسية  العناصر  بأسلوب    عنوانتفكيك  درستها  ثم  ومن 

قمت بتحليل ومناقشة أسباب اختلاف وبيان أوجه الاتفاق والاختلاف وأثر ذلك على  تفحيص ومتعمق حيث  

 . المجتمع الإسلامي 

 آراء المدارس بعضها ببعض، وبيان مصادرها.  ةمقارن استخدمته لالمنهج المقارن:  وأما

 الدراسات السابقة:
والأشعرية   السلفية  الثلاث  المدارس  في  الباحثين  قبل  من  العقدية  القضايا  وتوثيق  دراسة  تمت 

الموضوعات   بعض  بتحليل  أو  فردي  بشكل  منها  كل  مناقشة  تمت  بين  والماتريدية.  المقارنة  العقدية 

 المدرستين، أو بتحليل بعض المسائل المتعلقة بأبرز الشخصيات المنتسبة لهذه المدارس. 

  مقارنة و  في بحث مستقل  لكنني بعد البحث والتدقيق لم أجد بحثا مستقلا يتناول هذه المدارس الثلاث 

بينهم   العقدية  الخلافية  القضايا  المسائل  أن هناك    والأصولية.وتبيين طبيعة  كانإلا  لدراسات  تعلق  ت  ها 

 ، منها: بدراستي

مقارنة  :( والسلفيالأشعري    المذهبينبين   الخلافية المسائل) • تحليلية  استقرائية  ،  دراسة 

  طاهر العمري،د. محمد نبيل  بإشراف    الرواشدة،إعداد أحمد أيوب محمد    راه،رسالة دكتو

 . م ـ 2017جامعة العلوم الإسلامية العالمية، 

العقدية  قام الباحث بتعريف مدرستي السلفية والأشعرية، ثم بعد ذلك شرع في بيان مسائل  

مسائل العقدية في  ليتطرق ل  أن دون    والسمعيات الإلهيات    بعض مسائل  المختلف بينهما في

 طبيعة هذه المسائل المختلفة. أو بيان   والسمعيات   النبوات 

،  : عرض ونقد ( راء المعتزلة والأشاعرة والماتريدية من خلال دائرة المعارف الإسلاميةآ) •

رائد سعيد بني عبد  بإشراف د.    محمد عبد اللطيف إبراهيم مقدادي،رسالة دكتوراه، إعداد:  

 مـ،2020  جامعة اليرموك، الرحمان،

 دون المقارنة بينهم.  عن آراء كل من المعتزلة والأشعرية والماتريدية تحدث الباحث 



19 
 

كلية العلوم  -، جامعة تكريت منشور  بحث علمي ،  (المسائل العقدية التي يسوغ فيها الخلاف) •

 . إعداد: د. خيال صالح حمد ، الإسلامية

وأنواعه   الخلاف  عن  الباحث  السنة  تحدث  أهل  مدارس  بين  الحاصل  الخلاف  وطبيعة 

 والجماعة، بعد ذلك تحدث عن بعض المسائل المختلف فيها. 

جامعة آل البيت،  الناشر:  بحث علمي منشور،  ،  (مشروعية الاجتهاد في فروع العقيدة) •

في الدراسات الإسلامية، إعداد: د. شريف الشيخ صالح الخطيب،    المصدر: المجلة الأردنية

 مـ. 2006

ع والعقيدة وبيان مشروعية الاجتهاد في فروع  والفر والأصل  قام الباحث بتعريف الاجتهاد  

بأدلة   ال  وشرعيةعلمية  العقيدة  أقوال  ذكر  مسائل  وأخيرا  في  المخالف  حكم  في  علماء 

 ن تيمية في الاجتهاد في فروع الاعتقاد. اب سلامشيخ الإ ونظرية الاجتهاد في الاعتقاد 

قمت بتناول ظاهرة التعصب التي تحدث بين مدارس أهل السنة والجماعة،  في دراستي،  

تلك الدراسة  و   عليها.  توافقوا من خلال استعراض النقاط التي اختلفت فيها والنقاط التي

 جزء من دراستي.   هي

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 
 

 

 

 

 

 

 

 الفصل التمهيدي

 والجماعة والتعريف بمدارسهامفهوم أهل السنة  

 فيه مبحثان: 

 هل السنة والجماعةأمصطلح   توضيحالمبحث الأول: 

 السنة والجماعة  أهلالتعريف بالمدارس التي تمثل المبحث الثاني: 

 ثلاثة مطالب:  هوتحت

 الحديث والأثر(  أهلالتعريف بالمدرسة السلفية )المطلب الأول: 

 التعريف بالمدرسة الأشعرية المطلب الثاني: 

 التعريف بالمدرسة الماتريدية المطلب الثالث: 

 

 

 



21 
 

 المبحث الأول 

 السنة والجماعة  أهلمصطلح  توضيح

وكلمة "السنة"    مضافة،" وهي  أهلالسنة والجماعة" من ثلاث كلمات؛ كلمة "  أهليتكون مصطلح "

سنقوم أولاً بتعريف هذا المصطلح   .وكلمة "الجماعة" وهي عطف على المضاف إليه  إليها،وهي مضاف  

  . سنقوم بتعريفه من خلال تركيبه الإضافي ثم  . كلماتهمن خلال تعريف معنى 

 : لغة  لمفرداتتعريف ا

 تعريف السنة لغة:  

الطريـق  السنة في الأصل مأخوذة من  السيرة والطريقة:  و  1والوجـه والقـصد   السنن، وهو  هي: 

الطريقة، فسنة  قال الآمدي: السنة في اللغة:   2حسنة كانت أو قبيحة، وهي مأخوذة من السنن وهي الطريق. 

  .3كل أحد ما عهدت منه المحافظة عليه والإكثار منه، سواء كان ذلك من الأمور الحميدة أو غيرها 

 :سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم سيرته. قال الهذيليف ، السنة السيرةن معاني وم

 4فلا تجزعن من سيرة أنت سرتها … فأول راضٍ سنة من يسيرها  

 5. ةنَّة الله: أحكامه وأمره ونهيه، وسننها الله للناس: بينها. وسن الله سنة أي: بين طريق قويمس

 تعريفها اصطلاحا:  

  ، واعتقاد   ، علمالتي كان عليها الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه في    هي الهدي والطريقة  

نتبعها ونحمد    . وعمل  ، وقول التي يجب علينا أن  يشمل الهدي سنن   .ها وننتقد من يخالفهاأهلإنها السنة 

 . 6ويطُلق أيضًا على ما يقابل البدعة والاعتقادات،العبادات 

ثم إن السنة بعد ذلك لها معان اصطلاحية متعددة بحسب الفن الذي ترد فيه، فالسنة عند الفقهاء  

   العقيدة.  الأصوليين وعلماءغيرها عند المحدثين، غيرها عند 

                                                                                                                                    
  - الطبعة: الثالثة    بيـروت  -دار صـادر    الناشرلسان العرب،    ، ابـن منظـور الأنـصاري  جمال الدين علـى، أبـو الفـضل،  بن  محمـد بـن مكـرم    - 1

 (226ص   13هـ، )ج ١٤١٤

،  العرقسُوسي بإشراف: محمد نعيم    : مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة تحقيق،  المحيطالقاموس    ،الفيروزآباديأبو طاهر محمد بن يعقوب    دين  -2

 1559-1557ص ،م ٢٠٠٥ -هـ  ١٤٢٦الطبعة: الثامنة، ،  لبنان – الناشر: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت 
الناشر:   قدم له: الأستاذ الدكتور إحسان عباس ، محمد شاكر تحقيق: أحمد ، الإحكام في أصول  الآمدي، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم - 3

 (169ص    1ج، )دار الآفاق الجديدة، بيروت 

عام النشر:    الناشر: دار الفكر، المحقق: عبد السلام محمد هارون  معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي،    ، أبو الحسين   -4

  (60-61ص  3)ج م.١٩٧٩ -هـ ١٣٩٩
 (281و  280/ 7)، لسان العرب، ابن منظور - 5
 13هـ، ص 1412سعودية، -ر الوطن للنشر والتوزيع، الرياض، دابن عبد الكريم العقل، مباحث في عقيدة أهل السنة والجماعة د. ناصر ينظر:  - 6

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D8%A8%D9%86_%D9%85%D9%86%D8%B8%D9%88%D8%B1


22 
 

 المعاني التي تطلق عليها السنة: 

الشريعة - السنة عمومًا على  العام  شيخ الإسلام  وقد أشار    ،تطلق كلمة  المعنى  إلى  ابن تيمية 

 1  له.وهي ما شرعه الله ورسو  ،شريعةال فبين أن السنة هي للسنة 

يقصد بها ما أمر به    ، وعندما يطُلق مصطلح "السنة" في الشرعتطلق على ما يقابل القرآن،   -

والذي لم يذُكر بشكل    ،وما دعا إليه من قول وفعل  عنه، وما نهى  ،  النبي صلى الله عليه وسلم

 2  .ولهذا يقُال في أدلة الشرع: القرآن والحديث  .صريح في القرآن العزيز 

فلان على  ":  فيقال  ،طلق في المقابلة للبدعةت  أكد الشاطبي على أنها  تطلق على ما يقابل البدعة، -

سواء كان ذلك مبينًا في الكتاب أم    ،إذا عمل وفقًا لما عليه النبي صلى الله عليه وسلم   " السنة

 3. لا

،  قولا  سواء كان النبي صلى الله عليه وسلم    كل ما وصل إلينا من  طلق السنة عند المحدثين:ت -

 4. قبل البعثة أو بعدها  ذلك  ، أو صفة خلقية، أو خُلقية سواء كانا، أو تقريرأو فعلا

فإنه    ،ما يثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم ولم يكن ملزمًا  كل  السنة عند الفقهاء: وتطلق   -

ما يثُاب على   ويعرف بأنها  .يعُتبر الطريقة المتبعة في الدين دون أن يكون مفروضًا أو ملزمًا 

ولكن لا يكون عرضة    ، أي أنه قد يتلقى الثواب للقيام بهذا الفعل  ا،ولا يعُاقَب على تركه  افعله

     5.للعقاب عند تركه

سواء كان قولا أو فعلا  ما صدر عن الرسول صلى الله عليه وسلم    كل  : وتطلق عند الأصوليين -

 6. أو تقريرا 

الثاني   معنيين:  عندهم على  الاعتقاد، وهي  عند علماء  معناها  هنا  يعنينا  متفرع عن  لكن  منهما 

 .الأول، ومتأخر عنه

في اصطلاح السلف، وهو: ما كان عليه النبي صلى   السنة  فالأول هو الأصل في إطلاق مصطلح 

 .7وكل ما جاء به مطلقًا   ،والهدي ،الله عليه وسلم من العلم والعمل

                                                                                                                                    
: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف  ، الناشرقاسم جمع وترتيب: عبد الرحمن بن محمد بن    ، مجموع الفتاوى، شيخ الإسلام أحمد بن تيمية  :ينظر - 1

 ( 358ص  3.  )جم ٢٠٠٤ -هـ  ١٤٢٥عام النشر:   السعودية –المدينة المنورة   -الشريف 
 24، الطبعة الأولى، ص  المؤسسة السعودية بمصرالناشر: مطبعة المدني  ،  علم أصول الفقه وخلاصة تاريخ التشريع ،  عبد الوهاب خلاف ينظر:    - 2
مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن عفان، الطبعة    الموافقات، تحقيق: أبو عبيدة   ، لخمي الغرناطي بن محمد الإبراهيم، بن موسى  الشاطبي،  ينظر:    - 3

 ( 5-4ص 4)جمـ،  1997الأولى، 
- بيروت-الناشر: دار الكتب العلمية  ،  قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث ،  محمد جمال الدين بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق القاسمي:  ينظر  - 4

 38-35مـ، ص  2001الطبعة الأولى، ، بنانل
  دار الخراز  ، أصول الفقه على منهج أهل الحديث  ، زكريا بن غلام قادر الباكستاني   ، 127ص    1لآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، ج:  ينظر- 5

 147، ص  م٢٠٠٢-هـ١٤٢٣الطبعة: الطبعة الاولى 
 169ص   1الإحكام في أصول الأحكام، جالآمدي،  ينظر:  - 6
 15ص      م٢٠٠٦  -هـ١٤٢٧الثانية   الطبعة ، مبادئ ومقدمات علم التوحيد عند أهل السنة والجماعة   - طريق الهداية   ، الطبعة محمد يسري   : ينظر  -7



23 
 

ويذم من خالفها هي سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم    ،هاأهلويحمد    ،إن السنة التي يجب اتباعها

يتم تحديد هذه السنة عن طريق معرفة أحاديث النبي صلى   .في أمور الاعتقاد والعبادات وسائر أمور الدين 

 1.وكذلك من خلال ما تركه من توجيهات وتعاليم   ،سواءً في أقواله أو أفعاله   عنه،الصحيحة  الله عليه وسلم  

 2ويشهد لهذا المعنى حديث أنس بن مالك رضي الله عنه، وفيه: "فمن رغب عن سنتي فليس مني" 

حيث أطلق السلف مصطلح   .فيقصد به العقيدة الصحيحة الثابتة بالكتاب والسنة   الثاني،أما الإطلاق  

الدين، وفرائض   الدين، وعلى هذا    الاعتقاد، وأمور    الإسلام، "السنة" على أصول  القطعية في  والأحكام 

 3. جرى لدى الإمام أحمد وغيره من الأئمة تصنيف كتب الاعتقاد باسم السنة 

في مسائل الإيمان    الاعتقادات، خاصًةفإن السنة تطلق عندهم على ما يسلم من الشبهات في    وعليه،

 4.القدر وفضائل الصحابة  كما تشمل أيضًا مسائل .بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر 

ابن رجب: "وكثير من العلماء المتأخرين يخص السنة بما يتعلق بالاعتقاد؛ لأنها أصل الدين،    يقول 

 5والمخالف فيها على خطر عظيم" 

ن السنة تعتبر من مصادر  إ  ،ويلاحظ في سبب هذا الإطلاق والاصطلاح الاعتقادي للفظ "السنة"

للعقيدة   الاعتقا  الصحيحة، التلقي  أحكام  تثبيت  يتم  خلالها  مذهب   د.ومن  قيل  فالمراد:    أهلفإذا  السنة، 

 6معتقداتهم وأقوالهم في أصول الدين. 

مما يشهد لهذا المعنى قول سفيان بن عيينة: "السنة عشرة، فمن كن فيه فقد استكمل السنة، ومن  

منها   والميزان،  ترك  والشفاعة،  والحوض،  وعمر،  بكر  أبي  وتقديم  القدر،  إثبات  السنة:  ترك  فقد  شيئا 

والصراط، والإيمان قول وعمل، والقرآن كلام الله، وعذاب القبر، والبعث يوم القيامة، ولا تقطعوا بالشهادة  

 7على مسلم" 

                                                                                                                                    
 ( 3/378ابن تيمية، مجموع الفتاوى، ): ينظر - 1
 ه 1401"  رقم الحديث: في صحيحه، باب النكاح،  "، ومسلم5063"   قم الحديث:ر ترغيب في النكاح، في صححه، باب ال   رواه البخاري -2
 61 ص محمد يسري، طريق الهداية، : ينظر-3
  ،كشف الكربة في وصف أهل الغربة   ،زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب بن الحسن، السَلامي، البغدادي، ثم الدمشقي، الحنبلي  :ينظر- 4

 28-27، ص م ٢٠٠٣ -هـ  ١٤٢٤: الثانية، الطبعة والنشرالناشر: الفاروق الحديثة للطباعة ،  تحقيق: أبي مصعب طلعت بن فؤاد الحلواني
  ، إبراهيم باجس  -المحقق: شعيب الأرناؤوط  ، جامع العلوم والحكم زين الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين البغدادي    رجب الحنبلي،ابن  - 5

 "120/ 2" م  ١٩٩٧ -هـ  ١٤١٧الطبعة: السابعة،  بيروت، -لناشر: مؤسسة الرسالة 
 71 السنة، صوحيد عند أهل  مبادئ ومقدمات علم الت - طريق الهداية : محمد يسري،  ينظر - 6
تحقيق: أحمد بن سعد بن حمدان    ، شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، هبة الله بن الحسن بن منصور الطبري الرازي اللالكائي  ، أبو القاسم  - 7

 (156، 155/ 1) ، م٢٠٠٣هـ / ١٤٢٣الطبعة: الثامنة،  السعودية  –الناشر: دار طيبة  الغامدي



24 
 

ن أقوال وأفعال  ليه وسلم م عالنبي صلى الله    ما وصل إلينا من   كل  إن السنة هي  خلاصة التعريف: 

 في تبني الأحكام العقدية  البدع   الانحراف إلى الآثار دون    يتبعون لهذه السنة هم الذين    أهل . فصحيحة  مؤكدة

   .البدع  أهل من أن يكونوا من  هذه الميزة   وتحفظهم  تميزون الميزة ت بهذه 

 تعريف الجماعة لغة: : نياثا

اجتماعا وجماعة، وصارت لفظة الجماعة تطلق على القوم  الجماعة: اسم مصدر اجتمع يجتمع  

من  سواء كانت    الكثيرة   عالجمو   وهي   1. المجتمعين بالنقل، حتى صارت حقيقة عرفية في القوم المجتمعين

 2. هدف واحد   م من النَّاس يجمعه ومجموعةالنبات  وأ  الشجر أو  البشر

الذين يجمعهم هدف مشترك  ظلف  الجماعة: أن   إذا كان   .مشترك يشير إلى مجموعة من الأفراد 

 .أما إذا كان اجتماعهم إراديًا فيكون ذلك الاجتماع المنظم  ،فإنه يشُبه الجموع الحيوانية  تلقائيًا،اجتماعهم  

 3.ماعة العملأي ج  مثل فرق العمل  الفوج، وقد يستخدم لفظ الجماعة أيضًا للإشارة إلى الزمرة أو الفرقة أو  

 : اصطلاحا الجماعة

 :ورد الأقوال إلى أربعة أقوال هي   ،4حول مفهوم الجماعة عن الطبري،قام ابن حجر بنقل الأقوال  

 .الإسلام أهل السواد الأعظم من  -

 .أئمة العلماء المجتهدين المتبعين لمنهج الفرقة الناجية-

 .الصحابة على وجه الخصوص  -

 .المجتمعون على أمير شرعي  -

  5الإسلام.  أهلوكذا قال الشاطبي، وزاد قولا خامسا وهو جماعة 

: وبمحاولة الجمع والتوفيق بين هذه الأقوال المتعددة، يلاحظ أن جملة هذه المعاني تؤول إلى معنيين اثنين  

وينبغي الالتزام بالمذهب الحق والسير على منهاج    ، وتجنب الابتداعالحق    أهل مطالبون باتباع   -1

العلم    أهلو  الصحابة،معنى الجماعة يفُسر بأنه يشمل   .عليه وسلم وأصحابه   الله الرسول صلى  

   . النبي وأصحابه عليه  وكلها تعود إلى ما كان  .والسواد الأعظم   ،الإجماعو ،والحديث 

                                                                                                                                    
   (361- 355/ 2) ، لسان العربابن منظر،  -1
الطبعة: الثانية ]كُتبتَْ مقدمتهُا   الناشر: مجمع اللغة العربية بالقاهرة  135 ، المعجم الوسيط ،  من اللغويين بمجمع اللغة العربية بالقاهرة  ينظر: نخبة  - 2

 (1/135) ، [ م ١٩٧٢هـ =  ١٣٩٢
 ( 1/406) ، هـ1982 بيروت  لبناني دار الكتاب ال ، الفلسفيلمعجم اد. جميل صليبا،  ينظر:  - 3
 ( 37/ 13)هـ، ١٣٧٩بيروت،  -الناشر: دار المعرفة  ،فتح الباري، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني  - 4
الطبعة:    ابن عفان، السعوديةالناشر: دار    تحقيق: سليم بن عيد الهلالي،  الاعتصام ، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي  الشاطبي، ينظر:     -5

 (263/ 2) ، م١٩٩٢ -هـ ١٤١٢الأولى، 



25 
 

تزام بهذه الجماعة ويمنعوا من الخروج عليها  المجتمعون على أمير وفقًا للشريعة يجب عليهم الال  -2

 .1هذا المعنى له جوانب سياسية ويحظى بتأييد من النصوص الشرعية  .وعلى أ ميرها

 2. العلم أهلوهذا ما رجحه جمع من 

 :الإضافيالتعريف باعتبار تركيبه  

نوضح معنى هذه المصطلح بتركيبه الإضافي وكونه  بعد أن بينا معنى كل كلمة على حدة علينا أن  

 لعامة المسلمين.  ا علما خاص

 :السنة والجماعة يعنى به أهل فإن مصطلح 

السنة؛    أهل هم الذين تمسكوا بالسنة واجتمعوا عليها دون أن يلتفتوا إلى غيرها، ولذلك سُموا ب 

 .عليها الجماعة؛ لأنهم يجتمعون    أهل بسبب تمسكهم بها، وسُموا ب 

تيمية    وصف  وسلم   سنة ال   أهل ابن  عليه  الله  صلى  رسوله  وسنة  الله  بكتاب  يلتزمون  ،  بأنهم 

 3.المهاجرين والأنصار والذين تبعوهم بإحسان السابقين من  ويتبعون منهج  

السنة والجماعة: المتمسكون بكتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه    أهل وهم  ويقول ابن كثير: "

 4كان عليه الصدر الأول من الصحابة والتابعين، وأئمة المسلمين في قديم الدهر وحديثه" وسلم، وبما 

فهم الذين اجتمعوا على السنة وأجمعوا عليها، واجتمعوا على الحق وعلى أئمتهم فجاء اسمهم  "

 .5السنة والجماعة" أهلووصفهم مركبا من 

نهم هو أنهم يتبعون سنة الرسول صلى  من خلال تعريفات العلماء يتضح لنا أن القاسم المشترك بي 

 الله عليه وسلم ويجتمعون حول هذا الهدي المبارك. لذلك سموا بهذا الاسم. 

السنة والجماعة نسلط الضوء على أول ظهورها    أهل سرد أقوال العلماء في تعريف مصطلح    بعد 

 .  ونشأتها 

 

 

                                                                                                                                    
 12ص ، مبادئ ومقدمات علم التوحيد عند أهل السنة والجماعة  - الهداية  طريقيسري،   ينظر: محمد  -1
 "37/  13" الباري،فتح حجر،   ابنو"، 265-260/  2الاعتصام “الشاطبي،  : ينظر  -2
 ( 3/375الفتاوى، )ابن تيمية، مجموع ينظر:  - 3
الناشر: دار الكتب    لمحقق: محمد حسين شمس الدين،  القرآن العظيم  تفسير،  الدمشقي أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم    - 4

 ( 434/ 3)، ه ـ ١٤١٩ -الطبعة: الأولى  بيروت  –العلمية، منشورات محمد علي بيضون  
 22ص،  التوحيد عند أهل السنة والجماعةمبادئ ومقدمات علم محمد يسري،  5



26 
 

 :السنة والجماعة أهلمصطلح ظهور 
 

والجماعة هم الامتداد الطبيعي للمسلمين الأوائل الذين تركهم النبي صلى الله  السنة   أهل لا شك أن 

السنة والجماعة بنفس    هللأ ومن المهم أن نلاحظ أنه لا يمكن تحديد بداية   .هم راضٍ عليه وسلم وهو عن

 1. .فرق الأخرىالطريقة التي نحدد بها بداية ال

  بعد   كثيرة  أحداث   وقعت   ث حي  الجماعة.  أهل السنة والجماعة عبارة    أهل ظهر أولا من مصطلح  

لفتن حتى آخر ست  وعثمان رضي الله عنهم جميعا كانت سالمة من اخلافة أبي بكر وعمر  ،وفاة النبي صلى الله عليه وسلم

عامًا على وفاته صلى الله عليه وسلم،  ثلاثين  ما لا يزيد   الرغم من مرور  على فإنه    عنه. سنوات لخلافة عثمان رضي الله  

مشاكل طويلة الأمد تتطور في النهاية   وجد الصحابة أنفسهم في كثير من المشاكل التي كان عليهم حلها. 

نتائج التي  لكن ال  المشاكلنحن لن نتعرض لهذه     2المشاكل السياسية وغيرها.   .فين وجمل صإلى حروب  

   .هي المهم   أنتجتها

لأول مرة في المجال الاجتماعي مع    الجماعة  أهلتتوافق الفترة الزمنية التي ذكرت فيها عبارة  

  هذه السنوات. أعلن العام الذي وصل فيه معاوية إلى السلطة بأخذ البيعة من الجميع ولو كرها بعام الجماعة. 

 3. " الجماعة عام  فسُمّي ذلك العام   - معاوية-كون الأمة قد أجمعت على بيعته "

و  صارت لذلك،   الاتحاد  مركز  في  الذين    الناس السياسة  أولئك  وكان  حولها.  اجتماعياً  متماسك 

أرضية الاستقطاب تحت أسماء أهل الجماعة وأهل  عارضوا هذه الوحدة يعُرفون بأهل الفرقة. وظهرت  

 البدعة. 

  ، عد انتشار الفتن ب  ،فهي في نهاية القرن الأول للهجرة  ،أرضية آخر للاستقطاب  يتبع ذلك سبب 

قارننا هذا التوتر بالسابق سنجد أن هذا  إذا  .  4البدعة   أهلالسنة و  أهلظهرت انتماءات جديدة على شكل  

 . ا توتر ديني وليس سياسي

اللواتي تجلب المشاكل وجديدة   في الوقت نفسه، واجه المسلمون ثقافات وتقاليد وديانات مختلفة  

 . للدين مجال الإشكالتوسع و الجديدة معهم 

                                                                                                                                    
 281م، ص   1997،  13: مصطفى الشكعة، إسلام بلا مذهب، دار المصرية اللبنانية، طينظر - 1
الناشر: دار    المحقق: د. أكرم ضياء العمري  ،تاريخ خليفة بن خياط   ،عمرو خليفة بن خياط بن خليفة الشيباني العصفري البصري  أبو :  ينظر  - 2

المحقق: أكرم   ، المعرفة والتاريخ ، بو يوسف يعقوب بن سفيان الفسوي أ ، 168 ، ص١٣٩٧الطبعة: الثانية،  ، بيروت  دمشق،  -مؤسسة الرسالة  القلم، 

  ١٩٧٤  -هـ    ١٣٩٣الطبعة: ]الأولى للمحقق[    بغداد   –الناشر: مطبعة الإرشاد    إصدار: رئاسة ديوان الأوقاف، بالجمهورية العراقية   العمريضياء  
   (310ص  3ج) ، م
الأولى،  الطبعة: /  بيروت   –الناشر: المطبعة الكاثوليكية  المحقق: ألبرت يوسف كنعان ، الطبري تكملة تاريخ   ، إمام أبي جعفر بن جرير الطبري  - 3

 ( 53ص  4ج) ١٩٥٨م، 
 178ص   2، ج: ابن تيمية، منهاج السنة ينظر - 4



27 
 

الناس يبنون كلماتهم على    . وبدأتوثيق الاداعات في مثل هذه البيئة، فإن المشكلة الأساسية هي  

 الأحاديث النبوية أو يدعون معتقداتهم مستندا إلى أقوال النبي صلى الله عليه وسلم لذلك ظهر الكذب في الإسناد.  

يقول    قبل قبولهم لأي حديث كانوا يسألون عن رحاله.  ،فبدأ المسلمون يهتمون إلى الإسناد أكثر

وقعت الفِتنةُ فسُئل عن إسناد الحديث لِينُْظَرَ    كانوا لا يسَألون عن إسناد الحديث، حتى "سِيرين:  محمد بن  

حفظ الإسناد الأحاديث من   1" البدعة ترُِك حديثهُ.  أهل السنة أخُِذ بحديثه، ومَن كان مِن    أهل مَن كان مِن  

 . حيث منع الناس التحدث بدون ذكر الرواة ، وقوع الوضع فيها

 2. "كلَّ ما شاءلولا الإسنادُ لقال كلُّ مَن شاء ":  ابن مبارك  يقول 

 تم جمع الحديث وتدوينه.   بن عبد العزيز  بتشجيعات من عمرو

بن  عمرُ  حدثنا عبد الله بن معاوية، حدثنا عبد العزيز القِسْمِلي، حدثنا عبد الله بن دينار قال: كتب  

فاكتبُوه، فإنيِّ خِفْتُ دُروسَ العِلْم،    -   صلى الله عليه وسلم  - وا ما كان مِن حديثِ رسول الله  ينظرالمدينة:    أهل العزيز إلى  عبد  

 3وذَهابَ العلُمَاء. 

جعلت السنة في المركز في التعامل    . وهكذا، بدأ حل المشاكل التي حدثت على أساس السنة النبوية 

قدم لنا هذا إطارًا جديدًا من    البدعة.  أهل طلق على الباقين الخارجين عن هذا الانتماء اسم أومع المشاكل. 

 البدعة.  أهل المخالف ب والسنة   أهلنتماء وهو الا

( وهو من علماء القرن الثاني الهجري قوله " استوصوا  ـه161سفيان الثوري )ت الوقد ثبت عن   

  ، (" إن لله عبادا يحيى بهم البلاد ـه187وأيضا يقول فضيل بن عياض )ت    4السنة خيرا فإنهم غرباء"  أهل ب

 5ومن كان يعقل ما يدخل جوفه من حله كان من حزب الله"   ،وهم أصحاب السنة

: "عليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين  صلى الله عليه وسلم السنة"؛ لأنهم متبعون لحديث النبي  أهل فهم "

يوم  ، وتلقاه عنهم التابعون ثم تابعوهم إلى  صلى الله عليه وسلم"فالسنة هي ما تلقاه الصحابة عن رسول الله   6من بعدي". 

 .7القيامة" 

                                                                                                                                    
 ( من طريق إسماعيل بن زكريا به 15/ 1)، 24 :لحديثرقم ا "،صحيحه، باب في " أن الإسناد من الدين أخرجه مسلم في مقدمة  - 1
 ( 15/ 1)  26حديث رقم:  ، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم بني الإسلام على خمس، أخرجه مسلم في مقدمة »الصحيح« - 2
(، وأبو نعيم في »أخبار 190/  2(، وأبو الشيخ في »طبقات المحدثين بأصبهان« )505(، والدارمي في »سننه« )100أخرجه البخاري )قبل رقم    - 3

 ( كلهم من طريق عبد العزيز بن مسلم القسملي 106(، والخطيب في »تقييد العلم« )ص: 366/ 1أصبهان« )
 119\1شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة - 4
 المرجع السابق  - 5
" من حديث العرباض بن  329"، والحاكم " 2676"، والترمذي " 4607"، وأبو داود " 44"، وابن ماجه " 95"، والدارمي " 16692رواه أحمد "  - 6

سارية رضي الله عنه، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح، وصححه الحاكم، وقال: على شرط الشيخين، وصححه الشيخ الألباني في صحيح  

 "4369" الجامع  
 "358/ 3مجموع الفتاوى "  ابن تيمية، - 7



28 
 

الجماعة"؛ لأنهم يعتبرون الكتاب والسنة والإجماع مصادر معصومة من الضلال، فبها    أهلوهم "

يأخذون، وعليها يعتمدون، ثم هم بعد ذلك مع أئمتهم مجتمعون، وبواجب الأمر بالمعروف والنهي عن  

ن، يجتمعون على السنة والاتباع،  آمرون ومجاهدو  - فجارًا أو أبرارا-المنكر قائمون، وبالجهاد مع أئمتهم  

 1. والبعد عن الفرقة والابتداع، فهم أحق بالجماعة التي من تعلق بها نجا 

 .ألسنة العلماء حتى عصرنا هذا ىعل  متداولا السنة  أهلاستمر مصطلح 

جمهور    ى علعلما  ته بجعله  لاهذا المصطلح في مقا   ه( 330)ت شعري  الأ استخدم الإمام أبو الحسن  

حكاية جملة قول أصحاب   هذه   لا" السنة وأصحاب الحديث قائ  أهلوذلك في معرض الحديث عن عقائد  الأمة  

 .2"  السنة  أهل الحديث و

)ت  الماتريدي  منصور  أبو  الإمام  مصطلح  333واستخدم  موسوعته   أهلهـ(  فسمى   السنة، 

 . السنة أهلللقرآن الكريم تأويلات  التفسيرية

السنة علما على أتباعهما    أهلوبعد هذين الإمامين الجليلين صار مصطلح  واستمر الحال هكذا  

 .3الحديث  هل لأ  وعلى من وافق

 : والجماعة  السنة أهلأسماء رابعا: 

 :  الجماعة -1

  مقرونة بالجماعة كما أن البدعة مقرونة بالفرقة. والجماعة أخذا من السنة الأصل عندهم    أهلإن  

، وكذلك  السنة موصوفون بالاجتماع على أصول الدين  أهل الاجتماع، وهو الاتفاق، وضده الاختلاف، ف

  4بالاجتماع على أئمة الدين وولاة الأمر. 

   السنة: أهل   -2

،  -صلى الله عليه وسلم    - وأصحابه، وهم المتمسكون بسنة النبي    - صلى الله عليه وسلم    - هم من كان على مثل ما كان عليه النبي  

وهم الصحابة، والتابعون، وأئمة الهدى المتبعون لهم، وهم الذين استقاموا على الاتباع وابتعدوا عن الابتداع  

 5القيامة.  في أي مكان وفي أي زمان، وهم باقون منصورون إلى يوم

                                                                                                                                    
 25، ص والجماعةطريق الهداية مبادئ ومقدمات علم التوحيد عند أهل السنة محمد يسري،   - 1
 المحقق: نعيم زرزور،  الإسلاميين  ت مقالا  ،موسىعلي بن إسماعيل بن إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد الله بن  ،  أبي موسى الأشعري  - 2

 (  330\1) ، م٢٠٠٥ -هـ ١٤٢٦الطبعة: الأولى،  الناشر: المكتبة العصرية
 26ص ، بحث منشور على موقع دار المنظومة، أهل السنة والجماعة، شعيب زيدان م أ.د. إبراهي - 3
المحقق:  ،  العقيدة الواسطية ،  تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد الحراني  ، ابن تيمية :  ينظر  - 4

،  با عبد الله يم محمد محمد با كر، و46، صم١٩٩٩هـ / ١٤٢٠الطبعة: الثانية  الرياض  –الناشر: أضواء السلف  أبو محمد أشرف بن عبد المقصود

 112ص  72م، ج 1994الطبعة الأولى،  وسطية أهل السنة بين الفرق، مجلة البحوث الإسلامية، 
 14  - 13: مباحث في عقيدة أهل السنة والجماعة، للدكتور ناصر بن عبد الكريم العقل، صينظر - 5



29 
 

في    ،واجتماعهم على الأخذ بها: ظاهرًا وباطنًا  صلى الله عليه وسلم، النبي  وسموا بهذا الاسم نظرًا لانتسابهم لسنة  

 . القول والعمل والاعتقاد 

 : الحديث  أهل -3 

النبي صلى الله عليه وسلم رواية ودراية  أهلب  اسمو  بحديث  وهم    ،الحديث لأنهم هم الآخذون 

 1.المتبعون لهديه صلى الله عليه وسلم ظاهرًا وباطنًا 

كثير    كلام  وهذا واضح من  ،الحديث"  أهلالسنة" ومصطلح "  أهلالعلماء لا يميزون بين مصطلح "

بل    ، ولا يفصلون بين المصطلحين  ، بينّون اعتقادهموي السنة    أهل الحديث و  أهلحيث يذكرون    ، من الأئمة

فتعين أن الحق    :"مثلا  شيخ الإسلام ابن تيمية يقول   2.يستخدمونهما تبادليًا، مما يدل على أنهما مترادفان

 3    ." الحدبث والسنة والجماعة  أهلمذهب السلف 

 الأثر:  أهل  -4

أثر  على  لأنهم  الاسم  بهذا  و  سموا  القرون    رسولالكتاب  أثر  وعلى  وسلم  عليه  الله  الله صلى 

 4  المفضلة. ولزموا بها ودعوا إليها.

 : السلفية -5

ويدل شرعا: هم الصحابة   5السلف لفظ يدل في اللغة على السبق والتقديم والجماعة المتقدمون.  

سموا بذلك لأنهم خير سلف للأمة الإسلامية وأثبتوا   6والتابعين وتابعو التابعين، وهو قول جمهور العلماء. 

 ذلك بجهودهم المباركة. 

 الفرقة الناجية:  -6

النبي    النار؛ لأن  من  الناجية  وقال:    -   صلى الله عليه وسلم   -أي  الفرق،  ذكر  عندما  إلا  "استثناها  النار  كلها في 

وسموا بذلك "لأنها تنجو من الشرور والبدع والضلالات في الدنيا، وتنجو   7، أي ليست في النار. "واحدة

  8من النار يوم القيامة؛ وذلك لاتباعها سنة النبي صلى الله عليه وسلم." 

                                                                                                                                    
 15د. ناصر عقل، مباحث في عقيدة أهل السنة والجماعة، ص - 1
 116ص   72، مجلة البحوث الإسلامية، ج 116ص: محمد عبد الله، وسطية أهل السنة والجماعة،  ينظر- 2
 203ص   1م، ج 1995ابن تيمية، تقي الدين أحمد بن عبد الحليم، دره تعارض العقل والنقل، تحقيق: محمد رشاد سالم، الطبعة الثانية،  - 3
 118عبد الله، وسطية أهل السنة والجماعة، ص : محمدينظر - 4
 (159- 158/ 9ابن منظور، لسان العرب، ) - 5
 ( 1/9اللالكائي، شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، ) - 6
 9بيان عقيدة أهل السنة والجماعة ولزوم اتباعها في ضوء الكتاب والسُّنَّة د. سعيد بن علي بن وهف القحطاني ص  -- 7
الطبعة: السادسة,    المملكة العربية السعودية   والتوزيع،الناشر: دار ابن الجوزي للنشر  ، شرح العقيدة الواسطية،  محمد بن صالح بن محمد العثيمين  - 8

 10-9ـ، ص ه ١٤٢١



30 
 

 1السنة والجماعة."  أهلالفرقة الناجية، فهي يقول عبد القادر الجيلاني:" وأما 

 الطائفة المنصورة:  - 7

يقول: "لا تزال طائفة من أمتي قائمة    -  صلى الله عليه وسلم  - قال سمعت رسول الله    - رضي الله عنه    - فعن معاوية   

  2بأمر الله لا يضرهم من خذلهم أو خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم ظاهرون على الناس" 

قال: قال رسول    -رضي الله عنه    -، وعن ثوبان  3نحوه    - رضي الله عنه    -وعن المغيرة بن شعبة  

: "لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم، حتى يأتي أمر الله وهم  -  صلى الله عليه وسلم  -الله  

   4كذلك"

 : السنة والجماعة أهل كوناتم

 .قطعية الساسية  ها الأرئيسية تستند إلى معتقدات  دارسثلاثة م  من  تكونالسنة والجماعة ي   أهلمذهب  

 .والماتريدية   ،الأشعرية (،والأثرالحديث   أهلهي: السلفية ) دارسهذه الم

 :  يقول الإمام تاج الدين السبكي: "وبالجملة فهم بالاستقراء ثلاث طوائف 

 الأدلة السمعية أعني الكتاب والسنة والإجماع.  م همبادئ الحديث ومعتمد  أهلالأولى: 

النظر العقلي والصناعة الفكرية. وهم الأشعرية والحنفية)الماتريدية(، وشيخ الأشعرية    أهل الثانية:  

أبو الحسن الأشعري، وشيخ الحنفية أبو منصور الماتريدية. وهم متفقون في المبادئ العقلية في كل مطلب  

ا وفي  عليه،  السمع  والسمعية وغيرهما،  يتوقف  والعقلية  فقط،  جوازه  العقل  يدرك  فيما  السمعية  لمبادئ 

 واتفقوا في جميع المطالب الاعتقادية إلا في مسألة التكوين والتقليد. 

الصوفية.    أهلالثالثة:   وهم  والكشف  البداية،    أهل مبادئ    م ه ومبادئالوجدان  في  والحديث  النظر 

 5"  والكشف والإلهام في النهاية.

   :السنة والجماعة ثلاث فرق أهل  "السفاريني في لوامع الأنوار قائلا:  ر ذلككوذ 

                                                                                                                                    
المحقق: أبو  ، الغنية لطالبي طريق الحق عز وجل، عبد القادر بن موسى بن عبد الله بن جنكي دوست الحسني، أبو محمد، محيي الدين الجيلاني - 1

 85، صم ١٩٩٧ -هـ  ١٤١٧الطبعة: الأولى، ، لبنان  –الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت ، عبد الرحمن صلاح بن محمد بن عويضة
صلى الله عليه وسلم   - ، ومسلم بلفظه، في كتاب الإمارة، باب قوله 3641أخرجه البخاري في كتاب المناقب، باب: حدثنا محمد بن المثنى، برقم - 2

 1037: ))لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم((، برقم -
: ))لا  -صلى الله عليه وسلم   -، ومسلم في كتاب الإمارة، باب قوله 3640المثنى، برقم   أخرجه البخاري في كتاب المناقب، باب: حدثنا محمد بن- 3

 1921تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم((، برقم 
ضرهم من خالفهم((، برقم  : ))لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا ي-صلى الله عليه وسلم   -أخرجه مسلم في كتاب الإمارة، باب قوله - 4

1920 
التونسي  أبو  - -5 البكي الكومي  الفضل  مؤسسة    1ط،  نزار حمادي  \ تحرير المطالب لما تضمنته عقيدة ابن الحاجب: تحقيق  ، عبد محمد بن أبي 

 41-40ص ،  بيروت -المعارف



31 
 

الأثرية وإمامهم أحمد بن حنبل رحمه الله، والأشعرية وإمامهم أبو الحسن الأشعري رحمه الله، والماتريدية  

 1" وإمام أبو منصور الماتريدي، وأما فرق الضلال فكثيرة جدا.

السنة والجماعة    أهلمجمعون على أن السلفية والأشعرية والماتريدية هم  ونرى أن أئمة الإسلام  

 وأنهم هم الممثلون لجمهور هذه الأمة وسوادها الأعظم. 

هذا  ل  يشير  في بعض الفروع.مع اختلافهم    مشتركة بينهم  أصول في    ة هذه المدارس الثلاث متفق 

الدين السبكي رحمه الله تاج  يتعلق    أهل أن  ب  المعنى الإمام  اتفقوا على معتقد واحد فيما  السنة والجماعة 

 2. وإنما اختلفوا في الطرق والمناهج التي تؤدي إلى ذلك الله،  على  والمستحيلبالواجب والجواز  

اختلاف في وحدانية الله  مثلا دين، فلم يكن هناك الن هذا الاختلاف لم يشمل الأمور الأساسية في إ

  وأنه   ، ولا في أن القرآن نزل من عند الله القدير  ،رسول الله صلى الله عليه وسلم   امحمد تعالى وشهادة أن  

ولا في    ، ولا في أنه يروى بطريق متواتر نقلته الأجيال الإسلامية جيلاً بعد جيل  الكبرى،معجزة النبي  

وبعبارة    .فات ولا في طريقة أداء هذه التكلي  ، أصول الفرائض مثل الصلوات الخمس وزكاة والحج والصوم

 3عامة لم يكن الخلاف في ركن من أركان الإسلام ولا في أمر علم من الدين بالضرورة. 

لأنه لو كان هناك خلاف في أصل من أصول الدين مثل عدم قبول لحكم ثابت بدليل قطعي تلقته  

السب على الله سبحانه وتعالى  ك في تحليل ما هو حرام بالقطع  كالإيمان بالقدر والملائكة أو  الأمة بالقبول  

 وغير ذلك من المحرمات هذا الخلاف يخرج صاحبه من الدين بالاتفاق.    علوا كبيرا

فقد نحى العلماء    ، وأنه إذا كان هناك آراء تمس الاعتقاد "يقول محمد أبو زهرة في هذا الصدد:  

طائفة تعتقد حلول  رضي الله عنه    علىفمثلا ظهرت في عهد   ،من المسلمينضمعتنقيها من أن يكونوا في 

ولكن    رضي الله عنه،وأخرى تعتقد أن الرسالة كانت لعلي    ، الله تعالى في علي بن أبي طالب تسمى السبئية

ولكن المسلمين جميعا يقررون أن هاتين الفرقتين   الغرابية،جبريل أخطأ ونزل بها على محمد صلى الله عليه وسلم وتسمى  

   4. "الإسلام في شيء أهل ليستا من 

هذه المدارس الثلاث تدور حول    لأنمنهج السلف هو قاسم مشترك بين هذه المدارس الثلاث،  اتباع  

 هذه المركزية. 

                                                                                                                                    
لوامع الأبرار البهية وسواطع الأسرار الأثرية لشرح الدرة المضية في عقد الفرقة    ، العون شمس الدين محمد بن أحمد بن سالم السفاريني   أبو  - 1

 ( 73\1)م، 1982دمشق   –، مؤسسة الخافقين 2المرضية: ط
مؤسسة  ،  1ط   ، نزار حمادي \عقيدة ابن الحاجب: تحقيق   تحرير المطالب لما تضمنته  ، عبد محمد بن أبي الفضل البكي الكومي التونسي   ينظر: أبو  - 2

 ( 41-40)ص ، بيروت -المعارف
   13-م، ص2009القاهرة  \دار الفكر العربي محمد أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلامية،  :ينظر- 3
 23نفس المرجع السابق ص  - 4



32 
 

في ذكره للفرق يقوم بعمل شكل يتوسطه الموقف السلف   رحمه الله لذلك نجد د. حسن الشافعي 

 . الصحيح وحوله المذاهب الإسلامية مرتبة حسب اقترابهم وابتعادهم لهذا المنهج الأساسي

يقول: “حاولنا وضع الفرق العشر التي اعتبرناها ممثلة لكل الاتجاهات في شكل ما أو منظومة  

معينة: يتوسطها الموقف القرآني او السني، وهو الأصلي الذي انبثق عنه الجميع، وبه تقاس أفكارهم ولذا  

قلنا،   وإنما هو الأصل والمرجع كما  المذاهب،  أو مذهبا ضمن  يعد فرقة خاصة  الوسط  فلا  أيضا  وهو 

 1المتوازن الذي لا يميل ولا ينحرف."  

 :من الممكن أن نوضح الأمر بشكل أفضل عبر الآتي 

 

 

 

 

 : السنة والجماعة ككونها مذهبا تمثل معظم المسلمين أهلخصائص 

السنة    أهلن المراد بخصائص  إ  2. وتحدده والجمع خصائص والخصيصة: الصفة التي تميز الشيء  

 السنة والجماعة عن غيرهم من الفرق والطوائف.   أهليتميز بها   التي  جملة من الصفات  هي   والجماعة

 : كما يلي 3السنة والجماعة  أهل لخصه د. إبراهيم شعيب زيدان في كتابه وهذه الخصائص 

 :  الناجيةأنهم الفرقة  (1

فهم يلتزمون    العقائد،المتمسكة بمحكمات الكتاب والسنة في  إن الفرقة الناجية هي الجماعة    ث حي

ولا يتجاوزون ظاهرها إلا في حالة الضرورة عند مخالفة قطعية    ، الرسول صلى الله عليه وسلم والصحابة  يه بما عل 

 4  .فإن حجج الله تتعاضد ولا تتضاد  والعقلي؛من الدليل النقلي 

السنة هم الكثرة الغالبة من المسلمين، وهم السواد الأعظم من هذه الأمة يدل على ذلك ما    أهلا  إذً  

سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول "إن أمتي لا تجتمع   :ثبت في السنة عن أنس بن مالك رضى الله عنه، يقول

 5" اختلافا فعليكم بالسواد الأعظم على ضلالة، فإذا رأيتم

                                                                                                                                    
 68صم،   2013،   4المصرية، القاهرة، طد. حسن الشافعي، المدخل إلى دراسة علم الكلام، دار الكتب  --- 1
 (1/238)الوسيط  لمعجما- 2
 45-39م، المجلد الأول، ص 2021، اصدار 24كلية الدعوة بالقاهرة، العدد حولية ة والجماعة، نإبراهيم شعيب زيدان، أهل الس د أ. : ينظر- 3
 35  الإمام، صمن عبارات  المرامإشارات  الحنفي، كمال الدين أمحد البياضي : ينظر - 4
 4253: رقم أخرجه أبو داود في سننه، كتاب الفتن والملاحم، باب ذكر الفتن ودلائلها، حديث - 5

منهج 

السلف  

 الصالح 

 الماتريدية

 السلفية  الأشعرية



33 
 

 : أنهم يؤمنون بمرجعية الكتاب والسنة  ( 2     

أو    ،اجههم من مسائلووكل ما ي   إمامهم، إنهم يجعلون كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم   

فإن وجدوا توافقًا بين آرائهم وما جاء في   .يقدمونها للاختبار بما جاء في الكتاب والسنة   ،أو أفكار  ، أوضاع

فإنهم يتركون    والسنة،تخالف ما جاء في الكتاب    آراءهم أما إذا وجدوا أن   .فإنهم يقبلونها  والسنة، الكتاب  

 .آرائهم ويقبلون ما جاء في الكتاب والسنة ويتبعونها 

منهج   في وصف  الشافعي  والجماعة:    أهل ويقول حسن  الأدلة  "السنة  وأولها  النقلية  الأدلة  قبول 

المقبولة سواء كانت    الأحادية القرآنية ثم الأدلة التي أساسها الإجماع ثم الأحاديث المتواترة ثم الأحاديث  

ا للدليل متى أثبت  حماية للعقيدة واتباع  ، صحيحة أو حسنة والتشدد في رفض الضعيف والموضوع منها

 1" العلمي صحته. 

   : أنهم يوازنون بين النقل والعقل( 3

النقل    أهليسلك    بين  بالنقل  والعقل،السنة والجماعة مسارًا يجمع  وينصبون    ،ويظلون ملتزمين 

 يكون مذهبهم وسطًا بين المتطرفين  لذلك، .اهتمامهم أيضًا على العقل 

التوسط  و .طريق الاعتراف بأهمية كل منهما دون إغفال أيٍ منهمايتم التوازن بين العقل والنقل عن  

ليس حسابياً أو هندسيًا، بل يتعلق بمنح الأولوية للكلمة العليا للوحي، وذلك بسبب أن العقيدة الدينية ليست  

ع  وبالتالي، يعتبر الوحي هو المرج .مجرد نظرية فلسفية ميتافيزيقية، بل هي أحكام شرعية ملزمة للمكلفين 

حيث تتضمن النصوص الدينية أيضًا حججًا عقلية    ،هأهلومع ذلك، لا يعني هذا أن العقل يتم تج .النهائي 

 2تتناقض معها على أية حال.   ولا  .معها تتوافق 

، بأنهم وسط في الصفات بين الغلو  السنة والجماعة  أهلعلى النظرة الوسطية عند  ثل  يم  البزدوي

يعترفون بأن الفعل منهم والإيجاد    ،عباد ال  وهم أيضًا يتبعون الوسطية في أفعالفي النفي والغلو في الإثبات،  

 3. فهم يحبون جميع الصحابة دون استثناء ووسط في حب الصحابة  .اللهمن  

  بل    دليل قطعي ثابت ديني وبين العقل أو العلم القاطع الصحيح.   تناقض بين لا يوجد هناك أي  

صحته وحقيقته في الدين. لأن في الحقيقة صاحب الدين والعقل  الحديث  هناك مواضيع كثيرة تؤكد العلم  

 واحد وهو الله عز وجل.  

                                                                                                                                    
   07صالمدخل إلى دراسة علم الكلام:   ، الدكتور حسن محمود الشافعي  - 1
  69ص ، المدخل إلى دراسة علم الكلام  ، الدكتور حسن محمود الشافعي : ينظر - 2
 244م، ص2003الطبعة الأولى، اليسر محمد البزدوي، أصول الدين، المكتبة الأزهرية للتراث،  : أبوينظر - 3



34 
 

بات الحقائق  ويعتمدون عليها لإث  ،يستخدمون المحكمات كأساس لاستدلال على الأمور المعتقدةنهم  إ(  4

  أدلتهم، وبهذا يضمنون صفة القطعية في   . دون الالتفات إلى النقاط التي تحتاج إلى التأويل أو التفسير

    1.سواء كانت تستند إلى النقل الشرعي أو العقلي

مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أمُُّ الْكِتاَبِ  هُوَ الَّذِي أنَْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتاَبَ مِنْهُ آيَاتٌ    السنة ينطلقون من قوله تعالى:"   أهل  

ا الَّذِينَ فِي قلُوُبهِِمْ زَيْغٌ فيََتَّبعِوُنَ مَا تشََابَهَ مِنْهُ ابْتغِاَءَ الْفِتنَْةِ   وَابْتغَِاءَ تأَوِْيلِهِ ۗ وَمَا يعَْلَمُ  وَأخَُرُ مُتشََابهَِاتٌ ۖ فَأمََّ

اسِخُونَ فيِ الْ  ُ ۗ وَالرَّ  2عِلْمِ يقَوُلوُنَ آمَنَّا بهِِ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبنَِّا ۗ وَمَا يَذَّكَّرُ إلِاَّ أوُلوُ الْألَْبَابِ" تأَوِْيلَهُ إِلاَّ اللََّّ

يخبر تعالى أن في القرآن آيات محكمات هن أم الكتاب، أي: بينات واضحات  " يقول ابن كثير:  

في الدلالة على كثير من الناس    الدلالة، لا التباس فيها على أحد من الناس، ومنه آيات أخر فيها اشتباه

أو بعضهم، فمن رد ما اشتبه عليه إلى الواضح منه، وحكم محكمه على متشابهه عنده، فقد اهتدى. ومن  

 :عكس انعكس؛ ولهذا قال تعالى: "هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب" أي 

تحتمل شيئا   متشابهات أي: تحتمل دلالتها موافقة المحكم، وقد أصله الذي يرجع إليه عند الاشتباه وأخر  

 3" آخر من حيث اللفظ والتركيب، لا من حيث المراد.

 : الأفراد في أصول الاعتقاد متحدو أنهم ( 5

فهذا    والفروع  وإذا حدث اختلاف في التفاصيل   ، السنة والجماعة  أهلأصول العقدية مشتركة بين   

  هم ولا يجعل  ، فالاختلاف في التفرعات الفقهية والعقدية طبيعي ومتوقع .لا يعني أنهم ليسوا جماعة واحدة

 . الأساسيةبل الوحدة تكمن في الاتفاق على الأصول والمعتقدات لسنية.  يفقدون هويتهم ا

الكتاب    أهل المتبعون لظواهر محكمات  وهم متفقون في    والسنة،السنة والجماعة هم السواد الأعظم 

يعتمدون على الأدلة النقلية  . أصول العقائد الأساسية التي استمدوها من نصوص الواضحة والمحكمات 

 4عند المعتزلة. ولا يقتصرون على المعقول فقط كما هو الحال   والسنة، من الكتاب  

 : السنة والجماعة أهلوضوح عقائد ( 6

السنة والجماعة تعُرف بشكل   أهل أن معتقدات  يغموض. يعن الوضوح الكامل من غير تعقيد ولا  

وهذا يعد من أهم سمات    .ولا تحتوي على تعقيدات فلسفية أو غموض في مفهومها  ،واضح وصريح

                                                                                                                                    
 188ص   الجماعةمن هم أهل السنة و ، الخليفة علي بن حامد بن علي : ينظر - 1
 7 ةسورة آل عمران آي  - 2
 (7-6/ 2)تفسري القرآن العظيم  ، يراعيل بن عمر بن كث مأبو الفداء إس - 3
 5 م، ص   2007 -الاولى  لطبعة، بيروت  –الكتب العلمية  المرام، دارإشارات  ،القاضي كمال الدين البياضي المتوفى:  ينظر - 4



35 
 

  وواضح، كل مبسط  وتظُهر المسائل العقدية بش  ،حيث تعتمد على محكمات الكتاب والسنة  ،العقيدة السنية

 1.مما يجعلها سهلة الفهم والتبني للأفراد 

 : كثيرة السنة والجماعة مخالفون في الأصول لسائر الفرق مخالفة  أهل ( 7

مثل مسألة الكسب والرؤية    كثيرة،السنة والجماعة مخالفون في الأصول لبقية الفرق بمخالفة    أهل

وكونه موصوفًا بصفات ليست عين    ،وجواز رؤية كل موجود وإسناد جميع الموجودات إلى الله تعالى

 2الذات ولا غيرها، وغير ذلك مما لا يوافقهم فيها غيرهم. 

إلا    القبلة،  أهل السنة والجماعة وبقية الفرق من    أهلي الأصول بين  وعلى الرغم من هذا الخلاف ف

إنهم لم يعتبروا المخالفين كافرين ولم يطلقوا عنانًا   .السنة لم ينتهجوا فكرة التكفير تجاه المخالفين   أهل أن  

  .لتكفيرهم 

 :عدم الإسراف في التأويل (8

واستعمالات   اللغة  قواعد  توجبه  ما  بقدر  ولكنإلا  للتشبيه    الشرع،  المستلزمة  المعاني  نفي  بعد 

 3أي أنه إثبات بلا تشبيه وتنزيه بلا تعطيل.  الحسية،والكيفيات 

 

ة  سنة لا يقصد منها الإحاط ال  أهل   خصائص ، وإلمامة سريعة بهو جزء مختصر ولا شك أن هذا

 والشمول. 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                    
 188ص لجماعة  هم أهل السنة وا  من الخليفة، علي بن حامد بن علي : ينظر - 1
 السابق نفس الصفحة   لمرجعا:  ينظر - 2
 70المدخل إلى دراسة علم الكلام: ص الشافعي، الدكتور حسن محمود  - 3



36 
 

 
 

 

 

 

 السنة والجماعة  أهلالثاني: التعريف بالمدارس التي تمثل المبحث 

 تحته ثلاثة مطالب: 

الحديث والأثر  أهلالتعريف بالمدرسة )السلفية(المطلب الأول:   

 المطلب الثاني: التعريف بالمدرسة الأشعرية 

 المطلب الثالث: التعريف بالمدرسة الماتريدية 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



37 
 

 الأول: التعريف بالمدرسة السلفية المطلب 

 

 : تعريف السلفية

 :تعريفها لغة
)السلف(  جذر  إلى  بالعودة  العربية  اللغة  معاجم  في  السلفية    : والسلف  . المتقدم  : السالف و تعرف 

إذ تشير هذه المعاجم أن سلف    ،وهذا يتضح من الاستخدام اللغوي  ،جماعة مقترنة بالماضي من الزمن

 1المتقدمين وجمعه )أسلاف(. الرجل آباؤه 

سلف يسلف بالضم مضى، والقوم السلاف المتقدمون، والجمع  "وقال الرازي في مختار الصحاح:  

 3والسلفية نسبة إلى السلف.2" أسلاف.

ن إلى  الكريم وأشارت  القرآن  المتقدم  فس وقد وردت كلمة سلف في  الفعل  كقوله   4، المعنى وهو 

 5  ﴾فجََعلَْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثلًَا لِّلْْخِرِينَ ﴿تعالى 

بمعنى  ة مشتقة من السلف والياء ياء نسبة هو الزمن الماضي والسلفي لغة: السلف تعريفها خلاصة  

 للقرون المتقدمة. الذي ينسب نفسه و  الحامل لهذه الفكرة هو   الانتساب بأفكار السلف والسلفي فكرة 

 : تحقيق مفهوم السلفية

 اطلاقان: السلفية لها 

 سلفية زمنية:  الإطلاق الأول: 

القرون  به  ويقصد  أفضليتها   الأولى   الثلاثة   يطلق  على  الأمة  أجمعت  أصحاب    التي  قمتهم  وفي 

والتي وصفها النبي صلى الله عليه وسلم بأنها خير القرون، القرون الثلاثة الأولى المشهود لهم بالخيرية بنص    صلى الله عليه وسلم  الرسول

كما    يلونهم« وهم الحديث عن الرسول صلى الله عليه وسلم: »خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم الذين  

  6هو معروف: الرسول وأصحابه، والتابعين، وتابعيهم بإحسان.   

                                                                                                                                    
   2070-2068ص   ، 1988بيروت  ،دار أحياء التراث العربي ، لسان العرب   ، ابن منظور- 1
تحقيق وترتيب حمزة فتح الله ومحمود خاطر، طبعة مؤسسة الرسالة، دار البصائر، دمشق، بيروت،   الصحاح، محمد بن أبي بكر الرازي، مختار  - 2

 309ص ،  هـ1405
 3/273، ه ـ1408، دار الكتب العلمية، بيروت 1وتعليق عبد الله عمر البارودي، ط  متقدي  الأنساب، عبد الكريم محمود السمعاني، - 3
 35ص   ، القاهرة  ، مكنب المصطفى البابي الحلبي  ، التعريفات  ، الشريف بن محمد بن علي الزين ي عل الجرجاني، - 4
 56سورة الزخرف، آية رقم:   - 5
فيصل عيسى   -الناشر: دار إحياء الكتب العربية ، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، سنن ابن ماجه، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني ابن ماجه،   - 6

 2362رقم الحديث: الأحكام ، البابي الحلبي



38 
 

يراد به الصحابة الكرام    ،مفهوم السلف عند الإطلاقإلى ذلك بأن    ابن تيميةشيخ الإسلام    أشار

ذهب المحققون    ،القرون الثلاثة الوارد ذكرهم في الحديث   أهلوأتباع التابعين من   ،والتابعون لهم بإحسان

 1.العلم إلى ذلك أهلمن 

 : منهجية  سلفيةالإطلاق الثاني: 

السَّلَفِيَة هي اسم لمنهج يدعو إلى فهم الكتاب، والسنة بفهم سلف الأمة، والأخذ بنهج، وعمل النبي  

، وصحابته، والتابعين، وتابعي التابعين باعتباره يمثل نهج الإسلام، والتمسك بأخذ الأحكام من كتاب  صلى الله عليه وسلم

عن روح    -الفلسفية-  مدخلات الغريبة، ويبتعد عن كل الصلى الله عيه وسلمالله، ومما صح من حديث النبي  

الإسلام وتعاليمه، والتمسك بما نقل عن السلف. وهي تمثل في إحدى جوانبها إحدى التيارات الإسلامية  

 2. العقائدية في مقابلة الفرق الإسلامية الأخرى 

الحزب  سلفي بصفة عامة لمن يتمسك بالأصول الأساسية في المذهب أو التيار أو  اللفظ    واستخدم 

منهج السلف الصالح    و ولا يرحب بالأفكار التجديدية ويفضل التمسك بالتراث.  والسلفية في الإسلام هم متبع

 والعودة للأصول النقية للإسلام. 

ليست جماعة خاصة أو طائفة ظهرت في تاريخ الفكر الإسلامي، بل أنها   في الحقيقة إن السلفية  

لكنها بعد ظهور الفتن   3منهج وطريقة تفكير يجب مراعاتها أثناء تفسير الآيات واستنباط لأحكام الشريعة. 

   أصبحت تطلق على جماعة خاصة.

ومع مرور   .وحيد لافي الماضي، كان للسلف منهج محدد في فهم الإسلام وكان هو منهج السائد  

ومنذ ذلك   .الزمن، ظهرت فهميات أخرى نتيجة تأثير الأفكار الأجنبية ودخول الفلسفة إلى الدين الإسلامي

بدون    ،أصبحت السلفية تعُتبر علامة لالتزام النهج الذي اتبعه الصحابة وتابعوهم في فهم الإسلام  وقت،ال

الحديثة  بالفهميات  فهو سلفي  ، وبالتالي .التأثر  يتبنى هذا منهج  العصور    ، فكل من  تقدم  نظر عن  بغض 

   4.والزمن

من الإسلام كنموذج لفهم الإسلام وعيشه وتفسيره وهي    الصدر الأول ها هي السلفية التي تقبل  

 . عقلية محافظة تجعل هذا النموذج جزءًا من الدين وليس التاريخ، وتحارب من أجل الحفاظ عليه 

                                                                                                                                    
، دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى،  355ص    6الإسلام ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، الفتاوى، ج    شيخ ينظر:    - 1

 م١٩٨٧ -هـ ١٤٠٨
مصطفى  -2 بن  محمد  بن  الإسلامية   ،مصطفى  الفرق  وتاريخ  صأصول  محفوظة  27،  نسخة  موقع،    :على 

https://web.archive.org/web/20160427175957/http://www.saaid.net/book/9/2436.zip، 2016 م 
 227\233، دار الفكر ص 1988السلفية مرحلة زمنية مباركة لا مذهب إسلامي، رمضان البوطي دمشق،  ينظر:  - 3
 16-12رة، ص والمعاصالاتجاه السلفي بين الأصالة راجح الكردي، : ينظر - 4



39 
 

 ملاحظة: 
نفرق بين الأشخاص أو الجماعات الذين يدعون أنهم على طريقة السلف الصالح ويسمون  علينا أن  

أنفسهم بهذا الاسم وبين مفهومه الاصطلاحي الذي وضحناه على أنه منهج قرون الخيرية. وأننا سنقوم  

ى  بمناقشة بعض آراء هؤلاء السلفيين وغيرهم من المدارس الإسلامية من حيث كونها مذهب السلف أو مد 

اقتراب وابتعاد هذه الآراء لهذا المنهج. وبعبارة أخرى منهج السلف الحقيقي هو الأصل والمقياس لهذه  

 الفرق كلها. 

ولإنه لا يمثل السلفية كل من ينسب نفسه إليها لا بد أن يحكم على المنتسبين إليها بمبادئها ولا يصح  

 ساب إليها.  أن نحكم على السلفية من خلال الأشخاص الذين يدعون الانت

يمكننا فهم الفرق بينهما من خلال مفهوم كلمتي القومية والقومي )الشخص الذي يدافع فكرة القومية(  

حيث إن مفهوم كلمة القومي هو الشخص المدافع عن القيم الوطنية بينما معنى كلمة القومية هي فكرة الدفاع  

يمكن أن تنادي بها مجموعات مختلفة في نفس    عن القيم الوطنية. القومية ليست اسم أي جماعة، إنها فكرة

الوقت. إضافة إلى أن هذا لا يمنع أي طرف من تسمية نفسه بأنه قومي. والسلفية تعني فكرة اتباع مسار  

 السلف الصالحة في تاريخ الفكر الإسلامي.  وهذا لا يمنع أي جماعة من تسمية نفسها بالسلفية. 

المقصود   المنهج الذي كان عليه الصحابة وممن بعدهم، بل   وليس مقصدنا بالسلفية في هذا المبحث 

   . المدرسة التي نحلت نفسها هذا الوصف

 في تاريخ الفكر الإسلامي:  المدرسة السلفية  بروز

استجابت الأجيال الأولى بشكل إيجابي لدعوة الرسول صلى الله عليه وسلم حيث قتلوا وقتُلوا وهاجروا وجاهدوا معه  

وحملوا الفكر والحضارة الإسلامية خاصة القرآن والسنة إلى الأجيال القادمة. بهذا المعنى    ،من أجل التوحيد 

أصبحوا خير حملة الدين وممثليها للأجيال القادمة. ومدح النبي صلى الله عليه وسلم ثابت لهذه القرون الأولى بدليل الحديث  

الغة من طرف المسلمين في  لذلك نالت آراء وتطبيقات السلف لأحكام الإسلام قيمة كبيرة ب 1المذكور آنفا. 

 . الإسلامي فكرتاريخ ال

الاحترام   هذا  بتعزيز  الإسلامي  المجتمع  في  والجماعات  الأفراد  بعض  قام  الأهمية،  هذه  لأجل 

ووضعه في قلب حياتهم الدينية والقانونية. وجعلوها مبدأ منهجيا يجتمعون حوله ويهجمون على من اتخذ  

 . منهجا غيره

لتعريف السلفية اصطلاحا أصبحت تطلق على مجموعة معينة تسير على    التسمية التي ذكرناها 

   بذلك المنهج.  لتزاموالامنهج معين إنه منهج السلف الصالح وتدعوا إلى العودة  

                                                                                                                                    
 63ص: - 1



40 
 

لم   السلفية  إلى  يمصطلح  تنتسب  أو جماعة  القرون الأولى على أي مذهب  السنة    أهلظهر في 

  العلماء يقصدون  كان و  السلف الصالح في كثير من مصنفات المتقدمين،والجماعة، ولكن كثر استعمال كلمة  

وكانت هذه المرحلة تأتي    به تلك المرحلة الزمنية المباركة التي عاش بها أسلافهم من الصحابة والتابعين 

وهو منهج الإسلام الذي تركهم   ، وكانت الأجيال التي جاءت بعدهم تمشي على منهجهم  ،بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم

 1صلى الله عليه وسلم.   عليه الرسول 

البداية "جماعة المسلمين"  نا وقد ك  السائد في    ،الحديث والأثر"  أهلثم ظهر مصطلح "  ،اللفظ 

 .ات العقليةالرأي الذين يعتمدون على الاجتهاد  أهلوقد واجهوا في ذلك بالسنة  ويشير إلى الذين تمسكوا 

عة" كمصطلح يقُابل الفرق الأخرى التي ظهرت في القرون الثلاثة  السنة والجما  أهل ثم ظهر لفظ "

السنة والجماعة هم    أهلوتشير هذه التسمية إلى أن   .مثل المعتزلة والشيعة وغيرهم   الإسلام، الأولى من  

للتوجيه أساسية  كمصادر  والسنة  بالقرآن  الالتزام  على  اتفقوا  الذين  المسلمين  من  العظمى    ات الجماعة 

 2.ةعقديال

السنة والجماعة" في العصر العباسي مع    أهلبرزت التسمية بالسلفية أو ما يرادفها أحيانًا اسم "

أصبح من الضروري تمييز    ،ظهور الفتن العقدية وانتشار الاتجاهات الفكرية المختلفة في بلاد المسلمين

 . متنوعة المن بين هذه الاتجاهات  سلف الصالحالملتزمين بمنهج ال

نشأ العلماء  السلفية    ت هكذا  الوقت   المنصفين مضادة في ظل  الحديثة في هذا  الفكرية  ،  للتيارات 

السلفية هي الرجوع  وكانت   بمنهج تمثلالدعوة  في جيل الصحابة والتابعين بصورتها    إلى فهم الإسلام 

 الأنقى. 

هو الحافظ بن محمد بن    يعُتقد أن أول من استعمل هذا المصطلح  ،في التاريخ الفكري الإسلامي

: وكان إسماعيل بن  عندما قالكتابه أخبار القضاة،    في وهذا  ،  الملقب بالوكيع  هـ(   115  )  خلف بن حيان

البعض  استمرت الإطلاقات من قبل العلماء لوصف بعضهم    ،بعد ذلك  . حماد بن أبي حنيفة سلفيا صحيحا 

 3.بالسلفية

السلفية قد وصلت إلى    المدرسة عندما ننظر إلى تاريخ الفكر الإسلامي من منظور كلي، نلاحظ أن  

قام العلماء الأجلاء لإحيائها   ؛وفي كل مرحلة من هذه المراحل .يومنا هذا بمرورها بمراحل تاريخية مختلفة 

 . وتجديدها

                                                                                                                                    
 19العدد الثاني ص   2015جامعة غازي عينتاب سنة    İlahiyat akademi/SELEFİLİKمجلة : ينظر - 1
م،  2017، رسالة دكتوراه جامعة العلوم الإسلامية،  21: أحمد أيوب الرواشدة، المسائل الخلافية بين المذهبين الأشعري والسلفي، ص  ينظر  - 2

 عمان/أردن
 2014مؤسسة فريد ريش بيروت عام  1ط 33السلفيين، صأنا سلفي بحث في الهوية الواقعة والمتخلية لدى  ، أبو رمان محمدينظر:  - 3



41 
 

 هذا المنهج هو أحمد ابن حنبل: من أحيا  ول  أ

أ للمتكلمين    عطى لقد  إلى  العباسيون المجال  المجتمع الإسلاميفهذا أدى  وظهرت    انتشارهم في 

عظيما حتى    مبلغاوانتشر الجدل الكلامي والمنطق العقلي وبلغ أمر المعتزلة  الفرق الكلامية وكثر أتباعها،  

 1. حيث أعلنوه مذهبا فكريا ومنهجا عقديا سعوا لنشره وحمل الناس عليه ساد مذهبهم دولة بني العباس

  وابالقول بخلق القرآن وتصدى العلماء لهذه الفتنة ورفض امتحن الناس الهجري    نيالقرن الثا   وفي

والأثر التي    الحديث   أهل وما كان عليه الصحابة وكان هؤلاء  العودة إلى الكتاب والسنة    وطلبواالبدعة  

عقيدة السلف من الصحابة والتابعين وحارب دونها    وجدد  يترأسها الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله الذي أحيا 

متحن وابتلى وسجن في سبيل نصرة الحق والدفاع عن  اوغيرهم من الفرق الضالة ف  الأفكار الحديثة ضد  

 2السنة. 

تلقاه    ما  للأصل والأصل هو النص والنص بل طلبوا بالعودة    ،غريبافلم يكن ما دعوا إليه جديدا أو  

 الصحابة وفهموه وعملوا به وطبقوه. من 

  ، والجماعة هو مذهب قديم معروفالسنة    أهلمذهب  من أن    ابن تيمية  شيخ الإسلام  هيقولهذا ما  

إنه مذهب الصحابة الذين اعتمدوه من   .وأحمد   ،والشافعي  ،ومالك  ، حنيفةيعود تاريخه قبل أن يظهر أبو  

إن العلماء متفقون على أن إجماع   . السنة والجماعة  أهلنبيهم، وكل من خالف ذلك يعُتبر مبتدعًا بعيدًا عن  

 3.جماع الأجيال اللاحقة بعد الصحابة ولكنهم يختلفون في إ  حجة،الصحابة هو  

" وأحمد بن حنبل وإن كان قد اشتهر بإمامة السنة والصبر  فيقول:  سبب ظهور السلفيينثم يذكر  

في المحنة، فليس ذلك لأنه انفرد أو ابتدع قولا، بل لأن السنة التي كانت موجودة معروفة قبله، علمها ودعا  

 4ليفارقها." إليها وصبر على من امتحنه 

  ـ( ه  728)ابن تيمية  شيخ الإسلام   السابع والثامن الهجريين بواسطة  نينثم تجدد هذا المنهج في القر 

دة إلى منهج السلف في العقيدة ورفض البدع والخرافات التي انتشرت  وحيث دعوا إلى الع،  وتلميذه ابن القيم

عين إلى إحياء عقيدة  دا   ،البدع والمتكلمين والطرق الصوفية  أهل قاموا بحملة لمحاربة   .في مجتمع آنذاك

                                                                                                                                    
الطبعة الأولى:  :  الطبعة،  البازلناشر: مكتبة نزار مصطفى    ، المحقق: حمدي الدمرداش  جلال الدين عبد الرحمن، تاريخ الخلفاء، : السيوطي،  ينظر  - 1

 352ص ، م٢٠٠٤-هـ١٤٢٥
 353، والمرجع السابق، ص 486: محمد أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلامية، ص  ينظر - 2
الطبعة    ،الناشر: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية  ، تحقيق محمد رشاد، تيمية، تقي الدين أحمد بن عبد الحليم، منهاج السنة   ينظر: ابن  - 3

 482ص  2ج م، 1986الأولى، 
 22م، ص  1998،  1د. عبد الرحمن بن زيد الزنيدي، السلفية وقضايا العصر دار أشبيليا للنشر والتوزيع، الرياض، ط  - 4



42 
 

وقد تعرض ابن تيمية للسجن عدة مرات بسبب    الإسلامية،وأثارت دعوتهم جدلاً في الأوساط   .منهج السلف

 .1حسبما صرح به الإمام السبكي في فتاويه المخالفة،آرائه 

الوجود  قدم صحوة جديدة لمذهب الحنبلي، في هذه القرون الستة كانت المدرسة السلفية استمر في  

كطريقة تفكير محافظة وتقليدية ومبدأ منهج في علوم الكلام، والتفسير، والفقه والحديث وغيرها من العلوم  

 2المختلفة. 

ابن تيمية وأتباعه في تاريخ السلفية اسم " المتأخرين". من أتباع الامام  شيخ الإسلام  يطلق على  

نبلي، علاء الدين علي بن سليمان  علماء أجلاء من بينهم: أشهر تلميذه ابن قيم الجوزي، ابن رجب الح

هذه الفترة التي أصبحت    المرداوي، شرف الدين موسى بن أحمد الحجاوي، منصور بن يونس البهوتي. 

فيها الفكرة السلفية نظرية منهجية لها قواعدها وحدودها أدت إلى فتح حقبة جديدة في تاريخها واستمرت  

 3حتى محمد بن عبد الوهاب 

لمنهج انحسارًا كبيرًا، ولكنه عاد للظهور مرة أخرى في القرن الثاني عشر  بعد ذلك، شهد هذا ا

 4. إليها جزيرة العربية من خلال دعوة محمد بن عبد الوهاب الالهجري في 

كردة    ، تبدأ هذه المرحلة بمحمد بن عبد الوهاب الذي ولد في منطقة نجد في شبه الجزيرة العربية

 .التي رآها في عصره  الطات والمغ  الأخطاء على فعل 

ونقلها من مجرد نظريات إلى التطبيق    ،فاجتهد في فهمها وتعمق فيها  تيمية، وقد درس مؤلفات ابن  

إلا أنهم زادوا    ابن تيمية،  به  عما جاءوعلى الرغم من أنهم لم يضيفوا شيئاً جديدًا في المعتقدات   .العملي

قاموا بترتيب بعض الأمور العملية التي لم يتناولها  كما   .في تشديد بعض النقاط أكثر مما فعله ابن تيمية 

 5.ابن تيمية بسبب عدم انتشارها في عصره 

من قبل أميرها    أخذ محمد بن عبد الوهاب دعم أمير آل السعود في الدرعية بعد إخراجه من عيينة 

درعية مقر  خرج الشيخ محمد بن عبد الوهاب إلى ال  المعونة، أن يقطع عنه    من حاكم الأحساء  لأنه خاف 

آل سعود. وهناك التقى بأمير الدرعية الأمير محمد بن سعود بن محمد آل مقرن، الذي استقبل محمد بن  

                                                                                                                                    
 19 العدد الثاني ص  2015جامعة غازي عينتاب سنة    İlahiyat akademi/SELEFİLİKمجلة  ينظر: - 1
 20 المرجع السابق ص - 2
  ، نفس الصفحة المرجع السابقينظر:  - 3
، محمد أبو زهرة، تاريخ  2017ساغ الماليزية،   : د. محمد عبد الحميد، منهج السلفية المعاصرة في العقيدة، بحث منشور من قبل جامعة كبانينظر- 4

 485المذاهب الإسلامية، ص 
 219تاريخ المذاهب الإسلامية، ص  : محمد أبو زهرة، ينظر - 5



43 
 

عبد الوهّاب فعرض محمد بن عبد الوهّاب دعوته على الأمير محمد بن سعود بن محمد آل مقرن؛ فقبلها،  

 1وتعاهد الشيخان على حمل الدعوة على عاتقهم، والدفاع عنها. 

ا أخذ محمد بن عبد الوهاب دعم الأمير في نشر دعوته. وتعتبر هذه الفترة هي بداية تبني  وهكذ 

لها. لقد حافظ على مكانته كأعظم عالم وعلى    رسمي  الدولة لمذهب الحنبلي كمذهب فقهي وإيديولوجي

السعودية  العربية  المملكة  إنشاء  من  للدولة  التاريخية  المسيرة  في  الوهابية  الحركة  الوقت    دعوته  حتى 

 2الحاضر. 

 هم:خصائص

 هي: و  للسلفية، الرئيسية السمات غزالي المام الايبين  

يتفق جميع المسلمين   . الأوصاف التي تقود إلى التشبيه أو التجسيم لله  عن   تجنب ال  و ه   : التقديس -1

على تجنب وصف الله بأوصاف يمكن أن تجعله يشبه المخلوقات أو يوحي بأنه جسم يحتل مكانًا،  

 3. وتعالى علوا كبيرا، خلقهبل هو الله الذي لا يشُبهه شيء في 

 وعدم من الأحاديث الثابتة.    ى الله عليه وسلم صل  من الرسول الاستسلام التام لكل ما نقلالتصديق:   -2

 سواه.   عنه   الخروج

 

يقول   قدر في فهم المراد منها.ي لا التي  المبهمة  أن يعترف بالعجز في المسائلالاعتراف بالعجز:   -3

ويجب على كل من لا يقف على كنه هذه المعاني وحقيقتها، ولم يعرف تأويلها والمعنى    "الغزالي:

 4" أن يقر بالعجز، فإن الصدق واجب، وهو على دركه عاجز. ، المراد بها

 

 ضرورية حول أمور لا تعرف حقيقتها.  في  سئلة الأ عدم طرح  السكوت: -4

 

وبين الغزالي    نيها. الكلمات التي لا يفُهم معا بتصرفات عقلية وتعليقات على    عدم القيام   الإمساك: -5

 حيث قال:   أن هذا التصرفات التي يلزم التجنب منها ستة 

ويجب على عموم الخلق الجمود على ألفاظ هذه الأخبار، والإمساك عن التصرف فيها من ستة  "

 ثم يبدأ بشرح هذه العبارات.   5" أوجه: التفسير، والتأويل، والتصريف، والتفريع، والجمع، والتفريق.

                                                                                                                                    
 32ص   1ج 2019،  الرياض  – زعبد العزيالملك  دارةالنجد، : عثمان بن عبد الله بن بشر، عنوان المجد في تاريخ  ينظر - 1
،   Azmeh,-Aziz al   ،Islams and Modemities  ، 1980أوكسفورد،   ,، M. J. Crawford, Wahhfibi 'ulama' and the Law:  ينظر  - 2

 121-104، ص1993لوندن،ص ، 
 356ص،  م ٢٠١٩ -هـ  ١٤٤٠الطبعة: الثالثة،  ،دار ابن حزم بيروت ،المنطق«الانتصار لأهل الأثر المطبوع باسم »نقض   ، تيمية ابنينظر:  - 3
   61ص  ،1بيروت، ط\دار المنهاج، لبنان ، العوام عن علم الكلام مإلجا  الطوسي، محمد بن محمد بن أحمد أبو حامد الغزالي، - 4
     66ص،  المرجع السابق  - 5



44 
 

الواجب على الإنسان كف الباطن عن التأمل في هذه الأمور، وهكذا يجب عليه أن    نم  الكف: -6

 1. .إن هذه هي أثقل وأصعب المهمات التي يجب عليه القيام به .يمسك لسانه عن السؤال والتصرف

 

 العلم.  أهلالاستسلام وإحالة الأمر إلى علم الله وإلى علم المعرفة:  هلالتفويض والتسليم لأ -7

  ة وهذه سبع صفات تتميز بها مدرسة السلفية في بداية ظهوره وتحوله لمنهج فكري يمثل طائفة معين

 وما زالت هذا الصفات تظهر على المسلمين عموما وان اختلفوا في الفهم والتعبير لها.  2من المسلمين. 

 

        :دفي اثبات العقائ  السلفيةمنهج 

والعقل والفطرة    على الكتاب والسنة الصحيحة فهما المصدر الأساسي للعقيدة الإسلامية. ر الاقتصا -1

   . ةصحيحالسنة والبشرط موافقتهما الكتاب   لا مصدرانإنما يؤخذ بهما مؤيدان 

. وبيان ذلك أنه إذا حصل ما يوهم التعارض  عقلتقديم النقل وهو الكتاب والسنة الصحيحة على ال -2

           بين العقل والنقل قدموا النقل.

قياد  الانبل التسليم و  ،تأويلهأو تحريفه أو    اآحاد عدم رد شيء من الكتاب والسنة الصحيحة ولو كانت   -3

       .الهم

الالتزام بما كان عليه أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم، والأخذ بما ورد عنهم في بيان القضايا الإسلامية عامة   -4

 . وفي قضايا العقيدة خاصة، وتقديمها على أقوال من بعدهم عملا 

 الخوض في المسائل الاعتقادية مما لا مجال للعقل فيه من الأمور الغيبية. عدم  -5

 الإتباع وترك الابتداع.  -6

 3الحرص على جماعة المسلمين ووحدة كلمتهم.  -7

 

 

 

 

 

                                                                                                                                    
   88ص ،  المرجع السابقينظر:  - 1
 63-61إسماعيل حقي، علم الكلام الجديد ص    ، إزميرلي49-101ص   : غزالي، إلجام العوام عن علم الكلامينظر - 2
 297-628ص  ، د. عواد عبد الله المعتق، أهل السنة والجماعة  ، 3/157،347،159الفتاوى ابن تيمية،  : ينظر 3



45 
 

 المطلب الثاني: التعريف بالمدرسة الأشعرية 

 

عصور الأربعة والخامسة  في    ريعشالأشعرية هي مدرسة فكرية شكلت حول أفكار أبي الحسن الأ

 . السنة والجماعة  أهلمدارس وهي مدرسة من   .الأشعرية نسبة إلى اسم مؤسسها ب. تسمى  الهجرية

 تأسيس المدرسة الأشعرية ونشأتها:  
 

  إن من حيث  مهمان في التاريخ الفكري الإسلامي  أنهما الهجري ثالث وال  ثانيال ي قرنل  يجد المتتبع

بدأت ترجمة المصادر    في هذه الفترة  واسع.بشكل  مناظرات إسلامية    وأهم   أشد   شاهدا  ن العصرين هذي

الفلاسفة اليونانيين، بدأت  مع ترجمة أعمالو  المكتوبة الهامة للأديان والثقافات الأجنبية إلى اللغة العربية. 

إجابة العديد    ضرورة  إلى وتسببت    لدى المسلمين،  قيم الأديان والثقافات الأجنبية تتسلل إلى الفكر الإسلامي 

 . أحد أوائل الخلفاء العباسيين  ،منصورالفي عهد  ،من علامات الاستفهام في أذهان المسلمين

ظهرت العقلانية الإسلامية المعروفة باسم المعتزلة كحركة فكرية منهجية في بداية القرن الثاني  

لقد استخدموا   .عقلية على أسس  والرد على مشكيهاكان أهدافهم بناء المعتقدات الإسلامية ومبادئها   .الهجري

الفلسف ومبادئ  وأفكار  الإسلامية يأساليب  مبادئهم  وتبرير  لشرح  تمامًا    ،وبذلك .ة  مستقلاً  كيانًا  أصبحوا 

 .بالعقلانية  ونيتميز

تلقوا دعمًا من   .واحد من خلفاء الدولة العباسية ،الفلسفية برعاية من قبل مأمونعقلانيتهم   حظيت 

وقد أسهمت هذه الحماية   .وتم تشجيعهم على نشر وتعزيز أفكارهم ومبادئهم العقلانية  ،الحكومة العباسية

 1. الإسلامي مجتمع الوالدعم في تأثيرهم وتوسع نطاق انتشار أفكارهم في 

قاد هذه   نفسها  المجالات    م ه تالمواقف  وتحديد  للحقيقة  الوحيد  المصدر  باعتباره  العقل  رؤية  إلى 

في    ا مكانة لهوصلوا إلى النتائج لا    بهذا المنطق،   عقدية بما أنهم ينظرون إلى النقاشات ال  الفلسفية والدينية. 

   الدين. 

تسبب في تقوية    . للمعتزلة  المتطرفة ضد العقلانية    السنة   أهل تطور رد فعل قوي من قبل  لذلك،  

بموقفه التقليدي ونهجه  أحمد بن حنبل المعروف    اأسهريت  الذيالحديث    أهل مدرسة  و ةالظاهري المدارس مثل  

 .  حول النص  المتمحور 

                                                                                                                                    
م،  200الطبعة الأولى،  السعودية،  -دار الوطن، الرياض  العقل، الجهمية والمعتزلة،  د. ناصر(،  64ص  11)ج : ابن كثير، البداية والنهاية،  ينظر  - 1

 137ص



46 
 

على الناس وعلماء    في عهد الخليفة مأمون على وجه الخصوص   عقدية ال  المعتزلة آراء  فرضت  

. وتحول العصر الثالث الهجري  1رفضهم هذه الفكرة امتحن علماء العصر لو  مثل فكرة خلق القرآن   ،العصر

  أهل تم اعتبار المستخدمين لهذه الطريقة ك .التي ينتمي إليها المعتزلة  الكلاميةفكار والأللعقلانية إلى عداء  

 .لبدعة والانحراف عن المنهج الصحيحا

برز على المسلمين التشديد على التقيد بالسنة النبوية والاكتفاء بتعليقاتها ومعانيها    ذلك،وفي مقابل  

كان الرد تجاه المعتزلة شديدًا لدرجة أن العلماء بدأوا يأخذون الآيات   .الظاهرة لمنع هذا الفساد العقدي

 .المتشابهة على ظاهرها

تطرفة إلى ظهور مخاوف جديدة في  الصارمة ضد العقلانية الم  صية أدى تطور النزعة الن وأيضا  

لأنها كانت عقبة أمام تكيف الإسلام، وهو دين عالمي يخاطب جميع الأزمنة والأمكنة،    . سلاميالمجتمع الا

ً   هذا الوضع مع مرور الوقت   مع الأحوال والبيئات الجديدة. بين المسلمين المعتدلين    جعل يتشكل تدريجيا

إلى  مجتمع   الحاجة  المعتقدات أدرك  أرضية  الإسلامية  وضع هذه  الداخلية    حافظهات  على  العناصر  ضد 

الحاجة إلى  والخارجية.   التي اختلطت  وأدرك  العناصر غير الإسلامية  لذلالدفاع وتطهير  ، فإن  كمعها. 

رة الأولى كانوا في  العلماء الذين يريدون استخدام الكلام للدفاع عن المعتقدات والمبادئ الإسلامية في الفت

 2. من انتقاد المجتمع  ين خائف  واكان  ملأنهي  إطار ضيق وطور سر 

دورا فاعلا    لعبوا  5وهو متأخر عنهما   ابن القلانسيو 4سبي االمح  ث حارالو   3ابن كلاب البصري  

   6جهودهم.  بفضل وأصبح أقوى   الأعمال في مثل هذه 

                                                                                                                                    
 138، صالمرجع السابق  - 1
 72 م، ص2011العلاقة بين الأشعرية والماتريدية تاريخيا، رسالة الدكتوراة، جامعة أنقرة،  ، ي محمد قالاي ج: ينظر - 2
  أبو محمد عبد الله بن سعيد بن كلاب القطان البصري، أحد المتكلمين في أيام المأمون، وصاحب التصانيف في الرد على الجهمية والمعتزلة،  - 3

- سبحانه وتعالى  -وعنه أخذ الكلام، وكانت له مع المعتزلة مناظرات ومناقشات في إثبات الصفات لله  تتلمذ عليه داود الظاهري والحارث المحاسبي،  
لجهمية  وكان يلقب كلابا; لأنه كان يجر الخصم إلى نفسه ببيانه وبلاغته. وأصحابه هم الكلابية، لحق بعضهم أبو الحسن الأشعري، وكان يرد على ا،  

 (175، ص، سير الأعلام والنبلاء)ذهبي .توفي بعد الأربعين ومائتين بقليل
على  الحارث بن أسد المحاسبي، أبو عبد الله: من أكابر الصوفية. كان عالما بالأصول والمعاملات، واعظا مبكيا، وله تصانيف في الزهد والرد  - 4

وابن    ١٣٤:  ٢تهذيب التهذيب  هـ )  243نوفي عام    .المعتزلة وغيرهم. ولد ونشأ بالبصرة، ومات ببغداد. وهو أستاذ أكثر البغداديين في عصره

 (٧٣: ١٠وحلية الاولياء  ١٩٩: ١وميزان الاعتدال  ٢٠٧: ٢وصفة الصفوة  ٢٢٧: ١الوردي 
تولى رئاسة ديوانها مرتين ]تسلم    .حمزة بن أسد بن علي بن محمد، أبو يعلى التميمي، المعروف بابن القلانسي العميد: مؤرخ ثقة، من أهل دمشق- 5

وله عناية   وكان أديبا، له إنشاء جيد وشعر حسن وخط حسن،  ديوان الحساب )الخراج( لفترة من الزمن، جامعا بينه وبين ديوان الإنشاء )الرسائل([
 «مطبوع( قال ابن عساكر: »صنف تاريخاً للحوادث بعد سنة أربعين وأربعمائة إلى حين وفاته -له )تاريخ دمشق  .بالحديث

ما جاء في كتب التراجم وفي ثنايا تاريخ ابن القلانسي عبارة عن مواد مقتضبة، فهي وأن تحدثت عن ثقافته العالية    :«خ دمشقيقول محقق »تاري

غير ذلك من واهتمامه بالحديث فإنها لم تذكر اسم واحد من أساتذته ولا من تأثر بهم ثقافياً، ولا عن سلوكه ونشاطاته وصفاته الخلقية والخُلقية، و

ومهما يكن الحال فإن كتابه في التاريخ وعمله في ديوان »الإنشاء« بمثابة رئيس له تدل على علو ثقافته وتمكنه من ناصية اللغة، ومن   . . . الأمور

سواه  والمفيد هنا أن نشير إلى أنه وإن شابه أهل عصر في اهتمامه بالصنعة والمترادفات، إلا أنه لم يسرف في ذلك كما أسرف العماد الأصفهاني  
  ولا شك أن رئاسته للديوان جعلته وسط أخبار الوقائع والأحداث مع شيء من المشاركة، ومكنته من الاطلاع على الوثائق الرسمية على مختلف 

 « . . . أنواعها

ومقدمة تحقيق د سهيل زكار لـ»ذيل    للزركلي،الأعلام  . )، وقال الذهبي أنه جاوز الثمانين عند وفاته وكان دون التسعينه ـ555عام    توفي في دمشق

 ( تاريخ دمشق
 164ص م،  2011أنقرة،  جامعة  الدكتوراة،رسالة العلاقة بين الأشعرية والماتريدية تاريخيا، ، ي قالاي ج: محمد ينظر - 6



47 
 

  أهليجعلهم الشهرستاني الأتباع المباشرين لمالك بن أنس وأحمد بن حنبل الذين ساروا على منهج  

بحجج  باشروا علم الكلام وأيدوا عقائد السلف    وأنهمجملة السلف    من  شهرستاني  يصفهمالسنة والجماعة.  

    1  . كلامية وبراهين أصولية

   التفت إلى بحث جديد.ورجع عن آراء الاعتزال  في مثل هذه البيئةوالإمام الأشعري 

 : ـ(ه 324) الأشعريأبو الحسن 
 ـ اسمه ونسبه:   

الإمام أبو الحسن الأشعري هو: علي بن إسماعيل بن أبي بشر، واسمه إسحاق بن سالم بن إسماعيل  

بن عبد الله بن موسى بن بلال بن أبي بردة بن أبي موسى، عبد الله بن قيس بن حضار، الأشعري اليماني  

 البصري.  

نبي صلى  ل ورفيقًا ل  الذي كان صاحبًا   ، الصحابي الجليلفهو راجع في نسبه لأبي موسى الأشعري

 2يعد أبو موسى الأشعري جده التاسع.   إذ  الله عليه وسلم. 

 ولادته وتاريخها ومكانها: 
 

هناك من   .وتاريخ ميلاده محل اختلاف بين المؤرخين  البصرة.ـ رحمه الله ـ فقد كان في    ولادته    

 .آخرون أنه ولد في سنة سبعين ومائتين للهجرة  ذكر ذكر أنه ولد في سنة ستين ومائتين للهجرة، في حين  

ى أنه وُلِد في سنة ستين  رغم انتقال هذا الجدل إلى العديد من العلماء، إلا أن العديد من المؤرخين يميلون إل

 3. ومئتين للهجرة 

يعتقد بعض    .أيضًاهناك خلاف بين المؤرخين حول تاريخ وفاته   .في بغداد   -رحمه الله    -توفي  

في حين يقول آخرون إنها كانت في    للهجرة، المؤرخين أن وفاته كانت في سنة أربع وعشرين وثلاثمائة  

أو سنة   للهجرة، هناك أقوال أخرى تذكر أنها كانت في سنة نيف وثلاثمائة  .سنة عشرين وثلاثمائة للهجرة

أو سنة ثلاث وعشرين    ، أو نيف وثلاثمائة وثلاثين  ،ثلاث وثلاثين وثلاثمائة للهجرة   وسنة   ،ثلاثين وثلاثمائة

                                                                                                                                    
 (،  1/118) هـ1317 الطبعة الأولى،  طبعة القاهرة،  والنحل، الملل  أحمد، بن عبد الكريم بن أبى بكر  دمحم الشهرستاني، - 1
أحمد بن علي بن    البغدادي، و  ، 257ص  هـ، 1398م  1978ط    ، بيروت  المعرفة:دار    الفهرست،   ، : ابن النديم، أبو الفرج محمد بن إسحقينظر  - 2

كذب المفتري    هـ، تبيين571ت    الدمشقي،علي بن الحسن    عساكر، ابن    ، 346ص   ،11ج  العلمية، دار الكتب    بيروت:   بغداد،  هـ، تاريخ463ت    ثابت، 

 وما بعدها   34ص  العربي، دار الكتاب  بيروت: هـ، 1404  ، 3ط  الأشعري، فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن 
وما   34ص المفتري،تبيين كذب  عساكر، ، ابن346، ص11، البغدادي، تاريخ بغداد، أو مدينة السلام، ج257النديم، الفهرست، ص: ابن  ينظر - 3

تاج   -وما بعدها،  85، ص15، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج284، ص3ج الأعيان، وفيات  خلكان،  ابن 6ج  التاريخ، الكامل في  الأثير،   بعدها، ابن

الناشر: هجر للطباعة    المحقق: د. محمود محمد الطناحي د. عبد الفتاح محمد الحلو،  طبقات الشافعية الكبرى   ،اب بن تقي الدين السبكيالدين عبد الوه

  الجوزي، ابن    بعدها، وما    113ص    ، 1ج  الشافعية، طبقات    شهبة، ابن قاضي    بعدها، وما    347ص  ، 3ج  ، ،  هـ١٤١٣الطبعة: الثانية،    والنشر والتوزيع

 . 263ص ،4الزر كلي، الأعلام، ج ، 333، ص 332ص  ، 6المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، ج



48 
 

للهجرة  إلى أن وفاته كانت في سنة أربع وعشرين وثلاثمائة    ،ومع ذلك  .وثلاثمائة  العلماء  يشير معظم 

 1.وهذا ما أكده ابن عساكر في كتابه "تبيين كذب المفتري  للهجرة،

 اعتزاله عن المعتزلة: 
أبو الحسن في حجره    أ ونش شيخ المعتزلة،    ، الجبائي  على   بأبي   إسماعيل   بعد وفاة أبيه تزوجت أمه  

 وتلقى علومه حتى صار نائبه وموضع ثقته وأمين سره. 

لكن بعد   .من العلم والتعليم وأصبح من قادة المعتزلة  معتزلي   تربى في جو   ،الأشعريأبو الحسن  

 .أدرك أن مذهبهم يفتقر إلى الصواب ويعتمد بشكل زائف على العقل والقياس   داخلية، تجارب ومشاورات  

واقتنع    .أجرى نزاعًا نفسياً حتى استقر على التوجه نحو عقيدة السلف والتمسك بالنصوص النبوية الصريحة 

ي  بأن الحق الصريح هو الذي كان عليه الصحابة رضي الله عنهم وسلف هذه الأمة، وهي الغاية التي ينته

إليها العقل والتفكير العميق، بعد رحلة طويلة وتجارب قاسية وعثرات كثيرة. يؤمن بفضلهم وإصابتهم فيما  

 اعتقد وهو تلقوه عن النبي صلى الله عليه وسلم وعضوا عليه بالنواجذ. 

عقائد  واعتنق مذهب السلف وبدأ في نقد    العبارة،اعتزل الفكر المعتزلي وأعلن براءته منهم بصريح   

 2.عليها بما هو مأخوذ من السنة النبوية وفهم السلفوالرد   ةالمعتزل

بعض الروايات تشير إلى أنه رأى منامات توجهه  ف هناك اختلاف في سبب رجوعه عن الاعتزال  

أن سبب رجوعه يعود    مثل السبكي وابن خلكان   ، في حين يروي البعض 3نحو العودة إلى مذهب السلف

وخاصة مناظرته حول مسألة    الجبائي،إلى خلل ظهر له في مذهب الاعتزال نتيجة مناظراته مع شيخه  

 .الصلاح والأصلح 

  ، مناظرته الشديدة مع شيخه الجبائي  إن حيث    ، العلم  أهل ويعتبر السبب الأخير أكثر شيوعًا وقبولًا عند  

ساهمت في تحفيزه على النظر بشكل أعمق في مذهب    ،قيدةعفي الوالتي دارت بينهما حول قضايا مهمة  

رجع أبو الحسن الأشعري عن مذهبه    ،والنظر  وبعد التفكير .الاعتزال والاعتراف ببعض النقائص فيه 

 4.لحق الصريح والأصول الصحيحة في الإسلام معتبرًا أنه يمثل ا ،السابق واعتنق مذهب السلف

                                                                                                                                    
سير   الذهبي،  هـ، 330، حيث ذكر أن وفاته كانت سنة 488، ص 3. ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج56ابن عساكر، تبيين كذب المفتري، ص  - 1

 . 86ص  ، 15ج النبلاء، أعلام 
تاج الدين عبد الوهاب بن تقي  ،  188-187ص  ،  2012، سوريا  ، دمشق4دار ابن كثير، ط   ،الندوي، رجال الفكر والدعوةأبو الحسن  :  ينظر  - 2

الطبعة:    الناشر: هجر للطباعة والنشر والتوزيع  المحقق: د. محمود محمد الطناحي د. عبد الفتاح محمد الحلو ،  طبقات الشافعية الكبرى  ، الدين السبكي 

 3/348،  هـ١٤١٣الثانية، 

 
 3/342طبقات الشافعية السبكي،  ،  39-37تبيين كذب المفتري ص  ابن عساكر،  :ينظر - 3
 3/356  الشافعية، الطبقات ، السبكي،  267/ 4الأعيان   ابن خلكان وفيات: ينظر - 4



49 
 

  ، السنة والدفاع عنها بحماس وإيمان   أهلقام أبو الحسن الأشعري بدعوة    ، بعد هذا التحول العظيم

وقد كان نشاطه في   .نع به أخيراً تقاالتي    والجماعة   السنة   أهل يحاول إقناعهم بمذهب   .ورد على المعتزلة 

 .نشاطه السابق مجال أكثر بكثير من  الهذا 

  ، لتأييدهم والمناظرة معهم ليست    والمعتزلة،البدع    أهل توجه أبو الحسن الأشعري للالتقاء ب حيث  

واعتبر أنه يجب التحاور معهم لكي يتمكن من نشر الحق والإيمان   .بل لتبيان الحق وإظهار بطلان أفكارهم 

 1.ولكن لتوصيل رسالة الحق إليهم   ،الصحيح بينهم، وهو لا يخالطهم لأجل الاتفاق معهم في أفكارهم

 منهج الأشعري: 
 

بعد    ،الاعتزال  صفوف   قضى أبو الحسن الأشعري أربعين سنة من عمره في  ،كما ذكرنا من قبل

أحمد بن محمد  به أبو عبد الله    الحق والسنة وإلى" ما يقول   أهلإلى قول    ذلك أعلن رجوعه عن الاعتزال

 2مثوبته." ورفع درجته وأجزل   لبن حنب

  ه وسطا ؤآرا  وكانت   نص.على الالاعتماد    ي وه  أخرى   ة إلى فكر  ةمتطرف  ة بمعنى أنه انتقل من فكر

وليس   العقل والنقل في الأماكن المناسبة لهما.بمعنى أنه استعمل    ،بين العقل والوحي  ا وسط  بين المغالين

 السنة.   أهلمثل ما يقوله البعض أن منهجه كان وسطا بين المعتزلة و

وهذا  " السنة،    أهلأنه صاحب مذهب وسط بين المعتزلة وب  القائلين   على  وهي ترد تقول د. فوقية  

، ولا من ناحية  يلا من ناحية حقيقة الفرق بين موقف السلف والموقف المعتزل  ، ما يتعذر الموافقة عليه

حقيقة الفرق بين موقف السلف والموقف    :حقيقة موقف الأشعري نفسه. فإذا وقفنا عند النقطة الأولى وهي 

غير صحيح من    السنة  أهلإن الحكم بأن الأشعري صاحب موقف وسط بين المعتزلة و  :نقول   يالمعتزل

لو فهم موقف كل من  إذ    ،غير صحيح من أساسه  السنة،  أهلإذ لو فهم موقف كل من المعتزلة و  أساسه

 إلى هذا الذي سمي موقف وسط.  ي بحيث ينتهي الأشعر . يصح التوفيق بينهما

  : في بداية الوقفة أو عند منطلقها، ويتمثل في   نويكم   ،ذلك، لأن الاختلاف بين الوقفتين جزريو

العقل،    السلف، أم : النص المنزل أو كما يقال النقل، وهذا هو الوضع عند  أيهما يعطي له مكان الصدارة

 ..؟ المعتزلة.  ةوهذا ما عليه وقف 

                                                                                                                                    
 189ص  رجال الفكر والدعوة: حسن ندوي، ينظر - 1
،  لمحقق: د. فوقية حسين محمود ،  الإبانة عن أصول الديانة  ،اللهعلي بن إسماعيل بن إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد  الأشعري،  أبو موسى  - 2

 20ص  ، ١٣٩٧الطبعة: الأولى، ، القاهرة  –الناشر: دار الأنصار 



50 
 

و  تسمح بطرف ثالث بينهما، أ  ( لا.... أوأما )فالمسألة عبارة عن علاقة إما هذا أو ذلك. وعلاقة  

وإعلانه الانتماء إلى أحمد    ،خروجه من الاعتزال  عند ريحه  صنفسه من ت  ريعلى الأقل هذا ما أراده الأشع

 1" . حنبلبن 

أبو الحسن الأشعري اعتمد في استدلاله على العقائد على مسلكين رئيسيين: مسلك النقل ومسلك  

 العقل

من أوصاف    والأحاديث الشريفة يعني أنه استدل على العقائد بتأكيد ما جاء في القرآن الكريم    ،وذلك

  .نقلية وذلك من خلال نصوص دينية    ، والملائكة والحساب والعقاب والثواب   الآخر،الله تعالى ورسله واليوم  

تجاوز أبو الحسن الأشعري إلى الأدلة العقلية والبراهين المنطقية التي يستدل بها على صدق    ذلك،  ب وبجان

وهذا يعني أنه لم يتخذ العقل   .ولكن بعد أن وجب التصديق بها كما هي نقلاً   ،ما جاء في القرآن والسنة عقلاً 

ويؤيدها    ،النصوص   واهركخادم لظوإنما استخدم العقل    ظاهرها، حاكماً على النصوص ليؤولها أو يمضي  

وقويدعمها عقلية  د .  ومسائل  فلسفية  بقضايا  ذلك  سبيل  في  وسلكها    التي  استعان  الفلاسفة  فيها  خاض 

 2. ة المناطق

ينزع إلى الاعتدال والتوسط في مجال المعرفة بين الوحي  واختار خطا  "يقول د. حسن الشافعي:  

 3" . وفي الإلهيات بين التشبيه والتنزيه، وفي الإنسانيات بين الجبر والتفويض والعقل،  

يتخذ منهجا وسطا في جميع المسائل بعيدا عن المغالاة  ه يجد أنه حاول أن  ؤوالباحث في حياته وآرا

مع بعض الفقهاء في كل أمر  في الآراء الفلسفية التي لها صلة بالقرآن، وإن كان يتفق  ك الوسط  لواختار ذ 

   4ورد فيه أثر أو قرآن ولا يصعب على المتقصي أن يثبت ذلك التوسط في كل فكرة من أفكاره. 

يعطل واحد    لا  ا نهج، م عقلباللنقل ولا النقل  بامسلكا وسطا لا يضحي العقل  هكذا حاول أن يتجه  

   منهما فيه. وإن كان هناك من ينقده في عدم بلوغه لهذا الوسط تماما.

بداية اعتزاله عن آراء المعتزلة ومنهجه في أواخر    هناك من يقسم منهجه إلى قسمين: منهجه في

تراوح بين الميل إلى مزيد من الالتزام بالنص أول الأمر كما  " بل  يقول الدكتور حسن الشافعي:    عمره. 

هذا التطور في منهج أبو   5يتبين في الإبانة، والنزوع إلى شيء من التأويل العقلي كما قد يفهم من اللمع." 

                                                                                                                                    
 93-92فوقية صالإبانة تحقيق د.   - 1
 177-176محمد أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلامية ص : ينظر - 2
 82المدخل إلى دراسة علم الكلام ص د. محمد حسن الشافعي،  -3
 175محمد أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلامية ص  - 4
 82المدخل إلى دراسة علم الكلام ص   د. محمد حسن الشافعي،  - 5



51 
 

  السلف،وبفضل هذا التطور وتبنيه لمنهج  ان  الحسن الأشعري يعكس نضوجه الفكري والعقدي على مر الزم

 . أصبح أبو الحسن الأشعري واحدًا من أهم العلماء في العقيدة الإسلامية 

في الجمع بين    أدرك الحاجة  لأنه والتمسك بمدرسته،  وهذا التطور أدى إلى اجتماع الناس حوله  

   في الجمع بين العقل والنقل.  نجحو  الوقت،فكرتين تسود الأمة الإسلامية في ذلك 

ذلك نقطة ضعف عند الفقهاء والمحدثين، أما المعتزلة فقد رأى في موقفهم    ي وقد اعتبر الأشعر"

من استعمال العقل في الدين تطرفا ومغالاة. ويلزم الأمر لنصرة الدين الجمع بين الفقه وعلم الكلام. ولذلك  

و  بحرارة،  الكلام  علم  عن  يدافع  الأشعري  الكلام. نرى  علم  في  الخوض  استحسان  في  رسالة   يكتب 

وقد كانت معظم آرائه ردودا. فالإبانة واللمع كتبا بطريقة جدلية تحكي أقوال الخصم وترد عليها ويكون   

 1" هذا الرد هو قول الأشعري. فكان لزاما أن يجمع علم الكلام إلى الفقه والحديث.

وآراء    ناحية،بين مناهج الفقهاء والمحدثين من  أبو الحسن الأشعري كان هو الشخص الذي جمع  

نواحي في الدين قد أدى إلى  العاين أن الاقتصار على ناحية واحدة من   .المعتزلة الكلامية من ناحية أخرى

في   ،فالفقهاء والمحدثون كانوا ينحصرون في الأحكام الشرعية والأدلة النقلية ،التناحر والتباعد بين الفرق

 متطرف فيه. وال معتزلة ممثلي علم الكلام والمنطق الحين كان 

قرر أبو الحسن الأشعري أنه يجب أن يطلع على آراء الفقهاء والمحدثين لفهم    الأساس،وعلى هذا  

في استنباط الحجج   ت نفسه يعتمد منهج الكلام والمنطقوفي الوق  ، الأحكام ال شرعية والنصوص النقلية

 .والبراهين العقلية التي تؤكد صحة الأحكام الشرعية 

المنهج   هذا  على  الفقهاء    المتوسط،وبناءً  بين  يجمع  الذي  الشخص  الأشعري  الحسن  أبو  أصبح 

بأن يكون شخصية  هذا المنهج الوسطي سمح له   .وعلم الكلام من جهة أخرى  معتزلةالووالمحدثين من جهة  

 المسلمين. بين مؤثرة ومميزة 

تأييدا ونصرة  نال  "   الحكام  ولقي من  أنصار كثيرون  له  لذلك منزلة عظيمة، وصار  الأشعري 

الأهواء والكفار وبث أنصاره في الأقاليم يحاربون خصوم الجماعة    أهلفتعقب خصومه من المعتزلة و

بإمام   عصره  علماء  أكثر  ولقبه  علماء    أهل ومخالفيها.  بعده  من  جاء  ذلك  مع  ولكن  والجماعة.  السنة 

 2لفونه..." يخا

 : بعد الأشعريالمدرسة 

                                                                                                                                    
 187- 186الأشعرية وتطورها ص   موسى، نشأةالدكتور جلال محمد عبد الحميد  - 1
 177محمد أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلامية ص  - 2



52 
 

وكان    . على منهجه   ية مدرسة كلام ء  على إنشا  عري الذين اتبعوا الأش  الأجلاء   العلماءلقد حرص  

 . دور كبير في ذلك -  تلامذتهمن  وهما   -الطائي ي وابن مجاهد أهللأبي الحسن الب 

بكر    ت تقوشعري  الأمام  الإبعد    ةالأشعري  درسةمال أبي  مثل:  العلماء  يد  مبادئه على  وترسخت 

القاهر  هـ(406)فورك  وابن   ، هـ(  338)  الباقلاني  وعبد  ،  هـ(  419)  والجويني ،  هـ(  429)   البغدادي، 

، وعضد الدين  هـ(604)، والرازيهـ(  471)  تومرت وابن  ،  هـ(479)والشهرستاني،  هـ(  450)   والغزالي

 .  هـ(  792)   والتفتازاني  هـ(  685) ، والبيضاويهـ(756)الإيجي 

ذكرها د. حسن    رأسيينومر بعد الأشعري بعهدين    شهدت الأشعرية تغييرات وتحولات عبر التاريخ. 

 الشافعي رحمه الله: 

بالشيخ  يبدأ بمؤسسه  الأول   -أ )وينتهي  التمهيد    403ت  الباقلاني  الكتب،  هـ( صاحب  وغيره من 

المذهب   السلفويتخذ  من  قريبا  ال  موقفا  هذا  أكد  وقد  والاعتزال،  الفلسفة  ت االسم  عهد ويعادي 

   أعطاها قبولا في الأوساط المختلفة بين المتكلمين والصوفيين والمحدثين. المعتدل للأشعرية مما 

  الشهرستاني بوينتهي    ( التأويل)صاحب    الأصفهاني فورك    بابن ربما    ،العهد الثاني يبدأ بعد ذلك -ب 

وفيه نزع المذهب إلى    ،ومن أعلامه الجويني وتلميذه الغزالي  .(الملل)و  دام(نهاية الإق)صاحب  

  ، والقبول ببعض الأفكار الفلسفية وخاصة المنطقية  ،الإسراف في التأويل وتبني المناهج الاعتزالية

 1مما كان تمهيدا للتطور الذي لحق بالمذهب بعد ذلك حتى كاد يلتحم بالاعتزال. 

  أهل ه بمنهج  انتشر المذهب الأشعري في شرق العالم الإسلامي وغربه لأسباب تعود إلى تمسك 

  انتشاره، كما ذكر الأشعري ذلك في كتابه "الإبانة". كما ساهمت الظروف السياسية في    والجماعة،السنة  

 .والأيوبيين في مصر  ،والمرابطين في المغرب   ،حيث قدم السلاجقة دعمًا للمذهب في الشرق

المذهب الماتريدي  ،ويظل المذهب الأشعري إلى جنب مع  يهيمن على الأوساط الكلامية    ،جنبًا 

 2. بما في ذلك الأزهر الشريف   ،والعقائدية في الجامعات الدينية السنية في مختلف أنحاء العالم الإسلامي

 

 

 

                                                                                                                                    
 83المدخل إلى دراسة علم الكلام ص  د. حسن الشافعي، - 1
 89ص  المرجع السابق : ينظر- 2



53 
 

 ماتريدية مدرسة ال : التعريف باللثالمطلب الثا

 

 .في تاريخ الفكر الإسلامي منصور الماتريدي  أبي   تشكلت حول أفكار كلاميةإنها مدرسة فكرية  

ومن أبرز الشخصيات الإسلامية التي    . السنة والجماعة  أهلأحد المؤسسين لعلم الكلام عند    من  يعتبر  إنه

طور أفكار أبي    معا.  السنة والجماعة، وتوضيحها بالنقل، والعقل  أهلدور مهم في شرح عقيدة    كان له 

 1كلامية راسخة الجذور.  حولها مدرسةحنيفة وأنشأ 

 : هـ( 333)الماتريدي أبو منصور 

فقد رفع البياضي نسبه   2السمرقندي.    بن محمود، أبو منصور الماتريدينسبه: محمد بن محمد  

 3الصحابي الشهير. إلى أبي أيوب الأنصاري 

قاتل الرازي توفي  هـ، لأن أستاذه محمد بن م 238سنة  الماتريدي ولد  أرجح الروايات أن  مولده:  

يقل عن عشر    ألاينبغي  وهي حقيقة مستنتجة من وفات أحد شيوخه ذلك لأن سن الدراسة  هـ    248سنة  

 4سنوات للأخذ عن الفقيه المحدث.

بألقاب عدة تدل على مكانته العلمية ومنزلته عند طلابه وأصحابه، من  وقد لقب الإمام الماتريدي  

أعلام السنة والجماعة، وقامع  متكلمين، ورافع  لوالاهتداء، وإمام االسنة    أهل: إمام الهدى، وقدوة  هذه الألقاب 

 5البدعة. 

أغلب كتب طبقات الحنفية  ،  هـ، وقبره بسمرقند 333وفاته: وأرجح الروايات في وفاته هي سنة  

 6التاريخ.  هذا  تجمع على

 أبي حنيفة: بالإمام علاقته 

لس العلمية منذ صغره وتفقه على يد كبار  الإمام الماتريدي ولد في بيئة تظهر أنه شارك في المجا 

 .والذين كانوا متمسكين بأفكار الإمام أبي حنيفة  عصره،في  علماء المذهب الحنفي 

                                                                                                                                    
تحقيق: الأستاذ الدكتور بكر طوبال أوغلي، والأستاذ المساعد الدكتور محمد آروشي، طبعة: دار    منصور الماتريدي، كتاب التوحيدأبو  :  ينظر  - 1

 5، تقديم الطبعة الجديدة، ص: إستانبولصادر بيروت، ومكتبة الإرشاد 
 بيروت  -الناشر: دار الكتب العلمية ، وضوعات العلوم مفتاح السعادة ومصباح السيادة في م، زاده؛ أحمد بن مصطفى بن خليل  يطاش كبر - 2

 130، ص 2، ج1985 –  1405سنة النشر:   
 23البياضي، إشارات المرام، ص  - 3
 43ص   ،م1989تونس،  1ط، الفكر للنشر،  ر، داالعقديةحياته وآراؤه  يأبو منصور الماتريد د. بلقاسم الغالي، - 4
الناشر: مطبعة مجلس دائرة    المضية،  رالجواه  ، المصريبن محمد بن نصر الله بن سالم بن أبي الوفاء القرشي الحنفي    محمدالوفاء،  أبو  :  ينظر- 5

، والزبيدي، إتحاف  201، تاج التراجم، ص  ، وابن قطلوبغا360ص    2ج  هـ  1322الطبعة: الأولى،    ، الهند  – حيدر آباد الدكن    -المعارف النظامية  

   5ص   2السادة المتقين، ج
 ، نفس الصفحاتالمرجع السابق: ينظر - 6



54 
 

من علماء الحنفية أن النتائج التي وصل إليها تتفق تمام الاتفاق مع ما قرره  ولقد قرر الكثيرون  " 

أبي حنيفة رسائل صغيرة في هذا العلم ثبتت صحة  أبو حنيفة رضي الله عنه في العقائد.... وقد أثرت عن 

مجموعة المعلومات التي اشتملت عليها من حيث نسبتها إليه، وإن كان التصنيف والتأليف موضع كلام  

 بين العلماء. 

وقد تبين من الموازنات العلمية بين هذه الآراء التي أثرت عن الإمام أبي حنيفة شيخ فقهاء العراق،  

ها أبو منصور الماتريدي في كتبه، أنها متلاقية في جملة أصولها. وبذلك قرر العلماء أن  والآراء التي قرر

 آراء أبي حنيفة في العقائد هي الأصل الذي تفرعت منه آراء الماتريدي. 

بل إنه يصرح    ،حنيفةوإن الماتريدي لا يتركنا نتحرى ونبحث في مقدار الصلة بين آرائه وآراء أبي  

 1نيفة." بروايته لكتب أبي ح 

 مؤلفاته: 

بل كان أيضًا مفسرًا وفقيهًا، حيث قام بتأليف عدة تصانيف في    ،لم يكن الإمام الماتريدي متكلمًا فحسب 

 يومنا هذا. إلى   صل تمن كتبه لم   ذلك، بعض بالإضافة إلى  .مختلف العلوم الإسلامية

  

 :منهجه

يعتبر هذا المنهج مشابهًا   .منهجًا وسطًا حيث جمعت بين استدلالات العقل والنقل  ة ماتريديال  اعتمدت 

 . لمنهج الأشعري، لكنه لا يتطابق معه بشكل كامل

 : عدة آراء في ذلك هناك 

وهو    فالدكتور فتح الله خليف   هو نفس منهج الأشعري،  بأن منهج الماتريدي  يرون  بعض العلماء 

المذهب إلا تطبيقا للمنهج، يلتقيان في    فليسفي المذهب  محقق كتاب التوحيد للماتريدي، يقول: " يلتقيان  

، وفي أفعال العباد، وفي أمر  وفي جواز رؤيته وفي بيان عرشه واستوائهوكلامه الأزلي  إثبات صفات الله  

ع فيها الخلاف بين فرق المسلمين، بل  مرتكب الكبيرة، وفي شفاعة رسوله، وتلك هي أهم المسائل التي وق

 2إنها أهم موضوعات علم الكلام." 

، يقول دكتور محمود قاسم:"  المعتزلةمنهج  إلى    أقرب   ةالماتريدي منهج  بينما يرون آخرون أن   

السنة؛ وإنهما فرسا رهان يسيران جنبا في هدم آراء    أهل يظن عادة أن الأشعرية والماتريدية يمثلان فريق  

                                                                                                                                    
   183-182تاريخ المذاهب الإسلامية ص  محمد أبو زهرة، - 1
 10تحقيق فتح الله خليف، ص  الماتريدي، التوحيد، - 2



55 
 

وأن وجه الحق ينحصر في أن الماتريدية كانوا أقرب إلى  المبتدعة، وتلك هي الفكرة السائدة،    المعتزلة

 1المعتزلة من الأشعرية." 

الماتريدية  الكوثري:"يقول   ،والمعتزلتوسط بين المذهبين الأشاعرة  ت ا وهناك من يرون أن منهجه

  ، الماتريدي  هجنقرر أن من" :فيقول على هذا   محمد أبو زهرة  يوافق   2هم وسط بين الأشاعرة والمعتزلة." 

والأشاعرة يتقيدون بالنقل ويؤيدونه بالفعل حتى أنه   ،سلطان كبير فيه من غير أي شطط أو إسراف  عقللل

الفقه والحديث. والماتريدي في خط بين المعتزلة    أهلفي خط بين الاعتزال و  ةشاعريكاد الباحث يقرر أن الأ

والأشاعرة، فإذا كان الميدان الذي تسير فيه هذه الفرق الإسلامية الأربع والتي لا خلاف بين المسلمين في  

لحديث،  ا أهلطرف منه المعتزلة وعلى الطرف الآخر  أربعة، فعلىذا أقسام  ،الإيمان أهلأنها جميعا من 

 3" . وفي الرابع الذي يلي المحدثين الأشاعرة اتريدية المزلة وفي القسم الذي يلي المعت

"وبهذا يتجلى لنا أن  ،  التوسط بين العقل والنقل  هو ذهب كثير من العلماء إلى أن منهج الماتريدية   

العقلية مصدر من مصادر المعرفة  الماتريدية في اعتمادهم على العقل لا يستغنون عن الشرع، فالمعرفة  

لكن لا تستغنى عن توجيه الشرع وإرشاده، وبهذا يتأكد لدينا ما قرره العلماء من أن منهج الماتريدية وسط  

للعقل، فالعقل   أكبر  المعتزلة ونصية الأشاعرة، فهم يتميزون عن الأشاعرة بإفساح مساحة  بين عقلانية 

ا مصدر لتحصيل المعارف، النقل مرشد مؤصل، والعقل في ضوئه  والنقل عندهم في مرتبة واحدة، فكلاهم

 4" ل.مستد 

 : نشأة المدرسة الماتريدية

وصنفوا   عنه،  ودافعوا  وإمامهم،  شيخهم  أفكار  نشر  على  عملوا  تلاميذ  منصور  لأبي  أصبح 

العقيدة الماتريدية  التصانيف متبعين مذهب الإمام أبي حنيفة في الفروع )الأحكام(، فكان ذلك سببا لرواج  

 .في سمرقند 

الماتريدية   عقيدة  بيان  في  المؤلفات  فصنفوا  بالتأليف،  اتباعها  نشط  الماتريدية  انتشار  بعد  ثم 

 5. والتأسيس لها 

 :مراحل رئيسية  مرت الماتريدية بأربع 

                                                                                                                                    
 134ص   هـ، 1413، الطبعة الأولى، العاصمة: دار رالناش وتقويما، الماتريدية، دراسة  ، بن عوض الله بن داخل اللهيبي الحربي  دأحم الحربي، - 1
 27، ص  2015ابن عساكر، تبيين كذب المفتري، تحقيق محمد زاهد الكوثري، المكتبة الأزهرية للتراث، ط- 2
 185تاريخ المذاهب الإسلامية ص   محمد أبو زهرة، - 3
 1412ص ،  م 2018، دار الإمام الرازي للنشر والتوزيع  دة، محمود عواد سالم، التعريف بالمدرسة الماتريدية تاريخا ومنهجا وعقيد. عواد  - 4
   ، 7ص ، ١٤٤٢صفر   ٢٥تاريخ النشر بالشاملة:   [الكتاب غير مطبوع] ، الماتريدية  ، د. عبد المجيد بن محمد الوعلان - 5



56 
 

هـ( والتي اتسمت بشدة المناظرات مع المعتزلة، رجل هذه المرحلة أبو    333مرحلة التأسيس )  -1

منصور الماتريدي، وكانت له جولات كثيرة ضد المعتزلة وغيرهم. شهدت هذه المرحلة ظهور  

 .أبو الحسن الأشعري مؤسس فكر الأشاعرة 

هـ(: وهي مرحلة تلامذة الماتريدي ومن تأثر به من بعده، وفيه    500  - هـ    333مرحلة التكوين ) -2

 .أصبحت فرقة كلامية 

3-  ( والتأصيل  التأليف  للعقيدة    700  -هـ    500مرحلة  الأدلة  التأليف وجمع  بكثرة  وامتازت  هـ(: 

 .الماتريدية 

هـ(: تعد من أهم مراحل الماتريدية، حيث بلغت    1300  –هـ    700مرحلة التوسع والانتشار )  -4

الماتريدية   العثمانية، فكان سلطان  أوج توسعها وانتشارها وذلك بسبب مناصرة سلاطين الدولة 

الدولة   اتساع سلطان  العرب  يتسع حسب  فانتشرت في شرق الأرض وغربها، وبلاد  العثمانية، 

 1والروم.  وفارس،  والترك،والعجم والهند،  

 : 2حققت المدرسة الماتريدية انتشارًا كبيرًا في بقاع الأرض شرقها وغربها لعدة أسباب 

 :  السبب الأول 

الرئيسية لانتشار الماتريدية في العالم الإسلامي يكمن في    من أهم الأسباب بل    الرئيسي،السبب  

انتشر المذهب الحنفي على نطاق    والتأييد،بسبب هذا الدعم   .اعتناق السلاطين والملوك للمذهب الحنفي 

  الماتريدية لأن    ، وبناءً على انتشار الحنفية ونفوذ سلطانهم، انتشرت ماتريدية  في العالم الإسلامي،  واسع 

 .المذهب الحنفي عقديًا تمثل 

 : السبب الثاني

  ، تقدم لعلمائها مناصب في القضاء  معينة،من المعروف عبر القرون أن أية دولة تميل إلى دعم فرقة  

لبسط   .والتدريس   والتأليف،  والخطابة،  والرئاسة،   والإفتاء،  سهلة  ووسائل  كثيرة  فرص  أيضًا  لهم  تتاح 

الأفراد والمجتمعات  أفكارهم وزيادة   .نفوذهم على  لنشر  المدارس والجوامع  تأسيس  أيضًا  الدولة  تشجع 

 .نشاطهم

فأي مذهب كان أصحابه مشهورين، وسد  "قال الشاه ولي الله الدهلوي في بيان سبب انتشار الحنفية:   

والإفتاء، واشتهرت تصانيفهم في الناس، ودرسوا درسًا ظاهرًا، انتشر في أقطار الأرض،  إليهم القضاء  

                                                                                                                                    
الماتريدية للعقيدة السلفية.. الماتريدية وموقفهم من الأسماء والصفات الجزء الأول )الطبعة الثانية(. الطائف    عداء ،  الأفغاني شمس الدين السلفي    - 1

 300- 286السعودية. مكتبة الصديق صفحة   -
 297صفحة   المرجع السابق،  - 2



57 
 

ولم يزل ينتشر كل حين، وأي مذهب كان أصحابه خاملين، ولم يولوا القضاء، والإفتاء، ولم يرغب فيهم  

 1." الناس اندرس بعد حين 

د الترك والأفغان والهند والصين وما  وهكذا انتشرت الماتريدية وعقائدها في بلاد ما وراء النهر، وبلا

 والاها. 

 السبب الثالث: 

ومن بين هذه المدارس    عقيدتهم،مدارس الماتريدية لها دور عظيم في نشر  نشاط المدارس الماتريدية: ال 

حيث تلعب دورًا هامًا في نشر عقيدة   ،وهي أكبر جامعة للماتريدية في القارة الهندية ،د ديو بنتذكر جامعة 

  ي وف   .أيضًا ماتريدية الكما يوجد مدارس الحنفية الماتريدية في أفغانستان تساهم في نشر عقيدة  .ماتريدية ال

 2. تاريخ الدولة العثمانية، حيث خدمت الحنفية والماتريدية في آن واحد 

 : السبب الرابع

متواصلة في كتابة الكتب والتصانيف في علم   تأليف هو جهود مستمرةالنشاط الماتريدية في مجال  

العالم   .الكلام أنحاء  الكتب في مختلف  انتشارها ودراساتها وتدريسها  الإسلامي،انتشرت هذه    ، وبفضل 

 .انتشرت العقيدة الماتريدية وانتشر تأثيرها على قلوب العلماء والطلاب 

يشير الدكتور أبو الخير محمد أيوب علي البنغلاديشي الماتريدي إلى أثر ونجاح منهج الماتريدي  

والمسايرة لابن    للنسفي، لعقيدة  وا  حنيفة، حيث يشاهدون دراسة الفقه الأكبر لأبي    عنه، السنة    أهل ورضا  

الجامعات  س في  ولقد   .من البلاد الإسلامية  في كثير   الأزهر وغيرهامنها  الدينية و  والمعاهد   الهمام تدُرَّ

حيث تم إدراجها    الماتريدي،أدرك الأزهر أهمية دراسة المدرسة الماتريدية وتعريف الناس بأبي منصور  

 3. صول الدين في منهج الدراسة في كليتي الشريعة وأ

 

 

 

 

                                                                                                                                    
 المرجع السابق، نفس الصفحة  - 1
الماتريدية للعقيدة السلفية.. الماتريدية وموقفهم من الأسماء والصفات الجزء الأول )الطبعة الثانية(.   عداء،  الأفغانيشمس الدين السلفي ينظر:  - 2

 300- 286السعودية. مكتبة الصديق صفحة  -الطائف 
 982  المرجع السابق - 3



58 
 

 

 

 

 

 :الفصل الأول

 المسائل العقدية المختلف فيها وطبيعة الخلاف

 : مباحث ةوتحته أربع

 الإلهيات المسائل المختلف فيها في: لأولالمبحث ا

 المسائل المختلف فيها في النبوات:  المبحث الثاني

 المسائل المختلف فيها في السمعيات :  المبحث الثالث

 ث لافية بين المدارس الث لاطبيعة المسائل الخ : الرابعالمبحث 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 
 

 تمهيد: ال

 :  مفهوم الخلاف في فروع العقيدةأولا:  

مصدر   المخالخالف  الخلاف  الخلاف  بمقعد ومعنى  سررت  وبقال  أي:  فة،  أصحابي،  خلاف  ي 

  1: المضادة. مخالفتهم، والخلاف أيضا 

أعم من  الخلاف    لكنهما: المخالفة، والمضادة.  وحول معنيين،    من هذا يتبين أن الخلاف يدور

في القول قد  الضد، لأن كل ضدين مختلفان، وليس كل مختلين ضدين، ولما كان الاختلاف بين الناس  

 2يقتضي النزاع؛ استعير ذلك للمنازعة والمجادلة. 

 3." المتعارضين، لتحقيق حق أو لإبطال باطل " منازعة تجري بين  الخلاف اصطلاحا بأنه ويعرف 

 4، وإليه ترجع فروع الباب كلها. وهي تدل على شد وشدة ووثوقفهي نسبة إلى العقد، العقيدة أما و

:" ما يدين به الإنسان، وجمعها عقائد، وهي مجموعة الحقائق الدينية العلمية، التي  وهي كما يعرفها العلماء

وتكون يقينا عنده، لا يمازحه شك، ولا يخالطه  يجب على المسلم أن يصدق بها قلبه وتطمئن إليها نفسه،  

 5ريب." 

:" كل مسألة يحرم  يقول الجويني،  القطعية  لا تمس أصول العقيدة سائل  أما فروع العقيدة وهي م

، فهي من الأصول سواء استندت إلى العقليات،  جاهلاالخلاف فيها مع استقرار الشرع، ويكون معتقد خلافها  

   6أم لم تستند إليها." 

ومن ثم    ،ودليله ظني  العقدية،إذن، ما يجوز فيه الخلاف من المسائل العقدية هي ما ينتمي للفروع  

 .7وز الاجتهاد فيه يج

 

 

                                                                                                                                    
 86ابن منظور، لسان العرب، ص - 1
، مقداد توفيق عبيد خندان، وراجح عبد الحميد سعيد كردي بني فضل، المسائل الخلافية العقدية حول شخصية الرسول محمد  ي : الكردينظر- 2

، مسترجع من  صلى الله عليه وسلم عند أهل السنة، رسالة دكتوراه، جامعة العلوم الإسلامية العالمية، عمان،  

http://search.mandumah.com/record/986344 
 101ص الجرجاني، التعريفات،  - 3
 86ص   4جم،  1979لبنان، -، دار الفكر، بيروتابن فارس، أحمد بن فارس بن زكريا، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون - 4
 10الأردن، ص -، الطبعة الأولى، عمانع للنشر والتوزي نسلامية، الأكاديميوعلي عموش وآخرون، عقيدتنا الإ العموش، بسام  - 5
د أبو زنيد، دار  عبد الملك بن عبد الله بن يوسف، كتاب الاجتهاد من كتاب التلخيص، تحقيق: د. عبد الحمي ، إمام الحرمين أبو المعالي لجويني الا - 6

 25سوريا، الطبعة الأولى، ص -القم، دمشق
 30، ص المسائل الخلافية العقدية حول شخصية الرسول الكردي،  ح: د. راجينظر - 7



60 
 

 : أسباب الخلاف في فروع العقيدة

الو تنشأ  البشرية.  منذ وجود  الناس ظاهرة شائعة  بين  والبلدان    في  خلافات الصراعات  المجتمع 

وحتى على نطاق عالمي. يمكن أن تكون أصول وأسباب النزاعات معقدة للغاية وفي نفس الوقت يمكن أن  

مثل:   والسياسية،  والثقافية،  والنفسية،  السلوكية،  بالعوامل  تتأثر  أن  ويمكن  جدا  بسيطة  أسبابها  تكون 

والثقافية الأيديولوجية  والتحر  نقص و  ، الاختلافات  ويفات التواصل  السلطة،  على  والخلاف    ت اهتماما، 

 . وأهداف مختلفة 

وظهور الخلاف  وهناك أسباب أخرى إضافة لهذه الأسباب والتي أدت إلى التفرقة بين المسلمين  

الضالا   بينهم، مثل:  بعد وفاطرابات  المسلمين  لحقت  الدين    صلى الله عليه وسلم، النبي    ةتي  الكون  ،  متشابهات يشمل على 

ودخول بعضهم في الإسلام مع خلفياتهم السابقة، ترجمة  الديانات القديمة   أهلمجاورة المسلمين لكثير من 

   1محاولة استنباط الأحكام للأحداث المستجدة.  مصنفات الفلاسفة، 

 وأسباب أخرى تسبب إلى اختلاف العلماء في فروع العقيدة: 

 . العلماء موجود لكن لم يبلغ، أو الدليل عدم وجود دليل قطعي أولا:  

 اختلاف في لفظ الدليل، لكونه يحتمل عدة وجوه. يكون هناك   ثانيا: أن

حسب منهج العلماء. مثلا هناك من يقبل الاستدلال  ثالثا: الاختلاف في صحة الدليل لأن صحة الدليل يختلف  

 بالأحاديث الآحاد وهناك من يتجنب عن ذلك.

 إذ البشر لا يقدر على ذلك. رابعا: العجز في احاطة الأدلة كلها، 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                    
 20-9تاريخ المذاهب الإسلامية ص محمد أبو زهرة، : ينظر - 1



61 
 

 المبحث الأول: المسائل المختلف فيها في الإلهيات 

 

 : لهيةالاختلاف في الصفات الإ -1
جسمية ولوازمها. لكنهم بعد ذلك  عن ال  هفي تنزيه الله عن مشابهة الخلق وتنزيهن الجميع متفقون  إ

 ، فرعيةالمسائل  ال بعض   مختلفون في

كيفية  أولا  وهي   النصوص :  مع  عليها التي    التعامل    الخبرية   الصفات م  اس   المتقدمون   يطلق 

 . موهمة للتشبيه صفات المن الأشاعرة  مؤخرون لوا

العقلية المعاني  المجرد    ،يعتمد فيها على مجرد الخبر، وتكون خارج نطاق  بالسمع  وإنما تدرك 

 . 1ء، مثل اليد، والوجه والعين أبعاض وأجزاأو نظير مسماها بالنسبة لنا  ونظيرها .فقط

 تأويل والتفويض في الصفات: أولا: ال

 السلفية:

ال  إثبات الصفات  السلفية يقوم على  التأويل أو    ،لله تبارك وتعالى  خبرية  منهج  إلى  اللجوء  دون 

 .التكييف أو التعطيل

العلم بحقيقتها وكنها    ون كل يو  جسمية، مع تنزيهه سبحانه عن ال  الصفات الخبرية لله تعالى   ون ثبت ي

   . إلى الله تعالى

 2" نؤمن بها ونصدق بها، لا كيف ولا معنى، ولا نرد شيئا منها. " الإمام أحمد:  يقول 

الإيمان بصفات الله تعالى وأسمائه كما  هو  مذهب السلف  هذا ما نصه ابن قدامة المقدسي من أن  

دون إضافة أو نقصان أو تجاوز عنها، ولا تفسير    ،نبيه صلى الله عليه وسلم وكما وصف    آياته،وردت في  

تشبيه صفات الله تعالى بصفات المخلوقين، بل يؤمنون بها ويردون    موعد   .ظاهرهاأو تأويل يتعارض مع  

  .ويفهمون معانيها ودلالتها بناءً على ما جاء بها الله ورسوله من غير تحريف أو تأويل   تعالى.   علمها إلى الله

 3ة منهم هو: أمروها كما جاءت. والقاعدة المعروف

                                                                                                                                    
  ١٤٢٦الطبعة: الأولى،  الناشر: دار الوطن للنشر، الرياض  شرح العقيدة السفارينية،  ، محمد بن صالح بن محمد العثيمين ابن عثيمين، ينظر:  - 1

 156ص  ـ،ه
 20المرجع السابق ص - 2
  لمحقق: بدر بن عبد الله البدرا التأويل،  ذم    ، أبو محمد موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة الجماعيليابن قدامة المقدسي،    ينظر:  - 3

 11ص  ، ١٤٠٦الطبعة: الأولى،   الكويت –الناشر: الدار السلفية 



62 
 

طريقة سلف الأمة وأئمتها، إثبات ما أثبته من الصفات من غير  ويقول ابن تيمية:" وقد علم أن  

تكييف ولا تمثيل، ومن غير تحريف ولا تعطيل، وكذلك ينفون عنه ما نفاه عن نفسه مع إثبات ما أثبته من  

الصفات من غير إلحاد لا في أسمائه ولا في آياته، فإن الله ذم الذين يلحدون في أسمائه وآياته، فطريقتهم  

 1إثبات الأسماء والصفات، مع نفي مماثلة المخلوقات، إثباتها بلا تشبيه، وتنزيها بلا تعطيل."  تتضمن 

وجمهور    الكرمي  المرعي   الشيخ  ويقول  و  أهلالحنبلي:"  السلف  منهم  على    الحديث   أهل السنة 

ويقول   2ها." مع تنزيهنا له عن حقيقتالإيمان بها وتفويض معناها المراد منها إلى الله تعالى ولا نفسرها  

الأمر  تفويض    وجوب و  هذه الصفات في    عدم الخوض و   السكوت   ضرورة السفراني ما يقوله المرعي من  

 3إلى الله تعالى. 

إلا أنهم مختلفون في    ، أنهم متفقون على تنزيه الله تعالىوالظاهر من كلام أعلام السلفية السابقة  

ومنهم من يذهب    ،مثل ما يظهر في كلام أحمد بن حنبل وابن تيمية ؛ت الإثبافمنهم من يذهب إلى  . طريقته

   . مثل ما هو ظاهر في كلام المرعي والسفاريني التفويض؛ إلى 

التعرض  فرق بين إثبات ظاهر النصوص وبين إمرارها كما جاءت، فالإمرار هو عدم  وهناك  

 تعالى بعلمه، اما إثبات ظاهرها  الله  اثرهلمعناها لا من قريب ولا من بعيد، لأنها من المتشابهات التي استأ

وهذا هو ما يراه ابن    للنصوص، بل هو فهم بحسب ظاهرها مع نفي الكيفيةمع نفي الكيفية فليس إمرار  

فإنهم لم ينفوا حقيقة الصفات    والسلف .نصوص عنده هو إثبات بدون تكييف أو تجسيمالفمعنى إمرار    تيمية،

 4. تهابل نفوا العلم بكيفي  ،الإلهية

 : والماتريدية الأشاعرة

صفوف   في  اختلاف  هذه    الأشاعرة، هناك  تفويض  في  السلف  منهج  اتبعوا  الأوائل  فالأشاعرة 

 الصفات.  

:” وأن الله سبحانه على عرشه  يفهم أنه يثبت الصفات ولا يؤولها، حيث يقول   الأشعري من كلام 

  6..."  5كما قال: ﴿الرحمن على العرش استوى﴾، 

                                                                                                                                    
،  2بن عبد المحسن التويجري، الناشر دار الصميي، رياض، ط  دالفتوى الحموية الكبرى، المحقق د. حم  ،تيميةالدين أحمد بن    تقيتيمية،  ابن    - 1

 266م، ص  2004
الثقات   - 2 أقاويل    ،طالأرنؤو في تأويل الأسماء والصفات والآيات المحكمات والمشتبهات، تحقيق: شعيب   مرعي الحنبلي، ابن يوسف أبي بكر، 

 60هـ، ص  1406بيروت، الطبعة الأولى، -الناشر: مؤسسة الرسالة 
 97السفاريني، لوامع الأنوار البهية، ص  - 3
 41ص  5جموع الفتاوى، جينظر: ابن تيمية، م - 4
 5سورة طه، آية رقم:   - 5
 345، ص 1الأشعري، مقالات الإسلاميين، جأبو موسى  - 6



63 
 

أئمة السلف رحمهم الله فوضوا معاني النصوص  أن    ويرى  مدح الجويني طريقة السلف في ذلك 

  ، فضل هو اتباع منهج السلف وترك الابتداعالأو.  وامتنعوا عن تأويلها بما يعارض ظاهرها   تعالى،إلى الله  

 1. النصوص  وتفسير والاعتماد على إجماع الأمة كدليل ومصدر معتبر في فهم  

يقبلون التأويل بحجة أنها تتفق    ،ومع ذلك  ا، علماء الأشاعرة يرون طريقة السلف أسلم في جملته

 .مع متطلبات العصر المتأخر 

بأن   الغزالي  يعلل  القلوب هادئة وساكنة ولذلك  حيث  السلف، كانت    تأويل عن    امتنعوافي زمن 

فمن خالفهم في ذلك الزمان كان هو الذي يثير الفتن   .النصوص خوفًا من تحريك الشبهات وتشويش القلوب 

 .وضاع وانتشر بعض الشبهات والأفكار مضللةالأ فقد تغيرت  . لكن في زمنه،  وينثر الشكوك في القلوب 

 .نصوص الشرعية لإزالة الأفكار الباطلة عن القلوب وتبيين الحقيقة  تأويليعذر من يظهر جانبًا من    ولذلك،

  2. ولا يجب أن يلوم من يتكلم بهذه الطريقة 

مام  الإوالعلماء الذين يذهبون إلى التأويل في الصفات يرون أنه لا بد للتأويل من شروط تتوفر.  

وهو    ،الأول: مذهب معظم السلف أو كلهم  لالقو  للتأويل،ويبين الشروط المطلوبة    قوليننووي يذكر الال

أنهم لا يتكلمون في معنى الصفات، بل يقولون يجب علينا أن نؤمن بها ونعتقد لها معنى يليق بجلال الله  

وذلك مع الاعتقاد الجازم أن الله تعالى ليس كمثله شي ء، وأنه منزه عن التجسيم والانتقال    ،تعالى وعظمته

واختاره جماعة    المتكلمين، جماعة من  هذا القول مذهب   .وعن سائر صفات المخلوق   ،والتحيز في الجهة

 .هو أسلممن محققيهم 

ولكن    مواقعها،وهو أنها تتأول على ما يليق بها على حسب    المتكلمين،القول الثاني: مذهب معظم  

يسمح بتأويلها   .فا بلسان العرب وقواعد الأصول والفروع ذا رياضة في العلم ريشترط أن يكون المؤول عا 

 3.والخبرة في هذا الشأنالعلم  أهل لمن هو من 

التأويل والتفويض حق وهما مذهب جمهور السلف والخلف، يقول   إنيمكننا أن نقول  نتيجة لذلك:  

الكوثري:" والحاصل أن التفويض مع التنزيه مذهب جمهور السلف لانتفاء الضرورة في عهدهم والتأويل  

مع التنزيه مذهب جمهور الخلف حيث عنّ لهم ضرورة التأويل لكثرة الساعين في الإضلال في زمنهم،  

 4ف حقيقي لأن كليهما منزه." وليس بين الفرقتين خلا

                                                                                                                                    
 تحقيق   العقيدة النظامية في الأركان الإسلامية،  ،لجوينيعبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الا ، لجويني الا  أبو المعالي ينظر: - 1

 166ص ، ط الرشاد  ، بيروت -دار سبيل الرشاد، الدكتور: محمد الزبيدي 
 27ص ،  م  2017  1طدار المنهاج،   ، علم الكلام  منالعوام  إلجام أبو محمد بن محمد بن محمد،   غزالي، ال: ينظر - 2
 19ص  3النووي، شرح صحيح مسلم، باب اثبات رؤية المؤمنين لربهم في الآخرة، ج: ينظر - 3
 513م، ص0042، 1، محمد زاهد بن حسين، العقيدة وعلم الكلام، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط الكوثري - 4



64 
 

 

 1.كما نقله الطحاوي  ،تفرّق بين صفات الذات وصفات الفعل الأشعرية 

وتختلف عن الأشاعرة في عدم تفريقها بين صفات  .  ماتريدية توافق الأشاعرة في تأويل الصفات وال

وقد قالوا: "القول بحدوث شيء منها يؤدي إلى   .بل تعتبرها كلها قديمة  تعالى،الذات وصفات الفعل لله  

 2."القول بتغير الله وهو يؤدي إلى عبادة غير الله

 :مدلول الصفاتالاختلاف في  ثانيا:
 السلفية:

  : بل يقولون   اعتبارية،زائدة على الذات ولا يعتبرونها أمورا    غير   يرون أن الصفات هي معان 

ولا يقرون   .تحمل الكمال ذات الإلهية بال  قوم ويعتبرون هذه الصفات ثبوتية ت  .بوجود ذات موصوف بها 

الكمال الذي لا  ،  لأن نفي المستحيل ينطوي على تفرد الله سبحانه وتعالى بصفات الكمال  السلبية،بالصفات  

 3  .ويؤمنون بأن الله له صفات لم يطلع عليها أحد من خلقه  .نفي المستحيليحتاج إلى 

أي أنهم يأخذون عن الله الصفات بناءً على ما جاء به    .الصفات توقيفية فيما أذن به الشرع   وأن  

 .4ةوالأحاديث النبوي   اب ولا يقدمون على تفسيرها أو إضافة لها، بل يتبعون ما أفادت به الكت   الشرعي،النص  

 : والماتريدية الأشعرية 

هذا  . ولا يمنعون تعددها في الذات. لأن  على الذات   ة زائد   انعلى مع  ت ما دل هي    ات يرون أن الصف 

وليست الصفات    وهذا المعنى هو المحظور منه،  المتغايرة المستقلة    لقدماءا  الذوات   التعدد لا يعني تعدد 

ولا يقال لكل صفة منها أنها الذات ولا     المبطل للتوحيد.  التعدد فلا يؤدي إلى  مغايرة للذات بهذا المعنى  

 . 5إثبات قديم له صفات الكمالا الحاجة إلى غير الذات، إذً  إنها يقال 

 : في تقسيم الصفات الإلهية الاختلاف :لثاثا

 السلفية:  

                                                                                                                                    
  1996عة الأولى،  ، الطبمؤسسة الرسالة ناشرون: الناشر  ، ا بين الأشاعرة والماتريدية فيم  الروضة البهية،  حسن بن ابي عذبة ،  ابن عذبة   ينظر:  - 1

 39 ص م، 
 187المذاهب الإسلامية ص تاريخزهرة، محمد أبو   ، 53الماتريدي، التوحيد، صينظر:  - 2
 110ص   1أبي العز، شرح الطحاوية، ج ناب  ، 53ص   8جالكبرى،   الفتاوىو ، 664ص 6ج ، : ابن تيمية، درء تعارض العقل والنقل ينظر - 3
   664ص  6، الفتاوى الكبرى، ج : ابن تيميةينظر - 4
دار السلام للطباعة والنشر  ، حاشية الباجوري المسماة تحفة المريد على جوهرة التوحيد  ، إبراهيم بن محمد بن أحمد الشافعي ينظر: البيجوري،  - 5

أبو معين النسفي، ميمون بن محمد، تبصرة الأدلة في أصول الدين، المكتبة   ،164و 154ص  م، 2002الطبعة الأولى،   ، والترجمةوالتوزيع 

 367م، ص  2011القاهرة، الطبعة الأولى،  -الأزهرية للتراث



65 
 

  يقسمها إلى قسمين:  باعتبار مدلولها ابن تيمية 

 .والقبح والجهلمثل الكبر   : يجب تنزيه الله تعالى عنها تماما صفات نقص  .1

 . 1فهي صفات لا تحتوي على أي نقص أو عيب ،  التي يتعذر على أي شيء أن يماثله فيها   صفات كمال؛ .2

 وتنقسم من جهة تعلقها بالله إلى أقسام: 

وهذه الصفات   .التي لم تزل ولا يزال متصفاً بها   المقدسة، الصفات الذاتية )معان( المتعلقة بذاته  " .1

عنه   تنفك  وأبدًا،    سبحانه، لا  أزلاً  لذاته  بها مشيئته وقدرته  ولاوهي لازمة  إلى   .تتعلق  وتنقسم 

 :قسمين 

عقلي والفطرة  صفات سمعية عقلية: وهي التي يشترك في إثباتها الدليل الشرعي السمعي وال •

 .والقوة ،والإرادة ،والقدرة  ،والعلممثل الحياة   السليمة،

والخبر عن الله  صفات   • السمع  جاءت عن طريق  ما  وهي  وجه    ورسوله،خبرية:  مثل 

 .وتسمى إضافات   واليدين،

 :تنقسم إلى قسمين  يفعلها صفات الفعلية: وهي متعلقة بمشيئته وقدرته إن شاء ال .2

 .عقلية: مثل الخلق والرزق والإحياءصفات سمعية  •

مثل الاستواء  وهي التي تعتمد فيها على النقل فقط، وليس للبشر أن يعقلها.   صفات خبرية: •

 2." والضحك

على عكس    ،تفترق الصفات الذاتية عن الصفات الفعلية بأنها لا تنفك عن ذاته سبحانه وتعالى أبدًا 

فإن كلا    ذلك،بمعنى أنه إذا شاء لم يفعلها. ولكن مع    ،الصفات الفعلية التي يمكن أن تنفك عن ذاته تعالى

،  النوعين يجتمعان في أنهما صفات لله تعالى أزلاً وأبدًا؛ لم يزل ولن يزال متصفًا بهما ماضياً ومستقبلًا 

 3وجل.  لائقاً بجلال الله عز 

 

                                                                                                                                    
الطبعة الأولى،   ،المكتبة العصرية للطباعة والنشر: الناشر  الصفدية،  الرسالة  ، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية ، تيمية نظر: ابني - 1

 102ص   1ج م،  2007
الرواشدة، أحمد أيوب محمد، ومحمد نبيل طاهر العمري، المسائل الخلافية بين المذهبين الأشعري والسلفي: دراسة استقرائية تحليلية   :ينظر - 2

 140-139ص  2017مقارنة، رسالة دكتوراه، جامعة العلوم الإسلامية العالمية، عمان،  
 ١٢٧شرح العقيدة الطحاوية ص  ابن أبي العز، : ينظر - 3

https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF%20%D8%A8%D9%86%20%D8%B9%D8%A8%D8%AF%20%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%84%D9%8A%D9%85%20%D8%A8%D9%86%20%D8%B9%D8%A8%D8%AF%20%D8%A7%D9%84%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85%20%D8%A7%D8%A8%D9%86%20%D8%AA%D9%8A%D9%85%D9%8A%D8%A9


66 
 

صفات الذات وصفات الأفعال التي دل عليها النص الوارد في الكتاب والسنة هي مدلولها    أن و

بل   .دون أن تقول بأنها تمثل عين الذات أو أنها تختلف عن ذلك  ، وكل هذه الصفات قديمة  ،حقيقي وثابت 

 .1يؤكدون أن الصفات قائمة بذاتها وأن فعل الله تعالى قائم بذاته

التي يتصف    بأنها الصفات   ابن تيمية  عرفها وهي أعم من الصفات الفعلية، ي  يارية: الصفات الاخت.  3     

وما يشابه ذلك من  وسخطه وعدله  ونزوله    مثل كلامه  ، عز وجل وتنتمي لذاته ومشيئته وقدرته  بها الله 

 .  2الصفات التي وردت في الكتاب العزيز والسنة المطهرة 

 وبعض الصفات الذاتية التي لها تعلق بالمشيئة. فالصفات الاختيارية تشمل الصفات الفعلية  

 الأشاعرة والماتريدية: 

 تنقسم الصفات عندهم إلى أربعة أقسام: 

وجودها بذاته    ى علصفات تدل    وهي 3بالصفات الذاتية والصفات الوجودية   ىوتسم   : المعاني  الصفات  -1

نفوا  قد  الحياة، والعلم، والقدرة، والإرادة، والسمع، والبصر، والكلام. وات:  سبحانه وتعالى، وهي سبع صف

  4. صفات المعاني كالرأفة والحلم بقية

 5.دون أي تبدّل أو تغيير ،جميع هذه الصفات متجليّة في ذاته العزيزة سبحانه وتعالى

الثابتة للموصوف بالصفات    : المعنويةالصفات    - 2  بعلل مرتبطة    المذكورة، هي الأحكام  وتأتي مدعمة 

ً   حياً، كونهوهي   ،بذات موصوف ً  ،مريداً  ،قديراً  ،عليما  6.، متكلما بصيراً   ،سميعا

وجودي قائم    ى ما دل على سلب ما لا يليق بالله عن الله من غير أن يدل على معن  يه   : السلبيةالصفات   -3

 7.ةوالوحداني، والقيام بالنفس للحوادث، والمخالفة   ،والبقاءالقدم  وهي: بالذات 

الوجود  هي صفات ثبوتية، يدل الوصف بها على    الوجود.    هي وهي صفة واحدة    : النفسية  اتالصف  -4 

أو على نفس الذات دون معنى زائد عليها كصفة الوجود فإنها عين الموجود، ولا ينافي أن تكون أمرا  

 8اعتباريا غير موجود. 

                                                                                                                                    
راشد بن مبارك بن سالم، وعبد الله بن سالم بن حمد الهنائي، اختلاف دلالة المصطلح العقدي بين الفرق الإسلامي، رسالة ماجستير غير : ينظر - 1

 http://search.mandumah.com/record/947342مسترجع من  w 40K، 2017منشورة، جامعة سلطان قابوس، مسقط، 
 217ص  6تيمية، مجموع الفتاوى، ج نينظر: اب - 2
، الصاوي، أحمد بن محمد، حاشية الصاوي على الشرح  120التوحيد، ص حاشية الباجوري المسماة تحفة المريد على جوهرة  البيجوري،    :ينظر  - 3

 34ص   1الصغير، تحقيق: د. مصطفى كمال وصفي، دار المعارف، ج
 (. ٥)ص م، 1998، مكتبة السنة ، منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات  ، سيد بن عباس الحلبي  ينظر: - 4
 54، البيجوري، شرح الجوهرة، ص 85: التفتازاني، العقائد النسفية، صينظر - 5
 (١٠ص) ودراسات لآيات الأسماء والصفات   منهج ، سيد بن عباس الحلبي  ينظر: - 6
المسماة تحفة المريد على جوهرة  البيجوري،  ينظر    - 7 الباجوري  الدين زادة، ،  153  التوحيد، صحاشية  الدين    بهاء  الدين محمد بن بهاء  محي 

 210، ص م  2013لبنان، الطبعة الأولى، -مكتبة كتاب ناشرون، بيروت شرح الفقه الأكبر،   الرحماوي، 
 140و  107ص حاشية الباجوري المسماة تحفة المريد على جوهرة التوحيد، البيجوري،  ينظر: - 8

https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D8%B3%D9%8A%D8%AF%20%D8%A8%D9%86%20%D8%B9%D8%A8%D8%A7%D8%B3%20%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%84%D8%A8%D9%8A
https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D8%B3%D9%8A%D8%AF%20%D8%A8%D9%86%20%D8%B9%D8%A8%D8%A7%D8%B3%20%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%84%D8%A8%D9%8A


67 
 

يعتقدون أن الصفات الذاتية تدل على معانٍ حقيقية وجودية في ذات الله، وتنقسم هذ ه    عرة،االأش

أما الصفات السلبية فهي اعتبارية    اعتبارية، يسمحون بأن تكون الصفات النفسية   .الصفات إلى ثمانية معانٍ 

 .ةوصفات الفعل تعتبر مخلوقة لله تعالى ومرتبطة بإرادته التنجيزي  بذاته،وغير موجودة 

فهم يرون أن الصفات الذاتية وصفات الفعل تدل على معانٍ حقيقية وجودية في ذات    ماتريدية، الأما  

ولكن هناك اختلاف في نظام   .ة يتو وفيما يتعلق بصفات الذات، فهم يعتقدون بوجود سبع صفات ثب .الله

 1. غيره صفات الأفعال بينهم، هل هو التكوين أم 

 : صفة الكلامالاختلاف في  :خامسا
تعالى    الكلام.   ،متكلمجمهور المسلمين متفقون على أن الله  نفي  إلى  القرآن    ولم يذهب أحد  وأن 

 2وإنما الخلاف في معنى كلامه وفي قدمه وحدوثه. كلامه يخرج من الدين منكره.  

 السلفية:

أنها  يقول   يرون  حيث  الاختيارية  الصفات  تيمية  من  وهي  ابن  الاختيارية  الصفات  في  :" فصل 

 3وسمعه..." الأمور التي يتصف بها الرب عز وجل فتقوم بذاته بمشيئته وقدرته؛ مثل كلامه  

كما بينا أن الصفات الاختيارية تنقسم إلى ذاتية وفعلية ولا تناقض في كون صفة الكلام يجمع بينهما  

تيمية:" وأ ابن  يبينه  ما  هذا  بمشيئة الله وقدرته،  تقوم  السنة، وكثير من    ماأي  وأئمة    الكلام   أهلالسلف 

ي وطوائف غير هؤلاء يقولون: إنه صفة  كالهاشمية والكرامية وأصحاب أبي معاذ التومي وزهير اليام 

 4ذات وفعل هو يتكلم بمشيئته وقدرته كلاما قائما بذاته. وهذا هو المعقول من صفة الكلام لكل متكلم." 

ولا  ، وهذه كلها كلام الله القديم  وهم يثبتون كلام الله تعالى على حقيقتها، بحروف وألفاظ ومعان

يسمع من يشاء من عباده لكن كلامه غير مخلوق ولا يشبه لكلامه    وإن كلامه صوت يجوز أن يفرق بينها. "

   5أي كلام غيره وأنه فعل قائم بذاته. 

                                                                                                                                    
بن مبارك بن سالم، وعبد الله بن سالم بن حمد الهنائي، اختلاف دلالة المصطلح العقدي بين الفرق الإسلامي، رسالة ماجستير غير    راشد ينظر:    -1

 http://search.mandumah.com/record/947342مسترجع من  w 40K، 2017منشورة، جامعة سلطان قابوس، مسقط، 
  2جم، 1981باكستان،   -: التفتازاني، سعد الدين مسعود بن عمر بن عبد الله، شرح المقاصد في علم الكلام، الناشر: دار المعارف النعمانيةينظر- 2

 99ص
 ، باختصار217، ص 6ابن تيمية، مجموع الفتاوى، ج - 3
 219ص  6ابن تيمية، مجموع الفتاوى، ج - 4
المحقق: عبد العزيز    كتاب التوحيد،   ، أبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة بن المغيرة بن صالح بن بكر السلمي النيسابوري   : ابن خزيمة، ينظر  - 5

 333 ص  1ج م، 1994الطبعة الخامسة،   ، الرياض  –السعودية  -الناشر: مكتبة الرشد  ،بن إبراهيم الشهوان



68 
 

كلام الله مع موسى عليه السلام حقيقة ولا يجوز أن يكون كلامه حالا في غيره، أو مخلوقا في  

 1شيء سواه. 

يعرف ابن تيمية القرآن ويقول: "القرآن الكريم كلام الله منزل غير مخلوق منه بدأ وإليه يعود؛ وأن  

هو كلام الله حقيقة لا كلام غيره؛ ولا    صلى الله عليه وسلم الله تعالى تكلم به حقيقة، وأن هذا القرآن الذي أنزله على محمد  

أه الناس أو كتبوه بذلك في المصاحف  يجوز اطلاق القول بأنه حكاية عن كلام الله أو عبارة عنه بل إذا قر

لم يخرج بذلك عن أن يكون كلام الله تعالى حقيقة فإن الكلام إنما يضاف حقيقة إلى من قاله مبتدئا، لا إلى  

من قاله مبلغا مؤديا، وهو كلام الله؛ حروفه ومعانيه؛ ليس كلام الله الحروف دون المعاني ولا المعاني دون  

 2الحروف." 

 الأشاعرة والماتريدية: 

تعالى  بذاته  قائمة  قديمة  المعاني وهي صفة  الصفات  من  الكلام  يعرف  حقيقة  تعد صفة  حيث   ،

 3عليه العبارات وما يصطلح عليه من الإشارات." الأشعري الكلام بأنه:" القول القائم بالنفس، الذي تدل 

 4والبغدادي: “صفة أزلية قائمة بذاته، وهي أمره ونهيه وخبره ووعده ووعيده." 

ولا يرون كون كلام الله مشكلا من الحروف والأصوات على هيئة الكلام الملفوظ، وعند الأشاعرة  

 5يمكن أن يسمع كلامه كما سمع موسى كلامه. 

الماتريدية في سماع الكلام النفسي ثلاث صور أحدها كالأشاعرة والأشهر أنه يخلق كلاما  وعند  

 6مركبا من الحروف والأصوات ككلام الخلق يسمعه من شاء كما أسمعه موسى. 

 :الخلاف تحليل
وعند التحليل   .بين مدارس الإسلامية الثلاثة   ا مسائل التي أثارت خلافالمن أهم    هي   مسألة الصفات  

  .مدرسةالمباشر هو اختلاف المنهج الذي تعتمده كل  اليتبين أن السبب    الخلاف،والتدقيق في أسباب هذا  

هو الأسلم والأكثر صواباً    ،دون التأويلبقبول النص كما هو  والسلفية منهجًا نصياً يرى أن التفويض    ى تتبن

 .أن التأويل هو الأسلم فيرون  والماتريدية، أما الأشعرية   .في فهم صفات الله 

                                                                                                                                    
 404جع السابق، ص المر: ينظر- 1
 144ص    3ابن تيمية، مجموع الفتاوى، ج- 2
د. محمد يوسف موسى    :تحقيق،  الإرشاد الى قواطع الادلة في أصول الاعتقاد   ، لجويني عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الا  ، لجويني الا- 3

 108ص   م، 1950الطبعة الأولى، ،  نجيخا، مكتبة الوعلي عبد المنعم عبد الحميد 
 125صم، 1963بغداد،  -مكتبة المثنىأصول الدين،  عبد القاهر ابن طاهر،  بغدادي، ال- 4
 133ص   ، جوري المسماة تحفة المريد على جوهرة التوحيد يحاشية الب: البيجوري، ينظر- 5
 122: الماتريدي، كتاب التوحيد، ص ينظر- 6



69 
 

  أويل التفصيلي الذي يعين المراد، وكانوا يكتفون بالتأويل الإجمالي ن التالسلف كانوا يمسكون ع ف

تفويض كنه المعاني وحقيقتها  المشابهة لمخلوقاته، مع  وتنزيه الله تعال عن المماثلة    الذي يقتضي  ) التفويض(

لله تعالى، وإرشاد الناس إلى الاشتغال بما تحته عمل، بينما الخلف أولوا بما هو معروف في لسان العرب  

. يقول ابن عاشور في التحرير والتنوير:" تأويل سلفنا كان تأويلا  1الزندقة والإلحاد لات  مقا   ت ظهر  لما

أويل خلفهم كان تأويلا تفصيليا، كتأويلهم اليد بالقدرة ولهذا قالوا طريقة السلف أسلم، وطريقة  جمليا، وت 

 2الخلف أعلم." 

إلا أن جميع المدارس متفقة على رفض التأويل الفاسد    المنهج،وعلى الرغم من هذا الاختلاف في  

جميع المدارس إلى تنزيه الله سبحانه    وتهدف .تعالىالذي قد يؤدي إلى تحريف معاني الكلام وتجسيم الله  

  3إذ لا يلزم من اختلاف المسالك اختلاف المقاصد.  .وتعالى عن التشبيه والتجسيم 

، إن العلماء نتيجة تفكيرهم في دقائق مسائل العقيدة،  أحيانا  العقل  إلىسبب الخلاف  وأيضا يرجع  

إلى  لذلك   وصلوا  النبوية.  القرآنية ولا الأحاديث  النصوص  للسلف ولا    لا مثلا    نتائج لا نجدها في  نرى 

   صفة التكوين.  رأي في  لسلفيةل

المدارسفإن    النهاية، وفي   توحيده  جهود  على  العلماء  اهتمام  وتعالىسبح  تعكس    وكمالياته   انه 

ولكن الهدف المشترك هو نفسه: توحيد الله والتأكيد    والمناهج،في الأساليب    واختلفوا .وتنزيه عن العيوب 

      . على تنزيهه عن صفات البشر والعيوب 

  الباب، فالاختلاف في هذا    عليه،  .أن هذا الموضوع يندرج ضمن فروع العقائد وليس من أصولها و

 .ما لم يتعد النقاش حول صفات الله وكيفية فهمها، لا يجوز أن يؤدي إلى التكفير أو التضليل 

 : أول واجب على المكلف -2

لكنهم    ،إلى الإسلام  الدخول  فيريد  ياتفقت المدارس الثلاث على أن الشهادتين ضروريتان لمن   

 في تكليف شخص لم تصله الدعوة الإسلامية.  اختلفوا 

  السلفية:

                                                                                                                                    
  ،:من مسترجع،  12ص   ،2019، 910،نية ج  الغ  مجلة ينظر: معصر، عبد الله بن محمد، المقالات العقدية بين الإجمال والتفصيل،  - 1

http://search.mandumah.com/record/1062238 
الطبعة   ،تونس – : الدار التونسية للنشر الناشر، التحرير والتنوير ، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسيابن عاشور،  - 2

 48ص   25م، ج 1984ولى، الأ
 من:مسترجع   13ص   ، 2019، 910،نية ج  الغ  مجلة ينظر: معصر، عبد الله بن محمد، المقالات العقدية بين الإجمال والتفصيل،  - 3

http://search.mandumah.com/record/1062238 



70 
 

وبالتالي يكون معرفة الله تعالى    الله،إن النظر غير مطلوب من العبد لأنه من خلال فطرته سيعرف   

إلى نظر واستدلال وبديهية وضرورية ولا تحتاج  يكونان    ذلك،ومع   .عندهم فطرية  والنظر  العقل  فإن 

 .داعمين لهذه الفطرة لزيادة اليقين وتقوية الإيمان لدى المؤمن 

  ه  تعالى وتوحيد بأن الفطرة الإنسانية الطبيعية تدفع الإنسان إلى معرفة الله  يرون  التصور،بهذا   

فإن استخدام العقل والنظر في دراسة الآيات والعلامات    ذلك،ومع   .بدون حاجة إلى مجهود بحث أو استدلال

 .حيث يزيد من ثبات الإيمان ويجعل القلب مطمئنًا   ،التي تدل على وحدانية الله يكون مكملاً لهذه الفطرة

 1  .يزداد يقينًا  ووحدانية ية على وجود الله  فالعبد الذي يدرك الدلائل العقلية والمنطق

ذكر علماء السلفية على أن أول واجب على الإنسان هو الإقرار بالشهادتين التي تقتضيه فطرته  

 2السليمة. 

   لم تصله الرسالة، لأنه واجب الفطرة. حتى لو  ، عندهممعذور  غير تارك التوحيد  وبالتالي،  

 الأشاعرة:

المعرفة، فمنهم من قال    إنه ؛ منهم من قال  تحديد أول الواجب على المكلفاختلفوا في  الأشاعرة  

 3.  القصد إلى المعرفة إنه النظر الموصل للمعرفة ومنهم من قالإنه 

يقصد الأشاعرة بالمعرفة معرفة الله جل جلاله واتصافه بصفات الكمال لا معرفة حقيقة ذاته أو  

كنهه لأن هذا مما لا يستطيعه الإنسان بالإضافة أنه منهي عن البحث عن ذاته وكنه حقيقته. بنص حديث  

 4" تفكروا في آلاء الله، ولا تفكروا في الله." صلى الله عليه وسلم النبي 

بالمعرفة الإجمالية بأن يعرف الله وصفاته بالدليل المجمل؛ كأن يعرف وجوده  وهذه المعرفة تتحقق  

 5تعالى بكونه خالقا للعالم، أما تفصيلي؛ فيجب وجوبها كفائيا اتفاقا. 

                                                                                                                                    
الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام  ابن تيمية، :  ينظر  - 1 الملك فهد لطباعة    ، تلبيس الجهمية   الحراني، بيان  تقي  الناشر: مجمع 

 3/303تعارض العقل والنقل   ودرء، 570 ص4ج ه١٤٢٦الطبعة: الأولى،   ، المصحف الشريف 
تحقيق: د. محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود،   الحليم الحراني الحنبلي، كتاب الاستقامة، : ابن تيمية، أبو العباس أحمد بن عبد ينظر - 2

 142ص   1م، ج 1983الطبعة الأولى،  المدينة المنورة،  
محصول أفكار    ،   الرازيفخر الدين محمد بن عمر الخطيب   الرازي،   ، 38-37المريد، ص  تحفةحاشية البيجوري المسمى بالبيجوري،  :  ينظر  - 3

   136ص   م، 2021،  المكتبة الأزهرية للتراث المتقدمين والمتأخرين، 
إسناده ضعيف |    المحدث:| خلاصة حكم    191  الرقم:الصفحة أو    المقاصد الحسنة   المصدر: السخاوي |    المحدث: مر |  بن ع  عبد الله   الراوي:   -4

(، وابن عدي في ))الكامل في  6319(، والطبراني في ))المعجم الأوسط(( )12928أخرجه ابن أبي حاتم في ))تفسيره(( )  التخريج:  أحاديث مشابهة

 (7/95الضعفاء(( )
 38م، ص 2021 ،الطبعة الثانية  ، كشيدة للنشر والتوزيع: الناشر شرح الخريدة البهية،  ، أحمد بن محمد بن أحمد الدردير الدردير،  - 5

https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D9%81%D8%AE%D8%B1%20%D8%A7%D9%84%D8%AF%D9%8A%D9%86%20%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF%20%D8%A8%D9%86%20%D8%B9%D9%85%D8%B1%20%D8%A7%D9%84%D8%AE%D8%B7%D9%8A%D8%A8%20%D8%A7%D9%84%D8%B1%D8%A7%D8%B2%D9%89
https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF%20%D8%A8%D9%86%20%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF%20%D8%A8%D9%86%20%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF%20%D8%A7%D9%84%D8%AF%D8%B1%D8%AF%D9%8A%D8%B1


71 
 

يرد الشرع لما كان يجب  وأنه لو لم    لكن المعرفة في دقائق مسائل الاعتقاد متوقفة على الوحي. 

 1ته. ر نعمعلى العباد معرفة الله تعالى وشك

 الماتريدية: 

العقل يمكنه أن يدرك وجوب   .معرفة الله بالعقل هو أول واجب على المكلف حسب وجهة نظرهم

وينظر في آيات الكون كما أمر الله تعالى في العديد   والتقليد، معرفة الله عندما يتخلص من تأثيرات الهوى 

 .وبذلك يصل إلى الإيمان بالله عز وجل  ، من الآيات 

يرون أن العقل قادر على الاستقلال في معرفة وجود الله تعالى وفهم الحقائق الدينية    لرؤيتهم،وفقًا  

معرفة .الأساسية في  استقلالية  على  قادر  غير  العقل  أن  يعتبرون  والأحكام  ال  ولكنهم  تكليفية  التفاصيل 

 2.تبعهمن  هذا هو الرأي الذي اعتنقه الإمام أبو حنيفة و .محددةال

   :الخلاف تحليل 

د خلاف لفظي. وي   أهل الخلاف بين علماء     ح هذا  وض السُّنَّة في أول واجب على المكلَّف هو مجرَّ

 لام؛  لاة والسالخلاف أنَّ المقصود هو الإيمان بالله، تعالى، ورسله، عليهم الص

  على المعرفة، لذلك فإن   س عادة الإيمان يتأس  ل الواجبات هو المعرفة بناه على أن أو  فمن قال إن 

 .ية إلى الإيماند ف هو اكتساب المعرفة المؤل واجب على المكلأو

لك  ظر، لذ ل والنعلى التأم  س عادة ظر، فبناه على أنَّ الإيمان يتأسل واجب هو الن وأ  ا من قال إن أم 

 .ظر في آيات الله وآثاره ل والنف هو التأمل واجب على المكلّ أو فإن

ف هو تحقيق الإيمان بالله ورسله، سواء بالمعرفة  الهدف النهائي للمكل  وفي النهاية، يجدر التأكيد على أن

 .مكن القيام بها لتحقيق ذلك الهدف، والخلاف يكمن في أول الخطوات التي يفطرةبالأو  

        :الحسن والقبح -3
وأن العقل بإمكانه أن يعلم    . حرمه قبيح حسن وأن ما    تعالى اتفقت المدارس على أن ما أوجبه الله   

  وأيضا إن أريد بهما صفة الكمال والنقص،   ،أريد بهما: ملاءمة الطبع ومنافرته  إذا  الأفعالفي    الحسن والقبح

الحسن    اختلفوا في كون   أخرى،وبعبارة   3. في كون الفعل متعلق الذم عاجلا والعقاب آجلاولكنهم اختلفوا  

                                                                                                                                    
 210ص   1م، ج1993الهلال، لبنان، الطبعة الأولى،  ةدار ومكتب الاقتصاد في الاعتقاد، : الغزالي، ينظر- 1
تلخيص الأدلة لقواعد  ، الصفار، أبو إسحاق إبراهيم بن إسماعيل بن أحمد البخاري،  65-67  ، صد التوحيمنصور الماتريدي، كتاب    : أبو ينظر- 2

   236-229م، ص  2012محمد عبد الله إسماعيل، المكتبة الأزهرية للتراث، القاهرة، الطبعة الأولى،  التوحيد، تحقيق: د. عبد الله 
  العلمـاء،جماعـة مـن    تحقيق:  للبيضاوي، الإبهاج في شرح المنهاج على منهاج الوصول إلى علم الأصول    ، علي بن عبد الكافي السبكي  :ينظر  - 3

 . ١٣٥/١ (، م١٩٨٤هـ/ ١٤٠٤) ١بيروت، ط  العلمية، دار الكتب 



72 
 

هما  و   والعقاب.  فاعله المدح في العاجل والثواب في الآجل، والقبيح هو ما استحق فاعله الذم استحق    ما

 . وصف للأفعال الاختيارية بهذا المعنى

 السلفية:  

لم يقولوا بأن معرفة حسن الشيء أو    ذهبوا إلى التفصيل في ذلكيرون أنها عقلية وشرعية حيث  

 فقط ولا على النقل فقط.  قبحها متوقف على العقل 

 :وقد ثبت بالخطاب والحكمة الحاصلة من الشرائع ثلاثة أنواع " يقول: ابن تيمية حيث  يوضح ذلك 

العدل مشتمل  أحدها: أن يكون الفعل مشتملاً على مصلحة أو مفسدة ولو لم يرد الشرع بذلك، كما يعلم أن  

على مصلحة العالم، والظلم يشتمل على فسادهم، فهذا النوع هو حسن وقبيح، وقد يعلم بالعقل والشرع قبح  

ذلك، لا أنه ثبت للفعل صفة لم تكن، لكن لا يلزم من حصول هذا القبح أن يكون فاعله معاقباً في الآخرة  

بالتحسين والتقبيح، فإنهم قالوا: إن العباد يعاقبون   إذا لم يرد الشرع بذلك، وهذا مما غلط فيه غلاة القائلين

ن  ﴿: على أفعالهم القبيحة ولو لم يبعث الله إليهم رسولاً، وهذا خلاف النص، قال تعالى  يهَْتدَ ي  فَإ نَّمَا اهْتدََى   مَّ

ه   نَفْس  لُّ   فَإ نَّمَا ضَلَّ  وَمَن  ۖ   ل  رُ  وَلاَ  ۖ   عَلَيْهَا يَض  رَة   تزَ  زْرَ  وَاز  ب ينَ  كُنَّا وَمَا ۖ   أخُْرَى   و   1﴾ رَسُولاً  نَبْعَثَ  حَتَّى   مُعَذ  

صار قبيحاً، واكتسب صفة الحسن    شيء صار حسناً، وإذا نهى عن    بشيءالنوع الثاني: أن الشارع إذا امر  

 .القبح بخطاب الشارع و

ليمتحن به العبد، هل يطيعه أم يعصيه، ولا يكون المراد فعل المأمور    بشيءوالنوع الثالث: أن يأمر الشارع  

 2" ابنه فلما أسلما وتله للجبين حصل المقصود ففداه بالذبح  كما أمر إبراهيم بذبح  به

الأفعال حسنة في نفسها وبعضها قبيح كذلك، فالأفعال ليست سواء في نفس الأمر  يرون أن بعض 

بإيجاب الشارع له كما أن بعض  فعل عندهم حسن في نفسه، وحسن  العن ورود الشرع، فبقطع النظر  

لوجود  الفعل حسن في نفسه أو قبيح في مكان آخر  . وقد يكون  ا الأفعال قبيح في نفسه وقبيح بالنهي عنه

 . معارض 

حسنا في نفسها وقبحا كذلك.  أنهم يقولون بعقلية الحسن والقبح، ويثبتون للأشياء  مما مضى  يتضح  

 أنه منشأ للمفسدة. أن معنى كون الفعل حسنا أنه منشأ للمصلحة ومعنى كونه قبيحا إلا أنهم يرون 

                                                                                                                                    
 15ية رقم: آسورة الإسراء،   - 1
 643 -  434/ 8جموع الفتاوى م ابن تيمية، - 2



73 
 

لا يرون ترتب العقاب على فعل القبيح    إلا أنهم  الوا بالحسن والقبح الذاتيين بالمعنى المتقدم قوإن  

 1إلا أنه مشروط بورود الشرع. أمرا لازما، ذلك أن العقاب عندهم وإن كان سببه قائما 

 الأشاعرة:  

والقبح هو ما    عليه،الحسن هو ما أمر الشارع به ويمدح فاعله ويثاب   ،شرعيإن الحسن والقبح   

يمكننا معرفة استحقاق المدح أو الذم، ولا الثواب أو العقاب    ولا  .عليهنهى الشارع عنه ويذم فاعله ويعاقب  

  .على الفعل إلا من خلال الشريعة

القبيح ما نهي عنه شرعاً، والحسن بخلافه ولا حكم للعقل في حسن  " يقول عضد الدين الإيجي 

ذلك عائدا إلى أمر حقيقي في الفعل يكشف عنه الشرع، بل الشرع هو المثبت له  الأشـياء وقبحها، وليس  

 2" والمبين، ولو عكس القضية فحسن ما قبحه وقبح ما حسنه لم يكن ممتنعا وانقلب الأمر

 الماتريدية:  

الأفعال  في  والقبح  الحسن  بين  التمييز  على  قادر  العقل  أن  يرون  الشيء    ، الماتريدية  وأن حسن 

ولكنهم يؤكدون أن هذا الاستدعاء لا يعني أن   .وقبحه يستدعي أن ينهى عنه  ،يستدعي أن يأمر الله بفعله

 3. عليه فلا يجب   ،بل هو بمشيئته وإرادته  النهي،الله ملزم بالفعل أو 

فيها    عندهم  الأشياء و  عليها ويدرك  يحكم  أن  البشري  للعقل  يمكن  أشياء  أقسام:  ثلاثة  إلى  تنقسم 

الحسن، وأشياء يمكن للعقل أن يحكم عليها ويدرك فيها القبح، وأشياء قد يكون غامضًا للعقل ويجد صعوبة  

لا من  في التمييز بين جوانب الحسن والقبح فيها، ولا يمكن معرفة الأمر فيها من حيث الحسن والقبح إ

 4. حيخلال الشرع والو 

   :الخلاف تحليل
في عدم جواز الأمر بالشيء أو  و  ، فق في أن الحسن والقبح هما مفاهيم شرعيةتجميع المدارس ت  

 ولكنهم اختلفوا في التكليف.   .حتى ولو اعتبر العقل أنه قبيحًا أو حسنًا  بالشرع، النهي عنه إلا  

للأفعال حسنا وقبحا ذاتيين يمكن إدراكه  إلى القول بأن    ت حيث ذهبت السلفية منهجا وسطا  ذهب 

 . ته العقول نبالعقل، ولكن لا يترتب التكليف والعقاب على ذلك الحكم العقلي، ولا يجب على الله تعالى ما حس 

                                                                                                                                    
   ، 29-27ص  ، م1981كلية الشريعة /جامعة أم القرى الرسالة العلمية  –الحسن والقبح بين المعتزلة وأهل السنة  ، النبي عبد الله محمد جار : ينظر- 1
 268ص   3جعضد الدين الإيجي، المواقف،  - 2
م،  2015،  2، الجزء  11العدد    11المجلد  ،  مجلة قطاع أصول الدين  ،التعريف بالماتريدية تاريخا ومنهجا وعقيدة  د. عواد محمود عواد سالم،  :ينظر- 3

 1450 ص
 188-187تاريخ المذاهب الإسلامية ص أبو زهرة،  : محمدينظر- 4



74 
 

يجب  قبل ورود الشرع، ولا    شيء ولا على قبحه والأشاعرة يرون أن العقل لا يدل على حسن   

 ، ولا على العبد قبل ورود السمع. الله شيء من قبل العقل   على

 ئا. تعالى شي  وجبون على الله، ولكن لا ين الحسن والقبح يدرك بالعقلأ بوالماتريدية قالوا  

ء من غير إرادته. وإلا الجميع يتفق  هو تنزيه الله من أن يجب عليه شي  القاسم المشترك بين الجميع  

 ولكن اختلفت أساليبهم لبيان ذلك.  ، بالنقص في كون بعض الأفعال متصفا بالكمال وبعضها 

 : تعليل أفعال الله -4
ظهر حول فهمها وكيفية  على الرغم من اتفاق الجميع حول أصول العقيدة الثابتة، إلا أن الخلاف   

 الى أو لا؟ واختلفوا في هل يصح تعليل أفعاله الله تع  إثباتها،

 السلفية:

 :في هذا الموضوع يقوم على ثلاثة أمور  ية مذهب السلف

ولا تقتصر هذه    ،بأن الله سبحانه وتعالى خلق الكون لحكمة ونظام يعلمها هو وحده  الاعتقاد أولا:   

وقد نعلم  .  ولكنه منزه عن العبث والتقصير  بشيء،الله سبحانه لا يقيد إرادته   .الحكمة على الإرادة الإلهية

 . بعضها بإعلامه وأكثرها لا نعلمه

ذاتي أو قبح  ثانيا    لها حسن  ذاتي للحسن    ذاتي،: الأشياء ليست  وبالتالي لا يمكن أن تكون حكم 

الحسن   .ويكون ذلك حسبما أمر الله سبحانه وتعالى  العباد،إنما تكون الحسن والقبح مرتبطين بأفعال   .والقبح

 .والقبح يكونان نسبيين بالنسبة لأفعال العباد وليس لأفعال الله جل جلاله

جاءت لنفع    ،وكذلك شرائعه المنزلة   ،وكل أوامره ونواهيه  وتعالى،كل ما خلقه الله سبحانه  ثالثا :   

فإنه قد يكون لجلب النفع للمجموع    الناس، إن كان هناك ضرر يحدث لبعض   .الناس ولحمايتهم من الضرر 

 1. يعتقد السلف أن الله سبحانه وتعالى هو الذي خلق كل شيء بقدر  .أو لمنع ضرر أكبر

يقول ابن تيمية إنه قول    محمودةالمأمورات ونهى عن المنهيات لحكمة  وأمر بإن الله خلق الخلق  

ومالك والشافعي  هذا قول المسلمين وغير المسلمين، قول طوائف من أصحاب أبي حنيفة  "فيقول:  السلف  

 وأحمد وغيرهم، وقول طوائف من علماء الكلام. 

أفعاله وأوامره ونواهيه لا يفعل إلا لحسن ولا    الله في   القائلين أن  زلةوابن تيمية نفى قول المعت "

أخذوا   :يقول في هؤلاء ، ولم يرتض هذا القول، وذكر أن قول السلف يخالفه مخالفة بينة  ،يأمر إلا بالحسن

                                                                                                                                    
 ،  315ص م 1991، دار الفكر العربي، القاهرة، 1ط  أبو زهرة، ابن تيمية، : محمدينظر-1



75 
 

،  د عبفجعلوا يوجبون على الله سبحانه وتعالى ما يجيبون على ال  ، د ويقبحبيقيسون ذلك على ما يحسن من الع

ويحرمون عليه سبحانه ما يحرمونه على العبد، ويسمون ذلك العدل والحكمة مع قصور عقولهم عن معرفة  

لا يجعلونه سبحانه على كل شيء قديرا، ولا يقولون ما  فحكمته، فلا يثبتون له مشيئة عامة، ولا قدرة تامة  

 1  " وما لم يشأ لم يكن.  ،شاء الله كان

 الأشاعرة:

  طلب  أن   رون حيث ي  ،أفعال الله تعالى معللة أو أن وراءها حكمةون  ك   وجوب   يرونالأشاعرة لا   

الأ الحكمة في  أو  تعالىي ل  افعالعلة  بالوجوب على الله  القول  تعالى لا يجب عليه شيء من   .وجب  فالله 

 .الأفعال

الإبداع إليها،  أن الباري تعالى خلق العالم وأبدعه لا لغاية يستند   الحق  أهل يقول الآمدي:" مذهب   

ولا لحكمة يتوقف عليها، بل كل ما أبدعه من خير وشر ونفع وضر، لم يكن لغرض قاده إليه، ولا لمقصود  

 2أوجب الفعل عليه." 

لأنه سبحانه وتعالى    ولا ترى الأشاعرة مانعا في كون أفعال الله تعالى خاليا من العلل والحكم، 

يقول الجرجاني:" لا يجب على الله تعالى شيء، فلا يجب حينئذ    فعال لما يريد، فلا يفرض عليه أسباب،

 3أن يكون فعله معللا بغرض، ولا يقبح أن تخلوا أفعاله عن الأغراض بالكلية." 

 يمكن للبشر حصر  في الأصل أن الأشاعرة يرون ان الله تعالى قد يراعي في أفعاله، غير أنه لا  

 4ولكن خفيت علينا.  ،تلك الحكم الباعثة له على الإيجاد. وهي معلومة لله تعالى

 الماتريدية: 

الماتريدية    يقول:"  يرى  الحكمة، حيث  النسفي  الإمام  يعرف  تعالى،  أفعال الله  في  الحكمة  لزوم 

 5الحميدة." وعندنا الحكمة ما له عاقبة حميدة، والسفه ما خلا عن العاقبة 

الحكمة  و  ما يصدر عنه، فإنه حكيم سبحانه وتعالى في كل    ، ونظرا لأن الله هو المنزه عن السفه 

" ثم الحكمة من صفات المدح والكمال، والسفه من صفات النقص، فكان    .من صفاته لا خلاف فيهاصفة  

الوصف بالسفه، سواء    وهو يتعالى عنالله تعالى موصوفا بأنه حكيم، وردت به نصوص لا خفاء بها،  

                                                                                                                                    
 211ذاهب الإسلامية ص تاريخ الممحمد أبو زهرة،  - 1
غاية المرام في علم الكلام، تحقيق: محمود عبد اللطيف، لجنة   ، أبو الحسن علي بن أبي علي بن محمد بن سالم بن محمد  الدين فسي  الآمدي،  - 2

 القاهرة،   -إحياء التراث الإسلامي
 224، ص 8الجرجاني، شرح المواقف، ج- 3
 104  ص، العلمية الأصول   دار جمال مرشد عبود: تحقيق  العضدية، ، شرح العقائد في: الدواني، جلال الدين محمد بن سعد الصديينظر- 4
الأولى،    القاهرة، الطبعة -النسفي، أبو معين ميمون بن محمد، تبصرة الأدلة في أصول الدين، تحقيق: محمد الأنور عيسى، المكتبة الأزهرية- 5

 586ص  1ج



76 
 

كانت من قبيل العلم أو من قبيل الفعل والعمل، أو كانت اسما لهما، فالله تعالى موصوف بها في الأزل  

 1عندنا." 

إلا أنهم يرون أن اللزوم لا يعني الوجوب في حقه تعالى، فالله سبحانه وتعالى لا يجب عليه شيء،   

 2تفضلا لا وجوبا. بل اللزوم بمعنى عدم جواز الانفكاك 

 :  الخلاف تحليل

فجميع المدارس   .يتبين أنه لا يوجد خلاف بينهم إلا في الأسلوب والتعبير العلماء،بعد سرد أقوال  

لكنهم    العبث. وهم ينزهون الله تعالى عن   .متفقة على أن أفعال الله سبحانه وتعالى تتجه دائمًا نحو الحكمة

يدفع الله تعالى إلى الفعل،  اعرة في كون أفعال الله تعالى نتيجة دافع  اختلفوا في التعبير عن ذلك، نزه الأش

 ه. وعاب غير الأشاعرة عليهم هذا التنزي 

ليس بواجب    جميعا  قالوا ؟"  هو قبح  عما تجنب  ي فعل ما هو حسن ويتعالى  و  هل سبحانه "  اختلفوا فيو 

يعمل الحسن ويتجنب عن القبح  إلا أن الماتريدية قالوا    وهو حر لا يقيده شيء في أفعاله،  على الله تعالى 

 وجوب. ال بلكن لم يقولوا  

 :حقيقة الإيمان -5
في  على أن الإيمان لا يتحقق إلا بالتصديق القلبي لكنهم اختلفوا بعد ذلك  اتفقت المدارس جميعا   

 ؟ في الإيمان أو لا والأعمال داخلباللسان    الإقرار"هل 

 السلفية:

أنهم اهتموا بمسألة الإيمان اهتماما كبيرا لأنها من الأصول التي تنبني عليها كثير من المسائل  

 العقدية. 

 3يشمل القول والعمل. ومصطلح الإيمان  بالقلب وإقرار باللسان وعمل بالجوارح.وهي عندهم تصديق  

فهو جميع الطاعات الظاهرة والباطنة، فالباطنة أعمال القلب    يقول القاضي أبو يعلى:" وأما حده

 4وهو تصديق القلب، والظاهرة هي أفعال البدن والواجبات والمندوبات." 

                                                                                                                                    
 587المرجع السابق، ص  - 1
 17مصر، الطبعة الأولى، ص  -بية: شيخ زادة، عبد الرحيم بن علي، نظم الفرائد وجمع الفوائد، المطبعة الأدينظر - 2
 79-78ص م،  2011السعودية، الطبعة الثانية،   - التعريفات الاعتقادية، مدار الوطن اللطيف، سعد بن محمد بن علي، آل عبد - 3
  م 2008الطبعة الأولى،  ،الرياض –: دار العاصمة  رالناش ،وتحقيقا أبو يعلى وكتابه مسائل الإيمان دراسة  يالقاض   ، الخلف سعود بن عبد العزيز  - 4

 151ص



77 
 

أن الدين والإيمان قول  السنة والجماعة    أهلومن أصول  " :  عندما يعرف الإيمان   يقول ابن تيمية   

 1" والجوارح.   واللسان،وعمل القلب، وعمل، قول القلب واللسان،  

قون بين الإيمان والعمل، والعمل من الإيمان، والإيمان    ويقول: " كان مَن مضى من سلفنا، لا يفرِّ

انفصام لها. ومَن  من العمل … فمَن آمن بلسانه، وعرف بقلبه، وصدَّق بعمله، فتلك العروة الوثقى التي لا  

ق بعمله، كان في الآخرة من الخاسرين. وهذا معروف عن غير   قال بلسانه، ولم يعرف بقلبه، ولم يصدِّ

قاً للقول  2." واحد من السلف، والخلف، أنهم يجعلون العمل مصدِّ

له    بد  أنهم يرون أن الإيمان لا  بالجنان  يتضح  باللسان واعتقاد  وعمل  من أمور ثلاثة فهو قول 

 بل هو شرط لكمال الإيمان.  ، الإيمانشرطا في صحة  ت الأعمال ليس لكن  بالجوارح. 

العمل،    هو  قالوا:  والمعتزلة  ذلك:"  في  والمعتزلة  السلف  منهج  بين  يفرق  السفاريني وهو  يقول 

أنهم جعلوا الأعمال شرطا في صحته، والسلف جعلووالنطق، والاعتقاد  بينهم وبين السلف  ها  ، والفرق 

 3." شرطا في كماله 

 الأشاعرة:  

واحد فقط لا تعدد فيه وهو التصديق القلبي، بالله تعالى، وبنبوة محمد    شيء أن الإيمان هو  يرون  

، وتصديقه فيما أخبر به عن الله عز وجل وصفاته، وأنبيائه، وغير ذلك، وهذا هو المذهب المشهور  صلى الله عليه وسلم

 4عندهم. 

الإيمان عبارة عن التصديق في وضع اللغة وقد قرره الشرع يقول الشهرستاني:" قالت الأشعرية  

   5على معناه." 

النبي   الدين بالضرورة إجمالا في الإجمالي وتفصيلا في    صلى الله عليه وسلم "تصديق  به مما علم من  فيما جاء 

 6التفصيلي.." 

                                                                                                                                    
 161، صابن تيمية، العقيدة الواسطية - 1
مسة،  الطبعة الخا ، الأردنالناشر: المكتب الإسلامي، عمان،  ، الألباني المحقق: محمد ناصر الدين ، الحليم، كتاب الإيمانابن تيمية، أحمد بن عبد  - 2

   142ص   م،  1996
 405السفراني، لوامع الأنوار البهية، ص  - 3

 1 - أحمد بن عطية بن علي الغامدي، الإيمان بين السلف والمتكلمين، ص151،   مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية  4

 م ٢٠٠٢ -هـ  ١٤٢٣الطبعة: الأولى، 
- بيروت  الشهرستاني، أبو الفتح محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر، نهاية الإقدام في علم الكلام، تحقيق: أحمد فريد الزيدي، دار الكتب العلمية، - 5

 263ص   1ج ، 2000بنان، الطبعة الأولى، ل
 130الصاوي، شرح الصاوي على جوهرة التوحيد، ص - 6



78 
 

والعمل بالأركان ففروعه، فمن صدق بالقلب،  الإيمان هو التصديق بالجنان، وأما القول باللسان  "

، واعترف بالرسل تصديقا لهم فيما جاءوا به من عند الله صح إيمانه، حتى  -تعالى    - أي أقر بوحدانية الله  

 1.لو مات عليه في الحال كان مؤمنا ناجيا، ولا يخرج من الإيمان إلا بإنكار شيء من ذلك

 داخلا فيه. لتصديق والإقرار وأما العمل ليس وعلى هذا يتضح أن الإيمان عندهم هو ا

ومن كلامه يفهم أن الإيمان هو تصديق القلب بدون الحاجة إلى إقرار باللسان أو    ،يقول الباقلاني

اللغة قبل نزول القرآن وبعث الرسول عليه السلام    أهليقول:" وقد اتفق    حيث  ، والجوارحالعمل بالأعضاء  

 2على أن الإيمان هو التصديق دون أفعال الجوارح والقلوب." 

لتطبيق   الشخص  إيمان  على  دلالة  جعلوها  إنما  الإيمان،  حقيقة  في  داخلا  ليس  باللسان  الإقرار 

النطق   إن  البيجوري:"  يقول  عليه.  الدنيوية  التوارث  الأحكام  من  عليهم  المؤمنين  أحكام  لإجراء  شرط 

والتناكح والصلاة خلفه وعليه. وذلك لأن التصديق القلبي وإن كان إيمانا فهو خفي فيكون لا بد من علامة  

ظاهرة تناط به الأحكام. فمن صدق بقلبه ولم يقر بلسانه لا لعذر منعه ولا لإباء، فهو مؤمن عند الله غير  

دنيوية. ومن أقر بلسانه، ولم يصدق بقلبه، كالمنافق فهو مؤمن في الأحكام الدنيوية  مؤمن في الأحكام ال

 3غير مؤمن عند الله." 

وأما الأعمال فهو شرط كمال عندهم، فمن أتى به حصل الكمال في إيمانه، ومن تركه فهو مؤمن  

 4لكنه فوت الكمال على نفسه. 

 الماتريدية:  

قول اللسان شرط لإجراء    و يقرون ما قرره الأشاعرة من كون الإيمان هو تصديق القلب فقط،  

 . فقط الأحكام الدنيوية

الماتريدي:   القرآن وما عليه  "قال  بأدلة  ثبت  اللسان أن    أهل ثم قد  الإيمان، والذي جرى به من 

 5" الإيمان هو التصديق. 

                                                                                                                                    
 011، الملل والنحل، ص شهرستاني ال - 1
الكوثري، مكتبة الخانجي - 2 الجهل به، تحقيق: محمد  أبو بكر الطيب، الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز  القاضي  القاهرة، طالباقلاني،   ،3  ،

 22م، ص 1993
 باختصار   45البيجوري، شرح جوهرة التوحيد، ص - 3
 45: البيجوري، شرح جوهرة التوحيد، ص ينظر- 4
 332التوحيد، ص ، ماتريدي ال - 5



79 
 

وذهب جمهور المحققين إلى أن الإيمان هو التصديق بالقلب، وإنما الإقرار  " القاري:    يعلوقال ملا  

إلى أبي  الصفار    هونسب  1هو اختيار الشيخ أبي منصور الماتريدي.   الدنيا. وهذاشرط لإجراء الأحكام في  

 2" حنيفة وأصحابه.

وبالتالي فإن حقيقة الإيمان عندهم    الإيمان، كما يجمع الماتريدية على أن الأعمال ليست جزءًا من 

                 .3عن ذلك وخارجة  والأعمال تكون مستقلة   ،تتمثل في التصديق القلبي مع الإقرار

 : الخلاف تحليل

الثلاث    المدارس  مدرسة  اعتمد  ولكل  والسنة،  القرآن  من  الأدلة  نفس  استنباطهم لآرائهم  في  في  منهج 

شرط في  التصديق بالقلب لأن الجميع قد اتفق في كون  صوري الخلاف بينهم خلاف  و الاستدلال والتبيين. 

السلف جعل  السفاريني ذلك حيث يقول:"    ر يقر    .الإيمان وكون الأعمال شرط كمال وليس شرط صحة 

تعالى، أما بالنظر إلى ما عندنا، فالإيمان هو  الأعمال شرطا في كمال الإيمان، وهذا بالنظر إلى ما عند الله  

   4ولم يحكم عليه بكفر إلا إن اقترن بإقراره."   الإقرار فقط، فمن أقر أجريت عليه الأحكام في الدنيا، 

قولهم:    إطلاق، وهذا الذي يعنى به عند  الله تعالى أراد من العباد القول والعمللا خلاف بينهم إن   

 لا يرون مرتكب الكبيرة خارجة من الإيمان.   . ولذلكالإيمان قول وعمل 

 :زيادة الإيمان ونقصانها -6
 ن ونقصانه. اختلف العلماء في زيادة الإيما

 : الأشاعرةجمهور و  السلفيةرأي 

السنة المتبعون للسلف الصالح أن الإيمان    أهلمذهب    " قال ابن تيمية:  إن الإيمان يزيد وينقص،

المعاصي مساويا    أهلمن  فلو لم تتفاوت حقيقة الإيمان، لكان إيمان آحاد   5يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية. 

 6" لإيمان الرسل والملائكة، وللازم باطل وكذا الملزوم. 

وأجمعوا  "   :لا يعني الشك في الإيمان حيث يقولن زيادة الإيمان ونقصانه  إ  أبو حسن الأشعرييقرر  

يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، وليس نقصانه عندنا شك فيما أمرنا بالتصديق به، ولا  على أن الإيمان  

                                                                                                                                    
الشيخ عَلوي بن عبد القادر السقاف  - 1 الناشر: موقع الدرر السنية على الإنترنت    ، 465ص    الموسوعة العقدية  ، مجموعة من الباحثين بإشراف 

dorar.net ،https://shamela.ws/book/38058/2470#p6 
لقواعد التوحيد، تحقيق: د. عبد الله محمد إسماعيل، المكتبة  : الصفار، أبي إسحاق إبراهيم بن إسماعيل بن محمد البخاري، تلخيص الأدلة  ينظر- 2

 687-686  صم، 2012الطبعة الأولى،  مصر، -الزهرية للتراث، القاهرة
 689صالمرجع السابق،  : ينظر- 3
 405ص  السفراني، لوامع الأنوار البهية،  - 4
 2/186 ، الاستقامة ابن تيمية،  - 5
 153، ص البزدوي، أصول الدين - 6



80 
 

وطاعة  وإنما هو نقصان في مرتبة العلم وزيادة البيان كما يختلف وزن طاعتنا  جهل به، لأن ذلك كفر،  

 1" وإن كنا جميعا مؤديين للواجب علينا. صلى الله عليه وسلم،  النبي 

لكن بعض متأخري الأشاعرة قد خالفوا شيخهم في هذا الموضوع، وذهبوا إلى أن الإيمان لا يزيد  و

   .ولا ينقص 

ره من الأشاعرة  اأن الإيمان لا يزيد ولا ينقص اختوهذا القول أي  " قال ابن أبي شريف الحنفي:  

 3والرازي في كتابه المحصل يعلن صراحة أن الإيمان لا يزيد ولا ينقص.  2وجمع كثير.." إمام الحرمين 

والنووي لأجل هذا الإشكال يقسم الإيمان إلى: إيمان شرعي وتصديق، فإن التصديق لا يزيد ولا  

بالذنوب.   بالطاعة وينقص  فإنه يزيد  الشرعي  الإيمان  بعكس  المحققون من  ينقص  النووي: “وقال  يقول 

ثمراته وهي    أصحابنا المتكلمين: نفس التصديق لا يزيد ولا ينقص والإيمان الشرعي يزيد وينقص بزيادة

 4الأعمال ونقصانها." 

 الماتريدية: 

استدلوا على    د عند الماتريدية فإنه لا يزيد ولا ينقص. وقلإقرار  الإيمان هو التصديق وا وإذا كان  

في الإيمان هو التصديق البالغ حد الجزم، وذلك لا يقبل التفاوت بحسب ذاته لأن التفاوت  بأن الواجب  "ذلك  

 5" النقيض، واحتماله ولو بأبعد وجه ينافي اليقين ولا يجامعه. إنما هو لاحتمال 

أنه قال:  ال  س وأسا نقل عن أبي حنيفة من  الحقيقة ما  الماتريدية في هذه  إيماني كإيمان  "مدرسة 

 6" .يقتضيهالأن المثلية تقتضي المساواة في كل الصفات، والتشبيه لا جبريل عليه السلام  

 :  الخلاف تحليل

الشك في حقيقة الإيمان. الذين قالوا بزيادة الإيمان ونقصانه لم    إمكانية إن هذا الموضوع مبني على عدم  

والماتريدية نفوا الزيادة   7. ة تو اف تميرون أن اليقين له مراتب  بل    وقوع الشك في حقيقة الإيمان. يقولوا بجواز  

 نويا. والنقصان على هذا الأصل. وتنتج أن الخلاف بينهم لفظي وليس مع

                                                                                                                                    
المحقق: عبد الله شاكر    إلى أهل الثغر،   رسالة  ، علي بن إسماعيل بن إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد الله بن موسى  ، الأشعري  الحسن  أبو  - 1

الجنيدي  السعودية   ، محمد  العربية  المملكة  المنورة،  المدينة  الإسلامية،  بالجامعة  العلمي  البحث  عمادة   الناشر: 
    272 ، صهـ١٤١٣الطبعة: 

 402إتحاف السادة المتقين، ص    ، مرتضى الزبيدي - 2
 175 المحصل، ص  ، : الرازي ينظر- 3
 103ص  1النووي، المنهاج، شرح صحيح مسلم، ج- 4
 243ص  م، 1989الطبعة الأولى، تونس،  -دار التركي للنشر  بلقاسم الغزالي، أبو منصور الماتريدي حياته وآرائه العقدية، - 5
 371المسامرة بشرح المسايرة، ص  كمال ابن الهمام،  - 6
  9م، ج1995بيروت، الطبعة الثانية،  -محمد بن محمد، أضواء البيان، دار الفكر ، الشنقيطي، 397ص  2ينظر: ابن القيم، مدارج السالكين، ج  - 7

 83ص 



81 
 

وجدت بخط بعض المصلحين ما نصه: قال الإمام البحث في زيادة الإيمان ونقصانه  :"  زبيدي قال ال 

فالطاعات مكملة   فيقبلهما،  الطاعات  كان  وإن  يقبلهما،  فلا  التصديق  بالإيمان  المراد  كان  إن  لفظي لأنه 

الإيمان   كان مصروفاً إلى أصل ٤التصديق، فكلما قام من الدليل على أن الإيمان لا يقبل الزيادة والنقصان 

الذي هو التصديق وكل ما دل على كون الإيمان يقبل الزيادة والنقصان فهو مصروف إلى الكامل وهو  

 1." المقرون بالعمل

 :ستثناء في الإيمانلإا -7
الإيمان هي قضية الاستثناء في التعبير عن الإيمان. عندما يسُأل    مسألةمن المسائل المهمة في   

الإنسان عن إيمانه، قد يجُيب بصيغة غير قاطعة تعبر عن عدم اليقين، مثل "ربما"، أو "إن شاء الله"، أو  

 ذلك.  واختلفوا في حكم  ."أتمنى"، أو نحو ذلك

 السلفية:

في الإيمان    الاستثناءفي هذه المسألة هي أن    قولهم وجملة  الإيمان جائز مشروع.  ن الاستثناء في  إ 

ي لهم يشمل الاعتقادات والأقوال والأعمال. وعندما  بالنسبة  الإيمان  أحدهم عن  مقبول وجائز، لأن  سأل 

يكون لخوفهم  جيب بصيغة استثنائية مثل "إن شاء الله" أو "أرجو" أو ما شابه ذلك. هذا الاستثناء  إيمانه، قد ي

 .من عدم تكميل الأعمال التي تؤدي إلى اكتمال الإيمان 

إلى تواضعهم وتحفظهم  .  ا في أصل الإيمان لا يعد هذا الاستثناء شك   وإنما يعُزى هذا الاستثناء 

بالإيمان  والغرور  التباهي  من  بتكميل  وخوفهم  لأنفسهم  الشهادة  في  التطاول  وعدم  للنفس  ترقية  إنها   .

 2الأعمال. 

العلم   أهلالحق ممن ذكرنا من  أهل" من صفة   يقول:ذلك حيث محمد بن الحسن الآجري  يوضح

الاستثناء في الإيمان، لا على جهة الشك، نعوذ بالله من الشك في الإيمان، ولكن خوف التزكية لأنفسهم من  

الحق    أهل العلم من    أهلالاستكمال للإيمان، لأنه لا يدري أهو ممن يستحق حقيقة الإيمان أم لا؟ وذلك أن  

إذا سُئلوا أمؤمن أنت؟ قال آمنت بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والجنة والنار، وأشباه هذا.  

ق به بقلبه مؤمن، وإنما الاستثناء في الإيمان، لأنه لا يدري أهو ممن يستوجب ما   والناطق بهذا، والمصدِّ

يقة الإيمان أم لا؟ هذا طريق الصحابة رضي الله عنهم والتابعين لهم  المؤمنين من حق نعتَ الله عز وجل به  

بإحسان. عندهم أن الاستثناء في الأعمال، لا يكون في القول والتصديق بالقلب وإنما الاستثناء في الأعمال  

                                                                                                                                    
مؤسسة التاريخ   الناشر، اتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين، الحسيني مرتضى الزبيدي؛ محمد بن محمد بن محمد بن عبد الرزاق  - 1

 261ص   2م، ج1994هـ،  1414 الطبعة العربي، بيروت
 463ص ، م 2006وز إشبيليا، الطبعة الثانية، الناشر: كن ،زيادة الإيمان ونقصانه وحكم الاستثناء فيه، عبد الرزاق بن عبد المحسن البدرينظر:  - 2



82 
 

الموجبة لحقيقة الإيمان. والناس عندهم على الظاهر مؤمنون، به يتوارثون، وبه يتناكحون، وبه تجري  

 1" حكام ملة الإسلام، لكن الاستثناء منهم على حسب ما بيَّناه لك، وبيَّنه العلماء قبلنا.أ

سلف أصحاب الحديث، كابن مسعود وأصحابه، والثوري،  الوهذا هو مذهب  "ويقول ابن تيمية:  

البصرة، وأحمد بن    أهلوابن عيينة، وأكثر علماء الكوفة، ويحيى بن سعيد القطان فيما يرويه عن علماء  

 2" حنبل وغيره من أئمة السنة فكانوا يستثنون في الإيمان، وهذا متواتر عنهم. 

 الأشاعرة:

ذهب الأشاعرة في هذه المسألة إلى أن الإيمان الذي يتصف به الإنسان في الحال مقطوع به لا  

 وإنما يجوز الاستثناء في الإيمان باعتبار الموافاة في المستقبل.    ،يجوز الاستثناء فيه

لثالث  : " … اوفي ذلك يقول التفتازاني في شرح المقاصد بعد ذكره للْراء الواردة في هذه المسألة 

وعليه التعويل ما قال إمام الحرمين: أن الإيمان ثابت في الحال قطعاً من غير شك فيه، لكون الإيمان الذي  

هو علم الفوز وآية النجاة إيمان الموافاة، فاعتنى السلف به وقرنوه بالمشيئة، ولم يقصدوا الشك في الإيمان  

ياة وأول منازل الآخرة، ولا خفاء في أن الإيمان  الناجز. ومعنى الموافاة الإتيان والوصول إلى آخر الح

المنجى والكفر المهلك ما يكون في تلك الحال، وإن كان مسبوقاً بالضد لا ما ثبت أولاً، وتغير إلى الضد.  

 3فلهذا يرى الكثير من الأشاعرة ـ )يبنون القول بأن العبرة بإيمان الموافاة( 

ين، أحدهما: عدم جواز الاستثناء في الإيمان الناجز، لأن  فإذاً نتبين مما تقدم أن المسألة ذات شق

بالإيجاب لا   أمؤمن هو؟ جزم  فإذا سئل  مؤمناً،  يعُتبر  إيمانه لا  في  والشاك  الإيمان  في  يعُتبر شكاً  ذلك 

 .بالتعليق بالمشيئة 

دخول  وثانيهما: جواز الاستثناء باعتبار واحد فقط، وهو أن الإيمان المعتبر في النجاة من النار و

خاتمة مجهولة  الالجنة هو ما يختم به للإنسان فيستثنى من أجل أنه لا يدري ما يوافي الله به من الإيمان لأن  

 4. مع رجائه أن تكون حسنة. وهذا هو المذهب المشهور عن الأشاعرة 

 الماتريدية: 

                                                                                                                                    
يُّ البغدادي  وأب الآجري، - 1 م مطبعة  1950هـ ـ  1369سنة  1ط  بتحقيق محمد حامد الفقي،  ، كتاب الشريعة ، بكر محمد بن الحسين بن عبد الله الآجُر  

 136ص   السنة المحمدية
 ،  374صابن تيمية، كتاب الإيمان،  - 2
:  الطبعة ،  السعوديةالناشر: مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، المملكة العربية  ،  الإيمان بين السلف والمتكلمين  ، أحمد بن عطية بن علي الغامدي  - 3

 176ص  م،  2002 ،الأولى
 177المرجع السابق ص- 4



83 
 

فإنه يتأكد عليه    في العمر،دة  حهو التصديق، والتصديق يحصل للإنسان مرة واوإذا كان الإيمان  

يورث الشك، وعدم اليقين، وذلك يؤدي إلى  حسب رأي الماتريدي أن يقول أنا مؤمن حقا لأن الاستثناء  

 1الكفر قطعا. 

بالإيمان والتسمي به، وترك لاستثناء فيه  الأصل عندنا قطع القول  "يقول أبو منصور الماتريدي:  

 2" الشكوك والظنون. لا يستعمل في لإحاطة والعلم، وإنما يستعمل في موضع لأن الاستثناء  

 : الخلاف تحليل

السابقة وذلك لأن من كان مذهبه أن الإيمان يزيد    ةارتباط وثيق وعلاقة وطيدة بمسأل  ذات   المسألةهذه   

ه يتفاضلون فيه يرى الاستثناء في الإيمان على اعتبار أنه لا يقطع بتكميل الإيمان وبالإتيان  أهلوينقص وأن  

واحد لا يتجزأ ولا يزيد ولا ينقص وأن    به على الدرجة العالية المطلوبة، بخلاف من يرى أن الإيمان شيء

ه فيه سواء فصاحب هذا القول يرى عدم جواز الاستثناء في الإيمان ويقطع بإيمانه، بل ويعد من استثنى  أهل

 3. ا في إيمانه شاك

 : هل يكلف الله العبد بما لا يقدر عليه؟ ما لا يطاق:بتكليف ال -8 

، ولكن  دينضالمتعذر عقلا وعادة، كالأمر بالجمع بين ال أجمع العلماء على امتناع التكليف في   

وقوع  كتكليف الكافر بالإيمان الذي علم الله من عدم    لغيرهعقلا الذي يمتنع وقوعه  اختلفوا في فعل المتعذر  

الماء،  كالمشي على    في نفسه لكونه غير واقع متعلقا لقدرة العبد ، وفي المتعذر عادة مع إمكانه  الإيمان منه

 فيه الخلاف: النوع الذي وقع  وهذا

 السلفية:

 :لا يطاق على وجهين  ما بتكليف  ال

 :لاستحالته، وهو نوعان أحدهما: ما لا يقدر على فعله 

على    -أ كالمشي  عادة  ممتنع  هو  القيام،    الماء  وجهما  على  يقدر  لا  الذي  وكالمقعد  والطيران، 

 .والأخرس الذي لا يقدر على الكلام

وما هو ممتنع في نفسه كالجمع بين الضدين، وجعل المحدث قديما، والقديم محدثا، ونحو ذلك.    -ب 

 . ة على أن مثل هذا ليس بواقع، وأنه لا يجوز تكليفهفهذان النوعان قد اتفق حملة الشريع

                                                                                                                                    
عبد الله  : تحقيق ، ترجمة الأزهرية للتراث المكتبة: الناشر ، الدينأصول   فيالهداية   فيمن الكفاية  البداية ، الصابوني نور الدين   الصابوني،  - 1

 90م ص 2015الأولى،  الطبعة عياد نظير محمد النظير  - محمد عبد الله إسماعيل
   388الماتريدية، التوحيد، ص - 2
 455م، ص 2006وز إشبيليا، الطبعة الثانية، الناشر: كن ،زيادة الإيمان ونقصانه وحكم الاستثناء فيه، عبد الرزاق بن عبد المحسن البدرينظر:  - 3



84 
 

والثاني: ما لا يقدر عليه لا لاستحالته، ولا للعجز عنه، لكن لتركه والاشتغال بضده، مثل تكليف  

الكافر الإيمان في حال كفره، فهذا جائز خلافا للمعتزلة، لأنه من التكليف الذي اتفق المسلمون على وقوعه  

جمهور  في   منعه  مما  هذا  على  يطاق  لا  ما  تكليف  إطلاق  ولكن  بعض    أهلالشريعة.  كان  وإن  العلم، 

 1.  المنتسبين إلى السنة قد أطلقه في ردهم على القدرية 

 الأشاعرة:

موم قدرة الله  انطلاقا من ع  وقد أجازوه عقلا   ، وإن لم يقع شرعاعقلا    يطاق جائزلا  ما  ب  تكليف ال إن  

يقول    وبناء على نفيهم الحسن والقبح العقليين.  تعالى على كل ممكن، وأنه فاعل مختار، يفعل ما يشاء.

يجب عليه شيء ولا يقبح منه شيء، إذ  من أنه لا  ما لا يطاق جائز عندنا لما قدمنا أنفا... الإيجي:" تكليف  

 2ويحكم ما يريد، لا معقب بحكمه." عل ما يشاء  يف

بقوله:" ومن حكمة التكليف عند الأشعرية الابتلاء   لا يطاقما التكليف  يبين التلمساني الحكمة في  

ن كذلك فلا مانع أن يطالب من  ل الامتثال علامة للسعادة، وانتفاؤه علامة للشقاوة، وإذا كا وجع  والامتحان،

 3علامة للشقاوة." العبد ما لا طاقة له به ليكون عدم وقوعه منه 

 4. والجويني، والباقلاني ،  الغزاليك علماء الأشاعرة، بها بعض  قول ورفض ال

 : الماتريدية

تكليف ما لا يطاق؛ لأنه فاسد عقلا، ولعدم  قد وافقوا المعتزلة في هذه المسألة، فقالوا بعدم جواز  و

 5وجود القدرة التي هي مقتضى التكليف. 

المتعذر عقلا وعادة. وأما المحال لتعلق    وهوأن المستحيل بذاته لا يقع به التكليف إجماعا،  ":  قالوا

عا، أما  الممكن الشاق فهما خارجان عن نطاق ما لا يطاق عند الماتريدية إجما علم الله بعدمه، وكذا الأمر  

ومما لا يطاق عند أبي منصور لميله إلى القول بأن  المحال للاشتغال بضده فهو مما يطاق عند أكثرهم،  

عادة:  ذا يبقى محل النزاع في الممكن في ذاته، لكنه لا يقع مقدورا للمكلف  لا تصلح للضدين، وبهالقدرة  

بالطيران في الهواء ونحوه من الأمور التي لم تجر العادة بوقوعها مقدورة للمكلف، فهذا المعنى  كالأمر  

                                                                                                                                    
العقدية   ينظر:- 1 الموسوعة  السقاف،  القادر  عبد  بن  عَلوي  الشيخ  بإشراف  الباحثين  من  على    ، 2/91ص    ، مجموعة  السنية  الدرر  موقع  الناشر: 

 dorar.net ،https://shamela.ws/book/38058/2470#p6الإنترنت 
 200ص   2عضد الدين الإيجي، المواقف، ج - 2
 465ص  م، 0201الأولى، الطبعة  الأردن، -عمان دار الفتح،   ، للإمام الرازي أصول الدينالتلمساني، شرح معالم  - 3
 903كلام، ص في ال، النيسابوري، الغنية 466سابق، ص المرجع ال ينظر:  - 4
 ،  59ص   ، ١٤٤٢صفر  ٢٥تاريخ النشر بالشاملة:  الكتاب غير مطبوع  ، الماتريدية، د. عبد المجيد بن محمد الوعلان :- 5



85 
 

بامتناعه   لأن الله تعالى يفعل ما يشاء، ولا يسأل عما يفعل، وقالت الماتريدية  الذي قالت الأشاعرة بجوازه 

 1" تفضلا ورحمة، ومنع المعتزلة لكونه قبيحا ويجب على الله تركه. 

 2يطاق" لا  ما تكليف  وقال ابن الهمام: "ولا أعلم أحدا منهم )أي الماتريدية( جوز  

 :  تحليل الموضوع 

ونظرات المدارس لهذه   شرعا.عليه    يطاقلم يكلف عبدا بما لا  يع متفق في أن الله تعالى  إن الجم 

التي يبنون عليها  ذه المسألة بينما الأشاعرة من مبادئهم  هذهبت إلى التفصيل في    المسألة مختلفة. السلفية 

. وبناء على ذلك فهو حر في تكليف العبد بما لا  داتعالى حر مختار ولا يظلم أحمن مبادئهم أن الله    كثيرا 

إن الله تعالى كلف أحدا بما لا يطيقه، بل    ا لم يقولو   3الحكم التقبيح عقلا. لا يقدر عليه، ولا يلزم من ذلك  

والماتريدية نظروا الموضوع    بالجواز لا بالوقوع حقيقة.قالوا  ى امتناعه سمعا وإنما  جوزوا عقلا وذهبوا إل

، والله سبحانه وتعالى منزه عن  قدرة العبد على القيام بهذا الفعل المتعذر، وهو فاسد عقلامن جهة عدم  

 ذلك.  

 :والكسب  خلق أفعال العباد-9
علاقة بالقضاء والقدر؛  بعموم مشيئة الله وعلمه وقدرته ولها  هذه المسألة مسألة مهمة لأن لها علاقة   

 بها المدارس اهتماما واسعا.   ت هل الإنسان مجبر في أفعاله أم أنه مخير؟ لذلك اهتم

 السلفية:

  حقيقة إلا أنها   وإن كانت للعباد   ن الله تعالى خلق العباد وخلق أفعالهم، فأفعال العباد يرى السلفية أ

مخلوقة لله تعالى ومفعوله له، وهي فعل للعباد حقيقة لا  ، يقول ابن تيمية:" إن أفعال العباد  تعالىمخلوقة لله  

 4مجازا." 

قدرة العبد وإرادته    يثبتون  بمعنى أنهم العبد له اختيار ومشيئة وفعل إلا أن مشيئته تابعة لمشيئة اللهو 

 حقيقة. على سبيل الواختياره وفعله 

                                                                                                                                    
 1459تاريخا ومنهجا وعقيدة، ص بالماتريدية  سالم، التعريف د. عواد محمود عواد  - 1
 156  هـ، ص  1348لى، مصر، الطبعة الأو-عة المحمودية التجاريةالناشر: المطبفي علم الكلام والعقائد التوحيدية،  المسايرةكمال ابن الهمام،  - 2
بيروت،   -الكتب الثقافة، لبنانؤسسة الأوائل وتلخيص الدلائل، م ، تمهيدالقاضيمحمد بن الطيب بن محمد بن جعفر بن القاسم الباقلاني، ينظر:  - 3

 333م، ص1978لأولى، الطبعة ا
الناشر: أضواء السلف،  ،  المحقق: عبد العزيز بن صالح الطويانالنبوات،    ، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام   ابن تيمية، - 4

 466ص   1جم،  2000، الطبعة: الأولى ، الرياض، المملكة العربية السعودية 



86 
 

ائه، غير أننا ننسب الأفعال  بين ابن قتيبة ذلك حيث قال:" ونحن نعلم أن كل شيء بقدر الله وقض 

ل ابن تيمية:" اعلم أن العبد  ويقو 1على إحسانه ونلوم المسيء على إساءته." إلى فاعلها، ونحمد المحسن  

 2وله إرادة جازمة وقوة صالحة." فاعل على الحقيقة وله مشيئة ثابتة  

القدرة على  " أفعالهم، وأعطاهم  العباد وخلق  تعالى خلق  أفعالهم تنسب  إن الله  الأفعال، فالأفعال 

إليهم، والعبد هو المصلي والصائم والبر والفاجر، فالأفعال أفعال العبد، والله تعالى خلق العبد بذاته وصفاته  

 3. وأفعاله

مام أحمد حيث قال:" إنها من الله خلق، ومن العباد فعل، لا أن خلق الله  الإوأشار أيضا إلى ذلك  

 4عل العباد تقدم خلق الله." تقدم فعل العباد، ولا ف

وشمول قدرة الله وإرادته، وأن الله   وشره، ه رية الإيمان بالقدر خيبن تيمية أن مذهب السلفا يقرر  و

 . من قوى، وأن العبد يفعل ما يشاء بقدرته وإرادتهخلق العبد وكل ما فيه 

الصواب أن يقال تقع الحركة بقدرة العبد وإرادته التي جعلها الله فيه فالله سبحانه إذا أراد فعل    "  

العبد، خلق له القدرة، والداعي إلى فعله فيضاف الفعل إلى قدرة العبد إضافة السبب إلى مسببه ويضاف  

 5إلى قدرة الرب إضافة المخلوق إلى الخلق." 

وأن ذلك الفهم يؤدي إلى  لا يعتبرون الكسب بأنها تعلق الإرادة والقدرة بالفعل.  أما الكسب عندهم:   

يقول ابن تيمية:" أن    غير معقولهذا حيث يصبح وجوده مشابهًا لعدمه و   ،عدم وجود معنى حقيقي للكسب 

فعله وصنعه."  نفس  هو  العبد  ذ  6كسب  والعمل  الفعل  بأنه  الكسب  يعرف  أنه  للثواب    اته. ويتبين  بالنسبة 

 7. هما نتيجة تتحقق من تلك الأعمال  بل ،الكسب فإنهم لا يعتبرونهما جزءًا من  ،والعقاب 

 الأشاعرة:

                                                                                                                                    
 160 هـ، ص  1409 ، 1الحديث، تحقيق محمد محي الدين، المكتب الإسلامي، طابن قتيبة، عبد الله بن مسلم، تأويل مختلف  - 1
 393-390ص   8ج ابن التيمية، مجموع الفتاوى، - 2
مصدر الكتاب: دروس صوتية قام بتفريغها  ،  2/11ص    ، عقيدة السلف وأصحاب الحديث   شرح،  الراجحيعبد العزيز بن عبد الله بن عبد الرحمن    - 3

 http://www.islamweb.net   الإسلامية موقع الشبكة 
ابن الوزبر، محمد بن إبراهيم بن علي، العواصم والقواصم في الذب عن سنة أبي القاسم، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة للطباعة    - 4

 116ص   8م، ج1994، 3والنشر والتوزيع، بيروت، ط 
تحقيق: زاهر بن سالم    ، والتعليل شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة    ،أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية  ،ابن قيم  - 5

 146م، ص  2019 الطبعة: الثانية، ، دار ابن حزم )بيروت( -الناشر: دار عطاءات العلم )الرياض(  ، بلَفقيه 
 388ص  8ع الفتاوى، جابن تيمية، مجمو- 6
 388ص   8، ابن تيمية، مجموع الفتاوى، ج49،50،122ص   1: ابن القيم، شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر، جينظر- 7



87 
 

الله سبحانه هو الخالق حقيقة لا يشاركه في الخلق غيره، فجميع أفعال العباد مخلوقة مبتدعة من  

ليس الإنسان إلا مكتسب    يكون التكليف ويكون الثواب والعقاب.    وبالكسب   . الله تعالى وهي مكتسبة من العبد 

 على يده. للفعل الذي خلقه  

 1هذا ما ذكره الأشعري والطبري في كتابيهما. 

ويقول الإيجي:" إن الله تعالى منفرد بخلق المخلوقات فلا خالق سواه ولا مبدع غيره وكل حادث  

بل هو قادر عليها مكتسب لها، فالعاقل    أفعال،فالله تعالى محدثه، ولكن العبد غير مجبر على ما يقوم به من  

 2يده ومن يحركها قصدا." يفرق بين من ترتعد  

من غير أن يكون    ،الكسب عنده هو الاقتران بين الفعل الذي هو مخلوق لله تعالى، واختيار العبد "و

قدرة العبد  بلا    ،فالله تعالى قد أجرى العادة بخلق الفعل عند قدرة العبد وإرادته  د تأثير في هذا الكسب. بللع

 3" وإرادته. وعلى هذا يكون الكسب مخلوقا لله تعالى، كالفعل نفسه. 

وهذه القدرة  ويوقع الفعل عند قدرته  خلقا وابداعا والإنسان فقط يكسب  أي: إن الله خلق أفعال العباد  

تأثير لهذه القدرة المخلوقة في إيجاد الفعل لأن الله  ولكن لا    مخلوقة لله تعالى أيضا. التي يملكها العبد هو  

 هو المنفرد في الخلق.  

يقول الآمدي:" إن أفعال العباد مضافة إليهم بالاكتساب، وإلى الله تبارك وتعالى بالخلق والاختراع،  

 4وأنه لا أثر للقدرة الحادثة فيها أصلا." 

 . العلماء أن ذلك يؤدي إلى الجبر  رقروقد هذا الموضوع يعتبر من مآخذ الأشعري  

 الماتريدية: 

تكون بقضاء الله ومشيئته. ذهبوا ما ذهب إليه  ينصون على أن أفعال العباد مخلوقة لله تعالى وأنها  

 د خلق الله وكسب العباد. ا الأشاعرة إلى أن أفعال العب

الماتريدي:" إن حقيقة ذلك الفعل الذي هو للعباد من طريق الكسب، ولله من طريق  قال أبو منصور  

 5الحق." 

                                                                                                                                    
أبو جعفر الطبري، التبصير في    ،71ص   ،الأولى  الطبعة   ،والتوزيع دار الأمان للنشر    ، والبدع اللمع في الرد على أهل الزيغ  : الأشعري،  ينظر- 1

 167م، ص 1996، 1تحقيق علي بن عبد العزيز، دار العاصمة، ط  الدين، معالم 
 120، لمع الأدلة، ص لجويني: الا ينظر- 2
 184العقيدة الإسلامية ومذاهبها، ص  محمد أبو زهرة،  - 3
 207م، ص   1971لآمدي، غاية المرام في علم الكلام، تحقيق: حسن محمود عبد اللطيف، لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، سيف الدين - 4
 100دي، التوحيد، ص ماتري - 5



88 
 

ن صرف العبد  ألكنهم فسروا الكسب تفسيرا قاربوا فيه المعتزلة وافترقوا عن الأشاعرة، إذ يرون 

يه؛ ففعل العبد  ، وعلقدرته وإرادته إلى الفعل كسب، وإيجاد الله تعالى الفعل بقدرته وإرادته عقيب ذلك خلق

فتين، فهو مقدور لله بجهة الإيجاد، ومقدور للعبد بجهة  لمقدور واحد داخل تحت قدرتين، لكن بجهتين مخت

 1الكسب، والعبد يحاسب على كسبه الفعل، ويعاقب على اكتساب المعصية." 

لا يذهبون  و، عتزلة القائلين باستقلال القدرة الإنسانيةإنهم اتخذوا منهجا وسطا بين الأشعرية والم"

   الإنسان التي ليست لها تأثير في إيجاد الفعل. وقدرة الكسب من ما ذهب إليه الأشعري 

على الفعل صالحة للفعل والترك ولها أثر في إيجاد الفعل غير أنها  بقدرة إنسانية سابقة  بل يقولون:  

 2" بالإيجاد، فالله هو الخالق المكون لكل شيء.لا تستقل  

   :الخلاف تحليل

الكل مجمع على أنه لا خالق إلا الله في تعلق هذا الفعل بالله من حيث الخلق والإيجاد والإبداع. وكل ما  

واختلفوا فيما يتعلق   3صدر من الإنسان من أفعال اضطرارية أم اختيارية وغيرها هو خلق الله تعالى.  

 . بالعباد، بناء على ما ذكرنا يتضح أن الفرق بينهم دقيق

ليست ضمن مسائل الدين التي يجب على الفرد أن    إذ ،  جهلهحد ذاتها مما يسع    المسألة في هذه    وإن  

يكون على علم بها. وليس هناك دليل قطعي يؤكد بكفر من يختلف فيها. فالشخص الذي يخطئ في فهمها  

 أويله. يكون خطئه ناشئاً عن ت

 :هل يجوز تخلف الوعيد في حق الله تعالى-10
 السلفية والأشاعرة: 

وليس نقصاً في    يرون جواز اخلاف الله وعيده وأنه ليس أمرا قبيحا إنما القبيح إذا أخلف وعده،

يمتدح    تعالى، حقه   يعد كرماً  يخُْلِفُ    .بهبل  لا   َ }إِنَّ اللََّّ تعالى:  قال الله  قرآنية.  بآيات  ذلك  ويستدلون في 

الْمِيعَادَ{
 : إن الله لا يخلف الوعيد. جلالهالله جل    ،لكن لم يقل4

ختراع  لا يجوز أن نوجب على الله شيئا يقول الغزالي في ذلك:" إن الله تعالى متفضل بالخلق والا

 5ومتطول بتكليف العباد ولم يكن الخلق والتكليف واجبا عليه." 

                                                                                                                                    
 124: حمزة البكري، شرح النسفية، طبعة إليكترونية، صينظر- 1
 85إلى دراسة علم الكلام، ص المدخل حسن الشافعي،  - 2
  –الناشر: دار المعارف السعودية ، تحقيق وتقديم: د. عبد الرحمن عميرة  خلق أفعال العباد،  ،محمد بن إسماعيل البخاري : البخاري، ينظر - 3

 133، البغدادي، أصول الدين، ص 47 ص ، الرياض 
 9سورة آل عمران، أية رقم  - 4
 151ص  م، 2021الطبعة الأولى،  يمن، -مصطفى عبد الرحمان العطاس، عقيدة الإمام الأشعري، دار الأصول، خضرموت- 5



89 
 

 :قال الشيخ محمد بن صالح العثيمين 

  الكرم، الوجه السادس: أن يقال: إن هذا من باب الوعيد، والوعيد يجوز إخلافه؛ لأنه انتقال من العدل إلى  "

 :الشاعر والانتقال من العدل إلى الكرم كرم وثناء وأنشدوا عليه قول 

 وإني وإن أوعدته أو وعدته ** لمخلف إبعادي ومنجز موعدي 

 . بالثواب، لمخلف إيعادي ومنجز موعدي أوعدته بالعقوبة، ووعدته 

فلما    السوق،ثم ذهب إلى    ،والله، إن ذهبت إلى السوق لأضربنك بهذا العصا   :وأنت إذا قلت لابنك 

  عنه، فإذا توعد الله عز وجل القاتل بهذا الوعيد، ثم عفا    ابنك،فهذا العقاب أهون على    بيدك،رجع ضربته  

 1" فهذا كرم. 

 الماتريدية: 

خلافه تبديل للقول. يقول صاحب  إمستدلا على أن    الوعد   في عدم جواز الخلف في الوعيد ولا  يرون  

” ذهب مشايخ الحنفية إلى أنه يمتنع تخلف الوعيد كما يمتنع تخلف الوعد كما في العمدة للإمام  نظم الفرائد:

 اتفقوا في ذلك مع المعتزلة.  2القاري."   على النسفي والشرح الكبير للإمام اللقاني وشرح الفقه الأكبر للشيخ  

 : تحليل الخلاف

، ولا  شيئا وهو يفعل ما يشاء  الله   إلى الموضوع من جهة أنه لا يجب علىاعرة والسلفية نظروا  إن الأش 

والماتريدية نظروا من جهة أخرى وهي    رأيهم.شجع  يقبح ما يفعل. واستدلوا أيضا من الآيات القرآنية ما ت

 ، والله سبحانه وتعالى منزه عن ذلك. يقبحه العقل  خلاف الوعيد هو تبديل لقول، وهذا أمر أن ا

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                    
  - دار الوطن    الناشر:،  فهد بن ناصر بن إبراهيم السليمان  وترتيب:جمع  ،  عثيمينمجموع فتاوى الشيخ ابن    ، محمد بن صالح بن محمد العثيمين  - 1

 (221 ، 220/  8)هـ  1413، الأخيرة  الطبعة: ، دار الثريا 
 29ص- ، 1شيخ زاده، نظم الفرائد وجمع الفوائد ط  2



90 
 

 النبوات المبحث الثاني: المسائل المختلف فيها في 

 : حكم ارسال الرسل -1
يتفق المدارس بأن النبوة والرسالة ليست صفة تكتسبها الفرد بكثرة العبادة أو بالطلب، وإنما هي  

 اختصاص من الله تعالى. ولكنهم اختلفوا في وجوب بعثهم. 

ى  ذهبون إلإن مسألة الحسن والقبح له أثر بالغ في حكم المدارس على حكم ارسال الرسل، الذين ي

 التحسين والتقبيح العقليين يقولون إنه واجب على الله أن يرسل الرسل لأنه جل وتعالى لا يعمل إلا الأصلح. 

 : عرةاوالأش السلفية يتفق 

فهذا لطف   وإن أوجبه على نفسه  نعم الله ولطفه على خلقهارسال الرسل من أعظم  أن    يرونو

لا يجب على الله تعالى ارسال الرسل لأن الواجب على الله    كما قد حرم الظلم على نفسه.   . واحسان منه

 1تعالى محال لكونه من المستحيل أن يكون هناك موجب فوقه حتى يوجب عليه شيئا.  

عليه سبحانه وتعالى والتحريم بالقياس على خلقه فهذا قول القدرية،  الإيجاب    ا " وأمتيمية: يقول ابن  

السنة متفقون على أنه سبحانه خالق كل   أهل وصريح المعقول. و  مبتدع مخالف لصحيح المنقولوهو قول 

 2شيء وربه وملكه، وأنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، وأن العباد لا يوجبون عليه شيئاً." 

 3." زالي:" ندعي أن بعثة الأنبياء جائز وليست بمحال ولا واجب ويقول الإمام الغ

حيث قال:" والحق:  قيم  الكما يفهم من قول ابن    حتى قيام الحجة قولون بضرورة تأخر العذاب  وي

على   العقلية على هذا يدل؛ فإنه يذكر الأدلة والبراهين  أن وجوبه أي التوحيد ثابت بالعقل والسمع والقرآن  

، ويأمر بالتوحيد وينهى عن الشرك، ولكن هاهنا أمر آخر،  طرةحيد ويبين حسنه وقبح الشرك عقلا وفالتو

 4حين ورود الشرع." إلى  وهو أن العقاب على ترك هذا الواجب يتأخر 

الذي  ايمان ولا يحرم كفر قبل البعث فيعذر الناشئ في الشاهق  وقد صرح الأشاعرة أنه" لا يجب  

 5لم تبلغه الدعوة." 

 الماتريدية: 

                                                                                                                                    
 198 التوحيد، صحاشية الباجوري المسماة تحفة المريد على جوهرة ، البيجوري، 33ص  1جالنبوات، ابن تيمية، : ينظر- 1
،  الطبعة: السابعة ، عالم الكتب، بيروت، لبناندار  اقتضاء الصراط المستقيم،  ، م تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلا ابن تيمية،- 2

 410-409 ص م، 1999
 104الاقتصاد في الاعتقاد، ص  ، الغزالي ألو حامد - 3
الناشر: دار   ، المحقق: محمد المعتصم بالله البغدادي   مدارج السالكين،  ، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية   ابن القيم، - 4

 453ص  3ج  م، 1996 الطبعة: الثالثة،  ، بيروت  – الكتاب العربي 
 35الشيخ زاده، نظم الفرائد، ص  - 5



91 
 

الماتريدية  ت يستقل  ذهب  لا  العقل  لأن  الرسل  ارسال  وجوب  الحياة  في  إلى  سبل  وطرق  تنظيم 

 .البشرية إلى الأنبياء ويتبع الماتريدي منهجا عقليا لتوضيح حاجة . 1العيش

الدالة على الحاجة إلى الرسل ما يلي: وجود التنازع الظاهر  العقلية    من الضرورات   حيث يقول:"

، وأولى بالإصابة، واتفاق أن ليس فيهم من يفزع إليه ليحكم  خلق على ادعاء كل منه أنه أحق بالحقبين ال

هو أصل كل فساد، ومقدمة كل  أن التنازع    وتجتمع كلمتهم، ومعلوم بما فيه تتألف قلوبهم،  بينهم، ويريهم  

عاقبة العقول إلى ما يعنيها، ويردها إلى من جعلت هي له من   فناء، وذلك كله قبيح في العقول، فقد انتهت 

أن لا أحد أعلم بذلك ممن خلقها وأنشأها وفي ذلك لزوم القول برسول نعلم أنه  الصلاح والمعرفة، ومعلوم 

 2." من عنده جاء 

يبعث للناس رسولا لوجب عليهم بعقولهم  بالعقل، "أن الله لو لم    ذهب الماتريدية إلى وجوب الايمانت

 3" واتصافه بما يليق به من الحياة والعلم والقدرة وغيرها وكونه محدثا للعالم.معرفة وجوده تعالى ووحدته  

تبر  يع فإنه    ،ترى الماتريدية أن من لم يبلغَه الدعوة النبوية وتوفي على هذا الحال  ،هذا  وبناء على 

 .مخلدا في النار 

 : لخلافتحليل ا

الأشاعرة    ".ء أم لا؟هل يجب على الله تعالى شي"  : الموضوع هو نتيجة خلافهم فياختلاف الآراء في هذا   

ارسال الرسل على  وجوب  إلى عدم    ذهبوا  ؛، وبناء على ذلكوالسلفية يرون انه لا يجب عليه تعالى شيء

  ، وذهبوا إلى وجوب ارسال الرسل  ،الموضوع من وجهة نظر أخرى  ت الله تعالى، بينما الماتريدية تناول

 بالأدلة العقلية.  ةمستدل

 :صفة العصمة للأنبياء-2
أجمعت الأمة الإسلامية على أن الأنبياء جميعهم معصومون من الكفر بجميع أنواعه قبل النبوة  

تلفون في بعض  خ لكنهم م 4معصومون من البدعة. وبعدها. نقل الرازي إجماع الأمة في ذلك وعلى أنهم  

 وهي:  الأمور الفرعية 

   السلفية:

                                                                                                                                    
 183ص  التوحيد، : الماتريدي، ينظر - 1
 المرجع السابق، نفس الصفحة - 2
 35الشيخ زاده، نظم الفرائد، ص  - 3
 303، ص 2، لوامع الأنوار البهية، جيالسفارين- 4



92 
 

بل الدليل على    ذلك،على    صريح العصمة في حقهم قبل البعثة ولا يوجد دليللا يجب  رون أنه  ي

 1نبوتهم عند الناس. خلاف ذلك، وتجبرها التوبة منهم قبل البعثة لتصح 

القول بأن الأنبياء  "يقول ابن تيميةّ:    أما بعد النبوة يرون أنهم معصومون من الكبائر دون الصغائر 

إنَّه قوَل أكثر  معصومون من الكبائرِ دون الصغائر هو قول أكثر علماء الإسلام، وجميع الطوائف، حتى  

التفسير    أهل الكلام، كما ذكر أبو الحسن الآمدي أنَّ هذا قَول أكثر الأشعرية، وهو أيضًا قول أكثر    أهل

 2" والحديث والفقهاء، بل لم ينقل عن السَّلف والأئمة والصَّحابة والتابعين وتابعيهم إلاَّ ما يوافق هذا القول 

وقال أيضًا: "هم متفقون على أنهم لا يقرون    ول أيضا:"ويقوأن الأنبياء لا يصرون على الصغائر  

على خطأ في الدين أصلًا ولا على فسوق ولا كذب، ففي الجملة كل ما يقدح في نبوتهم وتبليغهم عن الله  

ة الجمهور الذين يجوزون عليهم الصغائر يقولون: إنهم معصومون   فهم متفقون على تنزيههم عنه. وعامَّ

 3." لا يصدر عنهم ما يضرهممن الإقرار عليها، ف

 الأشاعرة:

ولا حكم  من النبي قبل البعثة، لأنه لا دلالة للمعجزة عليه  يرون أنه من الممكن صدور الكبيرة  

 4. للعقل. ولكنهم لا يقولون بوقوعها حقيقة

، والأصح أنهم معصومون عن الصغائر  ظاهرا وباطناأما بعد النبوة: أنهم معصومون من الكبائر 

عليهم في الأفعال البلاغية وغيرها    جائز عن الله والدين،  ، والسهو ممتنع عنهم في الأخبار البلاغية  والكبائر

 5، أما النسيان فهو ممتنع في البلاغيات قبل تبليغها قولية أم كانت فعلية. كالسهو في الصلاة

: "ذهب الأكثرَ من   النبوة من الكبائر، وقد حكى    العلم إلى عصمة الأنبياء بعد   أهل وقال الشَّوكانيُّ

القاضي أبو بكر إجماعَ المسلمين على ذلك. وكذا حكاه ابن الحاجب وغيره من متأخّري الأصوليِّين، وكذا  

ا يزري بمناصبهم، كرذائل الأخلاق والدَّناءات وسائر ما ينفرّ   ة ممَّ حكوا الإجماعَ على عصمتهم بعد النبّوَّ

 6الخسَّة، كسرقة لقُمة، والتطفيفِ بحَبَّة." عنهم، وهي التي يقال لها صغائر 

 الماتريدية: 

                                                                                                                                    
 396ص   2، ج ابن تيمية، منهاج السنة - 1
 319ص  4ابن تيمية، مجموع الفتاوى، ج - 2
 472ص  1ابن تيمية، منهاج السنة النبوية، ج- 3
طبعة  الأصول الدين، مكتبة الكليات الأزهرية، مصر،    معالم  ، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي  فخر الدين الرازي، - 4

 109ص   1حجرية، ج ال
ص    1، جالكلام  في علمالشهرستاني، نهاية الإقدام    ، 202-200ص  ، حاشية الباجوري المسماة تحفة المريد على جوهرة التوحيد : البيجوري،  ينظر- 5

248 
المحقق: الشيخ أحمد عزو    ، الأصولإرشاد الفحول إلي تحقيق الحق من علم    اليمني،محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني    شوكاني، - 6

 98ص  1جم، 1999 ، الأولى الطبعة  ،العربيالناشر: دار الكتاب  ، بطنا كفر  -عناية، دمشق 



93 
 

منهم لعدم  ، وجوز جمهورهم صدور الكبائر عقلا من الأنبياء  الصغائر قبل النبوة  يجوز أن يصدر 

وكذلك بريئون    والمخلات للمروءةالكبائر الدالة على الكفر  معصومون من  المعجزة الدالة على امتناعها، و

   1. من المعاصي الخسيسة قبل النبوة وبعدها

والكبيرة عمدا، أما الصغائر اتفقوا على جوازها    ةالصغيروأما بعد النبوة معصومون عن المعصية  

ولو سهوا. والكبائر لا تصدر منهم بعد النبوة  إلا ما دل على الدناءة فإنهم بريئون منها مطلقا  منهم سهوا  

 2أمروا بتبليغه. . يستحيل عليهم أن يكتموا شيئا الإطلاق على 

 : تحليل الخلاف

حسب    ،الفرعيات ولكن اختلفوا بعد ذلك في    ،تنزيهم عن المعاصي الخسيسةوا على  جميع المدارس اتفق 

 ة في هذا الموضوع. تأويلهم وفهمهم للنصوص الموجود 

 :رسالة المرأة -3
 للنساء مسالة مختلف فيها. لعدم وجود نص صريح يثبتها او ينفيها.  مسالة ثبوت النبوة 

 : والماتريدية السلفية

تيمية الإجماع في ذلك، حيث قال:" وقد حكى  يرون أن النبوة لا تكون إلا من الذكور ونقل ابن  

أبي بكر بن الطيب والقاضي أبي يعلى وأبي  الإجماع على أنه لم يكن في النساء نبية غير واحد، كالقاضي  

 3المعالي والجويني." 

وأن الذكورة شرط للنبوة مستدلين بأن المرأة لا تصلح  وذهب علماء الماتريدية إلى عدم جوازه  

 4للإمارة فلا تصلح للنبوة. 

 الأشاعرة:

  أن الأشعري ، وينقل ابن فورك تصح نبوة النساء بل  للنبوة،  ا ذكورة ليست شرطإلى أن ال عري وذهب الأش

 5يكن فيهن رسول. قال: إنه قد كان في النساء أربع نبيات، ولكن لم  

                                                                                                                                    
ص  م،  1988د. رفيق العجم، الطبعة الأولى،  تحقيق:  ،  المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، شرح الفقه الأكبر،  محيي الدين بهاء الدين زاده  - 1

 645ص،  بيروت –الناشر: مؤسسة الرسالة  ، محمد المصري -المحقق: عدنان درويش  ، كتاب الكليات، الحنفي ، وأبو البقاء 317
 المرجع السابق، نفس الصفحة - 2
 277ص   1ابن تيمية، النبوات، ج - 3
 50: شيخ زادة، نظم الفرائد، صينظر- 4
الطبعة الأولى،    ،دار النور المبين للدراسات والنشر  ، محمد فاروق هاشم: تحقيق   مجرد مقالات الأشعري، ،  محمد بن الحسن بن فورك  ، ابن فورك 5

 180ص م، 2022

https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D9%85%D8%AD%D9%8A%D9%8A%20%D8%A7%D9%84%D8%AF%D9%8A%D9%86%20%D8%A8%D9%87%D8%A7%D8%A1%20%D8%A7%D9%84%D8%AF%D9%8A%D9%86%20%D8%B2%D8%A7%D8%AF%D9%87
https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF%20%D8%A8%D9%86%20%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%B3%D9%86%20%D8%A8%D9%86%20%D9%81%D9%88%D8%B1%D9%83


94 
 

، غير أنها لا تجوز أن تكون  عقلا ووقع شرعاه يجوز أن تكون المرأة نبية  نمفهوم كلام الأشعري أ 

الخلق ويرسولا لأن الرسول عند الأشعري   إلى  تبليغ  هو من يرسل  الخلق  جب عليه  الرسالات ويؤمر 

 1. بطاعته واتباع أمره

 : خلافتحليل ال
  الأشعري   الإمام   اثبات النبوة في النساء. انفرد في اثباتها إن جمهور المسلمين اجتمعوا على عدم   

الاجماع في عدم نبوة  في ذلك، بل ينقل الجويني    هأئمة المدرسة الأشعرية خالفو   حتى   العلماءوقلة قليل من  

 تلاف تنوع لعدم وجود دليل صريح يقطع الأمر. ختلاف اخوالا.  مريم عليها السلام

 :  الفرق بين النبي والرسول-4

 النبي والرسول.  يت كلماختلفوا في مدلول 

 : والأشاعرة  السلفية

، فمن أتاه نبأ من السماء وأمر بتبليغه فهو نبي رسول،  يذهبون إلى التفريق بين النبي والرسول 

 2. ه فهو نبي، وأن كل رسول نبي وليس كل نبي رسولا وإن لم يأمر بتبليغ

سليم    آدم،أن الرسول هو "إنسان ذكر حي من بني    والنبي،يذكر البيجوري في تعريف الرسول  

أما النبي فيعرفه بأنه إنسان ذكر   .ليه بشرع من الله يعمل به ويأمر بتبليغهإ  ،أوحي   ،من العيوب الجسمية

 .3أوحي إليه بشرع من الله يعمل به، ولكنه لم يؤُمر بتبليغه ، سليم من العيوب الجسمية آدم، حي من بني 

 : الماتريدية

النبي  "  الناس، وكذا الرسول وقد يخص بمن له شريعة  إن  إلى  لتبليغ ما أوحي  إنسان بعثه الله 

عدد الرسل على عدد الكتب فإن منهم من له كتاب ومن جاء  وكتاب فيكون أخص من النبي. وأما زيادة  

 4" لبعض أحكام الشريعة السابقة والنبي قد يخلو عن ذلك.بنسخ 

                                                                                                                                    
 المرجع السابق، نفس الصفحة : ينظر 1
 714ص   2: ابن تيمية، النبوات، جينظر- 2
 33ص   ة المريد على جوهرة التوحيد، حاشية الباجوري المسماة تحفالبيجوري،  - 3
 173ص   2جشرح المقاصد في علم الكلام، : التفتازاني،  ينظر - 4



95 
 

  :الخلافتحليل 
من الأدلة النقلية.   هأخذ المعنى الذي يقصد والكل .  ت للاصطلاحاتلاف مبني على تناولهم الاخ هذا 

القاعدة  لإنه  به    ، ولا اعتبار ا في الأمور الاصطلاحية فإنه لا ينبني عليه حكمأن الخلاف إذا كان واقعو

 . ح في الاصطلا مشاحة  لا  المعروفة هي

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 
 

 لمبحث الثالث: المسائل المختلف فيها في السمعيات ا

 

الباب الذي يتلقى منه الأخبار الواردة من القرآن والسنة، وليس للعقل  المقصود من السمعيات هي:  

 في إثباتها، أو نفيها مدخل. كأشراط الساعة، وتفاصيل البعث.  

والبحث في السمعيات، أو مسائل الغيب يكون من حيث اعتقادها، يقوم على دعامتين؛ الأولى:  

لها، والثانية: الإمرار لها مع إثبات معناها، ويقابله  الإقرار بها مع التصديق، ويقابله الجحود، والإنكار  

الخوض في الكنه، والحقيقة، ومحاولة التصور، والتوهم بالعقل بعيداً عن النقل، وهو مصطلح يكثر استعماله  

 1عند المتكلمين في تقسيم علم العقيدة إلى: إلهيات، ونبوات، وسمعيات. 

ولأجل    فقط،   الوحي  ضع للاجتهاد، بل طريقة المعرفة فيها المسائل العقدية الغيبية والتي لا تخوهي  

 هذا سميت بالسمعيات ولأن هذه النصوص وصلوا إلينا بالسماع أو بالقراءة. 

لا يدخل في السمعيات، لأن معرفة وجود الله عز وجل ميسورة عن  فإن مسائل الإلهيات والنبوات  

أك طريق   والعقل  مثالنظر  تكون  أن  وما  سورة  ير من  الأنبياء  بنبوة  والإيمان  اليقيني،  الخبر  عن طريق 

 2ميسور عن طريق النظر والعقل أيضا. أرسلوا به 

 :  حجية العقل في مسائل الاعتقاد -1

المسألة ليست مسألة تدرس تحت عنوان السمعيات لكننا رأيناها أليق  علينا أن نبين أولا أن هذه  

لهذا الموضوع من الإلهيات والنبوات. ولأن المسائل التي تدرس تحت عنوان السمعيات لها علاقة بهذه  

الملائكة، والجن، والأرواح، واليوم الآخر، والجنَّة والنّار، وغير ذلك    هذه المسائل مثل:  حيث إن   المسألة

 في فهمها نحتاج إلى إعمال العقل حتى ولو كان حظ العقل فيها قليلا.  ن الأمورِ الغيبية مِ 

لأن الإنسان بالعقل يصل إلى المعارف بالعقل يفحص  العقل من أكبر النعم التي أودعها الله للبشر 

 ويحلل ولأجل ذلك كلف الله الإنسان بتشريعاته.  

حيث يوجه الله البشر في عدة المواضع إلى استعماله واعماله للوصول    ح اهتمام القرآن بالعقل واض 

 إلى الحقيقة.  

                                                                                                                                    
الناشر: مكتبة العبيكان  ،    المحقق: د. محمد بن عودة السعوي،  التدمرية  ،تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام  ابن تيمية،   :ينظر- 1

 2/3  لوامع الأنوار السفاريني،  ، 19 ص: م، 2000،   الطبعة: السادسة،   الرياض -
 301، ص  1طم،  9791دمشق،  ، دار الفكر وجود الخالق ووظيفة المخلوق، : محمد سعيد رمضان البوطي، كبرى اليقينيات الكونية ينظر- 2



97 
 

أهمية العقل، ولكنهم مختلفون في مدى إعماله في الأحكام الشرعية خاصة    على فالمسلمون متفقون  

 . التوسط فيه في مسائل الاعتقاد؛ ومنهم من رفض إعماله ومنهم من أفرط ومنهم من حاول 

 السلفية:  

بالأدلة    أيضا  إنهم يحتجون  بل  النقلية فحسب،  الأدلة  يعتمدون على  السلفية في الاستدلال لا  إن 

 العقلية في مسائل الاعتقاد. 

ابن القيم: إن السمع حجة الله على خلقه، وكذلك العقل، فهو سبحانه أقام عليهم    شيخ الإسلام  يقول  

من السمع، والعقل الصريح لا يتناقض في نفسه كما أن السمع   حجته بما ركب فيهم من العقل وأنزل إليهم

الصحيح لا يتناقض في نفسه، وكذلك العقل مع السمع، فحجج الله وبيانه لا تتناقض ولا تتعارض، ولكن  

 1تتوافق وتتعاضد." 

ه  ل لذلك يحتج بالدليل الشرعي الذي يثبتقإن الشرع ليس نقيضا للعقل، بل الشرع أحيانا يستدل بالع  

 الشرع ولا فرق في ذلك بين الدليل الخبري أو الدليل العقلي الذي يثبته الشرع. 

يقول ابن تيمية:”.. أن يقال كون الدليل عقليا أو سمعيا ليس هو صفة تقتضي مدحا ولا ذما ولا   

ن  صحة ولا فسادا، بل ذلك يبين الطريق الذي به علم، وهو السمع أو العقل، وإن كان العقل لا بد معه م 

 العقل، وكذلك كونه عقليا أو نقليا. 

وأما كونه شرعيا فلا يقابل بكونه عقليا، وإنما يقابل بكونه بدعيا إذ البدعية تقابل الشرعية، وكونه   

 شرعيا صفة مدح، وكونه بدعيا صفة ذم، وما خالف الشرع فهو باطل. 

يراد به كون الشرع أثبته  ثم الشرعي قد يكون سمعيا، وقد يكون عقليا، فإن كون الدليل الشرعي   

 ودل عليه، ويراد به كون الشرع أباحه وأذن فيه. 

فإذا أريد بالشرع ما أثبته الشرع، فإما أن يكون معلوما بالعقل أيضا، ولكن الشرع نبه عليه ودل   

إذا أخبر  عليه، فيكون شرعيا عقليا...، وإما أن يكون الدليل الشرعي لا يعلم إلا بمجرد الخبر الصادق، فإنه  

 2بما لا يعلم إلا بخبره كان ذلك شرعيا سمعيا." 

 

                                                                                                                                    
: حسين بن عكاشة بن  تحقيق  ، والمعطلةالصواعق المرسلة على الجهمية   ، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية  ابن القيم، - 1

 1187، ص  3جم،  2020 ، الأولى الطبعة:  ،بيروتحزم دار ابن  ، رمضان
   28ص 1ابن تيمية، درء تعارض العقل والنقل، ج- 2



98 
 

حاول السلفية في هذا التوسط فلم يرفعوه فوق ما هو عليه كما لم يهملوه ولم يتراجعوا في الاستفادة  

 منه، بل توسطوا بينهما؛ لم يجعلوه مستقلا في معرفة الحق وإنما جعلوه تابعا للوحي. 

أن يكون مساعدًا لفهم النصوص الوحيية وتفسيرها، ولكنه لا يمكن  تعتبر السلفية أن العقل يمكن  

أن يكون الحجة الأساسية، وذلك لأن الحجة الأساسية قائمة على النقل )الوحي والسنة( وليس العقل، وهذا  

 يعني أن النصوص الوحيية تأخذ الأولوية في الحجية وتفوق العقل. 

فة العلوم، وكمال وصلاح الأعمال،  ابن تيمية:" العقل شرط في معر  شيخ الإسلام   يقول في ذلك

وبه يكمل العلم والعمل؛ لكنه ليس مستقلاا بذلك؛ بل هو غريزة في النفس وقوة فيها، بمنزلة قوة البصر  

وإن    .فإن اتصل به نور الإيمان والقرآن كان كنور العين إذا اتصل به نور الشمس والنار التي في العين  

وإن عزل بالكلية كانت الأقوال والأفعال مع    .التي يعجز وحده عن دركهاانفرد بنفسه لم يبصر الأمور  

عدمه أمورًا حيوانية، قد يكون فيها محبة ووَجد وذوق، كما قد يحصل للبهيمة، فالأحوال الحاصلة مع عدم  

 1العقل ناقصة، والأقوال المخالفة للعقل باطلة." 

 الأشاعرة:

مثار جدل ونقاش في الأوساط الفكرية الإسلامية. بينما يؤمن  أصبحت حجية العقل عند الأشاعرة  

البعض بأن العقل هو المصدر الرئيسي للحقيقة والمعرفة، يرى البعض الآخر أن العقل محدود ولا يمكنه  

 .الوصول إلى الحقيقة بمفرده، وبالتالي فإن الوحي هو المصدر الأساسي للحقيقة الدينية

تتحدّد حجية العقل عند الأشاعرة هي قدرة العقل على إدراك واستنباط  ومن الجوانب الأساسية التي  

الحقائق والمفاهيم والقيم بطرق منطقية، وأنه يمكن استخدام العقل في تفسير النصوص الدينية وتطبيقها  

لفهم الوحي الإلهي،   المهمة  العقل يعتبر أحد الأدوات  الجوانب الأخرى، فإن  الحياتي. ومن  الواقع  على 

 .ث يمكن فهم الوحي باستخدام العقل بطريقة صحيحة ومنطقية وبعيدة عن التعصب والتحيزبحي

ونرى هذا الأصل عند البغدادي حيث يقول في شروط قبول خبر الواحد:" وأخبار الآحاد متى صح   

 2إسنادها وكانت متونها غير مستحيلة في العقل كانت موجبة للعمل بها دون العلم." 

ومع ذلك، فإن الأشاعرة يرون أن حجية العقل لا تتجاوز حدود الوحي الإلهي، حيث يعتبرون أن  

الدينية   الحقائق  بعض  إلى  الوصول  يمكنه  لا  العقل  وأن  والمطلقة،  الأسمى  الحقيقة  مصدر  هو  الوحي 

فهمًا عميقًا للنظام    والمعتقدات المتعلقة بالله والآخرة إلا عن طريق الوحي. ويرون أن العقل يمكن أن يعطينا 

الخاص بالدنيا والعلاقات البشرية، ولكنه لا يمكن أن يأخذنا إلى ما هو بعيد عن هذا النظام، مما يجعل  

                                                                                                                                    
 399-388ص  3، ج مجموع الفتاوى ابن تيمية، - 1
 12البغدادي أصول الدين، ص - 2



99 
 

الدينية  المسائل  لبعض  بالنسبة  والنهائية  المطلقة  الحقيقة  إن أصول    .الوحي هو مصدر  الجويني:"  يقول 

إدراكه سمعا، وإلى ما يدرك سمعا، ولا يقتدر إدراكه    العقائد تنقسم إلى ما يدرك عقلا، ولا يسوغ تقدير 

 1عقلا، وإلى ما يجوز إدراكه سمعا وعقلا." 

والحجج   بالقرآن  التمسك  يتركون  "لا  فالأشاعرة:  عساكر،  ابن  الحافظ  المذهب  مؤرخ  وبتعبير 

ل بين الأدلة  الأثرية، ولا يسلكون في المعقولات مسالك المعطلة القدرية؛ لكنهم يجمعون في مسائل الأصو

 2." السمعية وبراهين العقول

أن  والوحي يجب  العقل  أن  فإن الأشاعرة يرون  ذلك،  يفهم    يعملا   ومن  أن  يمكنه  العقل  إذ  معًا، 

ويعطي تفسيرات للوحي وينقله إلى الواقع الحياتي، ولكن في نفس الوقت الوحي يتحدث عن مسائل لا  

 . يمكن للعقل الوصول إليها بمفرده

على  هذا   يصدق  يمكن  بينهما.الإالتعبير  يتوسط  أن  حاول  والذي  الأشعري  فترة    مام  بداية  في 

الكريم  القرآن  في  التأويل  من  الكثير  إلى  الأشعري  يلجأ  لم  المعتزلة،  القيام    انفصاله عن  مناسباً  ير  ولم 

غير دقيق، وانتقد  بالتفسير العقلي الذي اعتمدته المعتزلة والجهمية، وانتقد بشدة هذا الأسلوب، واعتبره  

المعتزلة والجهمية. واتهم بعض هذه الفرق بالكفر، وخاصة في مسألة خلق  بشدة تلك التفاسير التي اتبعتها 

 3القرآن. 

وعلى يد فخر الدين الرازي انهارت سمة    لكن متأخر مدرسة الأشعرية خالفوا منهج إمامهم، " 

تنظيره لفكرة تقديم العقل على النقل، وصياغتها في  التوسط الموجودة عند الأشاعرة تمامًا، لا سيما مع  

صورة قاعدة أو قانون كلي محكم، ذكره في مواضع عديدة من كتبه، واحتذى أثره من أتى بعده من رجال  

 4المذهب..." 

في الفكر الأشعري، التصريح بأن النقل إذا تعارض مع    -ربما لأول مرة-وعند الجويني ظهر  

ه، وتقديم العقل عليه، ويأتي ذلك متسقًا مع نزعته العقلية الواضحة مقارنة بأئمة  العقل وجب رده أو تأويل

 5المذهب السابقين. 

 الماتريدية: 

                                                                                                                                    
   301، الإرشاد، صلجويني الا- 1
أحم  - 2 مخلوف   دد.  المعتزلة  ،  قوشتي  بين  النقلي  الدليل  صوالأشاعرةحجية  إلكترونيا:  344  ،  المتاب  رابطة 

https://ketabonline.com/ar/books/96904/read?page=344&part=1#p-96904-344-1 
 112-97الإبانة، ص ، ي: الأشعرينظر- 3
 345  والأشاعرة، ص حجية الدليل النقلي بين المعتزلة ، د. أحمد قوشتي مخلوف -- 4
 302ص  ، الإرشاد، لجويني: الا ينظر- 5



100 
 

الماتريدية للعقل مساحة عظيمة في الحصول للمعرفة واستدلوا في ذلك بتوجيهات القرآن    ت أعط

 مبادئ العقلية. ، ويبنون مبادئهم المنهجية على له، ويعتمدون عليه بجوار النقل

الدرجة بهذه  للعقل  اهتمامهم  بالعقائد،    ؛سبب  والعلم  بالعقائد  الإيمان  بين  يفرقون  الماتريدية  لأن 

فالإيمان أساسه أدلة القرآن الهادية المرشدة، أما العلم بالعقائد فأساسه العقل، فالنصوص هي ظواهر إرشادية  

 1لال عليها عقلا. يجب الإيمان بها مسبقا، ثم يكون العلم بها بالاستد 

"وتقديرا لدلالة العقل عند الماتريدية، فإنهم يرون وجوب المعرفة العقلية ووجوب النظر، معتمدين  

على أدلة القرآن والسنة الداعية إلى التفكر والاعتبار، فالإمام أبو حنيفة يرى أن أول الواجبات على المكلف  

يمان، فالنظر مؤدي إلى معرفة الله وصفاته والإيمان  هو النظر العقلي، وهذا النظر العقلي هو أساس الإ 

 2السمعيات."  به، ثم الانتقال إلى معرفة الرسل والإيمان بهم والتصديق بكل ما أخبروا به من 

لأجل هذا النظر يذهب الماتريدي إلى وجوب النظر العقلي والامتناع من التقليد: "فثبت أن التقليد  

ليس مما يعذر صاحبه، لإصابة مثله ضده، على أنه ليس فيه سوى كثرة العدد، اللهم إلا أن يكون لأحد  

 3يعلم بها صدقه فيما يدعي."   عقلممن ينتهي إليه القول، حجة 

   :الخلاف تحليل

رفضهما أو إهمالهما بأي حال من    يجوز جميع المدارس يرون أن القرآن والسنة النبوية حق من الله ولا  

ولكنهم ذهبوا إلى تأويل ظواهر النصوص التي في نظرهم تشبه الله بخلقه وأن المراد منها ليس    الأحوال. 

 الظاهر. وهدفهم جميعا هو تنزيه الله تبارك وتعالى. 

بالعقل واهتموا به ولم يقل أحد منهم بتقديم العقل مطلقا على النص. وعند ورود  وإنهم جميعا اخذوا   

 الدليل النقلي القطعي يقدم على العقل مطلقا. 

 :حجية خبر الواحد -2
بهذا الموضوع لأن المسائل العقدية كثيرا منها وصلت إلينا بخبر الآحاد. وموقف  اهتمت المدارس  

 .الموصلة إلينا بخبر الواحد  وجهة نظرهم لهذه الموضوعات  حسب  غيرتالمدارس منها ست

                                                                                                                                    
 178: محمد أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلامية، صينظر - 1
ط دار    ٧٥تحقيق: أحمد فريد المزيدي / ص /،  المرام من عبارات الإمام أبي حنيفة ال نعمان  إشاراتالبسنوي،    كمال الـدين أحمـد بـن حـسن- 2

 .م٢٠٠٧ / بيـروت  ١الكتب العلمية / ط/
 7ص  2ج ، التوحيدأبو منصور الماتريدي،  - 3



101 
 

وأما المسائل العملية الفقهية،    من المدارس من قبل الاحتجاج بها وعمل بمحتواه ومنهم من توقف عن ذلك.

 1ظنية.  كانت العلم إلى وجوب العمل بها وإن  أهل فقد ذهب جمهور 

 السلفية:

ولا يميزون    ولون بحجية خبر الواحد يق   إنهم قي المدارس حيث  ااتجه السلفية فيها منهجا مخالفا لب 

 في ذلك بين موضوع وموضوع.  

لكن لا بد أن يكون الحديث تحتوي من شروط يقول ابن القيم في ذلك:" والذي ندين لله به ولا يسعنا  

خه  ولم يصح عنه حديث آخر ينس  صلى الله عليه وسلم غيره وهو القصد في هذا الباب أن الحديث إذا صح عن رسول الله  

أن الفرض علينا وعلى الأمة الأخذ بحديثه وترك كل ما خالفه، ولا نتركه لخلاف أحد من الناس كائنا من  

 2كان لا رواية ولا غيره." 

اجماع  أن هناك  القيم في موضع آخر  ابن  الواحد   يذكر  يقول:" ومشهور  في حجية خبر  ، حيث 

قول بأخبار الآحاد، وكذلك  السنة بالأحاديث ورجوعهم إليها، فهذا إجماع منهم على ال  أهلومعلوم استدلال  

ومتأخرهم على رواية الأحاديث في صفات الله...وهذه الأشياء علمية لا عملية،  الإسلام متقدمهم    أهل أجمع  

أن يوجب العلم بها، حملنا أمر الأمة في  وإنما تروى لوقوع العلم للسامع بها، فإذا قلنا خبر الواحد لا يجوز  

    3وجعلناهم لاغين هازلين مشتغلين بما لا يفيد أحدا شيئا ولا ينفعه." نقل هذه الأخبار على الخطأ، 

حديث  ال  إن نرى مظاهر هذه النظرة في الفقه أيضا حيث علماء الحنابلة متمسكون بالنص لدرجة  

 4الضعيف عندهم أولى من إعمال العقل في الموضوع.  والحديث المرسل 

حة الحديث واستخدموا هذه الأحاديث كدليل في  العلماء في الفترة الأولى قاموا بتحديد شروط لص 

مسائل الاعتقاد والفقه دون أن يخضعوها لتصنيفها إلى المتواتر والآحاد. كما عمله إمام الشافعي حيث قام  

 5ية الحديث لتوفر شروط الصحة بغض النظر عن كونه متواترا أم لا. بربط حج 

 

 

                                                                                                                                    
هـ،  1422،  1سعودية، ط   -رياضلرحيلي،  ا  اللهق: عبد  تحقي،  الأثر مصطلح أهل    في  الفكر  نخبةتوضيح    فيبن علي، نزهة النظر    حمد، أالعسقلاني- 1

 65-63ص 
  ،إبراهيم تحقيق: محمد عبد السلام  علام الموقعين عن رب العالمين،  إ   ، بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية  محمد القيم، ابن  - 2

 38 ص،  3جم، 1991، الطبعة: الأولى  ،بيروت -الناشر: دار الكتب العلمية 
 586الصواعق المرسلة، ص  ابن القيم، - 3
،   بن المرتضى، أحمد بن يحيى ،  237القاهرة: دار الفكر العربي. ص.    ، آراؤه الفقهية   -ابن حنبل حياته وعصره    ، محمد أبو زهرة:  ينظر- 4

 273 . ص. 1 دار الكتب العلمية. ج.  .البحر الزخار الجامع لمذاهب علماء الأمصار 
 119ص   1ج م،  1979لبنان،  -علي بن محمد بن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: أحمد محمد شاكر، بيروت محمد،  و: أبينظر - 5

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF_%D8%A8%D9%86_%D9%8A%D8%AD%D9%8A%D9%89_%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B1%D8%AA%D8%B6%D9%89
https://web.archive.org/web/20230603195806/https:/books.google.com/books?id=Q217DwAAQBAJ&newbks=0&printsec=frontcover&pg=PT322&dq=%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%AE%D8%B0+%D8%A8%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%AF%D9%8A%D8%AB+%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B1%D8%B3%D9%84&hl=ar


102 
 

 الأشاعرة:

لأنهم ينكرون خبر الواحد، بل لأنهم يرون أن العقيدة لا بد أن  قبل الأشاعرة الاحتجاج بها لا  تلا  

جازم إدراك  على  الثبوت.  ، تكون  ظنية  إنما هي  ذلك  فيه  ليس  الواحد  في    والخبر  به  العمل  يجب  وأنه 

 1الشرع. 

 العقيدة لا تكون إلا على علم قاطع والعلم القاطع لا يحصل إلا في الخبر القطعي أي في المتواتر. 

المنقول من شيخ المدرسة أنه يقبل أحاديث الآحاد في القضايا العقدية حيث يقول في  المعروف  

التي رواها الثقات عدل عن عدل، حتى تنتهي إلى    صلى الله عليه وسلمالإبانة:" ونسلم الروايات الصحيحة عن رسول الله  

  2النقل."   أهل، ونصدق بجميع الروايات التي يثبتها صلى الله عليه وسلمرسول الله  

ابن فورك يقول إن خبر الواحد عند الأشعري لا يدل على المعرفة    أن   ي بعد البحث وجدت ولكن

 جاب أو الندب.  ي وأنه لا يفيد الإ  ،القاطعة بعكس المتواتر

" ...فأما ما يوصف من ذلك من جهة الفعل: كالاستواء، والمجيء، والنزول، والإتيان؛ فإن ألفاظها  

د أسامي هذه الأفعال بإخباره عنها بذلك. فما جاء به  لا تطلق إلا سمعا، ومعانيها لا تثبت إلا عقلا، وتستفا

الكتاب أو وردت به الأخبار المتواترة أجري أمرها على ذلك. وما وردت به أخبار الآحاد فإن التجويز  

 3."  التوفيقمعلق به على هذا الوجه دون القطع واليقين. وبالله 

   الأشعري. مام للإ ان منسوب ن ويتبين لنا أن هناك قولا

في   ؛ نرى أنهم لا يقبلون خبر الواحد درسةالعلماء خاصة أقوال علماء الخلف في الم أقوال إلى  وإذا نظرنا 

أضربنا    ولو  لا تفضي إلى العلم، فآحاد  التي يتمسكون بها، الأحاديث  "وأما  الجويني:   يقول .  مسائل الاعتقاد 

ً  عن   "4.جميعها كان سائغا

مدللا:" أولها أن أخبار الآحاد مظنونة،    العقديةقضايا  اليعارض الرازي استخدام خبر الواحد في  و 

 وذلك لأن الرواة غير معصومين في الوقوع في الزلل والخطأ. 

ثانيها: أن أجل طبقات الرواة قدرا هم الصحابة وقد ورد طعن بعضهم بروايات بعض، كطعن  

  5اة بأقل العلل." ثالثها: أن المحدثين يجرحون الرو  عائشة في رواية ابن عمر رضي الله عنهما، وغيره كثير.

                                                                                                                                    
 131 ص 1ووي، شرح صحيح مسلم، ج: النينظر- 1
 29-27الأشعري، الإبانة عن أصول الديانة، ص - 2
م،   2005، 1ابن فورك، محمد بن الحسن، مقالات الشيخ أبي الحسن الأشعري، تحقيق: أحمد عبد الرحيم السايح، مكتبة الثقافة الدينية، قاهرة، ط - 3

 41ص
 161، الإرشاد، ص لجويني ا - 4
 وما بعدها، باختصار 112ص   م،2011لبنان، الطبعة الأولى،  -صباحدار النور ال  تأسيس التقديس،الرازي،  فخر الدين  - 5



103 
 

 الماتريدية: 

أصولهم المنهجية في تقرير مسائل العقدية عدم الاحتجاج بخبر الواحد في باب العقائد فلا يحتجون  

 إلا بالقرآن والحديث المتواتر. 

"من الأصول المنهجية لدى الماتريدية في تقرير العقيدة عدم الاحتجاج بأحاديث الآحاد في باب  

يحتجون إلا بالقرآن أو المتواتر من الأحاديث ولا يثبتون العقيدة بالقرآن أو الحديث إلا إذا كان  العقائد فلا  

من   خالية  عقلًا  مقبولة  أنها  أي  التأويل  يحتمل  لا  أنه  عندهم  الدلالة  قطعي  ومعنى  الدلالة  قطعي  النص 

 1التعارض مع العقل." 

الأمر وأخذاً بالحزم وأن المتواتر لا يوجد  و"قالوا يؤخذ بها في الأحكام الشرعية وذلك حيطة في  

في كل حادثة فلو رد خبر الواحد تعطلت الأحكام. وقد نص على عدم الاحتجاج بأحاديث الآحاد في العقائد  

 2الماتريدي في كتاب )التوحيد( وفي )التأويلات(. 

   :الخلاف تحليل

ويجب الالتزام   . بين المدارس فيما يتعلق بأن الأحاديث المتواترة تفيد العلم اليقيني   خلاف وجد  يلا  

هناك اختلاف فيما إذا    ولكن وكما أنهم اتفقوا على أن الحديث الواحد يفيد العمل.  .  بها في مسائل العقيدة 

ة يتباينون مع السلفية في  فالأشاعرة والماتريدي .  ييقيني أو الظن التدل على العلم    الآحاد   كانت تلك الأحاديث 

.  مثل الإيمان بالله والملائكة   ،والتي يكفر من ينكرها  ،التي تعتبر أصول الدينفي  أحاديث الآحاد  بالأخذ  

لأنها تميز بين الإيمان والكفر فلا بد لها من   ،واحد كدليل عليهاال خبر  لستناد  الالا يقبلون   ،ففي هذه الحالة

 دليل قطعي في ثبوتها ودلالتها. 

مثل الشفاعة والصراط    الآحاد،يستند الأشاعرة والماتريدية إلى أحاديث    العقائد،وفيما يتعلق بفروع  

 .وهما يتفقان على أن من ينكر عذاب القبر أو الشفاعة فهو فاسق وليس بكافر.  والحوض 

 :مصطلح القضاء والقدر -3
 . ، ولكن اختلفوا في تعيين معانيهما لا نزاع في كون القضاء والقدر من أركان الإسلام

   السلفية:

                                                                                                                                    
نصير  - 1 حسن  والأحكام  ،  دينا  العقائد  في  الآحاد  الإسلامية  -  79الصفحة    -  1المجلد    -حديث  الكتب  موقع:  جامع  على  المنشور   .

https://ketabonline.com/ar/books/96755/read?page=79&part=1#p-96755-79-5 
 السابق المرجع  - 2



104 
 

وينظرون إلى قضاء   .القضاء والقدر هو إرادة الله العامة في خلقه وتنظيم أفعال العباد   يرون أن

وحكمة يجب أن نرضى    وعدلاً،ويعتبرونه كله خيرًا  تعالى.    وهو فعل يقوم بذاته  بالرب،الله الذي يتعلق  

 .وهو المفعول منفصل عن إرادة الله تعالى  ،وينسب إليه في الفعل  بالعبد،وهناك قضاء يتعلق   .بها جميعًا 

 .1وينقسم هذا القضاء إلى ما يرضى به الله وما لا يرضى به، حسب حكمة ومشيئة الله 

 2في القضاء والقدر سابق للْخر. ؤمنون بأن أحد المعنيين ي وأنهم  

 الأشاعرة:

  عما والقضاء يعبر    ،القضاء هو إرادة الله في تحديد الأمور في الأزل بما هي عليه في المستقبل 

وينتج   .كان مقصودًا في الأصل  القضاء  يتبع  ما  القدر، فهو  القضاء يدل على صفة    ،وبالتالي .عنهأما 

 .3يعبر عن الأحداث الحادثة التي تتبع القضاء  حادث   الإرادة القديمة والقدر

   :الماتريدية

وتحدد حالها في المستقبل وفقًا لما سيكون    الأزل، القضاء عندهم هو إرادة الله المتعلقة بالأشياء في  

 .4القدر، فهو تقدير الله المحدد لكل شيء بحجم معين وحالة معينة في ذاته وأحواله  أما .عليها 

 : تحليل الخلاف
 صود من المصطلحات بما يطابق لفهمهم من النصوص الشرعية المق  وا جميع المدارس فسر

 

 :فناء النار -4

  النار أعدها الله تعالى لكل جاحد وكافر، وهي مصيرهم يوم القيامة. وأن هذه النار باقية لا تزول،  

 قد ظهر من قال بأن هذه النار سيفنيها الله تعالى.  لكن  . وهذا ما اتفق عليها جمهور المسلمين

 

 

                                                                                                                                    
الطبعة  لبنان،  -العبودية، تحقيق: محمد زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروتأحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحراني،    : ابن تيمية، ينظر- 1

 336-335وابن أبي العز، شرح الطحاوية، ص ، 167ص   5، الفتاوى الكبرى، جابن تيمية و، 64م، ص  2005، 7
 232ص 16جمجموع الفتاوى، : ابن تيمية، ينظر - 2
الطبعة:    بيروت  –الناشر: دار إحياء التراث العربي    مفاتيح الغيب،  ، محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي  فخرد الرازي،   عبد الله  و: أبينظر  - 3

 189، صحاشية الباجوري المسماة تحفة المريد على جوهرة التوحيد،  ، البيجوري، 184ص   25ج ه ١٤٢٠ -الثالثة 
م    2013لبنان، الطبعة الأولى،  -مكتبة كتاب ناشرون، بيروت  شرح الفقه الأكبر،   محي الدين محمد بن بهاء الدين الرحماوي،   بهاء الدين زادة،- 4

 116ص



105 
 

 

 السلفية:

وعدم فنائها لكن هناك أقوال منسوبة لابن   السلفية متفقون مع بقية الأمة الإسلامية بوجود النار 

لهذا السبب، اختلف    .النار، وأيضا هناك أقوال تعبر عن أبدية النار  ء تيمية وابن القيم والتي تعبر عن فنا

 حول هذا الموضوع.   مامينوجهات نظر هذين الإ  الناس حول

بل وينسبه للصحابة رضوان الله   ، "الأرواححادي "في كتابه   عدة مرات  لنار ابفناء   ابن القيم يذكر

بل يفنيها ربها وخالقها تبارك وتعالى، فإنه جعل لها أمدا تنتهي إليه ثم   يقول،حيث يقول:" قول من    معليه 

وأبي هريرة، وأبي    مسعود،تفضي ويزول عذابها، قال شيخ الإسلام وقد نقل هذا القول عن عمر وابن  

 1مسعود، وغيرهم." 

وأما النار فإنها    وذلك أنه يقول:”  لابن قيم كلام يخالف ما يقوله بفناء النار في كتابه الوابل الصيب و

دار الخبث في الأقوال والأعمال والمآكل والمشارب ودار الخبيثين، فالله تعالى يجمع الخبيث بعضه على  

ه فليس فيها إلا خبيث. ولما كان الناس على ثلاث طبقات: طيب لا يشينه  أهل بعض، ثم يجعله في جهنم مع  

هم ثلاثة: دار الطيب المخض، ودار الخبيث  خبيث، وخبيث لا طيب فيه، وآخرون فيهم خبث وطيب، دور 

 2المخض، وهاتان الداران لا تفنيان..." 

بشكل عام، أن النار هي مكان دائم يعاقب فيه الخطاة والمذنبون، ولا يمكن لأي شخص كافر أن  

ها كونهم  أهلويخرج منها بعد دخولها. وهذا يتماشى مع ما ذكره القرآن الكريم والأحاديث النبوية عن النار  

 .في العذاب الدائم والخسران الأبدي 

 السنة.   أهل فإن القول بفناء النار الذي قال به الإمامان ابن تيمية وابن القيم، مخالف لما عليه معتقد 

الشيخ الصنعاني بعد أن أورد الآثار التي وردت عن الصحابة جميعا، وناقش وجه الدلالة فيها،  

 وبين المراد الصحيح منها، 

ثم قال: "وبهذا تعرف أنه لا يصح نسبة القول بفناء النار وذهابها إلى ابن مسعود وأبي هريرة   

كما نسب هذا القول الذي نقل عنهما إلى عمر، بل هو الدليل على بقاء النار بعد خروج من يخرج منها من  

قل عن ابن مسعود وأبي  التوحيد، فكيف يقول شيخ الإسلام في صدر المسألة: إن القول بفناء النار ن  أهل

هريرة وإنما مستنده في نسبة ذلك إليهما هذان الأثران اللذان هما بمراحل عن الدلالة على فناء النار وذهابها  

                                                                                                                                    
: علي السيد صبح  المحققالأفراح حادي الأرواح إلى بلاد بن قيم الجوزية؛ محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد الزرعي الدمشقي، أبو عبد الله،  ا- 1

 354المدني، القاهرة، ص  ، مطبعةغازي محمد جميل أحمد  -لمدني ا
 20م، ص1999، 3إبراهيم، دار الحديث، القاهرة، ط، الوابل الصيب من الكلم الطيب، تحقيق: سيد الجوزية  ابن القيم- 2

https://app.alreq.com/ar/authors/author/404b9aa0-d668-4ebf-f82f-08d7902f2e12


106 
 

بعد صحتهما، فعرفت بطلان نسبة هذا القول إلى ابن مسعود وأبي هريرة كما عرفت بطلان نسبته إلى  

الذين هم  -بما سقناه تعلم أن هؤلاء الأربعة من الصحابة    عمر... وبعد تحقيقك لما أسلفناه وإحاطتك علما 

الذين عين شيخ الإسلام أسماءهم من الصحابة في صدر المسألة،    - عمر وابن مسعود وأبو هريرة وأبو سعيد 

من هذا القول ومن نسبته فناء النار     وذكر أنه نقل عنهم القول بفناء النار وذهابها وتلاشيها؛ هم بريئون

ءة الذئب من دم ابن يعقوب، واستدل لهم بما ادعاه منسوبا إليهم بما لا مساس له بالدعوى كما  إليهم برا

 1" عرفت، وحينئذ يعلم أنه ليس معه في دعواه فناء النار أحد من الصحابة الذين عينهم

 : والماتريديةالأشاعرة 

في الجنة إلى أبد الآبدين،  مع جمهور الأمة الإسلامية من أن الجنة والنار باقيتان أبدًا ينعم من  

 ويعذب من يعذب في النار إلى أبد الآبدين. 

 بعض الآثار المروية منهم: 

"أجمع   تعالى:  رحمه الله  القرطبي  الإمام  أن    أهلقال  على  غير    أهل السنة  فيها  مخلدون  النار 

يموت فيها  خارجين منها كإبليس وفرعون وهامان وقارون، وكل من كفر وتكـبر وطغى، فإن له جهنم لا 

 2ولا يحيا.." 

 "3الإيجي: "أجمع المسلمون على أن الكفار مخلدون في النار أبدا، لا ينقطع عذابهم  الدين  وقال الإمام عضد 

  4وقال الإمام أبو جعفر الطحاوي الحنفي: "والجنة والنار مخلوقتان، لا يفنيان أبدًا ولا يبيدان." 

 : تحليل الخلاف

  . أن النار مخلد بين المدارس، لأن جميع المدارس متفق في أمر واحد وهو  ليس خلاف    قة أنهافي الحقي 

لأنه  يحتاج إلى التوضيح. من أعلام السلفية  القول بفناء النار لابن تيمية وتلميذه ابن القيم وهما ولكن نسبة 

 بمنعها.  من قالوا  هم بأنهم قالوا بذلك ومنمن هناك 

 النار غير محصورة على ابن تيمية وابن القيم.  ءأيا ما كان أئمة السلف في فنا

 

                                                                                                                                    
 77المكتب الإسلامي، ص 1، تحقيق: الألباني، ط رفع الأستار لإبطال أدلة القائلين بفناء النارالصنعاني،   ، محمد بن إسماعيل الأمير - 1
هـ،    1425،  1طياض،  القرطبي، محمد بن أحمد، التذكرة بأحوال الموتى وأمور الآخرة، تحقيق: صادق بن محمد بن إبراهيم، مكتبة المنهاج، ر- 2

 921-920ص  1ج
 499ص  3م، ج 1997، 1، تحقيق: د. عبد الرحمان عميرة، دار الجيل، بيروت، طعضد الدين الإيجي الإيجي، - 3
  1995،  3دمشق، ط   –دار الفكر    محمد مطيع الحافظ محمد رياض المالح،   :الميداني، عبد الغني الغنيمي الدمشقي، شرح العقيدة الطحاوية، تحقيق- 4

 119م، ص 



107 
 

 المسائل الخلافية بين المدارس الثلاث لمبحث الرابع: طبيعة ا

 

ا  وغالب ،ةالبشريعلى جميع العمليات التاريخية التي توجد فيها المجتمعات    الخلافتنطبق ظاهرة  

ال اجتماعيالتي  المجتمعات  في  خلاف  يحدث  وأمان  برفاهية  المجتمعات   ، تتمتع  في  ذلك  تطبيقات    نرى 

 ة شتى.  في مراحل التاريخي  البشرية 

بلغ إلى مرحلة في العلم والمعرفة أن يبدي رأيه في  حيث يعطي لكل فرد  ة والإسلام هو دين سمح

  هذه أئمة هذه المدارس حصل في  لخلاف الذي حصل بين وا للنقاش وإظهار الرأي.  تخضع  المجالات التي 

 . رةغايمتآراء المجالات التي تخضع للنقاش وتقبل 

 : عدة أمور طبيعتها   يجمع في الحاصل بين أئمة هذه المدارس   الخلافهذا و

تفقوا في  ا؛ جميع المدارس  على سبيل المثال  . الكليةبالأصول  لمسائل الفرعية المتعلقة  خلاف في ا  أنه   (1

صفة الكلام تتعلق بالمسموع حقيقة  اختلفوا في مسألة ما إذا كانت    قد ولكن  ،  كون الله تعالى متصفا بالصفات 

   . لا تعني تشكيكًا في الأصول   ،الخلافات  هذه  أنو .أم لا

الهوى    لم يكن وليد ه  وأن وقع في المسائل التي تحتمل عدة آراء ويسوغ الاجتهاد فيها.  والاختلاف   

لا يلزم التبديع أو التكفير  ،  يلافبالت  ن أسباب يعذر لمثلها الخاطئ. والشهوة أو الانتصار لمذهبهم وإنما كان ع

 ما دام لم يكن هناك نص يجبر الأشخاص الالتزام به وعدم الخروج عنه. 

ولا ريب أن الخطأ في دقيق العلم مغفور للأمة، وإن كان ذلك في المسائل العلمية،    يقول ابن تيمية:" 

 1الأمة." ولولا ذلك لهلك أكبر فضلاء هذه 

 2ذكرناها في بداية هذا الفصل. الاختلاف له أسباب  اوهذ 

 بعد هذا:   ورلا بد أن نلفت النظر إلى أم و

إن الخلاف ليس مذموما في أصله، منه ما هو مذموم ومنه ما ليس كذلك، فالمذموم    الأمر الأول:

 الذي يأدي إلى تفرقة وعداوة بين المسلمين.  فأو الخلا  ،من الخلاف هو إذا كان في أصول مجمع عليها

                                                                                                                                    
،  1، طالدار السلفية للنشر والتوزيع   ، جاسم الدوسري   ، تحقيق:الأربعين في صفات رب العالمين،  محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي شمس الدين   - 1

 92هـ، ص  1408
 67صفحة: يراجع  - 2



108 
 

الإسلام واختلف الناس فيها، ولم  ونقل الإمام الشاطبي عن أحد العلماء قوله: "كل مسألة حدثت في  

يورث ذلك الاختلاف بينهم عداوة ولا بغضاء، ولا فرقة، علمنا أنها من مسائل الإسلام، وكل مسألة حدثت  

 1وطرأت فأوجبت العداوة والبغضاء والتدابر والقطيعة علمنا أنها ليست من أمر الدين في شيء." 

العقيدة متفاوتة في رتبها؛ فليست كلها من   المسائل  : التفريق بين الأصول والفروع في العقيدة:لأمر الثاني ا

أصول الدين، بل إن بعضها يندرج تحت أصول الدين وبعضها يعتبر من الفروع. وهذا المعنى مستمد من  

منزلة المسائل العلمية؛  الخبرية قد تكون ب  لتيمية: “المسائوفي تأكيد هذا المعنى يقول ابن    ..كلام العلماء

 2مسائل فروع."  -أي المسائل العملية - مسائل أصول، وهذهوإن سميت تلك 

  السنة والجماعة، وغيرهم من   أهلر ثابت عند  في الاعتقاد أم  عوهذا التفريق بين الأصول والفرو " 

الفرق والمذاهب الإسلامية، فهم يفرقون بين الأصول والفروع من حيث المفهوم، ومن حيث حكم المخالف  

 3" في كل منهما.

ومن ناحية    وعدمها  جواز الاجتهاد فيها هناك فرق بين الأصول والفروع في العقيدة، من ناحية  

 حكم المخالف. 

 تعريف الأصل: 

  ت ويطلق على اطلاقا 4قلعه من أصله. الأصول مفرد أصل، يقال: أصل مؤصل، واستأصله، أي  

كثيرة، من أهمها: أنه يطلق على ما يبتني عليه غيره، وأسفل كل شيء، ويطلق الأصل أيضا على ما منه  

 5الشيء. 

 والأصل يطلق على معان عدة، منها: 

 الدليل في مقابل المدلول.  -1

 القاعدة الكلية المستمرة.   -2

 6الأمور المتفرعة.  وعلى أصل القياس حيث يقاس عليها  -3

                                                                                                                                    
 232ص  2جالإمام الشاطبي، الاعتصام،   - 1
 56ص  6ن تيمية، مجموع الفتاوى، جاب - 2
  -   53(:  2006)  2ع  2مج,  الأردنية في الدراسات الإسلامية  ة الاعتقاد. “المجلفروع    في الخطيب، شريف الشيخ صالح. "مشروعية الاجتهاد    -  3

 53، ص http//: search.mandumah.com/Record8003 مسترجع من 80.
عبد الغفور عطار، طبع على نفقة السيد حسن عباس الشربتلي،  إسماعيل بن حماد الجوهري، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق أحمد  - 4

 1623، ص 4م، ج 1982
أبو نصر إسماعيل    الجوهري،   ، 158ص    8ج  دار الكتب العلمية،   ،: عبد الحميد هنداوي ق المحق  العين، كتاب    الفراهيدي، الخليل بن أحمد  :  ينظر- 5

الطبعة:    ،بيروت  – لناشر: دار العلم للملايين  ،  تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار   ، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية  ، بن حماد الجوهري الفارابي 

 1623ص   4جم، 1987، الرابعة 
 56ص  5ج هـ( ١٤٢٧ - ١٤٠٤الطبعة: )من  ت،الكوي  –صادر عن: وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية    ، الكويتية  : الموسوعة الفقهيةينظر - 6



109 
 

ذكر الثلاثة فقط، لأنها مطابقة لاستعمالها في العقيدة. حيث  بولها اطلاقات عدة أخرى لكن اكتفيت  

 كلمة الأصل هي بمثابة الدليل والقاعدة والمحل المقيس عليها. 

م الآخر،  " هي أصول الإيمان الستة، وهي: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليواصطلاحا ويعرف  

 1والقدر خيره، وشره." 

 2" المبادئ العقدية التي تثبت بالأدلة اليقينية. ويقابله أصول الفقه الذي يراد به أدلة الفقه الإجمالي." و

والاستسلام لأمره،    ورسوله،   الله،" المبادئ العامة، والقواعد الكلية الكبرى، والتي بها تتحقق طاعة  

 3. وهذا المعنى لا يراد به إلا علم العقيدة والتوحيد." ونهيه

. فهي من الأصول  أهلا " كل مسألة يحرم الخلاف فيها مع استقرار الشرع، ويكون معتقد خلافه ج 

 4لعقليات أو لم تستند إليها." سواء استندت إلى ا

يستخلص لنا من خلال التعريفات أن معناها تدور حول ما هو قطعي وثابت بلا خلاف فيها والتي  

   هي أصول الإيمان الستة. 

وهو أيضا:" ما يتفرع من   5ويقابل الأصل، الفرع. وهو لغة: " أعلى كل شيء وجمعه: فروع. 

 6من هذا الأصل مسائل فتفرعت، أي: استخرجت فخرجت."  والجمع: فروع: ومنه يقال فرعت     أصله

القاعدة   هذه  جزئيات  من  ويصبح  الكلية  القاعدة  من  والمتشعب  الأساس  على  يقوم  الذي  وهو 

 ومسائلها. والتي تكون في محل الاجتهاد والاختلاف. 

اجتهاد أو  تعريف أن الأصول ما دل عليها دليل قطعي لذلك لا يجوز فيها  اتضح لنا من خلال ال 

لذلك يمكن فيها اظهار الرأي ولا يجوز تفسيق أو تبديع المخالف  مخالفة، والفروع ما دل عليها دليل ظني 

   فيها.

أنه   (2 الخلاف  هذا  المعتبر  معتبر.  خلاف    ومن طبيعة  فيه   هو والخلاف  يتوافر  الاجتهاد  الذي  شروط 

الموضوع الذي يجتهد  وبعضها راجع إلى   نفسه لى المجتهد إ يتعلق بعضها  ، وهي شروط متنوعة حيحالص

 . وبعضها راجع إلى طريقة الاجتهاد   فيه

                                                                                                                                    
 11ص  م، 1994الطبعة الأولى، الرياض، -السعودية ،نشردار الوطن لل ناصر القفاري، أصول الدين عند الأئمة الأربعة، - 1
 19ص  م،2014، الطبعة الثامنة، لبنان  بيروت،  ،الناشر: دار ابن كثيرمحي الدين ديب، العقيدة الإسلامية، ود. د. مصطفى سعيد الخن - 2
 16 م، ص2003الطبعة الأولى،   ، رياض-السعودية القيمدار ابن د. إبراهيم البريكان، المدخل لدراسة العقيدة الإسلامية، - 3
  ،المحقق: عبد الله جولم النبالي وبشير أحمد العمري  التلخيص،   ، لجوينيعبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الا  ،لجوينيالا أبو المعالي    - 4

 233ص   3ج  ، بيروت   -الناشر: دار البشائر الإسلامية 
 1256ص   3الجوهري، صحاح، ج - 5
 469ص   2، جالقاهرة  –المعارف  دار ، 2، طالعظيم الشناوي دعب ، المصباح المنير، تحقيق:أحمد بن محمد بن علي الفيومي المقرئ- 6



110 
 

من خلال ذلك، يتضح أن أصول الشروط التي يجب توافرها في الخلاف المعتبر تعود في مجملها   

 وهي:  .إلى ثلاثة شروط أساسية

غير  ل ومختص في المجال. أما الخلاف الناشئ من  م مؤههو الذي يصدر من عال أن  -أ         شخص 

 .قبل عتبر صحيحًا ولا ي مختص أو غير عالم، فإنه لا ي

للنصوص   أن  -ب    التسليم  مثل  الشريعة،  في  ومقبول  صحيح  أصل  على  مبنيًا      يكون 

ف مبنيًا على أصل غير صحيح وغير مقبول في الشريعة، فإنه لا يكون  الشرعية. أما إذا كان الخلا  

معتبرًا. على سبيل المثال، قول المعتزلة في حكم مرتكب الكبيرة بأنه ليس بمؤمن ولا بكافر، فإن   

 .على أصول عقدية مبتدعة في الشريعة ولا يمكن اعتباره سائغًا في الشريعة  يقومهذا القول  

التي لا   يكون واقعًا في الأمور القابلة للخلاف، وهي الأمور الظنية الاجتهادية، أي    أن -ج    الأمور 

 .1يوجد فيها نص قاطع يحدد الحكم بوضوح 

 : الاجتهاد في فروع العقيدة 

على   للحصول  الجهد  بذل  هو  الشرعي الاجتهاد  والتدقيق  و 2،الحكم  التفكير  على  الإسلام  شجع 

والبحث في الأمور الدينية خاصة في مسائل العقيدة وشجع إلى فهمها بشكل أعمق وأصح. والاجتهاد يعتبر  

  الاجتهاد   ويمكن استخدام سواء كان الحكم عمليا أم علميا    الشريعة الإسلامية  الاستنباط فيواحدًا من أساليب  

 .نصوص الدينية  هذه  في فهم وتفسير

ينبغي للمجتهد أن يكون  و.  سمحه الشرع  يجب أن يتم الاجتهاد بحذر وفي إطار معين   ذلك،ومع  

ينبغي    وأيضا عنده معرفة واسعة بالعلوم الشرعية والمنهج العلمي، وأن يستند إلى أدلة دينية قوية وموثوقة.  

الرئيسي    الهدفوأن يكون    .العقدية معهم   ومناقشة القضايا   ين أن يأخذ في الاعتبار آراء العلماء الأخر  له

 . الدينبتقريب إلى الحق والاقتداء  الفي الاجتهاد هو 

ومنها ما لا يسوغ    المسائل، وهو ما يتعلق بفروع  ما يسوغ فيها الاجتهاد    ا فالمسائل العقدية منه

   وهو ما يتعلق بالمسائل الأصولية. 

" وإذا  قائلا:    ضاف أد. شريف الخطيب بعد سرده الأدلة من الكتاب والسنة على حكم الاجتهاد   

فإنها   الاجتهاد  تدل على فرضية  النصوص  هذه  بأحكام  كانت  مقيدة  العقيدة لأن  اليست  أحكام  دون  لفقه 

تأتي   الفقهي والنصوص الشرعية  لم  لاعتقادي؛ فيجوز الاجتهاد فيها والتفريق  ابالحكم  بين هذه الأحكام 

                                                                                                                                    
حكامه، مجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة والدراسات  سلطان بن عبد الرحمان بن حميد، الخلاف العقدي أنواعه وأينظر: العميري،  - 1

   302-301ص:  52003http://search.mandumah.com/record/10، مسترجع من: 2019، الإسلامية 
 141ص    4، ج1968القاهرة  علي بن محمد، الأحكام في أصول الاحكام، الآمدي، سيف الدين أبو الحسن علي بن أبي  - 2

http://search.mandumah.com/record/1052003


111 
 

الأكبر وفقه  ، وإلا فإن الفقهاء كانوا فقهاء الفقه  يحدث إلا في العصور المتأخرة من باب التبويب والتقسيم

على النفس من  نيفة عندما قال في تعريف الفقه" الفقه هو ما يجب  الفروع، كما ذهب إلى ذلك الإمام أبو ح 

الفقه الأكبر، وإذا كان في الفروع كان معرفة الأحكام العملية التفصيلية."  معرفة، فإذا كان في الأصول كان  

:" وعامة ما تنازعت فيه  ويسوي ابن تيمية بين الاجتهاد في الفقه والعقيدة حيث يعطي نفس الحكم لهما

وغير ذلك هو من هذا الباب،  من مسائل الأصول وغيرها في باب الصفات والقدر والإمامة  قة المؤمنين  فر

فيه المجتهد المصيب، وفيه المجتهد المخطئ، ويكون المخطئ باغيا، وفيه الباغي من غير اجتهاد، وفيه  

 1فيما أمر به من الصبر."  المقصر 

السنة والجماعة لم يحصل في أصول الدين ولا    أهل الخلاصة: إن الاختلاف الحاصل بين علماء    

خلاف في فروع المسائل التي  الالسنة والجماعة. وإنما كان    أهل  المتفق عليها بين مدارس  صولالأفي  

لأنه لو كان هناك نص    عدم وجود نص قطعي فيه.بسبب  مسائل ظنية أي    ا بسبب كونه  جتهاد الا  ايسوغ فيه 

 هذه المسألة من المسائل التعبدية التي لا مجال للاجتهاد فيها.  ت كان  ،قطعي الدلالة والثبوت 

دي إلى عدم  ؤ ء، لأن الاجتهاد تالتفرقة بين الآرا  ا يجوز أن يقع فيه   الظنية   النوع من المسائل   هذاو   

   توحيد الآراء.

واتبعوه وبذلوا جهدهم في اتباع المنهج الصحيح للوصول إلى  أئمة مدارس الثلاث عرفوا الحق  

استفراغ وسعهم وبذل   المسائل مع  الخطأ في فروع  إمكانية وقوع  المعقول  المحتمل  الحقيقة، ولكن من 

 بشرا.   م وهذا الخطأ معذور منهم لكونه  . وإن أخطأواعلى الحق   جهدهم

وإنما هناك أسباب تعذر    ، الهوى واتباع النفسهذه الخلافات ليست وليدة  يجب التأكيد على أن  و

 لأصحاب الآراء في فروع العقيدة.   قصاحبها. لذلك لا يجوز تبديع أو تكفير أو تفسي 

بين هذه الطوائف الثلاث في بعض أوصاف    شيخ يوسف القرضاوي رحمه الله: "إن الخلافاليقول  

ا المقبول في فروع  تعالى، لا يخرج عن كونه من الاجتهاد  قبيل  الله  العلماء من  بل عده بعض  لعقيدة؛ 

الخلاف اللفظي، كما نقل العلامة السلفي محمد جمال الدين القاسمي، حين قال: "وكأنّ الخلاف بين المذهبين  

لفظي، إذ مبنى مذهب الخلف، على أن الظاهر غير مراد. ويعنون بالظاهر ما للخلق، مما يستحيل على  

فينكرون أن معنى الظاهر منها ما للخلق. بل هو ما يتبادر إلى فهم  الخالق، فوجب تأويله. وأما السلف  

المؤمن، الذي يعلم أن ذاته تعالى، كما أنها لا تشبه الذوات، فكذلك صفاته لا تشبه الصفات. لأنها لا تكيف  

 عطيل. ولا تعلم بوجه ما. فهي حقيقة النسبة إليه سبحانه. على ما يليق به. كالعلم والقدرة. لا تمثيل ولا ت

                                                                                                                                    
  80.  -  53(:  2006)  2ع  2مج,  الأردنية في الدراسات الإسلامية  ةالاعتقاد. “المجلفروع    فيالخطيب، شريف الشيخ صالح. "مشروعية الاجتهاد    - 1

 http//: search.mandumah.com/Record8003 مسترجع من



112 
 

وأنا أرى أن هذا الخلاف يظل من الخلاف المستساغ، الذي لا يقتضي تكفيراً، أو تفسيقاً، أو تبديعاً.  

كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية: )فمن كان من المؤمنين مجتهداً في طلب الحق وأخطأ فإن الله يغفر له  

 1العملية." خطأه، كائناً ما كان، سواء كان في المسائل النظرية أو 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                    
 من الاجتهاد المقبول ولا يقتضي التكفير ولا التفسيق الخلاف بين أهل السنة لا يخرج عن كونه  مقالة شيخ يوسف القرضاوي المنشور باسم: - 1

 / https://al-sharq.comرابط الموقع: 



113 
 

 

 

 

 

  

 الفصل الثاني: الأصول العقدية المتفق عليها وسبب الاتفاق في ذلك 

 الإلهيات المبحث الأول: المسائل المتفق فيها في 

 المبحث الثاني: المسائل المتفق فيها في النبوات 

 المبحث الثالث: المسائل المتفق فيها في السمعيات 

 المسائل المتفق عليها بين المدارس الثالث وأسباب المبحث الرابع: طبيعة 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



114 
 

 الفصل الثاني: الأصول العقدية المتفق عليها وسبب الاتفاق في ذلك 

 التمهيد: 

تحديد وتعيين مبادئ الإيمان هو أمر مهم للغاية من حيث معرفة المبادئ الأساسية للدين والإيمان  إن  

الإسلام في القرآن الكريم بمختلف الطرق، وتم البيان بأن عدم الإيمان بتلك  بها. تم ذكر مبادئ الإيمان في  

 المبادئ يستدعي الكفر. 

أساس  يحدد  ،  الأساسية   مصادر الدينمن    في كون القرآن والسنة النبوية المتواترة لا يوجد خلاف  

العقيدة الإسلامية من القرآن    القيامة في المعتقدات التي تتعلق بالإيمان بالله ورسوله والملائكة والكتب ويوم  

 . والسنة دون جدل فيها 

  ة الدلالة وقطعي   ةالآيات والأحاديث التي تستخرج منها أساس المعتقدات لا بد من أن تكون قطعي

التردد في فهم معن   . الثبوت  التي يتم  لكون  ولكن    ،تحدد أساس المعتقدات أيضا    صحتاها اها رغم  الآيات 

يؤدي ذلك إلى عدم اتفاق حول الاعتقادات    ، وقد يقوم العلماء بتفسيرها بطرق مختلفة ،فهمها  الصعوبة في 

 الخاصة بهذه المسائل. 

  الكلام، صفة    الله،رؤية    الله،التي قد تثير الجدل مثل: عرش    بعض مسائل العقديةويتعلق ذلك ب  

 إلخ وغيرها.  والنار،الجنة  الاستواء،

لكن الحديث الذي لا يمتلك سندًا    العقائد،يتم التأكيد على أن الحديث يمكن أن يساعد في تحديد   

يتفق العلماء على أن الحديث المتواتر  .  للعقائد   قطعيا لا يمكن أن يكون مصدرًا    ، صلى الله عليه وسلممن الرسول  جماعيًا  

بعكس    لتشكيل المعتقدات.   قطعي مصدر    أيضا   هو  ،ي طبقات السند كلهايرويه جماعة عن جماعة فالذي  

 . القطعية المعتقدات الحديث الآحاد فلا يلعب غالبًا دورًا في تحديد 

والأصول التي سيتم ذكرها في هذا الفصل كلها مأخوذة من هذين النوعين من الأدلة: إما من آيات  

 وإما من الأحاديث المتواترة.  ،الدلالة والثبوت  ة القرآن القطعي

   ثلاث وهي: الإسلام والإيمان والإحسان. أن مراتب الإسلام  

 فأركانها خمسة: أما الإسلام 

 ، وأن محمدا رسول الله شهادات أن لا إله إلا الله  -1 

 إقامة الصلاة -2 

 إيتاء الزكاة -3 



115 
 

 صوم رمضان -4 

 البيت من استطاع إليه سبيلا حج  -5 

: بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا  صلى الله عليه وسلم بدليل حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله  

 1وأن محمدا رسول الله، وإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، والحج، وصوم رمضان." إله إلا الله 

 وأما الإيمان فأركانها ستة وهي: 

 الإيمان بالله تعالى -1 

 بالرسل الإيمان   -2 

 الإيمان بالكتب -3 

 الإيمان بالملائكة -4 

 الإيمان باليوم الآخر -5 

 الإيمان بالقدر وخيره وشره -6 

 ثلاثة أقسام: المتعلقة بالاعتقادات تنقسم إلى وهذه العناصر 

 الإلهيات: المسائل المتعلقة بالله جل جلاله. 

 المسائل المتعلقة بالرسلالنبوات: 

 السمعيات: المسائل التي لا تتلقى أحكامها إلا من الوحي. 

هي بمثابة     السنة والجماعة مدى التزامه بهذه الأصول وابتعاده عنها.   أهل يحدد كون الشخص من  

 . السنة والجماعة هل لأالمقاييس  

يعد أمرًا حيويًا لحماية    الإسلامينشر هذه الأسس الأساسية المستمدة من الكتاب والسنة في المجتمع  

جها أعداء الدين في الأمة الإسلامية  إن قلوب المسلمين التي تحبس   .المسلمين من الأفكار الهدامة التي يروِّ

والمتمسكون بنهجهم حتى يومنا هذا    ،فيها العقيدة الصحيحة والتي اتبعها الرسول صلى الله عليه وسلم وصحابته والسلف

 .وبالتالي ترفضها وتنبذها ،وحتى زمن آخر، تكتسب مناعة ضد العقائد الفاسدة والأفكار الهدامة

                                                                                                                                    
ومسلم في كتاب الإيمان، باب    8رواه البخاري في كتاب الإيمان، باب الإيمان وقول النبي صلى الله عليه وسلم بني الإسلام على خمس، برقم:- 1

 16ائمه العظام برقم: بيان أركان الإسلام ودع



116 
 

من أهم السبل للتخلص من العقائد الفاسدة في المجتمعات الإسلامية هو نشر العقيدة التي بنيت على  

فمن خلال نشر هذه العقيدة الصحيحة وإيصالها إلى   .أسس صحيحة ومأخوذة من مصادر الوحي الإلهي 

وهو العقيدة    متوفر،الحمد لله البديل   .يتم تطهير القلوب من الأفكار الباطلة والمغلوطة   المسلمين،قلوب  

 1. التي تزيل جميع العقائد الزائفة والمضللة بشكلٍ نهائي ، الصحيحة الصافية

 فلنبدأ من الإلهيات. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                    
 68ص ، موسوعة الفرق المنتسبة للإسلام  ، مجموعة من الباحثين بإشراف الشيخ عَلوي بن عبد القادر السقاف ينظر:  - 1



117 
 

 المبحث الأول: المسائل المتفق فيها في الإلهيات 

 :الإيمان بالله

التصديق.  القلب   1الإيمان لغة: هو  باللسان   .وأن محله  إقراره  بد من  مع  وأن يكون    ولا 

مُوكَ فيِمَا شَجَرَ بَيْنهَُمْ ثمَُّ لَا يجَِدُوا فِي    : ﴿فلََا قال تعالى 2اليقين الجازم.  وَرَبكَِّ لَا يؤُْمِنوُنَ حَتَّىٰ يحَُكِّ

ا قَضَيْتَ وَيسَُلِّمُوا تسَْلِيمًا﴾  مَّ  3أنَفسُِهِمْ حَرَجًا مِّ

المقصود  الإيمان،  في معنى  داخلة  كلها  الأعمال  الخيرية سواء    منها  إن  الأعمال  جميع 

 4كانت باطنية أم ظاهرية. 

القدرة مع  بلسانه  يقر  لم  من  إيمانه   وأن  يصح  لا  اعليه  وقد  من  ف،  الأمة  عليه سلف  ق 

 5الصحابة والتابعين. 

. وبناء  6في كمال الإيمان   الأعمال شرطا   جعلوا بل    ،لصحة الإيمان  االأعمال ليست شرط 

هو عاص لله ومستحق    ية ولكن امتنع عن الأعمال الخير  بلسانه،لو صدق بقلبه، وأقر    عليه أنه 

 7الوعيد. 

السنة    أهل لجمهور    القول المنسوب الإيمان والإسلام شيء واحد وليس متغيران. وهذا هو  

 8والمشهور منهم.  والجماعة  

اتفقوا على أن الله تعالى موجود ومتصف بكل كمال الصفات ومتنزه عن كل صفة تدل  

وكونه خالقا للعالم كلها  سبحانه تعالى علوا كبيرا. واستدلوا على وجود الله تعالى  على نقص فيه  

أو غير ذلك من   وعلى كفر من قال: بالصدفة   والشرع.  والحس،  والعقل،  الفطرة،، منها: بعدة أدلة

 . قدات التي تخالف المعت

،  وهو الذات العليا  الحمد،والمستحق لكل  أي واجب الوجود  وجود الضروري  م الله هو ال

الواحد    وهو .وحده وهو الإله الحق الذي يستحق العبادة    والكائنات،إنه الخالق الذي أنشأ الكون  

 . ولا يشاركه أحد في ملكه، ولد   صاحبة أو ليس لديه   .الأحد الذي ليس له شريك أو مثيل أو نظير 

                                                                                                                                    
 247البغدادي، أصول الدين، ص  133ص 1القاموس المحيط، جآبادي،  زمحمد الفيرو - 1
  ،لوامع الأنوار البهية   ، الدين، أبو العون محمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي   شمس -،  177ص    5ج : التفتازاني، شرح المقاصد،  ينظر- 2

 404ص  1، جم ١٩٨٢ -هـ  ١٤٠٢ -الطبعة: الثانية  ، دمشق   –مؤسسة الخافقين ومكتبتها 
 65سورة النساء، آية رقم: - 3
 104ص   1العلوم والحكم، جابن رجب الحنبلي، جامع - 4
 404ص  1، جلوامع الأنوار البهية   ، شمس الدين، أبو العون محمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي   - 5
تحقيق: محمود بن شعبان بن عبد    ،الباري شرح صحيح البخاري  فتح ، البغدادي زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب بن الحسن، السَلامي،    - 6

  المقصود، مجدي بن عبد الخالق الشافعي، إبراهيم بن إسماعيل القاضي، السيد عزت المرسي، محمد بن عوض المنقوش، صلاح بن سالم المصراتي،

 ١٩٩٦  -هـ    ١٤١٧الطبعة: الأولى،    .المدينة النبوية  -الناشر: مكتبة الغرباء الأثرية  ،  علاء بن مصطفى بن همام، صبري بن عبد الخالق الشافعي 

 61ص   1ج ، م
 463شرح العقيدة الطحاوية، ص  ابن أبي العز،  - 7
، البيهقي،  362ص ، شرح المقاصد،  يالتفتازان ،  261، الغزنوي، أصول الدين، ص  361القاري، شرح فقه الأكبر لأبي حنيفة، ص   على  :ينظر  - 8

 50ص   1جشهب الإيمان، 



118 
 

  جلاله يعني الإيمان بالله وحده وهو الرب لا شريك له ولا معين واتفقوا على ربوبيته جل 

  1﴾لَهُ الخَلْقُ وَالأمَْرُ تبََارَكَ اللهُ رَبُّ الْعَالمَِينَ  ألَاَ ﴿: هو الذي يدبر هذا الكون. قال الله تعالى

 تالية:  المور الأواتفقوا في أسماء الله وصفاته سبحانه وتعالى على 

 على أصلين:  ة الصفات مبني: أولا

والعجز   أن أحدهما:   والنوم  كالسنة  مطلقًا  النقص  عن صفات  منزه  وتعالى  سبحانه  الله 

 .والجهل وغير ذلك

أنه متصف بصفات الكمال التي لا نقص فيها على وجه الاختصاص بما له من   :والثاني

 2. الصفات، فلا يماثله شيء من المخلوقات في شيء من الصفات 

صفات ثبوتية وصفات سلبية. أما    قسمين رئيسين: صفات الإلهية إلى  البهذا المعنى تنقسم  

الثانية تقصد إلى   الكمال، وأما  الثبوتية تقصد إلى توصيفه سبحانه وتعالى بكل صفات  الصفات 

 تنزيهه سبحانه وتعالى عن النقص والعيوب. 

أو على  في كتابه    نفاه عن نفسهعن الله ما  يثبتون لله عز وجل ما يثبت لنفسه وينفون    ثانيا:

 . ولا يزيدون عن ذلك ولا ينقصون منه. صلى الله عليه وسلم ن رسوله لسا

أو صفة لله    أهلف" اسم  فكل  الصحيحة  والسنة  القرآن  منهج  الباب  هذا  في  السنة سلكوا 

 .سبحانه وردت في الكتاب والسنة الصحيحة فهي من قبيل الإثبات فيجب بذلك إثباتها 

كماله من أنواع العيوب والنقائص،  وأما النفي فهو أن ينفى عن الله عز وجل كل ما يضاد  

  3". مع وجوب اعتقاد ثبوت كمال ضد ذلك المنفي

 ولا يذهبون في ذلك إلى تجسيم أو تعطيل. 

 4وإنكار قيامها بذات الله تعال.  نفي الأسماء والصفات أو بعضها وسلبها عن الله.: طيل: هووالتع

 5. مع بقاء صورة اللفظهو صرف اللفظ عن معناه الصحيح إلى غيره والتحريف: 

                                                                                                                                    
 54سورة الأعراف، آية:  - 1
 523ص   2تيمية، منهاج السنة، ج: ابن  ينظر- 2
السنة والجماعة في توحيد الأسماء    ، محمد بن خليفة بن علي التميمي - 3 : أضواء السلف، الرياض، المملكة العربية  الناشر،  والصفات معتقد أهل 

 56ص م١٩٩٩هـ/١٤١٩: الأولى الطبعة  السعودية
الطبعة: السادسة،    لناشر: دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية  ، الواسطيةشرح العقيدة    ، محمد بن صالح بن محمد العثيمين   - 4

 20  ، صه ١٤٢١
 201ص  1جابن القيم الجوزي، الصواعق المنزلة، - 5



119 
 

، الصفات التي اتصف الله به نفسه لا يشبه  هة المخلوقينتنزيه الله تعالى عن مشاب :ثالثا

 . توحيد الله في ذاته وأسمائه وأفعاله إليه وهو أحد من خلقه 

بالكمال المطلق من    -جل جلاله    -توحيد الأسماء والصفات: وهو اعتقاد انفراد الرب  "

 .الوجوه بنعوت العظمة، والجلال، والجمال التي لا يشاركه فيها مشارك بوجه من الوجوه جميع 

وذلك بإثبات ما أثبته الله لنفسه، أو أثبته له رسوله من جميع الأسماء، والصفات، ومعانيها،  

وأحكامها الواردة في الكتاب والسنة على الوجه اللائق بعظمته وجلاله، من غير نفي لشيء منها،  

النقائص  و نفاه عنه رسوله من  أو  نفسه،  نفاه عن  ما  تمثيل. ونفي  تعطيل، ولا تحريف، ولا  لا 

 1والعيوب ومن كل ما ينافي كماله." 

    . والتكييف التمثيل ولا يذهبون في ذلك إلى  

 والتمثيل، هو جعل صفاته أو أفعاله مثل صفات المخلوقين. 

 2غير أن يقيدها بمماثل. هو: جعل الشيء على حقيقة معينة من   والتكييف

الأسماء من الأفعال  لا يجوز اختراع    أنه    توقيفية بمعنى على أن أسماء الله واتفقوا    رابعا:

على أن أسماء الله تعالى ليست محصورة  و  3تعالى إلا إذا ورد نص قطعي في الكتاب أو السنة. لله  

 4في عدد معين. 

 أيضا على أمور:  واتفقوا خامسا:

جوهر يقوم به وهذا عجز في حقه، وليس  العرض يحتاج إلى  لأن  أنه تعالى ليس بعرض،  "

 بجوهر لأن الجوهر يحتاج إلى حيز يقوم فيه وهذا أيضا عجز في حقه سبحانه وتعالى.  

 ، لأن الجسم مكون من جواهر وأعراض وهما متفق على حدوثهما،وليس بجسم

أو عوارض النفس من لذة وألم وفرح،    شكل،أو    رائحة،أو    لون،أو    صورة،وليس له   

 خواص الأجسام.  لك من لأن ذ 

                                                                                                                                    
والصفات  "- 1 الأسماء  في  والجماعة  السنة  أهل  من". majles.alukah.net. قواعد  عليه  .14-06-2019في   الأصل مؤرشف    اطلع 

 20.06.2023 بتاريخ
 27أ صم٢٠٠١هـ/١٤٢١الطبعة: الثالثة،  الناشر: الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة  ، القواعد المثلى، محمد بن صالح بن محمد العثيمين - 2
، الماتريدي، التوحيد،  33هـ، ص  1323،  1رفية بمصر، طالش  الحسنى، الطبعةفخر الدين محمد بن عمر الخطيب الرازي، شرح أسماء الله  :  ينظر- 3

 154ص   1جالبهية، لوامع الأنوار ، السفراني، 180، أصول الدين، ي ، الغزنو38ص
 8ص   17مسلم، ج، النووي، شرح صحيح 223ص   11البغدادي، فتح الباري، ج: ينظر- 4

https://web.archive.org/web/20190614072342/http:/majles.alukah.net/t108772/
https://majles.alukah.net/t108772/


120 
 

، لأنه لو كان في مكان لزم  ، وليس سبحانه وتعالى حالاّ بمكانف بالصغر والكبرصولا يو

سوى الله تعالى. ولا مختصا بجهة، لأنه لو كان في جهة لزم قدم الجهة أيضا  قدم المكان ولا قديم 

 وهذا محال. 

،  سبحانه وتعالى متحرك أو ساكنف بأنه  ص، ولا يوجودا زمانياوهو تعالى ليس وجوده و 

  ومنزه ، تتصل أجزاؤها ببعضها.  وهو سبحانه وتعالى منزه عن الاتصال بالذات: بأن يكون مركبا

وهو سبحانه تعالى منزه عن  لانفصال عن العالم لأنها من صفات الحوادث والله ليس بحادث.  عن ا

 1"   الاتحاد بأحد، وعن الحلول فيه. 

 شرعية من الكتاب والسنة وأدلة عقلية سليمة. واستدلوا على هذه النقاط بأدلة  

كذا    سادسا:  بصرا،  تسمى  بصفة  وبصير  سمعا،  تسمى  بصفة  سميع  الله  سائر  إن  في 

وهذه الصفات    الصفات، فهو قدير بقدرة، ومريد بإرادة، وعليم بعلم، ومتكلم بكلام، وحي بحياة. 

ولا تقوم الحوادث بذاته. وأن هذه الصفات  ن الله هو واجب الوجود  بحادث، لأ   كلها أزلية وليس

، ولكنها  خارجيا مستقلا. وهي ليست غير الذات ولا عين الذات قائمة بذاته تعالى وليست وجودا  

 2هوم الذات. فزائدة على م

"فهذه الأضداد   اد هذه الصفات الواجبة. د يستحيل في حق الله سبحانه وتعالى أضسابعا:  

وأفعاله جميعا جارية وفق   4ويجوز في حقه تعالى فعل كل ممكن أو تركه.  3محالة عليه تعالى." 

 5، سواء علمت تلك الحكمة أم جهلت.الحكمة والعدل والصواب 

من غير تكيف ومن غير    رؤية الله في اليوم الآخر بالأبصار  جواز  اتفقوا علىرؤية الله:  

وكان قد طلب موسى عليه السلام   7هذا في الدنيا بدليل قوله تعالى: ﴿لن تراني﴾ ، ويستحيل  6إحاطة 

 .رؤية الله 

 

                                                                                                                                    
المسامرة  ،  قطلوبغا بن    م، قاس27ص    8ج    ، 1قاهرة، ط-دار السعادة، مصر  المواقف، سيد شريف، علي بن محمد بن علي الجرجاني، شرح    :ينظر- 1

أحمد بن محمد الخلوتي، الشهير بالصاوي    ، أبو العباس ،  33-32ص   ، 1بعة  القاهرة الط  -الناشر: المكتبة الأزهرية للتراث    في شرح المياسرة، 

، قحطان عبد الرحمان الدوري،  58، ص  المعارفلناشر: دار    ، بلغة السالك لأقرب المسالك المعروف بحاشية الصاوي على الشرح الصغير  ، المالكي

 353-347م، ص  2012، 2طعمان، -مكتبة الناشرون، أردنالعقيدة الإسلامية ومذاهبها، 
، ابن تيمية، مجموع  82ص  الصاوي، حاشية الصاوي، ،  45ص    8المواقف، ج  ، عضد الدين الإيجي69ص  3ج  تفتازاني، شرح المقاصد، :  ينظر  - 2

 336ص   3الفتاوى، ج
 114الباجوري، شرح السنوسية، ص- 3
 146السنوسي، شرح أم البراهين، ص - 4
تحقيق: حسن محمود عبد اللطيف، الناشر:  ، غاية المرام في علم الكلام،  الثعلبي الآمدي أبو الحسن سيد الدين علي بن أبي علي بن محمد بن سالم    - 5

 30قاهرة، ص  -ؤون الإسلامية، مصرالمجلس الأعلى للش
 193، الباجوري، شرح الجوهرة، ص 91-30، حاشية الصاوي، ص  ، الصاوي389ص  3ابن تيمية، مجموع الفتاوى، ج  :ينظر- 6
 143رقم: سورة الأعراف، آية  - 7



121 
 

 المبحث الثاني: المسائل المتفق فيها في النبوات 

 : ان بالرسلالإيم

ولكن العقل لا يستقل في    الطرق الموصلة إلى العلم والمعرفة.اتفق العلماء على أن العقل من أحد 

ولأن أنظار الناس وأفكارهم  ا.  العقل يجهلهف  ،معرفة كثير من الأمور، خاصة الأمور المتعلقة بالغيبيات 

 .  هدي رحماني لا بد من  لأجل هذه الأسباب   شرا عند الآخرين.  ،قد تكون الخير عند قوم ، متفاوتة

حتى ولو شك أو أنكر    الإيمان بالرسل ركن من أركان الدين، الإنكار أو الشك يجعل المرء كافرا

بالله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض ويريدون  الذين يكفرون    قال الله تعالى: ﴿إن.  في بعضها 

 1بين ذلك سبيلا﴾ أن يتخذوا 

مبعوثين لدعوتها    ،أن الله تعالى قد بعث رسلاً في كل أمة  التصديق الجازم في الإيمان بالرسل هو:  

وكانوا    ومصدقين،إنّ جميع هؤلاء الرسل كانوا صادقين   .إلى عبادة الله وحده، ونبذ الكفر بما يعبد من دونه 

فوا فيها    ،ولم يخُفوا منها حرفًا  دِقَّة،ولقد بلغّوا رسالة الله بكل   .هداةً ومهتدِين   ،من الأتقياء والأمناء ولم يحرِّ

 2.ولم يضيفوا إليها أو ينقصوا منها بمحض هواهم ،أبدًا

 تالية: المور الأاتفقوا على 

، كما قال تعالى: ﴿ولقد بعثنا في كل  مم رسلاأولا: يجب الإيمان بأن الله تعالى أرسل إلى جميع الأ

  لتفصيلي بالرسل الذين قص الله علينا عنهم ويجب الإيمان ا 3واجتنبوا الطغوت﴾أمة رسولا أن اعبدوا الله  

 4"نؤمن بجميعهم تفصيلاً فيما فصل، وإجمالاً فيما أجمل"  ورد ذكرهم في القرآن الكريم.   الذين

وَلَقَدْ أرَْسَلْنَا رُسُلا مِنْ قبَْلِكَ  ﴿  فعددهم لا يعلمه إلا الله. قال الله تعالى: أما الذين لم يقصص الله علينا  

  5﴾ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَليَْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لمَْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ 

 دعوة الأنبياء جميعا قد اتفقت في أصول الدين وهو توحيد الله عز وجل. وأن 

هم من خيرة الناس اصطفاهم الله عز  لكن مخلوقون، ولام بشر  سالإيمان بأن الرسل عليهم ال ثانيا: 

 6رسلا ومن الناس﴾ . قال الله تعالى: ﴿الله يصطفي من الملائكة هم على الناس جميعا لوجل، وفض

                                                                                                                                    
 150سورة النساء، أية رقم:  - 1
علي  الينظر:    - 2 بن  أحمد  بن  المنصورة  علامأ،  الحكميحافظ  الناجية  الطائفة  لاعتقاد  المنشورة  حازم    ، السنة  وزارةالقاضي تحقيق:  الشؤون    ، 

 48ص، هـ١٤٢٢الطبعة: الثانية، ، المملكة العربية السعودية  -الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد  
 36 :سورة النحل، أية رقم - 3
دار ابن القيم   الناشر:، عمر بن محمود أبو عمر المحقق: ، معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول  ، حافظ بن أحمد بن علي الحكمال - 4

 830ص، م ١٩٩٠  -هـ  ١٤١٠ الأولى،  :، الطبعة الدمام  –
 78سورة الغافر، آية رقم:  - 5
 75 سورة الحج، آية رقم: - 6



122 
 

وقد أمر    قد نسخت بشريعته شرائع الرسل من قبله وأنه خاتم الأنبياء عليه السلام    اثالثا: أن محمد 

  الله   رسول  ولكن  ،رجالكم  من  أحد   أبا  محمد   كان  ما﴿  . قال الله تعالى:الناس جميعا بالإيمان به واتباعهالله  

 1النبيين﴾  وخاتم

يجب تصديق   2وما أرسلنك إلا رحمة للعالمين﴾ ﴿:  . قال الله تعالىوأن رسالته إلى جميع الناس والجن 

فعل أو تقرير من الأوامر والنواهي. لقوله تعالى:    و بما أخبر به وطاعته في كل ما صدر عنه من قول أ 

كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمرا أن   وما ﴿: وقال تعالى  3﴾ ﴿من يطع الرسول فقط أطاع الله

 4يكون لهم الخيرة من أمرهم ومن يعص الله ورسوله فقط ضل ضللا مبينا﴾ 

ويستحيل صدور الكذب  البعثة وبعدها الكفر قبلا على أن الأنبياء معصومون من  أجمعورابعا: و

ومن الصغائر    اومن الكبائر بعد النبوة عمد   ومعصومون عن الكبائر التي توجب النفرة منهم مطلقا  5. عنهم

 6.الخسة التي تلحق فاعلها بالأرذال

والتي قد ورد ذكرها    ، نبوتهمأيد  تيهم لد يقد أظهر الله بأ مان بمعجزات الأنبياء التي  يخامسا: يجب الإ

 . في القرآن الكريم أو الأحاديث المتواترة

منقول  الو  ،المصاحفالمدوّن في    ، إنّه الوحي الإلهي الذي أنُزل على النبي محمد صلى الله عليه وسلم:  والقرآن الكريم

  7.ويعُبَد الله به بتلاوته   الناس،يبدأ بالسورة الفاتحة ويختتم بالسورة   .عنه بسند متواتر وخال من الشبهة 

وبيانه وفي إخباره عن الغيب وفي حقائق العلمية التي جاء العلم الحديث    في فصاحته  وهو كتاب معجز

 عن الإتيان بمثله.   أعجز البشر  حيث  ، يؤكدها

أنهم عليهم الصلاة والسلام بلغوا جميع ما أرسلهم الله به، لم يكتموا حرفا ولم  ب  عتقاد الا سادسا:

سُلِ إِلاَّ الْبلََاغُ  : ؛ كما قال تعالى8يغيروه ولم يزِيدوا فيه من عند أنفسهم حرفا ولم ينقصوه  ﴿فهََلْ عَلَى الرُّ

الْمُبِين﴾ 
9 

 

                                                                                                                                    
 40سورة الأحزاب، آية رقم:  - 1
 107سورة الأنبياء، آية رقم  - 2
 80سورة النساء، آية رقم: - 3
 36سورة الأحزاب، آية رقم: - 4
 264ص   8، الإيجي، المواقف، ج227، شرح المسايرة، ص قطلوبغاقاسم بن  : ينظر - 5
 171ص  8، شيد شري جرجاني، المواقف، ج279ص  2، الدواني، شرح العقائد العضدية، ج171: التفتازاني، شرح العقائد النسفية، صينظر - 6
باعي ا ، ابن نجيمينظر:    - 7 العمران، دار العلم    علىتحقيق: مجموعة بإشراف الشبخ  ،  لصنعاني الحسن بن أحمد بن يوسف بن محمد بن أحمد الرُّ

 10ص   1ج هـ،   1427،  1ط الفوائد، 
 /https://www.alukah.netرابط الموقع:   موقع الألوكة الشرعية: مقال معنى الايمان بالرسل للشيخ محمد طه شعبان - 8
 335سورة النحل، آية رقم: - 9



123 
 

 : الإيمان بالملائكة

أو شك فيه خرج عن الإسلام حتى ولو آمن  الإيمان بالملائكة ركن من أركان الإسلام، من أنكره  

 1وكتبه ورسله واليوم الآخر فقد ضل ضللا بعيدا﴾ ه وملائكتيكفر بالله    ﴿ومنبالله ورسوله. قال الله تعالى: 

هو الوحي يعني الكتاب أو الأحاديث النبوية، ولا يمكن الحصول على  والسبيل الوحيد لمعرفتهم  

 أي معلومة منهم إلا بهما. 

لا  وهم    يؤمرون،  ما  ويفعلون  أمرهم  ما  الله  يعصون  لا  مكرمون،  عباد  مسخرون،  مربوبون 

يوصفون بالذكورة ولا بالأنوثة، لا يأكلون ولا يشربون ولا يتناكحون، لا يملون ولا يتعبون، لا يعلم عددهم  

وإنزالهم منازلهم، وإثبات أنهم  : "أن الإيمان بالملائكة يتضمن التصديق بوجودهم،  ي البيهقيذكر  و  إلا الله. 

عباد الله وخلقه كالإنس والجن مأمورون مكلفون لا يقدرون إلا ما أقدرهم الله عليه، والموت عليهم جائز،  

ولكن الله جعل لهم أمداً بعيداً فلا يتوفاهم حتى يبلغوه، ولا يوصفون بشيء يؤدي وصفهم به إلى إشراكهم  

م الأوائل. والاعتراف بأن منهم رسلاً يرسلهم الله إلى من يشاء من البشر،  بالله. ولا يدُعون آلهة كما دعته 

وقد يجوز أن يرسل بعضهم إلى بعض، ويتبع ذلك الاعتراف بأن منهم حملة العرش، ومنهم الصافون،  

ومنهم خزنة الجنة ومنهم خزنة النار، ومنهم كتبة الأعمال ومنهم الذين يسوقون السحاب فقد ورد القرآن  

 2كله أو بأكثره."  بذلك

 : يقتضي أربعة أموروالإيمان بهم 

 .لأول: الإيمان بوجودهم ا •

 .الثاني: الإيمان بمن علم اسمه منهم باسمه )كجبريل( ومن لم يعلم أسماءهم يؤمن بهم إجمالاً  •

 .الثالث: الإيمان بما علم من صفاتهم  •

تعالى؛ كتسبيحه، والتعبد له ليلاً  الرابع: الإيمان بما علم من أعمالهم التي يقومون بها بأمر الله   •

 .3ونهارًا بدون ملل، ولا فتور 

ها إلا الله لأنها من الأمور التي لم يخبر الله تعالى عنها. قال الله  ميحصى عددهم، ولا يعلوالملائكة لا 

وَمَا جَعلَْناَ   ﴿  تعالى: إلِاَّ مَلَائكَِةً  النَّارِ  أوُتوُا  وَمَا جَعلَْناَ أصَْحَابَ  الَّذِينَ  لِيسَْتيَْقِنَ  كَفرَُوا  لِلَّذِينَ  فتِْنَةً  إلِاَّ  عِدَّتهَُمْ 

                                                                                                                                    
 136سورة النساء، آية رقم:  - 1
 406-405ص  1ج البيهقي، شعب الإيمان، - 2
الإسلامية  - 3 العقيدة  وذكرأسس  محفوظة. ،موقع  موقع   2016سبتمبر    13نسخة  مشين على  باك  الموقع:    .واي  رابط 

http://www.wathakker.info/articles/print/777 

http://www.wathakker.info/articles/print/777
https://web.archive.org/web/20160913191451/http:/www.wathakker.info/articles/print/777
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%88%D8%A7%D9%8A_%D8%A8%D8%A7%D9%83_%D9%85%D8%B4%D9%8A%D9%86


124 
 

الَّذِينَ فِي قلُوُبهِِمْ مَرَضٌ  الْكِتاَبَ وَيزَْدَادَ الَّذِينَ آمَنوُا إِيمَانًا وَلَا يرَْتاَبَ الَّذِينَ أوُتوُا الْكِتاَبَ وَالْمُؤْمِنوُنَ وَلِيقَوُلَ  

ُ مَنْ يشََاءُ وَيهَْدِي مَنْ يشََاءُ وَمَا يعَْلَمُ جُنوُدَ رَبِّ وَالْكَافرُِونَ مَ  ُ بهَِذاَ مَثلًَا كَذلَِكَ يضُِلُّ اللََّّ  1﴾  كَ إِلاَّ هُوَ اذاَ أرََادَ اللََّّ

: جبريل  ملائكة الذين ذكرت أسمائهم في الكتاب والسنة الصحيحة، وهمويجب الإيمان مفصلا لل

. ويجب الإيمان  وهاروت، وماروت، والمنكر، والنكر  ومالك وملك الموت وملك الجبالإسرافيل  وميكائيل و

حيث قال الله تعالى ﴿قلُْ يَتوََفَّاكُمْ   ملك الموت . ومن ذلك: أعمالهم أو مهامهم بما ورد في الكتاب والسنة من 

لَ بكُِمْ ثمَُّ إلَِى رَبكُِّمْ ترُْجَعوُنَ﴾  والموكلين  الذين يحفظون الإنسان  والملائكة المعقبات   2مَلكَُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِّ

﴿سَوَاءٌ مِنْكُمْ مَنْ أسََرَّ الْقَوْلَ وَمَنْ جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتخَْفٍ بِاللَّيْلِ وَسَارِبٌ    وتعالىيقول الله سبحانه  في ذلك  

 ﴾ بَاتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يحَْفظَُونَهُ مِنْ أمَْرِ اللََّّ والملائكة الحفظة وهم موكلين بكتابة   3  بِالنَّهَارِ * لَهُ مُعقَِّ

مَالِ قعَِيدٌ * مَا  الإنسان من الخير والشر قال الله تعالى    كل أعمال ﴿إِذْ يَتلََقَّى الْمُتلََقِّيَانِ عَنِ الْيمَِينِ وَعَنِ الشِّ

لَدَيْهِ رَقيِبٌ عَتِيدٌ  قال الله تعالى ﴿الَّذِينَ    الموكلون في حملة عرش الرحمنوالملائكة   4﴾  يلَْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلاَّ 

رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ    يحَْمِلوُنَ الْعرَْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يسَُبحُِّونَ بحَِمْدِ رَبهِِّمْ وَيؤُْمِنوُنَ بِهِ وَيسَْتغَْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنوُا

  5الْجَحِيمِ﴾   قهِِمْ عَذاَبَ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تاَبوُا وَاتَّبعَوُا سَبيِلكََ وَ 

ويجب الإيمان بصفاتهم المذكورة في القرآن أو السنة الصحيحة. من هذه الصفات: خلقهم من نور،  

وعبادتهم لله تعالى دون ملل ولا فتور، وأنهم معصومون من العصيان لله تعالى، وأنهم ذوي أجنحة، فمنهم  

ِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ جَاعِلِ الْمَلَائكَِةِ  الله تعالى    من له جناحان ومنهم من له أكثر من ذلك. قال ﴿الْحَمْدُ لِِلَّّ

َ عَلىَٰ كُلِّ شَيْ  ثنَْىٰ وَثلَُاثَ وَرُبَاعَ ۚ يزَِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يشََاءُ ۚ إِنَّ اللََّّ فهم رسول   6ءٍ قَدِيرٌ﴾رُسُلًا أوُلِي أجَْنحَِةٍ مَّ

 يشاء إلى من يشاء. ى الله تعالى يرسلهم مت

   :الإيمان بالكتب

ثابت  بالضرورة ومن أنكر أو كذّب نبيا  الدين  من  الإيمان بالكتب ركن من أركان الإيمان وهو معلوم  

بِّهِ  قال الله تعالى    نبوته بالكتاب والسنة الصحيحة فقط كفر.  سُولُ بمَِا أنُزِلَ إلَِيْهِ مِن رَّ وَالْمُؤْمِنوُنَ ۚ  ﴿آمَنَ الرَّ

سُلِهِ ۚ وَقَالوُا سَمِعْنَا  ن رُّ قُ بَيْنَ أحََدٍ مِّ ِ وَمَلَائكَِتِهِ وَكُتبُِهِ وَرُسُلِهِ لَا نفُرَِّ وَأطََعْنَا ۖ غُفْرَانكََ رَبَّنَا وَإلِيَْكَ  كُلٌّ آمَنَ باِلِلَّّ

 7الْمَصِيرُ﴾

                                                                                                                                    
 31سورة المدثر، آية رقم:  - 1
   11 ة رقم:سورة السجدة، آي- 2
 10سورة الرعد، آية رقم: - 3
 17سورة ق، آية رقم:  - 4
 7سورة الغافر، آية رقم:  - 5
 1سورة الفاطر، آية رقم: - 6
 285سورة البقرة، آية رقم:  - 7



125 
 

 يجب الإيمان المجمل بأن الله: 

مقصدها  ى أنبيائه ورسله وجميع هذه الرسالات والكتب السماوية  ل كتبا سماويا ع  الله  قد أنزل -

ينِ مَا وَصَّىٰ  توحيد البشرية، قال الله تعالى:  ومضمونها الأساسي واحد، وهو   نَ الدِّ ﴿شَرَعَ لكَُم مِّ

يْنَا بهِِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَ  قوُا  بِهِ نوُحًا وَالَّذِي أوَْحَيْناَ إلَِيْكَ وَمَا وَصَّ ينَ وَلَا تتَفَرََّ ىٰ وَعِيسَىٰ ۖ أنَْ أقَِيمُوا الدِّ

ُ يجَْتبَيِ إلِيَْهِ مَن يشََاءُ وَيهَْدِي إلِيَْهِ مَن   1﴾ينُِيبُ فِيهِ ۚ كَبرَُ عَلىَ الْمُشْرِكِينَ مَا تدَْعُوهُمْ إلَِيْهِ ۚ اللََّّ

 د. والهداية للعباكلام الله المنزل على أنبيائه ويتضمن التشريعات  وأن هذه الكتب  -

السماوية   - الكتب  هذه  جميع  في  إن  الخلاف  وقوع  إمكانية  مع  يكذبه  لا  بعضا  بعضها  يصدق 

قًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ، قال الله تعالى التشريعات   2الْكِتاَبِ﴾﴿مُصَدِّ

 والإيمان المفصل وهي: 

قال الله    ،القرآن الكريم، والتوراة، وهي:  يجب الإيمان للكتب السماوية التي ذكر اسمها بالوحي -

﴿إِنَّا أنَزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنوُرٌ﴾ تعالى  
والإنجيل، قال تعالى ﴿وَقَفَّيْناَ عَلَىٰ آثاَرِهِم بعِِيسَى ابْنِ   3

قًا لِّمَ  نجِيلَ فِيهِ هُدًى وَنوُرٌ وَمُصَدِّ قًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ ۖ وَآتيَْناَهُ الْإِ ا بيَْنَ يَدَيْهِ مِنَ  مَرْيَمَ مُصَدِّ

﴿وَرَبُّكَ أعَْلَمُ بمَِن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ ۗ      قال تعالى  والزبور، 4تَّقِينَ﴾ التَّوْرَاةِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةً لِّلْمُ 

لْناَ بعَْضَ النَّبِييِّنَ عَلىَٰ بعَْضٍ ۖ وَآتيَْناَ دَاوُودَ زَبوُرًا﴾  5وَلَقَدْ فَضَّ

ذاَ لَفِی  ، قال الله تعالى  صحفا  أنبيائهوأن الله تعالى أعطى لبعض   - ٰـ وُلَىٰ  ﴿إِنَّ هَ   ۝١٨ٱلصُّحُفِ ٱلأأ

رَٰ ٰ   6هِيمَ وَمُوسَىٰ﴾ ⁠صُحُفِ إِبأ

أفََتطَْمَعوُنَ أنَ  تعالى ﴿، قال الله  يتول حفظ الكتب السماوية التي قبل القرآن الكريمإن الله تعالى لم   -

فوُنَ ِ ثمَُّ يحَُرِّ نْهُمْ يسَْمَعوُنَ كَلَامَ اللََّّ   7هُ مِن بعَْدِ مَا عَقلَوُهُ وَهُمْ يعَْلمَُونَ﴾ يؤُْمِنوُا لكَُمْ وَقَدْ كَانَ فرَِيقٌ مِّ

 ا كان يحرف من قبل المحرفين. لو تولى الله حفظه لم 

هم  للكتب فقد حفظوهذا من حفظ الله تعالى    لما في الكتب السابقة وناسخة لهم، إن القرآن جامع   -

يَدَيْهِ مِنَ    قال الله تعالى  في القرآن الكريم.  بيَْنَ  لِّمَا  قًا  باِلْحَقِّ مُصَدِّ الْكِتاَبَ  إلَِيْكَ  الْكِتاَبِ  ﴿وَأنَزَلْنَا 

                                                                                                                                    
 13سورة الشورى، آية رقم: - 1
 48سورة المائدة، آية رقم  - 2
 44سورة الشورى، آية رقم:   - 3
 46سورة المائدة، آية رقم  - 4
 55سورة الإسراء، آية رقم: - 5
 19-18سورة الأعلى، آية رقم: - 6
 75سورة الشورى، آية رقم: - 7



126 
 

﴿إنَِّا  وأنه محفوظ بحفظ الله تعالى من الضياع والتحريف حيث قال الله تعالى    1وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ﴾

كْرَ وَإِنَّا لَهُ لحََافظُِونَ﴾  لْنَا الذِّ نحَْنُ نزََّ
2 

بمثله - الإتيان  عن  كلها  البشرية  أعجز  حيث  معجز  كتاب  القرآن  تعالى  إن  قال الله  لَّئِنِ  ﴿قلُ  ، 

يَأتْوُنَ بمِِثلِْهِ وَلَوْ كَانَ بعَْضُهُ  ذاَ الْقرُْآنِ لَا  يَأتْوُا بمِِثلِْ هَٰ نسُ وَالْجِنُّ عَلىَٰ أنَ  مْ لِبعَْضٍ  اجْتمََعَتِ الْإِ

 3ظَهِيرًا﴾

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                    
 48سورة المائدة، آية رقم:  - 1
 9سورة الحجر، آية رقم: - 2
 88سورة الإسراء، آية رقم: - 3



127 
 

 المبحث الثالث: المسائل المتفق فيها في السمعيات 

 

سبيل إلى معرفته إلا عن طريق الوحي وهو  ما لا    بالسمعيات كلالمقصود  أن   1ذكرنا في السابق 

لم يختلفوا فيها إلا في بعض    المدارس الإسلامية   أن  لذلك نجد   القرآن الكريم والأحاديث النبوية الصحيحة.

 مسائلها الجزئية.  

 : الإيمان باليوم الآخر

وسمي بذلك لأنه لا يوم بعده؛  يبعث الله الناس فيه للحساب والجزاء.  وهو يوم القيامة، اليوم الذي  

هو التصديق  "ومعنى الإيمان باليوم الآخر:    .النار في منازلهم  أهل الجنة في منازلهم، و  أهلحيث يستقر  

 ً  2" الجازم بأن الله أعد وقتاً ينهي فيه الحياة الدنيا

 

لا يكون المرء مؤمنا    ،كفر  أو فيما علم من أحواله ه  ، الإنكار أو الشك في وهو ركن من أركان الدين 

ِ وَمَلَائكَِتهِِ وَكُتبُِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقدَْ ضَلَّ ضَلَالًا بعَِيدًا﴾ الله تعالى  إلا بالإيمان به قال  ﴿وَمَن يكَْفرُْ بِالِلَّّ
3   

لقيام الناس فيه من قبورهم، وقيامهم بين يدي خالقهم، وقيام الحجة لهم وعليهم  وسمي بيوم القيامة 

يوم الجمع،  يوم البعث، يوم الساعة، يوم الدين، يوم الحساب،  وله نحو ثلاثمائة اسم. من أشهر هذه الأسماء:  

 4إلى غير ذلك من الأسماء.  يوم التغابن، يوم التلاق، يوم الخلود، يوم الخروج

﴿إنَِّ  حد من خلقه على هذا، يقول الله تبارك وتعالى بعلمه تاريخ هذا اليوم، فلم يطلع أقد استأثر الله 

اذاَ تكَْسِ  لُ الْغَيْثَ وَيعَْلَمُ مَا فِي الْأرَْحَامِ ۖ وَمَا تدَْرِي نَفْسٌ مَّ َ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَينُزَِّ بُ غَدًا ۖ وَمَا تدَْرِي نَفْسٌ  اللََّّ

َ عَلِيمٌ خَبيِرٌ﴾ بِ   5أيَِّ أرَْضٍ تمَُوتُ ۚ إنَِّ اللََّّ

في  و المذكورة  العلامات  بهذه  الإيمان  فيجب  وكبرى  العظيم علامات صغرى  اليوم  الخبر  لهذا 

، وخروج دابة الأرض، وطلوع الشمس  صلى الله عليه وسلممن هذه العلامات: بعثة النبي    اليقيني من الآيات والأحاديث.

عنها  ونزول عيسى عليه السلام إلى غير ذلك من العلامات التي أخبر  من مغربها وظهور المسيح الدجال 

 . صلى الله عليه وسلمرسول الله  

                                                                                                                                    
 من هذه الرسالة.  100راجع صفحة  - 1
الانور    - 2 عيسى محمد  الإسلامية،  حامد  العقيدة  في  نظرات  مزيدة  2ط،  دارالقاهرة    ومنقحة,  للطباعة  )مصر(:  المكتبة  -غزة  م،1981  الهدى 

 71، صقاعة عامة طالبات-المركزية
 136سورة النساء، آية رقم:  - 3
 288الباجوري، شرح الجوهرة، ص  - 4
 34سورة لقمان، آية رقم: - 5



128 
 

 : الإيمان بعدة أمورالإيمان باليوم الآخر يتضمن 

 : بعد الموت الحياة البرزخية  -

   1إلى قيام الساعة وهو الحاجز بين الدنيا والآخرة.  وهي المدة التي يبقاها الإنسان من بعد موته  

المؤمنون سيكونون في سعادة ونعيم فالكفار     2وَرَائهِِم برَْزَخٌ إلَِىٰ يوَْمِ يبُْعثَوُنَ﴾   ﴿وَمِنقال تعالى  

   النَّارُ ﴿. قال الله تعالى أرواحهم سيعذبون حتى يبعث الله الجميع 

غُدُوّاً وَعَشِياًّ وَيَوْمَ تقَوُمُ السَّاعَةُ أدَْخِلوُا آلَ فرِْعَوْنَ أشََدَّ الْعَذاَبِ﴾يعُْرَضُونَ عَليَْهَا  
3 

 : سؤال القبر -

نْياَ  يثُبَِّتُ  ﴿. قال تعالى  وسؤال الملكين   و فتنة القبر وه  ُ الَّذِينَ آمَنوُا بِالْقوَْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّ اللََّّ

ُ مَا يشََاءُ وَفِي  ُ الظَّالِمِينَ ۚ وَيَفْعلَُ اللََّّ  4﴾ الْآخِرَةِ ۖ وَيضُِلُّ اللََّّ

 :  عذاب القبر ونعيمه  -

هناك أدلة    . 5في قبورهم إلى يوم القيامة يجب الإيمان بأن الله تعالى سيعذب الكافرين والعصاء  

ُ سَيئِّاَتِ مَا مَكَرُوا وَحَاقَ بآِلِ فرِْعَوْنَ سُوءُ  ﴿تعالى  عدة تشير إلى عذاب القبر منها قوله  فَوَقَاهُ اللََّّ

ا وَعَشِياا وَيوَْمَ تقَوُمُ السَّاعَةُ أدَْخِلوُا آلَ فرِْعَوْنَ أشََدَّ ا   6﴾ابِ لْعَذَ الْعَذاَبِ النَّارُ يعُْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوا

 س العذاب ثابت للمؤمنين وهو الإنعام. ك لأن ع  وينعم المؤمن فيها  هذه الآية تثبت عذاب القبر. 

 : البعث والنشور -

قال  ، للحساب والجزاء.  أن صاروا عدمابعد  روحا وجسدا من القبور  هو أن يبعث الله الناس   

لِكَ  إنَِّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تبُْعَثوُنَ﴾ لمََيِّتوُنَ ثمَُّ تعالى ﴿ثمَُّ إِنَّكُمْ بعَْدَ ذَٰ
7 

يوم     والأجساد  الأرواح  وقيام  المعاد  "البعث: هو  تعالى:  كثير رحمه الله  ابن  الإمام  قال 

وقال السيد سابق رحمه الله تعالى: "وهو إعادة الإنسان روحًا وجسدًا، كما كان في   8." القيامة 

 "9الدنيا

                                                                                                                                    
الحديث  النهاية في غريب    ، الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجزري  الأثير، مجد  ابن:  ينظر- 1

شمس الدين، أبو العون محمد  ،  118ص  1جم،  1979، لبنان-المكتبة العلمية، بيروت ،محمود محمد الطناحي-تحقيق: طاهر أحمد الزاوي والأثر،

   4ص  2ج، لوامع الأنوار البهية، ني الحنبلي بن أحمد بن سالم السفاري
 100سورة المؤمنون، آية رقم  - 2
 46ية رقم:  سورة الغافر آ - 3
 27سورة إبراهيم، آية رقم: - 4
تحقيق  ،  الآخرة التذكرة بأحوال الموتى وأمور    ،أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزر جي شمس الدين القرطبي:  ينظر  - 5

أبو المعين بن محمد النسفي،  ،  124ص  ، 1، طالرياض  والتوزيع، الناشر: مكتبة دار المنهاج للنش ر  ،  ودراسة: الدكتور: الصادق بن محمد بن إبراهيم 

 1صم،  2014، 1طالأردن،  -عمان البرسيجي، دار الفتحبحر الكلام، تحقيق: محمد السيد 
60 

 46-45سورة غافر، آية رقم:  - 6
 16-15سورة المؤمنون، آية رقم: - 7
الناشر: دار الكتب    ، محمد حسين شمس الدين   ، تحقيق:تفسير القرآن العظيم  ، أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي البصري ثم الدمشقيكثير،  ابن  - 8

 395ص   5، جه ـ ١٤١٩ -الطبعة: الأولى ، بيروت  –العلمية، منشورات محمد علي بيضون  
 269صلبنان،  -العقائد الإسلامية، دار الكتب العرب، بيروتسيد سابق،  - 9



129 
 

ا النشور فهو يرادف البعث  والنشور مرادف للبعث     وقال السفارينيُّ رحمه الله تعالى: "وَأمََّ

  ، أيَ: أحَياه، ومنه  في المعنى، يقال: نشر الميت ينشر نشورا: إذا عاش بعد الموت، ونشره اللََّّ

 .1" قولهم: يوم البعث والنشور 

 :علامات الساعة -

يجب الإيمان بأن الله تعالى اختص بعلمه ساعة قيامها. قال تعالى: ﴿يسَْألَوُنكََ عَنِ السَّاعَةِ أيََّانَ   

هُوَ ثقَلَُتْ فيِ السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ لَا تأَتِْيكُمْ  مُرْسَاهَا قلُْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي لَا يجَُلِّيهَا لِوَقْتهَِا إِلاَّ  

ِ وَلكَِنَّ أكَْثرََ النَّاسِ لاَ   2 يعَْلمَُونَ﴾إِلاَّ بغَْتةًَ يسَْألَوُنكََ كَأنََّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا قلُْ إنَِّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللََّّ

م بغَْتةًَ فتَبَْهَتهُُمْ فلََا يسَْتطَِيعوُنَ رَدَّهَا وَلَا هُمْ  أن مجيء الساعة تكون بغتة قال الله تعالى ﴿بلَْ تأَتْيِهِ 

 3ينُظَرُونَ﴾ 

 علامات الساعة التي أخبرنا الله سبحانه وتعالى: من  

زِلْزَالهََا﴾زلزال الأرض، كما قال تعالى     الْأرَْضُ  زُلْزِلَتِ  ﴿إِذاَ 
السماء كما قال     4 وتشقق 

هَانِ﴾   ﴿فَإذِاَتعالى   كَالدِّ عمران الأرض والتقدم العلمي بحيث يعتقد    5انشَقَّتِ السَّمَاءُ فكََانَتْ وَرْدَةً 

يَّنَتْ  قال تعالى   6ها أنهم قادرون على التغيير بإرادتهم أهل ﴿حَتَّىٰ إِذاَ أخََذَتِ الْأرَْضُ زُخْرُفهََا وَازَّ

مْسِ ۚ  ا أنََّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أتَاَهَا أمَْرُنَا لَيْلًا أوَْ نهََارًا فجََعلَْنَاهَا حَصِيدًا كَأنَ لَّمْ تغَْنَ باِلْأَ هَ أهلوَظَنَّ  

لُ الْآياَتِ لِقوَْمٍ يَتفَكََّرُونَ﴾  لِكَ نفَُصِّ  7كَذَٰ

  صلى الله عليه وسلم عن النبي تواترت الأحاديث الصحيحة    ،الذي يخرج قبيل قيام الساعة وخروج الدجال    

حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما  في ذكر خروجه في آخر الزمان. من هذه الأحاديث  

ه، ثم ذكر الدجال فقال:" إني لأنذركم  أهلالناس فأثنى على الله بما هو  في    صلى الله عليه وسلم قال:" قام رسول الله  

،  وقد أنذر قومه، ولكن سأقول لكم فيه قولا لم يفعله نبي لقومه، إنه أعور  كموه، وما من نبي إلا 

 8وإن الله ليس بأعور." 

  أهلذكرها مسلم وغيره في قصة الدجال حجة لمذهب  يقول الخطابي:" هذه الأحاديث التي    

 9الحق في صحة وجوده." 

                                                                                                                                    
 158ص   2جالسفاريني، لوامع الأنوار البهية، - 1
 187سورة الأعراف، آية رقم: - 2
 40سورة الأنبياء، آية رقم: - 3
 1سورة الزلزال، آية رقم:   - 4
 37سورة الرحمان، آية رقم: - 5
 651العقيدة الإسلامية ومذاهبها، ص  د. قحطان الدوري،  - 6
 24سورة يونس، آية رقم: - 7
 ( 2248/ 4(، وسلم في صحيح: كتاب الفتن وأشراط الساعة، )8/103)الفتن، ، كتاب أخرجه البخاري في صحيحه - 8
 بيروت  -التراث العربي الناشر: دار إحياء ، لمنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج  ، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي  - 9

 59-58ص   18ج   ، ١٣٩٢الطبعة: الثانية، 



130 
 

وتواترت الأحاديث في نزوله عليه السلام حيث يوجب الإيمان    ليه السلامالمسيح ع  ونزول   

أنه  بخروجه، و  صلى الله عليه وسلم مصطفى  " وقد تواترت الأخبار واستفاضت وكثرت بكثرة رواتها عن البه. 

يملك سبع سنين، وأنه يملأ الأرض عدلا، وأنه يخرج مع عيسى عليه السلام  ، وأنه  بيته  أهلمن  

 1فيساعده على قتل الدجال بباب لد." 

رواها أبو  ويقول ابن تيمية: الأحاديث التي يحتج بها على خروج المهدي أحاديث صحيحة    

 2وغيرهم."   وأحمد،  والترمذي، داود،

يجب الإيمان بأن نزول عيسى عليه السلام من علامات الساعة    عليه السلام:نزول عيسى    

يقول ابن    الأحاديث لمرتبة التواتر. . واستدل العلماء في ذلك بآيات وأحاديث، وصلت  الكبرى

، أنه أخبر بنزول عيسى عليه السلام  صلى الله عليه وسلموقد تواترت الأحاديث عن رسول الله    كثير في تفسيره:"

 3." قبل يوم القيامة إماما عادلا، وحَكَما مقسطا 

وَاتَّبعِوُنِ    بهَِا  تمَْترَُنَّ  فلََا  لِلسَّاعَةِ  لعَِلْمٌ  ﴿وَإنَِّهُ  مُسْتقَِيمٌ﴾ ويقول سبحانه وتعالى  صِرَاطٌ  هَذاَ   4 

رضي الله عنهما في تفسير هذه الآية قال: هو خروج  روى الإمام أحمد والحاكم عن ابن عباس 

وهذا المعنى مروي عن عدد من أئمة التفسير   5ابن مريم عليه السلام قبل يوم القيامة." عيسى  

 6واختاره الحافظ ابن كثير وغيره. 

نَ    ،7وخروج الدابة التي تكلم الناس    قال تعالى ﴿وَإِذاَ وَقَعَ الْقَوْلُ عَليَْهِمْ أخَْرَجْنَا لهَُمْ دَابَّةً مِّ

 8الْأرَْضِ تكَُلِّمُهُمْ أنََّ النَّاسَ كَانوُا بِآيَاتنَِا لَا يوُقِنوُنَ﴾ 

، لقبيلتين عظيمتين من الترك المغول، وهم من  هما اسمان أعجميان:  ويأجوج ومأجوج    

آدم عليه السلا القرنين في مكانهم  م، كانوا يعيشون  ذرية  في الأرض ويؤذون، فحصرهم ذو 

   9داخل السد.

                                                                                                                                    
  مطبعة دائرة المعارف النظامية، الهند، الطبعة الأولى ، تهذيب التهذيب، الناشر: أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني  - 1

 144ص  9هـ، ج  1327
 95ص   4جالسنة،  التيمية، منهاجابن - 2
الناشر: دار الكتب    المحقق: محمد حسين شمس الدين، تفسير القرآن العظيم،  الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي أبو    -3

 236ص  7، جه ـ ١٤١٩ -الطبعة: الأولى  بيروت  –العلمية، منشورات محمد علي بيضون  
 61سورة الزخرف، آية رقم:  - 4
 2921( حديث رقم 4/329) مسندهأخرجه الإمام أحمد في - 5
،  تفسير الطبري جامع البيان عن تأويل آي القرآن   ، بو جعفر محمد بن جرير الطبري،  132-131ص    4: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، جينظر  - 6

ص   25ج، م  ٢٠٠١ -هـ  ١٤٢٢ولى، الطبعة: الأ  الناشر: دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، تحقيق: د عبد الله بن عبد المحسن التركي

90 
 351ص   3ج: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ينظر- 7
 82آية رقم:  النمل، سورة  - 8
، دار  ، النهاية في الفتن والملاحم، التحقيق: محمد أحمد عبد العزيزأبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي:  ينظر  - 9

 207ص   2جابن منظور، لسان العرب،   ، 129ص   2جابن كثير، البداية والنهاية،   ، 200ص  1ج  م،1988لبنان، الطبعة -بيروتالجيل، 



131 
 

ورد ذكر يأجوج ومأجوج في القرآن الكريم حيث قال الله تبارك وتعالى ﴿حَتَّىٰ إِذاَ فتُحَِتْ    

ن كُلِّ حَدَبٍ ينَسِلوُنَ﴾  يَأجُْوجُ وَمَأجُْوجُ وَهُم مِّ
1 

 :الصور -

ورد النفخ في الصور   2ن يأذن الله تعالى بقيام الساعة. ي فيه إسرافيل، حقرن كالبوق، ينفخ  هو   

وَنفُِخَ فيِ الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأرَْضِ إلِاَّ مَنْ شَاءَ  ﴿في القرآن في قوله:  

ُ ثمَُّ نفُِخَ فِيهِ أخُْرَى فَإذِاَ هُمْ قِيَامٌ    3﴾يَنْظُرُونَ اللََّّ

 

 :  الحشر -

.  المقصود من حشر الآخرة هو: حشر الأموات من قبورهم بعد البعث جميعا  4معناها لغة: الجمع. 

د موتها. وهذا يرادف البعث والنشور في  أي جمع أجزاء الميت بعد التفرقة، ثم إحياء الأبدان بع

   5المعنى. 

مَ ينَُادِ  ﴿  تعالى: قال   تمَِعأ يوَأ كَانٖ قرَِيبٖ )وَٱسأ مُنَادِ مِن مَّ مُ  41ٱلأ لِكَ يوَأ حَقِّۚ ذَٰ
حَةَ بِٱلأ يأ مَعوُنَ ٱلصَّ مَ يسَأ ( يوَأ

خُرُوجِ )
مَصِيرُ )42ٱلأ نَا ٱلأ يۦِ وَنمُِيتُ وَإلَِيأ نُ نحُأ لِكَ  43( إِنَّا نحَأ هُمأ سِرَاعٗاۚ ذَٰ ضُ عَنأ رَأ مَ تشََقَّقُ ٱلأأ ( يوَأ

ناَ يسَِير   رٌ عَليَأ  6﴾ حَشأ

 

 : عرض والحسابال -

 حكمة الله تعالى. والعرض والحساب هو من مقتضى   7للنصوص الواردة فيه. ان به  م يجب الإي 

﴿وَعُرِضُوا عَلَىٰ  بالقرآن والسنة فقد وردت آيات كثيرة تدل عليها، منها قوله تعالى  وهو ثابت  

لَ   أوََّ خَلَقْنَاكُمْ  كَمَا  جِئْتمُُوناَ  لَّقَدْ  صَفاا  وْعِدًا﴾رَبكَِّ  مَّ لكَُم  نَّجْعلََ  ألََّن  زَعَمْتمُْ  بلَْ  ةٍ ۚ  تعالى   8مَرَّ وقال 

َ سَرِيعُ الْحِسَابِ﴾ ا كَسَبتَْ ۚ إِنَّ اللََّّ ُ كُلَّ نفَْسٍ مَّ إلَِيْناَ إيَِابهَُمْ ثمَُّ إنَِّ عَلَيْنَا    إنَِّ ﴿وقال تعالى    9﴿لِيجَْزِيَ اللََّّ

 10حِسَابهَُمْ﴾

 

 

                                                                                                                                    
 97-96سورة الأنبياء، آية رقم:  - 1
 655الدوري، العقيدة الإسلامية ومذاهبها، ص  ند. قحطا - 2
 68سورة الزمر، آية رقم:   - 3
 375ص ، القاموس المحيط، الفيروزآبادى  - 4
 658د. قحطان الدوري، العقيدة الإسلامية ومذاهبها، ص  - 5
 44-43-42-41سورة ق، آية رقم:  - 6
 277الباجوري، شرح الجوهرة، ص   - 7
 48سورة الكهف، آية رقم:  - 8
 51سورة إبراهيم، آية رقم:  - 9

 26سورة الغاشية، آية رقم: - 10



132 
 

 :الحوض -

 

عبد الله بن    وقال   ، ترد عليه أمته.صلى الله عليه وسلم، خاص بنبينا محمد  هو مجتمع ماء، في عرصات القيامة

: "أي حوض  - رحمه الله-الحافظ    وقال  1." اصبروا حتى تلقوني على الحوض ":  صلى الله عليه وسلمزيد قال النبي  

 2وهو مجمع الماء".  صلى الله عليه وسلم النبي 

:  - رحمه الله-. قال ابن القيم  في إثبات الحوض يوم القيامة   صلى الله عليه وسلم تواترت الأحاديث عن النبي    

 3"وقد روى أحاديث الحوض أربعون من الصحابة وكثير منها أو أكثرها في الصحيح" 

: قال القرطبي في المُفهم:  -رحمه الله-الحافظ  يبدع ويفسق جاحده. قال  الإيمان به واجب    

السنة من الخلف، وأنكرت ذلك طائفة من المبتدعة، وغلو في    أهل"أجمع على إثبات السلف و

 4تأويله من غير استحالة عقلية ولا عادية" 

   :الميزان -

كما دل    لهم. يجب الإيمان بالميزان يوم القيامة، أي: أن هناك ميزانا توزن فيه أعمال العباد وأقوا

﴿وَنضََعُ  وقال تعالى   5﴿فلَا نقُِيمُ لهَُمْ يَوْمَ الْقِياَمَةِ وَزْنًا﴾ الكتاب والسنة مثل قوله تعالى  على ذلك  

 6الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيوَْمِ الْقِياَمَةِ﴾

 7الحسنات بالسيئات، كل في كفه. ويكون بمقابلة إن الميزان حسي 

 :الصراط -

جميع الخلائق، المؤمنون وغير المؤمنون. فهو  هو جسر ممدود على ظهر جهنم، يعبر عليه   

رَاطَ فَأنََّىٰ    . 8قنطرة جهنم بين الجنة والنار  قال تعالى ﴿وَلَوْ نشََاءُ لطََمَسْنَا عَلىَٰ أعَْينُهِِمْ فَاسْتبََقوُا الصِّ

ي الَّذِينَ    وَارِدُهَا كَانَ   وقال اللهُ تعالى ﴿وَإِنْ مِنكُمْ إِلاَّ  9يبُْصِرُونَ﴾  ثمَُّ ننُجَِّ قْضِياا  عَلَى رَبكَِّ حَتمًْا مَّ

جِثِياا﴾  فِيهَا  الظَّالِمِينَ  نَذرَُ  وَّ اتَّقَوا 
أن   10 إلى  العلماء  الصراط.  ذهب  الآية  قال  المقصود من هذه 

                                                                                                                                    
 ( 33ص   5، )ج7057رقم الحديث:  أخرجه البخاري في صحيحه، - 1
رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه:  هـ،    ١٣٧٩بيروت،    -الناشر: دار المعرفة    ، فتح الباري بشرح صحيح البخاري  ، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني  - 2

 466ص ) 11)ج، قام بإخراجه وصححه وأشرف على طبعه: محب الدين الخطيب محمد فؤاد عبد الباقي
 56ص    13ج، حاشية بن القيم على سنن أبي داود  ، قيم الجوزية   ابنشمس دين  - 3
 (467ص    11ابن حجر العسقلاني، فتح الباري، )ج  -4
 105سورة الكهف، آية رقم:  -5

 47سورة الأنبياء، أية رقم: -6
 312، ص التذكرة بأحوال الموتى وأمور الآخرةالقرطبي،  -7
 
 

 
 ( 58، ص9النووي، شرح صحيح مسلم، )ج - 8

 
 66سورة يس، آية رقم: - 9

 72-71سورة مريم، آية رقم:  - 10



133 
 

منصوب على  النووي: “الصحيح أن المراد بالورود في الآية المرور على الصراط، وهو جسر  

 1ها وينجو الآخرون" أهلجهنم، فيقع فيها 

وقال ابن تيمية: "وأما الورود المذكور في قوله تعالى: "وإن منكم إلا واردها "فقد فسره    

في الحديث الصحيح أخرجه مسلم في صحيحه عن جابر: بأنه المرور على الصراط،   صلى الله عليه وسلمالنبي  

من يدخل الجنة من كان صغيرا في الدنيا  والصراط هو الجسر؛ فلا بد من المرور عليه لكل  

 2ومن لم يكن." 

 إن الإيمان به واجب لما تقدم من الأدلة الصريحة. 

 :الشفاعة -

الشفاعة هي التوسط في جلب الخير أو دفع الضر؛ فتكون الشفاعة دائرة على أمرين:  "  

  3  " . جلب المنفعة ودفع البلاء

 أنواع الشفاعة المثبتة: 

محمد  1 بنبينا  الخاصة  العظمى  الشفاعة  والمرسلين.    صلى الله عليه وسلم.  الأنبياء  من  إخوانه  بين سائر  من 

 بلغت حد التواتر. وردت في ذلك أحاديث 

 قوم الجنة بغير حساب. في إدخال  صلى الله عليه وسلم .شفاعته  2

 لتخفيف العذاب عنهم. .الشفاعة في بعض الكفار  3

 4.الشفاعة في رفع درجات أناس في الجنة. 4

 :والنارالجنة  -

والأدلة على ذلك كثيرة من القرآن    الإيمان بالجنة والنار هو أيضا من الإيمان باليوم الآخر. 

 ۖ أعُِدَّتْ  والسنة، قال الله تعالى ﴿فَإنِ لَّمْ تفَْعلَوُا وَلنَ تفَْعلَوُا فَاتَّقوُا النَّارَ الَّتِي وَقوُدُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ 

الِحَاتِ أنََّ لهَُمْ   ( 24)لِلْكَافرِِينَ   رِ الَّذِينَ آمَنوُا وَعَمِلوُا الصَّ  جَنَّاتٍ تجَْرِي مِن تحَْتهَِا الْأنَْهَارُ ۖ كُلَّمَا  وَبشَِّ

ذاَ الَّذِي رُزِقْنَا مِن قبَْلُ ۖ وَأتُوُا بهِِ مُتشََابهًِا ۖ وَلهَُمْ   زْقًا ۙ قَالوُا هَٰ فِيهَا أزَْوَاجٌ  رُزِقوُا مِنْهَا مِن ثمََرَةٍ رِّ

رَةٌ ۖ وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾  طَهَّ  مور تالية: يجب الإيمان لأ 5مُّ

                                                                                                                                    
 ( 58ص   16النووي، شرح صحيح مسلم، )ج - 1
 ( 279ص   4ابن تيمية، مجموع الفتاوى، )ج-- 2

 الشبكة الإسلامية دروس صوتية قام بتفريغها موقع  ، شرح لمعة الاعتقاد  المصلح، خالد بن عبد الله بن محمد   3 

http://www.islamweb.net14ص  3  ، ج 
 587-588قحطان الدوري، العقيدة الإسلامية ومذاهبها، ص د: ينظر- 4
 25-24سورة البقرة، آية رقم:  - 5

http://www.islamweb.net/


134 
 

تعالى    -   فيها.  أعد الله  اللذات  من  وأنواع  الجنة  الصالحين  للكفار  لعباده  النار  وأعد الله 

الإيمان عندما يعلمون    أهل، " إن  هما ولا تفنيانهل. وهما موجودتان معدتان لأوالعصاة عقابا لهم

خوفهم  النار عندما يعلمون وجودها يشتد    أهل ، يعظم استعدادهم لها، وأن  وجود الجنة ونعيمها

 1منها." 

العقيدة الطحاوية:" إن الجنة والنار مخلوقتان، فاتفق  يقول صاحب شرح    ، وأنهما مخلوقتان - 

السنة على ذلك حتى نبغت    أهل، ولم يزل  السنة أن الجنة والنار مخلوقتان موجودتان الآن  أهل

 2فأنكرت ذلك وقالت: بل ينشئهما الله يوم القيامة." نابغة من المعتزلة والقدرية  

  وَالَّذِينَ ﴿كما دلت عليها النصوص، حيث قال الله تعالى    ، خالدون فيهما.هما لا يموتونأهلأن       - 

ئكَِ أصَْحَابُ النَّارِ ۖ هُمْ فيِهَا خَالِدُونَ﴾  كَفرَُوا وَكَذَّبوُا بِآيَاتِنَا أوُلَٰ
رِ ﴿الجنة    أهل وقال تعالى في   3   وَبَشِّ

الِحَاتِ أنََّ لهَُمْ جَنَّاتٍ تجَْرِي مِنْ تحَْتهَِا الْأنَْهَارُ ۖ كُلَّمَا رُزِقوُا مِنْ  مِنْ ثمََرَةٍ  هَا  الَّذِينَ آمَنوُا وَعَمِلوُا الصَّ

رَةٌ ۖ  مُطَهَّ أزَْوَاجٌ  فِيهَا  وَلهَُمْ  مُتشََابهًِا ۖ  بهِِ  وَأتُوُا  قبَْلُ ۖ  مِنْ  رُزِقْنَا  الَّذِي  ذاَ  هَٰ قَالوُا  فِيهَا    رِزْقًا ۙ  وَهُمْ 

 4خَالِدُونَ﴾ 

 

 :بالقضاء والقدرالإيمان 

.  بل يكون المرء مؤمنا إلا بالإيمان به   الإيمان،الإيمان بالقضاء والقدر ركن من أركان    

الفيروز  فسر  هذا القول موافق لتفسير بعض علماء اللغة القدر بالقضاء،    .القضاء والقدر مترادفان 

 5في قاموسه بأنه:" القضاء والحكم."  معنى كلمة القدر يآباد 

في     القرطبي  عليه  يتعر قال  الذي  علم    أهل فه:"  أي:  الأشياء  قدر  سبحانه  أن الله  السنة 

مقاديرها وأحوالها وأزمانها قبل إيجادها، ثم أوجد منها ما سبق في علمه أنه يوجده على نحو ما  

تعالى   العلوي والسفلي إلا وهو صادر عن علمه  العالم  يحدث حدث في  سبق في علمه، فلا 

أن الخلق ليس لهم فيها إلا نوع اكتساب ومحاولة ونسبة وإضافة،  وقدرته وإرادته دون خلقه، و

وأن ذلك كله إنما حصل لهم بتيسير الله تعالى وبقدرته وتوفيقه وإلهامه، سبحانه لا إله إلا هو،  

ولا خالق غيره، كما نص عليه القرآن والسنة، لا كما قالت القدرية وغيرهم من أن الأعمال إلينا  

 6" والآجال بيد غيرنا.

                                                                                                                                    
- 289م، ص  2003،  1المحسن، تذكرة المؤتسي شرح عقيدة الحافظ عبد الغني المقدسي، غراس للنشر والتوزيع، طالبدر، عبد الرزاق بن عبد  - 1

290 
 341أبو العز الحنفي، شرح العقيدة الطحاوية، ص - 2
 39سورة البقرة، آية رقم:  - 3
 25سورة البقرة، آية رقم: - 4
 591الفيروزآبادي، القاموس المحيط، ص  - 5
 135ص  17ج ، الجامع لأحكام القرآن  القرطبي، - 6



135 
 

وقد تظاهرت الأدلة القطعيات من الكتاب، والسنة، وإجماع الصحابة،  ويقول النووي: "  

 1." الحل والعقد من السلف والخلف؛ على إثبات قدر الله سبحانه وتعالى أهلو

مطلقة، حيث يمكن لله تعالى أن يصنع ويحدث  يجب الاعتراف بأن قدرة الله تعالى هي قدرة    

يتحكم في آجاله وفي أمور  فالإنسان مجرد خلق الله ومشيئته،  أي شيء.   وأنه لا يستطيع أن 

.  و غير قادر على تحديد مصيره أو تحقيق أي شيء بمفرده والإحياء وهكبرى أخرى مثل الموت  

ِ وَمَنْ  قال الله   . وتقديره  بل هذه الأمور كلها بيد الله تعالى  تعالى ﴿ما أصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إلِاَّ بِإذِْنِ اللََّّ

ُ بكُِلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾  ِ يهَْدِ قلَْبَهُ وَاللََّّ يؤُْمِنْ بِالِلَّّ
2 

التصديق     في  ويجب  بها  يتعلق  وما  الأزل،  في  جميعا  بالمخلوقات  عالم  تعالى  الله  بأن 

يجازيه على ما  اشر الأسباب بإرادته واختياره المحض، ثم  بأن المرء يبالمستقبل، كعلمه أزلا  

. لأن العلم كاشف  وعلى ذلك فلا علاقة بين الإيمان بالقضاء والقدر، وبين الجبر والاختيار   فعل.

  3عما سيقع 

سبحانه وتعالى العبد وقهره على م قدره  ليس معنى القضاء والقدر هو إجبار الله     

معناه وإنما  العبد  :  وقضاه،  اكتساب  من  يكون  بما  وتعالى  سبحانه  علم الله  تقدم  عن  الإخبار 

العبد يستخدم إرادته في فعل عمل ما،   4، وخلق لها خيرها وشرها. وصدورها عن تقدير منه

سيستعمل إرادته في فعله وهذا لا يعني أن العبد قد عمله  وكان الله قد يعلم بعلمه الأزلي أن العبد  

 بل هو عمل اكتسابا منه.  يعلم، لأن الله كان  

يطيع    إنه حيث    فبناء على ذلك أن الإنسان مخير في أفعاله ليس مجبرا على شيء منها   

ا كَفوُرًا﴾ باختياره، ويعصي باختياره أيضا.  ا شَاكِرًا وَإمَِّ قال تعالى ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إمَِّ
5 

 

          

 

 

 

                                                                                                                                    
 155ص  1النووي، شرح صحيح مسلم، ج- 1
 11سورة التغابن، آية رقم:  - 2
 417د. قحطان الدوري، العقيدة الإسلامية ومذاهبها، ص  - 3
 169-168يقينيات الكونية، ص رمضان البوطي، كبرى ال خ: شيينظر - 4
 3سورة الإنسان، آية رقم: - 5



136 
 

 ث  لا المبحث الرابع: طبيعة المسائل المتفق عليها بين المدارس الث

 

بمعنى أن هذه    وهي بمقابلة الفرع،  ،الأحكام التي يبتنى عليها غيرهابمعنى    هي  لوذكرنا أن الأص

 ، ويتفرع منها هي بمثابة القواعد الكلية التي تبنى عليها الأحكام الجزئية أو الفرعيةالأصول التي ذكرناها  

 . مسائل الجزئية ال

لا    لأنه   ، تعتبر من الأساسيات والثابتات في الدين  ن هذه المسائل العقدية التي لا خلاف حولها إ

حتى أنه لا يجوز التقدم بمقترح    ،مختلفةيتغير بمرور الزمن أو اختلاف الأمكنة أو بتفسيرات وتأويلات  

 لذلك.

 من الأصول:  ا عدة أمور حيث يجعله  ا طبيعتهوهذه المسائل المتفق عليها يجتمع في  

المسائل  هي  :  أولا فهذه  الشرعية.  النصوص  تدل عليها  التي  العامة  ذكرناها تحت  القواعد  التي 

   يها هي أصول العقيدة الإسلامية.ل عتفق لمعنوان المسائل العقدية ا

أن يكون قط بد  فيه لا  الوارد  فيه  عوالنص  الخلاف  المحتمل وقوع  الدلالة والثبوت وإلا فمن  ي 

السنة والجماعة    أهللم يكن هناك خلاف بين    ه أن  الله:القيم رحمه    وقد ذكر ابنيكون من الأصول.    أن   ويبطل

حيث كان هناك اختلاف في تفسير الآية التي   الساق؛باستثناء صفة   ، في أي صفة من صفات الله عز وجل

وهو السبب    الصفة،ويعود الاختلاف إلى أن الآية لا تحمل إضافة إلى الله في هذه   .تتحدث عن هذه الصفة

﴿يَوْمَ يكُْشَفُ عَنْ سَاقٍ وَيدُْعَوْنَ إلَِى  . يقول الله تعالى:  الذي أدى إلى اختلاف الفهم والتفسير في هذا الجانب 

 2. إلى الله سبحانه وتعالى ، فكلمة ساق هنا منكرة، وليست مضافة1السُّجُودِ فلَا يسَْتطَِيعوُنَ﴾ 

ه لم يرد نص قطعي يدل على عدد  ، لكنفمثلا الإيمان بالرسل أصل من أصول الدين المتفق عليها

،  ، بل ورد حديث في مسند الإمام أحمد عن أبي ذر، والحديث فيه خلاف في صحتهالرسل عليهم السلام

 . العقيدةلذلك فمسألة الإيمان بعدد الرسل لا تعتبر من أصول 

فإذا لاحظنا نحن عندما قمنا بذكر المسائل العقدية المتفق عليها، قمنا بإيراد أدلة صحيحة من القرآن  

 أخرى.  الفصول والمباحث والسنة الصحيحة أكثر مما يكون من 

  تحتوي مسائل فرعية كثيرة جدا،   إنها مسائل عامة من حيث  : أن هذه المسائل الأصولية هي  ثانيا

وهذه المسائل الفرعية منها ما هي أصلية أساسية وهي التي جاء عليها النص القرآني والسنة الصحيحة،  

                                                                                                                                    
 42سورة القلم، آية رقم:   - 1
المكتبة    - أصول العقيدة المتفق عليها وفروعها المختلف فيها    -أصول العقيدة عبد الرحيم السلمي   ، عبد الرحيم بن صمايل العلياني السلمي ينظر:    - 2

 https://shamela.ws/book/37804/158#p3، الشاملة 



137 
 

بل هي من    العقيدة، ساسيات في  وهذه لا تعتبر من الأ  ومنها ما هي مسائل دقيقة وغامضة وفيها خلاف.

 . المسائل الاجتهادية التي يسوغ فيها الخلاف 

يريها وتجديدها كفر، يخرج المرء من الإسلام. لأنها  يالإنكار لهذه المسائل العقدية أو التفكير في تغ   ثالثا:

 من المسائل التي ثبتت بالأدلة القطعية.  

ابن   فالذي انعقد عليه الإجماع هو أن من أنكر معلوماً من الدين بالضرورة يكون كافراً، كما قال

ر حرفا من كتاب الله أو متواتراً من السنة إنكار جحود وهو يعتقد ثبوته  وكذلك من أنك  التمهيد،في   عبد البر 

شيخ الإسلام حيث يقول عن الواجبات المتواترة والمحرمات    الغزالي وذكره فإنه يكفر بالإجماع، كما قال 

 .1والجاحد لها كافر بالاتفاق : المتواترة 

إذ  النص  دلالة  أنكر  من  على  إجماعاً  بالكفر  يحكم  أنه  الدين  كما  من  علم  ومما  قطعية  كانت  ا 

 2بالضرورة.  

الثلاث،    أهلجمع  ت لمدارس  اسم علم  العقدية  السنة والجماعة فالتي هي  قبول هذه الأصول  في 

   ا.الخروج عن سواه ن و ذميو  ،أساسا لهم القرآن والسنة أخوذة من الم

 : فإنها مرتبطة بطبيعتها، فهي  أسباب الاتفاق على هذه الأصول أما 

الالتزام بالأصول    تقتضيدعوى الإسلام والإسلام هي عقيدة والعقيدة    مدارس الثلاث يدعونالأصحاب    -1

إذ إنها هي الأسس والركائز التي يقوم  وللعقيدة أهمية بالغة    والمسلمات والقطعيات في أبواب الدين كله.

 . وهذه الأسس والركائز لا بد أن تكون مأخوذة من القرآن والسنة الصحيحة عليها الدين 

الثلاث    وهو    وا صاحبالمدارس  واحد  تلق  السلف    وقدوتهموالسنة    القرآن،مصدر  وهي  واحدة 

  وهذه تجعلهم يتفقون حول الأصول العقدية   . وركائز واحدة  ا أسس  وحدة المصدر ووحدة القدوة تنتج   . الصالح

 . واحدة

 يربطهم بهذه الأصول. الأصول التي اجتمعوا حولها كلها مأخوذة من القرآن والسنة الصحيحة مما  -2

إلى تأويلات ومناهج باطلة مثل الاعتماد    العلماء المنصفين حيث لا يذهبون علماء هذه المدارس من    -3

   مع وجود نص شرعي قاطع.على العقل 

                                                                                                                                    
، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد،  الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي أبو عمر يوسف بن عبد  : ابن عبد البر، ينظر  - 1

،  266و  142ص   1ج،  المغرب  –الناشر: وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية  ،  محمد عبد الكبير البكري   العلوي، تحقيق: مصطفى بن أحمد  

، ابن تيمية،  144  ص م،  2017الطبعة الأولى،  السعودية،    -دار المنهاج للنشر والتوزيع، جدة  م والزندقة، سلاأبو حامد الغزالي، فيصل التفرقة بين الإ 

 497ص  12 الفتاوى، جمجموع 
الناشر: مصطفى البابي    ، م  ١٩٣٨  -هـ    ١٣٥٧الطبعة: الأولى،  ،  تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر، الرسالة،  محمد بن إدريس الشافعي:  ينظر- 2

  205ص   1، النووي، شرح صحيح مسلم، ج357، صمصر  –الحلبي وأولاد  



138 
 

تصرفات العقل  الذهاب إلى إعمال العقل والاجتهاد. فما دام هذه المسائل العقدية القطعية لا تجوز فيها   -4

 وظلوا متمسكين بهذه الأصول. لم يحصل خلاف جائز فيها غير 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



139 
 

 

 

 

 

 

 

 

 السنة والجماعة  أهلتعتبر من  لاث الفصل الثالث: إثبات أن المدارس الث

 السنة والجماعة  أهلالمبحث الأول: الأدلة العلمية على أن هذه المدارس تمثل 

 المبحث الثاني: أقوال العلماء المنصفين من هذه المدارس في الحكم على أصحابها

 المبحث الثالث: إثبات أن التفريق بين هذه المدارس هو نوع من التعصب المذموم 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



140 
 

 السنة والجماعة  أهلالعلمية على أن هذه المدارس تمثل المبحث الأول: الأدلة 

 

  أهل مكونات  هي من    ة أن هذه المدارس الثلاثقرر  والعلمية التي ت العقلية  هناك بعض من الأدلة  

 السنة والجماعة. 

 الأدلة العقلية:  أولا 

نستخدمها لتحديد    ومعايير وتعتبر هذه الأصول مقاييس   ،من الأدلة القطعية  تمدةمس   ن لدينا أصولا إ   -

إذا كانت أي مدرسة من مدارس الإسلامية    يقول: فإن العقل  .  السنة والجماعة   أهلالمدارس التي تنتمي إلى  

 السنة والجماعة.  أهل تتبع هذه الأصول، فهذا يعني أنها تنتمي تلقائيًا إلى 

شروط التخرج من الجامعة هي: قطع الساعات المحددة من قبل الجامعة وعمل    ؛على سبيل المثال

في هذه الحالة يمكن للعقل أن يستنتج: أن أي طالب يستوفي هذه الشروط يصبح تلقائياً ضمن  براءة الذمة،  

 خريجي الجامعة.  

ثلاث   نجد  الأصول،  بهذه  والتزامها  قبولها  ودرجة  الإسلامية  المدارس  عن  بحثنا  مدارس  وإذا 

، لأنهم  السنة والجماعة  أهل هذه ثلاث مدارس هي مكونات    .رئيسية وهي: السلفية، والأشعرية، والماتريدية 

المسائل   دراسة  في  منها  وتنطلق  العقدية،  آراءها  عليها  تبني  استدلالية  كلية  اعتمدوا على قضايا  جميعا 

 .العقدية

السنة والجماعة إلى تمسك الفرد أو الجماعة بما كان عليه السلف الصالح    هلالانتماء لأ  يرجعإذن   

 من الصحابة ر ضي الله عنهم، والتابعين لهم بإحسان، ومن بعدهم من القرون المفضلة. 

والمذاهب المختلفة، ويتم تصنيف    رقمن المعروف أن الأمة الإسلامية تنقسم إلى العديد من الف  -

وجميع   .وأخرى  وشيعية،   وفلسفية،   عقائدية،   فرقهناك   .وفقًا للمناهج والأصول التي يتبعونها   ق هذه الفر

 .لديها أصول يتفقون عليها  ق هذه الفر

مدارس وفقًا للأصول  الونرغب في تصنيف هذه    متعددة،فإذا كان لدينا أصول متعددة ومدارس  

 يدية؟؟ ين سنصنف المدارس الثلاث: السلفية والأشعرية والماتر أ ، التي تمثلها

لا يمكن تصنيفيهم تحت أصول ومنهج الشيعة أو الخوارج أو المعتزلة، لأن بين هذه المدارس 

ويلزم تصنيف المدارس الثلاث تحت الأصول التي تمثل كل منها    وبين أصول ومنهج هذه الفرق بعد كبير.

 السنة والجماعة.  أهلوهي منهج السلف الصالح 



141 
 

وعصر قرون  تباع  ويمكن أن ننظر إلى الموضوع من وجهة نظر أخرى، وهي: أن عصر الا

يعني القرن    -"والأصح أنه  :  ، حيث يقول السيوطي  ليه إشير  قد انتهت في أوساط قرن الثالث، كما ي المفضلة  

لا ينضبط بمدة، فقرنه صلى الله عليه وسلم هم الصحابة وكانت مدتهم من المبعث إلى آخر من مات من الصحابة مئة    -

وعشرين سنة، وقرن التابعين من مئة سنة إلى نحو سبعين، وقرن أتباع التابعين من ثم إلى نحو العشرين  

 1ومائتين." 

ومن بين هذه المدارس، أيًا     .دة مدارس إسلامية مختلفةوفي نهاية فترة أتباع التابعين، ظهرت ع

 منها كان يمثل منهج السلف الصالح؟ 

هذه    بعد  أصول  أن    المدارس،استقراء  شك  بدون  لنا  واضحًا  الثلاثاليصبح  السلفية  ةمدارس   :

الالتزام   على  المدارس  هذه  تأكيد  على  بناءً  وذلك  الصالح.  السلف  منهج  تمثل  والماتريدية،  والأشعرية 

 . مواستنادها إلى ما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه الكرا للإسلام،بالأصول والمناهج الأصيلة  

 لعلمية: ا الأدلةثانيا: 

عند دراسة   من الخواص،أو    من العوام جمهور مسلمين، سواء كانوا    ةذه المدارس الثلاثتمثل ه -

قائمة المراجع العلمية المعتمدة التي يستند إليها المسلمون في مجالات التفسير والحديث والعقيدة والفقه  

بالإضافة   .ة لمدارس الثلاثلاحظ أن العديد من هذه المراجع من تأليف علماء ينتمون  نس  ،والأصول واللغة

 . يعتبر الانتقاد أو الإنكار لهذه المدارس طعنًا في الإسلام نفسه وتشكيكًا في مصداقية مراجعها ذلك،إلى 

الثلاث المدارس  من  الأمة  مفسري  مثل ةأكبر  "الجامع لأحكام    :،  تفسير  القرطبي صاحب  الإمام 

جوزي البغدادي  ال  وابن   سير " تفسير القرآن العظيم"والإمام الحافظ أبو الفداء ابن كثير، صاحب تفالقرآن"  

صاحب كتاب " زاد الميسر في علم التفسير" والإمام أبو القاسم عمر بن الحسين الدمشقي الحنبلي صاحب  

أبو الليث السمرقندي صاحب كتاب " بحر العلوم" وكتاب " تنبيه  كتاب " تفسير الخرقي" والإمام المفسر  

ي صاحب كتاب " أسباب  بور مفسر الواحدي أبو الحسن على النيسا " والإمام الالغافلين وبستان العارفين 

 النزول. 

الأصبهاني،  والحافظ    الدارقطني، الإمام بو الحسن  ، مثل:  ةمحدثي الأمة من المدارس الثلاثأكبر  

البغدادي، ومحي الدين    عساكر، والخطيب والحافظ ابن  والإمام البيهقي، والحاكم النيسابوري، والسمعاني،  

وأحمد بن  ، والقسطلاني،  العسقلاني، والسخاوييحيى بن شرف النووي، وابن صلاح الكردي، وابن حجر  

 وأحمد بن محمد الكلبي، وابن رجب الحنبلي. محمد بن هارون الحنبلي،  

                                                                                                                                    
 لبنان  -الناشر: دار الفكر، بيروت  ،  مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ،  علي بن )سلطان( محمد، أبو الحسن نور الدين الملا الهروي القاري   - 1

   (3878ص  9)ج، م٢٠٠٢ -هـ ١٤٢٢الطبعة: الأولى، 



142 
 

الإمام أحمد بن حنبل، عبد الله بن أحمد بن  ، مثل:  أكبر فقهاء وأصولي الأمة من المدارس الثلاث 

ازاني،  أبو معين النسفي، وسعد الدين التفتمحمد بن الحسين بن محمد القاضي أبو يعلى،    قدامة،محمد بن  

 وابن عساكر وابن فورك وزكريا الأنصاري.   الكمال بن الهمام،

" وفي الجملة فإن الحنفية ماتريدية إلا ما ندر، والمالكية والشافعية أشعرية إلا ما ندر، والحنابلة  

 1أثرية إلا ما ندر."  

اجتمع    - يعني الأشعرية- تهوقال تاج الدين السبكي:" وقد ذكر شيخ الإسلام عز الدين بن عبد السلام أن عقيد 

 2  ."والحنابلة والحنفية،  والمالكية، الشافعية، عليها 

ب في  نكتفي  القدر  الثلاث هذا  لمدارس  المنتمين  العلماء  أسماء  متعددة    ذكر  مجالات    وينبغي في 

 هنا.  الإشارة إلى أن هناك عددًا كبيرًا من العلماء والفقهاء الذين لا يمكن حصرهم

السنة    أهليشهد بأن    ثالث فإن التاريخ على مدى أدواره كلها منذ منتصف القرن الوعلى الجملة  

النبي صلى    ويقول    .والجماعة ومدارسه الثلاثة هم المذهب الغالب والسائد في العالم الإسلامي وحتى الآن

 3الله عليه وسلم: "لا تجتمع أمتي على ضلالة." 

 4.وجميعها خالية من الشبهات   ،مشهور وله عدة طرق هذا الحديث 

  خلال المؤسسات من    عقديةعلى هذه المدارس ال  خاصة علمائهامة  يمكن توضيح وجود اجتماع الأو

 :هذه المدارس قديمًا وحديثاً على والجامعات العلمية التي تعتمد 

العالم    .1 في  العلمية  المراكز  أقدم  من  واحدًا  الأزهر  الجامع  يعتبر  مصر:  في  الأزهر  الجامع 

  السنية في التعليم   مذاهب الإسلامي، وهو مركز علمي بارز يتبع المذهب الشافعي ويعكس تأثير  

 .العلمي  والبحث 

جامع القرويين في المغرب: يعتبر جامع القرويين في فاس واحدًا من أبرز المراكز العلمية في   .2

 .ويتمتع بسمعة كبيرة في تدريس المذهب المالكي وتعليم العلوم الشرعية  المغرب،

                                                                                                                                    
م،  2007هـ  1328صنعاء، الطبعة الأولى  -ي، المنهجية العامة في العقيدة والسلوك، مكتبة الجيل الجديد اليمنععبد الفتاح بن صالح قديش الياف  - 1

 13ص 
الناشر: هجر    محمد الحلو   المحقق: د. محمود محمد الطناحي د. عبد الفتاح،  طبقات الشافعية الكبرى  ،تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي  - 2

 365ص   3ج ، ه ـ١٤١٣الطبعة: الثانية،   للطباعة والنشر والتوزيع
 3950: رقموذكر ابن ماجه في سننه  (116-1/115، والحاكم: )2167أخرجه الترمذي في سننه برقم:  - 3
الناشر: دار الكتب    التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير،   العسقلاني، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر  ينظر:    - 4

 299ص   3، جم١٩٨٩هـ. ١٤١٩الطبعة: الطبعة الأولى  العلمية



143 
 

ويتبع    البلاد،المراكز العلمية في    جامع الزيتونة في تونس: يعد جامع الزيتونة في تونس من أقدم  .3

 .كان يلعب دورًا هامًا في تعليم العلوم الشرعية والعلوم الإسلامية وقد  ،المذهب المالكي

للتعليم   .4 رئيسيًا  مركزًا  يعُتبر  وكان  دمشق،  في  الإسلامية  المعالم  أبرز  من  الأموي  الجامع  يعد 

 . والشافعي  الإسلامي وتدريس المذهب الحنفي 

العالم  ندوة   .5 في  المهمة  العلمية  المؤسسات  من  الهند  في  العلماء  ندوة  تعتبر  الهند:  في  العلماء 

 .علماء من مختلف المدارس الفقهية للمشاركة في المناقشات والبحوث الشرعيةالوتجمع    ،الإسلامي

عهد    النظامية: والمدارس   في  الملك  نظام  الوزير  أسسها  التي  النظامية،  المدارس  واستطاعت 

تم   .السنة والجماعة وقمع المذاهب المختلفة   أهل جقة، أن تلعب دورًا مهمًا في نشر وتعزيز عقيدة  السلا

السنة والجماعة، وجذبت الطلاب من مختلف أنحاء العالم،    أهل تعليم الطلاب في هذه المدارس على أصول  

 .بما في ذلك الأندلس

  العلماء،من بين هؤلاء   .درس عدد من العلماء المهمين في تاريخ الفكر الإسلامي   ،في هذه المدارس

ولقد تركوا بصماتهم في التفكير   .رحمهم الله  ،نجد أبو إسحاق الشيرازي والإمام الغزالي والإمام الجويني

و نصر بن  درس في هذه المدارس عدد من العلماء الآخرين مثل أب  ذلك،بالإضافة إلى   .والفقه الإسلامي

وغيرهم    ،وأبو بكر الشاشي  ،وعلي بن أبي طالب البلخي  ،وابن الجوزي  ،وأبو القاسم الدبوسي  ، الصباغ

 .1متميزين العلماء المن 

تمثلت في مؤسسات   الثلاثة  المدارس  تعليم والعلم مختلفة في الحضارة  التلك الأمثلة توضح أن 

الحاضر  ، الإسلامية أو  الماضي  في  تأثيرها   .سواء  قوة  يعكس  المؤسسات  هذه  في  المدارس  هذه  تبني 

تشكيل   في  الثلاثة  المدارس  أهمية  وتعزز  الإسلامي،  العالم  في  الصحيحة الإسلامي  العقيدةوانتشارها    ة 

 . إليها المسلمة وتوجيه المجتمعات 

من بين هؤلاء القادة، نور الدين الشهيد،   السنة والجماعة.    أهل تبنت الدول الإسلامية وقادتها مذهب   -

وصلاح الدين الأيوبي، والمظفر قطز، والظاهر بيبرس، وسلاطين الأيوبيين والمماليك، والسلطان محمد  

 .2ملك، وغيرهم الكثيرالالفاتح وسلاطين العثمانيين، ونظام 

                                                                                                                                    
مسترجع من:    116-114ص   م، 2010  ، 10/ ع54، هدى الإسلام، مجالصقار، سامي، المدرسة النظامية في بغداد وهي أم المدارسينظر:    - 1

http://search.mandumah.com/record/372771 
هـ  1328صنعاء، الطبعة الأولى  -ي، المنهجية العامة في العقيدة والسلوك، مكتبة الجيل الجديد اليمنع: عبد الفتاح بن صالح قديش اليافينظر  - 2

 13م، ص 2007



144 
 

ن أن  أردنا  يكونوا من  وإذا  لم  الذين  قليلة لا تستحق    أهلعد الأشخاص  قلة  أنهم  السنة والجماعة، سنجد 

 الإشارة. 

المدارس    - أن  قبل  فيما  )السلفيةأثبتنا  اتفقوا    الثلاث  والماتريدية(  قطعي    على أصولوالأشعرية 

الانتماء  وهذا الاختلاف الحاصل في فروع العقيدة لا يخرجهم من  واختلفوا في بعض فروعها الجزئية.  

 السنة والجماعة. بدليل:   هل لأ

على الرغم من  و  .ميع الأديان السماوية اتفقت على أساس مشترك واحد وهو توحيد الله عز وجلج

بل وصفتهم الله   .وجود اختلافات كبيرة في التشريعات بينهم، إلا أن ذلك لم يمنعهم من أن تسموا بالمسلمين 

مسلمون  تعالى:     .بأنهم  كُمأ    ﴿هُوَ يقول الله  عَلَيأ شَهِيدًا  سُولُ  ٱلرَّ لِيكَُونَ  ذاَ  ٰـ هَ وَفیِ  لُ  قَبأ مِن  لِمِينَ  مُسأ ٱلأ ىٰكُمُ  سَمَّ

 ﴾  1وَتكَُونوُا۟ شُهَدَاۤءَ عَلَى ٱلنَّاسِۚ

هذا نفهم أن الخلافات في الفروع والتفاصيل غير الأساسية المحددة بوضوح من قبل الشرع  ومن 

 . للشخص لا تؤثر على الانتماء الأصلي 

صدرت آراء مخالفة من تلك المدارس الثلاث بخصوص أصول دينية قطعية أو ما عليه السلف  إذا    -

 الصالح اتفاقًا، فإن ذلك كان يؤدي إلى انتقاد واعتراض من قبل العلماء المعتبرين بين المسلمين. 

نبذ معتنقيها وعدم  ب   فقد قام العلماء  ،التاريخفي    الإسلامية وعند وجود آراء تتعارض مع الاعتقادات  

سبيل المثال، ظهرت في عهد علي بن أبي طالب رضي الله  على    ي. الإسلاماعتبارهم جزءاً من المجتمع 

ظهرت طائفة أخرى تعتقد أن    كوكذل،  “السبئيةعنه طائفة تعتقد حلول الله تعالى في علي، وتعرف باسم "

المسلمين يتفقون    وجميع  ." الغرابية"محمد صلى الله عليه وسلم وتسُمى  ى  الرسالة كانت لعلي وأن جبريل أخطأ وأنزلها عل

   2. ءإسلام في شي أهل على أن هاتين الفرقتين ليستا من 

عقدية  التعبير عن الأصول  اليتبين هذا من الأسلوب الذي يستخدمه العلماء في    ،وإضافة إلى ذلك

يشيرون دائمًا إلى الخلاف مع المعتزلة أو الجهمية أو    الأصول، عندما يتحدثون عن هذه   .المتفق عليها

الباطلة  الفرق  أسماء  ويذكرون  بشأ و .الشيعة  بينهم  الخلافات  إلى  يشيرون  أنهم  أبدًا  نشهد  لم  تلك  أننا  ن 

 .الأصول 

 

                                                                                                                                    
 22سورة الحج، آية رقم:  - 1
   13-ص ،تاريخ المذاهب الإسلاميةمحمد أبو زهرة، ينظر:  - 2



145 
 

"وأن الأرزاق من قبل الله سبحانه، يرزقها عباده حلالا    : شعري الأمام  الإعلى سبيل المثال يقول  

 1خلافا للمعتزلة والجهمية." وحراما، وأن الشيطان يوسوس الإنسان، ويشككه ويخبطه،  

الإيمان، وأنه يخرج  الكبيرة لا يكفر مع    يويقول ابن تيمية:" فهذه النصوص كما دلت على أن ذ 

 . والشواهد على هذه كثير 2النار بالشفاعة خلافا للمبتدعة من الخوارج."  من

العلماء موقف  في  أيضًا  ذلك  الاعتقاد   ،ويتجلى  فروع  في  الاختلاف  بسبب  أحد  يكفر  لم    حيث 

 السنة والجماعة.  أهلوتصرفاتهم لمخالفيهم في فروع الاعتقاد يبين لنا أنهم كانوا يقبلون بعضهم من 

إذا نظرنا إلى موقف العلماء في جواز الاجتهاد  ويشير الدكتور شريف الخطيب إلى هذه النقطة بأنه  

  المسائل، وا بالاجتهاد في تلك  فقد قام .نجد أنهم قد تجاوبوا فعلًا مع هذه الفكرة   الاعتقاد،في مسائل فروع  

لف والمجتهد في فروع الاعتقاد هو حكم  ااعتبروا أن حكم المخ  ذلك،وفي ضوء   .وأقروا بنتائج اجتهاداتهم

، وأجرًا واحدًا إذا كان مخطئاً، بشرط أن يبذل  ائبايستحق أجرين إذا كان ص   هوأن   ،المجتهد في مسائل الفقه

 .النصوص الشرعية وسعه في استنباط الحكم من 

بل كانوا يصلون    ،لم يكفروا من اختلف معهم في تلك الفروع من الاعتقاد   الأساس، وعلى هذا  

وهذا يدل على روح التسامح والتعايش   .وراءه ويؤدون الولاء بين المسلمين رغم الاختلاف في تلك المسائل

 3. التي كانت تسود بينهم

 مخالفيهم في الفروع، سنكتفي بذكر بعض منه: ثم يبدأ بذكر أقوال العلماء في 

لم يعبر الجسر إلى خراسان مثل إسحاق وإن كان يخالفنا في أشياء، فإن  يقول الإمام أحمد بن حنبل:"    -

 4بعضهم بعضا." الناس لم يزل يخالف 

قبلتنا مسلمين مؤمنين ما داموا معترفين بما جاء به النبي صلى الله    أهلونسمي    ويقول الإمام الطحاوي:"  -

 5ومصدقين بكل ما قاله."   عليه وسلم

  ختلافات مع الا  ة مدارس الثلاثالنستنتج من خلالها: إن    ،والأقوال المنسوبة للعلماء في ذلك كثيرة

ولم يذهبوا    السنة والجماعة  أهلبعضهم جزءًا من  قد اتفقوا على اعتبار    إلا أنهم  بينهم في الفروع  ةالموجود 

 . بينهم   إلى تكفير أو تضليل. ولم يتركوا الولاء

                                                                                                                                    
 32ص أبو الحسن الأشعري، الإبانة عن أصول الديانة، - 1
  ١٩٨٥هـ    ١٤٠٥الطبعة: الأولى  ،  القاهرة   –الناشر: دار الكلمة الطيبة  ،  جمع وتقديم: مروان كجك،  أحكام عصاة المؤمنينشيخ الإسلام ابن تيمية،  - 2

 69، ص م
 65مشروعية الاجتهاد في فروع الاعتقاد، صد. شريف الخطيب، ينظر:  - 3
 (371ص   11ج)مـ، 1990، 7ط محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، سير أعلام النبلاء، مؤسسة الرسالة،شمس الدين  - 4
 206ص ابن أبي العز الحنفي، شرح العقيدة الطحاوية،  - 5



146 
 

 المبحث الثاني: أقوال العلماء المنصفين من هذه المدارس في الحكم على أصحابها

 

 :  : "وبالجملة فهم بالاستقراء ثلاث طوائف الإمام تاج الدين السبكي  -

 ومعتمد مباديهم الأدلة السمعية أعني الكتاب والسنة والإجماع. الحديث  أهلالأولى: 

النظر العقلي والصناعة الفكرية. وهم الأشعرية والحنفية)الماتريدية(، وشيخ الأشعرية    أهل الثانية:  

أبو الحسن الأشعري، وشيخ الحنفية أبو منصور الماتريدية. وهم متفقون في المبادئ العقلية في كل مطلب  

الس والسمعية وغيرهما،  يتوقف  والعقلية  فقط،  جوازه  العقل  يدرك  فيما  السمعية  المبادئ  وفي  عليه،  مع 

 واتفقوا في جميع المطالب الاعتقادية إلا في مسألة التكوين والتقليد. 

مبادئ    أهلالثالثة:   ومباديهم  الصوفية.  وهم  والكشف  البداية،    أهل الوجدان  في  والحديث  النظر 

 1"  نهاية.والكشف والإلهام في ال

   :السنة والجماعة ثلاث فرق أهل: "محمد بن أحمد السفاريني الحنبلي -

الأثرية وإمامهم أحمد بن حنبل رحمه الله، والأشعرية وإمامهم أبو الحسن الأشعري رحمه الله، والماتريدية  

 2مام أبو منصور الماتريدي، وأما فرق الضلال فكثيرة جدا. الإو

الأثر والنظر والأشعرية،   أهلالسنة: من   أهل :" اتفق إبراهيم ابن الوزير اليمانيالإمام محمد بن  -

 3على أن الإرادة لا يصح أن تضاد العلم، ولا يريد الله تعالى وجود ما قد علم أنه لا يوجد." 

الحنبليعبد  الإمام   - المواهبي  طوائف  الباقي  وحنابلة    أهل :"  أشاعرة  ثلاثة:  والجماعة  السنة 

 4بدليل عطف العلماء الحنابلة على الأشاعرة في كثير من الكتب الكلامية وجميع كتب الحنابلة."   وماتريدية، 

السنة والجماعة ثلاث فرق: الأثرية وإمامهم احمد بن حنبل،   أهل : " الإمام حسن بن عمر الشطي -

 5والأشعرية وإمامهم أبو الحسن الأشعري، والماتريدية وإمامهم أبو منصور الماتريدي." 

                                                                                                                                    
التونسي  أبو  - -1 البكي الكومي  الفضل  مؤسسة    1ط،  نزار حمادي  \ تحرير المطالب لما تضمنته عقيدة ابن الحاجب: تحقيق  ، عبد محمد بن أبي 

 41-40ص ،  بيروت -المعارف
لوامع الأبرار البهية وسواطع الأسرار الأثرية لشرح الدرة المضية في عقد الفرقة    ، العون شمس الدين محمد بن أحمد بن سالم السفاريني   أبو  - 2

 ( 73\1)م، 1982دمشق   –، مؤسسة الخافقين 2المرضية: ط
 250ص ، م١٩٨٧الطبعة: الثانية،  بيروت  –الناشر: دار الكتب العلمية الإمام محمد بن إبراهيم ابن الوزير اليماني، إيثار الحق، - 3
الناشر: دار   المحقق: عصام رواس قلعجي ، العين والأثر في عقائد أهل الأثر ،  لباقي بن عبد الباقي بن عبد القادر البعلي الأزهري الدمشقي  عبد ا - 4

 52، صهـ١٤٠٧الطبعة: الأولى, ،  المأمون للتراث
- ، الناشر: دار البشائر، بيروتمانع على العقيدة السفارينية  وابنشطي    ابنتبصير القانع في الجمع بين شرحي    ، المزروعي ياسر بن إبراهيم  - 5

 73م، ص1999بنان، الطبعة الأولى، ل



147 
 

أبي العز الحنفيالإمام    - المذاهب الأربعة،    أهل السنة والجماعة كلهم من    أهل :" وبالجملة فابن 

 1وغيرهم من السلف والخلف متفقون على أن كلام الله غير مخلوق." 

فائدة: المالكية والشافعية أشعرية وإمامهم أبو الحسن    البيروتي:" المحدث محمد بن درويش الحوت   -

،  من ذرية أبي موسى الأشعري رضي الله عنه، والحنفية ماتريدية وإمامهم أبو منصور الماتريدي  الأشعري

 2." السنة والجماعة، والحنابلة أثرية  أهل وهما إماما 

المسائل خطأ مغفور له قمنا عليه  ده في آحاد  اخطأ إمام في اجتهو أنا كلما أ" ول : أحمد بن حنبل   -

هادي الخلق  ، ولا ابن منده، ولا من هو أكبر منهما، والله هو  وهجرناه لما سلم معنا لا ابن نصروبدعناه  

 3وهو أرحم الراحمين." 

الفروع ورتب عليه    المسائل إلى أصول وفروع، وقد أعذر  ي البيهق  لإماما  قسم  - من خالف في 

   4الأجر من الله تعالى. 

بن أحمد السرخسي يقول:" لما قرب حضور أجل  ن ابي زاهر علي بن زاهر ع   ابن عساكرروى    -

هذه القبلة، لأن   أهلفي داري ببغداد دعاني فأتيته، فقال: أشهد أني لا أكفر أحدا من  أبي الحسن الأشعري  

 5، وإنما هذا كله اختلافات العبارات." معبود واحد  على ون  الكل يشير 

،  الصورة، فيقول:" فليعذر من تأول بعض الصفات وتأويله له حديث    الذهبي عن ابن خزيمة يتحدث      -

ذلك إلى الله ورسوله، ولو أن كل من    وفوضوا علمبل آمنوا وكفوا    ،التأويلفي  وأما السلف فما خاضوا  

مع صحة إيمانه وتوخيه لاتباع الحق أهدرناه وبدعناه لقل من يسلم من الأئمة معنا رحم  ي اجتهاده  أخطأ ف

 6كرمه." الله الجميع بمنه و

ويتكلم العالم في العالم باجتهاده، وكل منهم معذور مأجور،  :" ما زال العلماء يختلفون  الذهبيويقول     -

 7فهو مأزور، وإلى الله ترجع الأمور."   ومن عاند أو خرق الإجماع

. عند النظر في النظريات، نجد أن الاتفاق عليها  وغيرهيشرح الفرق بين الخلاف السائغ    الشاطبي   -

هذا  ا. الاختلاف السائغ يكون غالبًا في المسائل الظنية، خاصة في الفروع والجزئيات. وا ما يكون ممكننادر

                                                                                                                                    
 188، صم ١٩٨٨ -هـ  ١٤٠٨الناشر: المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة التاسعة ، شرح العقيدة الطحاوية، بن أبي العز الحنفيا - 1
  م،  1984، الطبعة الأولى  عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع شرالنا ،  عقائد أهل السنة والجماعة   رسائل في بيان،  محمد بن درويش الحوت   - 2

 77ص
 371ص   14م، ج1990، 7بلاء، مؤسسة الرسالة، الطبعة سير الأعلام والن ، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمانالذهبي،  - 3
 229ص  1جير الشاويش، ؤوط وزهالبغوي، شرح السنة، المكتب الإسلامي، تحقيق: شعيب الأرن  بن مسعودالحسين  - 4
   149م، ص 1979ي، دار الكتاب العربي، بيروت، ، تبيين الكذب المفتربن أبي محمد الحسن بن هبة الله الحافظ أبو القاسم علي ابن عساكر،  - 5
 374، ص 14الذهبي، سير الأعلام والنبلاء، ج - 6
 200، ص  2المصدر السابق، ج- 7

https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF%20%D8%A8%D9%86%20%D8%AF%D8%B1%D9%88%D9%8A%D8%B4%20%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%88%D8%AA


148 
 

إن هذ   .االنوع من الاختلاف لا يسبب ضرر الشاطبي:"  إنما تصير  ويقول  الفرق  للفرق  ه  بخلافها  فرقا 

 1لا في جزئي من الجزئيات." الناجية في معنى كلي من في الدين وقاعدة من قواعد الشريعة  

العلم، وكان بينه  سلام مصنفات في  لابن    ” كان:الغنجارمحمد بن أحمد  قال    - باب من  أبي  كل 

 2هما في المذهب." بن حفص الفقيه مودة وأخوة مع تخالفحفص أحمد  

العقليات  التفتازاني يقول     - في  والمجتهد  ويصيب.  والشرعي:"  يخطئ  قد  والفرعية  الأصلية  ات 

، فلا خلاف على  ورابل مأج   ،معذوراكان المخطئ    مكلف بإصابته لغموضه وخفائه فلذلك  غيروالمجتهد  

 3ليس بآثم." هذا المذهب في أن المخطئ 

، إن كانت المسألة إجماعا فلا نزاع، وإن كانت  كم الله:" ثم اعلموا وفقبن عبد الوهاب محمد  يقول    -

 4يسلك الاجتهاد."  فيمن م أنه لا إنكار مسائل اجتهاد فمعلو

الحديث،    أهل:" أن الثلاث فرق هي فرقة واحدة لأنهم كلهم  الشيخ عبد الله بن خلف الدحيانيقول     -

يردوا   لم  أولوها، وكل منهم  فإن الأشاعرة والماتريدية  وإما  فإما فوضوها  أهملوها،    أهل الأحاديث ولا 

الحديث، وحينئذ فالثلاث فرقة واحدة، لاقتفائهم الأخبار وانتحالهم الآثار، بخلاف باقي الفرق حكموا العقول  

 5بدعة وضلالة ومخالفة وجهالة والله تعالى أعلم."  أهل وخالفوا المنقول فهم 

العزاء    -الأشعري  – يوم وفاته  وحضر الشيخ أبا الفضل التميمي الحنبلي  "  : الشيخ أبو عبد اللهوقال   -

: هذا ناصر السنة والدين هذا إمام المسلمين،  ، وأمر أن ينادي بين يدي جنازتهوأصحابهحافيا مع أخوته  

سبعين ألف ورقة ردا على الملحدين.  يذب عن الشريعة ألسنة المخالفين، وهذا الذي صنف  هذا الذي كان  

 6" تربته كل يوم جمعة في الدار.، وكان يزور مع أصحابه ثلاثة أيام فلم يبرحوقعد للعزاء 

على    رئيسي  بشكل  يركزون  أنهم  يظهر  للعلماء  السابقة  النصوص  بين    الأصولمن  المشتركة 

لاحظ أنهم يولون أهمية  المسلمين، دون التركيز على الخلافات الجزئية التي قد تنشأ بين بعض المسلمين. ي

 .ويعتذرون للمخالفين، دون تجريمهم أو إلقاء البدعة عليهم أو تكفيرهم   للاجتهاد 

السنة والجماعة يشملون تلك المدارس   أهلمن خلال النصوص المذكورة من قبل العلماء، يتضح أن   

 .الثلاث: السلفية، الأشعرية، والماتريدية

                                                                                                                                    
 40، ص 14سابق، جالمصدر ال- 1
 630ص   10سابق، ج المصدر ال - 2
 157ص   سعد الدين التفتازاني، شرح العقائد النسفية، - 3
 43ص   1ج43ص   1م، ج  1978  ، 3ة  دار العربية للطباعة والنشر، الطبع سنية، الدرر ال  نجدي،عبد الرحمان بن القاسم ال  القحطاني،  - 4
 73، تبصير القانع، ص المزروعي ياسر بن إبراهيم - 5
 221المفتري، ص ابن عساكر، تبيين كذب - 6

https://www.alalbany.org/library/search?in=author&query=%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B2%D8%B1%D9%88%D8%B9%D9%8A%20%D9%8A%D8%A7%D8%B3%D8%B1%20%D8%A8%D9%86%20%D8%A5%D8%A8%D8%B1%D8%A7%D9%87%D9%8A%D9%85


149 
 

 المبحث الثالث: إثبات أن التفريق بين هذه المدارس هو نوع من التعصب المذموم 

 

  وا ثم اختلف   عقيدة،على أصول واحدة في ال  وا مدارس الثلاثة قد اتفقالأن    : بإثبات   فيما سبق قمنا  قد  

وقد أثبتنا ذلك بواسطة أدلة   .وهي المسائل التي يترك فيها مجالًا للعقل والتفكير   ،في فروع تلك الأصول

 .علمية وعقلية ومن خلال استشهادنا بأقوال العلماء في هذا الشأن وتأكيدهم له 

وقد تم تأكيد ذلك من خلال التحليل    ،السنة والجماعة  هلنات الأساسية لأ هذه المدارس هي المكو 

الأساسية ويختلفون في    عقدية إنهم يشتركون في الأصول الفيهم.    العلمي والمنهجي لأدلة وأقوال العلماء 

 ة. السنة والجماع أهلوهذا لا يؤثر على وحدة هويتهم ك  ،التفاصيل والفروع

الجليلةو الحقيقية  إ  ، أمام هذه  المدارس  هذه  أتباع  من  بعض  باسم  ذهاب  التعصب  السنة    أهل لى 

لأن التعصب يقيد القدرة على    سلبية وخطيرة تؤثر على الفرد والمجتمع الإسلامي. هو ظاهرة  والجماعة  

الآخرين   مع  والتفاعل  التفاهم  و التواصل  فرص  إلىيهدم  يؤدي  وهذا  المسلمين.  بين  تعزيز    والتسامح 

 فاقم الصراعات في المجتمع الإسلامي. ت الانقسامات و

وتتجه نحو التعصب    السليم  التعصب العقدي هو ظاهرة سلبية تتجاوز حدود الاختلاف الفكريو

التي ينتمي    بالتفوق لمدرسته  يعتقد و  ينالآخر   رأي  ويرفض المتعصب  .  والتشدد في العقائد والمعتقدات 

 .التعايش السلمي والتعاطف مع الآخرين  اهل يتجوبالتالي  ،إليها

 : تعريف التعصب

وتعصب  " 1" وهو يدل على ربط شيء بشيء.   بَ صَ مأخوذ من عَ "بأنها    يعرف التعصب في اللغة

 2تعص لدينه لفريقه."   لصديقه: مال إليه وغالى في التعلق به، وكان غيورا عليه، وجد في نصرته

حدود الاعتقاد في صحة رأيه وانغماسه بشكل مفرط في استنكار  أن ينحصر:  ويعرف اصطلاحا 

ويمنعهم من    ،بحيث ينجر على نفسه إغراقًا وتطرفًا يجبر الناس على قبول رأيه بالقوة  عنه،آراء مختلفة  

الخاصةال اعتقاداتهم  عن  في   .تعبير  هواه    ادعاءينغمس  متبعًا  للْخرين  النقص  وإثبات  لنفسه  الكمال 

 3.الشخصي

 

                                                                                                                                    
 (336ص  4)جمعجم مقاييس اللغة، ابن فارس، - 1
 1505ص   2م، ج  2008مصر،  -اللغة العربية المعاصرة، طبعة عالم الكتب، الطبعة الأولى، القاهرةمختار، الدكتور أحمد عبد الحميد، معجم  - 2
 49ص   إبراهيم مدكور، المعجم الفلسفي، ينظر:  - 3



150 
 

جهل كعذر للتعصب ويلجأ إلى أسلافه  الالإنسان  ، ويستخدم  نمو عند الإنسان مع الجهلي إن التعصب    

  من الطبيعي أن   وبالتالي  ،سلفه من العلماء أو أسلاف مدرستهبالكثير ل  مسلموبالطبع يدين ال لتبرير ذلك.

 . الاحترام لهميجب 

كل شيء يمتلكه    الإسلامي في يشارك في الفكر    العلماء  إن الأسلاف   ممكن نقول:   وبعبارة أخرى 

  والتكبر بهم على   مقبولا للتعصب عليهم مع ذلك، ليس لدينا مبررا    منها، ولكن اللهم إلا النادر    اليوم،   مسلمال

لأن التاريخ لا يورث    . لو يرد التفاخر   يجب أن يكون فخر الإنسان مرتبطا بإنجازاته الخاصة   . خرينالآ

 مجدا.

إن التعصب يولد التقليد، ولا يمكن بناء مجتمع إسلامي متقدم فقط عن طريق التقليد والتعصب.  

  الأسلافالتي وصلتها    رفية والمع  العقلية   والتجارب   فأن التقليد مفيد إلى حد ما في نقل القيم الاجتماعية 

ورؤية الشخص لمدرسته فقط كوحيدة الصواب يؤدي إلى الانقسام  لكن الغلو والتعصب  و  للأجيال الجديدة. 

 .بين المسلمين وتفاقم التنافر بينهم

الكتاب الذين غلوا في عيسى    أهل حذرنا الله سبحانه وتعالى من هذا التعصب، وأمرنا أن نتأمل حال  

الْكِتاَبِ لَا تغَْلوُا فِي دِينكُِمْ وَلَا    أهليَا    ﴿فقد أدى ذلك إلى انحرافهم عن الحق. قال الله تعالى:  السلام،عليه  

ِ وَكَلِمَتهُُ ألَْقَاهَا إلَِ  ِ إِلاَّ الْحَقَّ إنَِّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيمََ رَسُولُ اللََّّ ى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَآمِنوُا  تقَوُلوُا عَلَى اللََّّ

ُ إلَِهٌ وَاحِدٌ سُبْحَانهَُ أنَْ يكَُونَ لهَُ وَلَدٌ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ  بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَلَا تقَوُلوُا ثلََاثةٌَ انْتَ  هُوا خَيْرًا لكَُمْ إنَِّمَا اللََّّ

 1وَمَا فيِ الْأرَْضِ وَكَفَى باِللهِ وَكِيلًا﴾ 

كَانَ    لَّقَدْ ﴿عن هذا الوضع، يقول الله تعالى    الله   حيث يعبر الاقتداء والتقليد العمياء.  هناك فرق بين  

َ كَثيِرًا َ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذكََرَ اللََّّ ِ أسُْوَةٌ حَسَنةٌَ لِّمَن كَانَ يرَْجُو اللََّّ الاقتداء بالنبي صلى الله   2﴾لكَُمْ فِي رَسُولِ اللََّّ

 والعقل بخلاف التقليد.   ي عليه وسلم ليس مثل التقليد العمياء له، لأن الاقتداء لا يمكن إلا بالوع

وأنه يولد أيضا التطرف بشتى صوره وأشكاله، يمثل حالات مرضية ونزغات شيطانية، يهوي بها  

  أهل يظهر على أيدي المنتسبين إليه من   فهو ليس من الدين في شيء، ولكنه  أصحابها في أسفل الدركات،

ويعبر عنه بالإفراط    التيارات المنحرفة والمذاهب المتطرفة، ويكون ذلك التطرف إما بمجاوزة الحد بالزيادة

والغلو والتشدد. أو بمجاوزة الحد بالنقصان، وهو ما يعبر عنه بالتفريط والتقصير في شؤون الدين، والتخلي  

 3ديدة. عن القيام بأحكامه الس

                                                                                                                                    
 171سورة النساء، آية رقم:  - 1
 21سورة الأحزاب، آية رقم: - 2
: فايد، محمد عبد الله متولي، دور اهل السنة والجماعة في مواجهة التطرف الفكري، حولية كلية أصول الدين والدعوة الإسلامية بطنطا،  ينظر  - 3

 511، ص http://search.mandumah.com/record/1223331. مسترجع من:561-507، 13ع

http://search.mandumah.com/record/1223331


151 
 

 : صور التعصب

 صور متعددة منها:  والتعصب له 

ورفض الآراء المخالفة له،    أهلندما يتعصب الشخص لرأيه، يميل إلى تج: التعصب للرأي: عأولا

 ا. حتى ولو كانت تحمل حقًا في طياته 

حيث يصبح الشخص متعصبًا لرأيه بحيث لا يعترف    التعصب،أشكال    أولى  يالتعصب للرأي ه  

مقاصد  لا    ، ويتمسك بفهمه بشدة دون أن يكون قادرًا على رؤية مصالح الآخرين  ،بوجود أي رأي آخر غيره

بل يعتبر رأيه    لديهم،لا يفتح نافذة للحوار مع الآخرين أو موازنة آرائه بما   .ظروف العصر  ولا الشرع  

 1.نقاش موضوعي و  كير منطقيهو الأصح والأرجح بدون تف

قد يدعو الآخرين لاتباعه، سواء كان هذا المذهب    ،يعتنق المرء مذهبًا معينًا  للمذهب:: التعصب  ثانيا

   مستندًا إلى الحق أو لا.  

كما في حالة غلاة المقلدين الذين يميلون إلى منح مذاهبهم    المذموم،من التعصب    للمذهب التعصب  

 2.صفة العصمة وأئمتهم صفة القداسة

قد  للشيخ:  التعصب  :  ثالثا العلماء  من  الشيخ  انتقدواعديد  آراء  تجاه  الأشخاص  بعض    ، تعصب 

 .هم لبقية الآراء حتى وإن كانت صحيحة أهلوتج 

ومن التعصب المذموم هو تعصب بعض الأشخاص لشخصية معينة من الأئمة دون الاعتراف  

الصحابة  الشيعة مثل    بالباقين،  الثلاثة وجمهور  الخلفاء  لعلي دون  الذين    ،الذين يتعصب  الخوارج  ومثل 

رجون  البدع والأهواء الذين يعتبرون مذمومين ويخ  أهلهؤلاء هم   .ينتقدون عثمان وعلي رضي الله عنهما 

 3  .رسولهعن شريعة ومنهج الإسلام الذي بعث الله به 

   :أسباب التعصبأما 

وقد تكون هذه الأسباب متعلقة بطبيعة    ودوافع،ظهور التعصب يمكن أن يكون نتيجة لعدة أسباب  

قد تلعب التربية والتعليم دورًا في   . الشخص المتعصب، أو بالبيئة التي يعيش فيها والظروف المحيطة به 

حيث يمكن أن تؤثر العقائد والعلوم التي يتعرض لها الشخص في تشكل نظرته للأمور    التعصب،تشجيع  

                                                                                                                                    
ؤون الدينية  القرضاوي، يوسف عبد الله، الصحوة الإسلامية بين الجحود والتطرف، سلسلة فصلية تصدر عن رئاسة المحاكم الشرعية والشينظر:    - 1

 43م، ص 1982في القطر، الطبعة الثالثة، 
 201م، ص2001مصر، -القرضاوي، الصحوة الإسلامية بين الاختلاف المشروع والتفرق المذموم، دار الشروق، الطبعة الأولى، القاهرةينظر:    - 2
لبنان، تحقيق: حسين محمد مخلوف، الطبعة الأولى، ص    -يروتينظر: ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، الفتاوى الكبرى، دار المعرفة، ب  - 3

103 



152 
 

تكون المصالح الشخصية والاجتماعية أحد أسباب التعصب، حيث    يمكن أن  ذلك،علاوة على   .ومواقفه منها

 .1يمكن للشخص أن يتعصب لمجموعة معينة لتحقيق مصالحها أو للانتماء إلى مجموعة اجتماعية معينة 

من الضروري أن ندرك أن التعصب ينبع من ضيق الأفق الفكري وعدم القدرة على قبول واحترام  

إذ يمكن أن يخلق    ،أن يكون للخوف والجهل دور في تعزيز التعصب   أيضا  يمكن  .المختلفة وجهات نظر  

  .الخوف من المجهول ردود فعل سلبية وتمييز تجاه الآخرين 

 : أسباب دينية: من اهم ودوافع التعصب هو قلة الوازع الديني عند المتعصب.  أولا"

نفسية: ثانيا التي تعبد من    : أسباب  للتعصب، مثل: الهوى،  يمكن ذكر أمور عدة  النفسية  أسباب 

 . النفس، والأنانية، وحب والتعنت، والعناد، والعجب بالنفس، والمصالح الشخصية 

تعني بالجانب التربوي،  إلى مجالات كثيرة  إن الإنسان في حياته يتعرض  : أسباب تربوية:  ثالثا

التعليم   مجالات  القائمون  مثل  يفشل  أخطاء  في  الإنسان  يقع  فقط  والمسجد،  الأسرة  هذه  ومحيط  على 

 المؤسسات في علاجها، مما يولد لديه فكرا متعصبا ضد من يخالفه. 

التعصب  :  رابعا أسباب  أهم  من  علمية:  العلم  أسباب  وقلة  والخطأ  الجهل  هو  العقدي،  المذهبي 

 كذلك الفهم القاصر. واقتطاع النصوص 

من المجتمع    أسباب اجتماعية: إن الإنسان يبدأ بتشكيل فكره وما يعتقده وفق ما يتعرق له:  خامسا

 .  المحيط به من البيئة وتعامل البشر المحيطين به 

تعتبر السياسة سببا من أسباب التعصب، حيث كان يغطي الطموح السياسي  : أسباب سياسية:  سادسا

 2ناقها. الآراء المتعصبة وإجبار الناس على اعتعقائدية في بعض الأحيان لنشر دعاوي  

الافتقار  إلى    هافي جذور   ترجع للتعصب هذه الأسباب وغيرها من الأسباب  لكن يمكن أن نقول إن  

 .  إلى الفهم والافتقار إلى الإنسانية 

 ، منها: يمكن أن تؤدي هذه الأسباب إلى نتائج ضارة جداً في المجتمعات الإسلامية

التقدم فكريا أو حضاريا إلا    : فكري وحضاريدهور  ت  - للبشرية  بتجمع تجاربها  لأنها لا يمكن 

ولا يمكن للإنسان أن يصل إلى الحقيقة إلا من خلال التحول من    المتفق عليها. العقلية مع أسس ومبادئ  

                                                                                                                                    
، التعصب العقدي عند الإسلاميين قديما وحديثا، رسالة ماجستير، جامعة العلوم  السامرائي، علي قادر طه زيدان، وأحمد إدريس الطعان ينظر:    - 1

 http://search.mandumah.com/record/868078م، مسترجع من: 2012الأردن، -ية العالمية، عمانالإسلام
   96-62المرجع السابق، ص  :ينظر - 2



153 
 

في جميع مجالات    العقل والتفكير السليم يسمح للإنسان بالتقدم التقليد إلى التفكير ومن التعصب إلى السماحة.  

 يزيح القيمة العالية التي يملكها الإنسان وهي العقل والتفكير.  الحياة بينما التعصب والتقليد 

والتقليد والتعصب يسلب عن الإنسان حريته. الأشخاص الذين يكتفون بالتقليد يعيشون في عالم قد  

التعصب والإنكار والعنف على المخالفين  حدد سابقا من قبل الآخرين ولا يمكنهم التجاوز عن ذلك ويبدأ  

 إلى التراجع الفكري والعلمي والحضاري.  يؤدي مما يبطل التسامح بين المسلمين. و

أن تكون رائدة أو تحدث تقدما أو لا  المسلم مسؤول بعامرة الأرض وانشائها ولا يمكن لأمة مقلدة 

 يمكنه حتى تطور المدرسة التي تتبعه. 

  صبه وتقليده وغلوه في آراء شيخه ومدرسته يذهب إلى التضليل والتبديعإن المتعصب نتيجة تع -

. وهذه لها آثارها السلبية  . ويميل المتعصب إلى هذه الاتهامات ويطلقها على مخالفيها والعنف لآراء مخالفيه

 على المجتمع الإسلامي. 

وأن هذا    وبترك الإنصافلذلك ذم العلماء على الحكم على المخالفين بالتضليل والتبديع بدون حجة  

مسؤولية أمام الله يوم القيامة، لأنها سبب من أسباب انهيار الوحدة بين المسلمين ويزرع بزور الخلاف  

 بينهم. 

  الرأي مطابقًا التعصب المفرط لأحد الأشخاص أو المذاهب، حيث يعتبر الشخص    ابن القيم   ينتقد 

تفكير أو  تمحيص  دون  ويتبعه  تمامًا  وأقوال    وبغض   للحق  والسنة  الكتاب  مع  توافقها  مدى  عن  النظر 

حتى وإن كان متبوعه    يخالفه، لتفضيل وقبول كل ما يتوافق مع متبوعه ويرفض كل ما    يميل و   . الصحابة 

يعلم أنه    وأن الإنسان يجب أن يكون  والعقاب،هذا النوع من التعصب يؤدي إلى الذم   .حق الليس على  

يجب أن يكون مستعدًا للتعلم والنقاش والاستماع لآراء الآخرين قبل أن يصدر  و   . عن آرائه وأفعاله  مسؤول 

  .1يفتقد الشخص المرونة والاعتدال في التعامل مع الآراء الأخرى إلا  و .حكمه

 

بلا شك إلى التناحر والفرقة والبغض    يؤديوهذا    إن من نتائج التعصب وقوع الفتنة بين المسلمين.  -

وتسببت    ،حدثت فتن عظيمة بين المسلمين نتيجة التعصب المقيت   ،تاريخ المسلمينفي    حيث   بين المسلمين.

وفتنة الباطنية    القرآن،كما حدثت فتنة خلق   . في سفك الدماء، من بينها مقتل سيدنا الحسين رضي الله عنه 

وتعود كل هذه  .  المسلمين تتجدد وتؤثر فيهم تأثير النار على الحطب   ولا يزال بعض الفتن بين   ،والقرامطة

                                                                                                                                    
 ( 232ص  2ينظر: ابن القيم الجوزي، إعلام الموقعين، )ج - 1



154 
 

وقد قام المؤرخون بتوثيق هذه الأحداث المأساوية في كتب التاريخ التي تد مي    ، الفتن إلى التعصب المذموم

 1. ب ولها القل

ومن  ي الضارة،  وتداعياته  أسبابه  خلال  من  الإسلامي  المجتمع  على  التعصب  خطورة  تبين 

 الضروري أن يحاول علماء المسلمين توعية المجتمع الإسلامي ومعالجة هذا الأمر المرضي. 

 :علاج التعصب

لُ مِنَ   يتعالج التعصب أولا بالإخلاص والتوجه إلى الله وإلى كتابه عز وجل، يقول الله تعالى ﴿وَننُزَِّ

لْمُؤْمِنيِنَ ۙ وَلَا يزَِيدُ الظَّالِمِينَ إلِاَّ خَسَارًا﴾ الْقرُْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ    والتعصب مرض قلبي يعالجه القرآن.  2لِّ

 .تعصب الوأن يبتعد عن فكر    ، على المسلم أن يراعي الإخلاص ورضا الله في جميع شؤون حياته

 .الإخلاص التعصب للرأي يكون نتيجة للهوى واتباع النفس، وهذا يتعارض مع لأن 

أن يكون طلب العلم لرضا الله تعالى، ويجب أن ينتبه المسلمون إلى أن رسول الله صلى الله    ويجب 

قال صلى الله عليه وسلم:" من طلب العلم ليجاري به  حيث  عليه وسلم نهى عن طلب العلم لغير وجه الله  

 3 النار." العلماء أو ليماري به السفهاء أو يصرف به وجوه الناس إليه أدخله الله

وقيل لحمدون رحمه الله: ما بال كلام السلف أنفع من كلامنا، قال " لأنهم تكلموا لعز الإسلام ونجاة  

 4مان، ونحن نتكلم لعز النفوس، وطلب الدنيا ورضا الخلق."  حوالنفوس ورضا الر

والحرية    والتفاهم،  والرحمة،، مثل المعرفة والتسامح  أخرى  علاجات ال التعصب له العديد من    إن

ويمكن والعقل الفكرية،   والمحبة/التسامح   .  المعرفة/العقل  عنواني  تحت  العلاجات  هذه  نبت  تلا     .تجميع 

لن   ،لذلك .يوسع المحبة عالم الإنسان عكس التعصب على  .نمو الكراهية والحقد تبل   التعصب،مع  محبةال

أولئك الذين   .ومن بين أسباب المحبة الأخرى هي التماثل والشبه .يحدث المحبة إلا بعد وجود المعرفة

 .  بعضهم البعض   ايحبو  عليهم أن  مشتركة أصول يمتلكون 

، يقول الله عز  كفي لتحرير الإنسان من بلاء التقليد والتعصب ت  يات ه الآنعتقد أن هذ   ،في النهايةو

 وجل: 

ئكَِ هُمْ أوُلوُ الْألَْ  ﴿الَّذِينَ  ُ ۖ وَأوُلَٰ ئكَِ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللََّّ  5باَبِ﴾يسَْتمَِعوُنَ الْقَوْلَ فَيتََّبعِوُنَ أحَْسَنهَُ ۚ أوُلَٰ

                                                                                                                                    
 165-164، ص ميين قديما وحديثا السامرائي، علي قادر طه زيدان، وأحمد إدريس الطعان، التعصب العقدي عند الإسلاينظر:  - 1
 82سورة الإسراء، آية رقم: - 2
 93ص   1، ج254ابن ماجه، سنن ابن ماجه، كتاب الإيمان وفضائل الصحابة والعلم، باب الانتفاع بالعلم والعمل به، رقم الحديث:  - 3
الناشر: دار    : مصطفى عبد القادر عطاالصوفية، المحقق ، طبقات  بن الحسين بن محمد بن موسى بن خالد بن سالم النيسابوري   محمدالسلمي،  - 4

 166ص،  م١٩٩٨هـ ١٤١٩الطبعة: الأولى،  بيروت –الكتب العلمية  
 18سورة الزمر، آية رقم:  - 5



155 
 

بيِنًا﴾  لِّعِبَادِي يَقوُلوُا الَّتِي هِيَ أحَْسَنُ ۚ إِنَّ الشَّيْطَانَ ينَزَغُ بيَْنهَُمْ ۚ إِنَّ الشَّيْطَانَ  وَقلُ ﴿ ا مُّ نسَانِ عَدُوا كَانَ لِلْإِ
1 

ئكَِ كَانَ عَنْهُ مَسْئوُلاً  وَلاَ ﴿  2﴾ تقَْفُ مَا ليَْسَ لكََ بِهِ عِلْمٌ ۚ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبصََرَ وَالْفؤَُادَ كُلُّ أوُلَٰ

 3﴾ افظِِينَ إلَِىٰ أبَِيكُمْ فَقوُلوُا يَا أبََانَا إِنَّ ابْنكََ سَرَقَ وَمَا شَهِدْناَ إِلاَّ بمَِا عَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَ  ارْجِعوُا﴿

هَاتوُا برُْهَانكَُمْ إِن كُنتمُْ صَادِقِينَ﴾  قلُْ ﴿
4 

المجتمعات   وازدهار  بتقدم  تضر  الضارة  بنتائجه  التعصب  التقدم  إن  تحقيق  وتعوق  الإسلامية، 

من المهم التشجيع على العلم والمعرفة والتسامح والتفاهم لمواجهة هذه الظاهرة  ، لذلك والابتكار والتعايش

مطالبون بالانتباه إلى النقاط التالية    المسلمون  نحن  وأخيرا  مجتمع يحكمه الأخوة والسماح. والسعي نحو  

 هذه المجتمع:  شاء لإن

هذه الجملة تشير  .  بأن ما عليه من الاعتقاد هو المعيار الذي يحقق الانتماء الصائب   التفكر أولا:  

إلى خطأ في التفكير الذي يحدث عندما يعتبر الشخص أن مجرد اعتقاده الشخصي هو المعيار الصحيح  

يجب على    الشخص يفترض أن اعتقاداته هي المعيار الذي   ، بمعنى آخر .والوحيد لتحديد الانتماء الصائب 

 .الآخرين اتباعه أو الالتزام به

أن هناك وجهات نظر واعتقادات مختلفة لدى الأفراد  وهي  الحقيقة    اهليتجهذا النوع من التفكير    إن

لا يمكن لشخص واحد أو مجموعة محدودة أن تكون السلطة النهائية لتحديد ما هو   . المدارس الإسلاميةو

يجب علينا الاعتماد على معايير موضوعية ومنهجية لتحديد    ،بدلاً من ذلك .مطلقصحيح أو صائب بشكل  

 .الحقائق وتقييم الانتماء الصائب 

العنصرية إلى  يؤدي  أن  يمكن  التفكير  من  النوع  هذا  للتنوع    ،والتعصب   ،فإن  الاحترام  وعدم 

 . ظر المختلفة ينبغي علينا أن نكون مفتوحين لاحترام وفهم وقبول وجهات الن لعلمية. والتعددية ا

السنة والجماعة في الماضي والحاضر، وأصبحوا قدوة حسنة للمسلمين    أهلهذا ما أثنوا عليه أئمة  

 . عن نطاق الحق  لهم في هذا الصدد، حيث لم ينجرفوا إلى التعصب في آرائهم، ولم يخرجوا المخالفين

" أهذا هو الحق الذي لا شك فيه؟ فيجيب: لا  عما يستنبطه من الفقه  يسأللقد كان الإمام أبو حنيفة  

   5لعله الباطل الذي لا شك فيه." أدري 

                                                                                                                                    
 53رقم: سورة الإسراء، آية - 1
 36سورة الإسراء، آية رقم:   - 2
 81سورة يوسف، آية رقم:- 3
 111سورة البقرة، أية رقم:  - 4
  الأربعة، تقديم: الشيخ محمد أبو زهرة، دار القادري للطباعة   بن محمد تيمور، نظرة تاريخية في حدوث المذاهب الفقهيةأحمد بن إسماعيل    - 5

 28م، ص 1990لبنان، الطبعة الأولى،  -والنشر، بيروت



156 
 

إدريس رحمه  :" اختصرت هذا الكتاب من علم محمد بن  في أول مختصره   المزنيالإمام  ويقول  

وتقليد غيره؛ لينظر فيه لدينه،  مع إعلامي له بنهيه عن تقليده  ومن معنى قوله؛ لأقربه من أراده  الله تعالى 

 1ويحتاط لنفسه." 

يقول يوسف    في التعامل مع الآراء أو المدارس المخالفة.   سبيلاإن العنف والكراهية ليس   :ثانيا

قد يؤدي إلى تصاعد    ة الأفكار واستخدام القوة وحدها في مواجه  ، لا تقاوم إلا بالأفكار  ر الأفكا":  القرضاوي

مؤيديها   وسعها وت  والتوضيح  لذلك، .لدى  بالإقناع  معها  التعامل  هو  وتفنيد    ، الواجب  الحجج  وتقديم 

 2" .الشبهات 

يجمعهم  وأتباع المدارس السنية    خاصة إذا كان المخالف يخالفنا في الفروع ويتفق معنا في الأصول. 

 ثم بعد ذلك يقتضي المسامحة للبعض في الفروع.   ،القواسم المشتركة كثيرة المستنبطة من الأصول القطعية

حكم  في    هو خلافبل    والسنة، في حكم قطعي ثبت بالقرآن    يس خلافافي الفروع ل   خلافلأن ال

" نجتمع على ما اتفقنا عليه، ويعذر بعضنا    الغزالي:يقول الشيخ محمد    مفتوح لإعمال العقل والاجتهاد،

 3بعضا فيما اختلفنا فيه." 

وا  ينظر  قلُِ ﴿الله تعالى    العقل، قال واحترام    ،والشريعة الإسلامية دعت إلى تفكر وتدبر وإعمال العقل 

أفلَمَْ يسَِيرُوا فِي الْأرَْضِ  : ﴿وقال  4قَوْمٍ لَا يؤُْمِنوُنَ﴾ مَاذاَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ وَمَا تغُْنِي الْآيَاتُ وَالنُّذرُُ عَنْ  

تعَْمَى   فَإنَِّهَا لَا  يسَْمَعوُنَ بهَِا  أوَْ آذاَنٌ  بهَِا  يعَْقِلوُنَ  لهَُمْ قلُوُبٌ  الَّتيِ فِي    الْأبَْصَارُ،فَتكَُونَ  الْقلُوُبُ  وَلكَِنْ تعَْمَى 

دُورِ﴾  5الصُّ

  ﴿وَالْمُؤْمِنوُنَ يقول الله تعالى :  يمثلون الحقلأنهم    فقط موالاة المؤمنينواجب على كل مؤمن  ثالثا:

 6بعَْضٍ﴾وَالْمُؤْمِناَتُ بعَْضُهُمْ أوَْلِيَاءُ  

، ينبغي للمسلمين أن  أمر منهي عنه في الإسلام  التفرق عن جماعة المسلمين وعدم الاعتصام بهم 

هذا الأصل أحد     .الاختلافات الفرعية المذهبية بينهم يجتمعوا ويتماسكوا كجماعة واحدة، بغض النظر عن  

 .أسس الوحدة الإسلامية والتضامن بين المسلمين

                                                                                                                                    
 93م، ص1990لبنان، -اعيل بن يحيى بن إسماعيل، مختصر المزني، دار المعرفة، بيروتأبو إبراهيم المزني، إسم- 1
 21م، ص2010مصر، الطبعة الخامسة،  -يوسف القرضاوي، ظاهرة الغلو في التكفير، مكتبة وهبة، القاهرةينظر:  - 2
 124م، ص 2006السادسة، الشيخ محمد الغزالي، هموم داعية، دار النشر: النهضة مصر، الطبعة - 3
 101سورة يونس، آية رقم: - 4
 46سورة الحج، آية رقم:- 5
 71سورة التوبة، آية رقم:  - 6



157 
 

المسائل    قد مع ذلك؛   النظر وآراء خلافية في  للمسلم أن    .الفرعية يحدث تصادم وجهات  بد  ولا 

 يفضل حفظ الأصل ولا يضحيها حساب الفرع. 

أن يتم التعامل مع هذه التنازعات والاختلافات بروح من الاحترام والتسامح، وعدم التعصب    ويجب 

المسلمين  بين  والتلاحم  الوحدة  للفروع على حساب  العميق  الانحياز  أو  المسلمون على    يشجع . المذهبي 

لمصلحة العامة  التفاهم والتواصل والبحث عن نقاط التوافق بينهم، وتجاوز الاختلافات الفرعية من أجل ا

 . وتعزيز قيم الإسلام العالمية مثل العدل والإحسان والمساواة

 :فقال تعالىف،  ونهاهم عن الانقسام والاختلا  ، وقد أمر الله تعالى المؤمنين بالاجتماع والتعاون

تمَُوتنَُّ   ﴿ وَلَا  تقَُاتِهِ  َ حَقَّ  اتَّقوُا اللََّّ آمَنوُا  الَّذِينَ  أيَُّهَا  مُسْلِمُونَ يَا  وَأنَْتمُْ  وَلَا   * إِلاَّ  جَمِيعاً   ِ بحَِبْلِ اللََّّ وَاعْتصَِمُوا 

ِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتمُْ أعَْدَاءً فَألََّفَ بيَْنَ قلُوُبكُِمْ فَأصَْبحَْتمُْ بنِعِْ  قوُا وَاذْكُرُوا نعِْمَتَ اللََّّ مَتِهِ إخِْوَانًا وَكُنْتمُْ عَلىَ شَفَا  تفَرََّ

ُ لكَُمْ آيَاتِهِ لعَلََّكُمْ تهَْتدَُونَ حُفْرَةٍ مِ   2 1﴾  نَ النَّارِ فَأنَْقَذكَُمْ مِنْهَا كَذلَِكَ يبَُينُِّ اللََّّ

ولا بد أن يكون نقاشات المسلم  التنافر والبغض،    اوالتفاهم هما ركن من أركان الدين ويقابلهم السماحة  

 . ساس وتعامله مع الآخرين مبنيا على هذا الأوحواره 

، قال الله تعالى  أمر الله المسلمين بأن يكونوا لطيفين في الكلاموار وفتح قنوات التواصل:  الح:  رابعا

عَنْهُ ﴿ فَاعْفُ  حَوْلِكَ ۖ  مِنْ  الْقلَْبِ لَانفضَُّوا  وَلَوْ كُنتَ فظَاا غَلِيظَ  لهَُمْ ۖ  لِنتَ   ِ نَ اللََّّ مِّ لهَُمْ  فَبمَِا رَحْمَةٍ  مْ وَاسْتغَْفِرْ 

لِينَ﴾  َ يحُِبُّ الْمُتوََكِّ ِ ۚ أِنَّ اللََّّ  3وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأمَْرِ ۖ فَإذِاَ عَزَمْتَ فَتوََكَّلْ عَلىَ اللََّّ

وَقلُ لِّعِبَادِي يَقوُلوُا الَّتِي هِيَ  ، قال تعالى ﴿بعناية  عند المحادثة مع الآخرين م  كلماتهوأن يختاروا   

بيِنًا﴾ أحَْسَنُ ۚ إِنَّ الشَّيْطَانَ ينَ ا مُّ نسَانِ عَدُوا زَغُ بيَْنهَُمْ ۚ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلْإِ
4 

فتح قنوات الاتصال باستمرار في المجتمع يعتبر أمرًا هامًا لحكم السلام والسكينة. التواصل الجيد  

 والآراء المخالفة.   يساعد الناس على فهم بعضهم البعض والعيش بتناغم مع التنوع

تمكن فتح قنوات الاتصال الشخصي من الناس من مشاركة مشاكلهم، والتعبير عن آرائهم ومناقشة  

ف  . وهذا يتيح للناس فهم بعضهم البعض أكثر وتطوير العلاقات وتشجيع التعاطفيما بينهم  مختلف المواضيع

 .والوصول إلى الحق

                                                                                                                                    
 103-102سورة آل عمران، آية رقم: - 1
 251ص 22ابن تيمية، مجموع الفتاوى، جينظر:  - 2
 159سورة آل عمران، آية رقم: - 3
 53سورة الإسراء، آية رقم: - 4



158 
 

. عندما  بين المدارس الإسلامية  الخاطئ والصراعات التواصل الجيد يساهم أيضًا في منع الفهم  

يكون لدينا قنوات اتصال مفتوحة، فإننا نمنع الأخطاء في التفاهم ونقلب دون حدوث نزاعات وتوترات غير  

 .ضرورية

بالتالي، فإن وجود قنوات اتصال مفتوحة ومستمرة يعزز الحوار والتفاهم بين الأفراد ويساهم في  

 وازدهارًا.  مًابناء مجتمع أكثر سلا

السنة والجماعة لها منهجية    أهل إذا أردنا ان نلخص الموضوع ممكن نوجز بكلمات قليلة وهي: إن  

السلفية والأشعرية    المجتمعات   في التعامل مع القضايا العقدية ولها أصول قطعية لا يمكن التنازل عنها. 

 السنة والجماعة وجمهور المسلمين.   هل والماتريدية هم المجتمعون على هذه الأصول فبالتالي هم الممثلون لأ

وبما أن معظم المجتمعات الإسلامية تتألف من هذه المدارس الثلاث، فإن إنشاء مجتمع مبني على  

يقة لتحقيق ذلك هي من خلال التضامن بين هذه  الحب والحوار والتسامح يعتبر أمرًا بالغ الأهمية. الطر 

 المدارس والتسامح المتبادل وتجاوز التعصب الناشئ عن الجهل وسوء التفاهم. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



159 
 

 والتوصيات   الخاتمة

، سيدنا محمد وعلى  ، والصلاة والسلام على خير من بعث رحمة للعالمينرب العالمينالحمد لله  

 : تاليةالنتائج الإتمام هذه الرسالة توصلت إلى بعد  ، آله وأصحابه أجمعين

1  )" النبوية والالتزام    أهل تسمية  السنة  باتباع  تأمر  التي  النصوص  إلى  والجماعة" يرجع أصلها  السنة 

وظهرت هذه التسمية للتوجه الذي يلتزم بالجماعة ويعمل بالسنة عندما حدث التفرق وظهرت   .بالجماعة

 خاصا لعامة المسلمين. وأصبح علما  .الإسلاميةالفرق والبدع في الأمة 

من    أهل مذهب    (2 يتكون  والجماعة  معتقدات  ثلاث السنة  إلى  تستند  القطعية  ها مدارس  وهذه  الأساسية   .

 هي: السلفية، والأشعرية، والماتريدية.  المدارس

،  أهلامسألة يحرم الخلاف فيها مع استقرار الشرع، ويكون معتقد خلافها ج الأصول العقدية هي كل  (  3

 .  ا ، ويجوز الاجتهاد فيهةظني ا دليلهبل   ،القطعيةل العقيدة وأص هي مسائل لا تمس  وأما فروع العقيدة 

الإلهيات والنبوات والسمعيات  بين أصحاب المدارس الثلاث من  الخلاف    ا المسائل العقدية التي وقع فيه  (4

الاختلاف  لذلك  فروع المسائل.  ولم يكن في أصل من أصول الدين المتفق عليها.  طبيعتها أنها كانت من  

الهوى والشهوة وإنما كان    يد عدة آراء ويسوغ الاجتهاد فيها. وأنه لم يكن ول   وقع في المسائل التي تحمل 

 ولا يقتضي تكفيرا أو تفسيقا أو تبديعا.  لمثلها الخاطئ.  ر عن أسباب يعذ 

اتفقوا    (5 التي  العقدية  الدين.  والمسائل  في  والثابتات  الأساسيات  من  تعتبر  عامة  عليها  قواعد  وهي 

يخرج  والمنكر لأصل من هذه الأصول    ، وهي تحتوي مسائل فرعية كثيرة.والنصوص الواردة فيها قطعية

 من الإسلام.  

السنة والجماعة هي هذه المدارس الثلاث. وأقوال العلماء    أهلؤكد على أن  هناك أدلة عقلية وعلمية ت   (6

 المنصفين في ذلك كثيرة أيضا.  

العلماء  (7 وأقوال  الأدلة  بعض من    ،بعد هذه  باسم  ذهاب  التعصب  إلى  المدارس  السنة    أهلأتباع هذه 

ت  وخطيرة  سلبية  ظاهرة  هو  الإسلامي. والجماعة  والمجتمع  الفرد  على  على    ؤثر  القدرة  يقيد  التعصب 

 بين المسلمين.   التفاهم والتسامح التواصل والتفاعل مع الآخرين ويهدم فرص 

 ֍֍֍֍ 

 التوصيات:

المسلمين، ويجب بذل الجهود  ينبغي على العالم الإسلامي أن ينظم مؤتمرات وندوات توعوية لتوجيه      -

 لتعزيز الأخوة لدى المسلمين، وإظهار أضرار التعصب على المسلمين. 



160 
 

كما ينبغي كشف الأفراد والجماعات والقنوات والجمعيات وغيرها من المنظمات التي تروّج التعصب بين  -

 .المسلمين من الانجرار إليها ويجب تحذير  ،المسلمين

متاحة للجميع مثل    هي  والتييجب ألا تبُث المسائل الخلافية بين المذاهب الإسلامية عبر وسائل الإعلام    -

 .التواصل الاجتماعي  ووسائل التلفزيون والراديو  

،  زيارة بعضهم البعض، والاحتفاظ بقنوات الاتصال مفتوحةيجب على العلماء المشهورين بين المسلمين    -

 المسائل الخلافية في جدولهم. وعدم إدراج هذه 

 ֍֍֍֍ 

 

 

 

 

 

 المراجع والمصادر:

 القرآن الكريم.  .1

   م،2005الطبعة الأولى،    ، الناشر: دار الكتب العلمية،اعد المنهج السلفيقو  أ.د مصطفى حلمي، .2

 ، بحث منشور على موقع دار المنظومة السنة والجماعة أهل، شعيب زيدان م أ.د. إبراهي  .3

الناشر: المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة التاسعة  ،  شرح العقيدة الطحاوية،  بن أبي العز الحنفيا .4

 م   ١٩٨٨ - هـ   ١٤٠٨

الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني    الأثير، مجد   ابن  .5

  ، محمود محمد الطناحي-تحقيق: طاهر أحمد الزاوي  ،الحديث والأثرالنهاية في غريب    ،الجزري

 م   1979، لبنان-المكتبة العلمية، بيروت 

الوابل الصيب    بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية  محمد  الجوزية،  ابن القيم  .6

 م 1999، 3إبراهيم، دار الحديث، القاهرة، ط، تحقيق: سيد من الكلم الطيب

الصواعق المرسلة على    ،أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية  ابن القيم، .7

  ،الأولىالطبعة:    ،بيروت حزم  دار ابن    ،رمضان: حسين بن عكاشة بن  تحقيق  ، والمعطلةالجهمية  

2020 

 



161 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

162 
 
 

 ،مدارج السالكين  ، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية  ابن القيم، .8

  الطبعة: الثالثة،  ،بيروت   – الناشر: دار الكتاب العربي    ،المحقق: محمد المعتصم بالله البغدادي

 م1996

اعلام الموقعين عن   ، بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية محمد  القيم،ابن  .9

الطبعة:    ،بيروت   - الناشر: دار الكتب العلمية    ،إبراهيمتحقيق: محمد عبد السلام  ،  رب العالمين

   م1991، الأولى

الثانية،  الطبعة    ،بيروت   المعرفة:دار    ،الفهرست  ،ابن النديم، أبو الفرج محمد بن إسحق .10

   هـ1398م 1978

المكتبة   :لناشرا  ،المسايرةالمسامرة بشرح    ،  الكمال بن أبي شريف بن الهمام  ابن الهمام، .11

 م 2016 ،الأزهرية للتراث 

، ، العواصم والقواصم في الذب عن سنة أبي القاسمابن الوزبر، محمد بن إبراهيم بن علي .12

 م 1994، 3تحقيق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ط

تحقيق: د.    ،كتاب الاستقامةالحليم الحراني الحنبلي،  ابن تيمية، أبو العباس أحمد بن عبد   .13

 م  1983الطبعة الأولى، محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود، المدينة المنورة، 

لبنان،    -يروت ، دار المعرفة، بالفتاوى الكبرىابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية،   .14

 103تحقيق: حسين محمد مخلوف، الطبعة الأولى، ص 

المكتبة   :الناشر  الصفدية،  الرسالة  ،أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية ،تيمية  ابن .15

 م   2007الطبعة الأولى،  ، العصرية للطباعة والنشر

، تحقيق: محمد زهير  العبوديةأحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحراني،    ابن تيمية، .16

 م2005،  7الطبعة لبنان، -الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت 

الناشر:    ، الألبانيالمحقق: محمد ناصر الدين  ،  كتاب الإيمانالحليم،  ابن تيمية، أحمد بن عبد   .17

   م 1996مسة، الطبعة الخا ،الأردنالمكتب الإسلامي، عمان، 

تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي    ، ابن تيمية .18

الناشر:    المحقق: أبو محمد أشرف بن عبد المقصود ،  العقيدة الواسطية،  القاسم بن محمد الحراني

   م١٩٩٩هـ /  ١٤٢٠الطبعة: الثانية   الرياض  – أضواء السلف 

الحليم بن عبد السلام بن عبد الله  ي تق  تيمية،ابن   .19 العباس أحمد بن عبد  أبو  درء    ، الدين 

: جامعة الإمام محمد بن سعود  الناشر   سالمتحقيق: الدكتور محمد رشاد    ،تعارض العقل والنقل

 م   ١٩٩١  -هـ   ١٤١١الطبعة: الثانية،   ،الإسلامية، المملكة العربية السعودية

الانتصار   ، الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله ي تق  ،تيمية ابن  .20

  - هـ    ١٤٤٠الطبعة: الثالثة،   ،دار ابن حزم بيروت   ،المنطق«الأثر المطبوع باسم »نقض    هللأ

 م   ٢٠١٩

تلبيس    بيانالحراني،    تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام  ابن تيمية،  .21

    ـه١٤٢٦الطبعة: الأولى،   ،الناشر: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف ، الجهمية

https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D8%A7%D9%84%D9%83%D9%85%D8%A7%D9%84%20%D8%A8%D9%86%20%D8%A3%D8%A8%D9%8A%20%D8%B4%D8%B1%D9%8A%D9%81%20%D8%A8%D9%86%20%D8%A7%D9%84%D9%87%D9%85%D8%A7%D9%85
https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF%20%D8%A8%D9%86%20%D8%B9%D8%A8%D8%AF%20%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%84%D9%8A%D9%85%20%D8%A8%D9%86%20%D8%B9%D8%A8%D8%AF%20%D8%A7%D9%84%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85%20%D8%A7%D8%A8%D9%86%20%D8%AA%D9%8A%D9%85%D9%8A%D8%A9


 
 

163 
 
 

المحقق:  ،  النبوات  ،تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام  ابن تيمية، .22

الطويان بن صالح  العزيز  السعودية،  عبد  العربية  المملكة  الرياض،  السلف،  أضواء  ،  الناشر: 

 م   2000، الطبعة: الأولى

الحليم بن عبد السلا  ابن تيمية، .23 العباس أحمد بن عبد  أبو  الدين  اقتضاء الصراط    ،متقي 

 م 1999، الطبعة: السابعة، عالم الكتب، بيروت، لبناندار   ،المستقيم

المحقق:  ،  التدمرية  ،تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام  ابن تيمية، .24

 م 2000 ،السادسةالطبعة: ، الريا -الناشر: مكتبة العبيكان ،  د. محمد بن عودة السعوي

بن عبد    د ، المحقق د. حمالفتوى الحموية الكبرى  ،تيميةالدين أحمد بن    تقيتيمية،  ابن   .25

 م  2004،  2المحسن التويجري، الناشر دار الصميي، رياض، ط

الحليم،    ابن  .26 بن عبد  أحمد  الدين  تقي  السنةتيمية،  تحقيق محمد رشاد، منهاج  الناشر:    ، 

 م 1986الطبعة الأولى،  ، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

: وزارة  الناشر،  التلبيس  بيانالله،  ابن تيمية؛ أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن عبد   .27

،  مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف  - الشؤون الإسلامية والدعوة والإرشاد السعودية  

   1426هـ،سنة النشر: 

العسقلاني،   .28 حجر  العسقلانيابن  حجر  بن  علي  بن  صحيح    ، أحمد  بشرح  الباري  فتح 

رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه: محمد فؤاد عبد  هـ،  ١٣٧٩بيروت،   -الناشر: دار المعرفة  ،البخاري

   قام بإخراجه وصححه وأشرف على طبعه: محب الدين الخطيب  الباقي

أبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة بن المغيرة بن صالح بن بكر السلمي    ابن خزيمة، .29

التوحيد  ،النيسابوري إبراهيم الشهوان  ، كتاب  العزيز بن  الرشد    ،المحقق: عبد    - الناشر: مكتبة 

 م 1994الطبعة الخامسة،  ، الرياض  – السعودية 

تحقيق: عبد الله محمد    ، ابن خلدون  ة مقدم   ،محمد ابن خلدون؛ عبد الرحمن بن محمد بن   .30

 م 2004، الطبعة الأولى، الناشر: دار يعرب  درويش،

جامع    ،زين الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين البغدادي  رجب الحنبلي،ابن   .31

  بيروت،   - لناشر: مؤسسة الرسالة    ،إبراهيم باجس  - المحقق: شعيب الأرناؤوط  ،  العلوم والحكم

 م   ١٩٩٧ -هـ    ١٤١٧الطبعة: السابعة،  

البر،   .32 عبد  عبد  ابن  بن  يوسف  عمر  النمري  أبو  عاصم  بن  البر  عبد  بن  محمد  بن  الله 

محمد    العلوي،تحقيق: مصطفى بن أحمد  ،  ، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيدالقرطبي

 المغرب  –الناشر: وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية ، عبد الكبير البكري

الناشر: دار    ،شرح العقيدة السفارينية  ،محمد بن صالح بن محمد العثيمين  ابن عثيمين، .33

 ـه  ١٤٢٦الطبعة: الأولى،   الوطن للنشر، الرياض 

عذبة .34 عذبة،  ابن  ابي  بن  البهية،  حسن  والماتريديةفيم  الروضة  الأشاعرة  بين    ، ا 

   م  1996عة الأولى، ، الطبمؤسسة الرسالة ناشرون :الناشر



 
 

164 
 
 

كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي    تبيين   الدمشقي، علي بن الحسن    عساكر، ابن    .35

 هـ1404 ، 3ط العربي،دار الكتاب  بيروت:  ،الأشعريالحسن 

، تحقيق: عبد السلام محمد معجم مقاييس اللغةابن فارس، أحمد بن فارس بن زكريا،   .36

 م   1979لبنان، - ، دار الفكر، بيروت هارون

الحسن،   .37 بن  فورك، محمد  الأشعريابن  الحسن  أبي  الشيخ  عبد  مقالات  أحمد  تحقيق:   ،

 م  2005، الطبعة الأولىالرحيم السايح، مكتبة الثقافة الدينية، قاهرة، 

المكتب  الحديثتأويل مختلف  ابن قتيبة، عبد الله بن مسلم،   .38 الدين،  ، تحقيق محمد محي 

   هـ 1409 ، 1الإسلامي، ط

  ، أبو محمد موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة الجماعيليابن قدامة المقدسي،   .39

 ١٤٠٦الطبعة: الأولى،    الكويت   –الناشر: الدار السلفية    لمحقق: بدر بن عبد الله البدرا،  التأويلذم  

  بن قيم الجوزية؛ محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد الزرعي الدمشقي، أبو عبد الله، ا .40

،  غازيمحمد جميل أحمد    - لمدني  : علي السيد صبح االمحقق   الأفراح حادي الأرواح إلى بلاد  

 المدني، القاهرة  مطبعة 

شفاء العليل في مسائل    ، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية  ،ابن قيم .41

والحكمة   والقدر  بلَفقيه  ،والتعليلالقضاء  سالم  بن  زاهر  العلم    ،تحقيق:  عطاءات  دار  الناشر: 

 م  2019 الطبعة: الثانية، ، دار ابن حزم )بيروت( - )الرياض( 

،  تفسير القرآن العظيم  ،أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي البصري ثم الدمشقيكثير،  ابن   .42

  – الناشر: دار الكتب العلمية، منشورات محمد علي بيضون    ،محمد حسين شمس الدين  تحقيق: 

 ه ـ ١٤١٩  - الطبعة: الأولى ، بيروت 

،  والماتريديةمسائل الاختلاف بين الأشاعرة  شمس الدين أحمد بن سليمان،  ابن كمال باشا،   .43

 م2009، 1أردن، ط-، دار الفتح، عمانتحقيق: سعيد فودة

 ،  لسان العرب ، ابن منظور  .44

نجيم .45 ا ،ابن  باعي  الرُّ أحمد  بن  محمد  بن  يوسف  بن  أحمد  بن  تحقيق:  ،  لصنعانيالحسن 

 ه ـ 1427، 1طالعمران، دار العلم الفوائد،  علىخ  يمجموعة بإشراف الش 

إسم .46 المزني،  إبراهيم  إسماعيل،  أبو  بن  يحيى  بن  المزنياعيل  المعرفة، مختصر  دار   ،

 م 1990لبنان، -بيروت 

البقاء  .47 الكليات،  الحنفي  أبو  درويش    ،كتاب  عدنان  المصري  -المحقق:  الناشر:  ،  محمد 

 بيروت  – مؤسسة الرسالة 

علي بن إسماعيل بن إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد الله بن    ، الأشعري  الحسن  أبو .48

الناشر: عمادة البحث العلمي    ،المحقق: عبد الله شاكر محمد الجنيدي  ،الثغر   أهلإلى    رسالة  ،موسى

السعودية  العربية  المملكة  المنورة،  المدينة  الإسلامية،   بالجامعة 

   هـ١٤١٣الطبعة: 

   م2012، سوريا ، دمشق4دار ابن كثير، ط ،رجال الفكر والدعوةالندوي،  أبو الحسن  .49

https://app.alreq.com/ar/authors/author/404b9aa0-d668-4ebf-f82f-08d7902f2e12
https://app.alreq.com/ar/authors/author/404b9aa0-d668-4ebf-f82f-08d7902f2e12
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D8%A8%D9%86_%D9%85%D9%86%D8%B8%D9%88%D8%B1


 
 

165 
 
 

غاية المرام في  ،  الثعلبي الآمديأبو الحسن سيد الدين علي بن أبي علي بن محمد بن سالم   .50

  - ؤون الإسلامية، مصر تحقيق: حسن محمود عبد اللطيف، الناشر: المجلس الأعلى للش  علم الكلام،

 قاهرة 

المحقق:    ،معجم مقاييس اللغةأحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي،    ،أبو الحسين .51

   م.١٩٧٩ - هـ ١٣٩٩عام النشر:  الناشر: دار الفكر ، عبد السلام محمد هارون

العباس  .52 المالكي  ،أبو  بالصاوي  الشهير  الخلوتي،  محمد  بن  لأقرب    ، أحمد  السالك  بلغة 

 المعارف لناشر: دار  ،المسالك المعروف بحاشية الصاوي على الشرح الصغير

لوامع الأبرار البهية وسواطع    ،العون شمس الدين محمد بن أحمد بن سالم السفاريني   أبو  .53

،  2طدمشق   –مؤسسة الخافقين   ، الأسرار الأثرية لشرح الدرة المضية في عقد الفرقة المرضية

 م1982

الدمشقي .54 ثم  البصري  القرشي  كثير  بن  بن عمر  إسماعيل  الفداء  الفتن  ،  أبو  النهاية في 

 لبنان، الطبعة  -بيروت ، دار الجيل، ، التحقيق: محمد أحمد عبد العزيزوالملاحم

،  القرآن العظيم  تفسير ،  الدمشقيأبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم   .55

  – الناشر: دار الكتب العلمية، منشورات محمد علي بيضون    لمحقق: محمد حسين شمس الدين

 ه ـ ١٤١٩  -الطبعة: الأولى   بيروت 

   تفسري القرآن العظيم ،يراعيل بن عمر بن كث مأبو الفداء إس .56

التلخيص الحبير في    العسقلاني،أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر   .57

الكبير الرافعي  أحاديث  العلمية   ، تخريج  الكتب  دار  الأولى    الناشر:  الطبعة  هـ.  ١٤١٩الطبعة: 

 م ١٩٨٩

، الناشر:  ، تهذيب التهذيبأبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني .58

   هـ 1327 مطبعة دائرة المعارف النظامية، الهند، الطبعة الأولى

شرح أصول اعتقاد  ،  هبة الله بن الحسن بن منصور الطبري الرازي اللالكائي  ، أبو القاسم .59

  السعودية   –الناشر: دار طيبة    تحقيق: أحمد بن سعد بن حمدان الغامدي   ، السنة والجماعة  أهل

 م ٢٠٠٣هـ /  ١٤٢٣الطبعة: الثامنة،  

العقيدة النظامية    ، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجويني  الجويني،  أبو المعالي .60

 ط الرشاد  ،بيروت -دار سبيل الرشاد ،  الدكتور: محمد الزبيدي تحقيق ،في الأركان الإسلامية

المعالي   .61 الجويني  الجويني،أبو  بن محمد  يوسف  بن  عبد الله  بن  الملك   ،التلخيص  ،عبد 

 بيروت  -الناشر: دار البشائر الإسلامية   ،المحقق: عبد الله جولم النبالي وبشير أحمد العمري

- عمان  البرسيجي، دار الفتحأبو المعين بن محمد النسفي، بحر الكلام، تحقيق: محمد السيد   .62

 م   2014، 1طلأردن، ا

  ، المصريبن محمد بن نصر الله بن سالم بن أبي الوفاء القرشي الحنفي    محمد الوفاء،  أبو   .63

  ، الهند   – حيدر آباد الدكن    - الناشر: مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية    ، المضية  رالجواه

   هـ  1322الطبعة: الأولى، 



 
 

166 
 
 

 م2003الطبعة الأولى،  ، المكتبة الأزهرية للتراث،  أصول الديناليسر محمد البزدوي،    أبو .64

تحقيق علي بن عبد العزيز، دار العاصمة،    ،الدينالتبصير في معالم  أبو جعفر الطبري،   .65

 م1996، 1ط

،  تفسير الطبري جامع البيان عن تأويل آي القرآن  ،بو جعفر محمد بن جرير الطبريأ .66

  الناشر: دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان،  تحقيق: د عبد الله بن عبد المحسن التركي

 م  ٢٠٠١ -هـ    ١٤٢٢ولى،  الطبعة: الأ 

م سلافيصل التفرقة بين الإ   ،الطوسيأبو حامد محمد بن محمد الغزالي  أبو حامد الغزالي،   .67

 م 2017الطبعة الأولى، السعودية،   - دار المنهاج للنشر والتوزيع، جدة ،والزندقة

دار    ،العوام عن علم الكلام  مإلجا  الطوسي،محمد بن محمد بن أحمد  أبو حامد الغزالي،   .68

 الطبعة الأولى. بيروت، \ المنهاج، لبنان

،  لمنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاجا  ، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي .69

 بيروت   -التراث العربي  الناشر: دار إحياء 

التيمي  الرازي،  ين د ال  فخر   عبد الله   و أب .70 الحسين  بن  الحسن  بن  بن عمر  مفاتيح    ، محمد 

   ١٤٢٠ - الطبعة: الثالثة  بيروت   – الناشر: دار إحياء التراث العربي  ،الغيب

  ، جي شمس الدين القرطبيأبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزر .71

،  تحقيق ودراسة: الدكتور: الصادق بن محمد بن إبراهيم،  الآخرةالتذكرة بأحوال الموتى وأمور  

 1، طالرياض  والتوزيع، الناشر: مكتبة دار المنهاج للنش ر 

تحرير المطالب لما تضمنته عقيدة   ،عبد محمد بن أبي الفضل البكي الكومي التونسي  أبو .72

 بيروت  -مؤسسة المعارف 1ط، نزار حمادي : : تحقيق ابن الحاجب

 ، تاريخ خليفة بن خياط  ،عمرو خليفة بن خياط بن خليفة الشيباني العصفري البصري  أبو .73

الطبعة:    ،بيروت   دمشق،  -مؤسسة الرسالة    القلم، الناشر: دار    المحقق: د. أكرم ضياء العمري

 ، 168 ، ص ١٣٩٧الثانية،  

تحقيق:    ،الأحكام  الإحكام في أصول   الآمدي،  أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم  .74

 الناشر: دار الآفاق الجديدة، بيروت  قدم له: الأستاذ الدكتور إحسان عباس ،محمد شاكر أحمد 

، تحقيق: أحمد محمد شاكر،  الإحكام في أصول الأحكامعلي بن محمد بن حزم،   محمد،  وأب .75

 م  1979لبنان، -بيروت 

النسفي، ميمون بن محمد،   .76 الدينأبو معين  الأدلة في أصول  المكتبة الأزهرية  تبصرة   ،

 م 2011القاهرة، الطبعة الأولى،  -للتراث 

الماتريدي،  أبو   .77 التوحيدمنصور  أوغلي،    ، كتاب  طوبال  بكر  الدكتور  الأستاذ  تحقيق: 

 . إستانبولوالأستاذ المساعد الدكتور محمد آروشي، طبعة: دار صادر بيروت، ومكتبة الإرشاد 

الإبانة    ،اللهعلي بن إسماعيل بن إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد  الأشعري،  أبو موسى   .78

الطبعة:  ،  القاهرة  –الناشر: دار الأنصار  ،  لمحقق: د. فوقية حسين محمود ،  عن أصول الديانة

 ١٣٩٧الأولى، 



 
 

167 
 
 

  العمري المحقق: أكرم ضياء    ،المعرفة والتاريخ  ،بو يوسف يعقوب بن سفيان الفسويأ  .79

العراقية بالجمهورية  الطبعة:    بغداد   –الناشر: مطبعة الإرشاد    إصدار: رئاسة ديوان الأوقاف، 

   م  ١٩٧٤ -هـ    ١٣٩٣]الأولى للمحقق[  

علي بن إسماعيل بن إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد الله بن  ،  موسى الأشعري  و أب .80

نعيم زرزور ،  الإسلاميين   ت مقالا  ، موسى العصرية   المحقق:  المكتبة  الأولى،    الناشر:  الطبعة: 

   م ٢٠٠٥  -هـ  ١٤٢٦

رسالة دكتوراه    ،  المسائل الخلافية بين المذهبين الأشعري والسلفيأحمد أيوب الرواشدة،   .81

 ردن الأعمان/م، 2017جامعة العلوم الإسلامية، 

،  الأربعة  نظرة تاريخية في حدوث المذاهب الفقهيةبن محمد تيمور،  أحمد بن إسماعيل   .82

للطباعة  القادري  دار  زهرة،  أبو  محمد  الشيخ  بيروت   تقديم:  الأولى،  -والنشر،  الطبعة  لبنان، 

 م1990

مكتبة العلوم والحكم،  ،  الإيمان بين السلف والمتكلمين  ،أحمد بن عطية بن علي الغامدي .83

 م  ٢٠٠٢ - هـ  ١٤٢٣الطبعة: الأولى،  المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية

هـ،  ١٣٧٩بيروت،    -الناشر: دار المعرفة    ،فتح الباري،  أحمد بن علي بن حجر العسقلاني .84

(13/37) 

،  العظيم الشناوي  د عب  ، تحقيق:المصباح المنير،  أحمد بن محمد بن علي الفيومي المقرئ .85

 الثانية  القاهرة، الطبعة  –المعارف  دار

  الناشر: دار الفكر،  ر عن اقتراف الكبائرالزواج،  أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيتمي .86

 م ١٩٨٧ - هـ ١٤٠٧الطبعة: الأولى،  

عبد الغفور  ، تحقيق أحمد  الصحاح تاج اللغة وصحاح العربيةإسماعيل بن حماد الجوهري،   .87

 م  1982عطار، طبع على نفقة السيد حسن عباس الشربتلي، 

السعودية،    -، مدار الوطنالتعريفات الاعتقادية  اللطيف، سعد بن محمد بن علي،آل عبد   .88

 م 2011الطبعة الثانية، 

يُّ البغدادي  وأب   الآجري،  .89 بتحقيق    ، كتاب الشريعة  ،بكر محمد بن الحسين بن عبد الله الآجُر  

 م  1950هـ ـ 1369سنة  1ط المحمدية،مطبعة السنة  محمد حامد الفقي،

  – الناشر: دار الكتب العلمية  ،  إيثار الحقالإمام محمد بن إبراهيم ابن الوزير اليماني،   .90

 م ١٩٨٧الطبعة: الثانية،  بيروت 

غاية المرام    ، أبو الحسن علي بن أبي علي بن محمد بن سالم بن محمد  الدين   ف سي  الآمدي، .91

 القاهرة،   -، تحقيق: محمود عبد اللطيف، لجنة إحياء التراث الإسلاميفي علم الكلام

الطبعة  ، تحقيق: د. عبد الرحمان عميرة، دار الجيل، بيروت،  عضد الدين الإيجي الإيجي،   .92

 م  1997، الأولى

محمد   المحقق  ،كتاب الإنصاف  ،الطيب بن محمد بن جعفر بن القاسم القاضي   الباقلاني، .93

 م 2000مصر، -، القاهرةالأزهرية للتراث  المكتبة الكوثري زاهد بن الحسن 



 
 

168 
 
 

الطيب،   .94 بكر  أبو  القاضي  بهالباقلاني،  الجهل  يجوز  ولا  اعتقاده  يجب  فيما  ،  الإنصاف 

 م1993،  3، القاهرة، طتحقيق: محمد الكوثري، مكتبة الخانجي

عبد   .95 بن  الرزاق  عبد  الغني  المحسن،  البدر،  عبد  الحافظ  عقيدة  شرح  المؤتسي  تذكرة 

 م2003، الطبعة الأولى، غراس للنشر والتوزيع، المقدسي

 م1963بغداد،   -مكتبة المثنى ، أصول الدين عبد القاهر ابن طاهر، بغدادي،ال .96

حاشية الباجوري المسماة تحفة المريد    ،إبراهيم بن محمد بن أحمد الشافعي  البيجوري، .97

   م،  2002الطبعة الأولى،  ،والترجمةدار السلام للطباعة والنشر والتوزيع ، على جوهرة التوحيد

، الناشر:  شرح المقاصد في علم الكلامالتفتازاني، سعد الدين مسعود بن عمر بن عبد الله،   .98

 م 1981باكستان،   - دار المعارف النعمانية

الصحاح تاج اللغة وصحاح    ،أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي  الجوهري،  .99

،  الطبعة: الرابعة  ،بيروت  – لناشر: دار العلم للملايين  ،  تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار  ، العربية

 م1987

، كتاب الاجتهاد من  عبد الملك بن عبد الله بن يوسف  الجويني، إمام الحرمين أبو المعالي .100

 سوريا، الطبعة الأولى -د أبو زنيد، دار القم، دمشق، تحقيق: د. عبد الحميكتاب التلخيص

الإرشاد الى قواطع الادلة    ، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجويني  الجويني، .101

،  نجيخا ، مكتبة الد. محمد يوسف موسى وعلي عبد المنعم عبد الحميد   : تحقيق ،  في أصول الاعتقاد

 م 1950الطبعة الأولى، 

:  رالناش  وتقويما،، دراسة  الماتريدية  ،بن عوض الله بن داخل اللهيبي الحربي  د أحم  الحربي، .102

 ه ـ1413، الطبعة الأولى، العاصمةدار 

   دار الكتب العلمية ،: عبد الحميد هنداويق المحق ،العينكتاب   الفراهيدي،الخليل بن أحمد  .103

الدردير الدردير، .104 البهية  ،أحمد بن محمد بن أحمد  للنشر   :الناشر  ، شرح الخريدة  كشيدة 

 م  2021 ،الطبعة الثانية ، والتوزيع

جمال مرشد  :تحقيق ،العضديةشرح العقائد  ،  فيالدواني، جلال الدين محمد بن سعد الصدي .105

 العلمية الأصول  دار عبود 

مجموعة من  تحقيق:  ،  سير أعلام النبلاء  ، الدين محمد بن أحمد بن عثمان  شمسالذهبي،   .106

  - هـ   ١٤٠٥الطبعة: الثالثة،  الناشر: مؤسسة الرسالة ، المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط

 م   ١٩٨٥

المسائل الخلافية بين المذهبين  الرواشدة، أحمد أيوب محمد، ومحمد نبيل طاهر العمري،   .107

العلوم الإسلامية  الأشعري والسلفي : دراسة استقرائية تحليلية مقارنة، رسالة دكتوراه، جامعة 

   2017العالمية، عمان، 

النيسابوري  محمد السلمي،   .108 سالم  بن  خالد  بن  موسى  بن  محمد  بن  الحسين  طبقات  ،  بن 

الطبعة: الأولى،    بيروت   – الناشر: دار الكتب العلمية    : مصطفى عبد القادر عطا ، المحقق الصوفية

 م ١٩٩٨هـ  ١٤١٩

https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF%20%D8%A8%D9%86%20%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF%20%D8%A8%D9%86%20%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF%20%D8%A7%D9%84%D8%AF%D8%B1%D8%AF%D9%8A%D8%B1


 
 

169 
 
 

لناشر:    ،المحقق: حمدي الدمرداش  ،تاريخ الخلفاءجلال الدين عبد الرحمن،  السيوطي،   .109

 م ٢٠٠٤- هـ١٤٢٥الطبعة الأولى:  : الطبعة، البازمكتبة نزار مصطفى 

تحقيق: سليم بن عيد  ،  الاعتصام ،إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي   الشاطبي، .110

 م ١٩٩٢ - هـ ١٤١٢الطبعة: الأولى،  ابن عفان، السعوديةالناشر: دار  الهلالي

  ، تحقيق: أبو عبيدةالموافقات  ،لخمي الغرناطيبن محمد الإبراهيم، بن موسى  الشاطبي،   .111

 م ـ 1997مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن عفان، الطبعة الأولى، 

، نهاية الإقدام في علم الكلامالشهرستاني، أبو الفتح محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر،   .112

 2000لبنان، الطبعة الأولى، -تحقيق: أحمد فريد الزيدي، دار الكتب العلمية، بيروت 

الطبعة    طبعة القاهرة،   ، والنحلالملل    أحمد، بن عبد الكريم بن أبى بكر    د محم  الشهرستاني،  .113

   هـ1317 الأولى، 

 م2006السادسة، ، دار النشر: النهضة مصر، الطبعة هموم داعيةالشيخ محمد الغزالي،  .114

 :الناشر  ،الدينأصول    في الهداية    في من الكفاية    البداية   ، الصابونينور الدين    الصابوني،  .115

نظير محمد النظير    - عبد الله محمد عبد الله إسماعيل   :تحقيق  ،ترجمة  الأزهرية للتراث   المكتبة 

     م2015الأولى،  الطبعة  عياد 

بن محمد،   .116 أحمد  الصغيرالصاوي،  الشرح  الصاوي على  د. مصطفى  حاشية  تحقيق:   ،

 كمال وصفي، دار المعارف 

البخاري،   .117 أحمد  بن  إسماعيل  بن  إبراهيم  إسحاق  أبو  لقواعد  الصفار،  الأدلة  تلخيص 

محمد عبد الله إسماعيل، المكتبة الأزهرية للتراث، القاهرة، الطبعة  ، تحقيق: د. عبد الله  التوحيد

 م 2012الأولى، 

البخاري،   .118 محمد  بن  إسماعيل  بن  إبراهيم  إسحاق  أبي  الأدلة  الصفار،  لقواعد  تلخيص 

القاهرةالتوحيد للتراث،  الزهرية  المكتبة  إسماعيل،  محمد  عبد الله  د.  تحقيق:  الطبعة    مصر،- ، 

 م 2012الأولى، 

،  الأثر  أهلمصطلح    في  الفكر  نخبةتوضيح    فينزهة النظر  بن علي،    حمد ، أالعسقلاني .119

 ه ـ1422، الطبعة الأولىسعودية،  -رياض لرحيلي، ا اللهق: عبد  تحقي

،  عللنشر والتوزي  ن ، الأكاديميو سلاميةعقيدتنا الإعلي عموش وآخرون،  العموش، بسام   .120

 الأردن  - الطبعة الأولى، عمان

الغزالي  الغزالي،   .121 محمد  بن  محمد  حامد  الكتب    الناشر  ،المستصفى  الطوسي، أبو  دار 

 م1993، الطبعة الأولى، العلمية

  1طدار المنهاج،    ،علم الكلام  منالعوام    إلجام  أبو محمد بن محمد بن محمد،   غزالي،ال .122

 م  2017

 م 1993الهلال، لبنان، الطبعة الأولى، ة دار ومكتب، الاقتصاد في الاعتقادالغزالي،  .123

المتوفى .124 البياضي  الدين  كمال  دارالمرام إشارات    ، القاضي  العلمية    ،  ،  بيروت   – الكتب 

 م  2007 - الاولى  لطبعة



 
 

170 
 
 

الصنهاجي،  القرافي .125 إدريس  بن  أحمد  العباس  أبو  أنواء  ،  في  البروق  أنوار  أو  الفروق 

م،  1998لبنان، الطبعة الأولى،    -دار الكتب العلمية، بيروت   ، تحقيق: خليل المنصور، الفروق

 الهامش

عبد  القرضاوي،   .126 والتفرق    الصحوةالله،  يوسف  المشروع  الاختلاف  بين  الإسلامية 

 م2001مصر،-، دار الشروق، الطبعة الأولى، القاهرةالمذموم

، سلسلة فصلية  الصحوة الإسلامية بين الجحود والتطرفالقرضاوي، يوسف عبد الله،   .127

 م1982ؤون الدينية في القطر، الطبعة الثالثة، تصدر عن رئاسة المحاكم الشرعية والش

، تحقيق: صادق بن محمد التذكرة بأحوال الموتى وأمور الآخرةالقرطبي، محمد بن أحمد،   .128

 ه ـ 1425، الطبعة الأولىياض، بن إبراهيم، مكتبة المنهاج، ر

، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان،  العقيدة وعلم الكلام، محمد زاهد بن حسين،  الكوثري .129

 م2004، 1ط

مانع    وابن شطي    ابن تبصير القانع في الجمع بين شرحي    ،المزروعي ياسر بن إبراهيم  .130

 م 1999لبنان، الطبعة الأولى، -، الناشر: دار البشائر، بيروت على العقيدة السفارينية

المواعظ والاعتبار  ،  أحمد بن علي بن عبد القادر، أبو العباس الحسيني العبيديالمقريزي،   .131

 ه ـ1418دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ، الناشر: بذكر الخطط والآثار

  ت،الكوي  – صادر عن: وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية    ، الكويتية  الموسوعة الفقهية .132

   هـ(  ١٤٢٧  -  ١٤٠٤الطبعة: )من  

محمد مطيع الحافظ    : ، تحقيقشرح العقيدة الطحاويةالميداني، عبد الغني الغنيمي الدمشقي،   .133

 م   1995، 3دمشق، ط –دار الفكر  محمد رياض المالح،

، تحقيق: محمد الأنور  تبصرة الأدلة في أصول الدينالنسفي، أبو معين ميمون بن محمد،  .134

 الأولى  القاهرة، الطبعة  - عيسى، المكتبة الأزهرية

  المحقق: ألبرت يوسف كنعان   ،الطبريتكملة تاريخ    ، إمام أبي جعفر بن جرير الطبري .135

   ١٩٥٨م، الأولى، الطبعة: /  بيروت  –الناشر: المطبعة الكاثوليكية  

تونس،   -دار التركي للنشر  ،أبو منصور الماتريدي حياته وآرائه العقديةبلقاسم الغزالي،  .136

 م 1989الطبعة الأولى، 

دار الكتب   .البحر الزخار الجامع لمذاهب علماء الأمصار،   بن المرتضى، أحمد بن يحيى .137

 العلمية.  

مكتبة    ، شرح الفقه الأكبر  محي الدين محمد بن بهاء الدين الرحماوي،  بهاء الدين زادة، .138

   2013لبنان، الطبعة الأولى، -كتاب ناشرون، بيروت 

المحقق: د. محمود  ،  طبقات الشافعية الكبرى  ،تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي .139

الطبعة: الثانية،    الناشر: هجر للطباعة والنشر والتوزيع  محمد الحلو   محمد الطناحي د. عبد الفتاح 

 ه ـ١٤١٣

https://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF_%D8%A8%D9%86_%D9%8A%D8%AD%D9%8A%D9%89_%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B1%D8%AA%D8%B6%D9%89
https://web.archive.org/web/20230603195806/https:/books.google.com/books?id=Q217DwAAQBAJ&newbks=0&printsec=frontcover&pg=PT322&dq=%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%AE%D8%B0+%D8%A8%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%AF%D9%8A%D8%AB+%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B1%D8%B3%D9%84&hl=ar


 
 

171 
 
 

الحكم .140 بن علي  أحمد  بن  إلى علم الأصول  ،حافظ  الوصول  بشرح سلم  القبول    ، معارج 

  - هـ    ١٤١٠ الأولى،   : ، الطبعةالدمام  – دار ابن القيم    الناشر: ،  عمر بن محمود أبو عمر المحقق: 

 م   ١٩٩٠

  ، السنة المنشورة لاعتقاد الطائفة الناجية المنصورة  علام،  الحكميحافظ بن أحمد بن علي   .141

المملكة العربية    - الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد    ، وزارةالقاضيتحقيق: حازم  

 ه ـ١٤٢٢الطبعة: الثانية،  ، السعودية

، 24كلية الدعوة بالقاهرة، العدد  حولية  ،  ة والجماعةنالس  أهلإبراهيم شعيب زيدان،    د  .142

 م، المجلد الأول2021اصدار 

  ، رياض -السعودية  القيمدار ابن  د. إبراهيم البريكان، المدخل لدراسة العقيدة الإسلامية،   .143

 م 2003الطبعة الأولى، 

 ه ـ1982 بيروت   لبنانيدار الكتاب ال ،الفلسفيلمعجم اد. جميل صليبا،  .144

الشافعي،   .145 الكلامد. حسن  دراسة علم  إلى  الكتب  المدخل  دار  القاهرة، ط،    4المصرية، 

 م 2013،

أشبيليا للنشر والتوزيع،    ،السلفية وقضايا العصر دارد. عبد الرحمن بن زيد الزنيدي،   .146

 م   1998، 1الرياض، ط

تاريخ النشر بالشاملة:    [الكتاب غير مطبوع]  ، الماتريدية  ،د. عبد المجيد بن محمد الوعلان .147

   ١٤٤٢صفر   ٢٥

دار   ،دة التعريف بالمدرسة الماتريدية تاريخا ومنهجا وعقيمحمود عواد سالم،  د. عواد   .148

 م 2018، الإمام الرازي للنشر والتوزيع

، بحث منشور من قبل جامعة  ، منهج السلفية المعاصرة في العقيدةد. محمد عبد الحميد  .149

 2017ساغ الماليزية،  كبان

  ، الناشر: دار ابن كثير،  العقيدة الإسلاميةود. محي الدين ديب،  د. مصطفى سعيد الخن   .150

 م 2014، الطبعة الثامنة، لبنان بيروت،

ناصر .151 والمعتزلةالعقل،    د.  الرياض   ، الجهمية  الوطن،  الأولى،  السعودية،  -دار  الطبعة 

 م2000

ر الوطن للنشر  ، داالسنة والجماعة  أهل مباحث في عقيدة  بن عبد الكريم العقل،  د. ناصر   .152

 هـ1412سعودية، -والتوزيع، الرياض 

: مكتب تحقيق  تحقيق ،  المحيطالقاموس    ، الفيروزآباديأبو طاهر محمد بن يعقوب    دين  .153

الناشر: مؤسسة الرسالة للطباعة  ،  العرقسُوسيبإشراف: محمد نعيم    التراث في مؤسسة الرسالة 

 م  ٢٠٠٥ - هـ  ١٤٢٦الطبعة: الثامنة،  ، لبنان – والنشر والتوزيع، بيروت 

الطبعة:    دار الخراز  ، الحديث  أهلأصول الفقه على منهج    ،زكريا بن غلام قادر الباكستاني .154

 . م٢٠٠٢- هـ١٤٢٣الطبعة الاولى  



 
 

172 
 
 

حاشية الشيخ زكريا الأنصاري على شرح    ،زكريا بن محمد بن أحمد بن زكريا الأنصاري .155

النسفية النادي  ،العقائد  الرحمن  عبد  احمد  الرحمن  عبد  للنشر    ،تحقيق:  الضياء  دار  لناشر: 

   2013-  ـه 1434الطبعة: الأولى  ،والتوزيع الكويت 

زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب بن الحسن، السَلامي، البغدادي، ثم الدمشقي،   .156

الكربة في وصف    ،الحنبلي الحلواني  ،الغربة  أهلكشف  ،  تحقيق: أبي مصعب طلعت بن فؤاد 

 م  ٢٠٠٣  -هـ  ١٤٢٤: الثانية، الطبعة  والنشر الناشر: الفاروق الحديثة للطباعة  

الباري    فتح ،البغداديزين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب بن الحسن، السَلامي،   .157

البخاري صحيح  عبد    ،شرح  بن  شعبان  بن  محمود  الخالق  تحقيق:  عبد  بن  مجدي  المقصود، 

الشافعي، إبراهيم بن إسماعيل القاضي، السيد عزت المرسي، محمد بن عوض المنقوش، صلاح  

الناشر: مكتبة  ،  بن سالم المصراتي، علاء بن مصطفى بن همام، صبري بن عبد الخالق الشافعي

 . م  ١٩٩٦  - هـ   ١٤١٧الطبعة: الأولى،  .المدينة النبوية  - الغرباء الأثرية 

  ،وتحقيقاأبو يعلى وكتابه مسائل الإيمان دراسة    يالقاض  ،الخلفسعود بن عبد العزيز   .158

 م 2008الطبعة الأولى، ،الرياض  –: دار العاصمة رالناش

   م،1998، مكتبة السنة، منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات ، سيد بن عباس الحلبي .159

 لبنان -، دار الكتب العرب، بيروت العقائد الإسلاميةسيد سابق،  .160

الجرجاني،   .161 بن علي  بن محمد  السعادة، مصر  ، المواقفشرح  سيد شريف، علي  - دار 

   1اهرة، طق

، تحقيق: حسن محمود عبد اللطيف، لجنة  غاية المرام في علم الكلاملآمدي،  سيف الدين   .162

 م   1971إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، 

، 7ط  ، مؤسسة الرسالة،سير أعلام النبلاءمحمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، شمس الدين  .163

 م ـ1990

 

  ،لوامع الأنوار البهية  ،الدين، أبو العون محمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي  شمس .164

 م   ١٩٨٢  -هـ   ١٤٠٢ - الطبعة: الثانية  ،دمشق – مؤسسة الخافقين ومكتبتها 

تحقيق    إلىإرشاد الفحول    اليمني،محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني    شوكاني، .165

الناشر: دار الكتاب    ، بطناكفر    - المحقق: الشيخ أحمد عزو عناية، دمشق    ، الأصولالحق من علم  

 م1999 ، الأولىالطبعة  ،العربي

الناشر: دار ،  جمع وتقديم: مروان كجك،  أحكام عصاة المؤمنينشيخ الإسلام ابن تيمية،   .166

 م   ١٩٨٥هـ  ١٤٠٥الطبعة: الأولى ، القاهرة – الكلمة الطيبة 

تيمية،    شيخ .167 بن  الحليم  بن عبد  أحمد  العباس  أبو  الدين  تقي  تيمية،  ابن    الفتاوىالإسلام 

 م ١٩٨٧ - هـ ١٤٠٨دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى،  ، الكبرى

https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D8%B3%D9%8A%D8%AF%20%D8%A8%D9%86%20%D8%B9%D8%A8%D8%A7%D8%B3%20%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%84%D8%A8%D9%8A


 
 

173 
 
 

جمع وترتيب: عبد الرحمن بن محمد بن    ،مجموع الفتاوى،  شيخ الإسلام أحمد بن تيمية  .168

الناشر قاسم الملك فهد لطباعة المصحف الشريف  ،  المنورة    -: مجمع  عام    السعودية  – المدينة 

 .   م  ٢٠٠٤  -هـ   ١٤٢٥النشر:  

  دمشق،دار الفكر  ،  السلفية مرحلة زمنية مباركة لا مذهب إسلامي  البوطي،رمضان  شيخ   .169

 م.  1988 الطبعة الأولى، 

علي،   .170 بن  الرحيم  عبد  زادة،  الفوائدشيخ  وجمع  الفرائد  الأد نظم  المطبعة  مصر،    - بية، 

 الطبعة الأولى 

كبر  .171 خليل  يطاش  بن  بن مصطفى  أحمد  في  ،  زاده؛  السيادة  ومصباح  السعادة  مفتاح 

 بيروت   -الناشر: دار الكتب العلمية ، موضوعات العلوم

العين والأثر في عقائد  ،  لباقي بن عبد الباقي بن عبد القادر البعلي الأزهري الدمشقي  عبد ا .172

 ه ـ١٤٠٧الطبعة: الأولى,  ،  الناشر: دار المأمون للتراث   المحقق: عصام رواس قلعجي   ، الأثر  أهل

، مكتبة الجيل  المنهجية العامة في العقيدة والسلوكعبد الفتاح بن صالح قديش اليافي،   .173

 م 2007هـ 1328صنعاء، الطبعة الأولى - الجديد اليمن

الدين   .174 محيي  محمد،  أبو  الحسني،  دوست  جنكي  بن  الله  عبد  بن  موسى  بن  القادر  عبد 

المحقق: أبو عبد الرحمن صلاح بن محمد بن  ،  الغنية لطالبي طريق الحق عز وجل،  الجيلاني

 ،  م  ١٩٩٧  -هـ  ١٤١٧الطبعة: الأولى، ، لبنان – الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت ، عويضة

دار الكتب  وتعليق عبد الله عمر البارودي،    م تقدي  ، الأنسابعبد الكريم محمود السمعاني،   .175

 3/273، هـ1408بيروت   ،الطبعة الأولى، العلمية

المعتزلة و  ، النبيعبد الله محمد جار   .176 العلمية   –   السنة   أهل الحسن والقبح بين    الرسالة 

   م1981كلية الشريعة /جامعة أم القرى

العزي الملك    دارة،  النجدعنوان المجد في تاريخ  عثمان بن عبد الله بن بشر،   .177   –   زعبد 

 م. 2019، الرياض 

مرقاة المفاتيح شرح  ،  علي بن )سلطان( محمد، أبو الحسن نور الدين الملا الهروي القاري .178

 م ٢٠٠٢  - هـ ١٤٢٢الطبعة: الأولى،  لبنان  –الناشر: دار الفكر، بيروت ، مشكاة المصابيح

، تقديم كمال  بترتيب صحيح ابن حبان  نالإحسا  ،الدينعلي بن بلبان الفارسي الأمير علاء   .179

   . ه ـ1407الأولى  ط  Kدار الكتب العلمية بيروت  الحوت،

   الجماعةالسنة و أهلمن هم  ،الخليفةعلي بن حامد بن علي  .180

الإبهاج في شرح المنهاج على منهاج الوصول إلى علم    ،علي بن عبد الكافي السبكي  .181

 ه ـ١٤٠٤  ١بيروت، ط   العلمية،دار الكتب  العلمـاء،جماعـة مـن  تحقيق:   ،للبيضاويالأصول 

 معالم  ،أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي  فخر الدين الرازي، .182

 ، مكتبة الكليات الأزهرية، مصر، طبعة حجرية أصول الدين

   م،2011لبنان، الطبعة الأولى،    -صباح دار النور ال ،تأسيس التقديسالرازي،  فخر الدين   .183



 
 

174 
 
 

الخطيب   .184 عمر  بن  محمد  الدين  والمتأخرين  ،  الرازي فخر  المتقدمين  أفكار    ، محصول 

   م2021، المكتبة الأزهرية للتراث 

رفية  الش   ، الطبعةالحسنىشرح أسماء الله  فخر الدين محمد بن عمر الخطيب الرازي،   .185

 هـ1323، الطبعة الأولىبمصر، 

المياسرة،  قطلوبغابن    مقاس .186 شرح  في  للتراث    ،المسامرة  الأزهرية  المكتبة    -الناشر: 

 الطبعة الأولى القاهرة 

الدوري،    .187 الرحمان  عبد  ومذاهبهاقحطان  الإسلامية  أردن،  العقيدة  الناشرون،  - مكتبة 

 م 2012، 2طمان، ع

عة المحمودية  الناشر: المطب،  في علم الكلام والعقائد التوحيدية  المسايرةكمال ابن الهمام،   .188

 ه ـ 1348لى، مصر، الطبعة الأو - التجارية

بـن حـسن .189 أحمـد  الـدين  حنيفة    إشاراتالبسنوي،    كمال  أبي  الإمام  عبارات  من  المرام 

 .م ٢٠٠٧ - بيـروت   ،١ط  ،العلميةدار الكتب  المزيدي، طتحقيق: أحمد فريد  ، نعمانال

 العدد الثاني    2015جامعة غازي عينتاب سنة      İlahiyat akademi/SELEFİLİKمجلة   .190

السقاف  ةمجموع  .191 القادر  عبد  بن  عَلوي  الشيخ  بإشراف  الباحثين  الفرق    ،من  موسوعة 

   dorar.net: موقع الدرر السنية على الإنترنت  ، الناشر للإسلامالمنتسبة 

  1ط  33، ص السلفيينأنا سلفي بحث في الهوية الواقعة والمتخلية لدى    ،محمد أبو رمان .192

 2014مؤسسة فريد ريش بيروت عام 

 القاهرة: دار الفكر العربي.   ،آراؤه الفقهية - ابن حنبل حياته وعصره  ، محمد أبو زهرة .193

أبو زهرة،   .194 العربي،  تاريخ المذاهب الإسلاميةمحمد  الفكر  مصر، الطبعة  -القاهرة،  دار 

   م2009 الأولى، 

الانور   .195 الإسلامية،  حامد عيسىمحمد  العقيدة  في  مزيدة  2ط،  نظرات  القاهرة    ومنقحة , 

 قاعة عامة طالبات -المكتبة المركزية-غزة  م،1981 الهدى للطباعة  )مصر(: دار

  ، مجلة البحوث الإسلامية، السنة بين الفرق  أهل وسطية  ، با عبد اللهيم محمد محمد با كر .196

 م 1994الطبعة الأولى، 

تحقيق وترتيب حمزة فتح الله ومحمود خاطر،    ، الصحاحمختار  محمد بن أبي بكر الرازي،   .197

 هـ1405طبعة مؤسسة الرسالة، دار البصائر، دمشق، بيروت، 

  ، تحقيق: الأربعين في صفات رب العالمين، محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي شمس الدين .198

 ه ـ 1408، 1، طالدار السلفية للنشر والتوزيع ، جاسم الدوسري

  الطبعة: الأولى،،  تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر،  الرسالة،  محمد بن إدريس الشافعي .199

   مصر  – الناشر: مصطفى البابي الحلبي وأولاد 

الأمير .200 إسماعيل  بن  النارالصنعاني،    ، محمد  بفناء  القائلين  أدلة  لإبطال  الأستار  ، رفع 

 . الطبعة الأولى  ،المكتب الإسلامي تحقيق: الألباني،

https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D9%81%D8%AE%D8%B1%20%D8%A7%D9%84%D8%AF%D9%8A%D9%86%20%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF%20%D8%A8%D9%86%20%D8%B9%D9%85%D8%B1%20%D8%A7%D9%84%D8%AE%D8%B7%D9%8A%D8%A8%20%D8%A7%D9%84%D8%B1%D8%A7%D8%B2%D9%89


 
 

175 
 
 

التميمي .201 علي  بن  خليفة  بن  الأسماء    أهلمعتقد    ، محمد  توحيد  في  والجماعة  السنة 

العربية  الناشر ،  والصفات المملكة  الرياض،  السلف،  أضواء  الأولى  الطبعة  السعودية :   :

 م ١٩٩٩هـ/ ١٤١٩

عالم الكتب   شرالنا،  السنة والجماعة  أهلعقائد    رسائل في بيان،  محمد بن درويش الحوت  .202

 م   1984، الطبعة الأولى للطباعة والنشر والتوزيع

الناشر: الجامعة الإسلامية، المدينة    ، القواعد المثلى،  محمد بن صالح بن محمد العثيمين .203

 م ٢٠٠١هـ/ ١٤٢١الطبعة: الثالثة،  المنورة

الناشر: دار ابن الجوزي  ،  شرح العقيدة الواسطية،  محمد بن صالح بن محمد العثيمين .204

  ـه ١٤٢١الطبعة: السادسة,   المملكة العربية السعودية والتوزيع، للنشر 

  وترتيب: جمع  ،  عثيمينمجموع فتاوى الشيخ ابن    ،محمد بن صالح بن محمد العثيمين .205

 هـ  1413، الأخيرة الطبعة:  ،دار الثريا -دار الوطن   الناشر:، فهد بن ناصر بن إبراهيم السليمان

بـن مكـرم   .206 الفـضل،  بن  محمـد  أبـو  الدين علـى،  لسان   ،ابـن منظـور الأنـصاري  جمال 

 ه ـ ١٤١٤  -الطبعة: الثالثة  بيـروت  - دار صـادر  الناشر ، العرب

القاسمي .207 الدين بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق  التحديث من فنون  ،  محمد جمال  قواعد 

 مـ2001الطبعة الأولى، ، لبنان-بيروت - الناشر: دار الكتب العلمية ، مصطلح الحديث

  ، وجود الخالق ووظيفة المخلوق، كبرى اليقينيات الكونية  محمد سعيد رمضان البوطي .208

 1طم، 1997دمشق، ، دار الفكر

 116ص مجلة البحوث الإسلامية، ، السنة والجماعة  أهلوسطية محمد عبد الله،  .209

تاريخيا،  يمحمد قالاي ج  .210 الدكتوراة، جامعة  العلاقة بين الأشعرية والماتريدية  ، رسالة 

 م 2011أنقرة، 

يسري   .211 الهداية   ،الطبعةمحمد  عند    - طريق  التوحيد  علم  ومقدمات  السنة    أهلمبادئ 

     م٢٠٠٦  - هـ١٤٢٧الثانية   الطبعة  ،والجماعة

،  المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر،  شرح الفقه الأكبر،  محيي الدين بهاء الدين زاده .212

 م 1988د. رفيق العجم، الطبعة الأولى، تحقيق: 

الحميد،   .213 عبد  أحمد  الدكتور  المعاصرةمعجم  مختار،  العربية  الكتب،  اللغة  عالم  طبعة   ،

 م  2008مصر،  -الطبعة الأولى، القاهرة

الرزاق   .214 عبد  بن  محمد  بن  محمد  بن  محمد  الزبيدي؛  السادة الحسيني،  مرتضى  اتحاف 

الدين إحياء علوم  بشرح  بيروت   الناشر،  المتقين  العربي،  التاريخ  هـ،  1414  الطبعة  مؤسسة 

   م 1994

في تأويل الأسماء والصفات والآيات   أقاويل الثقاتمرعي الحنبلي، ابن يوسف أبي بكر،  .215

والمشتبهات شعيب  المحكمات  تحقيق:  الرسالة    ،طالأرنؤو،  مؤسسة  الطبعة  - الناشر:  بيروت، 

 ه ـ 1406الأولى، 

 م   1997، 13، دار المصرية اللبنانية، طإسلام بلا مذهبمصطفى الشكعة،  .216

https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF%20%D8%A8%D9%86%20%D8%AF%D8%B1%D9%88%D9%8A%D8%B4%20%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%88%D8%AA
https://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=%D9%85%D8%AD%D9%8A%D9%8A%20%D8%A7%D9%84%D8%AF%D9%8A%D9%86%20%D8%A8%D9%87%D8%A7%D8%A1%20%D8%A7%D9%84%D8%AF%D9%8A%D9%86%20%D8%B2%D8%A7%D8%AF%D9%87


 
 

176 
 
 

الرياض،  -السعودية  ،نشردار الوطن لل،  أصول الدين عند الأئمة الأربعةناصر القفاري،   .217

 م 1994الطبعة الأولى، 

بالقاهرة  نخبة  .218 العربية  اللغة  بمجمع  اللغويين  الناشر الوسيطالمعجم  ،  من  اللغة  ،  : مجمع 

 [ م  ١٩٧٢هـ =    ١٣٩٢الطبعة: الثانية ]كُتبَتْ مقدمتهُا   العربية بالقاهرة 

، رسالة  اللمعالإمام أبو الحسن وآراؤه الكلامية في  ،  ح عبد الفتايرقان، إبراهيم محمد خالد   .219

 . المفرق  - ماجستير، جامعة آل البيت 

مصر، الطبعة الخامسة،  -، مكتبة وهبة، القاهرةظاهرة الغلو في التكفيريوسف القرضاوي،   .220

 م2010

 

 : المواقع الإلكترونية على شبكة العنكبوتية )الإنترنت( 

والصفات   أهل قواعد  " .1 الأسماء  في  والجماعة  مؤرشف   .majles.alukah.net ."السنة 

 20.06.2023 بتاريخ   اطلع عليه .14- 06-2019في  الأصل من

2. http://www.islamweb.net 

3. https://al-sharq.com / 

4. https://ketabonline.com/ar/books/96904/read?page=344&part=1#p

-96904-344-1 

5. M. J. Crawford, Wahhfibi 'ulama' and the Law , ، ،1980أوكسفورد، Aziz 

al-Azmeh,  ، Islams and Modemities ، 121-104، ص 1993، لوندن،ص 

، الرابط:  142، ص المكتبة الشاملة الحديثة  - ظهور مصطلح السلفية    - الحديث    أهل أرشيف ملتقى   .6

https://al-maktaba.org/book/31616/27644#p6 

الإسلامية .7 العقيدة  وذكرأسس  محفوظة .،موقع  موقع  2016سبتمبر   13 نسخة  باك   على  واي 

 http://www.wathakker.info/articles/print/777رابط الموقع:  .مشين 

الشيخ صالح. " .8 “المجلالاعتقادفروع    في مشروعية الاجتهاد  الخطيب، شريف  الأردنية في    ة . 

الإسلامية  من   80.  -   53(:  2006)  2ع  2مج,   الدراسات   ://http مسترجع 

search.mandumah.com/Record8003 

التعصب العقدي عند الإسلاميين قديما  ، السامرائي، علي قادر طه زيدان، وأحمد إدريس الطعان  .9

الإسلاموحديثا العلوم  ماجستير، جامعة  العالمية، عمان، رسالة  م، مسترجع  2012الأردن،  -ية 

 http://search.mandumah.com/record/868078من:  

https://search.mandumah.com/Author/Home?author=%D9%8A%D8%B1%D9%82%D8%A7%D9%86%D8%8C+%D8%A5%D8%A8%D8%B1%D8%A7%D9%87%D9%8A%D9%85+%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF+%D8%AE%D8%A7%D9%84%D8%AF+%D8%B9%D8%A8%D8%AF%D8%A7%D9%84%D9%81%D8%AA%D8%A7%D8%AD
https://web.archive.org/web/20190614072342/http:/majles.alukah.net/t108772/
https://majles.alukah.net/t108772/
http://www.islamweb.net/
https://al-maktaba.org/book/31616/27644#p6
http://www.wathakker.info/articles/print/777
https://web.archive.org/web/20160913191451/http:/www.wathakker.info/articles/print/777
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%88%D8%A7%D9%8A_%D8%A8%D8%A7%D9%83_%D9%85%D8%B4%D9%8A%D9%86
https://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%88%D8%A7%D9%8A_%D8%A8%D8%A7%D9%83_%D9%85%D8%B4%D9%8A%D9%86
http://search.mandumah.com/record/868078


 
 

177 
 
 

/  54، هدى الإسلام، مج المدرسة النظامية في بغداد وهي أم المدارسالصقار، سامي،   .10

من:    116-114ص   م، 2010  ،10ع مسترجع 

http://search.mandumah.com/record/372771 

المسائل  ، مقداد توفيق عبيد خندان، وراجح عبد الحميد سعيد كردي بني فضل،  يالكرد  .11

عند   وسلم  عليه  الرسول محمد صلى الله  العقدية حول شخصية  رسالة  السنة  أهلالخلافية   ،

عمان،   العالمية،  الإسلامية  العلوم  جامعة  من  2018دكتوراه،  مسترجع  م، 

http://search.mandumah.com/record/986344 

جامع    -   79الصفحة    -   1المجلد    - حديث الآحاد في العقائد والأحكام  ،  دينا حسن نصير .12

الإسلامية موقع:  الكتب  على  المنشور   .

https://ketabonline.com/ar/books/96755/read?page=79&part=1#p-

96755-79-5 

اختلاف دلالة المصطلح راشد بن مبارك بن سالم، وعبد الله بن سالم بن حمد الهنائي،   .13

الإسلامي الفرق  بين  مسقط،  العقدي  قابوس،  سلطان  جامعة  منشورة،  غير  ماجستير  رسالة   ،

2017 ،w 40K   مسترجع منhttp://search.mandumah.com/record/947342 

السلمي .14 العلياني  بن صمايل  الرحيم  السلمي    ، عبد  الرحيم  عبد  العقيدة  أصول    -أصول 

فيها المختلف  وفروعها  عليها  المتفق  الشاملة  -  العقيدة  ،  المكتبة 

https://shamela.ws/book/37804/158#p3 

السنة والجماعة في مواجهة التطرف الفكري، حولية    أهل فايد، محمد عبد الله متولي، دور   .15

ع بطنطا،  الإسلامية  والدعوة  الدين  أصول  من561-507،  13كلية  مسترجع   .: 

http://search.mandumah.com/record/1223331 

مصطفى بن محمد بن مصطفى، أصول وتاريخ الفرق الإسلامية، نسخة محفوظة على   .16

موقع:  

https://web.archive.org/web/20160427175957/http://www.saaid.net

/book/9/2436.zip ،2016 م 

يمن،  -مصطفى عبد الرحمان العطاس، عقيدة الإمام الأشعري، دار الأصول، خضرموت  .17

 م 2021الطبعة الأولى، 

وقع الألوكة الشرعية: مقال معنى الايمان بالرسل للشيخ محمد طه شعبان رابط الموقع:  م .18

https://www.alukah.net 

   

 

 

http://search.mandumah.com/record/372771
http://search.mandumah.com/record/986344
http://search.mandumah.com/record/947342
https://shamela.ws/book/37804/158#p3
http://search.mandumah.com/record/1223331
https://www.alukah.net/


 
 

178 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

179 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


