
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM FELSEFESİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

M. F. AHUNDZADE’NİN FELSEFİ VE TOPLUMSAL 

GÖRÜŞLERİ 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

NAİLA RUSTAMLİ 

 

 

 

 

İstanbul, 2016 

 

 



T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM FELSEFESİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

M. F. AHUNDZADE’NİN FELSEFİ VE TOPLUMSAL 

GÖRÜŞLERİ 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Naila RUSTAMLİ 

 

Danışman: PROF. DR. MUSTAFA ÇAĞRICI 

 

 

 

 

İstanbul, 2016 



 



i 
 

ÖZET 

Mirza Fethali Ahundzade, toplumsal, felsefi ve eleştirel düşünceleri ile yaşadığı 

dönemin en önemli reformcu aydınları arasında yer alır. Türk-İslam dünyasında Türkçe ilk 

komedi yazarı olarak bilinen Ahundzade, aynı zamanda İslam dünyasında ilk alfabe 

reformcularından biri kabul edilmektedir. Ahundzade, çeşitli alanlarda yazdığı eserleriyle 

yaşadığı Azerbaycan toplumunun bilinçlenmesi, ilerlemesi ve eğitim seviyesinin yükselmesi 

konusunda önemli katkılarda bulunmuştur.  

Bu çalışmada Ahundzade’nin çeşitli eserlerinde dile getirdiği felsefi, toplumsal, 

siyasi görüşleri, ayrıca insan hak ve özgürlükleri, kadın erkek eşitliği, din konusundaki 

eleştirileri, alfabe ıslahatı fikri ve diğer konular üzerinde durulmuştur. Çalışma giriş ve iki 

bölüm olarak tasarlanmış, giriş kısmında yazarın yaşadığı dönem incelenmiştir. Birinci 

bölümde Ahundzade’nin hayatı, öğrenimi, şahsiyeti ve memuriyeti hakkında bilgi verilmiş, 

eserleri genel değerlendirmeye tabi tutulmuştur. İkinci bölümde ise düşünürümüzün çeşitli 

konularla ilgili görüşleri araştırılmış, kimlerden etkilendiği ve hangi felsefi düşünceye sahip 

olduğu belirtilmiş, dine ve topluma karşı yönelttiği eleştiriler ortaya konmaya çalışılmıştır. 

Nihayet sonuç kısmında genel bir değerlendirme yapılmıştır. 

 

Anahtar kavramlar: Mirza Fethali Ahundzade, Aydınlanma, Modernizm, 

Materyalizm, Nedensellik, Alfabe Reformu. 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

ABSTRACT 

Mirza Fath-Ali Akhundzadah is an important reformist intellectual of the current 

period with social, philosophical and critical thoughts. He is not only known within the 

Turkish-Islamic world as the first Turkish language comedy writer, at the same time he is 

also considered as one of the important alphabet reformists in the Islamic world. With his 

works in diffirent fields, Akhundzada contributed significantly to the awakening, 

progression and the improvement of the educational level of Azerbaijan society where he 

lived and belonged to. 

This study focuses on philosophical, social, and political thoughts of Akhundzada 

as well as his views on human rights and freedoms, gender equality, criticism about religion, 

alphabet reform idea and other topics. The dissertation is designed in the form of an 

introduction, two chapters and a conculusion. whereas, in the introduction the writer’s living 

time period is investigated. In first chapter the information about the life, education, 

personality and civil service of Akhundzadah is given, in addition to the general evaluation 

of his work. In second chapter the opinions of the philisopher about different topics have 

been researched, mentioning about with whom he got affected and what philosophical 

thoughts he possesed, moreover, criticism towards religion and society are also put forward. 

In the end, as a result, a general evaluation has been made. 

 

Key words: Mirza Feth-Ali Akhundzada, Enlightenment, Modernism, 

Materialism, Causality, Alphabet Reform. 

 

 

 

 

 



iii 
 

ÖNSÖZ 

İnsanların düşünce hayatının oluşmasında yaşadığı dönemin sosyo-kültürel, siyasi ve 

ekonomik durumunun büyük etkisi vardır. XVIII. yüzyılda Rönesans ve Reform 

hareketleriyle Avrupa, skolastik akıl anlayışından kurtularak düşünceye yeni ufuklar 

açarken, Kafkaslar’da modernleşme harekâtı XIX. yüzyılda Rusların bölgeye gelmesi ile 

başladı. Rus mekteplerini bitiren gençler arasında yenilik taraftarı ilk münevverler yetişti. 

Bu genç kuşak, akli ilimlerin tesiri, dönemin hâkim düşüncelerinin cazibesiyle hurafelere, 

dine, eski hayat tarzına karşı mücadeleye kalkıştı.  

O dönem Azerbaycan’ın siyasi, idari kargaşası içerisinde akıl ve düşünme yetisinden 

uzaklaşmış, taklit zihniyetine takılı kalmış insanların davranışları ve bunun yarattığı geri 

kalmışlık hali Ahundzade’nin fikir ve zihin dünyasını fazla meşgul etmiştir. Din, dil, 

düşünce, sanat, gibi alanlarda Doğu dünyasını inceleyen ve bütün bu görüşleri Batı’nın 

süzgecinden geçirerek algılayan, Doğu hakkında değer yargıları üreten bir düşünür olması 

açısından Ahundzade yaşadığı dönemin en önemli şahsiyetidir ve sorunları çözme 

noktasındaki fikirleri, toplumda yapmaya çalıştığı reform çabaları ile çağdaş bir düşünür 

olarak nitelendirilmektedir. Bu kadar önemli olmasına rağmen Türkiye’de bu fikir adamı 

hakkında çalışmaların yeteri kadar olmaması nedeniyle böyle bir araştırmayı yapmak 

kanaatine geldik. Maksadımız Türk okuyucuları için Ahundzade’nin tanıtılması ve yazarın 

siyasi, felsefi fikir yapısını ortaya koymaktır. 

Son olarak çalışmamız boyunca yoğun programına rağmen gösterdiği ilgi sebebiyle 

sayın tez danışmanım Prof. Dr. Mustafa Çağrıcı’ya, ayrıca tez jürisinde bulunan Prof. Dr. 

İlhan Kutluer ve Prof. Dr. Kemal Yıldız’a derin teşekkürlerimi sunuyorum. Kaynaklara 

ulaşım ve araştırma kolaylığı sağlayan TDV İslam Araştırmalar Merkez (İSAM) yönetim 

üyeleri ve çalışanlarını da saygıyla zikretmeyi kendime borç bilirim. Benim için tüm 

fedakârlıkları yaparak eğitim almama çaba gösteren, her sıkıntıya katlanan annem Emine 

Rüstemova’ya ve babam İlham Rüstemov’a şükran borcum vardır ve bu çalışmamı değerli 

aileme ithaf ediyorum. Çalışma metninin ortaya çıkmasında eleştirilerini esirgemeyen iyi 

niyet ve sabırla hatalarımı düzelten çok değerli arkadaşım Azer Abbasov’a teşekkürün bile 

yetersiz kalacağı bilinci ile vefayı borç bilirim. 

Naila RUSTAMLİ 

İstanbul/2016 



iv 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET .............................................................................................................................. i 

ABSTRACT ................................................................................................................... ii 

ÖNSÖZ ......................................................................................................................... iii 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. iv 

KISALTMALAR .......................................................................................................... vii 

GİRİŞ 

I. ARAŞTIRMANIN AMACI, YÖNTEMİ VE KAYNAKLARI .................................... 1 

II. AHUNDZADE’NİN YAŞADIĞI XIX. YÜZYILDA AZERBAYCAN’IN SİYASİ VE 

SOSYO-KÜLTÜREL DURUMU ................................................................................... 5 

1. Siyasi Durum................................................................................................. 5 

2. Sosyo-Kültürel Durum .................................................................................. 9 

BİRİNCİ BÖLÜM 

AHUNDZADE’NİN HAYATI VE ESERLERİ 

I. HAYATI ...................................................................................................................15 

1. Doğumu ve Çocukluğu .................................................................................15 

2. İlk Eğitimi ....................................................................................................17 

3. Tiflis Hayatı ve Fikri Gelişimi ......................................................................19 

4. İstanbul’a Seyahati .......................................................................................23 

5. Ömrünün Son Yılları ....................................................................................25 

6. Aile Hayatı ve Çocukları ..............................................................................27 

II. ESERLERİ ..............................................................................................................28 

1. Edebi Eserleri ...............................................................................................28 



v 
 

1.1. Komedileri ............................................................................................28 

1.2. Hikâyesi ................................................................................................33 

1.3. Şiirleri ...................................................................................................34 

1.4. Diğer Yazıları .......................................................................................37 

2. Felsefi, Dini, Eleştirel Eserleri ......................................................................38 

3. Tarih ve Coğrafyayla İlgili Eserleri...............................................................43 

4. Resmi Yazı ve Mektupları ............................................................................44 

İKİNCİ BÖLÜM 

AHUNDZADE’NİN FELSEFİ, TOPLUMSAL VE DİNİ GÖRÜŞLERİ 

I. FELSEFİ GÖRÜŞLERİ ...........................................................................................46 

1. Tanrı ve Âlem Görüşü ..................................................................................46 

1. Nedensellik Sorunu ......................................................................................53 

II. TOPLUMSAL HAYATA DAİR DÜŞÜNCELERİ / TOPLUM ELEŞTİRİSİ .....56 

1. Genel Olarak Toplumsal Görüşleri: ..............................................................56 

1.1. Demokratik Hak ve Özgürlüklerin Savunulması ....................................60 

1.2. Kadın Özgürlüğü Problemi ...................................................................63 

2. Devlet ve Siyasetle İlgili Görüşleri ...............................................................66 

3. Eğitim Alanındaki Çalışmaları ve Alfabe Projesi ..........................................71 

3.1. Genel Olarak Eğitim Görüşleri ..............................................................71 

3.2. Ahundzade’nin Yeni Alfabe Projesi ......................................................74 

3.2.1. Alfabenin Islahıyla İlgili Osmanlı’daki İlk Teşebbüsler .................74 

3.2.2. Alfabe Lâyihası Hakkında Genel Bilgiler ......................................76 



vi 
 

3.2.3. Alfabe Islahatına Sürükleyen Sebepler ve Öneriler ........................78 

3.2.4. Ahundzade’nin Alfabeyi Islaha/Değiştirmeye Yönelik Faaliyetleri 83 

3.2.4.1. İran’daki Faaliyetleri ..............................................................83 

3.2.4.2. Osmanlı’daki Faaliyetleri .......................................................84 

3.2.5. Alfabe Konusundaki Son Teşebbüsleri ..........................................90 

III. DİNİ GÖRÜŞLERİ / DİN ELEŞTİRİSİ ..............................................................97 

1. Genel Olarak Din Eleştirisi ...........................................................................98 

2. Olağanüstü Olaylara Yönelik Eleştiriler ...................................................... 102 

3. Metafizik Varlıklara Yönelik Eleştiriler ...................................................... 104 

4. Şer’i Hükümlere Yönelik Görüşleri ............................................................ 106 

SONUÇ ....................................................................................................................... 110 

KAYNAKÇA .............................................................................................................. 115 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

KISALTMALAR 

a.mlf.  : aynı müellif 

A.Ü.   : Atatürk Üniversitesi 

ASA  : Azerbaycan Sovyet Ansiklopedisi 

bk.  : bakınız 

bs.  : basım, baskı 

çev.  : çeviren  

DİA.  : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

ed.  : editor 

Elr.  : Encyclopedia İranica 

h.  : hicri  

haz.  : hazırlayan 

İA.  : T.C. Milli Eğitim Bakanlığı İslam Ansiklopedisi 

m.  : miladi 

ö.  : ölüm tarihi 

red.  : redaktör 

s.   : sayfa 

SDÜ.  : Süleyman Demirel Üniversitesi 

SSCB : Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

sy.   : sayı 

TDEA : Türk Dünyası Edebiyatçılar Ansiklopedisi 

TTK  : Türk Tarih Kurumu 

v.dğr.  : ve diğerleri 

vd.  : ve devamı 

 



GİRİŞ 

I. ARAŞTIRMANIN AMACI, YÖNTEMİ VE KAYNAKLARI 

XIX. yüzyılda Rusya’nın temsil ettiği Avrupa ile geleneksel İslam uygarlıklarının 

çakışması sadece kültürel değil sosyal bir sonuç da doğurmuştu: Bu aydınlar sınıfının 

doğuşuydu. Bu sınıfı oluşturanlar başlangıçta meslekleri gereği sık sık Rus atmosferi içinde 

bulunma durumunda olan, çoğunlukla çarlığın askeri ve sivil hizmetlerinde çalışan az sayıda 

Azerbaycan türküydü. XIX. yüzyılın ikinci yarısında yerli halkın idari görevlerden 

uzaklaştırılmasıyla aydın kesime mensup olanlar Rus üniversiteleri, Tiflis ve Gori’deki 

Transkafkasya öğretmen okulları mezunları arasından çıkmaya başladı. Bunlar başlangıçta 

Avrupa düşüncesinin taşıyıcısı olmuşlarsa da, zamanla Azerbaycan toplumunun değişiminin 

temel öğesi haline gelmişlerdi.1 

Çalışma konumuzda hakkında bahsettiğimiz Mirza Fethali Ahundzade de bu 

aydınlardan biridir. Tahsil hayatına din adamı olmak niyetiyle başlayan Ahundzade’nin, 

Gence’de Mirza Şefi‘ Vâzıh’la karşılaşması ve sonrasında Şeki’de Rus mektebinde aldığı 

modern eğitim onun bu düşünceden uzaklaşmasına sebep olmuştur. 1834’den itibaren 

başlayan ve ömrünün sonuna kadar devam eden Tiflis hayatı ise onun entelektüel 

düşüncesinin oluşum ve gelişiminde ayrı bir safha teşkil eder. Memuriyete başladığı Tiflis’te 

aydın bir çevre edinen Ahundzade, buradaki yaşamı boyunca felsefi ve siyasi düşüncelerinin 

gelişiminde derin etkileri olan önemli sayıda Müslüman, Rus ve Gürcü entelektüelleri ile 

karşılaşır ve onlarla kurduğu dostluk ilişkileri sayesinde Batı Avrupa düşüncesi, edebiyat ve 

tiyatrosuyla tanış olur. Bu tanışlığın yazarın daha sonra ortaya koyacağı düşüncelerinde 

etkisi açıkça görülmektedir. 

XIX. yüzyılda tüm Türk-İslam dünyasının tiyatro alanında öncüsü olan Ahundzade, 

öncelikle Avrupaî tarzda Azerbaycan Türkçesinde yazdığı ve toplumun hasta ve aksak 

yönlerini, insanın zaaf ve ihtiraslarını alaycı bir dille anlatan oyunlarıyla ün kazandı. Daha 

sonra ise alfabe ıslahatı, felsefi, maarifçi görüşleri, din konusundaki eleştirel fikirleri ve diğer 

konulara ilişkin görüşleriyle ön plana çıktı. Makalelerinde, denemelerinde ve özellikle 

Kemalüddevle Mektupları adlı eserinde XVIII. yüzyıl Fransız filozoflarını hatırlatan bir 

tarzda rasyonalizm ve aydınlanmacı bakış açılarıyla toplumu eleştiri süzgecinden geçirmeye 

girişti. Eserlerinde toplumda gördüğü içtimai ve idari tüm aksaklıkları bir şekilde cahillik ve 

                                                             
1 Tadeusz Swietochovski, Müslüman Cemaatten Ulusal Kimliğe Rus Azerbaycan’ı 1905-1920, çev. Nuray 

Mert, İstanbul: Bağlam, 1988, s. 42-43. 



2 
 

batıl inançlara dayandıran Ahundzade, halkı eğitmek ve “iyi”ye yönlendirmek gibi bir ideal 

taşımaktaydı. Böyle bir gayeden dolayıdır ki yazar, devrinin birçok meseleleri hakkında 

düşüncelerini serdetmiş, yazdığı çeşitli eserleriyle bunları gündeme taşımıştır. 

Araştırmamızın gayesi Ahundzade’nin hayatı ve faaliyeti hakkında derli toplu bilgi 

vermek, onun felsefi, toplumsal ve dini görüşlerini detaylı şekilde ortaya koyarak Türk 

okuyucularının bu reformist şahsiyeti tanımalarına yardımcı olmaktır. Türkiye’de 

Ahundzade hakkında daha önceki çalışmalarda düşünürün edebi faaliyetine daha çok önem 

verilmiş, onun felsefi, siyasi, içtimai ve dini görüşleri ise başlı başına bir çalışma mevzuu 

teşkil edeceği için bu konulara yüzeysel yaklaşılmıştır. Bütün bunları göz önünde 

bulundurarak bu tezimle söz konusu boşluğu az da olsa doldurmayı amaç edinmiş 

bulunmaktayız. 

 Bu çalışmamızın eksiksiz olduğu iddiasını taşımamakla birlikte düşünürün 

anlaşılması ve bir aydın olarak yaptığı çalışmalar açısından önemli bilgiler vereceğine ümit 

ediyoruz. Tezimizi hazırlarken en temel başvuru kaynağımız yazarın kendi çalışmalarıdır. 

Meslek itibariyle mütercim olan Ahundzade eserlerini Rusça, Farsça, Arapça ve Azerbyacan 

Türkçesi olmak üzere dört dilde kaleme almıştır. Bununla birlikte yazarın bütün çalışmaları 

sonradan çeşitli araştırmacılar tarafından Azerbaycan Türkçesine çevrilmiş ve farklı 

zamanlarda müstakil ya da külliyat şeklinde basılmıştır. Biz bu çalışmamızda, Nadir 

Memmedov, Yaşar Garayev ve Hamid Memmedzade tarafından hazırlanan ve 

düşünürümüzün eserlerinin tamamını içeren üç ciltlik en son baskıyı (Mirza Fetali 

Ahundzade, Eserleri, I-III, Bakü: Şark-Garb, 2005) esas aldık. 

Yazarın kendi eserleri dışında, konuyla ilgili başta Azerbaycan Türkçesi2 olmak 

üzere İngilizce, Rusça ve Türkçe gibi çeşitli dillerde yapılan araştırmaların önemli bir 

kısmını temin ederek incelemiş bulunmaktayız. Bunlardan özellikle Haydar Hüseyinov’un 

M. F. Ahundov’un Felsefi Görüşleri ve “Mirza Fethali Ahundov”, Şeyda Mamedov’un 

Mirza Fatali Ahundov, Feyzullah Kasımzade’nin, Ahundov’un Hayat ve Yaratıcılığı, 

ASA’nın “Mirza Fethali Ahundov” maddesi yanında, Köçerli, Hakverdiyev, Şahin 

Mustafayev ve başkalarının Rusça ve Azerbaycan Türkçesinde yaptığı ilgili çalışmalar 

konumuz açısından önemli kaynaklardır. 

                                                             
2 Türkiye’de Azerbaycanlılar ve ya Azerbaycan Türkleri için kullanılan Âzeri kavramını kullanmaktan bilinçli 

olarak kaçındık. Çünkü bu kavram bilimsel literatüre siyasal bir amaçla kazandırılmıştır. 



3 
 

Bu kadar önemli olmasına rağmen, Ahundzade hakkında Türkiye’de bazı 

eserlerinin çevirisi dışında fazla çalışma yapılmamıştır. Yapılan çalışmalardan en önemlisi 

Yavuz Akpınar’ın 1980’de yaptığı Mirza Fethali Ahundzade: bütün yönleriyle isimli doktora 

tezidir. Akpınar bu çalışmasında Ahundzade’nin hayat ve yaratıcılığını tüm yönleriyle ele 

almakla birlikte kendisinin de belirttiği gibi daha çok yazarın edebiyat yönünü öne 

çıkarmıştır. Bunun dışında, Vahap Yurtsever’in Mirza Fethali Ahundzade’nin Hayatı ve 

Eserleri isimli küçük hacimli çalışması ile Ahmet Caferoğlu’nun Mirza Fethali Ahundzade, 

Mirza Bala’nın İA maddesi ve Hamid Algar’ın ilgili DİA maddesi az sayıda çalışmalardan 

bazılarıdır. Yapacağımız bu çalışma, aynı zamanda bu boşluğu doldurmaya bir nebze de olsa 

katkı sağlamayı amaçlamaktadır.  

Ortadoğu ve İslam medeniyeti üzerine çalışmalarıyla tanınan tarih profesörü 

Mehrdad Kia’nın “Women, İslam and Modernity in Akhundzade’s Plays and Unpublished 

Writings” ile “Mirza Fath Ali Akhundzadeh and the Call for Modernization of the Islamic 

World” başlıklı iki makalesi, yazarımızın modernleşme, İslam, demokrasi, kadın hakları gibi 

konulardaki düşüncelerini yansıtması açısından İngilizce önemli kaynaklardır. Yine İraj 

Parsinejad’ın İngilizce “Mirza Feth Ali Akhundzade (1812-1878)” isimli çalışması yazarın 

edebi eleştiriyle ilgili görüşlerini öğrenmemiz açısından önemlidir. 

Konu daha çok bir tespit çalışması olduğundan, her şeyden önce yazarın 

düşüncelerini ortaya koymaya çalıştık. Fakat bununla beraber yer yer değerlendirme ve 

yorumlara da yer verilmiştir. Ahundzade’den yapılan alıntılarda, özellikle Kemâlüddevle 

Mektupları’ında çoğu zaman yazarın orijinal ifadelerine sadık kalmaya çalıştık. Bununla 

birlikte maksadımızı daha iyi ifade etmek için yaptığımız bazı alıntıları günümüz Türkçesine 

uyarladık. Bunu yaparken de Kemâlüddevle’nin Arif Berberoğlu tarafından Aklın İflası 

adıyla yapılan Türkçe çevirisine müracaat ettik. 

Yöntem olarak çalışmamız giriş ve iki ana bölümden oluşmaktadır. Giriş kısmında 

Ahundzade’nin yaşadığı dönemde Azerbaycan’daki siyasi, sosyal ve kültürel durum 

incelenmiştir. Birinci bölümde Ahundzade’nin hayatı, öğrenimi, şahsiyeti, memuriyeti 

hakkında bilgi verilmiş, eserleri genel değerlendirmeye tabi tutulmuştur. Tezimizin esas 

ağırlık noktası olan ikinci bölümde ise düşünürümüzün felsefi, tolumsal, siyasi ve dini 

görüşleri araştırılmış, yazarın kimlerden etkilendiği, hangi felsefi düşünceye sahip olduğu, 

çeşitli toplumsal problemlere ne gibi çözümler getirdiği incelenmiş, dine ve topluma yönelik 

eleştirileri ortaya konmaya çalışılmıştır. Aynı zamanda bu bölümde onun eğitim alanında 



4 
 

ileri sürdüğü alfabe ıslah projesine de geniş yer verilmiştir. Nihayet sonuç kısmında genel 

bir değerlendirme yapılmıştır.  



5 
 

II. AHUNDZADE’NİN YAŞADIĞI XIX. YÜZYILDA AZERBAYCAN’IN 

SİYASİ VE SOSYO-KÜLTÜREL DURUMU 

1. Siyasi Durum 

Mirza Fethali Ahundzade’nin (1812-1878) hayatı ve faaliyetine geçmeden önce 

onun yaşadığı dönemde Azerbaycan’ın siyasi, sosyo-kültürel durumu hakkında bilgi 

vermemiz yazarı tanımamız açısından önemlidir. Bilindiği gibi XIX. yüzyıl Azerbaycan’da 

önemli siyasi olayların yaşandığı ve siyasi istikrarsızlığın devam ettiği bir dönemdi. 

Yerleştiği stratejik ve coğrafi konumundan dolayı pek çok kültürün etkisi altında kalan bu 

bölge, tarih boyunca farklı istikametlerde giden istila hareketlerinde bir intikal yeri rolünü 

oynamıştır. 

Nâdir Şah’ın 1747 senesinde öldürülmesi ile3 Azerbaycan’daki Safevî hâkimiyeti 

son buldu. Bu tarihten sonra belli bir süre bağımsız olan Azerbaycan şiddetli politik çekişme 

ve iç savaşlara sahne olmuştur. Bölgede merkezi otoritenin zayıflaması sonucu XVIII. 

yüzyılın ortalarına doğru Azerbaycan’da Karabağ, Şeki, Gence, Bakü, Kuba, Nahcıvan, 

Tebriz, Urmiye, Erdebil, Merâga gibi bağımsız ya da yarı bağımsız bir sıra küçük feodal 

devletler-hanlıklar kuruldu. Kurulan bu hanlıklar genelde ortaya çıktıkları bölgenin ismiyle 

anılmıştır.4 Hanlıkların kendilerine özgü idare usulü, yasama ve yürütme biçimleri vardı. 

Hanlıklarda siyasi rejim mutlak bir hâkimiyetten ibaretti. Yüksek hâkimiyet hakkı handa idi. 

Arazinin mülkiyet hakkı fiilen hana aitti. Hanlıklarda yerine göre değişik vergi sistemi vardı. 

Aynı zamanda her hanın kendisine mahsus bakır ve gümüş sikkesi ile metraj ve ağırlık 

ölçüleri vardı. Bir hanlıkta geçen sikke öteki hanlıklarda da yürürlükte idi. Sivil ve sosyal 

münasebetler şeriat ve örf-adet üzerine tanzim edilirdi. Kaza-yargılama yetkisi şeriat 

mahkemelerine aitti. Kadılar hanlar tarafından atanır, hükümleri de hanlık zabıtasınca icra 

olunurdu.5 

XVIII. yüzyılın ortalarına doğru ortaya çıkan hanlıkların bağımsızlıkları çok da 

uzun sürmedi. Hanlıklar dönemi Azerbaycan’da çeşitli siyasi iç çekişmelerin ve çatışmaların 

devam ettiği bir dönem olarak nitelenir. Öte yandan zaman zaman bazı hanlar tarafından 

hanlıklar arasında devam etmekte olan mevcut siyasi çekişmeleri sonlandırmak ve birliği 

                                                             
3 Mehman Süleymanov, Nadir Şah, Tehran, 2010, s. 502-517. 
4 Bu dönemde ortaya çıkan hanlıklarla ilgili daha fazla bilgi için bk. Azerbaycan Tarihi: XIII-XVIII Asırlar, 

(haz. Heyet), Bakü: Elm Neşriyyatı, 2007, III, 370-380. 
5 Kerim Order, Azerbaycan, İstanbul: Boğaziçi Yayınları, 1982, s. 75-76; Hüseyin Baykara, Azerbaycan’da 

Yenileşme Hareketleri, Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü, 1966, s. 12. 



6 
 

sağlamak için bazı girişimlerde bulunulmuştur.6 Ancak birliği sağlamaya yönelik bu çabalar 

olumlu bir sonuç vermedi. Hanlıklar arasında söz konusu birliğin kurulamaması, bölgenin 

ekonomik-ticari, coğrafi ve stratejik önemi, ayrıca Osmanlı Devleti’nin bölgedeki güç ve 

nüfuzunun zayıflaması bölgenin diğer güçlü devleti olan Rusya’nın Azerbaycan’a olan 

ilgisini çekmekteydi. Kafkasya’ya yönelik ekonomik, ticari ve stratejik çıkarları bulunan 

Rusya’nın Azerbaycan’a yönelik siyaseti, daha Çar I. Petro zamanında başlamıştı. O 

dönemde bile Rusya Hazar Denizine hâkim olmayı, Osmanlı’nın Kafkasya ve Orta 

Asya’daki etki alanını daraltmayı ve tarihi ipek yolu güzergâhını Baltık-Volga-Hazar Denizi 

yoluna çevirmeyi amaçlamaktaydı.7 Her ne kadar Rusya 1720’den itibaren Kafkasya’ya 

sarkmaya başlamışsa da asıl hâkimiyetini XVIII. yüzyılın sonu ile XIX. yüzyılın başlarında 

kurmuştur. Osmanlı’nın giderek zayıflaması, İran’ın sarsılan otoritesi ve Azerbaycan 

hanlıklarını tek bir devlet halinde birleştirme çabalarının sonuç vermemesi Rusya’nın elini 

giderek kuvvetlendirmekteydi. 

Azerbaycan hanlıklarının Rusya istilasına karşı mücadeleleri fasılalarla, otuz yıldan 

fazla sürdü.8 Azerbaycan’ın işgalini kolaylaştırmak için Moskova-Tiflis yolunu inşa ettiren 

Rusya, Gürcü Hanlarından da yardım görüyordu. 1801’de Gürcü Vilayetinin kurulmasıyla 

Kafkasya’da sömürgecilik yönetiminin temelleri atılmış oldu. Gürcistan’la beraber, 

Azerbaycan toprakları olan Kazak, Borçalı ve Şemşeddil sultanlıkları da Rusya’ya 

birleştirildi.9 Rusya’nın güneye ilerlemesine daha fazla seyirci kalamayan İran, 1804’te 

İngiltere’nin desteği ile savaşa başladıysa da Rusya’ya yenildi. 1805’te Kürekçay 

antlaşmasıyla Karabağ, daha sonra Şeki ve Şirvan hanlıkları Rusya’ya teslim oldu. 1806’da 

Bakü ve Kuba hanlıklarının işgaliyle Talış, Erivan ve Nahçıvan dışında bütün Kuzey 

Azerbaycan arazisi Rusiya’nın hâkimiyetine geçti.10 

1803-1813 Rus-İran savaşları sonunda imzalanan Gülistan antlaşmasına göre 

Derbent, Kuba, Bakü, Lenkeran, Şirvan Şeki, Gence, Karabağ Hanlıkları, İlisu Sultanlığı ve 

Gürcistan üzerindeki hâkimiyet hakkı Rusya’ya terkedildi.11 Güney Azerbaycan Hanlıkları 

                                                             
6 Örneğin Urmiyalı Fetali Han Afşar, Şekili Hacı Çelebi Han, Kuba Hanı Fethali Han Azerbaycan’da birliği 

sağlamak için bazı girişimlerde bulunmuşlardır. Bk. Azerbaycan Tarihi: XIII-XVIII Asırlar, III, 381-389. 
7 Tadeusz Swietochovski, Müslüman Cemaatten Ulusal Kimliğe, s. 21; Order, Azerbaycan, s. 12-13. 
8 Order, Azerbaycan, s. 71. 
9 Swietochowski, Müslüman Cemaatten Ulusal Kimliğe, s. 22-23; Azerbaycan Tarihi: XIX. Asır, IV, 11. 
10 Moshe Gammer, Muslim Resistance to the Tsar: Shamil and the Conquest of Chechnia and Daghestan, 

London, 1994, s. 1-9; Azerbaycan Tarihi: XIX. Asır, IV, 12-14. 
11 Gülistan antlaşmasının tam metni için bk. Süleyman Eliyarlı, Azerbaycan Tarihi: Uzak Geçmişten 1870’li 

Yıllara Kadar, Bakü: Azerbaycan Neşriyat, 1996, s. 602-607. 



7 
 

ise İran hâkimiyetine bırakıldı. Bu antlaşmadan sonra İran Kafkasya’yı bir daha 

hâkimiyetine alamamış, sadece Araz nehrinin aşağısındaki güney Azerbaycan hanlıklarına 

sahip olmuştur. Yine söz konusu antlaşmaya göre Hazar denizinde yalnız Rusya askeri 

donanmaya sahip olacak, İran’da ticaret yapan Rus tüccarlardan vergi alınmayacaktı.12 Bu 

antlaşma aynı zamanda Kuzey Azerbaycan ve bütün Transkafkasya’nın Rusya tarafından 

işgalinin tescili anlamına gelmekteydi.13 

1826 yılında İran, Çar I. Aleksandr’ın ölümünü ve Petersburg’daki askeri 

ayaklanmayı fırsat bilerek, İngilizlerin teşviki ile Kuzey Azerbaycan bölgesine yürüdü ve 

iki devlet arasında savaş yeniden başladı.14 Bu savaşta mülteci hanların tahrikiyle Bakü, 

Gence, Şeki ve Karabağ gibi kuzey Azerbaycan’ın türlü yerlerinde isyanlar çıktı. Savaşta 

Ruslar İran ordusunu yenerek Tebriz’i ele geçirdiler. İran Rusya ile tekrar antlaşma yapmak 

zorunda kaldı ve iki devlet arasında 1828’de Tebriz yakınlarında Türkmençay antlaşması 

imzalandı.15 Antlaşmaya göre Aras nehri ve Talış dağları sınır olmak üzere Azerbaycan ikiye 

ayrıldı, Erivan ve Nahçıvan hanlıkları Rusya’ya bırakılarak Aras nehrinden kuzeyde olan 

bölge Rusya’nın hâkimiyeti altına girdi. Aynı zamanda bu antlaşma ile Hazar denizi de 

tamamıyla Rus egemenliğine geçti.16 1828 yılında Osmanlı Devleti Rusya ile yaptığı savaşta 

mağlup olmuş ve savaşın sonucunda imzalanan Edirne Antlaşması (1829) ile Erivan ve 

Nahçıvan’ın Rusya tarafından işgalini kabul etmek durumunda kalmıştı.17 

İşgalden sonra Rusya’nın Azerbaycan politikası iki farklı çizgi üzerinden devam 

etmiştir. Birinci politik çizgi, pragmatik bir şekilde yerel gelenek ve çıkarlara uygun yarı 

bağımsız bölgeciliği, ikinci politik çizgi ise daha katı bir şekilde merkeziyetçiliği ve giderek 

Ruslaştırmanın gerekliliğini savunmuştur.18 İşgalin ilk dönemlerinde birinci politik çizgiyi 

izleyen Rusya, egemenliğini savaşsız kabul eden Karabağ, Şeki ve Şamahı Hanlıklarının 

idare sistemini aynen muhafaza etti, Rus ordularına direnen Gence, Bakü ve Kuba 

                                                             
12 Kerim Order, Azerbaycan, s. 64, 72; John F. Baddeley, Rusların Kafkasya’yı İstilası ve Şeyh Şamil, çev. 

Sedat Özden, İstanbul: Kayıhan Yayınevi, 1989, s. 109. 
13 Azerbaycan Tarihi: XIX. Asır, IV, 39. 
14 Swietochowski, Müslüman Cemaatten Ulusal Kimliğe, s. 23; Order, Azerbaycan, s. 74. 
15 Türkmençay antlaşmasının tam metni için bk. Eliyarlı, Azerbaycan Tarihi, s. 618-624. 
16 Mehmet Saray, Azerbaycan Türkleri Tarihi, İstanbul: Nesil Matbaası Yay., 1993, s. 21. Baddeley, Rusların 

Kafkasya’yı İstilası, s. 185. Stanford J. Shaw, Ezel Kural Shaw, Osmanlı İmparatorluğu ve Modern 

Türkiye, çev. Mehmet Harmancı, İstanbul: E Yayınları, 1982, II, 43. 
17 Akdes Nimet Kurat, Türkiye ve Rusya, Ankara: Ankara Ü. Basımevi, 1970, s. 57; Baddeley, Rusların 

Kafkasya’yı İstilası, s. 221. 
18 Swietochowski, Müslüman Cemaatten Ulusal Kimliğe, s. 30. 



8 
 

hanlıklarında ise hanlık rejimini hemen kaldırdı.19 Buralarda ya eski han nesilleri iş başında 

bırakıldı, ya bizzat Ruslar tarafından yeni han tayin olundu. Bu hanlıklarla Kafkasya askeri 

kumandanlığı arasında, Rusya imparatoru namına yapılmış antlaşmalarda tâbi (vassal) 

hanların yetkileri ile İmparatorluğa karşı görev ve taahhütleri tespit olundu. Şeki Hanlığı 

1819, Şirvan Hanlığı 1820, Karabağ Hanlığı 1822 yılına kadar bu suretle idare edildi.20 

Bu hanlıklarda hanlık rejimi (1819-1826 yılları arasında) kaldırıldıktan sonra 

Azerbaycan’da merkezi Şuşa olan “Müslüman Eyaletleri Reisliği” (Müslüman Bölgeler 

Başkanlığı) kuruldu. İdarenin başına Rus subayları yani askeri yöneticiler atansa da idare 

sistemi ve yerel kanunlar olduğu gibi kalmaktaydı. Şer’i mahkemeler muhafaza 

edilmekteydi. Buna rağmen bazı yerlerde Rus subaylarının başkanlığında mülki mahkemeler 

de kurulmuştu. Farsça yerel yönetim ve hukuk dili olarak kalmaya devam ediyordu.21 Bu 

sistem komendant idare usulü olarak adlandırılmaktadır.22 Eski düzeni korumaya yönelik 

bütün bu uygulamalara rağmen halk yeni askeri düzenden memnun değildi. Halk bu 

durumdan duyduğu memnuniyetsizliği isyanlarla ifade etmekteydi. Bundan dolayı 

Azerbaycan 1830 ile 1840 yılları arasında devamlı şekilde yerli halkın Ruslarla 

mücadelesine sahne olmuştur.23 

Zamanla patlak veren bu olaylar Rusya’yı bölgede bir takım reformlar yapmaya 

zorladı. 1840 senesinde Rusya askeri idare sistemini ortadan kaldırarak bölgenin idari 

yapısına bazı değişiklikler getirdi. 1846’da yeni bir düzenlemeyle Kafkasya; Tiflis, Kutayis, 

Şamahı ve Derbent olmak üzere dört eyalete ayrıldı. 1868 yılına kadar birkaç bölgesel 

reform yapıldı ve en son 1868’de Bakü ve Yelizavetpol eyaletleri oluşturuldu. Bu reformlar 

sonucunda hanlık idaresinin kalıntıları tamamen silinerek hanlıklar dönemindeki tarihsel 

bölünme biçimleri ortadan kalktı.24 

Bölge için en büyük reformlar 1870 yılında çıkarılan “Belediyeler Yasası”dır. Buna 

göre kentlerde “duma” denilen meclis ve belediye başkanından oluşan öz yönetim 

mekanizması kuruldu. Belediye yasası, yükselen orta sınıfa hükümet içinde yerel düzeyde 

                                                             
19 Azerbaycan Tarihi: XIX. Asır, IV, 100; Behram Hasanov, Azerbaycan’da Din: Sovyetler’den Bağımsızlığa 

Hafıza Dönüşümleri, İstanbul: İSAM yayınları, 2011, s. 28. 
20 Order, Azerbaycan, s. 75; Azerbaycan Tarihi: XIX. Asır, IV, s. 100. 
21 Serge A. Zenkovsky, Rusya’da Pantürkizm ve Müslümanlık, çev. İzzet Kandemir, İstanbul: Üçdal Neşriyat, 

1983, s. 81; Hasanov, Azerbaycan’da Din, s. 28; Azerbaycan Tarihi: XIX. Asır, IV, s. 100-101. 
22 Azerbaycan Tarihi: XIX. Asır, IV, 100. 
23 Azerbaycan’da Rus yönetimine karşı ayaklanmalar için bk. Swietochowski, Müslüman Cemaatten Ulusal 

Kimliğe, s. 26-27, Azerbaycan Tarihi: XIX. Asır, IV, 106-118.     
24 Swietochowski, Müslüman Cemaatten Ulusal Kimliğe, s. 32-33; Hasanov, Azerbaycan’da Din, s. 29. 



9 
 

yeralma imkânı yaratmayı amaçladıysa da doğu Transkafkasya’da yerel unsurun temsili 

üzerine katı sınırlamalar getirdi.25 1860-1870 yıllarında yerel gelenekleri ortadan kaldıran 

ve mahkeme ceza sistemine yapılan hukuki değişikliklerle halk ve yöneticiler karşı karşıya 

geldi. Yapılan düzenleme gereği, mahkemelere Rus hâkimleri atanmış, resmi idare 

sisteminde ve devlet dairelerinde resmi dil Rusça olarak belirlenmişti. Çarlık yönetimi 

tarafından getirilen diğer bir düzenleme de Bakü şehir meclisinin seçim kanunu ile ilgilidir. 

1878 yılında yapılan yeni düzenleme gereği, Bakü’de, yalnızca vergi veren ve 25 yaşını 

doldurmuş kimselerin seçimlere iştiraki öngörülmekteydi. Seçilenlere ise şehir meclisinde, 

valinin nezareti altında şehir altyapısının oluşturulması, ticaret, sanayi ve eğitim 

alanlarındaki çalışmaların dışında fazla bir yetki verilmemekteydi.26 

2. Sosyo-Kültürel Durum 

Rusya’nın Kafkaslarda kazanmış olduğu siyasi egemenlik basit bir askeri 

müdahaleden daha fazla, bölgenin etnik yapısının değişmesine ve sosyal hayatın yeniden 

düzenlenmesine sebep olan bir faktör olarak karşımıza çıkmaktadır. Rusya yeni elde ettiği 

bu memleketi kısa zamanda kendine bağlamak ve baş gösterecek isyan hareketlerini 

önlemek, böylece güneye ve sıcak denizlere inme politikasına zemin hazırlamak için 

Azerbaycan’da bir Ruslaştırma siyaseti takip etmekteydi. Azerbaycan’da milli uyanış ve 

birliğin ortaya çıkıp kuvvetlenmemesi için her tedbiri alan Rusya mezhep ayrılığını da 

devam ettirmek için Şiiler için “Şeyh’ül-İslam”lık, Sünniler için de “Müftülük” adı altında 

iki ayrı kurum ortaya koymuştur.27 Bu kurumlara bağlı okullar da mezhep ihtilaflarını 

körüklemekten başka bir maksat gütmemiş, tamamen kendi kontrolündeki bu kurumlarla 

Hristiyanların dini kurumları arasında da eşitsizlik vücuda getirmiştir. Azerbaycan’da XIX. 

yüzyılın sonlarına kadar siyasal anlamda bir Türk kimliği oluşmamış, millet kavramı ise 

genellikle dini topluluğu ifade eden klasik anlamıyla kullanılmıştır. Bugünkü anlamda bir 

millet kavramı, XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren kullanılmaya başlamış ve XX. 

yüzyılın başlarından itibaren yaygınlık kazanmıştır.28  

                                                             
25 Swietochowski, Müslüman Cemaatten Ulusal Kimliğe, s. 34. 
26 Okan Yeşilot, Ateş Çemberinde Azerbaycan, İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 2010, s. 12-13; Hüseyin Baykara, 

Azerbaycan’ın İstiklal Mücadelesi Tarihi, İstanbul: Gençlik Basımevi, 1975, s. 114. 
27 Audrey Altstadt, The Azerbaijani Turks: Power and İdentity Under Russian Rule, California: Hoover 

İnstitution Press, 1992, s. 18. 
28 Baykara Hüseyin, Azerbaycan’da Yenileşme Hareketleri XIX Yüzyıl, Ankara: Türk Kültürü Araştırma 

Enstitüsü, 1966,  s. 151. 



10 
 

XIX. yüzyılın birinci yarısında Azerbaycan’da eğitim tamimiyle dini mahiyette 

olup eğitim kurumları ise esasen camilerin, mescitlerin bünyesindeki mektepler ve 

medreseler idi.29  Eğitimciler ise Azerbaycan’daki İran etkisinin başlıca failleri olan ve 

“molla” denilen genelde Şiî hocalar idi. Bu mektep ve medreselerde ilk ve orta eğitimini 

tamamlayan öğrenci yüksek din eğitimi için genelde İran ve Osmanlı medreselerine 

gitmekteydi. XIX. yüzyılın ortalarına kadar öğrencilerin İran ve Osmanlı medreselerinde 

eğitim almasına zorluk çıkarmayan Çarlık yönetimi 1850’lerden itibaren yurtdışına çıkmayı 

sıkı bir şekilde kontrol altına almıştır.30 

Çarlık Rusya’sı, her şeyden önce yönetimi altındaki milletlerin eğitim 

görmesinden, bilgilenmesinden, özellikle de milli ruhlu, ileri görüşlü kimselerin 

yetişmesinden çekiniyor ve çeşitli yollarla buna mâni olmaya çalışıyordu.31 Ancak buna 

rağmen Çarlık halkın belli kesimine de olsa eğitim vermek zorunda idi. Çünkü kendisi için 

memurlar hazırlamadan, bürokrat bir kadro kurmadan siyasetini yürütemezdi. Bu sebepten 

Çarlık Rusya’sı halkı kendi kültürüne alıştırmak, buradaki İran nüfuzunu kırmak ve Fars 

kültürünü Azerbaycan’ın sosyal hayatından ve eğitim sisteminden söküp atmak için ilk iş 

olarak Azerbaycan’da uygulamaya başladığı Ruslaştırma siyaseti çerçevesinde eğitime el 

atmış ve güney Kafkasya’da Rusça eğitim yapan okullar açmaya başlamıştır. Dönemi 

inceleyen tarihçiler bu mekteplerin açılma sebebinin yerli idarelerde sömürgeci siyasetlerini 

yürütmekte onlara yardım edebilecek kadroların yetiştirilmesi olduğunu söylerler.32 

Okulların açılmasının bir diğer sebebi de eğitim sisteminden din adamlarını uzaklaştırmakla 

halk arasındaki İran ve Osmanlı etkisini zayıflatmak isteği idi. Fakat İran kültürünün 

Azerbaycan’da etkisini kaybetmesi kolay olmadı ve bu ancak asrın sonlarında 

gerçekleşebildi. 

Azerbaycan’ın Şuşa (1830), Nuha (1831), Bakü (1832), Gence (1833), Nahcivan 

(1837) gibi bölgelerinde açılan bu okullarda Rusça eğitim yanında Azerbaycan Türkçesi de 

ders müfredatına dahildi.33 Aşağıda yazarın eğitim hayatını anlatırken değineceğimiz üzere 

Mirza Fetali Ahundzade, 1833 tarihinde Nuha’daki bu okulda bir sene Rusca eğitim almıştır. 

                                                             
29 Hüseyin Ahmedov, XIX. Asr Azerbaycan Mektebi, Bakü: Maarif Neşriyat, 1958, s. 10. 
30 Altstadt, “The Forgotten Factor: The Shii Mullahs of pre-Revolutionary Baku”, Passe Turko-Tatar Present 

Sovietique, s. 348. 
31 Nazim Ceferov, Milli-İctimai Fikir Tarihimizden, Bakü: Azerbaycan Devlet Neşriyatı, 1993, s. 79. 
32 Ziya Bünyadov, Azerbaycan Tarihi, Bakü: Azerbaycan Devlet Neşriyatı, 1994, s. 590-591. 
33 İbrahim Yüksel, Azerbaycan’da Fikir Hayatı ve Basın, Acar Yayınları, 1988, s. 72; Baykara, Azerbaycan’da 

Yenileşme, s. 106. 



11 
 

Fakat halk Rus okullarına ilgi göstermediğinden aydınlar, temel eğitimin ana dilde olduğu,34 

Müslüman hocaların eğitim verdiği, hem din derslerinin, hem de dönemin modern 

bilimlerinin okutulduğu, ayrıca Rusçanın da öğretildiği okullar açarak halkın ilgisini bu 

okullara çekmeyi amaçlamaktaydılar. 

İslami olmayan her hangi bir eğitim tarzı halkın tepkisiyle karşılaşacağından, 

bundan kurtulmanın tek yolu mektepleri modernleştirmekle olabilirdi. Bu tür bir program 

Volga Tatarları arasında ortaya çıkan, daha sonra Rusya’nın diğer Müslüman bölgelerine 

yayılan Cedidci hareketin özünü oluşturuyordu. Cedidcilik ismi, mekteplerin ders 

programını geliştirmeyi hedefleyen “usûl-i cedîd”35 (yeni metod) teriminden türemiştir. Söz 

konusu metotta ders programına modern bilimlere ilişkin dersler konuluyordu. 

Azerbaycan’da bu tarz okullardan biri eğitim alanında daha ciddi ve modern bir teşebbüsçü 

olan Hacı Said Ünsizade (1839/1905) tarafından 1874 yılında Şamahı şehrinde açılmıştır. 

Meclis isimli bu okulda Azerbaycanlı ünlü şair ve öğretmen Seyid Azim Şirvani (ö. 1888) 

de ders vermiştir.36 Azerbaycan’da Kırımda açılan usul-i cedid okullar tarzında ilk okul ise 

öğretmen Mehmet Takı Sıtkı Seferoğlu tarafından 1890 yılında Ordubad’ta açılmıştır.37 

Azerbaycan Türklerinin milli, medeni ve fikri uyanışında gazete ve dergiler önemli 

rol oynamıştır. Çarlık hükümeti, Azerbaycan Türklerinin kendi dillerinde süreli yayınlar 

çıkartarak bilinçlenmelerini istemiyor ve bu tür teşebbüsleri de engellemeye çalışıyordu. Bu 

sebepden, XIX. yüzyılın sonlarına kadar Azerbaycan’da Türkçe basın görülmemiştir. 

Azerbaycan Türkçesiyle ilk gazete 1832 yılında Tiflisskie Vedomosti gazetesinin ilavesi 

olarak yayımlanan Tatarskie Vedomosti (Tatar Haberleri) olmuştur.38 Resmi bir bülten 

niteliği taşıyan bu gazetede daha çok Rus hükümetinin aldığı kararlar, vergi kanunları, resmi 

ilanlar yer almaktaydı. İlk başta Farsça yayınlanan gazete, yerli halkın ilgisiz kalması üzerine 

daha sonra Türkçe çıkarılmaya başlanmıştır. Bu görev Türkçe ve Farsça’yı iyi bilen şarkiyat 

bilgini Mirza Apriyam Yenikolov’a verilmiştir. Fakat bir sene sonra gazetenin yayını 

durdurulmuştur. Gazetenin hazırlanmasına dönemin önde gelen isimlerinden biri olan 

                                                             
34 Örneğin Mirza Şefi‘ Vâzıh 1830’da Gence’de kendi gayretleriyle böyle bir okul tesisine muvaffak olmuş ve 

bu okulda eski okullardan farklı bir eğitim ve ders usûlü uygulamıştı. Ayrıca kendisi Azerbaycan Türkçesinde 

ilk ders kitabını hazırlamıştır. Bk. Oder,  Azerbaycan, 125. 
35 Usûl-i cedîd, Gaspıralı İsmail Bey tarafından geliştirilen, ilki 1884’te Kırım’da açılan modern usul ile eğitim 

veren okuldur. Bu okullarda İslami bilgilerin yanı sıra modern ilimler ve Rusça da öğretilirdi. Daha geniş bilgi 

için bk.  Mehmet Saray, Türk Dünyasında Eğitim Reformu ve Gaspıralı İsmail Bey (1851-1914), Ankara: 

TAKE, 1987; Taha Akyol, “Cedîdcilik”, DİA, VII, 211-213. 
36 Seyid Azim Şirvani, Seçilmiş Eserleri, neşredenin önsözü, Bakü: Avrasya Press, 2005, I, 7. 
37 Yüksel, Azerbaycan’da Fikir Hayatı, s. 77. 
38 Baykara, Azervbaycan’da Yenileşme, s. 53-54. 



12 
 

Abbaskulu Bakühanlı da iştirak etmiştir. 1844 senesinde Ahundzade hocası Mirza Şefi‘ 

Vâzıh ile bir basın müessesesi kurmak istemiş, ancak Çar hükümetinin karşı koyması sonucu 

bu niyetleri gerçekleşmemiştir. Bundan başka Tiflis’te çıkan Zakavskazskiy Vestnik 

(Transkafkasya Habercisi) gazetesinin belli sayıları Kavkaz’ın Bu Tarafının Haberi adıyla 

Azerbaycan Türkçesinde yayımlanmıştır. Gazete 1846 senesinde kapatılmıştır.39 

Yine 1840-50 yıllarında Çarlık hükumeti tarafından Kavkas dergisinde izin verilen 

tarih çalışmaları, Azerbaycan dili, folkloru ve edebiyatına ilişkin araştırmaların desteklenmiş 

olması T. Swietochowski’nin de belirtiği gibi samimi değildi ve uzun sürmedi.40 Bizzat 

Türkler tarafından neşredilen ilk basın organı, 1870’den sonra Hacı Zeynülabidin Tagiyev 

(ö. 1920) tarafından finanse edilen Kaspiy olmuştur.41 İlk başta Bakü’de gayrimüslim 

kişilerce yayınlanan Kaspiy Gazetesi, 1870’de Tagiyev tarafından satın alınarak Türklerin 

yayın organı haline getirmiştir. Rusça yayınlanan bu gazete matbaasının 1918’te Rus-

Ermeni birlikleri tarafından yağma edilmesinden sonra kapanmıştır.42 

Azerbaycan milli matbuatının esaslı ilk örneği Ekinci’dir. Ekinci’den önceki gazete 

sayıları milli matbuat tarihinde pek fazla etkili olmamıştır. Hasan Bey Zerdâbî43 (ö. 1909) 

tarafından 1875-1877 yıllarında Türkçe yayınlanan gazete Azerbaycan’da birçok ilki 

gerçekleştirmiştir.44 Fakat toplam 55 adet yayınlanmış bu gazete Rus-Osmanlı savaşı (1877-

1878) sırasında Osmanlı yanlısı duygular dile getirdiği gerekçesiyle Rusya hükümeti 

tarafından kapatılmıştır.45 Ekinci’den sonra Azerbaycan’da basın alanında Celal Ünsizade 

(1854-1932) ile din görevlisi olarak çalışan Hacı Said Ünsizade kardeşleri tarafından 

1879’da Tiflis’te Ziya mecmuası çıkarılmaya başlanmıştır. 1880 yılından sonra bu gazete 

Ziyay-ı Kafkasya adıyla çıkmaya başlar. Toplam 104 sayısı çıkan bu gazete 1884 tarihinde 

kapanır. 1883-1891 yılları arasında yine Ünsizade kardeşler tarafından Tiflis’te Keşkül 

dergisi neşredilmeye başlar. Derginin Arapça ve Farsça sayıları da bulunmaktaydı.46 Daha 

önceki yayın organlarında sadece Azerbaycan’dan olan aydınların yazıları yer aldığı halde, 

Keşkül’de Rusya’da yaşayan diğer Türk boylarından olan yazarlar da kendi makaleleriyle 

                                                             
39 Baykara, Azervbaycan’da Yenileşme, s. 54; Ahundzade, Eserleri, neşredenin girişi, I, 8. 
40 Swietochowski, Müslüman Cemaatten Ulusal Kimliğe, s. 45-46. 
41 R. Rahmeti Arat, “Matbuat”, İA, VII, s. 384-385. 
42 Baykara, “1905 ve 1917 Rus İnkılapları Arasında Azerbaycan’da Basın”, Türk Kültürü, Temmuz, 1964, sy. 

21, s. 114; Yüksel, Azerbaycan’da Fikir Hayatı, s. 95-96. 
43 Zerdâbî aynı zamanda Ahundzade’nin tiyatro eserlerini de sahneleyen ilk kişidir. 
44 “Azeri Matbuatının Muhtasar Tarihçesi”, Yeni Kafkasya, İstanbul, No: 9, 1826, s. 5. 
45 Altstadt, The Azerbaijan Turks, 1922, s. 52; Arat, “Matbuat”, s. 384-385. 
46 Arat, “Matbuat”, İA, VII, 386. 



13 
 

iştirak etmekteydi. Bu durum derginin Türk-İslam muhitinde yayılmasını sağlamaktaydı ve 

bu özelliğinden dolayı İslam-Doğu dünyasında ilk ortak yayın organı olarak kabul 

edilmiştir.47 Dergi Rus hükumetinin pantürkizmle itham ettiği Ünsizâde kardeşlerinin 

Türkiye’ye gitmesi üzerine 1891 senesinde kapatılmıştır.48    

XIX. asrın ortalarından itibaren Azerbaycan’da gelişmeye başlayan sanayi ve 

ticaret hayatına paralel olarak kültürel ve fikri hayatta da yeni birtakım değişiklikler 

meydana gelmekte, aydın düşünceli Azeri fikir adamları halkın düşünce ve hayat tarzını yeni 

ve medeni bir çizgiye oturtmaya çalışmakta idiler. Bu dönemin en önde gelen yenilikçi fikir 

adamları Mirza Fethali Ahundzade, Hacı Seyit Azim Şirvani ve Hasan Melikzade Zerdabi, 

Azeri Türklerini batı kültür ve medeniyeti çizgisine çekmek için üç müesseseyi, yani eğitim, 

tiyatro ve basın hayatını Azerbaycan’a sokmayı düşünmüşler ve bu müesseselerin 

temellerini atmışlardır.49 Bu dönem Azeri aydınları medenileşme yolunda yenilik 

hareketlerine girişirken halka manen hâkim olan ve çoğunluğu Şii olan ruhani zümreden 

şiddetli tepkiler görmüşlerdir. Bu sebeple aydınlar toplumu yönlendiren ruhanilere milli ve 

kültürel birliğin sağlanması ve Ruslaştırma siyasetine karşı koyulması için medenileşmenin 

gerekli olduğunu anlatmaya ve inandırmaya çalışmışlardır. Fakat buna da tam olarak XX. 

yüzyılın başlarında muvaffak olabilmişlerdir. 

Bu dönem Azerbaycan’da aydın; Batı fikir ve düşüncelerine alaka duyan, sorunların 

Batı medeniyetinden yaralanarak reformlar yapmakla çözülebileceğine inanan ve bu yolda 

entelektüel veya siyasi faaliyetlerde bulunan insanlar topluluğu demekti. Buna karşılık 

geleneksel Müslüman okullarında eğitim görenler aydın sayılmazdı. Rus atmosferi içinde 

bulunan, çarlığın askeri ve sivil hizmetlerinde çalışan bu yeni aydın sınıfı daha ziyade 

Vorontsov döneminde yerli halka açılan idari görevlerle artmıştır. Bunun yansıra Rus 

universiteleri Tiflis’deki mezunlar bu sınıfın artmasını sağlamışlardı.50 Rusların aracılığıyla 

Azerbaycan’a giren Avrupa fikir ve edebiyatının tesiri Azeri aydınlar arasında çağdaş 

düşünce akımlarının yayılmasını sağlamıştı. Batı düşüncesi ile temasa geçen bu Türk 

aydınların üzerinde Fransız ihtilalinden sonra Avrupa’da oluşan hürriyetçi düşüncelerin, 

demokrasi idealinin, halkçılık prensiplerinin büyük tesiri olmuştur.  

                                                             
47 Hilmi Ziya Ülken, Türkiye'de Çağdaş Düşünce Tarihi, İstanbul: Ülken Yayınları, 1979, s. 208. 
48 Yüksel, Azerbaycan’da Fikir Hayatı ve Basın, s. 97; Yusuf Akçura, Yeni Turk Dünyasının Öncüleri (1928 

Yılı Yazıları), Ankara, 1981, 63. 
49 Yüksel, Azerbaycan’da Fikir Hayatı ve Basın, s. 41.  
50 Swietochowski, Müslüman Cemaatten Ulusal Kimliğe, s. 42-43. 



14 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

AHUNDZADE’NİN HAYATI VE ESERLERİ 

  



15 
 

I. HAYATI 

Bu başlık altında Ahundzade’nin ailesi, doğumu, çocukluğu, eğitim hayatı ve 

memuriyeti konu edilecektir. Ayrıca yazarın memuriyeti döneminde İstanbul’a yaptığı 

seyahat, oradaki faaliyetleri genel hatlarıyla anlatılacaktır. 

1. Doğumu ve Çocukluğu 

Mirza Fethali Ahundzâde’nin hayatı hakkındaki en sağlam kaynaklardan biri, 

kendisinin 1878 yılında Farsça olarak tertip ettiği otobiyografisidir. Bu hal tercümesi, 

ölümünden sonra 1887 yılında Tiflis’te neşredilmekte olan Keşkül gazetesinin 43, 44, 45 

saylarında farsça olarak derç olunmuştur.51 Feridun Bey Köçerli’nin 1911 yılında 

Ahundzade’nin 100. doğum yılı münasebetiyle yazdığı “Mirza Fethali Ahundov 

hazretlerinin tevellüdünden yüz yıl mürur etmek münasebetiyle yazılmış risâle-i yadigârane” 

adlı risalede, Azeri Türkçesine çevirerek yayımladığı bu otobiyografi 43. sayıdaki kısım 

olmadığı için eksiktir. Tam metin olarak ise ilk defa, Bakü’deki Edebiyat Gazetesinin 7 Mart 

1938 tarihli sayısında yayımlanmıştır.52 

Bu otobiyografiden anlaşıldığına göre Mirza Fethali 1812 yılında Azerbaycan’ın 

Şeki (Nuha) kasabasında dünyaya gelmiştir. Babası Tebriz civarındaki Hamine 

kasabasından, annesi ise Şeki’dendir.  Mirza Fethali’nin dedesi Hacı Ahmet, onun 

vefatından sonra ise babası Mirza Muhammed Takî53 Tebriz’in 50 km. kadar batısında 

yerleşen Hâmine kasabasının muhtarı (kenthüdâ) olmuştur. Kasabanın ve etraftaki köylerin 

mülki işleri belirli maaşla ona havale edilmiştir. Divan işleriyle meşgul olduğu zamanlarda 

(1810 yılında) hırsızlık yapan üç askeri falakaya yatırmak ve saçlarını kesmek suretiyle 

                                                             
51 A. Vahap Yurtsever, Mirza Fethali Ahundzade’nin Hayatı ve Eserleri, Ankara: Yeni Cezaevi Matbaası, 

1950, s. 6; Mirza Bala, “Fethali Ahundzade”, İA, IV, s, 577; Feridun Bey Köçerli, Azerbaycan Edebiyatı, Bakü: 

Avrasiya Press, 2015, I, 397. 
52 Yavuz Akpınar, Mirza Fethali Ahundzâde: Bütün Yönleriyle, (yayınlanmamış doktora tezi, Erzurum, 1980,  

s. 26; Otobiyografinin tam metni için bk. Ahundzade, Eserleri, III, s. 215-220. 
53 Ahundzade otobiyografisinde baba tarafından soyunun Fars kabilelerine dayandığını söyler. ( Eserleri, III, 

215) Başka bir yerde ise “Ben kendim zahiren Türk olsam da, aslım Farslar neslindendir. Ulu babam Hacı 

Ahmet Reşt’ten gelip Azerbaycan’a yerleşmiştir” der. (Bk. Eserleri, III, 142)  1845 tarihli başka bir vesikada 

ise Ahundzade için “O’nun nesli Türkmen taifesindendir. Bu nesil uzun zamanlar Azerbaycan’da yaşayıp, 

ülkenin necip adamlarındna sayılıp her zaman halk arasında aziz tutulmuşlar…” (Eserleri, III, 222) 

denilmektedir. İlk bakışta bu ifadeler arasında bir zıtlık görünse de Akpınar Ahundzade’nin “Fars taifesi” 

ifadesiyle Güney Azerbaycan’da yarı göçebe halde yaşayan Türkmen kabileleri kastettiğini söyler. Ayrıca 

Ahundzade’nin torunun verdiği bilgiye göre yazarın soyunda karakul (zenci) karışığı varmış. Ahundzade’nin 

annesinin büyük babası, Nadir Şah’ın zamanında İran’dan Nuha şehrine vergi toplamak için gönderilmiş 

Muzaffer adlı bir zenciymiş. Bk. Akpınar, Mirza Fethali Ahundzade, s. 24-25. 



16 
 

cezalandırması nedeniyle askerlerin komutanı Bakülü İbrahim Han, Mirza Muhammed 

Taki’yi Tebriz’deki saltanat naibine şikâyet eder, bunun üzerine Muhammed Taki 

görevinden azledilir, ayrıca 12.000 tümen değerindeki emlaki müsadere edilir. Bu hadiseden 

sonra Mirza Muhammet Taki, ailesini Hâmine’de bırakarak ticaret maksadıyla Kuzey 

Azerbaycan’ın Şeki şehrine gelir. Burada yerleşen Mirza Muhammed Taki, 1811 yılında 

tanınmış din adamı Ahund Hacı Ali el-Asgar’ın54 kardeşi kızı Nane Hanım’la55 nikâhlanarak 

ikinci evliliğini yapar ve bu nikâhtan Mirza Fethali dünyaya gelir.56 

Ahundzade’nin doğum tarihi hakkında birbiriyle çelişen üç farklı vesika vardır. 

Birincisi, “Şeki Ruhani İdaresi’nin 1836’da verdiği “yaş şahadetnamesi”dir ki burada doğum 

tarihi 12 Recep 1229 (30 Haziran 1814) olarak gösterilmiştir.57 İkincisi, Ahundzade’nin uzun 

yıllar hizmet ettiği resmi daireden verilen hizmet belgesinde yazılı olan 1811 tarihidir. Bu 

belge Ahundzade’nin ölümünden 10 gün sonra oğlu Reşit Bey’in isteği üzerine verilmiştir.58 

Üçüncüsü ise bizzat Ahundzade’nin kendisinin tertip ettiği (1874) “Kolonel Mirza Feth Ali 

Ahundzade” adlı farsça biyografidir. Burada doğum tarihi 1812 olarak kaydedilmiştir. Bu 

konuda genel olarak kabul edilen görüş Ahundzade’nin kendisinin de otobiyografisinde 

belirttiği üzere 1812 tarihinde doğmuş olmasıdır.59 

Mirza Fethali, daha küçük yaşta iken babasından ayrılmış ve annesinin amcası olan 

Hacı Ali Asgar’ın himayesi ve terbiyesi altında yetişmiştir. Şöyle ki 1814 senesinde Mirza 

Muhammed Taki’nin hamisi olan Şeki hâkimi Cafer Kulu Han vefat ettikten sonra İran’dan 

gelme muhacirlerle beraber iki yaşındaki Fethali de babası ve annesi ile birlikte Hâmine’ye 

gelir. Dört sene burada kaldıktan sonra Nane Hanım’la Muhammed Takî’nin diğer karısı 

arasındaki geçimsizlikten dolayı Nane Hanım kocasının izniyle onu bırakıp oğlu ile beraber 

1818 yılında Güney Azerbaycan’ın Karadağ bölgesine bağlı Horand köyünde yaşayan 

amcası Hacı Ali Asgar’ın yanına gitmeğe mecbur kalır.  Böylece Fethali bu günden sonra 

                                                             
54 Muhammed Şah Kaçar’ın bir fermanında kendisinden “âlimlerin âlimi” olarak bahsedilen Ahund Hacı Ali 

el-Asgar, bilgili bir din âlimi idi. Rus istilasına kadar Şeki hanlarının himayesinde bulunmaktaydı. 

Ahundzade’nin yetişmesi için gayret sarf etmiş, eğitim ve terbiyesiyle meşgul olmuştur. Bk. Akpınar, Mirza 

Fethali Ahundzâde, s. 25. 
55 Ahundzade’nin annesi Nane Hanım’la ilgili elimizde fazla bilgi yoktur. Büyük ihtimalle Nane Hanım küçük 

yaşlarında babasını ve annesini kaybetmiş ve amcası Hacı Ali el-Asgar’ın himayesi altında yaşamıştır. 

Ahundzade, Eserleri, neşredenin girişi, I, 4. 
56 Ahundzade, Eserleri, neşredenin girişi, I, 4; III, 215, 221. 
57 Ali Sultanlı, Aziz Mir Ahmedov, Kamal Talibzade, Azerbaycan Edebiyatı Tarihi, Bakü, 1960, II, s. 185. 
58 Feyzullah Kasımzade, M.F. Ahundov’un Hayat ve Yaratıcılığı, Bakü, 1962, s. 30. 
59 Ahundzade, Eserleri, III, 215; Ahundzade’nin doğum tarihi konusundaki tartışmalar ile ilgili daha fazla bilgi 

için bk. Kasımzade, Ahundov’un Hayat ve Yaratıcılığı; Akpınar, Mirza Fethali Ahundzâde, s. 26. 



17 
 

bir daha babasını göremez.60 Ahundzade on iki yaşına kadar Horand’da, daha sonra ise 

Ünküt kışlağının Velibeyli obasında yaşamıştır.61 

2. İlk Eğitimi 

Horand Fethali’nin ilk tahsilini gördüğü yerdir. Fethali daha önce Hamne’de iken 

babası Mirza Muhammed Takı tarafından medreseye gönderilmiş, ancak eğitimin 

zorluğundan dolayı dersleri kavrayamamış hatta mektepten kaçmış ve okumaktan nefret 

etmişti.62 O, 1819 yılında yedi yaşında iken Horand’da eğitime başlar. Annesinin amcası Ali 

el-Asgar Fethali’nin bir din âlimi olarak yetişmesi için gayret sarf etmiş, ona Kuran-i Kerîm, 

Arapça ve Farsça grameri dersleri vermiş, aynı zamanda tanınmış âlimlerden dersler 

almasına yardımcı olmuştur. Ağa Mehemmed Şah Kaçar’ın fermanında “âlimu’l-ulemâ” 

diye adlandırılan Ali el-Asgar, İslami ilimlerde seçkin ve faziletli bir şahsiyet idi. Rus 

istilasına kadar Azerbaycan Hanlarının hizmetinde ve himayesinde bulunan Ali el-Asgar 

Mirza Fethali’ni oğulluğa kabul etmiş, bundan dolayı Fethali halk arasında “Hacı Ali el-

Asgar’ın oğlu” ya da “Ahundzade” olarak tanınmıştır.63 

Ahundzade on üç yaşına kadar (1825) Karadağ eyaletine bağlı Horand ve Ünküt 

kasabalarında yaşar. 1825 senesinde Ahund Ali el-Asgar’ın büyük kardeşi Ünküt’e gelerek 

tüm aileyi beraberinde Kuzey Azerbaycan’nın Nuha (Şeki) şehrine götürür. Böylece Fethali 

doğduğu yer olan Nuha’ya geri döner. Ali el-Asgar ise kendi ailesi ile birlikte önce Gence‘ye 

gider, daha sonra 1826’da başlayan İran-Rusya savaşı (1826-1828) sonucunda kötü günler 

yaşaması ve tüm servetini kaybetmesi üzerine Nuha‘ya dönmeye mecbur kalır. 

Ahundzade’nin belirttiğine göre Ali el-Asgar Nuha’ya döndükten sonra da onun eğitimine 

özen göstermiş, Arapça ve Farsça öğrenmesine yardımcı olmuştu.64 

                                                             
60 Ahundzade, Eserleri, neşredenin girişi, I, s. 5; III, 215; Bu hadiselerle ilgili daha fazla bilgi için 

Ahundzade’nin torunu (kızının kızı) Mahmanzar Kaçar’ın “Mirza Fethali Hakkında Hatıralar” başlıklı yazısına 

bk. M.F. Ahundov, Makaleler Mecmuası, Bakü 1962, s. 313-316. 
61 Ahundzade, Eserleri, II, 258. Nadir Memmedov Ahundzade’nin Horand’da on üç yaşına kadar kaldığını 

söyler. Bk. Ahundzade, Eserleri, neşredenin girişi, I, s. 5. 
62 Ahundzade “yeni alfabe” projesi için yazdığı önsözde (bk. Eserleri, III, 15) Arap harflerinin zorluğunu 

göstermek için anlattığı bu hadisede medreseye başlama tarihini sekiz yaş olarak kaydeder. Ancak Hamne’den 

altı yaşında ayrıldığını ve bu tarihten sonra bir daha babasını görmediğini dikkate aldığımızda bu yaşın sekiz 

değil beş-altı olduğu söylenebilir. 
63 Ahundzade, Eserleri, III, 215-216; Mehrdad Kia, “Mirza Feth Ali Akhundzade and the Call for 

Modernization of the İslamic World”, Middle Eastern Studies, Vol. 31, No. 3, (Jul., 1995), s. 423. 
64 Ahundzade, Eserleri, III, 216; Kia, “Mirza Feth Ali Akhundzade and the Call for Modernization”, s. 423. 



18 
 

1832 senesinde65 Ali el-Asgar Mekke’ye giderken Mirza Fethali’yi kendisiyle 

beraber Gence’ye götürüp oradaki din âlimlerinden Molla Hüseyin Pişnamazzâde’nin 

yanına bırakmıştır. Molla Hüseyin ona mantık ve fıkıh okutmuştur.66 Ali el-Asgar niyeti 

Mirza Fethali’yi kendisi gibi din âlimi (ahund) olarak yetiştirmekti. Gence’de kaldığı sırada, 

kendisinden aynı zamanda hüsnühat (nesta‘lik) öğrendiği Azerbaycan’ın önde gelen şairi 

Mirza Şefi‘ Vâzıh’la tanışması Ahundzade’nin hayatında bir dönüm noktası olmuştur. 

Kendisine “metâlib-i irfâniye”yi telkin eden67  Mirza Şefi‘ Vâzıh O’na dini eğitimi bırakıp 

modern eğitime yönelmesi hususunda nasihatta bulunur. Ahundzade Vâzıh’la arasında 

yaşanan bu olayı kendi otobiyografisinde şu şekilde anlatır:  

“Gence mescidinin hücrelerinin birinde bu vilayet ahalisinden Mirza Şefi‘ adlı birisi 

yaşıyordu. Bu adam muhtelif ilimlerden başka nesta‘lik hattını da çok güzel yazıyordu… 

Ben ikinci babamın buyruğu üzere her gün bu şahsın yanına gelip nesta‘lik hattını 

çalışıyordum. Böylece, gitdikçe benimle bu muhterem şahıs arasında ülfet ve ünsiyet hâsıl 

oldu. Bir gün bu muhterem şahıs bena sordu ki, “Mirza Fethali, (İslami) ilimleri tahsil 

etmekten maksadın nedir?” Cevap verdim ki, “Din adamı olmak istiyorum.” Dedi: “Sen de 

riyakâr ve şarlatan mı olmak istiyorsun?” Şaşırıp kaldım ve hayret ettim ki, bu nasıl sözdür? 

Mirza Şefi‘ benim halime bakarak dedi: “Mirza Fethali, ömrünü bu kara gürûhun içerisinde 

zayi etme. Kendine başka bir meslek seç.” Ona din adamlarına nefret etmesinin sebebini 

sorduğumda, o güne kadar benim için gizli kalan meseleleri anlatmaya başladı. İkinci 

babamın Hacdan geri dönmesine kadar Mirza Şefi‘, irfanın bütün meselelerini bana telkin 

etti ve gözümün önünden gaflet perdesini kaldırdı. Bu hadiseden sonra din adamı olmaktan 

nefret ettim ve önceki (ruhani olmak) niyetimi değiştim.”68 

                                                             
65 Mirza Bala Ahundzade’nin Gence’ye geliş tarihini 1833 olarak kaydeder. Fakat diğer kaynaklarda bu tarih 

1832 olarak kaydedilmektedir. Bk. Mirza Bala, “Fethali Ahundzade”, IV, 577.  
66 Ahundzade, Eserleri, III, 216; Haydar Hüseyinov, “Mirza Fethali Ahundov”, Azerbaycan’da XIX. Asr 

İçtimai ve Felsefi Fikir Tarihinden, Bakü: Şark-Garb, 2007, s. 172. 
67 Hamid Algar Vâzıh’ın Ahundzade’yi sufizimle tanıştırdığını, ancak bu tanışıklığın yüzeysel olabileceğini 

ifade eder. Bk. Mirza Malkum Khan: A Study in the History of İranian Modernism, Berkeley: University of 

California Press 1973, s. 79. 
68 Ahundzade, Eserleri, III, 216-217; Hamid Algar, “Akundzâda”, EIr., I, 735; Yurtsever, Mirza Fethali 

Ahundzade’nin Hayatı ve Eserleri, s. 8-9; Kia, “Mirza Feth Ali Akhundzade and the Call for Modernization”, 

s. 423-424; Ahmet Caferoğlu, “Mirza Şefi‘ Vâzıh’ın,  Fethali üzerinde etkisinin açık olmadığını ve bu hususta 

otobiyografisinde her hangi bir bilginin bulunmadığını söylemesi (bk. Azerbaycan Yurt Bilgisi, İstanbul: 

Burhaneddin Matbaası, 1933, II, s. 438) gerçeye aykırıdır. Çünkü Ahundzade Gence‘ye gelinceye kadar 

Arapça, Farsça dışında bir şey bilmediğini, dünyadan habersiz olduğunu ve kendisinin din adamı olmak 

fikrinde olduğunu, ahund olmak niyetinin sonradan değiştiğini kendi otobiyografisinde dile getirmiş ve kendisi 

Mirza Şefi‘ Vâzıh’ın etkisinde kaldığını otobiyografisinde kendisi açıkça ifade etmiştir. 



19 
 

Hacı Ali el-Asgar Mekkeden döndükten sonra Ahundzade tekrar Şeki‘ye dönmüş, 

burada başta Şeyh Bahâî’nin (1031/1662) Halâsatu’l-hisâb‘ı69 olmak üzere bazı Arapça 

kitaplar okumaya devam etmiştir. Bu sırada Şeki’de Türkler için Rus mektebi açılmış, 

babasının izni ile bu okulda 1833’de eğitim almaya başlamıştır. Ancak yaş sınırından dolayı 

Ahundzade mektebe sadece bir sene devam edebilmiştir. Bir seneye yakın Şeki’de kalan 

Ahundzade daha sonra Ali el-Asgar ile birlikte Tiflis’e gitmiştir.70 

3. Tiflis Hayatı ve Fikri Gelişimi 

Ahundzade’nin 1834 yılında Hacı Ali el-Asgar ile birlikte Tiflis’e gelişi hayatında 

yeni bir safha teşkil eder. Ahundzade’nin verdiği bilgiye göre amcası Ali el-Asgar, Kafkasya 

umumi valisi Baron Rozen’e (1781-1841) bir dilekçe yazarak Ahundzade’yi şark dilleri 

mütercimi olarak işe almasını ve kendisine Rusca’sını geliştirmek için Rus kâtibi bir hoca 

tayin edilmesini rica eder. Hacı Ali el-Asgar’ın bu isteğini olumlu karşılayan vali, Genel 

Valilik’te mütercim olarak çalışan ünlü yazar ve tarihçi Abbaskulu Bakühanlı’nın 

başkanlığında yapılan sınavı geçtikten sonra Ahundzade’yi “Şark dilleri mütercimi şagirdi” 

olarak işe alır, hatta ona Rusça öğretmesi için hususi bir memur da görevlendirir.71 

Daha önce Fethali olarak bilinen yazar, devlet memuriyetine girince, yazı ve 

vesikalarda isim ve soyismini “Mirza Fethali Ahundov” veya “Mirza Fethali Ahundzade” 

olarak kaydeder. İsminin önündeki “Mirza”, 1920’lere kadar Azerbaycan’da belli düzeyde 

eğitimi olan ve yazı işleriyle uğraşanlara verilen bir lakaptı. Fethali’nin “Ahundov” 

(Ahundzade) şeklindeki soyismini ise annesinin amcası Ahund Hacı Ali el-Asgar’a duyduğu 

derin saygıdan dolayı “ahund” sözüne nisbetle aldığı söylenir.72 

Memuriyeti sırasında Rusçasını kısa zamanda ilerleten Ahundzade, altı ay sonra 

“Şark dilleri mütercimi” vazifesine terfi edildi.73 Burada Tatar (Azerbaycan türkçesi), Türk, 

Fars, Arap dilleri74 üzre mütercim olarak çalışan Ahundzade, mektuplarında yaptığı işle ilgili 

                                                             
69 Yazarı Bahâeddin Âmilî’ye nisbetle er-Risâletü’l-Bahâ’iyye olarak da bilinen bu eser, 18. yüzyıldan itibaren 

İslam dünyasının birçok bölgesinde hesap, cebir ve misâha alanında ders kitabı olarak okutulmuştur. Eser 

hakkında daha fazla bilgi için bk. İhsan Fazlıoğlu, “Hulâsatu’l-hisâb”, DİA, XVIII, 322. 
70 Ahundzade, Eserleri, III, 217. 
71 Ahundzade, Eserleri, I, neşredenin girişi, 6, III, 217; Kia, “Mirza Feth Ali Akhundzade and the Call for 

Modernization”, 424. 
72 Ahundzade, Eserleri, I, neşredenin girişi, 6. 
73 F. Kasımzade, Mirza Fethali Ahundov’un Hayat ve Yaradıcılığı, s. 44-45.  
74 Ahundzade’nin kendi ifadelerinden hareketle Arapçasının bu dönemde özellikle o dilde yazılan şer‘î kitapları 

çevirecek kadar iyi olmadığını söyleyebiliriz. Çünkü 31 Haziran 1843 tarihli Kafkasya umumî valisi 

Vasilkovski’ye yazdığı bir mektubunda; kendisinden dini ahkâmla ilgili Şerâ’i‘u’l-İslâm adlı eserin Rusca’ya 



20 
 

verdiği bilgilerden de anlaşılacağı üzere diplomatik yazışmaların kaleme alınması, mahkeme 

evrakları ve çeşitli kanunların çevrilmesi gibi çok önemli işlerde tercümanlık yapmıştır. 

Yazar sadece idari işlerle ilgili evrakları değil, aynı zamanda askeri ve siyasi mahiyetteki 

evrakların da çevirisini yapıyordu.75 

Aynı dönemden itibaren 1848 senesindeki Tahran elçiliği, 1863’deki İstanbul 

ziyareti ve resmi görevle Kafkasya’daki dolaşımları dışında Mirza Fethali hayatının sonuna 

kadar Tiflis’te yaşar ve eserlerini de bu şehirde yazar.76 Ahundzade’nin entelektüel 

gelişmesinde ve dünya görüşü üzerinde, Tiflis’de tanıdığı dostlarının ve muhitin büyük rolü 

olmuştur. XIX. yüzyılın ortalarında Tiflis Kafkasya genel valiliğinin merkezi olmakla 

beraber, tiyatrosu, okulları akademileri olan ve birçok dilde eserlerin basıldığı canlı bir 

kültür merkeziydi. Buraya Petersburg, Moskova, London, Paris, Berlin, Kahire gibi 

dünyanın farklı yerlerinden tüccarlar, siyasetçiler, yazarlar, şairler gelmekteydi. Mehrdad’ın 

ifadesiyle o dönemde Tiflis “Transkafkasya’nın entelektüel kalbi” durumundaydı. 

Ahundzade memuriyete başladığı Tiflis’te aydın bir çevre edinir. Onun Tiflis’deki dostları 

arasında Abbaskulu Bakühanlı, İsmayil Kutkaşınlı, Kasımbey Zakir, Aleksandr Çarçavadze, 

Grigoriy Orbeliani, Georgiy Tsereteli gibi Azerbaycanlı ve Gürcü edipler bulunmaktaydı. 

Bunlardan başka ünlü Rus şairi Y. P. Polonski, şarkiyatçı N. B. Hanıkov ve Adolf Berje, 

gazeteci ve etnograf N. T. Berdzenov, Ermeni yazarı Haçatur Abovyan, Kafkasya’ya sürgün 

edilmiş Polonyalı inkılapçı şair T. L. Tablostki de Ahunzade’nin tanıdığı ve görüştüğü 

kimseler idi. Yine Ahundzade İran’ın önemli entellektüellerinden yazar ve reformist Mirza 

Melkûm Han, meşrutiyetçi devlet adamı Mirza Yusuf Han, milliyetçi yazar Şahzade 

Celaleddin Mirza ve başkalarıyla yakın dostluk ilişkileri kurmuş, uzun zaman karşılıklı 

mektuplaşmışlardır.77 

                                                             
çevirisinin istenmesi üzerine bu tür kitapların kendisine has bir üslübunun bulunduğunu, dolayısıyla da 

çevirisinin zor olduğunu söyler. Şayet kitabın çevirisi zorunlu ise söz konusu kitabın öncelikle Arapça’yı iyi 

bilen birisi tarafından Farsça’ya çevirilmesini önerir; daha sonra kendisinin Farsca’dan Rusca’ya tercüme 

edebileceğini belirtir. (Bk. Eserleri, III, 21-22). Ancak daha sonraki dönemlerde Ahundzade’nin küçük hacimli 

de olsa bazı makalelerini Arapça yazdığı da bilinmektedir. Tercümesi istenen bu eser de muhtemelen Muhakkık 

Hillî’nin (ö. 676/1277) aynı adlı eseridir. Eser daha sonra Kazembeg tarafından Rusca’ya (I-II, Saint Petersburg 

1862-1867) çevrilmiştir. Bk. Mazlum Uyar, “Muhakkık Hillî”, DİA, XVIII, s. 40. 
75 Ahundzade, Eserleri, III, 20. 
76 Hamid Algar, “Mirza Fethali Ahundzade”, DİA, II, 186. 
77 Kasımzade, Ahundov’un Hayat ve Yaradıcılığı, s. 51-52; Algar, “Akundzâda”, 735; Köçerli, Azerbaycan 

Edebiyatı, I, 477; Kia, “Mirza Feth Ali Akhundzade and the Call for Modernization”, s. 425-427; İraj 

Parsinejad, “Mirza Fath Ali Akhundzade (1812-1878)”, A History of Literary Criticism in İran, Maryland: 

IBEX Publishers, 2003, s. 41-42; Aziz Mirahmedov,  “Arzular ve Hakikatler”, Kommunist Gazetesi, 19 Ekim 

1982. 



21 
 

Mirze Fethali Ahundzâde Tiflis’teki resmî görevinin yanında eğitim alanında da 

çalışmıştır. 1836-1840 yılları arasında Tiflis kaza okulunda Tatarca (Azerbaycan Türkçesi) 

ve Farsça dersler vermiştir. 1840’ta bu işten ayrılarak eski hocası Mirze Şefi‘ Vâzıh’ın bu 

işe tayin edilmesine yardımcı olmuştur. Bu dönemde Ahundzade Vâzıh’ın Tiflis’te kurduğu 

“Divan-ı Hikmet” adlı şairler meclisinin müdavimlerinden olur. 1836 senesinde öğretmenlik 

yaptığı Tiflis Jimnazı’nın direktörü olan Ermeni yazar ve gazeteci Haçatur Abovyan’ın, 

Ermeni edebi dilinin sadeleştirilmesinin gerekliliği ve Kafkas halkının kültürel ve politik 

yönden Rusya’ya tabi olmasının lüzumu hususundaki görüşlerinin Ahundzade üzerinde 

büyük etkisi olmuştur.78 Ahundzade 1837’nin başlarında tanınmış Rus yazarı A. Bestujev 

(Marlinski) ile tanışır. Dekabrist sürgünü olan bu şahıs Ahundzade’ye Rus edebiyatı dersleri 

veriyor kendisi ise ondan Azerbaycan Türkçesi öğreniyordu. Bu derslerin etkisiyle 

Ahundzade Rus şairi Aleksandr Puşkin başta olmak üzere Rus edebiyatına büyük ilgi duyar. 

Bu tesirledir ki, Ahundzade Ocak 1837’de Puşkin’in düelloda öldürülmesi üzerine, Poema-

yi Şark der Vefat-ı Puşkin (Puşkin'in Ölümüne Şark Poeması) adlı Farsça mersiyesini yazar. 

“Sabuhî” mahlası ile yazdığı bu şiiri nesir şeklinde Rusçaya çevirir ve Bestujev’e takdim 

eder.  Bestujev’in manzum hale getirdiği şiir Moskovskiy Nablyudatel dergisinde Mart 

sayısında yayımlanır. Şiir devrin Rus edebî muhitinde büyük ilgiyle karşılanmıştır.79 

Ahundzade memuriyeti sırasında sık-sık çeşitli görevler sebebiyle Kafkasya’ya 

seyahat etmiş, geçici askeri vazifelerde bulunmuş ve Rus-Türk, Rus-İran sınır görüşmelerine 

mütercim olarak katılmıştır.80 Ahundzade, 1837 senesinde Baron Roze’nin yanında şark 

dilleri mütercimi olarak Abhazistan üzerine gönderilen Rus ordusunda iştirak etmiştir. Yine 

23 Mart 1840 yılında Osmanlı ile Rusya arasındaki sınır ihtilaflarını araştıran komisyonda 

çalışmış ve bunun için teşkil olunmuş Rus heyetine, kurmay Yüzbaşı Nemiroviç 

Dançenko’nun mütercimi olarak dâhil edilerek Guriya’ya gönderilmiştir. Aynı senenin 

Aralık ayında Yüzbaşı Putjonin’le birlikte Astara’ya geçmiş ve İran hududundaki kaçakçılık 

işlerini takip eden heyette görev almıştır.81  

Ahundzade1845’te bilinmeyen bir sebeple işten çıkarılır. Bir yıl boş kaldıktan sonra 

teğmen rütbesiyle tekrar işe alınır. 1846’da Rusya ile İran arasındakı diplomatik görüşmelere 

                                                             
78 Algar, “Mirza Fethali Ahundzade”, 186; a.mlf., “Akundzâda”, 735-736. 
79 Algar, “Mirza Fethali Ahundzade”, 187; “Mirza Fethali Ahundov”, ASA, I, 497; Yavuz Akpınar, “Mirza 

Fethali Ahundzade”, TDEA, I, 2002, s. 213; Bu şiir için bk. Ahundzade, Eserleri, I, 216-219. 
80 Beyler Memmedov, “M. F. Ahundov’un Namelum Tercümesi”, Edebiyat ve İncesenet Gazetesi, Haziran 

1985, sy. 24, s. 14. 
81 Ahundzade, Eserleri, III, 54; Akpınar, Mirza Fethali Ahundzade, s. 33. 



22 
 

katılır. İran hükümeti tarafından 3. dereceli Şir-u Hurşid nişanıyla ödüllendirilir. 1848’de 

yeni tahta çıkan İran hükümdarı Nasıruddin Şahı tebrik amacıyla İran’a giden Rus heyetine 

tercüman olarak iştirak eder ve 7 Mart 1849 tarihine kadar İran’da kalır. Bu vesileyle İran’ın 

birçok yerlerini görme fırsatı bulur. Bu sırade Hamne kasabasına giderek üvey kız 

kardeşleriyle de görüşür. Bu geziler onun düşüncesinin oluşmasına katkının yanında, daha 

sonra yazacağı eserlerinin konusunada da etkili olmuş ve İran’da gördüklerinden oldukça 

yararlanmıştır.82 

Ahundzade, 1851’de Peterburg’dakı Rus Coğrafya Cemiyyet’inin Kafkasya 

şubesine üye kabul edilir. Sonrasında Kafkaz Arkeografi Komisyon’unun araştırmalarına 

katılır.83 1857’de Revan’a gönderilerek oradaki vilayet ve kaza idarelerinin teftişine katılır.  

1858 senesinde Kafkasya genel valiliği baş mütercimliğine atanır. O zamanki Rus devlet 

sisteminde, memurlara da askerler gibi çeşitli rütbeler verilmekteydi. Ahundzade Kafkasya 

Genel Valiliği’de sırasıyla Teğmen (Poruçik), Kurmay Yüzbaşı  (Ştabs-Kapitan), Yüzbaşı 

(Kapitan), Binbaşı (Mayor), Yarbay (Podpolkovnik) ve Albay (Kolonel/Polkovnik) 

rütbelerine terfi etmiştir. İşinde başarılı hizmetler gösterdiğinden Ahundzade zaman zaman 

çeşitli nişan ve mükâfatlarla taltif edilmiştir. 1859’da Türkiye-Rusya arasındaki diplomatik 

temaslarda kendini gösteren başarılı tercümanlığı nedeniyle Rus devletinin Müslüman 

memurlar için tesis etmiş olduğu 3. dereceli “Mukaddes Anna” nişanıyla, 1866’da 

görevindeki başarısından dolayı 3. dereceden “Mukaddes Stanislav” nişanları ile taltif 

edilmiştir.84 

1849-1851 yılları arasında Ruslar Tiflis’te bir tiyatro binası inşa ettirmekteydi. Bu 

dönemde Kafkasya Umumi Valisi Knyaz Vorontsov,85 Ahundzade’yi tiyatro eserleri 

yazmaya teşvik eder. Bunun üzerine Ahundzade 1850-1855 yılları arasında hiciv yönü ağır 

basan altı komedi yazar. Müslümanlar arasında ilk tiyatro oyunu yazarı olarak bilinen Mirza 

Fethali, 1850 yılında ilk komedisi olan Hekâyet-i Mollâ İbrahimhalil Kimyâgeri kaleme alır. 

Bunu aynı yıl yazdığı Hekâyet-i Müsyö Jurdan Hekîm-i Nebâtât ve Derviş Mesteli Şah 

                                                             
82 Yusuf Gedikli, “Mirza Fetali Ahundzade (1812-1878)”, Yedi İklim, Kasım 1992, IV, sy. 32, s. 51. 
83 “Mirza Fethali Ahundov”, ASA, I, 496. 
84 Ahundzade, Eserleri, neşredenin girişi, I, 6; Kasımzade, Ahundov’un Hayat ve Yaradıcılığı, s. 67; Yusuf 

Gedikli, “Mirza Fetali Ahundzade”, s. 51; Akpınar, “Mirza Fethali Ahundzade”, 213. 
85 Bu zata karşı olan hislerini yer yer eserlerinde açıkça ifade eden Ahundzade, yazdığı altı komedisini de 

Vorontsov’a takdim etmiştir. Bu konuda otobiyografisinde: “Baron-Rozen’den sonra benim ikinci nimet 

verenim Knyaz Vorontsov’dan hususen razıyım. Çünkü bu akıllı emirin iltifatı sayesinde bende yazarlık ruhu 

oluştu. Azerbaycan Tütkçesinde altı komedi yazıp O’na bu hakta bilgi verdim. Onun tarafından büyük takdirle 

karşılaştım. Bu hayırsever emirin yaptırdığı Tiflis tiyatrosunda benim Temsilat’ım oynandı. Tiyatro salonunda 

onlardan övgüler duydum.” Bk. Eserleri, III, 217-218. 



23 
 

Câdûkun-i Meşhur takip eder.  1851’de Hekâyet-i Vezir-i Hân-ı Lenkaran ve Hekâyet-i Hırs-

ı Guldurbasan’ı, 1852’de de Sergüzeşt-i Merd-i Hasis‘i (Hacı Gara) kaleme alır. Üç sene 

sonra, yani 1855’de Murâfaa Vekillerinin Hekâyeti’ni yazar. 1857 yılında ise ilk modern 

Azerbaycan hikâyesi olan Hikâyet-i Yusuf Şah veya Aldanmış Kevâkib’i kaleme alır. Yazar 

bu komedilerini Tiflis’te 1859 yılında Aldanmış Kevâkib adlı hikâyesi ile birlikte Temsilât 

adıyla Türkçe olarak bastırır.86 

4. İstanbul’a Seyahati 

Ahundzade 1850’li yılların ikinci yarısından itibaren fikri hayatının en önemli 

hadiselerinden birini teşkil eden Arap harflerinin ıslahına yönelik bir Alfabe projesi üzerinde 

çalışmaktaydı. Farsça olarak hazırladığı bu layihasını bitirdikten (1857) sonra başta Osmanlı 

olmak üzere İran ve Rusya’nın ileri gelen devlet adamlarına göndermiştir. Bundan başka 

Ahundzade, 1858 tarihli Hüseyin Nizamüddevle’ye yazdığı bir mektubunda belirttiğine göre 

söz konusu layihasını Avrupa’nın beş önemli devletine de göndermiştir.87 Yaptığı bu çalışma 

ile ilgili 12 Kasım 1857 tarihinde Osmanlı Devleti’ne müracaatta bulunur. 28 Mart 1860’da 

Akademik Dorn’a yazdığı bir cevap mektunundan öğrendiğimize göre Ahundzade, aynı 

senenin güz döneminde İstanbul’a gitmeye niyetlenir.88 Ancak bu niyetini 1863’e kadar 

gerçekleştiremez. 

Ahundzade, 23 Nisan (bazı kaynaklara göre 30 Nisan) 1863’te Kafkasya Umumi 

Valiliğine müracaat ederek İstanbul’a gitmek istediğini ve sebebini bildirir. Kendisine iki 

aylık maaş ve izin verilmesini ayrıca yol masraflarının karşılanmasını talep eder.89 İsteği 

kabul edilince aynı senenin Mayıs (Haziran) ayında Tiflis’ten ayrılır. Batum yolu ile 

İstanbul’a hareket eder. Batum’da İstanbul’a gideceği gemiyi beklemek için 14 gün kalır ve 

Kadem Efendi adlı bir şahsın misafiri olur. Ahundzade, İstanbul’daki seyahati sırasında bazı 

notlar tutmuştur. Bu notlardan İstanbul’da kimlerle görüştüğünü, neler yaptığını, layiha 

hakkında kimlerin neler düşündüğünü öğreniyoruz.90  

Batum’dan Trabzon’a gelen Ahundzade, burada şehrin valisi Mehmet Emin Paşa 

ile görüşür, Temsilât’ını ve Alfabe layihasının bir nüshasını ona verir. Paşa, İstanbul’daki 

                                                             
86 Ahundzade, Eserleri, neşredenin girişi, I, 8: Akpınar, “Mirza Fethali Ahundzade”, s. 213. 
87 Ahundzade söz konusu layihasını Osmanlı ve İran devletleri dışında, Doğu dilleri ile ilgili araştırma 

merkezleri ve şarkiyatçıların bulunduğu Rusya, Almanya, Avusturya, Fransa ve İngiltere de göndermiştir. 

Eserleri, III, 39-40, ayrıca bk. 45-46, 58. 
88 Ahundzade, Eserleri, III, 32-33, 53. 
89 Ahundzade, Eserleri, III, 58, 218. 
90 Bu notlar “Özel Notlar” başlığı altında eserinde yer almaktadır. Bk. Eserleri, III, 60-66.  



24 
 

Sadrazam Fuat Paşa ve Hariciye Nâzırı Ali Paşa’ya mektup yazarak Ahundzade’ye yardımcı 

olmalarını istirham eder. İstanbul’a gelince Ahundzade, Tiflis’teki konsolosluğu sırasında 

tanımış olduğu Mirza Hüseyin Han’ın evine yerleşir. 1868 yılında Mirza Hüseyin Han’a 

yazmış olduğu mektubundan anlıyoruz ki, İstanbul’a gelmesinde İran konsolosu olan bu 

şahsın büyük rolü olmuştur.91 Daha önce İran’ın Tiflis’teki konsolosu olan Mirza Hüseyin 

Hanla Ahundzade’nin İstanbul’da arası bozulur. Otobiyografisinde belittiğine göre Mirza 

Hüseyin İstanbul’da Ahundzade’ye hiç iyi davranmaz, Osmanlı bakanlarına, Ahundzade’nin 

İslam dini ve Osmanlı devletinin düşmanı olduğunu söyler.92 Bu iddia Osmanlı idarecilerinin 

Ahundzade’ye başlangıçta gösterdikleri yakınlık ve samimiyetin azalmasına sebep olur. 

Kafkasya Umumi Valisi, Grandük Mihail’in veziri Kruzenştern İstanbul’daki Rus 

sefirine bir mektup yazarak, alfabe meselesi hususunda İstanbul’da Ahundzade’ye gereken 

yardımın gösterilmesini rica eder. 15 Temmuz 1863 (28 Muharrem 1280) tarihinde Rus 

hariciyecisi Albay Bogoslavski, Mirza Hüseyin Han’ın evinden Ahundzade’yi alıp hariciye 

nazırı Ali Paşa’nın evine götürür. Ali Paşa ile görüşen Ahundzade, kendisine “Temsilat”ını 

ve “Yeni Alfabe’nin bir örneğini takdim eder. Ahundzadenin belittiğine göre Ali Paşa söz 

konusu projeyi beğenir. Daha sonra Ahundzade Osmanlı Devleti’nin o dönemki sadrazamı 

Fuad Paşa’yla görüşür. Alfabenin lüzumu hakkında ona bazı gerekçeler sunar. Paşa 

Ahundzade’nin bu görüşlerini hoş karşılar.93 Fuat Paşa’nın emriyle Alfabe Layihası Münif 

Paşanın başkanlığındaki imparatorluğun başlıca ilmi merkezi olan “Cemiyyet-i İlmiyyey-i 

Osmâniyye”de Ahundzade’nin de katıldığı toplantısında müzakere edilir. Ahundzade burada 

Munif Efendi’yle (hariciye nezareti baş mütercimi) görüşme fırsatı da bulmuştur. Sonuç 

olarak Cemiyyet, teklif edilen alfabeyi inceler ve layihayı genel olarak olumlu karşılamış, 

Temsilât’ın da Türkiye Türkçesine çevrilerek yayınlanmasına karar verir.94 Sultanın 

fermanıyla Mirza Fetali Ahundzade dördüncü dereceli “Mecidiye” nişanıyla 

mükâfatlandırılmıştır.95 Ancak alfabe ıslahı ile ilgili düşüncesi bir yere kadar ilgi gördüyse 

                                                             
91 Ahundzade mektubunda sitemkâr bir tarzda şöyle der: “Benim İstanbul’a gelmek gibi bir düşüncem yokdu. 

Siz bana mektup yazarak ısrar ve tekitle rica ettiniz ki, alfabemi alıp İstanbul’a geleyim ve sizde misafir 

olayım.” Bk. Eserleri, III, 83-84.  
92 Ahundzade, Eserleri, I, 234, III, 218-219. 
93 Bk. Ahundzade, Eserleri, III, 60-61, 218. 
94 Fakat Temsilat şimdiye kadar Türkiye’de neşredilmemiştir. Yazar, 1870 senesinde Münif Paşa’ya gönderdiği 

bir mektubunda sözü Temsilat‘a getirerek: “Bir de Cenabınız bana söz vermiştiniz ki, Türkçe çap edilmiş 

eserlerimi Osmanlı diline tercüme ettirip, neşr edeceksiniz. Bu vaadiniz henüz netice vermemiştir. Son 

zamanlarda işitiyorum ki, İstanbul’da tiyatro binası inşa ediliyor. Eğer böyle olsa benim eserlerimin o tiyatroda 

sahneye konulması münasip bir iş olur. Bu hususta bana yazıp bildirmenizi rica ediyorum.” der. Bk. Eserleri, 

III, 98.  
95 Ahundzade, Eserleri, III. s. 218. 



25 
 

de umduğu şekilde kayda değer bir destek görmedi. Yeni Alfabenin kısmen ve deneme 

mahiyetinde kullanılması temennisi dahi kabul edilmedi. Bu sebeple yazar iki aya yakın 

kaldığı İstanbul’dan hayal kırıklığı ile Tiflis’e döndü.96  

5. Ömrünün Son Yılları 

Ahundzade İstanbul’daki bu başarısızlığa rağmen Tiflis’e döndükten sonra da 

alfabe meselesiyle uğraşmaktan vazgeçmez. Bu konudaki çabasını Petersburg ve Paris 

şarkiyatçılarına, İran’ın bir kısım ileri gelen şahsiyatlarine mektuplar yazarak devam ettirir. 

Bütün bu çabaların sonuç vermediğini anlayan yazar, ulaştığı kanaati otobiyografisinde 

şöyle ifade eder: “Bir süre sonra, İslam dininin ve bağnazlığın yeni bir alfabe ve Müslüman 

halklarının medenileşmesi düşüncesinin gerçekleşmesine engel olduğuna inanarak ve bu 

dinin temellerini sarsma, bağnazlığa darbe indirme, Asya halklarını derin uykularından 

uyandırma, diğer yandan da İslam dininde “protestanlığın” gerekliliğini gösterme isteğine 

kapılan ben, Kemâlüddevle’yi yazmağa başladım.”97 Ahundzade, İslam dini ve toplumla 

ilgili yer yer sert eleştirilerini dile getirdiği Kemâlüddevle Mektupları adlı bu eseri önce 

Azerbaycan Türkçesiyle kaleme almış (1866/67), daha sonra dostu Mirza Yusuf Han’la 

Farsçaya, Adolf Berje ile birlikte de Rusça’ya çevirmiştir.98 

1850’lerden sonra felsefeyle ciddi şekilde uğraşan Ahundzade 1850-1870 yılları 

arasında daha çok materyalist düşünce mahsulü olan eserleri, İngiliz ve Fransız tarihi ile 

ilgili kitapları okur. Yazar, D. Hume, Voltaire, Montesquieu, Newton gibi batı 

düşünürlerinin yanında İbn Haldun, Mahmut Şebüsteri, Mevlana gibi düşünürlerin şark 

klasikleriyle de ilgilenir. Aynı zamanda Lomonosov, Derjavin, Karamzin, Griboyedov, 

                                                             
96 Bazı Azerbaycanlı edebiyat tarihçilerinine göre Ahundzade İstanbul’da Osmanlı idarecileri tarafından 

ilgisizlikle karşılanmış ve yeterince takdir edilmemiştir. Akpınar bu kanaatte olan çok fazla insanın 

bulunduğunu ve bu durumun hissi davranmaktan kaynaklandığını ifade eder. Ona göre “Yüzyılların ananesinin 

hâkim olduğu Halifelik Türkiye’si, aslında Ahundzade’nin teklifine kayıtsız kalmış değildir. Hükûmet daha 

münasip bir yol aramaktaydı. Reformatörümüzün de bizzat ikrar ettiği gibi kendi teklifi bütün meseleleri 

halletmiş değildir. Basma işindeki zorlukları ortadan kaldırmamış, yazıyı hiç de kolaylaştıramamıştır.” (bk. 

Mirza Fethali Ahundzâde, s. 39) Bununla birlikte Ahundzade layihasının kabul görmemesinden kaynaklanmış 

olacak ki mektuplerında yer yer Osmanlı yönetimine karşı eleştirilerde bulunur. Örneğin bir yerde şöyle der: 

“[Toplumdaki] bu cehalet ve bilgisizlik İslam alfabesinin zor olmasından dolayıdır. Bunu ortadan kaldırmanın 

da yolu İslam alfabesini değiştirmekten geçer. Ben bu çareyi Osmanlı devletinin başçılarına anlattım, 

anlamadılar. Ne başlarında zekâ ne de yüreklerinde bir ateş vardır. (Bk. Eserleri, III, 126) Ayrıca Melkum 

Hana yazdığı diğer bir mektubunda “Siz öyle bir tedbir görün ki, yatmış Osmanlıları da oyadasınız. Eğer onlar 

sizin Alfabenizi beğenseler bu hedefe ulaşmak demektir.” der.  (Eserleri, III, 88) Diğer bir mektubunda da 

Osmanlı nazırlarına karşı kalemle savaşacağını söyler. (Bk. Eserleri, III, s. 131, 135).        
97 Ahundzade, Eserleri, III, 219-220. 
98 Eser hakkında daha fazla bilgi için bu çalışmanın eserler bölümüne bakınız. 



26 
 

Puşkin, Lermantov, Gogol, Belinski, Dobrolyubov gibi Rus şair, yazar ve düşünürlerini de 

okumuştur. Doğal olarak da fikirlerinin oluşmasıda çok çeşitli kişi ve sebepler rol oynamış, 

özellikle maddeci düşünürlerin etkisi belirgin olmuştur.99 

1870’li yıllarda zihni çalışmalarla fazla meşgul olması, Alfabe layihasının ilgi 

görmemesi, Kemaluddevle eserinin neşrini gerçekleştirememesi ve bunun yanında 

çocuklarının ardarda ölmesi Ahundzade’nin sıhhatinin bozulmasına neden olmuştur. 

1877’de kalp hastalığına yakalanan Ahundzade, 10 Mart 1878 tarihinde vefat etmiş, vasiyeti 

üzere Tiflis’te hocası Mirza Şefi‘ Vâzıh’ın yanına gömülmüştür. İslamiyet hakkındaki 

görüşlerinden kaynaklanmış olacak ki Ahundzade’nin cenazesi üç gün evde kalmış, nihayet 

ailesinin ısrarı üzerine Molla Hüseyin cenazeyi defnettirmiştir.100 Yazarın doğum tarihi gibi 

ölüm tarihi de ihtilaflıdır. Feridun Bey Köçerli, Ahundzade’nin ölüm tarihi olarak, 1911’de 

yazdığı Mirza Fethali Ahundov adlı eserinde 28 Şubat tarihini, Azerbaycan Edebiyatı adlı 

eserinde ise 28 May 1878 tarihini gösteriyor.  Köçerli’nin bu eserini yeniden neşre 

hazırlayan Rukiye Kanberkızı ölüm tarihi üzerine bir dipnot koyarak, Köçerli’nin 

yanıldığını, bu tarihin 26 Şubat 1878 olduğunu belirtiyor.101 Abdürrahim Bey 

Hakverdiyev,102 Vahab Yurtsever103 ve Mirza Bala104 kaynak göstermeden 28 Şubat 1878 

tarihini zikrederler. Feyzullah Kasımzade ise Ahundzade’nin ölüm tarihini 10 Mart 1878 

olarak kaydeder.105 Arşiv belgelerine dayanarak yazarın biyografisini hazırlayan Feyzullah 

Kasımzade’nin verdiği bu tarihin daha isabetli olduğu söylenebilir. 

                                                             
99 Kasımzade, Ahundov’un Hayat ve Yaradıcılığı, s. 78-79; Yusuf Gedikli, “Mirza Fetali Ahundzade”, s. 52; 

Şahsi kütüphanesinde bulunan kitaplarla ilgili örnek bir liste için bk. Ahundzade, Eserleri, neşredenin girişi, I, 

7. 
100 Söylendiğine göre din adamı olan Molla Ahmet Ahundzade’nin namazının kılınması teklifini kabul 

etmemiş, bunun sebebi olarak da yazarın din hakkındaki görüşlerini göstermiştir. (Bk. Abdürrahim Bey 

Hakverdiyev, “Mirza Fethali’nin Faciası”, Seçilmiş Eserleri, Bakü: Lider Neşriyyat, 2005, II, s. 336.) Yine 

Kasımzade’nin naklettiğine göre hayatının son günlerinde Ahundzade’nin ziyaretine gelen İsrafil Bey 

Yadigarov’un “Mirza siz ne şekilde defnedilmenizi isterdiğiniz?” sorusuna, Ahundzade “Siz bilirsiniz ki, ben 

hiçbir dine inanmıyorum. Ölülerin eziyetinden dirilerin nasıl kurtulacaklarının benim için bir önemi yoktur” 

şeklinde cevap verir. (Bk. Kasımzade, Ahundov’un Hayat ve Yaradıcılığı, s. 104) Mirza Bala, Ahundzade’nin 

cenazesinin dört hamal tarafından kaldırıldığını ve cenaze namazı kılınmadan defnedildiğini söyler. (Bk. Bala, 

“Fethali Ahundzade”, 579.) 
101 Bk. Köçerli, Azerbaycan Edebiyatı, 404, 544; Akpınar, Mirza Fethali Ahundzâde, s. 42. 
102 “Mirza Fethali Ahundov’un Hayat ve Faaliyeti”, Seçilmiş Eserleri, II, s. 341, 345; Hakverdiyev başka bir 

yazısında ise bu tarihi 10 Mart olarak zikreder. Bk. “Mirza Fethali’nin Fâciası”, Seçilmiş Eserleri II, s. 335. 
103 Mirza Fethali Ahundzade’nin Hayatı ve Eserleri, s. 29. 
104 “Fethali Ahundzade”, s. 580-581. 
105 Ahundov’un Hayat ve Yaradıcılığı, s. 104. 



27 
 

6. Aile Hayatı ve Çocukları 

Ahundzade 1842 senesinde Ahund Ali el-Asger’in kızı Tabu Hanımla evlenir. 

Fethali Tiflis’e yerleştikten kısa bir süre sonra manevi babası vefat eder ve kendisi 

babalığının ailesine de bakmak zorunda kalır.106 Tabu Hanım’dan on üç çocuğu olur. Fakat 

bu çocuklardan sadece üçü hayatta kalır: Oğlu Reşid, kızları Seyrabeğim ve Nisa Hanım. 

Diğer çocukları çocuk yaşta vefat etmişler. Seyrabeğim 1866 senesinde Kaçar 

şehzadelerinden Behmen Mirza’nın oğlu Hanbaba Han’la evlenir. İki çocuğu olan kızı erken 

yaşta vefat eder. Ahundzade, torunlarının sıkıntı çekip üvey anne ile büyümesini istemediği 

için diğer kızı Nisa Hanımı da Hanbaba Han’la evlendirir.107   

28 Ocak 1854’de Tiflis’te doğan Reşit Bey, Tiflis klasik jimnazında 1863-72 yılları 

arasında eğitim aldıktan sonra, 1874’de babası tarafından Bürüksel’e mühendislik eğitimi 

alması için gönderilir. Babasının ölümünden sonra yaşadığı hastalık ve maddi durumunun 

kötü olmasından dolayı 1882’de eğitimini tamamlamadan Tiflis’e geri döner. Eğitimini daha 

sonra Petersburg’da tamamlar. Reşid Bey’in yaşadığı bazı ruhsal sarsıntı sonucunda 1911 

senesinden önce intihar ettiği söylenir.  Reşid Bey’in oğlu Fethali 1938 senesinde Sovyetler 

tarafından kurşuna dizilmiştir.108  

                                                             
106 Akpınar, Mirza Fethali Ahundzâde, s. 33. 
107 Kasımzade, Ahundov’un Hayat ve Yaradıcılığı, s. 101-102; Ahundzade, Eserleri, III, neşredenin girişi, I, 9, 

ayrıca bk. 157, 200. 
108 Ahundzade, Eserleri, III, 220; Celil Cavanşir, “Ahundov’un Oğlunun ve Nevesinin Kederli Taleyi”, Adalet, 

18 Aralık 2013, s. 5. (www.anl.az/down/meqale/adalet/2013/dekabr/342393.htm, erişim tarihi: 28.03.2015). 



28 
 

II. ESERLERİ 

Ansiklopedik bir şahsiyet olan Ahundzade devrinin birçok sorunuyla ilgili 

düşüncelerini ortaya koymuş, eleştirilerde bulunmuş, bazen de çözüm yolları göstermiştir. 

Bundan dolayı kaleme aldığı eserler de konu bakımdan çeşitlilik gösterir. Edebiyat, tarih, 

coğrafya, din, felsefe vs. hakkında birçok eseri, komedileri, makale ve incelemeleri vardır. 

Ahundzade, edebi yaratıcılığa şiirle başlar. “Sebuhi” mahlasıyla yazdığı Zamâneden Şikâyet 

şiiri onun ilk eseri (tahminen 1832-1833) olarak kabul edilir. Bundan sonra 1837’de ünlü 

Rus şairi Puşkin’in ölümü münasebeti ile genç iken yazdığı Şark Poeması adlı Farsça 

mersiyesi onun basılı ilk şiiridir. Bunun dışında gazel, tecnis, manzum hikâye, manzum 

mektup, hiciv türlerinde başka şiirler kaleme alsa da, yazarın şiir yaratıcılığı çok zengin 

değildir. 1850’li yıllardan sonra komediler yazmağa, 1860’lardan sonra da felsefi mahiyette 

olan Kemâlüddevle Mektupları’nı yazmağa yönelmiştir. 

Ahundzade bunlardan başka fursat buldukça çeşitli konular hakkındaki fikirlerini 

birer makale, deneme, tenkit, mektup olarak kaleme almıştır. Bunları Rusça, Farsça, Arapça 

ve Azerbyacan Türkçesinde yazmıştır. Ahundzade’nin fikirlerini, çeşitli meseleler 

hakkındaki görüşlerini öğrenmek açısından bu yazılar bize önemli ölçüde ipuçları vermiştir. 

Bu yazılarda edebi konulardan tutmuş, dini meseleler, felsefi bahisler, tarihi olaylar, coğrafi 

haberler hatta iktisadi konulara kadar çeşitli malumatlar vardır.109 

1. Edebi Eserleri 

1.1. Komedileri 

Ahundzade, 1850’ci yıllarda tiyatroya yönelmiş ve bu dönemde bir sıra tiyatro 

oyunu kaleme almıştır. Yazarın tiyatroya yönelmesinde 1849-1851 yılları arasında Tiflis’te 

yeni tiyatro binası inşa ettiren Kafkasya Umumi Valisi Knyaz Vorontsov’un teşviki 

yanında110 mizaç olarak sanata yatkınlığı ile tiyatroyu maarifçi düşüncelerini yayacağı bir 

alan olarak görmesinin de önemli payı vardır. Mizacı itibariyle eleştirel bir akla ve ince bir 

                                                             
109 Ahundzade’nin eserlerinin tamamını görmek ve hakkında dünyanın farklı dillerinde yapılmış çalışmalar 

için bk. Emin Efendiyev, Zakire Aliyeva, Mirza Fethali Ahundzade - 200 (Bibliyografik Gösterici), Bakü: Elm, 

2012. 
110 Nitekim Ahundzade bir mektubunda bu hususta şöyle der: “Tiflis’te tiyatro tesis olunduğu zaman birçok 

adamlarda edebiyata hususiyle dram sanatına büyük heves uyanmıştı. O zaman bende Tatar dilinde 

(Azerbaycan Türkçesinde) komediler yazma fikri uyandı. Ben yazdığım eserleri hem tatar lehçesinde, hem de 

bizzat kendi tercümemle Rusça olarak onun (Vorontsov’u kastediyor) mübarek, şöhretli adına ithaf ettim.” Bk. 

Eserleri, III, 31.  



29 
 

mizah anlayışına sahip olan Ahundzade,111 çeşitli yazılarında tiyatronun eğitici amacı 

üzerinde ısrarla durmakta ve bu sanatın amacının “halkın ahlakını düzeltmek, okuyucuya 

veya seyirciye bir ders vermek” olduğunu belirtmektedir.112 Bundan dolayı tiyatro 

Ahundzade’nin nazarında mesajını okuma yazma bilmeyen geniş halk kitlelerine sözle 

ulaştırmak için uygun bir araç rolü oynamaktaydı.113  

Bununla birlikte Ahundzade’nin tiyatro eserleri yazmasında okuduğu Rus ve Batı 

Avrupalı tiyatro yazarlarının etkisi açıktır.114 Nitekim Ahundzade’nin Griboyedov, 

Lermantov, Puşkin, Ostrovski, Eristavi ve Gogol’un oyunları yanında Rusça 

tercümelerinden Moliere ve Shakespeare’in eserlerini de tanıdığı bilinmektedir.115 Hatta 

Batılılar Moliere’in eserleriyle olan tanışlığından dolayı onu “Azerbaycan Moliere”i olarak 

nitelerler. Aldanmış Kevâkib isimli hikâyesini Rusçaya çeviren P. Falev ise onu “Azerbaycan 

Gogol”u adlandırır. Hakverdiyev’a göre Aldanmış Kevâkib ve Tebriz Vekilleri (Murâfaa 

Vekillerinin Hekâyeti) komedilerinde Gogol, diğer komedilerinde ise Moliere’in etkisi daha 

çok hissedilir.116 Moliere’in Tartuffe ve Cimri eserlerinden esinlenerek onun İbrahimhalîl 

Kimyager ve Hacı Kara komedilerini yazdığı söylenir.117 Bununla birlikte söz konusu 

komedilerine baktığımızda yazarın yabancı kaynaklardan aldığı usulleri eserlerinde olduğu 

gibi vermediği, bunları yerli çevreden seçtiği canlı ve orijinal karakterlere başarıyla 

uygulayabildiği118 rahatça görülür. 

                                                             
111 Ahundzade, Eserleri, neşredenin girişi, I, 15. 
112 Ahundzade, “Mirza Ağa’nın Piyesleri Hakkında Kritika”, Eserleri, II, 178; Ayrıca bk. Eserleri, III, 81. 
113 Tadeusz Swietochowski, Müslüman Cemaatten Ulusal Kimliğe, s. 46-47. Yazar, 1868’de Mirza Hüseyin 

Han’a yazdığı bir mektubunda komedileri yazma amacını şöyle ifade eder: “…Ben kendi fikrimce bu gibi 

eserler (komedilerini kastediyor) yazmamı, halkımı sevmenin bir nişanesi olarak görüyorum. Çünkü bütün 

Avrupa halkları, insanların maişeti ve reftarı hususunda böyle eserler yazmışlar ve bu sanatı insanların ahlakını 

güzelleştirmek işinde bir vasıta saymışlardır… Böyle yazıların devlete, saltanata, siyasete ve bütün halka zararı 

yoktur. İstihzaya alınanlar, halkın ayrı-ayrı fertleridir ve bu elbette, umum halk için ibret dersi olur.” Bk. 

Eserleri, III, 84; Başka bir yazısında ise komedileri yazmaktaki amacının kendi halkını Avrupa’da mamul olan 

dram ve tiyatro sanatı ile tanıştırmak olduğunu ifade eder. Bk. Eserleri, III, 108. 
114 Nitekim yazarın kendisi bir mektubunda piyeslerini “Avrupa yazarlarının üslubunda” yazdığını açıkça ifade 

eder. Bk. Eserleri, III, 44. 
115 Mehrdad Kia, “Women, İslam and Modernity in Akhundzade’s Plays and Unpublished Writings”, Middle 

Eastern Studies, vol. 34, No. 3 (Jul., 1998), s. 4. 
116 Bununla birlikte Vahap Yurtsever Moliere’in dram sanatı ile Ahundzade’nin dram sanatı arasında bariz 

farkların olduğunu söyler. Ona göre “Moliere, kendi devrinin edebi çerçevesi içerisinde kalmış, zaman ve 

mekân vahdeti gibi bir takım suni kayıtların dışına çıkamamıştır. Onun içindir ki Moliere’in birçok tipleri 

mücerret ve tek taraflıdır. Hâlbuki Mirza Fethali hiçbir edebi kayıt ve kuyuda bağlı kalmayarak kendi 

komedyalarının kuruluşunu ve tiplerinin özelliğini Şekspir’e has bir serbestî ile tespit ve tasvir etmiştir.” Bk. 

Mirza Fethali Ahundzade’nin Hayatı ve Eserleri, s. 14. 
117 Hakverdiyev, “Mirza Fethali Ahundov’un Hayat ve Faaliyeti”, s. 343. 
118 Algar, “Mirza Fethali Ahundzade”, s. 187. 



30 
 

Ahundzade komedilerini Azerbaycan Türkçesinde yazsa da bunları 1859 yılına 

kadar bu dilde kitap halinde bastıramadı. Bunlar ilk defa Rusça olarak basılmıştır.119 

Muhtemelen sansürden dolayı komedilerini bir taraftan Azerbaycan Türkçesinde yazarken 

diğer taraftan da Rusçaya çevirmekte idi. Rusça çevirilerini 1851-1856 yılları arasında 

Tiflis’teki Kavkaz gazetesinde neşretdi. Komediler, kitap halinde ilk defa 1853’de Tiflis’te 

Komedii Mirzı Fet-Ali Akhundova ismiyle Rusça basılmıştır. Komedilerinin tamamının 

Azerbaycan Türkçesinde ilk neşri ise Temsilât (Temsilat-ı Kapitan Mirza Fetali Ahundzade) 

adıyla Aldanmış Kevâkib hikâyesi ve “Fihrist-i Kitap” başlıklı giriş yazısı ile birlikte Maraşal 

Baryatinskiy’e ithafen 1859’da Tiflis’te yapılmıştır.120 Temsilatın 1920’den sonra 

Azerbaycan’da birçok baskıları yapılmış, yazarın sağlığında neşredemediği bazı yazıları da 

bu baskılara alınmıştır.121 Ahundzade’nin piyeslerinin şöhreti sadece Kafkasya’yla sınırlı 

kalmamış, Rusçadan başka 1852’den itibaren Almanca, İngilizce, Fransızca, İsveççe gibi 

birçok Batı dillerine çevrilmiştir.122 Komedilerin Farsça tercümelerini Celâleddin Mirza’dan 

yaptığı rica üzerine123 onun kâtibi Mirza Cafer Karacadâğî üstlenmiş,124 1871’den sonra 

bunlar teker teker Farsçaya çevrilerek yayınlanmıştır. Farsça tercümeler modern İran 

tiyatrosunun gelişmesine önemli katkı yaptığı gibi, Batı dillerine yapılan birçok tercümeye 

de kaynaklık etmiştir.125 

1.1.1. Hekâyet-i Molla İbrâhimhalîl Kimyâger 

Ahundzade’nin ilk komedisi olan bu piyes aynı zamanda Azerbaycan edebiyatının 

ilk tiyatro oyunudur. Eserin müellif nüshasında yazılma tarihi 1267/1850 olarak 

kaydedilmiştir. Eser bizzat yazarımızın kendisi tarafından Rusçaya tercüme edilmiş ve 

                                                             
119 Ahundzade, 4 Mayıs 1853’de Kafkasya Umumi Valiliği Defterhane Müdürü Aleksandr Pavloviç Nikolay’a 

mektupla yaptığı müracaatında o zamana kadar yazdığı beş komedisinin Azerbaycan Türkçesinde (Tatarca) 

neşri için izin ve maddi yardım talep ediyordu. Ancak yazarın bu isteği uzun zaman cevapsız kalmıştır. Bk. 

Eserleri, III, 30-32. 
120 Ahundzade, Eserleri, neşredenin açıklamaları, I, 246. 
121 Yazarın komedilerinin farklı zamanlarda yapılmış baskıları için bk. Efendiyev, Mirza Fethali Ahundzade 

(Bibliyografik Gösterici), s. 129-152, 158-159. 
122 Komedilerin Batı dillerinde tercümeleri ile bağlı daha geniş bilgi için bk. Akpınar, Mirza Fethali 

Ahundzâde, s. 52-54. 
123 Bu konuda Celâleddin Mirza ile yaptığı mektuplaşmalar için bk. Eserleri, III, 105-106, 112. 
124 Karacadâğî yazarın ilk komedisi olan Hekâyet-i Molla İbrâhimhalîl Kimyâger‘i çevirdikten sonra bir nüsha 

kendisine gönderir. Ahundzade bunun üzerine kendisine bir mektup yazarak tercümeyi beğendiğini ve diğer 

komedileri de çevirmesini ister. Bk. Eserleri, II, 256-258. 
125 Algar’a göre “Ahundzade’nin piyeslerinin 19’uncu yüzyılda İran’da sahnelendiğine dair hiçbir kayıt 

bulunmuyorsa da bunların yaygın bir şekilde okunmuş olduğu, diğer basit ve realist yazı örnekleriyle birlikte 

Farça’da yeni bir nesir üslûbunun doğuşuna katkıda bulunduğu hususunda şüphe yoktur.” Bk.  “Mirza Feth Ali 

Ahundzade”, s. 188. 



31 
 

1851’de “Kafkaz” gazetesinin 12, 15 Haziran sayılarında neşredilmiştir.126 Farsçaya ilk defa 

1871’de Mirza Câfer Karacadâğî tarafından çevrilen söz konusu eser, ayrıca bazı Batı 

dillerine de çevrilmiştir.127  

Ahundzade bu piyesini XIX. asrın otuzlu yıllarında kendi memleketi Nuha’da 

(Şeki) vuku bulan gerçek bir olaydan esinlenerek yazmıştır. Komedide kısa yolda zengin 

olmaya çalışan Nuhalıların ve bakırı gümüşe dönüştürdüğü iddiasıyla insanları dolandıran 

İbrahimhalil’in hikâyesi anlatılmıştır. Maarifçi Reşit Bey Efendiyev’in (1863-1943) verdiği 

bilgilere göre Çar Rusya’sı Kafkaslar’da yaptığı savaşlardan sonra kendine ilhak ettiği 

topraklarda bulunan doğal kaynaklarla ilgileniyordu. Bu zaman Nuha şehrinde yaşayan 

Molla İbrahimhalil isimli bir kurnaz kuyumcu, kimya hülyasına kapılarak yalnız avam halkı 

değil, çar memurlarını da kandırmaya muvaffak olmuştur. İbrahimhalil bir miktar bakırı 

toprakla karıştırarak, Haçmaz dağlarında bakır madeni bulduğunu iddia edip hükumetten bu 

madeni araştırmak için maddi yardım ve izin talep eder. Devletten beklediği izni ve parayı 

aldıktan sonra dağlarda mesken salarak yanına aldığı dervişle beraber insanları kandırarak 

iksir ile toprağı bakıra döndüreceğine inandırır.128 Eserde tüccar, toprak ağası, kuyumcu, 

derviş ve molla gibi zümrelere mensup insanların eleştirisi vardır. 

1.1.2. Hekâyet-i Müsyö Jordan  

Eserin tam adı Hekâyet-i Müsyö Jordân Hekîm-i Nebâtât ve Derviş Mesteli Şah 

Câdûkun-i Meşhûr’dur. İbrahimhalil Kimyâger‘le aynı senede (1267/1850) yazılan bu piyes, 

yazarın sahnede oynanan (1852’de) ilk oyunudur. Eser ilk defa 1851’de Kafkaz gazetesinin 

23, 27 Şubat ve 2 Mart tarihli sayılarında yayımlanmıştır. Eserin başkahramanları irfan ve 

terakki fikrini temsil eden Kafkasya’nın bitki örtüsünü öğrenmek üzere yola düşmüş Fransız 

botanikçisi Müsyö Jordan129  ile Paris’e gidip orada Fransızca öğrenmeyi hayal eden Şahbaz 

Bey’dir. Yabancı dil bilmenin önemi ve cahilliğin ana tema olarak işlendiği eserde, sihir, 

büyücülük ve cehalet gibi konular üzerinden toplumdaki batıl inançlar eleştirilmiştir. 

                                                             
126 Ahundzade, Eserleri, neşredenin açıklamaları, I, 247. 
127 Akpınar, Mirza Fethali Ahundzâde, s. 51. 
128 Bk. Reşid Bey Efendiyev, “Mirza Fethali Hakkında Bildiklerim ve İşittiklerim”, İnkilâb ve Medeniyet, 1928, 

sy. 3; Hakverdiyev de komedilerin gerçek hayatla bağlantısına işaret eder. Bk. “Mirza Fethali Ahundov’un 

Hayat ve Faaliyeti”, s. 343-344. 
129 Eserdeki Müsyö Jordan karakterinin 19’uncu yüzyılda bitki çeşitleri hakkında yeni bir teori ileri süren 

Aleksis Jordan (1814-1879) isimli gerçek bir şahsiyetten alındığı söylenir. Nadir Memmedov’a göre Jordanizm 

adı ile meşhur olan bu teori yalnız Fransa’da değil, diğer Avrupa ülkelerinde de yayılmıştır. Bk. Eserleri, 

neşredenin açıklamaları, I, 250-251. 



32 
 

1.1.3. Hekâyet-i Hırs-ı Guldurbasan  

Ahundzade Temsilatında eserin yazılma tarihini h. 1268 olarak kaydetmiştir. Bu da 

miladi tarihi ile 17 Ocak 1852 senesine denk gelmektedir. Fakat eserin Rus dilinde tercümesi 

1851’de “Kafkaz” gazetesinin 3 Ekim ve 30 Kasım tarihli farklı sayılarında çıkmıştır. 

Anlaşılan yazar eseri ilk defa 1851’in ilk yarısında yazmış ve daha sonra onu Rusçaya 

çevirmiştir. Bununla birlikte eserin “Kafkaz” gazetesinde çıkan nüshası ile 1853’deki Rusça 

baskısında ve Temsilatında yer alan nüshaları arasında önemli farklar vardır. Gazetede çıkan 

nüsha eserin ilk halidir ve onun ne Rusça ne de Azerbaycan Türkçesindeki yazma nüshası 

hala bulunmamıştır. Diğerleri ise eserin yeniden gözden geçirilmiş halidir.130 

Eserde 19’uncu asırdaki köy hayatı tasvir olunmaktadır. Bu eserde, yerli halkın 

dilini ve hususiyetlerini bilmeyen Rus devlet memurlarının ne kadar güç ve gülünç mevkide 

kaldıkları, toplumda cehalet ve haydutluğun hüküm sürmekte olduğu büyük bir maharetle 

gösterilmiştir. Eser diğer dramatik komedilerinden, toplumsal eleştiriye ait temaların 

romantik bir hikâyeye uyarlanması açısından farklılık gösterir. Eserin ana konusu aşk 

olmasına rağmen toplum içerisinde gittikçe keskinleşmeye başlayan sınıf bilincinin ve 

özellikle zengin zümrenin eleştirisi vardır.131 

1.1.4. Sergüzeşt-i Vezîr-i Hân-ı Lenkeran  

Yazar bu komedisini 1267/1851’de yazmıştır. Eser adı ilk baskılarında (1853’de 

“Kafkaz” gazetesinin 7 ve 9 sayısı, aynı sene Rusça çıkmış komediler mecmuası ve 

Temsilat’tında Sergüzeşt-i Vezîr-i Han-ı Serab şeklinde geçse de daha sonra 1874’de Fars 

dilinde basılan komediler mecmuasında eserin çevrisini yapan Mirza Muhammed 

Karacadâğî yazarın kendi isteği ile “Serab” sözünü “Lenkeran”la değiştirmiştir. Yazarın bu 

komedisi Azerbaycan tiyatro sahnesinde oynanmış ilk eser sayılmaktadır. Azerbaycan 

tiyatro tarihi bu oyunun sahneye konulmasıyla başlar.132 

Eserde bazı toplumsal sorunlara yer verilmiş, liyakatsiz yöneticiler, despot ve 

fırsatçı idareciler hicvedilmiştir. Bu komedide Lenkeran Han’ının cehaleti ve münasebetsiz 

                                                             
130 Ahundzade, Eserleri, neşredenin açıklamaları, I, 254. 
131 Vahap Yurtsever, Mirza Fethali Ahundzade’nin Hayatı ve Eserleri, s. 11-12; Sedat Adıgüzel, “Mirza Fethali 

Ahundov’un Doğunun Aydınlanması ve İlerlemesi Yolundaki Düşünceleri”, s. 27; Algar, “Mirza Feth Ali 

Ahundzade”, s. 187. 
132 Ahundzade, Eserleri, neşredenin açıklamaları, I, 269-270, ayrıca bk. Eserleri, II, 251. 



33 
 

hareketleri ve vezirin ikiyüzlülüğü ve dalkavukluğu ifşa edilmektedir. Eser farklı 

dönemlerde İngilizce, Fransızca ve Almanca gibi birçok Batı dillerine çevrilmiştir. 

1.1.5. Sergüzeşt-i Merd-i Hasis 

Eserin başkahramanına nispetle Hacı Kara olarak da bilinen bu eser 1269/1852’de 

yazılmıştır. Müellif bu komedisine çok önem vermiş, ilk defa kendi tercümesi ile 1853’de 

“Kafkaz” gazetesinin Nisan ve Mayıs sayılarında yayımlamıştır. Azerbaycan sahnesinde ilk 

defa 17 Nisan 1873’te oynanan Hacı Kara, Azerbaycan edebiyatının en güzel komedi 

eserlerinden biri olarak kabul edilmektedir. Eserin konusunun gerçek hayattan götürüldüğü 

söylenir. Yazar, Rus-İran sınırında gümrük kaçakçılığını araştırmak üzere 1852’de 

gönderilen Rus memurunun mütercimi olarak yaşadığı şahsî hâtıralarından hareket ederek 

bu komediyi yazmıştır.133 Eserde 19’uncu asır ortalarında Azerbaycan’da hüküm süren 

sosyal hayat şartları işlenmektedir. 

1.1.6. Murâfaa Vekillerinin Hekâyeti 

Ahundzade Temsilat’tında eserin yazılma tarihini 1272/1855 olarak kaydetmiştir. 

Eser ilk defa 1856’da yazarın kendi tercümesi ile Vastoçnıe Advokatı başlığında “Kafkaz” 

gazetesinin Kasım ve Aralık sayılarında yayımlanmıştır.134 Önceki komedilerinden farklı 

olarak bu eserde olaylar Güney Azerbaycan’ın başkenti Tebriz’de cereyan etmektedir. Yazar 

olayları Tebriz üzerinden anlatarak mahkemelerdeki adaletsizliği ve yolsuzlukları keskin 

şekilde tenkit eder. Kadın iradesi ve özgürlüğü komedide ana tema olarak işlenmiştir. 

1.2. Hikâyesi 

1.2.1. Aldanmış Kevâkib 

Aldanmış Kevâkib yahut diğer adıyla Hikâyet-i Yusuf Şah Ahundzade’nin 1857’de 

modern hikâye tarzında kaleme aldığı önemli bir eseridir. Eser ilk defa 1859 yılında 

Temsilat‘ın Türkçe baskısının sonuna ilave edilmiştir. Müellif eserini “Kavkaz” gazetesinde 

neşrettirmek maksadıyla ilk defa 1857’de Rusçaya çevirmişse135 de eserin söz konusu 

gazetede neşri 1864’de (sayı: 25, 27, 30, 31) gerçekleşmiştir.136 Eser Feridun Bey Köçerli ve 

                                                             
133 Ahundzade, Eserleri, neşredenin açıklamaları, I, 271. 
134 Ahundzade, Eserleri, neşredenin açıklamaları, I, 273. 
135 Eserin Azerbaycan İlimler Akademisi’nin Elyazmaları Enstitüsü’nde korunan Rusça yazma nüshasında 

müellif tarafından düşülen özel kayıtlar vardır. 
136 Ahundzade, Eserleri, neşredenin açıklamaları, I, 274. 



34 
 

P. Falev tarafından ayrı ayrılıkta Rusçaya, Ross Edward tarafından İngilizceye, Lucien 

Bouvat tarafından da Fransızcaya çevrilmiştir.137 

Müellif hikâyesinin mevzusunu Savefî tarihçisi İskender Bey Münşî’nin (ö. 

1043/1633) I. Şah Abbas’ın adına izafe ettiği Târîh-i ‘Âlem’ârâ-yı ‘Abbâsî adlı Farsça 

eserinden almıştır. Nitekim yazarın kendisi de bu hususa hikâyenin bir yerinde işaret eder.138 

Bir sistem ve yönetim eleştirisi olan hikâyede Safevî Hanedanına mensup Şah Abbas 

zamanında cahil ve liyakatsiz devlet yöneticileri yüzünden memleketin karşılaştığı acıklı 

durum tasvir olunmaktadır. 

1.3. Şiirleri 

Ahundzade yazarlığa şiirle başlamışsa da şiir yaratıcılığı çok da zengin değil. 

Ahundzade’nin şiirleri edebi şekil bakımından bir yenilik göstermemekte ve eski ananeye 

bağlı kalmaktadır.139 Ahundzade’nin arşivinde otuz civarında Farsça ve Türkçe yazdığı 

manzumesi bulunmaktadır. Önemine binâen bunlar hakkında kısaca bilgi vermeyi uygun 

görüyoruz.  

1.3.1. Şikâyet ez Zemâne (Zamaneden Şikâyet)  

Ahundzade’nin elimizde bulunan ilk Farsça şiiridir. Şiiri ilk defa Ahundzade 

arşivinden araştırıp ortaya çıkaran ve Farsça’dan Azerbaycan Türkçesine çeviren 

Memmedağa Sultanov olmuştur. El yazmalarda yazılma tarihi hakkında hiçbir bilgi yoktur. 

M. Sultanov ve F. Kasımzade şiirin Ahundzade’nin Tiflis’e gelmeden kısa bir süre önce 

1832-1833 yıllarında yazmış olabileceğini söylüyorlar. Şiirin birinci kısmında yazarın 

Tiflis’te rahat bir hayata kavuşmak için duyduğu hasret anlatılmış, ikinci kısmında ise 

Tiflis’te bulunan âlim bir şahıs övülmektedir. Bazı edebiyatçıların fikrince yazarın şiirde 

övdüğü aydın Tiflis’te resmi devlet dairesinde hizmet eden Abbaskulu Ağa Bakühanlı’dır.140 

1.3.2. Poema-yi Şark der Vefat-ı Puşkin (Puşkinin Ölümüne Şark Poeması)  

Rus şairi Puşkin’in ölümü münasebetiye 1837’de Farca yazılmış bir mersiyedir. 

Ahundzade’nin neşredilen ilk manzum eseridir. Şiirin elyazmasını 1936 senesinde Aziz 

Şerif ortaya çıkarmış ve bu hakta Edebiyat gazetesinde malumat vermiştir. “Sabuhî” mahlası 

                                                             
137 Akpınar, Mirza Fethali Ahundzâde, s. 95. 
138 Ahundzade, “Aldanmış Kevâkib”, Eserleri, I, 196; Ayrıca bk. Eserleri, III, 197. 
139 Mirza Bala, “Fethali Ahundzade”, İA, IV, 580. 
140 Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 215-216, 277; Kasımzade, M. F.  Ahundovun Hayat ve Yaradıcılığı, s. 107. 



35 
 

ile yazdığı bu şiiri yazar kendisi nesir şeklinde Rusçaya çevirerek Bestujev’e takdim etmiştir.  

Bestujev’in manzum hale getirdiği şiir 1837’de Moskovskiy Nablyudatel dergisinin 11. 

sayısında yayımlanmıştır. Şiir, Mikâil Müşfik tarafından mükemmel bir şekilde aslına sadık 

kalınarak Azerbaycan Türkçe’sine çevrilmiştir.141 

1.3.3. Zakir’e Mektup 

Ahundzade ünlü Azerbaycan şairi Kasım Bey Zâkir’e iki adet manzum mektup 

yazmıştır. Birinci mektubunda (1271/1854’de yazılmıştır) yazarımız Zâkir’den başka 

meşhur Azerbaycan şairi Hurşidbanu Natevan’dan bahsetmektedir. İkinci mektubunu ise 

Kırım savaşı dolayısıyla yazmıştır. Bu şiiri Kavkaz gazetesinde (1854, sayı 29) 

yayınlanmıştır.142 

1.3.4. Caferkulu Han’a  

Caferkulu Han Neva’ya üç mektup yazar bunların ilkinde (1859’da yazılmış) 

mollalardan ve milletten şikâyet eder sonra sözü Alfabe ıslahı meselesine getirir. Çünkü 

mektup aslında Alfabe ıslahı meselesi için yazılmıştır ve mollaları da alfabe ıslahının 

karşısında oldukları için hicvetmiştir. İkinci mektupta (1860’da yazılmış) Cafer Kulu Han’ın 

Tiflis’teki işi hakkında malumat verilmiş ve şiir ilk defa Rus Şarkiyatçı Adolf Berje’nin 

1868’de Almanya’da yayımladığı Azerbaycan Şairlerinin Şiirleri Mecmuası’nda 

neşredilmiştir. Üçüncü mektupta ise Ahundzade Cafer Kulu Han’a cevap yazmadığı için 

şikâyette bulunmuştur. Bu son mektubun ne zaman yazıldığı belli değil.143 

1.3.5. Çeşme Kitabesi 

Ahundzade’nin İstanbul’a giderken Batum’da bulunduğu sırada kaymakamın 

Alaaddin Çeşmesi adlı bir sebile kümbet yaptırması münasebeti ile kaymakam Osman Şevki 

Efendi’ye ithafen (1280/1863) kaleme alınmıştır.144 

                                                             
141 Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 216-219, 278. 
142 Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 223-226, 280-281. Şiirde Osmanlı Türklerini küçümseyerek Ruslara övgüler 

yağdırır. Ne yazık ki geniş tarih bilgisine sahip olan Ahundzade Kafkasya Türkleri ile Anadolu Türkleri 

arasındaki milli, dini, kültürel bağı göre bilmemiş ve Kafkasya Türklerinin istilacı Ruslar yanında yer alarak 

Erzurum’a kadar ilerlemelerini dahi alkışlamıştır. Yavuz Akpınara göre bu şiir bize Ahundzade’de “millet” 

fikri olmadığını göstermektedir. Hâlbuki yazarın şiiri gönderdiği Zâkir’in kardeşi Ruslara karşı gelmiş bir 

“kaçak”tır ve Ahundzade de Zâkiri bu kardeşi yüzünden sürgün edilmekten kurtarmıştır. Bk. Akpınar, Mirza 

Fethali Ahundzâde, s. 91-92. 
143 Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 228-232, 283-284. 
144 Bk. Ahundzade, Eserleri, II, 232, 284. 



36 
 

1.3.6. Fuad Paşa’nın Medhinde 

Ahundzade bu manzumesini 1863’de, hazırladığı alfabe lâyihasını Osmanlı devlet 

adamlarına sunmak için gittiği İstanbul’da -teferruatını alfabe bahsinde daha geniş 

anlatacağız- yazmıştır. Kasideyi Fuad Paşa’ya müellif kendisi takdim eder. Manzumede Fuat 

Paşa gerçeğe uygun sıfatları ile tanıtılmıştır.145 

1.3.7. Beyan-i bazi-yi Şatranç  

 Satranç oyununun hususiyetlerine hasredilmiş bu manzume okuyuculara bu oyun 

hakkında bilgi vermektedir. 1864’de yazıldığı düşünülmektedir.146 

1.3.8. Manzume der Husus-i Elifba-i Tâze (Yeni Alfabe Hakkında)  

Bu manzume 1284/1867’de yeni alfabe hakkında Farsça yazılmış bir hicviyedir. 

Yazarımız bu konuda kendisini anlamayanları, alfabe reformu konusunda kendisine 

yardımcı olmayan Türkiye ve İran devlet idarecilerini sert bir dille eleştirir.147 

1.3.9. Hicv-i Abdurresul Han 

Ahundzade bu hicvi 1868’de İran’ın Tiflis’teki konsolu olan Ali Han’a gönderdiği 

mektubuna ilave olarak yazmış, şiirde İran’ın Fransa’da konsolu olan Abdurrasul Han’ı 

işinin ehli olmadığı için ağır bir dille eleştirmiştir. Hiciv Farsça kaleme alınmıştır.148 

1.3.10. Üç Adet Manzum Hikâye 

Hikâyet-i Bediyehân Erdebilî ve Meşedi Buttan Selyanî, Hikâyet-i Pota Kerim ve 

Sefer Dellek; bu iki hikâye yazarın matbu eserleri içerisine alınmadığı için bunları tetkik 

edemedik. Hekâyet-i Seyid Alem Selyanî; 1876’da çok sade dille yazılmış bir hikâyedir. 

Burada seyyidleri çalışmadan dilencilik yaparak halkı kandırdıkları için ve yalancı oldukları 

için eleştirir, onları bu alışkanlıklarından vaz geçmeye, halkı da bu şahıslara inanmamağa 

sesler. 

                                                             
145 Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 233, 284. 
146 Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 240-241, 291. 
147 Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 233-237, 285. 
148 Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 234-238, 289. 



37 
 

Ahundzade’nin bundan başka; Tecnis,149 Tecnis-i diğer,150 Medhiyye,151 Kaside,152 

Tarifnâme,153 Muhammes,154 Gazel,155 Vanda,156 Said’e Hitab,157 Terekeme Kadını ile Molla 

Kerim’in Sohbeti,158 Molla Ali,159 Kaside (Ali Paşa Hakkında)160 “İlim ra taklit şen berbad 

dad”161 başlıklı manzumeleri ve mizahi bir kaç kıtadan ibaret şiirleri de vardır. 

1.4. Diğer Yazıları 

1.4.1. Nazm ve Nesr Hakkında 

Ahundzade bu yazısını Azerbaycan şairlerinden Molla Penah Vâkıf ve Kâsım Bey 

Zâkir’in şiirlerinden seçerek oluşturduğu, fakat bastıramadığı “Mecmua-i Vâkıf ve sair 

muasırîn” isimli eserine mukaddime olarak kaleme almıştır. Ahundzade bu yazısında şiirin 

tarifini yaparak, şiirle nazm arasındaki farklardan ve beğendiği bazı şairlerden bahseder.162 

1.4.2. Kritika: Yüksek İran’ın “Millet” Gazetesi Münşisine 

Ahundzade eleştirel içerikli bu yazısında İran’da neşredilen “Millet” gazetesi ve bu 

gazetede yazıları çıkan “Şemsü’ş-Şüarâ” lakaplı Süruş adlı şairin kasidesi üzerine 

                                                             
149 “Meni” redifli tecnisi klasik âşık şiirlerinden faydalanılarak hicri 1257, miladi tarihle 1841’de yazılmıştır. 

Bu şiir Ahundzade’nin Azerbaycan Türkçesinde bize gelip çatmış ilk eserlerindendir. Bk. Ahundzade, Eserleri, 

I, 219, 279. 
150 Bu tecnisin el yazmasının sonunda Ahundzade kendisi yazılma tarihini hicri 1257 göstermiştir. Bu da miladi 

tarihle 1841’e denk gelmektedir. Burada kullandığı cinaslara kendisi farsça şerh yazmıştır. Bk. Ahundzade, 

Eserleri, I, 219-220, 279. 
151 Müellif bu manuzmesini 1850’lerde yazmış ve İran hudutlarında vazifeli bir yüzbaşı olan İkranoviç’e ithaf 

etmiştir. Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 220-222, 280. 
152 Çar I Nikolay’ın oğlu Rus veliahdı II Aleksandr’ın Kafkaz’a gelmesi münasebetiyle 1850’li yıllarda Farsça 

yazılmıştır. Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 222-223, 280. 
153 Rus şairi Verderovski’nin İran şahı için1271/1855’de yazmış olduğu şiirin Ahundzade tarafından yapılmış 

Farsça tercümesidir. Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 226-227, 282. 
154 1857’de Ağa Mesih Şirvanî’nin muhammesine yazılmış bir naziredir. Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 229-230, 

283. 
155 Azerbaycan Türkçesinde yazılmış iki adet gazeli Seyyid Azim Şirvani’nin etkisinde kalarak yazmıştır. Bu 

gazeller daha önceki külliyatında yer almamıştır. Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 245, 292-293. 
156 Bu şiir yazarın yakın arkadaşı Berje’nin isteğiyle, Tiflis’e konser vermek için gelmiş Vanda isimli Polonyalı 

piyanocu bir kızı övmek maksadıyla yazılmıştır. Şiir 1876’da Farsça kaleme alınmıştır. Bk. Ahundzade, 

Eserleri, I, 241-242, 292. 
157 Yazar Batum’da iken kaymakam Osman Şevki Efendi’nin oğlu Müti Bey’e nasihat maksadı ile yazılmıştır. 

Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 232, 284. 
158 Bk. Akpınar, Mirza Fethali Ahundzâde, s. 82. 
159 Bu hicvin yazılma tarihi kesin olmasa da 1860’lı yılların sonlarında yazıldığı düşünülür. Hicivde Molla Ali 

simasında din adamlarının riyakârlıklarını eleştirir. Bk. Ahundzade, Eserleri, I, 238-240, 291. 
160 Bk. Akpınar, Mirza Fethali Ahundzâde, s. 82. 
161 Bk. Akpınar, Mirza Fethali Ahundzâde, s. 82. 
162 Bk. Ahundzade, Eserleri, II, 151-153. 



38 
 

düşüncelerini ortaya koymakta, gazetenin amacından ve gazetecinin vazifelerinin neler 

olduğundan bahsetmektedir. Yazı 1283/1866 yılında Farsça kaleme alınmış uzun bir 

yazıdır.163 

1.4.3. Mirza Ağa’nın Piyesleri Hakkında Kritika 

Yazar, Tebriz’li Mirza Ağa’nın kendisine gönderdiği dört adet piyes hakkındaki 

düşüncelerini dile getirdiği bu yazıyı 1871’de Farsca kaleme almıştır. Eleştirel içerikli bu 

yazı Ahundzade’nin tiyatro hakkındaki düşüncelerini öğrenmemiz açısından oldukça önem 

arzetmektedir. 

2. Felsefi, Dini, Eleştirel Eserleri 

2.1. Kemâlüddevle Mektupları 

Kısaca Kemâlüddevle Mektupları olarak bilinen eserin tam adı Hindistan Şehzadesi 

Kemâlüddevle’nin Öz Dostu İran Şehzadesi Celâlüddevle’ye Yazdığı Üç Mektub ve 

Celâlüddevle’nin Ona Gönderdiği Cevabı’dır. Ahundzade dini, felsefi, toplumsal ve siyasi 

düşüncelerini açık bir şekilde aksettiren bu yapıtını 1283 (1866/67)164 yılında Tiflis’te 

tamamlamıştır. Eseri bitirdikten sonra müellif devamlı üzerinde işlemiş, yaptığı ilave ve 

çıkartmalarla eserini geliştirmiştir. Bu durum eserin nüshaları165 arasındaki bazı 

farklılıklardan da açıkça anlaşılmaktadır. Eser isminden de anlaşılacağı üzere esas itibariyle 

hayali iki şehzade arasında geçen bir dizi mektuplaşmalardır. Eserini bu tarzda yazması onun 

Batı Avrupalı yazarların üslubundan etkilendiğini gösterir. Nitekim bu hususla ilgili olarak 

kendisi de “Bu eser Avrupa müelliflerinin eserleri üslubunda yazılmıştır” der.166 Yazarın 

hiçbir yerde açıkça söylememesine rağmen eseri Voltaire’nin Felsefi Mektuplar veya 

                                                             
163 Bk. Ahundzade, Eserleri, II, 158-176. 
164 Ahundzade, “Şartname”, Eserleri, III, 69. Bazı kaynaklarda eserin yazılma tarihi 1863-1864 ya da 1865 

olarak kaydedilmetedir. 
165 Azerbaycan Elyazmaları Enstitü Ahundzade arşivinde Kemâlüddevle Mektupları’nın toplamda 9 yazma 

nüshası bulunmaktadır. Bunlardan 2 si Azerbaycan Türkçesinde, 2si Rusça, diğer 5i ise Farsçadır. 178 

numarada kayıtlı bulunan nüsha Azerbaycan Türkçesiyle yazılmış müellif nüshadır. Eserin ilk nüshası olduğu 

söylenir. Diğer nüshalar ise müellif tarafından hattatlara yazılmıştır. 96 numarada kayıtlı Azerbaycan 

Türkçesinde olan diğer nüsha ise 178 numaradaki nüshanın kopyasıdır. Müellif tarafından üzerinde bazı 

düzeltmeler yapılmış, ilavelerde bulunulmuştur. Bu yazma bütün nüshaların en mükemmeli kabul 

edilmektedir. Kullandığımız üç ciltlik eserleri toplusunda da bu düzeltilmiş nüsha temel alınmıştır. Rusça 

nüshalar 101, 792; Farsça nüshalar ise 97, 98, 99, 493, 607 numarada kayıtlıdır. Eserin Farsça tercümesini 

Mirza Yusuf Han’la Rusça tercümesi de Adolf Petroviç Berje ile birlikte müellifin kendisi yapmıştır. Bk. 

Eserleri, II, 277-278, III, 69, 72. 
166 Bk. Eserleri, III, 168-169. 



39 
 

İngiltere Üzerine Mektuplar adıyla bilinen kitabı ve Montesquieu’nün İran Mektuplar’ı167 

adlı eserinin tesirinde kalarak yazdığı söylenebilir.168 Söz konusu eser üslup ve teknik 

hususiyetler ile Voltaire’nin eserine daha yakın görülmektedir. Bununla birlikte Voltaire 

eserinde Hristiyanlığa, Ahundzade ise İslamiyet’e saldırmaktadır.169 

Müellif eseri yazma amacını otobiyografisinde şu ifadelerle açıkça ortaya koyar:  

“Bir süre sonra, İslam dininin ve bağnazlığın yeni bir alfabe ve Müslüman halklarının 

medenileşmesi düşüncesinin gerçekleşmesine engel olduğuna inanarak ve bu dinin temellerini 

sarsma, bağnazlığa darbe indirme, Asya halklarını derin uykularından uyandırma, diğer yandan da 

İslam dininde “protestanlığın” gerekliliğini gösterme isteğine kapılan ben,  Kemâlüddevle’yi 

yazmağa başladım. Bu Kemâlüddevle, ele alınan konunun açıklığı, İslam’a ilişkin ortaya konan 

delillerin bolluğu ve inandırıcılığı bakımından, kesinlikle benzeri olmayan bir eserdir.  Bu eser, İslam 

felsefecilerinin, İslam dininin temellerine ilişkin bütün sorunları bilmemelerinden değil, bu sorunları 

bilmelerine karşın, bildiklerini açık biçimde dile getirecek cesareti kendilerinde bulamamalarından 

doğdu.”170  

Başka bir yerde ise amacını şöyle açıklar: 

“Bu eseri yazmakta maksadım sadece halkımın medenileştirilmesi değildir. Aynı zamanda 

ben düşünce sahiplerinin yolunu açmak, filozoflarımızın, âlimlerimizin 1287 yıl esaret ve zindanda 

olan fikrini âzat etmek, insanları körlükten kurtarmak istiyorum.”171 

Eser 8 mektuptan ibarettir. Eserde Hint şehzadesi Kemâlüddevle arkadaşı olan 

Celâlüddevle’ye üç mektup yazar. Cemâlüddevle de O’na bir mektupla cevap verir. Eserde 

üçüncü bir şahıs da Kemâlüddevle Mektupları’nın Mulhakâtı başlığı altında üç mektup 

kaleme alır. Bu yedi mektubu istinsah eden diğer bir kimse de hepsinin başına kısa 

mukaddime mahiyetinde kısa bir mektup ilave eder. Mulhakât başlığının önemli kısmını 

Ahundzade’nin 1869’da İran’ın Londra elçisi Hacı Şeyh Muhsin Han’a yazdığı mektuplar 

                                                             
167 XVIII. yüzyılda Doğu despotizmi fikrinin yayılmasında en büyük katkıyı yapan Montesquieu Doğu’ya hiç 

gitmemiştir. 1721’de anonim olarak yayımlatmak zorunda kaldığı İran Mektupları’nda aslında Fransız 

toplumuna ilişkin eleştirel gözlemlerini dile getirmekteydi.  
168 Akpınar, “Ahundzade Mirza Fethali”, s. 215; Sevinç Kasımova, Aygün İbrahimova, Sevinç Ahmedova, 

“Aydınlanma Harekâtının Tekâmülü ve Onun Türk Düşünce Tarihinde Yeri (Tarihçilik Açısından)”, III. 

Uluslararası Tarih Eğitimi Sempozyumu, (25-27 Haziran, Sakarya), s. 200-204; Şahin Mustafayev, “M. F. 

Axundov i Fransuzskoe Prosveşenie: Duxovnıy Most Çerez Stoletie”, Cultural Transfers in Central Asia: 

Before, During And After The Silk Road (İİCAS), Paris-Samarkand 2013, s. 219. 
169 Akpınar, “Ahundzade Mirza Fethali”, s. 215; Mustafayev, “Axundov i Fransuzskoe Prosveşenie”, s. 227. 
170Ahundzade, Eserleri, III, 219-220. 
171 Bk. Ahundzade, Eserleri, II, 252. 



40 
 

içermektedir. Ahundzade bu mektupları Londra’ya “şahs-ı nâmalum” imzasıyla 

göndermiştir.172 

Kemâlüddevle Mektupları Ahundzade’nin felsefi, dini ve siyasi görüşlerini ihtiva 

eden en önemli eseridir. Yazar eserin muhtevasının “metafiziklerin düşüncesinden ve İslam 

halklarının dâhili meseleleri ve ev sırlarından” ibaret olduğunu söyler.173 Burada yazar sahip 

olduğu materyalist dünya görüşünü ortaya koyarak İslam’ı sert bir tenkide tâbi tutmaktadır. 

Seleflerinin açıkça söylemeye cesaret edememelerine karşılık Ahundzade, kendi zannınca 

İslam aleyhinde ileri sürdüğü delillerdeki açıklık derecesine ulaşmış bir benzeri henüz ortaya 

konulmamış olan bir eser vücuda getirmiştir. Öyle ki eğer bunlar bir yayılırsa, ona göre 

“İslam’ın temellerini sarsmakta 100.000 kişilik bir ordudan daha müessir olacaklardı.”174 

Bundan dolayı eserin yayınlanması ile yol açacağı infialden kaçınmak için esere kendi ismini 

açıkça koymaktan çekinir. Nitekim güven duyduğu bazı dostlarıyla yaptığı yazışmalarında 

eseri herkese göstermemelerini istediğini, hatta bazılarına bu eserin yazarı olmadığını ısrarla 

belirttiğini görüyoruz.175 

Yazarımız bu eseriyle ilgili çok yüksek beklentilere kapılmış, yapıtının en kısa 

zamanda İran’da ve Türkiye’de yayılacağını, Kafkasya’daki kitap satıcılarının ise bu kitabın 

nüshalarını göndermek için bu ülkelerden ardı arası kesilmeyen siparişler alacağını 

söylemiştir. Ancak yaptığı bütün gayretlerine rağmen sağlığında Kemâlüddevle‘yi 

neşrettiremedi. Eser ilk defa 1924’de “Yeni Türk Alfabe Komitesi” tarafından S. 

Ağamanoğlu’nun önsözüyle Bakü’de neşredildi. Eserin tam şekilde ilk ilmi neşri ise 1938’de 

M. Refili ve Ejder Aliaskerzade tarafından hazırlanarak Haydar Hüseyinov’un giriş makalesi 

ile birlikte bastırıldı. Daha sonra 1951 (ed: Aziz Mirahmedov) ve 1961 yılında (ed: H. 

Memmedzade, red: H. Araslı) tekrar yayınlandı.176 En son ise Yaşar Garayev’in önsözüyle 

                                                             
172 Bk. Ahundzade, Eserleri, neşredenin notu, II, 300. 
173 Eserleri, ııı, 185.  
174 Algar, “Mirza Fethali Ahundzade”, s. 188; Bu hususta kendisi şöyle der: “Hicretten bugüne kadar bu 

sertlikte bir eser yazılmamıştır. Lakin bu eser neşredildikten sonra dünyanın dört bir yanında biri diğerini takip 

eden bu tür sert eserler yazılacaktır.” Bk. Eserleri, II, 252. 
175 Örneğin bk. Ahundzade, Eserleri, II, 275, III, 71; Müellif ismini saklamasının sebebini ise şöyle açıklar: 

“Çünkü benim halkım hâlâ düşünce özgürlüğüne sahip değildir. Benim hemmezheplerim bu tür kitabın benim 

tarafımdan yazıldığını bilseler, mutlaka bana karşı şiddetli adavet besleyecekler.” Bk. Eserleri, III, 186; benzer 

ifadeler için ayrıca bk. Eserleri, II, 275, III, 169. 
176 Eserin Rusça tercümesi ise ilk defa 1940’ta (red: H. Hüseyinov, A.A. Klimov), ikinci defa 1953’de (red: M. 

Kasımov) Bakü’de basılmıştır. Üçüncü defa ise 1962’de (ed: H. Memmedzade, red: Ş. Memmedov) 

Moskova’da basılmış ve aynı neşrin tekrarı Rusça dördüncü baskı olarak 1982’de (A. Ahmedov’un 

mukaddimesi ile) Bakü’de yayınlanmıştır. Bk. Eserleri, neşredenin açıklamaları, II, 277. 



41 
 

birlikte 2005’de (Bakü, Şark-Garb) Eserleri isimli külliyatının 2. cildinde basıldı. Bu 

çalışmada sözü geçen neşri esas aldık. 

2.2. Hakîm-i İngiliz Hume’a Yanıt 

Bu yazı her ne kadar “Hakîm-i İngiliz Hume’a Yanıt” başlığı taşısa da bu başlık 

yazar tarafından verilmemiştir. Yazının baş kısmında Hume’un ismini geçmesinden dolayı 

eseri neşre hazırlayan böyle isim kullanmayı uygun görmüştür. Ahundzade bu yazısında 

nedensellik sorununu ele almaktadır.177 

2.3. Molla Ali Ekber’le Mübahese 

Ahundzade’nin hicri 1290/1873 yılında dönemin Kafkaz Ruhani İdaresi’nin 

üyelerinden Ahund Molla Ali Ekber’e Arapça kaleme aldığı küçük hacimli bir makaledir. 

Yazar bu yazısında Molla Ali Ekber’e ibadetlerle ilgili bazı sorular sorar ve cevaplamasını 

ister.178 

2.4. “Yek Kelime” Hakkında 

Ahundzade bu yazısında Kemâlüddevle’nin Farsça çevirisinde önemli katkıları 

bulunan Mirza Yusif Han Müsteşârüddevle’nin anayasa ve meclisin önemine dair Farsça 

kaleme aldığı Yek Kelime (Bir Metin) adlı risalesini esas alarak anayasa, eşitlik, özgürlük ve 

dini ahkâmla ilgili düşüncelerine yer vermiştir.179 

2.5. Fehrist-i Kitâb 

Yazar küçük hacimli bu yazısını Temsilat’ına mukaddime olarak kaleme almış ve 

ilk defa, 1859’da Tiflis’te neşredilen Temsilatının Türkçe baskısında yer almıştır. Yazarın 

genel olarak tiyatro ve kelimelerin telaffuz ve imla hususiyetleri, komedileri ile ilgili bazı 

hususlar hakkında bilgi verdiği bu makale “hitâb ber kâtib” ve “hitâb ber nakil” isminde iki 

alt başlıktan oluşmakta ve tiyatro nazariyeti hakkında Azerbaycan edebiyatında kaleme 

alınmış ilk yazı olması itibariyle de ayrı bir önem arzetmektedir.180 

                                                             
177 Bk. Ahundzade, “Hakîm-i İngiliz Hume’a Yanıt”, Eserleri içinde, II, 139-141. 
178 Bk. Ahundzade, “Molla Ali Ekber’le Mübahese”, Eserleri içinde, II, 141-143. 
179 Ahundzade bu yazısına her hangi bir isim vermemiş, yazının başında Farsca “Tebriz nâibu’l-vüzerâsı sertib 

Mirza Yusif Han cenablarına 8 Kasım 1875 yılında yazdığım mektubun suretidir.” şeklinde kayıt düşmüştür. 

Bk. Eserleri, neşredenin açıklaması, II, 304, yazıyla ilgili ayrıca bk. 144-148. 
180 Yazının tamam için bk. Ahundzade, Eserleri, II, 148-151, ayrıca bk. Akpınar, Mirza Fethali Ahundzade,  s. 

109. 



42 
 

2.6. Molla-yı Rumi’nin ve Onun Tasnîfinin Babında 

Ahundzade, Mesnevi’yi inceleyerek Mevlana ve eseri hakkındaki düşüncelerini 

serdettiği bu yazısını 8 Haziran 1876’da Azerbaycan Türkçesiyle kaleme almış ve dönemin 

Kafkaz Şeyhülislamı Molla Ahmed Hüseyinzade’ye göndermiştir.  Ahundzade söz konusu 

yazısında Mevlana’nın vahdet-i vücûd görüşünü benimsediğini ve bütün akaidiyle “muhâlif-

i şer‘i şerîf” olduğunu ifade eder.181 

2.7. John Stuart Mill Azadlık Hakkında 

 İskoç asıllı siyaset kuramcısı Stuart Mill’in (1806-1873) özgürlük hakkındaki 

görüşlerinin bir özetini sunduğu Farsça bir yazıdır.182 

2.8. Bâbîlik Akideleri 

Ahundzade Farsça kaleme aldığı bu yazsında kendi döneminde İran’da 

İsnâaşeriyye frıkası içinde doğan Bâbîlik hareketinden, kurucusu olduğu Mirza Ali 

Muhammed ve diğer önde gelen mensuplarından bahsetmekte, Bâb Mirza Muhammed’in el-

Beyân isimli eserine dayanarak Bâbîliğin esaslarına 19 maddede kısaca yer vermektedir.183 

2.9. Tenkit Risalesi 

Diğer adıyla Risâle-i îrâd olarak bilinen184 bu risale, yazarın Rızâ Kulî Han 

Hidâyet’in (ö. 1871) Ravzatü’s-safâ-yı Nâsırî isimli tarih kitabı hakkında h. 1279/m. 1862 

yılında Farsça kaleme aldığı bir tenkit yazısıdır. Müellif Rızâ Kulî Han’ın tarihi hadiseleri 

anlatırken araya manzum parçalar koymasını tarih yazımına aykırı bulur. Tarihçinin açık ve 

sade dil kullanması gerektiğini vurgulayarak, yazarın eserinde karmakarışık dil kullanmasını 

hoş karşılamaz. Ahundzade bu yazısını kendisiyle Rızâ Kulî Han arasında geçen muhayyel 

bir diyalog şeklinde yazmıştır.185 

                                                             
181 Bk. Ahundzade, Eserleri, II, 153-157. 
182 Bk. Ahundzade, Eserleri, II, 206-208. 
183 Bk. Ahundzade, Eserleri, II, 200-203. 
184 Farsça elyazma nüshasının ilk sayfasının başında müellif tarafından eser adı Risâle-i îrâd olarak 

kaydedilmiştir. Bk. Eserleri, II, 314. 
185 Bk. Ahundzade, Eserleri, II, 193-200. 



43 
 

3. Tarih ve Coğrafyayla İlgili Eserleri 

3.1. Yengi Dünyanı Feth Eden Kristof Kolumb’un Tarihi 

Yazar, beş fasıl olarak düzenlediği küçük hacimli bu yazısında ünlü kâşif Kristof 

Kolumb’un (ö. 1506)  hayatı, gençliyi, Yeni Dünya’yı keşfi gibi konuları ele almaktadır. 

Eserin yazılış tarihi belli değil. Ahundzade bu eseri bazı tarihi kaynaklardan faydalanarak 

Farsça kaleme almıştır. Eser tamamlanmamıştır.186 

3.2. 1618 Yılında Bağdat Yakınlığında Türkiye Ordusunun Vaziyyeti 

Ahundzade’nin Rusça yazdığı bu makale ilk defa Tiflis’te “Kavkaz” gazetesinde 

(25, 29 Haziran, 1853) neşr olunmuştur.187 Müellif bu makalesinde 1. Şah Abbas’ın 

babasından İran (Safevî) tahtını alması, memlekette asayişi sağlamak için gösterdiği 

gayretler, Osmanlı ve Özbek türkleri ile yaptığı mücadeleler anlatılmaktadır. Müellif burada 

Hafız Ahmed Paşa (ö. 1041/1632) emrindeki Osmanlı ordusunun 1618’de Bağdad Seferi 

esnasında yaşanan olaylardan ve Bağdad’ın kaybedilmesinden bahseder. 

Müellif bu makaleyi yazarken Safevî tarihçisi İskender Bey Münşî’nin (ö. 

1043/1633) Târîh-i ‘Âlem’ârâ-yı ‘Abbâsî isimli eseri ile Osmanlı tarihçisi Nazmîzâde 

Murtaza Efendi’nin (ö. 1136/1723) Gülşen-i Hulefâ adlı eserinden yararlanmıştır. Yalnız 

ortada önemli bir tarih hatası vardır. Hafız Ahmed Paşa’nın Bağdat’ı İranlılara bırakarak 

çekilmesi yazarın belirttiği gibi 1618 değil, 1626 yılındadır. 1618’de Bağdat civarında 

Osmanlı ordusunun yenilgiye uğradığı bir bozgun olmakla birlikte bunda ne Hafız Ahmed 

Paşa’nı ne de I. Şah Abbas’ın rolü bulunmamaktadır.188 

Yazarın bunlardan başka Rusca “Politiçeskaya Ekonomiya” kitabından tercüme 

ettiği Hekâyet başlıklı bir yazısı daha vardır. İktisaddaki arz ve talep konusunu kısaca 

anlattığı yazının ikinci kısmı “Mesel-i Hekim Sismond” başlığını taşıyan bir hikâyeden 

ibarettir.189 Yine yazarın Katib Çelebi Hakkında Arapça ve Azerbaycan Türkçesiyle yazmış 

olduğu iki sahifelik bir makalesi daha vardır. Elyazma olarak Ahundzade arşivinde 

muhafaza edilen yazı Eserleri‘ne dâhil edilmemiştir. Tarihi belli olmayan yazıda Çelebi 

hakkında olumsuz fikirlere sahip olan bazı din adamlarının düşüncelerinden bahsedilir. 

                                                             
186 Bk. Ahundzade, Eserleri, II, 217-225. 
187 Bk. Ahundzade, Eserleri, II, 208-217, 316. 
188 Bk. Akpınar, Mirza Fethali Ahundzade,  s. 106. 
189 Bk. Ahundzade, Eserleri, II, 203-206. 



44 
 

Arapça kısımlar İmam Gazzalî’den örnek olarak alınmış parçalardır.190 Eserler külliyatına 

dâhil edilmeyen bir başka yazısı da Bir İranlı Tacir ile Müsâhebe ismini taşır. Farsça 

yazılmış ve telif tarihi belli değildir. Burada yazar İranlı bir tacirle Alfabe layihası hakkında 

aralarında geçen bir konuşmayı anlatır.191 

4. Resmi Yazı ve Mektupları 

Yukarıda yer verdiğimiz eserleri dışında Ahundzade’nin Arap alfabesinin ıslahıyla 

ilgili Yeni Alfaba Lâyihaları ve çeşitli devlet başkanları ve idarecilerine, ilim adamlarına, 

yayıncılara ve dostlarına yazdığı çok sayıda mektupları vardır. Sayısı yüzden fazla olan bu 

mektupların hemen hepsi Eserleri adlı Ahundzade külliyatının 3. cildinde yer almıştır.  

Ahundzade’nin mektuplarını konu itibariyle iki kısma ayırmak mümkündür. 

Bunların birinci kısmını yazarın yeni alfabe lâyihasıyla ilgili mektupları oluşturur. Bu 

mektuplarda Ahundzade Arap alfabesinin eksikliklerinden, Arap olmayanlar için söz konusu 

alfabenin zoruklarından, yeni alfabe için düzenlediği lâyihalardan bahsetmektedir. 

Mektupların konu itibariyle diğer önemli kısmı ise yazarın Kemâlüddevle Mektupları ile 

ilgilidir. Bu mektuplarda genel olarak eserin yazılması, farklı dillere tercümesi, neşri ve 

yayılması gibi konular ele alınır. Yine bunlar arasında yazarın devrinin önde gelen düşünce 

ve fikir adamlarıyla yaptığı mektuplaşmalar önemli yer tutar. Kısaca ifade etmek gerekirse 

bütün bu mektuplar, yazarın hayatı, faaliyeti ile birlikte edebi, felsefi, dini ve toplumsal 

görüşleri hakkında bilgi edinmemiz açısından son derece önemi haiz belgelerdir. 

  

                                                             
190 Bk. Akpınar, Mirza Fethali Ahundzâde, s. 105. 
191 Bk. Akpınar, Mirza Fethali Ahundzâde, s. 107. 



45 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

AHUNDZADE’NİN FELSEFİ, TOPLUMSAL VE DİNİ 

GÖRÜŞLERİ 

  



46 
 

I. FELSEFİ GÖRÜŞLERİ 

Ahundzade’nin felsefi görüşlerine yer vermeden önce, onun alışılagelen sistematik 

bir filozof olmadığını, fakat birçok filozof ve düşünürün üzerinde fikir yürüttüğü felsefi, 

toplumsal, dini ve siyasi problemler hakkında kalem oynatan bir düşünür, bir yazar olduğunu 

belirtmek gerekir. Bundan dolayı çeşitli eserlerinde ve mektuplaşmalarında dile getirdiği 

düşünceleri arasında tutarlılık açısından bazı çelişkiler söz konusu olabilmektedir. 

1. Tanrı ve Âlem Görüşü 

Ahundzade kendi felsefesini ortaçağ Doğu skolastik düşüncesinin eleştirisi 

üzerinde kurmuştur. Onun felsefi düşüncesinin temel iddiası ilmin/bilimin dinden 

ayrılmasından ibarettir.192 Onun varlık anlayışı temelde materyalist bir dünya görüşüne 

dayanır. Kâinatın tekevvünü, maddenin var olması mevzularında tamamen bir materyalist 

gibi düşünür. Ruh ve şuurun maddeden önce var olduğunu kabul etmez. Bundan dolayı fizik 

ötesi kanunları ve tabiatüstü varlıkları reddeden bir materyalizm anlayışını benimser. 

Ahundzade, ortaçağ skolastik düşüncesinde hâkim olan Tanrı anlayışını eleştirerek Tanrı’nın 

sahip olduğu ezeli ve ebedi kavramını maddeye yükler, böylece maddenin mahlûk olduğu 

görüşünü ortadan kaldırmaya çalışır. Maddenin ezeli ve ebedi olması aynı zamanda yoktan 

varlığa gelmiş bir âlem fikrinin de apaçık inkârı anlamına gelmektedir. Dolayısıyla o varlığı 

metafizik sebeplere bağlayan açıklamalara karşı çıkmıştır. 

Ahundzade’ye göre tabiat kendi kendine mevcuttur. Tabiat atomların mecmuundan 

oluşur. Atomların sayısı ise sonsuzdur. Âlem de bu sonsuz zerreciklerin toplusundan ibaret 

vahit bir bütündür.  Bu vahid bütünün, diğer bir ifadeyle maddi âlemin herhangi bir yaratana 

ihtiyacı yoktur. Atomların birleşmesi ve ayrılması maddenin bir halden başka bir hale, bir 

nitelikten başka bir niteliğe geçmesi sebebiyledir. Atomlar yaratılmadığı gibi, hiçbir zaman 

da yok olmazlar.193 

Ahundzade varlık ile ilgili görüşlerinde kâinatı bir yaratıcı olarak kabul etmesine 

rağmen, Tanrı’nın inkârı fikrine radikal bir biçimde bağlı değildir. O, Tanrı’nın varlığı 

hakkında ileri sürülen delilleri reddetmekten çok, O’na atfedilen nitelikleri eleştirmeye 

yönelmiştir. Bundan dolayı onun asıl amacının felsefi anlamda ateizm sayılmadığı, daha 

ziyade İslam’ın Tanrı anlayışını ve bu anlayışı benimseyen din adamlarının ortaya koyduğu 

                                                             
192 Hüseyinov, “Mirza Fethali Ahundov”, s. 186. 
193 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 65 vd. 



47 
 

dini düşünceyi reddetmek olduğu söylenebilir. Öte yandan 18-19. yüzyıllarda Avrupa’da 

özellikle fizikteki gelişmeler sonucunda materyalizmde görülen canlanma, Batı 

düşüncesiyle tanış olan yazarın dönemin materyalist ve pozitivist yazarlarının görüşlerinden 

etkilenmesine sebep olmuş,  yaşadığı toplumun (Transkafkasya ve İran) içinde bulunduğu 

sıkıntıları aşması için materyalist fesefeyle özdeş gördüğü bilime sarılmanın gerekliliğinden 

bahsetmiştir. 

Bu düşünceden dolayıdır ki düşünür, Kemalüddevle Mektupları’nda kâide-i ilmiyye 

olarak isimlendirdiği tabiat kurallarına ayrı bir önem vermiş, metafizik varlık ve hadiselere 

yönelik eleştirilerini ve kâinat hakkındaki düşüncelerini bu kâide üzerinden anlatmıştır. 

Ahundzade kâide-i ilmiyye olarak nitelediği kuralı ise şöyle açıklar: Biz evrenin var 

olduğunu görüyoruz. Eğer biz evrenin kendi kendine, kendi yasalarıyla var olduğunu, yani 

kendi varoluşu içinde başka bir yabancı güce, onun dışında bir varlığa gereksinimi 

olmadığını kabul ediyorsak, o halde bu düşüncede Abdurrahman Câmî, Şeyh Mahmud 

Şebüsterî, Yunan Ksenofan, İtalyan Petrark (Petrarca) ve Fransız Voltaire gibi vahdet-i 

vücûda inananların bir grubuyla hemfikir oluruz ve diyoruz ki: “Küll-i kâinat bir kuvve-i 

vâhide ve kâmiledir, yani bir vücud-i vâhidi kâmildir. Sayısız keseratta ve muhtelif eşkâlde 

ve envarda zühur ediptir. Bila-ihtiyar kendi taht-ı kanununda, yani taht-ı şurutunda.” 

Örneğin, kanun şudur ki erkekle kadın arasında bir ilişki olsun, erkeğin nutfesi kadının 

rahminde yerleşsin, embriyon dokuz ay orada kalsın, sonra çocuk doğsun, çocuk soluk 

almaya başlasın, süt emsin, derken çocukluk, gençlik, olgunluk ve yaşlılık çağlarını yaşasın, 

ölsün, organizması bozulsun, çürüsün ve toprağa karışsın. Hayvanlar ve bitkiler dünyasında 

da yasa ve koşul böyledir. Peki, ilk insan nütfesinin ve ilk ağaç tohumunun (habbe) nereden 

geldiğini soracak olursan, yanıt olarak deriz ki; bu kâinat bir kuvve-i vahide ve kâmiledir, 

öncesi ve sonrası yoktur. O vardı, vardır ve var olacaktır. Zaman ve mekân bu varlığın 

mukteziyatındandır.194 

Düşüncelerini bu şekilde açıklayan Ahundzade, “evrenin bir varlık olarak kendi 

kendine var olmasının ve ortaya çıkmasının olanaksızlığı, onun mutlaka başka bir varlığın 

iradesiyle ortaya çıkmak zorunda olduğu” şeklinde yapılan bir itiraza; bu düşüncenin kabul 

edilmesi halinde, başka varlığın ortaya çıkışında üçüncü bir varlığın ve bu üçüncüye de 

dördüncü bir varlığın gerekeceği, böylece sonsuza dek uzanan bir varlıklar zincirinin söz 

konusu olacağı şeklinde cevap vermektedir. Bu teselsülü önlemek için öteki varlığın kudret 

sahibi bir varlık olduğu, diğer bir ifadeyle başka bir varlığa gereksinim duymayan vâcibü’l-

                                                             
194 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 64-65. 



48 
 

vücûd olduğu şeklinde yapılan itiraza karşılık ise, bu kudretin vehmedilen bir varlığa değil 

de bizim evren dediğimiz gözle görülür bir varlığa verilmesinin gerekliliğini ifade eder. 

Yazar bu hususla ilgili olarak, “sen kudreti niçin Allah olarak benimsediğin düşsel, farklı bir 

varlık için kabul ediyorsun da gözle görülür, elle tutulur bu varlıkta olanaklı görmüyorsun?” 

der.195 

Ahundzade yaratıcı varlık olarak gördüğü evrenin yapısıyla ilgili olarak da şöyle 

der: “Bu birleşik, güçlü, mükemmel oluşumun (kuvve-i vâhideyi kamilenin) keseratta zühur 

eden her parçası, uzay boşluğundaki gezegenlerden (küre-i semaviyye) ve yerküreden (küre-

i arziyye) ya da herhangi başka bir maddeden oluşsa da, vücud-i vâhide nisbeten tekil 

anlamda (ferden-ferden) cüzdür, atomdur; toplam olarak bütün atomlar (zerrât) ise bir 

külldür ve bu küll vücud-i vâhiddir. Asıl yaratan ve yaratılan bu vücud-i vâhidin kendisidir. 

O halde hangi atom, başka bir atomdan evrenin var olan doğal yasası dışında bir iş yapmasını 

isteyebilir ve hangi atom doğaya aykırı bu isteği yerine getirebilir?”196 Yazar konuyu daha 

iyi anlatmak için şu örnekleri zikreder: Hangi atom, başka bir atomdan bir insanın kesilmiş 

başını gövdesine yeniden yapıştırıp onu canlandırmasını isteyebilir? Öteki atomun doğaya 

aykırı böylesi bir isteği yerine getirmesi söz konusu olabilir mi? Güneş ile Ay da atomlardan 

başka bir şey değildir ve kendi yasaları vardır. Örneğin, belirli yasalara göre doğmak ve ışık 

saçmak zorundalar. Hangi atom hangi atomdan Güneş’i yok etmesini isteyebilir? Hangi 

atom doğaya aykırı bu isteği yerine getirebilir? Dünyamızda bazı hayvanların hava, 

bazılarının su solunumu yapmaları gibi bir yasa vardır. Hava solunumu yapan yeryüzündeki 

hangi hayvan, başka bir hayvandan kendisini atmosferin sınırları dışına çıkarmasını ya da 

ölüm tehlikesi söz konusu olmaksızın onu denizin dibine batırmasını isteyebilir? Hangi canlı 

atom doğaya aykırı bu isteği yerine getirebilir?197 

Ahundzade’ye göre bütün cisimlerin görülebilir ve hissedilebilir olmak zorunda 

olması, gezegenimizde var olan bir yasadır. Eğer melekler, cinler, şeytanlar ve periler 

gezegenimizde yaşayan somut varlıklarsa, gözle görülmeleri ve hissedilebilir olmaları 

gerekir; yok eğer başka bir gezegene ait iseler, bizim gezegenimize inemezler, çünkü hiçbir 

gezegenin manyetik gücü (kuvve-i mıknatısıyye) ve çekim gücü hiçbir cismin ondan ayrılıp 

başka bir gezegene girmesine izin vermez. O halde hangi atom, diğer bir atomdan her hangi 

bir meleği başka bir gezegenden bizim gezegene göndermesini isteyebilir ve doğaya aykırı 

                                                             
195 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 65. 
196 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 65. 
197 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 65. 



49 
 

bu isteği yerine getirebilir? Düşünüre göre bu kaide-i ilmiyye mucibince küll-i hilâfi kanun 

olan mucizeler, keramet, büyücülük, üfürükçülük, cifir gibi bütün olağanüstü olaylar 

imkânsızdır (mümteni) ve bütün melekler, cinler, şeytanlar, devler, periler vb. varlıklar 

gezegenimizde hayali varlıklar olarak görünür.198 

Ahundzade, uzun uzadıya anlattığı bu görüşleri her ne kadar vahdet-i vücûd olarak 

nitelese de bunlar, kâinatın tek gerçek olduğu, Tanrı’yı tabiatta eriten, yaratanla yaratılan 

arasındaki farkı kaldıran materyalist panteizm ya da tabiatçı panteizm denilen199 düşünceyi 

çağrıştırmaktadır. Tanrı ile evreni ontolojik anlamda bir sayan yazar, kâinatın yaratışıyla 

ilgili olarak kendisini bu düşünceye yakın konumlandırır. Zira onun aşağıda üzerinde 

duracağımız nedensellik konusundaki görüşleri de bu düşünceyle uyum oluşturmaktadır.200 

Bu görüşlerinden dolayıdır ki Ahundzade sık sık ateizmle itham edilmiştir. 

Ahundzade Kemalüddevle’de varlık hakkında düşüncelerini açıklarken Avrupa 

filozofları ile birlikte, vahdet-i vücudu benimsediğini düşündüğü Şark mutasavvıflarının 

görüşlerine de değinir. Yazar bu grubla ilgili şöyle der: 

“Hakikatte küll ve cüz bir vücûd-i vâhiddir, yine de ihtiyarsız, sayısız çoklukta, çeşitli 

türlerde ve biçimlerde, denilen kurala uygun olarak, kendi yasaları esasında meydana çıkmıştır. 

Böyle olduğu halde, biz vahdet-i vücûda kail olan Brahman, Şems Tebrizi, Molla-yi Rumi, Yahudi 

Spinoza ve bunlar gibi mütefekkirlerin fikirleri ile ortak oluyoruz. Nasıl ki Molla-yi Rumi demiştir: 

Dinle neyden, gör ne anlatıyor 

Ayrılıktan şikâyet ediyor: 

Kamışlıktan kesildiğim zamandan bu yana 

Feryadımdan erkekli kadınlı nale ediyorlar.”201 

Ahundzade, ismi geçen bu düşünürlerden Molla-yı Rumî’nin (Mevlana) 

görüşlerine ayrıca önem verir. Nitekim yazar Mevlana hakkındaki düşüncelerini sadece 

Kemalüddevle’de zikretmez, “Molla-yi Rumi’nin ve Onun Tasnifi Babında” başlıklı 

yazısında bu görüşleri ayrıca müstakil olarak ele alır. Ahundzade bu yazısında Mesnevi’yi 

baştan sona kadar okuduğunu ve Avrupa yazarlarının yöntemini esas alarak Molla Rumî ve 

                                                             
198 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 66-67. 
199 Murtaza Korlaelçi, “Panteizm Vahdet-i Vücûd Mudur?”, Felsefe Dünyası, sy, 3, Mart 1992, s. 43-44. 
200 Bk. Ahundzade, “Hakîm-i İngiliz Hume’a Yanıt”, Eserleri, II, 139-141. 
201 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 68. 



50 
 

söz konusu eseri üzerine düşüncelerini açıklayacağını belirtmektedir. Mevlana’nın bedelsiz 

bir bilgin, misilsiz bir fazilet sahibi, Farsça ve Arapça’ya çok hâkim, ayet ve hadisleri iyi 

bilen ve vahdet-i vücûda inanan biri olduğunu kaydeden Ahundzade, onun evrenin bir ışıktan 

doğduğunu kabul ettiğini ve bu ışığı denize benzettiğini söyler: “Bu deniz vücûd-i külldür 

ve diğer var olan ve görünenler (mevcûdât ve müzehharât) bu küllden cüzdürler ki, onlar 

damlalar ve dalgalar şeklinde o denizden ayrı düşmüşler ve sonra bu denize geri dönecekler 

ve tümel varlığa (küll) kavuşacaklar”.202 

Mevlana’nın tümel varlığın (vücûd-i küll) irade ve istek sahibi olduğunu, bu irade 

ve isteği ile parçalara (cüz) belirtiler vererek çokluk âlemine bıraktığını ve parçaların bir 

süre sonra yine o tümele kavuşmaya çalışmakta olduklarını, bu kavuşmanın esas amacının 

da “fena”, yani fani olmak olduğunu, ebedi varlığın “fena”dan türeyeceğini düşünmesini 

Ahundzade yanlış buluyor. Bundan başka onun ruha ilişkin “ruhun vücuttan ayrıldıktan 

sonra ebediyen kalacağı ve külli varlığa kavuşacağı” şeklindeki görüşünü de kabul etmeyen 

yazar, “Avrupa filozofları ruhun kaim bi-nefsihi olduğunu kabul etmiyorlar. Onlar ruhun 

cismin işlevi olduğunu ve cisim ile birlikte var olduğuna inanıyorlar. Telgraf kuvveti bazı 

metal maddelerin imtizacında meydana çıkıp, bu bileşimler yok olduklarında o da yok 

olduğu gibi, ruh da cismin içinde meydana çıkıp, cisim çürüdüğünde o da yok oluyor. Ama 

kimse ruh veya telgraf kuvvetinin ne olduğunu bilmez”, dedikten sonra Mevlana’ya isnat 

ettiği yanlışlıkların kendi fikrinden ziyade Avrupa filozoflarının düşünceleri olduğunu 

belirtir.203 Mevlana külli varlığa kavuşmayı cennet, ondan ayrılığı cehennem sandığına göre, 

Ahundzade onun cennet ve cehenneme ve haşre inanmadığını, peygamberler konusunda da 

gerçek fikirlerini perdelediğini iddia ediyor. Kısaca Ahundzade’ye göre Mevlana’nın akaidi 

tamamen “muhalif-i şer‘î şeriftir.”204 

Ahundzade, Mevlana ve benzerlerinin sahip olduğu vahdet-i vücûd merkezli 

yaratılış anlayışı ile yukarıda geniş şekilde üzerinde durduğu yaratılış düşüncesinin hakikatte 

                                                             
202 Ahundzade, “Molla-yi Rumi’nin ve Onun Tasnifi Babında”, Eserleri, II, 153. 
203 Ahundzade, “Molla-yi Rumi’nin ve Onun Tasnifi Babında”, Eserleri, II, 153-154; Hacalı Necefoğlu, “Mirze 

Feteli Ahundzade Mevlana Hakkında”, 13. Uluslararası Dil, Yazın ve Deyişbilim Sempozyumu: Basit Üslup, 

26-28 Eylül 2013, Kafkas Üniversitesi, s. 321. 
204 Ahundzade, “Molla-yi Rumi’nin ve Onun Tasnifi Babında”, Eserleri, II, 154-156; Necefoğlu, “Ahundzade 

Mevlana Hakkında”, s. 321. Ahundzade Mevlana hakkında nazım şeklinde üç hikâye daha yazmıştır. Nitekim 

Şeyhülislama gönderdiği bu yazısında bu hususla ilgili şöyle yazıyordu: “Mevlana’yı size gözlemsel olarak 

tanıtmak için üç hikâyeyi Türk dilinde nazımla yazıp gönderiyorum, ama onun gibi konunun özünü 

saklayamadım. Mevlana, gerçekten saklamakta kâmil bir usta ve işinin emsalsiz ehlidir. Gönderdiğim 

hikâyelerin ölçüsü Mesnevi ölçüsünden bir elif eksiktir. Çünkü kâmil Mesnevi ölçüsü Türk dilinde müteârif 

değil.” Bk. Ahundzade, Eserleri, II, 157. 



51 
 

aynı olduğunu, ancak ulemanın kullandığı ıstılahların bunları iki ayrı anlayış şeklinde 

gösterdiğini ifade etmektedir.205 

Ahundzade Kemâlüddevle’de, varlığı zorunlu ve mümkün diye iki kısma ayıran ve 

kâinatın yaratılışını buna göre izah eden üçüncü bir grubun; şeriatçıların (müteşerri) 

görüşlerine de yer vermektedir. Bunların varlık ve yaratılışla ilgili görüşlerini izah ettikten 

sonra bazen aşırı kaçan birtakım eleştirilerde bulunur. Şöyle ki, yokluğun varlık için madde 

olamayacağı ve yoktan da hiçbir şeyin var edilemeyeceği kanaatinde olan Ahundzade’ye 

göre bu grubun sahip olduğu düşüncede Tanrı insana benzemektedir. Zira bu düşünceden 

biz Tanrı’da garaz, sevgi, yüksek bir mertebeye erişme tutkusu, ün düşkünlüğü ve kincilik 

hissediyor, ben gizli bir hazine idim, bilinmek istedim, bilineyim diye mahlûkatı yarattım 

(kenz-i mahfî) hadisi206 müktezatınca evreni yaratmasının ün düşkünlüğü sebebiyle olduğu 

yargısına varıyoruz. Yine, “Ben cinleri ve insanları, ancak bana kulluk etsinler diye 

yarattım.” (Zariat 51/56) ayeti muktezasınca Tanrı bizim ona tapmamızdan, gizli bir tat 

alacak, bizim ona tapınmamız ona göstereceğimiz saygıdan alacağı hazza karşılık bizi cennet 

ve cennet hurileriyle ödüllendirecek. Aksi halde, ona tapınmaz ve şirk koşacak olursak; o 

zaman bize öfkelenecek, bizden yüz çevirerek sur üfletecek, derken kiyameti koparacak, 

mahkeme kurduracaktır. Terazi ve sırat köprüsünü kurdurarak bizi ip cambazları gibi bu 

köprüden geçmek zorunda bırakacak, bizi cehennemin en derin yerine atarak sonsuza kadar 

oradan çıkmamıza izin vermeyecek, böylece intikam susuzluğunu giderecek ve yatışacak! 

Sonra? Ne demek sonra? “Bundan sonra ne olacağını bilemeyiz, sadece o güne kadar 

olacakları biliriz.”207  

Ahundzade’ye göre şayet yaradanın zâtı her bakımdan sizinkinden farklıysa, o 

zaman hangi hakla ve neye dayanarak sizin sahip olduğunuz türden sıfatların Tanrı’da da 

bulunduğunu varsayıyorsunuz? Bu konuda elinizde akla uygun herhangi bir kanıt var mı? 

“Yaradan senden farklıdır ve sen onu hiçbir zaman idrak edemezsin. Dolayısıyla sen sadece 

sende olan garaz ve hasâisi bilirsin, bunları ona nisbet edemezsin. Öyleyse, yaratıcının 

Araplardan, İbranilerden, Süryanilerden, Türklerden ya da Frenklerden bir kişiyi seçtiğini 

(bergüzîde) ve sizin her konuda bu kişinin istediğini yapmanızı emrettiğini söylemeye 

hakkınız yok. Çünkü bu tür bir istek ve davranış insan doğasında var, yaratıcının da böyle 

bir istek ve davranış biçimine sahip olduğunu ona nisbet etmenin bir temeli yoktur.” Yazara 

                                                             
205 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 67-72. 
206 Aclûnî, Keşfü’l-Hafâ, II, 191. 
207 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 71-72. 



52 
 

göre mucidin mevcuddan farklı olduğu kabul edilse bile yine de yaratıcıyı kendi isteminize 

bağımlı kılma ve onun karşı çıkmasıyla karşılaşmadan ona bir amir tavrıyla emretme 

hakkınız yok. Örneğin, siz ona Ay’ı ikiye ayırmasını emrettiğinizde, o hemen isteğinizi 

yerine yetirecek; ona bir ölüyü diriltmesini emrettiğinizde, kendi doğa yasalarına aykırı 

olarak, hemen o anda ölüyü diriltecek. Ama yaratıcı sizi gözde kulları olarak seçecek ve 

sizden bir istek gelmediği halde, sizin için ve sizin aracılığınızla olağanüstü olaylar 

yaratacaksa, bunda herhangi bir fayda gütmediğini söyleyebilir misiniz? Şayet varsa, o bir 

sahib-i garaz ve fayda sahibi biri demektir, bunlar ise insan doğasına özgü özelliklerdir.208  

Ahundzade, yaradanın peygamber tarafından Kuran’da anlatılan bir yaratıcı 

olamayacağını, onun Kuran’da anlatılan şekliyle garazlarla nitelenemeyeceğini söyler. 

Örnek olarak Ebu Leheb’in azarlanması ile ilgili Tebbet suresini zikreden yazar, burada aşırı 

yorumlar yaparak birisini azarlayan bir Tanrı’nın ulvi ve süfli âlemlerin yaratıcısı 

olamayacağını belirtir. Yazar, “gerçekten tektanrıcılık açısından yüce, farklı bir Tanrısal 

kişiliğin, tek ve eşsiz bir yaratıcının varlığını kabul edecek olursak, kuşkusuz bunun, 

peygamberimiz tarafından Kuran’da bize anlatılan Allah olmaması gerektiğini” söyler.209 

Ahundzade, konunun devamında zikrettiği birçok örnekte de görüleceği üzere, olayları tarihi 

bağlamından kopartarak anlatmakta, ayetleri nüzul ortamı ve bağlamını dikkate almadan 

aşırı şekilde yorumlamakta ve Tanrı’nın adalet anlayışını yanlış örnekler üzerinden 

sorgulamaktadır. 

Sonuç itibariyle Ahundzade felsefesinin başlıca esaslarını şöyle özetleyebiliriz: 

Tabiat ve yaradan birdir. Tabiattaki hadiseler, birtakım kanunlara ve zaruri sebeplere göre 

cereyan ederler. Beden ve maddeden ayrı ebedi olan bir ruh mevcut değildir. Düşünürümüz 

bu bakımdan biyolojik materyalizmin temsilcilerinden olan Alman filozofu Ernst Haeckel’le 

(1834-1919) aynı görüşleri paylaşmaktadır.210 Her ikisi tabiat ile Allah’ı birleştirmeğe 

çalışıyor, bunların esasen bir vahdet olduğunu söylemek istiyor. Ayrıca, Ahundzade 

monizmin materyalizmden ibaret olduğunu inkâr etmiyor ve kendi felsefesini ilân ederken 

materyalistlere karşı vâki olacak hücumlardan çekinmediğini, hatta din ulemasına meydan 

okuduğunu görmekteyiz. Kensisi, fikirlerine şeriatçılar tarafından reddiye yazılmasını 

istemektedir.   

                                                             
208 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 72-73. 
209 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 73. 
210 Ernst Haeckel’in düşünceleri için bk. Kâinatın Muammaları, çev. Ali Haydar Daner, İstanbul: Devlet 

Basımevi, 1936. 



53 
 

 

1. Nedensellik Sorunu 

Ahundzade’nin varlıkla ilgili tartıştığı konulardan biri de nedensellik sorunudur. 

Yazar “Kemâlüddevle Mektupları”nda211 ve “Hakîm-i İngiliz Hume’a Yanıt”212 adlı küçük 

hacimli makalesinde bu konu üzerinde özel olarak durmaktadır. Söz konusu makalesinde 

Ahundzade, İngilis filozofu David Hume’un (ö. 1711-1776) Hint ve Bombay Müslüman 

âlimlerine nedensellik konusunda sorular yönelterek onlardan bu sorularla ilgili cevap talep 

ettiğini, fakat şu ana kadar İslam âlimleri tarafından bu soruna yeterli ikna edici bir cevab 

verilmediğini belirtir.213 Ahundzade söz konusu yazısında nedensellik/sebeplilik (illiyet) 

sorununu derinlemesine incelememekle birlikte konuyu filozoflarla şeriatçılar arasında 

yapılan bir tartışma şeklinde ele alır ve kendisini filozoflar olarak nitelediği kimseler 

tarafında konumlandırır. Yazarın burada filozof olarak nitelediği kimselerle natüralist 

(tabiatçı) filozofları kastetmektedir.214 

Ahundzade yazısında, doğanın ve gerçek dünyanın varlığını teolojik nedenlerle 

açıklamaya çalışan şeriatçıları eleştirir. Ahundzade’ye göre şeriatçılar; her varlığın bir 

sebebe gereksinim duyduğunu söyler. Çünkü onlara göre evrendeki hiçbir varlık kendi 

kendine var olamaz. O halde bir varlık olan bu evren de varolabilmek için bir sebebe 

muhtaçtır. Bu sebep de onun yaratıcısıdır. Yazara göre şeriatçılar bu sava dayanarak 

felsefeçilere karşı Allahın varlığını kanıtlama yönünde deliller ileri sürmektedirler. 

Filozoflar bu görüşü geçersiz kılmak için sebebler silsilesinin (nedenler zincirinin) bir yerde 

durması gerektiğini dile getirirler. Filozoflara göre özü itibariyle bir varlık olan sebeb kendi 

varlığı için başka bir sebebe, yine bu sebep diğer bir sebebe ihtiyaç duymaktadır. Sonsuza 

kadar devam edecek bu durum teselsüle yol açacağından aklen kabuledilebilir değildir. O 

halde şeriatçıların her varlığı bir nedene bağlama yargısı aklın hükmüne göre gereksiz 

olmaktadır. Ahundzade filozofların bu fikirlerine yer verdikten sonra daha da ileri giderek 

“… gerçekten de nedenselliği kanıtlama konusunda şeriatçıların delillerinin zayıflığı gün 

gibi ortadadır.” der.215  

                                                             
211 Bk. Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, Eserleri, II, 133-135. 
212 Yazı her ne kadar “Hakîm-i İngiliz Hume’a Yanıt” başlığı taşısa da bu başlık yazar tarafından verilmemiştir. 

Yazının baş kısmında Hume’un ismini geçmesinden dolayı eseri neşre hazırlayan böyle isim kullanmayı uygun 

görmüştür. 
213 Ahundzade, “Hakîm-i İngiliz Hume’a Yanıt”, Eserleri, II, 139. 
214 Bk. Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, Eserleri, II, 133. 
215 Ahundzade, “Hakîm-i İngiliz Hume’a Yanıt”, Eserleri, II, 139. 



54 
 

Yazarın fikrince nedenlerin kesintisiz bir birine bağlanışı (sebebler silsilesi) ya 

sonsuza kadar uzamalı, ya da şeriatçi düşünürler bir yerde durarak varlıklardan birinin bir 

sebebi gerektirmediği düşüncesini kabul etmelidirler. Birinci şıkkın kabulü teselsüle yol 

açmakta, dolayısıyla batıl olmaktadır. İkinci şıkkın kabülü durumunda ise her varlığın bir 

nedene dayandığı düşüncesi ortadan kalkmakta ve varlığın bir nedene bağlı olmaksızın var 

olabildiği fikri benimsenmektedir. Bu düşüncenin kabulü üzerine yazar, şeriatçlara şöyle bir 

soru yöneltir: “O halde biz bir nedeni gerektirmeyen varlığın yaratıcı adı altında hayali, 

tahmin edilen bir varlık değil de gözle görülebilen ve duyulabilen evrenin kendisi olduğunu 

neden tasdik etmeyelim? Ey şeriatçılar, siz şimdi neye dayanarak evrenin varlığından önce 

bir sebebin gelmesi gerektiğini söyleyeceksiniz? Gerek bizim gerekse de sizin düşünceniz 

açısından her hangi bir yerde durmanın kaçınılmaz olduğu noktasından hareketle, keskin bir 

zekâ ve gerçeği gören bir akla yakışan da asıl bu evrenin varlığı üzerinde durmak değil 

midir?”216  

Ahundzade’ye göre şeriatçılar yapılan bu itirazı cevaplamada aciz kalmakta ve bu 

itiraza karşın varlığı mümkin ve vâcip (zorunlu) varlık şeklinde ikiye ayırmaktadırlar. 

Mümkin varlık (mümkinü’l-vücûd) evren gibi varlığı için bir nedene gerek duyan, yani 

sebepli bir varlıktır. Zorunlu varlık (vâcibü’l-vücûd) ise var olması ve varlığını devam 

ettirmesi için hiçbir sebebe muhtaç olmayandır. Bizatihi var olan ve yokluğu düşünülmeyen 

bu varlık Allah’tır. Dolayısıyla şeriatçılar varlığı bu şekilde ikiye ayırarak uluhiyyeti ve 

yaradıcıyı ispat etmeğe çalışmışlardır. Ahundzade’ye göre varlığın bu şekilde bölünmesi 

muteber olsaydı, bu kanıt geçerli kabul edilebilirdi. Şeriatçıların neye istinaden varlığı ikiye 

ayırdıklarını sorgulayan yazar, şeriatçilerin nesnelerin bir nedeni gerektirdiği fikrini kabul 

ettiklerini söyler. Bu düşünceye göre örneğin nutfe damızlık erkeğin, tohum da ağacın 

varlığını zorunlu kılmaktadır. Öyle ise kendini bir nesneler toplamı olarak ortaya koyan bu 

evren de bir sebebe muhtaçtır. O halde evren, varlığı mümkin olandır, dolayısıyla onun 

üzerinde durmak olanaklı görünmüyor. Bu sebepten bir nedene dayanmayan bir şeyin olması 

gerekir ve bu şey, kendi varoluşunda başka bir varlığı gereksinmeyen vâcibü’l-vücûddur. 

İşte bu varlık, evren dediğimiz mümkünü’l-vücûdun nedenidir. İslam düşünürleri bu zorunlu 

varlığın üzerinde durarak O’nu var olan her şeyin nedeni sayarlar.217 

                                                             
216 Ahundzade, “Hakîm-i İngiliz Hume’a Yanıt”, Eserleri, II, 139. 
217 Ahundzade, “Hakîm-i İngiliz Hume’a Yanıt”, Eserleri, II, 139-140; ayrıca bk. Kemâlüddevle Mektupları, 

II, 134. 



55 
 

Ahundzade natüralist filozofların şeriatçıların bu istidlalini benimsemediğini, bu 

görüşe karşı çıkarak söz konusu varlık ayırımını kabul etmediklerini söyler. Buna göre “eşya 

kendi mahiyet ve aslı itibariyle bir nedene muhtaç değildir. O, sadece bir türden başka bir 

türe, bir durumdan başka bir duruma geçerken bir nedene gerek duyar. Örneğin nutfe ile 

tohum kendi mahiyet ve zatında değil, bir durumdan başka bir duruma geçişte, damızlık 

erkek ve ağacı gereksinirler. Bizim şeriatçılarla tartışmamız varlığın bir durumdan başka bir 

duruma geçişi değildir. Varlık derken biz eşyanın mahiyetini kasdediyoruz. Bu varlık, 

mutlak yokluğun (âdem) karşıtı olan, kâmil ve her şeyi kuşatan (muhit), diğer bir ifadeyle 

“madde-i keserâtın cemedicisidir.” Keserât ise kendi türsel ve biçimsel değişmelerinde bir 

birine muhtaçtır. Öyleyse eşyanın mahiyeti vâcibü’l-vücuddur ve eşyanın mecmuu olan 

evren başka bir mahiyete muhtaç değildir. Bu durumda evrenin sebebe muhtaç olduğunu 

düşünmek doğru olmaz ve evren mahiyeti itibariyle mümkin varlık olarak kabul edilemez. 

Aksi takdirde teselsül söz konusu olur.”218  

“Hakikat bu söylenenlerdir” diyen yazar bu düşünceyi benimseyenlerin hiçbir dine 

inanmayan ateist diye adlandırıldıklarını ifade eder.219 Filozofların fikirlerini benimseyen 

Ahundzade nedenselliği olayların ve varlıkların dışında görmez, O, nedenselliği somut 

varlığın iç yasası ve bir ilişkisi olarak açıklar. Ahundzade, aynı zamanda, nesnelerin kendi 

mahiyetleri içinde hiçbir ilk nedene gereksinimleri olmadığını ve kendilerine özgü iç 

yasalarla geliştiklerini belirterek, burada Tanrı’nın ilk sebep, sebeplerin sebebi olduğu 

yolundaki düşünceyi kabul etmez.220 Ona göre “vahid ve vâcip bir varlık olan eşyanın 

mahiyetine ne yokluk sebkat etmiş, ne de onun sonu olacaktır.” Diğer bir ifadeyle “eşyanın 

mahiyetinin ne başlangıcı ne de sonu vardır. Ama kendi çokluğu içinde türsel değişim ve 

geçişleri denizin meddüceziri gibi sonsuz bir biçimde müşahede edilmektedir.”221 

Hâsılı Ahundzade bu yazısında gerçekten var olanın sadece madde olduğunu, 

âlemin ezeli ve ebedi olup bir yaratıcısının bulunmadığını savunmakta, diğer bir ifadeyle 

Tanrı ile tabiatın ezelden beri tek ve aynı şey olduğunu ifade etmekte, maddenin ötesinde 

başka hiçbir gerçek kabul etmeyerek burada materialist panteist dünya görüşünü 

benimsemektedir.  

                                                             
218 Ahundzade, “Hakîm-i İngiliz Hume’a Yanıt”, Eserleri, II, 140; a.mlf. Kemâlüddevle Mektupları, II, 134-

135. 
219 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 135. 
220 Bk. Hüseyinov “Mirza Fethali Ahundov”, s. 201. 
221 Eserleri, II, 140-141. 



56 
 

II. TOPLUMSAL HAYATA DAİR DÜŞÜNCELERİ / TOPLUM 

ELEŞTİRİSİ 

1. Genel Olarak Toplumsal Görüşleri: 

Maarifçi, reformcu bir düşünce yapısına sahip olan Ahundzade, eserlerinde bireysel 

problemlerden ziyade toplumsal konulara yönelmiş ve toplumu ilgilendiren genel konuları 

dikkatlere sunmuştur. Yazar, bireyleri eleştirmek yerine zümreleri, topluma zarar veren 

grupları, ülkeyi yanlış yöneten idarecileri eleştirerek iyi toplum iyi insan idealine ulaşmayı 

amaçlamıştır. Bazen eleştirilerin hedefi birey olarak görünse de aslında teşhir edilen bir 

sosyal sınıf ve o sosyal sınıfa ait olan kimselerdir. Kötü yöneticiler, halkı aldatarak zengin 

olmaya çalışan tüccarlar, zanaatkârlar, insanların dini duygularını sömüren mollalar, cehalet, 

kadının toplumdan dışlanmışlığı, hurafe ve batıl inançlar, ekonomik zayıflık vb. konular 

Ahundzade’nin eserlerinde o dönemin toplumsal sorunları olarak karşımıza çıkar.222 Bu 

düşünceler Ahundzade’nin bütün eserlerinde özellikle, komedilerinde ve Kemâlüddevle 

Mektupları’nda açıkça görülmektedir. 

Ahundzade komedilerinde yaşadığı dönemin en büyük problemleri olarak gördüğü 

zulme, zorba yönetimlere, batıl inançlara ve cahilliğe karşı savaş açmış, o zamana kadar 

süregelen düzeni ve bu düzenin adamlarını komik duruma düşürmüştür. Bu eserlerde feodal 

beylerin, tacirlerin, ruhanilerin, devlet ve mahkeme memurlarının, köylülerin, muhtelif 

zümrelere mensup olan kadınların maişeti, hayat tarzı, istek ve arzuları, dert ve elemleri, 

psikolojik, sosyal hususiyetleri, toplumdaki yeri doğru yansıtılmıştır. Bu özelliğinden dolayı 

Ahundzade’nin Azerbaycan halkının yaşamını kapsayan, döneminin sorunlarını en geniş 

şekilde değerlendiren bir yazar olduğu söylenir.223 

Halkı eğitmek gibi bir ideal taşıyan Ahundzade, toplumda gördüğü ictimaî ve idari 

bozukluğu, insani zaaf ve ihtirasları tenkit ve ifşa gayesiyle yazarlığının başlangıç 

döneminde tiyatroya meyletmiş ve komedi tarzında altı piyes yazmıştır. Yazar bu tiyatro 

oyunları ile toplumda görülen fırsatçı, cahil ve batıl itikad sahibi kişileri sahnede 

gülünçleştirerek teşhir edip seyircisinin bundan müşahhas ibretler çıkarmasını ve 

komedilerinde çizdiği yeniliklere açık münevver tipini giderek benimsemesini arzu etmiştir. 

Yazar komedilerinde hüviyetleri kolayca kavranabilen birtakım kötü tipler ile bunların 

                                                             
222 Adıgüzel, “Ahundov’un Doğunun Aydınlanması Yolundaki Düşünceleri”, s. 23, 25. 
223 Ahundzade, Eserleri, neşredenin girişi, I, 15; Adıgüzel, “Ahundov’un Doğunun Aydınlanması Yolundaki 

Düşünceleri”, s. 25. 



57 
 

karşısına çıkarılmış müsbet şahısları canlandırır. Aralarındaki çatışma ise geri kalmışlık ile 

ilerleme arasındaki tezadı ortaya koymaktadır. Bu yönüyle Ahunzade 19. yüzyıl İslam 

dünyasının sadece ilk değil, aynı zamanda en başarılı tiyatro yazarlarından biri kabul 

edilmektedir.224  

Komedilerinin ana temasını maarifçilik (aydınlanmacı) düşüncesi oluşturur. 

Bunlardan ilk kaleme aldığı Hekâyet-i Molla İbrahimhalil Kimyager konu bakımından 

tamamen toplumsal içerikli bir eserdir. Bu yapıtında yazar insanların dürüstlükten 

vazgeçerek ve kendi sanatlarını bir köşeye bırakarak kısa yoldan zengin olma heveslerini 

eleştirir. Eserin başkahramanı olan Hacı Nuri Azerbaycan edebiyatında maarifçilik 

görüşlerini ifade eden ilk aydın tipidir. Hekâyet-i Mösyö Jordan komedisinde ise toplumun 

sağalmaz yarası olarak karşımıza çıkan cahillik, batıl inanç ve büyücülük konularını 

gündeme taşınır. Bu konular o dönem için toplumun en büyük problemleri olarak görülür ve 

halka yapılacak en büyük iyilik onu bu batıl inançlardan kurtarmaktır.225 

Ahundzade’nin bu konudaki fikirlerinin komedilerinden başka Kemâlüddevle 

Mektupları’nda da açık bir şekilde ifade edildiğini görmekteyiz. Burada toplumla ilgili 

dikkat çeken hususlardan biri İslam inançlarının eski İran uygarlığı karşısında yıkıcı bir 

nitelik taşıdığı görüşüdür. Düşüncelerini karşılıklı mektuplaşma şeklinde anlattığı söz 

konusu eserinde İran’ı âdeta tüm Doğu’nun sembolü olarak kullanır. Eserde Kemâlüddevle 

Avrupa’yı ve Amerika’yı gezip gördükten sonra dostu Celâlüddevle’nin daveti üzerine 

İran’a gelir. Kemâlüddevle’nin ilk mektubunda İran’ın şatafatlı günlerini anlatan yazar, 

İran’ın eski güzelliğini kaybetmesine neden olarak Müslüman Arapların İran’ı işgal 

etmelerini gösterir. Ona göre İran çok eski ve evrensel bir uygarlığın yaratıcısıdır. Oysa 

İslam diniyle İran’a giren İslam düşüncesi köksüzdür, verimli ve geliştirici değildir. Arap 

düşüncesi İran toplumunun yapısına, düzen ve yönetim ilkelerine aykırıdır. Ahundzade bu 

konudaki görüşlerini açıklarken Arap insanının yaşama anlayışından, davranış biçiminden 

yola çıkar. Çok kısa bir geçmişi olan Arap yönetiminin, binlerce yıl eskiye giden İran 

uygarlığı karşısındaki olumsuz tutumunu içerir.226 

Araplara karşı bir nefret ve İslam öncesi İran’ına karşı bir nostaljiye sahip olan 

yazar, Arapların barbar, vahşi bir millet olduğunu söyler ve bu düşüncelerini anlatırken 

                                                             
224 Hamid Algar, “Mirza Feth Ali Ahundzade”, II, 187. 
225 Ahundzade, Eserleri, neşredenin girişi, I, s. 18; Adıgüzel, “Ahundov’un Doğunun Aydınlanması Yolundaki 

Düşünceleri”, s. 26-27. 
226 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 23 vd. 



58 
 

kendisini ilim ve marifette asrının eşsiz bir âlimi olarak gördüğü İbn Haldun’un 

Mukaddime’de Arapların tabiatına dair yazdıklarına atıf yapar.227 Yine İran edebiyatının 

önde gelen şairlerinden olan Firdevsî’nin (ö. 411/1020) Şâhnâme’sinden Arapların İran’a 

olan saldırılarıyle ilgili pasajlara yer veren yazar, hicri takvimin başlangıcından kendi 

zamanına kadar Arapların, Deylemlilerin, Samanilerin, Gaznelilerin, Selçukluların, 

Harazmişahların, Çengiz, Akkoyunlu, Karakoyunlu, Safevi vb. hükümdarların İran halkına 

yaptığı türlü kıyımlardan bahsederek yeryüzündeki hiçbir ülkenin bu gibi yıkımlara maruz 

kalmadığını söyler.228 

Ahundzade’ye göre Araplar Mısır kütüphanelerini yakarak kadim ilim ve 

medeniyeti yok ettikleri gibi, Farsların da kitap ve yazılarını yakmışlardır. Nitekim bu 

hususa ilişkin şöyle der: “Araplar sadece bizim bin yıllık saltanatımızı yıkmakla kalmadılar, 

sahip olduğumuz gücü ve şanı yok ettiler, ülkemizi yakıp yıktılar… Araplardan başımıza 

öyle felaketler geldi ki düşünen her insan bunları anımsadığında gözyaşlarını tutamıyor! 

…Araplardan çekenler sadece Müslümanlar değildir. Mısır’daki İskenderiye kütüphanesinin 

Araplar tarafından yakılarak ortadan kaldırılması ile eski ilimler ve sanatlar yok edildi. Böyle 

yaparak halkın nazarında ilimlerin kuvveti ile kendi yalanlarınının üzerinden perdenin 

kalkmasını istemediler… Araplar İskenderiye kütüphanesinden başka İranlıların da bütün 

kitap ve yazılarını yaktılar, İran padişahlarının asarını dünyadan silip yok ettiler, onların 

adaletli kanunlarını tamamiyle yeryüzünden kaldırdırlar. Bunların yerine asırlık kurallarını, 

yani despotizm usulünü ve Yahudi dinine benzeyen dinlerini İran ülkesine sabit kıldılar.”229 

Onun Araplara karşı olan bu nasyonalist tututmu Arapçaya da yansır. Bu husus 

Arapçadan gelme hiçbir kelimeye yer vermeksizin arı Farça ile soyunun manzum bir tarihini 

yazan Kaçar Prensi Celaleddin Mirza ile olan mektuplaşmalarında dikkat çekmektedir. 

Ahundzade söz konusu mektubunda şöyle der: “Bu kitap bilhassa ona göre takdir ve 

övülmeyi hak eder ki hazret-i eşrafınız bu kitapta Arap sözlerini tamamiyle Fars dilinden 

çıkarmışsınız. Keşke başkaları da sizin gibi yapaydı ve dünyanın en tatlı dillerinden olan 

dilimizi arap dilinin istîlâsından azat edeydi. Hazret-i eşrafınız Fars dilini Arap dilinin 

istîlâsından âzat ediyorsunuz. Ben de halklarımızı Arap alfabesinin esaretinden âzat etmeye 

çalışıyorum. Keşke üçüncü bir şahıs çıka da halkları Arapların getirdiği birçok kötü 

adetlerden âzat etmeğe çaba göstere. Bu Araplar bizim binyıllık tarihi olan yüksek şöhrete 

                                                             
227 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 26-28; İbn Haldun’un bu konudaki görüşleri için bk. Mukaddime, 

(çev. Süleyman Uludağ) I, 364-365. 
228 Bk. Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 24-30, 113, 126. 
229 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 30, 125. 



59 
 

sahip adaletli devletimizi zeval ettiler… Kâş öyle bir şahıs olaydı bizi bu durumdan âzat 

edeydi. Lakin bu şahıs benim tabiatıma zıdd olan peygamberlik, imamlık yolu ile değil, 

filozofluk, âlimlik yolu ile ortaya çıkaydı.”230 

Yazarın Araplara karşı olan bu sert tutumunun onun Doğu’nun geri kalmışlığının 

en büyük nedeni olarak gördüğü İslam dininin Arapların eliyle yayılması yanında, 

eserlerinde daim özlemini dile getirdiği eski İran uygarlığının Araplar tarafından yıkılması 

gibi nedenlerden kaynaklanmaktadır. Bundan başka yazarın babasının ecdadının Fârisî asıllı 

olmasından dolayı kendisinde bir İranlılık duygusu vardı. Dolayısıyla İslam’a karşı beslediği 

düşmanlıkla beraber, bu İranlılık duygusu onda Araplara karşı bu tür bir nefret yaratmıştır. 

Yazar, Kemâlüddevle Mektupları‘ında toplumdaki sınıf bilincine de dikkat çeker. 

Yazar yönetenler ve yönetilenler arasındaki ayırımın gittikçe artmasının ve yönetici sınıfın 

kendini halktan üstün gören tavırlarının toplumsal yapıya verdiği zararın farkındadır. 

Bundan dolayı eserlerinin birçoğunda toplumsal sınıf ayırımına ve ayırımın zararlarına 

değinir.231 Bu hususla ilgili olarak örneğin Kemâlüddevle’de İran şahzadelerini kastederek; 

“Halk bir hayal edemiyor ki, bunlar ne için bu üstünlüğe şamil olsunlar? Bunlar bizim can 

ve malımıza himayeci olmuşlar mı? Yok! Bunlar bizim sınırlarımızı –bir ucu Zabilsitan, bir 

ucu Medâin– düşmanlardan koruyorlar mı? Yok! Bunlar bizim esirlerimizi Türkmenden 

kurtardılar mı? Yok! Peki, bunların vücudu neye lazımdır” demekte ve topluma bir katkısı 

olmadığı, aksine halkı sömürmekle uğraşan bu türlü kimselerin hangi hakla bu ayrımcalığa 

sahip olduğunu dile getirmektedir.232 

                                                             
230 Celaleddin Mirza’ya yazılan 15 Haziran 1870 tarihli mektup için bk. Eserleri, III, 107; Ahundzade bir kısım 

insanların kendisinin Araplara karşı olan bu tavrına karşı “Arapları ilim ve sanatın büsbütün düşmanı saymak 

olmaz. Bağdat ve Endelüs’te Emevi ve Abbasi halifeleri ilim ve sanatın yayılmasına hizmet etmediler mi? Bu 

yadsınabilir mi? şeklinde itiraz edebileceklerini söyler ve bu itiraza şöyle cevap verir: Bu bir gerçektir. Araplar 

hicretin ilk senelerinde Mısır ve İran’da ilim ve sanatı yok ettiler. Hicretten 200-300 yıl sonra yaptıklarına 

pişman oldular ve yitirdiklerini telafi etmeye koyuldular, ne var ki yitirilen telafi edilemedi. Bunun dışında 

Arapların ilime eğilimi tüm toplumu kucaklayacak nitelikte değildi. Halifeler asrının ilimleri birkaç medreseye 

mahdut ve münhasır idi. Bütün toplum eğitim ışıklarından mahrumdu. Biz diyoruz ki Araplar ortaya çıkıp, 

Kuran için Afrika ve Asya’da ilmi yok etmeseydiler, bu kıtalardaki ülkelerde yaşayan halklar, bugün uygar 

halklar olurlardı. İlimlerin temelinin Araplar tarafından değil, eski Yunanlar, Bizasnlar, Farslar ve Hintliler 

tarafından atıldığını göz ardı etmemek gerekir. Bu eski ilimler, miladi tarihin ortalarında Hristiyanlar arasında 

âdeta uykudaydı. Ama Araplar bu ilimleri uyandırdılar. Daha sonraları kendileri de onlardan mahrum kaldılar. 

Hristiyanlar ise onların revaç bulmasına ve tekmiline sebep oldular. Olan kötülük olmuştur. Bugün, 1280 yıldır 

büyük bir yanlışın içinde olduğumuzu kabul etmek gerek. Hiç değilse şimdi kendimizi toparlamalıyız. “Artık 

bundan sonra kendimizi Arapların ölülerine kul olarak görmeyelim. Kendi atalarımızın yâdigâr ve kalıntılarına 

taraf yönelelim.” Bk. Eserleri, II, 127-128, 238, III, 123. 
231 Adıgüzel, “Ahundov’un Doğunun Aydınlanması Yolundaki Düşünceleri”, s.  33. 
232 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 41-42. 



60 
 

Yazarın yaşadığı dönemde şikâyetçi olduğu bir diğer önemli husus devlet ve 

mahkeme işlerinde tutulan kayıtların sağlam olmamasıdır. Yazara göre mahkemelerde 

verilen kararlar tekrar veya daha sonra ele alınmak istense arşiv ve defter tutma alışkanlığı 

bulunmadığından böyle bir şey mümkün olmayacaktır. Ahundzade’ye göre resmi evrak ve 

belgelerde, hatta resmi unvan sahibi önemli kişilerin yerli makamlara ve yabancı 

hükümetlere yazdıkları mektuplarda bile ilgili belgenin yazıldığı yer ve tarihle ilgili her 

hangi bir kayıt bulunmamaktadır. Bu durumun şahsi mektuplaşmalarda da sürdürüldüğünü 

ifade eden yazar kendi mektup ve yazılarında bu hususa çok özen gösterir.233 

Ahundzade döneminde toplumda yaygın olan cinayet cezalarına da dikkat çeker ve 

bunların acımasızca olduğunu, bu cezaların sadece yabanıl ve barbar toplumlarda 

duyduğumuz türden cezalar olduğunu söyler. Durumu biraz daha abartarak anlatan müellif 

bir insanın kollarının, bacaklarının ve kafasının kesildiğini, vücudunun her parçasının üç 

dört gün süresince şehir kapılarının duvarlarında asıldığını kaydeder. Bâbilerin Tahran’da 

bir suikast düzenledikleri günlerde234 eşi benzeri görülmemiş, işitilmemiş değişik idam ve 

işkence yöntemlerinin icat edildiğini anlatır. “Şayet İran yöneticileri yönetim ve politika 

ilminden haberdar olsaydılar katl-i nüfus ve katl-i eza ile memlekette nizam tesis etmenin 

kabih olduğunu anlardılar” diyerek toplumsal düzeni sağlamak için bu tür cezalar uygulamak 

yerinde daha farklı vasıtalar kullanmanın gerekliliğine dikkar çeker. Bunun ise politika 

ilmini bilmekle mümkün olacağını belirten yazar, sadece despot yöneticilerin değil, 

buyruklarını yerine getirenlerin ve bir bütün olarak tüm İran halkının politika ilminden 

habersiz olduğunu, bu ilme karşı rağbet içinde bulunmadıklarını ifade eder. İran’da ahiret 

ilimleri dışındaki ilimlerin lüzumsuz olduğuna inanıldığı için insanlar politika gibi modern 

ilimleri öğrenmekten uzak durmuşlardır.235 

1.1. Demokratik Hak ve Özgürlüklerin Savunulması 

Yazarın toplumsal sorunlarla ilgili dikkat çektiği hususlardan bir diğeri de insan 

hak ve özgürlükleri konusudur. Ahundzade özgürlüğü tam eşitliğin temel koşullarından biri 

olarak görmektedir. Özgürlük konusuna çok büyük önem vererek Kemalüddevle Mektupları, 

                                                             
233 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 38-39. 
234 Yazar bununla Bâbilerin 1852’de Kaçar Hanedanı’na mensup İran şahı Nasıreddin’e (ö. 1896) 

düzenledikleri başarısız suikast girişiminin ardından onlara karşı yapılan sert ve uzun süreli sindirme hareketini 

kastetmektedir. 
235 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 44-45. 



61 
 

Yek Kelime Hakkında ve John Stuart Mill Azatlık Hakkında gibi yapıtlarında bu konudan 

söz eder. 

Ahundzade, ülkenin gelişmesi ve ilerlemesi için özellikle düşünce özgürlüğünün 

önemine vurgu yapar. “John Stuart Mill Azadlık Hakkında” başlıklı yazısında Mill’in “Fikir 

hürriyeti olmadan terakki mümkün değildir” sözünden hareketle özgürlük hakkındaki 

görüşlerinin bir özetini sunan yazar, Mill’in bu husustaki görüşlerini benimser ve düşünce 

özgürlüğünün olduğu bir ortamda farklı fikirlerin çatışmasının hakikati ortaya çıkacağını, 

bunun da toplumun gelişmesine katkı sağlayacağını ifade eder. Düşünce özgürlüğünden 

mahrum olan bir toplumda ise, her türlü gelişmenin kesintiye uğrayacağını, kültürde ve 

bilimde bir durağanlığın yaşanacağını vurgular. Ahundzade özgürlüğün temelinin insan 

doğasında bulunduğunu söyler. Fakat bir yandan despot hükümdarların, diğer taraftan da din 

adamlarının bu özgürlüğü elimizden aldığını belirtir.236 Yazar Kemâlüddevle’nin dilinden 

İran halkına hitaben şöyle der:  

“Ey, İran halkı! Eğer sen neş’ey-i âzâdiyetten ve hukuk-i insaniyetden haberdar 

olsaydın, bu tür köleliğe (ubudiyet), bu tür rezalete tahammül etmezdin; kesb-i ilme talip 

olup, ferâmûşhâneler237 açar, mecma‘lar yapardın, vesâil-i ittifâkı der-yâfte ederdin. Sen 

adedde ve istitaatte despottan bâ-merâtib fazlasın. Sana sadece yekcihetlik ve yekdillik 

lazımdır ki, revolüsyon edip ubudiyetten necat bulasın.”238 

Ahundzade’ye göre “yokluk perdesinden varlık âlemine ayak basan nev-i beşer 

fertlerinden her biri sağlıklı bir aklın gerektirdiği gibi özgürlük (azatlık) nimetini 

kullanmalıdır.” Özgürlüğü iki tür olarak gören yazar bunların rûhânî özgürlük (liberte 

morale) ve cismânî özgürlük (liberte physique) olduğunu belirtir. Yazar rûhânî 

özgürlüğümüzün din adamlarınca elimizden alındığını ve bizi bütün dini işlerde kendi emir 

ve yasaklarına tabi ve köle yaptıklarından rûhânî özgürlükle ilgili bir müdahale hakkımızın 

bulunmadığını, dolayısıyla bu alanda din adamlarının kölesi olarak özgürlük nimetinden 

mahrum kaldığımızı ifade eder. Cismânî özgürlüğümüzün ise despot hükümdarlar tarafından 

elimizden alınarak bizi tüm yaşamımız boyunca tamamen kendi buyruklarına mahkûm 

ettiklerini, geçici arzu ve isteklerinin birer doyum aracı olarak hizmetinde bulunarak bu 

                                                             
236 Ahundzade, “John Stuart Mill Azadlık Hakkında”, Eserleri, II, s. 206-208. 
237 Ferâmûşhâne (evden çıktıktan sonra bildiğini unutma) İran’daki mason loncasını ifade eder. Bilindiği üzere 

Ahundzade’nin yakın dostu olan Malkum Han Ferâmûşhâne olarak bilinen mason loncasının İran’daki ilk 

müessisi olmuş ve teşkilat içerisinde önemli hizmetlerde bulunmuştur. Bk. Yılmaz Karadeniz, “İran 

Batılılaşma Hareketinde Mirza Malkum Han’ın Rolü (1833-1908)”, SDÜ Fen Edebiyat Fakültesi, Mayıs 2001, 

sy. 23, s. 104, 107, 110. 
238 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 43. 



62 
 

alanda da özgürlükten mahrum bırakıldığımızı belirtir. Ahundzade’ye göre tam anlamıyla 

özgürlük bu iki alanda özgür olmakla mümkündür ve eşitlik de ancak bu iki bağımsızlığın 

kazanılmasıyla sağlanmaktadır. Düşünüre göre Doğu halkları Arapların dininin zuhur etmesi 

ve onların Asya’yı egemenlikleri altına almasıyla tam özgürlüğü yitirdikleri gibi, eşitlik 

düşüncesinden de uzaklaşıp insan hakları nimetinden tamamiyle mahrum kaldılar, hatta bu 

mahrumiyeti bile anlamaktan aciz duruma düştüler.239  

Meşrutiyet taraftarı olan Ahundzade bazı şer‘î ahkâmın kişisel hak ve özgürlüklere 

aykırı olduğunu ileri sürer. Bu konuda onun 1875’de İranlı devlet adamı ve yazar Mirza 

Yusuf Han’ın Yek Kelime isimli risalesi üzerine yazdığı eleştirel mektubu önemli yer tutar. 

Bu mektubunda Ahunzade, Yusuf Han’ın şer‘î ahkâma dayanan bir anayasa hazırlanması 

gerektiği şeklindeki düşüncesini doğru bulmaz ve böyle bir anayasanın zorluğundan 

bahseder. İnanç ayrılığından dolayı insanların özgürlüklerinden yoksun bırakılamayacağını 

belirten yazar, Anayasanın kişisel özgürlük ilkesinin şeriat tarafından ihmal edildiği 

kanaatindedir. Çünkü yazara göre şeriat, İslamiyetin kabulünden sonra da putperest ve 

müşriklerden erkek ve kadın kölelerin alınıp satılmalarına izin vermiştir. Bunu açıkça zulüm 

sayan ve özgürlüğü ortadan kaldıran bir durum olarak gören Ahundzade, yine adam öldürme, 

el kesme gibi şer‘î cezaların da anayasanın kişi dokunulmazlığı ve yaşam hakkı gibi 

ilkelerine aykırı olduğunu ifade eder.240 

Doğu memleketlerinde uygulanan bu ceza kurallarını Avrupa ile kıyaslayarak orada 

değişik cezalar uygulandığını, suçluların cezalandırılması ve toplumun düzeninin 

sağlanması için öldürmenin yararsız ve amaca ulaştırmayacak bir yöntem olarak 

görüldüğünü belirtir. Çünkü ölüm cezası bu tür suçları tamamen ortadan kaldırmadığı gibi, 

bunların azaltılmasını bile sağlamamaktadır. Yazar bu durumun İngiliz filozoflarının 

araştırmaları ile kanıtanmış olduğunu söyler. Bu nedenle Avrupa’da bir suçluya ölüm cezası 

verilmesine çok nâdir rastlanır. Yazar, “Doğu’da bu ayetlerin hükmünü kaldırmağa imkân 

var mı?” diye sorar. Namaz, oruç gibi dini mükellefiyetlerin yerine yetirilmediği takdirde 

ceza uygulamanın yanlış olduğunu, bunun Allah ile kul arasında bir ilişki olduğunu, 

cezasının da Allah tarafından verileceğini dile getirerek şeriat kurallarının kökünden 

yıkılması gerektiğini belirtir. Yazar Fransız anayasasının Doğu’da şeriatin yardımıyla 

uygulanmasının ve bununla da zulme son verilmesinin olanaksızlığına dikkat çeker.241 

                                                             
239 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 43. 
240 Ahundzade, “Yek Kelime Hakkında”, Eserleri, II, 145. 
241 Ahundzade, “Yek Kelime Hakkında”, Eserleri, II, 147-148. 



63 
 

Kısaca yazara göre “adaletin sağlanması ve zorbalığın aradan kaldırılması için milletin 

kendisi basiret ve ilim sahibi olarak birleşmeli, sağduyulu olmalı, kendi içinde güç ve 

düşünce birliğini gerçekleştirmeli, ondan sonra da zorba yöneticiyi devirmelidir. Sonrasında 

ise halkın kendisi, çağın durumuna ve gereklerine göre yasalar çıkarmalı, anayasa 

hazırlamalı ve ona uymalıdır. Halk ancak o zaman yeni bir yaşama kavuşacak ve Doğu ancak 

o zaman cennete dönüşecektir.”242 

Ahundzade eserlerinde yer yer modern toplumu ve ilerlemeyi çağrıştıran “kritika”, 

“liberal”, “hukuk-i insaniyye”, “politika”, “parlament”, “patriot”, “revolüsyon”, 

“sivilizasyon”, “fanatik”, “progress” gibi243 Batı kaynaklı birtakım yeni kavramlardan 

bahseder. Aslında Ahundzade’nin eserlerinde bu kavramları öne çıkarması onun Batı 

düşüncesiyle olan tanışıklığını göstermesi yanında, içinde yaşadığı toplumun “geri 

kalmışlığına” sunduğu çözüme de işaret eder.  Yaşadığı toplum için yeni olan bu kavramları 

kullanırken anlamlarını açıklar ve tanımlarına yer verir. Döneminin Batı liberalizm 

anlayışından etkilenen yazar örneğin “liberal” kavramını; “Hayallerinde bilkülliye azat olup, 

hiçbir şekilde (hergiz) din ve mezhebin tahdîdâtına mukayyet olmayan ve aklın kabul 

etmediği umûra ve doğa kurallarının (kanun-i tabiat) dışındaki işlere asla itibar etmeyen 

kimse” olarak tanımlar.244 Liberal kavramının anlamını bu şekilde açıklayan yazar, kendisini 

de liberal olarak niteler. Nitekim İran’ın İngiltere’deki konsolosu olan Muhsin Han’a yazdığı 

bir mektubunda bu hususa şu ifadeleriyle işaret eder: “Kemâlüddevle‘nin müellifi de Avrupa 

filozoflarının akidesinde olan biridir. Yani liberaldir, terakki ve medeniyet taraftarlarından 

sayılır. Onun maksadı bundan ibaretdir ki, halkın içerisinde bütün sınıflardan olan adamlar 

ilimlerin ve sanayinin terakkisine nail olsunlar”.245 Bununla birlikte yazar yaşadığı toplumun 

sahip olduğu inanç ve itikadın ise liberal düşünceye engel oluşturduğunu “senin akaidin, 

senin mezhebin liberal olmağına mânidir”246 ifadeleriyle dile getirir. 

1.2. Kadın Özgürlüğü Problemi 

Ahundzade’nin eserlerinde üzerinde durduğu önemli konulardan biri de kadınların 

toplumdaki konumuyla ilgilidir. Kadınların toplumdaki yeri, onların sosyal hayattan 

dışlanması ve eğitim öğretimlerine yeterince dikkat edilmemesi Ahundzade’nin bu hususta 

                                                             
242 Ahundzade, “Yek Kelime Hakkında”, Eserleri, II, 148. 
243 Örnek için bk. Kemâlüddevle Mektupları, II, 43, 45, 47-48, 87, 158, 177. 
244 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 43. 
245 Bk. Ahundzade, Eserleri, II, 237, ayrıca bk. 273. Başka bir yerde ise şöyle der: “Müellif mütefekkir ve 

filozof değil, Avrupa liberalleri ruhunda olan aydın bir Müslümandır.” Bk. Eserleri, II, 273. 
246 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 43. 



64 
 

dile getirdiği önemli sorunlardır. Toplumun kadına geleneksel bakışını reddeden yazar, 

farklı yapıtlarında toplumda kadınlara yönelik olan baskı ve eşitsizliğe dikkat çeker. Yazar, 

Doğu memleketlerinde kadınlara iyi muamele yapılmadığını, onların cemiyetten tecrit 

edilerek evlerine hapsedildiklerini, eğitim almayıp tamamen cahil kaldıklarını ve bu 

sebepten de batıl itikadlara daha fazla inandıklarını bildirir. Bu yönüyle Ahundzade 

Mehrdad’ın ifadesiyle İran ve Transkafkasya’da kadın haklarının ilk entelektüel 

savunucularından biri olmuştur.247  

Ahundzade komedilerinde erkek karakterlerle birlikte kadın karakterleri de ön 

plana çıkarır ve kadınlara dikkat çekecek kadar mühim bir yer verir. Ahundzade 

komedilerinde kadın kahramanlarının cehaletini, batıl itikatlara bağlılklarını hicvederken 

onların insanî vasflarına dikkat çeker ve onların merhametli, insan sevgisi ile dolu 

olduklarını belirtir. Ahundzade’nin komedilerinde ortaya koyduğu kadın imajı tek tip 

değildir. Bunlar “klasik edebiyatımızda romantik üslupta tasvir edilmiş ilahi güzeller, mutî, 

aciz ve fazla söz hakkı olmayan kadın karakterler değildirler. Yazarın kadın kahramanları 

milli renkte tasvir edilmiş Azerbyacan edebiyatında gerçek anlamda yeni, orijinal ve realist 

karakterlerdir.” Ahundzade’nin tipleştirdiği kadın karakterler farklı sosyal tabakalardan 

alınmış imajlardır. Bunlar akıl ve düşünce tarzı, aile ve toplumda sahip oldukları konum 

itibariyle bir birinden büyük ölçüde farklılık göstermektedir. Bunların arasında itaatkâr, 

kaderine boyun eğen kadın imgesini yansıtan kadın tipleri yanında, şahsi arzusu ve menfaati 

doğrultusunda mücadele edebilen veya cahil, bilgisiz, naif, sinsi ve kurnaz kadın imajları da 

vardır.248 Kia’ya göre Ahundzade’nin komedileri onu, erkekle kadın arasındaki eşitsizliği 

sürdüren baskıcı bir din olarak İslam’ı açıkça eleştiren ilk Müslüman aydını yapmaktadır.249 

Hekâyet-i Mösyö Jordan komedisinin kahramanları Şehrabanı ve Şerefnisa 

Ahundzade’nin ilk kadın karakterleridir. Ahundzade kadının kocasına mutlak itaatini ve ona 

hizmetini öngören geleneksel sevgi kavramını reddederek bireysel özgürlüğü öngören sevgi 

ve saygıya dayalı evliliği savunmaktadır.250 Ahundzade aynı zamanda çok evliliği tasvip 

etmemiş, Vezir-i Hân-ı Lenkeran isimli komedisinde kadın kahramanlarının dilinden çok 

evliliğin neden olduğu sorunlara dikkat çekmiştir. Yazarın çok eşliliğe karşı çıkması, 

babasının çok eşliliği sonucu annesinin yaşadığı sorunlara şahit olması ve çocukluğundan 

itibaren babasından ayrı kalması gibi nedenlerden kaynaklanmış olabilir. Yazar Mürafie 

                                                             
247 Mehrdad Kia, “Women, İslam and Modernity in Akhundzade’s Plays”, s. 1, 22. 
248 Ahundzade, Eserleri, neşredenin girişi, I, 19. 
249 Kia, “Women, İslam and Modernity in Akhundzade’s Plays and Unpublished Writingss, s. 1. 
250 Kia, “Women, İslam and Modernity in Akhundzade’s Plays and Unpublished Writingss, s. 1-2, 12. 



65 
 

Vekillerinin Heyeti adlı komedisinde aile yaşamı içerisinde kadının konumunu, o dönem için 

yeni kabul edilebilecek bir yaklaşımla ele almıştır. Kadın iradesi ve özgürlüğünü komedide 

ana tema olarak işlemiştir. 

Yazar farklı eserlerinde kadınların da erkekler gibi eşit haklara sahip olduğunu dile 

getirir. “Yek Kelime Hakkında” başlıklı yazısında eşitlikten bahsederken şeriatın kadın 

erkek arasındaki eşitsizliğe neden olduğunu vurgular. Hicap ayetine bu noktadan yaklaşarak 

bu ayetin eşitsizliğe neden olduğunu ifade eder:  

“Acaba hak eşitliği ilkesi, sadece erkek cinsin haklarını mı kapsıyor? Şeriat hangi 

hakla kadın cinsini hicap ayeti ile daimi hapse mahkûm ederek yaşamları boyunca onları 

mutsuz kılıyor ve yaşamın güzelliklerinden yoksun bırakıyor? Hicap ayetinin hükmüne 

göre erkeklerin haremlerde hizmet etmelerine izin verilmiyor. Bu nedenle, zengin kimseler 

haremlerinde hizmet ettirmek üzere haremağaları satın alıyor ve nadan insanlar kendi 

dünyevi çıkarları için masum erkek çocuklarını hadım edip İslam memeleketlerinde 

satıyorlar. Hicaba ilişkin ayetler bulunmasaydı, bu cani insanlar böylesine iğrenç bir 

davranışta bulunmayacaklardı, çünkü bundan ellerine hiçbir şey geçmeyecekti.”251  

Ahundzade bu düşüncesiyle Azerbaycan’da ve Yakın Doğu’da İslam’ın tesettür 

anlayışına karşı çıkan ilk şahıslardan biri olmuştur.252 

Eserlerinde kadınların eğitimsiz, cahil kalmasına dikkat çeken yazar bunun tek 

sebebini alfabenin zor olmasında görür. Nitekim Şeyh Mirza Möhsün Han’a yazdığı bir 

mektubunda bu hususla ilgili olarak şöyle der: “Kadınlarımız eğitimden tamamen 

mahrumdur. Eğer alfabemiz kolay olsaydı kadınlarımız eğitimde daha başarılı olardı ve 

kendi hemcinslerine müallimelik yapardı. Avrupa mekteblerinin birçoğunda kadınlar, 

kızların talim ve terbiyesi ile meşgul oluyorlar.”253 

Mehrdad Kia, Ahundzade’nin kadın konusundaki düşüncelerinin Rus 

entelijiansının kadın sorunu ile ilgili yazılarından etkilendiğini söyler. Ona göre 1830-

1840’lı yıllar Batı Avrupa’da modern sosyalist ve feminist akımların doğumu olarak bilinir. 

Bu dönemde Batılı yazar ve düşünürlerden önemli bir grup kadınlara eşit hak ve özgürlük 

vermeye çağırmaktaydı. Bunların Aleksandr Herzen, Vissarion Belinski, Mihail Bakunin, 

Nikolay Çernişevski ve İvan Turgenyev gibi Rusyalı entellektüeller üzerinde büyük etkisi 

                                                             
251 Ahundzade, “Yek Kelime Hakkında”, Eserleri, II, 144. 
252 Mamedov, Mirza Fatali Ahundov, s. 98. 
253 Ahundzade, Eserleri II, 243. 



66 
 

olmuştur. Bunlardan George Sand olarak bilinen Fransız yazar ve romancı Aurore Dupin 

Dudevant’in (1804-1876) Rus entelejiansı üzerinde olan etkisi özellikle vurgulanmaktadır. 

Hiç şüphesiz Ahundzade, Sand’ın çift cinsiyetlilik (androgyny) gibi oldukça radikal 

düşüncelerini kabul etmemekle birlikte Sand ve Rusya’lı takipçileri gibi kadınların seveceği 

ve evleneceği kimseyi seçmede tamamen özgür olabileceği bir hakka sahip olmasını 

savunmaktaydı. Zira evlilik rasyonel, özgür ve eşit bir ortaklığı gerektirdiğinden kadın 

sevmediği birisiyle evlenmeye zorlanamaz.254 

2. Devlet ve Siyasetle İlgili Görüşleri 

Ahundzade’nin eserlerinde devletle ilgili derli toplu bir bilginin varlığından söz 

etmemiz imkânsızdır. Zira yazar, devletin doğuşu, gerçek özü ve mahiyeti gibi konular 

üzerinde fazla durmamakta, devlet ve yönetimle ilgili dile getirdiği görüşlerini ise farklı 

eserlerinde ve yazışmalarında dağınık olarak zikretmektedir. Bununla birlikte burada ortaya 

koyduğu görüşlerinden onun nasıl bir düzeni savunduğu, hangi yönetim şeklini benimsediği, 

mevcut düzene karşı nasıl bir tavır aldığı konusunda bir bir takım bilgiler edinmemiz 

mümkündür. Bundan dolayı yazarımızın devlet hakkındaki çok fazla ayrıntı içermeyen 

görüşlerini bahis mevzusu etmenin isabetli olacağı kanaatindeyiz. 

Bu bağlamda şunu ifade edebiliriz ki müellif mevcut düzeni hiçbir şekilde tasvib 

etmez. Onun Aldanmış Kevâkib adlı eseri adeta bir sistem ve yönetim eleştirisidir. Yazar 

burada mevcut sistemi eleştirmenin yanında olması gerekene de işaret eder. Hikâye tarzında 

kaleme alınan eserde Şah Abbas ve Yusuf Sarraç’ın padişahlıkları ve bu iki padişahın farklı 

yönetim biçimleri karşılaştırılır. Eserde tahta oturan Yusuf Sarraç ilk olarak kimsenin suçsuz 

yere cezalandırılmamasını emreder, köprüleri, yolları yaptırır, vergileri halkın ödeyebileceği 

bir seviyeye indirir. Halktan topladığını yine onlar için harcar, rüşveti yasaklar, adil bir 

padişah olarak sembolize edilir. Eserde Yusuf Sarrac’ın yaptığı ıslahatlar Ahundzade’nin 

aslında kendi döneminde Şark dünyasında yapılmasını istediği ıslahatlardır.  

Eserde topluma yönelik iki eleştiri söz konusudur. İlk eleştiri o dönem için mevcut 

sisteme ve idare şekline, ikincisi ise halka yapılmıştır. Ahundzade’nin arzuladığı yönetim 

şekli halkın yönetimde kendi iradesini kullanabilmesidir. Bu anlamda eserdeki Yusuf Sarraç 

bir semboldür. Halk kendi içinden çıkmış birinin yönetiminde o güne kadar hiç görmediği 

bir rahatlık görmüş ve huzur bulmuştur. Eserde halka yönelik en büyük eleştiri Yusuf 

                                                             
254 Kia, “Women, İslam and Modernity in Akhundzade’s Plays and Unpublished Writingss. 1, 23. 



67 
 

Sarraç’a sahip çıkmamalarıdır. Halk sürekli baskı altında kalmaya alışmıştır ve bundan 

kurtulmak için çaba sarf etmemektedir. Diğer eleştiri ise Şah Abbas ve onun 

çerçevesindekilere karşı yapılmıştır. Şah Abbas bütün despot yönetimlerin sembolü olarak 

hikâyede yerini almıştır.255 

Yazar Aldanmış Kevakib’den başka Kemâlüddevle Mektupları’nda da Doğu 

despotizmini eleştiri hedefine koyar. Ahundzade her türlü despotizmin düşmanıydı. O, 

kanunsuzluğu, keyfiliği, halka karşı şiddeti, halkın her türlü hak ve özgürlüklerden mahrum 

edilmesini ve vatandaşların kula dönüşmesini istibdat olarak kabul ediyordu. Despotizm 

yalan, şiddet ve soygun üzerine kurulur. Despotik ülkede keyfilik, hayinlik ve yolsuzluk 

hüküm sürer. Yazar hayatın çeşitli alanlarından alınan somut olgularla despotik İran’ın trajik 

tasvirini, ekonomik ve kültürel geriliğini, halkın maruz kaldığı hukuksuzluğu, memurların 

ve devlet yöneticilerinin yolsuzluklarını göstermeye çalışıyordu.256 Despot devlet başkanını 

ise şu şekilde tanımlıyordu: “İbarettir o padişahtan ki, öz a’mâlında hiçbir kanuna 

mütemessik ve mukayyed olmaya ve halkın mal ve canına bî-haddi inhisâr (tekelci) tesallütü 

ola ve herzaman öz hevâ-i nefsiyle reftar ede ve halk onun taht-i saltanatında köle ve rezil 

olup azadiyet ve beşeriyet hukukundan bi’l-külliye mahrum ola.”257 

Yazar, Avrupa’da hayvanları bile dövmek yasak edilmişken, İran’da despot bir 

padişahın fermanıyla rütbeli adamların falakaya yatırılıp ayaklarına sopa ile vurularak 

cezalandırıldığını, bir süre sonra ise onuru yaralanmış o adamların başkan, vezir olarak 

atandığını ve onlardan bağlılık ve sadakat istendiğini anlatır. Yazara göre bu durum 

kişiliksiz, kendine güveni olmayan insanların iş başına geçmesine neden olmaktadır.258 

Müellif Kemalüddevle Mektupları’nda mevcut düzeni eleştirirken devletteki 

düzensizliklerden bahseder ve toplumda zenginlerle fakirler arasında gelir farkının gittikçe 

açıldığını vurgular. Devletin gelirinin az olduğunu, gümrüklerde ve diğer mali kuruluşlarda 

büyük bir kargaşanın bulunduğunu söyler. Vergilerin düzenli ve adaletli bir şekilde 

toplanması, devlet gelirlerinin doğru ve yerinde harcanması için yasal düzenlemeler 

bulunmamaktadır. Toplanan vergiler devletin hazinesi yerine güç sahiplerinin ceplerine 

girmektedir.259 Ahundzade, Aldanmış Kevâkib adlı hikâyesinde de bu konuyu ele almış ve 

                                                             
255 Adıgüzel, “Ahundov’un Doğunun Aydınlanması Yolundaki Düşünceleri”, s. 28-30. 
256 Şeyda Mamedov, Mirza Fatali Axundov, Moskova, 1978, s. 113. 
257 Bk. Kemâlüddevle Mektupları, II, 23. 
258 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 37. 
259 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 33-34. 



68 
 

vergi işinin mutlaka bir düzene bağlanarak halktan toplanan verginin yine halk için 

harcanması gerektiğini savunmuştur.260 

Şehircilik ve halkın yaşamını kolaylaştıran unsurları Avrupa’yla kıyaslayarak 

Avrupa halklarının günümüzde artık sadece ilkel şeylerle, şose yollarla yetinmediğini, her 

tarafa demiryolu döşemeye başladıklarını, İran’da ise bir yerden başka bir yere at sırtında 

bile gitmenin zorluğunu anlatır; yazara göre devlet yetkilileri, rahat ulaşımın gerek devletin 

güvenlikli olması ve gelişmesi, gerekse de ticaret ve sanayi alanlarındaki başarıları için 

zorunlu bir koşul oluşturduğunu hâlâ anlayabilmiş değildirler.261 

Mutlak monarşiye karşı çıkan Ahundzade, parlamento yönetimine dayanan meşruti 

bir yönetim biçimini savunmaktaydı. Bundan dolayı halkın yönetime katılmasının 

gerekliliğini vurgular ve her şeyin belli kanunlara ve nizama oturtulmasının gerekliliğini sık 

sık dile getirir. Yazara göre padişah saltanatının devam etmesini istiyorsa milletiyle ittifak 

etmeli, yek-dil olmalı ve fikir birliği yapmalıdır. Devlet başkanı, halkıyla duygusal ve 

düşünsel bağlar kurmalı, devlet mülkünü sadece kendisinin malı saymamalıdır. Kendini 

milletin vekili sayarak halkın katılımıyla yasalar koymalı, Parlamento kurmalı ve yasalara 

uygun bir yönetim göstermeli, hiçbir keyfi ve zorbaca davranma hakkına sahip olmamalıdır. 

Yani padişah, ilerleme (progress) yoluna çıkmalı ve uygarlık (sivilizasyon) alanına adım 

atmalıdır. Halk o zaman onu sevecek, onun tahtta oturma hakkını savunacak ve 

hanedanlığını saldırganlara karşı koruyacaktır. Onu kendi mutluluğunun ve refahının 

mimarı, adalet ve mutluluğun kaynağı sayacak, halkta yurtseverlik duygusu ve gereğinde 

uğruna hayatını ve malını feda etmekten çekinmeyeceği, hükümdarlık tacını giymekte olan 

şahsiyetin varlığına büyük bir sevgi doğacaktır.262 

Yazar yönetimin temelini oluşturan parlamentoyu ise biri halkın (reâyâ), diğeri 

“nücebâ vükelâsı”nın bulunduğu iki meclisten oluşan bir bütünlük olarak görür. Devleti 

ilgilendiren bütün kanunlar ilk mecliste düzenlenip, ikinci mecliste tartışılmalı, bir uzlaşıya 

vardıktan sonra padişahın onayına arz olunmalıdır. Padişahın kendisine arzolunan bu 

                                                             
260 Adıgüzel, “Ahundov’un Doğunun Aydınlanması Yolundaki Düşünceleri”, s.  32. 
261 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 32. 
262 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 47; Ahundzade’nin Farsca yazdığı bir manzumesinde “Ki dolet 

perestâr-i millet bûved, Ne millet perestâr-i dolet buved.” Yani “Devlet milletin perestarı (hizmetçisi) 

olmalıdır. Millet devletin perestarı olmamalıdır/Devlet millet içindir, millet devlet için değil” diyerek 

demokratik düşüncesini ortaya koyar. Manzumenin başka bir yerinde ilm-ü hikmet sahasındaki vukuflarıyla 

temayüz etmiş vezirleri iktidar mevkiine getirmeğe gayret et; devlet erkânında asalet değil, fazilet aramak 

icabeder. Bk. Eserleri, I, 236. 



69 
 

kanunların hilafına hareket etmesi ise kabil değildir. Yazara göre devlet düzeninin (saltanat) 

bekası ve halkın bu düzeni koruması anayasal bir yönetimle, diğer bir ifadeyle kanunlar 

üzerine bina edilen bir yönetim biçimiyle mümkün olacaktır.263 

Bununla birlikte yazar şer‘î ahkâm temelli bir anayasa düşüncesini da kabul etmez. 

Çünkü şer’i hükümlerin adaleti sağlamadığı kanaatindedir. Nitekim Mirza Yusuf Han’ın 

Avrupa hukuk telakkilerinin İslam fıkhı ile uyuşabilirliğini ileri sürdüğü Yek Kelime adlı 

risalesine yazdığı eleştirisinde daha önce de Kemâlüddevle Mektupları‘nda dile getirdiği 

şeriat karşısındaki fikirlerinin çoğunu tekrarlayarak bu düşünceye karşı çıkar. Yazısının 

başında bu eseri eşsiz bir kitap, yararlı bir öğüt olarak nitelemekle birlikte, bunun “ölmüş 

milletler için yazılmış” bir eser olduğunu ifade eder. Yazarın fikrince bu tür nasihat veren 

kitaplar zalimin karakteri üzerinde hiçbir etki yapmamaktadır. Zira halk kendisi dinin 

engellerinden kurtularak ilmin gelişmesi sayesinde birlik olmanın faydasını anlamalı ve 

zalimin karşısına dikilmelidir. Daha sonra ulusun kendisi adaleti sağlamak ve kamuyu 

ilgilendiren yönetim işlerini düzenlemek için anayasa yaratmalıdır. Müellif İran halkının 

zalime “devletten ve hükumetten çekil!” demeye gücünün yetmediğini söyler ve halkın 

yönetim hususunda şeriat ahkâmını temel aldığı takdirde adaleti sağlayamayacağını ifade 

eder.264 

Ahundzade’nin devlet konusunda üzerinde durduğu önemli konulardan biri de 

yargı/mahkeme alanında devam eden düzensizliktir. Ahundzade bu alanda oluşturulmuş ve 

her yerde geçerli bir yasanın bulunmadığından şikayetlenir. Ona göre örneğin bir kimse 

başkasının yüzüne bir darbe vursa saldırıya uğrayan kişi hangi makama şikâyette 

bulunacağını bilemiyor. Kimisi müçtehide, başka biri şeyhülislama, bir başkası Cuma 

imamına, diğer bir kişi şehir ve kasabalarda güvenlik, ahlak işlerinden sorumlu görevliye 

(daruga), bir başkası beylerbeyine, kimisi de herhangi bir şahzadeye gidiyor. Başvurulan bu 

kişilerden birisi suçluyu para cezası, bir diğeri falakaya yatırma cezası vermekte, bazısı 

herhangi bir ceza vermeden serbest bırakmakta, başka bir makam sahibi ise onu hapse 

atmaktadır. Hâsılı her türlü suça karşılık önceden belli, ortak bir yönetim için yürürlükte ve 

her yerde geçerli olan bir yasal düzenleme, bir yasa kitabı mevcut değildir. Her şey keyfi 

davranışlara bağlıdır.265 Ahundzade bu fikirleri ile ülkede yargı birliğini sağlayan, suç ve 

                                                             
263 Bk. Kemâlüddevle Mektupları, II, 47-48. 
264 Ahundzade, “Yek Kelime Hakkında”, Eserleri, II, 144. 
265 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 35. 



70 
 

cezaları önceden belirleyen, diğer bir ifadeyle “kanunsuz suç ve ceza olmaz” anlamında 

kanunilik ilkesini gözeten bir Ceza Kanunu ihtiyacını dile getirmektedir. 

Ahundzade bundan başka din adamlarının da mahkeme ve yargı işlerinden uzak 

tutulmasını ister. Nitekim önceleri İran Devletinin Tiflis’deki konsolosu olmuş, daha sonra 

ise Adliye’de çalışan Mirza Yusuf Han’a yazdığı mektubunda İran’da mahkeme işlerinin din 

adamlarının (ruhani) elinden alınarak Adliye Dairelerine verilmesini tavsiye eder. Din 

adamlarının mahkeme işlerine karışmamasını ve Avrupalı din adamları gibi sadece namaz, 

oruç, hutbe, imamlık, nikâh kıyma ve boşama, cenaze gibi dini işlerle uğraşmalarını önerir. 

Ahundzade’ye göre yargı işleri için şeriat ahkâmına dayanarak düzenlenecek kitabın (kanun) 

da birbirine zıd hükümlerden uzak, hukuk ve yargı birliğini sağlayan türden olmasına dikkat 

edilmelidir.266 

Yazar, din adamların mahkeme işlerinden uzaklaştırılmasına gerekçe olarak, halkın 

devlet memurlarını “ehl-i zaleme” diye adlandırmasını gösterir. Ahundzade’ye göre “halkın 

zihninde bu tür bir düşüncenin varlığı zahiri itâate rağmen, batında devletle halk arasında 

devamlı bir zıddiyetin ve geçimsizliğin bulunmasına sebep olur. Bu zıddiyeti aradan 

kaldırmak en zaruri meselerden biridir.  Halkla devlet arasındaki bu ihtilaf ve zıddiyetin 

nedeni ise din adamlarıdır. Çünkü rûhânîler halkın ruhuna ve tabiatına o kadar musallat 

olmuşlar ki halk onların söylediklerine tereddütsüz, sorgusuz sualsiz itaat eder, ancak 

kalplerinde devletten nefret ederler. Din adamlarının bu makama yükselmesi ve halk 

üzerinde bu kadar etkili olması onların devletin en büyük vazifelerinden olan mahkeme 

işlerini kontrol etmelerinden kaynaklanır. Hakikatte ise devlet memurları din adamları 

karşısında onların buyruklarını uygulayan hizmetçi gibidirler. Halkın menfaati, ülke ve 

vatanın istikrarı için devletle halkın arasında birliktelik ve muhabbetin olması gerekir. 

Böylece devlet hakiki istiklaliyet kazanıp, halkın tek hamisi olsun ve din adamlarını ülkenin 

idari işlerinde kendisine ortak etmesin. Ancak bunun gerçekleşmesi de devlet memurlarının 

mahkemede adaletli, gerçekçi ve hak taraftarı olması şartına bağlıdır.267    

Ahundzade devlet konusu ile bağlantılı olarak eşitlik sorunu gibi önemli bir soruna 

da değinir. Yazar eşitlikten söz ederken, hukuki eşitliği ile mülkiyet eşitliğini ayırır. Hukuki 

eşitlikle mali (mülkiyet) eşitliğin bir birinden farklı olduğunu, hukuki eşitliğin bütün 

düşünürler tarafından kabul gördüğünü, fakat toplumda eski değerler hüküm sürdüğü sürece 

                                                             
266 Ahundzade, Eserleri, II, 254-255. 
267 Eserleri, II, 255-256. 



71 
 

mali eşitliğin mümkün olmayacağını ifade eder: “Öyle gözüküyor ki, dünya değişmeden, 

insan doğası dönüşüme uğramadan, milletin var olan durumuna ve bilişimine karşın bu 

dünyada mülkiyet eşitliği olanaksızdır.”268 

3. Eğitim Alanındaki Çalışmaları ve Alfabe Projesi 

3.1. Genel Olarak Eğitim Görüşleri 

Ahundzade’nin hayatı boyunca üzerinde en çok durduğu konuların başında halkın 

eğitim seviyesinin yükselmesi, toplumda okur-yazarlığın yaygınlaşması ve bu alanda 

yapılması gereken ıslahat çalışmaları olmuştur. Ahundzade bu konuları ilk yazdığı komedi 

tarzındaki piyeslerinden itibaren gündeme taşımış ve üzerinde kafa yormuştur. Nitekim ilk 

komedisi olan Hekâyet-i Molla İbrahim Halil Kimyager‘de cehalet ve hurafeleri konu 

edinmiş, yine başka bir komedisi olan Hekâyet-i Mösyö Jordan’da ise köhnelik ve tembelliği 

yermiş; yenilik, eğitim ve maarifçiliği tebliğ etmiştir. Çünkü yazara göre eğitimli kimselerin 

sayısı fazla olan ülkelerde düşünce sahiplerinin sayısı da çok olur. Düşünce sahiplerinin çok 

olduğu ülkede ise hayatın bütün alanlarında halk her geçen gün ilerler. Yazar; “eğitim sahibi 

olmayan kimseler içerisinden ise ne mütefekkir, ne âlim, ne de filozof çıkar. Oysaki halk 

ancak bu gibi vücutların tedbirleri ile günden-güne gelişebilir. Neden savadsız/eğitimsiz 

kimselerin sanayi ve teknolojiyi kuramayacağını ve bunlar olmadan ülkenin abad olup, 

istikararın sağlanamayacağını, servet ve kudret sahiplerinin ortaya çıkamayacağını 

anlamazlar?” der.”269 

Eserlerinde eğitim-ahlak ilişkisine de değinen yazar insanların ahlakını 

saflaştırmak, davranışını iyileştirmek için eğitimi en önemli vasıta olarak görür. Nitekim 

yazara göre ilim ve marifet öğrenmek sadece geçim ve maişeti sağlamak için gerekli değil, 

aynı zamanda insanların ahlakını saflaştırmak ve güzel ahlak sahibi olmaları için de 

vazgeçilmez birer vasıtadır. Avrupa’yı örnek vererek, papazların her zaman vaazlar vasıtası 

ile halkı ahlaklı olmağa davet ettiklerini, fakat bunun bir yararının olmadığını ve her yerde 

ahlaki bozukluk ve kötülüğün yaygın olduğunu anlatır. Ahundzade hicretten kendi dönemine 

kadar Müslüman toplumlarında halkın, mescitlerden ve minberlerden vaazlar verilerek ahlak 

sahibi olmaya davet edildiğini, ancak vâz-u nasihatin insanları kötü amellerden uzaklaştırıp, 

iyi amel sahibi yapmak için yeterli bir vasıta olmadığını belirtir. Çünkü yazarın fikrince cahil 

                                                             
268 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 19. 
269 Ahundzade, Eserleri, III, 127. 



72 
 

bir toplum asla ahlak sahibi olamaz. Hırsızlık ve haydutluk her zaman cahil toplumlarda 

olmuştur ve eğitim, tahsil olmadığı sürece yine olacaktır. Yazara göre; 

“Behişt (cebbet) vaadinde bulunup, cehennemden korkutmak yolu ile verilen 

nasihatlar insanları kötü amellerden çekindirip iyi ahlak sahibi yapmak için yeterli ve tesirli 

vasıta değil. Bütün cahiller cennet ve cehennem hakkındaki sohbetleri duymuşlar ve buna 

inanıyorlar. Lakin buna inanmakla beraber kötü amellerden de sakınmıyorlar.”270  

Dolayısıyla Ahundzade’ye göre “kötü ve çirkin amelleri terk etmenin tek etkili 

vasıtası “ilim/bilim”dir. Tüm dünyada âlimler, arifler, mütefekkirler içerisinde bir şahsın 

bile hırsız, katil, haydut olduğunu gören var mı? Tabii ki hayr! Bunun sebebi ise bellidir. 

İnsan şeriat kitablarını ve filozofların eserlerini okumaya muvaffak olursa onun akıl aynası 

saykallanır (cilalanır), hakikat ona görünür, her kötü amelin çirkinliği onun gözünde tecelli 

eder ve böyle olduğu için bilgili insan hayâ ve iffet sahibi olur; kötü ameller yapmaktan 

utanır.”271 

Yazılarında çocukların eğitim metoduna da değinen yazar, çocukları eğitirken sopa 

ve tokatla cezalandırmanın onların ahlakını bozduğunu, doğuştan gelen iyi niteliklerini yok 

ederek çocukların yalancı ve korkak olmalarına sebep olduğunu söyler. Kemâlüddevle’de 

belirttiğine göre İran’da bir eğitimcinin çocukları cezalandırmak için kullandığı sopa ve 

falakanın olmadığı hiçbir okul yoktur. “Şaşılacak olan şudur ki, her bir çocuğun anlayışsız 

babası çocuğunu talim ve terbiye için hocanın yanına götürdüğünde çocuğun yanında dediği 

ilk söz budur: “Molla oğlumu sana havale ediyorum. Eti senin kemiyi benim. Ona iyi terbiye 

ver! Cahil molla cevap verir: “Emin ol çubuk ve falaka her zaman onun gözünün önünde 

olacak…”. Böyle bir eğitimden sonra çocuklardan büyüdüklerinde “insanlık, marifet, 

yüksek himmet ve necip ahlak nasıl beklenebilir ki!” Daha da tuhafı, eğitim işlerinden 

sorumlu devlet yekilileri bu ceza usulüne bütün bütüne kayıtsız kalıyor, eğiticilere bunu 

yasaklamayı akıllarına bile getirmiyorlar.272 

Yazarın toplumda gördüğü en buyük problemlerden biri de cehalet idi. Cahillik 

Ahundzade’nin sürekli olarak hem komedilerinde hem de Kemâlüddevle Mektupları ve 

çeşitli yazılarında eleştiri konusu olmuştur. Bu konuda din adamlarını suçlayan yazara göre 

onlar halkı kötü düşüncelerden kurtaracaklarına, bu düşünceleri kendilerinde bir kazanç 

                                                             
270 Ahundzade, Eserleri II, 247. 
271 Bk. Ahundzade, Eserleri II, 247-248. 
272 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 37-38. 



73 
 

kapısı haline getirmişlerdir. Cehaletten kurtulmanın tek yolunu okur-yazarlıkta gören yazar, 

eğitimli kimselerin çok olduğu ülkede tefekkür sahiplerinin de çok olacağını, 

mütefekkirlerin çok olduğu yerde ise halkın bütün alanlarda gelişeceğini söyler.273 Bundan 

dolayı Ahundzade kadınlı erkekli, şehirli köylü tüm halkın eğitim görmesini istemiş, aksi 

halde basılan kitapların yazılan gazetelerin bir fayda sağlayamayacağını belirtmiştir. 

Yazarın halkın eğitimli olmasının önünde gördüğü en büyük engel Arap alfabesidir. 

Alfabenin okuma ve yazmayı zorlaştırıcı yönü, öğrenilmesi çok zor bir alfabe olması onun 

için cahilliğin en büyük nedenidir. Hatta Ahundzade, bu noktada bir adım daha ileri giderek 

İslâm memleketlerindeki tembelliğin, can, mal ve ırz emniyetsizliğinin, zulmün, haksızlığın, 

adaletsizliğin, ilim ve sanayiden mahrumiyetin tek kelime ile ifade edilecek olursa, bütün 

fenalıkların sebebini Arap harflerinin yetersiz olmasına bağlamaktadır.274 Kendi ifadesiyle 

“açıktır ki, kadim İslam hattı ilmin ve halkın terakkisine manidir. Şayet bu hat değişilmezse, 

İslam milleti dünyanın sonuna kadar cehalet karanlığında kalacaktır.”275 Avrupalılar 

alfabelerinin elverişli olması sayesinde ilim ve sanayide büyük terakki edip, her zaman 

bizden ileriye giderek her yönden üstün olmuştur.276 Yazara göre okur-yazar oranının 

artması, eğitimin yaygınlaşarak halkın cehalet belasından kurtarılması ve ilim ve sanayide 

gelişmemiz alfabenin ıslahıyla mümkün olacaktır.277 

Yazar, halkın eğitim sahibi olmasına yönelik uzun zaman mücadelesini verdiği 

alfabe projesi gerçekleşmeyince bütün halkın terakkisi ve herkesin bilgi sahibi olması 

(maariflenmesi) düşüncesinden vazgeçmeye mecbur kaldığını ve işinin artık toplumun ileri 

gelenlerine yönelik olduğunu belirtir. 1873’de Hakâik gazetesine gönderdiği bir yazısında 

bu görüşlerini şöyle ifade eder: “Bu seçilmiş kimselerin (havas) kendilerinin ilim ve marifet 

sahibi olması gerekir mi gerekmez mi? Yani siz, İslam halklarının hiç olmazsa ileri 

gelenlerinin Avrupa ahalisinin sahip olduğu ilim ve sanatlardan faydalanmasını gerekli 

görüyor musunuz?” Bu soruya verilecek “evet” cevabı üzerine başka bir soru sorar: “Bu 

seçilmiş kimselerin Avrupa halklarının ilim ve sanatlarını hangi vasıta ile öğrenmesi daha 

                                                             
273 Ahundzade, Eserleri, II, 249 
274 Ahundzade, Eserleri, II, 247. 
275 Ahundzade, Eserleri, III, 131; Yazar alfabe konusundaki görüşlerinde bazen çok aşırı gider ve hakikate 

uymayan çok genelleyici ifadeler kullanır. Örneğin bir yerde şöyle der: “Şayet eski alfabenin değiştirilmesi 

gerçekleşmezse İslam halkları dünya durdukça bilgilerden ve mesleklerden mahrum kalarak cahillik ve 

vahşilik içerisinde kalacaktır. Nasıl ki hicretten bugüne kadar böyle kalmış ve kendilerini Avrupalıların alay 

ve istihzâ oklarına hedef etmişler.” Bk. Eserleri, III, 192. 
276 Ahundzade, Eserleri, III, 227. 
277 Örnek için bk. Eserleri, III, 122, 126, 128, 151, 158-161. 



74 
 

uygundur? Yani onlar bu ilmi Avrupa dillerinde mi öğrenmeli yahut Arap, Türk ve Fars 

dillerinden biri olan kendi dillerinde mi?” Şayet bunlar Avrupa ilimlerini ve sanatlarını 

Avrupa dillerinde öğrenirlerse bu zor olmakla birlikte faydasız da olacaktır. Çünkü onlar 

öğrendiklerini İngiliz ve Fransızca kendi halkına anlatamayacaklar. Bu yüzden İslam 

halkları ileri gelenlerinin sahip olduğu ilim ve sanattan faydalanmak için her zaman 

Fransızlara ve İngilizlere muhtaç olacaklar. Dolayısıyla Ahundzadeye göre bu yolun 

geçersiz olduğu açıktır. Bunun üzerine kendisi başka bir yol önererek İslam halklarının 

Avrupalıların “akademi” olarak isimlendirdikleri bir “ilim/bilim evi” kurmalarını ve buraya 

âlim ve fazıl kimselerden yeteri kadar üye tayin edilmesini ve bu üyelerin Avrupa ilimleri 

ve sanatlarına dair bütün kitapları Arap, Türk ve Fars dillerine çevirmelerini söyler. Ancak 

bu yöntemin de bilhassa ilmî ıstılah ve isimlerin tercümesi zamanı ortaya çıkacak bazı 

zorluklarının bulunduğunu belirtir. Bu zorlukları göz önünde bulundurarak yabancı 

ıstılahların yazılıp okunmasını kolaylaştırmak için mevcut alfabe dışında kolay bir alfabe 

önerir. Söz konusu alfabenin doğru şekilde yazılıp okunsun diye sadece bu ıstılahların 

yazılmasında kullanılması önerir. Bundan başka yazar, başka dillerden kendi dillerimize 

geçen yabancı kelimeler için de bir sözlük hazırlanması gerektiğini vurgular.278 

Ahundzade’nin bu konudaki görüşleri ve yaptığı çalışmaları ayrı bir önem arz 

ettiğinden bunları mustakil olarak incelememiz daha faydalı olacaktır. Fakat Ahundzade’nin 

Alfabe projesine geçmeden önce konunun daha iyi anlaşılması için o dönemde Osmanlı’da 

yapılan benzer teşebbüslere kısaca değinmekte yarar vardır. 

3.2. Ahundzade’nin Yeni Alfabe Projesi 

3.2.1. Alfabenin Islahıyla İlgili Osmanlı’daki İlk Teşebbüsler 

Arap alfabesini yaklaşık bin yıl kullanan Türkler, 19. yüzyılın ortalarından itibaren 

alfabelerini tartışmaya başlamışlardır. Bu dönemde Türk aydınları, Osmanlı Devleti’nin Batı 

karşısında geri kalış sebeplerini tartışmaya başladıklarında, askeri ve iktisadi alanlarla 

birlikte, eğitim sahasında da geri kalmışlığın sebepleri üzerinde durmuşlardır. Bu çerçevede 

eğitim sahasındaki aksaklıklar ve eksiklikler gündeme getirilirken, kullanılan harflerin 

Türkçe’yi ifade etmeye yetersiz olduğu, eğitimin yaygınlaşamamasının en önemli sebebinin 

harfler olduğu hakkında birçok görüş ortaya atılmıştır.279 Osmanlı’da yeni bir alfabe tertip 

etmenin gerekliliğinden bahseden en eski yazının 1861’de Tercemân-ı Ahvâl’de imzasız 

                                                             
278 Eserleri, III, 170-172. 
279 Muhammet Erat, “Osmanlı’da Alfabe Tartışmaları”, Türkler, ed. Hasan Celal Güzel, Kemal Çiçek, Salim 

Koca, Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2002.  XV, 247. 



75 
 

olarak yayınlanmış Maarife Dair Bend-i Mahsus olduğu söylenir. Bu yazıda çocukların Arap 

alfabesi ile harekesiz bir metni okuyamadıkları, Arapça’ya ait gramer kaidelerini 

öğrendikleri için Türkçe bir metni doğru düzgün yazamadıkları, diğer milletlerin alfabeleri 

kendi lisanlarında olduğundan üç dört yıl içinde okumayı rahat şekilde öğrendikleri ifade 

edilir. Bu durumun çözümü için Osmanlı lisanına uygun bir alfabe ve heca risalesinin tertip 

olunmasının gerekliliğinden bahsedilen yazıda, Türkçe sarf ve nahve dair muhtasar bazı 

kitaplar telif etmek ve bu kitapların okullarda tarz-ı cedid üzere talim olunması gibi ıslah 

tedbirlerinin alınmasına da değinilmektedir. Bununla birlikte bu alfabenin hangi özellikler 

taşıyacağı belirtilmemiştir. Söz konusu yazının mahiyeti ve öne sürülen teklifler 

Ahundzade’nin fikirlerine büyük ölçüde benzerlik taşır.280 

Tercüman-ı Ahval’deki yazı her ne kadar daha eski olsa da, bazı araştırmacılar 

Türkiye’de ilk defa Arap harflerinin Türkçe’yi ifade etmeye yetersiz olduğunu, bunun da 

okuma yazma öğrenirken zorluğa yol açtığını belirten ve bu sorunun halledilmesi için 

tekliflerde bulunan şahsın Münif Paşa (1830-1910) olduğunu söyler.281 Münif Paşa, daimi 

üyesi bulunduğu ve çalışmalarına katıldığı Cemiyyet-i İlmiyye-i Osmaniyye’de 1862’de 

harflerin ıslahı ile ilgili bir konuşma yapar. Münif Paşa tarafından gündeme getirilen alfabe 

ıslahının metni282 bir sene sonra Mecmûa-i Fünûn’da Ahudzade’nin layihası hakkındakı 

Cemiyyet’in kararı ile beraber neşredilmiştir. Bununla birlikte Münif Paşa ıslahın ne şekilde 

olması gerektiğine dair müşahhas bir proje hazırlamaz. Hangi hususlarda ıslaha ihtiyaç 

görüldüğünü sıralamakla yetinir. Çalışmasında eğitimde gördüğü bazı eksikliklerden söz 

eden Münif Paşa, Batı eğitim sistemiyle karşılaştırmalar yaparak ülkede uygulanan sistemin 

son derece yanlış ve yetersiz olduğunu, çocuklara anlamadıkları bir yığın, sarf, nahiv, mantık 

ve meâni kuralları ezberletildiğini söylemiştir. Bu yanlışlıkların gidermek için eğitim 

yönteminin düzeltilmesi gerektiğini belirterek, çocukların Türkçe kolaylıkla okuyup 

yazabilmelerini sağlayacak bir program teklif etmiştir. Onun ıslah konusunda ileri sürdüğü 

gerekçeler Ahundzade’nin fikirlerine çok yakındır. Her ikisi de Arap harfleriyle okuyup 

yazmanın zor olduğunu, Arap alfabesindeki zorluğun başka milletlerin alfabeleri ile 

                                                             
280 Akpınar, Mirza Fethali Ahundzâde, s. 113-114. 
281 F. A. Tansel, “Arap Harflerinin Islahı ve Değiştirilmesi Hakkında İlk Teşebbüsler ve Neticeleri (1862-

1884)”, TTK Belleten, XVII, sy. 66, Nisan 1953, s. 224; Agah Sırrı Levend, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme 

Evreleri, Ankara: Türk Dil Kurumu, 1960, s. 153-155; Erat, “Osmanlı’da Alfabe Tartışmaları”, 247; İsmail 

Doğan, “Münif Mehmed Paşa”, DİA, XXXII, 10. 
282 Münif Efendi’nin 1862’de Cemiyyet-i İlmiyye-i Osmaniyye’de vermiş olduğu konferans metni için bk. 

Levend, Türk Dilinde Gelişme, s. 153-154. 



76 
 

karşılaştırılırsa daha iyi anlaşılacağını, yazı yüzünden halkın cahil kaldığını vb. gibi 

sebepleri ıslah için gerekçe olarak göstermişler.283 

Osmanlı’da alfabenin ıslahı meselesi 1861 senesine kadar edebi ve siyasi çevrelerde 

tartışılsa da bu konu matbuatta açıkça tartışılmamıştır. Bu hususun devrin şartlarından 

kaynaklanmış olması muhtemeldir. Bu dönemde İstanbul’un edebi ve siyasi çevrelerinde 

alfabe ıslahı düşüncelerinin kuvvetlenmesinde Ahundzade’nin etkisinin olduğu da 

söylenebilir. Nitekim Ahundzade’nin alfabe layihasını 1857’de Rus sefareti vasıtasıyla 

İstanbul’a gönderdiğini ve ilgili kişilere verildiğini biliyoruz. Ahundzade’nin bu hususta 12 

Kasım 1857 tarihinde Bâbıali’ye yazmış olduğu Rusça ve Farsça dilekçenin nüshası Bakü’de 

arşivde bulunmaktadır.284 Diğer taraftan bu dönemde Osmanlı’da Hoca Tahsin Efendi, 

Ahmet Cevdet Paşa ve Münif Paşa’nın alfabe konusunda görüşleri olmuşsa da, bunlar 

Ahundzade gibi bu konuda alfabe layihası hazırlayıp, bu işi açıkça savunarak Osmanlı devlet 

adamları ve aydınlarının gündemine getirmemiştir.285 

3.2.2. Alfabe Lâyihası Hakkında Genel Bilgiler 

1850’li yıllardan hayatının sonuna kadar Ahundzade’yi en çok düşündüren ve 

kendisini yirmi yıl kadar uzun bir süre meşgul eden önemli çalışmalarının başında Arap 

alfabesinin ıslahı ya da değiştirilmesi meselesi gelmektedir. Bundan dolayı bazı 

araştırmacılar Türk dünyasında Arap harflerinin ıslahı hakkında ilk gerçekçi teşebbüsü 

yapanın da Mirza Feteli Ahundzade olduğunu söyler.286 

Otobiyografisinde belirttiğine göre Ahundzade Arap alfabesinin ıslahı fikrini ilk 

defa olarak 1857 senesinde, Farsça yazdığı bir risale ile ortaya atar.287 Kullanılan Arap 

alfabesini değiştirmek ve yerine Latin alfabesini ikame etmek fikri Ahundzade’nin alfabe 

konusunda başlangıçta sahip olduğu düşünce değildi. Ahundzade ilk başta Arap alfabesinin 

kendi esaslarına sadık kalarak sadeleştirilmesi ve kolaylaştırılması fikrinde idi. Bunun için 

önceleri ıslahla ilgili bir sıra teklifler ileri sürmekle yetinen Ahundzade, daha sonra bu 

                                                             
283 İsmail Doğan, “Münif Mehmed Paşa”, 10; Akpınar, Mirza Fethali Ahundzâde, s. 114-115. 
284 Ahundzade, Eserleri, III, s. 32; Akpınar, Mirza Fethali Ahundzâde, s. 115; Aynı zamanda Ahundzade bu 

tarihlerde Kafkasya Umumi Valiliği’ne müracaat ederek layıhasının resmi yollarla İran ve Avrupa devletlerine 

gönderilmesini de teklif etmiştir. Bk. Eserleri, III, s. 32. 
285 Alaattin Uca, “Mirza Fethali Ahundzade’nin Türk Dünyasına Hizmetleri”, A.Ü. Türkiyat Araştırmalar 

Enstitüsü Dergisi, sy. 17, Erzurum 2001, s. 371. 
286 Bk. Levend, Türk Dilinde Gelişme, s. 154. 
287 Ahundzade, Eserleri, III, 218; Ahundzade’nin Ekim 1857’de yazdığı ve 1863’de İstanbul’da görüşülen 

“Arapça, Farsça ve Türkçe’den İbaret Olan İslam Dillerinin Yazısı Üçün Yeni Alfabe” başlıklı layihasının tam 

metni için bk. Eserleri, III, 15-19. 



77 
 

fikrinden vazgeçerek, Arap alfabesinin Arap olmayanlar, özellikle de Türkler için uygun 

olmadığını, Latın harflerinin okuma yazmada en iyi vasıta olduğu görüşünü savunmuştur.288 

Ahundzade’nin eserlerinin üçüncü cildini düzenleyen ve bir de ön söz yazan Hamid 

Memmedzade yazarın alfabe konusundaki çabalarını üç aşama olarak değerlendirir.289 

Memmedzade, Ahundzade’nin ilk aşama olarak Arap alfabesinin yazı şeklini 

değiştirmediğini, telaffuz edilen, fakat yazılmayan harekeler (sesli harfler) için kelimelerle 

birlikte yazılarak gösterilen işaretler tertip ettiğini, Arap alfabesindeki bütün noktaları 

attığını, sadece noktalarla birbirinden ayrılan harfler için ayrı ayrı şekiller ihdas ettiğini 

belirtir. İkinci aşamada Ahundzade, bütün noktaların atılması ve kelimelere hareke 

konmasının yanında, harfleri bitişmez olarak, yani harflerin bir birine birleşmeden bağımsız 

şekilleri ile yazılmasını teklif eder. Çünkü Arap yazı sisteminde harflerin çoğu kelimenin 

başına, ortasına ve sonuna gelişine göre yapı değişikliğine uğrar ve üç şekilde tezahür eder. 

Buna harfin müstakil yazılması durumunu da ilave edersek her harfin dört şekli olmuş olur. 

Bu durum alfabenin öğrenilmesini zorlaştırdığı gibi, öğrenilmesine daha fazla zaman 

ayırmak ihtiyacını da gerekli kılar.290 Bu hususla ilgili olarak Ahundzade, 23 Eylül 1857 

tarihli Kafkazya Umumi Valiliği yazı işleri müdürü Aleksey Fyodoroviç’e yazdığı 

dilekçesinde, alfabeyi değişme gerekçelerini kısaca ifade ettikten sonra şöyle devam eder: 

“… Bu tür bir değişikliği en kısa bir sürede icra etmek kararına geldim, bütün 

noktaları attım. Şimdiye kadar yazılmayan harekeleri (sesli harfleri) alfabeye dâhil ettim, 

onların her birisi için güzel şekiller (harfler) ihtira ettim. Alfabenin eksik harflerini 

tamamladım. Harflerin herbirisi için noktaların yardımı olmadan hususi bir şekil buldum. 

Konuşma ve ifadeyi netleştirmek için birkaç gerekli noktalama işareti oluşturarak, düzgün 

yazmak ve yazıyı kolay usül ile öğretmek için kaideler gösterdim ve bu yol ile arap, fars 

ve türk dilleri için yeni bir alfabe tertip ettim ki, özelliği itibariyle eski alfabeye asla kayıtsız 

(bigâne) değil ve tamamiyle maksada uygundur.”291 

Bu layiha vasıtasıyla Ahundzade Arap, Fars ve Türk dilleri için yeni bir alfabe tertip 

ettiğini ve bu alfabenin eskisinden çok farklı olmadığını belirtiyor. Yazara göre bu alfabeyi 

kabul etmek, eskisini tamamen atmak manasına gelmez. “Bu yenileşmeden maksat, geçmiş 

                                                             
288 Ahundzade, Eserleri, III, 192. 
289 Memmedzade’nin bu tasnifi Ahundzade’nin Ekim 1875 tarihli bir mektubuyla uyum arzeder. Burada 

Ahundzade kendisi de alfabe konusundaki düşüncelerini üç aşamalı olarak ifade eder. Bk. Eserleri, III, 192. 
290 Ahundzade, Eserleri, III, neşredenin girişi, 5, 192; Ahundzade’nin ikinci aşamadaki düşünceleri ile Münif 

Efendi’nin Cemiyyet-i İlmiyye-i Osmaniyye’deki konferansında ileri sürdüğü düşünceler neredeyse tamamen 

benzerdir. Münif Efendi’nin benzer görüşleri için bk. Levend, Türk Dilinde Gelişme, s. 154. 
291 Bk. Ahundzade, Eserleri, III, 35-36, 38. 



78 
 

yazı kaidelerini değiştirmek değildir. Çünkü bu iş birçok maninin mevcut olmasından dolayı 

imkânsızdır. Amaç sadece bu yeni alfabenin İslam halkları arasında mevcut olan 

alfabelerden (hattlardan) biri olarak kabul edilmesidir.”292 

Arap harflerini ıslah girişimlerinden bir sonuç alamayan Ahundzade, alfabenin 

ıslah edilmesi düşüncesinden vazgeçerek, son aşamada bu harflerin tamamen 

değiştirilmesinin gerekliliği fikrini benimsemiştir. O’na göre harfler latın alfabesi esas 

alınarak değiştirilmeli, bütün ünlü harfler alfabe sırasına dâhil edilmeli, yazı ise soldan sağa 

doğru yazılmalıdır.293  

3.2.3. Alfabe Islahatına Sürükleyen Sebepler ve Öneriler 

Doğu Müslüman dünyasının geri kalmışlığının başlıca sebepleri üzerinde duran 

Ahundzade, doğu dünyasının genel olarak kalkınmasını ve medeni seviyeye ulaşmasını 

engelleyen temel sebebin kullanılan alfabeden kaynaklandığını ileri sürmüş, bu nedenle 

mevcut alfabede bazı değişikliklerin yapılması gerektiği fikrini savunmuştur. 

Ahundzade’nin gerek ilk eğitiminden başlayarak Arap’ça,  Farsça ve Rusca gibi farklı dilleri 

öğrenmesi, gerekse de hayatının uzun bir dönemini mütercim olarak çalışması, onun çeşitli 

diller konusuda bilgi sahibi olmasına, dil ve alfabe konularıyla daha da derinden 

ilgilenmesine sebep olmuştur.  

Aynı zamanda Ahundzade’nin Tiflis gibi kozmopolit bir şehir ortamında yaşaması, 

onun bu dillerden başka Ermeni, Gürcü ve Fransız dillerine alfabe düzeyinde bile aşına 

olmasına zemin hazırlamıştır.294 Dolayısıyla Ahundzade’nin bu tür bir ortamda bulunması 

kendisine kullanılan alfabeyi başka alfabeler ile karşılaştırma yapmak ve eksik taraflarını 

görmek imkânı vermekteydi. Ayrıca, halkın eğitimli olmasına büyük önem veren yazar, 

Müslüman kavimlerin ilerlemesini geciktiren sebepler üzerinde durmuş, halkın geri 

kalmışlığının nedeni olarak cehalet ve eğitimsizliği görmüştür. Ona göre cehaletin bu kadar 

yaygın olmasına neden olan şey, kullandığımız alfabenin yetersiz olması ve zor öğrenilmesi 

idi. Çünkü alfabe, yeni fikirlerin kolayca yayılmasına ve fikir hayatının genişleyip 

ilerlemesine en büyük engeldi. Bu hususla ilgili olarak yazar, İstanbul’da sadrazam Fuad 

Paşa’nın ziyaretinde bulunurken kendisine; “… Hâlihazırda İslam halklarının terakkisi için 

alfabeden ehemmiyetli ve lüzumlu bir şey yoktur. Eski alfabe ilimleri öğrenmek kapısını 

                                                             
292 Ahundzade, Eserleri, III, 15-17. 
293 Ahundzade, Eserleri, III, 5, 166, 172, 192. 
294 İngilis ve Fransız alfabesinden haberdar olduğuna dair kendisinin bir ifadesi için bk. Eserleri, II, 235. 



79 
 

bütün halkın yüzüne kapatmıştır.” der. Ona göre “yalnız âyanlar ve servet sahipleri ilim 

öğrenmeye kadirdir ki, bu da çok çetinlikle müyesser olur.”295 

Ahundzade, yeni alfabesinin bu mahzuru ortadan kaldıracağını, halk arasında okur 

yazarlığın yaygınlaşmasını kolaylaştırarak cehaleti izale edeceğini düşünmekteydi.296 Yazar 

1873’de Hakâik gazetesine yazdığı bir yazısında alfabeyi değiştirme maksadını şöyle 

özetler: “İslam halklarının şimdiki alfabesini değiştirmekten maksadım; ilimleri ve sanatları 

öğrenmek vasıtasını kolaylaştırmak idi. Bunun sayesinde şehirlisiyle köylüsüyle, yerleşik ya 

da göçebesiyle kadın erkek bütün İslam halkları Prus halkı gibi eğitim almaya, ilim ve 

sanatlara yönelmeye imkân bularak, terakki yoluna kadem basıp, medeniyet âleminde ağır 

ağır kendisini avrupalılara yetiştirsin. … İslam alfabesini değiştirmek için neden 15 senedir 

çalışıp uğraştığımı, bunun için İran’a Osmanlı’ya layihalar gönderdiğimi soracaksınız. 

Doğrusunu söyleyim: sakince durup seyredemiyorum. Yani bütün dünya halklarının ilimde, 

sanayide günden güne terakkisini gördüğüm halde, hatta medeniyet dairesine kadem basıp, 

kendi hiyeroglif alfabesini terk etmek kararına gelen Japonları gördüğüm halde sadece talim 

ve terbiye vasıtası olan alfabenin zorluğu yüzünden geride kalmış İslam halklarının haline 

acımadan yapamıyorum.”297 

Yukarıda da belirttiğimiz gibi Ahundzade bu düşüncesini ilk defa 1857 senesinde, 

Farsça yazdığı bir risale ile ortaya koyar. Yazar, kendi çocukluğunu ve ilk eğitimini 

hatırlayarak medereselerdeki tahsil usulünün kötü ve bozuk olduğunu, İslam toplumlarının 

büyük çoğunluğunun cehalet ve karanlıkta bulunduğunu söyler. Müslümanlar arasında 

okuma yazma bilenlerin sayısının az olmasının sebebini, Arap harfleri ile yazılan kelimelerin 

okunamaması ve bazı kelimelerin değişik şekillerde okunması olarak izah eden Ahundzade, 

Avrupalıların yazılarında bu gibi zorlukların bulunmadığını, bu yüzden küçük yaştaki 

çocukların ve halkın kısa zamanda okuma yazma öğrendiğini ifade eder. Yazara göre bu 

durumun nedeni halkın isteksiz ya da eğitim konusunda tembel olmasından değil, bilakis 

alfabenin öğrenilmesindeki ve eğitimdeki güçlüklerden kaynaklanmaktadır.298 Ahundzade, 

1857’de “Arapça, Farsça ve Türkçe’den İbaret Olan İslam Dillerinin Yazısı İçin Yeni 

                                                             
295 Ahundzade, Eserleri, III, 64-65. 
296 Ahundzade mektuplarından birinde bu hususla ilgili şöyle der: “Temennim şudur ki, Müslüman tayfaları da 

diğer halklar gibi topyekün eğitim alıp bilgilenmek imkânına sahip olsun ve geçim (maişet) işlerinden haberdar 

olsunlar”. Bk. Eserleri, III, 44, 203. 
297 Ahundzade, Eserleri, III, 170, 173. 
298 Ahundzade, Eserleri, II, 227, III, 15-16, 35, 37. 



80 
 

Alfabe” başlıklı layihasında alfabe ıslahatı fikrini temellendirmek için mevcut alfabenin 

eksik taraflarını zikreder. Yazara göre mevcut alfabedeki eksiklikler şöyledir: 

“Birincisi: Alfabedeki bazı harfler birbirine çok benzemekte, biri diğerinden sadece 

noktalarla ayırt edilmektedir. Bazen kelimede noktaların yerine konmadığı ya da unutulduğu 

durumlar olur. Bu durum yeni okumaya başlayanların harfleri karıştırmasına sebep 

olmaktadır. 

İkincisi: Nahivcilerin ıstılahında hareke (i‘râb) adlanan sesli harfler kelime ile 

birlikte yazılmadığından, yeni okumaya başlayanların kelimeleri sesli harfler olmadan 

okumaya çalışması oldukça zordur. 

Üçüncüsü: Dilimizde olup da Arap alfabesinde karşılığı bulunmayan bazı sesler 

(sessiz harfler) vardır. Örneğin dilimizde olan ve “gerd” (toz), “gürd” (pehlivan) gibi 

kelimelerde yazılan sessiz gaf (g) harfi Arapça alfabede karşılığı bulunmadığından kaf (k) 

harfi ile “kerd” şeklinde yazılır. “Kerd” ise “yaptı” anlamına gelen fiildir. Başka bir deyişle 

yeni okumaya başlayan bir çocuk كرد (kerd) kelimesi ile karşılaştığında bu kelimenin; كرد 

(kərd) “yaptı”, ردگ  (gərd) “toz”, ردگ  (gerd) “devir”, ردگ  (kord) “pehlivan”, كرد (kürd) “kürt” 

anlamlarından hangisinin olduğunu ayırt etmede zorluk yaşamaktadır. 

 Aynı şekilde alfabedeki sesli harfler de yeterli değildir. Çünkü dilimizde dokuz 

sesli harf olduğu halde Arapça’da bunu ifade eden sadece üç sesli harf (elif, vav, ye) vardır. 

Dördüncü: Dilimizde harekelerden üstün ile esre arasında yer alan ve “mey” 

(şarap), “peydâ” (âşikâr), “beş”, “geç” gibi kelimelerde geçen bir (e) sesi daha vardır. Ancak 

bu sesin alfabede karşılığı yoktur. 

Hülasa, dikkatlice bakarsanız bizim kelimeleri harflerin yardımı ile değil alışkanlık 

ve kelimelerin görünüşüne göre okuduğumuzu fark edersiniz. Bu alışkanlığı edinmek için 

ise uzun bir zaman harcamış oluyoruz.299 

Ahundzade yukarıdaki gerekçelere dayanarak alfabenin ıslah edilmesinin 

lüzumunu belirtir. Yazar, bu işle daha önce kimsenin uğraşmadığını, konuyu ilk ele alanın 

da kendisi olduğunu söyler. Ahundzade, hazırladığı bu yeni alfabe sayesinde kadınların 

cehaletten kurtulacağına, az bir zamanda İslam milletlerinin kendi dillerinde okuma yazma 

öğreneceklerine umud eder. Yazar çeşitli mektuplarında bu hususu öne çıkarır. Nitekim 

                                                             
299 Ahundzade, Eserleri, III, 16-17; ayrıca bk. 35, 37, 41, 202-203. 



81 
 

Osmanlı yöneticilerine yazdığı bir mektubunda maksadını şöyle izah eder: “Ümit ediyorum 

ki büyük Osmanlı devletinin yöneticileri halkın tamamının dünya ve ahiret saadetini 

kapsayan bu önemli meseleni ciddiye alacak ve üç yüz milyondan fazla olan İslam 

halklarının, kurtuluşu sadece bilgi ve okuryazarlıkta bulunan körlük ve cehalet belasına 

ilelebet mübtela olarak kalmasına rıza göstermeyeceklerdir.”300 

Ahundzade mevcut harflerin daha kullanışlı ve yararlı bir şekle girmesi için 

alfabesinde bir sıra teklifler önerir. Yazarın alfabe konusundaki düşünceleri zamanla gelişip, 

değişse de genel hatlarıyla alfabe şu özelliklerden oluşmuştur: 

1. Bütün sessiz harfler birleşik değil ayrı yazılmalıdır. Yani her bir harf kelimenin 

başında, ortasında ve sonunda farklı şekillerde değil aynı şekilde olmalıdır.301 

2. Sesli harfler yani, harekeler yabancı milletlerin yazılarında olduğu gibi, sessiz 

harflerin sırasında yazılmalı ve kelimelerin doğru bir şekilde okunabilmesi için yeni bazı 

harekeler oluşturulmalıdır. 

3. Yazarken kolaylık sağlaması ve İngilizlerin stenografi üsulunda olduğu gibi 

yazıyı daha hızlı yazabilmek için harflerin üzerindeki noktaların kaldırılıp yerlerine başka 

bir kavuşma işareti konmalı.302 

4. Yazıyı daha hızlı yazabilmek için soldan sağa doğru yazılmalıdır.303 

Ahundzade’ye göre yazı dili konuşma dilinden fazla farklı olmamalı, her kesin 

anlayacağı sade basit bir dil kullanılmalıdır. Nitekim kendisi de bunu yazdığı farklı hikâye 

ve komedilerinde denemiş ve eserlerini halkın kullandığı yaygın dilde yazmıştır. Yine yazar 

arap alfabesi yüzünden, yabancı dillerden tercüme edilen kitaplardaki yer, şehir, ülke 

adlarının, tıbbi ıstılahların doğru yazılamadığını vurgulayarak lüğatte olan bu tür kelimeler 

için kendi alfabesinin biz çözüm olacağını ifade etmiştir.304 

Ahundzade’ye göre gerçi alfabe ile ilgili bu önerilerin herkes tarafından hemen 

kabulü kolay olmayacaktır. Çünkü harflerin ıslahı/değiştirilmesi halinde gelecekte hiç 

                                                             
300 Ahundzade, Eserleri, III, 17. 
301 Ahundzade harflerin ayrı yazılması fikrini sonradan benimsemiştir. Hatta alfabeyi Osmanlı’ya takdim 

ettiğinde bile harflerin birleşik yazılması düşüncesindeydi. Bk. Eserleri, II, 239-240. 
302 Ahundzade, Eserleri, III, 18, 172-173, 177, 201, 203. 
303 Ahundzade’nin ilk layihasında bu şart yoktu, bilhassa Melkum Han’ın etkisiyle daha sonraki alfabe 

layihalarında bu şartı da ileri sürmüştür. Bk. Eserleri, III, 182. 
304 Ahundzade, Eserleri, III, 17. 



82 
 

kimsenin mevcut kitapları okuyamayacağı açıktır. Bu durumda Müslümanların bin ikiyüz 

seneden beri meydana getirdikleri eserlerin yeni harflere aktarılması gerekecektir.  

Ahundzade bu problemi aşmak için yer yer eserlerinde bazı önerilerde bulunur. Örneğin, 

İran’ın Maarif Bakanlığı’na yazdığı bir yazısında yeni alfabenin kabul edilmesi halinde 

devletin koruması altında bulunan yerlerde, muteber bir âlimin sedâreti altında sayısı on, on 

iki uzman kişiden oluşan özel bir cemiyyet kurulabileceğini ve bunların zaruri olan kitapları 

yeni alfabeye aktarabileceklerini kaydeder.305 

Ahundzade, dini otorite tarafından reddedilmemek için alfabesinin şeriata muğayir 

olmadığını, bunun bir alfabe yenilenmesi olduğunu, bu yüzden yeni tarz yazının kabul 

görmesine dini açıdan bir engel bulunmadığını zaman zaman çeşitli yazı ve mektuplarında 

dile getirir.306 Ahundzade 1858’de “İslam hattı” hakkında bazı kaynak eserlere dayanarak 

bir araştırma yapar. Yaptığı bu araştırmasında Arap yazı tarihi ile ilgili bazı bilgiler aktarır 

ve Arap yazısının şu ana kadar hep aynı şekilde yazılmadığını, birçok defa değişikliğe maruz 

kaldığını ve zaman içinde bir dönüşüm geçirerek türlü şekillere girdiğini ifade eder. 

Dördüncü asırda yaşamış büyük hattat ve aynı zamanda Abbasi veziri olan İbn Mukle’nin 

(ö. 328/940) kûfî hattına dayanarak nesih hattını geliştirdiğini, daha sonra gelen İbnü’l-

Bevvâb’ın (ö. 413/1022) ise bu hattı geliştirdiğini söyler. Ahundzade’ye göre “Kûfî hat, 

İslamiyet’ten önce de Araplar, Kureyş kavmi arasında yaygın idi ve Kur’an nazil oldukça bu 

hat ile yazılırdı. Dolayısıyla kûfî hat Allah tarafından gönderilmiş (tevfikî) bir hat değildir. 

Kur‘an’ın kûfî hat ile yazılması, kûfî hattına ne şeriat ne de hukuk tarafından değiştirilmesine 

mani olacak kadar bir şeref kazandırmıştır. Bundan dolayıdır ki İbn Mukle onu tamamiyle 

değiştirip nesih hattını ortaya koymuştur. Öyle ise biz de halkın menfaatini dikkate alarak, 

İbn Mukle’nin bütün Müslümanlar arasında yaygın olan nesih hattını değiştirip, daha kolay 

bir yazı usulü ortaya koysak şeriat ve hukuk açısından ne sakıncası olabilir?”307 Yazar bu 

düşüncesini daha sonra alfabe için gittiği İstanbul’da da gündeme getirecektir. Nitekim 

Cemiyyet’in sadarete sunduğu raporda belirtildiğine göre Ahundzade toplantı esnasında 

“Resm-i hutûtun umûr-i diniyyeye taalluku olmayıp bahusus hatt-i kadîm bade’l-İslam 

suver-i adîdeye munkalib oldığından resm-i cedidin kabul ve isti‘mâline şer‘an dahî men‘-i 

sahih olamayacağını” beyan etmek ihtiyacı duymuştur.308 

                                                             
305 Ahundzade, Eserleri, II, 248, 250. 
306 Ahundzade, Eserleri, III, 17-18. 
307 Ahundzade, Eserleri, III, 27-30. 
308 Akpınar, Mirza Fethali Ahundzade, s. 134. 



83 
 

Ahundzade alfabesinde birtakım değişiklik yaptıktan sonra da alfabe ıslahatının 

İslam’a aykırı olduğuna dair özellikle İstanbul muhitinde mevcut veya muhtemil olacak 

itirazları önlemek için bu düşüncesini daha sonraki yazılarında da tekrar ifade etmek ihtiyacı 

hisseder. Mektuplarından, yeni alfabe teşebbüslerinin o dönemde en azından bazı çevrelerde 

“lâdînî” faaliyet olarak algılandığı anlaşılmaktadır.309 Melkum Han’a yazdığı 2 Haziran 

1871 tarihli bir mektubunda bu hususta şöyle der: “Kadim yazıyı değiştirmek şeriate asla zıt 

değildir. Abbasi halifeleri kûfi hattı nesih hattı ile değiştirdiler ve âlimler de buna izin 

verdiler. Yazını soldan sağa yazmak da şeriata zıt değildir. Zira biz hâlihazırda hendesî 

rakamları, yani sayıları Avrupalılar gibi soldan sağa yazıyoruz ve mukaddes şeriat buna asla 

mani değildir. … Halkların tarihinde alfabeleri değiştirmek ender görülen durumlardan da 

değildir. Bu iş hiçbir zaman devletin zevaline sebep olmaz.”310 

3.2.4. Ahundzade’nin Alfabeyi Islaha/Değiştirmeye Yönelik Faaliyetleri 

Bu başlık altında Ahundzade’nin alfabeyi ıslah etmek ya da değiştirmek için İran 

ve Osmanlı devletlerinde yaptığı faaliyetleri ele alacağız. Bilindiği üzere Ahundzade Arap 

harflerinin ıslahı konusunda savunduğu fikirleri teorik planda tutmamış, bunları 

gerçekleştirmek için ömrünün sonuna kadar mücadele etmiştir. Bu maksadla İran ve 

Osmanlı devlet idarecilerine müracaat etmiş, bunun için resmi ya da gayri resmi yollarla 

yetkili şahıslara çeşitli mektuplar yazarak meseleyi gündeme taşımıştır. 

3.2.4.1. İran’daki Faaliyetleri 

Ahundzade Farsca yazmış olduğu yeni alfabe layihasını ilkin İran’a göndermiştir. 

Tesbit edebildiğimiz kadarıyla alfabe layihasını İran’a göndermek için 23 Eylül 1857’de 

Tiflis’teki Kafkasya Umumi Valiliği’ne müracaat eder, muhtemelen bu müracaatı 

sonucunda alfabe ilk defa resmi yollarla aynı senenin Rebiussani (Kasım) ayında Tiflis’teki 

İran Konsolosu Hüseyin Han vasıtasıyla İran’a gönderilir.311 Bununla yetinmeyen 

Ahundzade, İran’daki şahsi tanıdıkları ile de irtibata geçmiş, düşüncelerini onlarla 

paylaşmıştır. Nitekim damadı Askerhan Bey’e yazdığı 22 Eylül 1857 tarihli mektubunda da 

görüleceği üzere “… Size yazdığım talimat esasında yeni alfabeyi öğretmeye ve onu Tebriz 

cemaati içerisinde yaymaya çalışın.”312 diyerek İran’daki tanıdıklarına mektuplar 

                                                             
309 Ahundzade, Eserleri, III, 134. 
310 Ahundzade, Eserleri, III, 130-131. 
311 Bk. Ahundzade, Eserleri, III, 32, 36, 39, 42. 
312 Bk. Ahundzade, Eserleri, III, 33-34; 1858 tarihli bir mektuptan anlaşıldığına göre yazar Askerhan’a 

göndereceği mektubu kaybolmadan adrese ulaşsın deye ilk önce Tebriz’deki Rus konsolosluğunun mütercimi 

Mirza Ali Ekber’e gönderir ve kendisisin Askerhan’a ulaştırmasını rica eder. Bk. Eserleri, III, 47. 



84 
 

göndermiş, şahsi imkânları ile alfabenin halk arasında yayılmasına çalışmıştır. Yine 

Askerhan’a gönderdiği bir “Tâlîmatnâme”de öncelikli olarak kendisinin yeni alfabeyi 

öğrenmesini, daha sonra da bunu halkın her tabakasından birkaç kişiye öğretmesini ve 

karşılaşacağı kusurları da kendisine bildirilmesini rica eder.313 

Ahundzade, İran’a yaptığı müracaatından resmi bir cevap alamayınca 5 Haziran 

1858’de İran’a ikinci mektubunu yazar. Hüseyin Nizâmüddevle’ye göndermiş olduğu bu 

mektubunda yeni alfabesinin malum usül ve kaide ile deneme amaçlı bin nüsha neşr edip, 

çocuklara okutulmasını bundan sonra karar vermelerini ister ve sonucun da kendisine 

bildirmesini ifade eder.314 Yazar, Nizâmüddevle’den başka 1858 senesinin Eylül ayında, 

Rusya’nın Tehran sefaretinde mütercim olarak çalışan Mirza Yakup’a da mektup yazarak 

İran’ın hariciye nazırının alfabe layihasına cevap vermemesinden şekvâ eder.315 İran devlet 

yetkililerinden resmi bir cevap alamayan Ahundzade, bu tarihten 1868’e kadar İran’a alfabe 

konusunda her hangi bir şey yazmaz. Buna sebep İran’dan daha ziyade Osmanlı’da bir şeyler 

yapa bileceği düşüncesiyle alfabe konusundaki faaliyetlerini burada devam ettirmesi 

olmuştur.316 

3.2.4.2. Osmanlı’daki Faaliyetleri 

Ahundzade Arap alfabesinin ıslahına dair yaptığı teşebbüsü Osmanlı Devleti’nin 

muvafakati ile halledeceğini ummaktaydı. Çünkü Osmanlı devleti bütün İslam dünyasında 

dini ve manevi bir nüfuza sahipti. Ayrıca bu dönem Osmanlı’da çeşitli reformların yapıldığı 

“Tanzimat” olarak bilinen dönemiydi. Bundan dolayı yazar, bir tür reform demek olan 

Alfabenin ıslahının da Osmanlı’da ilgiyle karşılanacağını düşünmekteydi.317 

Ahundzade 12 Kasım 1857’de Kafkasya Umumi Valiliğine verdiği dilekçede 

hazırladığı layihasını daha önce resmi kanallarla İran’a gönderdiğini belirttikten sonra, 

Kafkaz umum valisinin izni ile layihanı müzakere etmek için Türkiye divanına vermek 

maksadı ile Rusya’nın İstanbul’daki yetkili konsolosuna (nâzir) gönderilmesi ricasında 

                                                             
313 Yazar her ne kadar Askerhan’a gönderdiği 22 Eylül 1857 tarihli mektubunda bir tâlîmâtnameden bahsetse 

de yukarıda bahsi geçen tâlîmâtname 9 Eylül 1958 olarak kayıtlıdır. Eserleri, III, 48-49. 
314 Ahundzade, Eserleri, III, 39-41; aynı içerikde başka bir mektup için bk. 42-44. 
315 Ahundzade, Eserleri, III, 49. 
316 Yazarın alfabe konusundaki düşüncelerinin gelişimini daha iyi takip edebilmemiz için İran’daki 1968 

sonrası faaliyetlerini kronolojiyi gözeterek aşağıda son teşebbüslerle ilgili bölümde inceledik. 
317 Ahundzade 23 Eylül 1857 tarihli Kafkasya Umumi Valiliği direktörü Kruzenştern’e yazdığı bir dilekçesinde 

“… Eğer İran hükumetinin bu tür bir değişime gücü ve cesareti yetmezse alfabeni geri gönderebilir. O zaman 

ben onu aynı yolla (Kafkasya Umumi Valiliği vasıtasıyla) Türkiye hükumetine gönderirim ki, bu hükumet şu 

anda böyle bir değişikliğe meyledebilir.” Bk. Eserleri, III, 36, 41, 46. 



85 
 

bulunur. Ayrıca yazar layihanın resmi bir evrak şeklinde değil de özel bir mektup olarak 

takdim edilmesinin daha uygun olacağını ifade eder ve mektupla birlikte Bâbıaliye sunmak 

üzere bir dilekçe de kaleme alır. Layiha dilekçe ile birlikte Aralık ayında İstanbul’a 

gönderilir.318 Bâbıali’ye sunduğu dilekçede, Müslüman ülkelerindeki dillerin yazısını 

sadeleştirmek için yeni alfabe tertip edip, Yüksek Divan’ın mutaalasına takdim ettiğini 

bildirir, dilekçede ayrıca layihanın kabul edilmesi durumunda matbaa sahiplerinin 15 yıl 

müddetinde yeni alfabenin neşrinden elde edilen gelirin beşte bir hissesini yazarın kendisine 

veya onun varislerine verilmesini de rica eder.319 

Ahundzade, Türkiye’ye gönderdiği yeni alfabe layihasının ne gibi tesir 

uyandırdığını, Bâbıali’ye ulaşıp ulaşmadığını çeşitli kimselere yazdığı mektuplarla 

öğrenmek ister. Bu sebeple 1858’de İstanbul’da bulunan Abdurrahman Ağa adlı dostuna 

alfabe meselesinde hiçbir haber alamadığını yazar ve durumla ilgili kendisine bilgi vermesi 

ricasında bulunur.320 Yine aynı senenin 29 Ağustos’tunda, İstanbul’da Türkçe mütercim 

olarak çalışan Rus memuru Timofeyev’e gönderdiği mektubunda alfabenin Türkiye 

Divan’ına verilip verilmediği, ülke âlimlerinin bu konudaki görüşleri, kısaca afabenin son 

durumun ne olduğu ile ilgili kendisinden bilgi ister.321 Bu tarihten 1863 yılına kadar 

İstanbul’a gönderdiği alfabenin buradaki seyri hakkında fazla bilgimiz yoktur. Muhtemelen 

mektupla bu işin halledilemeyeceğini anlayan yazar, bizzat İstanbul’a gelerek yetkililerle 

görüşmek ve projesini ilmi çevrelerde tartışmak kararına gelir. Ahundzade’nin 1860 yılından 

itibaren İstanbul’a gelmek istediğini, bu niyetini ancak 1863’te gerçekleştirdiğini akademik 

Dorn’a yazmış olduğu 28 Mart 1860 tarihli bir mektuptan öğreniyoruz.322 Bu kararın 

alınmasında o dönemin İstanbul muhitindeki alfabe tartışmaları kadar, Mirza Hüseyin 

Han’ın davetinin de etkisinin bulunduğunu yazar bizzat kenidisi ifade eder.323  

                                                             
318 Ahundzade, Eserleri, III, 32-33. Ahundzade, 12 Kasım 1857’de dönemin İstanbul’daki rus konsolosu A. P. 

Butenov’a da bir dilekçe yazar. Bu dilekçede yazar, arap alfabesini ıslah etme gerekçelerini kısaca izah ettikten 

sonra, alfabe layihasını Kafkasya Umumi Valiliği’nin izniyle İstanbul rus konsolosluğuna gönderdiğini belirtir. 

Layihasının “Türkiye Divanı’na takdimini ve sonucun kendisine bildirilmesini istirham eder. Bk. Eserleri, III, 

37-38. 
319 Ahundzade’nin Bâbıali’nin Yüksek Divan’ına gönderdiği 12 Kasım 1857 tarihli dilekçenin tam metni için 

bk. Eserleri, III, 33. 
320 Ahundzade, Eserleri, III, 33. 
321 Ahundzade, Eserleri, III, 46. 
322 İlgili mektup için bk. Eserleri, III, 53. 
323 Ahundzade, İran’ın Türkiye’deki konsolosu Mirza Hüseyin Han’a yazdığı bir mektupta şöyle der: “… 

Benim İstanbul’a gelmek gibi bir düşüncem yokdu. Siz bana mektup yazarak ısrar ve tekitle rica ettiniz ki, 

alfabemi alıp İstanbul’a geleyim. Bk. Ahundzade, Eserleri, III, 84. 



86 
 

Daha önce de belirttiğimiz gibi Ahundzade, 1863’te Kafkasya Umumi Valiliği’ne 

müracaat ederek İstanbul’a gelmek istediğini belirtir. İsteyiğinin kabul edilmesi üzerine aynı 

sene Tiflis’ten ayrılır ve Batum yoluyla İstanbul’a gelir. Ahundzade burada Mirza Hüseyin 

Han’ın evine yerleşir. 15 Temmuz 1863’de Rus hariciyecisi Albay Boguslavski vasıtasıyla 

hariciye nazırı Ali Paşa ile görüşen Ahundzade, Temsilatını ve Yeni alfabe’sini kendisine 

takdim eder. Ali Paşa layiha için “…Güzel şeydir. İstanbul’da on yıl önce bazıları bu 

meseleyi idrak edip bir meclis de teşkil etmiştiler. Fakat sonra iş yarım kaldı.” der. Daha 

sonra Ahundzade sadrazam Fuad Paşa’yla görüşür. Alfabenin lüzumu hakkında ona bazı 

gerekçeler sunar, meşveret meclisi için layihasından dört nüsha Paşa’ya takdim eder. 

Layihayı olumlu karşılayan Fuad Paşa, Ahundzade’ye yakın ilgi gösterir324 ve “Maarif-i 

Umûmiyye Meclisi’ne veririz, orada müzakere ederler, iyi şeydir. Hakikaten faidesi 

tamamiyle göz önündedir” diyerek konunun incelenmesini ilim meclisine havale eder. 

Kendisinin Meclis-i Maârif-i Umûmiyye reisi Edhem Paşa ile görüşmesini tavsiye eder. 

Edhem Paşa ile görüşüp, neler konuştuğuna dair herhangi bilgimiz yoktur. Bununla birlikte 

Paşa’ya layihasından ve Temsilat’ından birer nüsha hediye etdiğini yazarın kendi 

kayıtlarından anlıyoruz.325 

Alfabe layihası Fuad Paşa’nın emriyle Osmanlı aydınları tarafından modern ilmi ve 

kültürü yaymak için kurulan Cem‘iyyet-i İlmiyye-i Osmâniyye’de görüşülür. Layiha ile 

ilgili Cem‘iyyet’te iki defa toplantı yapılır. İlkine Cem‘iyyet üyeleriyle birlikte 

Ahundzade’nin de çağrıldığı bu toplantı 10 Temmuz 1863’de Münif Paşa’nın başkanlığında 

Mecmûa-i Fünun’un bulunduğu binada gerçekleşir. Ahundzade, toplantıda yeni alfabe 

konusunda yaptığı çalışmaları izah eder. Ahundzade’nin verdiği bilgiye göre müzakereye 

katılanlar arasında Hariciye Nâzırlığı baş mütercimi Münif Efendi’den başka; Erzurum eski 

valisi Esad Paşa’nın oğlu 20 yaşlı Sadullah Efendi, Kadri Bey, ermenilerden Avanes Bey, 

rumlardan Aleksandr Bey ve ismini bilmediği bir fransız bulunmaktaydı. Toplantıyı 

Ahundzade’nin “Özel Notlar”ından takip edersek: 

“Herkes müslüman dillerini ve Fransızcayı biliyordu. Ben yeni alfabenin doğru iş, lüzumlu 

tedbir olması hakta istenen delilleri söyledim. Herkes benim sözlerimi bir ağızdan tasdik edip 

söylediler ki: “Biz de birkaç sene önce İslam alfabesinin uygunsuzluğunu (yarıtmazlığını) anlayıp, 

onun harflerini Avrupa ahalisinin kullandığı alfabe üslubu bazında değiştirip, birleşmeyen harflerden 

                                                             
324 Ahundzade Fuad Paşa’yı öven bir manzume de kaleme almıştır. Bk. Eserleri, I, 233. 
325 Bk. Eserleri, III, 60-62, 218; Yazar “Özel Notlar”ında İstanbul’da layihasını ve Temsilat’ını hediye ettiği 

şahısların isimlerini zikreder. Bk. Eserleri, III, 62. 



87 
 

oluşan bir alfabe ortaya koyduk. Fakat onu yüksek olan devletimize takdim etmeğe cesaret 

edemedik.” 

Ben dedim ki, birleşmeyen harfler eski İslam alfabesinden tamamiyle farklıdır. Şüphe yok 

ki, halk kitleleri birleşmeyen harflerin tatbik edilmesinden korku duyar ve Kuran-i Şerîf’i 

birleşmeyen harflerle yazmak olmaz. Bundan başka kelimeler haddinden fazla yer kapsar ve onlar 

sağdan sola doğru yazıldıkta çok yavaş yazılabilirler. Fakat benim yeni alfabemde her türlü değişiklik 

eski harfler dikkate alınarak kurulmuştur ve eski harflerden tamamiyle farklı olan bir şekil bile 

buraya ilave edilmemiştir. O’nun yazılış üsulu da eski alfabenin yazılış üsuluna tamamiyle uygundur. 

Bundan dolayı halkı da endişelendirmez.” 

Yazar sözlerinin devamında Rumlu Aleksandr Bey’in yaptığı itirazı ve kendisinin 

ona verdiği cevabı zikreder. Ahundzade’ye göre müzakere bittikten sonra meclis üyeleri 

alfabenin umumi faydasının göz önünde bulunduğunu söylediler ve anladıklarını bir beyânat 

yazarak sadrazama takdim edeceklerine dair söz verdiler.326 

Yazar toplantıda Osmanlı muhitinin tepkisini çekmemek için eski alfabenin 

tamamen bırakılarak yerine kendi alfabesinin kabul edilmesini açıkça istemez. Yeni 

alfabenin hiç olmazsa İslam yazılarından birisi olarak kabul edilmesini teklif eder.327 

Ahundzade’nin belirttiğine göre alfabe ile ilgili ikinci toplantı 29 Temmuz 1863’de 

(12 Safer 1280) yapılmıştır. Mecmûa-i Fünûn Meclisi’nde yapılan bu toplantıya Ahundzade 

katılmaz, burada nelerin konuşulduğunu kendisine Münif Efendi haber verir. Yazar konunun 

üç mesele olarak müzakere edildiğini belirtir. Birinci meselede kullanılmakta olan alfabenin 

kusuru varmı yok mu? diye sorulmuş, meclistekiler “kusuru vardır” diye tasdik etmişlerdir. 

İkincide bu kusuru ortadan kaldırmak için Ahundzade’nin teklifinin uygun olup olmadığı 

tartışılmıştır. Bazıları uygundur, Ahundzade iyi bir çözüm bulmuştur, bazıları da daha iyi bir 

çözüm bulunabilir demişlerdir. Üyelerden iki kişi de “kusuru ortadan kaldırmayı biz yanlız 

Türk ve Fars dillerinde caiz biliriz, çünkü Arap dilinin kemale erdirmeğe ihtiyacı yoktur. 

                                                             
326 Bk. Ahundzade, Eserleri, III, 62-64. 
327 Bk. Ahundzade, Eserleri, III, 17; Yılmaz Karadeniz’in Cem‘iyyet-i İlmiyye’nin söz konusu toplantısında 

Ahundzade’nin Arab alfabesini değiştirmek fikrinde olduğu, hatta açıkça söylememekle birlikte asıl 

maksadının Rus alfabesine geçmek olduğu şeklindeki görüşü (Bk. “İran’da Malkum Han ve Feth Ali 

Ahundzade’nin Arap Alfabesini Değiştirme Teşebbüsleri (1860-1880)”, History Studies (İnternational Journal 

of History), IV, özel sayı, 2012, s. 218.) hakikate uymamaktadır. Zira Ahundzade İstanbul’da bulunduğu 

dönemde alfabeyi değiştirmek değil, ıslah etmek düşüncesindeydi. Aşağıda da belirteceğimiz üzere Ahundzade 

Latin alfabesine geçme düşüncesini ilk defa 1873’de İstanbul’daki Hakâik gazetesine gönderdiği bir 

mektubunda ortaya koyar. Yazarın Ahundzade’nin bu konudaki düşüncelerinin gelişimini iyi takip edememesi 

onu böyle bir hataya düşürmektedir. 



88 
 

Arapçanın sarf ve nahiv ve vezinleri vardır, yazısının iyileştirilmeye ihtiyacı yoktur” 

demiştir. Yazar bu iki kişinin Rum Aleksandr ve bir Alman olduğunu bildirir. Üçüncü 

meselede ise Arap alfabesinin ister Ahundzade’nin teklif ettiği şekilde, isterse de başka bir 

yoldan iyileştirilmesi kabul edildiği takdirde, bunun tatbiki nasıl olacaktır?” sorusuna cevap 

aranmıştır. Eski hattın hemen terki mümkün olmaz, dolayısıyla kabul edilecek yeni hat 

tedrîcen halk arasında yayılmalıdır. Bunun için devletin yeni hattın okullarda öğretilmesi, 

gazetelerde tanıtılması işini üstlenebileceği, bir kişi veya kurumun yeni alfabeyi yayma işini 

üstlenip basmahâne açarak bazı kitapların yeni hattla neşrini destekleyeceği, yine İstanbul 

gazetelerinden birinin bu hattla neşredilmesi gibi farklı öneriler dile getirilmiştir.328 

Münif Efendi alınan kararların kendisi tarafından yazılacağını, bir hafta sonra 

meclisin azalarına kendi görüşlerini belirtip imza atmaları için dağıtılacağını, sonra da 

müzakerenin sonucunu Sadrazam’a takdim edeceğini söyler.329 Cemiyyet’in sadarete takdim 

ettiği bu rapor “Hazret-i Ali-i Sadarat-Penâhiye” başlığı ile Başbakanlık Arşivi’nde 

bulunmaktadır. Söz konusu takririn sureti ufak tefek bazı değişkliklerle “Islâh-ı Resm-i 

Hatta Dair Bazı Tasavvurât” başlığıyla Mecmuâ-i Fünun’da (1280 No. 14, 69-70) da 

yayınlanır.330 

Cemiyyet raporunda Arap harflerinin ıslahata muhtaç olduğunu kabul etmiş ve 

Ahundzade’nin gerek bazı mevcut harfler üzerinde yaptığı değişikliği, gerekse yeniden 

vücuda getirdiği hareke şekillerini takdirle karşılamıştır. Bununla birlikte yeni harflerin de 

basın ve matbaacılık bakımından “fenn-i tıbâ‘ata kâfi derecede elverişli olmadığına” kanaat 

getirmiştir. Ahundzade’nin yeni alfabesinin İslami yazılardan biri olarak kabul edilmesine 

Cemiyyet üyeleri itiraz etmezler; bu işin “rey-i âlîye menût” olduğunu bildirirler. Cemiyyet 

ayrıca Ahundzade’nin Temsilat‘ın beğenmiş, bu eserin Osmanlıcaya çevirilerek neşr 

edilmesine karar vermiştir. Raporun hatimesinide Ahundzade’yi yaptığı çalışmalarından 

dolayı övmüştür.331 

Ahundzade, 4 Ağustos 1863’de Münif Efendi’nin tavsiyesi üzerine tekrar Fuad 

Paşa ile görüşür. Görüş esnasında Sadrazam kendisine; “Sizin alfabeye Mecmûa-i ulûm 

meclisinde bakmışlar, çok beğenip methetmişler. İnşallah devlet tarafından da takdir olunur. 

                                                             
328 Bk. Ahundzade, Eserleri, III, 65-66. 
329 Bk. Ahundzade, Eserleri, III, 66. 
330 Yusuf Akçura, Yeni Türk Devletinin Öncüleri (1928 Yılı Yazıları), hz. Nejat Sefercioğlu, Ankara 2001, s. 

40; Akpınar, Mirza Fethali Ahundzade, s. 130, 133. 
331 Akçura, Yeni Türk Devletinin Öncüleri, s. 40; Akpınar, Mirza Fethali Ahundzade, s. 135-136. 



89 
 

Yani kadri bilinir. Çok faideli bir eser ve yadigârdır.” der.332 Bununla birlikte Ahundzade’nin 

kaydettiğine göre Fuad Paşa’yı evinde ziyaret eden yazara Selamlıkta beklerken pek samimi 

davranılmaz. Sadrazamı da daha önceki ziyaretindeki gibi samimi bulmadığını bildirir. 

Yazar bu durumun Le Courrier d’Orient gazetesinin yazdıklarından kaynaklandığını ifade 

eder.333 

Ahundzade, Paşa’ya almış olduğu iki aylık iznin bittiğini, dönmesi gerektiğini 

söyler ve alfabe meselesinin neticesi hakkında kendisine resmi bir yazı verilmesi talebinde 

bulunur. Bu isteğini kabul eden sadrazam kendisine bir nişan verileceğini de belirtir. Fuad 

Paşa’nın yanından ayrıldıktan sonra Münif Efendi’ye uğrar. Münif Efendi de nihayi sonucu 

bir iki gün sonra Sadrazamın mühürdarı Şevki Bey’den öğrenebileceğini söyler.334 

Ahundzade’nin bu teşebbüsü ilk başta Osmanlı yöneticileri tarafından ilgi görse de, 

umduğu şekilde bir karşılık bulmaz. Bu başarısızlığı önerilen yeni harflerin tatbikatında 

basım yönünden karşılaşılacak zorluklarla birlikte İstanbul’daki İran elçisi Mirza Hüseyin 

Han’ın adavetine bağlayan Ahundzâde, teşebbüsünden dolayı kendisine verilen 4. dereceden 

Mecidiyye Nişân-ı Hümâyunu ile Tiflis’e geri dönmek zorunda kalır.335 Belirttiğine göre 

Mirza Hüseyin’in kendisini Osmanlı yöneticilerine din ve devlet düşmanı (Rusya adına 

casus) olarak göstermesi336 böyle bir kararın alınmasında etkili olmuştur. Yazar, Mirza 

Hüseyin’le arasındaki bu adâvetin sebebini Temsilâtındaki bazı hikâyelerinde İranlıların 

hicvedilmesine bağlar.337 

                                                             
332 Ahundzade, Eserleri, III, 64. 
333 Ahundzade, Eserleri, III, 64-65; Hamid Memmedzade’ye göre gazete Ahundzade’nin ruslar tarafından 

İstanbul’daki dağlılarla (çerkez) görüşmek ve onlar hakkında rapor hazırlamak maksadıyla gönderildiğini 

yazmıştır. Bk. Eserleri, III, 286. 
334 Ahundzade, Eserleri, III, 65. 
335 Ahundzade, Eserleri, III, 73, 130, 218; Ahmet Caferoğlu, Ahundzade’nin kendisinin alfabe layihasının 

kabul edilmemesini her ne kadar İranlı Hüseyin Han’a bağlasa da bunun böyle olmadığını ve başka sebeplerden 

kaynaklandığını ifade eder. Caferoğlu bu hususta: “Mirza’nın bu safdil satırları, onun teklif etmek istediği 

hurufatın kabul edilmemesini her ne kadar İran sefirine yüklese de, fakat hakikat onun tasavvur ettiği şekilde 

olmamıştır. Mutaassıp Türkiye’nin 1863 senelerinde bu gibi inkılaba girişemiyeceği tabiidir.” diyerek dönemin 

şartlarının buna uygun olmadığını ifade etmeğe çalışır. (Bk. “Tahlil ve Tenkitler”, Azerbaycan Yurt Bilgisi, 

Burhanettin Matbaası, İstanbul 1932, I, 252; Ayrıca bk. Caferoğlu, “XIX. Asır Büyük Azeri Reformatörü Mirza 

Fethali Ahundzade”, Annali del, İnsitute Orientale di Napoli, sy. 1, 1940, s. 84.) Bununla birlikte Ahundzade 

kendisi birçok mektubunda Osmanlı yöneticilerinin yeni alfabesini beyendiğini, ancak yeni alfabede harfler 

bitişik bırakıldığından, bilhassa basımdan kaynaklanan zorluklardan dolayı bu öneriyi kabul etmediklerini ve 

ertelediklerini ifade eder. Örnek için bk. Eserleri, II, 239-240. 
336 Hamid Algar Ahundzade hakkındaki bu iddialardan birincinin doğru, ikincinin de en azından mümkün 

olabileceğini ifade eder. Bk. Mirza Malkum Khan, s. 85. 
337 Ahundzade, Eserleri, III, 218. 



90 
 

Ahundzade, Osmanlı vezirlerinin bu meselede göstermiş oldukları daha sonraki 

yıllarda ilgisizliği her fırsatta hicveder. Kanaatine göre Osmanlı ve İran devletlerinin ileri 

gelenleri halkın uyanmasını, malumat sahibi olmasını istemedikleri ve kişisel menfaatlerini 

umumun menfaatlerinden üstün tuttukları için alfabenin ıslahı düşüncesine kulaklarını 

tıkamışlardır.338 Bu hususla ilgili olarak bir mektubunda şöyle der: “Bizim bütün 

çalışmalarımızın faydası yalnız halka aittir.  Biz istiyoruz ki, Osmanlı halkı bizim sa‘yimizle 

mutlu ve saadetli bir halk olsun. Lakin bizim bu temennimiz Osmanlı nazırlarının şahsi 

zararınadır. Biz umumun menfaatini istiyoruz, onlar ise şahsi menfaatlerini 

düşünüyorlar.”339 

3.2.5. Alfabe Konusundaki Son Teşebbüsleri 

İstanbul’da istediği amaca ulaşamayan Ahundzade, Tiflis’e döndükten sonra bir 

süre alfabe meselesi ile uğraşmaz. Kendisinin ifade ettiğine göre buna sebep çocuğunun 

vefat etmesi üzerine yaşadığı bazı sıkıntılar olmuştur. İstanbul’da bulunduğu sırada tanıştığı 

Ermeni asıllı İranlı Mirza Melkum Han’ın340 alfabe layihasını kendisine göndermesi, ayrıca 

çeşitli mektuplarında belirttiği üzere bu dönemde farklı bölgelerde alfabe konusunda 

makalelerin yazılıp gazetelerde neşredilmesi suretiyle yeniden gündeme taşınması ve bu 

konudaki tartışmaların yeniden alevlenmesi yazarın bu meseleye tekrar yönelmesine ilgi 

uyandırmıştır.341 Bu ilgi üzerine yazar, Osmanlı’daki idarecilerinden Paris’teki şarkıyatçılar 

ile İran’daki bir kısım ileri gelen şahsiyetlere kadar uzanan geniş bir çevreden çeşitli 

kimselerle giriştiği mektuplaşmalarla alfabe reformu davasını yaygınlaştırma yolundaki 

faaliyetine devam etmiştir.342  

Arap alfabesinin ıslahı ve değiştirilmesi yönünde bir takım faaliyetlerde bulunan 

Melkum Han arap harflerinin bazılarının şeklini koruyarak, bitişmeyen harflerden meydana 

gelen yeni bir alfabe sistemi hazırlar, hatta bu alfabe ile bastırdığı “Durûb-ı emsâl-ı Türkî”yi 

                                                             
338 Örnek için bk. Eserleri, II, 186, III, 88, 126, 160, 163-164. 
339 Ahundzade, Eserleri, III, 164. 
340 Eserleri, II, 241; Melkum Han, 1833’te İran’da Ermeni asıllı Mirza Yakup Han’ın oğlu olarak doğmuştur. 

Babası Yakup Han Ahundzade gibi Tahran’daki Rus sefârethânesinde mütercim olarak çalışmıştır. Küçük 

yaştan itibaren Fransa’ya götürülmüş, bir papaz okulunda eğitim alması sağlanmıştır. İran’a dönüşünde 

mütercim olarak işe başlayan Melkum Han, devletin çeşitli kademelerinde yükselmiş, 1858’de Tahran’da kısa 

ömürlü bir masın loncası tesis etmiş, 1862-1872 yılları arasında Mirza Hüseyin Han’ın görevli olduğu sırada 

İstanbul’da bulunmuş ve sefârethâne kadrosunda müşavirlik yapmıştır. İstanbul’da İttihat ve Terakki üyeleri 

ile sıkı ilişkiler kurmuş, Arap alfabesinin Osmanlı ve İran’da kaldırılması yönünde bir takım faaliyetlerde 

bulunmuştur. Bk. Karadeniz, “İran Batılılaşma Hareketinde Mirza Melkum Han’ın Rolü, s. 103-111; Algar, 

Mirza Malkum Khan, s. 1-5 vd. 
341 Eserleri, II, 240-241, III, 85-86. 
342 Algar, “Mirza Fethali Ahundzade”, 189. 



91 
 

Ahundzade’ye gönderir.343 Ahundzade, Eylül 1868’de Mirza Melkum’un alfabesine dair 

görüş ve düşüncelerini serdettiği bir mektup yazarak alfabeye yönelik bazı eleştirilerini de 

zikreder. Eleştirdiği husus, noktaların kaldırılmaması ve sesli harflerin tamamı için yeni 

harflerin oluşturulmaması ve bunların alfabeye dâhil edilmemesi ile ilgilidir. Başka bir ifade 

ile Ahundzade Melkum’un alfabesinin yazma ve okuma konusunda maksada uygun 

olmadığını bildirir. Eleştirdiği noktlarla ilgili olarak, Malkum’un bunların zamanla 

iyileşeceği düşüncesine karşın bu işin uzun süreceğini, alfabedeki bu değişimin zamana 

yaymadan hemencecik yapılması gerektiğini vurgulayarak şöyle der: “…Yaptığımız yeni işi 

neden noksanlı yapalım ki, belli bir vakitten sonra yeniden alfabeyi değişmek ihtiyacı 

karşımıza çıksın?”. Bununla birlikte yazar, Malkum’un alfabesinin kitap basımında görülen 

tüm zorlukları ortadan kaldıracağını da ifade eder.344 

Ahundzade bir taraftan Osmanlı ve İran devletlerindeki tanıdıklarıyla 

mektuplaşarak hazırladığı alfabenin uygulanmasına yönelik gayret gösterirken, diğer 

taraftan da layihası üzerinde çalışarak daha elverişli olabilecek iyi bir alfabe ortaya koymak 

için çaba sarfetmekteydi. Ahundzade alfabesini yeniden düzenlerken üç hususa dikkat eder; 

kolay okunmak, kolay yazmak ve basımının kolay olması. Bilhassa matbaacılık açısından 

dizgi ve baskıyı kolaylaştırıcı yollara başvurarak alfabesinde -harflerin bitişik değil de ayrı 

yazılması gibi- bazı değişiklikler yapar ve 1868’de yeni bir layiha ortaya koyar. Ahundzade 

yeni layihasında harflerin ayrı yazılmasını Cemiyyet-i İlmiyye’nin önceki alfabe ile ilgili 

olarak harflerin bitişik olmasının basım işini zorlaştırdığına dair ileri sürdüğü gerekçeden 

ötürü olduğunu söyler.345 Bundan dolayı önce Melkum Han’ın daha sonra da kendisinin bu 

değişikliği Cemiyyet’in tavsiyesi üzerine yaptığını ifade eder. 1870 tarihli bir mektubundan 

anlıyoruz ki Melkum Han’ın tesiriyle yazının soldan sağa doğru yazılmasının daha iyi 

olduğu kanaatine de gelmiş ve bunu Münif Efendi’ye gönderdiği mektubunda da 

belirtmiştir.346 

Ahundzade düzenlediği yeni layihasını, Melkum’un alfabesine yazdığı eleştiri ve 

Osmanlı Cemiyyeti’nin kendisine verdiği rapor ve diğer mektuplarla birlikte Eylül 1868 

                                                             
343 Mirza Yusuf Paris’ten Ahundzade’ye yazdığı 17 Ekim 1867 tarihli mektuptan Mirza Melkum’un alfabe 

layihasını 1867’de tamamladığını biliyoruz. Bk. Eserleri, III, 229-230. 
344 Ahundzade, Eserleri, II, 241; III, 73-74, 87-89. 
345 Aslında Ahundzade harflerin ayrı yazılması düşüncesini önceden benimsemişti. Zira Melkum Han’a yazdığı 

bir mektubunda belirtiğine göre Cemiyyet’in toplantısında kendisine bununla ilgili bir soru sorulmuş, 

cevabında harflerin ayrı yazılması durumunda eski alfabe ile yenisi arasında farkın çok olacağı, bundan dolayı 

kabul edilmeyeceği endişesi sebebiyle bu fikrini açıkça belirtmekten kaçınmıştır. Bk. Eserleri, III, 146. 
346 Ahundzade, Eserleri, II, 239-241, III, 89, 102-103, 116, 130. 



92 
 

yılında Tahran’daki Maarif Nazırına gönderilmek üzere İran’ın Tiflis’teki konsolosu Ali 

Han’a takdim eder. İran’a gönderdiği belgelere, Ali Suâvi’nin Muhbir gazatesinde 

yayınladığı alfabe hususundaki görüşlerini347 eleştirdiği makalesini348 (Eylül 1968), ayrıca 

gazetenin orjinalı ve Farsca çevirisini de ilave eder.349 İran’a gönderdiği layihasını bir 

müşâvere heyeti oluşturularak tartışılacağını düşünerek bu meclise katılacağını düşündüğü 

kişilere de birer mektup göndermiştir.350 Bunlardan Paşa Han’a gönderdiği mektubunda 

O’nun müşavere meclisinde Alfabe lehinde olması için İran’ın durumunu över, İran’da 

matbaa kurulmasının, Dârülfünun açılmasının, Avrupa’ya talebe gönderilmesinin gurur 

duyulacak işler olduğundan bahseder.351 

Ahundzade, Ali Süâvi’nin alfabe değişikliği ile ilgili makalesine eleştiri olarak 

yazdığı yazıyı 1868’de İstanbul’daki Melkum Han’a da göndermiş, neşredilmesi için 

Cemiyyet-i İlmiyye-i Osmaniyye’ye vermesini istemiştir.352  

Ahundzade Kaçar Hanedanının ikinci hükümdarı Feth Ali Şah Kaçar’ın (1771-

1834) oğlu Şahzade Celaleddin Mirza’ya yazdığı bir mektubunda İran’a gönderdiği alfabe 

layihasının durumunu öğrenip kendisine bilgi verilmesini istirham eder.353 1870 tarihli bir 

mektubunda belirttiğine göre alfabe ile ilgili İran’a yaptığı muraacata resmi bir cevap verilir. 

İranlılar alfabeyi değiştirmeğe ihtiyaçlarının olmadığını, alfabeyi değiştirmek istiyorsa daha 

önce de benzer teşebbüste bulunduğu Osmanlı Devleti’ne muraacat etmesini tavsiye 

ederler.354  İran’dan olumsuz cevap alan Ahundzade daha önce İran’a yolladığı yeni 

layihasını 1870 Ocak ayında sadrazam Ali Paşa ve Münif Efendi’ye gönderir.355 Yazdığı 

mektupta layihasını önce İran’a gönderdiğini ve kendisine verilen cevabı da belirtir. Yazar 

                                                             
347 Süâvi’nin alfabenin ıslahı konusundaki görüşünü; harflerin şekillerinin değiştirilmeyip harekelerin 

öğrencilere okuma yazma öğretilirken kullanılması, eksik olan harfler ve harekeler için yeni işaretler icad 

edilerek bu işaretlerin harekeler gibi harflerin üstüne yazılması şeklinde özetleyebiliriz. O’na göre, aynı 

harflerle yazılan bazı kelimeler birkaç türlü okunabildiğinden, bunun önlenmesi için sadece harflerin üzerine 

bazı işaretler ve harekeler ilave edilebilir. Daha fazla değişiklik yapılmasına gerek yoktur. Islahat ne kadar 

gerekliyse o kadar yapılmalıdır. Bu ıslahat yapıldıktan sonra da eski eserler rahatlıkla okunabilmelidir ki, 

geçmişle gelecek arasında bir kopukluk olmasın. Erat, “Osmanlı’da Alfabe Tarışmaları”, s. 249,  Ali Süâvi’nin 

ilgili makalesi için ayrıca bk. Ahundzade, Eserleri, III, 227-229. 
348 Ahundzade’nin eleştirisi için bk. Eserleri, II, 225-235. 
349 Gazetenin ilgili sayısını Paris’ten kendisine Mirza Yusuf Han gönderir. (Bk. Eserleri, III, 89-90) Yusuf Han 

Ahundzade’ye gönderdiği 6 Ekim 1969 tarihli mektubunda, Ali Suâvi’nin Ahundzade’nin tenkidini gördüğünü 

ve kendisine hak verdiğini haber verir. Bk. Eserleri, III, 232-233. 
350 Ahundzade’nin İran’a gönderdiği belge ve mektupların tamamı için bk. Eserleri, II, 239-250, III, 73-86. 
351 Ahundzade, Eserleri, III, 79-80. 
352 Bu eleştirini Münif Paşa’ya 1970’de yeniden gönderir. Bk. Eserleri, III, 89-90, 98. 
353 Ahundzade, Eserleri, III, 109. 
354 Ahundzade, Eserleri, III, 97; Yazar bu tarihten sonra İran yetkililerine artık fazla mektup yazmaz. 
355 Ahundzade, Eserleri, II, 245-246. 



93 
 

ayrıca layihayı gönderme amacının onun icra edilmesinden daha çok, Cemiyyet-i İlmiyye’de 

tekrar müzakere edilerek neşr edilmesi olduğunu bildirir ve devamında şöyle der: “… İslam 

halklarının gelecek nesilleri için bir sened (belge) olarak kalsın ve onlar bilsin ki, biz İslam 

alfabesini değiştirmeyin zorunlu bir iş olduğunu anladık, fakat muasırlarımız bu işe rıza 

göstermediler ve güneşten daha aydın olan bu meselenin lüzumunu kabuledilmez bir takım 

delillerle inkâr ettiler ve bundan dolayı bin teessüfle ve hasretle bu dünyadan gittik. Belki de 

gelecekte bizim medeniyet dairesine kadem basacak evlatlarımız bu maksadımızı istekten 

amele çevirecekler.”356 Ahundzade’nin layihasını İstanbul’a göndemek suretiyle yaptığı bu 

son teşebbüs de hiçbir semere vermemiştir. Ahundzade yaptığı bu gayretlerin sonuçsuz 

kalmasından doğan ruhi isyanını Firdevsî uslubunda Farsca kaleme aldığı bir manzumesinde 

acı acı ifade eder. Manzumede alfabe ile ilgili İstanbul ve Tahran’da yaptığı çalışmalarını, 

teşebbüsünün akim kaldığını kaydetmekte, bu konuda karşılaştığı bazı sıkıntılarını 

zikrederek bilhassa İranlı Hüseyin Hanı hicvetmektedir. Manzumede ayrıca İran şahına 

değerli devlet adamlarını iş başına getirmesi nasihat eder ve örnek olarak Keykubad, II. 

Aleksandr, Wilhelm, Otto Von Bismarck, Giusseppe Garibaldi, Abraham Linkoln gibi tarihi 

simaları zikreder.357 

Bütün bunlarla birlikte Ahundzade bir gün mutlaka alfabenin değiştirileceği fikrine 

inanmıştır. Bu hususla ilgili olarak Mirza Melkum’a yazdığı bir mektubunda; “Ben ve sen 

alfabeyi değiştirmek fikrini ileri sürmekle öz borcumuzu beşeriyet karşısında ve medeniyetin 

gelişimi yolunda yerine getirmişik. Bizim ismimiz her zaman tarihte kalacak ve evlatlarımız 

tarafından hürmet ve iftiharla kaydedilecektir. …bizim evlatlarımız, muhakkak bu fikrin 

icrasını ülkede her cür başka tedbirlerin ve kural-kanunların icrasından üstün tutacak ve bu 

fikrin vacipliğini ve ehemmiyetini anlamayan muasırlarımızın akıl ve zekâsının azlığına 

teessüf edecekler.” der.358 Başka bir yerde ise şöyle der: “Ben o insanlardan (heriflerden) 

değilem ki, düşman karşısında diz çöküp onların emrine tabi olum. Yaşadığım sürece 

İstanbul nazırları ile kalemimle savaşacağım. Ben ve benim yaverim olan siz öldükten sonra 

bizim muasırlarımızın ne kadar da şuursuz olduğunu anlayan gelecek kuşak, binlerce defa 

                                                             
356 Ahundzade, Eserleri, III, 96-101. 
357 Manzumenin Farsça metni için bk. Köçerli, Azerbaycan Edebiyatı, I, 406-409; Azerbaycan Türkçesinde 

çevirisi için bk. Eserleri, I, 233-237. 
358 Ahundzade, Eserleri, III, 121. 



94 
 

halimize hayıflanacak, bizim fikirlerimizi gerçekleştirecek ve kabrimizin üzerine heykeller 

yapacaklar.”359 

21 Haziran 1871 yılında Mirza Yusuf Han’a yolladığı mektupta Melkum Han’ın 

yeni alfabesini mükemmelleştirdiği, kendi alfabesi ile kitap basmak için matbaa malzemesi 

temin ettiğini, ancak Osmanlı idarecilerinin izin vermediklerini söyler. Kendisi de bu 

duruma sinirlenerek; “İstanbul’a göndermek için öyle şeyler yazıyorum ki, sert kayaya 

dokunsa kırıp döker. Alfabe fikrinden ayrılmak benim için tasavvur edemediğim bir 

durumdur. Ne kadar ki ömrüm var İstanbul nazırlarına karşı kalemle mücadele edeceğim… 

Lakin bununla birlikte ben sizi temin ederim ki alfabe meselesi nihayet gerçekleşecek. Şayet 

bugün olmazsa, yarın, yarın olmazsa, bir sonraki gün gerçekleşecektir.” der ve bu konudaki 

kararlılığını bildirir.360 

8 Mart 1872’de Malkum’a gönderdiği bir mektubunda ise “Ben artık Osmanlı’dan 

ümidimi kesmişim, artık onları mezemmet bile etmiyorum. Onlar konuyu çok güzel 

anladılar ve bildiler ki, yeni alfabe tatbik edilip ilim ve medeniyet yayıldıktan sonra onların 

despot hükumeti ve dinleri elden gidecektir. Malumdur ki, ilim ve medeniyet geniş 

yayıldıktan sonra despotizm, fanatizm, supermatsion (ölülerin ruhuna tapma) artık 

yaşayamaz” der.361 

1872’de Melkum Han Ahundzade’ye Fransız yazar Charles Mismer’in dünyada 

kullanılan alfabeler hakkındaki yazısını gönderir. Ahundzade’ye göre Mismer bu 

çalışmasında alfabeleri hiyeroglif, sillabik (syllabique) ve alfabetik (alphabetique) olmak 

üzere üç kısma ayırmıştır. Hiyeroglif çinlilerin yazısı, sillabik bizim sağdan sola yazılan 

yazımız, alfabetik ise soldan sağa yazılan Avrupalıların yazısıdır. Mismer bunlardan 

alfabetik olanların diğerlerinden daha üstün ve mükemmel olduğu kanaatindedir. Kendisi de 

Mismer’e katılarak bu görüşü savunur ve şöyle der: “Hâlihazırda ben bu âlimin sözünü her 

yönden tasdik ediyorum ve onun fikrini her cihetten üstün tutuyorum. Soldan sağa yazılıp 

okunan, sesli harflerin sessiz harfler sırasına dâhil edildiği ve bütün noktaları atılmış 

alfabetik yazıdan başka hiçbir yazının harflerini kabul etmiyorum ve hiçbir zaman da kabul 

                                                             
359 Melkum Han’a yazdığı 1871 tarihli aynı mektubun devamında Kemâlüddevle isimli eserini kastederek 

İstanbul uleması ve vüzerasına hıncını şöyle dile getirir: “Çok yakında benim dostlarım bu kitabı neşrederek 

bütün Asya ve Afrika’ya ulaştıracaklardır. O vakit İstanbul vüzerasının dinlerine nasıl baktıklarını göreceğim. 

O zaman onların dini elden gidecek, çaresizce bizim yazdığımız alfabeyi kabul edecekler. Makamlarının 

muhafazası için bizden özür dileyecekler.” Bk. Eserleri, III, 131-132. 
360 Ahundzade, Eserleri, III, 135. 
361 Ahundzade, Eserleri, III, 163-164. 



95 
 

etmeyeceğim. …Ben de Charles Mismer’in şerhinin Farsça çevirisini neşrettirip, onun 

fikrini savunacağım.”362 Bu satırlar Ahundzade’nin alfabe konusundaki düşüncelerinin hala 

gelişmekte olduğunu göstermektedir. Hatta daha önce hazırladığı alfabe layihasını 

kasdederek “…İyi ki benim ilk teşebbüsüm sonuçsuz kaldı. Şimdi o hattı kabul etmedikleri 

için çok mutluyum.” diyerek ilk görüşlerinden vazgeçtiğini işaret eder.363 

Ahundzade, Latin harflerine dayalı bir alfabe fikrini ilk defa 1873’de İstanbul’daki 

Hakâik gazetesine gönderdiği bir mektubunda açıklar.364 Bu yazısında “Ben iki çeşit alfabe 

düşündüm. Onlardan biri Latın alfabesi harflerinden seçilerek tertip edilmelidir ki, onu 

soldan sağa yazmak lazım gelecektir. İkincisi ise şimdiki alfabenin esasında kurulmalıdır ki, 

onu şimdiki gibi sağdan sola yazmak olur.”365 diyerek Arap alfabesiyle birlikte Latin 

alfabesine dayanan ve soldan sağa doğru yazılan fonetik bir alfabe düzenlenmesi fikrini ileri 

sürmüştür. Ancak ifadelerinden bu tarihte bile latın harfleri için kesin kararını vermediği 

anlaşılır. Kendisinin belirttiğine göre Hakâike gönderdiği mektupla birlikte biri Latın 

harflerinden, diğeri ise eski İslam alfabesi harflerinden düzenlenen iki yeni alfabe layihasını 

gazetenin muharririne gönderir ve bu konuda kendisine cevap yazmasını ister.366 Bu 

alfabeleri beğenmeyecekleri takdirde belirttiği esaslara uymak şartıyla kendilerinin üçüncü 

bir alfabe yapabileceklerini söyler. Sıraladığı bu şartlar daha önce ortaya koyduğu alfabe 

layihasında sadık kaldığı esaslardan ibarettir. 367 

                                                             
362 Ahundzade, Eserleri, III, 165-166. Ahundzade Mismer’in sadrazam Ali Paşa’ya yazdığı Arap alfabesinin 

kusuru ile ilgili makalesini Farsça’ya çevirerek Tahran’a vezir-i azama gönderir. Bk. Köçerli, Azerbaycan 

Edebiyatı, I, 410. 
363 Ahundzade, Eserleri, III, 166. 
364 Bununla birlikte İsahanlı’ya göre Ahundzade, Arap alfabesinin Latin harflerine dayalı olarak değiştirilmesi 

ile ilgili layihasını ilk defa 1870’de düzenlemiş ve bunu alfabe konularıyla ilgilenen Muhammed Ağa 

Şahtahtlı’ya (1846-1931) göndermiştir. Ahundzade’nin 1873’de düzenlediği Latin alfabe layihası ise bir önceki 

layiha üzerine yaptığı bazı değişiklik sonucu ortaya çıkmıştır. İsahanlı araştırmasında her iki layihanın da örnek 

metnini sunar ve 1870 tarihli alfabe örneğini ilk defa kendisinin yayınladığını belirtir. Bk. İsahan İsahanlı, 

“Azerbaycan’da Latın Elifbasına Keçiş Tarihe Kısa Bakış ve Ferhad Ağazâde”, Hazar Haber, 15 Kasım, 2005,  

sy. 197, s. 9; a.mlf. Azerbaycan’da Latın Elifbasına Keçiş ve Ferhad Ağazâde, Bakü: Hazar Üniversitesi 

Neşriyatı, 2011, 34-35. 
365 Eserleri, III, 172. 
366 Eserleri, III, 175. 
367 İleri sürdüğü bu şartlarla ilgili bk. Eserleri, III, 172-173. Yazar aynı zamanda 1874’de İran şahzadesine 

gönderdiği mektupta “…Siz bir meclis kurun ve bütün dünyada yaşıyan halkların alfabesini önünüze koyun, 

onlardan en güzel harflerin şekillerini seçip bizim için yeni bir alfabe oluşturun ve halkımızı karanlıktan ışığa 

çıkarın.” dedikten sonra yeni alfabenin dayanacağı esaslarla ilgili yukarıdaki şartları sıralar. Eski alfabenin Deli 

Petro’nun yaptığı gibi dini işlerde yalnızca din âlimlerinin kullanmasını önerir. Yeni alfabenin ise Avrupa 

ilimlerini yaymak için sivil ve devletle ilgili işlerde kullanılmasını söyler. Bk. Eserleri, III, 183. 



96 
 

Ahundzade alfabe konusunda geldiği son ve kesin kanaatini 1875 Ekim tarihli bir 

yazısında açıkça belirtir. Tiflis’te şahzade Ferhad Mirza Kaçar’la görüştüğü zaman 

kendisiyle ne konuştuğunu anlattığı yazısında, alfabe ıslahatıyle ilgili hazırladığı ilk iki 

teşebbüsünü anlattıktan sonra “Üçüncü fikir” olarak “harflerin şekilleri bitişmeyen latin 

harfleri şekilleri ile değiştirilir, harekeler harflerin sırasına dâhil edilir, yazı ise soldan sağa 

doğru yazılır… Bu üç fikirden zannımca üçüncü fikir daha üstün ve maksada daha yakındır. 

Çünkü onunla okumak, yazmak ve basım işleri kolaylaşmış olur. Alfabeni değişmek asla 

şeriate muhalif değildir.” der.368 Bu ifadelerden de görüldüğü üzere Ahundzade’nin alfabe 

konusunda geldiği son kanaati kendi ifadesiyle “İslam alfabesinin sillabik değil, alfabetik 

olması ve soldan sağa doğru yazılması”369 şeklinde özetleyebiliriz. 

Hâsılı Ahundzade’nin Müslüman halk için eğitim ve öğretimde geri kalmışlığın 

çözümü ve tek kurtuluş çaresi olarak gördüğü alfabe değişimi fikri, nazari planda kalmış 

olmasına rağmen bu konudaki ilk teşebbüs sahiplerinden olması bakımından önemlidir. Bu 

proje o gün için her ne kadar gerçekleşmiş olmasa da yazar bu çalışmalarıyla daha sonra 

gerek XX. yüzyıl Türkiye’si ve gerekse Rusya idaresi altındaki diğer İslam ülkeleri 

tarafından atılacak bazı adımların öncülüğünü yapmış, bunların zeminini oluşturmuştur. 

  

                                                             
368 Ahundzade, Eserleri, III, 192. 
369 Ahundzade, Eserleri, III, 214. 



97 
 

III. DİNİ GÖRÜŞLERİ / DİN ELEŞTİRİSİ 

Ahundzade’nin sahip olduğu materyalist dünya görüşü onun din konusundaki 

fikirlerine de yansımış, toplumun sahip olduğu dini düşünceye karşı çıkarak İran ve 

Transkafkasya’da yaygın olan geleneksel Müslüman değerleri, adet ve görenekleri ve 

toplumun geri kalmışlığına neden olduğunu düşündüğü dini inanç ve yapıyı eleştirmiştir. 

Ahundzade gençliğinde dini bir eğitim almış olmasına rağmen, daha sonra din konusundaki 

fikirleri önemli ölçüde değişmiştir. Müellifin Kemâlüddevle Mektupları ile bazı yazı ve 

mektuplarında ortaya koyduğu dini görüşleri arasında bazı çelişkiler370 söz konusu olmakla 

birlikte eserlerinin geneline bakıldığında onun başta İslam dini olmak üzere bütün dinlere 

karşı olduğu, dini dogmatizmi ve özellikle dini bağnazlığI sert biçimde eleştirdiği açıkca 

görülmektedir. Hatta Haydar Hüseyinov’a göre Azerbaycan ictimaî fikir tarihinde 

Ahundzade kadar dine karşı sert bir tutum takınan olmamıştır.371 Bundan dolayı, dile 

getirdiği çeşitli söylemler nedeniyle Ahundzade’nin İslam dünyasında Batı felsefesi 

tesirinde ortaya çıkan ilk ateistlerden biri olduğu farklı araştırmacılar tarafından ifade 

edilmiştir.372 Kendisi de Kemâlüddevle Mektupları’nda bu hususa ilişkin olarak;  

“Bazıları benim din konusundaki böylesine keskin eleştirilerimi onamayıp dünyada 

dinsiz, imansız yaşanamayacağını söyleyerek belki karşı çıkacaklardır” dedikten sonra, 

“1280 yıldır din, mezhep, itikat ve imanla yaşıyoruz ve durumumuz her geçen gün daha da 

kötüleşiyor. Devamlı bin türlü musibet ve belalara maruz kalıyoruz. Bir süre dinsiz, 

mezhepsiz, itikatsız, ama marifet ve felsefeyle (hikmet) yaşayalım, bakalım durumumuz 

nasıl olacak, daha mı iyi, yoksa daha mı kötü? Daha kötü olursa geçmiş akidemize yeniden 

dönmeye hiçbir engel söz konusu değildir” demektedir.373 

Bununla birlikte Ahundzade’nin dine bakışı tek yönlü değildir. Çünkü başta 

Kemâlüddevle Mektupları olmak üzere bazı eserlerinde Tanrı ve âlem konusunda ortaya 

koyduğu materialist panteist düşüncelerine ve dine karşı sert eleştirel tutumuna rağmen 

yazarın farklı kişilerle mektuplaşmalarında müslüman kimliğini öne çıkardığı ve kendisini 

açıkça müslüman olarak nitelediği görülmektedir. Nitekim 1868 yılında yazdığı bir 

                                                             
370 Örnek olarak bk. 55, 81, 167-168, 202-203. 
371 Haydar Hüseyinov, M. F. Ahundov’un Felsefi Görüşleri, Bakü 1938, s. 53. 
372 Örnek için bk. Hüseyinov, Ahundov’un Felsefi Görüşleri, s. 53 vd. ; Kadim Mustafayev, Mübariz Ateist M. 

F. Ahundov, Bakü 1956, s. 3, 4, 14; Algar, “Mirza Feth Ali Ahundzade”, s. 186; Gedikli, “Mirza Fetali 

Ahundzade”, s. 53-54; Bununla birlikte Ahundzade’nin ateizminin kapsamlı olmadığı, sınırlı kaldığı söylenir. 

Bk. Hüseyinov, “Mirza Fethali Ahundov”, s. 187; Şeyda Mamedov, Mirza Fatali Ahundov, s. 103. 
373 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 126. 



98 
 

mektubunda “ben Şii mezhebi müslümanlardan biriyim” dediğini görmekteyiz.374 Onun 

1872 tarihli İran’ın eski konsolosu Ali Han’a yazdığı mektubu ise kendisinin din 

konusundaki tavrını bize özet olarak sunar. Söz konusu mektubunda yazar şöyle der: 

“Sizin tanıdığınız benim düşmanıma (Hüseyin Han’ı kastediyor) gelince, 

biliyorsunuz ki o şahsi garazkârlık ve fitri habisliği yüzünden haksız olarak beni din ve 

devlet düşmanı adlandırıyor. Ben din ve devlet düşmanı değilim. Ben halkı seven, canımı 

bu uğurda kurban etmeye hazır olan bir insanım. Belki de benim bu endazade (ölçüde) 

vatanseverliğimden dine karşı düşman olduğum anlamı çıkarılabilir. Fakat bu anlam 

düşmanlarımın düşündüğü kadar derin değildir. Siz biliyorsunuz ki ben Müslümanlıkta ne 

kadar muhkem ve azimliyim. Ben hiçbir dini dünyada İslam dininden üstün bilmem. …Ben 

kendi çocuklarımı ve haleflerimi de bu akidede yetiştiriyorum.375 Onlar da benim akidemde 

olacaklar. Maksadım İslam dinini redd etmek değildir. Böyle kötü bir amelden Allah’a 

sığınırım. Benim maksadım İslam halklarını saran cehaleti ortadan kaldırmak, ilimleri, 

sanatları geliştirmek, halklarımızın azadlığı, refahı ve servetinin çoğalması, vatanın 

bayındırlığı ve İslamiyet’ten önce babalarımızın sahip olduğu şan ve şöhretin yeniden 

ikamesi için adalete revaç vermektir.”376 

Yine Ahundzade vefatından iki sene önce (1876) Mirza Mustafa isimli birisine 

yazdığı bir mektubunda şöyle der: “Kâfirliği ve habersizliği kendinize din ve akide gibi 

kabul etmeyin! Kâfirlik, yani hakkı inkâr etmek, habersizlik, yani gaflette olmaktır. Bunların 

her ikisi benim zevkime ve mesleğime zıt olan şeylerdir. İnsan ne hakkı inkâr etmeli, ne de 

marifet âleminden habersiz olmalıdır… Babaların mezhebinden kaçmanın da gereği yoktur. 

Zahirde kendi mezheptaşlarımızla kardeşcesine yola gitmeli; batında ise hak yolunun 

yolcusu olmalıyız.”377  

1. Genel Olarak Din Eleştirisi 

Ahundzade’nin din konusundaki fikirlerine baktığımızda onun, dini inançları 

toplumun ilerlemesine engel olan bir kurum olarak gördüğü dikkat çekmektedir. Bu 

konudaki düşüncelerini anlatırken özellikle İngiliz düşünürü Buckle’u örnek olarak zikreden 

yazar, onun dini inançların zararlı olduğu yönündeki düşünceyi diğer düşünce adamlarından 

                                                             
374 Bk. Ahundzade, Eserleri, III, 81; daha önce 1861 yılında yazdığı başka bir mektubunda da kendisinin açıkça 

müslüman olduğunu belirtmektedir. Bk. Eserleri, III, 55. 
375 Nitekim Ahundzade, Mirza Yusuf Han’a yazdığı 1870 tarihli bir mektubunda oğlu Reşit’ten bahsederken 

onun Ramazan ayında oruç tuttuğunu, namaz kıldığını, oğlunun kendisini Müslüman gibi tanıtmasına karşı 

çıkmadığını ve din konusunda ona mani olmadığını yazar. Bk. Eserleri, II, 254. 
376 Bk. Ahundzade, Eserleri, III, 167-168. 
377 Ahundzade, Eserleri, III, 202-203. 



99 
 

daha derinlemesine işlediğini belirtir. Şöyle ki, Buckle göre halkları batıl olan inançlı ve bir 

ruhban sınıfına bağımlı yaşayan, her türlü söylence ve masala inanan İspanya, İsveç ve 

Papa’nın egemenliğindeki ülkeler, bilim ve sanat alanında diğer Avrupa ülkeleri ile Yeni 

Dünya’nın gerisine düştüler, ilerleme yolunda tam anlamıyla hareketsiz kaldılar. Bu arada 

İngiltere, Fransa, Yeni Dünya ve halkları dinsel inançlardan kurtulmuş, akılla, sağduyuyla 

yaşayan diğer devletler, ilerleme ve uygarlık yolunda sürekli ilerliyorlar, ilim ve sanatın 

bütün alanlarında hızlı başarılar elde ediyorlar; bununla da sadece kendilerine değil, tüm 

insanlığa büyük yarar sağlıyorlar.378 

Buckle’un “Akıllı insan, her durumda din ve mezheplerin gerekliliği konusunda 

insanların kafasında az da olsa bir kuşku uyandırmalıdır. Ondan sonra düşünce kendisi 

faâliyete geçecek, ağır ağır hakikati anlayacak, bireyi cehaletten kurtararak karanlıktan 

aydınlık bir dünyaya taşıyacaktır.” şeklindeki sözlerine yer veren379 Ahundzade’nin aslında 

din konusunda yapmak istediği de bundan ibarettir. Nitekim kendisini açıkça Avrupalı 

filozofların çizgisinde gören yazar, “liberal ve progres meslek sahiplerinden ve sivilizasyon 

taliplerinden” olduğunu söylemekte, maksadının halkın bütün sınıfları arasında ilim ve 

sanatı intişar ettirmek, onlar arasında yurt severlik, adalet ve beraberlik gibi değerleri 

yaygınlaştırarak ve böylece nifakın birliğe dönüştürülmesi ve halkın arasından zillet ve 

fakirliğin kaldırılması olduğunu ifade etmektedir. Bununla birlikte yazar bu maksadını 

gerçekleştirmek için kendi anlayışına göre insanların hakikati gören gözüne perde çeken, 

onların dünya işlerinde terakki etmelerine mani olan dini itikat esaslarının mahv edilmedikçe 

müyesser olunamayacağını söyler. İşte bu amaçla ilk önce alfabe ıslahatı düşüncesini, daha 

sonra da Kemalüddevle Mektupları isimli eserini yazmaya karar vermiştir.380 

Bundan dolayı Ahundzade söz konusu eserinde Müslümanlığa şiddetle saldırmış, 

Allah, Peygamber, Kuran gibi temel kavramları reddetmiştir. Burada sadece İslam dinine 

karşı değil, aynı zamanda her türlü dini düşünceye, dinciliğe karşı çıkmakta, 

Kemâlüddevle’nin dilinden “Ey Celâlüddevle, bu sözlerden sen güman eyleme ki, ben başka 

din ve mezhebi İslam’a mürecceh tuturam. İş ona kalsa, gene İslam dini sair edyandan 

bergüzîde ve benim makbulümdür. Bu kadar var ki, ben küll-i edyânı puç ve efsâne sayıram. 

Onlardan hiç birisine ahirette kurtuluş umudi ile mail değilem. Ben o dini tercih ediyorum 

                                                             
378 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 122-123. 
379 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 123. 
380 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 123. 



100 
 

ki onun vasıtasıyla insan bu dünyada mutlu ve âzâde olabilsin”381 diyerek bütün dinleri 

reddetmiş, dinle ilgili her şeyi boş ve efsane kabul etmiştir. 

Eserlerinde tenkid edilen kimseler arasında din adamları ve ruhaniler önemli bir yer 

tutar. Bu tenkide, komedilerinden önce kaleme aldığı bazı menzumelerde başlamış, 

piyeslerinde daha belirgin şekilde açığa çıkmış, Kemalüddevle Mektupları’ında ise en sert 

şeklini almıştır. Din adamları veya dini istismar ederek halkı aldatan kimseler, dervişler, 

müezzinler yazarın her eserinde menfi birer suret olarak karşımıza çıkmaktadır. İslam 

dininin kurallarına, İslam ceza hukukuna, batıl inançlara, cin, peri ve melek gibi inanışlara 

karşı fikirlerini açıkça ifade etmekten çekinmemiştir. 

Ahundzade’nin eserlerinde dile getirdiği dini eleştirilerin çoğunlukta Şii din 

âlimlerinin ortaya koyduğu din anlayışına yönelik eleştiriler olduğu dikkat çeker. Nitekim, 

Ahundzade Kemâlüddevle Mektupların’da, şii âlim Muhammed Bâkir el-Meclisî’nin (ö. 

1700) Hakku’l-yakîn isimli eserinde şiilerin imamet görüşü, özellikle on ikinci imamın 

gaybubeti ile ilgili serdedilen rivayetlere yer vermekte ve bunları her hangi bir efsaneden 

çok daha gülünç, herhangi bir mucizeden çok daha anlamsız, akla uymayan kör, batıl 

inançlar olarak nitelemektedir. Yazara göre Ahund Molla Bâkir Meclisi gibi önde gelen din 

adamlarının çeşitli eserlerinde bu tür düşüncelere yer vermesi, bunları savunması, vaizlerin 

bu konuları cami minberlerinden sürekli olarak halka anlatması yüz kızartıcı davranışlardır. 

İşte bu tür âlimlerin ikiyüzlülüğünden ötürü, İran halkı akıl konusunda acınacak bir duruma 

düşürülüyor, ama bu halk fıtraten doğal akıl nimetinden, zekâvetinden ve kavrayış 

yeteneğinden yoksun değildir; sadece çelikteki cevher pasla kapanmıştır. Ahundzade’ye 

göre daha da kötüsü bizim âlimler eserlerinde ve vaazlarında, halka gerçeğin yolunu 

gösteren, hukuka, akla işaret eden bütün filozof, düşünce adamlarına açıkça ve acımasızca 

küfrederek, lanetler okuyarak, onları din dışı göstererek, ya da katlinin mübah olduğuna 

fetva vererek ölümüne sebep olmakta, dolayısıyla halkın aydınlanmasını 

engellemektedirler.382 

Yine Ahundzade Kemâlüddevle’de, Tebriz’de katıldığı bir Cuma camisinde Ahund 

Molla Sadık isimli bir vaizin Muhammed Bâkir’in Hakku’l-yakîn eserinden cehennem 

ahvaline dair alıntılar aktararak verdiği abartılı vaazından bahsetmekte, bunun üzerine ahiret 

hayatı, insanın sorumluluğu gibi birtakım konular üzerine düşüncelerini açıklayarak kısmen 

                                                             
381 Bk. Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 30. 
382 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 55-58. 



101 
 

aklî, kısmen de şer‘î delillere dayanarak eleştirilerini dile getirmektedir. Ahundzade, şer‘î 

delil olarak dinin temel unsurlarından birinin evrenin yaratıcısının adil olduğu ve adaletle iş 

gördüğü gerçeği olduğunu ifade eder. Yazara göre diyelim Allah beni yarattı, bana yüz yıllık 

bir ömür verdi ve bu yüz yıllık yaşamım sağlıklı, acısız ve diğer her türlü tatsızlıktan uzak 

bir şekilde geçti. Ve diyelim ki ben her türlü cinayet işledim, her gün Allah’a şirk koştum, 

her türlü suçu ve günahı işledim, günü geldiğinde de öldüm. Adalet, işlediğim günah ve 

suçlar için ceza görmemi gerektirir. Ben adil olan Allah’ın yüz yıllık ömrüm süresince 

işlediğim cinayet ve günahların karşılığı olarak beni yüz yıl, hatta iki yüz, üç yüz, dört yüz 

ve nihayet bin yıl boyunca cehennem ateşinde yakmasına razıyım. “Ancak bundan ziyade 

bana cehennemde azap çektirmeye, adalet mucibince Hâlık’ın hakkı varmı? Allah beni 

düşüreceği cehenneme girişle orantılı hangi iyilikte bulundu ki bana? İnsana verdiği ceza, 

işlenen suçtan milyon defa daha ağırken, böyle bir Tanrı’ya adil denebilir mi? Allah’ın bu 

davranışı onun merhametin, iyiliğin, cömertliğin, bağışlamanın kaynağı olan niteliğiyle 

uyuşuyor mu?” Ahundzade sorularını sormaya devam ediyor: Eğer o, bana karşı böyle 

davranacaksa, niçin beni yarattı? Ben ondan ne zaman bir yaşam istedim ki? Eger sonum bu 

şekilde olacaksa, onun bağışlayacağı yüz yıllık yaşam sürekli bir bolluk ve zevk içinde geçse 

de yılan zehrinden daha yakıcıdır. Eger cehennem gerçekten varsa, öyleyse bu Tanrı 

sevimsiz, istemsiz ve zalım bir varlıktır. Yok, şayet cehhennemin varlığı bir yalansa, niçin 

siz şarlatan ve ikiyüzlü vaizler, niçin yoksul halkın yüreğine onunla korku salıyor, niçin halkı 

Tanrı’nın nimetlerinden yoksun bırakıyor, niçin diğer uluslarla ilişki kurmasına, onların ilim 

ve sanat alanlarındaki yaratılarından yararlanmasına izin vermiyorsunuz? Müzik aletlerini 

çalmanın, tiyatroya gitmenin, dans etmenin, dans edenleri seyretmenin, şarkı dinlemenin, 

portre çizmenin, satranç, tavla oynamanın haram, günah olduğunu söylüyorsunuz. Bütün 

bunlar zahiren boş eğlence gibi görünse de bu uğraşların, ölçüyü kaçırmamak koşuluyla, 

zihne parlaklık (cilâ) verdiğini ve aklı aydınlattığını siz anlayamazsınız, çünkü insan doğası 

sevinme ve hüzünlenme gibi ruhsal değişimler gösterme yeteneğine sahiptir ve insan 

organizmasında bu doğal özelliklerden herbirini gösterecek duygular mevcuttur. Eğer bu 

duygular bastırılacak olursa insan alıklaşır, ölçünün sınırları aşıldığında da duygular körelir. 

Yalnız sarhoş edici içkileri, insan nesli için zararlı olduğu ve birçok hastalıklara kapı 

açtığından dolayı; kumarı insanı yaşamdan uzaklaştırdığı ve insana acılar getirerek onulmaz 

bir hastalığa sebep olduğu için yasaklayın.383 

                                                             
383 Bk. Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 50-52; a.mlf. Aklın İflası, s. 97-102. 



102 
 

Yazara göre bazı insanlar cehennem düşüncesinin insanlığı suç işlemekten 

alıkoymaya yaradığını sanıyorlar. Ama hangi Müslüman, bir olanak söz konusu olduğunda, 

başkasının malını sahiplenmekte tereddüt eder?  Bütün hırsızlar, haydutlar ve katiller, 

cehennemin var olduğuna inanan cahil halk kesiminden çıkıyor. Hiç urefâdan bir hırsızın, 

bir haydutun, ya da bir katilin çıktığını hiç gördün mü? Yine bir takım ülkelerde çocukları 

hadım edenler, bu çocukları satın alan ve onları kendi hereminde haremağası olarak 

görevlendiren öteki acımasız kimseler de cehenneme inanan insanlardır. Demek ki 

cehennemle yaratılan korku, bir insanı suç işlemekten çekindirmek zorunda bırakan önemli 

bir etken sayılmaz. Dünyada verilecek bir ceza korkusu, toplumsal düşünceden kaynaklanan 

korku, namus ve onur duygusu, sağlıklı bir akıl, ilmi gelişme, kişiyi suç işlemekten uzak 

tutan daha sağlam etkenlerdir. Bu koşullar altında insan doğasının kendisi de suç işlemekten 

çekinme konusunda önemli bir etken olabilir, çünkü insan doğası iyilik yapmaktan her 

zaman hoşnut olurken, kötü davranışlardan vicdan azabı duyar. Örneğin anasız babasız bir 

çocuğun bakımını her insanın doğası olumlu bir iş sayar ve bundan hoşnut olur, ama her 

insanın doğası öksüz ve suçsuz bir çocuğa vurmanın da çirkin bir davranış olduğu bilincini 

taşır ve bundan vicdan azabı duyar. Demek ki ilim ve eğitim bu konuda önemli bir rol 

oynamaktadır. Bundan dolayı cehennem korkusu ile cennette zevk içinde bir yaşam sürmeye 

yönelik bir umut, insanı asla suç işlemekten alıkoyacak etkenler olamaz. Korku ve ümit bu 

konuda az ya da çok bir etkiye sahip olabilir. Ama aslında insanların erdemli yaşamalarında, 

din adamları ile toplumun sempatisini ve saygısını, cahil halkın bağlılığını vb. kazanmak 

gibi değişik bencil hesaplardan oluşan gizli, ince ve onların kendilerinin de farkında 

olmadıkları etkenler de var.384 

2. Olağanüstü Olaylara Yönelik Eleştiriler 

Ahundzade etkisinde kaldığı Batı düşüncesinin bir sonucu olarak mucize dâhil 

bütün olağanüstü hadiselerin olabilirliğini rasyonel bakımdan sorgulayarak bunların bilimsel 

açıdan mümkün olamayacağını belirtir. Nitekim yazar bir şahıs için yaratıcının kendi 

koyduğu tabiat kanunlarını istisnai de olsa değiştirmeyeceğini, Amr ya da Zeyd istedi diye 

herhangi bir insanı gökyüzüne çıkarmasının imkânsız olduğunu ifade eder. Çünkü 

Ahundzade’ye göre yerçekiminin gücü, bir insanın yeryüzünden yükseklere çıkmasına izin 

vermez; insanın kendisi de atmosfer dışında solunum yapamaz. Eğer Allah kendi gücüyle 

böyle olağanüstü bir olaya izin verecekse, o zaman yerçekimini önceden kesmesi ve o insana 

da atmosfer dışında solunum yapabilme olanağı sağlaması gerekir. Böyle bir durumda ise 

                                                             
384 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 53; a.mlf. Aklın İflası, s. 103-104. 



103 
 

dünyamız yıkılır, yaratıcılığın bütün yasalarında büyük bir karışıklık ortaya çıkar. 

Ahundzade’ye göre bu tür olaylar geçmişte birçok peygamberin asrının ilmi düzeyine göre 

hârikulâde olayları mümkünattan sayarak halkı tatmin için söyledikleri şeylerdir. Bu asırda 

ise bu tür uydurma şeylere artık gerek duyulmamaktadır. Dolayısıyla Ahundzade 

hârikulâdenin imkânı meselesinde bilimin hakem kabul edilmesi gerektiğini söylemekte ve 

yaşadığı asırda “gerekli olanın ilim/bilim ve sivilizasyon” olduğunu385 ve “keşf-ü kerâmet 

döneminin artık geçtiğini” ifade etmektedir.386 

Ahundzadeye göre peygamberimizin göğe yükselmesini (miraç olayı) ve Ay’ı ikiye 

bölmesini (şakk-ı kamer) akıl kabul etmez. Ama din otoritelerimiz bu gibi olağanüstü 

hadiselerin gerçekliğini kabul ediyor ve bu konuda aklın inandırma ve sorgulama gücüne 

boyun eğmemizi istiyorlar. İslam toplumları düşünmeden bu din adamlarının dediklerine 

itibar ediyor ve bu tür konularda aklı devre dışı bırakıyorlar. Ahundzade’ye göre “beşeriyetin 

mutluluk ve saadeti o zaman mümkün olacaktır ki ister Asya’da, isterse Avrupa’da insan 

aklı ebedi zindandan tamamiyle kurtulup, düşüncede nakil değil, yalnız akıl klavuz kabul 

edilip hâkim-i mutlak sayılacak.”387 

Ahundzade’nin bu konudaki düşüncelerine dikkatlice baktığımızda mucize, 

keramet gibi dini nitelikli hârikulâde olaylara itirazının temel sebebi, bu olayların bilime, 

diğer bir ifadeyle bilimin tesbit ettiği tabiat kanunlarına aykırı olduğu gerekçesinden 

kaynaklanmaktadır. Çünkü Ahundzade, modern bilimleri temsil eden “akıl”la (reason), 

mucize, keramet gibi olağanüstü olaylar şeklinde dile getirilen dini inanç arasında temel bir 

çatışmanın olduğu kanısındaydı. Bu çatışmada kendisini “akıl” tarafında konumlandırarak 

akla aykırı olduğunu düşündüğü din ve dini inançlara karşı olumsuz bir tavır takındı. 

Nitekim bu hususu şöyle dile getirir: “…Mucizâta, keşf-ü kerâmete ve havârik-i âdâta 

inanmayasınız. Ondan ötrü ki, marifet-i mahiyyet ve hasiyyet-i anâsır ve cemâdat ve nebâtat 

ki, Firengistan ıstılahında ona ilm-i fizik tabir olunur, yani elm-i hikmet ve marifet-i 

mahiyyet ve hasiyyet-i hayvanat ki, ona ilm-i yestestva tabir olunur, yani ilm-i tabiyyat bu 

asırda Firengistan filozoflarının tetebbuat ve tahkikatları mucibince bir nev ile tekmil beham 

edibdir ki, mucizâtın ve keşf-ü kerâmetin ve havârik-i âdâtin âdem-i imkânı, bu ulûmun 

                                                             
385 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 75, 95. 
386 Ahundzade, Eserleri, II, 234; Ahundzade, Kur’an-i Kerim’de yer verilen Hızır kıssası (Kehf: 65-82) ile 

ilgili anlatıları kabul etmez. Hızır ve Saba melikesi Belkıs’ın tahtıyla ilgili kıssaları kastederek “Allah 

Kur’an’da, Yeng-i Dünya, buhar ve elektrik gücünü haber vermek yerine bu gibi sefihleri anlatıyor bize” der. 

Bk Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 286-287. 
387 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 130. 



104 
 

vasıtasıyla bizim nazarımızda azhar min’ş-şems olubdur. Eğer bu asırda, birkes bila-şuur 

özüne mucize isnadını vere, biz onu divane hesab edip, kuvve-i akliyyesinde vaki olan halel 

cihetinden onun haletine müteessif olacağız ve eğer şuur ile özüne mucize isnadını vere, biz 

ondan bilâ ihtiyar nefret edeceğiz…”.388 

Yazar başka bir yerde ise “bizim bugüne kadar en büyük yanılgımız, birbirine aykırı 

iki olguyu (kaziyye) hep karıştırmak ve bu iki olguyu aynı şey saymak oldu” demektedir. 

Bunlardan biri ilim, diğeri dindir. Örneğin bilgi şu gerçeği onaylar: Birinci Napolyon yaşadı, 

Moskove’ya geldi, şunlar şunlar oldu. Artık burada dine gerek yok, çünkü bu olgu kesin ilme 

dayanmaktadır. “Delil ve sübuta ihtiyacı olmayan ve yahut delil ve sübutu katî olan her 

kaziyye ilim demektir.” Öte yandan din otoriteleri, Hz. Musa’nın Sina Dağı’nda Allah’la 

konuştuğunu, asâsını kuru bir kayaya vurduğunu ve vurduğu yerden bir su kaynağının 

fışkırdığını vb. iddia ediyorlar. Burada bir kanıt gerekiyor ve bir kanıt olsa da hiçbir zaman 

bu kanıt katî olamaz. Öyleyse bu olguyu biz ilim sayamayız, bunu inanç olarak 

değerlendirebiliriz. Ama din adamlarımız böylesi olayları da ilimden (bilim) sayarak ilm-i 

tefsir, ilm-i hadis, ilm-i kelam ve benzerlerini fizik, matematik, coğrafya, astronomiyle 

aynıymış gibi ilimden kabul ediyorlar. Oysaki ilk sayılanların ikincilerden farkı gün gibi 

ortadadır. Dolayısıyla biz öncekileri inanç işlerinden, ikincileri ise ilim (bilim) işlerinden 

saymamız gerekir.389 

Ahundzade’ye göre dinle bilim (felsefe), biri diğerini yok eden ve ikisinin bir yapı 

içinde birlikte olması olanaksız iki karşıt öğedir. “Din ve iman sahibi olan birisi, bilim adamı 

ve filozof sayılamaz, eğer bilim ve felsefe sahibi olursa dindar ve mümin olamaz. Din ve 

iman talibi olan birey katiyyen marifet dairesine yaklaşmasın ve marifet talibi olan birey de 

öyle ya da böyle bilâ-ihtiyar din ve imandan uzak olmalıdır.”390 

3. Metafizik Varlıklara Yönelik Eleştiriler 

Ahundzade’ye göre meleklerle ilgili onların basit ve soyut (mücerret) bir cövher 

olduğu, domuz ve köpek dışında her şekle girebildiği, yine cinin basit ve soyut bir varlık 

                                                             
388 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 95. 
389 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 131-132. Ahundzade’nin “Kemâlüddevle Mektupları’nın 

Mülhakâtı”nda dile getirdiği bu görüşler Melkum Han’dan etkilenerek kaleme alınmıştır. Zira Melkum Han 

1872’de İstanbul’dan Tehran’a giderken Tiflis’te Ahundzade’nin misafiri olmuş, burada bulunduğu sürede 

aralarında geçen konuşmayı Ahundzade daha sonra yazıya almıştır. İlgili yazı için bk. Ahundzade, “1872 

Yılının Mart Ayının Sonlarında Tehran’a Giderken Tiflis’e Gelmiş Ruhu’l-Kudüs’ten Neçe Mecliste 

İşittiklerim”, Eserleri, II, 185-192. 
390 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 135. 



105 
 

olduğu, domuz ve köpek de daihl her şekle girebildiği şeklinde din ulemasının dile 

getirdikleri bu tür görüşlerin bir anlamı olmadığı gibi, tercümesi de dünya dinlerinin 

hiçbirinde anlaşılmaz. Melek ve cinin latif cisimler olduğu kabul edileceği takdirde onların 

vücutlarının varlığı ve canlı oldukları kabuledilmiş, dolayısıyla bir yaşamlarının olması 

gerekir. Bir yaşamları ve organizmaları varsa görünmemeleri ve farklı şekillere 

dönüşebilmeleri nasıl mümkün oluyor? Yoksa onların organizması, önce deve figürü, sonra 

ezip öküz ya da koyun şekli verilebilen mum gibi bir şey midir? Ahundzade’ye göre bu gibi 

hokkabazlıklar aynı zamanda kâinatın yaratıcısının kendi yasası dışındadır. Çünkü 

yaratıcının kendisi de kendi yasasına aykırı olarak, ilk şeklinden bozulmuş olan yaşamı 

(hayat terkibini), tekrar önceki şekline dönüştürmeye kadir değildir. O halde nasıl oluyor ki 

melek ve cin bir terkibden, deve ve at gibi farklı şekillere dönüşüb, daha sonra kendi istekleri 

ile ilk şekillerine dönüşüyorlar?391  

Ahundzade sorduğu bu soruların cevabında hem melekler hem de Hz. 

Peygamber’le ilgili düşüncelerini şu şekilde dile getirir: “Din âlimlerinin işi, en başından 

başlayarak zavallı halkın aldatılması vâsıtaları üzerine kurulmuştur. Bu düşünce de bu 

aldatma vasıtalarından biridir… Peygamberimizin kendisi de eğitim düzeyi bakımından, 

çağdaşı olduğu Araplarla aynı durumdaydı; o da doğabilimleri ve felsefeden habersizdi. O 

da kabilesindeki diğer insanlar gibi meleklerle cinlerin var olduğuna, her türlü olağanüstü 

olayların olabileceğine ve dünyada da bu olayların olacağını reddeden bir tek insanın 

bulunmayacağına inanıyordu. Bu inancına dayanarak Ashâb-ı Kehf, Hüthüt, Sabâ Melikesi 

Belkıs, cin tayfasının iman getirmesi gibi çeşitli efsâneleri Kur’an’da haber verir ve asla 

aklına getirmiyor ki yüzyıllar geçtikten sonra, doğabilimleri ve felsefe büyük başarıalar 

göstererek gelişecek ve onların vasıtasıyla insanlar bu hikâyeleri manasız ve çocuksu 

haberler gibi kabul edecek ve onları alay konusu edecekler. Peygamberimiz eğer bu şeylerin 

saçmalığını, bizim bildiğimiz ölçüde biliyor olsaydı, asla bunları anlatmaya cesaret edemez 

ve asla bunları anlatarak kendini gelecek yüzyılların insanlarına alay konusu yapmaya 

kalkışmazdı. O, eğer düşmanları herhangi bir şeyden kuşku duyacak olurlarsa, bu kuşkunun 

ancak onun anlattıklarının doğruluğuyla ilgili olabileceğini, ama kesinlikle meleklerin ve 

cinlerin varlığı ve olağanüstü olayların olabilirliği konusunda olamayacağını düşünüyordu; 

bu da onu kaygılandırmıyor ve şanından bir şeyler eksiltmiyordu. Çünkü kendisinden önceki 

peygamberler de bu tür efsaneleri anlatmışlar ve bu anlattıklarını kendileri için aşağılayıcı 

                                                             
391 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 67. 



106 
 

ve şanlarına gölge düşürücü bir neden olarak görmemişlerdi. Demek ki bu hususta 

peygamberimiz de onları takip etmiştir.”392  

Ahundzade ruhla ilgili olarak ışığın nasıl bir şey, manyetik gücün nasıl bir şey 

olduğunu anlayamayacağımız gibi ruhun da nasıl bir şey olduğunu anlayamayacağımızı 

söyler. Ancak ruhun, her ne ise, canlı organizmanın yaratılma yasalarına uygun olarak 

oluşma ve yapı kazanmasından sonra bu canlı organizmada ortaya çıktığını 

önesürebileceğimizi belirtir. Örneğin, insan embriyosu anne rahmine iyice yerleştirkten 

sonra, bu embriyodan çocuğun organizması oluşur, organizmanın oluşumuyla birlikte de 

yaşam ya da ruh meydana gelir. Bu organizma ölünceye dek yaşam ya da ruh da onunla 

birlikte varlığını sürdürür. Organizma yok oluncaya dek yaşam ya da ruh ondan ayrılmaz. 

Ne zaman ki organizma yıkıma uğrar, ruh da o zaman yok olur. Ahundzade’ye göre bu dahi 

“vücud-i vâhid ve kâmil ve sahib-i kudretin kavaninden ve mukteziyatından bir şeydir ve 

esrarından bir sirdir.”393 

Ahundzade’ye göre değişik türden birkaç maddeyi bilim kurallarına uygun olarak 

birleştiriyorsun, tel halindeki demiri mıknatısa dönüştürerek bu birleşik madenlerden 

birdenbire bir “kuvve-i telegrafiyye, yani ruh-i telegrafi” ortaya çıkıyor. Bu madenleri 

birbirinden ayırdığında ise onların ürettiği kuvve-i telegrafiyye” de ortadan kalkıyor. Ruh da 

bunun gibidir. Ruh, her ne ise, kendi kendine, yani organizmasız var olamaz. Nasıl ki akıl 

ve hayal kendi kendine kaim değildir. Bundan dolayı din adamlarının “insan organizmasının 

ölümünden sonra ruhlar, kapalı olan başka âlemde yaşamaya devam ederler” sözü eleştiriye 

dayanacak bir düşünce değildir.394 

4. Şer’i Hükümlere Yönelik Görüşleri    

Ahundzade dini ahkâmla ilgili görüşlerini Kemâlüddevle ile birlikde Mirza Yusuf 

Han’ın “Yek Kelime” adlı eserine yazmış olduğu eleştirisinde ortaya koyar. Ahundzade 

Kemâlüddevle‘de dinin hukukullah kısmı ile ilgili olarak bir takım ibadetlerin yararsız 

olduğunu belirtir. Ona göre her ne kadar abdest, gusül, taharet ve sünnet olma gibi edimler 

tıbbi açıdan yararlı olsa da bu alanda çoğu amellerin zararlı olduğu ortadadır; örneğin, günde 

beş kez namaz kılmak, seni önemli işlerle uğraşmaktan alıkoymakta, oruç ise sağlığına zarar 

vermektedir. Hac yapmanın Arabistan’ın zor şartlarından dolayı bazen helaka sebep 

                                                             
392 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 68. 
393 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 93-94. 
394 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 94. 



107 
 

olduğunu, sağ kalabileceğin takdirde ise bu defa da faydasız yere önemli miktarda yol 

harcamalarında bulunmak zorunda kalındığını söylemektedir. Din adamlarının haccın 

faydası konusunda; Müslüman dünyanın her kösesinden insanların gelip Mekke’de 

toplanmasının, Müslüman toplum için büyük yararının bulunduğu ile ilgili dile getirdiği 

görüşe yer veren yazar bu yararın bir amaca yönelik olduğunda bir anlam ifade edeceğini 

söyler. Yazara göre kuşkusuz her türlü bir araya geliş her halk için az ya da çok yarar sağlar, 

eğer bu bir araya geliş o halkın ülkesinde gerekli herhangi bir işin gerçekleştrilmesi, örneğin 

seçimlerin yapılması ya da herhangi bir düzensizliğin giderilmesi amacıyla yapılıyorsa bu 

faydalı olur. Yazar insanların hacda bir araya gelmesinden ise bu türlü bir yararın 

görülmediğini, her yıl bu yolcuğuğa yüksek miktarlarda paraların harcanmasının Arapların 

“kesb-i maişette ve taleb-i terakkide bi-ehtimam” olmalarına sebep olduğunu belirtir.395 

Ahundzade “Yek Kelime” Hakkında” başlıklı yazısında ise şeriat ahkâmının adaleti 

tesis etmediğini, aksine insanlar arasında eşitsizliğe sebep olduğunu ifade eder. Hicap 

ayetinin kadın erkek arasında eşitliği yok ettiğini, kadınları mutsuz ederek yaşamın 

güzelliklerinden yoksun bıraktığını, ayrıca erkek çocuklarının hadım edilerek haremlerde 

çalıştırılmasının hicap ayetinden dolayı olduğunu söylemektedir. Yine yazar, mahkemelerde 

gayr-i müslümlerin bazı hususlarda tanıklığının kabul edilmemesinin eşitlik ilkesine aykırı 

olduğu belirtir. Kur’an’ın zina ile ilgili ayetini örnek olarak veren yazar, “evlilik dışı ilişkide 

bulunanlar” hususunda bu ayetin adalete tamamen aykırı olduğunu söyler: 

“Tutalım ki özgür bir erkek ile özgür bir kadın evlilik akdi olmadan her iki tarafın 

rızası ile cinsel ilişkide bulunuyorlar. Sormak gerek, şeriat bu iki insanın her birine hangi 

hakka dayanarak yüzer sopa vuruyor? Bu insanın bireysel özgürlüğüne, emniyetine ve 

adelet ilkesine aykırı değil mi? Eğer bu ayetteki maksat şeref ve namusu korumak ve 

güvenceye almaksa o zaman bu ayet evli kadın ve erkeğin zina etmesine ait olmalıdır. Bu 

yasayı özgür kadın ve erkek hakkında icra etmek bir zulümdür. Eğer erkek ve kadının 

namusu onların kendi davranışlarıyla kirlenecekse, bunu kendilerinin düşünmesi gerekir. 

Şeriatın namusu korumak gerekçesi ile buna karışması, onları emniyet ve özgürlükten 

yoksun bırakmaktadır. Hangisi daha önemli: namus mu, kişinin özgürlüğü ve 

dokunulmazlığı mı? Eğer şeriatın maksadı onları cezalandırmakla başkalarına ibret vermek 

ise başkaları kendi namuslarını kendileri korumalıdırlar.”396 

                                                             
395 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 89-91. 
396 Ahundzade, “Yek Kelime Hakkında”, Eserleri, II, 144-146. 



108 
 

Yazar, şeriatın insanların mal güvenliğine müdahale ederek “humus” vb. isimlerle 

bunları sahiplenmek isdediğini söyler ve İslamın beş temel şartından biri olan haccı ve 

Şiilikte yaygın olarak uygulanan ve kazancın beşte birlik payını ifade eden humsu gereksiz 

olarak görür. Nitekim Ahundzade’ye göre “şeriatın kendisi humsu ve haccı vacip kılmakla 

bütün insanların mal varlığını ele geçirmeyi mümkün kılıyor. Zekât, fitre ve sadakanın 

topluma bir yararı olduğu halde humsun ve haccın bir faydası yoktur.”397 Çünkü humus Şiî 

ulemayı siyasi otorite karşısında mali bakımdan bağımsız kılsa da özellikle tâbileri çok olan 

müçtehitlerin yüksek meblağa ulaşan bütçelere sahip olmasına ve zenginleşmelerine sebep 

olmaktadır. Yazar, haccın ise halktan daha ziyade Arapların ihtiyaçlarını karşıladığını ve 

onların asalaklığına neden olduğunu ifade etmiştir. 

Yazar hadd cezalarıyla ilgili olarak bu türlü cezaların insanların kişi 

dokunulmazlığına ve yaşam hakkına aykırı olduğunu belirtir. Örneğin hırsızlık suçu sonucu 

hırsızın elinin kesilmesinin onun hayatını daha da zorlaştıracağını ve yaşamsal 

gereksinimlerini elde etmede daha da yeteneksiz hale getireceğini, bu durumda hırsızın ya 

ikinci kez hırsızlığa yeltenmek zorunda kalacağını ya da açlıktan öleceğini, dolayısıyla el 

kesmenin hırsızın hayatını karartan bir ceza şekli olduğunu belirtir. Yazara göre yaptığı 

hırsızlığa karşılık hırsızın elini kesmeyip ona farklı bir ceza uygulanması durumunda hırsızın 

tevbe edip, başka bir vasıta ile geçimini sağlama ve yaşamını çalmadan sürdürebilme 

ihtimali vardır. Dünyada insanın yaşam kalitesine denk hiçbir nimet yoktur ve hırsızın 

çaldığı küçük bir şeye karşılık adaleti sağlama adına bu hak insanın elinden alınmamalıdır. 

Kısacası yazarın fikrine göre öldürme, vücudun bir organını kesme ve kamçılama vahşi 

barbarların ve ilkel insanların adetidir, bunlar Allah’ın şanına yakışmaz. Bununla birlikte 

Ahundzade “Müşrikleri bulduğunuz yerde öldürün…” (Tövhe: 9/5)  ayetine ilişkin dile 

getirdiği düşünceler398 hakikate uymamaktadır. Zira yazar, savaş durumuyla ilgili ayeti, 

bağlamından kopararak umuma teşmil etmektedir. 

Hristiyanlıktaki Protestantların zahiren mesihi olsalar da batinen akla tabi 

olduklarına dikkat çeken Ahundzade, “İslamiyyet’te protestanizm mezhebi icat olunmadıkça 

ve bu dinin bazı münasebetsiz ahkâmı reddedilip terk edilmedikçe Araplar lâbüd ve nâçar 

dünyanın sonuna kadar cehalet, körlük, zillette kalacaklardır.”399 diyerek İslam dininde de 

bu şekilde reform yapılabileceğini öne sürmektedir. Ahundzade’nin reform düşüncesi hicab, 

                                                             
397 Ahundzade, “Yek Kelime Hakkında”, Eserleri, II, 146. 
398 Ahundzade, “Yek Kelime Hakkında”, Eserleri, II, 146-147. 
399 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 91. 



109 
 

şeri cezalar gibi birçok fıkhi ahkâmın değiştirilmesi ya da kaldırılmasını öngörmekteydi. 

Nitekim yazara göre İslam dininin sağlam ve uzun ömürlü olabilmesi ancak şuur ve marifetle 

dinin künhünü iyice kavramakla mümkün olabilir. Bunun ise “dinin a’mal-i hafiyyesi ve 

rüsum-i zâhireyyesi ve onun hukukunâs hususundaki ahkâmına tabi olmakla, katl-i nüfus ve 

kat-i âzâ gibi ahkâmı değiştirmek ve bi-külliye tekâlif-i şakkesinden - ki hukukullah adlanır 

- kendini âzad etmekle mümkün”400 olacağını söyler. 

İsmaili imamı Hasan alâ Zikrihi’s-selâm’ın özellikle Hz. Peygamberin eşleri ve ifk 

hadisesi ile ilgili aşırı görüş ve uyduruk rivayetlerine uzun uzadıya yer veren Ahundzade, 

Zikrihi’s-selâm’ı saygılı bir ifadeyle anmakta ve yaptıklarını İslam’da ortaya çıkan 

protestantlık olarak nitelemektedir. Hatta Hasan alâ Zikrihi’s-selâm için “Şan ve şeref sana 

ki hicri tarih boyunca Müslüman halklar arasından, senin gibi halkını uygarlık (sivilizasyon) 

yoluna yönlendiren, onu cehaletten ve beladan kurtaran akıllı, bilge, fazilet, himmet ve azim 

sahibi bir tek hükümdar çıkmadı! Halk senin amacını, yapmak istediklerini anlasaydı, tevâif-

i İngiliz ve Yengi Dünya bugün senin taklitçilerin sayılırlardı. Çünkü sen Avrupalıların 

engizisyon ateşinde kavrulduğu bir dönemde reform yapmaya giriştin” diyerek abartılı 

ölçüde övmektedir.401 

Ahundzade’ye göre her dinin itikad, ibadet ve ahlak boyutu vardır. Dinlerin var 

olmasındaki asıl maksad ahlak olup, itikad ve ibadet bu asıl maksada göre fer‘î nitelik taşır. 

Biz, güzel ahlak sahibi olmamız için ahlaklı, azamet ve celal sahibi olan, tazim ve kulluk 

îcad ettiren bir varlık tasavvur ederiz ve kendi ahlakımızı onun ahlakına benzetiriz. Bu 

varlığı da kâinatın yaratıcısı olarak niteleriz. Şayet biz tazim ve kulluk gerektiren bir varlık 

tasavvur etmeden güzel ahlak sahibi olmak için bir vâsıta bulursak, o zaman itikat ve 

ibadetten oluşan iki fer‘e gerek kalmaz. Batı’nın birçok ülkesinde bilimler, insanların hüsn-

ü ahlaka sahip olması yönünde çok dağa sağlam araçlar olarak bu işevi yerine getiriyor, 

inanç ve ibadete bu anlamda ihtiyaç bırakmıyor. Ama Asya’da bilimler gelişmediğinden ilk 

iki alan (itikat ve ibadet) o kadar çok ve değişik kollar oluşturmuştur ki dinin en temel koşulu 

olan ahlak, öteki iki koşul arasında bütünüyle unutulmuş ve bunların sayesinde bilimlerin 

intişar yolu tamamen kapatılmıştır.402 

                                                             
400 Bk. Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 76, 109. 
401 Bk. Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 76; Hasan alâ Zikrihi’s-selâm’ın görüşleriyle ilgili ayrıca bk. 

77-88. Ahundzade bu konudaki aktarımlarının çeşitli din ve mezhepleri konu edinen müellifi meçhul Farsça 

yazılmış Debistân-ı Mezâhib isimli kitaptan almıştır. Söz konusu eser hakkında daha fazla bilgi için bk. 

Mehmet Aydın, “Debistân-ı Mezâhib“, DİA, IX, 65-66. 
402 Ahundzade, Kemâlüddevle Mektupları, II, 132-133. 



110 
 

SONUÇ 

Çalışmamızda, 19. yüzyıl Azerbaycan edebiyatının ve düşünce dünyasının en 

önemli şahsiyetlerinden biri olan Mirza Fethali Ahundzade’nin felsefi, toplumsal ve dini 

görüşlerini ele aldık. Ahundzade, Azerbaycan’da modern edebiyatın kurucusu ve modern 

dönem İran milliyetçiliğinin öncüllerinden biri olmakla birlikte, toplumsal ve felsefi 

görüşleri, ayrıca meşrutiyetçi siyasi düşünceleri ile yaşadığı dönemin en önemli reformcu 

aydınları arasında yer almaktadır. Türk-İslam dünyasında Türkçe ilk tiyatro müellifi olarak 

bilinen Ahundzade, aynı zamanda Türk-İslam dünyasında ilk alfabe reformcularından biri 

olarak kabul edilmektedir. 

Ahundzade’nin düşüncelerinin oluşum ve değişimini üç safha olarak 

değerlendirebiliriz. Tiflis’e gelmeden önceki hayatında babalığından aldığı geleneksel 

İslami eğitim ile Mirza Şefi‘ Vâzıh’ın ona mistisizm telkini ve dine bakışında sebep olduğu 

değişim, onun düşünce hayatının ilk iki safhasını teşkil eder. 1834’den itibaren başlayan ve 

ömrünün sonuna kadar devam eden Tiflis hayatı, yazarın entelektüel düşüncesinin 

gelişiminin üçüncü en önemli safhasını oluşturur. Ahundzade buradaki yaşamı boyunca 

felsefi ve siyasi düşüncelerinin gelişiminde derin etkileri olan önemli sayıda Müslüman, 

Ermeni, Gürcü ve Rus entelektüelleri ile karşılaşır, batı düşüncesi ile tanışır. 

Her şeyden önce Ahundzade’nin alışılagelen sistematik bir filozof olmaktan daha 

çok filozof ve düşünürlerin üzerinde fikir yürüttüğü toplumsal, felsefi, dini ve siyasi birçok 

konu üzerine konuşan, bunlarla ilgili eleştirilerini dile getiren, sorunlara yönelik çözüm 

arayışında olan “ıslahçı/reformist” bir düşünür ve yazar olduğunu belirtmek gerekir. 

Ansiklopedist bir şahsiyete sahip olması, onun birçok mevzuda fikir yürütmesine ve 

toplumsal sorunların çözümüne yönelik bir takım yollar önermesine imkân sağlamıştır. 

Düşünürümüz, döneminin materyalist ve pozitivist yazarlarından etkilenmesi 

sonucunda, yaşadığı toplumda (Transkafkasya ve İran) içinde bulunduğu sıkıntıları aşmak 

için materyalist felsefeyle özdeş gördüğü bilime sarılmanın gerekliliğinden bahsetmiş ve bu 

düşünceden dolayıdır ki, Kemalüddevle Mektupları’nda kâide-i ilmiyye olarak isimlendirdiği 

tabiat kurallarına ayrı bir önem vermiş, metafizik varlık ve hadiselere yönelik eleştirilerini, 

kâinat hakkındaki düşüncelerini bu kaide üzerinden anlatmıştır. 

Ahundzade kendi felsefesini ortaçağ Doğu skolastik düşüncesinin eleştirisi 

üzerinde kurmuş, Onun felsefi düşüncesinin temel iddiası ilmin/bilimin dinden 



111 
 

ayrılmasından ibarettir. Varlık hakkında düşüncelerini açıklarken yazar, Avrupa filozofları 

ile beraber, vahdet-i vücudu benimsediğini düşündüğü Şark mutasavvıflarının görüşlerine 

de değinir. Klasik İslam düşüncesinden öğrendiği “vahdet-i vücûd” anlayışını, Avrupalı 

filozoflardan elde ettiği akılcı bir materyalizmle mezcetmeye çalışır. Kâinatın tekevvünü, 

maddenin var olması gibi mevzularda da tamamen bir materyalist gibi düşünür. Bundan 

dolayı fizik ötesi kanunları, tabiatüstü varlıkları reddeder ve mucize dâhil bütün olağanüstü 

hadiselerin olabilirliğini rasyonel bakımdan sorgulayarak bunların bilimsel açıdan mümkün 

olamayacağını belirtir. Ahundzade’ye göre bu tür olaylar geçmişte birçok peygamberin, 

asrının ilmi düzeyine göre halkı tatmin için söyledikleri uydurmalardır. Dolayısıyla 

Ahundzade, harikulâdenin imkânı meselesinde bilimin hakem kabul edilmesi gerektiğini 

söylemekte ve yaşadığı asırda “gerekli olanın ilim/bilim ve sivilizasyon” olduğunu ve “keşf-

ü kerâmet döneminin artık geçtiğini” ifade etmektedir. Bu konudaki düşüncelerine dikkatlice 

bakıldığında onun mucize, keramet gibi harikulâde olaylara itirazının temel sebebi, bu 

olayların bilime, diğer bir ifadeyle bilimin tespit ettiği tabiat kanunlarına aykırı olduğu 

gerekçesinden kaynaklanmaktadır. Ahundzade’ye göre dinle bilim (felsefe), biri diğerini 

yok eden ve ikisinin bir yapı içinde birlikte olması olanaksız iki karşıt öğedir. “Din ve iman 

sahibi olan birisi, bilim adamı ve filozof sayılamaz, eğer bilim ve felsefe sahibi olursa dindar 

ve mümin olamaz.” 

Nedensellik (illiyet) konusu ile ilgili yazısında sorununu derinlemesine 

incelememekle birlikte konuyu filozoflarla şeriatçılar arasında yapılan bir tartışma şeklinde 

ele alan düşünürümüz kendisini natüralist (tabiatçı) filozoflar tarafında konumlandırır. 

Gerçek dünyanın varlığını teolojik nedenlerle açıklamaya çalışan şeriat âlimlerini 

eleştirerek, onların varlığı; mümkinü’l-vücûd ve vâcibü’l-vücûd diye ikiye ayırmalarını kabul 

etmez. Hissedilen kâinatın “yaratıcı” olduğunu, var olmak için de bir sebebe muhtaç 

olmadığını dile getirir. Belli ki yazar bu konularda fikir yürütürken klasik İslam 

düşünürlerine hiç müracaat etmemiş onların bu konudaki görüşlerinden haberdar olmamıştır. 

Oysa Kindi’den itibaren Fârabi, İbn Sina ve İbn Rüşd gibi filozoflar kendi sistemlerini 

kurarken illiyet meselesine vazgeçilmez bir önem atfetmişlerdir. Onların bu düşünceyi 

işlerken temel hedefleri âlemdeki sebeplilik fikrinden bir gaye, nizam ve inayet fikrine 

ulaşmaktı. İslam filozoflarının düşüncesinde Allah yalnızca “kendisi hareket etmeyen ilk 

hareket ettirici” olmakla kalmaz, varlığın ve var oluşun ilkesi kabul edilir. 

Ahundzade’ye göre sonsuz sayda atomların mecmuundan ibaret olan tabiat kendi 

kendine mevcuttur ve vahit bir bütündür. Bu vahit bütünün, diğer bir ifadeyle maddi âlemin 



112 
 

herhangi bir yaratana ihtiyacı yoktur. Maddenin ezeli ve ebedi olması aynı zamanda yoktan 

varlığa gelmiş bir âlem fikrinin de apaçık inkârı anlamına gelmektedir. Var olanın sadece 

madde olduğunu, âlemin ezeli ve ebedi olup bir yaratıcısının bulunmadığını dile getiren 

düşünür, diğer taraftan Tanrı ile evreni ontolojik anlamda bir saydığı için, Tanrı’yı tabiatta 

eriten, yaratanla yaratılan arasındaki farkı kaldıran materyalist panteizm ya da tabiatçı 

panteizm denilen bir düşünceyi kabul etmektedir. 

Ahundzade, bütün kâinatta, bazı varlıkların ortadan kalkması ile beraber, onların 

yerine daha mükemmel varlıkların kaim olacağına inanıyor. Bu açıdan da Ernst Heackel’in 

fikirlerine tamamen benzer fikirler söylemektedir. Yani kâinatta bulunan cisimlerde hem 

fânilik vardır, hem de yeni yeni şekillerin meydana gelmesi ile bir yaratılış (hilkat) vardır. 

Fakat bu yaratılış işi yukarıda söylediğimiz veçhile, kâinatın dışında bulunduğu tasavvur 

olunan Allah’a atfedilemez. Bizim geldiğimiz kanaate göre de Ahundzade’nin monizm diye 

ileri sürdüğü prensip, haddi zatinde bir nevi materyalizmdir, maddeciliktir. Fakat 

materyalizm XIX. yüzyılın sonlarında ve XX. yüzyılın başlarında arzuladığı başarıyı 

yakalarken atom ve fizik incelemelerinde elde edilen bulgularla birlikte önemini kaybetmeye 

başlamıştır. 

Birçok araştırmacılar Ahundzade’nin materyalizmi ele alış tarzını, Doğu’da 

ateizmin başlatıcısı olarak kabul ederler. Sovyetler Birliği döneminde Ahundzade üzerinde 

yapılan birçok araştırmada da onun özellikle din hakkındaki düşünceleri diğer fikirlerinin 

önüne çıkarılmış ve bu konu ideolojik bir değerlendirmeye tabi tutulmuştur. Bu 

araştırmacılar dönemin talebine uygun olarak Marksist düşünceden faydalanarak 

Ahundzade’nin materyalist görüşlerini daha fazla ön plana çıkarmış, onu Sovyet 

ideolojisinin “mübâriz ateisti” gibi takdim etmişlerdir. Sovyet sonrası araştırmacılar ise 

düşünürümüzün görüşlerine daha ılımlı yaklaşarak onun bütün dinlere, özellikle İslam’a 

karşı çıkmadığını, yalnızca riyakâr ve cahil din ulemalarına karşı olduğunu savunmaya 

çalışmışlardır. Bizim ulaştığımız kanaate göre de Ahundzade ortaçağ skolastik düşüncesinde 

hâkim olan Tanrı anlayışını eleştirmekle birlikte o, Tanrı’nın inkârı fikrine radikal bir 

biçimde bağlı değildir. Düşünür Tanrı’nın varlığı hakkında ileri sürülen delilleri 

reddetmekten çok, O’na atfedilen nitelikleri eleştirmeğe yönelmiştir. Bundan dolayı onun 

asıl amacının felsefi anlamda ateizm sayılmadığı, daha ziyade İslam’ın Tanrı anlayışını ve 

bu anlayışı benimseyen din adamlarının ortaya koyduğu dini düşünceyi reddetmek olduğu 

söylenebilir. Nitekim kendisi de maksadının anlaşılması için din otoritelerinin akla tercih 

ettikleri nakli bilgiyi değil, salt aklı temel almayı öneriyor. 



113 
 

Bütün bunlarla birlikte Ahundzade’nin dine bakışı tek yönlü değildir. Çünkü başta 

Kemâlüddevle Mektupları olmak üzere bazı eserlerinde Tanrı ve âlem konusunda ortaya 

koyduğu düşüncelerine ve dine karşı sert eleştirel tutumuna rağmen yazarın farklı kişilerle 

mektuplaşmalarında Müslüman kimliğini öne çıkardığı ve kendisini açıkça Müslüman 

olarak nitelediği de görülmektedir. Onun gayesi dinsizlik değildir. Dinin her türlü değişim 

ve ilerlemeye mani olduğunu düşündüğü için dini tenkit eder. Düşünürün üzerinde 

döneminin aklî ilimlerden, akıl ve felsefeden yana olan umumi havasının etkisi büyüktür. 

Batının akılcı ve materyalist tefekküründen öğrendiği metotla İslamiyet’i ve Doğu’yu 

değerlendirir. Temel gayesinin ise İslam dünyasında “protestanizm” yaratmak olduğunu 

söyleyebiliriz. Hatta Ahundzade’nin temel felsefi fikirlerini göz önünde bulundurmazsak, 

onun Muhammed Abduh’a benzer bir reformcu olduğunu da ifade edebiliriz. 

Ahundzade toplumda hüküm süren mevcut düzeni hiçbir şekilde tasvip etmez. 

Toplumun sahip olduğu dini düşünceye karşı çıkarak İran ve Transkafkasya’da yaygın olan 

geleneksel Müslüman değerleri, dini inanç ve yapıyı toplumun geri kalmışlığına neden 

olduğu için eleştirir. Mutlak monarşiye karşı çıkarak parlamento yönetimine dayanan 

meşruti bir yönetim biçimini savunur. Bundan dolayı halkın yönetime katılmasının 

gerekliliğini vurgular ve her şeyin belli kanunlara ve nizama oturtulmasının zorunluluğunu 

sık sık dile getirir. Yazara göre padişah saltanatının devam etmesini istiyorsa milletiyle 

ittifak etmeli, yek-dil olmalı ve devlet mülkünü sadece kendisinin malı saymamalıdır. 

Kendini milletin vekili hesap ederek halkın katılımıyla yasalar koymalı, Parlamento kurmalı 

ve yasalara uygun bir yönetim göstermeli, hiçbir keyfi ve zorbaca davranma hakkına sahip 

olmamalıdır. Halkın bu düzeni koruması ise anayasal bir yönetimle, diğer bir ifadeyle 

kanunlar üzerine bina edilen bir yönetim biçimiyle mümkün olacaktır. Bununla birlikte 

Ahundzade şer’i ahkâm temelli bir anayasa düşüncesini de kabul etmez. Çünkü yazar şer’i 

hükümlerin adaleti sağlamadığı kanaatindedir.  

Özgürlüğün temelinin insan doğasında bulunduğunu belirten düşünür, ülkenin 

gelişmesi ve ilerlemesi için özellikle düşünce özgürlüğünün önemine vurgu yapar. Düşünce 

özgürlüğünden mahrum olan bir toplumda her türlü gelişmenin kesintiye uğrayacağını, 

kültürde ve bilimde bir durağanlığın yaşanacağını vurgular. 

Ahundzade’nin eserlerinde üzerinde durduğu önemli konulardan biri de kadınların 

toplumdaki konumuyla ilgilidir. Kadınların toplumdaki yeri, onların sosyal hayattan 

dışlanması ve eğitim öğretimlerine yeterince dikkat edilmemesi Ahundzade’nin bu hususta 

dile getirdiği önemli sorunlardır. Toplumun kadına geleneksel bakışını reddeden yazar, 



114 
 

farklı yapıtlarında toplumda kadınlara yönelik olan baskı ve eşitsizliğe dikkat çeker. Bu 

yönüyle Ahundzade İran ve Transkafkasya’da kadın haklarının ilk entelektüel 

savunucularından biri olmuştur. 

Doğu Müslüman dünyasının geri kalmışlığının başlıca sebepleri üzerinde duran 

Ahundzade, Doğu’nun ilerlemesi ve medeni seviyeye ulaşmasını engelleyen temel sebebin 

cehalet olduğu kanaatindedir. Cehaletten kurtulmanın tek yolunun eğitim ve okur-yazarlıkla 

mümkün olacağını, eğitimli kimselerin fazla olduğu ülkede düşünce adamlarının da çok 

olacağını, mütefekkirlerin çok olduğu yerde ise halkın bütün alanlarda gelişeceğini 

söylemektedir. Yazar halkın cahil kalmasının temel sebebi olarak mevcut Arap alfabesini 

görmüş, bu nedenle teklif ettiği çözüm yolunun ilk adımı olarak kullanılan alfabenin ıslah 

edilmesinin gerektiğini savunmuştur. Bu konudaki düşüncelerini nazari planda tutmamış, 

alfabe üzerinde yaptığı değişikliklerin özellikle İran’da ve Osmanlı’da kabul edilmesi için 

mücadele etmiş, bu maksatla devrin siyasi liderlerine, devlet adamlarına sayısız müracaatta 

bulunmuştur. Osmanlı’daki yenileşme hareketleri bir ara ümidini artırmışsa da İstanbul’a 

seyahatinden sonra gerçeği görmüş, arzu ettiği değişiklikler ve ıslahat için henüz zamanın 

erken olduğunu anlamıştır. Yaptığı teşebbüs o gün için gerçekleşmiş olmasa da yazar bu 

çalışmalarıyla, daha sonra bu alanda gerek Türkiye’de gerekse Rusya idaresi altındaki diğer 

İslam ülkelerinde atılacak bazı adımların zeminini oluşturmuş, alfabe inkılabıyla neticelenen 

hareketlerde bir başlangıç noktası olmuştur.  



115 
 

KAYNAKÇA 

ACLÛNÎ, İsmail Muhammed, Keşfü’l-Hafâ, Kahire, 1351, I-II. 

ADIGÜZEL, Sedat, “Mirza Fethali Ahundov’un Doğunun Aydınlanması ve 

İlerlemesi Yolundaki Düşünceleri”, Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika 

Çalışmaları Kongresi (10-15 Eylül 2007), I, Ankara, 2008, s. 21-36. 

AHMEDOV, Hüseyin, XIX. Asr Azerbaycan Mektebi, Bakü: Maarif Neşriyat, 1958. 

AHUNDOV, Nazim, Azerbaycan’da Dövri Metbuat: 1832–1920, Bakü: Elmler 

Akademiyası Neşriyatı, 1965. 

AHUNDZADE, Mirza Fethali, Eserleri, haz: Nadir Memmedov, Yaşar Garayev, 

Hamid Memmedzade Bakü: Şark-Garb, 2005, I-III. 

---------- Kemâlüddevle Mektupları, Eserleri içinde, II, s. 15-136. 

---------- Aklın İflası, çev. Arif Berberoğlu, İstanbul: Aylak Adam, 2014. 

---------- Aldanmış Kevâkib, Eserleri içinde, I, s. 189-212. 

---------- Makaleler Mecmuası, Bakü 1962. 

---------- “Mirza Ağa’nın Piyesleri Hakkında Kritika”, Eserleri içinde, II, 177-184. 

---------- “Hakîm-i İngiliz Hume’a Yanıt”, Eserleri içinde, II, 139-141. 

---------- “Molla Ali Ekber’le Mübahese”, Eserleri içinde, II, 141-143. 

---------- “Molla-yi Rumi’nin ve Onun Tasnifi Babında”, Eserleri içinde, II, 153-

157. 

---------- “Yek Kelime Hakkında”, Eserleri içinde, II, s. 144-148. 

---------- “John Stuart Mill Azadlık Hakkında”, Eserleri içinde, II, s. 206-208. 

---------- “Arapça, Farsça ve Türkçe’den İbaret Olan İslam Dillerinin Yazısı Üçün 

Yeni Alfabe” Eserleri içinde, III, s. 15-19. 



116 
 

AKÇURA, Yusuf, Yeni Türk Devletinin Öncüleri (1928 Yılı Yazıları), haz: Nejat 

Sefercioğlu, Ankara 2001. 

AKPINAR, Yavuz, Mirza Fethali Ahundzade (Bütün Yönleriyle), Atatürk Ü. 

Edebiyat Fakültesi, (Yayınlanmamış doktora tezi), Erzurum 1980. 

---------- Azeri Edebiyatı Araştırmaları, İstanbul: Dergâh Yayınları, 1994. 

---------- “Mirza Fethali Ahundzade”, Türk Dünyası Edebiyatçılar Ansiklopedisi, I, 

2002, s. 213-216. 

AKYOL, Taha, “Cedîdcilik”, T.D.V. İslam Ansiklopedisi, VII, s. 211-213. 

ALGAR, Hamid, Mirza Malkum Khan: A Study in the History of İranian 

Modernism, Berkeley: University of California Press, 1973. 

---------- “Mirza Fethali Ahundzade”, T.D.V. İslam Ansiklopedisi, II, s. 186-190. 

---------- “Akundzâda”, Encyclopedia İranica, I, s. 735-740. 

ALTSTADT, Audrey, The Azerbaijani Turks: Power and İdentity Under Russian 

Rule, California: Hoover İnstitution Press, 1992. 

---------- “The Forgotten Factor: The Shi’i Mullahs of Pre-Revolutionary Baku”, 

Turko-Tatar Past, Present Sovietique, ed: Lemercier-Quelquejay, Gilles 

Veinstein, S. Enders Wimbush, Paris: Editions Peeters, 1986. 

ARAT, R. Rahmeti, “Matbuat”, M.E.B. İslam Ansiklopedisi, VII, s. 381-393. 

AYDIN, Mehmet,“Debistân-ı Mezâhib“, T.D.V. İslam Ansiklopedisi, IX, s. 65-66. 

“Azeri Matbuatının Muhtasar Tarihçesi”, Yeni Kafkasya, İstanbul, sy. 9, 1826, s. 5. 

BADDELEY, John F. Rusların Kafkasya’yı İstilası ve Şeyh Şamil, çev. Sedat 

Özden, İstanbul: Kayıhan Yayınları, 1989. 

BAYKARA, Hüseyin, “1905 ve 1917 Rus İnkılapları Arasında Azerbaycan’da 

Basın”, Türk Kültürü, Temmuz, 1964, sy. 21, s. 114-117. 

---------- Azerbaycanda Yenileşme Hareketleri (XIX. Yüzyıl), Ankara: Türk 

Kültürünü Araştırma Enstitüsü, 1966. 



117 
 

---------- Azerbaycan’ın İstiklal Mücadelesi Tarihi, İstanbul: Gençlik Basımevi, 

1975. 

BÜNYADOV, Ziya, Azerbaycan Tarihi, Bakü: Azerbaycan Devlet Neşriyatı, 1994. 

CAFEROĞLU, Ahmet, “Tahlil ve Tenkitler”, Azerbaycan Yurt Bilgisi, İstanbul: 

Burhanettin Matbaası, 1932, I. 

---------- Azerbaycan Yurt Bilgisi, İstanbul: Burhaneddin Matbaası, 1933, II. 

---------- “Azerbaycanda Maarif Hareketleri”, Türk Kültürü, sy. 18, Ankara, 1964, 

II, s. 130-136. 

---------- “XIX. Asır Büyük Azeri Reformatörü Mirza Fethali Ahundzade”, Annali 

del, İnsitute Orientale di Napoli, sy. 1, 1940. 

CAVANŞİR, Celil, “Ahundov’un Oğlunun ve Nevesinin Kederli Taleyi”, Adalet, 

18. Aralık 2013, s. 5. 

(www.anl.az/down/meqale/adalet/2013/dekabr/342393.htm, erişim tarihi: 

28.03.2015). 

CEFEROV, Nazim, Milli-İctimai Fikir Tarihimizden, Bakü: Azerbaycan Devlet 

Neşriyatı, 1993. 

DOĞAN, İsmail Doğan, “Münif Mehmed Paşa”, T.D.V. İslam Ansiklopedisi, 

XXXII, s. 9-12. 

EFENDİYEV, Emin, Zakire Aliyeva, Mirza Fethali Ahundzade - 200 

(Bibliyografik Gösterici), Bakü: Elm, 2012. 

EFENDIYEV, Reşid Bey, “Mirza Fethali Hakkında Bildiklerim ve İşittiklerim”, 

İnkilâb ve Medeniyet, 1928, sy. 3. 

ELİYARLI, Süleyman, Azerbaycan Tarihi: Uzak Geçmişten 1870’li Yıllara Kadar, 

Bakü: Azerbaycan Neşriyat, 1996. 

ERAT, Muhammet, “Osmanlı’da Alfabe Tartışmaları”, Türkler, ed. Hasan Celal 

Güzel, Kemal Çiçek, Salim Koca, Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2002. 

XV, 247-271. 



118 
 

FAZLIOĞLU, İhsan, “Hulâsatu’l-hisâb”, T.D.V. İslam Ansiklopedisi, XVIII, s. 

322-324. 

GAMMER, Moshe, Muslim Resistance to the Tsar: Shamil and the Conquest of 

Chechnia and Daghestan, London, 1994. 

GEDİKLİ, Yusuf, “Mirza Fetali Ahundzade (1812-1878)”, Yedi İklim, IV, sy. 32, 

Kasım 1992, s. 51-55. 

HAECKEL, Ernst, Kâinatın Muammaları, çev. Ali Haydar Daner, İstanbul: Devlet 

Basımevi, 1936. 

HAKVERDİYEV, Abdürrahim Bey, “Mirza Fethali’nin Faciası”, Seçilmiş 

Eserleri, Bakü: Lider Neşriyyat, 2005, s. 335-336. 

---------- “Mirza Fethali Ahundov’un Hayat ve Faaliyeti”, Seçilmiş Eserleri, II, s. 

336-345. 

HASANOV, Behram, Azerbaycan’da Din: Sovyetler’den Bağımsızlığa Hafıza 

Dönüşümleri, İstanbul: İSAM yayınları, 2011. 

HEYET, Azerbaycan Tarihi: XIII-XVIII Asırlar (XIX. Asır), Bakü: Elm Neşriyyatı, 

2007, III-IV. 

HÜSEYİNOV, Haydar M. F. Ahundov’un Felsefi Görüşleri, Bakü 1938. 

---------- “Mirza Fethali Ahundov”, Azerbaycaan’da XIX. Asr İçtimai ve Felsefi 

Fikir Tarihinden, Bakü: Şark-Garb, 2007. 

İBN HALDUN, Mukaddime, çev. Süleyman Uludağ, Dergah yayınları, İstanbul 

2007. 

İSAHANLI, İsahan, “Azerbaycan’da Latın Elifbasına Keçiş Tarihe Kısa Bakış ve 

Ferhad Ağazâde”, Hazar Haber, 15 Kasım, 2005, sy. 197, s. 8-13. 

---------- Azerbaycan’da Latın Elifbasına Keçiş ve Ferhad Ağazâde, Bakü: Hazar 

Üniversitesi Neşriyatı, 2011. 



119 
 

KARADENİZ, Yılmaz, “İran Batılılaşma Hareketinde Mirza Malkum Han’ın Rolü 

(1833-1908)” Süleyman Demirel Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, Mayıs 2011, sy. 23, s. 103-111. 

---------- “İran’da Malkum Han ve Feth Ali Ahundzade’nin Arap Alfabesini 

Değiştirme Teşebbüsleri (1860-1880)”, History Studies (İnternational 

Journal of History), IV, Prof. Dr. Enver Konukçu Armağanı özel sayısı, 

2012, 215-226 

KASIMOVA, Sevinç, Aygün İbrahimova, Sevinç Ahmedova, “Aydınlanma 

Harekâtının Tekâmülü ve Onun Türk Düşünce Tarihinde Yeri (Tarihçilik 

Açısından)”, III. Uluslararası Tarih Eğitimi Sempozyumu, (25-27 Haziran, 

Sakarya), s. 196-206. 

KASIMZADE, Feyzullah, M.F. Ahundov’un Hayat ve Yaratıcılığı, Bakü 1962. 

KİA, Mehrdad, “Mirza Feth Ali Akhundzade and the Call for Modernization of the 

İslamic World”, Middle Eastern Studies, Vol. 31, No. 3, (Jul., 1995). 

---------- “Women, İslam and Modernity in Akhundzade’s Plays and Unpublished 

Writingss” Middle Eastern Studies, vol. 34, No. 3 (Jul., 1998). 

KORLAELÇİ, Mustafa,“Panteizm Vahdet-i Vücûd Mudur?”, Felsefe Dünyası, sy, 

3, Mart 1992, s. 43-50. 

KÖÇERLİ, Ferudin Bey, Azerbaycan Edebiyatı, Bakü: Avrasiya Press, 2015. 

KURAT, Akdes Nimet, Türkiye ve Rusya, Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi, 

1970. 

LEVEND, Agah Sırrı, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Evreleri, bs. 2., Ankara: 

Türk Dil Kurumu, 1960. 

MAMEDOV, Şeyda, Mirza Fatali Ahundov, Moskova 1978. 

MEMMEDOV, Beyler, “M. F. Ahundov’un Namelum Tercümesi”, Edebiyat ve 

İncesenet Gazetesi, Haziran 1985. 



120 
 

MİRAHMEDOV, Aziz, “Arzular ve Hakikatler”, Kommunist Gazetesi, 19 Ekim 

1982. 

MİRZA, Bala, “Fethali Ahundzade”, M.E.B. İslam Ansiklopedisi, IV, s. 577-581. 

“Mirza Fethali Ahundov”, Azerbaycan Sovyet Ansiklopedisi, I, s. 496-499. 

MUSTAFAYEV, Kadim, Mübariz Ateist M. F. Ahundov, Bakü 1956. 

MUSTAFAYEV, Şahin, “M. F. Axundov i Fransuzskoe Prosveşenie: Duxovnıy 

Most Çerez Stoletie”, Cultural Transfers in Central Asia: Before, During 

And After The Silk Road (İİCAS), Paris-Samarkand 2013, s. 219. 

NECEFOĞLU, Hacalı, “Mirze Feteli Ahundzade Mevlana Hakkında”, 13. 

Uluslararası Dil, Yazın ve Deyişbilim Sempozyumu: Basit Üslup, Kafkas 

Üniversitesi, 26-28 Eylül 2013, s. 315-322. 

ORDER, Kerim, Azerbaycan, İstanbul: Boğaziçi Yayınları, 1982. 

PARSİNEJAD, İraj, “Mirza Fath Ali Akhundzade (1812-1878)”, A History of 

Literary Criticism in İran, Maryland: IBEX Publishers, 2003, s. 39-67. 

SARAY, Mehmet, Azerbaycan Türkleri Tarihi, İstanbul: Nesil Matbaası Yayınları, 

1993. 

Türk Dünyasında Eğitim Reformu ve Gaspıralı İsmail Bey (1851-1914), Ankara, 

TAKE, 1987. 

SHAW, Standford J., Ezel Kural Shaw, Osmanlı İmparatorluğu ve Modern 

Türkiye, çev. Mehmet Harmancı, İstanbul: E Yayınları, 1982-1983, I-II. 

SÜLEYMANOV, Mehman, Nadir Şah, Tehran, 2010. 

SWİETOCHOWSKİ, Tadeusz, Müslüman Cemaatten Ulusal Kimliğe Rus 

Azerbaycan’ı 1905-1920, çev. Nuray Mert, İstanbul: Bağlam Yayınları, 

1988. 

TALİBZADE, Kamal, Azerbaycan Edebiyatı Tarihi, Bakü, 1960. 



121 
 

TANSEL, Fevziye Abdullah, “Arap Harflerinin Islahı ve Değiştirilmesi Hakkında 

İlk Teşebbüsler ve Neticeleri (1862-1884)”, TTK Belleten, XVII, sy. 66, 

Nisan 1953. 

UCA, Alaattin, “Mirza Fethali Ahundzade’nin Türk Dünyasına Hizmetleri”, A.Ü. 

Türkiyat Araştırmalar Enstitüsü Dergisi, sy. 17, Erzurum 2001, s. 365-

382. 

UYAR, Mazlum, “Muhakkık Hillî”, T.D.V. İslam Ansiklopedisi, XVIII, s. 39-41. 

ÜLKEN, Hilmi Ziya, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, İstanbul: Ülken 

Yayınları, 1979. 

YEŞİLOT, Okan, Ateş Çemberinde Azerbaycan, İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 

2010. 

YURTSEVER, A. Vahap, Mirza Fethali Ahundzade’nin Hayatı ve Eserleri, 

Ankara: Yeni Cezaevi Matbaası, 1950. 

YÜKSEL, İbrahim, Azerbaycan’da Fikir Hayatı ve Basın, İstanbul: Acar Yayınları, 

1988. 

ZENKOVSKY, Serge, Rusya’da Pantürkizm ve Müslümanlık, çev. İzzet Kandemir, 

İstanbul: Üçdal Neşriyat, 1983. 




