
 

                                                                     

 
 

 

 

 

 
 

  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  FEN BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Haziran 2016 

KENTSEL YAPITLAR ÜZERİNDEN BİR MEKÂNSAL BELLEK OKUMASI:  

ATATÜRK KÜLTÜR MERKEZİ (AKM) 

 

Kerem GANİÇ 

 

Mimarlık Anabilim Dalı 

 

Mimari Tasarım Programı 

 

 

 

 



 

  



 

                                  

           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

              

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Haziran 2016 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  FEN BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

KENTSEL YAPITLAR ÜZERİNDEN BİR MEKÂNSAL BELLEK OKUMASI:  

ATATÜRK KÜLTÜR MERKEZİ (AKM) 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Kerem GANİÇ 

502131055 

 

Mimarlık Anabilim Dalı 

 

Mimari Tasarım Programı 

 

 

 

 
Tez Danışmanı: Doç. Dr. İpek AKPINAR 

 



 

 



iii 

 

 

 

 

 

          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

        

 

 

 

 

 

    

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

       

Tez Danışmanı:  Doç. Dr. İpek AKPINAR                             .............................  

                                    İstanbul Teknik Üniversitesi 

Jüri Üyeleri:   Doç. Dr. Nurbin Paker KAHVECİOĞLU ............................. 

              İstanbul Teknik Üniversitesi 

   Yrd. Doç. Dr. Banu TOMRUK                     ................................  

                                     İstanbul Bilgi Üniversitesi 

İTÜ, Fen Bilimleri Enstitüsü’nün 502131055 numaralı Yüksek Lisans Öğrencisi 

Kerem GANİÇ, ilgili yönetmeliklerin belirlediği gerekli tüm şartları yerine getirdikten 

sonra hazırladığı “KENTSEL YAPITLAR ÜZERİNDEN BİR MEKÂNSAL 

BELLEK OKUMASI: ATATÜRK KÜLTÜR MERKEZİ (AKM)” başlıklı tezini 

aşağıda imzaları olan jüri önünde başarı ile sunmuştur. 

Teslim Tarihi  :   02 Mayıs 2016 

Savunma Tarihi  :   08 Haziran 2016 



iv 

 

 

  



v 

 

 

 

 

 

 

Aileme, 

 

 

 



vi 

 

 

  



vii 

 

ÖNSÖZ 

Yüksek lisans tezimi hazırladığım süreçte anlayışını, bilgisini, desteğini ve 

zamanını esirgemeyen; kendisiyle çalıştığım iki yılda, mimarlık konularının dışında 

kişiliğimin gelişmesi ve olgunlaşması noktasında da -kimi kez belki kendisi farkında 

bile olmadan- bana çok şey öğreten Doç. Dr. İpek Akpınar'a içtenlikle teşekkür 

ederim. 

Varlıklarını her zaman yanımda hissettiğim, bugün, bu çalışmayı sunabiliyor olarak 

emeklerinin karşılığını az da olsa verebildiğime inandığım anneme ve babama; bu 

yolu, benden birkaç yıl önce yürümüş olan ve taze deneyimlerini benimle paylaşan, 

eleştirilerini ve yorumlarını esirgemeyerek çalışmanın gelişmesine doğrudan 

katkı yapan Canan'a çok teşekkür ederim. 

Birlikte büyüdüğüm, her adımımı paylaştığım Yağız'a; varlığı, benim için büyük 

bir şans olan Zeynep'e; ihtiyaç duyduğum her anda yanımda olduğunu ve 

olacağını bildiğim Mert'e çok teşekkür ederim. 

Bu sürecin güzelliklerini ve sancılarını paylaşan; uzun çalışma saatlerinde bana eşlik 

eden Arda'ya, Ceren'e, Deniz'e, Dilara'ya, Esra'ya, Furkan'a, Nazlı'ya, Pelin'e, Pınar'a, 

Saadet'e, Sinan'a, Umut'a ve Yusuf'a özellikle teşekkür ederim. 

 

 

 

Haziran 2016                         Kerem GANİÇ

                         Mimar  

 

 

 

 

 

 



viii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖNSÖZ  .............................................................................................................. vii 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... ix 

KISALTMALAR ...................................................................................................... xi 

ŞEKİL LİSTESİ ...................................................................................................... xiii 

SUMMARY ............................................................................................................ xvii 

1. GİRİŞ   ................................................................................................................ 1 

2. TOPLUMSAL BELLEĞİN OLUŞMASINDA VE SÜRDÜRÜLMESİNDE 

MİMARLIK ETKİNLİĞİ ................................................................. 11 

2.1 Bellek tanımları: Bireysel Bellek ve Toplumsal Bellek ................................... 12 

2.2 Mekân Belleği .................................................................................................. 18 

2.3 Kentsel Bellek .................................................................................................. 26 

2.4 Toplumsal Belleğin Kurucusu ve Taşıyıcısı Olarak Anıt ya da Kentsel Yapıt 32 

2.5 Yıkım: Bir Toplumsal Bellek Etkinliği ............................................................ 38 

3. İSTANBUL’DA BİR BELLEK MEKÂNI: ATATÜRK KÜLTÜR MERKEZİ 

(AKM) .................................................................................................. 49 

3.1 Tarihsel Bir Okuma .......................................................................................... 49 

3.2 Tasarım Aşamaları ve Mekânsal Bir Değerlendirme ....................................... 53 

3.3 Toplumsal Belleğin Taşıyıcısı Olarak AKM ................................................... 73 

3.4 AKM: Bugün .................................................................................................... 86 

4. SONUÇ VE ÖNERİLER ..................................................................................... 93 

KAYNAKLAR ......................................................................................................... 97 

EKLER  ............................................................................................................ 105 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 111 

 

 

 



x 

 

  



xi 

 

 

KISALTMALAR 

ABD  : Amerika Birleşik Devletleri 

AKM  : Atatürk Kültür Merkezi 

TBMM : Türkiye Büyük Millet Meclisi 

TDK               : Türk Dil Kurumu 

m.                    : Metre 

cm.                  : Santimetre    

 



xii 

 



xiii 

 

 

 

ŞEKİL LİSTESİ 

Sayfa 

Şekil 1.1 : “Tuhaf İkili”. Sammy Davis Jr.’nin Richard Nixon’a sarıldığı anı 

gündemine taşıyan bir dönem dergisi kapağı. ........................................ 2 

Şekil 1.2 : Miami Deniz Stadyumu’nun güncel durumunu gösteren fotoğraflar. ....... 2 

Şekil 1.3 : Matt Lambros’un, çalışması kapsamında fotoğrafladığı yapılardan ikisi. 

Paramount Tiyatrosu (solda) ve Proctor’s Palace Tiyatrosu (sağda). ..... 3 

Şekil 2.1 : Manastır Bellek Sistemi ve Görsel Alfabe Yazıtları. Johannes Romberch, 

Congestorium Artificiose Memorie, 1533. ............................................ 12 

Şekil 2.2 : Belleğin işleyişine ilişkin yaygın söylemin görselleştirilmiş anlatımı. .... 17 

Şekil 2.3 : Mekânın bellekle kurduğu ilişkinin görselleştirilmiş anlatımı. ................ 25 

Şekil 2.4 : Kentin bellekle kurduğu ilişkinin ya da kentsel belleğin görselleştirilmiş 

anlatımı. ................................................................................................ 31 

Şekil 2.5 : Anıtların ya da kentsel yapıtların bellekle kurduğu ilişkinin görselleştirilmiş 

anlatımı. ................................................................................................ 37 

Şekil 2.6 : Saddam Hüseyin heykelinin yıkıldığı an, 9 Nisan 2003. ......................... 41 

Şekil 2.7 : Terör saldırısı sonrası Dünya Ticaret Merkezi’nin yıkımı, 11 Eylül 2001 

(üstte), MVRDV’nin 2011 yılında yayınladığı proje (altta). ................ 41 

Şekil 2.8 : Yıkım olgusunun bellekle kurduğu ilişkinin görselleştirilmiş anlatımı. .. 46 

Şekil 2.9 : İkinci bölümdeki anlatıma ilişkin söylem örgüsü. ................................... 47 

Şekil 3.1 : Atatürk Kültür Merkezi’nin İstanbul’daki konumu. ................................ 52 

Şekil 3.2 : Auguste Perret’in “Komedi Tiyatrosu” (üstte) ve “Büyük Tiyatro” (altta) 

için hazırladığı öneriler. ........................................................................ 55 

Şekil 3.3 : Auguste Perret’in “Büyük Tiyatro” için hazırladığı zemin kat planı önerisi.

 .............................................................................................................. 56 

Şekil 3.4 : Auguste Perret’in önerdiği hiyerarşik kütle kompozisyonunun batı-doğu 

kesiti (üstte) ve batı görünüşü (altta) üzerinden gösterimi. .................. 57 

Şekil 3.5 : Auguste Perret’in “Champs-Elysées Tiyatrosu” için hazırladığı ve sonradan 

uygulanacak olan giriş cephesi görünüşü (üstte) ve normal kat planı 

(altta). .................................................................................................... 58 

Şekil 3.6 : Rüknettin Güney ve Feridun Kip tarafından yeniden ele alınan giriş cephesi.

 .............................................................................................................. 59 

Şekil 3.7 : “Opera Binası” için Paul Bonatz tarafından yapılan giriş cephesi eskizi. 60 

Şekil 3.8 : Rüknettin Güney ve Feridun Kip tarafından hazırlanan yenileme projesinde, 

Taksim Meydanı cephesi için önerilen holün plan (üstte) ve maket (altta) 

üzerinden gösterimi. .............................................................................. 61 

Şekil 3.9 : Hayati Tabanlıoğlu’nun hazırladığı yerleşim planı. ................................. 63 

Şekil 3.10 : Büyük salonun izleyici bölümündeki balkonların Rüknettin Güney ve 

Feridun Kip tarafından geliştirilen projeye göre (üstte) ve Hayati 



xiv 

 

Tabanlıoğlu tarafından geliştirilen projeye göre (altta) yapımı 

tamamlanmış durumdaki fotoğrafları.................................................... 64 

Şekil 3.11 : Hayati Tabanlıoğlu’nun yeniden ele aldığı büyük salonun ve Taksim 

Meydanı yönüne eklediği yeni bloğun zemin kat planı üzerinden 

gösterimi. .............................................................................................. 64 

Şekil 3.12 : Büyük salonun farklı temsil türlerine olanak veren sahnesinin plan ve kesit 

gösterimleri. .......................................................................................... 65 

Şekil 3.13 :  Hayati Tabanlıoğlu’nun hazırladı projeye ait batı-doğu kesiti. ............. 66 

Şekil 3.14 :  Hayati Tabanlıoğlu tarafından yapılan Boğaziçi görünüşü eskizi. ........ 66 

Şekil 3.15 : Taksim Meydanı’na bakan cephenin önüne eklenen alümiyum 

konstrüksiyonun uygulanması (üstte) ve yapının Taksim Meydanı’ndan 

çekilmiş gece fotoğrafı. ......................................................................... 68 

Şekil 3.16 :  İstanbul Kültür Sarayı yangını, 27 Kasım 1970. ................................... 69 

Şekil 3.17 :  Hayati Tabanlıoğlu’nun yeniden hazırladığı projeye göre değişen büyük 

salonun zemin kat planı üzerinden gösterimi. ....................................... 70 

Şekil 3.18 :  Ana giriş holü yuvarlak merdiveni. ....................................................... 71 

Şekil 3.19 : Büyük salon tavanu ve aydınlatma donatıları. ....................................... 71 

Şekil 3.20 : Büyük fuayedeki Hereke halısı (üstte), Cevdet Bilgin tasarımı plastik 

(solda, altta), Oya Katoğlu (sağda, ortada) ve Mustafa Plevneli (sağda, 

altta) tabloları. ....................................................................................... 72 

Şekil 3.21 : İstanbul Kültür Sarayı’nın açılışında devlet protokolü (üstte) ve açılışa 

ilişkin gazete haberi (altta). ................................................................... 73 

Şekil 3.22 : İstanbul Kültür Sarayı’nın açılış gecesinde Aida (üstte) ve Çeşmebaşı 

performansları (altta)............................................................................. 74 

Şekil 3.23 : İstanbul Kültür Sarayı Yangını’nın 28 Kasım 1970 günü yayımlanan 

gazetelerden ikisindeki yansıması. ........................................................ 75 

Şekil 3.24 : Atatürk Kültür Merkezi’nin Halka Yeniden Açılış Şöleni Programı. .... 77 

Şekil 3.25 : Atatürk Kültür Merkezi Büyük Salon (üstte), prova salonu (ortada), 

boyahane (altta). .................................................................................... 78 

Şekil 3.26 : Atatürk Kültür Merkezi Büyük Salon’da Anna Bolena Operası (üstte), 

Carmen (ortada) ve Uyuyan Güzel (altta) performansları. ................... 79 

Şekil 3.27 : Atatürk Kültür Merkezi’nin onarım gerekçesiyle kapatılmasından önceki 

son oyun, Operation: Orfeo. ................................................................. 80 

Şekil 3.28 : Atatürk Kültür Merkezi’nin kullanımda olduğu dönemlerden, gazetede 

yayımlanan program örnekleri. ............................................................. 81 

Şekil 3.29 : 1 Mayıs 1977’de yapının cephesine asılan “ellerinden zincirlenmiş işçi” 

pankartı (üstte) ve Haziran, 2013’te yapının cephesine asılan Gezi Parkı 

dayanışması pankartlar (altta). .............................................................. 85 

Şekil 3.30 : Atatürk Kültür Merkezi’nin gündelik ve kültürel yaşama katılmasının 

görselleştirilmiş anlatımı. ...................................................................... 86 

Şekil 3.31 : Yapının polis karakolu olarak kullanıldığı dönemden (üstte) ve reklam 

yüzeyi olarak kullanıldığı dönemden birer fotoğraf. ............................ 89 

Şekil 3.32 : Yapının ana giriş holünün (üstte), fuayelerin (ortada) ve Sadi Diren 

tasarımı seramik duvarın güncel durumunu gösteren fotoğraflar. ........ 90 

Şekil A.1 : Atatürk Kültür Merkezi’nin geçirdiği süreçleri anlatan zaman 

çizelgesi. .............................................................................................. 107 

Şekil A.2 : Atatürk Kültür Merkezi’nin tasarım aşamalarının karşılaştırmalı 

anlatımı. .............................................................................................. 109 

 

  



xv 

 

  

KENTSEL YAPITLAR ÜZERİNDEN BİR MEKÂNSAL BELLEK 

OKUMASI: ATATÜRK KÜLTÜR MERKEZİ (AKM) 

ÖZET 

Mimarlık ürünlerinin ekonomik ömrü, işlevlerini öngörülen biçimlerde 

sürdürebildikleri zaman dilimini tanımlar ve mekânın -çoğunlukla- doğa ya da insan 

etkinliğine bağlı olarak tükenmesiyle tamamlanır; böylece mimarlık ürünü, işlevini, 

başlangıçta öngörüldüğü biçimde sürdüremez duruma gelir. Kamusal yapılar için daha 

kolay gözlenebilen bu tükenme durumu, kimi kez, doğa ya da insan etkinliğine bağlı 

süreçlerin sonunda değil, kentlilerin ya da kenti yöneten kurumların farklı 

beklentilerine ve isteklerine bağlı olarak gerçekleşir. Modernin İstanbul’daki simgesel 

örneklerinden ve toplumsal belleğin önemli taşıyıcılarından biri olan Atatürk Kültür 

Merkezi de bu tür bir işlev kesintisiyle karşı karşıya: “İstanbul Kültür Sarayı” adıyla 

kullanıma açılmasından bugüne kentin kültürel yaşamının merkezi ve Taksim 

Meydanı’nın başlıca işaret ögesi olan yapı, siyasal iktidarın yıkım konusundaki kararlı 

duruşuyla yüzleşmekte. AKM, ülkenin modern mimarlık geçmişindeki önemine ve 

simgesel değerine karşın 2005 yılında başlayan sancılı sürecin ardından bugün, 

Taksim Meydanı’nın hayaleti rolünde. 

Kent mekânındaki -çoğu kamusal- birtakım yapılar, taşıyıcısı olduğu toplumsal 

değerlerle ya da anıların ve deneyimlerin birikmesiyle toplumsal bellekte gelişen 

imgeleri üzerinden fiziksel varlıklarının ötesine taşınır. Cumhuriyetin Batılı 

programının İstanbul’daki göstergelerinden biri ve kentin kültürel yaşamının merkezi 

olan AKM de hem yapımının arkasındaki düşünceyle hem de kentlilerin anılarındaki 

ve deneyimlerindeki yeriyle fiziksel varlığının ötesine taşınmış, bir bellek mekânına 

dönüşmüştür. Yapı, bugüne dek, ülkenin modern mimarlık geçmişindeki yeri ve 

simgesel değeri ışığında kimi çalışmalara konu olmuşsa da hakkındaki tartışmaların 

harlandığı bir dönemde, yapının toplumsal bellekle kurduğu ilişkiyi merkezine alan 

bir çalışmanın yapılması arzulanmıştır. Bu çalışma; mekân belleği, kentsel bellek, anıt, 

kentsel yapıt ve yıkım gibi kavramların ve olguların tartışılması üzerinden AKM’nin 

toplumsal bellekle kurduğu ilişkiyi sorgulamayı ve günümüzde yüzleştiği durumu 

değerlendirerek yapının geleceğine ilişkin rasyonel bir tutum ortaya koymayı 

amaçlamaktadır. 

Belleğin oluşması ve sürdürülmesi, somut nesneler üzerinden tanımlanan süreçleri 

anlatır. Bireyin benliğinin bir tür yansıması da sayılabilecek kişisel eşyalardan, yapılı 

çevreyi oluşturan somut mekânlara kadar her şey, fiziksel çevreyi oluşturan nesneler 

dünyasının birer parçasıdır. Mekân, bu durumda, kendi başına bir nesne ya da fiziksel 

nesnelere ilişkin imgelerin yerleştirildiği bir düzen olarak karşımıza çıkar ve belleğin 

işleyişiyle doğrudan ilişkilenir.  

Kent mekânını tanımlayan nesneler olarak karşımıza çıkan yapılar, yalnızca bir 

fiziksellik taşımanın ötesinde, bir ilişkiler ağını barındırır. Kent mekânındaki kimi 

yapılara özgün anlamlar yükleyen de söz konusu ilişkiler bütünüdür. Kent 



xvi 

 

mekânındaki birtakım yapılar ve yerler, anıların ve deneyimlerin birikmesiyle 

bireylerin ve toplulukların belleği için kullanılabilir imgeler sunar ve bireylerin ya da 

toplulukların yere bağlılığını tanımlar. Kent, bu noktada, barındırdığı bireylerin ve 

toplulukların imgelerinin toplamından oluşan ama kendi belleği de olan yaşayan bir 

varlık olarak ortaya çıkar ve böylece kentsel bellek kavramı söz konusu olmaya başlar. 

Mimarlık etkinliğinin en kolay belirlenebilen ürünleri olan yapılar, temsil ettikleri 

kalıcılıktan ötürü, -toplumsal- belleğin ve kimliğin taşıyıcıları olarak ortaya çıkar. 

Topluluklar için imgeler sunabilen mimarlık yapıları, her hatırlama sürecinde zihinsel 

olarak yeniden üretilir ve bu tür yapılar, parçası olduğu anılar, deneyimler ve öyküler 

aracılığıyla kentteki kurucu noktalar ya da işaret ögeleri olarak ortaya çıkar. Söz 

konusu yapılar, çoğunlukla birer anıt ya da kentsel yapıt olarak kent mekânına katılır 

ve kentsel belleğin ayrılmaz parçalarını oluşturur. 

Kentte, toplumsal belleğin ve gündelik yaşamın parçası olan kimi yapıların yüzleştiği 

doğal ya da insan etkinliğine bağlı yıkım süreçleri, toplumsal bellekte kesintiler ya da 

sarsıntılar yaratır; öte yandan bu tür yapılar, tükenirken, toplumsal belleği her 

görüntüsüyle uyaran birer anıta dönüşür. Bozulma, eskime ve yıkım süreçleri, -insan 

etkinliğine bağlı doğal süreçler sonunda olsun ya da olmasın- pek çok durumda, 

anıtlara, kentsel yapıtlara ve en genel anlamda kentlere ilişkin toplumsal belleğin 

sürekliliğinin kesintiye uğramasına ya da yitimine neden olur ve birer toplumsal bellek 

etkinliği olarak karşımıza çıkar. 

Bu çalışma, mekânın bellekle kurduğu ilişkiyi irdelemeyi ve mimarlık etkinliğini 

ilgilendiren kavramlar ya da olgular üzerinden bir dizi bellek okuması yapmayı 

amaçlar. Bireysel ya da toplumsal anıların ve deneyimlerin kente ve kentteki birtakım 

yapılara nasıl eklemlendiğini inceleyen çalışma, kentsel yapıtların toplumsal bellekle 

kurduğu etkileşimi, kent mekânındaki bilinen örneklerden biri sayılabilecek Atatürk 

Kültür Merkezi üzerinden ele alır. 



xvii 

 

A READING OF SPATIAL MEMORY THROUGH URBAN ARTEFACTS: 

ATATURK CULTURAL CENTER (AKM)  

SUMMARY 

Establishment and sustainability of memory depends on the processes defined by the 

concrete objects. Objects turn into mental images when they get associated with 

experiences.  Individuals or societies can’t remember without the realm of objects 

surrounding them.  Objects that constitute our physical environment are a part of our 

world, whether they are personal items that reflect one's personality or concrete spaces 

that constitute our built environment.  Space itself becomes an object or a context 

(structure) that houses these physical objects. Production of spaces in a physical 

manner is an act of architecture, and architecture itself -through this production- acts 

as a trigger for memory processes. 

Buildings, as architectural products, are also one of the constitutive elements of the 

city. These buildings within the urban landscape -as constitutive objects-, not only 

denote a certain physicality, but also represent a body of relations. Through this body 

of relations, one can assign meaning to the urban constructions. This approach is 

important to understand individuals and communities, and their relations with their 

neighbourhoods and cities. These urban places transform into images for the 

individuals and the communities, and they define their sense of belonging and 

commitment.  City, in this sense, is an aggregate of the images of the communities it 

houses; it is also a living entity that has its own memory. With this, concept of "urban 

memory" becomes relevant; it defines both the city's and the city dweller's own 

memory. 

City is not only a physicality, produced through its built environment, but it is also a 

process. Physical structure of the city defines an actuality, but to understand this 

actuality, one must appreciate the relation between the physical built environment and 

the memories and experiences of individuals and communities. Physical built 

environment, on its own, is not enough to comprehend the city.  City turns into a 

phenomenon through the collection of certain recollections and stories within the 

collective memory. This phenomenon is not only established through form, but it is 

also established through events; city, through the accumulation of experiences defined 

by events, goes beyond its physical dimensions, and re-establishes itself as a mental 

image within the collective memory.  This chain of events articulates itself with the 

physicality of the city; through this, collective urban memory becomes transferable 

through generations. 

City is a collective phenomenon because it is defined by its inherently collective 

artefacts. Buildings, as the most easily distinguishable products of architecture, 

become the conveyors of the collective memory and identity through their relative 

permanence. These architectural constructions, with their collective images, get 

reconstructed mentally. These structures, become constituent and signifier elements 

within the city through the memories, experiences, and stories they get incorporated 



xviii 

 

into. As Aldo Rossi states, these aforementioned signifier elements are "urban 

artefacts." Urban artefacts are open works; they are a part of the urban environment 

through their formal and functional qualities, and they are constantly re-interpreted 

and reconstructed as images by the urban communities. These communities, interpret, 

re-image, and reconstruct these urban artefacts mentally. 

It is important to examine the relationship between these urban artefacts and the 

collective urban memory. This way we can understand the urban conditions these 

urban artefacts are facing, such as deterioration and/or disappearance. Sad as it might 

be, watching these aging artefacts within the urban space might provide us insights 

about these conditions. These aging structures seem more significant than ever, and 

the collective memories they incorporate seem brighter than ever. Within the city, the 

demolition processes these structures are facing  -whether it is natural or not-, creates 

certain traumas and disruptions within the collective memory; on the other hand 

though, these structures -while decaying- stimulate the collective memory with its 

every single image as monuments. Sustainability of collective memory depends on the 

image of the monument and the act of demolition. Processes of aging, decay, and 

complete collapse -whether they are natural processes or not- cause a disruption within 

the continuity of our collective memory regarding monuments, urban artefacts, and the 

city in general. 

The economic life of an architectural product defines an era where the structure 

sustains its projected functions. This economic life ends with the exhaustion of the 

space -mostly- through human acts; as a consequence this architectural product 

becomes unable to sustain its foretold function. It is easier to examine this state of 

functional exhaustion through public spaces; sometimes these public spaces cease to 

exist mainly because of the city dweller's and governor's expectations and demands, 

and not because of the organic processes. Atatürk Cultural Centre (AKM) as one of 

the symbolic examples of the modern architecture in Istanbul, and one of the most 

important conveyors of collective urban memory, faces a similar functional disruption: 

Since its opening to public as the "Istanbul Cultural Palace", AKM has been one of the 

main signifier elements and centres of cultural life in Istanbul and Taksim; today 

though, after a rather painful process started in 2005, it seems more like it is the ghost 

of Taksim. 

Henri Prost, in his proposed master plan for Istanbul in the 1930s, tries to actualize the 

young republic's manifesto, and aims to establish a cultural focal point in Taksim, 

through the cultural reforms of the era. We first encounter the idea to build an opera 

house on Istanbul Taksim Square in this plan. One could say that this is a modern leap: 

"Cultural palace" is the space of a new national identity; it is an identity, which is 

established through the political agenda of the young Turkish Republic. Building, in 

1969, after a construction process that spans 23 years, opens as a product of a modern 

and rationalistic approach, and starts to define "the most distinguished place in 

Istanbul."  

Beyond being a cultural focal point defining one of the most important places in 

Istanbul, AKM also establishes a place for itself in the collective memory. Structure, 

as a signifier of the westernising program of the republic, becomes a conveyor of the 

collective memory through its historical testimonies. AKM is also a decor for the social 

events and uprisings: "Chained worker" banner or the "Bloody May Day" hangs from 

its façade facing the Taksim Square; one can easily read the 2013 Gezi Resistance  



xix 

 

through AKM and its façade.  It is a place of memory for both the users and the city 

dwellers. These users and city dwellers collect urban and social experiences through 

it. 

Today, Atatürk Cultural Centre seems to face a determined stance favouring its 

demolition -by the current political power-, despite its significance in the Turkish 

architectural history, and its symbolic value. The building is examined within several 

academic studies because of its importance within the modern architectural history, 

and its symbolic value. This study aims to examine the building's current state within 

the context of the continuity of the collective memory, and intends to contribute to the 

discussions and uncertainties concerning the building's future by setting up a 

theoretical discussion concerning the concepts such as place memory, urban memory, 

monument, and urban artefact. 

 

 

 

 

  



xx 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

1.  GİRİŞ  

Sahip olamayacağımız şeyleri istiyoruz. Belli bir anı, sesi, duyguyu yeniden yaşamanın 

yollarını arıyoruz. Annemin sesini duymak istiyorum. Çocuklarımı çocuk halleriyle görmek 

istiyorum. Küçücük eller, çevik ayaklar. Her şey değişiyor. Oğlan büyüdü, baba öldü, kız 

benden uzun, kötü bir rüyadan dolayı ağlıyor. Lütfen sonsuza dek kalın, diyorum tanıdığım 

şeylere. Gitmeyin. Büyümeyin (Smith, 2015, s. 217). 

Amerika Birleşik Devletleri’nin (ABD) 1972 yılındaki başkanlık seçimlerinin 

öncesinde, o sırada görevde bulunan devlet başkanı, aynı zamanda yaklaşan 

seçimlerdeki Cumhuriyetçi Parti adayı Richard Nixon’un1. Miami Deniz 

Stadyumu’ndaki mitinginde, kendisini “tek gözlü, zenci Yahudi” olarak tanımlayan 

Sammy Davis Jr.’nin2, muhafazakârların -siyahlara karşı katı tutumu da bilinen- 

temsilcisi Nixon’u “Amerika Birleşik Devletleri’nin başkanı ve gelecekteki başkanı!” 

[The President and Future President of the United States of America!] diye tanıttığı ve 

podyuma gelen Nixon’a sarıldığı anlar, ülkenin siyasal ve toplumsal geçmişinin en 

çarpıcı fotoğraflarından birini ya da birkaçını verir (Url-3) (Şekil 1.1). 1963 yılında 

kullanıma açılan Miami Deniz Stadyumu’nun kendisi için ise söz konusu miting, 

barındırdığı önemli etkinliklerden yalnızca biridir; pek çok su sporu yarışmasının 

burada düzenlenmesinin yanı sıra örneğin Elvis Presley’in başrolünü üstlendiği 

Clambake burada çekilmiştir; Arthur Fielder & The Boston Pops, Jimmy Buffett, 

Miami Filarmoni Orkestrası, Queen, Ray Charles, Steppenwolf, The Beach Boys 

burada konserler vermiştir. Katlanmış plak çatısı ve hafif strüktürüyle modern 

mimarlığın bir simgesi de olan Miami Deniz Stadyumu, 1992 yılındaki Andrew 

Kasırgası’nın ardından hasar gördüğü gerekçesiyle kapatılmıştır ve geçen sürede, 

grafiti sanatçılarının ve vandalların uğrak yeri olmuştur (Şekil 1.2). Yapının kentliler 

için acı verici olması olası bir bitişe doğru ilerleyen yazgısı, 2008 yılında, “Miami 

Deniz Stadyumu’nun Dostları” [Friends of Miami Marine Stadium] adlı topluluğun 

kurulmasıyla değişmiştir; söz konusu organizasyonun girişimleriyle önce “hukuk 

                                                 

 
1 Richard Milhouse Nixon (1913-1994), Amerika Birleşik Devletleri’nin 37. başkanı (1969-1974) (Url-

1). 
2 Samuel George “Sammy” Davis Jr. (1925-1990), dansçı ve müzisyen olarak öne çıkan Amerikalı 

şovmen (Url-2). 



2 

savaşı” kazanılmış, sonra da hazırlanan yenileme projesinin uygulanmasına yönelik 

kaynak oluşturulmaya başlanmıştır (Url-4).  

 

Şekil 1.1 : “Tuhaf İkili”. Sammy Davis Jr.’nin Richard Nixon’a 

sarıldığı anı gündemine taşıyan bir dönem dergisi kapağı (Url-5). 

 

 

Şekil 1.2 : Miami Deniz Stadyumu’nun güncel durumunu gösteren 

fotoğraflar (Url-4). 

https://savingplaces.org/stories/if-seats-could-talk-richard-nixon-and-sammy-davis-jr-share-the-stage-at-miami-marine-stadium/#.V2KVK_mLSUk


3 

Yazgı sözcüğü, Türk Dil Kurumu’nun tanımına göre, “Tanrı'nın uygun görmesi, 

Tanrı'nın isteği, kader, ezelî takdir, yazı, alın yazısı, hayat, mukadderat, takdiriilahi” 

anlamlarını karşılar (Url-6). Miami Deniz Stadyumu’nun yaşam öyküsü, çoğunlukla 

neden-sonuç ilişkilerini tinsel3 bir yaklaşımla açıklamaya yarayan yazgı sözcüğünün 

mimarlık yapıları ya da -daha kapsayıcı bir anlatımla- kent için de kullanılabilir 

olduğunu ortaya koyar. Andrew Kasırgası’nın yarattığı kırılma, o güne dek kentin 

gündelik yaşamının başlıca unsurlarından biri olarak fiziksel ve işlevsel varlığını 

sürdüren Miami Deniz Stadyumu’nun herhangi bir anına tanıklık eden bireyler ya da 

topluluklar için bir tür bellek sökümünün4 de başlangıcı olur.  

Miami Deniz Stadyumu’nun yansıttığı duruma ilişkin örnekler çoğaltılabilir; örneğin 

fotoğrafçı Matt Lambros’un bir İnternet günlüğü olarak başlattığı ve sonradan 

kitaplaştırdığı “Son Perdeden Sonra” [After the Final Curtain] adlı çalışması, bellek 

sökümünün mimarlık yapıları üzerinden izlenebilirliğini anlamak için yol gösterici 

olacaktır. Lambros’un kişisel bir ilgiye temellenen çalışması, ABD’nin çeşitli 

bölgelerindeki terk edilmiş opera, sinema veya tiyatro yapılarının güncel durumlarının 

izini sürer (Url-7). Lambros’un pek çok örnek üzerinden ortaya koyduğu durum, aynı 

zamanda bu tez çalışmasının esin kaynaklarından birini oluşturur (Şekil 1.3).  

 

Şekil 1.3 : Matt Lambros’un, çalışması kapsamında fotoğrafladığı 

yapılardan ikisi. Paramount Tiyatrosu (solda) ve Proctor’s Palace 

Tiyatrosu (sağda) (Url-8). 

 

                                                 

 
3 Tinsel sözcüğü, “spiritüel” sözcüğünün karşılığı olarak kullanılmıştır. 
4 Bu noktada, bir oluştan çok bir süreç anlatılmak istendiği için, “bellek yitimi” benzeri bir kullanım 

yerine “bellek sökümü” sözü kullanılmıştır. 



4 

Hatırlama -ya da unutmama-, bireyin duygusal ve zihinsel dengesinin korunması ve 

sürdürülmesi açısından önemlidir. Geçmiş deneyimleri üzerinden oluşan anıları, 

bireyin kendi benliğini tanıması ve tanımlaması için gereklidir. Bireyin kendi benliğini 

tanıması için gerekli olan anıların ve deneyimlerin nesnelere aktarılması, anıları korur 

ve sürekli kılar. Bireyin sağlıklı bir biçimde gelişebilmesi, duygusal ve zihinsel açıdan 

kendisini güvende hissedebilmesine bağlıdır ve güven duygusu, ancak bireyi 

çevreleyen ve anıların taşıyıcısı olan nesneler dünyasının kalıcı olduğu durumda söz 

konusu olur. Bunun nedeni açıktır: birey, kendisini çevreleyen nesneleri içselleştirir, 

benliğinin bir parçası yapar ve bu nesnelerin artık var olmadığı durumda, benliğini 

dayandırdığı temeli sorgulamaya başlar.  

Kişisel eşyalardan, yapılı çevreyi oluşturan fiziksel mekân(lar)a kadar her şey, bireyi 

çevreleyen nesneler dünyasının parçalarıdır. Fiziksel çevreyi oluşturan bütün bu 

nesneler, onlar üzerinden tanımlanan alışkanlıklar, çağrışımlar ve deneyimler 

aracılığıyla belleğin unsurları olurlar. Ayrıca fiziksel mekân, hatırlanması gereken ya 

da hatırlanması istenen şeylerin düzenini koruyor olmasından ötürü de hatırlamanın 

araçlarından biridir. Deneyimlediğimiz ya da gözlemlediğimiz her şey, bu anlamda, 

bir mekân bağlamında bellekte tutulur ve herhangi bir anıyı -asla- mekân bağlamının 

dışında geri çağıramayız. Mekânın fiziksel üretimi, bir mimarlık etkinliğidir; öyleyse 

mimarlık, üretimleri aracılığıyla eklemlendiği bellek süreçleri için tetikleyici işlevi 

görür. 

Bireyler ve topluluklar için yaşadıkları yerler -başka bir deyişle kendi bölgeleri-, 

anıların ve deneyimlerin aktarılmasıyla birer imgeye dönüşür ve bireylerin ya da 

toplulukların aidiyetini ve bağlılığını tanımlamaya başlar. Kent mekânı, toplumu 

ilgilendiren pek çok olayın gerçekleştiği bir yerdir ve her olay, kentin fizikselliğinde 

ve imgesinde kimi izler bırakır. Bireylerin ve toplulukların yerle olay üzerinden 

kurduğu bu ilişki, kent mekânındaki nesnelere ya da yerlere birtakım anlamlar ve 

değerler yükler; böylece kent mekânı, toplulukların belleğinde, pek çok farklı biçimde 

üretilebilen bir olguya dönüşür. Kentler, bu durumda, barındırdığı toplulukların 

imgelerinin toplamından oluşan ama aynı zamanda kendi belleği de olan yaşayan 

organizmalar olarak karşımıza çıkar ve kentsel bellek kavramı söz konusu olmaya 

başlar. 

Kent, toplumsal bir üretimdir ve kent mekânı, toplumun yaşam biçimlerinin izlerini 

taşır. Mimarlık etkinliğinin kent mekânında en kolay belirlenebilen ürünü olan yapılar, 



5 

kentin kurucu bileşenleridir. Kentin toplumsal bir olgu olması da doğası gereği 

toplumsal olan birtakım yapılar tarafından tanımlanmasına bağlıdır. Söz konusu 

yapılar, kent mekânını biçimlendiren araçlar olarak ortaya çıkmış olsalar da bir süre 

sonra, toplumsal bilincin mimarlık aracılığıyla somutlaşmış göstergeleri olmaya 

başlarlar ve kent mekânında, kentin değişimine ve dönüşümüne direnen işaret ögeleri 

ya da kurucu noktalar olarak karşımıza çıkarlar. Aldo Rossi, bu tür yapıları “kentsel 

yapıt” (“urban artefact”) kavramıyla ele alır; kentsel yapıtlar, biçimsel ve işlevsel 

nitelikleriyle kentin fizikselliği arasında yer edinen ama zamanla kentteki toplulukların 

yorumlayıp imgesel olarak yeniden ürettiği açık yapıtlardır. Kentteki topluluklar, 

kentsel yapıtı yorumlar, kendi imgesine dönüştürür ve zihinsel olarak yeniden üretir. 

Anıtların ve kentsel yapıtların toplumsal bellekle kurduğu ilişkiyi anlamak, eskime ya 

da yok olma süreçlerini tutarlı değerlendirebilmek için de önemlidir. Aristocu gelenek, 

kentsel nesnelerin bellek için üretildiği ya da var olduğu durumda, söz konusu 

nesnelerin eskimesinin ya da yıkımının unutmayı tetiklediğini savunur. Yıkım 

süreçleri, -doğa ya da insan etkinliğine bağlı olsun ya da olmasın- anıtlara, kentsel 

yapıtlara veya kentlere ilişkin toplumsal belleği kesintiye uğratır ve yıkım, Karl 

Marx’ın deyimiyle “katı olan her şeyin buharlaşıp gittiği” günümüz evreninde, bir 

toplumsal bellek etkinliği olarak karşımıza çıkar.  

Bellek nedir; bireysel bellek ve toplumsal bellek bölümlendirmesi neye dayanır? 

Mimarlık etkinliği, bellekle nasıl ilişki kurar? Mekân, bellek süreçlerine nasıl katılır? 

Kent, bireylerin ve toplulukların belleğini nasıl taşır? Anıtlar ve kentsel yapıtlar, 

toplumsal belleği nasıl oluştururlar ve sürdürürler? Yıkım, toplumsal belleğin 

sürekliliği nasıl etkiler? Çalışmanın başında, konunun kuramsal çerçevesini 

oluşturabilmek adına, bu sorulara yanıt aranır. Çalışma, bu sorular üzerinden, 

toplumsal belleğin İstanbul’daki başlıca taşıyıcılarından biri olan Atatürk Kültür 

Merkezi’ne (AKM) odaklanır ve yaşam öyküsüne de bakarak yapının toplumsal 

bellekteki imgesiyle ve söz konusu imgenin, özellikle 21. yüzyılın ilk yıllarıyla birlikte 

yüzleşmeye başladığı durumla ilgilenir. 

Henri Prost, 1930’lu yılların ikinci yarısında, İstanbul için hazırladığı master planda, 

bir anlamda genç cumhuriyetin manifestosunu gerçekleştirmeye çalışır ve dönemin 

kültürel reformları doğrultusunda, Taksim’de bir kültür odağı oluşturmayı amaçlar. 

Taksim Meydanı’na bir opera binası yapma düşüncesi de ilk kez bu planda ortaya 

çıkar. Bu, aynı zamanda, tam da cumhuriyetin aradığı ölçüde modern bir atılımdır: 



6 

“kültür sarayı”, cumhuriyetle birlikte oluşmaya başlayan yeni ulusal kimliğin 

mekânıdır. Yapı, 1969 yılında, 23 yıla yayılan ilk yapım süreci tamamlandığında, 

modern, rasyonel bir yaklaşımın ürünü olarak Taksim Meydanı’nı tamamlamaya 

başlar. AKM, kentin en önemli alanlarından birini tanımlayan bir kültür odağı 

olmasının yanında, zaman geçtikçe kentsel bellekte de bir yer edinir. Genç 

cumhuriyetin Batılı programının kent mekânındaki göstergesi olan yapı, zaman içinde, 

tanıklıklarıyla da toplumsal belleğin bir taşıyıcısı olur. AKM, -özellikle de cephesiyle- 

toplumsal olayların dekorudur: “ellerinden zincirlenmiş işçi” pankartı, “Kanlı 1 

Mayıs”ta burada asılıdır; 2013 yılındaki Gezi Parkı dayanışması, bir bakıma AKM’nin 

cephesinde okunur. Yapı, hem kullanıcıları hem de üzerinden birtakım kentsel ve 

toplumsal deneyimler biriktiren kentliler için bir bellek mekânıdır. 

Mimarlık ürünlerinin ekonomik ömrü, işlevlerini öngörülen biçimlerde 

sürdürebildikleri zaman dilimini tanımlar ve mekânın -çoğunlukla- doğa ya da insan 

etkinliğine bağlı olarak tükenmesiyle tamamlanır; böylece mimarlık ürünü, işlevini, 

başlangıçta öngörüldüğü biçimde sürdüremez duruma gelir. Kamusal yapılar için daha 

kolay gözlenebilen bu tükenme durumu, kimi kez, doğa ya da insan etkinliğine bağlı 

süreçlerin sonunda değil, kentlilerin ya da kenti yöneten kurumların farklı 

beklentilerine ve isteklerine bağlı olarak gerçekleşir. Modernin İstanbul’daki simgesel 

örneklerinden ve toplumsal belleğin önemli taşıyıcılarından biri olan AKM de bu tür 

bir işlev kesintisiyle karşı karşıya: “İstanbul Kültür Sarayı” adıyla kullanıma 

açılmasından bugüne kentin kültürel yaşamının merkezi ve Taksim Meydanı’nın 

başlıca işaret ögesi olan yapı, siyasal iktidarın yıkım konusundaki kararlı duruşuyla 

yüzleşmekte. AKM, ülkenin modern mimarlık geçmişindeki önemine ve simgesel 

değerine karşın 2005 yılında başlayan sancılı sürecin ardından bugün, Taksim 

Meydanı’nın hayaleti rolünde.  

AKM’nin 2005 yılından beri yüzleştiği duruma ilişkin tutarlı bir değerlendirme 

yapabilmek için, yapının toplumsal belleğin -bir  anlamda- taşıyıcısı olması durumunu 

tartışmak gerekir. Yapının toplumsal bellekle kurduğu ilişkiyi tartışmak da çalışmanın 

kuramsal çerçevesinin oluşturulduğu ikinci bölümde; mekân belleği, kentsel bellek, 

anıt, kentsel yapıt ve yıkım gibi kavramlar ve olgular üzerinden mimarlık etkinliğinin 

bellekle etkileşimini irdelenmeyi ve konuya ilişkin genel bir söylem okuması yapmayı 

gerekli kılar. 

 



7 

Tezin Amacı 

Bu çalışma, mekânın bellekle kurduğu ilişkiyi irdelemeyi ve mimarlık etkinliğini 

ilgilendiren kavramlar ya da olgular üzerinden bir dizi bellek okuması yapmayı 

amaçlar. Bireysel ya da toplumsal anıların ve deneyimlerin kente ve kentteki birtakım 

yapılara nasıl eklemlendiğini inceleyen çalışma, kentsel yapıtların toplumsal bellekle 

kurduğu etkileşimi, kent mekânındaki bilinen örneklerden biri sayılabilecek Atatürk 

Kültür Merkezi üzerinden ele alır. 

Kent mekânındaki -çoğu kamusal- birtakım yapılar, taşıyıcısı olduğu toplumsal 

değerlerle ya da anıların ve deneyimlerin birikmesiyle toplumsal bellekte gelişen 

imgeleri üzerinden fiziksel varlıklarının ötesine taşınır. Cumhuriyetin Batılı 

programının İstanbul’daki göstergelerinden biri ve kentin kültürel yaşamının merkezi 

olan AKM de hem yapımının arkasındaki düşünceyle hem de kentlilerin anılarındaki 

ve deneyimlerindeki yeriyle fiziksel varlığının ötesine taşınmış, bir bellek mekânına 

dönüşmüştür. Yapı, bugüne dek, ülkenin modern mimarlık geçmişindeki yeri ve 

simgesel değeri ışığında kimi çalışmalara konu olmuşsa da hakkındaki tartışmaların 

harlandığı bir dönemde, yapının toplumsal bellekle kurduğu ilişkiyi merkezine alan 

bir çalışmanın yapılması arzulanmıştır. Bu çalışma; mekân belleği, kentsel bellek, anıt, 

kentsel yapıt ve yıkım gibi kavramların ve olguların tartışılması üzerinden AKM’nin 

toplumsal bellekle kurduğu ilişkiyi sorgulamayı ve günümüzde yüzleştiği durumu 

değerlendirerek yapının geleceğine ilişkin rasyonel bir tutum ortaya koymayı 

amaçlamaktadır. 

Tezin Kapsamı ve Yöntemi 

Tez çalışması, mimarlık etkinliğinin bellekle kurduğu ilişkinin ayrıntılı biçimde 

irdelenmesiyle başlar ve fiziksel mekân üretme uğraşının ötesindeki boyutlarını 

inceleyerek aslında mimarlığın zamansallığıyla ilişkilenen kavramları ve olguları 

tartışır. Çalışmanın başında, hatırlamanın, ancak uyarıcı nesnelerin varlığında söz 

konusu olabileceği varsayımından yola çıkarak mimarlığın, ürünleri aracılığıyla 

hatırlama süreçlerine sızabildiğine değinilir. Önceleri felsefenin, sonraları psikolojinin 

konularından biri olarak ortaya çıkan bellek kavramını mimarlık etkinliği bağlamında 

ele alan çalışma; mekân belleği, kentsel bellek, anıt, kentsel yapıt ve yıkım gibi 

kavramların ve olguların tartışılması üzerinden yinelenebilir bir kuramsal çerçeve 

oluşturur. Mimarlık etkinliğinin belleğin oluşması ve sürdürülmesi süreçleriyle nasıl 



8 

ilişkilendiğini ve söz konusu süreçleri nasıl yönlendirdiğini ortaya koymayı amaçlayan 

kuramsal çerçevenin oluşturulması, çalışmanın odağındaki yapının toplumsal bellekle 

kurduğu ilişkinin ayrıntılı ve tutarlı biçimde ele alınabilmesi için önemlidir.  Kuramsal 

çerçevenin oluşturulmasının ardından çalışma, modern mimarlık geçmişindeki 

yerinden ve simgesel değerinden ötürü kent mekânındaki kurucu yapılardan biri olarak 

karşımıza çıkan Atatürk Kültür Merkezi’ne yoğunlaşır; hakkındaki güncelliğini 

koruyan ve gün geçtikçe harlanan tartışmalar ve toplumsal bellekteki imgeleri 

üzerinden yapının bugün yüzleştiği durumu ele alır. 

Kuramsal çerçevenin oluşturulduğu ikinci bölümün başında, farklı disiplinlerin bellek 

kavramına ilişkin tanımlarına yer verilir ve bellek kavramı üzerine çalışan kimi 

kuramcıların yaklaşımlarıyla belleğin iki durumuna değinilir: bireysel bellek ve 

toplumsal bellek. Her iki kavramın genel bir anlatımının yapılmasının ardından, 

çalışmanın sonraki aşamalarını daha çok besleyen toplumsal bellek kavramı, bireysel 

bellek kavramına göre daha kapsamlı ele alınır. Bu aşamada, belleğin oluşması ve 

sürdürülmesi süreçlerinin, somut nesneler üzerinden tanımlandığı düşüncesi üzerinden 

söz konusu nesneler ortamının fiziksel mekânla kurduğu etkileşim irdelenir. Kent 

mekânındaki yapılar, bu bölümde, kentleri oluşturan nesneler olarak tanımlanır; kent 

mekânındaki yapıların, yalnızca birer fiziksellik olmanın ötesinde bir ilişkiler 

bütününün taşıyıcısı olması durumu anlatılır. Kentteki yapılar gibi kentin kendisi de 

sözü edilen ilişkiler bütününün kentin fizikselliğine eklemlenmesiyle tamamlanan bir 

organizma olarak ele alınır ve pek çok kuramcının tartıştığı kentin kendisinin de bir 

belleğinin olduğu önermesi, kentsel bellek kavramıyla açıklanır. Kentsel belleğin -bir 

anlamda- başlıca taşıyıcıları sayılabilecek anıtların ve kentsel yapıtların kent 

mekânındaki varlığının kentsel ve toplumsal bellekle nasıl ilişkilendiği tartışılır. 

Bölümün sonunda, yıkım olgusunun bellek süreçlerine nasıl katıldığının, söz konusu 

süreçleri nasıl etkilediğine ilişkin yaklaşımlar aktarılarak yıkım etkinliğinin toplumsal 

bellekle nasıl ilişkilendiği üzerinde durulur ve kuramsal anlatım, özellikle uluslararası 

birtakım örneklerle desteklenir. 

Üçüncü bölümde, toplumsal belleğin İstanbul’un kent mekânındaki başlıca 

taşıyıcılarından biri olan AKM’nin ayrıntılı bir okuması yapılır. İlk aşamada, Taksim 

Meydanı’na bir opera binası yapma düşüncesinin ortaya çıkışından 1978 yılındaki 

ikinci açılışına dek yapının geçirdiği süreçler anlatılır; söz konusu tarihsel anlatım, pek 

çok farklı kaynaktan aktarılanlar ışığında, çok yönlü olarak gerçekleştirilmeye çalışılır. 



9 

İkinci olarak, ilk projelendirme süreçlerinden günümüzdeki durumuna evrilene dek 

yapının geçirdiği tasarım aşamaları irdelenir. Bu aşamada, yapının önceki projeleri de 

ayrıntılı olarak incelenir ve her öneri, kendi döneminin geçerli mimarlık akımları 

bağlamında ve kronolojik bir karşılaştırma ışığında değerlendirilir. Anlatım, ayrıca 

üzerlerinde çeşitli gösterimlerin de yapıldığı ve pek çok farklı kaynaktan elde edilen 

çizimler, haritalar, iç ve dış mekân fotoğrafları yardımıyla geliştirilir. Sonraki 

aşamada, ikinci bölümde değinilen kavramlar ve olgular ışığında, AKM’nin toplumsal 

bellekle kurduğu etkileşim -kimi kez, yine çeşitli kuramcılardan ödünç alınan 

yaklaşımların da yardımıyla- tartışılır. Yapının toplumsal belleğin taşıyıcısı olması 

durumu, önceki bölümde yapılan anlatıma eklenen yapıya özgü kimi durumlar 

aracılığıyla irdelenir. Bölümün sonunda, yine ikinci bölümde değinilen kavramlar ve 

olgular ışığında, yapının özellikle 2005 yılından beri yüzleştiği duruma ilişkin bir 

değerlendirme yapılır. 

Çalışmanın altlığı, niteliksel araştırma yöntemlerinin kullanılmasıyla oluşturulmuştur. 

Kuramsal çerçevenin çizildiği ikinci bölümdeki anlatımda yer verilen yaklaşımlar, 

kuramsal okumalar üzerinden gerçekleştirilen kapsamlı bir çapraz okumayla ve 

söylem analiziyle aktarılmıştır. Bu bölümdeki yazılı anlatım, kişisel çıkarımlara 

dayanan ve kavramların ilişki ağına odaklanan görsel anlatımlarla desteklenmeye ve 

zenginleştirilmeye çalışılmıştır. Çalışmanın başlıca örneği olan AKM’ye odaklanan 

üçüncü bölümde aktarılan veriler; ansiklopedik kaynaklardan, belgesellerden, kurum 

ya da süreli yayın arşivlerinden ve tanıklıklara dayanan kişisel anlatımlardan elde 

edilmiştir. Yapının tasarım aşamalarının irdelendiği ve mekânsal değerlendirmesinin 

yapıldığı bu bölümde; farklı kaynaklardan elde edilen fotoğraflardan, haritalardan, 

hava fotoğraflarından, plan, kesit, görünüş ve perspektif çizimlerinden yararlanılmış, 

toplanan veriler karşılaştırmalı olarak çalışmaya eklenmiştir. 

Dördüncü bölümü oluşturan sonuç ve öneriler başlığında, toplumsal bellekle 

etkileşiminin ve özellikle 2005 yılından beri yüzleştiği durumun sorgulanması 

üzerinden AKM’nin nasıl ele alınması gerektiği tartışılır. Tez çalışmasının sonunda, 

çalışmanın bütününde anlatılanlar ve tartışılanlar ışığında, yapının bugününe ve 

geleceğine ilişkin tutarlı bir duruş ve tez geliştirilmeye çalışılır. 

 

 

 

 



10 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

2.  TOPLUMSAL BELLEĞİN OLUŞMASINDA VE SÜRDÜRÜLMESİNDE 

MİMARLIK ETKİNLİĞİ  

 Bellek kavramı, önceleri felsefenin, sonraları psikolojinin konularından biri olarak 

ortaya çıkmışsa da mimarlık etkinliğinin, belleğin oluşması ve sürdürülmesi 

süreçlerinin önemli bir parçası olduğunu vurgulamak gerekir. Hatırlamanın, ancak 

uyarıcı nesnelerin varlığında söz konusu olabileceği düşünüldüğünde, mimarlığın, 

ürünleri aracılığıyla geri çağırma ya da hatırlama süreçlerine sızdığından söz edilebilir. 

Bu bölümün genel amacı, mimarlık etkinliğinin belleğin oluşması ve sürdürülmesi 

süreçleriyle nasıl ilişkilendiğini ve söz konusu süreçleri nasıl yönlendirdiğini ortaya 

koymaktır. 

Bölümün başında, farklı disiplinlerin bellek kavramıyla ilgili tanımlarına yer 

verilecektir. Bu aşamada, bellek kavramı üzerine çalışan birtakım kuramcıların 

söylemleri ve yaklaşımları üzerinden belleğin iki alt kavramından da söz edilecektir: 

bireysel bellek ve toplumsal bellek. Her iki kavramla ilgili genel bir çerçeve çizildikten 

sonra, çalışmanın ilerleyen aşamalarını daha çok besleyecek olan toplumsal bellek 

kavramı, daha kapsamlı ele alınacaktır. 

Belleğin oluşması ve sürdürülmesi süreçlerinin aracı nesnedir. Mekân, kimi kez bir 

nesne olarak, kimi kez de hatırlamayı uyarıcı nesnelerin yerleştiği bir düzen olarak 

bellek süreçlerine katılır. Çalışma, bu aşamada, mekânın söz konusu süreçlere nasıl 

eklemlendiğini inceleyecektir. Mekânın özellikle toplumsal bellekle kurduğu ilişki 

üzerinden, çalışmanın daha sonraki aşamalarına da katkı sağlayacak kentsel bellek 

kavramı ve anıtların ya da kentsel yapıtların toplumsal belleği nasıl biçimlendirdiği 

irdelenecektir. Son bölümde, yıkım etkinliğinin bellek süreçlerine nasıl eklemlendiği 

üzerinde durulacaktır. Yıkımın, bellek süreçlerine nasıl katıldığının, söz konusu 

süreçleri nasıl değiştirdiğinin kuramsal çerçevesi oluşturulacak, birtakım örneklerle 

anlatım zenginleştirilmeye çalışılacaktır. 

 

 



12 

2.1 Bellek tanımları: Bireysel Bellek ve Toplumsal Bellek 

Başlangıçta felsefenin bir konusu olarak ortaya çıkmışsa da 19. yüzyılın sonlarında ve 

20. yüzyılın başlarında, bellek kavramı, algılama psikolojisinin [cognitive psychology] 

paradigması içinde ele alınmaya başlar (Url-9). Bellek; psikolojide, “bir organizmanın 

bilgiyi depolama, saklama ve sonrasında ise geri çağırma yeteneği” olarak 

tanımlanırken, Türk Dil Kurumu’na göre, “yaşananları, öğrenilen konuları, bunların 

geçmişle ilişkisini bilinçli olarak zihinde saklama gücü, dağarcık, akıl, hafıza, zihin” 

anlamlarını karşılar (Url-9, Url-10).  

Kavramın, “bellek sanatı” olarak bilinen ilk kullanımı, Cicero’nun MÖ 55’te yazdığı 

De Oratore’de bir Antik Yunanistan şairi olan Simonides üzerinden anlattığı öyküyle 

olsa da kimileri, kavramın ilk kullanımını Pitagorasçılara, kimileri de Antik Mısırlılara 

dek dayandırır (Yates, 1966). Bellek sanatı sözü, belleği eğitme yöntemlerini kapsayan 

bir kullanım olarak ortaya çıkar. Bununla birlikte, bellek sanatına ilişkin basılmış ilk 

kaynak, 1482 yılına tarihlenir; Yates (1966), kaynağın atfedildiği Canterbury5  

Başpiskoposu Thomas Bradwardine’nin 1349 yılında öldüğünü göz önünde 

bulundurarak özgün kaynağın üretiminin 14. yüzyıldan da önce olduğunu anlatır. Söz 

konusu kaynak, kendisini izleyecek diğer Orta Çağ metinlerinde olduğu gibi, bellek 

sanatını tanıdık nesneler ve yerler üzerinden ele alır; Orta Çağ felsefesinin bellek 

kavramına ilişkin -nesneleri ve yerleri merkezine alan- bu geleneksel yaklaşımı, 

Yates’e (1966) göre, hümanizmin ve Rönesans’ın etkileriyle birtakım değişimler 

geçirir (Şekil 2.1). 

 

Şekil 2.1 : Manastır Bellek Sistemi ve Görsel Alfabe Yazıtları. Johannes 

Romberch, Congestorium Artificiose Memorie, 1533 (Yates, 1966). 

                                                 

 
5 İngiltere’nin güneydoğusunda, Kent Kontluğu’na bağlı, kent statüsü de taşıyan bir yerel idare ve 

yerleşim birimi (Url-11). 



13 

Sokrates’e göre, duyu algısı, yalnızca duyuların anlık uyarılarını ortaya çıkarırken 

bellek, aslında var olanı -iyi, güzel vb. bütün duyu algısı nesnelerini- sonsuza dek 

anımsar (Barash, 2007’de atıfta bulunduğu gibi). Sokrates’i izleyen -öğrencisi- Platon, 

insan belleğini, “zihnin rasyonel kısmının hakikat üstüne bilinçli bir düşünme sürecine 

girmesine yarayan bir araç” olarak tanımlar (Çağla, 2007, s. 219’da atıfta bulunduğu 

gibi).  Platon’un bu tanımının, -yine kendisinin- öğrenmenin aslında anımsama 

olduğuna ilişkin önermesiyle örtüştüğü söylenebilir. Platon, bilgiyi doğuştan gelen bir 

belleğe dayandırır; Çağla’nın (2007) da vurguladığı gibi, Platon’un bilgi kuramı, 

anımsama üzerine kuruludur. Aristoteles, akıl hocası Platon’la benzer bir bellek 

yaklaşımı benimsemiş olsa da kendi bellek tanımı, birtakım farklılıklar içerir; örneğin 

Aristocu yaklaşım, insanların yanı sıra gelişmiş hayvanlara da atfettiği belleği, 

yalnızca geçmiş duyu imgelerinin zihinde tutulması olarak ele alır (Barash, 2007’de 

atıfta bulunduğu gibi).  

Bellek, günümüzdeki yaygın kullanımında, geçmiş deneyimleri akılda tutmaya ya da 

gerektiğinde geri çağırmaya olanak veren zihinsel yetenek olarak anlaşılır; bununla 

birlikte psikoloji, bellek sürecini, “kodlayarak kaydetme, depolama ve geri çağırma” 

olarak üç aşamalı tanımlar (Wilson, 2015, s. 25). Bellek kodlaması yönteminde, duysal 

deneyimler (dokunma, duyma, görme, koklama, tatma) işlenir ve nöronlar arasındaki 

elektriksel uyarılar yoluyla beyinde -fiziksel olarak- kodlanır; yinelenen uyarılar 

yoluyla kodlama sürecinin, depolama işlevi gören nöronlar arasında yerleşik yollar 

oluşturduğu düşünülür. Söz konusu yerleşik yollar, Wilson’un (2015) değindiği bu 

yöntemde, belleğe kaydedilmiş bir bilginin, sonradan geri çağrılmasına, başka bir 

deyişle hatırlamaya olanak sağlar. 

Belleğin iki biçimi olduğundan söz eden ve bu biçimleri ders çalışma örneğiyle anlatan 

Bergson’a (2015) göre, belleğin birinci biçimi, “ders çalışıyorum ve ezberleyebilmek 

için önce her dizenin üstüne basa basa okuyorum; sonra defalarca tekrarlıyorum” diye 

anlattığı durumdur (s. 66). Bu durumda, her yeni okumada bir ilerleme sağlanır, 

sözcükler birbirine giderek daha iyi bağlanır, sonunda bir bütün olmaya başlarlar ve 

“bu belirgin anda, dersimi artık ezbere biliyorumdur; dersin anı halini aldığı, belleğime 

kazındığı söylenir.” (Bergson, 2015, s. 66). Belleğin ikinci biçimini, yine Bergson 

(2015), “şimdi dersin nasıl öğrenildiğini araştırıyorum ve sırasıyla geçtiğim cümleleri 

hayalimde canlandırıyorum.” diye anlatır (s. 67). Art arda yapılan her okuma, ikinci 

durumda, kendine özgü tekilliğiyle akla gelir, önceki ve sonraki okumalardan zaman 



14 

içinde kapladığı yerle ayrılır; bu okumalardan her biri, geçmişin belirleyici bir olayı 

olarak zihinde yeniden belirir. Her iki durumda da aynı sözcükler kullanılır ama 

belleğin işleyiş biçimi açısından, aynı şey söz konusu değildir (Bergson, 2015). 

Yılmaz (2014), belleğin hiçbir zaman değişmez ve kalıcı olmadığını öne sürer; her 

anımsama sürecinin sonunda yeni bir anının, buna bağlı olarak yeni bir belleğin 

oluştuğunu vurgular. Bu yaklaşım, Ricœur’un kartopu benzetmesiyle 

ilişkilendirilebilir; Ricœur, “herhangi bir yolla öğrenilmiş tüm bilgiler orada. 

Belleğimde ben ilerledikçe büyüyen bir kartopu var” diyerek belleğin sürekli 

deviniminden söz eder (Blain, 2007, s. 148). Daha da geriye gidildiğinde, Freud da 

benzer bir noktadadır; Freud’a göre de bellek, hiçbir anıyı silmez ya da yitirmez ve her 

an(ı), uygun koşullar altında yeniden anımsanabilir (Göle, 2007’de atıfta bulunduğu 

gibi). 

Beyin üzerine son yıllarda yapılan araştırmalar, bireysel belleğin nasıl işlediğine 

ilişkin birtakım önemli bulguları ortaya koyar. Söz konusu bulgular içinde en önemlisi, 

bellekteki verinin, anımsanan anın özellikleriyle harmanlanarak yeniden 

oluşturulduğudur. Bu bulgu, Neyzi’ye (2014) göre, belleğin işleyişinin 

araştırılmasında, geçmişin yanı sıra güncel bağlamın ve ikisi arasındaki ilişkinin 

önemini vurgular. Bu yaklaşım, Augustinus’un üçlü zaman bölümlendirmesini 

anımsatır: bilinen ilk tarih felsefecisi olan Augustinus; geçmiş zaman, şimdiki zaman 

ve gelecek zaman kullanımlarını doğruca benimsemez ve “geçmiştekilere ilişkin 

şimdiki zaman, şimdikilere ilişkin şimdiki zaman ve gelecektekilere ilişkin şimdiki 

zaman” olmak üzere üç yeni zaman önerir. Augustinus, bölümlendirmesini açıklarken 

“çünkü bu üç çeşit zaman zihnimizde vardır, onları başka yerde göremiyorum. 

Geçmişteki şimdiki zaman bellek, şimdiki şimdiki zaman doğrudan sezgi, gelecekteki 

şimdiki zaman da beklenti olarak vardır” der (Çağla, 2007’de atıfta bulunduğu gibi).  

Bellek, benliğin yaslandığı en güçlü dayanaktır. Sarkis, bu durumu, “belleğim 

vatanımdır” diyerek vurgular (Polat, 2007, s. 78’de atıfta bulunduğu gibi). Sanatçının 

bu yaklaşımı önemlidir: bellek, benliğimizi oluşturan anılarımızın, deneyimlerimizin 

saklandığı yerdir; başka bir deyişle bellek, kimliği tanımlayan zihinsel süreçleri temsil 

eder. Benzer olarak Polat (2007), belleği “asla kaçıp kurtulamadığım, daimi 

ikametgâh” olarak tanımlar (s. 78). Daly de geçmişi ya da belleği yok saymanın, 

benliği görmezden gelmek ya da inkâr etmek olacağını söyler: “bu, intihara 

teşebbüstür” (Boyer, 1994, s. 26’da atıfta bulunduğu gibi). 



15 

Bellek, tıpkı kimlik gibi, hem bireysel olarak hem de toplumsal olarak anlaşılabilir. 

Belleği, yalnızca anıların anımsanması olarak değil, anılara belirli anlamlar yükleyen 

toplumsal bir ürün olarak ele alan Durkheim, bireysel olanla toplumsal olan arasındaki 

ayrımı vurgular; bireysel olanı, psikolojinin araştırma konusu olarak ele alan 

Durkheim’e göre, toplumsal olan, sosyolojinin konusudur. Durkheim, toplumu bir 

bireyler toplamı olarak görmez, bireylerin bir araya gelerek oluşturduğu ama sonuçta 

kendine özgü bilinci ve özellikleri olan bir olgu olarak ele alır (Çağla, 2007’de atıfta 

bulunduğu gibi). De Certeau, belleği ele alırken, kuluçkadaki ya da yuvadaki kuş 

yumurtalarını örnek gösterir; tıpkı yumurtalar gibi bellek de çevresel ve toplumsal 

koşullara göre bir biçim edinir (Boyer, 1994’te atıfta bulunduğu gibi). Belleğin 

toplumsal çerçevesi, neredeyse Aristoteles’ten bu yana tartışılan bir olgu olsa da 

toplumsal bellek6 kavramı, Klein’in anlatımına göre, ilk kez 1902 yılında, Avusturyalı 

romancı ve şair Hugo von Hofmannsthal tarafından kullanılır ama kavramı 

kuramsallaştıran, 20. yüzyılın başlarında, Fransız sosyolog Maurice Halbwachs olur 

(Wilson, 2015’te atıfta bulunduğu gibi). Halbwachs (1992), insanların, bireysel anıları 

biriktirmenin yanı sıra aile, din ve sosyal sınıf başta olmak üzere çeşitli topluluklara 

katılımı üzerinden anı biriktirme, bu anıları yerelleştirme ve sonradan geri çağırma 

yetenekleri olduğundan söz eder. Bir topluluğun üyesi olmanın, o topluluğun anılarını 

ve deneyimlerini paylaşmak anlamına geldiğini söyleyen Halbwachs’ın yaklaşımına 

göre, toplumsal bellek ve tarih yazımı, bir noktada birbiriyle çarpışmaya başlar. 

Halbwachs, -bireysel- belleğin, yaşanmış deneyimlere bağlı olmasını gerektiğini 

savunur ve bunun söz konusu olmadığı durumda, ancak tarihten söz edilebileceğini 

vurgular. Geleneğin bittiği yerde tarih yazımının başladığını öne süren Halbwachs, 

toplumsal belleğin, kuşaklar boyunca aktarılabildiği ve canlı tutulabildiği durumda, 

tarih yazımına gerek olmadığını öne sürer; tarih yazımı, ancak toplumsal belleğin 

sürdürülemediği durumda devreye girebilir (Boyer, 1994’te atıfta bulunduğu gibi). 

Bireysel bellek, adından da anlaşılacağı gibi, tek tek bireylerin belleğini anlatır ve 

Wilson’un (2015) tanımlarına göre, anısal olayları içeren özel bir eylemdir; buna 

karşın toplumsal bellek, geçmişe ilişkin toplumsal olarak geliştirilmiş bir düşünce ya 

da bir topluluğun kendi geçmişini nasıl kavramsallaştırdığıyla ilgili toplumsal olarak 

paylaşılan bir kanı olarak tanımlanabilir. Schudson’a (2007) göre, bireysel belleği 

                                                 

 
6 Bu çalışmada, literatürde “kolektif bellek” olarak da karşılaşılan kavram “toplumsal bellek” terimiyle 

ele alınacaktır. 



16 

yargılamak zorsa toplumsal bellekten söz etmeye başladığımızda, durum daha da 

karmaşıklaşır; bunun nedeni de geçmişteki herhangi bir toplumsal deneyimin ya da 

olayın, topluluğun her bir üyesi için farklı bir deneyim ya da olay tanımlamasıdır. 

Schudson (2007), “bireysel bellek diye bir şey olmadığı” görüşündedir: “bellek 

öncelikle toplumsaldır çünkü bireysel insan zihinlerinden çok, kurallar, kanunlar, 

standartlaşmış usuller ve kayıtlar halinde kurumlara yerleşmiş, yerleştirilmiştir.” (s. 

179). Bu yaklaşım, Nietzsche’nin, henüz 19. yüzyılın sonlarında, belleğin beyinle ya 

da sinirlerle olan ilişkisini yok saydığı önermesini anımsatır; insan, bütün geçmiş 

nesillerin belleğini de yanında taşır ve bellek, Nietzsche’ye göre, özgün bir özelliktir 

(Barash, 2007’de atıfta bulunduğu gibi). Belleğin toplumsal olması, kaçınılmaz olarak, 

“çarpıtma” durumunu da gündeme getirir; Schudson’a (2007) göre, bellek, yalnızca 

bir kaydetme yöntemi olsaydı “gerçek” anılardan da söz edilebilirdi ama bellek, bilgi 

kodlama, bilgi depolama ve bilgiyi geri çağırma sürecidir ve bu sürecin her aşamasında 

psikolojik, tarihi ve toplumsal etkiler söz konusudur. 

Halbwachs, belleğin toplumsal çerçevesini ele alırken, Aristoteles’ten beri var olan 

yaklaşımı izler: birey, asla yalnız değildir ve davranışlarını tek başına 

anlamlandıramaz. Bunun için de topluluğun diğer üyelerinin yanında bulunması 

gerekmez; tek başınayken bile, topluluğun diğer üyeleriyle paylaştığı birtakım anılar, 

değerler ve kavramlar vardır (Çağla, 2007’de atıfta bulunduğu gibi). Halbwachs, başka 

herhangi bir kişinin hatırlamadığı anıları hatırlayan bir bireyi, sanrılar gören kimseye 

benzetir; öyleyse bellek, bireyi aileye geleneklerine, dinsel inanışlara, toplumsal 

müştereklere ya da özelleşmiş yerlere bağlayarak deneyimleri yönlendirir (Boyer, 

1994’te atıfta bulunduğu gibi).  

Casey’e göre, belleğin toplumsal çerçevesini yalnızca “kolektif hatırlama” oluşturmaz, 

aynı ölçüde önemli olan bir diğer kavram da “kolektif unutma”dır; iki kavram, tıpkı 

bir madalyonun iki yüzü gibi, toplumsal belleği oluşturur (Yılmaz, 2014’te atıfta 

bulunduğu gibi). Bellek kavramıyla ilgilenen çalışmalar, en genel anlamıyla bireysel 

ve toplumsal hatırlama ve unutma süreçlerini inceler (Neyzi, 2014). Günümüz 

toplumunda mekân ve zaman arasındaki sınırın giderek ortadan kalmasının bir denge 

gereksinimi yarattığını, kimliğe ve -buna bağlı olarak- geçmişe yönelimin bundan 

kaynaklandığını Huyysen’e atıfla anlatan Neyzi (2014), bellek çalışmalarının 

günümüzde kazandığı ivmeyi, kimliğe ve geçmişe yönelik son yıllarda daha da 

yoğunlaşan ilgiyle açıklar.  



17 

Aristoteles’e göre, algılama, ancak bir nesnenin varlığında söz konusu olur; geçmişten 

gelen ve bellekteki imgesi varlığını sürdüren nesne, algımızın kaynağındaki şeydir 

(Çağla, 2007’de atıfta bulunduğu gibi). Proust’un, madleninden bir ısırık aldığında, 

halasıyla geçirdiği Pazar sabahlarını anımsaması7, aslında tam da Aristocu yaklaşımın 

anlattığı durumdur. Bu anlamda, -küçük bir ısırıktan, binalara ya da anıtlara kadar- 

nesneler, birey için hatırlamayı uyaran bir araçtır (Yılmaz, 2014) (Şekil 2.2).  

 

Şekil 2.2 : Belleğin işleyişine ilişkin yaygın söylemin görselleştirilmiş 

anlatımı (Ganiç, 2016). 

Halbwachs, 1920’lerde ve 1930’larda, toplumsal bellek kavramını daha ayrıntılı 

incelemeye başlar ve kavramı, mimarlar ve plancılar için daha kullanılabilir bir 

biçimde tanımlar; toplumsal bellek, Halbwachs’a göre, sosyal deneyimlere köklenir, 

zamansal ve mekânsal bir çerçeveye bağlanır. Bellek, Halbwachs’a göre, her zaman 

bir mekânsal çerçevede saklıdır; belleğin herhangi bir mekânda saklı olmadığı 

durumda, anımsamadan söz edilemez (Boyer, 1994’te atıfta bulunduğu gibi). Mekân, 

Rhetorica ad Herennium’da8 da anlatılan en eski anımsama yöntemidir; Yates (2007), 

bu yöntemin, bir binadaki bir dizi yeri ezberlemekten ve ezberlenen yerlere bir 

                                                 

 
7 “Az sonra, o kasvetli günün ve iç karartıcı bir yarının beklentisiyle bunalmış bir halde, yaptığım şeye 

dikkat etmeden, yumuşasın diye içine bir parça madlen attığım çaydan bir kaşık alıp ağzıma götürdüm. 

Ama içinde kek kırıntıları bulunan çay damağıma değdiği anda irkilerek, içimde olup biten olağanüstü 

şeye dikkat kesildim. Sebebi hakkında en ufak bir fikre bile sahip olmadığım, soyutlanmış, harikulade 

bir haz, benliğimi sarmıştı. Bir anda, hayatın dertlerini önemsiz, felaketlerini zararsız, kısalığını boş 

kılmış, aşkla aynı yöntemi izleyerek, benliğimi değerli bir özle doldurmuştu; daha doğrusu, bu öz, 

benliğimde değildi, benliğimin ta kendisiydi. Kendimi vasat, sıradan ve ölümlü hissetmiyordum artık. 

Bu yoğun mutluluk nereden gelmiş olabilirdi bana? Çayın ve kekin tadıyla bir bağlantısı olduğunu, ama 

onu kat kat aştığını, farklı bir niteliği olması gerektiğini seziyordum. Nereden geliyordu? Anlamı neydi? 

Nerede yakalanabilirdi?” (Proust, 2016). 

 
8 Retorik üzerine bilinen en eski Latince kitap, MÖ 80’ler (Url-12). 



18 

konuşmanın sonradan anımsanması istenen noktalarının imgelerinin iliştirilmesinden 

oluştuğunu anlatır. 

Bellek, kimi zaman, toplumsal olarak yaratılmış anıtlara, eserlere ya da işaretlere 

bilinçli olarak yerleştirilir. Burada söz konusu olan, Schudson’a (2007) göre, verilmiş 

bellek biçimleridir; “bunlar açıkça ve bilinçli olarak anıları korumak ve saklamak için 

tasarlanmış, çoğunlukla genel bir eğitsel etki taşıması amaçlanmış kültürel 

yapıntılardır.” (s. 180). Halbwachs da her anının, bir mekânsal çerçevede gizli 

olduğunu savunur; anılar ve deneyimler, kentlerin ya da yerlerin düzeninde saklıdır 

(Boyer, 1994’te atıfta bulunduğu gibi). Bu yaklaşımlar, bizi, mekânın bellekle nasıl 

ilişki kurduğunu irdelemeye yönlendirir. 

2.2 Mekân Belleği  

Belleğin oluşması ve sürdürülmesi, somut nesneler üzerinden tanımlanan süreçleri 

temsil eder. Bu nesneler, deneyim(ler)le ilişkilendiğinde, birey ve -daha geniş 

anlamda- bir topluluk için birer imgeye dönüşür ve bellekte saklanır. Bireyler ve 

topluluklar; onları saran nesnelerin oluşturduğu bu nesneler dünyası olmadan 

hatırlayamaz. Bireyin benliğinin bir tür yansıması da sayılabilecek kişisel eşyalardan, 

yapılı çevreyi oluşturan fiziksel mekânlara kadar her şey fiziksel çevreyi oluşturan 

nesneler dünyasının birer parçasıdır. Mekân, bir nesne olarak var olmanın ve bireyler 

için birtakım imgesel temsiller üretmenin ötesinde, nesnelere ilişkin imgelerin 

yerleştirildiği bir düzen olarak da karşımıza çıkar. Öyleyse nesnelerin belleğin aracı 

olduğu durumda, mekânlar da belleğin bağlamıdır. Bu mekânların fiziksel anlamdaki 

üretimi, bir mimarlık etkinliğidir ve mimarlık, üretimleri aracılığıyla bellek süreçleri 

için tetikleyici işlevi görür.  

Aristocu yaklaşıma göre, anıların nesnelere aktarılması veya belleğin nesneler 

üzerinden kurulması, anıları “zihinsel çürüme”den (“mental decay”) korur (Forty, 

2001). Comte, Aristocu yaklaşıma benzer olarak, zihinsel  dengenin, öncelikle 

gündelik yaşamdaki nesnelerin temsil ettiği durağanlığa ve kalıcılığa bağlı olduğunu 

belirtir (Halbwachs, 1992'de atıfta bulunduğu gibi). Tanıdık imgelerin kalıcılığı, 

bireyi, kendi zihinsel sürekliliğine ilişkin güvende hissettirir (Halbwachs, 1992). 

Boyer (1994), nesnelerin, bireyi tetikleyen esrarengiz ve gizemli bir gücü olduğundan 

söz eder; böylece nesneler, belleğin uyarıcısı olurlar. Akıl ve nesneler arasındaki 

etkileşimin yok olduğu durumda bireyin, kendisini, uyarıcı nesnelerin veya referans 



19 

noktalarının olmadığı, akışkan ve farklı bir ortamda bulacağını öne süren (Halbwachs, 

1992), bireylerin, benzer bir belirsizliği, -hatta- bir tür benlik yitimini, tamamen yeni 

bir fiziksel çevrede yaşamak zorunda kaldıklarında bile kısmen deneyimleyebileceğini  

söyler. Connerton (2012), anıların, bireyi kuşatan nesneler dünyasına bağlanarak 

korunduğu önermesi de Halbwachs’ın bu yaklaşımına dayanır. Söz konusu nesneler 

dünyasının temsil ettiği çerçevenin ve bu çerçevenin tanımladığı yaşam koşullarının 

ve sosyal ilişkilerin değişmesinin unutmayı doğuracağını söyleyen Assmann’a (1997) 

göre, “bir kişinin etrafındaki gerçeklik değişirse daha önceki gerçeklikte var olan her 

şeyin unutulması kadar doğal bir şey yoktur. Çünkü eski gerçeklik, var olan koşullara 

aykırı düşmektedir, onlar tarafından onaylanmaz ve desteklenmez” (s. 234). 

Connerton (2014), bu geçicilikten söz ederken, nesnelerin giderek daha hızlı 

tüketildiği günümüz kültüründe, güvenilirlik eksikliği hissetmenin, gündelik 

deneyimlerden biri olduğunu öne sürer. Bu güvenilirlik eksikliğinin nedeni açıktır: 

birey, kendisini çevreleyen nesneleri içselleştirir, benliğinin bir parçası yapar ve bu 

nesnelerin artık var olmadığı durumda, benliğini dayandırdığı temeli sorgulamaya 

başlar. 

Benjamin ve daha sonraları Rossi, maddesel varlığın (nesne); deneyimin ve hafızanın 

aracı olduğunu vurgularlar (Boyer, 1994’te atıfta bulunduğu gibi). Connerton (2014), 

bireylerin nesnelerle kurduğu ilişkiyi anlatırken, nesnelerin alışkanlıklardan ötürü 

kolayca çözülebilen kimi anlamları olduğundan söz eder ve çoğu zaman, nesnelerin 

anlamlarının bireylerce farkında olmadan çözüldüğünü söyler. Burada sözü edilen 

ilişki, alışkanlıklar ve deneyimler üzerinden kurulur; bireylerin nesnelerle ilgili 

yinelenen deneyimleri, çağrışımları ve hatırlamayı doğurur. Nesnelerin bellekle 

kurduğu bu ilişki, Batılı pek çok insan yaratısının arka planında da karşımıza çıkar: 

amaç, belleğin geçici ve süreksiz dünyası için somut temsiller üreterek hatırlamayı 

tetiklemektir (Forty, 2001). Bu, Connerton’un (2014) yaklaşımı göz önünde 

bulundurulduğunda, pek de anlaşılması güç bir girişim sayılmaz; çünkü modernitenin 

unutkanlık gibi bir sorunu vardır. Connerton (2014), bu unutkanlıktan söz ederken, 

“çağdaş kültürel amneziye neden olan önemli şeylerden biri de uzun süredir etrafımızı 

kuşatmış olan nesnelerin doğası ile yaşam öyküsüdür.” diyerek Baudrillard’ın, 

günümüzde nesnelerin ritmine ayak uydurduğumuz, onların döngülerine uyduğumuz 

önermesini destekler. Burada vurgulanan, nesnelerin ömrüdür; günümüzü ve geçmişi 

nesnelerin sürekliliği bağlamında karşılaştırırken, önceki uygarlıklarda kuşaklar boyu 



20 

yaşamını sürdürenlerin nesneler ve anıtlar olmasına karşın günümüzde nesnelerin hem 

doğumuna hem de ölümüne tanık olunabildiğinden söz eder. Marx’ın deyişiyle “katı 

olan her şeyin buharlaşıp gittiği” bu modern ortamı, Paz da “geçmişten öylesine 

koparılmış ve habire, öylesine baş döndürücü bir hızla koşturuyor ki kök salamıyor; 

bir günden ertesine ayakta kalabilmekle yetiniyor.” diye anlatır (Berman, 2004, s. 

57’de atıfta bulunduğu gibi). “İnsanların ortalama ömrü ile binaların ortalama ömrü 

günümüzde tersine dönmüştür.” diyen Connerton’a (2014) göre, “nesnelerin bu 

hızlandırılmış metabolizmaları ise belleğin zayıflamasına yol açar” (s. 122). Bu türden 

bir yaklaşım, belleğin oluşması ve sürekliliği için nesnelerin kalıcılığının önemini 

ortaya koyar. 

Assmann (1997), bireyin, “yatak, iskemle, yemek ve yıkanma takımı, giysi ve alet-

edevat gibi günlük ve özel eşyalardan, evler, köyler ve kentler, sokaklar, araçlar ve 

gemilere kadar”, kendisini bulduğu, kendisinin yansıması olan şeylerle çevrili 

olduğunu belirtir ve bu şeyler dünyasının, farklı geçmişleri hatırlatan bir zaman dizini 

de olduğunu öne sürer (s. 27). Assmann’ın sözünü ettiği türden bir zaman dizinine 

Rossi de önceden değinir; gözlemlediği her şeyin, imgelem ve bellek arasında bir 

yerde, bir botanik tablo ya da sözlük kadar düzenli biçimde durduğunu söyler (Boyer, 

1994’te atıfta bulunduğu gibi). Cicero, bu tür bir dizinin mekân bağlamında söz konusu 

olabileceğini söylerken, “bellek becerisini eğitmek isteyen kişiler, kimi yerler 

belirlemeli ve hatırlamak istedikleri şeylerin görüntülerini zihinlerinde canlandırarak, 

onları belirledikleri yerlerde depolamalılardır. Böylece bu yerlerin düzeni, hatırlamak 

istenen şeylerin de düzenini muhafaza edecektir” der (Connerton, 2014, s. 14’te atıfta 

bulunduğu gibi).  Bu noktada, yine Cicero’nun anlattığı ve bellek sanatının ilk 

kullanılışı olarak kabul edilen öyküyü anımsamak gerekir: Antik Yunan’da bir şair 

olan Simonides, Tesalya soylusu Scopas’ın verdiği bir ziyafete katılır. Simonides’in 

dışarıda kendisini beklediğini öğrendiği iki kişiyi görmek için salondan bir süreliğine 

ayrıldığı sırada salonun çatısı çöker. Şair, olayın ardından sağ kalan tek kişidir; geri 

kalan herkes yaşamını yitirmiş ve cesetler tanınmayacak duruma gelmiştir. Simonides,  

yine de cesetlerin kimliklerinin belirlenmesini sağlar, çünkü ziyafet sırasında kimin 

nerede oturduğunu aklında tutabilmiştir (Yates, 2013, s. 1 ve 2’de atıfta bulunduğu 

gibi). Burada sözü edilen, bellek sanatının somut bağlamının mekân olduğudur; 

“hatırlama sanatına vakıf olan kişi, tüm bilgileri hayali bir mekâna yerleştirmeyi ve 

sonra bu mekânı gözünün önünde canlandırarak kaydettiği bilgilere ulaşmayı başarır” 



21 

(Assmann, 1997, s. 225). Yates (2013), bellekte imgesi olan bir mekâna girildiğinde, 

yalnızca mekânın kendisinin değil, aynı zamanda o mekânla ilgili deneyimlerin, orada 

tanışılan kişilerin veya kurulan sosyal ilişkilerin de anımsanacağını vurgular. 

Connerton (2014) da “bu, gerçek ya da hayali birtakım yerler, hatırlamak istenen 

öğelerin zihinsel görüntülerinin belirli bir düzende üzerine oturtulacağı bir çeşit şebeke 

işlevini görür. (…) Mekânın düzeni, hatırlanması gereken şeylerin düzenini muhafaza 

eder” diyerek Cicero’nun, belleği ilkçağda yazı yazmak için kullanılan balmumu 

tabletlere, imgeleri ise balmumu tabletin üzerinde yazılı olan harflere benzettiği 

yaklaşımını destekler (s. 15). Mekân, bu durumda, nesneler üzerinden tanımlanan 

çağrışımları ve temsilleri biriktirir; bu çağrışımların ve temsillerin bellekte nasıl 

saklanacağını belirler.  

Düşünceler dünyasının birey için sağlayamadığı durağanlığı ve kalıcılığı, fiziksel 

nesnelerin veya mekânın sağlayabildiğini öne süren ve mekânın bellekle kurduğu 

ilişkiden söz eden Halbwachs (1992), bireylerin, özlerine döndüğü ve bellekte tutulan 

en uzak noktaya, en eski anılara yolculuk yaptığı durumda ne olacağını anlatırken “asla 

mekânın [space] dışına çıkamayız” der. Burada anlatılan, belirsiz bir mekân ya da uzay 

değildir; bu, daha çok, bildiğimiz, hatırladığımız ve yerini kolayca belirleyebildiğimiz 

mekândır. Bu mekânsal bağlamı ortadan kaldırmak, bağlamından arınmış geçmişi 

anımsamak için büyük çaba harcadığını söyleyen Halbwachs (1992), duyguların ve 

düşüncelerin, mutlaka bir yere bağlandığını ve bu yerlere bellekte erişememe 

durumunda anıların geri çağırılamayacağını vurgular. Kendi yaklaşımını özetlerken, 

pek çok topluluğun, toplumsal anılarını mekânsal çerçevede geri çağırdığını ya da 

kendi belleklerini kuran veya sürdüren biçimleri toprağa kazıdığını belirtir. Mekânın 

imgesi, temsil ettiği durağanlıktan ötürü, geçmişi anılar üzerinden hatırlanabilir kılar.  

Halbwachs, her kişiliğin ve her tarihi olayın, belleğe bir kavram, bir sembol 

aktardığını, böylece toplumun düşünceler sisteminin bir unsuru olmaya başladığını 

söyler (Assmann, 1997’de atıfta bulunduğu gibi). Kavramlar ve deneyimler arasındaki 

bu aktarım bağlamında Halbwachs’ın söz ettiği “hatırlama görüntüleri” deyimini, 

Assmann (1997), “hatırlama figürleri” olarak yeniden ele alır; bunu da figürlerin 

yalnızca ikon olarak kavranmamasına, anıtsal biçimlenmelerinin de göz önünde 

bulundurulmasına dayandırır. Assmann’a (1997) göre, hatırlama figürleri, belli bir 

mekânda cisimleştirilmek isterler ve “her zaman somut bir mekâna ve zamana 

dayanırlar” (s. 46). Söz konusu mekân, bireyin çevresindeki -bireye ait olan- şeyler 



22 

dünyasını, bireyin “maddi çevresi”ni, bireyin benliğinin taşıyıcısı ve destekleyicisi 

olan şeyleri kapsar. Assmann (1997), her bellek tekniğinin ilk aracının mekânlaştırma 

olduğunu öne sürerken, aynı zamanda Halbwachs’ın yaklaşımını hatırlatır: 

Halbwachs’a göre; her inancın, her dönemin ve her grubun kendi ortak anılarını somut 

olarak yerleştirdiği mekânlar ve anıtlar vardır. Halbwachs’ın bu yaklaşımını 

destekleyen Assmann (1997), “kendini grup olarak sağlamlaştırmak isteyen her 

topluluk sadece içsel iletişim biçimlerinin sahnesi olarak değil, aynı zamanda 

kimliklerinin sembolü ve hatıralarının dayanak noktası olarak bu tür mekânları 

yaratmak ve garanti altına almak ister. Belleğin mekâna ihtiyacı vardır, 

mekânsallaştırma eğilimi içindedir” der (s. 47). Dinsel topluluklar, bunun anlaşılması 

için iyi bir örnektir. Bu tür topluluklar, belirli nesnelere, yapılara ya da yerlere belirli 

paylaşımlar üzerinden bağlanırlar. Halbwachs’ın (1992) da belirttiği gibi, bu 

toplulukların parçası olan bireyler, inançlarını besleyen bu tür fizikselliklerle ilişki 

kurduğunda, daha önce çok kez yaşadığı duygusal ve zihinsel iyileşmeyi yeniden 

yaşayacağını bilir, buna koşullanır. Bu açıdan bakıldığında, bireyler ve topluluklar için 

mekân, yalnızca fiziksel bir gerçeklik olmanın ötesinde, kimliği oluşturan deneyimleri, 

olayları hatırlamanın aracıdır. 

Halbwachs (1992), mekânı, devam eden tek gerçeklik olarak görmenin yanı sıra, 

geçmişi -anımsamanın ötesinde- var etmenin, ancak fiziksel çevrenin geçmişi nasıl 

barındırdığını veya sürdürdüğünü anlamakla mümkün olabileceğini öne sürer. 

Geçmişten bir imgeyi, bir düşünceyi geri çağırabilmek için, gündelik yaşamın parçası 

olan, zihinde her defasında yeniden üretilebilen mekânın sürekliliği önemlidir. 

Mekânsal imgelerin toplumsal bellek için öneminden söz eden Halbwachs (1992), 

toplulukların işgal ettiği yerlerin, kolayca yazılan ve silinen birer “kara tahta” 

olmadığını vurgular. Kara tahta, bir süre sonra, üzerinde önceden ne olup bittiğiyle 

ilgili ipucu vermez; yerler için ise bu durum farklıdır: topluluklar ve yerler, birbirinden 

izler taşır. Yere ilişkin her ayrıntının, her görünüşün, yalnızca o yere ilişkin belleği 

olan bireyler ya da topluluklar için anlaşılabilir olan anlamları vardır; aynı şekilde 

yerin her parçası, o yeri işgal eden bireylerin sosyal yapısı ve yaşamı hakkında fikir 

verir. Bu bağ, toplulukların fiziksel çevreleriyle ilişkisini besler, pekiştirir; sözü edilen 

ilişki, artık, deneyim ve hafıza üzerinden tanımlanır. Yerler ve insan toplulukları 

arasındaki ilişki, rastlantısal ve kısa süreli değildir; öyle olsaydı “insanlar; evlerini, 

mahallelerini, kentlerini yıkıp yerlerine farklı plan yerleşimine göre yenilerini 



23 

yapabilirdi. Taşlar taşınabilir olsa bile taşlar ve insanlar arasında kurulan ilişki, 

kolayca değiştirilemez” (Halbwachs, 1992, s. 3). Halbwachs’a (1992) göre, toplumun 

her evresinin mekânsal karşılıkları vardır ve bir topluluğun dış çevre imgesi ve 

çevresiyle sürdürdüğü durağan ilişki, o topluluğun bilincini, gelişimini, ilerleyişini 

biçimlendirir. Fiziksel çevremiz, bizim ve aynı fiziksel çevreyi paylaştığımız 

başkalarının izlerini taşır; kişisel beğenilerimiz, zevklerimiz bizi çevreleyen -türlü 

ölçeklerdeki- nesnelerin seçimi ve düzenlenmesi üzerinden açığa çıkar: bu nesneler, 

toplumun birer parçasıdır. Boyer, toplumsal belleğin gündelik pratiklerle ve yapılı 

çevre ile doğrudan ilişkisini vurgularken, Tekeli de bireyin sağlıklı 

toplumsallaşabilmesi için, içinde yaşadığı çevrenin ona -sürekli olarak- tarihsel 

gelişimin(in) simgelerini ve işaretlerini aktarabilmesi gerektiğini söyler (Çalak, 

2012’de atıfta bulunduğu gibi). Öyleyse fiziksel çevreyi oluşturan nesneler, onlar 

üzerinden tanımlanan alışkanlıklar, çağrışımlar ve deneyimler aracılığıyla bireylerin 

ve toplulukların belleğinin unsuru olurlar. 

Halbwachs’a (1992) göre, her topluluk ve her tür toplumsal etkinlik, topluluğun 

kendisi için özelleşmiş bir yerle ya da mekânın bir bölümüyle bağ kuruyorsa da bu 

durumu tek başına ele almak, yerin imgesinin, topluluğun eylemlerinin yerle kurduğu 

ilişkiyi nasıl uyardığını açıklamak için yeterli olmaz. Halbwachs (1992), bu durumdan 

söz ederken, “mekân” kavramının yalnızca fiziksel mekânı anlatmadığını ve mekân 

algısının biçimlerden ve renklerden oluşmadığını vurgular. Mekânı, yalnızca 

fizikselliğiyle algılayabilmek, ancak ilgili mekân üzerinden tanımlanan bütün 

ilişkilerin yok sayılabildiği durumda söz konusu olabilir. Bu ilişkiler, bireyin mekâna 

yaklaşımındaki bakış açılarını belirler ve bu durumda, bireyin mekâna ilişkin imgesi, 

bağlı bulunduğu topluluktaki ilişkilerden bağımsız olarak gelişmez. Toplumsallık, bu 

noktada, mekânın algılanması bağlamında önemlidir; bireyin, herhangi bir topluluğun 

parçası olmadığı durumda, mekân algısının nasıl olacağını kestirebilmek zordur 

(Halbwachs, 1992). Mekân, imgesel anlamda, toplumsal olarak üretilir ve mekân 

imgesi, topluluğun parçası olan bireyler arasında aktarılır, paylaşılır.  

Bireylerin, anılarını toplum içinde edindiği, hatırladığı ve konumlandırdığı görüşünü 

ortaya koyan Halbwachs’ın bu yaklaşımını değerlendiren Bilgin (2013), toplumsal 

belleği uyaran simgelerin önemine değinir;  bu simgeler arasında yerlerden ve yerlerin 

kapsadığı fiziksel veya mimari ögelerden de söz eder. Yerler, bireylerin ve farklı 

ölçeklerdeki toplulukların bağlılıklarını ve kimliklerini tanımlarlar, böylece topluluğu 



24 

oluşturan bireyler arasında bellek bütünlüğünü sağlayan birer unsur olurlar. Yerlere 

aktarılan deneyimler, bir süre sonra, bireyler ve yerler arasında karşılıklı bir aidiyet 

ilişkisi yaratır. Bu ilişki, kimi yerlerin, özellikleri bakımından farklılaşarak bireyler ve 

topluluklar için birer “kimlik yeri”ne dönüşmesini tetikler. Bilgin (2013), bu kimlik 

yerlerinin, kamusal alanların yanı sıra, “müdavimi olduğumuz bir nargileli çay ocağı, 

bir çınar altı kahvesi, bir balıkçı sığınağı” da olabileceğini belirtir (s. 99). Bireylerin 

benliğinden izler taşıyan kimlik yerleri, dolayısıyla benliğin sürekliliğini de sağlar 

(Bilgin, 2013). Fiziksel mekânların ve yerlerin belleğin oluşması ve sürekliliği için 

önemi düşünüldüğünde, somut anlamda üretilen mekân ve yer üzerinden mimarlığın 

bellekle nasıl ilişkilendiğine de bakmak gerekir. Yerlerin ve -buna bağlı olarak- 

mimarlığın belleği biçimlendirdiğini, bu iki kavramın, hatırlamayı tetikleyen uyarıcı 

kodlar olarak ortaya çıktığını öne süren Boyer’e (1994) göre, mimarlığın belleğe 

kaydedilmiş imgeleri, fotoğrafta, resimde ve sinemada da olduğu gibi, bize zamanda 

geriye yolculuk yapma olanağı sunar. Forty (2001), mimarlığı bir noktada diğer 

disiplinlerden ayırır; mimarlığın, geçmişi canlı tutmak ya da yeniden canlandırmak 

için en etkili yöntem olduğunu savunur.  

Rossi (2006), mimarlığın, “kuşakların zevk ve tavırlarına, kamusal olaylara ve kişisel 

trajedilere, eski ve yeni olgulara” tanıklık etmesi nedeniyle, insanca olayların 

gerçekleştiği bir sahne olduğunu söyler. Eisenman (2006), Rossi’nin yaklaşımları 

üzerinden, mimarlığın ürettiği biçimlerin kentte bıraktığı izleri kentin tarihi olarak ele 

alır; bu biçimlerin çerçevelediği olaylar dizisi ise kentin belleğini oluşturur. Vesely, 

mimarlığı, üretiminin parçası olan bireylerin ve toplulukların düşünme biçimini 

yansıtan bir disiplin olarak değerlendirir (Sharr, 2013’te atıfta bulunduğu gibi). 

Mimarlığın, kentin oluşum sürecinden ayrı düşünülemeyeceğini savunan Boyer (1994) 

de bunun zamana yayılan toplumsal bir süreç olduğunu belirtir. Mimarlık, Boyer’in 

(1994) yaklaşımında, yalnızca gösterişli biçimler olarak ele alınamaz; bu, aynı 

zamanda kentin katmanlaşan mekânı ve zamanıdır. Bu noktada, Pekol’un (Url-13), 

mimarlığı, Maslow’un bireyler için önemli gereksinimlerden biri olarak saydığı ait 

olma durumuyla ilişkilendirdiği yaklaşımından da söz etmek gerekir. Mimarlık, 

“kimlik kaygısını üstlenen bir daldır” ve belirli bir kültürün gözle görülür 

etkinliklerinden biridir; Bess’in de vurguladığı gibi, mimarlık, bireyi mekâna ve 

zamana bağlar, varoluşunu somutlaştırır (Url-13). Fiziksel çevreyi oluşturan 

nesnelerin, bireylerin ve toplulukların belleğinin birer unsuru olduğu düşüncesi de göz 



25 

önünde bulundurulduğunda, mimarlık, üretimleri ve üretimleri üzerinden kurulan 

ilişkiler aracılığıyla bireylerin ve toplulukların belleğini biçimlendirir, yönlendirir 

(Şekil 2.3). 

 

 

 

Şekil 2.3 : Mekânın bellekle kurduğu ilişkinin görselleştirilmiş anlatımı 

(Ganiç, 2016). 

Nesnelerin anıları sakladığı ve belleğin sürekliliğini sağladığı varsayımı mimarlık ve 

şehircilik bağlamında ele alındığında, nesne üretimi, çoğunlukla bir toplumsal bellek 

bilinci oluşturma denemesi olarak karşımıza çıkar (Forty, 2001). Birer mimarlık 

nesnesi olan yapılar, yapıların düzenleyici unsurları olan duvarlar ve taşıyıcılar gibi, 

kentlerin düzenleyici bileşenlerdir (Boyer, 1994). Rossi de kenti oluşturan nesneleri 

benzer bir yaklaşımla ele alır; bu nesneler, yalnızca tasarlanan biçimler olmanın 



26 

ötesinde, bir ilişkiler ağının da temsilidir (Boyer, 1994’te atıfta bulunduğu gibi). 

Rossi’ye göre mimarlık, mekânları üzerinden kurulan sosyal ilişkiler aracılığıyla kent 

belleğinin bir parçası olur; söz konusu ilişkiler ağı da kentin gelişim sürecine sızarak 

kenti biçimlendirir, yeniden üretir (Çalak, 2012’de atıfta bulunduğu gibi). Kenti 

oluşturan yapılara anlamlar yükleyen, yapıların somut varlıklarından çok, Rossi’nin 

sözünü ettiği bu ilişkiler bütünüdür. Kent, tıpkı bellek gibi, nesnelerle ve yerlerle 

ilgilidir; hafıza, kentin bilincidir (Rossi, 2006). Yapıların bellekle kurduğu ilişkiyi 

birbirlerine dönüştürülebilen para birimlerinin durumuna benzeten Forty (2001), 

kentleri oluşturan yapıların, yalnızca o yer(ler)e özgü kalıcılıkları temsil etmediğini, 

bunun yanında kentin toplumsal belleğini oluşturduğunu öne sürer. Bu, Rossi’nin 

(2006) yaklaşımıyla da örtüşür; kentin kendisi, orada yaşayan bireylerin toplumsal 

belleğidir. Forty (2001), bu yaklaşım üzerinden, kentte yapılan değişikliklerin yalnızca 

fiziksel bir dönüşümü doğurmayacağı, aynı zamanda orada yaşayan bireylerin zihinsel 

sürekliliğini de kesintiye uğratacağı çıkarımını yapar. Bu bakış açısı, bireylerin ve 

toplulukların, yaşadıkları yerlerle -daha da genişletilecek olursa kentlerle- kurduğu 

ilişkinin anlaşılması bakımından önemlidir; bu yerler, bireyler ve topluluklar için birer 

imgeye dönüşür, bireylerin ve toplulukların aidiyetini ve bağlılığını tanımlar. Bu 

noktada, kentler, kendi belleği olan ve toplulukların imgelerinin toplamından oluşan 

yaşayan organizmalar olarak karşımıza çıkar. Böylece “kentsel bellek” olarak anılan 

ve kentin veya kentlilerin belleğini tanımlayan kavram söz konusu olmaya başlar. 

2.3 Kentsel Bellek 

Kent, yalnızca fiziksel bir yapı olmanın ya da belirli bir sayıyı temsil etmenin ötesinde, 

bir süreçtir. Kentin fiziksel yapısı, bir gerçekliği ortaya koyar; bu gerçekliği 

anlayabilmek, ancak söz konusu fiziksel yapının bellek üzerinden anılarla ve 

deneyimlerle ilişki kurmasıyla söz konusu olur. Kent, söz konusu fizikselliğinin 

yanında, birtakım anıların ve öykülerin toplumsal bellekte birikmesiyle bir olguya 

dönüşür. Rossi’ye göre (2006), topluluğun yaşadığı yerle ilişkisini kuran toplumsal 

bellek, kentin yapısını, tekilliğini ve bu biricikliğinin göstergesi de sayılabilecek 

mimarlığını kavramayı sağladığı için önemlidir. Bu tekillik, biçimden olduğu kadar 

olaydan da kaynaklanır; kent, olayların oluşturduğu deneyimlerin birikmesiyle fiziksel 

boyutunun ötesine taşınır, imgesel olarak toplumsal bellekte yeniden kurulur. Bu 

olaylar dizisi, kentteki fizikselliklere eklemlenir ve kentin belleğini oluşturur; böylece 



27 

kentsel bellek, kentteki fiziksellikler üzerinden kuşaklar boyu aktarılabilir duruma 

gelir. Rossi (2006), geçmişin geleceğe kent üzerinden bağlandığını savunur, belleğin 

insan ömrünün içinden nasıl akarsa kent düşüncesinin içinden de öyle aktığını belirtir. 

Öyleyse kentin fiziksel yapısını anlamak, kentin kavranması için yeterli değildir. 

Calvino, bunu şöyle anlatır: 

Merdivenli yolların kaç basamaktan oluştuğundan, kemer kavislerinin açı derinliğinden, 

çatıların hangi kurşun levhalarla kaplandığından söz edebilirim sana; ama şimdiden biliyorum, 

hiçbir şey söylememiş olacağım sonunda. Zira bir kenti kent yapan şey bunlar değil, kapladığı 

alanın ölçüleri ile geçmişinde olup bitenler arasındaki ilişkidir: bir sokak lambasının yerden 

yükseldiği ve orada idam edilen zorbanın sallanan ayakları ile yer arasındaki uzaklıktır; o 

lambadan karşı parmaklığa gerilen ip ve kraliçenin düğün alayının geçeceği güzergâhı donatan 

süslemelerdir; parmaklığın yüksekliği ve şafakta onun üzerinden atlayıp kaçan gizli sevgilinin 

sıçrayışıdır; bir saçağın eğimi ve aynı pencereye süzülen bir kedinin o saçak üzerinde 

kayarcasına yürüyüşüdür; burnun arkasından birden çıkıveren harp gemisinin toplarıyla çizdiği 

siluet ve saçağı yok eden bombadır; balık ağlarındaki yırtıklar ve ağlarını yamamak üzere 

iskeleye oturmuş, kraliçenin gayri meşru oğlu olduğu ve kundağıyla, oraya, iskeleye bırakıldığı 

rivayet edilen zorbanın harp gemisinin hikâyesini yüzüncü kez birbirlerine anlatan o üç yaşlı 

adamdır (Calvino, 2002, s. 62).  

Burada anlatılan, tam da kentin barındırdığı fizikselliklerin, ancak anılarla ve 

deneyimlerle ilişki kurarak birer imgeye dönüşebildiği ve anlam kazanabildiğidir. 

Öyleyse mekân ya da daha tanımlı bir anlatımla kent, kendi sürecinden bağımsız 

düşünüldüğünde, yalnızca fiziksel bir durum olarak karşımıza çıkar. Bu, mekânın ya 

da kentin çözümlenebilmesi ve kavranabilmesi için mekânın iki unsurunun önemini 

ortaya koyar: özne (birey ya da topluluk) ve zaman. Rossi (2006), mekânın zaman 

boyutundan bağımsız düşünülmediği mekân-zamansal durumu anlatırken, kentin 

zaman içinde edindiği bilinçten ve hafızadan söz eder; kentlerin yapılanma süreçleri, 

kentin başlangıçtaki düşünsel arka planını yok saymaz, ortadan kaldırmaz ama onu 

değiştirir, geliştirir ve yeniden biçimlendirir. Bu süreç, Rossi’nin deyimiyle, “şehrin 

ruhu”nu oluşturur: Rossi’ye (2006) göre, her kentin geçmişten gelen geleneklerinden 

ve yaşayan duygulardan oluşan bir ruhu vardır. Eisenmann (2006), Rossi’nin “şehrin 

ruhu” kavramının kentin geçmişinde yattığını belirtir; “bu ruh bir kez biçim 

kazandığında, bir yerin göstergesi haline gelir. Hafıza, onun yapısının kılavuzu olur.” 

der. Çalak (2012) da yerin zamanla biriktirdiklerinin yerin anlamını ve ruhunu 

oluşturduğunu öne süren yaklaşımlara değinir; bu yaklaşımların, mimarlık(lar) 

üzerinden oluşan toplumsal belleğin dışında yerin kendisi için de bir belleğin varlığını 

açıkladığını belirtir ve bunu “kentsel bellek” kavramı çerçevesinde inceler. Kentsel 

bellek, topluluğun kent ölçeğinde ele alındığı durumda, toplumsal belleğin öncelikli 

konularından biri olur. 



28 

Kent, toplumsal bir üretimdir ve Rossi’ye (2006) göre, kusursuz bir insan yaratısıdır. 

Kentin her parçası, yaşam biçimlerinin ve belleğin somut izlerini taşır (Rossi, 2006). 

Kentin, doğası gereği toplumsal olduğu durumda, insan aklının gelişimini ve 

ilerleyişini yansıttığını söyleyen Rossi (2006), kenti “herhangi bir sanat yapıtı kadar” 

akıldışı bulur; “onun esrarı, belki de her şeyden önce, kolektif tezahürlerinin gizli ve 

kesintisiz iradesindedir” (s. 162). Boyer (1994), kentin insan aklını temsil ettiği 

önermesini, akıl ve kent arasında kurduğu benzerlikle destekler: hem akıl hem de kent, 

süreçleri boyunca üzerlerine işlenen bütün yapıları aynı anda barındırmayı sürdürür. 

Toplumsal belleğin, her durumda, mekânsal bir çerçevenin içinde saklı olduğunu 

belirten Halbwachs, bu ortak belleğin, kentle ilgili deneyimlerini anımsaması, 

anılarıyla bağını koparmaması için ipucu görevi gördüğünden söz eder ve gündelik 

yaşamın bir anlamda sahnesi olan kent mekânının sürekliliğini vurgular (Boyer, 

1994’te atıfta bulunduğu gibi). Lynch (2010) de kusursuz bir imge sunabilen bir 

fiziksel çevrenin sosyal rolünün önemine değinerek Halbwachs’ın görüşünü destekler; 

topluluğun iletişimini olanaklı kılan toplumsal bellek ve simgeler için ham veriler 

sağladığını söyler ve çarpıcı bir kent manzarasının, ilkel topluluklardan günümüze 

gelen anlatıların sahnesi olduğunu hatırlatır. Lynch (2010), “iyi bir çevresel imge aynı 

zamanda duygusal olarak güven de sağlar (…) Kaybolduğunda ortaya çıkan korkunun 

tam tersidir bu” diyerek bireyin dış dünyayla kuracağı uyumlu ilişkinin önemine 

değinir (s. 5).  

Kent mekânı, toplulukların belleğinde, pek çok farklı biçimde üretilebilir. Kent, 

toplumu ilgilendiren pek çok olayın gerçekleştiği bir yerdir ve her olay, kentin 

fizikselliğinde ve imgesinde izler bırakır. Her toplumsal olay, Halbwachs’ın (1992) da 

belirttiği gibi, ilgili topluluk için tanıdık olan bir çevrede gelişir. Kentte yaşayanlar 

için, kentin fiziksel görünümü çarpıcı biçimde değerlidir; günün sonunda, toplumsal 

olayın bireylerde yarattığı sarsıntı, kentin fizikselliğindedir. Halbwachs (1992), 

kentteki kalıcılıkların yalnızca yapılardan oluşmadığını söyler; toplumun çeşitli 

bölümlerinin yapılarla kurduğu ilişki de kuşaklar boyunca aktarılarak sürer. Kent, 

fiziksel durumunu ve buna dayanan imgesini koruyabildiği sürece, sürekliliği, topluluk 

için ikna edicidir.  Pek çok durumda, topluluklar, bölgelerini oluşturan parçalarla 

arasındaki ilişki konusunda, ulusal ya da dinsel konularda olduğundan daha hassastır 

(Halbwachs, 1992).  



29 

Kentin gelişim süreci, bir sürekliliği anlatır. Kentin gelişim sürecinin temsil ettiği 

süreklilikten ötürü de kent, katmanlaşarak gelişen, ilerleyen bir olgu olarak karşımıza 

çıkar. Kentin bu katmanlaşmış yapısı, deneyimleyen için, kentin farklı geçmişlerine 

ilişkin ipuçları sunar; kenti oluşturan bütün ögeler, kentin önceki kimliklerinden ve 

temsillerinden izler taşır. Bu durumun farklı kent temsillerini yarattığını öne süren 

Boyer (1994), kentte zamanla değişen şeyin yalnızca kentin yapısı olmadığını, kentle 

ilgili temsillerin de zamanla değiştiğini söyler. Bunun nedeni açıktır: her dönem, kendi 

söylemini üretir ve kendi kent anlayışını ortaya koyar. Bu, Boyer’e (1994) göre, bir 

süreklilik olarak kent mekânı üzerinden okunabilir; kent mekânı, her dönemde, 

yeniden yapılanır ve değişir. Her güncel söylem, kendi estetik geleneğini mekâna 

yansıtarak kentte kendi mekânsal düzenini kurmayı amaçlar (Boyer, 1994). Rossi 

(2006), kentin, büyüyüp gelişerek kendi bilincini ve hafızasını edindiğini öne sürer. 

Bu durumda, kentte, farklı geçmişlere dayanan söylemlerin mekânsal düzenlemeleri 

varlığını sürdürür ama aynı zamanda, kentin gelişme sürecinde, bu söylemler 

üzerinden kurulan mekânsal düzenlemeler değişir, dönüşür ve özgün biçimde yeniden 

yorumlanır (Rossi, 2006).  

Kent mekânı, izlenmesi ve izleyicisini şaşırtması için tasarlanır; izleyicisinin belleğini 

uyarmayı amaçlar ve kentin aynı zamanda izleyicileri de olan bireyler, üretilen 

mekânları üzerinden kenti deneyimler (Boyer, 1994). Rossi’ye (2006) göre, birey ve 

toplum -ya da bireysel olan ve toplumsal olan-, kentte birbirini dengeler, birbirine karşı 

durur. Kent, kendi düşünce yapısıyla tutarlı bir genel düzen arayışındaki bireylerden 

veya topluluklardan oluşur (Rossi, 2006). Kentteki her birey, kendi imgesini yaratır 

ama aynı topluluğun üyeleri arasında da tutarlı bir uzlaşma vardır ve bir topluluk 

tarafından kullanılacağı bilinen bir çevre biçimlendirmeyi amaçlayan kent plancıları 

da topluluğun üyeleri arasındaki bu uzlaşmayı ortaya koyan ortak imgelerin 

üretilmesiyle ilgilenirler (Lynch, 2010). Boyer (1994) de kent mekânının 

tasarlanmasının arkasındaki güdünün, her dönemde, geçerli söylemin izlerini kent 

mekânında somutlaştırmak olduğunu belirtir. Kent mekânı, bu bağlamda, kuşakları 

birbiri için hatırlanabilir kılmaya yarayan bir araçtır ve kent mekânının tasarlanması, 

başka bir anlatımla, söylemin kentin fiziksel yapısına kazınmasını amaçlar. Bu, yine 

de kenti mekânının biçimlenmesi için yeterli değildir; Boyer’e (1994) göre de kent, 

yalnızca kent plancılarının ve mimarların düzenlemeleri üzerinden biçimlenmez; bu 



30 

biçimlenme, toplumun kentteki işleyişe katılmasıyla, kenti dönüştürmesiyle 

tamamlanır. 

Toplumdaki gelişmeler ve ilerlemeler, kentin görünümünü de yavaş yavaş değiştirir. 

Baudelaire, “eski Paris yok artık; bir şehrin biçimi, heyhat, daha çabuk değişiyor bir 

faninin yüreğinden.” diyerek kentteki hızla ve sürekli gerçekleşen bu tür değişimleri 

anlatır (Rossi, 2006’da atıfta bulunduğu gibi). Bu durumda, çeşitli yerler üzerinden 

oluşan alışkanlıklar, söz konusu değişime direnmeye çalışır. Halbwachs (1992), 

toplumsal belleğin mekânsal imgelere temellendiği önermesinin, en çok da bu direniş 

üzerinden kanıtlanabileceğini söyler. Kentler, zamanla değişir, eskir ve yıkılır; kentin 

artık yeni bir fiziksel yapısı vardır. Kentteki bu değişimler, kaçınılmaz olarak, orada 

yaşayanların alışkanlıklarını değiştirir ve ortaya çıkan yeni durum, kentliler için bile 

hatırlanabilir olmaktan çıkar. (Halbwachs, 1992). Kentteki topluluklar, belirli yerlere 

-doğal olarak- bağlanır; Halbwachs’a (1992) göre, bunun nedeni, mekânsal yakınlığın 

tetiklediği sosyal ilişkilerdir. Bunun yanında, kentsel topluluk, yalnızca birlikte 

yaşayan bireylerden oluşan bir kalabalık değildir. Bu topluluğu oluşturan bireyler 

arasında, dinsel topluluk örneklerinde olduğu gibi, görünmez bağlar vardır 

(Halbwachs, 1992). Toplulukların kentsel mekânla kurduğu ilişkiyi anlatan 

Halbwachs (1992), evlerin ve sokakların yıkılması ya da görünümlerinin değiştirilmesi 

örneğini verir; “taşlar ya da diğer gereçler direnmez ama topluluklar direnir” der (s. 

3). Burada sözü edilen, “taşlar”ın kendileri değilse bile topluluklarla kurdukları uzun 

soluklu ilişkinin bu direnişin öznesi olabildiğidir (Halbwachs, 1992). Bu ilişkiler, aynı 

zamanda, kent mekânının parçası olan nesnelerin yerle ilişkisinde de karşımıza çıkar: 

nesnelerin imgeleri, söz konusu ilişkiler üzerinden kent mekânına kazınır, dolayısıyla 

her yeni düzen, önceki düzenin imgesini kaçınılmaz olarak taşır. Bu noktada, Rossi’nin 

(2006), nesnelerin kent mekânıyla kurduğu bu ilişkiyi “locus solus” terimiyle ele 

alarak yeri, yalnızca fiziksel ve sayısal verilerle değil, yerin biriktirdiği deneyimlerle 

ve ilişkilerle tanımladığı yaklaşımını da anımsamak gerekir.  

Madran’a (2001) göre, yapılar, türü ne olursa olsun, toplumun gereksinimlerini 

karşılar;  “bu gereksinmenin nitelik ve ölçeği, toplumun o döneminin yaşamını yansıtır 

ve bu nedenle kentin biçimlenmesinde önemli rol oynar.” Yapılar, kentin 

biçimlenmesi noktasındaki öneminin ötesinde, kentsel belleğin korunmasının ve 

sürdürülmesinin de anahtarı olur. Halbwachs (1992), kentteki yapıların ve bu yapıların 

oluşturduğu bölgelerin, bulundukları yerlere ağaçlar, kayalar ya da tepeler gibi 



31 

sabitlendiğini belirtir. Kentleri fiziksel olarak kuran bu tür unsurların kalıcılığından ve 

sürekliliğinden söz edilebildiği durumda, topluluklar, değişime ilişkin herhangi bir 

izlenim edin(e)mez (Halbwachs, 1992). Kentteki bireylerin alışkanlıkları ya da 

toplulukların gelenekleri, kent mekânındaki belirli yerlere bağlanır ve bu yerler, 

bireylere ve topluluklara imgeler sunabilir duruma geldiğinde, anıların ve hatırlamanın 

mekânları olarak birer kalıcılık sunmaya başlar. Dolayısıyla kent mekânının belirli 

parçaları, toplulukların geleneklerinin yerleştirilip koruması için önemlidir; bu yerlerin 

temsil ettiği durağanlık ve kalıcılık, aynı topluluğun farklı kuşakları arasında bellek 

bütünlüğü sağlar. Bu durumda, söz konusu yerler, kentin imgesine ilişkin kurucu 

noktalar olarak toplumsal bellekte tutulur. Öyleyse kent mekânının sürekliliği, kentin 

toplumsal bir üretim olduğu da göz önünde bulundurulduğunda, toplulukların 

kendilerini tanıyabilmesi ve tanımlayabilmesi için gereklidir (Şekil 2.4). 

 

Şekil 2.4 : Kentin bellekle kurduğu ilişkinin ya da kentsel belleğin 

görselleştirilmiş anlatımı (Ganiç, 2016). 

Toplumsal bir yapı olan kentin kurucu noktaları, çoğunlukla, ortak bir imgeye 

dönüşebilen, kentin toplumsal belleğini uyaran ya da üreten mekânlardır. Kentsel 

belleğin sürekliliği için kamusal alanların önemini vurgulayan Çalak (2012), kamusal 

alanların, “eşit koşulların paylaşıldığı, kolektif belleğin üretildiği ya da bu bilincin 

gelişebildiği” yerler ve toplumsal karşılaşmanın mekânları olduğunu söyler ve bu 

bağlamda, kamusal alanların, bir toplumun oluşmasında çok önemli rolleri olduğunu 

öne sürer. Kentte, toplumsal belleği besleyen ya da üreten bu tür mekânların olduğu 

düşüncesini paylaşan Assmann (1997), bunu Ortadoğu’nun eski kentlerindeki tören 

caddelerini ve kutsal mekânları örnek vererek yapar: “bu mekânlar, kültürel belleğin 

topoğrafik ‘metin’leri, ‘mnemotopları’, bellek mekânlarıdır”(s. 68-69). Öyleyse bu 

alanlar, toplumsal belleği ve kentlilik bilincini yansıtan özgün mekânlar olarak 

karşımıza çıkar (Çalak, 2012). Bu vurgu, kimi durumlarda, kentte kamusal mekânın 



32 

kapsamındaki yapılar için de geçerlidir. Bir yapı, yerle ilişkisini kentsel bellekteki 

imgesiyle pekiştirir ve bu imge, bir noktada, yapıyı kentin topoğrafyasına ekler. 

Kamusal mekân, tanımlı bir alan ya da yapı olarak, artık kenti kuran biçimlerden 

biridir, kentin hafıza mekânıdır. 

Kentin toplumsal bir olgu olması, Rossi’ye (2006) göre, öncelikle toplumsal bir doğası 

olan yapı(t)lar tarafından tanımlanmasına bağlıdır. Bu yapı(t)lar, kenti oluşturacak 

araçlar olarak ortaya çıkmış olsalar da bir süre sonra kendi başına bir amaç olmaya, 

anıt değeri taşımaya başlarlar ve onları güzel kılan, cisimleştirdikleri mimarlık 

ilkelerinin yanı sıra onlara duyulan arzunun arkasındaki toplumsal nedenlerdir (Rossi, 

2006). Bu anıtlar, Rossi’nin (2006) anlatımıyla, toplumsal iradenin mimarlık ilkeleri 

aracılığıyla somutlaşan göstergeleridir ve kentin kurucu noktaları olarak, kentin 

değişimine ve dönüşümüne direnen unsurlardır.  

2.4 Toplumsal Belleğin Kurucusu ve Taşıyıcısı Olarak Anıt ya da Kentsel Yapıt 

Mimarlık etkinliğinin en kolay belirlenebilen ürünleri olan yapılar, doğası gereği 

taşıdığı kalıcılıktan ötürü, toplumsal belleğin ve kimliğin taşıyıcılarından biridir. 

Topluluklar için imgeler sunabilen yapılar, pek çok kez zihinsel olarak yeniden üretilir 

ve nesnel biçiminin ötesinde yeniden biçimlenir. Bu tür yapılar, parçası olduğu anılar, 

deneyimler ve öyküler aracılığıyla kentteki kurucu noktalar ya da işaret ögeleri olarak 

karşımıza çıkar. Lynch (2010), işaret ögelerinin, algılanması kolay, kenti tanımayı 

kolaylaştıran ve ölçekleri çeşitlilik gösterebilen dışsal ögeler olduğunu ve bu ögelerin, 

kentteki tekillikleri temsil ettiğini söyler. İşaret ögelerinin tekilliği, Milizia’nın 

çözümlemesine göre, kullanıcılarına (kamusal ya da özel), biçimlerine ve kentteki 

konumlarına bağlıdır: “halkın rahatı açısından (kamusal kullanıma yönelik) bu 

binaların şehrin merkezine yakın bir yerde olmaları, büyük bir meydanın etrafında 

sıralanmaları gerekir.” (Rossi, 2006, s. 36’da atıfta bulunduğu gibi). Burada sözü 

edilen işaret ögeleri, kentsel yapıtlardır9. Kentsel yapıtlar, biçimsel ve işlevsel 

nitelikleriyle kentin fizikselliği arasında yer edinen ve zamanla kentteki toplulukların 

yorumlayıp imgesel olarak yeniden ürettiği açık yapıtlardır; kentteki topluluklar, 

                                                 

 
9 Rossi’nin (2006) “kentsel artiakt” terimi, bu çalışmada “kentsel yapıt” olarak kullanılmıştır. 



33 

kentsel yapıtla kurduğu ilişki sırasında, yapıtı yorumlar, kendi imgesine dönüştürür ve 

zihinsel olarak yeniden üretir. 

Çevresel imgenin, bireyler ve topluluklar açısından önemini vurgulayan Lynch (2010), 

çevresel imgenin, üç bileşen üzerinden ele alınabileceğini söyler: “kimlik, yapı ve 

anlam.” Lynch (2010), çevresel imgenin bu üç bileşenini açıklarken, imgenin, 

öncelikle bir nesnenin tanımlanmasını ve tekilliğinin ortaya konmasını gerektirdiğini 

söyler. İmge, nesnenin gözlemciyle ve diğer nesnelerle olan ilişkisini de içermeli ve 

gözlemci için, duygusal olarak bir anlam taşımalıdır (Lynch, 2010). Kentsel yapıt 

düşüncesi, tam da çevresel imgenin bu üç bileşenine dayanır. Bu noktada, bireylerin 

ve toplulukların iyi bir çevresel imge gereksinimleri için, kenti oluşturan kentsel 

yapıtların önemi de ortaya çıkar. Kentsel yapıtlar, Halbwachs’a göre, hayal gücünün 

ve toplumsal belleğin temel taşıyıcısı olurlar (Rossi, 2006’da atıfta bulunduğu gibi). 

Bu durumda, kentsel yapıtlar, kenti oluşturdukları ve çevresel imgenin taşıyıcısı 

oldukları için kentin yok edilemeyecek parçalarıdır (Rossi, 2006). Hatırlanmak istenen 

bütün biçimler, kentteki varlığını sürdürür. Kentin görünümünü de biçimlendiren 

kentsel yapıtlar yaşadıkları sürece, kentteki anıların ve deneyimlerin birikiminin 

göstergesi olurlar. 

Kentsel yapıtların kimliği, öncelikle biçimdedir; bunun bir tekilliğe dönüşmesi ise 

olaya bağlıdır. Rossi (2006), kentsel yapıtların, doğası gereği bir kimliği olan ve kentin 

kimliğini biçimlendiren bir toplumsal yapıt olarak insan etkinliğinin ürünleri olduğunu 

vurgular. Bu yapıtlar, her ne kadar özgün birer biçim ve mimarlık ise de Rossi’ye 

(2006) göre, kentsel yapıtlar, kentteki en önemli tanıklıklardan birini temsil eder ve 

kentsel yapıtların tekilliği, bu tanıklığın unsuru olan olayda başlar. Rossi’nin (2006) 

yaklaşımıyla, yalnızca biçimleri üzerinden tanımlanabildikleri durumda, kentsel 

yapıtların tekilliğinden söz edilemez. Bu noktada, kentin ve kentteki yapıtların 

tekilliğinin nerede başladığı tartışması gündeme gelir: tekillik, mekân-zamansal durum 

üzerinden okunmayı gerektirir. Mimarlık, mekânı üretir ama tekil olan, mimarlığın 

yerle kurduğu ilişkidir. Kentsel yapıt, tanıklık ettiği bir dizi olay üzerinden yerle ilişki 

kurar, yere bağlanır. Söz konusu bağ, toplulukların belleğinde zamanla kurulur ve bu 

bağın tanımladığı yere özgü olma durumu, mimarlığa eklemlenerek kentsel yapıtı 

toplumsal bellekte tekil kılar. 

Kentsel yapıtlar, tanıklıkları ve tekillikleri üzerinden toplumsal bellekte edindikleri 

yerden ötürü, kentteki kalıcılıkların öznesi olurlar. Kentsel yapıtların kalıcılığı, kentin 



34 

geleneklerinin ve kültürünün kuşaklar boyunca aktarılması için önemlidir. Rossi’ye 

(2006) göre, kalıcılıkların anlamı ve değeri buradadır: kalıcılıklar, bugün de 

deneyimleyebildiğimiz birer geçmiştir. Yine de kentsel yapıtların kalıcılığı, her 

durumda mutlak değildir; kentsel yapıtlar, hiç değişmeden var olmayı 

sürdürebildikleri gibi işlevsel olarak tükenebilir, yalnızca fiziksel olarak ayakta 

durabildikleri ve yerle ilişkilerini sürdürebildikleri bir durumla yüzleşebilirler (Rossi, 

2006).  

Kentsel yapıtların kalıcılığı, yalnızca işlev üzerinden açıklanamaz. Rossi (2006), 

yalnızca işlevi üzerinden tanımlanan bir yapının, bu işlevi taşıyor olmaktan başka 

herhangi bir şey anlatmayacağını öne sürer. Kentsel yapıtlar, çoğu kez, biçimsel var 

oluşları ve yerle kurdukları güçlü ilişkiler nedeniyle toplumsal bellekte işlevlerinden 

bağımsız bir kalıcılık kazanırlar ve işlevlerini zamanla yitirseler bile kentte, kenti 

biçimlendiren değerlerini korumayı sürdürürler. Rossi’ye (2006) göre, kentsel 

yapıtların değeri, biçimlerinde saklıdır; söz konusu biçimler, kentin genel biçiminin 

ayrılmaz bir parçası ve değişmez ögesidir. Bu türden bir durumu anlatmak için 

Padova’daki10 Palazzo della Ragione örneğine başvuran Rossi (2006), biçimin 

zamanla farklı işlevler edindiğini ve yapının önemli bir kentsel odak oluşturmayı 

sürdürdüğünü belirtir. Burada sözü edilen, yapının, alışılagelmiş sanat ürünü 

niteliğiyle değil, bir alışveriş ya da pazar yeri olarak da kentin gündelik yaşamına 

katılabildiği ve kullanımı sürdürebildiğidir (Rossi, 2006). Diğer yandan, kentsel 

yapıtların sürekli olarak yeni işlevler edinerek kendilerini yenileyebilmesinin de söz 

konusu olamayacağını savunan Rossi (2006), öyle bir durumda, kentsel yapıtlara 

ilişkin değerlerinin kolay ulaşabilecek değerler olacağını, biçimlerin kalıcılığının bir 

öneminin kalmayacağını ve kültürün aktarımı düşüncesinin tartışılabilir olmaya 

başlayacağını belirtir. Palazzo della Ragione örneği, kentsel yapıtların toplumsal 

bellekte hangi değerler üzerinden kurulduğunu ve saklandığını anlamak için 

önemlidir. Kentsel yapıtlar, başlangıçta, belirli bir işlevsel bölümlendirmeyle kentin 

gündelik yaşamına katılsalar da zaman içinde biçimin yerle ilişki kurmasıyla kalıcılık 

kazanırlar. Söz konusu değerler ve nitelikler, neden kentteki her yapının kalıcı 

                                                 

 
10 İtalya'nın kuzeydoğu kesimindeki Veneto Bölgesi’nde bir kent. 

 



35 

olmadığını da ortaya koyar; kalıcılık, yapının toplumsal bellekteki imgesine veya 

toplumsal belleği kuran herhangi bir olaya tanıklığına bağlıdır. 

Kent, birtakım parçalardan oluşur ve Rossi’ye (2006) göre, bu parçaların her biri, 

kentin kimliğini oluşturur. Rossi (2006), kentteki unsurlardan söz ederken, çevresinde 

insan etkinliğinin ve yapıların yoğunlaştığı birincil ögelere değinir. Kentleşme 

süreçlerini hızlandıran, kentin gelişimi ve işleyişi için önemli odak noktaları olan 

birincil ögelerin varlığı, kentin oluşmasının öncelikli koşuludur. Birincil ögeler, süreci 

öngörülebilmiş ve bilinçli olarak üretilmiş eserler olmayabilirler; başlangıçta işlevleri 

üzerinden tanımlanabilir olsalar da zaman içinde, belirli olayların tetiklemesiyle farklı 

bir değer kazanırlar: birincil ögelerin, işlevlerinden bağımsız olarak kent mekânı 

içindeki önemleri düşünüldüğünde, kentteki yerlerine bağımlı bir değer taşıdıkları 

görülür (Rossi, 2006). Kentsel yapıtlar, bu bağlamda, kentteki birincil ögelerdendir; 

içkin değerlerinden ve kentin geçmişine ilişkin tanıklıklarından ötürü belleğin 

uyarıcısı olurlar ve üretilme amacı hatırlamayı tetiklemek olan anıtlarla özdeşleşmeye 

başlarlar. Rossi (2006), anıtların ve kentsel yapıtların her durumda birincil ögeler 

olarak ortaya çıkacağını söyler ve bunu, söz konusu üretimlerin başlangıçtaki 

işlevlerinden farklı bir işlev edinse de kentin bir biçiminin üreticisi olma niteliğinin 

değişmeyecek olmasına bağlar. Kentsel yapıtların anıtlarla özdeşleşmesinin 

nedenlerini tartışan Rossi (2006), kentsel yapıtların özgün tarihsel değerine ve 

sürekliliğine değinir ve anıtlarla kentsel yapılar arasına belli-belirsiz bir çizgi çeker; 

kentsel yapıtlar da anıtlar gibi hem fiziksel hem de simgesel olarak kentte varlığını 

sürdürebilen unsurlardır. Anıtların ve kentsel yapıtların, kentin -zaman içinde farklı 

anlamlar kazanan- odak noktaları olduğunu savunan Rossi’ye (2006) göre, kentsel 

yapıtlar, kentin kökenlerine bağlıdır ve pek çok durumda kentin anıtları arasında 

sayılır. Avrupa kentlerinin neredeyse tümünde, kentin “kendi başlarına birer bütün 

olan parçalarını oluşturan” ve kimi durumlarda, geçerli işlevi başlangıçtaki işlevinden 

farklı olan saraylar, yapılar ya da yapı kümeleri vardır (Rossi, 2006). Bu tür anıtların 

zamanla farklı işlevleri üstlenebildiğine değinen Rossi (2006), bu anıtlarla ilgili 

etkileyici olanın biçim olduğunu vurgular: “onu yaşar, yaşantılarız; karşılığında o da 

şehri yapılandırır” (s. 75). 

Anıtın toplumsal bellekle ilişkisini anlamak ve yorumlamak için, anıtı, kendi başına 

bir kavram olarak ele almak gerekir. Boyer (1994), anıtların, bireyin belleğini uyaran, 

geçmişten önemli kişileri ya da önemli olayları hatırlatan araçlar olduğunu belirtir ve 



36 

anıtları, kentsel deneyimlerin somutlaşmış biçimleri olarak yorumlar. Anıtların, 

anlamlı ve etkileyici olması gerektiğini, böylece yansıtmaları amaçlanan değerleri ilk 

bakışta izleyiciye aktarabileceklerini öne süren Milizia’nın çözümlemesine göre, anıt, 

kamunun yararına yönelik yapılmalıdır ve uygun bir yere, “uygunluk yasalarına göre” 

yerleştirilmelidir (Rossi, 2006’da atıfta bulunduğu gibi). Kente ilişkin imgeleri 

oluşturan anıtlar, izleyiciyi uyarır ve kentlerin belleğini biçimlendirerek kentin 

parçaları arasında düzgün bir bütünlük sağlar. Anıtların işlevinin, yalnızca anımsatma, 

düşündürme ve belleği canlı tutma olmadığını söyleyen Riegl (2015), anıtın güncel 

değerlerini şöyle sınıflandırır: anıtın sürmekte olan işlevine atıfta bulunan kullanım 

değeri ve anıttan alınacak estetik hazzı belirleyen sanat değeri. Rossi, değişim ve 

kalıcılık kavramlarının, kentin yapısında var olduğunu ve anıtların kentteki 

kalıcılıkların başında geldiğini söyler (Boyer, 1994’te atıfta bulunduğu gibi). Anıtlar, 

temsil ettikleri kalıcılıkla kentsel belleğin taşıyıcısı olurlar. Bir anıtın kalıcılığı ya da 

sürekliliği; kenti, kentin belleğini, sanatını ve tarihini oluşturma yeteneğine bağlıdır. 

Alışılmış söylemler, kentsel belleğin, anıtlar ve kentsel yapıtlar üzerinden oluştuğunu 

vurgular (Boyer, 1994). Kentsel belleğin taşıyıcısı olan anıtlar, bilinen imgelerin yeni 

bir düzende somutlaştırılmasıyla üretilir, böylece kentteki algısal deneyimlerimizi 

dönüştüren yeni biçimler ortaya çıkmış olur (Boyer, 1994). Bu biçimlerin oluşturduğu 

yeni kent mekânı, Boyer’e (1994) göre, geçmişin kentsel bellekteki biçimlerinin 

yansımasıdır ve izleyicisini, söz konusu biçimlerin üretildiği geçmişe götürür. 

Boyer’in (1994) yaklaşımında, yeni biçimlerin bellek üzerinden üretilmesi, iki türlü 

gerçekleşir: birinci durumda, geçmişin özgün biçimleri yeniden kurulur; ikinci 

durumda ise geçmişe ilişkin imgeler üzerinden özgün, yeni biçimler üretilir. Bu iki 

durum, bir anlamda, anıtla ilgili kavrayışın farklılığından kaynaklanır. Forty (2001), 

anıt kavramının, geçmişte, bir geleneğe ya da bir kültüre ilişkin kimi deneyimleri 

geleceğe taşıyan kalıntıları ve yapıları anlattığını, buna karşın anıtın günümüzdeki 

algısında, -deneyimlerden- artakalanla döküntü arasındaki ayrımın bulanıklaştığını 

belirtir.  

Anıtlar, ilgili toplum için önemli bir kişiliğin ya da önemli bir olayın hatırlanması ya 

da unutulmaması için üretilir. Rossi (2006), bir toplumun geçmişinin, o toplumla 

ancak mimari anıtları aracılığıyla konuşabileceğini söyler; “ister devlet isterse din 

adına olsun, iktidarın iradi ifadeleridir anıtlar” diyerek dinsel, kültürel veya ulusal 

söylemlerin sonraki kuşaklara anıtlar yoluyla aktarılabileceğini belirtir (s. 125). 



37 

Benzer olarak, Boyer (1994) de kentsel ya da ulusal söylemlerin, anıtlar ve kentsel 

yapıtlar üzerinden kentte izlerini bırakabildiklerinden söz eder ve kentteki biçimlerin, 

söz konusu kentsel ya da ulusal söylemlerin topluma aşılamaya çalıştığı değerlerin 

yansıması olduğunu vurgular. Öyleyse şu söylenebilir: dinler, kültürler ve uluslar, 

mimarlıklarının ürettiği anıtlar üzerinden kendi sürekliliklerini güvence altına almayı 

amaçlarlar ve anıtlar, bu anlamda, dinlerin, kültürlerin ve ulusların geçmişini taşıyan 

günlükler olarak karşımıza çıkar. Riegl (2015), anıtla ilgili bölümlendirmesinde, 

aslında anıt yapmak amacıyla üretilmemiş olan kimi eserlerin, kitlelerin veya sanat 

tarihçilerinin yüklediği değerler bağlamında birer anıt olarak varlığını 

sürdürebildiğini, böylece kentsel bellekte ayrıcalıklı bir konuma yerleşebildiğini öne 

sürer ve “amaçlanmamış anıt” kavramını ortaya atar. Amaçlanmamış anıtlar, bir 

anlamda, zamanın akışının izlerini görünür kılarak anıt değeri kazanırlar. Riegl’e 

(2015) göre, bunun gerçekleşmesi, “anıtı izleyicinin inşa etmesini sağlayan, büyük 

oranda görsel açıdan yönlendirilmiş bir çözümleme süreci”nin ardından söz konusu 

olur. Bu, kentteki kimi yapıların, başlangıçtaki kullanım amaçlarının ötesinde bir 

imgeyi nasıl oluşturduğunu ve kentsel bellekte bir anıt olarak nasıl yeninden 

kurulduğunu anlayabilmek için önemlidir (Şekil 2.5). 

 

Şekil 2.5 : Anıtların ya da kentsel yapıtların bellekle kurduğu ilişkinin 

görselleştirilmiş anlatımı (Ganiç, 2016). 

Anıtlar, temsil ettikleri kalıcılıktan ötürü, eskime ve yıpranma süreçleriyle yüzleşir. 

Eskime ve yıpranma, anıtların fiziksel yapısı üzerinden okunabildiği gibi bir işlev 

kesintisi olarak da ortaya çıkabilir. İçinde herhangi bir insan etkinliği olmayan ve 

kullanım değeri anlamında hiçbir önemi kalmamış anıtlardan artakalanlar, yalnızca 

fiziksellikleriyle, anıtların eskilik değerini ortaya koyarlar (Riegl, 2015). 

Kullanılabilirliğini sürdüren, henüz tümüyle eskimemiş anıt türlerinde, söz konusu 

insan etkinliği, doğanın yıkıcı güçlerinden biri olarak karşımıza çıkar. Riegl (2015), 



38 

bunun doğa yasalarına oldukça uygun bir süreç olduğunu söyler: bir anıttaki insan 

etkinliği, o anıtın yavaş ama sürekli ve karşı konulamaz bir aşınmayla ve eskimeyle 

yüzleşmesi anlamına gelir. Anıtlar, herhangi bir yapının da geçirdiği bakım süreçlerini 

geçirmelidir; gerekli bakımların ve yenilemelerin yapılmadığı anıtlar, olduğundan 

daha eski görünmeye ve yıkımın izleyiciler için acı verici etkileriyle yüzleşmeye 

başlarlar. Öyleyse eskilik değeri olgusu, anıtların henüz kullanılabilir durumdayken 

korunmaları gerekliliğini dayatır; böylece anıtların kullanım değerinin sürekliliği de 

sağlanmış olur. Öte yandan, eskime ve yıpranma süreçlerini fiziksel durum üzerinden 

izlemek, anıtın imgesini belleğinde saklayan bireyler ve topluluklar için çoğu kez daha 

acı vericidir. Riegl (2015), bu durumu anlatırken, “modern insan bir anıtta kendi 

hayatından bir parça görür ve ona yapılan her müdahaleye kendi organizmasına 

yapılıyormuşçasına tepki verir” der (s. 88). Riegl’e (2015) göre, kullanımına ilişkin 

anıları ve deneyimleri belleğimizde sakladığımız -yeni- eserlerin eskimesini, 

yıpranmasını ve yok oluşlarını izlerken, geçmişin kalıntılarına yapılan bilimsellikten 

uzak dokunuşlardakine benzer bir rahatsızlık duyarız.  

Anıtların toplumsal bellekle kurduğu ilişkiyi anlamak, anıtların eskimesinin ya da yok 

olmasının söz konusu olduğu durumlarda da önemlidir. Aristocu gelenek, nesnelerin 

bellek için üretildiği ya da var olduğu durumda, söz konusu nesnelerin eskimesinin ya 

da yıkımının unutmayı tetiklediğini söyler (Forty, 2001). Riegl’in eskilik değeri 

kavramını inceleyen Forty (2001), bu durumdaki anıtların, tarihsel herhangi bir bilgi 

birikiminin yerine yalnızca zamanın akışını çağrıştırdığı çıkarımını yapar. Yıkım 

süreçleri, bu durumda, doğal süreçler olsun ya da olmasın, anıtlara veya kentlere ilişkin 

toplumsal belleğin yitimine neden olur ve bir toplumsal bellek etkinliği olarak 

karşımıza çıkar. 

2.5 Yıkım: Bir Toplumsal Bellek Etkinliği 

Modernliği, “katı olan her şeyin buharlaşıp gittiği” bir evrenin parçası olmakla 

ilişkilendiren Marx, burjuva toplumunun ürettiği her şeyin, bir süre sonra yıkılmak 

üzere üretildiğini belirtir; “katı olan her şey”, Marx’a göre, ertesi gün dağıtılmak, 

parçalanmak ve yıkılmak için yapılır: “…yeni ortaya çıkan her şey daha 

kemikleşemeden miadını dolduruyor. Katı olan her şey buharlaşıp gidiyor, kutsal olan 

her şey dünyevileşiyor ve en sonunda insanlar hayatlarının gerçek koşullarıyla ve diğer 

insanlarla ilişkileriyle… Yüzleşmeye zorlanıyor.” (Berman, 2004, s. 35’te atıfta 



39 

bulunduğu gibi). Marx’ın burjuva toplumuna ilişkin keskin yaklaşımını daha da ileri 

götüren Berman (2004), burjuva anıtlarının çekiciliğini, katılıklarının hiçbir ağırlığı 

olmamasına, hiçbir işe yaramamasına, dolayısıyla kolayca vazgeçilebilir olmalarına 

bağlar. Berman (2004), burjuva yapılarının en etkili ve en güzel olanlarının bile “tek 

kullanımlık” olduğunu öne sürer ve bu yapıların toplumsal işlev bakımından 

Mısır’daki piramitlerden ya da Roma’daki su kemerlerinden çok çadırlara 

benzediğinden, bu benzerliklerin simgelediği geçicilikten ötürü de değerlerini hızla 

yitirebildiğinden söz eder. Söz konusu geçiciliği ve sürekli yıkım durumunu kapitalist 

üretim süreçleriyle ilişkilendiren Harvey de böylece burjuva toplumunun en önemli 

arzusunun veya hevesinin yıkma eylemi olduğunu vurgulayan ve yıkım süreçlerinin -

sürekli bir döngü olarak- burjuva toplumunu ayakta tutuğunu savunan Marx’ı 

destekler (Berman, 2004). 

Mimarlık, özellikle de anıtları ve kentsel yapıtları aracılığıyla, -imgesel ve özgün bir 

anlamda- geçmişi bugüne bağlar ve kültürlerin, toplulukların ya da ulusların algılarını 

biçimlendirir (Boyer, 1994).  Jackson11, anıtların ve kentsel yapıtların kalıcılığından 

söz ederken, kalıcılıklarla ilgili anlayışın Amerikan İç Savaşı’ndan sonra değiştiğini 

belirtir. Anıtlar ve kentsel yapıtlar, bundan böyle, kalıcılıklarını geçmişle ilgili 

hatırlatıcı ve öğretici ögeler olmalarına borçlu değildirler; söz konusu kalıcılıklar, yeni 

durumda, anıtların ve kentsel yapıtların, geçmişteki gündelik yaşamın ve kentsel 

deneyimlerin birer tanığı olmalarından kaynaklanır (Boyer, 1994’te atıfta bulunduğu 

gibi). Anıtların ve kentsel yapıtların önemi de buradadır: Boyer (1994), Jackson’un 

yaklaşımını aktarırken, geçmişten gelen kalıntıların ve nesnelerin sürekliliğiyle ilgili 

görüşüne de değinir; Jackson’a göre, bireylerin ve toplulukların kökleriyle bağlarını 

sürdürebilmelerinin yolu yalnızca söz konusu kalıntıların ve nesnelerin kalıcılığından 

geçer. 

Freud, fiziksel nesnelerin eskimesi ve yıpranması süreçlerinin, doğal olarak nesnelerin 

imgeleri için de geçerli olacağına ilişkin Aristocu yaklaşımın ortaya koyduğu 

önermeyi reddeder; nesnelerin eskime ve yıpranma süreçlerinin, nesnelerin bellekteki 

imgeleri için geçerli olmadığını belirtir (Boyer, 1994’te atıfta bulunduğu gibi). 

Freud’un yaklaşımı, bir anlamda, kentsel nesnelerin fiziksel sürekliliğinin ötesinde, bu 

                                                 

 
11 Jackson, J. B. (1980). The Necessity for Ruins: And other topics. Amherst: University of 

Massachusetts Press. 



40 

nesnelerin (toplumsal) bellekteki imgelerinin sürekliliğini anlatır. Fiziksel süreklilik, 

yıkım anında sonlanır; oysa imgesel süreklilik, aynı sonlanmayla yüzleşmez. Yıkım, 

toplumsal belleği tam da bu farklılıktan ötürü etkiler ve zedeler: kent mekânının 

herhangi bir parçasının fiziksel sürekliliği sonlandığında, ortaya çıkan yeni fiziksel 

durumun tanımladığı eksiklik, yerin toplumsal bellekteki imgesiyle çatışmaya başlar. 

Bu çatışma, kentin gelişim sürecinin en kolay tanınabilen göstergelerinin yıkım ya da 

yok etme olduğunu savunan Rossi’nin (2006) bu yaklaşımını da destekler. Kent 

mekânına ilişkin imgeleri belleğinde saklayan bireyler ve topluluklar, yıkımın yarattığı 

boşlukları, kentin imgeleriyle eşleştiremez; böylece kent, toplumsal bellekte, yeni 

fiziksel durumu üzerinden imgesel olarak yeniden üretilir. Bu durum, anıtlar için daha 

farklıdır. Aristocu yaklaşım, herhangi bir nesnenin belleğin sürdürülmesi için 

üretildiği durumda, söz konusu nesnenin eskimesinin ya da yıkılmasının -

ikonakırıcılık etkinliklerinin de amaçladığı gibi- unutmayı tetikleyeceğini savunur 

(Boyer, 1994). 

Artun (2011), kent mekânındaki kimi yapıların yıkımını bir tür yenilgi olarak ele alır. 

Özellikle de belirli bir söylemin ortaya koyduğu mimarlık ürünlerinin yıkımı, söz 

konusu söylemin yenilgisi olarak algılanır. Burada yaralayıcı olan, yapıların 

yıkılmasının ötesinde, yapının oluşturduğu gösterinin ve toplumsal bellekteki 

temsillerinin de yıkılmış olmasıdır (Artun, 2011). Bu tür durumlarda, Bağdat’taki 

Saddam Hüseyin12 heykelinin 2003 yılındaki yıkımında olduğu gibi, yıkıma ilişkin 

fotoğraflar ve görüntüler, birer olguya dönüşür; Artun’un (2011) deyimiyle, “kitle 

kültürü felçtir” (Şekil 2.6). Bu noktada, anıtla yıkım arasındaki ilişkinin ortaya 

koyduğu farklı bir durum da gündeme gelmeye başlar. Artun (2011), yıkılanların, 

yıkıldıktan sonra birer anıt ya da simge değeri kazanabildiği durumdan söz ederken, 

yıkım etkinliğinin kendisinin de bir anıt ortaya koyabileceğini belirtir ve St. Louis’deki 

Pruitt-Igoe13 bloklarının sürecine değinir. Pruitt-Igoe blokları, 1951 yılında 

tasarlanmış, zamanla mimarlığın yüz karası olarak etiketlenmiş, önce boşaltılmış ve 

kendi yazgısına terk edilmiş, sonra da patlatılarak yıkılmıştır; Jencks’e göre, yıkımın 

gerçekleştirildiği 16 Mart 1972, 15.00, modern mimarlığın öldüğü andır ve yıkımın 

                                                 

 
12 Saddam Hüseyin Abdülmecid El-Tikriti, Irak’ın 5. Cumhurbaşkanı. 
13 St. Louis, Missouri, ABD’de,  mimar Minoru Yamasaki tarafndan tasarlanan ve 1972-1976’da yıkılan 

apartman blokları (Url-14). 

 



41 

kendisi, bu ölüme adanmış bir anıttır (Artun, 2011’de atıfta bulunduğu gibi). Bu 

anlatıma ilişkin örnekler, Dünya Ticaret Merkezi’nin 11 Eylül 2001’deki yıkımıyla 

genişletilebilir. Yıkımın imgesi, toplumsal bellekte öyle bir yer edinmiştir ki Hollanda 

merkezli mimarlık ve kentsel tasarım pratiği MVRDV’nin 2011 yılında yayınladığı bir 

proje, Dünya Ticaret Merkezi’nin yıkımını çağrıştırdığı için oldukça güçlü bir 

kamuoyu tepkisi görür (Şekil 2.7). 

 

Şekil 2.6 : Saddam Hüseyin heykelinin yıkıldığı an, 9 Nisan 2003 (Url-15). 

 

 

Şekil 2.7 : Terör saldırısı sonrası Dünya Ticaret Merkezi’nin yıkımı, 11 Eylül 

2001 (üstte), MVRDV’nin 2011 yılında yayınladığı proje (altta) (Url-16, Url-

17). 



42 

Anıtların ve kentsel yapıtların yıkımı, unutmak veya unutturmak için en geleneksel 

yöntemdir ve bu anlamda, ikonakırıcılık etkinliğini çağrıştırır (Forty, 2001). 

İkonakırıcılık, Zinganel’in (2005) yaklaşımıyla, gündelik yaşamın sağladığı 

durağanlığı ve bu durağanlığa bağlı güven duygusunu kesintiye uğratan bir etkinliktir. 

Örneğin Marx’ın, Lenin’in ya da Sovyet komünizminin diğer kahramanlarının 

heykellerinin yıkılması, Forty’e (2001) göre, önceki düzenin çöktüğünün habercisidir. 

Burada gözden kaçırılmaması gereken şudur: yıkım etkinliği, yıkılan nesnenin 

toplumsal bellekteki imgesini ortadan kaldırmaz ama söz konusu yıkım etkinliğinin 

görüntüsü de artık toplumsal belleğin bir unsuru olmaya başlar.  

Kentlerin geçirdiği dönüşümlerin, kentlerde kalıcı izler bıraktığını belirten Çalak 

(2012), politik kararların ya da savaşların kentlerde neden olduğu köklü değişikliklerin 

ya da yıkımların, kentsel bellekte önemli kopuklukları doğurabileceğini öne sürer. 

Berman (2004) da kent mekânını oluşturan kimi parçalar için yapılması gerekli 

yatırımların ekonomik ya da politik gerekçelerle durdurulduğunu, böylece pek çok 

örnekte, söz konusu parçaların büyüme ve gelişme olanaklarının ortadan kaldırıldığını, 

ömürlerini tamamladıkları gerekçesiyle çürümeye terk edildiklerini, sonunda da 

yıkılma baskısıyla karşı karşıya bırakıldıklarını anlatır. Eski duvarlarla ya da yıkık 

dökük evlerle çevrili herhangi bir kentli için, bu kentsel manzarayı görmek, oldukça 

acı vericidir; öyle ki Halbwachs (1992), kendi fiziksel evrenini oluşturan nesnelerin 

yıkımına tanıklık eden bireyin, kendisinden bir parçanın da bu yıkımla birlikte 

öldüğünü hissedeceğini öne sürer. Birey için rahatsız edici olan bu durum, topluluk 

ölçeğinde de aynı derecede rahatsız edicidir ama bireyin ve topluluğun bu duruma 

gösterdiği tepki aynı olmaz. Birey için yalnızca can sıkıcı ve üzücü olabilecek bu tür 

durumlar, topluluk ölçeğinde öfke patlamalarını ve ayaklanmaları doğurur; topluluk, 

kendi geleneklerinden aldığı bütün gücüyle, fiziksel çevresindeki değişimlere direnir 

(Halbwachs, 1992). Topluluklar, değişime boyun eğmek zorunda kaldıklarında, bir 

zamanlar her yönüyle kendilerinin olan fiziksel çevrede, ortaya çıkan yeni koşullara 

uyum sağlamak için kendilerini yeniden tanımlarlar. 

Kent mekânındaki kimi yapılar, taşıdıkları birtakım değerler bakımından, kentteki 

mimarlık etkinliği için önemlidir. Bu tür yapıların fiziksel olarak korunması kadar 

toplumsal yaşamın bir parçası olmayı sürdürebilmesi de beklenir. Kentteki önemli 

yapıların ya da yapı topluluklarının yeni işlevler üstlenmesi, söz konusu yapıların 

kendilerinin ve parçası oldukları çevrelerin yeniden canlılık kazanması yönünden, bir 



43 

gereklilik olarak ortaya çıkar (Steiner, 2005). Diğer yandan, kentteki gündelik yaşama 

eklemlenemeyen yapıların ısrarla korunmasını eleştiren Leeuwen’in (2005) 

yaklaşımına da bu aşamada bir karşıt görüş olarak bakmak gerekir. Leeuwen (2005), 

radikal bir biçimde, asıl sorunu, doğanın acımasız işleyişinin neden olduğu yıkımlar 

dışında, gereksiz ve uyumsuz olan yapılara dokunulmaması ısrarı olarak tanımlar. Her 

şeyi korumak istediğimizden söz eden Leeuwen’e (2005) göre, bunun nedeni çok 

insancıl olmamız değil, gerekli kararları veremiyor olmamızdır. Leeuwen (2005), bu 

durumun en çok da yapıların kendisine acı çektirdiğini belirtir, “hiçbir şey 

sevilmemekten daha acı verici değildir” der ve eleştirilerini daha da ileri götürerek 

“kim bu yapılara acıyacak ve onları bu zavallı var oluşlarından kurtaracak?” sorusunu 

sorar (s. 714). Bu keskin bakış açısı, İtalyan gelecekçilerin Berman’ın (2004) da 

değindiği “baltalarınızı alın, baltalarınızı ve çekiçlerinizi… ve yıkın, yerle bir edin 

saygıdeğer kentleri, acımadan!” sözlerini hatırlatır. Benjamin’in, “yıkıcı karakter”i de 

tam da buradadır:  

Yıkıcı karakterin bir tek parolası vardır: yer açmak. Ve de bir tek faaliyeti: ortalığı temizlemek. 

Onun temiz havaya ve serbest alanlara ihtiyacı her türlü nefretin üstündedir. Yıkıcı karakter 

genç ve neşelidir. Çünkü genç tutar adamı yıkıcılık, kendi çağımızın bıraktığı izleri silip 

süpürdüğü için tutar; hatta keyiflendirir, çünkü süpürüp atmak, yıkıcı için tam bir indirgeme, 

kendi durumunun köküne inmek anlamına gelir (…) İşinin başında hep dipdiridir yıkıcı 

karakter. Ona bu çalışma temposunu dolaylı olarak da olsa aşılayan da doğanın kendisidir. 

Çünkü o doğadan önce davranmak zorundadır. Yoksa yıkıcılığı doğanın kendisi üstlenecektir. 

Düşünü kurduğu hiçbir örnek yoktur yıkıcı karakterin. Gereksindiği şeyler de azdır, hele en az 

ihtiyaç duyduğu şey bilmektir, yıkılanın yerine neyin geleceğini bilmek. En başta hiç değilse 

bir an için, o bomboş mekân, nesnelerin bulunduğu, kurbanların yaşadığı yer. Bu mekânı istila 

etmeye kalkışmayan, ona ihtiyaç duyan birileri nasıl olsa daima bulunacaktır (…) Yıkıcı 

karakter yıkımın izlerini bile siler. Gelenekçiler cephesinde yer alır yıkıcı karakter. Kimileri, 

dokunulmaz duruma getirerek konserveleştirip bırakırlar yarına kimi şeyleri, ötekilerse 

geleceği kullanılır duruma getirerek saf dışı ettikleri durumları bırakırlar. Bunlara yıkıcı denir 

(…) O nedenle güvenirliliğin ta kendisidir yıkıcı insan. Hiçbir şeyin sürüp gittiğini kabul etmez 

yıkıcı karakter. Ama işte bu yüzden her yerde bir takım yollar görür. Başkalarının duvarlar ve 

dağlarla karşılaştığı yerde de bir yol görür o. Ancak bir yol gördüğü içindir ki her yerde de 

engelleri ortadan kaldırmak zorundadır (Benjamin, 1931).  

Kent mekânını oluşturan anıtlar ve kentsel yapıtlar, her şeyden önce, birer sanat 

yapıtıdır ve kent için önemli birtakım değerleri tanımlarlar (Rossi, 2006). Bir kentin, 

kendisini oluşturan mimarlık yapıtlarını hiçbir zaman kasıtlı olarak yıkmamış olmasını 

önemli bulduğunu belirten Rossi’ye (2006) göre, kentte anıt değeri taşıyan yapıların 

savunulması, hiçbir durumda gerekli olmamalıdır. Boyer (1994), bireylerin ve 

toplulukların geçmişlerine duyduğu özlemin, geçmişin günümüze kalabilmiş 

parçalarının korunmasını ve artık var olmayanların yeniden kurulmasını tetiklediğini 

savunurken, yeniden kurma etkinliğinin tehlikeli bir yanına da değinir: bireylerin ve 

toplulukların kent mekânına ilişkin belleğinde yeri olmayan herhangi bir tarihsel 



44 

ögenin yeniden kurulması, toplumsal belleği kesintiye uğratır. Bu noktada, kent 

mekânındaki hangi unsurların yıkılabilir olduğu sorusu gündeme gelmeye başlar. 

Boyer (1994), kentteki mimarlıkların “güzel” ya da “çirkin” olarak ayrılmasının söz 

konusu olmayacağını, olsa bile bu ayrımın bir çözüm sunmayacağını savunur. 

Bireylerin ve toplulukların, bu ayrımdan bağımsız olarak, kentteki herhangi bir yapıyla 

özel bir ilişki kurduğu durumda, bu ilişkiye konu olan yapının korunmasının 

gerekliliği ortaya çıkar. 

Yıkım etkinliklerinin neden olduğu tartışmalar, 19. yüzyılda, kent mekânındaki hangi 

nesnelerin korunması ya da yıkılması gerektiğine ilişkin farklı bakış açılarının ortaya 

çıkmasını tetikler. 19. yüzyılda, koruma düşüncesinin olgunlaşmaya ve yasalaşmaya 

başladığı Avrupa’daki yaygın söylem, ulusun kültürel geçmişindeki ortak değerlere 

atıfta bulunan anıtların ya da kentsel yapıtların korunması gerektiğini savunur. 

Koruma düşüncesiyle ilgili 1818 yılında, Almanya’da ilk duyurulan kararname de 

ulusalcı bir yaklaşımla hazırlanmıştır: Hessen Büyük Dükü14 I. Ludwig, söz konusu 

kararnamede, mimarlığın ayakta kalabilmiş anıtlarının, geçmişin en önemli kanıtları 

olduğunu, ulusun geleneklerinden ve kültüründen izler taşıdığını vurgular ve bu tür 

anıtların korunmasının fazlasıyla arzulandığını belirtir (Boyer, 1994). İtalya’daki 

koruma girişimleri de 1819 yılında, arkeolojik yapıtların korunması söylemine 

dayanan ve yalnızca antik veya sanatsal yapıtları koruma kapsamına yasa üzerinden 

başlatılır; II. Dünya Savaşı’nın sonuna dek, geri kalan her şey, Boyer’in (1994) 

anlatımıyla, kentin gelişmesinin önündeki engellerdir. Boyer’in (1994) aktardığı 

biçimiyle, Yunanistan’daki ilk koruma yasası da yalnızca antik ve arkeolojik alanların, 

belirli kiliselerin, geleneksel kimi yerleşim yerlerinin ve 1830 yılından önce yapılmış 

birtakım yapıların korunmasını gündemine alır. Fransa’da, koruma düşüncesi, 1835 

yılında, değerli anıtların kayıt altına alınmaya başlamasıyla daha keskin bir bakış açısı 

kazanır ama anıtların kayıt altına alınması süreci, çok geçmeden, kentin gelişimini 

önlediği ya da yavaşlattığı öne sürülen yapıların, mülk sahiplerinin ve yerel 

yönetimlerin baskısıyla değerli anıt kapsamından çıkarıldığı bir sürece dönüşür 

(Boyer, 1994). Sonraki yıllarda kentsel manzaraların ve kentsel manzaraları oluşturan 

                                                 

 
14 Hessen Büyük Dükalığı,1806'da Hessen-Darmstadt Prensliği'nin büyük dükalığa yükselmesinden 

itibaren Alman Konfederasyonu üyesiydi. 1918'de tüm Alman monarşilerinin devrildiği yıla dek ayakta 

kalmıştır (Url-18). 

 



45 

tarihi yapı topluluklarının da korunmasının gündeme geldiğini belirten Boyer (1994), 

koruma düşüncesiyle ilgili 19. yüzyıldaki genel durumu özetlerken, bu dönemde, 

ulusal geçmişin göstergesi olan anıtların korunmasının amaçlandığını, bunun dışındaki 

pek çok yapının, kentlerin gelişmesi için aşılması gereken engeller olarak 

etiketlendiğini anlatır. Koruma düşüncesine ilişkin diğer tartışma, koruma etkinliğinin 

kapsamını, sınırlarını ve koruma etkinliklerinin nasıl sürdürülmesi gerektiğini 

sorgular. Belçikalı Mimar Louis Cloquet, 1893 yılında, anıtları “ölü anıtlar” ve 

“yaşayan anıtlar” olarak ikiye ayırarak koruma düşüncesiyle ilgili yeni bir yaklaşım 

geliştirir: ölü anıtlar, -piramitler ve tapınaklar gibi- geçmişten kalan belgelerdir ve 

dokunulmaksızın korunmalıdır; diğer yandan, yaşayan anıtlarda, güncelleştirmeler ve 

yenileme etkinlikleri yapılabilir (Boyer, 1994).  

Freud, her şeyin ölümle ya da tükenmeyle yüzleşecek olmasının ya da bütün güzel 

şeylerin çürüyerek ve yıpranarak bir hiçlikte son bulmasının, güzel olanın değerini 

azaltmadığını, hatta arttırdığını anlatır ve haz alma olasılığının sınırlandığı durumda, 

hazzın değerinin arttığını vurgular (Riegl, 2015’te atıfta bulunduğu gibi). Freud’un 

yaklaşımını anıt kavramı üzerinden yorumlayan Riegl (2015), zamanla eskilik değeri 

pekişmiş ve anıt değeri kazanmış olan nesnelerden alınan hazzın olasılığının 

sınırlandığını ama diğer yandan, hazzın değerinin arttığını vurgular. Bu bakış açısı, 

kullanım yoğunluğunu yitiren kimi yapıların nasıl olup da kent mekânında, kullanım 

amacından bağımsız bir ağırlık kazandığını anlamak için önemlidir. Kent mekânındaki 

birtakım yapıların eskimesini izlemek, bir yandan acı verici olsa da eskime sürecinde, 

söz konusu yapılar, daha önce hiç olmadıkları kadar değerlidir ve bu yapılar üzerinden 

toplumsal bellekte saklanan an(ı)lar da daha önce hiç olmadıkları kadar canlıdır. 

Kentte, toplumsal yaşamın parçası olan yapıların yüzleştiği doğal ya da insan 

etkinliğine bağlı yıkım süreçleri, toplumsal bellekte sarsıntılar yaratır; öte yandan, bu 

yapılar, tükenirken, toplumsal belleği her görüntüsüyle uyaran birer anıta dönüşür. 

Toplumsal belleğin nasıl sürdürüleceği, anıt imgesine ve yıkım etkinliğine bağlıdır 

(Şekil 2.8). 



46 

 

Şekil 2.8 : Yıkım olgusunun bellekle kurduğu ilişkinin görselleştirilmiş 

anlatımı (Ganiç, 2016). 

Sonuç olarak şu söylenebilir: kent mekânı, toplumu ilgilendiren pek çok olayın 

gerçekleştiği bir yerdir ve her olay, kentin fizikselliğinde ve imgesinde izler bırakır. 

Kent(ler)i oluşturan fiziksel yapılar, onlar üzerinden tanımlanan alışkanlıklar, 

çağrışımlar ve deneyimler aracılığıyla bellek süreçlerinin unsurları olurlar. Bireylerin 

ve toplulukların yerle -ya da kentle- olay üzerinden kurduğu bu ilişki, kent 

mekânındaki nesnelere ve yerlere birtakım anlamlar ve değerler yükler; böylece kent 

mekânı veya kent mekânının kurucu noktalarını oluşturan kimi yapılar, toplulukların 

belleğinde, pek çok farklı biçimde üretilebilen birer olguya dönüşür. Kentin toplumsal 

bir olgu olması da doğası gereği toplumsal olan bu tür yapılar tarafından 

tanımlanmasına bağlıdır. Söz konusu yapılar, kent mekânını biçimlendiren araçlar 

olarak ortaya çıkmış olsalar da bir süre sonra, toplumsal bilincin mimarlık aracılığıyla 

somutlaşmış göstergeleri olarak, kentin değişimine ve dönüşümüne direnen işaret 

ögelerini ya da kurucu noktaları oluşturmaya başlarlar. Toplumsal belleğin kent 

mekânındaki taşıyıcısı olan bu tür yapıların yüzleştiği yıkım(lar), bu noktada, 

unutmayı tetikleyen süreçler olarak karşımıza çıkar ve bu yönüyle bir toplumsal bellek 

etkinliğidir (Şekil 2.9).  

Mimarlık etkinliğinin tanımladığı birtakım durumların ve kavramların bellek 

süreçleriyle doğrudan ilişkili olduğu, bu bölümdeki anlatımın bir sonucu olarak 

karşımıza çıkar. Toplumsal bellek, mekân belleği, kentsel bellek, anıt, kentsel yapıt ve 

yıkım gibi kavramlar ve olgular, İstanbul’un geleceği en çok tartışılan yapılarından 

biri olan Atatürk Kültür Merkezi örneğinde, yapının bugünkü durumu için tutarlı bir 

okuma yapabilmek adına yeniden ele alınacaktır. 



47 

 

Şekil 2.9 : İkinci bölümdeki anlatıma ilişkin söylem örgüsü (Ganiç, 2016). 



48 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



49 

3.  İSTANBUL’DA BİR BELLEK MEKÂNI: ATATÜRK KÜLTÜR MERKEZİ 

(AKM)  

Bu bölümde, toplumsal belleğin İstanbul’un kent mekânındaki başlıca taşıyıcılarından 

biri olan Atatürk Kültür Merkezi’nin (AKM) ayrıntılı bir okuması yapılacaktır. İlk 

aşamada, Taksim Meydanı’na bir opera binası yapma düşüncesinin ortaya çıkışından 

1978 yılındaki ikinci açılışına dek yapının geçirdiği süreçler anlatılacaktır; söz konusu 

tarihsel anlatım, pek çok farklı kaynaktan aktarılanlar ışığında, çok yönlü olarak 

gerçekleştirilmeye çalışılacaktır. İkinci olarak, ilk projelendirme süreçlerinden 

günümüzdeki durumuna dek yapının geçirdiği tasarım aşamaları irdelenecektir. İlgili 

kısımda, yapının önceki projeleri de ayrıntılı olarak incelenecektir ve her öneri, kendi 

döneminin geçerli mimarlık akımları üzerinden de değerlendirilecektir.  

Sonraki aşamada, ikinci bölümde değinilen mekân belleği ve kentsel bellek gibi 

kavramların yanı sıra anıt ya da kentsel yapıtların toplumsal bellekle kurduğu ilişki ve 

yıkım etkinliği anlatımları üzerinden, yapılan okuma zenginleştirilmeye çalışılacaktır. 

Yapının toplumsal belleğin taşıyıcısı olma durumu, önceki bölümde yapılan anlatıma 

eklenen kimi yaklaşımlar aracılığıyla incelenecektir. Son kısımda, yine ikinci bölümde 

değinilen kavramlar ve durumlar doğrultusunda, yapının bugün yüzleştiği durum ele 

alınacaktır. 

3.1 Tarihsel Bir Okuma  

Erken Cumhuriyet Dönemi’ni konu alan çeşitli çalışmalar, dönem aydınlarının 

modernist akımlara yaklaşımını ortaya koyar: modernist akımların Türkiye’de ortaya 

çıkması, yeni rejimin çağdaşlığını kanıtlama çabasının bir sonucudur (Köksal, 2009). 

1937 yılında, Mustafa Kemal Atatürk’ün isteği üzerine İstanbul için bir plan hazırlayan 

Fransız mimar ve kent tasarımcısı Henri Prost da sıradan bir kent planı yapmanın 

ötesinde, genç cumhuriyetin -bir anlamda- manifestosunu gerçekleştirmeye çalışır 

(Ertaş, 2011). Taksim Meydanı’na bir opera binası yapma düşüncesi, ilk kez bu planda 

ortaya çıkar. Bu, aynı zamanda, belirgin ideolojik bir atılımdır: “Kültür Sarayı”, 

cumhuriyetle birlikte geliştirilmeye çalışılan yeni ulusal kimliğin mekânıdır; öyle ki 



50 

“gericiler” bu girişimi kolayca kabullenmez (Boysan, 2011). Yapımı 

tamamlandığında, Atatürk Kültür Merkezi -ilk açılışındaki adıyla “İstanbul Kültür 

Sarayı”-, modern ve rasyonel bir yaklaşımın ürünü olarak, Kırdar’ın (1947) deyimiyle 

“İstanbul’un en mutena yeri” olan Taksim Meydanı’nı tamamlamaya başlar.  

Lütfi Kırdar, 1938 yılında İstanbul’un valiliğine ve belediye başkanlığına atandığında, 

kentin kültürel yaşamının beklentilerine yanıt vereceğini düşündüğü üç kültür 

projesini gündemine alır: kışlık tiyatro (tiyatro ve opera binası), yazlık tiyatro (açık 

hava tiyatrosu) ve konservatuar. Kırdar’ın, göreve başlamasından kısa süre sonra, 

Cumhuriyet gazetesinin kılavuzluğunda başlattığı ankette de İstanbul’a bir tiyatro 

yapısı isteyenlerin sayısı hiç de az değildir ama başlangıçta başkaca harcamaların 

öncelikli oluşu, bu gereksinimi gölgelemiştir (Kırdar, 1947). Yapıyla ilgili ilk adım, 

1939 yılında atılabilmiştir; İstanbul Valiliği ve Belediyesi15, Henri Prost’un önerisi 

üzerine, bir başka Fransız mimar Auguste Perret’ten “İstanbul Opera ve Bale Binası” 

için bir proje hazırlamasını istemiştir. İstanbul’a gelen Perret, 1939-1940 yıllarında, 

hem İstanbul Opera ve Bale Binası için hem de Şişhane’de yapılması düşünülen 

Komedi Tiyatrosu için birer proje hazırlamıştır ama söz konusu projeler, başlayan II. 

Dünya Savaşı nedeniyle gerçekleştirilememiştir. Türkiye, 1939 yılında başlayan II. 

Dünya Savaşı’nda doğrudan taraf olmadıysa da savaşın küresel etkilerinden 

kaçamamıştır; sürmekte olan projeler ve yatırımlar, ekonomik gerekçelerle askıya 

alınmış ya da iptal edilmiştir (Bartu, 1984)16. Yapı, sonraki yıllarda, Rüknettin Güney 

ve Feridun Kip tarafından yeniden projelendirilmiştir ve “şehir meclisinin alkışlarla 

kabul ettiği bir karar üzerine,” İstanbul’un Fethi’nin 493. yıl dönümü olan 29 Mayıs 

1946’da, yapının temeli atılmıştır (Kırdar, 1947, s. 48). Güney ve Kip’in projesine göre 

yapımına başlanan binanın İstanbul’daki en görkemli mimarlık ürünü olacağını ve 

Taksim Meydanı’nın bir cephesini süsleyeceğini öngören Kırdar (1947), yapıya ilişkin 

en büyük dileğinin, İstanbul’un Fethi’nin 500. yıl dönümü olan 29 Mayıs 1953’te 

yapının açılması olduğunu belirtir. Kırdar (1947), ayrıca, 1939-1947 yılları arasında 

kentte neler yapıldığını anlattığı kitabında şöyle yazacaktır: 

                                                 

 
15 1930 yılında yürürlüğe giren 1580 sayılı Belediye Kanunu’nun 94., 95. ve 96. maddeleri, 

Ankara ve İstanbul’da belediye ve valiliğin birleşik bir idarede bütünleşmesini öngörmüştür  

(Url-19). 
16 “1939-1943 yılları arasında -yalnız ithal edilenler değil- tüm yapı malzemesinde fiyatlar, o zamana 

kadar görülmedik ölçüde yükselmişti. Fiyat artışı tuğlada %400, kerestede %500, kireçte %1000, kumda 

%470, taşta ise %510 civarındadır” (Bartu, 1984, s. 1394). 

 



51 

O günden beri yapılmakta olan tiyatro binasının tahminen 8 milyon liraya çıkacağını 

hesaplamıştık. Fakat malzeme fiyatları ucuzlamağa yüz tutmadığı, bilâkis biraz daha 

pahalandığı için, eğer ucuzluk başlamazsa bu ilk tahmin gerçekleşmeyecektir. Temenni edelim 

ki önümüzdeki yıllarda malzeme ve işçilik fiyatlarında düşüklük husule gelsin de tiyatromuz 

daha ucuza mal olsun (Kırdar, 1947, s. 48-49). 

Yapıyla ilgili süreç, ekonomik sorunlardan ötürü, Lütfi Kırdar’ın öngörüsünün 

uzağında ilerlemiştir ve yapı, uzun süre, Taksim Meydanı’nın kıyısında, Rüknettin 

Güney ve Feridun Kip’in projesi üzerinden yalnızca iskeleti tamamlanmış biçimde 

beklemek zorunda kalmıştır. Binanın yapımının, belediyenin kaynaklarınca 

sürdürülemeyeceğinin anlaşılması üzerine 15 Temmuz 1953’te yürürlüğe giren 6165 

sayılı yasayla Maliye Bakanlığı’na devredilmesinden sonra, aynı zamanda İstanbul 

Teknik Üniversitesi Mimarlık Fakültesi’nde ders de veren mimar Paul Bonatz da 

1954-1955 yıllarında, Güney ve Kip’in projesi üzerinden birtakım eskizler yapmıştır. 

Bonatz’ın Türkiye’den ayrılmasından sonra, Güney ve Kip, önceki projelerini yeniden 

ele almışlarsa da yapıyı gerçekleştirme görevinin 1956 yılında Bayındırlık 

Bakanlığı’na verilmesiyle birlikte bu kez Hayati Tabanlıoğlu, “İstanbul Büyük Yapılar 

Proje Müdürü” olarak, projeleri gözden geçirmek ve yeniden düzenlemek üzere 

görevlendirilmiştir. Tabanlıoğlu, böylesine önemli bir konumdaki yapının 

programının yalnızca opera ve bale olarak değil, bir kültür merkezi olarak ele alınması 

gerektiği düşüncesiyle projenin düzenlemelerine başlamışsa da ekonomik sorunların 

yeniden baş göstermesiyle süreç, yine öngörülen hızda ilerletilememiştir: “…bütçelere 

konulabilen sınırlı ödenekler, sonucun gecikmesinde başlıca neden olmuştur. 1959’da 

2 milyon lira, 1960’da 10 milyon lira, 1961’de 5 milyon lira, 1962’de 1 (bir) lira, 

1963’te 5 milyon lira, 1964’te 5 milyon lira, 1965’te 7 milyon lira, 1967’de 11 milyon 

lira, 1968’de 26 milyon lira ödenek ayrılmıştır.” (Tabanlıoğlu, 1979). Yapı, 1969 yılı 

başlarında tamamlanarak 12 Nisan 1969’da “İstanbul Kültür Sarayı” adıyla hizmete 

açılmış ve birbirinden bağımsız kuruluşlar olan Devlet Opera ve Balesi ve Devlet 

Tiyatroları genel müdürlüklerinin kullanımına verilmiştir. Böylece Henri Prost‘un 

İstanbul için hazırladığı nazım planındaki Taksim Meydanı düzenlenmesi kapsamında 

ilk kez gündeme gelen İstanbul’a bir opera binası yapma düşüncesi, 1946 yılında, 

yapımının başlamasıyla somutlaşmış, Boysan’ın (2012) “dünya kadar insanın 

karıştığı” diyerek özetlediği 23 yıllık sürecin ardından hayata geçmiştir. Yapı, hizmete 

açıldığında, Avrupa’nın en büyük 2., dünyanın en büyük 4. operasıdır (Küçükdoğan, 

2007).  



52 

Öte yandan, yapının açılması da Can Gürzap’a göre “trajikomiktir”: dönemin 

başbakanı Süleyman Demirel, yapının açılışının aynı yıl yapılacak genel seçimlere 

yetiştirilmesini istemiş, bu da yapının tümüyle tamamlanmadan hizmete açılmasına 

neden olmuştur. Örneğin yapıya, yönetmeliğin öngördüğü herhangi bir idare veya 

teknik müdür atanmamıştır; karşılaşılan sorunlar, üstünkörü çözülmeye çalışılmıştır. 

Bu eksiklikler, 27 Kasım 1970 akşamı, “Cadı Kazanı” adlı oyunun sahnelendiği sırada 

çıkan yangında açığa çıkacaktır; Gürzap, bunu şöyle anlatır: “…yine bu düzensizlik 

nedeniyle, o boruların önü dekor parçalarıyla kapatılmıştır (…) Yukarıda büyük bir 

sistem vardır, ‘yağmurlama sistemi’ denir, fakat yağmurlama sisteminde bir çatlak 

olduğu için su akmaktadır ve su aktığı için oradaki su boşaltılmıştır… ve yağmurlama 

sistemi, yangında çalışmamıştır.” (Küçükdoğan, 2008). Yangınla ilgili yürütülen 

soruşturma kapsamında, projenin müellifi olarak Tabanlıoğlu da yargılanmış, 

Danıştay’ın 1973/214 sayılı kararıyla konu, teknik işletme yokluğuna bağlanmıştır. 

İlgili soruşturma süresince kullanılamaz durumda bekleyen yapının onarımı ve 

yeniden projelendirilmesi görevi, suçsuzluğunun anlaşılması üzerine yine 

Tabanlıoğlu’na verilmiş, 1973 yılında başlayan onarım ve yenileme çalışmalarının 

sonunda yapı, 6 Ekim 1978’de, bu kez “Atatürk Kültür Merkezi” adıyla yeniden 

hizmete açılmıştır (Şekil 3.1) (Şekil A.1). 

 

 

Şekil 3.1 : Atatürk Kültür Merkezi’nin İstanbul’daki konumu (Google Earth, 2016). 



53 

3.2 Tasarım Aşamaları ve Mekânsal Bir Değerlendirme    

İstanbul’a, kentin en önemli alanlarından biri olan Taksim Meydanı’na bir opera binası 

yapma düşüncesinin ortaya çıktığı dönemi ele almadan önce, ülkedeki mimarlık 

ortamının, yeni rejimin ortaya çıkmasının ardından nasıl değiştiğine bakmak gerekir. 

Bartu (1984), 1920’li yılların yapım etkinliğini anlatırken, henüz geride bırakılmış 

savaşların yarattığı ekonomik sorunlardan ötürü, cumhuriyetin ilk yıllarında -yeni 

rejimin başkenti olan Ankara’dakiler dışında- önemli bir yapım etkinliğinden söz 

edilemeyeceğini belirtir. Bu dönemin sınırlı etkinliği kapsamında gerçekleştirilmiş 

yapılar hakkında genellemeler yapan Bartu (1984), söz konusu yapıların tümünün 

Avrupa neoklasizmine öykünen yapılar olduğuna değinir. Henüz oturmamış bir siyasi 

ortamda, cumhuriyetin kendisi için bir mimarlık anlayışının oluşturulması, öncelikli 

konulardan ya da sorulardan biri olarak gözükmez; bu açıdan bakıldığında, Osmanlı 

milliyetçiliğine dayanan ulusal mimarlık anlayışının 1920’lerin sonuna dek 

sürdürülebilmiş olması şaşırtıcı değildir (Bartu, 1984). Söylemlerinin 

belirginleşmesiyle ve kimliğinin tanımlanmasıyla birlikte rejimin nasıl bir mimarlık 

diliyle somutlaşacağı da ortaya çıkar: cumhuriyet dönemi mimarlığı, Bartu’ya (1984) 

göre, rejimin çağdaş uygarlık düzeyine ulaşma amacı doğrultusundaki özgül 

düşüncelerle ve uygulamalarla biçimlenecektir.  

Cumhuriyet, başka pek çok alanda olduğu gibi mimarlıkta da Doğu kültürüne sarılan 

köklerinden kurtulup yüzünü Batı kültürüne dönmeyi amaçlar. Dönemin 

yöneticilerinin tavrının, hiçbir zaman, belirli bir mimarlık anlayışının dayatılması 

biçiminde olmadığını savunan Bartu’ya (1984) göre, Osmanlı revivalizmi17 -başka bir 

adlandırmayla “Birinci Ulusal Mimarlık Akımı”-, çağa uymadığı gerekçesiyle terk 

edilmiştir; aranan, cumhuriyetin ulaşmayı amaçladığı çağdaş uygarlık düzeyinin 

göstergesi olacak bir anlatımdır. Köksal (2009), yeni ulus-devletin kültür kadrolarının 

modernist sanata çekingen yaklaştığını, yine de modernizmin erken dönem plastik 

sanatına sızmasının özendirildiğini belirtir. Modernist anlayışın, 1930’lu yılların 

sonuna dek mimarlık ortamındaki egemen anlayış olduğunu ama bu dönemin sesi 

olamadığını anlatan Bartu (1984), modernist anlayışın tarihi çevreden çok farklı olan 

biçimlenme ilkelerinin yarattığı uyumsuzlukla Anadolu kent(ler)inin yüzünü 

                                                 

 
17 Yeniden canlandırmacılık. 

 



54 

değiştirdiği eleştirilerine de değinir: modernist anlayışın “damsız esmer binalar”ı 

yerellikten uzaktır. II. Dünya Savaşı’nın tehlikeli ortamında bir savunma güdüsü 

olarak güçlenen ulusalcı söylemlerin tetiklediği yerellik ve yerlilik, bu dönemde, 

“İkinci Ulusal Mimarlık Akımı” olarak adlandırılan akımın gölgesinde yeniden 

yükselir. Yerellik ve yerlilik arayışlarıyla birlikte Avrupa’daki otoriter rejimlerin 

klasizme dönük eğilimleri ve anıtsal biçimleri de Türkiye’deki mimarlık ortamını 

etkiler: 1934 yılında açılan İtalyan Faşist Mimari Sergisi ve 1943 yılında açılan Alman 

Mimarlık Sergisi, İkinci Ulusal Mimarlık Akımı’nın ortaya çıktığı ve yükseldiği 

ortamı daha iyi anlamak için önemlidir (Bartu, 1994). Mimarlık, özellikle de 

Avrupa’da giderek yaygınlaşan bir anlayışla, devletin donanımını ve gücünü 

simgeleyen bir araç olarak ele alınmaya başlar. İlk kez 1939’da projelendirilen İstanbul 

Opera ve Bale Binası için önce Auguste Perret’in, sonra Rükneddin Güney ve Feridun 

Kip’in hazırladığı projelere ve Paul Bonatz’ın eskizlerine bakıldığında da yapının, 

neoklasik bir anıt bina olarak tasarlanmaya çalışıldığı anlaşılır.  

Düzenli bir kent yaşamı ve buna bağlı oluşacak çağdaş toplum görünümü, yeni rejimin 

yöneticilerinin öncelikli arayışlarından biridir ve cumhuriyet dönemi mimarlığının 

yapı programı da uygar ülkelerin kentlerindeki çağdaş yaşam biçimini kurmayı 

amaçlar (Bartu, 1984). Henri Prost, İstanbul için hazırladığı nazım planında, buna 

uygun olarak, İstiklal Caddesi’nin -biri Şişhane’de, diğeri Taksim Meydanı’nda olmak 

üzere- iki ucunda, birer kültür yapısı olmasını öngörür ve Prost’un önerisi üzerine, 

döneminin tanınmış mimarlarından biri olan Auguste Perret’ten, bu yapıları 

projelendirmesi istenir. 1939-1940 yıllarında konuyla ilgili çalışmalar yapan Perret, 

“Komedi Tiyatrosu” (Théâtre de la Comédie) ve “Büyük Tiyatro” (Grand Théâtre) için 

projelerini hazırlar (Şekil 3.2).  

 

 



55 

 

 

Şekil 3.2 : Auguste Perret’in “Komedi Tiyatrosu” (üstte) ve “Büyük Tiyatro” (altta) 

için hazırladığı öneriler (Url-20). 

Auguste Perret, Büyük Tiyatro için, Henri Prost’un belirlediği yerde, Taksim 

Meydanı’nın doğusunda, batı-doğu doğrultusu yönünde uzanan ve simetrisi bu 

doğrultu üzerinden tanımlanan bir yapı tasarlar. Perret, Taksim Meydanı’nın 

doğrultusunda uzanan yapının, Taksim Meydanı’na, zeminden birkaç basamakla 

yükseltilmiş bir fuayeyle açılmasını öngörür. Taksim Meydanı’na açılan batı cephesi, 

aynı zamanda, önündeki basamaklarla ana girişi tanımlar; yapının batı-doğu 

doğrultusundaki yönlenmesi, ana sahnenin, İstanbul Boğazı yönünde açılan doğu 

cephesine yerleştirilmesi sonucunu doğurur (Şekil 3.3).  



56 

 

Şekil 3.3 : Auguste Perret’in “Büyük Tiyatro” için hazırladığı zemin kat planı önerisi 

(Url-20).  

Auguste Perret, yapısını, büyük salon hacminin, büyük salonun izleyici bölümünü 

örten kubbenin ve sahne kulesinin tanımladığı hiyerarşik bir kütle kompozisyonu 

üzerinden kurgular ve bu yaklaşımı, bir anlamda, Taksim Meydanı’nın hemen yanında 

bir anıt bina ortaya koymayı amaçlar. Yapının temsil ettiği anıtsallık, Perret’in kabuğa 

ilişkin önerileri üzerinden de okunur: Perret, cephelerde, kolon sistemi aracılığıyla 

tanımladığı izlere düşey pencereler yerleştirir ve oluşturduğu bu düzen, Perret’in 

önerisinin ağırlığını ve anıtsallığını pekiştirir (Şekil 3.4). 

 

 



57 

 

 

Şekil 3.4 : Auguste Perret’in önerdiği hiyerarşik kütle kompozisyonunun batı-doğu 

kesiti (üstte) ve batı görünüşü (altta) üzerinden gösterimi (Url-20). 

Bu noktada, Auguste Perret’in yaklaşımını oluşturan ilkelerin, daha önce (1910-1913) 

yine kendisinin tasarladığı “Champs-Elysées Tiyatrosu”ndaki (Théâtre des Champs-

Elysées) ilkelerle benzerlikler taşıdığını söylemek gerekir. Perret, her iki projesinde de 

programı ana giriş doğrultusu üzerinde kurgular; bunun dışında, büyük salonların plan 

ve kesit kararlarında ya da cephelerin tasarımında da benzer ilkeleri benimser (Şekil 

3.5). 

 

 



58 

 

 

Şekil 3.5 : Auguste Perret’in “Champs-Elysées Tiyatrosu” için hazırladığı ve 

sonradan uygulanacak olan giriş cephesi görünüşü (üstte) ve normal kat planı (altta) 

(Url-20). 

Auguste Perret’in hazırladığı projenin, II. Dünya Savaşı’nın başlaması üzerine 

uygulanamamasının ardından, bu kez Rüknettin Güney ve Feridun Kip’ten bir proje 

hazırlamaları istenir. Güney ve Kip tarafından geliştirilen proje, plan kararları, kütle 

organizasyonu ve kabuğun tasarımındaki ilkeler yönünden, Perret’in önerisindeki kimi 

yaklaşımları yineler. Planın batı-doğu doğrultusundaki kurgusu, büyük salonun bu 

kurgu içindeki konumu ve işleyişi, Perret’in hazırladığı planlardaki anlayışı sürdürür. 

Yapı, Taksim Meydanı’na, Perret’in önerisinde olduğu gibi zeminden birkaç 

basamakla yükseltilmiş bir fuayeyle açılır. Kırdar (1947), Güney ve Kip’in onaylanan 

ve daha sonra yapımına da başlanan projesinden “tiyatroda topyekûn 2214 kişinin 

tiyatro seyretmesine müsait 1881 koltuk ile 333 kişi alacak 69 loca bulunacaktır (…) 

Tiyatro salonunun altında 700 kişilik bir konser ve konferans salonu ile diğer küçük 

salonlar, büfeler ve saire bulunacaktır.” diye söz eder ve ana sahnenin, Batı’nın en 

donanımlı sahnesi olmasının öngörüldüğünü belirtir. 

Rüknettin Güney ve Feridun Kip’in önerisindeki kütle kompozisyonu da Auguste 

Perret’in hazırladığı projedeki ağır ve anıtsal etkiyi yineler ama bu kez, ana sahne 



59 

kulesinin baskın yüksekliği azaltılır. Cephenin tasarımında da Perret’in 

projesindekilere benzer ilkeler benimsenir; Taksim Meydanı cephesi, yine taşıyıcıların 

birbirinden ayırdığı düşey bantlar biçiminde kurgulanır. Güney ve Kip’in önerisi, 

Perret’in önerdiği cephelerdeki anıtsal etkiyi bir parça yumuşatarak sürdürür (Şekil 

3.6).  

 

Şekil 3.6 : Rüknettin Güney ve Feridun Kip tarafından yeniden ele alınan giriş 

cephesi (Tabanlıoğlu, 1966). 

Rüknettin Güney ve Feridun Kip tarafından hazırlanan öneri, kabuk tasarımıyla 

neoklasik olmasının yanında, iç mekânda barok tiyatro biçimlerini içerir (Tabanlıoğlu, 

1966). Bu anlamda, iki mimarın bilinen diğer işlerine bakıldığında da opera binasının 

tasarım anlayışının ve kararlarının, mimarların kendi retrospektifleriyle tutarlılık 

içinde olduğu görülür. Tanyeli (2007a), Fransa’da bulunduğu dönemde Auguste 

Perret’in bürosunda çalışan Güney için “en başarılı işleri olan Florya Tesisleri, Taksim 

Belediye Gazinosu ve Kadıköy Halkevi de yine gerçek anlamıyla Modern olmaktan 

çok, bezemeden arındırılmış klasisist eğilimli yapılardır” yorumunu yapar ki Güney’in 

opera binası önerisi de mimarın klasist eğilimlerini -bir anlamda- doğrular. Diğer 

yandan, Kip’in sonraki yıllarda Doğan Erginbaş ve İsmail Utkular ile birlikte 

tasarlayacağı Çanakkale Şehitler Anıtı, mimarın, İkinci Ulusal Mimarlık Akımı’nın 

anıtsal yaklaşımını ve gereksiz süslemelerden arınma arayışlarını izlediğinin bir -

diğer- göstergesi olarak ortaya çıkar. 

Rüknettin Güney ve Feridun Kip’in projesine göre başlatılan yapım sürecinin parasal 

nedenlerle kesintiye uğramasıyla bir süre yalnızca iskeleti tamamlanmış olarak duran 

yapının sorumluluğu, 1953 yılında, Maliye Bakanlığı’na devredilmesinin ardından 

Güney ve Kip, iskeleti tamamlanmış olan yapının projesini yeniden ele alır. Güney ve 



60 

Kip’in, yapı için -kendi projeleri üzerinden- yeniden çalışmaya başladığı süreçte, bu 

kez -o dönemde İstanbul Teknik Üniversitesi Mimarlık Fakültesi’nde ders de veren- 

Alman mimar Paul Bonatz’ın danışmanlığı istenir. Yapı için 1954-1955 yıllarında 

yaptığı çalışmalar kapsamındaki eskizlerine bakıldığında, Bonatz’ın, Güney ve Kip’in 

projesi için köklü değişiklikler öngörmediği, yalnızca büyük salonun alabileceği 

izleyici sayısını arttıracak veya yapının cephelerindeki kurguyu az da olsa etkileyecek 

küçük çaplı kimi yenilikler önerdiği anlaşılır (Şekil 3.7). Bonatz’ın önerileri, kendi 

anlatımıyla, işleyiş açısından gerekli olan ama -sahne düzeninin, soyunma odalarının 

ve bunlarla ilgili bağlantıların, fuayedeki tuvaletlerin ve izleyici yerlerinin 

iyileştirilmesi gibi- kolaylıkla uygulanabilecek birkaç değişikliği içerir (Url-21).  

 

Şekil 3.7 : “Opera Binası” için Paul Bonatz tarafından yapılan giriş cephesi eskizi 

(Tabanlıoğlu, 1966).  

Rüknettin Güney ve Feridun Kip, gözden geçirdikleri önerilerinde, birtakım köklü 

değişiklikler ve yenilikler öngörürler. Güney ve Kip tarafından yeniden ele alınan 

projedeki en belirgin değişiklik, kabuğun yalınlaştırılmasıdır: özellikle Taksim 

Meydanı’na bakan cephedeki kolon sisteminin önüne eklenen ve meydana doğru 8 m. 

uzayan hol, önceki projedeki klasist eğilimleri ve yapının anıtsallığını bir parça 

yumuşatır (Şekil 3.8). Diğer yandan, Paul Bonatz, proje için önemli olan hemen her 

konuda Güney ve Kip ile ters düşer; Bonatz, özellikle de Kip’in ısrarla yapıya 

eklenmesini önerdiği hol düşüncesini anlamsız bulur ve bu çatışma, sonunda Bonatz’ın 

kendi isteğiyle danışmanlık görevinden ayrılacağı gerilimin de başlangıcı olur (Url-

21). Yapının projelendirilmesi işinin, Bayındırlık Bakanlığı Yapı ve İmar İşleri 

Müdürlüğü tarafından 1956 yılında kurulan İstanbul Opera İnşaatı Müstakil Proje ve 

Kontrol Fen Heyeti’ne bırakılmasının ardından, Güney ve Kip’in projede yaptığı 



61 

değişiklikler hayata geçmez. Yapının Taksim Meydanı’na bakan cephesinin saydam 

kullanılmasına yönelik ilk girişim olarak da gözüken söz konusu hol önerisinin bir 

benzeri, daha sonra yapıyı projelendirecek Hayati Tabanlıoğlu’nun önerisinin başlıca 

unsurlarından biri olarak karşımıza çıkacaktır.  

 

 

Şekil 3.8 :  Rüknettin Güney ve Feridun Kip tarafından hazırlanan yenileme 

projesinde, Taksim Meydanı cephesi için önerilen holün plan (üstte) ve maket (altta) 

üzerinden gösterimi (Tabanlıoğlu, 1966). 

Hem Auguste Perret’in hem de Rüknettin Güney ve Feridun Kip’in projelerinde veya 

Paul Bonatz’ın önerisinde, anıtsal kütleler ve klasist eğilimler göze çarpar. 

Cumhuriyetin yenilikçi söylemleri göz önünde bulundurulduğunda, Perret’in, Güney 

ve Kip’in ya da Bonatz’ın çalışmalarının yeni rejimin programıyla çeliştiği ama kendi 

dönemlerinde ülkede ortaya çıkan mimarlık akımlarını izlediği söylenebilir.  



62 

1956 yılında, Bayındırlık Bakanlığı Yapı ve İmar İşleri Genel Müdürü olarak projeye 

atanan Hayati Tabanlıoğlu, İstanbul Teknik Üniversitesi Mimarlık Fakültesi’nden 

mezun olduktan sonra gittiği Almanya’da, gerek Gerhard Graubner’in bürosunda 

gerekse Hannover Teknik Üniversitesi’ndeki doktorasında, tiyatro yapılarıyla ilgili 

çalışmalar yapar. Graubner’in bürosunda çalıştığı dönemde, Bochum, Bremerhaven, 

Gelsenkirchen, Kassel ve Münih gibi kentlerdeki tiyatro projelerinde görev alan 

Tabanlıoğlu, eş zamanlı olarak yürüttüğü doktora tezinde de tiyatro yapılarında 

izleyicilerle oyun alanı arasındaki ilişkiyi inceler (Url-22). Tabanlıoğlu’nun, 

Türkiye’ye döndüğünde henüz uygulanmış herhangi bir projesi olmadığı 

düşünüldüğünde, tiyatro yapıları üzerine edindiği donanımın, opera binası projesine 

atanmasında etkili olduğu varsayılabilir. 

Hayati Tabanlıoğlu, projeyi üstlendiğinde, yapının tamamlanmış olan iskeleti, önemli 

bir veri olarak karşısına çıkar: Tabanlıoğlu (1979), bu durumun kendisini 

sınırlandırdığını ve “mimarlık projesi müellifinin sınırsız serbestliğinden” 

alıkoyduğunu anlatır (s. 15). Ankara’nın -ülkenin başkenti olarak- yeniden kurulması 

sürecinde pek çok kamu yapısını projelendiren Avusturyalı mimar Clemens 

Holzmeister de Tabanlıoğlu’nun proje için görevlendirilmesinden önce, opera binası 

için görüşleri sorulduğunda, bu iskeletten bir tiyatro yapısı olarak 

yararlanılamayacağını öne sürer (Url-22). Tabanlıoğlu, buna karşın yapının 

tamamlanmış iskeletinin olabildiğince etkin kullanabilmek adına konuyu çok yönlü 

ele alarak yeni bir çözüm geliştirebilmenin peşine düşer. Eldeki iskeletin ölçülerinin 

oldukça büyük tutulduğunu savunan Tabanlıoğlu (1966), yalnızca “opera binası” 

olarak çalışabilecek bir yapı yerine, programında farklı birimlerin yer alacağı bir 

“İstanbul Opera Binası ve Kültür Merkezi” yapmayı amaçlar. Bu arayışla 

çalışmalarına başlayan Tabanlıoğlu, taslak aşamasındaki çalışmalarını ve yapının 

öngörülen kullanımına görüşlerini eklediği bir mektupta, daha önce öğrencisi de 

olduğu Paul Bonatz’dan yardım ister (Url-23). Bonatz, karşılık olarak, 

Tabanlıoğlu’nun işi üstlenmesine sevindiğini belirttiği ve Tabanlıoğlu’na Düsseldorf 

Opera Binası’nı incelemesini önerdiği bir mektup yazar ama Bonatz’ın 20 Aralık 

1956’da ölmesiyle ikilinin işbirliği yarıda kalır (Url-24).  

Hayati Tabanlıoğlu, yapıyı ilk kez ele aldığında, Rüknettin Güney ve Feridun Kip’in 

hazırladığı projede kapsamlı değişiklikler ve yenilikler yapılmasını öngörür. Yapıyı, 

kentle kurduğu ilişki bakımından sorunlu bulan Tabanlıoğlu (1966), “6 ilâ 8 katlı 



63 

apartmanlarla çevrili gayri müsait bir arsa üzerinde” yer aldığını söylediği yapının -

gerek görsel açıdan gerekse işleyiş açısından- kentle kurduğu ilişkiyi güçlendirmek 

için söz konusu apartmanların yıkılmasını ister (s. 162). Yapı, Tabanlıoğlu’na (1966) 

göre, çevresindeki apartmanların yıkılmasıyla serbestlik kazanacaktır; böylece hem 

yapının giriş-çıkış ve otopark düzenlemeleri için gerekli alanlar oluşacak hem de 

yapının algılanabilirliği artacaktır (Şekil 3.9). 

 

Şekil 3.9 : Hayati Tabanlıoğlu’nun hazırladığı yerleşim planı (Tabanlıoğlu, 1966). 

Hayati Tabanlıoğlu, eldeki iskelete önemli ölçüde bağlı kalarak geliştirdiği projede, 

büyük salon -ve destek birimleri- dışında birtakım yeni işlevleri yapının programına 

ekleyerek bir “kültür sitesi kompleksi” kurgulamayı amaçlar (Url-25). Tabanlıoğlu 

(1966), öngörülen işlevleri karşılayamayacağını düşündüğü, Rüknettin Güney ve 

Feridun Kip’in hazırladığı projeye göre at nalı biçiminde ve üç balkonlu olarak kaba 

inşaatı tamamlanan büyük salonu, amaçladığı yeni kurgu bağlamında yeniden ele alır. 

Ön sahne, asıl sahne, yan sahneler ve arka sahneyi kapsayan donanımlı bir sahne 

düzenini de içeren büyük salonla ilgili ayrıntılı çalışmalar ve incelemeler yapan 

Tabanlıoğlu (1966), büyük bölümünden nitelikli görüş sağlanamadığını belirlediği üç 

balkonu yıktırarak iki balkonlu yeni bir düzen önerir (Şekil 3.10). Büyük salonu 

çevreleyen kolonlar, açılı olarak düzenlenen ve aralarına -farklı kotlara- girişlerin de 

alındığı panolarla gizlenir, böylece önceki projenin at nalı biçimindeki büyük salonu, 

iç mekânda yeniden tanımlanmış olur (Şekil 3.11) (Şekil A.2).  



64 

 

 

Şekil 3.10 :  Büyük salonun izleyici bölümündeki balkonların Rüknettin Güney ve 

Feridun Kip tarafından geliştirilen projeye göre (üstte) ve Hayati Tabanlıoğlu 

tarafından geliştirilen projeye göre (altta) yapımı tamamlanmış durumdaki 

fotoğrafları (Tabanlıoğlu, 1979). 

 

Şekil 3.11 :  Hayati Tabanlıoğlu’nun yeniden ele aldığı büyük salonun ve Taksim 

Meydanı yönüne eklediği yeni bloğun zemin kat planı üzerinden gösterimi 

(Tabanlıoğlu, 1966). 



65 

Dönemin yöneticilerinin, yeni projeyle ilgili bilgisine başvurduğu Gerhard Graubner, 

Hayati Tabanlıoğlu’nun projesine ilişki hazırladığı raporda, büyük salonun ana 

sahnesinin teknik işleri için Willi Ehle’yi önerir (Url-26). Sahne-izleyici ilişkisiyle 

ilgili akademik düzeyde çalışmalar da yapmış olan Tabanlıoğlu, Ehle’nin de katkısıyla 

farklı kullanımlara uygun bir sahne düzeni kurgular. Yeni durumda, sahneyi oluşturan 

podyumların ve yan duvarların sağladığı esneklikle sahne ağzı genişliği 12,00 m.-

17.20 m. arasında değişebilmekte, podyumlar da düşeyde 3.00 m. yer 

değiştirebilmektedir (Tabanlıoğlu, 1977) (Şekil 3.12). Tabanlıoğlu (1977), yapının 

yeni programına uygun sahne düzenini şöyle anlatır: “Ön sahne elemanlarının bu 

değişkenliği, sahne mekanik ve elektrik tesisatı ile birlikte, büyük opera ve müzikal 

tiyatro küçük ve büyük tiyatro, operet, konser gibi her tür temsil ve müzik faaliyetleri 

olanaklarını sağlamaktadır” (s. 142). 

 

Şekil 3.12 :  Büyük salonun farklı temsil türlerine olanak veren sahnesinin plan ve 

kesit gösterimleri (Tabanlıoğlu, 1979). 

1950’leri, “mimarlıkta uluslararası sisteme açılışın bir ‘ilk dönem’i” olarak tanımlayan 

Bartu’nun (1994, s. 1403) dönemin mimarlığına ilişkin söyledikleri, opera binasının 

yenilenen projelerinde -bir anlamda- karşılık bulur. 1950’ler mimarlığının uluslararası 

eğilimi, genellikle yatay yayılan dikdörtgen biçimli kütlelerle kendisini gösterir; 

cephe, bu dönemde, betonarme iskeletin akslarını göz ardı eden ve metal çerçevelerle 

oluşturulan geniş cam yüzeyler olarak kurgulanmaya ve strüktürden bağımsız olarak 

uygulanmaya başlar (Bartu, 1994). Hayati Tabalıoğlu’nun önerisi, bu bağlamda, 



66 

uluslararası sisteme açılışın göstergelerinden biri olarak karşımıza çıkar. İç mekânı 

barok yönelimlerden arındıran Tabanlıoğlu, önceki projelerin öngördüğü ağır, anıtsal 

kabuğu da klasist eğilimlerden kurtarır. Tabanlıoğlu’nun önerisi, dönemin egemen 

mimarlık eğilimini izleyen net ve yalın bir dikdörtgen prizma ortaya koyar: örneğin 

büyük salonun izleyici bölümünün üzerinde olması öngörülen fener, yeni projede 

yoktur; yapıyı mutlak bir dikdörtgen prizma olmaktan alıkoyan, kapsamlı sahne 

düzeninin gerektirdiği alanlar ve hacimlerdir (Şekil 3.13). Tabanlıoğlu’na göre, 

Almanya Başkonsolosluğu’nun ve İstanbul Teknik Üniversitesi Gümüşsuyu 

Yerleşkesi’nin Boğaziçi görünüşünde tanımladığı yataylık düşünüldüğünde, 

görünüşün en yüksek noktasında yer alan opera binasının sahne kulesinin -işlevi 

gereği- yükselmesiyle oluşacak karşıtlık, aynı zamanda, yapının önemini ortaya 

koyacak bir algılanabilirlik de sağlayacaktır (Url-25) (Şekil 3.14).  

 

Şekil 3.13 :  Hayati Tabanlıoğlu’nun hazırladı projeye ait batı-doğu kesiti 

(Tabanlıoğlu, 1979). 

 

Şekil 3.14 :  Hayati Tabanlıoğlu tarafından yapılan Boğaziçi görünüşü eskizi 

(Tabanlıoğlu, 1979). 



67 

Yapıyı Rüknettin Güney ve Feridun Kip tarafından geliştirilen projenin klasist 

eğilimlerinden arındırmayı amaçlayan Hayati Tabanlıoğlu, Taksim Meydanı’na bakan 

“esas cephe”yi de “böyle bir san’at ve kültür binası karakterize edecek niteliklerde ve 

lirizmde” oluşturmaya çalışır. Tabanlıoğlu’nun yapının kabuğuna ilişkin yaklaşımı, 

yan (kuzey ve güney) cephelerin ve arka (doğu, Boğaziçi yönü) cephenin, 

çevreledikleri işlevlere uygun olarak “masif ve nötre karakterde” olmasını amaçlar; 

diğer yandan, ana girişleri ve fuayeyi sınırlayan asıl cephe, kentin “dominant bir 

noktasını işgal edecek karakterdedir.” (Url-27). Dönemin uluslararası eğiliminin 

cephelerin kurgulanması noktasında benimsediği metal çerçeveli -çoğunlukla 

strüktürden bağımsız- geniş cam yüzeyler oluşturulması düşüncesi, Tabanlıoğlu’nun 

önerisinde, yapının Taksim Meydanı cephesine eklenen blokla ortaya çıkar (Şekil 

3.10). Taksim Meydanı yönündeki kolon sisteminin önüne eklenen 7 m. derinliğindeki 

blok, cephenin -önceki eskizlerin veya projelerin öngördüğü- ağır ve anıtsal etkiden 

sıyrılmasını ve çağa uygun bir görünümün elde edilmesini sağlayacaktır (Tabanlıoğlu, 

1979). Gerhard Graubner de raporunda bu yaklaşımdan övgüyle söz eder: “Operanın 

iç ve dış mimarisinde kaba inşaatı yapılmış olan kısım ve bunun Taksim Meydanındaki 

mevkii ile meydana gelen engeller o kadar maharetle aşılmıştır ki, mevcut, betonarme 

sistemin bir parça donmuş gibi tesir eden sütunlu şeması hissedilmektedir.” (Url-26).  

Yapının kültür-sanat içeriğinin dışarıdan büsbütün algılanabilir olmasını arzulayan 

Hayati Tabanlıoğlu, Taksim Meydanı yönünde, 51 m. genişliği ve 25,90 m. yüksekliği 

olan net ve saydam bir yüzey kurgular; cephe, ayrıca cam yüzeyden 37 cm. önde 

serbest olarak duran ve yatayları yukarıya doğru sıklaşan koyu renkli alüminyum 

kafesle “tüllenir.” (Tabanlıoğlu, 1979). Saydam bloğun mutlak geçirgenliği, önüne 

eklenen alüminyum katmanla kısıtlanmış olur; meydan ve fuaye, birbirlerini bu tülün 

arkasından izlemeye başlar (Boysan, 2011) (Şekil 3.15). Böylece daha önce Rüknettin 

Güney ve Feridun Kip Kip’in 1950’lerin başındaki yenileme projesinde de gündeme 

gelen Taksim Meydanı yönündeki kolon sisteminin önüne bir hol eklenmesi 

düşüncesi, Tabanlıoğlu’nun projesinde, bu kez tamamlanmış bir girişim olarak 

karşımıza çıkar. Tabanlıoğlu’na (1979) göre, baskın bir görünüm kazandırması için 

yapıya eklenen blok, aynı zamanda, konser salonu, oda tiyatrosu, çocuk sineması, 

sanat galerisi, otopark, dekor depoları, yapının yeni amacına uygun sahne ve yönetim 

blokları gibi birimlerin de eklenmesiyle kalabalıklaşması öngörülen programı işler 

kılacak bir plan rahatlaması da sağlayacaktır. Tabanlıoğlu, yapının Taksim 



68 

Meydanı’na bakan cephesine ilişkin uğraşını ve yaklaşımını şöyle özetler: “bu 

cephenin bilhassa dünyada mevcut herhangi bir bina cephesine benzemeyen fakat bir 

san’at iddiasına sahip olması için bilhassa gayret sarfedilmiştir.” (Url-27). 

 

 

Şekil 3.15 :  Taksim Meydanı’na bakan cephenin önüne eklenen alümiyum 

konstrüksiyonun uygulanması (üstte) ve yapının Taksim Meydanı’ndan çekilmiş 

gece fotoğrafı (Tabanlıoğlu, 1979). 

Taksim Meydanı yönüne eklenen yeni blok, yapının yeniden ele alınan projesinin en 

çarpıcı atılımıdır. Gerhard Graubner de raporunda, yeni kabuk kararının üzerinde 

ısrarla durur: Graubner’e göre, “güzel giyinmiş seyircilerle dolu” fuayenin dışarıdan 

görünüşü ve ışıkları Taksim Meydanı’na vuran avizeler, -özellikle de gece 

kullanımında- güçlü bir etki yaratacaktır (Url-26). Gündüz kullanımında da 

kullanıcılar, yine Graubner’e göre, en üst katta düzenlenen lokantalardan Taksim 

Meydanı’nı ve bütün kenti izleyebileceklerdir ve “şaşaalı ve müzeyyen bir şekilde 

tertiplenecek fuaye ile Taksim Meydanı arasındaki bu optik münasebet, Taksim 



69 

Meydanına bakan Opera binasının mimarisindeki bilhassa enteresan bir hususiyetidir.” 

(Url-26). Her ne kadar yeni cephe bloğunun eklenmesiyle yapının ağır ve donuk algısı 

yumuşamışsa da yapının Taksim Meydanı’na bakan yeni yüzü, sonraki yıllarda, bu 

kez “soğuk” duruşundan ötürü eleştirilmeye başlar. Murat Tabanlıoğlu’na göre de 

yapının “insanların içeri girmesine izin vermeyen” elit duruşu, “doğru bir kentsel 

yaklaşım değildi(r).” (Altay ve diğ, 2014). Yapının kabuğuna yönelik bir diğer eleştiri, 

büyük salonun plandaki konumunun ve yönlenmesinin gereği olarak çalışma 

bölümlerinin, atölyelerin, depoların ve teknik birimlerin Boğaziçi yönündeki çok katlı 

bloğa yerleştirilmesiyle söz konusu cepheden yeterince yararlanılamadığıdır 

(Tabanlıoğlu, 2012).  

Rüknettin Güney ve Feridun Kip’in projesine göre tamamlanan kaba yapı üzerinden 

bir proje geliştiren Hayati Tabanlıoğlu, önceki projeye ilişkin belirlediği eksiklikler 

doğrultusunda, yapının yenilenen programının gerektirdiği birtakım değişiklikler ve 

yenilikler önerir. Yaya ve araç girişlerinin düzenlenmesi, yapının girişinde gerekli olan 

dolap yerlerinin oluşturulması, büyük salonun izleyici bölümü için gerekli akustiğin 

ve görüşün sağlanması, tiyatro yapılarının başlıca sorunlarından olan izleyici bölümü-

sahne bağlantısının güçlendirilmesi için öneriler getiren Tabanlıoğlu’nun projesine 

göre tamamlanan yapı, 12 Nisan 1969‘da, “İstanbul Kültür Sarayı” adıyla açılır. (Url-

27). Bu arada, yapıya, Tabanlıoğlu’nun gerekli sayıda ve nitelikte çalışandan 

oluşturulmasını zorunlu gördüğü bir teknik işletme organizasyonunun atanmaması, 

ertesi yıl, önemli bir eksiklik olarak ortaya çıkacak, 27 Kasım 1970 akşamı, “Cadı 

Kazanı” adlı oyunun sahnelendiği sırada başlayan yangın sonucu, İstanbul Kültür 

Sarayı kullanılamaz duruma gelecektir (Şekil 3.16). 

 

Şekil 3.16 :  İstanbul Kültür Sarayı yangını, 27 Kasım 1970 (Tabanlıoğlu, 1979). 



70 

Yangınla ilgili yürütülen soruşturmanın sonucunda yangının nedeni teknik işletme 

yokluğuna bağlanır ve Hayati Tabanlıoğlu’nun yönetiminde, 1973 yılında başlayan 

onarım sürecinin sonunda yapı, 6 Ekim 1978’de, bu kez “Atatürk Kültür Merkezi” 

adıyla yeniden açılır. Tabanlıoğlu, onarım sürecinde kapsamlı değişiklikler önermese 

de büyük salonda ve iç mekânda birtakım yenilemeler yapılır (Şekil 3.17). İç mekânda, 

önceki projeye göre lokanta olarak kullanılan bölüm, bu kez sanat galerisi olarak 

değerlendirilir. Büyük salonda da önceki projede yer alan balkonlar yeniden 

düzenlenir ki Arsen Gürzap’a göre, söz konusu değişiklik, sahnedeki kişinin sesinin, 

belirli açılardan konuşmadığı sürece kimi sıralardan rahat duyulamadığı bir 

olumsuzluğu yaratır (Küçükdoğan, 2008). Yapının onarım sürecindeki asıl yenilik, 

ülkedeki yapı sektörünün artan olanaklarıyla birlikte, belirli üretimlerin artık yurt 

içinde yapılabiliyor oluşudur (Url-28).  

 

Şekil 3.17 :  Hayati Tabanlıoğlu’nun yeniden hazırladığı projeye göre değişen büyük 

salonun zemin kat planı üzerinden gösterimi (Tabanlıoğlu, 1979). 

İç mekânın tasarlanmasında, başka disiplinlerden sanatçılarla ve uzmanlarla birlikte 

çalışan Hayati Tabanlıoğlu, yapıya ilişkin her ayrıntının üzerinde titizlikle durur. 

Örneğin Tabanlıoğlu’nun ana giriş holüne tasarladığı, kendi deyimiyle “adeta rampa 

meylindeki” merdiven, bir anlamda, mimarın iç mekândaki imzasıdır (Url-29). Dış 

çapı 7,00 m. ve basamak genişliği 2,00 m. olan yuvarlak merdivenin basamakları, çelik 

borularla tavana asılır ve yatay kuvvetlere karşı da döşemeye bağlanır. Merdivenin 

ortasında, döşemeden tavana kadar uzanan ve cam kürelerden oluşan bir aydınlatma 



71 

demeti vardır (Tabanlıoğlu, 1979). Söz konusu merdiven, yalnızca bir düşey dolaşım 

ögesi olmanın ötesinde, fuayeyi tamamlayan bir eser olarak karşımıza çıkar (Şekil 

3.18). “Işıklandırma danışmanı” olarak projelendirme sürecinde görev alan Johannes 

Dinnebier’in tasarladığı aydınlatma donatıları da büyük fuayenin ve büyük salonun 

tavan tasarımlarına eklenir (Dinnebier, 2012) (Şekil 3.19). İç mekândaki birtakım 

yüzeyler de Sadi Diren’in Anadolu medeniyetleri motiflerini yorumlayarak yaptığı 

mozaiklerle ve seramiklerle kaplanır (Diren, 2012). Büyük fuayedeki 100 metrekarelik 

Hereke halısı ya da fuayelerdeki Cevdet Bilgin tasarımı plastik, Oya Katoğlu ve 

Mustafa Plevneli tabloları da yine yalnızca buraya özgüdür (Tabanlıoğlu, 1979) (Şekil 

3.20). 

 

Şekil 3.18 :  Ana giriş holü yuvarlak merdiveni (Tabanlıoğlu, 1979). 

 

Şekil 3.19 : Büyük salon tavanu ve aydınlatma donatıları (Tabanlıoğlu, 1979). 



72 

 

 

Şekil 3.20 :   Büyük fuayedeki Hereke halısı (üstte), Cevdet Bilgin tasarımı plastik 

(solda, altta), Oya Katoğlu (sağda, ortada) ve Mustafa Plevneli (sağda, altta) tabloları 

(Tabanlıoğlu, 1979). 

Hayati Tabanlıoğlu, projeyle yazdığı “kimi anılar”ında, “yapımcıların, özellikle 

mimarın en büyük mutluluğu bir projeyi gerçekleştirmek ve onun düşünülen 

fonksiyonları yerine getirebildiğini görmektir.” der (Url-22). Atatürk Kültür Merkezi 

de “İstanbul Kültür Sarayı” adıyla hizmete açıldığı 1969 yılından onarım gerekçesiyle 

kapatıldığı 2008 yılına dek “düşünülen fonksiyonları” yerine getirebilmeyi sürdürür 

ve kentin kültürel yaşamının merkezi olur. Yapı, aslında, kentin kültürel yaşamının 

merkezi olmakla kalmaz; aynı zamanda, toplumsal belleğin kentteki taşıyıcılarından 

biri olur ve bu anlamda, mimarının baştaki beklentilerinin de ötesine geçer.  



73 

3.3 Toplumsal Belleğin Taşıyıcısı Olarak AKM 

İstanbul Kültür Sarayı’nın kullanıma açıldığı 12 Nisan 1969, Cumartesi akşamı, aynı 

zamanda, kentin kültürel yaşamındaki kırılmanın da başlangıcı olur (Şekil 3.21). 

Cumhurbaşkanı Cevdet Sunay, TBMM Başkanı Ferruh Bozbeyli, Cumhuriyet 

Senatosu Başkanı İbrahim Şevki Atasagun, Başbakan Süleyman Demirel, 

Genelkurmay Başkanı Orgeneral Memduh Tağmaç gibi devlet protokolünün önde 

gelenlerinin yanı sıra milletvekillerinin de katıldığı açılış gecesinde, Ferit Tüzün’ün 

eseri olan -ilk Türk balesi- Çeşmebaşı ve Giuseppe Verdi’nin bestelediği dört perdelik 

ünlü opera Aida sergilenir (Şekil 3.22). İstanbul Devlet Opera ve Balesi ile İstanbul 

Devlet Tiyatrosu tarafından kullanılan İstanbul Kültür Sarayı, 27 Kasım 1970, Cuma 

akşamı, Arthur Miller’in Cadı Kazanı oyununun ilk gösterimi sırasında, üçüncü 

perdenin henüz başladığı 22.46’da, bir dekor parçasının tutuşmasıyla başlayan 

yangında önemli ölçüde hasar görür (Url-30) (Şekil 3.23). 

 

 

Şekil 3.21 : İstanbul Kültür Sarayı’nın açılışında devlet protokolü (üstte) ve açılışa 

ilişkin gazete haberi (altta) (Url-30, Url-31). 



74 

 

 

Şekil 3.22 : İstanbul Kültür Sarayı’nın açılış gecesinde Aida (üstte) ve Çeşmebaşı 

performansları (altta) (Url-32, Url-33). 

Yangın, -sonradan Atatürk Kültür Merkezi olarak anılacak olan- İstanbul Kültür 

Sarayı’nın yaşam öyküsündeki önemli kırılmalardan biridir: 1970 yılının son oyunu 

sırasında başlayan yangın (Url-30), yapıyı -yeniden- iskelete çevirmiş, yapının 

geçmişine ilişkin en çarpıcı fotoğraflardan birini vermiştir. Çalışmanın ikinci 

bölümünde, Artun’a (2011) atıfla anlatılan yıkım etkinliğinin kendisinin de bir anıt 

ortaya koyabilmesi durumunun, bu anlamda, İstanbul Kültür Sarayı yangınında 

karşılık bulduğu söylenebilir; yangın anlarına ilişkin görüntüleri -canlı tanıklıkları ya 

da sonraki gün yayımlanan gazetelerdeki fotoğraflar üzerinden- anımsayanlar için 

İstanbul Kültür Sarayı yangını, belleğe kazınmış izlerden biridir. Bu önemli ve 

simgesel yapının yanması, 28 Kasım 1970 günü yayımlanan gazetelerin ilk sayfalarına 

da 23 yıla yayılan, yüksek maliyetli yapım sürecine vurguyla taşınır (Şekil 3.23). 



75 

 

Şekil 3.23 : İstanbul Kültür Sarayı Yangını’nın 28 Kasım 1970 günü yayımlanan 

gazetelerden ikisindeki yansıması (Url-34, Url-35).  

Onarım çalışmalarının ardından yapının 1978 yılındaki ikinci açılışı, bu kez başka bir 

konuyu -yeniden- gündeme getirir: adlandırma. Başlangıçta öngörülen opera ve bale 

binası programına başka birtakım işlevlerin eklenmesiyle 1969 yılında “İstanbul 

Kültür Sarayı” adıyla açılan yapı, henüz ilk açılışında, ad seçiminden ötürü bazı 

çevrelerce eleştirilir. Örneğin Batılı Türk tiyatrosunun kurucusu sayılan Muhsin 

Ertuğrul, yapının ilk açılışından kısa süre sonra, 2 Mayıs 1969’da, Cumhuriyet 

gazetesindeki yazısında, yapının adındaki “saray” vurgusundan yakınır: “Neden 

Saray? Hangi çağda yaşıyoruz? Padişah sarayı, sultan sarayı, vezir sarayı, tekfur sarayı 

tarih sayfalarına geçmişken, niye yeniden Saray?.. Böyle yerlerin adı, yamalı 

pantolonumu ve yarı boş midemi ürkütmemeli. Biraz daha kendimize uygun, 

alçakgönüllü bir ad aramalıydık” (Url-36). 7 Kasım 1971’de, o sırada onarılmakta olan 

yapıyı gezen Kültür Bakanı Talât Sait Halman da “saray” vurgusunun 

imparatorluklara özgü olduğunu öne sürer ve 1973 yılındaki Cumhuriyet Bayramı’nda 

yeniden açılacağını söylediği yapının yeni adının “Atatürk Kültür Merkezi” olacağını 

belirtir (Url-36). Böylece yapı, yangından sonraki ikinci açılışıyla birlikte “Atatürk 

Kültür Merkezi” adıyla anılmaya başlar. Bu durum, yapının taşıdığı değerlerin kente 

veya kentlilere aktarılması açısından önemlidir. Örneğin Lynch (2010), kent 

mekânındaki ögelerle ilgili adlandırma sorununun üzerinde durur; adlar ve anlamlar, 



76 

bir ögenin “imgelenebilirliğini geliştiren fiziksel olmayan karakteristiklerdir” (s. 120). 

Lynch’e (2010) göre, adlar ve anlamlar, çağrışımlarıyla fiziksel niteliklerin altında 

yatan yeni bir dünya ortaya koyar ve yapının, kimliğe ilişkin temsillerini 

sağlamlaştırır. Wilson (2015) da Türkiye’deki kent mekânlarında belirlediği durumu 

şöyle anlatır: “Türkiye’deki kentsel mekânlarda her yerde rastlanan bu imgeler, 

yokluğunda Atatürk’ü temsil etme (yani onu yeniden sunma) ve bu imgelerle uyumlu 

olan Türk kolektif kimliği ve belleğini yaşatma işlevi görmektedir” (s. 19). Atatürk 

Kültür Merkezi de kentin en önemli alanlarından birinin kıyısında, adı ve işlevi 

üzerinden, cumhuriyetin ve cumhuriyetin başlıca kurucusunun toplumsal bellekteki 

imgesini sürdürülebilir kılmayı amaçlar.  

Onarım çalışmalarının ardından yapının üç salonu, 10 Mayıs 1976’da başlayan ve 18 

Mayıs 1976’ya dek süren Yedinci İslam Ülkeleri Konferansı dolayısıyla hazır duruma 

getirilir ve yenilenen adıyla yapı, ilk konuklarını, söz konusu etkinlik için ağırlar (Url-

37). 1977 yılında da birtakım etkinlikler için konuklarını ağırlayan yapının düzenli ve 

genel kullanıma açılması ise 6 Ekim 1978, Cuma akşamı başlayan ve 12 gün süren 

“Atatürk Kültür Merkezi’nin Halka Yeniden Açılış Şöleni” ile gerçekleşir (Url-37). 

İstanbul Devlet Operası Orkestra ve Korosu’nun seslendirdiği Yunus Emre Oratoryosu 

ile başlayan “açılış şöleni”ne, izleyen günlerde, İstanbul Devlet Senfoni 

Orkestrası’nın, Cumhurbaşkanlığı Senfoni Orkestrası’nın, İstanbul Belediyesi Şehir 

Armonisi’nin ve Devlet Klasik Türk Müziği Korosu’nun verdiği konserler; Maden ve 

Selvi Boylum Al Yazmalım gösterimleri; Devlet Tiyartosu’nun sahnelediği tiyatro 

oyunları; İstanbul Devlet Opera ve Balesi’nin ve Ankara Devlet Opera ve Balesi’nin 

sunduğu opera ve baleler eklenir (Şekil 3.24). 



77 

 

Şekil 3.24 : Atatürk Kültür Merkezi’nin Halka Yeniden Açılış Şöleni Programı (Url-

37). 

1978 yılında yeni adıyla yeniden kullanıma açılmasının ardından yapı, kentin kültürel 

yaşamının merkezi olarak kentsel -veya toplumsal- belleğin ayrılmaz bir parçasına 

dönüşmeye başlar. 1317 kişilik büyük salon, 530 kişilik konser salonu, 206 kişilik 

sinema salonu, 196 kişilik oda tiyatrosu, 132 kişilik Aziz Nesin Sahnesi, sanat 

galerileri, atölyeler (marangozhaneler, butafor atölyesi, demirhane, boyahane, 

terzihaneler), prova salonları, dekor ve kostüm depoları gibi birimleri, yapıyı, farklı 

sanatsal üretimler için elverişli kılar (Url-38) (Şekil 3.25). AKM, kentin gündelik 

yaşamına iyiden iyiye eklemlenmeye başladığı 1978 yılından onarım gerekçesiyle 

kapatıldığı 2008 yılına dek birçok sanatsal etkinliğin merkezi olarak kentin kültürel 

yaşamına yön verir (Şekil 3.26) (Şekil A.1). 2008 yılındaki 16. Uluslararası İstanbul 

Tiyatro Festivali kapsamında; Leonce ile Lena,  Irk Bitig, Geyikler Lanetler, Faust, 

Zaman Aşımı 1 - “Diller De Günahkâr”, Caligula, Engin-Ar gibi oyunların 

sergilendiği AKM, son kez, 31 Mayıs 2008, Cumartesi akşamı, Büyük Salon’da 

sergilenen Operation: Orfeo için kapılarını açar (Url-39) (Şekil 3.27). AKM, 



78 

kapatılmadan önceki son sezonunda; bale, konser, opera ve tiyatro alanlarındaki 855 

etkinlikte, yaklaşık bir milyon izleyiciyi ağırlar (Url-40).  

 

 

 

Şekil 3.25 : Atatürk Kültür Merkezi Büyük Salon (üstte), prova salonu (ortada), 

boyahane (altta) (Url-30 Url-33 Url-41). 



79 

 

 

 

Şekil 3.26 : Atatürk Kültür Merkezi Büyük Salon’da Anna Bolena Operası (üstte), 

Carmen (ortada) ve Uyuyan Güzel (altta) performansları (Url-42, Url-43, Url-44). 



80 

 

Şekil 3.27 : Atatürk Kültür Merkezi’nin onarım gerekçesiyle kapatılmasından önceki 

son oyun, Operation: Orfeo (Url-45). 

AKM, 2008 yılında kapatıldığında, 6 ayrı müdürlük tarafından kullanılmaktadır: 

İstanbul Atatürk Kültür Merkezi Müdürlüğü, Devlet Opera ve Balesi Müdürlüğü, 

Devlet Tiyatrosu Müdürlüğü, Devlet Klasik Türk Müziği Topluluğu Müdürlüğü, 

Senfoni Orkestrası Müdürlüğü ve Modern Folk Müziği Topluluğu Müdürlüğü (Url-

38). Tiyatro sanatçısı Sumru Yavrucuk’un, yapının söz konusu donanımı ve kapsamı 

üzerinden, bir “sanat fabrikası” olarak tanımladığı AKM’yi, bale sanatçısı Ayfer Zeren 

ise "AKM bizim evimizdi. Tüm sanatçıların var olabildiği, nefes alabildiği, sanatlarını 

icra ettikleri, yaşadıkları evleriydi. Bir sanat yuvasıydı. Sese, saza, sözcüklere, 

repliklere, koreografilere yuva olmuş bir yerdi. Kimsenin hakkı yok İstanbul'u böyle 

bir yerden mahrum etmeye" diye anlatır (Url-46). İstanbul Opera ve Balesi'nin eski 

müdürü ve solist sanatçısı Suat Arıkan da yapının olanaklarını en çok eleştirenlerden 

biri olarak, AKM’nin kapatılmasından sonraki durumun, AKM’nin ne kadar 

“mükemmel” olduğunu ortaya koyduğunu belirtirken, yapının onarım gerekçesiyle 

kapatılmasının ardından birtakım etkinliklerin taşındığı Süreyya Operası ile AKM’yi 

karşılaştırır: "AKM'de her türlü eseri oynayabiliyorduk. Süreyya küçük operetler 

oynamak üzere tasarlanmış bir bina. Estetik ve akustik açısından mücevher gibi... Ama 

AKM'deki repertuvarla, imkânlarla ilgisi yok. Aida gibi, Turandot gibi büyük dekor 

ve koro isteyen eserler oynanamıyor Süreyya'da" (Url-46) (Şekil 3.28). 



81 

 

Şekil 3.28 : Atatürk Kültür Merkezi’nin kullanımda olduğu dönemlerden, gazetede 

yayımlanan program örnekleri (Url-37). 

Mimarlık ürünleri, kentin gelişmesine ve değişmesine değişik boyutlarda katkı 

sağlarlar; başka bir anlatımla yapılar, kendilerine özgü nitelikleri ve tanımladıkları 

fiziksel çevreler aracılığıyla o yerleşmenin yaşam öyküsünde yer edinirler ve bu 

yönleriyle de toplumsal yaşamın özellikle belirli bir döneminin göstergeleri olurlar 

(Madran, 2001). Yapıların, toplumsal yaşama farklı biçimlerde katılarak kentsel 

belleğin oluşmasına katkı yaptığını belirten Madran (2001), yapıları, kentsel belleğin 

oluşmasındaki rollerine göre “simge yapılar”, “anı yapılar”, “tanık yapılar” ve “dönem 

yapıları (belge yapılar)” olarak bölümlendirir. Simge yapılar, bir bölgenin ya da 

çevrenin tanınması tanımlanması için referans noktalarıdır ve bireylerin ya da 

toplulukların o yere ilişkin belleğinde, diğer ögelerden daha baskın bir imgeleri vardır. 

Anı yapılar, kenti ya da toplumu ilgilendiren bir olayın anısına yapılmışlardır ve belge 

değerleri öne çıkar. Tanık yapılar, kentin ya da toplumun geçmişindeki önemli bir ya 

da birden çok olaya tanıklık eden yapılardır ve tanıklıklarıyla kentsel belleğin ayrılmaz 

bir ögesi olmaya başlarlar. Dönem yapıları (belge yapılar), yapıldıkları dönemin 

mimari ve toplumsal eğilimlerini, biçimlerinde taşırlar ve belirli bir döneme ilişkin 

güvenilir belgeler olurlar. Madran’ın (2001) bölümlendirmesi ve tanımları 

düşünüldüğünde, şu çıkarım yapılabilir: AKM, kentsel belleğin oluşmasında ve 

sürmesinde, değinilen rollerin neredeyse tümüne bürünür ve kentsel belleğin başlıca 

taşıyıcılarından biri olur. 



82 

Toplumsal bir yapı olan kentin kurucu noktaları, pek çok durumda, ortak bir imge 

oluşturabilen ve kentin toplumsal belleğini uyaran ya da üreten mekânlardır. Çalak 

(2012) da “eşit koşulların paylaşıldığı, kolektif belleğin üretildiği ya da bu bilincin 

gelişebildiği” yerler ve toplumsal karşılaşmaların mekânları olarak tanımladığı 

kamusal alanların, bir toplumun oluşmasında belirleyici olduğundan söz eder. Taksim 

Meydanı, bu anlamda, tam da Çalak’ın (2012) anlatımına uygun olarak, toplumsal 

belleği ve kentlilik bilincini yansıtan özgün bir mekân olarak karşımıza çıkar. Diğer 

yandan, kimi yapılar, yerle kurduğu ilişkiyi kentsel bellekte oluşmuş imgesiyle 

pekiştirir ve bu imgenin varlığı, yapıyı kentin topoğrafyasına ekler. Bu bağlamda, 

Taksim Meydanı ve AKM, bir anlamda, ulusal bir söylemin, kent mekânındaki 

izleriyle kalıcılığını güvence altına alma amaçlarının somut karşılıklarıdır. AKM, 

Taksim Meydanı’nı tamamlayan bir işaret ögesidir, öyle ki “AKM’nin önü”, bir 

buluşma ve düğüm noktası olarak kentin başlıca odaklarından birini oluşturur.  

Henri Prost, İstanbul için hazırladığı master plandan söz ederken “İstanbul’un yeni 

çehresi genç cumhuriyeti onurlandıracaktır.” der (Akpınar ve Ayataç, 2012, s. 41’de 

atıfta bulunduğu gibi). Taksim, bu anlamda, kentin “yeni çehresi”nin başlıca bileşeni 

olması için uygun bir mekândır: buraya yapılacak bir opera binası, yüzünü Batı’ya 

çevirmiş genç cumhuriyetin göstergesi olacaktır. Yapıyla ilgili çalışan mimarlar, 

eğilimleri farklılık gösteren projeler geliştirmişseler de yaklaşımları 

karşılaştırıldığında, ortak bir amacı da benimsedikleri anlaşılır: böyle bir yapı, işlevi 

ve konumu gereği, fiziksel yapısıyla ayırt edilebilir olmalıdır; özellikle Hayati 

Tabanlıoğlu, bu yönde bir arayışı olduğunu, kendi anlatımlarında dile getirir (Url-25). 

Bu noktada, bir yapının sürdürülebilir bir işaret ögesi olmasını, biricikliğine ve 

bağlamıyla arasındaki karşıtlığa bağlayan Lynch’in (2010) yaklaşımına da değinmek 

gerekir. İşaret ögeleri, bağlamı içinde kolayca hatırlanabilen özgün ögelerdir. Lynch’e 

(2010) göre, “alçak çatılar arasında göze çarpan yüksek bir bina, taş bir duvardaki 

çiçekler, tekdüze bir sokakta canlı bir yüzey, dükkânlar arasında bir kilise veya 

birbirine benzer cepheler arasında öne çıkan bir çıkma” biricikliğinden veya 

bağlamıyla oluşturduğu karşıtlıktan ötürü, bir işaret ögesi olabilir (s. 111-112). Prizma, 

küre gibi net bir biçimi olan ya da ayrıntılarında ve dokusunda öne çıkan birtakım 

zenginlikler içeren yapıların da gözden kaçması söz konusu olmayacaktır; ayırt 

edilebilir bir biçimi olan ve bağlamıyla karşıtlık oluşturan işaret ögeleri kolayca 

tanımlanabilir ve onlara önem atfedilebilir (Lynch, 2010). Bu bağlamda, AKM’nin 



83 

fiziksel yapısı ve temsil ettiği değerler de düşünüldüğünde, yapının, Taksim 

Meydanı’nı tamamlayan bir işaret ögesi olması için tasarlandığı ve yıllar boyunca, bir 

işaret ögesi olarak varlığını sürdürdüğü söylenebilir.  

Bir işaret ögesi olmasının ve kökeninde birtakım ideolojik arayışlar barındırmasının 

ötesinde, tanıklıkları üzerinden edindiği değerler de AKM’nin tekilliğini pekiştirir. Bir 

kentsel yapıtta, başlangıçtaki kimi değerler ve işlevler varlığını sürdürse de kimilerinin 

tümüyle değiştiğini öne süren Rossi’ye (2006) göre, varlığını sürdüren değerlerin 

yapının fizikselliğiyle ilgili olup olmadığı sorusu önemlidir; böylece o yapıdan ne 

anladığımızı ve toplumsal bir ürün olan yapıya ilişkin en genel belleğimizi 

tartışabiliriz. Rossi (2006), bir yapının tekilliğinin öncelikle biçime bağlı olduğunu 

savunsa da yapının mekân ve zaman içinde gelişen karmaşık bir varlık olduğunu 

vurgular. Yapıların mekân-zamansal durumunu “incelemekte olduğumuz mimari yapı 

yeni yapılmış olsaydı aynı değeri taşımayacaktı.” diye anlatan Rossi’nin (2006, s. 80) 

burada sözünü ettiği, ancak bir kentsel yapıtı tekil kılan zamansal birikimin söz konusu 

olmadığı durumda, biçimin kendi içinde yargılanabilir olacağıdır. Bu noktada, yine 

Rossi’nin (2006) sıklıkla kullandığı “locus” kavramına değinmek gerekir: locus, 

mimarlığın ya da biçimin, üzerinde iz bırakabileceği, bir dizi olayı içinde barındıran 

yerdir ama aynı zamanda, kendi başına da bir olay tanımlar. Öyleyse kendine özgü 

özellikleri olan benzersiz bir yer “locus solus”tur; locus solus, belirli bir yerin, 

üzerindeki yapılarla özgün ilişkisini içerir (Rossi, 2006). Yapılar, belirli bir yerde 

gerçekleşmiş olayların göstergeleri olurlar; yer, olay ve yapılar arasındaki üçlü ilişki, 

kentsel yapıtların tekilliğini oluşturur. Burada değinilen yaklaşımlar, AKM’nin 

toplumsal bellekteki yerini ve tekilliğini açıklayabilmek için önemlidir: AKM’yi özel 

kılan ve kentsel belleğin dayanaklarından biri yapan, biçiminin ve işlevinin yanı sıra 

zaman içindeki tanıklıkları, başka bir deyişle onun locusudur. 

Sharr (2013), mimarlığın kişisel ve -özellikle- kültürel çağrışımlar aracılığıyla bir 

temsil unsuru olabileceği görüşünün, mimarlıktaki fenomenoloji yandaşlarının ilgisini 

çektiğinden söz eder. Heidegger’i izleyen fenomenoloji yandaşları, mimarlığın, 

geçmişte daha güçlü bir temsil aracı olduğunu, dinsel konular veya söylenceler gibi 

ortak anlam kaynaklarından beslendiğini ama Aydınlanma Çağı’nın yarattığı 

kırılmayla gelişen teknolojinin, geleneksel anlam kaynaklarını kuruttuğunu ve 

anlamlar çağrıştırmak üzere yapı üretme güdüsünü zayıflattığını öne sürerler (Sharr, 

2013). Yine de mimarlığın, günümüzde de üretimleri aracılığıyla anlamlar 



84 

çağrıştırabildiğini ve bir temsil unsuru olabildiğini belirtmek gerekir: 1930’ların ikinci 

yarısında ortaya çıkan İstanbul’a bir opera binası yapma düşüncesi, başlı başına 

modern bir atılımdır. Yapının önceki projeleri, klasist eğilimli anıtsal bir yapı 

oluşturmayı amaçladıysa da 1950’lerin ortalarında yenilenen projeye göre yapımı 

tamamlanan bina, modern ve rasyonel bir yaklaşımın ürünü olarak Akpınar ve 

Ayataç’ın (2012) deyimiyle “cumhuriyetin vitrini”ne dönüşen Taksim’i tamamlamaya 

başlar. İlk kez 1969 yılında, “İstanbul Kültür Sarayı” adıyla kullanıma açılan yapı, 

2008 yılında kapatılana dek yalnızca kentin kültürel yaşamına yön vermekle kalmaz, 

aynı zamanda, cumhuriyetle birlikte oluşan ulusal kimliğin ve devletin belirlenen yeni 

programının da göstergesi olur. Yapıları, kentteki görünürlükleri ve başka birçok 

tarihsel nesneden daha uzun süre ayakta kalabilmeleri üzerinden “kolektif tarihi 

kimliğin ana katalizörlerinden biri(dir)” olarak tanımlayan Pekol’a göre de AKM’nin 

mekânı ve yapısı, genç cumhuriyetin ruhunu ve ideallerini bütünüyle taşır (Url-13).  

AKM, yukarıda sözü edilen durumlar(ı) üzerinden, Madran’ın (2001) 

bölümlendirmesindeki “simge yapı”, “tanık yapı” ve “belge yapı” kimliklerinin her 

birini taşır ve bu kimlikler aracılığıyla toplumsal belleğin kentteki taşıyıcılarından biri 

olur. Bunun yanında, önceki bölümde değinilen anıt ve kentsel yapıt kavramları da 

AKM’nin toplumsal bellekle kurduğu ilişkiyi irdeleyebilmek açısından önemlidir. 

AKM, kentsel yapıtlardan söz edilirken anlatıldığı gibi, biçimsel ve işlevsel 

nitelikleriyle kentin fizikselliği arasında yer edinmiş ve kentin gündelik yaşamına 

katılmış ama zamanla kentliler tarafından imgesel olarak yeniden üretilmiş bir açık 

yapıttır. Kentsel yapıtların, çoğu kez, olay(lar) üzerinden yerle kurdukları güçlü 

ilişkiler nedeniyle toplumsal bellekte işlevlerinden bağımsız bir kalıcılık kazandıkları 

ve kenti biçimlendiren değerlerini taşımayı sürdürdükleri düşünüldüğünde, AKM’nin, 

toplumsal belleğin dayanağı olan bir kentsel yapıt olarak karşımıza çıkması daha iyi 

anlaşılır. 

AKM’yi bir anıt olarak ele alırken Riegl’in (2015) “amaçlanmamış anıt” kavramını 

anımsamak gerekir. Aslına anıt olması amacıyla üretilmemiş kimi yapılar, Riegl’e 

(2015) göre, kitlelerin ya da sanat tarihçilerinin yüklediği değerler bağlamında, birer 

anıta dönüşür. AKM, bir kültür yapısı olmasının ve kentin kültürel yaşamını 

yönlendirmesinin ötesinde, zamanın akışının izlerini görünür kılan tanıklıkları 

üzerinden bir anıt değeri kazanır ve bu bakımdan, bir yandan da Riegl’in (2015) 

anlattığı türden bir amaçlanmamış anıttır. Yapı, bu özelliğinden ötürü, işlevinin 



85 

kesintiye uğradığı zamanlarda bile fiyakasından ödün vermez; yapının özgün cephesi, 

toplumsal olayların dekoru olur: “Kanlı 1 Mayıs”ın iz bırakan “ellerinden zincirlenmiş 

işçi” pankartı burada asılıdır; 2013 yılındaki Gezi Parkı dayanışması, bir anlamda 

buradan okunur (Şekil 3.28). Yapının cephesinin bu niteliği, kenti, başkaldırının 

mekânı olarak ele alan Harvey’in (2013) mekânın somut özelliklerinin önemine 

değindiği ve söz konusu özelliklerin, kent mekânında gerçekleşen protestolar ve 

siyasal eylemler için bir “silah” işlevi görebileceği yaklaşımını da destekler. Yapı, 

kenti veya toplumu ilgilendiren pek çok olayın tanığıdır (Şekil 3.29). AKM, 

cumhuriyetin modern kimliğinin, “cumhuriyetin vitrini”ndeki göstergesidir. 2007 

yılında, yapıyı “korunması gerekli 1. grup yapı” olarak belirleyen İstanbul 2 Numaralı 

Kültür ve Tabiat Varlıklarını Koruma Bölge Kurulu’nun ilgili dönemdeki başkanı 

Mete Tapan da yapının neden bu grupta değerlendirildiğini anlatırken yapının simge 

değerinden söz eder: “Bir eserin 1. grup tescilli bina olması için çok çeşitli kriterler 

var; bunlardan biri de sembol olması. Burası cumhuriyet meydanı olduğundan 

AKM’nin bir sembol değeri var, yoksa 2. grup olarak tescillenirdi” (Ertaş, 2011). 

 

 

Şekil 3.29 :  1 Mayıs 1977’de yapının cephesine asılan “ellerinden zincirlenmiş işçi” 

pankartı (üstte) ve Haziran, 2013’te yapının cephesine asılan Gezi Parkı dayanışması 

pankartlar (altta) (Url-47, Url-48). 



86 

 

Şekil 3.30 : Atatürk Kültür Merkezi’nin gündelik ve kültürel yaşama katılmasının 

görselleştirilmiş anlatımı (Ganiç, 2016). 

3.4 AKM: Bugün 

Hayati Tabanlıoğlu, iki kez projelendirdiği yapıyla ilgili derlediği anılarında, yapının 

bir opera binası olması öngörülen ölçülerine -yeni birimler ve hacimler düzenlenerek- 

kültür merkezi niteliğinin kazandırılmasını yararlı bulsa da yapının kalabalıklaşan 

programının işletme ve kullanım sorunlarını arttırdığından söz eder (Url-22). Bu 

durum, 2000’li yıllara gelindiğinde, yapının, ekonomik ömrünü tamamladığına ilişkin 

birtakım değerlendirmelerle karşılık bulacaktır: 2005 yılında, dönemin Kültür ve 

Turizm Bakanı Atilla Koç’un, ekonomik ömrünü tamamladığı gerekçesiyle AKM’nin 

yıkılıp yeniden yapılacağını söylemesiyle yapıyla ilgili süreç de yeni bir boyut kazanır 

(Url-49). Dönemin Kültür ve Turizm Bakanı tarafından yapılan bu çıkış, aynı 

zamanda, günümüze dek uzanan yeni bir tartışmanın da başlangıcı olur. 2013 yılında, 

Gezi Parkı (İnönü Gezisi) eylemlerinin sürdüğü sırada, bu kez dönemin Başbakan’ı 

Recep Tayyip Erdoğan, AKM’nin yıkılmasına ilişkin kararlılıklarını dile getirir:  

AKM diye şu anda depreme dayanıklılığı olmayan bir kültür merkezimiz var. Yıllar önce dedik 

ki bu yapı bize sıkıntı yaratır. Yapının kullanışlı olmadığını da çalışan sanatçılardan biliyorum. 

Barok mimariyle bütünlük arz edecek şekilde buraya dev bir opera binası yapalım. Türkiye’de 

opera binamız yok. Bir ilkin adımını atmak istiyoruz. Vandalizmin mensupları çıkıyorlar, 

“yıktırmayız”. Böyle bir şeyin kararını vereceksek seçim öncesinde vermişiz. O zaman da 

halkımın kahir ekseriyeti bize desteğini vermiş. Daha güzel bir Taksim istiyoruz biz (Url-49). 

Aynı iktidar döneminin temsilcileri olan iki siyasal aktörün birbirlerini destekleyen 

çıkışları, iktidarın uygulanmasından daha maddi, daha fiziksel, daha bedensel hiçbir 

şeyin olmadığını öne süren Foucault’un (2012) bu yaklaşımının bir tür karşılığıdır. 

İktidarın en önde gelen temsilcisi tarafından dile getirilen “barok mimariyle bütünlük 

arz edecek şekilde (…) dev bir opera” yapma düşüncesi de Berman’ın (2004), 



87 

kendisini “geçmişin parodilerine” atan modern tip tanımını anımsatır: “Tarihe 

gereksinim duyar, çünkü tarih bütün kostümlerin saklandığı bir depodur onun için. 

Hiçbir giysinin üstüne tam oturmadığını fark eder” (s. 37).  

Bu noktada, AKM’nin yıkılması önerisinin gündeme gelmesinin sonrasında gelişen 

sürece göz atmak yararlı olacaktır (Şekil 3.23). Daha önce, İstanbul 1 Numaralı Kültür 

ve Tabiat Varlıklarını Koruma Bölge Kurulu’nun 06.01.1999 tarih ve 10521 kararıyla 

tescil edilen yapı, İstanbul 2 Numaralı Kültür ve Tabiat Varlıklarını Koruma Bölge 

Kurulu’nun 30.07.2007 tarih ve 1344 sayılı kararıyla da “Korunması Gerekli 1. Grup 

Yapı”18 olarak belirlenmiştir. Yapının geleceğine ilişkin tartışmalar sürerken, 2008 

yılının Mayıs ayında, AKM -yenileme gerekçesiyle- kapatılmıştır. İstanbul 2010 

Avrupa Kültür Başkenti Ajansı’nın üstlendiği yenileme projesini hazırlaması için 

Tabanlıoğlu Mimarlık görevlendirildiyse de sivil toplum örgütleri ve meslek odaları, 

proje kapsamında AKM’nin yıkılmasının öngörüldüğü uyarısında bulunmuş ve Kültür 

Sanat Sendikası’nın açtığı dava sonucunda, İstanbul 9. İdare Mahkemesi, AKM’ye 

ilişkin yenileme projesini iptal etmiştir (Url-50). 20 Aralık 2009’da, Kültür ve Turizm 

Bakanlığı, İstanbul Büyükşehir Belediyesi ve Mimarlar Odası arasında yapılan 

protokol doğrultusunda, AKM’nin aslına uygun olarak onarılması kararı alınmıştır. 

İstanbul 2 Numaralı Kültür ve Tabiat Varlıklarını Koruma Bölge Kurulu, 14.01.2010 

tarih ve 3155 sayılı kararıyla, AKM’de, ilgili raporlar doğrultusunda güçlendirme 

uygulaması yapılmasında sakınca olmadığını belirtmiştir. Kültür ve Turizm Bakanlığı 

tarafından da onaylanan proje, 5 Mayıs 2010’da, İstanbul 2010 Avrupa Kültür 

Başkenti Ajansı’na gönderilmiş ama ajans, görevinin 31 Aralık 2010’da bitecek 

olmasından ötürü, onarım ve yenileme çalışmaları için gerekli ödeneğin 

sağlanamayacağını belirtmiştir. Geçen sürede hiçbir uygulama yapılmaması üzerine 

raporlar, İstanbul 2 Numaralı Kültür ve Tabiat Varlıklarını Koruma Bölge Kurulu’nun 

06.06.2012 tarih ve 498 sayılı kararıyla güncellenmişse de sonraki süreçte de yapıyla 

ilgili hiçbir girişimde bulunulmamıştır (Url-51). 2012 yılının Şubat ayında, Kültür ve 

Turizm Bakanlığı ve Sabancı Holding, AKM’nin onarım ve yenileme çalışmalarının 

finansmanı konusunda anlaşmış, anlaşma üzerine görevlendirilen Tabanlıoğlu 

Mimarlık, AKM için ikinci kez yenileme projesi hazırlamıştır (Url-50). Yapının 

                                                 

 
18 Korunması Gerekli 1. Grup Yapılar, toplumun maddi tarihini oluşturan kültür verileri içinde tarihsel, 

simgesel, anı ve estetik nitelikleriyle korunması zorunlu yapılardır (Url-52). 

 



88 

onarımı için atılan bu somut adıma karşın Kültür ve Turizm Bakanlığı, izleyen 

dönemde, yetkiyi Tabanlıoğlu Mimarlık’tan almış, 24 Mayıs 2013’te de onarım 

çalışmalarının durdurulduğunu belirtmiştir. Sonraki süreçte, yapıyla ilgili somut bir 

adım atılmazken, AKM, geleceğindeki belirsizlikten ötürü, hakkındaki pek çok 

dedikoduyla birlikte 2008 yılından beri, Taksim Meydanı’nın yanı başında, 

kullanılamaz durumda beklemektedir.  

Bu aşamada, AKM’nin bugünkü durumunu değerlendirirken, yapıyla ilgili birtakım 

sorunlara da değinmek gerekir. Yapıyla ilgili sorunlar, işletme sorunları ve kentsel 

sorunlar olarak iki başlıkta toplanabilir. Örneğin yapının mimarı Hayati Tabanlıoğlu, 

hakkında bir de “İşletme ve Kullanım Yönetmeliği” hazırladığı yapının gerektiği gibi 

işletilemediğinden yakınır (Tabanlıoğlu, 2012)19. Yapının uygun biçimde 

işletilememesi, ilk olarak, 1970 yılındaki yangında ortaya çıkmışsa da yapının ikinci 

açılışından sonra, işletme sorunu giderilememiştir. Onarımların ve yenilemelerin 

yapılması koşuluyla -Diren’in (2012) deyimiyle- “teknik donatı olarak mükemmelen 

devam edecek durumda” olan yapıda gerekli bakım çalışmalarının yapılmaması, bir 

anlamda, 2005 yılında başlayan süreçte, yapının ekonomik ömrünü tükettiği 

yorumunun yapılmasına olanak vermiştir. Diğer yandan, yapının kentle kurduğu ilişki 

de profesyonellerce sorunlu bulunur. Boğaziçi’ne bakan cepheden yeterince 

yararlanamadığı düşünülen yapının kentle kurduğu ilişkideki asıl sorun, Taksim 

Meydanı’ndan gerekli ölçüde beslenemediğidir. Bu soruna yönelik çözüm önerileri, 

Taksim Meydanı’ndan AKM’ye kesintisiz bir yaya ulaşımının sağlanmasının gerektiği 

odağında yoğunlaşır. Bu kapsamda, 1993 yılında yapılan ve Tabanlıoğlu’nun yanı sıra 

çok sayıda mimarın20 da katıldığı toplantıda tramvay yolunun AKM’ye kadar 

götürülmesi ve yapıyla meydan arasından geçen yolun zeminin altına alınması 

önerileri gündeme gelmişse de izleyen dönemde herhangi bir çalışma yapılmamıştır 

(Url-53).  

Bir yeri yaşamlarındaki uğursuz bir anla özdeşleştirdikleri, o yere ilişkin kötü hatıralar 

biriktirdikleri için o yerden hoşlanmayan ya da bir yere ilişkin biriktirdikleri güzel 

                                                 

 
19 “Babam, sürekli, ‘bu bina, buna göre programlanmadı; sürekli kongre, konferans yapılıyor’ derdi.” 

(Tabanlıoğlu, 2012). 
20 Zeynep Ahunbay, Kemal Ahmet Aru, Emre Aysu, Behruz Çinici, Mehmet Çubuk, Oktay Ekinci, 

Ersen Gürsel, Doğan Kuban, Necati İnceoğlu, Aykut Karaman, Mehmet Konuralp, Hande Suher, Doğan 

Tekeli. 

 



89 

hatıralardan ötürü o yere bağlanan bireyler veya topluluklar vardır (Rossi, 2006). 2008 

yılında kullanıma kapatılan AKM’nin bugünkü fiziksel durumu da belleğinde yapının 

kullanımına ilişkin imgeler taşıyan bireyler ve topluluklar için acı vericidir. Uzun 

süredir herhangi bir bakım görmemiş olan yapının kendisinin bir süre polis karakolu 

olarak kullanılmasının ardından özgün cephesi de zaman zaman reklam yüzeyi olarak 

kullanılmaktadır (Şekil 3.31). Diğer yandan, yapıdaki çürüme ve eskime, iç mekânda 

da sürmektedir; titizlikle tasarlanan ve varlıklarıyla iç mekânı zenginleştiren asma 

tavanlar, aydınlatma donatıları, büyük salon koltukları ve fuayedeki yuvarlak 

merdivenin kaldırıldığı, yapının son fotoğraflarından kolayca okunur (Şekil 3.32). 

Yapının bugünkü durumu, AKM üzerinden oluşan birtakım deneyimleri belleğinde 

biriktiren bireyler ve topluluklar için izlenmesi güç bir manzara oluşturur. 

 

 

Şekil 3.31 :  Yapının polis karakolu olarak kullanıldığı dönemden (üstte) ve reklam 

yüzeyi olarak kullanıldığı dönemden birer fotoğraf (Url-30, Url-54). 



90 

 

 

 

Şekil 3.32 :  Yapının ana giriş holünün (üstte), fuayelerin (ortada) ve Sadi Diren 

tasarımı seramik duvarın güncel durumunu gösteren fotoğraflar (Url-55). 

 



91 

Bireylerin ve toplulukların iyi bir çevresel imge gereksinimleri için kentsel yapıtların 

kalıcılığı ya da sürekliliği önemlidir. Halbwachs, kentsel yapıtları, hayal gücünün ve 

toplumsal belleğin taşıyıcısı olarak anlatır (Rossi, 2006’da atıfta bulunduğu gibi). Bu 

durumda, kentsel yapıtlar, kentin kurucu noktaları ve çevresel imgenin taşıyıcısı olarak 

kentin yok edilemeyecek parçalarıdır (Rossi, 2006). Kentteki toplulukların kentsel 

mekânla toplumsal bellek üzerinden kurduğu ilişkiye değinen Halbwachs (1992), 

kentin görünümünü değiştirecek birtakım yıkım ve yapım etkinliklerine taşların ya da 

diğer gereçlerin direnmeyeceğini ama toplulukların direneceğini belirtir ve bir 

anlamda AKM’nin bugün yüzleştiği duruma ışık tutar.  

AKM’nin geleceğine ilişkin tartışmalar, yapının toplumsal bellekteki çağrışımlarını 

savunan söylemlerle biçimsel sorunlarına odaklanan söylemler arasındaki bir çatışma 

olarak bugün de sürmektedir. Boyer’in (1994), kent mekânındaki mimarlık ürünlerinin 

“güzel” ya da “çirkin” olarak ayrılmasının, yapılarını yıkılabilir olup olmadığıyla ilgili 

bir çözüm sunmayacağını belirttiği yaklaşımı, bu anlamda önemlidir. Bireyler ve 

topluluklar, “güzel” ya da “çirkin” olmasından bağımsız olarak, kent mekânındaki 

biçimlerle özel bir bağ kurabilir. Corbusier (2015) de anıtların ya da kentsel yapıtların, 

geçmişin değerli tanıkları olduğunu belirtir ve “ilk olarak tarihsel ve duygusal 

değerlerinden ötürü, ikinci olarak da kimilerinin en yüksek derecede insan dehasının 

eseri olan plastik bir değer taşımasından dolayı” saygıyı hak ettiklerinden söz eder (s. 

79). AKM, buradaki anlatımı destekleyen bir örnek olarak, bir simge yapı, anı yapı 

veya tanık yapı olarak kentsel belleğin taşıyıcılarından biridir ve tanıklıkları üzerinden, 

bulunduğu yere bir ağaç gibi bağlanmış bir locus solustur. Kuban (2000), mimarlık 

yapıtlarının -AKM’nin geleceğine ilişkin tartışmalarda da karşı karşıya gelen 

söylemlerin temeli olan- iki boyutunu şöyle anlatır: 

C. Brandi’nin dediği gibi, bir mimari yapıtın iki tarihi boyutu var: Birisi yaratıldığı ana, 

sanatçıya, yere bağlı olan; diğeri onu algılayan bugünün bilincine bağlı olan. Birincisi, saf ve 

yaşamın başlangıcında olan ve belki de hiçbir zaman saf olarak bulamayacağımız bir şey; 

diğeri ise tarihin ona yükledikleri bütün anlamlar, değişmelerle bugün için kazandığı simgesel 

değerlerdir. Ve genelde yapının tarihi kimliği, yapıldığı andan çok tarih içinde kazandığı 

statüdür. Onda zaman içinde biriken ve toplum kültüründe değer kazanan nitelikler vardır. Bu 

nitelikler yapıldığı zamandan kalmış olabileceği gibi, zaman içinde de eklenmiş olabilir. Ona 

statü kazandıran genel yargı ise ancak zaman içinde kazanılmıştır (Kuban, 2000, s. 65). 

Kent mekânının tasarlanmasının arkasındaki güdü, her dönemde, egemen söylemi kent 

mekânında somutlaştırmaktır (Boyer, 1994). Bu açıdan bakıldığında, kentin böylesi 

önemli bir noktasında, iktidarın belgesi ve simgesi olabilecek bir yapım etkinliğinin 

amaçlanması, her dönem için anlaşılabilir bir durum olarak karşımıza çıkar. AKM’nin, 



92 

İstanbul’a bir opera binası yapılması düşüncesinin ortaya çıkmasından bugüne uzanan 

süreci, egemen siyasal söylemlerin kent mekânında var olma amacını ortaya koyar. 

Hem opera binası olarak projelendirilmeye başladığı dönemde hem de bugün, yapı, 

kentin en önemli odak noktalarından birinde, iktidarın kendisini görünür kılma 

arayışına konu olur. Böyle düşünüldüğünde, 18. yüzyıl öncesi inşaat sanatını, gücü, 

iktidarı ve tanrısallığı gösterme çabasının sonucu olarak anlatan Foucault’un (2012) 

tanımının, günümüz kentlerinde de geçerliliğini sürdürdüğü görülür. Bugün, 

çalışabilecek durumdaki bu kapsamda bir yapının varlığından hâlâ söz edebiliyorken, 

yapının yıkılmasının ve yerine “barok mimariyle bütünlük arz edecek” yeni bir opera 

binası yapılmasının önerilmesi, konunun ekonomik boyutu da düşünüldüğünde, 

egemen söylemi -ne pahasına olursa olsun; rasyonel bir girişim olsun ya da olmasın- 

kent mekânında somutlaştırma arayışını çağrıştırır. “AKM bir başyapıt değil. 20. 

yüzyıl Türkiye mimarlık tarihinin en önemli ürünlerinden biri de değil.” diyen Tanyeli 

(2007b) de bu durumun yapının yıkılmasını gerektirmediğini, bu denli kapsamlı bir 

yapıyı, kullanıma girmesinin üzerinden yarım yüzyıl geçmeden yıkıp yeniden 

yapmaya kalkışacak kadar varlıklı ve “ahmak” bir ülkenin olmadığını söyler. 

“Fabbrica” sözcüğü, Eski Latin ve Rönesans karşılıklarında, zamana yayılmış yapı 

yapma etkinliğini anlatır; günümüzde de Milanolular, kentteki katedrallerini “la 

fabbrica del dom” diye anarak kilisenin yapımının hem büyüklüğünü hem de 

zorluğunu, başka bir deyişle uzun zaman sonra bile sürmekte olan tek bir bina 

düşüncesini kastederler (Rossi, 2006). AKM de hem büyüklüğüyle ve önemiyle hem 

de onaltı kez yerel yönetim, onyedi kez de hükümet değişikliğine tanık olan ilk yapım 

süreciyle fabbrica deyiminin İstanbul’daki karşılığıdır. Cumhuriyetin Batılı 

programının kent mekânındaki göstergesi olarak ortaya çıkan bir düşünceye 

temellenen yapı, bugün, başka bir iktidarın, söylemini kent mekânına aktarma 

çabasının bir sonucu olarak, kentin en önemli alanlarından birinin başucunda, kendi 

yazgısına terk edilmiş biçimde durmaktadır. Mücella Yapıcı, yapının bugününü, belki 

de olabilecek en iyi biçimde özetler: “Bu bir metoddur. Nasıl Tarlabaşı, Sulukule gibi 

mahalleler kamu hizmetinden, bakımdan, teşvikten mahrum bırakılarak çöküntüye 

terk edilip rant sermayesine devredildiyse, burada da çöküntüye bırakmak bir 

metoddur. Bu ideolojik bir tavırdır” (Url-46).



93 

4.  SONUÇ VE ÖNERİLER 

Kalıcılığa bunca heves eden biri olarak sanırım bana kalıcılığın ne denli geçici olduğunun 

hatırlatılmasına ihtiyacım vardı (Smith, 2015, s. 243). 

Karl Marx’ın “katı olan her şeyin buharlaşıp gittiği” diye tanımladığı günümüz modern 

ortamı, tam da Patti Smith’in sözünü ettiği gibi, kalıcılıkların ne denli geçici olduğu 

gerçeğini acımasızca ortaya koyar. Hatırlama ya da geri çağırma süreçlerinin, ancak 

tanıdık nesnelerin veya bu nesnelerin kapsamına giren yapıların kalıcılığında söz 

konusu olduğu düşünüldüğünde, günümüz modern ortamının yıkıcı doğası, bireyler ya 

da topluluklar açısından duygusal ve zihinsel dengenin korunmasını zorlaştırır. 

Özellikle de simgeledikleri değerler ya da anıların ve deneyimlerin birikmesiyle 

taşıdıkları anlamlar ışığında toplumsal belleğin kent mekânındaki taşıyıcıları 

sayılabilecek birtakım yapıların yüzleştiği bozulma, çürüme, eskime ya da yıkım 

süreçleri, belleğin sürekliliğini kesintiye uğratan durumlar olarak karşımıza çıkar. 

Mimarlık etkinliğini ilgilendiren kavramlar ya da olgular üzerinden yapılan bir dizi 

bellek okumasıyla başlayan ve mekânın bellekle ve belleğin türleriyle kurduğu ilişkiyi 

irdeleyen tez çalışmasında, bireysel ya da toplumsal anıların ve deneyimlerin kente ve 

kentteki birtakım yapılara nasıl eklemlendiği, hem kuramsal çerçevede hem de kent 

mekânındaki özellikli bir yapı üzerinden incelemiştir. Bu çalışma, kentsel yapıtların 

toplumsal bellekle kurduğu etkileşimi, kent mekânındaki bilinen örneklerden biri 

olduğu rahatlıkla söylenebilecek Atatürk Kültür Merkezi üzerinden tartışmayı 

amaçlamıştır. 

Tez çalışması, felsefenin bir konusu olarak ortaya çıkan ve sonradan psikolojinin ilgi 

alanına giren bellek kavramının mimarlık etkinliğinin kapsamındaki kimi durumlar, 

kavramlar ve olgular üzerinden tartışılmasıyla başlar. Bu doğrultuda, çalışmanın ikinci 

bölümünü oluşturan “Toplumsal Belleğin Oluşmasında ve Sürdürülmesinde Mimarlık 

Etkinliği” başlığında, önce bellek kavramının yaygın kullanılan tanımlarına yer 

verilmiş, birtakım kuramcıların yaklaşımları üzerinden bireysel bellek-toplumsal 

bellek ayrımına değinilmiştir. Hatırlamanın, ancak uyarıcı nesnelerin varlığında söz 

konusu olabildiği düşüncesindan yola çıkarak mekânın, kimi kez nesnenin kendisi 

olarak, kimi kez de hatırlama süreçlerini uyaran nesnelerin korunduğu bir düzen olarak 



94 

bellek süreçlerine katıldığı çıkarımı yapılmıştır. Kent mekânındaki yapılar, bu 

bölümde, kentleri oluşturan ve yalnızca birer fiziksellik barındırmanın ötesinde bir 

ilişkiler bütününün taşıyıcısı olan nesneler olarak tanımlanmıştır. Barındırdığı yapılar 

gibi kentin kendisinin de toplumu ilgilendiren pek çok olayın gerçekleştiği bir yer 

olarak anıları ve deneyimleri biriktirdiğinden söz edilmiş, kentin bu anıları ve 

deneyimleri biriktiren belleğini karşılayan kentsel bellek kavramı açıklanmıştır. 

Kentsel belleğin başlıca taşıyıcıları sayılabilecek anıtların ve kentsel yapıtların kent 

mekânındaki varlığının kentsel bellek ve toplumsal bellekle nasıl ilişkilendiği 

anlatılmış, kent mekânının kendisinin veya kent mekânının kurucu noktalarını 

oluşturan kimi yapıların, kentsel ve toplumsal bellekte birer olguya dönüştüğü durum 

tartışılmıştır. Bölümün sonunda, yıkım etkinliğinin bellek süreçlerine nasıl katıldığı 

sorgulanmış, birtakım kuramcıların birbirleriyle örtüşen ve örtüşmeyen bakış 

açılarının ve bilinen kimi örneklerin derlenmesi üzerinden yıkım olgusuna ilişkin bir 

tür çapraz okuma yapılmıştır.  

Mimarlık etkinliğinin, üretimleri ya da tanımladığı birtakım durumlar, kavramlar ve 

olgular aracılığıyla bellek süreçleriyle doğrudan ilişkilendiği, ikinci bölümdeki 

anlatımın genel bir sonucu olarak karşımıza çıkar. Bu doğrultuda, çalışmanın üçüncü 

bölümünü oluşturan “İstanbul’da Bir Bellek Mekânı: Atatürk Kültür Merkezi (AKM)” 

başlığında, tarihsel süreci ve önceki bölümden elde edilen mekân belleği, kentsel 

bellek, anıt, kentsel yapıt ve yıkım gibi kavramlar ve olgular ışığında, yapının ayrıntılı 

bir okumasının yapılması amaçlanmıştır. Bölümün başında, Taksim Meydanı’na bir 

opera binası yapma düşüncesinin ortaya çıkışından 1978 yılındaki ikinci açılışına dek 

yapının geçirdiği süreçler anlatılmış, yapının projelendirilme sürecindeki her öneri, 

ayrıntılı ve karşılaştırmalı olarak irdelenmiştir. Bu bölümde, ayrıca AKM’nin kentsel 

ve toplumsal bellekle nasıl ilişkilendiği, çeşitli kuramcıların yaklaşımları ve sözlü veya 

yazılı birtakım anlatılar üzerinden aktarılmıştır. Bölümün sonunda, yapının 

yıkılmasının ilk kez gündeme geldiği 2005 yılından beri yapının geçirdiği süreçler ve 

yüzleştiği durumlar, çok yönlü olarak ele alınmıştır. Bu aşamada, herhangi bir tutum 

benimsenmeksizin, profesyonellerin ve siyasal aktörlerin yapıyla ilgili görüşlerine yer 

verilmiş, bu kez yapının yakın geçmişindeki kırılmaların ayrıntılı okuması yapılmıştır.  

Kent mekânındaki -çoğu kamusal- birtakım yapılar, taşıyıcısı olduğu toplumsal 

değerlerle ya da anıların ve deneyimlerin birikmesiyle toplumsal bellekte gelişen 

imgeleri üzerinden fiziksel varlıklarının ötesine taşınır. Söz konusu yapılar, kent 



95 

mekânını biçimlendiren araçlar ya da nesneler olarak ortaya çıkmış olsalar da bir süre 

sonra, toplumsal bilincin mimarlık aracılığıyla somutlaşmış göstergeleri olarak, kentin 

değişime ve dönüşüme direnen işaret ögelerini ya da kurucu noktalarını oluşturmaya 

başlarlar. Kentsel ve toplumsal belleğin kent mekânındaki taşıyıcısı olan bu tür 

yapıların yüzleştiği bozulma, çürüme, eskime ve yıkım süreçleri, bu noktada, 

unutmayı tetikleyen süreçler olarak ortaya çıkar ve bu yönüyle bir toplumsal bellek 

etkinliğidir.  

Günümüzde, mimarlık ürünlerinin karşılaştığı önemli sorunlardan biri, kullanımları 

bağlamındaki bir tür sona gelme olarak ele alınabilir. Öngörülen işlevini sürdürmek 

konusunda tıkanıklıklar yaşayan bu tür mimarlık ürünleri, kimi kez buruk zihinsel 

temsillerin öznesi olarak karşımıza çıkar. Özellikle de söz konusu yapıların öngörülen 

programının sorunsuz işleyişine ilişkin imgeleri barındıran kentsel bellek için, bu 

tükenmişliği izlemenin bir tür trajediye dönüştüğü söylenebilir. Kamusal mekân(lar) 

için daha kolay gözlenebilir olan bu tükenme durumu, pek çok durumda, doğa ve insan 

etkinliğine bağlı süreçlerin sonunda ortaya çıksa da AKM örneğinde, kentin 

devinimlerine bağlı doğal bir sürecin sonucu olarak değil, siyasal iktidarın -bilimsel 

herhangi bir dayanağı gözükmeyen- birtakım kararlarına bağlı olarak ortaya çıkar. 

Yapı, simgesel değerine ve ülkenin modern mimarlık geçmişindeki yerine karşın 

bugün, siyasal iktidarın yapının yıkılmasına ilişkin kararlı duruşuyla yüzleşmektedir. 

Taksim, bir süredir, otoritenin hem kent mekânındaki başlıca uğraşı hem de baş belası 

durumunda. Bu noktada, Taksim’in planlanması üzerine sürdürülen tartışmaların, 

yerel ve merkezi yönetimlerin Taksim Meydanı’na ve Gezi Parkı’na ilişkin kararları 

sonrasında iyiden iyiye harlandığı söylenebilir. Başbakanlık yaptığı dönemde, Recep 

Tayyip Erdoğan tarafından dile getirilen, Topçu Kışlası’nın yeniden yapılmasına 

yönelik karar, AKM’nin, simgesel değerine ve ülkenin modern mimarlık geçmişindeki 

yerine karşın siyasal iktidarın yapının yıkılmasına ilişkin kararlarıyla ve söylemleriyle 

nasıl yüzleştiğini anlamak için bir kılavuz niteliğindedir. Oldukça kapsamlı bir 

programla ele alınmış böylesi bir yapının, kullanıma açılmasının üzerinden yarım 

yüzyıl geçmeden yıkılmasının bilimsel bir gerekçesi yokken, aynı isimle ve işlevle 

ama bu kez barok biçimli yeni bir opera binası yapma düşüncesi, -bir anlamda- çabanın 

ideolojik arka planının göstergesidir. Söz konusu yıkım girişimi, geçmişteki kimi 

örneklerde karşılaşılanın tersine bu kez doğrudan doğruya rant olgusuyla ilişkili 

değildir; yapıya ilişkin tartışılanın yapının işlevi değil ama kendisi oluşu, yapıyı 



96 

niteleyen kurul kararlarının yok sayılarak böyle bir yıkım arayışının içine girilmesi, bu 

girişimin arkasındaki kaygının, yapının toplumsal bellekteki imgeleri olduğunu ortaya 

koyar. 

Cumhuriyetin Batılı programının İstanbul’daki göstergelerinden biri ve kentin kültürel 

yaşamının merkezi olan AKM de hem yapımının arkasındaki düşünceyle hem de 

kentlilerin anılarındaki ve deneyimlerindeki yeriyle fiziksel varlığının ötesine 

taşınmış, bir bellek mekânına dönüşmüştür. Yapı, yalnızca deneyimleyenleri ve 

kullanıcıları için değil, önünde buluşanlar ve Taksim Meydanı’nda bulunanlar için de 

biçimsel varlığıyla bir bellek mekânıdır. Kentte, genç cumhuriyetin modern 

programının göstergesi olarak yapılmış böylesi bir yapının yıkılması, belirli bir 

söylemin ortaya koyduğu herhangi bir mimarlık yapısının yıkılmasında olacağı gibi, 

arkasındaki düşüncenin veya söylemin yenildiğinin göstergesi olacaktır. AKM, 

toplumsal belleğin kent mekânındaki başlıca taşıyıcılarından biridir; yalnızca 

cephesinin temsil ettikleriyle bile, meydandaki -fiziksel- varlığını politik bir duruş 

olarak sürdüren bu yapıyı yıkmak, aynı zamanda, döneminin olanaksızlıkları 

arasındaki modern bir meydan okumayı da yok saymak olacaktır.  

Tez çalışması; mekân belleği, kentsel bellek, anıt, kentsel yapıt ve yıkım gibi 

kavramların ve olguların tartışılması üzerinden mimarlık etkinliğinin bellekle kurduğu 

ilişkiyi inceleyen yinelenebilir bir kuramsal çerçeve oluşturur. Söz konusu kuramsal 

çerçeveden yararlanarak modern mimarlığın İstanbul’daki başlıca ürünlerinden biri 

olan AKM’nin bugün yüzleştiği durumu irdeleyen çalışma, yapının geleceğindeki 

belirsizliğe ilişkin tezini, yapının kentsel ve toplumsal bellekle kurduğu etkileşim 

üzerinden ortaya koyar. Koruma kavramına veya kuramına ilişkin ayrıntılı ve kapsamlı 

bir okuma barındırmayan çalışma, yapının nasıl korunması gerektiğiyle ilgili öneride 

bulunmaz, bu konuda herhangi bir tutum benimsemez. Tez çalışmasının ortaya 

koyduğu sonuç ve öneriler, sonraki çalışmalarda, mimari koruma kuramına ilişkin 

kapsamlı bir okuma üzerinden yapının nasıl korunması ve sürdürülmesi gerektiğini 

konu edinen bir çalışmayla geliştirilebilir, genişletilebilir. 

 

 



97 

KAYNAKLAR 

Akay, Z. (2013). Gezi’de Örtülü Bir Yıkım Politikasının Baltası Taşa Mı Vuruldu. 

Mimarist, (48), 80–85. 

Akbalık, E. (2015, 12 Nisan). Çok Boyutlu Bir Temsil Aracı Olarak Mekân/Yer. 

Altüst Dergisi. 

Akcan, E. (2013). Bir Cepheyi Paylaşmak: Parşömen Olarak AKM ve Toplumsal 

Bellek. Mimarist, (48), 85–92. 

Akpınar, İ. ve Ayataç, H. (2012). Kamusallığını Yitiren Bir Meydan: Taksim. Güney 

Mimarlık, (10), 40–43. 

Akpınar, İ. Y. (2010). İstanbul’u (Yeniden) İnşa Etmek: 1937 Henri Prost Planı. 

İçinde E. A. Ergut ve B. İmamoğlu (Ed.), 2000’den Kesitler II: 

Cumhuriyet’in Mekânları/Zamanları/İnsanları. Ankara: ODTÜ 

Mimarlık Fakültesi. 

Altay, A., Derinboğaz, A., Derviş, P., Özcan, M., Şişman, C., Tabanlıoğlu, M., … 

Taycan, S. (2014). Luca Molinari ile Aslı Altay, Alper Derinboğaz, 

Pelin Derviş, Metehan Özcan, Candaş Şişman, Murat Tabanlıoğlu, Ali 

Taptık, Serkan Taycan Söyleşisi. İçinde L. Molinari (Ed.), Places of 

Memory (ss. 177–190). İstanbul: İKSV. 

Artun, A. (2011). 09/11: Yıkıntı Estetiği. Sürrealist Eylem Türkiye (SET). 

Aslanoğlu, İ. N. (1980). 1923-1938 Erken Cumhuriyet Dönemi Mimarlığı (Sosyal, 

Ekonomik, Kültürel, Ortam Değişimi ve Mimarlığa Yansıması). 

(Doktora Tezi). İstanbul Teknik Üniversitesi Mimarlık Fakültesi 

Assmann, J. (1997). Kültürel Bellek: Eski Yüksek Kültürlerde Yazı, Hatırlama ve 

Politik Kimlik. (A. Tekin, Çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Augé, M. (2009). Non-Places: An Introduction to Supermodernity. Londra: Verso. 

Aydemir, I. (2008). İki Fransız Mimarı Henri Prost ve August Perret’nin İstanbul İle 

İlgili Çalışmaları. Megaron, 3(1), 104–111. 

Bal, B. (2012). Düşsel Atlaslar: Constant’ın “New Babylon”u ve Calvino’nun 

“Görünmez Kentler”i ile Zaman Ötesi Yolculuklar | E-Dergi, Sanat 

Tarihi. 

Barash, J. A. (2007). Belleğin Kaynakları. Cogito, Bellek: Öncesiz, Sonrasız (ss. 11–

22). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Batur, A. (1984). Cumhuriyet Döneminde Türk Mimarlığı. Cumhuriyet Dönemi 

Türkiye Ansiklopedisi. İstanbul. 

Benjamin, W. (1931). Der destruktive Charakter. Frankfurter Zeitung.  

Bergson, H. (2015). Madde ve Bellek. (I. Ergüden, Çev.). Ankara: Dost Kitabevi. 



98 

Berman, M. (2004). Katı Olan Her Şey Buharlaşıyor: Modernite Deneyimi. (Ü. Altuğ 

ve B. Peker, Çev.). İstanbul: İletişim. 

Bilgin, N. (2013). Tarih ve Kolektif Bellek. İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 

Blain, J. (2007). Bellek, Tarih, Unutuş - Paul Ricœur’le Söyleşi. Cogito, Bellek: 

Öncesiz, Sonrasız (ss. 141–155). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Boyer, M. C. (1994). The City of Collective Memory: Its Historical Imagery and 

Architectural Entertainments. Cambridge: MIT Press. 

Boysan, A. (2011). Aydın Boysan Söyleşisi. 

Bozdoğan, S. ve Kasaba, R. (2005). Türkiye’de Modernleşme ve Ulusal Kimlik. 

İstanbul: Tarih Vakfı. 

Calvino, I. (2002). Görünmez Kentler. (I. Saatçioğlu, Çev.). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Certeau, M. de. (2009). Gündelik Hayatın Keşfi–I Eylem, Uygulama, Üretim 

Sanatları. (L. Aslan Özcan, Çev.). Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Connerton, P. (2012). Modernite Nasıl Unutturur. (K. Kelebekoğlu, Çev.). İstanbul: 

Sel Yayıncılık. 

Connerton, P. (2014). Toplumlar Nasıl Anımsar? (A. Şenel, Çev.). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Corbusier, L. (2015). Atina Anlaşması. (A. Yörükan, Çev.). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Curtis, W. J. R. (y.y.). Modern Architecture Since 1900. Londra: Phaidon. 

Çağla, C. (2007). Bellek Üstüne Düşünmek. Cogito, Bellek: Öncesiz, Sonrasız (ss. 

217–232). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Çalak, I. E. (2012). Kentsel ve Kolektif Belleğin Sürekliliği Bağlamında Kamusal 

Mekanlar: ULAP Platz Örneği, Almanya. tasarım + kuram dergisi, 

8(13), 34–47. 

Derviş, P. ve Karakuş, G. (2012a). AKM Buluşması. AKM Buluşması, sunulmuş 

bildiri, İstanbul. 

Derviş, P. ve Karakuş, G. (2012b). 1946-1977 - Modernin İcrası: Atatürk Kültür 

Merkezi. 

Dinnebier, J. (2012). Johannes Dinnebier Söyleşisi. 

Diren, S. (2012). Sadi Diren Söyleşisi. 

Eco, U. (2000). Açık Yapıt. (N. U. Dalay, Çev.). İstanbul: Can Yayınları. 

Eisenman, P. (2006). Amerikan Basımı İçin Editörün Sunuşu. Şehrin Mimarisi (ss. 

163–168). İstanbul: Kanat Kitap. 

Ertaş, H. (2011). Taksim Düğümü Nasıl Çözülür. XXI, (103), 32–38. 

Forty, A. (2001). Giriş. İçinde A. Forty ve S. Küchler (Ed.), The Art of Forgetting. 

Londra: Bloomsbury Academic. 

Foucault, M. (2012). İktidarın Gözü. İstanbul: Ayrıntı. 



99 

Göle, M. (2007). Doğru Olmadığını Biliyorum Ama Öyle Hatılıyorum. Cogito, 

Bellek: Öncesiz, Sonrasız (ss. 23–30). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Graubner, G. (1957). Bayındırlık Bakanlığı Yapı ve İmar İşleri Reisliği İstanbul 

Opera Binası Proje Bürosunun Hazırladığı İstanbul Opera Binası 

Projeleri Hakkında Rapor (El Yazması Rapor). Hannover. 

Halbwachs, M. (1992). On Collective Memory. (L. A. Coser, Çev.). Chicago: 

University of Chicago Press. 

Halbwachs, M. (2007). Kolektif Bellek ve Zaman. Cogito, Bellek: Öncesiz, Sonrasız 

(ss. 55–76). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Harvey, D. (2013). Asi Şehirler - Şehir Hakkından Kentsel Devrime Doğru. İstanbul: 

Metis. 

Heynen, H. (2011). Mimarlık ve Modernite. İstanbul: Versus. 

Kırdar, L. (1947). Yenileşen İstanbul. İstanbul: İstanbul Belediye Matbaası. 

Köksal, D. (2009). Cumhuriyet İdeolojisi ve Estetik Modernizm: Baltacıoğlu, Yeni 

Zamanlar ve Bauhaus. İçinde A. Artun ve E. Aliçavuşoğlu (Ed.), 

Bauhaus: Modernleşmenin Tasarımı. İstanbul: İletişim Yayıncılık. 

Kuban, D. (2000). Tarihi Çevre Korumanın Mimarlık Boyutu - Kuram ve Uygulama. 

İstanbul: YEM Yayın. 

Küçükdoğan, E. (2007). Yaşayan Mkeânlar: Taksim Meydanı. Belgesel. 

Küçükdoğan, E. (2008). Yaşayan Mekânlar: Atatürk Kültür Merkezi. Belgesel. 

Leeuwen, T. A. P. (2005). Architects, Demolish! İçinde P. Oswalt (Ed.), Shrinking 

Cities (ss. 294–301). Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz. 

Lynch, K. (2010). Kent İmgesi. (İ. Başaran, Çev.)Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları: 

Genel Yayın: 1973. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Madran, E. (2001). Kent Belleğinin Oluşumunda Mimarlık Yapıtları. Mimarlık 

Dergisi, (298), 47–49. 

Maral, A. (2014). AKM’den AVM’ye. İçinde P. Derviş, L. Molinari ve M. 

Tabanlıoğlu (Ed.), Places of Memory (ss. 191–193). İstanbul: İKSV. 

Neyzi, L. (2014). Giriş. İçinde L. Neyzi (Ed.), Nasıl Hatırlıyoruz? Türkiye’de Bellek 

Çalışmaları (ss. 1–12). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Nicolai, B. (2011). Modern ve Sürgün: Almanca Konuşulan Ülkelerin Mimarları 

Türkiye’de - 1925-1955. (Y. Pöğün Zander, Çev.). Ankara: TMMOB 

Mimarlar Odası. 

Nora, P. (2006). Hafıza Mekânları. Ankara: Dost Kitabevi. 

Oswalt, P. (2005). Shrinking Cities. Berlin: Hatje Cantz. 

Öymen Özak, N. (2008). Bellek ve Mimarlık İlişkisi Kalıcı Bellekte Mekânsal Öğeler. 

(Doktora Tezi). İstanbul Teknik Üniversitesi Mimarlık Fakültesi 

Polat, N. (2007). Bellek ve Yabancı İçin Sorumluluk: Etik “iyi yaşam” Fikri İçin Kısa 

Bir Giriş. Cogito, Bellek: Öncesiz, Sonrasız (ss. 77–86). İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları. 



100 

Proust, M. (2016). Kayıp Zamanın İzinde - Swann’ların Tarafı. (R. Hakmen, Çev.). 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Riegl, A. (2015). Modern Anıt Kültü. (E. Ceylan, Çev.). İstanbul: Daimon. 

Rossi, A. (2006). Şehrin Mimarisi. İstanbul: Kanat Kitap. 

Sancar, M. (2014). Geçmişle Hesaplaşma. İstanbul: İletişim. 

Schudson, M. (2007a). Kolektif Bellekte Çarpıtma Dinamikleri. Cogito - Bellek: 

Öncesiz, Sonrasız, 50. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Schudson, M. (2007b). Kolektif Bellekte Çarpıtma Dinamikleri. Cogito, Bellek: 

Öncesiz, Sonrasız (ss. 179–199). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Sharr, A. (2013). Mimarlar İçin Heidegger. (V. Atmaca, Çev.). İstanbul: YEM Yayın. 

Smith, P. (2015). M Treni. (Seda Ersavcı, Çev.). İstanbul: Domingo Yayınevi. 

Steiner, B. (2005). Protest, Resistance, Usurpation. İçinde P. Oswalt (Ed.), Shrinking 

Cities (ss. 294–301). Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz. 

Tabanlıoğlu, H. (1966). İstanbul Opera Binası ve Kültür Merkezi. Arkitekt, (324), 

161–168. 

Tabanlıoğlu, H. (1977). Atatürk Kültür Merkezi. Arkitekt, (368), 139–144. 

Tabanlıoğlu, H. (1979). Atatürk Kültür Merkezi. Ankara: TC Bayındırlık Bakanlığı 

Yapı İşleri Genel Müdürlüğü. 

Tabanlıoğlu, M. (2012). Konuşma: Murat Tabanlıoğlu. Konuşma: Murat 

Tabanlıoğlu, sunulmuş bildiri, İstanbul. 

Tabanlıoğlu, M. (2012). Murat Tabanlıoğlu Söyleşisi. 

Tanyeli, U. (2007a). Mimari Koruma Diye Bir Disiplin Neden Var? Radikal. İstanbul. 

Tanyeli, U. (2007b). Mimarlığın Aktörleri: Türkiye 1900-2000. İstanbul: Garanti 

Galeri. 

Tanyeli, U. (2011). Rüya, İnşa, İtiraz: Mimari Eleştri Metinleri. İstanbul: Boyut. 

Ural, Ş., Şentürer, A. ve Atasoy, A. (2004). Mimarlık ve Felsefe. İstanbul: Yapı. 

Vesely, D. (2004). Architecture in the Age of Divided Representation: The Question 

of Creativity in the Shadow Production. Cambridge: MIT Press. 

Wilson, C. S. (2015). Anıtkabir’in Ötesi - Atatürk’ün Mezar Mimarisi: Ulusal Belleğin 

İnşası ve Sürdürülmesi. (M. Beşikçi, Çev.). İstanbul: Koç Üniversitesi 

Yayınları. 

Yates, F. A. (2007). Giordano Bruno: Paris’e İlk Geliş. Cogito, Bellek: Öncesiz, 

Sonrasız (ss. 33–46). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Yates, F. A. (2013). Art Of Memory. Routledge. 

Yılmaz, A. (2014). Bellek Topografyasında Özgürlük: Gelibolu Savaş Alanları ve 

Mekânsal Bir Deneyim Olarak Hatırlama. İçinde L. Neyzi (Ed.), Nasıl 

Hatırlıyoruz? Türkiye’de Bellek Çalışmaları (ss. 187–216). İstanbul: 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Zinganel, M. (2005). Vandalism as a Productive Force. İçinde P. Oswalt (Ed.), 

Shrinking Cities (ss. 294–301). Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz. 



101 

Url-1. <https://tr.wikipedia.org/wiki/Richard_Nixon> alındığı tarih: 30.5.2016.  

Url-2. <https://en.wikipedia.org/wiki/Sammy_Davis_Jr.> alındığı tarih: 30.5.2016.  

Url-3. <https://goo.gl/ttGQ4A> alındığı tarih: 30.5.2016.  

Url-4. <http://www.marinestadium.org/> alındığı tarih: 30.5.2016.  

Url-5. <http://drewfriedman.blogspot.com.tr/2013/01/sammy-davis-jr-meets-richard-

nixon.html> alındığı tarih: 30.5.2016.  

Url-6. 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=

TDK.GTS.577a3e97a5c308.92555070> alındığı tarih: 30.5.2016.  

Url-7. <https://www.afterthefinalcurtain.net/> alındığı tarih: 30.5.2016.  

Url-8. <https://afterthefinalcurtain.net/2011/03/08/after-the-final-curtain/> alındığı 

tarih: 30.5.2016.  

Url-9. <https://afterthefinalcurtain.net/2011/03/08/after-the-final-curtain/> alındığı 

tarih: 30.5.2016.  

Url-10. 

<http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid

=TDK.GTS.5786546c940d21.22370619> alındığı tarih: 30.5.2016.  

Url-11. <https://tr.wikipedia.org/wiki/Canterbury> alındığı tarih: 31.5.2016.  

Url-12. <https://en.wikipedia.org/wiki/Rhetorica_ad_Herennium> alındığı tarih: 

30.5.2016.  

Url-13. <http://www.banupekol.com/blog/2012/10/28/akm-yenilenirken-bellek-ve-

tasarim/> alındığı tarih: 21.3.2016.  

Url-14. <https://en.wikipedia.org/wiki/Pruitt%E2%80%93Igoe> alındığı tarih: 

29.5.2016.  

Url-15. <http://www.msnbc.com/sites/msnbc/files/2013/04/80211310.jpg> alındığı 

tarih: 29.5.2016.  

Url-16. <https://goo.gl/q7QQkD> alındığı tarih: 30.5.2016.  

Url-17. <http://www.dezeen.com/2011/12/14/exploding-twin-towers-by-mvrdv-

cause-outrage/> alındığı tarih: 

Url-18. 

<https://tr.wikipedia.org/wiki/Hessen_B%C3%BCy%C3%BCk_D%C

3%BCkal%C4%B1%C4%9F%C4%B1> alındığı tarih: 29.5.2016.  

Url-19. 

<http://www.ibb.istanbul/trTR/kurumsal/BelediyeTarihcesi/Pages/Bel

ediyeTarihcesi.aspx> alındığı tarih: 29.5.2016.  

Url-20. <http://archiwebture.citechaillot.fr/fonds/FRAPN02_PERAU> alındığı tarih: 

4.5.2016.  

Url-21. <http://goo.gl/0afYro> alındığı tarih: 29.5.2016.  

Url-22. <http://goo.gl/2nNF72> alındığı tarih: 29.5.2016.  

Url-23. <http://goo.gl/zT4H1i> alındığı tarih: 29.5.2016.  

http://www.msnbc.com/sites/msnbc/files/2013/04/80211310.jpg
https://goo.gl/q7QQkD


102 

Url-24. <http://goo.gl/YHdqfv> alındığı tarih: 28.5.2016.  

Url-25. <http://goo.gl/NozGIv> alındığı tarih: 29.5.2016.  

Url-26. <http://goo.gl/qGFDqi> alındığı tarih: 29.5.2016.  

Url-27. <http://goo.gl/mUefXq> alındığı tarih: 29.5.2016.  

Url-28. <http://goo.gl/GEjrM0> alındığı tarih: 29.5.2016.  

Url-29. <http://goo.gl/J3DC7Z> alındığı tarih: 29.5.2016.  

Url-30. <http://www.bbc.com/turkce/haberler/2015/03/150326_akm_tarih> alındığı 

tarih: 31.5.2016.  

Url-31. <http://goo.gl/YAfHlb> alındığı tarih: 31.5.2016.  

Url-32. <http://goo.gl/0QWV7g> alındığı tarih: 31.5.2016.  

Url-33. <http://goo.gl/AIERoo> alındığı tarih: 31.5.2016.  

Url-34. <http://goo.gl/kzACih> alındığı tarih: 31.5.2016.  

Url-35. <http://goo.gl/3UgSaH> alındığı tarih: 31.5.2016.  

Url-36. http://kulturservisi.com/p/ataturk-kultur-merkezinin-70-yillik-tarih alındığı 

tarih: 31.5.2016.  

Url-37. <http://gazetearsivi.milliyet.com.tr/Arsiv/1976/05/10> alındığı tarih: 

31.5.2016.  

Url-38. <http://www.ktbyatirimisletmeler.gov.tr/TR,9816/istanbul-ataturk-kultur 

merkezi.html> alındığı tarih: 31.5.2016.  

Url-39. <http://www.iha.com.tr/haber-istanbul-tiyatroya-doyacak-20661/> alındığı 

tarih: 31.5.2016.  

Url-40. <https://zete.com/chpli-karakas-taksimdeki-ataturk-kultur-merkezi-

curumeye-terk-edildi/> alındığı tarih: 31.5.2016.  

Url-41. <http://goo.gl/i2O7Uv> alındığı tarih: 31.5.2016.  

Url-42. <http://goo.gl/MZwJPg> alındığı tarih: 31.5.2016.  

Url-43. <http://goo.gl/j9LvKM> alındığı tarih: 31.5.2016.  

Url-44. <http://goo.gl/ad0z7S> alındığı tarih: 31.5.2016.  

Url-45. <https://tr.pinterest.com/pin/335518240967227679/> alındığı tarih: 

31.5.2016.  

Url-46. 

<http://www.bbc.com/turkce/haberler/2015/03/150326_akm_ilk_oper

a_binasi> alındığı tarih: 31.5.2016.  

Url-47. <http://t24.com.tr/haber/gezi-direnisi-sirasinda-akmye-asilan-kes-sesini-

tayyip-afisi-venedik-bianelinde-otosansure-mi-ugradi,272884> 

alındığı tarih: 31.5.2016.  

Url-48. <https://batmanwi.files.wordpress.com/2013/06/img_84991.jpg> alındığı 

tarih: 31.5.2016.  

Url-49. <http://www.hurriyet.com.tr/koc-akmyi-yikacagiz-3128860> alındığı tarih: 

29.5.2016.  

http://kulturservisi.com/p/ataturk-kultur-merkezinin-70-yillik-tarih


103 

Url-50. <http://www.arkitera.com/haber/24458/akmye-7-yilda-ne-oldu_> alındığı 

tarih: 30.5.2016.  

Url-51. < http://goo.gl/i2orPH> alındığı tarih: 29.5.2016.  

Url-52. <http://teftis.kulturturizm.gov.tr/TR,14330/660-nolu-ilke-karari-tasinmaz-

kultur-varliklarinin-grup-.html> alındığı tarih: 30.5.2016.  

Url-53. <http://goo.gl/nfZzIY> alındığı tarih: 30.5.2016.  

Url-54. <http://www.hurriyet.com.tr/akm-reklam-panosu-oldu-40019037> alındığı 

tarih: 30.5.2016.  

Url-55. <http://akmdeyiz.org/#> alındığı tarih: 30.5.2016. 





105 

EKLER 

EK A: Atatürk Kültür Merkezi’nin geçirdiği süreçleri anlatan zaman çizelgesi 

EK B: Atatürk Kültür Merkezi’nin tasarım aşamalarının karşılaştırmalı anlatımı  

  



106 

 

 

 

 

 



107 

 

 

EK A 

Şekil A.1 : Atatürk Kültür Merkezi’nin geçirdiği süreçleri anlatan zaman çizelgesi (Ganiç, 2016).





109 

EK B 

 

 

Şekil A.2 : Atatürk Kültür Merkezi’nin tasarım aşamalarının karşılaştırmalı anlatımı  (Ganiç, 2016). 



110 



111 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

 

 

 

Ad-Soyad   : Kerem Ganiç 

Doğum Tarihi ve Yeri : 17.01.1992/ İstanbul 

E-posta     : keremganic@gmail.com 

 

ÖĞRENİM DURUMU: 

 Lisans             : 2013, Yıldız Teknik Üniversitesi, Mimarlık Fakültesi, 

Mimarlık Bölümü 

 Yükseklisans       : 2016, İstanbul Teknik Üniversitesi, Mimarlık Anabilim Dalı, 

Mimari Tasarım Program 

 

 

 

 

 

 


