
 

T.C. 

SAKARYA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

HZ. PEYGAMBERİN GÖNDERDİĞİ ELÇİLER 

VE 

 FIKHÎ SONUÇLARI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

Safiullah MUNTAZER 

 

                                                 Enstitü Anabilim Dalı : Temel İslam Bilimleri 

                                                 Enstitü Bilim Dalı        : İslam Hukuku 

 

Tez Danışmanı: Dr. Öğr. Üyesi Abdullah ÖZCAN 

 

ARALIK– 2018 

 







ÖNSÖZ 

Bu tez, bir giriş ve üç ana bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde Arap yarımadasının 

sosyal durumu araştırılarak Medine-i Münevvere ile çevresindeki sosyal durum 

incelenmiş ve Medine’de İslam Devletinin kuruluşu ve Hudeybiye anlaşmasından da 

söz edilmiştir. İkinci bölümünde “elçi” kavramı ve tarihi gelişimi hakkında kısaca bilgi 

verilerek Hz. Peygamber (s.a) tarafından gönderilen elçilerin hayatları ve kişisel 

özelikleri hakkında bilgi verilmiştir. Üçüncü bölümde ise her bir elçinin üstlendiği 

elçilik görevi ile yerine getirdiği diplomatik vazifeler ve elde edilen fıkhî sonuçlar 

üzerinede durulmuştur. Ayrıca Hz. Peygamber (s.a), tarafından gönderilen her elçinin 

götürdüğü mektup ve karşı tarafın verdiği cevaplar metinleri ile zikredilmiştir. 

“Hz. Peygamber’in(s.a) gönderdiği elçiler ve fıkhî sonuçları” isimli bu tezin yazılması 

aşamasında, çalışmamı sahiplenerek titizlikle takip eden muhterem danışman hocam Dr. 

Öğr. Üyesi Abdullah Özcan’a değerli katkı ve emekleri için içten teşekkürlerimi ve 

saygılarımı sunuyorum. Ayrıca sosyal bilimlerdeki çalışanlara ve bölümmüzdeki 

derslerinden istifade ettiğim hocalarım Prof. Dr. Hacı Muhammet Güney, Doç. Dr. 

Soner Duman, Doç. Dr. Osman Güman, Doç. Dr. Süleyman Kaya beylere teşekkür 

ediyorum. Tez savunma jüri üyeliğini kabul ederek okuyan, gerekli düzeltmeleri 

yapmamı sağlayan ve önerilerede bulunan jüri heyetine şükranlarımı sunuyorum. Ayrıca 

sınıf arkadaşlarım Kadir Demiroğlu ve Mehmet Ali Acar’a da yardımlarından dolayı 

teşekkür etmek isterim. Beni Türkiye’ye getirdiği ve yüksek lisans yapma fırsatını bana 

verdiği için Türk devletine ve Milletine teşekkür etmeyi borç bilirim. Aileme, 

dostlarıma ve bana bu yolu açan Afghanistan devletine ve akadimik çalışmamı 

tamamlamam için beni Türkiye’ye gönderen Belh Üniversitesi yetkililerine maddi ve 

manevi desteklerinden  dolayı teşekkür ediyorum. 

     

Safiullah MUNTAZER  

12.12.2018 

 



i 
 

İÇİNDEKİLER 

 

KISALTMALAR.............................................................................................................v  
ÖZET.............................................................................................................................. vi   
SUMMARY....................................................................................................................vii 
  
 

GİRİŞ................................................................................................................................1 

BÖLÜM 1: MEDİNE-İ MÜNEVVERE VE ÇEVRESİNDEKİ SOSYAL YAPI......6 

1.1. İslam’dan Önce Arap Yarımadasında Sosyal Durum.....................................................6 

1.1.1. Arap Yarımadasında Etnik Yapı......................................................................6 

1.1.2. Kabileler Arasında Sosyal Yapı.......................................................................7 

1.1.3. Cahiliye Döneminde İnsana Verilen Değer.....................................................8 

1.1.4. Cahiliye Döneminde Aile Hayatı.....................................................................8 

1.1.5.  Cahiliye Döneminde Araplarda İnanç.............................................................9 

1.2. Medine’de İlk İslam Devletinin Kuruluşu..................................................................9 

1.3. Mescid-i Nebevi’nin Yönetim Merkezi Oluşu.........................................................11 

1.4. Kardeşlik Sözleşmesi........................................................................................................12 

1.5. Medine Anayasası.............................................................................................................12 

1.6. Hudeybiye Barışı...............................................................................................................13 

 

BÖLÜM 2: ELÇİ KAVRAMI VE HZ. PEYGAMBER’İN GÖNDERDİĞİ 

ELÇİLER.......................................................................................................................16 

2.1. Elçi Kavramının Sözlük ve Istılah Anlamı....................................................................16 

2.1.1. Sözlük Anlamı................................................................................................16 

2.1.2. Istılah Anlamı.................................................................................................16 

2.2. Cahiliye Dönemi Araplarda Elçi Tasavvuru..................................................................16 

2.3. Hz. Peygamber’in (s.a) Gönderdiği Elçiler....................................................................17 

        2.3.1. Ca‘fer b. Ebû Tâlib ................................................................................................19 

2.3.2. Amr b. Ümeyye ed-Damrî............................................................................. 20 



ii 
 

2.3.3. Dihye b. Halîfe el-Kelbî .......................................................................................21 

2.3.4. Abdullah b. Huzâfe es-Sehmî ..............................................................................22 

2.3.5. Hâtıb b. Ebû Beltea ...............................................................................................23 

2.3.6. Şücâ‘ b. Vehb el-Esedî .........................................................................................24 

2.3.7. Selît b. Amr el-Amirî ............................................................................................25 

2.3.8. Amr b. Âs ...............................................................................................................26 

2.3. 9. Alâ b. Hadramî .....................................................................................................27 

2.3.10. Hâris b. Umeyr el-Ezdî ......................................................................................29 

2.3.11. Muhâcir b. Ebû Ümeyye el-Mahzumî ..............................................................29 

2.3.12. Muâz b. Cebel .....................................................................................................30 

       2.3.13. Hz. Ebû Mûsâ el-Eş‘arî................................................................................32  

2.3.14. Cerîr b. Abdullah ................................................................................................34 

2.3.15. Amr b. Hazm, el-Ensarî el-Hazrecî ..................................................................36 

 

BÖLÜM 3: GÖNDERİLEN ELÇİLERİN GÖREV İFASİ VE FIKHÎ 

SONUÇLARI.................................................................................................................38 

3.1. Ca‘fer b. Ebû Talib’in Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları............................................38 

3.1.1. Elçilik Görevi.................................................................................................38 

3.1.2. Fıkhî Sonuçları...............................................................................................41 

3.2. Amr b. Umeyye ed-Damrî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları............................43 

3.2.1. Elçilik Görevi.................................................................................................43 

     3.2.2. Fıkhî Sonuçları......................................................................................................46 

3.3. Dihye b. Halîfe el-Kelbî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları.................................47 

3.3.1. Elçilik Görevi.................................................................................................47 

3.3.2. Fıkhî Sonuçları...............................................................................................54 

3.4. Abdullah b. Huzâfe es-Sehmî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları........................55 

3.4.1. Elçilik Görevi.................................................................................................55 



iii 
 

3.4.2. Fıkhî Sonuçları...............................................................................................58 

3.5. Hâtıb b. Ebû Beltea’nın Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları.........................................59 

3.5.1. Elçilik Görevi.................................................................................................59 

3.5.2. Fıkhî Sonuçları...............................................................................................62 

3.6. Şücâ‘ b. Vehb’in Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları.....................................................63 

3.6. 1. Elçilik Görevi................................................................................................63 

       3.6.2. Fıkhî Sonuçları.............................................................................................. 64 

3.7. Selît b. Amr el-Âmirî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları.....................................65 

3.7.1. Elçilik Görevi.................................................................................................65 

3.7.2. Fıkhî Sonuçları...............................................................................................67 

3.8. Amr b. Âs’ın Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları...........................................................67 

3. 8. 1. Elçilik Görevi...............................................................................................67 

3. 8. 2. Fıkhî Sonuçları.............................................................................................69 

3.9. Alâ b. Hadramî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları................................................70 

3.9.1. Elçilik Görevi.................................................................................................70 

3.9.2. Fıkhî Sonuçları...............................................................................................74 

3.10. Hâris b. Umeyr el-Ezdî’nin Eçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları..................................75 

3.10.1. Elçilik Görevi...............................................................................................75 

3.10.2. Fıkhî Sonuçları.............................................................................................76 

3.11. Muhacir b. Ümeyye el-Mahzumî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları................77 

3.11.1. Elçilik Görevi...............................................................................................77 

3.11.2. Fıkhî Sonuçları.............................................................................................79 

3.12. Muâz b. Cebel ve Ebû Mûsâ el-Eş‘arî’nin  Elçilik Görevleri ve Fıkhî Sonuçları..79 

3.12.1. Elçilik Görevleri...........................................................................................79 

A- Muâz b. Cebel’in  Elçilik Görevi........................................................................80 

B- Ebû Mûsâ el-Eş‘arî’nin  Elçilik Görevi...............................................................84 

3.12.2. Fıkhî Sonuçları.............................................................................................85 



iv 
 

3.13. Cerîr b. Abdullah’ın Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları..........................................88 

3.13.1. Elçilik Görevi...............................................................................................88 

3.13.2. Fıkhî Sonuçları.............................................................................................90 

3.14. Amr b. Hazm’ın  Eçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları....................................................90 

3.14.1. Elçilik Görevi...............................................................................................90 

3.14.2. Fıkhî Sonuçları.............................................................................................96 

 

SONUÇ.........................................................................................................................101 

KAYNAKAÇA.............................................................................................................105 

ÖZGEÇMİŞ.................................................................................................................113 

  

  



v 
 

KISALTMALAR 

a.s.          : aleyhisselâm  

a. mlf     : aynı müellif  

b.            : ibn 

byy         : basım yeri yok  

bkz.        : bakınız 

c.             : cilt 

çev.         : çeviren 

DİA        : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

Hz.          : Hazreti 

h.             : Hicrî            

nşr./thk.  : neşreden, tahkik eden 

no            : numara 

ö.             : ölüm, vefat tarihi 

s.a            : Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

s.              : sayfa 

TDV        : Türkiye Diyanet Vakfı 

t.y.           : tarihsiz  

v.dğr.   : ve diğerleri 

trc.          : tercüme eden                           

vb.         : ve benzeri 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

Sakarya Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Özeti 

Yüksek Lisans                                             Doktora                                                      

Tezin Başlığı: Hz. Peygamber’in Gönderdiği Elçiler ve Fıkhî Sonuçları                                                                                                                

Tezin Yazarı: Safıullah Muntazer        Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Abdullah ÖZCAN      

Kabul Tarihi: 12.12.2018                    Sayfa Sayısı: Vii + 113 

Anabilim Dalı: Temel İslam Bilimleri Bilim Dalı: İslam Hukuku                                                 

Devletler arası ilişkiler ve Arap kabileleri arasında elçi gönderme, İslam’dan önce bir 
örf ve gelenek halinde mevcuttu. İslam bu örfü ıslah ederek onaylamıştır. İslam’ı 
komşu devletlere ve Arap yarımadasındaki emirliklere tebliğ etmek için Hudeybiye 
anlaşması iyi bir fırsat olmuştur. Peygamber (s.a) Hudeybiye’den döndüğünde komşu 
devlet başkanlarını ve Arap yarımadasındaki emirleri İslam’a davet etmek için onlara 
elçiler ve mektuplar göndermiştir.  Bu çalışmadaki amaç, Peygamber’in (s.a) bu 
hususta diplomatik faaliyetlerini incelemek,  gönderdiği elçilerin kimliğini 
belirlemek, İslam’a davet edilen devletler ve emirliklerin bu davete verdikleri 
tepkileri tespit etmek, bu diplomatik faaliyetlerin İslam’ın uzaklara yayılması ve 
Medine devletinin güçlendirilmesi için ne kadar etkili olduğunu ortaya koymaktır. 
Bununla birlikte bu diplomatik faaliyetlerden elde edilen fıkhî sonuçlar da bu 
çalışmanın amacına dahildir. Bu çalışmada sadece Peygamber (s.a) tarafından 
devletlere ve emirliklere gönderilen elçilerden söz edilmektedir. 
Çalışmamızda amaca ulaşmak için kadim ve modern kaynaklara başvurulmuş olup 
çalışmamızla ilgili önemli temel kaynaklar hadis, siyer, İslam tarihi ve fıkhî 
eserlerdir. Kaynaklar tarandığında Peygamber (s.a) tarafından Bizans, Mısır, Pers, 
Habeşistan gibi devletlere ve Arap yarımadasındaki emirlikleri İslam’a davet etmek 
için sahabeden bilgin, sabırlı ve cesur on beş kişi gönderildiği anlaşılmaktadır. Bu 
elçilerden on dördü devletlerin ve emirliklerin yetkililerine ulaşmışlar ve 
Peygamber’in (s.a) mektuplarını onlara teslim edip mesajını aktarmış; sadece bir 
tanesi görevini tamamlayamadan yolda şehit edilmiştir. Bazı devlet ve emirliklerin 
yetkilileri, o zamanki elçi dokunulmazlığı örfüne riayet edip elçilere iyi davranmışlar; 
diğer bazıları ise bu dokunulmazlık örfüne saygı göstermeyip elçilere kötü 
davranmışlardır. Bu elçilerin daveti sayesinde bazı devlet başkanları Müslüman olup 
İslam’ı kabul ettiklerini beyan etmişlerdir. Arap yarımadasındaki emirlerin çoğu ve 
bu emirlerin bağlıları da Müslüman olmuşlar; İslam’ı kabul etmeyen Yahudi, 
Hıristiyan ve Mecûsîlere ise cizye tayin edilmiştir. Böylece bu elçilerin davetiyle 
savaşsız bir şekilde İslam dini yayılmış ve İslam devletinin egemenlik alanı 
genişleyip güçlenmiştir. Bu çalışmada İslam’da elçinin dokunulmaz olduğu ve elçi 
öldürmenin savaş ilanı anlamına geldiği tespit edilmiş; ayrıca gayrimüslim devlet ve 
milletlerin, savaşmadan önce elçi vasıtasıyla İslam’a davet edilmesinin İslam 
devletinin görevi olduğu ortaya konmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Diplomasi, elçi, davet, devletler arası ilişkiler, fıkhî sonuçlar.                                                                                      

 
 

 

 

 

 x



vii 
 

Sakarya University 
Institute of Social Sciences Abstract of Thesis 

Master Degree                                             Ph.D.                                                      

Title of Thesis: The Ambassadors of Prophet Mohammad’s (pbuh) and its results 
from prespective of  Islam jurisprudnce( Islamic law)                                                                                                                
Author of Thesis: Safiullah Muntazer  Supervisor: Assist. Prof. Abdullah ÖZCAN      

Accepted Date: 12.12.2018                   Number of Pages: Vii + 113  

Department: Basic Islamic sciences     Subfield: Islamic law                                                 

Sending ambassadors to Arab tribes and empires was a pre-Islamic comman practice 
of Arabs. Later, Islam affirmed and approved its continuation. The Hudaybiya 
Agreement was an initiative for inter-state in the Arabian Peninsula. Right after this 
agreement, Prophet Muhammad (PBUH) sent ambassadors along with his letters to 
the heads of neighboring empires and tribes both in and out side of the Arabian 
Peninsula and invited them to Islam. The main aim of this research article is to study 
the diplomatic activities of Prophet Muhammad (PBUH); to identify  the ambassadors 
sent by him (PBUH); to find out the reactions of empires and their rulers; to account 
the effectivness of these diplomatic initiatives for spreading Islam in those regions, 
and strengthening  the state of Madina. In addition, the complete perspective of 
Islamic jurisprudence on diplomatic relations of Islamic state with other states is also 
part of the study. It is the limitation of this study which includes only those 
ambassadors, who were sent by Prophet Muhammad (PBUH). 
This study is consisted on classic and the modern books of Hadith, Prophet 
Muhammad’s (PBUH) biographies, Islamic history and Fiqh (Islamic jurisprudence). 
Researcher found that Prophet Muhammad (PBUH) sent fifteen of his learned and 
courageous companions as ambassadors to different leaders of Byzantine, Egyptian, 
Persian, and Ethiopian governments and the emirates of the Arabian Peninsula. 
Fourteen of those messengers aproached the target authorities and deliverd the letters 
of Prophet Muhammad (PBUH) and conveyed his message, but one of the fifteen was 
martyred before completion of his mission. Some of the authorities treated those 
ambassadors well, but some of them did not respect their traditional immunity and 
treated those ambassadors in bad way. In result of these diplomatic initiatives, some 
of the leaders from out side of the  Arabian Peninsula and most of the leaders inside 
the Arabian Peninsula accepted Islam. The non believers of these states such  as Jews, 
Christians and Zoroastrians would had to pay taxes. Resultantly, this activity spreaded 
Islam without war and expanded the boundaries and strengthened the authority of the 
first Islamic state. This study concludes that Islam takes care the special immunity to 
ambassadors. Upon violation (killing the ambassador), it declares war against culprits. 
Further, it put the neccessty of sending ambassador(s) towards the oponents to Islam 
befor launching an offensive action against the target state. 

 
Keywords: Diplomacy, Ambassador, Invite, International relations, The Fiqh’s 
results                                                                                                      

 

 

  



2 
 

GİRİŞ 

Elçilik kavramı, Allah ile kullar arasında iletişim tesis edilmesinde en önemli olguyu 

ifade etmektedir. Allah Tealâ, meleklerden ve insanlardan bu görevi en iyi şekilde eda 

edebilecek elçiler seçerek mesajlarını, evrenin sorumluluğunu emanet olarak yüklediği 

insanlara bildirmiştir. İnsanlar arası ilişkiler de büyük ölçüde karşılıklı elçiler 

gönderilerek gerçekleştirilmektedir. Tarih boyunca, devletler ve toplumlar arası 

ilişkilerin kurulmasında ve önemli işlerin ifasında elçilerin gönderilmesi ve onlar 

vasıtasıyla istenen hedeflere ulaşılması, yaratan ve yaratılanlar arasında olduğu gibi 

yaratılanlar arasında da aynı yöntem kullanılmıştır.  

Çalışmanın Konusu 

Elçilerle mesaj ulaştırma yöntemi peygamberlerin de kullandıkları en önemli ilişki 

kurma ve bilgilendirme araçlarından olmuştur. Peygamber (s.a) de İslam’ı çevredeki 

devlet ve milletlere ulaştırmak için bu yöntemden istifade etmiştir.  Peygamber’in (s.a) 

insanlar ve toplumlar arasında tesis ettiği ilişkiler elçiler vasıtasıyla sağlanmış 

olduğundan bu çalışmamızda “Hz. Peygamber’in (s.a) gönderdiği elçiler ve fıkhî 

sonuçları” konusu tez olarak seçilmiştir. 

Çalışmanın Önemi 

Elçilik görevi, İslâm’dan önce devletler ve uluslararası toplumda bir örf ve gelenek 

halindeydi. Bu örf Arap toplumunda da mevcuttu. Peygamber (s.a) bu örfü ıslah ederek 

onayladı. İslam’ı çevredeki devletler ve milletlere ulaştırmak için bu örften istifade etti. 

Peygamber (s.a), Medine Devletinin yöneticisi olarak Hudeybiye anlaşmasından sonra 

devletin dış siyasetinde yeni bir dönem başlattı. Hudeybiye’den Medine’ye döner 

dönmez o dönemdeki büyük imparatorlara elçiler göndererek onları İslam’a davet etti. 

Ayrıca Arap yarımadasındaki emirliklere de elçiler göndererek hem İslam’a davet etti 

hem de Medine Devletine tabi olmaya çağırdı. Bu yöntemle savaşmaksızın çevredeki 

devletlere ve emirliklere İslam yayıldı. 

Arap yarımadasındaki çoğu emirlikler Müslüman olarak Medine devletine tabi oldular. 

Diplomasi yolu ile elde edilen bu hayırlı gelişmeler, yıllarca Kureyş’le yapılan 

mücadelenin sonunda elde edilmemişti. Böylece Medine’de İslam devletinin güçlendiği 

ve devletin güçlü olmasının diplomatik başarıları elde etmede etkili olduğu görülmüştür. 



3 
 

Bu diplomatik başarılar, böyle bir tez çalışmasının gerekli olduğunu göstermektedir. 

Ayrıca yapılan alan taramasında Türkiye ve diğer ülkelerde, Peygamber’in (s.a) elçileri 

ve elçilik görevleri hakkında doğrudan fıkhî bir çalışmanın bulunmadığı görülmüştür. 

Çalışmanın Amacı 

Bu çalışmanın amacı Peygamber’in (s.a) Hudeybiye anlaşmasından sonra çevredeki 

devlet ve emirlikleri İslam’a davet etmek için yaptığı diplomatik faaliyetleri incelemek, 

gönderdiği elçilerin kimliğini belirlemek, karşı devletler ve emirliklerin gönderilen 

elçileri nasıl karşıladıklarını ve bu elçilere tepkilerini tespit etmek; elçilerin olumlu veya 

olumsuz cevap getirmelerinde, Peygamber’in (s.a) tepkisinin nasıl olduğunu, olumlu ve 

olumsuz cevaptan sonra Medine devletinin o devletle ilişkisinin nasıl geliştiğini tespit 

etmektir. Bununla beraber bu diplomatik faaliyetlerin gayrimüslimleri İslam’a davet ve 

İslam devletine faydalı olup olmadığının tespit ederek bu diplomatik faaliyetlerden fıkhı 

sonuçlar elde edilmesi de hedeflenmektedir. 

Çalışmanın Yöntemi 

Bu çalışma genel olarak temel İslam kaynaklarına dayanan bir çalışma olup çağımızda 

telif edilen eserlerden de istifade etmektedir. Bu çalışmayla ilgili önemli temel 

kaynaklar ilk dönem Hadis, Siyer, İslam tarihi ve fıkıh eserleridir. İslam tarihçileri ve 

siyer yazarları arasında Peygamber’in (s.a) elçilerinin sayısının kaç kişi olduğu konusu 

ihtilaftır. Bunun sebebi de bazı İslam tarihçilerinin Peygamber’in (s.a) Hudeybiye 

anlaşmasından sonra çevre devletlere ve emirliklere gönderdiği elçileri zikretmeleri, 

diğer bazılarının ise Hudeybiye anlaşmasından önce ve sonra, Kureyş ve diğer Arap 

kabilelere veya savaş meydanında karşı tarafa gönderilen elçilerin isimlerini de 

zikrediyor olmalarıdır. 

Bu çalışmada Hudeybiye anlaşmasından sonra devletler ve devlet gibi bir yapıya sahip 

olan emirliklere giden elçilerden söz edilerek sonuçlara ulaşılmaya çalışılacaktır. Bizans 

devleti ve Umman emirliğine gönderilen elçiler gibi. Savaş meydanı veya olağan dışı 

durumlarda kabilelere gönderilen elçiler bu çalışmada yer almamıştır. Hudeybiye 

anlaşmasından önce Hüraş  ve Hz. Osman,  Peygamber (s.a) tarafından Kureyş’e elçi 

olarak gönderilmişlerse de; bunların elçilikleri bu çalışmada söz konusu olmayacaktır. 

Çünkü bir devlet veya emirlik konumu yoktur. Peygamber’in (s.a) elçilerinin sayılarını 



4 
 

belirlemek konusunda temel kaynaklar yanında çağımızdaki yazarlardan Mahmud Şiyt 

Hattab’ın “Süferâü’n–Nebî” adlı eserinden istifade edilmiştir.  

Bu çalışmada en çok istifade edilen temel kaynaklar şöyle zikredilebilir. Hadis, İslam 

tarihi, Siyer ve Tabakât kaynaklardan Buharî ve Müslim’in Cami’u’s-Sahih, İbn 

Hişam’ın “es-Sîretü’n-Nebeviyye”, İbn Sa‘d’ın  “Tabakâtü’l-Kübra, Taberî’nin “Tarih”, 

Nevevî’nin “Tehzîbü’l-esmâ ve’l-lugat”, Ensarî’nin “Misbahü’l-mudî fî küttâbi’n-

Nebiyyi’l-ümmî ve rusulihi ila mülûki’l-ardi mine’l-arabiyyin ve’l-acemiyyin, İbn 

Esîr’in “el-Kâmil fi't-tarih ve Üsdü’l-gabe fî ma‘rifati’s-sahâbe”, İbn Kesîr’in “el-

Bidâye ve’n-Niyhâye”, İbn Tolun’un “İ’lâmü’s-sâ’ilîn an kütübi seyyidi’l-mürselîn”, İbn 

Hacer’in “el-İsâbe fî Temyîzi’s-Sahabe” ile Çağdaş eserlerden, Mahmud Şiyt Hattab’ın 

Süferâü’n–Nebî’si Kettânî’nın et-Terâtibü’l-idâriyye’si ve Muhammad Hamidullah’ın 

el–Vesâiku’s–siyâsiyye’si en çok istifade edilen eserlerdendir.  Fıkh’ın temel kaynaklar 

ise, Serahsî’nin el-Mebsut ve Şerhu’s-siyeri’l-kebîr, İbn Hümâm’ın “Fethu’l-kadîr”, 

Kâdî Ebû Ya‘la İbn Ferrâ’nın “Rusülü’l-mülûk ve men yüslih li’r-risale ve’s-Sifâre” adlı 

erserleridir. 

Son dönem fıkıh alanındaki çalışmalardan Ali Aslan Topçuoğlu’nun “İslâm Hukukunda 

Diplomatik Temsil”, Ahmet Yaman’ın “İslâm Hukukunda Uluslararası İlişkiler”, 

Ahmed Gâlib Hatib’in “Ahkâmu’s-Sifâre fi’l-fikhi’l-İslâmî”, Vehbe Zühaylî’nin “el-

Alâkatü’d-düveliyye fi’l-İslâm”, Osman Cum‘a Demîriyye’nin, “Usûlü’l-‘alakati’d-

devliyye fi’l-fıkhî’l-imam Muhammed b. Hasen eş-Şeybâni”, Adlı eserleri en çok istifade 

edilen kaynaklardır. 

Bu tez üç bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde Medine-i Münevvere ve çevresindeki 

sosyal durum incelemektedir. Bununla beraber bu bölümde Arap yarımadasının sosyal 

durumu kısa bir değerlendirmeye tabi tutulmuştur. Medine’de İslam Devletinin nasıl 

oluşturulduğundan ve Hudeybiye anlaşmasından da söz edilmektedir. İkinci bölümünde 

“elçi” kavramın tanımı ile tarihi gelişimi hakkında kısaca bilgi verilmektedir. Bununla 

birlikte Peygamber’in (s.a) her elçinin kişisel özelikleri ve her birinin hayatı hakkında 

bilgi verilmektedir. Üçüncü bölümde her bir elçinin gittiği devlet nezdinde yaptığı 

elçilik görevi, getirdiği cevap ve bu elçilikten elde edilen sonuç detaylı olarak beyan 

edilmektedir. Ayrıca Peygamber’in (s.a), tarafından gönderilen her elçinin götürdüğü 

mektup ve karşı tarafın verdiği cevaplar metinleri ile aktarılmaktadır. 



5 
 

 Mektuplar, bazı kaynaklarda metin bakımından küçük farklıklarla rivayet edilmektedir. 

Bu cüzi farklar dikkate alınmadan sadece bir nüshası ve cevabı aktarılmaktadır. 

Mektupların aktarılması konusunda temel kaynakların yanında Muhammed 

Hamidullah’ın. “el–Vesâiku’s–siyâsiyye” kitabından çokça istifade edilmiştir. Bu 

mektupların bazılarının asılları çağımızda bulunmuştur. Bu konuyu Muhammed 

Hamidullah kendi kitabında detaylı olarak beyan etmiştir. Bu detaylara bu çalışmada yer 

verilmeyecektir. Her elçinin elçiliğinden hangi fıkhî sonuçlar elde edildiği ayrı ayrı 

zikredilmektedir. Üçüncü bölümden sonra ise bu çalışmada genel olarak ortaya çıkan 

sonuçlara yer verilmiştir. 

 

 

 

  



6 
 

BÖLÜM 1: MEDİNE-İ MÜNEVVERE VE ÇEVRESİNDEKİ 

SOSYAL YAPI 

1.1. İslam’dan Önce Arap Yarımadasında Sosyal Durum  

1.1.1. Arap Yarımadasında Etnik Yapı 

Arap yarımadası, İslam güneşinin doğduğu, Peygamber’ in (s.a) doğup ve yaşadığı, 

İslam devletlerin başlangıç yurdu olduğu için, bu yarımadanın toplum hayatı ve o 

dönemdeki sosyal hakkında bilgi vermemiz yerinde olur. Araplar köken ve ırk açısından 

Sâmî ırklarından birisidir. Belki de Sâmîler’in özelliklerini en fazla koruyanıdır. Ayrıca 

Arapça, Sâmî dillerinden birisidir.1 Araplar iki büyük kısma ayrılırlar: Arab-ı bâide ve 

Arab-ı bakiye.  

A-Arab-ı Bâide: Bunlar, önceleri yaşayıp helâk olmuş, nesilleri tükenmiş ve haberleri 

kesilmiş kavimlerdir. Ad ve Semûd kavimlerinde olduğu gibi, semâvî kitaplarda ve 

Arap şiirinde yer alan bilgilerin dışında bu kavimlerle ilgili bilgi kaynakları yoktur. Bu 

kaynaklarda adı geçen kabileler, Ad, Semûd, Tasım, Cedîs ve ilk Cürhüm kabileleridir.2 

 B-Arab-ı bâkiye: Soyları devam eden Araplardır. Bunlar da Arab-ı âribe ve Arab-

müstaribe olmak üzer iki kola ayrılırlar. Arab-ı âribe: Bunlar Kâhtanîlerdir ve Yemen 

bölgesinde yaşamışlardır. Bunlar en meşhurları Cürhüm ile Yarub kabileleridir. 

Yarub’dan da Kehlân ve Himyer adlarında iki ayrı koldan birçok kabile ve sülale 

meydana gelmiştir. Himyer sülalelerinden en meşhuru Kudâa koludur. Kudâa’dan da 

Belî, Cüheyene, Kelbe, Behrâ, Benû Nehd ve Cerm kabileleri türemiştir. Kehlânî 

sülalelerinden türeyen kabilelerin en meşhurları da Medine’de: Evs, Hezreç;  Şamda 

Gassanîleri Kuran Cefne oğullarının mensup olduğu Ezdiler ve Cedîle, Buhtur, Zübeyd 

ile Sa‘lebe’nin mensup olduğu Tay kabileleridir. Havlan, Sa‘du’l-aşîre, Neha’, Mezhic, 

Hamdan, Kinde, Murad, Enmar, Cüzam ve Lâhm kabileleri de bu soydan gelir.3 

Arab-ı müsta‘ribe: İsmail’e (a.s) kadar uzanır. Bunlar İbranice veya Süryanice 

konuştuğu için onlara bu isim verilmiştir. Kahtânîlardan Cürhüm kabilesi Mekke’ye 

                                                           
1 İsmail Kaya ve diğerleri, Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, İstanbul: Çağ Yayınları, 1986, I, 

107. 
2 Hasan İbrahim Hasan, İslam Tarihi, İsmail Yiğit ve Sadreddin Gümüş (çev.), 3. Basım, İstanbul: 

Kayıhan Yayınları, 1991, I, 26. 
3 Hasan, İslam Tarihi, I, 26. 



7 
 

gelip vatan edindiler. İsmail (a.s) annesiyle birlikte Mekke’ye yerleşince, İsmail (a.s) 

onlardan bir kızla evlendi. Böylece hem kendisi hem de çocukları Arapça’yı öğrendiler. 

Bundan dolayı da onlara Arab-ı müsta‘ribe denildi. Bu kabileler, Arap yarımadasının 

orta bölgelerinde Hicaz’dan Bâdiyetü’ş-Şama’a kadar uzanan sahada yerleşik veya 

göçebe halinde yaşayan Arapların ekseriyetini teşkil ederler. Arim seddinin 

yıkılmasından sonra Yemen Araplarından buraya göç edenler de bilahare bunlara 

karışmış ve kaynaşmışlardır.4 

1.1.2. Kabileler Arasında Sosyal Yapı 

Arapların çoğu kabile hayatı yaşıyorlardı. Kabileler gücünü ve birliğini kurması için, 

her kabilenin başında bir reis veya başkan bulunurdu. Kabilenin reisliği genellikle 

babadan oğula geçerdi. Savaşlarda, savaş meydanın yanında kabile reisi için bir çadır 

kuruyorlardı. Bu çadır kabilenin egemenliğini gösteriyordu.5 

Araplarda erkek kardeşler ve amcaoğulları her durumda birbirlerine yardımcı olurlardı. 

Bu hususta gevşeklik göstermezlerdi. Sosyal dayanışma gereği faydalı işlerde olduğu 

gibi zararlı işlerde de yardımlaşırlardı. Bu dayanışmaya katılmayanlar ayıplanırdı. 

Yardımlaşma gerekli görülürdü. Bu kabileler doğru veya yanlış düşünseler, adaletli 

davransalar veya zulmetseler de her durumda yardıma koşmaları zorunlu görülürdü. Bu 

hususta şöyle derlerdi: “Kardeşin zalim de olsa mazlum da olsa yardım et”. Bir kabile 

birkaç kola ayrıldığı zaman, her sülale, asılları aynı olduğu halde, reislik ve şeref 

hususunda rekabet ederdi. Zaman zaman bu rekabet yüzünden şiddetli düşmanlıklar 

çıkmış, çok kan dökülmüştür. Evs ile Hazreç kabileleri ile Mudar ve Rebia kabileleri, 

Haşim ve Abdüşems oğulları arasında çıkan düşmanlıklar bu kabildendir.6 İslam dini 

geldiği zaman, kabile taassubuna dayanan her türlü yardımlaşmayı yasakladı. İhtilâfları 

adalet ve hukuk çerçevesinde çözmeyi emretti. Bir suç için bütün kabile ve toplumu 

cezalandırmak yerine, sadece suçluyu cezalandırmayı emretti.7 

 

                                                           
4 Hasan, İslam Tarihi, I, 28. 
5Neşet Çağatay, İslamdan Önce Arap Tarihi ve Cahiliye Çağı, 1. Basım, Ankara: Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayaınları, 1957, s.87. 
6 Hasan, İslam Tarihi, I, 8, 88. 
7 Mustafa Fayda, “Câhiliye” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C 7, İstanbul: TDV Yayınları, 

1993, 17-18 



8 
 

1.1.3. Cahiliye Döneminde İnsana Verilen Değer 

Her toplumda olduğu gibi Araplar’da da iyilerin ve kötülerin savaşı süregelmiştir. Kimi 

dönemlerde kötülükler yaygınlaşmış ve oluşan cahiliye örfü sebebiyle çok korkunç 

olaylar yaşanmıştır. Şöyle ki Arap yarımadasında İslam’dan önce bazı aileler, dünyaya 

gelmiş bazı çocuklarını canlı canlı toprağa gömüyorlardı. Bu anlayışın sebepleri, sosyal 

statü kaybı, fakirlik, namusu koruma düşüncesi, uğursuzluk, bedensel sakatlık ve 

kurban etme gibi algılardır. Bu nedenle çoğunlukla kız çocuklar, bazen de erkekler 

öldürülmüşlerdir.8 

Çocuk öldürmek için en fazla kullanılan usul toprağa gömmekti. Toprağa canlı olarak 

gömme işlemine ve'd, gömen kimseye vâid denirdi. Gömülerek öldürülen çocuğa 

mev'ûd, mev'ûde, veîd, veîde adları verilmiştir. Kur'an-ı Kerim'de zikri geçen mev'ûde 

kelimesinin, kaynaklarımızda diğerlerinden daha fazla kullanıldığı görülmektedir. 

Toprağa gömme yanında zaman zaman suda boğma, yüksek bir yerden aşağıya atma 

gibi farklı yolların da çocuk öldürme amacıyla kullanıldığı bildirilmektedir.9  

1.1.4. Cahiliye Döneminde Aile Hayatı 

Arap ailesi genellikle sade gelenekler çerçevesinde oluşuyordu. Erkek, karısını onun 

ailesinden istiyordu. Kız ailesi kabul ettikten sonra, akit yaparak kocası karısını kendi 

evine götürüyordu. Cahiliye döneminde bir erkeğin nikâhlayacağı kadınların sayısı 

sınırlı değildi. Bunların içerisinde on tane karısı olanlar bile vardı. İslam hukukuna dair 

kitaplar, Müslüman oldukları sırada dörtten fazla kadınla evli olan kocalarla ilgili birçok 

hükümler getirmiştir. Bu gibi kocalara içlerinden dört tanesini alıkoyup geri kalanlarını 

boşamaları emredilmiştir. Araplar, erkek evlât sahibi olmayı çok isterlerdi. Bunun 

sebebi erkek çocuklar, kılıç ve zırhın gölgesinde yaşayabilen Arap ailesinin temel 

direğiydi. Arap kadını kocası için en iyi arkadaş ve yardımcı konumundaydı. Zira Arap 

kadını, kendisini kocasının kültür seviyesine eriştirecek özeliklere sahipti. Çünkü o, 

anne ve ev hanımı olarak yapmak zorunda olduğu işlerine ilâveten hayvan otlatmak, su 

taşımak, yün eğirmek, kumaş dokumak, çadır kurmak gibi işleri de her zaman yapardı.10 

                                                           
8 Yavuz Yıldırım, “İslam Öncesi Arap Yarımadasında Çocuk Öldürme Olgusu”, İstanbul Ünivesitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı.7 (2003), s.1, 80, 82. 
 et-Tekvir /8 
9 Yıldırım, “İslam Öncesi Arap Yarımadasında Çocuk Öldürme Olgusu”, s.1, 80, 82.  
10 Kaya ve dğr, Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, I, 182, 184. 



9 
 

Arap toplumunda boşanma hakkı erkeklere aitti. Bazen de kadınlar boşanma hakkını 

kendilerine ait kılma şartıyla evlenirlerdi.11 

1.1.5.  Cahiliye Döneminde Araplarda İnanç 

Tarih boyunca İnsanlar bir dine yönelmek için çabalar gösterdiler. Bazen insanlar hak 

ve gerçek dini bulabildiler. Bazen de çeşitli sebeplerden dolayı doğru yolu bulamadılar 

ve batıl inançlara yöneldiler. Bu yüzden insanlar eski zamanlardan beri cehalet 

nedeniyle maddî şeylere tapmaya yönelmişlerdir. Bundan dolayı insanlara doğru yolu 

göstermek için, peygamberlere ihtiyaç duyulmuştur. İslam’dan önce Araplardan bir 

kısmı, İbrahim (a.s) ve İsmail (a.s)  ile olan bağları sebebiyle doğru yolu bulmuşlardır. 

Ancak birçoğu Nuh (a.s)  döneminden itibaren devam eden putlara tapmaya 

başlamışlardır. Hatta Kâbe’nin içini putlarla doldurmuşlardır. Sonuçta da hak dini terk 

ederek batıl inançlara girmişlerdir.12 

Araplar, İbrahim (a.s)  ve İsmail’in (a.s)  dinini unuttuktan sonra putlara tapmaya 

başlamakla beraber tevhid akidesinin temeli olan kâinatın yaratıcısı ve yoktan var 

edicisi olan yüce Allah’ın varlığını da kabul ediyorlardı. Fakat Allah’ın iradesini ve 

hayatlarına müdahalesini istemiyorlardı. Ancak hac zamanında onun adına telbiye 

getirerek gelenek olmuş bazı örfleri devam ettiriyorlardı.13 İslam dini geldiği zaman 

tevhid inancını getirdi. Putperestliğe karşı kesin bir tavır aldı. İnsanları bütün 

çirkinliklerden ve kötü adetlerden kurtararak putperestliği yasakladı.14 

1.2. Medine’de İlk İslam Devletinin Kuruluşu 

Peygamber (s.a) on üç senelik Mekke devrinde mesaisini tamamıyla iman esaslarını 

anlatmaya hasretmişti. Bunun sonucunda İslam’a girenlerin sayısı artmıştı ancak 

Müslümanlar henüz yeterli güce kavuşmamışlardı. Baskılara karşı maddi güç 

kullanmaya da izin verilmemişti. Müslümanların tüm baskılara karşı yapabilecekleri tek 

şey vardı, o da sabıretmekti. Fakat hicretle yeni bir sosyal ortam ve çevre oluşmuştu. 

                                                           
11 Hasan, İslam Tarihi, I, 87. 
12 Kaya ve dğr, Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, I, 172, 173. 
13 Çağatay, İslamdan Önce Arap Tarihi ve Cahiliye Çağı, s. 91. 
14 Fayda, “Câhiliye”, 17-18. 



10 
 

Şartlar tamamıyla değişmişti. Müslümanlar, imanlarının gereği olan her şeyi serbestçe 

yapabiliyorlardı.15 

Peygamber (s.a), Medine’ye ulaştığı zaman ilk olarak Beni Amr b. Avf yurduna konuk 

oldu. Orası Küba köyüydü. Orada bir kaç gün kalmış ve Küba mescidini yapmıştı. 

Peygamber (s.a), Cuma günü Küba’dan Medine’ye doğru yola çıktı. Zeval vaktinde 

Beni Salim b. Avf yurduna ulaştı.16 Beni salim b. Avf yurdunda Ranuna mevkinde 

sahabelerle beraber Cuma namazını kıldılar. Peygamber’in (s.a) sahabeleriyle birlikte 

kıldığı bu namaz, İslâmiyet’te kılınmış olan ilk Cuma namazıdır. Peygamber (s.a) 

Medine’ye girerken devesine binerek dizginini serbest bıraktı. Devesi ensarın evlerinin 

yanından geçerken her evin sahibi: “Ey Allah Resulü, bu evin sakinleri sayıca çok, 

silahlı ve koruyucusu olan bir evdir. Buraya inmenizi istiyoruz ”dediler. Allah Resulü 

de: “Devenin dizginini serbest bırakın, çünkü ona emir verilmiştir gerekli yerde o 

duracaktır” cevabını verdi. Deve bugün ki mescid-i nebevi’nin bulunduğu yere kadar 

ilerdi. Buraya geldiğinde halen mescidin kapısı bulunan yere çöktü. Peygamber (s.a) bu 

yerde mescid bina edilmesine emretti, kendisi de inşaata katıldı.17  

Peygamber (s.a) ensar ve muhacir arasında kardeşlik sözleşmesi gerçekleştirdi. Bu 

kardeşlik anlayışı, kan kardeşliğinden daha güçlüydü. Ensar’dan her bir kişi 

muhacirlerden birini kardeş edinerek her şeylerini paylaştılar.18 Henüz hicret’in ilk yılı 

bitmiş değildi. Peygamber (s.a) bütün Medine ve çevre kabilelerin temsilcileri, Enes b. 

Mâlik Hazretlerinin evinde bir araya topladı. Maksat, bazı içtimaî prensiplerin 

vazedilmesiydi. Yapılan konuşmalar neticesinde bu prensipler Peygamber (s.a) 

tarafından yazdırıldı ve taraflarca imzalandı. Bu maddeler, Peygamber’in (s.a) 

başkanlığında teşekkül eden ilk İslam devletinin bugünkü manada anayasasıydı. Hatta 

bu vesika, sadece ilk İslam devletinin anayasası olmakla da kalmamakta, aynı zamanda 

bütün dünyada yazılı ilk anayasayı teşkil etmekteydi. Tedvin edilen bu anayasayla, 

Medine ve çevresindeki kabileler ve mensupları tek bir millet teşkil etmiş oluyorlardı.19 

Böylece Medine’de yeni bir devlet ortaya çıktı. Bu yeryüzünde kurulan ilk İslam devleti 

                                                           
15 Salih Suruç, “İlk İslâm Devleti”, Resulullah.org, 17.01.2011, http:// http://www.resulullah.org/ilk-

islam-devleti (28.11.2016), s.1. 
16 Ebu'l-Fida İsmail, İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 1. Basım, Kahire: Dârü’l-Hadis, 1992, III, 237. 
17 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezid b. Kesîr et-Taberî, Tarihü’t-Taberî, 2. Basım, Beyrut: 

Dârü’t-Türâs, 1387/1965, II, 394-396. 
18 Muhammed Sa‘id Ramazan el-Butî, Fıkhu’s-sire, 11. Basım, Dımaşk: Darü’l-fikır, 1991, s. 217. 
19 Suruç, “İlk İslâm Devleti”, s. 2. 



11 
 

idi. Kurulan bu devletin temel esaslarını iman, adalet, eşitlik, şura, temel haklar ve 

özgürlükler oluşturuyordu. 

1.3. Mescid-i Nebevi’nin Yönetim Merkezi Oluşu 

Peygamber (s.a) Yesrib’e hicret etti ve burası İslam’ın özgür olan ilk yurdu oldu. 

Peygamber (s.a), ilk İslam devletin kurulması için zemini hazırladı. Akabe biatlarıyla 

başlayan, hicretle olgunlaşarak kardeşlik muahedesiyle kemale eren süreç Medine 

sözleşmesiyle ilk İslam Devletini kurarak tamamlanmış oldu. Peygamber’in (s.a) 

Medine’de ilk yaptığı şeyler, sosyal hayatın ve kurulacak devletin temel esaslarını inşa 

etmeye yöneldi. Öncelikle kurulacak devletin fiziki ve sosyal alt yapısını oluşturmaya 

çalışarak şu adımları attı. 

Birincisi: Mescid-i Nebevî’nin bina edilmesi. 

İkincisi: Ensar ile muhacirler arasında kardeşlik sözleşmesinin icrası. 

Üçüncüsü: Yesrib ve civarında yaşayan Müslümanlar ve Yahudiler ile onlarla bağlantılı 

diğer unsur arasında gerçekleştirilen Medine sözleşmesi. 

Peygamber (s.a) Medine’ye girdiği zaman, hemen mescidin inşa edilmesine başladı. 

Çünkü Müslümanları bir araya getirmek ve yeni bir devlet için bir merkez lazımdı. O 

günkü şartlarda bu işleri görecek en iyi mekânın ibadet için bir araya geldikleri ve 

Peygamberi (s.a) takip edebildikleri ve sosyal dayanışmanın gerçekleşeceği yer inşa 

edilen mescittir.20 

Mescitten başlayan kardeşlik ve sevgi çok sağlıklı ve güçlü olacaktır. Çünkü orada her 

şey Yüce Allah’a kulluk ile başlar. Bu yüzden Peygamber (s.a) her şeyden önce mescit 

inşasına karar aldı ve kendisi de fiilen inşaatta çalışarak ashabına örnek oldu.21 Bu 

mescidi, Es‘ad b. Zürara’nın kefaleti altında bulunan iki yetime ait bir arsada bina 

etmiştir. Bu iki yetim bu arsayı Allah için bağışlamak istemiş, ancak Peygamber (s.a) 

bunu kabul etmeyerek, o iki kardeşe parasını ödemiştir. 22 

Mescid-i Nebevi, Peygamber (s.a) ve ashabının toplanması için uygun bir yerdi. 

Mescitte gelen kabilelerin reisleriyle buluşuyordu, onları İslam’a davet ediyordu. Mescit 

bir üniversite gibiydi. Orada sahabeler İslam’ı öğreniyorlardı. Peygamber’in (s.a) 

mescidi evsizler ve fakirler için barınma yeriydi. Mescit mücahitler için komuta merkezi 

                                                           
20 Butî, Fıkhu’s-sire, s. 211, 214. 
21 Butî, Fıkhu’s-sire, s. 211, 214. 
22 Muhammed el-Gazalî es-Sakâ, Fıkhu’s-sire, 1. Basım, Dımaşk: Darü’l-Kalem, 1427/2006, s.188. 



12 
 

konumundaydı. Oraya toplanıyor ve oradan cihada gidiyorlardı. Mescid-i Nebevi, 

İslam’ın mesajlarını gönderme ve haberleşme merkeziydi. Bu mescitte mektuplar 

yazılıyor ve elçilerle gönderiliyordu. Bu mescitten Peygamber (s.a) kurulan devleti ve 

toplumu yönetiyordu.23 

1.4. Kardeşlik Sözleşmesi  

Peygamber’in (s.a) Medine’de attığı sosyal içerikli ikinci önemli adım ensar ve 

muhacirler arasında kardeşlik sözleşmesini gerçekleştirmesidir. Bu sözleşme 

ferdiyetçiliği ortadan kaldıran, toplumun ruhuyla, toplumun menfaatiyle ve milletin 

hedefleriyle hareket eden, kardeşlik ruhunu canlandıran, varlığını milletle bütünleştiren 

bir sosyal yapı ortaya çıkarmıştır. Bu kardeşliğin gerçekleşmesi, cahiliye devrinden 

kalma kavmiyetçiliğin sona ermesi, nesep ve renk farkının ortadan kalkması demektir. 

Peygamber (s.a) bu kardeşliği geçerli bir akit haline getirdi. Cömertlik, hoşgörü ve 

birbirlerini Allah için sevme duyguları bu kardeşlikle kaynaşmış ve yeni bir örnek 

toplum oluşturmuştur. Bu kardeşlik sözleşmesinde ensar, muhacir kardeşleriyle mal ve 

mülkünü paylaşarak tarihte bir örneği daha görülmemiş büyük bir fedakârlık 

göstermiştir.24  

Peygamber (s.a) Medine’de bu kardeşliği, ilk kez Mescid-i Nebevide çalışanlar arasında 

uyguladı. Sonra da ensar ve muhacirlerden kalan kişileri Hz. Enes’in  evinde kardeş ilan 

etti. Bunlar yaklaşık yüz kişiydi, yarısı ensar ve yarısı muhacirlerdendir. Peygamber 

(s.a) ensar ve muhacirler arasında yaptığı bu kardeşlik uygulaması özel bir nitelik 

taşıyordu. Çünkü bu sözleşme ile onlar, kardeşler arasında özel haklar ve sorumluluklar 

yüklendiler. Bilindiği gibi İslam’da tüm Müslümanlar akide birliğinden dolayı birbiriyle 

kardeştir.25 

1.5. Medine Anayasası 

Medine devletin üçüncü esası: Peygamber (s.a) Medine ve civarındaki Yahudiler ve 

müşrik olan Araplarla bağlantı kurarak devleti güçlendirmek ve sosyal yapıyı tahkim 

etmek istedi ve onlarla düşmanlık siyasetini benimsemedi. Bundan dolayı Peygamber 

(s.a) onların iradesine başvurarak, onlarla bir sözleşme imzaladı. Bu sözleşmede her 

                                                           
23 Ali Muhammed Muhammed, es-Sallabî, es-Siretü'n-Nebeviyye, 2. Basım, Dımaşk: Darü ibn-i kesîr, 

2009, I, 425, 426. 
24 Gazalî, Fıkhu’s-sire, s. 190, 193. 
25 Sallabî, es-Siretü'n-nebeviyye, I, 434, 439, 440. 



13 
 

millet kendi dininde ve tercihlerinde serbest olacak ve her birey bu devletin bir 

vatandaşı olarak eşit şartlarda yaşama imkânı bulacaktır.26
 

Sözleşmenin faydası Müslümanlar için, iç huzur ve emniyeti sağlayacak, Yahudileri 

Kureyş'ten koparıp İslam toplumun yanına getirecekti. Çünkü bu sözleşme ile 

Müslümanlar ve Yahudiler arasında barış ortaya çıkıyordu. Her iki taraf birbirlerine 

saldırmayacaklar, birbirlerinin din ve ibadet hürriyetine saygı gösterecekler, Medine'ye 

yönelik muhtemel bir saldırı karşısında birleşecekler ve şehirden düşman karşısında 

savunma yapacaklardı. Eğer bir Yahudiye zarar verilirse, Müslümanlar ve Yahudiler 

birlikte ona yardım edeceklerdi. Ayrıca bir Müslümana karşı saldırı olursa aynı durum 

onun için de geçerliydi. Mekkeli müşrik saldırganlara karşı birlikte savaşacaklar ve ne 

Müslümanlar ne de Yahudiler birbirinden ayrı olarak karşı tarafla barış 

yapmayacaklardı. Eğer Müslümanlar ve Yahudiler arasında bir anlaşmazlık ortaya 

çıksa, konu Peygamber (s.a) aracılığı ile çözecekti.27
 

Bu sözleşme ile Peygamber (s.a) ve Müslümanlar, Mekkeli müşriklerin muhtemel 

saldırıları karşısında, Yahudilerin desteğini aldılar. Sonuçta, ilk İslâm devleti Medine’de 

kurulmuş oldu. İlk İslâm toplumunun teşkilatlanması tamamlandı ve tarihte kuruluş 

sözleşmesiyle ilk İslam Devleti kuruldu. Medine ve çevresinde yaşayan Müslümanlar, 

Yahudiler ve müşrik Araplar bu devletin vatandaşı olarak bir millet oluşturarak tarih 

sahnesinde Peygamber’in (s.a) liderliğinde yeni bir devlet ortaya çıkmış oldu.28 

1.6. Hudeybiye Barışı  

Peygamber (s.a) ashabından 1400 kişiyle beraber hicretin altıncı yılında, umre için 

Mekke’ye doğru hareket etti. Kureyş müşrikleri, bu haberi duyunca, Peygamber (s.a) ve 

onun ashabının Kâbe ziyaretine engel olmaya karar verdiler. Peygamber (s.a) Kureyş’in 

kararını öğrendiği zaman harem hududu sınırı sayılan Hudeybiye’de konakladı ve Hz. 

Osman’ı elçi olarak Mekke’ye gönderdi. Kureyşliler Hz. Osman’ı hapsederek geri 

dönmesine izin vermediler. Bundan dolayı Müslümanlar arasında Hz. Osman’ın 

öldürüldüğü şayiası yayıldı. Bu durumda Peygamber (s.a) Kureyş’le savaşmaya karar 

                                                           
26 Gazalî, Fıkhu’s-sire, s.193; Hacı Mehmet Günay ve diğerleri, İslam Hukuku, 4. Basım, Ankara: 

Grafiker Yayınları, 2016, s. 541. 
27 Sabri Hizmetli, İslam Tarihi, Ankara: Ankara Üniversitesi, İlahiyat Fakültasi Yayınları, 1991, s.147 
28 Hizmetli, İslam Tarihi, s.147 



14 
 

aldı ve sahabeler de bu konuda Peygamber’e (s.a) biat ettiler. Bu biat “Beyatü’r-rıdvân” 

olarak adlandırıldı.29 

Kureyş Peygamber (s.a) ve onun arkadaşların kararını haber alınca tehlikenin farkına 

vardılar ve hemen Peygamber’e (s.a) elçiler gönderdiler. Kureyş adına Süheyl b. Amr’la 

yapılan görüşmeler sonucunda Peygamber (s.a) ve Müslümanların bu seferde umreden 

vazgeçmesi ve gelecek yıl umre yapmaları ve ileri sürülen diğer bazı şartlar üzerinde 

anlaştılar. Hz. Osman’ı ve beraberindekileri geri gönderdiler.30 İki taraf müzakerelerden 

sonra burada aşağıda belirtilen şartlar üzerinde anlaşarak Hudeybiye barış anlaşmasını 

imzaladılar.  

1-On yıl iki taraf arasında savaş olmayacaktır. 

2-Eğer Kureyş’ten bir kişi Müslüman olsa, Medine’de. Peygamber‘in (s.a) yanına gelse, 

Peygamber (s.a) onu Kureyş’e geri gönderecektir. 

3-Eğer Müslümanlardan biri Medine’den Kureyş’in yanına gelse, Kureyş onu 

Medine’ye geri göndermeyecektir. 

4-Çevredeki toplum ve kabileler, isterseler bu iki taraftan biriyle ittifak yapabilirler. 

5-Bu yıl Müslümanlar Mekke’ye girmezler, gelecek yıl umre için gelebilirler. 

Müslümanlar gelecek yıl Mekke’ye geldiği zaman sadece üç gün kalabilirler. 

Müslümanların yanında silah olarak ancak kınlarında olan kılıçlar olabilir.31 

 

Bu barış sayesinde Peygamber (s.a) risaletin tebliği, devletin yayılması ve Medine’de 

dâhili işlerini düzeltmesi için büyük bir fırsat kazandı. Bu barış İslam’da büyük bir fetih 

olarak kabul edilir. Barış sayesinde Kureyş’le savaş tehlikesi ortadan kalktı. Bu barış 

anlaşması sayesinde kendisinden güvenle bahsedilen bir ortam oluştu ve çevrede 

yaşayanlar İslam’ı tanımaya ve Müslüman olmaya başladılar. İki yıl içerisinde 

Müslümanların sayıları daha da çoğaldı. Bu anlaşmadan sonra Arap yarımadasının 

güney tarafında kabilelerle irtibat kurumak için, iyi bir durum oluşmuştur. Bunun 

sayesinde Yemen kabilelerinden bir heyet Medine’ye geldi ve Peygamber (s.a) ile 

                                                           
29 Muhammed b. İshak b. Yesâr, es-Sîretü’n-nebeviyye, 1. Basım (thk. Ahmed Ferid el–Mezidi), Beyrut: 

Darü’l-kütübi’l- ilmiyye, 2004, II, 462. 
30 Hasan, İslam Tarihi, I, 170, 171. 
31 İbn İshak, es-Sîretü’n-nebeviyye, II, 462; Hasan, İslam Tarihi, I, 171. 



15 
 

buluştular.32Ayrıca bundan sonra Peygamber (s.a) dış ülkelere ve bölgelere İslam’a 

çağırmak için elçiler ve mektuplar gönderdi.33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
32 Hasan, İslam Tarihi, I, 173, 174. 
33 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 258. 



16 
 

BÖLÜM 2: ELÇİ KAVRAMI VE HZ. PEYGAMBER’İN 

GÖNDERDİĞİ ELÇİLER 

2.1. Elçi Kavramının Sözlük ve Istılah Anlamı 

2.1.1. Sözlük Anlamı 

Arapça dilinde “Elçi” sözcüğünün karşılığı “resul” kelimesidir.34 Ayrıca eskiden “vefd” 

kelimesi de kullanılırdı;35 ancak genellikle “sefir”36 sözcüğü kullanılmıştır. Türkçe’de 

ise günümüzde bu manada “büyükelçi” kelimesi kullanılmaktadır. 37 

2.1.2. Istılah Anlamı 

Elçi bir devleti başka bir devlet katında temsil eden kişiye denir.  Bir uzlaşma sağlamak 

veya nizayı bitirmek için birinin yanına gönderilen kimseye de elçi kelimesi kullanılır.  

Elçinin görev yaptığı yere sefarethane veya elçilik denir.38 İslam Hukuku’nda 

diplomasiye dair ilişkiler için risâlet ve sifâret terimleri; bir devleti başka bir devlet 

nezdinde görevlendiren kişiler için de resûl ve sefir kavramları kullanılmaktadır.39 

2.2. Cahiliye Dönemi Araplarda Elçi Tasavvuru 

İslam’dan önce Araplar özellikle Mekkeliler, yabancılarla ilişki kurma konusunda 

büyük bir diplomasiye sahiptiler. Kureyşliler, diğer kabilelerle savaş durumunda veya 

gerginlik hallerinde elçi gönderirlerdi. Bununla birlikte Araplar ticarî amaçlarla da elçi 

gönderiyorlardı.40 Örnek olarak miladi 467 yılında Hâşim b. Abdümenâf ve onun üç 

kardeşi, Sâsânîler, Bizanslılar, Himyerîler ve Habeşîlerle görüşme yapmak için bu 

ülkelere gitmişlerdir.41 

                                                           
34 Ebü’l-Feyz Murtaza Muhammed b. Muhammed b. Abdurrazzak ez-Zebidî, Tacü’l-arûs min cevâhir-

kamus, byy: Dârü’l-Hidayye, t.y, 29: 73. 
35 Zebidî, Tacü’l-arûs, IX, 313. 
36Zeynuddin Ebû Abdullah Muhammed b. Ebû Bekir b. Abdukâdirer-Razî, Muhtaru’s-sıhâh, 5. Basım, 

Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 1999, I, 148. 
37 İpşirli, “elçi”, 3-15. 
38

 Şükrü Halûk Akalın ve diğerleri, Türkçe Sözlük, 10. Basım,  Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 
2005, 

 s. 621. 
39 Topçuoğlu, İslam Hukukunda diplomatik Temsil, 29. 
40 Mehmet İpşirli, “Elçi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C.11, İstanbul: TDV Yayınları, 

1995, 3-15. 
41 Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, çev. Salih Tuğ. Ankara: Yeni Şafak, 2003, II, 1014. 



17 
 

Kabile reislerine ve hükümdarlara elçiyle beraber kıymetli hediyeler gönderiyorlardı. 

Bazen elçinin yanına tercüman da gönderiyorlardı. Elçilere iyi davranmak, ikramla 

karşılamak ve hediye vermek, Araplarda bir gelenekti.42 Elçinin dokunulmazlığına da 

riayet ederlerdi.43 

Mekke adına Abdulmuttalib’in Ebrehe ile görüşmesini de zikredebiliriz. Ebrehe Kâbe’yi 

yıkmak için Mekke’ye yöneldiği zaman Kureyşliler, Mekkeliler adına Abdulmuttalibı 

elçi olarak ona gönderdiler. Müzdelife ile Mina arasında bulunan Muhassır vadisinde 

ordusu ile konaklayan Ebrehe ile burada görüştüler.44 Ayrıca Mekke müşriklerinin Amr 

b. As’ı hicret eden Müslümanları geri getirmek amacıyla Habeşistan’a elçi olarak 

gönderdiği de bilinmektedir.45 

2.3. Hz. Peygamber’in (s.a) Gönderdiği Elçiler 

Peygamber (s.a) peygamberlikle görevlendirildiği zaman, onun elinde her hangi bir 

devlet gücü ve yetkisi yoktu. Peygamber (s.a) itikadî, sosyal ve siyasi alanlarda görüşme 

ve müzakerelerde bulunma, Mekkeliler tarafından ekonomik ve sosyal ambargonun 

kaldırılması ve benzer amaçlarla Kureyş ve diğer kabilelerle bizzat görüşüyor veya elçi 

gönderiyordu yahut da gelen elçilerle görüşüyordu. Buna rağmen Mekke döneminde 

gönderilen elçilere diplomatik bir vasıf verilmesi uygun değildir. Aynı şekilde 

Habeşistan’a iltica etmek üzere Mekke’yi terk eden Müslüman muhacirlerin Necâşi’ye 

takdim ettikleri Peygamber’in (s.a) verdiği mektup da önemli olmakla beraber 

diplomatik bir nitelik taşımamaktadır.46 Ancak hicretten sonra Medine’de ilk İslam 

devleti kurulduğunda, çevredeki devletlerle ve kabilelerle diplomatik münasebetler 

başladı ve hicretin altıncı yılında yapılan Hudeybiye anlaşmasıyla beraber Medine 

devletinin dış siyaseti hızlandı.47 Bu aşamada çevredeki devletlere ve kabilelere 

diplomatik hüviyette elçilerin gönderilmesi ve kabulü süreci başladı. 

                                                           
42 İpşirli, “elçi”, 3-15. 
43 Ebû Bekir Muhammed b. Ebû Sehl Ahmed, es-Serahsî, el-Mebsut, Beyrut: Darü'l-Ma‘rife, 1993, X, 

92. 
44Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik b. Hişâm b. Eyyûb el-Himyerî el-Meâfirî, İbn Hişam, es-

Sîretü’n- nebeviyye, (thk: Müstefa es-Seka ve diğerleri) 2. Basım, Kâhire: Müstefa el-Helebi ve oğuları 

matbaası, 1955, I, s. 50. 
45 Mahmud Şiyt Hattab, Süferâü’n-Nebî, 1. Basım, Beyrut: er-Reyan, 1996, s. 29. 
46 Muhammad Hamidullah,  İslam Peygamberi, II, 1017. 
47 Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, II, 1017-1018; İpşirli, “elçi”, 3-15. 



18 
 

Peygamber (s.a) çevredeki devletler ve bölge emirliklerine İslam’a davet etmek için 

hicri altıncı yılın sonunda elçileri gönderdi. İbn Kesîr, bu elçilerin gönderiliş zamanıyla 

ilgili üç görüş bildirmektedir: 

1. Hicri altıncı yılda Hudeybiye anlaşmasından sonra Zilhice ayında gerçekleşti. 

2. Bu elçiler Hudeybiye anlaşmasından sonra Mekke fethinden önce gönderilmiştir. 

3. Hicri altıncı yılında Hudeybiye anlaşmasından Peygamber (s.a)’in vefatına kadar 

elçilerin gittikleri gerçekleşmiştir.48 hicret’in sekizinci yılında gönderildiği de 

söylenmiştir.49 

İbn Sa‘d’a göre Peygamber’in (s.a) gönderdiği elçilerin altı tanesi hicretin yedinci yılı 

Muharrem ayında aynı günde yola çıktılar.50 Peygamber (s.a), gönderdiği elçilerin 

gittikleri ülke, çevre ve muhitleri tanıyan ve bilen kişilerden seçerdi.51 Ayrıca İbn Sa‘d 

bu elçilerin hareket etmeden önce sabah kalktıklarında gidecekleri ülkelerin dilini 

konuşabildiklerini fark ettiklerini de yazmıştır.52 Süyûtî, bu hususu kitabında 

Peygamber’in (s.a) bir mucizesi olarak belirmiştir.53 Ebü’l-Hasan en-Nedvî de 

Peygamber’in (s.a) gönderdiği elçilerin gidecekleri ülkelerin dillerini bildiğini 

yazmıştır.54 Mahmud Şiyt Hattab, Arap yarımadası dışındaki krallara Peygamber’in 

(s.a) gönderdiği elçilerin gittikleri ülkenin dillerini bilmediklerini ve o ülkelerin 

krallarının tercümanları vasıtasıyla anlaşabildiklerini ve Peygamberimizin elçileriyle 

doğrudan konuşmadıklarını ifade etmiştir.55  

Muhammed Hamidullah ise Peygamber (s.a) tarafından elçilerin Arap yarımadası veya 

Arapçanın iyi konuşulduğu yahut ta mütercimlerin bulundurulduğu ülkelere 

gönderildiğini ifade etmiştir. Bu duruma göre, gönderilen bu elçilerin yabancı dil 

bilmeleri meselesi söz konusu olmamaktadır. Bununla beraber Hz. Peygamber (s.a), elçi 

                                                           
48 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 258. 
49 İzzeddîn Ebü’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî, İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, 

Beyrut: Dâr-Sadîr, 1965, II, 210. 
50 Ebû Abdullah Muhammed, b. Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, 1. Basım, thk. Ehsân Abâs, Beyrut: Dâr-

Sadîr, 1968, I, 258. 
51 Ahmet Yaman, İslam Hukukunda Uluslararası İlişkiler, 1. Basım, Ankara: Fecr Yayınları, 1998, s. 

207; Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 343. 
52 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 258. 
53 Abdürrahmân b. Ebî Bekr Celâleddîn, es-Süyûtî, Hasâisü’l-kübrâ, Beyrut: Darü’l-kütübi’l-ilmiyye, 

t.y, II, 3. 
54 Ali Ebû’l-Hasen b. Abdulhay en-Nedevî, es-Siretü’n-nebeviye, 2. Basım, Dımaşk: Darü ibn  Kesîr, 

1425/2004, s. 391. 
55 Hattab, Süferâü’n-Nebî, II, 53. 



19 
 

olarak görevlendirdikleri Suriye, Habeşistan ve diğer ülkelere eskiden seyahat etmiş 

olan şahsiyetlerin bu ülkelere gönderilmesine dikkat ediyordu. Onun elçilerinin 

gönderildiği ülkelerin dilini biraz bilmeleri ihtimal dahilindedir.56 

Peygamber’in (s.a) gönderdiği elçilerin sayısı hakkında İslam Tarihî kaynaklarında 

farklı bilgiler vardır. İbn-i Hişam’a göre Peygamber’in (s.a) elçileri dokuz kişi57; İbn 

Sa‘d58 ve Nevevî’ye göre on bir kişi,59 Kâdı Ebû Ya‘lâ el-Ferrâ’ye göre on kişi olduğu 

beyan edilmiştir.60 Çağdaş yazarlardan Mahmud Şiyt Hattab’a göre, Peygamber’in (s.a) 

elçileri on beş kişidir, beş tanesi Arap yarımadası dışındaki krallara gönderilmiştir, 

dokuz tanesi Arap yarımadasındaki emirliklere gönderilmiştir. Bu elçilerden biri şehid 

edilmiş, diğerleri geri dönmüşlerdir.61 Peygamber’in (s.a) gönderdiği elçilerin hepsi 

Arap toplumundan seçilen kişilerdir.62 Bu gönderilen elçiler ve görevleri hakkında 

detaylı bilgi verilecektir. 

2.3.1. Hz. Ca‘fer b. Ebû Tâlib (r.a)   

Habeşistan’a elçi olarak gönderilen Ca‘fer b. Ebu Tâlib b. Abdulmuttalib b. Haşim, Hz. 

Ali’nin öz kardeşidir. Künyesi Ebu Abdullah olup Peygamber’in (s.a) amcası olan Ebu 

Tâlib’in oğludur ve ilk Müslümanlardan biridir. Hz. Ali’den  on yaş büyük olup 25. 

veya 31. Müslümandır. Ca‘fer, yoksulları sever, onlarla beraber oturur ve onlara yardım 

ederdi. Bundan dolayı Peygamber (s.a) ona yoksulların babası anlamına gelen “Ebu’l-

mesakin” diye hitap ederdi.63 Peygamber (s.a), Ca‘fer’i  Habeşistan’a hicret eden ikinci 

kafilenin emiri olarak görevlendirdi.64 Cafer, Habeşistan’a ulaşınca orada  bulunan 

                                                           
56 Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, II, 1021. 
57 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 606. 
58 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 258-267. 
59 Ebû Zekeriyyâ  Yahyâ b. Şeref. b. Mürî, en-Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ ve’l-lugât, Beyrut:Darü’l-

kütübi’l-ilmiyye, t,y, I, 30.  
60 Muhammed b. Ebû Ya’la Muhammed b. Hüseyn b. Muhammed b. Halef b. Ferrâ, Ebû Ya’lâ İbn Ferrâ, 

Rusülü’l-mülûk ve men yuslih li’r-risale ve’s-sîfara, 2. Basım, (thk. Selahaddîn el-Müncıd), Beyrut: 

Darü’l-kitabi’l-cedid, 1972, s.27. 
61 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 644; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,  16,17; II, 197,  
62 Hattab, Süferâü’n-Nebî, II, 258. 
63 Ebu'l-Fazl Ahmed b. Ali b. Muhammed, İbn Hacer el-Askalanı, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahabe, (thk, 

Adil Ahmed Müaviz ve Ali Muhammed Abdul Mevcud), 1. Basım, Beyrut: Darü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1415 

/1995, I, 592. 
64 İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, I, 76,78; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye, I, 323. 



20 
 

Müslüman muhacirlerin arasında Peygamber’in (s.a) temsilcisi oldu. Habeşistan’a 

yapılan bu hicret, İslam’ın gelişinin 5. yılındaydı.65 

Ca‘fer hicretin 7. yılı Habeşistan’dan başka muhacirlerle beraber Hayber’e geldiler ve 

oradan da Medine-i Münevvere’ye geldiler. Hayber’in fethinden sonra Peygamber (s.a), 

amcasının oğlu Ca‘fer’i  görünce “Hangisine sevineceğimi bilmiyorum Hayber’in 

fethine mi yoksa Ca‘fer’in gelişine mi?” diyerek Ca’fer’i kucaklayıp alından öptü.66  

Peygamber (s.a) ona şöyle diyordu: “Senin fiziksel yapın ve ahlâkın bana benzer” 

hicretin 8. yılında Mûte savaşında Hz. Zeyd b. Hârise’nin şehid oluşundan sonra, İslam 

ordusunun komutasını Ca‘fer üstlendi ve kahramanca savaştı. Düşman tarafından iki 

kolu kesilmesine rağmen sancağı yere düşürmemeye çalıştı ve sonunda şehid oldu. 

Peygamber (s.a) onun şehid oluşunu öğrenince çok üzüldü ve şöyle buyurdu: “Yüce 

Allah, Ca‘fer’in kesilen iki koluna karşılık ona iki kanat ihsan etti. Bu kanatlarla 

cennette uçuyor”. Bundan dolayı ona ‘tayyar’ yani çok uçan kişi lakabını almış oldu.67 

2.3.2. Hz. Amr b. Ümeyye ed-Damrî (r.a)   

Amr b. Ümeyye b. Huveylid’in künyesi Ebu Ümeyyedir. Bedir bölgesinde yaşayan 

Benî Damre kabilesindendir.68 Tarihi kaynakların bildirdiğine göre cesur bir insandı. 

Amr b. Ümeyye’nin İslam’a giriş tarihinde iki görüş vardır. Birinci görüşe göre ilk 

Müslümanlardandır. Mekke’den başka muhacirlerle beraber Habeşistan’a hicret etmiş 

ve oradan da Medine-i Münevvere’ye dönmüştür.69 İkinci görüşe göre o Bedir ve Uhud 

savaşlarında Müslümanların karşısında Kureyş’in saflarında savaştı. Ancak Uhud 

savaşından sonra hemen Müslüman oldu. 70  

Müslüman olarak ilk katıldığı olay hicretin üçüncü hicri yılın son ayında meydana gelen 

hafızların şehid edildiği Bi’r-i Ma‘une faciasıdır. Bu olayda kendisi ölmemiş, öldü 

zannedilerek terk edilmiştir. O da tek başına Medine-i Münevvere’ye dönerken Amir b. 

Tufeyil tarafından esir edilmiş; sonrada serbest bırakılmıştır. Amr b. Ümeyye ed-Damrî 
                                                           
65 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 38. 
66 Ebü’l-Hasan İzzeddîn Ali b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî, İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe 

fî ma‘rifeti’s- sahâbe, nşr. Adil Ahmed Müaviz ve Ali Muhmmed Abdul Mevcud, 1. Basım, Beyrut: 

Darü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1994, I, 541. Ahmet Önkal, “Ca‘fer b. Ebû Tâlib”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi, C. 6, İstanbul: TDV Yayınları, 1992, 549. 
67 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, I, 541; İbnü'l-Esîr, el-kâmil fi-tarih, II, 114. 
68 Fayda, “Ca‘fer b. Ebû Tâlib”, 95. 
69 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, IV, 181. 
70 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 248; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, IV, 181. 



21 
 

de Medine-i Münevvere’ye gelerek Bi’r-i Ma‘une’de olanları Peygamber’e (s.a) 

anlatmış ve kendisinin kurtulduğunu söylemiştir.71  

Peygamber (s.a), Hubeyb b. Adiy ve arkadaşlarını öldüren Ebu Süfyan b. Harb’ı 

öldürmek için Amr b. Ümeyye ed-Damrî’yi ile Cebbar b. Sahr el-Ensarî’yi iki kişilik bir 

seriyye olarak Mekke’ye gönderdi.72 Ebu Süfyan Amr b. Ümeyye’nin kendisini 

hadeflediğini anladı ve onları takip ettirdi. Amr da Mekke civarında bir mağaraya 

sığındı ve kendisini takip eden Ubeydullah b. Malik et-Teymi’yi öldürdü ve müşriklerin 

Mekke şehrinde ağaca bağlayarak işkence ederek öldürdükleri Hubeyb b. Adiy’i 

çözerek ağaçtan indirdi ve sonra Medine’ye döndü. Peygamber (s.a) de onun bu 

başarısına ve dönüşüne sevindi ve onun için dua etti.73 

Hudeybiye anlaşmasından sonra Hz. Peygamber (s.a) Amr b. Ümeyye ed-Damrî’yi  

Habeşistan kralı Necâşî’ye elçi olarak gönderdi.74 Amr b. Ümyye ed-Damrî, Hz. 

Muâviye döneminin son yıllarında hicri altmış yılından önce Medine’de vefa etti.75 

2.3.3. Hz. Dihye b. Halîfe el-Kelbî (r.a)   

Dihye b. Halîfe el-Kelbî ilk Müslümanlardan olup Bedir Gazvesine katılamamış, 76 

Uhud Gazvesine ve daha sonraki savaşlara katılmıştır. Cebrail (a.s), Peygamber’e (s.a) 

vahiy getirirken zaman zaman onun suretinde görünüyordu.77 Dihye b. Halîfe, 

Peygamber’in (s.a) ashabı arasında en çekici ve güzel giyinişli biridir.78 Bu görünüş ve 

davranışıyla kabul gören, zeki, sabırlı, hikmet ve güzel ahlak sahibi düzgün konuşan 

                                                           
71 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 248. 
72 Ebû Kâsım Abdirrahman b. Abdillah b. Ahmed es-Süheylî, er-Ravzu’l-ünf fi şerhi Siretü’n-

nebeviyye li İbn-i Hişâm, 1. Basım, (thk. Ömer Abdü’s-Selâm Selâmî), Beyrut: Darü ihyâü’t-türâsi’l-

Arabî, 2000, VII, 546. 
73 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 248; Muhammed Hamidullah, İslam Peygamberi, II, 1018-1019; 

Süheylî, er-Ravzu’l-ünf, VII, 546. 
74 İbnü'l-Esîr, el-kâmil fi-tarih, II, 210; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 606; Taberî, Tarihü’t-

Taberî, II, 644.  
75 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, IV, 181. 
76  Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ , I, 185; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 249. 
77 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, II, 197; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 249. 
78 Muhammed Abdulhay el-Kettânî, et-Terâtibü’l-İdâriyye, 2. Basım,  Beyrut: Şeriketü dari’l-Arkam, 

t.y. I, 178.  



22 
 

bilgili bir kişiydi.79 Ticaret için defalarca Şam'a gidip gelmiş ve bu seferlerinde 

Bizanslıların dilini biraz öğrenmişti.80  

Peygamber (s.a) Hudeybiye anlaşmasından sonra, hicretin 6. yılında Dihye b. Halîfe el-

Kelbî’yi elçi olarak Bizans İmparatoru Hirakl’a gönderdi ve Bir mektup yazarak onu 

İslam’a davet etti.81 Yermük Savaşı’na katılan komutanlardan olup, Suriye’nin 

fethinden sonra Dımaşk’ın Mizze semtine yerleşti; Muaviye dönemine kadar orada 

yaşadı ve orada vefat etti.82  

2.3.4. Hz. Abdullah b. Huzâfe es-Sehmî (r.a)   

Abdullah b. Huzâfe el-Kureşî es-Sehmî ilk Müslümanlardan olup ikinci Habeşistan 

hicretine katılmış ve oradan da Medine’ye göç etmiştir. Bedir savaşında katılmamıştır.83 

O bir kaç defa İran-pers ülkesine gitmiştir.84 Peygamber (s.a) komşu devlet başkanlarına 

İslam’a davet mektupları gönderdiği sırada, İran-Pers Kisrâsı’na elçi olarak Abdullah b. 

Huzafe’yi gönderdi.85 Abdullah b. Huzâfe, Bahreyn valisinin yardımıyla Kisrâ’ya 

ulaşabildi ve Peygamber’in (s.a) mektubunu ona teslim etti.86 

Abdullah b. Huzâfe, Hz. Ömer  devrinde, Suriye’nin fethine katıldı ve Bizanslılara esir 

düştü. Abdullah b. Huzâfe’yi esir alan düşman kuvvetleri Peygamber’in (s.a) 

ashabından olduğunu söyleyince onu kralın huzuruna çıkardılar. Kral, Hıristiyanlığı 

kabul ettiği takdirde ona önemli mevkilerle birlikte pek çok servet vermeyi vaad etti. 

Onun kralın teklifine önem vermediğini görünce bu defa onu ölüme tehdit etti ve çeşitli 

işkenceler yaptılar. Hatta üzerine kaynamış yağ döktüler. O buna da aldırmayınca, 

Kral’ın başından öperse hayatını bağışlayacaklarını bildirdiler. Kral, bundan da bir 

sonuç alamayınca bu defa, kendi hayatıyla birlikte esir Müslümanların hayatını da 

                                                           
79 İbn Hacer, el-İsâbe, II, 321. 
80 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 303. 
81 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, II, 197; Ebû Ömer Yûsuf b. Abdillâh, İbn Abdülber en-Nemrî, el-İstî‘âb fî 

ma‘rifeti’l-ashâb,1. Basım, (thk. Ali Muhmmad el- bacavı), Beyrut: Dârü’l-cîl, 1992, II, 461; İbnü'l-Esîr, 

el-kâmil fi-tarih, II, 210; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 606; Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 644. 
82Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, I, 185; İbn Hacer, el-İsâbe, II, 323; İbn Abdülber, el-İstî‘âb, II, 461; İbnü'l-

Esîr, Üsdü’l–gâbe, II, 197; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 188. 
83 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, 3, 213; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 189. 
84 Süheylî, er-Ravzu’l-ünf, VII, 148; Muhammed Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 357. 
85 İbn Hişam, es-Sîretü’n-Nebeviyye, II, 606; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 263; İbnü'l-Esîr, el-

Kamil fi't-tarih, II, 210; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, III, 213; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 189. 
86 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 189; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 263; Muhammed 

Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 357. 



23 
 

bağışlayacağını söyledi. Bunun üzerine Abdullah b. Huzâfe  kralın alnından öptü, 

kendisini ve seksen Müslüman esirin hayatını kurtardı. Medine’ye döndüğü zaman Hz. 

Ömer, Abdullah’ın alnından öptü. Abdullah b. Huzâfe  Hz. Osman  devrinin son 

yıllarında Mısır’da vefat etti.87
 

2.3.5. Hâtıb b. Ebû Beltea (r.a)   

Hâtıb b. Ebû Beltea b. Amr el-Lahmî, aslen Yemenlidir ve Mekke’ye hicret etmiştir. 

Ebû Muhammed ve Ebû Abdillâh şekilinde iki künyesi vardır. Önceleri Esed b. Abdu’l-

Uzza ile dostluk sözleşmesi vardı. Sonra Zübeyr b. Avvâm’la dostluk sözleşmesini 

yenilemiştir. Hâtıb b. Ebû Beltea, ayrıca Ubeydullah b. Humeyd b. Zübeyr’in kölesi 

olduğu ve kendisini mükâtebe yolu ile âzat ettiği ve ücretini Mekke’nin fethi günü 

ödediği rivayet edilmiştir.88 O ilk Müslümanlardandır.89 Bedir, Uhud gazveleriyle diğer 

seriyyelere katılmıştır. Ok kullanmayı çok iyi biliyordu. Bedeni yapısı dengeli ve 

güçlüydü ve ticaretle uğraşan bir kişiydi,90 ticaret hacmi de büyüktü.91 

Aslen Kureyşli olmayan Hâtıb, Mekke’nin fethi için yapılan hazırlıkları görünce orada 

bulunan akrabalarının hayatından endişe duydu ve Kureyş’in bazı ileri gelenlerine olayı 

haber verirse onların bundan memnun kalıp yakınlarını himaye edeceklerini düşündü. 

Bundan dolayı bir kadınla Mekke’ye bir mektup göndermeye çalıştı. Bu durumu Cebrail 

(a.s) Peygamber’e (s.a) bildirdi. Peygamber (s.a ) de Hz. Ali ve Hz. Zübeyr b. Avvâmı 

görevlendirerek mektup götüren kişiyi yakalamalarını emretti ve onlar da mektubu 

götüren kadını yolda yakaladılar ve mektubu Hâtıb’ın  gönderdiğini öğrenerek mektubu 

ve kadını Medine’ye getirdiler. Peygamber (s.a) Hâtıb’ı çağırdı ve sordu: “Neden bunu 

yaptın?” Hâtıb, şöyle cevap verdi: “Bu mektupla Mekkeliler’i kendime minnettar 

kılmak istiyordum, ve bu minnettarlık vasıtasıyla oradaki kardeşlerim ve çocuklarımı 

korumak istedim. Bu mektubu irtidad niyetiyle veya şirke rızâ göstermek amacıyla 

yazmadım.92Ayrıca benim yazdığım mektupta Allah ve onun Peygamberine hiç zarar 

gelmez şeklinde düşündüm”. Peygamber (s.a), Hâtıb’ın  bu savunmasını kabul ederek 

onu affetti. Çünkü o Bedir Gazvesi’ne katılanlarından biriydi. Hz. Ömer  ise onu 

                                                           
87 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, III, 213; Ali Yardım, “Abdullah b. Huzâfe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi,  C.1, İstanbul: TDV Yayınları, 1988, 108. 
88 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, I, 659. 
89 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 323. 
90 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, III, 114; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 337. 
91 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 337. 
92 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, I, 659. 



24 
 

öldürmek istemişti ancak Peygamber (s.a) onu affetmesi nedeniyle bu fikrinden 

vazgeçti.93 

Hâtıb  derin bir imanı sahipti. Çok güzel konuşuyordu, şair bir insandı. Ticaretten dolayı 

çeşitli bölgelere gitmiş ve çok yolculuk etmiş. Eskiden Mısır’a gidip gitmediği belli 

değildir. Tacir olduğundan dolayı eskiden de Mısır’a gitmiş olması muhtemeldir. O 

bölgeyi tanıdığından dolayı elçi seçilmiş olması doğaldır.94 Peygamber (s.a) Hudeybiye 

barışından sonra, Hâtıb’ı  elçi olarak Mısır kralı Mukavkıs Cüreyc b. Mînâ’ya 

gönderdi.95 

O, hikmet sahibi ve sabırlı bir insandı. Hatta Mukavkıs da onun hikmet sahibi bir kişi 

olduğunu da açıktan söylemiştir. Mukavkıs ona şöyle bir soru sormuştur: Şayet seni 

gönderen kişi gerçekten Peygamber ise neden onun kavimi onu kendi şehrinden 

çıkarttı? Hâtıb  Mukavkıs’a şöyle cevap verdi: İsa (a.s) Peygamber değil miydi? Neden 

onun kavimi onu çarmıha germek istedi? Mukavkıs da ona şöyle cevap verdi: 

“Gerçekten sen hakîm bir kişisin ve hakîm bir kişinin nezdinden geldin”.96 Hatıb  

yetmiş beş yaşında hicri 30. yılında Medine’de vefat etti ve Hz. Osman  onun cenaze 

namazını kıldırdı.97  

2.3.6. Hz. Şücâ‘ b. Vehb el-Esedî  (r.a)   

Şücâ‘ b. Vehb b. Rebîa Esed kabilesindendir. Künyesi Ebû Vehb olup ilk 

Müslümanlardandır. Habeşistan’a hicret eden ikinci kafilede yer almıştır. Mekkeli 

müşriklerin Müslüman olduğunu bildiren yalan haber üzerine Mekke’ye geri dönmüş ve 

Medine-i Münevvere’ye hicret edene kadar Mekke’de kalmıştır. Medine’ye hicret 

başladığı zaman diğer Müslümanlarla beraber Medine’ye hicret etmiştir. Bedir, Uhud 

savaşları ile diğer bütün gazvelere katılmıştır.98 Peygamber (s.a) hicretin 8. yılı 

Rebîülevvel ayında onu yirmi dört kişilik mücahit bir müfrezenin başında es-Siy ( ّالسّي) 

denilen bölgede Hevâzin kabilesinin bir kolu olan Benî Âmir üzerine gönderdi ve 

                                                           
93 Buhârî, “Meğâzî”, 9, no: 3983; Hattab, Sîferâü’n-Nebî, I: 326, 327, 328. 
94 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 338; Nebî bozkurt, “Hâtıb b. Ebû Beltea”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 16, İstanbul: TDV Yayınları, 1997, 444-445; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, III, 114. 
95Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 644; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , s. 606; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-

tarih, II, 210; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, I, 659. 
96 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 267. 
97 İbn Hacer, el-İsâbe, II, 5; bozkurt, “Hâtıb b. Ebû Beltea”, 444-445. 
98 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, II, 611. 



25 
 

burada gerekli askeri görevleri yerine getirerek kazanımlar elde etmiş ve başarıyla geri 

dönmüştür.99  

Bilgili, ahlak-ı hamide sahibi ve güzel konuşan bir kişiydi. Ayrıca fiziki yapısı güzel 

görünümlü, uzun, ince boylu ve gösterişli biriydi. Kendisini tamamen İslam’a vermiş 

olup kabile dâva ve anlayışını öteler, imanı için her şeyini feda edebilen cesur biriydi.100 

Peygamber (s.a) Hudeybiye anlaşmasından sonra, Şücâ‘ b. Vehb’i  Bizans 

imparatorluğuna bağlı Dımaşk emiri Hâris b. Ebû Şemir el–Gassânî’ye elçi olarak 

gönderdi.101 Şücâ‘ b. Vehb  kırk yaşlarında Müseylimetülkezzâb’a karşı yapılan  savaşta 

Yemâme’de şehid olmuştur.102 

2.2.7. Hz. Selît b. Amr el-Âmirî (r.a)    

Selît b. Amr el-Âmirî  Kureyş kabilesinden olup103 ilk Müslümanlardandır. Onun 

Müslümanlığı Hz. Ömer’den  öncedir.104 O ilk Müslüman olan yirmi kişi arasındadır.105 

Selît b. Amr el-Âmirî  Habeşistan’a giden ilk muhacirlerdendir, Habeşistan’dan 

Medine-i Münevvere’ye hicret etmiştir. Bir rivayette göre Badir savaşına da katılmış 

kişilerdendir.106 Badir Gazvesine katılmaması ve Badir Gazvesinden sonra 

Habeşistan’dan Medine-i Münevvere’ye hicret etmesi daha doğru görülmektedir.107 

Peygamber (s.a) Hudeybiye anlaşmasından sonra Selît b. Amr’ı  elçi olarak Yemâme 

yöneticisi Hevze b. Ali el-Hanefîye göndermiştir.108 Selît b. Amr  Yemâme bölgesini 

tanıyan bir kişiydi. Çünkü oraya birçok kere gidip dönmüştür.109 Onun vefat tarihi 

hakkında iki görüş vardır. İlk görüşe göre hicretin on ikinci yılında Yemâme’de şehid 

                                                           
99 Vâkidî, Meğâzîü’l-Vâkidî, II, 753. 
100 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, ss. 350, 351. 
101 İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 210; Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 644; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-

kübra, I, 258; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 263; Ebû Abdullah Muhammed, b.  Ali b. Ahmed b. 

Abdurrahman b. Hasan el-Ensarî, Misbahü’l-mudîy, Beyrut: Alamü’l-kütüp, t.y, II, 261. 
102 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, II, 611; Vâkidî, Meğâzîü’l-Vâkidî, II, 754; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 340. 
 Taberî Süleyt yazmaktadır/ Tarihü’t-Taberî, II, 644. 
103 İbn Abülber, el-İstî‘âb, II, 645. 
104 İbn Hacer, el-İsâbe, III, 136. 
105 İbn Hazım, Cevamiu’s-sire, s.50; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 353. 
106 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, II, 537. 
107 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 355. 
108 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 606; Taberî, Tarihü’t-Tabarî, II, 644; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve’n-nihâye, IV, 267; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 210; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, III, 213; İbn 

Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, s.189; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 262; Ensarî, Misbahü’l-

mudîy, II, 297. 
109 Süheylî, er-Ravzu’l-ünf, VII, 148. 



26 
 

edilmiştir.110 İkinci görüşe göre hicretin on dördüncü yılında şehid edilmiştir. 111Yani 

kaç yıldan sonra elçi olarak giden bölgede şehid oldu. 

2.3.8. Hz. Amr b. Âs  (r.a)   

Amr b. Âs es-Sehmî, Kureyş kabilesindendir. Babası Âs b. Vail Kureyş’in ileri 

gelenlerdendir. Müslüman olmadan önce ticaretle meşgul olmuştur. Mekke Şehir 

devletinde önemli görevler üstlenen biriydi. Künyesi Ebû Abdullah’tır, ancak ikinci 

oğlunun isiminden dolayı Ebû Muhammed de denilmekteydi.112 Bilgin, şair ve hakîm 

bir kişiydi.113 Peygamber (s.a), Kureyş’in zulümünden dolayı bir grup Müslümanı 

Habeşistan’a hicret etmelerini önerdi ve iki grup halinde bisetin beşinci yılında;114 oraya 

hicret ettiler.115  

Kureyş, Amr b. Âs’ın daha önceden Necâşî ile tanışmasından dolayı onu 116 ve 

Abdullah b. Ebi Rebia’yı elçi olarak Habeşistan Hükümdarı Necâşî’ye göndererek 

oradaki muhacir Müslümanları Mekke’ye geri getirmek istediler. Necâşî Kureyş’in 

isteklerini kabul etmedi ve Amr b. Âs  ile Abdullah b. Abi Rebia eli boş olarak 

Mekke’ye geri döndü.117 Amr b. Âs, ikinci defa Hendek savaşından sonra Necâşî ile 

iletişimini güçlendirmek için, bir takım hediyelerle beraber Habeşistan’a gitmiştir. Amr 

b. Âs  Necâşî’nin huzuruna girince, Amr b. Ümeyye ed-Damrî , Peygamber’in (s.a) 

elçisi olarak oradaydı. Amr b. Ümeyye ed-Damrî Necâşî’nin huzurundan çıkarken Amr 

b. Âs ile karşılaştı. Amr b. Âs Necâşî’ye dedi ki: “Amr b. Ümeyye ed-Damrî bizim 

düşmanımızdır. Onu bana ver başını koparayım”. Necâşî, Amr b. Âs’ın bu sözünden 

dolayı çok sinirlendi ve dedi ki: O bir Peygamberin elçisidir. Bunun üzerine Amr b. Âs  

söylediği sözlerden dolayı çok pişman olmuş ve Necâşî’nin huzurunda Müslüman 

olmuştur.118  

                                                           
110 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, II, 537. 
111 İbn Abdülber, el-İstî‘âb, II, 645; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, II, 537. 
112 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, VII, 493; İbn Hacer, el-İsâbe, IV, 538. 
113 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 485, 491, 504. 
114 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 38, 396. 
115 İbn Hişam, Sîretü’n-nebeviyye, I, 321. 
116 Ahmet Önkal, “Amr b. Âs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 3, İstanbul: TDV 

Yayınları, 1991, 79-81. 
117 İbn Hişam, Sîretü’n-nebeviyye, I, 333-337. 
118 Vâkidî, Meğâzî ü’l-Vâkidî, II, 741; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 276-277; Hattab, 

Süferâü’n-Nebî, 1, 380. 



27 
 

Amr b. Âs, hicretin 8. yılı Safer ayında Mekke fethinden önce Habeşistan’dan Medine-i 

Münevvere’ye hicret ederek Peygmber’in (s.a) huzuruna geldi ve Müslüman olduğunu 

açıkladı. Peygamber (s.a), onu Zati’s-Selâsil gazvesine gönderdiği askeri birliğe 

komutan olarak görevlendirdi.119 Peygamber (s.a) Hicretin 8. yılı Zilkade ayında 

Umman kralını İslâm’a davet etmek için, Amr b. Âs’ı  bir mektupla elçi olarak 

Umman’a göndermiştir.120 Daha sonra da Peygamber (s.a) Amr b. Âs’ı, Umman’a vali 

olarak tayin etmiştir. Peygamber (s.a) vefat ettiği zaman Amr b. Âs   Umman 

valisiydi.121 

Hz. Ebû Bekir  Şam’ı fetih etmek için gönderdiği orduya onu komutan olarak tayin 

etmiştir.  Hz. Ömer  ise onu Filistin valisi olarak görevlendirmiştir. Mısır onun 

komutasında fetih edilmiştir ve Hz. Ömer  tarafından Mısır’a vali olarak 

görevlendirmiştir. Hz. Osman  döneminde de iki sene Mısır valiliğini devam ettirmiştir. 

ondan sonra Hz. Osman   Mısır valiliğine onun yerine başka kişiyi görevlendirmiştir. Bu 

sırada Amr b. Âs  Medine’ye gelerek bir kaç yıl orada yaşamış ve sonra da Medine’den 

Şam’a gitmiştir. Hz. Osman  şehid olduğu zaman o Şam’da bulunuyordu. Bundan sonra 

Hz. Muaviye’nin yanında yer aldı. Sıffîn savşında Muaviye’nin ordusundaydı. Muaviye 

onu tekrar Mısır valisi olarak görevlendirdi. Hicretin 43. yılında Mısır’da vefat 

etmiştir.122 

2.3.9. Hz. Alâ b.  Hadramî  (r.a)   

Alâ’nin babası Abdullah Hadramî aslen Yemenlidir. Abdullah Hadramut’tan Mekke’ye 

göç ederek oraya yerleşmiş ve Beni Ümeyye kabilesiyle dostluk sözleşmesi 

imzalamıştır. Alâ b. Hadramî  erken tarihlerde123 yani Mekke’nin fethinden önce 

Müslüman olmuştur. Alâ’nin  cahiliye dönemiyle ilgili hayatı hakkında bilgimiz 

yoktur.124 Yazma ve okuma bildiğinden dolayı zaman zaman Peygamber’e (s.a) kâtiplik 

yapmıştır. Dualarının Allah tarafından kabul edilen bir kişi olduğu söylenmiştir. 125 

                                                           
119 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, VII, 493; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, IV, 232. 
120 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 262; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 606; Taberî, Tarihü’t-

Taberî, II, 645; İbn Hazım, Cevamiu’s-sire, s. 24; Ensarî, Misbahü’l-mudîy, II, 254. 
121 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, IV, 232. 
122 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, VII, 493. 
123 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 359. 
124 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 602, 603. 
125 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 173. 



28 
 

Peygamber (s.a), el-Ci‘râne’den dönüşünda Alâ b. Hadramî’yi  bir mektupla elçi 

olarak, Bahreyn emiri el-Münzir b. Sâvî’ye göndererk onu İslam’a davet etti.126 

Peygamber’in (s.a) Ci‘râne’den dönüşü, Tâif savaşından sonra, hicretin 8. yılı Şevval 

ayındaydı.127 Peygamber (s.a) onu Bahreyn’e valisi olarak da tayin etti.128 Bazı 

kaynaklarda Alâ’nin  bu görevi Peygamber’in (s.a) hayatı boyunca sürdüğü beyan 

edilirken129 diğer bazı kaynaklar daha sonra onun yerine Peygamber (s.a) Ebân b. Saîd’i 

tayin ettiğini zikrederler.130Ancak Peygamber’in (s.a) hayatı boyunca Alâ’nin  görevini 

sürdüğü daha doğru görülmektedir.131
 

Hz. Ebû Bekir  halife olunca, onun valilik görevine devam etmesini onayladı.132 Hz. 

Ebû Bekir  zamanında da Bahreyn’de çıkan irtidad olayları sırasında mürtedleri 

bozguna uğrattı. Böylece büyük başarı kazanarak bölgede emniyet ve huzur sağladı.133 

Hz. Ömer  de onu Bahreyn’de vali olarak görevine devam ettirdi. Alâ  deniz yoluyla 

Fars topraklarına bir ordu gönderdi. Bu gönderilen askerî birlik İslam ordusunun ilk 

deniz seferiydi. Fars topraklarında bu İslam ordusu düşman tarafından muhasara edildi. 

Bundan dolayı Hz. Ömer  bölgeye yardımcı birlikler göndererek muhasara altında olan 

birliği kurtardı. Alâ, Fars topraklarına Hz. Ömer’den  izinsiz deniz yoluyla askeri birlik 

gönderdiği için Alâ’yi  Bahreyn valiliğinden azletti134 ve Basra valisi olarak tayin etti. 

Basra’ya ulaşmadan yolda135hicretin on dördüncü yılında başka bir rivayete göre 

hicretin yirmi birinci yılında vefat etmiştir.136 

                                                           
 Ci‘râne( َِالْجِعْرَانة): Mekke’nin doğusunda Tâif ile Mekke arasında Mekke’ye yakın bir yerin adıdır. 

Mekke’de oturanların umre yapmak maksadıyla ihrama girdikleri yerlerden birisidir./ Yâkût El-Hamevî, 

Mu‘cemü’l-buldân, II, 142. 
126 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 263; İbn Hişam, Sîretü’n-nebeviyye, II, 606; Taberî, Tarihü’t-

Taberî, II, 644; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 210; Şemsüddîn Muhammed b. Ali b.Tolun ed-

Dımaşkî, İ’lâmü’s-sâilîn an kütübi’s-seyyidi’l-mürselîn, 2. Basım, (nşr. Mahmud el-Arnaût ve 

Abdülkâdir el-Arnaût), Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1987, s. 62; Ensarî, Misbahü’l-mudîy, II, 280. 
127 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 162. 
128 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, IV, 71. 
129 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, IV, 71. 
130 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 359. 
131 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 626. 
132 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, IV, 71. 
133 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 301, 304, 311; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, IV, 71. 
134 Taberî, Tarihü’t-Taberî, IV, 79-82; Hattab, Süferâü’n-nebî, I, 629. 
135 Ebû Amr Halîfe b. Hayyât b. Halîfe eş-Şeybânî, et-Târih, Beyrut: Risale, 1397/1977, s. 127; Hattab, 

Süferâü’n-Nebî, I, 629. 
136 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, IV, 71. 



29 
 

2.3.10. Hz. Hâris b. Umeyr el-Ezdî (r.a)   

Hâris b. Umeyr el-Ezdî, Benî Lehb kabilesindendir.137 İslam’dan önceki hayatı 

hakkında bilgimiz yoktur. Ayrıca nerede ve ne zaman Müslüman olduğu ve hangi 

savaşlara katıldığı konusunda da bilgiye sahip değiliz.138 eygamber (s.a), Hâris b. 

Umeyr’e  bir mektup verdi ve elçi olarak Şam bölgesindeki Busrâ emirine gönderdi.139 

Hâris, Mûte bölgesine ulaştığı zaman Gassânî emirlerinden Şürahbîl b. Amr tarafından  

şehit edildi.140 Hâris’in  ölümü Mûte savaşın sebebi olmuştur.141 Konu ile ilgili sonuçlar 

üçüncü bölümde gelecektir. 

2.3.11. Hz. Muhâcir b. Ebû Ümeyye el-Mahzumî  (r.a)   

Muhâcir b. Ebû Ümeyye b. Mugîre, Kureyş kökenli olup142 Bedir Gazvesinde Kureyş’le 

birlikte ve Müslümanların karşısında yer aldı. Onun ne zaman Müslüman olduğu belli 

değildir. ancak Mekke fethinden önce,143 hicretin 5. yılında İslam’a girmesi 

muhtemeldir.144 Muhâcir’in  asıl adı Velîd idi. Medine-i Münevvere’ye hicret ettiği 

zaman, Peygamber (s.a) onun adını sevmedi ve onu Muhâcir adıyla isimlendirdi. 

Bundan sonra bu isimle meşhur oldu. Peygamber’in (s.a) hanımlarından biri olan 

Ümmü Seleme, Muhâcir’in kız kardeşidir.145 Muhâcir, hicretin 9. yılı Recep ayında vaki 

olan Tebük Gazvesine katılmayanlardandı.146 Bundan dolayı Peygamber (s.a) ona 

gücendi. Ancak kız kardeşi Ümmü Seleme’nin  ricasıyla, Peygamber (s.a) onu 

bağışladı.147  

                                                           
137 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, I, 628. 
138 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 646. 
 Himyeri, Ravzü’l-mu‘tar fi-haberi’l-aktar, I, 109/  من أرض الشام من أعمال دمشق وھي مدینة حوران 
139 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 343;Vâkidî, Meğâzî ü’l-Vâkidî, II, 755; İbn Hacer, el-İsâbe, I, 

682; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, I, 628; İbn Abdülber, el-İstî‘âb, I, 297. 
140 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 646. 
141 Vâkidî, Meğâzîü’l-Vâkidî, II, 755- 756; İbn Abdülber, el-İstî‘âb, I, 297; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, I, 

628. 
142 Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, II, 116; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, V, 265. 
143 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 657-658. 
144 Zekeriyyâ Güler, “Muhâcir b. Ebû Ümeyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 30, 

İstanbul: TDV Yayınları, 2005, s. 389-390. 
145 Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, II, 116. 
146 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, II, 165; İbn Abdülber, el-İstî‘âb, IV, 1452. 
147 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, V, 265. 



30 
 

Peygamber (s.a), Muhâcir’i  hicretin 9. yılı Şaban ayında  148 Yemen emirlerinden149 

Hâris b. Abdülkülâl el-Himyerî’yi İslâm’a davet etmesi için elçi olarak Yemen’e 

gönderdi.150 Hâris ile beraber Yemen’de farklı bölgelerde emir olan kardeşlerini de 

İslâm’a davet etmekle görevlendirilmişti.151 Peygamber (s.a), hicretin 11. yılında zekât 

toplamak için, Kinde ve Sadife’de Muhâcir’i , görevlendirdi. Ancak Peygamber (s.a) 

vefat ettiğinden dolayı oralara gitmemiştir.152 Bazı kaynaklar, Peygamber’in (s.a) onu 

zekât toplamak için, San‘a’ya  da gönderdiğini zikrediyor.153 

Hz. Ebû Bekir , mürtedlerin karşısında Yemen ve Hadaramut’a gönderilen ordunun 

başında onu komutan olarak tayin etti.154 Muhâcir, isyancı mürtedlerin önderlerini 

yakalayıp, Hz. Ebû Bekir’e  gönderdi.155 Yakalanan bu mürtedler tövbe ederek yeniden 

İslam’a dönmüşlerdir.156 Budan sonra Hz. Ebû Bekir , Muhâcir’i Yemen’e vali olarak 

tayin etti.157 Muhâcir‘in  vefat tarihini bilinmemektedir. Ancak onun adı Hz. Ebû 

Bekir’in  döneminden sonra tahrihlerde geçmez.158 

2.3.12. Hz. Muâz b. Cebel (r.a)   

Peygamber’in (s.a) önemli elçilerinden biri159de Muâz b. Cebel b. Amr el-Ensârîdir. 

Künyesi, Ebû Abdirrahmândır.160 Yesrib’den gelerek Peygamber’le (s.a) görüşüp ona 

biat edenlerle beraber ikinci Akabe Biatına katılmıştır.161 İkinci Akabe biatı, 

Peygamber’in (a.s) Peygamberliğinin on üçüncü yılındaydı.162 Muâz b. Cebel bu 

                                                           
148 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,183,198, 658. 
149 İbn Hazım, Cevamiu’s-sire, s, 25. 
150 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 606; Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, II, 116; Ebû Ya‘lâ İbn Ferrâ, 

Rusülü’l-mülûk, s. 24; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, V, 265; Süheylî, er-Ravzu’l-ünf, VII, 513. 
151 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 180, 185, 188. 
 كِنْدَة؟: Yemen’de bir ilin ismidir. Bu şehir isimini oradaki Kinde kabilesinden almıştır/Yâkut el-Hamevî, 

Mu‘cemü’l-buldân, IV, 428.  
  ُدِف  .Yemen’de bir ilin ismidir/ Yâkut el-Hamevî, Mu’cemü’l- buldân, III, 397 :الصَّ
152 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, V, 265; Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, II, 116. 
153Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 147; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 301. 
154 Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, II, 116; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, V, 265. 
155 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, V, 265. 
156 Güler, “Muhâcir b. Ebû Ümeyye”, s. 390. 
157 İbn Abdülber, el-İstî‘âb, IV, 1453. 
158 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 679. 
159 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 108; Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ,  I, 30. 
160 İbn Abülber, el-İstî‘âb, III, 1402. 
161 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , I, 463; İbn Abülber, el-İstî‘âb, III, 1402; Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ 

II, 98; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 727. 
162 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 727. 



31 
 

tarihten itibaren on sekiz yaşındayken Müslüman olmuştur.163 Müslüman olduktan 

sonra kendi kabilesinden Muâz b. Amr ile beraber geceleri Benî Selime oğullarından 

henüz İslâmiyeti kabul etmeyen bazı kişilerin putlarını kırıyor veya putların zayıflığını 

ortaya koyacak bazı eylemler yapıyorlardı.164 

Peygamber (s.a), hicretten sonra Medine’de Abdullah b. Mes‘ûd ile onun arasında 

kardeşlik bağı kurdu.165 Badir Gazvesi başta olmak üzere diğer Gazveler’e de 

katılmıştır.166 Mekke fethinden sonra Peygamber (s.a), Huneyn Gazvesine gitti ve Hz. 

Muâz b. Cebel’î  Mekke’de Kur’ân-ı Kerîm ve İslam’ı öğretmek için mualim olarak 

tayin etti. Bu yüzden o, Huneyn ve Tâif Gazvelerine katılamamıştır.167 

Peygamber (s.a), Tebük Gazvesinden sonra hicretin 9. yılında Muâz b. Cebel’i  Ebû 

Mûsâ el-Eş‘arî  ile birlikte 168İslâm’a davet etmek için elçi olarak Yemen’e gönderdi.169  

Bunun yanında Muâz b. Cebel, Yemen’deki Peygamber’in (s.a) gönderdiği diğer 

görevlilerin emiri ve el-Cend bölgesinin de kadısıydı;170 yani Yemen bölgesinin genel 

valisiydi. Muâz b. Cebel, Yemen’de iki yıl üç ay kalarak171 hicretin 11. yılında 

Peygamber’in (s.a) vefatından sonra Medine-i Münevvere’ye döndü.172 

Şam bölgesinin fethine katılmak için Hz. Ebû Bekir’den  izin istedi. Ancak Hz. Ömer, 

Muâz b. Cebel’in  ilimine Medine’de ihtiyaç duyulacağı sebebiyle oraya gitmesine izin 

vermemesini Hz. Ebû Bekir’den  istedi. Hz. Ebû Bekir  şehid olmak isteyen kişiyi, hiç 

kimsenin engellemeye hakkı olmadığını söyleyerek onun Şam’a gitmesine izin 

verdi.173Hz. Ebû Bekir  devrinde Şam’daki Yermük savaşına katılmıştır.174 Şam 

fethedildiği zaman Muâz b. Cebel  Şam’ın çeşitli bölgelerine sefer ederek İslam’ın 

                                                           
163 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, V,187; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 729. 
164 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , I, 425. 
165 İbn Abülber, el-İstî‘âb, III, 1402; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, V,187. 
166 İbn Abülber, el-İstî‘âb, III, 1402; Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, II,98. 
167 Vâkidî, Meğâzîü’l-Vâkidî, III,889; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, II, 348; Hattab, Süferâü’n-Nebî, 

I, 731, 733. 
168 Hattab, Süferâü’n-Nebî, 742. 
169 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, III, 585, IV, 108; Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, I, 30; İbn Hazım, 

Cevamiu’s-sire, s. 25; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,778, 873,794. 
170 İbn Abülber, el-İstî‘âb fî ma‘rifeti’l-ashâb, III,1403; İbn Hacer, el-İsâbe, VI, 108; Hattab, 

Süferâü’n-Nebî, I, 742,778. 
171 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,750. 
172 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, III, 585. 
173 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, II, 348. 
174 İbn Abülber, el-İstî‘âb, III, 1402; 



32 
 

hükümlerini öğreterek orada çok öğrenciler yetiştirmiştir.175 Hz. Ömer’in hilafeti 

döneminde Şam’daki ordunun komutanı Ebû Ubeyde b. Cerrâh  veba nedeniyle vefat 

ettiği zaman o, ordunun başına kumutan olarak tayin edildi.176 Muâz b. Cebel , hicretin 

18. yılında Ürdün’de veba veya Amvâs tâvunu (طاعون عمواس) diye bilinen bulaşıcı 

hastalık sebebiyle orada vefat etti.177 Hicretin 17. yılında vefat ettiğini bildiren 

kaynaklar da vardır.178  

Peygamber’in (s.a) kendilerinden Kur’ân-ı Kerîm öğrenilmesini emir buyurduğu dört 

kişiden biri de Muâz b. Cebeldir. Ayrıca sahabe arasında ictihad ederek fetva veren altı 

fakih sahabeden biri de Muâz b. Cebeldir.179 Muâz b. Cebel,  Peygamber’in (s.a) hayatı 

ve Hz. Ebû bekir  döneminde Medine’de fetva veriyordu.180 Peygamber (s.a), helâl ve 

haramı en iyi bilen kişinin Muâz b. Cebel  olduğunu buyurmuştur.181 Ayrıca kıyamet 

gününde Muâz b. Cebel  âlimlerin önünde olacağını da bildirmiştir.182 İnsanlara, iyi 

konuları öğretmesi ve güçlü bir imana sahip olduğu nedeniyle Peygamber’in (s.a) 

ashâbı onu İbrâhim’e (a.s) benzetirdi.183 Muâz b. Cebel, fiziksel olarak güzel 

görünüşlüydü.184 Hz. Ömer  şöyle söylemiştir:“Eğer Muâz b. Cebel  hayatta olsaydı onu 

halife olarak belirlerdim”.185 Ayrıca şunu da demiştir: Kim fıkıhtan bir konu sormak 

isterse Muâz b. Cebel’den  sormalıdır.186İmam Nevevî, Muâz b. Cebel’in  iyi 

vasıflarının oldukça fazla olduğunu belirtmiştir.187 

2.3.13. Hz. Ebû Mûsâ el-Eş‘arî (r.a)   

Peygamber’in (s.a) elçilerinden biri olan Ebû Mûsâ el-Eş‘arî’nin  asıl adı, Abdullah b. 

Kays b. Süleym olup Yemen’deki Eş‘ar kabilesindendir.188 İlk Çocuğunun isimi Mûsa 

                                                           
175 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 775. 
176 İbn Abülber, el-İstî‘âb, III, 1405; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 559. 
177 İbn Abülber, el-İstî‘âb, III, 1405. 
178 İbn Hacer, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahabe, VI, 109. 
179 Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, II, 98; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, V, 187. 
180 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, II, 348. 
181 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, V,188. 
182 İbn Abülber, el-İstî‘âb, III, 1402. 
183 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, II,384. 
184 İbn Hacer, el-İsâbe, VI,107; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, V, 188. 
185 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, III, 590. 
186 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, II,384. 
187  Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, II, 100. 
188 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 105; Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, I, 30; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 

785. 



33 
 

olduğu için Ebû Mûsâ şeklinde küniyelendirilmiş ve bu künye ile meşhur olmuştur.189 

Yemen’den Mekke’ye gelerek Sa‘id b. Âs b. Ümeyye ile dostluk sözleşmesi imzaladı 

ve Mekke’de Müslüman oldu. Habeşistan’a hicret edenlerle beraber o da hicret etmiştir. 

Diğer bir görüşe göre, Mekke’de hiç bir kimseyle dostluk sözleşmesi imzalamamış olup 

Habeşistan’a hicret edenler arasında da değildir. O Mekke’de Müslüman olduktan sonra 

Yemen’deki kendi kabilesine dönmüştür.190 Habeşistan’a gitmemesi ve kendi kabilesine  

gitmiş olduğuna ilişkin bilgilerin daha doğru görülmektedir.191
 

Ebû Mûsâ el-Eş‘arî, yaklaşık olarak elli kişiyle gemiye binerek Kızıldeniz üzerinden 

Yemen’den Medine tarafına hareket ettiler. Ancak gemi kötü hava nedeniyle 

Habeşistan’a sürüklenmiştir. Bu yüzden bunlar Habeşistan’a indiler. 192 Bir süre sonra 

hicretin 7. yılında oradaki Müslümanlarla beraber Hayber’in fetih sırasında iki gemiye 

binerek Medine’ye doğru hareket ettiler. Peygamber’in (s.a) Hayber’de olduğunu 

öğrenince Hayber’e gittiler ve orada Peygamber’le (s.a) ve diğer Müslümanlarla 

buluştular.193 Ebû Mûsâ el-Eş‘arî  Hayber Gavzesinden sonra yapılan diğer Gazve ve 

seriyyelere katılmıştır.194 Peygamber (s.a) hicretin 9. yılnda195 Ebû Mûsâ el-Eş‘arî’yi  

Muâz b. Cebel  ile birlikte İslâm’a davet etmek için elçi olarak Yemen’e gönderdi.196 

Ayrıca Ebû Mûsâ el-Eş‘arî  Yemen’deki Aden, Zebîd ve sahil bölgelerinde 

Peygamber’in (s.a) valiysiydi.197 Peygamber’in (s.a) valileri, diğer görevlerin yanında 

yargıç olarak görev de yaparlardı. Ebû Mûsâ el-Eş‘arî  diğer görevleriyle birlikte kadılık 

da yapıyordu.198  

Hz. Ebû bekir’in  döneminde de oradaki görevini sürdürdü.199 Hz. Ömer, Muğîre’yi  

Basra valiliğinden azil ettikten sonra onu, Basra valisi olarak tayin etti.200 hicretin 29. 

                                                           
189 İbn Hacer, el-İsâbe, IV, 181, 182. 
190 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 105; İbn Abülber, el-İstî‘âb, IV, 1762. 
191 İbn Hacer, el-İsâbe, IV, 181; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 786. 
192İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 106; İbn Abülber, el-İstî‘âb, IV, 1763; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 

787. 
193 İbn Abülber, el-İstî‘âb, IV, 1763; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,786. 
194 M.Yaşar kandemir “Ebû Mûsâ el-Eş‘arî” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C.10, 

İstanbul: TDV, Yayınları, 1994, 190. 
195 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,873. 
196 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 108; Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, I, 30; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 

873, 794. 
197 İbn Abülber, el-İstî‘âb, III, 1402; İbn Hacer, el-İsâbe, IV, 181. 
198 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,822. 
199 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 427; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II,421; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 

833. 



34 
 

yılında201 Hz. Osman , onu Basra valiliğinden azletti.202 Daha sonra Kûfe valisi olarak 

tayin etti.203 Hz. Ali  döneminde de Kûfe valiliğini bir süre sürdürdü.204 Daha sonra 

Cemel Vak‘asında tarafsız kaldığı için205 Hz. Ali  tarafından Kûfe valiliğinden 

azledildi.206 Sıffîn savaşında Hz. Ali  tarafından hakem olarak tayin edildi.207 

Onun vefat tarihi ihtilaflı olup genel olarak kaynaklar hicretin kırk ikinci, hicretin kırk 

dördüncü, hicretin ellinci ve hicretin elli üçüncü yılarını zikrederler. Mekke’de mi yoksa 

Kûfe’de mi öldüğü konusunda kaynaklar ihtilâf etmiştir.208 Ebû Mûsâ el-Eş‘arî  çok 

güzel sesle Kur’ân-ı Kerîm okuyordu. Peygamber (s.a) onun sesini severdi ve onun 

sesinin Dâvûdu’n (a.s) sesi gibi olduğunu buyurmuştur.209  

2.3.14. Hz. Cerîr b. Abdullah (r.a)    

Peygamber’in (s.a) elçilerinden olan Cerîr b. Abdullah b. Câbir, Yemenli olup Becîle 

kabilesinin reisiydi.210 Bu sebepten Becelî denilmekte olup Ebu Amr veya başka bir 

rivayete göre Ebu Abdullah şeklinde künyelendirilmiştir.211
 Müslüman oluş zamanı ile 

ilgili iki görüş vardır: İlk görüşe göre Peygamber’in (s.a) vefatından kırk gün önce 

Müslüman olmuştur.212
 İkinci görüşe göre daha önce 213yaklaşık olarak hicretin 9. 

yılında Müslüman olmuştur. İkinci görüşün daha doğru olduğu görülmektedir.214 

Yemen’de Zâlhalesa ( َذَا الْخَلصََة) isimli bir tapınak vardı ve cahiliye devrinde Kâbe’ye 

“Şam kâbesi” Zâlhalesa’ya Yemen Kâbesi denilerek onu Beytullah’a denk 

gösterirlerdi.215 Peygamber (s.a) Zâlhalesa’yı yıkmak için bir seriyye hazırladı ve Cerîr’i  

                                                                                                                                                                          
200 Taberî, Tarihü’t-Taberî, IV, 69; İbn Hacer, el-İsâbe, 181. 
201 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 836. 
202 Taberî, Tarihü’t-Taberî, IV, 264; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, III, 364. 
203 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, III, 364. 
204 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,838. 
205 M.Yaşar kandemir, “Ebû Mûsâ el-Eş‘arî”, 191. 
206 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, III, 364. 
207 Taberî, Tarihü’t-Taberî, V, 51. 
208 İbn Abülber, el-İstî‘âb, IV, 1664; İbn Hacer, el-İsâbe, IV, 183. 
209 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 107; İbn Hacer, el-İsâbe, IV, 182. 
210 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, I, 529; İbn Abdülber, el-İstî‘âb, I, 236. 
211 İbn Hacer, el-İsâbe, I,  581. 
212 İbn Abülber, el-İstî‘âb, I, 236. 
213 İbn Hacer, el-İsâbe, I, 581. 
214 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 689. 
215 Nevevî, Şerhü’n-Nevevî alâ Müslim, XVI, 35. 



35 
 

bu seriyyede kumutan olarak görevlendirdi. Cerîr, kabilesinden bir grup savaşçıyla yola 

çıkarak Zâlhalesa’yi yıktı.216 

Hz. Ebû bekir, Peygamber’in (s.a) vefatından sonra irtidad eden Becîle ve Has‘am 

kabileleri üzerine Cerîr’i  gönderdi. Cerîr  mürtedlerin karşısında başarılı oldu, 

mürtedleri etkisiz hale getirdi ve kendisinin mensup olduğu Becîle ile Has‘am kabilesi 

yeniden İslam’a girdiler. Ayrıca Cerîr  Muhâcir b. Ebû Ümeyye kumandası altında 

Yemen’deki çeşitli bölgelerinde irtidad edenlerin karşısında savaştı.217 Hz. Ömer’in  

halifeliğinde Irak’taki cephelerinde Farsların karşında Cerîr’in  rolü önem taşımaktadır, 

Kâdisiye savaşında O komutanlardan biriydi.218 Irak Cephesi başkomutanı Sa‘d b. Ebû 

Vakkâs, Cerîr’i  üç bin kişilik bir birlikle Hulvân üzerine gönderdi. Cerîr, Hulvân’a 

yaklaştığı zaman son Fars kisrâsı olan üçüncü Yezdicerd İsfahan’a kaçmıştır. Cerîr, 

halkına dokunulmaması şartıyla Hulvân’ı barış yoluyla teslim aldı.219 Cerîr, Hz. Osman  

devrinde Karkîsiye220 başka bir rivayete göre Hemedan’ın valisiydi. 221 Hz. Ali  Cerîr’i  

kendisine biat’a davet etmesi için elçi olarak Hz. Muâviye’ye  gönderdi. Muâviye ile 

yaptığı görüşmeden sonra Hz. Ali’nin  yanına dönerek yaptığı görüşmenin sonucunu 

ona aktardı.222 

Cerîr, Sıffîn savaşında tarafsız kalarak iki tarafa da katılmadı ve Karkîsiye’de normal 

hayatını devam etti.223 Hicretin 51. yılında224 diğer bir rivayete göre hicretin 54. yılında 

Karkîsiye’de vefat etti.225 Cerîr  fiziksel olarak çok güzel görünüşlüydü. Bundan dolayı 

                                                           
216 Buharî, “el-Mağâzî”, 62; Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 158; İbn Abülber, el-İstî‘âb, I, 236. 
217 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 322. 
218 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 486; İbn Hacer, el-İsâbe, I, 581; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 697, 701. 
 Hulvân: Irak’ta bir Şehirin isimidir/ Yâkut El-Hamevî,  Mu‘cemü’l-buldân, II,  290. 
219 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 704; Mustafa Fayda, “Cerîr b. Abdullah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C.7, İstanbul: TDV Yayınları, 1993, 411. 
220 Taberî, Tarihü’t-Taberî, IV, 422. 
 Hemedan: İran’da bir şehirdir/ Yâkut el-Hamevî, Mu‘cemü’l-buldân, V, 411. 
221 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 708. 
222 Taberî, Tarihü’t-Taberî, IV, 561-562. 
 Karkîsiye: Fırat nehirin yakınlarında bir şehirdi/ Yâkut El-Hamevî, Mu’cemü’l-buldân, IV, 328. 
223 İbn Hacer, el-İsâbe, I, 581. 
224 Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, I, 147. 
225 İbn Hacer, el-İsâbe, I, 581. 



36 
 

Hz. Ömer, Ondan bu ümmetin Yûsuf’u olarak söz ederdi.226 O, şair, hatip ve bilgin bir 

kişiydi.227 

2.3.15. Hz. Amr b. Hazm, el-Ensarî el-Hazrecî  (r.a)   

Peygamber’in (s.a) elçilerinden biri Amr b. Hazm b. Zeyd el-Ensârî’nin künyesi Ebu’d-

Dahhâk olup228 ilk olarak hicretin 5. yılında on beş yaşındayken 229 Hendek savaşına 

katılmıştır. Hendek savaşından sonra diğer savaşlara da iştirak etmiştir.230 Hicretin 10. 

yılında Hâlid b. Velid  vasıtasıyla Necran’daki Hâris b. Ka‘b oğulları Müslüman 

olmuştur.231 Bundan sonra aynı yıl içinde232 Peygamber (s.a), Amr b. Hazm’i  Yemen’e 

bağlı Necran’daki Hâris b. Ka‘b oğulları bölgesine elçi233 ve vali olarak gönderdi. 

Necran’da Müslümanları yönetiyor, İslâm’ın hükümlerini öğretiyor ve zekât 

topluyordu.234 Bazı kaynaklar, Peygamber’in (s.a), onu Necran’a gönderdiği zaman on 

yedi yaşında olduğunu zikreder;235 diğer bazı kaynaklar ise yirmi yaşında olduğunu 

belirtmişlerdir.236 Peygamber (s.a), onu göreve gönderirken, orada yapacağı işleri 

belirten bir talimatname yazdırarak ona verdi. Bu talimatnamede İslam’ın bildirdiği 

emirler ve yasaklar ile insanların sosyal hayattaki davranışlarını ilgilendiren fıkhî 

konular yer almıştır. Peygamber’in (s.a) vefat ettiği zaman Amr b. Hazm  Necran’da 

görevine devam ediyordu.237 

Peygamber’in (s.a) vefatından sonra Necran’da irtidad olayları ortaya çıktı. Bundan 

dolayı Amr b. Hazm  Medine’ye döndü.238Medine’de Amr b. Hazm’ın  evi Hz. 

Osman’ın evine yakındı,239yani Hz. Osman’a  komşuydu. Hz. Osman’ı , şehid edenler 

                                                           
226 İbn Hacer, el-İsâbe, I, 581; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, I, 529 
227 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 711. 
228İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 267;  İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, IV, 202; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 

883. 
229 Selman Başaran, “Amr b. Hazm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C.3, İstanbul: TDV 

Yayınları, 1991, 84; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 896. 
230 İbn Hacer, el-İsâbe, IV, 511. 
231 İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 293. 
232 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 883. 
233 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 267; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 883. 
234 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 128; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, IV, 202. 
235 Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, II, 26; Üsdü’l-gâbe, IV, 202. 
236 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 896. 
237 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 128; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, IV, 202. 
238 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 319. 
239 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 893. 



37 
 

onun evinden geçerek Hz. Osman’a  ulaştılar.240  Hz. Muâviye kendi oğluYezîd için 

halktan biat istediği zaman Amr b. Hazm , ona şiddetle karşı çıktı. Kesin bilinmemekle 

beraber Amr b. Hazm , hicretin 50. yıldan sonra Medine’de vefat etmiştir.241 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
240 Taberî, Tarihü’t-Taberî, IV, 385. 
241 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe fî ma‘rifeti’s-sahâbe, IV, 202. 



38 
 

BÖLÜM 3: GÖNDERİLEN ELÇİLERİN GÖREV İFASI VE FIKHÎ 

SONUÇLARI 

Elçilerle mesaj ulaştırma yöntemi peygamberlerin de kullandıkları en önemli ilişki 

kurma ve bilgilendirme araçlarından olmuştur. Peygamberimiz (s.a) de, Allah’ın son 

elçisi olarak Cebrail’in (a.s) Allah’tan alarak getirdiği mesajları, kendisinin ulaşamadığı 

bölgelere ve devletlere elçilerle ulaştırmaya çalışmıştır. Gönderilen elçilerden her birisi, 

üstlenmiş olduğu görevleri gerektiği şekilde ifa etmişler ve tüm bu çabaları ile yeni 

kurulmuş olan İslam devletinin varlığının güçlendirilmesine, İslam inancının çevre 

ülkelere ve topluluklara ulaştırılmasına büyük katkıları olmuştur. Elçilerin görevlerini 

ifa esnasında gönderildikleri yerlerde birçok itikadî, ictimâî ve siyâsî sonuçlar 

doğuracak gelişmeler yaşanmıştır. Bu bölümde elçiler aracılığıyla eda edilen görevler 

ve bunlarla ilgili fıkhî sonuçlar üzerinde durulacaktır. 

3.1. Hz. Ca‘fer b. Ebû Talib’in Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 

3.1.1. Elçilik Görevi 

Peygamber (s.a), Ca‘fer’i  Habeşistan’a hicreteden ikinci kafilenin emiri olarak 

görevlendirdi.242Ayrıca Habeşistan’da bulunan Müslüman muhacirlerin arasında Hz. 

Peygamber’in (s.a) temsilcisiydi. Habeşistan’a yapılan bu hicret, İslam’ın gelişinin 5. 

yılındaydı.243 Ca‘fer, Peygamber’in (s.a) ilk elçisidir. Habeşistan’a hicret ederek orada 

uzun zaman kalmış ve oraya hicret etmiş olan Müslüman muhacirler ile ilgilenmiş ve 

onlara rehberlik etmiştir. 244  

Kureyş, Amr b. As ve Abdullah b. abi Rebia’yı temsilci olarak Habeşistan Hükümdarı 

Necâşî’ye göndererek oradaki Müslüman muhacirleri Mekke’ye geri getirme 

girişiminde bulundu ve gönderdiği heyetle beraber Necâşî’ye ve onun beraberindeki 

kişilere çok değerli hediyeler de gönderdiler. Kureyş’in bu elçileri oradaki Müslüman 

muhacirler hakkında Necâşî’ye gerçek olmayan iftiralarda bulundular, onları cahillik ve 

ayrılıkçı nifak tohumu ekmekle itham ettiler ve ata dinlerini terk ettiklerini; yeni bir din 

icad ederek Mekke toplumunu sıkıntıya soktuklarını iddia ettiler. Ayrıca “sizin dininizi 

de kabul etmiyorlar” diyerek onları Mekke’ye geri götürmek üzere kendilerine teslim 

                                                           
242 İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi’t-tarih, I, 76,78; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , I, 323. 
243 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 38. 
244 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 57. 



39 
 

etmesini istediler.245 Necâşî, Kureyş elçilerine dedi ki: “Onlar bize sığındılar, ben onları 

çağırarak yakından konuşacağım. Eğer sizin söyledikleriniz doğruysa onları size 

vereceğim, doğru değilse onları size teslim etmeyeceğim”.246 

Necâşî, muhacirleri kendi huzuruna çağırdı ve Ca‘fer’e  sordu: “Sizin dininiz nedir? 

Ca‘fer  şöyle cevap verdi: Ey Kral, biz cahil bir kavimdik, putlara tapıyorduk, 

güçlülerimiz zayıflarımıza zulmediyordu, her türlü kötülüğü yapıyorduk. Bu 

durumdayken Yüce Allah bize bir Peygamber (s.a) gönderdi. Onun nesebini, 

sâdıklığını, temizliğini ve güvenli bir kişi olduğunu biliyorduk. Bizi İslam’a davet etti 

ve biz de kabul ettik, putperestliği bıraktık, tek Allah’a inanarak, zulüm etmeyi, fuhuş 

etmeyi ve benzeri her türlü kötülük yapmayı bıraktık”. Bununla birlikte Necâşî’nin 

huzurunda Kur’an-ı Kerim okudu. Ayrıca İsa’nın (a.s) Allah’ın oğlu olmadığını, 

Allah’ın kulu ve Peygamberi olduğunu da söyledi, Necâşî de, İsa’nın Allah’ın kulu ve 

Peygamberi olduğunu kabul etti.247 Bu olay hicretten sekiz yıl önce olmuştur.248 Necâşî, 

Müslüman muhacirleri Kureyş temsilcilerine vermedi ve onlar başarısız ve eli boş 

olarak Mekke’ye döndüler. Ayrıca Necâşî Kureyş’in hediyelerini kabul etmeyerek 

onlara iade etti.249  

Mahmud Şiyt Hattaba göre Ca‘fer vasıtasıyla birinci Necâşî Müslüman oldu. Ancak 

Müslüman oluş tarihi ile ilgili net bir bilgi vermiyor fakat yaklaşık olarak Peygamber’in 

(s.a) Peygamberliğinin 5.yılında hicretten sekiz yıl önce Müslüman olduğunu 

zikrediyor.250 Diğer kaynaklar birinci ve ikinci Necâşî ayrıntısına temas etmeden 

Necâşî’nin Müslüman olduğundan zikrediyorlar.251 Habeşistan’da Ca‘fer’in  bir oğlu 

dünyaya geldi; aynı günde Necâşî’nin de bir oğlu doğmuştur. Ca‘fer’in  hanımı “süt-

ana” olarak Necâşî’nin oğlunu da emzirmişti. Daha sonra iki sütkardeş arasında dostluk 

bağları da ortaya çıktı.252 Peygamber (s.a), Ca‘fer’i Habeşistan’a gönderdiği zaman, 

                                                           
245 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , I, 333; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 57. 
246 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , I, 335, 336. 
247 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , I, 335, 336. 
248 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , I, 334, 335; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 58. 
249 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , I, 337-338; Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 299-

300. 
250 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 42, 16. 
251 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 652; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 258; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi’t-

tarih, II, 213. 
252 Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 301. 



40 
 

onunla beraber Necâşî’ye bir mektup gönderdi. Bu mektup vasıtasıyla onu İslam’a 

çağırıyordu. Ayrıca ondan Müslüman muhacirleri iyi karşılaşmasını istiyordu. 

Peygamber’in (s.a) Ca‘fer’le Necâşî’ye gönderdiği mektup ve tercümesi: 

حِیمِ  حْمَنِ الرَّ ِ الرَّ  بسِْمِ اللهَّ

  َ ِ إلِىَ النَّجَاشِيِّ الأصَْحَمِ مَلكِِ الْحَبشََةِ، سِلْمٌ أنَْتَ، فإَنِِّي أحَْمَدُ إلِیَْكَ اللهَّ دٍ رَسُولِ اللهَّ وسُ السَّلامُ الْمُؤْمِنُ مِنْ مُحَمَّ  الْمَلكَِ الْقدُُّ

ِ وَكَلمَِتھُُ، أَ  لْقاَھاَ إلِىَ مَرْیمََ الْبتَوُلِ الطَّیِّبةَِ الحَْصِینةَِ، فحََمَلتَْ بعِِیسَى، فخََلقَھَُ الْمُھیَْمِنُ، وَأشَْھدَُ أنََّ عیسى بن مَرْیمََ رُوحُ اللهَّ

ِ وَحْدَهُ لا شَرِیكَ  ُ مِنْ رُوحِھِ وَنفَْخِھِ كَمَا خَلقََ آدَمَ بیِدَِهِ وَنفَْخِھِ، وَإنِِّي أدَْعُوكَ إلِىَ اللهَّ وَأنَْ  لھَُ، وَالْمُوَالاةِ عَلىَ طَاعَتھِِ،اللهَّ

ي جَعْفرًَا وَنفَرًَ  ِ، وَقدَْ بعََثْتُ إلِیَْكَ ابْنَ عَمِّ ا مَعَھُ مِنَ الْمُسْلمِِینَ، فإَذَِا جَاءَكَ تتََّبعَِنيِ وَتؤُْمِنَ باِلَّذِي جَاءَنيِ، فإَنِِّي رَسُولُ اللهَّ

 ِ ھمُْ، وَدَعِ التَّجَبُّرَ، فإَنِِّي أدَْعُوكَ وَجُنوُدَكَ إلِىَ اللهَّ ، فقَدَْ بلََّغْتُ وَنصََحْتُ، فاَقْبلَوُا نصُْحِي، وَالسَّلامُ عَلى مَنِ اتَّبعََ فأَقَرَِّ

 253.الْھدُى

Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla.  

Allah’ın Peygamberi Muhammed’den (s.a) Habeşistan hükümdarı Necâşî Asham’a. 

Esen kalasın (selamette kalasın). Tüm kâinatın sahibi, noksanlardan münezeh, her kesi 

esen kılan, her şeye güven veren ve her şeyin koruyucusu  olan Allah’a hamd ettiğimi 

sana bildiriyorum. Ben, Meryem oğlu İsa’nın, Allah’tan bir ruh ve onun buyruğu 

olduğuna şehadet ederim. Allah kendi buyruğu olarak onu iffetli, korunmuş ve el 

değmemiş, tertemiz olan Meryem’e bırakmıştır yani aşılamıştır. O da böylece İsa’ya 

hamile kalmıştır. Allah Tealâ, tıpkı Âdem’i kendi ruhundan kudretiyle yaratığı gibi onu 

da kendi ruhundan ve üflemesiyle yaratmıştır. Ben, seni ortağı olmayan tek Allah’a 

imana, ona devamlı itaata, bana tabi olmaya ve bana indirilene iman etmeye 

çağırıyorum. Bilesin ki ben Allah’ın elçisiyim. 

Sana amcaoğlum Ca‘fer’i ve onunla beraber Müslümanlardan bir grubu gönderdim. 

Sana geldiklerinde onları ağırla ve şiddet uygulama. Bilesiniz ki ben seni ve askerlerini 

Allah’a imana davet ediyorum. Ben görevimi yaparak tebliğ etmiş ve öğüt vermiş 

bulunuyorum. Lütfen öğüdümü kabul ediniz. Selam Allah’ın hidayetine tâbi 

olanlaradır”.  

Burada şunu belirtmekte yarar var: Taberî tarafından Peygamber’in (s.a) bu 

mektubunun hicri 6. yılda yazıldığı ifade edilmekte ve bu mektubun, Amr b. Ümeyye 

                                                           
253 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 652; Muhammad Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, 6. Basım, Beyrut: 

Dârü’n-Nefais, 1987, S.100, no: 21. Mektup; a. mlf. İslam Peygamberi, I, 297; Hattab, Süferâü’n-Nebî, 

I, 53 



41 
 

ed-Damrî tarafından Necâşî’ye götürüldüğü yazılmaktadır.254 Ancak konunu detaylarına 

girmeden genel kanaatin, mektubun Hz. Ca‘fer tarafından götürüldüğü şeklinde 

olduğunu söyleyebiliriz.255  

Peygamber’in (s.a) bu mektubuna Necâşî’nin gönderdiği cevabın metni:  

 

ِ، مِنَ النَّجَاشِيِّ الأصَْحَمِ بْنِ أبَْجَرَ  دٍ رَسُولِ اللهَّ حِیمِ، إلِىَ مُحَمَّ حْمَنِ الرَّ ِ الرَّ  بسِْمِ اللهَّ

ِ الَّذِي لا إلِھََ إلاِ ھوَُ، الَّذِي ھدََانيِ   ِ وَبرََكَاتھُُ، مِنَ اللهَّ ِ وَرَحْمَةُ اللهَّ ا بعَْدُ، فقَدَْ بلَغََنيِ سَلامٌ علیك یاَ نبَيَِّ اللهَّ إلِىَ الإِسْلامِ أمََّ

مَاءِ وَا ِ فیِمَا ذَكَرْتَ مِنْ امر عیسى، فو رب السَّ لأرَْضِ إنَِّ عِیسَى مَا یزَِیدُ عَلىَ مَا ذَكَرْتَ ثفُْرُوقاً، كِتاَبكَُ یاَ رَسُولَ اللهَّ

كَ وَأصَْحَابھَُ، فأَشَْھدَُ  قاً، وَقدَْ إنَِّھُ كَمَا قلُْتَ، وَقدَْ عَرَفْناَ مَا بعُِثْتَ بھِِ إلِیَْناَ، وَقدَْ قرََیْناَ ابْنَ عَمِّ ِ صَادِقاً مُصَدِّ أنََّكَ رَسُولُ اللهَّ

ِ رَبِّ الْعَالمَِینَ، وَقدَْ بعثت إلیك بابني ارھا بن الأصحم ابن أبَْ باَیعَْتكَُ وَبَ  كَ، وَأسَْلمَْتُ عَلىَ یدََیْھِ ِ�َّ جَرَ، ایعَْتُ ابْنَ عَمِّ

ِ، فإَنِِّي أشَْھدَُ أنََّ مَا تقَُ  ، وَالسَّلامُ عَلیَْكَ یاَ رَسُولَ فإَنِِّي لا أمَْلكُِ إلاِ نفَْسِي، وَإنِْ شِئْتَ أنَْ آتیِكََ فعََلْتُ یاَ رَسُولَ اللهَّ ولُ حَقٌّ

 ِ .اللهَّ
256  

Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla.  

Necâşî Ebcer oğlu Asham’dan Allah’ın elçisi Muhammed’e. Kendinden başka ilah 

olmayan ve beni İslam’a eriştiren Allah’ın selamı, rahmeti ve bereketi sana olsun. Ya 

Resûlullah, İsa’nın durumundan söz ettiğin mektubun bana ulaştı. Göklerin ve yerin 

Rabbine yemin olsun ki İsâ’nın (a.s), senin anlattığından üzüm çöpü kadar fazla bir 

farkıyoktur. O sizin dediğiniz gibidir. Bize gönderdiğini şeyin ne olduğunu anladık. 

Amcaoğlun ve arkadaşlarını ağırladık. Ben senin Allah’ın elçisi olduğuna inanarak ve 

tasdik ederek şehâdet ederim. Sana ve amcaoğluna biat ettim. Onun sayesinde âlemlerin 

Rabbi Allah’a teslim oldum. Sana, oğlum Uriha b. Asham b. Ebcer’i gönderdim. Ben 

sadece kendi nefsime mâlikim. Eğer sana gelmemi istersen, gelirim ya Resûlullah! 

Bilesin ki ben, söylediğinin hak oluğuna şehâdet ederim. Selâm sana ya Resûlullah! 

Necâşî, oğlunu bir gemi ile beraberinde altmış kişiyle Peygamber’e (s.a) gönderdi. 

Ancak gemi bir fırtınaya yakalayarak battı ve kurtulan olmadı.257 

3.1.2. Fıkhî Sonuçları 

1- Peygamber’in (s.a) Ca‘fer b. Ebû Talib’i  Habeşistan’a hicret eden grubun başında 

emir olarak göndermesi, üç kişi ve daha fazla grupların emirsiz olarak sefere 

                                                           
254 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 651. 
255 Muhammed Hamidullah, İslam Peygamberi, I,  297; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 54, 55,64.  
256 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 652; Muhammad Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s.104, no:23. 

mektup; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 55. 
257 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 652. 



42 
 

çıkmamaları gerektiğini bildirmektedir.258 Çünkü Peygamber (s.a), bir hadis-i şerifinde 

şöyle buyurmuştur:  

رُوا«259 »أحََدَھمُْ  إذَِا خَرَجَ ثلاََثةٌَ فيِ سَفرٍَ فلَیْؤَُمِّ Bu hadis-i şerif sözlü beyandır ve emirdir. 

Peygamber’in (s.a) uygulaması da bu beyana mutabıktır. Buradan hareketle sefere 

çıkarken grup adına yetkisi olan birinin belirlemesinin gerekli olduğunu ifade 

edebiliriz.260 Her ne kadar bu hadis haberi vahid olsa da Peygamber’in (s.a) uygulaması 

tavatüren sabittir. O hiçbir askeri müfreze veya ibadet maksadıyla da olsa hiçbir sivil 

grubu emirsiz göndermemiştir. Çünkü sosyal maslahat, insanların can güvenliği, huzuru 

ve hedefe ulaşması böyle bir görevi zorunlu kılmaktadır. Zorunluluk ise zaruret-i 

diniyeden kabul edilir. 

2-İnsanların imanları ve inandıkları gibi yaşamaları düşman baskısı ve tehdidi ile 

tehlikeye girince hicret meşruiyet kazanır ve duruma göre farz veya vacip olur. 

3-Hicret edenlerin, kendilerine ve imanlarına hayat hakkı tanımayan düşmanların ihanet 

ve iftiralarına karşı bulundukları yerlerde her türlü savunma hakkını uygun tarzda ve 

uygun araçlarla kullanmanın meşru bir görev olarak farz veya vacip olduğunu 

görmekteyiz. Ca‘fer-i Tayyar’ın  ve arkadaşlarının yalan söyleyen müşriklere karşı 

verdikleri mücadelede görüldüğü gibi.261 

4-Peygamber (s.a) elçilere gönderdiği mektuplara besmele ile başlamıştır. Bu şekilde 

hitaba başlamak sünnet olmuştur.262 Çünkü Peygamber (s.a) şöyle buyurmuştur: 

 “263   كل كلام أو أمر ذي بالٍ لا یفتح بذكر الله عَزَّ وَجَلَّ فھو أبتر أو قال أقطع"

Buradan da görülüyor ki Peygamber (s.a), buyurduğu her emrin gereğini fiilî olarak da 

uygulamıştır. 

5-Peygamber (s.a), yazdığı mektupta Allah’ın kendisine bahsettiği elçilik unvanı olan 

“ ِ  kavramını kendi isminden sonra yazarak belirtmektedir. Bu da tebliğin bir ”رَسُول اللهَّ

                                                           
258

 Muhammed Ali b. Muhammed b. Abdullah eş-Şevkânî, Neylü’l-evtar, 1. Basım, Mısır: Dârü’l-Hadis, 
1314/1993, VIII, 294; Zeynüddin Muhammed Abdürraûf b. Tâcilârifîn  b. Ali el-Haddâdî el-Münâvî, 
Feyzü’l-kadir, 1. Basım, Mısır: el-Mektebetü’l-ticariyyetü’l-kübra, 1356/1937, I, 333. 
259 Ebû Dâvûd, “Cihad”, 82, “2608”. 
260

 Haddâdî el-Münâvî, Feyzü’l-kadir, I, 333; Şevkânî, Neylü’l-evtar, VIII, 294. 
261

 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , I, 335, 336. 
262

 Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VII, 223. 
263 Ebû Abdullah Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî, Müsned, (nşr: Şuayb Arnavut ve dğr) 1. 

Basım, byy: Müessesetü’r-Risâle, 2001, 14: 329, no: 8712; bu hadis-i şerif Nesaî Süneninde şu lafızlarla 

varid olmuştur: 

لھِِ بذِِكْرِ اللهِ، فَھُوَ أبَْترَُ : " قاَلَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلیَْھِ وَسَلَّمَ  185،  9السنن الكبرى للنسائي  "كُلُّ كَلاَمٍ لاَ یبُْدَأُ فيِ أوََّ  

Ayrıca başka lafızlarla da varıd olmuştur. 



43 
 

parçasıdır ve muhatabına kendi kimliğini bildirmektedir. Günümüzde uygulanan isim, 

unvan, imza ve mühür mesabesindedir.264 

6-Mektubun başında muhatabına esenlik ve selamet dilemek Peygamber’in (s.a) 

sünnetindendir.265 

7-Muhatabının inancına vurgu yaparak onu onurlandırmanın ve müşterek düşünceleri 

paylaşmanın yerinde olacağı anlaşılmaktadır. 

3.2. Hz. Amr b. Umeyye ed-Damrî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 

3.2.1. Elçilik Görevi 

Hudeybiye anlaşmasından sonra Peygamber (s.a), Amr b. Ümeyye ed-Damrî’yi  

Habeşistan kralı Necâşî’ye elçi olarak gönderdi.266 Amr b. Ümyye ed-Damrî de 

Peygamber (s.a) tarafından gönderilen iki mektubu Necâşî’ye götürdü. Bu mektuplardan 

birisinde Necâşî’yi İslam’a davet ediyor ve Habeşistan’daki Müslümanları Medine-i 

Münevvere’ye göndermesini istiyordu.267 Diğer mektupta ise vekil olarak Ebû 

Süfyan’ın kızı Ümmü Habîbe’yi kendine nikâhlamasını istiyordu.268 Ümmü Habîbe 

kocası Abdullah b. Cahş ile birlikte Habeşistan’a hicret etmişti. Kocası Abdullah b. 

Cahş orada Hıristiyan oldu ve sonra da öldü. Ümmü Habîbe ise Habeşistan’da yalnız 

kalmıştır.269 Bunun üzerine Peygamber (s.a), gönderdiği ikinci mektupta kocası ölmüş 

olan Ümmü Habîbe ile evlenmek istediğini beyan ederek onu kendisine nikâhlaması 

hususunda Necâşî’yi vekil tayin ettiğini bildiriyordu. Necâşî de bu görevi onurla kabul 

etmiş ve Ümmü Habîbe’yi Peygamber (s.a) ile evlendirmiştir. Ancak bu ikinci 

mektubun metnine kaynaklarda ulaşamadık.270 

Mahmud Şiyt Hattab’ın tespitine göre Peygamber’in (s.a) Habeşistan’a gönderdiği 

ikinci elçi olan Amr b. Ümeyye ed-Damrî görüştüğü kişi birinci Necâşî’den sonra gelen 

ikinci Necâşî olan Ashama isimli Necâşîdir ve Peygamber’in (s.a) mektuplarını 

gönderdiği kral da bu ikinci Necâşîdir. Ancak Mahmud Şiyt Hattab, İkinci Necâşî’nin 
                                                           
264

 Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VII, 224. 
265

 Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VII, 224. 
266 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 606; Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 644; İbnü'l-Esîr, el-kâmil 

fi’t-tarih, II, 210; Kettânî, et-Terâtibü’l-İdâriyye, I, 180. 
267

 Kettânî, et-Terâtibü’l-İdâriyye, I, 182. 
268 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 259; IV, 248; Kettânî, et-Terâtibü’l-İdâriyye, I, 182, Osman 

Cum’a Demiriyye. Usulu’l alakatü’d-devliyye fi fıkhî imam Muhammed b. Hasen eş-Şeybani, 1. 

Basım, Amman: Darü’l-Ma‘ali, 1999, I, 825.  
269 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 259; Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 302. 
270 Muhammad Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s.106. 



44 
 

ne zaman kral olduğuna dair belli bir tarih vermediği gibi birinci Necâşî’nın vefat tarihi 

hakkında da bilgi vermemiştir. Ayrıca  ikinci Necâşî’nin yaklaşık olarak Bedir 

Gazvesinden yani hicretin ikinci yılından önce kral olduğunu zikremiştir.271 

İkinci Necâşî, hicretin 6. yılın sonunda Amr b. Ümeyye ed-Damrî’nin  götürdüğü 

mektuptan sonra,272 Ca‘fer huzurunda Müslüman oldu.273 Ancak kendisi kavmin aşırı 

tepkisinden korktuğu için Müslümanlığını gizledi.274 Bunun yanında Necâşî, 

Peygamber’e (s.a) çeşitli hediyeler gönderdi275 ve “Eğer Peygamber’e (s.a) gitmeye 

gücüm yetseydi giderdim” dedi.276 Necâşî, Peygamber’in (s.a) diğer isteklerini de kabul 

ederek Habeşistan’da olan Ebu Süfyan’ın kızı Ümmü Habîbe’yi 400 dinar mehir 

karşılığında Peygamber (s.a) ile evlendirdi.277 Ayrıca muhacir Müslümanlar için iki 

gemi hazırlayarak Amr b. Ümeyye  ile Medine’ye gönderdi. 278  Necâşî ayrıca 

Peygamber’den (s.a) gelen iki mektubu bir şişe içeresine koyarak sakladı. Peygamber 

(s.a) bu durumu öğrenince şöyle buyurdu: “Bu iki mektup Habeşistan’da durduğu 

sürece Habeşistan’dan hayırlar ve iyilikler eksilmez”.279 İkinci Necâşî hicretin 9. 

                                                           
271  Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,36. 
272 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 47, 16. 
273 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 259; Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 651; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi’t-

tarih, II, 92. 
274 Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-kurtubî, Cevamiu’s-sire, Beyrut: 

Darü’l-kütübi’l-ilmiyye, t.y, s. 24. 
275 Hattab, Süferâü’n-Nebî, II, 329. 
276

 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 259 
277

 Ahmed b. Alî Ebû Bekir er-Râzî ec-Cessâs, Şerhu muhtasarü’t-Tahâvî, 1. Basım, byy: Darü’l-
beşairi’l-İslamiyye, 1431/2010, IV, 287. 
278 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 259 
279 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 259; Kettânî, et-Terâtibü’l-İdâriyye, I, 182.

 
 

 İmam Ahmed b. Hanbel’in rivayet ettiği bir hadis-i şerife göre; Necâşî’lerden biri Hz. Peygamber’in 

(s.a) elçisine kötü davranarak Hz. Peygamber’in (s.a) mektubunu yırtmıştı. Tebük’te  Hirakl tarafından  

Hz. Peygamber’e (s.a) elçi geldi. Hz. Peygamber (s.a) de gelen bu elçiye o günkü Habeşistan yöneticisi 

Necâşî’nın kendi elçisine kötü  davrandığını söyledi. Ahmed b. Hanbel bu konuyu naklettiği şu hadis-i 

şerifle bize bildirmektedir. Müsned bkz. Ahmed b. Hanbel, Müsned, 24:417, no:15655. 

قٌ مُلْكَھُ، وَكَتبَْتُ "  قھُُ، وَمُمَزِّ قھَُ، وَاللهُ مُمَزِّ إلِىَ النَّجَاشِيِّ بصَِحِیفةٍَ، فخََرَقھَاَ وَاللهُ مُخْرِقھُُ،  یاَ أخََا تنَوُخَ، إنِِّي كَتبَْتُ بكِِتَابٍ إلِىَ كِسْرَى فمََزَّ

" وَمُخْرِقٌ مُلْكَھُ   

Bunun yanında İmam Müslim de  Sahihinde  tahric ettiği konumuzla ilgili aşağıdaki hadis-i  şerifi  

naklederek bu konuya açıklık getirmiş ve Hz. Peygamber’le samimi ilişkileri olandan başka bir 

Necâşî’den söz etmiştir. “Cihad ve Siyer”, 27, no:1774”    

، وَإلِىَ كُلِّ جَبَّارٍ یدَْعُوھمُْ إلَِ أَنَّ نبَيَِّ اللهِ صَلَّى اللهُ « ، وَلیَْسَ باِلنَّجَاشِيِّ »ى اللهِ تعََالَى عَلیَْھِ وَسَلَّمَ كَتبََ إِلَى كِسْرَى، وَإلِىَ قیَْصَرَ، وَإلَِى النَّجَاشِيِّ

"الَّذِي صَلَّى عَلیَْھِ النَّبيُِّ صَلَّى اللهُ عَلیَْھِ وَسَلَّم         

Muhammed Hamidullah,  zikrettiğimiz İmam Ahmed b. Hanbel ve İmam Müslim rivayetlerine 

dayanarak, ikinci Necâşî vefat ettikten sonra üçüncü Necâşî’nın tahta çıktığını ve Hz. Peygamber’in (s.a) 

elçisiyle kötü davrandığını ve mektubunu yırttığını tahmin ettiğini yazıyor./ Muhammad Hamidullah, 

İslam Peygamberi, I,  305, 306. Ayrıca Habeşistan’la ilgili aşağıdaki cümleyi de zikretmiştir “Doğrususu 



45 
 

yılında vefat etmiştir.280 Vefat eden Necâşî için Peygamber (s.a), Medine’de el-

Beki‘a(البقیع) bölgesinde,281 gıyabı olarak cenaze namazı kıldırmıştır282. 

Amr b. Ümeyye ed-Damrî’nin, hicretin altıncı yılında Habeşistan’a götürdüğü 

mektubun metin ve tercümesi: 

حِیمِ " حْمَنِ الرَّ بسِْمِ اللهِ الرَّ  

دٍ رَسُولِ اللهِ إلِىَ النَّجَاشِيِّ الأْصَْحَمِ  عَظِیمِ الْحَبشََةِ سَلاَمٌ عَلىَ مَنِ اتَّبعََ الْھدَُى وَآمَنَ باِ�ِ وَرَسُولھِِ  ھذََا كِتاَبٌ مِنْ مُحَمَّ

دًا عَبْ    فإَنِِّي دُهُ وَرَسُولھُُ وَأدَْعُوكَ بدِِعَایةَِ اللهِ وَشَھِدَ أنَْ لاَ إلِھََ إلاَِّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِیكَ لھَُ لمَْ یتََّخِذْ صَاحِبةًَ وَلاَ وَلدًَا وَأنََّ مُحَمَّ

ألاََّ نعَْبدَُ إلاَِّ اللهَ، وَلاَ نشُْرِكَ بھِِ شَیْئاً، وَلاَ : یاَ أھَْلَ الْكِتاَبِ تعََالوَْا إلِىَ كَلمَِةٍ سَوَاءٍ بیَْننََا وَبیَْنكَُمْ { .أنَاَ رَسُولھُ فأَسَْلمِْ تسَْلمَْ 

فإَنِْ أبَیَْتَ فعََلیَْكَ إثِْمُ النَّصَارَى مِنْ  "}توََلَّوْا فقَوُلوُا اشْھدَُوا بأِنََّا مُسْلمُِونَ  یتََّخِذَ بعَْضُناَ بعَْضًا أرَْباَباً مِنْ دُونِ اللهِ فإَنِْ 

  283"قوَْمِكَ 

“Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla.  

Bu, Allah’ın Peygamberi Muhammed’den (s.a) Habeşistan kralı Necâşî Asham’a bir 

mektuptur. Allah’a ve Peygamber’ine iman ederek hidayete tâbi olanlara, Allah’tan 

başka ilah olmadığına, onun tek olduğuna ve ortağı olmadığına şehadet edenlere selâm 

olsun. O, bir eş ve çocuk edinmemiştir. Şüphesiz Muhammed onun kulu ve elçisidir. 

Ben seni İslam dinine davet ediyorum. Muhakkak ki ben Allah’ın elçisiyim. Müslüman 

ol, kurtul. “Ey Ehl-i kitap! Sizinle bizim aramızda müşterek olan bir söze geliniz: 

Allah’tan başkasına kulluk etmeyelim; ona başkasını ortak etmeyelim. Allah’ı terk edip 

birbirimizi rab edilmeyelim. Eğer onlar yüz çevirirlerse onlara: ‘sizler şahit olun ki 

bizler Müslümanız’ deyiniz”. Şayet diretirsen, kavminden bütün Hıristiyanların günahı 

sanadır”.  

                                                                                                                                                                          
söylemek icâb ederse araştırmamızın bu kısmının tarihî malzeme ve delil bakımından çok eksik ve 

noksan tarafı bulunmaktadır.”/ Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, II, 1029. 
280Hattab, Süferâü’n -Nebî, I, 36. 
281 İbn Hazm, Cevamiu’s-Sire, s. 25. 
282 Buhârî, “ Cenaiz”, 53 ve 56; Ebû Bekr Alaeddin b. Mes‘ud b. Ahmed el-Hanefi Kasani, Bedaiü’s-

sanai’ fi tertibi’ş- şerai, 2. Basım, Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1986, I, 311; Abdullah b. Mahmûd 

b. Mevdûd Ebü’l-Fazl Mecdü’dîn, el- Musulî, el-İhtiryar li’t-ta‘lil-muhtar, Kahire: Metbaatü’l-Halabî, 

1937, I, 95; Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Mâlikî el-Karâfî, ez-Zahîre, 

Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1994, II, 463. 
 Mahmud Şiyt Hattab’ın tasipitine göre bu Necâşî’nın adı Asham ( ِالأْصَْحَم) değil, Ashama (اصحمھ)dır./bkz. 

Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 36. 
283 Ahmed b. Hüseyn b. Ali b. Mûsû Ebû Bekir el-Beyhakî, Delailü’n-nübüvve, 1. Basım, Beyrut: 

Darü’l-Kütübü’l-İlimiyye, 1405/1985, II, 308; Muhammad Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s.103, 

no: 22. mektup; Hattab, Süferâü’n -Nebî, I, 63, 64. 



46 
 

Necâşî tarafından Peygamber’in (s.a) mektubuna cevap olarak gönderilen mektubun 

metini:  

حِیمبسِْمِ "   حْمَنِ الرَّ   اللهِ الرَّ

دٍ   من النجاشي اصحمھ)َ صَلَّى اللهُ عَلیَْھِ وَسَلَّم( إلِىَ مُحَمَّ  

ِ من الله ِ وَبرََكَاتھُُ اما بعد ، سَلامٌ علیك یاَ رسول اللهَّ   :وَرَحْمَةُ اللهَّ

جْتكَُ امْرَأةًَ مِنْ قوَْمِكَ وعَلىَ دِینكَِ وھِيَ أمَُّ حَبیِبةََ بنِْتَ أبَِي سُفْیاَنَ وَأھَْدَیْتُ لكََ   ھدَِیَّةً جَامِعَةً قمَِیصًا وَسَراوِیلَ  إنِِّي قدَْ زَوَّ

 284"والسلام علیك ورحمت الله وبركاتھ وَعِطَافاً وَخُفَّیْنِ سَاذَجَیْنِ 

“Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla 

Necâşî Ashama’dan Muhammed’e (s.a). Ey Allah’ın elçisi, sana Allah’tan selam olsun; 

Allah’ın rahmeti ve bereketi de sana olsun. Senin Kavminden ve dininden bir kadını 

sana nikâhladım. O, Ebû Süfyanın kızı Ümmü Habîbe’dir. Sana bir gömlek, bir şalvar, 

bir aba ve iki ince ayakkabı (mest)den oluşan bir hediye paketi gönderiyorum. Allah’ın 

selamı, rahmet ve bereketi üzerine olsun”. 

3.2.2. Fıkhî Sonuçları 

1-Bir başkasına vekâlet vererek evlenmek caizdir. Mektup vasıtasıyla vekâlet caizdir. 

Peygamber (s.a), Necâşî Ashama’ya mektup göndererek Ümmü Habibe’yle  evlenme 

hususunda onu vekil tayin etti ve bu vekâleti kabul eden Necâşî Ashama da 

Peygamber’i (s.a) Ümmü Habibe’yle  evlendirdi. 285 

2-Velisi düşman da olsa kişinin evlenmek istediği kadın Müslüman ise onunla evlenmek 

caizdir. Çünkü Peygamber (s.a), henüz Müslüman olmamış olan Ebu Süfyan’ın İslam’ı 

seçmiş olan kızı Ümmü Habîbe ile evlendi. Hâlbuki Ebu Süfyan, Kureyş’in lideri ve 

Peygamber’in (s.a) düşmanıydı. 

3-Devlet, başka ülkelerde bulunan mülteci konumdaki vatandaşlarını kendi vatanına 

dönüşlerine yardımcı olur. Bu Peygamber’in (s.a) sünnetidir ve devletin de görevidir. 

                                                           
Necâşı tarafından Hz. Peygamber’e (s.a) gönderilen mektubun yukarıdaki zikredilen metinden biraz 

farklı bir metin  olduğu  anlaşılmaktadır./bkz, Muhammad Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s.106, 

no: 25. mektup; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 67. 
284Muhammad Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s.106, no: 24. mektup; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 

67; Ebû Muhammed el-Hüseyn b. Mes‘ud b. Ferra el-Bağavî, el-Envar fi-şamâili’n-Nebî’l-mühtar, 1. 

Basım, Dımaşk: Darü’l-Mektebî, 1995,  I, 526. 
285

 Burhanüddin Mahmud b Ahmed el-Buharî el-Hanefî, el-Muhîtü’l-Burhânî fi’l-fıkhi’n-Nu‘mânî, 
Beyrut: Dârü’l-kütübü’l-ilmiyye, 1424/2004, III, 61; Ebû Muhammed Mahmud b. Ahmed b. Musa 
Bedrüddin el-Aynî, el-Binaye şerhu’l-Hidaye, 1. Basım, Beyrut: Dârü’l-kütübü’l-ilmiyye, 1420/2000, 
IX, 216; Ebû Abdillah Muhammed b. Hasen eş-Şeybânî, el-Asıl, 1. Basım, Beyrut: Daru ibn Hazm, 
1433/2012, X, 258.  



47 
 

Peygamber’in (s.a) Habeşistan’daki muhacirleri Mediney-i Münevvere’ye istemesi 

bunun delilidir. 

4-Necâşî’nin ölümünü duyan Peygamber’in (s.a) onun gıyabında cenaze namazını 

kılması, ölen bir kişinin gıyabında cenaze namazı kılınmasının caiz olup olmadığı 

hususunda fakihler ihtilaf etmiştir. Hanefîlere göre vefat eden kişiye gıyaben cenaze 

namazı kılınmaz.286 Çünkü Necâşî’nin gıyabında kılınmış olan cenaze namazı ona 

özeldir.287 Bununla birlikte zikrederlerki eğer gıyabî cenaze namazı caiz olsaydı 

uzaktaki Müslümanlar Peygamber’e (s.a), Hz. Ebû Bekir’e, Hz. Ömer’e, Hz. Osman’a 

ve Hz. Ali’ye gıyaben cenaze namazı kılarlardı.288 Malikiler de Hanefîler gibi gıyaben 

cenaze namazı kılınmaz derler ve Necâşî’ye kılınmış olan gıyabı cenaze namazı sadece 

ona özeldir.289 İmam Şafii’ye göre vefat eden kişiye gıyaben cenaze namazı kılınır.290 

Peygamber’in (s.a) Necâşî’ye cenaze namazı kıldırmış olması bunun delilidir. 

Hanbelîlere göre de vefat eden kişiye gıyabî cenaze namazı kılınır.291 Onların bazı 

kaynaklarına göre bir ay süreyle ölüye gıyabî cenaze namazı kılınır. Ayrıca ölen kişinin 

başka bir şehirde bulunmasını şart koşarlar.292  

3.3. Hz. Dihye b. Halîfe el-Kelbîn’in Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 

3.3.1. Elçilik Görevi 

Peygamber (s.a) Hudeybiye anlaşmasından sonra, hicretin 6. yılında293 Dihye b. Halîfe 

el-Kelbî’yi   elçi olarak Bizans İmparatoru Hirakl’a gönderdi ve bir mektup yazarak onu 

İsam’a davet etti. Bu sırada Rumlar, Persler’e karşı büyük bir savaş kazanmışlar ve 

önceki mağlup oluşlarının sıkıntısından kurtulmuşlardı. 294 Rumların kazandığı bu zafer 

                                                           
286Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. Ca‘fer Ebû’l-Hüseyn el-Kudûrî, et-Tecrîd li’l-Kudûrî, 2. Basım, 

Kahire: Darü’s-Selam, 2006, III, 1109; Kasanî, Bedaiü's-sanai', I, 312; Serahsî, Mebsut, II, 67. 
287 Kasanî, Bedaiü's-sanai', I,312; Serahsî, Mebsut, II, 67. 
288 Kudûrî, et-Tecrîd li’l-Kudûrî, III, 1109. 
289 Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Ahmed el-Kurtubî, Bidayetü’l-müctehid, Kahire: Darü’l-Hadis, 

2004, I, 256.  
290 Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbas eş-Şâfiî, el-Ümm, Beyrut: Darü'l-Ma‘rife, 1990, VII, 222; 

Bedaiü's-sanai', I,312. 
291 Alâüddîn Ebû’l-Hasen Ali b. Süleymân el-Merdâvî el-Hanbelî, el-İnsaf, 2. Basım, byy: Darü ihyâü’t-

türâs el-Arabî, t.y, II, 533. 
292 Muhammed b. Sâlih b. Muhammed el-Useymîn, eş-Şerhü’l-mümt‘i alâ Zâdü’l-müstekn‘i, 1. Basım, 

byy: Daru İbnü’l-Cevzî, 1422/2001, V, 345. 
293 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, II, 197; İbn Abdülber en-Nemrî, el-İstî‘âb, II, 461; İbnü'l-Esîr, el-kâmil fi’t-

tarih, II, 210; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 606; Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 644. 
294 Buhârî, “ Cihad ve siyer”, 102, no:2940, 2941 “Ahbâru’l-Ahâd”, 4, no:7264; Müslim, “Cihad ve 

siyer”, 26, no:1773. 



48 
 

Yüce Allah tarafından önceden Rum suresinde295 bildirilmişti. Bu zaferin 

gerçekleşmesi, Rumların Ehl-i kitap olması sebebiyle Müslümanları sevindirmişti.296 Bu 

zaferden dolayı Rum kralı Hirakl, Allah’a şükür etmek için Kudüs’e gelmiştir. Dihye b. 

Halîfe el-Kelbî  de Busrâ valisinin yardımıyla Hirakl’a ulaşabildi ve Peygamber’in (s.a) 

mektubunu ona sunma imkânı buldu.297  

Bu sırada Hirakl, Peygamber (s.a) hakkında araştırma yapmak ve çok bilgi toplamak 

için, kendi adamlarını görevlendirdi. Ebû Süfyân, Hudeybiye anlaşmasından yararlanıp 

bazı Kureyşlilerle beraber ticaret için Şam’a gitmişti. Hirakl’ın görevlileri, Ebû Süfyân 

ve beraberindekileri Kudüs’te Hirakl’ın huzuruna götürdüler. Hirakl, tercüman 

vasıtasıyla onlardan hangisinin Peygamber’e (s.a) yakın akraba olduğunu sorunca, Ebû 

Süfyân cevaben kendisinin diğerlerinden Peygamber’e (s.a) daha yakın akraba olduğunu 

söylemiştir. Hirakl, Ebû Süfyân’ın arkadaşlarına onun arkasında oturmalarını emretti. 

Sonra da tercümana dedi ki: “Bunlara söyle ki ben bu adama Peygamber olduğunu iddia 

eden kişi hakkında bazı sorular soracağım. Eğer bana yalan söylerse siz onu 

yalanlayın”. Ebû Süfyân şöyle dedi: “Eğer yalanımı başkalarına söyleyecekler diye 

çekinmeseydim, Peygamber (s.a) hakkında Hirakl’a yalan söyleyecektim”.298 

 Hirakl tercüman vasıtasıyla Ebû Süfyân’a Peygamber (s.a) hakkında şu konuları 

sormuştur: 

“Aranızda onun soyu nasıldır”? diye sordu.  

-Ben de: O, soy itibariyle asil bir soya sahiptir dedim.  

-Hirakl: Sizde daha önce onun söylediklerinin benzeri söyleyen bir kimse var mıydı” 

diye sorunca, ben hayır dedim. 

-Bu sefer o bana: “onun babalarından kral olan biri var mıydı” diye sordu. 

-Ben de hayır dedim. 

 -Hirakl: “Ona tabi olanlar halkın eşrafı mı, yoksa halkın zayıfları mı” diye sordu. 

 -Ben de zayıf olanlar dedim. 

-Hirakl: “Ona uyanlar artıyor mu, yoksa azlıyor mu” diye sordu. 

-Ben de: Artıyor dedim. 

                                                           
295 Rum suresi/1-5 
296 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 291. 
297Buhârî, “ Cihad ve siyer”, 102, no:2940, 2941; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 258; Kettânî, et-

Terâtibü’l-İdâriyye, I, 180. 
298 Buhârî, “ Cihad ve siyer”, 102, no:2940, 2941; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 258. 



49 
 

 -Hirakl: onun dînine girdikten sonra, dinden dönenler var mıdır” diye sordu. 

-Ben de: Hayır dedim. 

-Hirakl: “Peygamberlik davasından önce onu hiç yalan ile ittiham ettiniz mi” diye 

sordu. 

-Ben de: Hayır dedim. 

-Hirakl: “İhanet ederek anlaşmaları bozar mıydı” diye sordu. 

-Ben de: Hayır dedim. Şu anda onunla anlaşma içeresindeyiz, bilmiyorum kim onu 

bozacak. 

-Hirakl: “onunla hiç savaştınız mı” diye sordu. 

-Ben de: Evet dedim. 

-Hirakl: “Aranızda savaşların sonucu nasıldır” diye sordu. 

-Ben de: Değişiyor, dedim. Bazen biz onu yeniyoruz, bazen o bizi yeniyor dedim.  

-Hirakl: “Peki size ne emrediyor”diye sordu. 

 Ben de: Bize yalnız bir olan Allah’a tapmamızı ve ona hiç bir şeyi ortak koşmamamızı, 

atalarımızın ibadet ettiği şeyleri terk etmemizi, namaz kılmayı, zekât vermeyi, doğru 

sözlü olmayı(yalanı terk etmeyi), iffetli olmayı, anlaşmalara riayet etmeyi ve emaneti 

sahibine vermeyi emrediyor dedim.299 

Hirakl tercümana dedi ki: Ona söyle, sana onun soyundan sordum, aranızda asil bir 

nesebe sahip olduğunu söyledin. Peygamberler doğal olarak böyledir, kavminin nesep 

bakımından asil olanlardan gönderilirler. Siz de daha önce onun söylediklerinin benzeri 

söyleyen bir kimse var mıydı diye sordum; hayır dedin. Eğer ondan önce bu sözü 

söylemiş olan biri olsaydı; kendisinden önce söylemiş olan bir sözü söylüyor derdim. 

Sana, onun babalarından kral olan biri var mıydı diye sordum. Olmadığını cevap verdin. 

Eğer onun babalarından kral olan biri olsaydı: Babasının krallığını istiyor söylerdim. 

Sana Peygamberlik davasından önce onu hiç yalancılıkla ittiham ediyor muydun diye 

sordum, hayır dedin.300 

Ben bilirim ki, insanlara karşı yalan söylemeyenler, Allah’a karşı da yalan 

söylemiyorlar. Sana ona uyanlar halkın eşrafı mı yoksa zayıfları mı diye sordum. Zayıf 

olanların ona tabi olduğunu söyledin. Peygamberlere tabi olanlar da zayıflardır. Sana 

ona uyanlar artıyorlar veya azlıyorlar mı diye sordum. Artıyorlar diye cevap verdin. İşte 

iman böylece kemale erer. Sana onun dînine girdikten sonra, dinden dönenler var mıdır 

                                                           
299 Buhârî, “Cihad ve siyer”, 102, no:2940, 2941 “Ahbâru’l-Ahâd”, 4, no:7264. 
300 Buhârî, “ Cihad ve siyer”, 102, no:2940, 2941, “Ahbâru’l-Ahâd”, 4, no:7264. 



50 
 

diye sordum, hayır dedin. İşte imanın lezzeti buradadır. Bir kalbe girdiği zaman bir daha 

dışarı çıkmaz. İhanet ederek anlaşmaları bozup bozmadığını sordum, hayır dedin. 

Peygamberler işte böyle anlaşmalara vefa göstererek, sadık kalırlar. Sana, aranızda 

savaşların sonucu nasıldır diye sordum, değişiyor dedin. İşte Allah elçilerini savaşı 

öyledir. Ama sonuçta onlar muzaffer olurlar. Sana onun neyi emrettiğini sordum. Size 

yalnız bir olan Allah’a kulluk etmenizi ve ona hiç bir şeyi ortak koşmamanızı, 

atalarınızın ibadet ettiği putları terk etmenizi, namaz kılmayı, zekât vermeyi, dürüst 

olmayı, iffetli olmayı anlaşmalara riayet etmeyi ve emaneti sahibine vermeyi emrediyor 

dedin.301 

Bundan sonra Hirakl şöyle devam etti: Söylediniz şeyler bir Peygamberin özellikleri ve 

nitelikleridir. Ben bu Peygamberin geleceğini biliyordum. Ancak sizlerden geleceğini 

bilmiyordum. Eğer bu dediklerin doğruysa, çok yakında şu iki ayağımın bastığı yere 

sahip olacaktır. Eğer ona sadık kalabileceğimi bilseydim, onunla buluşmak isterdim. 

Eğer onun yanında olsaydım ayaklarını yıkardım. Bundan sonra Hirakl, Peygamber (s.a) 

tarafından gönderilen mektubu Dihye Busra valisine verdi.302 O da mektubu Hirakl’a 

takdim etti ve mektubu okurken bir de baktı ki mektup şöyle başlıyor: 

حِیمِ   " حْمَنِ الرَّ ِ الرَّ   بسِْمِ اللهَّ

ومِ، سَلامٌَ عَلىَ مَنِ اتَّ   ِ وَرَسُولھِِ، إلِىَ ھِرَقْلَ عَظِیمِ الرُّ دٍ عَبْدِ اللهَّ ا بعَْدُ مِنْ مُحَمَّ فإَنِِّي أدَْعُوكَ بدِِعَایةَِ : بعََ الھدَُى، أمََّ

تیَْنِ، فإَنِْ توََلَّیْتَ، فعََلیَْكَ إثِْمُ الأَرِ  ُ أجَْرَكَ مَرَّ یَا أھَْلَ الكِتاَبِ تعََالوَْا إلِىَ {: یسِیِّینَ وَ الإِسْلامَِ، أسَْلمِْ تسَْلمَْ، وَأسَْلمِْ یؤُْتكَِ اللهَّ

َ وَلاَ نشُْرِكَ بھِِ شَیْئاً، وَلاَ یتََّخِذَ بعَْضُناَ بعَْضًا أرَْباَ كَلمَِةٍ سَوَاءٍ  ِ، فإَنِْ توََلَّوْا، بیَْننَاَ وَبیَْنكَُمْ، ألاََّ نعَْبدَُ إلاَِّ اللهَّ باً مِنْ دُونِ اللهَّ

 303"}فقَوُلوُا اشْھدَُوا بأِنََّا مُسْلمُِونَ 

Hirakl’ın huzurunda mektup okununca oradaki durumu Ebû Süfyan şöyle anlatmıştır: 

“Hirakl sözlerini söyleyip mektubun okunuşu tamamlanınca, orada bulunan Rumaların 

sesleri yükselip gürültü çoğalınca biz oradan çıkarıldık. Biz oradan çıkarılınca 

                                                           
301 Buhârî, “ Cihad ve siyer”, 102, no:2940, 2941, “Ahbâru’l-Ahâd”, 4, no:7264. 
302 Buhârî, “ Cihad ve siyer”, 102, no:2940, 2941, “Ahbâru’l-Ahâd”, 4, no:7264. 
303 Buhârî, “Cihad ve siyer” , 102, no:2941; Müslim, no:1773; Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-

siyâsiyye, s. 107-109, no: 26. mektup;  Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, s. 80. 



51 
 

arkadaşlarıma dedim ki: “Ebî Kebşe’nin oğlunun (Yani Hz. Muhammed’in) işi 

gerçekten büyüdü. Sarı ırkın (Bizans) kralı da ondan korkuyor”.304 

Hirakl Peygamber’in (s.a) mektubunu saygıyla karşılamıştı ve Rumlardan (o beldenin 

bilginlerinden) bir kişiye haber göndererek kendine getirilen mektup ve Peygamber (s.a) 

hakkında bilgi istemiştir. Haber gönderilen bilgin kişi Hirakl’a “Sana mektup gönderen 

kişi, beklemekte olduğumuz peygamberdir. Bu konuda hiç bir şüphe yoktur, ona tabi 

olup tasdik et” diye yazdı.305 

Bunun üzerine Hirakl, Bizans patriklerini bir kilisede toplayarak onlara şöyle konuştu: 

“Bana şu bildiğiniz kişinin mektubu geldi. Beni kendi dinine davet etmektedir.306 

Allah’a yemin ederim ki o, bizim kitaplarımızda kendisinden söz edildiğini gördüğümüz 

Peygamberdir. Haydi, ona tabi olup tasdik edelim. Böylece bu dünya ve öbür dünyamızı 

kurtaralım” dedi.307 Onlar Hirakl’ın bu sözlerini beğenmeyerek hemen kalkıp kapılara 

doğru gittiler. Hirakl da korkup onları geri çağırdı ve onlar da geri döndüler ve 

oturdular. Bu sırada Hirakl onlara şöyle dedi: “Ben sizlere bu söylediklerimi, kendi 

dininizde ne kadar bağlı olduğunuzu ve inancınızı ölçmek istedim. Sizden gördüğüm bu 

direniş gerçekten beni sevindirdi”. Bunun üzerine onlar Hirakl’ın önünde secde 

ettiler.308 Hirakl oradan ayrılarak Dihye el-Kelbî’ye şunları söyledi: “Ben kesinlikle 

bilirim ki seni buraya gönderen kişi, Allah tarafından peygamber olarak gönderilmiştir. 

Ancak ben, Rum halkının bana kötülük yapmasından korkuyorum. Eğer durum böyle 

olmasaydı kesinlikle ona tabi olacaktım”.309  

Bununla birlikte Dihye el-Kelbî, o bölgenin en büyük din âdamıyla yakından görüştü ve 

onu İslam’a davet etti, o da Hirakl gibi Peygamber’in (s.a) davetinin hak olduğunu 

beyan etti. Ancak diğer din adamlarıyla konu hakkında konuştuğu zaman onu 

öldürdüler. Dihye el-Kelbî, Hirakl’a dönerek bu olayı ona aktardı. Hirakl da Dihye el-

                                                           
 Ebî Kebeşe: Hz. Peygamber’in (s.a) annesi tarafından bir dedesinin lakabı Ebû Kebeşeydi. Saygısızlık 

için Hz. Peygamber’e (s.a) bu isimle isimlendirilirdi/ İbn Battâl Ebü’l-Hasen Ali b. Halef b. Abdilmelik, 

Şerhu Sahihü’l-Buhârî, 2. Basım, Riyad: Mektebetü’r-Ruşd, 2003, I, 50. 
304 Buhârî, “Badü’l-Vahy”, 6, no: 7, “ Cihad ve siyer”, 102, no:2940, 2941, “Tefsirü’l-Kurân”, 3, 

no:4553; Müslim, “Cihad ve siyer”, 26, no:1773. 
305 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 648; İbnü'l-Esîr, el-kâmil fi’t-tarih, II, 211. 
306 Buhârî, “Badü’l-Vahy”, 6, no: 7, “Tefsirü’l-Kurân”, 3, no:4553. 
307 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 648. 
308 Buhârî, “Badü’l-Vahy”, 6, no: 7, “Tefsirü’l-Kurân”, 3, no:4553 
309 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 649. 



52 
 

Kelbî’ye   dedi ki: “Ben önceden böyle olayların olabileceğini ve sonuçlarından 

korktuğumu sana söyledim”.310  

Kaynaklardaki beyanlardan şöyle anlaşılır: Hirakl Peygamber’in (s.a) davetini kabul 

konusunda çok çaba gösterdi. Ancak Hıristiyan din adamlarından ve halkından korktu. 

Bu yüzden bir şey yapamadı.311 Hirakl kendi milletinden çekindiği ve mülkünü 

kaybetme korkusundan dolayı Müslüman olmamıştır.312 Mahmud Şiyt Hattab’a göre 

Hirakl Müslüman olmuştur. Ama etrafındaki kişilerin korkusundan dolayı 

Müslümanlığını açıklamamıştır.313 Hirakl, Peygamber’in (s.a) elçisine bir elçinin lâyık 

olduğu saygıyı göstermiştir.314 

Dihye el-Kelbî, Hirakl nezdinden dönerken yolda Cüzam kabilesinin topraklarındaki 

Hismâ bölgesine ulaştığı zaman, bu kabileden birkaç kişi Dihye’ye  saldırıp eşyalarını 

aldılar.315 O kabilenin bir kolu İslam’a girmiş ve Müslüman olmuşlardı. O Müslümanlar 

bu olayı duyunca, hemen saldıranların üzerine giderek Dihye’nin eşyalarını geri aldılar 

ve ona teslim ettiler. Dihye  Medine-i Münevvere’ye ulaşınca yolda başına gelen 

olayları Peygamber’e (s.a) aktardı. Hz. Peygamber (s.a) de Zeyd b. Hârise  komutasında 

bir birliği saldıranların kabilesinin üzerinde gönderdi. Zeyd b. Hârise, saldıranların 

bölgesinde ulaştığı zaman saldırıyı düzenleyenleri öldürdü.316 

Gönderilen mektubun metin ve tercümesi 

حِیمِ،   " حْمَنِ الرَّ ِ الرَّ  بسِْمِ اللهَّ

ا بعَْدُ   ومِ، سَلامٌَ عَلىَ مَنِ اتَّبعََ الھدَُى، أمََّ ِ وَرَسُولھِِ، إلِىَ ھِرَقْلَ عَظِیمِ الرُّ دٍ عَبْدِ اللهَّ فإَنِِّي أدَْعُوكَ بدِِعَایةَِ : مِنْ مُحَمَّ

تیَْنِ، فإَنِْ توََلَّ  ُ أجَْرَكَ مَرَّ یَا أھَْلَ الكِتاَبِ تعََالوَْا إلِىَ {: یْتَ، فعََلیَْكَ إثِْمُ الأَرِیسِیِّینَ وَ الإِسْلامَِ، أسَْلمِْ تسَْلمَْ، وَأسَْلمِْ یؤُْتكَِ اللهَّ

                                                           
310 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 650; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 262.  
311 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 649-650; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 262. 
312 İbn Battâl, Şerhu sahihü’l-Buhârî, I, 48; Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 649; Ali b. (Sultan) 

Muhammed Ebü’l-Hasen Nurddin el-Heravî el-kârî, Mirkatü’l-mefatih şerhu Mişkatü’l-Mesabih, 1. 

Basım, Beyrut: Dârü’l-Fikr, 2002, VI, 2527; İbn Hazım, Cevamiu’s-sire, s.24. 
313 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 90. 
314 Muhammad Hamidullah,  İslam Peygamberi, I, 333. 
 Hismâ: Şam bölgesinde bir çölün adıdır. Tebük bölgesine yakın olup ve Medine’den sekiz gün 

uzaktadır. Yâkut El-Hamevî, Mu‘cemü’l-buldân, II, 258. 
315 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 641; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi’t-tarih, II, 207-208. 
316 İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi’t-tarih, II, 207-208. 



53 
 

َ وَلاَ نشُْرِكَ بھِِ شَیْئاً، وَلاَ یتََّخِذَ بعَْضُنَ  ِ، فإَنِْ كَلمَِةٍ سَوَاءٍ بیَْننَاَ وَبیَْنكَُمْ، ألاََّ نعَْبدَُ إلاَِّ اللهَّ توََلَّوْا، ا بعَْضًا أرَْباَباً مِنْ دُونِ اللهَّ

  317"}فقَوُلوُا اشْھدَُوا بأِنََّا مُسْلمُِونَ 

“Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla  

Allah’ın kulu ve Peygamberi Muhammed’den (s.a) Rum kralı Hirakl’e. Selam olsun 

hidayete tabi olanlara. Ben seni İslam dinine davet ediyorum. Müslüman ol kurtul. 

Müslüman ol ki Allah sana mükâfatını iki defa versin. Şayet yüz çevirirsen bütün halkın 

(Erîslilerin) günahı senin boynunadır. “Ey Ehl-i kitap! Sizinle bizim aramızda müşterek 

olan bir söze geliniz: Allah’tan başkasına kulluk etmeyelim. Başkasını ona ortak 

koşmayalım. Allah’ı terk edip birbirimizi rab edinmeyelim. Eğer onlar yüz çevirirlerse 

onlara: ‘sizler şahit olun ki bizler Müslümanız’ deyiniz”.  

Rum İmparatorunun Peygamber’e (s.a) gönderdiği cevabın metin ve tercümesi. 

 .ِعیسي من قیصر ملك الرّوم إلي أحمد رسول الله الذي بشّر بھ"

إنھ جاءني كتابك مع رسولك، وإني أشھد أنكّ رسول الله، نجدك عندنا في الإنجیل، بشّرنا بك عیسي ابن مریم، وإني 

   318".ولو أطاعوني لكان خیراً لھم، و لودِدت أني عندك أخدمك و أغسل قدمیك. دعوت الرّوم إلي أن یؤمنوا، فأبوا

  

“Rum hükümdarı Kayser’den İsâ’nın müjdelediği Allah’ın elçisi Ahmed’e.  

Senin mektubun elçinle bana ulaştı. Senin Allah’ın elçisi olduğuna şehadet ederim. Seni 

elimizdeki İncil’de buluyoruz; seni bize İsâ bin Meryem müjdelemiştir. Ben Rum 

halkını sana iman etmeye çağırdım, kabul etmediler. Şayet davetime uysalardı, onlar 

için daha iyi olurdu. Yanında olmayı, sana hizmet etmeyi ve ayaklarını yıkamayı 

isterdim”. 319 

İslamî kaynakların çoğunda Hirakl’ın Peygamber’e (s.a) cevabı bu ifadelerle yazılı 

olarak yer almamaktadır. Ancak mevcut metinlerden anlaşıldığına göre Hirakl’ın Dihye 

b. Halîfe el-Kelbî  ile Peygamber’e (s.a) gönderdiği yukarda zikredilen metine uygun 

düşmektedir. Mahmud Şiyt Hattaba göre ise Hirakl bu mektuba cevabını yazlı olarak 

                                                           
317 Buhârî, “Cihad ve siyer” , 102, no: 2941; Müslim no:4553; Müslim, “Cihad ve siyer”, 26, no:1773.; 

Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s. 107-109, no:26. mektup; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 

s.80. 
 Eerîsiyyin: Devlete tabi olan kişilerdir./ Ebû Zekriyyâ Mühiddîn Yahyâ b. Şeref en-Nevevî, Şerhü’n-

Nevevî âlâ Müslim, 2. Basım, Beyrut: Darü ihyâü’t-türâsi’l-Arabî, 1392/1972, XII, 109. 
318 Muhammad Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s.111, no: 28. mektup; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 

89. 
319

 Muhammad Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s.111, no: 28. mektup; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 
89. 



54 
 

değil; sözlü yani şifahi olarak Dihye  vasıtasıyla gönderdi. O sözlü cevap da 

zikrettiğimiz bu mektubun mefhumudur.320 

3.3.2. Fıkhî Sonuçları 

1-Hirakl’ın Ebû Süfyan’a söylemiş olduğu bu “Eğer bu dediklerin doğruysa, çok 

yakında şu iki ayağımın bastığı yere sahip olacaktır” sözü Peygamber’in (s.a) mucizesi 

olarak anlaşılmaktadır. Bu itikadî bir konudur ve İmam Ebû Hanife’nin fıkh tanımı 

kapsamındadır. Çünkü Hz. Ömer döneminde o bölgeler Müslümanlar tarafından 

fethedilmiştir. 

2-Büyük devletlere elçi göndermek ve onları İslam’a davet etmek Peygamber’in (s.a) 

tebliğ görevidir. Peygamberlerin varisi konumundaki âlimler de bu görevle 

mükelleftirler. Bu mükellefiyet, âlimlerin içinde bulundukları şartlara göre farz, vacip, 

sünnet ve müstehap olabilir.321 

3-Peygamber’in (s.a) büyük devletlerle olan bu ilişkileri günümüzde diğer devletlerle 

diplomatik ilişkiler kurulmasının gerekliliğini bildiren bir delildir.  

4-Peygamber’in (s.a) uygulamalarına dayanarak gayrimüslimlerle ilişkilerde öncelikli 

olarak onları İslâm’a davet etmenin vacip olduğu anlaşılmaktadır.322  

5-Devlet yetkililerinin ve sorumluluk makamında olan kişilerin İslam’ı kabul 

etmedikleri takdirde yönettiklerine karşı görevlerini eda etmemiş sayılırlar ve onların 

günahlarına ortak olurlar.323 

6-Yabancılar İslam’a davet edilirken konuma uygun olarak Kur’ân-ı Kerîm ayetlerinden 

deliller getirilmesinin hayırlı bir yöntem olduğunu anlaşılmaktadır.  

7-Elçi ve Haber-i vâhid konusu: 

                                                           
320 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 90. 
321

 Zerkeşî, Şerhü’z-Zerkeşî, VI, 443; Ebu Muhammed Muvaffakuddîn Abdullah b. Ahmed b. 
Muhammed b. Kudâme el-Makdisî, el-Kâfî fi’l-fıkhi’l-İmam Ahmed, 1. Basım, byy: Dârü’l-kütübü’l-
ilmiyye, 1994, IV, 121; İbn Rüşd, Bidayetü’l-müctehid, II, 149; Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VIII, 85. 
322Ebû Bekr Muhammed b. Ebû Sehl Ahmed, es-Serahsî, el-Mebsût, Beyrut: Dârü'l-Ma‘rife, 1993, X, 

30;İbn Hümâm, Fethu’l-Kadîr, V, 444-446; Kârî, Mirkatü’l-mefatih, VI, 2526; Ebü’l-Velîd 

Muhammed b. Ahmed b. Rüşd el-kurtubî, el-Beyan ve’t-tahsil, 2. Basım, Beyrut: Dârü’l-ğarbü’l-İslamî, 

1988, III, 83-84; İbn Rüşd el-Hafid Kurtubî, Bidayetü’l-müctehid, II, 149; Ebu Abdullah Muhammed b. 

Abdullah el-Huraşî el-Maliki, Şerhu Muhtasar-i Halil li’l-Huraşî, Beyrut: Dârü’l-Fikr, t.y. III, 112; 

Nevevî, Şerhü’n-Nevevî âlâ Müslim, XII, 107-109; Ahmed b. Ali b. Hacer Ebü’l-Fazl el-Askalanî, 

Fethü’l-Barî Şerhu Sahihü’l-Buhârî, Beyrut: Darü’l-Ma‘rife, 1379/1959, VIII, 220; Ebu Muhammed 

Muvaffakuddîn Abdullah b. Ahmed b. Muhammed b. Kudâme el-Makdisî, el-Kâfî fi’l-fıkhi’l-İmam 

Ahmed, 1. Basım, byy: Dârü’l-kütübü’l-ilmiyye, 1994, IV, 121; Zerkeşî, Şerhü’z-Zerkeşî, VI, 443; 

Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ, III, 40. 
323

 Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VII, 224. 



55 
 

Bazı âlimler, haber-i vâhîd ile amel etmenin vacip olduğunu Peygamber (s.a) tarafından 

her devlet ve bölgeye birer birer elçi gönderilmesine dayanıyorlar.324 

 İmam Buhârî, Sahihinde ( سُلِ وَاحِدًا بعَْدَ  باَبُ  مَا كَانَ یبَْعَثُ النَّبيُِّ صَلَّى اللهُ عَلیَْھِ وَسَلَّمَ مِنَ الأمَُرَاءِ وَالرُّ

  325(وَاحِدٍ 

isimli bir Bâb açarak Dihye b. Halîfe el-Kelbînin elçiliğinden ve Kisrâ’ya gönderilen 

elçilerden söz etmektedir. Bu bab, Ahbaru’l-ahad bölümünde açılmıştır ve haber-i vahid 

ile amel etmenin vacip olduğunu ifadeye çalışmaktadır. İmam Nevevî’ye göre ise eğer 

haber vahid ile amel vâcîp olmasa, Dihye b. Halîfe’nin elçi olarak gönderilmesinde hiç 

fayda yoktur.326 

3.4. Hz. Abdullah b. Huzâfe es-Sehmî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 

3.4.1. Elçilik Görevi  

Peygamber (s.a) komşu devlet başkanlarına İslam’a davet mektupları gönderdiği sırada, 

Sâsânî hükümdarı Kisrâ’ya da elçi olarak Abdullah b. Huzafe’yi  gönderdi.327 Abdullah 

b. Huzâfe, Bahreyn valisinin yardımıyla Kisrâ’ya ulaşabildi ve Peygamber’in (s.a) 

mektubunu ona teslim etti.328 Kisrâ (Pervîz), Peygamber’in (s.a) elçisini iyi 

karşılaşmadığı gibi Peygamber’in (s.a) gönderdiği mektubu okudu ve yırttı. Ayrıca 

Peygamber (s.a) hakkında: “Bu kişi benim mülkümde olduğu halde nasıl böyle bir 

mektup yazdı?” dedi. Abdullah b. Huzâfe  Medine’ye döndü ve olayı Peygamber’e (s.a) 

aktardı. Peygamber (s.a) de olayı öğrenince şöyle münacata bulundu: “onun da mülkü 

darmadağın olsun parçalasın”.329  

Bundan sonra Kisrâ, Sâsânî-Pers devletine bağlı Yemen valisi Bâzân’a mektup yazarak 

iki güçlü kişi göndermesini ve Hicaz’daki bu adamın yakalamasını ve kendisine 

göndermesini emir etti. Yemen valisi Bâzân da Peygamber’i (s.a) yakalamak için 

Babeveyh isimli okuma-yazma, hesap-kitap bilen güçlü bir kişinin yanına Horhosra 

                                                           
324Nevevî, Şerhü’n-Nevevî âlâ Müslim, XII, 107; Kârî, Mirkatü’l-mefatih, VI, 2526; İbn Hacer, 

Fethü’l-Barî, VIII, 220. 
325 Buharî, “Ahbâru’l- Ahâd”, 4. 
326 Nevevî, Şerhü’n-Nevevî âlâ Müslim, XII, 107; İbn Hacer, Fethü’l-Barî, VIII, 220. 
327İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye, II, 606; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 263; İbnü'l-Esîr, el-

Kamil fi't-tarih, II, 210; Kettânî, et-Terâtibü’l-İdâriyye, I, 180; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 

189. 
328 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 189; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 263; Muhammed 

Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 357. 
 Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 358. 
329 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 654; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II,  213. 



56 
 

adında Perslerden bir adam kattı ve Peygamber’e (s.a) bir mektup yazarak gönderdiği 

bu iki kişiye teslim olmasını ve Kisrâ’ya gitmelerini emrederek o iki kişiyi Medine-i 

Münevvere’ye göndermiştir.330  

Bu iki kişi Yemen’den yola çıktı ve Tâif’e geldiler. Tâif’te bir yerde Kureyş’ten bazı 

kişilerle karşılaştılar ve Peygamber (s.a) hakkında onlara sorular sordular. Kureyşliler 

de onun Medine’de olduğunu söylediler ve durumu anlatılar. Onlar da bu duruma 

sevindiler ve birbirlerini tebrik ettiler ve birbirlerine müjdeler olsun krallar kralı Kisrâ 

ona gereğini yapacak; adamdan kurtuldunuz dediler. Bu kişiler Taif’ten ayrılarak 

Medine’de Peygamber’e geldiler ve Babaveyh ona dedi ki krallar kralı şahlar şahı Kisrâ 

Yemen valisi Bâzân’a bir mektup yazdı ve seni ona götürmek için adamlarını 

göndermesini emretti. O da beni seni beraberimde götürmem için beni gönderdi. 

Sükûnetle kabul eder ve gelirsen senin hakkında faydalı şeyler yazdı ve sana zarar 

vermeyecektir. Şayet gelmeyip diretirsen sen onu ne yapacağını bilirsin. O seni ve 

kavmini yok edecek ve memleketini tahrip edecektir. Bu iki kişi Peygamber’in (s.a) 

huzuruna girdiklerinde sakalları tıraş olmuş bıyıkları uzatılmış heybetli görüntü 

vermeye çalışıyorlardı. Peygamber (s.a) o anda onlarla iltifatkâr şekilde ilgilenmeyi 

uygun görmedi. Biraz sonra onlara dönerek şöyle dedi: “Size yazıklar olsun, böyle 

yapmanızı size kim emretti”? Onlar: “Bunu bize rabbimiz Kisrâ emretti”. Peygamber 

(s.a): “Şunu bilin ki rabbim bana sakalımı uzatmayı ve bıyığımı kısaltmayı emretti ”dedi 

ve ilaveten şöyle dedi: “Şimdi gidin yarın gelin”.331 

Peygamber’e (s.a) semadan şu haber geldi: Allah tealâ oğlu Şîreveyh’i babasına 

musallat etti ve oğlu şu ayın şu gecesi ve şu saatinde onu öldürecek. Geceden bir miktar 

geçtikten sonra Şîreveyh, hicretin yedinci yılı Cemaziyülevvel ayının onuncu Salı 

gecesi babası Kisrâ’yı öldürdü. Peygamber (s.a), bu haberden sonra o iki kişiyi çağırdı 

ve olayı onlara haber verdi. Onlar da: “Sen ne söylediğini farkında mısın; biz sana 

bundan çok daha hafif bir haberle geldik. Bu sözü senin söylediğini yazarak krala haber 

verelim mi”? Peygamber (s.a): “Evet benden bu haberi ona gönderin ve ona şunu 

söyleyiniz: Benim dinim ve hâkimiyetim Kisra’nın hükümran olduğu yerlere ulaşacak 

ve hayvanların ayaklarıyla ulaşabildiği her yere ulaşacak ve ona deyin ki: Şayet 

Müslüman olursan elindeki mülkünü sana veririm ve sen de kral olarak yönetimde 

                                                           
330 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 260; Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 654; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-

tarih, II, 214. 
331 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 654-655; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi’t-tarih, II, 214. 



57 
 

devam edersin”. Peygamber (s.a) bazı krallarından kendisine hediye olarak gelen altın 

ve gümüş karışımı olan bir armağanı bu iki kişiye verdi.332 

Bâzân’nın gönderdiği bu iki kişi Medine-i Münevvere’den Yemen’e döndüler ve 

Bâzân’a Peygamber’in (s.a) mesajını ulaştırarak Kisrâ hakkında Peygamber’den (s.a) 

duyduklarını anlatılar. Bâzân, bu mesajı duyunca kendi ülkesinden haber bekledi. Fazla 

bir süre geçmeden Kisrâ’nın oğlu Şireveyh tarafından Bâzân’a bir mektup geldi. Bu 

mektupta Şireveyh babasını öldürdüğünü ve kendisinin tahta geçtiğini yazmaktadır. 

Ayrıca bu mektupta Peygamber’den uzak kalmasını ve ona el uzatmamasını emretti. 

Yemen valisi Bâzân, Şireveyh’in bu mektubunu okuyunca Müslüman oldu ve bunun 

üzerine orada yaşayan bazı Persler de Müslüman oldular.333  

Peygamber (s.a), vali Bâzân’nın Müslüman olması üzerine bu görevde devam etmesini 

istemiştir. O da bu görevde bir müddet devam etmiş ve sonra da ölmüştür. Bâzân 

öldükten sonra, Peygamber (s.a) Yemen’i çeşitli vilayetlere ayırdı ve her birine başka 

valiler tayin etti. Bunlardan birisi de Bâzân’ın oğlu Şehridi.334 Peygamber (s.a), vefat 

ettikten sonra, Yemende isyan ve irtidad olayları ortaya çıktı, Şehri, mürtedlerin 

karşısında savaş ederken, isyancılar tarafından şehid edilmiştir.335 

Pers kralı olan Pervîz’in oğlu Şireveyh ancak sekiz ay kadar hüküm sürebildi.336 

Bundan sonra gelen dört buçuk yıllık zaman içeresinde Medâindeki krallık tahtına 

sekiz hükümdar oturmuştur. Genel olarak bu hükümdarlar, önceki hükümdarı öldürerek 

kral olmuşlardır.337 Bu hükümdarlar arasında Kisrâ’nın kızı Bûrân Duht hatun da bir ay 

hükümdarlık yapmıştır.338 Bu kadın, kısa bir müddet tahtta kalmasına rağmen Medine 

devletiyle ilişkilerini düzletmesini isteyerek Peygamber’e (s.a) elçi ve hediyeler 

göndermiştir.339 

Kisrâ’ya Gönderilen Mektubun Metin ve Tercümesi: 

                                                           
332 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 654-655; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi’t-tarih, II, 214. 
333 İbn Hişâm, es-Sîretü’n-nebeviyye , I, 69; Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 655; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve’n-nihâye, IV, 265; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi’t-tarih, II, 215. 
334 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 228. 
335 Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 413. 
336 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 213, Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 363. 
 Medâyin: Bağdat’ın yakınlarında Pers devletin başkentiydi/Yâkut el-Hamevî, Mu‘cemü’l-buldân, I, 

294. 
337 Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 363. 
338 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 213. 
339 Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 363.  



58 
 

  بسِْمِ الله الرحمن الرحیم "

ِ وَرَسُولھِِ، وَشَھِدَ أنَْ لا إلِھََ إِ  ُ لا من محمد رسول الله إلى كسرى عظیم فارس، سلام على من اتَّبعََ الْھدَُى، وَآمَنَ باِ�َّ اللهَّ

 ِ ِ، فإَنِِّي أنَاَ رَسُولُ اللهَّ دًا عَبْدُهُ وَرَسُولھُُ، وَأدَْعُوكَ بدُِعَاءِ اللهَّ مَنْ {لأنُْذِرَ " إلِىَ النَّاسِ كَافَّةً وَحْدَهُ لا شَرِیكَ لھَُ، وَأنََّ مُحَمَّ

   340."أبَیَْتَ، فإَنَِّ إثِْمَ الْمَجُوسِ عَلیَْكَ  فأَسَْلمََ تسَْلمَْ، فإَنِْ  }كانَ حَیاًّ وَیحَِقَّ الْقوَْلُ عَلىَ الْكافرِِینَ 

“Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla  

Allah’ın Peygamberi Muhammed’den (s.a) Persler’in kral’ı Kisrâ’ya. 

Selâm, hidayete tâbi olanlara, Allah’a ve Peygamber’e iman edenlere Allah’ı bir bilip 

ortağı olamadığına, Muhammed’in onun kul ve Peygamberi olduğuna şehadet edenlere 

olsun. Ben seni Allah’ın çağrısına davet ediyorum. Ben bütün insanlığa gönderilmiş bir 

Peygamberim.‘ Hayatta olanları uyarmak görevimdir. Allah’ın azabı kâfirler üzerine 

haktır. Müslüman ol, kurtul. Şayet davetimi kabul etmeyip yüz çevirecek olursan bütün 

mecusîlerin günahı senin üzerine olacaktır”. 

3.4.2. Fıkhî Sonuçları  

1-Elçilerle gönderilen uluslararası hitaplarda muhatabın isim ve unvanının belirtilmesi 

sünnete uygun bir davranıştır.341 

2- Muhatabın konumuna uygun selam üslubu seçilmesi sünnete varittir.342  

3-Mektupta Peygamber (s.a), kendisinin Allah’ın elçisi olduğunu beyan etmiş ve tebliğ 

görevi olarak muhatabını da İslam’a davet etmiştir.343
 

4-Peygamber (s.a), tüm insanlığa Allah’ın elçisi olarak gönderildiğini vurgulayarak 

Kisrâ’yı İslam’a davet etmiştir. Buradan şu anlaşılmaktadır mesaj gönderen kişi kendi 

hüviyetini ve konumunu karşısındaki muhatabına bildirmesinin tebliğ açısından 

Peygamber (s.a), sünneti olduğu anlaşılmaktadır. 

5-Peygamber (s.a), mesajında ayetlerden bölümler yazarak muhatabına davetini tam 

olarak ifade etmektedir. Bunu oluşan İslamî geleneğin ilk örnekleri olarak görebiliriz. 

6-Muhatabının Müslüman olmasını isteyerek bunu yapmadığı takdirde yönettiği tüm 

halkının sorumluluğu ve günahını üstlenmiş olacağını açıkça ve endişe etmeden beyan 

                                                           
 (Yasin süresi, 36/70) 
340 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 654; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi’t-tarih, II, 213; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-

nihâye, IV, 264; Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s.140, no:53. mektup; Taberî, 

Tarihü’t-Taberî, II, 653. 
341

 Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VII, 224. 
342

 Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VII, 224. 
343

 Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VII, 224. 



59 
 

etmektedir.344 Bu durum bize tebliğde net ifadeler kullanmanın farz veya vacip 

olduğunu göstermektedir. 

7-İslamdan önce uluslararası toplumlarda elçi dokunulmazlığı bir örf halindeydi.345 

Buna rağmen Kisrâ o örfü saygı göstermeyerek Peygamber’in (s.a) elçisine kötü 

davrandı ve mektubunu yırttı. Kisrâ’nın bu davranışları, elçinin dokunulmazlığını hiçe 

sayarak uluslararası örfü çiğnemektir. Ayrıca kaba bir kişiliğe sahip olduğu ve bir 

milleti yönetmeye layık olmadığının göstergesidir.  

8-Yemen valisi Bâzân’ın Müslüman olduktan sonra Peygamber (s.a) tarafından 

görevinde devam ettirilmesi İslam siyasetinde önemli bir siyasi uygulamaya işaret 

etmektedir.  

3.5. Hz. Hâtıb b. Ebû Beltea’nın Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 

3.5.1. Elçilik Görevi 

Peygamber (s.a) Hudeybiye barışından sonra, Hâtıb b. Ebû Beltea’yı  elçi olarak Mısır 

kralı Mukavkıs Cüreyc b. Mînâ el-Kıptı’ya gönderdi.346 Hâtıb  Peygamber’in (s.a) 

mektubuyla Mukavkıs’ın yanına getti. Mukavkıs, Hâtıb  ile görüşmeyi kabul etti.347 

Mısır, o dönemde Bizans-Rum İmparatorluğunu hâkimiyeti altındaydı. Mukavkıs, Rum 

İmparatorluğun valisi olarak İskenderiye’de kalıyordu. İskenderiye, o zaman Mısırın 

başkentiydi. Bunun için Peygamber’in (s.a) elçisi Hâtıb b. Ebû Beltea  İskenderiye’de 

onun yanına gitmiştir.348 Mukavkıs, Hâtıb b. Ebû Beltea’yı  iyi karşılayarak çok iyi 

ağırladı.349 Peygamber’in (s.a) tarafından gönderilen İslam’a davet mektubunu da 

saygıyla karşıladı. Hatıb şöyle demiştir: Sonra çevresindeki Patriklerini topladı ve bana 

sorular yöneterek açıklamalar yapmamı istedi. Ben de ona buyurunuz dedim.350  

Mukavkıs, Peygamber’in (s.a) Peygamberliği gerçek olup olmadığı konusunda Hâtıb’a  

bazı sorular sormuştur: 

                                                           
344

 Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VII, 224. 
345 Serahsî, el-Mebsût, X, 92; a. mlf, Şerhu’s-siyeri’l-kebîr, byy: eş-Şirketü’ş-şerkiye-li’l-i‘lânât, 1971, 

I, 515; İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-Kadîr, VI, 23; Topçuoğlu, İslam Hukukunda Diplomatik Temsil, 232,  

234. 
346Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 644; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , s. 606; İbnü'l-Esîr, el-Kamil 

fi’t-tarih, II, 210; Kettânî, et-Terâtibü’l-İdâriyye, I, 180. 
347 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 266. 
348Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,  116. 
349 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 261; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 266; İbnü'l-Esîr, el-

Kamil fi’t-tarih, II, 211. 
350 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 261; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 266;  



60 
 

- “Şayet seni gönderen kişi gerçekten Peygamber ise onun kavmi neden onu şehrinden 

çıkartı”? 

 -Hâtıb , Mukavkıs’a şöyle cevap verdi: “İsa (a.s) Peygamber değil miydi? Neden onun 

kavimi onu çarmıha germek istedi”?  

-Mukavkıs da ona şöyle cevap verdi: “Gerçekten sen hakîm bir kişisin ve hakîm bir 

kişinin nezdinden geldin”.351 

Mukavkıs, Peygamber’in (s.a) mektubuna cevap yazıp Hâtıb’a  teslim etti. Ayrıca 

Peygamber’e (s.a) götürmek üzere ona Mariye ve Sirin adlarında iki soylu cariye ile 

beraber bazı hediyeler teslim etti.352 Bazı kaynaklar gönderilen cariyelerin üç353 veya 

dört kişi olduğunu zikrederler.354 Hâtıb, Mısır’dan Medine-i Münevvere tarafına 

yönelince  her bir cariyeyi İslam’a davet etti. Mariye ve Sirin de Müslüman oldular.355 

Bunlardan  Mariye ile Peygamber (s.a) evlendi ve ondan Peygamber’in (s.a) İbrahim 

isimli bir oğlu doğmuştur.356 Peygamber (s.a), Sirin isimli cariye’yi de İslam’ı ve 

Müslümanları şiirleri ile savunan Hassan b. Sabit ile evlendirdi357 ve bu evlilikten 

Abdurrahman isiminde bir oğlu oldu. Bazı kaynaklarda gönderilen cariyelerden birini 

de Peygamber (s.a) Muhammed b. Kays el-Abdi’ye hediye ettiği yazılmaktadır.358 

Mukavkıs’ın gönderdiği hediyeler arasında Mabur isimli erkekliği alınmış bir köle ve 

beyaz renkli(دلدل) isiminde bir de katır vardı.359 Bunların yanında Hâtıb’a , bin miskal 

altın ve çok değerli hediyeler vermiştir.360  

Mukavkıs, Peygamber’in (s.a) elçisini iyi karşılaması ve davet mektubuna saygı 

göstererek hediyeler göndermesine rağmen Müslüman olmamıştır.361 Onun Müslüman 

olmamasın sebebi, halkının isyanından korkması ve mülkünü kaybetme korkusu 

olabilir.362 Mukavkıs da Hirakl gibi yakın zamanda İslam’ın Mısır’da hâkim olacağını 

                                                           
351 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 266- 267. 
352 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 260. 
353 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 267. 
354 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 645; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi’t-tarih, II, 211. 
355  Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,  121. 
356 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 260; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 211; İbn Kesîr, el-Bidâye 

ve’n-nihâye, IV, 267. 
357 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 121. 
358 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 266- 267. 
359 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 267. 
360 Mutahhar b. Tâhir el-Makdisî, el-Bed’ü ve’t-tarih, byy: Mektebetü’s-sakâfiyetü’d-diniye, t.y, IV, 229. 
361İbn Tolun, İ’lâmü’s-sâilîn, s. 83-84; Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 656. 
362  Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 125.  



61 
 

beyan etmiştir.363 Hâtıb’ın  Mısır’a gidiş ve dönüşü yaklaşık üç ay zaman aldı. O 

hicretin 6. yılın son aylarında Mısır’a gitmiştir ve hicretin 7. yılın ilk aylarında 

Mısır’dan Medine-i Münevvere’ye dönmüştür.364 Bu zaman içeresinde Mukavkıs’ın 

kapısında beklemesi ve onunla buluşması beş gün zaman almıştır.365 

Hâtıb, ikinci kez de Hz. Ebû Bekir’in  hilâfeti döneminde, Hz. Ebû Bekir tarafından 

yeni Mısır kralı Mukavkıs’a elçi olarak gönderilmiştir. Hâtıb b. Ebû Beltea  İslam 

devleti adına Mukavkıs ile bir barış anlaşması imzaladı.366Bu anlaşma hicretin 20. yılına 

kadar yani Mısır’ın fethine kadar devam etti.367 

Peygamber’in (s.a) tarafından Mukavkıs’a gönderildiği mektubun metin ve tercümesi: 

 بسم الله الرّحمن الرحیم" 

  .من محمد عبد الله ورسولھ، إلى المقوقس عظیم القبط، سلام على من اتبع الھدى

یا أھَلَْ { فإنى أدعوك بدعایة الإسلام، أسلم تسلم، یؤتك الله أجرك مرتین، فإن تولیت فعلیك إثم القبط،: أما بعد 

َ وَلا نشُْرِكَ بھِِ شَیْئاً وَلا ِ یتََّخِذَ بعَْضُنا بعَْ  الْكِتابِ تعَالوَْا إلِى كَلمَِةٍ سَواءٍ بیَْننَا وَبیَْنكَُمْ ألاََّ نعَْبدَُ إلاَِّ اللهَّ ضاً أَرْباباً مِنْ دُونِ اللهَّ

  368"}فإَنِْ توََلَّوْا فقَوُلوُا اشْھدَُوا بأِنََّا مُسْلمُِونَ 

“Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla 

Allah’ın kulu ve Peygamberi Muhammed’den (s.a) Kıptîlerin lideri Mukavkıs’a:  

Selâm hidayete tâbi olanlara. Seni İslam’a davet ediyorum. Müslüman ol kurtul, 

Müslüman ol ki Allah sana ecrini iki defa versin. Eğer yüz çevirirsen bütün Kıptîlerin 

günahı senin boynunadır. “Ey Ehl-i kitap! Sizinle bizim aramızdaki ortak kelimeye, 

yalnızca Allaha tapmak, ona hiçbir şeyi ortak koşmamak, aramızda Allah’tan başka 

birbirimizi rabblar edinmemek üzere Allah’a iman ediniz. Eğer yüz çevirirseniz, şahid 

olunuz ki biz Müslümanız” 

Mukavkıs’ın, Peygamber’in (s.a) mektubuna yazdığı cevabın metini ve tercümesi: 

 

                                                           
363Abdurrahman b. Abdullah b. Abdulhakim Ebü’l-Kâsim el-Mısrî, Fütuhü Mısır ve’l-Mağrib, byy: 

Mektebetü’s- sakâfiyetü’d-diniye, 1415/1994, I, 67. 
364 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 121. 
365 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 261. 
366 Mısrî, Fütuhü Mısır ve’l-Mağrib, I, 74; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 339. 
367 Nebî bozkurt, “Hâtıb b. Ebî Beltea”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 16, İstanbul: 

TDV Yayınları, 1997, 444-445. 
 Hz. Peygamber’ın (s.a) tarafından Mukavkıs’a gönderilen başka bir metin daha rivayet edilmiştir, bkz/ 

Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s. 138, no:51.mektup; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 120. 
368Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekir b. Abdulmalik el-Kastallânî, el-Mevahibü’l-ledüniyye, Kahire: 

Mektebetü’l- tevfikiyye, t.y, I, 545; Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s.136, no:49. 

Mektup; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,119,  331. 



62 
 

  . الله، من المقوقس عظیم القبطلمحمد بن عبد "

فقد قرأت كتابك، وفھمت ما ذكرت، وما تدعو إلیھ، وقد علمت أن نبیاّ قد بقى؛ وقد كنت أظنّ أنھ : سلام ، أما بعد

یخرج بالشام، وقد أكرمت رسولك، وبعثت إلیك بجاریتین لھما مكان فى القبط عظیم، وبكسوة، وأھدیت إلیك بغلة 

  369"لتركبھا والسلام

Kıptîlerin lideri Mukavkıs’tan Muhammed b. Abdullah’a (s.a); size selam olsun. İmdi: 

Mektubunu okudum. Yazdığın şeyi ve davet ettiğin hususu anladım. Bir Peygamber 

geleceğini biliyordum. Onun Şam diyarında zuhur edeceğini sanıyordum. Elçinize 

ikramda bulundum. Kıptî halkı nezdinde büyük değeri olan iki cariyeyi ve bir elbiseyi 

sana gönderdim. Ayrıca binmen için sana bir de katır hediye ettim. Selam sana olsun.370 

3.5.2. Fıkhî Sonuçları  

1-Mukavkıs, Hâtıb b. Ebû Beltea’ya  söylediği “Gerçekten sen hakîm bir kişisin ve 

hakîm bir kişinin nezdinden geldin”371 sözünden: 

a-Mukavkıs’ın Peygamber’in (s.a) elçisine zarafet ile davrandığını ve bunun uluslararası 

bir teamül olduğunu görüyoruz. Elçiye güzel davranış iyi ilişkilerin temelini oluşturur. 

Bu da sünnete uygundur. 

b-Bir devlet adamı olarak Mukavkıs, Hâtıb b. Ebû Beltea’nın verdiği cevaptan gelen 

elçinin derin bir anlayışa sahip olduğunu ve gönderenin de hikmet sahibi bir kişi 

olduğunu vurgulamıştır. 

c-Daha önce son bir peygamberin geleceğini bildiğini vurgulayarak Peygamber’in (s.a) 

o kişi olacağı konusunda olumlu bir yaklaşım sergilemiştir. 

d-Peygamber (s.a) de Mukavkıs’ın bu yaklaşımını olumlu karşılayarak hediyelerini 

kabul etmiş ve gelecekte Mısır diyarıyla iyi ilişkiler kurulabileceği sinyalini vermiştir. 

2-Peygamber’in (s.a) Mukavkıs’tan gelen hediyeleri kabul etmesi bize gayrimüslimden 

gelen hediyeleri kabul etmenin caiz olduğu gösterir.372  

3-Peygamber’in (s.a) Mariye’ye cariyesi olarak yaklaşması ve ondan çocuğu olması,373  

onun cariye de olsa insana değer vermenin önemini bize göstermektedir.  

                                                           
 Mukavkıs, Hz. Peygamber’in (s.a) mektubuna yazdığı cevap hakkında başka bir rivayet daha vardır, 

bkz/ Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s.138, no:52; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 123.  
369 Mısrî, Fütuhü Mısır ve el-Mağrib, I, 68; Muhammad Hamidullah, el-Vesâiku’s- Siyâsiyye, s. 136, 

no:50. 
370 Muhammad Hamidullah, el-Vesâiku’s- Siyâsiyye, Vecdi Akyüz, çev. İstanbul: Kitabevi, t.y, s. 152, 

no:50.  
371

 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 266- 267. 
372

 Hanefî, el-Muhîtü’l-Burhânî, V, 366; İbn Battâl, Şerhu sahihü’l-Buhârî, V, 129-135. 



63 
 

3.6. Hz. Şücâ‘ b. Vehb’in Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 

3.6.1. Elçilik Görevi 

Peygamber (s.a) Hudeybiye anlaşmasından sonra, Şücâ‘ b. Vehb’i  Bizans İmpartorluna 

bağlı Dımaşk emiri Hâris b. Ebû Şemir el-Gassânî’ye elçi olark gönderdi.374 Hâris b. 

Ebû Şemir el-Gassânî, Dımaşk’ın Gûta bölgesinde Humus’tan Kudüs’e gelen Bizans 

Kralı Hirakl’ı karşılama hazırlıkları yapıyordu. Şücâ‘  oraya gitti; iki veya üç gün 

bekledikten sonra Hâris onu huzuruna kabul etti.375  

Şücâ‘ b. Vehb,  Peygamber (s.a) tarafından gönderilen mektubu Hâris b. Ebû Şemir el-

Gassânî’ye teslim etti. Hâris b. Ebû Şemir el-Gassânî, mektubu okuduktan sonra, 

saygısızlık yaparak “Saltanatımı kim elimden alacakmış?” dedi. Ayrıca Peygamber’e 

(s.a) karşı savaşacağını da söyledi. Bu sırada Hâris b. Ebû Şemir, Peygamber (s.a) 

tarafından kendisine gönderilen mektup konusunda Hirakl’a bir mektup yazdı. Hirakl, 

ona Peygamber’le (s.a) savaşmamaya ve elçisine iyi davranmayı tavsiye etti. Bundan 

sonra Hâris b. Ebû Şemir davranışını değiştirip, Şücâ‘  b. Vehb’e  iyi muamelede 

bulundu ve Şücâ‘ b. Vehb’e  yüz miskal altın ile yolda lazım olabilecek bazı şeyleri ve 

elbiseleri hediye olarak verdi. Ayrıca Şücâ‘ b. Vehb’e  dedi ki benim tarafımdan 

Peygamber’e (s.a) selam söyleyin. 376 Her halde Hâris b. Ebû Şemir el-Gassânî 

Müslüman olmadı. Onun sekreteri (حاجب) Rumlardan bir kişiydi ve Müslüman oldu, 

ancak Müslümanlığını Hâris b. Ebû Şemir’in korkusundan saklıyordu. 377 Şücâ‘ b. Vehb  

Medine’ye döndüğü zaman, Hâris b. Ebû Şemir ona yaptığı davranışları Peygamber’e 

(s.a) aktardı. Peygamber (s.a) onun “Saltanatı mahv olsun” diye niyazda bulundu. Hâris 

b. Ebû Şemir Mekke’nin fethi yılında vefat etti.378 

Peygamber (s.a) tarafından Hâris b. Ebû Şemir el-Gassânî’ye gönderilen mektubun 

metin ve tercümesi. 

 

                                                                                                                                                                          
373

 Kasanî, Bedaiü's-sanai', IV, 124. 
374 İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi’t-tarih, II, 210; Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 644; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-

kübra, I, 258; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 263; Ensarî, Misbahü’l-mudîy, II, 261; Kettânî, et-

Terâtibü’l-İdâriyye, I, 180. 
375 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 261. 
376 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 263; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 261. 
377 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 139. 
378 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 261 



64 
 

حِیمِ " حَمْنِ الرَّ ِ الرَّ   بسِْمِ اللهَّ

ِ، إلِىَ الْحَارِثِ ابْنِ أبَيِ شِمْرٍ  دٍ رَسُولِ اللهَّ سَلامٌ عَلىَ مَنْ اتَّبعََ الْھدَُى، وَآمََنْ بھِِ ، وَإنِِّي أَدْعُوكَ إلِىَ أنَْ تؤُْمِنَ  :مِنْ مُحَمَّ

ِ وَحْدُهُ لا شَرِیكَ لھُ، یبَْقىَ لكََ مُلْكُكَ    379"باِ�َّ

“Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla 

Allah’ın Peygamberi Muhammed’den Hâris b. Ebû Şemir’e. Hidayete tabi olanlara ve 

Allah’a iman ederek ona teslim olanlara selâm olsun.  Ben, sizi tek olan ve ortağı 

olmayan Allah’a iman etmeye davet ediyorum; (kabul et ki) mülkün sana bâkî kalsın”. 

3.6.2. Fıkhî Sonuçları   

1-Peygamber’in (s.a) gönderdiği elçilerin öncelikli görevi onun mesajını muhataplarına 

ulaştırmaktır. 

2-Peygamber’in (s.a) gönderdiği mektupların muhtevasında en önemli husus 

muhataplarını ve yönettiklerini İslam’a davet etmektir.380 

3-Muhataplarından İslam’ı kabul edenleri Allah’ın rahmetiyle müjdelemiş ve 

makamlarında kalacaklarını onlara bildirmiştir. 

4-Peygamber (s.a), onlardan davetini kabul etmeyenlerin selamete olmayacaklarını, 

akıbetlerinin iyi olmayacağını ve yönettikleri halkın da günahlarını üstleneceklerini 

vurgulayarak bildirmiştir.381 

5-Önceden zikrettiğimiz gibi İslam’dan önce milletler ve devlet arasında elçi 

dokunulmazlığı ve elçinin iyi karşılanması bir gelenekti.382 Buna rağmen Hâris b. Ebû 

Şemir el–Gassânî elçiye ve getirdiği mesaja saygı göstermeyip Peygamber’in (s.a) 

elçisine kötü devrandı. Hâris b. Ebû Şemir el–Gassânî’nin bu davranışları, elçinin 

dokunulmazlığını hiçe sayıp ve o dönemdeki uluslararası örf ve geleneği çiğnemektir. 

Bu ise insanlığın benimsemiş olduğu meşru örfü hiçe sayarak sosyal ilişkileri tahrip 

etmeyi amaçlamaktır ve uluslararası barışı zedelemektir ve haramdır. Çünkü 

milletlerarası ilişkilerde esas olan sulh ve barıştır. Sulh mutlak hayırdır bu hayırı yok 

ederek yeryüzünde fesad çıkarmak canların ve mallarına telefine sebebiyet vermek 

haramdır. 

                                                           
379Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 650; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, IV, 263; İbn Tolun, İ’lâmü’s-

sâilîn, s.106-107; Muhammad Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s.126, no:37. mektup; Hattab, 

Süferâü’n-Nebî, I, 346. 
380

 Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VII, 223. 
381

 Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VII, 224. 
382 Serahsî, el-Mebsût, X, 92; a. mlf, Şerhu’s-siyeri’l-kebîr, I, 515; İbn Hümâm, Fethu’l-Kadîr, VI, 23; 

Topçuoğlu, İslam Hukukunda Diplomatik Temsil, 232,  234. 



65 
 

6-Elçilere iyi davranmak Peygamber’in (s.a) davranış ve uygulamalarında görülmekte 

olup onun emri ve sünnetidir. 383 

3.7. Hz. Selît b. Amr el-Amirî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 

3.7.1. Elçilik Görevi 

Peygamber (s.a), Hudeybiye anlaşmasından sonra Selît b. Amr’ı  Yemâme yöneticisi 

Hevze b. Ali el-Hanefîye göndermiştir.384 Hevze b. Ali, Hıristiyan bir kişiydi.385
 Selît b. 

Amr  Yemâme bölgesini tanıyan bir kişiydi. Çünkü oraya birçok kere gidip 

dönmiştir.386 Yemâme Kralı Hevze b. Ali, Pers devletine bağlıydı. Pers İmparatoru ona 

bir taç göndermişti. Bundan dolayı onu Zu-tac olarak isimlendirmişlerdi. Yemâme 

emirliğininde yönetim merkezinin neresi olduğu belli değildir. Ancak günümüzdeki 

Riyad kenti veya civarında olduğu muhtemeldir.387 

Hevze b. Ali, Selît b. Amr’ı  iyi karşılayıp ikramda bulundu. Hevze b. Ali, kendisine 

sunulan Peygamber’in (s.a) mektubunu okudu ve cevap olarak Peygamber’e (s.a) bir 

mektup yazdı. Yazdığı mektupta kendisiyle ilgili olarak, Arap kabilelerin arasında hatip, 

şair ve yetkili olduğununu zikretmiştir. Kendisini büyük ve güçlü gördüğünden dolayı 

Peygamber’den (s.a) Medine Devletinin bazı yetkilerinin kendisine verilmek şartıyla 

Peygamber’e (s.a) tabi olabileceğini beyan etmiştir. Selît b. Amr’a  bir elbise ve diğer 

hediyeler verdi. Bu hediyeleri Selît b. Amr Peygamber’e (s.a) getirerek söylediklerini de 

Peygamber’e (s.a) aktardı ve mektubunu da Peygamber’e (s.a) okudu. Peygamber (s.a) 

                                                           
383 Buhârî, “Cihad ve siyer”, 175, 176, 177, no: 3053, 3054; Topçuoğlu, İslam Hukukunda Diplomatik 

Temsil, 234. 
 İbn Hişam Selît yazar/ İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 606; Taberî Süleyt yazar/ Tarihü’t-

Taberî, II, 644. 
384 Taberî, Tarihü’t-Taberî, II, 644; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 262, IV, s.189; İbn Kesîr, el-

Bidâye ve’n-nihâye, IV, 267; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 210; a. mlf, Üsdü’l-gâbe, III, 213. 

 Bazı kaynaklara göre Selît b. Amr  Hz. Peygamber (s.a) tarafından Hevze b. Ali ve Sümama b. Üsal 

Yamama yöneticilerine elçi olarak gönderilmiştir/ İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 606; İbn 

Hazım, Cevamiu’s-sire, s.24; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, II, 537; Ensarî, Misbahü’l-mudîy, II, 297.  

  Öyle görünüyor ki Hevze b. Ali ülkesinde  yönetici kişiydi; güç ve yetki onun elindeydi. Bu yüzden 

çoğu tarihçiler Sümama b. Üsal’dan söz etmemişlerdir. Sümama b. Üsal’ın  İslam’a girişi Hudeybiye 

anlaşmasından önce olduğu belirtiliyor./ Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 144, 145, 147. 
385 İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 215. 
386 Süheylî, er-Ravzu’l-ünf, VII, 148. 
387 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, I, ss. 402, 405. 



66 
 

de yerden bir çöp (سَیاَبَة) alarak gösterdi ve şöyle “Benden böyle bir şey isteseydi yine 

vermezdim, o ve elindekiler helak olup gidecektir” buyurdu.388  

Daha sonra Hevze b. Ali, Peygamber’e (s.a) elçilerini göndererek önceki isteğini 

tekrarlamıştır. Bu kez de Peygamber (s.a) onun isteğini kabul etmemiştir.389 Peygamber 

(s.a), Mekke fethinden dönünce Cebrâil (a.s) Hevze b. Ali’nin ölüm haberini 

Peygamber’e (s.a) getirdi.390 O anda Peygamber (s.a): “Yemâme’de peygamber 

olduğunu iddia eden bir yalancı ortaya çıkacaktır ve öldürülecektir” buyurdu. Orada 

hazır bulunan ve kayıtlarda Halid b. Velid olduğu bildirilen bir kişi şöyle dedi: “ Ya 

Resûlallah onu kim öldürecek?” Peygamber (s.a) ona dedi ki: “Sen ve arkadaşların”. 

Daha sonra Müseylemetü’l-kazzab olarak bilinen bu yalancı kişi Halid b. Velid ve 

ordusu tarafından yok edilmiştir.391 

Peygamber (s.a) tarafından Selît b. Amr ile Yemâme emiri Hevze b. Ali el-Hanefî’ye 

gönderilen mektubun metni. 

حِیمِ " حَمْنِ الرَّ ِ الرَّ   بسِْمِ اللهَّ

، سَلامٌ عَلىَ مَنِ اتَّبعََ الْھدَُى، وَاعْلمَْ أنََّ دِینيِ سیظَْ   ِ إلِىَ ھوَْذَةَ بْنِ عَليٍِّ دٍ رَسُولِ اللهَّ  392ھرَُ إلِىَ مُنْتھَىَ الْخُفِّ مِنْ مُحَمَّ

  394"فأَسَْلمِْ تسَْلمَْ، وَأجَْعَلُ لكََ مَا تحَْتَ یدََیْكَ  393وَالْحَافرِِ،

 ah’ın adıyla“Rahman ve Rahim olan All 

Allah’ın Peygamberi Muhammed’den Hevze b. Ali’ye. 

Selâm Allah’ın hidayetine tâbi olanlaradır. Bil ki benim dinim, deve ve at ayaklarının 

bastığı son noktaya kadar yayılacaktır. Müslüman ol, kurtul; yönetimini sana 

bırakayım”. 

Hevze b. Ali Peygamber’in (s.a) mektubun’a cevap olarak yazdığı mektubun metin ve 

tercümesi: 

  395"ليِ بعَْضَ الأْمَْرِ أتََّبعِْكَ مَا أحَْسَنَ مَا تدَْعُو إلِیَْھِ وَأجَْمَلھَُ، وَأنَاَ شَاعِرُ قوَْمِي وَخَطِیبھُمُْ وَالْعَرَبُ تھَاَبُ مَكَانيِ فاَجْعَلْ "

                                                           
 Zebidî, Tacü’l-arûs min cevâhirü’l-kamus, III, 87/  ) ُالأخَْضَرُ ) البلَحَُ أَو البسُْر  
388 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 262. 
389 İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 215. 
390 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 262. 
391 Ali b. İbrahim b. Ahmed el-Halebî, Siretü’l-Halebî, 2. Basım, Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1427/2006, III, 356. 
392 Zebidî, Tacü’l-arûs min cevâhirü’l-kamus/23: 232,  ٌّوالنَّاقھَُ مَجْمَعُ فرِْسِنِ الْبعَِیر، : الْخُف  
393 Zebidî, Tacü’l-arûs min cevâhirü’l-kamus/ 11: 63,   ُِابَّةِ : الحَافر الخَیْلِ والبغَِالِ والحَمِیرِ، اسمٌ : وَاحِدُ حَوَافرِِ الدَّ

 كالكاھِلِ والغَارِب
394 İbn Tolun, İ’lâmü’s-sâ’ilîn ‘an kütübi seyyidi’l-mürselîn, s.109; Muhammed Hamidullah, el-

Vesâiku’s-siyâsiyye, s. 156, no: 68. A, mektup; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 357. 
395 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 262; Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s. 157, no: 

68. A mektup; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 357. 



67 
 

“Beni davet ettiğin şey ne kadar iyi ve ne kadar güzel! Ben kavmimin şairi ve hatibiyim. 

Araplar benim heybetimden korkar. Bana bazı yetkiler ver, sana tabi olayım”. 

3.7.2. Fıkhî Sonuçları  

1-Hevze b. Ali, İslam’a girmek istemiştir. Ama onun dünya arzu ve nefsi istekleri onu 

böbürlendirmiş ve bu yetki talebinde bulunması sebebiyle Müslüman olmasını 

engellemiştir. Bu durum onu isyana sevk ederek küfürde sabit kalmasını doğurmuştur. 

2-Hevze b. Ali’nin, isteklerin karşısında, Peygamber’in (s.a) ona verdiği olumsuz 

cevabından şu anlaşabilir ki, İslam devletinin yetki ve idari yetkilerini bir gayrimüslime 

Müslüman olması şartıyla verilmesi caiz değildir.396 Çünkü bu yetki Allah’ın ona 

yüklediği bir emanettir ve böyle bir devir yetkisi yoktur. 

3-Gayirmüslim bir devlet yöneticisi Müslüman olduktan sonra kendi görevini 

sürdürmesi, idaresi altında var olan toplumu yöneterek devletin başında kalması caizdir. 

4-Bir devletin egemenliğini başka yönetimlerle pazarlık konusu yapmak caiz değildir. 

Bunun örneği Peygamber’in (s.a) uygulamasında görülmüştür. 

3.8. Hz. Amr b. Âs’ın Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 

3.8.1. Elçilik Görevi 

Peygamber (s.a) hicretin 8. yılı Zilkade ayında Umman kralını İslâm’a davet etmek için, 

Amr b. Âs’ı  bir mektupla elçi olarak Umman’a göndermiştir.397  Amr b. Âs’ın 

İslam’dan önce ticaret için Umman’a gitmiş olması muhtemeldir.398 Umman’ın 

yöneticileri el-Cülendâ’nın Ceyfer ve Abd adında iki oğlu vardı ve bunlar Ezd 

kabilesine mensup idiler. 

Cülendâ’nın oğluları Pers İmparatorluğuna bağlı olması muhtemeldir. Çünkü Cülendâ, 

İran İmparatoru tarafından tanınmış ve belki de tayin edilmişti”.399 O esnada 

Umman’nın yöneticisi kral Ceyfer idi. Amr b. Âs  önce daha uysal ve daha cana yakın 

olduğu için Ceyfer’in kardeşi Abd’e giderek Peygamber’in (s.a) elçisi olduğunu söyledi. 

Abd ise Amr b. Âs’a  dedi ki: “Ceyfer benden hem yaş hem de yetki bakımından daha 

                                                           
396

 Aynî, Umdetü’l-kârî, c. 25, s. 20. 
397 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 262; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 606; Taberî, Tarihü’t-

Taberî, II, 645; İbn Hazım, Cevamiu’s-sire, s.24; Ensarî, Misbahü’l-mudîy, II, 254; Kettânî, et-

Terâtibü’l-İdâriyye, I, 184. 
398 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, I,  s.408, 410. 
399 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, I,  s.408 



68 
 

ehliyetlidir, ben seni ona götüreyim ve sen mektubu ona teslim et. Getirdiğin mektubu o 

okusun”.400 

Amr b. Âs, Ceyfer’in makamına gitti ve orada bir kaç gün bekledi. Daha sonra Ceyfer 

Amr b. Âs’ı  huzuruna kabul etti ve  o da Peygamber’in (s.a) mühürlenmiş muktubunu 

ona teslim etti. Ceyfer de mühürlü mektubu açtı ve sonuna kadar okudu sonra da kardeşi 

Abd’e verdi; o da Ceyfer gibi mektubu okudu ve daha zarif davranışlarda bulundu. 

Ceyfer, Amr b. Âs’a “Bu gün bana müsaade et ve yarın tekrar gel” dedi. Ertesi gün Amr 

b. Âs tekrar ona gittiğinde Ceyfer ona: “Bana yaptığın daveti düşündüm; şayet ben 

elimdeki yetkiyi bir adama teslim edersem Arapların en zayıf kişisi olurum” dedi.401 

Ben de ona yarın yola çıkıyorum dedim. Ne zaman ki yola çıkacağıma inandı sabah 

olunca bana elçisini gönderdi ve çağırdı. Bunun üzerine ben de onun yanına gittim. 

Ceyfer ve kardeşi Peygamber’in (s.a) davetine icabet ederek onun Peygamberliğini 

tasdik ettiler.402  

Amr b. Âs  dedi ki Ceyfer ve kardeşi bizim zekât toplamamızı ve yönetimin de 

kendilerine kalmasını uygun gördüler ve muhalefet edenlere karşı bana yardımcı 

oldular.403 Ben de zenginlerinden zekâtı topladım ve fakirlerine dağıttım. Peygamber’in 

(s.a) vefat haberi gelinceye kadar ben orada ikamet ettim ve bu görevi yaptım.404 

Bundan sonra Amr  Medine-i Münevvere’ye döndü.405 

Peygamber (s.a) tarafından Amr b. Âs ile Umman yöneticileri Ceyfer ve Abd’a 

gönderilen mektubun metni: 

 بسم الله الرحمن الرحیم"

أدعوكما بدعایة : السلام على من اتبع الھدى، أما بعد: من محمد عبد الله ورسولھ إلى جیفر وعبد ابنى الجلندى

وإنَّكما إن } من كان حیاّ ویحق القول على الكافرین{الإسلام، أسلما تسلمَا، فإنى رسول الله إلى الناس كافة، لأنذر

                                                           
400 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 262. 
401 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 262. 
402 Kastallânî, el-Mevahibü’l-ledüniyye, I, 549; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 262; İbn Tolun, 

İ’lâmü’s-sâ’ilîn, s, 100. 
403 Kastallânî, el-Mevahibü’l-ledüniyye, I, 549; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 262; İbn Tolun, 

İ’lâmü’s-sâ’ilîn, s, 100. 
 Umman kralı müslüman olduktan sonra, Amr b. As  Umman’dan Medine-i Münevvereye geri gelmedi, 

orada Hz. Peygamber’in (s.a) valisi olarak kaldı. Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 393. 
404 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 262.  
405 İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 354; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 393. 



69 
 

بالإسلام فإن ملككما زائل عنكما، وخیلى تحل بساحتكما، وتظھر نبوتى  أقررتما بالإسلام ولیّتكما، وإن أبیتما أن تقرا

 . على ملككما

  406"وكتب أبي بن كعب، وختم الكتاب

“Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla  

Allah’ın Peygamberi Muhammed’den (s.a) Ceyfer ve Abd b. Cülendâ’ya. Selam 

hidayete tabi olanlara. Ben her ikinizi İslâm’a davet ediyorum. Müslüman olun 

kurtulun. Ben bütün insanlığa gönderilmiş bir Peygamberim. Hayatta olanları uyarmak 

görevimdir. Allah’ın sözü (kararı ve azabı ) kâfirler üzerine gerçekleşecektir. Eğer siz 

İslam’ı kabul ederseniz, her ikinizi de idareci olarak devam edeceksiniz. Şayet İsâm’ı 

kabul etmezseniz, mülkünüz (saltanatınız) yok olacak, atım ülkenize ayak basacak ve 

Peygamberliğim mülkünüze hâkim olacaktır”. Bu mektup vahiy kâtiplerinden Ubey b. 

Ka‘b tarafından yazılmıştır ve Peygamber (s.a) tarafından mühürlenmiştir”.  

Umman kralı ve kardeşi Peygamber’in (s.a) mektubuna cevap yazıp yazmadıkları 

konusunda bilgi yoktur. Ancak İslâm devletinin elçisi ve özel valisi Amr b. Âs’ın 

İslam’ı yayması konusunda yardım ettiler. Kendileri de İslam’a sâdık kaldılar. 

Peygamber (s.a) vefat ettikten sonra komşu bölgeler irtidâd ederek dinden çıktılar. Ama 

bunlar İslâm’da sabit kaldılar.407 

3.8.2. Fıkhî Sonuçları  

1-Amr b. Âs  Müslüman olmadan önce Kureyş tarafından elçi olarak iki defa 

Habeşistan’a gönderilmiştir.408 Müslüman olduktan sonra da Peygamber’in (s.a) elçi 

olarak onu göndermesi elçilik konusundaki tecrübesi ve liyâkatından kaynaklanabilir. O 

gerçekten elçilik görevinde başarılı oldu ve Umman yöneticilerini Müslümanlığı kabul 

etmesine vesile oldu. Buradan hareketle kamu işlerinde liyâkatlı olanları 

görevlendirmek Allah’ın emaneti ehline tevdi etme hususundaki Peygamber’in (s.a) 

hassasiyetini müşahede etmekteyiz. Bu aynı zamanda kamu alanındaki 

görevlendirmelerde göz ardı edilmemesi gereken bir esastır. 

2-Hz. Muhammed’in (s.a) risaleti evrenseldir ve tüm insanlığa ışık tutarak uyarmak ve 

rehber olmak için gönderildiği Peygamber (s.a) tarafından bizzat ifade edilmiştir. 

                                                           
406 Kastallânî, el-Mevahibü’l-ledünniyye, I, 547; İbn Tolun, İ’lâmü’s-sâ’ilîn, s.97; Muhammed 

Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s. 161-162, no:76. mektup; a. mlf, İslâm Peygamberi, I, 410. 
407 Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 411. 
408 Ahmet Önkal, “Amr b. Âs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 3, İstanbul: TDV 

Yayınları, 1991, 79-81; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 276-277. 



70 
 

3-Peygamber (s.a) mektubunda ayet-i kerimeyi yazarak muradını beyan etmek için 

istişhad etmiştir. Bu da ilmi alanda olduğu gibi uygulamada da yöntem olarak ayet-i 

kerimelerden istişhad edilebileceğini bize göstermektedir. 

4-Ayet-i kerime, kâfirler üzerine hak ettikleri cezanın muhakkak geleceğini 

bildirmektedir. 

5-Peygamber (s.a), davetine icabet ederek Müslümanlığa kabul eden yöneticileri 

görevlerinden azıl etmeyerek devam etmelerini beyan etmiştir. Bu yöntem, devletin ve 

toplumun maslahatını ve İslam’ın hedeflerini gerçekleştirmede önemli bir üsluptur. 

6-Peygamber (s.a), davetini kabul etmeyenlere karşı ne tür tedbir alacağını da 

mektubunda sert ifade kullanarak beyan etmiştir. Gerektiğinde bu da bir davet 

yöntemidir. 

7-Bizans, Pers, Mısır ve Habeşistan yöneticilerine yazdığı mektuplarda onların 

konumunu yücelten  ،(عظیم الروم، عظیم فارس ،عظیم القبط  و ملك الحبشة)gibi ifadeler 

kullanmıştır. Ancak Arap yarımadasındaki emirliklere gönderdiği mektuplarda bu 

ifadelere yer vermemiştir. Bu da bize hitap edilen kişinin konumuna göre üslup 

kullanmanın sünnet düzeyinde bir sorumluluk olduğu ve sonuç almada etkisi bulunduğu 

göstermektedir.409 

3.9. Hz. Alâ b. Hadramî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 

3.9.1. Elçilik Görevi 

Peygamber (s.a), el-Ci‘râne’den dönüşünde Alâ b. Hadramî’yi  bir mektupla elçi 

olarak, Bahreyn emiri el-Münzir b. Sâvî’ye göndererek onu İslam’a davet etti.410 

Peygamber’in (s.a) Ci‘râne’den dönüşü, Tâif savaşından sonra, hicretin 8. yılı Şevval 

ayı sırasındaydı.411 Başka bir rivayete göre Hudeybiye anlaşmasından sonra yahut 

Tebük gazvesinden sonra hicretin 9. yılı Recep ayında Alâ b. Hadramî’yi  elçi olarak el-

Münzir b. sâvî’ye gönderilmiştir. Bu yolculukta Alâ b. Hadramî  ile birlikte bazı 

                                                           
409

 Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VII, 224. 
 Ci‘râne( َِالْجِعْرَانة): Mekke’nin doğusunda Tâif ile Mekke arasında Mekke’ye yakın bir yerin adıdır. 

Mekke’de oturanların umre yapmak maksadıyla ihrama girdikleri yerlerden birisidir./ Yâkût el-Hamevî, 

Mu‘cemü’l-buldân, II, 142. 
410 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 263; İbn Hişam, Sîretü’n-nebeviyye, II, 606; Taberî, Tarihü’t-

Taberî, II, 644; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 210; İbn Tolun,  İ’lâmü’s-sâ’ilîn, s. 62; Ensarî, 

Misbahü’l-mudîy, II, 280; Kettânî, et-Terâtibü’l-İdâriyye, I, 180. 
411 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 162. 



71 
 

sahabeler de vardı. Bunlardan biri Ebû Hüreyre  idi.412 Peygamber (s.a) Alâ 

b. Hadramî’ye şöyle buyurmuştur: “Eğer onlar (Münzir b. Sâvî ve arkadaşları) olumlu 

cevap verir de Müslüman olurlarsa, emrim gelinceye kadar orada bekle. Bununla 

beraber zenginlerinden zekât al, yoksullarına ver”.413 

Münzir b. Sâvî ve emirliği, Pers İmparatorluğuna bağlıydı.414 O zaman ki Bahreyn 

emirliği, Basra’dan Umman’a kadar uzanan yaklaşık Arap yarımadasının doğusundaki 

sahil şeridini kapsıyordu.415 Diğer bir rivayete göre günümüzdeki Arabistan’ın doğu 

sahilindeki el-Ehsâ(الاحساء) denilen bölgesidir. Bahreyn’in en önemli kentlerinden biri 

de Hecer (ھجر ) denilen şehirdi. Günümüzde bu şehrin adı el-Hufûftur (الھفوف). İslâm 

ortaya çıktığı günlerde Bahreyn’deki idarî teşkilat hakkında elimizde net bilgiler 

yoktur.416  

Alâ b. Hadramî  Münzir b. Sâvî’ye ulaştı ve Peygamber’in (s.a) mektubunu ona okudu. 

Münzir b. Sâvî İslam’ı kabul ederek Müslüman oldu ve Alâ b. Hadramî’ye  saygı 

göstererek onu misafir etti ve iyi ağırladı. Peygamber’e (s.a) Münzir b. Sâvî’nin 

Müslüman olduğu haberini ulaştırdı. Peygamber (s.a) de bu habere çok sevindi.417
 

Münzir b. Sâvî ile beraber Bahreyn bölgesinde bulunan bütün Araplar Müslüman 

olmuştur. O bölgede bulunan Yahudi, Hıristiyan ve Mecûsîlerin vatandaşlık sözleşmesi 

gereği olarak konumları belirlendi. Peygamber (s.a) onlara cizye vergisi belirlemiştir. 

Böylece Bahreyn’de, hiç bir savaş yapılmadan onların bir kısmı İslâm’a girdi ve 

diğerleri de cizye vermeyi kabul ederek sulh ettiler.418 Bundan sonra Alâ b. Hadramî, 

Peygamber’in (s.a) elçi ve valisi olarak görevini orada sürdürdü.419 Bahreyn’de bulunan 

akıl baliğ olan her bir Yahudi, Hıristiyan ve Mecûsî’den420 erkek olsun, kadın olsun bir 

dinar cizye ödemesi Peygamber (s.a) tarafından tayin edilmiştir. 421
 

                                                           
412 İbn Tolun, İ’lâmü’s-sâilîn, ss.59, 62. 
413 İbn Tolun, İ’lâmü’s-sâilîn, s. 62; Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s. 144; a.mlf, 

İslâm Peygamberi, I, 376. 
414 İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 215; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 604. 
415 Yâkut El-Hamevî, Mu‘cemü’l-buldân, I, 347. 
416 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, I, 374-375. 
417 İbn Tolun, İ’lâmü’s-sâ’ilîn, s. 62. 
418 İbnü'l-Esîr,  el-Kamil fi't-tarih, II, 215. 
419 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 262; İbn Tolun, İ’lâmü’s-sâilîn, s. 61; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-

tarih, II, 298; Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, ss. 152, 153,164, no:57. 63 ve 64. 

mektup; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 605,609, 610. 
420 İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 215. 
 Sa‘dî, Kamusü’l-Fıkhî lügaten ve İstilâhen, I, 62/ خراج الارض، ما یؤخذ من أھل الذمة.  



72 
 

Peygamber (s.a), Mecûsîlerle evlenmek ve onların kestiği hayvanların etini yemesini 

yasakladı.422 Peygamber’in (s.a) Bahreyn ve diğer bölgelerde Mecûsîlerin üzerinde 

yaptığı cizye uygulamasından hareketle İmam Ebû Yûsuf göre bu hüküm diğer 

gayrimüslimlere, putperest, yıldıza tapan ve benzer şirk ehline de uygulanabilir. Ancak 

Arap yarımadasının müşrikleri ve mürtedler bu genel kuraldan istisnadır. Arap 

müşrikler ve mürtedler savaş gereği öldürülecektir. 423 

Bahreyn’de Peygamber’in (s.a) görevlendirdiği vali Alâ b. Hadramî ve Münzir b. 

Sâvî’nin  arasında devletin idarî işlemleri bir taksime tabi tutulduğu görülmektedir. 

Müslümanları idare etmek, İslam’ı öğretmek, zekâtı toplamak ve dağıtmak ve benzer 

diğer görevlerini yerine getirmek Alâ b. Hadramî’nin  görevi; gayrimüslimlerle ilgili 

işlere bakmak ve vergilerini toplamak Münzir b. Sâvî’nin  görevi olduğu 

anlaşılmaktadır.424 Münzir b. Sâvî, hicretin 11. yılında, Peygamber (s.a) vefatından kısa 

bir zaman sonra vefat etmiştir. Onun vefatından sonra Bahreyn halkı çoğu irtidad etti. 

Alâ b. Hadramî, bu mürtedler ile savaştı ve oradaki geri kalan Müslümanları da 

kurtardı.425 

Peygamber (s.a) tarafından Alâ b. Hadramî  ile Bahreyn emiri Münzir b. Sâvî’ye 

gönderilen mektubun metin ve tercümesi: 

حِیمِ "  حَمْنِ الرَّ ِ الرَّ   بسِْمِ اللهَّ

ِ، إلِىَ الْمُنْذِرِ بْنِ سَاوي   دٍ رَسُولِ اللهَّ   .سَلامٌ عَلىَ مَنِ اتَّبعََ الھْدَُى, مِنْ مُحَمَّ

ا بعَْدُ  ُ لكََ مَا تحَْتَ یدََیْكَ، وَاعْلمَْ أنََّ دِینيِ فإَنِِّي : أمََّ سَیظَْھرَُ إلِىَ مُنْتھَىَ أدَْعُوكَ إلِىَ الإِسْلامِ فأَسَْلمِْ تسَْلمَْ، وَأسَْلمِْ یجَْعَلِ اللهَّ

 "426وَالْحَافرِِ  الْخُفِّ 

“Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla. 

Allah’ın Peygamberi Muhammed’den (s.a) Münzir b. Sâvî’ye. 

                                                                                                                                                                          
421Ebu Yûsuf, Ya‘kub b. İbrâhîm b. Habib b. Sa‘d b. Habta el-Ensarı, el-Harâc (nşr. Abdur–Raûf Sa‘d ve 

Sa‘d Hasen Muhammed), Kahire: Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-türâs, t.y, s. 144; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-

Tarih, II, 215; Muhammed Hamidullah,  el-Vesâiku’s- Siyâsiyye, s. 148, no:59. mektup;  Hattab, 

Süferâü’n-Nebî, I, 606. 
422 Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 143; Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s. 152, no: 61. mektup;  

Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 609; İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 263. 
423 Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 142. 
424 Muhammad Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 378; a. mlf, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, ss, 152, 153, 

no:63 ve 64; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 609. 
425 İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 368. 
 Zebidî, Tacü’l-arûs /23: 232, مَجْمَعُ فرِْسِنِ الْبعَِیر، والنَّاقَھُ : لْخُفٌّ ا  
 Zebidî, Tacü’l-arûs / 11: 63,   ُِابَّةِ : الحَافر الخَیْلِ والبغَِالِ والحَمِیرِ، اسمٌ كالكاھِلِ والغَارِب: وَاحِدُ حَوَافرِِ الدَّ  
426 İbn Tolun, İ’lâmü’s-sâ’ilîn, s. 62; Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s.144, no: 56. 

Mektup. 



73 
 

Hidayete tabi olanlara selam olsun. Ben seni İslam’a davet ediyorum. Müslüman ol 

kurtul. Müslüman ol ki Allah da elinde ki iktidarını sana ait kılsın. Bil ki binim dinim, 

üzere atların ve develerin ayaklarının ulaşabildiği her yere zaferle ulaşacaktır. 

 Bu mektup üzerine İslam’a giren Münzir b. Sâvî tarafından Peygamber’e (s.a) 

gönderilen mektubun metni ve tercümesi: 

 " ِ فمَِنْھمُْ مَنْ أحََبَّ الإِسْلامَ وَأعُْجِبَ بھِِ وَدَخَلَ فیِھِ، وَمِنْھمُْ مَنْ   فإَنِِّي قرََأْتُ كِتاَبكََ عَلىَ أھَْلِ الْبحَْرَیْنِ : یاَ رَسُولَ اللهَّ

  427"كَرِھھَُ، وَبأِرَْضِي مَجُوسٌ، وَیھَوُدٌ، فأَحَْدِثْ إلِيََّ فيِ ذَلكَِ أمَْرَكَ 

“Ey Allah’ın Peygamberi! Ben mektubunuzu Bahreyn halkına okudum. Onlardan 

bazıları İslâm’ı sevdi, hayranlıkla karşıladı ve Müslüman oldu. Bazısı da İslâm’ı hoş 

karşılamadı. Ülkemde Mecûsî ve Yahudi var. Onların hakkında ne yapmam gerektiğini 

bana bildir”.  

 Peygamber (s.a) tarafından Bahreyn emiri el-Münzir b. Sâvî’ye cevaben bir mektup 

gönderilmiştir. Peygamberimiz (s.a) bu mektubun içeriğinde selam ve Allah’a hamd 

ettikten sonra Müslüman kimliğini “Kıblemize yönelen kestiklerimizi yiyen kişi 

Müslüman olup bize tanınan haklar ile üzerimizdeki sorumluluklar hususunda ayni 

konumdadır. Bunu kabul etmeyenler me‘afiri değerinde bir dinar bedel ödeyeceklerdir” 

diyerek Münzir b. Sâvî’nin istediği cevabı göndermiştir. 

ُ عَلیَْھِ وَسَلَّمَ إلِىَ الْمُنْذِرِ بْنِ سَاوَى  ِ صَلَّى اللهَّ  :كَتبََ رَسُولُ اللهَّ

حْمَنِ " ِ الرَّ حِیمِ بسِْمِ اللهَّ ِ إلِىَ الْمُنْذِرِ بْنِ سَاوَى. الرَّ دٍ رَسُولِ اللهَّ َ الَّذِي لاَ إلِھَ . مِنْ مُحَمَّ ِ عَلیَْكَ؛ فإَنِِّي أحَْمَدُ إلِیَْكَ اللهَّ سَلامُ اللهَّ

ا بعَْدُ؛ فمََنِ اسْتقَْبلََ قبِْلتَنََا وَأكََلَ ذَبیِحَتنَاَ؛ فذََلكَِ الْمُسْلمُِ الَّ . الا ھوَُ  ذِي لھَُ مَا لنا وَعَلیَْھِ مَا عَلیَْناَ، وَمَنْ لمَْ یفَْعَلْ فعََلیَْھِ دِیناَرٌ أمََّ

ُ لكََ . مِنْ قیِمَةِ الْمعَافرِِي ُ، یغَْفرُِ اللهَّ   .428"وَالسَّلاَم عَلیَكُْم وَرَحْمَةُ اللهَّ

Peygamber (s.a) tarafından ikinci kez Bahreyn emiri el-Münzir b. Sâvî’ye gönderilen ve 

ne yapması gerektiğini bildiren diğer mektubun metni ve tercümesi şudur. 

حِیمِ " حَمْنِ الرَّ ِ الرَّ    :بسِْمِ اللهَّ

ِ إلِىَ الْمُنْذِرِ بْنِ سَاوَى دٍ رَسُولِ اللهَّ َ، الَّذِي لا إلِھََ : مِنْ مُحَمَّ إلاِ ھوَُ، وَأشَْھدَُ أنََّ لا إلِھََ إلاِ  سَلامٌ عَلیَْكَ، فإَنِِّي أحَْمَدُ إلِیَْكَ اللهَّ

دًا عَبْدُهُ وَرَسُولھُُ  ُ، وَأنََّ مُحَمَّ  .اللهَّ

ا بعَْدُ  َ عزَّ وَجَلَّ فإَنِھَُ مَنْ ینَْصَحْ فإِنَِّمَا ینَْصَحُ لنِفَْسِھِ، وَمَنْ یطُِعْ رُسُليِ وَیتََّ : أمََّ رُكَ اللهَّ أطََاعَنيِ،  بعِْ أمْرَھمُْ فقَدَْ فإَنِِّي أذَُكِّ

كِ فاَتْرُكْ للِْمُسْلمِِینَ مَا أسَْلمَُوا وَمَنْ ینَْصَحْ لھُمْ فقَدَْ نصََحَ ليِ، وَإنَِّ رُسُليِ قدَْ أثَْنوَْا عَلیَْكَ خَیْرًا، وَإنِِّي قدَْ شَفعَْتكَُ فيِ قوَْمِ 

                                                           
 İbn Sa‘d, “Hecer” olarak yazmıştır/ İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 263. 
427 İbn Tolun, İ’lâmü’s-sâilîn, s. 60;İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 263; Muhammed Hamidullah, el-

Vesâiku’s-siyâsiyye, s. 147- 148, no:58. Mektup. 
 İbn Cevzî, Garibü’l-Hadis, II, 108. الْمعَافرِِي وَھِي برود منسوبة إلِىَ معافر وَھِي قبَیلةَ بِالْیمن وَقیل بل ھِيَ بالفسطاط 
428 Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 144. 



74 
 

نوُبِ فاَقْبلَْ مِنْھمُْ، وَإنَِّكَ  أوَْ  مَھْمَا تصُْلحُِ، فلَنَْ نعَْزِلكََ، عَنْ عَمَلكَِ، وَمَنْ أقَاَمَ عَلىَ یھَوُدِیَّةٍ،عَلیَْھِ، وَعَفوَْتُ عَنْ أھَْلِ الذُّ

 429 " مَجُوسِیَّةٍ فعََلیْھِ الْجِزْیةَُ 

“Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla. 

Allah’ın Peygamberi Muhammed’den (s.a) Münzir b. Sâvî’ye. 

Sana selâm olsun. Kendinden başka ilah olmayan Allah’a hamd ettiğimi sana bildiririm.  

Allah’tan başka ilah olmadığına, Muhammed’in onun kulu ve elçisi olduğuna şehâdet 

ederim. Şimdi ben sana yüce Allah’ı hatırlatıyorum. Şu bilinmelidir ki kim öğüt dinlerse 

şüphesiz kendisi için dinlemiş olur. Kim elçilerimin emrine uyar ve onlara itaat ederse 

bana itaat etmiş olur. Kim onlara iyi sözle yaklaşırsa bizzat bana iyi davranış demektir. 

Gönderdiğim elçiler senden övgü ile bahs ettiler. Halkın hususundaki şefaatini kabul 

ettim. Müslümanların sahip olduğu malları onların elinde bırak. Günahkârları affettim. 

Sen de onların af taleplerini kabul et. Sen halkın için maslahatı gözettiğin sürece, seni 

görevinden almayız. Kim Yahudi veya Mecûsî dininde kalırsa, bu durumda o kimse 

cizye ödemekle mükelleftir”.  

3.9.2. Fıkhî Sonuçları  

1-Peygamber’in (s.a), Bahreyn’deki Yahudileri ve Mecûsîlerin inançları çerçevesinde 

yaşama haklarının bulunduğu bildirilmiştir.430 Kişilerin inanç özgürlüğü temel bir haktır 

ve bu hakkın engellenmesi haramdır. 

2-İslam ülkesinde ehli kitap ve diğer gayrimüslimler arasında yaşam konusunda 

ayrıcalık yoktur.431 Vatandaşlar arasında ayrıcalık caiz değildir. 

3-İslam ülkesinde vatandaşlık görevi olarak Müslümanlar mali ibadet olarak zekât 

verirler. Bu bir farzdır. Gayrimüslimler ise vatandaşlık görevi olarak cizye verirler. Bu 

da zorunlu bir görevdir ve farzdır.432 

4-Kendisine Peygamber’den (s.a) tebliği ulaşan kişi İslam’ı seçip seçmemekte özgür 

bırakılmış ve Müslümanlığı kabul etmemesi durumunda İslam’a karşı savaşmadığı 

sürece vatandaş olarak haklarını kullanma ve görevlerini yerine getirme ile mükellef 

kılınmışlardır.433 Bu devlete ve millete karşı olan görevler farz, vacip veya sünnet 

                                                           
429 İbn Tolun, İ’lâmü’s-sâilîn, s. 61; Ensarî, Misbahü’l-mudîy, II, 281; Muhammed Hamidullah, el-

Vesâiku’s-siyâsiyye, s. 164, no:57. Mektup; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 605. 
430

 Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 142; Serahsî, el-Mebsût, X,77. 
431

 Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 144; Serahsî, el-Mebsût, X,77. 
432

Serahsî, el-Mebsût, X,77; Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 144. 
433

 Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 144; Serahsî, el-Mebsût, X,77. 



75 
 

olabileceği gibi, kaçınmasını gerektiren görevler haram ve mekruh davranışlardan uzak 

durma şeklinde olabilir. 

5-Müslüman olunca göreve devam ettirilen valiler, görevlerini gereği gibi icra ettikleri 

ve halka hizmet ettikleri sürece görevde kalmaları, kamu maslahatı açısından faydalıdır. 

Gerektiğinde maslahatın celbi ve mefsedetin defi‘ vaciptir. 

6-Peygamber’in (s.a) gönderdiği elçilere saygı göstermek Allah Resûlüne ihtiram 

olacağından her Müslümanın bu hassasiyeti göstermesi gerekir. Bu üzerimizde sabit 

olan bir farzdır. 

7-Peygamber’in (s.a) elçilerine itaat etmek ona itaattir. Bu alanda bir devlet geleneği 

oluşmuştur. Yöneticinin elçisine itaat, onun temsil ettiği milletin hukukundandır ve 

vücûbiyet ifade eder. 

3.10. Hz. Hâris b. Umeyr el-Ezdî’nin Eçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 

3.10.1. Elçilik Görevi 

Peygamber (s.a), Hâris b. Umeyr’i  elçi olarak Şam bölgesindeki Busrâ emirine 

göndermiştir.434 O sırada Busrâ emiri Gassânîlerdendi.435 Başka bir rivayete göre Rum 

kralına gönderilmiştir.436 Ancak onun Busrâ emirine gönderilmiş olmasının daha doğru 

olduğu ifade edilmektedir.437 Busrâ emirinin adı kaynaklarda görülmemektedir. Ayrıca 

Peygamber’in (s.a) gönderdiği mektubun içeriği hakkında bilgimiz yoktur.438 Hâris b. 

Umeyr, Mûte bölgesine ulaştığı zaman Rum devleti’nin oradaki emiri Şürahbîl b. Amr 

el-Gassânî439 onun karşısına çıktı ve “nereye gidiyorsun” diye sordu. O da: “Şam’a 

gidiyorum” dedi. Şürahbîl b. Amr: “Tahmin ediyorum ki sen Muhammed’in (s.a) 

elçilerinden birisin” dedi. Hâris  da: “Evet ben Resûlullah’ın elçisiyim” dedi. Şürahbîl b. 

Amr, onun iplerle bağlanmasını emretti; sonra da huzuruna getirtti ve boyununu keserek 

onu şehit etti.440 

                                                           
 Himyeri, Ravzü’l-mu‘tar, I, 109/  من أرض الشام من أعمال دمشق وھي مدینة حوران 
434 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, IV, 343; Vâkidî, Meğâzî ü’l-Vâkidî, II, 755; İbn Hacer, Fethü’l-

Barî, VII, 510; a. mlf, el-İsâbe, I, 682; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, I, 628; İbn Abdülber,  el-İstî‘âb, I, 297. 
435 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 646. 
436 İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, I, 628; İbn Abdülber, el-İstî‘âb, I, 297. 
437 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 646. 
438 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, I, 330. 
439 İbn Hacer, Fethü’l-Barî, VII, 510.  
440 Vâkidî, Meğâzî ü’l-Vâkidî, II, 755-756; İbn Abdülber, el-İstî‘âb, I, 297; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, I, 

628. 



76 
 

Peygamber’in (s.a) elçilerinden Hâris b. Umeyr’den  başka şehit edilen yoktur. 

Peygamber (s.a) bu haberi duyunca çok üzüldü ve Hâris’in  şehit edildiğini Medine’de 

insanlara ilan ederek kimin şehit ettiğini bildirdi ve Müslümanların Medine’ye üç mil 

uzakta olan Curf mevkinde toplanmalarını istedi. Ancak ne yapacağını bildirmedi. Öğle 

namazını kıldırdıktan sonra ashabı ile istişare etti; komutanlarını belirleyerek sefere 

çıkacak orduyu hazırladı ve sancağı teslim ederek Mute’ye doğru üç bin kişilik orduyu 

yola çıkardı. Mute’de yüz bin kişilik Rum ordusuyla karşılaştılar.441 Böylece 

Peygamber’in (s.a), elçisinin şehit edilmesi Mûte savaşının sebebini oluşturdu.442 

İlk İslam devleti ve Bizans İmparatorluğu arasındaki ilişkiler, ilk zamanlarda barış 

içinde geliştiği görünmekteydi. Bu hususta Kur’ân-ı Kerîm’deki Rum sûresi bu durumu 

teyit etmektedir. Ancak Peygamber’in (s.a) elçisinin Bizans topraklarında şehid 

edilmesi, İslam ve Hristiyanlık arasında gelişecek olan münasebet ve ilişkilerde çok 

ciddi etkiler ve sonuçlar doğurmuştur. Bu etkiler ve sonuçlar ise on dört asırlık zaman 

sürecinde daima tesirini göstermiştir.443 

3.10.2. Fıkhî Sonuçları  

1-Elçinin öldürülmesi örfen cari olan dokunulmazlık anlayışını zedelemiştir. Elçilerin 

dokunulmazlığı, İslam hukuku anlayışına göre de devletlerarası ilişkilerde karşılıklı 

güven ve saygının sembolüdür ve elçilerin öldürülmesi büyük bir cinayettir ve 

haramdır.444  

2-Devlet yetkilisi tarafından işlenen bu cinayet iki devlet arasında savaşın başlamasının 

sebebi olmuştur. İnsanlık onuruna yakışmayan bu tür suçları işlemekten kaçınmak 

gereklidir. 

3-Elçilerin himaye edilmesi uluslararası ilişkilerde karşılıklı olarak taraflara yükümlülük 

yükler ve sonuçlardan sorumlu olurlar ve bedel ödetirler. 

                                                           
441 Vâkidî, Meğâzî ü’l-Vâkidî, II, 755-756; İbn Abdülber, el-İstî‘âb, I, 297; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, I, 

628. 
442 İbn Hacer, Fethü’l-Barî, VII, 510. 
443 Muhammed Hamidullah, İslam Peygamberi, I, 342. 
444

 Serahsî, el-Mebsût, X, 92; a. mlf, Şerhu’s-siyeri’l-kebîr, I, 515. 



77 
 

4-İslam ülkesine gelen elçilerin kendi devletiyle İslam devleti arasında savaş olsa bile 

elçilerin masuniyet hakkı düşmeyecektir. Elçiler, kendi devletlerinden kabul görmeyen 

bir mesaj getirmiş olsa bile her türlü taarruzdan masûndur.445  

5-Savaş durumunda ve olağanüstü hâllerde, gelen elçiler tarafından İslâm ülke ve 

devletine zarar verme ihtimali bulunursa, bu ihtimal ortadan kalkana kadar elçilerin 

kendi ülkelerine geri dönmelerinin tehir edilmesi caizdir. Bu süre içinde onlara iyi 

muamele edilir ve maddî masrafları İslâm devletinin tarafından karşılanır. Elçiler 

tarafından zarar ihtimali ortadan kalkınca, serbest bırakılırlar ve güven içinde 

gidecekleri bölgeye kadar götürülmeleri diplomatik açıdan caizdir.446  

6-Elçinin dokunulmazlığı göreviyle ilgilidir. Diplomatik görevi bitince dokunulmazlığı 

da bitecektir. Fakat kendi ülkesine ulaşıncaya kadar bu hak devam etmektedir.447  

3.11. Hz. Muhacir b. Ümeyye el-Mahzumî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 

3.11.1. Elçilik Görevi 

Peygamber (s.a), Muhâcir b. Ümeyye el-Mahzûmî’yi  hicretin 9. yılı Şaban ayında 

448Yemen emirlerinden449 Hâris b. Abdülkülâl el-Himyerî’yi İslâm’a davet etmesi için 

elçi olarak Yemen’e gönderdi.450 Hâris ile birlikte Yemen’de farklı bölgelerde emir olan 

kardeşlerini de İslâm’a davet etmekle görevlendirilmişti.451
 Hâris b. Abdülkülâl el-

Himyerî, tüm Yemen’in emiri değildi.452 Ancak yetkinlik ve yöneticilik bakımından 

diğer emirlerden daha güçlü ve etkindi. Bundan dolayı Peygamber (s.a), Muhâcir b. 

Ümeyye’yi  elçi olarak ona gönderdi.453 Yemen’de bu emirlerin her birine 

“Kayl/قیَْل”denirdi; bu kelimenin çoğulu “Akyal/ الأقَْیال” olarak gelir ve Himyer emirleri 

                                                           
445 Ebu Yûsuf, el-Harâc, 205; Serahsî, el-Mebsût, X, 92; a. mlf, Şerhu’s-siyeri’l-kebîr, I, 515; İbn 

Hümâm, Fethü’l-kadîr,6, 23. 
446Serahsî, Şerhu’s-siyeri’l-kebîr, I, 518, 515; Nevevî, Ravzatü’t-tâlibin, X, 281; Demîriyye, Usûlü’l-

alakati’d-devliyye, 895, 896, 897, 898; Zühaylî, el-Alâkatü’d-devliyye fi’l-İslâm, 12; Topçuoğlu, İslam 

Hukukunda Diplomatik Temsil, 238, 275, 329. 
447Serahsî, el-Mebsût, X: 92; Demîriyye, Usûlü’l-alakati’d-devliyye, 893; Hatip, “Ahkâmu’s-Sifâre”, 

254. 
448 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,183,198, 658. 
449 İbn Hazım, Cevamiu’s-sire, s, 25. 
450 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 606; Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, II, 116; Ebû Ya‘lâ İbn Ferrâ, 

Rusülü’l-mülûk, s. 24; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, V, 265; Süheylî, er-Ravzu’l-ünf, VII, 513; Kettânî, et-

Terâtibü’l-İdâriyye, I, 180. 
451 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 180, 185, 188. 
452İbn Hazım, Cevamiu’s-sire, s. 25; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 179.  
453 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 183. 



78 
 

için kullanılan bir lakaptı. 454 O asırlarda Yemen’de tek bir devlet sistemi yoktu. Aksine 

her bölge, bölgesel emirler tarafından yönetiliyordu. Bu yöneticilerin çoğu Himyer 

Hanedanına mensup kişilerdendi.455
 

Muhacir b. Ümeyye, Yemen’e ulaştı, Hâris b. Abdülkülâl el-Himyerî’nin huzuruna 

çıktı, onu İslam’a davet etti ve Peygamber’in (s.a) kendisine verdiği emir gereği Kur’ân-

ı Kerîmdeki “Beyyine” süresini ona okudu; ayrıca İslam’ın güzelliklerini ona anlattı. 

Hâris b. Abdülkülâl el-Himyerî de Muhacir’in  davet ve nasihatlerini can kulağıyla 

dinleyerek456 Müslüman olup olmama konusunda düşüneceğini söyledi.457 Kısa bir süre 

sonra yani hicretin 9. yılı Ramazan ayında458 Peygamber’in (s.a) Tebük savaşı 

dönüşünden sonra, Himyeri emirleri Mâlik b. Mürâre’yi elçi olarak bir mektupla 

Peygamber’e (s.a) göndererek Müslüman olduklarını beyan ettiler.459 Böylece Muhacir 

b. Ümeyye’in  elçiliği vasıtasıyla Hâris b. Abdülkülâl el-Himyerî ve kardeşleri 

Müslüman oldular. 460 Bundan sonra Peygamber (s.a) İslam’ın hükümlerini kapsayan bir 

mektup yazdırıp Muâz b. Cebel’i elçi olarak Hâris b. Abdülkülâl ve diğer Himyeri 

emirlerine gönderdi.461  

Peygamber (s.a) tarafından Hâris b. Abdülkülâl el-Himyerî ve kardeşlerine Muhacir b. 

Ümeyye ile gönderilen mektubun metni şudur: 

  :كُلاَلٍ مِنْ حِمْیرََ إلِىَ الْحَارِثِ وَمَسْرُوحٍ وَنعَُیْمِ بْنِ عَبْدِ "

َ وَحْدَهُ لاَ شَرِیكَ لھَُ بعََثَ مُوسَى بآِیاَتھِِ، وَخَلَ  ِ وَرَسُولھِِ وَأنََّ اللهَّ عُزَیْرٌ : قَ عِیسَى بكَِلمَِاتھِِ قاَلتَِ الْیھَوُدُ سَلْمٌ أنَْتمُْ مَا آمَنْتمُْ باِ�َّ

ِ، وَقاَلتَِ النَّصَارَى ُ ثاَلثُِ : ابْنُ اللهَّ ِ اللهَّ  462"ثلاََثةٍَ عِیسَى ابْنُ اللهَّ

                                                           
454 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhmmed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed, İbn Manzûr, Lisân’l-Arab, 3. 

Basım, Beyrut: Dar Sadir, 1414/1993, XI, 575-576. 
455 Cevad Ali, el-Mufassal fi tarihi’l-Arab kable’l-İslam, 4. Basım, byy: Dârü’s-Sâkî, 2001, VII, 180. 
456 Muhammed b. Yusuf es-Salihî, Sübülü’l-hüda ve’r-reşad fi sireti hayri’l-ibad, 1. Basım, Beyrut: 

Dârü’l-kütübi’l- ilmiyye, 1993, XI, 372; Kastallânî, el-Mevahibü’l-ledüniyye, I, 556; Süheylî, er-

Ravzu’l-ünf, VII, 517. 
457 Salihî, Sübülü’l-hüda, XI, 372. 
458 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 356; Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 120. 
459 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 356; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II,  588; Taberî, 

Tarihü’t-Taberî, III, 120; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II,  290; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 199, 

736,737. 
460 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 180, 187, 188. 
461 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 356; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye, II,  590; Taberî, 

Tarihü’t-Taberî, III, 120; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 199, 736,737. 
  İbn Sa‘d bu mektubun götüreni Ayyaş( ِعَیَّاش) isimli bir kişi olduğunu rivayet ediyor / İbn Sa‘d, et-

Tabakâtü’l-kübra, I, 282. Hattab’a göre bu mektubun götüreni Ayyaş değil Muhâcir b. Ebî Ümeyye  dır/ 

bkz, Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 184, 185. 



79 
 

  

“Himyerli el-Hâris, Mesrûh ve Nuaym b. Abdülkülâl’e. 

Sizler Allah’a ve onun Resûlüne iman ettiğiniz sürece, esenlikte olursunuz. Ortağı 

olmayan tek Allah, Musa’ya (a.s) mucizelerini gönderdi, İsa’yı (a.s) buyruklarıyla 

yaratan o dur. Yahudiler şöyle diyorlar: “Üzeyir, Allah’ın oğludur. Hıristiyanlar da 

şöyle diyorlar: Allah üçün üçüncüsüdür. İsa (a.s) Allah’ın oğludur”.463 

3.11.2. Fıkhî Sonuçları  

1-Peygamber’in (s.a) elçisine Hâris b. Abdülkülâl el-Himyerî’ye “Beyyine” suresini oku 

buyruğundan, Kur’ân-ı Kerîm’in sure ve ayetlerinin farklı konum ve ortamlarda vahiy 

mesajının bildirdiği anlam ve hedefe göre seçilmesinin sünnete uygun olduğu bu 

uygulamasından anlaşılmaktadır. Bununda bir sünnet davranış olduğunu 

söyleyebiliriz.464 

2-Bir devlet veya bir kişi İslam’a davet edildiği zaman, davet edilen devlet ve kişi 

Müslüman olup olmadığı konusunda İslam devletinden bir süre düşünme fırsatı istenirse 

onlara fırsat vermenin uygun olduğu ve bu davranışın bir sünnet olduğu ifade 

edilebilir.465 

3-Elçi ile bildirilen mesajlarda itikadî ve ameli gerçeklerin bildirilmesi tebliğ 

kapsamında sünnet olduğu ifade edilebilir. 

4-İtikadî yanlışlıkların verilen mesaj kapsamında dile getirilmesi ve muhataba 

bildirilmesi tebliğ sünnetindendir. 

3.12. Hz. Muâz b. Cebel ve Hz. Ebû Mûsâ el-Eş‘arî’nin Elçilik Görevleri ve Fıkhî 

Sonuçları 

3.12.1. Elçilik Görevleri 

Peygamber (s.a), Tebük gazvesinden sonra hicretin 9. yılında466 veda Haccından önce 

Muâz b. Cebel  ile Ebû Mûsâ el-Eş‘arî’yi467 elçi olarak, vali, yargıç, tebliğci ve 

                                                                                                                                                                          
462 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 282; Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s. 219, 

no:107; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 185. 
463 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 282; Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s. 219, 

no:107; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 185. 
464

 Salihî, Sübülü’l-hüda, XI, 372; Kastallânî, el-Mevahibü’l-ledüniyye, I, 556. 
465

 Salihî, Sübülü’l-hüda, XI, 372. 
466 Hattab, Süferâü’n-Nebî, 742. 
467 Buhârî, “ Meğâzî”, 60, no:43341, 4342; Hattab, Süferâü’n-Nebî, 794. 



80 
 

öğretmenlik görevlerini eda etmek için Yemen’e gönderdi.468 Muâz b. Cebel, Kuzey 

Yemen’e, Ebû Mûsâ el-Eş‘arî  ise Güney Yemen’e sorumlu olarak gönderildiler.469 

Muâz b. Cebel’in, aynı zamanda Yemen’in tümünden sorumlu genel valilik görevi de 

vardı.470
 Peygamber (s.a) onları Yemen’e gönderirken şu tavsiyede bulundu: 

رَا وَلاَ تنُفَِّرَا«471 رَا وَبشَِّ رَا وَلاَ تعَُسِّ » یسَِّ “İnsanlara kolaylık gösterin, zorluk çıkarmayın; müjde 

verin, nefret ettirmeyin” . 

A-Muâz b. Cebel’in  Elçilik Görevi 

Peygamber (s.a), Muâz b. Cebel’i, Yemen’e gönderirken gayrimüslimleri İslam’a davet 

etme konusunda şu tavsiyelerde bulunmuştur: “Sen Ehl-i kitap olan bir topluluğun içine 

gidiyorsun. Oraya ulaştığında “ ِ  فاَدْعُھمُْ إلِىَ أنَْ یشَْھدَُوا أنَْ  دًا رَسُولُ اللهَّ ُ، وَأنََّ مُحَمَّ لاَ إلِھََ إلاَِّ اللهَّ ” “Onları 

Allah’tan başka ilah olmadığına ve Muhammed’in (s.a) de Allah’ın elçisi olduğuna 

şehadet etmeye davet et. Eğer onlar bunda sana itaat ederlerse, onlara Allah’ın 

kendilerine gece gündüz beş vakit namaz farz kıldığını bildir. Eğer onlar bunda sana 

itaat ederlerse, bu defa da kendilerine, Allah’ın onlara zekâtı farz kıldığını, bunun 

onların zenginlerinden alınıp fakirlerine verileceğini haber ver. Eğer onlar bu konuda 

sana itaat ederlerse, zekât olarak mallarından al Ancak mallarının en iyilerini almaktan 

sakın. Mazlumun bedduasından da kork. Çünkü mazlumun duasıyla ve Allah arasında 

perde yoktur.472 

Peygamber (s.a), Muâz b. Cebel’i  Yemen’e gönderirken yapacağı görevle ilgili 

benimseyeceği yöntemi kendisinden dineleyerek onaylamıştır. Bu görüşmede 

Peygamber (s.a): “Sana bir dava arz edildiğinde nasıl hüküm verirsin?” diye sordu. 

Muâz b. Cebel  da “Allah’ın kitabıyla hüküm veririm” diye cevap verdi: Peygamber 

(s.a), “Allah’ın kitabında bulamazsan ne ile hüküm edersin?” diye tekrar sordu. Muâz b. 

Cebel, “Resûlullah’ın sünnetiyle hüküm veririm” diye cevap verdi. Peygamber (s.a), 

“Eğer Allah’ın kitabında ve Resûlullah’ın sünnetinde bulamazsan ne yaparsın” diye 

                                                           
468İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-kübra, III, 585, IV, 108; Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, I, 30; İbn Hazım, 

Cevamiu’s-sire, s. 25; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 724, 778, 873,794. 
469 İbn Hacer, Fethü’l-Barî, VIII, 61; Ahmed Accac, Keremî, el-İdare fi asri’r-rasûl (a.s), 1. Basım, 

Kahire: Darü’s-Selam,1427, 238. 
470 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 228, 318; İbn Abülber, el-İstî‘âb, III,1403; İbn Hacer, el-İsâbe, VI, 

108; Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s. 213, no: 106/ D. mektup; Hattab, Süferâü’n-

Nebî, I, 739; 742,778, 794. 
471 Buhârî, “ Meğâzî”, 60, no:4341, 4342; Müslim, “Cihad ve siyer”, 3, no: 1733; Kettânî, et-Terâtibü’l-

İdâriyye, I, 178. 
472 Buhârî, “ Meğâzî”, 60, no: 4347; Müslim, “İman”, 7,no: 29. 



81 
 

sordu. Muâz b. Cebel  şu cevabı verdi: “O durumda kendi görüşümle ictihad edip ona 

göre hüküm veririm.” Onun bu cevabı Peygamber’i (s.a), çok sevindirdi ve Muâz b. 

Cebel’in  göğsüne takdir anlamında elini dokundurarak şöyle söyledi. “Allah Resûlünün 

elçisini Resûlünün hoşnut olacağı şekilde muvaffak kılan Allah’a hamd olsun”.473 

Yukarıda zikredildiği gibi Peygamber (s.a), Muâz b. Cebel’i, Yemen’e göndermeden 

önce Muhacir b. Ümeyye’i, elçi olarak Yemen’deki Himyeri emirlerden Hâris b. 

Abdülkülâl ve diğerlerine göndermiş ve onları İslam’a davet etmişti. Hâris b. 

Abdülkülâl el-Himyerî474 Müslüman olup olamadığı konusunda düşüneceğini 

söylemişti.475  

Peygamber (s.a) Tebük savaşından döndüğü sırada Himyer emirleri, Mâlik b. Mürâre’yi 

elçi olarak bir mektupla Peygamber’e (s.a) gönderip Müslüman olduklarını beyan 

ettiler.476  

Bu sırada Peygamber (s.a) Himyer yöneticilerine İslam’ın hükümlerini kapsayan bir 

mektup yazarak Muâz b. Cebel  vasıtasıyla Hâris b. Abdülkülâl ve diğer Himyer 

emirlerine gönderdi.477  Muâz b. Cebel  Yemen’e ulaştı.478 Peygamber’in (s.a) mektup 

ve mesajlarını oradaki emirlere ulaştırarak elçilik görevini eda etti.479 Orada yaşayan ve 

henüz Müslüman olmamış olan insanları İslam’a davet etti. Onlar da bu davete icabet 

ederek İslam’ı kabul ettiler.480 Muâz b. Cebel, Peygamber’in (s.a) verdiği valilik ve el-

Cend bölgesinde kadılık görevini üstlendi; ayrıca Peygamber’in (s.a) Yemen’e 

gönderdiği diğer görevlilerin de genel emiri olarak Yemen’de kaldı.481 O, valilik görevi 

yanında İslam’ı tebliğ ediyor, şer‘î mevzuatı öğretiyor, zekâtı zenginlerden topluyor ve 

fakirlere dağıtıyordu.482 Böylece Yemen’de iki yıl üç ay kaldıktan sonra483 

                                                           
473 Ebû Dâvûd “ 9 ,”الأقضیة, no: 3592; Tirmizî, “ Ahkâm”, 3, no: 1327. 
474 Salihî, Sübülü’l-hüda, XI, 372; Kastallânî, el-Mevahibü’l-ledüniyye, I, 556; Süheylî, er-Ravzu’l-

ünf, VII, 517. 
475Salihî, Sübülü’l-hüda, XI, 372. 
476 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 356; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II,  588; Taberî, 

Tarihü’t-Taberî, III, 120; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II,  290; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 199, 

736,737. 
477 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 356; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 590; Taberî, Tarihü’t-

Taberî, III, 120; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 199, 736,737. 
478 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 590. 
479 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,724. 
480Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, I, 30. 
481 İbn Abülber, el-İstî‘âb, III,1403; İbn Hacer, el-İsâbe, VI, 108; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 739; 

742,778, 794. 
482 Hattab, Süferâü’n-nebî, I,742. 



82 
 

Peygamber’in (s.a) vefatından sonra hicretin 11. yılında Medine-i Münevvere’ye 

döndü.484 

Mahmud Şiyt Hattab’ın yazdığına göre485 Peygamber’in (s.a), Muâz b. Cebel  ile 

Himyer yöneticilerine cevap olarak gönderdiği mektubun metini şudur: 

حِیمِ " حْمَنِ الرَّ ِ الرَّ   بسِْمِ اللهَّ

، إلىَ الْحَارِثِ بْنِ عَبْدِ كُلاَلٍ، وَإلِىَ نعَُیْمِ بْنِ عَبْدِ كُلاَلٍ، وَإلِىَ  ِ النَّبيِِّ دٍ رَسُولِ اللهَّ النُّعْمَانِ، قیَْلِ ذِي رُعَیْنٍ  مِنْ مُحَمَّ

 وَمَعَافرَِ وَھمَْدَانَ 

َ الَّذِي لاَ  ا بعَْدُ ذَلكُِمْ، فإَنِِّي أحَْمَدُ إلیَْكُمْ اللهَّ ا بعَْدُ، فإَنَِّھُ قد وَقع بنِاَ رَسُولكُُمْ  أمََّ ومِ،   إلھََ إلاَّ ھوَُ، أمََّ مُنْقلَبَنَاَ مِنْ أرَْضِ الرُّ

 .شْرِكِینَ فلَقَیِنَاَ باِلْمَدِینةَِ، فبَلََّغَ مَا أرسلتم بھِِ، وخبرنا مَا قبَْلكَُمْ، وَأنَْبأَنْاَ بإِسِْلاَمِكُمْ وَقتَْلكُِمْ الْمُ 

  َ لاَةَ، وَآتیَْتمُْ الزَّ وَإنَّ اللهَّ َ وَرَسُولھَُ، وَأقَمَْتمُْ الصَّ كَاةَ، وَأعَْطیَْتمُْ مِنْ الْمَغَانمِِ خُمُسَ  قدَْ ھدََاكُمْ بھِدَُاهُ، إنْ أصَْلحَْتمُْ وَأطَعَْتمُْ اللهَّ

سُولِ وَصَفیَِّھُ  ، وَمَا كُتبَِ عَلىَ الْمُؤْمِنیِنَ مِنْ ا ِ، وَسَھْمَ الرَّ مَاءُ، اللهَّ دَقةَِ مِنْ الْعَقاَرِ عُشْرَ مَا سَقتَْ الْعَیْنُ وَسَقتَْ السَّ لصَّ

بِلِ الأْرَْبعَِینَ ابْنَةَ لبَوُنٍ، وَفيِ ثلاََثیِنَ مِنْ الإِْ  ،  486بلِِ ابْنُ لبَوُنٍ ذَكَرٍ وَعَلىَ مَا سَقىَ الْغَرْبُ  نصِْفُ الْعُشْرِ وَإنَّ فيِ الإِْ

بلِِ شَاتاَنِ، وَفيِ كُلِّ أرَْبعَِینَ مِنْ الْبقَرَِ بقَرََةٌ، وَفِي كُلِّ ثلاََ وَفيِ كُلِّ خُمُسٍ مِنْ ا بلِِ شَاةٌ، وَفِي كُلِّ عَشْرٍ مِنْ الإِْ ثیِنَ مِنْ لإِْ

  .وَحْدَھاَ، شَاةٌ  488 أوَْ جَذَعَةٌ، وَفيِ كُلِّ أرَْبعَِینَ مِنْ الْغَنمَِ سَائمَِةٌ  487الْبقَرَِ تبَیِعٌ، جَذَعٌ 

دَقةَِ، فمََنْ زَادَ خَیْرًا فھَوَُ خَیْرٌ لھَُ، وَمَنْ أدََّ وَإنَّھَ   ِ الَّتيِ فرََضَ عَلىَ الْمُؤْمِنیِنَ فيِ الصَّ ى ذَلكَِ وَأشَْھدََ عَلىَ ا فرَِیضَةُ اللهَّ

ةُ رَسُولھِِ إسْلاَمِھِ، وَظَاھرََ  الْمُؤْمِنیِنَ عَلىَ الْمُشْرِكِینَ، فإَنَِّھُ مِنْ الْمُؤْمِنیِنَ، لھَُ مَا لھَُ  ِ وَذِمَّ ةُ اللهَّ   .مْ، وَعَلیَْھِ مَا عَلیَْھِمْ، وَلھَُ ذِمَّ

، فإَنَِّھُ مِنْ الْمُؤْمِنیِنَ، لھَُ مَا لھَمُْ، وَعَلیَْھِ مَا عَلَ   یْھِمْ، وَمَنْ كَانَ عَلىَ یھَوُدِیَّتھِِ أوَْ وَإنَِّھُ مَنْ أسَْلمََ مِنْ یھَوُدِيٍّ أوَْ نصَْرَانيٍِّ

یناَرٌ وَافٍ، مِنْ قیِمَةِ الْمَعَافرِِ  أوَْ انیَِّتھِِ فإَنَِّھُ لاَ یرَُدُّ عَنْھاَ، وَعَلیَْھِ الْجِزْیةَُ، عَلىَ كُلِّ حَالٍ ذَكَرٍ أوَْ أنُْثىَ، حُرٍّ أوَْ عَبْدٍ، دِ نصَْرَ 

ِ صَلَّى اللهُ عَلیَْھِ وَ  ةُ رَسُولھِِ، وَمَنْ مَنعََھُ فإَنَِّھُ عَدُوٌّ �َّ عِوَضُھُ ثیِاَباً، فمََنْ أدََّى ذَلكَِ إلىَ رَسُولِ اللهَّ ِ وَذِمَّ ةُ اللهَّ سَلَّمَ فإَنَِّ لھَُ ذِمَّ

  . وَلرَِسُولھِِ 

دًا النَّبيَِّ أرَْسَلَ إلىَ زُرْعَةَ ذِي یزََنٍ أنَْ إذَا أتَاَكُمْ رُسُليِ فَ  ِ مُحَمَّ ا بعَْدُ، فإَنَِّ رَسُولَ اللهَّ مُعَاذُ بْنُ جَبلٍَ، : خَیْرًا أوُصِیكُمْ بھِِمْ أمََّ

ِ بْنُ زَیْدٍ، وَمَالكُِ بْنُ عُباَدَةَ، وَعُقْبةَُ بْنُ نمَِرٍ، وَمَالكُِ بن مرّة، وأصحابھم   .وَعَبْدُ اللهَّ

دَقةَِ وَالْجِزْیةَِ مِنْ مُخَالیِفكُِمْ، وَأبَْلغُِوھَا رُسُليِ، وَأنََّ   أمَِیرَھمُْ مُعَاذُ بْنُ جَبلٍَ، فلاََ ینَْقلَبِنََّ إلاَّ  وَأنَْ اجْمَعُوا مَا عِنْدَكُمْ مِنْ الصَّ

  .رَاضِیاً

ا بعَْدُ   ةَ الرَّ . أمََّ ُ وَأنََّھُ عَبْدُهُ وَرَسُولھُُ، ثمَُّ إنَّ مَالكَِ بْنَ مُرَّ دًا یشَْھدَُ أنَْ لاَ إلھََ إلاَّ اللهَّ ثنَِي أنََّكَ أسَْلمَْتَ فإَنَِّ مُحَمَّ مِنْ  ھاَوِيَّ قدَْ حَدَّ

لِ حِمْیرََ، وَقتَلَْتَ الْمُشْرِكِینَ، فأَبَْشِرْ بخَِیْرِ وَآمُرُكَ بحِِمْیرََ خَیْرًا وَلاَ تخَُونوُا وَلاَ تخََاذَلُ  ِ ھوَُ وَليُِّ  أوََّ وا، فإَنَِّ رَسُولَ اللهَّ

                                                                                                                                                                          
483 Hattab, Süferâü’n-nebî, I,750. 
484 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, III, 585. 
485 Hattab, Süferâü’n-Nebî, 199, 736. 
 Himyer yöneticileri, Mâlik b. Mürâre’nin vasıtasıyla Hz. Peygamber’e (s.a) gönderdiği mektubun metni 

görülmemektedir/ Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye,  s. 219 
486 Zebidî, Tacü’l-arûs, 36.93/ 

كانَ فيِ العامِ الثَّاني واسْتكَْمَلھَُ، أوَ إِذا اسْتكَْمَلَ سَنتَیَْنِ و دَخَلَ فيِ  العام الثَّالثِوَلَدُ النَّاقةَِ إذِا : ابنُ اللَّبوُنِ   
487 Sa‘dî, Kamusü’l-fıkhî lügaten ve İstilâhen, I, 59/  ما استكمل سنتین، ودخل في الثالثة : الجذع من البقر  
488 Zebidî, Tacü’l-arûs, 32: 431/ ائمَِة   إبِلٍِ ترُْسَل ترَْعَى وَلاَ تعُْلفَ فيِ الأصَْل كُلُّ : السَّ



83 
 

دِ وَلاَ لأِھَْ  دَقةََ لاَ تحَِلُّ لمُِحَمَّ بیِلِ غَنیِِّكُمْ وَفقَیِرِكُمْ، وَأنََّ الصَّ لِ بیَْتھِِ، إنَّمَا ھِيَ زَكَاةٌ یزَُكَّى بھِاَ عَلىَ فقُرََاءِ الْمُسْلمِِینَ وَابْنِ السَّ

ھِمْ وَأوُليِ صَالحِِي أھَْليِ وَأوُليِ دِینِ  وَأنََّ مَالكًِا قدَْ بلََّغَ الْخَبرََ، وَحَفظَِ الْغَیْبَ، وَآمُرُكُمْ بھِِ خَیْرًا وَإنِِّي قدَْ أرَْسَلْتُ إلیَْكُمْ مِنْ 

  .عِلْمِھِمْ 

  .وَآمُرُكَ بھِِمْ خَیْرًا، فإَنَِّھمُْ  مَنْظوُرٌ إلیَْھِمْ  

ِ وَبرََكَاتھُُ   لاَمُ عَلیَْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهَّ   489.وَالسَّ

“Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla: 

Allah Resûlü Peygamber Muhammed’den, Hâris b. Abd-i Külâl, Nuaym b. Abd-i Külâl 

ve Nûmân’a yani Zû Ruayn, Me‘âfir ve Hemdân emirlerine. Ben şu anda size beyan 

edeyim ki: kendisinden başka ilah olmayan Allah’a hamd ederim. Bilesiniz ki Rûm 

diyarından dönüşümüzde sizin elçiniz bize geldi ve Medine’de buluştuk. Elçinizle 

gönderdiğiniz şey ulaştı, sizdeki durumdan bizi haberdar etti, Müslüman olduğunuzu ve 

müşrikleri savaşta katletmenizi bize bildirdi. Bilesiniz ki eğer hayırlı yolda yürürseniz, 

Allah ve Resûlüne itaat ederseniz, namazı kılar, zekâtı verirseniz ve ganimetlerden beşte 

birini Allah hakkı ve Resûlü’nün hissesi ve komutan payı olarak verirseniz Allah sizleri 

hidayetine erdirmiştir. 

Yağmur ve kaynak sularıyla sulanan arazi ürünlerinden müminlerin üzerine farz kılınan 

zekât onda bir; kova ve taşıma su ile sulanan arazilerden ise yirmide birdir.  Kırk devede 

üç yaşına girmiş bir dişi deve yavrusu, otuz devede iki yaşını bitirmiş erkek deve 

yavrusu, her beş devede bir koyun, her on devede iki koyun zekât olarak vermek 

gerekir. Ayrıca her kırk sığırda bir sığır, her otuz sığırda üç yaşına girmiş bir tosun veya 

düve, her kırk davardan bir koyun zekât olarak vermek lazım gelir. Bu hayvanların 

sadece saime olanından (yan senenin altı ayından fazla dışarda otlayanlarından) zekât 

lazım gelir. Bu miktarlar, Allah tarafından müminlerin üzerine farz kılınmış zekâtlardır. 

Kim bundan fazlasını verirse bu onun için daha hayırlıdır. Kim bunu eda eder, 

Müslüman olduğunu ilan eder ve müşriklere karşı müminlere yardım ederse o kişi 

müminlerdendir; müminlerin hak ve yetkileri ona da vardır, onların yükümlülükleri de 

onun yükümlülüğüdür. Onun için Allah’ın ve Resûlünün ahdi ve andlaşması vardır. 

Yahudi veya Hıristiyanlardan kim Müslüman olursa o müminlerdendir; müminlerin hak 

ve yetkileri ona da vardır, onların yükümlülükleri de onun yükümlülüğüdür. Kim 

Yahudilik veya Hıristiyanlık üzere devam ederse o kimse dininden zorla döndürülemez. 

                                                           
489 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 588; Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 120; Hattab, Süferâü’n-

Nebî, I, 188-191, 199, 736-741; Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye,  s. 220, 221, no: 109, 

ayrıca no: 106 C ve D mektuplar da Hz. Muâz b. Cebel’a nesbet edilmiştir. 



84 
 

İster erkek, ister kadın, ister hür, ister köle olsun her bir kişi üzerine me‘âfir veya ona eş 

değerde tam bir dinar cizye yükümlülüğü vardır. Kim bunları Resûlullah’a (s.a) öderse, 

Allah’ın ahdi ve Resûlünün ahdini eda etmiştir. Kim vermezse o Allah ve Resûlünün 

düşmanıdır. Amma bad: Muhammed (s.a), Zur’a Zi Yezen’e haber gönderiyor: Benim 

elçilerim size geldikleri zaman onlara iyi davranmanızı tavsiye ederim. Bunlar Muâz b. 

Cebel, Abdullah b. Zeyd, Mâlik b. Ubâde, Ukbe b. Nemir, Mâlik b. Mürre ve onların 

arkadaşlarıdır. Müslümanlardan zekâtlarını ve Müslüman olmayanlardan cizyeleri 

toplayınız ve elçilerime teslim ediniz. Onların emiri Muâz b. Cebel’dir. Onlar 

görevlerini yapmış ve mutlu olarak dönmelerini sağlayınız. 

Bundan sonra: Ayrıca biliniz ki Muhammed şehâdet eder ki Allah’tan başka hiçbir ilah 

yoktur ve o, Allah’ın kulu ve Resûlüdür. Şimdi ise Mâlik b. Mürre er-Rehâvî bana 

bildirdi ki sen Himyerin ilk Müslümanı olmuşsun ve müşrikleri katletmişsin. Seni 

hayırla müjdelerim ve Himyer halkına iyilikle davranmanı sana emrederim; ihânet 

etmeyiniz ve birbirinizi perişan bırakmayınız. Biliniz ki Allah Resûlü sizin 

zenginlerinizin de, fakirlerinizin de velisidir. Sadaka-zekât Muhammed’e ve onun aile 

bireylerine helâl değildir. Zekât ancak Müslümanların fakirlerine ve yolcuya verilir. 

Bilesiniz ki Mâlik haberi bize ulaştırdı ve bilinmesi gerekenleri muhafaza etti ben de 

size ona hayırla muamele etmenizi emrederim. Bilesiniz ki ben size halkımın en 

salihlerinden ve en bilginlerinden dini en iyi yaşayanları elçiler olarak gönderdim, 

onlara iyi davranmanızı emrediyorum. Çünkü onlar, güzide insanlardır.  Allah’ın selamı 

rahmeti ve bereketi üzerine olsun.490 

B-Ebû Mûsâ el-Eş‘arî’nin  Elçilik Görevi 

Yukarıda zikredildiği gibi Ebu Mûsâ el-Eş‘ari  Güney Yemen bölgesine elçi olarak 

gönderildi.491 Orada İslam’ı tebliğ etti ve onun daveti vesilesiyle insanlar Müslüman 

oldular.492 Ebû Mûsâ el-Eş‘arî, Güney Yemen bölgesinde Zebîd, Aden ve sahil 

kesimlerinde Peygamber’in (s.a) valisi ve kadısı olarak göreve devam etti,493 zekâtları 

toplayıp yeterince fakirlere dağıtarak fazlasını Peygamber’in (s.a) Yemen’deki genel 

                                                           
490 İbn Hişam, Sîret-i İbn-i Hişam, çev. Hasan Ege, İstanbul: Kahraman Yayınları, 2006, IV, 325-326. 
491 İbn Hacer, Fethü’l-Barî, VIII, 61; Keremî, el-İdare fi asıri’r-Resul, 238. 
492 Nevevî, Tehzîbü’l-esmâ, I, 30; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,794. 
493 İbn Abülber, el-İstî‘âb, III, 1402; İbn Hacer, el-İsâbe, IV, 181; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I,822. 



85 
 

emiri Muâz b. Cebel’e  gönderiyordu. Bu görevler yanında o da Muâz b. Cebel  gibi 

Müslümanlara Kur’ân-ı Kerîm ve İslam hükümlerini öğretiyordu.494  

Peygamber (s.a), Veda haccından döndükten bir süre sonra hastalandı. Peygamber’in 

(s.a) hastalığını duyan Esvedü’l-Ansi (أسود العنسي) isimli Yemenli bir kişi irtidad ederek 

İslam’dan çıktı ve kendisini Peygamber ilan etti. Ayrıca Yemen’in bazı bölgelerini işgal 

ederek kendi egemenliğini ilan etti.495 Bunun üzerine Muâz b. Cebel, Me’reb (مأرب) 

bölgesinde Ebû Mûsâ el-Eş‘arî’in  yanına giderek Esvedü’l-Ansi’ye karşı kendilerine 

savaşa hazırladılar. Sonunda Esvedü’l-Ansi kendi evinde eşinin yardımıyla Müslüman 

olan Fars asılı Firuz isiminde bir kişi tarafından öldürüldü. Onun tarafına seçerek 

mürted olanlara karşı savaşı kazanan Müslümanlar işgal edilen topraklarını geri aldılar. 

Bundan sonra Yemen’deki Peygamber’in (s.a) valileri, görevli bulundukları bölgelere 

geri döndüler.  

Elde edilen bu zaferi, Peygamber’e (s.a) bildirmek üzere mektup yazarak bir elçi 

vasıtasıyla Medine-i Münevvere’ye gönderdiler. Ancak gönderilen elçi Medine-i 

Münevvere’ye ulaşmadan bir gün önce Peygamber (s.a) vefat etmişti. Bununla beraber 

gerek Esvedü’l-Ansi’nin öldürülmesi ve gerekse Yemen’deki Müslümanların zaferi, 

Cebrail (a.s) vasıtasıyla Peygamber’e (s.a) haber verilmişti ve O da bu haberi sahabelere 

duyurmuştu.496 Ebû Mûsâ el-Eş‘arî, Hz. Ebû Bekir’in  döneminde de Yemen’deki 

görevini sürdürdü. 497 

3.12.2. Fıkhî Sonuçları 

Bu mektubun muhteviyatının geniş olması sebebi ile önce bu göreve dair genel 

sonuçları, sonra da mektubun içeriği ile ilgili sonuçları incelemek istiyoruz. 

A-Muâz b. Cebel ve Ebû Mûsâ el-Eşa‘rî’nin  elçilik görevleri ile ilgili genel sonuçlar 

1-Peygamber (s.a), elçi olarak gönderdiği Muâz b. Cebel  ve Ebû Mûsâ el-Eş‘arî’ye  

İslam’ı tebliğde esas olan iki temel görevi tevdi ediyor. Birinci görev: İnsanlara gerek 

inanç ve gerekse hayatın zorluklarında kolaylaştırmayı esas almak. Bu görev emir 

siğesiyle bildirilmiştir. Muhatabı Peygamber’in (s.a), iki elçisidir. Tüm ilişkilerde 

insanları zora sokmadan, işlerini kolaylaştıracak şekilde hitap etmek ve “el-
                                                           
494 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 794.  
495 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 146, 147. 
496 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 229-236. 
497 İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, II, 421; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 833. 



86 
 

Hanîfiyetü’s-semha” anlayışına sahip olarak insanlara yaklaşmak gerekmektedir. 

Peygamber’in (s.a), bu buyruğu رَا وَلاَ تنُفَِّرَا«498   رَا وَبشَِّ رَا وَلاَ تعَُسِّ » یسَِّ insanlara karşı 

sorumluluk üstlenen her bireyin dikkate almak zorunda olduğu bir ilkedir. 

“Kolaylaştırıp zorlaştırmamak, müjdeleyip nefret ettirmemek” insanlar arası ilişkilerde 

İslam’ın bize yüklediği önemli bir sorumluluktur. Bu sorumluluğun eda edilmesi, 

çağımızda nitelikli insanların yetiştirilmesine dayanmaktadır; özelliklede içinde 

bulunduğumuz kurumların ana hedefleri, bu amacı gerçekleştirmektir. Bu donanıma 

sahip olmak, başkalarına sünnet olsa da bizlerin üzerine farzdır.499 Çünkü bu hadis-i 

şerifin mana ve mefhumunu bildiren ayet-i kerimeler de vardır. 

2-Bu hadis-i şerifin varid oluşu, kamu görevi sorumluluğunu üstlenmiş iki önde gelen 

sahabe için Peygamber’in (s.a) verdiği görevlerin ifasında kullanacakları yöntemi 

bildirmektedir. Çünkü yöntem sağlıklı olmazsa başarıya ulaşamazlar. Her ne kadar bu 

sahabeler Peygamber’in (s.a) tebliğ ve yönetim usulünü görmüş ve yaşamış olsalardı; 

bu görevlerde kullanacakları yöntemi bizzat talimatla ondan almış olmaları bu konunun 

önemini vurgulamaktadır. 

3-İslami tebliğde insanlara öncelikli olarak sunulacak ilk şey kelime-i tevhiddir. Çünkü 

imanın temeli buna dayanır. Diğer sorumluluklardan önce gelir ve kalbin teslimiyetini 

gerektirir. İnsanın kelime-i şehadet getirerek Müslüman olmasından sonra tedrici olarak 

diğer yükümlülüklere sıra gelir. Peygamber (s.a), insanları davette bu yöntemi 

kullanarak Allah’ın inayetiyle başarılı olmuştur ve bizlere en büyük örnek olmuştur. 

4-Peygamber (s.a), Muaz b. Cebel’i  Yemen’e görevli olarak gönderirken tüm devlet 

adamlarına ve fakihlere sosyal hayatı düzenlemede ve toplumun sorunlarını çözmede 

kullanacakları yöntemi bire bir şifahi olarak soru ve cevaplarla ortaya koymuştur. 

Peygamber’in (s.a), kullanmış olduğu bu usul, kendisinden sonra gelen tüm fakihlere ve 

yetkililere ışık tutmuş ve sorumluluklarını yerine getirmede temel ilke olarak 

benimsenmiştir.500 

                                                           
498 Buhârî, “Meğâzî”, 60, no:4341, 4342; Müslim, “Cihad ve siyer”, 3, no: 1733. 
499Serahsî, el-Mebsût, 1993, X, 145; Muhammed Tahir b. Muhammed b. Muhammed Tahir b. Aşur et-
Tunusî, Makâsidü’ş-şer‘iyyetü’l-İslamiyye, Katar: Vezâretü’l-evkaf ve şuûnü’l-İslamiyye, 1425/2004, 
II, 127; Takiyyüddin, Ahmed b. Abdulhalim b. Abdusselam Dımaşkî, es-Siyasetü’ş-şer‘iyye fi islahi’r-
ra‘i ve’r-raiyye, 1. Basım, el-Memleketü’l-Arabiyyetü’s-Suudiyye: Vezâretü’ş-şuûnü’l-İslamiyye, 
1418/1997; Hadimî, İlimü’l-makâsidü’ş-şer‘iyye, s. 111; Muhammed b. Hasen b. el-Arabî el-Fasî, el-
Fikrü’s-samî fi tarihi’il-fıkhi’l-İslamî, 1. Basım, Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1416/1995, II, 570.    
500

 Serahsî, el-Mebsût, 1993, X, 145; a.mlf, Usulü’s-Serahsî, Beyrut: Dârü'l-ma‘rife, t.y., II, 107;  Ebû 
Bekir Ahmed b. Alî er-Râzî ec-Cessâs, el-Fusûl fi’l-Usûl, 2. Basım, Kuvveyt: vezaretü’l-evkafü’l-
Kuvveytiyye, 1994, IV,44, II, 318. 



87 
 

5-Toplum hayatının düzene sokulması ve karmaşadan kurtulması için öncelikli olarak 

Allah’ın kitabındaki buyrukların esas alınması ilkesi benimsemiştir.501 

6-Allah’ın kitabında doğrudan hakkında buyruk olmayan konuların çözümü için 

Peygamber’in (s.a) sünneti dayanak olarak esas alınmıştır. Çünkü onun sünneti ayetlerle 

teyid edilmiş ve Peygamber’e (s.a)  tabi olmamız emredilmiştir. 

7-Allah’ın kitabı ve Resulü’nün sünnetinde doğrudan beyanı bulunmayan konuların 

çözümü için Kitap ve Sünnet’in ışığında fakihlerin usule uygun ictihadlarla bireylerin 

ve toplumların sorunlarını çözme sorumluluğunu bize bildirmektedir.502 

8-Peygamber (s.a), Muâz b. Cebel’in  konuyu çok iyi kavradığını ve görevini bu 

anlayışla başarılı bir şekilde eda edeceğini görerek Allah’a hamd etmiştir. Bu da 

gösteriyorki benimsenen yöntem tüm ümmet için geçerlidir. 

B- Bu mektubun içeriği ile ilgili detaylı sonuçlar: 

 Bu mektubun fazla konu ihtiva etmesi sebebi ile kapsamını detaylandırmak istiyoruz 

1–Besmele ile başlamıştır. Bu uygulama Peygamber’in (s.a), sünnetidir.503 

2-Mektubun kimden kime gönderildiğini belirtmek gereklidir ve Peygamber’in (s.a) 

tüm yazışmalarında bu yöntemi uygulamıştır. Bu uygulamanın vacip düzeyinde bir 

gelenek olduğu kanaatindeyiz.504 

3-Arapça mektup geleneğinde ( ُا بعَْد  şimdi konuya gelelim” ifadesi örfi bir“ (أمََّ

yaklaşımdır ve yazışmanın gündemdeki konuya başladığının sembolüdür.  

4-Peygamber’in (s.a) hitaplarında Allah’tan başka ilah olmadığını beyan etmek aynı 

şekilde onun sünnetlerindendir. 

5-Peygamber’in (s.a) hitap yönteminde girişi fazla uzatmadan esas konuya geçtiğini 

görmekteyiz. Gerek devlet işlerinde ve gerekse uluslararası ilişkilerde bu yöntemin 

benimsenmesi hem ciddiyeti hem de verimliliği sağladığı kanaatindeyiz. Bu peygamberi 

bir yöntem olarak adlandırılabilir.505 

6-Muhatabının selamlarını aldığını söyleyerek onları onurlandırması bu ilişkilerde 

önemlidir. 

7-Muhataplarını onurlandırmak ve yapacakları işlerin alt yapısını oluşturmak için 

onların geçmişleri ile ilgili olumlu haberleri vurgulaması Peygamber’in (s.a) sünnetidir. 

                                                           
501

 Ebû Dâvûd “ 9 ,”الأقضیة, no: 3592. 
502

 Serahsî, Usulü’s-Serahsî, II, 107; Cessâs, el-Fusûl fi’l-Usûl, II, 318. 
503

 Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VII, 223. 
504

 Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VII, 224. 
505

 Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, VII, 224. 



88 
 

8-Müslümanlığı seçen muhataplarının İslam’la müşerref olmalarını takdir ediyor. 

9-Onların müşriklerle savaşlarını da takdir ederek azimlerini artırıyor. 

10-Onların konumlarını teyid ederek Allah’ın hidayeti ile daima kaim olmaları için 

yapmaları gereken vazifeleri birer, birer sıralıyor: 

a-Sosyal hayatlarını ıslah ederek (iyileştirerek) Allah ve Resulüne itaat etmelerini. 

b-Namazları dosdoğru kılmaları 

c- Zekâtı vermeleri  

d-Elde ettikleri ganimetlerden beşte birinin Allah hakkı Resulünün hissesi olarak 

ayırmalarını. 

e-Kaynak suları ve yağmur suları ile işlenen arazilerden % 10, insan emeği ile sulanan 

arazilerden % 5 oranında Müslümanların hasad ettikleri ürünlerden öşür vermelerini; 

develer 40 tane olduğunda bir binti lebun, 30 devede bir ibni lebun, her bir beş devede 

bir koyun ve her on devede iki koyun zekât olarak vermeleri gerektiğini. 

f-Her kırk inekte bir inek, her otuz inekte 3 yaşına giren bir düve; meralarda otlanan her 

40 koyunda bir koyun zekat olarak vermek Allah’ın müminlere farz kıldığı görevlerdir. 

Kim daha fazlasını verirse artı nafile ibadet etmiş olur hükmündedir. Kim bunları yapar, 

Müslüman olduğuna şehadet eder ve müşriklere karşı Müslümanlara yardım ederse, 

onun gerçek müminlerden olduğu beyan edilmiştir. 

3.13. Hz. Cerîr b. Abdullah’ın Eçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 

3.13.1. Elçilik Görevi  

Peygamber (s.a), Yemen tarafında bulunan Zu’l-Külâ‘ ( ِذوالْكُلاَع)506 ve Zu-Amr (ذوعَمْرٍو) 

ismindeki Yahudi yöneticileri507 İslam’a davet etmek için Cerîr b. Abdullah el-Becelî’yi  

elçi olarak gönderdi508 ve Zu’l-Külâ‘ya verilmek üzere ona bir mektup verdi. 509 Ancak 

bu mektubun metni tarihi kayıtlarda görülmemektedir.510 

                                                           
506 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 266; Muhammed b. Habib b. Ümeyye b. Amr el-Bağdadî, el-

Mahber, Beyrut: Dârü’l-Âfakü’l-cedide, t.y, s. 75;Cemaluddîn Ebü’l-Ferec Abdurrahman b. Ali b. 

Muhammed el-Cevzî, el-Mantazam fi tarihü’l-mülûk ve’l-ümem, 1. Basım, Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-

ilmiyye, 1992, IV, 7. 
507 Bağdadî, el-Mahber, s. 75; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 219. 
508 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 266; Abdulaziz b. Muhammed b. İbrahim el -Hamevî, el-

Muhtaserü’l-kebir fi siretü’n-nebî, 1. Basım, Amman: Dârü’l-Başir, 1993, s.118; Bağdadî, el-Mahber, 

s. 75; Ahmed b. İsmail b. Osman b. Muhammed el-Güranî, el-Kevserü’l-cârî ila riyadi ahadisü’l-

Buhârî, 1. Basım, Beyrut: Dârü ihyâü’t-türâsi’l-Arabî, 2008, VII, 340. 
509 Ebû bekir Muhammed b. Hüseyn b. Düreyd, el-İştikak, 1. Basım, Beyrut: Dârü’c-Cîl, 1991, s. 526. 
510 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 219. 



89 
 

İslam’dan önce Yemen’deki küçük devletlerin yöneticilerine “Zu” (ذو) çoğul olarak 

 da (أقیال) ”çoğul olarak “akyal (قیل) ”deniyordu.511 Böyle yöneticilere “kayl (أذوا)

deniyordu.512
 Cerîr, Yemen’e ulaştığı zaman bölge emiri Zu’l-Külâ‘ onu saygıyla 

karşıladı.513 Zu’l-Külâ‘ ve Zu-Amr, Peygamber’in (s.a), davetine icabet ederek 

Müslüman oldular.514 Bunun yanında Zu’l-Külâ‘nın eşi de Müslüman oldu.515 Zu’l-

Külâ‘ Müslüman olduğu zaman dört bin köleyi âzat etti. Daha sonra Hz. Ömer  

döneminde Medine-i Münevvere’ye gelerek dört bin köleyi ikinci bir defa daha âzat etti. 

Geçmişte işlediği günahların keffareti için bu kadar köleyi azat ettiğini bildirdi.516 Zira 

Zu’l-Külâ‘ bazı rivayetlere göre cahiliye döneminde tanrılık iddia ederek517 insanları 

kendisine secde etmelerini emretti ve yüz bin kişi ona secde etti.518
 

Zu’l-Külâ‘ ve Zu-Amr, Cerîr  ile Medine-i Münevvere’ye giderek Peygamber (s.a) ile 

buluşmak istiyorlardı ve Medine-i Münevvere’ye doğru yola çıktılar. Zu-Amr, yolda 

giderken Cerîr’e  şöyle söyledi: “Eğer gerçekten sizin arkadaşınız Peygamber ise üç gün 

önce vefat etmiştir”. Bunlar Medine’ye doğru yola devam ederken bir kervanla 

karşılaştılar ve onlardan Peygamber’in (s.a) vefat ettiğini, Hz. Ebû bekir  onun yerine 

Halife seçildinin haberini aldılar. Bu durumda Zu’l-Külâ‘ ve Zu-Amr Medine’ye 

gitmekten vazgeçip geriye döneceklerini ve başka bir zaman Medine’ye gideceklerini 

söylediler. Cerîr  Medine-i Münevvere’ye dönüp olayı Hz. Ebû bekir’e  aktardı. Hz. Ebû 

bekir  keşke onları getirseydin diye temenisini ifade etti.519 

Peygamber’in (s.a) vefatından Zu-Amr’ın nasıl haberdar olduğu konusunda şu 

ihtimaller zikredilmiştir: 

1-O bu haberi gizlice Medine’den gelen kişilerden duymuş olabilir. 

2-Zu-Amr, Müslüman olmadan önce kâhinmiş, bu haberi kehanet yoluyla anlamış 

olabilir. 

                                                           
511 Abdurrahman b. Ebî bekir Celaluddîn es-Süyûtî, el-Müzhir fi ulumi’l-lüğe ve en vahia, 1. Basım, 

Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1998, 1, 415; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 201, 224. 
512 Bağdadî, el-Mahber, s. 75; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 219, 224. 
513 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 202. 
514 İbn Dürreyd, el-İştikak, s. 526. 
515 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 266; Salihî, Sübülü’l-hüda, XI, 347; Hamevî, el-Muhtaserü’l-

kabir, s. 118; Bağdadî, el-Mahber, s. 75; İbn Hacer, el-İsâbe, II, 356. 
516 İbn Hacer, el-İsâbe, II, 356. 
517 Ebû Muhammed mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed Bedreddin el-Aynî, Umdetü’l-kârî, Beyrut: 

Dârü ihyâü’t-türâsi’l-Arabî, t.y, XVIII, 14. 
518 İbn Hacer, el-İsâbe, II, 356. 
519 Buharî, “ el-Mağâzî”, 64. No: 4359.  



90 
 

3-Bu haberi Yahudi kaynaklarından öğrenmiş olabilir.520  

4-Müslüman olarak ilham yoluyla bu haberi anlaması mümkündür.521 

Peygamber’in (s.a) vefatından sonra Yemen’de bazı Müslümanlar irtidad ettiler. Ancak 

Zu’l-Külâ‘ İslam’da sebat edip diğer Müslümanlar ile beraber mürtedlere karşı 

savaştılar.522 

Zu’l-Külâ‘ ve Zu-Amr, Hz. Ömer döneminde Medine’ye geldiler.523 Daha sonra Zu’l-

Külâ‘  Medine’den Şam’a gitmiştir ve oradaki savaşlarda önemli katkılarda 

bulunmuştur.524 Yermük savaşında komutanlık görevi de yapmıştır.525 Sıffin savaşında 

Hz. Muaviye ordusunda savaşırken orada öldürülmüştür.526 Zu-Amr hakkında elimizde 

fazla bilgi yoktur. Öyle görünüyor ki o, Müslüman olduktan sonra erken zamanlarda 

vefat etmiştir.527 

3.13.2. Fıkhî Sonuçları  

1-Bölgesinde emir olan Zu’l-Külâ‘, mülkünde bulunan kölelerden iki ayrı zamanda 

dörder bin köle azat etmesi, İslam’ın köleleri azat etmek için öngördüğü teşvikleri 

kavradığı anlamını taşır. Bu uygulama ile insan için özgürlüğün ne kadar önemli 

olduğunu ve İslam’ın bu konudaki hassasiyetini göstermektedir.  

2-Küçük emirlik ve devlet olsa bile onunla irtibat kurmak ve yöneticilerini İslam’a 

davet etmek Peygamber’in (s.a) sünnetlerindendir. 

3-Hadislerin yorumlarında âlimlerin ifade ettiği gibi ilham yoluyla kalp gözü açık bazı 

Müslümanların bazı olayları fark etmeleri mümkündür.528 Bu bilgiler kendilerini 

ilgilendirir, başkasını ilgilendirmez, yükümlülük doğurmaz. 

3.14. Hz. Amr b. Hazm’ın  Eçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 

3.14.1. Eçilik Görevi 

Peygamber (s.a) Amr b. Hazm’ı  Elçi, öğretmen ve vali olarak Yemen’e bağlı 

Necran’daki Hâris b. Ka‘b oğullarına gönderdi.529 Hâris b. Ka‘b oğulları cahiliye 

                                                           
520Aynî, Umdetü’l-kârî, XVIII (18), 14; Kastallânî, İrşadu’s-sâri, 7. VI, 426.  
521 Güranî, el-Kevserü’l-cârî, VII, 340. 
522 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 203; Aynî, Umdetü’l-kârî, XVIII, 14. 
523Aynî, Umdetü’l-kârî, XVIII, 18. 
524 İbn Hacer, el-İsâbe, II, 356; Aynî, Umdetü’l-kârî, XVIII, 14; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 206-210. 
525 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 397. 
526 İbn Hacer, el-İsâbe, II, 356; Aynî, Umdetü’l-kârî, XVIII, 14. 
527 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 216 
528

 Güranî, el-Kevserü’l-cârî, VII, 340. 



91 
 

döneminin en savaşçı kabilelerden biriydi ve kabile savaşlarında onları kimse mağlup 

edemezdi. Peygamber (s.a), Amr b. Hazm’ı Hâris b. Ka‘b oğullarına göndermeden önce 

hicretin 10. yılı Rebiyülahir veya Cemaziyülevvel ayında Hz. Hâlid b. Velid  

komutasında530 dört yüz kişilik bir askeri birliği Necran’daki Hâris b. Ka‘b oğullarına 

gönderdi ve ona şu tavsiyelerde bulundu: “Savaşmadan önce üç gün süreyle onları 

İslam’a davet et. Eğer İslam’ı kabul ederlerse onlarla savaşma, orada kal ve onlara 

İslam’ın hükümlerini öğret”. Hâlid b. Velid, Peygamber’in (s.a) buyruğuna göre hareket 

ederek, onları İslam’a davet etti ve onlar da Müslüman oldular. Hâlid b. Velid  onların 

Müslüman olduğu haberini Peygamber’e (s.a) mektup yazarak bildirdi. Bir müddet 

sonra Hâlid b. Velid  Hâris b. Ka‘b oğullarının elçileriyle531 beraber Medine-i 

Münevvere’ye geri döndü.532  

Hâris b. Ka‘b oğullarının elçileri Medine-i Münevvere’de Hz. Peygamber (s.a) ile 

buluşarak İslam’la ilgili bazı konuları öğrendiler. Hz. Peygamber (s.a), bu kabileden 

gelen elçilerden Kays b. el-Husayn ( ِقیَْسَ بْنَ الحُْصَیْن) isimli kişiyi kendi kavmin sorumlusu 

olarak görevlendirdi. Bu elçiler hicretin 10. yılın Şevval ayının son günlerinde veya 

Zilkadenin ilk günlerinde kendi yurtlarına geri döndüler.  

Bu elçilerin geri dönmesinden sonra533 aynı yıl Zilkade ayında Hz. Peygamber (s.a),534 

Amr b. Hazm’ı  Yemen’e bağlı Necran’daki Hâris b. Ka‘b oğullarına535 ve diğer bütün 

Necran bölgesine elçi ve vali olarak göndererek Müslümanların yönetimini sağlamak, 

zekât mallarını toplamak ve İslâm’ın hükümlerini öğretmekle görevlendirdi.536 

Peygamber (s.a), Amr b. Hazm’ı  oraya gönderirken, yapacağı işleri belirten bir 

talimatname yazdırarak ona verdi. Bu talimatnamede İslam’ın bildirdiği emirler ve 

yasaklar ile beraber insanların toplumsal hayattaki davranışlarını ilgilendiren fıkhî 

                                                                                                                                                                          
529 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 267; İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye, II, 594;Taberî, Tarihü’t-

Taberî, III, 128; İbnTolun, İ’lâmü’s-sâilîn, s. 138; İbnü'l-Esîr, el-Kamil fi't-tarih, 293; Hattab, 

Süferâü’n-Nebî, I, 883. 
530İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 594. 
531İbn Hişam Hâris b. Ka‘b oğullarının elçilerinden aşağıdaki kişileri zikrediyor: 

ِ بْنُ " لِ، وَعَبْدُ اللهَّ ةِ ، وَیزَِیدُ بْنُ عَبْدِ الْمَدَانِ، وَیزَِیدُ بْنُ الْمُحَجَّ ، وَعَمْرُو بْنُ  قیَْسُ بْنُ الْحُصَیْنِ ذِي الْغُصَّ ِ الْقنَاَنيُِّ ادُ بْنُ عَبْدِ اللهَّ ، وَشَدَّ یاَدِيُّ قرَُادٍ الزِّ

بَابِ  ِ الضَّ "يُّ عَبْدِ اللهَّ  
532İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 592-594; Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 126- 128; İbnü'l-Esîr, 

el-Kamil fi't-tarih, 293. 
533İbn Hişam, es- Sîretü’n-nebeviyye, II, 594-595; Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 128. 
534 Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 883, 886. 
535 İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübra, I, 267; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 883. 
536 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 128, 228, 318; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-gâbe, IV, 202. 



92 
 

konular yer almıştır. Peygamber’in (s.a) vefat ettiği zaman Amr b. Hazm  orada bu 

görevine devam ediyordu.537 Peygamber’in (s.a) vefatından sonra o bölgelerde irtidad 

olaylarının çıkması üzerine Amr b. Hazm  Medine-i Münevvere’ye döndü.538 

Peygamber (s.a), Amr b. Hazm’ı  Necran’a gönderirken aşağıdaki ona teslim ettiği 

mektup tarihi kaynaklarda şu ifadelerle yer almaktadır: 

حِیم " حْمَنِ الرَّ   بسِْمِ اللهِ الرَّ

ُ عَلیَْھِ وَسَلَّمَ إلِىَ شُرَحْبیِلَ بْنِ عَبْدِ كُلاَلٍ، وَالْحَارِثِ بْنِ عَبْدِ كُ  دٍ النَّبيِِّ صَلَّى اللهَّ لاَلٍ، وَنعَُیْمِ بْنِ عَبْدِ كُلاَلٍ، قیِلَ مِنْ مُحَمَّ

 : ذِي رُعَیْنٍ وَمَعَافرَِ وَھمَْدَانَ 

ُ عَلىَ الْمُؤْمِ  ِ، وَمَا كَتبََ اللهَّ ا بعَْدُ، فقَدَْ رَجَعَ رَسُولكُُمْ، وَأعُْطِیتمُْ مِنَ الْغَنَائمِِ خُمُسَ اللهَّ نیِنَ مِنَ الْعُشْرِ فيِ الْعَقاَرِ، وَمَا أمََّ

مَاءُ أوَْ كَانَ سَیْحًا الیِةَِ، ففَیِھِ   542أوَْسُقٍ، 541خَمْسَةَ  ، ففَیِھِ الْعُشْرُ إذَِا بلَغََ  540أوَْ بعَْلاً  539سَقتَِ السَّ شَاءِ، وَالدَّ وَمَا سُقيَِ باِلرَّ

بلِِ سَائمَِةً نصِْفُ الْعُشْرِ إذَِا بلَغََ خَمْسَةَ أوَْسُقٍ  ، فإَذَِا 544شَاةٌ إلِىَ أنَْ تبَْلغَُ أرَْبعًَا وَعِشْرِینَ   543،  وَفيِ كُلِّ خَمْسٍ مِنَ الإِْ

ذَكَرٍ إلِىَ أنَْ تبَْلغَُ  546فاَبْنُ لبَوُنٍ،  545أرَْبعٍَ وَعِشْرِینَ ففَیِھاَ ابْنةَُ مَخَاضٍ، فإَنِْ لمَْ توُجَدْ بنِْتُ مَخَاضٍ زَادَتْ وَاحِدَةٌ عَلىَ 

ینَ، فإَذَِا زَادَتْ عَلىَ خَمْسٍ عِ خَمْسًا وَثلاََثیِنَ، فإَذَِا زَادَتْ عَلىَ خَمْسٍ وَثلاََثیِنَ، ففَیِھاَ ابْنةَُ لبَوُنٍ إلِىَ أنَْ تبَْلغَُ خَمْسًا وَأرَْبَ 

ةً طَرُوقةٌَ إلِىَ أنَْ تبَْلغَُ سِتِّینَ، فإَنِْ زَادَتْ عَلىَ سِتِّینَ وَاحِدَةً، ففَیِھاَ جَذَعَةٌ إلِىَ أنَْ تبَْلغَُ خَمْسَ  547وَأرَْبعَِینَ، ففَیِھاَ حِقَّةٌ 

ةً، ففَیِھاَ ابْنتَاَ لبَوُنٍ إلِىَ أنَْ تبَْلغَُ تسِْعِینَ، فإَنِْ زَادَتْ عَلىَ تسِْعِینَ وَاحِدَةً، وَسَبْعِینَ، فإَنِْ زَادَتْ عَلىَ خَمْسٍ وَسَبْعِینَ وَاحِدَ 

سِینَ حِقَّةً ةُ لبَوُنٍ، وَفيِ كُلِّ خَمْ ففَیِھاَ حِقَّتاَنِ طَرُوقتَاَ الْجَمَلِ، إلِىَ أنَْ تبَْلغَُ عِشْرِینَ وَمِائةًَ، فمََا زَادَ، ففَيِ كُلِّ أرَْبعَِینَ ابْنَ 

شَاةٌ إلِىَ أنَْ تبَْلغَُ عِشْرِینَ وَمِائةًَ،  550وَفيِ كُلِّ أرَْبعَِینَ شَاةً سَائمَِةً، 549وَفيِ كُلِّ ثلاََثیِنَ باَقوُرَةُ بقَرََةٍ، 548طَرُوقةَُ الْجَمَلِ،

                                                           
537 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye, II, 595; Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 128; İbnü'l-Esîr, Üsdü’l-

gâbe, IV, 202. 
538 Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 319. 
539 Razî, Muhtaru’s-sıhâh, s. 158/ الْمَاءُ الْجَارِي 
540 Zebidî, Tacü’l-arûs, 28.92/   ُةً واحِدةً : البعَْل نةَِ إلاَّ مَرَّ الأرضُ المُرتفعِة الَّتيِ لاَ تمُْطَرُ فِي السَّ  
541 İmam Ebû Hanife’ye  göre beş vesk şart değildir; odun, kamış ve ot haricinde yerden biten az veya çok 

ürünlerde öşür vermek gerekmektedir. Ancak imam Ebû Yusuf ve İmam Muhammede göre ürün beş 

veske ulaşmadıkça öşür vermek gerekmez/ Ahmed b. Muhammed b. Ahmed Ebü’l-Huseyn el-Kudûrî, 

Muhtasaru’l-Kudûrî, 1. Basım, byy: Darü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1418/1997, 58; İmam Şafiîye göre de ürün 

beş veske ulaşması öşür vermek için şarttır/Şafiî, el-Ümm, II, 38; cumhûrü’l-fukaha da öşür vermek için 

ürünün beş vesk ulaşmasını beyan ediyorlar/ İbn Rüşd el-Hafid el-Kurtubî, Bidayetü’l-müctehid, II, 27. 
542Zebidî, Tacü’l-arûs, 26: 471/  ُستوّن صَاعا، وَھوَُ حِمْلُ بعیر: الوَسْق  
 Bir sa‘ 3, 25 kilogramdır. Bir vesk ise 195 kilogramdır. Beş vesk 975 kilogramdır./Ebu’l-Hüseyin 

Ahmed b. Ebû Bekir Muhammed b. Ahmed el-Kudûrî, Muhtasaru’l-Kudûrî, Soner Duman ve Osman 

Güman (çev.), İstanbul: Beka Yayıncılık, 2017, s. 631.  
543 Zebidî, Tacü’l-arûs, 32: 431 ائمَِة   كُلُّ إبِلٍِ ترُْسَل ترَْعَى وَلاَ تعُْلفَ فيِ الأصَْل: السَّ
544 Buhârî, “zekât”, 38: Beşten sonra her beş devede bir koyun olmak üzere yirmi dörde kadar dört koyun 

zekât verilir. 
545 Sa‘dî, Kamusü’l-fıkhî lügaten ve istilâhen, s. 337/ İkinici seneye giren devenin yavrusu  
546 Zebidî, Tacü’l-arûs, 36: 93/  

وَلدَُ النَّاقةَِ إذِا كانَ فيِ العامِ الثَّاني واسْتكَْمَلھَُ، أوَ إذِا اسْتكَْمَلَ سَنتَیَْنِ و دَخَلَ فيِ  العام الثَّالثِ: اللَّبوُنِ ابنُ        
547 Razî, Muhtaru’s-sıhâh,  s. 77 /  َابعَِةِ، و بلِِ ابْنَ ثَلاَثِ سِنیِنَ وَقَدْ دَخَلَ فيِ الرَّ   حِقَّةٌ الأْنُْثىَ مَا كَانَ مِنَ الإِْ
548 Râzî, Hilyetü’l-fukaha, s.98/ 



93 
 

انِ، فإَنِْ زَادَتْ وَاحِدَةً، فثَلاََثةَُ شِیاَهٍ إلِىَ أنَْ تبَْلغَُ ثلاََثَ مِائةٍَ، فإَنِْ زَادَتْ عَلىَ عِشْرِینَ وَاحِدَةً، ففَیِھاَ شَاتاَنِ إلِىَ أنَْ تبَْلغَُ مِئتََ 

دَقةَِ ھرَِمَةٌ  وَلاَ ذَاتُ عَوَارٍ وَلاَ تیَْسُ الْغَنمَِ، وَلاَ  552وَلاَ عَجْفاَءُ  551فمََا زَادَ ففَيِ كُلِّ مِائةَِ شَاة، شَاةٌ، وَلاَ تؤُْخَذُ فيِ الصَّ

قٍ  یجُْمَعُ بیَْنَ  قُ بیَْنَ مُجْتمَِعٍ 553مُتفَرَِّ دَقةََ، وَمَا أخُِذَ مِنَ الْخَلیِطیَْنِ، فإَنَِّھمَُا یتَرََاجَعَانِ بیَْنھَمَُا  554، وَلاَ یفُرََّ خِیفةََ الصَّ

وِیَّةِ، ینَ دِرْھمًَا دِرْھمٌَ  ، وَلیَْسَ فیِھَا مِنَ الْوَرِقِ خَمْسَةُ دَرَاھِمٍ، فمََا زَادَ ففَيِ كُلِّ أرَْبعَِ  556وَفيِ كُلِّ خَمْسِ أوََاقٍ  555باِلسَّ

دٍ وَلاَ  دَقةََ لاَ تحَِلُّ لمُِحَمَّ كَاةُ دُونَ خَمْسِ أوََاقٍ شَيْءٌ  ، وَفيِ كُلِّ أرَْبعَِینَ دِیناَرًا دِیناَرٌ، وَإنَِّ الصَّ لأِھَْلِ بیَْتھِِ  ، وَإنَِّمَا ھِيَ الزَّ

ِ، وَلیَْسَ فيِ رَقیِقٍ  تزَُكَّى بھِاَ أنَْفسُُھمُْ فيِ فقُرََاءِ  الھِاَ شَيْءٌ، إذَِا كَانتَْ  557الْمُؤْمِنیِنَ، أوَْ فيِ سَبیِلِ اللهَّ وَلاَ مَزْرَعَةٍ وَلاَ عُمَّ

ِ تؤَُدَّى صَدَقتُھُاَ مِنَ الْعُشْرِ، وَلیَْسَ فيِ عَبْدِ الْمُسْلمِِ وَلاَ فرََسِھِ شَيْءٌ، وَإنَِّ أكَْبرََ الْكَباَئِرِ عِنْ  ِ، دَ اللهَّ شْرَاكُ باِ�َّ  یوَْمَ الْقیِاَمَةِ الإِْ

حْفِ، وَعُقوُقُ الْوَالدَِیْ  ِ یوَْمَ الزَّ ، وَالْفرَِارُ فيِ سَبیِلِ اللهَّ نِ، وَرَمْيُ الْمُحْصَنةَِ، وَتعََلُّمُ وَقتَْلُ النَّفْسِ الْمُؤْمِنةَِ بغَِیْرِ الْحَقِّ

باَ، وَأكَْلُ مَالِ   .الْیتَیِمِ  السَّحَرِ، وَأكََلُ الرِّ

تْقَ حَتَّى یبُْتَاعَ وَلاَ یصَُلِّینََّ وَإنَِّ الْعُمْرَةَ الْحَجُّ الأْصَْغَرِ  ، وَلاَ یمََسُّ الْقرُْآنَ  إلاَِّ طَاھِرٌ، وَلاَ طلاََقَ قبَْلَ إمِْلاَكٍ، وَلاَ عِ  

مَاءِ شَيْءٌ  ، وَلاَ أحََدُكُمْ فيِ ثوَْبٍ وَاحِدٍ لیَْسَ عَلىَ مَنْكِبھِِ مِنْھُ شَيْءٌ ، وَلاَ   یحَْتبَیِنََّ فيِ ثوَْبٍ وَاحِدٍ لیَْسَ بیَْنھَُ وَبیَْنَ السَّ

، مُؤْمِناً، قتَْلاً عَنْ بیَِّنةٍَ  558اعْتبَطََ  یصَُلِّینََّ أحََدُكُمْ فيِ ثوَْبٍ وَاحِدٍ وَشِقُّھُ باَدٍ  ، وَلاَ یصَُلِّینََّ أحََدُكُمْ عَاقصًِا  شَعْرَهُ،  وَإنَِّ مَنِ 

یةَُ ،  إلاَِّ أنَْ یرَْضَى أوَْلیِاَءُ الْمَقْتوُلِ  559فھَوَُ قوََدٌ  بلِِ، وَفيِ الأْنَْفِ إذَِا أوُعِبَ جَدْعُھُ الدِّ یةََ مِائةٌَ مِنَ الإِْ وَإنَِّ فيِ النَّفْسِ الدِّ

یةَُ، وَفيِ الْبیَْضَتیَْنِ الدِّ  فتَیَْنِ الدِّ یةَُ، وَفيِ الشَّ یةَُ، وَفيِ اللِّسَانِ الدِّ یةَُ ، وَفيِ الْعَیْنیَْنِ الدِّ لْبِ الدِّ یةَُ، وَفيِ الصُّ كَرِ الدِّ یةَُ، وَفيِ الذَّ

یةَِ، وَفيِ الْمَأمُْومَةِ  جْلِ الْوَاحِدَةِ نصِْفُ الدِّ یةَِ، وَفيِ الْجَائفِةَِ  560وَفيِ الرِّ یةَِ، وَفيِ الْمُنقَِّلةَِ  561ثلُثُُ الدِّ خَمْسَ  562ثلُثُُ الدِّ

                                                                                                                                                                          
  إیضَْرِبھُا: التي یَطْرُقھُا الجملُ، أي: والطَّرُوقةُ . التي تسَْتحَِقُّ أنْ یحُْمَلَ علیھا: ، فالحِقَّةُ "حِقَّةٌ طَرُوقةَ الْجَمَلِ "

ي كُلِّ أرَْبَعِینَ باَقوُرَةً بقَرََةٌ وَفيِ كُلِّ ثلاََثیِنَ باَقوُرَةً تبَیِعُ جِذْعٍ أوَْ جَذَعَةٍ، وَفِ  549 /Beyhakî’nin rivayetinde de böyledir. Beyhakî, 

Sünenü’l-kübrâ, 4: 149, no: 7255. Ayrıca Hz. Muaz  vasıtasıyla Yemen’e götürülen mektupta da 

Beyhakî’ gibi yazılmaktadır./ İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye, II, 588; Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 

120; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 188-191, 199, 736-741. 
550 Ömer, Mu‘cemü lügati’l-Arabiyetü’l-mu‘asıra, II, 1140/ عْي ولا تعُْلف  كلُّ إبل أو ماشیة ترُْسل للرَّ
551 Yaşlı, ihtiyar/ Mehmet Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 1. Basım, İstanbul: Rağbet 

Yayınları, 1988, 149. 
552 Zebidî, Tacü’l-arûs min cevâhirü’l-kamus, 24: 123/  َالَّتيِ لاَ لحَْمَ عَلیَْھاَ وَلاَ شَحْم 
553 Kasanî, Bedaiü's-sanai' fi tertibi'ş-şerai, II, 29/Zekât vermemek için farklı sürüler birleştirilmez: 

Örneğin iki kişi her birisi kırkar kırkar koyun sahiptir. Zekâtı az vermek için ikisi sürülerini birleştirip 

seksen koyundan zekât alan kişiye sadece bir koyun verirler. Bu eylem doğru olmayıp yasaktır. 
554 Kasanî, Bedaiü's-sanai' fi tertibi'ş-şerai, II, 29/ Birleşik sürüler de ayrılmaz: Örneğin bir kişi ayrı 

ayrı yerlerde kırkar kırkar iki sürüye sahiptir. Devlet tarafından zekât alan görevli gelince bu kişiden iki 

koyun alınması doğru değildir. Çünkü iki sürü bir kişinin malıdır. 
555 Kasanî, Bedaiü's-sanai' fi tertibi'ş-şerai, II, 30/  Karışıklıktan alınan, eşit olarak aslına aittir. Ortak 

sürüden zekât alınınca sürü ortakları hisseleri oranında düzeltme yapmak için birbirlerine başvururlar: 

Örneğin iki kişi arasında seksen koyunluk bir sürü ortak olarak vardır. Ancak birisinin hissesi üçten biri 

ve diğeri ise üçten ikisi vardır. Bu durumda zekât vermek sürünün üçten iki hissesinin sahibine vaciptir, 

sürünün üçten birisini sahip olan kişiye vacip değildir. Çünkü onun hissesi kırk koyuna ulaşamaz. Bu 

durumda devlet tarafından zekâtı alan görevli gelip bu sürüden bir koyun zekât olarak alır, O koyunda 

zekât vermek farz olmayan kişinin hissesi de vardır. Bu hisse sürünün üçten iki hissesine sahip olan kişi  

tarafından, sürünün üçten birine sahip olan kişiye, koyunun üçten biri fiyatına verilmektedir. 
556 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 15: 404/   ٍالأوُقیَِّة أرَبعون دِرْھمًَاَ ، وَجَمْعُھاَ أوَاقيُّ وأوَاق  
557  İbn Esîr, en-Nihaye fi garibü’l-hadisi ve‘l-eser, II, 252 /   ُقیِق الْمَمْلوُكُ : الرَّ  
558 İbn Esîr, en-Nihaye fi garibü’l-hadisi ve‘l-eser, III, 172 / أيَْ قتَلَھ 
559 İbn Esîr, en-Nihaye fi garibü’l-hadisi ve‘l-eser, IV, 119 / .القصِاص وقتَْل القاتلِ بَدل القتَیل: القوََدُ   
560 Sa‘dî, Kamusü’l-fıkhî lügaten ve istilâhen, I, 24, 25/ الشجة التي كسرت عظم الرأس وبلغت أم الدماغ .  



94 
 

بلِِ، وَفيِ السِّنِّ خَمْسٌ عَشْرَةَ  جْلِ عَشْرٌ  مِنَ الإِْ بلِِ، وَفيِ كُلِّ أصُْبعٍُ مِنَ الأْصََابعِِ مِنَ الْیدَِ وَالرِّ بلِِ، وَفيِ  مِنَ الإِْ مِنَ الإِْ

جُلَ یقُْتلَُ باِلْمَرْأةَِ  563الْمُوضِحَةِ  بلِِ ، وَإنَِّ الرَّ    564.خَمْسٌ مِنَ الإِْ

“Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla. 

Allah’ın elçisi Muhammed’den (s.a), Ruayn, Me‘âfir ve Hemdân emirleri: Şurahbil b. 

Abdikülâl, Haris b Abdikülâl ve Nuayım b. Abdikülâl’e. 

Şimdi bilesiniz ki elçiniz dönmüş bulunuyor. Ganimetlerden beşte birini Allah’ın payı 

olarak verdiniz; gökyüzünün ve nehirlerin suladığı arazilerde müminlere farz olan zekât 

ürünler beş vesk miktarına ulaştığı zaman onda bir ödeyiniz; kova ve dolapla sulanan 

arazilerde ürün beş vesk565 miktarına ulaştığında zekât olarak yarım öşür ödeyiniz.  

Yılın çoğunu meralarda otlayarak geçiren Saime adı verilen her beş devede bir koyun 

olmak üzere yirmi dörde ulaşıncaya kadar dört koyun zekât verilir. Eğer yirmi dörtten 

bir artarsa, bir bint mehâd yani bir dişi deve yavrusu zekât verilir. Eğer bint mehâd 

yoksa iki yaşında bir erkek deve yavrusu yani ibn lebûn zekât verilir. Otuz beş deveye 

ulaşıncaya kadar böyledir. Otuz beşten bir fazla olursa, kırk beşe ulaşıncaya kadar üç 

yaşına girmiş dişi deve yani bint lebûn zekât verilir. Kırk beşten bir fazla olursa, altmışa 

ulaşıncaya kadar, bir hıkka yani dört yaşında yük taşıya bilen bir dişi deve zekât verilir. 

Sayı altmıştan bir fazla olursa, yetmiş beşe kadar bir ceza’a zekât verilir. Yetmiş beşten 

bir fazla olursa, doksana ulaşıncaya kadar iki bint lebûn zekât verilir. Doksandan bir 

fazla olursa, yüz yirmiye kadar iki hıkka zekât verilir. Yüz yirmiden sonra her kırkta bir 

bint lebûn, her ellide bir yük taşıyan yaşta hıkka zekât verilir. 

Her otuz sığırda (inek) bir zekât verilir. Her kırk sâime koyunda, yüz yirmiye ulaşınca 

kadar, bir koyun zekât verilir. Eğer bir artarsa, iki yüze kadar iki koyun zekât verilir. 

Eğer bir fazla olursa, üç yüze ulaşıncaya kadar üç koyun zekât verilir. Zekâtta yaşlı, 

                                                                                                                                                                          
561 Razî, Muhtaru’s-sıhâh, I, 64/  َُوَالَّتِي تخَُالطُِ الْجَوْفَ، وَالَّتيِ تنَْفذُُ أیَْضًا. الطَّعْنةَُ الَّتيِ تبَْلغُُ الْجَوْفَ  :الْجَائفِة  
562 Razî, Muhtaru’s-sıhâh, I,318 /  َُةُ الَّتِي تنَُقِّلُ الْعَظْمَ : الْمُنقَِّلة   .أيَْ تَكْسِرُهُ حَتَّى یخَْرُجَ مِنْھاَ فرََاشُ الْعِظَامِ بكَِسْرِ الْقَافِ الشَّجَّ
563 Razî, Muhtaru’s-sıhâh, I, 341/  ُةُ الَّتيِ تبُْدِي وَضَحَ الْعَظْمِ : الْمُوضِحَة الشَّجَّ  
564 Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed b. Hibbân el-Büstî, Sahîhu İbn-i Hibban, 1. Basım,( nşr: 

Şuayb Arnavut), Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1988, XIV, 501, no: 6559. Metin bakımından biraz farklı 

olarak aşağıdaki kaynaklarda da rivayet edilmiştir. 

 Ahmed b. Hüseyn b. Ali b. Mûsâ Ebû Bekir el-Beyhakî, Sünenü’l-kübrâ, 3. Basım , (nşr: Muhammed 

Abdulkâdir Ata), Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 2003, IV, 149, no:7255. Fazla bilgi için /bkz. Ebû 

Abdirrahman Şuayb b. Ali, en-Nesaî, Sünenü’l-kübra, 1. Basım, Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2001, VI, 

373, no: 7029; a. mlf,  es-Sünnen,“Kasâme” , 46, 47, no: 4853, 4854, 4855, 4856, 4857; İbn Hişam, es-

Sîretü’n-nebeviyye , II, 595; Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 128-129; Kudûrî, et-Tecrîd li’l-Kudûrî, III, 

1128, 1144, 1271,1312, IV,1694; Serahsî, el-Mebsut, II, 152, 153, 176, 190, VI, 132; Mevsılî, el-İhtiyar, 

I, 106, 111, IV,465, V, 38, 42; Muhammed Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, s. 227-229, no: 110 /C, 

105, 106, mektuplar; Hattab, Süferâü’n-Nebî, I, 886-891. 
565 Bir vesk =60 sa‘; 1 sa‘= 3kg261gramdır; 5 vesk x 60x 3, 261=978,3 kg. öşürün nisabıdır. 



95 
 

zayıf, şaşı ve sürünün başı (teke veya koç) alınmaz. Zekât vermemek için farklı sürüler 

birleştirilmez, birleşik sürüler de ayırılmaz. Karışıktan alınan, eşit olarak aslına aittir. 

Ortak sürüden zekât alınınca sürü ortakları hisseleri oranında düzeltme yapmak için 

birbirlerine başvururlar. Beş ûkiye yani iki yüz dirhem gümüşten beş dirhem zekât 

verilir. Bundan fazla olan her kırk dirhemde bir dirhem zekât verilir. Beş ûkiyeden yani 

iki yüz dirhem gümüşten daha azında zekât yoktur. Her kırk dinarda bir dinar zekât 

verilir. 

Zekât, Muhammed’e (s.a) ve sülalesine helal olmaz. Çünkü Müslümanların fakirlerine 

ve cihad edenlere ödenen zekâtla mal sahiplerinin manevi kişilikleri pak olur. Kişi öşür 

olarak zekâtını ödüyorsa, kölelerinde, ekili arazilerinde ve çalışan işçileri hususunda 

zekât olarak bir şey ödemez. Müslümanın kölesi ve atı hususunda zekât yoktur. Allah 

katında kıyamet gününde günahların en büyükleri, Allah’a şirk koşmak, Müslüman bir 

canı haksız yere öldürmek, Allah yolunda savaşılırken o günde savaştan kaçmak, ana-

babayı hiçe sayarak isyan etmek, namuslu kadınlara iftira atmak, sihir öğrenmek, faiz 

yemek ve yetim malını yemektir. 

Umre küçük hacdır. Kur’ân’a ancak temiz olan dokunur. Nikâhtan önce talâk yoktur. 

Satın alıncaya kadar âzât da yoktur. Sizden biriniz üst kısmını örtmeden tek parça 

kumaş içinde sakın namaz kılmasın. Sizden birisi iç çamaşırı olmadan tek bir elbise 

içinde sırt üstü yatarak dizlerini elleriyle bağlayarak semaya doğru yatmasın. Sizden 

birisi iç çamaşırı olmadan yandan dilinmiş olan bir elbise içinde sakın namaz kılmasın. 

Sizden birisi saçlarını ensesine topuz yaparak namaz kılmasın. 

Bir mü’mini kasıtlı olarak öldürene ispat edilmesi durumunda kısas vardır, ancak 

maktûlün velileri diyete razi olursa, bir canın diyeti yüz devedir. Kökten kesilmesi 

durumunda burunda kısas tam diyet var. Dilde diyet var. İki dudakta diyet var. 

Yumurtalarda diyet var. Erkeklik organında diyet var. Omurgada diyet var. Gözlerde 

diyet var. Bir ayakta yarım diyet var. Beyine kadar ulaşan kafatası yaralamalarında 

(Mem’ûme) diyetin üçte bir var. Batına kadar ulaşan karın yaramalarında (caife) üçte 

bir diyet vardır. Parçalanmış kemik kırmalarında (munakkala) on beş deve diyet var. El 

ve ayak parmaklarının her birinde on beş deve var. Dişte beş deve var. Kemiğin zarına 



96 
 

kadar ulaşan yaralamalarda (mûdıha) beş deve var. Erkek, bir kadını kasten öldürürse 

kısasen öldürülür.566 

3.14.2. Fıkhî Sonuçları  

Amr b. Hazm’a  teslim edilen bu mektup geniş kapsamlı olduğu için önce genel, sonra 

da içeriği ile ilgili sonuçlara üzerinde durmak istiyoruz. 

A- Genel sonuçlar 

1-Peygamber (s.a), Amr b. Hazm’ı   göndermeden önce Hâlid b. Velid  komutanlığında 

dört yüz kişilik bir askeri birliği Yemen’e bağlı Necran’daki Hâris b. Ka‘b oğullarına 

gönderdi. Peygamber (s.a), ona verdiği şu talimatında “Savaşmadan önce üç gün süreyle 

onları İslam’a davet et” 567 şekilinde emir buryurmuştur. 

 Bu emrin gereği şudur: İslam ordusu, düşmanla karşı karşıya geldiğinde savaşa 

başlamadan önce onları İslam’a davet etmekle mükelleftir. Ordu komutanının 

düşmanları İslam’a davet etme görevi vaciptir. 

2-Savaşa başlamadan önce gayrimüslimleri İslam’a davet etmek konusunda fakihler de 

görüşlerini şöyle beyan etmişlerdir. Hanefiler,568Malikiler,569Şafiîler570 ve 

Hanbeliler’e571 göre, kâfirleri savaşmadan önce, onları İslâm’a davet etmek vacip olup, 

savaşmak yasaktır. 

Eğer İslam gayrimüslimlere ulaşmış ve her hangi bir yoldan İslam’ı duymuşlarsa, bu 

durumda onları savaşmadan önce İslâm’a davet etmek ise müstahaptır.572 Hanefi 

fakihlerine göre Müslümanlar İslam’a davet edilmemiş ve İslam’ı duymamış 

gayrimüslimler ile davet etmeden savaşır ve bu savaş sebebiyle onlardan ölen olur veya 

malları telef olursa, Müslümanlar onlara diyet ve mali tazminat vermekle mükellef 

tutulmaz. Ancak davet etmeden savaşa başladıkları için günahkâr olurlar.573 Ancak 

                                                           
566 Muhammad Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, Vecdi Akyüz, çev, s. 246-248, no:110/c 
567

 İbn Hişam, es-Sîretü’n-nebeviyye , II, 592-594; Taberî, Tarihü’t-Taberî, III, 126-128. 
568Kudûrî, Muhtasaru’l-Kudûrî, s. 231; Serahsî, el-Mebsût, X, 30; İbn Hümâm, Fethu’l-Kadîr, V, 444-

446; Kârî, Mirkatü’l-mefatih, VI, 2526. 
569 İbn  Rüşd el-kurtubî, el-Beyan ve’t-tahsil, III, 83-84; İbn Rüşd el-Hafid Kurtubî, Bidayetü’l-

müctehid, II,149; Haraşî, Şerhu muhtasar-i Halil,. III, 112. 
570 Nevevî, Şerhü’n-Nevevî alâ Müslim, XII, 107-109; İbn Hacer, Fethü’l-Barî, VIII, 220. 
571 İbn Kudâme, el-Kâfî,  IV, 121; Zerkeşî, Şerhü’z-Zerkeşî, VI, 443; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ, III, 40. 
572Kudûrî, Muhtasaru’l-Kudûrî, s. 231;İbn Hümâm, Fethu’l-Kadîr, V, 444- 446;İbn Rüşd el-Hafid 

Kurtubî, Bidayetü’l-müctehid, II,149;Nevevî, Şerhü’n-Nevevî alâ Müslim, XII, 107-109; İbn Kudâme, 

el-Kâfî, IV, 121. 
573 Serahsî, el-Mebsût, 1993, X, 30; İbn Hümâm, Fethu’l-Kadîr, V, 444- 446; İbn Battâl, Şerhu 

Sahihü’l-Buhârî, V, 117. 



97 
 

İmam Şafiî (ö. 204/820) İslam davetini duymayan kâfirler ile davet etmeden savaşırlar 

ve onları öldürürler ise, Müslümanlar onlara diyet vermekle mükellef tutulur.574 

Fakihler, İslam’ın her yere ve her tarafa yayılmış olması halinde bile savaştan önce karşı 

tarafı İslam’a davet etmenin müstahap olduğunu vurgulamışlardır.575Şayet 

gayrimüslimler, Müslümanlar üzerine saldırırlarsa, bu durumda onları İslam’a davet 

etmeden karşılık vererek ülkelerini ve kendilerini savunmalıdırlar.576 

3-İslam’ın ilk dönemdeki diplomatik uygulamalarına bakınca, diplomatik ilişkilerde 

bulunan kişilerin öncelikli amaçları İslam’a davet ve tebliğ görevidir. 

İslâm’ın tebliğ edilmesi, İslâm’ın güzelliklerinin diğer bölgeler ve gayrimüslimlere 

ulaştırılması, barış ve diğer konularda anlaşmalar imzalanması için gayrimüslimler ile 

diplomatik ilişkilerin kesilmeden devam etmesi gerekmektedir.577 

B-Bu mektupla ilgili detaylı sonuçlar: 

1-Devlet yöneticisi olarak Allah Resûlü Muhammed (s.a), uygulama ve eğitim gereği 

olarak cevaben aydınlatıcı bir mektup daha göndererek görevlerini eda ettiklerini 

bildirerek yeni talimatlar vermiştir. Böylece yasama ve uygulamada tedricilik ilkesini 

dikkate almıştır. 

2-Savaşlarda elde edilen ganimetlerden yoksullara ve kamu harcamalarına sarf edilmek 

üzere “Allah’ın payı” olarak ayrılmış olan beşte bir oranındaki malları teslim ettiklerini 

teyid ederek onları onurlandırmıştır.  

3-Ziraat ürünlerinden:  

a-Yağmur sularıyla ve seyhan gibi nehirler ile sulanan arazilerden ve az yağmur alan 

tepelerden elde edilen ürünlerden mü’minler üzerine farz olan zekât, beş vesk (978,3kg) 

miktarına ulaştığı zaman onda bir yani öşür miktarında hububat ürünlerinden zekât 

vermek farzdır. 

b-Koyulardan kova ve benzeri dolaplarla sulanan arazilerden elde edilen ürünlerden de 

beş veske ulaştığında nısfü’l-öşür yani yüzde beş miktarında zekât vermek farzdır.  

4-Deve, sığır ve koyunların zekât nisabı ve miktarı: 

a-Devenin zekât nisabı ve miktarı: 

                                                           
574 İbn Battâl, Şerhu sahihü’l-Buhârî, V, 117; Serahsî, el-Mebsût, 1993, X, 30. 
575 İbn Battâl, Şerhu sahihü’l-Buhârî, V, 117; Zerkeşî, Şerhü’z-Zerkeşî, 1993, VI, 443; İbn Kudâme, 

el-Kâfî, IV, 121; İbn Rüşd el-Hafid Kurtubî, Bidayetü’l-müctehid, II, 149; Lâşin, Fethü’l-Mün‘im, 

VIII, 85. 
576 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ, III, 40. 
577Topçuoğlu, İslam Hukukunda Diplomatik Temsil, 333, 141; Günay ve dğr., İslam Hukuku, s.542, 543. 



98 
 

Yılın çoğunu meralarda otlayarak geçiren ve saime adı verilen her beş devede bir koyun 

olmak üzere yirmi dörde ulaşıncaya kadar dört koyun zekât verilir. Eğer develerin sayısı 

yirmi beş olursa, bir bint mehâd yani iki yaşına girmiş bir dişi deve yavrusu zekât 

verilir. Eğer bint mehâd yoksa iki yaşında bir erkek deve yavrusu yani ibn lebûn zekât 

verilir. Otuz beş deveye ulaşıncaya kadar böyledir. Otuz beşten bir fazla olursa, kırk 

beşe ulaşıncaya kadar üç yaşına girmiş dişi deve yani bint lebûn zekât verilir. Kırk 

beşten bir fazla olursa, altmışa ulaşıncaya kadar, bir hıkka yani dört yaşında yük 

taşıyabilen bir dişi deve zekât verilir. Sayı altmıştan bir fazla olursa, yetmiş beşe kadar 

bir ceza‘a zekât verilir. Yetmiş beşten bir fazla olursa, doksana ulaşıncaya kadar iki bint 

lebûn zekât verilir. Doksandan bir fazla olursa, yüz yirmiye kadar iki hıkka zekât verilir. 

Yüz yirmiden sonra her kırkta bir bint lebûn, her ellide bir yük taşıyan yaşta hıkka zekât 

verilir. 

b-Sığırda zekât nisabı ve miktarı: 

 Her otuz sığırda bir sığır zekât verilir.  

c-Koyunun zekât nisabı ve miktarı: 

Her kırk sâime (Yılın çoğunu meralarda otlayan ) koyunda, yüz yirmiye ulaşınca kadar, 

bir koyun zekât verilir. Eğer bir artarsa, iki yüze kadar iki koyun zekât verilir. Eğer bir 

fazla olursa, üç yüze ulaşıncaya kadar üç koyun zekât verilir. 

d-Şu hayvanlar zekât olarak alınmazlar: 

Çok yaşlı, zayıf, şaşı ve sürünün başı (teke veya koç) zekât olarak alınmaz. 

e-Zekâta konu olan sürülerde şu işlemler yasaklanmıştır:  

1-Zekât vermemek için farklı sürüler birleştirilmez: Örneğin iki kişiden her birisi kırkar 

kırkar koyuna sahiptir. Zekâtı az vermek için ikisi sürülerini birleştirip seksen koyundan 

zekât alan kişiye sadece bir koyun vermeleri yasaktır. 

2-Birleşik sürüler de ayrılmaz: Örneğin bir kişi ayrı ayrı yerlerde kırkar kırkar iki 

sürüye sahiptir. Devlet tarafından zekât toplayan görevli gelince bu kişiden iki koyun 

alması doğru değildir. Çünkü iki sürü aynı kişinin malıdır. 

3-Ortak olan sürüden alınan zekât: Ortak sürüden zekât alınınca, sürü ortakları hisseleri 

oranında düzeltme yapmak için birbirlerine başvururlar: Örneğin iki kişi arasında seksen 

koyunluk bir ortak sürü vardır. Ancak birisinin hissesi üçte bir ve diğeri ise üçte iki 

oranındadır. Bu durumda zekât vermek sürünün üçte iki hissesinin sahibine farzdır. 

Sürünün üçte bir hissesine sahip olan kişiye farz değildir. Çünkü onun hissesi kırk 

koyuna ulaşmamıştır. Bu durumda devlet tarafından zekât toplayan görevli bu sürüden 



99 
 

bir koyun zekât olarak alır. Zekât olarak verilen bu koyunda zekât vermesi farz olmayan 

kişinin üçte bir hissesi vardır. Bu hisse sürünün üçte iki hissesine sahip olan kişi 

tarafından, diğer hisse sahibine, koyunun üçte bir değerini vermek zorundadır.  

5-Dirhem ve Dinarın nisabı ve zekât miktarı: 

a-Beş ûkiye yani iki yüz dirhem gümüşten beş dirhem zekât verilir. Bundan fazla olan 

her kırk dirhemde bir dirhem zekât verilir. Beş ûkiyeden yani iki yüz dirhem gümüşten 

daha az miktarda parası olana başka parası yoksa zekât düşmez yani farz değildir. 

b-Her kırk dinarda bir dinar zekât verilir. 

6-Zekât kimlere verilir ve kimlere verilmez:  

a-Zekât, Muhammed’ e (s.a) ve sülalesine verilmez. Çünkü onlara helal değildir.  

b-Zekât Müslümanların fakirlerine ve Allah’ın yolunda cihad edenlere verilecektir. 

7-Zekâtı alınamayacak mallar:  

a-Kişi, öşür olarak zekâtını ödüyorsa, kölelerinden, ekili arazilerinden ve çalışan 

işçilerinden zekât olarak bir şey ödemez. 

b-Müslümanın hizmetindeki kölesinde ve atında zekât yoktur.  

8-Kıyamet gününde Allah’ın katında büyük günahlar şöyledir:  

a-Allah’a şirk koşmak. 

 b-Müslüman bir canı haksız yere öldürmek. 

c-Allah yolunda savaş esnasında savaştan kaçmak. 

d- Ana-babayı hiçe sayarak isyan etmek. 

e- Namuslu kadınlara iftira atmak. 

f- Sihir öğrenmek. 

g- Faiz yemek  

h-Yetimin malını yemek. 

9-Kısas: Bir mü’mini kasıtlı olarak öldüren kişiye ispat edilmesi durumunda kısas 

vardır. 

10-Diyetler: 

a-Eğer maktûlün velileri kısas istemese ve diyete razı olursa, bir canın diyeti yüz 

devedir. 

b-Burunun kökten kesilmesi durumunda tam diyet vardır. 

c-Kişinin dilinin kesilmesinde diyet vardır. 

d-İki dudakta diyet vardır.  

e-Yumurtalıklarda diyet vardır. 



100 
 

f-Erkeklik organında diyet vardır. 

g-Omurgada diyet vardır. 

h-Gözlerde diyet vardır. 

i-Bir ayakta yarım diyet vardır. 

j-Beyine kadar ulaşan kafatası yaralamalarında (Mem’ûme) diyetin üçte bir vardır. 

k-Batına kadar ulaşan karın yaramalarında (caife) üçte bir diyet vardır. 

l- Parçalanmış kemik kırmalarında (munakkala) on beş deve diyet vardır. 

m-El ve ayak parmaklarının her birinde on beş deve vardır. 

n-Dişte beş deve vardır. 

o-Kemiğin zarına kadar ulaşan yaralamalarda (mûdıha) beş deve vardır. 

p-Erkek, bir kadını kasten öldürürse kısasen öldürülür. 

10-Diğer bazı konularla ilgili hükümler: 

a-Umre küçük bir hacdır.  

b-Kur’ân’a ancak temiz olan dokunur. 

c-Nikâhtan önce talâk yoktur.  

d-Satın alıncaya kadar âzât da yoktur. 

e-Bir Müslümanın üst kısmını örtmeden tek parça kumaş içinde namaz kılması yasaktır. 

f-Bir Müslümanın iç çamaşırı olmadan tek bir elbise içinde sırt üstü yatarak dizlerini 

elleriyle bağlayarak semaya doğru yatması yasaktır. 

g-Bir Müslümanın iç çamaşırı olmadan yandan dilinmiş olan bir elbise içinde namaz 

kılması yasaktır. 

 h-Bir Müslüman saçlarını ensesine topuz yaparak namaz kılması yasaktır 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



101 
 

SONUÇ 

Peygamber (s.a) ve Müslümanlar, Mekke’den Medine’ye hicret ettikten sonra orada 

Peygamber’in (s.a) liderliğinde ilk İslam devletini kurdular. Medine’de gün geçtikçe 

Müslümanlar çoğaldı ve Medine devleti daha da güçlendi. Hicretin 6. yılında 

Müslümanlar ve Kureyşliler arasında Hudeybiye anlaşması imzalandı. Bu anlaşmaya 

göre iki taraf on yıl birbirleriyle savaşmayacaklardı. Bu anlaşmadan sonra Medine 

devleti için, o andaki çevre devletler ve emirlikler ile ilişki ve iletişim kurma konusunda 

uygun bir ortam oluşturulmuş oldu. Peygamber (s.a) Hudeybiye’den döndükten sonra 

Rum ve Pers imparatorluklarına, Mısır ve Habeşistan devletleri ile Arap 

yarımadasındaki emirliklere elçiler göndererek onları İslam’a davet etme kararı aldı. 

Bunun için sahabenin arasından bilgili, sabırlı, güçlü, bölgeleri tanıyan ve cesur kişileri 

birer mektupla onlara gönderdi. Bu elçiler, gittikleri devletlerin yönetici veya yetkili 

şahsiyetlerine Peygamber’in (s.a) göndermiş olduğu mektupları ulaştırdılar. 

Peygamber (s.a); Bizans, Pers, Mısır ve Habeşistan yöneticilerine yazdığı 

mektuplardaki hitabında onların konumunu öven ve yücelten عظیم الروم، عظیم فارس و ملك" 

 gibi ifadeler kullanmıştır. Ancak Arap yarımadasındaki emirliklere   الحبشة "   

gönderdiği mektuplardaki hitabında bu ifadelere yer vermemiştir. Bu davranıştan Arap 

yarımadasındaki emirliklerin gerçek siyasi bağımsızlığa sahip birer devlet olmadığı 

anlaşılmaktadır. Çünkü bu emirlikler Rum veya Pers devletlerine tabi idiler. 

Peygamber (s.a) elçileri aracılığıyla gönderdiği mektuplarında her ülkenin dini ve diğer 

farklılıklarını göz önünde bulundurularak yazdırdığı görülmektedir. Bu ülkelerin 

hükümdarları ve yetkilileri Peygamber’in (s.a) elçilerine ve mektuplarına farklı tepkiler 

göstermişlerdir. Bazıları iyi bazıları ise kötü davranmışlardır. Rum İmparatoru olan 

Hirakl, Peygamber’in (a.s) elçisine iyi davranmış ve mektubunu hüsnü kabulle 

karşılamıştı; ancak halkından çekindiği için İslam’ı kabul etmemiştir. Fakat İslam’ın, 

kendi hâkimiyeti altındaki topraklara ulaşacağı müjdesini vermiştir. Mısır hükümdarı da 

Peygamber’in (s.a) elçisini iyi karşılamış, lakin İslam’ı kabul etmemiştir. Yine de 

Peygamber’e (s.a) değerli hediyeler göndermiştir. Habeşistan Kralları birinci ve ikinci 

Necâşî ise Müslüman olmuşlardır. Müslüman olan ikinci kral ise Peygamber’in (s.a) 

talebi üzerine Ümmi Habibe’yi Peygamber’le (s.a) evlendirmiş ve Peygamber’e (s.a) 

değerli hediyeler göndermiştir. Ayrıca Habeşistan’da bulunan Müslüman muhacirleri de 

Peygamber’in (s.a) isteğiyle sağ salim Medine’ye göndermiştir. Pers imparatoru ise 

kendisine gönderilen elçiye iyi muamele yapmamış ve Peygamber’in (s.a) mektubunu 



102 
 

da yırtmıştır. Ancak Yemen’de Kisrâ tarafından tayin edilen vali Bâzân ve onunla 

beraber Yemen’de bulunan Persler Müslüman olmuşlardır. 

Arap yarımadasındaki emirliklerin Peygamber’in (s.a) elçilerine davranışları ise 

birbirinden farklıydı. Dımaşk emiri Hâris b. Ebû Şemir el-Gassânî, Peygamber’in (s.a) 

elçisine kötü davranarak o günkü diplomatik örfe riayet etmediği gibi Müslüman da 

olmadı. 

Yemâme yöneticisi Hevze b. Ali el-Hanefî, zamanın anlayışı ''elçiye zeval olmaz'' 

örfüne riayet ederek Peygamber’in (s.a) elçisini iyi karşıladı fakat İslam’ı kabul etmedi. 

Busrâ emirine gönderilen elçi Hâris b. Umeyr el-Ezdî, Busrâ bölgesine ulaşmadan önce 

Mûte bölgesinde o zamanın Şam’daki Rum emirlerinden Şürahbîl b. Amr el-Gassânî 

tarafından şehid edildi. Bu olay Mûte savaşının sebebi oldu. Umman’ın yöneticileri el-

Cülendâ’nın oğulları Ceyfer ve Abd, Peygamber (s.a) tarafından elçi olarak gönderilen 

Amr b. Âs’ı  iyi karşılayarak çevresindekilerle beraber Müslüman oldular. Amr b. Âs, 

Umman emirlerinin yanında kalarak İslam ahkâmını öğretme, zekât toplama, ilgili 

yerlere dağıtma görevini üstlendi ve Peygamber’in (s.a) vefatına kadar bu görevde 

devam etti. Bahreyn emiri Münzir b. Sâvî, Peygamber’in (s.a) gönderdiği elçi Alâ 

b. Hadramî’ye  iyi davrandı ve hem kendisi hem de halkın çoğunluğu Müslüman oldu. 

Bu elçi zekât toplama ve dağıtma görevi ile İslam’ı öğretme görevini de üstlendi. 

İslam’ı kabul etmeyen oradaki Mecûsî ve Yahudilere cizye vermeleri konusunda karar 

aldılar.  

Yemen’deki küçük emirliklere ve Necrân bölgesine Peygamber (s.a) tarafından beş elçi 

gönderildi. Emirler ve halkın çoğunluğu Müslüman oldular. İslam’ı kabul etmeyen 

Yahudi ve Hıristiyanlara cizye vergisi bağlandı. Peygamber (s.a) tarafından oraya 

gönderilen elçiler İslam’ı tebliğ etme, fıkhî konuları öğretme, zekâtı toplama, dağıtma, 

hâkimlik görevi ve halkın diğer işlerini yürütmek için Müslüman olan emirlerin yanında 

kaldılar. Yemen’e gönderilen elçilerin genel sorumlusu Muâz b. Cebel idi. Gönderilen 

bu elçilerin on beş kişi olduğu tesbit edilmiştir.  

Elde edilen fıkhî sonuçları şöyle özetlenebilir. 

1-İslam’ı Müslüman olmayanlara ulaştırmak, İslam devleti ve İslam milletinin en 

önemli görevlerindendir. Bu görev, Peygamber’in (s.a) çevredeki devletlere ve 

emirliklere gönderdiği elçilerle yerine getirilmiştir.  



103 
 

2-İslam devleti, elçi seçme konusunda elçilerin ilim, cesaret, iman, konuşma yetenekleri 

ve diğer bazı özelliklerini dikkate almıştır. 

3-İslam dışı devlet ve milletlerle savaş eşiğine gelindiğinde İslam’a davet etmeden önce 

hücum etmek caiz değildir. Bunun için elçilerin bu görevi üstlenmeleri vacip olur. 

4-İslam’ı diğer toplumlara ulaştırmak ve gayrimüslimleri İslam’a davet etmek için 

elçinin rolü önem taşımaktadır. Müslüman elçilerin gayrimüslim devlet ve toplumlara 

kolayca gidebilmesi için, gayrimüslim devletlerin elçilerin de İslam devletinin 

yetkilileri tarafından iyi karşılanması vaciptir. 

5-Ülkeler ve milletler arasındaki ilişkinin sürdürebilmesi ancak karşılıklı hoşgörü 

ortamında mümkündür. Bu ihtiyaçtan dolayı İslam fıkhında elçilerin dokunulmazlık 

hakları sabittir; elçiler her türlü güvence ve eman hakkına sahiptir, saldırıdan 

mahfuzdur. Peygamber’in (s.a) kendisi gayrimüslim elçileri iyi karşılayıp elçi 

dokunulmazlığını en güzel şekilde uygulamıştır. Çünkü İslam devletinin ve 

Müslümanların İslam’ı tebliğ etmek ve bütün dünyaya adalet getirmek gibi evrensel 

sorumluluğu vardır. İki taraf savaş halinde olsa bile elçilerinin öldürülmesi ve onlara 

saldırılması yasaktır ve haramdır. 

6-Elçinin öldürülmesi savaş ilanı demektir. Mute savaşı Peygamber’in (s.a) elçisinin 

Şürhebil tarafından şehid edilmesinden kaynaklanmıştır. Hudeybiye anlaşmasından 

önce Hz. Osman’ın öldürüldüğü söylentisiyle alınan “Bey‘atü’r-Rıdvân”nın amacı da 

Kureyş’le savaşmaktı. Elçilerinin kanını yerde koymamak ve katillerinden haddini 

bildirmek, İslam devletinin elçileri ve diplomatik görevlileri korumanın vacip olduğunu 

göstermektedir. 

7-Peygamber (s.a), Arap yarımadasındaki Yahudi ve Mecûsîlere inançları çerçevesinde 

yaşama haklarının bulunduğunu bildirmiştir. Kişilerin inanç özgürlüğü temel bir haktır 

ve bu hakkın engellenmesi haramdır. 

8-İnsanların sosyal hayatında elçilik görevi birçok farzın edasında zorunlu bir görevdir 

ve farzdır. Çünkü Allah’ın mesajlarının Peygamberler tarafından insanlara 

bildirilmesinin emredilmesi elçilik görevinin farz olduğunu ifade eder. 

9-Elçilik vazifesinin Peygamberlere farz olduğu gibi onlardan sonra toplumsal 

sorumlulukları olan bireylerin ve kamu yetkililerinin de yükümlülüklerini ifa için elçilik 

müessesesini gerektiği gibi işletmeleri kamu maslahatı gereği farzdır.  

10-Kendisine görev verilen elçilerin üstlendikleri vazifelerin hakkıyla yerine getirilmesi 

de farzdır. Çünkü diğer insanlar veya toplum adına bu görevi yüklenmişlerdir. 



104 
 

Öneriler 

1-Peygamber (s.a) döneminde Bizans ve Pers devletlerinden başka büyük devletlerin de 

var olduğu düşünülmektedir. Mesela Çin’de büyük bir devletin var olması 

kaynaklarımıza göre mümkündür. Çünkü Çin Seddi gibi bugün de varlığını sürdüren 

tarihi yapıtlar sıradan yapılar değildir. Burada büyük bir devlet ve medeniyetin varlığına 

işaret eden Hadis-i şerif de vardır. Buralara Peygamber (s.a) elçi göndermemiş ve 

İslam’a davet edememiştir. Bu sorumluluğu kime bıraktığı konusunda bir çalışmanın 

gerekli olduğu düşünülmektedir. 

2-Peygamber (s.a) tarafından Arap yarımadasındaki kabilelere ve valilerine mektuplar 

gönderilmiştir. Bütün bu mektupların incelenmesiyle fıkhı sonuçlar elde edilmesinin 

mümkün olabileceği düşünülmektedir. 

3-Peygamber (s.a) tarafından Bahreyn ve Yemen’e elçilerin dışında oradaki Müslüman 

görevlilere gönderilen mektuplardan elde edilen fıkhı sonuçlar konusunda ayrı bir 

çalışma yapılabileceği düşünülmektedir.  

4-Peygamber’in (s.a) vefatından sonra, Hulefa-i raşidîn, Emeviler, Abbasiler ve 

Osmanlılar döneminde, gayrimüslimleri İslam’a davet etmek için savaşlardan önce 

elçiler gönderilip gönderilmediği konusunda bir çalışma yapılması gerekli olduğu 

düşünülmektedir. 

5-Bir bölge Müslüman olduktan sonra, Peygamber (s.a) elçilerine zekâtın zenginlerden 

alınmasını ve fakirlere dağıtılmasını emir vermiştir. Yani  Peygamber (s.a) devletin 

maddi zenginliğinin ve halkın iktisadî durumunun iyi ve adaletli olması için, devlet 

yetkilileri tarafından zekâtın toplanmasına ve dağıtılmasına önem vermektedir. Bu 

görevi daha sonra İslam devletleri terkettiğinde iktisadî ve siyasî olarak Müslümanlara 

zararı olup olmadığı konusunda bir çalışma yapılması gerekli olduğu düşünülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 



105 
 

KAYNAKÇA 

Kitaplar 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdullah, Müsned, nşr. Şuayb el-Arnaût ve diğerleri, byy: 

Müessesetü'r-risâle, 2001. 

Akalın, Şükrü Halûk ve diğerleri, Türkçe Sözlük, 10. Basım,  Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yayınları, 2005. 

Aynî, Ebû Muhammed Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed Bedreddin, Umdetü’l-

kârî şerhu sahihi’l-Buhârî, Beyrut: Dârü ihyâü’t-türâsi’l-Arabi, t.y. 

______, el-Binaye şerhu’l-Hidaye, 1. Basım, Beyrut: Dârü’l-kütübü’l-ilmiyye, 

1420/2000. 

Bağdadî, Muhammed b. Habib b. Ümeyye b. Amr, el-Mahber, Beyrut: Dârü’l-Âfakü’l-

cedide, t.y. 

Bağavî, Ebû Muhammed el-Hüseyn b. Mes‘ud b. Ferra, el-Envâr fi-şamâili’n-nebi’l-

mühtar, 1. Basım, Dımaşk: Darü’l-mektebî, 1995. 

Beyhakî, Ahmed b. Hüseyn b. Ali b. Mûsâ Ebû Bekir, Sünenü’l-kübrâ, nşr. Muhammed 

Abdulkâdir Ata, 3. Basım, Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 2003. 

______, Delailü’n-nübüvve, 1. Basım, Beyrut: Darü’l-kütübü’l-ilimiye, 1405/1985. 

Buhârî, Muhammed b. İsmail Ebû Abdullah, Cami‘u’s-Sahih, thk. Muhammed Nasır, 

byy: Daru Tavku’n-necat, 1422/1996. 

Behûtî, Mansûr b. Yunûs b. Selâhaddîn el-Hanbelî, Keşşâfü’l-kınâ an metni’l-İknâ, byy: 

Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, t.y. 

Butî, Muhammed Sa‘id Ramazan,  fıkhu’s-sire, 11. Basım, Dımaşk: Darü’l-fikr, 1991. 

Cessâs, Ebû Bekir Ahmed b. Alî er-Râzî, el-Fusûl fi’l-Usûl, 2. Basım, Kuvveyt: 

vizaretü’l-evkafü’l-Kuvveytiyye, 1994. 

______,Şerhu muhtasarü’t-Tahâvî, 1. Basım, byy: Darü’l-beşairi’l-İslamiyye, 

1431/2010. 

Cevad Ali, el-Mufassal fi tarihi’l-Arab kable’l-İslam, 4. Basım, byy: Dârü’s-Sâkî, 2001. 

Cevzî, Cemaluddîn Ebü’l-Ferec Abdurrahman b. Ali b. Muhammed, el-Muntazam fi’t-

tarihi’l-mülûk ve’l-ümem, 1. Basım, Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1992. 

Çağatay, Neşet, İslam’dan önce Arap tarihi ve cahiliye çağı, 1. basım, Ankara: Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayaınları, 1957. 



106 
 

Demiriyye, Osman Cuma, Usulu’l alakatü’d-devliyye fi fıkhî imam Muhammed b. el-

Hasen eş-Şeybani, 1. Basım, Amman: Darü’l-ma‘ali, 1999. 

Dımaşkî, Takiyyüddin, Ahmed b. Abdulhalim b. Abdusselam, es-Siyasetü’ş-şer‘iyye fi 

islahi’r-ra‘i ve’r-raiyye, 1. Basım, el-Memleketü’l-Arabiyyetü’s-Suudiyye: 

Vezâretü’ş-şuûnü’l-İslamiyye, 1418/1997. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk b. Beşîr b. Şeddâd b. Amr el-Ezdî es-

Sicistânî. es-Sünen. nşr. Şu‘yab el-Arnaût ve Muhammed Kamil. Beyrut: 

Darü’r-risaletü’l-alemiyye, 2009. 

Ebû Yûsuf, Ya‘kub b. İbrâhîm b. Habib b. Sa‘d b. Habta el-Ensarı, el-Harâc, thk. 

Abdu’r-Raûf Sa‘d ve Sa‘d Hasan Muhammed, Kahire: Mektebetü’l-Ezheriyye 

li-türâs, t.y. 

Ebû Zehra, Muhammed, el-Alâkâtü’d-devliyye fi’l-İslâm, Kahire: Dârü’l-Fikri’l-Arabî, 

1995. 

Ensarî, Ebû Abdillah Muhammed, b. Ali b. Ahmed b. Abdurrahman b. Hasan, 

Misbahü’l-mudî fî küttâbi’n-Nebiyyi’l-ümmî ve rusulihi ila mülûki’l-ardi 

mine’l-Arabiyyin ve’l-acemiyyin, Beyrut: Alamü’l-kütüp, t.y. 

Erdoğan, Mehmet, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 1.  Basım, İstanbul: Rağbet 

Yayınları, 1988, 149. 

Fasî, Muhammed b. Hasen b. el-Arabî, el-Fikrü’s-samî fi tarihi’l-fıkhi’l-İslamî, 1. 

Basım, Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1416/1995.    

Gazalî, Muhammed es-Sakâ, Fıkhu’s-sire, 1. Basım, Dımaşk: Darü’l-kalem,  

1427/2006. 

Günay, Hacı Mehmet ve diğerleri, İslam Hukuku, 4. Basım, Ankara: Grafiker Yayınları, 

2016. 

Güranî, Ahmed b. İsmail b. Osman b. Muhammed (ö. 893), el-Kevserü’l-cârî ila riyadi 

ahadisü’l-Buharî, 1. Basım, Beyrut: Dârü ihyâü’t-türâsi’l-Arabi, 2008. 

Hadimî,  Nuriddîn b. Mühtar, İlimü’l-makâsidü’ş-şer‘iyye, 1. Basım, byy: Mektebetü’l-

Abîkan, 2001. 

Haddâdî,  Zeynüddin Muhammed Abdürraûf b. Tâcülârifîn  b. Ali el-Münâvî, Feyzü’l-

kadir, 1. Basım, Mısır: el-Mektebetü’l-ticariyyetü’l-kübra, 1356/1937. 

Hanefî, Burhanüddin Mahmud b Ahmed el-Buharî, el-Muhîtü’l-Burhânî fi’l-fıkhi’n-

Nu‘mânî, Beyrut: Dârü’l-kütübü’l-ilmiyye, 1424/2004. 



107 
 

Halebî, Ali b. İbrâhim b. Ahmed, Siretü’l-Halebî, 2. Basım, Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-

ilmiyye, 1427/2006. 

Halîfe b. Hayyât, Ebû Amr Halîfe b. Hayyât b. Halîfe eş-Şeybânî, et-Tarih, Beyrut: 

Müessesetü'r-risâle, 1397/1977. 

Hasan İbarhim, Hasan. İslam Tarihi,(çev. İsmail Yiğit ve Sadreddin Gümüş), 3. Basım, 

İstanbul: Kayıhan yayınları, 1991. 

Hattab, Mahmud Şiyt, Süferâü’n-Nebi, Beyrut: Reyan, 1996. 

Himyeri, Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah b. Abdulmüni‘m (ö.900/1494), er-

Ravzü’l-mu‘tar fi-haberi’l-aktar, 2. Basım, Beyrut: Müasesetü Nasir li’s-

sekafe, 1980. 

Hizmetli, Sabri, İslam Tarihi, Ankara: Ankara Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi Yayınları, 

1991. 

Huraşî, Ebu Abdullah Muhammed b. Abdullah el-Maliki, Şerhu Muhtasar-i Halil li’l-

Huraşî, Beyrut: Dârü’l-fikr, t.y.  

İbn Abdülber,  Ebû Ömer Yûsuf b. Abdillâh, en-Nemrî. el-İstî‘âb fî ma‘rifeti’l-ashâb,1. 

Basım, thk. Ali Muhmmed el- bacavı, Beyrut: Dârü’c-Cîl, 1992. 

İbn Battâl, Ebü’l-Hasen Ali b. Halef b. Abdilmelik, Şerhu Sahihü’l-Buhârî, 2. Basım, 

Riyad: Mektebetü’r-Ruşd, 2003. 

İbn Cevzî, Cemalüddin Ebû Ferec Abdurrahman b. Ali b. Muhammed (ö.507/1113), 

Garibü’l-Hadis, Beyrut: Darü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1405/1985. 

İbn Esîr, Mecdüddin Ebu Sa‘adat el-Mubarek b. Muhammed b. Muhammed b. 

Muhammed, b. Abdulkerim eş-Şeybanî, el-Cezerî (ö.606 h), en-Nihaye fi 

garibü’l-Hadisi ve‘l-Eser,  Beyrut: el-Mektebetü’l-ilmiyye, 1399/1979. 

İbn Esîr, Ebü’l-Hasen İzzeddîn Ali b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî 

(ö.630 h), Üsdü’l-gâbe fî ma‘rifeti’s-sahâbe, thk. Adil Ahmed Müaviz ve Ali 

Muhammed Abdul Mevcud, Beyrut: Darü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1994. 

______,el-Kamil fi't-Tarih, Beyrut: Dârü Sadîr, 1965.  

 İbn Düreyd, Ebû Dekir Muhammed b. Hüseyn, el-İştikak, 1. Basım, Beyrut: Dârü’c-

Cîl, 1991. 

 İbn Ferrâ, Kâdî Ebû Ya‘la Muhammed b Hüseyn b. Muhammed b Halef Ma‘ruf bi ibn 

Ferrâ, Rusülü’l-mülûk ve men yuslih li’r-risale ve’s-sîfara, 2. Basım, thk. 

Selahu’d-din el-Müncid, Beyrut: Darü’l- kitabi’l-cedîd, 1972. 



108 
 

İbn Hacer, Ebü'l-Fazl Ahmed b. Ali el-Askalanı, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahabe, thk. Adil 

Ahmed Müaviz ve Ali Muhmed Abdul Mevcud, Beyrut: Darü’l-kütübi’l-

ilmiyye, 1415/1995. 

______, Fethü’l-barî şerhu sahihü’l-Buhârî, Beyrut: Darü’l-Ma‘rife, 1379/1960. 

İbn Hazım, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî, 

Cevamiu’s-sire, Beyrut: Darü’l-kütübi’l-ilmiyye, t.y.  

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî, Sahîh-i İbn Hibban, 

nşr: Şuayb Arnavut), 1. Basım, Beyrut: Müessesetü'r-risâle, 1988. 

İbn Hişam, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdülmelik b. Hişâm b. Eyyûb el-Himyerî el-

Meâfirî,  es-Sîretü’n-Nebeviyye, thk. Müstefa es-Seka ve diğerler, Kâhire: 

Müstefa el-Halebi, 1955. 

İbn Hümâm, Kemâlüddîn Muhammed b. Abdülvâhid es-Sivâsî, Fethu’l-Kadîr, Beyrut: 

Dârü’l-fikr, t.y. 

İbn İshak, Muhammed b. İshak b. Yesâr, es-Sîretü’n-nebeviyye, 1. Basım (thk. Ahmed 

Ferid el-Mezidi), Beyrut: Darü’l-kütübi’l-ilmiyye, 2004.                   

İbn Kayyim el-Cevziyye, Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb, Zâdü’l-me‘âd fî hedyi 

hayri’l-ibâd, Beyrut: Müessesetü'r-risâle, 1994. 

İbn Kesîr, Ebu'l-Fida İsmail, el-Bidâye ve’n-niyhâye, 1. Basım, Kahire: Dârü’l-Hadis, 

1992. 

İbn Kudâme, Ebu Muhammed Muvaffakuddîn Abdullah b. Ahmed b. Muhammed el-

Makdisî, el-Kâfî fi’l-fıkhi’l-İmam Ahmed, 1. Basım, byy: Dârü’l-kütübü’l-

ilmiye, 1994. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhmmed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed, 

Lisân’ül-Arab, 3. Basım, Beyrut: Darü Sadir, 1414/1993. 

İbn Rüşd, Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî (ö.520/1126) el-Beyan ve’t-

tahsil, 2. Basım, Beyrut: Dârü’l-garbü’l-İslamî, 1988. 

İbn Rüşd el-Hafid, Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Ahmed el-Kurtubî 

(ö.595/1198), Bidayetü’l-Müctehid ve Nihayetü’l-Muktesid, Kahire: Darü’l-

Hadis, 2004. 

İbn Sa‘d, Ebû Abdullah Muhammed, et-Tabakâtü’l-kübra, 1. Basım, thk. Ehsân Abâs, 

Beyrut: Darü Sadir, 1968. 



109 
 

İbn Aşur, Muhammed Tahir b. Muhammed b. Muhammed Tahir et-Tunusî, 

Makâsidü’ş-şer‘iyyeti’l-İslamiyye, Katar: Vezâretü’l-evkaf ve şuûnü’l-

İslamiyye, 1425/2004. 

İbn Tolun, Şemsüddîn Muhammed b. Ali ed-Dımaşkî, İ’lâmü’s-sâilîn an kütübi 

seyyidi’l-mürselîn, thk. Mahmûd el-Arnaût ve Abdülkâdir el-Arnaût, Beyrut: 

Müessesetü'r-risâle, 1987. 

Kardavî, Yûsuf. Fıkhu’l-cihad, Kahire: Mektebetü Vehbe, 2009. 

Kâsanî, Alaeddin Ebû Bekir b. Mes'ud b. Ahmed el-Hanefi, Bedaiü's-sanai' fi tertibi'ş-

şerai, 2. basım Beyrut: Darü'l-kütübi'l-ilmiyye, 1986. 

Kastallânî, Ahmed b. Muhammed b. Ebû Bekir b. Abdulmalik, el-Mevahibü’l-

ledünniyye, Kahire: Mektebetü’t-tevfikiyye, t.y. 

Kettânî, Muhammed Abdulhay, et-Terâtibü’l-idâriyye, 2. Basım,  Beyrut: Şeriketü-

dari’l-Arkam, t.y. 

______, İrşadu’s-sari li Şerhi Sahihü’l-Buharî, 7. Basım, Mısır: el-Mektebetü’l-kübrâ 

el-amiriyye, 1323/1905. 

Karâfî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Mâlikî, ez-Zahîre, 

Beyrut: Dârü’l-garbi’l-İslâmî, 1994. 

Keremî, Ahmed Accac, el-İdare fi asri’r-resûl, 1. Basım, Kahire: Darü’s-selam, 

1427/2006. 

Kârî, el-Heravî Ali b. (Sultan) Muhammed Ebü’l-Hasen Nurddin, Mirkatü’l-mefatih 

şerhu Mişkati’l-Mesabih, 1. Basım, Beyrut: Dârü’l-Fikr, 2002. 

Kaya, İsmail ve diğerler, Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, İstanbul: Çağ 

Yayınları, 1986. 

Kudûrî, Ebû’l-Hüseyn, Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. Ca‘fer, et-Tecrîd li’l-

Kudûrî, 2. Basım, Kahire: Darü’s-Selam, 2006. 

______, Muhtasaru’l-Kudûrî, Soner Duman ve Osman Güman (çev.), İstanbul: Beka 

Yayıncılık, 2017. 

______, Muhtasaru’l-Kudûrî, 1. Basım, byy: Darü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1418/1977. 

Lâşin, Mûsâ Şahin, Fethü’l-Mü‘im Şerhu Sahihi’l-Müslim, 1. Basım, byy: Dârüş-Şüruk, 

2002. 

Makdisî, el-Mutahhar b. Tâhir, el-Bed’ü ve’t-tarih, byy: Mektebetü’s-sakâfiyeti’d-

diniye, t.y. 



110 
 

Mevsılî,  Abdullah b. Mahmûd b. Mevdûd b. Mahmûd Ebû'l-Fazl Mecdü'd-dîn, el-

İhtiyar li-ta‘lili’l muhtar, Kahire: Metbaatü’l-Halabî, 1937. 

Merdâvî, Alâüddîn Ebû’l-Hasen Ali b. Süleymân el-Hanbelî, el-İnsaf fi-ma‘rifeti’r-

racih mine’l-hilaf, 2. Basım, byy: Darü ihyâü’t-türâsi’l-Arabî, t.y. 

Mısrî, Ebü’l-Kâsim Abdurrahman b. Abdullah b. Abdulhakim, Fütuhü Mısır ve el-

Mağrib, byy: Mektebetü’s-sakâfiyeti’d-diniye, 1415/1994. 

Muhammad Hamidullah, el-Vesâiku’s-siyâsiyye, 6. Basım, Beyrut: Dârü’n-nefais, 1987. 

______, İslam Peygamberi, çev. Salih Tuğ. Ankara: Yeni şafak, 2003. 

______, el-Vesâiku’s-Siyâsiyye, Vecdi Akyüz, çev. İstanbul: Kitabevi, t.y. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî en-Nişaburî, Câmiu’s-

sahîh, 1. Basım, Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1991. 

Nedevî, Ali Ebû’l-Hasan b. Abdulhay, es-Siretün-nebeviye, 2. Basım, Dımaşk: Dar İbn 

Kesîr, 1425/2004. 

Nesaî, Ebû Abdirrahman Şuayb b. Ali, es-Sünen, nşr. Abdulfatâh Ebû Ğüdde, 2. Basım, 

Halep: Mektebü’l-metbüati’l-İslamiyye, 1886. 

______,  Sünenü’l-kübra, nşr: Şuayb Arnavut ve diğerler, 1. Basım, Beyrut: 

Müessesetü'r-risâle, 2001. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî, Tehzîbü’l-esmâ ve’l-lugât, Beyrut: 

Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye. t.y. 

______, Şerhü’n Nevevî alâ Müslim, 2. Basım, Beyrut: Dar ihyâi’t-türâsi’l-Arabî, 

1392/1972. 

______,  Ravzatüt-tâlibin ve umdetü’l-müttekîn, Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 1991. 

Ömer, Ahmed Muhtar Abdulhamid, Mu‘cemü lügati’l-Arabiyetü’l-Mu‘asıra, 1. Basım, 

byy: Âlamü’l-kütüp, 1429/2008. 

Râzî, Ebû Hüseyn Ahmed b. Faris b. Zekeriyyâ el-Kazvini, Hilyetü’l-fukaha, 1. Basım, 

Beyrut: eş-Şirketü’l-mütehide li-tevzii‘, 1403/1983. 

Razî, Zeynüddin Ebû Abdullah Muhammed b. Ebû Bekir b. Abdukâdir el-Hanefî, 

Muhtaru’s-sıhâh, 5. Basım, Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 1999. 

Salihî, Muhammed b.Yusuf, Sübülü’l-hüda ve’r-reşad fi sireti hayri’l-ibad, 1. Basım, 

Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1414/1993. 

Sa‘dî, Ebû Habîb, el-Kamusü’l-fıkhî lügaten ve istilâhen, 2. Basım, Dımaşk: Dârü’l-fikr, 

1988. 



111 
 

Serahsî, Ebû Bekir Muhammed b. Ebû Sehl Ahmed, el-Mebsut, Beyrut: Darü'l-Ma‘rife, 

1993. 

______,  Şerhu’s-siyeri’l-kebîr, byy: eş-Şirketü’ş-şarkiye-li’l-‘ilânât, 1971. 

______, Usulü’s-Serahsî, Beyrut: Dârü'l-ma‘rife, t.y. 

Sallabî, Ali Muhammed Muhammed, es-Siretü'n-nebeviyye, 2. basım. Dımaşk: Dar ibn 

kesîr, 2009. 

Seyyid Sabik, Fıkhu’s-sünne, 3. Basım, Beyrut: Darü’l-kitabi’l-Arabî, 1977. 

Süheylî, Ebû Kâsım Abdirrahman b. Abdillah b. Ahmed, er-Revzu’l-ünûf fi şerh 

siretü’n-nebeviyye li İbn-i Hişâm, 1. Basım, thk. Ömer Abdü’s-Selâm Selâmî, 

Beyrut: Dar ihyâü’t-türâs el-Arabî, 2000. 

Süyûtî, Abdürrahmân b. Ebî Bekir Celâleddîn, Hasâisü’l-kübrâ, Beyrut: Daru’l-

kütübi’l-ilmiyye, t.y. 

Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbas, el-Ümm, Beyrut: Darü'l-ma‘rife, 

1990. 

Şevkânî, Muhammed Ali b. Muhammed b. Abdullah, Neylü’l-evtar, 1. Basım, 

Mısır:Dârü’l-hadis, 1314/1993. 

Şeybânî, Ebû Abdillah Muhammed b. Hasen, el-Asıl, 1. Basım, Beyrut: Daru ibn Hazm, 

1433/2012 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezid b. Kesîr, Tarihü’t-Taberî, 2. basım, 

Beyrut: Dârü’t-türâs, 1387/1965. 

Useymîn, Muhammed b. Sâlih b. Muhammed, eş-Şerhü’l-mümt‘i alâ zâdü’l-müstek‘i, 1. 

Basım, byy: Darü ibnü’l-Cevzî, 1422/2001. 

Vâkidî, Muhammed b. Ömer b. Vâkid es-sehmi Ebû Abdillah, Meğâzîü’l-Vâkidî, thk. 

Marsıdın Cunis, Beyrut: Darü’l-âlemi, 1989. 

Yâkût el-Hamevî, Şihabüddin Ebû Abdullah Yâkût b. Abdullah er-Rumî, Mu‘cemü’l-

buldân, Beyrut: Dârü Sadîr, 1955. 

Yaman, Ahmet, İslam Hukukunda Uluslararası ilişkiler, 1. Basım, Ankara: Fecr 

Yayınları, 1998. 

Zebidî, Ebü’l-Feyz Murtaza Muhammed b. Muhemmed b. Abdurrazzak, Tacü’l-arûs 

min cevâhirü’l-kamus, byy: Dârü’l-hidayye, t.y. 

Zerkeşî, Şemsuddîn Muhammed b. Abdullah el-Mısırî el-Hanbelî, Şerhü’z-Zerkeşî, 1. 

Basım, byy: Dârü’l-Abikân, 1993. 

Zühaylî, Vehbe, el-Alâkatü’d-düveliyye fi’l-İslâm, Dımaşk: Dârü’l-mektebî, 2000. 



112 
 

Süreli Yayınlar  

Yıldırım, Yavuz, “İslam Öncesi Arap Yarımadasında Çocuk Öldürme Olgusu”, İstanbul 

Üniversitesi İlahiyat fakültesi dergisi, 2003, Sayı:7, s. 1, 80-82. 

Diğer Yayınlar 

Bozkurt, Nebi, “Hâtıb b. Ebû Beltea”, DİA,  16/444-445.  

Başaran, Selman, “Amr b. Hazm”, DİA, 3/ 84. 

Fayda, Mustafa, “Cerîr b. Abdullah”, DİA,7/ 411. 

______, “ Câhiliye” DİA, 7/17-18. 

Güler, Zekeriyyâ, “Muhâcir b. Ebû Ümeyye”, DİA,30/ 389-390. 

Hatip, Ahmed Gâlib, es-Sifâre fi’l-fiḳhi’l-İslâmî, Amman: Câmi‘atü’l-Ürdüniye, 

(Doktora tezi), 2005. 

İpşirli, Mehmet, “elçi”, DİA,11/ 3-15. 

Salih, Suruç. “İlk İslâm devleti”, Resulullah.org, 17.1.2011, s1. http:// 

http://www.resulullah.org/ilk-islam-devleti (28.11.2016) 

Önkal, Ahmet, “ Ca‘fer b. Ebû Tâlib”, DİA, 6/ 549. 

______,  “Amr b. Âs”, DİA, 3/79-81. 

Yardım, Ali,  “Abdullah b. Huzâfe”, DİA, 1/108. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



113 
 

ÖZGEÇMİŞ 

24 Temmuz 1988 tarihinde Baghlan’da doğdu. İlk eğitim ve öğretimini Afghanistan’ın 

Baghlan ilindeki Andarab ilçesinde Sangbran köyü okulunda tamamladı. 

Yükseköğrenimine 2007 yılında Afghanistan’daki Belh Üniversitesi Şeriat(İlahiyat) 

fakültesininde başlamıştır. 2010 öğretim yılında bu fakülteden mezun oldu. 2011 yılında 

aynı fakültede araştırma görevlisi olarak atandı. 2014 yılı Ekim ayında Türkiye Bursları 

vasıtasıyla yüksek lisans yapmak için Türkiye’ye geldi. 2014-2015 eğitim ve öğretim 

yılında Sakarya Üniversitesindeki TÖMER’de Türkçe öğrendi. 2015-2016 eğitim ve 

öğretim yılında Sakarya Üniversitesindeki Sosyal Bilimler Enstitüsünde İslam Hukuku 

bilim dalında Yüksek lisans ders dönemini bitirdikten sonra bu tezi hazırlamaya başladı. 

Evli ve iki çocuk babasıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  


	Tez_Dis_Kapak_Sablonu
	201812241310
	ÖNSÖZ
	Tez  son 24 Aralık 2018
	GİRİŞ 
	BÖLÜM 1: MEDİNE-İ MÜNEVVERE VE ÇEVRESİNDEKİ SOSYAL YAPI 
	1.1. İslam’dan Önce Arap Yarımadasında Sosyal Durum  
	1.1.1. Arap Yarımadasında Etnik Yapı 
	1.1.2. Kabileler Arasında Sosyal Yapı 
	1.1.3. Cahiliye Döneminde İnsana Verilen Değer 
	1.1.4. Cahiliye Döneminde Aile Hayatı 
	1.1.5.  Cahiliye Döneminde Araplarda İnanç 
	1.2. Medine’de İlk İslam Devletinin Kuruluşu 
	1.3. Mescid-i Nebevi’nin Yönetim Merkezi Oluşu 

	1.4. Kardeşlik Sözleşmesi  
	1.5. Medine Anayasası 
	1.6. Hudeybiye Barışı  

	BÖLÜM 2: ELÇİ KAVRAMI VE HZ. PEYGAMBER’İN GÖNDERDİĞİ ELÇİLER 
	2.1. Elçi Kavramının Sözlük ve Istılah Anlamı 
	2.1.1. Sözlük Anlamı 
	2.1.2. Istılah Anlamı 

	2.2. Cahiliye Dönemi Araplarda Elçi Tasavvuru 
	2.3. Hz. Peygamber’in (s.a) Gönderdiği Elçiler 
	2.3.1. Hz. Ca‘fer b. Ebû Tâlib (r.a)   
	2.3.3. Hz. Dihye b. Halîfe el-Kelbî (r.a)   
	2.3.4. Hz. Abdullah b. Huzâfe es-Sehmî (r.a)   
	2.3.5. Hâtıb b. Ebû Beltea (r.a)   
	2.3.6. Hz. Şücâ‘ b. Vehb el-Esedî  (r.a)   
	2.2.7. Hz. Selît b. Amr el-Âmirî (r.a)    
	2.3.8. Hz. Amr b. Âs  (r.a)   
	2.3.9. Hz. Alâ b.  Hadramî  (r.a)   
	2.3.10. Hz. Hâris b. Umeyr el-Ezdî (r.a)   
	2.3.11. Hz. Muhâcir b. Ebû Ümeyye el-Mahzumî  (r.a)   
	2.3.12. Hz. Muâz b. Cebel (r.a)   
	2.3.14. Hz. Cerîr b. Abdullah (r.a)    
	2.3.15. Hz. Amr b. Hazm, el-Ensarî el-Hazrecî  (r.a)   

	BÖLÜM 3: GÖNDERİLEN ELÇİLERİN GÖREV İFASI VE FIKHÎ SONUÇLARI 
	3.1. Hz. Ca‘fer b. Ebû Talib’in Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 
	3.1.1. Elçilik Görevi 
	3.1.2. Fıkhî Sonuçları 

	3.2. Hz. Amr b. Umeyye ed-Damrî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 
	3.2.1. Elçilik Görevi 

	3.2.2. Fıkhî Sonuçları 
	3.3. Hz. Dihye b. Halîfe el-Kelbîn’in Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 
	3.3.1. Elçilik Görevi 
	3.3.2. Fıkhî Sonuçları 

	3.4. Hz. Abdullah b. Huzâfe es-Sehmî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 
	3.4.1. Elçilik Görevi  
	3.4.2. Fıkhî Sonuçları  

	3.5. Hz. Hâtıb b. Ebû Beltea’nın Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 
	3.5.1. Elçilik Görevi 
	3.5.2. Fıkhî Sonuçları  

	3.6. Hz. Şücâ‘ b. Vehb’in Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 
	3.6.1. Elçilik Görevi 

	3.7. Hz. Selît b. Amr el-Amirî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 
	3.7.1. Elçilik Görevi 
	3.7.2. Fıkhî Sonuçları  

	3.8. Hz. Amr b. Âs’ın Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 
	3.8.1. Elçilik Görevi 
	3.8.2. Fıkhî Sonuçları  

	3.9. Hz. Alâ b. Hadramî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 
	3.9.1. Elçilik Görevi 
	3.9.2. Fıkhî Sonuçları  

	3.10. Hz. Hâris b. Umeyr el-Ezdî’nin Eçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 
	3.10.1. Elçilik Görevi 

	3.11. Hz. Muhacir b. Ümeyye el-Mahzumî’nin Elçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 
	3.11.1. Elçilik Görevi 
	3.11.2. Fıkhî Sonuçları  

	3.12. Hz. Muâz b. Cebel ve Hz. Ebû Mûsâ el-Eş‘arî’nin Elçilik Görevleri ve Fıkhî Sonuçları 
	3.12.1. Elçilik Görevleri 
	A-Muâz b. Cebel’in  Elçilik Görevi 
	B-Ebû Mûsâ el-Eş‘arî’nin  Elçilik Görevi 
	3.12.2. Fıkhî Sonuçları 
	Bu mektubun muhteviyatının geniş olması sebebi ile önce bu göreve dair genel sonuçları, sonra da mektubun içeriği ile ilgili sonuçları incelemek istiyoruz. 
	A-Muâz b. Cebel ve Ebû Mûsâ el-Eşa‘rî’nin  elçilik görevleri ile ilgili genel sonuçlar 

	3.13. Hz. Cerîr b. Abdullah’ın Eçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 
	3.13.1. Elçilik Görevi  
	Peygamber (s.a), Yemen tarafında bulunan Zu’l-Külâ‘ (ذوالْكُلَاعِ)  ve Zu-Amr (ذوعَمْرٍو) ismindeki Yahudi yöneticileri  İslam’a davet etmek için Cerîr b. Abdullah el-Becelî’yi  elçi olarak gönderdi  ve Zu’l-Külâ‘ya verilmek üzere ona bir mektup verdi.   Ancak bu mektubun metni tarihi kayıtlarda görülmemektedir.  
	3.13.2. Fıkhî Sonuçları  

	3.14. Hz. Amr b. Hazm’ın  Eçilik Görevi ve Fıkhî Sonuçları 
	3.14.1. Eçilik Görevi 
	3.14.2. Fıkhî Sonuçları  
	Amr b. Hazm’a  teslim edilen bu mektup geniş kapsamlı olduğu için önce genel, sonra da içeriği ile ilgili sonuçlara üzerinde durmak istiyoruz. 
	A- Genel sonuçlar 


	SONUÇ 
	KAYNAKÇA 
	ÖZGEÇMİŞ 




