
 

T.C. 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM FELSEFESİ BİLİM DALI 

 
 
 
 
 

İSLÂM AHLÂK DÜŞÜNCESİNDE TEDBÎRÜ’L-MÜDÜN 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 
 
 
 
 
 
 
 

Mesut ENGİN 

 

 

 

VAN-2018 

 

 

 

 



 

 

T.C. 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM FELSEFESİ BİLİM DALI 

 
 
 
 

İSLÂM AHLÂK DÜŞÜNCESİNDE TEDBÎRÜ’L-MÜDÜN 
 
 
 
 
 
 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 
 
 
 
 

Mesut ENGİN 

 

 

 

 

 

Danışman 

Dr. Öğretim Üyesi Yunus KAPLAN 

 

 

 

VAN-2018 



KABUL VE ONAY SAYFASI 

 

I 

 



II 

 

ETİK BEYAN SAYFASI 

 

 

 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Kuralla-
rına uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

 

 

 
 Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik kurallar 

çerçevesinde elde ettiğimi, 

 Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına uy-

gun olarak sunduğumu, 

 Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak 

gösterdiğimi, 

 Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, 

 Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu 

 

 

bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendi-

ğimi beyan ederim.   

 

 

 

 

 

 

 

                  Mesut ENGİN 

                     02.11.2018 
 

 



(Yüksek Lisans Tezi) 

Mesut ENGİN 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Kasım, 2018 

İSLÂM AHLÂK DÜŞÜNCESİNDE TEDBÎRÜ’L-MÜDÜN 
 

ÖZET 

         Tezimizin içeriğini, felsefî ahlâk alanının önemli düşünürlerinden olan İbn Miskeveyh, 

Nâsıruddîn et-Tûsî ve Kınalızâde Ali Çelebî’nin ahlâk düşüncelerinde toplum ve siyaset ahlâ-

kını nasıl ele aldıklarının değerlendirilmesi oluşturmaktadır. 

         Giriş ve üç bölümden oluşan tezimizin giriş bölümünde tezin konusu, önemi, amacı, 

yöntem ve sınırları hakkında bilgiler verildi. Birinci bölümde, Tedbîrü’l-müdün kavramı eti-

molojik açıdan açıklandıktan sonra, tezimize konu olan düşünürlerimizin de içinde bulunduğu 

İslâm ahlâk düşüncesine kaynaklık eden birikimler hakkında bilgiler verilerek bu birikimlerin 

İslâm düşüncesine nasıl ve hangi yollarla geçtiği ele alındı. Bölümün sonunda da, İslâm felse-

fesinde ilk dönem İslâm filozoflarının siyaset düşüncelerine yer verildi. İkinci bölümde, siya-

set ve ahlâk düşüncesine kaynaklık eden en önemli araçlardan biri olan akıl ve bu aklın öncü-

lük ettiği insanın nefsi, iradesi ve erdemleriyle ilgili bilgiler verildi. Keza Tedbîrü’l-müdün’ün 

pratik akılla ve ahlâkla ilişkisi düşünürlerimiz nezdinde ele alınarak, Tedbîrü’l-müdün’ün uy-

gulamadaki önemine vurgu yapıldı. Tezimizin son bölümünde, Tedbîrü’l-müdün bağlamında 

toplumsal hayat ve bu toplumsal hayatın sosyal ve siyasal yönleriyle ortaya çıkan önemli di-

namikleri ve ahlâkın bunlara nasıl yansıdığı düşünürlerimizin fikirleri ekseninde ele alındı. 

Sonuç kısmında ise, düşünürlerimizin toplum ve siyaset ahlâkıyla ilgili görüşleri bağlamında 

genel bir değerlendirme yapılarak çalışma sonlandırıldı.  

            Bu çalışma boyunca teze konu olan filozofların ahlâk, toplum ve siyasetle ilgili dü-

şüncelerinden elde edilen bilgilerden hareketle, öne sürülen bu düşünceleri destekleyen argü-

manlar ortaya konulmaya çalışıldı. 

Anahtar Sözcükler: İbn Miskeveyh, Tûsî, Kınalızâde, İslâm Ahlâk Felsefesi, Siyaset, Toplum 

Sayfa Adedi: 134 

Tez Danışmanı: Dr. Öğretim Üyesi Yunus KAPLAN 

 

 

III 

 



(Master of Arts Thesis) 

Mesut ENGİN 

VAN YUZUNCU YIL UNIVERSITY INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

November, 2018 

TEDBIRU’L-MUDUN IN THE ISLAMIC ETHICAL THOUGHT 

ABSTRACT 

         The content of our thesis is composed of the evaluations of how Ibn Miskeveyh, 

Nâsıruddîn et-Tûsî, and Kınalızâde Ali Çelebi, all of whom are among the important thinkers 

in the field of philosophical ethics, deal with social and political ethics in their ethical 

thoughts. 

 The information related to the topic, importance, purpose, method, and limits of the 

thesis, which contains an introduction and three chapters, was given in the introduction.  In 

the first chapter, after the concept of Tedbıru’l-mudun was etymologically explained, the in-

formation about the accumulations of knowledge, from which the Islamic ethical thought in-

cluding our thinkers dealt with in our thesis originated, was provided and how and by which 

ways these accumulations were passed to Islamic thought were scrutinized. At the end of the 

chapter, the first period Islamic philosophers’ political thoughts in the philosophy of Islam 

were expressed. In the second chapter, reason, which is one of the most important means that 

are the source of political and ethical thoughts, and the information led by this reason and 

related to human soul, will, and virtues, are handled. Additionally, the importance of Ted-

bıru’l-mudun in practice was emphasized when the relation of Tedbıru’l-mudun to practical 

reason and ethics was stressed in the eyes of our thinkers. In the last chapter of our thesis, in 

the context of Tedbıru’l-mudun, social life, the crucial dynamics appeared with social and 

political aspects of this life, and how ethics reflected on these were examined in the perspec-

tives of the ideas of our thinkers. In the conclusion chapter, we completed our work by gener-

ally evaluating our thinkers’ opinions related to social and political ethics.   

 In the course of this work, by taking the information obtained from the ethical, social, 
and political views of the philosophers discussed in the thesis in consideration, it was sought 
to present the arguments supporting these views.   

Key Words: Ibn Miskeveyh, Tûsî, Kınalızâde, Islamic Ethical Philosophy, Politics, Society 

Number of Pages: 134 
Thesis Advisor: Dr. Lecturer Yunus KAPLAN 

IV 

 



İÇİNDEKİLER 
	

KABUL VE ONAY SAYFASI................................................................................................................ I 

ETİK BEYAN SAYFASI ....................................................................................................................... II 

ÖZET...................................................................................................................................................... III 

ABSTRACT ........................................................................................................................................... IV 

İÇİNDEKİLER........................................................................................................................................ V 

KISALTMALAR .................................................................................................................................. VII 

ÖNSÖZ................................................................................................................................................... IX 

GİRİŞ ...................................................................................................................................................... 1 

Tezin Konusu....................................................................................................................................... 1 

Tezin Önemi ........................................................................................................................................ 1 

Tezin Problemi .................................................................................................................................... 2 

Tezin Amacı ........................................................................................................................................ 2 

Tezin Yöntemi ..................................................................................................................................... 3 

Tezin Sınırları...................................................................................................................................... 3 

1. TEDBÎRÜ’L-MÜDÜN’ÜN ORTAYA ÇIKIŞI VE ARKA PLANI................................................... 5 

1.1. Etimolojik Açıdan Tedbîrü’l-müdün ............................................................................................ 5 

1.1.1. Tedbîr Nedir? Müdün Nedir? Tedbîrü’l-müdün Nedir?........................................................ 5 

1.2. İslâm Öncesi Birikim.................................................................................................................... 7 

1.2.1. Antik Yunan .......................................................................................................................... 8 

1.2.2. Eski İran ve Hint.................................................................................................................. 21 

1.3. İslâm Öncesi Birikimin İslâm Düşüncesine Geçişi .................................................................... 25 

1.4. İlk Dönem İslâm Filozoflarında Tedbîrü’l-müdün ..................................................................... 32 

2. EPİSTEMOLOJİK OLARAK TEDBÎRÜ’L-MÜDÜN .................................................................... 48 

2.1. Tedbîrü’l-müdün Kavramının Temeli Olarak Akıl .................................................................... 48 

2.1.1. Tedbîrü’l-müdün’ün Nazârî Akılla İlişkisi.......................................................................... 55 

2.1.2. Tedbîrü’l-müdün’ün Nefs ile İlişkisi................................................................................... 57 

2.1.3. Tedbîrü’l-müdün’ün İrade ile İlişkisi .................................................................................. 65 

2.1.4. Tedbîrü’l-müdün’ün Erdemlerle İlişkisi.............................................................................. 70 

2.1.5. Tedbîrü’l-müdün’ün Adalet (Nefsteki Adalet) ile İlişkisi ................................................... 75 

2.2. Pratik Akıl Açısından Tedbîrü’l-Müdün .................................................................................... 82 

V 

 



2.2.1. Pratik Aklın Mahiyeti .......................................................................................................... 82 

2.2.2. Tedbîrü’l-müdün’ün Pratik Akılla İlişkisi........................................................................... 86 

2.2.3. Tedbîrü’l-müdün’ün Ahlâk ile İlişkisi................................................................................. 87 

3. TEDBİRÜ’L-MÜDÜN’ÜN SİYASİ İÇERİĞİ ................................................................................. 95 

3.1. Otorite Kavramı.......................................................................................................................... 95 

3.1.1. Dinî Otorite.......................................................................................................................... 97 

3.1.2. Siyasî Otorite ....................................................................................................................... 99 

3.2. Fert, Aile ve Toplum ................................................................................................................ 102 

3.2.1. Ferdî Ahlâkın Toplumsallaşması (Tedbîrü’n-nefs-Temeddün)......................................... 105 

3.2.2. Aile (Tedbîrü’l-menzil) ..................................................................................................... 108 

3.3. Ahlâkın Toplumsal Yansımaları............................................................................................... 113 

3.3.1. Şehir ( Medine )................................................................................................................. 114 

3.3.2. Adalet ve Düzen ................................................................................................................ 116 

3.3.3. İktisat ve Toplum............................................................................................................... 123 

SONUÇ ............................................................................................................................................... 129 

KAYNAKÇA ...................................................................................................................................... 135 

ÖZGEÇMİŞ ........................................................................................................................................ 144 

 

 
 
 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

VI 

 



 

 
KISALTMALAR 

 

a.s               : Aleyhisselam 

bkz.            : Bakınız 

C.                 : Cilt 

Çev.            : Çeviri-Çeviren 

DİA             : Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

DİB             : Diyanet İşleri Başkanlığı 

Ed.              : Editör 

Hz.              : Hazreti 

AÜİFD       : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

AÜİFY       : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları 

DÜİFD       : Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

EAÜİFD     : Erzurum Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

FÜİFD        : Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

GÜİFD       : Gazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

İÜİFD         : İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

KSİÜİFD   : Kahraman Maraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

MÜİFD      : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

SÜİFD       : Siirt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

SDÜİFD    : Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

UÜİFD      : Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

YÜİFD      : Yalova Üniversitesi İslâmî İlimler Fakültesi Dergisi 

krş.            : Karşılaştırınız 

M.S.           : Milattan Sonra 

M.Ö.          : Milattan Önce 

No              : Numara 

S.                : Sayı 

s.                 : Sayfa- Sayfalar 

Sad.            : Sadeleştiren 

VII 

 



VIII 

 

SBE            : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

TDK           : Türk Dil Kurumu 

TDV           : Türkiye Diyanet Vakfı 

vb.              : Ve benzeri 

vd.               : Ve devamı 

vdğr.           : Ve diğerleri 

vs.               : Vesaire 

yy.              : Yüzyıl 

Yay.           : Yayınları 

  



ÖNSÖZ 

 

            Düşünce tarihinde ahlâk ve siyaset felsefesi, üzerinde sıkça düşünce üretilen konulardan 

olmuştur. İlkçağ filozoflarından itibaren bu konular ele alınmaya başlanmış ve onların devamı 

olarak İslâm filozofları da bu alanda fikir üretmişlerdir. Her ne kadar gerek dinî ve gerekse de 

içtimaî olarak birbirlerinden farklı filozoflar olsalar da, İslâm filozofları, Antik Yunan siyaset 

ve ahlâk filozoflarından etkilenmişlerdir. Bu etkileşim kendisini birçok yerde hissettirmekte-

dir.  

         Siyaset ve ahlâk konusu çok popüler ve üzerinde hala birçok tartışma ve çalışma yapılan 

bir konudur. Bu nedenle bu konunun büyük bir önem arz ettiğinin farkındayız. Çalışmamıza 

konu olan İslâm ahlâk düşünürleri, amelî felsefenin konusu olmasından dolayı siyaset konu-

sunu da ahlâk düşüncesiyle birlikte ele almışlardır. Nitekim İbn Miskeveyh’ten sonra gelen 

Nâsıruddîn et-Tûsî ve Kınalızâde Ali Çelebî ahlâk felsefesiyle ilgili yazmış oldukları eserleri-

ni ferdî ahlâk, aile ahlâkı ve siyasî ahlâk şeklinde sistematik bir şekilde düzenlemişlerdir. 

Tedbîrü’l-müdün konusu son dönem İslam ahlak felsefesinin önemli filozoflarından ve çalış-

mamıza da konu olan olan Tûsî ve Kınalızâde’nin felsefî ahlak kitaplarının üçüncü bölümün-

de toplum ahlâkı şeklinde ele alınmıştır. Çalışmamıza konu olan filozoflardan biri olan İbn 

Miskeveyh her ne kadar felsefî ahlakla ilgili olan Tehzibu'l Ahlâk adlı eserinde özel olarak bu 

konuya değinmemişse de onun genel fikirlerinden toplum ahlâkıyla ilgili birçok düşünceye 

rastlamak mümkündür. İşte bu filozofların ahlâk ve siyaset konusu üzerinde bu kadar önemle 

durmalarından dolayı tez çalışması söz konusu bu düşünürler bağlamında ele alındı.  

         Onlar, bu eserlerinde ferdî ahlâktan yola çıkarak aile ahlâkı ve nihayetinde bunların top-

luma nasıl yansıdığı ve toplumun ahlâkî ilkeler ışığında nasıl yönetilmesi gerektiği konusunu 

felsefî bir üslupla ele almışlardır. Biz de bu çalışmamızda, özellikle Antik Yunan’dan İslâm 

düşüncesine tevarüs eden ilk dönem İslâm filozoflarının ve nihayet onların ardından gelen 

İslâm ahlâkçılarından İbn Miskeveyh, Nâsıruddîn et-Tûsî ve Kınalızâde Ali Çelebî’nin ahlâk 

felsefelerinde siyaset ve toplum düşüncelerini İslâm medeniyeti içerisinde İslâmî bir bakış 

açısıyla nasıl ele aldıklarını işlemeye çalıştık. 

         Tez konusunun belirlenmesinde, tezin yazım ve araştırma safhasında ve diğer birçok 

konuda desteklerini esirgemeyen kıymetli danışman hocam Sayın Dr. Öğretim Üyesi Yunus 

KAPLAN’a şükranlarımı sunuyorum. Bugünlere kadar gelmemde hiçbir zaman desteklerini 

ve dualarını esirgemeyen anneme, babama ve değerli aileme saygılarımı sunuyorum. Ayrıca 

IX 

 



X 

 

çalışmama katkılarından dolayı değerli kardeşim Müslüm ENGİN’e de müteşekkirim. Son 

olarak tez süresince hiçbir zaman desteğini esirgemeyen ve tüm olumsuzluklara katlanan, 

maddî ve manevî destekleri ile beni yalnız bırakmayan sevgili eşime özellikle teşekkürlerimi 

ifade etmek isterim. 

 

   

Mesut ENGİN 

                                                                                                                                Van-2018 

                       



									GİRİŞ 

										Tezin Konusu 

            Bu çalışma, İslâm ahlâk düşüncesinde Tedbîrü’l-müdün başlığını taşımakta ve son dö-

nem islâm ahlâk düşüncesinde islâm ahlâk düşünürlerinin ahlâk kitaplarının üçüncü bölümü 

olan toplum ahlâkı ve siyaseti konusunu ele almaktadır. Bu bağlamda tezin konusu ana ek-

sende felsefî ahlâk konusunda eserler yazan İbn Miskeveyh, Nâsıruddîn et-Tûsî ve Kınalızâde 

Ali Çelebî’nin devlet ve toplum ahlâkını ve siyasetini nasıl ele aldıklarıyla ilgilidir. Tez, söz 

konusu düşünürlerin ahlâk felsefesiyle ilgili eserlerinin üçüncü bölümünde ele aldıkları ve 

tedbîr-î medine, ilmî tedbîr-î medine, tedbîrü’l müdün, siyasetü’l müdün şeklinde isimlendir-

dikleri toplum ahlâkıyla ilgili konuları kapsamaktadır.  

            Tezde, İslâm ahlâk düşüncesinde İbn Miskeveyh’ten başlayarak, Nâsıruddîn et-Tûsî ve 

en son Kınalızâde Ali Çelebî’nin ahlâk düşüncelerinde, ahlâk ve siyaset konusu hakkında ele 

almış oldukları devlet ve toplum ahlâkı konuları ele alındı. Dolayısıyla şehir ve devlet siyase-

ti, şehirde yaşayan insanın ahlâkından yola çıkıp insan ile şehir arasındaki birlikteliği, şehirde 

yaşayanların sınıfları ve hangi tür şehirlerin olduğu, toplumun ve şehrin ahlâkının nasıl olması 

gerektiği, idarecilerde bulunması gerekli olan özelliklerin neler olacağı ve onların görevleri, 

bununla beraber hükümdârın siyaseti, şehirdeki insanların ihtiyaçları sonucunda birbirlerine 

nasıl yardım etmeleri gerektiği ve bunun sonucunda toplumsallaşmanın nasıl oluştuğu, içinde 

bulunulan topluluk için gerekli olan kanunların çıkarılması gibi konular değerlendirilmeye 

çalışıldı. 

										Tezin Önemi 

         İslâm ahlâk düşüncesinde, İslâm dininden dolayı ahlâka çok büyük önem atfedilmîştir 

ki, İslâm düşünürleri de bu konuyu ciddi bir şekilde ele almışlardır. Özellikle Kindî’yle başla-

yıp Fârâbî’yle zirveye ulaşan ve daha sonraki dönemlerde İslâm düşünürleri tarafından devam 

ettirilen pratik felsefenin de en önemli alanlarından biri olan ahlâk ve siyaset düşüncesi, üze-

rinde çokça durulan konulardan biridir. İnsanın ve toplumun bir şekilde içerisinde olduğu ve 

toplumsallaşmanın gereklerinden olan şehir hayatı, devlet yönetimi gibi konular ahlâk düşün-

cesinin kapsamına girmiştir. Bunun için İslâm düşünürleri, bu derece mühîm, sağlıklı bir top-

lumun ihtiyaç duyacağı, kezâ sağlıklı bir toplumda olmasını istedikleri özellikleri bu konular 

içerisinde ele almış, değerlendirmiş ve bununla ilgili birçok eser kaleme almışlardır. Ahlâk ve 

siyaset düşüncesi, günümüzde de ehemmiyetini gittikçe arttırmış ve üzerinde daha çok durul-

maya ihtiyaç hissettirmiştir. Söz konusu öneme binaen bu çalışmada, İslâm ahlâk ve siyaset 

birikimi açısından çok değerli olan ve yukarıda isimleri zikredilen İslâm düşünürlerinin ahlâk 

1 

 



ve siyasetle ilgili mülâhazaları ele alınarak bu birikimin önemi bir kez daha vurgulanmaya 

çalışıldı. 

										Tezin Problemi  

         Ahlâkın kaynağı olan iyi ve kötünün ortaya çıkarılması konusu, eski çağlardan günümü-

ze kadar düşünürlerin üzerinde durduğu ve aynı zamanda pratik felsefenin de konularından 

biridir. Düşünce tarihinde insan, fıtratı, fiilleri bunlardan mütevellid ahlakiliği üzerinde çokça 

tartışılan bir problem haline gelmiştir. Bunlarla birlikte onun fıtratı gereği medeni oluşu bu 

fıtrî özelliklerini ve fiillerini bir toplum içerisinde ortaya koyma zorunluluğu da doğmuştur. 

Topluluk halinde yaşaması elzem olan insanın bir şekilde tedbîr edilmeye ihtiyacı vardır. Bu 

durum onun ahlâkilik dâhil birçok özelliği kendisinde barındırmasından kaynaklanmaktadır. 

İşte ahlâk ile siyasetin kesiştiği nokta bu olmuştur. Bu durum da ahlâk ve siyasetin birlikte ele 

alınma mecburiyetini ortaya çıkarmıştır. Bütün bu nedenlerden dolayı siyaset de ahlâkî prob-

lemlerden biri olmuştur.  

         Teze konu olan filozoflar, doğrudan ya da dolaylı Antik Yunan siyaset ve ahlâk düşün-

cesinden yararlanmışlardır. Tercümeler yoluyla İslâm düşüncesine aktarılan ahlâkî problemler 

ve bu problemlerden biri olan siyaset düşüncesi, İslâm düşünürleri tarafından kendi inanç ve 

kültürleriyle harmanlanarak ele alınmıştır. Bu problem, özellikle ilk dönemde Fârâbî, İbn 

Sînâ, İhvân-ı Safâ; daha sonraları sistematik olarak İbn Miskeveyh’ten başlayarak Nâsıruddîn 

et-Tûsî ve Kınalızâde Ali Çelebî gibi İslâm düşünürleri tarafından ele alınan bir felsefî ahlâk 

problemi olmuştur. 

         Bu çalışmada hareket noktamız İslâm düşünürlerine tevarüs eden ve ahlâkî sistemin bir 

parçası olan siyaset ve siyasî ahlâk gibi problemlerin söz konusu İslâm düşünürleri tarafından 

nasıl ele alındığını ortaya koymak olacaktır. Dolayısıyla İslâm ahlâk düşünürlerinin bu prob-

leme bakış açılarını ele almak ve konuyu incelemek tezin ana eksenini oluşturmaktadır.  

										Tezin Amacı 

         Ele alacağımız Tedbîrü’l-müdün konusu, ahlâk ve siyaset felsefesinde önemli bir yere 

sahip olduğundan İslâm düşünürleri konuyu ele almış, kitaplarında bu konuya yer vermişler-

dir. İslâm düşünürlerinin ahlâk kitaplarında ele aldıkları Tedbîrü’l-müdün konusuyla ilgili 

günümüzde yapılmış olan çalışmalar yok denecek kadar azdır. Bu kadar ehemmiyetli bir ko-

nuyla ilgili yapılmış olan çalışmaların azlığı bizi bu konu üzerinde çalışmaya sevk etmiştir. 

         Tezde, söz konusu düşünürlerin konuyu ele alış şekilleri, varsa farklılaştıkları yerler 

gösterilip, konunun İslâm ahlâk ve siyaset düşüncesine olan faydaları vurgulanmaya çalışıldı. 

2 

 



Bundan dolayı bu çalışmadaki gâye, bu alana ve bu konuya mümkün mertebe katkı sunmaya 

çalışmaktır. 

									Tezin Yöntemi 

         Bu çalışmada Tedbîrü’l-müdün konusu ele alındığı için öncelikle konu etimolojik açıdan 

incelendikten sonra konunun temellerine inilerek, ne zaman, nasıl ve kim tarafından ortaya 

atıldığına dolayısıyla Antik Yunan siyaset felsefesine değinilmeye çalışıldı. Buradan İslâm 

felsefesine intikal eden ahlâk ve siyaset düşüncesi ele alındıktan sonra, tezin asıl konusu olan 

İslâm Ahlâk Düşüncesinde Tedbîrü’l-müdün’ün, İbn Miskeveyh’ten başlayarak Nâsıruddîn et-

Tûsî ve Kınalızâde Ali Çelebî’de ele alınış biçimleri işlendi. Söz konusu düşünürlerin ahlâkla 

ilgili eserleri inceledikten sonra, bunlarla ilgili yazılmış olan kitaplara, Antik Yunan ahlâk ve 

siyaset felsefesi, İslâm felsefesi ve İslâm ahlâk felsefesi ile ilgili eserlere, kezâ konuyla ilgili 

yazılmış olan tez, makale ve çalışmalara, ahlâk ve siyaset felsefesi ile ilgili diğer eser ve ça-

lışmalara da başvuruldu. 

         Tezde söz konusu düşünürlerin ahlâk ve siyasetle ilgili düşünceleri irdelenerek, araştır-

ma sonucunda elde edilen veriler yorumlanmaya çalışıldı. 

										Tezin Sınırları 

         İslâm düşüncesinde, ahlâk ve siyaset konusu mühim bir yer işgal etmektedir. Bu nedenle 

bu düşünce Kindî’den başlayarak hemen hemen her filozof tarafından ele alınmıştır. Bunun 

içindir ki, kısıtlı bir zaman diliminin de olduğu varsayılırsa bütün İslâm düşünürlerini ele al-

mak tezin kapsamını çok genişletecek ve üzerinde durulmaya çalışılan konunun istenildiği 

gibi inceleme fırsatı bulunmama durumu söz konusu olacaktır. Felsefî ahlâk alanında büyük 

bir ahlâk sistemini kuran ve geliştiren, kendisinden sonraki İslâm ahlâk düşünürlerini büyük 

ölçüde etkileyen filozoflardan biri İbn Miskeveyh’tir. İbn Miskeveyh’in etkilemiş olduğu ah-

lâk ve siyaset düşüncesinin önemli isimlerinden Nâsıruddîn et-Tûsî ve Kınalızâde Ali Çelebî 

de onun bu sistemine aile ve toplum ahlâkını ekleyerek önemli bir katkıda bulunmuşlardır. 

Dolayısıyla bu çaışmada İbn Miskeveyh’ten başlayarak, Nâsıruddîn et-Tûsî ve Kınalızâde Ali 

Çelebî bağlamında Tedbîrü’l-müdün konusu ele alınacaktır.  

         İslâm ahlâk ve siyaset düşüncesine önemli bir katkıda bulunmuş olmaları dikkate alındı-

ğında İbn Miskeveyh, Nâsıruddîn et-Tûsî ve Kınalızâde Ali Çelebî’nin İslâm ahlâk düşünce-

sindeki yerleri ortaya çıkacak ve bu düşüncede önemli bir konuma sahip oldukları daha iyi 

anlaşılacaktır. Söz konusu düşünürler, felsefî ahlâka dair eserler yazan, ahlâk ve siyaset denil-

3 

 



diğinde hemen akla gelen, bunlarla birlikte ahlâk ve siyaset düşüncesini daha sipesifik bir 

şekilde ele alan, özel olarak bu konuları içeren eserler yazmış olan İslâm ahlâk filozoflarıdır.  

         İslâm düşüncesindeki bu önemleri ve belirleyici konumları gözönünde bulunduralarak 

tezde, bu üç düşünür işlendi. Bu nedenle Antik Yunan’da ahlâk ve siyaset felsefesi ile İslâm 

filozoflarında ahlâk ve siyaset düşüncesine değinmekle birlikte ana eksende çalışma İbn 

Miskeveyh, Nâsıruddîn et-Tûsî ve Kınalızâde Ali Çelebî’de Tedbîrü’l-müdün konusu ile sınır-

lı tutuldu.                    

 

        
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

4 

 



       1. TEDBÎRÜ’L-MÜDÜN’ÜN ORTAYA ÇIKIŞI VE ARKA PLANI 

           1.1. Etimolojik Açıdan Tedbîrü’l-müdün  

											1.1.1. Tedbîr Nedir? Müdün Nedir? Tedbîrü’l-müdün Nedir? 

         Tedbîr kelimesi sözlükte, bir kimsenin işini çekip çevirmesi, sonunu düşünmesi, sonunu 

görebilmesidir (İbn Manzur, 2005: 1224). Tedbîr kavramı, bir işi güzel bir şekilde yapma, 

yerine getirme (Ezzeyat ve Mustafa, 2004: 269), idare etme, çekip çevirme, yürütme ve yö-

netme anlamlarına gelir. İslâm uleması bu kavramı sadece devlet yönetimi için değil, bunun 

yanında her türlü ve seviyedeki yönetim için kullanmışlardır (Barca, 2015: 37).  

         Pek çok sözlükte önlem kavramıyla da karşılanabilen tedbîr sözcüğünün değişik anlam-

ları ve kullanım biçimleri şu şekilde karşımıza çıkmaktadır: “Bir şeyi sağlayacak ya da önle-

yecek yol, önlem almak, bir şeyi sağlayacak ya da önleyecek yolu önceden düşünüp birtakım 

çarelere başvurmak” (Püsküllüoğlu, 1994: 814), “bir şeyi temin edecek veya önleyecek yol, 

çare” (Develioğlu, 1986: 1261), “bir işin sonunu düşünerek, o işi meydana getiren sebepleri 

hazırlama ve başarılı olmak için teşebbüse geçme, bir işte başarılı olmak için düşünülmüş 

yol” (Yelten ve Özkan, 2002: 485). “Tedbîr; tertip, nizam, idare, siyaset, ekonomi, plan” 

(Atay vdğr., 1964: 516), bir işin sonunu düşünerek başarısını sağlama çaresine başvurma, bir 

işin başarısı için düşünülen yol”, (çoğul: tedâbîr, tedbîrat) (Özön, 1987: 829), “önlem, hazır-

lık, tedbîr almak, önlem almak, hazırlanmak” (TDK, 2011: 2297), “planlama, düzenleme, 

organizasyon, yöneltme, çekip çevirme, nizam, düzen, tasarruf, kısıtlı harcama ve önlem al-

ma” manalarında kullanılmaktadır (Mutçalı, 1995: 257). 

         Öte yandan tedbîr kelimesi ile birlikte kullanılan kavramlar da mevcuttur. Bunlar: 

Tedbîr almak: “Bir şeyi sağlayacak ya da olası bir tehlikeyi önleyecek yol, çare, önlem. Ön-

lem almak: Kötü ya da yanlış bir sonuç doğurabilecek bir şeyi önlemek ya da bir şeyi sağla-

mak için gerekli hazırlıkları yapmak. Tedbîrde kusur etmemek: Gereken her türlü önlemi dü-

şünüp gereğini yerine getirmek. Tedbîr etmek: “İdare etme, çekip çevirme, bir işin sonunu 

hesaplama, bir işin yürütülmesi ile ilgili zorlukların çaresini önceden düşünmek, tedbîr almak, 

hesaplamak. Tedbîrde kusur etmemek: Elinden gelen ve gereken bütün tedbîrleri almak. 

Tedbîr-i memleket: Siyaset, politika. Tedbîri şaşmak: Hesapları alt üst olmak, alınan tedbîrler 

bir işe yaramamak” (Doğan, 2014: 1657). 

         Tedbîr, “felakete yol açmamak ve topluma zarar vermemek için, bütün işlerde tam dü-

şünüşle akıllıca hareket etme, bir işin meydana gelmesi veya gelmemesi yönünde yapılan 

planlı, programlı ve sistemli bir hazırlık, bir şeyi temin veya ortadan kaldırabilecek yol, bir 

5 

 



şeyin oluşmasına sebep olabilecekleri önceden iyice düşünüp hazırlıkları ona göre dikkatlice 

yapmak, programların, faaliyetlerin ve davranışların sonuçlarını önceden tahmin edip, hesaplı 

hareket etme, bir şeyde veya bir işte başarılı olmak için lazım gelen hazırlık, harekete geçme-

den önce, bir şeyin sonucunu iyice düşünme” manalarına da gelir (Seyyar, 2015: 523). 

         Bütün bunlardan anlaşılacağı üzere genel olarak “tedbîr”, bir işin sonunu düşünüp, o işin 

yürütülmesi için çareler aramak ve önlemler almak anlamlarında kullanılan Arapça kökenli 

bir kelimedir. Tedbîr sözcüğü ıstılahta ise, bir işi, bir şeyi sevk etmek, yönetmek ve idare et-

mek anlamlarındadır. Bununla beraber önemli ve zengin bir anlam alanına sahip olan tedbîr 

sözcüğü, öyle anlaşılıyor ki bu zenginliğini derin bir tecrübeye borçludur.  

           “Müdün” sözcüğü, medinenin çoğulu olup şehir, şehirler anlamına gelir (Mutçalı, 1995: 

825). “Müdün”ün tekili olan medine yani şehir, çeşitli meslek ve sanatlarla geçinmenin sebebi 

olan yardımlaşmayı sürdüren bireylerin bir araya geldiği yerdir (Tûsî, 2016: 239).  

         Tedbîrü’l-müdün “İnsanın sosyal hayattaki vazifelerini, sosyal ve ahlâkî davranış biçim-

lerini öğreten bilim dalı, bugünün diliyle “siyasî ahlâk”, “sosyal ahlâk”, “devlet idaresi”, “şe-

hir idaresi” veya “mahalli idareler” (yerel yönetimler) manalarına gelen bu terim, bir bölgede 

yaşayan insanların işlerini-durumlarını bilmek, düzenlemek ve onları, ahlâkî ilkelere bağlı 

olarak en iyi biçimde idare etmek demektir”. (Seyyar, 2015: 523-524). 

         Geçmişte Müslüman ilim adamları tarafından üç bölüm halinde yazılmış olan klasik 

ahlâk kitaplarının üçüncü bölümünde yer alan Tedbîrü’l-müdün “ilmî siyaset” şeklinde de 

ifade edilmektedir. Tedbîrü’l-müdün, idareciler ve idare edilenler arasındaki münasebetin ma-

hiyeti, karşılıklı hak ve yükümlülükler, halkın şikâyetlerini dinleme usûlleri ve hal çareleri 

gibi ahlâkî ve sosyal sorumluluklar, vatandaşın, toplumdaki yeri ve vazifeleri, mülkün ko-

runması ve adaletin hâkim kılınması, devlet reisinin vasıf ve vazifeleriyle devlet adamlarının 

ve idarecilerin seçiminde uyulması gereken kâideler, ordunun gücü ve görevleri gibi konuları 

ele almaktadır (Seyyar, 2015: 523-524). 

         Öte yandan, erken dönemlere ait eserlerde, pratik ahlâkın iki alanını teşkil eden menzil 

veya ev yönetimi için tedbîrü’l-menzil, medine veya ülke yönetimi için tedbîrü’l-medine veya 

tedbîrü’l-müdün biçimlerinde kullanılmıştır. Daha sonra sistematik bir biçimde yazılmış olan 

ahlâk kitaplarında ferdî ahlâk ve aile ahlâkından sonra üçüncü bölüm siyaset ahlâkına ayrıl-

mıştır ve tedbîrü’l-müdün başlığıyla ele alınmıştır. Bu başlıklar altında, bireyin temel ihtiyaç-

larını temin etmede kendi kendine yeterli olamayacağı düşüncesinden yola çıkılarak, insanla-

rın gereksinimlerini yerine getirmede birbirlerine ihtiyaç duymaları ve bunun sonucunda top-

6 

 



lumsal hayatın zorunlu hale gelmesi, birlikte yaşayan insanların uyması gereken kuralların 

belirlenmesi ve onlara uyulması, devletin gerekli olduğu, yönetim ilkeleri, yönetici ve halkın 

hakları ve sorumlulukları, adalet, dostluk, sevgi gibi konular ele alınmıştır (Çağrıcı, 2011: 

259-260).   

         Bunlarla birlikte, ilimler tasnifine dair kitaplarda ve bibliyografik kaynaklarda da 

tedbîrü’l-müdün ile ilgili bilgiler yer almıştır. Fârâbî (ö.950), Risale fima yenbeği en 

yukaddeme kable te’allümi’l-felsefe başlıklı eserinde felsefe kitaplarının uygulamaya ilişkin 

bölümlerini ahlâkın ıslâhı, tedbîrü’l-müdün ve tedbîrü’l-menzil biçiminde sıralar. Muhammed 

b. Ahmet el-Harizmi (ö.997), Mefatihu’l-ulûm’da amelî felsefenin bölümlerinden ahlâkı bire-

yin kendinî yönetmesi (Tedbîr), yakınlarını yönetmesi tedbîrü’l-menzil, toplumun ve ülkenin 

yönetilmesi siyasetu’l-medine veya tedbîrü’l-müdün şeklinde açıklar. İbn Sînâ (ö.1037), 

Uyunu’l-hikme’de pratik felsefeyi üç ana bölüme ayırır ve tedbîrü’l-müdün yerine el-

hikmetü’l-medeniyye terkibini kullanır ve bu ilmîn, insanların birlikte çalışmasının ne kadar 

gerekli olduğunu ve bunun ne şekilde yapılması gerektiğini içeren bilgilerden oluştuğunu söy-

ler. Yine İbn Sînâ, fi Aksami’l-ulumi’l-aklîyye adlı risalesinde, amelî hikmetin siyasete dair 

bölümünde yönetim biçimleri, erdemli ve erdemsiz toplumlar, bunların nasıl gelişeceği ya da 

yok olacağı gibi konuları ele aldığını söyler (Çağrıcı, 2011: 259).   

         İslâm düşünce tarihinde, devlet ve toplum yönetimiyle ilgili eserler genellikle siyaset 

başlığı altında yazılmıştır. Aralarında Platon (ö. M.Ö. 347), Pisagor (ö. M.Ö. 500) gibi Antik 

Yunan filozoflarına ait eserlerin de bulunduğu ve çoğu günümüze ulaşmamış bu tür eserlerle 

ilgili İbn en-Nedîm (ö.995) gibi yazarlar bilgiler vermişlerdir (İbn en-Nedîm, 2017: 629-652). 

Literatürde siyaset konularının tedbîrü’l-müdün vb. başlıklar altında ele alınması son dönem 

ahlâk ve siyaset kitaplarında görülür (Çağrıcı, 2011: 259).    

        1.2. İslâm Öncesi Birikim 	

         İnsanoğlu, nerede yaşarsa yaşasın, dili, dinî, ırkı ne olursa olsun karşılaşmış olduğu ve 

kendisine yarar sağlayacağını düşündüğü birçok insan topluluğunu ve onların toplum hayatına 

faydalı olan faaliyetlerini hayatına yansıtmaya çalışmış, onlardan faydalanma yoluna gitmiş-

tir. Hele ki bu faaliyetler, düşünce alanında oldu mu, doğası gereği medeni bir varlık olan 

insan için bu etkilenme kaçınılmaz bir hal almıştır. Müslüman düşünürler için bu etkilenme, 

sosyalleşmenin önemli araçlarından olan ahlâk ve siyaset alanında biraz daha ön plana çık-

mıştır. Zira onlar ahlâkı ve siyaseti, kendilerinin de nihâî amaç olarak gördükleri mutluluğu 

elde etmenin bir aracı şeklinde telakki etmişlerdir.  

7 

 



         İslâm filozofları, Antik Yunan ve Helenistik filozoflarının ahlâk ve siyaset düşün-

celerinden büyük ölçüde yararlanmışlardır. Onlar, önemli gördükleri tarif ve sınıflamaları 

Müslüman olmalarından ötürü Kur’ân ve Sünnet süzgecinden geçirmeye çalışarak sistemli bir 

biçimde açıklamaya gayret etmişlerdir (Karaman, 2016: 175). Ancak bu yararlanma sadece 

Antik Yunan düşüncesiyle sınırlı kalmamıştır. Antik Yunan düşüncesine oranla daha az da 

olsa İslâm düşüncesi, eski İran ve Hint düşüncesinden de faydalanmıştır. Şimdi sırasıyla etki-

lenmiş oldukları bu düşünürlere ve düşüncelere yakından bakalım.    

												1.2.1. Antik Yunan	

            Sokrates: (ö. M.Ö. 399) İlkçağda Yunanista’nın Atina şehrinde M.Ö. beşinci yy’da ya-

şadığı sanılmaktadır. Genellikle bir ahlâk filozofu olarak bilinir. Ondan geriye kalan şey, bir 

öğretiden ziyade, kişilerin bilincine, özlerinin ne olduğunu yerleştirmeye dönük bir çabadır. 

Önceleri doğa bilimleri ile ilgilenmiştir. Daha sonra kişilerin yaşam ve davranışlarını ilgilen-

diren inançlarıyla ilgilenmiştir (Platon, 2016: 7-8).   

         Sokrates’e ait olan hiçbir eserin bize kadar ulaşmadığı kabul edilmektedir. Ona ait oldu-

ğu söylenen sözler ve fikirler, kendisinden sonra takipçileri olan ve kendilerine ‘Sokratçılar’ 

denilen bazı Yunanlı filozof ve yazarlarca “diyaloglar” halinde günümüze ulaştırılmıştır. 

Müslümanlar, Sokrates’le ilgili bilgilere tercüme faaliyetiyle birlikte sahip olmuşlardır. 

Sokrates, İslâm dünyasında daha çok bir ahlâk filozofu olarak ön plana çıkmıştır (Bayrakdar, 

2012: 46-47). 

         Sokrates’in, toplumu halkın çoğunluğunun değil, bilgili ve erdemli olanların yönetme-

sini istemesi, aristokratların görüşüyle benzerlik gösterse de bir noktada onlardan ayrılır. 

Sokrates bu az olan erdemli ve bilgililerin, toplumu yönetme hakkını soylu oldukları için de-

ğil bilgili oldukları için elde ettiklerini söyler. Kendinî bilge olarak yetiştirme olanağı daha 

çok soyluların elinde olsa bile, sonunda toplumu yönetme işi sıradan aristokratların değil, 

onlar arasında kendilerini bilge olarak yetiştirmiş bir azlığın eline geçmiş olmak anlamına 

gelir (Şenel, 2017: 145). 

         Sokrates’in siyaset düşüncesi, daha çok onun demokrasiyi eleştirmesi, en iyi yönetim 

şeklinin ne olması ile ilgilidir. Onun görüşlerinde, siyasal oluşumun belli bir büyüklüğe ulaş-

ması, bu büyüklüğün getirmiş olduğu birliktelik ve sonuçta özerk ya da siyasal bağımsızlığa 

ulaşan Polis dediği Yunan kent-devleti ön plana çıkmaktadır. Burada onun Polis dediği şey 

Yunan kent-devletinin varlık nedeni vatandaşların hayatlarını güvence altına almak değil, 

onları mutluluğa kavuşturmak, ahlâken güzel bir hayat sürmelerini sağlamak ve vatandaşları-

8 

 



na mutlu ve müreffeh bir hayat temin etmektir. Bununla birlikte bir eğitim kurumu olan Polis, 

vatandaşlarını gerçek mutluluğa eriştirmekte, onları, ruhları güzel olan iyi insanlar olarak ye-

tiştirme görevini üstlenir. Sokrates, Polis veya devlet ile onun yasalarını bir sözleşmeye da-

yandırır. Bu sözleşmeye göre, devlet doğal bir kurum değil, daha sonraları bireylerin gayretle-

riyle ortaya çıkan bir oluşumdur. Yine bu sözleşme, devlet ve devletin yasalarıyla vatandaşlar 

arasında bir mutabakattır. Vatandaşın görevi, toplumsal düzeni sağlayan kurum ve örgütleri 

desteklemek ve başına buyruk hareket etmemektir. Sokrates’e göre bireyin iyiliği, ahlakî geli-

şimi, kendini gerçekleştirmesi için varlık sebebi iyilik ve adalet olan bir devlete ihtiyacı var-

dır. Böyle bir devlette sorun yasalarda olmayıp, devleti temsil edenlerde ve yasaları uygulaya-

cak olanlarda ortaya çıkmaktadır (Platon, 2016: 11-13).   

         Sokrates devletin, yönetme işinde herkes tarafından temsil edilmesine karşı çıkmıştır.  

Toplumdaki değişik insanlara bu imkânı sağlayacağı için demokrasiyi kabul etmemiştir. Do-

layısıyla o, hayatın amacından bihaber sıradan insanlar tarafından uygulanan demokrasi yöne-

timini şiddetle eleştirmiştir. Ona göre, devleti herkes değil de siyasette bilge olanlar yönetme-

lidir. Bunun içindir ki o, köle ve kadınlar dışındaki bütün özgür Yunan vatandaşlarının söz 

sahibi olduğu Atina demokrasisine hayatı boyunca karşı çıkmıştır. Çünkü ona göre politika, 

kaptanlık, mimarlık gibi bir sanattır. Politika bilgisinden yoksun çoğunluğun ya da meclise 

kura ile seçilmîş görevlilerin alacağı kararlarla hayata geçirilecek demokratik bir yönetim, bir 

sanat olan siyasetin özüne, ruhuna ve amacına aykırıdır. Sokrates’in, yönetim biçimi olarak 

anayasal monarşiyi ya da aristokrasiyi uygun gördüğü söylenebilir (Cevizci, 2013: 56). 

         Platon: (ö. M.Ö. 347) Platon’un doğum tarihi için genel kabul gören tarih M.Ö. 427’dir. 

Platon, Atina’nın en seçkin ailelerinden birine mensuptur. Asıl adının Aristokles olduğu söy-

lenmektedir. Platon’un sistemi Herakleitos, Parmenides, Pythagoras, Anaksagoras, 

Empedokles, Demokritos, Atomcular ve bunların öğretileri hakkındaki geniş bilgisine, özel-

likle ilk üçünün kendisi üzerindeki etkilerini göstermektedir (Arslan, 2018: 175-177).    

         Platon, İslâm felsefesinin doğuşuna kaynaklık etmiş en önemli filozoflardan biridir. 

Onun felsefî düşüncesi İslâm dünyasında Aristo’dan önce tanınmıştır. Düşüncelerinin ilk ba-

kışta dinî inançlarla daha çok örtüşmesi, onun daha kolay tanınmasını sağlamıştır. İslâm dün-

yasında, çeşitli vesilelerle hoş görülmüş, fikirlerine rağbet edilmîş, bundan dolayı kendisine 

“Eflâtun el-İlâhî” denmiştir. Platon, İslâm felsefesini en çok metafizik, ahlâk ve siyaset alan-

larında etkilemiştir. Platon’un siyasî görüşlerinden etkilenenlerin başında Fârâbî ve İhvân-ı 

Safâ gelmektedir. Bunların, toplumun siyasî olarak sınıflandırılması, sınıfların özellikleri, 

9 

 



devlet başkanlığı ve başkanda olması gereken özellikler gibi düşünceleriyle Platon’un düşün-

celeri arasında oldukça benzerlikler vardır (Bayrakdar, 2012: 48). 

         Platon’un siyaset felsefesinin odağında siyasal düşünceleri yer almaktadır. Bundan do-

layı siyaset felsefesi ile ilgili görüşleri neredeyse bütün diyaloglarına yansımıştır. Fakat bu 

düşünceler daha ağırlıklı olarak Devlet, Devlet Adamı ve Yasalar adlı diyaloglarında bulunur. 

Platon, Devlet adlı eserinde adaletin toplumdaki önemine vurgu yapar. Özellikle toplumun ve 

yöneticilerinin adalete riâyet edip etmeme gibi yönleriyle ele alınması gerektiğini dile getirir. 

Ona göre bir toplum ancak bu şekilde sağlıklı incelenebilir. (Platon, 2014: 18-24). Platon, 

insanların tek tek yaşamayı bırakıp toplu olarak yaşamaları gerektiğini söyler. Çünkü insanlar 

tek tek gereksinimlerini yerine getiremeyebilirler. Bundan dolayı bir insan ihtiyaçlarını karşı-

layabilmek için başka insanlara ihtiyaç duyar. Örneğin çiftçi, marangozun, kunduracının yap-

tıklarına, marangoz ve kunduracı çiftçinin yetiştirdiklerine ihtiyaç duyar. Dolayısıyla toplumu 

meydana getiren bir işbölümünün olduğunu dile getirir. Bu iş bölümünde her insan yaratılışı 

gereği hangi işe meyilli ise o işi üstlenmelidir. Bir insan birden fazla işi değil, doğuştan eği-

limli olduğu bir tek işi yapmalıdır. O, bu işi sürekli yaparak onda uzmanlaşmalıdır. Platon, 

bunun sonucunda işbölümünden yola çıkarak toplumu, katmanlara ayırır. Bu katmanlarda 

bulunan her sınıfın özelikleri birbirinden farklıdır. Bunlar hangi işi daha iyi yapıyorlarsa o işi 

kapsayan katmana dâhil olurlar (Platon, 2014: 70-75). Platon, bu katmanların oluşturduğu 

yönetim taslağına İdeal Devlet adını koyar (Platon, 2014: 70-75, 211-215). Platon, ideal dev-

letteki katmanlı toplum tasarısını, doğuştan kalıtımsal olarak geldiğini ileri sürdüğü için, akıl-

lıdan akıllı, güçlüden güçlü çocuklar doğacağını söyler ve bu tasarısını bir “ırk öğretisi” yar-

dımıyla savunur (Platon, 2014: 191-194). 

         Platon’a göre, ideal devlette dört erdem olmalıdır: bilgelik, cesaret, ılımlı olmak ve ada-

let. Bilgelik yöneticilerde, yiğitlik koruyucularda, ölçülülük hem koruyucularda hem yö-

neticilerde, adalet ise bütün katmanlarda bulunması gereken bir erdemdir. Adalet erdemi, top-

lumda her katmanın kendi işleriyle uğraşıp, kendi sorumluluklarını yerine getirerek diğer 

katmanların işlerine karışmamasıdır. Bunun tam tersi, yani bir katmanın kendi işini bırakıp 

diğer bir katmanın işlerine karışması adaletsizliktir. Bir devleti yıkacak olan şey bu katmanla-

rın birbirinin işlerine karışmaları, görevlerini değiştirmeleridir. Bu, devlete karşı işlenen en 

büyük suçtur, adaletsizliktir (Platon, 2014: 150-154).   

         Platon, siyaset düşüncesinde birey ile devlet, insan ruhu ile politik otorite arasında bir 

benzerlik kurar. İnsan ruhu ile devlet arasında tam bir paralellik var ve dolayısıyla hiçbir ko-

pukluk yoktur. Platon, temel gerçekliğin insan ruhu olduğunu, bütün toplumsal olguların onun 

10 

 



ürünlerine yansıdığını, sosyo-politik her şeyin bu temel gerçekliğin görünüşü olduğunu dile 

getirir. Örneğin devlet, bir taş parçası ya da kayadan ibaret değil, o devletin hakîmiyet kur-

duğu yerde yaşayan insanların karakterlerinden meydana gelir. İşte insanın ortaya çıkardığı 

bütün kurumlar, onun ruhunun, manevî varlığının bir yansımasıdır. Kezâ hukuk onun düşün-

cesinin bir parçasını oluştururken, adalet onun psikolojik uyumunun dışa vurumudur (Platon, 

2014: 161).  

         Platon, zamanının derin politik krizine bir çözüm getirmek ve ahlâkî değer olarak adaleti 

hayata geçirmek için İdeal Devlet tasarımını geliştirmiştir (Cevizci, 2013: 71). Ütopik bir ta-

sarım olan onun bu düşüncesinde gerçek adalet üç parçalı bir ruhta ve bu parçaların her biri-

nin görevini layıkıyla yerine getirmesiyle meydana gelmektedir. İşte toplum da üç sınıflı olup 

herkesin layık olduğu yerde kendi özelliklerine uygun işi ve görevi yerine getirmesiyle ve hak 

ettiği değeri almasıyla ideal bir toplum halini alacaktır. Buna göre, üç sınıf insan üç ayrı gö-

revi yerine getirir. Bunlarda iktisadî, askerî ve felsefî faktörler söz konusudur. Yani ideal dev-

let’i oluşturan en önemli şey üç ayrı sınıf ya da işlevin varlığıdır (Platon, 2014: 70-75, 159-

160). Söz konusu faktörlerin tekabül ettiği görevler yöneticiler, koruyucular ve çiftçiler şek-

linde üç sınıfa ayrılır. Her sınıfın bir görevi bulunmakta ve her sınıf bu görevi yerine getir-

mekle sorumludur. Her bir sınıfta yer alan insanın kendi sınıfıyla ilgili işlerde uzmanlaşmış ve 

bilgili olması gereklidir (Platon, 2014: 159-160). Bunun sonucunda, ruhlarında akıl unsuru ön 

planda olanlar, yönetici sınıfında yer alırlar. Diğer iki sınıf, iştiha gücü baskın olan üreticiler 

ve irade gücüyle öne çıkan askerlerdir. Platon’a göre filozof-kral, ancak bilgiyle siyasal gücün 

bir araya gelmesiyle ortaya çıkar. Devlet görevlileri devletin iyiliğini, esenliğini ve menfaatle-

rini kendi menfaatleri dâhil her şeyin üstünde tutmalıdırlar. Bununla birlikte filozof-kral da 

bilge olmalıdır (Platon, 2014: 246-248).  

         Devlet işlerinde, ruhun yönetimde ifadesini bulan ilgili parçası olan akıl ön plana çı-

karsa, yönetim sadece kendi çıkarlarını düşünen insanlardan meydana gelmez, tamamen dev-

letçi ve bürokratik bir yönetim olmaz. Çünkü devletin kendi başına bir varlık sebebi yoktur. 

Devlet, yönetimi altındaki insanların mutluluğu için vardır. Kezâ devletin birilerine çıkar sağ-

lamak gibi bir amacı da olamaz. Çünkü bu onun özüne aykırıdır. Devletin birliğini sağlayan 

nihâî organizasyon aklî bir örgütlenme olmalıdır (Platon, 2014: 150-154). Çünkü akıl bütün 

saflığı içinde yöneticinin gerçek iyiyi kavramasını, bu kavrayıştan yola çıkarak yönettiği dev-

lete sadakatle bağlı kalmasını ve ona tüm benliğiyle hizmet etmesini sağlar (Cevizci, 2013: 

72-73). 

11 

 



         Platon, devlet adamlığına, yönetim sanatına ilişkin düşüncelerini bir mitosa dayandıra-

rak açıklar. Bu mitosa göre, bir zaman evreni sadece Tanrı yönetirmiş. Sonra Tanrı, evreni 

kendi haline bırakmış. Bunun üzerine insanlar öncelikle bir tek yönetici seçmişler (monarşi). 

Bu tek kişinin yönetimi Tanrı’nın yönetimi kadar kusursuz ve yetkin olmasa da onun benzeri 

olduğu için, işler bir süre iyi gitmiş. Bu yönetim zamanla yerini, önce azlığın sonra çokluğun 

olduğu yönetim şekline dönüşmüş ve dönüştükçe zamanla bozulma süreci içine girmiş. Ta ki 

Tanrının bu kötü gidişe dur demek üzere evrenin yönetimini tekrar ele almasına kadar (Platon, 

2014: 53 vd.). Platon’a göre, yönetim herkesin anlayamayacağı bir bilimdir. Üstelik bilimlerin 

en yücesidir. Böyle bir bilim kalabalıkta bulunmaz. On bin bireyin (bir kent devleti halkının) 

içinde elli ya da yüz bireyde bile zor bulunur (Şenel, 2017: 161 vd.). 

         Platon, insan toplumları tarihinde kurulmuş olan devletleri şu şekilde belirtmiştir: Ta-

rihte kabileler zamanında ideal devlete benzer bir yönetim şekli var olmuştur. Bu yönetim 

şekline “Patriarşi’’ denir. Daha sonra kabileler bir araya gelerek yönetime de tek bir kabile 

şefini getirmek suretiyle oluşturulan tekin yönetimi yani “Monarşi’’ düzenini kurmuşlar. Bu-

rada eğer yönetim birkaç kabile şefinden oluşuyorsa bu da en iyilerin yönetimi “Aristokrasi’’ 

dir. Daha sonra monarşi ve aristokrasiden farklı bir yönetim olan ve başında bilge yöneticile-

rin olduğu bir yönetim şekli görülmüştür. Onları monarşi ve aristokrasiden ayırmak gerekir. 

Onlarla karıştırılmaması için bunlara “Gerçek Monarşi’’ ve “Gerçek Aristokrasi’’ denilebilir. 

Platon’un ideal devlet düzeninde kurmak istediği filozoflar yönetimi ise “İdeal Monarşi’’ ve 

“İdeal Aristokrasi’’ dir. Platon bir de, onurluluğa önem verenlerin yönetimi olan “Timokrasi’’ 

den bahseder. Bu yönetimde, bilgelikten çok onura, üne, şan, şeref ve şatafata düşkünlük var-

dır. Bu yönetimde ortak mülkiyet yoktur. Tüm varlıklar paylaşılır. Timokrasi, aristokrasi ile 

oligarşi arasında bir yönetim biçimidir. Birinden diğerine geçmek için kullanılan bir ara dü-

zendir. Bir diğer yönetim biçimi, toplumu, hiçbir yasaya bağlı olmaksızın zorla, zorbalıkla 

yöneten “Tiranlık”tır. Platon ayrıca, yönetim biçimlerini en iyiden en kötüye doğru şöyle sıra-

lar: Monarşi, Aristokrasi, Yasalı Demokrasi, Yasasız Demokrasi, Oligarşi, Tiranlık (Platon, 

2014: 297-306, 323-335 vd.).  

         Platon, yaşlılık dönemi eserlerinden olan Yasalar da başka bir yönetim biçiminden daha 

bahseder. Burada Platon, çeşitli yönetimlerin iyi yanlarını birleştirerek ‘Karma Yönetim’ şek-

linde bir yönetim biçimi ortaya koymaya çalışır. Bu yönetim aristokratlar, yaşlılar ve bil-

gelerden oluşan yönetici bir topluluktur. Karma yönetimin temel ilkeleri: egemenliğin dağıtıl-

ması, bireysel yönetim ile halk denetiminin uzlaştırılması şeklindedir. Böylece monarşiden, 

12 

 



demokrasiden, aristokrasiden bazı ögeler alınarak gerçekleştirilen bu yönetim biçimi en iyi, 

en sağlam ve en sürekli yönetim olacaktır (Platon, 2012: 166-214 vd.). 

         Platon’un yukarıda tanımlarını verdiği yönetim biçimleri biraz daha açıklanacak olursa 

o, bunların önce eksikliklerini gösterir, daha sonra kendi ideal devlet düşüncesini öne sürer. 

Ona göre, ideal devlet; her şeyden önce vatandaşlar arasında bir iş bölümüne dayanır. Nasıl ki 

bir organizmada her organın belli bir görevi vardır, devlette de görevli olanlar üçe ayrılır. İlk 

sırada, hayatın sürdürülebilir olması için işçiler sınıfı gelir. Bu sınıf beden gücüyle çalışır ve 

çiftçi, amele ve zanaatkârlardan oluşur. Bunların en önemli görevi çalışmak ve itaat etmektir. 

İkinci grup savaşçılar ve bekçilerdir. Bu sınıftakiler devletin iç ve dış güvenliği için çalışırlar. 

Önemli bir görev üstlenen bu sınıfın, görevini layıkıyla yerine getirebilmesi için devleti çok 

iyi tanımaları gerekmektedir. Onun için bu sınıfta bulunanlar, bünyesinde mûsikî ile dinî, ah-

lâkî ve içtimaî konuları barındıran bir eğitimden geçmelidirler. Bunların sahip olması gerekli 

olan erdemler cesaret ve adalettir. Kezâ onlara Tanrı ile ilgili doğru bilgiler verilmeli, nefse 

hâkim olmayı öğretmeli ve onların cesaret duyguları geliştirilmelidir. Bu bireylerin kadın ya 

da erkek olması arasında bir fark yoktur. İşçiler, köylüler ve zanaatkârlar istedikleri gibi bir 

evlilik yapıp aile kurabildikleri halde, savaşçıların aile kurması devletin iznine tabi tutulmuş-

tur. Onlar ancak devletin müsaade ettiği kişiyle evlenebilirler. Ancak bunun sonucunda ruh ve 

beden olarak sağlam çocuklar dünyaya gelir. Bunun yanında bu çocukları devlet yetiştirmeli-

dir. Savaşçılar sınıfı özel mülkiyete sahip olamazlar. Onların bütün ihtiyaçlarını devlet karşı-

lar. (Taylan, 2014: 72-73). 

         Platon’un bu düşüncedeki amacı devletin bütünlüğünü korumak ve bekâsını teminat 

altına almaktır. Üçüncü ve son sınıf ise savaşçılar arasından çıkan iyi yetişmiş bireylerden 

seçilen idareciler sınıfıdır. Devletin en üst kademesinde bulunan bu sınıfa, devletin birliğini 

sağlamak ve gücünü korumak için mutlak bir otorite verilmîştir. Bu sınıfa mensup olanlar, 

savaşçılar sınıfından seçildiği gibi bunun yanında onların birer filozof olmaları, filozofun 

özelliklerini taşımaları şartı da aranmaktadır. İdeal devlet düşüncesinde felsefe eğitimi almış 

kişiler devleti yönettiği zaman, istenilen yönetim biçimi elde edilmîş olacaktır. Devleti tek bir 

kişi değil bir idareciler grubu yönetmelidir. Bunlar da savaşçılarda olduğu gibi, özel mülkiyet 

ve servet sahibi olamayacaklardır. Söz konusu birinci grup çalışma ve itaat erdemine, ikinci 

grup cesaret erdemine, üçüncü grup ise hikmet (felsefe) erdemine sahip olmalıdır (Taylan, 

2014: 73-74). 

         Platon, ideal devlet düşüncesini tasarlarken gerçek devlet fikrinden yola çıkmamış, üto-

pik bir düşünce ortaya koymuştur. Filozof, bu devlet düşüncesinden zamanla şüphe etmeye 

13 

 



başlamış, birçok tecrübeden sonra hayatının sonlarında yazdığı Yasalar ( krş. Platon, Devlet, 

2014, Platon, Yasalar, 2012.), adlı eserinde ideal devlet düşüncesinde birtakım değişiklikler 

yaparak yeni bir devlet planı tasarlamıştır. Örneğin o, burada savaşçıların ve idarecilerin bir 

aile hayatı ve özel mülkiyete sahip olamamalarının insan fıtratına ters olduğunu ileri sürmüş-

tür (Platon, 2012: 208-241-242). Kezâ devletin bir filozoflar topluluğu tarafından değil de, 

yasalarla idare edilmesi gerektiğini söylemiştir (krş. Platon, 2014: 246-247, Platon, 2012: 168 

vd.). Platon, yasaları yazılı ve yazılı olmayan şeklinde ikiye ayırır. Yazılı olanlar bizi yöneten 

yasalar, yazılı olmayanlar ise örf ve gelenek dediğimiz yasalardır. İdeal devletteki idealar sis-

temi yerini üstün kuvvet olarak dine bırakmıştır. Din, toplumu düzene sokan bir kuvvettir 

demiştir (Taylan, 2014: 74-75). 

         Platon’un genel siyaset düşüncesinin temelinde yönetim işinin bir bilim veya özel bir 

uzmanlık alanı olduğudu gerçeği yatmaktadır. Dolayısıyla toplumu özel uzmanlığa sahip kişi-

lerin yönetmesi gerekir. Buna paralel olarak Platon, toplumun yönetiminde şu veya bu bu şe-

kilde yer alacak kişilerin, yani toplumu oluşturacak bütün bireylerin eğitilmesi gerektiğini 

ifade etmektedir. Bundan dolayı yasa koymak ve onu uygulamak insan doğasının keşfine da-

yanması gereken bir sanattır (Arslan, 2018: 441-443). 

         Aristoteles: (ö. M.Ö. 322)  “Ortaçağ Batı Hıristiyan dünyasının “Filozof” İslâm dünya-

sının “ilk öğretmen” diye adlandırdığı ve tüm felsefe tarihinin Platon’la birlikte en büyük di-

ğer filozofu olarak tanıdığı Aristoteles, Kuzey Yunanistan’da bir İonia kolonisi olan Stageria 

kentinde M.Ö. 384 yılında dünyaya gelmiştir.” (Arslan, 2017(a): 3).   

         Aristoles’e göre ahlâk, tek bir kişi için iyiyi araştırır, politika ise, site veya toplum için 

iyiyi araştırır. Bu nedenle politika ahlâkı da içine almaktadır. Ona göre politikanın konusu 

insan için iyi olandır. Bu iyi bir kişi için neyse toplum için de aynı şeydir. Aristoteles, ahlâkla 

politika arasında bir ayrım yapmaz. O, politikanın ve ahlâkın birbirleriyle ilişkili olduğunu 

söyler (Arslan, 2017: 238-240). Politika ile ahlâk aynı amaç peşinden gider. Bu amaç da insan 

için mümkün olan iyiliği elde etmektir (Arslan, 2017(a): 277).       

         Aristoteles, siyasetle ilgili düşüncelerini Politika adlı eserinde vermiştir. Onun ahlâk 

düşüncesinde olduğu gibi, siyaset düşüncesinde de, Doğru olan “orta yol” düşüncesi hâkimdir 

(Aristoteles, 2013: 246, 2014: 108). Aristoteles’in devlet düşüncesi de genel felsefesi gibi 

“realist” bir özellik taşır (Taylan, 2014: 92). Aristoteles’in ahlâk konusundaki “erdemli orta” 

veya “orta yol” erdem ve erdemler ile görüşleri İslâm dinine uygunluğu nedeniyle sadece filo-

zoflar tarafından değil, diğer İslâm ahlâkçılarınca da benimsenmiştir (Bircan, 2013: 55). 

14 

 



         Aristoteles de Platon gibi insanın bir toplum içerisinde yaşaması gerektiğini söyler 

(Aristoteles, 2013: 203). Devleti değiştiren ve meydana getiren bireyler değil, aksine bireyleri 

şekillendiren ve değiştiren devlettir. Devlet için en önemli mesele eğitimdir. Devletin ve onu 

yönetenlerin en önemli görevi devlette yaşayan bireyleri eğitmek ve onları adaletli yetiştir-

mektir (Aristoteles, 2013: 391-395). İnsanların içinde yaşadığı devlet hukukî ve ahlâkî temel-

lere dayanması itibariyle diğer canlı topluluklardan farklıdır. Bu kuralları ancak akıl sahibi 

olan insan bulabilir ve uygulayabilir (Taylan, 2014: 92-93). İnsanlar ancak hakka ve adalete 

uygun eylemler yaptığı zaman erdemli yaşayabilir ve ancak böyle bir devlette yaşayan insan-

lar erdemi gerçekleştirip mutlu sona ulaşabilirler (Aristoteles, 2014:103-106).  

         Aristoteles’in siyaset düşüncesi ile ahlâk anlayışı arasında yakın bir ilişki vardır. Çünkü 

ona göre iyi bir hayat iyi tasarlanmış bir toplumun içinde gerçekleşebilir. İnsanlar yapmak 

istediklerine, toplumun diğer üyeleriyle dayanışma halinde olurlarsa ulaşabilirler. Bunun için-

dir ki sosyal ve politik bir canlı olarak insan, başkalarının iyiliğini de doğası gereği düşünmek 

zorundadır. Aksi bir durumda onun doğası gerçekleşmemiş olur. İnsan başkalarının iyiliğine 

kayıtsız kalmadan, yapabileceklerinin gerçekleşebilmesi için işbirliği ve karşılıklı diyalog 

içinde olmalıdır (Aristoteles, 2014: 450). Öyle görünüyor ki Aristoteles’e göre, insanın kent-

devleti içinde geçecek bir hayata göre tasarlanması onun doğasının ayrılmaz bir parçasıdır. Bir 

diğer husus, insanlar doğaları gereği politik canlılardır. Çünkü onlar amaçsız ve boşuna bir 

şey yapmazlar. Onlara konuşma yeteneği verilmîş olup bunun sonucunda birbirleriyle ile-

tişime geçerek ailede ya da devlet içerisinde var olan topluluklarda, devletin temelini oluştu-

ran adalet vb. kavramları birbirlerine aktarırlar. Yine doğası gereği politik olan insan, kendi 

kendine yeterli olamamasından dolayı, gereksinimlerini politik toplum içerisinde gerçekleş-

tirmek zorundadır. Bundan dolayı kent-devleti anlayışı bireyci anlayıştan önce gelir. Ancak 

sonuçta kent-devleti insan zekâsının bir sonucudur. Politik düzen ve devletin hukukî sistemi 

insanları âdil ve erdemli kimseler yapar, onları ahlâken daha iyi bir duruma getirir (Cevizci, 

2013: 85-86). 

         Aristoteles, insanı teleolojik bir bakış açısıyla ele alarak, insanın mutluluğa; kendinden 

hoşnut olduğunda, kendinî tam olarak yetkin hissettiğinde, ruhu ile aklı arasında tam bir uyum 

olduğunda ulaşacağını söyler (Aristoteles: 2014: 70). İnsan kendinî bu şekilde eksiksiz hisse-

der ve mutlu olur. Erdemlerin tam olduğu böyle bir hayat kent-devleti içinde gerçekleşir. İn-

sanlar aynı zamanda bunu yaparken içinde bulundukları kent-devletinin otoritesine boyun 

eğmelidirler. Tıpkı bir ordunun, bir komutanın sevk ve idaresinde olduğunda zafer kazandığı 

gibi, insanlardan meydana gelen politik bir topluluk da gerekli düzene ve amaca ancak yöne-

15 

 



tici bir gücün varlığında ulaşabilir. İşte bu temel üzerinde yönetim şekilleri birbirlerinden ay-

rılırlar. Yönetim biçimleri temelde üçe ayrılırlar. Buna göre, devlet bir kişi veya birkaç kişi ya 

da çoğunluk tarafından yönetilebilir. Ancak bu üç yönetim biçiminin biri doğru veya ideal; 

diğeri ise kötü veya sapkın olmak üzere iki şekli vardır. Tek kişinin doğru ve âdil yönetimine 

monarşi ya da krallık; buna karşılık kötü ve Adaletsiz olan yönetime tiranlık denir. Birkaç 

kişinin ideal yönetim biçimine aristokrasi; kötü ve adaletsiz biçimine de oligarşi denir. Ço-

ğunluğun âdil ve doğru yönetimine cumhuriyet; kötü ve sapmış olan yönetimine de demokrasi 

adı verilir. Yukarıda adı geçen yönetim biçimlerinin ideal ve sapmış halini belirleyen şey; 

yöneticinin birinci durumda yönettiği insanların, ikinci durumda ise sadece kendi çıkarlarını 

düşünmesidir (Aristoteles, 2013: 239-245.).  

         Aristoteles’e göre en iyi yönetim, insanların, devletin ve vatandaşların iyiliğini yürekten 

isteyenlerin ve başkalarının çıkarlarını düşünenlerin yöneticilik yaptığı yönetim şeklidir (Aris-

toteles, 2013: 197-201). Bunun yanında söz konusu olan altı ayrı yönetim şeklini değer-

lendirirken adalet esasını kullanır (Cevizci, 2013: 86 vd.). Aristoteles adalet, “devletin orta 

direğidir. Çünkü siyasal topluluğun temeli haktır ve hak neyin adaletli olduğuna karar ver-

menin ayracıdır.” (Aristoteles, 2013: 121) demek suretiyle adaleti, devlet işlerinde ve top-

lumda dengeyi sağlayan önemli bir araç olarak göstermektedir.  

         Aristoteles, yönetim biçimlerini ileri sürerken, yönetenler iyi, âdil, eğitimli ise yöneti-

lenlerin de aynı şekilde iyi ve adaletli olması gerektiğini söyler. Yani devletin bizzat şeklinin 

bir değeri yoktur. Önemli olan idare tarzının nasıl olacağıdır. İdare ne olursa olsun, idarecile-

rin iyiliği ve dürüstlüğü devleti ve içinde yaşayan yurttaşları iyi ve mutlu eder. Eğer böyle 

olmazsa devlet ayakta kalmaz ve yıkılmaya mahkûmdur. Aristoteles, Platon’un ideal devle-

tindeki bazı görüşlerini insan doğasına uygun olmadığı gerekçesiyle kabul etmez (Aristoteles, 

2013: 147-153). Devlet, kendinî dışa karşı koruyan, içte de düzeni sağlayan bir topluluktur 

(Taylan, 2014: 94). Aristoteles, devleti oluşturan halk tabakasını özgürler ve köleler diye iki-

ye ayırır. Ona göre kölelik doğal ve sosyal bir kurumdur. Çünkü insanların bir kısmı nasıl ki 

doğal olarak özgür doğuyor ise; bir kısmı da aynı şekilde köle olmuş ve mülkiyeti başkasına 

aittir. Kölelerden bedensel işlerimizi yapmada yararlanırız. Onlar, zihni yetenekleri daha üs-

tün olan kimselerin yönetimi altındadırlar. Çünkü kendilerini yönetecek kadar aklî yeterliliğe 

sahip değildirler (Aristoteles, 2013: 122 vd.). Yönetim şekillerinin nasıl olması gerektiği gibi 

düşüncelerinin yanında Aristoteles toplumu oluşturan önemli bir kurum olarak gördüğü aile 

için toplumsal hayatın zorunlu olduğunu da dile getirir.   

16 

 



         Aristoteles’e göre, aile insanların günlük ihtiyaçlarının karşılanmasında yeterli olsa da, 

daha fazla gereksinimler için yeterli olmaz. Bunun için günlük gereksinimlerin ötesinde me-

sela savunmanın gerçekleştirilebilmesi için ailelerin birleşmesi gerekir. Bu birleşmeden köy 

meydana gelir. Aynı şekilde köy de bazı gereksinimlerde eksik kalabilir. Örneğin, erdemi ge-

liştirme bakımından. Bunun için birçok köy birleşir ve bunun sonucunda Polis denilen kent 

devleti oluşur. Düşünüre göre, toplumların en yükseğini Polis oluşturur. Polis, öteki toplum-

ları içine alan ve en yüksek iyiliğe ulaşma amacını taşıyan kent devletidir (Aristoteles, 2013: 

117-120). Her varlığın ulaşmak istediği bir amacı vardır. Doğası gereği toplumsal bir canlı 

olan insan, bu amaçlarına ulaşmak için toplumu oluşturmuştur. Toplum, mutlu bir yaşamı 

gerçekleştirmek için gelişir (Şenel, 2017: 181 vd.).  

         Aristoteles, uygulamada en iyi yönetim tarzının cumhuriyet olduğunu söyler. Çünkü o, 

çokluğun egemenliği ile azlığın hakîmiyeti, zenginlerin egemenliği ile yoksulların hakîmiyeti 

arasında yer alan bir yönetim biçimidir. Cumhuriyet, ona göre güç dengesi sağlayan orta sınıf 

(iyi orta) bir yönetimdir (Aristoteles, 2013: 246). Aristoteles’in uygulamada en iyi yönetimin 

cumhuriyet olduğunu savunması, adaletin en iyi bu yönetimle sağlanacağını düşünmesinden 

kaynaklanmaktadır.  

         Epikuros: (ö. M.Ö. 270) Epikuros, Atina tarafından yerleşmeci olarak Sisam adasına 

gönderilen Atinalı bir aileye mensuptur. Doğum tarihi M.Ö. 342 veya 341’dir. Çocukluğunu 

ve gençliğini Sisam adasında geçirmiştir. Felsefeyle ilk kez on dört yaşında tanışmıştır. Ati-

na’ya ilk kez on sekiz yaşındayken iki yıllık askerlik hizmetini yapmak için gelmiştir. 

Epikuros, M.Ö. 310’da önce Midilli’de, daha sonra Lâpseki’de bir felsefe okulu kurmuş, bun-

dan beş yıl sonra temelli yerleşmek üzere Atina’ya geri dönüştür. Atina’nın dış mahallelerin-

de bir ev satın alır ve hayatının bundan sonraki dönemlerini dostları ve öğrencileriyle geçirir 

(Arslan, 2017 (b): 29-30).  

         Epikuros, insanın doğuştan siyasi bir varlık olduğu görüşüne katılmamaktadır. Bununla 

birlikte insan için yararından dolayı aile, cemaat gibi küçük topluluklarla birlikte büyük toplu-

lukların da gerekliliğini kabul eder. Onun elimizde bulunan yazılarında doğrudan siyasetle 

ilgili tek bir sözü vardır. “bilge insanın kendsini alışılagelen mesleklerle, siyasetin hapishane-

sinden kurtarması gerekir.” Dolaylı olarak siyasetle ilgili olan iki yerde ise, “siyasal hırsın 

nedeninin başka insanlara karşı korunma elde etmek olduğunu söylemekte, ancak bunun her 

zaman mümkün olmadığını veya başka yollarla elde edilebileceğini hatırlatmaktadır.” Ona 

göre, başka insanlardan korunmanın ve sakin bir hayat geçirmenin yolu insanlardan uzak 

kalmaktır (Arslan, 2017 (b): 145-146).      

17 

 



         Epikuros’a göre, başlarda başıboş ve ilkel yaşayan insanlar dam yapma, örtünme gibi 

yeniliklerle uygarlığa başlamış (Şenel, 2017: 193). İnsanlar başta yalnız olup gelişigüzel üre-

miş ve sözlü bir iletişimleri yokmuş. Bu dönemde sosyal herhangi bir kurumdan söz edile-

mezmiş. Zamanla insanlar, özellikle ateşin keşfedilmesiyle, aile kurmaya başlamış ve komşu-

luk ilişkileri gelişmiş. İşte bu dönemde insanlar doğal tehlikelerden korunmak için dil beceri-

lerini geliştirmek, tarım ve ev inşa etmek gibi birtakım ustalıklar öğrenmişlerdir. Böylece in-

sanlar, yaşantı olarak gelişip zenginleşmişlerdir. İnsanlar, hayatlarının yanı sıra mallarını da 

korumak için devlet adını verdiğimiz politik örgütün zorunluluğuna ihtiyaç duymuştur. Böy-

lece ortak bir çıkar duygusuna sahip olup, tehlikelere birlikte karşılık vererek ve birlikte çalı-

şarak daha fazla mutluluk elde etmişlerdir. Bunun sonucunda sözleşme temelli bir devlet an-

layışı ortaya çıkmıştır (Cevizci, 2013: 96-97). Bu, insanlığın yavaş yavaş gelişerek o güne 

geldiğini ileri süren kültürel bir tarih görüşüdür. İşte Epikuros sözleşme temelli devlet anlayı-

şını bu tarih görüşünün içine yerleştirir. Epikuros’a göre; hukuk, toplumda kötülük görmemek 

ve kötülük yapmamak için yapılmış bir anlaşmadır (Şenel, 2017: 193-194). 

         Epikuros’un bu devlet anlayışı Platon ve Aristoteles’in öne sürdükleri doğal devlet anla-

yışıyla tamamen zıt bir anlayıştır. Çünkü ona göre devlet doğal bir kurum olmayıp birey için 

var olan ve sözleşmeye dayalı bir kurumdur. Burada birlikte yaşam, bireyin çıkarlarına daya-

nır. Bireyler kendilerini korumak, hayatlarını sürdürmek ve mutlu olmak için bir araya gele-

rek bir sözleşme yapmışlardır. Bunun sonucunda devlet denilen kurum ortaya çıkmıştır. Ada-

let de bu sözleşmeye dayalı, bunun sonucunda ortaya çıkan bir uzlaşmadır. Doğal haklar ola-

rak nitelenen haklar insanlarca yararlılıklarından dolayı benimsenmiş genel davranış kuralla-

rıdır. Devlet dâhil bütün yasalar bireyin hayatına katkıda bulundukları, faydalı oldukları süre-

ce gerekli ve âdildirler. Adalet ve âdil olmak, insanların çıkarlarına uygun olduğu için vardır 

ve önemlidir. Adaletsizlik insanların çıkarlarına uygun olmadığı, insanlara cezalar yoluyla 

zarar verdiği için kötüdür. İnsanlar bunun için kötülük ve adaletsizlikten kaçınırlar. Yani ada-

letsizlik kendi içinde kötü olduğundan değil; kötü sonuçlar doğurduğundan kötüdür (Cevizci, 

2013: 96-97). 

         Epikuros, eşit olmayan düzenlere karşı olmakla birlikte, demokratik bir yönetimi benim-

semez. Epikurosçular için bireysel yaşam ve bireysel mutluluk daha önemli olduğundan, on-

lar, siyasal yaşama pek önem vermemişlerdir. Zorunlu olarak bir yönetim biçimi seçilecekse 

güvenlik açısından daha iyi olacağını düşündükleri monarşi yönetimini tercih etmişlerdir (Şe-

nel, 2017: 194). 

18 

 



         Stoacılar: Stoacılar’a göre, “Yasa, doğaya içkin olan ve neyin yapılıp neyin yapılmaması 

gerektiğini emreden en yüksek akıldır. Bu akıl sağlam bir şekilde tesis edildiğinde ve insan 

zihninde tam bir biçimde geliştiğinde yasa olur. Gerçek yasa, doğaya uygun olan sağ (right) 

akıldır. Gerçek yasa, evrensel olarak geçerlidir, değişmez ezeli ve ebedidir” (Arslan, 2017(b): 

414-415). 

         Stoacılar, kendi düşüncelerini benimseyen bir azlığı bilge ve iyi insanlar; bunun dışın-

dakileri aptal ve kötü insanlar olarak görürler. Birinci grup evrensel aklı kavrayan gruptur ki, 

dünyayı evrensel yasalarla yönetmek bunların hakkıdır demişlerdir. Stoacı düşünüşte, tüm 

insanların eşit haklara sahip olması gerektiği gibi demokratik, eşitlikçi bir sonuç alması bek-

lenirken, bunun tam zıddı olan eşitsizlikçi sonuçlara varıldığı görülür. Yani insanlar arasında 

soylu-soysuz, zengin-fakir, özgür-köle gibi farklılıkların kalkması gerektiğini söylemiyor, 

bunların önemli olmadığını dile getiriyorlar (Şenel, 2017: 197-198). 

         Stoacılar, farklı toplumların gelenek veya yasalarının aynı değere sahip olduğu yönün-

deki görüşlere şiddetle karşı çıkarlar. Onlara göre, “Adalet ve yasalar hakkındaki en delice 

görüş, toplumların gelenek ve yasalarında karşılaşılan her şeyin adil olduğu görüşüdür. Bu 

yasalar zorbalar tarafından konulduklarında doğru mu olacaklardır? Eğer ünlü otuzlar hükü-

meti Atina’da bir dizi yasayı uygulamaya sokmayı istemiş olsaydı veya Atinalılar istisnasız 

olarak bu zorbaların yasalarından hoşlanmış olsalardı, bu, bu yasaların adil olarak kabul edil-

mesi gerektiği anlamına mı gelecekti?” Hayır, çünkü Stoacılar için, “Adalet tektir, o bütün 

insanları bağlar ve tek bir yasaya dayanır. Bu yasa doğru akıldır… İster herhangi bir yerde 

yazılı olsun, ister olmasın, bu yasayı bilmeyen, adaletsiz biridir” (Arslan, 2017(b): 415). “Sto-

acıların bu gerçeklerle toplumu veya devleti evrensel yasaya, evrensel yasayı evrensel adalete, 

evrensel adaleti doğaya ve doğada içerilmiş bulunan evrensel akla, Logos’a bağladıkları gö-

rülmektedir. Toplum, onlar için bu ortak, evrensel, doğal, aklî, tanrısal adil yasanın birleştir-

diği insanları içine alır” (Arslan, 2017(b): 415-416). 

         Öte yandan kölelik de gerçek özgürlükle ilgili değildir. Çünkü gerçek özgürlük dış öz-

gürlük değildir. Gerçek özgürlük, tutkuların esiri olunmadan, akla uygun davranan iç özgür-

lüktür. Dolayısıyla bir köle aslında kral yani özgür; bir kral da, aslında köle olabilir. İşte Stoa-

cılar, bunun sonucunda eşitlikçiymiş gibi görünerek var olan eşitsiz düzeni onaylamışlardı. 

Onlar özgürlük yanlısı ve eşitlikçi olmayan kurumlara ve durumlara kayıtsız kalmış, hatta 

onları desteklemişlerdir. Bu da onların düşüncelerinin sözde evrensel çapta insancıl düşünce-

ler olduğunu göstermektedir. Öyleyse Stoacılar hangi düzeni savunuyorlardı? Eski Stoacılar, 

eşitlikçi yani devletlerin, ailelerin, tapınakların, paranın olmadığı bir düzen tasarlamışlardı. 

19 

 



Onun için tüm insanlar kardeşlik ilkesine dayanan bir düzeni, evrensel kardeşliğe dayanan bir 

dünya toplumu içinde yaşamalılar gibi ütopik bir düşünce hayal etmiş iseler de, bu düşünceler 

zamanla unutulmuştur. Geçerli olan yönetim biçimlerinden hiçbiri bu düşüncelere uymaz. 

Çünkü onların görmek istedikleri yönetim, bilginlerce yönetilen evrensel bir devlet yöneti-

miydi. Eğer bu olmayacaksa -ki kendileri olmayacağını görmüşler- bunun yerine en ideal yö-

netim monarşi olabilir demişlerdir (Şenel, 2017: 197-198). 

         Stoacılar, bütün yasaları (doğa yasaları, insanların yasaları…) evrensel aklın bir parçası 

olarak değerlendirmişlerdir. Bunun sonucunda Stoacılar, evrensel kardeşlik, dolayısıyla dünya 

vatandaşlığı düşüncesine ulaşmışlardır. Yani onlar, bireysel aklın evrensel akıl olan ilahî akıl-

dan pay aldığını söylemiş; soy, zenginlik, ulus farklılığının insanları ayrıştıramayacağını, hep-

sinin aynı evrensel akıldan pay alarak bir araya gelebileceklerini ve eşit olduklarını belirtmiş-

lerdir. Dünya vatandaşlığı düşüncesinde ise, evrensel aklın yasalarına uyan, aralarında hiçbir 

fark olmayan insanların çeşitli devletlerde çeşitli yasalarla değil de evrensel bir devletin tüm 

insanlara aynı şekilde uygulanan yasalarla yönetilmesi gerektiğini öne sürmüşlerdir. Dolayı-

sıyla insanlar arasında soylu-avam, özgür-köle, Helen-barbar, zengin-yoksul gibi farklılıklar 

önemli değildir. Asıl fark, tanrının kendileri için belirlediği yazgıyı derin bir tefekkürle ka-

bullenen bilgeler ile bu yazgıya karşı gelen budalalar arasındadır (Cevizci, 2013: 102-103). 

         O halde söz konusu yasa koyucu şüphesiz ancak ve ancak Tanrı’dır. Bu dünyada Tan-

rı’nın ya da Logos’un dilinden en iyi anlayacak olanlar bilgelerdir. Dolayısıyla yasayı koya-

cak olan da bu bilgelerden olmalıdır. (Arslan, 2017(b): 418). 

         Sonuç olarak Antik Yunan düşünürlerinin genel siyaset düşüncelerine bakılacak olursa, 

ahlâkın ve ahlâkî ilkelerin açık bir şekilde ön plana çıktığı görülmektedir. Buna göre onlar, 

her ne şekilde olursa olsun, insanın, ayırt edici özelliğinin akıl kuvvesinde olduğuna dikkat 

çekmişlerdir. Yani aklını üst düzeyde kullanarak iyi fiiller sergileyen birey her halükârda üs-

tün insandır. Zira o bunun sonucunda adaleti, erdemi elde edecek ve ahlâklı bir insan olacak-

tır. Bununla birlikte onlar, insanın fıtratı gereği sosyal bir varlık olduğunu, diğer insanlarla 

birlikte yaşaması gerektiğini dile getirmişlerdir. İhtiyacı gereği toplumsallaşan bu insanların 

bir yönetime ihtiyacı olacaktır. Onları yönetecek olan yöneticiler de bütün işlerini ahlâkî çer-

çeveler içerisinde yaptıklarında toplum düzeni sağlanacak ve erdemli bir toplum ortaya çıka-

caktır. Bu düşünceler, insan neslinin devamı ve mutluluğu ile toplumların düzeni için gerekli 

olduğundan her devirde geçerliliğini korumuştur. Bundan dolayı bu düşünürler, İslâm düşü-

nürleri tarafından kendi inanç ve külütürlerine uygun bir biçimde yeniden ele alınarak İslâm 

ahlâk ve siyaset düşüncesine uygun bir tarzda sonraki dönemlere aktarılmıştır.    

20 

 



         1.2.2. Eski İran ve Hint	

            İran uygarlığını geliştiren Medler ve Persler M.Ö. 2000’li yıllarda bozkırdan göç edip 

İran’a yerleşmişlerdir. Önceleri basit tarımla uğraşmış ve tarih sahnesinden uzak yaşamışlar-

dır. Persler Asur imparatorluğunun topraklarını ele geçirince imparatorluğa dönüşmüşlerdir. 

Pers kralı tüm yetkiyi kendisinde toplamış mutlak monark olarak görünse de, sınırsız bir yet-

kiye sahip değildi. Toplum tarafından büyük destek alan Pers soylularının ayrıcalıklarına say-

gı göstermek zorundaydı. Kralın bir de danışma kurulu vardı. Bu kurul beş soyludan olu-

şurken üyeleri her şeyi özgürce söyleyebilirdi. Büyük kral, sayıları yirmi olan satraplıkları 

kendi müfettişleriyle denetliyordu. Böylece düzenli ve örgütlü bir bürokratik denetim şekli 

Pers uygarlığının katkısı olarak imparatorluk yöntemleri arasına alınmıştır. Pers İmparator-

luğu bu pahalı yönetim ve denetim şeklini, imparatora bağlı ülkelerden başkente akan zengin-

liğin sağladığı imkânlar sayesinde devam ettiriyordu. Zerdüştlük inancına sahip olan eski 

İran’da, haksız kazanılan zenginlik hor görülmekte ve aşağılanmakta; haklı kazanç ise övül-

mekteydi. Bu inançta yüksek felsefî ve etik ilkeler mevcuttu. Bunun yanı sıra, iyi yönetime 

dair düşünceler de vardı. Bunlardan biri, bölgenin zenginliğini sürdüren, yoksulları sıkıntıdan 

kurtaran, yasaları, gelenekleri saptırmadan hayata geçiren, uygun yasalar koyan bir yönetim 

şeklidir. Bir diğer düşünce de, iyi krallar yönetime geçsin, kötü monarklar bizi yönetmesin 

şeklindeydi. Kezâ bir başka düşüncede de, insan kendinden aşağısını eşit görmeli, eşitini üs-

tün görmelidir. Kendinden üstün olanı şef, şefi yönetici görmeli. İnsanlar yöneticiye boyun 

eğip itaat etmeli ve onun yanında doğru konuşmalı denilmektedir (Şenel, 2017: 87 vd.). 

         Yukarıda belirtilen düşünceler daha sonraları çarpıtılıp yanlış şekilde yayılmasın diye 

hiçbir değişiklik yapılmadan doğrudan yazıya aktarılmıştır. Bu yüzden bu düşünceler pek ya-

yılmamıştır. Bununla birlikte herkes onlarla ilgili yorum yapmasın diye çok az sayıda kopya-

lanmıştı. İşte bunun sonucunda bu düşünceler fazla yayılamamış, sayıca az olan kopyaların da 

zamanla kaybolmasıyla bu düşünceler olduğu gibi sonraki dönemlere aktarılamamıştı. Bazı 

Batılı düşünürler Persler Yunanlıları yenselerdi, bugün Avrupa’nın dinî Zerdüştlük olabilirdi 

düşüncesini ileri sürmüşlerdir. Bunu da Zerdüşt’ün sistemci ve soyutçu bir düşünür olmakla 

birlikte, siyasal düşüncelerinin çok üst seviyede olmasına bağlarlar. Bu düşüncenin benim-

senmemesi ve yayılmadan Pers soyluları tarafından bile bırakılması, öteki inançların daha 

önce alanı tutmuş olmaları, diğer inançlardan farklı bir yapıda olması, halkın kavrayabilece-

ğinin ötesinde soyut düşünceler taşıması gibi sebeplere dayandırılır (Şenel, 2017: 103 vd.). 

         Bunlarla birlikte İran siyasal düşünüşün ayrıntıları ile ilgili elimizde pek fazla bilgi bu-

lunmamaktadır. Bilinenler arasında, siyasal erki Medler’den Persler’e geçiren Kyrus ile ilgili 

21 

 



“yasallık mitosu” niteliği taşıyan ilginç bir örnek mevcuttur. Bu örnekte verilen öyküye göre; 

krallık Medler’de iken Med kralı, kızının gördüğü garip bir düşü yorumlatır. Düş, torununun 

krallığı elinden alacağı şeklinde yorumlanır. O da bunu engellemek için kızını bir Med ile 

değil bir Pers ile evlendirir. Daha sonra geleceğini güvence altına almak için kızını yanına 

alır. Kızı doğurunca bebeği öldürmesi için güvendiği bir adamına verir… Sonuçta bebek öl-

dürülmemiştir. Bu bebek büyümüştür ve ileride Persler’i ayaklandırarak dedesini devirip siya-

sal erki ele geçirecektir. Böylece krallık Medler’den Persler’e geçecektir (Şenel, 2017: 105).   

         Persler’in bir devamı olan Sasaniler’de ise, yönetimin başında Şahinşah denilen kişi 

bulunurdu. Bu kişide “fer” denilen ilahî bir gücün olduğuna inanılırdı. Başa geçen her 

hükümdârın kendine has bir tâcı vardı. Hükümdârın otoritesi sarsıldığında kendisine yeni bir 

taç yaptırması gerekiyordu (Naskali, 2009: 176).  

         Devlet Şahinşah tarafından merkezden yönetiliyordu. Merkez teşkilatının başında bu-

günkü anlamıyla başbakan gibi hareket eden “Hezarbez” adında bir baş vezir bulunurdu. Bu-

nun yanında askerî ve malî işler gibi diğer görevlerden sorumlu vezirler de bulunuyordu 

(Altungök, 2007: 73 vd.). Şahinşah öldükten sonra yüksek aristokrasinin ve önde gelen rahip-

lerin desteğini kazanan hanedan üyesi hükümdârlığı eline alabiliyordu (Naskali, 2000: 395). 

Aynı zamanda güçlü olan hükümdâr halefini tayin eder ve bunu asillerle rahiplere kabul etti-

rirdi (Naskali, 2009: 176).  

         Sasani İmparatorluğu askerî açıdan dört idarî bölgeye ayrılıyordu. Bunların başında vali-

ler bulunuyordu (Altungök, 2007: 73 vd.). Şehzadeler, devlet yönetiminde tecrübe kazanmak 

için taşraya vali olarak gönderilirdi. Sasaniler’de toplum, rahipler, askerler, kâtipler ve halk 

şeklinde dört sınıfa ayrılırdı.  Bir sınıftan başka bir sınıfa geçmek kesinlikle söz konusu değil-

di. Her sınıfın bürokratik bir yapısı vardı ve her sınıf divanda bir temsilci tarafından temsil 

edilirdi. Hükümdârlara taçlarını, ellerinde çok büyük bir güç bulunduran başrahip giydirirdi. 

Devletin en önemli makamları “Büzürgan” denilen askerî sınıfın elindeydi. En alt kademede 

“Azadan” denilen ve İran toplumunun bel kemiğini oluşturan sınıf bulunuyordu (Naskali, 

2009: 176).  

         Hint düşüncesi de kısaca şöyle özetlenebilir: M.S. üçüncü yy başlarında imparatorlukları 

yıkılmış olmasına rağmen Kuçanlar ve Sakalar, hemen hemen bütün Batı Hindistan’a hakîm-

diler. Kuzey Hindistan’ın geriye kalan kısmı, çok sayıda bağımsız veya yarı bağımsız prensli-

ğe bölünmüştü. Bunların yönetimi krallık ya da monarşik olmayan klanlar tarafından idare 

ediliyordu. Bu dönemde meydana gelen en önemli gelişme Budizm’de yaşanmıştır. Yabancı 

22 

 



yöneticiler katı bir kast sistemine sahip olan Hinduizm’in yerine Budizm’e sıcak bakmışlardır. 

Bu da Budizm’in yayılmasına neden olmuştur (Turgut, 2009: 23).  

         Dinsel düşünce ile siyasal düşüncenin iç içeliği, İbraniler’den sonra en fazla Hint toplu-

munda görülür. Bu durum, İbraniler’deki gibi Hint’lilerde de siyasî düşüncenin gelişmesini 

büyük oranda engellemiştir. Hindistan’da var olan kast sisteminin en üst katmanında Brah-

man denilen din adamları vardır. Bunlar güçlerini Brahma denilen tanrıdan alıyorlardı. 

Hint’te ortaya çıkan bir düşünce olan Varna öğretisine göre, Brahma kafasından Brahmanları 

yaratmıştı veya Brahmanlar Tanrı Brahmanın kafasını oluşturuyorlardı. Bundan dolayı onla-

rın görevleri düşünmek ve dua etmekti. Ksihatriyalar yani askerler Brahmanın kollarını oluş-

turuyorlardı. Bunların görevi, savaşmak ve toplumu yönetmekti. Bunun gibi toplumun diğer 

kastları da tanrı Brahmanın her hangi bir organını oluşturup ona uygun vazifeleri yerine geti-

riyorlardı. Böyle bir öğretide, din adamları, aralarında yöneticilerin, kralların çıktığı asker 

sınıfından daha üstte bulunuyor ve bu din adamlarının dünya görüşü ve ideolojik düşünceleri 

her şeyden önce geliyordu. Brahmancılık, salt dinî bir düşünce gibi görünmesine karşın, bire-

yin içinde bulunduğu kastı aynı zamanda onun siyasî konumunu da belirliyordu. Bunun sonu-

cunda yöneticiler askerler, yönetilenler ise alt kasttaki insanlardı. Yönetilen kasttan olup yö-

neticiliğe kalkmak büyük bir günahtı (Şenel, 2017: 105 vd.). 

         Hindistan’da Brahmancılığın dışında Upanişhatçılık ve Budacılık gibi inanç sistemle-

rinden oluşan başka düşünceler de ortaya çıkmıştır. Birincisi, aşağı katmanlardaki insanların, 

içinde bulundukları yoksulluklar karşısında bu dünyaya küsme, dünyadan kaçma gibi düşün-

celer içeriyordu. İkinci düşüncede ise; ne üst kasttakiler gibi zevk içinde ne alt kattakiler gibi 

sefalet içinde olunmaması, hayatın doğru yol olan hafif bir perhizle devam ettirilmesi gerek-

tiği öne sürülmüşü. Kurucusu olan “Buda” buna “orta yol” demiştir (Şenel, 2017: 105 vd.). 

         Görüldüğü gibi her halükârda Hindistan’da siyasî düşünceler, tümüyle dinî inançların 

içine serpiştirilmîşti. Dinden ayrı özerk bir siyasî düşünce geliştirilememişti (Şenel, 2017: 

109).  

         Yukarıda da izah edildiği üzere eski İran düşüncesinin, kendi içindeki nedenlerden ve 

İslâm dinîyle pek örtüşmemesinden, kezâ Hint düşüncesinin dinî yapısı ve buna bağlı kast 

sisteminin İslâm düşüncesini etkilemede kadük ve güçsüz kalmasından dolayı İslâm düşünür-

lerine, diğer bir düşünce olan Antik Yunan düşüncesinden etkilenme yolunu açmıştır. Dolayı-

sıyla İslâm düşüncesini etkileme noktasında bu birikimlerden en önemlisi Antik Yunan dü-

şüncesi olmuştur. Özellikle İslâm coğrafyasının genişlemesiyle Müslümanların, başka kültür 

23 

 



ve düşüncelerle karşı karşıya gelmiş olmaları sonucunda, İslâm toplumu birçok alanda başka 

kültürlerden yararlanmıştır. Önceleri sözlü olarak gerçekleşen bu etkilenme, daha sonra Müs-

lümanlar tarafından açılan kurumlar ve bu kurumlara hizmet eden önemli düşünürler vasıta-

sıyla, özellikle yapılmış olan tercümelerle bir ivme kazanmıştır. Müslümanlar, Antik Yu-

nan’dan önceleri tıp, kimya, astronomi gibi alanlardan istifade ederken, bu etkilenme daha 

sonraları biraz daha felsefî metinlere kaymış; mantık, metafizik, psikoloji, siyaset ve ahlâk 

gibi ilimlere yönelmiştir. Bu açıdan değerlendirildiğinde, birçok filozofu ve düşünürü olan 

Antik Yunan kültürünün İslâm düşüncesini en fazla etkileyen filozofları arasında Sokrates, 

Platon, Aristoteles, Plotinus gibi düşünürler olmuştur. Bunların arasından da özellikle Platon 

ve Aristoteles ayrı bir öneme sahiptirler. 

         Müslüman düşünürlerin, Antik Yunan’dan etkilendiği önemli alanlardan biri de ahlâk ve 

siyaset düşüncesi olmuştur. Pratik felsefenin önemli konuları içerisinde yer alan ahlâk ve si-

yaset düşüncesi, insanların hayatıyla birebir ilişki içerisinde olduğundan, başta Sokrates, Pla-

ton,  Aristoteles gibi önemli düşünürler olmak üzere daha başka birçok Yunanlı düşünür ve 

düşünce okulları bu konular üzerinde önemle durmuşlardır. 

         İslâm ahlâk ve siyaset düşüncesinin de etkilenmiş olduğu Antik Yunan siyaset düşünce-

sine baktığımızda, bireyin fıtrî özelliklerinden yola çıkarak, bu bireysel özelliğe sahip insan-

lardan meydana gelen değişik toplumsal grupların oluştuğunu görmekteyiz. Bunun temelinde, 

bütün düşünürlerin üzerine düşüncelerini inşâ ettikleri bireyin toplumsallaşma ihtiyacıdır ki 

bu düşünceye göre, hemen hemen bütün filozoflar; insanın tek başına yaşayamayacağını, hat-

ta onun tek başına bir anlam ifade edemeyeceğini dolayısıyla onun insanî olan gerçek özellik-

lerinin bir topluluk içinde ortaya çıkabileceğini savunmuşlardır.  

         İnsanoğlunun nihâî amacının mutluluk olduğunu varsaydığımızda, bu düşüncelerin hak-

lılık payının olduğunu görmekteyiz. Allah tarafından insanoğluna bahşedilmîş en büyük ni-

metlerden biri olan aklın, en üst seviyede kullanımının toplum içerisinde gerçekleşebileceğini 

söyleyebiliriz. Bunun içindir ki, tarih boyunca ahlâk ve siyaset düşüncesini ele alan, bununla 

birlikte bu düşüncelerin en önemli hatta olmazsa olmaz uygulayıcısı olan insanoğlunun mut-

luluğu aklıyla elde edebileceği herkes tarafından kabul görecek bir gerçek olsa gerektir. Bu 

aklı da bireysel değil toplumsal olarak kullanabilme seviyesine gelince kendini tam anlamıyla 

gerçekleştirmiş olacaktır. Yani o, aklını tek başına değil de, insanlarla birlikte kullandığında 

mutluluğa ulaşacaktır. 

24 

 



         İşte bu aklın sonucunda, devlet ve yönetim şekilleri, devlette yer alan insan toplulukları-

nın özellikleri, devleti kimin yönetmesi gerektiği ve onda bulunması gerekli olan özelliklerin 

ne olacağı ortaya çıkmıştır. Bir arada yaşayabilmek için yine bu ortak aklın ortaya çıkaracağı 

yasalar, insanları bir arada tutacak olan ahlâkî değerlerin varlığı ve onların nasıl korunması 

gerektiği gibi birçok konuyu fıtratı gereği akıllı bir canlı olarak yaratılan insanın, toplumsalla-

şarak yapabileceği gerçeği ortaya çıkmıştır.  

         Sözü geçen bu fıtrîliğin önemi, İslâm düşüncesinde de var olduğundan İslâm düşünür-

leri, kendilerinden önce ele alınan bu konulara kayıtsız kalmamışlar ve bu düşünceleri, kendi 

düşüncelerine uygun bir düzlemde ele alarak birikerek gelmiş olan ahlâk ve siyaset alanına bir 

katkı sunmuşlardır. Dolayısıyla bu katkıda Antik Yunan düşüncesinden gelmiş olan birikim, 

İslâm düşüncesinin etkilendiği diğer düşünceler ele alındığında birinci sıradaki yerini almıştır. 

Bu düşüncenin de kendi içerisinde İslâm düşüncesini etkileme derecesine baktığımızda özel-

likle Aristoteles, Platon ve Yeni Plâtonculuğun büyük etkisinin olduğu aşikârdır. Bunun ne-

denlerinden biri muhtemeldir ki İslâm düşünürlerinin, onların ahlâk ve siyaset düşüncelerini, 

mensubu oldukları İslâm dinindeki ahlâkî ve siyasî düşünceye daha yakın görmüş olmalarıdır. 

         İslâm düşüncesinde Antik Yunan’dan sonra etkisini az da olsa görebileceğimiz diğer 

birikimler İran ve Hint düşünceleridir. Ancak şunu belirtmekte yarar vardır. Sözü geçen etki-

lenme Antik Yunan düşüncesiyle karşılaştırıldığında yok denecek kadar azdır. Bunun yuka-

rıda da biraz değindiğimiz birçok sebebinin olmasının yanında önemli birkaç sebebi daha şöy-

le sıralanabilir: Müslümanların bilimsel alanda İran ve Hint düşüncelerinden önce Antik Yu-

nan düşüncesiyle tanışmaları. İlmîn ve bilimin Antik Yunan’da daha fazla ön plana çıkarılmış 

olması. Antik Yunan düşüncesinin, aklı ön plana alan İslâm filozofları tarafından öncelenmesi 

ve onun daha tutarlı bulunması, Zira Antik Yunan düşüncesinde de İslâm dinînde olduğu gibi, 

insan yaratılışı gereği akıllı olan tek canlı olarak görülmüş ve ona çok büyük bir önem 

atfedilmîştir. İran ve Hint düşüncelerinde, siyasî düşünce ile dinî düşüncelerin birbirinden 

ayrılmaz bir hal almış olması ve bunun birçok yerde akıl ile çelişmesi. Yani her ne olursa ol-

sun, dinî meselelerin, bireysel, toplumsal vs. her şeyin önüne geçmesi. Hint toplumundaki 

kast sistemi buna örnek verilebilir. Yine bu dinlerin temelde İslâm dinîyle pek örtüşüyor ol-

maması, İran ve Hint düşüncesinin İslâm düşüncesine nüfûz etmesini engelleyen etkenlerden 

bazıları olmuştur.                                          

												1.3. İslâm Öncesi Birikimin İslâm Düşüncesine Geçişi 

            “Medeniyetin sürekli açılış yolu üzerindeki bütün esaslı uyanış hareketleri, her şeyden 

önce, birer büyük tercüme devri ile başlamıştır. Eski Yunan uyanışı Anadolu, Fenike, Mısır 

25 

 



tercümeleriyle; Türk Uygur uyanışı Hint, İran, Nasturi tercümeleriyle; İslâm uyanışı Yunan 

(Nasturi, Yakubi), Hint tercümeleriyle; yeni Garp uyanışı İslâm (Türk, Arap, Acem), Yahudi, 

Yunan tercümeleriyle mümkün olmuştur. Sathi görüşlerin dudak bükerek geçtikleri ve “mo-

dası geçmiş” dedikleri tozlu kitaplar hümanizması, her büyük uyanış devri gibi, bizim uyanış 

hareketimizde de dayanılacak ve kendisinden hız alınacak en sağlam temel olacaktır” (Ülken, 

2016: 5-7). 

           İslâm dünyası karşılaşmış olduğu diğer medeniyetlerle birçok alanda etkileşime girmiş-

tir. Bunlardan en önemlisi ilmî faaliyetlerin yapılmış olduğu alan olmuştur. Kezâ bu etkileşi-

min en önemli ayağı özellikle Antik Yunan düşüncesinden tercümeler yoluyla yapılmış olan 

faaliyetlerdir. Bu tercüme faaliyetinde bizi ilgilendiren kısım ahlâk ve siyaset alanında yapıl-

mış olanlardır. Kur’ân ve Sünnetten sonra İslâm ahlâk düşüncesinin önemli kaynaklarından 

biri Antik Yunan felsefesidir. Özellikle Sokrates, Platon ve Aristoteles’in ahlâk ve siyaset 

hakkındaki düşünceleri daha önce de belirttiğimiz gibi büyük kabul görmüştür. Bu düşünür-

lerden Platon ve Aristoteles’in ahlâkla ilgili eserlerin aktarımında birçok etken olmakla bir-

likte öne çıkan bâzı gerekçeler şunlardır: Antik Yunan düşüncesine ait ahlâk ve siyasetle ilgili 

eserlerin geniş bir şekilde ele alınıp tartışılması, ahlâk ve siyasetin ilmî bir disiplin olarak ted-

vin edilmesi ile öğrenilebilir ve öğretilebilir bir sistematiğe kavuşturulmuş olması. Bir diğer 

neden, ahlâkî sorunların akıl süzgecinden geçirilerek aklî yöntemler ve rasyonel bir şekilde 

ele alınmış olması. Üçüncü bir neden, yukarıda da dile getirdiğimiz gibi özellikle Platon’un 

ahlâkla ilgili bazı düşüncelerinin Kur’ân ve Sünnetteki bazı prensiplerle uygunluk arz etmesi. 

Kezâ Yüce Allah’ın yeryüzündeki halifem dediği insanın, davranışlarının amacından (Kehf 

18/74, Taha 20/74-76, Nur 24/21-30, Mülk 68/4, eş-Şems 91/9) yola çıkarak Aristoteles’in de 

özellikle Nikomakhos’a Etik kitabında sistematize ettiği ve savunduğu, onun iyi olana ve mut-

luluğa ulaşma isteği gibi davranışlarının İslâm ahlâkıyla da örtüşmesi (Adıgüzel, 2018: 45-

46).  

         Nitekim tezimize konu olan düşünürlerden İbn Misheveyh’in İslâm âleminde ahlâka 

dair sistematik olarak vermiş olduğu ilk eser olarak sayılan Tehzibu’l-Ahlâk adlı eserinde 

Aristoteles’in ahlâk felsefesinin geniş çapta etkisi görülmektedir. Tezimizde ele aldığımız 

diğer düşünürlerin de İbn Miskeveyh’in Tehzib’inden etkilendiklerini düşündüğümüzde onla-

rın da Aristoteles’ten dolaylı olarak etkilendiğini söyleyebiliriz. Bunun yanında siyasette de 

Platon’un Devlet ve Kanunlar adlı eserlerinin yanında bunlara göre etkisi az da olsa Aristote-

les’in Politika adlı eseri İslâm dünyasınca tanınan eserlerdir (Kaya, 1981: 228-229, 232 vd.). 

İşte tercümeler yoluyla İslâm düşüncesine geçen Antik Yunan ahlâk ve siyaset düşüncesinin, 

26 

 



İslâm ahlâk felsefesini büyük oranda etkilemesinden dolayı biz de önemine binaen bu düşün-

ceyi ve düşüncemize aktarılış biçimini tezimizde ele almayı uygun gördük. Şimdi ahlâk ve 

siyaset düşüncesinin de içinde bulunduğu tercüme faaliyetine genel olarak göz atalım.             

         İslâm medeniyeti, Hz. Muhammed’ten hemen sonra fetihler yoluyla eski kültür ve dü-

şüncelerle karşı karşıya gelmiştir. Emevîler dönemine gelince İslâm dünyasının sınırları ol-

dukça genişlemişti. Bu bölge içinde bulunan özellikle Suriye’deki merkezler ile Basra ve Kü-

fe’deki Müslüman Araplar, Yahudi, Hıristiyan ve İranlılarla etkileşim içine girmişlerdir. Bu-

nun sonucunda bir kültür alışverişi doğmuş, bu alışveriş Abbâsiler döneminden başlayarak 

geniş bir çeviri faaliyeti ortaya çıkarmıştır. Büyük bir bölümü Batı’dan olmak üzere bununla 

birlikte Hint ve İran dünyalarından bir fikir hareketi İslâm dünyasına intikal ettirilmîştir. Bu 

intikalde en büyük payeyi Batı (Grek) felsefesi oluşturmaktadır. Yunan felsefesinin Arapçaya 

intikali direkt olmayıp Süryanice kanalıyla yapılmıştır (Taylan, 2014: 123 vd.). 

         Raşit halifelerin devrinden itibaren Şam, Antakya, Halep, İskenderiye, Mısır, Harran, 

Urfa, Cundişapur’un fetihleri ile; Emevîler zamanında Doğu Anadolu, Mezopotamya, Irak, 

Kuzey Afrika, Pencap, Sind’in fethedilmeleri İslâm dünyasının sınırlarını daha da genişle-

miştir. Buna mukabil Müslümanların karşılaştığı kültürler, düşünceler ve dinlerin sayısı da 

artmıştır. Karşılıklı etkileşim sunucunda İslâm’a girenler oldu. İslâm’a girmeyenler ise kendi 

dinlerini ve düşüncelerini devam ettirdiler. İslâm’ın ilk yıllarındaki kültürel ve bilimsel geli-

şim, yukarıda saydığımız ve sonradan İslâm topraklarına dâhil edilen bölgelere kıyasla çok 

geri kalmış bir durumdaydı. Orta Doğu, Mısır ve Kuzey Afrika zamanın en ileri kültürüne 

sahipti. İran’da, Cundişapur kaynaklı Sasani, Helen ve Hint kültüründen oluşan birikim vardı. 

Bunun nedeni İran’ın İslâm’a girmeden önce hem Hint Kültürüyle hem de Helenistik kültürle 

karşılaşmış olmasıdır (Bayrakdar, 2012: 27). 

         Suriye, Filistin ve Mısır’daki ilk Arap fetihlerinin ardından Arap yöneticilerinin ve kabi-

lelerinin Yunanca konuşulan bölgelere dâhil olması Emeviler dönemi sırasında hem yönetici-

ler arsında, hem de günlük yaşamda Yunanca’dan Arapça’ya çeviriyi elzem bir hale getirdi. 

Emeviler, Şam’daki ilk dönemlerinde yönetimin devamlı olabilmesi için Yunanca konuşan 

memurları korumak ve elde tutmak zorundaydılar. İbn en-Nedîm’in (bkz. İbn en-Nedîm, 

2017: 620) Divân’ın Sercûn ibn Mansûr er-Rûmî ve oğlu Mansûr gibi bürokratlarca çok geç 

bir zamanda, Abdulmelik veya oğlu Hişâm zamanında (685-705 ve 724-743) Arapça’ya çev-

rildiğini dile getirir. Ayrıca, yine Emevî yöneticilerin ihtiyaçlarına binaen gerçekleştirilen 

çevirilere örnek olarak Yunanlı hükümdarlar için örnek davranışlar yazını çerçevesinde ter-

cüme edilen Aristoteles ile Büyük İskender arasındaki yazışmalar örnek verilebilir. Bu yazış-

27 

 



malar Hişâm’ın kâtibi Sâlim Ebu’l-‘Alâ’nın desteğiyle tercüme edilmiştir (Gutas, 2017: 33-

34).  

         İslâm devletinin günden güne genişlemesiyle büyümesi sonucunda devletin ve milletin 

ihtiyaçları da artmıştı. Bu ihtiyaçların karşılanması için bazı kurumlar kurulmuş, bunlar için 

gerekli bilgi ve teknik öğrenilmeye çalışılmıştır. Önceleri bu ihtiyaçlar tıp, astronomi ve malî-

ye alanında yoğunlaşmıştı. Bundan dolayı Emevî halifeleri devletin malî işlerinde bazı Hıris-

tiyan, Arap ve Süryani bilginleri görevlendirmişlerdi. Bunun yanında yabancı tabipler saraya 

getirilmîşti. Dolayısıyla Emevîler’in ilk yıllarında Müslümanlar söz konusu alanlar ve bunlar-

la birlikte kimya ilmîne ilgi duymuşlardır. Bundan dolayıdır ki bu ilimlere ait ve önceden 

Süryanice, Yunanca ve dahi Kıptice dilinde yazılmış eserler Arapçaya tercüme edilmîştir. 

Bunun sonucunda İslâm dünyasında bilimsel çalışmalar hızlı bir şekilde yayılmıştır. Abbâsiler 

dönemine gelince ilme olan ilgi fazlasıyla artmıştır. Halifelerin saraya yabancı ilim adamlarını 

getirtme geleneği daha da çoğalmıştır. Aynı şekilde başka dillerdeki eserlerin Arapçaya ter-

cüme edilmesi hızlı bir şekilde sürmüştür (Bayrakdar, 2012: 27-28). 

          “Tercüme faaliyeti, kişisel ilgi ve merakın ötesine resmi olarak ilk kez Emevî prensle-

rinden Halid b. Yezid b.Muaviye (ö.704) eliyle geçmiştir. Bir prens olan Halid b. Yezid Tara-

fından başlatılan tercüme hareketi, onun bu amaçla Mısır’dan getirttiği iki rahip olan Stafon 

ve Marianus’a daha çok astronomi ve kimya gibi alanlara dair tercümeler yaptırmasıyla baş-

lar. Sonraki dönemlerde bu faaliyet sırasında, halkın ihtiyacı dikkate alınarak daha ziyade tıp 

alanında tercümelerin yapıldığı ve nihayet ikinci Abbâsi halifesi olan Mansûr döneminde 

daka kapsamlı bir aşama kaydedildiği anlaşılmaktadır. Bu dönemde Abdullah b. Mukaffâ 

Aristoteles’in Organun’un ilk üç kitabı ile Porfiryus’un İsâgûcî’sini tercüme etmiştir. Özel bir 

önem verilen bu tercüme eserler dinî eserlerden ayrı olarak Mansûr’un saray kütüphanesinde 

muhafaza edildiği ve bu yere Hizânetu’l-hikme adı verildiği klasik kaynaklarda belirtilmekte-

dir. Telif ve tercüme faaliyeti fetihlerle elde edilen eserlerin tercümesiyle Hârunreşid (786-

809) döneminde daha da hız kazanmıştır. Bütün bunlardan sonra Beytü’l-hikme’yi geliştirecek 

Ortaçağ’ın âdeta bir ilimler akademisi hüviyetine kavuşturan Halife Me’mun olmuştur” (Şe-

nel, 2017: 38-39).   

         Anlaşılacağı üzere, Müslümanlar ilk önce felsefeden ziyade başta tıp olmak üzere diğer 

müspet ilimlerle ilgilenmişlerdir. Ancak bu müspet ilimlerin felsefeyle iç içe olması, çevirisi 

yapılan eserlerin yazarlarının ve tercümanların aynı zamanda birer filozof oluşları, saraylarda 

görevli olanların felsefeyle alakalı olmaları, özellikle Abbâsi halifelerinden itibaren Müslü-

manları felsefe öğrenmeye itmiştir. Bu gelişmelere bir de Müslümanların kendi aralarında 

28 

 



ortaya çıkan dinî ve siyasî gelişmeler eklenince, Müslümanlar hem kendi içlerinde hem diğer 

inanç ve kültürlerdeki insanlarla yoğun bir kelami ve aklî tartışmaya girmişlerdir. Bu da Müs-

lümanların aklî ve mantıkî alanda gelişmelerini sağlamış, beraberinde dolaylı da olsa onların 

felsefeye ve mantığa ilgi duymalarına yol açmıştır. Müspet ilimlerin İslâm dünyasına girme-

siyle, felsefe de bu ilimlerle birlikte dolaylı olarak girmiştir (Bayrakdar, 2012: 28-29). 

         “Fırat ve Dicle arasında yayılmış vaziyette bulunan ve “Helenizmin Süryanî kolu”  ad-

dedilen, 50’ye yakın medresede, Yunancanın yanında Suryânîce de öğretim yapılıyordu. Bü-

tün Orta Doğu’da yayılan bu marijinal gruplar, VII. yy.’da görülmemiş bir canlılığa sahne 

oluyordu. Yunan İlminin, gerek İran’a gerekse Bağdat’a sokulmasında başrolü bunlar oyna-

mamışlardır. Süryânîce okuyup yazan Ya’kûbî ve Nastûrî Hıristiyanlar, Güney İran ve yukarı 

Mezopotamya’ya yapılmış olarak yaşadıklarından, Bağdat’ın bu bölgeler ile kolay temas ku-

rabilmesi sayesinde, Yunan bilimine ait kitaplar Beytü’l-Hikme’ye getirilebilmiştir” (Demirci, 

2016: 70). 

         Tercüme edilen kitaplar Beytü’l-Hikme’ye daha çok halifelerin özel çabalarıyla temin 

edilmiştir. Tercüme faaliyetinin başladığı ve kitapların yazıldığı bu dönemde yazılan kitapla-

rın bir nüshasının Beytü’l-Hikme’ye konulması istenmiştir. Ayrıca fethedilen yerlerde ele ge-

çirilen kitaplar ve anlaşmalar sırasında halifeler tarafından konulam maddeler sayesinde, 

komşu ülkelerdeki birçok kitap Beytü’l-Hikme’ye getirilmiştir. Ayrıca, Bağdat’a çağırılan 

âlimlerin kendileriyle birlikte getirdikleri kitaplarında kazandırılmasıyla Beytü’l-Hikme’de 

zengin bir Kütüphâne meydana getirilmiştir (Demirci, 2016: 70). 

         Bu aktarımı şu şekilde detaylandırabiliriz: Bilim ve felsefe İslâm dünyasına, biri Şifahî 

(sözlü), diğeri İslâm felsefesinin oluşumunu en fazla etkileyen tercümeler yoluyla olmak üze-

re iki şekilde girmiştir. Şifahî olanın, her ne kadar mahiyeti tespit edilemese de, önemli tesiri, 

-özellikle dinî kurumlarda- Müslümanların Yahudi, Hıristiyan ve diğer din mensuplarıyla 

yapmış oldukları tartışmalar yoluyla kendinî göstermiştir. Müslümanlar, fetihler yoluyla kar-

şılaştıkları ve daha sonra İslâm coğrafyasına dâhil ettikleri birçok felsefî birikime mirasçı ol-

muşlardır. Önceleri pratik birtakım ihtiyaçları karşılamak için kullandıkları bu mirası daha 

sonra yeniden ele almışlar ve geliştirmeye çalışmışlardır. İbn en-Nedîm, ilk tercüme işinin 

Halit b. Yezid (ö.704) tarafından başlatıldığını söyler. (bkz. İbn en-Nedîm, 2017: 618-619) 

Daha sonra Emevî halifeleri tarafından kısmi de olsa tercüme hareketi devam ettirilmîştir. 

Abbâsiler döneminde müspet ilimlere ilgi, teorik ilimleri de kapsayarak büyük bir hız kazan-

mıştır. Bunun en önemli göstergesi Halife Mansûr’un (ö.775) ilmî ve felsefî eserlere şiddetli 

29 

 



bir ilgi duyması, tercüme hareketlerini destekleyip tercümanları himaye etmiş olmasıdır 

(Bircan, 2013: 59-61).  

         IX. asırda başta Me’mun (ö.833) olmak üzere, birçok özel ve tüzel kişi tarafından ter-

cüme hareketi sistemli bir hale getirilmîştir. Bunlardan en önemli isim şüphesiz Halife 

Me’mundur. Çünkü o, tercüme işini devletin resmi ve açık bir politikası haline getirmiş, bu-

nun için Beytü’l-Hikme adında özel bir kurum tesis etmiş, bu kuruma bağlı bir de kütüphane 

kurmuştur. Kütüphane önemli felsefî eserlerle doldurulmuş ve bu eserler âlimler heyetine 

tercüme ettirilmîştir. Öyleyse felsefî tercüme işini iki genel döneme ayırabiliriz. Birincisi 

Abbâsi halifesi Mansûr’la başlayıp Me’mun’a kadar gelen süre. İkincisi, Me’mun’la başlayıp 

özellikle XI. yüzyıla kadar devam eden dönemdir. Özellikle bu ikinci sürecin sonunda hemen 

hemen bütün Yunan mirası Arapçaya aktarılmış, İslâm düşünürleri eskilerin de görüşlerinden 

hareket ederek, İslâm dünyası içinde adına “İslâm Felsefesi” denilen bir faaliyetin içine gir-

mişlerdir (Bircan, 2013: 62-66). 

         Arapçaya tercüme edilen felsefî ve bilimsel eserlerin çevirileri belli dönemler içerisinde 

yapılmıştır. Bu dönemleri şöyle ayırabiliriz: 

         1- Emevîler döneminde idarî ihtiyaçlar için yapılmış olan çeviriler. 

         2- Abbâsi halifesi Mansûr’la başlayıp, Mehdi (ö.785) ile Harun Reşit (ö.809) dönemle-

rinde yapılan tercümeler. 

         3- Halife Me’mun’la başlayıp, Kindî (ö.866) ve çevresinin yaptığı çeviriler. 

         4- Huneyn b. İshak (ö.873), İshak b. Huneyn (ö.910) ve çevresinin yaptığı çeviriler. 

         5- Bağdat’ta Ebu Bişr Metta b.Yunus (ö.940) ve Yahya b. Adî (ö.974) ve çevresinin 

yaptığı çeviriler (Üçer, 2014: 73). 

         Tercüme faaliyetlerinin, Emevîler’den ziyade daha çok Abbâsiler dönemine yoğunlaş-

ması, Emevîler’de daha çok Arapların hâkim olduğu milli bir devlet, ilgi alanlarının daha zi-

yade siyaset, Arap şiiri ve edebiyatı olmasından kaynaklanmaktadır. Oysa Abbâsilerde her ne 

kadar halifeler Arap idiyseler de; vezirler, devlet adamları, üst rütbeli askerlerin çoğu yaban-

cılardan müteşekkildi. Dolayısıyla bu yabancı kökenli şahısların müspet ilimlerde mahir ol-

maları, ilim ve felsefeyi teşvik etmeleri, Abbâsi halifelerinin de bu konuda kendilerini yetiş-

tirmelerine zemin hazırlamış ve her türlü ilmî çalışmayı desteklemelerini sağlamıştır. Halife 

Mansûr’dan itibaren, özellikle de Me’mun zamanında bu çalışmalar kurumsal bir kimliğe bü-

30 

 



rünmüştür. Bu da Beytü’l-Hikme gibi bir kurumun açılarak faaliyetlerinin devlet eliyle resmi 

hale getirilmesini sağlamıştır (Bayrakdar, 2012: 30). 

         Tercüme hareketleri ilk İslâm filozofu olarak değerlendirilen Kindî’nin editörlüğünde 

gerçek bir ivme kazanmıştır. Çünkü İslâm dünyasındaki filozoflar, yaşayan bir felsefe gele-

neği ile karşılaşmış değildiler. Fetihler sonrasında Abbâsilerin İslâm birliğini sağlamasıyla 

Mezopotamya ve Akdeniz’deki okullarla etkileşime geçilmîş, bu okullardaki bazı felsefeciler 

Bağdat’a gelmiştir. Bundan sonra felsefî çalışmalar gelişmiş ve felsefî etkinlikler hız kazan-

mıştır. Kindî, bu çalışmaları yaparken herhangi bir felsefe okuluna veya ekolüne bağlı kal-

mamıştır.  Kindî’den sonra Huneyn b. İshak ve İshak b. Huneyn, Kindî döneminde yapılan 

tercümeleri gözden geçirmiş, bunun yanında yeni birçok eser uzman mütercimler tarafından 

tercüme edilmîştir (Üçer, 2014: 75-76). İşte, söz konusu yollarla İslâm dünyasına giren ya-

bancı felsefî düşünceler, Müslümanlarca benimsenmiştir.  

         Müslümanlar, bu düşünceleri kendi ortamlarında, adına da “İslâm Felsefesi” dediğimiz 

bir felsefe haline getirmişlerdir. Bu felsefeye kaynaklık eden en önemli düşünceler, daha önce 

de dile getirdiğimiz gibi Antik Yunan ve Helenistik felsefe, bununla birlikte çok az da olsa 

İran ve Hint düşünceleridir (Bayrakdar, 2012: 31).   

         Fetihler yoluyla genişleyen İslâm coğrafyası, bir şekilde başka dinler ve kültürlerle kar-

şılaşmış; onlarla dinî, siyasî, ekonomik, askerî vb. birçok konuda etkileşim içine girmiştir. 

İnsanoğlunun akıllı ve sosyal bir varlık olduğunu, bilim ve düşüncenin de birikerek geldiğini 

varsaydığımızda, birbirleriyle karşılaşmış olan toplumların birbirlerine kayıtsız kalmaları ve 

birbirlerini etkilememeleri söz konusu olamaz. Onun içindir ki kaynağında, okumaya, düşün-

meye ve ilme büyük önem veren İslâm dinînin mensupları, karşılaştıkları bu kültür ve inanç-

ları İslâm süzgecinden geçirerek, onlardan en üst seviyede faydalanmaya çalışmışlardır. Söz 

konusu faydalanma kimi zaman şahıslar eliyle kimi zaman da devletin bizzat kendi politikası 

haline getirilerek ortaya çıkmıştır. 

            Önceleri pratik hayata yönelik olan etkilenme, daha sonraları salt pratik olmaktan sıyrı-

lıp, düşünsel ve bilimsel bir yöne kaymıştır. İslâm düşüncesi, etkileşime girdiği Antik Yunan, 

İran, Hint gibi kültürlerden en fazla Antik Yunan düşüncesinden etkilenmiş ve bu kültürden 

birçok eser tercüme etmiştir. Öyleyse, İslâm öncesi birikimin İslâm düşüncesine geçişinde en 

büyük payeye tercüme hareketi sahiptir diyebiliriz. Ancak burada belirtilmesi gereken önemli 

bir nokta tercüme hareketi denildiğinde salt bir aktarım, bilgiyi bir dilden başka bir dile ge-

çirme anlamındaki tercümeyi anlamamak gerekir. Öncelikle bir bilginin tercüme edilebilmesi 

31 

 



için o bilginin onu okuyan tarafından çok iyi anlaşılması gerekmektedir. İslâm düşünürleri, 

çoğunluğu felsefî literatürden müteşekkil olan, Antik Yunan mirasını tercüme etmeden önce, 

onu anlayabilecek ve onunla akıl yürütebilecek bir seviyeye ulaşmışlardı. Bunu da, özü itiba-

riyle okumaya, öğrenmeye ve ilme çok büyük önem veren İslâm dinine ve kendi içerisinde 

kelamî, fıkhî, siyasî, toplumsal gibi birçok pratik ve düşünsel etkinliğin meydana geldiği İs-

lâm toplumuna borçluydular. 

         İslâm düşüncesi, her düşüncede olduğu gibi kendinden önceki düşüncelerden etkilen-

miştir ki bu kaçınılmaz bir durumdur. Ancak bunu yaparken yukarıda saydığımız, belli bir 

altyapısı olan bilgi birikimine dayanmış, yararlandığı düşüncelere katkı sunmuş, o düşünceleri 

bilim ve insanlığa kazandırmıştır. Dolayısıyla Müslüman düşünürler ve İslâm toplumu, sadece 

kuru bir tercüme işini değil, bilakis birikerek gelmiş olan bu düşünsel faaliyete kendi düşünce 

ve birikimlerini de ekleyerek katkı sunmuşlardır. Yapılmış olan bu ilmî faaliyete katkı suna-

bilmek için de belli bir bilgi birikimine ve belli bir ilmî seviyeye sahip olmak gerekir ki, bu da 

İslâm medeniyetinde ve İslâm düşünürlerinde bulunmaktaydı. İşte İslâm düşüncesi, bunların 

sonucunda kendinden önceki birikimi, yaşadıkları coğrafyaya ve sahip oldukları inanca göre 

yeniden ele alarak ilmî bir faaliyeti devam ettirmiş ve sonraki nesillere aktarılmasını sağla-

mıştır. Şimdi bu düşüncelerin ilk İslâm filozofları tarafından nasıl ele alındığına bakalım.    

         1.4. İlk Dönem İslâm Filozoflarında Tedbîrü’l-müdün 

            Ahlâk ve siyaset düşüncesi, insanî düşüncenin ürünü olan etkinliklerin en değerli olan-

larındandır. Bireyden yola çıkmak suretiyle insanın yaşamı, hak ve hukuku yanında hürriye-

tiyle de yakından alakalıdır. Bundan dolayı toplumsal sorumluluk duygusu taşıyan bütün dü-

şünürler bir şekilde siyaset felsefesiyle ilgilenmişlerdir (Şulul, 2015: 11). Bu öneminden do-

layı İslâm ahlâk ve siyaset düşüncesinde de bu bölümde ele alacağımız İslâm filozofları bu 

konuları ele almış ve kendilerinden sonra gelen düşünürlere büyük oranda kaynaklık etmiş-

lerdir. Daha önce belirtildiği üzere tercüme faaliyetiyle öne çıkan düşünürlerimiz sonraki dö-

nemler için büyük bir öneme sahip olmuşlardır. Zira onlar birikerek gelen ilmî literatür için 

bir köprü vazifesi görmüşlerdir. Dolayısıyla biz de çalışmamızın bu kısmını, söz konusu bu 

filozoflarımızın -kimi az kimi çok da olsa- tezimize konu olan düşünürlere bir şekilde kaynak-

lık teşkil eden, düşünürlerimizin kendilerinden önceki bu değerli birikimlerden büyük oranda 

yararlandığı filozoflara ayırmak istedik. Bundan dolayı tezimizde ele alacağımız ahlâk filo-

zoflarımızın düşüncelerine geçmeden önce, kendilerine tevarüs eden bu mirasa hem aracılık 

yapan hem de büyük katkılar sunan ilk dönem İslâm filozoflarından Kindî, Fârâbî, İbn Sînâ ve 

İbn Rüşd’ün ahlâk ve siyaset düşüncelerine kısaca değinmek istiyoruz.     

32 

 



         Kindî: (ö. 866) Ebu Yusuf Yakup ibn İshak el-Kindî, ahlâk ve siyasette Platon’a, dola-

yısıyla Sokrates’e uymuş, İslâm âlemine getirmiş olduğu felsefî ahlâk ve siyaseti birtakım 

faziletlerle temellendirmiştir. Kindî’ye göre, sayısız fazilet dereceleri vardır. Ancak bütün 

bunların temelinde bulunan faziletler dört tanedir. Bunlar; hikmet, şecaat, iffet ve adalettir. 

Kindî, Sokrates’in gerek ferdî gerek sosyal hayatta, aklın iyi dediğini peşlemek ve yapmak 

gerektiğini öne süren determinist görüşüne bağlanmıştır (Sunar,1969: 43-44). 

         Siyaset düşüncesinin de içerisinde değerlendirildiği ahlâk düşüncesinin Kindî’de nasıl 

olduğunu biraz daha açacak olursak Kindî’nin meseleye toplumsal ahlâktan ziyade daha çok 

ferdî ahlâk yönüyle yaklaştığı söylenebilir. Toplumun teker teker bu fertlerden oluştuğunu 

varsayarsak bireysel olarak ahlâkın önemi ortaya çıkmaktadır. Nitekim Kindî, ferdîn ahlâkî ve 

ruhî yapısını inceleyen bilim dalı olan psikolojiye ayrı bir önem atfetmiş ve bununla ilgili Ne-

fis Üzerine, Uyku ve Rüyanın Mahiyeti Üzerine, Akıl Üzerine, Üzüntüyü Yenmenin Çareleri 

gibi insanın ruhî ve ahlâkî yapısıyla ilişkili eserler (bkz. Kaya, “Kindî ve Felsefesi” 2014) 

kaleme almıştır.  

         Bu bağlamda toplumun temelini oluşturan birey söz konusu olduğunda ahlâkın ve ruhsal 

yapının ne kadar önemli olduğu ortaya çıkmaktadır. Ahlâkın temel umdelerinden olan, insanı 

hem meleklerden daha yüce mertebelere çıkaracak hem de onu hayvanlardan daha aşağı mer-

tebelere indirecek olan akıl ve nefs meselesini ciddi olarak ilk ele alan İslâm düşünürünün 

Kindî olduğu söylenebilir. Nitekim Kaya’nın (2002: 49)’daki bu konuyla ilgili şu sözleri de 

bunu ortaya koymaktadır. “İslâm düşünce tarihinde Nefsin mahiyet ve işlevlerini, arınmasının 

yollarını ve yöntemlerini, ölümden sonraki durumunu felsefî açıdan inceleyip değerlendiren 

ilk filozof Kindî’dir.” Kezâ Uysal da (2004: 143)’te “İslâm felsefesi tarihinde aklın mahiyeti 

ve fonksiyonu üzerine ilk eser yazan filozof, Kindî olmuştur” demektedir.  

         Ahlâk ve siyaset pratik felsefenin birer dalları olarak bilinmektedir. Kindî, felsefeyi bu 

pratikteki yararını dikkate alarak şöyle tanımlar: Felsefe, İnsanın gücü ölçüsünde fiillerini 

Allah’ın fiillerine benzetmeye çalışmasıdır. Kindî, bu tarifi yaparken insanın hikmet, adalet, 

iyilik vb. gibi ilahî sıfat ve fiilleri edinerek erdemli bir hale gelebileceğine işaret etmektedir 

(Kaya, 2014: 51). 

         Kindî erdemleri, hikmet, necdet, (daha sonraki düşünürlerde bu erdem ‘şecaat’ olarak 

isimlendirilecektir) iffet ve itidal (Kaya, 2014: 51-52) şeklinde isimlendirmiştir. Kindî’nin de 

üzerinde önemle durduğu erdemlerin konumuz açısından büyük bir önemi vardır. Zira ahlâkın 

temeli bu erdemlerden oluşur diyebiliriz. Bir bireyin erdemli olup olmadığı dolayısıyla ahlâklı 

33 

 



olup olmadığı, nefsin kuvveleri sonucunda ortaya çıkan bu erdemler sayesinde ortaya çık-

maktadır.   

         Tezimize konu olan düşünürlerden İbn Miskeveyh’in Tehzibu’l-Ahlâk adlı eserinde, 

Kindî’nin Üzüntüyü Yenmenin Çareleri adlı risalesinin etkisinden söz edebiliriz. Eserin “ruhî 

hastalıklar” başlıklı altıncı makalesinde Kindî’nin bu eserinin etkisi açıkça görülmektedir. 

Zaten İbn Miskeveyh de, Kindî'den yararlandığını ve onun görüşlerine başvurduğunu hem 

Kindî’nin adını hem de eserinin adını vermek suretiyle dile getirmektedir (Çağrıcı, 1995: 

235). Miskeveyh’ten sonraki ahlâk düşünürlerinin eserlerini yazarken onun söz konusu ese-

rinden büyük ölçüde etkilendikleri göz önünde bulundurulduğunda Kindî’nin bu düşünürler 

üzerindeki dolaylı etkisinden söz etmek mümkündür.  

         İlk İslâm filozofu olan Kindî’nin İslâm siyaset düşüncesi üzerindeki etkilerine baktığı-

mızda, onun bu düşüncelerinin İslâm siyaset düşüncesine her ne kadar direkt olmasa da do-

laylı olarak etki ettiğini söyleyebiliriz. Çünkü siyasetin dinamiklerinden biri olan toplum; akıl 

sahibi ve sosyal bir varlık olan insanlardan müteşekkildir. Kindî, akıllı bir varlık olan insanın 

sahip olduğu bu aklına ve nefsine büyük bir değer atfetmiştir. Dolayısıyla toplumu oluşturan 

ferdîn ahlâkî yapısından yola çıkarak toplumun ahlâkî yapısının, aynı zamanda o toplumun 

yöneticilerinin ve yönetim biçiminin nasıl olduğunu belirleyebiliriz. 

         Bu bağlamda, Kindî’nin ortaya koyduğu ahlâkî düşünce kendisinden sonraki İslâm dü-

şünürlerini de etkilemiştir. Özellikle İbn Miskeveyh’ten itibaren daha çok bireysel ahlâkla 

ilgili konularda Kindî, İslâm ahlâk düşüncesi üzerinde direkt, siyaset düşüncesi üzerinde ise 

dolaylı olarak etkili olmuştur. Yani, sosyal ve siyasal bir varlık olan insanın Kindî’ye göre 

tedbîr’e önce kendi nefsinden başlaması gerektiğini anlayabiliriz. Genel olarak Kindî’nin dü-

şüncelerinin İslâm siyasetine tezahürü, bundan sonra ele alacağımız düşünürlerden olan 

Fârâbî kadar etkili olmasa da, bireysel ahlâk noktasında İslâm ahlâk düşüncesinde etkili oldu-

ğu aşikârdır.     

         Fârâbî: (ö. 950) Ebu Nasr Muhammed b.Turhan b.Uzluğ el-Fârâbî, çeşitli yollarla gelen 

ve kendisinin de temas içinde olduğu Antik Yunan düşüncesi ve eski Hint hikmeti, onun kül-

türel çevresini oluşturuyordu. Her ne kadar sahih hadis olmadığı belirtilmîşse de, “İlim Çin’de 

de olsa oraya gidin alın” sözü Müslümanların hikmet’i elde etme anlayışlarının hep var oldu-

ğunu ifade eder. Dolayısıyla içinde bulunduğu kültürün siyaseti ile Yunan felsefesinin siyaset 

anlayışının sentezi Fârâbî’ye nasip olmuştur (Bayraklı, 1983: 20). 

34 

 



         Fârâbî’nin eserlerinde, psikoloji, teorik felsefe, ahlâk, siyaset ve metafizik arasında sıkı 

bir ilişki vardır. İnsanın mahiyeti, aklî yetkinliği, faziletli davranışları, ortaya koyduğu siya-

seti vb. bir birbiriyle çok bağlantılıdır (Adıgüzel, 2018: 108-109).  

         Erdemli bir hayatın ortaya çıkması ancak ideal bir toplumda gerçekleşir düşüncesi, tarih 

boyunca düşünürler ve şairler için bir hayal olmuştur. İlk olarak Platon’un Devlet adlı ese-

rinde tasarladığı ütopik devlet düzenine, Fârâbî de siyasetle ilgili eserlerinde yer vermiştir. O, 

bu düşüncesinde öncelikle devletin nasıl olacağını ortaya koyar. Daha sonra insan toplulukla-

rını sınıflandırır. Bunu yaparken kullandığı ölçütler; ihtiyaçlar, dayanışma ve ahlâkî yetkinliği 

gerçekleştirebilme imkânıdır. Burada insanları gelişmişlik seviyelerine göre gruplara ayırır 

(Kaya,1995:153-154). 

         Fârâbî, devlet şekillerini de faziletli olan ve olmayan şeklinde ikiye ayırır. Faziletli dev-

letin bir şekli varken, faziletsiz devlet kendi içerisinde çeşitli sınıflara ayrılır. Devletlerin bu 

şekilde sınıflara ayrılmasının devlet reisinin zihnî ve ahlâkî yapısının, adaletinin ve insanlık 

anlayışının büyük bir rolü vardır. Ayrıca devlet başkanında bulunması gereken özellikleri 

teker teker sayar (Kaya,1995:153-154). Şimdi Fârâbî’nin bu düşüncelerine biraz daha yakın-

dan bakalım.      

         Fârâbî, siyaset ilmîni şöyle tarif eder: “Siyaset ilmîne gelince, o, iradi fiillerle iradi hayat 

tarzlarının çeşitlerini, bu fiiller ve hayat tarzlarının kendilerinden doğduğu yetiler, huylar, 

karakterler ve özellikleri, onların kendileri için icra edildikleri amaçların insanda nasıl var 

olmaları, insanda var olmaları gerektiği biçimde bulunmaları için nasıl düzenlemeleri gerekti-

ğini ve onları korumanın yollarını araştırır ve fiillerin kendileri için icra edildikleri hayat tarz-

larının kendileri için gerçekleştirildikleri amaçlar arasında ayrım yapar.” (Fârâbî, 2015(a): 

101) Öyleyse Fârâbî’ye göre siyaset, fiiller ve hayat tarzları arasında ayrım yapar. Gerçekte 

mutluluk olan şeyi bize veren şeyler iyi ve güzel davranışlar ve erdemlerdir. Bunların dışın-

dakiler ise kötü ve çirkin davranışlar ve kusurlardır. Erdemli fiiller ve yaşam tarzı şehirler ve 

milletler arasında düzenli bir şekilde dağılmış ve ortak bir şekilde gerçekleşmiştir. Söz konusu 

olan bu erdemlerin ve iyi fiillerin ancak bir liderin yönetimiyle gerçekleşeceğini, bu fiillerin, 

hayat tarzlarının, özellikler, yetiler ve huyların şehirlerde ve milletler arasında ancak bir ön-

derle korunabileceğini ve ortadan kalkmayacağını söyler. Önderliğin de özel bir meslek ve 

yetenek işi olduğunu, toplumda düzeni sağlamak fiillerinin kaynağında bu uzmanlığın kendini 

göstermesi gerektiğini belirtir. Bu mesleğe, hükümdârlık veya devlette ve insanlar arasında 

nasıl isimlendiriliyorsa o isim verilir. Siyaset de bu mesleğin fiilidir (Fârâbî, 2015(a):102).  

35 

 



         Öte yandan, insanın kendini devam ettirebilmesi ve üstün mükemmelliğe ulaşabilmesi 

için birçok şeye ihtiyacı vardır. O, bütün bunları tek başına yapamaz. Bundan dolayı insan, 

farklı şekillerde ihtiyaç duyabileceği birden çok kişiye muhtaçtır. Bu farklı insanların her biri 

onun bir ihtiyacını karşılayacaktır. Her insan diğer insanlara karşı aynı durumdadır. Bunun 

için insan, yaratılışında var olan mükemmelliğe ancak birçok insanın bir araya gelmesiyle 

ulaşır. İnsanlar birbirleriyle yardımlaşarak varlıklarını devam ettirip mükemmelliğe ulaşmak 

için gerekli şeyleri elde ederler. İnsanların toplumsallaşarak bir araya gelmelerinin sebebi, 

kiminin mükemmel, kiminin eksik olduğu halde, yardımlaşarak dünyanın oturulabilir kısmını 

mâmûr bir hale getirmektir (Fârâbî, 2015(b): 97). Dolayısıyla birey için nihâî amaç mutluluk, 

mutluluğa ulaşmanın yolu da toplumdan geçer. Çünkü toplum insan hayatı için vazgeçilmez 

ve alternatifi olmayan bir araçtır. Bunun için siyaset ilmînin temel meselesi mutluluktur. İn-

sanların çoğu mutluluğa erişmek için bir öğretici ve yol göstericiye muhtaçtır. Bunu da sağla-

yacak kişi yöneticidir (Aydınlı, 2014: 170).                

         Fârâbî, insanın, tecrit edilmîş bir halde değil; iyi bir yöneticinin bulunduğu, iyi ilişkile-

rin kurulduğu, doğru yönlendirildiği, iyi ve doğru düzenlenmiş erdemli toplumlarda yaşamak 

zorunda olduğunu söyler. Bundan dolayı insanlar, aynı zamanda toplumlarını düzenleme, yö-

netme ve yönlendirme işinden sorumludurlar. Toplumu oluşturan insanlar, felsefî bilgiye sa-

hip olmalıdırlar. Çünkü teorik bilgi olmadan evrenin amacına, kaynağına ve anlamına dair 

bilgiden yoksun kalınır ve yasa yapmak zorlaşır. Öyleyse insanlar için kurtuluş ancak filo-

zofların kral ya da kralların filozof olmalarındadır. Yani yönetimde olanların gücü bilgeliğin 

gücü ile birleşirse kurtuluş mümkün olur. Müslüman bir filozof olması hasebiyle Fârâbî, fel-

sefî ilkeleri şeriatın hükümleriyle bir araya getirmektedir. Fârâbî’de, felasife ile hikmet, felsefî 

bilgelikle dinî hikmet birleşir ve filozof ile peygamber özdeş hale gelir. Fârâbî, insanları nihâî 

ve en yüksek amaçlarına götürecek, onları erdemli bireyler yapacak ilkeleri belirleyip yasaları 

koyacak bireyin filozof ya da peygamber konumunda olan bir yöneticinin olması gerektiğini 

dile getirir. O, devleti ya da toplumu yöneten kişiyi biyolojik olarak insan organizmasındaki 

kafaya benzetir. Platon’da olduğu gibi her tabaka yukarıdan emir alan ve alttakilere emir ve-

ren bir hiyerarşi içerisindedir. Bu hiyerarşinin en tepesinde, kendisi başkaları tarafından yöne-

tilmeyen, hep yöneten bir idareci veya peygamber vardır. Hiyerarşinin alt kısmında ise haki-

kati bilmeyen, ondan bihaber oldukları için kendilerini dâhi idare edemeyen, başkaları tara-

fından yönetilmeye muhtaç bireyler bulunur. İşte Fârâbî, bu şekilde oluşan topluma erdemli 

(fâzıl), bunun zıddı olan toplumlara da erdemsiz (rezil) toplumlar adını vermektedir (Fârâbî, 

2015(b): 98-101). 

36 

 



         Fârâbî, insan toplumlarını nicelik açısından büyük, orta ve küçük olmak üzere üçe ayırır. 

Büyük toplum; yeryüzünde toplanan bütün insanlar, orta toplum; belli bir yerde toplanmış 

bütün toplumlar, küçük toplum ise; bir şehir halkından oluşan toplumdur. Bunun dışında ka-

lan köy, mahalle, sokak ve ev eksik topluluklardır. Bunun içindir ki en yüksek iyiye ve en son 

yetkinliğe şehirden daha küçük bir toplumda ulaşılamaz (Fârâbî, 2015(b): 97-98). 

         Fârâbî’ye göre, erdemli olmayan şehir veya devlet dörde ayrılır. Cehalet şehri, günahkâr 

şehir, değişmiş şehir ve sapıtmış şehir. Cahil şehirde yaşayanlar, saadeti ne bilir ne de hatır-

larlar. Kendilerine doğru yol gösterilse bile onu ne anlarlar ne de ona inanırlar. Hayatın alda-

tıcı zevkini arayarak gerçek mutluluğun farkına varmazlar. Günahkâr şehirde yaşayanlar, Al-

lah ve ahiretle ilgili gerçeği bildikleri halde, buna göre yaşamazlar. Davranışları cehalet şeh-

rinde yaşayanlara benzemektedir. Değişmiş şehirde yaşayanlar, önceleri Allah ve ahireti bil-

dikleri ve ona göre yaşadıkları halde sonradan fikirleri olumsuz yönde değişmiştir. Sapık şe-

hirde yaşayanlar ise, Allah ve mutluluk ile ilgili yanlış bilgiye sahiptirler. Bu dünyadan sonra 

mutluluğa ulaşacaklarını zannederler. Bunlar yanlışı doğru gösterme, hile ve aldatma yönünde 

hareket ederler (Fârâbî, 2012(a): 149-154). 

         Fârâbî’nin devlet başkanı ile görüşleri ise şöyledir: Üstün şehrin reisi, başkaları tarafın-

dan yönetilmeyen, önder ve üstün topluluğun başkanıdır. Hatta yeryüzünde mâmûr olan bütün 

beldelerin başkanıdır. Kendisinde yaratılıştan gelen on iki özellik doğal olarak bulunmalıdır. 

Bunlar: 1. Uzuvları tam ve eksiksiz olmalı, bu uzuvlarla istediği zaman istediği işi kolay bir 

şekilde yerine getirebilmelidir. 2. Tabiatı bakımından kendisine söylenen her şeyi iyi anlayan 

ve kavrayan bir idrâke sahip olmalıdır. 3. Güçlü bir hafızaya sahip olup, anladığı, gördüğü, 

duyduğu şeyleri hafızasında iyi tutup bunları hiç unutmamalıdır. 4. Uyanık ve zeki olmalı, en 

küçük delili bile delalet ettiği cihet üzere kavramalıdır. 5. Güzel konuşma yeteneğine sahip 

olup söylemek istediği her şeyi tam ve açık bir şekilde dile getirebilmelidir. 6. Öğrenmeyi ve 

öğretmeyi seven, öğrenmenin zorluğundan kaçmayan, eğitim ve öğretimle ilgili gelecek olan 

sıkıntılara göğüs germeli ve onlardan rahatsız olmamalıdır. 7. Yemek, içmek ve şehevî arzula-

rının peşinden koşmayan, kumardan kaçınan, bunlardan ortaya çıkacak olan lezzetlerden hoş-

lanmamalıdır. 8. Doğruluğu ve doğru olanları sevmeli, yalana ve yalan söyleyenlere kızmalı-

dır. 9. Yüksek ruhlu olmalı, şerefi sevmeli, nefsini çirkin ve kötü işlerden yüksekte tutmalı ve 

nefsini işlerin en yükseğine çıkarmalıdır. 10. Gümüş, altın ve diğer dünyalık şeyler onun ya-

nında değersiz olmalıdır. 11. Tabiatı gereği adaleti ve onun ehlini sevmeli, zulüm ve ehlinden 

nefret etmelidir. Hem kendi yakınlarına hem de diğer insanlara karşı hakkaniyetli olmalı, on-

ları da buna teşvik etmelidir. İyiliği ve güzelliği desteklemeli, haksızlığa uğrayanlardan bunu 

37 

 



gidermeli, adalete dâvet edildiğinde bunu yapmada isteksizlik ve inat göstermemeli ve kibirli 

olmamalıdır. Tersine haksızlık ve kötülüğe karşı isteksiz ve dirençli olmalıdır. 12. Yapılacak 

olan şeylerle ilgili azimli, kararlı, kuvvetli ve cesur olmalı; korkmadan ve zaaf göstermeden 

olabildiğince gayretli olmalıdır. Ancak Fârâbî, bütün bu özelliklerin tek bir insanda toplanma-

sının zor olabileceğini söyler ve şunu ekler: Eğer bu şartları kendisinde toplayan tek bir insan 

değil de iki kişi olursa o şehirde onların ikisi de reis olur. Ya da bu özellikler bir topluluk ara-

sında dağılmış ise, yani şartların her biri birinde olursa ve bunlar arasında ittifak varsa bunla-

rın hepsi de üstün yöneticilerdir. Ancak eğer bu yönetimde felsefe ve hikmet eksik olursa o 

şehir her halükârda helâk olmaktan kurtulamayacaktır (Fârâbî, 2012(a): 145-148). Erdemli 

olmayan şehrin hükümdârına gelince bu şehrin hükümdârının fiilleri, erdemli şehirdeki 

hükümdârın fiillerinin zıddıdır. O, yönetimde erdemli şehirdeki yöneticilerin zıddı bir şekilde 

hareket eder. Bu durum, bu şehirlerde yaşayan diğer bütün insanlar için de geçerlidir (Fârâbî, 

2015(b): 109). 

         Fârâbî’nin bütün bu düşüncelerine bakıldığında ütopik bir izlenim verdiğinden şüphe 

yoktur. Filozofların kral ya da kralların filozof olmasını öneren Platon’dan farklı olarak bire-

yin dünya ve ahiret mutluluğunu, toplumun düzenini sağlayacak ilkeler veren Kur’ân-ı 

Kerîm’in sunduğu hayat tarzını dikkate alan Fârâbî, “İlk reis” ve “İmam” adını verdiği ideal 

devlet başkanın şahsında, dolayısıyla İslâm halifesinde Hz. Peygamberin ve filozofun üstün 

özelliklerini bir araya getirmek istemiştir (Kaya, 1995: 154).  

         Saadet, Fârâbî’nin genel siyaset felsefesinde sosyal bir başarıdır. Fârâbî, saadet kavra-

mını psikoloji, eskatoloji ve ahlâkta tutarlı bir şekilde ele alır. Yine onun düşüncesinde ideal 

şehir faziletli olan şehirdir. Buradaki birinci başkan mevcut olan devlet adamlarından farklı-

dır. Olsa olsa bu başkan bize Hz. Muhammed’i (a.s) ve ondan sonra gelen halifeleri hatırlat-

maktadır (Aydın, 1976: 315).  

         Fârâbî’nin siyaset felsefesini genel olarak kısaca özetledikten sonra şunları söyleyebili-

riz. Fârâbî, kendisinden önceki İslâm filozofu Kindî’ye nazaran düşüncelerini çok sistematik 

bir şekilde ortaya koymaktadır. Bunu özellikle siyaset düşüncesinde çok net olarak görebil-

mekteyiz. Fârâbî’nin erdemli şehri, dolayısıyla erdemli siyaseti sağlıklı bir bedene benzetme-

sinden (bkz. Fârâbî, 2015(b): 98-100) de bunu anlamaktayız. Kendisinden sonraki İslâm düşü-

nürlerini en fazla etkilediği konuların başında siyaset gelmektedir. Bu noktada Fârâbî, İslâm 

siyaset felsefesinin kurucusudur (Fârâbî, 2013: 14). 

38 

 



         Fârâbî’nin siyaset düşüncesi ile ahlâk düşüncesi o kadar iç içedir ki, İhsau’l-Ulum adlı 

eserindeki siyaset tanımında, hemen hemen ahlâkın tanımıyla benzer bir tanım yapmaktadır. 

(bkz. Fârâbî, 2015(a): 101-102). Bu durumda Fârâbî’nin siyaset düşüncesini ele alırken gerek 

bundan önceki bölümde kısaca değindiğimiz, gerek bundan sonra gelecek olan bölümlerde ele 

alacağımız gibi siyasî düşüncenin niteliğini belirleyecek temel ölçüt ahlâk ve ahlâkî değerler 

olacaktır.  

         Fârâbî’nin psikolojik tahliller sonucu nefsî ele alması, erdemlere temel oluşturmakta, bu 

erdemlerin tespiti ve tasnifi ise siyasetinin özünü oluşturmaktadır (Aydın, 1976: 303). Fârâbî 

için siyaset, bütün insanların nihâî hedefi olan mutluluğu elde etmedir. Yani Fârâbî’de 

tedbîrü’l-müdün demek aslında Aydın’ın (1976: 305-306)’da dediği gibi fâzıl şehirde uy-

gulanan en yüksek sanat, saadetin elde edilme yolları demektir. İşte bu noktada bireyin siya-

sete bakış açısı belirlenmiş olacaktır. Çünkü bütün siyasî faaliyetlerin amacı mutluluk anlayı-

şına göre belirlenmiştir. Bir insanın mutlu olma amacı belirlenirse aslında onun nasıl bir siyasî 

yaşantı istediğinin belirlenmiş olacağı anlamına gelmektedir. Burada Fârâbî, Allah’ı işaret 

ediyor. Eğer amaç Allah ve ilk prensipler ise birey fazıl olanı istiyor demektir. Aynı şekilde 

bir toplum ve milletin de amacı bu en yüce gaye ise o toplum da faziletli bir toplum olacaktır. 

Eğer dünyadaki bütün insanlar o amaca yönelirse o zaman bütün dünya faziletli bir dünya 

haline dönüşecektir. Dikkat edilirse ahlâkın genel prensiplerinden olan bireyden topluma git-

me Fârâbî’de de görülmekte, hatta o bunu sadece belirli bir toplumla sınırlı tutmayıp bütün 

dünyayı teşmil eden bir çerçevede değerlendirmektedir.   

         Fârâbî’nin siyaset düşüncesinde fâzıl kavramı çok önemli bir yere sahiptir. Zira o şehir-

leri taksim ederken bu kavram üzerinden yola çıkmış, bu şehirleri ve bu şehirlerde yaşayan 

halkın ahlâkî durumunu analiz ederek onların bu vasfı taşıyıp taşımadığını belirlemiştir. Kezâ 

bu fâzıl şehre başkanlık edecek bireyin üst düzey aklî yeteneklere, dolayısıyla üst düzey ahlâkî 

donanıma sahip olması gerekir. Öyle ki ilk reis, ilk imam gibi isimler verdiği bu kişi Fârâbî’nin 

düşüncesinde filozof veya peygamber olabilir. Zira hatırlanacağı gibi Fârâbî filozofa da aklî ve 

ahlâkî özelliklerinden dolayı çok büyük değer vermiştir. Hatta onun, felsefesinin en yüksek 

noktasında başkanı, filozofu ve peygamberi birleştirdiği söylenmektedir (Aydın, 1976: 308).  

         Fârâbî’nin genel siyaset düşüncesinin ahlâk ile iç içe olduğu önceden ifade edildi. Fâzıl 

kavramının ahlâktaki erdemlerden yani faziletlerden yola çıkılarak konulmuş olabileceği, söz 

konusu bu iç içeliği bir daha ortaya koymaktadır. Şimdi Fârâbî’nin siyasetine hakîm olan bu 

fâzıl kavramı üzerinde biraz durmak istiyoruz. 

39 

 



         Fârâbî, insanların fıtrî olarak birbirlerinden farklı, dolayısıyla birbirlerinden üstün ya da 

daha düşük bir şekilde yaratıldıklarını dile getirmektedir. Bu, kiminin bazı işlere yatkın ol-

duğu bazı işlere de yatkın olmadığı anlamına gelmektedir. Kezâ Fârâbî’nin de sosyal bir var-

lık dediği ve bu şekilde farklı yaratılmış olan insanın eğitilmek, irşat edilmek için bir kılavuza 

ihtiyacı vardır. Bu da ancak faziletli bir başkanın yönettiği faziletli bir toplumda gerçekleşti-

rebilir (Fârâbî, 2012(b): 82-84). Bu noktada Fârâbî’nin siyaset ilmînin tanımına dönmek isti-

yorum. “Siyaset ilmîne gelince, o, iradi hayat tarzlarının çeşitlerini, bu filler ve hayat tarzları-

nın kendilerinden doğduğu yetiler, huylar, karakterler ve özellikleri, onların kendileri için icra 

edildikleri amaçları, onların insanda nasıl var olmaları, insanda var olmaları gerektiği biçimde 

bulunmaları için nasıl düzenlenmeleri gerektiğini ve onları koruma yollarını araştırır….” 

(Fârâbî, 2015(a): 101). Öyleyse, burada akıl ve irade ön plana çıkmaktadır. İnsan, yetenekleri 

ne olursa olsun, hayat tarzı ne olursa olsun, o bu yeteneklerini aklının emrine verip iradesini 

kendisinde fıtrî olarak var olan iyiliğe doğru kullanmalıdır. Bu iyilikler kendisinde var ol-

duktan sonra onları geliştirmeli ve onları koruma yoluna gitmelidir. Bu geliştirme de ancak 

kendisinin de faziletli olduğu bir toplum içerisinde gerçekleşir. Bunları korumak ve bir dü-

zene sokmak bu faziletli toplumu yönetmesi gereken faziletli başkan tarafından yapılabilir. 

İşte aklın sonucunda iradeli olarak ortaya çıkan bu iyi fiillere erdem veya fazilet dendiğini 

hatırlarsak Fârâbî’nin siyasetinde ahlâkî olan bu fâzıl kavramını ve bu kavramın ancak siyaset 

ilmîyle ortaya çıkıp onunla korunmuş olacağını anlamış bulunmaktayız. Bir de, kanaatimizce 

yukarıdaki tanımda geçen insanın amacı, bunların düzenlenmesi ve korunması demek, insanın 

faziletli olma ve bu faziletleri koruma yolunda tedbîrli olma ve tedbîr almayla yakından iliş-

kilidir. Zira biz tedbîri tanımlarken ona, bir işin sonunu düşünme, onun sonunu görüp ona 

göre önlem alma, bir işi düzenleme vb. şeklinde tanımlar vermiştik. Bu da bizde, her ne kadar 

kavramsal olarak belirtmemişse de, Fârâbî’nin devlet siyasetini tedbîr’ül-müdün şeklinde yo-

rumladığı kanaatini oluşturmaktadır. 

         Fâzıl şehre gelince o, içinde akıl kuvvelerini en üst seviyede kullanan, nihâî amaçlarının 

ve onları gerçek mutluğa ulaştıracak olan şeyin Allah’ı idrak etmek olduğuna inanan insanla-

rın yaşadığı şehirdir. Bu şehir, bunların sonucunda erdemli dolayısıyla ahlâklı bir şehir haline 

gelmiştir. Bunun da Fârâbî literatüründeki karşılığı el-Medinetu’l-fâzıla olmuştur. Bu şehrin 

dışındaki şehirler yukarıda belirttiğimiz amaçları düşünmeyen, cahil, bilgisiz, yani akılları 

maddeye bağımlı, nefis hastalıklarına düçar olmuş bireylerdir. Fâzıl şehirde adalet ve huzur 

hüküm sürerken fâzıl olmayan şehirde, hırs, düşmanlık ve zulüm hüküm sürer (Çilingir, 2009: 

68). Fâzıl şehrin yöneticisine gelince Fârâbî onu, “ilk başkan, üzerinde başka bir insanın 

40 

 



hükmünün olmadığı birey” (Aydınlı, 2014: 171) olarak tanımlar. Yukarıda saydığımız ilk baş-

kanın taşıması gerekli olduğu özellikleri burada bir daha tekrar etme gereği duymuyoruz. Yu-

karıda da belirttiğimiz gibi Fârâbî’nin başkan, filozof ve peygamberi birleştirmesi onun siya-

set felsefesini nübüvvet ve vahiy temeline dayandırmak istemesinden kaynaklanmıştır 

(Corbin, 2013: 293). Söz konusu özelliklerin bir insanda toplanmasının zorluğunu anlamış 

olacak ki, bu bireyin faal akılla ittisale geçecek kadar üstün özelliklere sahip olmasını istemiş-

tir. Üzerinde hüküm sürülmeyecek tek insanın peygamber olduğu düşüncesi de bunu gösterir. 

İşte bireyleri fâzıl olan bir toplumu, ancak ahlâkî yapısı bakımından üst düzey olan, aklî me-

lekeleri faal akılla ittisala geçebilecek derecede yüksek olan fâzıl biri yönetebilir. Yani fazilet-

li toplumla ilgili tedbîrleri ancak faziletli başkan alabilir. 

         Hülâsâ, Fârâbî’nin siyaset düşüncesi ile ahlâk düşüncesini birbirinden ayırmak zordur. 

Aslında bu sadece Fârâbî’de değil bütün düşünürlerde böyledir. Çünkü hem siyasetin hem de 

ahlâkın temel öznesi insandır. Ahlâktan ve siyasetten söz edilebilmesi için aklın varlığı zo-

runludur. İnsan, akıllı olan tek varlıktır. Dolayısıyla insanî bir faaliyet olan siyaset ve ahlâkı 

birbirinden ayırmak mümkün değildir. Fârâbî de buradan yola çıkarak insanı, akıllı bir varlık 

olması hasebiyle toplumsallaşmaya, dolayısıyla siyasete ihtiyacı olan bir varlık olarak niteler. 

Bu insanın nihâî amacı mutluluk olduğuna göre o bu mutluluğu tek başına değil de, aynı za-

manda içerisinde eğitileceği, faziletli bireylerden oluşan, önderliğini de faziletli bir başkanın 

veya bütün faziletleri kendilerinde toplayan bir zümrenin yapacağı bir toplumda elde edebilir. 

Kezâ mutluluk, ahlâkî erdemlerden biri olan adaleti sağlamayla, iyi ve güzel fiilleri topluma 

yerleştirme ve bunları koruma işi olan tedbîrle yani siyasetle elde edilecektir.    

        Özet olarak değinmeye çalıştığımız Fârâbî’nin siyaset felsefesiyle ilgili düşüncelerinin 

hepsini burada açıklamak olanaklı değildir. Çünkü bunu yapmak, tezimizin de kapsamını bir 

hayli aşacaktır. Ancak İbn Miskeveyh’ten başlayarak tezimize konu olan ahlâk düşünürlerinin 

siyaset felsefelerinin temel dayanaklarından biri de Fârâbî olduğu düşünülürse Fârâbî’yle bir-

likte ele aldığımız diğer düşünürlere göre, Fârâbî’nin siyasetle ilgili düşünceleri üzerinde daha 

fazla durmamızın nedeni anlaşılmış olacaktır.                          

         İbn Sînâ: (ö.1037) Ebu Ali el-Hüseyin b. Abdullah b.Ali b. Sînâ, toplum ve siyasetle 

ilgili düşüncelerine eş-Şifâ külliyatının metafizik kısmında yer alan onuncu yani son maka-

lesinde rastlamak mümkündür (bkz. İbn Sînâ, 2013: 195 vd.). İbn Sînâ’nın genel siyaset dü-

şüncesine baktığımızda doğal olarak ahlâkî ögelerin açık bir şekilde ön plana çıktığını görü-

yoruz. Bunların ahlâkî temellendirilmesi ve konumuzla ilgisine bu makaledeki bazı kısımları 

ele alarak bakabiliriz. İbn Sînâ’nın şehri mesleklerine göre bölümlere ayırması ve o bölümleri 

41 

 



bir başkanın yönetimi altında tekrar gruplandırması (İbn Sînâ, 2013: 195), fıtratı gereği sosyal 

bir varlık olan insanın kendisine verilmîş olan yeteneklerinin ortaya çıkmasının ancak toplum 

içerisinde olabileceğinin bir göstergesidir. Yine bununla bağlantılı olarak herkesin topluma 

dâhil edilebilmesi için tembellik ve boş oturmanın yasaklanması gerektiğini söyler (İbn Sînâ, 

2013: 195). Bu da ayrıca tembellik ve boş oturmanın aslında ahlâken de hoş görülmediğinin 

ve erdemlerle çeliştiğinin bir göstergesidir. Zira İbn Sînâ’nın ahlâk düşüncesine baktığımızda, 

önde gelen başlıca davranışlar, lezzet-elem, irade-ihtiyâr, fazilet-rezilet, hayır-şer gibi bazı 

insan davranışlarını görmekteyiz (Durusoy, 1999: 327). Bu bağlamda yine İbn Sînâ’nın top-

lum düşüncesinde, fazilet ve rezilet olarak değerlendirebileceğimiz bazı davranışları şöyle 

sıralayabiliriz: Fazilet kapsamına alınabilecekler, hasta ve çalışamayanların maddi olarak des-

teklenmesi, türlerin bekâsı ve insan nefsinin korunması için evliliğin teşvik edilmesi, iffetin 

korunması, çocuklara iyi bir eğitim verilmesi gibi durumlardır. Rezilet kapsamına alınabile-

cekler ise, faizcilik, hırsızlık, yan kesicilik, gibi meslekler, zina ve eşcinsellik, kıskançlık (İbn 

Sînâ, 2013: 196 vd.) vb. gibi durumlardır. Ahlâk düşüncesindeki fazilet ve reziletleri düşün-

düğümüzde İbn Sînâ’nın toplum tasavvurunun tamamen ahlâkî olduğunu söyleyebiliriz. Çün-

kü İbn Sînâ’nın genel ahlâk düşüncesine baktığımızda o, iyi fiillerin toplumu ayakta tutacağı-

nı ve toplumu koruyacağını; kötü fiillerin ise toplumu ifsat edeceğini düşünmektedir. Bu te-

mellendirmede, geleneksel olan ve İbn Sînâ tarafından da kabul edilen ve ahlâkîliğin de teme-

lini oluşturan üçlü nefs görüşünün de önemli olduğu büyük ölçüde ortaya çıkmaktadır. Zira 

bunlardan biri olan insanî nefis, diğer nefis çeşitlerinden olan bitkisel ve hayvanî nefsin sahip 

olduğu bütün güç ve fiillerden başka aklî idrak ve irade gücüne sahiptir. Bu nefis aynı zaman-

da bedene yetkinlik kazandırır ve duyu organları da bu nefis sayesinde işlev görürler 

(Durusoy, 1999: 325).   

         İbn Sînâ yönetici olacak kişiye halife demekte ve onda şu özelliklerin olması gerektiğini 

söylemektedir: “Halife olacak bireyin siyasette müstakil, akıllı, cesaret, iffet ve iyi yönetim 

gibi değerli ahlâka sahip olması gerekir.” (İbn Sînâ, 2013: 200). İbn Sînâ’nın bu açıklamasın-

dan da anlaşılacağı gibi o, tamamen ahlâkî erdemleri sıralamaktadır. Ayrıca o burada insan-

lara önderlik edecek, onların hayatını dolaysıyla siyasetlerini tedbîr edecek yani yönetecek 

bireyin özelliklerini sıralarken, yapılacak olan bu siyasette, ahlâklı olmayı birinci şart olarak 

belirlemiş bulunmaktadır. Kezâ İbn Sînâ toplum için konulacak yasalarda ahlâkın en önemli 

erdemlerinden biri olan adalete uygunluğunun aranmasını isteyerek şunları söyler: “Yasa ko-

yucunun ahlâk ve âdetlerde adalete sevk eden yasalar koyması gerekir. Adalet, ortada olmak 

demektir.” (İbn Sînâ, 2013: 203). Burada da adaletle toplum ilişkisi düşünüldüğünde yasaların 

42 

 



ve yöneticilerin ahlâklı olma zorunluluğu ortaya çıkmaktadır. Bir toplum ancak, o toplumda 

yaşayan bireylerin ve o toplumun siyasetini tedbîr (yönetecek) edecek yöneticilerinin adaletli 

dolayısıyla ahlâklı olmalarıyla iyi ve erdemli bir toplum olur. Aksi durumda yıkılmaya ve yok 

olmaya mahkûm olur. 

         İbn Sînâ makalesinin sonunda erdemlerin iffet, hikmet ve şecaat olduğunu, dördüncü 

erdem olan adaletin de bunların toplamından meydana geldiğini söyler. Kendisinde nazârî 

hikmetle birlikte bunları toplayan kişiyi, nebevî özellikleri olan, Allah’ın yeryüzündeki hali-

fesi olarak niteler (İbn Sînâ, 2013:  204). İbn Sînâ böylece erdemli devleti yönetecek olan 

kişinin de bu şekilde erdemlerle donatılmış olması gerektiğini vurgular ki, toplumdaki birey-

ler onun emirlerini yerine getirsin ve sonuçta o toplum nihâî mutluluğa erişsin.  

         İbn Sînâ’nın düşüncesinde, ahlâkın önemli konularından olan nihâî mutluluk da önemli 

bir yer teşkil eder. “İbn Sînâ yetkinliğin ve mutluluğun kazanılması konusunda fizikî alanda 

amelî akıl sayesinde bedeni aletleri kullanarak ahlâkî erdemleri ve amelî yetkinliği elde etme-

sinin ardından insanî akıllar mertebelerini, sırasıyla kat ederek Fa’al akıl ile “ittisal” adı veri-

len bir birleşmeyle de gerçek anlamda “saadet”in gerçekleşmesinin mümkün olabileceğini 

benimsemiştir.” (Aydın, 2008: 5). Bu ifadeye, yukarıda da anlatmaya çalıştığımız İbn 

Sînâ’nın genelde ahlâkî düşüncesinin özelde ise siyaset felsefesinin kısa bir özeti diyebiliriz. 

         İbn Sînâ’nın toplumla ilgili düşüncelerini toparlayacak olursak, onun gerek siyaset dü-

şüncesi gerek ahlâk düşüncesi birbiriyle bağlantılıdır. Ayrıca dikkat edilirse onun bu düşün-

celerinde denge söz konusudur. Nitekim bunu, eş-Şifa’daki ahlâk ve siyasetle ilgili risalesinde 

sık sık adaletten bahsetmesinden, yukarıda da değindiğimiz gibi, ortada olmaktan bahsetme-

sinden anlamaktayız. Kezâ İbn Sînâ ahlâka ait bir risalesinde şunları söyler: “Hangi fiiller 

dengeli fiillerdir? İyi ahlâk sebebiyle dengeli fiiller ne zaman meydana gelirler? İyi ahlâk 

meydana geldikten sonra yapılan bu fiillerin devamı gerekir. Ne zaman bu fiiller gerekenden 

fazla veya eksik olur? Eğer o dengeli fiiller; kötü ahlâk sebebiyle, iyi ahlâk oluşmadan mey-

dana gelirlerse ahlâkla ilgili bu durum, güzel ahlâkın oluşumundan sonra bile olsalar (başlan-

gıçta kötü ahlâk sebebiyle meydana gelmelerinden dolayı) giderilmeleri gerekir.” (Gürbüz, 

2014: 233). Yani, iyi ahlâk ne olursa olsun iyi bir tasavvurun sonucunda ortaya çıkacak olan 

iyi bir eylem olmalıdır. Bu hayatın her noktasında geçerli olan bir durumdur. İster bunu fert 

bazında düşünün ister toplum bazında bu böyle olmalıdır. Böyle olabilmesi içinde bireyin 

tedbîrini düşünerek önce kendi nefsinden başlayıp dengeyi, adaleti dolayısıyla ahlâkı sağla-

malıdır. Kendi nefsinde sağladığı bu dengeyi topluma da yansıtmalıdır ki aynı şekilde erdemli 

bir toplum ortaya çıksın. Bu dengeyi koruyacak ve topluma yayacak kişi de yani toplumun 

43 

 



genel tedbîrini alacak olan da, ahlâkî olarak bütün erdemlerin kendisinde toplandığı halife 

veya imamdır.  

         İbn Rüşd: (ö.1198) Ebü’l-velid Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Rüşd el-

Kurtubî, siyaset düşüncesiyle ilgili tek eseri Telhisu’s-siyase li Eflatun eseridir. İbn Rüşd, bu 

eserinde Yunan felsefesinden, özellikle Eflatun’dan faydalanmış, onun düşüncesini İslâm’a 

yakınlaştırmaya çalışmıştır. O, düşünceleriyle insanın iyiliğini siyasetin en temel amaçların-

dan biri olarak görmüştür. Buna göre, insan ancak toplumla birlikte iyiyi elde edebilir. Bu 

düşünce Eflatun’un Devlet’i, Aristoteles’in Nikomakhos’a Etik’i ile içerik olarak benzerlik 

gösterdiği gibi, (Şulul, 2015: 16-19) kendinden önceki İslâm düşünürlerinin ahlâk ve siyaset 

düşünceleriyle de paralellik arz etmektedir. 

         İbn Rüşd’e göre, devleti yetişkinler ve filozoflar yönetmelidir. Şiir, belagat ve cedel 

halka fazileti öğretmek için birer araçtır. İnsanın toplum içinde olması gerekir. Her birey bü-

tün toplumdan payına düşeni almalıdır. Çünkü tek başına yaşanan hayat, ilim ve sanat olarak 

sonuç vermez. Toplum ve devlet hizmetine sadece erkekler değil kadınlar da katılabilir (Tay-

lan, 2014: 242). 

         İbn Rüşd insanın, özü gereği uygar, doğası gereği siyasal bir varlık olduğu için diğer 

insanların yardımı olmadan erdemli biri olamayacağını söyler. Bundan dolayı insan diğer in-

sanlarla ortak bir yaşam sürdürmek zorundadır. Nihâî mükemmellik ve mutluluk ancak bir 

toplum içinde gerçekleşebilir. O da, devlet ve insan ruhu arasında bir bağlantı kurar. İnsanın 

erdemli olabilmesi için nefsin diğer bölümlerinin nazârî hikmetin hakîmiyetinde olması gere-

kir. İşte devlet de ideal bir devlet olabilmesi için bu hikmete dayanmalıdır. İbn Rüşd’e göre, 

devletin asli ve öncelikli görevi bireylerin erdemli olmasını sağlamaktır (Cevizci, 2013: 213-

214). 

         Toplumda yönetenlerin ve yönetilenlerin bulunması tabiî bir kuraldır. Bundan dolayı bu 

farklılık değişik sınıfların ortaya çıkmasına ve onun sonucunda devletin oluşumuna neden 

olmuştur. İbn Rüşd’e göre, ideal bir devlet için o devletin hikmet ile yönetilmesi gerekmekte-

dir. Devletin asli görevi de yurttaşları arasında erdemlerin yaygınlaşmasını sağlamaktır. Er-

demli devletin bozularak sapık devlet haline nasıl dönüştüğünü ele alan düşünür, monarşi, 

timokrasi, oligarşi, demokrasi ve tiranlık şeklinde beş farklı devlet çeşidinî ele alır ve erdemli 

devlet ile bunları karşılaştırır. Ona göre, erdemli devletin başkanı hikmet, iyi anlayış, hayal 

gücü ve savaşma yeteneği gibi özelliklere sahip olmalıdır. Erdemli devlete zıt olan bozuk dev-

letler arasında en iyisi seçkinlerin yönetimi oligarşidir. İbn Rüşd, demokrasilerde hürriyet 

44 

 



sevgisi olduğunu ve halkın farklı kesimlerinin görüşlerinin ön planda olduğunu ve kendi za-

manındaki yönetimlerin nispeten buna benzediğini söylemektedir (Apaydın, 1999: 266-267). 

         İbn Rüşd’ün ahlâk ve siyaset düşüncesine baktığımızda ona göre, ahlâk ilmînde amaç 

faziletlerin ne olduğunun bilinmesi değil, asıl önemli olan bu faziletlerin yaşanıyor olmasıdır. 

Bunun da gerçekleşebilmesi için tabiatı gereği sosyal bir varlık olan insanın hemcinslerinden 

yardım alması gerekmektedir. Öyleyse insan, hayatı başkalarıyla paylaşmak zorundadır. Bu 

şekilde ondaki erdem ve erdemsizlikler anlaşılmış olur. İbn Rüşd, Aristoteles’ten beri klasik 

hale gelen “altın orta” görüşünü benimsemiş ve o da; erdemleri hikmet, iffet, şecaat ve adale-

tin ortası olarak değerlendirmiş, eksiği ya da fazlası bulunan davranışları erdem olarak görme-

miştir (Karlığa, 1999: 266). Dolayısıyla, İbn Rüşd’ün toplumu temellendirirken geleneğe 

uyup insanın sosyal oluşundan, tek başına yeterli olamayışından ve başka insanların yardı-

mına ihtiyacı oluşundan yola çıktığını görmekteyiz. İnsanın bu şekilde toplumsallaşması on-

daki iyi ve kötü fiillerin ortaya çıkmasına neden olmuştur. Bunun sonucunda ortaya çıkan bu 

fiillerden erdemli olanlar benimsenip, desteklenmiş, kötü fiiller erdemsizlik olarak değerlen-

dirilip hoş görülmemiştir. İşte toplumdaki insanların ortaya koyduğu bu fillerden kötü olanlar, 

toplumun düzenini bozmaktadır. Sonuçta toplumun düzenini sağlayacak, onu tedbîr (düzenle-

yecek) edecek ve o toplumu yönetecek bir güce ihtiyaç doğmuş olacaktır. İşte bu güç, belirle-

necek olan kurallarla yetkiyi elinde bulunduracak olan siyaset kurumudur. 

         İbn Rüşd aynı şekilde geleneğe uymuş, bireyin kendisinden yola çıkarak, onun ahlâklı 

olabilmesi için bütün erdemlere sahip olması gerektiğini söylemiştir. O, bireyin erdemli ola-

bilmesi için bütün nefis güçlerinin nazârî hikmetin hakîmiyetinde olması gerektiğini dile ge-

tirmektedir. Buradan yola çıkarak devlet ve insan arasındaki paralellikten söz eder. Buna göre, 

devletin de ideal bir devlet olabilmesi için yönetiminin hikmete dayalı olması gerekir. Devlet 

ancak bu şekilde vatandaşları arasında erdemi yaygınlaştıracaktır (Karlığa, 1999: 266). Yani 

devleti yönetenler toplumun ahlâklı, dolayısıyla erdemli bir toplum olabilmesi için, hikmet 

yoluyla tek tek bireylerden başlayarak erdemleri toplumda yayacak ve onların korunmasını 

sağlayacak ki milleti ve devleti ancak bu şekilde tedbîr etmiş olsun.  

         İslâm felsefesinin ilk döneminde, siyasetle ilgili yapılan tercümeler ve doğuşundan gü-

nümüze kadar İslâm’ın siyasî birikimi, teorik ve pratik felsefe konularıyla ilgili varlığını hala 

sürdüren zihnî çalışmaların olduğunu gösterir. İslâm düşüncesine tevarüs eden bu birikimle 

birlikte yukarıda ele aldığımız ilk dönem İslâm filozofları siyaset konusunu felsefî düşüncenin 

bir parçası olarak görüp, bu alana dair kendi düşüncelerini ortaya koymuşlardır. Bu düşünür-

lerden Fârâbî, felsefî ve dinî geleneğin birikimini gözeterek kendine has teoriler üretmiştir. 

45 

 



Fârâbî’den sonra İbn Sînâ ahlâk, ev yönetimi ve siyasetin tek yasa koyucusunun peygamber 

olduğunu, felsefenin peygamberin getireceğinden daha iyi şeyler getiremeyeceğini benimse-

miş, İbn Rüşd ise Platon ve Fârâbî’yi yorumlayarak, siyaset düşüncesi teorilerinin İslâm tarihi 

ve içinde bulunduğu Endülüs şehirlerinde neye ve nereye tekabül ettiğine dair çözümlemelere 

gitmiştir (Korkut, 2014: 718).     

         Hülâsâ, İslâm öncesi birikimde olduğu gibi, İslâm düşünürleri de siyaset düşüncelerinde 

hep erdemli insan dolayısıyla erdemli topluma vurgu yapmışlardır. Devleti meydana getirecek 

olan toplumların erdemli insanlardan oluşması gerekir ki devlet de erdemli olsun düşüncesi 

bütün düşünürlerde ön plana çıkmıştır. İslâm düşünürleri, akıllı bir varlık olan insana büyük 

önem atfetmişler; ancak insanın tek başına pek fazla bir anlam ifade edemeyeceğini, onun 

kendinî ancak bir toplum içerisinde yani toplumsallaşarak gerçekleştirebileceğini ifade et-

mişlerdir ki bu da son derece önemli ve haklı bir düşüncedir. Zira eşrefi mahlûkât olan insan 

her ne kadar birçok şeyi tek başına başarabilme yetisine sahip olsa da bazen eksik kalabilir ve 

kendine yetemeyebilir. İşte söz konusu bütün düşünürlerin çıkış noktası bireyden topluma, 

toplumdan devlete doğru hiyerarşik bir sistem olmuştur. Kezâ yine düşünürlerin üzerinde 

önemle durduğu konulardan bir tanesi, bu bireylerin faziletlerinden ya da reziletlerinden yola 

çıkarak o bireylerin oluşturduğu toplumların özelliğidir. Erdemli bir başkandan ve bireylerden 

oluşan bir toplum faziletli veya ideal bir devlettir. Erdemsiz bir başkandan ve bireylerden olu-

şan toplum ise, erdemsiz bir devlet veya erdemli devletin zıddı bir devlettir. İslâm düşünürleri 

ayrıca devlet başkanına özel bir önem atfedip onun işlerinde çok mahir, şecaat sahibi, üstün 

ahlâklı, bilge, filozof, peygamber olabileceğini, hatta olması gerektiğini söylemişlerdir. Bu-

nun sebebi de toplumların ve devletlerin ancak böyle bir liderin riyaseti altında varlıklarını 

koruyup devam ettirebileceğini söylemişlerdir ki bunda da büyük haklılık payı vardır. Çünkü 

insanları, dolayısıyla devleti yönetme işi bir sanattır. İşte bu sanatı ancak yukarıda özellikle-

rini verdiğimiz bir kişi yerine getirebilir. Yine düşünürler, toplumu oluşturan insanların yete-

neğine göre o toplumu sınıflara ayırmışlardır. Bunun sebebi, her insanın farklı bir yaratılışa ve 

farklı özelliklere sahip olmasıdır. Bundan dolayı insanlardan bazısı yönetim sınıfından, bazısı 

askerî ve savunma sınıfından, bazısı çiftçi ve zanaatkâr sınıfından, geri kalanı da işçi sınıfın-

dan oluşmuş ve toplum bu şekilde meydana gelmiştir. İşte bu sınıflar, bir toplum için gerekli 

olan sınıflardır. Zira her sınıfın önemli bir görevi vardır ve her sınıf kendi görevini layıkıyla 

yerine getirmelidir ki insanlar nihâî amaçları olan mutluluğu elde edebilsinler ve içinde yaşa-

dıkları toplumun devamlılığı sağlansın. 

46 

 



         İslâm düşünürlerinin genel siyaset anlayışlarına baktığımızda onlar, kendilerinden ön-

ceki siyasî birikimlerden yararlanmakla birlikte siyaset düşüncelerini, mensubu oldukları ve 

içinde yetişip yaşadıkları İslâm dinî ve İslâm toplumuna uygun bir forma sokmaya çalışmış-

lardır. Bunun önemli sebeplerinden biri de mensubu oldukları İslâm dinînin pratik ahlâka ve 

insanın nasıl yaşaması gerektiğiyle ilgili konulara önem vermesinden kaynaklanmaktadır. 

Bunların yanında bu düşüncelerini temellendirirken nazârî bilgiden, insanın yaratılışından ve 

onun ruhsal yapısından da faydalanarak siyasetle ilgili düşüncelerini felsefî bir zemine oturt-

muşlardır.  

         Çalışmaya konu olan düşünürlerimiz, İbn Miskeveyh, Tûsî ve Kınalızâde’nin ahlâk ve 

siyaset düşüncelerini temellendirirken, nazârî bilgiyi, teorik bilgiyi, bunların en önemli aracı 

olan aklı ve tedbîrü’l-müdün’ün bunlarla ilişkisini, kezâ tedbîrü’l- müdün’ün diğer ahlâkî, 

toplumsal ve siyasal yansımalarını nasıl ele aldıklarını irdelemeye çalışacağız. Buraya kadar 

ele aldığımız bilgiler ışığında söz konusu düşünürlerimizin konuları ele alış biçimlerini değer-

lendirmeye çalışacağız.   

 

					

 

			
 

 

												
	
	
	
	
	
	
	
	

	

 

47 

 



	

       2. EPİSTEMOLOJİK OLARAK TEDBÎRÜ’L-MÜDÜN 

        2.1. Tedbîrü’l-müdün Kavramının Temeli Olarak Akıl 

         İnsanın varlık sahnesine çıktığı her yerde ortaya konulan bütün ürünlerin yegâne aracı 

akıldır. Başka bir ifadeyle, eğer Yüce Allah tarafından insanoğluna verilmîş akıl nimeti olma-

saydı o, dünyanın var oluşundan şimdiye kadar her alanda katedilen bu kadar büyük bir mesa-

feyi, özellikle ilmî yöndeki bu muazzam birikimi elde edemeyecekti. Varlıklar arasında sade-

ce kendisine bahşedilen bu nimet sayesinde insanoğlu iyi ve güzel fiillerinin hepsini akıl ile 

temellendirmiştir. Bundan dolayıdır ki hemen hemen bütün düşünürler insanın mutluluğu elde 

edebilmesi için akın varlığını şart koşmuşlardır. Çalışmamızda ele aldığımız ahlâk ve siyaset 

ilmînin temelini de diğer ilimler gibi akıl oluşturmuş ve akıl bu ilimler için çıkış noktası ol-

muştur. İşte biz de söz konusu bu öneminden dolayı çalışmamızın bundan sonraki bölümle-

rinde ele alacağımız bütün düşüncelere kaynaklık etmesinden dolayı akıl konusunun üzerinde 

durmaya çalışacağız. 

         Düşünce tarihinde aklın mahiyeti, teorik ve pratik (nazârî ve amelî) olarak iki şekilde 

sınıflandırılmıştır. Birbirini tamamlayan iki güç olarak değerlendirilen bu sınıflandırmada 

teorik akıl insanın bütün düşüncelerini ilgilendiren akıl; pratik akıl ise bu düşüncelerin fiile 

dökülmüş halidir. Biz de tezimizi öncelikle aklın etimolojik yapısını ve mahiyetini, daha son-

ra nazârî akıl ve onun çeşitli durumlarını, keza pratik akıl zeminini filozoflarımızın düşüncele-

riyle temellendirmeye çalışacağız.           

         “Sözlükte mastar olarak ‘menetmek, engellemek, alıkoymak, bağlamak gibi anlamlara 

gelen akıl (el-akl) kelimesi, felsefe ve mantık terimi olarak varlığın hakikatini idrak eden, 

maddi olmayan, fakat maddeye tesir eden basit bir cevher; maddeden şekilleri soyutlayarak 

kavram haline getiren ve kavramlar arasında ilişki kurarak önermelerde bulunan, kıyas yapa-

bilen güç’ demektir.” (Bolay, 1989: 238). İnsanın her türlü eyleminde doğruyu ve yanlışı, 

iyiyi ve kötüyü, güzeli ve çirkini birbirinden ayıran güç olan akıl, ahlâkî, siyasî ve estetik de-

ğerleri belirlemede en önemli fonksiyona sahiptir. Akıl, insanı diğer canlılardan ayıran ve onu 

sorumlu kılan temyiz gücü, düşünme ve anlama melekesidir (Bolay, 1989: 238). 

         “Hangi anlamda kullanılırsa kullanılsın, gelişme veya gerileme anlamında aklın gücü 

veya keyfiyeti, yalnız bu gücün asıl fonksiyonunu ifade eden epistemolojinin değil, aynı za-

manda ahlâkın da gücü ve niteliği anlamına gelir. O halde güçlü ve bağımsız bir akıl, episte-

moloji ile birlikte etik değerin de özgürlüğü ve gücü” demektir (Çetintaş, 2014: 16). 

48 

 



         İbn Miskeveyh (d.951- ö.1030), insana ait olan ahlâkî mükemmelliği ikiye ayırır; çünkü 

insanın iki gücü vardır. Biri bilme diğeri yapma gücü. İnsan bu iki gücünden birisiyle bilgiye 

ve mârifete ulaşır. Diğeri ile de, işlerini bir düzene ve sıraya koyar. Ona göre filozoflar, felse-

feyi nazârî ve amelî olarak ikiye ayırır. İnsan bu ikisiyle mükemmellik elde edince mutluluğa 

ulaşır. O halde, nazârî olan birinci mükemmellik “suret” hükmünde, uygulamalı olan ikinci 

mükemmellik de “madde” hükmündedir. Biri olmadan diğeri tamamlanmaz. Çünkü ilim bir 

başlangıç, uygulama da onun bütünleyicisidir. Tamamlanmayan bir başlangıç kaybolur. Baş-

langıç olmadan bütünleme de imkânsızdır. Her işte bu böyledir. Örneğin, bir ev, yapıcısı tara-

fından düşünülüyorsa ve bu yapıcı onun parçalarını, terkibini ve diğer durumlarını biliyorsa 

bu bir amaçtır. Bu tamamlanıp fiil haline geldiğinde mükemmel bir hal almış olur (İbn 

Miskeveyh, 2013: 60-61). Nâsıruddîn et-Tûsî’nin (d.1201- ö.1274)  felsefesinde de, nefs-i 

natıka ya da akıl gücü, insanın diğer canlılardan daha yetkin olduğunu gösteren bir güçtür ve 

bu güç ona fıtratı itibariyle daha da ileriye gitme olanağı verir. Ahlâk yönünden bu yetkinliğin 

önemi işlevsel yönüdür. Bu da kendinî teorik ve pratik düzlemde gösterir (Gafarov, 2011: 

171-172). 

         İslâm ahlâkının insan tasavvurunda kul olma bilincine sahip olan insan akıl, sorumluluk 

ve ehliyet sahibi mükelleftir. Akıl ve ehliyet sahibi olmakla insan, haklardan yararlanır ve 

sorumluluk sahibi olur. İrade sahibi insanın sorumlu olması, onun hür ve sorumlu varlık oldu-

ğunu gösterir. İnsan bu özelliği ile seçme yetisine sahip bulunmakta ve bundan dolayı amelle-

rinden sorumlu tutulmaktadır. Bunun için akıl sahibi insanın kendi içinde dengeli bir yaşam 

kurması ve bu dengeyi toplum içindeki diğer insanlarla olan ilişkisine de yansıtması gerekir. 

Siyasî oluşumlar için gerekli olan en temel unsur sorumluluk sahibi akıllı ve hür insandır. Hür 

ve mükellef olmayan, muhakeme gücünü kullanmayan insanın siyasî faaliyetlere katılımı 

mümkün değildir (Köse, 2009/2: 13-14).  

         Öyleyse aklın, ahlâkî ve siyasî düşünceye kaynaklık ettiği söylenebilir. Nitekim ahlâkın 

kaynağını, hem Antik Yunan düşünürleri hem de İslâm düşünürleri, ortaya koydukları akıl 

yürütme adımları ve önermelerle açıklamışlardır. 

         Buna göre: 

         - Âlemde her şeyin bir gayesi vardır. 

         - Bunun için iyi ve kötü ilgili olduğu şeyin gayesine göre belirlenir. 

         - İnsanın nihâî gayesi mutluluktur. 

         - Çünkü mutluluk kendine yeter bir şeydir. 

49 

 



         - Her şeyin gayesi olan, “karakteristik işi” ni yapması o şeyin mutluluğudur. 

         - İnsanın karakteristik işi akla uygun hayat sürmesidir. 

         - İnsan, nefsine ait düşünme gücüyle akla uygun hayat sürebilir. 

         - O halde ahlâkın kaynağı akıldır (Özturan, 2017: 49). 

         Aristoteles, yukarıda sözü geçen, düşünme gücü ve akılla elde edilebilen nihâî gaye yani 

mutluluğun ve iyinin ne olduğunu araştıracak bilimin siyaset olduğunu söyler ve iyinin insan 

ve devlet için eşit olduğunu dile getirir. Yani temelinde akıl olan ahlâk felsefesinin bir bölü-

münü siyaset oluşturur. Çünkü ahlâk felsefesinin konusu insan fiilleridir. Fiiller aklın ürünle-

ridir. Bizdeki en iyi ve en değerli şey akıldır. Demek ki mutluluk, aklın faziletine uygun bir 

faaliyettir. Bu faaliyetin “derin düşünmek karakteri” vardır. Çünkü derin düşünmek, aklî faa-

liyetin en yüksek ve en devamlı şeklidir. Öyleyse mutluluk, sürekli bir derin düşünme faaliye-

tidir. Ahlâkî faaliyet ve derin düşünmek faaliyeti arasındaki bağ, insanın en tam mutluluğu 

tecrübe etmesidir. Bu tecrübe sırasında insan, beşerden daha fazla bir varlık yapısına sahip 

olur. Aklî kavrayış meydana gelir ve hakikat kendisine aşikâr olur. Tanrı’ya has bir hayatı 

yaşar ve kendine yeten bir mutluluk elde eder (Kılıç, 2012: 18 vd.). 

         Bu mülâhazalardan sonra düşünürlerimizin de, nihâî mutluluk için aklın gerekliliği ile 

ilgili düşüncelerine bakalım. 

         Mutluluğu elde etmede sadece nazârî veya sadece amelî akıl yetmez. Kim bu iki kısım-

da da güçlü olursa, erdemlilerden sayılır ve tam anlamıyla mutlu olur. Kim de onlardan birini 

zayıf; diğerini de güçlendirirse bu iki şekilden birine dönüşür. İlki, nazârî güçten sonra amelî 

kısmı zayıf bırakmaktır ki o, irade zayıflığıdır. İrade zayıflığının sebebi de ahlâkî alışkanlığı-

nın az olmasıdır. Diğeri, amelî kısmın güçlenip nazârî kısmın zayıfladığı türdür. Böyle birisi 

ancak filozofları dinleyerek, onların güzel fiillerini kendine rehber edinerek mutluluğu elde 

edebilir. Her kim ki bu iki yönün her ikisinde de zayıf olursa o, zayıf olduğu şeydeki mertebe-

si oranında insanlıktan pay alan hayvanî (behimi) bir insandır (İbn Miskeveyh, 2017: 70-71). 

Nâsıruddîn et-Tûsî’ye göre, insanın yetkin ve erdemli olması, fikrîne, düşünüp taşınmasına, 

aklına ve iradesine havale edilmîştir. Mutlu ya da mutsuz, yetkin ya da eksik olması onun 

becerisine verilmîştir. Eğer maslahata uygun bir iradeyle hareket ederse ilme, mârifete, edebe 

ve erdeme yönelir ve sonunda kendisinde fıtrî olarak bulunan ilahî nûra ulaşma gerçekleşir. 

Böylece o doğru yolu bulur, övülür ve mertebeden mertebeye yükselir. Yok, eğer o bulundu-

ğu yerde kalmayı tercih ederse doğa kendisini alt üst edip tersine çevirme yoluyla onu daha 

aşağı mertebelere sürükleyecek böylece o, hastaların doğası olan bayağı şehvetlere, bozuk 

50 

 



arzulara, kötü eğilimlere düçâr olup, gün geçtikçe eksik olacak, düşüş ve eksiklik baskın gele-

cektir. Bu da onun helâk olmasıdır (Tûsî, 2016: 43). Kınalızâde Ali Çelebî (d.1510- ö.1572) 

de, ebedî mutluluğun aslının, bilgi ve iman sermayesi olduğunu söyler. Kalbine şüphenin bu-

laşmaması ve bilgi cevherinin senden hiçbir zaman ayrılmaması için çalış. Bilgi cevherini al 

yanına götür. Altın ve gümüş başkasının olsun. İnsan teorik felsefede yetkinleşip iç dünyasını 

doğru bilgilerle doldurduktan sonra, pratik felsefeyi de tahsil edip İlmînin gereğini yapar, ah-

lâkını güzelleştirmek ve yaradana ibadet etmek suretiyle ilim ve amelî aklında taşırsa bilgisi 

ve temizliğiyle yüce ruhlara benzer ve onlara dost olur (Kınalızâde, 2016: 46). Kezâ, akıl gü-

cünün insanın nazârî ve amelî hikmet vâsıtasıyla kemâl ve saadeti kazanmasında büyük payı-

nın olduğunu belirten Kınalızâde, düşünme gücünü insanı hayvandan ayıran ve ona insan 

özelliğini kazandıran bir güç olarak belirler. İnsan bu güçle iyi ve kötü davranışları birbirin-

den ayırır. Mutluluk ve kötülük anahtarı insanın eline verilmîştir. Eğer güzel akıl ve fikir ile 

iyi tarafı seçer ve güzel ahlâk edinîrse insanlık derecelerinde sözü edilen basamakları birer 

birer yükselerek yaradana en yakın olan yüksek zümreye dâhil olur. Eğer aksi olursa ve heva 

ile hevesine uyarsa, sırf hayvanlık olan ilk mertebesinde kalır. Durumu aksi istikamette olup 

günden güne aşağı ve sefil bir duruma iner (Kınalızâde, 2016: 65-67, ayrıca bkz. Oktay, 2015: 

164-165). 

         Kur’ân-ı Kerîm, pek çok ayetinde “görmüyor musunuz, düşünmüyor musunuz, aklınızı 

kullanmıyor musunuz”? gibi hitaplarla, insanın akıl, bilgi ve düşünce varlığı olduğunu kabul 

ederek insanoğlunu, inanç ve eylemlerini düzenleme hususunda bu yeteneklerini kullanmaya 

çağırmıştır (Çağrıcı, 2012: 32). Bu da bize siyasetin ve toplumun öznesi olan insanın aklını 

kullandığında iyi bir yönetim ve topluma sahip olacağını, aksi durumda ise sahip olduğu yö-

netimlerin ve toplumların yıkılmaya mahkûm olduğunu göstermekte olup insana, her işte ol-

duğu gibi tedbîrü’l-müdün konusunda da aklını kullanması Yüce Yaradan tarafından salık 

verilmîştir. Bu bağlamda düşünürlerimiz, akıl ile ülke-şehir yönetimi arasındaki bağlantıları 

şu şekilde kurdukları görülür: “Şehrin yöneticisi, bütün tedbîrleriyle ancak vatandaşlar arasın-

da sevgiyi amaçlar. Özellikle bunu başarınca kendisi ve şehrinde oturan kimseler için imkân-

sız olan bütün iyilikler gerçekleşmiş olur.” (İbn Miskeveyh, 2013: 158). Keza tedbirsizliği ve 

tecrübesizliği kişinin aklını tam kullanmamasına atfeden İbn Miskeveyh, vermiş olduğu ko-

mutan örneğinde ortaya koyuyor. İbn Miskeveyhin aktardığına göre, “Ebu’l Hüseyin Ahmed 

b. Büveyh gençliği, tedbirsizliği ve tecrübesizliği sebebiyle kâtibinin sözüne uydu. Böylece 

dinin ve mürüvvetin icap ettiği şeylerden ayrıldı. Askerlerin şanlı ve bahadır olanlarını topla-

dı. Ağırlığını ve bu kabilden olan eşyasını geride (Sîrcan’da) bırakarak, geceleyin baskın 

51 

 



yapmak niyetiyle, hemen o anda ikindi vaktinde Ali b. Kelûye’nin üstüne yürüdü. Hâlbuki Ali 

b. Kelûye, ihtiyatı elden bırakmayarak Ahmet b. Büveyh’i gözetlemek üzere gözcüler koy-

muştu. Bu sayade Ahmet b. Büveyh’in haraketini haber aldı ve hemen askerini toplayarak 

yolun bulunduğu iki dağ arasındaki geçide onları yerleştirdi. Ebu’l-Hüseyin Ahmet b. Büveyh 

askeriyle geceleyin bunların tam ortalarına girdiğinde, her taraftan üstüne hücum edip onun 

askerlerinin kimini öldürdüler ve kimini de esir aldılar…” (İbn Miskeveyh, 2016: 334-335).  

Bunlarla birlikte İbn Miskeveyh’e göre, sevgiyle istenilen birlik ve beraberliğin oluşması an-

cak aklıselim sahiplerinin ortaya koyduğu doğru düşüncelerle ve Allah’ın rızası için çalışan 

dinlerin ortaya koyduğu güçlü inançlarla olur (İbn Miskeveyh, 2013: 158-159). 

         Ülke idaresi ve şehir düzenlemesi gibi işler aklî hükümlerle ilgilidir. Hiç kimse ayırt 

etme ve bilgi üstünlüğü olmadan bu iki işten herhangi birine kalkışmamalıdır. Çünkü onun bu 

akıl ve bilgi üstünlüğü olmadan başkasından ileriye geçmesi çekişmeye ve zıtlaşmaya neden 

olur. (Tûsî, 2016: 241-246). Bunun yanında akıl, bir arada ve sevgi çerçevesinde yaşamanın 

olmazsa olmazıdır. Akıllı insan her hâlükârda iyi niyete sahip olmalı, arkadaşlarını ve çevre-

sini kendi gibi bilmeli, onları kendi iyiliklerine ortak saymalı, tanıdığı herkesi mümkün oldu-

ğunca arkadaşlık derecesine ulaştırmalı ki; kendisi, başkanlar, aile, akraba ve arkadaşlar ko-

nusunda iyi gidişatı korumuş olsun (Tûsî, 2016: 260). Yine Tûsî, erdemli devlete başkan ola-

cak bireyde bulunması elzem olan özelliklerden birisinin gayeye götüren “tam akletme” oldu-

ğunu dile getirir (Tûsî, 2016: 274-275). Kınalızâde de, kendinden önceki düşünür Tûsî’ye 

nispet ederek, devlet başkanında olması gereken Önemli özelliklerden bir tanesini görüş ve 

düşüncede isabet etmek olarak belirtmiştir ki bu da iki şekilde olur. 1) Zeki ve akıllı yaratıl-

mış olmak. 2) Tecrübeli olmak. (Kınalızâde, 2016: 431). Bunlar padişahta bulunması elzem 

olan aklın gerekliliğini gösterir  

         Bununla birlikte, akıllı devlet başkanı mümkün olduğunca birebir savaşa girmekten ka-

çınmalı, devletini ve halkını korumak için çeşitli savaş stratejilerini ve taktiklerini bilmesi 

gerekir. Kendisi savaşa katılmadığı zaman yerine isabetli görüş ve parlak fikirleriyle tanınan, 

akıllı bir başkomutan görevlendirmelidir (Oktay,2015: 506-505).    

         Tûsî, erdemli devletin yapı taşlarını beşe ayırmaktadır. Ona göre, bunlardan ilk sırada 

bulunan sınıf, devlet idaresiyle nitelenmiş bir topluluktur. Onlar akletme gücü ve isabetli gö-

rüşlerle büyük işlerde hemcinslerinden ayırt edilen yetkin bilgelerdir. Var olanların hakikatle-

rini bilme onların sanatıdır ve onlar en efdâl olanlardır (Tûsî, 2016: 274-275). Kınalızâde de, 

erdemli ülkenin halkını düşünme kabiliyetlerine göre, erdemliler (filozoflar ve âlimler), hatip-

ler (şairler), ölçücüler (sanatkârlar), gâziler ve mücâhitler (askerler) ve mal sahipleri (tüccar-

52 

 



lar) şeklinde beş meslek grubuna ayırmaktadır. O, bu ülkedeki insanların düşüncesinin hikmet 

kalıbı üzerine dökülmüş olduğunu dile getirir. Bu insanlardan ilk sırayı alanlar, şekilleri ve 

cismanî mânâları idrak edebilen filozoflar ve büyük âlimlerdir  (Kınalızâde, 2016: 421-422). 

         Erdemli ülke halkını düşünce ve istidatlarına göre sınıflandırmanın yanında düşünürle-

rimiz, meslekleri esas alan başka bir ayrım daha yaparlar. Tûsî, bu sınıflandırmayı da beşe 

ayırarak yine en başa devlet yönetimiyle nitelenen bir topluluk olan, idrak etme güçleri ve 

isabetli görüşleriyle diğer insanlardan farklılık arz eden yetkin bilgeleri ve filozofları yerleşti-

rir (Tûsî, 2016: 274).  

         Kınalızâde de, Tûsî gibi, Fârâbî ve İbn Sînâ’nın bilgi felsefesinden yola çıkarak erdemli 

ülkedeki insanları şu tasnife tabi tutmuştur. Birincisi, Allah’ı kemâl ve cemâl sıfatıyla bilen, 

ahireti gerçekte nasıl ise o şekilde tasavvur eden, şekilleri ve cismanî mânâları idrak eden, 

vehim ve hayal gibi kuvvetlerden her biriyle gece gündüz, gizli açık düşünen filozoflar ve 

büyük âlimlerdir. İkincisi, sırf akletmekten aciz olan, mânâları vehmeden ancak vehmettikleri 

şeyin hakikat olmayıp onun ilerisinde bir varlık olduğuna inanan iman ehli olanlardır. Üçün-

cüsü, vehmettikleri mânâları değerlendirmeye kadir olmayan, hayâl aynasındaki hayâli şekil-

leri parçalara bölüp bununla yetinen teslim ehlidir. Dördüncüsü, düşünceleri eksik olan, duyu-

lar âleminden öteye geçemeyen, ölüm ve sonrası ile ilgili bilgilerden uzak örneklerle yetinen, 

gayretle kabiliyetlerinin sonuna gelebildikleri ve fakat daha öteye gidemeyen zillete düşenler-

dir (bkz. Oktay, 2015: 451). Kezâ, Kınalızâde de Fârâbî’nin etkisiyle, Tûsî gibi erdemli ülke 

halkını düşünce kabiliyetlerine göre yer aldıkları meslekleri esas alan yukarıda da kısaca de-

ğindiğimiz bir başka ayrıma gider. Birincisi, yetkinliğe ulaşmış filozof ve ilmîyle amel eden 

âlimlerdir ki bunlar amelî düşünce gücü, takva ve amelleriyle diğer insanlardan ayrılan, eşya-

nın hakikatini yakin derecede bilip ona inanan erdemlilerdir. İkincisi, hitabet ve faydalı şiir 

sanatıyla uğraşıp halkı itikadi sapkınlıktan kurtaran hatiplerdir. Üçüncüsü, hesap ve hendese 

işiyle uğraşarak, eşyanın ölçüsünü belirleyip ülkedeki vatandaşlar arasındaki kanunlarda da 

adaletin ölçüsünü koruyan ölçücülerdir. Dördüncüsü, ülkeyi düşmanların saldırısından koru-

yan, sınırları, kaleleri, yolları koruyan ve etrafı himâye eden, yiğit ve silah kullanma sanatını 

bilen gâziler ve mücâhitlerdir. Beşincisi, ülkenin mâişetini yani yiyecek giyecek ve benzeri 

ihtiyaçlarını çalışmaları ve gayretleriyle sağlamaya çalışan çeşitli meslek erbâbı ve zanaatkâr-

lar olan mal sahipleridir (Oktay, 2015: 452 vd.). Dikkat edilirse bütün düşünürlerin tasnifle-

rinde filozoflar ve âlimler en üst tabakaya yerleştirilmîştir. Bu da akıl güçlerini kullanan âlim-

lerin ve bilginlerin devlet yönetimi ve devletin bekâsı için ne kadar önemli olduğunu gösterir.  

53 

 



         Bu sınıflamaların dışında kalan bir grup daha var ki bütün düşünürlerimiz bu gruba, tar-

la ve bahçelerdeki istenmeyen otlara (nevabit) benzeyen türediler adını vermektedirler. Bun-

lar, akıllarını kullanmayarak kuralları ve hikmetin çeşitli konularında hedeflenen amaçları 

doğru anlamayan ve doğruluktan sapanlardır. İşe yaramayan ve faydasız otlar manasındaki 

“nevabit” veya “türediler” adını verme sebebini de akılsızlık olarak gösterirler (bkz. Tûsî, 

2016: 288-289, Kınalızâde, 2016: 422). Ayrıca geniş bilgi için (bkz. Oktay, 2015: 457-460). 

         Erdemli olmayan devletlere ilişkin sınıflandırma ise düşünürlerimizce şu şekilde yapıl-

mıştır. Tûsî’ye göre, devletler düşünme kuvvesini kullanma durumlarına göre üçe ayrılırlar. 

Birincisi, “şehrin parçaları yani, insan bireyleri düşünme kuvvesini kullanmaktan yoksundur-

lar ve onların toplumsallığını gerektiren, diğer kuvvelerden birinin izlenmesidir; bu devlet 

türü cahil devlettir”. İkincisi, “düşünme kuvvesini kullanmaktan yoksun değildir, ama diğer 

kuvveler düşünme kuvvesini kullanır…”; buna fâsık devlet denilir. Üçüncüsü, fikrî kuvvenin 

eksikliğinden dolayı insan bireyleri kendi kendine bir kanun düşünmüşler ve bunun üzerine 

temeddün kurmuşlardır, buna da sapkın şehir adı verilmîştir. Bunların karşıtı olan ve yukarıda 

da halkından örnekler verdiğimiz erdemli devlet ise aklî düzeltme ve doğrultmayla düzenlen-

miş, adalet yasaları ve yönetim şartlarıyla belirlenmiştir (Tûsî, 2016: 268-269). Kınalızâde, 

kendinden önceki ahlâk düşünürleri gibi, erdemli olmayan ülkeleri sıralarken bu ülkelerden 

biri olan cahil ülkeyi, içinde yaşayan insanların düşünce güçlerini yani kuvvet-i nutkiyeyi 

kullanmayan insanlardan meydana gelen ülke olarak vasıflandırmıştır (Oktay, 2015: 449).     

         Gerek Antik Yunan filozofları, gerek İslâm düşünürleri bütün düşüncelerinde olduğu 

gibi ahlâk ve siyasetle ilgili düşüncelerini de akılla temellendirmişlerdir. Buna göre, akıllı bir 

varlık olan insanoğlu aklın faaliyetleri sonucunda, başarıyı ya da başarısızlığı, iyiyi ya da kö-

tüyü, mutluluğu ya da mutsuzluğu elde eder. Nihâî amacı mutluluk olan insanoğlunun bu 

amaca ulaşması için akl-ı selim hareket etmesi, bütün düşüncelerini ve bunun sonucunda or-

taya çıkacak olan fiillerini aklın emrine vermesi gerekmektedir. 

         Tezimizde ele aldığımız dört düşünür de birikimli olarak gelen bu düşüncelere katılmış, 

insan aklının ürünü olan güçleri nazârî ve amelî olarak ikiye ayırmışlardır. Nazârî olanla bir 

işi tasavvur etme, amelî olanla da bu tasavvuru fiile geçirme faaliyeti söz konusu olmuştur. 

Onlara göre, diğer canlılardan akıl kuvvesiyle ayrılmış olan insanın iyi ve erdemli olabilmesi 

için düşünce ve fiillerinde, yaratıcının fiillerine benzemeye çalışmasıyla nihâî mutluluğu elde 

edebileceğidir.  

54 

 



         Düşünürlerimiz, ahlâk düşüncelerinde İbn Miskeveyh’ten itibaren ferdî ahlâktan başla-

yarak sırasıyla aile ve toplum ahlâkıyla ilgili bütün düşüncelerini, sağlam bir irade ve bu ira-

denin temel taşı olan yetkin bir akılla temellendirmişlerdir. Onlar toplumun, devlet başkanın-

dan tutun farklı yeteneklere ve bunun sonucunda farklı mesleklere sahip olan bütün bireylerini 

birer birer ele alarak, o toplumun erdemli ya da erdemsiz bir toplum olup olmadığını akıl tera-

zisinde tartarak değerlendirmişlerdir. Buna göre, düşünce ve fiillerini akıl kuvvesinin iyi tara-

fıyla işleten bireyler ve toplumlar erdemli, tersi durumda olanlar ise erdemsiz bireyler ve top-

lumlar olmuştur. Bu bireyler, düşünce ve fiillerini akıl gücüyle değil de, duygularıyla harekete 

geçirdiklerinde onların, hayvandan aşağı bir mertebeye düşeceklerini söz konusu dört düşünü-

rümüz de özellikle belirtmişlerdir. 

         Tedbîrü’l-müdün’de akıl en önemli araçlardan biri olduğundan, ahlâk felsefesinin konu-

larından biri olan tedbîrü’l-müdün’ün öznesi olan insanın, devlet işlerinde ve toplum içerisin-

de yapacağı bütün fiillerinde düşünme gücüyle yani ahlâkın da kaynağı olan aklıyla hareket 

etmesi gerekir ki bu işlerinde ve toplum içerisinde başarıyı elde edebilsin ve her iki âlemde de 

nihâî mutluluğa erişsin.       

											2.1.1. Tedbîrü’l-müdün’ün Nazârî Akılla İlişkisi  

         Eğer aklî ve vicdanî hallerin hepsi, ortaya çıkmadan önce görülebilseydi, yapılacak iş 

sınırsız olur, insan ayrıntılar içinde boğulurdu. Esas olan, ilkeleri aslına en uygun ve en iyi 

şekilde aydınlatacak bir düzen sağlamak ve fikirde iyi bir yöntem kazanmaktır (Bertrand, 

2018: 17). İşte bu nedenle ahlâkî ve siyasî tasavvurlarımızın da fiile dökülmeden önce bir 

düzene ihtiyacı vardır. Bu düzenin sağlanacağı yer de nazârî akıldır. Yani nazârî akıl pratik 

akla öncü olması bakımından önemli bir yere sahiptir. Bu öneminden dolayı nazârî aklı ve 

konumuzla ilişkisini ele almak istedik.   

         Lügatte “nazâr” bir şeyi kıyaslayarak ve takdir ederek tefekkür ve teemmül etmek, göz 

dikip bakmak, korumak, gözle görmek, karşı karşıya ve yüz yüze gelmek, düşünmek, dikkat 

ve özen ile düşünmek demektir.  Istılahta ise, kendisiyle ilim veya zannı galip elde edilmeye 

çalışılan düşünce. Başka bir ifade ile incelenen şeyin istidlali ve tefekkürü sonunda oluşan 

kesbi bilgidir. Bir bilginin elde edilmesi için önceden düşünmek ve zihni çalıştırmak şartı 

varsa bu bilgiye nazârî bilgi denir. Anlaşılacağı üzere nazârî akıl, fıtrî aklın işletilmesiyle ka-

zanılmaktadır. Bu akıl, deney, muhakeme, akıl yürütme, düşünme ve öğrenme yoluyla elde 

edilir (Coşkun, 2004: 4-5). 

55 

 



         “Arapça’da düşünmeyi ifade eden kelimelerin başında nazâr, tefekkür, tedebbür, i’tibar 

ve taakkul gelmektedir. Asıl anlamı “gözle bakmak” olan nazâr “kalp gözüyle bakmak, dü-

şünmek” manasında kullanıldığı gibi “bir şey hakkında tefekküre dalmak, nazârî araştırmalar-

da bulunmak” anlamına da gelir. Aynı zamanda “Nazâr ve tefekkür “bir işin âkibeti konusun-

da düşünmek” demektir (Kutluer, 1994: 53). 

         Nazârî akıl, eyleme yönelik üretilen düşünce gücü olup birebir eylemin kendisine yöne-

lik olmayan şeyler üzerine düşünmedir. Aristoteles ve Fârâbî’de “nus” kavramına tekabül 

eden “el aklu’n-nazârî”, yani teorik akıldır (Özturan, 2017: 73-74).  Nazârî akıl, insanda do-

ğuştan var olan, insan ürünü olmayan varlıkların bilgisine, tümel, değişmez, her daim geçerli 

hakiki bilgi elde ettiğimiz güçtür. Bu güçle kesin bilgi elde edilir. İnsanda bi’l-kuvve halin-

deyken, kesin bilginin elde edilmesiyle bi’l-fiil akıl olur (Özcan, 2017: 70-71).  

         İbn Miskeveyh’e göre insanın nefsini ve mahiyetini bilmesini sağlayan ve diğer varlık-

lardan ayıran özelliği düşünme ve ayırt etme yeteneğidir. İnsan idraki, canlılar arasında aklıy-

la yaratıcısını idrak edecek seviyeye kadar ulaştığı için idraklerin en değerlisidir (Akyol, 

2013: 11). İbn Miskeveyh insanların, bilgilere yöneldiği bilme yani, nazârî akıl gücü ile ilim-

de isabetli görüşe, düşüncede doğruya ve sağlamlığa ulaşacağını belirtir. Böylece o, inancında 

yanılmaz, gerçekten kuşkulanmaz. Varlıklarla ilgili bilgileri araştırıp öğrenirken son mertebe-

si olan ilahî ilmî elde eder. Böylece güven duyar, gönlü huzura kavuşur, şaşkınlığı gider 

(Miskeveyh, 2013: 60). Tûsî de bu bilgiyi, “nazârî bilgi, insanın gücü ölçüsünde varlıkların 

gerçeklerini tasavvur etmesi ve oldukları durum üzere onların hüküm ve eklentilerini tasdik 

etmesidir.” şeklinde açıklar. Ona göre teorik akıl, varlığın bilgisine ve akledilirleri kuşatmaya 

yönelen akıldır (Tûsî, 2016: 14-36). 

         İbn Miskeveyh, “Kimin ayırt etmesi daha sağlam, düşüncesi daha üstün ve seçimi daha 

doğru ise, onun insanlığı o ölçüde mükemmeldir demektedir. Akletme, nefsin varlıkları oldu-

ğu gibi kavramasındaki uygunluktur. Kolay öğrenme buna bağlı olup keskin bir anlayıştır ve 

nazârî konular bununla kavranılır” (Miskeveyh, 2013: 29-37). 

         Akıl kuvvesinin ilk gücü olan nazârî akıl, insan fiillerinin ortaya çıkmadan önceki 

tasavvuri bilgilerinden meydana gelmektedir. Yani bir insan ortaya koyacağı fiilleri öncelikle 

aklıyla tasavvur ve tefekkür eder. İşte bu bilgilere nazârî bilgi, bu bilgilerin tasarlandığı akla 

da nazârî akıl demekteyiz. Ahlâkî düşüncelerini ele aldığımız üç düşünür de dâhil olmak üze-

re, düşünce tarihinde birçok filozof ve düşünür tarafından ele alınan teorik felsefenin ya da 

nazârî hikmet’in ilk konusu nazârî akıl olmuştur. Dolayısıyla kaynağı akıl olan ahlâk felsefe-

56 

 



sinin de ele almış olduğu ilk konulardan biri de nazârî bilgi ve nazârî akıl olmuştur. İbn 

Miskeveyh’ten başlayarak, Tûsî ve Kınalızâde, sistematik olarak ele aldıkları ferdî ahlâk, aile 

ahlâkı ve toplum ahlâkını temellendirirken nazârî bilgi ve nazârî akıldan yola çıkmışlardır. 

         Düşünürlerimiz, toplum ahlâkıyla ilgili düşüncelerini dile getirirken, diğer konularda 

olduğu gibi, öncelikle insanların toplum içerisinde iyi bir konuma gelmeleri ve erdemli bir 

hayat elde edebilmeleri için iyi ya da erdemli fiillerini, erdemli bir tasavvur ve erdemli bir 

düşünceye dayandırmaları gerektiğini vurgulamışlardır. Çünkü insanların yönelecekleri ve 

ortaya koyacakları iyi fiiller, iyi bir akletme ya da sağlam bir düşünme sonucunda iyi ve güzel 

fiiller olarak tezâhür edecek, tersi bir durumda kötü fiiller de kötü bir düşünme sonucunda 

ortaya çıkacaktır.  

         Nitekim Kınalızâde, tedbîrü’l-müdün’ün nazârî akılla ilişkisini şu örnekle daha anlaşılır 

bir hale getiriyor. Yetişmiş ve akıllı bir devlet başkanı bilgili bir doktor gibidir. Devlet başka-

nının tıpkı bir doktor gibi, memleketin itidalden ibaret olan sağlığını iyi bilmesi lazımdır. 

Memleketin hastalıklı olması normalden anormal duruma, düzenden kargaşaya dönüşmüş 

olmasıdır. Devlet başkanının iktidar doktorluğunun ilmî (nazârî) yönü, devletin esas sıhhate 

ve gerçek düzene hangi tedbîrlerle döneceğini tasavvur etmesi ile açıklanabilir (Kınalızâde, 

2013: 201).   

         Tedbîrü’l-müdün düşüncesinde, toplum içerisinde hangi işi yaparsa yapsın birey ya da 

bireyler, fiillerini sağlam bir tasavvura dayandırdıklarında o toplum erdemli bir toplum ola-

cak, fiillerini sağlam olmayan bir tasavvura dayandırdıklarında ise erdemsiz bir toplum ortaya 

çıkacaktır. Bunun içindir ki tezimize konu olan düşünürlerimiz, özellikle devlet başkanının 

sağlam bir düşünme yetisine sahip olması gerektiğini dile getirmişlerdir. Kezâ toplumu oluş-

turan meslek gruplarında da düşünme gücüyle hareket edenler ve işlerini daha çok akılla te-

mellendirenler en faziletli insanlar olarak ön plana alınmış ve ilk sıraya yerleştirilmîşlerdir. 

											2.1.2. Tedbîrü’l-müdün’ün Nefs ile İlişkisi 

            İyilikler ve kötülükler insana ait kavramlar olduğundan, öncelikle insanı ve insanın 

oluşturduğu aile ve toplum yapısını kavrayabilmek için insanî nefsi her yönüyle tanımak ge-

rekmektedir (Şimşek, 2005: 23).   

         Nefsin varlığı, mahiyeti, bedenle ilişkisi, ölümlü olup olmaması meselesi temeli Platon 

ve Aristoteles’e dayanan, İlkçağ, Ortaçağ ve İslâm filozoflarınca da ele alınan ve nefs teorisi 

denilen bu konu söz konusu bütün düşünür ve dönemlerde kendine has bir yer işgal etmiştir. 

Fizik ve metafizik arasında bir geçişi sağlayan, İslâm düşüncesinde Kindî ile başlayıp, İbn 

57 

 



Sînâ tarafından daha da üst düzeylere çıkarılan bu teori daha sonra birçok İslâm filozofu ve 

aynı zamanda mütekellimler tarafından tartışma konusu yapılmıştır. İslâm filozoflarının bu 

konudaki başlıca kaynakları Platon, Aristoteles ve Plotinus olmuştur (Gafarov, 2011: 58). 

         Bunlarla birlikte nefs ile ilişkisinden yola çıkarak “Galen, insanlar arasındaki huy/ahlak 

farklılığını da mizaç teorisine dayanarak açıklamaktadır. Buna göre insanların bireysel durum-

ları birbirlerinden oldukça farklıdır. Bunun en açık kanıtının çocuklar olduğunu söyleyen Ga-

len, onların bazılarının saldırgan bazısının cür’etkâr, bazısının açgözlü bazısının bunun aksi, 

bazısının utanmaz ve bazısının da utanma duygusuna sahip olduğu belirtir. Yine çocukların 

bazıları neşeli ve güleryüzlü, diğerleri somurtkan ve mutsuz, bazıları her şeye gülmeye hazır, 

diğerleri ağlamaya hazırdır. Bazıları sahip oldukları şeyleri paylaşırlar, diğerleri her şeyi ken-

dilerine saklarlar. Bazıları küçük şeylere sinirlenirler, kendilerine adil davranmadıklarına 

inandıklarına karşı kin duyarlar. Diğerleri ise sabırlı ve ılımlıdırlar. Ne öfkelenirler ne de ağ-

larlar.” (Kuşlu- Aydın, 2016: 12).     

         Aynı zamanda İslâm dinînin de nefse büyük önem vermesinden dolayı İslâm düşünce-

sinde nefs ve nefsin yapısı önemli bir yer alır. Nitekim Yüce Allah Kur’ân-ı Kerîm’de şöyle 

buyurmaktadır: Nefse ve ona birtakım kabiliyetler verip de iyilik ve kötülüklerini ilham edene 

yemin olsun ki nefsini kötülüklerden arındıran kurtuluşa ermiş, onu kötülüklere gömen de 

ziyan etmiştir (eş-Şems, 91: 7-10).     

         İslâm felsefesinde Kindî’den başlayarak ahlâk ilmî ile psikoloji (ilmu’n-nefs) arasında 

kurulan ilişki daha sonra Ebu Bekir er-Râzî (ö.925), Fârâbî, İbn Sînâ, İbn Miskeveyh, İbn 

Rüşd ve bu çizgiyi büyük ölçüde takip eden Nâsıruddîn Tûsî, Kınalızâde Ali gibi ahlâk düşü-

nürlerine kadar sürmüştür (Gafarov, 2011: 61). 

         Nefs, mertebeli sıralamada ikinci sırada bulunur. Nefsin varlığı aklın varlığıyla ortaya 

çıktığı için akla göre varlığı noksandır. Kendisine göre daha aşağıda bulunan tabiî cisimlere 

göre ise mükemmeldir. Nefsin en önemli özelliği akla benzemeye ve mükemmel olmaya ça-

lışmasıdır. Bunun sonucu olarak harekete ihtiyaç duymuştur (Kılıç, 2010: 16). 

         Şu halde öncelikle düşünürlerimizin nefsi nasıl tanımladıklarına bakalım. İbn Miskeveyh 

nefsi şöyle tanımlamaktadır: O, tekâmül etmeyen ve değişmeyen, ne cisim, ne cismin bir par-

çası ne de arazdır. Her şeyi aynı eşitlikte kavrar. Kendisinde yorgunluk, zayıflama ve eksiklik 

meydana gelmez. İbn Miskeveyh’e göre nefs, bütün şeylerin yani duyulan ve düşünülen bütün 

varlıkların suretlerini bütün ayrıntılarıyla ve faklılıklarıyla kabul eder. Nefs, ilk sureti aldıktan 

sonra, bu ilk suretten hiçbir iz kaybetmeden, diğer suretleri de alarak gücünü arttırır. Bu yüz-

58 

 



den insan, eğitildikçe bilim ve eğitim yolunda ilerler ve anlayışını arttırır. Nefis denilen şey, 

bedeni şeylerden uzaklaştıkça ve mümkün olduğunca duyulardan sıyrıldıkça, gücü ve mü-

kemmelliği artar, doğru görüşler onun önüne serilir. Bu da gösteriyor ki, nefsin tabiatı ve cev-

heri bedeninkinden ayrıdır. O, âlemdeki varlıkların hepsinden daha üstündür. Tanrı ile ilgili 

gerçekleri tanımak için bir çabanın içine girmesi, bedeni olan zevk ve arzulardan uzak durması 

onun cisimlerden üstün ve çok şerefli bir cevher olduğunu gösterir (İbn Miskeveyh, 2013: 21-

24). Bu nedenle nefs, kendine has olan soyutluk ve incelikte özel bir mizâca mahsustur. O, bu 

mizâcla kendi işini yapmaktadır (Zakheri, 1997: 89). Kezâ İbn Miskeveyh, akıl ve nefs üzerine 

kendisine sorulan sorularda nefsin sıcaklıktan ibaret olduğunu söyleyenlere, “sıcaklık olan her 

yerde nefsin olması gerekirdi, oysa eşyanın birçoğunda sıcaklık bulunmasına rağmen nefsin 

olmadığını, ateşin sıcak olmasına rağmen nefse sahip olmadığını delil göstererek cevap ver-

miştir (Özdeğirmenci, 2006: 50). Tûsî’ye göre nefs, yalın bir cevherdir. O, akledilirleri kendi 

zatıyla algılar. İnsan bedeninde onun idare ve tasarrufu kuvveler ve organlar aracılığıyla olur. 

O, ne cisim ne de cismanî olup cevherdir (Tûsî, 2016: 27). Kınalızâde de nefsin, cevher ve 

basit olduğunu, cisim ve cismanî olmadığını söyleyerek özetle nefis için şunları söyler. “Suret-

ler ve arazlar gibi, varlıktan sonra yok olabilen şeyin elbette bir mahalle yerleşmesi gerekir. 

Mesela, cismin renk ve koku gibi arazları ve maddeye yerleşen cisimsel ve türsel suretleri yok 

olur. Zira cisimde bir rengin gidip başka bir rengin geldiğini ve mahalde bir suretin kaybolup 

başka bir suretin geldiğini görürüz. Ama heyûlâ gibi yerleşen değil, sırf mahal olan veya so-

yutlar gibi ne yerleşen ne mahal olan şeylere varlıktan sonra yokluk erişmez.” Nefis, ne sûret 

ne de araz, bilakis soyut bir varlık olduğu için onun yok olması imkânsız ve bekâsı ebedîdir. 

Ayrıca Kınalızâde, bedenle nefis arasındaki ilişkiyi sanatkârla alet arasındaki ilişkiye benzetir. 

Alet yok olabilir ama sanatkârlık devam eder (Kınalızâde, 2016: 57-58). 

         Düşünürlerimiz, nefsin güçlerini üç kısma ayırır. Düşünme ve akıl yürütme gücü, öfke 

gücü ve şehvet verici şeyleri isteme gücü. Bu üç güç birbirinden ayrı güçlerdir. Hangisi daha 

fazla güçlenirse diğerine zarar verir. Düşünen nefsini iyi yönde kullanan birey hikmete ve 

fazilete, aksi durumda ise bilgisizlik ve cehalete sahip olur. Birey, öfke gücünü olumlu yönde 

kullandığında yiğitlik faziletine, olumsuz yönde kullandığında da korkaklığa sahip olur. Şe-

hevî nefsini olumlu yönde kullandığında iffet faziletine, olumsuz yönde kullandığında ise 

açgözlülüğe sahip olur (İbn Miskeveyh, 2013: 32-34). Tûsî de, nefsî bitkisel, hayvanî ve insa-

nî olmak üzere üçe ayırır. Bitkisel nefste kendi içinde besleyici, büyütücü üreyici olarak üçe 

ayrılır. Hayvanî nefsin, organik algı ve iradi hareket ettirme olmak üzere iki kuvvesi vardır. 

İnsanî nefse gelince, o hayvanî neftsen düşünme kuvvesiyle ayrılır. Buna göre sayılan bu 

59 

 



kuvvelerden düşünme, ayırt etme ve iradeyle birlikte fiil ve etkilerin ilkeleri olan üç kuvve 

vardır. Birincisi kuvvet-i nutk denilen düşünme kuvvesidir ki bununla algılama, iyi ve kötü 

fiilleri ayırt etme gerçekleşir. İkincisi şehevî kuvvedir ki bununla yararları çekme ve lezzet 

verici şeyleri talep etme gerçekleşir. Üçüncüsü ise, gazabî kuvve olup bununla da tehlikelere, 

cesaretle atılma, otorite ve üstünlük kurma arzusu gerçekleşir. İnsan, ilk kuvvede tek başına 

olup diğer iki kuvvede hayvanlarla ortaktır (Tûsî, 2016: 27-37).  

         Kendinden önceki ahlâk düşünürleri gibi Kınalızâde de, nefis güçlerinin üç olduğunu 

söyler. Bunlar bitkisel, hayvanî ve insanî nefs. Bu nefislerin her birinin nice fiillere ilke olan 

birçok gücünün olduğunu dile getirir (Kınalızâde, 2016: 58-59). Kınalızâde, ayrıca Kur’ân-ı 

Kerîm’de geçen nefislere de değinerek şunları söyler. Bu nefislere nefs-i emmare, nefs-i 

levvame ve nefs-i mutmainne denilmiştir. İlki daima kötülük, çirkinlik, şehvet gibi şeyleri 

emreder ve onlarda ısrar eder. İkincisi bazen şehvetlere bulaşır, sonra pişman olur ve kendini 

kınar. Üçüncü nefis ise, nefsanî ve şeytanî tahriklerden sıyrılmış, iyi ve güzel fiillerle içli dışlı 

olmuş ve bu şekilde huzura kavuşmuştur (Kınalızâde, 2016: 48). 

         Ahlâk ilmînin konusu insan nefsîdir. Şöyle ki, övülen güzel fiillerle yerilen kötü fiilleri 

ihtiyâri olarak ortaya çıkaran insan nefsîdir. Beden, insan için bir kafestir. Esas olan nefstir. 

Kınalızâde’nin eski felsefe ve kelamda “cism-i latif” olarak tanımlanan şeye din dilinde ruh 

adının verildiğini ifade etmesi ilginçtir. Ona göre felsefe dilinde “nefs-i nâtıka”, din dilinde 

“ruh” denilen şeylerin hepsi aynı şey, yani nefs-i insanî dir (Oktay, 2001: 93-94). İnsan nefsî, 

“yaratılışı ve fıtratı gereği tabiat pisliğinden yaratılmıştır. Nefis cevheri nûrânî olsa da tabiat 

karanlığı ile karışık olduğu için kötülük kalıbına dökülmüştür. Fakat daha sonra bazısı ilahî 

inayete mazhar olup başarı sağlamıştır. Eğer kötülük ve mutsuzluğu son noktaya varmamış ve 

karanlık cevher aydınlık cevher üzerinde mutlak üstünlük kurmamış ise fıtratını değiştirip 

iyilikler yapabilir.” (Kınalızâde, 2016: 48). Çoğu filozofa göre nefis, ne saf iyilik ne de saf 

kötülük üzere yaratılmıştır. Aksine o, her iki tarafa da meyillidir. Eğer başarır da güzel huylar 

edinîrse mutlu ve yetkin; başarısız olur ve kötü huy, çirkin fiiller edinîrse de mutsuz olur. 

Kınalızâde, Galen’den aktararak şunları söyler: İnsan nefsî üçe ayrılır. Bir kısmı iyidir yani 

saf iyi olarak yaratılmıştır. Bir kısmı tabiatı itibariyle kötüdür ki bu da saf kötü olarak yara-

tılmıştır. Bir kısmı da her iki tarafa kabiliyetlidir (Kınalızâde, 2016: 48). 

         İbn Miskeveyh’e göre, nefsteki mutluluk ilim ve marifetledir. Bunların sonu hikmettir ki 

bu da en büyük mutluluktur. Yani en büyük mutluluk, düşünme ve ayırt etmeyi elde etmek 

suretiyle kazanılır (İbn Miskeveyh, 2013: 60-63), demek suretiyle düşünen nefse dikkat çek-

60 

 



miştir. Şimdi çalışmamızı asıl ilgilendiren yönü olduğu için, düşünürlerimizin düşünen nefs 

ile ilgili mülâhazalarına bakalım. 

         İbn Miskeveyh’e göre Akıllı insan, kendisine insanî özellikler kazandırarak düşünen 

nefsinde faziletini arar. Eğer bu neftse bir eksiklik varsa onları gidermeye ve kendinî olgun-

laştırmaya çalışır. İnsanlar iyilikleri elde edince utanç duymaz, onları gizlemeye çalışmaz. 

İnsanlar arasında ve topluluklarda her zaman başı dik olur ve bu iyilikleri açıklamaktan çe-

kinmez (İbn Miskeveyh, 2013: 70). İnsanın yetkinliği, düşünen nefsin ilmî ve amelî iki kuv-

vesinin olması itibariyle iki farklı şekilde olur. İlmî olan, insanın bilgileri algılaması ve ilimle-

ri elde etmesi, amelî kuvvenin yetkinliği ise kendisine ait olan kuvve ve fiillerin birbirine uy-

gun olmaları ve uyuşmaları, birbirine baskınlık göstermemeleri şeklinde sıralanmaları ve dü-

zenlenmeleridir. Onların bu uzlaşımıyla insanın ahlâkı da beğenilmîş olur. Bundan sonra baş-

kalarını yetkinleştirme safhası gelir, o da evlerin ve şehirlerin işlerinin idaresidir ki, ortak ala-

na düşen halleri düzenler ve herkes ortak bir mutluluğu elde eder (Tûsî, 2016: 49-50). Kezâ 

Tûsî’ye göre, İnsanın yetkinliği ve erdeminin üstünlüğü, fikrine, düşünüp taşınması aklına; 

mutlu veya mutsuz olması, eksik ya da tam olması da becerisine havale edilmîştir. Eğer o, akıl 

kuvvesini kullanırsa aşamalı olarak ilimlere, marifete, edeplere ve erdemlere doğru yönelir. 

Kendisinde fıtrî olarak bulunan yetkinliğe ulaşma arzusu onu doğru yola, övülmeye değer 

olan mertebelere ve ufuktan ufuğa götürecektir. Yok, eğer o yerinde kalmayı tercih ederse 

doğa kendisi onu alt üst edecek ve onu tersine çevirip daha aşağı bir yöne götürecektir. Böy-

lece ona bayağı şehvetler, bozuk arzular ve kötü eğilimler eklenecek, o tıpkı yüksekten düşen 

bir taş gibi düşük derece ve aşağı mertebelere gelecek ki bu makam onun helaki olacaktır 

(Tûsî, 2016: 43). 

         Akıl kuvvesi, iyi ve kötü fiilleri ayırt ederek bedeni ahlâkî yetkinliğe götürür. Ayrıca 

insanın yaşam işlerinin düzenlenmesini sağlayan sanatların ve siyasetin de (tedbîrü’l-müdün) 

kendisine nispet edildiği bir kuvvedir. Dolayısıyla insanî nefis, siyaset dâhil bütün iradî-ahlâkî 

davranışlarımızın kaynağıdır. Yani ahlâk, insan nefsinin bedenle olan ilişkisinden ortaya çıkar 

(Gafarov, 2011: 109-115). Ahlâk ilmî, insanî nefsin huy ve fiillerinin sonuçlarından olan iyi, 

güzel, çirkin, kötü olmasından söz eden, onları ele alan bir ilimdir. Bu ilim, tekil konumunda 

olan yani ferdî ahlâk ile, bileşik konumda olan, bireyin türün diğer fertleriyle ilişki içerisinde 

olduğu ev yönetimi ve devlet idaresi ile de ilgilidir. Tekil, doğal olarak birleşikten önce oldu-

ğu için ferdî ahlâk, ev yönetimi ve devlet idaresinden önceye alınmıştır (Kınalızâde, 2016: 

85). 

61 

 



         Nefis ile ilgili ele alınan bir diğer konu ise nefsin hastalıklardan korunması ve tedavisi 

meselesidir. Buna göre, nefsin, hastalıklardan korunması ve kurtulması için onun faziletlerle 

donatılması gerekir. Fazileti, doğru bilgileri ve gerçek ilimleri arayan insan, üstün nefse sahip 

olmalı ve kendisi gibi insanlarla arkadaşlık kurmalı; bunun dışındaki insanlarla arkadaşlık 

yapmamalı, kötü zevke sahip olan ve bunlarla övünen kimselerden sakınmalıdır (İbn 

Miskeveyh, 2013: 208). Nefsin sağlığını korumak isteyen kimsenin, hem nazârî hem de amelî 

konularda kendinî geliştirmesi gerekmektedir. Nefis düşünme faaliyetlerinden uzak kaldığı 

zaman tembelleşir ve iyiliklerden de uzak kalır. Bu da bireyi hayvanlaştırmaya doğru sürük-

ler. Nefis sağlığını koruyan, ilim ve fikir alanında kendinî geliştiren kimse, Tanrı’nın bütün 

nimetlerini bir elbise gibi üzerine giymiş olur ve manevî zenginliklere sahip olur. O, maddi 

nimetlerin peşinden koşan biri gibi tehlikelere ve tuzaklara düşmez  (İbn Miskeveyh, 2013: 

210-211). Nefs iyi ve erdemli olursa onun sahibi bu durumları muhafaza eder ve âdetleri sür-

dürürse erdeme ve mutluluğa erişir, gerçek ve yakini bilgileri elde eder. Ancak bu durumda 

nefsin sağlığı korunmuş olur. Birey ancak bu sözü edilen özellikte bireylerle arkadaşlık ederse 

nefis sağlığını korumuş olur. Bunların tersi özelliklere sahip olanlara yani, kötü ve kusurlu 

kimselerle ya da gayesi şehvet ve çirkin lezzetler elde etmek olan kimselerle arkadaşlıktan 

sakınmalıdır (Tûsî, 2016: 136).      

         Bu noktada nefs ile ilgili bu genel bilgilerden sonra, insan nefsinin konumuzla olan iliş-

kisine geçebiliriz.  

         İnsan nefsî konusunda Tûsî, hükümdârda bulunması gerekli olan hasletleri sıralarken, 

ikinci sıraya şunu koyar: “Yüce gayelilik: yalnız nefsanî kuvveleri terbiye ettikten, gazabı 

dengeledikten ve şehveti bastırdıktan sonra meydana gelir.” (Tûsî, 2016: 291). Yine Tûsî, 

İbnü’l-Mukaffa’dan (ö.759) naklederek nefis terbiyesini, hükümdâra hizmet etmenin şartla-

rından sayar (Tûsî, 2016: 311). Erdemli toplumun insanları ve onları yöneten devlet başkanı, 

düşünen nefsin kuvvelerini harekete geçirdiklerinde, onlardaki şu durumlar ortaya çıkar ve 

onlar, yaptıkları bütün işlerinde başarıyı elde ederler. Nefsin bu güçleri harekete geçirilmedi-

ğinde o toplum veya yönetici başarısız ve erdemsiz bir toplum halini alır. Bu güçler ve du-

rumları şöyledir: Zekânın işletilmesi: nefiste sonuçların süratle ve kolaylıkla ortaya çıkması. 

Hatırlama: aklın veya vehmin ortaya koyduğu olaylara ait suretin tespit edilmesi. Akletme: 

nefsin varlıkları olduğu gibi kavramasındaki uygunluğun oluşması. Zihin berraklığı: sonuçla-

rın kendisiyle elde edildiği nefsin kabiliyet kazanması. Kolay öğrenme de nefsin bir gücü olup 

keskin anlayıştır. Nazârî konular bu güç sayesinde elde edilir (İbn Miskeveyh, 2013: 36-37). 

Toplumdaki bireylerin nefsanî kuvvelerinin kontrolsüzlüğünden dolayı, toplumda düzensizlik 

62 

 



ve kargaşa kaçınılmazdır. Kezâ, yukarıda da değindiğimiz gibi devlet başkanındaki yedi özel-

likten bir tanesi de terbiye edilmîş bir nefse sahip olmak, yani en yüce gayelilik özelliğidir. 

Bu özellik, nefsanî kuvvelerin terbiye edilmesinden sonra ortaya çıkar (Gafarov, 2011: 269-

273). Dolayısıyla, aklın dışındaki öfke ve şehevî güçlerini bir toplum veya devlet başkanı, tek 

kişide olduğu gibi olumlu yönde kullanırsa düzenli, iyi, gözü pek, himmet sahibi kısacası er-

demli devlet ve devlet başkanı; aksi durumda da erdemsiz bir toplum ve devlet başkanı olma-

ya mahkûm olur.    

         Siyaset çeşitleri de erdemli siyaset ve erdemli olmayan siyaset şeklinde ikiye ayrılır. 

Buradaki erdemli siyaset, tam siyasettir. Bu siyasetin sahibi olan devlet adamı, nefsinin kötü 

isteklerini elinin tersiyle itmekte ve Allah’ın ahlâkı ile ahlâklanmaya çalışmaktadır. Erdemli 

olmayan siyaset de eksik ve zorbalık siyasetidir. Bu siyaseti yürüten kişi zorbalık ve saltanatla 

nefsinin isteklerine uymakta ve o isteklere ulaşmaya çalışmaktadır (Kınalızâde, 2015: 468).  

         Erdemli ülkede yaşayan insanları düşünce ve inanç seviyelerine göre tasnif eden bir sı-

nıflama daha var ki; ona göre ilk sıraya, ilahî yardım almış, tabiî kirlerden arınmış, Allah’ı 

kemâl ve cemâl sıfatıyla bilen, ahiret halleriyle ilgili ayrıntıları gerçekte nasılsa öyle tasavvur 

eden filozofları ve büyük âlimler yerleşir. Bu bireyler nefsin birçok gücünü kullanırlar. Bun-

larla şekilleri ve cismanî mânâlarıyla idrak ederler. Ortak his, vehim ve hayal gibi kuvvetler-

den her biriyle gece-gündüz ve gizli-açık düşünürler. Kezâ Kınalızâde, erdemli ülkedeki in-

sanların mesleklerine göre ayrıma tabi tutulan bir diğer tasnifte de yine, amelî ve nazârî dü-

şünce güçlerini en iyi şekilde kullanan erdemlileri ilk sıraya koyar. Ülkenin idaresi (tedbîr), 

durumu ve işleri bu gruba bağlıdır (Oktay, 2015: 451-452). 

         Tûsî, Fârâbî’deki gibi erdemli olmayan şehirleri üç kısma ayırır. Bunlardan birincisi 

daha önce tedbîrü’l-müdün’ün akıl ile ilişkisi bölümünde değindiğimiz gibi düşünme güçleri-

ni kullanmayan cahil şehir. İkincisi ve konumuzla ilgili olan şehir ise, sakinlerinin düşünme 

güçlerini nefsin daha düşük olan güçlerine bağlayan fâsık şehirdir. Aynı şekilde Tûsî, türedi-

ler (nevabit) olarak tanımladığı toplulukları sınıflandırırken ikinci sıraya, nefislerine erdem-

sizlikler baskın olan ve bu nedenle devletin yasalarını kendi bayağı isteklerine göre yorumla-

yan tahrifçileri yerleştirir (Tûsî, 2016: 288-289, Ayrıca bkz. Gafarov, 2011: 266-267). 

Kınalızâde erdemli olan ve erdemli olmayan devletleri vasıflarken onları, kendilerinde var 

olan ve var olmayan güçlere göre değerlendirdiği ifadelerinde erdemli devleti, düşünme gü-

cünü kullanan, kendisinde medeniyet ve toplanmanın sebebi iyilikler ile menfaatler olan dev-

let şeklinde vasıflar. Erdemli olmayan devlet ise üç çeşittir. Birincisi, ülkede yaşayan bireyle-

rin düşünme gücünü kullanmadığı, medeniyete ve toplanmaya bedensel güçler içinde başka 

63 

 



bir gücün neden olduğu cahil devlettir. Örneğin bu güç öfke gücü ise ona “sebui cahil devlet” 

arzu gücü ise “behimi cahil devlet” denir. İkincisi, ülkede yaşayanların düşünme güçlerini 

kullanmakla birlikte, diğer güçlerin daha baskın, düşünme gücünün o güçlere hizmetkâr hale 

getirildiği “fâsık devlet”tir. Üçüncüsü, ülkede yaşayan insanların fikrî güçleri eksiktir ve bu 

nedenle batıl inançları hak, yanlış kanunları doğru sanıp onları toplanma sebebi sayan “sapık 

devlet”dir (Kınalızâde, 2016: 415-416). 

         İşte, toplumdaki birey ya da bireyler ve devlet başkanı maddi olan dış mutlulukları ön 

planda tutarlarsa her ne kadar biz onları mutlu zannedersek gerçekte onlar mutlu değildirler. 

Asıl mutluluk yukarıda da değindiğimiz gibi maddi nefsin sağladığı mutluluk değil, manevî 

nimetlerin kendisiyle elde edildiği, nazârî ve amelî bilgilere sahip olan nefste gerçekleşir. 

Gerçekte erdemli insan, erdemli toplum ve erdemli devlet başkanı bu nefse sahip olandır. 

         Düşünürlerimizin nefs ile ilgili değerlendirmelerine baktığımızda, bu değerlendirmelerin 

onların genel ahlâk felsefesine temel teşkil ettiğini görmekteyiz. Dolayısıyla onların nefs ile 

ilgili düşünceleri siyaset ve toplum düşüncesine de sirâyet etmiştir. Onlar da, filozoflar gibi 

insan davranışlarını nefs kuvvelerine dayandırmışlardır. Onlar, düşünce kuvvesinin hükme-

demediği ve kendisinde kötü fiillerin sâdır olabileceği nefsin diğer kuvvelerinin öncelikle 

bireyin kendisine, daha sonra da toplumsal düzenin bozulmasına neden olabileceğini dile ge-

tirmektedir Bunun içindir ki toplumun, iyi ya da kötü oluşunu; devletin erdemli ya da erdem-

siz oluşunu; toplumu oluşturan bireylerin ve toplumu yöneten devlet başkanının nefsin kuvve-

lerini mutedil bir şekilde kullanmalarına bağlamışlardır. Yani toplumdaki bireyler ifrat ve 

tefride kaçmadan ikisinin ortası bir durumda iyiyi yakalamaya çalışmalıdırlar. Ancak bu şe-

kilde toplumda yaşayan bireyler, toplum ve onu yöneten başkan erdemli bir hale gelecek, tersi 

durumda ise erdemsiz olacaklardır.   

         Hülâsâ düşünürlerimizin hemen hemen hepsi de nefsî basit, cevher, cisim ve cismanî 

olmayan şekillerde tarif etmişlerdir. Daha sonra konumuz ile nefs ilişkisinin de ana eksenini 

oluşturan nefsin güçlerini insanî, hayvanî ve bitkisel olarak üçe ayırmışlardır. Zira düşünürle-

rimiz, tedbîrü’l-müdün’ün nefs ile ilişkisini genel olarak nefsin kuvvelerinden yola çıkarak 

insanda, bu kuvvelerin sonucunda ortaya çıkan ahlâkî durumlarla açıklamışlardır. Toplumsal 

hayatın vazgeçilmez bir parçası olan bireydeki bu ahlâkî tutum ve davranışlar öncelikle ken-

disindeki ahlâkî durumu belirler. Daha sonra ilişki içerisinde olduğu toplumun diğer fertleriy-

le yaşamış olduğu iyi-güzel, kötü-çirkin şeklindeki davranışlarla da içerisinde yaşamış olduğu 

toplumun niteliğini ortaya çıkarır. Toplum eğer, nefis güçlerinin olumlu yönlerini kullanarak 

iyi ve güzel fiillerde bulunan, erdem sahibi olan bireylerden oluşursa erdemli bir toplum; ak-

64 

 



sine, eğer nefis kuvvelerinin olumsuz yönlerini, özellikle düşünen nefsin kuvvesini kendi buy-

ruğu altına alan, diğer kuvveleri baskın olan bireylerden oluşursa, o zaman bu toplum erdemli 

olmayan bir toplum halini almış olacaktır. Toplumların yönetiminde (tedbîr), vazgeçilmez 

unsurlardan biri olan devlet başkanına baktığımızda, yukarıda toplumun bireyleri ve toplum 

için ele aldığımız kriterler aynı şekilde onun için de geçerlidir. Hatta devlet başkanının nefsin 

kuvvelerini kullanma konusunda toplumu oluşturan diğer bireylere göre daha hassas olması 

gerekmektedir. Zira olumsuz nefsin isteklerini yenen fâzıl bir devlet başkanının yönetiminde-

ki devlet de aynı şekilde iyi ve faziletli bir devlet olur. Aksi durumda ise erdemli olmayan 

devletlerin biri haline gelir. 

											2.1.3. Tedbîrü’l-müdün’ün İrade ile İlişkisi 

         Ahlâkın en önemli meselesi, davranış ve fiillerimizin amacıdır veya eskilerin dediği 

gibi, en yüksek iyilik meselesidir. Bir amaç seçildiği ve kararlaştırıldığında, zihnin bu konuda 

teklif edeceği araçları seçme hakkı iradeye aittir. Bu seçme, hiçbir zaman rastgele yapılan bir 

seçme olmaz (Bertrand, 2018: 62). Dolayısıyla akıllı bir varlık olan insanoğlu davranışlarının 

sorumlusudur. Söz konusu sorumluluk dünyevi şeylere ait olduğu gibi, mutluluğa erişmek de 

insanın bu iradesine bağlıdır (Zakheri, 1997: 103). Nihâî amacı da mutluluk olan insan için 

iradenin önemi böylece ortaya çıkmış oluyor. Buna binaen ahlâkla beraber siyasetin de iradeli 

ve bilinçli bir faaliyet olmasından dolayı konuyu burada ele almayı uygun bulduk. 

         İrade, sözlükte “istemek, dilemek” anlamına gelir. Terim olarak “nefsin yapılması ge-

rektiğine hükmettiği bir işi, bir amacı gerçekleştirmeyi istemesi, ona yönelmesi.” veya “canlı-

yı, kendisinde değişik mahiyetteki fiillerin doğmasını sağlayacak bir duruma getiren nitelik.” 

Veyahut da “bir fayda elde etme inancının ardından doğan eğilim.” Şeklinde değişik tanım-

lamaları yapılmıştır (Çağrıcı ve Hökelekli 2000: 380).  

         Ahlâkın oluşumunda katkısı olan faktörlerden biri de iradedir. İrade ve hürriyet insana 

özgü fiilleri, varlığın genel kaba hareketlerinden ayrıştırarak ona asıl “ahlâkîlik” kimliğini 

kazandırır. Çünkü herhangi bir fiilin arkasında özgür irade var ise bu fiil ahlâkî bir kimliğe 

bürünecektir. Öz olarak irade, sayısal yönden en az iki veya daha fazla seçenekten birini seç-

mektir. Herhangi bir tercihe gerçeklik kazandırmak üzere iradenin yöneldiği alan bir imkân 

alanıdır. Kuvve halinde olan bu alan, “ortaya çıkma” ya da “ortaya çıkmama” durumlarını 

ayrı ayrı içerir. Bunlardan birinin olmadığı muhal bir durum ile sadece tek birinin geçerli ol-

duğu, vâcip durumun söz konusu olduğu bir anlayışta, iradeden söz edilebilir. Nefiste ortaya 

çıkan öfke, şehvet ve düşünce gücünün varlığıyla birlikte, bunların işlevsel hale gelebilmesi 

65 

 



için nefsin hedefi doğrultusunda bu güçleri kuvveden fiile çıkacak ya da iyi ve kötü arasında 

bir tercihte bulunacak irade gücüne ihtiyaç vardır. İradenin oluşumunda faal akıl, insana dün-

yadaki işleri araştırmak ve bu yönde kuvvet kazanmasını sağlamak için bir güç ve ilke verir. 

İlk makulleri oluşturan bu ilke, insana duyum gücü ile buna bağlı olarak, istek ve nefreti do-

ğuran arzu gücünün gelişmesinden sonra verilir. İstek şehvet, nefret ise öfke olarak ortaya 

çıkar. İşte insandaki bu duyum ve arzu gücü iradenin çıkış kaynağı veya ilk oluşumunu mey-

dana getirir (Çetintaş, 2014: 101-102). 

         Nefsin arzu gücünden sonra hayal gücünden de ikinci bir irade ortaya çıkar. Arzu ve 

hayal gücünün meydana getirdiği ilk iki iradeden sonra faal akıldan, dünyayı tedbîr etmek 

üzere nefsin düşünen gücüne akan bilgiler ortaya çıkar. Bu aşamadan sonra insanda üçüncü 

bir irade daha ortaya çıkar ki bu sadece insana özgüdür. Arzu ve hayalden doğan iradeye kar-

şın bu irade düşünme gücünden gelmektedir. Bu irade sayesinde insanda bulunan iyi-kötü, 

övülen-yerilen, güzel-çirkin ne varsa hepsini yapmaya gücü yeter (Çetintaş, 2014: 101-102). 

İnsanın mümeyyiz özelliği olan düşünce gücünde meydana gelen bu irade, ahlâkî sorumlulu-

ğunun kaynağını oluşturmaktadır. 

         İnsan iradesi sadece mümkün olan işlere taalluk eder. Dış görünüş, boy uzunluğu-

kısalığı ve zaruri veya imkânsız şeyler insan iradesinin dışında olan durumlardır (İbn 

Miskeveyh, 2013: 141). Öyleyse, iradenin bir tercih yapabilmesi için, insanın eylemin konu-

sunu idrak etmesi, seçenekleri belirlemesi, onların değerler ile ilişkisini müzakere etmesi, 

bunlardan birini seçmesi ve onu gerçekleştirmesi gerekir. O halde ahlâklı bir eylem akıl ve 

iradenin birlikteliğiyle meydana çıkmıştır (Cihan, 2016, 65).  

         İnsanın fazilet ve insanî yetinin bağlı olduğu fiiller ve melekeler ile bunlar hakkındaki 

konulara amelî hikmet denir. Bu fiiller ve melekeler insan iradesine bağlıdır. İnsan düşünerek 

istediği, irade ettiği şeyi yapar. Bu özellik onu diğer canlılardan ayırır. Seçim yaparken akıl-

dan ne kadar destek alırsa düşüncesi ve seçimi ne kadar doğru olursa insanî yeti de o kadar 

kâmil olur. İbn Miskeveyh, insanın kemâl ve mutluluğunu iradesine bağlı kılar. Ona göre in-

san, ihtiyârına göre mertebesini belirlemiş olur. Yani, seçimini fazilet yönünde yaparsa insân-ı 

kâmil ve fâzıl bir birey olarak melekler mertebesine çıkar; aksi durumda seçimini 

reziletlerden yana kullanırsa zelil olan yaratıklar mertebesine iner (Beheşti, 2014: 141).    

         İbn Miskeveyh, “Akıllı insanın, düşünüp taşındıktan sonra isteyerek kendisine kötülük 

yapmaya yöneldiğini sanmak, çok kötü ve çirkin bir şeydir.” demektedir. Kötü bir fiili yap-

maya yönelen birey, fayda vereceğini zannederek nefsine haksızlık etmiş olur. Bunun nedeni 

66 

 



seçtiği fiilin kötü olması ve bununla ilgili akla müracaat etmemesidir (İbn Miskeveyh, 2013: 

152). İbn Miskeveyh, filozofları izleyerek hayatı ve ölümü, iradi ve tabiî olmak üzere ikiye 

ayırır. İradi hayat, bedeni zevkler ve dünyada kendisi için çabaladığı şeylerdir. Tabiî hayat ise, 

nefsin cehaletten kurtulmasıdır. Diğer yandan iradi ölüm, nefsin kendinî her türlü zevkten 

arındırması ve bunlara teveccüh etmemesi, tabiî ölüm ise nefsin bedeni terk etmesidir (İbn 

Miskeveyh, 2013: 142). 

         Üç kuvvesi olan insanî nefs, bu kuvveler itibariyle iradenin eşliğiyle farklı farklı fiil ve 

etkilerin kaynağı haline gelir. İradenin seçmiş olduğu hangi kuvve baskın olursa diğer kuvveyi 

ya mağlup eder ya da o kuvve kaybolur (Tûsî, 2016: 89). Varlıkların bilgisinin ahlâk açısından 

ne gibi önemi olduğu konusu ele alındığında bunun ahlâk ilminin tekabül ettiği varlık alanında 

ele alınması gerekir ki, bu varlık alanını da insanın iradî fiillerindeki faydalar ve erdemler 

oluşturmaktadır. Tûsî’ye göre ahlâk ilminin konusu, iradeye bağlı övgüye değer, iyi veya yeri-

len, kötü fiillerin kendisinden ortaya çıkması bakımından insanî nefistir. (Tûsî, 2016: 26). İn-

sanın akledilirleri algılama kuvvesi, ayırt etme ve düşünüp taşınmaya sahip olmalıdır ki o bu-

nunla,  iyiyi ve kötüyü birbirinden ayırsın, onlarla iradesine göre tasarrufta bulunsun. İnsanın 

yapmış olduğu bütün bu fiilleri iyi-kötü, güzel-çirkin şeklinde birbirinden ayrıştırma, kezâ 

hayvanlar ve bitkilerden ayrı onu mutlu ya da mutsuz olarak nitelendirme bu kuvve sayesinde-

dir. İşte kim bu kuvveyi, iradeyle ve kendisine yönelik olarak yaratıldığı bir erdeme koşmakla, 

iyi yönde çalışırsa mutlu, tersi bir yönde çalışırsa kötü ve mutsuz olur (Tûsî, 2016: 46).   

         Pratik felsefe, “insan türünün iradî davranış ve fiillerindeki faydaların, bireyin yönelmiş 

olduğu yetkinlik derecesine ulaşmayı gerekli kılıp dünya ve ahiret hayatının hallerini düzen-

lemeye götürecek bir açıdan bilinmesidir.” Tûsî, burada pratik felsefenin kısımları olan 

tehzibu’l-ahlâk’ı, tedbîrü’l-menazi’l’i ve siyasetü’l-müdün’ü açıklarken onları irade ve iradî 

fiillerle temellendirmektedir (Gafarov, 2011: 47). Çünkü Tûsî, insan iradesini amelî hikmetin 

varlık şartı olarak görmektedir. Ona göre amelî hikmetin içeriğini oluşturan ferdî ahlâk, aile 

ahlâkı ve siyasetin ortaya çıkabilmesi için insan iradesine ihtiyaç vardır (Gafarov, 2011: 188). 

         Nefsin güçlerinden biri olan insanî nefsin bilen ve yapan şeklinde iki gücü vardır. Bilen 

güç, teorik ve pratik şeklinde ikiye ayrılır. Birincisinin işlevi varlıkları idrak etmek ve haki-

katlerini bilmek, ikincisinin işlevi ise iyi ve çirkini birbirinden ayırt edip bunlardan birisini 

yapmaya yönelmektir ki işte buna irade denmektedir. İnsanda iradenin başlangıcı olan hareket 

ettirmenin ilkesi akletmedir. Çünkü insan, istenen fiilde sonucun yetkinlik ve yararı ile erte-

lenmiş iyiliğin olduğunu burhanla akledip ona meyleder. Kaçılan fiilde de sonucun eksiklik 

ve zararı ile ertelenmiş kötülüğün olduğunu akledip itmeye meyleder (Kınalızâde, 2016: 66). 

67 

 



Bu ifadelerde görüldüğü üzere Kınalızâde, iradeyi düşünen nefse göre ele alır. Ona göre Allah 

insanı iki tarafa meyilli olarak yaratmıştır. Böylece insan bu iki yönlülüğe paralel olarak hay-

vanî tabiatın gerektirdiği davranışları seçip hayvan mertebesine ineceği gibi, akıl ve düşünce-

ye dayalı fiilleri yaparak yüksek makamlara ulaşabilir. Burada insana yön verecek ve kendisi 

için en uygun olanı seçmesine yarayacak irade ve kabiliyet, insanı diğer varlıklardan ayıran 

düşünce gücüyle gerçekleşmektedir (Kınalızâde, 2016: 65-67). 

         İradenin düşünürlerimiz nezdinde toplumsal yansımalarına gelince İbn Miskeveyh, ferdî 

ahlâktan yola çıkarak toplumun bütün fertleri için gerekli olacak şu açıklamayı yapar: Mutlu-

luğun özüne ulaşmış ve onu fiillerine dökebilmîş birey, ondan zevk alan ve batılla süslenme-

miş bireydir. Onda akıl sultanı mide ve şehvet sultanına boyun eğmez. Mutlak iyiliği, tam 

fazileti ve en faziletliyi seçme, ona göre davranma ve ondan ayrılmamayı ancak amelî hikmeti 

bilenler tercih eder. Aksi durumda olanlar hiçbir şeyden gerçek anlamda zevk almaz ve huzur 

duymaz (İbn Miskeveyh, 2013: 116). Tûsî’ye göre, İnsanın sosyal bir varlık oluşu, onun ira-

desiyle toplum içerisine girmesi ve toplumda yaşamasını gerektirir. İradesiyle kendinî dünya-

dan ve toplumdan tamamen koparan bireyler, cansızlardan ve ölülerden farklı değildirler 

(Tûsî, 2016: 245-246). İnsanların birbirleriyle olan ilişkilerinde iradeye bağlı düşmanlığın 

sebebi beş şeydir. Bunlar “servet kavgası, mevki kavgası, arzulanan şeylerde kavga, mahrem 

olanı lekelemeyi gerektiren şehevî şeylere girişme ve çeşitli konularda olan kavgalardır. Bun-

ların tümünden sakınmanın yolu, onların sebeplerinden kaçınmaktır.” (Tûsî, 2016: 331). Er-

demli devletin dışındaki devletlerde yaşayan ahalinin fiilleri istek ve iradeye göre cahillik 

fiillerine meylederler (Tûsî, 2016: 288). 

         Kınalızâde de, iradeyi yönetici üzerinden değerlendirerek padişahta gerekli olan haslet-

lerden azim ve kararlılığı açıklarken şunları söyler. “Azim ve kararlılık, hükümdâr ve yönetici 

olan kimsenin irade dizginini önemli meselelerden birine çevirdikten ve teveccüh sebeplerini 

sıraladıktan sonra, o iş tamamen bitmedikçe hareket külçesini feragat potasına dökmemesi ve 

insanlara boşa çıktığını duyurmamasıdır. Bu özellik, gayeli insanlar için mutlaka lazımdır, 

ama padişahlar için elzemdir.” (Kınalızâde, 2016: 432). 

         Yüce Allah, yeryüzündeki halifem dediği insana, başka hiçbir canlıya vermediği akıl 

nimetini bahşetmiştir. Bununla birlikte insan aklına aracı olabilecek farklı farklı nimetler de 

kendisine verilmîştir. Nitekim yüce Allah Kur’ân-ı-Kerîm’de şöyle buyurmaktadır: Biz ona 

iki göz, bir dil ve iki dudak vermedik mi? Ona iki yolu (doğru ve eğri) göstermedik mi? 

(Beled, 90: 8-10). Kezâ başka bir ayette de, şüphesiz biz ona (doğru) yolu gösterdik. İster şük-

redici olsun ister nankör (İnsan, 76: 3). İşte, yüce kitabımızın müteaddit yerlerinde insanoğlu-

68 

 



nun başıboş olmadığı, gayesiz yaratılmadığı ve kendisine sayısız nimetler verildiği dile geti-

rilmektedir. Yukarıda bütün düşünürlerimizin de özellikle vurguladıkları ve üzerinde önemle 

durdukları nokta insanın işte bu Allah vergisi aklını, buna bağlı olarak iradesini nasıl kullan-

dığıdır. Nefsânî birçok güce sahip olan insan, bu güçlerini kullanma durumuna göre kendisine 

iyi veya kötü bir çizgi çizme ve bir rota belirleme yetisine sahiptir. Bunu da kendisine verilen 

düşünme kuvvesine paralel olarak iradesini harekete geçirerek erdemli veya erdemsiz fiiller 

ortaya koyarak göstermektedir. 

         Yukarıda özetle sunmaya çalıştığımız düşünürlerimizin irade ile ilgili açıklamalarına 

baktığımızda onlar, ahlâklı bireyi veya ahlâksız bireyi vasıflarken onun bu vasfının temeline 

aklı ve buna bağlı olarak iradeyi yerleştirmişlerdir. Her ne kadar spesifik olarak irade-toplum 

ilişkisini, toplumda irade veya siyasette irade konusunu ele almamışlarsa da, onlar ahlâkın 

temel uygulayıcısı durumunda olan bireysel ahlâktan, dolayısıyla bireyin bireysel iradesinden 

yola çıkarak, aile ve toplumu oluşturan bireylerin iradelerinin nasıl olması gerektiğini, iyi ya 

da kötü olduğunda nelerin olacağını ortaya koymuşlardır. İşte söz konusu bu bireylerin oluş-

turacağı bir toplumun da bu bireylere göre şekilleneceği su götürmez bir gerçektir. Devlet 

başkanı ve yöneticileriyle birlikte bütün dinamiklerinin akıllarına ve iradelerine göre ortaya 

çıkarmış oldukları hayat biçimiyle toplumun, erdemli veya erdemsiz bir toplum olacağı nok-

tasında yeri belirlenmiş olacaktır. 

         Fıtratı gereği toplumsal bir varlık olan insanoğlu, yukarıda sözünü ettiğimiz iyi veya 

kötü istidatlarını büyük oranda bir toplum içerisinde ortaya çıkarabilir. Toplum içerisindeki 

yerleri ve görevleri ne olursa olsun insanlar, akıllarını ve iradelerini müspet yönde kullanırlar-

sa topluma faydalı işler yaparak fıtratlarının gereğini yerine getirmiş olurlar. Onlar, fiillerini 

Allah’ın fiillerine benzetme yoluna girmiş olacaklar ki bu da kendilerini nihâî hedefleri olan 

mutluluğa götürecektir. Hele ki bu birey-bireyler toplumu yöneten devlet başkanı ve onunla 

birlikte yönetimde olan diğer yöneticiler ise, erdemli olma onlar için elzem bir durumdur. 

Eğer toplum, iradesini iyi fiillere yönelik kullanan yönetici ve halktan oluşuyorsa, o toplum 

mutlu ve iyi bir toplumdur. Aksi durumda iradelerini kötü bir yöne meylederlerse sonuçta 

öncelikle o bireyler, buna bağlı olarak o toplum mutsuz olmuş kötü bir toplum haline gelecek-

tir. Toplumların saadeti ve bekâsı, yeni nesillerin, canlı ve cansız varlıkların hâsılı varlık âle-

minin fıtrat üzerine yaşamasına bağlıdır. Bireyin irade ve nefs düzlemindeki tutarlılığı onun 

topluma ayak uydurmasını olanaklı kılacaktır. 

69 

 



         2.1.4. Tedbîrü’l-müdün’ün Erdemlerle İlişkisi 

            Düşünce tarihinde ortaya konulmuş olan ilmî, ahlâkî, siyasî vb. her türlü ürün mutlaka 

akılla temellendirilmîştir. Çünkü bu çalışmaların hemen hemen hepsi aklın birer ürünü olarak 

ortaya çıkmışlardır. Biz de akılla temellendirdiğimiz tezimizin bu ikinci bölümünde, akla bağ-

lı olarak sıralamalı bir şekilde ortaya çıkan durumları ele aldık. Bunlar aklın öncülüğünde 

birbirleriyle bağlantılı olan ve doğası gereği akıllı bir varlık olan insanda bulunan nefs, irade 

ve erdemler meselesidir ve insanoğlunun var olduğu her yerde kendisiyle birlikte var olan 

özelliklerdir. Bu özelliklerin insanoğlunda bir şekilde ortaya çıkması ve davranışa dökülmesi 

gerekir ki, bunun son ve tamamlayıcı evresi erdemlerdir. Çünkü erdem, akılda tasavvur edilen 

bir düşünce olup, yine akılla bağlantılı olan nefsin iradesi ve isteğiyle ortaya çıkarılan davra-

nıştır. İşte bundan dolayı bu bölümü erdemler konusuna ayırdık.  

         Fazilet kelimesinin türetildiği fazl kelimesi masdar olarak “artmak, fazlalaşmak, üstün 

olmak”, isim olarak ise “noksan olanın zıddı, artık, fazlalık, ihsan” anlamlarındadır. Klasik 

sözlüklerde fazlın ileri derecesine fazilet denilmîştir. Felsefî kültürün gelişmesiyle fazilet te-

rimi “İnsanın başkalarından üstün ve imtiyazlı olmasını sağlayan durum, bireyi mutluluğa 

götüren şey” şeklinde tarif edilmîş ve zıddına da rezilet denmiştir. Felsefe kültürünün geliştir-

diği anlayışın etkisiyle, fazilet kelimesi özellikle ahlâkî erdemleri ifade eden bir terim olarak 

kullanılmıştır. Türkçede “erdem” kelimesiyle karşılanan bir ahlâk terimi olmuş ve genel ola-

rak, insanın iyilik yapmasını ve kötülüklerden uzak durmasını sağlayan ruhi yetenekler an-

lamlarında kullanılmıştır (Çağrıcı, 1995: 269). 

         Erdem, fiillerin nefis güçlerinden doğru aklın gereği olarak itidal derecesinde ve güzel 

bir şekilde çıkmasına sebep olan huydur. Fiillerin gücün itidalden çıkıp ifrat veya tefrit tarafı-

na meyletmesiyle ortaya çıkmasına sebep olan huya ise erdemsizlik denir (Kınalızâde, 2016: 

87). Kindî’den itibaren Yunan kaynaklı dört temel fazilet fikrî yaygınlaşmış, bununla birlikte 

bu faziletler zaman zaman farklı kavramlarla ifade edilmîştir. En çok kullanılan kavramlar 

hikmet, şecaat, iffet ve adalettir (Çağrıcı, 1995: 270).  

         Erdemlerin, nefsin güçlerinden yola çıkarak dört tane olduğunu söyleyen İbn 

Miskeveyh, onları şöyle sıralar: hikmet, iffet, yiğitlik ve adalet. Hikmet, düşünen ve ayırt 

eden nefsin bir fazileti, iffet, şehvet duygusuyla ilgili bir fazilet, yiğitlik öfkeye ilişkin nefsin 

fazileti ve adalet de bu üç faziletin bir arada bulunmasıyla ortaya çıkar. Bununla birlikte dört 

faziletin zıtları da dörttür. Bunlar, bilgisizlik, açgözlülük, korkarlık ve haksızlık (İbn 

Miskeveyh, 2013: 34-35). İbn Miskeveyh, faziletlerin ifrat ve terfidin ortasında bulundukları-

nı söyler. Bundan dolayı fazilet, kendine has olan yerden birazcık saparsa kötülüğe yani 

70 

 



rezilete yaklaşmış olur. Öyleyse orta yerde bulunmak ve o yeri korumak çok önemlidir ve 

aynı zamanda çok da zordur. Buradan yola çıkarak hikmeti; sefihlik ve aptallık ortasında, iffe-

ti; açgözlülük ve gevşeklik ortasında, yiğitliği; korkaklık ve köpürme ortasında, adaleti de; 

haksızlık yapma ve haksızlığa uğrama ortasından konumlandırabiliriz (İbn Miskeveyh, 2013: 

42-43).  

         Tûsî de, erdemlerin sayısının nefsteki kuvvelerin sayısınca olduğunu dile getirir. Düşü-

nen nefsin hareketi dengede olduğu zaman ilim ve hikmet erdemi, yırtıcı nefsin hareketi den-

gede olduğu zaman hilm ve yiğitlik erdemi, behimi nefsin hareketi dengede olduğu zaman 

iffet ve cömertlik erdemi ortaya çıkar. Bu üç erdem de birbirine karışıp uyumlu olduğu zaman 

adalet erdemi meydana gelir. Bu erdemlerden birini veya tümünü elde edemediği sürece bi-

rey, övülmeyi hak etmez, iftihar duymaya layık bulunmaz. Bu dört erdemin her birinin kendi 

alanlarındaki tasarrufu ifrat ve tefrit olmadan gereken ölçüde olduğunda erdem meydana gel-

miş olur (Tûsî, 2016: 89-90). Kınalızâde erdemleri, teorik güçten dengeli olarak çıkanı hik-

met, pratik güçten dengeli olarak çıkanı adalet, şehevî güçten dengeli olarak çıkanı iffet, 

gazabî güçten dengeli olarak çıkanı şecaat şeklinde dört tane olarak belirler. Bunların zıddı 

olan erdemsizlikleri de, hikmetin zıddı bilgisizlik, yiğitliğin zıddı korkaklık, iffetin zıddı 

fücûr, adaletin zıddı zulüm şeklinde taksim etmiştir. Temel erdemsizlikleri, söz konusu dört 

erdemin ifrat ve tefrit tarafları olarak belirler. Örneğin, hikmet erdeminin erdemsizlikleri onun 

ifratı olan hilekârlık, tefridi olan ahmaklıktır (Kınalızâde, 2016: 87-98). 

         Ahlâk düşüncesini psikolojik açıdan temellendiren Tûsî, ahlâkın konusunu iradi fiillere, 

bunun kaynağını da insanî nefse dayandırır. Dolayısıyla erdem ve erdemsizliklerin tanımı ve 

kaynağı doğrudan nefis ve nefis güçleriyle bağlantılı hale gelmiş olur. İbn Miskeveyh gibi 

Tûsî’de de nefsin kuvveleri ile erdem ve erdemsizlikler arasında doğrudan irtibat bulunmak-

tadır. Erdemlerin ortaya çıkabilmesi için kuvvelerin kontrol edilerek onlara getirilecek ölçü 

ise adalet ilkesine uygun olmalıdır. Eğer kuvveler adaletle dengelenmezse onlardan sadece 

erdemsizlikler ortaya çıkar. Erdemlerin kaynağı olan kuvvelere ve onların fonksiyonlarına 

getirilecek itidal ve ölçüyü tayin ve tatbik edecek olan ise akıldır (Ayrıca bkz. Gafarov, 2011:  

126-127).   

         Bütün düşünürlerimizde her ne kadar erdemler dört temel erdem olarak ele alınmışsa da, 

bu dört erdemin altında değerlendirilen tâli erdemler de vardır. Bunlardan en çok bilinenleri 

şöyle özetlenebilir. 

71 

 



         Hikmet erdeminin tâli erdemleri: zekâ, hızlı anlayış, zihin berraklığı, öğrenme kolaylığı, 

güzel akletme, hafızada tutma ve hatırlama. 

         Yiğitlik erdeminin tâli erdemleri: nefis büyüklüğü, cesaret, yüce gayelilik, sebat, hilm, 

soğukkanlılık, gözü peklik, dayanıklılık, tevâzu ve incelik. 

         İffet erdeminin tâli erdemleri: eli açıklık (cömertlik), diğerkâmlık, affetme, insanî yet, 

asalet, yardım severlik, bağışlama ve hoşgörü. 

         Adalet erdeminin tâli erdemleri: dostluk, vefa, şefkat, karşılık verme, güzel ortaklık, 

güzel işbirliği, güzel yargı, teslimiyet, tevekkül ve ibadet (Gafarov, 2011: 135-143). 

         Kınalızâde de erdemlerden yola çıkarak reziletleri açıklar. Kendinden önceki ahlâk dü-

şünürlerinin reziletlerle ilgili düşüncelerini benzer bir şekilde yansıtmıştır. Buna göre iki çeşit 

rezilet vardır. Birincisi, reziletlerin erdemlerin zıddı olması, diğeri itidal olan orta derecenin 

erdem (fazilet), bunun ifrat ve tefridinîn erdemsizlik (rezilet) olmasıdır (Oktay, 2015: 188). 

         Yukarıda genel bir çerçevesini çizdiğimiz erdemler, “İslâm düşüncesi çerçevesinde in-

sanı olgun insan çizgisine çeker. Olayları külli bakış açısı ile değerlendirme ve göğüsleme 

imkânı sunar.” (Saruhan, 2002: 558). Aristoteles’in dediği gibi erdemleri bilme kâfi değildir. 

Aksine kifayet onları uygulama ve kullanmadadır. İnsanlardan bir kısmı erdemlere karşı istek-

li olurlar. Onlar kötülüklerden kaçınan ve sayıca az olan bireylerdir. Bazıları kötülüklerden 

korkutma yolu ile kaçınırlar. Çünkü bunlar cehennem, ceza ve azaptan korkarlar. Bundan do-

layı bazı insanlar doğaları gereği; bazıları ise şeriat ve öğrenim ile iyidirler. Doğası gereği 

iyiliksever ve yaratılışı ile erdemli birey Allah’ı sevendir. Onun işi bizim elimiz ve idaremizle 

sonuçlanmaz. Aksine onun yöneticisi ve idarecisi Allah’tır. Bu da gösteriyor ki ilahî erdemle 

meşgul olan, nefsini yenmiş ve onu terbiye etmiş birey olup gerçek erdeme ulaşandır. O pak 

ruhlar ve yakın meleklere karışmış olur. Nihayet fâni varlıklardan bâki varlığa geçer ve ebedî 

mutluluğu ve daimi sevinci elde etmiş olur (Tûsî, 2016: 264-266). 

         Tûsî’nin felsefesinde de insanın erdemli oluşu onun düşünme kuvvesine veya aklına 

havale edilmekle birlikte, bu alanda dinîn de kendine has önemli bir rolü vardır. Bunun içindir 

ki Tûsî, ahlâkî erdemler arasında teslimiyet, tevekkül ve ibadet gibi erdemlerden de söz eder. 

Böylece, ahlâkî eğitimde ilimleri öğrenmekle birlikte ilahî kanuna boyun eğmeyi de şart koşar 

(Gafarov, 2011: 132).  

         “İnsanlar genellikle yöneldikleri üç çeşit gayeye göre üç çeşit hayat peşinde koşarlar. 

Zevk, şeref, hikmet hayatı ki işte bu üçüncüsü diğer ikisinden çok daha mükemmel ve şerefli-

dir.” (Sunar, 1980: 92). Bir de erdemli olmadığı halde kendinî erdemliymiş gibi gösteren yani 

72 

 



riyakârlık yapan insanlar vardır ki, bunlar rezilliğin en dip noktasındadırlar (Şimşek, 2005: 

40). 

         Söz konusu erdemler, başkasına geçişli olması koşuluyla erdem sahibinin övgüyü hak 

etmesini sağlar. Çünkü erdemin etkisinin başkasına da sirayet etmesi gerekir. Örneğin cömert 

olan birisinin cömertliği kendisinden başkasına geçmiyorsa o birey cömert değil müsriftir 

(Tûsî, 2016: 91). Akıllı ve kendinî bilen birey, tek başına kalmayı tercih etmeyerek başkala-

rıyla fazilet alışverişinde bulunur. Çünkü faziletler insanların birbirleriyle ilişki içerisinde 

olmalarıyla elde edilirler. İnsanlara karışıp, şehirlerde yaşamayanlarda iffet, yiğitlik, cömertlik 

ve adalet kendinî göstermez. Tam tersine, onlarda bulunan güç ve kabiliyetler bir iyilik veya 

kötülüğe yöneltilmedikleri için körleşirler. Bu güçler körleşince de insanlar cansız varlıklar ve 

ölüler mesabesine gelirler. Bu nedenle bunlar kendilerini iffetli ve adaletli sanırlar ya da baş-

kaları tarafından öyle sanılırlar. Oysa onlar öyle değildirler. Aynı şey diğer faziletler için de 

geçerlidir. Yani bu faziletlerin karşıtları olan kötülükler ortaya çıkmadıklarında, faziletler 

anlaşılmaz. Faziletler, insanlarla birlikte olmak, onlarla yaşamak ve çeşitli toplum ilişkilerin-

de bulunmakla ortaya çıkan fiillerdir. Ancak biz, beşeri faziletleri insanlarla yaşamak, onlarla 

bir arada olmak ve onların sıkıntılarına katlanmakla bilir ve öğreniriz. Bu faziletler sayesinde 

biz de başka durumlarda başka mutluluklar elde ederiz (İbn Miskeveyh, 2013: 47-48). Âlem-

deki insanlar ancak bir aradayken erdemi elde edebilirler. Yalnızlığa ve tekliğe meyleden bi-

reyler erdemden nasipsiz kalırlar. Çünkü yabanlık ve uzleti seçmek, kendi türünden olanların 

yardımına ihtiyaç duyduğu halde onlara yüz çevirmektir. Bu da tamamen haksızlık ve zulüm 

olur (Tûsî, 2016: 245). Öyleyse insanların bir arada yaşayabilmesi için onların bir toplum 

oluşturmaları gerekmektedir. Oluşan bu toplumun sonucunda da örgütlü bir yapının yani bir 

devletin ve bu devleti idare eden siyasî bir oluşumun gerekliliği ortaya çıkacaktır. 

         Devlet çeşitlerine baktığımızda karşımıza, birinde bir arada bulunmalarının sebebi er-

demler, birinin de erdemsizlikler olan iki çeşit devlet çıkmaktadır. Birisi, sebebi iyilikler kabi-

linden olan; diğeri, sebebi kötülükler kabilinden olandır. İlkine “erdemli devlet” (erdemli şe-

hir), ikincisine “erdemli olmayan devlet” adı verilmîştir (Tûsî, 2016: 268). Söz konusu erdem-

lilerden oluşan devlette yaşayan insanların gayeleri iyilikleri edinme ve kötülükleri bertaraf 

etmedir. Burada yaşayan insanların hepsi aynı doğru yön üzere olup fiillerinde uzlaşırlar. En 

erdemlileri bilgelerdir. Kendilerini yöneten devlet başkanı her zümreyi kendi yerine ve hak 

ettiği konuma yerleştiren âdil bir yöneticidir. Bu erdemli devlet ehli dünyanın farklı yerlerin-

de de olsalar kalpleri bir olduğundan gerçekte müttefik olanlardır (Tûsî, 2016: 269-270). Kezâ 

erdemli devlet, kendisinde toplanmanın sebebi erdemlerin sonucunda ortaya çıkan iyilikler ve 

73 

 



menfaatlerin olduğu devlettir. Bu iyilikler ve menfaatler de ancak nefis güçlerini aklın emrine 

vermekle olur ki, erdemler bu şekilde elde edilsin ve erdemli bir toplum oluşturulsun. Erdemli 

olan devlet türü sadece budur. Ancak erdemsiz devlet türü birden fazladır. Erdemli olmayan 

devlette yaşayan ülkede halk, düşünme güçlerini kullanmayan ya da düşünme güçlerini kul-

landıkları halde bunu ya yanlış kullanan ya da bu gücü diğer güçlerin kölesi haline getirenler-

den oluşur (Kınalızâde, 2016: 416-417). 

         Ülke yönetiminin kendilerine bağlı olduğu erdemli hükümdârlar ve idareciler, ister aynı 

zamanda ister farklı zamanlarda sayıca çok olsunlar, onların hükmü bir bireyin hükmü gibidir. 

Çünkü onların amacı bir gayeye yöneliktir. O gaye de en yüce mutluluktur. Yine onlar tek bir 

istenilene yönelmişlerdir, o da gerçek sondur (Tûsî, 2016: 273). Yöneticide gerekli olan has-

letlerden bazısı da, yiğitlik erdeminden doğan sebat ve tahammül ile iffet erdeminden doğan 

sabırdır (Oktay, 2015: 185). Bu erdemlerle yönetici, acelecilikten, tahammülsüzlükten sakına-

rak yönetiminin zillete düçâr olmasını engeller. Devlet işlerinde tedavisi mümkün olmayan ve 

ıslahı kudretini aşan işler ortaya çıkmaz. Sıkıntıların ortaya çıktığı, felaketlerin baş gösterdiği 

bir zamanda sabır ve sebatı şiar edinen, cenabı Allah’tan güzel bir son ve afiyet bekleyen bu 

yöneticiyi yüce Allah dergâhından nimetlerine ulaştırır (Kınalızâde, 2016: 436-437). Bu özel-

likteki siyasetçi, erdemli ülke yönetiminin kendisine bağlı olduğu, bütün nefis güçlerini aklın 

emrine veren, nefis güçlerinde adaleti uygulayıp gerçekten erdemli olmayı hak eden biri oldu-

ğu anlaşılmaktadır. 

         Tezimize konu olan hemen hemen bütün ahlâk düşünürlerinin ele aldığı önemli bir konu 

da, erdemli ülkede yaşayan insanların mesleklerini esas alan bir tasnifin yapılmış olmasıdır. 

Bu tasnifte ilk sıraya erdemli bireyler yerleştirilerek onlar şöyle tanımlanmaktadır: “İdrak 

etme güçleriyle hemcinslerinden üstün olan bu grupta yer alanların işi, varlıkların hakikatleri-

ni bilmektir. İlmîyle amel eden âlimler ile yetkinliğe ulaşan hakîmler bu gruba girmektedir. 

Ülke yönetimi bunlara bağlıdır (Geniş bilgi için Bkz. Tûsî , 2016: 274 vd., Kınalızâde, 2016:  

421 vd.). 

         Yukarıda sözü geçen siyasetçilerin uygulamış oldukları siyaset türlerine erdemli ve er-

demsiz siyaset denilmesinin yanında, bu siyaset türleri için tam ve eksik siyaset tanımlamaları 

da yapılmaktadır. Tam siyaset sahibinin amacı, bütün erdemleri kendinde toplamak, Allah’ın 

ahlâkına sahip olmak ve bunun sonucunda mutluluğu elde etmektir. Tam siyaset türünde yö-

netici adalete tutunur ve halkı kendine dost sayar. Erdemli kral olan bu yönetici uygulamış 

olduğu bu tam siyaset sayesinde şehri iyiliklerle doldurup kendi arzularını kontrol altına alır. 

Eksik siyasete gelince bunu uygulayan kişinin amacı, üstünlük ve otorite yoluyla kötü nefsi-

74 

 



nin arzusuna uyup erdemli olmayan davranışlar sergiler ve sonuçta mutsuzluğu kazanır. Bu 

tür siyasetçi, zulme sarılıp halkını köle ve hizmetçi kabul eder. Erdemsiz ve eksik siyasete 

sahip olan bu yönetici, devleti kötülüklerle doldurur. Kendisi de şehvetlerinin esiri olur 

(Kınalızâde, 2016: 424-425). 

         Akıllı bir canlı olması hasebiyle insan, ahlâkî açıdan ele alındığında ilk olarak değerlen-

dirilecek ölçütlerden biri onun akıl kuvvesi ve bu kuvveyi ne şekilde kullandığıdır. Akıldan 

yola çıkarak nefs ve nefsin kuvvelerini, bu nefis kuvvelerini kullanmasında iradesinin rolünü 

ve en nihayetinde bütün bunların sonucunda ortaya çıkan iyi ve kötü fiillerin ne olduğuna 

bakılır. Bütün bunların sonucunda onun nasıl bir insan olduğuyla ilgili kanaat hâsıl olmakta-

dır. İşte söz konusu bu fiiller eğer iyi ve faydalı fiiller ise biz bu bireyi erdemli, kötü ve zararlı 

fiiller ise bu bireyi erdemli olmayan insan şeklinde nitelemekteyiz. 

         	2.1.5. Tedbîrü’l-müdün’ün Adalet (Nefsteki Adalet) ile İlişkisi 

         Düşünce tarihinde, Adalet erdemi hem dinler hem de düşünürler tarafından, diğer er-

demlerin mutedil şekli olarak telakki edilmîştir. İslâm ahlâk literatüründe, ilk üç erdem de 

zaman zaman farklı terimlerle ifade edilmîştir. Ancak dördüncü erdem olan adalet bütün dü-

şünürler tarafından aynı terimle isimlendirilmîştir (Karaman, 2016: 212). Her ne kadar adalet 

denildiğinde toplumsal ilişkilerdeki eşitlik anlaşılsa da, aslında bu anlayışın temelinde de ne-

fis kuvvelerinin mutedil bir şekilde kullanılmasından kaynaklanan ortada olma durumu yat-

maktadır. Ortada olma durumu ise aşırı uçlardan birine kaçmadan, dengede olmak demektir. 

İşte söz konusu toplumsal “adalet” kavramı da nefis kuvvelerinin, bu itidalde olma durumun-

dan mülhem kullanılmıştır. Zaten her iki durumdaki adalet de birbirinden bağımsız değildir. 

Çünkü adaletin topluma yansıması bireyin kendi nefsindeki güçleri nasıl kullandığıyla yakın-

dan ilişkilidir. Yani aslında topluma yansıyan adalet ya da zulüm, toplum fertlerinin nefsî tu-

tum ve davranışlarıyla ilişkilidir.  

         “Adalet mefhumu Müslüman toplumlarda siyasetin önemli bir ilkesi olarak kabul edil-

mekle birlikte her dönemde siyasal yapının temel kurumsal bir unsuru olarak ortaya çıkışı, 

teorik olarak incelenmesinden sonra gerçekleşmiştir. İslâm dini siyasal bir organizasyonu ilke 

olarak kabul etmekle beraber siyasi yapının temel unsurlarından biri olan adalet düşüncesinin 

hangi kurumda nasıl işlemesi gerektiğine dair açık hükümler belirtmemiştir. Adaletin hakka-

niyetin esas alınarak uygulanması hususunda naslardan açık emirler alan Müslümanlar, siyasi 

yapının kurumlaşma aşamasında ve uygulamada adaletin vazgeçilmez bir ilke olduğunu kabul 

etmişlerdir.” (Kaplan, 2013: 37). 

75 

 



         “Ahlâki değerler açısından Müslüman düşünürler tarafından irdelenen adalet fikrinin 

doğrudan siyaset ve hukukla ilgili olmamakla beraber dolaylı da olsa felsefidüşüncenin bir 

yansıması olarak ahlak kitaplarında sıkça tartışıldığı görülmektedir.” (Kaplan, 2013: 38). 

         Nitekim Tûsî’nin şu sözleri yukarıdaki görüşleri destekler mahiyettedir. Adalet, erdem-

lerin kendisine nispet edildiği bir ölçüdür. Bu ölçü iki durumda gerçekleşir. Bunlardan ilki 

ferdî boyuttur ki adaletin gerçekleşmesi için bireyin adaleti kendi nefsine uygulaması gerekir. 

İkinci boyutu ise sosyal boyuttur. Burada bireyin kendi nefsinin dışındaki bütün varlıklarla 

olan ilişkisinde ölçülü olmasını ifade eder. Ayrıca Tûsî’nin ahlâk felsefesinde bireyin hem 

kendine hem de başkalarına karşı âdil davranması, onun Allah’ın halifeliği göreviyle bağdaş-

tırılmış bir durumdur (Gafarov, 2014: 756-757). 

         Biz de bu bölümde öncelikle bireyin kendi nefsindeki adaletini ele alacağız. Ancak ön-

celikle genel olarak adaletin ne demek olduğunu, daha sonra nefsteki adaletin ne olduğunu, 

düşünürlerimizin bunu nasıl ele aldığını değerlendirdikten sonra, son olarak nefsteki adaletin 

konumuzla ilişkisi üzerinde duracağız.     

         Adalet, kelime olarak yüklerde denklik “idl”, ağırlıklarda ölçülülük “itidal” ve fiillerde 

“adalet” düşüncesi, eşitlik anlamından türetilmîştir (İbn Miskeveyh, 2013: 136). Adalet, ferdî 

ve toplumsal düzende dirlik ve düzeni, hakkaniyet ve eşitlik ilkelerine uygun yaşamayı sağla-

yan ahlâkî erdemdir. Adalet, orta yol, istikamet, eş, benzer, misil, bir şeyin karşılığı manaları-

na gelen “adl” kelimesinden türetilmîştir (Çağrıcı, 1988: 341). 

         Bugün dilimizde kullanılan “adalet” kelimesi Arapça “adl” fiilinin mastarıdır. Adl, deve 

gibi binit havyalarının her iki tarafındaki yükün eşit olması demektir. Adalet ölçü ve tartıda 

iki şeyin birbirine denk düşmesi anlamına da gelmektedir. Ayrıca adalet, ifrat ve tefrit arasın-

daki orta olma durumudur. İnsanların davranışlarında orta yolu seçmesi, kendisini aşırılıklara 

ve kötülüğe götürecek uç noktalardan uzak durmasıdır. Orta yolu gösterecek olan ise aklın 

rehberliğidir. Akıllı olmak ile adaletli olmak aynı manâda kullanılmıştır (Turan, 2014: 17-18). 

         “Akıl kuvveti ile şehvet ve gazabın kontrol altına alınması ve disipline edilmesi ile zu-

hur eden adalet erdemi, insanın bilgiden davranışa, nazârî olandan amelî olana, kuvveden fiile 

geçişinde uyum, denge ve sıhhat çerçevesi içinde olması” demektir (Saruhan, 2002: 557). 

         Adalet, aşırı uçların ortasında bir yer alıp az olanı ve çok olanı orta yola getirmeyi sağ-

layan bir yatkınlıktır. Bunun için faziletlerin en mükemmeli ve birliğe en çok benzeyendir. 

Çünkü bir şeyde birlik yoksa o bazen fazla, bazen eksik olur. Bu şeye birliği kazandıran den-

gedir (İbn Miskeveyh, 2013: 136). Ahlâkta bilindiği gibi, erdemlerden hiçbir erdem adalet 

76 

 



erdeminden daha yetkin değildir. Çünkü gerçek orta, adalettir ve onun dışındaki diğer şeyler, 

ona göre uçlardır. Hepsinin referans noktası adalettir. Adalet dengedir. Eğer denge olmasaydı, 

varlık dairesine ulaşılamazdı. Kısacası şunu söyleyebiliriz. Adalet, farklılıkların düzenliliğini 

gerektirir. Bir düzene sahip olan her şeyde, her hangi bir şekilde adalet vardır. Aksi halde 

onun sonu bozulma ve karmaşa olur (Tûsî, 2016: 112-113). “Ahlâk-ı Alâî’nin, tedbîrü’l-

müdün’le ilişkisi bakımından adalete dair verdiği bilgiler şunlardır: Adalet faziletlerin en şe-

reflisidir, zira adalet müsâvâttan ibarettir. Beraberlik demek olan müsâvât, bir şeyin bir şeyle 

ya keyfiyette, ya kemiyette ya da başka bir sıfatta müttehid olmasıdır. Vahdet sıfatların en 

şereflisi ev hallerin en kâmil olanıdır, zira aslı vâhide rücû etmektir, Hazret-i Vâhid-i hakikîye 

ittisal ve yakınlıktır. Nisbetler içinde nisbet-i müsâvâttan daha şerefli bir nisbet yoktur.” 

(Kömbe, 2014: 226- 227),  

         Öte yandan diğer düşünürlerimizde de olduğu gibi Tûsî’nin de ahlâk felsefesinin temeli-

ni oluşturan temel kavram ölçüdür. Ona göre, eğer kuvveler adalete göre dengelenmezse, biri 

diğerine baskın olursa diğeri zayıflar ve mağlup olur. Yani söz konusu mutedil kuvveler, mu-

tedil olmayıp aklî kuvveye baskın gelirlerse birey hayvanların mertebesine ve hatta daha aşağı 

bir mertebeye düşer. İnsanda ortaya çıkan farklı dürtüler ona zarar verir ve onu kötülüklere 

mâruz bırakır. Bundan dolayı kuvvelerin kontrol edilerek işlevlerinin itidal ölçüsüne getiril-

mesiyle onların dengesizliğinden kaynaklanan düzensizlik ortadan kaldırılmış olur. Öyleyse 

Tûsî’ye göre insanoğlunun, ölçüyü, dengeyi dolayısıyla adaleti ilk önce kendi nefsine uygu-

laması gerekir (Gafarov, 2011: 107-108).  

         Adalet nefsanî bir yapıdır ve ondan ilahî kanuna tutunma meydana gelir. Çünkü ölçüleri 

belirleyen, durumların ve ortaların belirleyicisi ilahî kanundur. Böylece doğal olarak adalet, 

hiçbir türde doğru kanun sahibine aykırı olamaz. Aksine tüm amaç ona uygun olur ve o tabiatı 

gereği eşitliği ister. Bilinmelidir ki bu nefsânî yapı fiilden, bilgiden ve kuvveden farklı bir 

durumdur. Çünkü fiil böyle bir yapı olmadan ortaya çıkar. Nitekim adaletli fiillerin âdil olma-

yan kimselerden de çıkabileceği mâlumdur (Tûsî, 2016: 124-124). 

         Adalet, “ahlâkî bir erdem olarak, insanı reziletlere yönelten nefsin şehevî ve gazabî tara-

fının aklın egemenliğine girmesi, aşırı uçlar arasında ideal ortanın bulunmasıdır (Turan, 2014: 

20). Kezâ adalet, nefsteki söz konusu üç fazileti kendisinde bulunduran bireylerde olur. Zira 

adalet, faziletlerin birbiriyle barış ve uyum içinde olmasıyla meydana gelir. Zulüm reziletine 

sahip olan bireylerde ise, faziletlerin yerine bunların tersi olan reziletler bulunur (Üzüm, 

2002: 25). 

77 

 



         Bu nedenle gerek ahlâkî bir erdem olan adalet olsun, gerek sosyal ilişkilerde düzeni sağ-

layan adalet olsun her ikisi de, akıllı bir varlık olan insanın fiilleri sonucunda ortaya çıkan bir 

durumdur. Bütün adalet çeşitlerinin temelinde bireyin kendi nefsindeki adaleti yer almaktadır. 

Bütün adalet çeşitleri insanın nefsindeki bireysel adalete göre şekillenir. Bu nedenle hem ge-

nel İslâm ahlâk düşüncesinde hem de düşünürlerimiz nezdinde bireyin nefis kuvvelerinin fiil-

leri sonucunda ortaya çıkan adalet önemli bir yere sahip olmuştur.  

         Nefsî nâtık’ın fiilleri ılımlı olup özünün sınırlarını aşmadan ve arzusunu zanna dayanan 

ve aslında bilgisizlik olan bilgilere değil, doğru olana yönelttiğinde onda, hikmetle birlikte 

bilgi fazileti doğar. Behimi nefs ılımlı davranıp düşünen nefse uyduğunda, ona karşı gelmedi-

ğinde, kendi arzularını dizginlediğinde onda, iffet ve cömertlik fazileti doğar. Öfke gücüyle 

ilgili nefs ılımlı davranıp düşünen nefse uyduğunda ve gereksiz yere kızıp öfkelenmediğinde 

onda, yumuşaklık ve yiğitlik fazileti doğar. Sonra bu üç faziletin ölçülü olmaları ve birbirle-

riyle dengeli bir ilişki kurmalarıyla mükemmellik ve bütünlük fazileti olan adalet fazileti 

meydana gelir. Nefis güçlerinin ılımlı davranmasıyla ortaya çıkan adalet faziletinin kapsamına 

da dostluk, ülfet, yakınlarla ilişkiyi sürdürme, iyi muamele, sevgi, dindarlık, kin gütmeme, 

helal kazanç sağlama, açgözlülük etmeme, ağızdan çıkacak her sözde Allah’ı hatırlama, ailesi 

ve çevresine iyilikte bulunmak gibi faziletler girmektedir (İbn Miskeveyh, 2013: 33-40).  

         İlim, hilim ve iffet erdemleri meydana çıktığında ve her üçü birbirine karışıp uyumlu 

hale geldiğinde, benzer bir durum ortaya çıkar ki bu erdemlerin yetkinlik ve tamlığı onunla 

ortaya çıkar. Bu da adalet erdemidir (Tûsî, 2016: 90). 

         Kınalızâde’de de adalet, hikmet, iffet ve yiğitliğin bir araya gelmesiyle ortaya çıkar. 

Çünkü bu üçü bir araya gelir, birbirine karışır ve uyumlu olursa üçünün birleşiminden fazilet-

lerin yetkinlik ve tamamı olan adalet meydana gelir. Bu üç erdem bir kişide Allah’ın yardı-

mıyla toplanırsa o kişi âdil olur. Adaletin zıddı zulümdür. Zulüm, bu üç erdemden birinin yok 

olmasıyla ortaya çıkar (Kınalızâde, 2016: 87-89).  

         Düşünürlerimizin buradaki görüşlerinden de anlaşılıyor ki, bütün nefislerin itidali adale-

ti ortaya çıkarır. Yani adalet, nefis güçlerinin ifrat ve tefride kaçmadan itidalli davranmaları 

sonucunda ortaya çıkan, nefsin amelî yönüne dönük bir fiili olmaktadır. 

         Böylece “nefis güçlerinin eğitilmesinde temel rol adalet erdemine düşmektedir. Bu er-

dem diğer erdemlerin orta bir yola girmesine sebep olur. Adalet erdemi nefsin güçlerini nefsin 

bir erdemi haline dönüştürür. Nefsin güçleri adalet erdemiyle yönlendirildiği takdirde düşün-

me gücü hikmet erdemine, öfke gücü şecaat (cesaret) erdemine, arzu gücü iffet erdemine dö-

78 

 



nüşecektir.” Adalet erdemiyle birey öncelikle kendi nefsine karşı insaflı olur, bunun yanında 

başkasına karşı da insaflı davranır (Akyol, 2013: 47). Akıllı insan adaleti, en başta kendi nef-

sine uygulamalıdır ki bu da nefsteki kuvveleri dengelemek ve melekeleri yetkinleştirmekle 

olur. Zira eğer kuvveler adalete göre dengelenmezse o zaman şehvet onu kendine uygun ola-

na; öfke ise buna muhalif olana yönlendirir. Böylece bireyde şehvet ve öfke gibi farklı dürtü-

ler ortaya çıkar ki bu durumların sıkıntısından, değişimlerinden ve bu kuvvelerin mücadele-

sinden kötülük ve zarar meydana gelir. İşte bu durum Allah’ın halifesi olan, bolluk ve birlikte 

kendilerini sabit ve ayakta tutan ve düzeni sağlayan bir başkandan yoksun olan, çokluğun 

olduğu her yerde meydana gelir (Tûsî, 2016: 128-129). 

         Yüce Allah, nefsin güçlerini ihtiyaç vaktinde kullanmamız için vermiştir onlara hizmet 

edip köle olalım diye değil. Kim düşünen nefsin gücünü diğer nefis güçlerinin emrine verirse 

o adaletsiz davranmış, Allahın emrini tanımamış, onun sınırlarını aşmış, takdir ve nizamını 

ters çevirmiş olur. Çünkü yüce Allah kendi takdirine uygun olarak akıl gücü başta olmak üze-

re bu güçleri bizim için sıraya koymuştur. Onun takdir ve tertibinden daha üstün bir adalet söz 

konusu değildir. Kim bu adaletten yüz çevirirse kendine karşı en büyük zulmü yapmış olur.  

Bunlarla birlikte insanın nefis sağlığını koruması için de nefis kuvvelerinin mutedil olanına 

yönelmesi gerekmektedir (İbn Miskeveyh, 2013: 218). Gerçek adalete sahip kimse, nefsanî 

güçlerini ve bu güçlerden meydana gelen fiil ve davranışlarını bir diğerine baskın olmayacak 

şekilde dengeleyen kimsedir. Daha sonra o, zatı dışında olan eylemlerinde yani insanî ilişki-

lerde, lütufkârlıkta ve benzerlerinde aynı gidişata riâyet eder. O, her zaman başka amaçları 

değil, sadece adalet erdemini edinmeye çalışır. Bu durum ise, nefiste bütün edepleri gerektiren 

nefsânî yapı meydana gelince ortaya çıkar ve onun fiilleri ve etkileri düzene girmiş olur (Tûsî, 

2016: 111).    

         Doğası gereği sosyal olan insan için karşılıklı yardımlaşma elzemdir. Karşılıklı yardım-

laşma, denklik, eşitlik ve orantılılığı bozmayacak şekilde bazısının bazısına hizmet etmesine 

ve bazısından alınıp bazısına verilmesine dayanmaktadır. Çünkü marangoz yaptığını boyacı-

ya, boyacı da çalışmasını marangoza verdiği zaman denklik ve adalet ortaya çıkar (Tûsî, 

2016: 115). 

         Bu bağlamda bir devlette düzenin ve nizâmın sağlanması hükümdârın da tutumuna bağ-

lıdır ki o da şu şekilde olur. Hükümdâr, adalet kanunlarını yerine getirdiğinde, halkına ihsanda 

bulunmalıdır. Çünkü hükümdâr için adaletten sonra en büyük erdem ihsandır. İhsanda asıl 

olan, mümkün olan yararların onlara, zorunlu miktarın yanında liyakate göre ulaşmasıdır. Bu 

aynı zamanda heybetle birlikte olmalıdır. Çünkü heybetsiz ihsan, tebaanın kibirlenmesine, 

79 

 



hırsın ve tamahın artmasına neden olur. Halk tamahkâr olduğunda bütün hükümdârlığı bir 

kişiye verse o yine de razı olmaz. Yine padişah halkı adalet ve erdem yasalarına bağlılıkla 

yükümlü tutmalıdır. Çünkü bedenin ayakta duruşu doğaya, doğanınki nefse, nefsinki akla 

bağlı olduğu gibi, devletin ayakta duruşu hükümdâra, hükümdârın ayakta duruşu yönetime 

(siyasete), yönetimin ayakta duruşu da hikmete bağlıdır. Devlet, hikmeti bilip gerçek kanunu 

takip ettiği zaman, nizam ortaya çıkar ve o devlet yetkinliğe doğru yönelir. Ama aksi olursa 

hikmetten uzaklaşır, kanuna acziyet yol bulunursa hükümdârlığın süsü gider, fitne çıkar ve 

iyilik kötülüğe dönüşür (Tûsî, 2016: 299-300). Bu da demektir ki nefsteki kuvvelerin itidali 

gibi hükümdâr da kendi nefsinde ifrat ve tefritten kaçınırsa gerçek adalet sağlanmış olur. 

         Kınalızâde’ye göre “adaletin hakikati, nefis güçlerinin itidal üzere bulunmasına, gizli ve 

açık yerlerdeki hal ve hareketlerin akıl ve şeriata uygun olarak yapılmasına bağlıdır. Dışı içe-

riye uygun, gizlisi açığına mutabık olmayınca itidal olarak gösterdiği hal dengesizlik, mutlu-

luk olarak arz ettiği şey mutsuzluk olur.” (Kınalızâde, 2016: 112). Bu da, -iffet erdemine ben-

zeyenlerde olduğu gibi- gerçek adaletten pay alamamış sahtekârların toplumda kendilerini 

adaletli, doğru ve takvalı bireyler olarak tanıtmaları gibidir (Oktay, 2015: 203). 

         Diğer erdemlerin temelinde yer alan adalet erdemi, tıpkı bir beton harcının içindeki çi-

mento gibi, diğer erdemlerin nefiste yer edinmelerini ve işlevsel olmalarını sağlar. Örneğin, 

cesaret erdemine sahip bir insan, adalet erdemine sahip olmadıktan sonra tam anlamıyla cesur 

sayılmaz. Bunun gibi diğer erdemler de adalet erdemiyle temellendirilmediği sürece gerçek 

anlamlarını elde edemezler (Keskin, 2011: 69). İşte bu şekilde harcı sağlam olan bir toplum 

mutluluğu yakalamış erdemli bir toplum halini alacaktır. Temeli sağlam olmayan bir bina 

gibi, toplumun temelinde eğer ifrat ve tefrit yani cehalet, fücûr ve korkaklık olursa o toplu-

mun ayakta kalması mümkün değildir.    

         Genel olarak nefsteki adalete baktığımızda, düşünürlerimizin bu konuyu ferdî ahlâktan 

başlayarak ele aldıklarını görüyoruz. Ferdî, aileyi ve toplumu sistematik olarak ele alan düşü-

nürlerimiz, küçük âlem olan insandan yola çıkarak önce kendisini sonra onun oluşturmuş ol-

duğu aileyi ve daha sonra ailelerden müteşekkil olan toplumu ele almışlardır. Buna göre, aile-

nin ve toplumun kalitesini belirleyecek olan yine onların önemli bir parçası olan ferttir. İşte, 

bizi ilgilendiren ve genel olarak bu bölümde ele alınan akıl, nefs, irade, adalet ve erdemlerin, 

akıllı bir varlık olan insanda nasıl ortaya çıktığı, tezâhürlerinin nasıl olduğu, insanın bunları 

hangi yönde kullandığı ve bunun topluma nasıl yansıdığıdır. 

80 

 



         Siyasetin önemli dinamiklerinden olan toplumu ele alırken söz konusu toplumun teme-

lini yani onu oluşturan bireyi ve onun nefis güçlerini iyi analiz etmek gerekir. Buna bağlı ola-

rak bu nefis güçlerinden çıkan bir sonuç olarak değerlendirilen adaleti, nefsteki adaleti, yine 

fertten hareket ederek ele almalıyız ki bu ferdîn oluşturduğu toplumu ve onun siyasetini sağ-

lıklı bir şekilde temellendirebilelim. 

         Öyleyse buradan yola çıkarak tedbîrü’l-müdün’ün nefsteki adaletle ilişkisini nasıl kura-

biliriz. Genelde, önceki bölümlerde ele aldığımız ve hemen hemen hepsinin bir şekilde birbi-

riyle ilişkisi olan, daha doğrusu biri olmadan bir diğerinin eksik olduğu akıl, nefs, irade, ada-

let, erdemler; özelde ise nefsteki adalet, önce bireylerin daha sonra da bu bireylerden oluşan 

toplumun karakterini oluşturmaktadır. Yani nefis güçlerini itidalli bir şekilde kullanan, bu 

güçlerini makul bir şekle sokan birey ve bireylerden oluşan bir topluluk adaletin sağlanmış 

olduğu bireyler ve toplumlardır. Yani birey adaleti öncelikle kendi nefsine uygulayacak, yani 

kendi nefis güçlerini mutedil kullanacak ve bunu diğer insanlara da uygulayacak ki gerçek bir 

adalet sağlanmış olsun. 

         Toplumun hangi kesiminde olursa olsun birey ve topluluk, nefislerindeki adaleti sağla-

malıdırlar ki bu, topluma yansısın. İfrat ve tefride kaçmadan ölçülü, dolayısıyla adaletli dav-

ranan bireylerden ve zümrelerden oluşan bir devlet âdil ve erdemli bir devlet; aksi durumda 

ifrat ve tefride kaçan bir devlet de zalim ve erdemsiz bir devlet halini alacaktır. Kezâ, bu dev-

letin başındaki devlet başkanı ve yönetici sınıfındaki bireyler de öncelikle adaleti kendi nefis-

lerine uygulamalı, ifrat ve tefride kaçmadan mutedil ve ölçülü davranmalıdırlar ki âdil ve er-

demli bir devlet başkanı ve âdil bir yönetim halini alsın. Böyle olursa hem yönetenler hem de 

yönetilenler mutluluğu elde ederler. Bu sayede yönetim muktedir olur, güçlenir. Nefis güçle-

rini aklın emrine değil de, diğer kuvvelerin emrine verirlerse öncelikle kendilerine zulüm et-

miş olurlar ve kendileriyle birlikte toplumu da mutsuzluğa sürüklerler. Sonuçta devletin daha 

fazla ayakta kalması da söz konusu olmaz. Devletin bekâsının söz konusu olabilmesi için bi-

reylerin ve toplulukların, öncelikle kendi nefislerinde ölçülü olmaları, daha sonra da bu ölçü-

yü fıtratları gereği içinde yaşadıkları ve bir şekilde ilişki içerisine girmek zorunda oldukları 

topluma da yansıtmaları zorunludur. 

         Sonuç olarak fıtratı gereği sosyal bir varlık olan ve temeddüne ihtiyacı olan insanın 

yapmış olduğu bu fiillerinin sonucunda kendisinde ortaya çıkan erdemli olma veya erdemsiz 

olma vasfı, öncelikle içinde bulunduğu çevreye, daha sonra içinde yaşadığı topluma olumlu 

veya olumsuz katkıda bulunacaktır. İşte tamamı bireylerin iyi ya da kötü eylemleri ile şekille-

nen toplum erdemli olan ya da erdemden yoksun olan bir toplum; kendisini idare eden yöneti-

81 

 



cilerin iyi ya da kötü fiilleriyle de, erdemli olan ya da erdemli olmayan bir yönetim biçimine 

dönüşecektir. Doğal olarak toplumun erdemli veya erdemsiz bir toplum olduğunu anlayabil-

mek için burada yaşayan insanların fiillerine, yöneticilerinin icraatlarına yani siyasetine bakı-

lır. Bu insanların fiilleri ve yöneticilerin siyaseti ifrat ve tefride kaçmadan itidal derecesinde 

ise, toplum erdemli toplum, siyaseti de erdemli siyaset; yok eğer tam tersi bu insanların fiilleri 

ifrat ve tefride sapmışsa bu toplum erdemsiz bir toplum, siyaseti de erdemsiz siyaset olacaktır. 

Toplumda yaşayan tebaanın ve siyasetçinin fiilleri erdemli olup birbirleriyle örtüşüyorsa bu 

toplum ve siyasetçi mutluluğu elde etmiş olacaktır. Aksine erdemsiz bir durum söz konusu ise 

bu toplum ve siyasetçi mutsuz olacak ve söz konusu devletin ömrü uzun olmayacaktır.   

         Bölümün bu kısmını ele alırken bundan önceki kısımlarda olduğu gibi bu bölümde ince-

lenen konular da açık bir şekilde gösterdi ki, konuların hepsi birbiriyle bağlantılı olup birini, 

diğeri olmadan değerlendirmek neredeyse mümkün olmamaktadır. Nefs, irade, erdem birbiri-

ni tamamlayan bir bedenin uzuvları gibi önemli işlevler üstlenmişlerdir. Hepsinin temelini 

Yüce Allah’ın insana bahşetmiş olduğu en büyük nimetlerden biri olan hatta ilk sıraya konu-

labilecek olan akıl oluşturur. Bundan dolayı, genel olarak ahlâk ve siyaset ilmînin akılla te-

mellendirilmesi gibi, biz de çalışmamızı akılla temellendirmeye çalıştık. Bu bölümde nazârî 

kısmını ele aldığımız aklın, pratik yönünü ve bunun yansımalarını bir sonraki bölümde ele 

almaya çalışacağız. 

         2.2. Pratik Akıl Açısından Tedbîrü’l-Müdün  

											2.2.1. Pratik Aklın Mahiyeti 

         Önceki bölümde tanımını yaptığımız aklın, nazârî ve amelî, başka bir deyişle teorik ve 

pratik olmak üzere ikiye ayrıldığını belirtmiştik. Nazârî akılda, varlıkla ilgili bütün düşüncele-

rin zihinde tasavvur edildiğini, fiil haline gelmeden önce bu akılda tasarı haline geldiğini çe-

şitli şekillerde dile getirmiştik. Pratik akıl, söz konusu bu tasavvurların ortaya çıkarılması, 

fiile dönüştürülmesi ve davranışa dökülmesi noktasında büyük bir öneme sahiptir. Zira pratik 

akıl harekete geçmeden bu tasavvurların varlığından söz etmek mümkün olmayacaktır. 

         Genel olarak filozofların pratik akılla ilgili söylediği ve Fârâbî’nin de dediği gibi pratik 

akıl “nâtık nefsin amelî kısmıdır.” Bu akıl, felsefe literatüründe genel olarak pratik, İslâm 

düşüncesinde ise amelî akıl olarak isimlendirilmîştir. Aristoteles’e göre, tümel yargılar peşin-

de olan teorik aklın aksine pratik akıl tikelleri akleder (Özturan, 2017: 120-122). 

         Bu hususta ahlâk felsefecileri genellikle şunu söyler: Amelî ahlâk, metafizik, fıtrî ve 

vicdanî değer ve faziletlerin düşünce, söz ve davranışlarla somut hale gelmesidir (Yaman, 

82 

 



2009: 193). Anlaşılıyor ki, insanın tasavvur ettiği şeyi pratik aklının aracılığıyla fiile dökmesi 

demektir. 

         Aklın pratik yönü, onun her türlü fiil ve amelleriyle ilgilidir. İslâm felsefesinde de özel-

likle meşşai filozofların kullandığı anlamda, zihnin dış dünyaya yönelik amelîyesi kastedilir 

ki buna “maddi akılcılık” da denir (Çetintaş, 2014: 98). 

         Pratik akıl, nefsin bedenle olan birlikteliğinin ortaya çıkardığı bir güçtür. Dolayısıyla 

bedende veya bedenle ortaya çıkan bütün fiillerle ilgilidir. Bunun sonucunda pratik akıl, be-

densel güçleri denetleyerek yönetir ve iyi ahlâkın ortaya çıkmasını sağlar (Demirkol, 2014: 

81). Öyleyse şunu söyleyebiliriz: Ahlâk da pratik akıl kuvvesinin ürünüdür. Nefsin bedenle 

olan ilişkisinden doğar. Pratik akıl, insan bedeninin, iyiyi kötüden ayıran düşünce gücünün 

davranışa dönüşmesidir. Pratik akıl, iyi ve kötü fiilleri birbirinden ayırarak bedeni ahlâkî yet-

kinliğe götürür, insanın işlerini ve siyasetini düzenler (Gafarov, 2011: 109).  

         İbn Miskeveyh, pratik akıl için şunu söyler: “Toplumsal ilişkilerde güzel sirete sahip 

olmak, sanatta, düşünme ve alışkanlık ile ilgili tüm fiillerde yetenekli olmaktır.” (İbn 

Miskeveyh, 2017: 72). 

         Yine buna benzer bir şekilde Tûsî pratik aklı, iyi ve kötüyü ayırt eden ve işlerin düzene 

koyulması için sanatların çıkarımlanmasına yönelen akıl şeklinde tanımlamaktadır (Tûsî, 

2016: 36). 

         Her varlıkta olduğu gibi insanda da kendine has iki yetkinlik vardır. Bunlardan biri ya-

kın, diğeri uzak yetkinliktir. İnsanın yakın yetkinliği düşünme ve ayırt etme yoluyla fiilleri 

gerçekleştirmek ve bu fiilleri aklın gerçekleştirdiği şeye göre düzenlemektir (İbn Miskeveyh, 

2017: 51-52). İnsanın insan olmasından ötürü kendisine ait olan, insanlığını ve erdemlerini 

tamamlayan güç, yetenek ve eylemleri pratik akıl gücüne bağlı olan gerçeklerdir. Dolayısıyla 

insanın kimseyle paylaşmadığı, kendisine has ve onu diğer varlıklardan ayıran bir fiili vardır. 

Bu fiil, onun düşünme ve ayırt etme yani akıl gücünden çıkar (İbn Miskeveyh, 2013: 28-29).  

         Tûsî de insanın yetkin olması meselesini, ilk ve ikinci yetkinlik olmak üzere iki şekilde 

ele alır. İlki; türün bilfiil bir hâle gelmesi, ikincisi ise; türün kendine özgü fiilleri gerçekleş-

tirmesidir. İnsanı da yetkin kılan nefsî ya da kuvvesi vardır. Nefs-i nâtıka dediğimiz bu kuvve 

insanın diğer varlıklardan yetkin olduğunu gösteren bir güçtür. Bu güç onda fıtratı gereği bu-

lunmaktadır. İnsan bu güçle bulunduğu konumdan daha ileri bir seviyeye gitme istidâdı kaza-

nabilir. Bu da onun yetkinleşebileceğini gösteren özelliklerden bir tanesi ve hatta en önemli-

83 

 



sidir diyebiliriz. Binaenaleyh, insanda var olan bu yetkinliğin potansiyel ve işlevsel olmak 

üzere ikiye ayrıldığını söyleyebiliriz (Gafarov, 2011: 171-172).    

         Konumuz açısından bu yetkinliğin önemli tarafı onun işlevsel olan kısmıdır. Bu da 

kendinî teorik ve pratik düzlemde gösterir. Öyleyse yetkinleşmeden kastımız insanın hem 

teorik hem de pratik açıdan yetkin olmasıdır. Bizi ilgilendiren bu yetkinleşmenin ikinci kısmı 

olan pratik yetkinlik olan insanın irâdî davranış ve fiillerindeki faydaların ve iyiliklerin bilin-

mesi ve uygulanmasıdır (Tûsî, 2016: 49-51). Dolayısıyla konumuzu da ilgilendiren de bu ya-

kın yetkinliktir. Çünkü bu yetkinlik sonucu insanda sâdır olan fiiller onun aklının sınırlarını 

belirlemektedir. 

         Aklın pratik yönü, kuvve ve fiillerin uyumlu ve birbirlerine baskınlık göstermeyecek bir 

şekilde düzenlenmesiyle ilgilidir. Öyleyse pratik akıl, nefsin bedenle kendisi arasındaki ilişki-

yi düzenleme yeteneğidir. Tûsî’nin, nefsin kuvvelerinin fiillerini onların gayeleri açısından 

karşılaştırmalı bir şekilde değerlendirmesi aklın değerini de temellendirmiş olur (Gafarov, 

2011: 110). Tûsî’nin psikolojik sisteminde de nefsin bedenle olan ilişkisi pratik akıl aracılı-

ğıyla gerçekleşir. Buna göre pratik akıl insanı, iyiyi kötüden ayırt etmeye sevk eden bir pren-

siptir. Öyleyse ahlâk da pratik aklın sonucudur. Bu durumda pratik akıl, mutedil olanı öngör-

düğü için, önceki bölümde ele aldığımız erdemlerin de belirleyicisidir (Gafarov, 2011: 128). 

Kınalızâde de, bizden (insandan) çıkan ameller, davranışlar, hareketler gibi ortaya çıkmasında 

bizim irademizin ve kudretimizin kesin katkısının ve müdahalesinin olduğu fillere pratik hik-

met demektedir (Kınalızâde, 2016: 40) ki, bu da pratik aklın harekete geçirilmesiyle olur. İşte 

insanın, söz konusu ortaya çıkarmış olduğu iyi ya da kötü bu fiilleri onun pratik aklının sonu-

cudur. 

         Kınalızâde, insanî nefis güçlerini taksim ederken bu taksimlerden birini şöyle yapar: 

İnsanî nefis bilme ve yapma gücü şeklinde ikiye ayrılır. Yapma gücü de nazârî ve amelî ol-

mak üzere ikiye ayrılır. Bunlardan ikincisi olan ve pratik akılla doğrudan ilişkisi olan amelî 

gücün de vazifesi şöyledir: “Bilen gücün fiili ve işlevi, güzel huyları ve iyi işleri, yerilen huy-

lar ve çirkin işlerden ayırt edip hangi işlerin yapılmasının yetkinlik ve mutluluk sebebi ve 

hangilerinin işlenmesinin eksiklik ve mutsuzluk sebebi olduğunu idrak etmektir.” İşte buna 

amelî akıl da denir (Kınalızâde, 2016: 66). 

         Pratik aklı sonucunda sergilemiş olduğu bu davranışlar insanı, ilmî kemâl derecesine 

yükseltir. Peki, nedir bu ilmî kemâl? “İlmî kemâl; insanın iyiyi kötüyü ayırdıktan sonra iyi 

olanı yapması, kötü olan her şeyden uzak durması, kuvvelerini, melekelerini ve ahlâkını Al-

84 

 



lah’ın beğeneceği şekilde düzenlemesidir. Yani önce can yurdundan pislikleri temizlemeli, 

sonra fazilet goncalarını ona yerleştirmelidir ki, amelî kemâl semer verebilsin.” (Beheşti, 

2014: 146).  

         Kınalızâde’ye göre Allah insanı, pratik akıl gücüyle güzel ahlâklı olması ve iyi fiilleri 

çirkin olanlarından ayırt etmesi, mutluluk ve erdemleri kazanması için varlık âleminin seçkini 

olarak yaratmıştır (Kınalızâde, 2016: 76). O, bunları söylerken insanın eşref-i mahlûk oluşunu 

akıl gücüne, özellikle de onun insanlık vasfını gözler önüne seren pratik akıl gücüne vurgu 

yapmıştır. 

         İnsan, aklı ve iradesi olduğu halde bunları kullanmadan sadece duygularıyla hareket 

ederse hayvanlar gibi olur, hatta daha da ileri giderek onlardan aşağı seviyelere düşer. O, aklı-

nı ve iradesini kullanırsa melekler seviyesine çıkar, hatta daha üstün mertebeye gelir. Çünkü 

insan, meleklerin aksine irâdî davranışlar sergiler. Bu irâdî davranışlar da onun aklını ve ira-

desini kullanması sonucu ortaya çıkar. İşte o, bu aklı ve iradesiyle kötüyü değil iyiyi seçerse 

meleklerden daha üstün olur (Oktay, 2015: 137). Bu da ancak insanın pratik aklını kullanma-

sıyla olur. Yani insan, aklında tasavvur etmiş olduğu düşünceleri ancak fiillerle ve davranış-

larla pratiğe dökerse bu düşüceler iyi ya da kötü bir nitelik kazanır ki bu da bize pratik aklın 

mahiyetini göstermektedir. 

         Bu noktada fıtrî olarak varlık mertebelerinin en üst kısmında bulunan ve ahlâkın da öz-

nesi olan insanın iyi ya da kötü, erdemli ya da erdemsiz olduğunu, kezâ genel olarak ahlâklı 

ya da ahlâksız olduğunu işte bu pratik aklın somut olarak ortaya koyduğu icraatları sonucunda 

öğrenebiliyoruz. Dolayısıyla tezimizin konusunun da içinde değerlendirildiği ahlâk düşünce-

sinin ister ferdî, ister içtimaî olsun iki önemli belirleyicisi vardır. Bunlardan birincisi nazârî, 

diğeri de amelî yani pratik akıldır.   

         Tezimize konu olan bütün düşünürlerimiz ay altı âlemdeki varlıkları sıralarken en üst 

sıraya akıllı bir varlık olması hasebiyle insanı yerleştirmişlerdir. Peki, bunun nedeni nedir? 

Önceki bölümün birçok yerinde dile getirdiğimiz gibi akıllı bir varlık olan insan, bu aklını iyi 

yönde kullanırsa meleklerin seviyesine hatta daha ileri bir seviyeye gelecektir. İşte insan, bu 

aklı sayesinde ay üstü âlem ile ay altı âlem arasında bulunan melekler seviyesine gelebilecek 

tek varlık olduğu için bahsettiğimiz bu sıralamanın en üst basamağında bulunmaktadır. Ancak 

şunu da tekrar belirtmekte yarar var. İnsanın salt akıllı olması, onun varlık mertebesinin en üst 

basamağında yer alması için yeterli değildir. Müteaddit defalar belirttiğimiz gibi bunun bir 

şartı vardır. O da, bütün nefis kuvvelerini aklın emrine verip, iyi ve güzel filler işlemesiyle 

85 

 



olur. Yoksa aksi durumda, söz konusu melekler seviyesine çıkabilen insan aynı şekilde hay-

vanlar seviyesine hatta daha aşağı seviyelere düşebilir. Bu da akıl kuvvesini diğer kuvvelerin 

emrine vermesiyle olur. 

         İlaveten şunu söylemek mümkündür: Eşref-i mahlûk olan insanın bu vasfını devam etti-

rebilmesi ya da tam tersi esfel-i mahlûk olması onun iradesindedir. O, bu iradesini aklının 

emrine verip müspet yönde kullanırsa iyi ve ahlâklı insan, menfi yönde kullanırsa kötü ve 

ahlâksız insan olacaktır. Ancak söz konusu bu aklın, sadece tasavvurda kalan nazârî akıldan 

ibâret olmaması gerekir. O aklın bir değer kazanabilmesi, mahiyetinden söz edilebilmesi için 

mutlaka pratiğe dökülmesi gerekmektedir. İşte bu da pratik aklın ahlâktaki ve siyasetteki 

önemini gözler önüne sergilemektedir ki bütün düşünürlerimizin de çıkış notalarından biri de 

budur. Bundan dolayı düşünce tarihinde ilimler sınıflandırılırken ahlâk ve siyaset ilmî pratik 

ilimler arasında değerlendirilmîştir. Şimdi pratik aklın siyasetteki önemi üzerinde duralım. 

    						2.2.2. Tedbîrü’l-müdün’ün Pratik Akılla İlişkisi   

         Pratik aklın ürünü olan “Amelî bilgi insanı, gücü ölçüsünde noksanlıktan yetkinliğe gö-

türme şartıyla, kuvve halinde olanı fiile çıkarma bakımından hareketleri tekrarlayarak yapmak 

ve sanatlarla uğraşmaktır.” (Tûsî, 2016: 14). 

         İnsan, potansiyel olarak yetkinliğe de noksanlığa da istidâtlı bir varlıktır. O, iradesini 

aklına uyarak iyi fiillerden yana kullanırsa erdemli ve mutlu; öfke ve şehvet güçlerine uyarak 

kötü fiillerden yana kullanırsa erdemsiz ve mutsuz olur (Demirkol, 2014: 83). İnsan eylemle-

rinin, iyi, kötü, güzel, çirkin şeklinde ayrılmasına ve onun diğer canlılar olan hayvan ve bitki-

lerden farklı olarak mutluluk ve mutsuzlukla nitelendirilmesine akıl kuvvesi sebep olmakta-

dır. Dolayısıyla kim bu kuvveyi iradeyle ve erdemle gerektiği gibi çalıştırırsa iyi ve mutlu, 

aksi bir durumda yani iyi iradeye ve erdemlere riayet etmezse, zıt yöne koşar ve tembellik 

ederse o kötü ve mutsuz olur (Tûsî, 2016: 46). Binaenaleyh her bilgi dalı ve her tercih, iyiyi 

istediğine göre, siyasetinde nihâî amacı mutluluktur. Öyleyse siyasetçi de “ruhun akla uygun 

etkinliği” olarak erdemli bir etkinlikte bulunmalıdır (Poyraz, 2015: 132). 

         İbn Miskeveyh’e göre, “insanın kendi düşüncesinden meydana gelen fiilleri mükemmel 

olmazsa o, insanlık derecesinden hayvanlık mertebesine düşmeye daha layıktır.” Bunun sonu-

cunda insan eksik düşüncesinden dolayı yüce yaratanın gazabına, cezasının çabuklaştırılması-

na, toplumun ondan kurtulmasına layıktır (İbn Miskeveyh, 2013: 30-31). 

         İnsana has mükemmelliğin ikiye ayrıldığını, birincisinin bilme yani nazârî, ikincisinin 

de yapma yani amelî olduğunu daha önce belirtmiştik. Bu ikinci mükemmellik, ahlâkî bir 

86 

 



mükemmelliktir. Bunu amaçlayan kimse, güçlerini ve bunlara has fiillerini öyle bir sıraya 

koymalıdır ki, bu güçler herhangi bir çatışma yaşamasın ve birliktelik içerisinde olsun, İnsan 

bütün fiillerinde düzgün ve tertipli olsun. Sonuç olarak bu mükemmellik, insanlar arasında iş 

ve güçleri tam düzene koyan şehir yönetiminde son bulsun ve bütün insanlar tek bir insan gibi 

ortak bir mutluluğu elde etsin (İbn Miskeveyh, 2013: 60). 

         Devletin esas sıhhate ve gerçek düzene hangi tedbîrle döneceğinin amelî yolu devlet 

başkanının, tasavvur ettiği bilgiyi tatbikata aktarıp memlekette mevcut nizam ve düzenin de-

vamını temin etmesi, eğer bir kargaşalık varsa ve bir hastalık ortaya çıkmışsa onu yok etmesi 

ve gidermesidir. Hükümdârın olgunluğu, bilgi ve tatbikatındaki doğruluğunun ölçüsündedir 

(Kınalızâde, 2013: 201).  

         Pratik akıl, insanın daha önce nazârî akılda belirttiğimiz gibi, tasavvurda olan düşünce-

lerini fiile dönüştürmesidir. Bu tasavvur ister iyi, ister kötü olsun herhangi bir düşünce pratiğe 

döküldüğünde yani amelî hale geldiğinde değer kazanır. Tezimize konu olan düşünürlerimizin 

de üzerinde önemle durduğu insanın iyi ya da kötü olması meselesi, onu diğer canlılardan 

ayıran en önemli özelliği olan akla uygun davranışlar sergileyip sergilememesi ve bu yönde 

hareket edip etmemesine bağlıdır. Buradan da anlaşılıyor ki nazârî ve amelî akıl birbirini ta-

mamlayan iki unsurdur. Biri olmadan diğerinin anlamı tam olarak anlaşılamayabilir. Ancak 

teorik aklın tamamlayıcısı olan ve onun fiile dönüşmüş hali olan pratik akıl biraz daha ön pla-

na çıkmış görünmektedir. Çünkü bilkuvve olan düşüncenin bilfiil hale dönüşmesi ve soyut bir 

durumdan somut bir duruma gelmesi, pratik aklın yapacağı fiillerle ortaya çıkacaktır. 

         Devlet ve toplum yönetiminde de, devlet başkanı ya da toplumda icra konumunda olan 

diğer insanlar veya yöneticiler, o devlet ve toplum için tasavvur ettikleri politikaları ve icraat-

ları, yapacakları işlerle ortaya koyacaklardır. Aynı şekilde toplumdaki diğer meslek grupları 

için de bu durum söz konusudur. Toplumda işlerin yürümesi ve toplumun düzenli bir hal ala-

bilmesi için, akılda tasavvur edilen şeylerin fiile dönüşmesi gerekir. Tasavvur edilen bu dü-

şünceler iyi fiillere dönüştüğünde toplum iyi ya da erdemli, bu fiiller kötü olduğunda da top-

lum kötü ya da erdemsiz bir toplum haline dönüşecektir. Ancak her şeyden önce düşüncenin 

iyi ya da kötü, faydalı ya da zararlı olduğunu anlayabilmek için o düşüncenin fiile dönüştü-

rülmesi gerekir ki, bu da pratik aklın kullanılmasıyla gerçekleşir. 

									  2.2.3. Tedbîrü’l-müdün’ün Ahlâk ile İlişkisi 

         İnsanlar zehirli maddeleri, faydalı yiyecekleri ayırmak zorunda oldukları gibi, iyi ve 

kötü fiilleri de birbirinden ayırmak zorundadırlar. Nasıl ki biz suyun olduğu yerde hayat var-

87 

 



dır diyorsak aynı şekilde insanın bulunduğu yerde de ahlâk olmalıdır. Sosyal bir varlık olan 

insan için bu sosyalliği, onun ahlâka duyulan ihtiyacının önemli gerekçelerindendir. İnsan, bu 

sosyallik ihtiyacının yanında toplumun ahengini bozma potansiyeline de sahiptir. Bu sebeple 

toplumda bireylerin davranış ve ilişkilerini düzenleyen birtakım kurallara ve en önemlisi bu 

kuralları belirleyecek siyasete ve onları uygulayacak siyasetçiye ihtiyaç vardır. Dolayısıyla 

bütün insanların kabul edebileceği ve ortak bir noktada birleşebileceği kurallar ancak ahlâkî 

disiplinle sağlanabilir. Çünkü huzur ve mutluluk için insanlığın kabul etmek zorunda olduğu 

disiplinin adı ahlâktır. İnsanlık ahlâkı ihmâl ettiği an, yenilmîş bir ordu gibi karmaşa içine 

sürüklenecektir. Dolayısıyla ahlâk da bilgi gibi insanın, toplumun ve siyasetin varlık şartla-

rından bir tanesi (Kılıç, 2014: 29) olup, insan hayatı için büyük bir öneme sahiptir.  

         Arapça’da “seciye, tabiat, huy” gibi manalara gelen ahlâk, hulk veya huluk kelimesinin 

çoğuludur. Başta hadisler olmak üzere İslâmî kaynaklarda hulk ve ahlâk sözcükleri faziletli 

olmayı ya da faziletli olmamayı ifade etmek için kullanılmıştır. İyi ve güzel huylar hüsnu’l-

huluk, kötü ve fena huylar suu’l-huluk gibi terimlerle karşılanmıştır. Bunun yanında hayatın 

çeşitli alanlarıyla ilgili davranışlara ve görgü kurallarına, bunlarla ilgili bilgi ve öğüt veren 

genel olarak ahlâkla ilgili sözlere ve bu sözlerin yazıldığı eserlere de edep ya da âdâp adı 

verilmîştir (Çağrıcı, 1989: 1).  

         Başka bir tanımda da ahlâk için şunlar söylenmektedir: Arap lisânında “Huluk”, tabiat, 

huy mânâsına gelir. Çoğulu da “ahlâk” tır. Bu kelime aslında insanın iç âlemini yani nefsini, 

onun iyi ve kötü sıfatlarını, ona has olan özellikleri vasıflar (Yalçın, 1976: 300). 

         Ahlâk, “insanın eylem gerçekleştirdiği her yerde ortaya çıkan estetik, dinî, siyasî, eko-

nomik vs. hadiselere eşlik eden özel bir hadisedir.” (Tatar, 2015: 31). 

         İslâm filozofları ahlâk’ı, “nefiste yerleşik olan yatkınlıklar şeklinde tarif etmişlerdir”. 

Ahlâkın temel vazifesi nefisle ilgili bilgiler vermek, onu, faziletleri ortaya çıkaracak şekilde 

terbiye etmektir. Ahlâkla psikoloji ilmîni yakın bir ilişki içerisinde gören filozoflar ahlâka 

“ruhani tababet” demişlerdir (Aydın, 1989: 10). 

         Tüm bu tanımlardan hareketle ahlâk ile ilgili genel anlamda şunları belirtebiliriz: “Ah-

lâk, insanın iyi veya kötü olarak vasıflandırılmasına yol açan manevî nitelikleri, huyları ve 

bunun etkisiyle ortaya koyduğu iradeli davranışlar bütünü; bu konularla ilgili ilim dalı” dır 

(Çağrıcı, 1989: 1). 

88 

 



         Konusu, insan nefsinin iradi fiilleri gibi değişkenlik gösteren ahlâk, bundan dolayı pratik 

bilimler arasında gösterilmektedir. Pratik bilim de seçmeye dayanan insan fiillerini ele alır 

(Arıcı, 2016: 46). 

         Diğer yandan ahlâkın işlenişi konusunda düşünürlerimizin tavrı şu şekilde olmuştur: İbn 

Miskeveyh, ahlâka “nefsin düşünüp taşınmadan kendi fiillerini ortaya koymasını sağlayan 

durum” demekte ve bu durumu ikiye ayırmaktadır. İlki, mizaçtan kaynaklanan tabiî ahlâk; 

diğeri, alışkanlık ve eğitimle kazanılan ahlâktır. Bu ikincisi, başlangıçta düşünüp taşınma ile 

meydana gelir ve gittikçe bir alışkanlık ve huy şeklini alır. Daha sonra İbn Miskeveyh, ikinci 

tanımı benimseyerek, insanın ahlâkının eğitimle, öğütle değişebileceğini savunur. Çünkü bi-

rinci kısımdaki ahlâkî durum akıl ve ayırt erme gücünü ortadan kaldırmakta dolayısıyla insanı 

başıboş bir varlık haline getirmektedir (İbn Miskeveyh, 2013: 51-52). 

         Tûsî’ye göre ahlâk ilmî, insan nefsinin güzel ve övgüye değer bir özellik elde etmesidir. 

Ahlâk ilmînin konusu, iradeye bağlı ortaya çıkan iyi ve kötü fiilleri işleyen insan nefsîdir. 

Gayesi de, insanın yetkinliği ve mutluluğudur (Tûsî, 2016: 26). Bununla beraber Tûsî’nin, 

ahlâkla ilgili genel tanımlaması ile ahlâk’ı doğa ve âdet şeklinde ikiye ayırması ve bu konu-

daki diğer görüşleri hemen hemen İbn Miskevyh’in düşünceleri (krş. İbn Miskeveyh, 2013: 

51, Tûsî, 2016: 81 vd.) ile paralellik arz eder. Her ikisinin de ahlâkla ilgili bu düşüncelerinden 

şöyle bir sonuç ortaya çıkmaktadır: Akıllı bir varlık olan insanın eğitilmesi, ona öğütler ve-

rilmesi onun, iyi ahlâklı olma yönüne meyilli olacağını ve ancak bu şekilde iyiyi ve kötüyü 

ayırt edebileceğini gösterir. Bu eğitim ve öğüt verme işi de insanın başka insanlarla iletişime 

geçmesi, onlarla fikir alışverişinde bulunması sonucunda olacaktır. Bu da zorunlu olarak top-

lumsallaşmayı doğuracaktır. Dolayısıyla ahlâk ile toplumsal ilişkiler arasında doğrudan bir 

ilişki söz konusudur. Ayrıca Tûsî, bu düşüncemizi destekler nitelikte çevrenin etkisine deği-

nerek, iyiliklerin ve kötülüklerin sosyal ilişkiler aracılığıyla etkileşimli olarak ortaya çıkabile-

ceğini, dolayısıyla çevrenin insan ahlâkı üzerinde etkisinin olduğunu dile getirmektedir (Tûsî, 

2016: 327).   

         Kınalızâde de, yukarıda sözü geçen felsefe ilmînin pratik kısmına tekabül eden yani 

pratik felsefenin bir bölümü olarak saydığı ahlâk ilmînin, insanın yetkinleşmesi açısından 

önemli bir yere sahip olduğunu belirtmektedir. Zira o da ahlâk ilmînin, “insanî nefsin huy ve 

fiillerinden iyi ya da güzel, kötü ya da çirkin olması bakımından bahseden ilim” olduğunu dile 

getirir (Kınalızâde, 2016: 85). 

89 

 



         Ev idaresi ve devlet yönetiminin ahlâka konu olmasının nedenlerinden biri “hiçbir iyilik 

başkaları için istenmedikçe ahlâkî erdeme dönüşemez.” anlayışıdır (Demirkol, 2014: 82). Bu 

da ahlâkî açıdan insanın bir toplum içerisine girmesini zorunlu hale getirir. 

         Zira düşünürlerimiz, “insan” isminin, tabiatı gereği temeddüne meyilli olmak, başkala-

rıyla ilişkide bulunmak anlamındaki “üns” ile aynı kökten geldiğini söylemektedirler (krş. İbn 

Miskeveyh, 2013: 168, Tûsî, 2016: 252-253). 

         Diğer bir konu, hemen hemen bütün düşünürlerimiz tarafından ele alınan sevgi ve dost-

luğun (bkz. İbn Miskeveyh, 2013: 158-163-184 vd., Tûsî, 2016, 247 vd., Kınalızâde, 2016: 

383 vd.) sosyal ahlâk açısından büyük bir öneme sahip olduğudur. Doğal bir ihtiyaç olan dost-

luk ve sevginin hem ahlâken gerekli olduğu hem de yaratılışı gereği sosyal bir varlık olan 

insanın sosyalleşmesinde gerekli erdemler olduğu vurgulanmıştır. Çünkü insanlar birtakım 

eksikliklerle yaratılmışlardır. Bu eksikliklerin tamamlanması için insanların kaynaşması ve 

yardımlaşması gerekmektedir. Bunların ahlâken var olması ferdî olmaktan ziyâde, toplumsal 

olarak gereklidir. Çünkü daha önce de değindiğimiz gibi bireyin yetkinleşmesi ve sonuçta 

mutluluğa erişmesi ancak toplum içinde gerçekleşir (Gafarov, 2011: 241).   

         Bu noktada siyaset ve ahlâkın temel ilişkisini şu şekilde kurabiliriz: Felsefe genellikle 

nazârî ve amelî olmak üzere ikiye ayrılır. Nazârî kısmı, daha çok insanın edinmiş olduğu bil-

gilerle, amelî kısmı ise bu bilgiler sonucunda ortaya çıkan fiillerle ilgilidir. Amelî felsefenin 

üç ana konusu vardır. Ahlâk, ev yönetimi ve şehir (ülke) yönetimi. Birincisi, ferdîn ahlâkıyla 

ilgilenir; ikincisi, ahlâkı aile çerçevesi içinde düşünür; üçüncüsü ise, şehirlerin veya ülkenin 

ahlâklı yönetimini konu edinîr (Aydın, 1989: 10). Şu halde, ahlâkın öncelikle üzerinde durdu-

ğu şey ferdîn erdemli olup olmadığıdır. Yani öncelikle fert ele alınır. Ancak ferdîn bu ahlâklı-

lığı tek başına bir anlam ifade etmeyeceği için onu mutlaka bir topluluk içerisinde değerlen-

dirmek gerekir. Zira fert toplumun diğer bireyleriyle iletişime geçerek, kendinde var olan iyi 

ya da kötü fiilleri ortaya çıkaracaktır. Bu topluluk da öncelikle toplumun temeli olan aile daha 

sonra toplumun kendisi olacaktır. Öyleyse ahlâk, öncelikle bireyin daha sonra bu bireylerden 

oluşan toplumun siyasetini yani yönetimini konu edinen bir ilim olmaktadır.   

         Nitekim Aydın bu konuda şunları söyler: “İslâm filozoflarının ahlâk anlayışında psiko-

lojiyi ahlâktan, ahlâkı din ve siyasetten tecrit ederek incelemek mümkün değildir.  Onlar, “ah-

lâk nedir?” sorusundan önce “insan nedir?” sorusuna cevap vermenin gerekli olduğuna inanır-

lar. İnsanın ne olduğu, nereden gelip nereye gideceği ve akıbetinin ne olacağı sorularına cevap 

verilebildiği takdirde, onun neleri değerli sayması ve neleri yapması gerektiği hususuna da bir 

90 

 



açıklık getirilebilir.” (Aydın, 1989: 12). Bu da, yukarıda da değindiğimiz gibi insan, ahlâk, 

toplum ilişkisinin önemini bir kez daha gözler önüne seriyor. 

         Kezâ ahlâkın topluma yansıyabilmesi için siyaset gereklidir. Birçok İslâm filozofu ahlâ-

kı siyasetin içinde ele alır. İnsan, fıtratı gereği içtimaî bir varlık olduğu için siyaset olmadan 

ahlâkî faziletler toplum hayatında gerçekleşmez (Aydın,1989: 13).    

         Tûsî de insanları tabiatları itibariyle iyi ya da kötü oluşlarına göre sınıflarken ilk sıraya, 

doğaları gereği iyi aynı zamanda iyilikleri başkalarına da dokunan, içerisinde devlet yönetici-

lerinin de olduğu zümreyi yerleştirir. Burada onların iyi olarak vasıflandırılmaları bu yönetici-

lerin ahlâken iyi olduklarının göstergesidir (Tûsî, 2016: 296-297). 

         Ahlâk ilmîyle tıp ilmînin birbirine benzetilmesi gerek düşünürlerimizde gerek kendile-

rinden önceki İslâm filozoflarında açıkça görülmektedir. Düşünürlerimiz özellikle Fârâbî’yi 

takip ederek bu benzetmeyi siyaset düşüncelerine de taşımışlardır. İbn Miskeveyh, devlet 

adamında bulunması bulunması gerekli olan ahlâkiliğin Beckem’in Sinan bi Sabit’ten istekle-

rini içeren şu hadiseyle aktarıyor. “İdarî işlerimde, vücut sağlığım konusunda ve önemli işle-

rim ve menfaatlerim hususunda sana itimat etmek istiyorum. Ayrıca benim için son derece 

mühim bir diğer iş konusunda sana güvenmek istiyorum. Sözünü ettiğim şey bedenime ait 

olan işlerimden daha da önemli olan ahlâkımı terbiye meselesidir. Bu hususta da senin aklına 

ve fazlına itimadım vardır. Zira hiddet ve gazabımın fazlalığı ve bunların beni esir alması, 

beni kedere sevk ediyor. Bunlar, tercihlerimi elimdem alıyorlar. İnsan dövüyorum ve öldürü-

yorum; sonra da pişman oluyorum. Bundan dolayı senden istiyorum ki, ne yapmam lâzım 

geldiğini bana öğret! Beğenmediğin işlerden beni menetmek için bir çare bul! Bende bir kusur 

gördüğünde, onu bana söylemekten ve bu kusuru gidermenin çaresini bana öğretmekten hiç 

çekinme!” (İbn Miskeveyh, 2016: 401). Bu noktada Tûsî, devlet adamını doktora benzeterek, 

doktor nasıl ki bedenin sağlığını korumaya muktedirdir, devlet başkanı da siyaset ilmîne vâkıf 

olan birisidir. Devlet başkanı gerçek denge diye adlandırılan âlem mizâcının sağlığını koru-

maya ve itidal halinde olan bu mizâcı dengesizlikten muhâfaza etmeye çalışır. Başka bir de-

yişle devlet adamı, âlemin tabibidir (Gafarov, 2011: 265). Burada da, erdemler kısmında de-

ğindiğimiz adalet erdemi ve onun mutedil yani dengeli olma durumu hatırlandığında devlet 

başkanı-ahlâk ilişkisi daha iyi anlaşılacaktır.   

         Önceki bölümlerde de değindiğimiz devlet ve siyaset çeşitleri bakımından, üzerinde 

önemle durulan ve bu devlet ve siyasetin niteliğini belirleyen ölçütün ahlâk olduğu görülecek-

tir. Zira devlet çeşitlerinin erdemli olan ve erdemli olmayan şeklinde ikiye ayrılması, o devle-

91 

 



tin ahlâkî yapısına bakılarak ileri sürülen niteliklerdir. Eğer o devlette yaşayan halkın ve dev-

let başkanının fiilleri bunun sonucunda ahlâkları iyi ve güzelse o devlet erdemli devlet yani 

ahlâklı devlet olacaktır. Aksi bir durumda bu fiiller kötü ise erdemsiz yani ahlâklı olmayan 

devlet halini alacaktır. Kezâ aynı şekilde devletlerde uygulanan siyaset de mutedil ve ahlâklı 

ise erdemli, değilse ahlâktan yoksun yani erdemsiz siyaset olacaktır. Ahlâklı olma ya da ol-

mama vasfını koyarken, yukarıda belirttiğimiz gibi özellikle Tûsî’nin ahlâkı, insan nefsinin 

güzel ve övgüye değer bir özellik kazanmasını sağlayan ilim (Tûsî, 2016: 26), tanımını ölçüt 

aldık. Burada belirtmemiz gereken önemli bir hususa da kısaca değinmek isteriz. Yukarıdaki 

tanıma göre, ahlâksız olmak da bu nefsin çirkin ve yerilecek özellikler taşıyan bir vasfı olmak 

durumundadır. Dolayısıyla biz genel olarak ahlâkı ortaya çıkan haller, huylar manasında kul-

lanmış oluyoruz. Çünkü ahlâk, bütün düşünürlerimizde bir ilim olarak ele alınmış, insan fiille-

ri ise daha çok huy, meleke, hal gibi terimlerle karşılanmış ve bunlar ahlâk ilmî içerisinde 

değerlendirilmîştir. Bu bağlamda biz ahlâklı veya ahlâksız derken direk ahlâk ilmîni değil de 

ahlâk ilmînin kapsamına giren söz konusu durumların sonucunda ortaya çıkan fiilleri kastedi-

yoruz. Bireyin ahlâklı olması, ahlâk ilmînin altında değerlendirilen huyları iyi yönde kullan-

dığını gösterir. Ahlâksız olması da bu huy, mizaç, meleke, hal gibi ahlâk ilmî içerisinde de-

ğerlendirilen özelliklerin sonucunda ortaya çıkan fiillerinin olumsuz olduğuna işaret etmekte-

dir.  

         Tam bu noktada aklımıza şöyle bir soru gelebilir. Peki, neden ahlâk olmadan siyaset 

olmaz? Bu soruya şöyle bir cevap verilebilir. “Siyasetten ahlâklı olma talebimizin gerekçesi 

mâkûldür. Tam da bu nedenle, hukukunda temelini teşkil eden “Hak” kavramı, ahlâkî bir te-

mele dayanmazsa toplumsal denge bozulur ve zulüm meşru hale gelebilir. Çünkü yasalar tek 

başına toplumsal düzeni sağlayamaz; zulmün araçları olabilir, zulmü meşrulaştırabilir.” İyi 

siyaset, hak edene hak ettiğini vermek suretiyle adaletli olmaktır. Siyaset ve ahlâkın kesiştiği 

nokta burasıdır. Siyaset yapan kişi her türlü etkinliğinde topluma karşı sorumludur. Ondan 

ahlâklı olmasını isteyen toplum, kendisi adına yönetme gücünü ona vermiştir. Siyasetçi bu 

gücü kötüye kullanırsa ahlâkî ödevini yani sorumluluk ve yükümlülüklerini yerine getirmemiş 

olacaktır (Poyraz, 2015: 139-140).  

         Görüldüğü üzere, gerek ferdî gerek ailede ve gerekse de toplumda olsun akıllı bir varlık 

olan insan için ahlâk olmazsa olmaz değerlerden bir tanesidir. Tezimiz bir bütün olarak değer-

lendirildiği zaman bu hususun tezin bir özeti olarak öne çıktığı anlaşılacaktır. 

         Ahlâkî değerler her ne kadar bireysel olarak ferdîn kendisinde meydana gelse de, daha 

önce de değindiğimiz gibi bunun pratik karşılığı toplum içerisinde ortaya çıkmaktadır. Bun-

92 

 



dan dolayı bireyin ahlâkîliğinin ölçülebilmesi için onun mutlaka başka insanlarla etkileşime 

geçmesi, iletişim halinde olması gerekmektedir. İşte bu etkileşimde insan bazı davranışları 

ortaya koymak zorundan olacaktır. Bu davranışlar, yaratılışları birbirinden tamamen farklı 

olan insanlarda farklı şekillerde ortaya çıkacak ve bunun topluma tezâhürleri farklı şekillerde 

olacaktır. Bu fiillerin sonuçları bazen olumlu, bazen de olumsuz olabilmektedir ve bunun böy-

le olması da kaçınılmazdır. Zira insanların istekleri ve ihtiyaçları birbirinden farklıdır. Genel-

de bu farklılıklar, ahlâkî normlara uyulmadığı için olumsuz olmakta ve toplum bu yüzden bir 

kargaşa yaşayabilmektedir. Bu noktada bu kargaşanın önüne geçilebilmesi için mutlaka bir 

tedbîre ihtiyaç duyulmaktadır. Bu ihtiyacı da giderecek tek merci, tarihten günümüze kadar 

farklı farklı çeşitleri görülen siyaset kurumudur. Dolayısıyla toplumda ahlâkın varlığı ya da 

yokluğu bir şekilde siyaseti ve siyasetçiyi zorunlu hale getirmektedir. 

         İslâm düşüncesinde, Fârâbî’den sonra İslâm siyaset düşüncesi sistemli bir hale gelmiştir. 

Özellikle tezimize konu olan düşünürlerimizde ise siyaset, ahlâkla birlikte ele alınmıştır. Ni-

tekim İbn Miskeveyh’ten sonra yazılmış olan ahlâk kitaplarına baktığımızda ahlâk ilmî, ferdî 

ahlâk, aile ahlâkı ve siyaset ahlâkı şeklinde sistematize edilmîştir. Bu bağlamda söz konusu 

ahlâk kitaplarına baktığımızda bu üç konu birbirini tamamlayan cüzler halini almıştır. Örne-

ğin, tedbîrü’l-müdün konularından bir tanesi olan erdemli devletler ve erdemli siyasete baktı-

ğımızda bunu açıkça görebilmekteyiz. Burada, erdemli devletten söz edebilmemiz için bu 

devleti oluşturan bireylerin ahlâkî erdemleri elde etmiş, iyi fiiller işleyen bireylerden oluşması 

gerekir. Kezâ erdemli siyaset de, toplumu yöneten bireylerin taşıdığı vasıfların erdemlere uy-

gun olması, yürüttükleri siyasetin de erdemli yani ahlâklı siyaset olması gerekir. Aynı şekilde 

ailenin ve toplumun da bu erdemli bireylerden oluşması gerekmektedir. Dolayısıyla dikkat 

edildiğinde fertten aileye ve topluma doğru giden tedrici bir durum söz konusudur. Bu neden-

le bunların birlikte değerlendirilme zorunluluğu ortaya çıkmaktadır. 

         İşte bundan dolayı, gerek felsefe tarihinde gerek İslâm düşüncesinde ilimler sınıflandırı-

lırken ferdî ahlâk, ev yönetimi ve siyaset birlikte pratik ilimlerden sayılmışlardır. Bu da onla-

rın ne kadar iç içe olduğunun bir göstergesidir. Özellikle İbn Miskeveyh’ten sonra bu ilimle-

rin hepsi birlikte genel olarak ahlâk ilmî içerisinde değerlendirilmeye başlanmıştır. Hülâsâ, 

ahlâk ve siyasetin ne denli iç içe ve birbirleriyle bağlantılı olduğunu göstermek için konumu-

zu şu sözlerle bitirip, bu bağlantıyı biraz daha spesifik hale getirecek çalışmamızın son bölü-

mü olan tedbîrü’l-müdün’ün siyasî içeriğine geçmek istiyoruz.    

         “Ahlâk toplumsal kurumları da yaratan değerler sistemidir; geniş anlamıyla adalet ve 

hak olarak. Adaleti diri tutan haktır. Ahlâkın içi hak, dışı adalet ve hak kavramlarıdır. Hak 

93 

 



adaleti diri tutar, adalet de ahlâktaki değerleri meydana getirir. Bu bir bütünlük oluşturur ve 

kurumları doğurur. Kurumları yaratan ve ayakta tutan bu yaratıcı ahlâktır. Böyle olunca da 

siyaset de ahlâkın bir şubesi olur.” (Poyraz, 2015: 141).   

        
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

        
 
 

 

        
 
 

 

 

94 

 



        3. TEDBİRÜ’L-MÜDÜN’ÜN SİYASİ İÇERİĞİ 

           3.1. Otorite Kavramı 

         Doğası gereği sosyal bir varlık olan insanın topluma girmesi ve başka insanlarla iletişim 

halinde olması gerekir. Bu onun sosyal olma zorunluluğunun sonucudur. Topluma bir şekilde 

dâhil olan insanın fıtratı gereği iyi ve kötü yönleri vardır. Daha doğrusu o, her iki yöne de 

meyilli bir şekilde yaratılmıştır. İnsan, toplum içerisinde meyilli olduğu bu yönlerinden kötü 

olanı kullandığında başkasına zarar verir ve kötü örneklerin çoğalmasıyla toplumun düzeni 

bozulmuş olur. Bu noktada insanların birbirlerine zarar vermemesi ve aralarındaki adaletin 

yerine getirilmesi, bunun yanında toplumun her türlü iş ve ihtiyaçlarının tedbîr edilmesi için 

de bir otoriteye ihtiyaç vardır. İşte sosyal, siyasal, dinî, ekonomik vb. ilişkilerde otoritenin bu 

önemine binaen biz de bu bölümde dinî ve siyasî otoriteyi tezimiz bağlamında değerlendir-

meye alacağız. 

         İnsanlar şayet birbirine karşı eşit güçte olsalardı ya da kendi içinde melek ve ya daima 

ahlâklı olup birbirlerine kötülük yapmasalardı ve bu şekilde yaşayabilselerdi bir otoriteye ih-

tiyaç olmazdı. O zaman otorite, hayatı engelleyen aczin ve ahlâk dışı davranışın sonucu olarak 

ortaya çıkmaktadır (Olguner, 2001: 29-30). Otorite Türkçede ise, yaptırma, yasak etme, em-

retme, itaat ettirme hakkı veya gücü, yetke, sulta, velayet, siyasî veya idarî güç, çalışmalarıyla 

kendinî kabul ettirmiş, başarılı kimse, yetki kurmak veya yetki sahibi olmak gibi çeşitli an-

lamlarda kullanır (TDK, 2011: 1823). Otorite, “fiziksel zorlama olmaksızın ve taleplerini tar-

tışmaya ya da haklı göstermeye çalışmaksızın, gönülden itaat ettirme yolu”dur  (Mendel, 

2005: 11) ve bireyin veya toplumun eylemlerini ve hareket nedenlerini şekillendirecek bir 

konumda olmak, onlar üzerinde bir güce sahip olmak (Sümer, 2015: 77) anlamlarına da gelir.  

         Ayrıca, yetkili kılınmış yetkilendirilmîş anlamında olan otorite kelimesinin, fikir, inanç 

ve fiil alanlarında da kullanılarak “bir fikrî etkileme, inancı ikna etme, bir fiile sevk etme hak-

kı” gibi manaları da vardır. Otorite kelimesi dinî, siyasî vb. kelimelerle nitelendirildiğinde o 

alanla ilgili şahsi, sınıfsal ve kurumsal anlamdaki yetkiyi, bağlayıcılığı veya egemen durumu 

ifade eder (Türcan, 2005: 97). 

         Otorite, iktidarın emir ve kararlarının tartışma konusu yapılmaksızın geçerli sayılması 

ve onlara uyulmasını gerektirir. Ancak böyle bir durumda otoritenin varlığından söz edilebilir. 

Dolayısıyla otorite; normal olarak kuvvete, zora ve tehdide başvurmadan bir iradenin yürü-

tülmesi demektir (Macit, 2003: 2). 

95 

 



         Bu bağlamda konumuzu ilgilendiren yönleriyle değerlendirildiğinde otorite en basit şek-

liyle “meşru iktidar” demektir. Otoritede herhangi bir zorlama veya baskı yoktur. Otorite daha 

çok kabul edilmîş bir itaat ödevine dayanır. Bu anlamda otorite, meşruluk ve haklılıkla örtülü 

bir iktidardır (Heywood, 2007: 5).  Dinî olsun ya da siyasî olsun herhangi bir otoritenin varlı-

ğından söz edebilmemiz için bu otoritenin hüküm süreceği bir devletin olması zorunluluk arz 

eder. Devlet varsa otorite vardır. Ortada herhangi bir devlet yoksa otoriteye de ihtiyaç hâsıl 

olmaz. Bu nedenle dinî ve siyasî otoriteye geçmeden önce devletin ne olduğuna kısaca baka-

lım. 

         Devlet, “değişmek, bir halden başka bir hale dönmek, nöbetleşe birbiri ardına gelmek, 

dolaşmak, üstün gelmek, zafer kazanmak ve el değişmek” gibi anlamları olan Arapça kökenli 

bir kelimedir. Devlet, tarihin ilk evrelerinden beri toplumsal hayatı düzenleyen vazgeçilmez 

bir araç olmuştur (Çifçi ve Erdem, 2013: 119). “Devlet, sınırları belirlenmiş ortak bir toprak 

bütünlüğü üzerinde, özgür ve bağımsız bir siyasî örgütlenme sonucu oluşmuş kurumdur.” 

Devlet, toplumu ve bireyleri yöneten onları koruma altına alan önemli ve büyük bir siyasî 

örgütlenmedir (Çüçen, 2013:309). Terim anlamıyla devlet genel olarak şöyle tarif edilebilir. 

“belli sınırlar içindeki, insan topluluğuna ait siyasî hakîmiyetin teşkilatlanmış şekli.” 

(Davutoğlu, 1994: 234). 

         İslâm düşüncesinde devlet, mülk, hilâfet, imâmet, gibi kavramlarla ele alınan bir kurum 

olup, bu kurum toplu olarak yaşayacak olan insanlara zorunluluk arz eder. Devletin amacı, 

dinî ve dünyevî işleri düzene sokmak ve bunları korumaktır. Devlet, işbirliği ve işbölümü 

yapan insanların ilişkilerini düzenleyen bir kurumdur (Çifçi ve Erdem, 2013: 120). Devlet bu 

işleri otorite dediğimiz bir yönetici aracılığıyla yerine getirir. Çünkü devlet canlı ve irade sa-

hibi olmayıp diğer araçlar gibi kullananlara göre şekil alan bir araçtır. Bu araç iyinin elinde 

iyi, kötünün elinde kötü olur. Devlet kendisini idare eden yöneticilerin görüş ve inançlarına 

göre şekillenip isimlendirilir. Ayrıca devlet, insanların kendi iradeleri ile Allah tarafından 

kendilerine yüklenen sorumlulukların yerine getirilmesi için kurulmuş beşeri bir kurumdur 

(Çifçi ve Erdem, 2013: 121). “İslâm siyaset düşüncesini içeren eserlerde devletin kökeni, top-

lumsal bir varlık olarak görülen insanların bir arada yaşama zorunlulukları, ihtiyaçları ve bu 

ihtiyaçlarını sağlamak için oluşturdukları işbölümü ile açıklanmıştır.” (Bağdatlı, 2018: 105). 

         Otorite ve devletle ilgili bu genel bilgilerden sonra ele alacağımız dinî ve siyasî otorite 

çeşitlerine geçerek, öncelikle bu otoritelerin mahiyetini, daha sonra düşünürlerimizin değer-

lendirmelerini ele almaya çalışacağız. 

96 

 



         3.1.1. Dinî Otorite 

            İrade sahibi olan insanın, iradesi sonucunda gerçekleştirmiş olduğu davranışlarına so-

rumluluk yükleyen üç otorite vardır. Bunlar; vicdanî, toplumsal ve ilahî otoritedir. Akıllı bir 

varlık olan insan, yapmış olduğu davranışlarının iyi ya da kötü olduğu ile ilgili bir değerlen-

dirme yapabilir. O, vicdanen yapmış olduğu iyi işlere sevinir; kötü işlere de üzülür. Eğer in-

sanın vicdanı bozulmamış ise o kötü davranışlarıyla ilgili kendini kınar ve bundan utanç du-

yar. Buna vicdanî otorite denir ve bu otorite sadece bireyin kendisini bağlar. Fıtratı gereği 

toplumsal bir varlık olan insan, yaptığı davranışlarının toplumda nasıl karşılanacağına dikkat 

eder. O, toplumun bir üyesi olduğu için topluma hesap vermek zorundadır. İşte bu zorunluluk 

onu, toplumun isteklerine göre hareket etmeye iter. Buna da toplumsal otorite denir. Ancak 

toplumsal sorumluktan doğan bu otorite, her durumda yeterli olmamaktadır. Çünkü kötülük 

yapmak isteyip de toplum baskısından çekinen biri bu kötülüğü gizli bir şekilde yapmak iste-

yebilir. Dolayısıyla gerek vicdanî gerek toplumsal otoritenin eksik yönlerini kapatma nokta-

sında dinî otorite devreye girer. Nihâî amacı her iki âlemde de mutluluk olan insanın bu nok-

tada dinî sorumlulukları da olacaktır. İnsan, yapmış olduğu fiillerden hesaba çekilecektir. Zira 

yüce Allah, Kur’ân-ı Kerîm’in birçok ayetinde bunu insana bildirmiştir (Güneş, 2011: 96-97). 

Bundan dolayı diğer otoritelerle kıyaslandığında dinî otoritenin daha çok baskın olduğu aşi-

kârdır. Şimdi dinî otoritenin ne olduğuna bakalım. 

         Dinî otorite, “dinin temel unsurlarının tanımlanmasında ve anlaşılmasında mutlak bir 

itaatle karşılanan, kavramsal, bireysel ve kurumsal güç ve yetkililik” şeklinde tanımlanabilir. 

“dogma, yani dinin ihmâl edilemez ilan ettiği inanç konuları, ibadetler ve ahlâkî iddialar, di-

nin tanımındaki temel unsurlar olarak, dinî otoritenin konusunu, otoritenin etkin ve geçerli 

olduğu alanı teşkil etmektedir.” (Türcan, 2005: 98).  

         Bu bağlamda Allah’tan almış oldukları vahiy sayesinde peygamberler dinî otorite sa-

yılmışlardır. Yani onların aldıkları bu vahiy otoritelerini meşrulaştırmıştır. Peygamberin dinî 

alandaki kararlarının bağlayıcı ve sorgulanamaz nitelikte olması, onların dinî otorite oldukla-

rının en açık delilidir (Türcan, 2005: 101). 

         Peygamberden sonraki duruma baktığımızda Müslüman kültürde hilâfet kavramı nü-

büvvetten sonra dinî-siyasî içeriği yönüyle en çok tartışılan meselelerden biri olmuştur. Müs-

lüman toplum Hz. Peygamber’in ölümünden sonra, Hz. Ebubekir’in ilk halife seçilmesiyle 

hilâfet kavramıyla tanışmıştır. Ne var ki Kur’ân ve Sünnette Hz. Peygamber’in dışında her 

hangi bir kişi, grup ya da kurumun dinî otoriteye sahip olduğuyla ilgili bir işaret yoktur. Bu 

anlamda Hz. Peygamber’den sonraki hilâfet kurumu, siyasî içeriğiyle daha çok ön plana çık-

97 

 



maktadır (Türcan, 2005: 106-111). Zaten İslâm tarihine baktığımızda siyasî cereyanların çoğu 

hilâfet makamı etrafında şekillenmiştir. 

         Toplumsal hayatta kendisine itaat edilen hiçbir birey ya da kurum, kendisinin dinî otori-

te iddiasında bulunacak kadar mâsum veya yanılmaz olduğunu ileri süremez. Zira Sünni Müs-

lüman kültürde itaat edilecek iki merci vardır, o da Kur’ân ve Sünnettir. Hz. Peygamber’den 

sonra ashab ve tabiun bid’at oluşumlarına karşı, Kur’ân ve Sünnete göre dinin temel ilkeleri 

üzerinde fikir birliğine varmışlardır. İcmâ denilen bu yapıyla Müslüman toplumda otorite ih-

tiyacı aşılmaya çalışılmıştır (Türcan, 2005: 111-119). 

         Konuyu biraz daha açacak olursak, “Müslüman siyasî teorileri, - hem bir peygamber 

hem de yönetici olarak itaati emredilen– Hz. Peygamber’in otoritesinin nasıl ve kim tarafın-

dan devam ettirileceği gibi sorunlar etrafında oluşmuştur.” Şia bu otoritenin mâsum İmam 

tarafından, ehl-i sünnet ise; vahyin dışında kalan yetki ve otoritenin ümmetin tamamı tarafın-

dan yerine getirilebileceğini söylemektedirler. Hariciler’e gelince onlar da, peygamber otori-

tesini dışarıda bırakarak başvurulacak tek mercinin Kur’ân olduğunu söylemişlerdir. Ehl-i 

sünnet sisteminde ümmet devraldığı peygamber otoritesini kendi içerisinden çıkarmış olduğu 

müçtehidler aracılığıyla yerine getirmiştir. Müçtehidlerin ortaya koyduğu görüşler ve bunların 

bir noktada toplanmasına da icmâ denilmîştir. Hz. Peygamber’in sözünün sahabeyi bağlaması 

gibi, icma’nın da bütün ümmet için bağlayıcılığı söz konusudur. İslâm siyaset teorisine göre 

şari’ (kanun koyucu) Allah’tır. Hz. Peygamber de onun iradesini aktarması ve uygulaması 

bakımından Şari’ kabul edilir. Şari’, Allah ve Peygamber olduğuna göre bunların dışında kim-

senin hüküm koyma yetkisi yoktur. Müçtehidlerin yaptığı şey nass’larda bulunan hükümleri 

keşfetmek ve bunları açığa çıkarmaktır (Apaydın, 2003: 220-223). 

         İslâm, özü gereği herhangi bir ideolojiden yana olmamıştır. Bundan dolayı o insanlara 

somut bir sistem önermemiştir. Müslümanlar kendi sosyal şartlarına uygun, farklı yönetim 

biçimlerini uygulamışlardır. Ancak bunların içinde teokrasi olmamıştır. Çünkü İslâm kendi 

içerisinde bir ruhban sınıfının oluşmasına izin vermemiştir. İslâm tarihi boyunca otoritesini 

direk Tanrı’dan alan bir liderin varlığı söz konusu olmamıştır. Bundan dolayı ortaya çıkan 

yönetim biçimleri ve siyaset teorileri, temelde nass’a dayanmakla birlikte bu nas’lar, şartlara 

ve kültürel birikimlere göre yorumlanmıştır. Müslümanlar; yaşadıkları zamana, coğrafyaya, 

sosyo-politik ve kültürel şartların durumuna göre kendilerine uygun olan yönetim biçimini 

hayata geçirmişlerdir (Çifçi ve Erdem, 2013: 126-127). 

98 

 



          3.1.2. Siyasî Otorite 

         Siyasî otorite, “toplumun genelini kapsayacak şekilde onların işlerini yürütme yetki ve 

gücü” demektir (Akyüzoğlu, 2015: 56). Siyasî otoriteye, toplumları yönetme ve onlar adına 

çeşitli kararlar alma, bu kararları hayata geçirme yetkisi de denilebilir. Bu yetki, eskiden ge-

nellikle babadan oğula geçerken, günümüzde birçok ülkede toplumlar kendilerini yönetecek 

kişiyi seçimle işbaşına getirmektedirler (Güden, 2010: 25). Siyasî otorite yasa ve yasa koyu-

cudur. Fârâbî’de ise bu otorite yasadan ziyade bizzat devlet başkanıdır. Onlara göre siyaset 

ahlâk için önemli bir yer teşkil eder. Yani bir anlamda siyasî otorite ahlâkın da kaynağı göre-

vini üstlenmiş olur (Özturan, 2017: 193). 

         Tanımlara bakıldığında dinî otorite kısaca, insanın diğer dünyasını önceleyerek onun her 

iki âlemde de mutluluğu elde etmesi için gayret göstermektedir. Siyasî otorite ise daha çok 

insanın bu dünyadaki işlerine yönelik düzenleme yapmaktadır. Genel olarak İslâm siyaset 

düşüncesine, özelde ise tezimize konu olan düşünürlerimizin siyaset felsefelerine baktığımız-

da dinî ve siyasî otorite birbirlerinin mütemmim cüzleridir. Birinin diğerinden ayrı değerlen-

dirilecek şekilde bağımsız olmadığını görmekteyiz. Dinî otorite her ne kadar dünya ve ahiret 

hayatına müteveccih görünse de esasında dinî ölçütler fertlerin daha çok dünya hayatını düze-

ne koymakla ilişkilendirilebilir. Bu nedende de siyasal otoriteyi doğrudan etkilemektedir. Ni-

tekim İbn Haldun (ö.1406) halifelikle saltanatın iç içe olduğunu şu sözlerle dile getirmektedir: 

Önceleri salt devlet başkanlığı olmaksızın yalnızca halifeliğin anlamı vardı. Sonra devlet baş-

kanlığı ile halifeliğin anlamı iç içe girip karıştı. Daha sonra da bu sadece devlet başkalığına 

dönüştü. Bunun nedeni ise, bu dönemde devlet başkanlığının dayalı bulunduğu topluluk gücü, 

halifeliğin dayalı olduğu topluluk gücünden ayrılmış olmasıdır (İbn Haldun, 2013: 85).  

         İbn Haldun’un bu düşüncesinden, önceleri dar bir alanda hüküm süren hilâfet müessese-

sinin İslâm coğrafyasının genişlemesi, İslâm medeniyetinin yeni kültürleri içine alması ve 

yeni kültürlerle komşu olması hasebiyle hilâfetin aynı zamanda siyasî yönetimi de ele alma 

zorunluluğunu doğurduğu ve giderek devlet başkanlığının ağır bastığı kanaati hâsıl olmakta-

dır. Bu nedenle İbn Haldun, halifeliğin artık siyasî otoriteye dönüştüğünü düşünmektedir. O, 

halifeyi Hz. Peygamber’den sonra onun yerine geçmiş ve dünyevi siyaseti dinî kurallara göre 

yöneten bir kişi olarak görmektedir. Ona göre, halifelik tarihin bir döneminde ortaya çıkmış 

ve hükümdârlığa dönüşmüş bir yönetim şeklidir (Güden, 2010: 103). 

         Kendisinden sonraki İslâm siyaset ve ahlâk düşüncesine büyük ölçüde ilham kaynağı 

olmuş olan Fârâbî’nin de siyaset düşüncesinde siyasî ve dinî otorite birbirinden ayrılmaz. 

Çünkü onun, siyasî otorite dediği ilk başkan vahiy aracılığıyla faal akılla ittisale geçer. Bu 

99 

 



ittisal sonucunda metafizikten ahlâka, ahlâktan siyasete her alan dinle sıkı bir ilişki içerisine 

girmiş olur. Dolayısıyla ilk başkanın siyasî olmak yanında dinî bir niteliği de vardır. Zira ilk 

başkan yönetme sanatıyla ilgili görüş ve eylemleri vahye göre belirlemektedir (Özturan, 2017: 

205-206). Tam bu noktada Fârâbî’nin peygamber ve yöneticiyi (devlet başkanı) müsavi olarak 

değerlendirmesi daha anlaşılır olacaktır. 

         Tezimiz bağlamında düşünürlerimizin hilâfet makamını hem dinî hem de siyasî yetkiyi 

elinde bulunduran kurum olarak nasıl ele aldıklarına geçmeden önce, İbn Haldun’un onların 

düşünceleriyle paralel olan şu görüşlerini de aktarmak istiyoruz. 

         Dünya işlerinde herkesin kabul edebileceği bir yöneticiye ve hükümlerine boyun eğece-

ği bir siyasal oluşuma ihtiyaç vardır ki o da devlettir. Devlet, toplumlarda doğal olarak ortaya 

çıkan ve onların yeryüzündeki ihtiyaçlarını karşılamada gerekli olan yasal bir oluşumdur. 

Eğer bu yasalar aydınlar ve devlet büyükleri tarafından konulmuşsa bu “aklî siyaset” niteliği 

kazanır. Eğer yasalar Tanrı tarafından konulup bir şeriat koyucu aracılığıyla getirilmîşse bu da 

“dinî siyaset” tir. Her iki siyasetin amacı da insanların işlerini ‘tedbîr’ etmektir. Onların işle-

rini bu dünyada yaşamaya yarar hale getirmek ve diğer dünyaya yönelik olacak şekilde düze-

ne sokmaktır. Yani bu dünya işleriyle birlikte onları ahirete de hazırlamaktır. İşte insanların, 

gerek bu dünyadaki gerek diğer dünyadaki işlerine ilişkin konularda, kamuyu bu dünya işle-

rinde elverişli olan yolu izlemeye ve şeriata dayalı bakışın gereğine göre yönetme işi halifelik 

denilen kurum tarafından yerine getirilecektir. Bu anlamıyla halifelik, gerek dinin korunma-

sında, gerek dünyaya ilişkin siyaset işlerini yürütmektir (İbn Haldun, 2013: 53-54).  

         Şimdi bu bilgiler ışığında düşünürlerimizin otoriteyle ilgili fikirlerine bakalım.  

         İbn Miskeveyh’in dinî ve siyasî otoriteyi birlikte değerlendirdiğini onun, bir devletin 

kaim olabilmesinin şartlarından ve devletin temelini oluşturan, devleti idare eden otoriteler 

için çok önemli bir yere sahip olan adalet kavramıyla ilgili sözlerinden anlayabiliriz. Ona göre 

adalet; tabiî, va’zi ve ilahî olmak üzere üçe ayrılır. Tabiî adalet; Fârâbî’nin de üzerinde dur-

duğu, birlik ve bütünlük arz eden tabiî âlemdeki dengeyi; va’zi adalet, yasama faaliyetleriyle 

ilgili olup evrensel ve yerel hukukun ilkesini oluşturur. İlahi adalet de metafizik âleme hük-

medip denge ve düzen ilkesidir (Bayrakdar, 1999: 205). Buradan da anlaşılıyor ki düşünür 

ilahî ve insanî işlerin pek de birbirinden bağımsız olmadığını öne sürmektedir. Bu işlerden 

biri insanların dünya ve ahiret yasalarıyla ilgili adalet mefhumudur ki o da ancak âdil bir dev-

let başkanının eliyle hayata geçirilebilir. 

100 

 



         Bu bağlamda İbn Miskeveyh, dinin gelenekleri ve hukukun (yasaların) esaslarını koru-

yan kişiye halife (imam), bu kişinin sanatının hükümdârlık olduğunu söylemektedir. İbn 

Miskeveyh, Fas hükümdârı Erdeşir’den naklettiği şu sözle dinin ve siyasî otorite sahibi 

hükümdârın ikiz kardeş olduğunu tasdik eder. “Din ve hükümdâr ikiz kardeştir, bunlar birbir-

lerini tamamlarlar. Din esastır. Hükümdâr da bekçidir. Esası olmayan her şey yıkılmaya mah-

kûmdur. Bekçisi olmayan her şey de kaybolur.” (İbn Miskeveyh, 2013: 169-170). Kınalızâde 

de, dinî otorite ile siyasî otorite ilişkisini şu sözlerle ortaya koymaktadır. Padişah siyasî otori-

tedir ve o, ülkelerde ve insanlar arasında siyasetini koyan ve uygulayan kişidir. Ancak söz 

konusu siyasetin daima dünya halkı tarafından itaat edilen ve insanlar tarafından benimsenen 

feyiz verici üstün rabbe dayanması gerekir. Halkın bu dayanak noktası da rabbin gönderdiği 

şeriat ve onun uygulayıcısı şari’ olan yani kendisine Peygamber de denilen Allah’ın elçileri-

nin uygulamaları olacaktır (Kınalızâde, 2016: 378-379). 

         Tûsî’nin üzerinde durduğu nokta, insanların fiillerinin birbirinden farklı olduğu ve onla-

rın kendi hallerine bırakılmamalarıdır. Eğer kendi hallerine bırakılırlarsa güçlü zayıfı ezecek, 

bunun sonucunda da toplumda düzensizlik ortaya çıkacaktır. Bunun olmaması için toplumu 

tedbîr edecek bir müdebbire yani bir yönetime ihtiyaç vardır. Bu idare eliyle, insanlar hak 

ettikleri konuma râzı edileceklerdir. Sonuçta herkes kendi hakkına kavuşacaktır. Yönetim 

onları, hukuku çiğnemekten alıkoyarak herkesin sorumlu olduğu bir işle meşgul olmasını sağ-

layacaktır. Tûsî, diğer insanlardan ayırt edilen, ilahî yasaları uygulayacak bir kişiye ihtiyaç 

olduğunu söyler. Bu kişiye de mutlak hükümdâr ya da imam adını verir (Tûsî, 2016: 240-

241). Buradan da şu anlaşılıyor ki Tûsî sultanın şeriata bağlı kalmasını istemekle birlikte, dev-

let işlerinde ve toplumdaki düzeni sağlamada kendi şahsi yetkisini de kullanabileceğine de 

işaret etmektedir. Tûsî’nin bu düşünceleri, devlet başkanının otoritesinin hem dinî hem de 

siyasî olduğunu gösterir. 

         Tûsî’nin siyaset düşüncesinde, yasa koyucu (şari’) ve onu uygulayacak olan kişinin aynı 

anda bir arada bulunma zorunluluğu yoktur. Yani şari’ (peygamber) gelmiştir, İlahi yasayı 

koymuştur. Onun her devir ve asırda gelmesine gerek kalmamıştır artık. Konulmuş olan bir 

yasa birçok devir halkına yeter. Ancak bu yasaları yürürlüğe koyacak bir yöneticiye ihtiyaç 

vardır. Çünkü idarenin sürekli olması gerekir. İdare kesilirse düzen de bozulur. İdareci bu 

kanunları korumakla mesuldür. Ayrıca idarecinin bu yasaları zamanın şartlarına göre düzen-

leme yetkisi vardır. (Tûsî, 2016: 241-242). Tûsî’nin bu düşüncelerinden anlaşılıyor ki o, başta 

bir şari’ yani ilahî emirleri getiren bir peygamberin siyasetini yani otoritesini zorunlu görür. 

Fakat daha sonra bu zorunluluk ortadan kalkar. Peygamberden sonra onun siyasetini 

101 

 



hükümdâr yürütebilir. Benzer bir görüşle Kınalızâde de, her devirde yeni bir şeriatın gerekli 

olmadığını söyler. Ancak şeriatı uygulayacak, şeriatın tümel yasalarından tikel meselelerle 

hükümler çıkarabilecek hükümdarın gerekliliğine vurgu yapar (Kınalızâde, 2016: 380). Dola-

yısıyla siyasî otorite olan hükümdar ya da padişah, aynı zamanda dinî otorite vasfını kazanmış 

olur. Tûsî, hükümdarlık yönetimine de, bir topluluğun kendileri için erdemler meydana gele-

cek şekilde yönetilmesi (Tûsî, 2016: 240) derken, yönetimde dünya işlerinin de önemli oldu-

ğuna vurgu yapmaktadır. Dolayısıyla düşünürlerimiz, dinî ve siyasî otoritenin aynı anda kul-

lanılması gerektiğini düşünmektedirler. Siyaset kelimesini tedbîr kelimesiyle aynı anlamda 

kullanan Kınalızâde de padişaha müdebbir-i-müdün demektedir. Onun başında bulunduğu 

hükümet imâmet ve hilâfettir. Osmanlı devletinde yaşayan bir düşünür olması hasebiyle o, bu 

unvânı Osmanlı sultanlarına da lâyık görmektedir. Yavuz Sultan Selim’le birlikte unvânın 

Osmanlı padişahlarına geçmesiyle de bu unvân pekişmiştir (Oktay, 2015: 467). 

Kınalızâde’nin padişahlığı ve hilâfeti bir arada kullanması, hatta yaşamış olduğu Osmanlı 

Devletin’de bunun zaten pratikte var olması da Kınalızâde’nin de dinî ve siyasî otoriteyi bir-

likte düşündüğünü göstermektedir. Burada dikkat çekici olan, Oktay’ın da ifade ettiği gibi 

Kınalızâde, padişahın saltanatını ve bu saltanatın elde ediliş tarzını sorgulamamaktadır. Bu-

nun sebeplerinden biri onun bu saltanatını, siyasî otoritesini dine dayandırmasıdır (bkz. Ok-

tay, 2015: 493). Dolayısıyla o da kendisinden önceki düşünürler gibi devlet başkanlarının dinî 

ve siyasî otoriteyi bir arada kullanmalarını meşru görmektedir.   

         Düşünürlerimizin bu yaklaşımları etraflı bir şekilde değerlendirilecek olursa siyasî otori-

tenin yönetim şeklinin dine uygun olması gerekli görülmektedir. Din ve devlet, bir binanın 

temeli ve sütunları gibi birbirine bağlıdır. Biri olmadan diğerinin bir yararı ve dayanağı olma-

yacaktır (Gafarov, 2011: 270). Bu da dinî ve siyasî otoritenin işlerinin birbirinden bağımsız 

olmadığının bir göstergesidir. 

         3.2. Fert, Aile ve Toplum  

         Toplumsal bir hayattan söz edebilmemiz için öncelikle bu toplumsal hayatı meydana 

getirecek olan fertten yola çıkmak gerekir. Zira toplumun en önemli öznesi ve en önde gelen 

dinamiği hiç şüphesiz ferttir. Gerek düşünce tarihinde gerek İslâm ahlâk düşüncesi tarihinde 

akıllı bir varlık olduğu için insan, hemen hemen birçok düşüncenin ana eksenini oluşturmuş-

tur. Nitekim metafizikten ontolojiye, bilgiden psikolojiye, ahlâktan siyasete düşünce tarihinin 

birçok alanında insan, önemli bir yer teşkil etmiştir. Bundan dolayı İslâm ahlâk düşüncesinde 

de ahlâkîliğin fertten başlayarak aile ve topluma yansıyacak şekilde tedrici olarak sistematik 

hale getirilmesinin sebebi de ferdîn, aile ve toplum gibi oluşumların temelinde yer alıyor ol-

102 

 



masıdır. Çünkü insan, fıtratı gereği toplumsal bir varlıktır. O, diğer insanlarla ünsiyet kurmak 

zorundadır. Bu ünsiyet, öncelikle içerisinde doğup büyüdüğü aile içinde ortaya çıkmaktadır. 

Söz konusu birey, daha sonra toplumun diğer bireyleriyle iletişime geçerek toplumdaki göre-

vini yerine getirmiş olacaktır. 

         Tezimize konu olan düşünürlerimizin ahlâkla ilgili görüşlerine baktığımızda hemen he-

men hepsi ahlâkî olgunluğun ortaya çıkması için öncelikle ferdî ahlâktan başlamışlardır. On-

lara göre, ailenin ve toplumun ahlâklı bir hale gelebilmesi için öncelikle bireyin ahlâkî yapısı-

nın iyi olması gerekir. Eğer birey ahlâklı olmazsa ahlâklı bir aileden ve ahlâklı bir toplumdan 

söz edebilmemiz imkânsız hale gelecektir. Bundan dolayı bireyin her türlü ahlâkî özellikleri-

nin geliştirilmesi gerekmektedir. Bunun için bütün düşünürlerimiz bireyi ve onun nefsle ilgili 

özelliklerini eserlerinin ilk sırasına yerleştirmişlerdir. Biz de bu öneme binaen aynı sıralamayı 

gözeterek konunun bu yönünü de tezimize dâhil etmek istedik.   

         İslâm ahlâk anlayışında, varlıklar arasında akıllı olması hasebiyle insanın çok özel bir 

konumu vardır. Nitekim yüce Allah Kur’ân-ı Kerîm’in birçok yerinde buna vurgu yapmıştır. 

Öyle ki, bu konumundan dolayı Yüce Yaradan ona yeryüzündeki halifem demiştir. Bununla 

beraber onun, kötülük yapma potansiyeline de sahip olduğu dile getirilmiştir. Önceki bölüm-

lerde de değindiğimiz gibi iyi ve kötü yönleri olan ve bunlardan birisini seçip uygulayacak 

iradeye sahip olan insan, yeteneklerini iyi yönde geliştirirse iyi ahlâklı, kötü yönde geliştirirse 

kötü ahlâklı olur. İslâm diniyle dolayısıyla İslâm ahlâkıyla fert, Kur’ân-ı Kerîm’in yol göste-

riciliği ve Hz. Peygamber’in örnek hayatı üzerinden karakterini mükemmel hale getirir. O, 

çevresine güven veren, elinden ve dilinden emin olunan biri haline gelmiş olur (Kılıç, 2014: 

31-33).   

         Ferdî ahlâktan sonra toplumsal ahlâkın en önemli basamağı aile kurumudur. Aile, top-

lumların temelini oluşturan, fertlerin genel olarak ahlâkî alt yapısının içerisinde şekillendiği 

bir topluluktur. Ferdîn türünü devam ettirebilmesi ve hayatını idame edebilmesi için mutlak 

şekilde bir aileye ihtiyaç vardır. Aile, aynı zamanda bireyin sosyalleşmeye başladığı, insanî 

ilişkileri öğrendiği ve kendinî gerçekleştirmenin başlangıcı olan bir okul mesabesindedir. Ai-

le, bir nevi bireyin toplum içerisinde ortaya koyacağı davranışlarının kaynağıdır. Zira aile 

içerisinde sorumluluk sahibi olmayı, sevgi ve saygı gibi değerleri öğrenecek olan fert, aynı 

davranışları toplum içinde de sürdürecek ve sorumlu bir vatandaş haline gelecektir. 

         Bu noktada düşünürlerimizin müdebbir-i-menzil dediği evin reisine de çok büyük so-

rumluluklar düşmektedir. O, ailenin fertlerini hayata hazırlayıp topluma katacak bireydir. Bu 

103 

 



nedenle onun ahlâkî olarak yapacağı şeyler, ev halkının ihtiyaçlarını giderecek helal bir gelire 

sahip olmak, ev halkıyla iyi geçinip onlara lütufkâr davranmak ve onlara sıkıntı çıkarmamak, 

onların meşgalelerini takip etmek, onlara ihmâlkâr davranmadan onları bağrına basmak, 

zaâfiyet göstermeden onlara esnek davranmak (İbn Kemmune, 2011: 182). 

         Akyol’un şu sözleri gerek fert ve gerekse aile için söylediklerimizi çok güzel özetliyor. 

“Sağlıklı bir toplumun oluşumunda en önemli rol, aslında birey ve aileye düşmektedir. Eğer 

bizler aile yaşamımızda ortaya koyduğumuz değerlerle üyelerimize ahlâklı ve adaletli bir or-

tam oluşturabiliyorsak bu, toplumun tümüne yayılacak düzgün tutum ve davranışların kaza-

nılmasına vesile olacaktır.” (Akyol, 2013: 42). 

         İbn Miskeveyh’ten sonraki ahlâk düşünürlerimiz, yukarıda da açıkladıklarımızın önemi-

ne binaen olsa gerek sistemli olarak ferdî ahlâktan sonra, toplumsal ahlâk konularından olan 

aile ahlâkını işlemişlerdir. Hemen hemen bütün düşünürlerimiz, sık sık dile getirdiğimiz insa-

nın sosyal olma özelliğinden yola çıkmışlardır. İnsan, bu sosyalliğini de ilk olarak topluma 

göre daha küçük bir grup olan aile içerisinde gerçekleştirmeye başlar. Kezâ yine bütün düşü-

nürlerimiz aileyi anne, baba, çocuklar, hizmetçiler ve yiyecekten müteşekkil bir kurum olarak 

tanıtırlar. Düşünürlerimiz, bu aile bireylerinin evin müdebbir-i olan aile reisi tarafından eği-

tilmeleri sonucunda ortaya çıkacak ahlâkî yapılarından yola çıkarak, oluşacak olan toplum 

şeklini de belirlemişlerdir.   

         Ahlâk düşüncesinde toplum, ferdî, aileyi ve toplumu oluşturan diğer bireyleri bir arada 

tutan en önemli oluşumdur. Kezâ İslâm ahlâk düşüncesinde toplum, insanların diğer insanlar-

la iletişime geçtikleri, bireylerin iyi ve kötü yönlerini ortaya çıkardıkları, dolayısıyla ahlâkî 

durumlarının içerisinde ortaya çıktığı önemli bir yapıdır. Eskiler, insan fıtratı gereği bir arada 

yaşayandır derken şuna dikkat çekmişlerdir: İnsanın, herhangi bir bedel istemeden ailesini, 

kardeşini, komşularını, arkadaşlarını, ev halkını, yönettiği insanları, yardımcılarını gözetmesi, 

büyükler ve küçükler arsındaki bağlantıyı devam ettirmesi, servet, mevki ve kadroları adaletli 

bir şekilde paylaşması, iyilikle ve şefkatle davranması, fakirlere yardım etmesi, halkın malla-

rını koruması, çirkinlikleri engellemesi ve onlardan uzak durması. İşte burada sayılanların 

hepsi ve daha fazlası bir arada ve toplu olarak yaşayan insanlarda ortaya çıkacaktır. Onlar, bu 

şekilde bir bütün olduklarında toplumu oluşturmuş olacaklardır. Bu toplumlar ancak bu şekil-

de ihtilaftan uzak kalacak, yüksek konuma gelecek ve ilerleyeceklerdir (İbn Kemmune, 2011: 

181-182). Dolayısıyla birey, bahsettiğimiz bu özelliklere ferdî ahlâktan başlayarak iyi yönle-

rini önce aileye sonra bu şekilde topluma yansıtacaktır. Saydığımız bu özellikler fertleri iyi ve 

104 

 



güzel ahlâklı olan toplumlarda meydana gelir. Bu da bize ferdin, ailenin ve toplumun ne kadar 

iç içe olduğunu bir kez daha göstermektedir. 

         İslâm ahlâk düşüncesinde İbn Miskeveyh’ten sonra, ferdî ahlâktan toplumsal ahlâka 

doğru yani bireyin kendi nefsini yönetmesi, ev yönetimi ve şehir yönetimi şeklinde bir sırala-

maya gidilmiştir. Yukarıda değindiğimiz ferdî ahlâkta bireyin şahsi ahlâkıyla ilgili yönleri ele 

alınmakta; aile ahlâkında da ferdin aile fertleriyle iletişimi ve aile içindeki konumu, eğitimi ve 

aile ahlâkıyla ilgili yönleri ele alınmakta; en nihayetinde bu ferdî ve ailevi ahlâkın topluma ve 

siyasete yansımaları söz konusu edilmektedir. Düşünürlerimiz, ortak bir düşünceyle insanın 

sosyal bir varlık olduğunu, dolayısıyla bir topluma dâhil olması gerektiğini, bir toplum içeri-

sinde dayanışma ve yardımlaşmaya girmesi gerektiğini önemle vurgulamaktadırlar. Kezâ on-

lar, hem iyi hem de kötü yönlere meyilli olan insanın bu fiillerinden dolayı ahlâkî yapısının 

bir toplum içerisinde ortaya çıkacağını vurgulamışlardır. Bundan dolayı toplum, ferdî ahlâkın 

sergileneceği aileden sonra gelen en önemli toplumsal yapıdır. Tek başına yaşama imkânı 

olmayan insanın diğer insanlarla bir araya gelip oluşturacakları toplum onların söz konusu 

dayanışmalarıyla örgütlü bir yapı yani siyasî bir toplum haline gelecektir. Siyasî bir yapı hali-

ne gelen toplum, içerisinde barındırdığı bireylere kendilerini gerçekleştirme noktasında önem-

li bir araç olacaktır.   

         3.2.1. Ferdî Ahlâkın Toplumsallaşması (Tedbîrü’n-nefs-Temeddün) 

         İbn Miskeveyh, insanın fıtrî olarak toplumsallaşmaya ve bunun sonucunda siyasî bir 

varlık haline gelmeye elverişli olduğunu şöyle izah ediyor: İnsan, fıtratı gereği medenidir. 

Yani o mutluluğu elde etmek için başka insanların da yaşadığı bir şehirde yaşamak zorunda-

dır. Yine, yaratılışı gereği insan bir diğer insana muhtaçtır. Bundan dolayı o, insanlarla iyi 

ilişkiler kurmak ve onları sevmek zorundadır. Çünkü insanlar onun nefsini ve insanlığını ta-

mamlıyorlar; o da, diğer insanlar için aynı şeyi yapıyor. Durum böyle olunca akıllı bir varlık 

olan insan nasıl tek başına kalmayı tercih eder ve diğer insanlarla fazilet alışverişinde bulun-

maz? Öyleyse insan fazileti, nefis terbiyesini zühtle, insanlardan uzaklaşarak mağaralara veya 

manastırlara çekilerek elde edemez. Çünkü insanlara karışıp, kentlerde yaşamayanlarda er-

demler ortaya çıkmaz. Aksine onlarda bulunan güç ve kabiliyetler kullanılmadıkları için kör-

leşirler (İbn Miskeveyh, 2013: 47). Tûsî, bireyin şahsi olarak yetkinliğe ulaşmasının ancak bir 

topluluk içerisinde gerçekleşebileceğini dile getirir. Yani her bireyin yetkinliği ve tamlığı 

onun türünün diğer bireylerine bağlıdır. Bu da diğer insanlarla yardımlaşma, ilişki kurma ve 

kaynaşma sonucunda olur (Tûsî, 2016: 243). İşte buna temeddün (toplumsallaşma) diyoruz. 

105 

 



Dolayısıyla birey ancak bu toplumsallaşmayla nefsî yetkinliklerini iyi yönde geliştirir ve 

insân-ı kâmil olma yolunda ilerleyebilir. 

         İbn Miskeveyh, insanın nefis terbiyesinin ve bunun topluma yansımasının cemaatle na-

maz, hac gibi dinî vecibelerle gerçekleşeceğini dile getirir. Ona göre, böylece güç halinde 

olan tabiî yakınlaşma duygusu fiil haline geçer. Kendilerini birleştiren bu inançlar yardımıyla 

bu yakınlaşma duygusu güçlenir. Kezâ aynı sokakta, aynı mahallede yaşayan insanlarında bu 

şekilde günlük toplantı yapmaları gerektiğini söyler (İbn Miskeveyh, 2013: 168-169). Bu dü-

şüncelere paralel olarak Kınalızâde de, Tûsî de olduğu gibi (bkz. Tûsî, 2016: 253), temeddünü 

ortaya çıkaracak ve sağlamlaştıracak başka bir sebep daha olduğunu söyler. O da din (şeriat) 

dir. Ona göre din, insanlar arasında yakınlık ve kaynaşmayı sağlar. Bunun için din, mahalle-

den şehre, şehirden ülke ve millete doğru genişleyen, toplumsallaşmanın daha çok arttığı ve 

kaynaşmanın daha fazla olduğu beraberlikleri desteklemek amacıyla çeşitli emirler gönder-

miştir (Kınalızâde, 2016: 398-399). Bu da insanın, kemâle ermesinin ve ahlâklı bir birey ol-

masının ancak onun bu şekilde toplumsallaşmasının sonucunda ortaya çıkacağının ve bunun 

etkilerinin bu şekilde topluma yansıyacağının bir göstergesidir.   

         İbn Miskeveyh, kişi üstün nefse sahip olmayı ve onu sürdürmeyi düşünüyorsa öncelikle 

kendi nefsini kötü şeylerden arındırıp onu, iyi şeylere alıştırması gerektiğini dile getirir. Daha 

sonra kendisi gibi nefsini terbiye etmiş faziletli bireylerle arkadaşlık etmelidir. Yani mutlaka 

toplum içerisine girip iyi insanlarla etkileşim haline girmesi gerekir ki onun erdemli hali pe-

kişmiş olsun (İbn Miskeveyh, 2013: 208-209). Bu da gösteriyor ki bireyde bulunan iyilikler 

ya da kötülükler tekrar ede ede daha da sağlam hale gelir. İşte bu da onun toplumsallaşmasıy-

la gerçekleşir. 

         Aynı şekilde İbn Miskeveyh, insanların mutluluğu ancak samimiyet ve sıkı ilişkilerle 

gerçekleşir demektedir. Aşırıya gitmemek kaydıyla ve dinin izin verdiği ölçüde güzel mizah, 

iyi konuşmalar, sevimli nükteleri yapmak ve bunları terk etmemek gerekir (İbn Miskeveyh, 

2013: 209). Bu saydığımız şeylerin insan nefsî için gerekli olduğunu varsayarsak onun bunları 

tek başına yapma imkânı olmayacak dolayısıyla o, bunları bir topluluk içinde gerçekleştirebi-

lecektir. Kınalızâde de, kendinden önceki düşünürler gibi, tabiatı gereği medeni olan insanın 

“toplumsal ve sosyal olması, bir arada, topluluk, cemiyet içinde yaşaması” gerektiğini söyler. 

Ona göre insanın yetkinliği insanlarla yakınlaşmasındadır. Eğer insanlar toplumlaşırsa bu ara-

larında sevgiye yol açacaktır. İşte bu insanın tabiatının medeni olmasının bir gereğidir (Oktay, 

2015: 441).  

106 

 



         Tûsî, insanların temeddün ihtiyacını onların birbirlerine mutlak sûretle yardım etmeleri 

gerektiği gerçeğinden yola çıkarak izah eder. Nitekim farklı farklı yeteneklere sahip olan in-

sanların her birinin bir işle meşgul olması ve birinin diğerinin yaptığı bu işle ihtiyacını gider-

mesi gerekir. Çünkü bir insan aynı anda birçok meslekle iştigal edemez. Buna ne yetenekleri 

ne de ömrü yetmez. İşte bundan dolayı insanlar birbirlerine yardım etmek zorundadır. Yine 

bütün insanların hepsi aynı anda bir meslekle de uğraşamaz. Fıtratlarının birbirinden farklı 

oluşları, işlerinde de farklılık arz edecektir. Bu sebeple yaradan, kiminin üstün bir işle kiminin 

de daha aşağı bir işle uğraşmasını; kezâ kiminin zengin kiminin fakir; kiminin akıllı kiminin 

budala vs. olmasını dilemiş –ki bu onun ilahî hikmetinin bir gereğidir- insanların bu şekilde 

bazısının bazısına yol göstermesi, bazısının bazısına yardım etmesi gerekir. Toplum, bu şekil-

de içinde yaşanılan ve işlerin tedbîr edilen bir hale gelmiş olsun. Dolayısıyla Tûsî, karşılıklı 

yardımlaşmanın toplanma olmadan gerçekleşmeyeceğini söyler. Bu toplanma türüne temed-

dün (toplumsallaşma) adını verir. Bu terimin, meslek ve sanatların ortaya çıktığı, bireylerin 

yardımlaşma ve dayanışma için bir araya geldikleri Medine (şehir) den türediğini belirtir 

(Tûsî, 2016: 238-239). Kınalızâde de, bir bireyin ömründe bir veya iki meslek öğrenmesi ge-

rektiğini söyler. Her meslek ve sanat birtakım aletlere ihtiyaç duyar. Bu aletleri de yapacak 

birine ihtiyaç vardır. Aletleri yapma sanatını bilenin de gıda ve elbiseye ihtiyacı vardır. Hâsılı, 

buradan insanların birbirlerine ne kadar ihtiyaçları olduğu ve bunun sonucunda toplumsallaş-

maları gerektiği sonucunu çıkarmaktayız. O da, geleneğe uyarak bütün insanların aynı sanatla 

değil de farklı sanatlarla uğraşmaları gerektiğini söyler. Ancak bu şekilde düzen sağlansın. 

Bunun ilahî hikmetin bir sonucu olduğunu dile getirir. Kınalızâde, insanın toplum içerisine 

girmeden geçinemeyeceğini ve nefsindeki iyi ve kötü yönlerini göremeyeceğini söyler 

(Kınalızâde, 2016: 376-377). Böylece, insan toplum içerisine girdikten sonra kendi eksiklikle-

rini daha iyi bir şekilde görecek ve bu eksikliklerini toplumun isteklerine göre tamamlamak 

zorunda kalacaktır.     

         Bütün düşünürlerimiz, toplumsallaşma sonucunda ortaya çıkacak olan rekabet ve üstün-

lük yarışının ancak sevgi, dostluk ve adalet ile ortadan kaldırılabileceğini söylemişlerdir (bkz. 

İbn Miskeveyh, 2013: 158-163, Tûsî, 2016: 247, Kınalızâde, 2016: 384). Anlaşılacağı üzere 

düşünürlerimiz burada insanın öncelikle ferdî olarak kendi nefsinde dostluk, sevgi, adalet gibi 

erdemleri barındırması gerekir ki bu topluma da yansıyabilsin. Çünkü bu erdemler bireyin 

gönül rızasıyla yapacağı şeylerdir. Toplumun düzeninde bireyin gönül rızasıyla yapmış oldu-

ğu şeyler, yaptırım gücü olan kanunların caydırıcılığına nazaran daha etkili ve daha kalıcı 

olmaktadır. Bu nedenle genel olarak ahlâk düşüncesinde, ferdî ahlâk çok önemli bir yer teşkil 

107 

 



etmektedir. Zira bütün düşünürlerimiz, ahlâkla ilgili yaklaşımlarını ferdî ahlâktan başlayarak 

temellendirmişlerdir. Erdem sahibi bir fert topluma katıldığında o topluma olumlu yönde kat-

kı sağlayacak, devlette dirlik ve düzen hakîm olacak ve yasal yaptırımlara pek ihtiyaç olma-

yacaktır. Ancak tersi bir durumda nefsî yönelimleri kötü olan bir bireyin topluma yansıması 

da kötü olacaktır. Böyle bir toplumda sevgi, dostluk ve adaletten söz etmek pek mümkün ol-

mayacaktır. Dolayısıyla bu toplumda düzen farklı şekillerde sağlanacaktır. 

         Bu bağlamda tüm bu açıklamalardan genel olarak şu sonuca varılabilir: 

         1- İnsan fıtratı gereği medeni ya da sosyal bir varlıktır. 

         2- Her insan farklı bir özellikte yaratılmış olup her birinin bireysel özellikleri diğerinden 

farklıdır. 

         3- Bu farklılıklarından dolayı bir insan, tek başına kendine yetecek bir güce ve yeteneğe 

sahip değildir. 

         4- İnsan, bu yetersiz durumunu diğer insanlarla bir araya gelerek çözmeye çalışmalıdır. 

         5- Bunu yaparken kendinde ortaya çıkan eksiklikleri de tamamlamak için çaba sarf et-

melidir. 

         6- Bütün bunların sonucunda o, ferdî olmaktan sıyrılıp siyasî-toplumsal bir varlık haline 

gelip fıtratının gereğini yerine getirecektir. 

          3.2.2. Aile (Tedbîrü’l-menzil) 

            Tarihin en eski, en temel oluşumlarından biri olan aile, başlangıcından beri gerek yapısı 

gerek işleyişi bakımından önemli değişimler göstermiş olsa da, gerçek fonksiyonunu kaybet-

meden varlığını devam ettirmektedir.  Aile, kültürün bir kuşaktan diğer bir kuşağa aktarılma-

sında ve bireylerin psiko-sosyal ilişkilerinde ilk adımın atıldığı yer olması itibariyle çok 

önemli görevler yerine getirmiştir (Turan, 2015: 434). Aile, içinde yetiştirdiği bireyi topluma 

kazandırır. Dolayısıyla topluma kazandırılan bu bireyin ahlâkî yapısı çok önem arz etmekte-

dir. Birey ailede almış olduğu eğitim sayesinde olumlu bir ahlâkî yapı kazanmışsa bu, aynı 

şekilde topluma da yansıyacak ve toplum erdemli bir toplum halini almış olacaktır. Aksi du-

rumda ise kötü fiilli bireylerin ve onların oluşturduğu ailelerin kaynaklık ettiği bir toplumda 

düzen, huzur ve ahlâk olmayacak o toplum da erdemsiz toplumlar arasındaki yerini alacaktır. 

         İbn Miskeveyh’in ahlâkla ilgili en önemli eseri Tehzibu’l-Ahlâk’a baktığımızda aileyle 

ilgili müstakil bir bölümün olmadığını görmekteyiz. Zaten felsefî ahlâk kitaplarının ferdî, aile 

ve toplum (siyaset) ahlâkı şeklinde bölümlere ayrılması da, kendisinden sonra gelen 

108 

 



Nâsıruddîn et-Tûsî’den itibaren ortaya çıkmıştır. Ancak her ne kadar İbn Miskeveyh eserinde 

müstakil olarak ev yönetimine değinmemişse de, onun çocuk eğitimiyle ilgili görüşleri kendi-

sinden sonraki ahlâkçılara referans teşkil etmektedir. Nitekim Tûsî’nin çocuk eğitimi konu-

sunda, Byrson’dan yararlanan İbn Miskeveyhin Tehzib ve İbn Sînâ’nın Kitabus’siyâse adlı 

eserinden yararlandığını görmekteyiz (bkz. Gafarov, 2011: 250). Aynı şekilde Tûsî’den son-

raki ahlâk düşünürleri Tûsî’yle birlikte ev yönetimi bölümünün en önemli konularından biri 

olan çocuk eğitimi ile ilgili düşüncelerinde İbn Miskeveyh’in düşüncelerinden faydalanmış-

lardır. 

         Tûsî, Ahlâk-ı Nâsıri’nin ikinci bölümünde yer verdiği aile (tedbîrü’l-menzil) konusuna, 

toplum ve siyaset ahlâkına katkısından dolayı büyük önem atfetmiştir. Zira o, felsefî ahlâk 

konusunda kendisinden önce yazılan ve kendisinin de büyük ölçüde yararlandığı Tehzibu’l- 

Ahlâk’tan farklı olarak ferdî ahlâktan sonra aile ahlâkı ve siyaset ahlâkı şeklinde bir sıralama-

ya gitmiştir. Onun, ahlâk düşüncesini bu şekilde sistematize edişi bu alanda kendisinden sonra 

eser yazanlara da örnek teşkil etmiştir. Özellikle tezimize de konu olan Kınalızâde, büyük 

oranda Tûsî’nin bu sisteminden faydalanmıştır. 

         Tûsî, toplum ve siyasetin önemli bir unsuru olarak gördüğü aileyi, insanların hayatını 

idame ettikleri ve nesillerinin devamını sağladıkları bir araç olarak göstermektedir. Çünkü 

insanların kazandıklarını koruyabilecekleri, kendilerini dış tehlikelere karşı güvence altına 

alabilecekleri, türlerinin bekâsı için üreme ve çoğalmanın gerçekleşeceği evlere ihtiyaç hâsıl 

olmuştur. Evle birlikte meydana gelen bütün ihtiyaçlar insan neslinin ve topluma katılımının 

devamı için gerekli olan ihtiyaçlardır. Kezâ bu evde evin reisi ile birlikte bir eşe de ihtiyaç 

vardır. İnsan neslinin çoğalması bu evde meydana gelir. Bu evde yaşayan çocuklar, anne ve 

babanın büyütme ve yetiştirmesiyle topluma yararlı bireyler olarak katılacaklardır. Ev ahâlisi 

artıp bir topluluk halini alınca da; anne için zor olacağından, evin yiyecek ve ihtiyaçları için 

bir yardımcıya da, ihtiyaç vardır. Dolayısıyla Tûsî’ye göre, bu durumda evin yapı taşları baba, 

anne, çocuk, hizmetçi ve azıktır. Tûsî, her bir çokluğun mutlaka bir düzene ihtiyacı olduğunu 

söyleyerek, bunun da aile reisi olan (müdebbir-i-menzil) baba tarafından yerine getirileceğini 

vurgular. Ayrıca Tûsî, evden maksat kerpiçten, tuğladan ibaret bir yapının değil; o evin için-

deki söz konusu bireylerin kastedildiğini de ekler (Tûsî, 2016: 187-189).  

         Tedbîrü’l-menzil’i, ev halkı arasındaki düzen ve geçimin nasıl sağlandığını bilmeye ya-

rayacak ilim olarak tarif eden Kınalızâde de, aradaki küçük farklılıklar hariç Tûsî’den büyük 

ölçüde yararlanmıştır. Kınalızâde’nin düşüncelerine göz attığımızda o da kısaca aile yöneti-

mini şöyle ele alır: öncelikle insanın dış tehlikelerden korunacak, gıdasını toplayacak ve bu-

109 

 



rada onları tüketime hazır hale getirecek, uyku ihtiyacını giderecek korunaklı bir yere yani bir 

eve ihtiyacı vardır. Bunun yanında bu evin işlerini düzene sokacak bir kadına ihtiyaç vardır ki 

bu da evlilik yoluyla olacaktır. Evlilik aynı zamanda türün devamını sağlar. Evlilik gerçekleş-

tiğinde çocuk dünyaya gelir ve aile bireyleri çoğalır. Ailenin ihtiyaçları ve işleri çoğalınca bir 

hizmetçiye ihtiyaç duyulur. Sonuçta Kınalızâde de Tûsî’de olduğu gibi evin rükünlerinin an-

ne, baba, çocuk, hizmetçi ve yiyecek şeklinde ortaya çıktığını söyler (Kınalızâde, 2016: 295-

296). Bununla birlikte Kınalızâde, insanın diğer canlılardan farklı olarak bir aileye ihtiyaç 

duyduğunu belirtir. Bu aile, yukarıda saydığımız birtakım esaslar ve kurallara göre yönetile-

cek ve bu ailede yaşayan bireyler bu sayede dünya efendiliğini ve ahiret mutluluğunu elde 

edecekler (Kınalızâde, 2016: 295). Dolayısıyla nihâî amacı her iki cihanda da mutluluk olan 

insanın mutluluğu elde etmede toplum ve siyaset gerekli araçlardan biridir. Toplumun temeli-

ni oluşturan aile ise iyi bireyler yetiştirip onları topluma kazandıracak sonuçta toplumun ve 

devletin bekâsını sağlayacaktır. 

         Tûsî, ev idaresinden yola çıkarak topluluk halinde olan insanları yönetmenin bir sanat 

olduğunu, ev idaresinin toplumun maslahatlarına uygun olarak yerine getirilmesi gerektiğini 

dile getirerek aynı şekilde, ister hükümdâr ister ileri gelen biri, ne olursa olsun, herkesin kendi 

gözetimindeki topluluğu tedbîr etmesi gerekir, demektedir (Tûsî, 2016: 189). Tûsî’nin burada, 

devletin en küçük topluluğu olan aileyi örnek göstererek devlet yönetimi ile ilgili ipuçlarını 

vermeye başladığı anlaşılmaktadır. Tûsî, daha sonra ev yönetimiyle ilgili sırasıyla, malların ve 

yiyeceklerin nasıl yönetileceği, eşin ve çocukların nasıl idare edileceği, anne babaya karşı 

görevlerin neler olacağı ve hizmetçilerin yönetiminin nasıl olacağını açıklar (Tûsî, 2016: 192 

vd.).  

         Kınalızâde, bu ilmî açıklarken kendisinden önceki Tûsî ve bazı fâzılların kitaplarından 

yaralandığını, kendisinin sadece bu bilgileri çağına uygun bir üslupla sunduğunu dile getir-

mektedir (Kınalızâde, 2016: 297). Kınalızâde’nin bu düşüncelerine baktığımızda sırasıyla o, 

kurulmuş olan bu aile birlikteliğinin her topluluğun ihtiyaç duyduğu gibi bir reise yani bir 

müdebbire ihtiyacı vardır, demektedir. O reisin, adeta sürüsünü kurttan koruyan bir çoban gibi 

ailesini de her türlü tehlikeden koruyacak özellikte ve nitelikte olması gerektiğini vurgular. 

Kınalızâde, ailenin edineceği evin yaşam şartlarına uygun olması, ev edinirken komşulara da 

dikkat edilmesi gerektiğini söyler. Komşuların kıymetli, iyi huylu, güven duyulacak temiz 

ruhlu olmaları, câhil ve zâlim olmamaları gerektiğini vurgular. Daha sonra ailenin ihtiyacı 

olan malın kazanılması ve yönetimi gelir ki Kınalızâde bunun da, her hâlükârda haksızlık 

yapmadan, alçaklıktan uzak kalarak yapılması gerektiğini söyler. Aile eğitimiyle ilgili 

110 

 



Kınalızâde, eşin, çocukların ve hizmetçilerin eğitimi üzerinde önemle durmaktadır. Eşin, 

ümmetin çoğalması, insanın nefsinin günah işlemekten korunması ve neslin devamının sağ-

lanması için gerekli olduğunu söyleyen düşünür, onun bu doğrultuda ve mizâcına uygun bir 

şekilde eğitilmesi gerektiğini söyler. Burada dikkat çeken durum, Tûsî’de olduğu gibi 

Kınalızâde de evliliğin nefsin tatmini için bir araç olarak görülmemesidir. Zira onlar, evliliğe 

daha çok ahlâkî yükümlülükler yükleyerek, onun insanın her iki cihanda da mutlu olmak için 

bir sebep olarak kullanılması gerektiğini önemle vurgulamışlardır (Kınalızâde, 2016: 313 vd., 

Tûsî , 2016: 199 vd.).       

         Dikkat edilirse Kınalızâde, ev yönetimiyle ilgili her düşüncesini ahlâkî bir alt yapıyla 

temellendirmekte, yapılacak her fiilin faziletlerle uyumlu olacak şekilde ortaya konulmasını 

istemektedir. O, faziletin dışında olan her türlü tutum ve davranışı da kesin bir şekilde kabul 

etmemektedir. Sonuçta Kınalızâde de sosyal bir varlık olarak nitelediği insanın mutlaka top-

lumsallaşması gerektiğini söyleyerek, bunun ilk başta ihtiyaçlarını karşılayacağı bir aile orta-

mında olmasının elzem olduğunu vurgulamaktadır. Zira insan, bir aile ortamında sosyalleş-

meye ilk adımları atacak ve daha sonra aileden daha büyük bir oluşum olan topluma katıla-

caktır. İşte bütün düşünürlerimiz, aileyi ve onun yönetimini (tedbîrü’l-menzil) toplumun genel 

ahlâkına temel teşkil eden önemli bir oluşum olarak görmektedirler. 

         Düşünürlerimizin ailenin önemli bir parçası olarak gördükleri çocuk eğitimine bakacak 

olursak, İbn Miskeveyh, bu bölümdeki bilgilerin çoğunu Byrson’un kitabından aldığını söy-

ler. O, çocuk eğitimindeki temel amacın çocuğun ahlâklı bir birey olarak topluma kazandırıl-

ması gerektiğini söylemektedir. Bundan dolayı o, çocukluğunun ilk dönemlerinden itibaren 

çocuktaki nefsânî güçlerin yavaş yavaş iyi yönde eğitilmesi gerektiğini öne sürer. Anne baba-

nın, çocuğu yetiştirirken dikkat edecekleri husus, onun maddî olandan ziyâde manevî olana 

değer veren bir birey olarak yetiştirilmesi gerektiğidir. Kezâ çocuğun yeme, içmede aşırılıktan 

kaçınması ve giyinme gibi alışkanlıklarında cinsiyetine uygun olacak şekilde yetiştirilmesi 

gerekmektedir. Çocuğa yemek kuralları öğretilirken yemeğin zevk için değil, ihtiyaç ve sağlık 

için gerekli olduğu öğretilmelidir. Bunun yanında yemeği nasıl yiyeceği, nasıl oturup nasıl 

kalkacağı gibi sofra adâbı öğretilmeli ve çocuğun içkili meclislere götürülmemesi gerektiğini 

vurgulamıştır. Aynı şekilde giyim kuşamda da çocuk uygun bir şekilde eğitilmelidir. Çocuk 

saç uzatma, kadın elbiseleri giyme, sahip olduklarıyla başkalarına karşı övünme gibi davranış-

lardan uzak durmalıdır. Çocuk, topluluk içinde de adâb-ı muâşeret kurallarına uygun hareket 

etmelidir. (İbn Miskeveyh, 2013: 76 vd.). İbn Miskeveyh’in düşüncelerine dikkat edildiğinde, 

çocuğa küçük yaştan itibaren nefis terbiyesini geliştirecek eğitimlerin verilmesi gerektiği üze-

111 

 



rinde durulmaktadır. Nitekim önceki bölümlerde değindiğimiz gibi İbn Miskeveyh, bazı huy-

ların eğitimle değişebileceği görüşüne katıldığını söylemektedir ki burada söylediklerini des-

teklemiş görünüyor. Dolayısıyla İbn Miskeveyh, fıtratı gereği sosyal bir varlık dediği insanın 

ileride topluma karışacağını ancak bundan önce aile eğitiminden geçmesi gerektiğini söyle-

mektedir. Ailenin, çocuğun ahlâkî alt yapısını oluşturmada toplum için ne kadar büyük bir 

sorumluluk üstlendiği de böylece ortaya çıkmış bulunmaktadır.  

         İbn Miskeveyh’in bu bölümdeki görüşlerinden kendisinden sonra gelen bütün ahlâkçılar 

büyük oranda yararlanmışlardır. Nitekim benzer görüşlerle çocuk eğitimine değinen Tûsî, 

bunun çok önemli olduğunu vurgulayarak çocuğa verilecek isimden tutun, onun yeme içme, 

giyinme, eğitim, çevresiyle ilişkileri, büyüklerine karşı davranışları vb. çocukla ilgili birçok 

konunun anne baba tarafından ahlâkî çerçeveler içerisinde küçük yaştan itibaren verilmesi 

gerektiğini belirtir (Geniş bilgi için bkz. Tûsî, 2016: 207 vd.). Burada Tûsî, çocuk eğitiminde 

gerek onun ferdî ahlâkının, gerek onun hem aile hem de topluma katılacak bir birey olarak 

toplum ahlâkının temelinin ailede atıldığının önemini vurgulamak istemiştir. Kınalızâde, İbn 

Miskeveyh ve Tûsî’den farklı olarak cinsiyeti ne olursa olsun bütün çocukların eğitilmesi ge-

rektiğini söyleyerek, çocuğun ister kız olsun ister erkek olsun ailenin şükür vesilesi olacağını, 

aileye huzur ve mutluluk getireceğini söyler. Allah’ın emaneti olan bu varlıkları en güzel şe-

kilde eğitmek, onları Allah’a iyi bir kul, topluma da faydalı bir birey olarak yetiştirmek aile-

nin, yani anne ve babanın en önemli görevlerindendir. Bundan dolayı çocuğa güzel bir isim 

koymak, çocuğun gelişimine paralel olarak aşamalı bir şekilde terbiyesiyle ilgilenmek, çocuğa 

yeme içme alışkanlığını mutedil bir şekilde kazandırmak, onu sarhoş edici şeylerden uzak 

tutmak, yalan söylemekten kesin bir şekilde alıkoymak, onu iyi, dindar, akıllı bir öğretmene 

verip kendisinin de aynı şekilde yetişmesini sağlamak, onu öfkeden ve atılgan davranmaktan 

alıkoymak, cömertliğe alıştırmak, kibirden ve böbürlenmekten sakındırmak gerekir. İlimleri 

belli bir sıralama ile tahsil etmesini sağlamak. Ona, konuşma, hareket etme ve durma adâbını 

en iyi şekilde öğretmek. Kezâ yeme içme adâbını, anne baba hakkına riayet etme adâbını öğ-

retmek gerekmektedir. Kınalızâde de, aynı şekilde hizmetçi ve yardımcıların eğitimi, hizmet 

ve adâbı gibi konulara da ev yönetimiyle ilgili düşüncelerinin içerisinde yer veriyor (Geniş 

bilgi için bkz. Kınalızâde, 2016: 297 vd.). 

         Genel olarak düşünürlerimizin ev yönetimiyle ilgili yaklaşımlarını değerlendirecek olur-

sak şunları söyleyebiliriz: Aile reisinin ve aile bireylerinden her birinin üzerine düşen görevi 

lâyıkıyla yerine getirmesi gerekir ki bu ahlâkîliğin adalet faziletiyle örtüşen bir durumdur. 

Yani aile reisinin helal bir rızıkla evin geçimini sağlaması, evdeki dirlik, düzen ve dengeyi 

112 

 



sağlaması gerekir. O, bunları yaparken erdemli olmaktan ödün vermemeli, ne yaparsa yapsın 

adaletten ve diğer faziletlerden ayrılmadan evi tedbîr etmelidir. Evin hanımı, neslin devamını 

sağlamalı ve evin iç işlerini tanzim etmelidir. O da, bunları yaparken iffetinden ve tutumlulu-

ğundan ödün vermemelidir. O, eşine ev yönetiminde yardımcı olmalı ve evin bekâsını sağla-

malıdır. Çocuğun da aile için çok büyük bir öneme sahip olduğu belirtilerek, onun doğum 

öncesi evresinden başlayarak, yetişkin bir birey olana kadar her türlü ahlâkî eğitime tabi tu-

tulmasını önemle vurgulamışlardır. Dolayısıyla aile, sosyal ilişkilerin ilk başlangıç yeridir ve 

toplumsal ve siyasal hayat için vazgeçilmez bir öneme sahiptir.  

         Fıtratı gereği sosyal bir varlık olan bireyin, tek başına bir anlam ifade edemeyeceğini 

düşünürlerimizin görüşlerini değerlendiriken dile getirmiştik. Bunun için onlar, nihâî amacı 

mutluluk olan bireyin, bunu elde etmek için öncelikle kendisinden başlayıp aileye, oradan da 

topluma yansıyacak şekilde ahlâkî bir yapı içerisinde olması gerektiğini vurgulamışlardır. Bu 

nedenle de birey ve toplum arasında geçişi sağlayan ve önemli bir görevi üstlenen ailenin, 

toplumsal, siyasal olan kurumların en başında geliyor olması açıklık kazanmaktadır. 

          3.3. Ahlâkın Toplumsal Yansımaları 

         Ahlâkî değerlerin tümü, ferdî olduğu kadar aynı zamanda toplumsaldır. Çünkü ahlâkî 

kurallar başta ferdî ilgilendiriyor gibi görünse de, onların özünde hem bireyi yüksek bir insan 

vasfına eriştirme hem de mutlaka toplumsal bir fayda düşüncesi vardır (Çağrıcı, 2015: 26). 

         Ahlâk, toplum hayatının olmazsa olmazıdır. Çünkü toplumsal birliktelik, bütünlük ve 

sosyal düzenin ortaya çıkması ahlâkla bağlantılıdır. “Kendine özgü değerleriyle var olan in-

san, hayat boyu diğer insanlarla ilişki içerisinde bulunmak durumundadır. İnsanlar ayrı yaşa-

mak yerine bir arada yaşamayı tercih ettiklerinden, kişiler arası ortaklaşa bireyliğin oluşumu, 

toplumsal bireyliğin oluşumunu meydana getirmektedir. Ahlâksal davranışlar da doğal olarak 

diğer insanlarla kurulan ilişkiler sayesinde ortaya çıkar ve gelişirler. Dolayısıyla ahlâkî yaşam 

sahası, ancak ortaklaşa yaşamın başladığı yerde başlar ya da farklı bir ifadeyle toplumsal var-

lıklar olduğumuz ölçüde ahlâksal varlıklarız.” (Kınsün, 2017: 54-55).  

         İyi bir mümin olabilmek için ailede, okulda, iş hayatında, ticarette, sanatta, kamu işle-

rinde yani sosyal ilişkilerin her alanında ahlâkî değerlere riâyet etmek gerekir. Toplumlar can-

lı organizmalar gibidir. Eğer toplum, yapısı itibariyle ahlâkî değilse toplumdaki kurumlar bir 

zulüm aracına dönüşür ve ahlâkî meşruiyetini kaybeder. Bu toplumların varlıkları uzun sür-

mez. Bir insan güzel ahlâk sahibi olmakla hem kendisine ve çevresine faydalı olur hem de 

dünya ve ahiretini kazanmış olur (Oral, 2014: 166). 

113 

 



         Ahlâkın topluma yansımalarının ortaya çıkacağı yer, şüphesiz insanların toplanıp bir 

araya geldikleri ve yaşamlarını sürdürdükleri şehirdir. Bunun için şehirden yola çıkarak ahlâ-

kın topluma yansımalarını açıklamaya çalışacağız. Daha sonra bu şehirde insanlar arasında 

meydana gelen sosyal ilişkilerde ahlâkî bir erdem olan adaletin gerekliliği ve bununla birlikte 

ortaya çıkan düzenin bir şehir ve devlet için ne kadar önemli olduğu üzerinde durmaya çalışa-

cağız. Aynı şekilde toplumsal ilişkilerin ortaya çıktığı şehirde iktisadın, ekonomik ilişkilerin 

ahlâkî boyutunu ele alıp bütün bunların bir şehirde istikrar için ne kadar önemli olduğunu ve 

bunların ahlâkî olma sonucunda ortaya çıktığını, düşünürlerimizin de düşüncelerine değinerek 

açıklamaya çalışacağız. 

												3.3.1. Şehir ( Medine ) 

         Siyasetin ve ahlâkın en önemli uygulama alanlarından biri de toplumsallaşmanın mey-

dana geldiği, insanî her türlü alışverişin gerçekleştirildiği yerleşim ve medeniyet birimlerin-

den olan şehirdir. Bu nedenle şehir, sosyo-ekonomik yapının kurulduğu ve geliştirildiği, bu-

nun yanında kültürel yapının da oluşturulduğu bir yerdir. Toplumsallaşmayı besleyen şehir; 

coğrafi şartlara, kültürel birikime ve insanların bir arada yaşamalarını sağlayacak sosyo-

ekonomik etkenlere bağlı olarak gelişmiştir (Demir, 2003: 156). Bütün bunlarla beraber şehir, 

aynı zamanda insanın ahlâkî durumunun da ortaya çıktığı ve geliştiği bir yerdir. İnsanın bu 

ahlâkîliği, özel hayatından, toplumdaki her türlü insanî ilişkilerinden siyasetine kadar şehirde 

sergilenmektedir. Şehrin, toplumsal hayattaki bu önemine binaen düşünürlerimiz de şehre 

özel bir önem atfetmişlerdir. Nitekim toplumsal hayatın insandaki ahlâkîliği ortaya çıkardığını 

ve ahlâkî faziletler için büyük bir önem arz ettiğini daha önce de dile getirmiştik.  

         Arapça bir sözcük olan Medine, şehir manasında kullanıldığı gibi, yerleşik düzene sahip 

topluluklar için kullanılmış bu bağlamda medeniyet kavramıyla da bağlantılı hale gelmiştir. 

Sözlüklerde Medine “Medine ilinde oturma, Medineli olma” anlamlarında kullanılır. Yani 

yerleşik hayatı olmayan bedevinin zıddıdır. Dolayısıyla Medine kelimesi şehirde yaşayanlar 

için kullanılmış; zamanla toplumların ekonomik, teknik, siyasî ve ahlâkî açılardan gelişmişlik 

düzeyini belirtmek için “medeniyet” olarak kullanılan bir terim olmuştur (Açık, 2015: 298-

299). 

         Konumuz açısından şehrin önemi şöyle açıklanabilir: İslâm felsefe geleneğinde 

Fârâbî’den sonra toplum ve şehir yönetimi hakikat bilgisinin somutlaştırılması, yani insanda 

var olan fiillerin ortaya çıkması olarak görülmüştür (Türker, 2013: 49). Şöyle ki, daha önce 

değindiğimiz gibi insanın ahlâkîliği için çok büyük öneme sahip olan toplumsallaşmanın (te-

114 

 



meddün) ortaya çıkacağı yer şehirdir. Düşünürlerimiz, İslâm felsefesinde şehir kavramını ilk 

kez insanın yetkinleşmesi kavramına bağlı olarak pratik felsefenin müstakil bir sorunu olarak 

inceleyen Fârâbî’yi takiben şehri, kuruluşu ve yönetim bakımından ele almışlardır. İnsanın tek 

başına ihtiyaçlarını karşılayamayacağı gibi nedenlerden yola çıkan Fârâbî (Türker, 2013: 50) 

ve onu takiben düşünürlerimiz, insanın beslenme ve barınma gibi ihtiyaçlarıyla birlikte diğer 

toplumsal ihtiyaç ve ilişkilerinin temelinde olan yapının şüphesiz şehir ve şehirleşme olduğu-

nu söylemektedirler. Bu nedenle şehir, ahlâkın ve siyasetin tam da göbeğinde yer almaktadır. 

Çünkü daha önce de söylediğimiz gibi ahlâkî ve siyasî bir varlık olan insan bu özelliklerini 

toplumsallaştığı şehirde ortaya çıkaracaktır. İbn Miskeveyh şehri, insanların diğer insanlarla 

ilişki içerisinde olup mutluluğu elde ettikleri yer olarak nitelendirmektedir (İbn Miskeveyh, 

2013: 47). Bu bağlamda Tûsî de şehri, doğası gereği yardıma ve bunun sonucunda toplanma-

ya ihtiyacı olan insanın bu durumunun doğal sonucu olarak ortaya çıkmış olan, çeşitli meslek 

ve sanatlarla insanların geçimini sağladığı yer olarak tanımlar (Tûsî, 2016: 239).  

         Siyaset düşüncesinde, siyaset ilmînin konularından biri de toplanmadır. Yani siyasî bir 

oluşumun ortaya çıkması ve bunun siyasetinin yapılması için bir toplanma söz konusudur. 

Nitekim Tûsî de buna dikkat çekiyor. Ona göre, siyaset ilmînin konusu bireylerin içtimaî ya-

pısıdır. Bu da çeşitli şekillerde olur ki bunlardan bir tanesi de ümmetin, milletin bir parçası 

olan şehirdir (Tûsî, 2016: 243-244). Kınalızâde de, insanların siyasî işlerini düzenlemek, mut-

luluk ve yetkinliği kazanmak için içtimaî birlikteliğin gerekliliğine vurgu yapar (Kınalızâde, 

2016: 383) ki bunun gerçekleşeceği yer şehirdir. Dolayısıyla insanların bir araya geldikleri 

yer olan şehir, onların siyasetinin de önemli parçalarından biri haline gelmiş bulunmaktadır. 

         İnsan doğası gereği medenidir diyen Kınalızâde (Kınalızâde, 2016: 295), insanın top-

lumsal ve medeni hayat içine girmeden geçinemeyeceğini ve medeni oluşunun gereğini yerine 

getiremeyeceğini söyleyerek; onun ancak bu şekilde iyiliği elde edip, kötülüğü gidereceğini 

vurgular (Kınalızâde, 2016: 377). Medeni kelimesinin genel olarak şehirli, şehirde yaşayan, 

toplum içinde yaşayan anlamında kullanıldığını varsayarsak Kınalızâde, insanın mutlaka bir 

şehirde yaşamasını sosyalliğin gereği olarak görmektedir. Ancak o, kendinden önceki Tûsî 

gibi direk şehirden söz etmemiş ve medinenin tarifini vermemiştir. Onun, Oktay’ın da belirt-

tiği gibi, medineden kastı; yerleşim alanı olan bir toprak parçası ve küçük bir topluluk değil, 

muhtemeldir ki kendisinin de yaşadığı Kânûni döneminde bir dünya imparatorluğu haline 

gelen Osmanlı İmparatorluğudur. Çünkü o, seleflerine nazaran devletten daha büyük bir im-

paratorlukla karşı karşıyadır. Bundan dolayıdır ki Kınalızâde’nin düşüncesindeki cemiyet 

kavramı şehirle (Medine) karşılanmayacak kadar büyüktür (bkz. Oktay, 2015: 442). Ancak 

115 

 



sonuçta onun şehir (Medine) ile ilgili genel düşüncelerine baktığımızda şehri, yukarıda da söz 

ettiğimiz gibi bireyin toplumsallaştığı, siyasetini ortaya koyduğu ve içtimaî-siyasî ahlâkîliğini 

ortaya çıkardığı yani sosyo-politik hayatı için olmazsa olmaz bir araç olarak görebiliriz. 

         Bütün bunlarla birlikte düşünürlerimiz bir de temeddünün dinî yönüne vurgu yaparak 

toplumsallığın aynı zamanda aklen de iyi oluşunu teyit etmek adına cemaatle namazı ve cuma 

namazlarını şehir hayatı, insanların aralarındaki bağların ve sosyal ilişkilerinin gelişmesi, ara-

larındaki sevgi ve muhabbetin artması ve aralarındaki ünsiyetin gelişmesi için gerekli gör-

müşlerdir (Geniş bilgi için bkz. İbn Miskeveyh, 2013: 168-169, Tûsî, 2016: 253-254, 

Kınalızâde, 2016:  398-399). Çünkü cemaat, camilerde toplanan insanların dayanışma ve yar-

dımlaşma yönlerini şehir hayatının şartlarına uygun olarak biçimlendirmektedir. Cemaat içeri-

sinde birey, ortak bir ahlâk anlayışının, başkası tarafından da paylaşılan hedeflerin ve ortak 

bir bilincin katkısıyla karmaşık şehir hayatı içinde topluma ayak uydurmaya çalışmaktadır 

(Kara, 2010: 4). Hatta şehir olgusunu tek nedene indirgeyerek açıklamaya çalışan teorilerden 

biri de dinsel teorilerdir. Bu teoriye göre din, insanların bir araya gelmelerini sağlayan en te-

mel etkendir (Yıldırım, 2012: 42). Nitekim düşünürlerimiz de insanların toplanma amaçlarına 

bakarak şehirleri sınıflandırmışlardır. Dikkat edildiğinde bu tasniflerde siyasî olmaktan daha 

çok ahlâkî yapının göz önünde tutulduğu görülecektir. Çünkü Fârâbî’den beri süregelen bir 

yaklaşımdan yola çıkarak onlar da şehirde yaşayan halkın inanç ve ahlâkî yapısına bakarak o 

şehri, erdemli ya da erdemli olmayan şehir olarak nitelendirilmîşlerdir. 

         Hangi sebeple olursa olsun bütün düşünürlerimiz, fıtratı gereği medeni denilen insan 

için içtimaî hayatı ve bu hayatın önemli araçlarından biri olan şehri, medenileşmenin ve dola-

yısıyla ahlâkîliğin önemli bir parçası olarak telakki etmişlerdir. Bununla birlikte birçok insa-

nın birlikte yaşamış olduğu yerde adalet ve düzenle ilgili problemlerin de çıkacağı aşikârdır. 

Bu problemlerin insanların lehine olacak şekilde çözüme kavuşturulması ve toplumun düzenli 

bir hal alması yine insanın kendi eliyle olacaktır. Çünkü bunlar, insanın ve toplumun geleceği 

için çok büyük önem arz etmektedir. Düşünürlerimiz bir sonraki bölümde ele alacağımız gibi 

toplumsal düzenin, ahlâkî faziletlerden biri olan adaletle sağlanabileceği üzerinde önemle 

durmaya çalışmışlardır. 

          3.3.2. Adalet ve Düzen 

         “Adalet, ahlâk düşüncesinin temel kavramlarından biri olmakla beraber, özellikle top-

lumla ilişkili boyutları ve ideal yöneticinin vasfı olarak görülmesi bakımından siyasetle de son 

derece alakalıdır.” (Karagözoğlu, 2009: 99). 

116 

 



         İslâm düşüncesinde, adaletin ne olduğu ile ilgili söylenmesi gerekli olan şeylerden ilki, 

ahlâkın Allah tarafından gönderilmiş emirlerden biri olduğudur. Adaletin Allah’ın emirlerin-

den biri olması onun niteliği hakkında herhangi bir mâlûmat içermez. Ancak, emrin niteliği ve 

Allah’ın neleri emredip neleri emretmeyeceği bağlamında, Allah’ın kendisi ile ilgili bilgileri 

verir. Allah’ın adaleti emretmesinin, insanların adaleti düşünme şekline tesir etkilediği aşikâr-

dır. İnsanın ve âlemin yapısına içkin oaln bu adaletin tamal vasfı, Allah’ın emri olmasıdır.” 

(Keskintaş, 2017: 25). 

         Ahlâkî bir erdem olmasının yanı sıra politik bir yönü de bulunan adaletin ahlâkî erdem 

olan yönüne önceki bölümlerde değinmiştik. Burada ele alacağımız ve daha çok politik erdem 

yönüne vurgu yapacağımız adaleti; bireyin toplulukla, topluluğun toplumla ve nihayet toplu-

mun insanlıkla kurduğu bağ (Topuz, 2012: 87), üzerinden değerlendirmeye çalışacağız. 

         Adalet hukukî ve içtimaî bir durumdur. Hukukî açıdan adalet, toplum içinde yaşayan 

bireyin, diğer insanların haklarına saygı göstererek, hak sahibine hakkını vermesidir. Öyleyse 

adalet, herkesin yasaları kabul ettiği dereceye kadar haklı olduğu şeyi yapması demektir. Ada-

letle ahlâk arasındaki ilişkiye baktığımızda, bir insanın ahlâk sahibi olması için âdil olması 

gerekir sonucu ortaya çıkmaktadır. Çünkü diğer insanlara verilmiş olan haklara riâyet etme-

yen, menfaatlerden şahsî olarak istifade eden ya da bunları yakınları arasında paylaştıran biri 

adalete uymamış olur. Böyle biri âdil olmadığı gibi ahlâk kurallarına da uymadığı için ahlâklı 

da olmaz. Tutum ve davranışlarında adalete uymayan birinin dindarlığından ve ahlâklılığın-

dan söz etmek mümkün değildir. Böyle birisi medeni de olmaz. Çünkü toplum içerisinde ya-

şayan biri ahlâk kurallarına ve başkalarının haklarına saygı göstermek zorundadır (Kayaoğlu, 

1985: 201).  

         Bir toplumda düzenden ve dirlikten söz edebilmemiz için o toplumda adaletin olması 

gerekir. Çünkü toplumda bir arada yaşayan insanların mutluluğu ve kalkınmaları için adalet 

şarttır. Kezâ yine adalet, sosyal sınıflar arasındaki dengesizlikleri ortadan kaldırıp, ekonomik 

yönden zayıf bulunan insanları diğerlerine karşı korumayı amaçlamaktadır. Toplumun düzeni, 

devam ve huzuru o toplumda yaşayan insanlar arasındaki sosyal dengeyi korumayla sağlanır 

ki buna da “sosyal adalet” denmiştir (Turgay, 2013: 289). 

         Adalet, İslâm ahlâkçılarının da çokça üzerinde durduğu bir sosyal denge prensibidir. 

Adalet, bireyin hem ferdî olan fiillerini hem de toplumsal-politik fiillerini ilgilendirir. Adalet 

ferdî olarak, bireyin duygu ve fiillerinde tutarlılık ve dengeyi gözetmesi demektir. Çünkü ifrat 

117 

 



ve tefride kaçmayan bir birey aynı zamanda sorumluluğunun bilincinde, özgür, hakkı gözeten, 

eşitlikçi, toplumsal politik bir birey durumundadır (Kınsün, 2017: 70). 

         Öyleyse adalet, ister ferdî olsun ister toplumsal olsun her türlü beşeri ilişkide olması 

gereken temel ahlâkî fazilettir. Bir toplumda işler gerektiği gibi yerine getirilmez, hak edene 

hakkı verilmezse o toplumda dirlik ve düzenden söz etmek mümkün değildir (Kılıç, 2014: 

39). Düzenin sağlanması için hükümdârın en önemli görevlerinden biri adaleti sağlamaktır. 

Çünkü adalet mülkün temelidir. Adalet olmadan düzen olmaz ve devlet ayakta durmaz. Bu-

nun için halkın dilek ve şikâyetlerinin dinlenmesi, haklıya hakkının verilmesi, haksıza da ce-

zasının verilmesi düzenin sağlanması için adaletin gereğidir (Kayaoğlu, 1985: 205). İbn 

Miskeveyh’e göre toplumda düzenin ve dirliğin sağlanması adaletin yönetici eliyle sağlanma-

sıyla olur. Çünkü adalet ve eşitlikten ayrılmayan yönetici bütün haksızlık çeşitlerini ortadan 

kaldırır, eşitliği korumada kanun koyucunun halifeliği görevini yerine getirir (İbn Miskeveyh, 

2013: 141). Böylece adaletli yönetici sayesinde toplumda adalet ve düzen sağlanmış olur. 

Nitekim İbn Miskeveyh, Tecâribü’l Ümem adlı eserinde bir yöneticinin haksızlığı gidermesi-

ne, adalet ve düzeni sağlamasına örnek teşkil edecek olan uygulamayı şöyle aktarıyor. 

“Nevrûzdan evvel, başına gelen bir âfet sonucu gelirinin bir kısımının telef olduğunu söyleye-

rek sana şikâyette bulunacak olan musîbetlerden her birinin durumunu ve keyfiyeti öğrenme-

nin yolu, en çok itimad ettiğin ve doğru sözlü kimseler vâsıtası ile tahkikat yaptırmandır. Böy-

lece o (itimat ettiğin kişi) haksızlığı ortadan kaldırır ve adaletin temin edilmesini sağlar. Ayrı-

ca bu konuda vâkıf olunması gereken kayda değer bir şey varsa bunun mezalim divanında ele 

alınacağını da hesaba katmalısın. Bundan sonra kuvvetli kimseden korkmadan ve zayıf kim-

seye zûlüm etmeden haracı toplamalısın. Sana emredilen hususları açık ve âşikar surette icrâ 

et ki, Allah’ın izniyle bu sâyede vatandaşlara yapılan adalet, kâmil ve insaf da umumi olsun” 

(İbn Miskeveyh, 2016: 30).     

         Tûsî bu konuda şunları söyler: Halkın çeşitli sınıflarının birbirine denk tutulması gere-

kir. Yani toplumda bulunan sınıflardan biri diğerine baskın olmayacak her sınıf kendi işinin 

gereğini yaparak topluma yararlı olacak ki adalet ve düzen sağlansın. Aynı şekilde yönetici, 

halkın durumlarına ve fiillerine bakarak herkesi istidadına göre hak ettiği konuma yerleştir-

melidir (Tûsî, 2016: 295 vd.). Kınalızâde de, adaletli padişahın gözetmesi gereken durumları 

şöyle sıralar: Herkese eşit muâmele, herkese liyâkat ve istidâdına göre davranmak, herkese 

istihkâk ve istidâdına göre ihsanda bulunmak (Kınalızâde, 2016: 446 vd.). Öyleyse herkes hak 

ettiği yerde ve konumda olacak ki işler ehline verilmîş olsun. Ancak bu şekilde toplumdaki 

işler ve toplumun siyaseti sağlıklı yürüyecektir. Aksi durumda adaletsizlik ve zulüm olacaktır 

118 

 



ki bu da toplumdaki düzeni bozacaktır. Nitekim düşünürlerimizin de mensubu olduğu İslâm 

dinî insanlığa her fırsatta adaletli olmayı salık vermiştir.   

         İslâm ahlâk düşüncesinde adaletin gerekliliği özellikle toplumda düzenin sağlanması 

için mutlak olarak şart görünmektedir. Çünkü İslâm, bu düzenin sağlanması için, her insanın 

başkalarının haklarına saygı göstermesini emreder. Kezâ, haklarını savunacak güçte ve im-

kânda olmayanların hakları konusunda titizlik göstermiştir. İslâm, kuvvetli olan haklıdır şek-

lindeki kuvvet ve şiddet ahlâkına kesinlikle karşı çıkmıştır. Bir insan kendi hakkından ancak 

kendi isteğiyle vazgeçebilir. Bunun aksini yapmak adaletsizlik olur (Çağrıcı, 2015: 242). İşte 

bir toplumda söz konusu bu düzen varsa o toplumda birlik ve adalet oluşur. Eğer bunlara ria-

yet edilmezse karışıklık ve bunun sonucunda şiddet olayları baş gösterir. 

         İbn Miskeveyh’e göre, adaletli kimse öncelikle adaleti kendi nefsine uygular. Yani bü-

tün işlerinde âdil olur. Daha sonra kendi dışındaki insanlarla ilişkisinde bizzat adalet faziletine 

yönelerek bütün fiillerini ona göre ortaya çıkarıp (İbn Miskeveyh, 2013: 136), adaleti toplum 

içerisinde de yaygın hale getirdiğinde, toplumda kendiliğinden düzen sağlanmış olur. Bu ister 

halktan biri olsun ister yönetici olsun fark etmez. Ancak, topluma etkilerinin daha fazla 

sirâyet etmesi bakımından yöneticinin adaletli olması çok büyük önem arz etmektedir. İbn 

Miskeveyh’in siyasetle adaleti birleştirdiği nokta şudur. O, insanın nefis kuvvelerinden yola 

çıkarak her insanın birbirinden farklı yeteneklere sahip olacağını, kiminin kapasite olarak da-

ha yüksek kiminin daha alçak olacağını vurgular. Bu noktada insanlardan her birinin kendisi-

ne has fazileti elde etmesi adaletin gereğidir. Bu adaleti insanlara yol gösterici olarak yerine 

getirecek birey ise şehri-devleti yöneten hükümdâr olacaktır (İbn Miskeveyh, 2013: 93-94). 

Hükümdârın yol göstericiliği ile kendi nefsindeki adaleti sağlayan birey aynısını topluma da 

yansıtmış olacaktır. Daha sonra hükümdâr insanların toplumsal ilişkilerinde de adaleti ve dü-

zeni bu şekilde sağlayacak kişi olacaktır (İbn Miskeveyh, 2013: 138-139). Böylece İbn 

Miskeveyh ferdî ahlâktan yola çıkarak adaletin önce bireyde daha sonra yönetici aracılığıyla 

toplumda uygulanabilirliliğini ortaya koymaktadır.  

         Adaletli olmak ve iyilik yapmak; özellikle insanların bir arada bulunduğu alışveriş ve 

sosyal ilişkiler konusunda ortak bir alana sahiptirler. Âlemin düzeni adalete dayanır. Aynı 

şekilde adaletle birlikte iyilik yapmak da düzeni sağlayan unsurlardan biridir. Öyleyse her 

iyilik yapan kimse âdildir. Her âdil birey de iyidir (İbn Miskeveyh, 2013: 151). Dolayısıyla 

birey kendi nefsinde iyi ve adaletli olduğunda bunu topluma da yansıtacak, toplumdaki her 

işinde ve siyasetinde adaletli olmuş olacaktır. Bu da toplumda düzenin sağlanması için büyük 

bir kazanım olacaktır. Aynı şekilde toplumda adaletin ve düzenin sağlanması için iyilikle be-

119 

 



raber sevgi de büyük bir öneme sahiptir. Çünkü varlıkların düzeni ve durumlarının iyi olması 

sevgiye bağlıdır. Eğer toplum halinde yaşayan insanlar birbirlerini seven bireylerden oluşu-

yorlarsa onlar birbirlerine adaletli davranırlar ve aralarında hiçbir anlaşmazlık çıkmaz. Yani; 

dost, dostunu sever ve kendisi için istediğini onun için de isterse aralarında güven, dayanışma 

ve yardımlaşma olur. Kezâ şehrin yöneticisine de büyük işler düşmektedir. O, bütün 

tedbîrleriyle halkı arasında sevgiyi yerleştirirse hem kendisi hem de şehrin de oturanlar için 

imkânsız olan bütün iyilikler gerçekleşmiş olur. Böylece o, düşmanlarına galip gelir, yurdunu 

îmâr eder. Kendisi ve vatandaşları mutlu olarak yaşarlar. İşte böyle bir sevginin ortaya çıkma-

sı ve istenilen bu birlikteliğin meydana gelmesi için doğru düşünce ve güçlü inançlar gerekli-

dir (İbn Miskeveyh, 2013: 158-159). Bu özelliklere sahip olan kimse de doğal olarak adaletli 

kimse olmuş olur. Sonuçta adalet topluma bu sevgi sayesinde dağılmış olur. 

         Bu bağlamda Kınalızâde, filozofların sevginin adaletten daha üstün olduğunu söyledik-

lerini belirtir. Çünkü sevgi tabiî birliğe, adalet yapay birliğe benzer. Tabiî olanla yapay olan 

birbirine benzemez. Sevgi birliği gerektirir, ikiliği kaldırır. Adalet ise ikiliğin ortaya çıkma-

sından sonra söz konusu olur (Kınalızâde, 2016: 385). Ne var ki, bütün insanlar birbirlerini 

sevmek zorunda olmayacağından, onların birbirlerine saygı duymaları ve böylece toplumda 

düzenin sağlanması için herkesin ortak bir noktada birleşeceği adalet zorunlu hale gelir. 

         Toplumda ortaya çıkacak olan farklı düşüncelerin ve bunun sonucundaki anlaşmazlıkla-

rın düzene koyulması ve bunların bir noktada birleştirilmesi adalete bağlıdır. Adalet ve eşitlik 

farklılıkların düzenliliğini gerektirir. Tûsî, buna mûsikideki seslerin birbirleriyle olan ilişkisini 

gösterir. Buna göre, aralarında eşitlik bağıntısı olmayan seslerin birbirlerine uyum sağlayacak 

şekilde aralarında armonik bir düzenleme yapılır ki bu da sesler arasındaki düzenin sağlanma-

sı anlamına gelir (Tûsî, 2016: 113). Aksi takdirde düzensiz sesler akordu bozuk bir müzik 

aleti gibi insanın kulağını tırmalayacak ve insanı rahatsız edecektir. İşte toplum içerisinde 

insanların huzursuz olmaması için söz konusu farklılıkların ortadan kaldırılması gerekir ki bu 

da ancak adaletle olabilecek bir durumdur. 

         Toplumsal bir varlık olan insan, bu toplumsallığının gereğini yerine getirdiğinde eğer 

adalete riâyet etmezse zulüm ve haksızlık ortaya çıkar, bu durumda bir arada bulunmanın fay-

dasından çok zararı ortaya çıkacaktır ki bu da toplumu düzensizliğe sürüklemiş olacaktır 

(Kınalızâde, 2016: 383). 

         Adalet toplumda kendinî üç şekilde gösterir. Birincisi, malların ve ihsanların bölüşmesi. 

İkincisi, insan ilişkileri ve alışverişte ortaya çıkması. Üçüncüsü, eğitim ve yönetim işlerinin 

120 

 



düzenlenmesindeki durumların yönetilmesidir. Buna göre, bir insanın hakkı olan ihsan ve mal 

kendisine eksiksiz bir şekilde teslim edilmelidir. İnsanların, günlük münâsebetlerinde yahut 

alışverişlerinde mutlaka adaletli bir şekilde muâmele etmeleri gerekmektedir. İnsanlardan her 

biri, hangi konuda olursa olsun kendisi için istediğini başkası için de isteyecek ki, gerçek ada-

let ortaya çıkmış olsun (Tûsî, 2016: 113-114). Bütün bunların sonucunda toplumda dirlik ve 

düzen meydana gelmiş olur. Çünkü ortada bir denge vardır. Bir yerde denge varsa orada ada-

let ve düzen kendiliğinden ortaya çıkmış olur. Toplumun düzeninin sağlanması, adaletle ilgili 

olan dengeyle ve denklikle de yakından ilişkilidir. Toplumsal bir varlık olan insanın, işlerinin 

düzenli bir şekilde yürümesi için, onun diğer insanlarla yardımlaşması gerekir. Onlar birbirle-

rinin önemli işleriyle eşit bir şekilde meşgul olurlarsa, fıtratlarından kaynaklanan farklılıklar 

düzenin bir gereği haline gelir. Çünkü her insan farklı özelliklerde ve farklı yeteneklerde yara-

tılmıştır (Tûsî, 2016: 238). Eğer o, bu farlılıklarını toplumun maslahatı için kullanırsa ortaya 

düzen çıkmış olur. Yani her insanın kendi işiyle meşgul olması, bu işiyle topluma fayda sağ-

laması ve aynı şekilde toplumdaki diğer insanlardan faydalanması ortaya bir düzen çıkarmış 

olacaktır. Adaletin cüzlerinden biri olan bu dengenin sağlanması toplumun düzenine de 

sirâyet etmiş olacaktır.  

         Adaletin kendini üç şekilde göstermesinin başka bir izâhı da şöyledir: “Adalet üç nesne-

de olur: Birincisi, malların ve şereflerin taksimidir; iki şahsa bir mikdar mal ya da makam 

verilecek olsa, buna adalet, yani itidal demek olan vasat gerekir. İkincisi, muamelat, ölçüler 

ve alış-verişlerdeki adalet. Üçüncüsü ise, terbiyeye yönelik hadler, kısaslar ve tazirlerdeki 

adalet. Vasat (itidal) ve adalet mertebesine Allah’ın yeryüzündeki mizanı derler. Allah’ın 

inzâl ve irsâl ettiği bu mizan şeriat-i mütahhere ve nâmus-ı ilahîdir ki bu, mizan-ı evvel ve 

miyar-ı ekmeldir. İkinci mizan ise hâkim-i nâfizü’l-kavldir ki ona, insan nevinin doğası gereği 

medenî olmasından dolayı ihtiyaç duyulur. Temeddün ve içtima söz konusu olduğunda, insan 

nefsinin şehevî ve öfke güçleri sebebiyle birbirlerine zulmeden insanlar da olacaktır. Bu yüz-

den, zulmü ortadan kaldırıp hak sahibine hakkını verecek hâkim-i kâhire ihtiyaç vardır. Bu 

hâkimin sessiz olanına âdil-i mütevassıt ya da âdil-i sâmit denir ki, bu dinar ve dirhemdir. Bu 

hâkimin nâtık olanına ise âdil-i nâtık denir ki, bu da padişahtır” (Kömbe, 2014: 227). 

         Kınalızâde, bunu şu şekilde izah ediyor: Bütün insanlar aynı sanatla uğraşsaydı düzen 

bozulurdu. İlahi hikmet, adalet ve lütuf gereği her insan farklı farklı sanatlar ve mesleklerle 

uğraşmaktadır. Her ne kadar kimi yüksek kimi düşük sanatlarla uğraşsa da bu da düzenin var-

lığı için gerekli bir durumdur. Zira herkes aynı işi yaparsa toplumun ve insanların ihtiyaçları 

karşılanmaz bu da düzensizliğe yol açar. Kezâ, bu hikmetin gereği bir durum daha var o da, 

121 

 



bazı insanların zengin bazılarının da fakir olmasıdır. Bu durum toplumdaki birçok işin denge-

lenmesi noktasında gerekli bir hâl almaktadır. Örneğin herkes zengin olsaydı hiç kimse hiz-

met alanında çalışmazdı. Herkes fakir olsaydı hiçbiri menfaat sağlama gücüne sahip olmaya-

cağı için kimse kimseye hizmet edemezdi. Öyleyse efendi hizmet edenin bedensel hizmetin-

den; hizmet eden de efendisinin mal ve makâmından yararlanır. Dolayısıyla herkes istediğini 

alır ve dünyanın düzeni sağlanmış olur (Kınalızâde, 2016: 377). 

         Öte yandan Aristoteles, adaleti birçok yönden ele almıştır. Konuya özet olacak mahiyet-

te olacağından onun adaletle ilgili bazı düşüncelerine değinmek istiyoruz. O, Nikomakhos’a 

etik’inde adaletin üç önemli bileşeninden söz eder. Buna göre adaletin sağlanması için ilk 

olarak yüce bir yasaya ihtiyaç vardır ki bu da Tanrı’nın göndermiş olduğu ilahî yasadır. İkin-

cisi, âdil bir hakîme ihtiyaç vardır ki bu da ikinci kanundur. Üçüncü kanun ise, adaleti tesis 

etmek ve eşitliği sağlamak için kullanılacak olan paradır (Aristoteles, 2014: 219-220, 236-

239). Demek ki sosyo-politik ilişkilerde kanun ve bunu uygulayacak âdil yönetici şarttır. 

Ekonomik ilişkilerde ise adaleti sağlayacak olan, yine âdil yöneticinin denetiminde olan para-

dır. Dolayısıyla bu üçü, adaleti sağlamada gerekli olan araçlardır. Aristoteles’in adalet konu-

sunda dikkat çektiği başka bir husus, adalete uymayan bireyin durumudur. Ona göre eşitliği 

bozan ve adalete uymayan birey zâlimdir. Zira adaletin ve eşitliğin olmadığı yerde zulüm or-

taya çıkacaktır. Eşitliği, dolayısıyla adaleti bozan bu bireyin üç durumu vardır. Birincisi, ya-

sayı çiğneyen ve onu kabul etmeyen bireydir. İkincisi, âdil hakîmin verdiği kararları kabul 

etmeyen bireydir. Üçüncüsü ise; eşitliğe riâyet etmeyen, kendi hakkından fazlasını alan yani 

başkasının hakkını gasp eden bireydir (Aristoteles, 2014: 218-219). Dolayısıyla toplumda 

adaletin mi yoksa zulmün mü hakîm olduğu, toplumdaki bireylerin sergilemiş olduğu davra-

nışlar sonucu ortaya çıkar.  

         Netice itibariyle adaletin, mutlu toplumların, sağlam ve yüksek düzeydeki devletlerin en 

kutsal mefhumu ve vazgeçilmez unsuru olduğu görülmektedir. Devletlerin ne kadar medeni 

ve ahlâklı oldukları adalete verdikleri önemle ölçülür. Bundan dolayıdır ki İslâm dinî adaleti 

Müslümanların hayatındaki her alanda mutlak suretle şart koşmuştur (Kayaoğlu, 1985: 206). 

Adalet, eşitlik ve birlik bir arada düşünüldüklerinde düzeni ifade eder. Öyleyse düzen olan her 

şeyde adalet de vardır (Topuz, 2012: 88). Bu durum toplumlar için de geçerlidir. Hatta top-

lumlar için adalet ve düzen olmazsa olmaz kriterlerden olup insanın ve devletin yaşaması için 

hayati önem arz etmektedirler.   

122 

 



           3.3.3. İktisat ve Toplum 

            “İktisat, toplumsal düzenin sürmesinde en önemli etkenlerden biridir. İktisadi düzen, 

temelde toplumun maddi ihtiyaçalarının karşılanması esasına dayanan bir sistemdir. Bu sis-

tem iyi işlediğinde devlet, ekonomik güç ve baraberinde siyasî güç de kazanmakta ve düzen 

devam etmektedir. islâm siyaset düşüncesinde, toplumsal düzenin sürmesi ve adaletin sağ-

lanması, iktisatla bağlantılı göülmüştür. Devletin ortaya çıkışı toplumsal ihtiyaçlar, iş bölümü 

ve iktisatla açıklanmış, devletin kurulma amaçlarının din ve askeri amaçla birlikte malî amaç 

olduğu ifade edilmiş, devletin yıkılma sebeplerinden biri olarak iktisat gösterilmiş, bozulma-

nın önce iktisadî düzende başladığı ve devletin temel masraflarının karşılanması için mal ve 

paraya ihtiyaç olduğu belirtilmiştir.” (Bağdatlı, 2018: 265).   

         Toplumun ekonomik ve iktisâdî yapısını, yaşamını ya da faaliyetlerini diğer sosyal olay-

lar ve faaliyetlerden tamamen bağımsız düşünmeye imkân yoktur. Yani; iktisâdî faaliyet ve 

olaylar diğer sosyal gerçekler ve değerlerle sıkı bir ilişki içerisindedir. Çünkü ekonomik olay-

lar toplum hayatı içerisinde meydana gelen sosyal gerçeklerdir (Günay, 1986: 112). Dolayı-

sıyla toplumsal yaşamın nerdeyse her alanına sirâyet eden ve en etkili araçlardan biri olan 

ekonomik durumun ya da faaliyetlerin toplumsal yansımalarını tezimiz bağlamında irdeleme-

ye çalışacağız. 

         Ekonominin temelinde ferdî menfaatler ve sosyal hayatın ürünü olan içgüdüler vardır. 

İnsanların davranışlarında maddî ve ahlâkî ihtiyaçlar ve menfaatlerin önemli bir payı vardır. 

Ekonomik hayatın şekillenmesi ve bir hayat anlayışı gibi zihinlere tüm derinliğiyle yerleşip 

kökleşmesi ve dolayısıyla halk psikolojisine yüzyıllarca hükmedecek olan ahlâkî-etik bir ifade 

tarzı kazanmış olması, ekonomik faaliyetlerin anlaşılmasında ve açıklanmasında yadsınama-

yacak bir durumdur (Günay, 1986: 113).   

         Toplumda iktisâdî ilişkilerin âdil bir şekilde gerçekleşmesi lâzımdır. Toplumda kardeş-

liğin gerçekleşmesi için insanların alışverişlerinde âdil olmaları gerekir. Her ferde, toplumsal 

kalkınmaya yaptığı katkı karşılığında hakkı verilerek, şahısların ya da kurumların birbirlerini 

istismar etmeleri önlenmelidir. Yani çalışan işçi hakkını, memur maaşını, üretici ürettiği mah-

sulün karşılığını hak ettiği ölçüde almalıdır. Eğer çalışmadan her hangi bir şey talep ediliyorsa 

bu, adalete ve hakkaniyete uygun olmaz. Burada istenen herkesin hak ettiğini alması, kimse-

nin başkasının hakkına tecavüz etmemesi, işçinin ve üreticinin emeğinin karşılığının hemen 

verilmesidir (Kayaoğlu, 1985: 204-205). Hatırlanacağı üzere yukarıda da bu konuya değin-

miştik ki böylece toplumda iktisâdî yönden eşitlik sağlanmış olacaktır. Bu aynı zamanda ada-

letin de gereklerinden olan bir durumdur. 

123 

 



         Düşünürlerimiz eserlerinde iktisat konusuna daha çok aile ahlâkı bölümünde değinmiş-

lerdir. Muhtemeldir ki onların iktisadı bu şekilde ele almaları, toplumun önemli bir parçası 

olan ailedeki iktisadî durumdan yola çıkarak bunun topluma yansımalarını değerlendirmek 

istemelerindendir. Zira onlar, toplumun ahlâkî yapısını değerlendirirken ailenin bu topluma 

olan maddi manevî katkılarını bir bütün olarak değerlendirmişlerdir.  

            Ailenin iktisâdî durumunun iyi olması hiç şüphesiz toplum için de bir artıdır. Ailenin 

yöneticisi olan babanın çalışıp kazanması hem aile için hem de toplum için önemli bir katma 

değerdir. Bundan dolayı aile reisinin kazanç elde ederken ve bunu harcarken itidalli olması 

gerekir. Nitekim İbn Miskeveyh’in şu sözleri bunu açıkça ortaya koymaktadır. İbn 

Miskeveyh’e göre, mal zor elde edilen ancak kolay harcanıp dağıtılan bir şeydir. Filozoflar bu 

durumu, ağır bir yükü sırtına alıp dağın zirvesine çıktıktan sonra onu oradan aşağıya yuvarla-

yan kişiye benzetirler. Yani bir şeyi yukarı çıkarmak (kazanmak) zordur. Ancak onu aşağı 

yuvarlamak (kaybetmek) kolaydır (İbn Miskeveyh, 2013: 134). Bu nedenle kazançta ve tüke-

timde son derece dikkatli olmak gerekir. Çünkü mala olan ihtiyaç hayatın devamı için zorun-

ludur. Mal, hikmet ve faziletlerin ortaya konulması için önemli bir araçtır. Onu helal yolla 

kazanan insan zorluk çeker. Çünkü güzel kazanç yolları azdır. Dürüst olanlar güzel kazanç 

yollarını değerlendirir. Dürüst olmayanlar için kazancın hangi yoldan temin edildiği pek önem 

arz etmemektedir (İbn Miskeveyh, 2013: 134). Onlar Sırf daha çok kazanma hırsı ile hareket 

ederler. İşte kişi kazanç elde ederken dikkatli olmalıdır derken, helal kazanca vurgu yapmak 

istedik. Çünkü helal rızıkla geçimi sağlanan bir ailenin temelleri sağlam olacak ve bu ailenin 

sağlam oluşu topluma da aynı şekilde yansıyacaktır. 

         Peki, bu kazanç nasıl olmalıdır? Akıllı insan, kınanmalardan uzak, lekeli olmayan ka-

zanca yönelir ve her türlü kötülüğü barındıran kazançlardan uzak kalarak onlardan kaçınır. 

Kezâ gayrimeşru mal ve kazanç peşinde olanlarla hiçbir ilişkiye girmez. O, bu haline sevinir, 

övülmeyi ve şerefi maldan üstün tutar. Meşru olmayan yollardan kazanç elde edenleri kıs-

kanmaz (İbn Miskeveyh, 2013: 135). Tûsî de kazanç konusunda şunları söyler: Kazanmada üç 

şartı yerine getirmek lazımdır. Zulümden kaçınmak, utanç verici şeylerden kaçınmak, düşük-

lükten kaçınmak. Zulümle kazanç; zorla, ölçü ve tartıdaki hile ile veya dolandırıcılık ve hır-

sızlık yolu ile kazanılan mallardır. Utanç verici kazanç; yüzsüzlük, soytarılık ve kendinî al-

çaltmakla kazanılan mallardır. Düşüklük ise; daha üstün bir sanata gücü yettiği halde alçak bir 

sanatla kazanılan benzeri şeylerdir (Tûsî, 2016: 193). Dikkat edilirse düşünürlerimiz kazancın 

tamamen ahlâkî boyutuna dikkat çekmişlerdir. Zira yukarıda da belirttiğimiz gibi bir aile ve 

toplum için helal kazanmak ahlâkîliğin temel şartlarından biridir. 

124 

 



         Bununla birlikte kazanılan bu malların korunması ve harcanması da önemli bir konudur. 

Zira malın ne şekilde kazanıldığı kadar, onun ne şekilde ve nerede harcandığı da önemlidir. 

Malın korunmasında şunlara dikkat edilmelidir: Gider gelire eşit olmamalı, bilakis daha az 

olmalıdır. İmârıyla meşgul olunamayacak ve işletilerek elde edilmesi zor olan ve çok az kişi-

nin rağbet edeceği şeylere harcama yapılmamalıdır. Dâimi kazanç getiren işler tercih edilme-

lidir (Tûsî, 2016: 195). Burada bireyin kazancının dâimi olması ve bu kazancını korumasın-

daki faydanın yanında, devletin ve toplumun iktisâdî maslahatı da göz önünde tutulmuştur. 

Çünkü faydasız işlerle iştigal edip, hesapsız harcamalarda bulunan birey kendisine fayda ve-

remeyeceği gibi devletin ekonomisine herhangi bir katkı, piyasaya da bir canlılık sağlamaya-

caktır. 

         Bireylerin iktisâdi varlığı, devlet ekonomisine de katkısından dolayı, herhangi bir âfet ya 

da seferberlik vb. gibi durumlarda çok büyük önem arz etmektedir. Bunun için akıllı insan, 

zor günlerinde harcamak üzere kazancından tasarruf etme yolunu seçmelidir. Bu kazancın bir 

kısmı para ve kıymetli eşyalar, bir kısmı da çeşitli mal, yiyecek vb. şeyler, bir kısmının da 

emlak, arazi, hayvan şeklinde olması iyi olur (Tûsî, 2016: 195). 

         Malın harcanması meselesine gelince, harcamada dört şeyden kaçınmak gerekir. Birin-

cisi, cimrilik ve hasislik; ikincisi, israf ve savurganlık; üçüncüsü, gösteriş ve mağrurluk; dör-

düncüsü, kötü idaredir. Kezâ bu malın nasıl ve nereye harcandığı da önemlidir. Harcanan mal-

lar üç grupla sınırlı tutulmalıdır. Birincisi, sadaka ve zekât gibi Allah rızası için harcanalar. 

İkincisi; hediye, armağan, hayır işleri, bağış gibi cömertlik ve bol bol iyilik etme yolunda har-

cananlar. Üçüncüsü, iyi olanı elde etmek ve kötü olanı def etmek için harcanan şeylerdir 

(Tûsî, 2016: 196). Aynı şekilde burada da İslâm ahlâk düşüncesi, fertten başlayarak ailenin ve 

toplumun kazanç konusunda olduğu gibi harcama konusunda, dolayısıyla bütün iktisâdî işle-

rinde tamamen ahlâkî bir yapıyı tavsiye etmektedir.   

         Düşünürlerimiz, toplumdaki iktisâdî ve içtimaî ilişkilerin düzen ve adalete uygun bir 

şekilde yürüyebilmesi için kendilerine Aristoteles’ten tevârüs eden ve adalet konusunda da 

değindiğimiz yasa, hakîm ve parayı şart koşmuşlardır. Ancak konumuzu doğrudan ilgilendir-

diği için para kavramı diğerlerine göre biraz daha fazla önem arz etmektedir. Çünkü yönetici, 

toplumdaki iktisâdî ilişkilerin adalete uygun ve sağlıklı yürüyebilmesi için yapacağı düzenle-

melerle gerekli tedbîrleri alır. O, bunu yaparken kendi yetkisindeki parayı bir araç olarak kul-

lanır.   

125 

 



         Tüm bunlardan hareketle toplumun iktisâdî faaliyetlerini, maddi ve manevî yönleriyle 

birlikte düşünmek elzemdir. Diğer bir deyişle iktisâdî faaliyeti toplumun sosyal, kültürel, ah-

lâkî, hukukî ve siyasî yönleriyle etkileşiminin bir sonucu olarak değerlendirmek gerekir 

(Günay, 1986:  127). Çünkü toplumun ortaya koyduğu ekonomik uygulamalar o toplumun 

ahlâkî yapısıyla örtüşmek zorundadır. Eğer toplumda ahlâkî değerler ve iktisâdî faaliyetler 

örtüşüyorsa o toplum sosyal ve ekonomik yönden gelişecek, aksi halde ise ahlâkî yönüyle 

birlikte diğer alanlarda da çöküntü içerisine girecektir.   

         Yukarıda ele aldığımız şehir hayatının, adaletin ve iktisadın toplumların istikrârı ve de-

vamı için çok mühim bir yer teşkil etmektedir. İstikrar, toplumdaki bütün işlerin istenilen ve 

öngörülen düzeyde kalması veya bulunulan durumdan daha ileriye gitmesi demektir. Dolayı-

sıyla istikrar toplumlar ve devletler için çok büyük önem arz etmektedir. Çünkü devletlerin 

varlıklarını ve hakîmiyetlerini sürdürebilmeleri için istikrar gerekli bir durumdur. İstikrar, 

diğer tüm saydıklarımızın doğal bir sonucu olarak ortaya çıkacak bir durumdur. Zira tezimizin 

bundan önceki bölümlerinde anlatmaya çalıştığımız hemen hemen bütün konular bir toplu-

mun ve devletin istikrarı için gerekli olan konulardır.    

         Bir topluma medeni denilmesi o toplumun kendi içindeki tüm dinamiklerle istikrarlı 

olmasından kaynaklanır. Zira medenî bir toplum, kendi içindeki sorunlarını çözen; insanları-

nın huzurlu, mutlu ve güven içerisinde birlikte yaşadığı bir toplumdur. Toplum bunları elde 

ettiği sürece toplumsal problemlerden ve düzensizlikten kurtulmuş demektir. Toplumun üs-

tünlüğü ve sürekliliği, dolayısıyla istikrarı ancak bu şekilde olur (Uysal, 2016: 300). Ancak 

toplumun, istikrarı yakalayıp, düzenli bir devlet yapısının oluşturulabilmesi için bazı şartlar 

gereklidir. İşte tüm bu şartların neler olduğu tezimizde ele alınan konular hatırlandığında he-

men anlaşılacaktır.  

         Çalışmamıza konu olan düşünürlerimizin genel düşüncelerinden yola çıkarsak bir top-

lumun istikrarı için öncelikle hukuk ya da yasa veya kanun gereklidir. Bunun toplumsal karşı-

lığı adalettir ki teze konu olan düşünürlerin bu konuya ısrarla önem vermelerinden dolayı biz 

de bu kavramı açıklamayı gerekli gördük. Buna göre, Adalet mülkün temelidir. Temeli adalet-

le sağlam olmayan bir devletin bırakın istikrarlı olması, ayakta durması bile zor bir hale gele-

cektir. Bundan dolayı istikrarın sürekli olabilmesi için adaletin bütün topluma yansıması ge-

rekir. Aynı zamanda bir fazilet olması, hatta bütün faziletlerin toplamı olması itibariyle adalet, 

ahlâkî bir görev de üstlenmektedir. Zira toplumun ahlâklı olması da onun istikrarı için önem-

lidir. İkincisi, toplumdaki dostluk ve sevgi meselesidir. Bu nedenle filozofların dostluk ve 

sevgiyi adaletin önüne koyduklarını söylemiştik. Çünkü sevgi, insanlar arasındaki doğal an-

126 

 



laşma aracı olarak görülmektedir. Dolayısıyla, dostluk ve sevginin olduğu yerde kolay kolay 

anlaşmazlık olmaz. Bu da o toplumun istikrarına bir katkıdır. Üçüncüsü, toplumsal örgütlen-

me ve toplumsal işbirliği meselesidir (Maraş, 2016: 261). Doğası gereği sosyal olan insanın 

bir toplum içerisinde yaşaması gerektiğini tezimizin birçok yerinde dile getirdik. İnsanların, 

amaçları olan nihâî mutluluğa ulaşabilmeleri için toplumda işbirliği içerisinde yaşamaları ge-

rekir. Onlar, bu işbirliğiyle hem kendi mutluluklarını elde edecekler hem de toplumun istikra-

rına katkı sunacaklardır. Dördüncüsü, ülkenin ekonomik durumudur. Eğer devlet ekonomik 

açıdan iyi bir durumda ise ve bunu da vatandaşına adaletli bir şekilde yansıtıyorsa bu da dev-

letin istikrarına olumlu bir katkı sunacaktır. Beşincisi ve belki de en önemlisi, sıraladığımız 

bütün bu konuların âdil bir devlet başkanının tedbîriyle uygulamaya konulmasıdır. Çünkü âdil 

devlet başkanı, adaletli, ahlâklı, toplumsal denge ve eşitliğe önem veren, işbirliğini toplum 

geneline yayan bir karaktere sahip olursa toplum genelinde ya da her alanda olumlu bir istik-

rar söz konusu olacaktır. 

         Anlaşılacağı üzere istikrar meselesi de bir toplumun ve devletin bekâsı için gerekli olan 

cüzlerdendir. Buraya kadar işlediğimiz diğer tüm konuları özetlemesi bakımından, İbn Hal-

dun’un Mûbezân’dan ve Kınalızâde’nin Aristototeles’ten aldığı şu sözleri aktararak çalışma-

mızı sonlandırmak istiyoruz. Birincisi, “Ey hükümdâr! Egemenliğin gücü, ancak dinle, Tanrı-

ya boyun eğmekle ve yetkiyi, onun buyruğuna, onun yasağına göre kullanmakla tamamlana-

bilir. Ama din de ancak egemenlikle ayakta durabilir. Egemenlik, bireyler, devlet adamları 

olmadan da gücünü koruyamaz. Bireylerin ayakta durabilmesi de malla, parayladır. Ne var ki, 

mal ve para da bayındırlık olmadan sağlanamaz. Bayındırlığın, toplumsal yaşamın yolu da 

adaletten geçer. Adalete gelince: O da Tanrı’nın yaratıklar arasında koyduğu her şeyi yasladı-

ğı terazidir. Bu teraziyi elinde tutan da hükümdârdır.” (İbn Haldun, 2013: 114). İkincisi, 

Kınalızâde’nin kitabının sonunda verdiği (bkz. Kınalızâde, 2016: 498) ve kaynağını Aristote-

les’e dayandırdığı adalet dairesidir ki, buna göre:         

         1. “Dünyanın iyileşme sebebi adalettir.” 

         2. “Dünya duvarı devlet olan bir bağdır”  

         3. “Devlete düzen veren şeriattır.” 

         4. “Şeriatı padişahtan başkası koruyamaz.” 

         5. “Ordu olmadan padişah hakîmiyet kuramaz.” 

         6. “Orduyu paradan başka bir şey toplayamaz.” 

127 

 



         7. “Parayı kazanan tebaâdır.” 

         8. “Tebaâyı padişaha adalet kul edebilir.”  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

128 

 



SONUÇ 

 

         Düşünce tarihinin en başından beri felsefî düşünce, nazârî ve amelî olarak iki şekilde 

telakki edilmîştir. Genel olarak insan iradesinin dışında gerçekleşen şeylerden bahseden ilme 

nazârî veya teorik ilim, insanın iradesi sonucunda ortaya koyduğu fiilleri ele alan ve onlardan 

bahseden ilme de amelî veya pratik ilim denilmîştir. Bu ilimlerden, matematik, fizik, metafi-

zik gibi ilimler nazârî ilmîn kapsamında değerlendirilmîş olup bunlar da, kendi içerisinde alt 

ilim dallarına ayrılmışlardır. İnsanın ortaya koyduğu fiillerle ilgilenen amelî ilim ise genel 

olarak birçok düşünür tarafından siyaset ve ahlâk ilmî şeklinde sınıflandırılmıştır. İslâm filo-

zofları bunlara fıkıh ve kelamı da dâhil etmişlerdir. Şunu da belirtmekte yarar vardır. Düşü-

nürlerin pekçoğu tarafından nazârî ilimlerden biri olarak değerlendirilen mantık ilmî, bazı 

düşünürlerce de yukarıda saydığımız iki gruba dâhil edilmeyerek alet ilmî şeklinde müstakil 

bir grupta değerlendirilmîştir. 

         Her ne kadar amelî ilimlerden siyaset ve ahlâk ayrı olarak tasnif edilse de, aslında bu iki 

ilmîn birbirinden çok da ayrı olduğu düşünülemez. Çünkü bu iki ilmîn de insanoğlunun fiille-

rine yansıması bir şekilde birliktelik arz ettiği için birçok düşünür tarafından birlikte ele alın-

mışlardır. Gerek Antik Yunan filozoflarından olan Platon ve Aristoteles gerek siyaset ve ah-

lâk alanında onlardan büyük ölçüde yararlanmış olan İslâm filozofları da siyaset ve ahlâkı 

birlikte ele almışlardır. Nitekim İslâm siyaset düşüncesinin en önemli filozoflarından biri olan 

Fârâbî’nin siyaset tarifinde siyaset ile ahlâkı birbirinden ayırmak neredeyse imkânsızdır.  

         Her dönemde ve hemen hemen her toplumda, ahlâkın, adaletin ve siyasetin kaynağı ir-

delenmiş, iyi bir insanda ve yöneticide bulunması istenen hasletler buna bağlı olarak ahlâklı 

ve erdemli bir toplumda bulunması gereken özellikler hep sorgulanmış, araştırılmış ve tartışıla 

gelmiştir. Çalışmamıza konu olan tedbîrü’l-müdün, siyasî ahlâk, sosyal ahlâk, devlet idaresi, 

şehir idaresi, mahalli idare şeklinde değişik anlamlarda kullanılmış olup bu konu pratik ilim-

lerden olan siyaset ilmi içerisinde ele alınmıştır. 

         İslâm ahlâk düşüncesine baktığımızda bu düşüncenin temeline, akıllı bir varlık olan in-

san yerleştirilmîştir. İslâm düşünürleri, insandan yola çıkarak bireydeki ahlâkın, bireyin aile 

içerisindeki ahlâkının ve en sonunda onun toplum içerisindeki ahlâkî durumunun topluma 

nasıl yansıdığı üzerinde durmuşlardır. Bunun sonucunda fıtratı gereği sosyal ve bundan müte-

vellit siyasal bir varlık olan insanın fiillerinin, siyasete nasıl sirayet ettiği de İslâm ahlâk dü-

şüncesinin ana eksenini oluşturmuştur. Nihâî amacı mutluluk olan insanın, bu mutluluğu bir 

129 

 



toplum içerisinde elde edebileceği düşüncesi bütün ahlâk ve siyaset düşünürleri tarafından 

öne sürülmüştür. Kezâ, toplumsallaşmanın en önemli araçlarından biri olan devletin temel 

amacının bu bireyi mutluluğa götürmek olduğu ortaya konulmuştur. Dolayısıyla bireyden 

yola çıkarak onun, ahlâkî erdemlere ulaşma yolunda aklını kullanıp nefis ve iradesini aklının 

emrine vererek, yani ancak ahlâkî bir gayret sarf ederek beşerî varlığın en üst seviyesi olan 

insan-ı kâmil derecesine ulaşabileceği bir gerçektir. Buna bağlı olarak onun dâhil olacağı top-

lum da aynı erdeme ve kemâle ulaşacaktır. Hemen hemen bütün ahlâk düşünürleri siyaseti, 

toplumsal erdemin aracı olarak kullanmışlardır. 

         İbn Miskeveyh, Nâsıruddîn Tûsî ve Kınalızâde Ali Çelebî ahlâkın değisebileceğini ileri 

sürmektedirler. Kişi doğustan sahip olduğu, diğer varlıklarla ortak olan fiziksel ihtiyaçlarının 

dışında, onu diğer canlılardan ayıran irade gücüne sahiptir. Bu güç sayesinde kişinin çocuk-

luktan itibaren iyi bir eğitim alırsa erdemli bir insan olacağını, aksi takdirde akla uygun olan 

davranışlar sergileyemeyeceğini dile getirmektedirler. Her üç düşünürümüzde insanın nihâi 

amacının mutluluğu elde etmek olduğunu savunmuşlardır. Bunun da ancak akılla elde edilebi-

leceğini ileri sürmüşlerder. 

         Filozoflarımızın ahlâkla ilgili eserleri incelendiğinde, Tûsî ve Kınalızâde’nin eserlerinde 

içerik olarak İbn Miskeveyh’in Tehzîb el-Ahlâk’ından farklılaştıkları görülmektedir. Bu farklı-

lık Tûsî ve Kınalızâde’nin eserlerine aile ve toplum ahlâkını eklemeleriyle kendini göstermek-

tedir. Bundan dolayıdır ki Tûsî ve Kınalızâde, siyaset ve ahlâk konusunu İbn Miskeveyh’e 

nazaran daha sipesifik bir şekilde ele almaktadırlar. 

         Ancak her durumda bütün filozoflarımızın amacı, ahlâk ve siyaset düşüncelerini insanın 

fıtri özelliğinden yola çıkarak felsefi bir alt yapıyla temellendirmek olmuştur. Onlar, bu nok-

tada hem kendi dönemlerindeki İslam siyaset ve ahlâk düşüncesine, hem de kendilerinden 

sonra gelen felsefî ahlâk ve siyaset birikimine büyük katkılar sunmuşlardır. Bu nedenle onla-

rın bu düşünceleri genel olarak birbirine benzer bir şekilde devam etmiş ve İslâm ahlâk ve 

siyaset felsefesine mühim bir örneklik teşkil etmiştir.    

         İbn Miskeveyh, Nâsıruddîn et-Tûsî ve Kınalızâde Ali Çelebî de, ahlâk ve siyaset düşün-

celerini genel İslâm ahlâk ve siyaset düşüncesine paralel olarak temellendirmişlerdir. Felsefî 

ahlâk geleneğinin önde gelen isimleri olarak değerlendirilen bu düşünürlerin de, siyaset ve 

ahlâk düşünceleri iç içedir denilebilir. Bunun sebeplerinden biri bu düşünürlerin de ahlâk ve 

siyaset düşüncelerinde Platon, Aristoteles, Fârâbî ve İbn Sînâ gibi filozoflardan etkilenmiş 

olmalarıdır. Bu etkilenmenin yolunu açan ilk düşünür İbn Miskeveyh olmuştur. Kendinden 

sonraki ahlâk düşünürlerini büyük ölçüde etkileyen İbn Miskeveyh’in bu düşünürlerden farkı, 

130 

 



etkilemiş olduğu diğer düşünürlere nazaran ferdî ahlâk’ı daha fazla ön plana almış olmasıdır. 

Nitekim kendisinden sonra gelen ahlâk düşünürleri ahlâk alanındaki eserlerinde İbn 

Miskeveyh’ten farklı olarak ahlâkî düşüncelerinde ferdî ahlâkla birlikte aile ve toplum ahlâkı-

na da yer vermişlerdir. Bu düşünürlerin, bu şekilde aile ve toplum ahlâkına yer vermeleri do-

ğal olarak ahlâkî düşüncelerinde toplum ve siyaset düşüncesinin ortaya çıkmasına neden ol-

muştur. Zira her toplumun olduğu yerde mutlaka bir siyasetin ve bunu yönetecek bir siyaset-

çinin olması zorunluluk arz etmiştir. 

         Bu bağlamda tezimize konu olan düşünürlerimizin tedbîrü’l-müdün, yani siyasetle ilgili 

düşüncelerine baktığımızda onlar, yukarıda da belirttiğimiz gibi, bu düşüncelerini tamamen 

ahlâkla temellendirmişlerdir. Bunun nedeni de insanî olan birçok düşüncede olduğu gibi, ah-

lâkın ve siyasetin de insan fiillerinin sonucunda ortaya çıkıyor olmasıdır. Çünkü bir yerde 

insan ve toplum varsa orda mutlak suretle ahlâk ve siyaset de var olacaktır.  

         Buna göre bütün düşünürlerimiz, ahlâkî ve siyasî düşüncelerini şu şekilde biçimlendir-

mişlerdir: Fıtratı gereği akıllı ve sosyal bir varlık olan insan, ahlâkın ve siyasetin öznesi du-

rumundadır. Bundan dolayı onun yapmış olacağı her türlü davranış ve etkinlik kendisini ve 

sosyalliği gereği içerisinde yaşamak zorunda olduğu toplumu olumlu ya da olumsuz etkileye-

cektir. İşte tam bu noktada ahlâk devreye girmektedir. Sosyal ve siyasal bir varlık olan insan, 

kendisine verilmiş en büyük nimetlerden biri olan aklını kullanma durumuna göre ahlâkî ya 

da gayri ahlâkî bir durumda olacaktır. Eğer o, aklını düşünen nefsinin emrine vererek bunun 

sonucunda iradesini iyi fiiller yönünde kullanırsa erdemli bir insan olacaktır. Aynı zamanda 

adaletli bir insan olacaktır. Filozoflarımızın genel düşüncelerine baktığımızda, adalet ahlâklı 

olmanın en önemli göstergesidir. Zira erdemlerden biri olarak sayılan adalet, hem insanın 

kendi nefsî için hem de toplumun düzeni ve refahı için önemli şartlardan bir tanesidir. Bunun 

için fert, adaleti önce kendi nefsinde uygulayacak daha sonra bu adaleti, ailesine ve topluma 

yansıtacaktır. Dolayısıyla düşünürlerimiz, ferdî ahlâktan yola çıkarak daha sonra toplumsal-

laşmanın ilk evresi olan aile kurumunu ele almışlardır. Onlara göre aile, toplumun temel ku-

rumlarından biridir. Çünkü topluma dâhil olacak olan bireyin ahlâkî durumu ilk olarak ailede 

şekillenecektir. Anne, baba, çocuk, hizmetçi ve mal (azık) dan oluşan aileyi, evin yöneticisi 

konumunda olan baba yönetecektir. Baba, her türlü ahlâkî hassasiyetleri göz önünde bulundu-

rarak aile bireylerini eğitecek ve onların geçimlerini sağlayacaktır. Onun evdeki tedbîri saye-

sinde aile bireyleri ahlâkî ve mutlu olacaklardır. Öyleyse bireyleri ahlâkî ve mutlu olan bir 

aile güçlü bir aile olacak, aile kurumu sağlam olan bir toplum da payidâr olacaktır. Düşünür-

131 

 



lerimizin ahlâk düşüncelerinin son evresini de toplumsal ahlâk oluşturmaktadır ki, onların 

siyaset düşünceleri daha çok bu evrede ortaya çıkmaktadır. 

         Akıllı bir varlık olan insan, doğası gereği sosyal bir varlıktır. Bu da demek oluyor ki 

insanı, sadece bir birey ya da aileyi oluşturan fertlerden biri olarak değerlendiremeyiz. Çünkü 

onun, sosyal bir varlık olması hasebiyle başka insanların yardımına ihtiyacı vardır. Kendisi de 

aynı şekilde toplum içerisine girerek kendisinde var olan yetenekleri ortaya çıkarıp bu yolla 

toplumun diğer bireylerine yardımcı olacaktır. Kezâ onun ahlâkî olup olmadığı da, bu toplum 

içerisinde ortaya koyacağı fiiller sonucunda belli olacaktır. Bütün bunlardan dolayı onun mut-

laka topluma karışması yani toplumsallaşması gerekmektedir. 

         Bu şekilde birbirinden farklı bireylerden oluşacak olan toplum, bireylerin yetenekleri ve 

istidatlarına göre sınıflara ayrılmıştır. Değişik sınıflandırmalar yapılmakla birlikte, bu sınıf-

landırmalara genel olarak baktığımızda, bazı ortak noktalar ortaya çıkmaktadır. Buna göre, 

düşünce kuvveleri üst düzeyde olanlar ilim ehli olarak isimlendirilmîşlerdir. Toplumu ve dev-

leti yönetme işi kendilerine filozof, hakîm vb. denilen bu sınıf tarafından yerine getirilmelidir. 

Aynı şekilde toplumda savunma mesleğiyle ilgili yetenekleri ön plana çıkanlar devletin askerî 

işlerini, iktisâdî yetenekleri ön plana çıkanlar ticareti, ziraatla ilgili yetenekleri ön plana çıkan-

lar çiftçilik işlerini, bunların dışında kalanlar ise diğer sınıflara hizmet etme işlerini üstlene-

ceklerdir. İşte ahlâklı ve dolayısıyla erdemli bir toplum, ancak bu şekilde iş bölümünün oldu-

ğu, herkesin kendi işiyle uğraştığı bir yerde ortaya çıkacaktır. Kezâ herkes yeteneği ölçüsünde 

yapabileceği işle uğraşırsa hem hak ettiği konumu elde eder, hem de topluma daha faydalı 

işler yapar. Böylece adalet de sağlanmış olur.  

         Fıtratı gereği birbirinden farklı özelliklere sahip olan insanların bir araya geldiklerinde 

ister istemez bazı uyumsuzlukların ortaya çıkabileceği, bunun da toplumda huzursuzluk ve 

düzensizliğe neden olabileceği bilinen bir gerçektir. Tam bu noktada bir yasaya ve onu uygu-

layacak birine ihtiyaç vardır. Ancak bundan önce önemli bir hususu önemle belirtmek gerekir 

ki o da, tâli erdemlerden olan sevgi ve dostluğun toplumda işlevsel hale getirilmesidir. Buna 

göre, toplumun refahını ve bekâsını sağlayacak önemli etkenlerden en önemlileri, toplum bi-

reyleri arasında oluşacak olan bu sevgi ve dostluktur. Eğer onlar birbirlerini sever ve birbirle-

rine dost olurlarsa toplum için ayrı bir yasa veya kanuna gerek kalmaz. Çünkü sevgi ve dost-

luk doğal olarak adaleti tesis etme görevini üstlenecektir. Eğer toplum bireyleri arasında söz 

konusu bu sevgi ve dostluk olmazsa, o zaman toplumda kargaşa ve huzursuzluk meydana 

gelir ve işte o zaman kanuna ihtiyaç duyulur. Bu kanunla da adaleti tesis edecek yöneticiye de 

132 

 



ihtiyaç olacaktır. Burada da toplumu yönetme yani tedbîr etme işi olan en önemli görevi üst-

lenecek olan devlet başkanı devreye girmektedir.   

         Bu nedenle toplum ve siyaset düşüncesinin önemli bir noktası da devlet başkanlığı me-

selesidir. Ahlâk ve siyaset düşüncesinde bu mesele üzerinde önemle durulmuştur. Çünkü bir 

toplumun ayakta kalması ve varlığını sürdürebilmesi büyük ölçüde o devleti yöneten devlet 

başkanına bağlıdır. Nitekim bundan dolayı İslâm siyaset düşüncesi geleneğinde devlet başka-

nının filozof hatta peygamber olması gerektiği şeklindeki mülâhazalar ortaya konulmuştur. 

Bunun için, yöneticinin üst düzey aklî ve ahlâkî özelliklere sahip olması gerekir. Devlet baş-

kanının niteliği kendisinde bulunması gereken çeşitli özelikleri verilmek suretiyle ortaya ko-

nulmuştur. Buna göre, devleti yönetecek kişide öncelikle aklî melekeler çok üst düzey olmalı-

dır. O, bütün nefis kuvvelerini düşünen nefsinin emrine vermelidir. Bu nedenle bir yöneticide 

bulunması gerekli olan adalet erdemini kendi nefsine uygulamalı, daha sonra adaletin toplum-

sal yönünü işlevsel hale getirmelidir. Çünkü yöneticileri dolayısıyla toplumu ayakta tutacak 

olan adalettir. Adaletin hakîm olmadığı devlet ahlâklı da değildir ve o toplum yıkılmaya mah-

kûmdur. Toplumu yönetecek olan kişi, toplumdaki bütün insanlara eşit davranmalı, herkese 

hak ettiğini mutlaka vermelidir. Bu kişi aynı zamanda askerî ve ekonomik alanlarda da mâhir 

olmalı, adaletle birlikte toplumu ayakta tutacak olan bu işleri de iyi bir şekilde tedbîr etmeli-

dir. Devlet başkanı toplumdaki bütün insanları sevmeli, kendini onlara sevdirmeli ve toplum-

da sevgi ve dostluğu yaygın hale getirmelidir. Dikkat edilirse sayılan bu özelliklerin hemen 

hemen hepsi ahlâkî olmayı gerektiren özelliklerdir. Bir devlet başkanı eğer bunlara riâyet 

ederse ahlâklı ve erdemli bir devlet başkanı vasfını kazanır. Aksi durumda ise erdemsiz dola-

yısıyla ahlâksız bir devlet başkanı olacaktır. Aynı durum toplumu oluşturan bireyler içinde 

geçerlidir. Eğer onlar akıl kuvvelerini düşünen nefislerinin emrine verip, öncelikle kendi ne-

fislerinde erdemleri uygular daha sonra bunu topluma yansıtırlarsa o toplum erdemli bir top-

lum, yok eğer düşünen nefislerini diğer nefislerinin emrine verirlerse o toplum erdemsiz bir 

toplum olacaktır. 

         Yukarıda saydığımız bütün bu nedenlerden dolayı ahlâk ve siyaset birbirlerinin mütem-

mim cüzleridir. Toplum ve siyaset olmadan ahlâkın mahiyeti anlaşılmaz. Ahlâksız bir toplu-

mu yöneten idarecilerin ve o toplumun varlığı da uzun sürmez. Bunun için İslâm ahlâk dü-

şüncesinde öncelikle ferdî ahlâktan yola çıkılarak, ailenin ve toplumun ahlâkı ele alınmıştır. 

Daha sonra bu ferdîn kendisinin, ailesinin ve hayatlarını içinde idâme etmek zorunda kaldık-

ları toplumun ahlâkî ve siyasî yönleri birlikte ele alınmıştır.  

133 

 



         Sonuç olarak, ahlâkın ve siyasetin en önemli uygulayıcısı olan insanın fıtrî özelliklerin-

den yola çıkarak ahlâkın toplum ve siyaset için büyük öneme sahip olduğunu söyleyebiliriz. 

Diğer taraftan insanın bu ahlâkî durumunun toplum içinde ve siyasetle ortaya çıkacağı da aşi-

kârdır. Toplum ve siyaset de ahlâk için mutlak suretle gereklidir. Çünkü insânî iki etkinlik 

olan ahlâk ve siyaset yine nihâî amacı her iki cihanda mutluluk olan insan için çok önemlidir. 

Bu bağlamda söz konusu filozoflarımızın ahlâk ve siyasetle ilgili fikirleri hem düşünce tarihi 

hem de İslâm düşüncesi tarihine önemli katkılar sunmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

134 

 



KAYNAKÇA 

 

Kur’ân-ı Kerîm 

Açık, F. (2015). Hicret Sonrası İlk İslâm Medeniyetinin İnşâ Sürecinde Toplumsal 

Kurumların Yapısı. Akademik Bakış Dergisi(S.52), s.285-309. 

Adıgüzel, N. (2018). İslâm Ahlâk Düşüncesi ve Müslüman Ahlâkçılar (1.Baskı). Ankara: Fecr 

Yay. 

Akyol, A. (2013). İslâm Ahlâk Felsefesinde Değerler Eğitimi- İbn Miskeveyh Merkezli Bir 

Okuma. Muhâfazakâr Düşünce Dergisi(S.36), s. 41-66. 

Akyüzoğlu, İ. (2015). İslâm Toplumunda Siyasal Otoritenin Oluşum Süreci. YÜİİFD(S.1), 

s.55-72. 

Altungök, A. (2007). IV. ve VIII. Yüzyıllar Arası Sasaniler Dönemi Türk-Fars İlişkileri. 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Elazığ: Fırat Üniversitesi SBE. 

Apaydın, H. Y. (1999). "İbn Rüşd". DİA (C. 20, s. 266-267). içinde İstanbul: TDV Yay. 

Apaydın, Y. (2003). Müslüman Siyaset Geleneğinde Din-Devlet İlişkisi. Bilimnâme I Dergisi, 

s.217-223. 

Arıcı, M. (2016). Ahlâk Neyi Bilmektir? Bir Bilim Olarak Ahlâk. Ö. Türker, K. Bilgin 

Tiryaki, & (ed.) içinde, İslâm Ahlâk Literatürü Ekoller ve Problemler (2.Baskı) (s. 43-

78). Ankara: Nobel Yay. 

Aristoteles. (2013). Politika . (M. Temelli, Çev.) İstanbul: Ark Yay. 

Aristoteles. (2014). Nikomakhos'a Etik (1.Baskı). (Z. Özcan, Çev.) Ankara: Sentez Yay. 

Arslan, A. (2017)(a) (6. baskı). İlkçağ Felsefesi Tarihi 3. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yay. 

Arslan, A. (2017)(b) (5.baskı). İlkçağ Felsefe Tarihi 4. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yay. 

Arslan, A. (2018) (7. baskı). İlkçağ Felsefesi Tarihi 2. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yay. 

Atay, H., Atay, İ., & Atay, M. (1964). Arapça-Türkçe Büyük Lugat (C. 1). Ankara: Bayrak 

Matbaası Yay. 

135 

 



Aydın, İ. H. (2008). İbn Sînâ'da Erdemli Yaşam. EAÜİFD(S.29), s.1-22. 

Aydın, M. (1989). "Ahlâk". DİA (C. 2, s. 10-14). içinde İstanbul: TDV Yay. 

Aydın, M. S. (1976). Fârâbî'nin Siyasî Düşüncesinde Sa'adet Kavramı. AÜİFD, c.XXI, s.303-

315. 

Aydın, M. S. (1989). "Ahlâk". DİA (C. 2, s. 10-14). içinde İstanbul: TDV Yay. 

Aydınlı, Y. (2014). Fârâbî ve Bağdat Meşşaî Okulu. C. K. (ed.) içinde, İslâm Felsefesi Tarih 

ve Problemler (2.Baskı) (s. 145-182). İstanbul: İsam Yay. 

Bağdatlı, Ö. (2018 (1. baskı). İslâm Siyaset Düşüncesinin Kavramsal Temelleri. İstanbul: 

Dergâh Yay. 

Barca, İ. (2015). Klasik İslâm Siyaset Kurumu ve Literatürüne Genel Bir Bakış. SÜİFD, 

c.2(S.1), s.33-65. 

Bayrakdar, M. (1999). "İbn Miskeveyh". DİA (C. 20, s. 201-208). içinde İstanbul: TDV Yay. 

Bayrakdar, M. (2012). İslâm Felsefesine Giriş (9.Baskı). Ankara: TDV Yay. 

Bayraklı, B. (1983). Fârâbî'de Devlet Felsefesi. İstanbul: Düşün Yay. 

Beheşti, M. (2014 ). İbn Miskeveyh'in Eğitim, Öğretim ve Temelleri Üzerine Görüşleri. 

Misbah Dergisi(S.9), s.131-156. 

Bertrand, A. (2018). Ahlâk Felsefesi (3.Baskı). (S. Zeki, Çev.) Ankara: Akçağ Yay. 

Bircan, H. H. (2013). İslâm Felsefesi Tarihine Giriş (3. Baskı). İstanbul: Dem Yay. 

Bolay, S. H. (1989). "Akıl". DİA (C. 2, s. 238-242). içinde İstanbul: TDV Yay. 

Cevizci, A. (2013). Felsefenin Kısa Tarihi (2. Baskı). İstanbul: Say Yay. 

Cihan, A. K. (2016). İslâm Ahlâkının Temel İlke ve Değerleri. M. S. (ed.) içinde, İslâm Ahlâk 

Esasları ve Felsefesi (3.Baskı) (s. 61-73). Ankara: Grafiker Yay. 

Corbin, H. (2013). İslâm Felsefesi Tarihi, Başlangıcından İbni Rüşd'ün Ölümüne (9.Baskı) 

(C. 1). (H. Hatemi, Çev.) İstanbul: Litera Yay. 

Coşkun, İ. (2004). Nazârî Akıl İle Allah'ın Bilinmesi. DÜİFD(S.1), s.1-19. 

Çağrıcı, M. (1988). "Adâlet". DİA (C. 1, s. 341-343). içinde İstanbul: TDV Yay. 

Çağrıcı, M. (1989). "Ahlâk". DİA (C. 2, s. 1-9). içinde İstanbul: TDV Yay. 

Çağrıcı, M. (1995). "Fazilet". DİA (C. 12, s. 269-270). içinde İstanbul: TDV Yay. 

136 

 



Çağrıcı, M. (1995). Kindî'nin Def'ul-Ahzân Adlı Risalesi, Kaynakları ve Tesirleri. 

MÜİFD(S.7-8-9-10.), s.221-241. 

Çağrıcı, M. (2011). "Tedbîrü'l-Medine". DİA (C. 40, s. 259-260). içinde İstanbul. 

Çağrıcı, M. (2012). İslâm Düşüncesinde Ahlâk (4.Baskı). İstanbul: Dem Yay. 

Çağrıcı, M. (2014). Uluslararası Kınalızâde Ailesi Sempozyumu Bildiriler Kitabı. (s. 57-71). 

Isparta: SDÜİFY. 

Çağrıcı, M. (2015). Ana Hatlarıyla İslâm Ahlâkı (8.Baskı). İstanbul: Ensar Yay. 

Çağrıcı, M., & Hökelekli, H. (2000). "İrade". DİA (C. 22, s. 380-384). içinde İstanbul: TDV 

Yay. 

Çetintaş, İ. (2014). İslâm Medeniyetinin Kırılan Dinamiği: Ahlâk. KMSİÜİFD(S.23), s.85-

114. 

Çifçi, O. Z., & Erdem, H. (2013 ). İslâm Siyaset Tarihinde Din ve Devlet ilişkisi. İstem 

Dergisi(S.22), s.117-129. 

Çilingir, L. (2009). Fârâbî ve İbn Haldun'da Siyaset (1.Baskı). Ankara: Araştırma Yay. 

Çüçen, K. (2013). Felsefeye Giriş (8.Baskı). Ankara: Sentez Yay. 

Davutoğlu, A. (1994). "Devlet". DİA (C. 9, s. 234-240). içinde İstanbul: TDV Yay. 

Demir, M. (2003). Türk-İslâm Medeniyetinde Şehirleşme. İslami Araştırmalar Dergisi, 

c.16(S.1), s.156-165. 

Demirci, M. (2016 (2.baskı). Beytü'l-Hikme Kuruluşu, İşleyişi ve Etkileri. İstanbul: İnsan Yay. 

Demirkol, M. (2014). İslâm Ahlâk Düşüncesinin Gelişiminde Filozofların Katkısı. Eskiyeni 

Dergisi(S.28), s.67-95. 

Develioğlu, F. (1986). Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lugat (7.Baskı). Ankara: Aydın 

Kitapevi Yay. 

Doğan, D. (2014). Doğan Büyük Türkçe Sözlük (25. Baskı). Ankara: Yazar Yay. 

Durusoy, A. (1999). "İbn Sînâ". DİA (C. 20, s. 319-358). içinde İstanbul: TDV Yay. 

Ezzeyat, A. H., & Mustafa, İ. (2004). Mu'cemul-Vasit (4.Baskı). Kahire: Kahire Arap Dil 

Kurumu Yay. 

137 

 



Fârâbî. (2012)(a). Üstün Ülke, El- Medinetu'l Fâzıla (1.Baskı). (S. Say, Çev.) İstanbul: 

Kurtuba Kitap Yay. 

Fârâbî. (2012)(b). Es-Siyâsetü'l-Medeniyye veya Mebâdi'ül-Mevcûdât (2. Baskı). (M. S. 

Aydın, A. Şener, & M. R. Ayas, Çev.) İstanbul: Büyüyen Ay Yay. 

Fârâbî. (2013). Mutluluğun Kazanılması "Tahsîlu's-sa'ada" (3.Baskı). (A. Arslan, Çev.) 

İstanbul: Divan Kitap Yay. 

Fârâbî. (2015)(a). İlimlerin Sayımı "İhsau'l-Ulum" (5.Baskı). (A. Arslan, Çev.) İstanbul: 

Divan Kitap Yay. 

Fârâbî. (2015)(b). İdeal Devlet "El-Medînetu'l-Fâzıla" (6. Baskı). (A. Arslan, Çev.) İstanbul: 

Divan Kitap Yay. 

Gafarov, A. (2011). Nâsıruddin Tûsî'nin Ahlâk Felsefesi. İstanbul: İsam Yay. 

Gafarov, A. (2014). Nâsıreddin Tûsî'nin Ahlâk Felsefesinde Adalet Kavramı. Y. B. 

Üniversitesi (Dü.), Uluslararası 13.yy da Felsefe Sempozyumu Bildirileri içinde (s. 

754-764). Demirkol, Murat; Kaya, M.Enes; (ed.). 

Gutas, D. (2017 (8. baskı). Yunanca Düşünce Arapça Kültür. İstanbul: Kitap Yay. 

Güden, M. (2010). İbn Haldun'un Mukaddimesi Bağlamında Siyasi Otorite. Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi SBE. 

Günay, E. (1986). İktisâdî Ahlâk ve Din. EAÜİFD(S.7), s.109-128. 

Güneş, Y. (2011 ). İslâm Ahlâkının Temel Özellikleri. Ekev Akademi Dergisi(S.49), s.93-104. 

Gürbüz, D. (2014). İbn Sînâ'nın Ahlâk'a Ait Risalesi. Diyanet İlmi Dergisi, C.50(S.1), s.229-

243. 

Harun Kuşlu, M. A. (2016 (1.baskı). Galen Düşüncesinde Mizacın Ahlakâ Tesiri. K. B. (Ed.) 

M.Zahit Tiryaki içinde, İslâm Düşüncesinde Mizaç Teorileri (s. 9-30). Ankara: Nobel 

Yay. 

Heywood, A. (2007). Siyaset. (B. K. (ed.),  Ankara: Adres Yay. 

İbn en-Nedim, (2017 (1.baskı). el-Fihrist. ( M. Yolcu, Dü.) İstanbul: Çıra Yay. 

İbn Haldun, (2013). Mukaddime (C. 1-2). (T. Dursun, Çev.) İstanbul: Kaynak Yay. 

İbn Kemmune, (2011). Ahlâk ve Siyaset Üzerine Düşünceler. (M. A. (çev.),  İÜİFD(S.25), 

s.167-188. 

138 

 



İbn Manzur, (2005). Lisanu'l-Arap (C. 1). Beyrut: Müessesetul Alemi lil-matbuat Yay. 

İbn Miskeveyh, (2013). Ahlâk Eğitimi, Tehzibu'l Ahlâk (2.Baskı). (A. Şener, İ. Kayaoğlu, & 

C. Tunç, Çev.) İstanbul: Büyüyen Ay Yay. 

İbn Miskeveyh,  (2016). Tecâribü'l-Ümem. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yay. 

İbn Miskeveyh, (2017). Tertibu's-sa'adet ve Menazilu'l-ulum, Mutluluk ve Felsefe (1.Baskı). 

(H. Özturan, Çev.) İstanbul: Klasik Yay. 

İbn Sînâ,  (2013). Metafizik (2.Baskı) (Cilt 2). (E. Demirli, & Ö. Türker, Çev.) İstanbul: Litera 

Yay. 

Kaplan, Y. (2013). Osmanlı Siyaset Düşüncesinde Adalet (1550-1650). Yayınlanmamış 

Doktora Tezi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi SBE. 

Kara, Z. (2010). Kültürel Dinden Steril Dindarlığa: Kent Dindarlığı Eleştirisi, Kent Dindarlığı 

2. Demokrasi Platformu Dergisi, C.6 (S.22), s.1-14. 

Karagözoğlu, H. (2009/2). Ahlâk Düşüncesinde Siyaseti Aramak: İbn Miskeveyh'te "Adalet" 

Kavramının siyasi Yansımaları. Divan Disiplinlerarası Çalışma Dergisi, C.14 (S.27), 

s.93-118. 

Karaman, H. (2016). İslâm Ahlâk Filozofları. M. S. (ed.) içinde, İslâm Ahlâk Esasları ve 

Felsefesi (3.Baskı) (s. 175-194). Ankara: Grafiker Yay. 

Karaman, H. (2016). İslâm Ahlâkında Temel Erdemler. M. S. (ed.) içinde, İslâm Ahlâk 

Esasları ve Felsefesi (3.Baskı) (s. 201-215). Ankara: Grafiker Yay. 

Karlığa, B. (1999). "İbn Rüşd". DİA (C. 20, s. 257-292). içinde İstanbul: TDV Yay. 

Kaya, M. (1981). Aristoteles'in Ahlâk ve Siyaset Felsefesinin İslam Dünyasına Yansıması. 

Felsefe Arkivi(S.22-23), s.207-243. 

Kaya, M. (1995). "Fârâbi". DİA (C. 12, s. 145-163). içinde İstanbul: TDV Yay. 

Kaya, M. (2002). "Kindî". DİA (C. 26, s. 41-59). içinde Ankara: TDV Yay. 

Kaya, M. (2014). Kindî Felsefî Risaleler(3.Baskı). İstanbul: Klasik Yay. 

Kayaoğlu, İ. (1985). İslâmda Adâlet Mefhumu. AÜİFD, C.27, s.201-206. 

Keskin, Z. (2011). İbn Miskeveyh'in Mutluluk Anlayışı. Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Kayseri: Erciyes Üniversitesi SBE. 

139 

 



Keskintaş, O. (2017 (1. baskı). Adalet, Ahlâk ve Nizam Oamanlı Siyasetnameleri. İstanbul: 

İletişim. 

Kılıç, C. (2010). İbn Miskeveyh'te El-Hikmetu's-sariye Kavramı Bağlamında Varlığın 

Tekamül Süreci. FÜİFD(S.15:2), s.11-25. 

Kılıç, R. (2012). Ahlâkın Dini Temeli (7.Baskı). Ankara: TDV Yay. 

Kılıç, R. (2014). İslâm Ahlâkının Tanımı ve Kapsamı, İslâm Ahlâkı Temel Konular Güncel 

Yorumlar. s.17-48. 

Kınalızâde. (2013). Devlet ve Aile Ahlâkı (1.Baskı). (F. D.  Dü.), Ankara: Tutku Yay. 

Kınalızâde. (2016). Ahlâk-ı Alâi (1.Baskı). (M. D. (sad.), Ankara: Fecr Yay. 

Kınsün, A. (2017). İlk İslâm Ahlâk İncelemeleri Bağlamında Ahlâk Sosyolojisi. 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Diyarbakır: Dicle Üniversitesi SBE. 

Korkut, Ş. (2014). Siyaset: Felsefe, Din ve Şehir. C. K. (ed.) içinde, İslâm Felsefesi Tarih ve 

Problemler (2.Baskı) (s. 685-719). İstanbul: İsam Yay. 

Kömbe, İ. (2014). Adalet Dairesinin Teşekkülü ve temel Kavramları. Yayınlanmamış Doktora 

Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE. 

Köse, H. M. (2009/2). İslâm Siyaset Düşüncesini Yeniden Okumak: Eleştirel Bir Giriş. Divan 

Disiplinlerarası Çalışma Dergisi, C.14(S.27), s.1-19. 

Kutluer, İ. (1994). "Düşünme". DİA (C. 10, s. 53). içinde İstanbul: TDV Yay. 

Macit, N. (2003). Bilginin İmkânı Bağlamında "Dini Otorite". GÜİFD, C.2(S.4), s.1-16. 

Maraş, İ. (2016). Mutluluk. M. S. (ed.) içinde, İslâm Ahlak Esasları ve Felsefesi (3.Baskı) (s. 

249-262). Ankara: Grafiker Yay. 

Mendel, G. (2005). Bir Otorite Tarihi. (I. Ergüden, Çev.) İstanbul: İletişim Yay. 

Mutçalı, S. (1995). Arapça-Türkçe Sözlük . İstanbul: Dağarcık Yay. 

Naskali, E. (2000). "İran". DİA (C. 22, s. 394-395). içinde İstanbul: TDV Yay. 

Naskali, E. (2009). "Sasaniler". DİA (C. 36, s. 174-176). içinde İstanbul: TDV Yay. 

Oktay, A. S. (2001). Kınalızâde Ali Efendi'nin Nefs Konusundaki Görüşleri. SDÜİFD(S.8), 

s.93-119. 

Oktay, A. S. (2015). Kınalızâde Ali Efendi ve Ahlâk-ı Alâi (3.Baskı). İstanbul: İz Yay. 

140 

 



Olguner, F. (2001). Din ve Devlet, Siyaset ve Siyasi Rejim Meseleleri. EAÜİFD(S.16), s.29-

58. 

Oral, O. (2014/2). İmânın Sosyal Hayatta Tezâhürleri:Doğruluk, Güzel Ahlâk, Sevgi ve 

Kardeşlik. Bilimname: Düşünce Platformu Dergisi(S.27), s.159-175. 

Özcan, H. (2017). Fârâbi'nin İki Eseri (3.Baskı). İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yay. No:196. 

Özdeğirmenci, S. (2006). İbn Miskeveyh'te Metafizik. Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE. 

Özön, M. N. (1987). Büyük Osmanlıca-Türkçe Sözlük (7.Baskı). İstanbul: İnkılap Kitapevi 

Yay. 

Özturan, H. (2017). Akıl ve Ahlâk, Aristoteles ve Fârâbî'de Ahlâkın Kaynağı (2.Baskı). 

İstanbul: Klasik Yay. 

Platon. (2012). Yasalar (4.Baskı). (C. Şentuna, & S. Babür, Çev.) İstanbul: Kabalcı Yay. 

Platon. (2014). Devlet (1.Baskı). (H. Portakal, Çev.) İstanbul: Cem Yay. 

Platon. (2014). Devlet Adamı (3.Baskı). (F. Akderin, Çev.) İstanbul: Say Yay. 

Platon. (2016 (3.baskı). Sokrates'in Savunması. İstanbul: Sentez Yay. 

Poyraz, H. (2015). Siyaseti Ahlâkla Birlikte Düşünmek. L. Ç. (ed.) içinde, Ahlâk Felsefesi 

Yazıları (1.Baskı) (s. 131-142). Ankara: Elis Yay. 

Püsküllüoğlu, A. (1994). Arkadaş Türkçe Sözlük . Ankara: Arkadaş Yay. 

Saruhan, M. S. (2002). Ahlâk Felsefemizde İyi ve Kötünün Sebepleri. İslâmi Araştırmalar 

Dergisi, C.15(S.4), s.543-558. 

Seyyar, A. (2015). Ahlâk Terimleri (Ansiklopedik Sözlük) (2.Baskı). İstanbul: Rağbet Yay. 

Sunar, C. (1969). İslâm Meşşai Felsefesinde İlk Adım El- Kîndî. AÜİFD, c. XVIII, s.29-49. 

Sunar, C. (1980). İbn Miskeveyh ve Yunanda ve İslâm'da Ahlâk Görüşleri. Ankara: AÜİFY 

No:147. 

Sümer, O. (2015). Demokratikleşma Bağlamında Otorite ve özgürlük. Yayınlanmamış 

Doktora Tezi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi SBE. 

Şenel, A. (2017). Siyasal Düşünceler Tarihi (6.Baskı). Ankara: Defne Kitap Yay. 

141 

 



Şenel, C. (2017 (1.baskı). Yeni Eflâtunculuğun İslâm Felsefesine Yansımaları. İstanbul: 

Dergah Yay. 

Şimşek, A. (2005). Nâsıreddin Tûsî'nin Ahlâk ve Eğitim Anlayışı. Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE. 

Şulul, C. (2015). İbn Rüşd'ün Siyaset Felsefesi (3.Baskı). İstanbul: İnsan Yay. 

Tatar, B. (2015). Ahlâk'ın Kaynağı Sorunu (1.Baskı). L. Ç. (ed.) içinde, Ahlâk Felsefesi 

Yazıları (s. 11-33). Ankara: Elis Yay. 

Taylan, N. (2014). Ana Hatlarıyla İslâm Felsefesi (8.Baskı). İstanbul: Ensar Yay. 

Topuz, N. T. (2012). Bir Erdem Olarak Adalet: Nâsıruddîn Tûsî, Kınalızâde Ali ve Alasdir 

MacIntyre Üzerine Karşılaştırmalı Bir Çalışma. Beytülhikme: An İnternational 

Journal of Philosophy, C.2 (S.2), s.85-101. 

Turan, İ. (2015 (y.8)). Ahlâk'ı Alâi'de Aile Ahlâkı. Hitit Üniversitesi SBE Dergisi(S.2), s.433-

453. 

Turan, R. (2014). İbn Miskeveyh'in Adalet Anlayışı. Yayınlanmamış Doktora Tezi. Kayseri: 

Erciyes Üniversitesi SBE. 

Turgay, N. (2013). İslâm Kardeşliğinin Ahlâki Temellerinden Adâletle İlgili İlahi Mesajlar. 

Kutlu Doğum Haftası "Hz. Peygamber Kardeşlik Ahlâkı ve Kardeşlik Hukuku" 

Sempozyumu (21-22 Nisan 2012), s.280-297. 

Turgut, M. H. (2009). Gupta İmparatorluğu: Hindistan'ın Altın Çağı (M.S 4-6. yy). 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Ankara: Ankara Üniversitesi SBE. 

Tûsî, N. (2016). Ahlâk-ı Nâsîrî (3.Baskı). (A. Gafarov, & Z. Şükürov, Çev.) İstanbul: Litera 

Yay. 

Türcan, G. (2005). İslâmda Dini Otorite. SDÜİFD(S.14), s.95-123. 

Türkçe Sözlük (11.Baskı). (2011). Ankara: TDK Yay. 

Türker, Ö. (2013). İslâm Felsefesinde Şehir Kavramı: Hakikat Bilgisinin Somutlaştırılması. 

SDÜİFD(S.31), s.49-57. 

Uysal, E. (2004). Kindî ve Fârâbî'de Akıl ve Nefs Kavramlarının Ahlâkî İçeriği. UÜİFD, 

C.13 (S.2), s.141-156. 

142 

 



Uysal, E. (2016). Devlet Ahlâkı. M. S. (edt.) içinde, İslâm Ahlâk Esasları ve Felsefesi 

(3.Baskı) (s. 279-309). Ankara: Grafiker Yay. 

Uysal, E. (2016). Devlet Ahlâkı. M. S. (ed.) içinde, İslâm Ahlâk Esasları ve Felsefesi 

(3.Baskı) (s. 279-309). Ankara: Grafiker Yay. 

Üçer, İ. H. (2014). Antik Helenistik Birikimin İslâm Dünyasına İntikali. C. K. (ed.) içinde, 

İslâm Felsefesi Tarih ve Problemler (2. Basım) (s. 37-90). İstanbul: İsam Yay. 

Ülken, H. Z. (2016). Uyanış Devirlerinde Tercümenin Rolü. İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yay. 

Üzüm, A. (2002). İbn Miskeveyh'in Ahlâk Felsefesi. Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Konya: Selçuk Üniversitesi SBE. 

Yalçın, M. (1976). İslâmda Ahlâk Anlayışı. (S. H. (çev.), Dü.) Diyanet Dergisi, C.XV (S.5-6), 

s.298-314. 

Yaman, A. (24-26 Nisan 2009). İslâm Ahlâkının Ameli Boyutu:İlkeler ve Uygulamalar. 

Çağımızın Ahlâk Bunalımı ve Çözüm Arayışları-Milletlerarası Tartışmalı İlmi 

Toplantı, s.191-218. 

Yelten, M., & Özkan, M. (2002). Türkçenin Sözlüğü (1.Baskı). İstanbul: Babıali Kültür Yay. 

Yıldırım, M. (2012). Şehir(li)leşme ve Din: Kocaeli Örneği. Yayınlanmamış Doktora Tezi. 

İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE. 

Zakheri, A. (1997). İbn Miskeveyh'in Ahlâk Felsefesi (1.Baskı). İstanbul: Yeni Zamanlar Yay. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

143 

 



144 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Kişisel Bilgiler 

Soyadı, Adı     : ENGİN MESUT 

Uyruğu : T.C. 

Doğum Tarihi ve Yeri : 1978/Hakkâri 

Telefon : 05375007516 

Faks : 

E-mail : mstengin@gmail.com 

Eğitim Bilgileri 

 

Derece                                      Eğitim Birimi                                 Mezuniyet Tarihi 

 

Lisans                                   Y.Y.Ü Eğitim Fakültesi                                  2006 

Lisans                                   Y.Y.Ü İlahiyat Fakültesi                                 2016 

 

İş Deneyimi 

Yıl                                                     Yer                                        Görev 

 

12                                                      Van                                      Öğretmen                               

 

 

 

Yabancı Dil 

  

   Arapça 

   İngilizce 

 


	KABUL VE ONAY SAYFASI
	ETİK BEYAN SAYFASI
	ÖZET
	ABSTRACT
	İÇİNDEKİLER
	KISALTMALAR
	ÖNSÖZ
	         GİRİŞ
	          Tezin Konusu
	          Tezin Önemi
	          Tezin Problemi 
	          Tezin Amacı
	         Tezin Yöntemi
	          Tezin Sınırları

	       1. TEDBÎRÜ’L-MÜDÜN’ÜN ORTAYA ÇIKIŞI VE ARKA PLANI
	           1.1. Etimolojik Açıdan Tedbîrü’l-müdün 
	           1.1.1. Tedbîr Nedir? Müdün Nedir? Tedbîrü’l-müdün Nedir?

	        1.2. İslâm Öncesi Birikim 
	            1.2.1. Antik Yunan
	         1.2.2. Eski İran ve Hint

	            1.3. İslâm Öncesi Birikimin İslâm Düşüncesine Geçişi
	         1.4. İlk Dönem İslâm Filozoflarında Tedbîrü’l-müdün

	       2. EPİSTEMOLOJİK OLARAK TEDBÎRÜ’L-MÜDÜN
	        2.1. Tedbîrü’l-müdün Kavramının Temeli Olarak Akıl
	           2.1.1. Tedbîrü’l-müdün’ün Nazârî Akılla İlişkisi 
	           2.1.2. Tedbîrü’l-müdün’ün Nefs ile İlişkisi
	           2.1.3. Tedbîrü’l-müdün’ün İrade ile İlişkisi
	         2.1.4. Tedbîrü’l-müdün’ün Erdemlerle İlişkisi
	          2.1.5. Tedbîrü’l-müdün’ün Adalet (Nefsteki Adalet) ile İlişkisi

	         2.2. Pratik Akıl Açısından Tedbîrü’l-Müdün 
	           2.2.1. Pratik Aklın Mahiyeti
	          2.2.2. Tedbîrü’l-müdün’ün Pratik Akılla İlişkisi  
	           2.2.3. Tedbîrü’l-müdün’ün Ahlâk ile İlişkisi


	        3. TEDBİRÜ’L-MÜDÜN’ÜN SİYASİ İÇERİĞİ
	           3.1. Otorite Kavramı
	         3.1.1. Dinî Otorite
	          3.1.2. Siyasî Otorite

	         3.2. Fert, Aile ve Toplum 
	         3.2.1. Ferdî Ahlâkın Toplumsallaşması (Tedbîrü’n-nefs-Temeddün)
	          3.2.2. Aile (Tedbîrü’l-menzil)

	          3.3. Ahlâkın Toplumsal Yansımaları
	            3.3.1. Şehir ( Medine )
	          3.3.2. Adalet ve Düzen
	           3.3.3. İktisat ve Toplum


	SONUÇ
	ÖZGEÇMİŞ

