
 

                                                                     
 

 
 
 
 

 
 

  

 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ « FEN BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

EKİM 2019 

ALT KÜLTÜRLERİN KENTİ DÖNÜŞTÜRME ETKİSİ: 
KARAKÖY VE WILLIAMSBURG ÖRNEKLERİ ÜZERİNDEN  

KENTLERİN MEKANSAL DÖNÜŞÜMÜ 

Ferruh Barış TÜRE 

Mimarlık Anabilim Dalı 
 

Mimari Tasarım Programı 

 
 
 
 



 

  



 

                                  
           
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
              

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
EKİM 2019 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ « FEN BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

ALT KÜLTÜRLERİN KENTİ DÖNÜŞTÜRME ETKİSİ: 
KARAKÖY VE WILLIAMSBURG ÖRNEKLERİ ÜZERİNDEN  

KENTLERİN MEKANSAL DÖNÜŞÜMÜ 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

FERRUH BARIŞ TÜRE 
(502151012) 

Mimarlık Anabilim Dalı 
 

Mimari Tasarım Programı 

 
 
 
 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Ozan Önder Özener 
 



 

 



iii 

 
 
 
 
          
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
    
    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
       

Tez Danışmanı :  Doç. Dr. Ozan Önder Özener  .............................. 
 İstanbul Teknik Üniversitesi  

Jüri Üyeleri :  Doç. Dr. Ozan Önder Özener  ............................. 
İstanbul Teknik Üniversitesi 

Doç. Dr. Nurbin Paker Kahvecioğlu .............................. 
İstanbul Teknik Üniversitesi 

Doç. Dr. Murat Burak Altınışık      .............................. 
Pamukkale Üniversitesi  
 

İTÜ, Fen Bilimleri Enstitüsü’nün 502151012 numaralı Yüksek Lisans  Öğrencisi 
Ferruh Barış TÜRE, ilgili yönetmeliklerin belirlediği gerekli tüm şartları yerine 
getirdikten sonra hazırladığı “ALT KÜLTÜRLERİN KENTİ DÖNÜŞTÜRME 
ETKİSİ: KARAKÖY VE WİLLİAMSBURG ÖRNEKLERİ ÜZERİNDEN 
KENTLERİN MEKANSAL DÖNÜŞÜMÜ” başlıklı tezini aşağıda imzaları olan jüri 
önünde başarı ile sunmuştur. 

Teslim Tarihi  :   19 Eylül 2019 
Savunma Tarihi  :   18 Ekim 2019 



iv 

 
  



v 

 
 

 

 

 

Aileme ve Dostlarıma, 

 

 

 



vi 



vii 

ÖNSÖZ 

Öncellikle bu tez çalışmasında ve yüksek lisans eğitimim boyunca bilgisi ve 
tecrübesiyle bana her konuda yardımcı olan tez danışmanım Sayın Doç Dr. Ozan 
Önder Özener’e teşekkür ederim. Ayrıca mimarlık serüvenine başladığım ilk günden 
beri bana güvenen ve yol gösterici olan başta sayın Prof. Dr Arda İnceoğlu’na, sayın 
Doç. Dr. Burak Altınışık’a, sayın Doç. Dr. Işıl Altınışık’a, sayın Prof. Dr. Emine Özen 
Eyyüce’ye ve rahmetli sayın Prof. Dr. Ahmet Eyyüce’ye sonsuz teşekkür ederim.   
Hoşgörü ve sabırlarıyla, maddi ve manevi hiçbir şeyi benden esirgemeyen sevgili 
annem Veteriner Hekim Döndü Türe’ye ve babam Veteriner Hekim Hüseyin Erkut 
Türe’ye tüm emekleri için teşekkür ederim. Tez çalışması ve yüksek lisans eğitimim 
süresince yardımlarını eksik etmeyen, birlikte çalıştığımız emeği olan tüm 
arkadaşlarıma teşekkür eder, hayatları boyunca mesleki yaşamlarında başarılar 
dilerim. 
 
 
 
Eylül 2019        Ferruh Barış TÜRE
                                    (Mimar) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



viii 

 
 



ix 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖNSÖZ .................................................................................................................. vii 
İÇİNDEKİLER ...................................................................................................... ix 
KISALTMALAR ................................................................................................... xi 
ŞEKİL LİSTESİ ..................................................................................................xiii 
ÖZET .................................................................................................................. xvii 
SUMMARY .......................................................................................................... xxi 
1. GİRİŞ       ............................................................................................................. 1 

1.1 Tezin Amacı ....................................................................................................5 
1.2 Tezin Yöntemi .................................................................................................6 

2. GELİŞEN KAPİTALİZMİN TOPLUMU VE MEKANI DÖNÜŞTÜRME 
ETKİSİ ............................................................................................................. 9 

2.1 Modernite Dönemi ........................................................................................ 10 
2.2 60’ların Karşı Kültür Hareketleri ................................................................... 14 
2.3 Moderniteden Postmoderniteye Geçişte Mekanın Dönüşümü ........................ 16 
2.4 Zaman-Mekan Sıkışması ............................................................................... 19 
2.5 Neoliberal Ekonomi ...................................................................................... 21 

3. ALT KÜLTÜRLERİN KENTİ DÖNÜŞTÜRME ETKİSİ.............................. 25 
3.1 Alt Kültür Hareketleri .................................................................................... 25 
3.2 Sermaye Gücüyle Yaşanan Mekansal Dönüşüm ............................................ 27 

3.2.1 Küreselleşme dönemi ............................................................................. 27 
3.2.2 Popüler kültür ve tüketim toplumu .......................................................... 29 
3.2.3 Yuppie alt kültür etkisi ........................................................................... 30 
3.2.4 Global zincirler ve tüketim mekanlarının üretilmesi ................................ 31 

3.3 Kültür ve Sanat Etkisiyle Yaşanan Mekansal Dönüşüm ................................. 33 
3.3.1 Habitus kavramı ..................................................................................... 33 
3.3.2 Kültür ve sanatın kenti dönüştürme etkisi ............................................... 35 
3.3.3 70’ler bohem alt kültürü ......................................................................... 37 
3.3.4 Soho’nun dönüşümü ............................................................................... 39 
3.3.5 Loft mekanların üretilmesi ...................................................................... 43 

4. HİPSTER ALT KÜLTÜRÜ VE HİPSTER ŞEHİRCİLİĞİ............................ 47 
4.1 Hipster Alt Kültürü ........................................................................................ 47 

4.1.1 Hipster tanımı ......................................................................................... 47 
4.1.2 Yuccie tanımı ......................................................................................... 49 
4.1.2 Kenti dönüştürme etkisi ve dünya örnekleri ............................................ 50 

4.2 Hipster Şehirciliği ......................................................................................... 53 
4.2.1 21.yy neoliberalizmi etkisinde mekanın değişen programı ...................... 54 
   4.2.1.1 Lokalleşen tüketim mekanları............................................................. 54 

           4.2.1.2 Kolektifleşen üretim mekanları........................................................... 56 
4.2.2 Mimari kimlik ........................................................................................ 57   
4.2.3 Mikro-nüfuslu sokak yaşamı ve süperçeşitlilik ....................................... 60 



x 

4.2.4 Sanatın mekanı ve kenti dönüştürme gücü .............................................. 61    
   4.2.4.1 Tüketim kültürünü çeşitlendirmesi ................................................... 62     

           4.2.4.2 Yeniden geliştirme aracı olarak  kullanılması  .................................... 62 
           4.2.4.3 Marka değerini yükseltmesi   ............................................................... 63 

4.3 Hipster Alt Kültürü Etkisi ve Soylulaştırma Süreçleri.................................... 64 
4.3.1 Soylulaştırma  kavramı........................................................................... 64 
4.3.2 Hipster alt kültürünün soylulaştırma süreçlerine etkisi ............................ 66 

5. WILLIAMSBURG VE KARAKÖY’ÜN DÖNÜŞÜMÜ.................................. 69 
5.1 Williamsburg’un Dönüşümü ......................................................................... 69 

5.1.1 Hipster şehirciliği etkisinde yaşanan dönüşüm........................................ 71 
   5.1.1.1 Mekanın dönüşümü ............................................................................ 75 
   5.1.1.2 Mimari kimlik  .................................................................................... 78  
   5.1.1.3 Sokak ve kent    .................................................................................... 80 
   5.1.1.4 Sanat etkisiyle dönüşüm   .................................................................... 82 
5.1.2 Soylulaştırma süreçleri ve çeperlerin dönüşümü ..................................... 84 
   5.1.2.1 İkinci dalga dönüşüm   ......................................................................... 86  

           5.1.2.2 Üçüncü dalga dönüşüm ve çeperlerin dönüşümü    .............................. 89 
           5.1.2.3 Mega dönüşüm projeleri ve Domino Şeker Fabrikası    ....................... 92 

5.2 Karaköy’ün Dönüşümü ................................................................................. 96 
5.2.1 Hipster şehirciliği etkisinde yaşanan dönüşüm........................................ 99 
   5.2.1.1 Mekanın dönüşümü ...........................................................................113  
   5.2.1.2 Mimari kimlik  ...................................................................................116 
   5.2.1.3 Sokak ve kent    ...................................................................................119 
   5.2.1.4 Sanat etkisiyle dönüşüm   ...................................................................121  
5.2.2 Soylulaştırma süreçleri ve çeperlerin dönüşümü ................................... 123 
   5.2.2.1 İkinci dalga dönüşüm   ........................................................................126  

           5.2.2.2 Üçüncü dalga dönüşüm ve çeperlerin dönüşümü    .............................129 
           5.2.2.3 Mega dönüşüm projeleri ve Galataport       ...........................................132 

5.2.3 İstanbul’un dönüşüm döngüsü .............................................................. 136 
5.3 Hipster Şehirciliği ve Mimari Kimliğin Metalaştırılması ............................. 137 

6. SONUÇ     ........................................................................................................ 141 
KAYNAKLAR.................................................................................................... 147 
ÖZGEÇMİŞ ........................................................................................................ 157 
 
 
 



xi 

KISALTMALAR 

ABD : Amerika Birleşik Devletleri  
CCCS : Centre for Contemporary Cultural Studies  

                          (Çağdaş Kültürel Çalışmalar Merkezi) 
HOA        : Holm Architecture Office  

IMP : İstanbul Metropolitan Planlama ve Kentsel Tasarım Merkezi 
TriBeCa : Triangle Below Canal Street  

SoHo : South Houston 
UCLA :University of California 

                         (Los Angales California Üniversitesi) 
TSKB :Türkiye Sınai Kalkınma Bankası 

Yy : Yüzyıl 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



xii 

 

 
 

 
 

 
 

 
 



xiii 

ŞEKİL LİSTESİ 

Sayfa 

Şekil 2.1 : ABD’de İkinci Dünya Savaşı sonrasında değişen şehircilik modeli ve 
banliyöleşme. ................................................................................................... 13 

Şekil 2.2 : ABD’de 1950’li yıllarda oluşmaya başlayan kitlesel tüketim mekanlarına 
bir örnek. ......................................................................................................... 14 

Şekil 2.3 : ABD’de 1960’lı yılların sonunda Karşı Kültür Hareketinin düzenlediği 
sokak protestolarından bir fotoğraf karesi.  ....................................................... 16 

Şekil 2.4 : Neoliberal ekonominin küreselleştirici sermaye yapısı. .......................... 22 
Şekil 3.1 : Yuppie streotipini tanımlayan The Yuppie Handbook kitabının farklı 

dillerde ve dönemlerde  basılmış kapak görselleri............................................. 30 
Şekil 3.2 : Starbucks’ın değişen kent yaşamıyla birlikte yükselen şube sayını gösteren 

grafik ve Williamsburg içerisinde açılmış bir şubesinin görseli. ....................... 33 
Şekil 3.3 : Soho’da sanatçı loftuna dönüştürülen bir mekan. ................................... 40 
Şekil 3.4 : Sanatçılara kullanım özgürlüğü sağlayan loft mekanlar. ......................... 40 
Şekil 3.5 : Loftların 1971 yılında yasallaşmasıyla ilgili gazete haberi ve loftların    

yasalaşması için 1969 yılında sanatçıların hazırladığı başvuru belgesi. ............. 41 
Şekil 3.6 : Soho’da Gallery Goers adında bir sanat galerisi. .................................... 42 
Şekil 3.7 : Soho’nun tarihi dökme demirden yapılmış ikonik yapıları. .................... 44 
Şekil 3.8 : 1970 yılında iç mekanı yenilenen bir loft. .............................................. 45 
Şekil 3.9 : 2018 yılında Soho’da 10.7 milyon dolara satılan loft çatı katı. ............... 46 
Şekil 4.1 : Roberth Lanham’ın 2003 yılında hiciv türünde yazdığı ve yayınladığı The        

Hipster Handbook Kitabı. ................................................................................ 48 
Şekil 4.2 : Dünyada hipster alt kültürü etkisiyle dönüşen bölgeler. .......................... 52 
Şekil 4.3 : Hipster şehirciliği etkisinde lokalleşen tüketim mekanlarına örnekler. .... 55 
Şekil 4.4 : Hipster şehirciliği etkisinde kollektifleşen üretim mekanlarına örnekler. 56 
Şekil 4.5 : Benzer mimari kodların sermaye tarafından küresel ölçekte taklit edilmesi.

 ........................................................................................................................ 58 
Şekil 4.6 : Küresel ölçekte yaygınlaşmış yapısal hipster mimari kodları. ................. 59 
Şekil 4.7 : Küresel ölçekte yaygınlaşmış dekoratif hipster mimari kodları. .............. 59 
Şekil 4.8 : Hipster şehirciliğini özgün kılan süper çeşitlilik. .................................... 61 
Şekil 5.1 : New York kentinin dönüşüm sekansları. ................................................ 69 
Şekil 5.2 : Williamsburg bölgesinin hipster şehirciliği etkisinde geçirdiği dönüşüm.

 ........................................................................................................................ 73 
Şekil 5.3 : Williamsburg caddelerinin hipster şehirciliği etkisinde geçirdiği dönüşüm.

 ........................................................................................................................ 74 
Şekil 5.4 : Hipster şehirciliğiyle 2013 yılında dönüşmüş bir kolektif çalışma mekanı.

 ........................................................................................................................ 75 
Şekil 5.5 : Williamsburg bölgesinde mekansal dönüşüm örnekleri-1. ...................... 76 
Şekil 5.6 : Williamsburg bölgesinde mekansal dönüşüm örnekleri-2. ...................... 77 
Şekil 5.7 : Hipster şehirciliğiyle oluşmuş mimari kodların Williamsburg örnekleri 

üzerinden incelenmesi-1. .................................................................................. 79 



xiv 

Şekil 5.8 : Hipster şehirciliğiyle oluşmuş mimari kodların Williamsburg örnekleri 
üzerinden incelenmesi-2. ................................................................................. 80 

Şekil 5.9 : Williamsburg içerisinde canlı sokak yaşamı. ......................................... 82 
Şekil 5.10 : Williamsburg içerisinde sokak sanatı örnekleri. ................................... 83 
Şekil 5.11 : Bedford Bulvarı üzerinde bulunan Lost Time isimli duvar resmi. ........ 83 
Şekil 5.12 : Metropolitan Bulvarı üzerinde yoğunlaşan kültür-sanat mekanları. ...... 84 
Şekil 5.13 : 2007-2012 yılları arasında Bedford Bulvarı üzerinde hipster tüketim 

mekanlarına dönüşen yerel işletmeler. ............................................................. 85 
Şekil 5.14 : 2006-2010 yılları arasında Brooklyn.2e gelen 20-24 yaş ve 25-29 yaş 

arasındaki gençlerin göç haritası. ..................................................................... 86 
Şekil 5.15 : Brooklyn içerisinde 2004-2012 yılları arasında emlak değer artışlarını 

gösteren analizler. ............................................................................................ 87 
Şekil 5.16 : Bedford Bulvarında zincir mağazalara dönüşen lokal tüketim mekanları.

 ........................................................................................................................ 88 
Şekil 5.17 : Williamsburg’dan çeperlere yayılan soylulaştırma dalgaları. ............... 89 
Şekil 5.18 : Williamsburg’un gayrimenkul projeleri etkisinde geçirdiği dönüşüm. .. 91 
Şekil 5.19 : XIN Development tarafından geliştirilen Oosten Projesi. ..................... 92 
Şekil 5.20 : SHoP Architects’in Domino Şeker Fabrikası projesi ve oluşturulan 

yüzeysel hipster kimliği. .................................................................................. 93 
Şekil 5.21 : HAO’nun kültür ve sanat merkezine dönüştürdüğü Domino Şeker 

Fabrikası projesi. ............................................................................................. 94 
Şekil 5.22 : Domino Park Projesi / James Corner Field Operations. ........................ 95 
Şekil 5.23 : Domino Şeker Fabrikası projesinin tamamlanan ilk yapıları. ............... 95 
Şekil 5.24 : Karaköy’ün 2011-2019 yılları arasında hipster şehirciliği etkisinde 

geçirdiği dönüşüm. ........................................................................................ 100 
Şekil 5.25 : Karaköy’ün 2011-2019 yılları arasında geçirdiği mekansal dönüşüm. 102 
Şekil 5.26 : 2011 yılı Karaköy zemin kat işlev analizi. ......................................... 104 
Şekil 5.27 : 2019 yılı Karaköy zemin kat işlev analizi. ......................................... 105 
Şekil 5.28 : Mumhane Caddesi mekansal dönüşüm analizi.. ................................. 108 
Şekil 5.29 : Kılıç Ali Paşa Mescidi Sok. Ve Murakıp Sok. mekansal dönüşüm analizi.

 ...................................................................................................................... 109 
Şekil 5.30 : Hoca Tahsin Sok. Ve Ali Paşa Değirmeni Sok. Mekansal dönüşüm analizi.

 ...................................................................................................................... 110 
Şekil 5.31 : Necatibey Caddesi mekansal dönüşüm analizi. .................................. 111 
Şekil 5.32 : Kemankeş Caddesi mekansal dönüşüm analizi. ................................. 112 
Şekil 5.33 : Karaköy bölgesinde mekansal dönüşüm örnekleri-1. ......................... 114 
Şekil 5.34 : Karaköy bölgesinde mekansal dönüşüm örnekleri-2. ......................... 115 
Şekil 5.35 : Hipster şehirciliğiyle oluşmuş mimari kodların Karaköy örnekleri 

üzerinden incelenmesi-1. ............................................................................... 117 
Şekil 5.36 : Hipster şehirciliğiyle oluşmuş mimari kodların Karaköy örnekleri 

üzerinden incelenmesi-2. ............................................................................... 118 
Şekil 5.37 : Karaköy içerisinde canlı sokak yaşamı. ............................................. 120 
Şekil 5.38 : Karaköy’ü popülerleştiren geçmiş sokak sanatı örnekleri. .................. 122 
Şekil 5.39 : Murakıp Sokak’ta ticarileşmiş sokak sanatı örnekleri. ....................... 122 
Şekil 5.40 : İçerisinde beş önemli sanat galerisi bulunduran Juma Karaköy. ......... 122 
Şekil 5.41 : Karaköy’ü hipster şehirciliği etkisinde dönüştüren öncü mekanlar. .... 123 
Şekil 5.42 : Kafeye dönüşen Julius Meinl ofisi ve kahve dükkanı Karabatak. ....... 124 
Şekil 5.43 : Karaköy’de yaşanan ticari soylulaştırmaya bir örnek. ........................ 125 
Şekil 5.44 : Hipster şehirciliğiyle dönüşmüş mekanların ve yerel işletmelerin bir arada 

bulunduğu örnekler. ....................................................................................... 128 



xv 

Şekil 5.45 : Turizm soylulaştırması etkisinde dönüşen Kemankeş Caddesi. .......... 129 
Şekil 5.46 : Karaköy bölgesinde 2011 yılı öncesinde ve sonrasında açılan oteller. 130 
Şekil 5.47 : 2019 yılı Karaköy’ün tüketim mekanları haritası. ............................... 132 
Şekil 5.48 : 2019 yılı Galataport inşaatı ve yıkılan Karaköy Yolcu Salonu. ........... 133 
Şekil 5.49 : Galataport projesinin vaziyet planı. .................................................... 134 
Şekil 5.50 : Galataport projesinin tamamlanan ilk bölümünden bir kesit. .............. 135 
Şekil 5.51 : Galataport projesinin görseli ve ticari alanları. ................................... 136 
Şekil 5.52 : Son 15 yılda İstanbul’un dönüşüm döngüsü. ...................................... 137 
Şekil 5.53 : Foster and Partners’ın Dubai Village projesinden bir görsel. .............. 138 
Şekil 5.54 : Bjarge Ingels Group’un Los Angales’da geliştirdiği 670 Mesquit 

projesinin görseli............................................................................................ 139 
 
  
 

 



xvi 

 



xvii 

ALT KÜLTÜRLERİN KENTİ DÖNÜŞTÜRME ETKİSİ:                                                 
KARAKÖY VE WILLAMSBURG ÖRNEKLERİ ÜZERİNDEN                                      

KENTLERİN MEKANSAL DÖNÜŞÜMÜ 

ÖZET 

Toplum içerisinden çıkan farklı ifadeler ve oluşumlar, 19.yy sonlarından itibaren on 
yıllardır sürekli değişen karşı kültürler veya alt kültürler ortaya çıkarmış, alt kültür 
akımları, kent yaşamı içerisinde kendilerine özgü yenilikçi edebiyat, tasarım, moda, 
müzik gibi çeşitli sanatsal üretimlerde bulunmuşlardır. Toplumu belirli sekanslar 
içerisinde etkisi altına almış alt kültür akımları, popüler kültürün getirdiği tüketim 
ekonomisinin etkisiyle birlikte, mekanları toplulukların değişen ihtiyaçları 
doğrultusunda kent merkezleri içerisinde yeniden üretmeye başlamıştır. Ulus-devlet 
ekonomik modelinden neoliberal ekonomik modele geçilen 1970’li yıllarla birlikte, 
imalat sektörlerinden hizmet sektörlerine kayan serbest piyasa ekonomisi kent 
merkezlerini büyütmeye başlamış, artan nüfusla yoğunlaşan kent merkezleri içerisinde 
alt kültür akımları çeşitlenerek çoğalmıştır.  Neoliberalizm sonrasında mekanların ve 
kentlerin alt kültürlerin etkisinde yaşadığı dönüşüm, kültür-sanat ve sermaye odaklı 
olmak üzere iki farklı yönde ilerlemiştir. Bu dönüşümlerden ilki, 60’ların karşı kültür 
hareketleri sonrasında özgürleşen toplumun ürettiği hippi, beatnik ve bohemlik 
enkrasyonları gibi alt kültürlerin kentlerde yaratığı kültürel ve sanatsal devrimlerin 
sonucunda, 70’lerin bohem alt kültürü etkisinde Soho’da gerçekleşmiştir. Bohem alt 
kültürü Soho’da sanatçıların yaşadığı ve çalıştığı loft mekanları üretmiş, bölge önce 
sanatçıların dönüştürdüğü mekanlar ve sanatla birlikte şekillenen alternatif yaşamla 
giderek popülerleşmiş, sonra sermayenin bölgeye gelmesiyle soylulaştırılmıştır. Bir 
diğer dönüşüm 80’li yıllarda yuppie alt kültürü etkisiyle sermaye odaklı gerçekleşmiş, 
neoliberal politikalar sonrası metalaşan kentin ürettiği karlılık ve imaj odaklı tüketim 
ekonomisini tarif eden küresel zincirlerin kitlesel tüketimle sokak yaşamına 
katılmasıyla, statü ve tüketim odaklı yeni bir yaşam biçimi tariflenmeye başlamıştır. 
Neoliberalizmle birlikte kentlerde artan kimlik arayışları, alt kültür akımlarının ürettiği 
alternatif mekanların çoğalmasına ve artan küreselleşme etkisiyle dünyaya 
yayılmasına zemin hazırlamıştır.  
New York’un Williamsburg bölgesinde yaratıcı genç sınıfın ürettiği alternatif kent 
yaşamıyla ortaya çıkan  hipster alt kültürü, 2000’li yıllardan sonra artan dijitalleşme 
ve küreselleşmeyle birlikte hızla dünyaya yayılmıştır. 21.yy’ın enformel bilgi çağı 
hipster alt kültürünü şehir yaşamı içerisinde ön plana çıkarmış, hipster toplulukları 
dönüştürdükleri mekan ve kent yaşamıyla neoliberalizm tarihinde önemli bir yere 
sahip olmuştur. 70’lerin bohem ve 80’lerin yuppie alt kültür akımlarının çağdaş bir 
kolajı olan hipster alt kültürü, 20’li 30’lu yaşlarında çoğunlukla yaratıcı sektörlerde 
çalışan genç şehirlilerin, sermayenin küreselleştirici gücü karşında lokal ve yerel olanı 
tercih ettiği, hipster şehirciliğiyle oluşmuş alternatif bir mekansal örgütlenme ve 
kentsel ekonomi tarif etmiştir. Hipster şehirciliğiyle dönüşen bölgeler sunduğu sanat, 
mimari kimlik, süper çeşitlilik gibi mekanın ve kentlinin yaşam kalitesini arttıran 
mikro ölçekli detaylarıyla yaratıcı genç sınıf girişimciliğinin merkezi haline gelmiştir. 



xviii 

Hipster şehirciliği, estetik açıdan yaratıcı müdahaleler yoluyla birçok kentsel bölgenin 
veya mekanın görünüşünü iyileştirmeye niyetli hipsterların, bulundukları bölgeleri 
toplumsal ihtiyaçlara cevaben geliştirmeleriyle ortaya çıkmıştır. Hipster alt kültürü 
geçmiş alt kültür akımlarıyla karşılaştırıldığında dijital teknolojilerin geliştiği, kent 
turizminin arttığı, değişen neoliberalizmle birlikte pazarlama anlayışının değiştiği bir 
dünya düzeninde, benzer mimari kodların küresel ölçekte paylaşılmasıyla kentsel 
bölgeleri dönüştüren ilk alt kültür akımı olmuştur. Kitlesel tüketime karşı lokalleşen 
tüketim mekanları ve kolektifleşen üretim mekanlarını üreten hipster topluluğu, 
hipster şehirciliği etkisinde kültür-sanatla dönüştürdüğü sokakların ve mekanların kent 
yaşamı içerisinde popülerleşmesiyle daha çok kişiyi dönüşen bölgelere çekmiştir. 
Hipster alt kültürü etkisinde dönüşen bölgelerin artan kent turizmiyle daha varlıklı 
kişileri bölgeye çekmesi, bölgesel mikro ekonomilerin çeşitlenerek büyüdüğü hipster 
bölgelerinde, hipster şehirciliği etkisinde soylulaştırma dalgaları yaşanmasına neden 
olmuştur.  
Bu çalışma alt kültür akımları içerisinde son yıllarda küresel ölçekte etkili olan hipster 
alt kültür akımının mekansal ve sosyolojik olarak kenti nasıl dönüştürdüğünü, hipster 
alt kültür akımının doğduğu yer olan New York'un Williamsburg bölgesi ve İstanbul 
içerisinde dönüşümün adresi olan Karaköy’le birlikte, hipster alt kültürünün tasarım 
süreçleri üzerinde etkilerini ve sonuçlarını hipster şehirciliği kavramı üzerinden 
incelemeyi amaçlamaktadır. Farklı coğrafyalarda benzer toplumsal ihtiyaçlarla 
dönüşmüş kentsel bölgelerin hipster alt kültürü etkisinde yaşadığı sosyo-mekansal 
eşitsizlikler ve sermaye hareketliliklerinin soylulaştırma süreçleriyle olan ilişkileri 
keşfedilmek istenmiştir. Williamsburg ve Karaköy bölgelerinin hipster alt kültürü 
etkisinde yaşadığı mekânsal ve kentsel dönüşümlerin okunabilmesi için, sokakların 
mekan örüntüleri hipster şehirciliği öncesi dönemle karşılaştırılarak analiz edilmiştir. 
Williamsburg ve Karaköy örneklerinin hipster şehirciliği etkisinde yaşadıkları 
dönüşümün olumlu ve olumsuz yönleri emlak raporları, gayrimenkul uzman görüşleri, 
soylulaştırma dalgaları, kültür ve sanat etkisi,  süperçeşitlilik, değişen üretim-tüketim 
mekanları ve mimari kimlik üzerinden araştırılmıştır. Hipster bölgelerinin kent 
yaşamına sunduğu zenginliğin mimari kimlik ve program açısından büyük sermaye 
tarafından nasıl taklit edildiği dünya örnekleri üzerinden tartışılmıştır.  
Sonuç olarak Williamsburg ve Karaköy örnekleri incelendiğinde, hipster 
şehirciliğininin kentler üzerinde ortak mekânsal sonuçları ve kentsel etkileri olduğu 
anlaşılmıştır.Bu ortak etkiler kimi zaman fonksiyonel çeşitlilikle, kimi zaman mimari 
kimlik aracılığıyla görünür hale gelmiştir. Örnekler incelendiğinde, hipster 
şehirciliğinin sadece bir ülkede veya şehirde belirli alanlarda değil, toplumun değişen 
ihtiyaçlarına göre dönüştürdüğü ve ürettiği mekanlarla şehrin genelinde etkili olduğu 
anlaşılmıştır. Hipster alt kültürü lokal ve iyi yaşam söylemiyle, dönüştürdüğü 
bölgelerde hipster şehirciliği kavramı altında yeni bir bölgesel ekonomi ve canlı sokak 
yaşamı örgütlemiştir.Hipster şehirciliği, soylulaştırmayla sonuçlanan alternatif 
mekânsal ve kentsel mimari söylemler üretmiştir. Hipster şehirciliğiyle üretilmiş 
fonksiyonel çeşitlilik ve mimari kodlar sermaye tarafından taklit edilmiştir. Hipster 
şehirciliğiyle zemin kotta benzer biçimde dönüşmüş Karaköy ve Williamsburg 
karşılaştırıldığında, hipster şehirciliği etkisi üzerinden yaşanan mekânsal ve kentsel 
dönüşüm üst kotlarda konut ve turizm odaklı iki farklı yönde ilerlemiştir. Williamburg 
hipster şehirciliği etkisinde varlıklı kesimlerin yaşamak için tercih ettiği bir yer haline 
gelirken, Karaköy mülkiyet yapısı ve çevresel turizm potansiyeliyle birlikte kent 
turizmi etkisinde tüketim odaklı dönüşmüştür. Dönüşen bölgelerin tarihsel gelişimleri 
ve soylulaştırma dalgalarının benzerlik gösterdiği anlaşılmış, Williamsburg ve 



xix 

Karaköy’de artan emlak fiyatları giderek daha varlıklı kesimleri ve milyonlarca 
dolarlık gayrimenkul projelerini dönüşen bölgelere çekmiştir. Hipster şehirciliği 
değişen ekonomik ve toplumsal yapının bir ürünü olarak genç şehirlilerin mekanı ve 
sokağı kendi ihtiyaçlarına göre yeniden üretmesi ve dönüştürmesiyle ortaya çıkmıştır. 
60’ların karşı kültür hareketlerinden günümüze mekan ve kentsel alanda bir takım 
etkileri olan alt kültür hareketleri, çağın getirdiği teknoloji ve artan küreselleşmeyle 
hipster alt kültürüyle birlikte tüm dünyada etkili olmaya başlamıştır. Küresel ölçekte 
mekânsal ve kentsel etkiler yaratan hipster alt kültürü sadece hipster şehirciliği 
kavramını ortaya çıkarmamış ,soylulaştırıcı bir güç olarak alt kültür hareketlerinin 
yaşam tarzları üzerinden kimliksel özelliklerinin çok ötesinde mekânsal ve kentsel 
etkiler yaratabildiğini bizlere göstermiştir.  
 
 
 
 
  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 



xx 

 



xxi 

THE EFFECT OF SUB-CULTURES ON THE TRANSFORMATION OF   
THE CITY: KARAKOY AND WILLAMSBURG                                              

SAMPLES SPATIAL TRANSFORMATION OF CITIES 

SUMMARY 

Different expressions and formations within the society have emerged from the end of 
the 19th century, constantly changing countercultures or subcultures for decades, and 
subcultural movements have produced various artistic productions such as innovative 
literature, design, fashion and music. Subcultural movements that influenced the 
society within certain sequences started to reproduce the spaces within the city centers 
in line with the changing needs of the communities with the effect of the consumption 
economy brought by the popular culture. With the transition from the nation-state 
economic model to the neoliberal economic model in the 1970s, the free market 
economy, which shifted from manufacturing to service sectors, began to grow urban 
centers, and subcultural currents increased and diversified within the city centers, 
which were concentrated with increasing population. After neoliberalism, the 
transformation of spaces and cities under the influence of subcultures has progressed 
in two different directions: culture-art and capital. The first of these transformations 
took place in Soho under the influence of the 70s bohemian subculture as a result of 
cultural and artistic revolutions created by subcultures such as hippie, beatnik and 
bohemian encounters produced by the liberation society after the counter-cultural 
movements of the 60s. The Bohemian subculture produced loft spaces in Soho where 
artists lived and worked, the region became increasingly popular with the spaces 
transformed by artists and alternative life shaped by art, and then ennobled with the 
arrival of capital. Another transformation took place in the 80s with the influence of 
the yuppie subculture, capital-oriented, and after the neoliberal policies, the global 
chains that describe the profitability and image-oriented consumption economy 
produced by the city began to be described as a new way of life with status and 
consumption. The search for increased identity in cities with neoliberalism paved the 
way for the proliferation of alternative spaces produced by the subcultural movements 
and their spread to the world with the effect of increasing globalization. 
The hipster subculture, which emerged with the alternative urban life produced by the 
creative young class in Williamsburg, New York, has rapidly spread to the world after 
the 2000s with increasing digitalization and globalization. The informal information 
age of the 21st century has brought hipster subculture to the forefront in urban life and 
hipster communities have played an important role in the history of neoliberalism with 
the space they transformed and urban life. Hipster subculture, a contemporary collage 
of 70's bohemian and 80's yuppie subculture currents, is an alternative form of hipster 
urbanism that young urbanists in their 20s and 30s prefer mostly local and local versus 
the globalizing power of capital over the globalizing power of capital and they 
described spatial organization and urban economy. The regions transformed by hipster 
urbanism have become the center of creative young class entrepreneurship with micro-
scale details that enhance the quality of life of the city and the space such as art, 



xxii 

architectural identity and super-diversity. Hipster urbanism has arisen with the 
development of hipster urbanism in response to social needs by hipsters intending to 
improve the appearance of many urban areas or spaces through aesthetically creative 
interventions. Hipster subculture has become the first subculture stream that 
transforms urban regions with the sharing of similar architectural codes on a global 
scale in a world order where digital technologies have developed, urban tourism has 
increased and marketing understanding has changed with changing neoliberalism 
when compared to past subculture trends. The hipster community, which produces 
localized consumption spaces and collectiveized production spaces against mass 
consumption, attracted more and more people to the transforming regions with the 
popularization of streets and spaces transformed by culture and art in the urban life 
under the influence of hipster urbanism. As the regions transformed under the 
influence of hipster subculture attracted more wealthy people to the region with 
increasing urban tourism, in the hipster regions where regional micro-economies grew 
and diversified, gentrification waves were experienced under the influence of hipster 
urbanism.  
This study shows how the globally influential hipster subculture trend has transformed 
the city spatially and sociologically within the subculture currents in recent years, 
together with Karaköy, the address of the transformation in the Williamsburg region 
of New York, the birthplace of the hipster The aim of the course is to examine the 
effects and results of culture on design processes through the concept of hipster 
urbanism. It was aimed to explore the socio-spatial inequalities experienced by the 
hipster subculture of urban areas transformed with similar social needs in different 
geographies and the relations of capital mobilities with the gentrification processes. In 
order to read the spatial and urban transformations experienced by the hipster 
subculture of Williamsburg and Karaköy regions, the spatial patterns of the streets 
were analyzed by comparing them with the pre-hipster urbanism period. The positive 
and negative aspects of the transformation of Williamsburg and Karaköy samples 
under the influence of hipster urbanism were investigated through real estate reports, 
real estate expert opinions, gentrification waves, culture and art influence, super-
diversity, changing production-consumption spaces and architectural identity. The 
examples of how the richness offered by hipster regions to urban life is imitated by 
capital in terms of architectural identity and program are discussed through examples 
of the world.  
As a result, when Williamsburg and Karaköy samples were examined, it was 
understood that hipster urbanism had common spatial consequences and urban effects 
on cities. When the examples are examined, it is understood that hipster urbanism is 
effective not only in a country or city in certain areas but also in the whole city with 
the places it transforms and produces according to the changing needs of the 
society.Hipster subculture organized a new regional economy and lively street life 
under the concept of hipster urbanism in its transformed regions with the discourse of 
local and good life. Hipster urbanism produced alternative spatial and urban 
architectural discourses that resulted in gentrification. Functional diversity and 
architectural codes produced by hipster urbanism have been imitated by capital. 
Comparing Karaköy and Williamsburg, which has been transformed in a similar 
manner with the ground level, hipster urbanism, the spatial and urban transformation 
experienced by the effect of hipster urbanism has progressed in two different directions 
focused on housing and tourism. While Williamburg hipster has become the preferred 
place for wealthy people to live under the influence of urbanism, Karaköy has 



xxiii 

transformed into consumption-oriented under the influence of urban tourism with its 
property structure and environmental tourism potential. The historical development of 
the transforming regions and the gentrification waves were found to be similar, and 
the rising real estate prices in Williamsburg and Karaköy attracted more wealthy 
segments and millions of dollars in real estate projects. Hipster urbanism has emerged 
as a product of the changing economic and social structure of young urban people by 
reproducing and transforming space and street according to their needs. Subcultural 
movements, which have a number of effects in the space and urban areas from the 
counter-cultural movements of the 60s to the present, have begun to be effective all 
over the world with the technology and increasing globalization brought about by the 
age. Hipster subculture, which creates spatial and urban influences on a global scale, 
has not only revealed the concept of hipster urbanism, but has shown us that as a 
gentrifying force, subcultural movements can create spatial and urban influences 
beyond the lifestyles of their identity. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



xxiv 

 



1 

1.  GİRİŞ  

Toplum içerisinden çıkan farklı ifadeler, 19.yy sonlarından itibaren on yıllardır sürekli 

değişen karşı kültürler veya alt kültürler ortaya çıkarmış ve bu akımlar kendilerine 

özgü yenilikçi edebiyat, tasarım, moda  gibi alanlarda çeşitli sanatsal ve kültürel 

üretimlerde bulunmuşlardır. Kültürel akımlar özellikle modernizmden 

postmodernizme geçiş sürecinde çeşitlenerek artmış, ortaya çıkan çeşitli akımlar 

günümüze kadar birçok değişime uğrayarak, toplumun ve kentlerin yeniden 

biçimlenmesinde etkili bir rol oynamıştır. Kültürel akımlar ve topluluklar, çeşitli 

dönemlerde hippie, punk, beat, yuppie, bohem ve benzeri gibi isimlerle anılarak 

toplum tarafından belirli özellikler üzerinden (yaşam biçimi, tüketim alışkanlıkları, 

kültür ve sanat yaklaşımları, politik görüşler ve benzeri gibi…) streotipleştirilerek 

ayrıştırılmıştır. İnsanları her ne kadar giyim tarzları, yaşam biçimleri veya dünya 

görüşleri üzerinden kategorize etmek doğru olmasa da, kişiler arasında yaygın olarak 

gözlemlenen bazı sosyo-kültürel akımlar, zaman içerisinde toplumun geneli tarafından 

tek bir isime kadar indirgenerek, çeşitli özellikler çerçevesinde tanımlanmıştır. 

Çeşitliliği yıllar geçtikçe artan streotipleşmiş alt kültür akımlarının popülerleşmiş 

güncel örneklerinden birisi, 1990’lı yıllarda ortaya çıkan, 2000’li yıllardan itibaren 

artan küreselleşmeyle birlikte tüm dünyaya yayılan, hipster alt kültür akımı olmuştur.   

Hipster alt kültür akımı, kökeninde geçmiş alt kültürlerin evrilmiş hallerini de 

kapsayacak şekilde,  70’lerin bohem ve 80’lerin yuppie alt kültür akımlarının mekânsal 

etkilerini ve izlerini taşımaktadır. Hipster alt kültürü özünde yuppie ve bohem alt 

kültür akımlarının çağdaş bir kolajını yaratmış, oluşan kolaj zamanın ruhuna uygun 

kentte yeni bir yaşam biçimi ve mekânsal örgütlenme meydana getirmiştir. Kentlerin 

hipster alt kültürü etkisinde yaşadığı mekânsal dönüşüm, yeni bir ekonomik ve 

toplumsal yapının ürünü olarak büyük metropollerin, kozmopolit kentsel bölgelerinde 

ortaya çıkmıştır. Hipster alt kültürü etkisiyle yaşanan mekânsal dönüşüm, popüler 

kültür aracığıyla dönemin teknolojik, ekonomik ve siyasi konjonktürüyle ilişkili olarak 

küreselleşerek tüm dünyaya yayılmıştır. Hipster bölgelerinin kent turizmi ve sosyal 

medya benzeri etkilerle çektiği insan trafiği önce bölgesel ekonomileri geliştirmiş, 



2 

sonra gelişen bölgesel ekonomiler mutenalaştırmayı beraberinde getirmiştir. Hipster 

alt kültürü öncesinde de farklı toplumsal hareketler kentleri ve mekanları ihtiyaçları 

doğrultusunda dönüştürmüş ve geliştirmiştir, ancak hiçbir dönüşüm hipster alt kültürü 

kadar küresel ölçekte etki yaratmamıştır. Her ne kadar alt kültürlerin kenti ve mekanı 

dönüştürme gücü yeni farkedilmiş olsa da, 20.yy’ın başlarından itibaren kentlerin ve 

mekanların dönüşmesinde etkili olan sınıfsal hareketler sürekli tartışılmıştır.   

Kentlerin ve mekanın biçimlenişiyle ilgili sürdürülen çalışmalar  Chicago Okulunun 

öncülüğünde 20.yy’ın başlarında yapılan çalışmalara kadar uzanmaktadır. 

Modernitenin yükseldiği ve ulus-devlet politiklarının yeni başladığı bu dönemde, 

kentleşme süreçleri toplumsal ekoloji bağlamında doğal süreçlere bağlanmıştır. 

Bölgeleme (zoning), süzülme (filtering), geçiş (transition) ve işgal (invasion) gibi 

kavramlarla tanımlanan kentin dönüşüm süreçleri; nüfus yoğunluğu, iş bölümü, 

parçalanmışlık gibi olgular üzerinden açıklanmaya çalışılmıştır [1]. 1970’li yılların 

başından itibaran Castell ve Harvey gibi teorisyenler, kentsel ve tarihsel gelişimin 

endüstriyel kapitalizmle ilişkili olduğunu savunmuştur. Bu yaklaşıma göre kent, 

kapitalist üretim ilişkilerinin ortaya çıkardığı toplumsal güçlerle belirlenen mekan 

olarak tanımlanmış, kentlerin gelişiminde sınıf savaşlarının rolünün altı çizilmiştir [1]. 

Harvey ve Castell’in sınıfsal karşıtlık teorilerini oluşturdukları bu dönem, aynı 

zamanda alt kültür hareketlerinin görünür olmaya başladığı karşı kültür hareketlerinin 

zirve yaptığı bir döneme denk gelmiştir. Tüm bu toplumsal süreçler ve kentleşme 

biçimlerinde yaşanan farklılaşma isteği, özünde mekanın dönüşüm ihtiyacı ve 

kapitalizmin doğasında bulunan içsel bunalımın derinleşmesiyle  ilişkili yaşanmıştır. 

Gelişen teknolojiyle birlikte 1980’li yıllarda küresel ve yerel olan arasında hızla artan 

ve yoğunlaşan etkileşim, esnek sermaye modellerinin gelişmesiyle birlike meta, para 

ve imaj hareketliliğini tüketim üzerinden tariflendiği yeni bir mekansal ve sınıfsal 

gruplaşmanın temellerini atmıştır. Küreselleşmenin yarattığı sınıfsal ve mekansal 

yapılanmanın etkileri metropol ve kentlerdeki içsel dinamiklerle çözümlenememiş, 

gelişmiş devletler yeni üretilen küresel ekonomik modeller çerçevesinde kenti ve 

mekanı dönüştüren politikalar ortaya koymaya çalışmıştır.   

Küreselleştirici güçler, kentleri ve mekanı endüstriyel kapitalizmin başladığı günden 

itibaren ulus-devlet sistemi, kapitalist dünya ekonomisi, neoliberal serbest ekonomi 

gibi çeşitli modeller üzerinden kontrollü veya kontrolsüz olarak yeniden dizayn etmiş 

ve dönüştürmüştür. 1970’li yıllara gelindiğinde ulus-devlet politakaları ve 



3 

modernitenin yarattığı aynılaştırıcı etkinin yarattığı karşı kültür hareketleri, 

kapitalizmin içsel bunalımına karşı sermayenin küresel ölçekte serbest dolaşabildiği, 

aynı zamanda farklılıkların tüketilebildiği neoliberal politakaların uygulanabilmesinin 

önünü açmıştır. Neoliberal politikaların uygulanmaya başladığı 1980’li yıllar 

sonrasında, kent merkezleri ve çevresinde değişen ekonomik faaliyetlere bağlı değişen 

üretim ve tüketim alışkanlıkları, küresel ölçekte mekanların dönüşüm geçirmesini 

zorunlu kılmıştır. Bilgi iletişim teknolojilerinin sosyal yaşam içerisinde önemli bir 

konuma gelmesi, üretim toplumu yerine tüketim odaklı bir toplumun ortaya çıkarmış, 

küresel zincirler değişen ekonomik yapıyla birlikte şehir merkezlerinde yoğunlaşmaya 

başlamıştır. Büyük kent merkezlerinde örgütlenen küresel zincirler, dinamik yapıları 

ve oluşan yeni toplumsal sınıfla birlikte hızla büyürken, neoliberal ekonomi sonrasında 

farklılıklar ve statüler tüketilebilir olmaya başlamıştır. Tüketimin statü arayışıyla 

birleşmesi, kent yaşamı içerisinde 80’lerin yuppie alt kültürü benzeri streotipleşmeleri 

ve neoliberalizm ile birlikte değişen yaşam biçimiyle ilişkili arzu nesneleri ve 

mekânsal üretimlerin kent merkezleri içerisinde çoğalmasına neden olmuştur.  

Neoliberal dönem artan küreselleşmeyle birlikte global markaları ortaya çıkarmış, 

popüler kültür aracılığıyla değişen tüketim kültürü kent merkezlerini mekânsal 

anlamda tüketim odaklı olacak şekilde yeniden üretmiştir. Aynı zamanda üretimin 

imalattan hizmet sektörüne kaymasıyla değişen üretim ekonomisi, kentlerin ekonomik 

anlamda canlanması ve kentlerin kapitalist rekabet koşullarıyla markalaşma yolunda 

yeni görünürlük arayışlarına gitmesinin önünü açmıştır. Kentlerin markalaşma 

süreçlerinin sadece ekonomik sermayeyle ilişkili değil aynı zamanda toplum 

tarafından üretilen kültürel sermayeyle de doğru orantılı olarak gerçekleştiği 

görülmüştür. 60’lar karşı kültür hareketlerinden sonra, kültür ve sanat akımları 

kentlerin markalaşma ve ticarileşme süreçlerinde öncü rol oynamaya başlamıştır. 

Kültür ve sanatın mekanı, kenti ve toplumu dönüştürme gücü, imalat sektörlerinin 

değişen ekonomik yapıyla birlikte terk ettikleri eski endüstriyel yapıların, 70’lerin 

bohem sanatçıları tarafından yeniden kullanılmasıyla keşfedilmiştir. Sanatçıların 

dönüştürdüğü eski endüstriyel alanların kısa süre içerisinde kent yaşamı içerisinde 

popülerleşmesi, boş zamanı endüstriyelleştiren kapitalizm tarafından  mekânsal 

dönüşümün mekânsal kodlarının ticarileştirilmesinin önünü açmıştır. Sanatçılar bu 

bölgeleri ekonomik ve kültürel sermaye ihtiyaçları doğrutusunda mekansal olarak 



4 

dönüştürmüş, mekanların dönüşmesi de toplumsal yapı içerisinden yeni alt kültür 

hareketleri ve alternatif yaşam tarzları ortaya çıkarmıştır.   

Alt kültürler tarafından dönüştürürülmüş mekanların kent merkezleri içerisinde 

giderek popülerleşmesi, üretilen mekanların toplumsal ilişkileri ve gündelik yaşamı 

standart normlar dışında yeniden tariflemesiyle doğrudan ilişkili olarak 

gerçekleşmiştir. Bu durum alt kültürlerin kent içerisinde ortaya çıkardığı alternatif 

yaşam tarzlarının, artan toplumsal ilgiyle birlikte kültürel tüketim nesnelerine 

dönüşmesinin önünü açmıştır. 2000’li yıllara gelindiğinde neoliberal ekonomi artan 

teknolojik gelişmelerle birlikte geleceğin bilgi toplumunu inşa ederken, aynı zamanda 

bu değişimi yaratacak yeni toplumsal alt kültürleri ve mekânsal örgütlenmeleri de 

toplumu ve mekanı dönüştürerek kendi içinden çıkarmayı başarmıştır. Hipster alt 

kültürü, postmodernizme geçişten sonra uygulanan neoliberal ekonomi politikalarının 

gelişen teknolojinin olanaklarıyla iş ve kent yaşamını değiştirmesinin bir toplumsal 

ürünü olarak genel bir kimlik arayışı sonucunda kent merkezlerinde ortaya çıkmıştır. 

Hipster alt kültürü neoliberal ekonomiyle birlikte tek tipleştirilen tüketim arzusuna 

karşı, sanatla yerel olanın harmanlandığı ana akım olmayan alternatif bir tüketim 

kültürü oluşturmuştur. Alt kültür etkisiyle dönüşen “hipster” bölgeleri kent merkezleri 

içerisinde sundukları sanat, çalışma, üretim ve tüketim mekanları, mimari program ve 

kimlik açısından sunduğu çeşitlilik ve yenilikçi yaşam biçimleriyle kent yaşamı 

içerisinde giderek markalaşmıştır.   

Markalaşan hipster bölgeleri 21.yy’la birlikte sadece toplumun değişen tüketim 

alışkanlıklarına cevap vermemiş, aynı zamanda içerisinde  yenilikçi üretim 

mekanlarını da yaratabilmiştir. Kolektif üretim ve lokal tüketim mekanlarının ön plana 

çıktığı bu alanlarda, yerel işletmelerle hipster mekanları birlikte yer alarak çeşitlilik 

yaratmıştır. Popüler kültür ile birlikte hızla yayılan tüketim kültürü, kapitalizm 

süreçleri içerisinde alt kültürlerin de etkisiyle hipster bölgelerini metalaştırarak 

tüketilebilir hale getirmiştir. Hipster bölgelerinin popüler kültür aracılığıyla ekonomik 

ve fiziki açıdan hızla büyümesi, hipster bölgelerinin kişilere sunduğu kültür-sanat 

etkileşimi gibi sokak yaşamını zenginleştiren unsurlarla paralellik göstermiştir. Kültür 

ve sanat hipster bölgeleri için gelir üretici bir değer, marka değerini yükselten bir olgu, 

tüketim ürünlerinin ana akımdan ayrılması için bir araç ve bölgesel geliştirme aracı 

olarak ticari amaçlarla sıklıkla kullanılmıştır. Hipster bölgeleri sanat ve bohem 

köklerine dayanan mimari kimliğiyle birlikte,  kent merkezleri içerisinde süper 



5 

çeşitliliğe sahip sokaklar ve mikro ölçekli bir  nüfus oluşturabilmiştir. Mimari kimlik 

ve sanat açısından zengin olan hipster bölgeleri zaman içerisinde modadan sanayiye 

kadar birçok özel girişimi geliştirmiş ve güçlenen ekonomileriyle kent yaşamı 

içerisinde ön plana çıkmaya başlamıştır.  

Hipster bölgelerinin kent merkezleri içerisinde hızla gelişmesi ve sonrasında çağın 

getirdiği küreselleşme dalgasıyla tüm dünyaya hızla yayılmasını sağlayan ana unsurlar  

“hipster şehirciliği” kavramı altında incelenmiştir. Hipster şehirciliğinin içinde 

barındırdığı üretim ve tüketim ekonomisi, kültürel ve sanatsal zenginlik, mimari 

kimlik, sokak ve mikro-nüfus ve süper çeşitlilik gibi ana unsurlar, bu bölgeleri kent 

yaşamı içerisinde üreten ve yaratıcı genç nüfus için kaotik kent yaşamı içerisinde 

küçük ölçekli sosyal vahalar haline getirmiştir. Kent yaşamının ve neoliberal 

ekonominin kapitalist mekansal miraslarından uzak kalan bu alanlar, zaman içerisinde 

toplumun daha geniş kitlelerince keşfedilmiş, dönüşen bölgeler tüketilerek gelişmiş, 

zamanla alana çektiği daha üst gelir grubuna mensup topluluk tarafından yeniden 

dönüştürülmüştür. Yaşanan dönüşüm dalgalarının bölge ve kent yaşamı için farklı 

olumlu ve olumsuz etkileri olduğu gibi, bölgede yaşayan kişilerin ticari ve ekonomik 

yaşamları bu ekonomik ve toplumsal dönüşüm sırasında ciddi şekilde etkilenmiştir. 

Dünyada hipster şehirciliğiyle dönüşen bölgeler, benzer mekansal kodlarla, benzer 

soylulaştırma süreçleri geçirmiştir. Kentlerde alt kültür etkisiyle yaşanan mekansal ve 

toplumsal dönüşümler neoliberalizm öncesinde sınırlı bir alanda etkili olurken, 

özellikle 1980’li yıllar sonrasında artan teknolojiyle birlikte giderek daha çok mekana 

ve topluma küresel ölçekte etki etmiştir.  

1.1 Tezin Amacı 

Mekanın ve kentin ekonomik, toplumsal ve sınıfsal etkilerle dönüşümüyle ilgili çok 

sayıda çalışma yayınlanmış olsa da, mekanın ve kentin alt kültürler etkisinde 

dönüşmesiyle ilgili yapılan çalışmaların sınırlı olduğu fark edilmiştir. Bu durum dijital 

küreselleşme öncesinde alt kültür hareketlerinin mekansal ve kentsel dönüşüm 

etkisinin belirli topluluklar ve bölgeler arasında sınırlı kalmasıyla ilişkilendirilmiştir. 

60’ların karşı kültür hareketlerinin başladığı dönemden itibaren değişen ekonomik ve 

siyasi konjüktür ışığında mekanın, kentin ve toplumun zamanın ruhuna uygun olarak 

günümüze kadar alt kültürler etkisinde geçirdiği tüm dönüşümlerin  ayrıntılı bir 

biçimde araştırılması amaçlanmıştır. Küreselleşme ve değişen ekonomik sistemlerle 



6 

birlikte artan kentsel ve toplumsal bunalımın bir yansıması olan alt kültür 

hareketlerinin kenti kendi mekansal ihtiyaçları doğrultusunda nasıl şekillendirdiği, 

değişen üretim-tüketim alışkanlıklarına göre mekanı nasıl örgütlediği, kentsel örnekler 

üzerinden incelenmiştir. 21.yy’dan itibaren artan dijital küreselleşmeyle birlikte alt 

kültürler hareketlerinin dünyanın farklı coğrafyalarında, farklı geçmişlere sahip 

topluluklarını ve kentleri nasıl benzer biçimde dönüştürdüğü anlaşılmaya çalışılmıştır.  

Bu çalışma 70’lerin bohem ve 80’lerin yuppie alt kültür hareketlerinin çağdaş bir kolajı 

olan hipster alt kültür hareketinin, dijital teknolojilerle küreselleşen dünyada mekanı 

ve kentleri hangi etkilerle dönüştürdüğünü keşfetmeyi amaçlamaktadır. Geçmişte 

70’lerin bohem alt kültürünün mekanı kültür ve sanat etkisiyle dönüştürmesi, 80’lerin 

yuppie alt kültürünün sermaye etkisiyle kent yaşamı içerisinde mekanı yeniden 

örgütlemesi örnekleri, günümüzde alt kültürlerin özellikle de hipster alt kültürünün 

mekanı ve kentsel yaşamı nasıl şekillendirdiğinin anlaşılması için önemli görülmüştür. 

Hipster alt kültürünün, üretim ve tüketim mekanları üzerinden önce mekanı, sonra 

popüler kültür aracılığıyla toplumu dönüştürme süreçleri, yuppie ve bohem alt 

kültürüne benzer biçimde ilk defa New York şehrinde gözlemlenmiştir. Hipster alt 

kültürünün ilk ortaya çıktığı New York’un Williamsburg bölgesinde yaşanan 

mekansal ve toplumsal dönüşümün araştırılması, İstanbul içerisinde Karaköy’ün 

hipster bölgesine dönüşümünün okunabilmesi adına önemli görülmüştür. Hipster 

şehirciliği kavramı altında toplanan üretim ve tüketim ekonomisi, kültürel ve sanatsal 

zenginlik, mimari kimlik, sokak yaşamı, mikro-nüfus ve süper çeşitlilik gibi ana 

unsurlar etrafında yaşanan mekansal ve toplumsal dönüşümlerin farklı coğrafyalardaki 

etkilerinin araştırılması hedeflenmiştir. İstanbul içerisinde Karaköy’ün 2012 yılından 

beri yaşadığı mekansal ve toplumsal dönüşümün nedenleri ve gelecekte olabilecek 

potansiyel dönüşümlerin ipuçları, New York’un Williamsburg bölgesinin hipster alt 

kültürü etkisiyle geçirdiği dönüşümler üzerinden okunmak istenmiştir. Bu çalışmada 

“hipster şehirciliği” kavramı, dönüşümün yaşandığı kentlerdeki toplumsal yaşam, 

mimari kimlik, mekansal dönüşüm ve kentleşme pratikleri üzerinden olumlu ve 

olumsuz yönleriyle tarif edilmeye çalışılmıştır.  

1.2 Tezin Yöntemi 

Hispter alt kültürünün ortaya çıkmasında etkili olan ekonomik, siyasi ve toplumsal 

etkiler, geçmişten günümüze kadar kronolojik olarak ortaya konulmuş, alt kültür 



7 

hareketlerinin dönüştürücü güç olarak kent ve toplum üzerindeki dönemsel etkileri 

incelenmiştir. Alt kültür hareketlerinin doğuşu ve sermaye yapısıyla olan ilişkileri 

araştırılmış, yeni ekonomik ve politik dünya düzeni içerisinde alt kültür hareketlerinin 

kenti ve kent yaşamını zenginleştiren öğeleri metalaştırarak kenti ve mekanı nasıl 

dönüştürdüğü analiz edilmiştir. Geçmişte 80’lerin yuppie ve 70’lerin bohem alt kültür 

hareketlerinin toplumsal ihtiyaçlar doğrultusunda kent merkezleri içerisinde üretim ve 

tüketim mekanlarını yeniden örgütleyerek kent yaşamını nasıl zengileştirdiği ve 

toplumu nasıl dönüştürdüğü örnekler üzerinden açıklanmıştır. Hipster alt kültürünün 

günümüz dünyasında kentleri ve mekanı küresel ölçekte benzer biçimde dönüştürmesi, 

dönüşümü yaratan ana unsurların belirlenmesini gerekli kılmıştır. Bu yüzden hipster 

bölgelerinde yaşanan mekansal ve kentsel dönüşümler, dünyada yaşanan dönüşüm 

örnekleri üzerinden “hipster şehirciliği” kavramıyla açıklanmaya çalışılmıştır. Hipster 

alt kültür etkisiyle dünyada birçok kentte benzer biçimlerde yaşanan mekansal ve 

toplumsal dönüşüm süreçleri, popüler kültür etkisiyle dönüşen Karaköy ve hipster alt 

kültür akımının doğduğu yer olan Williamsburg bölgesi üzerinden karşılaştırmalı 

olarak “hipster şehirciliği” kavramı altında örneklerle incelenmiştir.   

Williamsburg içerisinde 2007-2018 yılları arasında yaşanan mekânsal dönüşümler, 

Google Harita verilerine göre hipster şehirciliği ve kimliksel kodlar açısından örnekler 

üzerinden karşılaştırmalı olarak incelenmiştir. Bölgenin hipster şehirciliği etkisinde 

dönüşmesiyle artan emlak fiyatları, sonrasında ortaya çıkan soylulaştırma süreçleri ve 

sermaye etkileri örnekler üzerinden açıklanmış, dönüşüm döngüleri haritalanmıştır. 

Karaköy içerisinde yaşanan mekansal dönüşüm, 2011 yılının Yandex harita verileri ve 

2019 yılında yapılan saha çalışmaları sonucunda elde edilen verilerle karşılaştırılarak 

mekânsal dönüşüm ve zemin kat işlevleri haritalanmıştır. Karaköy içerisinde yaşanan 

mekânsal dönüşümler işlev analizleri ve mekânsal dönüşüm örnekleriyle  Kılıç Ali 

Paşa Mescidi ve Murakıp Sokak, Ali Paşa Değirmeni ve Hoca Tahsin Sokak, 

Mumhane Caddesi, Necatibey Caddesi ve Kemankeş Caddeleri üzerinden ayrı ayrı 

incelenmiştir. Elde edilen sonuçlara göre, sokakların hipster alt kültürü etkisinde hangi 

derecede dönüştüğü ve hangi etkilerle dönüşebileceği okunmaya çalışılmıştır. 

Karaköy’ün hipster şehirciliğiyle etkisinde yaşadığı dönüşüm, mekânsal ve kimliksel 

açıdan örnekler üzerinden karşılaştırılmalı olarak incelenmiştir.  

Williamsburg ve Karaköy örneklerinin hipster şehirciliği etkisinde yaşadıkları 

dönüşümün olumlu ve olumsuz yönleri emlak raporları, gayrimenkul uzman görüşleri, 



8 

soylulaştırma dalgaları, kültür ve sanat etkisi,  süperçeşitlilik, değişen üretim-tüketim 

mekanları ve mimari kimlik üzerinden araştırılmıştır.  Williamsburg ve Karaköy 

bölgelerinde hipster alt kültürünün mekansal ihtiyaçları çerçevesinde dönüşen üretim 

ve tüketim mekanlarının yarattığı kentsel çekim, mekansal ve fonksiyonel dönüşümler 

üzerinden analiz edilmiş, bölgenin artan emlak değerleriyle yaşadığı soylulaştırma 

süreçleri, mekansal dönüşüm örnekleri üzerinden haritalanmıştır. Williamsburg ve 

Karaköy’de yaşanan mekansal dönüşümler sonucunda yaşanan soylulaştırma 

döngüleri belirlenerek, yaşayan bir organizma olan kentin belirli sekanslar altında 

yaşadığı mekansal ve toplumsal dönüşümler karşılaştırmalı olarak örneklendirilmiştir. 

Hipster alt kültürünün kentsel kazanımlarının zamanla metalaştırılarak 

ticarileştirilmesi sonucunda, dönüşen bölgelere gelen büyük sermaye ve üçüncü dalga 

soylulaştırma etkileri, emlak değerleri ve mekansal dönüşüm haritaları üzerinde 

görselleştirilmiştir. Hipster şehirciliği altında dönüşen mekanların coğrafyadan 

bağımsız olarak mimari kimliklerinde taşıdıkları streotipleşmiş özellikler küresel 

örnekler üzerinden ortaya konulmuş, Karaköy ve Williamsburg’da yaşanan mekansal 

dönüşümlerin mimari kodları, örnekler üzerinden incelenerek karşılaştırılmıştır. 

İstanbul ve New York içerisinde dönüşen hipster bölgelerinin kültür ve sanat etkisiyle 

kentin diğer alanlardan ayrışarak popülerleşmesini sağlayan nedenlerin izi sürülerek, 

mekanlar ve sokaklar üzerinde metalaştırıcı etkileri aranmıştır. Hipster bölgelerinin 

kent yaşamına sunduğu zenginliğin mimari kimlik ve program açısından büyük 

sermaye tarafından nasıl taklit edildiği dünya örnekleri üzerinden tartışılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

2.  GELİŞEN KAPİTALİZMİN TOPLUMU VE MEKANI DÖNÜŞTÜRME 

ETKİSİ  

Lefebvre’ye göre kapitalizm, 20.yy’ı görebilmişse bunu büyük oranda kent mekanını 

keşfetmesine borçludur [2]. Kapitalizm özünde sermaye ile yayılan sınıflı bir 

toplumsal yapının aynasıdır. Yüksek karlılık ve üretimde katma değer oluşturmak 

adına sermaye devlet eliyle, kent içerisinde hızla dönüşümü tetikleyecek mekânsal 

örgütlenmeyi sağlamak zorundadır. Harvey’e göre kentleşme, gelişmiş kapitalizmin 

mekânı örgütleme biçimidir; fiziksel çevreyi yapılandırma ve mekânda insanı ve 

toplumsal ilişkileri örgütleme biçimidir [3,4]. Kapitalist örgütlenme ve sermaye 

toplumu kenti sürekli dönüştüren dinamik bir yapıya sahiptir. Kapitalist örgütlenme 

organizasyon yapısıyla hızlı büyümeyi sürekli tahrik ederek, sermayenin geleceği için 

yeni ihtiyaçlar ve birikim sorunlarına yol açmaktadır. Sermaye için başarı elde ettiği 

karla doğru orantılıdır. Ekonomik gelişmeler ve oluşan rant kültürü  kentsel yaşamı 

doğrudan etkilemektedir. Ekonomik gelişmeler kapitalizmin kültürel, ideolojik ve 

politik kanallarından beslenerek toplumu, kültürü ve yapılı çevreyi sürekli 

dönüştürmektedir. Bu dönüşümün yarattığı  spekülatif rantlar kentin geçmişi ve 

kültürünü önemsemeden bölgelerin ve toplumun dönüşmesine neden olmaktadır. 

Artan kentleşme hızı zaman içerisinde kentlerde sermayenin artan bir ölçekte 

birikmesine neden olmaktadır. Mekanı metalaştıran bu yaklaşım üretim anlayışını 

ürünlerin üretiminden mekanların üretimine taşımıştır. Sermayenin kentleşmesi, artı 

değer üreten bir yapılı çevre üretmiş, bu yapılı çevre tüketim aracılığıyla yeni bir 

sermayeyi tariflemiştir. Gottdiener’e göre kent yalnızca yapılı bir çevreden oluşmayıp, 

gerçekte kapitalist gelişmenin öznesi olmuştur [5].  

Demir ve Acar kapitalizmi, bireylerin ve üretici birimlerin kişisel çıkarları 

doğrultusunda ve en başta kâr amacıyla iktisadi faaliyetlerde bulunduğu, özel mülkiyet 

ve hür teşebbüsün esas olduğu, üretimin pazara yönelik olarak yapıldığı, her tür mal 

ve hizmetin alım satıma konu olduğu sosyo-ekonomik ve ideolojik sistem olarak 

tanımlanmıştır [6]. Kapitalist sistemin gücü üretimin devamlılığına, üretimin 



10 

sürekliliği ise tüketimle doğrudan ilişkili olmuştur. Ancak zaman içerisine kişilerin 

tüketim alışkanlıkları değişimler göstermiş, tüketim kültürü kişilerin temel 

ihtiyaçlarının karşılanmasının çok ötesinde günümüzde kişilerin toplum içerisindeki 

statülerini belirleme açısından bir gösterge olarak nitelenmesi aracına dönüşmüştür. 

Kişinin toplum içindeki konumu tüketebildikleriyle ölçülmüş, toplum içerisinde 

geçerli bir konumun tüketim yoluyla elde edilebileceği kanısı aşılanmıştır [7]. 

Kapitalizm bu süreçte sanayi devrimine benzer bir tüketici devrimi üretmiştir. Ortaya 

çıkan tüketici devrimi kent yaşamı içerisinde kişilerin boş zamanlarının 

ticarileştirebileceği mekanları yaratmıştır.   

Kapitalizmin gelişim süreçlerini boş zamanın endüstrileşmesi, kentleşme biçimleri ve 

mekanın dönüşümü üzerinden okuduğumuzda iki dönem özellikle dikkat çekmektedir. 

İlk dönem, Birinci Dünya Savaşı sonrası başlayan, neoliberal ekonomi politakalarına 

kadar devam eden, devlet tekelinde büyüme dönemidir. İkinci dönem, 1980’li 

yıllardan günümüze kadar devam eden neoliberal politakaların ve serbest piyasaya 

ekonomisinin uygulandığı dönemdir. Neoliberalizmle birlikte yaşanan mekânsal ve 

kentsel dönüşümleri daha iyi anlayabilmek adına, modernite döneminde yaşanan 

ekonomik ve toplumsal değişimlerin anlaşılması önemli görülmüştür. Modernite 

döneminin ekonomik ve siyasi konjonktürü, alt kültür hareketlerini tetikleyerek, 

postmoderniteye geçiş süreçlerinde kentlerin ve toplumun dönüşümünde etkili rol 

oynamıştır.  

2.1 Modernite Dönemi 

Aydınlanma, rasyonalite ve akıl ideası çevresinde şekillenen modernite, siyaset ve 

ekonomi alanında 18.yy’dan itibaren giderek kurumsallaşmıştır. Bugün modernite 

dediğimizde aklımıza gelen ilk kavram Jürgen Habermas’ın bahsettiği modernite 

projesidir. Modernite projesinin özü bireysel, kültürel, ekonomik ve siyasi bir 

toplumsal dönüşümü gerçekleştirmektir.  Modernite projesi, aydınlama düşünürlerinin 

“nesnel bilimi, evrensel ahlak ile hukuku ve kendi ayakları üzerinde duran sanatı, 

kendi iç mantıkları temelinde geliştirme” açısından ideale ulaşma ve ilerleme 

çabalarını temsil etme biçimi olarak görülmektedir [8].  Ancak aydınlanma 

düşüncesinin ilerleme ve gelişme fikri, tarih ve gelenekten bağımsız olarak ilerlemeyi 

savunmaktadır. Tarihsel etkilerden arındırılmış olarak modernizm şimdiye odaklanır. 

Modernizmin ilkeleri ışığında zaman-mekan birliğine ilişkin öngörüler üretir. 



11 

Wagner’e göre “şimdi” toplumda iki söylem geliştirmektedir; “biri özgürleşme 

söylemidir, diğeri ise disiplin altına alma söylemi olarak adlandırılan iki zıt anlatıdır” 

[9]. Endüstriyel Devrim sonrası hızla etkisini gösteren kentleşme hareketleri toplumda 

kalabalık bir işçi sınıfını ve buna bağlı toplu üretim - tüketim mekanlarını yaratmıştır. 

Üretim mekanları Wagner’in belirttiği gibi disiplin altına alınan mekanlara dikkat 

çekerken, tüketim mekanları da bireyin kent içerisinde özgürleştiği boş-zaman 

alanlarının doğuşuna dikkat çekmektedir.  

Modernitenin ilk dönemilerinde yaşanan politik gerginlikler ve artan militarizm 

nedeniyle toplumların birbirleriyle girdiği gelişim yarışı süresince iki dünya savaşı 

yaşanmış, toplumlar ekonomik ve siyasal olarak yeniden inşa edilmiştir. Birinci dünya 

savaşından önce ortaya çıkan modernite üretim, tüketim ve ulaşım konularında öncü 

gelişmeler sağlamış, modernitenin ideal bir dünya yaratması ancak İkinci Dünya 

Savaşı’ndan sonra gerçekleşebilmiştir.  Modernite, artan kentleşme, fordizm, 

makinalaşma,  gelişen ve çeşitlenen sanayi üretimi, ulaştırma ve haberleşme 

sistemlerinin yaygınlaşması, kitlelere yönelik pazarlama ve kitlesel modanın 

oluşmasıyla birlikte, toplumlar için üretim-tüketim odaklı yepyeni bir yaşam tarzı ve 

ekonomik model yaratabilmiştir. Modernite kendini kent yaşamında ve kentleşme 

süreçlerinde sürekli hissettirmiştir. Kırdan kente artan göç sonucunda büyüyen ve 

sanayileşen kent merkezleri toplumsal açıdan bir çok sorunu ortaya çıkarırken, aynı 

zamanda modernitenin bu sorunlara ürettiği cevaplarla aydınlanma hareketi hız 

kesmeden ilerlemeye devam etmiştir. Modernitenin gelişimiyle kentsel gelişmelerin 

paralel olduğunu savunan Harvey, modernizmin kentlerin sanatı olduğunu, Certau’nun 

deyişiyle, kentin modernitenin hem mekanizması hem de kahramanı olduğunu 

belirtmiştir [8]. Bu dönemde yaşanan savaşlar sonucunda yıkılan şehirler ve yapılar 

modernizmin etkisiyle yeniden üretilmiştir. Bu dönemde kentler ve yapılar 

tasarımcıları tarafından içinde yaşanılabilen makineler olarak tarif edilmiştir.  Savaş 

sonrası yeniden organize edilen yıpranmış ekonomiler yenilenen kent merkezlerini 

tüketim mekanlarıyla doldurmaya başlamıştır. Bu durum fordizmle birlikte savaş 

sonrası artan üretim ekonomisiyle doğrudan ilişkili görülmüştür.  

İkinci Dünya Savaşı sonrası emeğin denetim altına alınması, artan teknoloji, değişen 

tüketim alışkanlıkları ve iktidarların kitlesel üretim odaklı politikaları 1945-1973 

yılları arasında büyük bir  ekonomik canlılık yaratmıştır. Bu ekonomik model 

“Fordizm” adıyla anılmakta ve güçlü bağlarla Keynesçilikle ilişkilendirilmektedir 



12 

[10]. Fordizm 1914 yılında Henry Ford’un Michigan’da kurduğu otomobil montaj 

fabrikasının yarattığı yeni bir ekonomik modeldir [10]. Model T araçlarının üretildiği 

fabrikada işçiler üretim bandının belli bir noktasında iş bölümüne göre pozisyon alarak 

işin kendilerine akıtılmasını beklemektedir [10]. Bu durum üretim sürelerini azaltırken 

maliyetlerde de yarı yarıya azalma sağlamıştır [10]. Henry Ford’un ürettiği bu üretim 

modeli emeğin sermaye tarafından disiplin altına alınmasının sonucunda gelişmiştir. 

Bu durum işçilerin hem daha çok kazanıp birikim yapabilmesine hem de haftada beş 

gün, sekiz saat çalıştıktan sonra bolca boş zamanlarının kalmasına neden olmuştur. 

Fordist ekonomik model önce kitle üretimini sonrasın da kitle tüketimini teşvik 

etmiştir. Fordizm 1930’lu yıllarda yaşanan büyük buhran (ekonomik kriz) sonrası 

Roosevelt’in çıkardığı New Deal yasasıyla ABD içerisinde devlet politikası haline 

gelmiş ve İkinci Dünya Savaşı sonrası giderek güçlenmiştir [10]. İkinci Dünya Savaşı 

sonrası yaşanan büyük canlılık dönemi küresel tehditlerin azalmasıyla kişilerin düzenli 

gelir akışına sahip olmalarına ve birikim yapabilmelerine olanak sağlamıştır. Gelişen 

medya araçları yoluyla pazarlanan statü oyuncakları ve yaşam tarzı, tüketimin 

arzulanmasına neden olarak birikimlerin kişisel ihtiyaçlara evrilmesine neden 

olmuştur. Canlılık döneminde sermaye tüm dünyaya yayılmış ve ürünler geniş 

kitlelere pazarlamaya başlamıştır. Yaşanan tüm bu gelişmeler kişilerin 10-20 sene 

öncesinde hayal edemeyeceği yaşam standartlarının toplumun geneline yayılmasıyla 

ilgilidir. Devlet eliyle desteklenen büyümenin tek taraflılığı zaman içinde işçi sınıfının 

birikimlerinin artmasına ve sistem içinde adaletsizliklerin ortaya çıkmasına neden 

olmuştur. Ayrıca seri üretimin renksizliği ve kimliksizleştiren etkisi tüketicileri 

sıkmaya başlamıştır. Artan tüketim baskısı ve yeniden yükselmeye başlayan 

militarizm toplumsal örgütlenmelere ve toplu başkaldırılara neden olmuştur. 

Ekonomik sistem 1970’li yıllarda yaşanan petrol krizi sonrasında esnek olarak 

adlandırılan birikim rejimine dönüşmüş, yeni sistemle bütünüyle farklı bir toplumsal 

düzenlemeye geçilmiştir. Moderniteden postmoderniteye geçiş süreçleri ve 

sermayenin özgürleşmesi, bu sistemin sonunu hazırlamış olsa da, Fordizm 1973’lü 

yıllara kadar ayakta kalmayı başarmıştır.   

Harvey’e göre, Fordizmin sadece bir kitle üretim sistemi olarak görülmemesi, aynı 

zamanda bu sistemin, bütünsel bir yaşam tarzı olarak ele alınması gerekmektedir. Kitle 

üretimi, kitle tüketimi anlamının yanı sıra ürününü standartlaşmasını da ifade 

etmektedir [11]. Ghulyan’a göre bu durum ise yepyeni bir estetik ve kültürde bir 



13 

metalaşma anlamına gelmektedir [11]. Fordizm döneminde standartlaşan kitle 

tüketiminin önemli bir ayağı da kentleşme sürecidir. Amerikan Rüyası adıyla bilinen 

kentleşme süreci çalışan kesimin bir ev, bir araba sahibi olduğu, kent merkezlerinde 

çalıştıktan sonra kişinin kent çeperlerinde oluşturulan konut alanlarına gittiği, bu 

yolculuk sırasında yol üzerinde kitlelerin ulaşabildiği ticari tüketim odaklarına 

ulaşabildiği bir kentleşme pratiğini tanımlamaktadır (Şekil 2.1, 2.2). Seri üretimin 

aynılaştırma faktörü sadece gündelik yaşamda kullanılan ürünlerde değil kentlerde ve 

hatta kişilerin yaşamlarında etkili olmuştur. Esnek birikim modeline geçilmesi 

Fordizm’in katı özelliklerinin tam tersine bireyi çalışma alanı, kişisel hakları, iş 

güvencesi ve ücret düzeyleri yönünden özgür kılmaktadır. Özgür birey kendisine 

dayatılan kentleşme modeli dışında ihtiyaçları doğrultusunda kenti veya mekanı 

dönüştürebilecek güce de sahip olmaktadır.  

Modernite döneminde kişilerin tüketim iştahları her ne kadar açık olsa da aslında 

kendilerine sunulan kadar tükebilmektedirler. Bu dönemde aynılaşmaya ve dayatılan 

tüketim kültürüne karşı duran çoğunluğu gençlerden oluşan topluluk, 60’ların karşı 

kültür hareketi olarak bilinmektedir. 60’ların karşı kültür hareketinin savunduğu 

özgürlükçü düşünce yapısı ve anti-militarist duruş mevcut olan ekonomik modeli ve 

buna bağlı kapitalizmin oluşturduğu kentleşme stratejilerini değiştirmiştir. Sonrasında 

karşı kültür farklı alt kültürleri etkilemeye devam ederek, kentsel mekanların 

dönüşmesinde günümüze kadar etkili olmuştur.  

 

Şekil 2.1: ABD’de İkinci Dünya Savaşı sonrasında değişen şehircilik modeli ve 
banliyöleşme. (Url-12) 



14 

 

Şekil 2.2: ABD’de 1950’li yıllarda oluşmaya başlayan kitlesel tüketim mekanlarına 
bir örnek. (Url-13)   

2.2 60’ların Karşı Kültür Hareketleri 

Otoriter karşıtlık hareketlerinden ayrılan 60’ların karşı kültür hareketi, modernitenin 

topluma getirdiği standartlaştırma, tüketim kültürü, militarizm ve devletin sermaye 

üzerinde artan gücüne paralel mutlak güç olma durumuna karşı bir tepki olarak 

doğmuştur. ABD ve Birleşik Krallıkta başlayıp sonrasında Batı Avrupa’yı etkileyen 

60’ların karşı kültür hareketi 1956-1974 yılları arasında gençler üzerinde etkili olmuş, 

1970 yılında yaşanan ekonomik kriz sonrasında etkileri açısından ekonomik, 

toplumsal ve kentsel anlamda değişimler yaratmıştır [14]. Karşı kültür hareketi özünde 

ABD’nin Vietnam’da sürdürdüğü askeri müdahalelere itirazla büyümüş, ancak uzun 

süren savaş ve artan tepkilere paralel büyüyen topluluklar savaş karşıtlığı dışında kadın 

hakları, ırksal eşitsizlikler, Amerikan Rüyası’nın yaşattığı problemler gibi sosyal 

gerilim yaratan diğer toplumsal konuları da gündeme taşımıştır.1960’ların karşı kültür 

hareketlerine katılan dönemin ünlü isimleri ( Muhammed Ali, Che Guevara, Joen 

Baez, Beatles gibi) ve yaratıcı sanatçılar ( Jack Kerouac, Paul Newman gibi), hareketin 

küresel ölçekte popülerleşmesini sağlayarak, hareketin savunduğu fikirlerin ve 

düşüncülerin dünyaya ulaşmasında büyük rol oynamıştır [14]. Kültür ve sanat 

araçlarıyla büyüyen hareket, modern bohem enkarnasyonları, hippiler gibi dinamik alt 

kültürler ve alternatif yaşam tarzlarının ortaya çıkmasında etkili olmuştur.  



15 

1960’ların karşı kültür hareketinin toplumdan karşılık bulmasının en önemli nedeni 

antropolog Jentri Anders’e göre karşı kültür hareketlerinin bireylere kendi 

potansiyelini keşfetme özgürlüğü, kendini yaratma özgürlüğü, kişisel ifade özgürlüğü 

olanaklarını sunması olarak gösterilmiştir [15]. Bu durumun diğer bir nedeni devletin 

kişileri potansiyel katılımcı olarak belirli tanımlanmış rollere ve hiyerarşik statülere 

göre sınıflandırma çabasıdır. İkinci Dünya Savaşı sonrası yaşanan bebek patlaması 

kuşağı olan kalabalık genç nesil hem seri üretimin getirdiği renksiz tüketim 

alışkanlıklarıyla stereotipleşmiş hem de ebeveynleri kadar kolay sisteme entegre 

olamamıştır. Savaş sonrası yaşanan ekonomik refah, gençler açısından, ebeveynlerinin 

birikimlerinin yaşamın maddi ihtiyaçları doğrultusunda sürekli tüketime teşvik 

edilerek sisteme geri döndürülmesinden ibarettir. Kitlesel tüketim politikaları gelişen 

medya aracılığıyla genç tüketicilere ana akım olanı dayatarak onları ebeveynleri gibi 

kitlesel üretim-tüketim ekonomisi sarmalının içine sürüklemeye çalışmıştır [14]. 

Ancak savaş sonrası yaşanan refah ve oluşan sermaye birikiminin 1960’lı yıllarda 

doruk noktasına ulaşması sonucunda sanayileşmiş güçlü ülkelerde 1967 yılında 

ekonomik durgunluk ve kriz yaşanmıştır [14]. Savaş nedeniyle yaşanan politik 

sıkıntılara ekonomik problemlerinde eklenmesi sonucunda tüm dünyayı etkileyen 

1968 gençlik hareketleri gerçekleşmiş, postmodernist düşüncenin kültürel ve politik 

ilk nüveleri oluşmaya başlamıştır.  

1968 hareketi sokağa inen bir hareket olmuşsa da mekânı ve muhatabı 

bakımından (kent, öğrenci ve aydın hareketi olarak) entelektüel düzlemde hayat 

bulmuştur (Şekil2.3). Modernitenin uzun yıllar süren canlılık dönemi sonrasında gerici 

gelenekçi ideolojilere karşı sürdürdüğü devrimci olma niteliğinin kaybolması sistemin 

dönüşümünü kaçınılmaz hale getirmiştir. Kurumsallaşmış iktidar, büyük tekeller 

ve bürokratik devlet yapısının yol açtığı baskıcı politakalara karşı mücadele eden 68 

hareketi, gündelik yaşamın eleştirisi üzerinden kentleri ve mekanları dönüştürerek 

kendisini gerçekleştirme yoluna gitmiştir. Moderniteden postmoderniteye geçen 

dönüşüm sadece ekonomik değil aynı zamanda mekanın dönüşümüyle 

sağlanabilmiştir. Modernitenin yarattığı birikim sorunları zaman-mekan kaydırması 

yoluyla eritilmiş, sermayenin esnekliğine dayanan yeni bir ekonomik model ortaya 

çıkmıştır. 1960’ların karşı kültür hareketi 1974 yılında ABD başkanı Richard Nixon’ın 

istifasıyla son bulmuş olsa da günümüze kadar alt kültürleri ve alternatif yaşam 

tarzlarını etkilemeye devam etmiştir [14].  



16 

 

Şekil 2.3: ABD’de 1960’lı yılların sonunda Karşı Kültür Hareketinin düzenlediği 
sokak protestolarından bir fotoğraf karesi. (Url-16) 

2.3 Moderniteden Postmoderniteye Geçişte Mekanın Dönüşümü 

Moderniteden postmoderniteye geçiş 1960’ların ekonomik durgunluğu ve yaşanan 

ekonomik kriz sonrası 1970’li yılların başından itibaren ekonomik, politik, kentsel ve 

kültürel olarak toplumda köklü değişimler yaratmıştır. Kapitalist üretimin toplumsal 

ilişkiler üzerinde etkili olduğu 1960’lı yıllarda yaşanan ekonomik ve politik bunalım 

sonrasında, mekan ile kapitalist gelişmeler arasında mevcut olan ilişkilerin dönemin 

değişen ruhu ışığında yeniden düzenlenmesi zorunlu hale gelmiştir. Özgürlüklerin ve 

çeşitliliğin arttığı bir dönemde sadece toplumun üretim-tüketim alışkanlıkları 

değişmemiş, gelişen teknoloji ile birlikte mekan ve zaman algısında yeni hakim 

biçimler ortaya çıkmıştır. Devlet kontrolünde gelişen ekonomiden esnek ekonomiye 

geçilmesi, toplumda değişen sınıfları ve buna paralel yeni mekânsal ihtiyaçları ortaya 

çıkarmıştır. Üretim-tüketim ekonomisine ve gelişen teknolojiyle birlikte değişen 

zaman-mekan algısına uygun üretilen mekanlar kentleri dönüştürmüş, dönüşen kentler 

toplum içinde yeni alternatif yaşam tarzları oluşturmaya başlamıştır. Modernizmden 

postmodernizme geçiş bir çok alanda mavi yakalılıların beyaz yakalılara 

dönüşümünden, sermayenin canlandırdığı tüketim ekonomisine, tek merkezcilikten 

girişimciliğe, merkezi iktidar gücünden bireysel güce, evrensel olanın lokal olana 

tercih edilmesine kadar geniş bir yelpazede toplumu dönüştürmüştür. Yaşanan 

ekonomik gelişmelere paralel önce mekan, sonra kentler dönüşmüştür. 

Postmodernitenin öncü etkileri ekonomi, mimarlık, teknoloji ve kentleşme alanlarında 

kendini hissettirmiştir. Yeygel’e göre postmodernizm teknolojide büyük atılımların 



17 

olduğu, üretimin sınırsız hale geldiği, kol gücü yerine beyin gücünün, bilgisayar 

teknolojisinin ve baskın piyasa kurallarının mutlak hâkimiyetinin olduğu bir dönemi 

ifade etmektedir [17]. Oysa ki postmodernizm modernizmin rasyonel ilerleme 

anlayışına karşın, irrasyonel gelişmeyi savunmaktadır. Harvey’e göre postmodernizm, 

modernite anlayışının yarısını oluşturan gelip geçicilik, parçalanma, süreksizlik ve 

kargaşayı bütünüyle benimsemektedir [8]. Moderniteden postmoderniteye geçiş 

süreçleri, küreselleşmeye doğru dönüşen ekonomik ve politik gelişmeler ışığında 

gerçekleşmektedir. Bu yüzden postmodernizmin benimsediği parçalanmışlık ve 

süreksizlik durumu, mekansal sınırların aşılması ve uzak toplumlarla kurulan evrensel 

ilişkilerin zamanda ve mekanda yarattığı sıkışmayla doğrudan ilişkilidir. Otorite 

tarafında bütüncül ve üst ölçekten planlanan modernist kentlere karşı postmodernizm 

tikellerin isteklerine, bireylere, geleneklere doğru dönüşün olduğu parçalı bir mekânsal 

dönüşümü mümkün kılmıştır. Modernizmin tektipleştiren, renksiz, tüketim odaklı 

kentsel ve mekansal yapısı, postmodernizm ile birlikte geçmişe refaranslarla bağlanan 

öze dönmeye çalışan bir hal almıştır. Mimarlık alanında postmodernizm Jencks’e göre 

genelde anti-modern bir üslup gibi algılansa da, aslında modernizme sadık bir itiraz 

olarak görülmüştür [18]. Postmodernizm mimari üslup olarak her ne kadar yüzeysel 

bir kimlik arayışından öteye gidememiş olsa da postmodernizmin kentsel ve mekânsal 

anlamda ürettiği fikirler günümüzde dahi etkili bir şekilde hissedilmektedir.  

Moderniteden postmoderniteye geçiş sürecinde mekan kapitalizmin sürdürülebilirliği 

adına yeniden üretilmiş, üretim-tüketim mekanları toplumla birlikte yeniden inşa 

edilmiştir. Zaman içerisinde mekansal çalışmalar olarak adlandırılan mekanın doğası 

üzerine düşünülmüş çeşitli karmaşık tarifler,  tarihsel ve bilimsel gelişmelere paralel 

olarak çeşitlenerek değişimler göstermiştir. Sözlüklerde “var olanların içinde yer 

aldığı, tüm sınırlı büyüklükleri içine alan uçsuz bucaksız büyüklük; boşluk; sınırsız 

ortam; yer kaplama” olarak tanımlanan mekân, Arapça bir kelime olup “varlık; oluş; 

sınırsızlık ve süreklilik; belli bir şekle girmek vb” anlamına gelmektedir [19]. Ortaçağ 

İslam felsefecileri, mekânı cisimlerin (nesnelerin) işgal ettiği ve boyutlarının 

etkilendiği zihinsel bir boşluk olarak tanımlamışlar ve insanlar tarafından algılanan ve 

eylemlilikle doldurulan yer olarak tarif etmişlerdir [20]. Mekan ve insan arasındaki 

karmaşık ilişki sadece eylemler üzerinden “an”lık olma durumundan da öte zamanla 

da ilişkili dönüşmektedir. Zamansal olarak “an”’ın uzun veya kısa olması metalaşan 

mekanın sunduğu olasılık ve koşullara göre değişkenlik göstermektedir. 



18 

Postmodernizme geçiş sürecinde mekâna dair tarifler değişmiş, öklidyen görüşten 

(nesnelerin yer aldığı durağan bir boşluk olarak mekan) ve mekânın mutlak olduğuna 

dair Kant'çı  yaklaşımdan uzaklaşılmıştır. Postmodernizmle birlikte Lefebvre’in 

mekânın toplumsal süreçlerini etkileyen fakat aynı zamanda bu süreçlerden etkilenen, 

değişken ve sabit olmayan bir olgu olduğuna dair düşüncesi mekanın tarifini 

değiştirmiştir. Lefebvre mekanın üretim süreçlerini tanımlarken “(toplumsal) mekân 

(toplumsal) bir üründür” varsayımının bir içerimi olarak, önemli bir saptamada 

bulunmuştur. 

Mekân üretimi ve mekânın üretimi süreci varsa, tarih de vardır (...) Üretici güçler (doğa, çalışma ve 

çalışmanın örgütlenmesi, teknik ve bilgiler) ve elbette üretim ilişkileri, mekân üretiminde 

belirlenmesi gereken bir role sahiptirler. Bir üretim tarzından diğerine geçiş çok büyük önem taşır; 

çünkü bu, mekânı altüst ederek mekâna dâhil olabilen toplumsal üretim ilişkileri içindeki etkisidir. 

Her üretim tarzı hipotez gereği kendine uygun mekâna sahip olduğundan, bu geçiş sırasında yeni bir 

mekân üretilir. [21]  

Postmodernizm sonrası mekan toplumsal, ekonomik, psikolojik ve siyasal boyutları 

da olan kompleks bir sistem halini almıştır. Dolayısıyla ekonomik modellerin 

değişimiyle dönüşen mekan,  varlık alanında fiziksel olarak yeniden yaratılırken, 

toplumun zihninde de yeniden biçimlenmektedir.  Shrick’e göre mekanın toplumsal 

inşasını anlamak kendimizi kurma biçimlerimizi anlamak demektir [22]. Mekanın 

toplumla birlikte dönüşmesi kent yaşamını dönüşen mekanların çevresinde yeniden 

programlamaktadır. Dönüşen kent merkezleri mekanlar üzerinden okunduğunda  

toplumsal ilişkilerin coğrafi keşiflerini bizlere sunmaktadır. Bu keşif hem mekanın 

toplumsal inşasını hem de bu inşa sürecindeki iktidar ve sermaye ilişkilerinin kent 

üzerindeki dönüşüm etkilerini ortaya çıkarmaktadır.  

Günümüzde mekana dair tüm görüşler mekanın insani yönünün altını çizmeye 

yöneliktir. Mekanı zihinzel ve fiziksel olarak ele aldığımızda mekan üretiminin 

geleceği, insanın yaşadığı deneyimler ve algılar üzerinden mekan içerisinde 

gerçekleşen insani ilişkilerin ve toplumsal yapıların bütünüdür. Mekan ile insan 

arasında yaşanan değiştirici ve dönüştürücü etki, mekanın da toplumda yaşanan 

değişimlere paralel olarak dönüşebilmesini sağlamıştır. Harvey’e göre mekân, salt 

ontolojik bir kategori değil, insanı biçimlendiren ve onun tarafından biçimlendirilen 

bir boyuttur [23]. Ayrıca Harvey, toplumsal mekânın fiziksel mekânla eş biçimli 

olmadığını ve her toplumsal faaliyet biçiminin kendi mekânını tanımladığını ifade 



19 

etmektedir [23]. Tüm bu yaklaşımlar mekanın dönüşümünde ekonomik dönüşümler 

kadar toplumsal dönüşümlerin de etkili olduğunu bizlere göstermektedir. Kent 

içerisinde toplum içerisinden çıkabilecek alternatif yaşam tarzları veya alt kültürlerin 

kenti dönüştürme etkileri tam da bu noktada mekanın dönüşümüyle doğrudan 

ilişkilidir. Alt kültür hareketleri veya toplumda ortaya çıkan yaygın yaşam tarzları 

kendi ihtiyaçları doğrultusunda önce mekan sonra kent üzerinde dönüştürücü etkiler 

yaratmıştır. 

2.4 Zaman-Mekan Sıkışması 

Kapitalizm yaşadığı kriz dönemlerini zamanı ve mekanı yeniden örgütleyerek aşmış, 

oluşturulan yeni birikim modelleriyle sermayenin güçlü ve ayakta kalmasını 

sağlamıştır. Toplumsal ilerleme açısından etkili olan insanın özgürleşmesi için önce 

doğa üzerinde hakimiyet sağlanması fikri, küreselleşmeyle birlikte benzer bir mantıkla 

zaman üzerinde hakimiyet kurma çabasına dönüşmüştür. Zaman üzerinde sağlanmaya 

çalışılan hakimiyet sermayenin gelişimi adına geleceğin öngörülmesi ve düzenlenmesi 

açısından kritik bir öneme sahiptir. Gelişen teknolojiyle birlikte çeşitlenen ulaşım ve 

kitle iletişim araçlarının insan zihninde ve günlük yaşamda mesafeleri azaltması veya 

kaldırması sonucunda zaman ve mekan algısı sürekli değişim göstermiştir. 

Postmodernizmle birlikte bu durum zaman-mekan sıkışması olarak adlandırılmıştır. 

David Harvey’e ait olan zaman-mekan sıkışması kavramındaki “sıkışma”  Harvey’e 

göre kapitalizmin hayatımıza kazandırdığı hız artışını ve mekânsal engellerin kıyamet 

günü yaklaşıyormuşçasına aşılmasını ifade etmektedir [8]. Postmodernizm döneminde 

yaşanan zaman-mekan sıkışması kapitalizm tarihinde ilk defa görülen bir durum 

değildir. Benzer dönüşümler Sanayi Devrimi’yle beraber 19.yy’lın ortalarında 

telgrafın, demiryollarının ve kitle medyasının ortaya çıkışıyla da yaşanmıştır. Ancak 

zaman-mekan hissi aydınlanma dönemi sonrası yaşanan teknolojik gelişmeler 

dolayısıyla postmodern çağda giderek zayıflamıştır. Postmodernizmin  zaman-mekan 

kavramı üzerinde yarattığı devrim küreselleşme süreçlerine farklı bir bakış açısı 

getirmiştir.  

Aydınlanma ve sanayileşme dönemlerinde yaşanan ilerleme süreçleri mekanı coğrafi 

unsurlar tarafından şekillendirilen bir kavram olmaktan çıkarmış, küreselleşmeyle 

birlikte gelişen sanayi ve teknoloji kent içerisinde mekanı yeniden tariflemiştir. 

Ekonomik ve kültürel etkileşimlerin giderek arttığı postmodernist dönemde, 



20 

küreselleşen bir köye dönüşen dünyanın, aynı ölçüde mekan algısı kökten değişmiştir. 

Mekan ve yer arasında süregelen tartışmalarda mekanın toplumla olan ilişkileriyle 

biçimlenişinin altı çizilmiş, yer kavram olarak sükunet ve yerelliğin sabit değişmez 

adresi olarak tarif edilmiştir. Oysa ki yer bugünkü anlamda yerellik durumundan 

uzaklaşarak zaman-mekan sıkışması nedeniyle giderek soyutlanmıştır. Hatta 

yerellikten küreselliğe devşirilen mekân anlayışı nedeniyle  yaşadığımız çağ, Foucault 

tarafından “mekân çağı” olarak tasvir edilmiştir. Postmodernizm döneminde artan 

küreselleşmeyle birlikte mekânsal tartışmaların temel unsuru zaman ve mekan 

arasında yaşanan ilişkilerin yeniden tariflenmesi olmuştur.   

Aydınlanma dönemiyle birlikte mekanın zamandan ayrılmaya başlaması, mekanın 

zaman tarafından işgal edilecek bir kavram olarak öne çıkarılmasıyla gerçekleşmiştir. 

Coğrafi anlamda daha fazla mekana yayılma fikri zamanın mekandan ayrılması 

sayesinde mümkün olmuş, zaman mekânsal genişlemenin aracı olmuştur. Küresel 

pazarlara açılan sermaye için mekânsal engellerin azaltılması karlılık odaklı büyüme 

için kaçınılmaz bir gerçektir. Mekanın yeniden üretimi küreselleşmeyle birlikte 

mekânsal organizasyon, üretim, dolaşım ve tüketimin sürdürülebilirliği açısından 

mekanları yeniden üretilmiştir; Mekanın bu dönüşümü yine bu dönüşümü yaratan 

mekanların (demiryolları, iletişim altyapısı, havaalanları, karayolu, liman vb. gibi.) 

üretilmesiyle de doğrudan ilişkilidir. Küreselleşen ekonomi özgürleşen topluma 

mekana hakim olma şansını vermiş, artan kentleşmeyle birlikte toplum giderek 

güçlenmiştir. Mekan üzerinde yapılan her değişiklik toplumsal gücün el 

değiştirmesine ve buna paralel kentin dönüşmesine yol açabilmektedir. Bu durum aynı 

zamanda artan güçle birlikte toplumun mekanı kendisinin de üretebileceğinin 

gerçekliğidir. Postmodernizmin  küreselleşme sonrası yarattığı soyut kent 

mekanlarıyla ekonomik yapıyı dönüştürmüştür.  Popüler kültür etkisiyle toplumun 

değişen tüketim kültürü, bu mekanların kentler içerisinde çoğalmasını ve sonrasında 

dünyaya yayılmasına neden olmuştur. Kişinin toplum içerisinde kendisini tanımladığı 

ve biçimlendirdiği mekan ve zamana dair sembolik değerler kökten değişmiştir. 

Harvey’e göre postmodernizm, kaybedilen zaman-mekân anlayışının yerine sahte ve 

taklitçi bir zaman-mekân anlayışı koymaya çabalamaktadır [8].    

Postmodernizmin kökleri toplumsal hareketler ve ekonomik durgunluk kadar 1973 

ekonomik krizinden sonraki dönemde değişen zaman-mekân deneyimlerine de 

dayanmaktadır. Mekanın soyutlandığı yeni dünya düzeni, sermayenin metalaştırdığı 



21 

mekanların dünya çapında yeni tüketici pazarlarına açılması ihtiyacını ortaya 

koymuştur. Mekan üzerinde tariflenen her değişim, toplumsal anlamda yaşanan büyük 

dönüşümlerin ilk işaretidir. Yerden soyutlanan metalaşmış mekanların kent yaşamına 

girmeye başlamasıyla birlikte kentlerin ekonomik yapısını değişmiş, kent yapısal ve 

toplumsal olarak dönüşmeye başlamıştır. Mekanın ekonomik anlamda dönüşümü, 

mekanın toplum tarafından biçimlendirildiği gibi toplumunda mekan tarafından 

biçimlendirilmesi sonucunda kent içerisinde alternetif yaşam tarzları ve değişen bir 

tüketim kültürü yaratmıştır. Modernite sonrası özgürleşen toplum ve gelişen teknoloji, 

esnek ekonomik politikalarla beslenerek kapitalizmi hızla dönüştürmeye başlamıştır. 

Kapitalizm tarih boyunca hayatın hızlı akışına uyum sağlamaya çalışmış olsa da, 

postmodernizmin getirdiği çarpıcı gelişmeler sonucunda mekânsal engellerin hızla 

aşılması küresel anlamda devlet politikalarıyla yeni bir ekonomik modelin ortaya 

konulmasını zorunlu hale getirmiştir. Ortaya çıkan yeni ekonomik model 1980’li 

yıllardan günümüze kadar  kentlerin dönüşümünü ve toplumun biçimlenişini doğrudan 

etkilemiştir.  

2.5 Neoliberal Ekonomi 

Neoliberalizm, 1980’li yılların başında sanayileşmiş devletler tarafından uygulanmaya 

başlanan, genelde serbest piyasa ekonomisini anlatmak için kullanılan ekonomik 

modeldir [24]. Neoliberal ekonominin politik temellerini devletlerin küçülmesi ve 

serbest piyasa ekonomisinin güçlenmesi hedefleri oluşturmaktadır. Neoliberal 

dönemde küresel ekonominin, ulus devletlerinin kontrolü dışındaki global şirketlerle, 

uluslararası bankalarla ve çok uluslu şirketlerin egemenliğinde kapitalist rekabet 

koşullarında yaygınlaşarak büyümesi istenmiştir (Şekil 2.4). Dönemin ABD başkanı 

Ronald Reagan 70’li yılların stagflasyonun izlerini silmek adına aynalı ekonomi adıyla 

bilinen ekonomik canlanma programını uygulamaya başlamıştır. Neoliberal politikalar 

içeren ekonomik program, vergileri ve devlet harcamalarını azaltıp özel girişimlere 

ekonomide daha fazla yer açmayı amaçlamıştır [24]. Aynı dönemde İngiltere 

başbakanı Thatcher’da kamu kurumlarını özelleştirerek, devlete ait konutları satarak, 

sosyal güvenlik sistemini değiştirerek ve vergi sisteminde reforma giderek kamunun 

ekonomi üzerindeki etkilerini mümkün olduğunca sınırlamaya çalışmıştır [25].   

Oysa ki, aydınlanma düşüncesinin önderliğinde ilerleyen modernite döneminde 

devletin etkin olduğu ve kamu harcamalarının ağırlığının hissedildiği karma bir 



22 

ekonomik model uygulanmıştır. Ancak İkinci Dünya Savaşı sonrası uygulanan 

Keynesçi ekonomik model sonucunda oluşan sosyal refah toplumu	ve	düzenlenmiş	

pazar	ekonomisi, 1970’li yıllarda yaşanan büyük durgunluk ve ardından 1973 yılında 

yaşanan petrol krizi sonrasında sermaye sahipleri için karlılık üretemez bir hal almaya 

başlamıştır. Ayrıca canlılık döneminde yaşanan aşırı birikim sorunları ve gitgide 

büyüyen işçi sınıfı odaklı tek yönlü sınıfsal yapının getirdiği problemler, sistemi 

tıkayan unsurlar olarak ön plana çıkmıştır. Neoliberalizm değişen zaman-mekan 

anlayışı üzerinden mekanı yeniden üreterek birikimleri ortadan kaldırmış, oluşmuş 

zenginliği emekten alıp sermayeye verecek şekilde yeniden dağıtmıştır [25]. Bu durum 

sermayenin neoliberal politikalar üzerinden toplumun tüm kesimlerine açtığı sınıfsal 

savaş olarak nitelendirilebilir.  

 

Şekil 2.4: Neoliberal ekonominin küreselleştirici sermaye yapısı.[David C. Korten 
(1998) Do Corporations Rule The Word? And Does it Matter?]                        

[Kaynak: Organizitation&Environment Vol.11, No.4 dergisinde yayınlanan 
makaleden alıntılanmıştır.] 

Neoliberal ekonomiyle birlikte istihdamın imalattan hizmet sektörüne kayması, 

modernite döneminin bel kemiği olan işçi sınıfına mensup kişilerin işsiz kalmasına yol 

açmıştır.  Bu durum halkın büyük bir kısmını hızla yoksullaştırarak toplumsal sınıflar 

arasında yaşanan gelir adeletsizliğini arttırmıştır. Gelir dağılımında eşitsizliğin artması 

toplumsal ve mekânsal ayrışmayı hızlandırmıştır. Diğer taraftan hizmet sektörünün 

büyümesiyle gelişen kent merkezleri imaj, kültür ve sermayenin gücüyle kent 

içerisinde toplumsal yapıyı dönüştürmüştür. Kent merkezlerinde giderek güçlenen 

emlak, finans ve iş dünyası neolibeal dönemde zenginler, eğitimliler ve gençler için 

büyük fırsatlan yaratmıştır. Kent merkezleri içerisinde oluşan yeni nüfus yapısının 

ihtiyaçları doğrultusunda yeni mekanlar üretilmiş veya mekanlar dönüştürülmüştür. 



23 

Ancak neoliberal dönemin mekânsal kurgusu önceki dönemlerle karşılaştırıldığında 

çok daha hiyerarşik niteliktedir. Bu durum kentler içinde sınıfsal ayrılmalar yaratmış 

ve kenti mekânsal anlamda parçalamıştır. Neoliberal ekonomi döneminde ülkemizde 

1978’de kent gelirinin yaklaşık %30’u kentin en zengin %10’una düşerken 

1994’te aynı pay %1’in altına düşmüştür [26].  Benzer durum ABD’de de yaşanmış 

toplumun en yoksul %20’lik kısmının milli gelirden aldığı pay %4.6’ya kadar 

düşmüştür [8]. Gelir adeletsizliğine bağlı olarak toplum içerisinde çeşitlenen sınıfsal 

yapılar, kent içerisinde alım güçlerine paralel bölgesel ekonomiler yaratmıştır. 

Neoliberal politikalar sonrasında kent merkezlerinde güçlenen sermaye, bölgesel 

ekonomik dengeleri değiştirerek önce  mekânları sonra bölgeleri dönüştürmüştür. 

Yaşanan kentsel dönüşüm süreçleri soyluluştırma adıyla anılmış ve etkileri günümüze 

kadar devam etmiştir.    

Neoliberal ekonomi nedeniyle hızla artan küresel borçlanma ve spekülatif yükselen 

şirket değerleri, 1987 yılında “kara pazartesi” adıyla anılan borsa kriziyle sekteye 

uğramış olsa da ekonomi kaybettiği birikimleri 2000’li yılların başında geri almayı 

başarmıştır [24]. Neoliberal dönem artan küreselleşmeyle birlikte global markaları 

ortaya çıkarmış, popüler kültür aracılığıyla değişen tüketim kültürü kent merkezlerini 

mekânsal anlamda tüketim odaklı olacak şekilde yeniden üretmiştir. Aynı zamanda 

üretimin imalattan hizmet sektörüne kaymasıyla değişen üretim ekonomisi, kent 

mekezlerinin ekonomik anlamda canlanmasını ve kentlerin kapitalist rekabet 

koşullarıyla markalaşma yolunda yeni mekânsal yapılanma arayışlarına gitmesinin 

önünü açmıştır. Kentlerin markalaşma süreçleri sadece ekonomik sermayeyle ilişkili 

değil aynı zamanda toplum tarafından üretilen kültürel sermayeyle de doğru orantılı 

görülmüştür. 60’lar karşı kültür hareketlerinden sonra oluşan kültür ve sanat akımları 

kentlerin markalaşma ve ticarileşme süreçlerinde öncü rol oynamıştır. Ekomonik ve 

kültürel sermaye ihtiyaçları doğrutusunda kentsel mekanları dönüştürmüş, mekanların 

dönüşmesi de toplumsal yapı içerisinden yeni alt kültür hareketleri ve alternatif yaşam 

tarzları ortaya çıkarmıştır. Neoliberal ekonomi 2000’li yıllarda artan teknolojik 

gelişmelerle birlikte geleceğin bilgi toplumunu inşa ederken, aynı zamanda bu 

değişimi yaratacak yeni toplumsal alt kültürleri ve mekânsal örgütlenmeleri de 

toplumu ve mekanı dönüştürerek kendi içinden çıkarmayı başarmıştır. 

 

 



24 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 

 

3.  ALT KÜLTÜRLERİN KENTİ DÖNÜŞTÜRME ETKİSİ 

3.1 Alt Kültür Hareketleri 

Birmingham Okulu alt kültür hareketlerini, bireylerin ana akım kültüre ve toplumsal 

normlara karşı gruplara katılım sağlayarak toplu bir biçimde gösterdikleri toplumsal 

marjinalleşme hareketleri olarak tanımlamıştır [27]. Bu anlamda alt kültür hareketleri 

bireylerin daha özgür olduğu ve toplumsal konrolün daha az olduğu alanlarda 

paylaştıkları kollektif kimlik olarak da görülebilir. Alt kültür hareketlerinde bireyler 

sadece ortak bir kimliği değil, aynı zamanda bir takım değerleri, amaçları ve kültürel 

birikimleri paylaşmaktadır. Toplum içerisinde sınırlı kalabalıkları ifade eden alt kültür 

grupları büyümeye başladıkları zaman toplumun normatif bir bileşeni olmaya 

başlamaktadır. CCCS ( Centre for Contemporary Cultural Studies) teorisyenleri, 

alt kültür hareketlerinde bireyleri bir araya getiren gücün, genel kültürel değerlere 

karşı direniş için “harekete geçme” yönünde ortak bir istek olduğunu öne sürmüştür 

[27]. Örneğin 60’ların karşı kültür hareketi, sosyo-ekonomik barikatlar karşısında daha 

iyi bir yaşam standardı elde etmek için hayal kırıklığına uğrayan gençlerin, daha sonra 

marjinalleşmeleri ve sınıf yapısına karşı direnmeleri sonucunda CCCS teorisyenlerinin 

tanımına uygun bir şekilde giderek büyümüştür [27].  

Küreselleşme öncesinde insan etkisiyle yayılan alt kültür akımları günümüzde 

teknoloji, internet ve sosyal medya aracılığıyla toplumun tüm kesimlerine hiç olmadığı 

kadar rahat ulaşmaktadır. Bu durum değişen ekonomik yapı ve artan kentleşmeyle 

birlikte, ana akım kültürden çok az farklılaşan tüketim odaklı yeni alt kültürler 

yaratmıştır. Kent yaşamının her alanında kendini hissettiren tüketim ekonomisi, 

bireylerin tüketimi özendiren alt kültür akımlarına katımlarını da arttırmıştır. 

Kentlerde ortaya çıkan bu yeni alt kültür akımları, ilk ortaya çıktığı zamanlarda küçük 

gruplar tarafından benimsenmiş olsalar da, kitle tüketimi ve küreselleşmenin getirdiği 

kültürel difüzyon ile birlikte dünya çapında kitleleri içine alarak büyümüştür. Alt 

kültür hareketlerinde geçmişte görülen düşünce paylaşımı ve kolektif faaliyet mantığı, 



26 

tüketim odaklı alt kültür akımlarıyla birlikte kaybolmuş, yerini bireysel kimlik 

arayışlarına bırakmıştır. Alt kültür akımlarının nesnelleştirilerek metalaştırılması ve 

ticarileşmesi sonucunda alt kültürler toplum içerisinde giderek ana akım halini almış, 

bu durum alt kültürlerin ana akım olandan uzak durma düşüncesiyle çelişmiştir. 

Küreselleşmeyle birlikte mekan kavramının yerellikten kopmaya başlamasıyla giderek 

artan  zaman-mekan sıkışması tartışmalarında alt kültür etkileri önemli bir yere 

sahiptir. Harvey’e göre zaman –mekân sıkışması sonucu mekânsal sınırların 

ortadan kalkması ve dünyanın gitgide küreselleşmesi insanların bir yere daha fazla 

bağlı kalmasına, bir etnik grup, ulus ya da dini görüşe sarılarak kimlik oluşturma 

çabası içine girmesine yol açmıştır [8]. Alt kültürler giderek kimliksizleşen dünyada 

bireylere kent içerisinde kendi varlıklarını ilan edebilecekleri kimlikleri, mekanları ve 

sosyal ortamları sunmuştur. “Bu nedenle, alt kültürler, insanların mesken tuttukları 

yeni zaman ve yerler olarak ortaya çıkarlar; alt kültürler, yeni kimlik kaynaklarıdır; alt 

kültürler, yeni farklılık gösterenidir” [28]. Kapitalizmin örgütlenmesi ve mekansal-

zamansal ritimleri, bireylerin farklı roller içinde toplumsallaşması yönünde yaygın 

olanaklar sağlamıştır. Neoliberal politikalarla birlikte toplumsal ilişkilerin yeniden 

üretimi ve dönüşümü, toplumsal ilişkilerle dönüşen veya değişen mekânsal pratikler 

ışığında mekanın da yeniden üretilmesini zorunlu kılmıştır. Lebefvre’nin kent hakkı 

kuramından yola çıkan Baysal’a göre; gündelik yaşam pratiklerinde, yaşanan mekân 

ile toplumsal ilişkiler iç içe geçtiklerinden kentsel mekânın üretimi, sadece maddi 

mekânların üretimiyle sınırlanamaz. Yaşamın her alanı ve toplumsal ilişkiler de 

yeniden üretilir [29]. Böylece mekâna yapılan her müdahale, salt fiziki bir 

müdahaleden öteye giderek toplumsal ilişkiler ile gündelik yaşamı da etkilemektedir 

[29]. Alt kültürler tarafından dönüştürürülmüş mekanların kent merkezleri içerisinde 

giderek popülerleşmesi, üretilen mekanların toplumsal ilişkileri ve gündelik yaşamı 

standart normlar dışında yeniden tariflemesiyle doğrudan ilişkili olarak 

gerçekleşmiştir. Bu durum alt kültürlerin kent içerisinde ortaya çıkardığı alternatif 

yaşam tarzlarının artan toplumsal ilgiyle birlikte kürtürel tüketim nesnelerine 

dönüşmesinin de önünü açmıştır. 

Mekanın alt kültür etkisi altında yaşadığı dönüşüm kültür-sanat ve sermaye odaklı 

olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Bu dönüşümlerden ilki 60’ların karşı kültürü 

sonrasında özgürleşen toplumun ürettiği hippi, beatnik ve bohemlik enkrasyonları gibi 

alt kültürlerin kentlerde yaratığı kültürel ve sanatsal devrimlerin sonucunda 



27 

gerçekleşmiştir. İkincisi ise neoliberal politakalar sonrası metalaşan kentin ürettiği 

karlılık ve imaj odaklı tüketim ekonomisini tarif etmektedir. Alt kültür hareketlerinin 

kültür-sanat ve sermaye etkisiyle dönüştürdüğü kent mekanları, milenyum sonrasında 

bu iki kavramın aynı zeminde birleştiği mekanları ve alt kültürleri ortaya çıkarmıştır. 

Kültür ve sanatın yarattığı dönüşüm Soho’da 70’lerin Bohem alt kültürü mensupları 

tarafından üretim mekanlarının dönüştürülmesi sonucu gerçekleşen soylulaştırma 

süreçlerini içerirken, sermayenin yarattığı tüketim odaklı dönüşüm Yuppie alt kültürü 

mensupları tarafından kentin tüketim mekanlarıyla donatılması süreçlerini içermiştir. 

2000’li yıllar itibariyle ortaya çıkan Hipster alt kültürü ise hem Yuppie alt kültürü gibi 

tüketim odaklı hem de 70’lerin Bohem alt kültürü gibi kültür ve sanata ilgili bir profil 

sergilemiştir. Hipster alt kültür hareketinin kentleri dönüştürme etkisi daha sonraki 

bölümlerde ayrıntılı olarak işlenecektir. 

3.2 Sermaye Gücüyle Yaşanan Mekansal Dönüşüm 

3.2.1 Küreselleşme dönemi  

Küreselleşme süreçleri Sanayi Devrimi sonrası yaşanan modernite döneminden beri 

artan teknolojik gelişmeler paralelinde, sermayenin karlılık ve yeni pazarlara açılma 

isteği doğrultusunda hiç durmadan günümüze kadar devam etmiştir. Ulus devlet 

politikalarının sona ermesiyle 1980’li yıllardan sonra uygulanmaya başlayan 

neoliberal politikalar, sermayenin küreselleşme etkisiyle büyüme ve yayılma hızını 

arttırmıştır. Artan küreselleşmeyle birlikte kapitalizmin 20.yy’lın sonunda değişen 

politik ve ekonomik yapısı, toplumu ve mekanı hızla bir biçimde dönüştürmüştür. 

Küreselleşme süreçlerinin toplumu nasıl dönüştürdüğünü İşler, D. (2013)’nin 

maddeleriyle açacak olursak: 

*Sanayi toplumu özelliklerini kaybetmiş ve bilgi toplumu olgusu ortaya çıkmıştır.  

*Emek ağırlıklı çalışma sisteminden teknoloji ağırlıklı çalışma sistemine geçiş   yapılmıştır. 

*Ulusal ekonomiler, yönetimler, sınırlar zayıflamış ve küresel ekonomi, yönetim ve sınır kavramları      

ortaya çıkmıştır.  

*Demokrasi anlayışı, sistemi değişmiş ve katılımcı demokrasiye geçiş yapılmıştır.  

*Mal üretiminin yanı sıra hizmet üretimi de önem kazanmıştır. 

*Rekabet ortamı yenilik, bilgi ve teknoloji temelli hale gelmiş, küresel boyutlara taşınmıştır.  

*Birey, özellikle de bilgili birey önemli hale gelmiştir.  

*Çok uluslu işletmelerin oynadıkları roller daha önemli hale gelmiş, etki güçleri artmıştır.  



28 

*Toplumlar ve kültürleri homojenleşmeye başlamış, etnik kimlikleri ve kültürleri yaşatma  

çalışmaları başlamıştır. [30] 

Hall küreselleşmeyi tanımlarken modern ve post modern olmak üzere iki farklı 

şekliyle ele almıştır. “Modern küreselleşme, ekonomik dolaşımla sınırlı olan 

küreselleşmedir; post modern küreselleşme kavramı ise bugün içinde bulunduğumuz, 

ekonomiden siyasete, çevreden kültüre tüm alanları kuşatan küreselleşmeyi ifade 

etmektedir.” [31].  1968’de başlayıp günümüzde de devam eden iletişim teknolojileri 

dönemi neo-liberal küreselleşme olarak da adlandırılmaktadır. Bu dönemle birlikte 

insanı önemli yapan öğe bilgi olmuştur. Bilgi iletişim teknolojilerinin önemli bir 

konuma gelmesi, üretim toplumu yerine tüketim odaklı bir toplumun ortaya çıkmasını 

ve çok uluslu işletmelerin piyasada önemli rollere sahip olmasını sağlamıştır. Aynı 

zamanda neoliberal dönemde, küreselleşmeyle birlikte değişen üretimin örgütlenme 

biçimi, içerdiği hizmet ve bilgi odaklı sermaye yapısıyla ekonomik yaşamın kent 

merkezlerine taşınmasında etkili olmuştur. Kapitalizm koşullarında ekonomik 

gelişmelerin kültürel, politik ve ideolojik gelişmelere olan etkisi, aynı zamanda 

toplumu dönüştürme etkisi olarak kabul edilmektedir. Değişen ekonomik yapıyla 

birlikte sermaye kent merkezlerinde üretim ve tüketim mekanlarını yeniden üretmiş, 

yarattığı ihtiyaçlar doğrultusunda toplumu ve kültürü tüketim odaklı olarak yeniden 

biçimlendirmiştir. Alt kültür hareketlerinin ve altenatif yaşam tarzlarının kent 

merkezlerinde ortaya çıkışı, kitlelerin değişen üretim-tüketim alışkanlarına parallel 

değişen yaşam tarzı, toplumsal statü ve kimlik arayışlarıyla da doğrudan ilişkili 

olmuştur.  

Giddens’e göre “Küreselleşme, uzak yerleşimleri birbirlerine, yerel oluşumların 

millerce ötedeki olaylarla biçimlendirdiği ya da bunun tam tersinin söz konusu olduğu 

yollarla bağlayan dünya çapındaki toplumsal ilişkilerin yoğunlaşması olarak 

tanımlanmıştır” [32]. Küreselleşmeyle birlikte kapitalist toplumsal ilişkiler ekonomik, 

politik ve kültürel olarak güçlenerek dönüşmeye başlamıştır. Neoliberal politikalar 

sonrası yerel pazarların küresel pazarlara, küresel pazarların yerel pazarlara açılması; 

bireylerin tüketim alternatiflerini, neoliberalizm öncesi seri üretimin oluşturduğu 

renksiz tüketim kültürü sonrasında hiç olmadığı kadar çeşitlendirmesine ve 

genişletmesine neden olmuştur. Gelişen kitle iletişim araçları sayesinde dünyanın her 

hangi bir yerinden yayılan müzik, yemek, moda, sanat gibi kültürel bileşenler küresel 

çapta yaygınlaşmaya ve popülerleşmeye başlamıştır. Oluşan yeni medya, kültürlerin 



29 

sermaye tarafından metalaştırılarak küresel ölçekte pazarlanmasının da yolunu 

açmıştır. Sınırların ortadan kalkmaya başladığı yeni dünya düzeninde yerel tüketim 

alışkanlıkları giderek kaybolmuş, kentler küreselleşmiş markaların hegemonyası altına 

girmeye başlamıştır. Ekonomik olarak, yerel ve küresel pazarların uluslararası 

sermaye ve tüketim kültürüyle birleşmesi, toplumlar arası kültürel ve kimliksel 

çeşitliliği azaltmıştır. Küreselleşme, bu bağlamda, çoğu zaman dünyanın tek 

tipleştirilmesi ve Batı emperyalizminin bir görünümü olması yönünde 

eleştirilmektedir.  

3.2.2 Popüler kültür ve tüketim toplumu 

Fiske’ye göre popüler Kültür, yaygınlaşan kitle iletişim araçları ve gelişen teknoloji 

ile birlikte yayılan, egemen ekonomik ve toplumsal ilişkileri destekleyen, postmodern 

bir kavramdır [33]. Popüler kültür üretilen her değeri metaya dönüştürme potansiyeli 

olan kapitalist bir olgudur. Popüler kültür, genelde toplumun tamamen olmasa bile 

hemen hemen hem fikir olduğu genel beğeniyi belirtten bir olgu olsa da, kitle kültürü 

ve alt kültür hareketlerinde görülen genel eğilimleri tanımlamak için de sıklıkla 

kullanılmaktadır [34]. Modernizm ve postmodernizm içerisinde tartışmalara neden 

olan popüler kültür kavramı, küreselleşme sonrası kitle iletişim araçlarını kullanarak 

ve tüketimi özendirerek postmodernizm yönünde evrilmiştir.  

Neoliberal politikalarla artan kentleşme ve küreselleşme, popüler kültürün giderek 

küresel kitle kültürü üzerindeki etkisini arttırmıştır. Küreselleşmeyle birlikte toplumda 

zayıflayan kimlik duygusu bireylerin kendisini alt kültür gruplarına ve alternatif yaşam 

tarzlarına yakın hissetmesine yol açmıştır. Popüler kültürün küresel anlamda kitle 

kültürleri üzerinden topluma pompaladığı imaj ve tüketim arzusu, sermayenin bu 

kültürlere ait yaşam tarzlarını ve tüketim alışkanlıklarını metalaştırmasına neden 

olmuştur. Sermaye popüler kültür aracılığıyla toplumun her sınıfına göre belirli 

tüketim kalıpları oluşturmuş, bireylerin kültürel sermayeleri doğrultusunda kentler 

içerisinde tüketim mekanları üretmiştir. Popüler kültürün sermaye kontolünde imaj 

aşırılığına boğduğu bireyler, giderek tüketim toplumunun sadık birer ferdi haline 

gelmiştir. Kentleşen toplum için tüketim ihtiyaç olmanın çok ötesinde toplumsal sınıf 

ve statü göstergesi olarak görülmüştür. Ulus-devlet döneminin sona ermesiyle birlikte 

kapitalizm, zenginliğini imaj ve gösteriş üzerinden dünyaya pazarlamıştır. Bu durum 

hem kenti hem de toplumsal yaşamı tüketim odaklı olarak yeniden biçimlendirmiştir. 



30 

Çetinkaya’ya göre “Kişinin toplum içinde konumu, tüketebildikleriyle ölçülmektedir 

ve toplum içerisinde geçerli bir konumun tüketim yoluyla elde edilebileceği kanısı 

aşılanmaktadır.” [7]. Popüler kültür toplulukların tüketim ihtiyaçlarını ve bastırılmış 

tüketim arzularını meta biçimi altında kapitalist piyasayı canlı tutmak adına sürekli 

elinde tutmaktadır. 

3.2.3 Yuppie alt kültürü  

Neoliberal ekonomiye geçildikten sonra kapitalizmin popüler kültürle birlikte 

pazarladığı imaj ve zenginlik algısı, piyasada bol paranın dolaştığı dönemde kent 

içerisinde alternatif yaşam tarzlarının oluşmasına zemin hazırlamıştır. 1980’li yıllarda 

ortaya çıkan yuppie’lik kavramı (young urban professionals) tam da dönemin getirdiği 

küreselleşme deneyiminin yansıması olan bir alt kültürü tanımlamaktaydı. 

Neoliberalizme geçildikten sonra kent merkezlerinde ortaya çıkan yuppie alt kültürü, 

80’lerin Margaret Thatcher ve Ronald Reagan kapitalizminin toplumsal bir ürünü 

olmuştur [35]. 1984 yılında  Marissa Piesman ve Marilee Hartley  “The Yuppie 

Handbook: The State of the Art Manual for Young Urban Professionals” adlı 

kitaplarını yayınladıklarında kitap toplum içerisinde gözlemlenen yeni bir yaşamı 

tariflemenin yanında bir çok dile çevrilerek alt kültürlerin toplum içerisinde  

oluşturdukları stereotiplerin küresel ölçekte bilinmesine yardımcı olmuştur (Şekil 3.1). 

Yuppie’lik  kavramıyla yazarlar 1980’li yıllar için modayı takip eden, global ve ana 

akım olan kaliteli ürünlere ulaşmayı hedeflemiş, iyi kazanan ve finansal başarı elde 

etmeye odaklanmış plaza çalışanlarının tüketim odaklı yaşamını tarif etmiştir [35].  

 

Şekil 3.1: Yuppie streotipini tanımlayan The Yuppie Handbook kitabının farklı 
dillerde ve dönemlerde  basılmış kapak görselleri. (Url-36) 



31 

Yuppie terimi, kurumsal şirketlerde iş sahibi olma eğiliminde olan 9-5 çalışan 20’li ve 

30’lu yaşlarda genç profesyonelleri tarif etmek için kullanılmıştır. Genellikle 

kazançlarıyla toplum içerisinde orta-üst sınıf ekonomik grupta yer alan Yuppi’ler, 

gelirleri olmasa bile lüks tüketim harcamaları ve imajları için borçlanmaktan 

kaçınmamıştır [35]. Yuppie’ler yoğun iş hayatları içerisinde mutluluğu materyalizmde 

aramıştır. Yuppie’ler için gelir ve statü kazanamı rekabetçi kurumsal ortam içerisinde 

tüketim kapasitleriyle ölçülmüştür. Yuppie’lik alt kültürü, küreselleşme sonrası oluşan 

tüketim toplumunun bir parçası olarak görülmüştür. Illich’e göre tüketim toplumunda 

birey hayatını eşyaları çevresinde düzenlemekte, bireyin toplumsal statüsü bu eşyalara 

ulaşabilme koşullarıyla belirlenmektedir [37]. ABD‘de yuppie alt kültürü arabalar, 

markalar ve dekor stilleri dahil olmak üzere Amerikan üst-orta sınıf zevkine hitap 

edecek her şeyi tanımlamak için kullanılmıştır. 1980’li yılların ikinci yarısında giderek 

popülerleşen yuppie alt kültürü  müzik, sinema ve edebiyat akımları aracılığıyla 

popüler kültür nesnesi haline getirilmiş, ortaya çıkan bu yeni yaşam tarzı kitlelere 

pazarlanmıştır.  

Kent merkezlerinde güçlenen ticari hayatla birlikte ortaya çıkan yeni toplumsal sınıflar 

ve alternetif yaşam tarzları, kapitalizmin boş zaman üzerinde tüketim mekanlarını 

yeniden üreterek hakimiyet sağlamasını zorunlu hale getirmiştir. Kent içerisinde 

yuppie alt kültürü gibi ortaya çıkan yeni yaşam tarzları topluma medya yoluyla 

pazarlanmış, bu kişilerin kent içerisinde ortaya koyduğu tüketim pratikleri popüler 

kültür aracılığıyla toplumun geneline yayılmaya çalışılmıştır. Alt kültürlerin giderek 

kent yaşamında kimliksizleşen topluma sunduğu bireysel statü ve konum, sermaye 

tarafından tüketim alışkanlıkları üzerinden alt kültürleri metalaştırılmıştır. Neoliberal 

dönemle birlikte toplumun değişen tüketim alışlanlıklarına paralel olarak tüketim 

mekanları sermaye tarafından kent merkezlerinde yeniden üretilmiştir. Küreselleşme 

ile birlikte toplumsal kimliklerin bireyin tüketim gücüyle ölçüldüğü bir dönemde 

mekan, sermayenin gücüyle coğrafi unsurlardan soyutlanarak dünyada tüketicisinin 

olduğu her noktaya hızla yayılmış ve pazarlanmıştır. 

3.2.4 Global zincirler ve tüketim mekanlarının üretilmesi 

Neoliberal politikalar sonrası kentlerde ortaya çıkan alt kültürlerin ve yaşam 

tarzlarının sermaye tarafından metalaştırılması, tüketim kültürünü değiştirerek mekanı 

bir tüketim nesnesi haline getirmiştir. Kapitalist sermeye etkisiyle nesneleşen mekan, 



32 

büyüklük, hız, verimlilik gibi niceliksel değerlerle her defasında yeniden tarif edilmiş, 

örgütlenmiş, gerektiğinde tümden yok edilmiştir [38]. Neoliberalizmle birlikte ortaya 

çıkan yeni tüketim toplumu, kent içerisinde yaşam tarzlarını yansıtabilecekleri 

toplumsal statü mekanlarını, sermaye aracılığıyla toplumun sınıfsal yapısına göre 

örgütlemiş ve üretmiştir. Kapitalizm ve küreselleşme etkileriyle hızlanan kent 

hayatında ortaya çıkan yeni tüketim mekanları ihtiyacı, kent içerisinde boş zamanın 

tüketim faaliyetiyle bütünleşmesi düşüncesiyle oluşturmuştur. Zamanın ve mekanın 

kent içerisinde tüketim odaklı olarak yeniden örgütlenmesi, küreselleşmeyle birlikte 

tüm dünyaya yayılan tüketim mekanlarının ortaya çıkışının da zeminini hazırlamıştır.  

Kapitalizm mekansal olarak yayıldıkça, rasyonel olarak örgütlenebilmek ve kurduğu sistemi 

yönlendirebilmek ve kontrol edebilmek için farklılıkları yok etmek, örgütlenmesini soyut bir sistem 

üstüne oturtmak zorundadır. Kapitalizm kendi mekan ve zaman anlayışını her coğrafyada tekrarlar, 

o coğrafyayı kendi istekleri doğrultusunda, soyut bir mekan ve zaman anlayışı çerçevesinde tekrar 

kurar. Bu sayede birbirinden çok farklı coğrafyalar aynı soyut mekan ve zaman anlayışı çerçevesinde 

birbirlerine bağlanır; tek bir ekonomik sistemin parçası haline gelirler. Bu soyutlama küresel ölçekte 

işleyen bir ekonomin gerekliliği olarak ortaya çıkmaktadır.[39]  

Neoliberal ekonomik politakalarla birlikte toplumsal, kültürel, coğrafi unsurlarının 

göz ardı edilmesiyle nesnelleşen mekan, kapitalist ekonomin toplumlarda yarattığı 

benzer tüketim arzularını karşılayabilecek biçimde küreselleşmiştir. Küreselleşen 

mekan Bauman’nın da bahsettiği gibi, bireylerin tesadüfen bir araya geldiği ve gerçek 

sosyal etkileşim içerisine girmedikleri tüketim tapınaklarını ortaya çıkarmıştır [40]. 

Kent merkezleri içerisinde çeşitlenen alternetif yaşam tazlarının ortaya çıkardığı 

neoliberal dönem küresel tüketim mekânlarına Starbucks iyi bir örnek 

oluşturmaktadır. Neoliberal ekonomik dönemle birlikte 1982 yılında genişlemeye 

başlayan Starbucks, 1988 yılında 33 mağazaya, 1991 yılında 116 mağazaya ulaşarak 

küresel bir markanın temellerini atmıştır (Şekil 3.2) [41]. Kent yaşamının en değerli 

tüketim alanı olan boş zamanı dolduran Starbucks, hızla akan kent yaşamı içerisinde 

mekanını sokakla birlikte üreterek, bireylerin sığınabilecekleri toplumsal alanları 

tariflemiştir. Kent mekezlerinde çalışan yuppie’ler için kısa sürede vazgeçilmez olan 

Starbucks, yuppie alt kültürünün sürekli işlendiği film-dizi gibi kitle medya araçları 

sayesinde giderek popüler kültürün bir öğesi haline gelmiştir. Bu durum tüketim 

toplumu yaratmak adına alt kültürlerin sermaye tarafından nasıl metalaştırıldığına iyi 

bir örnektir. 



33 

 

Şekil 3.2: Starbucks’ın değişen kent yaşamıyla birlikte yükselen şube sayını gösteren 
grafik ve Williamsburg içerisinde açılmış bir şubesinin görseli. (Url-42) 

Zaman içerisinde artan global zincirlerin kentler arasında farklılıkları ortadan 

kaldırması sonucunda toplum, yerel ve geleneksek olan değerlerini kaybetme 

tehdidiyle karşı karşıya kalmıştır. İletişim olanaklarının gelişimi ile birlikte dünyanın 

bir bütün olarak homojenleştiğini ve küresel bir kültür oluştuğunu söyleyenler olduğu 

gibi değişik kültürleri teke indirgemenin mümkün olmadığını savunanlar da olmuştur. 

Ayrıca küreselleşme sürecinin kültürel etkisini demokratikleştirici bulan görüşlerin 

yanı sıra bu süreci kültür emperyalizminin bir dolayımı olduğunu savunan görüşlerde 

mevcuttur [43].  

Sonuç olarak, neoliberal dönem ile birlikte sermayenin kent merkezlerini tüketim 

odaklı olarak dönüştürmesi, kent yaşamı içerisinde yeni alt kültürler yaratmıştır. 

Ortaya çıkan alt kültürlerin tüketim odaklı yaşam tazları sermaye tarafından 

metalaştırılmış, popüler kültür aracılığıyla bu alt kültürler kimliksizleşen topluma 

pazarlanmıştır. Pazarlanmış yaşam tarzlarına uygun kitle tüketim mekanları kentlerde 

üretilmiş, küreselleşmeyle birlikte coğrafi unsurların soyutlanmasıyla tüm dünyaya 

yayılmıştır. Neoliberal politakalar sonrasında kapitalist sermaye gücüyle kentin 

üretim-tüketim mekanları yeniden üretilmiş, dönüşen mekanla birlikte toplumsal yapı 

da yeniden biçimlenmiştir. 

3.3 Kültür ve Sanat Etkisiyle Yaşanan Mekansal Dönüşüm  

3.3.1 Habitus kavramı  

Türkiye’de ve dünyada neoliberal dönemle birlikte toplumsal ve ekonomik yapıda 

yaşanan dönüşüm süreçleri mekanların toplumla olan sınırlarını yeniden çizmiş ve 



34 

mekanlar tüketim odaklı olarak yeniden üretilmiştir. 1970’li yıllar sonrasında 

Marksizme dayanan yaklaşımlara göre giderek toplumsallaşan mekan, insanların 

mekanla kurduğu ilişkilere ve gündelik pratiklere göre mekânsal varoluşunu 

sürdürmeye devam etmiştir. Bireylerin belli mekanlarda ürettiği eylemlerin 

oluşturduğu kolektif sistematik yapı habituslar olarak adlandırılmıştır. Kolektif 

eylemlerin sürdürüldüğü mekanlarda bir araya gelen topluluklar, sahip oldukları temel 

bilgi stoğu çerçevesinde yeni alt kültürler veya topluluklar yaratmıştır [44]. 

Bourdieu’nun kendi ifadesiyle habitus; “bir konumun içkin ve bağıntısal özelliklerini 

bütünleşik bir hayat tarzında, yani insanlar, mekanlar ve pratiklerle ilgili bütünleşik 

bir tercih dizisini dile getiren can verici ve birleştirici köken” olarak tanımlanmıştır 

[45]. Marksisizmin üretim ilişkileri üzerinden tariflediği ekonomik ve sınıfsal 

toplumsal yaşamın aksine Bourdieu, ekonomik faktörlerin dışında eğitim ve kültürün 

de toplumsal yaşamı biçimlendirme de etkili olduğunu belitmiştir [46].Toplumsal 

yaşamın sermaye etkileriyle biçimlenmesi mekanın da üretilmesi anlamında geldiğine 

göre mekanın üretimi; bireylerin ekonomik, toplumsal ve kültürel sermaye birikimleri 

çerçevesinde gerçekleşmektedir.  Bireylerin ekonomik, toplumsal ve kültürel 

sermayeleriyle oluşturdukları habituslar, eş zamanlı olarak kişilere toplumsal kimlikler 

yüklemekte ve bireylere toplumsal düzen içerisinde belli alanlarda yatkınlıklar 

kazandırmaktadır. Böylece bireyler alt kültürlerin veya toplumsal grupların üyesi 

olarak kazandıkları yatkınlıkları yaratıcı özgün eylemlere dönüştürerek ifade 

edebilmektedir.  

Bourdie’nin oyun metaforuna göre alan kavramı, çeşitli sermayelere sahip bireylerin 

alan üzerinde bir takım çıkarlar doğrultusunda hakimiyet sağlayabilmek adına 

sürdürüdüğü toplu mücadeleyi tanımlamaktadır [46]. Burada alan için gösterilen 

mücadele aslında kent içerisinde farklı alt kültürler ve toplumsal yapılar tarafından 

sürdürülen mekânsal mücadeyle özdeştirilebilir. Kentsel mekanı eylemleriyle 

dönüştüren alt kültüreler aynı şekilde bulundukları alanlardan da etkilenerek habitusu 

oluşturmakta ve dönüşmektedir. Alt kültür etkisiyle oluşan kolektif bilinç toplum 

içerisinde ürettiği yatkınlıklar aracılığıyla, kenti ve mekanı dönüştüren özgün 

üretimlerde bulunmuştur. Kültür ve sanatın kent merkezlerinde yarattığı dönüşüm 

etkisi, habitusun ortaya çıkardığı özgün üretimin toplumsal bir yansıması olmuştur. 

Kültür ve sanat aracılığıyla dönüşen mekan ”alan”, kent içerisinde giderek uğruna 

mücadele edilecek kadar popülerleşmiş, farklı toplumsal grupların etkisine açık hale 



35 

gelmiştir. Bourdieu’ya göre alana yeni giren topluluklar daha önce bulunan 

toplulukları zamanla arka plana iterek  tutum ve algıları zamanla dönüşüme uğratmıştır 

[47]. Zaman içerisinde toplumsal yapıda yaşanan değişimlerden etkilenen habitus, 

mekanı tüm bu değişimlere paralel olarak yeniden üretmiştir.  

70’lerin bohem alt kültür hareketinin kültür ve sanat etkisiyle dönüştürdüğü New 

York’un Soho bölgesi, farklı toplumsal grupların alana katılmasıyla önce toplumsal 

grupların etkisiyle sonrasında kapitalist sermayenin etkisiyle mekânsal olarak 

dönüşmüştür. Toplumsal gruplar arasında mekan üzerinde süren hakimiyet savaşı; 

kentlerin zaman içerisinde birincil, ikincil, üçüncül etkilerle sürekli dönüşmesine 

neden olan dönüşüm döngüleri üretmiştir. 

3.3.2 Kültür ve sanatın kenti dönüştürme etkisi   

Neoliberal dönemle birlikte ekonomik kalkınmanın merkezinde olan kent, bacaları 

değil insanları çekmeye odaklanmıştır. Kentlerde kültür ve sanatın bir tüketim ürünü 

olarak giderek metalaşması, kapitalist sermaye tarafından kültür ve sanatın üretildiği 

alanları ekonomik açıdan geliştirilebilir, toplumsal açıdan dönüştürülebilir kılmıştır. 

Kültür ve sanatın metalaşarak tüketilebilmesi, kültür ve sanatın ticari bir meta aracı 

olarak kent yaşamında bireylerin boş zamanına bir tüketim ihtiyacı olarak nüfus 

etmesiyle sağlanmıştır. Kültürel ve sanatsal yaşamın zengin olduğu kentler ve 

bölgeler, zaman içerisinde modadan sanayiye birçok sektörde gelişmiş ve güçlenen 

ekonomileriyle küresel ölçekte giderek markalaşmıştır. Markalaşan şehirlerin dünya 

çapında bilinmesi ve arzulanması, insanların kültür ve sanat etkisiyle cazibe alanı 

haline gelen kent merkezlerine çekimini hızlandırmıştır. Kültür ve sanatın etkisiyle 

popülerleşen bölgelerin önce varlıklı kişileri ve yaratıcı genç sınıfı, sonrasında büyük 

sermayeyi ve yatırımları çekmesi, toplumsal ve ekonomik açıdan zamanla 

dönüşümlere neden olmuştur. Kültür ve sanatın yüksek vasıflı insan sermayesini alana 

çekme potansiyelinin keşfedilmesiyle birlikte, kapitalist sermaye tarafından kültür ve 

sanat bir bölgesel geliştirme aracı olarak kullanılmaya başlanmıştır.  

Kent yaşamı içerisinde metalaşan sanatın diğer tüketim nesnelerinden ayrılma sebebi, 

sanatın mantıksal açıdan yeniden yaratılabilir ve tüketilebilir olmasıdır [48]. 

Geleneksel sanat biçimlerinin (müzik, film, edebiyat, moda, resim gibi) kent yaşamı 

içerisinde boş zamanın değerlendirilmesi adına giderek metalaşması, sanatın üretildiği 

mekanların da artarak kent yaşamı içerisinde tüketilmesine yol açmıştır. Sanatın ve 



36 

kültürün kent merkezlerinde yarattığı toplumsal çekim gücü, sanatın ve kültürün 

üretildiği alanların mekânsal ve ekonomik anlamda gelişmesini kaçınılmaz hale 

getirmiştir. Curid’e göre kültür ve sanat mekanlarının kent merkezleri içerisinde 

üretimi iki şekilde gerçekleşmiştir [49]. Birincisi, kamunun veya özel sektörün 

belirlediği toplumsal ihtiyaçlar doğrultusunda üst ölçekten mekanın üretilmesi; 

ikincisi, alt kültürlerin veya toplumsal grupların mekânsal ihtiyaçları doğrultusunda 

yapıları ve bölgeri zamanla dönüştürmesidir [49]. Kamunun sosyal etkilerini 

planlayarak sağladığı kültür ve sanat yatırımları modern kentleşme süreçlerinin ortaya 

çıkardığı toplumsal ihtiyaçlara cevap vermeyi amaçlamaktadır. Oysa ki alt kültürler 

etkisiyle yaşanan mekânsal ve bölgesel dönüşümler, içerlerinde barındırdıkları 

kültürel ve sanatsal çeşitlilikle birlikte, kent yaşamı içerisinde plansızca çözünmüştür. 

Bu durumun nedeni 60’ların karşı kültür hareketleri sonrası oluşan özgür ortam ve 

devamında dönüşen ekonomik sistemle birlikte, sanatçıların kent merkezlerinde yer 

alan eski endüstri bölgelerini mekânsal anlamda kültür ve sanat üretmek adına 

dönüştürmesidir.  

Kent içerisinde düşük kiralı ve geniş alanlar arayan sanatçıların eski endüstri alanlarını 

dönüştürerek yarattığı ilk bölgesel dönüşüm Soho’da yaşanmıştır. 70’lerin bohemleri 

tarafından alt kültür etkisiyle dönüşen Soho, kent içerisinde yarattığı kültürel 

ekonomiyle giderek dünyanın önde gelen yaratıcı sanat merkezlerinden biri olarak ün 

kazandırmıştır. Kent içerisinde popülerleşen bölge, kültür ve sanatın metalaşması 

sonucunda çektiği nüfus ve sermaye aracılığıyla toplumsal ve mekânsal olarak 

dönüşmüştür. Soho Etkisi olarak bilinen dönüşüm, kültür ve sanat üretimi için 

sanatçıların dönüştürdüğü loft mekanların yüksek gelir grubunu bölgeye çekmesiyle 

birlikte, bölgeye gelen sermayeyle yaşanan soylulaştırma süreçlerini tanımlamaktadır. 

Clark’a göre, mega şehirlerde kentsel rant bireylerin gelirlerinden çok daha hızlı 

artmakta, zenginleşen bölgelere gösterilen talepte fiyat artışlarının çok ötesine 

geçmektedir [50]. Kültür ve sanatın dönüşen bölgelere çektiği varlıklı kişiler ve 

yaratıcı genç sınıf, oluşturdukları yüksek vasıflı insan sermayesiyle, kentsel ve 

bölgesel kalkınmanın öncüleri olmuştur [51]. Soho’da yaşanan dönüşüm varlıklı 

kişilerin ve yaratıcı genç sınıfın, kent içerisinde yaşamak veya çalışmak için sanatsal 

açıdan zengin çevreleri tercih etmesinin ilk örneklerindendir [49].  Sanatın bireylerin 

yaşam kalitesini arttıran ve kent yaşamı içerisinde boş zamanın yaratıcılıkla 



37 

doldurulmasını sağlayan yönü, kentin gelişiminde en önemli ekonomik güç olan insan 

sermayesinin kenti ve mekanı dönüştürmesinde etkili olmuştur.  

3.3.3 70’lerin bohem alt kültürü   

Kültür ve sanat etkisiyle önce kentlerin dönüşmesi, sonrasında cazibe alanı haline 

gelen bölgelerin insanları çekmesi, 70’lerin bohem alt kültürünün Soho’da başlattığı 

mekânsal üretimlerin sonucunda gerçekleşmiştir. 70’lerin Bohem alt kültürüne göre 

insanlar, sahip oldukları yaşam gücünü benzersiz bireyler olmak için kullanmaktadır 

[52]. İnsanlar ve dünya üzerinde kalıcı etkiler bırakmak isteyen bohemler, onlar 

öldükten sonra bile insanların kalplerinde ve zihinlerinde yaşayacak efsaneler veya 

sanat eserleri yaratmayı arzulamıştır [52]. Bohemlerin farklı olmak adına ürettikleri 

sanat eserlerinin yarattığı sanatsal çeşitlilik ve sıradan kent yaşamından ayrılan bohem 

kültürü, bohemlerin sanat ürettiği kentsel bölgelerin giderek sunduğu yaratıcılıkla 

insanlar tafından keşfedilmesinin önünü açmıştır. Soho’da yaşanan mekânsal ve 

toplumsal dönüşüm kültür-sanat etkisiyle olduğu kadar 70’lerin bohem alt kültürünün 

kente getirdiği kültürel ve sanatsal çeşitlilikle ilişkili gerçekleşmiştir. 70’lerin bohem 

alt kültürü hem 60’ların karşı kültür hareketinin bir uzantısı hem de 19.yy’da ortaya 

çıkan bohem alt kültürünün çağdaş bir versiyonu olarak nitelendirilmiştir [52]. 70’lerin 

bohem alt kültürü, genellikle kent merkezleri içerisinde benzer görüş ve zihniyeti 

paylaşan, çoğunlukla müzik, moda, sanat ya da edebi arayışlar içinde olan toplulukları 

ifade etmek için kullanışmıştır [53].  

Bohemlik özünde 20.yy’lın başlarında çoğunlukla entellektüel kesimin seçtiği, para 

yerine sanatın önemli olduğu, yaratıcı ve üretken hayat tarzı olarak nitelendirilmiştir 

[52]. Bohemlik diğer alt kültür hareketlerinde olduğu gibi ana akım olan herşeye karşı 

durarak sıradışılığa değer vermiştir.  Fransız Akademi Sözlüğü bohemliği 1932 yılında 

amaçsız yaşayan, yeterli maddi imkanlara sahip olmayan ve yarın için endişesi 

olmayan kişiler olarak tanımlamıştır [53]. Amerikan koleji sözlüğü ise bohemleri 

günümüzde  sanatsal veya entelektüel eğilimleri olan, geleneksel davranış kurallarına 

saygı göstermeden özgür yaşayan kişiler olarak tanımlamıştır [53]. Bohemlik alt 

kültürüne mensup kişiler Oxford İngilizce Sözlüğüne göre sanatçılar, edebiyat 

insanları ve aktörler gibi toplumda sanat üreten kişiler olarak nitelendirilmiştir [53].  

Bohem sözcüğü 19yy’ın başlarında fransız yazarlar tarafından Orta Avrupa’ya 

Bohemya’dan geldiğine inanılan sürekli seyahat eden göçebe fransız çingeneleri tarif 



38 

etmek için kullanılmıştır [54]. Sanatçıların ve zanaatkarların 19yy’ın başlarında Paris 

içerisinde daha düşük kiralı  alt sınıf roman mahallerinde yoğunlaşmaları bohemlik 

(bohem hayatı) alt kültürünün temellerini atmıştır. Endüstri devrimiyle birlikte değişen 

ekonomik yapı ve toplumda başlayan modernleşme pratikleri sanatçıların ve 

zanaatkarların işsiz kalmalarına ve maddi problemler yaşamalarına neden olmuş, bu 

durum kişilerin  toplum içerisindeki statülerini zamanla azaltmıştır [54]. Paris kentinde 

yaşanan kentsel dönüşüm bohem sözcüğünün İngilizcedeki anlamını etkilemiştir. 

Bohem sözcüğü 19.yy ortalarında İngilizcede, Avrupa’nın büyük şehirlerindeki 

marjinal ve fakir sanatçıların, yazarların, gazetecilerin, müzisyenlerin ve aktörlerin 

geleneksel olmayan yaşam tarzlarını tanımlamak için kullanılmıştır [54]. Bohemlik 

kelimesinin 19.yy’ın başlarında toplumsal açıdan aşağılıyıcı bir anlam taşıması 

nedeniyle sanatçılar ve zanaatkarlar kendilerini bohem olarak nitelemekten 

kaçınmışlardır. Zaman içerisinde yoksul mahallelere yerleşen yaratıcı kişiler 

birbirlerinden etkilenmiş ve sanat dünyasını etkileyen üretimlerde bulunmuşlardır. 

Çoğu zaman maddi bir karşılık beklenmeden üretilen sanat toplumun ilgisini çekmiş 

ve bohemliğe karşı olan bakış açısı zaman içerisinde değişmeye başlamıştır. Bohemlik 

edebiyatta genç romantikleri etkilemiş, Henri Murger'in bohemliği yüceltmek ve 

yükseltmek amacıyla yazdığı 1845'te yayınlanan "Scene de la Vie de Bohème" adlı 

kısa öyküler koleksiyonuyla da geniş çevrelerce tanınmış ve hızla yayılmıştır [54].  

Paris’te bohemlik 19.yy’ın sonlarına doğru popülerliğini kaybetmiş, Birinci Dünya 

Savaşı sonrasında neredeyse tamamen bitmiştir [54]. Bohemlik 1950’li yıllarla birlikte 

sanatçıları küçük düşürmek için kullanılan bir sıfat olmaktan çıkmış, artık sanatçıların 

kent içerisinde ürettiği yaratıcı sanat ve farklı yaşam tarzının karşılığında popüler bir 

alt kültür olarak tanımlamıştır. Bohemlik kavramı yeniden New York şehri içerisinde 

popülerleşmiş, 1960’lı yıllarda başlayan Soho Dönüşümüyle 1970’li yıllarda tavan 

yapmıştır. Zamanın bir çok popüler kültür ikonu bu yaşam tarzını seçmiş ve ticarileşen 

sanatla birlikte kent içerisinde yeni bir yaşam pratiği tariflenmiştir. Farklı ülkelerin 

metropolleri içerisinde bohemler tarafından dönüştürülmüş Londra’da Fitzrovia, 

Münih'te Schwabing, Belgrad'da Skadarlija, New York Greenwich Village gibi birçok 

bölge bulunmaktadır.  

Görünürde tabuları olamayan ve açık değerlere sahip bohemlik toplum içerisinde 

yaygın kabul edilen bir alt kültür olmasa da toplumu etkileyişi biçimiyle ilk çıktığı 

zamandan günümüze çok farklı alt kültür formlarıyla etkileşime geçmiş ve hala yaygın 



39 

olarak fikirleri savunulan bir alt kültürdür. Bununla birlikte bohemlik 20.yy boyunca 

1950'lerin  beats akımından, 1960'ların hippilerine, 1970’lerin bohem Soho’sundan,  

günümüzün çağdaş alt kültürü olan hipsterlara kadar bir çok alt kültürü etkilemiştir 

[52]. Bohem kökleri sayesinde, bu grupların hepsinin sahip olduğu birçok temel 

benzerlik, kentleri ve toplumu günümüzde dahi dönüştürmeye devam etmektedir. 

3.3.4 Soho Etkisi  

Soho’da yaşanan dönüşümler birbirleriyle ilişkili olarak sırasıyla alt kültür etkisi, 

kültür ve sanat etkisi, mekanın üretilmesi ve soylulaştırma süreçleriyle birlikte 

yaşanmıştır. Soho’da yaşanan dönüşüm hem alt kültürlerin etkisi, hem de kapitalist 

sermayenin ürettiği bölgeyi geliştirme ve dönüştürme stratejileri üzerinden farklı 

kentlerin dönüşüm süreçlerini de etkilemiştir. Soho’nun dönüşümü, Sanayi Devrimi 

sırasında üretim ve ticaret amaçlı inşa edilen dökme demir binaların, İkinci Dünya 

Savaşı sonrasında fordizm etkisiyle küçülen imalat endüstirisiyle birlikte terkedilmeye 

başlanmasıyla yaşanmıştır [55]. Soho’da bulunan endüstri binaları 1950’li yıllara 

gelindiğinde azalan imalat ve düşük gelir getiren üretim nedeniyle kent içerisinde atıl 

görülmüş, hatta bölge sonradan Jane Jacobs’ın çabalarıyla iptal edilecek olan New 

Jersey ve Brooklyn’i birbirine bağlayacak otoyol projesinin güzergahı içerisinde 

bırakılmıştır [56]. Soho’da yaşanan ilk mekânsal dönüşüm, 1960’lı yıllarda bohem 

sanatçıların geniş alanlı ve ucuz kiralı mekan ihtiyaçları nedeniyle Soho’da bulunan 

eski endüstri binalarına yerleşmesiyle başlamıştır [55]. Bohem sanatçılar bölgede 

bulunan endüstriyel üretim mekanlarını sanatçı evlerine ve atölyelerine dönüştürmüş, 

böylece endüstri binaları içerisinde yaşanılabileceği fikri ortaya çıkmıştır (Şekil3.3).  

[55]. Sanatçının hem üretim yaptığı hem de yaşadığı karma fonksiyonlu bu mekanlar 

loft olarak nitelendirilmiş, loftlar ürettikleri sanatsal ve kültürel çeşitlilikle bölgeyi 

giderek popülerleştirmiştir (Şekil 3.4). Ayrıca 1960’lı yıllara gelindiğinde bölge New 

York’un sıkıntılı ekonomisinin zirvesine çıkmış, bohem sanatçıların bölgeye olan 

ilgisi giderek artmıştır [55]. 1961 yılına gelindiğinde Soho’da sayıları azalan 

imalathanelerde bir dizi yangın meydana gelmiş, yapılan itfaye çalışmalarında 

sanatçıların dönüştürdükleri mekanlarda illegal yaşadıkları tespit edilmiştir [57]. 

Soho’lu sanatçıların tahliye edilmeye çalışılması, kültür ve sanat camiasını bir araya 

getirmiş, bölgenin New York’un sanat merkezi olması yolunda kolektif bir güç 

yaratılmıştır. Soho Sanatçı Derneği'nin 1968'de kurulmasından sonra, binalar 

yenilenmiş ve sanatçılar için yaşam ve stüdyo alanı olan loftlar  yasallaşmıştır [57] 



40 

(Şekil 3.5). Soho’da yaşanan politik ve toplumsal mücadele, bölgeyi kamuoyunda 

kültür ve sanat merkezi olarak bilinir kılmış, Soho’da bulunan yapıların 

yenilenmesiyle bölge soylulaştırmayla tanışmıştır.  

 

Şekil 3.3: Soho’da sanatçı loftuna dönüştürülen bir mekan. Yıl:1974 (Url-58)   

 

Şekil 3.4: Sanatçılara kullanım özgürlüğü sağlayan loft mekanlar. Yıl:1973 (Url-59) 

Soho’nun kent içerisinde sanat bölgesi olarak giderek ünlenmesi, zaman içerisinde 

sanatçı loftları dışında bölgeye kurumsal sanat galerilerini ve kültür-sanat 

etkinliklerini de hızla çekmiştir (Şekil 3.6). Değişen ekonomik yapıyla birlikte 

bireylerin değişen tüketim alışkanlıkları içerisinde kültür ve sanat, kimliksizleşen kent 

hayatı içerisinde kişilere boş zamanları içerisinde tüketebilecekleri yeni bir meta aracı 

olarak ortaya çıkmıştır. 1970’lerde Soho’nun medya etkisiyle bir sanat bölgesi olarak 



41 

ünlenmesi varlıklı ve yüksek gelir grubuna mensup kişileri bölgeye çekmeye başlamış, 

kültür ve sanat giderek bir tüketim nesnesine dönüştürülmüştür. Kültür ve sanatın 

giderek kent yaşamı içerisinde metalaşması, önce mekanı sonra toplumsal yapıyı 

zaman içerisinde dönüştürmüştür. Varlıklı kesimin alana gelmesi bölgenin emlak 

fiyatlarını ve kiraları yükseltmiş, bölge zaman içerisinde Elizabeth Currid’in Soho 

Etkisi olarak da adlandırdığı soylulaştırma süreçlerinin etkisi altına girmiştir [49]. 

Yükselen emlak fiyatları sanatçıları bölgeden uzaklaştırmış, varlıklı kesimin mekânsal 

ihtiyaçları doğrultusunda loft mekanları ve sokağı yeniden üretmeye başlamıştır. 

Bölgeye sermayenin gelmesi yatırımları ve yeni yerleşimcileri alana çekmiş, Soho’yu 

şeçkinler için üst düzey bir konut ve tüketim mekanına dönüştürmüştür. Soho 

1980’lerin sonundan itibaren modaya uygun lüks butiklerden ulusal ve uluslararası 

zincir mağaza satış noktalarına kadar çeşitli tüketim mekanlarıyla donatılmış, bölge 

bir açık hava alışveriş merkezine dönüşmüştür [55]. Yükselen emlak fiyatları 

karşısında bölgeyi geliştiren sanat galerileri ve sanatçılar, bölgenin çeperlerinde daha 

uygun fiyatlı bölgelere (Chelsea, Lower East Side gibi) taşınmak zorunda kalmıştır 

[57]. Soho’da yaşanan sosyo-ekonomik, kültürel, politik ve mimari dönüşümler, 

kentsel alanların yenilenmesinde ve soylulaştırılmasında ilk defa kültür ve sanat 

etkisini ortaya çıkarmıştır. Soho’da yaşanan ekonomik ve toplumsal dönüşümün 

temeli bohem sanatçılar tarafından mekanın yeniden üretilmesiyle sağlanmıştır. 

Currid’e göre Soho’da sanatçılar tarafından gerçekleştirilen mekânsal dönüşüm ve 

sonrasında gerçekleşen soylulaştırma hareketleri, kültür ve sanatın bölgesel bir 

geliştirme aracı olarak sermaye tarafından kullanılmasının önünü açmıştır [49].  

Soho’da sanatçıların kültür-sanat gücüyle gerçekleştirdiği dönüşüm kentler içerisinde 

ölüme terkedilmiş bölgelerin nasıl canladırılabileceğine eşsiz bir örnek olmuştur. 

 

Şekil 3.5: Loftların 1971 yılında yasallaşmasıyla ilgili gazete haberi ve loftların 
yasalaşması için 1969 yılında sanatçıların hazırladığı başvuru belgesi. (Url-60) 



42 

 

 

Şekil 3.6: Soho’da Gallery Goers adında bir sanat galerisi. Yıl:1971 (Url-61) 

Soho Etkisi altında incelenebilecek bir diğer konu, sonradan soylulaştırma süreçleri 

içerisinde gözlemlenen dönüştürülen bölgelerin yeniden adlandırılmasıdır. Chester 

Rapkin’in Soho bölgesinin dönüşümüyle ilgili hazırladığı 1962 yılında yayınlanan 

raporunda South Houston için SoHo kısaltmasını önermiş, Rapkin bu kısaltmasıyla alt 

kültür ve sanat etkilerinin gözlemlendiği Londra’nın West End bölgesinde yer alan 

Soho bölgesine atıfta bulunmuştur [57]. Soho’nun yakaladığı başarılı gelişim 

sonrasında şehir plancıları Soho’nun çevresinde yer alan North Houston için NoHo, 

Triangle Below Canal Street için TriBeCa isimlerini kullanmış; bu bölgeleri Soho’da 

olduğu gibi karma kullanımlı konut alanları olarak yeniden düzenlemiştir [57]. Soho 

ve komşu mahallelerinin dönüşüm sonrası kent içerisinde popüler hale gelmesi, emlak 

değerlerini artmasına ve bölgenin giderek soylulaşmasına neden olmuştur. Soho 

Etkisi’yle yeniden adlandırılan bölgelerin başarısı gayrimenkul geliştiricileri açısından 

bölgelerin markalaşması ve pazarlanması açısından örnek alınarak taklit edilmiştir. 

Dönüştürülen bölgelerin yeniden adalandırılması, bölgelerin  daha önce kentsel 

bellekte yarattığı olumsuz algılardan kurtarılarak proje geliştiricileri tarafından 

bölgelerin üst düzey gelir grubuna mensup kişilere pazarlanması kolaylaştırmak 

amacıyla kullanılmıştır. 



43 

3.3.5 Loft mekanların üretimi    

Soho’da yaşanan dönüşümün önemli bir diğer unsuru, mekanın yeniden üretilmesidir. 

Loft mekanlar, 1960’lı yıllarda bohem sanatçıların eski endüstri mekanlarını yeniden 

üretmesiyle New York’un Soho Mahallesinde ortaya çıkmıştır. Loft mekanların 

Soho’da ortaya çıkması bohem alt kültürünün, kültür ve sanat etkisinin ve bölgenin 

endüstriyel geçmişinin bir araya gelmesiyle gerçekleşmiştir. 1960’larde Soho’ya 

sanatçıların gelmesiyle değişen demografik yapı ve ortaya çıkan mekânsal ihtiyaçlar 

sonucunda, Soho’nun dökme demir endüstri yapıları sanatçıların hem üretim yaptığı 

hem de yaşadıkları karma kullanımlı loft mekanları yaratmıştır [55]. Soho’da 

mekanların adaptif yeniden kullanımı, sadece orijinal yapılı çevrenin kullanışılılığını 

arttırmamış, mekan kendisini tamamen yeni bir amaca uyarlamıştır. Loftların ortaya 

çıkması çalışma alanı ve yaşam alanlarının kusursuz bir şekilde harmanlandığı yeni 

bir kentsel yaşam önerisi gelişmiştir. Loftların sunduğu karma kullanım aynı zamanda 

bölge içerisinde sosyal bir yaşamı da tanımlamıştır. Mekanın üretimiyle sosyal hayatın 

hareketlendiği bölge önce sanat galerilerini, sonra tüketim mekanlarını, en sonunda 

kentte yaşayan diğer bireyleri alana çekmiştir [62]. Bölgede sosyal hayatın kültür-

sanat ve tüketim mekanlarıyla çeşitlenmesiyle insanlar, sembolik ve somut olmayan 

bir düzeyde kültürel bir çevrenin parçası olmaktan hoşlanmıştır [49]. Sanatçıların 

Soho’da sürdürdüğü yaşam bohem alt kültürünün etkisiyle ana akımdan uzak bir 

şekilde gelişmiş olsa da, kentte yaşayan bireylerin alanı keşfetmesiyle bohem yaşamın 

bölgede sağladığı çeşitlilik giderek toplumun farklı kesimleri tarafından da 

arzulanmıştır. Bölgenin kent yaşamı içerisinde arzulanması, sanatçı evleri ve 

atölyelelerini zaman içerisinde varlıklı kişilerin yaşadığı üst sınıf konutlara 

dönüştürmüştür. 20. Yüzyılın sonlarından itibaren Loft kelimesi orijinal strüktürü 

konut kullanımına dönüştürülen büyük alanları tanımlanmakta kullanılmaya 

başlamıştır [63].   

Bohem sanatçıların yaşamak ve çalışmak için Soho’da endüstriyel mekanları tercih 

etmesinde, düşük kiralar dışında loftların sahip olduğu mekânsal özellikler de etkili 

olmuştur [57]. Soho’da Sanayi Devrimi sırasında endüstriyel üretim için inşa edilen 

dökme demir binalar, tektonik bir bileşen olan malzemenin sağladığı olasılıklar 

çerçevesinde  mekanı biçimlendirmiştir. Dökme demirin gücü, şık destek kolonlar 

aracılığıyla yüksek tavanlara izin vermiş, böylece iç mekan geniş ve işlevsel hale 

gelmiştir (Şekil 3.7). Yüksek tavan mekanı ferahlatmış, sanatçılara büyük ölçekli 



44 

eserler üretme şansı vermiştir. Ayrıca dökme demirin sağlamlığı sayesinde, yüksek ve 

geniş pencere doğramaları üretilebilmiştir [64]. Yüksek ve geniş dökme demir 

pencereler, doğal ışığın ve havanın endüstriyel üretim mekanına girmesini 

kolaylaştırmıştır. Geniş pencere açıklıkları, doğal ışığı ve doğal havalandırmasıyla 

loftlar, üretim ve yaşam alanının bütünleştiği mekanda sanatçılara sağlıklı bir yaşam 

mekanı sunmuştur. Soho’nun endüstriyel kullanım için geniş ve engelsiz alanlar 

sağlayan dökme demir yapıları, sanatçıların mekanı istedikleri gibi 

kurgulayabilmesine olanak sağlamıştır (Şekil 3.8). Bununla birlikte sanatçılar büyük 

metrajlı loft mekanları depo, atölye ve yaşam alanları olarak ayırabilmiş, sonrasında 

mekanı ihtiyaçları doğrultusunda yeniden organize edebilmiştir [64]. Tüm bu 

durumlar endüstriyel mekanları sanatçılar için cazip hale getirmiş, loft mekanların 

sanatçılar tarafından üretilebilmesine zemin hazırlamıştır.  

 

 

Şekil 3.7: Soho’nun tarihi dökme demirden yapılmış ikonik yapıları. (Url-65)  



45 

 

Şekil 3.8: 1970 yılında iç mekanı yenilenen bir loft. (Url-66) 

Sanatçıların 1960’li yıllarda çalışma ve yaşama mekanlarını birleştirdiği Soho’da 

ortaya çıkmış loft mekanlar, yarattığı endüstriyel şıklıkla 1990’lı yıllara gelindiğinde 

daha üst gelir grubuna ve geniş kitlelere hitap etmeye başlamıştır. Loft mekanlar 

yüksek tavan, çıplak strüktür, geniş pencereler ve esnek mekan organizasyonlarına 

elverişli özellikleriyle; modernizmin standartlaşan mekan üretimine karşı fonksiyonel 

ve estetik açıdan kent içerisinde dönüştürülebilir alternatif bir mekan anlayışı 

tanımlamıştır. Loft mekanların minimalist estetiği ilk dönemlerde ucuz ve kullanışlı 

mekânsal dönüşümlerin sonucunda oluşmuş olsa da, soylulaştırma hareketleri 

sonrasında lüksün ve ihtişamın sembolü haline gelmeye başlamıştır. Soylulaştırma 

süreçlerinde loft mekanların endüstriyel kimliğini oluşturan tuğla duvarlar, metal 

kirişler ve kolonlar, sıvasız tavanlar korunmuş; lüks ve ihtişam, mobilyalar ve 

aksesuarlar aracılığıyla mekana taşınarak mekanın endüstriyel geçmişiyle iç içe 

geçmeye başlamıştır (Şekil 3.9). Soho’da soylulaştırmayla yaşanan ikinci dönüşüm 

sonucunda hem ortaya mekanın kullanımıyla ilgili yeni bir mimari kültür ortaya 

çıkmış, hem de endüstriyle mekanların yeniden kent yaşamına katılabilme potansiyeli 

keşfedilmiştir. Soho’da yaşanan dönüşüm gayrimenkul geliştiricilerini alana çekmiş, 

başlangıçta Soho’nun çevresinde TriBeCa ve benzer endüstri bölgeleri mekânsal 

olarak dönüştürülmüştür [62].  Soho’da yaşanan dönüşümün ulaştığı başarı sonucuda 

loft mekanların değerlerinin milyon dolarlara ulaşması, dönüşüm süreçlerinin 

gayrimenkul geliştiricileri tarafından küresel ölçekte taklit edilmesinin önünü açmıştır. 



46 

 

Şekil 3.9: 2018 yılında Soho’da 10.7 milyon dolara satılan loft çatı katı.          
Kaynak: Curbed New York (Url-67) 

Soho’da bohem sanatçıların yarattığı dönüşüm, kentsel kriz zamanlarında bölgelerin 

kültür ve sanat etkisiyle nasıl yeniden yapılandırılabileceğine örnek olmuştur. Bohem 

sanatçılar boş ve harap eski endüstri yapılarının mekânsal potansiyelini keşfetmiş, 

böylece kentsel bellekte önemli yeri olan endüstri yapıları dönüştürülerek yok 

olmaktan kurtarılmıştır. Bohem sanatçıların çabalarıyla eski endüstri mekanlarında 

üretim ve yaşamın sürdürülebileceğinin anlaşılması, eski endüstri bölgelerinin kentsel 

dönüşüm (Soho Etkisi) aracılığıyla canlandırılmasının önünü açmıştır. Eski endüstri 

yapıları dönüşen fonksiyonları ve eşsiz mimari kimlikleri sayesinde kentin 

ekonomisine katkı vermeyi sürdürmüştür. Böylelikle sanatçılar eski endüstri 

yapılarının üretim amaçlı modernist mekanlarını, kültür ve sanat etkisiyle 

yaşayabildikleri postmodernist loft mekanlara dönüştürmüştür. Loft mekanların 

mimari ve mekânsal özellikleri bohem alt kültürünün günümüze kadar farklı alt 

kültürleri ve kent içerisinde farklı toplumsal grupları etkilemesi nedeniyle, günümüze 

kadar kentleri ve bölgeleri dönüştürmeyi sürdürmüştür. Bohem sanatçıların 

yaratıcılıklarını katarak ürettikleri loft mekanların izleri, değişen toplumsal yapı ve 

zamanın ruhuna rağmen bazı kaynaklara göre neo-bohem olarak da tanımlanan hipster 

ve yuccie alt kültürünün yarattığı mekanlarda da gözlemlenmiştir [68]. 

 

 



47 

4.  HIPSTER ALT KÜLTÜRÜ VE HIPSTER ŞEHİRCİLİĞİ  

Bugüne kadar alt kültürlerin kenti ve mekanı dönüştürme etkisi kimi zaman sermaye 

aracılığıyla, kimi zaman kültür ve sanat aracılığıyla gerçekleşmiştir. 60’ların karşı 

kültür hareketlerinin etkilediği başta bohem, hippi, beatnik, yuppie, hipster ve yuccie 

gibi alt kültür hareketleri, değişen ekonomik, siyasi ve toplumsal yapıyla birlikte farklı 

farklı zamanlarda ortaya çıkarak kendi mekânsal ihtiyaçları doğrultusunda önce 

mekanı programatik olarak sonra kentin belirli bölgelerini kimliksel etkileriyle 

dönüştürmüştür.  Son 10 yıldır artan teknoloji ve küreselleşmeyle birlikte dünyanın bir 

çok kentinde mekanı ve toplumu benzer biçimde dönüştüren popüler çağdaş alt kültür 

hareketleri, hipster ve yuccie akımları olarak tariflenmiştir.  Hipster ve yuccie alt kültür 

akımları, 90’lı yılların ortasında toplum içinde sınırlı olarak ortaya çıkmaya başlamış, 

çıktığı dönemde sıklıkla hippi, beatnik, yuppie ve bohemlik gibi diğer alt kültür 

hareketleriyle ilişkilendirilmiştir [69]. 2000’li yıllarla birlikte popülerleşmeye 

başlayan hipster ve yuccie alt kültür hareketleri, hem neoliberal dönem sonrası 

sermayenin etkin olduğu dönemde ortaya çıkmış yuppie alt kültür hareketinin, hem de 

1960’lı yıllarda kültür ve sanat etkisiyle kenti dönüştüren bohem alt kültürü 

hareketlerinin çağdaş bir uzantısı olarak görülmüştür [69]. Hipster ve yuccie alt 

kültürleri bohem ve yuppie hareketleri gibi New York şehri içerisinde ortaya çıkmış; 

Williamsburg bölgesi hipster ve yuccie alt kültürüyle dönüşen ilk bölge olmuştur. 

Williamsburg ve çevresinde yaşanan dönüşümle 2000-2010 yılları arası görünür 

olmaya başlayan hipster ve yuccie alt kültür hareketi, 2000’lerin sonu 2010’ların 

başından sonra tüm dünyaya yayılmış ve küresel ölçekte popüler olmuştur.  

4.1 Hipster Alt Kültürü  

4.1.1 Hipster tanımı  

Hipster sözcüğü büyük kent merkezlerine göç etmiş iyi eğitim almış orta ve üst gelir 

grubuna mensup ailelerin çocuklarının sıradanlaşan kent yaşamına ve kapitalist 

ekonominin oluşturduğu başarılı olma kıstaslarına karşı kendi yaratıcılıklarını, 

üretimlerini, fikirlerini özgürce ifade etmeye çalışarak kent içerisinde ürettiği alternatif 



48 

yaşamı tanımlamaktadır [70]. Hipsterlar genellikle 20’li 30’lu yaşlarda genç kadın ve 

erkeklerin dahil olduğu, bağımsız düşünce değerlerine sahip, karşı kültürü savunan, 

ilerici politik  görüşe sahip, sanata ilgili, yaratıcı ve iyi eğitimli kişilerdir [70]. Hipster 

alt kültürü özünde karşı kültür, bohem, beatnik ve hippi alt kültürlerinin de bulunduğu 

2000’li yılların çağdaş bir alt kültür kolajıdır. Hipsterlar 2000’li yıllarda New York 

içerisinde ilk kez ortaya çıkmaya başladığında The New York Times gibi medya 

kuruşları tarafından bohem ve neo-bohem olarak adlandırılmış, ancak hipster 

kavramının toplumsal olarak kabul görmesi the hipster hanbook kitabının 

yayınlanması sonrasında gerçekleşmiştir [69] . Williamsburg'lu yazar Robert 

Lanham'ın 2003 yılında yayınladığı hiciv türündeki katalog kitabı  The Hipster 

Handbook geniş kitlelerce kabul görerek, gözlemlenen bu yeni alt kültürün 

tanımlanması adına öncülük etmiştir (Şekil 4.1)[71]. Hipster alt kültürü  tıpkı hippi ve 

bohem alt kültürleri gibi  zaman içerisinde yaygınlaşmış, popürler kültür etkisiyle 

klişeleşmiş olarak temsil edilmiştir.  

 
 

Şekil 4.1: Robert Lanham’ın 2003 yılında hiciv türünde yazdığı ve yayımladığı    
The Hipster Handbook Kitabı. (Url-72) 

Hipster alt kültür streotipi, çoğunlukla soylulaştırılmış mahallelerde yaşayan, çalışan 

veya boş zamanını geçiren genç profesyonelleri tariflemektedir. Hipsterların yoğun 

olarak müzik, sanat ve moda endüstrisinde çalışmasının sonucunda ortaya çıkan 

üretimin kentle ve toplumla buluşması, hipster bölgelerinin kent içinde hızla 

popülerleşmesine neden olmuştur. Artan popülerlik ile birlikte değişen demografik 

yapı zaman içerisinde bölgelerde süre gelen mevcut üretim-tüketim alışkanlıkları 

değiştirmiş, hipster alt kültürünün üretim-tüketim ihtiyaçları doğrultusunda bölgeleri 

yeniden programlanmıştır. Hipsterlar sermayenin evrenselleştirici gücü karşısında 



49 

lokal ve yerel olanı tercih etmiş, ana akım olan her şeyden uzak durmaya çalışmıştır. 

Hipsterlar yaşadığı ve çalıştığı bölgeleri özgün ve yaratıcı bir biçimde kafeler, 

işletmeler, stüdyolar, butik dükkanlar, restoranlar, konutlar, pazarlar, çalışma 

mekanları üzerinden üretim ve tüketim odaklı olarak yeniden dönüştürmüştür. 

Sermayenin kariyer, bilgi, statü, zeka vb’nin olduğu günümüzde, hipster alt kültürünü 

ön plana çıkaran özellikler sosyal ve toplumsal sermaye yapısı olmuştur. Hipster alt 

kültürünün oluşturduğu güçlü sosyal sermaye yapısı bölgeleri sadece fiziki açıdan 

değil; ırksal, dinsel ve cinsiyetçi farklılıklara karşı yarattığı hoşgörü ortamıyla da 

geliştirmiş ve zenginleştirmiştir.  

Hipster alt kültürü sadece stilde görülen bir akım olmanın ötesinde yerel olanla 

çevrimiçi ve çevrimdışı bağlantıları olan translokal, çok merkezli ve katmanlı bir 

yapıya sahiptir. Bu durum hipsterların orijinal kimlik söylemleri ve kimlik arayışıyla 

doğrudan ilişkilidir. Hipster alt kültürü ve öncesinde gözlemlenen farklılaşma isteği, 

postmodernizm kaynaklı ileri düzey bir kimlik arayışıdır. Hipster alt kültür hareketi 

hem küresel olana karşı, hem küresel ölçekte bir çok kentte benzer biçimde yerellik ve 

globallik arasında sıkışmış insanları tanımlamaktadır. Bu alt kültüre mensup kişiler 

global düşünüp, lokal hissedebilecekleri yeni bir iş ve yaşam modelini kent merkezleri 

içerisinde yaratmaya çalışmıştır. 

4.1.2 Yuccie tanımı 

Yuccie akımı kendine has bir alt kültür olmamakla birlikte hipster alt kültürü 

içerisinden evrilmiş bir toplumsal yatkınlığı tanımlamaktadır. Anlamı Young Urban 

Creatives (yuccie), yani yaratıcı genç şehirliler olan yucciler; iyi eğitimli, büyük 

şehirlerde yaşayan, nezih semtlerde oturan, vizyoner Y kuşağı gençlerin kent 

içerisinde üretim pratiğini yeniden tariflemeleriyle ortaya çıkmıştır [73]. Yuccieler 9-

5 bir işte çalışmaktan kesinlikle kaçınan, çalışsalar da çalışma hayatını kendi 

girişimleri için geçici bir basamak olarak kullanan, başkalarının fikirlerini yaşatmak 

yerine kendi fikirleri sayesinde para kazanmak isteyen genç profesyonellerdir [73]. 

Yuccie kavramı hipster akımının doğduğu yer olan Brooklyn’de yaşayan David 

Infante tarafından, 2015 yılında kent içerisinde farklı bir üretimi tarifleyen yeni nesil 

gençleri tanımlamak için ortaya atılmıştır. Infante’nin genç, şehirli ve yaratıcı 

sözcüklerinden türettiği kavram hem hipsterlar gibi yaratıcı, hem de yuppieler gibi 

başarılı Y kuşağı gençleri tanımlamak için kullanılmıştır. Yuccie kavramını ortaya 



50 

atan David Infante’ye göre “çok para iyidir ancak kreatif para çok daha iyidir “ [73]. 

Aslında "yuccie"ler iyi bir eğitimin verdiği güven ile ve tabii hayallerini takip etmeye 

duydukları inançla bir yola çıkmış, yaratıcı fikirlerini ve eğitimlerini kullanarak para 

kazanmak isteyen genç profesyonellerdir [73]. Günümüzde popüler olan internet start-

up’ları ve genç girişimcilik hikayelerinin kökeninde yer alan kreatif yaşam ve iş 

modeli bu alt kültür hareketinin özünü oluşturmaktadır.  

Bentley Üniversitesi’nin 2014 yılında yaptığı araştırmada  Y kuşağı gençlerinin 

%66'sının kendi işini kurmak istediği, %77’sinin esnek çalışma saatlerini tercih ettiği 

tespit edilmiştir [74]. Bu araştırmadan yuccielerin, yuppie alt kültürünün profesyonel 

kabiliyet anlamında antitezini oluşturduğu sonucu çıkarılabilir. Ana akım olana elde 

etmek yerine lokal ve sanatsal olana yatkın yuccieler, yuppielere göre iş hayatının 

getirdiği katı kurallara uymak konusunda daha esnek bir anlayışa sahip olmaktadır. 

Hipster bölgeleri sunduğu yaratıcı ve özgür ortamla butik girişimci olan yuccieleri kısa 

sürede kendi içerisine çekmeyi başarmıştır. Son beş sene içerisinde hipster alt 

kültürünün etkisiyle butik girişimci olan yuccielerin sayısı kent merkezlerinde giderek 

artmıştır [74]. Yuccieler internet ve sosyal medyanın ekonomiyi ve toplumu 

dönüştürmesiyle birlikte geleneksel kariyer planlarından uzaklaşmış, internet 

üzerinden iş kurma potansiyellerinin artmasıyla, bireyselleşen üretim mekanlarını kent 

içerisinde yeniden kurgulamaya başlamıştır. 

4.1.3 Kenti dönüştürme etkisi ve dünya örnekleri 

Hipster, yuccie diye bu alt kültürleri ayırmazsak ortaya çıkan yenilikçi çalışma ve 

üretme metodu bambaşka mekansal ihtiyaçlar doğurmuş ve bu kişiler kendi içlerinde 

bu mekanları üretmeye ve dönüştürmeye başlamışlardır. Bunun sonucunda hipsterlar, 

kentin merkezinde ucuz ve geniş mekanları bulabildikleri alanlarda kendi ideal 

yaşamlarını oluşturmaya başlamıştır. Kentler içerisinde hipster alt kültürü etkisiyle 

dönüşen bölgeler genellikle kent merkezlerinde bulunan eski endüstri ve ticaret 

bölgeleri olmuştur. Dönüşümün yaşadığı bu bölgeler, genelde kolay ulaşılabilir olduğu 

halde bir şekilde izole kalarak istenilen ölçüde kentsel ritme katılamamış alanlardır.  

Hipsterların seçtikleri alanlar, genellikle, eski ve geleneksel üretim metodlarının 

sürdürüldüğü farklı sosyal yapıları içerisinde bulunduran kozmopolit bölgelerdir. 

Topluluğun az sayıdaki üyesi bu bölgelerin sunduğu kültürel zenginliği ve üretim 

metodlarındaki farklılıkları çağdaş üretim metodlarıyla ve modern bilgiyle 



51 

birleştirerek o yere ait yenilikçi ürünler tasarlamayı başarabilmiştir. Bu durum popüler 

olandan ve insanları tek tipleştiren ürünlere karşı bir tepkinin somut ürünlere 

dönüşmesini tetiklemiştir. Birçok disiplinden insanın bir araya gelerek üretip, 

tartışabildiği bu alanlar kısa sürede kent içerisinde insanların kaçtığı küçük yaratıcılık 

vahaları halini almıştır. Kent merkezlerinde dönüşen mekanlar, kentlinin günlük 

yaşamına getirdiği yenilikler kadar mimari kimlik açısından da mekansal ve zihinsel 

üretim anlamında çeşitli zenginliklikler sunmuştur. Dünyada çok sayıda ülkede şehir 

içerisinde bulunan benzer bölgeler alt kültür akımlarının etkisiyle mekansal ve 

sosyolojik olarak dönüşmüş ve dönüşmeye devam etmektedir. Farklı coğrafyalar ve 

kent dokularında süren dönüşümün global anlamda ürettiği çoğu tasarım girdisi 

şehirler arasında paylaşılmış ve mimarlar, tasarımcılar ve girişimcilerle birlikte kent 

merkezlerinde gelişen yeni bir mimari kimliğin önü açılmıştır.  

Bohemlerin etkisiyle yaşanan Soho dönüşümünün ve loft mekanların izlerini taşıyan 

hipster dönüşümü, kültür ve sanatın gücünü kullanarak yaratıcı ve özgün 

karakteristikte üretim ve tüketim mekanları yaratmayı başarmıştır. Hipsterlar tüm bu 

kültürel çeşitliliğin içerisinde ana akım olana karşı lokalleşen tüketim mekanlarını, 

değişen toplumsal ve ekonomik yapının etkisiyle lokalleşen üretim mekanlarını ortaya 

çıkarmıştır. Hipsterların üretim-tüketim mekanları gurme lezzet noktaları, 3.dalga 

kahveciler, ortak çalışma alanları, organik ve sağlıklı gıda mağazaları, 2.el ürün 

mağazaları, bisiklet atölyeleri, vegan restoranları, fotoğraf stüdyoları, ana akım olan 

tüketim ürünlerinden uzak duran (film, müzik, giyim vb. gibi) yenilikçi mağazalar 

çerçevesinde gelişmiştir. Hipsterlar bu mekanları üretirken dönüştürdükleri bölgeleri 

giderek soylulaştırmış, alt kültürün dönüştürdüğü bölgeler popürlerleştikçe 

soylulaştırmanın etkileri dönüşen bölgelerin çeperlerine kadar yayılmıştır. Hipster alt 

kültürünün giderek ana akım olması ve popülerleşmesi büyük sermayeyi bu bölgelere 

getirmiş, dönüşen bölgelerde üçüncü dalga soylulaştırma ve dönüşüm hareketlerinin 

önü açılmıştır.  

Hipster alt kültür hareketinin etkisiyle New York’un tarihi Brooklyn bölgesinde 

başlayan mekansal ve toplumsal dönüşüm, kısa zaman içerisinde Amerika Birleşik 

Devletleri’nin küçük güney kasabalarına kadar yayılmıştır [75]. Amerika Birleşik 

Devletleri içerisinde en büyük hipster nüfusuna sahip şehirler sırasıyla New York 

(Williamsburg), Chicago (Wicker Park)  ve San Francisco (Mission District) olarak 

gösterilmektedir [70]. Amerika Birleşik Devletleri içerisinde üç önemli hipster 



52 

yerleşiminin dışında Seattle, Denver, Portland, San Diego, Sacremento, Boston gibi 

gelişmiş ve genç nüfusa sahip şehirlerde de, alt kültür tarafından kent içerisinde 

dönüştürülmüş hipster bölgeleri zaman içerisinde hızla gelişmiştir [75]. Bugün 

dünyada bir çok ülkede büyük metropollerde hipsterlar tarafından dönüştürülmüş 

bölgelere ve semtlere rastlanılmaktadır.  Küreselleşme ve popüler kültür aracılığıyla 

bölgeleri mutenalaştıran bir ajan olarak hipster alt kültürü, dünya şehirlerine de 

yayılmış, metropoller içerisinde yenilikçi alternatif bir yaşam tarzı tanımlamıştır. 

Dünyada hipster alt kültürü etkisiyle dönüşen kentlere Londra’da Shoreditch, Paris’te 

üçüncü bölge, Berlin’de Kreuzberg, Stockholm’de Södermalm, Tel Aviv’de Florentin, 

Amsterdam’da Noord, İstanbul’da Karaköy örnek olarak gösterilebilir (Şekil 4.2). 

Hipster ve yuccie akımlarının dönüştürdüğü tüm bu şehirler arasında dönüşüm 

süreçlerini okumak adına en dikkat çekici olan bölge, bu alt kültür akımınlarının 

doğduğu yer olan Williamsburg bölgesi olarak görülmüştür. Ayrıca dönüşümün 

küresel etkilerinin anlaşılabilmesi adına İstanbul’da Karaköy’ün hipster alt kültürü 

etkisinde yaşadığı mekansal ve toplumsal dönüşüm araştıralacaktır.  

 

Şekil 4.2: Dünyada hipster alt kültürü etkisiyle dönüşen bölgeler. 



53 

4.2 Hipster Şehirciliği 

Geoof Mulgan’a göre kentler sadece insanların kolektif biçimde anlamlar üretme ve 

dünyadaki yerlerini tanımlama süreçleriyle ilgelendikleri yerler oldukları takdirde 

varlığını sürdürmektedir [76]. Dijital çağın yaratıcı ve girişimci ideolojilerinden 

beslenen hipster alt kültürünün kent yaşamı içerisinde ki yükselişi, 1990’lı yıllarda 

gelişmeye başlayan dijital teknojiler, külterlerarası anlayış ve normatif olmayan sosyal 

ilişkilerin ışığında yaşanmıştır [77]. 21.yy’ın enformel bilgi çağı hipster alt kültürünü 

şehir yaşamı içerisinde ön plana çıkarmış, hipster toplulukları dönüştürdükleri mekan 

ve kent yaşamıyla neoliberalizm tarihinde önemli bir yere sahip olmuştur. 2000’li 

yılların başında itibaren hipster şehirciliği, dünyanın birçok ülkesinde, cinsiyetçiliğe 

ve ırkçılığa karşı özgürlükçü genç bir topluluk oluşturmuş, hipster şehirciliği yeni 

dünya düzeniyle birlikte Williamsburg’dan başlayarak Berlin Kreuzberg, Londra 

Shoreditch gibi bölgelerin göz ardı edilmiş kentsel köşelerine kadar yayılmıştır. 

Hipster şehirciliğinin küresel ölçekte yaygınlaşması, hipster topluluklarının kitlesel 

ticarileşmeye karşı yerelleşmiş yaşam tarzının 21.yy’ın sonrasında sosyal medya ve 

benzeri iletişim araçları aracılığıyla kültürel açıdan arzulanabilir ve pazarlanabilir 

olmasıyla giderek hızlanmıştır.  

Hipster şehirciliği, estetik açıdan yaratıcı müdahaleler yoluyla birçok kentsel bölgenin 

veya mekanın görünüşünü iyileştirmeye niyetli hipsterların, bulundukları bölgeleri 

toplumsal ihtiyaçlara cevaben geliştirmeleriyle ortaya çıkmıştır. Hipster şehirciliğiyle 

dönüşen bölgeler,  çağ dışı endüstri ve ticari alışkanlıkların devam ettiği, 21.yy’ın 

neoliberal ekonomik modeline ayak uyduramayan, kent merkezleri içerisinde kalmış, 

genellikle köklü geçmişi olan tarihi bölgeler olmuştur. Hipster şehirciliği etkisinde 

yenilenen bölgeler sunduğu sanat, mimari kimlik, süperçeşitlilik gibi mekanın ve 

kentlinin yaşam kalitesini arttıran mikro ölçekli detaylarıyla yaratıcı genç sınıf 

girişimciliğinin merkezi haline gelmiştir. Hipster şehirciliğiyle dönüşen bölgeler 

yaratıcılık vahaları haline gelerek ekonomik açıdan yükselişe geçmiş, dönüşen hipster 

bölgeleri varlıklı genç profesyonelleri alana çekmiştir.  Ağırlıklı olarak bisiklet ve yaya 

ulaşımının kullanıldığı hipster bölgeleri, canlı sokak hayatıyla hipster topluluğunun 

ihtiyaçlarına göre şekillenen yenilikçi üretim-tüketim mekanları üretmiştir. Yaratıcı 

hipster topluluğunun yerel unsurlar ve sanat gücüyle dönüştürdüğü sokaklar, hipster 

bölgeleri içerisinde çok sayıda insanın ziyaret ettiği açık hava sergilerine dönüşmüştür. 

Hipster şehirciliği sadece hipster topluluğun bulunduğu büyük merkezlerde etkili 



54 

olmamış, dağınık olarak şehrin bir çok yerinde farklı ölçeklerde mekanları genç 

nüfusun ihtiyaçları doğrultusunda dönüştürmüştür. 

4.2.1 21.yy neoliberalizmi etkisinde mekanın değişen programı 

Kenti oluşturan mekansal örgülerin ardında, mekanı oluşturan ekonomik, siyasi ve 

sosyo-kültürel bileşenlerin karmaşık ilişkisi yer almaktadır [77]. Neoliberal politikalar 

sonrasında toplumun değişen üretim-tüketim alışkanlıkları mekan üzerinden karşılık 

bulmuş, kitlesel tüketimi teşvik eden alışveriş merkezleri sokak hayatını ve yerel 

tüketimi kısıtlamıştır. Özellikle 20.yy’lın ikinci yarısından sonra dünya ekonomisinde 

başlayan yeniden yapılanma süreci, enformel sektörlerlerin buluştuğu kent merkezleri 

üzerinde önemli mekansal dönüşümlere yol açmıştır [1]. Post-fordist üretim ve tüketim 

kalıplarının küreselleşme etkisiyle dünyaya yayılması, tüketim mekanlarının kent 

merkezleri içerisinde kapitalist ilişkiler sonucunda tek tipleşerek çoğalmasına zemin 

hazırlamıştır [1]. Teknoloji çağıyla değişen neoliberal ekonomiyle birlikte hipster 

topluluğu, genç yaratıcı şehirlilerin ana akım tüketimden uzak, sanatla gelişen sosyal 

kent yaşamı talebini, dönüştürdüğü üretim ve tüketim mekanlarıyla kent merkezleri 

içerisinde yeniden organize etmeye çalışmıştır. Hipster topluluğu dönüştürdüğü 

bölgelerde devam eden yerel ekonomik çeşitlilikten faydalanmış, bölgelerde süre 

gelen yerel üretim ve zanaat değerlerini kitlesel tüketime karşı içselleştirmiştir. Hipster 

şehirciliği, yaratıcı genç nüfusun istekleri doğrultusunda, yerel ekonominin ön plana 

çıktığı lokalleşen tüketim mekanlarını ve 21.yy’ın değişen ekonomik modeline uygun 

kollektifleşen üretim mekanlarını dönüşümün yaşandığı kent merkezleri içerisinde 

yeniden üretmeyi başarmıştır. 

4.2.1.1 Lokalleşen tüketim mekanları 

Hipster alt kültürünün ana akım olan herşeye karşı farklılaştırma tutumu mekanların 

üretimine de yansımıştır. Hipsterlar mekanı üretirken neoliberal ekonomik politikalar 

döneminde gelişen küresel zincirler ve globalleşen markalara karşı alternatif bir pazar 

ekonomisi geliştirmiştir. Hipster şehirciliğiyle dönüşen bölgeler, genellikle sermaye 

odaklı şirket soylulaştırmalarına karşı dirençli, mal ve hizmet çeşitliliği açısından 

zengin bir yerel alışveriş deneyimine sahip olmuştur. Üretim ve tüketimin çeşitlendiği 

bu bölgelerde kültürel çeşitlilik neoliberal postmodern dünyanın getirdiği aynılaşmaya 

karşı bir zenginlik olarak topluma sunulmuştur. Hipster topluluğunun ortaya çıkardığı 

bağımsız girişimler, gurme lezzet noktaları, üçüncü dalga kahveciler, ortak çalışma 



55 

alanları, organik ve sağlıklı gıda mağazaları, ikinci el giyim mağazaları, antikacılari 

bisiklet atölyeleri, vegan restoranları, müzik dükkanlar, sanat galerileri, fotoğraf 

stüdyoları ve benzeri tüketim mekanları, hipster şehirciliğiyle dönüşen bölgelerde 

sokak yaşamını ve sosyal hayatı zengileştirmiştir (Şekil 4.3).  

 

 

Şekil 4.3: Hipster şehirciliği etkisinde lokalleşen tüketim mekanlarına örnekler. 



56 

Hipster topluluğunun ürettiği tüketim mekanları, zaman içerisinde yaratıcı genç sınıfın 

boş zamanını geçirmek için bir araya geldiği sosyal iletişim arayüzlerine evrilmiştir. 

Hipster şehirciliği etkisiyle dönüşen tüketim mekanları, sosyal medyanın gücüyle 

birlikte, çok daha geniş bir kitlenin bir arada bulanabileceği, benzer sınıfsal 

karşılaşmaların bir arada bulunduğu, sınıfsal kimliklerin yeniden hatırlandığı 21.yy’ın 

yenilikçi paylaşım vahaları haline gelmiştir. Kapitalizmin eşitsiz gelişme 

mekanizmasının esnek sermaye birikimi üzerinde mekansal boyutta açığa çıkış 

biçimlerinden biri olan hipster şehirciliği, kültürel ürünlerin ve sembolik hiyerarşinin 

genç yaratıcı sınıf tarafından ürettiği mekanlar üzerinden tüketilebilmesine imkan 

vermiştir [78]. 

4.2.1.2 Kolektifleşen üretim mekanları  

Hipster alt kültürü, kent içerisinde dönüşen yaşam biçimi ve küreselleşen ekonomiyle 

birlikte farklı bir çalışma modelini kentler içerisinde üretmiştir. Bu mekanlar kimi 

zaman 3.nesil kahveciler gibi tüketim mekanları olmuş, kimi zamansa kollektif 

çalışma ortamları sununan “co-working space” olarak adlandırılan üretim mekanları 

olmuştur (Şekil 4.4). İnternet girişimlerinin büyüdüğü bir dönemde hipster alt kültürü 

değişen ve dönüşen ekonomik yapıyı hem biçimlendirmiş, hem de bu yapı tarafından 

biçimlendirilmiştir. İnsan sermayesinin ön plana çıktığı bilgi çağıyla birlikte, sosyal 

iletişimin arttığı kollektif mekanlar giderek daha fazla tercih edilmiştir. Hipster 

şehirciliği mekanı ve kenti sosyal karşılaşmalar üzerinden yeniden örgütlemiş, 

dönüştürdüğü mekanları kültürel ve sanatsal zenginlikle kapitalist sermayenin tek 

tipleşen mekanlarından ayırmıştır.  

 

Şekil 4.4: Hipster şehirciliği etkisinde kollektifleşen üretim mekanlarına örnekler. 



57 

Hipster bölgelerinin genç yaratıcı sınıfı çekmesi ve dönüşen bölgelerin ekonomik 

olarak hızla kalkınması, büyük sermayeli şirketlerin kısa sürede dikkatini çekmiştir. 

Büyük sermayeli şirketler hipsterların dönüştürdüğü üretim mekanlarını taklit etmiş, 

kurumsal çalışma kültürü hipster şehirciliği sonrasında kampüs ofis, premium ofis, 

ofis park gibi isimler altında değişmeye başlamıştır. Hipster şehirciliğiyle üretilen 

mekanların sunduğu zengin mimari çeşitlilik genç çalışanları olan büyük şirketler 

tarafından genel merkez yapılarına taşınmış, mekanlar çalışanların iş dışı boş 

zamanlarını zengileştirecek sosyal iletişim odaklarıyla donatılmıştır. Gelişen dijital 

teknolojiyle bireyselleşen üretim ve iş hayatı, hem kişilerin bir arada çalışıp 

üretebileceği mekânsal organizasyonların örgütlenmesini gerekli kılmış, hem de 

geleneksel çalışma mekanlarının dönüşümünün önünü açmıştır. Hipster topluluğunun 

ürettiği mekanların kollektif çalışma ve sosyalleşme olanakları, yaratıcı sınıf için 

standart çalışma hayatını sokakla ve toplumla geliştirmenin bir aracı olarak 

görülmüştür. Richard Florida’ya göre genç yaratıcı sınıf, sadece kreatif endüstrilerde 

değil, aynı zamanda kamu sektörü, bilim ve teknoloji alanlarında hizmet vererek, 

21.yy’ın ekonomik yaşamını yeniden şekillendirecek bir topluluk haline gelmiştir [51]. 

Florida’ya göre sanayi çağında işçilerin fabrikalara aktığı çalışma modeli geride 

kalmış, dijital çağın yenilikçi şirketleri genç yaratıcı sınıfa yakın olabilecekleri 

sanatsal açıdan zengin ve çeşitli hipster bölgelerini tercih etmiştir [51]. Hipster 

topluluğu oluşturduğu kollektif üretim mekanlarıyla, 21.yy’ın başlarında kent 

merkezlerinde süper çeşitliliğe sahip yenilikçi bir iş ve kent yaşamı modeli üretmeyi 

başarmıştır. Richard Florida, hipster şehirciliğiyle dönüşmüş bölgelerin çoğalmasıyla, 

kentlerin ekonomik olarak gelişmesi arasında karşılıklı bir ilişkinin olduğunu iddia 

etmiştir [51].  

4.2.2 Mimari kimlik 

Hipster şehirciliği hem yerel hem küresel değerleri içerisinde barındıran, çok katmanlı, 

orjinal bir kentsel kimlik söylemi üretmektedir. Hipster topluluğunun dönüştürdüğü 

mekanlar, yüzeyde bölgenin kültürel değerleri ve bohem geçmişini yansıtan eşsiz 

örnekler yaratmıştır. Hipster topluluğu tarafından mimari kodları tek tipleştirilmiş 

tüketim alışkanlıklarından sıkılmış varlıklı kişileri bölgeye çekmiş, hipster 

şehirciliğiyle dönüşmüş sokaklar ekonomik ve kültürel olarak canlanmıştır. Hipster 

şehirciliğiyle dönüşen mekanlar, kimi zaman tarihi ve endüstriyel geçmişi olan 

yapıların korunmasıyla, kimi zaman yapılar üzerine yapay bir endüstriyel kimlik inşa 



58 

edilmesiyle üretilmiştir. Büyüyen hipster topluluğunun artan satın alma güçleriyle 

birlikte daha çok mekanı benzer biçimlerde yenilemesi veya dönüştürmesi, 

popülerleşen bir mimari kimlik yaratmıştır. Ana akım tüketimden uzak durmaya 

çalışan hipster topluluğunun ürettiği mekanların küresel ölçekte popülerleşmesi, 

popüler kültür aracılığıyla coğrafi ve kültürel olarak birbirlerine uzak bölgelerde 

bulunan mekanları bile benzer biçimde dönüştürmüştür (Şekil 4.5). Popüler kültür 

aracılığıyla hipster topluluğunun dönüştürdüğü mekanlar, sonradan dönüşüm 

bölgelerine gelen varlıklı kişilerin ihtiyaçlarına göre kapistalist sermaye tarafından 

aynı tasarımcının elinden çıkmışçasına ana akım hale getirilerek taklit edilmiştir. 

Sürdürülebilirlik ilkelerine ve tarihi referanslara saygı gösteren hipster topluluğu,  

özünde modası geçmiş ve toplumsal olarak kabul edilmez olanı alıp, onu hem moda 

hem de karlı bir nesneye dönüştürme konusunda inanılmaz yeteneklere sahip bir 

topluluktur. Mekanın dönüşümünde inovatif çözümler yaratmış hipster topluluğu, 

tabela yerine kara tahta kullanımı, bohem kökenlerinde gelen sıvasız veya tuğla duvar 

tercihi, beton veya orjinali korunmuş zemin kaplaması, siyaha boyanmış yüzeyler, 

duvar boyamaları veya metalaştırılmış sokak sanatı, bisiklet, bölgenin geçmişini 

yansıtan antika parçalar, endüstriyel aydınlatma ve açık elektrik tesisatı, mekanı 

oluşturan objelerde ahşap ve metalin ham bir şekilde kullanımı,  yüksek tavan ve açık 

mekan gibi küresel ölçekte klişeleşmiş kültürel mimari kodlar üretmiştir (Şekil 4.6) 

(Şekil 4.7).  

 
Şekil 4.5: Benzer mimari kodların sermaye tarafından küresel ölçekte taklit edilmesi. 



59 

 
Şekil 4.6: Küresel ölçekte yaygınlaşmış yapısal hipster mimari kodları. 

 

 
Şekil 4.7: Küresel ölçekte yaygınlaşmış dekoratif hipster mimari kodları. 



60 

4.2.3 Mikro-nüfuslu sokak yaşamı ve süper çeşitlilik 

Jane Jacobs’a göre, karma kullanımlara dayalı kentsel örüntünler, ekonomik ve sosyal 

çeşitliliği teşvik etmektedir [79]. Hipster bölgelerinin dönüşümünde önemli olan 

kriter, sermaye etkisinde aynılaşan kent yaşamı içerisinde bu bölgelerin kişilere 

sunabildiği çeşitliliktir. Hipsterlar için bu çeşitlilik, kimi zaman nitelikli sağlık 

hizmetine ulaşım, bazen organik gıda marketlerine erişim, kimi zamansa farklı kültürel 

mutfakları bir arada tadabilme imkanlarıyla ilişkilidir. Hipster topluluğu sokakları 

dönüştürmeye başladığında, inovatif bir şekilde dönüştürülmüş özgün bir tarza sahip 

hipster mekanlarıyla, yerel sakinlere hizmet eden etnik gıda mağazaları, ticaret 

dükkanları, marketler, elektronik ürün mağazaları gibi yerel tüketim mekanları yan 

yana kentsel yaşama katılmıştır. Hipster şehirciliğiyle dönüşen bölgelerde otantik kent 

deneyimiyle çağdaş mekânsal çözümler sokak düzleminde birleşmiş, farklı ekonomik 

ve sosyolojik yapılar kozmopolit bir birliktelik oluşturmuştur. Hipster bölgelerinde 

düzenlenen organik yemek pazarları, kahve festivalleri, bit pazarları gibi 

organizyonlar farklı sınıflardan çok daha fazla  kişinin dönüşen bölgeleri keşfetmesini 

sağlamış, ekonomik ve sosyal açıdan hipster bölgelerinde karma kullanımlar 

arttırmıştır. Hipster topluluğu, genel olarak tüketici kültürüne muhalif olan stilleri 

benimsemiş, sanatla zengileştirdikleri sokak yaşamıyla mikro nüfuslu bir topluluk 

oluşturmanın yanında birçok genç şehirliyi bölgeye çekmiştir. Statünün tüketim 

pratikleriyle ölçüldüğü günümüz dünyasında hipsterların yarattığı zengin sokak 

yaşamı, sosyal medya aracılığıyla tüm kentlilere pazarlanarak varlıklı kişilerin 

tüketimine sunulmuştur. Lokal tüketim mekanlarına ve sokak yaşamına gösterilen 

toplumsal ilgi, hipster bölgelerinin sokaklarını zamanla küçük fotoğraf stüdyolarına 

dönüştürmüş, bölgeye gelen günü birlikçi ziyaretçilerle mikro bölge ekonomileri 

güçlenmiştir.  

Hipster topluluğu, hem şehir ekonomisin bir paydaşı, hem de mahalleleriyle güçlü bir 

ilişki kurma konusunda zaman harcayan yaratıcı kişilerden oluşmaktadır. Hipster 

şehirciliğini özgün kılan süper çeşitlilik, bölgede yaşayan hipster topluluğunun üst 

ölçek kamu kararları olmadan yaşadığı sokakları bağımsız olarak geliştirmesiyle 

oluşmaktadır (Şekil 4.8). Hipster bölgeleri yerel kimlikle harmanlanmış tüketim 

mekanları ve sanat etkisiyle zenginleşen sokak yaşamıyla, şehirde yaşayan kişilere 

sosyal ilişkiler kurabilecekleri yeni sokak sahneleri yaratmıştır. Hipster topluluğunun 

mekanları belirli kodlar içinde kimliksel olarak dönüştürmesi, karmaşık ve yakın 



61 

damarlı kent yapısı içerisinde üretim ve tüketim mekanlarıyla zeginleşen sokak 

yaşamını yeniden örgütlemiştir.  

 
Şekil 4.8: Hipster şehirciliğini özgün kılan süper çeşitlilik. 

4.2.4 Sanatın mekanı ve kenti dönüştürme gücü 

Sanatın mantıksal olarak tüketilebilir ve yaratılabilir olması, fiziki olmayan sanatı 

diğer dönüştürücü etkilerden ayrıştırmaktadır [80]. Soho’da bohem alt kültürü 

etkisiyle yaşanan dönüşümden beri sanatçılar, kentsel bölgelerin yeniden canlandıran, 

bölgelerin marka değerini arttıran topluluklar olarak görülmüştür. Soho’da yaşanan 

dönüşüme benzer biçimde hipster topluluğu, sanatı önce yapılı bölgeyi yeniden 

geliştirmek için kullanmış, daha sonra sanatla dönüşmüş bölgeler büyük yatırımcıları 

çekmiştir. Hipster bölgelerinin kültür ve sanat tabanlı yaşadığı ekonomik gelişmeler, 

mekanın ve sokağın yarattığı zenginliğin tüketim ürünlerine de yansımasıyla küresel 

ölçekte yaygınlaşmıştır. Kültür ve sanat etkisi, hipster bölgelerinin ticarileşmiş sanatla 

mekanları yeniden geliştirmesine, sosyal hayatı zengileştirerek bölgelerin marka 

değerlerini yükseltmesine, ürün ve ürün geliştirmedeki payıyla tüketim kültürünü 

çeşitlendirmesine imkan sağlamıştır. 



62 

4.2.4.1 Tüketim kültürünü çeşitlendirmesi 

Hipster alt kültürü, geniş kitlesel üretimle ile karakterize edilen bir çağda, 

küreselleşme ve neoliberalizmin had safhasında olduğu bir dönemde, kentte yaşayan 

seçkinler için değil sıradan kişilere, sanatı ve kültürel sermayeyi kullanarak ana akım 

olmayan butik ürünler üretmeyi başarmıştır. Hipster topluluğu ana akımdan uzak 

duran tüketim kültürüyle, sermaye odaklı gelişmiş kentlerde neoliberalizme karşı 

ideolojik bir savaşın alternatifini vermiştir [81]. Hipster bölgeleri geniş insan 

sermayesi ve sahip olduğu çeşitlikle, belirli bir mikro-nüfusun kimlik ihtiyacını 

tüketim yoluyla karşılamaktadır. Hipster bölgelerinde üretilen niş ürünler ve mekanlar, 

aynı zamanda kültürlerarası oluşmuş bir kimlik biçiminin yansımalarıdır. Sanatın 

üretimle buluştuğu, ardından üretilen ürünlerin dönüşen mekanlar aracılığıyla 

pazarlandığı hipster bölgeleri, sunduğu çeşitliliğin bir parçası olarak bölgeye çektiği 

kişilerin satın alma gücüyle orantılı bir mikro ekonomi yaratmıştır. Dönüşen hipster 

bölgelerinde sanat etkisiyle  mikro ekonomin güçlenmesi, katma değer sağlayan 

ürünler ve hizmetler aracılığıyla bölgelerin soylulaştırma etkisiyle dönüşmesini 

tetiklemiştir. Sanat hipster bölgelerinde sadece tüketici ürünlerinde ve mekanlarda 

değil, geleneksel biçimleriyle de moda, müzik, film gibi kentsel yaşamın bir çok 

alanında genç hipsterlar tarafından tüketilmektedir.  

4.2.4.2 Yeniden geliştirme aracı olarak kullanılması  

Hipster bölgelerinde yer alan tüketim mekanları, kapitalist sermayenin büyüme ve 

ticari gelişim stratejilerine paralel bir tüketim ortamı oluşturmaya çalışırken, bunu 

kültür ve sanat yoluyla lokal olma eğilimiyle gerçekleştirmektedir. Genç yaratıcı 

sınıfın ve sanatçıların yaşadığı hipster bölgeleri, sanatçıların çalışmalarını sokağa 

taşımasıyla giderek popülerleşmiş, sanat etkisiyle zenginleşen sokak yaşamı bir çok 

kişiyi dönüşen bölgelere çekmiştir. Sokak sanatı ve grafitinin etkisiyle hipster 

bölgeleri birer açık hava sergisine dönüşmüş, sanat etkisiyle kent turizmine açılan 

bölgelerin ekonomileri giderek canlanmaya başlamıştır. Sokak sanatının kent 

turizmiyle varlıklı kişileri hipster bölgelerine çekmesiyle birlikte, sanat galerileri ve 

kültür-sanat etkinlikleri zamanla dönüşen bölgelerde toplanmaya başlamıştır. Sokak 

sanatçıları hipster bölgelerinde yaşanan dönüşüme başlangıçta plansız bir şekilde katkı 

sağlamış, sokak sanatının bölgesel ekonomiyi geliştirme potansiyeli keşfedilten sonra 

sermaye sokak sanatını mülk değerlerini yükseltmek için kullanmaya başlamıştır.  



63 

Sokak sanatı ve grafiti yer altı kültürünün bir ifadesi olarak, genellikle kentin kenarda 

kalmış köşelerinde sisteme, topluma , batı tüketici kültürüne karşı isyanın dışa vurumu 

olarak görülmüştür [82].  Ancak vandalizm olarak görülen sokak sanatı ve grafiti,  

hipster bölgelerinin dönüşümü sonrasında kent içerisinde takdir edilmeyen bir sanat 

biçimi olmaktan çıkmıştır [82]. Her gün binlerce turist ve şehirli sanatın 

zenginleştirdiği sokakları görmek, fotoğraf çekmek ve sosyal medyada paylaşmak için 

hipster bölgelerini ziyaret etmektedir. Sokak sanatı ve grafiti hipster bölgeriyle birlikte 

evrensel bir üne kavuşmuş, sanat galerinde yer almaya başlamıştır [82]. Sokak sanatı 

ve sokak sanatçıları dönüşüm süreçlerini hızlandırmak ve bir bölgeye özgünlük 

duygusunu vermek için bugün ticari anlamda sıklıkla kullanılmaktadır. Proje 

geliştiricileri varlıklı genç nüfusu dönüştürdükleri mekanlara ve bölgelere çekebilmek 

adına sokak sanatını ticarileştirmiş,  ticarileşen sokak sanatı sahte bir orjinallik 

duygusuyla sermaye etkisinde dönüştürülen mekanlara dekoratif bir çeşitlilik 

sağlamak için kullanılmıştır. 

4.2.4.3 Marka değerini yükseltmesi  

Günümüzde küresel sermaye ve insan dolaşımı açısından çekici hale getirilmeye 

çalışılan kent merkezleri, kentin yaşam alanlarını pazarlayabilecekleri kültür ve sanat 

içerikli kentsel politikalarla, devlet kurumları ve sermaye odakları tarafından yeniden 

üretilmeye çalışılmaktadır. Kentler değişen ekonomik yapıyla birlikte artık bacaları 

değil insanları çekmeye odaklanmış, sanat ve kültürel çeşitlilik kent yaşamını 

zenginleştirdiği kadar bölgesel ekonomileri de güçlendirmiştir. Soho’da bohemler 

tarafından gerçekleştirilen mekansal dönüşüm ve sonrasında güçlenen bölgesel 

ekonomi etkisinde yaşanan soylulaştırma süreçleri, sanatın bölgesel bir geliştirme 

aracı olarak sermaye tarafından kullanılmasının önünü açmıştır [49]. Neoliberalizmle 

birlikte sanayisizleşen kent merkezlerinde yükselen hizmet sektörü ve yaratıcı kültür 

endüstrilerinin büyüttüğü yeni ekonomik yapı; yeni iş gücü piyasası, küresel turizm ve 

sermaye hareketliliğinden pay alabilmek adına kültür ve sanatı, toplumun imaj ve 

simgelerinin çoğaltılması için bir araç olarak kullanılmıştır. Hipster topluluğu, bohem 

köklerine benzer bir strateji ile bulundukları bölgeleri yeniden üretirken, sanatın 

gücüyle dönüştürdükleri bölgeleri diğer kentsel bölgelerden farklılaştırmıştır. Hipster 

şehirciliğiyle dönüşen bölgeler hem tüketim kültürünü çeşitlendiren yaratıcı 

endüstriler etkisinde kültürel üretimi geliştirmiş,  hem de etkinlikler ve yeni kültür-

sanat sembolleri inşa ederek kültürel tüketimle dönüştürdüğü bölgeleri 



64 

canlandırmıştır. Hipster bölgelerinde sokak yaşamı ve kent turizmi bazen inşa edilen 

müzeler, konser salonları, tiyatrolar, sanat galerileri gibi büyük ölçekli yapılar; bazen 

tasarım fuarları, bienaller, festivaller, konserler gibi kültür-sanat organizasyonları 

aracılığıyla gelişmiştir. Böylece hipster şehirciliğiyle dönüşen kentler, kültürel tüketim 

politikalarıyla küreselleşerek markalaşmıştır. Hipster bölgeleri geleneksel sanattan 

beslenen mekan ve sokak yaşamıyla, sanat ürünlerinin yaratıldığı, dağıtıldığı, 

tüketidiği yaratıcılık vahaları haline gelmiştir. Bir endüstri olarak sanat, sembolik 

sermaye biçimi ve ekonomik getirileriyle birlikte, hipster bölgelerini maddi olmayan 

kültürel birikim ve toplumla birlikte dönüştürerek geliştirmiştir. 

4.3 Hipster Alt Kültürü Etkisi ve Soylulaştırma Süreçleri 

4.3.1 Soylulaştırma kavramı 

Klasik anlamda soylulaştırma kavramı, şehir içinde işçi sınıflarının yaşadığı bölgelerin 

yüksek gelirli orta sınıf tarafından dönüştürülmesi olarak tanımlanmıştır. Sosyolog 

Ruth Glass tarafından 1964 yılında ingilizce “gentry” kelimesinden türetilen terim, 

Londra Islinghton’da gözden düşmüş işçi sınıfı mahalesine taşınan orta sınıf ailelerin 

yarattığı yer değiştirme baskısı nedeniyle, emlak değerleri ve sosyolojik mahalle 

örgüsünü üzerinde yaşanan değişimleri tanımlamak için kullanılmıştır [83]. Kent 

merkezlerinde yer alan konut ve ticaret alanlarının soylulaştırma etkisiyle sosyo-

mekansal dönüşümler geçirmesi, ulus-devlet politikalarının son bulması sonucunda 

sermayenin kent merkezlerine geri dönmesiyle ilişkili olarak yaşanmıştır. 1970’lerin 

sonunda neoliberal ekonomik politiklarla birlikte mekan yaratıcı yıkıma uğramış, 

değişen üretim-tüketim ekonomisi sonucunda kent merkezleri içerisinde mekanlar 

yeniden üretilmiştir. Hipster şehirciliği etkisinde 2000’li yılların sonrasında yaşanan 

soylulaştırma süreçleri, neoliberalizmin yarattığı yaratıcı yıkımın izinde, çağın değişen 

teknolojik ve ekonomik normlarına göre, genç nüfusun kent yaşamı içerisinde 

ihtiyaçlarını karşılayacak mekanları dönüştürerek yeniden üretmiştir. Genç nüfusun 

hipster şehirciliği etkisinde dönüştürdüğü bölgeler, güçlenen yerel ekonomileriyle 

daha büyük sermayeyi alana çekmiş, sermaye akışlarıyla birlikte dönüşen hipster 

bölgeleri dalgalı soylulaştırma süreçlerinin ortasında kalmıştır. 1970’lerin ve 

1980’lerin sonunda David Ley ve Neil Smith’e ait iki teorik bakış açısı, hipster 

şehirciliği etkisinde yaşanan soylulaştırma süreçlerinin anlaşılabilmesi için farklı 

yaklaşımlar ortaya koymuştur.  



65 

David Ley’in teorisine göre, şehirlerin üretim merkezlerinden iş ve tüketim 

merkezlerine dönüşmesi, şehir merkezlerinde genç profesyonellerden oluşan nitelikli 

bir toplumsal grup oluşturmaktadır [84]. Sayıları artan genç profesyonellerin piyasa 

gücü ve tüketim tercihleri, mekan üzerinde eşitsizlikler yaratarak yerel sakinleri kent 

merkezlerinden uzaklaştırmaktadır [84]. Eğlence hayatı, kültürel etkinliklere erişim, 

sanat ve tarihi açıdan zengin yapılı çevrenin sağladığı çeşitlilikle birlikte genç 

profesyoneller, sosyal ilişkiler kurabilecekleri canlı kent merkezlerinde yaşamayı 

tercih etmektedir. Lees’in özgürleştirici şehir tezinde olduğu gibi, 1960’ların karşı 

kültür hareketlerinin farkındalığıyla kent merkezlerinin sunduğu hoşgörü, çeşitlilik, 

çok kültürlülük, kimlik, çoğulculuk ve eşitlik gibi değerler, genç profesyoneller 

tarafından satın alınmaktadır [85]. Prototip bir soylulaştırıcı olarak genç 

profesyoneller, hipster kimliği altında şehir merkezlerini günümüzde de dönüştürmeye 

devam etmektedir.  

Bir diğer teori, 1970’li yılların sonlarında kentlerin sermaye etkisinde yaşadığı büyük 

değişimlere karşı Neil Smith tarafından geliştirilmiştir [86]. Smith’e göre 

soylulaştırma, sadece kentteki yoksul bölgelere ve işçi sınıfı mahallere orta sınıf 

alıcıların gösterdiği taleple ilişkili ilerlememekte, özel sermayenin bu bölgelere akın 

etmesiyle birlikte dönüşüm gerçekleşmektedir [87]. Smith’e göre, soylulaşma 

süreçleri sadece konut bölgelerinde değil, kent içerisinde mevcut sakinlerden daha 

varlıklı bir sınıf üretmek için sermayenin mekanı yeniden örgütlediği her alanda 

yaşanmaktadır [87]. Smith’in soylulaştırma teorisi, bazı bölgelerin neden kent 

içerisinde önce geliştiğini ve karlı olduğunu açıklamaya yöneliktir [86]. Neil Smith’in 

ürettiği kira-boşluk teorisi, şehir içi arazinin terk edilme nedeniyle düşen değeri ve 

dönüştükten sonra ortaya çıkabilecek potansiyel değeri arasındaki farka 

odaklanmaktadır [86]. Smith’in yaklaşımından yola çıkarak, küreselleşme ve sermaye 

hareketleri şehir merkezlerinde mekanın sınırlarını yeniden çizerek, sermaye akışına 

göre üretim-tüketim mekanları üzerinden toplumsal ilişkileri yeniden düzenlemiştir. 

Neil Smith’e göre küresel sermayenin hareketleriyle birlikte 1990’lı yıllardan itibaren 

“genelleşen” soylulaştırma süreçleri, kamu-özel sektör ortaklığı, küresel sermayenin 

müdahalesi, merkezden çepere doğru yayılma, soylulaştırılmakta olan alanın 

tamamının yeni bir kentsel kompleks haline getirilmesi, soylulaştırma sürecine yönelik 

hareketlere karşı sıfır tolerans gibi temel özellikler üzerinden ilerlemektedir [88]. 

 



66 

Clark, Lees ve Ark tarafından yapılan araştırmalar, her iki teorinin de birbirlerini 

tamamladığını, soylulaştırma kavramının açıklanması sürecinde her iki yönününde 

kapsanacağını belirtmiştir [85, 89]. 2015 yılında UCLA ve Berkeley 

Üniversitelerinden araştırmacılar tarafından soylulaştırma ve yer değiştirmeyle ilgili 

yapılan bir araştırmaya göre, bölgeleri dönüştüren üç majör etki tespit edilmiştir [90]. 

Araştırmaya göre soylulaştırmaya neden olan bu etkiler toplumsal ve sınıfsal 

hareketler, kamu politikaları ve özel sermaye akışları olarak belirlenmiş, bu etkilerin 

karşılıklı olarak birbirleriyle bağımlı olduğunun altı özellikle çizilmiştir [90]. Hipster 

alt kültürü etkisiyle soylulaşan bölgelerde yaşanan ilk dönüşüm dalgası David Ley’in 

teorisi etkisinde toplumsal ve mekansal etkilerle yaşanırken, ikinci dalga dönüşüm 

Neil Smith’in teorisi etkisinde sermaye ve yatırımcı gücüyle yaşanmıştır.  

4.3.2 Hipster alt kültürünün soylulaştırma süreçlerine etkisi 

Hipster alt kültür etkisiyle dönüşmüş bölgeler önce geniş mekanlar ve  ucuz kiralarıyla 

sanatçıları ve girişimcileri bölgeye çekmiş, sonra sanatçıların dönüştürdüğü mekanlar 

genç ve yaratıcı profesyoneller tarafından keşfedilmiştir. Bölgeye gelen genç nüfusun 

tüketim ihtiyaçları doğrultusunda yenilikçi barlar, butik mağazalar ve restoranlar 

çoğalmış, böylece hipster mahalleleri zaman içerisinde boş zamanı endüstrileştiren 

tüketim mekanlarıyla donatılmıştır. Hipster bölgelerinin kent yaşamına sunduğu 

zenginliklerin basın ve sosyal medya etkisiyle geniş kitlelerce duyulması sadece 

insanları değil, sermayeyi ve yatırımcıları da popülerleşen bölgelere davet etmiştir. 

Sermayenin hipster bölgelerine gelmesiyle, hipster topluluğunun yarattığı mimari 

kimlik ve mekânsal çeşitlilik yüzeysel olarak taklit edilmiş, daha varlıklı kesimleri 

alana çekebilecek küresel zincirler dönüşen bölgelere getirilmiştir. Hipster 

bölgelerinde yaşanan mekansal dönüşüm popüler kültürle birlikte hem varlıklı aileleri 

ve genç profesyonelleri, hem turizm yoluyla yerleşik olmayan ziyeretçileri hipster 

şehirciliğiyle dönüşen bölgelere çekmiştir. Soylulaştırma etkisiyle dönüşen hipster 

bölgelerinde artan emlak değerleri, yerel sakinleri ve öncü dönüştürücüleri farklı 

bölgelere taşınmak zorunda bırakmıştır. Harvey’in deyişiyle sermayenin ikinci 

döngüsü kentsel topraklarda gerçekleşmiş, kentsel toprakların aşırı değerlenmesi 

mülksüz çalışan kesimleri soylulaştırma hareketlerine karşı savumasız hale getirmiştir 

[8].  



67 

Hipster bölgeleri önce hipster topluluğunun, sonra küresel sermaye birikiminin, kent 

merkezlerini varlıklı sınıfın ihtiyaçlarına göre dönüştürmeye başlamasıyla 

soylulaşmıştır. Sermayenin hipster bölgelerini dönüştürmesiyle yerel sakinler ve sokak 

yaşamı yok olmaya başlamış, dönüşen bölgelerde mekânsal çeşitlilik giderek 

azalmıştır. Varlıklı genç yaratıcı sınıfın hipster bölgelerine gelmesi sonucunda ana 

akım haline gelen hipster kimliği, hipster alt kültürüne ait özgünlüğü tüketilebilir 

kılmıştır. Dönüşen bölgelere gelen sermaye için önemli olan, yapılı çevrenin varlıklı 

kullanıcılarının taleplerine göre yeniden üretilmesi olmuştur [91]. Hipster bölgeleri 

artan mülk değerleriyle sürekli daha üst gelir grubuna hitap edecek şekilde dönüşmeye 

başlamıştır. Hipster şehirciliğiyle dönüşen bölgelerin popülerleşmesi sonucunda, 

ortaya çıkan mimari kodlar sermayenin elinde küreselleşmiş, özgün mekânsal 

dönüşümler farklı coğrafyalarda taklit edilmiştir. Hipster topluluğunun küreselleşen 

mimari kodları sonucunda  dünyada yaygınlaşan tüketim mekanları, Zukin’in 

deyimiyle, yaratıcı genç sınıfın modernist dönem Mc Donalds’larına dönüşmüştür 

[92].  

Kentsel politika söylemlerinde, kent merkezleri içerisinde sosyal alanların artmasıyla 

birlikte, yerel sakinlerin yaşam kalitesinin yükseleceğine inanılmaktadır. Ancak farklı 

sosyo-ekonomik grupların bir arada olduğu bölgelerde topluluğun tüketim kapasitesi 

satın alma pratiğiyle sınırlı kalmaktadır. Dönüşen hipster bölgelerinde daha önce bir 

araya gelmemiş toplumsal gruplar, ayrışan mikro-ekonomiyle birlikte tüketim 

mekanları üzerinden görünmez duvarlarla ayrılmaktadır. Shaw ve Hagemans’a göre 

hipster bölgelerinde restoren ve kafeler gibi sosyal mekanlar artmasına rağmen, yerel 

sakinlerin dışarı çıkıp bir araya gelebilecekleri buluşma mekanları azalmaktadır [93]. 

Yerel toplulukların uygun fiyatlı toplanabilecekleri alanları, mağazaları, marketleri ve 

günlük yaşamları için gerekli olan kaynakları kaybetmeleri, yerel sakinlerin 

soylulaştırma hareketleri sırasında savunmasız kalmasına yol açmaktadır. Hipster 

bölgelerine sonradan gelen varlıklı kişilerin çoğu zaman kendi kurdukları sosyal ağlar 

içerisinde iletişime girmesi, yerel sakinlerin hipster şehirciliği etkisinde gelişen bölge 

ekonomisine katılımını sınırlamaktadır. Sonuç olarak hipster alt kültürü etkisinde 

yaşanan soylulaştırma, toplumsal dönüşümün mekan üzerinde gözlemlenebildiği, 

kentsel mekanın kültürel bir kümelenme ile canlandırılarak sınırlarının yeniden 

üretildiği, mekanı çekici kılan kültürel sermaye ile birlikte ekonomik sermayeyinin 

dönüşen bölgelere çekildiği dalgalı dönüşüm süreçlerine yol açmaktadır.  



68 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 

 

5.  WILLIAMSBURG VE KARAKÖY’ÜN DÖNÜŞÜMÜ 

5.1 Williamsburg’un Dönüşümü  

Şehir merkezleri, ABD’de 20.yy ortalarında uygulanan banliyö şehirciliği modeli 

sonucunda varlıklı ve orta sınıfa mensup kişilerce terk edilmiştir. Banliyö şehirciliği 

sonrasında boş ve ucuz olan şehir merkezleri işçi sınıfı, göçmenler ve sanatçılar gibi 

uygun fiyatlı mekanlara ihtiyaç duyan kişilerce tercih edilmiştir [94]. Neoliberal 

politikalara geçilen 1970’li yıllar sonrasında serbest kalan sermayenin şehir 

merkezlerinde toplanması sonucunda değişen üretim-tüketim ekonomisi, ABD 

içerisinde New York gibi büyüyen kentlerin mekansal ve toplumsal açıdan 

dönüşmesine zemin hazırlamıştır. Neoliberal ekonomik politikalar ve enformal çağ ile 

birlikte ABD’de banliyölerin dezavantajları belirgin hale gelmiş, varlıklı kişiler şehir 

hayatının potansiyellerini büyük kent merkezlerinde yeniden keşfetmiştir. Varlıklı 

kişilerin toplu olarak şehirlere dönmesiyle başlayan soylulaştırma süreçleri ve 

döngüleri, çeşitli bölgelerde toplumsal talebe bağlı olarak yer değiştirme baskısını 

arttırmış, 1970’li yıllarda Manhattan’nın batı yakasında başlayan soylulaştırma dalgası 

2000’li yıllara gelindiğinde Brooklyn’nin doğu kıyısı Williamsburg’a kadar ulaşmıştır 

(Şekil5.1).  

 

Şekil 5.1: New York kentinin dönüşüm sekansları. 



70 

 

Williamsburg’un ekonomik ve sosyolojik kaderi, 70’lerin Soho ve 80’lerin Lower East 

Side’nın dönüşümünü takiben, düşük kira bedelleriyle geniş mekanlar arayan 

sanatçıların, Manhattan’ın merkezine yakın olan Williamsburg’daki terk edilmiş tarihi 

binaları 1990’lı yılların başında yenilemesiyle değişmeye başlamıştır. Hasidik 

Yahudilerin, Polonyalıların, Porto Rikoluların, İtalyanların ve Hispanik kökenli 

toplulukların yaşadığı kozmopolit bir işçi sınıfı mahallesi olan Williamsburg, 20.yy’lın 

sonlarında kentsel ekonomik gelişmelerin gerisinde kalan yerel ekonomisiyle 

mekânsal ve sosyolojik dönüşümlere karşı savunmasız hale gelmiştir. Williamsburg 

Doğu Nehri kıyısındaki konumu, sunduğu eşsiz Manhattan manzarası, sahip olduğu 

endüstriyel mirasla birlikte yaratıcı genç sınıfın Manhattan yarım adası dışında ilgi 

göstediği ilk bölge olmuştur. Sanatçılar endüstri yapılarını Soho ve TriBeCa 

örneklerine benzer biçimde dönüştürürken, Williamsburg sanatla gelişen sokak 

yaşamıyla, alternatif yaşam tarzlarını benimseyen sanatçılar ve yaratıcı genç sınıf için 

hızla gelişen bir merkez haline gelmiştir. Williamsburg’da genç yaratıcı sınıfın ürettiği 

yaşam tarzı zamanla alt kültür hareketlerine evrilmiş, topluluk sıradanlaşan kent 

merkezleri içerisinde sanatın, ticaretin, eğlencenin buluştuğu alternatif bir tüketim 

sahnesini yaratmayı başarmıştır.  

Neoliberalizmin 2000’li yılların başından itibaren değişen kentsel ihtiyaçlarına 

mekansal cevaplar verebilen Williamsburg, yaratıcı genç profesyonelleri bölgeye 

çekmeyi başarmış, böylece içerisinde yenilikçi bir üretim-tüketim ekonomisi 

yaratabilmiştir. Williamsburg kendine özgü yerel ekonomisi ve ticari alanlarıyla kısa 

sürede ünlenerek, New York’un yeni hip ve bohem bölgesi haline gelmiştir. Bölgeyi 

mekansal olarak dönüştüren ve popülerleştiren yaratıcı genç nüfusu tanımlamak için 

“hipster” sözcüğü kullanılmış, hipsterlar karşı kültür hareketlerinin temel yaklaşımı 

olarak kent yaşamı içerisinde sosyal ve kültürel evrime itici güç oluşturmuştur. Alt 

kültür hareketlerinin temelinde yatan ırksal, sosyal, ekonomik, politik ve sınıfsal 

eşitsizliklere karşı meşru muhalefet, benzer biçimde hipsterların dönüştürdükleri 

Williamsburg gibi bölgelerin de güçlü bir grup kimliği üzerine inşa edilmesine zemin 

hazırlamıştır. Williamsburg’da yaşanan sosyo-ekonomik ve sosyo-mekansal dönüşüm 

hem hipsterların 21.yy vizyonuyla ortaya koyduğu şehircilik modeli, hem de bölge 

sakinlerinin sürdürdüğü mevcut yerel ekonominin sunduğu süper çeşitlilikle birlikte, 

çok katmanlı etkileşimler üretmiştir.   



71 

Yaratıcı genç sınıfın 1990’lı yılların ortalarında New York’un geneline göre yoksul 

bir bölge olan Williamsburg’a göç etmesiyle başlayan dönüşüm süreçleri, mülk sahibi 

olmayan yerel sakinlerin gelişen mikro ekonomiye ayak uydurmamasıyla giderek 

bölgesel soylulaştırmaya dönüşmüştür. Bölgeye artan ilgiyle birlikte mekansal 

dönüşümün artan hızı, yerel sakinler için sosyo-ekonomik eşitsizliklere yol açmıştır. 

Bölge içerisinde mekânsal eşitsizlikler üst kotlarda yoğunlaşmış, artan kira ve  emlak 

fiyatları nedeniyle yerel sakinler Williamsburg’un çeperlerine taşınmak zorunda 

kalmıştır. Dönüşümün başlarında zemin kotunda yer alan yerel işletmeler, hispter 

topluluğu tarafından sunduğu çeşitlilik ve kitlesel tüketime karşı desteklenmiştir. 

Ancak hipster topluluğunun ihtiyaçları doğrultusunda dönüşen tüketim mekanları daha 

varlıklı kişileri kolektif aidiyet bağlamında Williamsburg’a çekmiş, yerel işletmelerin 

sunduğu çeşitlilik, değişen tüketim alışkanlıkları ve artan kiralar sonucunda azalmaya 

başlamıştır. Williamsburg içerisinde değişen tüketim ekonomisi zamanla orijinal 

sakinlerin önce sosyal alanlarını, sonra yaşam alanlarını kısıtlamış, bölge kısa süre 

içerisinde kendi mikro-nüfusunu oluşturarak sosyolojik olarak dönüşmeye başlamıştır. 

Williamsburg semtinde dönüşüm sırasında mekanlar üzerinden sınıfsal ekonomik 

eşitsizlikler yaşanmış, bölgenin yerel sakinlerinin günlük hayatında önemli bir yere 

sahip olan 99 cent mağazaları, ucuz kahveciler, humus restoranı gibi yerel tüketim 

mekanlarının sayısı giderek azalmaya başlamıştır. Williamsburg’un hipster topluluğu 

ve hipster şehirciliği etkisinde yaşadığı soylulaşma dalgaları, topluluğun kendi 

içerisinde yarattığı ideal kentin sermaye tarafından satın alınarak tüketilmesi ve 

metalaştırılmasının önünü açmıştır. Soylulaştırma etkisiyle karma kullanıma dayalı 

mekansal çeşitliliğin kaybolmaya başlaması, özünde alanı çekici kılan sosyal ve 

toplumsal değerlerin zamanla ticarileşmesine veya bölgeden silinmesine  zemin 

hazırlamıştır. Kentin bu sosyolojik ve mekansal dönüşümü, bölgenin etkinlik merkezi 

olarak görülen Manhattan’dan rol çalmaya başlamasıyla büyük sermayeninde bölgeye 

olan ilgisini giderek arttırmıştır.  

5.1.1 Hipster şehirciliği etkisinde yaşanan dönüşüm 

Hipster şehirciliği kavramı 2000’li yılların başında Amerikan günlük yaşamını 

tanımlayan ticarileşme ve tüketim standardizyonunu yenmeye çalışan genç 

hipsterların mekanı ve sokakları ihtiyaçları doğrultusunda yenilikçi yaşam tarzı 

çerçevesinde dönüştürmesiyle ilk olarak Williamsburg’da ortaya çıkmıştır. Hipster 

topluluğunun değişen üretim ve tüketim mekanlarını bölgede üretmesiyle, 



72 

Williamsburg’da yeni bir mimari kimliğin kodları ortaya çıkmıştır. Hipster kimliğini 

oluşturan mimari kodlar ve yerel işletmelerin yarattığı çeşitlilik, Williamsburg’u 

sermaye etkisinde dönüşen diğer kentsel bölgelerden ayrıştırmıştır. New York’un eski 

endüstriyel bölgelerinden birisi olan Willimasburg’da buluşan mikro-nüfuslu hipster 

topluluğu, canlı sokak hayatı ve sanatla birlikte, hipster şehirciliğiyle dönüştürdüğü 

mekanlara ve sokaklara, genç şehirlileri çekmeyi başarmıştır (Şekil5.2) (Şekil 5.3). 

Williamsburg’un 2000’li yıllar sonrasında yaratıcı genç sınıfı, çalışmak ve oturmak 

için bölgeye çekmesi tesadüf olmamıştır. Williamsburg 1990’lı yıllardan itibaren, 

sanatçıların ve girişimcilerin olduğu genç bir topluluk tarafından dönüştürülmüş, 

hipster şehirciliğinin estetik ve kültürel değerleri bölgede yaşayan mikro nüfuslu 

topluluk tarafından yıllar içerisinde şekillendirilmiştir [77]. Zukin’e göre 1990’lı 

yıllarda Williamsburg ve çevresinde yaşayanların yüzde 20’si, New York’luların 

yüzde 4’ü ve ABD’de yaşayanların yüzde 2’sinin aksine yaratıcı sektörlerde çalışan 

genç profesyonellerden oluşmuştur [95].  

Büyük ticari markaları ve ana akım tüketim alışkanlıklarını reddeden hipster 

topluluğunun küresel sermayeyi dışlayarak dönüştürdüğü Williamsburg, sanatla 

dönüşen sokak yaşamıyla, New York içerisinde kısa sürede ünlenmiştir. Williamsburg 

kısmen ucuz olan kiraları ve sahip olduğu kültürel çeşitlilikle hipster akınına uğramış, 

bölge ekonomisi artan nüfusla birlikte kafe, bar restoran, galeri ve butik gibi 

mekanlarla birlikte çeşitlendirerek büyütmüştür. Hipster şehirciliğinin sunduğu 

mekânsal ve sosyal çeşitlilik Williamsburg’u popülerleştirmiş, artan tüketim 

mekanları, gece hayatı ve kültürel aktivitelerle bölge gençlerin New York içerisinde 

bulunmayı arzuladığı bir yere dönüşmüştür. Hipster şehiriciliği Williamsburg’u bir 

eğlence makinasına dönüştürdüğü kadar, sunduğu ekonomik potansiyellerle birlikte, 

genç profesyonellerin yeni nesil girişimcilik bağlantılarını kurabilecekleri sosyal 

alanlarıda içerisinde yaratmayı başarmıştır. Williamsburg içerisinde hipster şehirciliği 

etkisinde dönüşmüş mekanlar, özellikle Bedford Bulvarının üzerinde, 1. Kuzey ve 7. 

Kuzey ara sokakları arasında, küresel hipster şehirlerine benzer şekilde yoğun olarak 

kümelenmiştir. Hipster şehirciliği Williamsburg içerisinde hem mekanı dönüştürmüş, 

hem de sermaye tarafından taklit edilmiştir. Williamsburg’a artan toplumsal ilgiyle 

birlikte, mekânsal dönüşüm uzun bir cadde olan Bedford Bulvarının paralel cadde ve 

sokaklara sıçramıştır. Bedford Bulvarının doğu paralelinde bulunan Berry Caddesi ve 

batı paralelinde bulunan Driggs Bulvarı, zaman içerisinde ikinci ve üçüncü 



73 

soylulaştırma dalgaları sonucunda hipster şehirciliği etkisinde, yenilikçi üretim ve 

tüketim mekanlarıyla dönüşmeye başlamıştır. Hipster şehirciliğinin varlıklı kişileri 

bölgelere çekmesi sonucunda, sermaye Williamsburg’un doğu kıyılarında mega 

projeler geliştirmeye başlamıştır. Kent Bulvarı ve Wythe Bulvarı, gayrimenkul 

geliştiricilerinin geliştirdiği milyon dolarlık projelerle, yüzeysel bir hipster kimliğiyle 

varlıklı kesimlere pazarlanabilecek şekilde dönüştürülmüştür. Williamsburg içerisinde 

tüm bu paralel caddeleri dik kesen Metropolitan Bulvarı üzerinde, kültür ve sanat 

mekanları yoğunlaşmış, bulvar paralel kestiği caddelerin canlı sokak yaşamı ve 

tüketim kültüründen beslenmiştir. 

 

 
Şekil 5.2: Williamsburg bölgesinin hipster şehirciliği etkisinde geçirdiği dönüşüm. 



74 

 

 

 

 

Şekil 5.3: Williamsburg caddelerinin hipster şehirciliği etkisinde geçirdiği dönüşüm. 



75 

5.1.1.1 Mekanın dönüşümü 

2000’li yılların başından itibaren değişen neoliberalizmin kentsel ihtiyaçlarına 

mekansal cevaplar veren Williamsburg, yaratıcı genç sınıfın bölgeye gelmesiyle 

birlikte kendi içerisinde yeni bir üretim-tüketim ekonomisi yaratmıştır. 

Williamsburg’da yaşayan hipster topluluğu ana akım üretimin ve başarı anlayışının 

dışına çıkan ve bundan gelir elde eden işletmeler yaratabilmiş, yarattığı butik markaları 

global ölçekte pazarlayabilmiştir (Şekil 5.4). Williamsburg’un şehir içi alışveriş 

caddeleri, yerel ve otantik tüketim kültürüyle birlikte, çeşitliliğin gösteriye dönüştüğü 

benzersiz çekim noktaları oluşturmuştur. Hipster topluluğunun mimari kodlarını 

taşıyan tüketim mekanlarının sayısı Bedford Bulvarı üzerinde artmaya başlamış, sonra 

Berry Caddesi, ara sokaklar ve Wythe Bulvarına  kadar yayılmıştır (Şekil 5.5) (Şekil 

5.6). Williamsburg’da kafelerin, restoranların, butiklerin ve çalışma alanlarının ortaya 

çıkması geleneksel üretim-tüketim alışkanlıklarını değiştirmiş, hipster şehirciliğiyle 

dönüşen mekanlar bölgeye varlıklı kişileri çekerek Williamsburg’un soylulaşmasına 

zemin hazırlamıştır. Williamsburg tüm bu soylulaştırma hareketlerine rağmen kendi 

içerisinde düzenli bir üretim-tüketim ekonomisi kurabilmiş ve bölgeye katma değer 

sağlayabilmiştir. Williamsburg içerisinde hipster şehirciliğiyle yaşanan mekânsal 

dönüşümler, kimi zaman boş ve kullanılmayan mekanların yeniden kullanıma 

açılmasıyla, kimi zamansa yerel işletmelerin hipster mekanlarına dönüşmesiyle 

ilerlemiştir. Eski endüstriyel yapıların ve boş mekanların hipster şehirciliğiyle 

dönüştürülmesi sonucunda kentsel peyzaj değişmiş, hipster kimliğine ait mimari 

kodlar genişlemiştir. Yerel sakinlerin evlerinin ve işletmelerinin hipster şehirciliği 

etkisinde dönüşmesi sonucunda, mekanlar değişen kullanıcı profiline göre yeniden 

üretilmiştir. 

 

Şekil 5.4: Hipster şehirciliğiyle 2013 yılında dönüşmüş bir kolektif çalışma mekanı. 



76 

 

 

 

 

Şekil 5.5: Williamsburg bölgesinde mekânsal dönüşüm örnekleri-1. 



77 

 

 

 

 

Şekil 5.6: Williamsburg bölgesinde mekânsal dönüşüm örnekleri-2. 



78 

 

 

5.1.1.2 Mimari kimlik  

Hipster şehirciliği, hipster topluluğunun ürettiği mimari kodlarla birlikte önce genç 

yaratıcı sınıfı, daha sonra varlıklı üst sınıfı bölgeye çekmeyi başarmıştır. 

Williamsburg’da üretilen mimari kimlik, bohem kökleriyle birlikte, New York’a ait 

bir endüstriyel estetiğin dünyaya yayılmasına öncülük etmiştir. Hipster topluluğunun 

dönüştürdüğü mekanlarda topluluğun yaşam tarzıyla ilişkili kullanımlar, popüler 

kültür aracılığıyla sembolik hale gelmiştir. Hipster bölgelerinde açılan hip barlar, 

antika mağazaları, vegan restoranlar, üçüncü dalga kahveciler, kafeler, tasarım 

butikleri gibi hipster topluluğunun dönüştürüdüğü mekanlar, alt kültüre ait mimari 

kodları dönüştürdüğü bölgelerde üretmeye başlamıştır. Williamsburg bölgesinde 

dönüşen mekanlar incelendiğinde geri kazanılmış ahşap, filament ampüller, 

endüstriyel aydınlatma ve elektrik tesisatı, siyah boyalı tavan ve duvarlar, tuğla 

kaplama cepheler, kara tahtaya yazılmış menüler, saksı bitkileri gibi bir çok özellik 

mekanların çoğunda parça parça gözlemlenen hipster alt kültürünün ürettiği mimari 

kodları olarak ön plana çıkmıştır. Dönüşen mekaların görünüşte oluşturduğu retro tarz, 

çoğunlukla seri üretim olmayan ham malzeme kullanımlarıyla sağlanmıştır. Hipster 

topluluğunun yarattığı kodlarla oluşan mimari kimlik, bölgeyi ziyaret eden 

kullanıcılara çekici gelmiştir. Williamsburg’un sunduğu otantiklik artan kent 

turizmiyle birlikte, giderek daha fazla rustik iç mekanı ve klişeleşen mimari kodları 

bölgeye getirmiştir. Varlıklı kişiler alana geldikçe sermaye tarafından taklit edilen 

mimari kimlik lüks objelerle buluşmaya başlamış, hipster estetiğiyle bölgede lüks 

tüketim mekanlarını dönüştürmüştür. Büyük sermayenin ve küresel zincir mağazaların 

Williamsburg’a gelmesiyle, hipster topluluğunun ürettiği mimari kodlar şirketlerin 

kurumsal kimlikleriyle  harmanlanmış, dönüşen mekanlar Williamsburg’a kimlik 

değiştirerek sızmaya başlamıştır. Williamsburg içerisinde çeşitli caddelerde ve 

fonksiyonlarda mekanlar incelendiğinde, hipster topluluğunun ürettiği mimari 

kodların mekânsal kullanımlardan bağımsız olarak birçok yaşam alanını benzer 

özellikleriyle farklılaştırdığ anlaşılmıştır (Şekil 5.7) (Şekil 5.8).  

 

 



79 

 
 
Şekil 5.7: Hipster şehirciliğiyle oluşmuş mimari kodların Williamsburg örnekleri 

üzerinden incelenmesi-1.  



80 

 

 
Şekil 5.8: Hipster şehirciliğiyle oluşmuş mimari kodların Williamsburg örnekleri 

üzerinden incelenmesi-2. 

5.1.1.3 Sokak ve kent  

Williamsburg içerisinde hipster şehirciliğiyle dönüşen mekanlar, ana akımdan ayrılan 

tüketim kültürüyle, geniş yelpazeli bir tüketim çeşitliliği sunabilmiştir. Tüketim 

mekanları Asya mutfağından Avrupa mutfağına, butik lezzet noktalarından gastro 

publara, yerel işletmelerden küresel zincirlere kadar çeşitlenerek, Williamsburg 

sokaklarını karma kullanımlarla hareketlendirmeyi başarmıştır. Williamsburg’da 

oluşan çeşitliliğin hipster topluluğu ve varlıklı sınıf tarafından satın alınmasıyla 



81 

gelişen bölgesel ekonomi, dekoratif bir obje gibi görülen yerel işletmelerin sokak 

yaşamına kattığı zenginliği tehdit etmiştir. Oysa ki 2010’a kadar aynı bölgede faaliyet 

gösteren yerel ve küçük işletmeler (küçük butikleri, ucuz giyim mağazaları, yerel 

restoranları, küçük kulüpleri ve barları gibi…) gösterişten ve kurumsallıktan uzak 

yapılarıyla bölgesel mikro ekonomiyi çeşitlendiren önemli birleşenleri içerisinde 

barındırmıştır. Williamsburg’da yaşanan soylulaştırmanın üst kotlarda konut üzerinde 

yoğunlaşmasıyla birlikte değişen toplumsal yapı ve değişen tüketim alışkanlıkları, 

bölgede mekânsal dönüşümle yaratılan çeşitlilik içerisinde yerel işletmelerin payını 

giderek azaltmıştır. Hipster tüketim mekanlarıyla en yoğun dönüşen Bedford Bulvarı 

üzerinde bile, caddenin özellikle güney ve kuzey yakalarında yerel işletmeler tamamen 

yok olmamış, hipster topluluğu tarafından dönüştürülmüş işletmeler ağırlıkta olsa da, 

geleneksel işletmeler topluluk tarafından desteklenmeye devam etmiştir. Hipster 

şehirciliği etkisinde en ağır dönüşümü yaşamış Bedford Bulvarı, yerel marketlerin ve 

vegan marketlerin bir arada bulunabildiği, kentsel belleğin sıfırlanmadığı çok katmanlı 

bir ticaret yaşamına sahiptir. Bedford Bulvarı dışında Metropolitan Bulvarı, Driggs 

Bulvarı ve Berry Caddeleri de, kültür ve sanat mekanları kadar içerisinde barındırdığı 

popüler tüketim mekanlarıyla, Williamsburg’un ticaret ve sosyal yaşamının 

merkezinde yer almaktadır.  

Williamsburg sahip olduğu çeşitli üretim-tüketim mekanları dışında festivaller, sosyal 

alanlar ve pazarlar sayesinde, bölgede yaşayanlar için farklı tüketici deneyimleri 

oluşturabilmiştir. Williamsburg içerisinde Pazar günleri kurulan bit pazarı ve 

cumartesi günleri kurulan Smorgasburg organik yemek pazarı, haftasonları çok sayıda 

kentliyi bölgeye çekerek sokak yaşamını canladırmaktadır. 2011’den bugüne 

Williamsburg’da devam eden Smorgasburg organik yemek pazarı, yerel satıcıların 

bulunduğu butik lezzet noktarıyla pazar günleri ortalama 20.000-30.000 kişiyi bölgeye 

çekmektedir. Ayrıca sokak yaşamı seyyar satıcıların, sokak lezzetlerinin, ikinci el ürün 

satan tezgahların etkisiyle zengileşerek tüketimi çeşitlendirmektedir (Şekil 5.9). 

Bölgede hipster şehirciliği etkisinde yaşanan dönüşüm, sosyal alanların tasarlanmasına 

kadar yansımış, sermaye hipster topluluğunu çekebilecek toplanma alanlarını hipster 

kodlarıyla oluşturabilmiştir. Williamsburg’da sermaye tarafından dönüştürülen 

Domino Park, Domino Şeker Fabrikasının Doğu Nehri kıyısını kamusal kullanıma 

açarak sahil şeridini rekreasyon alanları ve endüstriyel kimliğin korunmasıyla yeniden 

canlandırılmıştır.   



82 

 

 

Şekil 5.9: Williamsburg içerisinde canlı sokak yaşamı. 

5.1.1.4 Sanat etkisiyle dönüşüm  

Williamsburg günümüzde sokak sanatı, kültür-sanat yapıları ve yaratıcı sektörlerin 

gücüyle birlikte,  alternatif bir sanat tarzını benimseyen hipsterlar için merkez haline 

gelmiştir. Williamsburg’da sanatla zenginleşen sosyal yaşamı sokağa taşınmış, bohem 

köklere sahip hipster topluluğunun sokak sanatıyla canlardırdığı bölgeler, sosyal 

medya aracılığıyla geniş kitlelere pazarlanmıştır (Şekil 5.10). Williamsburg’un terk 

edilmiş depo duvarları ve kıyıda kenarda kalmış köşeleri sanatçılar tarafından sokak 

sanatı aracılığıyla dönüştürülmüştür. Colossal Media'nın 2014 yılında  Genç Sanatçılar 

ve Yazarlar İttifakı ile ortaklaşa olarak 4 katlı bir binanın sağır cephesinde oluşturduğu 

'Lost Time' isimli duvar resmi, Williamsburg’un Mona Lisa’sı olarak adlandırılmış, 

bir çok ödül alan sanat eseri bölgenin sanatla ilişkili kentsel marka değerini arttırmıştır 

(Şekil 5.11). Williamsburg’un sanatla renklenen sokak yaşamı, kent turizimini 

canlandırarak bölgesel büyümeye en önemli desteklerden birisini sağlamıştır. 

Williamsburg’un sanatla birlikte başlayan gelişiminin proje geliştiricileri tarafından 

farkedilmesi, kapital sermayenin sanatı ticari çıkarları doğrultusunda metalaştırarak 



83 

kullanmaya başlamasının önünü açmıştır. Williamsburg sadece sokak sanatıyla değil 

aynı zamanda yaratıcı sektörlerin ofislerinin bölgeye çektiği insan sermayesi 

sayesinde, bugün bahsettiğimiz hipster estetiğini ve kimliksel kodları üretmiştir. 

Grafik tasarım, mimarlık, endüstriyel tasarım, moda gibi bir çok yaratıcı sektörün 

Williamsburg içerisinde yaptıkları üretim, kitlesel tüketime karşı hipster şehirciliğiyle 

dönüşen bölgeri sağladığı tüketim çeşitliliğiyle popülerleştirmiştir. Yaratıcı sektörler 

hem bulundukları bölgeleri geliştirmiş, hem de gelişen bölgelerin çektiği topluluklara 

üretimlerini pazarlayarak, güçlü bir mikro ekonomi yaratmıştır. Kültür-sanat yapıları 

ve organizasyonlar  hipster tüketim mekanlarının yoğunlaştığı Beford, Wythe, Driggs 

Bulvarlarını dik kesen Metropolitan Bulvarı üzerinde yoğunlaşmış, bulvar hipster 

topluluğunu ve varlıklı kişileri bölgeye çekerek kent ekonomisinin geliştirmiştir (Şekil 

5.12). Müzik atölyeleri, sanat galerileri, müzeler, tiyatrolar gibi gelenekselleşmiş 

kültür-sanat yapıları, şehrin marka değerini arttırmış,  sokak hayatını zengileştirmiştir. 

 

 

Şekil 5.10: Williamsburg içerisinde sokak sanatı örnekleri. 

 

Şekil 5.11: Bedford Bulvarında üzerinde bulunan Lost Time isimli duvar resmi. 



84 

 

Şekil 5.12: Metropolitan Bulvarı üzerinde yoğunlaşan kültür-sanat mekanları. 

5.1.2 Soylulaştırma süreçleri ve çeperlerin dönüşümü 

1990’lı yıllara kadar karma kültürlü mütevazi bir işçi mahallesi olan Williamsburg, 

sürekli büyüyen ve zengileşen New York şehirinde, Manhattan yarım adasından sonra 

varlıklı kesim tarafından soylulaştırılan ilk bölge olmuştur. Hipsterların başlattığı ilk 

soylulaştırma dalgası, Williamsburg içerisinde tüketim mekanları ve konutlar 

üzerinden yaşanmış, mekansal dönüşüm ve yapısal yenilenmeyle sosyolojik yapı 

değişmeye başlamıştır (Şekil 5.13). Williamsburg sokakları dönüşümün başlarında 

kitlesel tüketime karşı olan hipsterlar ve genç bohemler için kültürel bir tüketim 

zenginliği yaratmış olsa da, yerel sakinler için bu tüketim mekansal eşitsizlikler 

doğurmaya başlamıştır. Williamsburg’da mekansal dönüşüm sırasında orta ve yüksek 

gelirli kullanıcıların ihtiyaçlarına göre dönüştürülen üretim ve tüketim mekanları, 

yerel sakinlerin kentsel yaşam pratiklerini ve tüketim alışkanlıkları giderek 

kısıtlanmıştır. 1990’lı yıllarda mekansal ve kentsel dönüşümler küresel kapitalizmin 

sermaye odaklı aynılaştırıcı etkileriyle ilerlerken, kent içerisinde hipster alt kültürü 

etkisiyle dönüşen alanlar bohem köklerine benzer biçimde kültürel sermayenin 

gücüyle diğer dönüşen bölgelerden kısa süre içerisinde farklılaşmıştır. Williamsburg 

ana akım tüketim bölgelerine otantik bir alternatif arayan,  zamanla daha da genişleyen 

genç orta sınıf tüketici kitlesini bölgeye çekmiştir. Hipster topluluğunun 

Williamsburg’da yarattığı 21.yy’ın ırkçılık, cinsiyetçilik, ayrımcılık karşıtı özgürlükçü 



85 

şehircilik anlayışı, kollektif üretim ve yerel zenginlikten beslenen tüketim 

mekanlarıyla birlikte New York içerisinde hızla popülerleşmiştir. Williamsburg’un 

kent yaşamına sunduğu çeşitliliğin ve zenginliğin yaratıcı genç profesyonellerce satın 

alınmak istenmesi, hipster şehirciliği etkisiyle, yerel sakinleri tehdit eden 

soylulaştırma ve dönüşüm süreçlerini başlatmıştır. 2000’li yılların ortalarına 

gelindiğinde yerel sakinler Williamsburg’u terk etmeye başlamış, soylulaştırma 

sonucunda yerel sakinler komşu mahallelere veya faklı semtlere taşınmak zorunda 

kalmıştır [96].  

 

Şekil 5.13: 2007-2012 yılları arasında Bedford Bulvarı üzerinde hipster tüketim 
mekanlarına dönüşen yerel işletmeler. 

Williamsburg’da hipster alt kültürü etkisiyle yaşanan dalgalı soylulaştırma hareketleri, 

1970’lerde bohem alt kültürü etkisiyle Soho’da yaşanan dönüşüm süreçleriyle bir çok 

açıdan benzerlikler göstermektedir. 1970’li ve 1980’li yıllarda Manhattan’da Soho, 

TriBeCa ve Greenwich Village’da bohemlerin dönüştürdüğü eski merkezler yüksek 

emlak fiyatları etkisinde bugün zincir mağazalar ve lüks tüketimin yeni adresi haline 

gelmiştir. Günümüzde Soho’da yaşanan üçüncü dalga dönüşüm sonrasında 

butiklerden iki kat daha fazla zincir mağaza, sanat galerilerinden üç kat daha fazla 

butik bulunmaktadır [92]. New York’un yaşadığı dalgalı soylulaştırma süreçlerine 

bakıldığında sermayenin bölgenin ürettiği kültürel ve mekansal değerleri 

metalaştırarak önce tükettiği sonra pazarladığı gözlemlenmiştir. Williamsburg kendine 

özgü külterel sermayesi ve hipsterların sürdürdüğü yenilikçi yaşam tarzıyla daha 

varlıklı kişileri bölgeye çekmiş, varlıklı genç kesimle birlikte kapitalist sermayenin 

Williamsburg’a gelmesi ilk dönüşümü gerçekleştiren öncü hipsterları tehdit eden 

ikinci dalga soylulaştırma hareketlerine neden olmuştur. 



86 

5.1.2.1 İkinci dalga dönüşüm  

Hipster alt kültürü etkisiyle Williamsburg bölgesinde başlayan ikinci soylulaştırma 

dalgası, genç bohem ve yaratıcı sınıfın dönüştürdüğü (öncü hipsterlar) bölgelerin genç 

profesyoneller ve ebeveynleri tarafından desteklenen gençler (varlıklı hipsterlar) 

tarafından çekici bulunmasıyla ilerlemiştir. Yaratıcı genç sınıfın gücüyle büyüyen 

hipster alt kültür akımı, yerel topluluklarla birlikte çeşitlendirdiği sokak yaşamıyla 

birlikte, daha fazla genci farkında olmadan hipster şehirciliğiyle dönüşen 

Williamsburg’a davet etmiştir. Bölgeye yaşanan ikinci dönüşüm dalgası sırasında 

Williamsburg’da yaşayan 24-34 yaş arası genç nüfusun oranı, 2000-2010 yılları 

arasında yüzde 105 artmıştır [97].  2000’li yılların başına kadar öncü hipsterlar ve 

orijinal sakinler arasında süren soylulaştırma süreci, 2000’li yıllar sonrasında varlıklı 

genç yaratıcı sınıf ve öncü hipsterlar arasında devam etmiştir. ABD Nüfus Sayım 

Bürosu’nun verilerine göre, 2006-2010 yılları arasında Brooklyn bölgesine göç eden 

20-24 ve 24-29 yaşında gençlerin göç ettiği kentler araştırılarak haritalanmıştır [98] 

(Şekil 5.14). Haritaların sunduğu verilere göre, Brooklyn semtine göç eden gençlerin 

çoğunun, ABD’nin büyük ve varlıklı kentlerinden bölgeye göç ettiği anlaşılmıştır. 

Brooklyn’e göç eden 20-24 yaş ve 24-29 yaş arasındaki gençlerin göç ettiği kentler 

büyük benzerlik göstermiş, böylece üniversite öğrecileri ve genç profesyonellerin 

benzer ekonomik sınıftan topluluklarla birlikte yaşamayı tercih ettiği anlaşılmıştır. 

Williamsburg sadece New York içinde yaratıcı hipster gençlerin yaşadığı bir bölge 

değil, aynı zamanda yaratıcı genç profesyonellerin iş potansiyelleri ve sosyal 

bağlantılar kurabilmek adına bulunmak istediği 21.yy yaratıcı çağının yenilikçi 

neoliberal sosyal-kent prototipi olmuştur. 

 

Şekil 5.14: 2006-2010 yılları arasında Brooklyn’e gelen  20-24 yaş ve 25-29 yaş 
arasındaki gençlerin göç haritası. Kaynak: ABD Nüfus Sayım Bürosu (Url-99) 



87 

Williamsburg’da yaşanan soylulaştırma süreçleri, orijinal sakinleri ve öncü hipsterları 

bile artan emlak değerleri karşısında Williamsburg’un doğusunda kalan bölgelere 

taşınmak zorunda bırakmıştır [96]. Williamsburg bölgesinin kira artışları 1990-2014 

arası %78.7 olarak gerçekleşirken New York genelinde bu artış %22.1’le sınırlı 

kalmıştır. Ayrıca bölge sakinlerinin ortalama geliri 1990’lı yıllarda 53.550 $ dolarken 

(bu değer New York şehir ortalamasının yaklaşık 20.000$ dolar altındadır) 2014 

yılında 100.000$ dolardan fazla olduğu belirlenmiştir [100]. Soylulaştırma konutların 

sadece %31’ne sahip New York’lular için emlak ve kira değeri artışlarıyla doğrudan 

ilişkili yaşanmıştır [94]. Williamsburg’da soylulaştırma etkisiyle yaşanan güçlü emlak 

değeri artışı, 2000’li yılların ortalarından itibaren daha da etkili bir hal almıştır. 

Property Shark’ın  2004-2012 emlak analizine göre, Williamsburg’un emlak 

değerlerinin 8 sene içerisinde %174 arttığı belirlenmiştir. Williamsburg’un en yakın 

takipçisi  Prospect Lefferts Garden bölgesi aynı sürede %62 değer kazanırken, tüm 

Brooklyn bölgesinde ortalama emlak değeri artışının %10 civarında gerçekleştiği 

belirtilmiştir (Şekil 5.15) [101]. 	

 

Şekil 5.15: Brooklyn içerisinde 2004-2012 yılları arasında emlak değer artışlarını 
gösteren analizler. Kaynak: Propert Shark (Url-102) 

Küreselleşen dijital dünyada sosyal olarak birbirlerine bağlı kültürel reklamların 

varlığı arttıkça, Williamsburg’da sürdürülen yaşam tarzının yaratıcı toplululara ve 

benzer dünya görüşünde olan gençlere pazarlanması kolaylaşmıştır.  Data USA’nın 

verilerine göre, Williamsburg’un aldığı göçle nüfusu 2018 yılında 162.000 kişiye 

ulaşmış, Williamsburg’da yaşayanların yaş ortalaması New York şehir ortalamasının 

7 yaş daha altında 31.8 yaş olarak belirlenmiştir [103]. Ayrıca Census Reporter’ın 

verilerine göre, genç şehirlilerin tercih ettiği Williamsburg bölgesinde yaşayanların 

%60’ının bekar olduğu, bu kişilerin yarısının aktif olarak çalıştığı belirtilmiştir [104]. 



88 

Genç profesyonellerin ve yaratıcı hipsterların alana kattığı dinamizm ve hareketlilik, 

bölgede üst kotlarda olduğu kadar zemin kotlarda da değişen tüketim ihtiyaçlarına 

paralel mekansal dönüşümlerin yaşanmasına zemin hazırlamıştır. Williamsburg içinde 

hipsterlar tarafından gerçekleşen ilk dönüşüm dalgası sonrasında ön plana çıkan yerel 

tüketim alışkanlıkları ve ana akım olana karşı yenilikçi yaşam biçimi, varlıklı 

sakinlerin gelmesi ve hipster alt kültürünün genele yaygınlaşarak kendisinin ana akım 

haline gelmesiyle giderek zayıflamaya başlamıştır. Williamburg’da yaşanan toplumsal 

dönüşüm, bölgede yaşayan kişilerin değişen tüketim alışkanlıklarına bağlı olarak 

küresel  zincir mağazaları bölgeye getirmeye başlamış, bunun sonucunda eczane 

market zinciri Duane Reade, hipster modasını küreselleştiren American Apparel, 

uluslararası kahve ve donut zinciri Dunkin Donuts, teknoloji devi Apple gibi büyük 

markalar Bedford Bulvarına mağazalar açmıştır [96] (Şekil 5.16). 2012 yılından 

itibaren Williamsburg içerisinde üç adet starbucks açılmış, büyük markaların bölgeye 

sızmasıyla hipster şehirciliğiyle oluşmuş yerel ve küçük işletmeler, artan kira fiyatları 

karşısında tehdit altında kalmaya başlamıştır.  

 

 

Şekil 5.16: Bedford Bulvarında zincir mağazalara dönüşen lokal tüketim mekanları. 



89 

Son 30 yıldır Williamsburg’u dönüştüren bir döngü ve problemin içinden geçen bir 

dizi mekan ve topluluk olmuştur. Hipsterlar ve genç bohemler tarafından 

Williamsburg nasıl işçi sınıfı bir mahalleden genç profesyoneller için yaratıcılık 

vahalarına dönüştüyse, bugün de varlıklı kesim tarafından bölgenin sunduğu 

çeşitlilikler global zincirler ve gayrimenkul geliştiriciler tarafından metalaştırılarak 

tüketilmeye başlamıştır. 

5.1.2.2 Üçüncü dalga dönüşüm ve çeperlerin dönüşümü  

Williamsburg’un 2012 yılında itibaren hızlanan dönüşüm trendi,  2000’li yıllarda 

bölgeye yerleşmiş genç öğrencilerin ve bekar profesyonellerin  yarattığı ilk dönüşüm 

dalgasına benzer, daha varlılı aileleri ve genç girişimcileri bölgeye çeken ikinci ve 

üçüncü dalga dönüşümlerin önünü açmıştır. Williamsburg’un merkezinde hızla artan 

emlak değerleri nispeten ucuz olan çevre mahallelere ilgiyi arttırmış, yıllar içerisinde 

daha geniş bir alanda soylulaştırmanın etkileri gözlemlenmiştir. Hipster alt kültürü 

etkisiyle önce Williamsbug’un Greenpoint ve Bushwick gibi komşu mahalleri 

dönüştürmüş, sonrasında dönüştürücü ajan mekanlar biraz daha uzakta kalan Bedford-

Stuyvesant, Crown Heights ve Brooklyn Heights’a kadar yayılmıştır (Şekil 5.17). 

Crown Heights gibi kenar mahallelere yerleşen hipsterlar mülk ve kira fiyatlarını 

yükselterek bölgede süren alışveriş ve ticari alışkanlıklarını hızla değiştirmeye 

başlamıştır.  

 
Şekil 5.17: Williamsburg’dan çeperlere yayılan soylulaştırma dalgaları. 



90 

Crown Heights kiracı birliğine göre son on yılda hisse senedi şirketleri ve gayrimenkul 

geliştiriciler kiracılarıyla birlikte düzinelerce eski bina satın alarak daha üst gelir 

grubuna yönelik projeler geliştirmeye başlamıştır [105]. Çeperlerde yer alan gelişen 

bölgeler, terk edilmiş endüstriyel yapıları ve Brooklyn’e has tarihi kum taşından 

yapılmış sıra evleriyle Williamsburg’un ucuz kentsel altenatifleri olarak ön plana 

çıkmıştır. Brooklyn’de ticari emlak şirketi olan Terra CRG’nin başkanı Ofer Cohen’e 

göre 2012-2014 yılları arasında Crown Heights bölgesinde  arazi ve mülk değerleri iki 

yıl içerisinde iki kat arttırmıştır [105]. Emlak değerlerinde yaşanan hızlı artış 

sonucunda semt sakinleri  Flatbush, Brownsville, East New York gibi daha uzak 

bölgelere göç etmeye başlamış, soylulaştırma dalgası Williamsburg’dan başlayarak 

Brooklyn’in genelinde etkili olmuştur. Ekim 2016 yılında The Guardian gazetesinde 

yayınlanan emlak raporuna göre Crown Heights’ın orijinal sakinlerinin gelirlerinin 

ortalama %124’ünü kira ödemeleri için harcaması gerektiğinden bahsedilmiştir [106].  

Gayrimenkul geliştiricileri ve fonlamayı sağlayan bankalar tarafından geleceğin 

potansiyel değerleri üzerinden ürettilen gayrimenkullerin varlıklı kesimlere 

pazarlanması, bölgede yaratılacak yer değiştirme krizleriyle doğrudan ilişkili 

gerçekleşmektedir. Bu yüzden hipster alt kültürü etkisiyle Williamsburg’dan başlayan 

soylulaştırma dalgası, eskiden semtin geneline göre daha düşük gelirli olan Bedford-

Stuyvesant, Bushwich ve Crown Heights gibi bölgelerde yaşayan azınlık işçi sınıfı 

topluluklarını ağır bir soylulaştırma etkisi altında bırakmaya başlamıştır.  

Son 20 yılda Williamsburg ve çevresinin New York’un herhangi bir bölgesine göre ne 

kadar gelişim ve dönüşüm gösterdiği, gayrimenkul geliştiricilerinin bölge üzerinde 

ürettiği milyar dolarlık projeler incelendiğinde kolaylıkla okunabilmektedir. Bölgede 

son beş sene içerisinde çok sayıda büyük ölçekli inşaat projesine başlanmış ve eski 

endüstriyel yapıların yerine yüksek yoğunluklu konut ve ofis blokları inşa edilmiştir 

(Şekil 5.18).  Williamsburg’un merkezinde hipster alt kültürü etkisiyle başlayan 

dönüşüm süreçleri hipster topluluğunun nispeten ucuz olan çevre bölgelere taşınmak 

zorunda kalmasıyla Williamsburg’un çeperlerine kadar yayılmıştır. Williamsburg 

içerisinde ilk yerleşimciler olan hipsterların yaşlanması ve neo-bohem zengin ailelerin 

Williamsburg’da yaşamak istemesiyle, bölge 2000’li yılların gençleri olan 2020’lerin 

orta yaşlı sakinleri için küresel ölçekli tüketim mekanlarıyla donatılmaya başlamıştır. 

Bugün Williamsburg içerisinde yaşanan dönüşümler hipster alt kültürü etkisi dışında, 

kapitalist sermayenin kontrolünde, bölgede mevcut olan kültürel sermayenin ve 



91 

hipster şehirciliğinin pazarlamasıyla devam etmektedir. Williamsburg'daki bir 

apartman dairesinin ortalama fiyatının 2016 yılının ikinci çeyreğinde 1.14 milyon 

dolara ulaştığını açıklayan Corcoran Real Estate emlak şirketi, ortaya çıkan emlak 

değerlerinin Manhattan bölgesinde konuşulan fiyatların bile üzerine çıktığının altını 

çizmiştir [107]. CityRealty’nin 2006-2016 emlak analizine göre, Williamsburg’da 

2006 yılında 600 dolar olan feet kare fiyatı, 2016 yılına gelindiğin 1280 dolara çıkmış, 

yüzde 214 fiyat artışı yaşanmıştır. New York şehrinde üç aylık periyotlarla emlak 

raporları yayınlayan gayrimenkul değerleme firması Miller Samuel’in başkanı 

Jonathan Miller’a göre, New York içerisinde hiçbir bölge 2006-2016 yılları arasında 

böylesine keskin bir fiyat artışı yaşamamıştır [107]. Miller’a göre Willamsburg’da 

yaşanan emlak fiyatlarında ki artış New York’un gözdesi Manhattan içerinden bazı 

mahallerin fiyatlarının tüketiciler açısından neredeyse kelepir olarak algılanmasına yol 

açacak kadar yükselmiştir [107].  

 

 

 

 

Şekil 5.18: Williamsburg’un gayrimenkul projeleri etkisinde geçirdiği dönüşüm. 



92 

5.1.2.3 Mega dönüşüm projeleri ve Domino Şeker Fabrikası 

Gayrimenkul geliştiricileri artan değer artışını fırsat bilerek bölgede arazi geliştirmeye 

başlamış, Doğu Nehiri kıyı şeridi üzerinde üst gelir grubu için milyarlarca dolar 

değerinde gayrimenkul projesi üretmiştir. Emlak değerlerinin Williamsburg ve 

çevresinde bu derece artmasında gayrimenkul geliştirme şirketlerinin oluşan talepte 

hiçbir gerileme görmeden varlıklı kesim için konut üretimine devam etmesi önemli bir 

etken olmuştur. New York’un yüksek kalite konutlarının üretildiği Williamsbug’un 

doğu kıyılarında bulunan eski endüstri yapılarının (terkedilmiş fabrikalar, depo 

yapıları gibi…) dönüşümüyle alanda yaşanan üçüncül soylulaştırma dalgası, son 

yıllarda bölgenin mevcut kimliğine katkı vermenin çok uzağında bölgenin endüstriyel 

kimliğini tehdit edrecesine hızlı bir şekilde ilerlemiştir. Doğu kıyısında yaşanan 

dönüşüme örnek verilecek olursa, nehrin kenarında büyük bir yapı adasını kapsayan 

Oosten gayrimenkul geliştirme projesi 216 konuttan oluşmaktadır [107] (Şekil 5.19). 

2016 yılında Çinli bir şirket olan Xinyuan Real Estate'in bir iştiraki olan XIN 

Development tarafından geliştirilen projede, tek yatak odalı daireler 1,13 milyon 

dolardan, dört yatak odalı evler ise 3,6 milyon dolardan başlayan fiyatlarla 

satılmaktadır [107]. Gayrimenkul geliştiricileri ve üst gelir grubuna mesup topluluğun 

bölgeye gelmesiyle oluşan yüksek  gayrimenkuk değerleri, Williamsburg için rekor 

olmuştur. Böylece Brooklyn, Williamsburg ve çevresinde 30 yıl süren soylulaştırma 

süreci sonucunda ABD’de yaşamak için en pahalı semt haline gelmiştir [106].  

 

Şekil 5.19: XIN Development tarafından geliştirilen Oosten Projesi (Url-108) 



93 

Williamsburg’da kontrolsüzce artan emlak değerleri mega projeleri bölgeye çekmiş, 

2012 yılında Doğu Nehri kıyısında bulunan 44 dönümlük Domino Şeker Fabrikası 

arazisi 180 miyon doların üzerinde bir fiyatla Two Trees Managament şirketine 

satılmıştır [109]. Williamsburg için endüstriyel bir miras olan Domino Şeker 

Fabrikası, 1882 yılında açıldığı günden itibaren Willimsburg ve çevresiyle girdiği 

etkileşimle toplumsal bellekte kalıcı bir yere sahiptir [110]. Domino Şeker Fabrikası, 

1950’li yıllardan sonra Brookly semtinde ekonomik, politik ve küresel değişimler 

sonrasında azalan sanayi yapıları içerisinde 2004 yılına kadar çalışan son aktif 

endüstriyel yapı olmuştur [110]. 2013 yılında SHoP Architects’in geliştirdiği Domino 

Şeker Fabrikası projesi, bölgenin tarihi kodları ve hipster topluluğunun ortaya 

koyduğu kültürel birikimi taklit ederek, hipster şehirciliğini dönüşen alana taşımaya 

çalışmıştır (Şekil 5.20).  Ortaya çıkan proje zemin kotunda hipster topluluğunu alana 

çekmeye çalışan, üst kotlarda bölgeyi daha da soylulaştıran kapitalist sermaye odaklı 

ticari mimarlığın bir ürünü olmuştur.  

 

Şekil 5.20: SHoP Architects’in Domino Şeker Fabrikası projesi ve oluşturulan 
yüzeysel hipster kimliği. (Url-111) 

2013 yılında New York’ta tanınmış bir mimarlık ofisi olan HAO ve Williamsburglu 

yerel bir topluluk olan Williamsburg Independent People, Domino Şeker Fabrikası 

arazi üzerinde karşı birlikte bir proje geliştirmiş, SHoP Architects’in Domino Şeker 

Fabrikası için önerdiği master plan durdurulmaya çalışılmıştır. HAO'nun karşı önerisi, 

fabrika ve çevresindeki endüstriyel alanları yoğun bir şekilde yeniden yapılandırarak, 

mevcut fabrika binalarının yeniden kullanılmasını amaçlamaktadır (şekil 5.21). 

HAO fabrika ve çevresindeki endüstriyel alanları kamu ve özel sektör birlikteliğiyle 

kültür ve sanat açısından zenginleştirerek, Domino Şeker Fabrikasını dünya çapında 

tanınan bir kültürel çekim merkezine dönüştürmeyi hedeflemiştir [112]. HAO’ya göre 



94 

Domino Şeker Fabrikası, Londra’da Tate Modern’nin yarattığı etkiden daha fazlasını 

New York içerisinde yaratabilme, oluşturabileceği kültür ve sanat ekonomisiyle ticari 

geliştirmelerin kente sağlayacağı katkıdan daha fazlasını kente geri verebilme 

potansiyeline sahiptir [112]. HAO ve yerel sakinler mega-dönüşüm projelerine karşı 

sürdürülebilir ve yeniden canlandırılmış bir Williamsburg oluşturmak için bir dönem 

oldukça çaba göstermiş, ancak başarı olamamışlardır.  

 

Şekil 5.21: HAO’nun kültür ve sanat merkezine dönüştürdüğü Domino Şeker 
Fabrikası projesi. (Url-113) 

Proje geliştiricileri geçmişte arazi için hazırlanan projelerin onaylanmaması ve 

toplumda tepki çekmesi üzerine, kamusal kullanım alanlarını arttırarak projenini ticari 

yoğunluğunu ve kat sayısını arttırmıştır [109]. 2013 yılında SHoP Architects Two 

Trees Managament şirketi için Domino Şeker Fabrikası arazisini ofis alanı, konut 

kuleleri ve kamusal park alanı olarak yeniden geliştirmiş, geliştirilen karma kullanımlı 

proje önerisi 2014 yılında şehir komisyonu tarafından onaylanmıştır [109]. Onaylanan 

master plan, New York şehir yasalarına göre 700’ü uygun fiyatlı olmak üzere toplam 

2800 konut birimini, mevcut Domino Şeker Fabrikasının ilave katlar eklenerek ofis 

bloğu olarak yenilenmesini, kamuya açık bir parkı ve en yükseği 55 katlı olan beş 

bloğu kapsamıştır. Shop Architects geliştirilen projeye bir ulaşım gridi ekleyerek sahil 

şeridini %60 oranında daha fazla ulaşılabilir kılmış, böylece proje kentsel örüntüye 

eklemlenerek bölgede yaşayan topluluğu 400 metrelik kamusal sahil şeridine ve 

ürettiği ticari alanlara kolaylıkla ulaştırabilmiştir. Projenin kamuya açılan sahil şeridi 

Domino Park adıyla, kent yaşamını zengileştirecek rekrasyon alanları ve tüketim 

mekanlarıyla 2018 haziran ayında açılmıştır [114] (Şekil 5.22). Domino Parkın 

kamuya açılmasıyla en değerli sermaye olan insan bölgeye çekilmek istenmiş, milyar 



95 

dolarlık projenin zemin kotlarınında yer alan ticari alanların, varlıklı Williamsburg 

sakinlerinin hareketleriyle canlanması hedeflenmiştir.  

 

Şekil 5.22: Domino Park Projesi/ James Corner Field Operations. (Url-115) 

Domino Şeker Fabrikası projesinde 2017’nin şubat ayında ilk uygun fiyatlı konut 

çekilişi düzenlemiş, satışa çıkarılan 104 birimi için 87.000 kişi başvuruda bulunmuştur 

[114]. Proje satışına gelen yüksek talep 30 yıl önce dönüşmeye başlayan hipster 

bölgesinin daha varlıklı kesimler tarafından soylulaştırılmaya devam edileceğinin 

sinyallerini vermiştir. Two Trees Managament tarafından geliştiren Domino Park 

şeker Fabrikası projesinin, karma kullanımlı ticari ve kamuya açık alanlarıyla birlikte 

yaklaşık 3 milyar dolara mal olacağı belirtilmiştir  [114]. Williamsburg’un hipster alt 

kültürü etkisinde yaşadığı dönüşüm süreçleri önce sermaye tarafından taklit edilmiş, 

sonra hipster şehirciliğinin kültürel birikimleri metalaştırılmıştır (Şekil 5.23).   

	

Şekil 5.23: Domino Şeker Fabrikası projesinin tamamlanan ilk yapıları. Yıl:2019 
(Url-116) 



96 

5.2 Karaköy’ün Dönüşümü   

Cenovalıların bölgeyi ticaret ve liman faaliyetleri için kullandığı 13.yy’dan günümüze 

Karaköy İstanbul’un hareketli ekonomik yaşamının önemli merkezlerinden birisi 

olmuştur [117].  Karaköy’ün 19.yy’dan günümüze ithalat ve ihracat limanı olması 

nedeniyle, ziyaretçilere kültürel ve etnik açıdan bir karışımın olduğu kozmopolit bir 

şehir yaşamı sunmuştur [118]. Bölge 19.yy’lın sonlarında bankacılık ve finans  sektörü 

etkisiyle gelişmiş, 20.yy’ın başında Osmanlı Bankası merkezini, İtalyan ve Avusturya 

sigorta şirketleri ofislerini Karaköy’de açmıştır. Bu yüzyılda ticaret aktivitesi artmış, 

bu sebeple liman, gümrük binaları, yolcu terminali ve deniz antreposu genişletilmiştir 

[119]. 20.yy’ın başlarında Karaköy’de gelişen ticaret ve finans yaşamı, Türklerin 

yanında Rumlar, Ermeniler, Latinler, Museviler ve Bolşevik Devrimi’nden kaçan 

Ruslar gibi pek çok etnik kökenden ticaret yapan topluluğu bölgede bir araya 

getirmiştir. Farklı etnik grupların Karaköy’de yaşaması ve ticaret yapması sonucunda 

dini yapılar, bankalar, gümrük yapıları, imalathaneler, ticari hanlar gibi yapılar 

aracılığıyla  kültürel açıdan çok katmanlı mimari ve mekânsal çeşitlilik oluşturmuştur. 

Karaköy 6-7 Eylül olayları ve Kemeraltı Caddesinin genişletilmesiyle başlayan imar 

operasyonarıyla çok sayıda yıkım yaşamış, 1950’li yıllara kadar canlı olan büro işleri 

ve finans yaşamı yıllar içerisinde kentin farklı noktalarına kaymıştır [120].   

1980’li yıllara kadar 24 saat yaşayan konut ve ticaret alanı olarak kullanılan Karaköy, 

daha sonra yapı malzemeleri ve makine yedek parçaları gibi endüstriyel ürünlerin 

ticaretinin yapıldığı bir bölgeye dönüşmüştür [121]. Gümrük binasının 1986 yılında 

kapanmasıyla imalat sektörü büyük ölçüde bölgeden çekilmiş, bölge yıkılan sosyalizm 

sonrasında artan bavul ticaretiyle birlikte zaman içerisinde farklı sektörlerden küçük 

işletmelerle birlikte gelişmiştir [122]. 1990’lı yıllarda Karaköy bölgesinde ticari 

çeşitlilik artmış, özellikle yapı malzemeleri ve makine parçaları gibi endüstri ürünleri 

ticareti yapan firmalar giderek büyümüştür. Karaköy enformel sektörlerlerin şehir 

merkezlerinde geliştiği bir dönemde geleneksel ticari yaşamıyla, neoliberalizmin 

küresel sermaye akışlarından etkilenmemiştir. Keyder’e göre bu durum, Karaköy’ün 

küresellik etkisinden uzak, modern öncesi uluslararası market şehri olmasından 

kaynaklanmıştır [123]. Dijital bilgi çağının getirdiği yeniliklerin ve enformel 

sektörlerin kent yaşamına katılmasıyla, 2000’li yıllar geleneksel ticari yaşamın devam 

ettiği Karaköy gibi bölgelerde bulunan ticarethane ve küçük işletmeleri olumsuz 

etkilemiştir. Değişen ekonomik yapı ve e-ticaret gibi yeniliklere ayak uyduramayan 



97 

bölge esnafının gelirleri yıllar içinde düşüş göstermiş, Karaköy bölgesinde kira-boşluk 

teorisine göre rant açığı oluşmuştur. Rant açığının arttığı bölgede yerel işletmeler, 

sermaye tarafından gelebilecek talebe bağlı ekonomik şoklara karşı dayanıksız hale 

gelmiştir. Bu durum Karaköy’e gelen kültürel ve ekonomik sermayenin bölgeye 

sızarak gelişmesine olanak sağlamıştır. Böylece yüzyıllardır ticaret bölgesi olarak 

faaliyet gösteren Karaköy, genç hipster topluluğunun ürettiği tüketim mekanları ve 

yenilikçi üretim mekanlarıyla küresel ölçekte hipster şehirlerine benzer biçimde 

dönüşmeye başlamıştır.  

Karaköy ve çevresinde 2000’li yılların ortalarından itibaren kültür ve sanat etkisiyle 

başlayan, turizm etkisiyle devam eden, soylulaştırma dalgaları yaşanmıştır. 

İstanbul’un ilk modern sanat müzesi olan İstanbul Modern’in 2004 yılında Karaköy 

sahilinin devamında açılmasıyla yaratıcı genç sınıf bölgeyi keşfetmeye başlamıştır. 

Aynı dönemde  İMP tarafından bölgenin kültür ve sanata yönelik altyapısını ve 

istihdamını geliştirilmesini amaçlayan bir rapor düzenlenmiş, bölge harita üzerinde 

Kadıköy, Sultanahmet ve Beyoğlu’nun içerisinde kaldığı alan kültürel gelişim üçgenin 

içerisinde yer almıştır [124]. İstanbul Metropolitan Planlama ve Kentsel Tasarım 

Merkezi (IMP)’nin 2005 yılında hazırladığı rapor, belirlenen kültürel üçgen içerisinde 

kalan bölgelerin hem kültür ve turizm alanında gelişim sağlanmasını, hem de  küresel 

ölçekte rekabet gücüne sahip bilgi toplumuna dönüşen yaşam kalitesi yüksek bir 

İstanbul yaratmayı hedeflemiştir [124]. Modern sanat müzesi ve yerel yönetimin 

teşvikleriyle Karaköy içerisinde kültür-sanat faaliyetleri artmaya başlamış, yaratıcı 

genç sınıf Karaköy ve çevresinde mimarlık büroları, sanat galerileri, tasarım 

dükkanları, kafeler açmasıyla bölge genç yaratıcı sınıf etkisinde dönüşmeye 

başlamıştır. Karaköy’ün yaratıcı sınıf etkisiyle dönüşmesi daha fazla genç şehirliyi 

bölgeye çekmiş, dönüşen mekanlar sınırlı sayıda hipster topluluğunun bulunduğu 

mikro-nüfuslu bir hipster bölgesi oluşmuştur. Hipster topluluğu için Karaköy’ün 

küresel ekonomiye adapte olamamış pazar ekonomisi ve  ürün çeşitliliği, ana akım 

tüketime ve kitlesel üretime karşı genç topluluğa zengin tüketim alternatifleri 

sunmuştur.  

Hipster topluluğunun  endüstriyel geçmişe, merkezi konuma ve uygun fiyatlara sahip 

Karaköy’ü keşfetmesiyle, Karaköy hipsterların mekânsal ihtiyaçları doğrultusunda 

alternatif tüketim mekanlarıyla dönüştürülmeye başlanmıştır. Hipster şehirciliği 

etkisinde 2011 yılının sonunda dönüşmeye başlayan mekanlar, Karaköy’ü  girişimci 



98 

genç sınıfın toplanma noktası haline getirmiş, bölgenin sunduğu yerel çeşitlilik 

zamanla varlıklı sınıf tarafından tüketilmeye başlanmıştır. Hipster şehirciliğinin 

Karaköy’e çektiği varlıklı kesim, tüketim alışkanlıklarıyla bölgesel ekonomiyi 

büyütmüş, dönüşen ekonomiye ayak uyduramayan yerel ticarethaneler artan kira 

fiyatları sonucunda yok olmaya başlamıştır. Hipster topluluğunun kültürel 

sermayesiyle dönüştürdüğü mekanların ve sokakların kent yaşamı içerisinde iki yıl 

gibi kısa bir sürede popülerleşmesi, Galataport projesini bekleyen büyük sermayeyi 

harekete geçirerek beklenenden daha önce alana çekmiştir. Karaköy neoliberal kentsel 

yapılanmayı destekleyen güçlerin yarattığı emlak spekülasyonları ve rant 

ekonomisiyle birlikte, turizm odaklı bölgesel, fiziksel, sosyal ve ekonomik bir 

dönüşümün ortasında kalmıştır. Değişen ticaret yaşamına ayak uyduramayan yerel 

işletmelerin yerlerini kafe, restoran gibi tüketim ve eğlence mekânları almıştır. 

Bölgede kültür ve sanat mekanları artmasıyla düzenlenen etkinlikler artmış, artan 

insan trafiğiyle birlikte yaratıcı endüstriler Karaköy’de toplanmaya başlamıştır. 

Mekanların yarattığı zengin sanat ortamı ve etkinlikler, önce Karaköy’ü daha çok 

insanın ziyaret etmesine neden olmuş, sonra turistik çekim noktalarına komşu olan 

Karaköy, dönüşen kentsel dokusuyla otel yatırımcılarının gözdesi haline gelmiştir. 

Karaköy önce hipster şehirciliği etkisinde küresel kültürel sermaye birikimiyle ticari 

bir soylulaştırma dalgası yaşamış, sonrasında hipster topluluğunun ve Galataport’un 

alana çektiği kapital sermayenin etkisinde turizm odaklı bir soylulaştırma sürecinin 

içerisine girmiştir.  

Karaköy’ün geçirdiği toplumsal ve mekânsal dönüşümlerin altında yatan bir diğer 

faktör, siyasi otoritenin müdaheleleri sonucunda İstiklal Caddesi ve Asmalımescit’in 

kentsel çekiciliğini kaybetmesiyle, genç nüfusun Karaköy’de başlayan dönüşümü 

hızlandırmasıdır. İstiklal Caddesi 2002 yılından 2013 yılına kadar, kent yaşamına 

sürekli artan bir ivmeyle genç nüfus ve turizmin etkisiyle katılmış, tüketim ve eğlence 

mekanlarıyla çok sayıda kişiyi bölgeye çekmiştir. İstiklal Caddesine artan toplumsal 

ilgi zaman içerisinde Cihangir, Galata ve Karaköy gibi Beyoğlu’nun farklı bölgelerine 

alternatif mekanlar ve etkinlikler aracılığıyla yayılmıştır. Taksim Meydanı ve İstiklal 

Caddesi’nin 2012 yılından itibaren toplumsal fikirlere saygı duyulmadan demokratik 

olmayan politikalarla dönüştürülmeye çalışılması sonucunda yaşanan toplumsal 

problemler, genç nüfusu bölgeden zamanla uzaklaştırmıştır. Beyoğlu’nun kendi 

içerisinde toplulukları yeniden bölgeye çekebilecek bir alternatif yaratamadığı 



99 

dönemde, Karaköy çoktan topluluklar arasında adını duyurmuş, aynı zamanda kent 

içerisinde popüler bir bölge olma yolunda ilerlemiştir. Karaköy merkezi konumunun 

getirdiği kolay ulaşılabilirliği ve tarihi dokusuyla, kısa sürede alternatif tüketim 

mekanlarının ilgisini çekmiştir. Bölgenin geri kalmış yerel ekonomisi ve mevcut 

yapıların sunduğu kullanım alternatifleri, hipster topluluğunun Karaköy içerisinde 

mekanı hızla yeniden üretmesine imkan vermiştir. 

5.2.1 Hipster şehirciliği etkisinde yaşanan dönüşüm 

Karaköy’ün kültür ve sanat etkisiyle başlayan keşfedilme süreçleri, yaratıcı genç 

sınıfın eski endüstri, ticaret, liman bölgesi olan Karaköy’ün otantik dokusu ve sunduğu 

kozmopolit kentsel deneyimi çekici bulmasıyla birlikte, hipster topluluğunun 

dönüştürdüğü mekanların sokaklara sızmasıyla artarak devam etmiştir. Geleneksel 

ticaretin devam ettiği bölgede yaşanan mekânsal dönüşümler zaman içerisinde önce 

sokak hayatını canlandırmış, sonra daha çok genç şehirliyi Karaköy’e çekmiştir. 

Hipster topluluğunun kapitalist aynılaşmaya özgü ürettiği mimari kodlar ve ana akım 

olanı reddeden kültürel kökenleri, kitlesel tüketime karşı yerel pazar ekonomisine 

sahip Karaköy’ün genç hipster toplulukları arasında giderek popülerleşmesine neden 

olmuştur. Karaköy’de yaratıcı endüstriler her ne kadar üst kotlarda mekanı 

dönüştürmeye başlamış olsa da, bölgenin hipster şehirciliğiyle dönüşümü 2011 

yıllarının sonunda zemin kotta görünür hale gelmeye başlamıştır. Hipster şehirciliği 

etkisinde yaşanan dönüşümün mekansal izleri, hipster topluluğunun ürettiği 

küreselleşen mimari kodlar üzerinden okunmaya çalışılmış, Karaköy’ün 2011 ve 2019 

yıllarında zemin kotunda hipster şehirciliği etkisinde yaşadığı mekânsal dönüşüm 

analiz edilerek karşılaştırılmak için haritalanmıştır (Şekil 5.24). Hipster şehirciliği 

etkisiyle dönüşen mekanlar 2011 yılında Ali Paşa Değirmeni Sokak ve Hoca Tahsin 

Sokak üzerinde yoğunlaşmış, bazı üst seviye tüketim mekanları Kemankeş Caddesi 

üzerinde yer almıştır. Sanat galerileri, tasarım ürün butikleri ve üçüncü nesil 

kahvecilerle dönüştürülmeye başlayan Ali Paşa Değirmeni Sokak’ın hipster topluluğu 

tarafından tercih edilme nedenleri şu şekilde sıralanmıştır: 

*Necatibey, Mumhane ve Kemeraltı Caddelerine göre daha sakin bir ticaret yaşamı. 

*Ana caddelerin arasında kalan sokakların kentsel hareketlilik içinde sunduğu gizlilik. 

*Depo olarak kullanılan ticarethanelerin ve terk edilmiş yapıların fazla olması sonucunda, 

..sokakların  sosyal çatışmalar olmadan dönüştürülebilir olması. 



100 

*Uygun kira, geniş mekanlar ve tarihi sokak dokusu. 

*Düşük araç trafiği ve akşamları yayalaşabilen sokaklar.  

 

 

 

Şekil 5.24: Karaköy’ün 2011-2019 yılları arasında hipster şehirciliği etkisinde 
geçirdiği dönüşüm. 



101 

Hipster şehirciliği, Ali Paşa Değirmeni Sokak’tan başlayarak zaman içerisinde 

Karaköy’ün geneline kadar yayılmış, ticari hayatın canlı olduğu caddeler değişen 

bölgesel ekonomiyle birlikte dönüşmeye başlamıştır. Hipster şehirciliği etkisinde 

dönüşen sokaklarda sosyal ve mekansal ilişkilerde bir dizi eşitsizlik söz konusu olmuş, 

yerel sakinlerin vakit geçirdikler sosyal alanlar ve tüketim mekanları kısıtlanmıştır. 

Hipster şehirciliği ve  dünya kapitalizminin değer yaratma sürecinin büyüttüğü 

eşitsizlik ilişkileri, geleneksel ticaret yaşamının devam ettiği Karaköy gibi bölgelerin, 

enfomel sektörlerin ve yaratıcı endüstrilerde çalışan hipster topluluğunun değişen 

mekânsal ihtiyaçları doğrulturunda mekanları ve bölgesel ekonomiyi yeniden 

üretmelerine imkan vermiştir. Hipster şehirciliğinin mimari kodları 2019 yılına 

gelindiğinde Ali Paşa Değirmeni Sokak ve Hoca Tahsin Sokak dışında en çok Kılıç 

Ali Paşa Mescidi Sokak ve çevresinde yoğunlaşmış, geleneksel ticaret hayatının canlı 

olduğu Mumhane Caddesi ve terk edilmiş yapıların bulunduğu Muratıp Sokak hipster 

şehirciliğiyle dönüşmüştür. Karaköy’ün hipster alt kültürü etkisiyle yaşadığı dönüşüm 

İstanbul Modern’e yakın olan kuzey bölgesinde yoğunlaşmış, güney bölgesinde güçlü 

ticaret hayatına sahip Perşembe Pazarı ve Tersane Caddesinin bulunduğu Haliç 

tarafında doğru zayıflamıştır. Hipster şehirciliğinin etkileri Kemerealtı Caddesine 

kadar dayanmış, ara sokaklar dışında köklü ticaret firmalarının bulunduğu ana 

caddelerden biri olan Necatibey Caddesi dahi dönüşümden etkilenmiştir.  

Hipster şehirciliği etkisinde 2011 yılının sonunda başlayan dönüşüm, 2015 yılına 

gelindiğinde çeşitlenen tüketim mekanları ve canlanan sokak hayatıyla kent yaşamı 

içerisinde Karaköy’ü popülerleştirmiş, kent turizmine açılan bölge varlıklı kişileri ve 

sermayeyi bölgeye çekerek giderek soylulaşmıştır. Hipster şehirciliğiyle başlayan 

dönüşüm süreçleri sonucunda, 2019 yılına gelindiğinde Mumhane Caddesi ve Kılıç 

Ali Paşa Mescidi Sokak üzerinde yer alan çoğu yerel işletme, artan kira fiyatları ve 

soylulaştırma karşısında kapanmak veya taşınmak zorunda kalmıştır. Turizm 

soylulaştırması etkisiyle farklı bir tüketim çeşitliliğiyle ilerleyen mekânsal dönüşüm, 

kültür-sanat etkinlikleri ve sanat galerilerinin sayısının artmasıyla daha geniş bir 

bölgede etkili olmaya başlamıştır. Hipster şehirciliği ve turizm soylulaştırmasının 

yapılı çevreyi tüketim mekanları ve turizm tesisleriyle dönüştürmesiyle, bölgesel 

ekonomi gelişmiş ülkelerden gelecek yüksek dövizli kişilerin ihtiyaçlarına cevap 

verebilecek şekilde mekânsal olarak yeniden düzenlemiştir. Karaköy’de bölge 

ekonomisi artan ziyaretçilerle birlikte kafe, bar restoran, galeri, butik gibi tüketim ve 



102 

eğlence mekanlarıyla birlikte çeşitlenerek büyümüş, hipster şehirciliğinin sunduğu 

mekânsal ve sosyal çeşitlilik Karaköy’ü popülerleştirmiştir. Karaköy’de zemin kotta 

başlayan ticari soylulaştırma, yerel işletmelerin sayısını her geçen gün azaltarak, sokak 

yaşamını zengileştiren mekânsal ve sosyolojik çeşitliliği yok etmeye başlamıştır. 

Karaköy’ün zemin kotta yaşadığı mekânsal dönüşümün günümüzle 

karşılaştırılabilmesi için yandex haritanın 2011 yılında kaydettiği sokak görüntüleri 

kullanılmış, günümüz sokak örüntüsüyle Yandex Haritanın verileri karşılaştırılarak 

mekânsal dönüşümler ve fonksiyonel değişimler haritalanmıştır (Şekil 5.25). Karaköy 

içerisinde 2011-2019 yılları arasında zemin kotta tespit edilen 574 mekandan 

354’ünün dönüştüğü anlaşılmıştır. Neredeyse mekanların üçte ikisinin sekiz yıl gibi 

kısa bir sürede dönüştüğü bölge, hipster şehirciliği, hipster şehirciliğinin neden olduğu 

ekonomik gelişmeler ve turizm soylulaştırmasının etkisinde büyük bir yenilenme 

geçirmiştir. 

 

Şekil 5.25: Karaköy’ün 2011-2019 yılları arasında geçirdiği mekânsal dönüşüm. 

Karaköy’ün 2011 yılı ve 2019 yılı zemin kat işlev analizleri karşılaştırıldığında,  ticaret 

mekanlarının tüketim mekanlarına dönüştüğü, boşluk oranlarının azaldığı, turizm 

tesislerinin ve inşaat alanlarının arttığı anlaşılmıştır (Şekil 5.26) (Şekil 5.27). 

Karaköy’de artan inşaat sayısına rağmen mekan sayısında bir azalma olmaması, artan 

emlak değerleri sonucunda zemin kotta bulunan mekanların küçültülerek 

çoğaltılmasıyla ilişkilendirilmiştir. Karaköy’de 2011 yılında 300 adet olan ticari 



103 

işletme sayısı 2019 yılında 157’ye düşmüş, böylece bölge içerisinde en ciddi mekânsal 

dönüşüm, neredeyse yarı yarıya azalan ticari işletmeler için yaşanmıştır. Benzer 

önemde bir diğer değişim kafe sayısında yaşanmış, 2011 yılında 16 adet olan kafe 

sayısı 2019 yılında 91 adete çıkarak yaklaşık beş kat artmıştır. Bölgede tüketim 

mekanları içerisinde yer alan restoranların 2011 yılında 53 adet olan sayısı, 2019 

yılnda  84’e yükselmiş, butik ürün dükkanları ve giyim mağazaları gibi perakende satış 

noktalarını sayısı 10’dan 43’e yükselerek dört kattan fazla artmıştır. Aynı zaman 

aralığında Karaköy içerisinde banka ve ofislerin sayısı 33’ten 24’e düşmüş, kültür-

sanat yapılarını sayısı 5’ten 11’e yükselerek iki kat artmıştır. Yaşanan turizm 

soylulaştırması ve Galataport projesi etkisiyle turizm tesislerini sayısı 5’ten 23’e 

çıkmış, turizm odaklı inşaatların sayısı giderek artmıştır. Hipster şehirciliği etkisinde 

özellikle yeme-içme ve eğlence mekanlarının sayısı artmış, sekiz sene içerisinde 

yeme-içme ve eğlence ağırlıklı tüketim mekanlarının sayısı 69’dan 175’e çıkmıştır. 

Hipster şehirciliğiyle gerçekleşen dönüşümün arttırdığı emlak değerleri bölgenin 

2011-2019 yılları arasında boşluk oranını azaltmış, 2019 yılında yerel işletmelerin 

kapanması ve taşınmasına bağlı olarak belirli caddelerde yoğunlaşan ticari 

soylulaştırma nedeniyle boşluk oranlarının daha da düşmesi engellenmiştir.  

Karaköy’ün zemin kat işlev analizi ve mekânsal dönüşüm haritaları 

karşılaştırıldığında, bölgede süren mekânsal kullanım çeşitliliğinin hipster şehirciliği 

etkisiyle arttığı anlaşılmıştır. Tüketim mekanları aracılığıyla ilerleyen soylulaştırma 

süreçleri, bölgenin geleneksel ticaret ve üretim potansiyellerinin hipster topluluğu 

tarafından üretim mekanlarına taşınamaması sonucunda tek taraflı ilerlemiştir. Oysa 

ki küresel örneklere bakıldığında, hipster topluluğu üretim ve tüketim mekanlarını 

karma bir şekilde sentezleyerek, bölgesel ekonomilerini katma değerli ürünlerle 

geliştirmeyi başarmıştır. Karaköy’de turizm, kültür-sanat ve hipster şehirciliği 

etkisinde oluşan mekânsal çeşitlilik, güçlenen mikro ekonomiyle birlikte yerel 

işletmelerin bölgeye kattığı çeşitliliği giderek yok etmeye başlamıştır. Zemin kat işlev 

analizleri ve mekânsal dönüşüm haritası incelendiğinde, bölge içerisinde her sokak ve 

cadde faklı dinamikler içerisinde dönüşmüştür. Bu yüzden hipster şehirciliği etkisinde 

dönüşen Mumhane Caddesi, Ali Paşa Değirmeni Sokak, Kılıç Ali Paşa Mescidi Sokak, 

Necatibey Caddesi ve Kemankeş Caddesi ayrı ayrı incelenmiş, Karaköy içerisinde 

mekânsal dönüşümler ve fonksiyonel değişimler ayrı ayrı karşılaştırılmıştır. 

 



104 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 5.26: 2011 yılı Karaköy zemin kat işlev analizi. 

 



105 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 5.27: 2019 yılı Karaköy zemin kat işlev analizi. 

 



106 

 

Mumhane Caddesi, Kılıç Ali Paşa Mescidi Sokak ve Murakıp Sokak mekânsal 

dönüşümün en yoğun yaşandığı bölgeler olmuştur. Mumhane Caddesi üzerinde 2011-

2019 yılları arasında mekanları yüzde 73’ü dönüşmüş, cadde üzerinde ticarethanelerin 

oranı yüzde 44’ten yüzde 15’e gerilemiş, yeme-içme mekanlarının oranı yüzde 15’ten 

yüzde 43’e yükselmiştir (Şekil 5.28). Mumhane Caddesi’nin dönüşümden önce güçlü 

ticaret hayatı içerisinde sürdürdüğü canlılık ve fonksiyonel çeşitlilik, hipster şehirciliği 

sonrasına çeşitlenen tüketim mekanları, turizm, kültür-sanat etkileriyle çeşitlenerek 

daha da artmıştır. Mumhane Caddesi araç trafiğine açık bir cadde olmasına rağmen, 

hipster şehirciliğiyle dönüşen Ali Paşa Değirmeni Sokak ve Kılıç Ali Paşa Mescidi 

Sokak arasında kalan konumu ve Fransız Geçidinin çektiği varlıklı kesimle hızla 

yenilenmiştir. Cadde üzerinde artan soylulaştırma ve emlak değerleri, cadde üzerinde 

yüzde 17 olan boşluk oranını yüzde 6’ya düşürmüştür.  

Dönüşümün yoğun olarak yaşandığı bir diğer bölge Kılıç Ali Paşa Mescidi Sokak ve 

Murakıp Sokak ve çevresi olmuş, 2011-2019 yılları arasında bölgede bulunan 

mekanların yüzde 83’ü dönüşmüştür (Şekil 5.29). Hipster şehirciliği etkisinde 

dönüşmeden önce bölgenin fonksiyonel çeşitliliği sınırlı kalmış, Karaköy’ün hızlı 

ticaret yaşamına katılamayan ara sokaklar içerisinde ticarethanelerden ve boş 

mekanlardan oluşan mekânsal sokak örüntüsü  oluşmuştur. Kılıç Ali Paşa Mescidi 

Sokak ve Murakıp Sokak çevresinde 2011-2019 yılları arasında ticari işletmerlerin 

oranı yüzde 41’den yüzde 3’e düşmüş, yeme-içme mekanlarının oranı yüzde 13’ten 

yüzde 70’e yükselmiş, boş mekanların oranı yüzde 37’den yüzde 15’e gerilemiş, 

hipster şehirciliği etkisinde gelişen sokak sanatı ve etkinlikler bölgesel canlılığı 

arttırmıştır. Hipster şehirciliği sonrasında caddenin kullanım çeşitliliği artmamış, 

dönüşüm tüketim mekanları üzerinden cadddeyi tek tipleştiren bir ticari soylulaştırma 

dalgası altında bırakmıştır. Bölgenin kent turizmiyle canlanması emlak fiyatlarını 

arttırmış, yerel ticarethaneler neredeyse tamamen yok olurken, boşluk oranı giderek 

azalmıştır.  

Ali Paşa Değirmeni Sokak ve Hoca Tahsin Sokak, Karaköy içerisinde hipster alt 

kültürü etkisinde dönüşümün ilk başladığı bölge olmuş, 2011-2019 yılları arasında 

bölgede bulunan mekanların yüzde 64’ü dönüşmüştür (Şekil 5.30). Köklü ticari hayata 

sahip Necatibey Caddesinin alt parelelinde bulunan ara sokaklar ticari hayata kısmen 

katılabilmiş, ağırlıklı olarak ticarethane ve depolardan oluşan mekânsal örüntü, hipster 



107 

topluluğu tarafından yerel işletmelerle birlikte tüketim çeşitliliği yaratabilecek şekilde 

yeniden düzenlenmiştir. Hipster şehirciliği etkisinde 2011 yılından itibaren 

dönüşmeye başlayan bölgede 2011-2019 yılları arasında ticari işletmelerin oranı yüzde 

57’den yüzde 27’ye düşmüş, yeme-içme mekanlarının oranı yüzde 5’ten yüzde 38’e 

çıkmıştır. Dönüşüm sırasında canlanan sokak yaşamı boşluk oranını azaltmış, üretim 

mekanları farklı bölgelere taşınmıştır. Bölge hipster şehirciliği etkisinde Mumhane 

Caddesine benzer şekilde bir tüketim çeşitliliği sunmuş, butik tasarım dükkanları 

sokaklar üzerinde açılmaya başlamış, üst kotlarda faaliyet gösteren kültür-sanat 

mekanları ve sokak sanatıyla birlikte kent turizm bölgede canlanmıştır.  

Karaköy’ün köklü ticaret yaşamına sahip Necatibey Caddesi de hipster şehirciliğiyle 

başlayan dönüşümden etkilenmiş, 2011-2019 yılları arasında mekanların yüzde 56’sı, 

Karaköy ortalamasının biraz altında kalarak dönüşüm geçirmiştir (Şekil 5.31). 

Necatibey Caddesi, yoğun araç trafiği ve güçlü ticaret hayatına rağmen değişen 

bölgesel ekonomi nedeniyle ticari soylulaştırma etkisi altına girmiş, hipster 

şehiriciliğinin dönüştürdüğü mekanlar ara sokaklardan cadde üzerine sızmaya 

başlamıştır. Necatibey Caddesi üzerinde 2011-2019 yılları arasında ticaret 

mekanlarının oranı yüzde 74’ten yüzde 40’a gerilemiş, yeme-içme mekanlarının oranı 

yüzde 4’ten yüzde 16’ya çıkmıştır. Hipster şehirciliği etkisinde cadde üzerinde tüketim 

çeşitliliği artmış, azalan ticarethanelerin yerine butik tasarım dükkanları ve giyim 

mağazaları açılmıştır. Necatibey Caddesi üzerinde hipster şehirciliğiyle dönüşen diğer 

caddelerin aksine boşluk oranı artmış, bu durum ticari soylulaştırma sonucunda yerel 

işletmelerin kapanmasıyla ilişkili yaşanmıştır.  

Kemankeş Caddesi üzerinde hipster şehirciliği etkisinde ticari soylulaştırmayla 

başlayan dönüşüm, Galataport ve varlıklı kişilerin bölgeye gelmesiyle gelişen bölgesel 

ekonomiyle birlikte turizm soylulaştırmasına dönüşmüştür. Cadde üzerinde dönüşen 

öncü hipster mekanları bile artan turizm soylulaştırması sırasında kapanmak 

durumunda kalmış, Kemankeş Caddesi Galataport projesi ile birlikte büyük bir şantiye 

alanına dönüşmüştür. Kemankeş Caddesi üzerinde büyük sermayenin geliştirdiği 

turizm projeleriyle birlikte 2011-2019 yılları arasında mekansal dönüşüm yüzde 61 

oranında gerçekleşmiş,  cadde üzerinde artan inşaatlar ve kamu işletmelerinin 

bölgeden çekilmesi dışında ciddi bir fonksiyonel değişilik yaşanmamıştır (Şekil 5.32). 



108 

 

 

 

Şekil 5.28: Mumhane Caddesi mekânsal dönüşüm analizi. 



109 

 

 

 

Şekil 5.29: Kılıç Ali Paşa Mescidi Sok. ve Murakıp Sok. mekânsal dönüşüm analizi. 



110 

 

 

 

Şekil 5.30:Hoca Tahsin Sok. ve Ali Paşa Değirmeni Sok. mekânsal dönüşüm analizi. 



111 

 

 

  
 

Şekil 5.31: Necatibey Caddesi mekansal dönüşüm analizi. 



112 

 

 

 

Şekil 5.32: Kemankeş Caddesi mekânsal dönüşüm analizi. 



113 

5.2.1.1 Mekanın dönüşümü 

Popüler kültür ve küreselleşen dünyada, alt kültür akımları farklı toplulukların benzer 

kentsel alanlarda yaşadıkları sorunlara ortak çözümler üretmiş, toplulukların mekânsal 

ve sosyal ihtiyaçlarına karşı küresel ölçekte ortak bir dilde mekanı şekillendirmiştir. 

Teknolojinin gelişmesi, insanların şehir hayatında giderek yalnızlaşması,  artan göçle 

birlikte sıkışan şehir merkezi ve ulaşım problemleri genç şehirlilerin İstanbul 

içerisindeki özgür alanlarını gitgide kısıtlamıştır. Karaköy içerisinde genç şehirlilerin 

ortak çalışabileceği mekanların sayısının artması, kişilerin sosyalleşebilecekleri 

mekanları gündelik yaşamlarının önemli bir parçası haline getirmeleri, kent içerisinde 

kendileri gibi düşünen topluluklara ulaşma çabası hipster topluluğunun ortaya 

çıkmasında ve Karaköy’ün dönüşmesinde önemli bir etken olmuştur. Bölgede çalışan 

ve bölgeyi ziyeret eden yaratıcı sınıfın ihtiyaçlarına göre şekillenen mekânsal 

dönüşümler, başlangıçta kolektif çalışma ve sosyalleşme mekanları olarak kullanılan 

üçüncü nesil kahvecileri ve bohem kafeleri Karaköy’de oluşturmaya başlamıştır. 

Hipster topluluğunun ürettiği yeni nesil sosyalleşme ve çalışma mekanları, zamanla 

kent yaşamı içerisinde popülerleşmiş, genç şehirliler bölgeyi keşfettikçe mekânsal 

dönüşüm sokak yaşamını hareketlendirmiştir.Hipster alt kültürü etkisinde dönüşen 

mekanların ve sokakların kent turizmine açılmasıyla birlikte, kitlesel tüketime karşı 

yerel tüketimi öne çıkaran mekanların sunduğu kültürel kimlik, genç şehirlilerce satın 

alınmak istenmiştir. Bu durum Karaköy içerisinde ticarethanelerin ve yerel 

işletmelerin hipster tüketim mekanlarına dönüşmesiyle birlikte, bölgede ticari 

soylulaştırma dalgalarının yaşanmasına zemin hazırlamıştır. Bölgeye daha çok genç 

şehirlinin gelmesi ve hipster şehirciliğiyle oluşmuş alternatif kentsel yaşam biçiminin 

deniyimlemek istemesiyle, hipster topluluğu tarafından dönüştürülmüş tüketim 

mekanlarının sayısı giderek artmış, bölgenin emlak değerleri yükselmiştir. Hipster 

şehirciliği etkisinde başlayan dönüşüm zamanla sermayeyi bölgeye çekmiş, hipster 

şehirciliğiyle dönüşen mekanların mimari kodları ve sokak yaşamında yer alan süper 

çeşitlilik yüzeysel olarak taklit edilmiştir. Karaköy içerisinde yaşanan mekânsal 

dönüşüm, yerel işletmelerin ve ticarethanelerin soylulaştırma etkisinde mekânsal 

olarak dönüşmesi, boş veya terk edilmiş mekanların sokak yaşamına yeniden 

katılması, tarihi yapıların restore edilerek sokak dokusunun yenilenmesi gibi farklı 

bileşenlerin bir araya gelmesi sonucunda, hipster şehirciliğiyle üretim ve tüketim 

mekanlarının yeniden üretilmesiyle ilerlemiştir. (Şekil 5.33) (Şekil5.34).  



114 

 

Şekil 5.33: Karaköy bölgesinde mekânsal dönüşüm örnekleri-1. 



115 

 

Şekil 5.34: Karaköy bölgesinde mekânsal dönüşüm örnekleri-2. 



116 

5.2.1.2 Mimari kimlik  

Hipster topluluğunun oluşturduğu mimari kimlik, New York şehrinin yapısal stoğu ve 

bohem köklerin getirdiği kültürel birikimle birlikte ilk olarak Williamsburg’da ortaya 

çıkmıştır. Hipster alt kültürü etkisinde lokalleşen mekanların sunduğu mimari ve 

fonksiyonel çeşitlilik zaman içerisinde küresel ölçekte popülerleşmiş, farklı 

coğrafyalarda neoliberal sermayenin kurumsal kimlikleriyle tek tipleştirmeye çalıştığı 

tüketim mekanlarına karşı hipster şehirciliğiyle dönüşmüş özgün mekânlar bir çok 

kentte yaygınlaşmaya başlamıştır. Hipster alt kültürünün şehir merkezlerinde ortaya 

çıkmaya başladığı 2000’li yılların başından beri artan teknolojik gelişmeler, dünyadaki 

yüz milyonlarca insanın Facebook, Instagram, Pinterest veya Foursquare gibi büyük 

sosyal medya platformları aracılığıyla, bulundukları coğrafyalardan bağımsız belirli 

yaşam biçimleri ve  estetik değerleri ortak bir biçimde paylaşmasına zemin 

hazırlamıştır. Böylece kent turizminin artmasıyla birlikte kültürel kodların birbirine 

karışmaya başladığı bir dönemde, hipster topluluğunun ürettiği mimari kodlar 

küreselleşen bir hipster estetiği oluşturarak tüm dünyaya yayılmıştır.   

Genç hipster topluluğu küreselleşen hipster mimari kodlarıyla Karaköy içerisinde 

mekanları dönüştürmüş, kitlesel tüketim mekanlarına karşı lokal tüketim mekanları ve 

kollektifleşen üretim mekanlarıyla, sokak yaşamını canlandıran karma kullanımlı  

kentsel örüntüler yaratmayı başarmıştır. Karaköy’de bulunan geniş pencereli, tuğla 

duvarlı, endüstriyel aydınlatmalı bir kahve dükkanıyla,  Willamsburg’da bulunan 

masif ahşap mobilyalı, metal sandalyeli, filament ampüllere sahip bir kahve dükkanı 

karşılaştırıldığında, mekanların belirli kültürel birikimlerle coğrafyalardan bağımsız 

benzer mimari kodlarla dönüştüğü anlaşılmıştır. Karaköy içerisinde sadece kahve 

dükkanları değil, gittiğiniz her sokakta hipster mimari kodlarıyla popülerleşmiş çeşitli 

fonksiyonlarda mekanlar üretilmiş; ister bar, ister restoran, ister moda butikleri veya 

otel lobileri olsun, benzer estetik değerlerle kentsel dokuyu yeniden şekillendirmeye 

başlamıştır (Şekil 5.35) (Şekil 5.36). Dönüşüm sırasında Karaköy içerisinde bazı yerel 

ticarethaneler bile hipster mimari kodlarını taklit etmeyi denemiş,  sokak üzerinde 

oluşan bütün bu homojenlik, kentsel turizmi arttırarak daha varlıklı turistleri bölgeye 

çekmiştir. Kitlesel tüketime karşı hipster şehirciliğinin ürettiği mekanların ve mimari 

kodların kendisi ana akım haline gelmiş,  Karaköy içerisinde dönüşen mekanlar 

küresel zincirlere benzer hipster kimliğiyle, yüzeyde sahte bir özgünlük üretmiştir. 



117 

 
Şekil 5.35: Hipster şehirciliğiyle oluşmuş mimari kodların Karaköy örnekleri 

üzerinden incelenmesi-1.  



118 

 
 

Şekil 5.36: Hipster şehirciliğiyle oluşmuş mimari kodların Karaköy örnekleri 
üzerinden incelenmesi-2. 



119 

5.2.1.3 Sokak ve kent  

Karaköy’ün zemin kotunda sahip olduğu ticari çeşitlilik, hipster topluluğunun bölgeyi 

dönüştürmeye başlamasıyla yerini tüketim mekanlarına bırakmış, 2011-2019 yılları 

arasında Karaköy içerisinde yaklaşık üç mekandan ikisi dönüşmüştür. Hipster 

şehirciliği etkisiyle dönüşen mekanlar, ana akımdan ayrılan tüketim kültürüyle, genç 

şehirlileri geniş yelpazeli bir tüketim çeşitliliğiyle bölgeye çekmiştir. Karaköy’ün 

hipster şehirciliğiyle etkisine geçirdiği mekânsal dönüşüm, sunduğu tüketim çeşitliliği 

ve hareketlenen sokak yaşamı, geleneksel ticaretin sürdüğü ara sokakları genç 

şehirlilerin ve varlıklı kesimin ihtiyaçları doğrultusunda yeniden şekillendirmiştir. 

Karaköy’ün sokak yaşamı canlılık ve çeşitlilik bakımından incelendiğinde, Mumhane 

Caddesi ve Ali Paşa Değirmeni Sokak, geçirdiği karma kullanımlı mekânsal dönüşüm 

ve yerel işletmelerin sürdürdüğü geleneksel ticaret yaşamıyla birlikte, içerisinde çok 

katmanlı bir mikro ekonomi ve süper çeşitlilik yaratabilmiştir. Hipster şehirciliği 

etkisinde yaşanan dönüşüm Karaköy’ün her noktasında benzer bir homojenlikle 

gerçekleşmemiş, dönüşümün gücü belirli sokaklarda fonksiyonel çeşitliliği ve yerel 

işletmeleri tehdit eder hale gelmiştir. Örneğin Kılıç Ali Paşa Mescidi Sokak ağırlıklı 

olarak kafe, restoran, gurme restoran, üçüncü nesil kahveci, kafe benzeri tüketim 

mekanları etkisinde tek tipleşerek dönüşmüş, böylece sokak üzerinde fonksiyonel 

çeşitlilik neredeyse yok olmuştur.  

Hipster şehirciliğiyle dönüşmüş tüketim mekanları ve yerel işletmeler dışında sokak 

satıcıları, sokak sanatı, etkinlikler ve kültür-sanat organizasyonları insanları bölgeye 

çeken diğer unsurlar olmuştur. Murakıp Sokak ve Hoca Tahsin Sokak gibi terk edilmiş 

yapıların ve ticari depoların daha çok bulunduğu ara sokaklar, hipster şehirciliği 

etkisinde yaşanan dönüşüm sonrasında, sokak satıcıları ve sokak sanatının alternatif 

bir tüketim ortamı oluşturduğu canlı kentsel aralıklar haline gelmiştir (Şekil 5.37).  

Sokak satıcıları Hoca Tahsin ve Murakıp Sokak dışında Mumhane Caddesi ve 

Kemankeş Caddeleri üzerinde yoğunlaşmış, Karaköy’ün fonksiyonel çeşitliliği seyyar 

satıcıların sattığı ikinci el kitap, meyve, antika ürünler, sokak lezzetleri, giysi ve 

aksesuar gibi ürünlerle, bölgenin geleneksel pazar ekonomisine benzer bir şeklide 

gelişmiştir. Karaköy içerisinde hipster topluluğunun dönüştürdüğü mekanlar, sokak 

düzleminde ziyaretçilere sunduğu çeşitli kulanım alternatifleriyle sokak yaşamını 

canlandırdığı gibi, kültür-sanat mekanları ve sokak etkinlikleriyle de kent turizmini 

hareketlendirmeyi başarmıştır. Bölgede düzenlenen bienal, galeri açılışları, sokak 



120 

partileri ve festivaller gibi toplu etkinlikler sadece bölge ekonomisini canlandırmamış, 

aynı zamanda bölgenin ve kentin marka değerinin yükselmesine yardımcı olmuştur. 

Bölgenin sunduğu süper çeşitlilik ve kültür-sanat ortamı sosyal medya aracılığıyla 

geniş kitlelere pazarlanmış, böylece bölgesel ekonomi artan kent turizmiyle birlikte 

gelişmeye başlamıştır. Hipster şehirciliği etkisinde yaşanan mekânsal dönüşüm 

Karaköy içerisinde dünya mutfağı restoranları, gurme restoranlar, kokteyl barlar, 

gastro publar, meyhaneler, lokantalar, tatlıcılar, kebapçılar, kafeler, üçüncü nesil 

kahveciler, butik pastaneler benzeri yeme-içme mekanları; tasarım ürün butikleri, 

giyim mağazaları, takı tasarımcıları, parfüm atölyeleri, ikinci el ürün satan mağazalar 

benzeri perakende satış noktaları; ikinci el kitap, meyve, antika ürünler, sokak 

lezzetleri, giysi, aksesuar benzeri sokak satışı yapan seyyar satıcılar; sanat galerileri, 

müzeler, sokak sanatı, kültür-sanat ekinlikleri benzeri bölgesel çekim gücünü arttıran 

kültür-sanat unsurları; yerel işletmeler ve kentsel turizimle birlikte, süper çeşitliliğe 

sahip bir sokak yaşamı oluşturmayı başarmıştır.  

 

 

 
Şekil 5.37: Karaköy içerisinde canlı sokak yaşamı. 



121 

5.2.1.4 Sanat etkisiyle dönüşüm  

Karaköy’ün sanat etkisiyle yaşadığı dönüşümün kökenleri, 2004 yılında açılan 

İstanbul Modern’e kadar dayanmaktadır. İstanbul Modern’in bölgeye çektiği yaratıcı 

sınıf ve ardından açılan sanat galerileri, mimarlık ofisleri, tasarım butikleri, fotoğraf 

ve sinema atölyeleri, kafeler gibi mekanlar, değişen ticari hayata ayak uyduramamış 

Karaköy’ün kullanılmayan ucuz depo alanlarını dönüştürülebilir kılmıştır. Tophane 

bölgesinden başlayan, zamanla toplumsal baskılarla Karaköy’e inen sanat yaşamı, 

sanatçıları ve hipster topluluğunu bienal ve benzeri sanat ekinlikleriyle bölgeye 

çekmeyi başarmıştır. Sanat hem müzik performansları ve sokak partileri gibi anlık, 

hem de  sokak sanatı ve açılan sergiler gibi sürekli tüketilebilen yapısıyla, farklı 

formlarda Karaköy içerisindeki sokak yaşamını hipster topluluğuyla birlikte 

çeşitlendirerek zenginleştirmiştir. Hipster şehirciliğiyle özellikle 2011 yılından sonra 

ağırlıklı olarak dönüşmeye başlayan bölge, tüketim mekanları ve sokak sanatıyla 

birlikte kent yaşamı içerisinde sanatın gücüyle giderek popülerleşmiştir. Karaköy’ün 

sterilleştirilmemiş sokak dokusu,  kentin diğer alanlarına göre bölgeyi kimliksel olarak 

dönüştürülebilir kılmış, sanatçılar eserleriyle Karaköy’ün ara sokaklarını sokak 

sanatıyla renklendirmiştir. Sosyal medyanın 2011 yılı sonrasında artan gücü, 

Karaköy’ün sokak sanatıyla renklendirilmiş sokaklarını fotoğraf stüdyolarına 

çevirmiş, Leo Lunatic ve Met gibi grafiti sanatçılarının eserleri küresel çapta 

ünlenmiştir (Şekil 5.38). Hoca Tahsin Sokak ve Murakıp Sokak gibi boşluk oranı 

yüksek terk edilmiş alanlar, önce sokak sanatının gücüyle mekânsal olarak başından 

sonuna kadar dönüşmüş, sonra sokak sanatı bu bölgelerde yeniden geliştirme aracı 

olarak kullanılarak ticarileştirilmiştir (Şekil 5.39). Sokak sanatı ve sosyal medya 

aracılığıyla kent içerisinde geniş topluluklarca keşfedilmeye başlayan Karaköy, artan 

kent turizmi ve çektiği varlıklı kesimle birlikte giderek nezihleşmeye başlamıştır.  

Karaköy içerisinde varlıklı kesimin gelmesiyle birlikte artan turizm soylulaştırması, 

ileri ekonomilerden gelebilecek yüksek dövizli turist potansiyeliyle birlikte, kültür ve 

sanat yatırımları bölgede yoğunlaştırmıştır. Karaköy içerisinde 2011-2019 yılları 

arasında kültür-sanat mekanlarının sayısı iki kat artmış, kültür-sanat mekanları 

özellikle Mumhane Caddesi üzerinde kümelenmiştir. Mumhane Caddesinin İstanbul 

Modern’e yakın olan kuzey tarafında eski ticarethanelerin dönüştürülmesiyle yeniden  

inşa edilen Juma Art, içerisinde bulundurduğu Mixer, Galeri Nev İstanbul, artSümer, 

Pi Artworks ve x-ist gibi beş önemli sanat galerisiyle birlikte 2017 yılında hizmet 



122 

vermeye başlamıştır (Şekil 5.40). Karaköy’de dönüştürülen kültür-sanat mekanlarının 

yarattıkları sinerji, Resim Heykel Müzesinin ve yenilenen İstanbul Modern’in 

açılmasıyla birlikte Galataport’tan başlayan, Juma Art ve karşısına açılan Sanatorium 

ile Mumhane Caddesine kadar ulaşan yeni bir sanat rotası oluşturmaya başlamıştır.  

 
Şekil 5.38: Karaköy’ü popülerleştiren geçmiş sokak sanatı örnekleri. 

 

Şekil 5.39: Murakıp Sokak’ta ticarileşmiş sokak sanatı örnekleri. 

Şekil 5.40: İçerisinde beş önemli sanat galerisini bulunduran Juma Karaköy. 



123 

5.2.2 Soylulaştırma süreçleri ve çeperlerin dönüşümü 

Sanat galerileri ve yaratıcı sektörlerin ofisleri açılmadan önce Karaköy geleneksel 

ticari yaşamın İstanbul’da sürdürüldüğü  önemli bölgelerden birisi olmuştur. 

Karaköy’ün hareketli ticari yaşamı zemin kotunda devam ederken, depo olarak 

kullanılan üst katlar genç girişimciler için New York örneklerine benzer biçimde 

uygun fiyatlı, yüksek tavanlı, geniş kullanım alanına sahip mekanlar sunmuştur. 

Yaratıcı sektörede çalışan kişiler tarafından ofise ve galerilere dönüştürülen üst katlar, 

zamanla daha çok insanı bölgeye çekmiştir. Karaköy bienal ve sanat etkinlikleri 

dışında,  İstanbul Modern’e ve sanat galerilerine olan yakınlığı sayesinde varlıklı 

kesim tarafından keşfedilmeye başlanmıştır. Yaratıcı sektörde çalışan genç 

profesyoneller başlangıçta geleneksel ticaretin devam ettiği bölgede yerel esnafın vakit 

geçirdiği tüketim mekanları kullanmış, çalışan profesyoneller iş dışı boş-zamanlarını 

geçirebilecekleri sosyal alanların sınırlı olduğu bölgede yerel ekonomiyi kısa sürede 

canlandırmıştır. Değişen toplumsal yapıyla birlikte Karaköy’de üst gelir grubuna 

yönelik yeme-içme mekanlarına talep artmış, 2011 yılında Fransız Geçidi’nin köşesine 

açılan Bej  gibi gastronomik restoranlar Karaköy’de faaliyet göstermeye başlamıştır 

(Şekil 5.41). Gastronomik restoranlar dışında topluluğun ihtiyaçlarını karşılayacak 

alternatif tüketim mekanları bölgede açılmış, yerel ticaret ekonomisi hipster 

topluluğunun  dönüştürdüğü mekanların etkisinde küçülmeye başlamıştır. Hipster 

topluluğu ve genç nüfus butik üretim yapan küçük işletmeleri destekleyen yaşam 

biçimiyle açılan yenilikçi mekanlara yoğun ilgi göstermiştir.  

 

Şekil 5.41: Karaköy’ü hipster şehirciliği etkisinde dönüştüren öncü mekanlar. 

Hipster topluluğu Karaköy’ün potansiyelini önceden keşfetmiş, bölgenin endüstriyel 

geçmişi ve yerel üretim mekanlarının sunduğu çeşitlilikle 20-30 yaş arası genç 



124 

topluluğu bölgeye çekmiştir. Karaköy’ün hipster şehirciliği etkisinde yaşandığı 

dönüşüm 2011 yılının sonlarında kentte görünür hale gelmiş, profesyonellerin ve 

gençlerin birlikte sosyalleşebileceği çok sayıda kahve dükkanı ve kafe açılmıştır. 

Kahve dükkanları ve kafeler değişen kent yaşamında hipster topluluğunun hem üretim 

yapabilmek için, hem de yeni iş bağlantıları kurabilmek için gittikleri  yeni nesil sosyal 

iletişim mekanları haline gelmiştir. Karaköyde açılan ilk kahvecilerden birisi olan 

Karabatak, aslında yüz yıllık bir bina içerisinde bulunan torna atölyesinin Julius Meinl 

firmasının Türkiye merkez ofisi olması için dönüştürülmüştür. Karabatak’ın eğitim 

amaçlı showroom mekanı olarak kullanıldığı dönemlerde, bölgeye gelen kişilerin 

mekâna kahve içmek için uğramaya başlamasıyla, kısa süre içerisinde ünlenerek 

showroomdan kafeye dönüştürülmüştür [125] (Şekil 5.42). Karabatak bölgede vakit 

geçirmek isteyen hipster topluluğun talepleri doğrultusunda dönüşmüş, aynı zamanda 

bir çok yatırımcı oluşan bu talebi farkederek Karaköy içerisinde mekanları hipster 

şehirciliği etkisinde dönüştürmeye başlamıştır. Karaköy’de örgütlenen ve sayıları hızla 

artan kahve dükkanları ve kafeler,  hipster topluluğunun kitlesel tüketime karşı 

sokaklarda bir araya gelebileceği sosyal kümelenmeler yaratmıştır. Zincir mağazalara 

ve kitlesel üretime karşı olan hipster topluluğunun dönüştürdüğü sokaklarda kahve 

dükkanları ve kafeler dışında,  pazarlar, ikinci el ürünlerin satıldığı dükkanları, 

sahaflar, tasarım butikleri ve girişimcilerin kurduğu küçük işletmeler yer almıştır.  

 

Şekil 5.42: Kafeye dönüşen Julius Meinl ofisi ve kahve dükkanı Karabatak. 

Karaköy’ün hipster alt kültürü ve sermaye etkisinde geçirdiği toplumsal ve mekânsal 

dönüşümler, ticari soylulaştırma ve turizm soylulaştırması olarak iki ayrı dönemde 

yaşanmıştır. Karaköy’de yaşanan ilk soylulaştırma dalgası ticari mekanların 

dönüşümü üzerinden gerçekleşmiştir (Şekil 5.43). Hubbard’a göre ticari soylulaştırma, 



125 

geleneksel ve yerel mağazaların farklı toplumsal satın alma pratikleri sonucunda yer 

değiştirmesiyle, yerlerini butiklere, modaya uygun kafelere ve tüketim mekanlarına 

bırakmasıyla gerçekleşmektedir [126]. Hipster şehirciliğiyle dönüşen mekanlar 

başlangıçta Karaköy’ün canlılığını kaybetmiş ara sokaklarında boş depo yapılarını 

dönüştürmüş, bölgeye ilginin artmasıyla birlikte yerel işletmeler artan kira fiyatları 

karşında yer değiştirmek zorunda kalmıştır. Karaköy’de gurme restoranların, kafelerin 

ve tasarım butiklerinin ortaya çıkması, kentsel ve toplumsal peyzajın hipster topluluğu 

tarafından değiştirilmesiyle gerçekleşmiştir. Karaköy’ün tüketim mekanları üzerinde 

yaşadığı hızlı soylulaştırma, hipster alt kültürü etkisiyle mekânsal eşitsizliklerin 

yaşanmasına yol açmıştır.  Karaköy’de soylulaştırmanın ilk dalgasında hipster 

şehirciliğiyle dönüşmüş mekanlar ve yerel işletmeler birbirlerine birkaç metre 

uzaklıkta yer almış, işletmeler farklı ekonomik profilden müşterilere farklı fiyatlarla 

hizmet vermiştir.  

 

Şekil 5.43: Karaköy’de yaşanan ticari soylulaştırmaya bir örnek. 

Ekonomik açıdan bölgede yaşanan mekansal dönüşümün en büyük etkeni, 1990’lı 

yıllarda önemli bir ticaret merkezi olan Karaköy’ün internet ve e-ticarete ayak 

uyduramayarak ticaret kapasitesinin zayıflaması ve buna bağlı olarak bölgenin emlak 

değerinin azalmasıdır. Emlak fiyatlarının düşmesiyle bölgede kira-boşluk teorisine 

göre rant açığı oluşmuş, merkezi konumda bulunan Karaköy için toplumsal dönüşümle 

birlikte gerçekleşen mekânsal dönüşüm kaçınılmaz olmuştur. Eskiden torna 

atölyelerinin, tamirhanelerin, elektirikçilerin olduğu ve üretimin yapıldığı Karaköy’ün 

kentlinin son on yılda değişen yaşam biçimine paralel olarak butik kahveciler, 

gastronomik restorantlar ve gece kulüpleri gibi tüketim mekanlarına dönüşmüştür. 

Hipster şehirciliği yarattığı çekimle kentsel turizmi canlandırarak bölgenin ekonomik 



126 

ekosistemini daha üst sınıfa göre yeniden düzenlemiş, sonrasında de artan emlak 

fiyatlarının bir sonucu olarak mekansal dönüşüm süreçleri yaşanmıştır. TSKB 

Gayrimenkul Değerleme Özel Projeler Departmanı Değerleme Uzmanı Duygu 

Bircan’a göre, Karaköy’de emlak fiyatlarının 2011-2014 yılları arasında %60 artmıştır 

[127].  EVA Gayrimenkul Değerleme Proje Koordinatörü Şefik Ercan Keskiner’e 

göre, 2008-2016 yılları arasında emlak fiyatları yaklaşık 2.5 kat artmış, bu durum kira 

değerlerine de yansımıştır [128].  

5.2.2.1 İkinci dalga dönüşüm  

Artan kira fiyatları hızlı bir biçimde soylulaşan Karaköy’de bulunan köklü 

ticarethaneleri de tehdit etmeye başlamıştır. 2011 yılı öncesinde insanların gece ara 

sokaklarında yürümekten tedirgin  oldukları  bir muhit olan Karaköy,  2014 yılına 

gelindiğinde sadece üç sene içerisinde İstanbul’un en hareketli bölgelerinden biri 

haline gelmiştir. Karaköy hipster şehirciliği altında sayıları gittikçe artan galerileri, her 

gün bir yenisi eklenen kafe ve restoranları, tasarım butikleri, otelleri, stüdyoları, sokak 

partileri ve etkinlikleriyle giderek kentin sosyal yaşam merkezlerinden biri haline 

gelmiştir. Ali Paşa Mescidi ve Kılıç Ali Paşa Mescidi gibi ara sokalarda başlayan 

dönüşüm, geleneksel ticaretin sürdüğü Mumhane Caddesini ve tüm ara sokaklarını 

hipster şehirciliğiyle dönüştürmüştür. Mekansal dönüşümün izleri güçlü ticaret 

yaşamları olan Necatibey ve Kemaraltı Caddelerine kadar dayanmış, bu iki önemli 

cadde dışında Karaköy’de Kemaraltı bölgesinde tüm sokaklar hipster şehirciliği 

etkisinde dönüşüm yaşamıştır. Ancak küresel hipster bölgelerinin aksine Karaköy’de 

hipster şehirciliğinin çekim gücü yüzeysel bir fonksiyonel çeşitlilik sağlamış, bölge 

ağırlıklı olarak kahve dükkanlar, kafeler, gurma yeme-içme restoranları, barlar gibi 

tüketim ve eğlence mekanlarıyla dönüşmüştür. Bu durum hipster bölgelerini varlıklı 

kullancılar için tüketim alanına dönüştürmeyi amaçlayan neoliberal sermayenin 

bölgeye gelmesiyle gerçekleşmiştir.  

Karaköy’de hipster topluluğunun başlattığı dönüşüm, farklı sermaye ve kültürel 

gruplarında bölgeye dahil olmasıyla mekânsal ve sınıfsal olarak çeşitlenerek artmıştır. 

2014 yılına gelindiğinde Karaköy hipster şehirciliğiyle dönüşmüş tüketim 

mekanlarıyla medyanın dikkatini çekmeye başlamış, hipster topluluğu ve şehirli 

gençlerin bölgeye gösterdiği rağbetle kahve dükkanları ve kafelerin sayısı artmıştır. 

Hipster topluluğunu dönüştürdüğü tüketim mekanlarının başarılı olmasıyla bölge ticari 



127 

sermayeyi kendine çekmiş, hipster şehirciliğiyle oluşmuş kimlik sermaye tarafından 

yüzeysel olarak taklit edilmiştir. Sermayenin taklit ettği hipster kimliği daha varlıklı 

gençleri bölgeye çekmeyi amaçlamış, bölgenin üretim geçmişinde yatan gelişim 

potansiyelleri yok sayılmıştır. Karaköy’de sermaye ve girişimciler etkisiyle yaşanan 

ikinci soylulaştırma dalgası hem emlak değerleri üzerinden bölgede bir rant ekonomisi 

yaratmış, hem de sektörel kayma yerel işletmelerin tüketim mekanlarına dönüşümünü 

hızlandırmıştır. Hipster topluluğunu Karaköy’e çeken yerel işletmeler, inşaatlar, terk 

edilmiş depolar, üst sınıf lokantalar, hipster topluluğu tarafından dönüştürülmüş kafe 

ve butiklerden oluşan çok katmanlı kentsel kolaj ve kozmopolit kent deneyimi,  farklı 

kültürel sınıfları bölgeye çekebilmek adına sermaye tarafından önce kullanılmış sonra 

yok edilmiştir.  

Karaköy'de yaşanan dönüşüm beklenildiği gibi üretim mekanlarını arttırmamış aksine 

üretim mekanlarını tüketim mekanlarına dönüştürmüştür. Karaköy'ün tüketim 

üzerinden gerçekleşen dönüşümü mekansal çeşitliliği azaltarak farklı sosyal sınıftan 

insanların bir arada vakit geçirebilecekleri mekanları soylulaştırmaya başlamıştır. 

Karaköy içerisinde tek tipleşen tüketim mekanları hem sosyolojik hem de mekansal 

çeşitliliği tehdit ederek bölgenin geniş kitlelerce kullanımının yaratacağı üretim 

potansiyellerini kısıtlamıştır. Karaköy’ün de dünyadaki diğer hipster bölgeleri gibi 

kente katma değer katarak yeni bir üretim modeli sunması beklenmiş, yerel üreticiler 

ve yaratıcı genç sınıfın birlikteliği bölgenin endüstriyel potansiyelinin altında 

kalmıştır. Dönüşümün ilk yıllarında Karaköy sınırlı bir heyecan yaratmış olsa da, 

devamında endüstriyel eğlence mekanlarının ve artan soylulaştırmanın altında 

tüketilecek bir nesneye dönüştürülmüştür. Karaköy’ün dönüşümünde yaşanan en 

büyük başarısızlık, sermayenin bölgeye girmesinde sonra sosyolojik olarak bölgenin 

eski sakinleri ve yeni sakinleri arasında kurulan iletişimin ve üretimin zamanla 

azalması sonucunda birlikte yaşam kolektifinin Karaköy içerisinde gücünü 

kaybetmesiyle yaşanmıştır. Mimar Kerem Piker Mimarizm dergisine verdiği söyleşide 

Karaköy’ün hoyratça dönüştüğünden ve oraya ait çeşitliliğin yavaş yavaş silindiğinden 

bahsetmekte ve dönüşüme ait görüşlerini şu sözlerle açıklamaktadır:  

Çok muhafazakar davranmamak lazım ama buranın hoyratça dönüştüğünü düşünüyorum. Şu anki 

enerjinin sürdürülebilir olmadığı kanısındayım. Çünkü bu enerji çok olumlu bir yere 

erişebilecekken, üzerinde hiç düşünülmeden, salt turizm motivasyonlarına kurban ediliyor. Burayı 

ilginç kılan, buraya enerjisini katan esas şey neyse o buradan yavaş yavaş silinip gidiyor. Bu belki 

de çok romantik bir bakış açısıdır. Bu tür yerlerde istesek de istemesek de kayıplar olur denilebilir. 



128 

Ama bu kadar sert olması gerektiğinden çok emin değilim. Karaköy'e geldiğimizden beri her yaz 

sokağa masa çıkarıp bizi gayet güler yüzlü bir şekilde misafir eden restoran geçtiğimiz ay kirası üç 

katına çıkartıldığı için kapandı. Şimdi boşalttığı binada hummalı bir dekorasyon çalışması var. 

Bitince muhtemelen çok orijinal bir kafeterya açılacak. Yazık günah bu insanlara. Kerem Piker 

[129].  
Sermayenin Karaköy’e girmesiyle birlikte varlıklı sınıflar bölgeye çekilmiş, hipster 

şehirciliğiyle dönüşen mekanlar bile zaman zaman yer değiştirmek zorunda kalmıştır. 

İkinci dalga soylulaştırma sırasında Karaköy’ün köklü ticarethaneleri artan kira 

fiyatlarından etkilenmiş, ticari hayatın hareketli olduğu Necatibey Caddesi’ne 

sermayenin dönüştürücü ajan mekanları sızmaya başlamıştır. Karaköy’ün  popüler 

olmasını sağlayan yeni ve eski işletmelerin bir aradılığının turizm soylulaştırması ve 

Galataport’un alana getireceği potansiyel rantla birlikte yakın zamanda tamamen yok 

olma tehlikesiyle karşı karşıya kalmıştır (Şekil 5.44). Halihazırda kentsel bellekte yer 

etmiş birçok ticarethane artan rant uğruna yok edilmiştir. 
 

 

 

Şekil 5.44: Hipster şehirciliğiyle dönüşmüş mekanların ve yerel işletmelerin bir 
arada bulunduğu örnekler. 



129 

5.2.2.2 Üçüncü dalga dönüşüm ve çeperlerin dönüşümü  

Sanat galerilerin Karaköy’de açılmaya başlaması ve yakında bulunan İstanbul 

Modern, Tophane-i Amire gibi yapıların da etkisiyle kültür-sanat yatırımcıları için 

Karaköy zamanla cazip bir bölge haline gelmiştir. Artan kültür-sanat faaliyetleriyle 

Karaköy kentliler için yeni bir odak halini gelmiş, kaçınılmaz olarak bölgeye her geçen 

gün hipster şehirciliği etkisinde dönüşmüş yeni bir tüketim mekanı eklenmiştir. 

Karaköy’ün tüketim mekanlarıyla hareketlenen sokak yaşamı, turistleri bölgeye 

tahmin edilenden daha önce çekmeye başlamış, Doğuş Grubu’nun 2013 yılında 

Galataport ihalesini kazanmasından sonra otel projeleri Karaköy’e hızla 

eklemlenmeye başlamıştır. Büyük sermayenin bölgeye gelerek binaları otel olarak 

yenilemesiyle, Karaköy’de emlak fiyatları hızlı bir biçimde yükselmiştir. Sermaye 

Karaköy’ü dönüştüren hipster topluluğuyla işbirliği kurmaktan ziyade, süreç daha çok 

Galataport Projesi’yle etkin hale getirilebilecek sistematik sermaye birikimi için uygun 

bir inşa edilmiş çevrenin tahsisiyle ilerlemiştir [122]. Bunun bir parçası olarak da, 

kültürel sınıflar ve hipsterlar  bölgedeki yatırım eksikliği ve yatırım arasında bir  köprü 

görevi üstlenmiştir [130]. Büyük sermaye tarafından turizm odaklı dönüştürülen 

Karaköy’de üretilen mekanlar çoğunlukla bölgede bulunan hipsterlar ve kültürel 

sınıflar için değil, ileri ekonomilerde gelecek turistlerin ve varlıklı kişilerin tüketim 

ihtiyaçlarına göre üretilmiştir. Karaköy’de turizm odaklı ilerleyen soylulaştırma daha 

önce yaşanan soylulaştırma dalgalarına göre mekanı ve dokuyu daha hızlı 

dönüştürmeye başlamıştır. Kemankeş Caddesi 2015 yılından beri büyük bir şantiyeye 

dönüşmüş, Galataport dahil büyük otel inşaatlarıyla cadde başından sonuna kadar 

yenilenmeye başlamıştır (Şekil 5.45). 

 

 
Şekil 5.45: Turizm soylulaştırması etkisinde dönüşen Kemankeş Caddesi. 



130 

Karaköy’ün büyük sermaye tarafından kolaylıkla dönüştürülebilmesi mülkiyet yapısı, 

konum ve potansiyel turizm getirisi ekseninde yaşanmıştır. Karaköy’de bulunan 

yapıların üst kotları hisseli olmayan mülkiyet yapısı nedeniyle konut veya ofis 

kullanımları açısından zemin kot kadar yoğun dönüşememiştir. Karaköy’de mülk 

sahiplerinin genelde tüm binaya sahip olması, turizm yatırımcılarının mevcut yapıları 

otele dönüştürmesini kolaylaştırmıştır. Karaköy’ün zemin kotunda yaşadığı tüketim 

odaklı soylulaştırma, kültür ve sanat açısından zengin olan bölgenin turizm açısından 

pazarlanabilmesine olanak sağlamıştır. Karaköy’ün eski ticaret, finans ve imalat 

merkezi olarak şehrin sembolleşmiş yapılarına ve Galata, Cihangir, Eminönü gibi 

önemli bölgelerine 500 metre uzaklıkta bulunması turizm yatırımcılarını bölgeye 

çekmiştir. Galataport projesinin alana çekeceği varlıklı kişiler ve kurvaziyer 

turizminin gelişmiş ekonomilerden getireceği yüksek dövizli turist potansiyeli, turizm 

yatırımcılarının bölgeyi üst gelir grubunun ihtiyaçlarına göre dönüştürmesinin 

nedenlerinden biri olmuştur. Beyoğlu Belediye Başkanı Ahmet Misbah Demircan’nın 

Hürriyet gazetesine yaptığı röportaja göre, 2005-2015 yılları arasında Karaköy’de 

bulunan 551 binadan 259’u yenilenmiş, hala inşaat halinde olan 12 otel için 320 

milyon dolarlık yatırım planlanmıştır [131].  Karaköy’ün ikinci soylulaştırma 

dalgasını yaşadığı 2011 yılı sonrasında, bölgede bulunan otel sayısı yaklaşık 5 kat 

artmıştır (şekil 5.46).  

 

 
Şekil 5.46: Karaköy bölgesinde 2011 yılı öncesinde ve sonrasında açılan oteller. 

 



131 

Cocola-Gant ve Gotham’a göre turizm soylulaştırması, kentsel bölgelerin ziyaretçiler 

için boş zaman alanlarına dönüştürülmesi ve mevcut nüfusun kalma hakkının tehdit 

etme süreçlerini ifade etmektedir [86,132]. Başka bir deyişle kent turizminin ortaya 

çıkması, soylulaştırmanın ortaya çıkmasına paraleldir ve aslında, benzer kentsel 

ortamlarda toplulukların bir arada bulunma eğiliminin bir yansımasıdır [86]. Bu 

bağlamda soylulaştırmanın genellikle mekanın tanıtımı için öncü bir haline geldiğine 

dikkat çekmektedir, çünkü ziyaretçiler ve orta sınıf sakinler genellikle benzer tüketim 

manzaraları içerisinde kendilerini rahat hissetmektedir [86].  Hipster bölgelerine 

turizm etkisiyle daha çok kişi geldikçe, arazi kullanımında yoğunlaşmanın artmasına 

paralel emlak fiyatları artmaktadır. Karaköy katlı otoparkının yanında The Wings 

Hotel olarak faaliyet gösteren binanın Harmoni Gayrimenkul Değerleme ve 

Danışmanlık AŞ tarafından 2015 Aralık ve 2018 Mart aylarında yapılan emlak 

değerleme raporları karşılaştırıldığında, 2.5 seneden daha kısa bir sürede 1852 m2 

kapalı kullanım alanına sahip binanın emlak değerinin KDV hariç 25.800.000 tl’den	

32.440.000	tl’ye	yükselerek	yüzde 25 arttığı belirlenmiştir [133,134]. Karaköy’de 

soylulaştırmanın ilerleyişi, yerel orta sınıfın tüketim talebiyle daha az ilgiliyken, ileri 

ekonomilerden gelen turistlerin üst düzey tüketim alışkanlıklarıyla daha fazla 

ilişkilidir [86]. Turizm soylulaştırması sırasında hipster topluluğunun bazı öncüleri 

kendi başarılarının kurbanı olarak, artan kira fiyatlar karşında bölge içerisinde yer 

değiştirmek zorunda kalmıştır.  

Son birkaç yılda gelinen noktaya bakıldığında Karaköy’ün geçirdiği soylulaştırma 

süreçleri sonucunda dönüşen sokaklar, belirli bir sosyo-ekonomik kesime hizmet eder 

durumda gelmiştir. Hipster topluluğu günümüzde Karaköy’ün çeperlerini 

dönüştürmeye başlamış, topluluk kentsel ve mekânsal anlamda benzer sokaklara 

yatırım yapmıştır. Bölgede hipster kimliğiyle gerçekleşen dönüşümler Haliçport ve 

Galataport projeleri arasında kalan Perşembe Pazarı bölgesinde giderek artmıştır. Kıyı 

düzenlemesi sonrasında hareket kazanmaya başlayan Perşembe Pazarı, uygun fiyatlı 

tüketim mekanlarıyla karaköy’ün öncü dönüşüm hareketlerine benzer şekilde 

dönüşmeye başlamıştır (Şekil 5.47). Perşembe Pazarı hala devam eden geleneksel 

ticaret hayatıyla, ziyaretçilere mekânsal anlamda sunduğu süperçeşitlilikle, görünür 

hale gelmeye başlayan sokak sanatıyla, deneyimlenebilen kozmopolit kent yaşamıyla, 

sahip olduğu endüstriyel geçmişle birlikte, Karaköy’de dönüşümü çekici kılan bir çok 

unsuru içerisinde barındırmaktadır. Perşembe Pazarı’nın sunduğu gelişim potansiyeli 



132 

ve Karaköy’de artan kiralar, hipsterların tüketim mekanlarını ve ofislerini bu bölgeye 

taşımaları için küresel örneklerin ışığında güçlü bir potansiyel barındırmaktadır. 

 

 

Şekil 5.47: 2019 yılı Karaköy’ün tüketim mekanları haritası. 

5.2.2.3 Mega dönüşüm projeleri ve Galataport 

Karaköy 2012 yılından sonra bölgeye çektiği büyük sermaye tarafından turizm amaçlı 

dönüştürülmeye başlanmış, bölge her geçen gün yenilenerek daha varlıklı kişileri ve 

turistleri çekmek üzere yapısal ve mekânsal olarak yenilenmiştir. Karaköy uzun 

zamandır devam eden turizm odaklı kentsel dönüşüm projeleri ve Galataport 

projesiyle büyük bir şantiye alanına dönüşmüştür. Galataport projesi kamuoyuna 

duyurulduğu Mart 2002 yılından beri sürekli ülke gündeminde olmuş,  Eylül 2005’te 

açılan  Galataport ihalesinin 49 yıllığına  3 milyar 538 milyon Euro karşılığında Sami 

Ofer’in ortak olduğu Royal Caribbean Cruises önderliğindeki konsorsiyuma 

verilmiştir [135]. Sonraki süreçte ihale, ödeme planları ve imar durumuna yapılan 

itirazlar sonucunda iptal edilmiş, geçen sürede hukuki eksikler tamamlanarak yeniden 

ihalaye çıkılmıştır [135]. Doğuş Grubu ve Bilgili Holding ortaklığı, Özelleştirme 

İdaresi tarafından 16 Mayıs 2013’te gerçekleştirilen Salıpazarı Limanı İhalesi’ni, 30 

yıllığına 702 milyon Dolar’lık teklifle kazanmıştır [136]. 2014 yılında başlayan 

Galataport inşaatı sırasında birinci derece tarihi eser Paket Postahanesi ve tescilli 

Karaköy Yolcu Salonu’nun Mart 2017’de yıkılmasıyla, sermayenin dönüştürücü 



133 

etkisinin kamusal mirasa ve toplumsal değerlere yaklaşımı büyük tartışmalar 

doğurmuştur (Şekil 5.48). Galataport projesi toplamda 400.000 m2’lik inşaat alanıyla 

kültür-sanattan gastoronomiye, turizmden alışverişe kadar pek çok farklı fonksiyona 

sahip olacak şekilde geliştirilmiştir [136]. Ayrıca kıyı şeridi halka açılarak proje sahası 

içerisinde 30.000 m2 peyzaj alanı kamusal kullanıma ayrılmış,  tüm açık alanlarının 

açık hava sergisi ve enstalasyon sahaları olarak kullanılması düşünülmüştür. Proje 

geliştiricilerine göre, kruvaziyer limanının, kafe ve restoranların, ulusal ve uluslararası 

birçok markaya ev sahipliği yapacak mağazaların ve küresel otel zinciri Peninsula’nın 

açılmasıyla birlikte Galataport’un yılda 7 milyonu yabancı, 1.5 milyonu kurvaziyer  

yolcusu olmak üzere toplamda 25 milyon ziyaretçiyi alana çekmesi beklenmektedir 

[136].  

 

Şekil 5.48: 2019 yılı Galataport inşaatı ve yıkılan Karaköy Yolcu Salonu. (Url-137) 

Karaköy, hipster alt kültürü etkisiyle gelişen tüketim ve eğlence mekanlarıyla, 

Galataport öncesinde bölgeyi zemin kotunda dönüştürmüş ve bölgeye varlıklı üst sınıfı 

çekmeyi başarmıştır. Oysa ki 2000’li yıllarda yazılan haberlere bakıldığında, 

Galataport arazisinin dönüştürülmesinin, Karaköy ve çevresinin turizmle kalkınması 

açısından önemli bir gereklilik olduğundan bahsedilmiştir. Karaköy hipster topluluğu 

sayesinde denize kıyısı olmayan, manzarasız sokakları sanat ve tasarım yoluyla 

zengileştirip pazarlamayı başarmıştır. Galataport projesinin 1.7 milyar dolara mal 

olduğu düşünüldüğünde, hipster şehirciliği çok daha uygun ekonomik şartlarda 



134 

bulundukları bölgelere dinamizm kazandırmayı başarmıştır. Proje geliştiricileri 

lansman toplantısında projenin sahil hattının kamuya açılacağının altını çizmiştir 

[136]. Oysa ki daha önce hazırlanan projelere yapılan en büyük toplumsal itiraz, sahil 

hattının sermayenin kullanımına bırakılarak özelleştirilmesiyle alakalı olmuştur. 

Doğuş Grubu adına Ferit Şahenk ve Bilgili Holding adına Serdar Bilgili, 200 yıldır 

kapalı olan Karaköy Rıhtımından Mimar Sinan Ünivesitesi Fındıklı Kampüsüne kadar 

1.2 km’lik sahil şeridinin yeniden kamuya açılacağının, böylece projenin yerli ve 

yabancı turistler açısından bir liman projesi olmanın ötesinde anlamlar taşıyacağı 

belirtilmiştir [136]. Galataport projesinin 2012 yılı öncesinde çevresini geliştirme 

potansiyelleri tartışılırken kimse proje alanın çevresiyle iletişim kurmak 

isteyebileceğini düşünmemiş, sadece projenin çevresini dönüştürme ve geliştirme 

potansiyelleri tartışılmıştır. Yakın zamanda kent yaşamına katılacak olan Galataport 

projesi, hipster şehirciliğiyle dönüşmüş Karaköy’ü rehabilite etmeye değil, 

Karaköy’ün mekânsal sürekliliğine eklemlenerek bölgeden insan çekmeye 

odaklanmıştır (Şekil 5.49). Galataport arazisi içinde inşaatları devam eden İstanbul 

Modern ve Mimar Sinan Üniversitesi Resim Heykel Müzesi, geliştiriciler açısında 

kültür-sanat etkisiyle çağdaş sanat meraklılarını alana çekebilecek jeneratörler olarak 

görülmüş, proje içerisnde müze ziyaretçilerinin boş zamanlarını geçirebilecekleri 

endüstriyelleşmiş tüketim mekanları üretilmiştir.  

 

 

Şekil 5.49: Galataport projesinin vaziyet planı. 



135 

2020 yılında açılacak olan Galataport, hipster şehirciliğiyle dönüşmüş Karaköy’e çok 

sayıda tüketim ve eğlence mekanıyla eklemlenerek, bölgenin toplumsal ve kimliksel 

ekosistemini değiştirme potansiyeline sahiptir. Galataport içerisinde yaklaşık 52 bin 

m2 kiralanabilir alan mağaza ve yeme-içme birimlerine, 43 bin m2 kiralanabilir alan 

ofis kullanımlarına ayrılmıştır. Galataport projesi içerisinde açılacak zincir restoranlar, 

kafeler, eğlence mekanları ve lüks tüketim mağazalarıyla Karaköy, kitle turizmini 

destekleyen niş tüketim mekanlarıyla büyük bir açık hava AVM’sine dönüştürülmek 

istenmiştir [136] (Şekil 5.50). Williamsburg ve yurt dışındaki örnekler bakıldığında, 

milyar dolarlık yatırımların hipster şehirciliğiyle oluşmuş dokuya zarar verdiği, 

sermayenin dönüşen bölgeleri hipster kimlikleri üzerinden pazarlayarak daha varlıklı 

kesimin ihtiyaçları doğrultusunda küresel zincirler ve lüks tüketim mekanlarıyla 

soylulaştırdığı gözlemlenmiştir (Şekil 5.51). Zincir mağazaların ve küresel tüketim 

mekanlarının parlatıcı etkisinin Karaköy’ün ara sokaklarına yansıması durumunda,  

Galataport Karaköy’de bugüne kadar yaşanan dönüşümden daha büyük bir alanda 

farklı tüketici talepleri doğrultusunda yeni bir soylulaştırma dalgasına neden 

olabileceği gözlemlenmiştir. Galataport projesinde devlet tarafından desteklenen 

sermaye hareketlerinin kamusal mekana kontrolsüzce müdahala etmesi sonucunda, 

kamusal alanın kullanım pratiklerinde farkedilemeyen görünmez soylulaştırma 

duvarlarının oluşması, ve buna bağlı mekansal eşitsizliklerin yaşanması olası 

görülmektedir. Galataport projesi tamamlandığında, varlıklı sınıfın bölgeye 

gelmesiyle geçici tüketim aktivitelerinin yoğunlaştığı,  turizm odaklı kısa süreli 

kullanımların daha çok görüldüğü, müzeler aracılığıyla kültürün metalaştırıldığı, 

bölgenin tarihselliğiyle bağdaşmayan yeni bir tüketici kimliğinin doğması 

muhtemeldir. 

 

Şekil 5.50: Galataport projesinin tamamlanan ilk bölümünden bir kesit. 



136 

 

Şekil 5.51: Galataport projesinin görseli ve ticari alanlar. (Url-138) 

5.2.3 İstanbul’un dönüşüm döngüsü 

İstanbul bellirli sekanslar içerisinde toplumsal ve mekansal etkiler nedeniyle bir çok 

dönüşüm geçirmiş, hipster alt kültür etkisiyle Karaköy’de yaşanan dönüşüm bu 

dönüşüm döngüsünün önemli bir parçası olmuştur. İstanbul’da yaşanan dönüşüm 

döngüsü, kentte yaşayan genç nüfusun benzer toplumsal ve sınıfsal kimlikler 

doğrultusunda mekanı yeniden örgütlemesiyle oluşmuştur (Şekil 5.52). İstanbul’da 

yaşanan dönüşüm döngüsü içerisinde ilk önce İstiklal Caddesi ve çevresi 2002 yılında 

genç nüfusun etkisiyle soylulaşmaya başlamıştır. İstiklal Caddesinde başlayan 

dönüşüm rüzgarı komşusu Cihangir’e sıçramış, Cihangir bölgesi içerisinde seçkin 

tüketim mekanları zamanla çoğalmıştır. Yaşanan toplumsal olaylar ve kamu 

politikaları sonucunda İstiklal Caddesi’nin kent içerisinde toplumsal çekim gücü 

azalmış, 2013 yılından sonra genç nüfusun İstiklal Caddesini terk etmesiyle Beşiktaş 

ve Kadıköy’ün merkezleri hızla gelişmiştir. Ancak İstiklal Caddesinde yaşanan 

dönüşüm, konumu ve dönüşmeye başlayan toplumsal yapısıyla en çok Karaköy’ü 

etkilemiştir.  2012 yılından itibaren sanat etkisiyle popülerleşmiş olan bölge, sahip 

olduğu yaratıcı genç insan sermasiyle kısa sürede seçkin kişileri bölgeye çekmiştir. 

Son olarak Karaköy’ün sermaye tarafından giderek soylulaştırılması sonucunda 2015 

yılından itibaren Fener-Balat bölgesi ucuz kira ve gayrimenkul değerleriyle hipster alt 

kültürünün etkisiyle dönüşmeye devam etmiştir. Yaşanan dönüşüm döngüleri, önce 



137 

kentin merkezinde ucuz ve geniş bir alanın bulunmasıyla başlamış, devamında tasarım 

ve kültür-sanat etkisi üretimle buluşmuştur. Dönüşen bölgelerin kentli tarafından 

keşfedilmesiyle dönüşümün yaşandığı bölgeler toplumsal çekim merkezlerine 

dönüşmüştür. İnsanların alana gelmesi tüketim mekanlarını bölgeler içerisinde 

çoğaltmış, hipster bölgeleri popüler kültür etkisiyle giderek daha fazla ve farklı 

sınıflardan insanları bölgeye çekmiştir. Bölgeye yüksek gelir grubuna mensup kişilerin 

gelmesi kira fiyatlarını ve mülk değerlerini arttırmış, soylulaştırma alanı dönüştüren 

kişilerin bile varlığını tehdit eder hale gelmiştir. Bölgeden soylulaştırma sonucunda 

dışlanan kesimler kent içerisinde dönüştürübilecekleri uygun alanları keşfetmeye 

devam etmiştir. 

 

 
 

Şekil 5.52: Son 15 yılda İstanbul’un dönüşüm döngüsü. 

5.3 Hipster Şehirciliği ve Mimari Kimliğin Metalaştırılması 

Hipster topluluğunun kent içerisinde mevcut eski alanları dönüştürmesiyle birlikte 

mekanların ve malzemelerin yeniden kullanımları sonucunda, küresel ölçekte 

yaygınlaşan adı net bir şekilde konulamamış mekansal çözümlemeler ve mimari 

tavırlar ortaya çıkmıştır. Hipster alt kültürü etkisiyle tasarımcılar aracılığıyla veya 

kendiliğinden gelişmiş mimari kültür, günümüzde birçok mimar ve tasarımcı 

tarafından taklit edilmektedir. Kökenleri bohem ve yuppie alt kültürlerine dayanan 

hipster alt kültürünün Williamsburg’da yarattığı şehircilik ve mimari kodlar, çıkış 

amaçlarının oldukça dışında küresel ölçekte genç nüfusun mekânsal ihtiyaçları 

doğrultusunda soyutlanarak yapılarda veya tasarımlarda uygulanmaktadır. Foster and 

Partners’ın 2015 yılında Dubai’de tasarladıkları Hipster Village projesi, endüstriyel 

mirasa sahip olmayan bir kente endüstriyel bir strüktür izi kurulması fikriyle 



138 

ilerlemiştir (Şekil 5.53).  Dubai tasarım bölgesi’nin büyütülmesi için geliştirilen proje, 

yerel sanatçıları orijinal örneklerinde olduğu gibi sanatsal açıdan besleyebilecek 

mekanların üretilmesinin yanı sıra, start-up şirketleri ve sanatçıları bölgeye 

çekebilecek bir yaratıcılık vahası üretilmesini amaçlamaktadır [139]. Hipster Village 

projesinin geliştirilirmesi sırasında Foster and Partners hipster bölgelerini 

popülerleştiren mekânsal ve toplumsal öğelerin izini sürmek  için New York'un 

Meatpacking Bölgesi ve Londra’nın Shoreditch bölgesi dahil olmak üzere dünyanın 

önde gelen tasarım destinasyonlarını ziyaret ederek ilham almıştır [139]. Foster and 

Partners’ın geliştirdiği proje, bir dizi çeşitlilik sunan tüketim caddesi, açık hava 

etkinlik alanı, esnek açık ofisler, ortak çalışma alanlarının bir karışımının yanı sıra, 

Shoreditch gibi hipster bölgelerinin tipik cadde düzenlerini taklit etmektedir. 

 

Şekil 5.53: Foster and Partners’ın Dubai Village projesinden bir görsel. (Url-140) 

Bir diğer örnek ise, Bjarge Ingels Grup’un 2016 yılında Los Angeles için geliştirdiği, 

içerisinde konut,ofis ve alış-veriş merkezi bulunan karma kullanımlı gayrimenkul 

projesidir. Bjarge Ingels Group, sanat bölgesine yakın olan proje için mevcut olan eşsiz 

hipster kültürünü oluşturan nitelikleri değiştirmek yerine, sanat bölgesinin 

yenilenmesini sağlayacak bir program ve kimlik üretmeyi önermiştir [141]. 

Geliştirilen projede çıplak depo strüktürlerinin endüstriyel estetiği ve dönüştürülebilen 

loft mekanların sunduğu mekânsal ve ölçeksel özgürlük taklit edilerek, hipster 

bölgelerindeki yaşanan başarılı dönüşümün mimari kodlarını referans olarak 



139 

kullanmıştır (Şekil 5.54). Son yıllarda hipster alt kültürü etkisiyle dönüştürülmek 

istenen bölgelerde tanınmış mimarların tasarımıyla taklit edilen kültürel birikim, 

yaratıcı  kimliğin kapitalist sermaye düzeni içinde mekan üzerinden pazarlamaya 

çalışmasıyla giderek metalaşmış ve küreselleşmiştir.  

 Mekanın altyapısal dönüşümü” kısaca, mekanın yere, kültüre, fiziksel, sosyolojik girdilere bağlı 

olma durumundan soyutlanıp, tüketim ilişkilerini belirleyen bir altyapıya indirgenmesi durumudur. 

Mekanın “yer” ile olan ilişkisinin koparılması onun niteliğinde belirgin bir dönüşüme işaret eder. 

Mekan bulunduğu coğrafyanın ve kültürün izlerini hafızasında taşıyan bir yapı iken tüketimi 

örgütleyen ve birbirine entegre olmuş yapılardan oluşan bir sistemin bileşeni haline gelmiştir. 

Kapitalizm kendi mekan ve zaman anlayışını her coğrafyada tekrarlar, o coğrafyayı kendi istekleri 

doğrultusunda, soyut bir mekan ve zaman anlayışı çerçevesinde tekrar kurar. Bu sayede birbirinden 

çok farklı coğrafyalar aynı soyut mekan ve zaman anlayışı çerçevesinde birbirlerine bağlanır, tek bir 

ekonomik sistemin parçası haline gelirler. Bu soyutlama küresel ölçekte işleyen bir ekonominin 

gerekliliği olarak ortaya çıkar. Hakkı Yırtıcı [39].  

 
 

 

Şekil 5.54: Bjarge Ingels Group’un Los Angeles’da geliştirdiği 670 Mesquit 
projesinin görseli. (Url-142) 

 
 

 
 
 
 
 
 
 



140 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



141 

6.  SONUÇ  

Bu çalışmada “hipster şehirciliği” kavramı, dönüşümün yaşandığı Williamsburg ve 

Karaköy bölgelerindeki toplumsal yaşam, mimari kimlik, mekansal dönüşüm ve 

kentleşme pratikleri üzerindeki olumlu ve olumsuz yönleriyle tarif edilmeye 

çalışılmıştır. Hipster şehirciliği kavramınının ortaya çıkmasını sağlayan küreselleşme 

ve 21.yy çağdaş neoliberal ekonomik modelinin ışığında, bu kavramın Williamsburg 

ve Karaköy üzerindeki etkileri fonksiyonel ve mekansal dönüşümler üzerinden 

okunarak, hipster şehirciliği kavramının  küresel etkilerinin izinin sürülmesi 

hedeflenmiştir. Williamsburg ve Karaköy örnekleri incelendiğinde, hipster 

şehirciliğininin kentler üzerinde ortak mekânsal sonuçları ve kentsel etkileri olduğu 

anlaşılmış, gözlemlenen ortak etkiler aşağıda sıralanmıştır. olursak:  

* Hipster şehirciliği sadece bir ülkede veya şehirde belirli bir alanda değil, toplumun       ihtiyaçlarına 

göre  dönüştürdüğü ve ürettiği mekanlarla şehrin genelinde etkili olmuştur. 

* Hipster alt kültürü lokal ve iyi yaşam söylemiyle, dönüştürdüğü bölgelerde hipster    şehirciliği 

kavramı altında yeni bir bölgesel ekonomi ve canlı sokak yaşamı örgütlemiştir. 

* Hipster şehirciliği, soylulaştırmayla sonuçlanan yenilikçi mekansal ve kentsel mimari söylemler 

üretmiştir. 

* Hipster şehirciliğiyle üretilmiş fonksiyonel çeşitlilik ve mimari kodlar sermaye tarafından taklit 

edilmiştir.  

 
Hipster alt kültürü, dönüştürdüğü bölgeler  içerisinde yeni bir yaşam tarzı tanımlamış 

ve doğal bir süreç içerisinde kendi ihtiyaç programlarını ve mekansal çözümlerini kent 

yaşamı içerisinde ortaya çıkarmıştır. Neoliberalizmle artan kitlesel tüketim ve 

küreselleşen kent yaşamına karşı, dönüşen bölgelerde lokal işletmeler ve sokak yaşamı 

yeniden güçlenmeye başlamıştır. Sokak sanatları ve sanatın kamusal alandaki yeri ve 

önemi yeniden keşfedilmiştir. Çalışma mekanları kişilerin kolektif üretimlerini kentle 

paylaşabildikleri ortak çalışma ve paylaşma alanlarına evrilmiştir. Hipster şehirciliği 

etkisinde yenilenen bölgeler sunduğu sanat, mimari kimlik, süperçeşitlilik gibi 

mekanın ve kentlinin yaşam kalitesini arttıran mikro ölçekli detaylarıyla genç sınıf 

girişimciliğinin merkezi haline gelmiştir. 

Neoliberal dönem sonrası teknolojiyle başlayan bilgi çağı ve değişen mekânsal 

ihtiyaçlar yeni bir yaşam biçimi ve mekânsal örgütlenme doğurmuş, Williamsburg 

içerisinde yaratıcı genç sınıf tarafından genç şehirlilerin toplanma, sosyalleşme, 

üretme ve tüketme ihtiyaçlarını karşılayabilecek lokal tüketim ve kollektif üretim 



142 

mekanları üretilmiştir. Williamsburg içerisinde hipster alt kültürü etkisinde dönüşmüş 

mekanların tarif ettiği özgünlük ve dönüşen bölgeşelerin ürettiği alternatif kent 

yaşamı, 80’lerin yuppie alt kültürünün kent merkezlerinde ürettiği tüketim ve statü 

mekanlarına benzer şekilde kent yaşamı içerisinde popülerleşerek, geniş kitleleri 

Williamsburg’a çekmiştir. Williamsburg, ikinci el giyim mağazaları,vegan restoranlar, 

organik gıda marketleri, gurme lezzet noktaları, tasarım butikleri, yerel giyim 

markaları benzeri lokalleşmiş hipster tüketim mekanlarıyla; üçüncü dalga kahveciler, 

ortak paylaşımlı ofisler ve yaratıcı sektör girişimcilerine ait stüdyolar benzeri 

kollektifleşmiş üretim mekanlarıyla; 99 cent mağazaları, etnik mutfaklar, kuaför, terzi 

benzeri yerel sakinlerin bölgesel ekonomik yaşamını sürdürdüğü yerel tüketim 

mekanlarıyla birlikte,  süper çeşitliliğe sahip  bir sokak yaşamı oluşturabilmiştir.  

Ancak  Karaköy'de yaşanan dönüşüm beklenildiği gibi üretim mekanlarını arttırmamış 

aksine geleneksel üretim mekanlarını tüketim mekanlarına dönüştürmüştür. 

Karaköy'ün tüketim üzerinden gerçekleşen dönüşümü mekansal çeşitliliği azaltarak 

farklı sosyal sınıftan insanların bir arada vakit geçirebilecekleri bir bölgeyi tek 

tipleştirerek soylulaştırmaya başlamıştır. Karaköy içerisinde tek tipleşen tüketim 

mekanları hem sosyolojik hem de mekansal çeşitliliği tehdit ederek bölgenin geniş 

kitlelerce kullanımının yaratacağı potansiyelleri kısıtlamıştır. Karaköy, dünya 

mutfakları, gurme restoranlar, tasarım butikleri, yerel giyim markaları, eğlence 

mekanları benzeri lokalleşmiş çok çeşitli tüketim mekanlarıyla; üçüncü dalga 

kahveciler gibi tüketim odaklı çok sayıda kollektifleşmiş üretim mekanı; yaratıcı 

sektör girişimcilerine ait stüdyolar ve ofisler benzeri kollektifleşmiş az sayıda üretim 

mekanıyla; sayısı her geçen gün azalan yerel işletmeleriyle birlikte, süper çeşitliliğe 

sahip bir sokak yaşamı sunabilmiş olsa da, üretim mekanları ve yerel işletmeler 

açısından zemin kotunda Williamsburg kadar çeşitli kullanımlar yaratamamıştır. 

Karaköy’ün hipster alt kültürü etkisiyle küresel örneklerinde olduğu gibi katma değerli 

ürünler ortaya koyamamış olması, iki bölge arasında farklı güçler etkisinde yaşanan 

soylulaştırma süreçlerine ve hipster alt kültür akımının bu topraklardan çıkmayarak 

popüler kültür etkisiyle ülkemize gelmiş olmasıyla ilişkili görülmüştür. Hipster 

şehirciliğiyle yaşanan dönüşüm sırasında tüketim mekanlarının artması ve katma 

değerli üretim mekanlarının oluşmaması üzerine, yaratıcı sektörlerin Karaköy 

içerisinde varlığı, Williamsburg’da olduğu kadar artmamıştır. Mimarlık ofisleri, 

reklam ajansları, fotoğraf stüdyoları, prodüksiyon şirketleri gibi yaratıcı sektörler, 



143 

bölgesel gelişim sırasında üst kotlarda ve bina bazında yoğunlaşan turizm 

soylulaştırması nedeniyle Karaköy’e göre daha uygun fiyatlı alternatif bölgelerde 

yoğunlaşmıştır.  

Farklı kültürel geçmişlere sahip olmalarına rağmen küreseleşmiş hipster alt kültürü 

etkisinde benzer dönüşüm süreçleri geçiren Williamsburg ve Karaköy, fonksiyonel 

çeşitlilik ve mimari kodlar açısından benzer mekânsal dönüşüm süreçleri yaşamıştır.  

Hipster alt kültürünün Williamsburg içerisinde oluşturduğu üretim ve tüketim 

mekanları, bölgenin bulunduğu New York şehrinin alt kültürler etkisinde yaşadığı 

geçmiş dönüşümlerin mirasıyla şekillenmiştir. Bohem alt kültürünün Soho’da ürettiği 

loft mekanlar ve New York’ta ortaya çıkmaya başlayan endüstriyel estetik, hipster alt 

kültürü etkisinde dönüşen Williamsburg içerisinde mekanların ve sokakların geçmiş 

kültürel mimari kodlarla dönüştürmesine zemin hazırlamış, sonrasında küreselleşerek 

tüm dünyaya yayılmıştır. Williamsburg’a benzer eski endüstri ve ticaret bölgesi olan 

Karaköy üzerinde hipster alt kültürüne ait mimari kodlar ve mekânsal dönüşümler, 

sadece bölgenin endüstriyel izlerinde orjinallik söylemi üretebilmiş, onun dışında 

küreselleşmiş hipster mimari kimliği bölgede dönüşümler sırasında taklit edilmiştir. 

Hipster mimari kodları küreselleşmiş haliyle Karaköy’ün ara sokaklarını dönüştürmüş, 

dönüşen mekanlar kimi zaman bölgenin endüstriyel geçmişinden ilham almış, kimi 

zaman niteliksiz yapılarda yüzeysel bir taklit olarak vücut bulmuştur. Sermayenin 

Karaköy’e gelmesiyle hipster şehirciliğinin kimliksel kodları orjinallik üzerinden aşırı 

fetişleştirilmiş, küreselleşmiş mimari kodlar varlıklı kesime yüksek maliyetli mekansal 

yenilemelerle pazarlanmıştır.  

Hipster şehirciliğiyle dönüşmüş Williamsburg ve Karaköy, köklü endüstriyel 

geçmişleri olan, 21.yy’ın neoliberal ekonomik modeline ayak uyduramayan 

geleneksel ticari yaşama sahip, deniz kıyısında muhteşem şehir manzaraları sunan, 

kent merkezleri içerisinde kalmış farklı coğrafyalarda bulunan benzer bölgeler olarak 

değerlendirilmiştir. Bu benzerlikler hipster şehirciliği etkisinde kimlik değiştiren 

Williamsburg ve Karaköy’e önce insanları, sonra sermayeyi çekmiş, dönüşen bölgeler 

daha varlıklı kesime mekânsal geliştirmeler üzerinden pazarlanmıştır. Williamsburg 

ve Karaköy’de hipster şehirciliği etkisinde yaşanan dönüşüm sonrasında artan ilgiyle 

birlikte kira ve mülk değerleri yükselmiş, zaman içerisinde hipster bölgelerinde 

yaşayan orijinal sakinlerin yer değiştirmek zorunda kaldığı soylulaştırma dalgaları 

yaşanmıştır. Dönüşümün yaşandığı mahallerde yaşanan kültürel ve sanatsal çeşitlilik 



144 

dekoratif bir özellik gibi sunulmanın yanında, ideal sosyal kent yaşamının iyi 

pazarlanan ticari bir yüzü haline gelmiştir.  Gayrimenkul geliştirme şirketleri bölgeye 

varlıklı hipsterları çekmek için dönüşüm bölgelerinde kültürel ve sanatsal açıdan 

yüzeysel etiketler oluşturmuştur. Alt kültürlerin ürettiği mekanların taklitleri 

yaratılmaya çalışılmış, küresel ölçekli kapitalist sermaye bu alanlarda yerlileştirilmek 

istenmiştir. Yaşanan soylulaştırma süreçleriyle bölgeyi gerçekte popüler yapan 

çekicilik unsurları zaman içerisinde yok olmaya başlamış, dönüşen bölgelerde 

önceden yaşayan kişilerin ve ekonominin yarattığı cazibe ve zenginlik  zamanla 

kaybolma riskiyle karşı karşıya gelmiştir. Daha varlıklı kesimin gelmesi, bölgeyi 

dönüştüren asıl kişileri semtin çeperlerine veya kent içerisinde başka bölgelere 

taşınmak zorunda bırakmıştır.  

Williamsburg ve Karaköy’ün zemin kotunda yaşadığı mekansal dönüşümün 

sonucunda ortaya çıkan üretim-tüketim mekanları neoliberal politikaların 

küreselleştirici gücüyle benzer temel değerler üzerine inşa edilmiştir. Her iki bölgede 

zemin kotunda benzer ticari soylulaştırma dalgaları yaşamış, sadece Karaköy’e göre 

Williamsburg içerisinde yerel işletmeler bölgesel ekonomiye daha fazla katkı 

vermiştir. Ancak zemin kotu dışında üst kotlarda Williamsburg ve Karaköy’ün 

soylulaşma pratikleri mekanın dönüşümü yönünden farklı seyretmiştir. Williamsburg 

üst kotlarda konut ağırlıklı olarak dönüşürken, Karaköy daha yoğun bir tüketim 

ekonomisiyle turizm ağırlıklı dönüşmüştür. Turizm ağırlıklı yaşanan soylulaşmanın 

sunduğu mekansal çeşitlilik, konut bölgelerinin sunduğu karma yaşam alanlarına göre 

daha fazla tüketim mekanına ve zayıf toplumsal ilişkilere neden olmuştur. 

Williamsburg’un konut üzerinden soylulaştırması üst kotlarda yerel sakinleri 

yerlerinden etmiş olsa da, zemin kotunda yerel çeşitliliğin hipster topluluğu tarafından 

satın alınmasına fırsat vermiştir. Karaköy içerisinde turizm soylulaştırması gelip geçici 

insan trafiğiyle yerel işletmeleri tüketim mekanlarına dönüştürmüş, artan turizm 

soylulaştırması üst kotlarda yaratıcı sektörlerin yoğunlaşmasına imkan tanımamıştır. 

Karaköy’ün hipster alt kültür etkisiyle turizm soylulaştırmasıyla dönüşmesi sermayeyi 

alana getirmiş, zemin kotu ve üst kotlarda üst gelir grubuna yönelik projeler 

geliştirilmiştir.  

Soylulaştırma etkisi Williamsburg ve Karaköy’de farklı mekansal dönüşümler ve 

hikayeler üretmiş olsa da, hipster alt kültürünün ürettiği yenilikçi mimari söylemlerin, 

farklı coğrafyalarda bulunan bölgeleri benzer soylulaştırma dalgarı ve kentsel 



145 

eşitsizlikler içerisinde dönüştürdüğü anlaşılmıştır. Williamsburg ve Karaköy’de artan 

soylulaştırmayla değişen toplumsal yapı giderek daha varlıklı kişileri dönüşen 

bölgelere çekmiş, sermaye mekanları topluluğun değişen tüketim pratiklerine göre 

yeniden üretmiştir. Williamsburg içerisinde özellikle doğu nehri kıyısında artan emlak 

fiyatlarına paralel giderek daha varlıklı kişileri bölgeye çekebilecek gayrimenkul 

projeleri üretilmiş, Willamsburg’un konut üzerinden yaşadığı dönüşüm, zaman 

içerisinde zemin kotta ticari hayatı ve bölgesel ekonomiyi dönüştürmeye başlamıştır. 

Karaköy’de dönüşüm Williamsburg’a göre daha farklı bir şekilde turizm tesisleri 

üzerinden yaşanmış, artan bina değerleri ve kent turizmi sonucunda nezihleşen bölge, 

milyon dolarlık otel yatırımlarıyla tüketim odaklı olarak dönüşmeye başlamıştır. Bölge 

turizm soylulaştırma etkisinde büyük bir şantiye alanına dönüşmüş, sermaye bölgede 

inşaatı devam eden mega proje Galataport ve beş yıldızlı otellerle birlikte ileri 

ekonomilerden gelen turistleri çekebilecek tüketim odaklı yeni bir mekansal örüntü 

oluşturmaya başlamıştır. Hipster alt kültürüne ait kimliksel değerler sermaye 

tarafından varlıklı kişilere paketlenip sunuldukça, hipster şehirciliğinin dönüştürdüğü 

sokaklar ve mekanlar kendilerini yüzeysel taklitlerine bırakmaya başlamıştır. Daha 

büyük sermayenin alana üçüncü dalga soylulaştırma hareketini getirmeye 

başlamasıyla, hipster alt kültürü ana akıma karşı başlattığı dönüşüm içerisinde, kendisi 

ana akım haline gelmiştir. Bu durum hipster alt kültürüne ait mekânsal, kimliksel ve 

bölgesel değerlerin ticarileştirilmesiyle, geçmiş alt kültür hareketlerinin yaşadığı gibi,  

zaman içinde hipster alt kültür hareketinin başka yönlere evrilmesine veya 

sonlanmasına  neden olabilecek kültürel tüketimin başlamasına zemin hazırlamıştır. 

Popüler kültür etkisi altında küreselleşen hipster alt kültürü, birçok şehirde hipster 

şehirciliği ve varlıklı sınıfla birlikte güçlü yerel ekonomiler üretmiş, milyar dolarlık 

yatırımların yapılabileceği nezihleştirilmiş kentsel bölgeler yaratmıştır. 

Williamsburg’da Domino Şeker Fabrikası, Karaköy’de Galataport projesi, benzer 

proje özellikleri ve sermaye hareketlilikleriyle, hipster şehirciliğiyle dönüşmüş 

bölgelerin ticari hayatlarına eklemlenmeye çalışan mega projeler olarak ön plana 

çıkmıştır. Williamsburg ve Karaköy’ün  kıyı şeridinde yer alan mega projeler, daha 

önce yayaların erişemediği kıyı hattını dönüşen bölgeler içerisinde kamusal kullanıma 

açmış, hipster şehirciliğiyle oluşmuş kentsel yaşama katılmaya çalışmıştır. Her iki 

projede hipster alt kültürü etkisinde nezihleşmiş bölgelere daha varlıklı kişileri 

çekebilecek tüketim mekanları üretmiş, üretilen mekanlarda hipster topluluğunu 



146 

çekebilecek hipster şehirciliğinin ürettiği mimari kimlik, süper çeşitlilik benzeri 

kavramlar taklit edilmiştir. Galataport Projesi’nin alana ve çevresine getireceği 

yoğunluğun ve yaratabileceği çekim merkezi potansiyelinin yatırımcılar tarafından 

satın alınmaya başlamasıyla, Wiliamsburg’da gayrimenkul geliştiricileri etkisinde 

yaşanan üçüncü dalga  dönüşüme benzer şekilde, Karaköy içerisinde emlak fiyatlarının 

daha da artarak çeperleriyle birlikte daha büyük bir alanın soylulaşması olası 

görülmektedir. Karaköy’de yaşanan dönüşümün üretim kültürünün tüketime kültürüne 

dönüştürülerek yapılması da ilk dönüşümü gerçekleştirenlerin zaman içerisinde 

ekonomik gelişmelere karşı daha dirençsiz kalabilmelerinin önünü açmıştır. Alanı 

çekici kılan değerlerin değişmesi, alanın yeniden fiyatlanıp değerledirilmesini zorunlu 

kılmıştır. Bu duruma paralel mevcut kentsel dönüşümün başarılı veya başarısız 

yüzünün kentin bir çok yerine yayılabileği de bir gerçekliktir.  

Hipster şehirciliğiyle dönüşmüş mekanların sokak hayatını ve bölgesel ekonomiyi 

canlandırması sonucunda, Karaköy’de yaşanan mekânsal dönüşümler kentin bir çok 

bölgesine sıçramış, Kadıköy, Beşiktaş ,Balat gibi bölgeler hipster alt kültürü etkisinde 

dönüşmeye başlamıştır. Benzer biçimde hipster şehirciliği etkisinde oluşmuş mimari 

kimlik, büyük tasarım ofisleri ve proje geliştiricileri tarafından farklı coğrafyalarda 

kültürel geçmişten bağımsız olarak taklit edilmiştir.  Sonuç olarak hipster alt kültürü, 

Williamsburg’dan Karaköy’e kadar ulaşan hipster şehirciliği kavramını üretmiş, 

hipster şehirciliği sonu soylulaştırma dalgalarıyla sonuçlanan mekânsal dönüşümleri, 

coğrafi ve kültürel farklılıklara rağmen ortak bir dille üretebilmiştir. Hipster şehirciliği 

değişen ekonomik ve toplumsal yapının bir ürünü olarak genç şehirlilerin mekanı ve 

sokağı kendi ihtiyaçlarına göre yeniden üretmesi ve dönüştürmesiyle ortaya çıkmıştır. 

60’ların karşı kültür hareketlerinden günümüze mekan ve kentsel alanda bir takım 

etkileri olan alt kültür hareketleri, çağın getirdiği teknoloji ve artan küreselleşmeyle 

hipster alt kültürüyle birlikte tüm dünyada etkili olmaya başlamıştır. Küresel ölçekte 

mekânsal ve kentsel etkiler yaratan hipster alt kültürü sadece hipster şehirciliği 

kavramını ortaya çıkarmamış ,soylulaştırıcı bir güç olarak alt kültür hareketlerinin 

yaşam tarzları üzerinden kimliksel özelliklerinin çok ötesinde mekânsal ve kentsel 

etkiler yaratabildiğini bizlere göstermiştir.  



147 

KAYNAKLAR 

[1] Çınar, T. (1998). Dünya Kenti ve Toplumsal Kutuplaşma, Ankara Üniversitesi 
Siyasi Bilimler Fakültesi Tartışma Metinleri, No:12. 

[2] Lefebvre, H. (1979). Space, Social Product and Use Value, Critical Sociology: 
European Perspective, New York: Grossman.  

[3] Harvey, D. (1985). Consciousness and Urban Expeirence, Baltimore, John 
Hopkins University Press.  

[4] Akın, E. (2007). Kentsel Gelişme ve Kentsel Rantlar: Ankara Örneği, 
Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, Soyal Bilimler 
Enstitüsü, Ankara.  

[5] Gottdiener, M. (2001). Mekan kuramı üzerine tartışma: Kentsel praksise 
doğru.(Çev. H.Ç. Keskinok), Praksis, 2, s.248-269.  

[6] Acar, M., Demir, Ö. (1993). Sosyal Bilimler Sözlüğü, 2. Baskı, Ağaç Yayınları, 
İstanbul.  

[7] Çetinkaya, Y. (1992). Reklamcılık, Ağaç Yayınları, İstanbul.  
[8] Harvey, D. (1997). Postmoderliğin Durumu, (Çev. Sungur Savran), Metis 

Yayınları, İstanbul.  

[9] Wagner, P. (2003). Modernliğin Sosyolojisi, Doruk Yayınları, İstanbul.  
[10] Fordism. (n.d.). Wikipedia, Erişim 18 Eylül 2019, 

https://en.wikipedia.org/wiki/Fordism  
[11] Ghulyan, H. (2017). Lefebvre’nin Mekan Kuramının Yapısal ve Kavramsal 

Çerçevesine Dair Bir Okuma, Çağdaş Yerel Yönetimler Dergisi, 
26(3):1-29.  

[12].Url-12 <https://www.tes.com/lessons/F3JxPloebLXN_Q/american-life-in-the-
1950s>, erişim tarihi 26 Mart 2019.  

[13].Url-13 <https://www.azcentral.com/story/travel/arizona/2016/08/29/mcdonalds-
first-drive-through-sierra-vista-arizona/88009974/>, erişim tarihi 26 
Mart 2019. 

[14] Counterculture of the 1960’s, (n.d.). Wikipedia, Erişim 18 Eylül 2019, 
https://en.wikipedia.org/wiki/Counterculture_of_the_1960s 

[15] Andres, J. (1990).  Beyond Counterculture, Washington State University Press in 
Pullman, Wash. 

[16] Url-16 < https://www.c-span.org/video/?c4676062/1950s-1960s-counterculture-
overview>, erişim tarhi 26 Mart 2019. 

[17] Yeygel, S. (2006).  Postmodern Toplumsal Yapının Pazarlamaya Getirdiği Yeni 
Boyut: Topluluk Pazarlaması (Tribal Marketing), Bilig, Sayı 38, s.197-
228. 



148 

[18] Jenks, C. (2011).  “What Then is Post-modernism?”, The Post-modern Reader, 
Academy Edition, Londra, s.16. 

[19] Cevizci, A. (1997).  Felsefe Sözlüğü, İstanbul, Ekin Yayınları. 

[20] Curcani, Ş. (1984).  Et-Tarifat, İstanbul: Mısır Matbaası. 
[21] Lefebvre, H. (2014).  Mekanın Üretimi, (Çev. I. Ergüden), Sel Yayıcılık, 2. 

Baskı, İstanbul. 
[22] Shrick, I. C. (2001). Batının Cinsel Kıyısı Başkalıkçı Söylemde Cinsellik ve 

Mekansallık, (Çev. Gamze Sarı, Savaş Kılıç), 1. Baskı, Tarih Vakfı 
Yayınları, İstanbul. 

[23] Harvey, D. (2003).  Sosyal Adalet ve Şehir, (Çev. Mehmet Morali), Metis 
Yayınları, İstanbul. 

[24] Neoliberalism, (n.d.). Wikipedia, Erişim: 18 Eylül 2019, 
https://en.wikipedia.org/wiki/Neoliberalism 

[25] Faulkner, N. (2014).  Marksist Dünya Tarihi, (Çev. Tuncel Öncel), Yordam 
Kitap, İstanbul. 

[26] Yardımcı, S. (2005).  Kentsel Değişim ve Festivalizm: Küreselleşen İstanbul’da 
Bienal, İletişim Yayınları, İstanbul. 

[27] Dick, H., Cohen, S., Hoggart, R., (2018).  What is a Subculture?, Grinnell 
Collage, Erişim: 28 Nisan 2019,  
https://haenfler.sites.grinnell.edu/subcultural-theory-and-
theorists/what-is-a-subculture/ 

[28] Jenks, C. (2007).  Altkültür: Toplumsalın Parçalanışı, (Çev. N. Demirkol), 
Ayrıntı Yayınları, İstanbul. 

[29] Baysal, C.U. (2011).  Kent Hakkı Yeniden Hayat Bulurken, Eğitim Bilim ve 
Toplum Dergisi, Sayı:36, Cilt:9, Güz. 

[30] İşler, D. (2013). Küreselleşmenin Uluslararası Finansal Piyasalara Etkisi ve 
Türkiye Uygulaması [Elektronik Sürüm]. (Yayımlanmış Yüksek Lisans 
Tezi). İstanbul: Beykent Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

[31] Hall, S. (1998).  Yerel ve Küresel: Küreselleşme ve Etniklik: Kültür, 
Küresellşeme ve Dünya Sistemi, (Der. Anthony D. King), (Çev Gülcan 
Seçkin, Ümit Hüsrev Yolsal), Ankara. 

[32] Giddens, A. (2004). Modernliğin Sonuçları, (Çev. Ersim Kuşdil), Ayrıntı 
Yayınları, İstanbul. 

[33] Fiske, J. (1999).  Popüler Kültürü Anlamak, Ark Yayınları, Ankara. 
[34] Erdoğan, İ., Alemdar, K. (2005).  Kültür ve İletişim, Erk Yayınları, Ankara. 
[35] Yuppie, (n.d.). Wikipedia, Erişim: 18 Eylül 2019 

https://en.wikipedia.org/wiki/Yuppie 
[36] Url-36 <https://www.amazon.com/Yuppie-Handbook-State-Manual-

Professionals/dp/067147684X>, erişim tarihi 26 Mart 2019. 
[37] Illich, I. (1990). Tüketim Köleliği, (Çev. M. Karaşahan), Pınar Yayınları, 

İstanbul. 



149 

[38] Yırtıcı, H. (2004). Mekanın Altyapısal Dönüşümü, İ.T.Ü. Dergisi/a mimarlık 
planlama tasarım, Cilt:3, Sayı:1, s.43-52. 

[39] Yırtıcı, H. (2009).  Çağdaş Kapitalizmin Mekansal Örgütlenmesi, İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları, İstanbul. 

[40] Bauman, Z. (2006).  Liquid Modernity, Polity Press, Cambridge. 
[41] Starbucks Company Timeline, (n.d.). Erişim:18 Eylül 2019, 

https://www.starbucks.com/about-us/company-information/starbucks-
company-timeline 

[42] Url-42 < https://en.wikipedia.org/wiki/File:Starbucks_stores_graph.png>, erişim 
tarihi 26 Mart 2019. 

[43].Uzunçarşılı Soydaş, A. (2010). Kültürlerarası İletişim Farklı Kültürel 
Ortamlarda Çalışma ve İletişim, Parşömen Yayıncılık, İstanbul. 

[44] Palabıyık, A. (2011). Pierre Bourdieu Sosyolojisinde “Habitus”, “Sermaye” ve 
“Alan” Üzerine, Liberal Düşünce, Yıl:16, Sayı 61-62, Kış-Bahar 2011, 
s.121-141. 

[45] Bourdieu, P. (2006a). Pratik Nedenler, (Çev. Hülya Tufan), Kesit Yayıncılık, 
İstanbul. 

[46] Pratik, Kültür, Sermaye, Habitus ve Alan Teorileriyle Pierre Bourdieu 
Sosyolojisi, (n.d). Sosyolojide Yakın Dönem Gelişmeler, Erişim:         
18 Eylül 2019, 
http://www.stoag.hacettepe.edu.tr/SBR328_3.haftaokumasi.pdf 

[47] Bourdieu, P.  (2006b).  Sanatın Kuralları, (Çev. Necmettin Kamil Sevil), Yapı 
Kredi Yayınları, İstanbul.  

[48] Throsby, D. (1994). The production and consumption of the arts: a view of 
cultural economics. Journal of Economic Literature 32 (1): 1-29.  

[49] Currid, E. (2006).  Bohemia as Subculture; “Bohemia” as Industry Art, Culture, 
and Economic Development, Journal of Planning Literature, Volume 
23 Number 4 May 2009, s.368-382, Sage Publications.  

[50] Clark, Terry N.  (2004).  The city as an entertainment machine, Oxford, UK: 
elsevier. 

[51] Florida, R. (2002).  The rise of the creative class: And how it’s trans- forming 
work, leisure, community and everyday life. New York: Basic Books.  

[52] Bohemianism Subculture, (n.d.). Wikipedia, Erişim: 18 Eylül 2019, 
http://subcultureslist.com/bohemianism/ 

[53] Bohemianism, (n.d.). Wikipedia, Erişim: 18 Eylül 2019, 
http://subcultureslist.com/bohemianism/ 

[54] The History of Bohemianism, (n.d.). Erişim: 18 Eylül 2019, 
https://www.mtholyoke.edu/courses/rschwart/hist255/bohem/thistory.
html 

[55] Mariko, A. (2003, 16 Haziran). The Soho Effect Cultural Gentrification  , 
http://blogs.cornell.edu/art2701mja245/2013/06/16/the-soho-effect/ 



150 

[56].Paletta , A. (2016, 28 Nisan). The Guardian, Erişim: 18 Eylül 2019  
https://www.theguardian.com/cities/2016/apr/28/story-cities-32-new-
york-jane-jacobs-robert-moses 

[57] Shukuda, A. (2016).  The Lofts of SoHo: Gentrification, Art, and Industry in 
New York, published by the Univesity of Chicago Press. 

[58].Url-58 <https://urbanomnibus.net/2017/01/codes-of-conduct/>, erişim tarihi 5 
Mayıs 2019. 

[59].Url-59 <https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-artists-fought-soho-rents-
affordable-matters-today>, erişim tarihi 5 Mayıs 2019. 

[60] Url-60 <https://99percentinvisible.org/episode/the-soho-effect/>, erişim tarihi 5 
Mayıs 2019 

[61].Url-61.<https://www.gettyimages.com/photos/allan-
tannenbaum?family=editorial&sort=best&phrase=allan%20tannenbau
m>, erişim tarihi 18 Eylül 2019. 

[62] Zukin, S. (1989).  Loft yaşam: kentsel değişimin içinde kültür ve sermaye, 
Rutgers Üniversitesi Basını. 

[63] .Taner, S.  (2011).  İstanbul Endüstri Yapılarının Loft Kavramı Çerçevesinde 
Yeniden İşlevlendirilmesi, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Teknik 
Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü Mimarlık Anabilim Dalı, İstanbul.  

[64] Soho Manhattan, (n.d.). Wikipedia, Erişim: 18 Eylül 2019, 
https://en.wikipedia.org/wiki/SoHo,_Manhattan 

[65].Url-65 <http://blogs.cornell.edu/art2701mja245/2013/06/16/the-soho-effect/>, 
erişim tarihi 5 Mayıs 2019. 

[66].Url-66 <https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-artists-fought-soho-rents-
affordable-matters-today>, erişim 18 Eylül 2019. 

[67].Url-67 <https://ny.curbed.com/2018/3/19/17138818/zayn-malik-new-york-
apartment>, erişim tarihi 18 Eylül 2019. 

[68] Lyoyd, R. (2006). Neo-Bohemia Art and Commerce in the Postindustrial City, 
New York and London: Routledge, New York. 

[69] Greif, M. (2010, 26 Ekim). What was the hipster?, New York: New York Times 
Magazine. 

[70] Hipster (contemporary subculture), (n.d.). Erişim: 18 Eylül 2019, 
https://en.wikipedia.org/wiki/Hipster 

[71] Henke, K. (2013). Postmodern authenticity and the hipster identity. Forbes & 
Fifth, University of Pittsburgh. 

[72].Url-72.<https://www.amazon.com/Hipster-Handbook-Robert-
Lanham/dp/1400032016>, erişim tarihi 26 Mart 2019. 

[73] Infante, D. (2015, 9 Haziran). The hipster is dead, and you might not like who 
comes next, Mashable. 

[74] PreparedU: The Millennial Mind Goes to Work, (n.d.). Bentley University, 
Erişim: 18 Eylül 2019, 



151 

https://www.slideshare.net/BentleyU/preparedu-the-millennial-mind-
goes-to-work-41415813?next_slideshow=1 

[75] Frederic, O. (2018, 11 Nisan). US Hipster Index: Vancouver, WA the Most 
Hipster City in America, https://www.movehub.com/blog/the-us-
hipster-index/ 

[76] Mülgan, G. (1995).  “Kentin Değişen Yüzü”, Yeni Zamanlar, Der. Stuart Hail, 
Martin Hacques, Çev. Abdullah Yılmaz, Ayrıntı Yay., İstanbul. 

[77] Hill, W. (2015).  A hipser History Towards a Post-Critical Aesthetic, Southern 
Cross University, Critical Studies in Fashion & BeautyVolume 6 
Number 1. 

[78] Ercan, F. (1996).  Kriz ve yeniden yapılanma sürecinde dünya kentleri ve 
uluslararası kentler: İstanbul, Toplum ve Bilim S.71. 

[79] Jacobs, J. (1961). The Death and Life of Great American Cities. New York: 
Random House. 

[80] Throsby, D. (1994). The production and consumption of the arts: a view of 
cultural economics. Journal of Economic Literature 32 (1): 1-29.  

[81] Maly I., Varis P. (2015). The 21st-century hipster:On micro-populations intimes 
of superdiversity, Tilburg University, European Journal of Cultural 
Studies 1–17. 

[82] Bassanese, D. (2016). Street art and gentrification: the artist’s plight, Erişim:       
18 Eylül 2019, 
http://igor.gold.ac.uk/~gbass002/wordpress/2016/11/05/street-art-
gentrification/ 

[83] Ruth Glass and Coining ‘Gentrification, (n.d.). 100 Build a better future, 
Bartlett, Erişim:18 Eylül 2019, https://bartlett100.com/article/ruth-
glass-and-coining-gentrification 

[84] Ley, D. (1996). The New Middle Class and the Remaking of the Central City, 
Oxford: Oxford University Press. 

[85] Lees, L., Slater, T., Wyly, E. (2008). Gentrification, London and New York: 
Routledge. 

[86] Cocola-Gant, A. (2019). Gentrification and displacement: urban inequality in 
cities of late capitalism. Schwanen, T. and R. Van Kempen (Eds.) 
Handbook of Urban Geography. Cheltenham and Northampton: 
Edward Elgar Publishing. 

[87] Smith, N. (1979). “Toward a theory of gentrification a back to the city movement 
by capital, not people”, Journal of the American Planning Association, 
538–548. 

[88] Smith, N. (2002). “New Globalism, New Urbanism: Gentrification as Global 
Urban Strategy”, Antipode, cilt 43, sayı 3 (2002) s.437-443. 

[89] Clark, E. (2005). ‘The order and simplicity of gentrification: A political 
challenge’, in Rowland Atkinson and Gavin Bridge (eds), 
Gentrification in a Global Context: The New Urban Colonialism, 
London and New York: Routledge, pp. 261–269. 



152 

[90] Zuk, M., Bierbaum, A., Chapple, K., Gorska, K., Loukaitou Sideris, A., Ong, 
P., Thomas, T. (2015).  Gentrification, Displacement and the Role of 
Public Investment: A Literature Review, University of California 
Berkeley - University of California Los Angeles,  Community 
Development İnvesment Centre. 

[91] Hackworth, J. (2002). ‘Postrecession gentrification in New York City’, Urban 
Affairs Review, 37 (6), 815–843. 

[92] Powell, M. (2010, 19 Şubat). A Contrarian’s Lament in a Blitz of Gentrification, 
New York: New York Times, 
https://www.nytimes.com/2010/02/21/nyregion/21gentrify.html 

[93] Shaw, K., Hagemans, I. (2015). Gentrification Without Displacement' and the 
Consequent Loss of Place: The Effects of Class Transition on Low-
income Residents of Secure Housing in Gentrifying Areas, 
İnternational Journal of Urban and Regional Research, Volume 39, 
Issue 2, Mart 2015, p. 323-341. 

[94] Gross, T. (2017, 3 Mayıs). A 'Forgotten History' Of How The U.S. Government 
Segregated America, national puclic radio, Erişim: 18 Eylül 2019, 
https://www.npr.org/2017/05/03/526655831/a-forgotten-history-of-
how-the-u-s-government-segregated-america 

[95] Zukin, S. (2010). Naked City: The Death and Life of Authentic Urban Places, 
New York: Oxford University Press. 

[96] Harris, P. (2010). Brooklyn's Williamsburg becomes new front line of the 
gentrification battle, The Guardian, 
https://www.theguardian.com/world/2010/dec/12/new-york-brooklyn-
williamsburg-gentrification 

[97] 11211 Zip Code (New York, NY) Detailed Profile, (n.d.). Erişim: 18 Eylül 
2019,  http://www.city-data.com/zips/11211.html 

[98] Collman, A. (2013, 14 Eylül). The great hipster migration: Census map shows 
where all the young Brooklyn gentrifiers are coming from, 
https://www.dailymail.co.uk/news/article-2420732/The-great-hipster-
migration-Census-map-shows-young-Brooklyn-gentrifiers-coming-
from.html 

[99] Url-99 < https://www.dailymail.co.uk/news/article-2420732/The-great-hipster-
migration-Census-map-shows-young-Brooklyn-gentrifiers-coming-
from.html>, erişim tarihi 18 Eylül 2019. 

[100] Report Analyzes New York City’s Gentrifying Neighborhoods, Finds 
Dramatic Demographic Shifts, (2016, 9 Mayıs). NYU Furman 
Centre, Erişim 18 Eylül 2019,  https://furmancenter.org/news/press-
release/report-analyzes-new-york-citys-gentrifying-neighborhoods-
finds-dramatic-dem 

[101] Baiceanu, R. (2012). Gentrified Brooklyn Neighborhoods See Home Prices per 
Square Foot Shooting Up, Property Shark, Erişim:18 Eylül 2019, 
https://www.propertyshark.com/Real-Estate-
Reports/2012/12/27/booming-neighborhoods-in-brooklyn/ 



153 

[102].Url-102.<https://www.propertyshark.com/Real-Estate-
Reports/2012/12/27/booming-neighborhoods-in-brooklyn/>,          
erişim tarihi 18 Eylül 2019. 

[103] Data USA Williamsburg, (n.d.). Erişim: 18 Eylül 2019,  
https://datausa.io/profile/geo/greenpoint-&-williamsburg-puma-ny 

[104] NYC-Brooklyn Greenpoint & Williamsburg, (n.d.). Erişim: 18 Eylül 2019,  
https://censusreporter.org/profiles/79500US3604001-nyc-brooklyn-
community-district-1-greenpoint-williamsburg-puma-ny/ 

[105] Gregor, A. (2014). Crown Heights, Brooklyn, Gets Its Turn, New York: New 
York Times, https://www.nytimes.com/2014/07/06/realestate/crown-
heights-brooklyn-gets-its-turn.html 

[106] Carpentier, M. (2016, 3 Ekim). The last battle for Brooklyn, America's most 
unaffordable place to buy a home, The Guardian, 
https://www.theguardian.com/cities/2016/oct/03/last-battle-brooklyn-
new-york-americas-most-unaffordable-place-buy-home 

[107] McMullen, T. (2016, 16 Eylül). Williamsburg, New York, transformed by 
rocketing home prices, Financial Times, 
https://www.ft.com/content/ac55f340-751c-11e6-bf48-b372cdb1043a 

[108] Url-108 <https://realestatecoulisse.com/town-housedublexpenthouse-so-pick-
one-the-         oosten-in-brooklyn/>, erişim tarihi 18 Eylül 2019. 

[109] Bagli, C. (2014, 27  Şubat). New York: New York Times, 
https://www.nytimes.com/2014/02/28/nyregion/plan-to-redevelop-
brooklyn-sugar-refinery-hits-roadblock-new-mayor.html?_r=0 

[110] Domino Park History, (n.d.). Erişim:18 Eylül 2019, 
https://www.dominopark.com/history 

[111].Url-108.<https://www.dezeen.com/2013/03/05/domino-sugar-by-shop-
architects-and-james-corner-field-operations/>, erişim tarihi 18 Eylül 
2019. 

[112] Cruz, J. (2013, 24 Kasım). HAO Makes Counter-Proposal To "Save" Sugar 
Factory from Development in Brooklyn, Archdaily, 
https://www.archdaily.com/451552/hao-makes-counter-proposal-to-
save-sugar-factory-and-stop-luxury-apartments-in-brooklyn-s-
waterfront 

[113] Url-113 <https://www.archdaily.com/451552/hao-makes-counter-proposal-to-
save-sugar-factory-and-stop-luxury-apartments-in-brooklyn-s-
waterfront>, erişim tarihi 18 Eylül 2019. 

[114] Domino Sugar Refinery, (n.d.). Wikipedia, Erişim:18 Eylül 2019, 
https://en.wikipedia.org/wiki/Domino_Sugar_Refinery 

[115] Url-115 <https://www.archdaily.com/914548/domino-park-james-corner-field-
operations>, erişim tarihi 18 Eylül 2019. 

[116] Url-116 <https://streeteasy.com/building/one-south-first>, erişim tarihi 18 Eylül 
2019. 

[117] Eyice, S. (1969). Galata ve Kulesi. İstanbul: Türkiye Turing ve Otomobil 
Kurumu Yayınları.  



154 

[118] Eyice, S. (1977). Galata, İslam Ansiklopedisi 5 (2): 1214/146, 147.  
[119] Erkök, F. (2002). Kentsel Bileşenleri ve Kıyı Kenti Kimliği Bağlamında 

İstanbul’un Öznel ve Nesnel Değerlendirmesi. Yayınlanmamış Doktora 
Tezi, İstanbul Teknik Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü.  

[120] Doğan, E. (2014, 14 Nisan). Karaköy yeni Asmalımescit olacak mı?, Erişim: 18 
Eylül 2019, https://www.yesilist.com/karakoy-yeni-asmalimescit-
olacak-mi/ 

[121] Mazlum, D., Küçük, S. (2017). Karaköy Kemeraltı Bölgesinde 19. Yüzyıldan 
Günümüze Yaşanan Kentsel ve Toplumsal Gelişim, Dönüşüm ve 
Koruma Sorunları, Tasarım + Kuram, Sayı 24, Aralık 2017. 

[122] Gökşen, T. (2016). Neoliberal Kentsel Yapılanma ve Uzlaşma: Karaköy’ün 
Nezihleşmesi (Gentrification) Örneği, TMMOB, 39. Uluslarlarası Şehir 
Planlaması Günü Kolokyumu Müdahale, Mücadele ve Planlama 
Bildiriler Kitabı. (2016): 925-942.  

[123] Keyder, Ç. (1999) "The Setting." Introduction. Istanbul: Between the Global 
and the Local. Ed. Çağlar Keyder. Lanham, MD: Rowman & Littlefield. 

[124] Özkan, M. (2011). İstanbul'da Kültür ve Sanat İçerikli Kent Politikaları, 
skopdergi sayı1, https://www.e-skop.com/skopdergi/istanbulda-kultur-
ve-sanat-icerikli-kent-politikalari/402 

[125] Karaköy'de İster Sessiz Kalın İster Sohbet Edin... Ama Karabatak'ta Bir 
Kahve İçin! (2013, 22 Nisan). Food in life, Erişim: 18 Eylül 2019, 
http://foodinlife.com.tr/roportaj/228 

[126] Hubbard, P. (2016), The Battle for the High Street: Retail Gentrification, Class 
and Disgust, London: Springer. 

[127] Karaman, Y. (2014, 13 Şubat). Karaköy’de emlak fiyatları % 60 arttı, Milliyet 
Gazetesi, Erişim: 18 Eylül 2019, 
http://www.milliyet.com.tr/ekonomi/karakoy-de-emlak-fiyatlari-60-
artti-1836003 

[128] Karaköy’de emlak fiyatları neden artıyor? (2016, 16 Haziran). Zingat, 
Erişim: 18 Eylül 2019, https://www.zingat.com/blog/karakoyde-emlak-
fiyatlari-neden-artiyor/ 

[129] Karaköy'ün hoyratça dönüştüğünü düşünüyorum. (2013, 2 Ağustos). 
Mimarizm, Erişim: 18 Eylül 2019, 
http://www.mimarizm.com/makale/karakoy-un-hoyratca-
donustugunu-dusunuyorum_115573/ 

[130] Zukin, S. (1987). "Gentrification: Culture And Capital In The Urban Core." 
Annual Review of Sociology 13.1. 

[131] Turizmciler Karaköy’de toplanıyor. (2015, 26 Ocak). Hürriyet Gazetesi, 
Erişim: 18 Eylül 2019, 
http://www.hurriyet.com.tr/ekonomi/turizmciler-karakoy-de-
toplaniyor-28056509 

[132] Gotham, K. F. (2005). Tourism gentrification: The case of new Orleans’ vieux 
carre (French Quarter)’, Urban Studies, 42 (7), 1099–1121. 



155 

[133] Çelik. G., Aktan, A. (2015). Harmoni Gayrimenkul Değerleme ve Danışmanlık 
AŞ  İstanbul İli, Beyoğlu İlçesi, Kemankeş Mahallesi, 94 Ada 141 
Parsel, Gayrimenkul Değerleme Raporu, Aralık 2015. 

[134] Ünlü. B., Aktan, A. (2018). Harmoni Gayrimenkul Değerleme ve Danışmanlık 
AŞ  İstanbul İli, Beyoğlu İlçesi, Kemankeş Mahallesi, 94 Ada 141 
Parsel, Gayrimenkul Değerleme Raporu, Mart 2018. 

[135] Balcıoğlu, A. (2014, 22 Kasım).  10 Maddede Galataport’un Hikâyesi, BİA 
Haber Merkezi, Erişim:18 Eylül 2019, 
https://m.bianet.org/biamag/siyaset/160111-10-maddede-galataport-
un-hikayesi 

[136] Dünyaya açılan yeni kapı Galataport. (2019, 26 Ağustos). Ntv Haber, 
Erişim:18 Eylül 2019, https://www.ntv.com.tr/ekonomi/dunyaya-
acilan-yeni-kapi-galataport,nEsvpfRwa0mJQElicn7Xrg 

[137].Url-137.<https://140journos.com/karaköy-yolcu-salonu-yıkıldı-
b46793b045e7>, erişim tarihi 18 Eylül 2019. 

[138].Url-138.<https://www.ntv.com.tr/ekonomi/dunyaya-acilan-yeni-kapi-
galataport,nEsvpfRwa0mJQElicn7Xrg>, erişim tarihi 18 Eylül 2019. 

[139] Frearson, A. (2015, 6 Mayıs). Foster + Partners to build hipster village in Dubai, 
Dezeen, Erişim:18 Eylül 2019, 
https://www.dezeen.com/2015/05/06/foster-partners-build-d3-dubai-
design-district-uae/ 

[140] Url-139 <https://www.dezeen.com/2015/05/06/foster-partners-build-d3-dubai-
design-district-uae/>, erişim tarihi 18 Eylül 2019. 

[141] Kwok, N. (2016, 12 Aralık). BIG's mixed-use development proposed for los 
angeles arts district, Designboom, Erişim: 18 Eylül 2019, 
https://www.designboom.com/architecture/bjarke-ingels-group-arts-
district-670-mesquit-los-angeles-12-12-2016/ 

[142] Url-141 <https://inhabitat.com/big-unveils-plans-for-a-modular-artificial-hill-
in-las-arts-district/>, erişim tarihi 18 Eylül 2019. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



156 

 
 



157 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

 

 

 

Ad-Soyad   : Ferruh Barış TÜRE 

Doğum Tarihi ve Yeri : 26.09.1990 MERAM 

E-posta     : baristure@gmail.com 

 

ÖĞRENİM DURUMU: 

• Lisans             : 2013, Bahçeşehir Üniversitesi, Mimarlık ve Tasarım Fakültesi,           

……………………Mimarlık Bölümü 

 

MESLEKİ DENEYİM VE ÖDÜLLER: 

• 2014 yılından beri Archiworks Mimarlık Stüdyosunda Kurucu Mimar  
• 2011 Mimed 2.Kategori Jüri Özel Ödülü 
• 2012 Word Architecture Festival Öğrenci Kategorisi İkincilik Ödülü 
• 2012 Mimed 3.Kategori İkincilik Ödülü 
• 2013 Nurol Gyo Öğrenci Yarışması İkincilik Ödülü 
• 2013 Mimed 4.Kategori Birincilik Ödülü  
• 2013 Archiprix Üçüncülük Ödülü 
• 2014 Edremit Ticaret Odası Davetli Mimari Proje yarışması Birincilik Ödülü 
 
 

 


