
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KLASİK TÜRK ŞİİRİNDE RİND ALGISI 

 ÜZERİNE ELEŞTİREL BİR BAKIŞ 

 

(Yüksek Lisans Tezi) 

 

İlknur HAVADAR 

 

Kütahya-2018 



2 

 

T.C.  

KÜTAHYA DUMLUPINAR ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

KLÂSİK TÜRK ŞİİRİNDE RİND ALGISI ÜZERİNE ELEŞTİREL 

BİR BAKIŞ 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Atilla BATUR 

 

 

 

Hazırlayan 

İlknur HAVADAR 

 

 

 

Kütahya-2018 



3 

 

Kabul ve Onay  

 

İlknur HAVADAR’ın hazırladığı “Klasik Türk Şiirinde Rind Algısı Üzerine 

Eleştirel Bir Bakış” başlıklı Yüksek Lisans tez çalışması, jüri tarafından lisansüstü 

yönetmeliğinin ilgili maddelerine göre değerlendirilip oybirliği / oyçokluğu ile kabul 

edilmiştir. 

                                              

28/06/2018   

 

 

 

 

Tez Jürisi 

İmza 

Kabul  Red 

Doç. Dr. Atilla BATUR (Danışman)   

Doç. Dr. Ersen ERSOY   

Doç. Dr. Selami TURAN   

 

 

 

 

 

 

Doç. Dr. Ayhan KAHRAMAN 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü 

 

 

 

  



4 

 

Yemin Metni 

 Yüksek lisans tezi olarak sunduğum “Klasik Türk Şiirinde Rind Algısı Üzerine 

Eleştirel Bir Bakış” adlı çalışmamın, tarafımdan bilimsel ahlak ve geleneklere aykırı 

düşecek bir yardıma başvurmaksızın yazıldığını ve yararlandığım kaynakların 

kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak yararlanılmış olduğunu 

belirtir ve bunu onurumla doğrularım.  

 

                                                                                                                           28/06/2018 

        İlknur HAVADAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



5 

 

Özgeçmiş 

 6 Mayıs 1986’da Bursa’da dünyaya geldi. İlk ve orta öğrenimini, Esenevler 

İlköğretim Okulu’nda tamamladı. Liseyi Bursa Anadolu Kız Lisesi’nde okudu. 

 2010 yılında Dumlupınar Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve 

Edebiyatı Bölümü’ne yerleşti ve 2014 yılında mezun oldu. 2014 yılında Uludağ 

Üniversitesi Eğitim Fakültesi Pedagojik Formasyon Programı’na yerleşti. Aynı yıl 

Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim 

Dalı’nda Tezli Yüksek Lisans öğrenimine başladı. 2015 yılında Formasyon 

Programı’ndan mezun oldu.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

ÖZET 

KLÂSİK TÜRK ŞİİRİNDE RİND ALGISI ÜZERİNE ELEŞTİREL BİR BAKIŞ 

 

HAVADAR, İlknur 

Yüksek Lisans Tezi, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Atilla BATUR 

Haziran, 464, 2018 

  

Dîvân edebiyatı ve Dinî-tasavvufî Türk edebiyatı kadrosunun temel şahsiyetleri 

arasında sevgili, âşık, rind, zâhid ve rakip bulunmaktadır. Mutasavvıf ve dîvân şâirleri 

rindi; samimi, dürüst, hoşgörü sahibi, gönlü temiz, aşk ateşiyle yanan ve kuvvetini 

aşktan alan, en büyük nimeti gönül zenginliğinde bulan bir tip olarak tasvir etmektedir.  

 

Mutasavvıflar ve dîvân şâirlerindeki rind tipi algısının mukayeseli olarak 

incelendiği bu çalışmada, on mutasavvıf ve on iki dîvân şâirinin dîvânları esas alınarak 

rind kavramının karşılandığı anlam üzerinde duruldu. Rind tipinin edebi metinlere 

yansıyan özelliklerinin neredeyse var olan tüm yönleriyle ve de benzer ve farklı 

taraflarıyla ele alınarak, dîvânlardan örneklerle tespit edilip konularına göre tasnif ve 

tahlil edildi.   

 

Araştırmamız, rindliğin ortaya çıkışı ve rindin geniş bir tanıtımının yapıldığı 

giriş bölümü ile rindin dîvânlarda ele alınış yönlerinin sınıflandırıldığı sekiz bölümden 

oluşmaktadır. Birinci bölüm, edebî metinlerde rind; ikinci bölüm, rindin kıyafetleri, 

eşyâları ve görünüş olarak tasviri; üçüncü bölüm, ilim; dördüncü bölüm, tasavvufî 

makam ve hâllere ayrılarak rindin dîvânlara yansıyan yönleri değerlendirildi. Diğer dört 

bölümde ise, rinde isnâd edilen sıfatlar çerçevesinde, onun fikir, söz, sohbet ve 

nasihatları hakkında yorumlar ve mekân tasvirleri ile rindin teşbih edildiği muhtelif 

unsurlar ve rindliğin dîvân ve mutasavvıf şâirlerin varlığındaki yeri ve anlamı yer 

almaktadır. Bu çalışmanın, Klâsik Türk şiirindeki rind tipini kapsamlı olarak tanıtmak 

ve rindin âşık tipini bünyesi içerisine alması ve de şâirin kendisinin de rind olmasının 

önemini ortaya koyması açısından önem arz ettiği düşünülmektedir.  

 

Anahtar Kelimeler: Klâsik Türk Şiiri, Rind, Mutasavvıf, Dîvân Şâiri, Eleştiri. 



vi 

 

ABSTRACT 

A CRITICAL OUTLOOK ON THE PERCEPTION OF RECLUSE IN 

CLASSICAL TURKISH POETRY 

 

HAVADAR, Ilknur 

Master Thesis Department of Turkish Language and Literature 

Thesis Advisor: Doc. Dr. Atilla BATUR 

June, 2018, 464, pages 

 

Fundamental characters in religious-mystical Turkish literature and divan 

literature consist of a darling, an admirer, an recluse, an ascetic and an rival. Sufi and 

Divan poets characterise recluse as a sincere, honest, tolerant, clean-hearted, burning in 

the flames of love, receiving its strength from love and as a type that finds the greatest 

blessing in a heartfelt richness.  

 

This study will examine the perception of recluse by Sufi and Divan poets in a 

comparative way, through using literary texts of ten Sufi poets and twelve Divan poets. 

As a result, it will reveal the meanings arisen from the concept of recluse and the 

reflection of recluse in literary texts, in all its aspects ans also similar and different 

aspects. This will be developed by the use of depth examples from classical Turkish 

poetry to classify and analyse the determined topics. 

 

Our research consists of eight chapters, in which the beginning chapter will 

discover the emergence of recluse, its broad introduction, with regards to the ways 

recluse has been classified by Divans. The first chapter will explore recluse in literary 

texts; the second chapter, the description of recluse’s dress, property and appearance; 

the third chapter, knowledge; the forth chapter, the evaluation of recluse’s reflective 

aspects, by separating its meaning from the Sufi authorities. The other four chapters are 

based on titles attributed to recluse and discussions on the comments, its ideas, 

statement, conversation and advice descriptions of space and location with various 

elements resembling recluse and place and meaning of recluse among the Divan and 

Sufi poets.  

 

Key words: Classical Turkish Poetry, Recluse, Sufi, Divan Poet, Criticism 



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖZET ................................................................................................................................ v 

ABSTRACT .................................................................................................................... vi 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................. vii 

KISALTMALAR ......................................................................................................... xiv 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

EDEBÎ METİNLERDE RİND 

 

1.1. FUZÛLÎ’NİN RİND Ü ZÂHİD ADLI ESERİNDE RİND TASVİRİ ............ 10 

 

1.2. DÎVÂNLARDA RİND ....................................................................................... 16 
 

1.2.1. Rinde İşâret Eden Terim ve Sıfatlar .................................................................... 16 

1.2.2. Rind ......................................................................................................................... 16 

1.2.3. Harâbâtî ................................................................................................................... 17 

1.2.4. Kalender .................................................................................................................. 18 

1.2.5. Âşık ......................................................................................................................... 20 

1.2.6. Melâmî .................................................................................................................... 23 

1.2.7. Sarhoş, Mest ........................................................................................................... 26 

1.2.8. Kallâş ...................................................................................................................... 28 

1.2.9. Evbâş ....................................................................................................................... 29 

1.2.10. Hercâyî .................................................................................................................. 31 

1.2.11. Lâübâlî-Meşrep .................................................................................................... 32 

1.2.12. Rüsvâ ..................................................................................................................... 33 

1.2.13. Derbeder ............................................................................................................... 35 

1.2.14. Ehl-i İşret .............................................................................................................. 35 

1.2.15. Ehl-i Dil ................................................................................................................ 36 

1.2.16. Huşyâr ................................................................................................................... 37 

1.2.17. Ârif ........................................................................................................................ 38 

1.2.18. Bî-Pervâ ................................................................................................................ 40 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KIYAFETLERİ VE GÖRÜNÜŞ OLARAK TASVİRİ 

 

2.1. KIYAFETLERİ .................................................................................................. 43 
 

2.1.1. Abâ, Köhne Abâ, Kabâ ......................................................................................... 43 

2.1.2. Hırka/Hırka-i Peşmîne .......................................................................................... 44 

2.1.3. Pîrehen .................................................................................................................... 46 

2.1.4. Cübbe ve Destâr ..................................................................................................... 47 

2.1.5. Tâc ve Külâh .......................................................................................................... 49 

2.1.6. Libâs ........................................................................................................................ 51 

2.1.7. Nemed ..................................................................................................................... 52 



viii 

 

2.1.8. Câme ....................................................................................................................... 54 

2.1.9. Uryân ....................................................................................................................... 54 

 

2.2. EŞYÂLARI ......................................................................................................... 55 
 

2.2.1. Kadeh (Câm, Peymâne, Sâgar) ............................................................................ 55 

2.2.2. Sürâhi ...................................................................................................................... 59 

2.2.3. Küp (Hum) ............................................................................................................. 60 

2.2.4. Ayna (Âyîne, Gözgü, Mir’at)............................................................................... 62 

2.2.5. Kalem (Kilk, Hâme) .............................................................................................. 64 

2.2.6. Yazı Malzemeleri .................................................................................................. 65 

2.2.7. Mum (Şem’) ........................................................................................................... 67 

 

2.3. GÖRÜNÜŞ ÖZELLİKLERİ ............................................................................. 68 
 

2.3.1. Sarı Beniz ............................................................................................................... 68 

2.3.2. Al Yanaklı .............................................................................................................. 70 

2.3.3. Cismi Yaralarla ve Yarıklarla Kaplıdır .............................................................. 71 

2.3.4. Zayıf ........................................................................................................................ 73 

2.3.5. İki Büklüm Olmuş Boy ......................................................................................... 74 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İLİM 

 

3.1. RİND ve İLİM .................................................................................................... 77 
3.1.1. Zâhirî ve Bâtınî İlim .............................................................................................. 79 

3.1.2. Rind ve İlm-i Ledün .............................................................................................. 80 

3.1.3. Bâtıni İlme Çalışır ................................................................................................. 82 

3.1.4. Rind ve Ayne’l-yakîn / Hakka’l-yakîn ............................................................... 83 

 

3.2.İLİM VE AŞK ...................................................................................................... 84 

 

3.3. İLME İTİBÂR ETMEZ ..................................................................................... 86 
 

3.3.1. Akla itibâr etmez ................................................................................................... 89 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

TASAVVUFÎ MAKAMLAR VE HÂLLER 

 

4.1. RİNDLİK VE TASAVVUF ............................................................................... 92 

 

4.2.VERA’ .................................................................................................................. 92 

 

4.3. TAKVÂ ................................................................................................................ 95 
 

4.3.1. Nefis ........................................................................................................................ 98 

4.3.2. Nefsini/ Özünü bilmek .......................................................................................... 99 

4.3.3. Günahkâr .............................................................................................................. 101 



ix 

 

4.3.4. Kaderci Tutum Sergiler, Alınyazısına İnanır ................................................... 104 

4.3.5. Rızâ Gösterir, Boyun Eğer ................................................................................. 107 

4.3.6. Tövbe ve İstiğfarı ................................................................................................ 108 

4.3.7. Ezel Bezmi ........................................................................................................... 111 

 

4.4. ZÜHD ................................................................................................................ 113 
 

4.4.1. Rind ve zühd İlişkisi ........................................................................................... 113 

4.4.2. Rindin Zühd Kavramına Bakışı ......................................................................... 116 

4.4.3. Rindin Zâhidin Zühdü Karşısındaki Tutumu ................................................... 120 

4.4.4. Zâhidin Aşırı Dindârlığını Kınar ....................................................................... 123 

4.4.5. Zâhidin Dindeki Riyâkârlığını Kınar ................................................................ 126 

4.4.6. Zâhidin Din Adına Yapmış Olduğu Sohbetleri ve Nasihatları Dinlemez .... 129 

 

4.5. DÜNYÂ .............................................................................................................. 132 
 

4.5.1. Dünyanın Tasasını ve Kaygısını Çekmez ........................................................ 134 

4.5.2. Yaşamayı Sever, Hayatın Tadına Varır ............................................................ 135 

4.5.3. Neşeli ve Sevinçli Bir Hayat Sürmek İster ...................................................... 136 

4.5.4. Zevk ve Eğlence Düşkünüdür ............................................................................ 139 

4.5.5. Yarını Düşünmez, Anı Yaşar ............................................................................. 142 

4.5.6. Dünyâ Malına Tepeden Bakar ........................................................................... 144 

4.5.7. Alçakgönüllü-Mütevâzı ...................................................................................... 145 

4.5.8. Fakir ...................................................................................................................... 147 

4.5.9. Mâsivâdan Sıyrılma ............................................................................................ 150 

4.5.10. Dünyâya İtibâr Etmez ....................................................................................... 152 

4.5.11. Şân ve Şöhret İstemez ....................................................................................... 155 

4.5.12. Kanâat Ehli ......................................................................................................... 156 

4.5.13. İnsanlardan Kaçar .............................................................................................. 159 

4.5.14. Yokluk-Fenâ ...................................................................................................... 162 

 

4.6. AHİRET İLE İLGİLİ HUSUSLAR ............................................................... 165 
 

4.6.1. Cenneti İstemez ................................................................................................... 165 

4.6.2. Rindin Cenneti Sevgilinin Bulunduğu Yerdir ................................................. 168 

4.6.3. Hûrî ve Gılmân .................................................................................................... 169 

4.6.4. Kevser ................................................................................................................... 170 

 

4.7. GAM/ HÜZÜN .................................................................................................. 171 
 

4.7.1. Gam-Keder Ehli ................................................................................................... 171 

4.7.2. Sevgilinin Cefâsını Umar ................................................................................... 176 

 

4.8. SABIR ................................................................................................................ 177 

 

4.9. İBÂDET ............................................................................................................. 179 
 

4.9.1. İbâdetle Meşgûl Olmaz ....................................................................................... 179 



x 

 

4.9.2. Zâhidin Din Hususundaki Çarpık İnanışlarını Eleştirir .................................. 181 

4.9.3. Mescide Uğramaz ................................................................................................ 183 

4.9.4. Zikir ve Şükür ...................................................................................................... 185 

4.9.5. Rindin İbâdeti ....................................................................................................... 187 

 

4.10. SIDK/ DOĞRULUK ....................................................................................... 189 

 

4.11. İHLÂS .............................................................................................................. 191 
 

4.11.1. Riyâkâr ve Hilekâr Değildir ............................................................................. 193 

4.11.2. Gönlü Temiz ...................................................................................................... 198 

4.11.3. Gönlü Zengindir ................................................................................................ 200 

4.11.4. Çevresine Başka Bir Gözle Bakmasını Bilen ve Sıradan İnsanların 

Göremediğini Görendir ..................................................................................... 202 

 

4.12. AŞK .................................................................................................................. 204 
 

4.12.1. Rindlik Aşkla Başlar ......................................................................................... 206 

4.12.2. Mecâzî Aşk ve Hakîkî Aşk .............................................................................. 207 

4.12.3. Aşk ve Akıl ........................................................................................................ 212 

4.12.4. Aşkın Rind Üzerindeki Etkisi .......................................................................... 214 

4.12.6. Aşk Sarhoşudur.................................................................................................. 219 

4.12.7. Aşkını İfşâ Eder, Saklayamaz .......................................................................... 221 

4.12.8. Aşk Derdinden Hoşnuttur................................................................................. 222 

4.12.9. Aşk Uğruna Kınanır, Ayıplanır, Taşa Tutulur, Rüsvâ Görülür ................... 225 

4.12.10. Aşk Yolunda Ârdan Nâmustan Geçer .......................................................... 227 

4.12.11. Aşk Uğruna Türlü Cefâlar Çeker .................................................................. 229 

4.12.12. Sevgiliyi Elest Bezminde Görüp Âşık Olmuştur ........................................ 231 

4.12.13. Sevgilinin Ayağının Toprağını Gözüne Sürme Olarak Çeken Âşıktır..... 234 

 

4.13. RİND NAZARINDA SEVGİLİ ..................................................................... 236 
 

4.13.1. Güzel Sevme ...................................................................................................... 236 

4.13.2. Güzeli Seçmesini İyi Bilir ................................................................................ 241 

4.13.3. Güzelden ve Güzellikten Anlar ....................................................................... 243 

4.13.4. Sevgiliyi Öpmek Arzusundadır ....................................................................... 245 

4.13.5. Sevgilinin Mahallesinden, Eşiğinden Ayrılmaz ............................................ 248 

4.13.6. Sevgilinin Dîdârını Görmeyi Arzular ............................................................. 251 

4.13.7. Sevgiliye Kavuşmak İster................................................................................. 255 

4.13.8. Sevgili Uğruna Cânı Fedâ Eder ....................................................................... 257 

 

4.14. ŞARÂP MEFHÛMU ...................................................................................... 261 
 

4.14.1. Rinde Göre Şarâp .............................................................................................. 264 

4.14.2. Şarâp İçmek Helâldir ........................................................................................ 269 

4.14.3. Şarâp ve Tövbe Bahsi ....................................................................................... 271 

4.14.4. Her Dâim Sarhoştur, Ayık Dolaşmaz ............................................................. 273 

4.14.5. Şarâbı Elinden Düşürmez ................................................................................. 275 



xi 

 

4.14.6. Kadehin Her Daim Dolu Olmasını İster ......................................................... 277 

4.14.7. Şarâbı Sevgilinin Elinden İçmek İster ............................................................ 277 

4.14.8. Şarâbı Elest Meclisinde İçip Sarhoş Olmuştur .............................................. 279 

4.14.9. Şarâp İçin Harcettikleri ..................................................................................... 281 

4.14.10. Şarâp İçmenin Usûlleri ................................................................................... 283 

4.14.11. Şarâp Rinde Sıkıntı ve Üzüntüleri Unutturur .............................................. 286 

4.14.12. Şarâp Neş’e ve Sevinç Kaynağıdır ............................................................... 288 

4.14.13. Sarhoşluğun Verdiği Humâr Yani Baş Ağrısı ............................................. 288 

4.14.14. Zâhidi Şarâp İçmeye Davet Eder .................................................................. 291 

4.14.15. Şarâp İçtiği İçin Zâhid Tarafından Kınanır.................................................. 293 

 

4.15. RİNDİN SOHBET MECLİSİ VE BEZMİ TAMAMLAYICI     

UNSURLAR ..................................................................................................... 294 
 

4.15.1. Sâkî ...................................................................................................................... 294 

4.15.2. Pîr-i Mugân ........................................................................................................ 297 

4.15.3. Cem, Cemşid ...................................................................................................... 300 

4.15.4. Mutrib ................................................................................................................. 302 

4.15.5. Muğ-Beçe ........................................................................................................... 304 

 

4.16. TEVHÎD .......................................................................................................... 305 
 

4.16.1.Rind ve Tevhîd Anlayışı .................................................................................... 305 

4.16.2. Tevhîde Teşvik Eder ......................................................................................... 307 

4.16.3. Vahdet ................................................................................................................. 308 

4.16.4. Uzlet .................................................................................................................... 309 

4.16.5. Halvet .................................................................................................................. 311 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

RİNDE İSNÂD EDİLEN SIFATLAR ÇERÇEVESİNDE FİKİR, SÖZ, SOHBET 

VE NASİHATLARI HAKKINDA YORUMLAR 

 

5.1. RİNDE İZÂFE EDİLEN SIFATLAR ............................................................ 315 
 

5.1.1. Dîvâne ................................................................................................................... 315 

5.1.2. Perîşân ................................................................................................................... 318 

5.1.3. Şûrîde .................................................................................................................... 320 

5.1.4. Şeydâ ..................................................................................................................... 321 

5.1.5. Âvâre ..................................................................................................................... 324 

5.1.6. Üftâde .................................................................................................................... 325 

5.1.7. Gedâ ...................................................................................................................... 327 

5.1.8. Bende .................................................................................................................... 329 

5.1.9. Bî-Çâre .................................................................................................................. 330 

5.1.10. Zarif ..................................................................................................................... 332 

5.1.11. Mert ..................................................................................................................... 334 

5.1.12. Müflîs .................................................................................................................. 336 

5.1.13. Âgâh .................................................................................................................... 337 

5.1.14. İnsan-ı Kâmil ..................................................................................................... 339 



xii 

 

5.2. FİKİR, SÖZ, SOHBET VE NASİHATLARI ................................................ 342 
 

5.2.1. Fikri ....................................................................................................................... 342 

5.2.2. Sözleri ................................................................................................................... 342 

5.2.2.1. Aşk Dolu .......................................................................................... 342 

5.2.2.2. Hoşsohbet, Tatlı Dilli ...................................................................... 343 

5.2.2.3. Sohbet Ehli ...................................................................................... 344 

5.2.2.4. Hazırcevap ....................................................................................... 346 

5.2.2.5. Şakacı .............................................................................................. 351 

5.2.2.6. Nükteli Sözler Söyleyen .................................................................. 354 

5.2.2.7. Alaycı Sözler Sözleyen .................................................................... 356 

5.2.2.8. Hicveder .......................................................................................... 360 

5.2.2.9. Hamûş .............................................................................................. 364 

5.2.2.10. Gazel-Hân ...................................................................................... 365 

5.2.2.11. Rind Usta Bir Şâirdir ..................................................................... 366 

5.2.2.12. Dost Olana Dost, Yabancı Olana Yabancıdır ................................ 368 

 

5.3. NASİHATLARI ................................................................................................ 369 
 

5.3.1. Doğru Yola İletir ................................................................................................. 369 

5.3.2. Aşk ve Sevgiliye Meyledilmesini Öğütler ....................................................... 371 

5.3.3. Şarâp İçmeyi Nasihat Eder ................................................................................. 372 

5.3.4. Dünyâya Meyledilmemesini Öğütler ................................................................ 373 

 

ALTINCI BÖLÜM 

MEKÂN TASVİRLERİ 

 

6.1. MEKÂNLAR .................................................................................................... 376 
 

6.1.1. Meyhâne, Meykede, Harâbât, Şarâphâne ......................................................... 376 

6.1.2. İşrethâne/ Bezmgâh ............................................................................................. 385 

6.1.3. Halka-i Rindân ..................................................................................................... 392 

6.1.4. Kûy-ı Yâr .............................................................................................................. 393 

6.1.5. Hânkâh/Tekke ...................................................................................................... 398 

6.1.6. Gülşen, Gülzâr, Bâğ, Çemen .............................................................................. 400 

 

YEDİNCİ BÖLÜM 

RİNDİN TEŞBÎH EDİLDİĞİ MUHTELİF UNSURLAR 

 

7.1. RİNDİN TEŞBİH EDİLDİĞİ UNSURLAR .................................................. 405 
 

7.1.1. Şem’ ...................................................................................................................... 405 

7.1.2. Pervâne .................................................................................................................. 406 

7.1.3.Bülbül/Andelîb ...................................................................................................... 409 

7.1.4.Mecnûn .................................................................................................................. 411 

7.1.5. Mansûr .................................................................................................................. 413 

7.1.6. İbrahim Ethem ..................................................................................................... 415 

7.1.7. Hümâ ..................................................................................................................... 416 



xiii 

 

7.1.8. Ankâ ...................................................................................................................... 418 

7.1.9. Sâkî ........................................................................................................................ 420 

7.1.10. Hâk ...................................................................................................................... 421 

 

SEKİZİNCİ BÖLÜM 

RİNDLİĞİN DÎVÂN ŞÂİRİNİN VARLIĞINDAKİ YERİ VE ANLAMI 

 

8.1. ŞÂİR KENDİNİ RİND OLARAK GÖSTERİR, RİNDİN    

TARAFINDADIR ............................................................................................ 426 

 

8.2. ŞÂİR RİND MEŞREPLİDİR .......................................................................... 432 

 

8.3. ŞÂİRİN RİND-ZÂHİD KARŞILAŞTIRMASI ............................................. 439 

 

8.4. RİNDLİK KARŞISINDA ŞÂİRİN TAVRI ................................................... 443 

 

8.5. DÎVÂNLARDA GEÇEN RİND KELİMESİNİN KULLANIM ORANI .... 446 
 

SONUÇ ......................................................................................................................... 447 

 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 452 

 

DİZİN ........................................................................................................................... 458 

 

  



xiv 

 

KISALTMALAR 

A                     Ahreb 

C   Cilt 

Çev.    Çeviren 

Haz.   Hazırlayan 

K   Kaside 

Kt   Kıta 

L   Lugaz 

M   Musammat 

MEB        Milli Eğitim Bakanlığı 

Mes              Mesnevî  

Mf               Müfred 

Mh   Muhammes 

Mrb   Murabba 

Mrs  Mersiye 

Msd   Müseddes 

Msr   Mısra 

Mst   Müstezat 

Mk                 Makta 

Mkt  Mukatta’        

Mt   Matla 

Mnc            Münâcât 

Myt         Mu’ammeyât 

Nzm   Nazm 

R   Rubâî  



xv 

 

Sk          Sâkînâme 

S   Sayı 

Ş                 Şarkı 

T   Tuyuğ 

Th   Tahmis  

Trc           Tercî-i bend 

Trk   Terkîb-i bend 

Ts             Tesdîs 

Trkç.  Türkçesi 

Ünv.  Üniversite 

vb.              ve başkaları, ve benzerleri, ve bunun gibi 

vd.         ve diğerleri, ve devamı 

vs.             ve saire 

Yay.           yayıncılık, yayınları, yayın evi 

yy.               yüzyıl 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEZ METNİ



1 

 

GİRİŞ 

Klâsik Türk şiirinde rindliğin ortaya çıkış sebeplerinden biri rindin içinde 

bulunduğu toplumun umumi kâidelerine riayet göstermekten yana olmamasıdır. Serbest 

ve rahat olma telakkisini benimseyen ve bu anlayışla hareket eden rind, toplum 

kurallarını baskı olarak nitelendirmektedir. İnsanların başkalarına müdahale etmesini 

hoş karşılamayan rind, özellikle de dinî unsurların baskıcı bir üslûpla dayatılmasına 

karşıdır. Toplum baskısı onu cemiyetten uzak durarak dilediği ve inandığı gibi bir 

yaşama iter; çünkü toplum tarafından anlaşılmadığı gerekçesiyle insanlardan 

uzaklaşmaktadır. Şâirlere göre, rind olan toplumdan kaçar ve hatta toplumdan uzak 

durması onun için daha kazançlı gösterilir; çünkü aşk ateşiyle yanmak ve aşkı bütün 

varlığıyla yaşamak için Hakk ile hemhâl olunması gerekmektedir. Bu da rindin 

insanlardan uzak durmasıyla mümkün olabilir. Çünkü halktan uzak durarak önce nefsin 

ıslâh edilmesi gerekmektedir. Kişi önce kendisini tamamlamalı yani kusurlarını 

gidermeli daha sonra toplumun bir parçası olmalıdır. Rind halktan uzak durarak dost 

tenhâda aranmalı ki, ancak böylelikle bulunabilsin, anlayışındadır. Ona göre halktan 

ictinâp edenin Hakk’ı tefekkürü kolaylaşır. Allah’ı tanımak, O’nu anmak için insanın 

inzivâya çekilerek tefekkür etmesi elzemdir. Tefekkür ise ancak insanın dünyâ ile olan 

alâkasını keserek bir köşeye çekilip, yalnız kalmasıyla mümkün olabilir.  

Dîvân şâirleri, rindliğin ortaya çıkışını, Müslüman toplumların kötümser ve 

kaderci dünyâ görüşüne bağlayıp, rindliğe onun sonucu olarak bakarlar. Bu olumsuz ve 

kaderci dünyâ görüşü, bir yandan dünyanın iyisine kötüsüne karışmaksızın insanın 

kendi kabuğuna çekilmesi ve gerçek huzuru öteki dünyâda araması görüşünü yaratırken, 

öte yandan da göz açıp kapayıncaya kadar çabuk geçen ömründe, insanoğlunun varın 

yoğun tasasını çekmeksizin gününü gün etmesi düşüncesini uyandırmıştır. Zevk ve 

eğlenceden yana olan bu hayat anlayışı, eski şiirimize rindâne âşıkâne bir ruh getirmiş, 

büyük küçük hemen her dîvân şâirini etkilemiştir. Rindliğin ortaya çıkışını hazırlayan 

önemli nedenlerden biri, toplumda katı şeriat kurallarına, değişmez sayılan inançlara ve 

her türlü baskıya karşı duyulan tepkidir. Rindliğin temelinde İslâm mistisizminin yani 

tasavvufun payının bulunduğunu da unutmamak gerekir. Tasavvufla rindliğin paylaştığı 

ortak yanlardan birisi her ikisinin de hoşgörü tanımayan katı şeriat kurallarına, 

tutuculuğa karşı çıkmaları, olumsuz tavır takınmalarıdır. (Mengi, 1985: 14-16) 



2 

 

Rind, ne zâhid gibi katı şeriat kurallarına bağlıdır ne de inkârcı bir dinsizdir. O, 

bu hususlarda anlayış ve hoşgörüden yana olduğu için baskı ve zorlamalardan 

hoşlanmaz. İnsanların tepkilerine karşı umursamaz ve boş verici tavırlar sergiler. Zühd 

ve takvâya meyletmeyerek, âr ve nâmus şişesini taşa çalması sebebiyle halk nazarında 

makbûl olmayan işlerle meşgulmüş gibi görünmesi, rindin kınanmış ve ayıplanmış bir 

tip olarak görülmesine neden olmuştur. Toplumdan uzak görünmesine rağmen hakikatte 

ise rindin istikâmeti doğruluk üzeredir. Hakk’tan ve doğruluktan bir an olsun 

ayrılmayan rind, Hakk bildiği yolda gerçekleri kimseden çekinmeden dile getirir. 

Rindin en bariz vasfı âşık olmasıdır. Aşk, rind kelimesiyle birlikte kullanılıp 

rindliğin derecesini adetâ kuvvetlendirir. Çünkü rind âşıktır, âşıklığı ile övünür ve 

gerçek âşıklar rindlerdir. Rind, özelliklerinden hiç taviz vermeden kendi bildiği yolda 

gitmekte ısrarcıdır. Bu yolda âşığın en rahat ettiği yer sevgilinin yoludur. Rinde göre 

âşık olmak demek, insanların padişâhı olmak demektir. Aynı zamanda âşık olmak rind 

ve ârif olmanın gereğidir. Eğer rindlikten söz edilecekse kişinin âşık olması ve bu 

uğurda cefâ çekmesi şarttır. Âşık olan kişinin mertebesi ise elbette ki diğer insanlardan 

daha yükseklerdedir. Rind için âşıklık, kemâle ermede, olgunlaşmada yol alması 

gereken uzun ve zorlu bir yoldur. Bu yolda gönlün her türlü acıya ve sıkıntıya 

katlanarak kirinden ve pasından temizlenmesi gerekir. Ne zaman gönül parlasa, o zaman 

rind amacına ulaşmış olur. Aşkın ne derece önemli olduğunu en iyi bilenler rindlerdir. 

Çünkü onlar aşk okulunun devamlı öğrencileridir. (Çoban, 2002: 33; Durmaz, 2003: 28-

29-33)  

Klâsik şiirimizde rind, seven insan olarak karşımıza çıkar ve onun rindliği ise 

aşk ile başlar. Rindi rind yapan en önemli unsur âşık olmasıdır; çünkü tabiatının en 

mühim tarafını aşk oluşturmaktadır. Şâirler âşığı, rind olarak göstermişlerdir ve onlara 

göre âşık rindliğin bünyesi içerisindedir çünkü âşıklık ve rindlik bir bütünün ayrılmaz 

parçalarıdır. Dîvân şâirleri, rindin sevgiliye duymuş olduğu aşkı, öylesine 

yücelmektedirler ki onu, aşk erbâbı içerisinde dikkatleri en çok üzerine çeken, aşkını 

ziyâdesiyle yaşayan, âşıkların en üstünü ve aşk sanatının en maharetlisi olarak 

göstermişlerdir. Dîvân şiirinde rindlik aşkla başlar mevzusunun kaynağı, ezel bezmine 

dayandırılmaktadır. Sevgiliyi ilk orada gören rindin aşkı, ezelden beri varola gelmiştir 

ve bu aşk, sevgili ile ezeldeki muhabbettinden zuhur etmiştir. Mesele bu yönüyle ele 

alındığında, rindlik aşkla başlar telakkisi ortaya çıkmaktadır çünkü aşk ezelîdir. Şâirler, 



3 

 

varlığın kaynağının aşk olduğunu ve her şeyin onunla başladığını dile getirirler yani bu 

durumda rindlik aşk ile başlar hususunda, rind aynı zamanda âşık olduğu için, rindliğin 

kaynağı da aşktır ve rind için her şey aşk üzerine temellendirilmiştir. 

Rindler güzel sevmeyi alışkanlık haline getirmişlerdir ve güzel sevmede 

mahirdirler. Onlar aşksız; aşk onlarsız yapamaz. Güzel sevme başlı başına bir ilimdir, 

fendir. Onun kendisine has kuralları, kanunları vardır. Bu ilimde ilerlemek her yiğidin 

harcı değildir. Bu sahada sadece rindler yol katedebilirler. Çünkü rindlik felsefesinde 

sevgili en büyük yeri temsil eder. Onun uğruna cân dâhil olmak üzere her şey fedâ 

edilir. Onun meclise gelmesi rindin kendine gelmesidir, içkilerin ayağa düşmesidir, 

âşığın ayağının yere değmemesidir. İçkinin su gibi akması rindlerin şişelerinin kırılması 

hep sevgilinin yüzü suyu hürmetinedir. (Çoban, 2002: 30-33-41) Rind aşk ve sevgi 

adamıdır ve bu da onu aşka kapılarak güzelliğe ve güzellere düşkün biri haline getirir. 

Güzelden ve güzelliklerden çok iyi anlayan rind, âlem içinde güzelliğiyle kimseye 

benzemeyen, eşi benzeri görülmemiş bir mahbûbu kendisine sevgili olarak seçer ve ona 

gönül verir. Cihân içinde güzeller çoktur fakat rindin sevdiği, kalbini hükmü altına 

almış olan dildâr, güzelliği ile kimseye benzemez. Âşık, sevgilinin cemâline müştâk 

olandır. Ona olan teveccühü bu sebepledir ki, bu cezbenin lezzetine kapılarak sevgilinin 

dîdârını temâşâ etmek ister. Cemâle olan muhabbetinin neticesinde sevgilinin dîdârını 

görmeyi arzular.  Bu âlemde aşk ehlinin arzu ettiği yâr ile vuslattır. Sevgili ile vuslatın 

hayâli dahi rindin gönlünü dünyâlık gamdan ve kederden uzak eyler. Aşk derdini 

kendisine gaye edinen rindin, bu dünyâdan murâdı sevgiliye kavuşmaktır. Ayrılığın 

gamına tahammülü kalmayan rind, yâr ile vuslatı arzu eder. 

İnsanın maddeyi önemsememesi, maddeden uzaklaşmaya çalışması, bunun için 

nefsini yenmesi ve hayatın getirdiği sıkıntılara, üzüntülere katlanması, tasavvufta 

aşılması gerekli görülen basamaklar arasında yer alır. Rindlikte de insanın maddeyi 

önemsememesi, hayatın zorluklarına, acılarına katlanabilmesi, gönül zenginliğini 

kazanması gerektiği görüşü, rindte bulunması istenen ve beklenen hasletler arasındadır. 

(Mengi, 1985: 16) Gönlü zengin, kemâl ve fazilet derecesi bakımından üstün gösterilen 

rind tipi, ummânlar kadar engin bir gönle sahip olsa dahi mütevâzılık bakımından nâçîz 

bir katreye teşbih olunur ki, böylelikle onun ne kadar tevâzu sahibi olduğu 

anlaşılabilsin. Rind aşk âleminin kıyısı olmayan deryâsı gibidir; fakat bu hâlini gözler 

önüne sermez, tevâzu göstererek kendisini değersiz bir katreymiş gibi gösterir. Rind 



4 

 

istiğnâ mülkünün sultânı olarak gösterilir; dünyâ malına ihtiyaç duymayan, ondan 

kaçınan ve gönül tokluğu gösterendir. Yokluk mülkü yani dünya malına değer 

vermeyenlerin mülkünde, dünya arzusu ve heveslerinden uzak durmayı kazanç olarak 

bilir. Ona göre gerçek zenginlik dünya malına kıymet vermemektir. Fakirlik, rind için 

mala ve servete değer vermemek ve dünyaya fazlaca düşkünlük göstermemektir. Ona 

göre, kemâl derecesinde istiğnâ sahibi olmak isteniyorsa dünya saltanatından 

vazgeçilmeli, fakirlik mülkünün yolu tutulmalıdır. Fakr sahibi olmak rind nazarında 

büyüklük ve azamete hâiz olmak mânâsına gelmektedir; çünkü dünyâda varlığını terk 

edebilen, hakiki fakra nâil olur ve bu da insana yüce bir değer kazandırır.  

Tasavvufî edânın cazibesi ile şâirler ilhâmını aşktan alarak, aşk ile hislerini 

izâha çalışmışlardır. Binâenaleyh edebiyatımızın menbaını da aşk oluşturmaktadır ve 

her şey onun üzerine binâ edilmiştir. Dîvân şiirinde, dünyânın hilelerine aldanmayarak 

mâsivâ kaydından geçebilen ve aşk meydânlarının merdi olarak gösterilen rind, hakiki 

maşûk olan Allah’ın aşkıyla yanmaktadır ve her dem Hakk’a duyduğu muhabbetten 

dolayı âşık olarak nitelendirilmektedir. Ona göre akıl ile değil, aşk ile yüce bir 

mertebeye varılır ve aşka meyletmesi de bundandır. Bu hususta şarâp rind için çok 

kıymetlidir; çünkü aşk şarâbından içen rindin noksanlıkları tamam olur ve kalbî kemâl 

derecesi ile esrâr-ı İlâhiyeye vâkıf olarak irfân ve marifet sahibi olan âşıklar zümresine 

dâhil olur. Rind için şarâp, sevgili ile ünsiyetin lezzeti ve bundan hâsıl olan ruhâni feyz 

anlamındadır ve bu nedenle de şarâbı dünyâ nimetlerinden, hayat için lazım olacak tüm 

rızıklardan çok daha kıymetli görmektedir. Şarâbın vermiş olduğu mânevi hakîkatlerin 

hazzına erişme lezzeti, rindi sarhoş eyler ve sarhoşluk hâli belirdiğinde sevgiliyle 

aradaki perde aralanmış olur ve böylece ilâhi sırların hakîkatine erişen rind, gayriihtiyari 

kendinden geçerek ruhî bir zevke erişmiş olur. Bir daha da asla bu sarhoşluk halinden 

ayılamaz. Klâsik Türk şiirinde genellikle saf şarâp tabiriyle kastedilen aşk şarâbıdır ve 

bu şarâp aynı zamanda irfân anlamına da gelmektedir yani aşk şarâbından içen kalbi 

müşahede ile sevgiliyi bilip tanıma hakikatine nâil olur başka bir değişle rind aşk şârabı 

ile esrâr-ı İlâhiyeye, marifet nazarıyla vâkıf olur. Aşk şarâbı ile bu mertebeye erişen 

rind, vahdet hakikatinin sırrını müşahede eder. 

Meyhâne rindi âşık olan rindtir. Onun dünyâda içtiği aşk şarâbıdır. Bu şarâp 

yanında cennetteki kevserin kıymeti yoktur. Hakikî zevk aşktadır. Bu tatlı ıstırap da 

ancak dünyâda içilir. Bu nefisle mücâdele zevkidir. Kırmızı şarâp İlâhi aşk şarâbıdır. 



5 

 

Sarhoşluk, mestlik rindin en bariz özelliğidir. Onun ayık gezmesi düşünülemez. Rindi 

rind yapan özelliklerin başında, onun şarâba ve meyhâneye olan düşkünlüğü gelir. Bu 

durum aslında onun kaderinde vardır. Çünkü rind, ezel meclisinde sunulan aşk şarâbını 

içtiğinden beri sarhoştur. (Tarlan, 2009: 235; Çoban, 2002: 10; Durmaz, 2003: 18) 

Klâsik şiirimizde rindin yeri, meyhânedeki şarap küpünün dibidir. Meyhâne aşk 

meskeni olarak tasavvur edilir ve dolayısıyla şarâp küpü de aşkın kaynağı olarak 

görülmektedir. Şarâp aynı zamanda rindin varlığındaki kötü hasletleri tasfiye etmek için 

bir araç olarak görülür. Bu cihetledir ki, varlığından bütün nefsânî arzularını arındıran 

rinde haset edilir, bu hâli onun kıskanılacak bir seviyede olduğunu gösterir. Bu 

bakımdan rind edebiyatımızda, sahip olduğu hususiyetler bakımından kıskanılacak bir 

tip olarak görülmektedir. Rind için bezm, İlâhi aşk şarâbını yudumladığı ve mahbûbuyla 

hemhâl olabildiği mevki anlamına gelir ve bundan dolayı böylesine büyük bir değere 

sahip olan bezmi, cennete dahi değişmez. Rindin sevgiliyi ilk Elest Bezmi’nde gördüğü 

ve şarâbı onun elinden içerek âşık olduğu düşüncesi şiirimizde sıkça geçmektedir. 

Bezm-i Elest’in meyinin mahmuru olan rindin bu sarhoşluğu geçici değildir. Her 

nefeste sarhoşluğu devam eden rind, bu sarhoşluktan hiç ayılmaz; ezelden mest gelip 

ebede kadar mest gider. Çünkü aşk şarâbından içen İlâhi cezbeye kapılır ve böylece 

Hakk ile olan ünsiyeti artmış olur ve oluşan bu hâlin lezzetiyle de daimî feyze nâil olur. 

Kadehin her daim şarâp ile dolu olması rind için huzur ve sevinç anlamlarına 

gelmektedir. Bu bakımdan kadehinin her an dolu olmasını ister; çünkü daimâ şarâp 

içmesi aşka olan bağlılığını artırmaktadır.  

Rind, dünyâ malına ehemmiyet vermeyen, âlemin bütün debdebesinden ve 

tantanasından uzak duran, fakirliği kendisine ölçü edinen ve dahi fakrıyla övünen bir 

şahsiyet olarak karşımıza çıkmaktadır. Rind özünde mânâ âleminin sultânı olmaya 

lâyıktır. Allah’tan gayrısına muhtaç olmama düstûrunu benimsediği için bu dünyânın 

âlâyişine kapılıp da gaflete düşmez. Bütün bu sûretten ve mâsivâ kaydından kaçarak 

sığındığı meyhâneleri kendisine mesken edinir. Aynı zamanda rind, özellikle de dîvân 

şâirlerinin vurguladığına göre, dünyanın elemini ve kaygısını yanına uğratmayarak bir 

köşede kendine uygun sevgili ile gamları defeden bir tip olarak da gösterilmektedir. 

Rind için maksat bu âlemden bir neşve yani sevinç ve keyif tahsil etmek olduğu için, 

ona göre bu cihânın yükünü çekmek yerine keyfini sürmek daha evlâdır. O, şarâp 

sayesinde gamdan ve tasadan kurtularak, bu âlemin neşesini ve mutluluğunu sürmek 



6 

 

istemektedir. Devrânın gam yükünü çekmektense ona bunu unutturacak olan şarâpla 

daimâ mest kalmayı tercih eder. Hayatın gelip geçici olması ve ömrün azlığı gibi 

nedenlerden ötürü rind, bu dünyanın gamını ve kederini çekmek yerine ona bahşedilen 

hayatın tadına varma ve yaşamayı sevme düstûrunu benimsemektedir. Dîvânlarda rindin 

memnun olduğu ve gönlünü şen eden en mühim iki hadise, sevgili ve şarâp mevzusu 

olarak gösterilir. Onun bu hayattan beklentisi sevgili ile vuslata erebilmek ve şarâbı bir 

an olsun elinden düşürmemektir. Her iki arzusunu da birlikte gerçekleştirdiği meyhâne, 

rind için neşe ve sevinç kaynağı ve gönlünün şen olduğu bir yer olduğu için, bu 

mekândan ayrılmak istemez. İşret meclislerinde neşeli ve sevinçli bir hayat sürme rindin 

tabiatının özelliğidir, mizâcının neticesi olan bu alışkanlığı, rindin en önemli 

özelliklerinin başında gelmektedir. 

İçerisine riyâ ve kibir bulaştırılan ibâdetle meşgûl olmayan rind, amellere 

güvenerek kibre düşülmesini ve de sırf gösteriş olsun diye riyâkârlıkla yapılan ibâdetleri 

eleştirir ve kendisinin böyle ibadetlerle ilgilenmediğini söyler. Gönülleri şirkle dolu ve 

küfürde çok ileri gitmiş kişilerin, riyâkârlıkla yaptıkları ibâdetleri kendisinin 

yapmayacağını söyleyen rind, gönüllerdeki ikilikle ve Hakk’a asi gelerek yapılan 

ibâdetlerle meşgûl olmayacağını belirtir. Sırf gösteriş olsun diye içerisine riyâ ve 

ikiyüzlülük bulaşmış amellere ve yapılan ibadetlere güvenilerek kişinin kibre 

kapılmasına karşıdır ve böyle yapılan ibâdetleri marazlı bulmaktadır ve de kendisinin bu 

gibi ibadetlerle meşgûl olmadığını söylemektedir. İnsanların sırf cennet yahut hurî ve 

gılmân için ibâdet etmelerini de doğru bulmaz. Ona göre bu gibi beklentiler içerisine 

girmek menfaat için ibadet etmek demektir. Rind ise, sırf Allah rızası için ibâdet 

edilmesinden yanadır. Aşksız ibâdeti ibadetten saymayan rind, aşka itaati olmayan 

gönlün ibâdetinin tamam olmayacağını söyler. İçerisinde riyâ ve dünyâ menfaati 

bulunan ibâdetleri Allah’ın da menettiğini söyleyen rind, Hakk katında da makbûl 

olmayan böylesi ibâdetlerin terk edilmesini ister. İbadetlerin Allah aşkı ile samimi 

olarak yapılmasını bekler. Mihrâba karşı durarak namaz kılmayı değil; âşığın, gönül 

mihrâbına yani cemâle karşı eğilerek namaz kılmasını ister. Çünkü mihrâp işin zâhiri 

tarafıdır; rind ise ibâdetin bâtınî kısmıyla ilgilenir. İbâdetin aşk ile yapılarak Allah 

sevgisi ile mihrâbın yani zâhirin çok ötesine geçmesini ister.   

Klâsik şiirimizde rind tipi her bakımdan müstesnâ bir yere sahiptir. Şâirler 

ahlâklı, dürüst, yalan konuşmayan ve tabi riyâ nedir bilmeyen bir rind tipi modelini 



7 

 

izâha çalışmışlar ve eserlerinde bunu terennüm etmişlerdir. Rindin bu üstün vasıfları her 

şâir tarafından ele alınmış ve örnek teşkil etmesi açısından bu hususiyetleri çok güzel 

bir tarzda ifade edilmiştir. Rindi riyâdan uzak tutan mühim hadise, şarâbın ondaki kötü 

hasletleri mahviyetidir, zirâ şarâbın arındırıcı bir tarafı vardır. Rind, şiirimizde 

tanıtıldığı kadarıyla gönlü temiz olan insandır. O, kalbin saf olması gerektiğini düşünür 

ve bu nedenle de riyâdan uzak durur. Gönlünde dünyâ endişesi bulunmaması yani 

dünyâdan el etek çekmek ve yersiz olan istekleri terk etmek sûretiyle, varlık âleminin 

câzibesine kapılmaması ve gönlünü mâsivâ lekesinden arındırması hasebiyle rind, gönlü 

temiz olarak telakki edilmektedir. İçinde riyâ, hile, yalan ve ikiyüzlülük bulundurmayan 

rindin gönlü, saf ve temizdir. Rindin sular kadar saf olan gönlünde bâtınî hakikatler 

zuhur eder. Ahlâkı güzel ve gönlü sâf rinde bundan dolayı hürmet gösterilir. Rind 

çevresine bir başka gözle bakmasını bilen ve sıradan insanların göremediğini görendir. 

Mânânın sırrını bilen rind, gönül gözüyle baktığı için, varlık âleminde sıradan insanların 

göremediğini görür. 

Aşk ateşinin alevleri, âşığı yakar ve onu tertemiz yapar. Sonunda âşığın gönlü 

öyle nazik ve latif olur ki, naziklik ve letafetten sevgilinin yüzünü görmeye tahammül 

edemez. Zirâ sevgilinin tecellisi ile yok olmaktan korkar. (Nesefî, 1990: 60) Rindin aşk 

adamı olması onu zârif, hassas ve nâif yapılı bir tip yapmaktadır. Aşkın varlıklar 

üzerindeki bu tesirinin, rind üzerindeki etkisi de ona ince ve nârin bir fıtrat 

kazandırmasıdır. Nazlı sevgili karşısında rind, ince ve nâzik tavırlı bir âşık sûretine 

bürünür. İnce ruhlu olan rind, sevgiliye hitâben güzel tabirlerle ve ince nüktelerle 

yazmış olduğu şiirlerini ona takdim eder. Şâirlik yönü ona mizâcen zarif ve nazik; 

hassas ve kırılgan bir tabiat kazandırırmaktadır ki, şiir ve inşânın tezâhür etmesinde bu 

önemli bir husustur. Klâsik Türk şiirinde şâirler kendilerini rind olarak tanıtmaktadırlar 

bu sebepten dolayı da rind için usta bir şâirdir, diyebiliriz. Rind olduklarını ve rindin 

yanında yer aldığını dile getiren şâirler, dîvânlarında kendilerini rind olarak tanıtırlar. 

Şâirleri rind yapan en mühim mesele aşktır. Âşıklık halleri onların rind gibi tavırlar 

sergilemelerine neden olur; çünkü rindlik dîvân şâirinin kimliğidir bu sebeple şâirlerin 

şahsiyeti, tavırları ve hareketleri hep rindânedir. Hem dîvân şâirleri hem de mutasavvıf 

şâirler rindin tarafında yer alarak, rind tabiatlı olduklarını her fırsatta dile 

getirmektedirler. Çünkü rind özellikleri bakımından dîvân edebiyatında üstün görülen 

bir tiptir. Rind olmak edebiyatımızda adetâ bir akımdır; tabiri caizse bir modadır ve 



8 

 

devrin şâirleri de bu sebeple kendilerini rind olarak tanıtmaktadırlar. (Bâkî G 207/5; 

Nâbî G 769/5, A 195, G 224/2, G 453/5, G 632/2; Nedîm G 154/3; Nef ‘î G 76/7 G 

43/7, G 23/5, G 44/1; İbrahim Hakkı G 73/6; Neşâtî Bey G 5/2; Nâ‘ilî G 137/1) 

 

  



9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

EDEBÎ METİNLERDE RİND 

  



10 

 

1.1. FUZÛLÎ’NİN RİND Ü ZÂHİD ADLI ESERİNDE RİND TASVİRİ 

Dîvân şâirleri ve mutasavvıf şâirlerin eserlerinde rind ve zâhid tipi çok önemli 

iki karakter olarak karşımıza çıkmaktadır. Şâirler, rind ve zâhid’in ağzından inanç 

konularını geniş bir çerçeve içinde ele alırlar. Çoğu zaman bu iki tipi birbiriyle 

mukayese ederek onların üzerinden okuyucuya mesajlar vermeye çalışırlar. Rind 

genellikle şâirler tarafından yüceltilen, takdir edilen, beğenilen, vasıflarının üstün 

görüldüğü bir tip iken; zâhid ise sergilemiş olduğu tavırları nedeniyle sürekli olarak 

eleştirilen, tutuculuğu ve cahilliğinden ötürü kendisiyle alay edilen bir tiptir. Fuzûlî’nin 

Rind ü Zâhid adlı eseri bu çerçevede ele alınabilecek, rind ve zâhid tiplerini tanıtan en 

önemli eserlerden biridir. Fuzûlî bu eserinde rind ve zâhid karakterine kişilik vermiş ve 

onları karşılıklı olarak konuşturup, söylemek istediklerini onların aracılığı ile ifade 

etmiştir.  

Rind ve zahid mücadelesinin bağımsız eser seviyesindeki ilk örneği, Fuzûlî’nin 

Rind ü Zahid adlı eseridir. Fuzûlî’nin Rind ü Zâhid adlı eseri, konunun anlaşılmasında 

bizlere bu iki tipi kapsamlı olarak tanıtmaktadır. Fuzûlî bu küçük eserini Farsça olarak 

kaleme almıştır. Rind ü Zâhid adlı bu eser 75 rubâî, 54 kıt’a, çeşitli yerlerde 18 beyitlik 

mesnevî, aralara yer yer konulmuş beyitler ve bir mısradan oluşan mensûr bir eserdir. 

Eser Salim Efendi tarafından 1804’te çevrilip 1869’da Tasvir-i Efkâr matbaasında 

Muhâvere-i Rind ü Zâhid adıyla bastırılmıştır. Bu eser Salim Efendi tarafından, yeniden 

inşâ etme endişeşiyle kaleme alınmış, tercümeden ziyade bir şerhtir. Eserin tenkitli 

metni, Kemal Edip Kürkçüoğlu tarafından neşredilmiş1, daha sonra Hüseyin Ayan 

tarafından yeniden Türkçe’ye kazandırılmak amacıyla, tercüme edilmiştir. Fuzûlî bu 

eserinde, rind ve zahid karakterini, baba (zahid), oğul (rind) temsiliyle 

hikâyeleştirmiştir. Eserde, irade-kader, rahman-şeytan, sevap-günah, iyi-kötü vb. 

meselelerde yapılan tartışma sonucu zahidin doğru düşünmediği ortaya konulur. 

Eserin içeriği kısaca şöyledir: Acem Diyârı’nda, Allah’tan korkan ve O’nun 

rızasını gözeten, dünyanın cezbesine aldanmayan Zâhid bir babanın, kavrayış ve zekâ 

yönü üstün olan Rind adında bir oğlu vardır. Henüz hayâtı tecrübe etmemiş, bir yaşam 

deneyimi olmayan oğlunun anlayış kabileyetinin üstünlüğünü gören Zâhid, bu 

durumuna istinâden oğluna öğütler vermeye başlar. Oğlunu doğru yola iletmeye çalışan 

                                                      
1 Bkz.Kemal Edip Kürkçüoğlu, (1956), Fuzûlî Rind ü Zâhid, Ankara Ünv. DTCF Yay.,Ankara. 



11 

 

baba ve oğlu arasında ilk anlaşmazlık tam da bu noktada çıkar. Rind babasının vaaz ve 

öğüdünün mensûr sözlerden ziyâde, daha anlaşılır bulduğu için, manzum ifadelerden 

oluşmasını ister. Zâhid, oğlunun nazmı neden bu kadar sevdiğini bir türlü anlayamaz ve 

nazmın kişiyi yalanda aşırılığa meylettirdiğini düşünür ve şeriat yolunda gidenlerce 

nazmın adının kötüye çıktığını söyler. Rind, babasına “Şüphesiz, şiirde hikmet vardır.” 

hadisini işaret ederek, nazmın Hz. Muhammed’in razı olduğu bir davranış olduğunu 

söyler. 

Zâhid, oğluna ömrü boyunca çalışıp gayret göstermesini bunun için de bir iş 

öğrenmesini, meslek edinmesini öğütler. Rind babasını dinler ve bir iş seçmenin yolu, 

yöntemi nasıldır diye sorar. Zâhid oğlunun bilim ve sanatla meşgûl olmasını ister ve 

oğluna bu anlamda kılavuzluk etmeye başlar. Öncelikle Rind’in yazıyı öğrenmesini ister 

ve yazı bilmeyi Tanrı’yı bilmenin esâsı olarak gösterir. Rind ise bunu kabul etmez ve 

Hz. Peygamberin ümmî olduğunu hatırlatır. Ona göre yazı bilgisini kazanmak 

dedikoduyu güçlendirmektedir, kitap okumak ise meselelerde ihtilâfa yol açmaktadır ve 

bu nedenle Hak ehlinin bunlara ihtiyacı yoktur çünkü Yaradıcının huzurunda akıl 

şaşkın, dil ise suskundur.  

Rindi yazı öğrenmesi konusunda iknâ edemeyeceğini anlayan baba, oğlunun 

makâma ve padişâh katına yaklaşma yolunu öğrenmesini ister ve dünya işlerini 

görmenin ve kişinin derecesini yükseltmenin yolunun bundan geçtiğini söyler. Rind ise: 

“Ey Zâhid, mademki yaradılmışın varlığından maksat Yaradan’a kulluktur, yaradılmışın 

yaradılmışa kulluğu yaraşmaz! İnsanı insana tercih sebebi, Tanrı’yı bilmektir; dilencilik 

ve padişâhlık rütbesi değildir! Bil ki, padişahların berâberindekiler dâima kederlidir. 

Sultanların yakınları dâima aldatılmışlardır. Makbûl görünenler, edebe uymanın acısını 

çekerler! Uzaklaştırılmış olanlar, öfkenin korkusunu çekerler. Bu işe heveslileri, 

dünyaya tapanlarda ara! Bu öğüdü, bilim rütbesini arayanlara söyleme!” diyerek karşılık 

verir. (Fuzûlî, 1993: 31) 

Zâhid bu sefer Rind’e çiftçilik, ticaret ve sanat mesleklerinden biriyle meşgûl 

olmasını teklif eder. Rind, ziraatle uğraşmak, menfaat ümidiyle yetiştirilen ürünlere 

kendini gözler yapmaktır, bu ise büyük bir sıkıntıdır; ticaret ise, halkın ihtiyacının daha 

fazla olmasını isteyerek, onlardan faydalanmak maksâdıyla, kendi menfaatini halkın 

zararında görmektir, der ve her ikisinin de irfân ehli tarafından hoş karşılanmadığını 



12 

 

söyler. Zâhide göre sanat, geçim güzelliğinin devamını sağlamaktadır ve kazananı hem 

kendisine hem de çevresine faydalı biri haline getirmektedir. Rind ise böyle 

düşünmemektedir. Sanatla meşgûl olmak ona göre kişiyi nefsine kul eden bir gaflete 

düşürür çünkü kişi gündüzünü kısmeti için çalışıp didinerek, gecesini ise uykuda geçirir. 

Bu kadarını yeterli görmek ise câhillerin işidir. Rindin, babasının her nasihâtine karşı 

durması, Zâhid’i oğlunun bilimden, sanattan ve irfandan nasipsiz kalacağı endişesiyle 

kaygıya düşürür. Rind ise babasının söylediği nasihâtlere itibâr etmez. Ona göre 

Tanrı’yı bilmek ve anlamak, aklın ve ilmin ötesindedir; akıl ve ilim bu anlamda 

yetersizdir, aciz kalır.  

Zâhid bu sefer de oğluna çileyi tavsiye eder. Kulluk çilehânesinde çile çeken 

benim arkamdan gel, bana uyarak yürü der. Rind ise senin bu çilehânende çile 

araçlarından başka bir şey yok, dünya ise gönülleri hoş eden şeylerle doludur. İnsan 

yaradılışında çileden, nefsi terbiyeye zorlanmaktan nefret eder. İnsan tabiatı oyuna ve 

eğlenceye meyillidir, sıkıntılara katlanmak istemez, diyerek karşılık verir. Zâhid’in 

dünya lezzetlerini terk etme, nefsi terbiye etme, gam ve kedere razı olma, çalışma ve 

evlenme gibi nasihâtlerine karşın Rind bunların hiçbirine aldırış etmez. Rind babasına 

daha fazla sıkıntı vermemek için; senden uzaklaşmak en iyisi olacak, böylelikle sen 

kederden kurtulursun, ben de minnetten diyerek yolculuğa çıkmaya karar verir. Gurbete 

çıkmaya hazırlanan Rind, babasından alınacak tedbirleri öğrenmek ister. Zâhid, ona 

güzel kadınlardan uzak durmasını aksi halde onların çeşitli hilelerle kendisine 

düşmanlık edebileceğini söyler. Rind’in babasının bu sözlerine cevabı şöyle olur: 

Güzellik sahibi olanların güzelliğinin seyri, nefsi kuvvetle sağlamlaştırmanın şartıdır. 

Kâmil kişiler güzel bakışı arzu ederler. Güzellerle birlikte vakit geçirilmezse onlara 

kâmil kişilerin terbiye eden nazarıyla bakılmayacağını söyler.  

Zâhid, oğlunun anlayış ve kavrayış gücünün iyi ile kötüyü ayırt edebileceğini 

görünce ona yolculuk için izin verir. Rind bir süre Zâhid’in kendisine yoldaşlık etmesini 

ister, Zâhid de kabul eder. Yolculuk esnasında karşılarına ilk olarak bir mescid çıkar. 

Rind bu yerin nasıl bir yer olduğunu merak eder ve adını sorar. Zâhid mescidi; “Bu 

Allah’ın evidir. Temiz kalpli sûfîlerin ma’bedidir. Kulluk yeridir.” diyerek tanıtır. 

(Fuzûlî, 1993: 66) Rind bir kimse ev sahibi için gerekeni bilmeyince, onun evine 

giremez, diyerek mescide girmeye razı olmaz ve tekrar birlikte yola koyulurlar. Bu sefer 

yolları bir meyhâneye düşer. Rind bu gönül açan yer neresidir, burası nasıl bir yerdir, 



13 

 

diye sorar. Zâhid meyhânenin şeytanın evi olduğunu ve Tanrı’ya kafa tutan, O’nun 

rahmetinden nasibini alamamış, O’na karşı asi olan Tanrı’nın düşmanlarının yeri 

olduğunu söyler. Meyhânede içilen şarâbı ise Allah’ın yasak ettiği, yaklaşılmaması 

gereken bir pislik olarak yorumlar. Rind ise, sen bu şarâbın, “şeytan işinin pisliği ile 

bulaşık olan” şarap olduğunu nerden biliyorsun? “Ola ki bu şaraptan her bir damla 

cehennem ateşini söndüre! Bu taifenin neş’esinden yükselen her nağme, yüce âlemleri 

tesbih edenlerin zikri ola” diyerek babasına karşılık verir. (Fuzûlî, 1993: 73) 

Rind içerideki topluluğun hâlini ve tavırlarını merak eder ve onların 

sohbetlerinde bulunmak ister. Zâhid, Rind’in aklı başında ve yasaklardan uzak 

durabilecek bir yetişkin gibi davranacağını düşünerek, oğlunun meyhâneye girmesine 

izin verir. Rind’in gözü meyhânede Pîr’e takılır ve yanına gidip ona meyhâne ve şarap 

hakkında cevabını merak ettiği sorular sorar. Pîr’e, meyhânenin şeytanın kötülükleriyle 

dolu bir yer; şarabın ise insanı temelden yıkan Allah’a olan kulluğunu tahrip eden bir 

şey olduğunu söylüyorlar ve bunlardan sakınmak gerektiğini öğütlüyorlar. Sen ise bu 

kadar kavrayış kabiliyetine ve aklına rağmen neden bu kimselerle berabersin? Neden bu 

fitne ve bozguna sebep olan yerde kalmayı sürdürüyorsun? diyerek şaşkınlığını belirtir. 

Pîr ise bu durumu şöyle açıklar: Tarikât yolunun yolcuları meyhâneye “Fesat Evi”; 

Hakikat ilmine müyesser olanlar ise bu yere, “Fesat Mayasının Hamuru” derler. Allah’a 

hamdolsun ki ben o yere hiç uğramadım ve o topluluğun tuzağına hiç düşmedim. 

Aksine benim bulunduğum yer şifâ veren, dertlilerin derdine dermân olan, iki cihânın 

tereddüdünden kurtulup, dosttan başkasını aramayanların yeridir. Bilesin ki ruhun 

“Şeytan Vesveseleri” adıyla anılan çok kötü bir illete uğramış tarafları vardır. Bu da 

cismâni lezzetleri çoğaltır, hayvani şehveti güçlendirir, cennet nimetlerine mazhar olma 

düşüncesiyle kulluğa riyâ bulaştırır. Bazı kimseler makâm, mevki arzusuyla ve mal, 

mülk sahibi olmanın hevesine meylederek, yalan ve boş işlere kapılır ve asıl 

maksatlarından uzaklaşırlar. Şimdi senin bütün bunları seven zâhidlerden uzak durman, 

sakınman gerekir, diyerek Rind’e öğütler verir. Pîr, Rinde şarâbın doğruluğa sevk eden 

bir şerbet olduğunu, dimağa temizlik, vücûda arınma verdiğini söyleyerek kısa zamanda 

hâlini düzeltip ve şüphelerden kurtularak dosttan başkasına meyletmemesini, 

istikâmetini ondan başkasına çevirmemesini söyler. Pîr, Rindin yaradılışında yüce bir 

olgunluk görünce, sâkîye işaret ederek “dertsizlik maddesi olan”, “ruhu cilâlayan”, 

“şevk ilacı” olan mecâza olan meyli hakikâte ulaştıran, gösterişten kurtarıp mânâya 



14 

 

yönlendiren şarâbı getirmesini söyler. Pîr-i Mugân’ın yol göstermesiyle sâkî, şarâp dolu 

kadehi Rindin eline verir. Rind şarâbın verdiği neşe ile ar perdesini aralar ve sevgilinin 

âlemdeki tecellisini temâşa etmeye başlar. 

Rindin geciktiğini gören Zâhid, meyhâneye girer ve oğlunu şarâp içenlerle aynı 

halkada otururken bulur. Zâhid gördüğü bu manzara karşısında endişeye kapılır ve 

oğluna neden Allah’a kulluk edenlerin mescidine girmedin de bozgunculardan oluşan, 

bu gafil topluluğun içinde oturmaktasın, diye sorar. Rind ise meyhâneye girmeyi 

istemeyen babasına, meyhânenin “namuslu rindlerin mahfeli” ve şarâbın da “cân 

okşayıcı şarâp” olduğunu söyler. Rind, mescittekilerin yaptıkları ibadetten ötürü gurura 

kapıldıklarını, meyhânedekilerin ise hatalarını anlayıp bildiklerini ve bağışlanmayı ümit 

ederek, gaflet uykusundan uyandıklarını gördüğünü söyler. Mescittekiler kavga, dövüş 

adamıdır; meyhândekilerin ise kendilerinden dahi haberi yoktur. Ben kendisinde 

müstâkil bir şahsiyet oluşturmayanların yerindeyim diyerek karşılık verir.  

Zâhid ile Rindi karşı karşıya getiren bir diğer mesele ise aşktır. Zahid’e göre 

aşk, kişinin iyi adını kötüye çıkarır. O, bir kimsenin irâdesini, hevâ ve isteklerinin 

tuzağına kaptırmasının çok yazık olduğunu düşünür. Ona göre, aşkın çirkinliğine 

meyledenler, kınanmaya uğrarlar ve bu onlar için kötülenme sebebidir. Rinde göre aşk 

ise; “İnsan vücûdunun sedefinde, ilâhi emânetin cevheridir. İnsan ruhunun gerçeğidir. 

Kâinatın binası, ona dayanır.” (Fuzûlî, 1993; 97) Zâhid ise bu konuda şunları söyler: 

Mahbûbların güzelliğinin cazibesine kapılmak, pişmanlığa sebep olur çünkü güzellerin 

güzelliğine bakmak, gönül sahiplerinin aklını bozar, olgun kişilerin noksanlaşmasına 

sebep olur. Rind ise, güzellerin yüzüne yansıyanın hakikâtin kendisi olduğunu, güzel 

görünüşten onun mahiyetinin arandığını söyler. Ona göre, sûret bahçelerinde mânâ gülü 

biter ve sûreti mânâya çevirir.  

Birbirleriyle olan münakaşaları sonucunda ne Zâhid’in öğütleri Rind’e fayda 

verir ne de Rind’in delilleri Zâhid’e fayda sağlar. Bir türlü aralarında uzlaşma 

sağlayamazlar. Bütün bunların sonucunda Rind, âlemi fesâda doğru çeken iki şey 

olduğu kanaâtine varır. Bunlar riyâ ve zinâdır. Riyâ, Zâhid’lerin yolunun tuzağıdır. Zinâ 

ise Rindlerin yolkesicisidir. Nerede bu iki fırsatçı yoksa orada Rind ile Zâhid’in 

hakikâtinin bir olacağını düşünür. Zâhid ise her ne kadar riyâ içerisinde olsa da insanları 

kendi görünüşüne bakarak Tanrı’ya kul olmaya sevk ettiğini düşünür. Görünüşü 



15 

 

itibariyle sevap işlediği kanaâtindedir. Rind ise suç işleyenlerin tövbesinin, 

günâhsızların minnet ve gurûrundan çok daha iyi olduğunu düşünür. Meselenin 

sonunda, irfân ehli Rind’in Hak-bâtıl, varlık-yokluk gibi hususlardaki telkin ve 

ikâzlarıyla Zâhid, gönül aynasını riyâ tozlarından temizler. Rind de Zâhid’in 

öğütlerinden faydalanarak, hâline tövbe eder. Her ikisi de birbirlerine karşı çıkmaktan 

vazgeçip aralarında anlaşarak uyum yolunun seçip “teklik” mertebesine ulaşırlar.  

Fuzûlî eserinin sonunda, Rind ile Zâhid’in aşk ve birlik konusundaki 

uzlaşmalarını şu rübâî ile dile getirir: 

 

“Fanilik köyünde, akıllı ile deli birdir, aynıdır! 

Denizin dibinde, taş ile inci danesi biridir, aynıdır! 

İyi ile kötü sayma işi ortadan kalkınca, 

Mescid ile meyhane birdir, aynıdır!” 

                                                  (Fuzûlî, 1993: 104) 

Sonuç olarak eserde; rindin meselelerin hikmetlerini ve hakikâtlerini anlamada 

üstün bir olgunluğa sahip olmasının yanı sıra nesre karşılık nazmı üstün gördüğünü, 

şeriât ilmini ve yazı sanatını öğrenmeyi reddettiğini, makâma ve padişâh katına 

yaklaşmayarak, onlara hizmet etmediğini, çiftçilik, sanat ve ticâret yolunu seçmediğini 

görüyoruz. Buna mukabil rindin cennet talebinden ziyâde sevgiliyle olan birlikteliği 

seçtiğini, çileye meyletmediğini, âhiret hayatı yerine dünyâ yaşamının zevk ve 

eğlencesini tercih ettiğini ve bu dünyânın güzelliklerini ertelemediğini görmekteyiz. 

Ayrıca eserde rindin nefsin hevâ ve isteklerine meyletme sonrası tövbe ederek 

günâhlarından dönme, şân, şöhret, unvân peşinde koşmama, akıldan ziyâde gönül 

bilgisini tercih etme, meyhâneyi mesken edinme, sûretten ziyâde öze önem verme, 

riyâkarlığı ve hileyi benimsememe, amelleriyle gururlanmama, sözlerinin iç açıcı ve 

gönül okşayıcı olması, şarâbın mahiyetini idrâk etme, aşka ve sevgiliye meyletme gibi 

özelliklerine de yer verilmiştir.  

Özelliklerine bakıldığında rindin sözleri ve davranışları arasında riyâkârlık 

görülmez. İçi dışı birdir, samimidir ve dürüstlüğe önem verir. Gösterişten ve 

ikiyüzlülükten hoşlanmaz. Toplumun koymuş olduğu kurallara ve şeriâte uyma 



16 

 

konusunda riâyet göstermez. Bildiği ve inandığı gibi yaşar. Yeri geldiğinde din 

anlayışının aksayan yönlerini eleştirmekten çekinmez. O, inanç hususunda hoşgörülü 

olmaktan yanadır. Özde yatan sırrı bilir ve yüce bir yaradılışa sahiptir.  Anlayış 

kâbiliyeti yüksektir, hikmetleri ve hakikâtleri bilir. Gönül zenginliğinden yanadır ve 

gönül bilgisini ilimden ve akıldan üstün görür. Bâtınî ilme çalışır, bu anlamda ilmiyle 

âmildir. Aşka ve sevgiliye meyleder. Aşk ateşiyle yanmaktadır fakat aşk derdinden de 

hoşnuttur. Güzelden ve güzellikten anlar ve sevgilinin hayrânıdır. Tüm istediği 

sevgilinin didârını görmektir ve ona kavuşamak ister. 

1.2. DÎVÂNLARDA RİND 

1.2.1. Rinde İşâret Eden Terim ve Sıfatlar 

Rind kelimesi kimi zaman tek başına, kimi zaman da rindi tanıtıcı diğer kelime 

ve terkiplerle birlikte kullanılır. “Rind-i harîf, rind-i çâlâk, rind-i cihân-sûz-ı dehr, tâife-i 

şuârânın rindi, rind-i şâhid-bâz” gibi terkiplerin yanı sıra rindin tabiatını yansıtan “bî-

kayd, bî-karar, hevâyî, latîf, lâ-kaydî-revîş, gayr-ı muhteriz” gibi sıfatlar ve “mu’tâdı 

bâde, bed-mest, bekrî” gibi içkiye olan düşkünlüğünü gösteren terimler ve bundan başka 

rindin zevk ve eğlenceye düşkün yanını gördüğümüz “şûhpîşe, şâhid-bâz” gibi sıfatlar 

da dîvânlarda kullanılmaktadır. 

1.2.2. Rind                 

Klasik Türk şiirinde rind, âşık ve sevgiliye ileri boyutta muhabbet duyan bir tip 

olarak telakki edilmektedir. Geleneğe ve şeriat kurallarına uymayarak dilediği ve 

inandığı gibi yaşayan ve hayatın türlü sıkıntı ve güçlükleriyle mücadele etmekten ziyade 

bütün bunları ona unutturabilecek olan bezmde, zevk u sefa sürmek isteyen bir işret 

ehlidir. Ne bu âlemin gamından ve kederinden dolayı üzülür ne de sevince ve mutluluğa 

boğulur. Onun katında hüzün ve mutluluk, varlık ve yokluk birdir; çünkü ona göre 

basiret sahibi ve anlayışlı olmak bunu gerektirir. Dünyadan kâm almasını bilen rind, 

kendisine sunulan fırsatları elinden kaçırmayan ve de hakikatlerin farkında olandır. İçi 

dışı bir, özü sözü doğru, tavırlarında dürüst, hareketlerinde samimi olan rind, 

hikmetlerin ve hakikatlerin farkına varan, Hakk’dan gayrısını mâsivâ bilen ve itibâr 

etmeyen, yalnızca O’na inanan ve O’ndan yardım bekleyen, Hakk’ın sırlarına vakıf 



17 

 

olmuş bir irfân ehli ve makam mevki peşinde koşmayan bir tip olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Aynı zamanda gönül ehli olan rind, içerisinde riyâ barındırdığı 

gerekçesiyle zâhidin zühd ve takvâsına meyletmeyerek, ar ve namus şişesini taşa çalar. 

Allah dostu, gönlü geniş, hoşgörülü, ferâsetli, İlâhi sırlara vakıf olmuş kişi gibi 

hasletlerle birlikte, irfân ehli olarak görülür ve ârifler zümresine dâhil edilir. Her daim 

neşeli, sevinçli, alçakgönüllü ve üstünlük iddia etmeyen, kin ve düşmanlık gütmeyen, 

kibir ateşine asla düşmeyen bir tiptir. Rind aynı zamanda dünyanın endişesini ve 

tasasını yanına uğratmayan ve dünyâ malına da kıymet vermeyendir. Dünyanın 

elemlerini kendisine yaklaştırmayarak hayatın tadına varma arzusundadır. Rind, 

yalnızca aşk şarâbından içerek mest olup, aşk derdiyle meşgûl olmak ister. Dîvânlarda 

bu vasıflara sahip olan rind nefsini, kendi öz varlığını bilen, gönül gözüyle baktığında 

katredeki ummânı gören, sözün hikmetini ve hakikatini fehmeden, iyi ile kötüyü bir 

gören, lutfa sevinmeyen kahra incinmeyen ve mânâ âleminin sultanı gibi niteliklere 

sahiptir. Bütün bu özellikleriyle rind, edebiyatımızda davranışları beğenilen örnek bir 

tipi temsil etmektedir. (Nef‘î G 58-1/6, G 91/2, G 38/3, 43-3/5; Bâkî G 217/5, G 205/5 

G 243/4, G 95/5; Neşâtî Bey G 102/5; Necâtî Bey Mrb 1/3, Trk 1/I/1; İbrahim Hakkı G 

79/7, 94/1; Nâbî G 341/1; Kuddûsî G 14/7; Sun’ullâh-ı Gaybî G 48/18, G 27/8, G 23/2, 

28/5; Vâhib Ümmî G 27/2; Ümmî Sinan G 33/5; Niyâzî-i Mısrî G 80/4, G 186/9, G 

186/11; Eşrefoğlu Rûmî G 13/13, G 131/1) 

1.2.3. Harâbâtî 

Rind kelimesinin Arapça karşılığı olarak harâbâtî kelimesi kullanılır. 

Harâbâtînin sözlüklerdeki karşılıkları, bed-mest, bekrî, sefil, perîşândır. Yani harâbâtî, 

rindin içkiye düşkünlüğünü belirten bir kelimedir. Nitekim rind, halk dilinde sarhoş 

anlamında kullanılır. (Mengi, 1985: 12) Rind için “harâbâtî” denilmesinin sebebi, 

şarâba olan aşırı meyli ve şarâpsız bir an bile yaşamak istemeyişindendir. Her daim 

sarhoş kalmak isteyen rind, meyhâne köşelerini mesken edinir. Aşk şarâbı içen rindin 

sarhoşluğu Elest Bezmi’ndeyken başlar ve bu sarhoşluk hâlinden bir daha asla ayılamaz 

başka bir değişle rindin harâbâtîliği ezelden başlar ve mahşerde dahi devam eder: 

  



18 

 

Lâ‘li devrinde harâbâtîligüm ‘ayb eylemen 

Rind olan eyler hemîşe gûşe-i hammâra meyl 

                                                     Avnî G 46/4 

Rindân-ı harâbâtî vü mestân-ı elestiz 

Mahşerde dahi câm-ı mey-i aşk ile mestiz 

                                              Nef ‘î G 44/1 

Edebiyatımızda rind-zâhid mukâyesesi her daim yapılmıştır ve şâirler her 

zaman rindin yanında, sûfînin ise karşısında yer almışlardır. Bu durumun sonucu olarak 

kendisini “harâbâtî” yani rind olarak gösteren Nef’î, sarhoşların yolunun toprağı olmayı 

kendine övünç kaynağı olarak görür. Fuzûlî ise, riyâ ehli zâhid gibi olmaktansa sarhoş 

bir harâbâtî olmayı tercih etmektedir. Çünkü rind olmak şâirler tarafından arzu edilen 

bir durumdur: 

Sûfî degilim rind-i harâbâtî-i aşkım 

Nef ‘î gibi olsam ne acep hâk-i reh-i mest 

                                             Nef ‘î G 23/5  

Bâdeden gayrı ki gam def’ine bir câm yeter 

Nakdini nisyeye her kim verir elbette iter 

Ey Fuzûlî reviş-i ehl-i riyâdan ne biter 

Mest ü medhûş u harâbâtî vü bî-bâk olalım 

              Fuzûlî Mrb 166/5 

1.2.4. Kalender 

Rind kelimesi yerine dilimizde, Farsça kelime olan kalender kelimesi de 

kullanılmıştır. Rind yerine kullanılagelmiş olan kalender, rindin kendince boş ve 

gereksiz saydığı çabalara, kurallara karşı gösterdiği kayıtsızlığa işaret eder. (Mengi, 

1985: 12) Halk arasında “Kalender” yoksul, kimsesiz kişiye dendiği gibi her şeyi 

hoşgörüyle karşılayan, geniş meşrepli, herkesle uyuşur, geçinir kişiye de “Kalender 

Adam” denir. Dünya ile ilgisini kesip Allah’a yönelen kimsedir. Bunların özelliği, 



19 

 

lâubâlî meşrep, lakayt, mücerred (bekâr) ve fakir olmalarıdır. Kalenderlerin iki âlemden 

ilgisini kesen, dünya işlerine önem vermeyen ve dünyayı boş veren, toplum kurallarına 

karşı kayıtsız kalan felsefesi vardır. Günümüze kadar gelen, halk arasında herkesle iyi 

geçinen, her şeyi hoşgörüyle karşılayan ve maddi çıkarlara fazla önem vermeyen kişiler 

hakkında kullanılan kalendermeşrep deyimi de bu hususa açıklık getirir. Kalenderliğin 

esaslarından biri de, cemâl/mahbûb-perestliktir. Cemâl, tasavvufta İlâhi güzelliği 

simgeler. Cemâl-perestlik ise bu güzelliğe tapınma anlamındadır. (Gölpınarlı, 2015: 

184; Cebecioğlu, 2014: 265; Üstüner, 2007: 336; Ocak, 1999: 155)  

Rind, ne zâhid gibi katı şeriat kurallarına bağlı ne de inkârcı bir dinsizdir. O 

orta yolu bulan, ılımlı bir Müslümandır. Din kurallarına karşı anlayış ve hoşgörüden 

yana olan rind, din adına yapılmış baskı ve zorlamalardan hoşlanmaz. Toplum 

tarafından konulmuş olan kurallara aldırış etmeyerek, hiç kimsenin buyruğu altına 

girmez. Umursamaz ve boş verici bir tavır sergiler. Bu davranışlarından dolayı 

“kalender meşrep” olarak görülen rind, aynı zamanda riyâ yoluna tevessül etmeyen, özü 

sözü doğru, üstün karakterli ve haysiyetli bir kişiliktir:  

Ârif ol ehl-i dil ol rind-i kalender-meşreb ol 

Ne müselmân-ı kavî ne mülhid-i bî-meşreb ol 

                                                    Nef ‘î G 73/1 

Bırak riyâ revişin merd odur ki âlemde  

Küşâde-meşreb ola rind ola kalender ola 

                                 Şeyh Gâlîb G 274/5 

Hem dîvân şâirleri hem de mutasavvıf şâirler, kendilerini kalender bir rind 

olarak tanıtmaktadırlar. Hikmetlerin ve hakikatlerin farkında, Hakk’dan gayrısını 

mâsivâ bilen ve de itibâr etmeyen, yalnızca O’na inanan ve O’ndan yardım bekleyen, 

Hakk’ın sırlarına vakıf olmuş bir irfân ehli ve makam mevki peşinde koşmayan bir tip 

rolünü benimserler. (Necâtî Bey Trk 1/I/1, G 341/5; Bâkî G 95/5; Nâbî G 341/1) 

“Kalender gönlüm, her şeyi unutturan o şarâbı bana sundu da oynaya güle, hırkamı çeke 

sürüye meyhâneciye yürüdüm gittim.” (Mevlânâ, 1974: XXIV/2527)  

  



20 

 

Kalender meşreb ol Hakkî hakîkat anla bir Hakk’ı 

Hayâl ü gölge bil halkı kamu taklîd ü efsâne  

            İbrahim Hakkı G 273/7 

Benim o rind-i kalender ki cur’adânımda 

Gubâr-ı hayret ü esrâr-ı Hak kemâhîdir 

                                             Nâ‘ilî K 32/5 

Gerçi biz rind ü kalenderligle şöhret virmişüz 

Halka der-gûşuz ‘ubûdiyyetle hüccet virmişüz 

            Nâbî G 294/1 

1.2.5. Âşık 

Âşık, tutkun, meftûn, vurgun, aşırı derece seven ve sevgiliye ileri boyutda 

hayranlık duyan kişi anlamına gelmektedir. Klâsik şiirimizde rind, seven insan olarak 

karşımıza çıkar ve onun rindliği ise aşk ile başlar. Rindi, rind yapan en önemli unsur 

“âşık” olmasıdır. Onun tabiatının en mühim tarafını aşk oluşturmaktadır. Sevgiliye olan 

aşkı ilk Elest Bezminde başlar. (Nef‘î G 58-1/6, G 91/2; Bâkî G 217/5; Neşâtî G 102/5; 

Necâtî G 312/2; Niyâzî-i Mısrî G 152/1; Fuzûlî G 110/3; Sun’ullâh-ı Gaybî G 3/1; 

Yûnus Emre G 190/7, G 178/6; Kuddûsî G 194/1, G 589/1; İbrahim Hakkı G 69/3, G 

99/1, G 184/1, G 204/8, G 274/2; Vâhib Ümmî G 7/4; Eşrefoğlu Rûmî G 123/5) 

Dîvânlarda bahsi geçen âşığın, sevgiliye duymuş olduğu aşkı, mahbûbunun hüsnü, kaşı, 

gözü dolayısıyla değildir. O, gözlerin görmediği, yalnızca sesini kulaktan işiterek, 

cânânına âşık olmuştur. (Eşrefoğlu Rûmî G 123/5; Necâtî G 82/2, G 101/6) Rind, aşk 

sırlarına ermiş yüce bir şahsiyettir. Aşk ateşiyle yanıp kavrulması onu asıl maksadına 

yani sevgiliye erişmesini sağlayacak olan olgunluğa erdirir. Başına her ne gelir ise 

aşkındandır. Bu uğurda türlü cefâlar çeker; fakat aşk derdine dermân aramaz çünkü o bu 

dertten dolayı hoşnuttur. (Fuzûlî G 90/2, G 100/7, G 214/7; Eşrefoğlu Rûmî G 110/2; 

Yûnus Emre G 78/2, G 92/1, G 129/10, G 179/4, G 294/1; Bâkî G 6/5, G 56/3; Necâtî 

Bey G 233/4)  

Âşık her şeyden önce rind olmalıdır. Rindin aşk ile ilgisi üzerinde fazlaca 

durulmaktadır. Hatta çoğu zaman âşık kelimesi ile rind kelimesi yer değiştirmektedir. 



21 

 

Çünkü rind âşıktır. Onun işi aşkladır, dünya işleriyle ilgisi olmayan kişidir. Aşk onun 

meşrebidir. Çünkü ezel meclisinden beri âşıktır. Rindi rind yapan aşktır. (Mum, 1999: 

43-44; Durmaz, 2003: 30)  Şâirler âşığı rind olarak göstermişlerdir ve onlara göre “âşık” 

rindliğin bünyesi içerisindedir. Fuzûlî âşığı tanımlarken âşığın rind ve rüsvâlıktan uzak 

durmaması gerektiğini belirtir. Ona göre âşık aynı zamanda rinttir; çünkü âşıklık ve 

rindlik bir bütünün ayrılmaz parçalarıdır. Şeyhî de âşık ve rind kavramlarını birlikte 

kullanarak bu ifadelere aynı anlamı yüklemeye çalışmıştır. Neşâtî Bey ise, rind ve aşk 

kelimesini aynı terkipte kullanır ve kendisinin âşık bir rind olduğunu dile getirir. Nef’î 

de tıpkı Neşâtî Bey gibi aşk ve rind kelimesini beraber kullanarak rindin âşık tarafına 

dikkatleri çekmektedir:  

‘Âşık isen rind ü rüsvâlıkdan ikrâh etme kim 

‘Işk sırrın iktizâ-yı devr pinhân istemez 

                                               Fuzûlî G 116/5  

Ne var elde adımız rind ise vü âşık u mest 

Şehr yârânlarının şükr ki yokdur günehi 

                                            Şeyhî G 197/4 

Rind-i ‘ışkam yanumda yeksândur 

Dahl-ı bî-câ vü âferin-hânî 

                                 Neşâtî K 8/50 

Gelmez keder cefâ-yı felekden Neşâtîyâ 

Ol rind-i ‘ışka kim ola câm-ı Cem âşînâ 

                                             Neşâtî G 3/5 

Her nigâh-ı nükte-âmizinde rind-i aşk olan 

Hem itâb-ı renciş ü hem müjde-i ihsân bulur 

                                                  Nef ‘î K 9/11 

Erzurumlu İbrahim Hakkı aşkı, ekilmiş bir tohum yani âlemin cevheri, özü 

olarak gösterirken; âşığı ise, bu tohumdan meydâna gelmiş meyve olarak tasvîr etmiştir: 



22 

 

Dedim ey aşk nesin ben neyim ü âlem ne 

Dedi ben dâneyim ü sen semer ü kevn şecer 

    İbrahim Hakkî G 86/6 

Dîvân şâirleri, rindin sevgiliye duymuş olduğu aşkı öylesine yücelmektedirler 

ki, onu aşk erbâbı içerisinde dikkatleri en çok üzerine çeken, aşkını ziyâdesiyle yaşayan, 

âşıkların en üstünü ve aşk sanatının en maharetlisi olarak göstermişlerdir. (Fuzûlî G 

188/7, G 193/7, G 198/5) 

Mende Mecnûn’dan füzûn âşıklık isti’dâdı var 

‘Âşık-ı sâdık menem Mecnûn’un ancak adı var 

                                                   Fuzûlî G 105/1 

Demen Mecnûn’a âşık kim başında kuş yuva tutmuş 

Menem âşık ki seyl-i eşkümi başumdan aşurdum 

                                                            Fuzûlî G 179/3 

Düketdüm yâşumı derdinle şeyh-i fenn-i aşk oldum 

Yanımda Kays-ı şeydâ bî-haber bir tıfl-ı ebceddir 

                                                          Yahyâ G 127/4 

Âşıklık âlâmetleri olan nâz-niyâz kâidesini Mecnûn ne bilir ki, o meczûp 

kendisini âşık mı sanır, diyen Nef’î, kendi aşkı karşısında Mecnûn’un aşkını hafife 

almaktadır. Nedim aşk erbâbı içinde aşkının şiddetiyle, dikkatleri en çok üzerine çeken 

kişi olduğunu söylerken; Nâbî de aşkımın şöhreti, Mecnûn ile Ferhât’ın illerine kadar 

yerden göğe yayıldı, diyerek nâmının her yerden duyulduğuna dikkatleri çekmek ister. 

Fuzûlî ise bir beytinde, büyük âşıklar Vâmık, Ferhâd ve Mecnûn’un aşk macerâlarını 

yazan dert ehli, gördüm ki Fuzûlî adını eserlerinin en başına yazmışlar, açıklamasıyla 

âşıklar içerisinde en yüce konumda olduğunu vurgulamaktadır. Bir diğer beytinde ise, 

Ferhâd Bîsütun dağını kazmak için bin kazmayı köreltmiş iken, ben bin dağı bir tırnak 

ile koparıp attım, ifadesiyle ne denli büyük bir âşık olduğunu göstermek ister. (Fuzûlî G 

222/1; Nedim G 78/7) Şâirler kendilerini meşhûr âşıklar ile mukayese ederek, rindlere 

mahsus olan âşıklık sıfatlarını ön plana çıkarmaktadırlar:  



23 

 

Mecnûn ne bilir kâ’ide-i nâz u niyâzı 

Âşık mı sanır kendin o meczûb-ı mahabbet 

                  Nef ‘î G 16/5 

Benüm tutdı zemîn ü âsmânı şöhret-i ‘aşkum 

Egerçi deşti Mecnûn Bîsütûn’ı kûh-ken tutdı 

                    Nâbî G 875/5 

Yazanda Vâmık u Ferhâd u Mecnûn vasfın ehl-i derd 

Fuzûlî adını gördüm ser-i tûmara yazmışlar 

                    Fuzûlî G 104/8 

1.2.6. Melâmî 

Melâmet, sözlükte kınamak, ayıplamak, azarlamak, serzenişte bulunmak, 

korkmak, rüsvâlık demektir. Tasavvufta, yaptığı iyilikleri gösteriş/riyâ olur 

düşüncesiyle gizlemek; işlediği kötülük ve günahları nefsiyle mücahede etmek için 

açığa vurmak; insanlar tarafından kınanmak ancak Allah yolunda kınayanın 

kınamasından korkmamak anlamındadır. Melâmet sahibine melâmet ehli veya melâmî/ 

melâmetî adı verilir. Melâmîler, her türlü merasimden titizlikle uzak dururlar. 

Kendilerini halktan ayıran belli bir kıyafetleri yoktır. Riyâdan ve kendini 

beğenmişlikten şiddetle kaçınırlar. İhlâsa büyük önem verirler. Bu yüzden ibâdetlerinin 

açığa çıkmasından ve günâhlarının gizli kalmasından rahatsız olurlar. Farzı terk 

etmemek ve haramı işlememek şartıyla özellikle halkın kınamasına yol açan hususları 

bilerek ve isteyerek yaparlar. Yerleşik töre, gelenek ve göreneklere aykırı hareket 

ederler. Levm edile edile, kınana kınana nefsini ezeceğine ve yola getireceğine inanırlar. 

Batınlarında olan etkiyi (iç dünyalarındaki tesir ve değişimi) dışlarında asla 

göstermezler. Kalben zikr ederler. İbadetleri gizlerler. İrfan sahibi kimselerdir. (Üstüner, 

2007: 103-104) 

Melâmiler denen toplum, tasavvuf içinden tasavvufçulara karşı çıkan bir 

zümredir. Melâmiler, Tanrıya ulaşmak için zikrin değil, fikrin rol oynadığına inanırlar. 

Onlara göre Tanrıya ancak aşk ve cezbeyle ulaşılır. Melâmet, tasavvuf inancının esâsına 

dayanan ve tasavvuf ehlinin içinde fışkıran bir reaksiyondu. Melâmeti kabul edenler, 



24 

 

zaviye, tekke, dergâh ve hankâh kabul etmiyorlardı. Üç beş hal ehlinin toplandığı halvet 

neresi olursa olsun, onlarca sohbet meclisi olabilirdi. Vakıf, onlarca gâyeden tamamiyle 

ayrılıştı. Aynı zamanda halktan kesilmek, hususi giyim ve kuşamla kendilerini 

belirtmekse yokluğa değil, tam bir varlığa bürünüştü ve tasavvufun ruhuna aykırıydı. 

Tanrıyı zikir, onun kudretini, hikmetini seyretmekten, onu düşünmekten başka türlü 

olamazdı. Melâmiler hiç kimseyi hor görmezler, doğruluktan ayrılmazlar; irfan sahibi 

kişilerdir. Buna rağmen, kendilerinin halk karşısında alabildiğine ahlâksız, kötü, 

düzensiz, hattâ dinsiz tanıtırlar; halkın kin, nefret ve lânetini üstlerine çekerler; bu 

görüşlerinin altında alabildiğine özdenlikle Tanrı’ya, Tanrı buyruklarına bağlı 

bulunurlar. (Özkırımlı, 2004: 886; Karaalioğlu, 1980: 374) 

Melâmetiler denen toplum, tasavvuf içinden tasavvufçulara karşı çıkan bir 

zümredir. Onlara göre Tanrıya ancak aşk ve cezbeyle ulaşılır. “De ki: İşte bu, benim 

yolum; ben de can gözüm açık olarak sizi Allah’a çağırmadayım; bana uyanlar da o 

çeşit çağırmada ve Allah’ı tenzih ederim ve ben müşriklerden değilim” meâlindeki 

ayetle (Yusuf, 12/108) “Rabbinin yoluna hikmetle ve güzel öğütle çağır ve onlarla en 

güzel bir tarzda münakaşa ve mübâhasede bulun; şüphe yok ki Rabbin, kendi yolundan 

sapanları daha iyi bilir ve O doğru yolu tutanları daha iyi bilir” meâlindeki âyet (Nahl, 

16/125) melâmet ehlinin şiârı olmuştur. Sonra melâmet ehli, kendilerini zâhidlikle, 

irfanla, iyilikle göstermeyi de bir kayıt, hatta bir kendini beğeniş ve beğendirme 

çabasına düşüş biliyorlardı. Onlarca kendilerini herkesten aşağı görmek ve göstermek, 

her yaratıktan aşağı saymak, bir şiar olmuştu. Yapılan hayrı gizlemek, şerriyse 

gizlemeye uğraşmamak da bir şiarlarıydı. Bu şiar, gitgide nefsini aşağılatmak perdesi 

altında, kendini halka kötü göstermek için kötü şeylerin yapılmasına kadar gitti. 

(Gölpınarlı, 1985: 110-111-112) 

“Melâmî” ifadesi dîvânlarda rind yerine kullanılır. Agâh Sırrı Levend, rind için 

“Mâsivâdan el çekici melâmî” ifadesini kullamaktadır. Rind, çevresinde olup biteni 

umursamayan, kimseye aldırmayan, kişiliğiyle, itibarsızlığa, hor görülmeye önem 

vermez. Çünkü avârelik, düşkünlük sonucu gelen melâmet rindliğin gereğidir. (Levend, 

1984: 47; Mengi, 1985: 45) Zühd ve takvâya meyletmemesi, âr ve nâmus şişesini taşa 

çalması, meczûp bir halde dolaşır olması ve halk nazarında makbûl olunmayan işlerle 

meşgûl olması rindin “melâmî” yani kınanmış ve ayıplanmış olan kişi olarak 

görülmesine neden olmuştur. Dahası tavırlarıyla zâhid meşrepli kişileri ürkütmesi ve 



25 

 

onlar tarafından kınanması, iç âlemini riyâ ehli olanlardan saklamaması, aşkın pençesine 

düşmesinden ötürü hâl ve hareketlerinin diğer kişilerce anlaşılmaması ve bundan dolayı 

adının kötüye çıkması gibi sebeplerden ötürü “melâmî” sıfatı rinde istinâden kullanılır. 

(Kuddûsî G 14/7; Sun’ullâh-ı Gaybî G 48/18; Yûnus Emre G 371/9; Şeyhî G 74/3, 

161/7; Fuzûlî G 112/7, 203/7, 212/1; Nef’î G 32/4) 

Gerek mutasavvıf şâirler gerekse dîvân şâirleri kendilerini melâmî sıfatına 

lâyık görmektedirler. (Eşrefoğlu Rûmî G 140/4; Bâkî G 307/2; Fuzûlî G 1/5, 91/7, 

115/1, 186/7, 212/5, 279/6; Necâtî Bey G 290/5, 398/5; Nâbî G 32/2) Nef’î kendisini 

aşk âleminin melâmete uğramış rindi olarak gösterirken, Yûnus Emre de melâmet ehli 

bir âşık olduğunu dile getirir. Fuzûlî ise, kendisini melâmet hazinesinin cevheri olarak 

gösterirken diğer yandan Mecnûn ile kendisini mukayese ederek şahsını, melâmî 

olmada ondan üstün gösterir. (Fuzûlî G 287/3, G 91/7) 

Nâz eyleyemez hîç bize gamze-i dilber 

Biz rind-i melâmet-zede-i âlem-i aşkız 

                                             Nef ‘î 50/4 

Yârenlerüm eydürler ‘âşık melâmet gerek 

Geldi benüm başuma ol söz yirinceyimiş 

              Yûnus Emre G 124/7  

Ey Fuzûlî men melâmet gevherinün genciyem 

Ejdehâdur kim yatur çevremde zencîr-i cünun 

                   Fuzûlî G 213/7 

Mutasavvıflar, aşkın kemâl noktasının melâmet olduğunu söylemişlerdir. 

(Ahmed Gazzâlî 2004: 23) Sun’ullâh-ı Gaybî ise, artık riyâkâr tavırlarıyla, gösteriş 

budalalığına soyunmuş, halkı zühd ve takvâlı halleriyle aldatan zâhidin devrinin 

bittiğini; onun yerine içi dışı bir, hareketlerinde samimi ve dürüst olan rindin döneminin 

geldiğini söyler: 

  



26 

 

Tâc u tesbîh u ‘asâ bâzârına irdi kesâd 

Rind ü rüsvâ vü melâmet bâde-nüşân devridür 

                                 Sun’ullâh-ı Gaybî G 27/8 

1.2.7. Sarhoş, Mest 

Sarhoşluk, mest olup, kendini kaybederek aşkın, âşığın bütün varlığına hâkim 

olması, iliklerine işlemesi ve zâhiri ve bâtını kayıtları bir yana bırakıp Hakk’a 

yönelerek, kuvvetli bir vârid (tecellî) ile kendinden geçip rûhi bir haz ve zevke erme 

halidir. (Uludağ, 2016: 245-310) Rind, halk dilinde “sarhoş” anlamında kullanılır. 

Kaynaklar arasında, sözlüklerden sonra tezkirelerde de rindle birlikte kullanılan ayyâş, 

evbaş, kallaş gibi sıfatlarla rindin içki tutkusu belirtilir. (Mengi, 1985: 13) 

Mutasavvıflar ve dîvân şâirleri, sarhoş kelimesine ilâveten “mest, ser-mest, bed-mest, 

esrik, sekrân, ayyâş, mey-âşâm, dürd-âşâm, dürdî-keş, mey-keş, kadeh-keş, meyhâr, 

mey-nûş, kadeh-nûş, cür’a-keş, bâde-keş, bâde-perest” gibi ifadeleri de kullanmışlardır. 

(İbrahim Hakkı G 220/1, G 224/7; Fuzûlî G 59/6, G 271/6, G 126/5; Yûnus Emre G 

188/6, G 217/2; Necâtî G 272/5, G 568/7, G 232/4; Niyâzî-i Mısrî G 189/6; Yahyâ Bey 

G 342/4, G 306/3, G 217/5; Nedîm G 140/3; Nâ’ilî G 229/2, G 322/1, Ş 41/3; Nâbî G 

123/4, G 206/9, G 672/3, G 333/1, G 517/1; Bâkî K 19/7).  

Sarhoş olma hâlinin rindin varlığındaki önemi, dîvân şâirleri ve mutasavvıf 

şâirler tarafından sık sık dile getirilir. “Sarhoş”, aynı zamanda rindin kendisidir. Her 

daim sarhoş kalmak isteyen rind, sâkînin kendisine dolu üzerine dolu sunmasını ister. 

Kadehinin bir an dahi boş kalmasını istemez. Köhne şarâbı kana kana içerek sarhoş 

olmayı diler. (Nedîm R 8; Yûnus Emre G 362/4; Yahyâ Bey G 306/3, G 342/4; Şeyh 

Gâlîb G 6/6, G 200/3, G 124/3; Nâbî G 453/5, G 333/1, G 672/3, G 476/7; Nef ‘î G 

51/4, G 4/5; Bâkî G 200/2, K 19/7; Necâtî G 145/5, 568/7; Nâ‘ilî G 229/2, G 322/1, Ş 

41/3; Fuzûlî G 143/7) 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey rindin sarhoşluk yanını öne çıkararak onun meyhâne 

köşesini terk etmemesi gerektiğini söyler. Çünkü onun yeri zâhid gibi mescid değildir. 

Sarhoşların mekânı meyhânelerdir. Bâkî de rindi sarhoş göstererek kadehlerinin daimâ 

şarâp ile dolu olmasının rindler için hoş olduğunu söyler. Çünkü kadeh kırık, şarâp da 

dökülmüş ise, bu sarhoş rindler için yenilgi anlamına gelir: 



27 

 

Niçin terk eylesin meyhâne küncin rind-i meyhâre 

Ne zâhiddir ne râhib neylesin ol mescid ü deyri 

                                                       Yahyâ G 416/2  

Halkadur devr-i kadeh la‘l şarâb-ı gül-gûn 

Rind-i mey-hâreye hoşdur tolu sâgar hatem 

                                                  Bâkî K 19/7 

Mey rîhte bin pâre yatur câm şikeste 

Olsa n’ola rindân-ı mey-âşâm şikeste 

                                    Neşâtî G 123/1 

Bâkî, sarhoş rindler için kadeh nurların kaynağı anlamına gelir, dediği beytinde 

rind ve sarhoşluk anlamına gelen “dürd-âşâm” kelimelerini aynı terkipte kullanmıştır. 

Necâtî Bey de vâ’izi uyararak sarhoş rindlere halk içinde nasihat etmemesi gerektiğini 

söylerken, yine rind ve sarhoşluk kavramlarını birlikte kullanan şâirlerimizdendir. Nef’î 

ise, sarhoşluğunun rindâne olduğunu söyleyerek kendisini sarhoş bir rind olarak tanıttığı 

beytinde, rindin sarhoşluk sıfatına dikkatleri çekmektedir: 

Cür’adan abdâla gerçi mahzenü‘l-esrârdur 

Rind-i dürd-âşâma sâgar matla‘u‘l-envârdur 

                                                   Bâkî G 58/1 

Rind-i ser-meste nasihat halk içinde eyleme 

Vâ‘izâ hüşyâr isen sohbetde gavgadan nolur 

                                              Necâtî G 160/6 

Çün âşıka rüsvâlık elbette mukarrerdir 

Mestâneligim böyle rindâne degil mi yâ 

                                             Nef ‘î G 6/2  

Mutasavvıflar ve dîvân şâirlerine göre, içilen şarâp aşk şarâbı ise, her dâim 

sarhoş kalmayı başaran rind için, cânânın dîdârının seyri vaktidir ve ancak bu vakitlerde 

sevgiliyle hemhâl olunabilir ve ancak şarâp içilerek sarhoş olunduğunda sevgilinin nûr 



28 

 

cemâlinin temâşâsı mümkün olur. Şarâbın vermiş olduğu mânevi hakîkatlerin hazzına 

erişme lezzeti, rindi sarhoş eyler ve sarhoşluk hâli belirdiğinde, sevgiliyle aradaki perde 

aralanmış olur ve böylece İlâhi sırların hakîkatine erişen rind, gayriihtiyâri kendinden 

geçerek ruhî bir zevke erişmiş olur. Bir daha da asla bu sarhoşluk halinden ayılamaz. 

(İbrahim Hakkı G 220/1, G 224/7, G 133/1, G 164/2, G 99/6, G 243/2, G 55/7, G 257/4, 

G 98/4;  Bâkî G 203/2, G 181/4, G 405/3, G 241/1; Yûnus Emre G 310/5, G 188/7, G 

188/6, G 189/1; Eşrefoğlu Rûmî G 131/10, G 77/6, G 54/5; Yahyâ G 306/1; Nedîm G 

99/1, G 61/2, G 140/3; Ümmî Sinan G 32/1, G 131/12, G 73/6; Niyâzî-i Misrî G 188/5, 

G 72/1, G 184/2; Şeyhî G 118/3; Nef ‘î G 79/2) 

Sarhoş, bu hâl üzereyken, halk arasında ansızın aşkını ifşâ edebilir ve bu 

davranışı sergileyecek olmaktan ise hep çekinir; çünkü insanların onu yeterince 

anlayamayacağını düşünür. Fakat buna karşılık, asıl sarhoşların doğru yolda olduklarını 

ve ancak bu hâl üzere olanların menzile erişebileceklerini söyler. Diğerlerinin ise 

gaflette olduklarını ve derhal ayılıp, kendine gelmelerini söylemekten ise asla çekinmez. 

Ve ancak sarhoşların sevgiliyle arasındaki engelleri aşarak ona erişebileceğini ve bunu 

da nasıl ki damla deryâya kavuşmayı çabalıyorsa sarhoş da katre olan cismini ummâna 

erdirmek için mest olup ona akar ifadesiyle sürdürür. (Fuzûlî G 59/6, G 126/3, G 126/5; 

Şeyhî G 138/8; Eşrefoğlu Rûmî G 1/4, G 131/10; Niyâzî-i Mısri G 184/2; Yahyâ G 

306/1; Nedîm G 99/1, G 138/5; Vâhib Ümmî G 5/1)  

1.2.8. Kallâş 

Keyfince hareket eden, ehl-i keyf, çevrenin tepkisine aldırmadan gönlünce 

yaşayan, baldırı çıplak, berduş anlamlarına gelir. Harâbâtî, içinde bulunduğu hâlin 

icâbına göre amel eden kişi demektir. Hâl sahibi, dünya ile ilgisini kesen rind 

diyebiliriz. (Uludağ, 2012: 205) Rindi “kallâş” eyleyen mahbûbuna duymuş olduğu 

aşkıdır. Aşk şarâbı için ten giysisini, meyhâne sahibine rehin bırakan rind, melâmet 

bezminin kallâşı olma şerefine lâyık görülür. Onu ancak sevgiliye olan muhabbeti 

kandırır ve de tatmin eder. Ondan başkasını ise gözü görmez. Allah’ın dostluğundan 

gayrısını dilemez; çünkü o “kallâş” bir âşıktır. Bundan dolayı da dünya malına 

ehemmiyet vermez. Cihânın bütün güzelliklerinin onun gözünde pul kadar kıymeti 

yoktur. Mekânı ise köhne meyhânelerdir ve buralardan çıkmak istemez. (Necâtî G 

393/3; Yunûs Emre G 227/5) 



29 

 

Bâde-i ‘aşka vücûdı câmesin rehn itdi Kays 

Âferinler ol melâmet bezminün kallâşına  

                                                Bâkî G 421/4 

Cür’a saçdıkları yir kân-ı Bedahşâna deger 

La’l ü yâkûtı n’ider meykede kallâşları 

                                               Bâkî G 483/6 

Nider agyârı Kuddûsî Hudâ ışkına kâni’dir 

Dem-â-demdir ki ben bir âşık-ı şeydâ vü kallâşım 

                      Kuddûsî G 474/6 

Hurşîd-i cihân-tâbı kızıl mangıra saymaz 

İksir-i fenâ tâlibi kallâşlarız biz 

           Necâtî G 232/3 

1.2.9. Evbâş 

Terbiyesizlik, yaramazlık, haydutluk anlamlarına gelen evbâş kelimesi, aynı 

zamanda ayak takımı, şahısların rezilleri ve mahalle çapkını anlamlarına da gelmektedir. 

Öte yandan muhabbetin güçlü etkisi altında kalan bir sâlikin işlediği iyi işler için de 

günâhlardan sakındığı için de sevap istememesidir. Sevginin galebesi altındayken amel 

ve ibâdetlerine karşılık beklememektir. (Uludağ, 2012: 129; Devellioğlu, 2010: 273) 

Agâh Sırrı Levend evbâş kelimesi için “Perhizkâr olmayan sâlik” tanımını yapmaktadır. 

(Levend, 1984: 47) Rind kelimesinin ilk devirlerdeki anlamı, müspet muhtevadan uzak 

olup daha çok başıboş (bî-ser u pâ) ve ayak takımından (evbâş) olan kişiler için 

kullanılmıştır. (Mum, 1999: 4)  

Rinde “evbâş” sıfatının yakıştırılmasının sebebi, gönlündeki sevdâsı ve 

muhabbetinden ileri gelir. Meskeninin meyhâneler olması ve şarâba olan düşkünlüğü de 

bunda etkendir. (Necâtî G 232/7) Bu nedenlerden ötürü “ayak takımı” ve “şahısların 

rezilleri” olarak görülür. Fuzûlî, “Halk bâde içen cehennemliktir, der. Peki o halde nasıl 

oluyor da Hakk meyhâne evbâşını cennete koyuyor?”, diyerek hayretini ifade eder. 

Halk, hakîkati anlamadığı için, meyhâne evbâşına yani asıl cennetlik olan aşk ehline 



30 

 

cehennemliktir, diyerek hakkında hüküm verir. Fakat onun gönlünde olan ise 

bambaşkadır. Meyhâne evbâşı, Hakk’a âşık olandır, O’nun hayranıdır: 

Fuzûlî bâde hârı dûzâhı der halk hayrânem 

Ki Hak niçün salupdur cennete meyhâne evbâşın 

                        Fuzûlî G 223/5 

Ey muhtesip, Allah aşkına mescide git diye beni zorlama, bana azap verme. 

Meyhâneler bıçkını hiç mescide meyleder mi? Mescit kuru sofuların yeri, meyhâne ise 

İlâhî aşk dağıtılan yerdir. Meyhânelerde külhanbeyleri, bıçkınlar var. Fakat aşk 

meyhânesinde bıçkın küstâh görünür, kayıt tanımaz, lâübâlîdir. Bu da aşkın verdiği 

mübârek bir küstâhlıktır. (Tarlan, 2009: 684) Burada meyhâne evbâşı için, “külhanbeyi, 

bıçkın, küstâh, kayıt tanımaz ve lâübâlî” anlamları da yüklenmiştir. Bütün bu ifadeler 

aynı zamanda rindin de sıfatları içerisindedir. Ve daha da önemlisi meyhâneler rindlerin 

mekânıdır ve Fuzûlî “meyhâne evbâşı” diyerek, aslında rinde işaret etmektedir: 

Muhtesip Tanrı içün gel mana çoh verme azab 

Meyl-i mescid mi eder mey-kedeler evbâşı 

                    Fuzûlî G 279/5 

Dîvân şiirinde rinde isnat edilen evbâş kavramı; geçici dünya âleminden, 

maddî varlıktan sıyrılıp ve hatta kendi varlığından dahi geçerek Hakk’a ulaşan kişi 

olarak tabir edilir. Onlar aşk hânesinin Tanrı misafirleridir. Orada her daim onu 

zikretmekle meşgûl olurlar:  

Müstedâm ola fenâ kuyınun evbâşları 

Kim olur bir biri yolında fidâ başları 

                                       Bâkî G 483/1 

Hânkâh-ı ‘aşkunun mihmanlarıdur cân u dil 

Tekyedür hâlî degül evbâşdan kallâşdan 

                                                Bâkî G 376/4 



31 

 

1.2.10. Hercâyî 

Her yere uyar meşrepte anlamına gelen Farsça terkiptir. Türkçede tam karşılığı, 

“Eyyâm adamı” ve “Daldan dala konar” sözleridir. (Gölpınarlı, 2015: 155) Hercâyî her 

yerde bulunan, kendine mahsus belirli bir yeri olmayan ve bir yerde karar kılmayan; 

yanardöner, kararsız ve sebatsız anlamlarına gelmektedir. Rinde bu sıfatın 

yakıştırılmasının nedeni, sevgiliye duymuş olduğu aşkından dolayıdır. Nef’î rindin 

hercâyî olmasının sebebini bir türlü kavuşamadığı sevgiliye bağlar. Kendisini hercâyî 

bir âşık olarak niteleyen Nef’î, bu hâlini aşk bana haset ve gıpta eder de sevgili bana yâr 

olmaz, bundan sebep ben de kendi başına gezer, dolaşırım ifadesiyle anlatır: 

Gamze yâr olmaz ki hem hercâyî hem dildâdeyim 

Aşk reşk eyler ki hem dildâde hem âzâdeyim 

                 Nef ‘î G 85/1 

Dîvân şâirleri kendilerini hercâyî birer âşık olarak gösterirler. Sevgiden 

kendinden geçmiş ve çıldırırcasına seven gönülleri, “âşık-ı hercâyî”dir. Mahbûbunun 

güzelliğinin tasvirini, hercâyî gönülllerine nakşedeler. Sözü hercâyî âşık olmalarına 

getirerek, bu maksatlarından bahsederler ve bu mevzunun haricine çıkmak istemezler: 

Ben âşık-ı hercâyî vü dil-âşüfte 

Ol şûh ise hem mey-keş ü hem âlüfte 

Bilmem nice olur mihr ü muhabbet hâli 

Bu nükte-i serbeste kalır nâ-güfte 

                             Nef’î R 3 

Hercâyî dile eylemişiz hüsnünü tasvir 

Akar suya nakş edici nakkâşlarız biz 

                 Necâtî G 232/2 

Rind-i huşyârım harâbât-ı muhabbetdir dilim 

‘Âşık-ı hercâyîyim vahdet nişânıdır sözüm 

                                                   Nef ‘î K 1/29 



32 

 

1.2.11. Lâübâlî-Meşrep 

Lâübâlî ilişiksiz, kayıtsız, saygısız, senli benli, aldırış etmeyen kimse, işret 

vesâir şeylerden ihtirâz etmez lâübâli kişi, harâbâtî, zâhiren lâübâli ve gayr-ı muhteriz 

görünen ve ehl-i dil olan adam anlamında kullanılır. Osmanlı Tarih Deyimleri ve 

Terimleri Sözlüğü’nde, rind için, “Lâubâli-meşrep, kaydsız münkir, sarhoş, gönürüşte 

tenkidi, hakikatte selâmeti mucip hal ve kıyafette gezen yerlerinde kullanılır bir tabirdir. 

(Devellioğlu, 2010: 625; Sâmî, 2009: 671; Pakalın, 1993: 48-50) “Lâübâli” sıfatının 

rinde isnat edilmesinin nedeni, sevgiliyle arasında bir sakınma olmayacak kadar senli 

benli ve de vurdumduymaz bir tavır ile hiç ciddiyeti ve çekinmesi olmayışındandır. 

Âşıklığın bir emâresi olan lâübâli hareketler, dîvân şiirinde aynı zamanda kişinin içkiye 

olan meyli için de kullanılmıştır. Rind ile olan ilişkisini de bu bağlamda görmekteyiz. 

Hem âşıklık hem de sarhoşluk sıfatları rindi “lâübâlimeşrep” yapmaktadır. Bâkî ve 

Necâtî Bey rindin bu yönüne atıfta bulunarak, lâubâlî âşığın uğrak yeri meyhânelerdir 

ve elinde kadehin olması rind için yeterlidir, açıklamasında bulunmuşlardır:    

Hâce ursun başına destâr-ı mermerşâhiyi 

Lâubâlî ‘âşıkun farkında bir sâgar yiter 

                                              Bâkî G 49/3 

Kon beni yolumdan ayrıp da’vet etmen mescide 

Lâ’übâ-i ‘âşıkam ser-menzilim meyhânedir 

                 Necâtî G 118/5 

Eşrefoğlu Rûmî lâubâliliği, dünyânın alâyişinden uzak durarak ve yalnızca 

yüzünü dosta çevirerek ve de ondan başkasına gönlünü meyletmemekte görür. Şeyh 

Gâlîb ise, gösterişe kapılmadan, yapmacık hâl ve tavırlardan uzak duran bir lâübâliyim, 

beyhûde sözler etmem, ifadesini kullanır. (Şeyh Gâlîb Tahmis 4/3) 

Geçüben assı ziyândan laubâlî giderim 

Dosta gider çün gönül gayra delâlet etmezem 

               Eşrefoğlu Rûmî G 72/7 

  



33 

 

Ben laûbâlî giderim iki cihânı niderim 

Meylim sekiz uçmaga yok pes mâsivâ neme gerek 

             Eşrefoğlu Rûmî G 54/4 

Rind, lâübâlî hareketlerinden tanınır ve bu yönüyle şöhret kazanmıştır. Rind 

tabiatlı olarak gördüğümüz Nâbî de bu yönünü ön plana çıkararak, rindte asla 

görmediğimiz riyâyı, kendisinin de terk etmeye çalıştığını dile getirir. Bir diğer beytinde 

ise, karakterimizde yapmacık hal ve hareketlerin olmadığını lâübâli hareketlerimizi 

gören hemen anlar, diyerek rindlere mahsus davranış olan, içi dışı bir olma özelliğinden 

bahsetmektedir:   

Lâ’übâlilik ile gerçi ki meşhûruz biz 

Çâre ne terk-i riyâ itmege me’mûruz biz 

             Nâbî G 316/1 

Bilür tehî idügin tab’umuz tekellüfden 

Gören mu’âmele-i lâ’übâliyânemüzi 

          Nâbî G 859/3 

1.2.12. Rüsvâ 

Rind, çeşitli sebeplerden dolayı rüsvâ görülmüş, ayıplanmış ve kendisine itibâr 

edilmemiştir. Bu sebeplerin en başında aşk gelmektedir. Aşkından ötürü her daim halk 

arasında rüsvâ görülmüş; aşk derdiyle yüreği yandığı için sergilemiş olduğu tavırlar 

nedeniyle, toplum tarafından anlaşılamamış ve beklediği saygınlığı görememiştir. Ona 

göre âşık olan rüsvâlıktan çekinmez ve bu hâlini âleme duyurmaktan geri durmaz. 

Rüsvâ oluşu da âşık oluşu gibi ezelden beri varola gelmiştir. Ün ve şan peşinde değildir, 

arsızlığı ele alır ve hiçbir şeyden hayâ etmez. O, rüsvâlığı ile âlemde şöhret bulur. 

(Vâhib Ümmî G 110/1; Ümmî Sinan G 104/7; Niyâzî-i Mısrî G 76/1; Nef’î G 29/4, 

63/5; Bâkî G 129/6, 381/1; Fuzûlî G 92/2, 109/7, 281/4) 

Fuzûlî rind ü şeydâdur hemîşe halka rüsvâdur  

Sorun kim bu ne sevdâdur bu sevdâdan usanmaz mı 

                                                           Fuzûlî G 257/7 



34 

 

‘Âşık isen rind ü rüsvâlıkdan ikrâh itme kim 

‘Işk sırrın iktizâ-yı devr pinhân istemez 

                 Fuzûlî G 116/5 

Rindi rüsvâ eden diğer sebepler ise, sarhoş ve dîvâne oluşudur. Sun’ullâh-ı 

Gaybî, zâhidliğe ve zâhidlik alâmetlerine meyletmektense rindliği ve rüsvâlığı ondan 

katbekat evlâ görür. Rüsvâlığın nedenini ise, bâdeye olan düşkünlüğe bağlar. Nef’î ise, 

sarhoşluğunun rindlere yakışır tarzda olduğunu ifade ederek, âşığın sonunun elbette ki 

rüsvâlık ile biteceğini söyler. Mey ve maşûk eteğini elinden bırakmayan âşık, halka 

rüsvâ olmaktan dolayı endişeye kapılmaz ve kimseden çekinmez. (Şeyhî G 193/7) 

Tâc u tesbîh u ‘asâ bâzârına irdi kesâd 

Rind ü rüsvâ vü melâmet bâde-nüşân devridür 

                                 Sun’ullâh-ı Gaybî G 27/8 

Çün âşıka rüsvâlık elbette mukarrerdir 

Mestâneligim böyle rindâne degil mi yâ 

                                            Nef ‘î G 6/2 

Kendisini iki âlemde de rüsvâ göstererek, rinde mahsus olan âşıklık, şâirlik ve 

içki düşkünlüğünün kendisinde de var olduğunu dile getiren Nef’î gibi Neşâtî Bey de 

bütün âleme rüsvâ olsam ne olur, gönlüm muhabbetinin sarhoşu, cânım da aşkının 

dîvânesi değil mi, diyerek rüsvâlığı ile rindâne tavırlar sergilemektedir:  

Olsak n’ola Nef ‘î gibi rüsvâ-yı dü’âlem 

Hem âşık u hem şâ’ir ü hem bâde-perestiz 

                Nef ‘î G 44/5 

Olsam n’ola ‘ışkunla rüsvâ-yı heme ‘âlem 

Dil mest-i mahabbet cân dîvâne degül mi yâ 

                  Neşâtî G 5/3 



35 

 

1.2.13. Derbeder 

Sözlük anlamı “kapı kapı gezen, serseri, perîşân, dağınık” kişi anlamındadır. 

Rind hakkında bilgi edinebileceğimiz sözlüklerin verdikleri bilgilere göre, rindin 

dağınık, derbeder ve bir yerde karar edemeyen yanından da söz edilir. (Devellioğlu, 

2010:198; Mengi, 1985: 10) Aşk derdine düşen rind, aşk acısının meydana getirdiği 

elem ve kederinden dolayı, perîşân, başıboş, üstü başı sersefil bir halde kapı kapı 

dolaşır, diyârdan diyâra sürülür. İbrahim Hakkı, derbeder gezme, gel gönül hanesinde 

yâr ile halvete gir diyerek, sevgiliden uzak olma hâlini derbederlik olarak niteler. 

Derbederlik hâli âşığın, maşûkuna talip olmasıyla başlar. Sevgiliyle vuslata eremeyen 

âşığı derbeder eyleyen, onunla arasındaki mesafelerdir. (Şeyhülislâm Yahyâ G 324/1; 

Şeyhî G 5/4; İbrahim Hakkı G 218/7, 238/7) 

Her bâbda bir derde düşer derbeder-i aşk 

Hâşâ ki kedersiz geçile reh-güzer-i aşk 

               Şeyh Gâlîb G 167/1 

‘Aşkın beni âvâre edip derbeder etdi 

Kûyunda yüzüm sürmedigim bâb mı kaldı 

             Yahyâ G 422/3 

Mukîm idim ser-i kûyunda der-be-der ettin 

Garib işler edersin bu derd-mende garib 

                            Necâtî G 24/5 

1.2.14. Ehl-i İşret 

Rind, hayatın türlü sıkıntı ve güçlükleriyle mücadele etmekten ziyade bütün 

bunları ona unutturabilecek olan bezmde, zevk ve sefa sürmek ister. Mutlu bir hayat 

sürme isteği onu, dünya zevklerine karşı düşkün biri hâline getirerek, dilediği ve 

inandığı gibi yaşayan bir “ehl-i işreti” ortaya çıkarmış olur. Sevgili ile bir köşeye çekilip 

eğlenme ve gönlünü şen etme peşinde koşar. Rind, sohbet meclislerinin aranan bir işret 

ehlidir. İşrete meyyâl olan rind, bu meclislerde dostlarıyla birlikte bâde içip, sohbet 

eder; şarâp kadehleri elden ele dolaşır. (Bâkî G 205/5; Şeyhî G 87/2; Fuzûlî G 199/6; 



36 

 

Nâ’ilî G 30/1) Hâl böyle iken mutasavvıf şâirler için ise durum bunun tam aksidir. 

Yûnus Emre, maşûkunun kendisini işret meclisine kabul buyurduğu için, minnetinin 

ifadesi olarak cânı, dinî, imânı çekinmeden vermeye hazır olduğunu belirtir; çünkü onun 

için işret mahbûpla halvet demektir. Ve bu hâl için de cân, din, imân verilir çünkü 

sevgiliden başka her şey mutasavvıflar için maddedir ve bu maddeden sıyrılan ancak 

sevgili ile hemhâl olabilir. (Yûnus Emre G 217/4) 

Cem’ oldı bezm-i sohbete yârân birer birer 

Câm aldı dest-i ‘işrete rindân birer birer 

                Nâbî G 181/1  

Geh şîşe gehî kühne-sifâl ile kılur ‘ayş 

Bâkîveş olup işrete meyyâl karanfil 

                     Bâkî G 284/5 

Devr eder bâde ehl-i işretini 

Meclis içinde der şarâb kanı 

        İbrahim Hakkı G 299/4 

1.2.15. Ehl-i Dil 

Arapça ve Farsça iki sözden meydana gelmiş bir terkiptir. Dil, Farsça gönül 

anlamına gelir; gönül ehli demektir. Neşeli, zevkli, hâl ehli, aşk ve şevk sahibi kimseye 

denir. Ehl-i dil yerine gönül ehli dendiği de vardır. Gönül ehli, tasavvufçulara göre 

gerçeğe ulaşanlar, gönüllerinde daima birlik ve dirlik zevkini bulanlardır; halk arasında 

her şeyi hoş gören, taassubtan kurtulmuş olan kişilerdir. (Gölpınarlı, 1977: 111-112-

136) 

Rind, ehl-i dil yani gönül adamıdır. Onun varlığında aşk, çoğu zaman gönlü 

yapmak, gönül zenginliği kazanmak için bulunur. (Mengi, 1985: 66) Dîvân şiirinde 

rind, “gönül ehli” olarak gösterilir. Kalben sevgiliye çok yakınlık hissedip hikmetlerden 

ve hakîkatlerden anlayan, mâneviyata çok kıymet veren, sırr-ı vahdete vakıf olmuş ve 

kalbi uyanık kimse olarak nitelendirilir. Mutasavvıf ve dîvân şâirleri tarafından “gönül 

ehli” olarak tanıtılan rind; hoşgörü sahibi, gönlü temiz, aşk ateşiyle yanan ve kuvvetini 



37 

 

aşktan alan, en büyük nimeti gönül zenginliğinde bulan bir tip olarak tasvir 

edilmektedir. Her daim neşeli, sevinçli, alçakgönüllü ve kendini herkesten aşağı gören, 

üstünlük iddia etmeyen, kin ve düşmanlık gütmeyen ve kibir ateşine asla düşmeyen bir 

tiptir. (Nef’î G 71/2; Bâkî G 182/5, 283/3, 303/2, 391/5; Nâ’ilî G 102/4; Avnî G 15/1; 

Yahyâ Bey G 132/1; Necâtî Bey G 214/3; İbrahim Hakkı G 80/8, 90/6, 137/3) 

Nef’î kendisini ehl-i diller içerisinde göstererek, aşkından aldığı kutsî güce 

dayanarak nefesiyle hayat bahşeden rindlerden terbiye görüp; zâtını ilim, irfân 

derecesine yükselen bir gönül adamı olarak göstermektedir. İkinci beytinde ise, “ârif ol, 

ehl-i dil ol, kalender meşrep bir rind ol” tavsiyesinde bulunmaktadır. Rindin bu üç 

sıfatını birlikte kullanması tesadüf değildir. Bilerek ve büyük bir titizlikle, rind denilince 

akla gelen, bu üç önemli sıfatı peş peşe sıralayarak bunların hepsine birden dikkat 

çekmek istemiştir: 

Çok mu bu kadar feyz bize ehl-i diliz hem 

Perverde-i rindân-ı Mesîhâ-dem-i aşkız 

                                              Nef ‘î G 50/3 

Ârif ol ehl-i dil ol rind-i kalender-meşreb ol 

Ne müselmânı kavî ne mülhid-i bî-mezheb ol 

            Nef’î G 73/1 

1.2.16. Huşyâr 

Klasik Türk şiirinde “huşyâr” rindin akıllı, zeki, uyanık taraflarını belirtmek 

için kullanılan bir tabir iken; buna mukabil rindin tam aksi konumunda olan zâhid için 

ise, kendini bilmeyen bir ahmak, ne yaptığının farkında olmayan bir şaşkın ifadesi 

kullanılmaktadır. Rind aklını, zâhid gibi kurnazlık peşinde koşarak kullanmaz. O aklını 

gönül terazisinde tartıp, feraset kabiliyetiyle hareket eder. Tevhîd şarâbı yahut muhabbet 

şarâbı içtiğinde ancak huşyârlıkla şereflendirilir. Bu bezmin meyinden içen “rind-i 

huşyârlığa” tutulur ve bu halinden ötürü methedilir. Bir diğer huşyâr olma sebebi ise, 

dildârın yüzündeki perdeyi aralaması ve onu seyredenlerin, onun güzelliğine kapılarak 

huşyâr olmasıdır. (Nedîm G 61/2; Nâbî G 277/1; Fuzûlî G 82/4, 264/5;  İbrahim Hakkı 

G 85/3, 116/2) 



38 

 

Rind-i huşyârım harâbât-ı muhabbetdir dilim 

‘Âşık-ı hercâyîyim vahdet nişânıdır sözüm 

                                                   Nef ‘î K 1/29 

Başka bir âlemi var bezm-i meyin kim anda 

Görünür rind-i cihân-dîde-i huşyâr amüdâm 

                                                 Nef ‘î K 50/3 

1.2.17. Ârif 

Sözlükte bilen, tanıyan, vâkıf ve âşinâ olan gibi anlamlara gelen ârif, tasavvufta 

Allah’ın kendi zâtını, sıfatlarını, isimlerini ve fiillerini müşahede ettirdiği kimsedir. 

Ârifin bilgisine, haline marifet denir. Ârif hayır ve nimeti cemâl, şer ve musibeti celâl 

sıfatının tecellisi bildiğinden, Allah’ın lutfunu da kahrını da hoş görür. Bâtılı sevmekten 

kurtulduğu için cömert, kendisini beşerin en aşağısı gördüğü için alçak gönüllü, zihni 

Hakk ile meşgul olduğu için kinden uzaktır. İyiliği yayma ve kötülüğü engelleme 

konusunda daima hoşgörülü davranır. Müjdeler, korkutmaz. Kolaylaştırır, güçleştirmez. 

Ölüm korkusunu yenmiştir. Hiçbir karşılık beklemeden ibadet eder. Her şeyde Hakk’ı 

görür. Kendi varlığından fani, Hakk ile bâkîdir. Yalnızca onunla meşguldür. Allah ile 

arasında perde yoktur; bundan dolayı ilâhi âlem ona ayan beyan görünür. Onunla bakar. 

Onun konuşan dili, gören gözüdür. Kendisi sustuğu halde diliyle Hakk’ın konuştuğu 

kimsedir. Marifette ulaşabildiği son mertebede hiçbir şey bilmez veya bildiklerinin 

eksik ve kusurlu olduğunu kavrar. (Serrâc, 1996: 33-36; Uludağ, 1991: 361-362; 1996: 

53; Ceylan, 2000: 341) 

Dünyâ işine ve varlığına önem vermeyen, ahiret çıkarı gözetmeyen, aşk ve 

zevk yolunda yürümeyi tercih eden, gösterişsiz, tasasız, gönül eri olan rind, başkalarına 

karşı hoşgörülü ve sevecendir. Hırslı ya da açgözlü de değildir, azla yetinmesini bilir. 

Bilgiye önem veren insanı bir anlam varlığı sayan kişiliğiyle rind, ârif insan tipinin 

örneğidir. Meyhânede sarhoş olup yıkılan rind, kendini tanıma, ruhun ve gerçeğin 

özünü kavrama yeteneği kazanarak, ariflik mertebesine ulaşır. İrfan yani gönül bilgisi, 

aşk ve cezbeyle içe doğan anlayıştır. İrfan sahibi yani ârif olmanın hem tasavvufta hem 

de rindlikte ayrı bir yeri vardır. Arif olan rind, dünyâ nimetleriyle ilgilenmek yerine, 



39 

 

kemâle ermek için yapılacak işlere bakar. Olgunluğa erişmeyi marifet sayan arif için 

asıl övünülecek konu bu olmalıdır. Dünyâ hiç kimseye kalmamıştır, gelip geçicidir. Aza 

kanaat etmeyi bilen ariflerin bu düşüncesine göre ad ve ünün de bir önemi yoktur. 

(Mengi, 1985: 26-66; 1999: 288; Durmaz: 2003: 32)  

Mutasavvıflar ve dîvân şâirleri ârif kelimesine Allah dostu, gönlü geniş, 

hoşgörülü, ferâsetli, sırr-ı İlâhiyeye vakıf olmuş kişi gibi hasletlerle birlikte yer vererek 

“irfân ehli” olarak gördükleri rindi, ârifler zümresine dâhil ederler. Dîvânlarda bu 

vasıflara sahip olan rind, nefsini, kendi öz varlığını bilen, gönül gözüyle baktığında 

katredeki ummânı gören ve mecnûnu ile devrin akıllılarının bahsedemeyeceği 

niteliklere sahiptir. Sözün hikmetini ve hakîkatini fehmeden, iyi ile kötüyü bir gören, 

lutfa sevinmeyen kahra incinmeyen, on sekiz bin âlemin nüshâsı, mânâ âleminin sultânı, 

âleme başka gözle bakmasını bilen ve baktığı her şeyde Hakk’ı gören, İlâhi sırlardan 

haberdâr olandır. Bu gibi hususlarından dolayı rinde “âriflik” sıfatı isnâd edilmektedir. 

(Bâkî G 243/4; Nef’î G 38/3, 43-3/5, G 38/2; Necâtî Mrb 1/3; İbrahim Hakkı G 79/7, 

94/1; Vâhib Ümmî G 27/2; Ümmî Sinan G 33/5; Sun’ullâh-ı Gâybî G 23/2, 28/5; 

Niyâzî-i Mısrî G 80/4, 186/9, 186/11; Eşrefoğlu Rûmî G 13/13, 131/12) 

Cihânun fenâsın bilen rind-i ârif 

Mukayyed gerekmez bahâr u hazâna 

                                     Bâkî G 406/2 

Boş bulundu câm-ı mey oldu tanîn-endâz-ı aşk 

Yohsa çıkmaz rind-i pür-irfândan âvâz-ı aşk 

                                           Şeyh Gâlîb G 169/1 

Zikr-i kalbimden benim söyler İlâhî hâl ile 

Ma‘nâ-yı vuslatda biz irfân ile rindâneyiz 

                                      Vâhib Ümmî G 5/3 

Mutasavvıf ve dîvân şâirleri, kendilerini ârif olarak nitelemektedirler. Ârifçe 

sözler söyleyen, ilmî seviyeleri bakımından kemâl derecesine vakıf olmuş, gerçeği irfân 

bakışıyla sezen, esrâr-ı İlâhiyeye mazhar olmuş, marifet ehli olarak isnad olunurlar. 

Bütün bu özelliklerinden ötürü, ârifin tarafında yer alan ve hatta kendilerini ârif olarak 



40 

 

gören şâirler, zâhidin her dâim karşısındadırlar. Onu hakikatin özüne varamamış, işin 

gösteriş kısmıyla ilgilenen bir riyâkâr olarak nitelendirirler. (Nef’î G 54/5; G 34/5; Nâbî 

G 745/2)  

Tut dilin söyleme Eşrefoğlu Rûmî kıl sükût 

‘Ârifin sözlerini çün fehm-i nâdân eylemez 

              Eşrefoğlu Rûmî G 39/8  

Dilersen ma’rifet bir ârif-i Yezdândan al dersi 

Nidersin zâhidi var sâhib-i irfândan al dersi 

          Kuddûsî G 326/1 

‘Ârifün esrârı settâr oldugın itme ‘aceb 

Ta’n ider zâhid dinilen dîv-i serkeş neylesün 

     Niyâzî-i Mısrî G 145/3 

1.2.18. Bî-Pervâ 

Rinde “bî-pervâ” denilmesinin çeşitli sebepleri vardır. Bunlardan en 

önemlileri; sevgiliye olan müptelalığı ve içkiye olan düşkünlüğüdür. Rind aşkından 

aldığı güçle, sevgiliye duymuş olduğu aşkta pervasızca davranır. Aşkı onu divâne 

ederek, sırrını nâdâna ifşâ ettirir. Düştüğü bu hallerden ötürü ayıplanmaktan ve 

kınanmaktan bir türlü kurtulamaz. Fakat sergilemiş olduğu davranışları hasebiyle hiç 

kimseden korkmadan, çekinmeden hareket ettiği görülür. Sevgiliye olan muhabbeti onu 

kendinden geçirmiştir dolayısıyla pervâsızlığı da bundandır. (İbrahim Hakkı G 54/1; 

Şeyh Gâlib G 187/3; Fuzûlî G 255/5) 

Rind-i ‘aşkuz hâsılı Nef’î-i bi-pervâ gibi 

Âşinâya âşinâ bigâneye bigâneyüz 

                                              Nef’î G 56/1 

Pervâsız, gözünü hiçbir şeyden sakınmayan ve cesur bir kişilik olduğu için 

rindin haset edenleri çoktur. Şarâba tövbe etmez bilakis korkusuzca şarâp içer; çünkü 

onun içtiği şarâp aşk şarâbıdır. Melâmet karşısında da pervâsız olan rind, şarâp 



41 

 

içmesinden dolayı kınanma ve ayıplanma korkusuna kapılmayarak çekinmeden şarâp 

içendir: 

Rind-i bî-pervâlarız hussâdımız çokdur eger 

Tevbe etmiş bâdeden derlerse bühtândır bize 

                                        Şeyh Gâlîb G 300/3 

Girye-i mestânesinden münfehim havf-ı hafî 

Mest-i bî-pervâ günehden ihtirâz itmezse de 

                      Nâbî G 736/4 

Câm-ı gül-gûn al ele nûş eyle bî-pervâ bugün 

Kuvvet-i bâzun ile bir dil-ber-i meh-pâre çek 

                          Bâkî G 254/3 

Hiçbir şeyden pervâ etmeyen rind, hâl ve tavırlarıyla halka hoş görünmek için 

zâhid gibi, riyâ ve zühd perdesinin ardına saklanmaz. Davranışlarından ötürü yanlış 

anlaşılma korkusuna kapılmaz: 

Rind-i bî-pervâ riyâ vü zühdü rû-pûş eylemez 

Kavl-i nâsıh olsa dürr gûşuna mengûş eylemez 

Gül gibi sâgar gire destine kim nûş eylemez 

Va‘iz-i şehrin kimesne pendini gûş eylemez 

‘Ayş u nûşa es-selâdır bir mübârek rûzdur 

                                                         Yahyâ Th 2 

 

 

  



42 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KIYAFETLERİ VE GÖRÜNÜŞ OLARAK TASVİRİ 

  



43 

 

2.1. KIYAFETLERİ 

2.1.1. Abâ, Köhne Abâ, Kabâ 

Dövme yünden dövülerek yapılan kalın, bir çeşit kaba kumaş olup bu kumaştan 

yapılıp üste giyilen, bütün vücudu örtecek kadar geniş, yakasız ve kolsuz, ayaklara 

kadar uzanan, önü açık elbiseye denir; rengi çok defa beyaz olur. Karaya çalanına, kara 

renkte olanına “kebe” derler. İnce abadan, kebeden heybe ve hurç yapılır. Kalınları eğer 

örtüsü olarak kullanılır, eğer altına konur. Örme yünden ve ince olanlarına “Aba”, 

dövme yünden olanlarına “Kepenek” denir. Örme yünden ince olarak yapılan abâ, fakr 

ve zühd sembolü sayılarak dervişler tarafından giyilirdi. İlk zamanlardan beri dervişler, 

böyle gösterşsiz elbiseler içinde kendilerini halktan gizlemeye çalışmışlardır. Mevlânâ, 

abâ giyenleri “çul içindeki sultanlar” olarak vasıflandırmıştır (Uludağ, 1988: 4-5; 

Gölpınarlı, 1977: 2) 

Âşık köhne bir abâya bürünerek yalın ayak dolaşmaktadır, bunu gören insanlar 

ise onu deli zannederler. Aslında âşığın maksadı gösterişten uzak olmak ve fakirlik 

yolunu seçmektir. Çünkü meczûp bir âşıktan talep olunan cihânın en güzel, en iyi 

elbislerinin yerine köhne bir hırkaya rağbet etmesi gerektiğidir. (Kuddûsî K 34/9, G 

524/10) Nedîm, rindin sabır kabâsını üzerine hiçlik örtüsü olarak çektiğine ve bu 

tutumundan ötürü kıskanılacak bir mertebede olduğuna vurgu yapmaktadır. Çünkü rind 

dünyâ düşkünü kimselerden değildir ve hiçlik yolunu seçmiştir. Bâkî ise âşığın, 

üzerinde eskimiş bir kabâ ve elinde bir parçacık ekmekten gayrı hiçbir şeyi bulunmasa 

dahi bu haliyle bile onu âşıkların başına sultân olmaya lâyık görür. Bâkî bir diğer 

beytinde ise, bu âlemde sadece eskimiş bir elbiseden başka elinde hiçbir şeyinin 

olmadığını söyler, çünkü tek varlığı üzerindekilerdir. Niyâzî-i Mısrî ise, kendisinin abâ, 

zâhidin ise kabâ giyindiğine işaret ederek, ona kadınlar gibi kabâ giyinmemesini 

öğütler. Çünkü zâhid görünümüyle dahi riyâ ve gösteriş yapmaktan hoşlanan bir tiptir. 

Şâir bu duruma atıfta bulunarak onun gösterişsiz olan abâ giyinmesini telkin eder. Bu 

durumdan kabânın daha debdebeli ve şa’şaalı, abânın ise daha sâde olduğu 

anlaşılmaktadır. (Niyâzî-i Mısrî G 173/7) Klasik Türk şiirinde şâirler rindin tarafında 

yer aldıkları için kıyafetlerinin dahi onun gibi olduğuna dikkat çekmek isterler. Hem 

görünüş itibarıyla ona benzemek hem de dünya varlığından uzak durmak adına abâ 

giyinmeyi tavsiye ederler: 



44 

 

Hased o rinde ki hâb-ı ‘ademden açsa gözün 

Kabâ-yı sabrı çü nergis hezâr-pâre göre 

                                              Nedîm G 121/4 

Tende bir kühne kabâ elde biraz nân olsun 

‘Âşık-ı bî-ser ü pâ başına sultân olsun 

                  Bâkî G 354/1 

Cismümüz şekl-i murakka’dur ser-â-ser dâgdan 

Şimdilik ‘âlemde bir köhne kabâya mâliküz 

              Bâkî G 191/3 

2.1.2. Hırka/Hırka-i Peşmîne 

Çok eskiden dervişler, malının helâl olduklarına inandıkları kişilerden bez 

parçaları alırlar, bunları birbirine dikip hırka yaparlardı ki buna, yamalı anlamına 

“Murakka” derlerdi. Zengin, ünlü kişiler, böyle palas parçasına tenezzül etmeyecekleri 

cihetle gerçek dervişler, “Hırka altında sultan” benliğine kul olanlarsa süslü elbiseler 

içinde köle durumundadırlar. Bu yüzden “Hırka altında sultan”, görünüşte yoksul, 

gerçekteyse nefsine buyruk yürüten padişah anlamındadır. (Gölpınarlı, 2015: 158) 

Kuddûsî de Abdulbaki Gölpınarlı’nın bu açıklamasına örnek teşkil eden beytinde; 

ekseriyetle âvâre, başıboş gezen rindin, görünürdeki yamalı hırkasının altında, bir sultan 

olduğunu dile getirir: 

Hırkası bin pâredir cigeri pür yâredir 

Zâhiri âvâredir ma’nîde hâkân olur 

                                  Kuddûsî K 34/8 

Gerek dîvân şâirleri gerekse mutasavvıf şâirler, gösterişli, süslü, ipekli elbiseler 

yerine; sade ve basit kıyafetlerin giyilmesinden yana ortak görüş beyân etmektedirler. 

Âşıklar ipekli giysiler giymek yerine yünden hırkayı ona üstün görürler; zirâ hırkada 

bulduklarını cihânın atlasına değişmeyeceklerini ifade ederler. Rind, ipekli ve gösterişli 

giysilere itibâr etmeyeceğini, bunların onun gözünü boyayamayacağını, onun nazarında 

cihânın tüm atlaslarının bir yün hırka dahi etmeyeceğini dile getirir. Şeyh Gâlîb ve 



45 

 

Nef’î, “hırka-i peşmîne”yi kendi hırkaları olarak gösterirken; bir mutsavvıf şâir olan 

Kuddûsî ise, İlâhi aşkın birçok hükümdârı tahtından, tâcından ettiğini ve kıymetli ipek 

kaftanlarını çıkararak bir hırkaya kani olduklarını anlatır. (Şeyh Gâlîb G 111/2; Kuddûsî 

G 239/4) 

Rind ü zühhâda nedir nâzişin ey atlas-ı gerdûn 

Ki ne seccâde vü ne hırka-i peşmîne olursun 

                                                   Nâ‘ilî G 272/2 

Atlas-ı çarha degişmezdik anı ey hâce sen  

Ger bulaydın buldugum ben hırka vü peşmînede 

             Nef ‘î G 101/3 

Işkun nice şâhı soyuban eyledi uryân 

Bir hırka giyüb atlas-ı dîbâyı unutdı 

             Kuddûsî G 239/4 

Rind, kendine mahsus kılık kıyafeti ve görünüş özelliği hasebiyle halktan 

ayrılmış ve bunun neticesinde halk tarafından anlaşılamamış ve kınanmıştır. Melâmet 

hırkasını üzerine çeken rind, bu sebeple halk arasında kötülenerek ayıplanmıştır. Fakat 

bu hâle aldırış etmemiş âr ve nâmus şişesini taşa çalmaktan ise geri durmamıştır. 

Eşrefoğlu Rûmî ve Kuddûsî, melâmet hırkasında sırr-ı İlâhi’nin olduğunu, ancak bu 

yolla selâmete erebileceklerini ve her türlü korku, tasa ve tehlikeden uzak ve güvenlik 

içinde olacaklarını söylerler: 

Melâmet hırkasın egnime giydirdi şevkın hem 

Beni sevdâ-yı ışkın âkıbet bî-nâm u âr itdi 

                           Kuddûsî G 280/5 

Terk edip âr u nâmûsu giy ferâgat hırkasın 

Bu ferâgat hırkasında sırr-ı Sultân gizlidir 

            Eşrefoğlu Rûmî G 14/2 

  



46 

 

Melâmiyyûndanız biz çün melâmet hırkasın geydik 

Selâmet bulmışuz anın içinde ihtifâmız var 

              Kuddûsî G 692/5 

2.1.3. Pîrehen  

Gömlek, (Türkçe olan gömlek isminin yine dilimizde kullanılmış Farsça 

karşılığı), çıplak tene giyilen çamaşır. Kız veya delikanlı güzel gençlerin âşık gözü 

kamaştıran tenlerini örten gömlek âşıkane, rindâne şiirlerde önemli bir yer almıştır, 

fakat yakın geçmişe kadar bu çamaşır Türkçe adı olan gömlek yerine, şâir dilinde ve 

kaleminde Farsça karşılığı olan pîrehen diye anılmıştır. (Koçu, 2015: 196) 

Aşkından başı dönmüş ve sevgili müptelâsı âşığın, üzerine giyinmiş olduğu 

pîreheninin içi hava ile doludur, çünkü burada hava aşk anlamındadır; su kabarcığının 

sadece bir gömleği vardır ve içi boştur. Âşık bütün varlığının aşk ile dolduğunu ve 

ondan geriye sadece üzerindeki gömleğinin kaldığını dile getirmektedir: 

Işk ser-gerdânıyem seyl-i sirişk içre yerüm 

Bir habâbem ki hevâdan doludur pîrehenüm 

                Fuzûlî G 183/5 

Bâkî, ömrün bir nihayetinin olduğunu fâni ve gelip geçici bir hayatın peşinden 

sürüklenmek yerine, varlık elbisesi olan pîreheni, âlemlerin sultânı için pâre pâre etmeyi 

nasihat eder. Fuzûlî ise, aşkın ona kanlı pirehen giydirdiğinden bahseder: 

Gördün kabâ-yı ömre bekâ yok bu bâgda 

Gül gibi sen de pîreheni pâre pâre gel 

             Bâkî G 303/4 

Andanam rusvâ ki seylâb-ı sirişküm çâk eder 

Zahm-ı tîgun kanı geydürdükçe pirâhen mana 

                       Fuzûlî G 7/3 



47 

 

2.1.4. Cübbe ve Destâr 

“Arapça isim; en üste giyilen geniş ve bol elbise” Şemseddin Sami Bey 

Kamus-ı Türkî’de cübbeyi şöyle tarif ediyor: “Arapça isim; ilmiye kıyafetinde 

(medreseliler kıyafetinde) biniş altına giyilen libas ki darca olup bunun kısasına 

abdestlik derler.” M. Zeki Pakalın Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü isimli 

eserinde Şemseddin Sami’nin tarifini aynen alarak şunları ilave ediyor: “Mintan yakası 

gibi iki santim kadar yumuşak yakası vardı. Dizden aşağı gelecek derecede uzun ve düz 

idi (?), kolları sade idi (?), her türlü ve her renk kumaştan yapılabilirdi. Kışlıklar alekser 

kazmirden, yazlıklar sof yahut şâlîden yapılırdı. Düz olmak şartı ile ipekli kumaştan da 

yaptıranlar vardı. Medreselerde oturanlarla (softalarla) imam ve hatipler cübbe ile 

gezebildikleri halde ilmiye ricâli cübbe ile dışarda gezemezlerdi, cübbe yerine lata 

giyerler idi. Yeniçeri solaklarının üste giydikleri elbiseye de cübbe adı verilirdi; Şam 

kumaşından veya beyaz ipekten yapılan bu cübbelerin arka etekleri dizden biraz 

aşağıda, önleri de daha kısa idi.” (Koçu, 2015: 63) 

Mutasavvıfların sardıkları çeşitli renk ve şekillerdeki sarığa destâr adı verilir. 

Kavuk, külâh, fesin etrafına sarılan sarık; sarığın aydınlar ağzındaki adıdır. Başa giyilen 

takke ve fes gibi şeylerin üzerine alttan üste doğru sarılır. Destârın ucu kulağa kadar 

sarkıtılır; buna da taylesan denirdi. Eski toplum hayatında ise, mesleğe, mevkiye, 

memuriyete göre destârın sarılma şekilleri tespit edilmişti, külâhın veya kavuğun 

üstünde bir destâr, sarık, onu taşıyan kimsenin içtimai mevkiinin bir alamet-i fârikası 

gibiydi. Mevlevîler deve tüyü renginde bir keçe külâh giyerlerdi, adına tarikat ağzında 

“sikke” denirdi; sarığa da “destâr-ı şerif” denirdi. Yeşil renkli olan destâr-ı şerifi büyük 

dede efendilerin ve ancak şeyhin hususi izinnâmesi ile sarabilirler, sair dervişler sikkeyi 

sarıksız taşırlardı. Padişâh sarıklarına da “destâr-ı hümâyun” denilirdi. Mevkiye, 

mesleğe göre çeşitli şekilde sarık sarmak bir hüner, âdeta ihtisas işi idi. Meselâ kafesi 

bir destâr sarmak, saatlerce süren bir iş idi. Padişâh sarayında Enderun ağaları içinde 

sarıkçı ağalar vardı. Büyüklerin kapılarında da, vazife başında, hususi hayatlarında 

sokakta veya evde giyilecek kavuklar ayrı ayrı şekilde sarılmış, sarıkları ile hazır durur, 

kavuklar sarıkları ile kavukluk denilen sûret-i mahsusada yapılmış raflar üstünde 

muhafaza edilir, dülbendleri, destârları tozlanmasın diye de üzerlerine kavuk örtüleri 

atılırdı. (Yahyâ Âgâh, 2002: 34; Pakalın, 1993: C. I/431; Uludağ, 1996:144). 



48 

 

Rind için cübbe ve destâr diğer dünya malları gibi kıymet vermediği eşyalar 

arasındadır; çünkü o hiçbir zaman dünyalık peşinde koşmamaktadır. Eşrefoğlu Rûmî’ye 

göre, rindin istediği sevgilinin dîdârıdır bu nedenle kendisiyle onun arasına dünya ile 

alâkalı şeyleri sokmak istemez. Bağdatlı Rûhî ise, rindin cübbe ve destâr giyerek boş bir 

kuruntuya kapılmadığını ve giyim kuşama itibâr etmediğini dile getirir: 

Tâlib olan cân u gönülden onun dîdârına  

Kâl ü kîl ü ilm ü mansıb cübbe destârı nider  

               Eşrefoğlu Rûmî G 7/2 

Rûhî’ye izhâr-ı nuhuvvet kılmasun sûfî ki ol 

Cübbe vü destâra bakmaz rind-i dürd-âşâmdur 

        Bağdatlı Rûhî G 151/8 

Nâbî ise rindin meyhâneye olan düşkünlüğüne atıfta bulunarak, cebinde parası 

kalmayıncaya dek şarâp içtiğini ve en nihayetinde başındaki destârını meyhâneciye 

borcuna karşılık rehin bıraktığından bahseder: 

Seri destârdan olmış yine rindün ‘ârî 

Kangı meyhânede rehn itdi ‘aceb destârı 

                  Nâbî Mt 5 

Ümmî Sinan ve Eşrefoğlu Rûmî’ye göre kanâat cübbesinden maksat; kısmetine 

razı olma ve nasibinden başkasına tevessül etmeyerek azla yetinmeyi bilme ve helâl ile 

yetinip harama meyletmemektir ve hırslı hareketlerden kaçınarak bir köşeye çekilip 

gönül huzuru ile yaşamaktır. Şâirler bu çizgiden dışarı çıkanın gaflete düştüğünü ve 

ihtiyatsızlık içinde av olmaya mahkûm olduğunu dile getirmektedirler:  

  Bu kanâ’at cübbesinden key sakın çıkarma baş 

Gâfil olma aldar avlar seni de çiyner tolâb 

            Ümmî Sinan G 15/5 

  



49 

 

Eşrefoğlu Rûmî bu pendi yürü sen sana ver 

Var kanâ’at cübbesin giy uzlet eyle ihtiyâr 

            Eşrefoğlu Rûmî G 20/11 

2.1.5. Tâc ve Külâh 

Serpuş, başlık demek olan tâc, bilhassa padişahların, mücevherlerle, 

sorguçlarla bezenmiş kavuklarına, başlarına giydikleri mücevherli serpuşlara denir, 

bundan başka tarikat şeyhlerinin, ruhânî saltanat ve manevî devlet sembolü olarak 

giydikleri başlıklardır. Tarikat ehli de kendi tarikatlerini bildiren, başıntepesi anlamına 

gelen ve sarılan sarığın rengine göre değişen, dövme yünden yapılan serpuşlara “Tac”, 

tacın üst kısmına “Kubbe”, başa geçen kısmına “Lenger” denir. Tacın üzerindeki 

dilimlere de terk denir. Sarılan sarığın rengine göre değişen ve dövme yünden yapılan 

taclar, mensup olunan tarîkati belirtir. Zirâ her tarikat şeyhinin, diğerlerinden ayrı ve 

farklı bir tacı vardır. Hırka gibi tac da her tarikata göre değişen, belli bir takım şartları 

ve kuralları olan merasimlerle giydirilirdi. (Yahyâ Âgâh, 2002: 24; Pakalın, 1993: C. 

III/371-372; Gölpınarlı, 1977: 320-321; Uludağ, 1996: 506)  

Külâh, dervişlerin giydiği başlıktır. Çeşitli şekilleri olan külâhın, beyaz 

keçeden ucu sivri olanı en çok tanınanıdır. Üzerine sarık sarılarak veya sarılmadan da 

kullanılabilir. Mevlevîlerin giydikleri sikkeye, Mevlevî külâhı adı verilir. Türlü çeşitleri 

ile yüzyıllar boyunca yalnız erkekler ve asker ile her tabakadan halk tarafından giyilmiş 

bir serpuş; son külâhlar Cumhuriyet devrinde şapka kanunun çıkması üzerine fes ile 

beraber kalkmıştır. Külâhı kavuktan ayıran hususiyet, dikişsiz, bir tek parça keçeden 

yapılmış olmasıdır. Mevlevi külahı müstesna, külâhın tepesi sivri idi. Külâh hem sade, 

sarık sarılmadan, “dal külâh” olarak giyilir hem de sarık sarılıp giyilirdi. Bütün esnaf 

tabakası külâh giyegelmiştir; kalender meşrep şâirler tarafından esnaf civanları şanında 

yazılan manzumelerde, onların doğal görünüşlü kıyafetlerinden bahsedilirken külâhları 

da unutulmamıştır, hem dîvânlarda hem de halk ağzı yazılmış destânlarda, koşmalarda, 

semai ve türkülerde külâhlı şehbaz tasvirlerine çok rastlanır. (Pakalın, 1993: C. II/338; 

Gölpınarlı, 2015: 210-211; Koçu, 2015: 166) 

Dîvân şâirleri, ihtişâm ve gösterişin sembolü olan tâca neden itibâr 

etmediklerini teşbih ve çeşitli ifade şekilleriyle dile getirmektedirler ve kendilerini rind, 



50 

 

abdâl yahut derviş olarak zikrederler. Nef’î, kendisini cihânın rindi olarak tanıtırken, 

kimsesiz bir dilencinin keçeden yapılmış külâhı ne ise sultânların tâcının da kendi 

katında bir değeri olmadığını söyler. Tâc ve kabâyı sevgilinin nûr cemâli için terk 

ettiğini söyleyen Bâkî, bizim tâcımız yokluk tâcıdır, diyerek tâc kelimesine, varlığa 

önem vermemek, dünya sevgisini ve düşüncesini gönülden çıkarmak anlamını 

yüklemektedir. (Bâkî G 324/3, G 443/4; G 105/2) Necâtî ve Yahyâ Beyler de Bâkî’ye 

yakın bir ifade ile tâc ve kabânın üzerindeki ağırlığından kurtulmuş, ferdiyetten 

soyunmuş, varlık iddiasından vazgeçmiş bir dervîşi tasvir etmektedirler. Onlara göre tâc 

ve kâba, kaba sofunun kendisini İslâm üzereymiş gibi göstermesi için kullandığı 

riyakârlık elbiseleridir. Âşıklık ise, tâc ve kabâya tevessül etmeyip, baş açık gezmeyi 

tercih ederek, mala mülke kul olmayı terk etmektir. (Avnî G 45/4; Fuzûlî G 51/3; 

Şeyhülislâm Yahyâ G 330/4) 

Benim ol rind-i cihân kim yanımda yeksândır 

Nemed-külâh-ı gedâyile tâc-ı Âfrîdûn 

                                                 Nef ‘î K 58/36 

Şâhid-i İslâm ise sûfî bu tâc u taylesân 

Baş açuk abdâlıyuz birdür bizüm ikrârumuz 

                           Necâtî G 241/4 

‘Uryânî-i subh-dem-i haşri bilen ‘ârif 

Çün şem’ giyüp farkına tâc-ı zeri neyler  

            Neşâtî G 40/2 

Mutasavvıf şâirlerden olan Niyâzî-i Mısrî’nin tâc için söylediklerine bakacak 

olursak; o tâc u tahtı bırakıp gerçek varlık sahibi olan ve daîmi var bulunan hükümrânın, 

hakîmiyet ve iktidârının altına girerek, onun kulluğuna talip olmayı, büyük bir talih ve 

kazanç olarak görmektedir. Sun’ullâh-ı Gaybî ise, Allahüteâlânın sıfatlarını ve 

isimlerini hakkıyla bilen ve gönülle tasdik edenlerin giydikleri ma’rifet tâcıdır, diyerek 

bundan başka emeller için kullanılan tâca itibâr etmemektedir:  

  



51 

 

Tâc u tahtı kullugına ol şehün 

Virür isen devletün tekrâr olur 

     Niyâzî-i Mısrî G 56/9 

Tâc ma’rifet tâcıdur sanma gayrı ola tâc 

Taklîd ile tok olan ledünnîden ola âc 

     Sun’ullâh-ı Gaybî G 10/1 

2.1.6. Libâs 

Elbise. Elde ettikleri vakte göre libâslarında bulunan fukaraya denir. Libâs-ı 

cû’, libâs-ı takvâ vs. sûf veya murakka bulduklarında onları giyerler. Bundan başkasını 

bulunca, onu da giyerler. Gerçek fakirde tekellüf (zorlama) ve ihtiyâr olmaz. O, 

elbisenin sert ve kaba olanını da giyer ki bu, ona daha sevimli, daha evlâdır. Onu 

afetlerden uzak ve selâmette tutar. (Cebecioğlu, 2014: 309) 

Hem dîvân şâirleri hem de mutasavvıf şâirler için giyim kuşamın bir çeşidi 

olan libâs, âlem-i cihânın ipekli atlaslarından, süslü, gösterişli kıyafetlerinden daha 

üstün gördükleri fukara elbisesidir. Kimi zaman da bu haliyle bile sâlikin üzerine 

tasallut eden bir dünyalıktır. Maddi varlığından sıyrılmak isteyen âşık, üzerindeki libâsı 

çekip atarak ondan kurtulduğunda yani mâsivâ libâsı ile alâkasını kestiğinde, göründüğü 

şekil itibarıyla oluşan yoksulluğuyla adeta övünmektedir. Çünkü o, hiçbir şeye mâlik ve 

sahip olunmayacağını, her şeyin gerçek mâlik ve sahibinin yalnız Yaratıcı olduğunun 

farkındadır: 

Tecerrüddür libâsım fakrdan fahrım bu aşk içre 

Libâs-ı cisme ol yüzden benim hîç i’tibârım yok 

          İbrahim Hakkı G 162/4 

Ey felek yohdur libâs-ı fakrdan ârum menüm 

Atlasundan bilmişem üstün muhakkar şâlumı 

                   Fuzûlî G 258/3 



52 

 

Necâtî Bey’in libâs anlayışı diğerlerinkinden farklıdır. O, libâsı ömrün süresi, 

bahşedilen hayat miktarı olarak nitelemektedir. Şâirlerin kendisini her daim rind 

meşrepli olarak tanıttıklarını düşündüğümüzde, bu beyitte rindin tüm arzusu sevgiliye 

kavuşmaktır ve buna mâni olanın bu dünya hayatı olduğunu bilir. Ayrılığın eliyle ömür 

elbisesini yırtar ve bedenden sıyrılır ancak böylelikle sevgiliye kavuşabilir: 

Ben libâs-ı ömrüm etdim dest-i hicrân ile çâk 

Ah kim kâkülleri her gece uryân sarmaşır 

                  Necâtî G 194/2 

Rindin üzerine giyinmiş olduğu libâsı, başdan aşağı kana bürünmüştür. Fuzûlî, 

rindliğine atıfta bununarak gam çölüne düşen Mecnûn misâli, çekmiş olduğu elem ve 

kahırlardan ötürü kanlı gözyaşı döktüğünü ve bunun neticesinde elbiselerinin baştan 

aşağı kan revân içinde kaldığını söyler: 

Kan yeter kim dembedem gözden inüp örter tenüm 

Deşt-i gam Mecnûn’uyam men kandan ü kandan libâs 

                     Fuzûlî G 123/2 

2.1.7. Nemed  

Nemed keçe, kebe, abâ, yünden yapılma örtü demektir. Dövme yünden ve 

siyah renkli kalın kumaştan yapılan derviş elbisesine de nemed adı verilmiştir. Sırtlarına 

yünden aba giydikleri için dervişlere “nemedpûş” denir. Bu dervişler hakkında 

kullanılan bir tabirdir. (Pakalın, 1993: C. I/676; Gölpınarlı, 2015: 1-4; Cebecioğlu, 

2014: 368) 

Necâtî Bey kendisini fakir ve kimsesiz bir dilenci olarak gösterirken, 

mahcûbiyetinin sığınağı olarak gördüğü nemedi ise kendisinin hükümdarı, sahibi olarak 

tasvir eder. Gönüle neşe ve mutluluk gerekse eğer bunun yolunun nemedi tercih 

etmekten geçtiğini ve ondan başkaca şeye tevessül etmeyip kıyafet hususunda 

mütevazılığa itibâr edilerek gönlün sefâ kazanacağını savunur. (Necâtî G 513/5) Yahyâ 

Bey ise, sôfîye seslenerek bu yolda bir külâh ve bir nemedin yeterli olduğunu, geriye 

kalanın insan için gereksiz ve hatta yük olduğunu dile getirir: 

  



53 

 

Ben gedâyem pâdişâhumdur nemed 

Âr zahmından penâhumdur nemed 

                 Necâtî G 48/1 

Lutfun etmezdim taleb dilber sitem-kâr olmasa 

Katlanırdım cevrine agyâr ile yâr olmasa 

Sôfîyâ besdir bu yolda bir külâh u bir nemed 

Tâc u hırka hoşdur ammâ âdeme bâr olmasa 

               Yahyâ Kt 35 

Nef’î de sofunun gösterişli ve ipekli kumaşlar giyerek dış görünüşünü 

önemseyeceğine, sadelikten yana olup içini, kalbini temiz ederek nemedi atlas ve dîbâya 

tercih etmesini önerir. Bâkî ise, hükümdarlık alâmetleri olan, tâc ile kaftanı güzellik 

abidesi sevgili için terk ederek, İbrahim Edhem misâli, dervişlerin sırtlarına giydikleri 

yünden sade “nemedpûşu” giyinmeyi tercih eder. Nemed giyinmeyi halka riyakârlık 

olsun diye değil bilakis gönülden isteyerek ve kalp sürûru içinde yapar. Nedîm de 

Bâkî’nin uslûbuna yakın olarak süslü ve gösterişli giyinmekten ziyade, gönül 

ferahlığına ulaşmanın yolunun nemedpûş giymekten geçtiğini ve ancak nemedpûş 

giyerek kalbin huzur bulacağını ifade eder. (Nedîm G 80/2) 

Sûfî bu sûreti gel ma’ni-i takvâya degiş 

Kalbi pâk et nemedi atlas u dîbâya degiş 

              Nef’î G 59/1 

Terk idüp tâc u kabâyı şevk-i şem’-i hüsnüne 

Kendümi pervâneâsâ bir nemed-pûş eyledüm 

                   Bâkî G 324/3 

Âyîne gibi halka mürâ’ilik eylemez 

Bâkî safâ-yı hâtır ile geydi bir nemed 

                                Bâkî G 43/5              



54 

 

2.1.8. Câme 

Çamaşır, elbise, sırta giyilen her şey için kullanıldığı halde aslında yenleri bol, 

rahat ev kıyafetine denir. Kelime gerçek ve mecâzî anlamda tamlamalar kurar. 

Bunlardan birkaçını şöyle sıralayabiliriz: câme-i hâb (mefrûşe, yatak), câme-i ten 

(elbise), câme-sûy (çamaşır), câme-i hayât (ömür), câme-i fenâ (kefen) vs. Eskiden 

günlük sohbet dilimizde “câme-i matem: yas esvâbı”,“câme-i iyd: bayram 

esvâbı”,“câme-i mihnet: mihnet, belâ, sıkıntı esvâbı” gibi isimler de kullanılmıştır. 

Zamanımızda artık hiç kullanılmıyor. (Pala, 2011: 83; Koçu, 2015: 55) 

Dîvân şâirleri câmeyi fenâ mülkünde uzak durulması ve meyledilmemesi 

gereken bir ayak bağı olarak düşünürler. Onlara göre bu zincirden kurtularak hür ve 

serbest olmak dilenmelidir. Câme ipekli kumaşlarla gösterişli ve süslü olmamalıdır. 

Nâbî, ömrün sonuna dek bir câmeyi yeterli görmüştür. İsraftan sakınmamak ve 

giyinmeyi kibir ve gösteriş vesilesi yapmak gönül ehli kişilerin kaçınması gereken bir 

durumdur. Bâkî ise, ârif olanlar kıymetli ve ihtişamlı ipek câme yerine basit ve sade bir 

şalı yeterli görür demiştir: 

Murâd âzâdelikse ey gönül geç câme kaydından 

Tamâm-ı ‘ömre dek bir câme besdür serv-i âzâde 

                Nâbî G 782/3 

Ehl-i dil câme-i dîbâ ile zîbâlanmaz 

Bâkîyâ ‘ârif olan kimseye bir şâl yiter 

         Bâkî G 151/5 

2.1.9. Uryân  

Vâhib Ümmî ve Bâkî âşığı şöyle tarif ederler; aşk ateşiyle yanıp yakılırken 

varlığından geriye hiçbir şey kalmayan âşık, üstünde başında her ne var ise onları da 

ateşe verir ve böylece uryân kalır. Bu hâl üzere olan âşık âlemi bir başka gözle seyrân 

eder ve aşırı derecede muhabbet duyarak hayranlıkla cihânı temâşâ eyler:  

  



55 

 

‘Âşık olan her kim ise gayrıdan uryân gezer 

Gece gündüz dâimâ bunlar hemen hayrân gezer 

            Vâhib Ümmî G 264/1 

‘Âşık ki sûz-ı ‘aşk ile ‘uryân olup gezer 

Abdâldur ki ‘âlemi hayrân olup gezer 

            Bâkî G 138/1 

Yakarlar hep fetîl-i dâg olur destâr ile câme 

Budur abdâllar ‘aşkunda ‘uryân olmaga bâ’is 

                      Bâkî G 27/4 

Âşıklar malını mülkünü yağmaya verip, üstünde başında hiçbir şey 

kalmamacasına, uryân olmanın peşindedir. (Kuddûsî K 34/11, G 512/8) Fakat buna 

mukabil istedikleri hakîki sevgilidir. Onunla aralarında engel gördükleri, kendilerini 

ondan alıkoyan her ne varsa ondan sıyrılmanın gayreti içindedirler.  Bu dünyaya uryân 

geldik, uryân gideceğiz gerçeğini hiçbir zaman hatırlarından çıkarmazlar. (Niyâzî G 

112/9; Eşrefoğlu Rûmî G 23/3; Nâbî G 873/7) Mülkün asıl sahibinin Allah olduğu 

gerçeğinin farkındadırlar. Yûnus Emre bir beytinde uryân olma hali için; uryân olanı bir 

daha kimse soyamaz, var seni kendin soy nasihatında bulunur. (Yûnus Emre G 105/5) 

2.2. EŞYÂLARI 

2.2.1. Kadeh (Câm, Peymâne, Sâgar) 

İçine içki konan küçük bardak. Tasavvufî manâda ise, mânevî hâl, cezbe, ruhi 

zevk, şevk, vecd, âşığın kalbi anlamlarına gelmektedir. Kadeh ile ilgili mazmunlar: 

Destgîr, şem’, fıskıye, nurefşân, çerâğ, emekdâr, mâh, bedr, terâzû, gencînedâr, 

cihânnümâ, âlemnümâ, gül, gülgûn, la’l, lâle, güher, sırça saray, âftâb, rahşân, billûr, 

rûşen, âteşîn, mihr, hurşîd, güneş, zevrak, geştî, kandil, mir’at, âyine-zer, revnak. 

(Cebecioğlu, 2014: 260; Onay, 2013: 234; Levend, 1984: 46; Canım, 1998: 18) Rind ile 

birlikte anılan eşyâlardan biri olan kadeh, ezel bezminde rindin eline verilmiştir. Bir an 

bile elinden düşürmediği kadehini daima el üstünde tutar. Gam ve kederini kadeh 

sayesinde unutur, kadeh onun neşe ve sevinç kaynağı olur. Cem’in meclisinden ona 



56 

 

yadigâr kalan en kıymetli eşyâsıdır. Kadeh sayesinde âlemi seyre dalar, elinde tutmuş 

olduğu kadeh dünyâyı önüne seren bir ayna olur. (Nedîm G 142/5; Nef’î G 27/4, 27/5; 

Yahyâ G 39/5)  

Pür-safâ dâ‘im dili bir şûh hemdemdir kadeh 

Tâ ezelden meclis-i rindâna mahremdir kadeh 

                                                    Nef ‘î G 27/1  

Rindin işret meclisinde sâkî tarafından elden ele dolaştırılan peymâne, 

sarhoşlar için neşe ve sevinç kaynağıdır. Onlar için İlâhi sırları şarâp vasıtasıyla taşıyan 

bir araçtır. (Bâkî G 391/1; Nâbî G 107/9) Nasıl ki sûfî elinden tesbîhi düşürmüyorsa, 

rind de elinden peymânesini düşürmez. Şâirler riyâ ve gösteriş kaynağı olarak 

gördükleri tesbîhi, sûfînin eşyâsı olarak gösterirken, rindlerin ise ellerine peymâne 

aldıklarını söylerler. Kederi dağıtan, sevinç ve ferâhlık getiren peymânenin rindlerin 

elinden düşmediğini ve onu her daim el üzerinde tuttuklarını ifade ederler: 

Sûfî senün olsun yüri var gerdîş-i tesbîh 

Biz rindlerüz gerdiş-i peymâne bizümdür 

              Nâbî G 224/2 

Dâ‘im el üzre tutar mıydı Neşâtî rindân 

Olmasa şevk-fiken gussa-şiken peymâne 

                                         Neşâtî G 120/5 

Sâgar kadeh, kâse. Ârifin gönlü. Buna humhâne, meyhâne ve meygede de 

denir. İçinde gayb nurlarının temâşâ edildiği şey. (Uludağ, 2012: 304) Şarâp müptelâsı 

olan rind için sâgar nurların kaynağı, maddî veya mânevi karanlıklardan kurtulmanın 

vesilesidir. “Dîvân-ı ezelde” rindin kısmetine düşen sâgar, onun en büyük nasibidir: 

Cür’adan abdâla gerçi mahzenü‘l-esrârdur 

Rind-i dürd-âşâma sâgar matla‘u‘l-envârdur 

                                                   Bâkî G 58/1 

  



57 

 

Ey sâgar-ı gam kısmet-i dîvân-ı ezelde 

Sen hisse-i rindân-ı mey-âşâma mı düşdün 

                Nâbî G 451/4 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey, içinde bulunduğu devrin meclislerini süsleyen 

sâgarlarını, üzerinde kuş motifleriyle bezeli olduğu halde tasvir etmektedir. Nedîm ise 

sâgar kadehinin altı köşeli olduğunu bahseder:   

Mey-i cân-bahş ile sâgardaki her mürg nakşından 

İşitdir sâkîyâ gûş-ı mezâka mantık’ut-tayrı 

                        Yahyâ G 416/4 

Tahassür hadden aşdı lâlenin seyriyle mest olsak 

Cemin defn etdigi şeş-hâne sâgar âşikâr olsa 

                   Nedîm G 117/3 

Sırça, cam, şarâp kadehi. Câm, kadeh anlamında en çok kullanılan kelimedir. 

İçkinin konulduğu kab anlamına gelen kadeh, sâkînâmelerde ve şarâbı konu alan diğer 

eserlerde genellikle câm şeklinde geçer. Edebiyatta câm, sevgilinin dudağıdır, ağzıdır. 

Çünkü içi dolu olan bir sırça kadeh tıpkı dudak renginde görünür. Ayrıca bûse, en az bir 

şarâp kadar insanı kendinden geçirir, sarhoş eder. Böylece âşık dertlerini unutur. Üstelik 

sevgilinin ağzı acı sözlerle doludur. Nitekim şarâp da acıdır. Câm ayını zamanda bir 

gonca veya güldür. Bu ilişki kırmızılığı ve çekici oluşundandır. Câm bazen de lâledir.  

Çünkü lâle renk ve şekil yönünden ona çok benzer. Bazen de bir güneştir. Çünkü 

pırıltılı ve kızıl renklidir. Sevgilinin güzelliği de baştan başa bir câmı andırır. Çünkü 

aşığın kendisinden geçmesine yol açar. Dîvân edebiyatında şarâp ve dolayısıyla câm, 

önemli bir yer tutar. Kelime birçok tamlamalar kurarak kullanılır. (câm-ı billûr, câm-ı 

lebrîz, câm-ı mey, câm-ı mînâ, câm-ı sahbâ, câm-ı şarâb, câm-ı rûşen, câm-ı sabuhî, 

câm-ı zerrin, câm-ı gül-gûn, câm-ı gül-fâm, câm-ı işret, câm-ı safâ) (Canım, 1998: 17- 

18; Pala, 2011: 82) 

Hem dîvân şâirleri hem de mutasavvıf şâirler rindin câm kadehinden şiirlerinde 

sıkça bahsetmektedirler. Lâkin bunlardan en dikkat çekeni Nâ’ilî’nin bir beytinde 

kullanmış olduğu câm ifadesidir. O sarhoş olmuş rindin elinde tuttuğu “câm-ı sahbâyı”, 



58 

 

Hz. Musâ’nın Tûr Dağı’nda görmüş olduğu ateşe benzetmektedir. Hani o bir ateş 

görmüştü de ailesine şöyle demişti: "Yerinizde durun, benim gözüme bir ateş ilişti, belki 

size bir kor getiririm yahut ateşin yanında bir yol gösterici bulurum" demişti. (Taha, 

20/10) Rindin elinde tuttuğu “câm-ı sahbâ”’nın ışığı Hz. Mûsâ’ya yol gösteren ateşe 

benzetilmektedir:  

Şeb-i târik-i gamda rind-i meyhâra Kelîm-âsâ 

Fürûg-ı câm-ı sahbâ gibi şem’-i Eymen olmazmış 

                                                        Nâ‘ilî G 176/3 

Mecliste elindeki câm ile sarhoş olan rind, sefâ sürer ve anın tadını çıkarıp 

zamanı hoş geçirmeye bakar. Çoğu zaman “câm-ı mey” dünyanın gamını ve kederini 

rinde unutturarak onun gönül âyînesindeki derdi ve elemi siler. (Nâbî G 776/2; Fuzûlî G 

271/7) İbrahim Hakkı’ya göre ise, “câm-ı rûşen” belirsiz, gizli olan sırları âşığa ayân 

eder ve böylece İlâhi feyzin zuhuru, onun gönül gözünü açar ve derecesini 

ziyâdeleştirir. (İbrahim Hakkı G 213/3) Nâbî ve Fuzûlî, klâsik şiirimizde sıkça görülen 

rind ile zâhid tipini karşı karşıya getirmişlerdir. Rind şahsiyetinin yüceliği bakımından 

her daim zâhidten üstün tutulmuştur. Rindin nazarı, İlâhi muhabbetin tecellisi olan 

“câm-ı billûr”da iken, buna mukabil şeyhin tevessül ettiği şeyler ise onu gaflete 

düşürmektedir. Bu duruma benzer bir atıfta bulunan Fuzûlî ise âşığa, namaz ehline 

uyarak eline tespih alma, onlar gibi gösteriş peşine düşme ve dalâlete teveccüh etme; 

sen eline “câm-ı mey” alarak İlâhi aşk sırlarına er, nasihatında bulunur: 

Rindün nigâhı gerdiş-i câm-ı bilûrda 

Şeyhün nazâresi sadakat u nüzûrda 

       Nâbî G 694/1 

Gönül tâ var elünde câm-ı mey tesbîhe el urma 

Namâz ehline uyma anlarunla durma oturma 

                   Fuzûlî G 251/1 



59 

 

2.2.2. Sürâhi 

Su şişesi, vazo şeklinde içki kabı. Dîvân şiirinde içki konulan kaplar arasında 

anılır. Tasavvufî mânâda ise âşığın kalbi anlamında kullanılmaktadır. (Pala, 2011: 415; 

Levend, 1984: 46) Şiirlerde işret meclislerinde rind ile birlikte zikredilen sürâhi, âşığın 

kalbi olarak tasavvur edildiğinde, rindin kanlı gözyaşlarını akıttığı bir kap olur. Bazen 

de sürahinin şarâbı kadehlere boşaltması, kan ağlayan bir âşığa benzetilir: 

Sürâhi geh düşe âb-ı ruh-ı rindi ider rizân 

Gehî güstâhlık eyler zuhûr âdâb şeklinde 

       Nâbî G 753/5 

Bezm içre sürâhi gibi kan agladum bu 

Sâkî lebüne kan yagı oldı mey-i hamra 

      Bâkî G 5/4 

Dîvân şiirinde konu sürâhi-sarhoş ilişkisi bakımından ele alındığında, sürâhinin 

eğilmesi ya da ağlaması olarak da tasvîr edilen şekli, şarâbın kadehlere dolması 

anlamındadır ki, bu da safâ bezmindeki sarhoşlar zümresinin yüzünü güldürür. (Bâkî G 

343/1) 

Şevki mey ü sücûd-ı sürâhi vü bang-ı nây 

Bezm-i safâda zümre-i mestânı güldürür 

             Yahyâ G 133/2 

Birisi aglamayınca biri gülmez hemân Yahyâ 

Sürâhi aglasa câm-ı şarâb-ı erguvân gülse 

                 Yahyâ G 376/5 

Sürâhi, rindlerin meclisinde İlâhi nûrun tecellisini zuhur eyleyen bir kaynaktır 

yani nûrdan hâsıl olan zâhiri sûrettir. Ki bu kaynaktan beslenen rind, muhabbet feyzine 

gark olarak ilâhi cezbenin lezzetine varır. Bütün bunlardan ötürü rind, her daim 

sürâhiden meded bekler ve onun manevî himmetine ihtiyaç duyar: 

  



60 

 

Meclis-i meyde sürâhi şem’-i nûr-efşândır 

Ferv veren bezm-i safâya sâgar-ı rahşândır 

                 Yahyâ G 54/1 

Hîç durmasa devr etse kadeh bezm-i peyâpey 

Sâkî de sürâhî gibi âlî-himem olsa 

        Nef ‘î G 117/4 

Bazen de sürâhi rindin kulağına İlâhi kelâmları fısıldar. Bezmin bir köşesinde 

Cem’in gamlı kıssasını ancak can kulağıyla dinleyenlerin duyabileceği şekilde anlatır. 

(Yahyâ Bey G 421/5; Bâkî G 12/1, 255/3) 

Cân kulağın tut hele sâkî alıp câmı ele 

Kıssa-i pür-gussa-i Cemdir sürâhi kulkulu 

             Yahyâ G 418/3 

Sürâhi, ilmin ve aşkın faziletleriyle dolu olan bir kaynaktır. Başını tevâzuyla 

eğerek kadehleri doldurur ve ihsânını âşıklara sunar. Rindin, kadehinin boş olmasını 

istememesi bundandır. İşret meclislerinin başkahramanı, cür’a gibi uzaklara atılmak 

istemez: 

Sürâhî hem-nişînün hem-demün câm 

Niçün ben cür’a gibi atılam dûr 

               Bâkî G 132/2 

2.2.3. Küp (Hum) 

Küp, şarap küpü. Eskiden şarâpların küpte muhafaza edilmesi nedeniyle hum 

kelimesi şiirlerde çok kullanılmıştır. (Pala, 2011: 212) Rindlerin mekânı meyhânelerdir 

ve buralardaki yerleri ise humların dibidir. Şarâp küpleri meyhânelerin köşelerine 

konulmaktadır. Şarâp müptelası olan rindin yerinin hum dibi olarak tasvir edilmesi bu 

sebepten dolayıdır. Rind burasını dünyanın en yüce, en ulvî yeri olarak görmektedir bu 

sebeple hürmeti büyük olan humun ayağına baş koymak ister. (Fuzûlî G 89/3) 



61 

 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey, gülzâr köşelerinde bile durup dinlenmeyen sarhoşların yerinin 

meyhânedeki hum dipleri olduğu söyler. (Yahyâ G 47/1) 

Hum dâmenin o rind ki dünyâya vermedi 

Meyhâne gûşesin Cem ü Dârâya vermedi 

                                           Nâ‘ilî G 359/1 

Ârâm edemez kûşe-i gülzâra da varsa 

Meyhânede bir hum dibidür hâb-geh-i mest 

           Yahyâ G 24/4 

Şarâp küpü, bünyesinde aşkın özünü, mayasını muhafaza etmektedir. 

Meyhânede bulunması aslına bakılırsa aşk âleminde bulunması anlamına gelir. Bir 

köşede içindeki aşk şarâbını mayalayarak âleme burdan muhabbet coşkusunu yayar. 

Bezm ehli gücünü ve kudretini burdan alır. Şarâp küpü bu nedenlerden ötürü rind için 

çok kıymetlidir. (Yahyâ G 261/2) 

Olmasa eger mâye-i aşkın humda 

Dünyâya salar mıydı bu şûrı sahbâ  

     Yahyâ G 1/4 

Hum içre cûş eder mey-i pür-şûr mest olur 

Bezm ehlini yıkar bu ne pür-zûr mest olur 

        Yahyâ G 78/1 

Fuzûlî, şarap küpü gibi bir köşeye çekilerek insanlardan uzaklaş ki ancak 

böylelikle gerçeklerin asıl mânâsına eresin ve sırlarını keşfedesin ve bu sırları açığa 

çıkarasın diyerek, şarâp küpü için inzivaya çekilmiş ve özünde keşfedilmeyi bekleyen 

hikmetler olduğunu imâ eder. Mevlânâ da “Buyruk verenim, sahibim, tümden Tanrı 

olsun diye elden çıkmışım; geçmiş, küpün dibine oturmuşum ben.” açıklamasıyla 

yerinin şarâp küpünün dibi olduğunu belirtir. (Mevlânâ, 1974: LI/1467) Avnî ise, mey 

küpündeki şarâbın aksinde hakîkatlerin belirdiğini ve bütün âlemin seyrinin buradaki 

yansımadan temâşâ edildiğini söyleyerek, rindlerin İlâhi aşk şarâbının kaynağı olarak 

“hum-ı meyi” gördüğünü dile getirmektedir: 



62 

 

Ey Fuzûlî özünü gûşe-nîşîn et hum-ı mey tek 

Ola nâ-geh olasan kâşif-i esrâr-ı hakâyık 

       Fuzûlî G 148/7 

Hum-ı meyden götürü ‘âlemi seyrân idelüm 

Tûr-ı ‘ışka çıkalum yine münâcât idelüm 

         Avnî G 53/2 

Dîvân şiirinde rindin İlâhi sırların kaynağı olarak gördüğü şarâp küpünü Nâbî, 

içinde Felâtun’un hikeminin görüldüğü ve dahi cihânı kaplayan ve âlemi aydınlatan bir 

güneş olarak tasvir eder ki gönüller, bu humun şarâbının harâp olmuş sarhoşlarıdır: 

Ahvâl-i Felâtun’ı ider humda be-dîdâr 

Bu meykede içre hum-ı sahbâ kimi görse 

              Nâbî G 793/6 

Dil o sahbânun harâb-ı ser-girânıdur k’olur 

Mihr-i ‘âlem-gîr ser-pûş-ı hum-ı meyhânesi 

              Nâbî G 871/4 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey, bütün cihânın gamı başında toplansa dahi aşkın 

kaynağı olarak gördüğü şarâp küpünün peşindedir. Hakiki aşkın müptelâsı olan gönlüm 

yalnızca dostu arar ve ondan başkasına meyletmez, diyen şâir şarâp küpünü, aradığı 

hakiki aşkın kaynağı olarak göstermektedir: 

Hum-ı aşkın arar dünyâ gamı başında cem’ olsa 

Belâ bezminde gönlüm degme yârânile eglenmez 

              Yahyâ G 149/2 

2.2.4. Ayna (Âyîne, Gözgü, Mir’at) 

Ayna. Aynanın edebiyatta kullanış sebeplerinin başında bir süs malzemesi 

oluşu gelir. Güzeller, aynaya bakarak kendi güzelliklerinin farkına varırlar, yine ona 

bakarak süslenirler. Aynanın karşısındakini gösterme ve yansıtma özelliği, gerçekte aslı 



63 

 

olmayan bir şeyin bir hayâl misâli ortaya çıkmasıdır. Ayna aydınlık, parlak, lekesiz ve 

pas tutmamış olduğu zaman iyi gösterir. Sevgilinin yüz aynasında bütün bu özellikler 

vardır. Sevgili ayna karşısına geçince kendisini seyretmeye doyamaz ve uzun müddet 

aynanın karşısından kalkamaz. Tasavvufta her şey zıddı ile kaim olduğu için Vücûd-ı 

Mutlak’ın zıddı olan adem-i mutlak bir ayna olarak düşünülür. Adem-i mutlak müstakil 

bir mevcudiyete sahip olmayıp aynada görülen bir hayâl gibidir. Aynada akseden eşya 

bir gölgeden ibarettir. Allah bir an tecelli etmemeyi murâd etse bütün mümkinât ve 

mezâhir ortadan kalkar. Nitekim Allah insanı bir ayna olarak yaratmış. Onda zâtının 

güzelliğini seyreder. (Pala, 2004: 47) 

İnsan-ı kâmilin kalbi. Allah’ın zat, sıfat, isim ve fiilerine mazhar ve tecelligâh 

olması itibarıyla genel anlamda insana, özel anlamda kâmil insana ayna (âyine, mir’ât) 

ve mir’ât-ı Hak, âyine-i Rahman denir; çünkü Allah, diğer varlıklardan çok insanda 

tecelli eder, en mükemmel olarak da kâmil (olgun, yetkin) insanda tecelli eder. Hakk’a 

nazaran bütün kâinat ayna mesabesindedir. Ancak bu aynanın cilâsı insandır. (Âdem) 

Şayet âlem insan cilâsıyla cilâlanmamış olsaydı, orada Hakk bu kadar mükemmel tecellî 

etmezdi. Allah üstünlük derecelerine göre velilerde, nebilerde, resûllerde daha açık ve 

daha mükemmel tecellî eder; fakat en mükemmel ve en göz kamaştırıcı ve şaşaalı 

biçimde Hz. Muhammed’de tecellî ve zuhûr eder. “Mümin müminin aynasıdır” yani 

ondaki hata ve eksikleri görerek hem onu hem kendini kusurlardan arındırır. Ondaki iyi 

şeyleri görerek bunları örnek alır. Bu anlamda şeyh müridin; mürit şeyhin aynasıdır. 

İlâhi kemâl önce Hakk’dan pîre, sonra pîrden mürîdine yansır. Müminin kalbi ayna gibi 

olduğundan bu ayna ne kadar iyi cilâlanırsa yani kalp ne kadar temizlenir ve 

saflaştırılırsa oraya İlâhi feyz ve inayet, o nispette fazla akar. (Uludağ, 2012: 56-57) 

Dîvân şâirlerinin aynayı şiirlerinde işleyiş biçimi çeşitlilik gösterir. Bunlardan 

birkaçı şöyledir: Şeydâ âşık olarak nitelendirilen rind, aşkından ötürü o kadar 

zayıflamıştır ki aynaya baksa dahi vücûdunun şekli görünmez. O, aynaya bile şekli 

aksetmeyecek kadar zayıf bir âşıktır. Sûret âlemindeki varlığı mevcût değildir. Çünkü 

sûret varsa eğer mutlaka aynaya yansır: 

Aks salmaz peykerüm gözgüye bahsam za’fdan 

Âlem-i sûretde bir şeydâ bulunmaz men kimi 

                      Fuzûlî G 276/2 



64 

 

Nâbî, gönlün parçalanmış aksinin aynayı da yüz parçaya ayırması korkusuyla, 

âşığın aynaya bakmasının mümkün olmadığını dile getirir:  

‘Âşık âyîneye bakmak nice mümkin Nâbî 

‘Aks-i çâk-ı dili âyîneyi sad-çâk eyler 

        Nâbî G 198/7 

Nedîm kendini seyretmek için eline ayna aldığında, söz söyleme ve şiir yazma 

yeteneğini kaybettiğinden, bu alandaki talihinin dönmediğini söyler. Kısacası o aynayı 

kendisini büyük gösteren, kibre kapılmasına sebep olan bir araç olarak görmektedir: 

Nedîmâ kendi âyîne tutarken dâ’imâ elde 

Acebdir çarh geçmez şîve-i nâdir-berâberden 

                   Nedîm G 95/7 

Bazen de güzelliğin seyri için mevcût olan aynaya bakmak yerine, âşığın gönül 

aynasına bakmak tavsiye olunur; çünkü İlâhi nûrun aksi gönül aynasına tecelli 

etmektedir. Böyle bir kullanımda iken ayna asıl amacından saparak farklı bir anlama 

bürünmüştür:  

Âşıkın gönlüne bak mir’âta bakmazsa garaz 

Yokdur ey meh ol safâ ma’zûr tut âyînede 

            Nef ‘î G 101/2 

2.2.5. Kalem (Kilk, Hâme) 

Kendilerini rind olarak gören ve her fırsatta bunu dile getiren dîvân şâirleri, 

sözün üstâdı ve kelâm erbâbı olduklarını dile getirirler. Meşhur olmuş gösterişli gazeller 

tertip ederler ve bu gazeller onların inci saçan kalemlerinden birer cevahir damlaları 

olarak dökülür. (Nef’î G 110/7) Nedîm ateşli, yakıcı ve etkileyici olan ifade tarzını 

kalem sayesinde âşikâr eder. Kalemi yârin şirin edâsını anlatırken kullandığı bir şeker 

kamışı olarak tasvir eder. (Nedîm G 58/8, G 66/5, G 87/7) 

  



65 

 

Söylemez söylemez ammâ söze gelse Nef ‘î  

Ne cevâhir dökülür kilk-i dür-efşânından 

         Nef ‘î G 92/5 

Mânâ âleminde nefesi tesirli olan, sözünde hayat bulunan rindin kaleminden 

damlayan kelâmlar, ruha ferahlık verir: 

Gûş et ne der ol rind-i Mesîhâ-dem-i ma‘nâ 

Kim reşha-i kilki suhane rûh-ı revândır 

                                               Nef ‘î K 10/15 

Bazen de kalem dîvân şiirinde sevgiliyi tasvir ederken yahut İlâhi feyzleri icrâ 

ederken kullanılır. Yine şâirin gönül çeşmesinden akan “âb-ı hayâtı” ifşâ etmek için 

faydalandığı bir vasıta olur. (Nedîm G 124/8; Nef’î G 107/7; Bâkî G 9/7) Kalem, şiirleri 

varaklara altın süslemelerle işler. Kalemin ağzından hikmetler, hakikatler dökülür. (Bâkî 

G 50/5; Nâbî G 49/11) Bazen de şâirin gönlünün derinliklerindekini yazmada çaresiz 

kalır. Sevgilinin çektirdiği cefâyı ve verdiği gamı dile getirirken şâirin elinde 

dayanamaz kırılır. (Nâbî G 746/7; Bâkî G 98/7) Şâir derûnundakileri ifade etmekte ve 

arz-ı hâlini sevgiliye sunmakta güçlük çektiğinde ya da âlemi sözleriyle mest etmek 

istediğinde, kalemden medet umarak ondan yardım dilenir: 

Lisânen ‘arz-hâle cür’etüm yok pîşgâhunda 

Meded ey hâme-i müşkil-güşâ himmet sana kaldı 

                Nâbî G 845/4 

Mest eylemege ‘âlemi sahbâ-yı suhenden 

Ey hâme-i Nâbî yine himmet sana kaldı 

              Nâbî G 880/5 

2.2.6. Yazı Malzemeleri  

Dîvân şiirinde şâir, kendisini rind olarak tanıttığı için ve rind meşrepli 

olduğunu her fırsatta dile getirdiği için bu durum muhakiyesinde rind, aynı zamanda 

usta bir şâir olarak karşımıza çıkmaktadır. Ve dolayısıyla şâirlerin şiirlerini icrâ ederken 



66 

 

kullandıkları mürekkep, kâğıt, varak, defter, kitâp ve dîvân rindin de kullanmış olduğu 

eşyalar arasındadır.  

Nedîm şiir yazma kabiliyetinin o denli farkındadır ki, şiirini tertip ederken 

nazmın ateşinin dîvânın varaklarını bir bir yakarak, küle çevirdiğini abartılı bir şekilde 

anlatmaktan geri durmaz. Bir başka beytinde ise şiirini yazarken, muntazam bir 

düzgünlükte çizgileri olan mıstarlı bir kâğıt kullandığını ifade eder. (Nedîm G 59/4) 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey ise, sevgiliye ve aşka dair yazmış olduğu mektubuna, vefâsız 

sevgilinin itibâr etmediğini söyleyerek, ey dîvâne gönlüm aşkını ifade etmek için sana 

daha çok kâğıt lazım olacak, demektedir:  

Nedîmâ şi’rimi tertîb ederdim korkarım ammâ 

Yaka nazmımdaki sûz u güdâz evrâk-ı dîvânım 

                     Nedîm G 85/5 

Nâmene bakmadıgına ol nigâr-ı bî-vefâ 

Ey dil-i dîvâne benden bir kulaç kâgıd sana 

                     Yahyâ Mt 5 

Bâkî ise, şiir defterinin satırlarına inciler dizdiğini ve dîvânını görenlerin onun 

söz mülkünün sultanı olduğunu hemen anlayacaklarını söyler. Bâkî, dîvânında özellikle 

mahlasının geçtiği makta beyitlerde dikkat çekilir derecede yazmış olduğu şiirlerini 

yüceltmektedir. Cihânın gelmiş geçmiş en hünerli ve en haşmetli şâirlerinden biri 

olduğunu her daim hissettirmektedir: 

Kenâr-ı bahr-i nazma yine dürler dizmiş ey Bâkî 

Sütûr-ı defter-i şi’rün meger emvâc-ı deryâdur 

                  Bâkî G 52/5 

Husrev-i mülk-i suhân oldugum ey Bâkî  

Fehm ider ehl-i nazar defter ü dîvânundan 

                Bâkî G 389/5 

Nâbî ise şiirlerini inşâ ederken, güzellerin ruhsârının şevkiyle, onlardan ilham 

alarak kullanmış olduğu varaklara, kaleminden saçılan inci ve gevherleri nakış gibi 



67 

 

işlediğini belirtir. (Nâbî G 35/9, G 729/7) Fuzûlî de yârin dudağından dökülen sözlerin 

yazıldığı her kitabı, aşk ehlinin cân ipi ile yani cânlarını vererek şirâzelediğini söyler. 

Yûnus Emre’nin aşağıdaki beytinde kullanmış olduğu kitap ve mürekkep kelimeleri 

gerçek anlamın çok dışındadır: 

Her kitâba kim leb-i lâ’lün hadîsin yazalar 

Rişte-i cân birle ışk ehli anı şîrâzeler 

                Fuzûlî G 94/1  

Ben bir kitâb okıdum kalem anı yazmadı 

Mürekkeb eylerisem yitmeye yidi deniz 

                 Yûnus Emre 106/7 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey, bahar mevsimidir gül bahçelerinde güllerin, ağaçların 

yapraklarını görelim, onların güzelliklerini temâşâ edelim, diyerek defter ve dîvânını bir 

süreliğine elinden bıraktığını dile getirir. İşret için münasip olan gül bahçeleri, şâire 

kalem bıraktırır: 

Evrâk-ı bahârı görelim sahn-ı çemende 

Gül mevsimidir defter ü dîvâna bakılmaz 

           Yahyâ G 143/4 

2.2.7. Mum (Şem’) 

Mum, meşâle. İlâhi nur. Sâlikin kalbini yakan ilâhi nurun parıltısı, müşahede 

ehlinin kalbinde parlayan irfân nuru.  Dîvân şiirinde mum, çok zaman yanması ve ışık 

kaynağı olması ile işlenir, sık sık pervâne ile birlikte anılır. Âşık pervâne olunca 

sevgilinin yüzü ve yanağı mum olur. Âşık yanarken mum gibi yanıp erir. Mumun 

yanışı, baştan ayağa doğru olur. Mumun bazen başı kesilir. Bundan başka yer yer lâle, 

ay, güneş, âşık, gam, sîne, göz, cân, boyun, sevgili, sevgilinin yanağı ve yüzü, vuslatı ve 

güzelliği de muma benzetilir. Aydınlatma araçları içinde önemli bir yer tutuyor oluşu da 

mumun önemini artırır. (Uludağ, 2012: 331; Pala, 2004: 427) 



68 

 

Rindin katıldığı işret meclislerini aydınlatması, etrafına ışık saçması nedeniyle 

yakılan mum, dîvân şiirinde rindin kullandığı eşyâlar arasında yer alır. Şamdanlara 

konan mum meclisleri süsler:  

Yine ol şem’ bu şeb meclise saldı sâye 

Rütbesi sâyemüzün irdi meger cevzâye 

              Nâbî Mt 46 

Zencîrlerle zabtı muhâl iken âteşün 

Zabt itdi şem’-i bezm anı târ-ı fetîl ile 

                   Nâbî G 746/2 

Âşığın sevgiliyi yâd ederek feryât ettiği gecelerde mum, şamdanda yanarak 

onun başucunda yer alır. Rindin gecesini aydınlatan mum, esmâ-i İlâhinin kudretli ve 

heybetli tecellisinin ümidiyle övgüler saçarak onun yanıbaşında yanmaktadır. Bazen de 

âşık bezmin yanmakta olan mumuna pervâne misâli kendisini atarak fedâ ederken tasvîr 

edilir. (Nâbî G 754/4, G 756/3, G 798/4) 

2.3. GÖRÜNÜŞ ÖZELLİKLERİ 

2.3.1. Sarı Beniz 

Aşk insanı ağlatır, gözünden yaşlar akıtır. Aşkı en güzel şekilde sel gibi 

çağlayan gözyaşları dile getirebilir. Gözyaşları, bir elçi gibi âşığın içinde bulunduğu 

durumu sevgiliye anlatır. Sarı yüz, zayıf cisim ve kanlı gözyaşları aşkın en büyük 

delilleridir. Çünkü gözyaşıyla birlikte, kan yani içteki madde, ihtiras ve mâsivâ da 

atılarak samimi bir davranış gösterilmektedir. (Üstüner, 2007: 94) Sarı benizli olmak 

âşık olmanın, âşıklığın en bariz alâmetlerinden biridir. Dîvân şâirleri de mutasavvıf 

şâirler de âşığı sarı benizli olarak tasvir etmektedirler. (Necâtî G 69/5) Fuzûlî’ye göre 

âşığın benzi, çekmiş olduğu aşk derdinden ötürü sararmıştır. Âşığın aşk çilesi çektiğinin 

en büyük ibâresi sararıp solmuş yüzüdür. Yûnus Emre de içinde yanan aşk ateşinin 

tütmekte olan dumanından dolayı benzinin sarardığını dile getirir. Neşâtî’ye göre âşık 

her ne kadar aşkını gizlemeye çalışsa da bunu beceremez; çünkü sararmış yüzü âşığı 

hemen ele vermektedir: 



69 

 

Tabibâ kılmışam teşhîs derd-i ışkdur derdüm 

Alâmet âh-ı serd ü rûy-ı zerd ü eşk-i âlümdür 

                     Fuzûlî G 98/5 

İçümde yanar ‘ışk odı gönlümde anun hasadı 

‘Işk odınun tütüninden Yûnus’un benzi sarara 

             Yûnus Emre 307/6 

Ketm-i ‘ışk eylerse de ‘âşık Neşâtîveş yine 

Zerdi-i ruhsâr ile çeşm-i terinden bellidür 

                 Neşâtî G 36/5  

Âşığın yüzü, çekmiş olduğu aşk ızdırabı yüzünden hazân yaprağı gibi sararır. 

Derde müptelâ olmuş âşığın çehresi adetâ sarılık illetine tutulmuş bir hasta gibidir. 

Sararmış yüzünü yârin ayaklarının altına süren âşık, buna karşılık sevgiliden derdini 

dinlemesini umarak kendisiyle ilgilenmesini ister. (Bâki G 319/2; Yahyâ Bey G 202/1; 

Necâtî Bey G 59/3; Eşrefoğlu Rûmî G 111/3) “Güzelliği dilberlerde ara, derdi 

âşıklardan iste… Yüzün kıpkızıl bile olsa sapsarı yüzü bende ara sen.” diyen Mevlânâ 

da kendisini sararmış benizli âşıklar zümresine dâhil eder. (Mevlânâ, 1974: CV/2086) 

Rûy-ı ‘âşık gibi ey berg-i hazân kim zerdsin 

Var ise ol nahl-i bâg-ı hüsn için pür-derdsin 

                Yahyâ G 290/1 

Âşığın ağlamaktan gözyaşları sele dönmüş ve sararmış çehresinden akan 

gözyaşı ırmakları kendisine gidebileceği derin yollar açmıştır. Âşığın sararmış yüzü, 

gümüş gibi gözyaşlarıyla sulanmıştır: 

Yollar itdi çihre-i zerdümde seyl-i eşk ile 

Çeşm-i giryân benzer ol sakkâya kim eyler sebîl 

                          Bâkî G 285/4 

Sevgilinin eşiği, benzi sararmış âşıklarıyla doludur. Aşk ehli olanlar sevgilinin 

diyârına sararmış yüz ile gelirler. Âşığın sarı yüzü, onda aşk emârelerinin bulunduğuna 



70 

 

şehâdet eder. Vuslât umarken ayrılık ateşine düşen âşık, ızdırabından ötürü sararıp 

solmaktadır. (Şeyhülislâm Yahyâ G 10/3; Niyâzî-i Mısrî G 48/3) Âşığın, ırmağa düşmüş 

hazan yaprağı gibi sararmış cismini, maşûkuna götüren dökmüş olduğu gözyaşı selidir:   

 Eşküm götürdi gitdi kûyına cism-i zerdüm 

 Berg-i hazâne benzer bir cûybâre düşmüş 

                    Bâkî G 216/2 

 Cûy-bâr-ı eşküm içre çihre-i zerdüm benüm 

 Görinür âb-ı revân içinde nîlüfer gibi 

                       Bâkî G 499/4 

2.3.2. Al Yanaklı 

Dîvân şiirinde aşk ızdırâbından ötürü yahut sevgiliden ayrı düştüğü için aşkın 

firkatine dayanamayarak kanlı gözyaşları döken âşığın yüzü al yanaklı olarak tasvîr 

edilmektedir. Âşığın sarı yüzünün kanlı gözyaşı ile al olması âşıklık işaretidir; çünkü 

aşk elemi âşığa kanlı gözyaşı döktürür ve sararmış yüzünü gül rengine boyar: 

Ey gül gamunda eşk ruh-ı zerdüm etdi al 

Bildürdi ola sûret-i hâlüm sabâ sana 

             Fuzûlî G 19/6 

Ey firâk-ı leb’i cânân cigerüm hûn etdün 

Çihre-i zerdümi hûn-âb ile gül-gûn etdün 

            Fuzûlî G 149/1 

Klâsik Türk şiirinde feleğin gayesi âşığa türlü tuzaklar kurmak ve onu dünyâ 

nimetleriyle aldatmaktır. Fuzûlî’nin sarı çehresini al renkli gözyaşı kaplamış, çivit 

renkli felek ona ne hileler oynamış, ne tuzaklar kurmuştur. Bazen de âşık sevgilinin 

dikkatini çekmek ve onun nazarına mazhar olmak için yüzünün kumaşını kanlı gözyaşı 

ile al rengine boyar ki, sevgili onunla alâkadar olsun ve de ondan beklediği ilgiyi 

görebilsin: 

  



71 

 

Çihre-i zerdin Fuzûlî’nün dutupdur eşk-i âl 

Gör ana ne renkler geçmiş sipihr-i nîl-gûn 

             Fuzûlî G 210/10 

Yüzümün kan ile kîmahtını al etdüm kim 

Âlet-i san’at ola ol büt-i bî-pervâya 

             Fuzûlî G 234/3 

2.3.3. Cismi Yaralarla ve Yarıklarla Kaplıdır 

Dîvân şiirinde sevgili, âşığın göğsüne yan bakış yahut gamze veya kirpiklerinin 

okunu atmasıyla âşığın göğsü parça parça olur. Sevgilinin süzgün ve mânâlı yan bakışı 

bir ok olduğunda, âşığın sinesini deler ve derin yaralar açar. Aşkından dolayı âşığın 

göğsünde yaralar açılır ve cismi bu yaralarla kaplanır. Bu hâl, âşığın aşkının şiddetinin 

fazlaca olduğunu göstermesi sebebiyle yapılan bir teşbihtir. (Fuzûlî G 63/3, G 161/5) 

Fuzûlî’ye göre sevgili âşığın cismini yani vücûdunu yakıp küle çevirir; buna mukabil 

âşık ise cismimi yaktın fakat onu ayaklar altına alma gönlümden sakın ki, kor halindeki 

gönlüm senin ayağını yakmasın diyerek, kendi vücûdunun yanmasına râzı olur fakat 

sevgilinin ayağının yanmasına dayanamaz: 

Sîne-i çâkümden eksük etme tîr-i gamzeni 

Ey gül-i ra’nâ bilürsen kim gül olmaz hârsız 

      Fuzûlî G 108/2 

Cismümi yahdunsa pâ-mâl etme gönlümden sakın 

Külhanem eksük degül hâkisterümde ahkerüm 

                        Fuzûlî G 186/3 

Âşığın cismini yaralarla kaplı olarak tasvir eden Fuzûlî bu durumu, sevgili 

âşığın sinesini kendi elleriyle yakar, buna karşılık âşık ise bu ateşin sönmesini istemez; 

çünkü ona göre sinedeki âteş sönerse aşk da söner ve bu da felâketi olur bu nedenle âşık 

sinedeki kanlı yaranın tedavisini dahi istemez, şeklinde açıklar: 

  



72 

 

Merhem koyup unarma sînemde kanlu dâgı 

Söndürme öz elünle yandurdugun çerâgı 

          Fuzûlî G 278/1 

Cânânın çektirdiği aşk ızdırâbı yüzünden âşığın bağrında yaralar açılır. Göğsü 

dağlanarak açılan bu yaralardan âşık, zevk duyar. Dertsizlere dünya süsü, hırs ehline 

altın ne kadar lezzetli gelirse, âşıklara da aşk yarası o kadar lezzetli gelir: 

Derdi cânânun açdı yaralar 

Bagrum üstünde dermâne geldüm 

         Niyâzî-i Mısrî G 117/5 

N’ola bulsam zevk küydürdükce gögsüm üzre dâg 

Ehl-i derde dâg olur bî-derde zîver tek leziz 

                 Fuzûlî G 65/5 

Tâze tâze dâg-ı derdündür dil-i sûzânuma 

Fi’l-mesel hırs ehline cem’iyyet zer tek leziz 

                 Fuzûlî G 65/6 

Âşığın vücûdu öylesine yaralarla kaplıdır ki, yaralarına sürülen merhemin 

üzerine konulan pamukların altında âşık adetâ görünmez bir hâl almıştır. Yaralarındaki 

bu pamuklar; yaşadıkça elbisesi, ölünce de kefeni olur. Âşık, aşk yarasından başka bir 

şey istemez. (Fuzûlî G 183/1) Aynı zamanda yaraların üzerindeki pamuk, âşığın cismini 

baştan başa örter ve kimse onu çıplak görüp kınamasın diye onun yaralarla kaplı uryân 

vücûdunu saklar. Bazen de goncagüle benzeyen sevgilinin aşkından ötürü âşığın gönlü 

yanıp yakılarak muhrik olurken; cismi ise, şerhâ şerhâ yarılır:       

Penbe-i dâgum nihân etmiş serâser cismümi 

Kim melâmet kılmaya her kim görüp uryan meni 

                          Fuzûlî G 275/6 

  



73 

 

Katre-i eşkim midir şebnem düşünce goncaya 

Çâk eder cismin dil-i âşık gibi pür-sûz olur 

     Yahyâ G 130/2 

2.3.4. Zayıf  

Mutasavvıflar ve dîvân şâirleri, aşk derdine düşmüş, gamdan ve kederden 

dolayı incelmiş olan âşığı, zayıf olarak tasvir ederler. Aşkın elemi onu öylesine 

zayıflatır ki, aynada dahi aksi görünmez. Aynaya dahi aksi düşmeyen bir şey de yok 

demektir. Dünya aynasında âşığın sûretinin olması onun için utançtır çünkü olmaması 

gereken bir durumdur. O, kadar zayıf olmayı diler ki, aynalardaki sûretini siler. (Fuzûlî 

G 26/5, G 27/2, G 55/7, G 102/6, G 185/3, 186/5, G 188/5, 267/3) Aynı zamanda âşık, 

ay yüzlü güzellerin cefâsından kurtulmak için de zayıflıktan görünmez olmayı diler: 

Aks salmaz peykerüm gözgüye bahsam za’fdan 

Âlem-i sûretde bir şeydâ bulunmaz men kimi 

          Fuzûlî G 276/2 

Fuzûlîni yaşur ey za’f meh-veşler cefâsından 

Ki meh-veşler kılurlar min cefâ bir mübtelâ görgec 

                    Fuzûlî G 53/7 

Ayrılık derdinden dolayı âşığın cânı yanar ve zayıflıktan kıl gibi incelerek 

adetâ iğne ipliğe döner. İp gibi zayıf olan canını bazen de sevgilinin saçının teline 

bağlamak ister. Zayıflığı öyle bir dereceye varır ki, onu halktan bile gizlemektedir yani 

kimseye görünmeyecek kadar zayıf olur. (Fuzûlî G 196/1, G 211/4, G 231/6) 

Mutasavvıf şâirlerden olan İbrahim Hakkı, aşk maksadına nâil olmak isteyenlerin 

cisimlerini zayıf etmeleri nasihatında bulunur: 

Za’fum ilden yaşurup ahvâlümi sahlar velî 

Nâle-i bî ihtiyârumdur kılan rusvâ meni 

               Fuzûlî G 255/2 

  



74 

 

Tarîk-i aşka gidersen tenin za’îf olsun  

Ki kat’-ı bâdiye müşkildir olsa merd-i cesîm 

                                  İbrahim Hakkı G 215/4 

Aşk acıları çeken âşık zayıflar ve zayıflıktan adetâ görünmez hâle gelmiş olan 

cismini toza toprağa benzeterek, bir toz zerreciği gibi yere serilir. Bu durumda âşık âh 

çekmekten dahi çekinir olmuştur; çünkü zayıflıktan dolayı âhının, toprağa benzeyen 

bedenini savurmasından korkmaktadır. Âşık, sevgilinin aşkından dolayı çektiği 

ızdırapla zayıflayarak bir toz haline gelmiş ve sevgilinin yoluna serilmiştir: 

Şöyle hâk oldum ki âh itmege havf eyler gönül 

Lâ-cerem bâd-ı sabâ ile gubâr elden gider 

               Avnî G 22/3 

Cismimüz râh-ı vefâda gerçi kim hâk eylerüz 

Bâd-ı âh ile reh-i yâri yine pâk eylerüz 

                     Avnî G 27/1 

Sevgiliye ahvâlini duyuramayacak kadar zayıfladığını söyleyen Şeyhülislâm 

Yahyâ Bey, zayıflıktan bitkin düştüğünü ve sesinin soluğunun dahi çıkmadığını dile 

getirir: 

Çıkmaz oldu nâlemiz de za’fla Yahyâ eceb 

Ol şeh-i hûbâna kim arz eyleye ahvâlimiz 

     Yahyâ G 151/5         

2.3.5. İki Büklüm Olmuş Boy 

Âşık olan rindlerin hali aşk yüzünden değişir. Bu çok yıkıcı ve harâp edici bir 

durumdur. Çünkü âşığın beli bükülür, gözünden kanlı yaşlar akar, avâreleşir vs. 

(Durmaz, 2003: 21) Dîvânlarda âşığın boyu eğilmiş yahut iki büklüm olmuş bir hâlde 

tasvir edilmektedir. Dîvân şâirleri âşığı görünüş olarak betimlerken, belini çeng gibi 

bükülmüş, boyunu ise bazen bir dal bazense bir nun harfi gibi yahut bir yay gibi eğilmiş 

olarak gösterirler. Âşık sevgilinin diyârını tavaf etmek isterken, aşkın gam yükü onun 



75 

 

kametini iki büklüm eder. Bir de müjgân dikenleri yârin mahallesinin yollarını tutarsa, 

bu durum âşık için gam yükünü katbekat artıracak demektir. Fuzûlî, sevgilinin aldatıcı 

ve insanı yolundan çeviren kâkülünün âşığın belini iki büklüm ettiğini dile getirir. 

Bükülmüş kametini yârin zülfünün çengelinden kurtarmaya çalışarak boyunu, bağrı 

çökmüş kırık bir yaya benzetir. (Fuzûlî G 256/3, 231/4, G 256/3, G 214/4; Şeyhülislâm 

Yahyâ G 117/3) Bazen de aşkın gam yükü öylesine ziyadeleşir ki, âşığın belini büker. 

Sevgiliye karşı duymuş olduğu hasret yükü de âşığın belini iki büklüm etmektedir. 

(Fuzûlî G 100/5, G 284/6)  

Kâmetim yay olduğuna kimse ayb etmez beni 

Ok gibi bir kez çekersem kara bağrıma seni 

        Necâtî G 620/1 

Ham kad ile aglaram ol turra-i tarrâsız 

Gerçi derler çengden çıkmaz terennüm târsız 

            Fuzûlî G 108/1 

Büküldü kâmetin hicrinle cânâ nâ-tüvân oldum 

Ne var bir kez visâle kâyil olsan ihtiyârınla 

         Yahyâ G 309/3 

Yürek yarasıyla kana batmış olan âşığın iki büklüm kameti, sanki kanın 

sonunda içinde noktası olan nun harfi gibidir. Şâir eğilmiş, iki büklüm olmuş kametini 

nun harfine benzetmektedir. Şeyhülislâm Yahyâ Bey ise boyu, seher vakti görünen 

hilâle benzetmektedir: 

Hamîde kâmetüm kim dâg-ı dilden kana gark olmuş 

İçinde noktası gûyâ ki kan altındaki nundur 

                         Fuzûlî G 76/3 

Çemende kâmetime bir bakar yok ey Yahyâ 

Felek beni şu hilâl etdi kim seher görünür 

      Yahyâ G 134/5 



76 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İLİM 

  



77 

 

3.1. RİND ve İLİM 

İlim ehli, okuma veya görme ve dinlemeyle değil bizâtihi ihsân-ı Hakk’dan 

elde ettiği malumâtlar ile hakîkati idrâk ederek yol göstericilik yapandır, kılavuzluk 

edendir. (Niyâzî G 10/4) Bu ilim Kur’ân-ı Kerim’de şu ayetlerle dile getirilir: “Onlara 

biz öğretiriz.” (Tevbe, 9/101) ; “Onu ancak âlimler anlarlar.” (Ankebût, 29/43)  İlmin 

aslını “Nefsini bilen Rabbini bilir.” hadisi oluşturmaktadır. Nefsinin zayıflığını, 

acizliğini bilerek Hakk’ın kudret ve bekâsının farkına varan, ehl-i ilmin kâmil 

derecesine vâkıf olmuştur. (Sun’ullâh-ı Gaybî Kt 85/1; Niyâzî-i Mısrî G 82/1) Rindin 

gittiği yol, vardığı cihet de tam olarak bu istikâmet üzeredir: 

Nahv-ı rindî ne güzel fenn-i hasendür k’anda 

Râci’ olmaz cânib-i te’nise zamir 

            Nâbî G 73/3 

Öyle bir ilmin âlimidir ki, bu ilim ilm-i İlâhinin tezahürü olarak zuhur 

etmektedir ve malûmatı da ancak ondadır. Nefsini bilme hakîkatinden yola çıkarak, 

hiçlik mertebesine erişip bu ilimle sırdaş olma şerefine nâil olur:  

‘Âlimem bir ‘ilmile ma’lûm ancak bendedür 

Ben yogam kimdür beni bu ‘ilmle hemrâz eyleyen 

              Niyâzî-i Mısrî G 141/1 

Niyâzî-i Mısrî ilim husûsundaki izâhında; ilim bir denizdir varlık ise o 

denizdeki bir sedef, akıl sahibi insan ise o sedefin incisidir ki; ilim bir hazinedir ve vasıf 

ve beyânda ârif ve âlim olan gönüldür, bu hazinelere mâlik olan virâne ise insandır, 

demiştir:  

‘İlim bahr u vücûd asdâf anun dürdânesiyüm ben 

Ma’ârif kenz ü dil vassâf anun vîrânesiyüm ben 

            Niyâzî-i Mısrî G 143/1 

İlâhi aşkın tecelli ettiği noktada varlığın izini gören, ilmin hakîkatinin bir nokta 

olduğunu bilir. İlâhi aşkın tecelli ettiği nokta gönüldür, gönül ise nazar-ı İlâhiyeye 

mazhâr olunan yerdir. (Nâbî G 702/4; Niyâzî-i Mısrî G 120/17) Harâbât rindin 



78 

 

sığınağıdır, rind burada İlâhi sırları müşahede eder; ilim ve irfân lezzetiyle hemdem olur 

ve bu arzusunu her şeyden evlâ görür:   

Ger ilm-i harâbât sana hem-nefes oldu 

Bu ilm ü hüner cümle katında heves oldu 

         İbrahim Hakkı G 301/1 

Mutasavvıf ve dîvân şâirleri için ilimden maksat, ilm-i hakîkidir. Hakikâtin 

idrâkine vakıf olmak için önce irfan mektebine girmek icâp eder. İrfân mektebinde 

ilmin aslını okuyanlar bu ilimle, dört kitabın mânâsını idrâk ederler. Kâinat, tabiat ve 

insan hakkında ve dahi ulûhiyetin mahiyetini müşahede etmek için ilim ve irfân 

hakîkâtine vakıf olmak gerekir. Beşeriyet icâbı sınırlı olan ömr-i hayât, ilim ve irfân 

peşinde koşarak harcanmalıdır. Aksi halde bu kıymetli vakitler beyhûde yere harcanmış 

olur: 

Mekteb-i ‘irfâna gir okı bu ‘ilmün aslını 

Gör ki nice derc olupdur bu ‘ilimde dört kitâb 

                  Niyâzî-i Mısrî G 14/4 

Gir mekteb-i ‘irfâna okı âdemün ilmin 

‘Âlimlere bu ilm-i künâdan haberüm var 

           Niyâzî-i Mısrî G 31/5 

Gel hakîkat ‘ilmini sen de okı 

Bir kadem bas mekteb-i ‘irfâna gel 

                   Niyâzî-i Mısrî G 107/2 

Ey Fuzûlî taleb-i rütbe-i irfân eyle 

Cehl ile hâsıl-ı evkât-ı şerîf etme telef 

                  Fuzûlî G 144/7 

Cehâletin o elim karanlığının kaynağı nefis iken ki, bu başı ezilmesi gereken 

bir yılandır, hikmet ve hakîkâtlerin kaynağı ise cândır, ruhdur, gönüldür: 

  



79 

 

Kandedür cehlile zulmet nefs-i su’bânundadur 

Kandedür ‘ilmile hikmet bil anı cânundadur 

                  Niyâzî-i Mısrî G 40/1 

3.1.1. Zâhirî ve Bâtınî İlim 

Hem mutasavvıf şâirler hem de dîvân şâirleri zâhirî ilmin yani görünüşle ilgili 

olan, aslı ve hakîkâti idrâk edilmemiş ve özüne inilmemiş sûretiyle ilgilenmeyip buna 

tevessül etmeyerek, ilm-i İlâhinin ve kalbî müşahedenin takipçisi olunarak ilerlemeyi 

teşvîk etmektedirler. Âriflik rütbesine ermiş, irfân sahibi ve marifet ehli olan rindin, 

ilm-i İlâhi ve bâtınî ilmi ile hakîkâtleri bilme şuuru karşısında büyük âlimler dahi âciz 

kalırlar:  

Benüm ‘ilmüm katında müctehidler ‘âciz oldılar 

Velî ‘ilm-i ilâhînün deli dîvânesiyüm ben 

           Niyâzî-i Mısrî G 143/2 

Zâhirdeki varlığından soyunup arınmış olarak âlemdeki sûretinden geriye eser 

kalmayan ârif, manâ ilminin hikmetlerini ve hükümlerini bilir ve bâtınî hakîkâtleri keşfe 

çıkar: 

Cismden her biri ‘âri vü ne-dâniste iken 

‘İlm-i ma’nâyı hemân gördügi sâ’atde tanur 

                  Nâbî G 69/14 

“Bezm-i Belâ”da İlâhi muhabbete ilk kez nail olan rindte, âşıklık hâli vuku 

bulur ve bu hâl bir daha hiç geçmemecesine devam eder. Zâhirî âlemde dahi devam 

eden bu aşkta rindin gaybe dair hisleri âşikâr olur, hatırına gelir ve bu da onun ağlayan 

yüzünü güldürür. Gaybî âlemin hazinelerine gark olan ilim ve hayatının tasavvurdaki 

hali, gerçekte de zuhûr eder yani gayb âlemdeki ilmi ve aşkı bu âlemde de devam eder: 

Olmaz mı bir latîfe-i gaybiyye âşikâr 

Bezm-i belâda âşık-ı nâlânı güldürür 

       Yahyâ G 96/2 



80 

 

Bi’l-kuvvesi bil-fi’l zuhûr eyledi sende 

Gencine-i gaybîde olan ‘ilm ü hayâtun 

          Nâbî G 472/4 

Niyâzî-i Mısrî bâtınî ilme dair bilgisi olduğu anlaşılan beytinde, vücûd-i 

İlâhiden ayrılan nurun bazı unsurlardan geçtikten sonra tekrar aslına dönmesinden, kim 

haberdâr olursa ancak onlar benim ilim ve irfan derecemi anlayabilirler, derken bu 

hususta malumatının olduğunu hissettirir. Bu makamda olanlar ancak ve ancak ârifler 

zümresidir ki, onlar gönül gözüyle görüp, İlâhi sezgiyle hakîkâtlerin farkında olurlar: 

Devre-i ‘Arşiyye’den her kim haberdâr oldıysa 

Ol tuyar ancak Niyâzî ‘ilm ü ‘irfânum benüm 

                            Niyâzî-i Mısrî G 112/17 

3.1.2. Rind ve İlm-i Ledün 

Hakk’ın katından doğrudan doğruya, vasıtasız gelen bilgiye ledün ilmi adı 

verilir. Bütün ilimlerin Allah katından geldiğine inanan mutasavvıflar, şer’î ve zâhirî 

ilimlerin, melek ve resûl aracılığı ile gelmesinden dolayı aracısız olarak doğrudan 

Hakk’tan gelen ilhama da ilm-i ledün demişlerdir. Kur’an-ı Kerim’de zikredilen, “Ona 

tarafımızdan bir ilim öğretmiştik.” (Kehf, 18/65) âyeti, ilm-i ledün için dayanak teşkil 

etmiştir. Kehf Sûresinin 60-82 âyetlerinde ayrıntılı bir şekilde Mûsâ ile Hızır kıssası 

anlatılır. Burada Hızır’a verilen ilmin Mûsâ’nınkinden başka bir ilim olduğu; Mûsâ’nın 

bilgisinin, olayların görünüşü (zâhiri) ile ilgili hususları bilmek ve o bakış açısı ile 

değerlendirmek iken Hızır’ın, işlerin arka planını, görünmeyen kısmını (bâtınını) bilmek 

şeklinde olduğu ifade edilmiştir. (Erünsal, 2003: LXXII; Pakalın, 1993: C. II/ 357; 

Uludağ, 1992a: 188-189; 1996: 264-335; Cebecioğlu, 1997: 393-471-472) 

Rindin hem ârif hem de âşık olduğunu, rinde işâret edilen terim ve sıfatlar 

başlığında, mutasavvıf ve dîvân şâirlerinden aldığımız örnek beyitlere dayandırarak 

açıklamıştık. Bu bilgiler doğrultusunda ve aşağıdaki beyitlerden hareketle rindin, ilm-i 

ledün bilgisine sahip olduğunu görmekteyiz. Bu hususta daha ziyade mutasavvıf şâirler 

rindin, bu yönüne atıfta bulunmuşlardır. Kuddûsî, ârifin ilm-i ledün bilgisine sahip 

olduğunu dile getirerek bu ilmi öğrenmek isteyenleri ona yönlendirir. Bu ilmin kapısı 



81 

 

âriftir diyerek, ilm-i ledün öğrenmek isteyenlere o kapıyı tarif eder. Vâhîb Ümmî ise bu 

hususu, ilm-i ledünün hikmetleri âşıkların tahsilidir, buna öyle herkes akıl sır erdiremez, 

âşık olmayan bu ilme vâkıf olamaz, şeklinde ifade eder: 

Bu bir ilm-i ledünnî kim bilen dimez diyen bilmez 

Bilür ârif bu ilmi sen yüri var anı andan sor 

                    Kuddûsî G 773/4 

Aklın ermez söylesem bu tevhîdin ihyâsını 

İlm-i ledün ma’nâsı âşıkların tahsilidir 

             Vâhib Ümmî G 317/10 

Ledün ilmi, akıl veya nakil yoluyla değil, kalbe doğrudan Allahüteâlânın ihsân 

ettiği ve ilimlerin en derini, en temelini teşkîl eder. İyice oturmuş, yerleşmiş ve en 

sağlam bilginin edinildiği ilm-i ledün ile on iki ilim tamam olur. (Sun’ullâh-ı Gaybî G 

13/1) Ledün ilmini tâlip eden ârif kişi için lâyık olan, marifetle hakikatlere ermektir. 

Ârif olanlar ilm-i ledün dersini vererek, hasta gönüllere Lokmân Hekim misâli şifâ 

dağıtırlar. Bu ilme vakıf olamamış ve bu hakîkatten bir malûmatı olmayanlar ise yarasa 

kuşu gibi zulmete düşmüş yani karanlıkta kalmıştır ve onların gönülleri bu hakîkâtin en 

büyük ispatıdır.  

İlm-i ledün dersini ‘ârif olan kişiler 

Haste-dil olanlarun derdine Lokmân olur 

           Niyâzî-i Mısrî G 52/2 

Bilmeyen ‘ilm-i ledünni şeb-pere mürgi misâl 

Ol ki zulmetde kalupdur dil ana bürhândadur 

                   Niyâzî-i Mısrî G 65/5 

Hakîkatde ledün tâliblerine  

Ma’ârifle hakâyıkdur münâsib 

          Sun’ullâh-ı Gaybî G 5/5 



82 

 

Yûnus Emre, ilm-i ledün sırrına vâkıf olduğunu ve kalbi müşahede ile 

hakikatleri bildiğini imâ eder. Kalp yoluyla mânevî makamlarda İlâhi hakikatlere 

ulaşmak için yola düşenler beri gelsin, diyerek kendisini rehber olarak göstermektedir: 

Levh ü kalemde yazılan tertîb-i tevhîd okuram 

İlm-i ledün seyr ü sülük güftâr iden gelsün berü 

            Yûnus Emre G 287/3 

3.1.3. Bâtıni İlme Çalışır 

Dîvânlarda makbûl görülen ilim, Hakk’ı tanıma ve bilme hususunda derece-i 

kemâlât ile sırr-ı İlâhîyeye vakıf olmak ve bunu mülahaza ve mütâlaa ederek, sâlih bir 

kul olma ve dünyanın kötülüklerine bulaşmadan temiz bir kalp ile yaşamayı sağlayacak 

olan bâtın ilmidir. Ancak bu ilme muktedir olanlar, İlâhi aşkın feyzinin lezzetini 

duyabilirler. Mânânın sırrını keşfeden ve vahdeti müşahede eden, ruhun, cânın 

kemâlâtına erer. Bunu yapanlar ise ancak âşıklardır:  

“Lâm-elif lâ-raybe” yi tefsîr ede vahdetde bakan 

Âşık oldur her nefes rûhun kemâlin söyleye 

             Vâhib Ümmî G 102/2 

Âşığın karşısında yer alan ve her bakımdan onun zıttı olan zâhid üzerinden 

yapılan anlatımlarda, eksiklerinin ve kusurlarının görülmesi için ve her daim üstün 

tutulan âşığın meziyetleri daha iyi anlaşılsın diye zâhidin dîvân şiirinde bahsi 

geçmektedir. Onun bâtınî ilimlerden bîhâber olduğunu ve sırrın hikmetini ve hakîkâtini 

tefekkürden dahi acizken buna karşın, bâtinî ilme vakıf olan âşığı tan eyleyerek, kınama 

cüretini göstererek, ne denli kendini bilmezlik ettiğini şâirler, hicivli bir dille 

anlatmışlardır:  

Bize ta’n eyleyen zâhid bu sırrın hikmetin bilmez 

Anın sâfî degil kalbi bu devrân vahdetin bilmez 

              Vâhib Ümmî G 124/1 



83 

 

Ârif için ilmin kaynağı Hakk’dır ve bu ilm-i bâtını bizâtihi O’nun kendisinden 

öğrenmiştir. Bu nedenle bu ilme liyâkât gösterip, bu dünyâ âlemine aldanarak 

bozgunculuk yapmaz: 

Hak müderrisdi bize o medresede 

Yok idi müşkülümüz her nesnede 

Bunda o ilmi nite unutavuz 

Yâ nite aldata bizi mefsede 

            Eşrefoğlu Rûmî R 65 

3.1.4. Rind ve Ayne’l-yakîn / Hakka’l-yakîn 

İlme’l-yakîn: bir şeyin doğruluğuna bilim yoluyla inanmak. Ayne’l-yakîn: 

bilgiyi görgü haline getirmek, yani gözle görüp bilmek. Hakka’l-yakîn ise bilgiyle 

birleşmek, tahakkuk etmektir. Denizin varlığını kitaptan okumak birinciye, denizin 

kenarına varıp onu görmek ikinciye, denizin içine girip onu hissetmek de üçüncüye 

örnektir. (Pala, 2004: 230) 

Özellikle mutasavvıf şâirler bu husus üzerinde durarak, şiirlerinde âşıklık 

alâmeti olarak âşıkta bulunması gereken emarenin ayne’l-yakînden hakka’l-yâkîne 

varıp, bilgiye erişmekten ziyade onu bizzat yaşamak sûretiyle, kesin bilgiye ulaşarak bu 

bilgiyle var olmasıdır. Kalbi müşahede ile hakîkâti görmekten (ayne’l-yakîn), vahdet 

makamında Hakk’ı müşahede etmeye (hakka’l-yakîn) vararak, bilginin hikmetini 

fehmeden âşık ancak aşk şarâbından yudumlayabilir: 

‘Âşıka budur nişân ayne’l-yakîn hakka’l-yakîn 

Ad u sanı terk edip dillerde destân ol yürü 

         Vâhib Ümmî G 211/2 

  



84 

 

‘Ârifin gönlü hümâdır cîfeye konmaz kaçar 

“Men aref ”sırrındaki ma’nâyı gör bunlar seçer 

Aşk şarâbı câmını hakka’l-yakîn bunlar içer 

Şimdi bir âlemdeyiz la’netd’olan bilmez bizi 

            Vâhib Ümmî Mrb 223/7 

Kulun nefsini ve irâdesini fâni kılarak, mâsivâ kaydından azâd olup erişebildiği 

ilimler ve marifetlerle Hakk’ı bilmesi ve hakka’l-yakîn derecesine ermesiyle bütün sırlar 

açığa çıkarak gizli saklı işler aşikâr olur. Niyâzî-i Mısrî, Hakk’ı tanıma ve bilmenin 

yolunun bir mürşidi rehber alarak, onun yol göstermesiyle mümkün olacağını aksi 

takdirde bilinenlerin tahmin ve şüpheden öte olmadığını bildirir:  

Kendini yok Hakk’ı var anlayacak Hakke’l-yakîn 

Keşf olur cümle serâ’ir vasf olan tüblâ budur 

                  Sun’ullâh-ı Gaybi G 43/4 

Mürşid gerekdür bildüre Hakk’ı sana hakka’l-yakîn 

Mürşidi olmayanlarun bildükleri gümân imiş 

             Niyâzî-i Mısrî G 78/6 

3.2. İLİM VE AŞK 

Mutasavvıf ve dîvân şâirleri ilim ve aşk mevzûsunu birlikte ele aldıkları 

beyitlerinde, aşkı yüceltmişler buna mukabil ilmi ise, zâhirî ilim olarak ele aldıklarında 

küçümsemişlerdir. Aşkı, bilgi ve ilimden üstün görerek her türlü hüner, marifet ve 

mahârettense âşıklığı yeğlemişlerdir. Bu ilimle Hakk’a ulaşılamayacağını ancak aşkı 

mürşid edinenlerin bu uğurda muvaffak olacaklarını vurgularlar. İlimle meşgûl olup ve 

bu ilimleriyle gururlanarak üstünlük sağlamaya çalışanlar, aşktan nasibini alamamış 

kimselerdir ve bu kimseler âşığın parıltısı karşısında aciz ve bîçâre kalırlar:  

Yok ise Kuddûsî-yi âvârede ilm ü amel 

Her hünerden sen şehin âşıklığı yegdir ana 

              Kuddûsî G 59/5 



85 

 

‘İlm ile Hakk’a irilmez aşkdurur mürşid olan 

‘Aşkı mürşid tutmayanlar gelmesün bu meclise 

             Sun’ullâh-ı Gaybî G 105/6 

İlmine magrûr olanlar kaldı aşkdan bî-nâsib 

Âşıkın bir lem’asına ermez o bî-çâreler 

              Eşrefoğlu Rûmî G 26/5 

Eğer bir ilimle meşgûl olunacaksa o aşk ilmi olmalıdır. İhtisâsını ilm-i aşkta 

yapanların okudukları bir nükteden, bin ciltlik şerh ve tefsir çıkar. Ancak aşk ilminin 

ince mânâlarına vakıf olanlar, bu ilmin gizli taraflarını kavrayıp izah edebilir. Âşıklar 

ezelde her ilmi, aşk medresesinde okuyarak haberdâr olmuşlardır. Ve bu aşk mektebinin 

âriflerinden en meczûbu ile devrin akıllıları boy ölçüşemez: 

İlm-i aşkı oku ki nüktesinin 

Şerh ü tefsîri bin mücelled olur 

               İbrahim Hakkı G 80/6 

Biz bu aşkı cândan öndin bulmuşuz  

Âşık u aşk u maşûk bir bilmişiz 

Medresesinde bu aşkın biz ezel 

Okuyup her ilmi hâsıl kılmışız 

       Eşrefoğlu Rûmî R 64 

Allâh ne ârifleri var mekteb-i aşkın  

Mecnûnu ile âkıl-ı devrân edemez bahs 

             Sun’ullâh-ı Gâybî G 28/5 

Kuddûsî aşkı, ilim, amel ve zühdten daha üstün tutmaktadır. Aşk, terazinin bir 

kefesine konsa diğerlerinden daha ağır basar. Aynı zamanda ilim erbâplarında olan riyâ 

âşıkta yoktur. İlim kişinin kibre ve riyâya kapılmasına neden olur. (Kuddûsî G 838/4) 

Hikmet ilmine muvaffak olanlar, bu ilmi tahsil edenler dahi aşktan nasibini alamazlar, 

aşk fakiridirler: 



86 

 

‘İlm-i hikmet okıyanlar ‘ışkdan fakir durur bunlar 

Mansûr oldum asun beni hep dillerde söyleneyin 

              Yûnus Emre 268/8 

Aşk ummânına Hakk’ın ârifleri dalmıştır. İlim ise ancak bu deryânın kıyıya 

vuran dalgaları olabilir ve buna tevessül edenler ise arzu ve isteklerinin mahkûmu 

olurlar. Müspet ilimleri tahsil eden medrese ehli, aşkı inkâr etse de, âşık tarafından 

mazûr görürlür; zirâ aşk ilmi karşısında medrese fâkihi câhil kalmaktadır. Her şeyi 

bildiğini iddia eden bu câhiller taifesi, ârifin aşk ile okuduğu dört kitabı okumakta aciz 

kalırken, ârif ise gülün sayfalarında yârin cemâlini temâşâ eyler. (Necâtî Mrb 1/3) 

Bahr ile bahrsın emvâc ile mahkûm-ı hevâ 

Aşk ile ârif-i Hakk ilm ile Mevlânâ’sın 

            İbrahim Hakkı G 260/3 

Fakîh-i medrese ma’zûrdur inkâr-ı ışk etse 

Yok özge ilmine inkârumuz bu ilme câhildür 

                    Fuzûlî G 91/6 

Dört kitâbı okımak ‘ayn u şîn u kâfıla  

Gerçi güçdür zâhide ‘ârife ‘ayân gelür 

          Ümmî Sinan G 66/8 

3.3. İLME İTİBÂR ETMEZ 

Tasavvufta hakikate aşkla ulaşılacağına inanılır. Bizi Allah’a aşk götürecektir. 

İlimle, akılla Hakk’a vâsıl olmak mümkün değildir. Hakk’a aşkla, irfanla, gönülle 

erişilebilmektedir. Bu sebeple mutasavvıflar insanı Hakk’a götüremeyen ilme değer 

vermezler. Çünkü akılla elde edlen bilgi, insanı gerçeğe ulaştıramaz. Tasavvufa göre, 

ilim insana varlık verdiği için, onun gerçeği görmesini engeller, gerçeğe perde olur. Bu 

nedenle ilim gerçeğin kavranmasında insana yol gösterici olamaz. Gerçek için irfân 

gereklidir. Ârifin, âlimden, “ehl-i hâl”in “ehl-i kâl”den üstün olduğu görüşünü ise hem 

rindliğin hem de tasavvufun benimsediğini Dîvân şiirinden öğreniyoruz. (Timurtaş, 

1981: 111; Mengi, 1985: 66-67) 



87 

 

Mutasavvıflara göre ilim, hakîkâtleri görmek için gözün önündeki engeldir 

ancak bu perde aralandığı vakit gerçekler ortaya çıkmış olur. Dünyâ ve âhirette bizim 

hesaba çekilmemize neden olan ve bizi müşkül duruma sokan şeydir. Kitap aşk kitabı 

değil ise okumanın bir mânâsı yoktur. (Yûnus Emre G 37/4; Eşrefoğlu Rûmî G 108/3) 

Kendisini rind olarak tanıtan ve her daim rindliğin yanında yer alan Fuzûlî ilim 

hususunda şunları söyler: İlim edinerek kazanılan itibâr ve yüksek mertebe ancak 

beyhude bir arzudur. İlim boş bir dedikodudan ibarettir, âlemde var olan hakîkât ise 

aşktır:  

İlm kesbiyle pâye-i rif’at 

Ârzû-yı muhâl imiş ancak 

Aşk imiş her ne var âlemde 

İlm bir kîl ü kâl imiş ancak 

             Fuzûlî Kt 187 

Yûnus Emre de insanı Hakk’a götürmeyen zâhiri bilginin aleyhindedir. Okuma 

yazma bilmediğini ileri süren şâir, öte yandan kalemin yazmadığı bir kitabı okuduğunu, 

onun ayetlerinin gönüllerde yazıldığını dile getirir ve kendilerinin aşk dersi okuduğunu 

ve de Allah’ın kendilerine müderris olduğunu söyler:  

Yerde gökde bu ışk ile ışkdan gelür her söz dile 

Bîçâre Yunûs ne bile ne kara okudu ne ak 

           Yûnus Emre G 130/9 

Biz tâliblerüz her dem ışk sebakın okuruz 

Tanrı virür sebakı ‘ışk hod müderrisidür  

                     Yûnus Emre 29/8 

Fuzûlî, medresede müderrisin verdiği bin ilimden, meyhânede bir güzelin 

sunduğu bir kadeh daha evlâdır, diyerek rindlerin ilme ve akla itibâr etmediğini bunun 

yerine aşk şarâbını tercih ettiklerini söyler ve ilim ile aşkı mukayese eder. Şeyh Galîb 

ise, ilmi akıl sahiplerinin ayak bağı olarak görürken, âşıkların ise bu ayak bağından 

kurtularak azâd olduklarını ifade eder. Zorluklardan kaçınarak rahatlığı kendisine düstûr 

edinen rind ilmi, kîl ü kâl yani dedikodu, lâfügüzâf olarak görür ve bu sebeple de ilme 



88 

 

itibâr etmez. Şâir bir diğer beytinde ise, zâhid ile rindi karşılaştırarak ilim için; ilim, 

irfan varsın ikiyüzlü zâhidin olsun, ben onu istemem, bana ilim gerekmez diyerek pîr-i 

harâbâtın kölesi olmayı yeğlemektedir:     

Medrese içre müderris verdügi min ilmden 

Yegdürür meyhânede bir câm vermek bir güzel 

                     Fuzûlî G 170/6 

Bende-i Al-i Abâyım bana besdir köhne şâl 

Öyle üryânım ki esbâb-ı gurûr emr-i muhâl 

Bî-tekellüf lâ’übâlîyim ne lâzım kîl ü kâl 

İlm ü fazl ü zühd ü takvâ âkile oldu ikâl 

Âşık-ı şûrîdeyim men fârig u âzâdeyim 

                     Şeyh Gâlîb Th 4/3         

Bende-i pîr-i harâbâtım ki yokdur sikleti 

Zâhid-i zerrâkın olsun ilmi de irfânı da 

              Şeyh Gâlîb G 280/4 

Niyâzî-i Mısrî’ye göre, ilim ayrıca insanoğlunun gaflete düşmesini sağlayarak, 

gururlanmasına da sebep olur. Hal böyle olunca okuyup yazmak kişiye bir fayda 

sağlamaz. Allah’ın emirlerini yerine getirmek ve ibâdet etmek, sadece ilim ile olunca 

ihlâsa ermez; ilmine güvenme hâli ise insanın üstünlük ve yücelik duygusuna 

kapılmasına neden olur. (Niyâzî-i Mısrî G 92/6, 182/3) Nâbî ise, kişinin kendisinde 

kemâl ve mahâret olmalı; eğer bunlar yoksa ilim ve hünerin kişinin üzerinde bir 

etkisinin olmadığını belirtir: 

Zâtî gerek kemâl ü hüner yohsa Nâbîyâ 

‘İlm ü hünerde medhâli yokdur kıyâfetün 

            Nâbî G 430/10 



89 

 

3.3.1. Akla itibâr etmez 

Akıl, insandaki idrâk kabiliyetine verilen addır. Ancak akıl, vesveselere kapılıp 

şehvetlere dalabilir. Fakat ârif olan, yani “Nefsini bilen Rabbini de bildi” hükmünce 

kendisini acizle, noksanla, isyanla, zaafla bilen; Rabbini de kudretle, kemâlle, 

bağışlamayla, hikmet ve lutufla, ihsanla tanıyan kişi, Rabbine sığınarak aklını doğru 

yola sürebilir. İnsan zayıf ve bencil yaratılmıştır; aklına güvenen, çok defa yanılır. 

“Akılla yol alınmaz”; çünkü mânevi yol, insanı yokluğa götüren, izâfî ve geçici 

varlığını insana terk ettiren yol, o yolun durakları, aklın bilmediği, sezmediği yoldur. 

Akıl, varlık âlemini düzene sokmaya çalışır, yokluk âlemindense haberi bile yoktur. 

Akla uyan, mânâ yoluna gidemez. (Gölpınarlı, 2015: 16) 

Akıl ve aklın ürünü olan bilgi, ancak sahile kadar ulaşabilir. Bilginin işaret ve 

göstergeleri, denizin dibinde olan marifetten haberdar olamaz. Şâirler, marifeti anlama 

konusunda aklın yabancı olduğunu; gemiye teşbih ettikleri aklın, ancak aşk denizinin 

üzerinde yüzebileceğini ve denizin dibindeki marifeti bilemeyeceklerini ifade ederler. 

Marifete vâsıl olabilmek için, akıl gemisinin aşk denizinde gark edilmesi lazımdır. 

(Ahmed Gazzâlî, 2004: 25; Üstüner, 2007: 100) 

Gönlü aşk muhabbetiyle dolan rind, aklı tercih etmez zirâ o katışık olan yani 

saf olmayan şeylerden hoşnud olmaz, diyen Şeyh Gâlîb rindin akla itibâr etmeyerek 

gönül ehli bir tip olduğuna vurgu yapmaktadır. Çünkü edebiyatımızda rind gönlün 

cezbesine ve şevkine, aklın dâhil olmasını istemeyen bir tip olarak gösterilmektedir: 

N’eylesin aklı dil-i aşk-ülfet 

Rind magşûşdan olmaz mahzûz 

                   Şeyh Gâlîb G 152/5  

Hem dîvân şâirleri hem de mutasavvıf şâirler aklı her daim 

küçümsemektedirler; akılla menzile varılamayacağı görüşündedirler buna karşılık aşkı 

ise yüceltmektedirler. Akıl ile aşkı mukayese ederek aşkı üstün tutarlar. (Bâkî G 328/3; 

Eşrefoğlu Rûmî G 108/7; İbrahim Hakkı G 82/4, 97/6) Vâhib Ümmî akıl, vuslattaki 

zevki idrâk eylemede yetersiz kalır diyerek, Hakk’ın kudretini ve kemâl derecesini 

kavramada kişinin aklının ona yetmeyeceği görüşündedir. (Vâhib Ümmî G 141/1, G 

146/2, G 161/2) İbrahim Hakkı ise, aşk sarhoşlarına akıldan söz etme, sen onları bu boş 



90 

 

ve beyhude sözlerle kandıramazsın, zirâ onlar bin aklı bir arpa vererek dahi almazlar, 

diyerek aklı, aşk karşısında kıymetsiz ve değersiz bir nesne olarak gösterir. Necâtî Bey 

de aşk ile aklı karşılaştırarak kendisinin aşk sarhoşu olduğunu ve akıl ile işinin 

olmadığını söyleyerek, aklın ondan ırak olmasını ister: 

O mest-i âşıka akvâl-i aklı nakl itme 

Hezâr aklı bir arpaya almadı mestân 

            İbrahim Hakkı G 240/4 

Necâtî mest-i aşkam ben benim akl ile işim yok 

Bir iki kez ana dedim hele benden arag olsun 

                      Necâtî G 414/5 

  



91 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

TASAVVUFÎ MAKAMLAR VE HÂLLER 

  



92 

 

4.1. RİNDLİK VE TASAVVUF 

Şâirlerin inanç dünyaları, bağlı bulundukları dinî-tasavvufî düşünce ve 

benimsedikleri hayat tarzı, önemli konulardan biridir. Bu türden bilgiler, şâirlerin İslâmî 

esasları yaşama ve korumada gösterdikleri dikkatten ziyade, kişiden kişiye değişen, her 

şâirin kendi arzu ve iradesine göre sürdürdüğü faaliyetleri içine alır. Bu bilgilerin 

ışığında, yapılan tanıtmaların dinî-tasavvufî fonksiyon taşıdığını söylemek mümkündür. 

Toplum hayatını kuşatan bu iki unsurdan ilki olan din, topluma ve bütün müesseselere 

hâkimdir. Tasavvuf ise, şeriate göre daha esnek ve yumaşak olan yorumlar taşıdığı için 

yüzyıllar boyunca İslâmiyetin yayılmasında ve topluma nüfuz etmesinde en büyük rolü 

oynayan bir kaynak olma özelliği taşır. Sanatkâr mizâca açılıp genişleme imkânı da 

veren tasavvuf, alışkanlık ve kaidelerin belirlediği çemberleri kırarak, başta insana ve 

kâinattaki her şeye sevgi ve saygı beslemeyi, ihtiras, peşin hüküm ve şuursuzluğun 

doğuracağı korkuları yenmeyi öğretir. Bu sebeple bu hayat anlayışının toplum hayatına, 

oradan da edebiyata taşınması tabiidir. Genel olarak bakıldığında, Dîvân Edebiyatı 

içinde tasavvuf, yüzyıllar boyu şâirlerden çoğunun toplum hayatının sert kaidelerinden 

kaçarak sığındıkları ve şiirde çekici bir ilham kaynağı olarak benimsedikleri bir 

konudur. (Kılıç, 1998: 222) 

Rindliğin doğuş nedenleri üzerinde durduğumuzda ridlikle tasavvuf arasındaki 

bağın varlığı dikkat çekmektedir. Gerçekten de rindlikle tasavvuf birçok bakımdan 

benzer özelliklere sahiptir. Bu nedenle, eski şiirimizde rindlikle tasavvufu, çoğu zaman, 

yan yana, iç içe buluruz. Bilindiği gibi, tasavvuf rindiğin sözvarlığından yararlanıp, 

mecâzî yanı daha ağır basan güçlü bir anlatıma, zengin bir dile sahip olmuştur. Öte 

yandan rindlik de tasavvufun inançlarından, düşünce sisteminden yararlanmış ve bunları 

kendi inanç ortamında yoğurup biçimlendirmiştir. Yani her ikisinin de birbirinden 

etkilendiği ortadadır. (Mengi, 1985: 62) 

4.2.VERA’ 

Sözlükte “sakınmak, kaçınmak, çekinmek” anlamındaki vera’ kelimesi terim 

olarak, “haram ve günah olup olmadığı şüpheli hususlardan özenle kaçınıp helâl ve 

mübahların bir kısmından feragat etmek” anlamında kullanılır. Bu sebeple vera’ 

takvanın en ileri ve özel bir şekli kabul edilir. Takvâ mahzurlu olanı, verâ’ ise helâl 

olması şüpheli olanı terketmektir. (Uludağ, 2013: 49-50) 



93 

 

Dîvân şâirlerinin zühd ve vera’ ile ilgisi yoktur. Fuzûlî vera’ ve zühde 

meylettiği zamanlarda, kendi mahiyetini yani âşık olarak yaratılmış olduğunu bilmeden 

boş yere vaktini tükettiğini söyleyerek adetâ hayıflanmaktadır. Âşık sadece vera’ ve 

zühd ile irfâna yani asıl marifete erişemeyeceğini bilir. Vera’ ehli mescid yolunu tutarsa 

âşık da o yolunu şaşırmışlara uymayarak meyhâne yolunu tutar; çünkü günâhkâr ve 

doğru yoldan çıkmış olarak gördüğü zâhidin yolundan gitmez. Rindlerin uğrak yeri olan 

İlâhi aşkın kaynağı olarak gördüğü meyhânenin yolunu tutar:  

Ey Fuzûlî verâ’ü zühd ile mu’tâd oldun 

Bilmedün hâlüni bîhûde geçürdüm evkât 

              Fuzûlî G 39/7 

Ey Fuzûli vera’ ehli reh-i mescid dutmuş 

Sen reh-i mey-kede dut uyma o güm-râhlara 

          Fuzûlî G 241/7 

Rind, zühd ve vera’dan söz açmak istemez çünkü ona göre bunlar kişiye yalan 

yere laflar ettirmektedir. O bunların yerine sâf, katışıksız bâde ister; zirâ onun tabiatında 

bunlar vardır ve ona göre, mey ve mahbûbu terk etmeyi söylemek, zühd ve vera’dan söz 

açmak gibi beyhude yere konuşmak olur. Çünkü zühd ve vera’dan uzak durur. 

Yalanlarla dolu olarak gördüğü zühd ve vera’ın bahsini açmak dahi istemez. O, elinde 

kadehi yanı başında ise sevgilisi olsun ister. Vera ehli İlâhi aşk zevkini bilmez ve âşığı 

kınayıp şarâptan men eder, şarâbın hikmetlerini inkâr eder. Bütün bunlardan sonra âşık 

da vera’ ile ilgilenmeyerek ondan uzak durur: 

Men zühd ü vera’dan urmazam lâf-ı hilâf 

Dâ’im ruh-ı sâde isterem bâde-i sâf 

Terk-i mey ü mahbûb idebilmen mutlak 

Ger itmek olur direm zihî bî-hude lâf 

                    Fuzûlî  

  



94 

 

Ey Fuzûlî ne bilür ehl-i vera’ mey zevkin 

Enkere’l-hikmetü men lâmeke cehlen ve nehâk 

                 Fuzûlî G 152/7 

Rindlerin işi, işret meclisleri düzenleyerek zevk ve sefa sürmek iken, vera’ ve 

zühd ehlinin işi ise günah işleyip yoldan çıkarak, haddi aşmaktır diyen Nâ’ilî bu 

beytinde, vera’ ve zühd ehlini hakir görerek, sapkınlık içinde olduklarını dile 

getirmektedir:  

Tertîb-sâz-ı işret-i rindân olup vera‘ 

Zühdün metâ-ı kisve-i fısk u fücûr olur 

                                       Nâ‘ilî K 24/16 

Kuddûsî, aşk bütün varlığımı yağmalayınca, ilim, amel, zühd gibi vera’dan da 

geriye hiçbir iz bırakmadı, diyerek aşk gelince diğerlerinin varlığını terk ettiğini dile 

getirir. Ve en nihayetinde nefsini de yenerek bütün bunlardan sıyrılır. Necâtî Bey ise, 

sevgilinin güzellik unsurlarından olan ayva tüyleri, ben ve kirpiklerini Hint askerlerine 

benzeterek bunların zühd ve vera’ saflarını bozduğunu dile getirir:   

İlm ü amel zühd ü vera’dan hîç eser komayuban 

Yagmacı Tâtârlara cümle varımı kapdırdı ışk 

                   Kuddûsî G 357/2 

İlm ü amel zühd ü vera’ akl u edeb kalmadı hiç 

Nefsim bulup fırsat hemîn kıldı beni maglûb zebun 

                       Kuddûsî G 639/2 

Nice bir zühd ü vera’ saflarını bozmag için 

Hat ü hâlinle müjen leşkir-i hindu getirir 

               Necâtî G 179/3 



95 

 

4.3. TAKVÂ 

Takvâ, kelime olarak “ihtiyat, çekinme” anlamına gelmektedir. Dinin emir ve 

tavsiyelerine uyma, haram ve günahlarından kaçınma hususunda gösterilen titizlik 

anlamında bir kavramdır. Sözlükte “korumak, korunmak, sakınmak, saygı göstermek, 

dindâr olmak, itaat etmek, korkmak, çekinmek” anlamlarındaki vikâye masdarından 

türeyen takvâ kelimesini Seyyid Şerif el-Cürcânî, “Allah’a itaat ederek azabından 

sakınmaktır, bu da ceza almayı haklı kılan davranışlardan nefsi korumak suretiyle 

gerçekleşir” şeklinde tarif eder. Teknik bir terim olarak, çoğunlukla “dindarlık, 

doğruluk” şeklinde çevrilmekteyse de, “Allah şuuru” daha iyi bir çeviri olacaktır. Kötü 

fiillerden çekinme (Mü’min, 40/9) ve kişinin hırsını gemlemesi (Haşr, 59/9) olarak 

takvânın örnekleri onun menfî bir fazilet olduğunu gösterebilir. Bir anlamda bu 

doğrudur; bundan dolayıdır ki, Kur’ân sık sık takvâyı tamamlayıcı mahiyette müsbet bir 

faziletin eşliğinde zikreder. Meselâ, “takvâ sahibi ve salih amel işleyenler”den söz eder. 

(A’râf, 7/35; ayrıca Nisâ, 4/128, 129; Mâide, 5/93; Nahl, 16/128) Fakat takvâ menfi bir 

mahiyet taşısa bile, karakterin oluşumundaki önemi gözardı edilemez. Salih bir 

karakterin temeli olduğu içindir ki, Kur’ân ona çok daha şumüllü bir anlam yükleyerek 

onu necatın tek şartı yapar. (Bakara, 2/212; Âl-i İmran, 3/15, 198; Nisâ, 4/77; En’âm, 

6/32; Yûsuf, 12/109; Ra’d, 13/35; Zümer, 39/20, 73) (Mîr, 1996: 190-191; Uludağ, 

2010: 484) 

Mutasavvıf şâirler takvâ husunda, evvelden zühd ve takvâ ehli olduklarını 

söylerler ve Hakk’ın ise bu sayede bilineceğini zannederler lâkin daha sonra aşk ile 

tanıştıklarında durumun böyle olmadığını anlarlar. Çünkü aşk onları her türlü kâideden 

kurtarmıştır ve böylece aşk ile hakîkâtin farkına vararak, yapılan ibâdetlere itimât 

etmekten kaçınmış olurlar:  

Sanur idim zühd ü takvâ ile Yezdân bilinür 

Şimdi bildim ki muhakkak zâhidin işi şuhût 

            Kuddûsî G 893/2 

Zühd ü takvâya yâr idüm evvel 

‘Aşk ile benden hep cüdâ düşdi 

     Niyâzî-i Mısrî G 187/2  



96 

 

Zühd ü takvâyı degişüb ışka 

Varımı yagma kıldım ışkınla 

            Kuddûsî G 29/4 

Fuzûlî, samimi ve ihlâs ile yapılan takvâya karşı muhabbetle mukâbele eder ve 

takvâ ile alâkanı kesme âhiret mülkü için sermâye gerektir, diyerek takvâlı olunmasını 

nasihât eder. Bu takvâ elbetteki nefsânî menfaat karşılığında yapılmayan ve takvânın 

hakikâti bilinerek şiâr edilenidir. Ancak ikiyüzlü ve küfür ehli olarak gördüğü zâhidin 

takvâsına itibâr etmez. Âşık ne kadar rüsvâ ise ki, bu hâli riyâkâr davranışlar 

sergilememesinden ileri gelir; zâhid de bir o kadar küfür ehlidir. Âşıktaki ihlâs ve 

samimiyet zâhidte yoktur. Bundan dolayı Fuzûlî rind meşrepli olduğunu göstererek, 

zâhidin takvâsında doğruluk ve hakîkât görmediği için onun ardından gitmeyeceğini 

belirtir: 

Ey Fuzûlî âhiret mülküne lâzımdır sefer 

Böyle fârig gezme takvâdan müheyyâ kıl metâ’ 

                     Fuzûlî G 139/5 

Vâ’izün küfrün menüm rusvâlıgumdan kıl kıyâs 

Anda sıdk olsaydı men takvâ şi’âr etmez midüm 

            Fuzûlî G 187/6 

Zühd ve takvânın hal ve vasıflarından sıyrılan âşık, “deryâ-yı ummân”da, 

varlık âleminde gönlünün kirini, pasını yıkar ve temizlenir. Menfaat ve gösteriş için 

yapılan ibadetten uzak duran âşık, Hakk ile ünsiyetinin neticesinde nefsinin 

çirkinliklerinden arınır. Cennete nâil olabilmek için zühd ve takvâya meyletmez. O, 

gönlünü aşkla pâk eylemiş, ma’nânın sırrını keşfetmiş bir âriftir: 

Makâm-ı zühd ü takvânın sıfatından geçen âşık 

Düşüp deryâ-yı ummâna gönül çirkin yuyan kimdir 

                   Vâhib Ümmî G 60/6 

  



97 

 

Meâli zühd ü takvânın nihâyet cennet-i a’lâ 

Ana ârif nazar kılmaz tezkiye nedigin bilsin 

                Vâhib Ümmî G 100/5 

Şâir fırsatını bulduğu her an rind ile zâhidi karşı karşıya getirirek, rind tipini 

yüceltmektedir. Rindin karşısında zâhidi ise hakir gösterir, sergilemiş olduğu riyâ ve 

gösteriş hâlinden dolayı olumsuz sıfatlarla eleştirir ve hatta alaya alır. Vâhib Ümmî bu 

durumu, zâhid bize zühd ve takvâdan haber sorma, sen bunlarla avunurken, zühd ve 

takvâna güvenerek kurtuluşa ereceğini umarken; biz âşıklar Hakk’ın lutfuna mazhar 

olarak hakîkâtlerin şuuruna erdik, şeklinde ifade eder: 

Makâm-ı zühd ü takvâdan haber sorma bize zâhid 

Tecellî âşıkın kârı tesellâdan haberdâr ol 

                 Vâhib Ümmî G 98/4 

Harâbât ehli olan rindler zühd ve takvâya, kadehin dibindeki son yudum kadar 

bile kıymet vermeyerek elbiseye benzettikleri zühd ve takvâyı ateşe atıp yakmak 

isterler. Fuzûlî takvâdan dolayı şarâbı terk etmeyeceğini söyler çünkü onun takvâyı terk 

etmekten dolayı bir korkusu yoktur; zirâ o halk içinde ansızın sarhoşluğunun da 

etkisiyle aşkını aşikâr etmekten korkar. Şeyhî ise, maddî varlığından sıyrılıp Hakk’a 

ulaştıracak olan şarâbı, zühd ve takvâdan daha üstün tutar. Ona göre, bâkî olan şarâptan 

içmek takvâdan daha evlâdır; çünkü cennette zühd ve takvâ değil onun yerine şarâp 

hâsıl olacaktır:  

Harâbât ehlinün yanında çün bir cür’aya degmez 

Yeridür âteşe salsam libâs-ı zühd ü takvâyı 

      Avnî G 71/6 

Degül takvîden etsem bâde terkin vehmüm andandur 

Ki izhâr eyleyüm halk içre ışkı nâ-gehân sarhoş 

                   Fuzûlî G 126/3 

  



98 

 

Getir sâkî mey-i bâkî fenâ olmazdan ön bir dem 

Budur cennetde de hâsıl salâh u zühd ü takvâdan 

              Şeyhî G 130/6 

4.3.1. Nefis 

Arapça nefese kökünden türeyen nefs/nefis, bir şeyin varlığı/kendisi, kişi, cân, 

rûh, bir şeyin bütünü/gerçeği, kan, insan cesedi, beden, herhangi bir şeyin özü, iç yüzü 

ve cevheri, azamet, izzet gibi çok çeşitli anlamlarda kullanılan bir kelimedir. Kur’ân’da 

zâtullâh, insan ruhu, kalp, insan bedeni, insan bedeninde bulunan ve ona kötülük 

emreden cevher gibi mânâlarla yer alır. Tasavvufî düşüncede, nefsin ne olduğundan çok 

onun nasıl terbiye edilip güzel huylarla donatılabileceği konusu üzerinde durulmuştur. 

Mutasavvıflar nefs sözünü kullandıkları zaman bu kelime ile ne bir şeyin varlığını, ne 

de ortaya konulmuş kalıbı (cismi) kastederler. Onların amacı, kulun kötü özellikleriyle 

yerilen huy, fiil ve davranışlarıdır. Kin, kibir, öfke, cimrilik, haset, tahammülsüzlük 

gibi. Bu özellikler, kulun günahları ve dine aykırı davranışları gibi irâdesine bağlı 

olarak kazandıkları ile yerilen ve hoş karşılanmayan kötü huyları olmak üzere iki grupta 

değerlendirilir. (Üstüner, 2007: 209; Kuşeyrî, 1999: 181; Altıntaş (Tarihsiz): 53-57; 

Ögke, 1997: 13-16; Cebecioğlu, 1997: 545) 

Dîvân şiirinde âşık, nefsi ile mücadele eder, nefsin hevâ ve isteklerine 

aldanmaz; şehvet, hırs, tama’, ihtiras gibi kötü huyları bünyesinde barındırmaz. Hakk ile 

arasındaki en büyük engelin nefsi olduğunu çok iyi bilir. Nefsin mahiyetinin 

bilinmesiyle ve bu tılsımlı enaniyetin muammalı kilidi açıldığında, gözdeki bulanıklık 

silinir ve nereye bakılsa Zât-ı İlâhi temâşâ olunur. Bu hâle vâkıf olan âşık, aşkın esrârlı 

vaziyetine kendini kaptırmış olur. (Eşrefoğlu Rûmî G 12/15, 41/4, 124/5, 133/10, R 37; 

Yûnus Emre G 197/4, 269/3; Niyâzî-i Mısrî G 108/3) 

Âşık hod-nefse yağı nefsi kor erin sağı 

Nefs ile âşık cânı bunda savaşa geldi 

   Eşrefoğlu Rûmî G 123/8 

  



99 

 

Kes tama damarların vur nefsinin boynunu 

Gör âşıklar nefs ile dün gün nice savaştır 

           Eşrefoğlu Rûmî G 12/14 

Dîvânlarda nefsten arınma, arzu ve heveslerden kurtulma hususu üzerinde 

çokça durulmaktadır; zirâ en büyük düşman olarak nefis görülmektedir. Kimseye 

düşmanlık etme, sana en büyük düşman olarak nefsin yeter tavsiyesinde bulunulur. 

Kişiden nefsini terk ederek, ten ile cânı bir etmesi beklenir. Âşıklar içerisinde benlikten 

zuhûr eden gaflet hâli ayıp olarak görülür, bu nedenle bu halden derhal kurtulmalıdır. 

Varlıktaki nefsten, enâniyetten kurtulmanın yolu ise aşk ateşiyle onu yakmaktan geçer. 

(Necâtî G 246/7, 305/2; Niyâzî-i Mısrî G 8/3, 53/7, 112/3) “O aldatan nefis, ululuktan, 

aldanıştan, aldatıştan ibarettir; kendinize gelin de o aldatıcıya gönül vermeyin.” 

sözleriyle Mevlânâ, nefis hususunda nasihatlarda bulunur. (Mevlânâ, 1974: XIX/214) 

Ey Necâtî âşık olanlarda neyler arzû 

Kendini dagıtma cem olmaz hevâ ile heves 

              Necâtî G 246/7  

Var o nefsin itin kör et kanaât ile elbir et 

Yerin cennet işin hûr et gel uy hükmüne Kur’ân’ın 

            Eşrefoğlu Rûmî G 58/11 

4.3.2. Nefsini/ Özünü bilmek 

Hadis olup olmadığı tartışmalı, Hz. Ali’ye ait olarak da gösterilen “Men arefe 

nefsehû fekad arefe Rabbehû/ Nefsini bilen Rabbini bilir.”sözü, tasavvuf ehli arasında 

çok yaygın olarak tekrarlanır. “Nefsini bilen” yani, kendini acz, noksan, bilgisizlik ve 

yokluk ile bilen; “Rabbini bilir” yani, Rabbini kudreti, yüceliği, kemâli, bilgisi ve 

varlığıyla bilir. (Gölpınarlı, 1997: 252) 

Nefsi bilmekle ancak Hakk’ı bilmenin mümkün olduğu görüşünde olan 

mutasavvıflar, dîvânlarında bu konuya sıkça değinmişlerdir. Kişi kendini bilmekle 

ancak Hakk’la yakınlık ve dostluk kurabilir. (Niyâzî-i Mısrî G 82/1, 82/5; İbrahim 

Hakkı G 199/6) Hakk’ın sûretine ayna olarak görülen insanın özünde “men ‘aref” 



100 

 

sırrının cevheri gizlidir. Bu sır keşfedilip bulunmalıdır ki, Hakk’ın dîdârına nâil 

olabilsin. (Niyâzî-i Mısrî Mrb 102/4) 

Belki vech-i Hakk’a mir’âtdur özün bir hoş gözet 

Men ‘aref sırrındaki ma’den senün kanundadur 

              Niyâzî-i Mısrî G 40/7 

Aşk şarâbından içerek İlâhi feyz ve cezbeye kapılan âşık, nefsin mahiyetinin 

bilinmesiyle cümle engelleri aşarak, cemâlin ve muhabbetin zuhuruna müştâk olur. Bu 

sebeple sevgili ile aradaki bütün perdeleri kaldırmak, nefsin özünü bilmekle mümkün 

olacaktır.  Âlemin anahtarı insanın elindedir ve nefsine takılmıştır. Bu kapıyı açmak için 

önce anahtara ulaşmak icâp eder. “Men ‘aref” kapısını açarak nefsiyle başbaşa kalan 

onu tanır ve bilir.  Nefsini bilen âşık en nihâyetinde Zât-ı İlâhiyeye erişir ve cemâlin 

seyrine dalar: 

Şarâb-ı ‘aşkunı içdüm 

Hicâblardan kamu geçdüm 

Bilüp nefsüm seni seçdüm 

‘İnâyet eyle yâ Mevlâ 

    Sun’ullâh-ı Gaybî Mrb 2/2 

Men ‘aref bâbın açaldan nefs-i halvet bulmışuz 

Seyr idüp vechun cemâlün zâta vuslat bulmışuz 

              Sun’ullâh-ı Gaybî G 51/1 

Yûnus Emre, “Nefsini bilen, Rabbini bilir” sözünü ilk mısrada dile getirdikten 

sonra, ikinci mısra da ise nefsimi bildim, Rabbimi buldum, diyerek insan olma şuuruyla 

hareket ederek Hakk’ı bulduğunu dile getirmektedir. Çünkü nefisten âri olan insan 

olabilmiştir; nefsin hevâ ve arzularına göre hareket edenler ise ancak hayvânî nefs 

taşımaktadırlar: 

Men ‘arefe nefsehu fekad ‘arefe Rabbehu 

Bildüm bunı buldum anı inkâr iden gelsün berü 

                Yûnus Emre 287/5   



101 

 

4.3.3. Günahkâr 

Şarâba olan aşırı düşkünlüğü ve onu mest eden bâdeyi elinden düşürmemesi, 

işret meclislerinde gününü gün etmesi ve her daim sarhoş dolaşması ve ayrıca güzellere 

olan meyli, nazlı dilberlerle gönlünü eğlendirmesi ve güzel çehreli âfetlere tutularak 

âşık olması gibi davranışları yönünden rind, günâhkâr olarak görülür. Rind aşk ve sevgi 

adamıdır ve bu da onu aşka iyice kapılarak, güzellere düşkün biri haline getirir. Hevâyî 

gönlü güzellerin perçemine bağlanır. Güzel sevmesinin yanı sıra şarâba düşkün olan 

rindin, şarap içmeyi yasaklayan zâhidle arası hiç iyi değildir. İçkiye olan 

düşkünlüğünden dolayı zâhid onu günâhkâr olarak nitelendirir. Aslına bakılırsa rindin 

içtiği aşk şarabıdır; fakat zâhid şarâbın mahiyetini bilmediği için rindi şarâp içmekten 

ötürü günahkâr olarak görmektedir. Nâbî’ye göre ise, bu âlemde kişiyi günaha sokacak 

iki unsur vardır. Bunlardan biri şarâp içmek öteki ise güzel sevmektir. Âdemoğlu 

günaha girecekse bunlardan girmelidir:  

Ben günâh-kârı bu gün men’ etme sofi içmeden 

Kim sorulmaz kimseden yarın günâhı kimsenin 

                   Necâtî G 300/3 

Yâ bâde-i gül-fâm ola yâ şûh-ı hoş-endâm 

Âdem dahı bir gayrı günâh itmege degmez              

            Nâbî G 272/2  

Nâbî için günaha girme vesilesi, bâdeyi su ile karıştırıp içmek iken, Necâtî Bey 

için ise sevgilinin eşiğinin terki günâhkâr olması için sebeptir: 

Bâdeyi âb ile âmîhte sun ey sâkî 

Hayli demdür ki hakîmâne günâh eylemedük 

                                                  Nâbî G 408/4 

Eşigin terkin urup ben güneh-gâr 

Dönüp bâg-ı cinâna varsam olmaz 

           Necâtî G 230/2 



102 

 

Rind günahların ve yasakların tövbe için bir vesile olduğu kanaatindedir. 

Tövbe ise Allah katında büyük bir değerdir ve rind bu değere ulaşmak için günahları 

tatmak gerektiğini düşünür. Nâbî, ümitsizlik içinde kıvranmayı bırak, Allah’ın 

rahmetini ve merhametini hatırla, zirâ O kulunu affetmeyi sever; yeter ki sen tövbe et ve 

bağışlanmayı dile, diyerek rindin bu yönüne atıfta bulunmaktadır. Çünkü o günaha 

meyletse de affolunmanın ümidi içerisindedir. Nasıl ki karanlık geceyi sabahın nûru 

aydınlatıyor ise, Hakk’ın rahmetiyle günahların affolunacağı ümidini taşır. Âşığın 

günâhları için aşk araya girer, şefâatçi olursa, onun bu aracılığı ile âşık günahlarından 

kurtulur ve böylece Allah’ın sonsuz rahmetiyle kurtuluşa erer. (Nâbî G 225/5, G 519/3, 

G 773/1, G 773/5) 

Ferâmûş eyle pîç ü tâb-ı ye’si ‘afvı yâd ile 

Nedür Nâbî günâhun vak’i istigfârdan sonra 

                  Nâbî G 799/7 

Kesmem ümidi rahmet-i Hakdan günâh ile 

Mahv eyledükçe tîre-şebi nûr-ı subhgâh 

                 Nâbî G 773/3 

Sezâdur eyler ise gark-ı rahmet ey Nâbî 

Bizüm şefâ’at-ı ‘aşk en günâhkârumuzı 

            Nâbî G 886/7 

Günâh işlemek kul içindir. Önemli olan kişinin acziyetinin ve çaresizliğinin 

farkına vararak günahlarına tövbe etmesi ve bağışlanmayı dilemesidir. Nasıl ki günah 

işlemek kuldan ise, mağfiret etmek de Allah’tandır. Esirgeyen ve bağışlayan Allah’ın 

günahları affedip örtmesi onun şânındandır. Zâhid dinin emirlerine uymayan 

hareketlerinden ötürü, rindin çokça günah işlediğini düşünür ve onun kendince dine 

aykırı gördüğü hareketlerini kusurlu bulur ve her fırsatta rindi kınar. Zâhidin bu 

tutumuna karşın rind ise, benim günahlarımı çok görme ey zâhid, kullarının her türlü 

suç ve günahını çokça bağışlayan, merhamet eden Gaffar’ı gör, diyerek Allah’ın 

kulunun kusur ve kabahatlerini çokça bağışlayıcı olduğu gerçeğini hatırlatmak ister: 

  



103 

 

Bana yaraşur çün günâh gufrân sana ey pâdîşâh 

Direm idüb efgân u âh sen mağfiret eyle beni 

           Kuddûsî G 311/3 

Görme ey zâhid günâhum çoklugın şol ‘âlemi 

Magrifet deryâsına gark eyleyen Gaffârı gör 

              Bâkî G 71/6 

Nâ’ilî zâhid, rindlerin mezhebini ne bilir ki, onların gittiği bu yolda sarhoşların 

işlemiş olduğu günâhlar ancak mübârek Cuma gününde yapılmış akıllıca ibâdetlerdir, 

diyerek rindin yaptıklarını günah değil, aksine ibadet olarak göstermektedir:  

Zâhid ne bilir mezheb-i rindânı ki anda  

Huşyârî-i âzînedir ancak güneh-i mest 

                                         Nâ‘ilî G 23/3 

Rind için şarâp sevgiliyle vuslata ermesi için bir vasıtadır; çünkü sarhoş olduğu 

vakitlerde ancak sevgiliyle hemhâl olur. Sevgilinin huzurunda perîşân halde bir 

sarhoşken, hatalarının ve günahlarının farkına varır ve bu durumunu itiraf ederek dile 

getirir. Âşık sevgiliye duymuş olduğu aşkı sebebiyle, bir de beklediği iltifata nâil 

olamıyor ise feryât, figân etmeye başlar ki, bu da onu günaha sokma sebebi olarak 

gösterilir. (Nef’î G 63/1; Yahyâ Bey Kt 30) Dîvânında şarâba ve güzellere olan meylini 

açıkça gördüğümüz Nedîm, şiirlerinde rind meşrepli bir şâir olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Zâhidin karşısında her daim görmeye alışık olduğumuz rind, bu sefer 

bizâtihi şâirin kendisi olmuştur. Kendisini günâhkâr olarak gösteren Nedîm, zâhide 

seslenerek, senin için riyâyı terk etmek ne denli güç ise, benim için şarâbı terk etmek de 

o denli güçtür, diyerek zâhid nazarında şarâp içmesinden ötürü günâhkâr olarak 

görülmektedir: 

Seninle terk-i riyâ denli güçdür ey vâ’iz  

Şarâba tevbe Nedîm-i günâhkâre göre 

                    Nedîm G 121/7 



104 

 

Gönlü ve cânı meftûn eden güzel ve ruha coşkunluk katan şarâp birlikte 

sarhoşların meclisinde olduğu müddetçe, ne yaparlarsa yapsınlar onların günahlarının 

hesabı sorulmaz:    

Âşûb-ı dil ü cân olıcak gamze-i sâkî 

Mestâne ne işlerse sorulmaz güneh-i mest 

                Nef ‘î G 23/2 

4.3.4. Kaderci Tutum Sergiler, Alınyazısına İnanır 

Rindlik, bir yaratılış ve bir tabiat meselesidir; ezelî bir kısmet ve alınyazısıdır. 

Bu sebeple bundan vazgeçmeye de imkân yoktur. Çünkü rindliği terk edip etmemek, 

insanın kendi elinde, kendi ihtiyarında olan bir şey değildir. Onun içindir ki, birçok şâir, 

rindâne hayât tarzının vazgeçilmez unsurlarından olan mey ile mahbubu terk 

edemeyişini açıklarken, rindliğin bir yaratılış, bir tabiat meselesi, ezelî bir kısmet ve 

değiştirilmez bir alınyazısı olduğunu ifade ederek kendini müdafaa etmektedir. (Mum, 

1999: 45) Rind kadere çok inanır, kaderde olanın başa geldiğini ve insanın alınyazısını 

yaşadığını savunur. Ezel bezminde kaderine yazıldığı için aşk sarhoşu olduğunu iddia 

etmektedir. Elindeki kadehi, rinde ilâhi yazgısı vermiştir. Aşk şarâbının sarhoşu olduğu 

görülüp, adının mestâne yazılması da bundandır. (Yûnus Emre G 202/9; Nef’î G 29/1) 

Mutasavvıf ve dîvân şâirleri rindin kaderci yönünü sergilemesinde aynı görüşe 

mensupturlar ve ortak fikir beyân ederler. Allah’ın takdiriyle yerine gelen aşk fermânına 

boyun eğeriz, zerre kadar direnmeyiz, diyen Bâkî, başımıza bu sevdâyı kader getirdi, biz 

de alınyazımıza teslim olur ve itaat ederiz, açıklamasında bulunur. (Bâkî G 140/3, G 

192/1) Kaderini yazan kalem, aşk derdini rind için bir kazanç olarak yazar, aşkın elemi 

ve sıkıntısı onun için kâr etme vesilesi olur ve zayıf ve âciz kaldığı anlarda aşk derdi 

rindin bu âlemdeki yolculuğunda ona yol azığı olur: 

Derd-i aşkı kalem ol rinde ki îrâd yazar 

Zâde-i tab’ına şekvâdan anun zâd yazar 

                                  Şeyh Gâlîb G 79/1 

Fuzûlî ise, âşığa aşkı terk et diyenler hata etmektedirler; çünkü Allah’ın 

kazâsının hükmünü değiştir demiş olurlar, bu ise yanlış bir söz olur, diyerek âşık için 



105 

 

aşk mukadderatında vardır ve ne olursa olsun onu yaşayacaktır, açıklamasında bulunur. 

Yine başka bir beytinde bu hususu işleyen Fuzûlî, aşkın İlâhi takdir olduğunu, âşık ve 

rüsvâ oluşunun kaderinin neticesi olduğunu söyler: 

Fuzûlî âşıka anlar ki derler terk-i ‘ışk eyle 

Demezler mi hatâ tagyîr kıl hükm-i kazâ derler 

            Fuzûlî G 78/7 

Âşık u rusvâ görüp men’ etme ey nâsih meni 

Münkîr-i âsâr-ı takdir-i İlâhi olmagıl 

            Fuzûlî G 167/6 

Rind başına gelen her türlü sıkıntının sebebini, kaderinde yazılı olanın başına 

gelmesine bağlar. Kaderci bir tutum sergiler ve alınyazısına razı olur. Kazâ okları yani 

Allah’ın ezeldeki hükmünden inen sıkıntıların yeri, vefâ ehlinin yani sözünde ve 

ahdinde duranların gönül sahrasıdır, diyen rind Elest Bezmi’nde belâ diyerek, bu 

âlemde sözünü tutar ve ahdinde duran bir ehl-i vefâ olur. Kendisine atılan belâ oklarına 

o engin gönlünü siper eder. Kazâ oklarından kaçmaz çünkü belâ okunun âşığı ansızın 

vuracağını bilir. (Bâkî G 298/1, G 477/4) “Seni hüşyâr yazdılar beni mest”, derken 

Bâkî, hüşyârlıkla zâhide, mestlikle de rinde işaret etmektedir. Kendisinin rind olduğunu 

imâ eden Bâkî, onu böyle sarhoş edenin alınyazısı olduğunu bilir ve bu durumu kabul 

eder; çünkü rindin eline kadehi ilâhi yazgısı vermiştir. Fuzûlî ise, beni yaratan elime aşk 

kadehini vermiştir, ben bunu değiştiremem çünkü bu benim kaderimdir, açıklamasıyla 

aşk sarhoşu oluşunu alınyazısına bağlamaktadır: 

Seni hüşyâr yazdılar beni mest  

Kalem-i sun’da hatâ n’eyler 

         Bâkî G 164/5 

Tasvîr eden vücûdum yazmış elimde sâgar 

Ref’ olmaga bu sûret yoh elde ihtiyârum 

               Fuzûlî G 189/5 



106 

 

Bazen de şâirler kısmetsizliklerinin nedenini kaderlerine bağlamaktadırlar. 

(Yahyâ G 118/5) Herkes kısmetine düşen nasibini Rûz-ı Ezelde alır, kimine rahatlık, 

kimine de işkence çekmek düşer, diyen Niyâzî-i Mısrî kendi kısmetine de ezelde 

mihnetin düştüğünü ve onun için başının fitnelerin ve tuzakların içinde kaldığını söyler. 

Yârin cemâlini görmeye ne kadar azm eyledimse de kadersizliğim ve talihsiz oluşum 

buna mani oldu, ne fayda diyen Şeyhî, kısmetsiz bir âşık olduğunu dile getirir. (Niyâzî-i 

Mısrî G 161/7, G 161/8) Rindin melâmetlik ve gedâlık sıfatına değinen Bâkî de rûz-ı 

ezelden gedânın kısmetine melâmetlik pâyının düştüğünü söyler. Fuzûlî ise, aşk ehline 

melâmet Allah’ın takdiridir ve değiştirilemez dedikten sonra; Allah’ın kazasını yazan 

kâtipler, âlemde herkese bir kısmet yazmışlar, bana ise yüz parça olan gönlümden bir 

parça yazmışlar, diyerek gönlü param parça bir âşık olduğunu dile getirir: 

Yârin cemâli şem’ine bin cehd eder isem 

Olmayıcak çü kısmet ezelden ne fâyide 

             Şeyhî G 152/3 

Gedâya kısmet-i rûz-ı ezelden 

Leked-kûl-ı melâmetdür degen pây 

     Bâkî G 519/4  

Ey ki ehl-i ‘ışka söylersen melâmet terkin et 

Söyle kim mümkin midür tagyîr-i takdîr-i Hudâ  

               Fuzûlî G 1/5 

Muharrirler yazanda her kime âlemde bir rûzî 

Mana her gün dil-i sad-pâreden bir pâre yazmışlar 

               Fuzûlî G 104/6 

Bâkî aşk erbâbı oluşunu İlâhi yazgısına bağlamaktadır ve aşk defterinin 

başında yazılı olan ismin kendi adının olduğunu söyler. (Bâkî G 140/2) Vefâsız felek, 

cefâ taşlarını her daim atmaktadır, bunu yaşadım ve gördüm ki yazılanlar başa geliyor, 

diyerek Necâtî Bey de kadere olan inancını dile getirmektedir. Ve zâhide seslenerek 

Allah’ın takdirine tedbir almak da neyin nesidir, serzenişinde bulunduktan sonra, 

sevgiliye olan ilgisini kaderine bağlamaktadır. Fuzûlî de aynı durumu dile getirerek, 



107 

 

zâhid bana gümüş göğüslü güzellere bakma deme, Allah’ın başıma tasallut ettiği 

belâlardan beni kim kurtarabilir, diyerek bu benim alınyazımdır ve beni bu güzellerden 

kimse kurtamaz, açıklamasında bulunur: 

Seng-i cefâ yazmaz urur çarh-ı bî-vefâ 

Ben mu’tekid ana ki başa yazılan gelir 

                  Necâtî G 170/5 

Ey şeyh nedir tedbîr alnıma benim takdîr 

Yazmış kim alam dâ’im bir kaşı kemândan haz 

          Necâtî G 259/2 

Deme zâhid ki terk et sîm-ber bütler temâşâsın 

Meni kim kurtarur Tanrı sataşdurmuş belâlardan 

            Fuzûlî G 205/4 

4.3.5. Rızâ Gösterir, Boyun Eğer 

Alınyazısına inanan rind, kadere rıza göstererek ilâhi yazgısına boyun eğer. 

Allah’ın takdirine ve hükmüne itirâz etmez, boyun eğerek rızâ gösterir. Allah’ın 

takdirinin yerine gelmesini ve hükümlerinin tayinini kimsenin reddedemeyeceğini 

düşünen rind, ezel dîvânının buyruğu böyledir ve ona rızâ gösterilmelidir, anlayışını 

benimser. (Nâbî A 84, A 100) Dünyada başına gelenlerden dolayı şikâyet etmeyen rind, 

ne gelse Allah’tandır, biliriz diyerek Hakk’ın kararına boyun büker ve asla karşı gelmez. 

Sevgiliden ayrı olmak rindin yüreğini ezse de elem ve kederin ona ezelden kısmet 

olduğunu bilir ve âşıklığını ve yârdan ayrı düşmesini de kaderine bağlayarak, rızâ 

gösteririr. Çaresizlik içinde olan gönül nasıl o gamzeye cân vermesin, diyen rind kaza 

oklarından kaçmanın çaresinin olmadığını söymektedir ve kaza oklarından sakınmanın 

da kazançlı olmayacağını düşünür ve aşkın görünmez belâsı karşısında, çarenin rızâ 

göstermek olduğunu söyler. Hiçbir şeye minnet etmeyeceğini söyleyen rind, yalnızca 

ezel divânında yazılan deftere minnet edeceğini belirtir yani bu durumda onun 

alınyazısına rızâ gösterdiği görülmektedir. Rind, yâr onun katline işaret etse dahi 

kalemin hükmünden incinmeyeceğini söyler; çünkü kadere rızâ göstermemek onun 

nazarında cahillik etmektir. Bu nedenle de ezelden başına yazılanlara boyun eğer ve 



108 

 

ezelden tayin olunanlardan başkasını istemez. (Neşâtî Bey G 55/5; Şeyhülislâm Yahyâ 

Bey G 279/4; Nef ‘î G 98/4; Bâkî G 234/5, G 528/1, G 76/2, G 410/7; Nâbî G 29/1, G 

565/7, G 859/2; Fuzûlî G 112/3; İbrahim Hakkı G 134/2) 

Ne yazsa defterine râzı ol ezel kalemi 

Ki Şeyhî adını dîvânıma yegâne yazam 

          Şeyhî G 113/8 

Iztırâb eyleme bîhûde yire ey Nâbî 

Çâre yokdur buna teslîm-i rızâdan gayrı 

            Nâbî G 863/7 

Çün hükm-i kazâdır bu cefâlar bu belâlar 

Yahyâya düşen cânile teslîm ü rızâdır 

             Yahyâ G 79/5  

4.3.6. Tövbe ve İstiğfarı 

Sözlük anlamı, dönmek (rücu) olan tövbe, tasavvufta, kusurlu şeylerden 

vazgeçerek, Hakk’a yönelme mânâsındadır. Ayrıca geçmişte işlenen günahlardan 

pişmanlık duyup Hakk’a sığınma; gaflet uykusundan uyanıp günahlardan uzak durma; 

kalp temizliğini temin etme ve kötü huylardan iyi huylara samimiyetle dönme anlamına 

da gelir. Sülük ehlinin ilk makâmı olan tövbe hakkında Mevlânâ, “Tövbe bineği, 

şaşılacak bir binektir; bir solukta aşağılık dünyâdan göğe sıçrayıverir.” (Mesnevî, 

6/467) demiştir. Tövbeyi Peygamber Efendimiz “nedâmet”le tarif buyurmuştur. Yani 

bir mü’min beşeriyet iktizâsını bilerek bir günah işler veya bir hatada bulunursa bundan 

dolayı çok üzülür, kendi kendini levmeder, pişman olur ve bütün hayatınca bir daha 

işlememeye karar verirse, târif-i nebeviyyeye uygun tevbe etmiş olur. İşte bu tevbedir 

ki, günahı kökünden söker götürür. Yine Efendimizin: “Günahından tevbe eden, hiç 

günah işlememiş gibidir.” meâlindeki hadîs-i şerifinin hükmü tebeyyün eder. Yoksa 

şâirin tasviri gibi, elde tesbih, dilde tevbe, fakat kalbi arzuladığı hevâ vü hevesiyle 

meşgul olursa, nefesi tevbe kapılarına ulaşmaz. (Serrâc, 1996: 43; Kuşeyrî, 1999: 187- 

192; Hücvirî, 1996: 429; Bayburtlugil, 1985: 354; Nicholson, 1978: 27; 1997: 204; 

Schimmel, 2001: 117; Eraydın, 2001: 156-158; Uludağ, 1996: 30; İz, 2001: 114) 



109 

 

Tevbe-i nasûh, eski duruma bir daha dönmeme azmiyle yapılan samimi ve 

ciddî tövbedir. En büyük tövbe ve tövbeler tövbesi olarak da bilinen nasûh tövbesi, 

Kur’an’dan alınmıştır. “Samimi bir tövbe ile Allah’a dönün.” (Tahrim, 66/8) âyetinde 

zikredilen tevbete’n nasûha terkibi, samimi tövbe mânâsındadır. Mutasavvıfların tövbe 

hakkındaki düşüncelerine de temel teşkil eden bu âyet, şiirlerde iktibas sûretiyle yer alır. 

Tövbe, İlâhi lutfun bir eseridir. Allah nasip eder ve dilerse, onun izni ve yardımı 

sayesinde kul tövbe edebilir. (Üstüner, 2007: 139)    

Günâh işlemeyi tövbe etmek için fırsat olarak gören rind, günahlardan arınmak 

için tövbe eder. Tövbe suyunda arınarak temiz olmayı ve böylelikle Hakk’ın didârına 

mazhar olmayı dilemektedir; zirâ en çok arzu ettiği şey sevgilinin cemâlidir. Tövbenin 

yarına ertelenmemesi gerektiğini ve vaktinde yapılmasını nasihat etmektedir ve evvelâ 

nefse tövbe ettirmeli ve onu mü’min yaparak doğru yola iletmeli düşüncesindedir. (Nâbî 

G 302/3; Eşrefoğlu Rûmî G 103/11, G 104/8) Nitekim Kur’an-ı Kerim’de şöyle 

buyurulmaktadır: “Allah tövbe edenleri sever; temizlenenleri sever.” (Bakara, 2/222; 

Tevbe, 9/108) Rindin tövbeye olan yaklaşımındaki diğer bir husus şarâp mevzusudur. 

Şarâbın damlalarını, riyâkâr zâhidin tövbe ederken yahut zikir çekerken kullanmış 

olduğu tespihin tanelerine benzeterek, geliniz şarâp kadehindeki damlaları tespih 

niyetine çekelim de hile ve riyâdan istiğfar edelim, diyerek şarâbı riyâkârlıktan 

arınmada tövbe aracı olarak görmektedir. Çünkü ona göre aşka ve sevgiliye tövbe etmek 

riyakârlık anlamına gelmektedir. Bu sebeple şarâba ve sevgiliye tövbe etmez, bilakis 

şarâp ve sevgiliden vazgeçerse bundan pişmân olup tövbe eder. Bir diğer tövbe 

hususunda ise, rind gece boyu çeng ve ney ile birlikte ayş edip sefâ sürmez ise, sabah 

vakti bundan pişman olarak derûn-ı dilden istiğfâr eder. Şarâp işret meclislerinin 

vazgeçilmezidir ve bu meclislerde aşk şarâbından içerek sarhoş olunmaz ise buna tövbe 

edilir; çünkü aşk şarâbı ile sevgiliye olan teveccühün lezzetine ve cezbesine kapılmayan 

âşık bu hali için istiğfâr eder. (Bâkî K 18/24, G 71/7, G 21/1, G 426/1; Fuzûlî G 125/5, 

G 155/6) Nedîm rindlerin aşk şarâbına tövbe etmeyeceklerini söylerken, rindin aşksız 

ve sevgilisiz yapamayacağını imâ etmektedir:   

  



110 

 

Biz ol harâb-ı elestiz ki hem-çü tevbe-i rind 

Şikestelik yaraşır destde sifâlimize 

Tefe’ül etmiş idik şeb hayâl-i hattınla 

Sevâd-ı âyet-i ve’l-leyl geldi fâlımıza 

                                             Nedîm Kt 72/1 

İ‘timâd eyler idim tevbesine rindânın 

Ramazânın meh-i ıyd olmasa encâmında 

                                      Nedîm G 128/12 

Şîkest etdi zücâc-ı tevbemi bir âteşin mey ki 

Nâsuh ol bâdenin rind-i kadeh-peymâlarındandır 

                                                       Nedîm G 43/3 

Sâkîyâ meclise gel cismime gelsin cânım 

Ahdler tevbeler ol sâgara kurbân olsun 

Ayagın sakınarak basma aman sultânım 

Dökülen mey kırılan şîşe-i rindân olsun 

                                         Nedîm Mrb 35/1 

Zâhid rinde aşk şarâbından içmeyi tövbe ettirse dahi, rind tövbesini bozararak 

aşk şarâbı içmeye devam eder. Bu konuda zâhidi dinlemez çünkü rind aşksız yapamaz. 

Zâhid gibi tövbeye ve zühde bağlılıkta selâmete eremeyen rind, melâmete uğramaya 

yani kınanmaya razı olur; zirâ o şarâba tövbe edemez ve riyâkâr zâhidin zühdüne de 

itibâr etmez. Gül mevsiminde şarâba tövbe etmek revâ mıdır, diyerek şarâba tövbe 

etmek istemez, ola ki tövbe etse bile tövbesinden pişmanlık duyar. (Eşrefoğlu Rûmî G 

117/4; Şeyhî G 96/7, K 15/24)  

Gül mevsiminde tevbe-i meyden benim gibi 

Zannım budur ki sen de peşîmansın ey gönül 

        Nedîm G 78/2 



111 

 

Düşmezse n’ola gül gibi sâgar elimizden  

Ne tâ’ib-i bîhûde vü ne tevbe-şikestiz 

               Nef’î G 44/3 

4.3.7. Ezel Bezmi 

Bezm-i elest terkibi, Farsça meclis, sohbet meclisi anlamındaki bezm 

kelimesiyle; Arapça ben değil miyim mânâsında çekimli bir fiil olan elestüden meydana 

gelmiş olup, “Ben sizin Rabbiniz değil miyim? (Elestü bi Rabbiküm)” hitabının 

yapıldığı ve ruhlar da, “Evet, (Rabbimizsin) dediler (Kâlû belâ)” diye cevap verdikleri 

meclis anlamını ifade eder. Bu tamlamadaki elest kelimesi Kur’an-ı Kerim’in A’râf 

sûresinin 172. âyetinden alınmıştır. Bu sûrenin 172. ve 173. âyetlerinde, Allah’ın, 

Âdemoğullarının bellerinden zürriyetlerini çıkardığı, kendilerini nefislerine şahit tuttuğu 

ve onlara, “Ben sizin Rabbiniz değil miyim? (Elestü bi Rabbiküm)” dediği, onların da 

“Evet, Rabbimizsin. (Kâlû belâ)” dedikleri, bunu da kıyamet gününde “Atalamız bizden 

önce Allah’a ortak koşmuşlardı; biz onlardan sonra geldik, bizim bundan haberimiz 

yoktu.” dememeleri için yaptığı bildirilmektedir. Böylece, Allah ile kulları arasında, 

yaradılışın başlangıcında bir sözleşme yapılmış, kullar Yaratıcıya bir söz vermişlerdir. 

Mutasavvıflara göre, zaman olmadığından ve Rabb terbiye eden, geliştiren, yetiştiren 

anlamına geldiğinden, herkes de istîdâdına göre iş işlediğinden, hal diliyle her an, “Sizi 

geliştiren, yetiştiren değil miyim?” sorusu gelmekte, herkes de istîdâdına uymakla, gene 

hal diliyle “Evet” demektedir. Dolayısıyla tasavvufi telakkiye göre, bezm-i elest 

hakikati her an gerçekleşmektedir. Allah ile kulları arasında vukû bulan bu sözleşme 

incelenen divânlarda, ezel, ezelî, elest, elestü Rabbiküm, kâlü belâ, bezm-i elest, meclis-

i elest, bezm-i belâ, bezm-i ezel, bezm-i hayret, Hak meclisi, rûz-ı ezel, rûz-ı elest, dem-

i elest, subh-ı ezel, vakt-i elest, elest vakti, ezel sehergehi, ezel günü, ahd-i ezel, ahd-i 

elest, peymân-ı ezel ve câm-ı elest gibi adlarla geçer. (Gibb, 1999: 38; Yavuz, 1992: 

106-108; Gölpınarlı, 1972: 124-126; 2015: 185-186; Uludağ, 2012: 99-299; Çavuşoğlu, 

2001: 56; Üstüner, 2007: 75) 

Rind, kendisine bir takım lutufların Ezel Bezmi’nde sevgili tarafından ihsân 

edildiğini ve ancak bu sayede doğru yola erdiğini düşünür. Bu lutuflardan aşk ve 

sarhoşluk rinde, Ezel Bezmi’nde takdir edilmiştir. Rind zâhide seslenerek halkın kimisi 



112 

 

sofi kimisi de şarâp düşkünü olur; çünkü bu muamele rûz-ı Ezelde olmuştur, diyerek 

kendisinin “mey-perest”, zâhidin ise sofi olmasının sebebinin Elest Bezmi’ndeki takdire 

göre olduğunu söyler. Yani bu durumda rindin, rind olması ve ondaki sarhoşluk sıfatı 

ezeldeyken ona tayin olunmuştur. Bu bakımdan Ezel Bezmi rind için önemlidir.  (Neşâtî 

Bey G 66/2; Necâtî Bey G 100/1; Şeyhî G 72/7) Sâkînin, kendisini vahdet âleminde 

Elest’in sarhoşu ettiğini dile getiren rind, sarhoşluğunun Elest Bezmi’nde başladığını 

söyler. Sarhoşlukla anlatılmak istenen âşık olma hâlidir yani bu durumda rind ezelden 

beri sevgilinin âşığı olduğunu dile getirmektedir. (Bâkî G 24/1) 

Bizi takdîr-i ezel çün kıldı rind ü mey-perest 

Âh kim hâsıl degil tedbîr ile takdîrimiz  

                                                  Şeyhî G 81/4 

Söz verme, taahhüt, antlaşma demek olan ahd/misâk/peymân; tasavvufta elest 

meclisinde insanların Allah’ı Rab tanıyacakları ve kendilerini onun kulu bileceklerine 

dair verdikleri söz anlamında kullanılır. Mutasavvıflar, ahde büyük önem vermişlerdir. 

(Uludağ, 1988a: 533-534; 2012: 30) Ezeldeki ahdim bende benlik koymadı ve beni 

mahvetti bu bakımdan sevgili için yakamı yırtmam ayıplanmasın, diyen rind ezelde 

sevgiliye verdiği sözü tuttuğunu bunun da onda benlik bırakmadığını söyler. Ezeldeki 

sözünden ötürü sevgiliye cânını bağladığını ve bundan dolayı da sarhoş kalmak 

istediğini belirtir. Rind vuslat yolunda kimsenin sevgiliyle arasına giremeyeceğini 

çünkü aşkın ona ezelden nâsip olduğunu söyler. Asıl yurdunun Ezel Bezmi olduğunu 

dile getiren rind, “Ezel benim ilimdir, Elest benim yolumdur”, diyerek ben o ilden ve o 

yoldan bu cihâna geldim demektedir ve asıl meskenin vahdet bezmi olduğunu onun için 

de bu âlemden vazgeçilmesi gerektiğini söyler. (Vâhib Ümmî G 65/3; Yûnus Emre G 

178/5; Şeyhî G 56/6; Nâbî 675/2, A 90; Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 96/2; Fuzûlî G 49/7) 

Zâhid heves-i cennet ile hüsn-i ‘amelde 

Rindün nazarı sâbıka-i rûz-ı ezelde 

           Nâbî G 699/1  



113 

 

4.4. ZÜHD 

Kulun Hakk’ın dışındaki her şeyi terketmesi anlamında bir tasavvuf terimidir. 

Sözlükte zühd “bir şeye rağbet etmemek, ona karşı ilgisiz davranmak, ondan yüz 

çevirmek” gibi anlamlara gelir. Ayrıca her türlü mâsivâdan, kil ü kâlden, abesten 

sakınmaktır. Bu, kuvvetli bir irade meselesidir. Çünkü cemiyet içinde bundan kurtulmak 

çok müşküldür. Görülen herhangi bir kötülüğü Peygamber Efendimizin tarifi veçhile, 

“Önce eliyle, eğer muktedir değilse güzellikle söyleyerek diliyle iknâya çalışmak, ona 

da imkân bulamazsa, oradan uzaklaşarak kalbi ile nefret etmek” zühdtür. Zühd kavramı 

genellikle dünyaya karşı olumsuz tavır ve davranışların bütününü ifade eder. Dünya 

malına, makama, mevkiye, şan ve şöhrete önem vermeme; azla yetinme, çokça ibadet 

etme, âhiret için hayırlı işlere yönelme zühdün bazı göstergeleridir. Nitekim Kur’an-ı 

Kerim’de, “Siz dünya hayatını tercih ediyorsunuz ama âhiret hayatı daha hayırlı ve daha 

kalıcıdır”  mealindeki âyetler bâkî olan âhiret hayatına yönelmenin kul için daha fazla 

önem taşıdığını bildirmektedir. Yine Kur’an’da dünyâ hayatının fâniliği, bu hayatın bir 

oyun ve eğlenceden ibaret olması, imtihan vesilesi kılınması, dünyanın geçiciliğine 

karşılık âhiret hayatının ebediliği ve sonsuzluğu gibi konular üzerinde sıkça durulmakta, 

insanın kalıcı ve sonsuz değerlere yönelmesi teşvik edilmektedir. Zühd ve tâat gibi 

davranışlara karşı tavsiye edilen bâde mecâzî anlamda olup, insanlar İlâhi aşka davet 

edilir. (Ceyhan, 2013: 530; İz, 2001: 115; Çelik, 1998: 36) 

4.4.1. Rind ve Zühd İlişkisi 

Rind takva ve zühd ile uğraşmaz, onun işi aşktır, aşktan sarhoş olmuştur. 

(Durmaz, 2003: 18) Mutasavvıflar ve dîvân şâirleri, evvelce zühde meylettiklerini fakat 

sadece zühd ile aşka ve sevgiliye erişemeyeceğini anladıktan sonra beyhûde yere zaman 

geçirdiklerini düşünerek, bu tavırlarından pişmanlık duyduklarını ve bu nedenle zühdten 

vazgeçtiklerini ifade etmektedirler. Çünkü sadece zühd ve takvâ ile hakikate ve batînî 

işlerin idrâkına erişemeyeceğine inanırlar. Onlara göre makbûl görülen aşktır ve bu 

nedenle de aşkı esas alırlar. (Bâkî G 129/7) İlâhi aşk şarâbıyla tam bir cezbe ve vecd 

içinde bulunmak zühd ile değil, aşk ile mümkündür. Hakiki sevgiliye olan teveccühün 

lezzetinin zuhûr etmesi zühd gafleti ile değil, aşk hakikatiyle hâsıl olmaktadır. Marifet 

aşk ve kalp sürûrü içerisinde mahbûba yönelmek ve gönül müşahedesi ile bu 



114 

 

istikâmetten çıkmamaktır. Bu bakımdan rind, zühd ile alâkasını keser ve onu 

varlığından adetâ tasfiye eder: 

Ey Fuzûlî verâ’ü zühd ile mu’tâd oldun 

Bilmedün hâlüni bîhûde geçürdüm evkât 

             Fuzûlî G 39/7 

Gerçi hoşdur Necâtî zühd ü salâh 

Hâlet-i aşk özge hâletdir 

          Necâtî G 152/8 

Gerçi sen bundan mukaddem zühd ile meşgûl idin  

İmdi bundan böyle zühdi koy ol müdâm bâde-hôr 

     İbrahim Hakkı G 97/2 

Zarûri olan zühd değil, irfândır bu cihetle huzura ve gönül ferahlığına çıkan 

yol, esrâr-ı İlâhiyenin hakikatlerine vakıf olmakla mümkündür ki, bu da zühd ile 

mümkün olmamaktadır. Bu durumu fehmetmekten yoksun olan, aşkın idrâkına varma 

marifetini gösterememiş zâhid, âşıklara zühdü dayatır. Varlığın hakîkâtini ve 

hükümlerini bilmediği için yalnızca zühd ile amel eder. Şu haysiyetledir ki, rind 

zâhirde, bâtında, dünyâ ve ahirette hakiki aşkın şuuruyla hareket ettiği için zâhidin 

itirazlarına itibâr etmez:  

Râh-ı zühdi bilürüz hak bu ki merdân yolıdur 

Lîk âsân çıkan âsâyişe ‘irfân yolıdur 

           Nâbî G 108/1  

Kalbde irfân hâsıl olmaz zühd ile Kuddûsîyâ 

Dahl ider uşşâka zâhid kendi a’mâ olsa da 

                                                Kuddûsî G 8/9 

Ger olsa lutfu rindâna eder perverde te’sîri 

Zemîn-i şûre-i zühd ü riyâda tohm-ı engûrı 

                                               Nef‘î K 35/32 



115 

 

Nef’î, zühdü bırak rindlerin yaptığı gibi biz de aynı tavrı sergileyelim ve 

içerisinde menfaat olan, bâtinî feyz ve ruhânî lezzetten yoksun amel ve ibadet yerine; 

muhabbet ile hakîkâti rindçesine tefekkür edelim, temennisinde bulunur. Zühdü satılık 

bir eşya gibi gören Nâbî, eğer amellere riyâ katarak zühd metâını bitirmeseler 

mahsenlere sığmayacak kadar çok olurdu, söyleminde zühdün içerisinde riyâ 

barındırmasına çok müsait olduğunu imâ etmektedir. Zühd erbâbı, rindleri diline 

dolayarak kınamaktadır ki, bu da onları günaha sokmaktadır; çünkü rindin zâhirdeki 

tavırlarını yanlış bularak ve de işin bâtınî tarafıyla alâkadar olmayıp, meselenin özünü 

idrâk edemedikleri için gaflete düşmektedirler:  

Zühdü ko gel beri yek-reng olalım rindâne 

Ber-taraf eyleyelim havf ü recâyı bu gece 

                                             Nef ‘î G 112/3 

Metâ’-ı zühd sıgışmazdı mahzen-i dehre 

‘Amel-künân-ı riyâ işledükçe satmasalar 

             Nâbî G 206/3 

Lisâna almasa erbâb-ı zühd rindânı 

Misâl-i sâgar-ı sahbâ günâha batmasalar 

             Nâbî G 206/4 

Zâhid ehlini yani kaba sofuyu bezmin kadehkârıyla denk gören Şeyh Gâlîb, 

meseleyi çok farklı açıdan ele almıştır. Rind-zâhid çatışması yerine beyitte, hâl ehlinin 

rindâne tavırları böyledir, diyerek herkese bir nazarla bakan ve hoşgörüden yana olan 

bir rind tipini ele almaktadır: 

Zühd-i huşku bezm-i nûş-â-nûşdan fark eyleyemez 

Böyledir erbâb-ı hâlin meşreb-i rindânesi 

                                                  Şeyh Gâlîb G 328/3 



116 

 

4.4.2. Rindin Zühd Kavramına Bakışı 

Zâhid ile rindi mukayese eden şâirler, zâhidi zühd ve ibadetle; rindi ise, aşk ve 

sevgili ile alâkadar olarak gösterirler. Bâkî ve Niyâzî-i Mısrî’ye göre, zühd terk edilmeli 

ve rindlerin aşk mezhebine girilmelidir ki, gönül ehli olunabilsin ve aşk pîri de âşığı 

sevgiliye yâr etsin; yani ancak aşka düşen cânâna erişebilir, bu yolun usûlü böyledir, 

şeklinde ifade etmektedirler. Onlara göre, rind zühd nakdini hüsn ü cemâl ve birkaç 

kadeh şarâp için hiç düşünmeden vermeye hazırdır. Bâkî, aşk erbâbının zühd takımıyla 

sürekli olarak mücadele ettiğini dile getirirken, iki tarafında maksatlarının sevgiliye 

vâsıl olmak olduğunu söyler. Eşrefoğlu Rûmî de ilim, amel, tâat ve zühd âşıkların itibâr 

ettikleri şeyler değildir; onlar kendi varlığından dahi geçerek sadece dîdâra azm 

eylemektedirler, diyerek âşıklar için mühim olanın aşk olduğunu söylemektedir. 

(Eşrefoğlu Rûmî G 38/4) Bâkî ise bir diğer beytinde, zühdün binâsını yıktım, aşk 

hânesini kuvvetli ve sağlam kıldım, diyerek zühde karşılık aşkı yüceltmektedir: 

Terk eyle zühdi mezheb-i rindân-ı ‘aşka gir 

Nakd-i revânı bir büt-i zibâ-cemâle vir 

Birkaç piyâle bâde çeküp deyr-i bâga ir 

Bülbül kitâbın almış ele pendi bu ki dir 

Hoşdur piyâle bir sanem-i gül-‘izâr ile 

                                                    Bâkî T 6/3 

Zühdüni ko ‘aşka düş ehl-i cenân itsün seni 

Pîr-i ‘aşka kulluk it cânâne cân itsün seni 

              Niyâzî-i Mısrî G 189/1 

Erbâb-ı ‘aşk ceng ider eshâb-ı zühd ile 

Maksûd sensin eyleseler hâs u âm bahs 

             Bâkî G 25/5 

İlm ü amel tâat ü zühd âşıkların kârı değil 

‘Âşık kendi varlığından geçip azm-i dîdâr eder  

                                     Eşrefoğlu Rûmî G 35/5 



117 

 

Eyleyüp zühdün binâ-yı süst-bünyâdın harâb 

Hâne-i aşkun esâsın üstüvâr itsem gerek 

         Bâkî G 273/4 

Dilediği ve inandığı gibi yaşayan ve hiçbir şeyden imtinâ etmeyen rind, riyâ ve 

zühdün arkasına sığınmaz; çünkü zühdün içerisinde riyâ barındığını düşünmektedir ve 

bundan dolayı da zühde itibâr etmemektedir. İçi riyâ dolu zühd kumaşını yârenlere 

giydirmeyiniz; çünkü onlara bu kıyafet yakışmaz, benzetmesinde bulunan Şeyhülislâm 

Yahyâ Bey, riyâkâr ve ikiyüzlü olarak gördüğü zâhidin, zühd husustaki nasihatlarını da 

dinlemez. (Şeyhülislâm Yahyâ Bey T 2, G 145/1) Bâkî de zühdün içerisinde hile ve 

riyânın bulunduğuna işaret ederek, aşkın ileri gelenleri için bu zarardır demektedir; 

çünkü aşk içtenlik ve samimiyet ister zirâ mahbûbun âşığından beklediği ihlâstır. 

Cennet, sadece zühd bedeliyle alınmaz; mutlak hâkim olan Allah’ın lutfuyla ve 

keremiyle ancak buna nâil olunabilir, diyen Bâkî zühdü yağma edilecek bir ganimet 

olarak dahi görmez ve zühd kelimesi ile birlikte Yahyâ Bey gibi, riyâ kelimesini de 

bilinçli olarak kullanmaktadır. (Bâkî G 444/1) Riyâ ve zühd kelimesini birlikte kullanan 

bir diğer şâirimiz ise Nâbî’dir. Riyâyı kışa benzeten şâir, zühdü de soğuk olarak tasvir 

eder ve bunlardan uzak olmayı ister. (Nâbî G 48/15) Mutasavvıflar da içinde dünyâ 

menfaati gördükleri için zâhidin zühdünü dikkate almazlar. Ümmî Sinân zâhidin zühdü, 

hiçbir şekilde bana tesir etmez, o mürşid gibi görünen şeytanın kendisi olmasın, diyerek 

yoldan sapmış olarak gördüğü zâhidin, zühd adına yapmış olduğu nasihatlarını dinlemez 

ve ona aldanmaz:      

Erkân-ı ‘aşka zerk u riyâdan halel virüp 

Zühd adın anma tab’a n’idersin kesel virüp 

Bâg-ı bihişt çünki alınmaz bedel virüp 

Nakd-i cinân degül mi bu kim devlet el virüp 

Vasl-ı habîbe fursat ola nev-bahâr ile 

              Bâkî T 6/2 

  



118 

 

Meta’-ı zühd ü riyâ varmasun mı yagmâya 

Çemen diyarına leşker çeken bahârı görün 

                 Bâkî G 257/2 

Zâhidin zühdü beni îdine kurbân eylemez 

Gözüne mürşîd görünen ayn-ı şeytân olmasun 

             Ümmî Sinan 134/3 

Rindin şarâba olan meylini gördüğümüz beytinde Nef’î, biz bâde içen bir 

topluluğuz ve meyhânecinin sunacağı şarâba muhtacız; ne zühdü ne riyâyı meclisimizde 

istemiyoruz, söylemiyle şarâbı zühdten evlâ görmektedir; çünkü içilen aşk şarâbı 

olduğunda, Hakk’la ünsiyetin lezzetine varan âşık için zühdün bir kıymeti 

kalmamaktadır. Bu hususta Şeyhülislâm Yahyâ Bey ise, zühd ve riyâ bizim için artık 

yavan oldu, tadı ve lezzeti kalmadı bu bakımdan yârin dudaklarının hevesiyle şarâba 

meylettik, diyerek “lâ’l-i leb” ile bâtınî feyz ve ilâhi lezzetleri kastederek, hakîki idrâkın 

onda zuhûr ettiğini imâ etmektedir. İki cihânın zevkinden de mahrum bırakan bu zühd, 

halkın başına ancak bir belâdır, diyen Nâbî ise, zühd kavramının hakkıyla 

anlaşılamamasından ve bihakkın ifâ edilecek diye dayatılmasından hoşnut değildir. 

Zâhidin dayattığı zühd ile dünyadan el etek çekilmesinden ziyâde, içinde yaşanılan anın 

kadrini bilerek, tam bir Müslüman olma şuuruyla hareket edip çalışıp, üreterek her 

bakımdan üstün olmaya çalışılmalıdır ki, hem bu dünyâ hem de ahiret hayatında manevî 

hakikatlerin hazzına erişilsin: 

Bir bölük bâde-keşiz bâde-furûşun kuluyuz 

Ne alur var ne satar zühd ü riyâyı bu gece 

                                               Nef’î G 112/4 

Hep etdigimiz zühd ü riyâ bî-meze oldu 

Düşdük heves-i la’l-i lebinle meye cânâ 

                                         Yahyâ G 13/4 

  



119 

 

Bu zühd ü riyâ başına halkun ne belâdur 

Mahrum ider erbâbını zevk-i dü-cihândan 

         Nâbî A 42 

İçinde cennet arzusu olan zühdün, bilmem ki satın almaktan ya da bir meta’ı 

diğer mal ile değiştirmekten farkı nedir, diyen Nâbî, zühd ehlinin alışveriş içerisinde 

olduğunu ve yaptıkları amellere karşılık cenneti almak istediklerini ifade eder. Rind ise 

zühde sığınmaz ve bundan dolayı zâhidler tarafından bozgunculuk çıkardığı ve âleme 

fesat yaydığı gerekçesiyle eleştirilir. (Bâkî G 192/4) İşret meclisini zâhidler tasvîr etmiş 

olsa, ellerindeki kıl kalem misvâka döner, açıklamasıyla Nâbî, zühd ehliyle inceden alay 

etmektedir. Onlar rindlerin meclisini ne bilir ki, o idrâk henüz onlarda 

bulunmamaktadır, demek istemektedir. Bir diğer beytinde ise, zühd bir gurur sermâyesi 

olduğu için hiç olmazsa bir işe yarayarak günahlara itiraf vasıtası olmaktadır, demiştir. 

Nâbi zühdün âşinâsı dahi olmadığını ve bu hâlinden ötürü de tövbe etme tarafında yer 

almadığını belirtir. (Nâbî G 124/5, G 302/1) Herkes kendisinde bulunan tabiatına 

yönelince, rindlerin zühdü taklit etmeye dahi niyetleri kalmadı, diyen şâirin söyleminde, 

rindin mezhebinde zühdün bulunmadığını ve dahi zühde itibâr etmediğini görmekteyiz: 

Nâbî bilemem farkı nedür bey’ ü şirâdan 

Ol zühd k’anun hâhiş-i cennet var içinde 

              Nâbî G 696/7   

Revâc-ı zühdi gör tasvîr iderken meclis-i ‘işret 

Musavvirler elinde kıl kalem misvâke dönmişdür 

                  Nâbî G 66/4 

Herkes teveccüh eyledi tab’-ı kadîmine  

Rindânda zühde niyyet-i taklîd kalmadı 

           Nâbî G 821/4 

Zâhid takımı tarafından yanlış anlaşılmaktan imtinâ etmeyen âşık, zühd ve 

takvâ menzilinden geçip Mansûr misâli câna dahi vedâ ederek “ene’l-hak” 

meydânındaki dâr ağacına çıkar, söylemiyle Ümmî Sinân, rindin hiç kimseye aldırış 

etmeyerek, bildiği ve inandığı yoldan dönmeyip hakikatte Hakk’a vâsıl olmak için bir 



120 

 

metâ’ olarak gördüğü zühd, takvâ ve cânı terk ettiğini dile getirir. Ümmî Sinân gibi 

mutasavvıf şâirlerden olan Sun’ullâh-ı Gaybî ise bu hususta, zühd ve tâatı bırak, bunlar 

ancak terk edilmesi gereken âdetler, birer alışkanlık kaideleridir, açıklamasında 

bulunarak zühd için gelenek benzetmesinde bulunur. Necâtî Bey ise, sevgili hakikati var 

iken, Zât-i İlâhi’nin varlığı münasebetiyle, zühdün mevcûdiyetini ne yapayım, onun 

bana ne faydası dokunabilir, demektedir:  

Zühd ü takvâ menzilinden geçdi cân eyler vedâ’ 

Vardugı dâr (ol) ene’l-hak söyleyen meydânedür 

                                             Ümmî Sinan G 32/7 

Ko bu zühd ü tâ’atı terk ide gör ‘âdâtı 

Geç cümle hayâlâtı âdeme gel âdeme 

           Sun’ullâh-ı Gaybî G 98/4 

Yüzi cennet lebi kevser boyı Tûbâ var iken 

Zühd-i huşgı n’ideyin ben bana andan ne biter 

                   Necâtî G 146/5 

4.4.3. Rindin Zahidin Zühdü Karşısındaki Tutumu 

Zühde itibâr etmeyen rind, bu nedenle de zâhidin zühdünden dolayı onunla 

alay etmektedir ve hatta onu kınamaktadır. Mutasavvıf ve dîvân şâirleri birçok beytinde 

bu duruma gönderme yaparak, zâhide zühdünden dolayı tarizlerde bulunmuşlardır. 

Zâhidin, zühd ile âşıklık sırlarını anlamayacağı yani Zât-ı ilâhiyenin müşahedesinden 

yoksun, hakikatin idrâkına vâkıf olamamış, yalnızca riyâkârlık şuuruyla hareket eden ve 

noksanlarının olduğu düşünülür. İlâhi sırlara teveccühün lezzetini ancak âşık olanlar 

bilebilir; zâhidin zühdü bu bakımdan yetersiz kalır. Bu vaziyetin farkında olan rind, 

zâhidi kavrayış noksanlığından ve izansızlığından ötürü küçümsemektedir, daha 

doğrusu bu tavrı sergilemekte olanlara ve dahası topluma, zâhid tipi üzerinden mesajlar 

vermeye çalışır. Zâhidin tenkid edilmesinin temelinde bu sebep yatmaktadır:   

  



121 

 

Zâhidâ zühdün senin aşk ehlinin zindânıdır 

Anlamazsan remzimi bilgil ki noksân sendedir 

         Vâhib Ümmî G 132/4 

Sen bu sırdan zühdün-ile anlamazsın zâhidâ  

Cân virüp cânânı bulmak ‘âşıkın ol kârıdur 

                  Ümmî Sinan G 33/7 

Âşık kibir ve riyâdan sakınırken, aşksız zâhide zühdü kaba bir perde 

olmaktadır yani âşık büyüklük ve ikiyüzlülük karşısında son derece hassas davranırken, 

zâhid ise bu çirkinlikleri yapmaktan imtina etmez. Fuzûlî, vâizin küfrünü benim 

rüsvâlığımla kıyaslayınız, ben ne kadar âşıklıkta rüsvâ isem, o da o kadar küfür ehlidir, 

eğer onda doğruluk olsaydı, ben de onun yolundan gider, takvâyı seçerdim, diyerek 

zâhidin doğru bir istikâmette olmadığını dile getirir. (Fuzûlî G 187/6) Ve daha da ileri 

giderek, zâhidi kınayarak yüzünü mihraptan dönderdim, bin kâfiri Müslümân eden nasıl 

sevâba nâil olmaz, diyerek zâhidin mihrâba secde ederken hakikâtte Hakk’a değil, 

mânâsını idrâk edemediği için ancak şekle ibâdet ettiğini anlatmak istemektedir. Nâ’ilî 

ise, zâhid rindin kıymetini anlasa idi, zühd hırkasını çıkararak meyhâne yollarına yani 

onun ayaklarının altına sererdi, söyleminde rindi yüceltirken, zâhidi ve zühdünü ise 

değersizleştirmektedir: 

Âşık-ı sâdık ider kibr ü riyâdan ictinâb 

Zâhid-i bî-ışka zühdi olısar aglez hicâb 

                Kuddûsî G 124/1 

Zâhidün ta’n ile dönderdüm yüzün mihrâbdan  

Nice bulmaz ecr min kâfir müselmân eyleyen 

                    Fuzûlî G 207/8 

Kadr-i rindi anlasa zâhid reh-i meyhânede 

Hırka-i tecrîd-i zühdü ana pây-endâz eder 

                                              Nâ‘ilî G 40/5 



122 

 

Zühd ehli boş laf ve beyhûde işlerle meşgûl olurken, aşk erbâbı ise, aşk 

meydânlarında mücâdele etmektedir, diyen Bâkî zâhidin zühdüyle alay etmektedir, 

âşığa hürmet gösterirken zâhide ise saygınlık göstermez. (Bâkî G 451/5) Bu hususta 

mutasavvıflar da dîvân şâirleriyle aynı kanıdadır. Hırka, seccâde, imâme ve tesbihini bir 

kenara bırak, bu evhâmlı ve kuruntulu hallerin seni gülünç hâle sokmakta, şeytân gibi 

kötü bir şeyi güzel göstererek insanları aldatma, ihtârında bulunan İbrahim Hakkı, 

zâhidin sanki zühd ehliymiş gibi görünmesini esefle kınamaktadır. Necâtî Bey’in de 

tavrı bu yöndedir; halka olup tesbih tanesi sayan sûfî, senin yaptığın zühd değil ancak 

riyâdır, diyerek onunla alay etmektedir. Dinsiz sûfînin zühdü gözlerine perde olmuştur 

ki, cânânın nûrdan yüzünü görmemektedir, açıklamasıyla Şeyhî, sûfînin zühdünün onu 

cânâna eriştiremeyeceğini ve bu boş gayretinin ise sûfîyi gaflete sürüklediğini kinâyeli 

bir şekilde anlatmaktadır. Necâtî Bey ise alaylı bir ifadeyle, bir dünyâ güzelini gören 

sûfî, meşgul olduğu zühdünü unuttu fakat yine de gösteriş icâbı namaz kılmaktadır, 

diyerek ibadetini riyâkârâne yaptığını söylemektedir; çünkü ikiyüzlü sûfînin hakîki 

sevgiliyi görmesi ihtimal dâhilinde bile değildir: 

Hırka vü seccâde vü immâme vü tesbîhi koy 

Suhre-i evhâm ü tesvîlât-ı şeytân olma hiç 

      İbrahim Hakkı G 61/4 

Ba’zılar halka olup dâne-i tesbîh sayar 

Sûfî ol zühd degül belki riyâ hırmenidür 

                     Necâtî G 112/5 

Sûfî-i bî-din ki zühdi gözlerine perdedür 

Görmeye cânân yüzün kim nûrdan  perverdedür 

              Şeyhî G 36/1 

Seni görüp unutdı zühdi sûfî 

Yine anmag içün kılur namâzı 

                Necâtî G 634/5 

Dîvân şiirinde zâhid, kitap ehli, sadece okuduğuna göre amel eden, ötesine 

geçemeyen bir tip olarak gösterilmektedir. Bu bakımdan şiâr edindiği zühdünün ona bir 



123 

 

menfaât sağlamayacağı gerekçesiyle terk etmesi tavsiye olunur ki, ancak böylelikle 

hakikati görebilsin ve bu şuurla Hakk’a vâsıl olabilsin. (Ümmî Sinan 196/3) Şâirler 

zâhidin zühdüyle alay ederek, nâfile işlerle meşgul olduğunu dile getirmektedirler. 

Necâtî Bey, artık zühd devrinin bittiğini, gül devrinin geldiğini söyleyerek sûfîyi zevk 

ve sefâ sürmeye davet eder. Bırak bu gösterişli işleri, rindler gibi bu meydânın içi dışı 

bir, yürekli mertlerinden ol söyleminde bulunur. Harâbât ifadesiyle meyhâneyi 

kastetmekte olan Yahyâ Bey ise, bu mekân öylesine büyük bir kıymete sahiptir ki, 

korkarım zâhidlere zühd mülkünü harâp ettirir, diyerek her ne kadar zühde sımsıkı 

sarılmış gibi görünse de zâhidin zühdünün içi boş ve değersiz olduğunu söylemek ister: 

Zühd işi âhir oldu sûfi du’âya başla 

Gül devri zâhir oldu zevk u safâya başla 

          Necâtî G 494/1 

Bir revâcı var harâbâtın ki bir gün korkarın 

Zâhid-i şehre binâ-yı zühdü vîrân etdirir 

                 Yahyâ G 63/4 

4.4.4. Zâhidin Aşırı Dindârlığını Kınar 

Dîvân şiirinde her zaman rindin, zühde ve zâhide çattığı dikkati çeker. 

Gerçekte rindle zâhid arasındaki sürekli karşıtlığın en önemli nedenlerinden biri, 

zâhidin aşırı dindarlığıdır. Rind, zâhidin aşırı dindârlığını alaycı bir ifadeyle 

kınamaktadır. (Mengi, 1985: 46) Dîvân şiirinde, rind inanç konusunda aşırılığa 

kaçmayan, orta yolu bulan, ılımlı ve bu hususta hoşgörüden yana bir anlayışa sahipken; 

bu zihniyetin tam aksi konumunda olan zâhid ise, ibâdet ile Hakk’ın hâsıl olan 

emirlerine riâyet göstermek amacıyla değil, tamamen gösteriş yapma gayesiyle hareket 

etmektedir. Hakîkâti tefekkür etmekten yoksun, bâtınî idrâkın şuuruna erememiş zâhid, 

bütün bu noksanlıklarına karşın kendisini aşırı dindârmış gibi ibâdetlerini bihakkın 

yerine getiren ve dinî kaideleri uygulayan biri olarak gösterir. Klasik şiirimizde 

mutasavvıf ve dîvân şâirleri tarafından bu yönüyle ele alınan meselede, zâhidin aşırı 

dindârlığı rind tarafından kınanır gösterilmektedir. Yani bu durumda zâhid aşırı dindâr 

görüntüsüyle karşımıza çıkmaktadır; buna karşın rind ise, vaziyetin böyle olmadığını 



124 

 

bildiği için onun bu hâliyle sürekli olarak alay etmektedir. Zâhid ilâhi sırlara vâkıf 

olamamış, buna akıl dahi erdiremeyen bir tipken; âşık ise aşkın esrârına erişerek 

hakikati müşahede etme kabiliyetine sahiptir. Hâl böyle iken aşk erbâbı için, zâhidin beş 

vakit namazını kılması, sürekli ibâdetle meşgul görünmesi ancak şekilde kalmaktadır. 

Sôfinin cennet maksadı ile tasavvufta kırk günlük çile anlamına gelen erbaine girmesi 

yani az yeme, az içme, az konuşma ve çok ibâdet etme hâli, âşık tarafından kinâyeli bir 

tavırla eleştirilir:   

Aklın ermez zâhidâ beş vakt namazın kıl yürü  

Katrede pinhân olan ummânı seyrân eyleriz 

                   Vâhib Ümmî G 272/7 

Âşık sürer safâyile dîdâr sohbetin 

Sôfî bucakda cennet umar erba’in ile 

                 Şeyhî G 160/2 

Zâhid elindeki tespihi arzusuna hedef yapmaktadır yani ibadet ehli gibi 

görünerek, halk nazarında eksiklerini kapatmaya çalışır ki, bu durumu da rind tarafından 

tenkîd edilir. Zâhidin aşırı şekilde ibâdet eder görünmesi, rindin nazarında nâfiledir ve 

bundan dolayı da onun ibadetlerini eleştirmektedir. Cenneti elde etme gayesinde olduğu 

için, zâhid kendi çapında çok çaba sarf eder ve rind de onun bu tavırlarına göndermede 

bulunarak, zâhid cenneti elde etmeye çalışmanın gamından ölüp gidecek, âşık ise bir 

kadeh şarâp ile başındaki gamı defeder, diyerek onu gülünç duruma düşürür. (Nâbî G 

453/6; Nedîm G 49/4) Dindâr görünmeye çalışmakta olan zâhid tespihini boynuna 

dolayarak kendisini zikir ehli, her daim ibâdetle meşgûl biriymiş gibi göstermeye çalışır 

ve zâtını hakikatleri delilleriyle bilen âlimler zümresinden sayar hâlbuki o ancak 

gördüğünü taklit etmeye çalışandır, diyerek Şeyhî, zâhidin aşırı dindârlığıyla alay 

etmektedir; çünkü bu davranışı özde değil ancak görünüştedir. Âşıklar Hakk’ın 

huzuruna erişmenin derdiyle niyâzda bulunurken, zâhid ise namazda kendisini bâtıl 

hayallere kaptırmaktadır, ifadesiyle Bâkî de zâhidin beyhûde yere ibâdet etmekte 

olduğunu dile getirmektedir. Zâhidin mescidleri mesken edinmesi ve vaktini ibadetle 

geçirmesi ona bâtınî feyz ve hakikati tefekkür etme adına bir şey kazandırmaz; çünkü o 



125 

 

bu davayı hakkıyla sahiplenenlerden olamamıştır ve hatta boş bir dedikodu galeyânı 

içerisindedir; bu tavırları da âşıklar tarafından kınanmaktadır: 

Kılâde kıldıgı tesbîhi boynuna sûfî 

Muhakkıkam sanur illâ hemân mukalliddür 

                  Şeyhî G 26/2 

Dergâh-ı Hakka derd ile ‘âşık niyâzda 

Bâtıl tasavvur itmede zâhid namazda 

          Bâkî G 446/1 

Mescide varmag ile zevke ireydi zâhid 

Kılmazdı da’vâyı ol şol kîl ü kâl içinde 

     Niyâzî-i Mısrî G 161/12 

Tekkedeki sofunun bin tane meşgûliyetini yani ziyâdesiyle yapmış olduğu 

ibâdetlerini, meyhânede bir kadeh şarâp içmeye vermem, diyerek Niyâzî-i Mısrî 

sofunun çokça yaptığı ibâdetine itibâr etmemektedir. Âşığın, aşk şarâbından bir yudum 

alması, onun nazarında Hakk’a yakınlık bakımından daha yücedir. Şarâptaki ilâhi 

cezbenin lezzeti, âşıkta bâtını hakikatin zuhûruna ve ince mânâların tefekkürüne yol 

açmaktadır. Bu bakımdan zâhidin ibâdetleri, her ne kadar çok meşgul olsa da, kusurlu 

ve eksik bulunduğundan, zâhid aşk erbâbı tarafından kınanmaktadır. Necâtî Bey ve 

Fuzûlî’de de zâhidin ibâdetleriyle alay etme durumu vardır. Gururlanmayı bırak zâhid, 

senin imânın da bu dünyâ gibi kalıcı değildir, diyen Necâtî Bey gibi Fuzûlî’de zâhid 

mihrâbın köşesini sevdiği için benim rakibim olmaz, Hakk’a olan yakınlığı 

fehmetmekten aciz olduğu için o ancak işin kuru ibâdetinde kalmaktadır, söylemleriyle 

her iki şâirde zâhidi ciddi şekilde kınamaktadırlar: 

Meyhânede bir kadeh nûş itmegi virmezem 

Bin şuglına sofınun tekyede şâl içinde 

           Niyâzî-i Mısrî G 161/13 

  



126 

 

Ko gurûrı zâhidâ dünyâ degüldür ber-karâr 

Ne sen îmân ile kalursın ne oğlan ile ben 

              Necâtî G 402/6 

Severem zâhidi kim gûşe-i mihrâbı sever 

Ham-ı ebrûna rakîbüm olup olmaz mâ’il 

            Fuzûlî G 171/6 

4.4.5. Zâhidin Dindeki Riyâkârlığını Kınar 

Zâhid yapmış olduğu ibâdetlerde riyâ olduğu gerekçesiyle ve dinî kaideleri sırf 

gösteriş yapmak için yerine getirmeye çalışmasından dolayı klasik şiirimizde, rind 

aracılığı ile eleştirilmektedir. Mutasavvıf şâirler gibi dîvân şâirleri de bu hususta aynı 

tavrı sergilemektedirler. Zâhidin itikâdında samimi olmaması ve inanç mevzusunda 

ihlâs ile değil de riyâ ile amel etmesinden dolayı zâhid, her fırsatta şâirler tarafından 

kınanmaktadır. Onlara göre halka şeklinde olup tespih tanesi saymaları yani zikirleri, 

zühd değil ancak riyâ yalanıdır. (Necâtî G 112/5) Nitekim Şeyhî, bu riyâkâr amelini 

kazanç olarak gören sûfîyi ikâz ederek, bunun fikri dahi imâna zarardır, ifadesini 

kullanır. Namazı edâ etmekten beli iki büklüm olduğu halde hâlâ riyâ mevzusunu terk 

etmemekte ısrar eden zâhidi Necâtî Bey de kınamaktadır ve hatta riyâ ehli 

cehennemliktir eğer sözlerime inanmazsan varınca görürsün zâhid, diyerek onu ciddi 

şekilde uyarmaktadır: 

İy riyâlı ameli assılı bilen sûfî 

Gider ol fikri ki îmâna ziyândur bilürem 

           Şeyhî G 119/6 

Beli mihrâb-ı ibâdetde iki büküldi 

Zâhidi gör ki dahi bâb-ı riyâdan geçemez 

            Necâtî G 224/5 

  



127 

 

Zâhidâ ehl-i riyâ dûzahidür didigüme 

Eger inanmaz isen uşta varasın göresin 

        Necâtî G 400/3 

İnsanlara olan mânevi yardımı ne kadar alçakçaymış, alışverişte aldanmış olan 

vâiz, dinini para karşılığında satmaktadır, ithamı ile Kuddûsî onun dindeki riyâkârlığını 

ve zâhidin dini, rızâ-yı İlâhiyi kazanmak için değil de menfaati için kullanmakta 

oluşunu, çok sert bir şekilde kınamaktadır. Zâhidin zühd ile elde etmek istediği ancak 

hûri ve gılmândır ve bu menfaati için ibadet etmektedir ve bundan dolayı da cennet 

arzusu için ibâdetlerini ziyân ettiği düşünülür. Riyâ ile yapmış olduğu ibadetleri tekrar 

etmekten başka bir şey yapmayan zâhid, hikmetleri ve hakikâtleri müşahede etmekten 

de yoksundur. Bu kusurlarından ötürü ihlâsı olmadığı için ahmak olarak görülür ve 

âlemlerin Rabbi olan Allah’a namazlarında ne okuduğu merâk edilir. (Ümmî Sinan G 

111/13; Vâhib Ümmî G 150/38; Nâbî G 695/3, G 713/6) Fuzûlî, mescid sakinleri için, 

orada riyâ kokusundan başka ne bulursunuz bilmem, diyerek onların ibadetlerine riyâ 

kattığını söyler ve bu da Hakk âşıkları tarafından pek hoş karşılanmaz. Zâhidin terk 

ettiği ve kaçındığı dünya zevklerini sırf hûri ve gılmâna erişmek için yaptığı bilindiği 

için Fuzûlî, hakikatte Hakk’a vâsıl olmak için değil de cenneti elde etmek için ibadet 

ettiği için zâhidin riyâ dolu amelini kınamaktadır:  

Himmeti alçak imiş bî-çâre magbûn vâ’izin 

Oturub kürside satar dînini dînâr ile 

            Kuddûsî G 178/6  

Ey ola sâkin-i mescid ne bulupsan bilmen 

Bûriyâsında anun bûy-ı riyâdan gayrı 

             Fuzûlî G 263/2 

Zâhidâ terk etme şâhidler visâli râhatın 

Ger azâbundan hemîn gılmân havrâdur garaz 

                  Fuzûlî G 134/2 

Zâhidin riyâ dolu amellerini eleştiren rind, o artık riyâkâr tavırlarıyla bize 

yaklaşamaz; çünkü biz hikmetlerin, hakikâtlerin kaynağından beslenmekteyiz, onun 



128 

 

sözleri bize kâr etmez, diyerek zâhidin inancındaki samimiyetsizliği eleştirir. İdrâk 

aynasının aşk şarâbıyla parlatılacağına inanan rind, riyâ ile meşgul olan zâhide bu 

sendeki idrak değil, ondan kurtulmaya çalış yani sûretle değil bâtın ile ilgilen ki, halis 

bir inançla Hakk’a vâsıl olabilesin, nasihatında bulunur. Onu harâbâta davet ederek, gel 

rindlerin arasına karış, onların samimiyetini, ihlâsını ve Hakk’a olan müşahedesini idrâk 

etmeye çalış ki, inkârından kurtulabilesin ve böylelikle kurtuluşa erebilesin, davetiyle 

zâhidin gittiği yolun yol olmadığını anlatmaya çalışır: 

Zâhid bizi kor gayra satar şimdi riyâyı 

Duymuş bizi kim mu’tekid-i bâde-fürûşuz 

       Nef’î G 49/4 

Mey içüp virmedin âyîne-i idrâke cilâ 

Gider ey şeyh-i riyâ-pîşe bu idrâk degül 

             Bâki G 309/4 

Zâhidâ hâl-i harâbâta gider inkârî  

Böyle ol yohsa demez kimse sana hoş geldin 

          Şeyh Gâlîb G 189/3 

Klasik şiirimizde zâhid, riyâkâr tavırlarıyla sıkça ele alınmaktadır ve bu 

tavırları da rind aracılığıyla kınanmaktadır. Tenhaca yerlerde şüphesiz fırsatını 

bulduğunda şarâbın keyfini süren zâhid, aynı zamanda omuzundan seccâdesini de 

düşürmemektedir. Dilberlere gönlünü kaptıran, dünya güzellerine meyleden zâhidin 

kendisini imân ve itikâd üzere göstermeye çalışması ve sanki hep zühd, tâat ve takvâ ile 

meşgulmüş gibi tavırlar takınması da rind tarafından eleştirilir. (Şeyhülislâ Yahyâ Bey 

G 282/3; Şeyh Gâlîb K 13/33) Senin tespihinin tanesine benim gönlüm aldanmaz diyen 

rind, zâhidin hile ve riyâ tuzağına asla meyletmez. (Bâkî G 461/3) Dünya lezzetlerinden 

kurtulamayan zâhidin, dindâr ve dinin akâidlerine inançlı olacağına da inanılmaz. O 

daha “Sümme Vechu’llâh” ın anlamını dahi bilmemektedir; eğer zâhid bunun ne demek 

olduğunu bilseydi, rindlerle aynı nazarda olurdu, diyen Nâbî, zâhidin Kur’ân-ı Kerîm’de 

geçen: “Doğu da Allah’ın, batı da Allah’ındır. Artık nereye dönerseniz dönün, orası 

Allah’a çıkar. Şüphe yok ki, Allah’ın rahmeti geniştir. O, her şeyi bilendir.” (Bakara, 



129 

 

1/115) âyetini dahi bilmediğini dile getirir.  (Nâbî G 457/3, A 111) Zâhide, riyâ dolu 

vaazlarınla bu halkı yoldan çıkarma, diyen Niyâzî-i Mısrî ile riyâlı ameli kâr zanneden 

sûfî, bu fikirden kurtulmazsan eğer imânına zarar vermiş olursun diyen, Şeyhî zâhidin 

ibâdetlerinde riyakârlık olduğunu söylerler:  

Riyâ ile bu halkı gel azıtma 

Ko tâc u hırka vü şalı n’idersin 

             Niyâzî-i Mısrî G 131/9   

İy riyâlı ameli assılı bilen sûfî 

Gider ol fikri ki îmâna ziyândur bilürem 

           Şeyhî G 119/6 

4.4.6. Zâhidin Din Adına Yapmış Olduğu Sohbetleri ve Nasihatları Dinlemez 

Klasik şiirimizde, zâhid tipi dinde riyakârlık göstermesine karşın; zühd, takvâ 

ve tâatle meşgûlmüş gibi görünerek ikiyüzlü tavırlar içerisinde olması dolayısıyla 

sözlerine itibâr edilmeyen, din adına yapmış olduğu sohbetleri ve nasihatları 

dinlenmeyen biri olarak gösterilir. Zâhid her ne kadar cenneti, kevseri, hûri ve gılmânı 

uzun uzadıya anlatsa dahi rind, mey ve mahbûptan onun sözüne bakarak uzak durmaz. 

Cennetin hurilerini yanımda beyhûde yere anma zâhid, diyerek kendi dilberinden 

başkasıyla ilgilenmeyeceğini söyler. Ki onun dilberi cennetten de âlâ olan hakiki 

varlığın kendisidir. Rind hiçbir güzelle mukayese edilemeyecek olan Hakk’tan 

başkasıyla ilgilenmeyeceğini dile getirir. Riyâ ehli olarak gördüğü zâhidin sözünü 

işitmektense şarâp içmek ve sefâ sürmek için meyhânenin yolunu tutar. Zâhidin 

nasihatlarını tutana kadar meyhâneye gidip şarap kadehi tutarım; zirâ onlar şarap içmeyi 

yasaklarlar, zühd ehli aşk şarâbını ne bilir ki, diyerek aşksız zâhidin sözlerine itibâr 

etmez. Şehrin vâizinin sözüne aldanarak şarap içmeyi terk etmez, rind işretine kaldığı 

yerden devam eder. (Nef’î G 82/4; Necâtî G 357/1, G 362/2; Fuzûlî G 41/1; Yahyâ Bey 

G 228/3)  

Safâsız zâhidin hîç sohbetinde bulamam zevki 

Şarâb-ı ışk-ıla mestân olan uşşâka hâldaşım 

                 Kuddûsî G 473/3  



130 

 

Sâkî verirse sôfî-i yâbis-mizâc pend  

Sâfî mey ile agzını tut magzını ter et 

         Şeyhî G 9/3 

Ey zâhid-i dünyâ-perest var zühdünü arz eyleme 

Ben âşık-ı şûrîdeyim zerk ü riyâ neme gerek 

          Eşrefoğlu Rûmî G 54/2 

Pîr-i mugânın sözlerini dinleyen, onu kendisine üstâd kabul eden ve onun 

nasihatlarıyla doğru yolu bulacağına inanan rind, vâizin nefesini tesirli bulmadığı için, 

onun sözlerine aldırış etmemektedir. Vâizin din adına yapmış olduğu sohbetleri, geniş 

malumatlar içeren, gereksiz, garip bir efsaneye benzetmektedir. Vâizin sözüne kulak 

kabartanları gafil olmakla suçlayarak, kişiyi gaflete düşüren kaba sofunun asılsız 

sözleridir; çünkü dinin yalnızca zâhiri hükümlerini anlatır, derinliklerine inemez ve bu 

nedenle de, onu dinleyenler gaflete düşer, açıklamasında bulunur. İyi ile kötünün 

ayrımını çok iyi yapan rind, bütün kötülüklerin kaynağının uğursuz nefsin vesveseleri 

olduğunu bilir ve bundan dolayı da zâhide, bana iyi ile kötüyü anlatma, boş yere ağzını 

yorma senin anlattıkların zaten benim malumumdur, diyerek onun kuru lakırdılarını 

dinlemek istemez. (Nâbî Ahreb 61) 

Nagme-i pîr-i mugânla başımız hoş vâ’iz  

Fark eder şîve-i te’sîr nefesden nefese 

               Şeyh Gâlîb G 277/2 

Koyup tesbîh-i mercânı seni kim dinler ey vâ’iz 

Mufassal kıssa başlarsın garîb efsâne söylersin 

              Bâkî G 361/3 

Vâ’iz sözüne dutma kulak gafîl olma kim 

Gaflet yuhusunun sebebi ol fesânedür 

              Fuzûlî G 75/4 

Zâhidin elinize tespih alın diretmesini dinlemeyen rind, bizim elimizi boş 

zannetme zirâ biz elimizde kadeh tutmaktayız, diyerek zâhidin eşyanın hakikatlerini ve 



131 

 

hükümlerini anlamadan amel ettiğini buna karşın rindlerin ise, hakikat yolunda aşk 

muhabbetiyle ilerlediklerini ifade eder. Vâizlerin nasihatlarıyla ağırlık verdikleri 

yetmiyormuş gibi bir de feyz bahşeden şarâptan uzak dur demeleri, aşk şarâbı içmekte 

olan rindi istikâmetinden alıkoymak anlamına gelir. Onlar şarâbın keyfiyetini 

bilmedikleri için rindi şarap içmekten menetme gayretindedirler lakin rind onların 

sözlerine kulak asmaz. Şarap içenler için münâfık ithamında bulunan vâize, sırf o böyle 

söylüyor diye şarâbı bırakacak değilim, madem öyle işitin ey Müslümânlar münafıklık 

zamanıdır, diyerek zâhidin din adına yapmış olduğu baskılara aldırış etmediğini 

gösterir: 

Zâhid bize peymâne yeter sanma tehî-dest 

Lâzım mı hemân sübhâ-i mercân elimizde 

               Nef’î G 110/2 

Bize pend ile vâ’izler kesel verdikleri yetmez 

Kesel def’ini ko câm-ı safâdan hem kes el derler 

                       Nef ‘î G 43-2/3 

Müdâm içen münâfıkdur dimiş minberde bir vâ’iz 

Ne çâre hey müselmânlar münâfıklık zamanıdır 

                  Bâkî G 181/3 

Gönül ehli olan rindin, câhil zâhidin kitâbî bilgilerle yaptığı vaazlarına artık 

tahammülü kalmamıştır; çünkü onun aşksız ve kuru sohbetleri rindin derdinin dermanı 

olmaz. Rind akılla değil gönül bilgisiyle hareket etmektedir. Gül çehreli sâkî kadeh tut 

derken, zâhid ise kadehi bırak demektedir. Rind ise bu hususta gönlüne danışmaktadır, 

çünkü fikir yürütücek olan gönlüdür. Düşünme işini gönül yaptığı için tercihini batîni 

yönde yani şarâptan yana kullanacaktır. (Nâbî G 189/3; Fuzûlî G 63/6) Rind, zâhidin 

sözlerine zerrece ehemmiyet vermez, o insan olanın laflarına itibâr eder şu haysiyetle ki, 

sûrettte değil hakikatte insan olma şuuruna varmış olanların sırlarıyla alâkadar olur. 

Madde ehliyle değil, mânâ ehliyle hemhâl olur. Bu bakımdam kemâl ehli olmayan, 

olgunluktan zerrece nasibini almamış zâhidin sözlerine kulak vermez:     

  



132 

 

Zerre denlü zâhide tutmaz kulak 

Ol ki sırr-ı âdeme mahrem durur 

   Sun’ullâh-ı Gaybî G 26/3 

Puhteler meyden beni men itmege gör zâhidi 

İstimâ itmek olurdı sözini hâm olmasa 

                 Necâtî G 461/4 

4.5. DÜNYÂ 

Dünya, Arap dilinde, “yaklaşmak” anlamındaki mastardan türemektedir. İsim 

olarak, “yaklaşan” mânâsındaki dünyâ, dilimizde “üstünde yaşadığımız gök cismi” 

şeklinde yaygın olarak kullanılırken, kavramlaşarak İslâmi anlayışta “ahiretin” zıddı 

mânâsında, özelde de tasavvufta farklı bir anlam kazanır. Kur’an-ı Kerim’de genellikle 

“geçici, oyun ve eğlenme” yeri olarak nitelendirilen dünyâ, ahiret kavramının karşıtı 

olarak ele alınmıştır. Yine “dünyadan nasibini unutma” diyerek, insanın tamamen 

dünyadan yüz çevirmesinin de doğru olmayacağı hatırlatılır. Mutasavvıflar ise dünyayı 

daha farklı değerlendirerek, dünyayı insanlara süslü ve güzel görünerek onları kendine 

çeken ve Allah’a kavuşmaktan meneden çirkin bir varlık olarak takdim ederler. İçinde 

yaşadığımız kozmik varlığın adı olan dünya, tasavvufta insanın ölümünden önceki 

hayatıyla ilgili eğilimleri, amaçları ve arzularının bütünü mânâsında kullanılır. İnsanı 

Hakk’dan uzaklaştıran ve gaflete düşüren her şey mal-mülk, makâm-mevki, şan-şöhret, 

hırs ve menfaat dünya kavramına dahildir. Mutasavvıflar dünyanın geçiciliğinden, ona 

gönül verilmemesi luzumundan bahsetmişler; Hakk’a giden yolda önlerine çıkan 

dünyayı en büyük engel olarak gördüklerinden onu sürekli yermişlerdir. (Uludağ, 1994: 

24; Aşkar, 1998: 327) 

Klasik şiirimizde dünyâ yani cihân mülkü, cennet ile değiştirilemeyen ve de 

kimsenin evlâdına miras olarak bırakamayacağı Âdem’den kalmış köhne bir saray 

olarak tasvir edilmektedir. Mutasavvıf ve dîvân şâirlerine göre, dünyâ içinde kalınılası 

bir yer değildir; çünkü dünyâ, sefası az cefâsı çok, zahmet ve eziyet çekilen bir gamhâne 

olarak görülmektedir. Bu âleme gönül verip kalmak isteyen ise ancak bir deli olabilir. 

Çünkü bu feleğe güvenmek olmaz, o ahdinde sebat göstermeyerek durmadan 



133 

 

dönmektedir. Değersiz ve hakir olan bu cihânda, dünyevî menfaatler için başkalarına 

boyun eğmektense yalnızca Allah’a itimat ve tevekkül edilmelidir yani dünya çıkarları 

için insanlardan medet beklemek, pek bayağı ve aşağılık bir faaliyettir. Sadece Hakk’a 

güvenmeli ve bütün işlerin neticesi O’na bırakılmalıdır. (Nâbî G 747/10; Nef ‘î G 100-

2/1; Niyâzî-i Mısrî G 128/2; Bâkî G 192/2)  

Dünyâ âlemi, gerçek vatanından sürülen insanoğlu için esir olup kaldığı gurbet 

diyârıdır. Bu değersiz, virân olmuş dünyada kalmakta olan gâfil insan ise, bu âlemden 

asıl yurduna dönmeyi arzulamalıdır. Bu dünyânın aldatıcı hilelerine gönül vermeyen, 

ona kanmayan insan aklı başında olan yani akıl sahibi kişidir, çünkü bilir ki bu âlemden, 

kimsenin payına bir şey düşmeyecektir. Bu gerçeğe değinen Mevlânâ ise, “Dünyanın 

yarısı akbabadır, yarısı leş; kendinize gelin de akbaba gibi leşe göz dikmeyin.” diyerek, 

dünyâyı leşe benzetmektedir. (Mevlânâ, 1974: XIX /213) 

Sebât-ı dehre tayanmak olurdu ey Bâkî 

Turaydı ‘ahdine ‘âlemde dönmeyeydi felek 

       Bâkî G 265/5 

Gel ey gurbet diyârında esîr olup kalan insân 

Gel ey dünyâ harâbında yatup gâfil olan insân 

       Niyâzî-i Mısrî G 128/1 

‘İşve-i dehre gönül virmez o kim ‘âkildür 

Almadı behre begüm kimse bu dünyadan bil 

         Bâkî G 299/4 

Dünyâ mevzusunda mutasavvıflar gibi dîvân şâirleri de aynı kanıdadırlar. 

Dünyanın endişesini gönülden gider, söylemiyle Bâkî dünya alâyişleriyle meşgul olma, 

bu âlemin tasasını boş yere çekme, onunla bu kadar ilgilenmeye değmez; çünkü 

neticede bu dünyâ fani, gelip geçici bir konaklama yeridir, ifadesini kullanır. Başka bir 

beytinde ise, dünyâ hanesinde kalp sürûru içerisinde kalınmaz, bu âlem insana huzur 

vermez bu nedenle fâni cihânı neyleyeyim bâkî olan âleme meylederim, açıklamasında 

bulunur. O, bu dünyanın saltanatını arzulamaktansa, yârin eşiğinin hizmetkârı olmayı 

yeğlemektedir. (Bâkî G 281/5, G 294/4) Niyâzî-i Mısrî ise, kendini bu âlemin 



134 

 

aldatmacasına kaptırma, el çek bu dünyâdan; çünkü sen onun hileleriyle baş edemezsin, 

nasihatında bulunur. Vâhib Ümmî de, iki cihânın sevgisinden de uzaklaş, sen nizâmı 

tertip etmeye çalıştıkça, bu bozguncu dünyâ ne düzen bırakır ne de dirlik, söylemiyle 

cihânın desiselerinden, insana kurmuş olduğu tuzaklardan kaçınmak gerektiğini söyler:  

Bâkî gider endişe-i dünyâyı gönülden 

Degmez bu kadar ragbete bu menzil-i fâni 

      Bâkî G 545/5 

Çok da virme kendüni dünyâya çek bir dem elün 

Döndürimezsün bigüm katı agırdur bu tolâb 

             Niyâzî-i Mısrî G 12/2 

Dü cihânın sevgisinden fârig ol sen Vâhib Ümmî 

Bunda düzdügün düzeni bozan dünyâ derler buna 

                Vâhib Ümmî G 24/5 

4.5.1. Dünyanın Tasasını ve Kaygısını Çekmez 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey, rind için dünyânın elemini ve kaygısını yanına 

uğratmayarak, bir köşede kendine uygun bir sevgiliyle gamları kendisinden 

uzaklaştırandır, ifadesini kullanarak rindin dünyanın tasasını ve kaygısını çekmeyen bir 

tip olduğunu vurgulamaktadır. Elimizdeki kadeh kırık olsun ne çıkar, Cem’in 

kadehinden başka neyimiz var ki, maksat bu âlemden bir neşve yani sevinç ve keyif 

tahsil etmektir, düşüncesinde olan rind için bu cihânın yükünü çekmek yerine keyfini 

sürmek daha evlâdır. O, şarâp sayesinde gamdan ve tasadan kurtularak, bu âlemin 

neşesini ve mutluluğunu sürmek istemektedir. Devrânın gam yükünü çekmektense ona 

bunu unutturacak olan şarâpla daimâ mest kalmayı tercih eder. Gam ve kederin savaş 

meydanında, iniltilerle başbaşa kalmak istemeyen rind, vuslat bezmine girip gönlünü 

şâd etme peşindedir yani bu dünyanın gamhanesinde bulunmak yerine yârin 

işrethânesine girmeyi arzulayarak, sefâ sürmek istemektedir. (Şeyhülislâm Yahyâ Bey 

G 335/1; Bâkî G 19/6; Âvnî G 54/1) Şarap rind için sevinç ve neşe kaynağıdır. Şarap 

içerek gönül ferahlığına eren, sevinç ve huzur bulan rind, bu sayede kederlerden 

kurtulmak ister:  



135 

 

Cihânda rind odur ugratmayup âlâm-ı dünyâyı 

Muvâfık yâr ile bir gûşede def’-i gumûm eyler 

                                                    Yahya G 89/2   

Getir câm-ı sürûr-encâmı diller şâd-kâm olsun 

Temâm etdi bizi gam sâkîyâ gam da tamâm olsun 

              Yahyâ G 271/1 

‘Ayş u ‘işret demidür çekme gam-ı devrânı 

Bâkîyâ gel berü sâgar çekelüm rindâne 

                                               Bâki G 437/5   

4.5.2. Yaşamayı Sever, Hayatın Tadına Varır 

Rindin dünyâ görüşünde, yaşamayı sevme, yeryüzünde mutlu olma özlemi 

vardır. Bu özlem insanlık tarihinin en eski zamanlarında dahi kendini göstermiştir. 

İlkçağ insanı da mutluluğu elde etmek için yaşadığına inanırdı. Doğu’da rindin ve 

rindliğin doğuşu, İran mitolojisinde önemli bir yer tutan Cemşîd’in şarâbı buluşuna 

bağlanır. Doğu’nun kötümser dünyâ görüşünün yarattığı bir yaşam felsefesi olarak 

algılanan rindlik, yaşamın süreksizliğinden, geçici ve kısa oluşundan doğmuştur. 

Bundan dolayı da insanoğlunun kısa süren yaşamında varın yoğun tasasını çekmeden 

gününü gün etmek, yalancı dünya değerlerini önemsememek, kendi benliğini yenmek 

amacıyla içkinin verdiği sarhoşluğa sığınmak düşüncesi oluşmuştur. (Mengi, 1984: 160-

162) 

Dîvân şâirlerinin rindi daha çok yaşamayı sevme, hayatın tadına varma ve 

dünyâ zevklerinden yararlanma hususunda ön plana çıkarken; mutasavvıfların rindi ise, 

dünyâ zevklerine sırt çeviren, onlardan uzak duran bir tip olarak öne çıkar. Mutasavvıf 

ve dîvân şâirlerinin hayata bakışıyla ilgili olan bu durum, bu iki tarafın düşünce 

sisteminin birbirinden farklı olduğunu gösterir. Mutasavvıfların mutluluk arayışı 

ahirette, dîvân şâirlerindeki rindliğin mutluluğu ise, yaşanan zamana yöneliktir. Hayatın 

gelip geçici olması ve ömrün azlığı gibi nedenlerden ötürü rind, bu dünyanın gamını 

çekmek yerine ona bahşedilen hayatın tadına varma ve yaşamayı sevme düstûrunu 

benimsemektedir. Esâsında onun bu hayâtı sevme ve yaşamdan kâm alma hâli, ayşı 



136 

 

sevmesinin bir neticesidir. Her daim işret meclislerinde şarâp içerek bu yaşamın keyfini 

sürmek istemektedir. Bu hâlden öylesine hoşnuttur ki, ömrü oldukça mey ve mahbup ile 

ayş sürüp gönlünü şen etmek ister. (Yahyâ Bey Kt 19; Necâtî Bey G 506/5; Bâkî G 

271/4) Dîvânlarda rind, daima neşeli ve mutlu hayattan kâm alan, felekten bir gün 

çalmaya bakan, işret bezminde elinde altın işlemeli kadehiyle dolaşan ve dünya yansa 

umurunda olmayan bir tiptir:  

Garaz yâr ile ‘işretdür bu nüzhetgâh-ı hurremden 

Mey ü mahbûbdan gayrı nedür maksûd bu ‘âlemden 

                     Bâkî G 367/1 

Hemîşe hurrem u handân elinde sâgar-ı zer 

Felekde olmaya gün gibi rind-i ‘âlem-sûz 

                                                Bâkî G 198/3  

4.5.3. Neşeli ve Sevinçli Bir Hayat Sürmek İster 

Eski şiirimizde rindlik, daha çok dünyâ zevklerinden yararlanma, günü gün 

etme anlamını içermektedir. Tasavvufta, tasavvuf dilinde, mecâzî olarak kullanılan 

rindlik ise, dünyâ zevklerine sırt çevirme, onlardan uzak durma anlamına gelir. Her iki 

görüşün yaşamaya, hayata karşı takındıkları tavırla bağlantılı olan bu durum, rindlikle 

tasavvuf arasında dünya görüşleri bakımından farklılık bulunduğu izlenimini 

vermektedir. Gerçekten de tasavvufun mutluluğu ahirette, rindliğinki ise bugüne, 

yaşanana, yani daha kandırıcı bir hayat sürme özleminin doyurulmasına yöneliktir. 

Ancak rindlik için, dünya zevklerinin vereceği coşkunluğun, taşkınlığın yanı sıra ruh 

olgunluğu da gereklidir. (Mengi, 1985: 70)  

Dîvânlarda rindin memnun olduğu ve gönlünü şen eden en mühim iki hadise, 

sevgili ve şarâp mevzusu olarak gösterilir. Onun bu hayattan beklentisi yâri ile vuslata 

erebilmek ve şarâbı bir an olsun elinden düşürmemektir. Her iki arzusunu da birlikte 

gerçekleştirdiği meyhâne rind için, neşe ve sevinç kaynağı ve gönlünün şen olduğu bir 

yer olduğu için bu mekândan ayrılmak istemez. Meyhânede güzellerle oturup vakit 

geçirmek isteyen rind için, burası onun gönlünü dilberlerle eğlendirdiği ve hayattan kâm 

alarak mutluluk içinde olduğu bir yerdir. Üzüntü ve kederlerden uzak olmak, dünyâ 



137 

 

kaygısından, endişesinden kaçıp kurtulmak için gidilen bezm, zevk ve sefa sürme 

yeridir. İşret meclislerinde neşeli ve sevinçli bir hayat sürme rindin tabiatının 

özelliğidir. Mizâcının neticesi olan bu alışkanlığı, rindin en önemli özelliklerinin 

başında gelmektedir. (Nedîm G 13/3) Neşe ve sevinç kaynağı olarak görülen şarâp ve 

neyin o ahenkli sesi ortamdaki rindleri hoşnut ederken bir yandan da kadehler elden ele 

dolaşır. (Nâbî G 219/1)  

Rindlerin bezmi iç açıcı ve kalbe ferahlık veren sohbet meclisleridir. Bu bezme 

katılan rindler ortamın taravetiyle kendinden geçerek sürûr ve neşe içerisinde eğlenirler. 

İşret meclisine güzellik katan bir diğer unsur ise sevgilidir. Gecenin karanlığını, bezme 

teşrif eden dilberin nur cemâli aydınlatır. Vuslat gecesinde ay yüzlü güzelin cemâlini 

temâşâ etmek isteyen âşıklar sefâ sürecekleri ve sevinçlere gark olacakları bezmin 

yolunu tutarlar. (Şeyhülislâm Yahyâ G 132/1, 132/2; Nedîm G 77/3) Âşık, dilberle 

bezmde, sürûr ve mutluluk içerisinde gönlünün şâd olmasını dilemektedir. O, ister ki 

meclisdeki gül yanaklı ve şûh bakışlı güzelle birlikte içip sarhoş olsun. (Yahyâ Bey G 

216/3; Neşâtî Bey G 64/2) 

‘Ayş u ‘işret demidür çekme gam-ı devrânı 

Bâkîyâ gel berü sâgar çekelüm rindâne 

                                               Bâki G 437/5   

Şeyhî sa’âdet ol kişinin ola kim müdâm 

Şuglı safâ vü ıyş ola vü işret ü tarab 

    Şeyhî G 4/6 

Bâkî zamân-ı ‘işret ü hengâm-ı ‘ayşdur 

Virmek gerek ne hâlet ise muktezâ-yı bâg 

               Bâkî G 226/5 

Humâr-ı gam nedür görmezdi rindân-ı safâ-güster 

Neşât-ı meşreb-i pür-zevki te’sir itse sahbâya 

                                                       Neşâtî K 10/26    



138 

 

Feleğin gamını çekmek istemeyen rind, bunun yerine ayş ve işret sürüp eline 

kadeh alarak âlemde bahtiyârlık içerisinde yaşamak ister. Neşeli ve sevinçli bir hayat 

sürmek istemesi ondaki bu anlayışın gelişmesine yol açmıştır. Şeyhülislâm Yahyâ Bey, 

rind için meyhâneden elleri ve omuzları şarâp testileriyle dolu olduğu halde, sevinçli ve 

neşeli bir vaziyette gelmektedir, diyerek şarâbın onun için ne kadar mühim olduğunu ve 

şarâbı neşe ve sevinç kaynağı olarak gördüğünü belirtmektedir. Bir diğer beytinde ise, 

rindin elinde avucunda bir şey olmamasına karşın, daimâ sevinçli ve mutlu olduğunu 

görsem şaşırmam; çünkü onun kesesi boş olabilir ama kâsesi aşk doludur, diyerek rindin 

gönlünün aşk bakımından zengin olduğuna dikkatleri çekmektedir. Ve rindin bu hâli ise, 

ziyâdesiyle mesut bir hayat sürdüğünü göstermektedir. Nef’î rindin neşeli ve güleryüzlü 

yani mütebessim olduğunu ifade ederken; Nâbî ise, rindler vakitlerini safâ içinde, 

üzüntü ve kederlerden uzakta; huzur ve ferahlık üzere, eğlence ve gönül şenliği içinde 

geçirirler, demektedir: 

Gelir meyhâneden rind-i tarab-nâk 

Sebûla pür iki desti vü dûşu 

                               Yahyâ G 438/4 

Rind hemîşe pür-tarab olsa ta‘accüb eylemen 

Kîse tehî ise n’ola kâsesi tolu râh-ı ‘aşk 

                                               Yahyâ G 181/4 

Âşık-ı yek-reng ü rindân-güşâde-meşrebiz 

Bezm-i hâs-ı vahdetde hem bâde hem peymâneyiz 

                    Nef ‘î G 56/3 

Bârî safâ ile geçirür rûzgârını 

Rindân eger izâ’at-ı evkât iderse de 

           Nâbî G 810/5 

Rindlerin neşeli ve coşkulu bir tabiata sahip olduğunu ve meşreplerinin bunu 

gerektirdiğini söyleyen Nâ’ilî, riyâ ehli olan zâhidlerden kaçmak gerektiğini ve rindlere 

meyledilerek onlarla dostluk kurulması gerektiğini dile getirmektedir. Zâhid gibi soğuk 



139 

 

ve ikiyüzlü olmayan rind, neşeli ve sevinçli bir hayat sürmeyi benimsediği için bu 

hallerinden ötürü sıcak ve samimi bulunmaktadır: 

Gâh-ı tarab ki lâzime-i lutf-ı meşrebi 

Rindâna meyl ü ehl-i riyâdan nüfûr olur 

                                        Nâ‘ilî K 24/15 

Sirişk-âb-ı riyâdan devlet-i şâdî-i rindânda 

Yıkıldı hânkâh meyhâne ma‘mûr oldu gitdikçe 

                                                   Nâ‘ilî G 320/4 

4.5.4. Zevk ve Eğlence Düşkünüdür 

Dünyanın geçiciliğinden, hayatın boşluğundan kaynaklanan olumsuz dünyâ 

görüşünün, Doğu’da hayattan kopup, mutluluğu ahirette arama eğilimiyle birlikte günü 

gün ederek yaşama düşüncesini de getirdiği görülmektedir. Klasik Türk şiiri her iki 

görüşten de etkilenip ikisine de işlediği konular arasında yer vermiştir. Ancak rindliğin 

özünde bulduğumuz, bir ömür boyunca kaygı, üzüntü, acılardan uzak kalıp yaşanan 

günlerin tadını çıkarma eğilimi vardır. (Mengi, 1985: 17)  

Şarâbın vermiş olduğu safâ ve sevgiliye olan meyli rindi zevk ve eğlence 

düşkünü biri haline getirmektedir. Rind için meyhâne neşe ve sevinç kaynağı, üzüntü ve 

kederlerden uzakta olduğu, gönlünü şen ettiği, eğlence yeri olduğu için bu mekândan 

ayrılmak istemez. Üzüntü ve kederlerden uzak olmak, dünyâ kaygısından ve 

endişesinden kaçıp kurtulmak için bezme girerek zevk ve sefâ sürmek ister. İşret 

meclislerinde zevk ve sefâ sürmek rindin tabiatının özelliğidir, mizâcının neticesi olan 

bu alışkanlığı, rindi rind yapan özelliklerin başında gelmektedir. Rind sevinç ve neşe 

bulduğu bu yerde sevgili, içki, sâkî, sohbet arkadaşları, mutrip, çeşitli musiki aletleri 

arasında eğlenceye dalar. Meyhâneler aynı zamanda dilberlerin salınarak gezdiği yerler 

olduğu için rindlerin vazgeçemediği mekânlar olarak gösterilir. Meyhânede güzellerle 

oturup, vakit geçirmek isteyen rind için burası onlarsız düşünülemez. (Nedîm G 13/3, G 

30/6; Yahyâ G 132/4, 132/5; Nâbî G 711/4) Neşe ve sevinç kaynağı olarak görülen 

şarâp ve neyin o ahenkli sesi ortamdaki rindleri hoşnud ederek yüzlerini güldürür ve 

kadehler elden ele dolaşır. (Nâbî G 219/1)  



140 

 

Rindlerin meclisi iç açıcı ve kalbe ferahlık veren bir mekândır, bu meclise 

katılanlar ortamın taravetiyle kendinden geçerek, sürûr ve neşe içerisinde eğlenirler. 

Vuslat gecesinde ay yüzlü güzelin cemâlini temâşâ etmek isteyen ehl-i diller, sefâ 

sürecekleri ve sevinçlere gark olacakları bezmin yolunu tutarlar. Âşık, sevgili ile 

bezmde geçirdiği bir anlık sürûr ve gönlünün şâd olmasını her şeyden çok istemektedir. 

(Neşâtî G 64/2) Neşe ve şâd olma yeri işretlerde, kadehlerdeki şarâp yudumlanırken, bir 

yandan da neyler üflenir, musikînin hoş sedâsı eşliğinde güzel vakitler geçirilir. Bu 

yerler içki müptelaları için gamdan ve kederden kurtulma yeridir ve buralar sarhoşlara 

derdi ve elemi unutturarak eğlenceye daldıkları mekânlar olur. (Nef’î G 120/5; Bâkî G 

105/4; Nedîm G 39/1)  

Dem-i şebâb ola hûbân ola mey u ney ola 

Çemende gerdiş-i peymâne kâmrânlıkdur 

               Nâbî G 238/3 

Zamân-ı ‘ayşdır meclis gerekdir sahn-ı gülşende 

Uzatmasın sözü vâiz de bir mikdâr dinlensin 

            Yahyâ G 276/4 

Olmuşlar etfâl-i çemen rindâne-meşreb şûh u şen 

Bir elde şâh-ı yâsemen bir elde mînâ-yı bakam 

                                               Şeyh Gâlîb K 19/12 

Yaşamayı sevme, hayatın tadına varma kısacası yeryüzünde mutlu olma özlemi 

rindin hayat felsefesinin ana ilkesidir. Gerçekte yaşamaktan amaç mutlu olmaktır diyen 

rindin hayat felsefesinin özünde mutlu olma özlemi yatmaktadır. (Mengi, 1985: 18) 

Zevk ve şevk içinde şarâp içerek hoşça vakit geçirmek isteyen rind, hayattan lezzet 

almak, yaşamın tadını çıkarmak ister. Her işi bozan, rindlere bir damla mutluluğu çok 

gören felekten, bir müddet vakit istemektedir ki, rind işret meclisinde zevk ve sefâ 

sürerek keyif içinde gönlünce eğlenebilsin. Hayatın içinde var olan bütün 

olumsuzluklara rağmen rind, bunlara aldırış etmeyerek yaşamın güzel yönlerine 

odaklanır. Hayatı kendisine zindan etmek yerine mutluluk içinde rahat bir yaşam 

sürmeye çalışır. İşret meclislerinde zevk ve sefâ sürmek rindin önemli 



141 

 

özelliklerindendir. Bu nedenle şaraptan ve bezmden geçemez. Zevk ve sefâya gark 

olduğu işret, onun için vazgeçilmez unsurlardan biridir. (Bâkî G 292/3; Nedîm G 13/3, 

G 13/4)  

Rind hayatın türlü sıkıntı ve güçlükleriyle mücadele etmekten ziyâde bütün 

bunları ona unutturabilecek olan bezmde, zevk ve sefa sürmek ister. Şarhoş ve keyifli 

bir anında, şarâbın vermiş olduğu kalp sürûru ve ruh coşkusu içinde hayatın zevkini ve 

sefâsını süren rind, elindeki kadehiyle sevgilinin yanı başında oturmaktadır. Nef’î, içen 

için sefâ ve keyfiyet bahşeden şarâbın, yalnızca rindlerin meclisinde bulunduğunu, 

sadece onlara mahsus olduğunu dile getirmektedir. Rindlerin, içerek keyfiyet bulduğu 

şarâp ancak aşk şarâbı olabilir ki, bu da onları zevk ve feyz içinde, mest olup kendinden 

geçirmektedir:  

Nice bir dagdaga-i bahs u cidâl ey Bâkî  

Varalum ‘ayş idelüm meclis-i rindâne biraz 

                                               Bâkî G 205/ 5  

Zevki o rind eyler tamâm kim tuta mest ü şâd-kâm 

Bir elde câm-ı lâle-fâm bir elde zülf-i ham-be-ham 

                                                            Nef ‘î K 15/8 

Zevka dâ‘irdir safâ-yı hâlet-i keyfiyyetin 

Meclis-i rindâne mahrem gayrıya bigânesin 

                                                   Nef ‘î S 2/7 

Rind içinde bulunduğu cemiyete, ictimâî çevresine pek bir önem vermektedir. 

Muhitindeki dostlarının, tanıdıklarının kendi ayarında olmasını beklemesinin yanı sıra 

ayrıca ileri düzeyde zevk sahibi olmalarını da ister. Dostlarını aşktan ve güzelliklerden 

anlayan ve topluma öncülük eden münevverler arasından seçer. Bu türden dostlarlarla 

ve yârenlerle âşinâlık ederek sohbet ve muhabbet kurar. Böylesine güzîde bir sohbet 

ehliyle geceden sabaha kadar ayş edip gönlünü eğlendirerek, sohbette bulunur. 

Meclislerinde sâkî kadehleri elden ele dolaştırırken, rindler de sevgilinin gül 

yanaklarının şevkiyle sefâ ve eğlence sürerler. (Yahyâ Bey G 278/5, G 374/1) 



142 

 

Sun’ullâh-ı Gaybî cahillerin sohbetini terk et, onların arasında bulunma; zirâ ahmakı 

dost edinen de ahmaktır, açıklamasında bulunur: 

Kasdım bu âşinâlık edem ehl-i zevkle 

Erbâb-ı şevkden yine bigâne olmıyam 

      Yahyâ G 239/3 

Dil-i şeydâya hemdem nice dil bir yere cem’ olsun 

Safâlar kesb edip ‘uşşak mûsîkâr dinlensin 

                Yahyâ G 276/3 

Sohbet-i nâdânı terk it Gaybiyâ 

Ahmâkı yâr eyleyen ahmâk durur 

    Sun’ullâh-ı Gaybî G 19/7 

4.5.5. Yarını Düşünmez, Anı Yaşar  

İnsan ömrünün kısalığı, süreksizliği ve dilediği gibi geçmemesi gerçeğinden 

kaynaklanan bu kötümserlik, rindte yaşanılan günlerin en iyi, en güzel şekilde 

değerlendirilmesi düşüncesini yaratmıştır. Hayatın en iyi, en güzel şekilde 

değerlendirilmesi ise, dünya nimetlerinden elden geldiğince yararlanılması, kısacası 

insanın yaşarken mutlu olması demektir. Sonuç olarak, rind, içkiye, eğlenceye, güzele 

ve güzelliğe düşkün yapısıyla içinde yaşadığı dünyanın insanıdır, diyebiliriz. (Mengi, 

1985: 35)  

İşret imkânı ele geçtiğinde hele bir de bu mecliste sevgili ile hemhâl olma 

fırsatı bulunmuş ise rind, bu anı asla kaçırmak istemeyecektir. Klâsik şiirimizde rindin 

anı yaşamak ile ilgili telakkîsi şöyle tasvir edilir: İşret zamanı gelmiş ise fırsatı 

ertelemek olmaz; çünkü meclis daimâ âmâde kadeh de her daim elde bulunmaz, bu 

bakımdan ânı yaşamak lâzımdır, şeklindedir. Rinde göre âkil olan vaktini gamla ve 

kederle beyhûde yere hebâ etmez ve hatta geçmiş gamlardan ve gelecek elemlerden de 

bahsetmez. Çünkü ona göre ayş ve sefâ devri kısadır ve ele geçen bu an ise iyi 

değerlendirilmelidir. Bu demde rind, sâkîye saf şarâbı kadehlere doldur ki mehtâbın 

sefâsını ertelemeyelim, diyerek içinde bulunduğu anın kıymetini bilmek ister. Bu güzel 



143 

 

zamanın, her anının tadını çıkararak yaşamak ister. (Necâtî Bey G 504/1; Yahyâ Bey G 

142/2, R 2, G 388/1, G 381/5; Bâkî G 152/1, G 286/2, G 226/5; Âvnî G 5/2, G 22/1)  

Dîvânlarda bahâr mevsimi; havaların güzelleşmesi, tabiatın, kırların, gül 

bahçelerinin yeniden canlanması ve seyredenler için hoş manzaralar sunması, 

gülşenlerde bezm ve eğlencelerin düzenlenmesi bakımından diğer mevsimlerden üstün 

görülmektedir. Bahar mevsimi kısa oluşu nedeniyle fırsat eldeyken iyi 

değerlendirilmelidir. Bu bakımdan rind kırlarda ve gül bahçelerinde yapılan işretlere 

icâbet ederek, elindeki kadehiyle bir köşeye çekilip bu mevsimi gönlünce yaşama çabası 

içindedir. Gül devri aynı zamanda rind için ayş mevsimidir ve bahar eyyâmı taze âşıklık 

zamanıdır. Bu cihetle bu kısa mevsimin sağladığı güzelliklerden ve sunduğu 

imkânlardan yararlanmasını iyi bilmektedir. (Bâkî G 181/1, G 255/2, G 152/3; Yahyâ 

Bey G 276/4, G 399/2) Dîvân edebiyatında rind “ebnâ-yı zaman” yani zamanın çocuğu 

olarak adlandırılmaktadır. Bu benzetmenin rinde yakıştırılması, yarını düşünmeyerek 

içinde bulunduğu anı yaşaması ve vaktini hoş hâl üzere, sefâ ve gönül rahatlığı 

içerisinde geçirmek istemesindendir:      

Zemîn ser-sebz ü ebnâ-yı zamân hoş-hâl ü hürrem-dil 

Zihî te’sîr-i nevrûzî zihî ikbâl-i bihrûzı 

                  Nef ‘î G 134/1-5 

Rind, vakit zühd vakti değildir ve bu sebeple mevsim riyâ ve ikiyüzlülükle 

geçirilmemeli; zaman bağlarda ve bahçelerde gezintiye çıkarak ve gülzârların seyrine 

dalarak, ayş ve işret yaparak geçirilmeli anlayışındadır. Cefâkâr olan feleğin işlerini 

bozmasından, yaşadığı ânı zehir etmesinden çekinerek felekten, ay döngüsünü tamam 

edinceye kadar bize nazarın değmesin ki, bizler mecliste zevk ve sefâ sürelim, ânın 

güzelliklerini yaşayalım talebinde bulunur. Bahtının açık olmasını ve talihinin onun 

yanında yer almasını istemektedir. (Bâkî G 152/4; Nedîm G 13/3)  Çünkü hayatın türlü 

sıkıntı ve güçlükleriyle mücade etmekten ziyâde bütün bunları ona unutturabilecek olan 

bezmde anın tadını çıkararak, mutlu bir yaşam geçirmek istemektedir. Bâkî, cihan 

bezminde kimse kalıcı olmayacaktır bu sebeple şarâbı elinden düşürme; çünkü fırsat bir 

daha ele geçmez, demektedir. Nâbî, rindlerin meclisine akşam erişti, vakit şarâp içme 

vaktidir. Sâkî, bu ânın keyfini yaşamak için rindlere kadeh sun, derken; Şeyh Gâlîb ise, 



144 

 

geçti gün, yarını da bırak, an bu an, dem bu demdir, diyerek ne dünü ne de yarını 

düşünmek gerektiğini söyler. Şâir içinde bulunulan anı yaşamayı tavsiye eder.   

Nice bir dagdaga-i bahs u cidâl ey Bâkî  

Varalum ‘ayş idelüm meclis-i rindâne biraz 

                                               Bâkî G 205/ 5 

Çün şâm irişdi meclis-i rindâna sâkîyâ 

Göster makâm-ı hıdmet içün nice âftâb 

             Nâbî G 21/3  

Geçdi gün ferdâyı ko sâ’at bu sâ’at dem bu dem 

       Şeyh Gâlîb Msr 4 

Dilâ bezm-i cihânda kimse âhir pâydâr olmaz 

Müdâm elden koma ayagı fursat ber-karâr olmaz 

                Bâkî G 195/1 

4.5.6. Dünyâ Malına Tepeden Bakar 

Rindlik için ruh olgunluğu gereklidir. Bu olgunluğun kazanılması için, gerekli 

görülen, maddeyi önemsememe, dünya zenginliğine tepeden bakma, hayatın türlü 

sıkıntı ve güçlüklerine katlanma rindin hayatında yer alır. Rindlikte dünya nimetlerini 

hor görme, sabırlı olma, nefisle mücadele gibi tasavvuf motifleri, çoğu zaman, hayatın 

türlü güçlük ve sıkıntılarına göğüs gerebilmek ve geçici olan dünya varlığına değer 

vermemek için tavsiye edilir. (Mengi, 1985: 70) Mutasavvıf ve dîvân şâirinin rind tipi 

hakkında yakınlaştığı hususlar; maddeye değer vermeme, dünyâ zenginliğine tepeden 

bakma, hayatın zorluklarına karşı sabretme, doğruluk, samimiyet, tevekkül, kanaat, 

Allah’tan gelen her şeye razı olma gibi nitelikler benzerlik göstermektedir. Nitekim, 

dîvân şâirlerinde bu nitelikler dünyâ varlığına değer vermemek için tavsiye edilirken; 

bütün bu özellikler mutasavvıflarda ise, dünyayı terk edebilmek için gereklidir.  

Fakirlik yoluna girmek ve bu yolda seyralmak rindin benimsemiş olduğu 

tavırlardandır. Mâsivâdan alâkasını keserek, Allah’a teveccüh etmesi ve dünyadan elini 

eteğini çekmesi onun fakirlik yolunda yürüdüğünün kanıtıdır. Mâsivâdan sıyrılmaya 



145 

 

çalışan rind, dünyâ ile alâkalı şeyleri başka bir değişle bütün bir âlemi ayaklarının altına 

alır. Fakr âleminde yaşadığı için, dünyâ malına tepeden bakar. Cihânın altın işlemeli 

yapılarına sırtını dayamaktansa Hakk’ın ilâhi lutfuna dayanır ve yalnızca ondan medet 

bekler. Rindin hâli aşk üzeredir ve bu sebeple de mütemadiyen aşk zevki içerisindedir. 

Aklı, gönlü, malı, mülkü ve dahi cânı verip; vücûdu, varlığı terk ederek, aşk belâsını 

satın alır. Tabi bütün bu hâl Allah’ın cemâline müştâk olan âşığın, onu her şeyden çok 

istemesinin neticesidir. Âşık hakiki mahbup olan Hakk’ı her dem istemek belâsına düşer 

yani onun didârına tâlip olması, ondan gelecek her şeyi kabul etmesi anlamına gelir. 

Bilir ki yâr ile yakın olmak, yalnızca ona teveccüh etmek ve ondan gayrısına yüzünü 

dönmek ile mümkün olacaktır. Bu hâl âşığın doğru istikâmette olduğunu gösterir ki, bu 

da âşık için bu âlemde ayş sürmek yani tasavvufî mânâda ilâhi ünsiyetteki lezzetin 

zuhûr etmesi anlamına gelir. (Fuzûlî G 98/1; Bâkî G 192/3; Eşrefoğlu Rûmî 131/6; 

Şeyhî G 74/4; Necâtî Bey G 263/7) 

N’eylesin rindân-ı âlem kim bisât-ı âleme 

Tarh eden âyîn-i bezm-i gam-zedâ-yı sohbeti 

                                                  Nâ ‘ilî K 34/5 

Hâtırun âlâyiş-i ekvâna isti’dâdı yok 

Rind-i bî-kaydun ser ü sâmâna isti’dâdı yok 

                   Nâbî G 397/1  

Bu rûzgârda âzâde-ser o rinde hased 

Ki fark-ı himmetine sâye-i hümâ düşmez  

                                           Nâ‘ilî G 149/3  

4.5.7. Alçakgönüllü-Mütevâzı  

Klâsik şiirimizde şâirler rindin mütevâzı bir tabiata sahip olduğunu çeşitli 

teşbihlerle göstermektedirler. Gönlü zengin, kemâl ve fazilet derecesi bakımından üstün 

gösterilen rind tipi, ummânlar kadar engin bir gönle sahip olsa dahi mütevâzılık 

bakımından nâçîz bir katreye teşbih olunur  ki, böylelikle onun ne kadar tevâzu sahibi 

olduğu anlaşılabilsin. Rind aşk âleminin kıyısı olmayan deryâsı gibidir; fakat bu hâlini 

gözler önüne sermez ve tevâzu göstererek kendisini değersiz bir katreymiş gibi gösterir. 



146 

 

Dîvânlarda toprak mütevâzılığın sembolü olarak görülür, bu sebeple rindin mütevâzılığı 

da toprağa teşbih edilmektedir. Rind, kibir sahibi olmaktansa toprak gibi mütevâzı 

olmayı tercih eder çünkü bilir ki, gül toprakta bitmektedir. Gönül tarlasına mütevâzılık 

tohumu ekenin hasadı da gül olur yani ancak toprak gibi mütevâzı olanın bağrında 

güller açar. Âşığa yakışan davranış tevâzu göstermesidir; çünkü sevgilinin gönlüne 

girebilmesi bunu gerektirir. Su gibi alçaktan yürüyen nihayetinde ummâna nâil olur. 

Dîvân şâirleri âşığın meşrebini sürâhi gibi hoş, lâtif bir edâya benzetmektedirler. O 

başını yukarıda tutmak yerine sürâhi gibi tevâzuyla yere eğmektedir. Bir diğer benzetme 

ise, sevgilinin yanaklarına dökülen saçların Kâ’be’nin örtüsüne teşbih edilmesidir. Âşık 

ise buna tevâzu ile eğilerek yüz sürmektedir.  (Yahyâ Bey G 407/2, G 138/4; Yûnus 

Emre G 10/5; Eşrefoğlu Rûmî G 9/8, G 89/4, Mnc 4; Bâkî G 191/7)  

Dîvânlarda âşığın mütevâzı gösterildiği bir diğer husûs da şöyledir: Sevgilinin 

nazarında itibâr görmek isteyen âşık, bunun için yüzünü toprak gibi ayaklar altına 

koyarak alçakgönüllülük gösterir ki, bu cihetle sevgili onu baş tacı etsin. Âşık cemâlin 

vaslına erebilmek için yüzünü yârin ayaklarına sürer. Sevgiliyi mertebe olarak çok yüce 

bir makamda görür, kendini ise onun ayaklarına yüzünü sürecek kadar aşağı görerek 

tevazu gösterir. Çünkü sevgili güzellik şâhıdır ve âşık gönlünü sevgiliye arz edebilmek 

için onun ayakları dibine düşer. Cihânın şâhının ayaklarını öpmek, gönül ehli olan rind 

için mutluluk vesilesidir. (Niyâzî-i Mısrî G 189/4; Şeyhî G 115/2; Neşâtî Bey G 135/1, 

G 97/5; Yahyâ Bey G 139/5; G 138/2, G 202/1, G 415/2; Necâtî Bey G 267/2; Nedîm 

Mes 1/10) 

Hevâ-yı aşk u nâr-ı şevk u âb-ı çeşmin olmasa 

Kim âdem der senin gibi ayak topragına Yahyâ 

               Yahyâ G 6/5 

Dervîşlerin en alçagı bugday içinde burçagı 

Bu Mısrî gibi balçıgı her bir ayak basmak gerek 

            Niyâzî-i Mısrî G 97/5 

Nâbî yeter ki kibir ve riyânın gönülde yeri olmasın, keder ehli olan rindlerin 

gönüllerindeki gamı defetmesi dahi gam değildir, diyerek rindlerin kibir ehli 

olmadıklarını söyler: 



147 

 

Tek pây-mâl-i ‘ucb u riyâ olmasun da dil 

Rindâna gâhi def’-i gam eylerse gam degül 

                 Nâbî G 481/4 

Niyâzî-i Mısrî ise, “terk et kuru davâyı hem kibr ile riyâyı, Mısrî koy bu 

sevdâyı Sübhân’a erem dersen”, diyerek aslında şunları ifade etmeye çalışmıştır: 

Edebiyatımızda kuru dava peşinde koşan zâhidtir. Şâir hakikâti fehm etmekten yoksun 

olan ve menfaat icâbı iş yapan zâhidin yolundan gitme, onun gibi kibir ve riyâ ateşine 

düşme demektedir. Hakk’a ermek istiyorsan bırak kibir ve dünyâ sevdâsını, bu âlem 

seni aldatmasın demek istemektedir:  

Terk it kurı da’vayı hem ‘ucb ile riyâyı 

Mısrî ko o sevdâyı Sübhan’a irem dirsen 

           Niyâzî-i Mısrî G 98/7 

4.5.8. Fakir 

Tasavvufun temel özelliklerinden biri olan fakr bilinen fakirlik, yoksulluk 

anlamında olmayıp; Allah’tan başkasına muhtaç olmamak, dünyaya ait her şeyden 

müstağni olmak, onu istememek ve bağlanmamak mânâsındadır. Tasavvufî 

makamlardan biri veya yol/metot olarak da değerlendirilir. Tarikatte bu kelime çok 

yanlış telâkkilere uğramıştır. Sebebi de fakr kelimesinin Türkçe’de kullanıldığı mânânın 

Arapça metinlere tatbikinden ileri gelmiştir. Bu yüzden önce hadis olarak meşhur olan 

“Fakr ile iftihar ederim” cümlesindeki fakr, yoksulluk mânâsına alındığı için bu yanlışa 

düşülmüştür. Yine hadis olarak meşhur olan: “Fakr insanı hemen hemen küfre 

götürebilir” cümlesindeki fakr da yoksulluk mânâsınadır. O zaman yukarıda zikredilen 

ve iftihar olunan fakr ile bu mânâ tezat teşkil etmektedir. Kezâ yine hadis olarak mervi 

bulunan: “Yoksulluk iki cihanda yüzkarasıdır” meâlindeki cümlede de “fakr” kelimesi 

“Fakr ile iftihar ederim”deki fakr ile aynı mânâda değildir. İslâm dini yoksulluğu hiçbir 

zaman güzel bulup övmez. Çünkü yoksulluk, zelil olup aşağılanmaya sebep olur. Zillet 

ise İslâmiyetin yüceliği ile bağdaşamaz. (Levend, 1984: 48; İz, 2001: 129-130)  

Rind istiğnâ mülkünün sultânı olarak gösterilir. Dünyâ malına ihtiyaç 

duymayan, ondan kaçınan ve gönül tokluğu gösteren rindin, hazinesi de ağzına kadar 



148 

 

fakr gevheriye doludur; çünkü fakirlik onun için en büyük servettir. Yokluk mülkü yani 

dünya malına değer vermeyenlerin mülkünde, fakirliği, dünya arzusu ve heveslerinden 

uzak durmayı kazanç olarak bilir. Ona göre gerçek zenginlik dünya malına kıymet 

vermemektir. Fakirlik rind için mala ve servete değer vermemek ve dünyaya fazlaca 

düşkünlük göstermemektir. Ona göre, kemâl derecesinde istiğnâ sahibi olmak 

isteniyorsa, dünya saltanatından vazgeçilmeli, fakirlik mülkünün yolu tutulmalıdır. 

(Şeyh Gâlîb G 111/7; Fuzûlî G 51/2, G 202/7; Avnî G 13/6)  

Fakr, sahip olmamak, eşyayı bulundurmamak değil; değer vermemek ve talep 

etmemek anlamındadır. Zirâ asıl fakirlik varlık içindeyken yokluğu seçme, zenginliğe 

sahipken maldan, mülkten feragat ederek, bunların debdebesine itibâr etmemektir. 

Fakirlik elbette ki, dünyadan büsbütün uzak durarak çalışmamak, üretmemek değil 

bilakis varlık içinde, servete, mala, mülke hâizken gönülden dünyâlığı çıkarmaktır. 

Dîvân şiirinde rind kesesi boş lakin gönlü zengin bir tip olarak tarif edilmektedir. Bu 

fakir, fukara hallerini de umursamaz gösterilir. Fakir olsa dahi daima neşeli olmasına 

şaşılmaz çünkü eli boştur ancak gönlü aşkla doludur. Ona göre, hakiki zenginlik gönlün 

muhabbetle ve sevgilinin aşkı ile dolu olmasıdır. Fakr sahibi olmak rind nazarında 

büyüklük ve azamete hâiz olmak mânâsına gelmektedir; çünkü dünyâda varlığını terk 

edebilen, hakiki fakra nâil olur ve bu da insana yüce bir değer kazandırır. Eli boş olsa 

dahi bundan keder duymayan rind, elinde altın paralar olacağına gönül açan ve kalbe 

ferahlık veren gül renkli şarâp olsun ister. Rind için şarap, sevgili ile ünsiyetin lezzeti ve 

bundan hâsıl olan ruhâni feyz anlamındadır ve bu nedenle şarâbı dünyâ nimetlerinden, 

hayat için lazım olacak tüm rızıklardan çok daha kıymetli görmektedir: 

Rind hemîşe pür-tarab olsa ta‘accüb eylemen 

Kîse tehi ise n’ola kâsesi tolu râh-ı ‘aşk 

                                               Yahyâ G 181/4 

Rindân tekellüme haylî girâncadur 

Kem-pâyenün gurûrı fakîrün ta’azzumı 

           Nâbî G 888/4 

  



149 

 

Tehî-dest olsan ey rind-i gedâ gam çekme kim elde 

Zer-i sürh olmasun gül-gûn şarâb-ı dil-güşâ olsun 

                                                            Bâkî G 351/4 

Klasik şiirimizde rindin yeri meyhânedeki şarap küpünün dibidir. Meyhâne aşk 

meskeni olarak tasavvur edilir ve dolayısıyla şarap küpü de aşkın kaynağı olarak 

görülmektedir. Kesesi boş, cebinde bir metelik dahi bulunmayan yani aşktan başka 

hiçbir şeye itibâr etmeyen ve dönüp bakmayan rindin, şân ve şöhret sermayesini de 

şarâba bağışlaması istenir. Çünkü geride benliği ve nefsi adına hiçbir şey 

bırakmamalıdır ve ancak böylelikle fakr mertebesine erebilecektir. Şarâp aynı zamanda 

rindin varlığındaki kötü hasletleri tasfiye etmek için bir araç olarak görülür. Bu 

cihetledir ki, varlığından bütün nefsânî arzularını arındıran rinde haset edilir, bu hâli 

onun kıskanılacak bir seviyede olduğunu gösterir. Bu bakımdan rind edebiyatımızda, 

sahip olduğu husûsiyetler bakımından kıskanılacak bir tip olarak görülmektedir. Nâ’ilî, 

cebinde parası olmayan, bir pula dahi muhtaç olan şarap düşkünü rindin, vaziyetinden 

gayet hoşnut olduğunu ve arzusuna nâil olanlar gibi bahtiyar bir halde meyhânenin 

yüksekçe bir köşesinde oturmakta olduğunu söyler: 

Pây-ı humda hased ol rind-i tehî-kîseye kim 

Vakf-ı câm eylese sermâye-i nâm u nengin 

                                              Nâ‘ilî G 291/4 

Geçmiş serîr-i meykedeye rind-i bâde-hâr 

Muhtâc-ı füls-i ahmer iken kâmrânlanır 

                                              Nâ‘ilî G 44/5 

Dîvân şiirinde sevgili padişâh, sultân yahut hükümdâr olarak tasavvur 

edildiğinde; âşık da onun karşısında fakir, aciz hatta bir dilenci konumunda 

gösterilmektedir. Âşık, onun kapısındaki kulu ve hizmetkârıdır bazen de onun keremine, 

ihsanına muhtaç fakir bir dilenci olmaktadır. Necâtî Bey, padişâh hükmündeki 

sevgilinin fakir bulduğu kuluna dönüp bakmadığını dile getirirken; Şeyhî de cemâl ve 

güzellik sahibi yârin, fakire nazar etmesini ve merhamet göstererek ona iltifat etmesini 

istemektedir. (Şeyhî G 1/3) Bâkî ise, cemâl sahibi olan mahbûbundan güzelliğinin 



150 

 

zekâtını istemektedir ki, kendisini buna layık bir fakir olarak görmektedir. Şeyhülislâm 

Yahyâ Bey de, âşığı fakir göstermektedir. O fakirin eksikliği ve kusuru nedir ki, 

sevgiliden uzak kalan âşığın şeydâ gönlünü ayrılığın şiddeti gamla doldurdu, 

demektedir: 

Ben fakir oldugum için gelmez olmazsın yakın 

Pâdişâhın neyki kaçmak böyle çâkerden ırag 

          Necâtî G 267/3 

Hüsnün zekâtınun eger ey hâce-i cemâl 

Bir müstehakkın ister isen işte ben fakîr 

              Bâkî G 91/2 

Firkatinde dil-i şeydâyı temâm etdi gamın 

O fakîrin nedir eksikligi taksîri nedir 

    Yahyâ G 70/2 

4.5.9. Mâsivâdan Sıyrılma 

Allah’tan başka her şeye, mâsivâ denir. Dünya hayatı ile ilgili mal mülk gibi 

şeyler de mâsivâdan sayılır. Sûfîlerce, gönülde, Tanrı’dan başka, kimin ve neyin olursa 

olsun, sevgisi, dileği varsa, o kişi, “Ma-sivâ” ya gönül vermiştir. Aynı zamanda varlık 

âlemini, Tanrı’dan ayrı bilen, onları, Tanrı sıfatlarının, Tanrı hükümlerinin tecellisi 

olarak görmeyen kişi de “Ma-sivâ ehli”dir. (Ceylan, 2000: 240; Uludağ, 2012: 348; 

Gölpınarlı, 1977: 222-223) 

Hakk aşkından gayrısını mâsivâ olarak gören mutasavvıf şâirler, mâsivâ 

sevgisinin insandaki akla, kalbe ve câna sığmayacağı görüşündedir. Onlara göre 

Hakk’ın kulda tecelli etmesi için gönülde mâsivânın hiçbir suretle bulunmaması gerekir 

ve ancak mâsivâyı terk edip yüzünü dosttan yana döndürenler, Hakk yolunun âşıkları 

olabilir. Mâsivâdan göz yuman, dünyâ ile alakâsını kesen bu âşıklar, Hakk’ın dîdârını 

görmeye muvaffak olur. Mâsivâ kaydından geçmek ancak aşk kitabından bir harf 

okumakla mümkün olabilir; çünkü Hakk aşkı insandaki ismi, resmi yok eder ve 

mâsivâyı unutturur ve böylelikle insan âlem-i mülkten, makam-ı marifete geçebilir yani 



151 

 

aşk şarâbından içen mâsivâdan geçer, mâsivâdan geçen ise Hakk’a yaklaşmış olur. 

(İbrahim Hakkı G 46/9, G 132/7, G 98/4; Niyâzî-i Mısrî G 195/2; Eşrefoğlu Rûmî G 

133/8, G 129/5, G 108/4) 

Dedim ey dost nice senden eser bulmak olur 

Dedi çün kalmaya âlemde vücûdundan eser 

      İbrahim Hakkı G 86/2 

Mâsivâdan sıyrılmanın Allah aşkı ile mümkün olacağını ifade eden dîvân 

şâirleri, gönüllerdeki mâsivânın izi aşk ile silinebilir ve Hakk’tan gayrısını yok bilmenin 

mümkünatı ancak aşk ile gerçekleşebilir, anlayışına sahiptirler. Aşk çılgınlığının feyzi 

ile Hakk’a tam bir cezbe ve vecd içinde bulunmakla dünyaya ait alâkalardan kurtulunur. 

Onlara göre, gönül hânesi kesretten arınmalı, dünyâ alâyişlerinden tenzih edilmelidir. 

Dünyâ malına aşırı düşkünlük göstermemek için ve benlikten mâsivânın tasfiye 

edilmesi için lutfu ve ihsânı çok olan Allah’a niyâz edilmelidir. Hâkk’tan gayrısından 

elini eteğini çeken ve mâsivâ kaydına tevessül etmeyen ancak Hakk ile ünsiyet 

kurabilir. (Bâkî G 223/6, G 339/1, G 317/1, G 327/1; Fuzûlî G 98/3, G 77/9) 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey, gönlü Kâ’be’ye teşbih ederek, Hakk’tan gayrı tüm sûretlerin 

gönülden arındırılması gerektiğini ifade eder; aksi takdirde onun nazarında gönlün bir 

puthâneden farkı olmayacaktır. Dîvânlarda mukaddes ve yüce bir değere sahip olarak 

gösterilen Hakk’ın nazar-ı İlâhisi olan gönül, mâsivâya meylederse, içinde dünyâ 

sevgisini taşırsa bir hükmü ve değeri kalmamış olur: 

Gönlünde senin gayr u sivâ sûreti neyler 

Lâyık mı bu kim Ka’beye büt-hâne desinler 

                 Yahyâ G 93/4 

Bâkî, yokluk şarâbından içen yani kendi varlığından geçiren, maddî 

varlığından sıyırıp Hakk’a ulaştıran şarâptan yudumlayan rindler, kesretten yani 

çokluktan yüzünü dönerek, her şeyin mâliki olan Allah’a teveccüh ettiler, diyerek rindin 

mâsivâ kaydından uzaklaştığını ifade eder. Bu hususta Şeyh Gâlîb ise, rind dünyâ 

meseleleriyle ilgilenmeyip, kadeh yani şarâp karşılığında dünyâ menfaatlerinden geçen 

kişidir, açıklamasında bulunur yani rind aşka mukabil tüm mâsivâyı elinin tersiyle iter. 

Rind meşrepli olduğunu ifade eden Nef’î, âşık olanlar bu fâni âlemden el etek çekerek 



152 

 

dünyaya itibâr etmezler, eğer sen gerçek bir rind isen kesret âleminden çık, vahdet 

köşesinde otur, diyerek rindlerin dünyâ kaydından uzaklaşarak yalnızca Hakk’a 

yönelmeleri gerektiğini ifade eder. Ona göre Hakk’tan gayrısına yönelmek gaflete 

düşmek demektir:  

Götürüp ayagı rindân-ı selef kesretden 

Çekdiler câm-ı fenâyı bize yâ Hû didiler 

                                           Bâkî G 184/2  

Dehrin iki kadehle değiş kâr u bârını 

Bilme cihân umûrunu rind-i cihân isen 

                              Şeyh Gâlîb G 182/4 

Ehl-i aşk olan çeker bu bezm-i fâniden ayag 

Nef ‘îyâ ger rind isen ol kûşe-i vahdet-nişeşt 

                                                  Nef ‘î G 14/5 

Yoklasan noktada mevcûddur esrâr-ı hurûf 

Rind isen gafleti ko kesreti tenhâya degiş 

                                               Nef ‘î G 59/4 

4.5.10. Dünyâya İtibâr Etmez 

Dünyâ halkın düşmanıdır, aldatıcı ve fânidir; bu âlemden maksat cânlar cânı 

yani hakiki maşûk olan Hakk’ın kendisi olmalıdır. Bu nedenle dünyâ sevgisi 

gönüllerden çıkarılmalıdır, anlayışını benimseyen rindler için “Bu dünyâ kâmiller için 

haram iken, hamlar için helâldir.” Onun nazarında dünyâ kaydından azâd olarak, nefsini 

fâni kılan ancak kaim olabilir. Bu cihetle rind dünyâyı kendine dost edinmez, onun için 

dünyâ rağbet edilmemesi gereken bir metâ’, murdar gördüğü bir leş gibidir. Kimi zaman 

da dünyâyı virân bir kervânsaraya benzetir, kendisini de bu virânenin âvâre misâfiri 

olarak görmektedir. Yalan dünyâ, yolcu konumunda olan insan için bir iki gün 

oyalandığı, gelip geçici bir menzildir. Kıymeti bir pul kadar olan dünyâda ömür hızlıca 

akıp geçmektedir. Eşyânın hakikâtlerini ve hükümlerini bilen ve ona göre amel edenler 

için bu âlem yokluk yani hiçlik hükmündedir. Cihân içindeki mevcut olan cümle 



153 

 

varlıklar, hayâlden ibarettir ve bâtıl olan hayâle bu kadar muhabbet fayda getirmez. 

Rindler için Hakk’ı müşahede ederek almış oldukları her nefes, düşman olarak 

gördükleri dünyadan elde etmiş oldukları ganimet olur.  (Yûnus Emre G 333/6, G 161/4 

G 101/1; Fuzûlî G 136/1; Yahyâ Bey Mt 76; Bâkî G 313/6; Şeyhî G 33/2, G 151/6, G 

43/5) Dîvân şâirleri de hileci olarak gördükleri dünyâya itibâr edilmemesi gerektiğini 

ifade ederler:                

Ey Necâtî izzet-i dünyâya bakma merd isen 

Bir vefâsız kahbedir dünyâ ki hiç varmaz ere 

                  Necâtî G 499/5  

Bir dem iken devlet-i dünyâyı bir dem sandılar 

Bu fenâ gülzârının ayşını âlem sandılar 

           Necâtî G 74/1 

‘Âkil oldur gelmeye dünyâ metâ’ından gurûr 

Müddet-i devr-i felek bir demdür âdem bir nefes 

               Bâkî G 211/4 

Dünyâya meyletmeyen ve gönlüne dünyâ sevgisini yerleştirmeyen rind toprağı 

döşek, taşı da yastık eyleyecek kadar dünya kaydından geçmiştir. Dünyâ benim 

diyenleri ve ona kıymet verenleri gözünle gördün, hani derleyip topladıkları nerede, 

diyerek bu yanlışa düşülmemesini nasihat eder. Çünkü onun gözünde bu fâni âlemin 

varlığının zerrece kıymeti yoktur. (Yûnus Emre G 197/3; Eşrefoğlu Rûmî G 137/2, G 

138/6) Bu aldatıcı, yerinde karar kılmayan feleği arzulayarak ona kendini kaptırma, 

rindlerin anlayışında bu yoktur, diyen Nâbî rindlerin cihânın sırça köşklerinin hayâline 

dahi tahammüllerinin olmadığını belirtir. Yahyâ Bey ise, cihânın izzetlerine teveccüh 

ederek yolundan kalma, âkil olan bu yalanla eğlenip vakit geçirmez, diyerek dünyaya 

itibâr edilmemesi gerektiğini ifade eder. Başka bir beytinde ise, rindin pîr-i mugânın 

sunduğu aşk şarâbı ile kendinden geçtiğini ve bu sarhoşluğun ondan dünyâ muhabbetini 

söküp aldığını söyler. Şu haysiletle ki, rindin gönlündeki dünya sevgisini ancak aşk 

şarâbı tasfiye edebilir. Bu bakımdan şâir aşk şarâbı içen rindin, dünyâ kaydından geçip 

Hakk’ı müşahede ettiğini imâ etmektedir: 



154 

 

Olma sarf-endâz-ı şevke gerdiş-i eflâkden 

Mezheb-i rindânda kesr-i hâtır-ı mînâ budur 

                   Nâbî G 245/2 

Cihânın izzet ü ikbâlini efsâne bil Yahyâ 

Yolundan kalma kim âkıl o yalanile eglenmez 

                   Yahyâ G 149/5  

Mest-i harâb oldum pîr-i mugân suyundan 

Bir iki zevrakile geçdim cihân suyundan 

             Yahyâ G 298/1 

Zevk istersen dünyâyı terk et; çünkü ben dünyâda dünyâyı terk etmekten başka 

zevk bulmadım, diyen Fuzûlî, bekâ mülkünü istiyorsan dünyâ varını yok eyle 

söylemiyle dünyaya zerrece değer vermediğini ifade etmektedir. Nâbî ise, dünyaya 

tama’ edenlerin eline hiçbir şey geçmeyeceğini söyler. (Nâbî A 104) Yahyâ Bey de 

zâhide bizim adâbımız dünyaya itibâr gözüyle bakmamıza müsaade etmez, 

açıklamasında bulunarak dünyaya meyletmekten ictinâp ettiğini söyler: 

Zevk istersen Fuzûlî terk-i dünyâ et ki men  

Bulmadum bir zevk mundan gayri tâ dünyâdeem 

             Fuzûlî G 190/7 

Bekâ mülkün dilersen varunı yoh eyle dünyâ tek 

Etek çek gördügünden âfitâb-ı âlem-ârâ tek 

            Fuzûlî G 159/1 

Kılmazuz dünyâya ‘ayn-ı i’tibâr ile nazar 

Zâhidâ yabana bakdurmaz bizi adâbumuz 

            Yahyâ G 164/2 



155 

 

4.5.11. Şân ve Şöhret İstemez 

Şân, şöhret âşıklar için dünyâlık bir eşyâ, değersiz gördükleri bir meta’ gibidir 

bu sebeple yağmaya verdikleri kıymetsiz mâl hükmündedir. Dîvânlarda şöhret için âfet 

benzetmesi yapılır ve âşığın başına belâ ve musibet getiren büyük bir felâket olarak 

görülür; çünkü şöhret berâberinde gamı ve kederi de getirir.  (Niyâzî-i Mısrî G 144/4; 

Necâtî Bey G 317/5; Eşrefoğlu Rûmî G 121/11) Şöhret ve nâmın aşk ile bir arada 

bulunmayacağını ifade eden Bâkî, ya şân, şöhret terk edilmelidir ya da aşk, diyerek bu 

ikisinin bir gönüle sığmayacağından bahseder. Aşkın muhtevâsında samimiyet ve ihlâs 

vardır, buna mukabil şöhret ise içerisinde kalbi öldüren riyâyı taşır. Bu cihetle âşık için 

belâya ve musibete düşme sebebidir. Şöhret beraberinde yücelik ve yükseklik 

bakımından itibârı da getirerek gönüllere kibir tohumunu eker. Bu nedenle şöhret 

sahiplerinin marifet hazinesini bulmaları imkânsızdır. Şöhretin şehvetine kapılanlar zât-ı 

İlâhiyi hakkıyla fehmetmekten yoksundurlar. Bunun için şöhret illetinin insanın 

bedeninden atılması gerekir:    

Yâ terk-i nâm u neng it yâ ‘aşkı ko gönül gel 

Neng ile nâm sıgmaz ‘aşk ile bir arada 

         Bâkî G 478/3 

Şöhret ıssı ma’rifet kenzini bulmakdur muhâl 

Zîrâ anun varlıgı başdan başa vîrân gerek 

                 Niyâzî-i Mısrî G 100/7 

Şeyh Gâlîb, cihânın meşhûru dahi olsa âşığı kıskanmanıza luzum yoktur; 

çünkü onun için şöhret kaftanı üryân bir bedenden farksızdır, anlayışını ortaya koyarak 

âşığın şöhret hevesine kapılmadığını söyler. Aklı yok ederek nâm ve nişân kaydından 

geçenler, Mecnûn gibi aşk defterinde meşhûr olur, diyen Neşâtî Bey için ise, şöhreti 

terk eden âşıklar bu cihânda şöhret bulmaktadırlar. Ona göre üne ve şâna sahip olmayan 

âşık, bu suretle âlemde şöhret bulur. (Neşâtî Bey G 50/3, G 27/4) Necâtî Bey, şânın ve 

şöhretin vücuttan tasfiye edilmesi için varlığın aşk ateşi ile yanması gerektiğini söyler. 

Niyâzî-i Mısrî ise, şöhret elbisesinden soyunarak melâmet hırkası giyinilmeli ki, âşık 

kendisini cümle halk içinde gizlemeyi başarsın, demektedir. Aşk ile şöhret bulma yani 



156 

 

aşkını dillere düşürerek ifşâ etme hususu tasavvufî cihetle ele alındığında pek hoş 

karşılanmaz. Âşık bu sırlı hallerini, melâmî sıfatının arkasına gizlenerek saklamalıdır:  

Reşke hâcet yokdur olsak dahı meşhûr-ı cihân 

Hil’at-ı vâlâ-yı şöhret cism-i uryândır bize 

            Şeyh Gâlîb G 300/4 

Şem’ gibi aşk oduna yanayım kon yanayım 

Mahv olunca dünyede nâm u nişânı kendimin 

                  Necâtî G 287/4 

‘Âr u nâmûsun bırak şöhret kabâsından soyun  

Giy melâmet hırkasın kim ol nihân itsün seni 

       Niyâzî-i Mısrî G 189/3   

Şeyhülislâm Yahyâ Bey, bu âlemde isimsiz ve belirsiz ol zirâ senin mahlasın 

bu olmalı diyerek, ün ve şöhret peşinde koşmadığını ifade ederken Fuzûlî ise, şân ve 

şerefe itibâr etmekten vazgeç açıklamasında bulunur: 

Hemân ‘âlemde bî-nâm u nişân ol 

Budur ‘âlemde Yahyâ sana mahlas 

            Yahyâ G 166/5 

İ’tibâr etme mülk-i dünyâya  

İ’tibâr-ı ulüvv-i şandan geç 

               Fuzûlî G 49/5 

4.5.12. Kanâat Ehli 

Kısmetine/payına razı olma mânâsına gelen kanâat, tasavvufta yaşamak için 

zorunlu olan ihtiyaçların dışında kalan nefse ait arzulardan uzak durmak; yeme-içme ve 

oturulan ev konusunda israfa gitmemek; aşırı kazanma hırsından kurtulmak demektir. 

Kanaat, çalışıp çabalayarak, bütün cehdini sarfettikten sonra, eline geçene razı olmaktır. 

Çalışıp bütün gücünü sarfettikten sonra ele geçene şükredip, ihtirasa kapılmamak ve 



157 

 

takdire rızâ ile boyun eğmektir. “Ben on saat çalıştım, on lira aldım, o beş saat çalıştı, 

yüz lira kazandı” dediğin zaman, kanaatin ne demek olduğunu anlamadığın meydana 

çıkar. Cenâb-ı Hak herkesin erzâkını birer sebebe bağlayarak taksim etmiştir. Senin 

rızk-ı maksûmun her ne ise, o eline geçecektir. Bütün kâinat her gün başka tecelliye 

mazhardır. Sen de onların içindesin. O gün, o an Hak’tan her neye mazhar oldunsa ona 

teşekkür etmek hakikî kanaattir. Çoğa sevinip, aza üzülmek kanaat değildir (İz, 2001: 

116-170; Necmüddin Kübrâ, 1996: 51). 

Rindlerin dünyaya ve varlıklı olmaya karşı böyle ilgisiz kalmalarını sağlayan, 

onların kanâat ve istiğna sahibi insanlar olmalarıdır. Kuru ekmek ile kanâat etmeyi 

hakiki bir nimet ve istiğna köşesini de dünyanın en rahat yeri olarak kabul 

etmektedirler. (Mum, 1999: 82) Kimseye minnet etmeyerek insana lazım olacak her 

hususta bileğin emeği ve alın teri ile kazanılan kuru ekmeğe râzı gelmek, nimetlerin en 

kıymetlisi ve de en lezzetlisidir. Çünkü varlığın mülkiyeti Allah’a aittir ve kuldan 

beklenen ise mülkün sahibini bilmek ve yalnızca ondan istemektir. Kuru ekmeğe kanâat 

göstermek ve açgözlü olmayıp hırs göstermeyerek azla yetinmeyi bilmek, beraberinde 

insana gönül huzurunu getirmektedir. Çünkü kimseye muhtaç olmayarak, gönül tokluğu 

göstermek insanı huzura ve rahata kavuşturur.  

Rindin gedâlık yani fakirlik tarafı ona izâfe edilen sıfatlarındandır. Şeyhülislâm 

Yahyâ Bey devrânın şâhına ve makam mensup sahibi yöneticilerine baş eğmeyen, 

onlara kulluk etmeyen gedâlar var söylemiyle rinde işaret ederek; azla yetinmeyi bilip 

tokgözlülük göstererek, kimseye eyvallah etmediğini dile getirmektedir. Bâkî de daha 

ne zamana kadar rızkı düşünerek yaşayalım diyen rindlerin, kanâati alışkanlık 

edindiklerini yani kanâatkâr olduklarını söyler. Çünkü dünyanın mülkiyeti insanda olsa 

idi, o vakit nimetlerin zevâlinden hâsıl olacak endişe ve korku ile nimetlerden lezzet 

alınamazdı. Hiçbir zaman bu korkuya kapılmayan rindler rızkın telaşına düşmek yerine 

rızkın sahibine güvenirler; çünkü bilirler ki, Münim-i Hakiki onun yerini boş bırakmaz 

ve azalanların yerini misliyle doldurur: 

Nân-ı huşkile kanâat gibi bir ni’met mi var 

Künc-i istignâ gibi bir kûşe-i râhat mı var 

               Yahyâ G 109/1 

  



158 

 

Kanâat gencine mâlik olup künc-i selâmetde 

Fakîr olur şeh-i devrâna baş egmez var gedâlarda 

             Yahyâ G 344/4  

Tutalum şîve-i rindân-ı kanâ‘at-pîşe 

Tâbe-key hâtıra-i ni’met ü nâz eyleyelüm 

                                             Bâkî G 317/5  

Mutasavvıflar kanâatkâr olmanın yolunun sabırdan geçtiğini ve selâmete yani 

kurtuluşa ermek için sabır göstermek gerektiğini vurgularlar. Kanâat hırkasını giyen 

hikmetlerin ve hakikatlerin farkına varabilen ise ârif olur. Sahip olduklarına kanâat 

ederek, insanlardan bir şey beklemeyen daha da önemlisi gönül tokluğu gösterebilen 

kişi, sabırla bunu gerçekleştirdiğinde, gerçek nimet verici olan Allah’ın gizli hazinelere 

vâkıf olur. Yokluğa sabreden ve kanâat gösterenler Allah’ın rahmetine ve mağfiretine 

nâil olurlar. Onlara göre, insan varlıklı dahi olsa azla geçinmeyi bilmeli ve nefsin 

arzularını kovmalıdır; bu da aza kanâat etmeyi bilmekle mümkün olacaktır. (Yûnus 

Emre G 230/2; Eşrefoğlu Rûmî Mes 4/1) Fuzûlî ben kanâat mülkünün sultânıyım, 

üzerimdeki fakirlik elbisesi benim için yeterlidir, diyerek fakirliği hakiki sultanlık 

olarak görmektedir. Çünkü öylesine kanâat göstermektedir ki, dünyaya dair hiçbir 

arzusu kalmamıştır. Şeyhülislâm Yahyâ Bey ise, zahmet köşesinden nasibim yârin 

gönlümde açmış olduğu yaraların gamıymış, kanâat ehline bir köşede ölmeyecek kadar 

yiyeceği azık olsa yeterlidir. Sevgiliden beklediği iltifata nail olmak isteyen 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey, bunu göremese de kanâat eden bir âşık olacağını dile 

getirmektedir. Bâkî ise, altın ve gümüşe göz dikmeyen kanâat ehli rind tipini tasvir 

etmektedir: 

Ey Fuzûlî men kanâ’at mülkünün sultânıyam 

Saltanat esbâbı egnümde palâs-ı fakr bes 

                  Fuzûlî G 121/7 

Nâsibim künc-i mihnetde gam-ı gamzeyle hûn-ı dil 

Kanâat ehline Yahyâ yeter bir kûşe bir tûşe 

                 Yahyâ G 342/5 



159 

 

Ben şâh-nazar rind-i cihân ana derim kim 

Nergis gibi göz dikmeye sim ü zere cânâ 

              Bâkî G 102/7 

4.5.13. İnsanlardan Kaçar 

Hayatta ve içinde yaşadığı toplumda aradıklarını ve özlediklerini bulamayan 

rind, dış dünyadan kopup, toplumdan kaçma yolunu seçer. Bu nedenle rindi eski 

şiirimiz içinde çoğu yerde dış dünya ile çatışma ve onun dışında yaşama isteği 

içerisinde buluruz. Böylece o, aşk ve içki sarhoşluğuyla kendine kurduğu dünyada daha 

kandırıcı, daha güvenilir bir hayat özlemini doyuracak, aradığı mutluluğa kavuşacaktır. 

Ayrıca rind, dış dünyayı hiç etkilemeye çalışmayan, yaşadığı çevreden büsbütün kopuk 

bir kişilikle de karşımıza çıkmaz. Hayattan beklediklerini bulamamak, toplum 

değerlerinin sarsıldığını görmek, rind üzerinde zaman zaman tedirginlik, kötümserlik 

bazen de eleştiri ve yergi şeklinde kendisini gösterir. Rindliğin doğuş nedenleri ve 

rindin dünya görüşü üzerinde durulunca, rindliğin ortaya çıkışında, insanın gönlünce 

yaşama özleminin payı olduğu ve özünde hayatta mutlu olma isteği bulunur. Gerçekten 

de rindi rind yapan en önemli özelliklerden biri ve hemen akla geleni, onun kurallardan 

oluşan toplum düzenine, toplumsal yaşayışın çeşitli zorluklarına, genel olarak hayatın 

kendisine ve içinde yaşanılan her çeşit duruma karşı takındığı umursamazlıktır. Hatta 

kayıtsızlığın da ötesinde, kuralları, gelenek ve görenekleri önemsememe, tanımama, 

çiğneme, disiplin dışı başıboş yaşama isteği, rindin ve rindliğin eski şiirimize yansımış 

en göze çarpan yanlarındandır. O, hemen her zaman, belirli kurallara dayanan toplumsal 

değerlere başkaldırma yanlısı bir kişilikle karşımıza çıkar. (Mengi, 1985: 37-44) 

Rind içinde bulunduğu toplumun umumi kâidelerine riayet göstermekten yana 

değildir. Serbest ve rahat olma anlayışını benimseyen ve bu düşünceyle hareket eden 

rind, toplum kurallarını baskı olarak nitelendirmektedir. Bu nedenle kimsenin bir 

başkasına müdahale etmesini hoş karşılamaz ve özellikle de dinî unsurların baskıcı bir 

üslûpla dayatılması onu, toplumdan uzak durararak dilediği ve inandığı gibi yaşamaya 

itmektedir; çünkü toplum tarafından anlaşılmadığı gerekçesiyle insanlardan 

uzaklaşmaktadır. Dîvânlarda rindliğin ortaya çıkış sebeplerinden bir tanesi de budur. 

Mutasavvıf şâirlere göre, âşık olan toplumdan kaçar ve hatta toplumdan uzak durması 



160 

 

onun için daha kazançlı gösterilir; çünkü aşk ateşiyle yanmak ve aşkı bütün varlığıyla 

yaşamak için Hakk ile hemhâl olunması gerekmektedir. Bu da âşığın insanlardan uzak 

durmasıyla mümkün olabilir. Mutasavvıfların âşığın toplumdan uzak durması ile ilgili 

görüşleri; halktan uzak durarak önce nefsin ıslâh edilmesine yöneliktir. Onlara göre, kişi 

önce kendisini tamamlamalı yani kusurlarını gidermeli daha sonra toplumun bir parçası 

olmalıdır. (Niyâzî-i Mısrî G 131/12; Kuddûsî G 283/5)  

İbrahim Hakkı, halktan uzak durarak dostu tenhâda ara ki, ancak böylelikle 

bulabilesin nasihatını vermektedir. Ona göre halktan ictinâp edenin Hakk’ı tefekkürü 

kolaylaşır. Allah’ı tanımak, O’nu anmak için insanın inzivâya çekilerek tefekkür etmesi 

elzemdir. Tefekkür ise ancak insanın dünyâ ile olan alâkasını keserek bir köşeye çekilip, 

yalnız kalmasıyla mümkün olabilir. Sonrasında ise, sana senden daha yakın olan Allah 

yetmez mi, diyerek Allah kuluna şah damarından daha yakındır âyetine telmihte 

bulunur. “Andolsun insanı biz yarattık ve nefsinin kendisine fısıldadıklarını biliriz. Ve 

biz ona şah damarından daha yakınız.” (Kaf Sûresi, 50/16) Nâ’ilî ise, rind olan halkın 

kalabalığından bir köşeye çekilebilendir, diyerek rindin toplumdan uzak durduğunu 

belirtmektedir: 

Bu âciz halkdan i’râz idüp ol dostu tenhâ bul 

Sana senden yakîn ol Vâhid-i Kahhâr yitmez mi 

         İbrahim Hakkı G 303/5  

Rinde zihâm-ı halkdan âzâde-gûşedir 

İnkâr olur mu lutfu meger külhenin dahi 

                                         Nâ‘ilî G 365/5 

Fuzûlî de, bir köşeye çekilip insanlardan uzaklaşmalı ki, ansızın hakikât sırları 

keşfedilebilsin, görüşündedir. Bir nefes Hakk’tan gaflet etmeyip Hakk’ı tefekkür ederek 

hakikât idrak edilebilir, anlayışını izâh etmektedir. Bir diğer beytinde gönlümü halk ile 

görüşmek hevesinden boşalttım, diyerek gam meclisine çekilip halkla alakasını 

kesdiğini, kendisine arkadaş olarak feryâdın yettiğini dile getirir. (Fuzûlî G 124/6) Eğer 

mutluluk ve bahtiyarlık arıyor isen tenhâya gel, halkı unut diyen İbrahim Hakkı, Hakk 

ile yakınlığın ancak bu sayede kurulacağını söyler. (İbrahim Hakkı G 61/7) Halkın 

sohbetinde lezzet bulmayarak, bir zaman kitaplarla dostluk kurdum diyen İbrahim 



161 

 

Hakkı, insanlardan ilim ve irfan noktasında beklediklerini bulamadığını ve bundan 

dolayı da onlardan uzak durarak, kendisini okumaya verdiğini söyler. Nef’î de, halkın 

âlim, münevver ve de kâmil kişiler yerine câhil ve bilgisiz kişilere itibâr ettiğini dile 

getirerek, onların halk tarafından anlaşılmadığını ve bundan dolayı da insanlardan uzak 

durduğunu dile getirmektedir. Dîvânlarda umumiyetle âlim ve kâmil olan rind iken, 

câhil ve nâdân olan ise zâhidtir. Bu nedenle kuvvetle muhtemeldir ki Nef’î’nin bu 

beytinde, âlim ve kâmil olan rindin, toplum tarafından anlaşılmadığı gerekçesiyle 

insanlardan uzak durduğu dile getirilmektedir: 

Ey Fuzûlî özünü gûşe-nîşîn et hum-ı mey tek 

Ola nâ-geh olasan kâşif-i esrâr-ı hakâyık 

                 Fuzûlî G 148/7 

Bu Hakkî der çü halkın sohbetinden bulmadım lezzet 

Kütüb cem’iyyetiyle ülfet itdim bir zamân tenhâ 

           İbrahim Hakkı G 1/3 

Bakmaz oldu kâmil ü dânâya Nef ‘î çarh-ı dûn 

Halk-ı âlem mâ’il ancak câhil ü nâdâna hep 

            Nef ‘î G 13/5 

Şâirlerin tamamı rindin tarafında yer almaktadır yahut kendilerini rind olarak 

tanıtmaktadırlar. Çünkü rind özellikleri bakımından dîvân edebiyatında üstün görülen 

bir tiptir. Rind olmak edebiyatımızda adetâ bir akımdır; tabiri caizse bir modadır ve 

devrin şâirleri de bu sebeple kendilerini rind olarak tanıtmaktadırlar. Bundan dolayıdır 

ki rindin tarafında gördüğümüz ve kendisinin de bir rind olduğunu dile getiren İbrahim 

Hakkı, dost ile dost olduğum için insanlar bana düşman oldular derken, tıpkı rind gibi 

toplum tarafından anlaşılmadığını dile getirmektedir. Çünkü rindin de Hakk ile olan 

ülfeti, halk tarafından özellikle de zâhid tipli insanlar tarafından fehmedilememektedir 

ve bundan dolayı da rindi kınarlar. Rind de bu bakımdan toplumdan yani cemiyetten 

uzak durmayı tercih eder. Niyâzî-i Mısrî de halktan yüzünü çevirerek kendisini 

insanlardan saklayan ne aramaktadır, söyleminde aslında cevabını bildiği fakat insanları 



162 

 

düşündürmeye yönelik sorduğu sorusunda, bu gibi inzivaya çekilen kişilerin Hakk ile 

hemhâl olmak için insanlardan uzaklaştığını dile getirmektedir:  

Niçün bu nâs bana düşmen oldular bilmem 

Meger günâhım odur kim o yâre yâr olurum 

   İbrahim Hakkı G 219/6  

Halkdan ayırmış yüzini pinhana çekmiş özini 

Ne arar kendini halkdan böyle pinhân eyleyen 

     Niyâzî-i Mısrî G 140/11 

4.5.14. Yokluk-Fenâ 

Fenâ, Allah’a nisbetle sâlikin, kendi varlık ve fiillerini görme duyusunun yok 

olmasıdır. Vücudun Hakk’ın varlığında fani olmasının gerçekleştirildiği bu son aşama, 

fenâ fi’l-vücûd aşamasıdır. Bu mertebede lâ mevcûde illallâh denir. Bu durum, sâlikin 

kendi varlığından fani olarak, Hakk’ın celâlini temâşâ ve azametini keşfetmesi ile olur. 

O dereceye gelinir ki, bu halde dünya ve ahiret unutulur. Ancak beşerî varlığın fenâsı 

demek, insanda maddî varlığın yok olması anlamında değil; büyük bir zevk içinde gâib 

olunması, Allah’ın dışında hiçbir varlığın tanınmaması anlamındadır. Fenâ mertebesine 

erişen bir mürid, Allah’ın hakikatini bütün benliğiyle hisseder. Kendi varlığının farkına 

varmadığı gibi, dışarıdan gelen herhangi bir uyarıcıyı da idrak edemez. Bu hal, bilgi ve 

amel gibi dünyaya ait idraklerin aşıldığı bir haldir. (Hücvirî, 1996: 365-371; Kelâbâzî, 

1979: 187; Schimmel, 2001: 147; Kara, 1995: 335-337; Uludağ, 1996: 188; Doğan, 

2004: 120) 

Yokluk-fenâ, tasavvufta kendini yok görmek ve mâsivâyı yani Hakk’tan gayrı 

olan her şeyi unutmak anlamındadır. Mutasavvıfların yokluk-fenâ telakkisinde; aşk 

sırlarına vâkıf olanı, aşk yok eder anlayışı vardır ve aşk ise, âşığın varlığından geriye 

hiçbir şey bırakmamaktadır. Nefsini terbiye eden âşığın ulaştığı son safha fenâ yani yok 

olma merhalesidir. Edebiyatımızda fenâ, fakr kelimesi ile birlikte kullanılmaktadır, 

ayrıca “fenâ-bekâ” şeklinde de kullanılır. Aşkın aynası yokluktur, bu yokluk aynasında 

ise Hakk’ın varlığı zuhûr etmektedir. Gönül ayna olarak tasavvur edildiğinde ki, 

edebiyatımızda gönül aynaya teşbih edilmektedir, gönülden Hakk’ın dışında var olanlar 



163 

 

çıkarıldığında, hiçlik mertebesine ulaşılır. Allah’ın cemâline müştâk olan âşık, 

gönlündeki bütün kiri, pası yani mâsivâyı silip atabildiğinde, ancak gerçek hakikât hâsıl 

olmaktadır. Onlara göre, iki cihânda da saltanat-ı İlâhiyenin hakîmiyet ve idaresinin 

sırrını ve esâsını aşk oluşmaktadır. Bu cihetle hemen, bâkî olan hükümdardan yokluk 

yani fenâ talep edilmelidir. Kulun bütün arzusu yokluk olmalıdır ki, bâkî olan Hakk’a 

nail olunabilsin. Bu da ancak vücûdu terk etmek ve dünyâ ile alâkayı kesmekle 

mümkün olabilir. (Eşrefoğlu Rûmî R 2, G 131/11; İbrahim Hakkı G 6/7, G 227/9)  

O rind-i pâk-dil kim dâmen-i dünyâdan el çekmiş 

Fenâ-yı dehri tuymış hâhiş-i bî-câdan el çekmiş 

                                                         Neşâti G 62/1 

Virdük fenâya ‘ışka düşelden vücûdumuz 

Bizden yine o gözleri âhû remîdedir 

               Neşâtî G 38/3 

Bu aşkın kıymeti yokluk olur bil 

Bahâ yetirmediler yok olana 

               Eşrefoğlu Rûmî G 99/8 

Varlığı yokluğa tebdil ederek cânı yâre vermektir fenâ, açıklamasında bulunan 

Bâkî’nin yokluk anlayışında; sevgilinin dudaklarından bûse almak vardır. Fenâya ermek 

ancak yârin dudaklarını öpme şerefine nâil olmakla mümkün olacaktır. Dîvân 

edebiyatında dehen, zât-ı İlâhinin vasıflarındandır yani şu cihetledir ki, varlığın nişan ve 

alâmeti olarak görülmektedir. Son derece büyük hürmete lâyık olan ve dahi haysiyet ve 

şeref sahibi ve bütün noksanlıklardan münezzeh olan Allah’ın, kelâm yani 

mütekellimlik sıfatıdır. Âşık, ancak dehen aracılığı ile hakikatlere vâkıf olup, bâtınî feyz 

ve lezzetlere nail olabilmektedir. Bu da ancak aşk odunda yanarak, hiçlik mertebesine 

ulaşmakla mümkün olabilmektedir. Benzer bir ifadeyi Fuzûlî de kullanmıştır, ağızı 

yokluk yani adem olarak ele alıp gönül, ağzından yokluk arzusunu ve zevkini almış, ben 

de ondan hiçbir sûretle geri kalamam, demektedir. Sûz-ı aşk âşığı yakar küle çevirir ve 

onu nihayetinde yok eder ve olmayan bir metâ’nın da değeri yani pahası olmaz. Hiçlik 

mertebesindeki âşık katında toprak da altın da birdir, aynıdır. Hiçbir metâ’ya kıymet 



164 

 

vermeyen âşık sararmış, solmuş yüzünü yârin ayak izinin tozuna sürmektedir; çünkü bu 

davranış onun nazarında her şeyden kıymetlidir. Âşık, yâr ile alâkasını sürdürmek 

istemektedir, ondan bir dem olsun ayrı düşmeye katlanamaz: 

Virelim cânı dilâ bûs-ı dehân-ı yâre 

‘Âkıbet yoklıga tebdîl iderüz varlığı 

                 Bâkî G 495/5 

Dutup râh-ı ‘adem bulmuş dehânundan gönül kâmın 

Mana hem cezmdür ol azm men hem kalmazam anadan 

                     Fuzûlî G 214/2 

Şöyle bî-kıymet olur ‘âşık-ı mihnet-zede kim 

‘Âkıbet hîçe satar hâce-i bâzâr-ı firâk 

          Bâkî G 244/4 

Aşk diyârında dünyâ alâkalarını kalpten çıkar, yüzünü Allah’a yönelt zirâ 

burada fakr pazarı vardır. Bu pazarda revaç bulmak için kendini yok etmenin 

sebeplerini bulmalısın, açıklaması ile Fuzûlî fenâya ulaşmak için “terk ve tecrîd” 

seçilmelidir tavsiyesiyesinde bulunur. Bir başka beytinde ise, dünyâ malına itibâr 

etmeyi terk ettim, gönlümü yokluğa verdim; çok şükür ki küfrümü imânla değiştirdim, 

diyerek evvelce kıymet verdiği şeyleri gönlünden atmayı ve gönlündeki ikiliği, tekliğe 

tebdîl etmeyi kurtuluş vesilesi olarak görmektedir. Fuzûlî huzur ve rahat ancak fenâ 

mülküne erişmekle olur anlayışındadır çünkü ona göre varlık mülkü mihnetle doludur. 

(Fuzûlî G 263/4) Avnî ise, sevgiliye kavuşmanın yolunun fenâdan geçtiğini 

vurgulamaktadır. Fenâ, Allah’ın hakikatini hiss-i zâhirle duymak dahası hakikatin 

inceliklerini idrak ederek, dünyaya ait hakikatlerin yok olduğu ve ilim ve amelin geride 

kaldığı bir hâl ile kendi varlığının da farkında olmama hâlidir: 

Terk ü tecrîd ihtiyâr et kim diyâr-ı ‘ışkda 

Fakr bâzârına esbâb-ı fenâdandur revâc 

              Fuzûlî G 52/5 

  



165 

 

Gönül verdüm fenâ vü fakra terk-i i’tibâr etdüm 

Bihamdillâh ki âhır küfrümü îmâna degşürdüm 

           Fuzûlî G 200/4 

Visâl-i yâr dilersen fenâyi ol Avnî 

Ki bahs-i ilm ü amel ser-be-ser olur terzîk 

       Avnî G 35/5 

4.6. AHİRET İLE İLGİLİ HUSUSLAR 

4.6.1. Cenneti İstemez 

Her daim sevgiliyle hemhâl olmak isteyen, onun dîdârına müştâk ve onu 

görmeyi arzulayan rind, bu muhabbetinden ötürü cennette bulunmayı dahi Zât-ı İlâhiden 

uzakta kalmak olarak görmektedir. Çünkü Hakk’ın varlığı ona kâfidir, rind O’nun ile 

arasında mesafe olarak gördüğü cennete bu nedenle itibâr etmemektedir. Sekiz cennet 

ona karşı bezenip gelse dahi rind, kendisini Hakk’dan ayırması hasebiyle cenneti 

düşmân olarak bilir. Çünkü onun nazarında, cennete tutulmayıp cennet tuzağına 

düşmeyenler ancak dostu bularak aslına ulaşabilirler. (Kuddûsî G 136/7; Eşrefoğlu 

Rûmî R 36; Yûnus Emre G 1/11) Necâtî Bey, yârin cemâlini temâşâ etmek isteyen âşık 

için cenneti ayak bağı olarak görmektedir; zirâ cennet dîdârı görmede âşık için engel 

teşkil etmektedir. Vâhib Ümmî’ye göre ise, aşk şarâbından içen âşık kalbî müşahede ve 

gönül muhabbetiyle kendinden geçer ve Firdevs Cennetine dahi bakmaz, onun maksadı 

Hakk’dır ve yalnız O’na meyleder. Bu hususta Nef’î eğer rind isen cennet bağına heves 

etmeyi bırak derken, Nâbî ise rindlerin cenneti istemediğini dile getirir: 

Etmeyem sensiz ayak seyrin çemenden yana kim 

Âşık-ı didâr olana cennet ayak bagıdır 

             Necâtî G 186/4  

Cennetü’l-Firdevs’e bakmaz âşıkın maksûdu Hak 

Aşk şarâbın nûş edenler sohbetinden bellidir 

      Vâhib Ümmî G 54/4 



166 

 

Rind isen eger ko heves-i bâg-ı behişti 

Cennet mi degil bezmgeh-i hurrem-i nevruz 

                                                 Nef ‘î G 45/4 

İstemez cenneti rindân-ı kadeh-keş Nâbî 

Cilve-i keştî ile seyr-i hisâr olmayıcak 

             Nâbî G 390/5 

Dîvânlarda rind, İlâhi nûrun kaynağı olan yârin dîdârının tâlibi olarak 

gösterilir; bu bakımdan cenneti değil, dîdârı arzulamaktadır. Ona göre kalp aynası 

daima temiz kalmalı ki, cennet endişesi hatıra gelmesin. Rind, cenneti sevgilinin 

dîdârına değişir, cennet mülkünü hakiki maşûk olan Allah’ın cemâli için satar. Çünkü 

Hakk’ın dîdârına âşık olan, cennet bağlarından ne umabilir ki, hem ona cennet ne 

verebilir? Bu hakikati bilen rind, bülbül gibi gülzâra aldanmaz yani cennetin tuzağına 

düşmez, o Hakk’ın dîdârını arzular. O’nu görmeyi her şeyden çok, candan ve yürekten 

istemektedir. (Necâtî Bey G 463/1; G 504/1; Bâkî G 355/3)   

Açaldan çehre-i hûbun gönül göz yumdu cennetden 

Görürken şekl-i rûhâni ne lezzet nakş-ı Mânî’den 

                  Şeyhî G 135/2 

Ögmesün ‘âşıklara vâ’iz riyâz-ı cenneti 

Bâg-ı hurrem olmaz ehl-i aşka dîdârun gibi 

                  Bâkî G 485/5 

Hem mutasavvıf hem de dîvân şâirleri zâhid ile âşığı yani rindi mukayese 

ederek hakikâte vurgu yapmaya çalışırlar. Çünkü rind ile zâhidin istekleri büyük 

tezatlıklar göstermektedir. Rind daima mânâ adamıyken, bâtınî hissiyat ile hakikati 

idrâk edip şuurla hareket ederken; zâhid ise, maddeyi aşamaz, zâhir duygularla 

hissedilen cismânî şeylere takılıp kalır. Bu durumda rind cemâli arzularken, zâhid ise 

cenneti elde etmenin peşine düşer. Kuddûsî, zâhid daimâ gece gündüz cennet için 

ağlarken, âşıklar zümresine cennet zindân görünür, diyerek onlar için sevgilinin 

huzurundan başka her yer ki, bu yer cennet dahi olsa, sıkıntılı ve karanlık hapis yeri 

gibidir, benzetmesinde bulunmuştur. Yûnus Emre de cennet için zindân benzetmesinde 



167 

 

bulunur. Sevgiliyi güneşe benzetirken cenneti ise zindâna teşbih ederek; güneşi 

aydınlık, zindânı ise karanlık göstererek büyük bir tezat örneği sunar. Ve cennetine 

zâhidi koy, benim cennette arzum yoktur, açıklamasında bulunur. Necâtî Bey ise, ey 

zâhid bırak dünyâyı eğer cennete meyledersem, sevdiğimin yüzünü Allah bana 

göstermesin, ifadesiyle murâdının cennet değil cemâl olduğunu dile getirir: 

Zâhid aglar gice gündüz cennet içün dâ’imâ 

Zümre-i uşşâka cennet görinür zindân kamu 

              Kuddûsî G 897/2 

Seni gördüm güneş gibi Cennet bana zindân gibi  

Cennetüne zâhidün ko Uçmak’da arzum yok durur 

        Yûnus Emre G 52/6 

Zâhidâ dünyâ degil meyl eyler isem cennete 

Sevdigimin yüzün Allâhım bana göstermesin 

                  Necâtî G 390/4 

Rind için bezm, İlâhi aşk şarâbını yudumladığı ve mahbûbuyla hemhâl 

olabildiği mevki anlamına gelir ve bundan dolayı böylesine büyük bir değere sahip olan 

bezmi cennete değişmez. Sevgilinin diyârını hakiki cennet olarak gören rind, bu 

bakımdan cennete alâka göstermez. Onun gönül kuşu cennete uçmaz, yârin kûyunda 

karar kılar. Çünkü vahdet yolunun menzili Hakk’a çıkmaktadır, cennete değil ve hatta 

rind gönlüne sakın mecâzın dikeni batmasın, diyerek mecâz ifadesiyle cenneti 

kastetmektedir, onun nazarında cennet hakikât değildir, hakikâtin kendisi vahdettir. 

(Nâ’ilî G 317/6; Fuzûlî G 260/4; Neşâtî Bey G 92/3; Niyâzî-i Mısrî G 151/28) 

Neşât ve ‘işreti n’eyler gamınla hem-dem olan 

Kapında cennetin adın anar mı âdem olan 

         Necâtî G 423/1 

  



168 

 

Yâ Rab kerem et bendene ihsân eyle 

Düşvâr olan ahvâlimi âsân eyle 

Dünyâ hevesinden koma gönlümde eser 

İstersem eger cenneti zindân eyle 

                   Nef ‘î R 2 

4.6.2. Rindin Cenneti Sevgilinin Bulunduğu Yerdir  

Sevgilinin diyârının sakini olan âşık için, yârin bulunduğu yer onun nazarında 

cennetlerden daha yücedir. Yârin âsitânını kendisine yurt edinen âşık, bir daha Firdevs 

cennetine dönüp bakmayacaktır. Bu dünyâda cânânın eşiği âşığın mirâcı, ahirette ise 

cennetin en yüksek yeridir. Sevgilinin bulunduğu yeri, onun eşiğini cennet telâkki eden 

rind için en mühim hadise onun huzuruna kabul olunmaktır. O yüce eşiğe ölmeden 

evvel yüz sürebilseydi eğer cennete dahi hasreti kalmazdı yani bu durumda sevgilinin 

eşiği âşığa cennet olmaktadır. (Fuzûlî G 119/7; Bâkî G 363/5; Necâtî Bey G 482/4, G 

167/2) Nasıl su olunca teyyemmümün bir hükmü kalmaz ise, âşığın nazarında da yârin 

kûyunun toprağı varken cennetin bir kıymeti yoktur; çünkü yârin bulunduğu yer onun 

cenneti olmaktadır. (Necâtî Bey G 278/3) Fuzûlî, mahbûbun diyârını cennete 

benzeterek, zühd ehli burası için münasiptir demiş, ne münasebet ki cahillerle bu 

konuda münakaşa edeyim, diyerek hakiki sevgilinin diyârı âşıklar için cennettir demek 

istemektedir, fakat câhil zâhid bu durumu idrâk edemez. Bir diğer beytinde ise, 

mevsimlerden gül mevsimidir fakat ben çemen seyrine gitmem; zirâ yârin cennete 

benzeyen yurdu bana o bağ ve bahçelerden ayak çektirdi, diyerek sevgilinin diyârını 

cennet olarak tasavvur eder ve dolayısıyla da âşığın cenneti sevgilinin bulunduğu yer 

olur. (Fuzûlî G 143/6) 

Cennet-i kûyuna zühd ehli münâsib derler 

Ne münâsib ki kılam bir nice nâdân ile bahs 

              Fuzûlî G 45/2 

  



169 

 

Halk-ı âlem bir yana oldu bu şeydâ bir yana  

Cennet-i kûyun komazam olsa dünyâ bir yana 

             Necâtî G 3/1 

Rind için asıl cennet sevgilinin diyârıdır ve en çok arzu ettiği şey ona yakın 

olabilmektir. Burada öyle bir makam elde etmiştir ki, cennet kuşu bin yıl dahi uçsa bu 

makama erişemez. (Fuzûlî G 222/5) Âşıkları dîdârdan meneden zâhid, bilmez ki 

âşıkların cenneti dîdâr olur, açıklamasıyla Fuzûlî, âşıkların Allah’ın cemâline müştâk 

olduklarını ve hakiki anlamda cennetin onun bulunduğu yer olduğunu ifade etmektedir. 

Başka bir beytinde ise, ey Müslümanlar eğer yârin eşiğinde bir yerim olsa idi, cennete 

heves edersem kâfir olayım, diyerek hakiki cennetin yârin bulunduğu yer olduğunu 

söyler. Çünkü ondan gayrısı, cennet dahi olsa âşıklar için kıymetsiz bir metâ’dır. Ve 

hatta senin yanında iken bana cenneti teklif eyleme çünkü zaten cennetteyim niye bana 

cenneti teklif ederek azâp veriyorsun, demektedir. Yani buradan sevgilinin diyârını 

cennet kabul ettiğini ve Ravza-i Rıdvân’ı ise ondan uzakta bulunmak olarak gördüğünü 

anlamaktayız. (Fuzûlî G 82/2, G 124/2, G 9/6, G 77/6) Sekiz cennet bana sensiz 

cehennem, yedi cehennem ise seninle cennet bahçesidir, diyen Eşrefoğlu Rûmî ise, 

sevgilinin bulunduğu yerin âşıklar için cennet demek olduğunu çok güzel bir tarzda 

ifade etmiştir. (Eşrefoğlu Rûmî G 5/3)   

Cennet olmuş o gönül kim ola dostıyla müdâm 

Dûzah oldur ki hemân halka riyâ bulmuşdur 

       İbrahim Hakkı G 108/2 

Seninle cennet olur dil benimle dûzahdur 

Seninle cümle devâyım benimle dâ’ olurum 

              İbrahim Hakkı G 201/3 

4.6.3. Hûrî ve Gılmân 

Rind cennete ve cennetteki güzellikleri tarif edilemeyecek derecede güzel olan 

hûri ve gılmanlara, yârin dîdârından uzak kalacağı endişesiyle yakınlık göstermez; 

çünkü onun meyli hakiki güzel olan mahbûbunun cemâlinedir. Dîdârı öylesine 

arzulamaktadır ki, ne huriye ne de gılmâna alâka gösterir. Yücelerden yüce olan sevgili, 



170 

 

güzelliğiyle ve hüsnüyle dururken rindin gönlü hûri ve gılmana teveccüh etmez; hakiki 

güzelliğe sahip olan Allah’a muhabbeti varken, ondan başkasına muhabbet edemez. O 

kadar ki, cennette dahi bulunsa hûri ve gılmânlara bakmayacağını ifade eder. Sekiz 

cennetin hurisi birden bezenip gelseler senin sevginden başkasını gönlüm kabul etmez, 

anlayışındadır. Zâhide, hûri ve gılmânı yanımda anıp durma, ben mutlak güzellik sahibi 

olan dilberden başkasıyla ilgilenmem, ondan başkasından sakınırım ifadesini kullanır. 

(Nedîm G 5/2; Necâtî Bey G 233/5, G 362/2; Kuddûsî G; 194/5 Yûnus Emre G 3/11)  

Sana ‘âşık olan diller niderler hûr u gılmânı  

Cemâlün seyr iden gözler niderler bâg u bostânı 

                     Niyâzî-i Mısrî G 184/1 

Murâdım sensin ey dost senden özge 

Sekiz uçmak hûrî gılmân gerekmez 

              Eşrefoğlu Rûmî G 37/3 

Gönül dîdârın özler bâg-ı rızvânile eglenmez 

Senin şiven görenler hûr u gılmânile eglenmez 

         Yahyâ G 149/1 

4.6.4. Kevser 

Sâkîden kendisine aşk şarâbını sunmasını isteyen rind, biz aşk şerbetinden 

içenleriz bize cennette kevser gerekmez diyerek, cennet ırmağının kaynağını değil aşkın 

kaynağını üstün tutar; çünkü onun nazarında aşk-ı İlâhi her şeyden yücedir. Aşkın saf 

şarâbından içen ise bir daha kevseri anmaz, onu hatırına dahi getirmez; çünkü sâkîler 

cân bahşeden şarâptan sunduklarında artık kevser suyuna ihtiyaç kalmaz. Bir kadeh 

şarâbı kevser havuzuna tercih eden rind, şarâpta bulduğu ilâhi cezbe ile vecd içinde 

Hakk’a teveccüh eder ve elbette ki bunun lezzeti, cennetin nimetlerinden çok daha yüce 

bir kıymete sahiptir. (Yûnus Emre G 101/3; Avnî G 61/4; Necâtî Bey G 198/4; Nef’î G 

59/2) Bâkî rindin ağzından sofîye seslenerek, âhirette hûrî ve kevser olduğunu işittik 

lâkin onlar dünyadaki şarâp ve mahbûba benzer olur mu hiç, ifadesini kullanır. Burada 

şarâp kevserden, mahbûp da hûrîden üstün gösterilerek; şarâp ile ilâhi aşk, mahbûp ile 

de hakiki maşûk olan Allah kastedilmektedir. Avnî ise sevgilinin dudağını hasta 



171 

 

gönüllere şifâ dağıtan bir tabibe benzetir, dudak bûse yahut kelâm yönüyle ele 

alındığında hasta gönüllü âşıkların derdine dermân olur ve böylece kevser suyuna da 

ihtiyaç kalmamış olur:  

İşitdük âhiretde hûr u Kevser var imiş ammâ 

Nazîr olur mı hey sofî mey ü mahbûba dünyâda 

              Bâkî G 449/4 

Âb-ı Kevserle hayât âbına kalmaz ihtiyâc 

İrse ger lâ’lün tabîbi haste dil dermânına 

       Avnî G 66/4 

4.7. GAM/ HÜZÜN 

4.7.1. Gam-Keder Ehli 

Klâsik şiirimizde âşık gam ve keder ehli olarak tasavvur edilmektedir ve ona 

elem ve keder çektirecek birçok sebep gösterilir. Bunlardan en önemlisi sevgilinin 

âşığına iltifat etmemesidir. Bundan dolayı âşık gamdan helâk olmaktadır ve sâkîden 

kendisini bir nebze olsun teskin edecek olan şarâptan sunmasını ister ki, böylelikle 

gönlünün ızdırâbı bir parça sükûnet bulabilsin. Gam ve keder ehli olmasının bir diğer 

sebebi de ayrılık korkusundan ötürü sevgili ile vuslat zevkini duymamış olmasıdır, 

bundan dolayı rindin ömrü gamla geçmektedir. Firkâtin rindin şeydâ gönlünü gamla 

doldurmasına karşın; âşığız biz âşığa gam gibi eğlence olmaz diyerek binâenaleyh gamı 

eğlence telakki etmektedir ve bundan dolayıdır ki, gamı defetmenin çabası içerisine de 

girmez. (Nef ‘î G 9/1; Neşâtî G 65/5 Yahyâ G 70/2, G 407/1)  

Nâbî, şarâp düşkünü bir rindim ve şarâp içme sanatında ise gam benim kâmil 

bir yol göstericimdir ifadesini kullanır. Ona göre gam onu eğiten ve olgunlaştıran bir 

üstâd gibidir. İbrahim Hakkı’ya göre ise gam, aşk gamı ise eğer bir din hükmündedir 

yani bu durumda insan için hakikatleri gösteren bir yol olarak düşünülebilir. Daha 

sonrasında ise, elem ve hüzün gamlı gönlümün sevincidir, diyerek gamı, kalbî sürûr 

olarak nitelendirmektedir. Bir diğer beytinde ise, âşık her dem aşk gamını arzu 

etmektedir, ifadesini kullanır. (İbrahim Hakkı G 182/6) Nâ’ilî ise, sevgili ile vuslattan 



172 

 

hâsıl olan mutluluk niçin beraberinde naz yükünü yükler bana, öyle ise ben de mutluluk 

düşmanı bir rind olurum ki, gam bana niyazda bulunsun, şeklinde açıklamada bulunur: 

Rind-i mey-nûşem ki sâgar sâgar-ı güldür bana 

Fenn-i mey-hârîde gam üstâd-ı kâmildür bana 

               Nâbî G 10/1 

Bir zamandır ki gam-ı aşk benim dînimdir 

Elem ü hüznü sürûr-i dil-i gam-gînimdir 

              İbrahim Hakkı G 81/1 

Şâd-i vuslat niçin tahmîl-i nâz eyler bana 

Rind-i şâdî-düşmenim ben gam niyâz eyler bana 

                                                                         Nâ‘ilî G 3/1  

Âzâde âşık var mı bilmem diyen Nef’î, gamdan âzâd olmadım fakat bâdenin 

esiriyim demektedir. Âzâd ve esir kelimelerini kullanarak tezat örneği sunan şâir, buna 

karşın hem gamlı hem de bâdenin esiri olduğunu ifade eder yani her ikisi de kendisinde 

mevcuttur. Bâki de dertlerin gönüle üst üste gelmesi gam değildir, diyerek nasıl ki 

tekkeden misafir eksik olmaz ise gönülden de gam eksik olmaz demektedir. Yani bu 

durumda, âşığın gönlünün her daim keder içerisinde olduğunu anlatmaya çalışır. 

Devrinin sosyal yaşantısına da değinen Bâkî, tekkelerin misafirden eksik olmadığını ve 

hatta misafirlerin üst üste geldiklerini güzel bir benzetme yoluyla, gönlü tekkeye teşbih 

ederek dile getirmektedir. Nâ’ilî ise, rindlerin meclisini gamlı göstererek, gam 

sarhoşlarının bâdesinin ciğer kanı olduğunu söyler ki, gamlı meclislerinin sıcak 

olmasını da buna bağlamaktadır. Çektikleri elemler ve ızdıraplar rindlerin ciğerlerini 

kanatmaktadır. Kanlı ciğer ekseriyetle dîvân şiirinde nefis olarak telakki edilir. Rindin 

gamlara ve kederlere gark olması ondaki nefsi terbiye etmesi içindir; zirâ aşk ızdırabı 

çekmesi âşığı olgunlaştırmaktadır. Nef’î de buna benzer bir anlatımda bulunarak, gönül 

kanı içmekten bahseder. Eğer şarap olmasaydı, içilecek tek şey gönül kanı olurdu; 

çünkü benim çektiklerim de rindlerin çektiği gam gibidir, diyerek rindlerin gam ve 

keder ehli olduklarını dile getirmektedir: 

  



173 

 

Âşıka âzâdelikde var mı bilmem işte ben 

Gamdan âzâd olmadım gerçi esîr-i bâdeyim 

                  Nef ‘î G 85/2 

Gam degül gelse dile Bâkî pey-â-pey derd ü gam 

Eksük olmaz tekyedür mihmân mihmân üstüne 

                Bâkî G 438/6 

Böyle germ olmaz idi meclisi rindân-ı gamın 

Olmasa hûn-ı ciger bâdesi mestân-ı gamın 

             Nâ‘ilî G 199/1 

Gam-ı rindân-ı âlemdir benim de çekdigim yoksa 

Yegâne hûn-ı dil nûş eylerin ger bulamasam sahbâ 

                                                             Nef ‘î G 4/4 

Nef’î, rindin eli boş olmasına rağmen işrethânesinin gümüş göğüslülerle dolu 

olduğunu ve bu nedenle de kendisine haset edildiğini dile getirmektedir. Bunun yanında 

rindin işrethânesini gamhâne olarak gösterir ve bahar geldi lâle gibi açıl bağrındaki 

yaralarını göster, rind isen gamlarını içinde biriktirme, gamdan ve kederden kurtulmaya 

bak demektedir. Rindi keder ehli olarak gösteren Nâbî de onun çektiği bâde ile çektiği 

elem ve gamların farkını çoğu kişi bulamaz, diyerek rind ne kadar şarâba düşkün ise bir 

o kadar da gam ve keder ehlidir demek istemektedir. Nâ’ili de, rindler art arda gelen 

devrinin gamlarını mecliste telafi etmektedirler, açıklamasında bulunur:  

Ol rind-i tehî-deste hased kim bu zamânda 

Gamhânesi işret-gede-i sîm-berândır 

                                               Nef ‘î K 10/6 

Bahâr erdi açıl lâle gibi dâg-ı dilin göster                                 

Derûnunda koma rind isen efkâr-ı gam-endûzı 

                                                  Nef ‘î G 133/4 

  



174 

 

Rind ü zen eyler ise farkını çokluk bulamaz 

Çekdügi bâde ile çekdügi endûh u gamun 

             Nâbî G 460/2 

Rindâna telâfî-i gam-ı devr-i teselsül 

Meclisde bilirsin 

                                     Nâ‘ilî Mst 1/5 

Rind için gamdan ve kederden kurtulmanın yolu şarap içmekten geçer. 

Zamanın gamı bizi mecâlsiz eyledi ey sâkî bize şarap sun ki, bir parça cânımız yerine 

gelsin yoksa bu gamın elinden ölüp gideceğiz demektedir. (Bâkî G 310/5) Yârin şarâp 

renginde olan dudaklarının gamından, âşığın gözyaşları kanlı akmaktadır. Sevgili ile 

vuslata eremeyen harâbât ehli rindin gönlü, bir testi gibi kırılarak param parça olur. Bu 

hâl onun gönlünü kederli ve hüzünlü eylemektedir. (Bâkî G 215/1) Gönül kanımın 

yüzümdeki nakşı, gizli aşk sırrımı âşikâr etmektedir; çünkü herbir kirpiğim aşkın 

gamını yazan bir kalem olur, açıklamasıyla Fuzûlî aşk gamı çektiğini ifade etmektedir. 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey ise, gözyaşı seli şeydâ âşığa zarar veremez; çünkü onun aşk 

hânesi yani gönlü gam taşıyla sağlamlaşmıştır, muhkemliğini çekmiş olduğu gam 

sayesiyle kazanmıştır, demektedir. Yahyâ Bey diğer beytinde şüphe yok ki âşık 

sevgiliden ayrı düştüğü zamanlarda gussadan ölüp gider, firâkın gamı ve kederi onu 

öldürmektedir; lâkin âşık yârin cemâlini göreceğini hatırına getirerek bir parça olsun 

ızdırâbını hafifletir, açıklamasında bulunur. (Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 188/2) Bu 

beyitlerden hareketle dîvân şiirindeki âşığın gam ve keder ehli olduğu açıkça 

görülmektedir:  

Yüzde nakş-ı hûn-ı dil râz-ı nihânum fâş eder 

Serh-i gam tahrîrine her kirpigüm bir hâmedür 

                      Fuzûlî G 68/4 

Zarar vermez ana seyl-i sirişkin ‘âşık-ı şeydâ 

Esâsı seng-i gamla muhkem olmuş hâne-i ‘aşkın 

            Yahyâ G 213/3  



175 

 

Şâirler de kendilerini gam ve keder ehli olarak göstermektedirler. Nef’î, 

gönlümün sandalı yine bir gam girdâbına düştü fakat ne çâre ki, aşk ummânın kıyısına 

doğru çıkamam, ifadesiyle aşk gamının girdâbında sürüklenme niyetindedir. (Nef ‘î G 

88/5) Fuzûlî de aşk mülkünde gamlı olmasından ötürü kendisini Mecnûn’un mirasçısı 

olarak görür. Ve hatta o kadar gam ve keder ehli olduğunu iddia eder ki, benim çektiğim 

gamlar devenin başına konsa kâfir cehennemden çıkar, azâp ehli gülerek oynar ifadesini 

kullanır. Kur’an’-ı Kerim’de A’raf Sûresi’nin 40. ayetine telmihte bulunarak, 

“Ayetlerimize inanmayan ve onlara imân etmeyi kibirlerine yediremeyenler var ya, 

onlara gök kapıları açılmayacak ve deve iğnenin deliğinden geçmedikçe onlar da 

cennete giremeyeceklerdir. İşte biz suçluları böyle cezalandırırız.”(A’raf Suresi, 7/40) 

Kâfirlerin cehennemden çıkmasının imkânsız olduğunu gösteren bu ayetle Fuzûlî, eğer 

başımdaki elemler devenin başına konsa deve o kadar zayıflar ki, iğne deliğinden geçer, 

diyerek ne kadar çok kederli olduğunu ifade etmeye çalışır. Bâkî de gamın bî-sütûnunda 

belâ ve eziyet taşını kesmekteyim, öyle üstâd oldum ki Ferhâd’a sanat göstermekteyim, 

ifadesiyle ne derece gamlı olduğunu izâh etmeye çalışmaktadır: 

Mana cem’ olur kanda kim var bir gam 

Menem mülk-i ışk içre Mecnûn’a vâris 

           Fuzûlî G 46/5 

Bu gamlar kim menüm vardur ba’îrün başına konsa 

Çıkar kâfir cehennemden güler ehl-i azâb oynar 

                   Fuzûlî G 79/6 

Bî-sütûn-ı gamda Bâkî seng-i mihnet kesmede 

Şöyle üstâd oldı kim Ferhâda san’at gösterür 

             Bâkî G 51/6 

Aşkın gamından âşıklar şikâyet etseler dahi gam gönülden haz duyar, gönül de 

elinde olmayarak aşk gamından haz duyar, diyen Nef’î âşıkların aşk gamı çekmekten 

ötürü hoşnut olduklarını ifade eder. Niyâzî-i Mısrî ise, âşık olan gam yükünü her daim 

çekmektedir bu nedenle dost derdine katnamayacak olan aşka düşmesin diyerek, aşkın 

özünde gam çekmek olduğunu imâ etmektedir. Nâbî ise, harâbâttaki gam ehline 



176 

 

mutluluk bahşedilmez; zirâ onlar gamla ve kederle yoğrularak terbiye olunurlar, 

açıklamasında bulunur: 

Gam-ı aşkın ki hep şekvâ eder uşşâk-ı zâr andan 

O dilden hazz eder hem dil dahi bî-ihtiyâr andan 

                Nef ‘î G 89/1 

Gam yükin ‘âşık olan dâ’im çeke gelmiş dürür 

Döymeyen dost derdine ‘aşka giriftâr olmasun 

                    Niyâzî-i Mısrî G 142/2 

Ne kâdir itmege bahş-ı neşât ehl-i gama 

Sıkılmayan bu harâbâtda ‘usâre gibi 

             Nâbî G 831/2 

Rindlerin yüreğinde gama yer yoktur. Hele bir de dünyâ nimeti için gam 

çekmeye değmez insan bu dünyaya mutlu olamaya gelmiştir. Felâtun gibi hikmet sahibi 

olan rindler kötü keyif taşımaz. (Çoban, 2002: 97) Gam keder ehli olan rindin, mesele 

dünyâ olduğunda gam çekmediği görülür. Nef’î de meseleye bu açıdan yaklaşarak 

rindlerin dünyâ menfaati için gam çekmeyeceklerini söyler:  

  Gam mı çeker devlet-i dünyâ için 

Rind-i felâtun-hikem-i rûzgâr 

          Nef’î K 189/16 

4.7.2. Sevgilinin Cefâsını Umar  

Cânânın çektirmiş olduğu cefâlardan ötürü âşığın gönlü bitâp düşmekten adetâ 

haz duymaktadır. Yeter ki sevgili âşığına nazar etsin ve ona bir parça ilgi göstersin; zira 

sevgilinin cefâsı âşık için iltifat anlamına gelir, mahbûbun çektirmiş olduğu eziyetler 

âşığına hüsn-i kabul gösterdiği yani ona teveccüh ettiğine delâlet etmektedir. Sevgili 

cefâ ettikçe âşık gönül ferâhlığı bulmaktadır ki, bu cefâlar onun için kalbî huzur ve 

gönül sevinci olarak telakki edilir. Âşığın cânına, cânândan sitem taşı, melâmet hançeri, 

zulüm kılıcı gelmektedir; fakat âşık ondan ne kadar cefâ gelse de cânândan gelen her 



177 

 

cefâ cânıma hoştur, demektedir. Çünkü âşık sevgiliden gelen bütün cefâların kendisini 

olgunlaştırmak için olduğunu bilir. Bu nedenle de sevgilinin cefâsını lutuf olarak 

görmektedir. Nasıl ki perişanlık mumun aydınlığını artırırsa onun gibi sevgilinin 

cefâsının fazlalığı da âşığın aşkını artırmaktadır. Yârin cevrinden incinilmez; zirâ onun 

cevri âşığın muhabbetini artırır. (Nef’î G 62/1; Fuzûlî G 127/3; G 214/7; G 273/2)  

Anun tek kim perîşânlık ziyâsın arturur şem’ün 

Mana cevrün ziyâd olmak sana meylüm füzûn etdi 

     Fuzûlî G 290/4 

Ey Fuzûlî yâr eger cevr etse andan incime 

Yâr cevri âşıka her dem mahabbet tâzeler 

                Fuzûlî G 94/5  

4.8. SABIR 

Sabır, nefis terbiyesinin şüphesiz en mühim bir merhalesidir. Çünkü her gün 

insanoğlu, maddî-mânevî birçok elem, ızdırap, keder ve rûhî teşevvüşlere maruz 

kalabilir. Kendisi bunları izâleye muktedir olmadığı zaman, türlü feveranlar yapar. 

Bunlar maddesine ve ruhuna zarar verir. Sabır terbiyesini edinmeyen insanlar daima 

isyân halindedir, isyân ise mutlaka zarar getirir. Mutasavvıflar, sevdiğini iddia edenlerin 

sevdiklerinin belâlarına sabretmeleri gerektiğini, aksi takdirde aşkta samimi olmadıkları 

sonucuna varılacağını söylemişlerdir. (İz, 2001: 129; Kuşeyrî, 1999: 411; Schimmel, 

2001: 137; Gölpınarlı, 1990: 44) 

Sevgiliden gelen belâya sabır göstermek âşıklık alâmetlerinden sayılmaktadır; 

zirâ cefâya sabır gösteren âşık, muhabbet ve bağlılıkta sebat gösterdiği için, en 

nihayetinde mahbûbundan vefâ görür. Dosttan gelen her ne varsa âşık, sabır ve şükürle 

karşılar. O kadar ki, sevgili koluyla bir işaret etse buna mukabil âşık, yüz yıl yüzü ile 

onun eşiğini süpürmeye râzıdır. Onun nazarında Hakk’ın kulu olabilmek, belâya sabır 

göstermekle mümkündür. Nitekim Kur’an-ı Kerim’de şöyle buyrulmuştur: “Allah 

sabredenleri sever.” (Al-i İmrân, 3/146) (Eşrefoğlu Rûmî R 51, G 72/3; Şeyhî G 160/3; 

Necâtî G 341/1) Şeyhülislâm Yahyâ Bey, aşk ateşinde pervâne misâli yanıp yakıldığını 

ve bundan dolayı da bir zaman sabır ve sükûnet göstermek gerektiğini ifade eder. 



178 

 

Niyâzi-i Mısrî ise, sabır göstermekte Eyyûp gibi ol ki, Yûsuf gibi Ken’ân iline varasın 

diyerek, edebiyatımızda sıkça görülen Eyyûb’un sabrına göndermede bulunmuştur, 

çünkü Eyyûp Peygamber sabrın timsâli olarak görülür: 

Şem’ine pervâne-veş bâl u perim yandı çün 

Lâzım olan bir zemân sabr u sükûndur bana 

                    Yahyâ G 8/3 

Sabr itmede Eyyûb ol gam çekmede Yakûb ol 

Yûsuf gibi ma gibi mahbûb ol Kenân’a irem dirsen 

      Niyâzî-i Mısrî G 98/6 

Klasik şiirimizde âşık bazı durumlarda ise sabırsız gösterilmektedir. Çünkü 

aşk, âşığın sabrını adetâ yağma etmektedir ve onda takât adına bir şey bırakmamaktadır. 

Onun gönül peymânesini ağzına kadar kanla doldurur. Sevgilinin siyah zülfünün 

kıvrımlarını göremeyen âşık, belâ tuzağına yakalanır ki, bu da onda ne sabır bırakır ne 

sükûn. (Nâbî G 835/1; Yahyâ Bey G 282/1, G 282/4) Fenâ erbâbı sabır gömleğini 

baştanbaşa yırtıp atar, âşık ki melâmete uğramıştır bundan ötürü elbiseye sığmayarak 

varlık câmesini ateşe verir. Vuslatı dileyen âşık, yâre ulaşma hasreti içerisinde olduğu 

için artık ne tahammülü kalmıştır ne de sabrı. (Nâbî G 307/4) Aşkın hevâsına düşen 

gönül, sabırsız ve tahammülsüz olur ve de âvârelikte karar kılar. Çünkü yârinden 

beklediği sevgi ve vefâya bir türlü nâil olamamaktadır ve bundan dolayı da sabrını 

yitirir. (Yahyâ Bey G 393/1; Bâki G 259/3) Âşık için sabretmek çok güç bir hadisedir 

çünkü yâri gördüğünde sabır gösterip âh etmemesi çok zordur. Felek sabrımı benden 

alıp bana yüz bin belâ vermekte diyen âşık, bir metâ’ az olunca halk ona çok paha verir, 

diyerek sabrının az, belânın ise çok olduğunu anlatmaya çalışır. (Fuzûlî G 97/4, G 

103/1; İbrahim Hakkı G 259/7)   

Ölmeyince lâyık-ı ihsânım olmazsın dedin 

Sabra kalmadı mecâlim öldür ihsân et beni 

               Yahyâ G 444/2    

  



179 

 

Gören dil ân-ı hüsnin va’de-i cânâne katlanmaz 

Belî âşıkda sabr olmaz gönül ol âne katlanmaz 

             Bâkî G 196/1   

Bende yok sabr ü sükûn sende vefâdan zerre 

İki yokdan ne çıkar fikr idelüm bir kerre 

            Nâbî L 186 

4.9. İBÂDET 

4.9.1. İbâdetle Meşgûl Olmaz 

İçerisine riyâ ve kibir bulaştırılan ibâdetle meşgûl olmayan rind, amellere 

güvenerek kibre düşülmesini ve de sırf gösteriş olsun diye riyâkârlıkla yapılan ibâdetleri 

eleştirir ve kendisinin böyle ibadetlerle ilgilenmediğini söyler. Gönülleri şirkle dolu ve 

küfürde çok ileri gitmiş kişilerin, riyâkârlıkla yaptıkları ibâdetleri kendisinin 

yapmayacağını söyleyen rind, gönüllerdeki ikilikle ve Hakk’a asi gelerek yapılan 

ibâdetlerle meşgûl olmayacağını belirtir. Aşk ile karşılaştıktan sonra illetli amel 

etmediğini belirten rind, cennet ve huriler için ibâdet etmeyeceğini söyler. Aslında o 

ibâdetle meşgûl olmayan değil, içerisine sonradan illet bulaştırılmış ibâdetlerle 

ilgilenmediğini anlatmaya çalışır. Başka bir değişle sırf gösteriş olsun diye içerisine riyâ 

ve ikiyüzlülük bulaşmış amellere ve yapılan ibadetlere güvenilerek kişinin kibre 

kapılmasına karşıdır ve böyle yapılan ibâdetleri marazlı bulmaktadır ve kendisinin bu 

gibi ibadetlerle meşgûl olmadığını söylemektedir. İnsanların sırf cennet yahut hurî ve 

gılmân için ibâdet etmelerini de doğru bulmaz. Ona göre bu gibi beklentiler içerisine 

girmek menfaat için ibadet etmek demektir. Rind ise, sırf Allah rızası için ibâdet 

edilmesinden yanadır.   (Niyâzî-i Mısrî G 54/6; Eşrefoğlu Rûmî G 72/5, R 67) Riyâ ile 

yapılan ibadetten fayda yoktur ancak kuru yorgunluk ve boş yere eziyet olur, diyen rind 

riyâ ile ilim ve amel kazanmak için yapılan gayretin de boşuna olduğunu söyler. (Şeyhî 

G 4/4) Zâhidin kendisini ibâdet etmek için mescide çağırması üzerine bende ibâdet yok, 

diyen rind aslında zâhidin anladığı ölçüde ibâdet etmediğini söylemeye çalışmaktadır; 

çünkü o âşıktır ve cezbe ile aşkla ibâdet etmektedir. Nâ’ilî rind için küfrün de dînin de 

onun katında aynı olduğunu söylemektedir:  



180 

 

Zâhidâ menden ne hâsıl kim ohursan mescide 

Mende tâ’at yoh hemân âlâyiş-i seccâdeem 

                   Fuzûlî G 190/5 

Ol rind Nâ‘ilî k’ola hemreng-i küfr ü dîn 

Zünnâr ü sübha lâzime-i dest ü dûş olur 

                                           Nâ‘ilî G 132/5 

Gâh harka ‘âdet itdirür 

Terk-i ‘ibâdet itdirür 

Halka melâmet itdirür 

‘Aşk âdemi bed-nâm ider 

    Sun’ullâh-ı Gaybî 22/9  

Sarhoş olduğu için üzerinden namaz borcunun kalktığını söyleyen rind, elinde 

şarâp kadehi oldukça elini tespihe vurma, namaz ehline uyma ve onlarla birlikte durma, 

diyerek gönülde İlâhi aşk oldukça zâhidin yaptığı gibi sadece zâhirde yapılan ibadetle 

meşgûl olma demektedir çünkü önemli olan İlâhi aşktır. (Fuzûlî G 13/2, G 251/1, G 

251/2) Fuzûlî de içerisinde riyâ olan ibadetlerin terk edilerek tövbe edilmesini ve 

bundan sonra böyle ibadetlerle meşgûl olunmamasını söyler:   

Kıldı benden ref’ teklîf-i namâzı mestlik 

Saldı Hak bir neş’e-i câm-ı mey-i gül-gûn mana 

                        Fuzûlî G 13/2 

Mihrâb-ı dü-ebrûya neden girdi dü çeşmi 

Bilmez mi sükârâya namâzun yiri yokdur 

               Nâbî G 163/2 

Ey Fuzûlî eyle tâ’at-ı riyâyî terkini 

Tevbe kıl min ba’d meşgûl-i menâhî olmagıl 

                  Fuzûlî G 167/7 



181 

 

4.9.2. Zâhidin Din Hususundaki Çarpık İnanışlarını Eleştirir 

Zâhidin din adına yaptığı baskıları ve aslında gerçekle ilgisi olmayan çarpık 

inanışlarını eleştiren rind, onun bu hususta çok da yetkin olmadığını ve buna rağmen 

hala insanlara dini konular üzerinden yalan yanlış nasihatlar vermeye çalışmasını tenkit 

etmektedir. Zâhidin kendisini cehennem ateşiyle korkutmasına karşılık onun bu tavrını 

eleştirmekten hiç çekinmemektedir; çünkü rind cehennemden korkutularak ibâdete 

zorlanılmasını hiç hoş karşılamaz. Zâhid eğer benim kışın soğuğundan aldığım kuvveti 

bilseydi beni cehennemin sıcaklığıyla korkutmazdı, diyerek sıcağa karşı soğuk tezatını 

oluşturarak hem zâhidin din adına yaptığı korkutmaları dikkate almaz, hem de onun din 

hususundaki bilgisiyle alay eder. Çünkü imânın cehennem ateşini söndüreceğini 

düşünür. (Nâbî G 557/3) Vâ’iz, cehennemin vasıflarını uzun uzun anlatır durur, ey imân 

edenler gidin de onun meclisinin nasıl bir cehennem olduğunu görün, diyen Fuzûlî zühd 

ehlinin halkı cehennemle korkutmasını eleştirmektedir. Necâtî Bey ise, vâ’izin biri 

cehennemi gidip de görmüş gibi anlattı, hâlbuki dosttan ayrı olmak bana cehennem 

azâbı gibi gelir, diyerek cehennemden korkutulmak yerine, dost ile olan dostluğun 

anlatılması gerektiğini yani Allah sevgisinin gönüllere yerleştirilmesini ve ona olan 

muhabbetin anlatılmasını istemektedir:  

  Eydiniz uşşâkı zâhid nâr ile korkutmasın 

Ârif olan erteye kalan belâdan korkmaz 

          Necâtî G 225/2  

Vâ’izâ nâr azabıyla beni korkutma 

Şol cehennem dedigin âteş-i hicrân degil’a 

              Necâtî G 500/4 

Vâ’iz evsâf-ı cehennem okur ey ehl-i verâ’ 

Var anun meclisine gör ki cehennem ne imiş 

                 Fuzûlî G 125/3 

Cehennem hâlini görmüş gibi şerh etdi bir vâ’iz 

Firâk-ı dostân âfet gibi geldi cehennem 

           Necâtî G 403/2 



182 

 

Gerçekte hakir ve alçak olan zühd erbabının, İlâhi kapı olan ibâdethânelerde 

aziz gibi karşılanmasını ve halkın onların ayaklarını öpecek kadar onlara saygı 

göstermesini doğru bulmayan rind, bu sakat anlayışı eleştirmekten de hiç çekinmez. 

Rindin eleştirdiği bir diğer husus da şudur: Bir daha ele geçmeyecek olan ibadetin 

kazasını yapmaya çalışmak, yeri belli olmayan bir meclisin kapısına varmak istemek 

gibidir, diyen rind farz olan ibâdetlerin kasıtlı olarak kazaya bırakılmasını doğru bulmaz 

yani ibâdetlerin vaktinde edâ edilmesi gerektiğini söyler. İbâdetleri kasten kazaya 

bırakanların daha sonra yaptıkları bu ibadetten sevâp ummalarını ise eleştirir. (Nâbî G 

829/3) Bir de içi haramlarla dolmuş olanların yani haram yemekten korkmayarak ağzına 

kadar harama batanların, kıldıkları namazların onlara ne gibi bir fayda sağlayacağını 

merak eder. Allah’tan korkmayarak harama el uzatanların ve hiç çekinmeden kul 

hakkına girenlerin hiçbir şey olmamış gibi ibâdet etmelerini ve bu ibadetten de menfaat 

beklemerini anlayamaz. Çünkü haram evvelâ kişiyi felâkete uğratır sonra da toplumları 

helâk eder. (Nâbî G 617/1) 

Zillet erbâbı olur bâb-ı İlâhide ‘azîz 

Halk câmi’de el üzre götürür pâbusın 

        Nâbî G 573/2 

Namaz kılmak üzere mescide gelen cemâatin çok kalabalık olduğunu ve bu 

hâlin mescittekiler için çileye dönüştüğünü söyleyen rind, zâhide bir de sen bu 

sıkıntıların üstüne sıkıntı ekleme diyerek, yeryüzünün her yerinin ibâdethâne olduğunu, 

insanların başka yerlerde de ibâdet edebileceklerini anlatmaya çalışarak, zâhidin bu 

düşüncesini eleştirmektedir. Aynı zamanda zâhidin sıkıntı üstüne sıkıntı eklemesi, 

insanların üst üste oturduğu bir yerde sözü gereğinden fazla uzatması da olabilir. Rind 

bu durumun da insanları zora sokabileceğini bu sebeple sözü çok uzun tutmak yerine, 

ölçülüyü aşmadan yerinde bir vaaz vermesinin daha doğru olacağını ifade eder. Bunun 

yanında ibadetlere riyâ katarak hadden aşırmayı da doğru bulmaz ve aşksız yapılan 

ibâdetleri, eksik ibâdet olarak görür ve insana bir faydasının olmayacağını düşünür:  

Cemâ’at izdihâmı mescide salmış küdûretler 

Küdûret üzre lûtf et bir küdûret sen hem arturma 

                      Fuzûlî G 251/5 



183 

 

Fuzûlî behre vermez tâ’at-i nâkıs nedür cehdün 

Kerem kıl zerki tâ’at sûretinde hadden aşurma 

                 Fuzûlî G 251/7 

Aşksız zâhid, aşk şarâbının mahiyetini bilmediğinden onu yasak eder. 

Günahlardan arınma vesilesi olarak gördüğü şarâbı içmek isteyen rind ise, zâhide 

kendisini şarâp içmekten menetmemesini zirâ yarın kimsenin günâhının kimseden 

sorulmayacağını söyler. Safa sarhoşlarına gam şarâbını anma, kendinden geçmiş, 

nefsini yenmiş olanlara Mahşer hesâbını anlatma, Allah’ı soranlara çok cevâplar verme, 

harâbât ehli olan rindlere cehennem azâbını anma; çünkü bunlar anı yaşarlar yarının 

gamını bilmezler, diyen Şeyh Gâlîb zâhidin bu husustaki yanlış davranışlarına dikkatleri 

çekmektedir: 

Ben günâh-kârı bu gün men’ etme sofi içmeden 

Kim sorulmaz kimseden yarın günâhı kimsenin 

           Necâtî G 300/3 

Safâ ser-hoşlarına gam şarâbın anma ey zâhid 

Özün saymazlara Mahşer hisâbın anma ey zâhid 

Hudâ sâ’illerine çok cevâbın anma ey zâhid 

Harâbât ehline Dûzah azâbın anma ey zâhid 

Ki bunlar ibni vakt olmuş gam-ı ferdâyı bilmezler 

          Şeyh Gâlîb Th 8/2 

4.9.3. Mescide Uğramaz 

Rinde göre mescid, riyâ kapısı, ham sofunun uğrağıdır. Meyhâne ise, içi dışı 

bir olan insanların yeridir. Bu yüzden her zaman meyhâne mescide tercih edilir. (Mengi, 

1985: 40) Mescidleri zâhide ve zühd ehline bırakarak aşk tekkesinde misafir olmak 

isteyen rind, mescidlerin riyâkâr ve hilekâr zâhidlerin mekânı olması hasebiyle 

puthâneden bir farkının olmadığını söyler. O her yerde dost ile beraberdir ve bu nedenle 

de mekânlara sığmaz. Rinde göre mescid riyâkârların durağı, ham sofunun mekânıdır. 

Meyhane ise içi dışı bir olanların uğrak yeridir. Bu sebeple riyâ ehli olmayan ve 



184 

 

riyakârlık karşısında zâhidi eleştirmekten imtinâ etmeyen rind, ikiyüzlülerin yeri olarak 

gördüğü mescide uğramaz. Rindin meskeni dürüst ve samimi olanların yeri olan 

meyhânelerdir. Bu sebeple zâhidin mescide olan davetini kabul etmez ve hatta zâhidin 

bu davetle kendisini doğru yolundan etmeğe çalıştığını söyler. (Şeyhi G 193/3; Bâkî G 

435/3) Âşık mescidi zâhidlere bırakarak aşk tekkesine misafir olmayı diler. Zirâ onun 

katında mescid de puthâne de birdir çünkü o nerede olsa dost iledir. Fuzûlî, zühd ehli 

mescidin yolunu tutmuş, sen o günahkârlara uymayarak meyhânenin yolunu tut 

demektedir. Aslında şâir zâhir ehlinin yolunu değil, aşk ehlinin yolunu tut demek 

istemektedir: 

Mescid ü medreseyi zühhâd ü ubbâde virüb 

Tekye-i ışkda varub mihmân olayın bir zemân 

      Kuddûsî G 538/2 

Mescidi puthâneyi fark eylemez âşık olan 

Kanda olsa dost iledir vasl-ı hicrân eylemez 

              Eşrefoğlu Rûmî G 39/4 

  Mescidde riyâ-pîşeler etsin ko riyâyı 

Meyhâneye gel kim ne riyâ var ne mürâyi 

             Yahyâ G 431/1 

Ey Fuzûlî vera’ ehli reh-i mescid dutmuş 

Sen reh-i mey-kede dut uyma o güm-râhlara 

         Fuzûlî G 241/7 

Sarhoş olan rind neden meyhâne köşesini terk edip de mescide gitsin ki, o ne 

zâhidtir ne de rahip mescidi neylesin, diyen Şeylülislâm Yahyâ Bey, rindin meskeninin 

aşk mekânları olan meyhâneler olduğunu ve bu sebeple de zâhidlerin riyâ dolu 

mescidlerine uğramadığını söyler. Lâübâli bir âşık olan rind, beni doğru yolumdan 

ayırarak mescide davet etmeyin zirâ benim menzilim aşk meyhâneleridir, demektedir. 

Rind mescid sakinlerinin orada ne bulduğunu merak eder; çünkü ona göre mescidte riyâ 

kokusundan başka bir şey yoktur. (Fuzûlî G 263/2) Necâtî Bey ise, mescide girmenin ve 



185 

 

orada oturup durmanın kolay olduğunu söyler. Ona göre asıl mesele bir gönülde yer 

almaktır ve gönül hânesine girmektir:  

Niçin terk eylesin meyhâne küncin rind-i meyhâre 

Ne zâhiddir ne râhib neylesin ol mescid ü deyri 

                                                        Yahyâ G 416/2  

Kon beni yolumdan ayrıp da’vet etmen mescide 

Lâ’übâ-i ‘âşıkam ser-menzilim meyhânedir 

                Necâtî 118/5 

Kişi mescidde Necâtî oturup durmak kolay 

Devleti olan gönülde kendiye yer eylesin 

               Necâtî G 425/8 

4.9.4. Zikir ve Şükür 

Zikir, anmak, hatırlamak, açıklamak, bildirmek gibi anlamlara gelen kavram 

olarak Allah adının tekrarlanması demektir. Kur’ân’da namaz kılmak, Kur’ân-ı Kerîm, 

ilim, zikr/Allah’ anmak, kıymeti büyük şey anlamlarında da kullanılmıştır. Kur’ân’da 

yer alan “Ey inananlar! Allah’ı çokça zikredin.” (Ahzâb, 33/41) ve “Kalpler ancak 

Allah’ı anmakla huzur bulur.” (Ra’d, 13/28) gibi âyetler de zikre dayanak teşkil 

etmiştir. Zikrin hakikati, zikri yani Allah’ın zikredildiğini; daha doğrusu ondan başka 

her şeyi unutmaktır. Zikir mutasavvıfın tüm varlığına nüfûz etmeli, zikir halindeyken 

başka hiçbir şeyi aklına getirmemelidir. Zikir hakîki aşk yolunda atılan ilk adımdır. 

Çünkü kişi, birini sevdiği zaman sürekli onu hatırlamaktan ve adını sık sık anmaktan 

hoşlanır. Zikrin sebep ve sonucu olan Allah’a gerçek anlamda güvenme ve onu kayıtsız 

sevme; tasavvuf ehlini bu dünyadan bağımsızlaştırır, onu dünyanın manevî sultanı 

yapar. Zikir, üstün niteliklerinden dolayı tarîkatlerin temel esaslarından biri haline 

gelmiş ve manevî alıştırmalar olarak görülmüştür (Serrâc, 1996: 223; Pakalın, 1993: C. 

III/659; Aynî, 2000: 224-244; Schimmel, 2001: 169-179; Eraydın, 2001: 128)  

Rind insanın uğraşının Hakk’ı gönülden zikretmek olması gerektiğini ve 

zikirden başka kişiyi alıkoyacak işlerle meşgûl olunmamasını söyler. Zikir ile insanın 



186 

 

yana yana Allah demesini ve Hakk aşkının sefasına insanın yana yana girmesini ister. 

İnsana keyfiyetin Hakk’ın zikriyle gelebileceğini ve bu sebeple gece gündüz Allah’ın 

zikredilmesi gerektiğini söyler. (Niyâzî-i Mısrî G 131/1, G 149/1, G 117/3; İbrahim 

Hakkı G 87/7; Şeyhülislâm Yahyâ G 409/2; Bâkî G 182/5) Şükür hususunda ise rind, 

şükür ile yeri göğü doldurduğunu ve zemin iken asumân olduğunu dile getirerek, şükrün 

kişiyi Hakk katında önemli bir mertebeye taşıdığını ifade etmeye çalışmaktadır. Kul bin 

günâh işlese de yine rızkını kesmeyen Allah’a verdiği nimetlerden ve bağışladığı 

ihsanlardan dolayı şükretmek gerektiğini söyler. Allah’ın sonsuz rahmet ve merhamet 

sahibi olduğunu hatırlatır. (İbrahim Hakkı G 225/4; Bâkî G 317/2; Vâhib Ümmî G 

302/7) Rind, nefsin açlık ve susuzluk ile zapturabt altına alınarak zikir kılıcı ile bu yola 

mertçesine girilmeli talebinde bulunur. (Eşrefoğlu Rûmî 114/3) Necâtî Bey, lafza-i celâl 

zikrinin bambaşka bir tarafına değinerek, Anadolu’nun Allah Allah zikriyle feth 

edildiğine telmihte bulunur. Kâfir ilinin İslâm iline çevrildiği gibi zikrin de karanlıkları 

aydınlığa çevirdiğini ve sürekli hale gelmesini söyler. Vâhib Ümmî ise, İlâhi hâl ile 

kalbim zikretmektedir; çünkü biz vuslat mânâsında esrâr-ı İlâhiyeye yani mânânın 

hakikatlerini bilmede rindlerleyiz, demektedir. Şeyhî ise, rind olduğunu dile getirerek, 

gelin rindçesine harâbâta meyledelim ve meyhânenin piriyle yani aşk üstâdı ile Allah’a 

yalvararak zikredelim, demektedir:  

Zulmeti açmaga zikr eyle Necâtî zikr et 

Feth ider Rûm ilin âvâze-i Allâh Allâh 

          Necâtî G 457/5 

Zikr-i kalbimden benim söyler İlâhî hâl ile 

Ma‘nâ-yı vuslatda biz irfân ile rindâneyiz 

                                      Vâhib Ümmî G 5/3 

Yine rindâne gelin azm-i harâbât edelim 

Pîr-i meyhâneyile zikr-i münâcât edelim 

                                          Şeyhî G 121/1 



187 

 

4.9.5. Rindin İbâdeti 

İbn Arâbî, ibadetin aslının sevgi olduğu, sevgisiz ibadetin makbul 

olmayacağından hareketle sevgi dininden; Mevlânâ, aşk dininden; diğer mutasavvıflar 

da kıblelerinin aşk olduğundan söz etmişlerdir. Gelenekte aşığın kendine mahsus bir 

dini ve mezhebi olduğu belirtilir. Sebebinin ise dinlerin ve mezheplerin akıl üzerine 

kurulduğu, âşığın ise akıl dairesinden çıkmayarak onun üstüne yükseldiği gösterilir. 

Âşık, dünyâ hayatının selameti için din yolunda yürümekle beraber, Hakk’ın sırlarını 

arayan ve onu çözmeye çalışan bir anlayışa sahip olmakla, şeriatin gayesi olan 

marifetullaha yükselmektir. (Uludağ, 1991a: 13; Tarlan, 2009: 517) 

Eski şiirimizde faziletli, ideal insan, dinî düşünceden bağımsız olamaz. 

Rindlikte de dinin sözü edilir, dinle ilgili görüşlere yer verilir. Ne var ki rindin dinle 

ilgili olarak söyledikleri, çoğunlukla aşırı sofuluğu, şeriat kurallarına sıkı sıkıya bağlı 

kalmayı eleştirme ve kınama şeklinde kendini gösterir. (Mengi, 1985: 45) Aşksız ibâdeti 

ibadetten saymayan rind, aşka itaati olmayan gönlün ibâdetinin tamam olmayacağını 

söyler. Aşk arzusuyla yanmayan ve İlâhi ünsiyetteki lezzetlere vâkıf olamayan kişiler 

bin defâ hac yapsa dahi Merve hakkı için safâsı olmaz, diyen rind aşkla yapılan 

ibâdetlerin makbul olan ibâdetlerden olduğunu söyler. (Şeyhî G 94/1; Sun’ullâh-ı Gaybî 

G 6/1) Rind, dilberin cemâlinin Ka’besini tavaf etmeyenlerin, gözleriyle yüz nûr görse 

dahi, gözlerinin nûrunun olmadığını söyler. Allah’ın cemâline müştâk olan âşık, 

gözlerdeki karanlığı yalnızca Hakk’ın cemâlinin nûru aydınlatır demektedir, çünkü asıl 

Kâ’be Hakk’ın nûr cemâlidir ve yüzler ona taraf dönmelidir. (Şeyhî G 94/2) Aşkının 

arafatında lebbeyk diyenlerin cânı teslim etmekten başka tapınacak duası yok, diyen 

rind aşk arafatına çıkanların edecekleri duaların ancak cânı teslim etmek için 

yapılacağını söyler; çünkü aşka düşenlerin duasında Hakk yolunda cân vermek vardır. 

Cân vermek ile aslında nefsin ve bütün masivânın terki anlaşılabilir. İbâdet acısını bu 

nefse tattır ki, amelden uzak olma, diyerek nefsi ibadetle ezmeyi tavsiye etmektedir. 

(Şeyhî G 94/3; Fuzûlî G 202/1; Niyâzî-i Mısrî G 131/3)  

İçerisinde riyâ ve dünyâ menfaati bulunan ibâdetleri Allah’ın da menettiğini 

söyleyen rind, Hakk katında da makbul olmayan böylesi ibâdetlerin terk edilmesini 

ister. Çünkü o ibadetlerin Allah aşkı ile samimi olarak yapılmasını bekler. Mihrâba 

karşı durarak namaz kılmayı değil, âşığın gönül mihrabına eğilerek namaz kılmasını 



188 

 

ister çünkü mihrâp işin zâhiri tarafıdır, rind ise ibâdetin bâtınî kısmıyla ilgilenir. 

İbâdetin aşk ile yapılarak Allah sevgisi ile mihrâbın yani zâhirin çok ötesine geçmesini 

ister. Bu bakımdan zâhidi eleştirerek, zâhid sen mihrâbın köşesine teveccüh kıl, benim 

kıblem sevgilinin kaşının büklümüdür, diyerek kendi yaptığı ibâdet ile Hakk’a olan 

yakınlığını dile getirir; zâhidin yaptığı ise, zâhirde olan mihrâba ibadettir. Bu sebeple 

rind, zâhidin namaza olan davetine itibar etmez. Rind sanemlere yani güzellere hizmet 

etmeyi ibâdet olarak bilir; zirâ bütün güzellikler Hakk’ın tecellisidir ve O’nun 

güzelliğini aksettirmektedir. Bu nedenle her nerede bir güzel görse ona secde eder; 

ibadetinin böyle olduğunu söylerek, ister kâfir ister mü’min deyin benim dinim budur, 

der. (Fuzûlî G G 21/6, 167/7, G 18/7, G 235/2)         

Ol büt ebrûsun koyup mihraba döndürmem yüzüm 

Koy meni zâhid mana çok verme Tanrı’y çün azâp 

                  Fuzûlî G 29/6  

Sanemler hîdmetin tâ‘at bilen rind ecrsiz kalmaz 

Kılur min rişte-i tesbîh işin her târ-ı zünnârı 

                                                      Fuzûlî G 286/6 

Secdedür her kanda bir büt görsem âyinüm menüm 

Hâh kâfir hâh mü’min dut budur dînüm menüm 

                 Fuzûlî G 203/1 

Sun’ullâh-ı Gaybî, ibadetle Hakk’a yakın olunacağını ve yakınlığın kaynağının 

ise muhabbet olduğunu söyler. Tabi yapılan ibâdetle mağrur olunmamalı ve bilgi ve 

marifetin coşkusuna kapılmamalıdır. (Sun’ullâh-ı Gaybî 84/2) Niyâzî-i Mısrî ise, sağlığı 

ganimet bilip insanın her anını fırsat bilerek gizlice ibâdet etmesini söyler, zirâ gizli 

yapılan ibâdetler âşikâr olanlardan Hakk katında daha makbuldür; çünkü içine riyâ 

girmeden sırf Allah rızası için yapılır:  

‘İbâdetsüz Hakk’a olmaz takarrub 

Mahabbetdür bize ‘ayn-ı karâbet 

       Sun’ullâh-ı Gaybî G 6/2 



189 

 

Saglıgı ganîmet bil her sâ’ati ni’met bil 

Gizlüce ‘ibâdet kıl yalvar güzel Allah’a 

                  Niyâzî-i Mısrî G 153/4 

4.10. SIDK/ DOĞRULUK 

Doğruluk, gerçeklik ve kalp temizliği gibi anlamları olan sıdk, tasavvufta 

sâlikin yalandan kaçınıp doğruluktan ayrılmaması mânâsında kullanılır. Her işin başı 

sıdktır ve her iş onunla tamam olur. Nübüvvetin hemen altındaki derece sıdk hakkında 

Kur’an’da, “Onlar Allah’ın kendilerine ihsanda bulunduğu nebîler ve sıddîklarla 

beraberdir.” (Nisâ, 4/69) buyurulmuştur. Sıdk, kulları Allah’a ulaştıran bir makamdır. 

İnsanın gizlisiyle açığının, özü ile sözünün bir olmasıdır. Halka olduğu gibi görünmek, 

göründüğü gibi olmaktır. Yalandan başka bir şeyin insanı kurtaramayacağı durumlarda 

bile, doğru söylemektir. Dilde, kalpte ve fiilde doğruluk olmak üzere üç çeşit olan sıdk; 

insanın diliyle doğru olanı söylemesi, kalbinden geçenlerin doğru düşünceler olması, fiil 

ve hareketlerinde istikametten şaşmamasıdır. Sıdk, Hakk’a verilen sözde vefâlı olmadır. 

Kur’an’da sâdık olanlar şöyle övülür: “Allah’a verdikleri sözlerinde sıdk üzere duran 

nice ricâl (yiğitler) vardır.” (Ahzâb, 33/23) âyette geçen sıdk kelimesinin, elest 

meclisinde Hakk’a verilen söze sadakat göstermek mânâsında olduğu belirtilir. Ulu 

hazineden dileği olanların, sıdk ile âh etmesi yeterlidir. Zirâ Hakk yolunda sâdık olanlar 

her isteklerine kavuşurlar; sâdık olmayanlar ise bundan mahrum kalırlar. (Kuşeyrî, 

1999: 292-295; İmam Gazâlî, 1989: IV/694; İsmail Ankaravî 1996: 266; Pakalın, 1993: 

III/294; Eraydın, 2001: 160, 162; Uludağ, 1996: 468; Yılmaz, 2002: 168) 

Edebiyatımızdaki tasavvuf cereyanının etkileri gayet âşikârdır. Tasavvufun 

tesiri altında kalan şâirler hislerini samimi olarak şiirlerine aksettirmişlerdir. Tasavvufî 

edânın cazibesi ile şâirler ilhâmını aşktan alarak, aşk ile hislerini izâha çalışmışlardır. 

Binâenaleyh edebiyatımızın menbaını da aşk oluşturmaktadır ve her şey onun üzerine 

binâ edilmiştir. Bu itibarla aşkın mayası, özü de elbette ki sıdktır çünkü ilâhi aşk olarak 

tasavvur edilen cezbe-i hakikât samimiyet gerektirmektedir. Zât-ı İlâhi’nin nazar ettiği 

gönlün, doğruluk üzere tam bir ihlâs içerisinde olması beklenir. Şu haysiyetle ki, vahdet 

pazarında yalan ve asılsız kelâmlar olmaz. Âşığın, sıdk ile doğruluk sahibi mizâcı ve 

kararlı bir yapısı olması beklenir. Aksi takdirde nefesini beyhude yere tüketmiş olur. 



190 

 

Nedîm, nefes sıdka sarf edilmelidir diyerek, bahşedilen hayatı doğruluk üzere geçirmeyi 

nasihat eder. (Nedîm G 70/7) Niyâzî-i Mısrî, aşk yolunda mesafe katetmek sıdk ile 

mümkündür, dedikten sonra her kim ki bu yola sıdk ile girmezse hakikati bulamaz, 

hakikâti bulamayan ise mahbûb ile vuslatı ummasın söyleminde bulunur. Ve daha sonra 

ise bu hususta şu örneği vermektedir: Yakûp Peygamberin Yûsuf’un yolunu beklerken 

göstermiş olduğu sebat, kalbî bağlılık ve samimi doğrulukla bir ân olsun ümidini 

kesmemesi, ona Yûsuf’un müjdeli haberini getirmiştir ve böylelikle gözünün nûru 

Yûsuf’u ile visâle erebilmiştir. (Niyâzî-i Mısrî G 138/11)    

Sıdkdur mâyesi esrâr-fürûş-ı ‘aşkun 

Sûk-ı vahdetde erâcîf ü ekâzîb olmaz 

                  Nâbî G 257/2 

Âşık gerek ki sıdk ile sâbit-kadem dura 

Yoksa hezar-bâr bu âlem gelir gider 

            Şeyhî G 52/4 

Eşrefoğlu Rûmî sıdk ile yol alan âşığın, kalbinde dünyâ muhabbeti 

bulunmadığını ve mâsivâ kaydından azâd olduğunu vurgular ve hatta ardan namustan 

geçip, cânı başı terk ettiğini söyler. Onun nazarında sıdk sahibi olmak ve doğruluk üzere 

adım atmak için bunlar şarttır. (Eşrefoğlu Rûmî G 7/10) Sevgilinin eşiği tozuna sıdk ile 

yüz sürmez isem, bin kez sabâ gibi Kâ’be’ye yalın ayak varayım, diyen Necâtî Bey, 

sevgilinin huzurunda yer almak için sıdkın ne derece ehemmiyetli olduğuna dikkat 

çekmek istemiştir. Aksi takdirde ev sahibinin isteklerini bilmeden misafir 

olunamayacağını imâ ederek; kalbinde doğruluk ve samimiyet bulunmayanın Kâ’be’ye 

bin defa da olsa gidip gelmesinin beyhude olduğunu söyler. Niyâzî-i Mısrî ise, Hakk 

yolda sabit-kadem yürümek gayet güçtür fakat bu yolda sıdk ile olanın güç işini Hakk 

kolay eyler, şeklindeki ifadesinde doğruluktan ayrılmayanın Allah yardımcısıdır demek 

istemektedir. Daha sonra, Kürsi-i Rahmân yani Hakk’ın huzuruna çıkmanın sıdk ile 

mümkün olacağını ifade eder. (Niyâzî-i Mısrî G 3/9) Ey aşk meydânlarının cesur yiğidi 

olan âşık, sıdk ile bu yola girer isen Hakk’ın sözlerini cân kulağı ile dinle, diyen Niyâzî-

i Mısrî ancak samimiyet ve doğruluk ile hakikâtlerin aşikâr olacağını vurgulamaya 

çalışır:  



191 

 

Yüz sürmez isem eşiği tozuna sıdk ile 

Bin kez sabâ gibi varayım Ka’be’ye yayak 

              Necâtî G 273/4  

İşiginde baş urup sıdk ayagın berk basanun 

Başı ‘arşa ayagı kürsi-i Rahmân’a deger 

     Niyâzî-i Mısrî G 57/6 

Sıdk ile girdünse yola ey şücâ’ 

Bir katı gereklü söz var kıl simâ’ 

        Niyâzî-i Mısrî G 85/1  

Ayrıca doğruluk hususunda şâirler doğru sözlü olmayı ve yalan söylememeyi 

telkin ederler: 

Ben kulunçün der imişsin kim bana cânın verir 

Ölmek olur dostum olmaz sana yalan demek 

          Necâtî G 305/5 

Çün şifâ-yı feyz-i lutfun sadruma oldı nasîb 

Söylemez Mısrî hilâfı kâri-i Kur’an’dadur 

              Niyâzî-i Mısrî G 65/10 

Kurs-ı mihr ü mehini bezl itse 

Râstdur bu sözüm yalan bilmem 

           Nâbî G 531/6 

4.11. İHLÂS 

İhlasın sözlük anlamı, bir şeyi içine karışmış ve değerini düşürmüş olan başka 

şeylerden temizleyip arındırmak; saf, temiz, halis, samimiyettir. Kavram olarak ibadet 

ve iyilikleri, riyâdan ve menfaatten arındırıp sadece Allah rızâsı için yapmak demek 

olan ihlas, tasavvufta şu anlamlara sahiptir: Bütün amellerin sadece Allah rızâsı için 

yapılıp, halkın değerlendirmesinin kesinlikle dikkate alınmaması; her şeyin fâili olarak 



192 

 

sadece Hakk’ın görülmesi; amel ve ibadetlerin karşılığında sevap istenmemesi; riyânın 

zıddı, ibadetlerin ruhu ve kul ile Yaratıcı arasında bir sır olması; en yüksek derecesinde 

ise, ihlâslı olma şuurunun bile kaybolmasıdır. (Serrâc, 1996: 221- 222; Kuşeyrî, 1999: 

289-292; Kelâbâzî, 1979: 149; İmam Gazalî, 1989: IV/675, 686; İsmail Ankaravî, 1996: 

252; Ateş, 2000: 535-536)  

Tasavvufî kaidelerin etkisini gördüğümüz edebiyatımızda, şairler birçok 

hususu çok güzel bir tarzda izâha çalışmış ve şiirlerinde çeşitli semboller kullanarak 

fikirlerini beyân etmişlerdir. Zirâ fikirlerin en güzel ifadesi yerini şiirlerde bulmaktadır. 

Şeyhî ihlâs ile ilgili görüşlerini ifade ederken bu sembollerden yararlanarak, 

düşüncelerini çeşitli mânâlar üzerine inşâ etmiştir. Lale devri olduğu için ihlâs ile kadeh 

tutalım öyle ki, bu mecliste nergis olur, bu bakımdan riyâsız bir sarhoş olalım, 

ifadesinde çeşitli mânâlara işaret etmektedir. Öncelikle rindin riyâdan uzak olduğunu ve 

samimi bir kalp ile yalnızca hakiki mâşuka teveccüh ettiğini ve de edebiyatımızda aşk 

sarhoşu bir tip olduğunu belirtelim. Şâir nergis ile nazar-i İlâhiyeye teşbihte bulunarak, 

riyâkârâne davranışlardan kaçınmak gerektiğini; zirâ Zât-ı İlâhinin kulunu takipte 

olduğuna işaret etmektedir. Bu nedenle ihlâs ve samimiyetle hareket etmek gerektiğini 

söyler. Buna benzer bir ifade kullanan Necâtî Bey de sevgilinin bakışlarından hareketle 

ihlâs mevzûsuna gönderme yapmıştır. Ey sahib-i cemâl, bakışların toprağı altın 

etmektedir, samimi ve ihlâslı olan Necâti kulun da ayak toprağıdır, ne olur ona da nazar 

eyle niyâzında bulunur. Çünkü şâir, Hakk’ın nazarına mazhâr olabilmek için, dost ile 

dostluğun gönülden olması gerektiğini bilmektedir: 

Çü devr-i lâledir ihlâs ile kadeh tutalum  

Nite ki nergis olur mest-i bî-riyâ olalım 

           Şeyhî G 125/2 

  



193 

 

Topragı altın eder cânâ iyi bakışların 

Bende-i muhlis Necâtîde ayak topragıdır 

          Necâtî G 186/7 

Avâmı da havâsı da yani her düzeyden insan seni etkileyebilmek için okur 

lâkin ben muhlisin işi her daim muhabbet ve ihlâstır, diyen Bâkî riyâkâr davranışlardan 

kaçındığını, huzur-ı İlâhide içten ve samimi olarak hareket ettiğini dile getirir; zirâ kalbî 

muhabbet beraberinde ihlâsı da getirmektedir. Niyâzî-i Mısrî ise, işlenen amellerin ve 

yapılan ibadetlerin hiçbir karşılık ve menfaat beklemeden, tam bir ihlâs ile yapılması 

gerektiğini aksi takdirde samimiyet olmayan amelin beyhude bir çaba olduğunu söyler. 

Necâtî Bey ise ihlâs hususunda, sarı benizli diye tabir ettiği zâhide seslenerek, o 

yalancılık illetine tutulmuş zâhid, beni ihlâslı olarak görünce hasta zannetmektedir, 

hâlbuki doğruluk üzere olan benim, yalan üzere olan da odur, diyerek zâhidin, ihlâsın 

mahiyetini de bilmediğini dile getirir: 

‘Avâm okur seni teshîr içün hemîşe havâs 

Bu muhlisün işi dâ’im mahabbet ü ihlâs 

               Bâkî G 220/1 

‘Amel oldur ki anda ola ihlâs 

Hulûs olmayan a’mâli n’idersin 

     Niyâzî-i Mısrî G 131/4 

Pûte-i ihlâsda beni görücek zerd-rû 

İllet-i tezvîr ile bîmar sanmış şeh beni 

                Necâtî G 637/2 

4.11.1. Riyâkâr ve Hilekâr Değildir 

Klasik şiirimizde rind tipi her bakımdan müstesnâ bir yere sahiptir. Şâirler 

ahlaklı, dürüst, yalan konuşmayan ve tabi riyâ nedir bilmeyen bir tip modelini izâha 

çalışmışlar ve eserlerinde terennüm etmişlerdir. Rindin bu üstün vasıfları her şâir 

tarafından ele alınmış ve örnek teşkil etmesi açısından bu hususiyetleri çok güzel bir 

tarzda ifade edilmiştir. Rindi riyâdan uzak tutan mühim hadise, şarâbın ondaki kötü 



194 

 

hasletleri mahviyetidir; zirâ şarâbın arındırıcı bir tarafı vardır. Rind, riyâ ehli âdemin 

sözleri kanımı kurutur, ey sâkî doldur şu kan olacağı içelim, ifadesini kullanır. Şarâp bu 

hususta rindin yardımcısıdır. Riyâ pisliği eteğimize bulaşmadı mey deryâsında temiz, 

pâk olmuşuz diyen rind için, riyâdan halâs olmanın yolu şarâp ile mümkündür. Rindin 

eteğindeki riyâ tozunu şarâbın cür’ası yıkamaktadır. Aşk pîri de rinde doğru yolu 

gösterirken onun eline sâgarı vererek riyâyı bertaraf etmesine yardımcı olmaktadır. 

(Bâkî G 332/5; Şeyh Gâlîb G 126/2; Neşâtî G 131/3; Yahyâ G 112/5)  

Şeyh Gâlîb harâbât erbâbı için, onların eteklerine riyânın pis suyu 

bulaşmadığından, gayet edepli görünmektedirler, ifadesini kullanır. Rind, riyâ tarzından 

bir safâ bulmadığım için gül renkli şarâba meyletmem bundandır, demektedir. Çünkü 

riyâ zâhidin vasıflarındandır, rind ise riyâya tevessül etmez onun meyli aşkadır, yani bu 

durumda şarâp ile anlatılmak istenen aşktır. (Şeyh Gâlîb G 23/6; Fuzûlî G 68/7) Bâkî bu 

hususta, riyâ takımının sohbetinden alâkamı kestim, artık onların arasında 

bulunmuyorum; fakat pîr-i harâbâttan alâkamı kesmedim, zirâ ondan medet ve yardım 

dilenmekteyim, diyor. Edebiyatımızda riyâ ashâbı ile zâhidler zümresi kastedilmektedir. 

Şâir ise harâbât ehli olduğunu yani rindlerin arasında bulunduğunu ve üstâdının ise pîr-i 

mugân olduğunu dile getirmektedir. Bâkî’nin bir diğer beytinde ise, mecâzın çok güzel 

bir örneğini görmekteyiz. Şâir söylemek istediğinin tam aksini kastederek yani sözü 

başka mânâda kullanarak, harikulâde bir anlatım tarzıyla, hem zekâsını hem de söz 

üstâdı olduğunu göstermektedir. Şarâbın damlaları tespih tanelerimiz olsun ve böylece 

biz de onunla hile ve riyâdan istiğfâr etmiş olalım, diyerek hileci ve riyâkâr zâhidin 

halkı aldatmak için, güyâ zikirle meşgûl görünerek, elinde çevirdiği tespihine görderme 

yapmaktadır. Ve kendisinin de elbette bununla değil, şarâp damlalarını tespihe 

benzeterek, onun ile hile ve riyâdan af dileyeceğini anlatmaktadır: 

Kesilüp sohbet-i eshâb-ı riyâdan Bâkî 

Kesmedi pîr-i harâbâtdan istimdâdın 

         Bâkî G 374/5 

Câm-ı mey katreleri sübha-i mercân olsun 

Gelünüz zerk u riyâdan idelüm istigfâr 

                Bâkî K 18/24 



195 

 

Rind, ayş ile sevinç ve şâd olma yolunu tutarak; hile ve riyâ meskenini yıkalım, 

virân eyleyelim, demektedir. Hilekâr ve riyâkâr olacağına meyhânenin yolunu tutarak 

aşk şarâbı ile gönül evinden bu hasletleri tasfiye etmektedir. Bir melâmet şâhından 

ikrârlıyım diyen rind, fakr sahibi bir sarhoşum, âr, namus ve vakârdan âriyim ve hile ile 

riyâ alâyişinden ise sâdeyim, diyerek rindte bulunan özellikleri vasfetmektedir. (Bâkî G 

323/4; Yahyâ Bey Mt 82; Şeyh Gâlîb Th 4/2) Nâbî, ey zâhid seni rinde tercih ettiğimizi 

zannetme zirâ bizim maksadımız ikiniz arasındaki farkı göstermektir ve rindin senden 

farkı ise onun riyâsız olmasıdır, demektedir. Bir diğer beytinde ise, zâhid her ne kadar 

rindi ayıplasa da rindin tabiatının güzelliği onun için yeterlidir; zirâ o ikiyüzlü ve 

riyâkâr değildir, açıklamasında bulunur. Şeyhülislâm Yahyâ Bey ise, kimseden 

çekinmesi olmayan rindin riyâyı kendisine perde yaparak, zâhid gibi riyânın arkasına 

sığınmayacağını söyler: 

Tercîh sanma rindi sana zâhidâ garâz 

Senden odur tefâvüti kim bî-riyâcadur 

                    Nâbî G 160/3 

Zâhid ne kadar ‘ayb ile yâd itse de rindi 

Besdür ana ol hüsni ki sâlûs degüldür 

            Nâbî G 167/9 

Rind-i bî-pervâ riyâ vü zühdü rû-pûş eylemez  

Kavl-i nâsıh olsa dürr gûşuna mengûş eylemez 

Gül gibi sâgar gire destine kim nûş eylemez 

Va‘iz-i şehrin kimesne pendini gûş eylemez 

‘Ayş u nûşa es-selâdır bir mübârek rûzdur 

                                                         Yahyâ Th 2 

Mutasavvıf şâirlerin bu husustaki anlatımları ise şöyledir: Yûnus Emre biz bu 

yola riyâ ile gelmedik, melâmet hırkasını giyen bizimle gelsin, demektedir. Burada 

rindin melâmet hırkasına bürünenerek, halkın içerisinde kınanmalardan imtina etmeden 

dolaşması ve aşk yolunda riyakârlığa tevessül etmemesi anlatılmaktadır. Eşrefoğlu 

Rûmî de ey dünyâya tapan zâhid, bana zühdten bahsetme; zirâ ben perîşân bir âşığım, 



196 

 

ikiyüzlülük ve riyâ benim neyime gerek, demektedir. Burada şâir âşığın riyakârlık ve 

ikiyüzlülük içerisinde bulunmadığını anlatmaya çalışır. Niyâzî-i Mısrî ise, kibir ve 

riyâkârlığı terk et zirâ bunlar kuru davâdır, Sübhân’a ermek istersen bu sevdâdan 

vazgeç, diyerek aslında şunları ifade etmeye çalışmıştır: Edebiyatımızda kuru dava 

peşinde koşan zâhidtir. Şâir hakikâti fehmetmekten yoksun olan ve menfaat icâbı iş 

yapan zâhidin yolundan gitme, onun gibi kibir ve riyâ ateşine düşme demektedir. 

Hakk’a ermek istiyorsan, bırak dünyâ sevdâsını, bu âlem seni aldatmasın demek 

istemektedir:  

Hele biz iş bu yola gelmedük riyâyıla 

Bu melâmetlik tonın bizimle geyen gelsün 

               Yûnus Emre G 237/2 

Ey zâhid-i dünyâ-perest var zühdünü arz eyleme 

Ben âşık-ı şûrîdeyim zerk ü riyâ neme gerek 

           Eşrefoğlu Rûmî G 54/2 

Terk it kurı da’vayı hem ‘ucb ile riyâyı 

Mısrî ko o sevdâyı Sübhan’a irem dirsen 

           Niyâzî-i Mısrî G 98/7 

Necâtî Bey, sofuya seslenerek eğer sendeki bu tâc ve başındaki sarığının bu 

sarkan ucu İslâm ehli olduğunun bir göstergesi ise, biz senin tarafında değiliz; biz baş 

açık abdâllarız, bizim birbirimizi ağırlayış tarzımız böyledir, diyerek zâhidin görünüş 

hasebiyle riyakârlık içerisinde olduğunu anlatmaktadır. Ve şâir, zâhid tâc ile dolaşırsa 

biz de baş açık abdâllar gibi dolaşırız yani zâhid gibi riyâkâr olmayız, demektedir. Nef’î 

de mecâzî aşk eğer zâhidler için günâha girme sebebi ise, rindler için de riyânın 

noksanlığının sebebine vesiledir, diyerek rindin mecâzi aşka meylettiğini ve onun bu 

hâlinde ise riyâ bulunmadığını imâ etmektedir. Bâkî yine bir mecâzda bulunarak, ey sûfî 

biliriz Hudâ’nın riyâsız bir kulusun, maksadının Hakk’ın rahmeti olduğunu da biliriz, ne 

kadar riyâsız isen o kadar rahmet bul, diyerek âdetâ sûfî ile alay etmektedir. Çünkü sûfî 

edebiyatımızda riyâ ehli bir tip iken buna mukabil sûfînin tam aksi olan rind ise 

riyâsızdır. Nâbî ise bu hususta, yeter ki kibir ve riyânın gönülde yeri olmasın, gam ve 



197 

 

keder ehli olan rindlerin gönüllerindeki gamı defetmesi dahi gam değildir, diyerek 

rindlerin riyâ ehli olmadıklarını söyler: 

Şâhid-i İslâm ise sofi bu tâc u taylesân 

Baş açık abdâlıyız birdir bizim ikrâmımız 

            Necâtî G 241/4 

Zühhâda vebâl ise eger aşk-ı mecâzî       

Rindâne medâr-ı sebeb-i naks-ı riyadır       

                                          Nef‘î K 34/8 

Bî-riyâ merd-i Hudâsın bilürüz ey sûfî 

Garazun rahmet-i Hakdur o kadar rahmet bul 

          Bâkî G 307/6 

Tek pây-mâl-i ‘ucb u riyâ olmasun da dil 

Rindâna gâhi def’-i gam eylerse gam degül 

                 Nâbî G 481/4 

Fuzûlî içerisinde riyâ olan ibâdetleri terk et, bundan dolayı tövbe et; zirâ 

Allah’ın menettiği şeylerle meşgûl olma, diyerek ibâdetlerin riyâ içerisinde yapılmasına 

karşı olduğunu belirtmektedir. Rindi riyâdan uzak tutan aşktır; aşk rindin, riyâ erbâbıyla 

yani zâhidler takımıyla alâkasını keser yani aşk sayesinde riyakârlarla alâkası kalmamış 

olur. (Fuzûlî G 202/6) Bâkî ise, riyâ ehlinin sohbetinden kaçın, onlardan uzak dur, 

diyerek Hakk Teâla’nın rızâsının riyâdan uzak kalmakta olduğunu söyler: 

Ey Fuzûlî eyle tâ’at-ı riyâyî terkini 

Tevbe kıl min ba’d meşgûl-i menâhî olmagıl 

                 Fuzûlî G 167/7 

İctinâb it sohbet-i ehl-i riyâdan Bâkıyâ 

Kim rızâ-yı Hazret-i Bârî Te’âlâ bundadur 

                 Bâkî G 157/7 



198 

 

4.11.2. Gönlü Temiz 

Rind, eski şiirimizde tanıtıldığı kadarıyla gönlü temiz, içi dışı bir olan insandır. 

Kişisel çıkar hesapları yüzünden başkasını aldatma, kötülük düşüncesi, ikiyüzlülük 

rindlikle bağdaşmaz. Çünkü rindlerden olabilmenin ilk şartı, kalp temizliği ve gönül 

saflığıdır. (Mengi, 1985: 39; Mum, 1999: 52) Gönlünde dünyâ endişesi bulunmaması 

yani dünyâdan el etek çekmek ve yersiz olan istekleri terk etmek sûretiyle, varlık 

âleminin câzibesine kapılmaması ve gönlünü mâsivâ lekesinden arındırması hasebiyle 

rind, gönlü temiz olarak telakki edilmektedir. İçinde riyâ, hile, yalan ve ikiyüzlülük 

bulundurmayan rindin gönlü, saf ve temizdir. Edebiyatımızda meşrebi pâk olan âşığın 

gönlünün temizliği suya teşbih edilmektedir. Sular kadar saf gönlü olan âşığın gönlünde 

bâtınî hakikatler zuhûr eder. Ahlâkı güzel ve gönlü sâf âşığa bundan dolayı hürmet 

gösterilir. Nasıl ki cam şişenin içinde olanlar âşikâr ise, rindin de şarâp şişesi misâli 

yaradılışı temiz ve içi dışı birdir. Gönül aynasından gam pasını şarâp ile gider ki, gaybı 

gösteren bir ayna olsun, diyen Şeyhî şarâbın gönül aynasını pâk ettiğini ve gam giderici 

özelliğinin olduğunu söyler. Aşk şarâbından içen rindin de böylece gönül aynası 

cilâlanmış olur. (Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 151/4; Fuzûlî G 202/4; Neşâtî Bey G 54/2; 

Şeyhî G 157/2)  

Rind, kalbin saf olması gerektiğini düşünür, bu nedenle de riyâdan uzak durur. 

Bu yönde vermek istediği mesajları da hep zâhid üzerinden yapar. Bâkî, ey sûfi içene 

safâ bahşeden şarâp ile gönlündeki kederleri gider, sinesi sâf olan rindlerle daha fazla 

inatlaşma, diyerek rindlerin gönüllerinin temiz olduğunu dile getirmektedir. Nedîm de 

zâhide seslenerek yeter ki için şüphe ve riyâdan temiz olsun, elde tespih yerine kadeh 

olsa da fark etmez, demektedir: 

O rind-i pâk-dil kim dâmen-i dünyâdan el çekmiş 

Fenâ-yı dehri tuymış hâhiş-i bî-câdan el çekmiş 

                                                         Neşâti G 62/1  

Sûfî safâ-yı cam ile dilden keder gider 

Rindân-ı sîne-sâf ile gel eyleme ‘inâd 

                                          Bâkî G 38/3  

  



199 

 

Sîne sâf olsun hemân rayb ü riyâdan zâhidâ 

Elde tesbîhe bedel câm olsa da mâni degil 

                 Nedîm G 76/2 

Klasik şiirimizde sevgili güzelliğinden dolayı güle teşbih edilmektedir. Temiz 

tabiatlı, saf gönüllü ve pâk meşrepli olarak tasvir edilmekte olan âşık ise, berrâk bir su 

damlası gibi olan gönlüyle bu gülün içine düşmek istemektedir. Bazen de yârin ruhsârı 

lâle, âşığın saf gönlü de bu lâleye düşen şebneme yani çiğ tanesine benzetilir ve böylece 

âşığın gönlü de temiz bir su damlası gibi tarif edilir. (Bâkî G 304/2, G 216/1) Nef’î ise, 

âşığın saf ve temiz gönlünü Levh-i mahfuz’da söylenen söze benzetmiştir. (Nef ‘î G 

71/5) Rind gönlünü mecâzî sûretlerden temizleyerek arındırır ve böylece sevgiliden 

başkası onun sâf gönlünde yer bulmaz. (Nâbî G 290/2) Her fırsatta zâhide seslenen rind, 

bu hususta ise şunları söyler; şarâbın kalbi sâfidir fakat zâhid, sen idrâksiz olduğun için 

bunu bilmezsin. Hâlbuki kalbi saf olan rindler, saf şarâp ile keşfe ve marifete sahip 

olurlar yani mânevî âlemlere ait bazı hakikatleri kalp gözü ile görebilme kabiliyetine 

sahiptirler. (Necâtî Bey G 208/3)  

Saf şarâp rindin gözündeki perdeyi aralayarak hakikatleri görmesine yardımcı 

olur. Şeyh Gâlîb bu hususa atıfta bulunarak sâkî saf şarâbı, temiz ve arı gönüllü rindlere 

sunmamış bu sebeple de onların gözündeki perde açılmamış, demektedir. Bâkî ise, kalbi 

altın gibi sâf olan gelsin de şarâbın ateşinde imtihan edelim, diyerek şuna işaret 

etmektedir: Altın içerisindeki diğer değersiz madenlerden arındırılmak için yüksek 

derecede ısıya tabi tutulur ve böylece saf altın elde edilmiş olur. Şâir de burada bu 

duruma göndermede bulunarak âteş-i meyin yakıp yandırdığını; fakat sonunda gönlü 

temizlediğini ve kalbi bütün kirden, pastan ve kötülüklerden arındırdığını vurgulamaya 

çalışmaktadır: 

Bilir rindân-ı sâf-ı dil ki sahbâ süzmemiş sâkî 

Beyâz-ı perde-i bâdâm çeşme reng gelmezse 

                                          Şeyh Gâlîb G 301/2  

  



200 

 

Zer gibi kalbi sâf olan gelsün 

Âteş-i meyde imtihân idelüm 

      Bâkî G 328/5  

4.11.3. Gönlü Zengindir 

Gönül türlü teşbihler ve zengin bir tavzih ile şiirimize konu olmuştur. Şâirler 

çok zengin bir ifade gücüyle gönlü şiirlerinde tahayyül etmişlerdir. Elimizdeki 

beyitlerden hareketle bunlardan birkaçını izâha luzûm görüyoruz. Güzel tabirlerle ve 

zârif bir edâ ile yazılmış olan şiirimizde şâirler, gönlü kimi zaman içerisinde inciler 

barındıran bir ummâna, kimi zaman da hazinelere mâlik bir harâbeye yahut virâneye 

benzetmektedirler. Gönül, bazen âlemleri aydınlatmakta olan bir hurşîd iken, bazen de 

aşk ile parlamakta olan bir mumdur. Yeri gelir âşığın gözyaşlarıyla suladığı bir lâle 

bahçesi olur ki, sevgilinin güzellik lâlesi gönülde yeşersin. Yeri gelir aşkın feyzine gark 

olan meyhâne olarak telakki edilir. O, aşk sanatını tamamlayan kâmil bir üstâdtır. Cânın 

özünde, gizli olan hakikât sırlarını saklamaktadır. İşte böylesine zengin tasvirlerle 

anlatılan gönlün makamı ise, rindin sinesi olabilir. Rind tipi, Nâ’ilî’nin hayâlinde 

canlandırdığı insan modelidir. O, gönlü zengin, temiz ahlâklı ve hakikâti idrâk edebilen 

bir insanı tanımlamaktadır ve onun belirlemiş olduğu rind de bu tanıma uymaktadır:  

Âdem ganî-dil olsa gedâ-meşreb olmasa  

Rind olsa bî-hakîkât u bî-mezheb olmasa 

                                          Nâ‘ilî G 314/1 

Aşk, rindin gönlünü harap etse de onun virâne gönlünün her köşesi hazinelere 

mâliktir. Hazinelerin virânelerde gizli olmasından hareketle, rindin belirtmeye çalıştığı 

virâne gönlünün ne kadar çok aşk mücevheriyle dolu olduğu anlatılmak istenir. Ve bu 

aşkını da ağyârdan gizlemez, kınanma pahasına bundan çekinmez ve bu yıkık gönlüm 

gibi virâneler gördün mü hiç, diyerek gönlünün aşk ile dolu olduğunu ve anlaşılamadığı 

için kınanmaya maruz kaldığını dile getirir. (Neşâtî Bey G 129/5; Necâtî Bey G 39/3) 

Şarâbı şevk ve cezbe kaynağı olarak gören rind, bu cezbe ile mest olur, adetâ kendinden 

geçer. Aşk ise onun nazarında bir hazinedir ve gönül ise o hazinenin virânesidir. Bu 

anlayışla gönlündeki aşk hazinesinin kaynağının şarâp olduğunu ifade etmektedir ve 



201 

 

buradan hareketle de rindin gönlünün aşk zengini olduğu görülmektedir. (Yahyâ Bey G 

437/1; Bâkî G 115/2) Bâkî âşık, gönlünde aşkın sırlarını gizlemiştir, virâne köşesinde 

hazineler saklamıştır, diyerek âşığın evvelâ gönlünün elbetteki aşktan yana zengin 

olduğuna vurgu yapmaktadır. Beytin arka yüzünde ise, sevgilinin cemâline müştâk olan 

âşığın, gönlündeki ilâhi cezbe ve kalbî müşâhede ile mahbûba olan teveccühünün 

neticesinde, hakiki sevgiliyi yani sır’rü’l-esrâr’ı gönlünde bulundurması anlatılmaktadır. 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey ise, şeydâ âşığın gönlünü ummâna benzeterek, eşi benzeri 

görülmemiş muhabbet incisinin, âşığın gönlünde olduğunu anlatır. Aşk bakımından 

gönlü zengin olan âşığın gönlünde, muhabbet-i İlâhi vardır: 

  Dilde şol ‘âşık ki sırr-ı ‘aşkun itmişdür nihân 

Gûşe-i vîrânede genc-i firâvân gizlemiş 

           Bâkî G 214/2 

Bir bahr imiş ey âşık-ı şeydâ dil-i zârın 

Anda bulunurmuş dürr-i nâ-yâb-ı muhabbet 

         Şeylülislâm Yahyâ G 31/3 

Görinen sanma Niyâzînün hemân sen mülküni 

Gönli bir vîrânedür kim genc-i pinhân andadur 

          Niyâzî-i Mısrî G 33/9 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey, bir gönüle Hakk’ın feyzinin ziyâsı dokunsa, nâçiz bir 

zerre iken âlemleri aydınlatan bir hurşîd olur, diyerek gönül, zenginliğini Hakk’ın 

aşkından alır, demek istemektedir. Diğer bir beytinde ise gönlün, aşk oku ile yandığını 

ve şevkten aşkın parlayan bir mumu haline dönüştüğünü ifade eder. Başlangıçta gönlün 

aşk ateşinde pervâne misâli yandığını ve sonrasında ise aşk mumuna dönüştüğünü yani 

aşk ateşine düşüp aşkın bir parçası olduğuna işaret etmektedir. Bâkî de cânân sırrını 

âşığın sînesinde gizlemiş, o ki bedenler içerisinde cânın cevherini gizlemiş, 

açıklamasında gönlün aşk sırlarının mekânı olduğunu vurgulamaktadır. (Yahyâ Bey G 

180/4, G 268/2; Bâkî G 214/1) İçerisinde aşk olmayan gönlü taşa benzeten Necâtî Bey 

ise, güzelliğin baharı geçmeden gönlünü nem edegör ki, gönülde laleler bitsin, diyerek 

gözyaşlarıyla suladığı gönül bahçesinde sevgilinin güzellik lalesinin yeşermesini 



202 

 

istemektedir. Nef’î ise, gönlü aşk feyzine gark olmuş meyhâneye benzetmektedir. 

(Necâtî Bey G 197/6; Nef ‘î G 77/5) Vâhib Ümmî ise, zâhide seslenerek, ey zâhid senin 

aklın aşk işlerine ermeyeceği için sen git zühdünle meşgul ol, senin idrâk etmekten âciz 

olduğun aşk deryâsının bir damlasında ârifin gönlü ummân olur, diyerek âşığın 

gönlünün ne derece aşktan yana zengin olduğunu ifade eder. Gönül aşk fennini kemâle 

erdiren kâmil bir üstâdtır, böylesine âşık bir gönlün yanında Ferhâd kimdir, hem 

Mecnûn ne câhildir, diyen Bâkî gönlü, aşk sanatının ustası olarak tasvir etmektedir.  

Bir dile Yahyâ tokunsa pertev-i feyz-i Hudâ 

Zerre-i nâçîz iken hurşîd-i âlem-tâb olur 

       Yahyâ G 60/5   

Aklın ermez zâhid o zühdünden ayrılma yürü 

Ârifin gönlü evi ol katrede ummân olur 

         Vâhib Ümmî G 27/2 

Gönül tekmil-i fenn-i ‘aşk iden üstâd-ı kâmildür 

Anun yanında kimdür Kûh-ken Mecnûn ne câhildür 

            Bâkî G 89/1 

4.11.4. Çevresine Başka Bir Gözle Bakmasını Bilen ve Sıradan İnsanların 

Göremediğini Görendir 

Rind, ruh olgunluğunu, gönül zenginliğini sağlayarak, sıradan insanın 

göremediği gizli güzelliği, özde yatan gerçeği görebilme çabasında olan insandır. 

Hayata değişik bir gözle bakabilen, çevresinde olup bitenlerin gerçek yüzünü görüp, 

onları yorumlayabilen bilgeliği ile rindi, Dîvân şâirinin kendi dünyasında yaratıp 

yaşattığı bir “örnek insan” olarak görebiliriz. Rind, ruhu sayesinde varlığın özündeki 

gizli güzelliği, değerliyi ve gerçeği görebilen, özde yatan sırrı çözebilen insandır. 

Dünyanın hayhuyuna dalan pek çok insan, rindin kavradığı gibi ruh gerçeğini 

anlayamaz, gerçeğe, öze ulaşamaz. (Mengi, 1985: 43-49-68)  

Âlem-i gaybı anlamada cân kulağı ve gönül gözü gerek, dünyâ âlemini 

anlamak için ise görünen kulak ve göz yeterlidir, anlayışından hareketle rindin 



203 

 

hikmetlerin ve hakikatlerin farkına varmada ve sırr-ı İlâhiyi fehm etmede âriflik 

sıfatının ne derece önemli olduğunu görmekteyiz. (Nedîm G 57/1) Rindin âriflik 

sıfatından ötürü, onda bâtınî hakikâtlerin şuuruna varma ve mânâyı idrâk etme kemâlâtı 

zuhûr etmiştir. Âriflik derecesinde olan rind ise, çevresine bir başka gözle bakmasını 

bilen ve sıradan insanların göremediğini görendir. Âriflik rütbesine ermiş, irfân sahibi, 

marifet ehli olan rindin, ilm-i İlâhi ve bâtınî ilim ile hakîkâtleri bilme şuuru karşısında, 

büyük âlimler dahi âciz kalırlar. Bu bakımdan ârif, zâhiri ilimle yani görünüşle ilgili 

olan, özüne inilmemiş, aslı ve hakîkâti idrâk edilmemiş sûreti ile ilgilenmez; o bâtınî 

ilme kıymet verir ve onun takipçisi olur. Her bir yaprak varlık sırrının mânâsını şerh 

etmektedir ki, “ârif-i âgâh” için bu gülşende bir yaprak yeterlidir, diyen Bâkî rindin aynı 

zamanda âgâh sıfatını da kullanarak, kalp ile bilen tarafına işaret etmektedir. Mânânın 

sırrını bilen rind, gönül gözüyle baktığı için varlık âleminde sıradan insanların 

göremediğini görür. Allah’ın zâtı âşikârdır görmesine bilene, anlayışından hareketle 

rind âleme bu gözle bakmaktadır.   

Nükte-i sırr-ı vücûdu şerh ider her berg-i ter 

‘Ârif-i âgâha bu gülşende besdür bir varak 

                   Bâkî G 243/4 

Sînesin itse kaçan kân-ı ma’ârif ‘ârif 

Kılsa her harfe nazar bir nice ma’nî görinür 

         Bâkî G 74/2 

‘Âlem anun hüsnünün şerhinde olmuş bir kitâb 

Metnin istersen Niyâzî sûret-i insâna bak 

          Niyâzî-i Mısrî G 89/7 

Dîde-i cânını aç âleme bak ey Hakkî 

Ki cihân âyîne-i aşk-ı Hudâ olmuşdur 

                İbrahim Hakkı G 83/7 

Gönül gözünün açılması için dilin bağlanması gerektiğini söyleyen İbrahim 

Hakkı, âlemleri seyret ki yârin cilvesiyle doludur, diyerek gönül gözüyle görenler 

baktıkları her nesnede sanatkârın ustalığını görürler demek istemektedir. Diğer beytinde 



204 

 

âlemin nakışlarını ve güzelliğini anlayarak bak, ifadesinden bu durum daha da iyi 

anlaşılmaktadır. (İbrahim Hakkı G 57/2, G 57/1) Varlığı bilinen ve âşikâr olan dostu, 

sûfî niçin inkâr eder, diyen İbrahim Hakkı ârifin hakikâtleri görmesine karşın, sûfînin 

ise idrâksiz olduğunu söyler. (İbrahim Hakkı G 76/3) Bir söz ile bin cevâba yanıt bulan 

âşığın, hakikâtleri idrâk eden ve mânânın üstündeki sır perdesini aralayarak aşk 

şerbetini kana kana içtiğini söyleyen Eşrefoğlu Rûmî, gafil zâhidin ise aşk şerbetini su 

zannederek çöldeki serâp gibi kovduğunu dile getirir. Hakk âşığı olan rindler bu âlemde 

ne feleğe ne de âlimler zümresinin sözlerine nazar eyler, diyerek Nef’î ise, mânânın 

aslını fehmeden rindlerin, dönek olarak görülen feleğe ve de âlimlere itibâr etmediğini 

dile getirir; zirâ o hikmetlerin ve hakikatlerin farkındadır. Buradan hareketle 

edebiyatımızda rind, çevresine bir başka gözle bakmasını bilen ve zâhid gibi sıradan 

insanların göremediğini görebilendir, diyebiliriz:  

Âşık bir sözden anlar bin cevâbı 

Çün açdı ma’nâ yüzünden nikâbı 

Bunlar aşk şerbetini içdi kandı 

Gâfil su sanuben kovar serâbı 

           Eşrefoğlu Rûmî R 38 

Rindân-ı Hudâ-perver-i ma‘nâ bu mahalde 

Ne çarha ne kavl-i hükemâya nazar eyler 

                                             Nef ‘î K 11/12 

4.12. AŞK 

İnsanoğlunun çeşitli duygu ve davranışları içerisinde aşk son derece 

ehemmiyetli bir yer tutar. Aşk fazla sevgi demektir. Güzele, güzelliklere, kutsal ve çok 

değerli tanınan varlıklara aşırı sevgi aşktır. Eski edebiyatımızda aşk kelimesinin yanında 

sevdâ, muhabbet, şegaf, garam kelimeleri de kullanılmıştır. Aşk mutasavvıflar 

tarafından “perdeleri yırtmak, sırlara âşinâ olmak veya sırları keşfetmek” olarak da tarif 

edilir. (Timurtaş, 1981: 110; Serrâc, 1996: 57; Kuşeyrî, 1999: 410; Schimmel, 2001: 

145) 



205 

 

Aşk, muhabbetin ifratı yani sevginin aşırılaşmasıdır ya da aşırı bir dereceye 

ulaşmış sevgidir. Şu ayet bunu ifade etmektedir: “İnananlar ise Allah’ı aşırı derecede 

severler” (Bakara, 2/165) Olduğu şekilde, saf olarak alındığında ve kalp çekirdeğinde 

zuhur ettiğinde “hubb” diye adlandırılan bu sevgi insanı bütünüyle kuşatır; sevgiliden 

başka hiçbir şeyi gözü görmeyecek derece insanı kör eder. Bu hakikat, insan vücûdunun 

bütün organlarına, bütün duyularına ve ruhuna işler; damarlarındaki kan gibi her yerinde 

deveran eder, insanın eti olur; vücudunun bütün mafsallarına girer; bedeninin ve 

ruhunun bütün parçalarını etkileyerek, insanın varlığıyla özdeş olur, öyle ki insanda 

artık ondan başka bir şeye yer kalmaz. Bu noktaya geldiğinde ise, insan başkasıyla 

konuşurken bile, sevgilisiyle konuşur; başkasından bir şey duysa, sevgilisinden duymuş 

olur; her nereye baksa, sevgilisine bakar gibi olur; gördüğü her şeyde sevgilisinin 

suretini görür; her hangi bir şey görse, “Bu O’dur” der. İşte o zaman bu sevgi “aşk” diye 

adlandırılır. İnsan sevgilisinden duyduğu sözün dışındaki sözlere sağır olduğu, 

sevgilisinin yüzünden başka gördüğü her türlü manzaraya karşı kör olduğu, sevgilisinin 

konuşmasının ve sevgilisinin sevdiği konuşmaların dışındaki konuşmalara ilgisiz 

kaldığı zaman, ancak aşk o insana hâkim olur. O zaman kalbinin üzerine bir mühür 

koyar ve oraya sevgilisinin sevgisinden başka hiçbir şeyi sokmaz. Hayâl hazinesinin 

üzerine bir kilit vurur, bir sürgü sürer, böylece hayâlinde sevgilisinin suretinden 

başkasını hayâl etmez. (Arabî, 1988: 35-92) 

Klâsik şiirimizde aşk, cümle cânın hayât kaynağıdır, zirâ aşkın dışındaki her 

şey fâni olarak telakki edilir. Dertlerin dermânı aşktadır, sevgili ile visâl ancak aşk ile 

mümkündür. Şâirler aşkı muhayyilelerinde çeşitli şekillerde tasvîr etmişlerdir. Aşk 

bazen cân âleminin sultânı yahut cân âyînesinin cilâsı olmaktadır. (Sun’ullâh-ı Gaybî 

31/3; İbrahim Hakkı G 78/1, G 93/7) Erzurumlu İbrahim Hakkı aşkı, ekilmiş bir tohum 

yani âlemin cevheri, özü olarak gösterirken, âşığı ise; bu tohumdan meydâna gelmiş 

meyve olarak tasvîr etmiştir: 

Dedim ey aşk nesin ben neyim ü âlem ne 

Dedi ben dâneyim ü sen semer ü kevn şecer 

                İbrahim Hakkı G 86/6 

“Nerde o dünyâdaki bütün şekillerle şekillenen, fakat her çeşit şekilden de ayrı 

olan aşk? Nerde o hem kendisinden uzak düştüğümüz, hem de yayımızın kirişinde, 



206 

 

parmaklarımızın altında olan sevgi?” (Mevlânâ, 1974: LV/567) Mevlânâ aşkı, hem her 

şeyde var olan, hem de her şeyden büsbütün ayrı; hem çok uzakta, hem de çok yakın 

olarak tasavvur eder. 

4.12.1. Rindlik Aşkla Başlar 

Mutasavvıflar, Kur’an-ı Kerim’de zikredilen, “Allah onları sever, onlar da 

Allah’ı severler.” (Mâide, 5/54) âyetinden hareketle, aşk cevherinin ezelde, ilâhi lutfun 

bir sonucu olarak var olduğunu dile getirirler. İnsanın da Allah’ın nimetine, lutfuna, 

kendisini kayırmasına ve korumasına, ezelde kendisini sevmiş ve hidayet nasib etmiş 

olmasına bakarak Hakk’ı sevdiğini söylerler. (Schimmel, 2001: 144; Öztürk, 1997a: 

334; Uludağ, 1996: 341) 

Aşk gerek tasavvufta gerekse rindlikte, en köklü insan eğilimi olarak 

değerlendirilir. Her ikisi de aşkı başlı başına bir varlık sorunu olarak görürler. Çünkü 

aşk gelişigüzel bir duygu olmayıp, bir yerde Allah’la insanı birleştirip kaynaştıran, bir 

yerde de insanları birleştiren bir duygudur. Dîvân şiirinde rind, aşk ehli olarak tanıtılır. 

Gerçek âşıklar rindlerdir. Rindlik ki aşktan ayrılmaz. (Mengi, 1985: 64-65; Sevük, 

Cumhuriyet, 12.06.1947) Klasik Türk şiirinde rindlik aşkla başlar mevzusunun kaynağı, 

ezel bezmine dayandırılmaktadır. Sevgiliyi ilk orada gören rindin aşkı ezelden beri 

varola gelmiştir. Dünyâ âleminde aşk ateşiyle yanmakta olan rind, aşkın nârına tâ 

ezeldeyken düşmüştür. (Niyâzî-i Mısrî G 152/1) Rindin aşkı, sevgili ile ezeldeki 

muhabbettinden zuhûr etmiştir. Onun gönlüne sevdâ şarâbını aşk, ezeldeyken 

doldurmuştur. Mesele bu yönüyle ele alındığında, rindlik aşkla başlar telakkîsi ortaya 

çıkmaktadır. (İbrahim Hakkı G 69/3, G 99/1)  

Rind sevgiliye hitâbında, “Bizim aşkımız bugünlük yahut yarınlık değildir; 

bizim aşkımız ezelidir” demektedir. Melekler Âdem’e secde etmeden evvel âşıklar 

senin kaşının mihrâbını secdegâh eylemişlerdi, diyen Fuzûlî kâinat yaratılmazdan evvel 

âşıkların Zât-i İlâhi’nin kaşının mihrabına secde ettiklerini yani ona yakın olduklarını 

dile getirmektedir. Buradan hareketle aşk ezelîdir ve âşık olan rindin ise, rindliğinin 

aşkla başladığını görmekteyiz. (Neşâtî Bey G 102/5; Fuzûlî G 110/3) Aşk ezelde rinde 

müderrislik yapmıştır, o ezeldeyken Hakk’ın ilhâmından ders almıştır. Rind aşktan 

geldim cihâna, aşk ile aslıma döndüm, evvelim ve âhirim “aşk-ı ezel”dir demektedir. 

Rind burada varlığın kaynağının aşk olduğunu ve her şeyin onunla başladığını dile 



207 

 

getirir yani bu durumda rindlik aşk ile başlar hususunda, rind aynı zamanda âşık olduğu 

için rindliğin kaynağı da aşktır ve rind için her şey aşk üzerine temellendirilmiştir, 

diyebiliriz. (Sun’ullâh-ı Gaybî G 3/1; İbrahim Hakkı G 204/8, G 274/2)  

Tâ ezelden âşıkam ben misli yok bir dil-bere 

Virmişem dil şöyle kim hîç bakmazam cân u sere 

                      Kuddûsî G 194/1 

Âşıkam kâlübelâdan ırma yolumdan beni 

Kimsenin hakkı degil takdiri tagyir eylemek 

                Necâtî G 312/2 

Bileli kendimi ben gönlümü âşık buldum 

Bâr-ı gayrî ten-i bîtâb ü tüvânım çekemez 

            Nef ‘î G 58-1/6 

4.12.2. Mecâzî Aşk ve Hakîkî Aşk 

Eskiden aşk “mecâzî” ve hakikî” olmak üzere iki şekilde telakki ediliyordu. 

Mecâzî aşk dünyadaki güzel insanları ve güzellikleri sevmek demekti. Hakikî aşk Allah 

sevgisi, Tanrıya karşı duyulan sevgi mânâsına geliyordu. Biri beşer, öbürü ilâhî aşktı. 

Mecâzî aşk, o zamanki anlayışa göre, insanı ilâhı aşka götüren bir başlangıç olabiliyorsa 

faydalı ve meşru sayılıyordu. Bizi Hakk’a ulaştıracak yegâne vasıta aşktır. Mutlak 

varlıktan bir parça olan insanın aslına kavuşması ilâhî aşk ile gerçekleşebilmektedir. 

Tasavvufta hakikate aşkla ulaşılacağına inanılır. Bizi Allah’a aşk götürecektir 

(Timurtaş, 1981: 110-111). 

Tasavvufta maddi aşk, ilahi aşka geçişi sağlayan bir köprü olarak kabul edilir. 

Tasavvuftaki bu görüşün etkisinde kalan rindlikte de beşeri ya da maddî sevgi derece 

derece olgunlaşarak maddeden sıyrılmalıdır. Kısacası rindlikte de gerçek aşk, manevi 

temel üstüne oturtulmuş ulvi bir düşünce olarak görünür. Mecazî aşk yoluyla mutlak 

hakîkata erişmek mümkün olursa da kısa bir süreliğine de olsa masîvâya bağlı kalınır. 

(Mengi, 1985: 30; Çavuşoğlu, 2001: 65) İbrahim Hakkı mecâzî aşkı hevâ, hakikî aşkı 

ise müntehâ yani nihâî yer, varılacak en son nokta olarak tanımlar. Aşktan gelen belâları 



208 

 

ise bir lutuf olarak görmektedir. Bâkî ise mecâzî aşkla ilgili olanların, hakikât sırrına 

vâkıf olamayacaklarını söyler; zirâ mecâzî aşk kişiyi bir noktaya kadar getirebilir ötesi 

ise, hakîkî aşkla mümkün olabilir. Âşığın gönlündeki mecâzî aşk, gönül harap eden 

aşktır. Hakikî aşk ise, bu mecâzî güzellerden gelen taşları toplayıp onlardan ma’mûr bir 

gönül vücûda getirmek ister. Mecâzî aşk gönlü bozar fakat yine de hâkîkî aşka giden bir 

merhale olmaktadır. Âşık, bu mecâzî aşkı hakîkî aşka çevirmek için bir basamak olarak 

görmektedir. Âşık ol ama gönlünü bu alâkaya fazlaca kaptırmaktan uzak tut, ne 

sevgilinin saçına meftûn olup gönlünü bağla, ne de yârin gerdanına esir düşerek 

gönlünü kaptır, diyerek mecâzî aşka fazlaca meyledilmemesi gerektiğini söyler:  

Ey dil inâyetdir sana ger aşkdan gelse belâ 

Aşk-ı mecâzîdir hevâ aşk-ı hakîki müntehâ 

    İbrahim Hakkı G 32/1 

Hakîkât sırrına vâkıf degülsin 

Alâkan var ise aşk-ı mecâza 

        Bâkî G 453/3 

Sîm-berlerden gelen daşları yıgmış çevreme 

Işk ma’mûr eylemek ister bozulmuş gönlümü 

            Fuzûlî G 273/6 

Âşık ol ammâ alâyıkdan berî et gönlünü 

Ne ham-ı gîsûya meftûn ne esîr-i gabgab ol 

                   Nef’î G 73/5 

Mecâzî aşk zâhidler için zarar yahut günâh anlamına gelirken rindler için ise, 

riyâyı azaltma vesilesidir, diyen Nef’î rindlerin mecâzî aşk ile melâmete uğradıklarını 

bunun da onlardaki riyâyı bertaraf ettiğini söyler. Klâsik Türk edebiyatında rind tipi, 

zâhid gibi riyâ ehli değildir. Hatta toplumun kendisini kınamasını ve aşağılamasını ister 

ki, kendisinde riyâ hiçbir zaman oluşmasın ve gösteriş yapacağı bir unsur kalmasın. Bu 

sebeple gönlünde riyâ tohumu varsa da melâmete uğrayarak bu tohum yeşermesin ister. 

Mecâzî aşkı da bu mânâda zâhidler tarafından kınanma vesilesi görmektedir ve bu 

sebeple de mecâzî aşka meyletmektedir:  



209 

 

Zühhâda vebâl ise eger aşk-ı mecâzî 

Rindâne medâr-ı sebeb-i naks-ı riyâdır  

                                           Nef‘î K 34/8 

Mecâzî aşk, şarâp meclisleri gibidir sonunda kişiye pişmanlık yaşatır, diyen 

Necâtî Bey işret meclislerinde haram olan şarâbı içenler bunun getirdiği günâh 

yükünden dolayı nasıl pişman olurlarsa, mecâzî aşkı yaşayanların da öyle pişmanlık 

duyacağını söyler: 

Işk-ı mecâzî meclis-i mey gibidür hemân 

Eksük degül sonında kişiye nedâmeti 

           Necâtî G 589/6 

Beşerî aşk maddi ve platonik olmak üzere iki sûrette tecellî etmektedir. Bu aşk 

tarzlarının edebiyatımızda en tipik ve büyük temsilcileri Nedîm ve Fuzûlî’dir. XVI. asır 

şâirlerinden, edebiyatımızın en büyük lirik şâiri olarak kabul edilen Fuzûlî’nin aşk 

anlayışı maddeden uzak, tamamiyle platonik (eflâtunî) bir görüştür. XVIII. asrın büyük 

şâiri Nedîm ise, maddî aşkı en güzel şekilde terennüm etmiştir. Nedîm eski 

edebiyatımızda beşerî aşkın maddî cephesini eserlerine en güzel şekilde aksettirmiş bir 

sanatkârdır. Onun aşk anlayışı Fuzûlî’ninkinin tamamiyle aksidir. Fuzûlî gibi Nedîm 

visalden kaçmaz, onu bütün gönlüyle arzu eder. Nedim’in şiirlerinde aşkla ilgili günlük 

hayat sahnelerini ve sevgilisinin çeşitli ruh hallerinden doğan davranışlarını bulmak 

mümkündür. (Timurtaş, 1981: 114-116) 

Nedîm’deki aşk genel itibâriyle mecâzî aşktır. Dîvânında İstanbul’un muhtelif 

yerlerine değinen Nedîm birçok semt ismini şiirlerinde kullanmıştır. Göksu’da hava 

nâhoş Çubuklu ise şimdi pek bir kalabalıktır, sevdiğim tenhaca bir yer olan Sadabâd’a 

mı gitsek, diyerek sevgilisiyle başbaşa kalmak ister. Bakıldığında Nedîm’in bu yerlere 

gidebileceği sevgili ancak bir mecâzî güzel olabilir. Bir diğer beytinde de yine mecâzî 

aşka değinmektedir: 

  Göksu bir nâ-hoş hava şimdi Çubuklu pek zihâm 

Sevdigim tenhâca çektirsek mi Sa’d-âbâda dek 

              Nedîm G 60/4 



210 

 

Kız oğlan nâzı nâzın şeh-levend âvâzı âvâzın 

Belâsın ben de bilmem kız mısın oğlan mısın kâfir 

                 Nedîm G 41/2 

Fuzûlî’de mecâzî aşk, birisini çılgıncasına sevmektir ki bu aşk, sevgiliye 

kavuştuktan sonra küllenmeye başlar, anlayışı vardır: 

Âşıkı çün ışkdan müstâgni eyler bir visâl 

Âşıka ma’şûktan her dem bu istignâ nedir 

                Fuzûlî   

Hakîki aşk ise, Yaradana karşı duyulan aşktır. Bu aşk, güzele değil, herkese, 

bir şeye değil her şeye, Tanrı’nın her zerrede görülen sun’una, kudretine, hikmetine, 

kemâline, lutfuna, hattâ kahrına gönülden bağlantıdır. Eğer insan Allah’a bağlanır, O’na 

âşık olursa, sevgilisi Allah olur. Sevgisinde öyle ileri makama ulaşır ki, Allah’ın 

yarattıklarına karşı duyulan aşkta yok (fenâ) olma halinden çok daha ileri bir makamda, 

Allah’ın aşkında yok olur. Çünkü o varlıklara, o şekillere duyulan aşk, o varlık ya da o 

şekil, sevenin gözünde kaybolunca, yok olmaktadır. Oysa sevgili Hakk Teâlâ olunca, O 

daima müşâhede edilebilir durumdadır. Şâirler, aşkdan maksadın hakîki aşk olduğunu 

dile getirmişlerdir. Mecazî aşkı çağrıştıran güzellere meyletmek ise sadece bir görüntü 

ve vasıtadan ibaretdir. (Arabî, 1988: 36; Gölpınarlı, 1977: 31; Uzun, 1991: 19) Rind bin 

tane hayâlin peşinden gitmek yerine, bir tane olan sevgiliye gönül vermek ister; beşeri 

aşkı değil, hakiki aşkı tercih eder. Çünkü aşk rindin meshebidir, dinidir ve onun gözü 

yalnızca dost yüzünü görmektedir. (Fuzûlî G 276/8; Yûnus Emre G 7/1, 381/6, 381/10) 

Fuzûlî sevgilisini gönlünde bulur ve sevgilisinin dışarıda bir yerlerde olduğunu tasavvur 

dahi etmez: 

Garazum ışkdan hakîkatdür 

Meyl-i nakş-ı nigâr sûretdür 

            Necâtî G 152/1 

  



211 

 

Işkun aldı benden beni 

Bana seni gerek seni 

Ben yanaram düni güni  

Bana seni gerek seni 

                      Yûnus Emre 381/1 

Hayâliyle tesellidir gönül meyl-i visâl etmez 

Gönülden taşra bir yâr oldugun âşık hayâl etmez 

               Fuzûlî 

  İlâhi aşk yolu tehlikelidir lâkin âşık sonu ölüm dahi olsa bu yoldan 

dönmez. Şarâp ve mecâzî aşk zevklerini terk eder, çünkü kendisini Allah katında asi 

konuma düşürmek istemez. (Fuzûlî G 293/7) Vahdet yolunun seçilmesini ve kesretle 

alâkanın da kesilmesini ister; çünkü o İlâhi aşkın cezbesinin lutuflarına ermek 

istemektedir, bu bakımdan hakîkî aşka meyleder. Hakk aşkı ile benliğinden sıyrılmak 

ister: 

Bildüm tarîk-i ışk hatarnâkdür velî 

Men dönmezem bu yoldan ölüm olsa gayeti 

                 Fuzûlî G 288/4 

Râh-ı vahdet ihtiyâr it kesretün kaydını ko 

Cezbe-i ‘ışk-ı ilâhi ile ihsân devridür 

                   Sun’ullâh-ı Gaybî G 27/5 

Bir dem bu aşk-ı Hakk ile hem-râh olup koy benligi 

Sen kendine bigâne ol bul cümle halkı âşinâ 

       İbrahim Hakkı G 33/6 

  



212 

 

4.12.3. Aşk ve Akıl 

Mutlak hakikat olan Allah’a varmanın aşk ve akıl olmak üzrere belli başlı iki 

yolunun olduğu kabul edilmiştir. Aşk mutasavvıfların; akıl ise medrese erbâbının, 

bilginlerin yoludur. Tasavvufta esas olan aşktır. Aşk akıldan çok daha üstün ve 

tesirlidir. Hakîkâte ancak aşk ile erişilir. Aşk vahdet âlemini idrâk edebildiği halde, akıl 

bundan âciz kalır. Akıl sınırlıdır, aşk sonsuzdur. Akıl sahibinin nazarı, seyir halindeki 

âşığın adımına yetişemez. Akıl çamurdan çıkmayan topal bir eşek, aşk ise Muhammed’i 

Allah’ın huzuruna çıkaran kanatlı Burak gibidir. Dünya konusunda aktif olan akıl, 

Allah’a ulaşma yolunda hiçbir işe yaramaz. Hakk’a ancak aşk ile varılabilir. Aşığın 

sevgisinde, sevgilisinden başkasını düşünmeye fırsat verebilen bir akıl ya da bir akıl 

yürütme varsa, o sevgi saf ve gerçek değildir. O ancak nefiste (insanda) geçici bir 

durumdur. (Kuşeyrî, 1999: 406-408; Ahmet Gazzâlî, 2004: 112; Nesefî, 1990: 58; 

Tarlan, 1998: 15-178-239-465; Gölpınarlı, 1990: 30; Çavuşoğlu, 2001: 64-65; 

Schimmel, 2001: 138; Uludağ, 1991a: 14; Uzun, 1991: 19; Öztürk, 1997a: 333; Arabî, 

1988: 37) 

Hem mutasavvıf hem de dîvân şâirleri akıl ile aşkı mukayese ederken aşkı, akla 

tercih etmişler ve de akıl karşısında aşkı yüceltmişlerdir. Akıl ile aşkı fark edebilen yani 

zahir ile mânânın ayrımını yapabilen âşık, akla yabancı olurken, aşkla ise dost olur. 

Akıl, aşkı anlamaz, gönül gibi hakiki sevgiliye muhabbbet edemez; zirâ muhabbette 

yakınlık lâzımdır bu nedenle akıl yalnızca maddeyi anlamlandırabildiği için hakikati 

tefekkür edemez. Aşkı anlayamayan aklın işi, korku ve ümit ile sevap ve azap arasında 

sıkışıp kalmaktır. Hikmetleri ve hakikatleri anlamada akıl zorlanırken ve de yetmezken, 

aşk ise mahbûp ile yakınlık kurup onu dost edinir. Cehalet, hüzün ve korku, bütün bu 

tehlikeler hep aklın işidir, ondan kaynaklanmaktadır ve bu nedenle de bırakılmalıdır; 

hâlbuki aşk ise cânın sığınağıdır ve bundan dolayı aşk ile olunmalıdır. Akıl, hakikatler 

karşısında hep dayanak ister ve bu dayanaklara göre hüküm çıkarmaya çalışır buna 

mukabil aşk ise, büyüklük ve şeref sahibi sultânın dostluğunu ve de yakınlığını ister. 

Aşk bu hususta kalbî müşahede ve gönül muhabbetiyle dostu bulur ve bu nedenle aşka 

kanıt gerekmez. (Sun’ullâh-ı Gaybî G 29/3; İbrahim Hakkı G 47/6, G 30/3, G 30/4, G 

145/2)  



213 

 

Şâirler aklın rütbesini yüce görenlere karşı, aşkın makamını çok daha ulvî bir 

değerde görmektedirler. Aşk onların nazarında akıldan çok daha yücedir. Aşk ile her 

gönül ve cân içinde yer bulan, akıl ile cümle gönülden uzak olur. Aşk ile gönüllerde 

muhabbet ve cezbe zuhûr olurken; akıl cemâlin ve muhabbetin idrâkından yoksundur, 

bu bakımdan keyfiyete ve mânâya teveccüh edemez. (İbrahim Hakkı G 54/6, G 206/2) 

Aşk ve akıl hususunda İbrahim Hakkı, mutlak hakikatlerin sırrını aşk keşfederken yani 

varlığın esâsı ve mahiyetine aşk vâkıfken; akıl bu sırları anlamanın dışındadır yani 

hakikatleri idrâk edemez, demektedir. Bir diğer beytinde ise, aşk deryâsında bir balık 

olduğum için akıl sahili benim katilimdir, diyerek aşkı denize kendisini de bu denizdeki 

bir balığa benzetmektedir ve nasıl ki balık kıyıya vurduğunda yaşayamaz ölür ise, akıl 

için de bu benzetmeyi yaparak, kendisi için ölüm sebebi olduğunu dile getirir: 

Aşkdır kâşif-i esrâr-ı hakâyık mutlak 

Akl hâricdir açılmaz ana esrâr-ı derûn 

    İbrahim Hakkı G 246/2 

Aşk oldu çü bahr u ben çü mâhî 

Bu sâhil-i akl kâtilimdir 

       İbrahim Hakkı G 82/4 

Aşkı, akıl karşısında yüce bir değer olarak gören şâirler, bitir bu aşk ile aklı, 

varlık olarak sana aşk yeter, sen kendine aşkı yâr et, bırak bu aklı nasihatında 

bulunmaktadırlar. Çünkü esrâr-ı İlâhiyeye yani kalp ile bilip tanıma ve hakikate vakıf 

olma aşk ile mümkün olmaktadır; buna mukabil akla ise, irfan ve marifet isnad 

olunamaz, çünkü akıl bunlardan mahrumdur. (Eşrefoğlu Rûmî R 69; Vâhib Ümmî G 

107/17) Fuzûlî aşk belâsına düşen aklından olur, evvelce asrın akıllılarından biriyken 

şimdi ise halkın nasihat verdiği biriyim, diyerek aşk ile aklı mukayese etmektedir ve 

akıl karşısında aşkı seçmektedir. Şâir başka bir beytinde ise, sana aşkı terk et diyen aklı 

dinleme, onun nasihatlarına kulak asma; zirâ onun bir esâsı ve temeli yoktur, 

demektedir. (Fuzûlî G 103/2, G 105/7) Ey Fuzûlî sen aklın kemâlini kazan, yoksa ben 

zaten aşkın kâmiliyim başka kemâl de istemem, diyerek şâir, aklı değil aşkı tercih 

etmektedir. Sevgilinin nâzı âşığa olan teveccühünü gösterir bu durumda ise, âşıkta akıl 

bırakmaz. Aşk her durumda akla üstün gelmektedir ve kazanan her daim aşktır. Akıllı 



214 

 

olanlara şarâbın sunulmasını isteyen şâir, aşk şarâbının aklı tasfiye ettiğini söylerken, 

kendisinin ise akıllı değil, vahdet şarâbının şarhoşu olduğunu söyler: 

 

Sen Fuzûlî kıl kemâl-i akl kesbin yohsa men 

Kâmil-i ışkem dahi özge kemâli neylerem 

                 Fuzûlî G 195/7 

Senün nazun görende akl kalmaz hasbeten lillâh 

Amân ver âşık-ı didâra bir dem terk-i nâz eyle 

            Fuzûlî G 235/5 

Kimi hüşyâr görsen ana ver câm-ı mey sâkî  

Bihamdillâh Fuzûlî mestdür vahdet şarâbından 

         Fuzûlî G 208/7 

4.12.4. Aşkın Rind Üzerindeki Etkisi 

Rindin kendisine kurduğu dünyanın içinde aşkın, sevginin önemli bir yeri 

vardır. Eski şiirimizde rind seven insandır. Rindlik sevmekle, aşkla başlar, insanın 

istenen en yüce mertebeye ulaşması, yücelmesi için de gene aşk gereklidir. Aşk rindi 

olgunlaştırır, istediği mertebeye ulaşmasında ona yardımcı olur. Sevginin doğduğu yer 

gönüldür. Aşk da ancak yaşanarak sırrına ulaşılabilen bir gönül işidir. Bu bakımdan 

gönlün rindin hayat felsefesindeki yeri önemlidir. (Mengi, 1985: 28-29) Aşkın aynı 

zamanda âşık olan rindin üzerindeki etkilerini her şâir farklı açıdan ele alarak, zengin 

bir tahayyülle ve de fevkâlâde bir anlatımla dile getirmişlerdir. Aşkın potasında 

yanmakta olan âşık, simtenler aşkına yanıp yakılır lâkin en nihayetinde altın olur, diyen 

Bâkî gümüş tenliler için yanmakta olan âşığın, altına dönüştüğünü dile getirmektedir. 

Altın içerisindeki kıymetsiz metallerden arındırılmak için yüksek derecede ısıya tabi 

tutulur ve böylece saf altın elde edilmiş olur. Bu duruma atıfta bulunarak, gümüş ve 

altın tabirlerini birlikte kullanan şâir, hakiki aşkın potasında yanan âşığın gönlünün, 

gümüş gibi altına nazaran daha kıymetsiz olan mâdenden arındığını ifade etmeye 

çalışarak, âşığın gönlündeki mecâzî sevgilerin onun gönlüne kıvılcım ateşi 



215 

 

düşürdüğünü; fakat asıl yanıp yakılmanın hakiki aşka düşünce gerçekleştiğini imâ 

etmektedir. Ve böylece içerisindeki maddeden temizlenen âşığın gönlü, altın gibi 

kıymetli olur. Bu durumda aşkın, âşık üzerindeki etkisinin mecâzi halden, hakiki hâle 

dönüştüğü söylenebilir. Avnî ise, aşkın âşık üzerindeki tesirini anlatırken, dilberin visâl 

incisine erebilmek ümidiyle gözümün yaşı, uçsuz bucaksız bir ummân olsa da buna 

şaşılmaz, diyerek sevgiliyle vuslatı arzulayan âşığın bu uğurda türlü sıkıntılar çektiğini 

ve çok gözyaşı döktüğünü dile getirmektedir. Fuzûlî ise, aşk yolunu terk etmem çünkü 

bu fazilet beni kemâl ehli zümresine dâhil eder, diyerek aşkın meziyet ve hüner 

itibarıyla olan yüksek derecesinin, insanda irfân ve yüce bir değer oluşturduğunu 

anlatmaktadır:  

Pûte-i hicrân içinde sîm-tenler ‘aşkına 

Gerçi yanur yakılur ‘âşık velî altun olur 

            Bâkî G 142/4 

Dürr-i visâl-i dilbere irmek ümîdine 

Gözüm yaşı olursa n’ola bahr-i bî-kerân 

    Avnî G 60/6 

Ey Fuzûlî kılmazam terk-i tarik-i ışk kim 

Bu fazîlet dâhil-i ehl-i kemâl eyler meni 

            Fuzûlî G 268/7 

“Varlık mülkümüzü, aşkın kahhâr sıfatı harâp etti”, diyen Sun’ullâh-ı Gâybî 

“Li-meni’l-mülk” ifâdesiyle Kur’ân-ı Kerîm’deki “O gün onlar kabirlerinden meydana 

fırlarlar. Kendilerinin hiçbir şeyi Allah’a karşı gizli kalmaz. Bugün mülk kimindir diye 

sorulur. Cevaben tek ve kahhâr olan Allah’ındır, denir.” (Mü’min Sûresi, 40/16) 

sûresine işaret etmektedir. Âşıkta varlık adına hiçbir şey kalmamıştır, zirâ bütün hakikat 

aşkın kendisidir. Şâir diğer beytinde aynı duruma atıfta bulunmuş, varlığından geriye 

zerre dahi kalmasın, aşk ile vücûdunu yok et ki, cümle görünmeyen her ne varsa senin 

önünde hazırda bulunsun, diyerek aşkın âşığın varlığını mahvettiğini yani yok ettiğini 

dile getirmektedir. Fuzûlî ise, beni sürekli kınamakta olan riyâkâr zâhidler artık beni 

tanımaz oldular; çok şükür ki ey aşk benim hâlimi değiştirdin, diyerek aşkın aslında 



216 

 

onun varlığını yok ettiğini ve artık görülmediğini, bunun için de kınanmadığını imâ 

eder. Bu beyitlerde aşkın, âşık üzerindeki etkisi, onun varlığını yok etmesidir: 

Varlıgumuz mülkini kahhâr-ı ‘aşk itdi harâb 

Li-meni’l-mülk nüktesine hem su’âlüz hem cevâb 

           Sun’ullâh-ı Gaybî G 3/3 

Vücûdun zerresin aşk ile mahv it 

Sana hâzır ola hep cümle gâ’ib 

      Sun’ullâh-ı Gaybî G 5/4 

Tanımaz oldu ta’ne eden ehl-i riyâ 

Şükr kim hâlümi ey ‘ışk diger-gûn etdün 

           Fuzûlî G 151/6 

Aşk en çok âşığın gönlünü etkilemektedir yani aşkın en büyük tesiri âşığın 

gönlünedir. Edebiyatımızda kimi zaman âşığın gönlü sevgilinin yanağının aksinin 

düşmesiyle yanar, kimi zaman ise, sevgiliden gelen cefâ taşıyla gönül aynası yüz 

parçaya bölünür. Yahut sevgili, âşığın gönlünü yağma eder ve ateşe verir ve böylece 

âşıktan geriye hiçbir şey kalmamış olur. Âşık sevgiliye olan hitâbında, sevdim seni 

cümle varlığım yağmadır, alan alsın, diyerek zaten bütün varlığından, cândan ve maldan 

geçmiştir. Çünkü aşkın içerisinde, âşığın vücûduna, herhangi bir maddesel varlığına 

itibâr edilmez. Nasıl ki yanmakta olan ateşe çer çöp dayanmaz ise, öyle de aşk ateşinde 

yanmakta olan âşığın varlığından geriye bir şey kalmaz. (Necâtî G 250/7; Niyâzî-i Mısrî 

G 144/1; Fuzûlî G 122/7, G 202/6) 

Gözüme ‘aks-i ruhun düşmek ile yanmada gönlüm 

Hevâ-yı dil germ oldu cemre âba düşelden 

               Yahyâ G 283/2 

Cefâ taşıyla mir’et-i dilim sad-pâre eylersin 

Ne mümkündür yine hâtır perîşân olmasın dersin 

             Yahyâ G 285/2 



217 

 

4.12.5. Aşk Ateşiyle Yanmaktadır 

Aşk kalpte bulunan ve sevgilinin arzusundan başka her şeyi yakan bir ateşe 

teşbih edilir. Allah, kalplerde bulunan her şeyi yakıp yok etsin diye, dostlarının kalbinde 

bu ateşi tutuşturur. Aşkın en son gayesi de yana yakıla yok olmaktır. Aşkın ateşe 

benzetilmesinde, arındırıcı ve yakıcı özellikleri önemli rol oynar. Aşk ateşi, cehennemin 

dünyaya akseden görüntüsü gibi, belki onun ateşinden daha şiddetlidir. Allah, dünyada 

aşk ateşiyle yanıp yakılan âşıkları, ihtiyaç kalmadığından ahirette cehennem ateşi ile 

yakmaz. (Ahmed Gazzâlî 2004: 88; Kuşeyrî, 1999: 410; Nesefî, 1990: 59; Necmüddin 

Kübra, 1996: 59-62; Schimmel, 2001: 140; Uzun, 1991: 19; Uludağ, 1996: 59-62; 

Ceylan, 2000: 176)  

Kuvvetlendikçe ateşi daha ziyadeleşen aşkın neticesinde, külli fenâ yani tam 

bir yokluk hali elde edilir ve vuslata erişilir. Hakiki aşk, âşığın bâkî olan sevgilide fani 

eden aşktır. Âşık, aşkının ateşinden mahvolup maşûkunda bekâya ermelidir; vahdete 

erişebilmesi için, vehmî varlığından sıyrılmalı, maddeden arınmalıdır. Bundan dolayı 

aşk ateşinde yanıp kül olmalıdır. Aksi takdirde, kemâle eremeyecek ve ham olmaktan 

kurtulamayacaktır. (Ceylan, 2000: 176; İsmail Ankaravî 1996: 306; Tarhan, 2009: 315) 

Dîvân şiirinde âşık, aşk ateşiyle yanmaktadır çünkü aşk ateşinde yanmayan 

kalp, sâf olamaz anlayışı vardır. Gönlün maddî varlıklardan arınıp temizlenmesi için aşk 

ateşinde yanması lazımdır ki, sevgiliden ayrı kalmaya başka kusur kalmasın. Âşık 

varlığını külliyen aşk odunda yaktığında artık mahbûp ile arasında bir engel 

kalmamaktadır; çünkü vuslat için en büyük mani benliğidir. (Eşrefoğlu Rûmî G 45/8, G 

99/12) Âşığın, çılgıncasına seven şeydâ gönlünü nâçiz bir su damlası olarak tasvir eden 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey, buna mukabil onun gönlünün derinliklerindeki aşk ateşini 

söndürmeye yedi deryânın yetmeyeceğini ifade eder. Buna benzer bir ifade kullanan 

Bâkî, aşkınla öylesine hararetli ateşlerde yanmaktayım ki, deryâları içsem dahi benim 

yangınımı söndüremez, demektedir. Yûnus Emre ise bu hususta, aşk odu cânıma 

düştüğünden beri yanıp yakılmaktayım, yedi denizin suyu benim susuzluğumu 

kandırmaya yetmez yani hararetimi gideremez, demektedir. Necâtî Bey de âşığın işinin 

yanmak olduğunu, gönlünün aşk ateşiyle yanıp yakıldığını ve ocak gibi, adetâ bir 

külhan gibi kor halinde yandığını söylemektedir: 

  



218 

 

Dil-i şeydâ egerçi katre-i nâçizdir ammâ 

Derûnunda olan sûzu söyündürmez yedi deryâ 

             Yahyâ G 5/3 

Bir harâret bagladum tâb-ı teb-i ‘aşkunla kim 

Sûzumı def’ eylemez nûş eylesem deryâyı ben 

             Bâkî G 381/3 

‘Işk odı düşdi cânuma yakup beni yandurmaga 

Yidi deniz suyı yitmez susalıgum kandurmaga 

               Yûnus Emre 329/1 

Gönül çün âşıkın işi yakılmakdır yakılmakdır 

Cihânda kimse var mı aşk ucundan od ocag olmuş 

               Necâtî G 247/5 

Şâirler aşk ateşiyle yanıp yakılan âşığın en nihayetinde yanmaktan artık küle 

döndüğünü ifade ederler. Şeyhülislâm Yahyâ Bey, sevgili için gül benzetmesinde 

bulunur ki, edebiyatımızda gül-bülbül ilişkisi sıkça işlenen konulardan olmuştur, gül 

için âşığın vücûdu aşk ateşinde yanarsa her bir avuç külünden bir bülbül meydana 

gelsin, istemektedir. Aşk odu cânıma düştüğü için yaktı kül etti beni ve artık kül olunca 

ateşim de yanmaz oldu, diyen Niyâzî-i Mısrî gibi İbrahim Hakkı da, aşk nârıyla yanıp 

kül oldum, öyle ki varlığımdaki karanlıklar yok oldu, ibâresini kullanır. (İbrahim Hakkı 

G 214/4) Kül olmak, tamamen yanıp bitmek anlamına gelmektedir; âşık bu hâle 

geldiğinde benliğinden, nefsinden ve varlığından geriye hiçbir şey kalmamış olur:  

  

Aşkın oduna ey gül yanarsa cân-ı şeydâ 

Her bir avuç külünden bir bülbül ola peydâ 

        Şeyhülislâm Yahyâ G 3/1 

  



219 

 

Düşdi ‘aşk odı bu câna yakdı kül itdi beni 

Kül olınca yanmaz oldı nâr-ı sûzânum benüm 

                 Niyâzî-i Mısrî G 112/2 

Aşkın bir zerre ateşi denizleri kaynatır, diyen Yûnus Emre aşkın oduna 

düştüğünü ve tutuşarak yandığını ifade eder. Ancak vücûdu terk ile ve varlığı aşk 

ateşinde yok ederek vuslat makamına erilir. Bunun için nefsi fâni kılmalı ve mâsivâ ile 

bütün alakâlar kesilmelidir ki, cemâl ve muhabbet zâhir olabilsin.  (Yûnus Emre G 

280/2) Gönlümün kanlı seli beni her bulanıklıktan temizlediği için şükürler olsun ki 

aşkın ateşi beni tamamen yaktı, ibaresini kullanan Fuzûlî kanlı gözyaşı ve aşk ateşinin 

âşığı tamamen temizlediğini söylüyor. Sun’ullâh-ı Gaybî ise, muhabbet aşkının ateşinde 

yanarak kalbinizde ne varlık ne de yokluk bırakın, demektedir. İbrahim Hakkı da aşk 

odunda yanan cânın cehennemden emin olacağını ve yokluğa ererek, varlık bulacağını 

ifade eder. Mevlânâ ise, bu hususta “Gönlümde olan tümden suyla yağ… Âh, sözün de 

sırası mı? Yanıyorum, âh aşkın elinden, âh…” demiştir. (Mevlânâ, 1974: XCIX/2032) 

  Her küdûretden meni pâk etdi seyl-i hûn-ı dil 

Şükrü lillâh âteş-i ışkun meni yandurdı pâk 

       Fuzûlî G 162/5 

Âteş-i ‘ışk-ı muhabbetde yanup 

Kalbünüzde kalmaya nâ-bûd u bûd 

               Sun’ullâh-ı Gaybî G 15/5 

Cân aşk odına yansa sakardan emîn olur 

Fakr u fenâya irse bulur devlet-i hulûd 

                     İbrahim Hakkı G 71/6 

4.12.6. Aşk Sarhoşudur 

Tasavvufta aşk, insanı kendinden geçirme, aklı baştan alma, sarhoş etme gibi 

özellikleriyle şarâba benzetilmiştir. Mutasavvıflar aşkı, şarâbın verdiği sarhoşluk olarak 

nitelemişler; âşığın, sevgilisini temâşâ etmedikçe ayılıp kendine gelemeyeceğini, temâşâ 

anında meydana gelen sarhoşluk halinin ise, söz ile anlatılamayacağını söylemişlerdir. 



220 

 

Aşk şarâbını kadeh kadeh içtikleri halde ne şarâbın bittiğini, ne de kendilerinin 

kandığını ifade etmişlerdir (Kuşeyrî, 1999: 411; Ahmed Gazzâlî, 2004: 81; Uludağ, 

1991a: 14) 

Aşk sarhoşu olabilmenin yolu, dünyâya alâka göstermeyip mâsivâ kaydından 

geçebilmektir. Çünkü ancak böylelikle gönülde muhabbet artar ve sevgiliye olan 

teveccüh ile aşk şulelenir ve böylece aşkın lezzetine ve cezbesine kapılan âşık, mest olur 

ve kendinden geçer. Aşkın yokluğu âşık için mahzunluk ve huzursuzluk demektir, zirâ 

aşksız olan asi ve itaatsiz olur fakat bu yola cânı vererek giren ise aşk sarhoşu olur. 

Cândan, baştan geçebilene aşk sarhoşluğu nasip olmaktadır. Sevgili uğruna nefsi fâni 

kılan ve cânı fedâ eden âşık, aşk şerbetini yudumlar ve böylece onda sarhoşluk hâli 

zâhir olur. Ve bu mertebe ile âşık cemâlin ve muhabbetin seyrine vâkıf olur. (İbrahim 

Hakkı G 16/2; Neşâtî G 48/5) Şandan, şöhretten ve itibârdan geçen âşığın varlığı aşkta 

erimiş olur ve ondan geriye bir ibâre yahut bir nişân da kalmaz. Aşk sarhoşu olmanın 

bir vasıtası da budur. Ve böylece âşık arzusuna ulaşmış olur. Aşk sarhoşlarının meşrebi, 

rızâ-yı İlâhiyeye teslimiyet göstermektir yoksa peymânenin dudaklarından asla âşık için 

kelâm çıkmaz, diyen Nâbî tam teslimiyet gösteren ve boyun eğen âşığın şarâp 

vasıtasıyla hakikatlere ulaşabileceğini imâ eder:  

Hakkî eger dilersen ser-mest-i aşk olasın 

Geç kesret-i suverden terk eyle ecvefiyi 

         İbrahim Hakkı G 287/7 

Aşk ile mest kâm-rân oldum 

Lîk bî-nâm u bî-nişân oldum 

 İbrahim Hakkı G 225/1 

Harf-ı teslîm-i rızâdur meşreb-i mestân-ı ‘aşk 

İtmez asla lâ-müsellimden leb-i peymâne bahs 

                     Nâbî G 33/4 

  



221 

 

4.12.7. Aşkını İfşâ Eder, Saklayamaz  

Aşkı sır olarak saklamak mümkün değildir. Daha doğrusu bilinmek, duyulmak 

aşkın gereğidir. (Mengi, 1985: 31) Eski edebiyatımızda aşk unsurunun çok bediî bir 

kıymeti vardır ve şâirler umumiyetle şiirlerini aşk üzerine inşâ etmişlerdir. Aşktan 

beslenen bu edebiyatın en mühim şahsiyetlerinden olan âşık, aşkını öylesine hararetli ve 

şiddetli yaşamaktadır ki,  bu aşk artık içine sığmaz olur ve en nihayetinde bazı hallerle 

bu durumunu âşikâr eder. Âşığın durmak bilmeyen gözyaşları ile çektiği âhlar ve aşk 

yüzünden ıztırâp içindeki inleyişleri onu hemen ele vermektedir. Sevgilinin firkatinden 

hâsıl olan elem ve üzüntü, âşığa öyle bir âh çektirir ki, aşkı meydana çıkar. Her ne denli 

gönlündeki aşk ateşini gizlemeye çalışsa da âşığın derinindeki ateş, ağzından göklere 

duman âhı olarak yükselir. Âşığın dîvâne gönlü aşk sırlarını inleyişleriyle âleme 

duyurur ve içindeki aşkı ifşâ eder, bunun neticesinde halk ondaki bu aşkın ehemmiyetini 

anlayamaz ve anlayamadığı için de âşık, halk arasında rüsvâ olarak görülür (Bâkî G 

437/4, G 81/4; Fuzûlî G 153/5).  

Âşığın sinesindeki yanık yaraları da onu ele vermektedir, aşkın açmış olduğu 

bu yaralar güle benzetilir ve gül gibi zâhir olan nesnenin de inkârı olmaz. Gül 

edebiyatımızda sevgiliyi sembolize etmektedir ve nasıl ki sevgilinin âlemdeki varlığı 

her nesnede âşikâr ise, kendisini her varlıkta gösteriyor ise, âşığın sinesinde açmış 

olduğu yaralar da öylesine âşikârdır. Aşk ızdırabıyla kanlı gözyaşları döken âşığı, sel 

gibi akan gözyaşları da ele vermektedir. Âşık içindeki aşk sırrını böylelikle saklayamaz 

ve belli etmiş olur. Fuzûlî aşkın Allah’ın takdiriyle olduğunu dile getirerek, âşık isen 

rindlik ve rüsvâlıktan ikrâh etme, çünkü aşk sırrı gizli kalmaz, Hakk’ın kazası aşk 

sırrının gizli kalmasını istemez, demektedir:    

Mâdam ki bu âhla bu gözyaşı vardır 

‘Âşık demesin râzımı pinhân ederin ben 

              Şeyhülislâ Yahyâ G 256/3 

Her nedenli dilde pinhân eylese aşk âteşin 

Âşıkın sûz-ı derûnun dûd-ı âhı gösterir 

              Şeyhülislâm Yahyâ G 105/5 

  



222 

 

Nice pinhân ideyin sinede dâg-ı ‘aşkun 

Gül gibi zâhir olan nesneye inkâr olmaz 

             Bâkî G 194/3 

‘Âşık isen rind ü rüsvâlıkdan ikrâh itme kim 

‘Işk sırrın iktizâ-yı devr pinhân istemez 

                 Fuzûlî G 116/5 

Sevgiliye olan teveccühün lezzetleri gönlünde zuhûr eden âşık, aşkın cezbesine 

kapılarak kendinden geçer ve mahbûbunun sevgisini gizleyemez çünkü aşkı gönlüne 

sığmaz. Aziz Mahmut Hüdâyî, aşk hakikatinin gizli kalmayacağını ve cihân halkının 

bunu bileceğini beyân eder; çünkü aşkı saklamak bîçâre âşık için mümkün değildir. 

Şâir, İlâhi cezbeye kapılan âşığın bu hallerini gizlemesinin mümkün olmadığını söyler. 

Binaenaleyh beni mest eylediğin için içimdeki aşkın meydana çıktı, diyen Necâtî Bey, 

aşk sarhoşu olduğunu ve aşk muhabbeti ile kendinden geçerek aşkını ifşâ ettiğini dile 

getirir. Diğer beytinde ise, sevgilinin yan bakışına mazhar olan âşığı bu bakışlar baştan 

çıkarır ve sarhoş eder, gizli sırlara nâil olan âşık, aşkını içinde tutamaz ve ifşâ eder, 

demektedir. (Necâtî Bey G 385/4, G 197/1) Mevlânâ’da da aşkı aşikâr etme durumu söz 

konusudur. “Mademki âşıksın dedi, niçin gizlersin aşkını; işte bu söz yüzündendir ki 

âşıklar arasında tanındım, meşhur oldum ben.” (Mevlânâ, 1974: XXXIV; 1250) 

Ben ol yâri sevdügümi niçe bir gizleyübilem 

Gönlüme sıgmaz n’deyin meger râzum ile diyem 

              Yûnus Emre G 205/1 

Aşk u meşk olmaz nihân anı bilir halk-ı cihân 

Âşık-ı bî-çâreye mümkin midür ihfâ-yı aşk 

       Hüdâyî G 165/4 

4.12.8. Aşk Derdinden Hoşnuttur 

Âşıkların işi daima acı, elem, dert, bela ve ıstırap çekmektir. Bunlar bir an 

olsun âşıktan ayrılmazlar. Zaten âşıklıktan söz edenin, gönlünde aşk derdini hissetmesi 

lazımdır. Sevgili uğruna çekilen aşk derdinden, âşık büyük bir zevk duyar. Tasavvufun 



223 

 

bu anlayışı, Kur’an ve hadislerde, en şiddetli belâlara peygamberler ve velîlerin düçâr 

olduğunun anlatılmasından kaynaklanır. Bundan dolayı mutasavvıflar, sevgilinin 

tokadına sabredemeyen, hatta tat almayanın aşkında samimi olmayacağını 

söylemişlerdir. Tasavvufî sembolizimde Hakk’ı remz eden sevgiliden gelecek olan her 

türlü dert, belâ, ezâ ve cefâ onu seven âşıkları tarafından hoş karşılanır; bir nimet olarak 

kabul edilir. Zirâ âşık, bu sayede sevgilisinin kendini düşündüğünü anlar. (Schimmel, 

2001: 142; Üstüner, 2007: 117) 

Âşık, acı ve çile çekerek huzura kavuşur. O ne aşkın kendisinden ne de 

getirdiği üzüntülerden yakınır. Hatta öyle ki, aşkın verdiği üzüntü, getirdiği acı giderek 

âşık için mutluluk nedeni bile olur. Sözün kısası, âşık aşk derdinden hoşnuttur. (Mengi, 

1985: 31) Klasik şiirimizde sevgilinin âşığına cevr ü cefâ etmesi, âşığı ile ilgilendiğinin 

ve ona iltifat ettiğinin göstergesidir. Bu bakımdan âşık, aşk yolunda gam ve derdinin 

artmasını ister. Kederi çoğaldıkça memnun olan âşık, sevgilinin cefâsını nimet olarak 

görür yani ondan gelen lutuf ve ihsân ile saadet bulur. Aşkın gamı nimet, zehri de 

gönlüne şerbet olur. (Fuzûlî G 100/7; İbrahim Hakkı G 247/7) Şiirimizde sevgilinin kaşı 

şekil itibariyle yaya teşbih edilmektedir. Âşık yay kaşlı güzelden gelen oka sinesini 

siper eder ve okun acısı ona hoş gelir bu nedenle de yârin okunun onu incitmeden 

geçmesini istemez. Çünkü güzellerin cevriyle aşkın lezzeti artar yani âşığın aşkı 

ziyâdeleşmiş olur. (Fuzûlî G 108/6, G 233/2) Aşk derdiyle hoşnut olan âşık, derdine 

dermân istemez; zirâ ölümü demek olan dermân, âşık için zehirdir. Âşığın derdine 

derman etseler hasta olur çünkü âşık aşk derdinin artmasını ister. (Fuzûlî G 90/2, G 

82/3) 

İy dost senün ‘ışkun cigerüm pâre baş kılur 

‘Işkundan yanar yüregüm yandugum bana hoş gelür 

              Yûnus Emre 92/1 

Hoşdur eger yürürisem ‘ışk odına yana yana 

Pes yanmadın nite olam çün ‘ışk odı düşdi câna 

                Yûnus Emre 294/1 

  



224 

 

‘Işka neçe yanarısam dahı şîrîn gelür bana 

Cânum fidî olsun beni bu ‘ışk odına atana 

       Yûnus Emre 294/8 

Âşıklara dert ve belâ çekmek zevk u safâ gelir çünkü âşık, ancak aşk derdiyle 

olgunluğa erer. Âşık için asıl bu âlemin zevk u safâsına dalmak bir belâdır. Bu arzular 

gönülden tasfiye edilmeli ve aşk derdiyle yanarak kemâle ermelidir. Ancak bu hâlden 

sonra aşkın ızdırâbı zevk verecek, âşığın kalbi sürûra erecektir çünkü yârin vuslatının 

ümidi gönüllerdeki gamı defeder. Ateşli hastalığa yakalanmış bir hastaya su ne kadar 

hoş gelirse, sevgilinin hançeriyle yaralanmış âşığın gönlüne de bu durum hoş gelir. 

Çünkü aşk derdinin dermânı sevgilidedir, âşığın gönlü ancak ondan şifâ bulur. (Bâkî G 

105/1; Şeyh Gâlîb G 127/1; Neşâtî Bey G 101/4) Dilber âşığın gönlünde yaralar açsa, 

âşığın kalbine ferâhlık verir zirâ bîçâre âşık için o yaralar fetih kapısı hükmündedir. 

Yani bu durum aşk meydânında âşığın galibiyet elde edeceği ve sevgilinin nazarını 

çekeceği anlamına gelir ki, âşığın tüm arzusu sevgilinin dikkatini üzerine çekmektir. 

Sevgilinin cefâsını bir lutuf ve ihsân olarak gören âşık, yârdan taş gelse dahi öpüp 

başına koyar çünkü bu âşık için nimet sayılır. Sevgili âşığına cevr u cefâ eylese âşık, 

sevgilinin maksadının sevgi ve vefâ göstermek olduğunu düşünür ve kendisiyle 

ilgilenmesi anlamına gelen bu durum, kederler içerisinde olan âşığa gayet hoş gelir: 

Yâre açsa sîneme dilber gelir câna ferâh 

Âşık-ı bîçâreye ol yâre feth-i bâb olur 

           Yahyâ G 60/3 

Seng gelse yârdan âşık öper başına kor 

Gûyiyâ ihsân eder hân-ı keremden nân atar 

                Yahyâ G 57/3 

Eylese cevr ü cefâ mihr ü vefâdur gâyeti 

Hak budur kim ‘âşık-ı gam-hâra gayet hoş gelür 

                 Bâkî G 56/3 

Sevgilinin yan bakışının oku âşığın sinesinde yaralar açmaktadır; lâkin âşık bu 

yaralardan hoşnuttur ve yarasına merhem istemez ve hatta aşkın açtığı yaralarının 



225 

 

iyileşmemesini temenni eder. Aşk gamına düşen gönül, aşkın lezzetini ve zevkini tattığı 

için, bu gam ona sevinç ve neşe kaynağı olmaktadır: 

 

Tig-i gamzen yarası hoşdur bana 

Âşık olan zahmına merhem dilemez 

              Necâtî G 233/4 

Gam-ı aşk içre sorma hâlimi kim 

Gönül bu gamdadır handân u hurrem 

             İbrahim Hakkı G 213/6 

4.12.9. Aşk Uğruna Kınanır, Ayıplanır, Taşa Tutulur, Rüsvâ Görülür 

Klasik edebiyatımızda aşk uğruna kınanmak, ayıplanmak, rüsvâ görülmek 

âşıklık alâmetlerindendir. Zirâ âşığın sevgiliye karşı duymuş olduğu aşırı muhabbeti ve 

ona olan meyli âşığı perîşân eylemektedir. Mahbûbunun cemâline müştâk olan âşık, 

İlâhi cezbeye kapılarak kendinden geçmektedir. Bu hâl ise özellikle zâhid takımı 

tarafından anlaşılamaz ve rind bundan ötürü zâhidin hışmına uğrar ve onun tarafından 

sürekli olarak kınanır. Rindin ağladığını görenler onun gözyaşlarını ayıplarlar, aşkından 

dolayı halk nazarında rüsvâ görülen rind, cemiyetin gazabına uğrar. Rind ise bu 

durumda gördüm ve tahkik ettim ki, cânânımı gören kimse yok çünkü eğer neden 

ağladığımı bilselerdi beni ayıplamazlardı, demektedir. Rind, zâhide olan hitâbında, tan 

etme Hakk’ın emrine sakın, çünkü aşkın ahvâli benim kararım ile değildir, diyerek 

âşıklık hallerinin Hakk’ın emriyle olduğunu dile getirmektedir. (Fuzûlî G 270/1; Bâkî 

Th 6/7; Şeyhî G 103/4) Fuzûlî de aşkın Allah’ın takdiriyle olduğunu dile getirerek, âşık 

isen rindlik ve rüsvâlıktan ikrâh etme çünkü aşk sırrı gizli kalmaz demektedir. Aşk sırrı 

ifşâ olan rind ise rüsvâ görülmektedir. Kendisinin rind olduğunu dile getiren Fuzûlî, 

sevdâsından ötürü halk tarafından rüsvâ görüldüğünü ifade eder. Edebiyatımızda rind-

zâhid çekişmesi şâirler tarafından çokça işlenen konulardan olmaktadır. Zâhid, rindin 

âşıklık tarafını idrâk edemediği için sürekli olarak rindi kınamaktadır. Şeyhülislâm 

Yahyâ Bey de bu duruma atıfta bulunarak zâhide, rindi kınayarak ayıpları gören olma, 



226 

 

Allah settârdır, kullarının günahlarını örtendir, diyerek haktan hakikatten yoksun, daha 

inancının usullerini bilmeyen zâhidin, rindi kınadığını dile getirir: 

‘Âşık isen rind ü rüsvâlıkdan ikrâh itme kim 

‘Işk sırrın iktizâ-yı devr pinhân istemez 

      Fuzûlî G 116/5     

Fuzûlî rind ü şeydâdur hemîşe halka rüsvâdur  

Sorun kim bu ne sevdâdur bu sevdâdan usanmaz mı 

                                                          Fuzûlî G 257/7 

Tutalum gözü açıklardan olmuşsun behey zâhid 

Hudâ settârdır ta’n etme rinde ‘ayb-bîn olma 

                                Şeyhülislâm Yahyâ G 312/3 

Rinde kınama taşı atan, onu kınayarak sözleriyle inciten şeyh oldukça; gökler 

de dokuz kat feleği rindin üstüne tutarak siper eder, diyen Nedîm zâhidin rindi 

kınadığını, sürekli olarak taş attığını buna mukabil Allah’ın ise rindi, zâhidten 

koruduğunu dile getirmektedir. İlâhi aşkla yanan, hakiki maşûk olan Allah’ı her nefeste 

isteyen rind, bu muhabbetinin neticesinde Allah’ın himayesi altına alınır. Kuddûsî ise, 

beni korkutmak için zâhid durmaz taş atar; lâkin cevr ü cefâ ile maşûkuna müptelâ olan 

âşık hiç yolundan çıkar mı, diyerek zâhidin âşığı kınadığını fakat bunun âşığa hiç 

tesirinin olmadığını ifade eder. (Kuddûsî G 521/5) Aşksız zâhid bana tan etmesin zirâ 

dünyâda eşi benzeri olmayan bir dilber gönlümü cezbederek beni kendisine çekti, diyen 

Kuddûsî, aşkı uğruna zâhid tarafından kınandığını dile getirir: 

Âsman nüh tûy bir çarhı siper der-pîş eder 

Şeyh seng-endâz-ı ta’n oldukça rindân üstüne 

                                                    Nedîm K 3/9 

Beni tenfîr içün zâhid hemân turmaz atar taş 

Çıkar mı cevr ile âşık dilârâsı yolından 

             Kuddûsî G 569/2  



227 

 

Ta’n eylemesün zâhid-i bî-ışk bana zîrâ 

Cezb eyledi bu gönlümi bir dilber-i ra’nâ 

          Kuddûsî G 74/1 

Şeyhî zâhidin âşığı kınadığını çünkü onun kalbinin hasetle dolu olduğunu ve 

rindi kıskandığı için de onu ayıplamaya çalıştığını söyler. Güzelden ve güzelliklerden 

ziyadesiyle anladığını ifade eden Nedîm ise, güzel sevdiği için düşmanların onu 

kınadığını dile getirir. Daha küçük bir çocukken aşk adamı olduğunu iddia ederek 

kendisini kınayanların, şüphesiz başından geçtiğini söyleyen Nedîm başka bir beytinde 

ise, düşmanın kınamalarına maruz kalmaktan ötürü cânından bezdiğini ve de artık 

yârdan geçtiğini söyler. (Nedîm G 108/6) Fuzûlî ise, ey aşkı ayıplamayı hüner zanneden 

gafil zâhid, senin hüner bildiklerin ayıp; ayıp dediklerin ise hünerdir, diyerek bir şey 

bilmeyen zâhidin aşkı ayıpladığını söylemektedir: 

Bârı sine-i âşıka zühd ıssı tan eder 

Çün kendinin hasedden arınmadı sinesi 

          Şeyhî G 184/6 

Güzel sevmek bana lâyık tıfılken aşka merdüm ben 

Beni ta’n etmiş ol agyâr serinden bî-gümân geçmiş 

                   Nedîm G 54/2 

Işk aybını bilürsen hüner ey zâhid-i gâfil 

Hünerün aybdur ammâ dedügün ayb hünerdür 

                   Fuzûlî G 83/5 

4.12.10. Aşk Yolunda Ârdan Nâmustan Geçer 

Âşığın, âr ve namusunu bırakması gerekir. Âşık, aşk yoluna düşünce “nâmus u 

âr”dan geçecek, şîşe-i nâmusu kıracaktır. Aşk ve rindlik yolunda haysiyeti, itibarı 

yitirmek âşıklığın ve rindliğin gereğidir. Aşkından dolayı toplumdaki itibarını 

yitirmeyen kişi gerçek âşık olamaz. (Uzun, 1991: 19; Mengi, 1985: 30-31) Âr, nâmus 

kişiyi insanlar arasında yücelten ve değerli kılan hasletlerdendir, çünkü edep ve hayâ 

sahibi insanlara toplum hoş bir nazarla bakar ve bu kişiler cemiyet içinde şerefli ve 



228 

 

haysiyetli görüldükleri için, takdir edilirler. Kişiye bir bakıma şöhret kazandıran bu 

davranışlar rind nazarında pek hoş görülmez; çünkü halk içerisinde itibârlı görünme 

istediğini artıracağı için beraberinde riyâyı da getirecektir. Riyakârlık ise rindin 

tabiatına aykırı bir davranıştır ve buna asla tahammül göstermez. Bundan dolayı zâhidle 

sürekli çatışır çünkü zâhid toplum içinde daha dindâr görünmek için amellerini 

riyâkârâne yapar. Elinden tespihini, omuzundan seccadesini düşürmez çünkü böyle 

insanlara toplum daha iyi bir gözle bakar ve daha çok saygı duyar. Bu davranışlar 

nefsâni olduğu için aynı zamanda kişinin kibrini de artırır. Rind ise bu yanlışlara 

düşmek istemez. O, samimi olmaktan ve tevazu göstermekten yanadır. Rind riyâya ve 

kibre düşmemek ve de nefsini yok edebilmek için halk arasında kendisini çok kötü 

gösterir. Rindin itibarsız ve değersiz görülmesi aslında ondaki var olan aşkı gizlemiş 

olur. İtibârsız görülebilmek için de melâmet hırkasını giyer, melâmilik ondaki cevherleri 

saklar, gözler önüne sermez ve böylelikle rind de asıl amacına ulaşmış olur. Ârdan ve 

namustan geçmesi bundan dolayıdır. Çünkü rinde âşıklık yaraşır ve bundan ötürü âr ve 

namus onun gözüne pek bir fenâ görünür. (Niyâzî-i Mısrî G 189/3; Kuddûsî G 29/6; 

Nef‘î G 84/4; Sun’ullâh-ı Gaybî 22/8) 

Ey rind-i harâbât bize âr gerekmez 

Mest-i mey-i aşk olana inkâr gerekmez 

                                      Necâtî G 213/1 

Seng-i ta’n etmededir şîşe-i nâmûsu şikest 

Bezm-i rindânda bu fagfûr bu Cemşîd olmaz 

                                       Şeyh Gâlîb G 123/2 

Rindin başına her ne gelir ise aşkındandır, aşk başa geldiği zaman adı sanı 

unutur. Âr ve namustan kurtulmaya bakar. Aşk şarâbı içen rind, İlâhi cezbeye kapıldığı 

için kendinden geçer ve âr ve namus şişesini taşa çalar. İşi gücü aşk olan rind, arsızlık 

ve hayâsızlığıyla şöhret bulur yani aşkı onu halk arasında arsız eder.   (Ümmî Sinan G 

30/8; Yûnus Emre G 312/8; İbrahim Hakkı G 123/1) Olgunluk, üstünlük ve 

erdemliğiyle rind, âlemde iftihâr etmez ve böyle bir gösterişe kapılmaz; o melâmeti, 

kınanmayı tercih eder, bu bakımdan da kendisini arsız gösterir. (Bâkî G 245/1) “Âşık, 



229 

 

sarhoş nerde, utanma, arlanma nerde? Elest’e rehin olsaydın hiçbir şeye aldırmazdın, 

her şeye aldırmazdın, her şeye boş verirdin.” (Mevlânâ, 1974: XC/1891) 

Bu aşka yoldaş olalı koymuşum nâmûsu ârı 

Devâsız derde dûş oldum aglarım kılarım zârı 

               Eşrefoğlu Rûmî G 137/1  

Hak’ı sevmekde ey zâhid benim nâmûs u ârım yok 

Beni men’etme lutf eyle elimde ihtiyârım yok 

                Vâhib Ümmî G 156/1 

4.12.11. Aşk Uğruna Türlü Cefâlar Çeker 

Tasavvuf anlayışına göre aşk, mahiyeti gereği belâ ve ıstırap demektir. Ezâ ve 

cefayla azalmaz; nimet ve ihsanla artmaz. Aşkta sıkıntı asıldır. Rahatlık geçici bir 

durumdur; gerçek bir rahatlık asla mümkün değildir. Dert ve belâlar Hakk’ın 

yakınlığının işaretidir. O, sevdiklerini belâlarla sınar, olgunlaştırır. En şiddetli sıkıntılara 

maruz kalanlar, peygamberler ve velîlerdir. Cefâ, âşığın gıdasıdır; aşkı artırır ve aşk 

ateşini körükler. Öyle ki aşkın yakıtı cefadan gelir. Âşıklar, sevgili için çekilen aşk 

derdini isterler. Sevgilinin cefâsı lazımdır çünkü onu biliyor ve onunla ilgileniyor 

demektir. Bu istenen bir şeydir ve âşığa nimettir. Asıl fena olan hiç tanımamasıdır. 

Bundan dolayı, cefasına katlanmalıdır. Sevgilinin güzelliklerini gönlünde temâşâ eden 

âşık, belâları bile hissetmez. Zirâ onun irâdesine tam teslim olmuştur. Onun 

güzelliğinden, tokadı hissedilmemeli yahut sabredilmeli veya zevk alınmalıdır. Her şey 

ondan geldiğine göre, nimetleri kadar belâlarına da hoş geldin diyebilmelidir (Kuşeyrî, 

1999: 411; Ahmet Gazzâlî 2004: 41-42-88-90;  Schimmel, 2001: 137-140-142; Öztürk, 

1997a: 337; Tarlan 1998: 59-226-334). 

Klasik şiirimizde âşık sevgilinin cefâsını çekmek için onu sever, çünkü aşka 

girmenin şartı budur ve âşık bunun için gönüllüdür. Âşığın cefâ çekme işi ise, Elest 

Bezmi’nde başlar çünkü sevgiliyi ilk orada görmüştür ve de âşık olmuştur; bu nedenle 

de rûz-ı Ezelde âşıkların kısmetine belâ düşmüştür. Âşık sevgiliden gelen cevr ve cefâya 

sabır gösterir, ondan gelen eziyete, sıkıntıya katlanır ve asla şikâyet etmez, çünkü Elest 

Bezmi’ndeki ahdini yani verdiği sözünü bozmaz. Yârdan gelen cefâ taşı âşığın başını 



230 

 

yarsa da âh etmez bilakis bunu sevinçle karşılar ve sevgilinin cevrine karşılık şükreder. 

Çünkü sevgilinin cevr ediyor olması âşığı ile ilgilendiğinin göstergesidir ve ona olan 

alâkası ise âşık için bir lutuftur (Yûnus Emre G 215/1; Yahyâ G 275/1; Fuzûlî G 261/7, 

G 288/7). Bundan başka ayrılık derdi de âşıkların gönlünü yaralar; sevgiliden ayrı 

düşmek âşığa çok zor gelir, bunun elemi ve kederi içerisinde olan âşık vuslatı arzular. 

Dildârın elemi ve hicrânın gamının yanı sıra âşık bir de düşmânlarının kınamasına 

maruz kalır. Rakibin yahut zâhidin kınamaları âşığı cânından bezdirir ve âşık bu kadar 

derde nasıl dermân bulacağını şaşırır. Yârin cefâsı, ağyârın kınamaları âşığa yüzbinlerce 

dert yüklemesine rağmen, dertlerini paylaşacağı bir tane dert ortağı da yoktur. (Bâkî G 

173/2; Yahyâ G 256/5; Fuzûlî G 107/7)  

Cevr ü cefânı çekmege sevdi gönül seni  

Derd ü belâya geldüm efendi cihâne ben 

             Bâkî G 357/5 

Çok cefâ eyler bilip çok sevdigim 

Nola nola bu da bize azdır 

            Necâtî G 88/5 

Dîvân şiirinde, âşığın aşk uğruna çekmiş olduğu cefâlar çeşitli şekillerde 

anlatılır. Bunlardan bazıları şöyledir: Sevgilinin âşığına cefâsı öylesine ziyâde bir hâl 

alır ki, âşığın gözyaşlarının ummânlar kadar olmasının dahi sevgili nazarında bir 

ehemmiyeti yoktur. Bu nedenle âşık, ey gözüm kan ağla ki, sevgili sana dönüp baksın 

der; çünkü âşığın ırmaklar gibi akan gözyaşlarından denizler oluşsa bile, sevgili bunun 

için nem dahi demez ve âşığına kan ağlatır. (Necâtî G 233/3) Bu cefâlar silsilesi şöyle 

devam eder: Sevgili naz atı ile âşığını ayakları altına alır ve onun sinesinde nal izleri 

oluşturarak, âşığın cismine basıp geçer. Yahut aşkın gamı âşığın gönlünü hasta eder 

öyle ki, âşığı belâlara düşürür. Ya da âşığın gönlündeki aşk ateşi öylesine ziyâdeleşir ki, 

bu ateş âşığı yakıp küle çevirir. Bu cefâlardan bir diğeri ise, sevgilinin kan dökücü yan 

bakışıdır ve âşığın bîçâre gönlünü hançer gibi doğramaktadır ve onun gönlünü bin 

parçaya ayırır. Bundan başka cefâ şekli de nasıl ki kor olmuş ateşe su dökülse kuvvetli 

bir buhar ile birlikte ses çıkar, öyle de yârin yanağının sevdâsı âşığın gönlüne düşünce 



231 

 

âşık figân etmeye başlar. (Bâkî G 478/1, G 294/1; Necâtî G 433/3, G 145/2; Nef’î G 

95/5; Neşâtî G 101/5)  

Sevgilinin âşığına cefâ şekli bunlarla da kalmaz; Bâkî o güzellik Mısrının 

Yûsuf cemâli şevkine, gözyaşı selinin Nil gibi günden güne ziyadeleştiğinden bahseder. 

Niyâzî-i Mısrî ise, nasıl ki denizlerden rüzgâr eksik olmaz ise, öyle de aşka aşînâ 

olanlardan yani aşka düşenlerden âhlar ve inlemeler eksik olmaz, diyerek âşıkların her 

dem aşk uğruna çektikleri cefalardan ötürü feryât, figân eylediklerini dile getirir. 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey ise, şerh ederse aşk derdini yine Yahyâ şerh eder, çünkü aşk 

sanatında görülmedik bir alan bırakmadı, diyerek aşk derdiyle ne kadar hemhâl 

olduğunu gösterir. Avnî ise, eğer aşkın maksadı âşıklara dert ve elem kazandırmak ise, 

çok şükür yeterince kâr elde ettik diyerek, ne denli cefâ çektiğini imâ eder. (Avnî G 

11/2)  

Ol melâhat Mısrınun Yûsuf-cemâli şevkıne 

Seyl-i eşküm Nilveş günden güne efzûn olur 

         Bâkî G 142/2 

Âşinâ-yı ‘aşk olandan âh u zâr eksük degül 

Keşt-i bahre demâdem rûzgâr eksük degül 

             Niyâzî-i Mısrî G 104/1 

Şerh ederse derd-i ‘aşkı yine Yahyâ şerh eder 

Bir mahal kalmış mıdır zîrâ bu fende görmedik 

         Yahyâ G 203/5 

4.12.12. Sevgiliyi Elest Bezminde Görüp Âşık Olmuştur 

Rind âşıktır. Onun işi aşkladır, dünya işleriyle ilgisi olmayan kişidir. Aşk onun 

meşrebidir. Çünkü ezel meclisinden beri âşıktır. Rindi rind yapan aşktır. (Durmaz, 

2003: 30) Rindlik aşkla başlar başlığında rindin sevgiliyi Elest Bezmi’nde gördüğünü ve 

de âşık olduğunu izâh etmiştik. Buradan hareketle rindin aşkı Bezm-i Ezel’den beri 

süregelmektedir diyebiliriz. Kur’an-ı Kerim’de geçen “Bir de Rabbin, 

Âdemoğullarından, bellerindeki zürriyetlerini alıp da onları kendi nefislerine şahit 



232 

 

tutarak: “Ben sizin Rabbiniz değil miyim?” dediği vakit, “Pekâlâ Rabbimizsin, şahidiz” 

dediler. Bunu kıyamet günü “Bizim bundan haberimiz yoktu.” demeyesiniz diye 

yapmıştık” (A’râf Sûresi, 7/172) ayeti Kâlu Belâ’ya işaret etmektedir. Buradan 

hareketle edebiyatımızda tasavvufî anlayışa binâen Elest Bezmi’nin varlığını 

görmekteyiz. Şâirler âşığın, sevgiliyi Bezm-i Ezel’de görerek âşık olduğunu, çok güzel 

bir tarzda şiirlerinde ifade etmişlerdir. Genellikle mutasavvıf şâirler bu konunun 

üzerinde durarak, şiirlerinde Elest Bezmi’ne daha çok yer vermişlerdir. Yûnus Emre, 

Elest kurulmadan önce mâşuka âşık olduğunu söyleyerek, sevgiliye olan aşkının oradan 

beri var olduğunu anlatmaktadır. Sonrasında yüz bin kaba girdiğini söyleyerek, on sekiz 

bin âleme işaret etmektedir. Bu süreçten geçen insanoğlunun daha sonra dünyâya teşrif 

ettiğini ve bundan dolayı da sevgiliden ayrı düştüğünü dile getirir; fakat buna mukabil 

benim gözüm şaşı bakmaz, diyerek mâsivâ kaydından alâkasını kesip yalnızca sevgili 

ile ilgilendiğini anlatmaktadır (Yûnus Emre G 190/7). Kuddûsî ise, ey çehresi güzel 

olan, hüsn-i cemâl sahibi yâr, ben seni “Elest Bezmi”nde sevdim; bu hicrânı visâl ile 

değiştirsen, ayrılığı vuslat eylesen olmaz mı, diyerek tıpkı Yûnus Emre gibi bu dünyâ 

âleminin onları ayırdığını ve artık bu ayrılığın son bulmasını istemektedir: 

Ben seni elest bezminde sevdim ey vechi hasen 

Eylesen olmaz mı tebdîl vasla bu hicrânı sen 

                  Kuddûsî G 589/1 

Ben ezelden varıdum ma’şukıla yârıdum 

Hak beni viribidi âlemi göre geldüm 

                Yûnus Emre 178/6 

Siz şöyle sanmanuz kim ben şimdi âşık oldum 

Cânım ezel gününde aşka dolaşageldi 

     Eşrefoğlu Rûmî G 123/5  

Yaratılmışların en şereflisi olan insan, fıtraten mükerrem olduğundan, hürmet 

ve yüce bir değere hâizdir, bu hususiyetledir ki, melekler tarafından kendisine secde 

olunmuştur. Böylesine yüce bir izzete sahip olduğundan Hakk’ı bilme ve gönül ile 

müşahede edebilme idrâkına sahiptir. Çünkü Yaratıcı insana kendi ruhûndan üflemiştir, 



233 

 

bu da onu diğer mahlûklardan daha şerefli ve daha izzetli yapmaktadır. “Ey Peygamber! 

Rabbinin meleklere şöyle dediğini hatırla: Ben, kuru balçıktan, şekil verilmiş çamurdan 

bir insan yaratacağım. Ben, onun yaratılışını tamamladığım ve ona ruhumdan üflediğim 

zaman, siz hemen onun için secdeye kapanın.” (Hicr Sûresi, 15/28-29) İnsan 

yaratılışındaki kâmillik nedeniyle Hakk’ın sırr-ı İlâhisine mazhâr olur. Bu bakımdan 

insan âlemin özü, kemâl bakımından en ileri dereceye sahip olanı olarak 

nitelendirilmektedir. İbrahim Hakkı bu hakikate işaret ederek Ezel Bezmi’nde gönlün 

sevgiliden üflenen rûh ile aşkla dolduğunu ve âşıklığın buradan beri var olduğunu imâ 

etmektedir. Bu durumda âşık, sevgiliyi ilk Elest Bezmi’nde görmüştür ve âşık olmuştur 

çünkü sevgilinin, âşığın gönlüne aşkı koymasıyla birlikte onun maşûkuna olan âşıklığı 

başlar. Bir diğer beytinde İbrahim Hakkı, sana ezelden gönül verdim çünkü dildârım sen 

oldun, diyerek aşkının ezelde başladığını ve sevgiliyi ilk orada gördüğünü 

anlatmaktadır: 

Nesîm-i hubb-ı ezel dilde aşk demleridir 

Bu rîh-i râh ile rûh oldu nefs-i kâmilimiz 

         İbrahim Hakkı G 130/6 

Sana dil virmişim ey cân-ı âlem 

Ezelden çünki dil-dârım sen oldun 

          İbrahim Hakkı G 167/6 

Edebiyatımızda rind, zâhide seslenerek dile getirmek istediği hakikatleri hep 

onun aracılığıyla yapmaktadır. Zâhidi muhatap alarak bir takım gerçekleri ya da 

aksaklıkları onun aracılığıyla anlatmaya çalışır. Bu anlayışı şiirinde kullanan Vâhib 

Ümmî, rindin ağzından zâhide seslenerek aşk ehli olanların “Kâlû Belâ”dan geldiklerini 

söyleyerek, aşk ehlinin sevgiliyi burada görüp âşık olduğunu anlatmaktadır. Bâkî ise, 

âşığın uğurlu bir talihinin olduğunu zirâ “Rûz-ı Ezelde” âşığın kısmetine sevgilinin 

düştüğünü söyler. Nef’î de âşığın gönlünün dilberden kesilmemesinin nedenini, ezelde 

onu görerek âşık olmasına bağlamaktadır: 

  



234 

 

Ehl-i aşkız zâhidâ “Kâlû belâ”dan gelmişiz 

Kalmadı hiç şüphemiz ma’nâda imân devridir 

          Vâhib Ümmî G 7/4 

Bundan ziyâde ‘âşık ferhunde-fâl olur mı 

Rûz-ı ezelde kur’a nakş-ı nigâre düşmiş 

                Bâkî G 217/5 

Gönlü dilberden kesilmezse acep mi âşıkın 

Gamzesiyle tâ ezelden âşinâdır n’eylesin 

                  Nef ‘î G 91/2 

4.12.13. Sevgilinin Ayağının Toprağını Gözüne Sürme Olarak Çeken Âşıktır 

Klasik şiirimizde sevgilinin ayağı toprağının göze sürme olarak çekilmesi, 

âşığın gözüne aydınlık vermesi ve gözündeki perdenin aralanması anlamına gelir. Âşık 

bunun neticesinde âleme mânâ gözüyle bakmaya başlar ve hakikatlerin bâtınî tarafını 

görerek ince mânâların farkına varır ve en nihâyetinde sevgilinin dîdârına mazhar olur. 

Mesele bu cihetle ele alındığında bu anlatım şiirimizde kullanılan sembolik bir ifadedir. 

Şeyhî zihinlerde, sevgiliye yaklaşmak isteyen ve onun ayağının tozunu gözüne sürme 

çekmek için alan bir âşık modeli çizer. Bu durumu Niyâzî-i Mısrî şöyle anlatır: 

Sevgilinin ayağının tozunu gözüne sürme olarak çeken âşığın gözündeki perde aralanır 

ve âleme bir başka gözle bakmaya başlar ve böylece âşığa gönül gözüyle cânânın 

cemâlini temâşâ etmek nasip olur. Bâkî ise bu hususta, yârin ayak tozunun göze sürme 

olarak çekilmesinin göze cilâ verdiğini ve âşığın ârifâne bir görüş elde ettiğini ifade 

eder: 

Dedim yüzümü yüzüne dedi ki sürme yürü 

Dedim tozunu gözüme dedi ki sürmedir al 

               Şeyhî G 104/2 

  



235 

 

Ayagı tozını sürme çekelden gözüme cânum 

Görinür oldı her gâhi gözüme vech-i cânânum 

       Niyâzî-i Mısrî G 116/1 

‘Âşıka kuhl-ı cilâ yârün ayagı tozıdur 

Hâsılı bendesiyüz ‘ârif-i sâhib-nazarun 

                     Bâkî G 277/4 

Bazen de yârin ayak toprağı göze sürme olarak çekilince, göz maddeden 

müstağni olur ve iki cihân âleminin nimetlerini de görmez ve böylece bunların tuzağına 

da düşmemiş olur. Mesele bu açıdan ele alındığında sevgilinin ayağının tozunun göze 

sürülmesi, mâsivâdan göz yummak anlamına gelmektedir. Edebiyatımızda sürmeleriyle 

meşhur yer olarak Isfahân gösterilir. Rüzgâr tâ Isfâhan’dan gönül ehline sürme getirir, 

ifadesiyle Bâkî, sürmenin Isfâhân’dan geldiğini ve buranın sürmelerinin meşhur 

olduğunu hatırlatmak ister. Rüzgâr burada cânânın yürüdüğü yolların tozunu âşığa 

ulaştırmada aracı konumundadır. (Bâkî G 131/1, G 148/2) Necâtî Bey ise, sevgilinin 

ayağının tozunu gözlere çekilen “cevâhire” benzetmektedir. Onun için yârin ayak tozu 

çok kıymetli görülmektedir. Hatta dostun ayak toprağı onun gözlerine sürme olmazsa, 

ağlaya ağlaya gözlerinden yaş akıtır, çünkü bu sürme onun gözlerinin şifâsı ve derdinin 

dermânıdır. (Necâtî G 373/4, G 189/1) 

Girmez gözüme iki cihânın cevâhiri 

Kuhl-i cilâyiçün bir avuç hâk-i der yeter 

             Şeyhî G 18/2   

Ayagı tozu gözleredir kuhl-ı cevâhir 

Ol serv-i revânın ne mübârek kademi var 

           Necâtî G 205/2 

Fuzûlî ey gözyaşı seli sevgilinin dergâhının toprağını gözümden alıp götürme, 

benim cihânı gören gözümün sürmesini ziyân etme, demektedir. Sevgilinin eşiğinin 

tozu âşık için göze cihânı gösteren sürmedir, onun görüş kudretini artırmaktadır. 

Cihânın görülmesinden maksat mânevi hakikatlerin farkına varmak olarak 

düşünülebilir:  



236 

 

Hâk-i dergâhın nazardan sürme ey seylâb-ı eşk 

Kılma zâyi’ sürme-i çeşm-i cihân-bînum menüm 

             Fuzûlî G 203/3 

4.13. RİND NAZARINDA SEVGİLİ 

Âlemde, güç ve kudreti simgeleyen tac ve taht gibi hiçbir şeye ihtiyaç 

duymayan bir sultan olarak nitelenen sevgili, Hakk’ı sembolize eder. Aşkın kaynağı 

sevgilidir. Kur’an’daki “Allah onları sever ve onlar da Allah’ı severler” (Mâide 54) 

ayeti bu gerçeği anlatır. Sevgili demek olan yâr, maşûk, mahbûb ve cânân kelimeleri, 

tasavvufta hakiki sevgili olan Allah’ı temsil eder. Dîvân şiirinin geleneksel yapısı içinde 

sevgilinin yüceltilmesinde, tasavvufun önemli bir rolü olduğu söylenebilir. Güzelliğinin 

nûru, güneşin ışıklarından daha belirgin bir şekilde kendini gösterdiği halde, aradaki 

hicâblarla zâtını gizleyen hakîki sevgilinin cemâlinin nûrunu görebilmek için nazar 

sahibi olmak lazımdır. Bundan dolayı Hakk’ı irfan nuruyla gören ârifler, iç içe geçmiş 

bir gülün yaprağında sevgilinin güzelliğinin yansımalarını temâşâ ederler. (Tolasa, 

2001: 291; Kurnaz, 2011: 70; Çavuşoğlu, 2001: 58) 

4.13.1. Güzel Sevme 

Rind aşk ve sevgi adamıdır ve bu da onu aşka iyice kapılıp, güzelliğe ve 

güzellere düşkün biri haline getirir. Baktığı her güzellikte hakiki sevgiliyi hatırlayan 

rind, hüsnü gibi huyu da güzel olan cânânı istemektedir. Çünkü o muhakkaktır ki 

cihânda hem huyu güzel, hem de kendi güzel olan dilbere gönül verir. Öyle hiçbir 

güzele benzemeyen bir güzeli sever ki, ona bedel olacak başkaca hiçbir güzel yoktur. 

Bu dünyâda eşi benzeri olmayan, felekte misli yok bir mahbûba âşıktır. Güzel sevmekte 

uğurlu, bahtlı da bir talihi vardır. Kısmetli oluşu, cihânın ay yüzlü güzelini onun 

karşısına ansızın çıkarır. (Nef’î G 87/2, G 36/1; Fuzûlî G 170/1) Necâtî Bey, rindâne bir 

tavır ile “Ben Necâtîyem ve güzel sevmek benim sanatımdır”, diyerek aşk alanındaki 

hünerini ve marifetini sergileyerek, güzelden ve güzelliklerden anladığını dile getirir. 

Kimi sevdiğini söylemene gerek yok, bunu belli de etme; bütün bunları yapabilirsin 

ancak bir güzeli sevmemeye ne çâre, ona takat getiremezsin, diyen Nef’î ise, güzel 

sevmenin elinde olmadığını imâ eder. Nedîm de, rakip beni kınamakla kuşkusuz 



237 

 

cânından geçmiş; lâkin güzel sevmek bana layıktır çünkü ben küçük bir çocukken dahi 

aşk adamıydım, diyerek güzel sevmekte de âşıklıkta da kendisinin ne derece mahir 

olduğunu dile getirmektedir:  

Ben Necâtîyem güzel sevmek olupdur san’atım 

Sen mu’allim âşık-ı bî-kâr dersen bilmezin 

         Necâtî G 379/5 

Çâre yok bir güzeli sevmemege ey Nef’î  

Sana lâzım mı demek işte falânı severim 

               Nef’î G 87/6 

Güzel sevmek bana lâyık tıfılken aşka merdüm ben 

Beni ta’n etmiş ol ağyâr serinden bî-gümân geçmiş 

        Nedîm G 54/2 

Dîvân şiirinde bahsi geçen sevgili kimi zaman hakîki sevgili iken, kimi zaman 

da bir dünyâ güzeli olabilmektedir yani bu durumda aşk, hakiki ve mecâzî aşk olarak iki 

türlü karşımıza çıkmaktadır. Tasavvufî çerçeveden ele aldığımızda sevgili Allah’tır, aşk 

ise İlâhi aşktır. Fakat her zaman durum böyle olmayabilir; çünkü şâirler mecâzî aşka da 

şiirlerinde yer vermişlerdir. Fuzûlî dünyadaki güzelleri sevmek âşıkları cehenneme 

götürecek bir günah sebebi olsaydı eğer cennetteki huriler ve gılmanlar, cennetin bekçisi 

olan Rıdvân’a kalırdı, diyerek bu beyitte bahsi geçmekte olan sevgilinin bir dünyâ 

güzeli olduğunu dile getirmektedir. Dünyadaki güzeller, hakîki güzel olan Hakk’ın 

güzelliğinin onda zâhir olduğu ve de temâşâsının mümkün olduğu hüsn sahipleridir. 

Onları sevmekle aşk fenninde sevgi nedir öğrenilir ve ancak bu cihetle hakîki aşka 

varılır. Gördüğü her bir güzellik âşığı, hakîki sevgiliye götürmektedir. Hakîki sevgilinin 

dîdârının cezbesine kapılan âşık, hem onu sevmektedir hem de güzellerin çehresindeki 

güzellik câzibesini sevmektedir. Çünkü bilir ki mecâzî güzelin sevgisi onu Hakk’ın 

sevgisine ulaştıracak bir köprü mahiyetindedir: 

Olsa mahbûblarun ışkı cehennem sebebi 

Hûr u gılmânı kalur kendüsine Rıdvân’un 

             Fuzûlî G 166/2 



238 

 

Biz senin hüsn-i cihân-efrûzuna ‘âşıklarız  

Anun için kanda güzel görevüz ‘âşıklarız 

             Necâtî G 214/1 

Mâ’ilim cezbe-i dîdâra hem anı severim 

Bir güzel çehrede ân olsa ben anı severim 

               Nef ‘î G 87/1 

Mevlâna’nın mecazi güzel hususundaki görüşü ise şöyledir; “Bir ay parçası 

güzel, bize göründü; parıl parıl parlamaktaydı; Kutlu, Yüce Tanrı, ne de güzel yaratmış 

onu”, diyerek Allah’ın yarattıkları arasındaki bir güzellikten bahsetmektedir. (Mevlânâ, 

1974: II/14) 

İlâhi aşk, köhne şarâp, eski bir dostun yanında, âşığa bir de tâze dilber gerektir, 

diyen Nef’î için dilber, dünyâ güzelleri içinde müstesna bir yere sahip olan sevgili 

anlamındadır ki, bunu İlâhi aşkın haricinde istemesi bunun açık bir göstergesidir. Gönül 

nakdini mümtaz bir güzele verdiğim için, hakîki sevgili ile olacak visâl sermayesinden 

harcamış oldum, diyen Nedîm’in gönlünü vermiş olduğu güzelin de gerçek sevgili 

olduğu âşikârdır. Yine bir âfete gönül verdiğini dile getiren Neşâtî Bey de bir güzelden 

diğerine gönül bağladığı için, hakkında dedikoduların çıktığını ifade eder. Bâkî’nin 

bahsettiği vefâsız güzel de bu cihânın dilberlerinden birisidir. Ondan beklediği iltifata 

nâil olamadığı için, sevgiliyi vefâsızlıkla suçlamaktadır. Bundan ötürü müşkül bir belâ 

olarak gördüğü aşk hadisesini, dert ile yatıp keder ile uyanmak olarak tasvir etmektedir. 

Şeyhî’nin bahsettiği dilberin de gerçek güzel olduğunu ve o güzele meylettiğini 

görmekteyiz: 

Âşıka bir tâze dilber de gerekdir mâhasal 

Köhne mey aşk-ı İlâhi hem-dem-i dîrînesi 

                         Nef’i G 131/4 

  



239 

 

Dil nakdini bir dil-ber-i mümtâze düşürdüm 

Kâlâ-yı visâlin hele pek aza düşürdüm 

                 Nedîm G 86/1 

Yine bir âfete dil virmese Neşâtî-i zâr 

Cihâna ‘ışk ile düşmezdi güft ü gû tâze 

         Neşâtî G 118/5 

Müşkil belâ degül mi vefâsuz güzel sevüp 

Gussayla yata derd ü gam ile uyanasın 

               Bâkî G 382/4 

Tanrı sever güzelleri biz sevicek hatâ mıdur 

Gösterelim mi âyetin kim bilesin nezeldedür 

         Şeyhî G 37/3 

Rind, zâhidin zühd ve takvâ yolundaki sohbetlerini ve nasihatlerini dinlemez 

ve ona itibâr etmez. Zâhid onun güzellere olan meylini yasakladığı için, onun sözüne 

bakmaktansa güzellerin çehresine bakmayı tercih eder. Zâhidin rindi bakmaktan 

menettiği güzel ise, ancak bir dünyâ güzeli olabilir. Aynı hususa değinen Nef’î ve Bâkî 

de seçim yapmak bizim elimizde değil, bize ne dersen de ey sûfî, severiz neyleyeyim 

biz, o güzelin hayranıyız, diyerek sûfînin sözünü dinlememektedirler. Nedîm ise 

rindlere yakışır bir tavırla zâhide seslenerek, güzel sevmekte bir müşkülâtın var ise, gel 

biz yardımcı olalım; zirâ bizim aşk ilminde çokça malumâtımız vardır, diyerek zâhide 

takılmaktır:   

Ey Fuzûlî her nice men’ eylerse nâsih seni 

Bahma anun kavline bir çihre-i zîbâya bah 

                Fuzûlî G 61/7 

İhtiyâr elde degil sûfî ne dersen de bana 

Severim hâsılı ol rûh-ı revânı severim 

            Nef ‘î G 87/6 



240 

 

Yakma dâgum göricek sen de beni ey sûfî 

Severin n’eyleyin ol lâle-‘izârı severin 

                Bâkî G 385/3 

Güzel sevmekde zâhid müşkilün var ise bizden sor 

Bizüm ol fende çok tahkîkümüz itkânumuz vardur 

       Nedîm G 26/5 

Rindin sevdiği dilber, ay yüzlü bir güzeldir ki, âlemde eşi benzeri olmayan bir 

güzelliğe sahiptir. (Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 347/2) Perî gibi bir güzele âşık olan 

Yahyâ Bey, nasıl bir âvâre âşık olmayayım meylettiğim dilber güzel, gönlümse 

nihâyetinde hevâyî diyerek, hevâ ve isteklerine meyyâl bir âşık olarak güzellere zaafı 

olduğunu dile getirmektedir:  

Gerçi eyler o perî sineye gelmekden âr 

Haberi yok ki anın cânım içinde yeri var 

             Yahyâ Mt 17 

Yahyâ nice âvâre-i aşk olmayayım ben 

Dilberse güzel dilse nihâyetde hevâyi 

                   Yahyâ G 431/5  

Tokunur elbetde bir bîçâre ‘âşık kalbine 

Bilmezem tîri ne der ol meh-cemâlin gûşuna 

                 Yahyâ G 364/4  

Mutasavvıfların güzel anlayışından maksatları ise, hakîki sevgilidir. İbrahim 

Hakkı, öyle bir ulvî mevkide ve rütbede olan bir güzelden bahsetmektedir ki bu güzel, 

esrârın kaynağı, sırların menbâğıdır. Bu da ancak Hakk’tır ki, gaybı bilen, âlemin 

sırlarına vâkıf olan ancak O’dur. Eğer bir güzel seveceksem ben ancak onun cemâline 

müştâk olurum, diyerek bir ve tek olan sevgiliye işaret etmektedir. Mevlânâ da sevgiliyi 

çok güzel olarak tasvir etmektedir; zirâ ondaki sevgili kendisine secde ettirecek kadar 

güzellikte bir sevgilidir. “Cânlarla akıllar, ona karşı secdeye kapanmış; a cânım heves 



241 

 

ettiği güzel, a cân istediği dilber, pek de güzelsin derler, pek.” (Mevlânâ, 1974: XL; 

1332) 

Güzel yâr u güzel yâr güzel mûnis-i ahrâr 

Güzel ma’den-i esrâr güzel mansıb-ı a’lâ 

           İbrahim Hakkı G 37/3 

Eger güzel severim ol cemâle müştâkım 

Eger çün üştürüm sana katâr olurum 

        İbrahim Hakkı G 219/2 

Gönül, cihânı ateşe veren bir rindtir ki, boylu boslu güzel bir dilber ister ve aşk 

ateşinde yakmak için gönül ve cândan tütsü için kullanılan üzerlik tohumu ister, diyen 

Bâkî, rindlerin ne kadar da çok güzele meyyâl olduklarını ifade etmektedir: 

Gönül bir rind-i ‘âlem-sûz şûh-ı şeh-levend ister 

Ki ‘aşk odına yakmaga dil ü cândan sipend ister 

               Bâkî G 143/1 

4.13.2. Güzeli Seçmesini İyi Bilir 

Güzelden ve güzelliklerden çok iyi anlayan rind, âlem içinde güzelliğiyle 

kimseye benzemeyen ve eşi benzeri dahi görülmemiş bir mahbûbu kendisine sevgili 

olarak seçer ve ona gönül verir. Rind meşrepli olarak gördüğümüz Bâkî, cihân içinde 

güzeller çoktur fakat benim sevdiğim, kalbimi hükmü altına almış olan dildâr, güzelliği 

ile kimseye benzemez, diyerek sanki bu âlemden olmayan bir sevgiliye meftûn 

olduğunu imâ eder. Sevgilinin cemâline müştâk olan yani onu görmeyi arzulayan Necâtî 

Bey de kendi mahbûbunu, dilberler içinde bir benzeri olmayan, eşsiz bir güzel olarak 

tasavvur eder. Nef’î ise, sevmezem sevmezem ancak bir mahbûbu sevecek olursam, 

cihânın en güzel yârini severim, diyerek güzeli seçmesini iyi bildiğini göstermektedir. 

Rind tabiatlı olarak gördüğümüz bu şâirlerin hepsi, güzel seçmesini ne denli iyi 

bildiklerini ifade etmektedirler:  

  



242 

 

Birine benzemez ben sevdügüm dil-dâr hüsn ile 

Cihân içinde çokdur Bâkıyâ gerçi âfetler 

              Bâkî G 166/5 

Dilberler içre gün gibi çün bî-nazirsin 

Göster cemâlini görelim biz de bir nazar 

                       Necâtî G 83/2 

Sevmezem sevmezem ammâ sevicek mahbûbu 

Nerede var ise bir âfet-i cânı severim 

             Nef’î G 87/4 

Müstesnâ bir sevgiliyi arzulayan gönlü, münasip bir dilber bularak arzusuna 

kavuşur. Rind, güzel seçmesini iyi bilir ve nerede güzelliği ile sıra dışı, apayrı bir güzel 

varsa onu sever. Gönül ehli olarak bilinen rindin sevmiş olduğu dilber, diğer güzeller 

içerisinden en lâtifi ve en hoş olanıdır. Güzeller içerisinden en şûh ve en tatlı olanını 

seçer ve gözünü o güzelden ayıramaz, diğer güzellerle ilgilenmeyip yalnız onunla 

meşgul olmaktadır. (Neşâtî G 42/1; Nef ‘î G 104/1)   

Ârzû eylerdi bir mâhbûb-ı müstesnâyı dil 

Bir münâsip dilber-i mümtâz buldum kendime 

         Yahyâ G 320/3 

Gülşenin goncası da gerçi güzeldir ammâ  

Ehl-i dil istedigi gonca-i ra’nasın sen 

            Yahyâ G 296/2 

Dilber katı mümtâz u müsellem gerek ammâ 

Nef ‘î hele şûh olsa güzel pür-nemek olsa 

        Nef ‘î G 104/5 

Hoş tabiatlı ve güzel huylu yâri olan âşığa hased edilir, böylesine mümtâz bir 

sevgilisi olduğu için kıskanılır ki, özellikle bu sevgili lâübâlî olan nazlı ve işveli bir 



243 

 

güzel ise. Âşığın gönlü ancak böylesine müstesnâ bir güzele düşer ve ancak böylesine 

bir güzelin âşığı olur:   

Hased o ‘âşıka bir yâr-ı hoş-hisâli ola 

‘Ale’l-husûs ki bir şûh-ı lâübâli ola 

                 Nâbî G 722/1 

Yahyâ Bey, cihânın güzellerinin çok olduğunu ancak şeydâ gönlünün ise 

“cemâl ve celâl ehli” olan güzide bir yâre düştüğünü söylerek, yalnızca “cemâl ve celâl” 

sıfatı kendisinde bulunan bir tek sevgiliyi yani Allah’ı kastetmektedir. Kemâl derecesine 

vâkıf olmak ise bunu gerektirir. Allah’ın cemâl ve celâline müştâk olan âşığın gönlü 

yalnızca O’nu arzulamaktadır. Bu hususta Necâtî Bey ise, ezelden gönlünün sevgilinin 

saçına bağlandığını ve bundan dolayı başka güzellere meyletmediğini ifade ederek, eşi 

benzeri olmayan güzellikteki hakiki sevgiliye olan muhabbetini dile getirmektedir.  

Güzeller çok cihânda ey dil-i şeydâ kemâl ehli 

Benim yâr-ı güzînim hem cemâl ü hem celâl ehli 

             Yahyâ G 446/1 

Mübtelâ olalı zülfüne şâhım ezelî 

Gayra kılmadı heves gözlemedi her güzeli 

             Necâtî G 636/1 

4.13.3. Güzelden ve Güzellikten Anlar 

Güzellik anlamındaki cemâl ve hüsn tasavvufta, sadece Allah’ın zâtında 

bulunan İlâhi güzelliği ifade eder. Hakk’ın kemâllerini/olgunluklarını izhar, lutuf ve 

rahmet gibi sıfatları ile tecelli etmesi mânâsını da bünyesinde barındırır. Vücûd-ı 

mutlak, vâcibü’l-vücûd olan Allah, mutlak bir güzelliğe (hüsn-i mutlak, cemâl-i mutlak) 

sahiptir. Hakk’ın kendi zâtında ilk müşahede ettiği ezelî sıfatı cemâldir. Cemâl ise gizli 

kalmayarak görmek, göstermek, görünmek ve sevilmek ister. Zirâ bir şey bilinmez ve 

tanınmazsa, o yok demektir. İnsanın kendini görmek için aynaya bakması gibi, Cenâb-ı 

Hak da kendi güzelliğini temâşâ etmek için, ayna hükmünde olan kâinatı, eşyayı ve 

insanı vücuda getirmiştir. Âlemdeki bütün güzellikler ve güzeller, İlâhi güzelliğin çeşitli 



244 

 

derecedeki yansımasından ibarettir. Hakk’ın güzelliği, en kâmil mânâda insanda tecelli 

eder. Allah kendi güzelliğini güzeller şeklinde var etmiş, sonra dönüp âşıkların 

gözünden onu temâşâ eylemiştir. Kendi hüsnünü temâşâ ederken âşık; güzel de hakikat 

de kendisi olduğu için maşûk olmaktadır. Şu halde bir güzelde görünen güzellik de onu 

seven âşığın hayranlığı da Allah’a aittir. Yani âşık, maşûk ve aşk odur. Tasavvufun bu 

güzellik anlayışından dolayı dîvân şâirleri, genellikle “bir insan güzelliğine karşı 

aşklarını söyledikleri zaman onun şeffaf varlığından geçip, güzelliğin hakiki sahibi olan 

Allah’a teveccüh ederler.” Güzellik Hakk’ın bize kendini açması, zâtının zâtına tecelli 

etmesi, görünmesidir. Mutlak güzel olan odur. Dünyada görülen bütün güzellikler, onun 

çeşitli derecedeki tecellileri, görünüşleridir. Tecelli ışığı olarak hayal edilen ve bu 

mumun yansıması neticesinde, dünyanın, âfâkın ve bütün vücudun aydınlandığı cemâl, 

İlâhi güzelliğin sembolüdür. (Sevim, 1997: 66; Bayburtlugil, 1985: 348; Üzgör, 1995: 

273; 1990: 176; Pakalın, 1993: C. I/276, 599; Gölpınarlı, 2015: 70; 2000: 233; Tarlan, 

2009: 18-153-289-682; 1998: 38-289;  Levend, 1984: 15, 45; Onan, 1991: 32-33; 

Uludağ, 1993b: 116-252; Cebecioğlu, 1997: 177-375; Tolasa, 2001: 135; Kâşânî, 2004: 

187; Üstüner, 2007: 83) 

Rind güzeli seçmesini iyi bildiği gibi güzelden ve güzellikten de iyi anlar. En 

güzel sevgiliye meftûn olan rindin seçmiş olduğu güzelin boyu o kadar uzundur ki, 

ayağa kalktığında kıyametler kopar, serviye benzeyen mevzûn kâmeti ondan başka hiç 

kimsede yoktur. Şîrîn dilberinin gözleri bâdemdir, bazen de âşığının gönül kuşunu 

avlayan yırtıcı bir doğan olur. Sarhoş bakışlarıyla âşığın gönlünü alır. Ağzı gonca, 

yanakları ise güldür. Ağzının içindeki dişleri ise yanyana dizilmiş incilerdir. Yârin 

dudaklarını gönlüne nakşeden âşık için, onun lâ’li kiraz tanesine benzer. Rindin 

sevgilisi müstesnâ güzelliğe sahip olan bir çehre ile en güzel göze, en güzel yüze mâlik 

bir güzeldir. Âşık gönüller onun cemâline müştaktır ve kalpler onun yüzünü görmeyi 

arzu eder. Rindin muhayyilesindeki güzel, böyle bir güzeldir ve onu tasviri de bu yönde 

olur. (Bâkî G 170/2; Şeyhülislam Yahyâ Bey G 215/1; Nedîm G 32/2) 

  



245 

 

Kadd kıyâmet reviş güzel ruh hûb 

Görmedim bir senin gibi mahbûb 

Hasta diller cemâline müştâk 

Ârzû-yı lîkâda cümle kulûb 

    Yahyâ Kt 16 

Olıcak yâr gibi dilber-i şîrîn harekât 

Teni pâlûze-i ter gözleri bâdâm olsa 

                 Bâkî G 460/2 

Mürg-i dili sayd eyledi bir gözleri şehbâz 

Aldı bizi ol gamzeleri mest-i mey-i nâz 

Bir serv olmaz kâmet-i mevzûnuna hem-ser 

İnsâf edicek böyle gerek dil-ber-i mümtâz 

              Yahyâ Kt 17 

Onun sevmiş olduğu dilber, peri gibi güzellikte olan ve âdem neslinde pek az 

bulunan bir güzeldir. Âlemde eşine az rastlanır bir güzelliğe sahiptir ki, bu da rindin 

güzelden ve güzelliklerden ne kadar çok anladığını göstermektedir: 

Âdemîden çoh olur zâhir perî-veşler velî 

Az olur vâki’ perî-veşlerde sen tek âdemî 

            Fuzûlî G 272/5 

Vâdi-i aşka düşelden az yâr sevmedim 

Görmedim âlemde ol yâr-ı perî-peyker gibi 

              Yahyâ G 449/4 

4.13.4. Sevgiliyi Öpmek Arzusundadır 

Rindin, şarap dolu kadehi içmek istemesindeki maksat ya da sevgilinin şarap 

dolu kadehe benzer dudaklarını öpmek istemesi, ondaki ilme, haberlere ve ilâhi sırlara 

erişmek istemesindendir. Âşık, sarhoşluk anını fırsat bilerek bu sırlara erişmek ister. 



246 

 

Bazen de sevgilinin dudağı rindin hayat kaynağı olur. Orası onun için cân verip, cân 

bulduğu bir nokta anlamına gelir. (Nedîm Mst 2/4) Herkesten kendi hissesine düşeni 

yapması beklenirse eğer cânânın bir bûse vermesine karşılık, âşık ortaya cânını koyar ve 

böylelikle kendi masrafını ödemiş olur. Sevgiliden bir bûse alabilmek için âşık, 

cânından geçmeye râzıdır. (Necâtî Bey G 62/4, G 459/1) Dünyanın sonuna dek bir daha 

tekrarı mümkün olmayacak olan, bir bûsenin bedeli olarak âşığın cânını sultanına bahşiş 

olarak takdim etmesi, görülmemiş bir hadise olarak gösterilir. Âşık kolaylıkla cânı, 

cânâna fedâ ederken, buna karşılık o nazlı sevgili ise bir bûseyi dahi güçlükle vermeyi 

kabul eder:  

‘Âşık hadîs-i câm-ı lebün alsa agzına 

Meclisde çok lakırdamasun sâkîyâ kabak 

              Bâkî G 241/5 

Busene cân veririz gerçi ki dünyâ duralı 

Görmemişdir bir ahad bahşiş-i sultâna ivaz 

              Necâtî G 257/2 

Lebi yâkûtuna ben cânımı âsân veririm 

Bana bir bûseyi ol güç ile ikrâr eyler 

          Necâtî G 65/4 

Âşık sevgiliye kavuşma ümidiyle cânını vererek toprak olur. Sonra o toprakdan 

kadeh yapılır; sevgili bununla şarâp içerken, âşık da böylece murâdına ermiş olur. Böyle 

bir benzetmeyi dîvân şiirinde şâirler samimiyetlerinin bir ifadesi olarak çok nezih 

duygularla, temiz ve saf hislerini ifade ederken kullanmışlardır. Şarâp müptelası olan 

rind için, şarâp içme bahanesiyle kadeh gibi, yârin dudaklarını öpmeyi talep etmesi 

rindten beklenen, ona mahsus bir özelliğidir. Nasıl ki kadeh yârin dudaklarıyla 

buluşuyor ise, rind de kadeh gibi onun dudaklarından bir bûse almak istemektedir. 

Şeker gibi leziz dudak uğruna ölüp ölüp dirilen rindler için, o dudaklar nasıl leziz 

olmasın ki ve nasıl onu öpmek arzu edilmemiş olsun? 

  



247 

 

Ben iki bir demeyim cân virem ü karşıma sen 

Çifte dolular içip öpüşesin ikide bir 

                  Necâtî G 200/2 

Sâgar gibi bahâne-i nûş-ı şarâb ile 

Bûs-ı dehân-ı yâri taleb meşrebimcedir 

                    Nedîm G 13/4 

Ölür ölür dirilir ehl-i keyf bu şekere 

Fe-keyfe olmaya rindâna la’l-i nâb lezîz 

                                  Şeyh Gâlîb G 43/3 

Gül yüzlü sevgili, âşığın kendisini öpmesine müsaade etmez, ondan öyle bûse 

almak kolay bir hadise değildir. Bunu bilen âşık öpmeye izin vermiyorsan bari didârını 

seyretmeme müsaade et, diyerek âdetâ sevgiliye yalvarır. Dîvân şâirleri sevgiliyi öpme 

hususunda yazmış oldukları beyitlerde şunları söylemektedirler: Necâtî Bey, sevgiliden 

bir bûse almak niyetindedir; fakat şeker dudaklı dilberinin buna pek gönlü yoktur. Bâkî 

de aynı arzu içerisindedir ve gönül alan sevgiliden bûse almayı hak iddia etmektedir; 

eğer sevgili susar ise, bu kabul ettiği anlamına gelir, sen de fırsatı kaçırmayarak hemen 

onu öp, diyerek murâdına ermek istemektedir. Ne zaman güzel sevgiliyi öpmeye heves 

etsem, daha ben onu öpmeden sevgilinin yanakları gül gül olur, diyen Şeyhülislâm 

Yahyâ Bey ise, nazlı güzelin utangaç olduğunu dile getirir: 

Öpmege koçmaga yer yok der isen ey yüzü gül 

Ko Necâtî kulunu âşık-ı didâr olsun 

                     Necâtî G 412/5 

Ârzû-yı bûse etsem ol şeker-leb diş kısar 

Bellidir câm-ı şarâb-ı nâb pinhân tatlıdır 

           Necâti G 144/5 

  



248 

 

Ol sanemden Bâkîyâ bir bûse da’vâ kıl yüri 

Söylemezse öp hemân agzın sükût ikrârdur 

                    Bâkî G 58/7 

Mâilim ol gül-i ra’nâya ki öpmek dilesem 

Almadan bûsesin iki yanagı gül gül olur 

            Yahyâ G 131/4 

4.13.5. Sevgilinin Mahallesinden, Eşiğinden Ayrılmaz 

Rindin sevgilinin mahallesinden ve dahi eşiğinden ayrılmak istememesi, orayı 

kendisine yurt tutması; hasta gönlünün bu kapıdan şifâ bulacağı inancında 

olmasındandır yani yârin eşiği onun için bir şifâhânedir. Sevgili müptelâlarının yüzünü 

sürdüğü, o huzurdan medet beklediği ve feleğin cevr ve cefasından kaçarak sığındığı bir 

menzildir ki, burası âşık için cennet yeri olarak tasvir edilmektedir ve onun buraya 

gelmesi cennette azâp olmayışındandır yani bu durum neticesinde âşık, bu kapıdan 

umduğu iltifata nâil olmayı istemektedir. (Necâtî Bey G 298/4, G 243/4) Nasıl ki su 

olunca teyemmüm bozulur, hükmü kalmaz ise, âşık için yârin yurdu var iken de 

cennetin bir önemi kalmaz. Sevgilinin mahallesi onun için cennetten daha evlâdır. 

Cennet bahçelerini bana anlatma ben yârin eşiğini uğrak yeri, orasını kendime yurt 

bilirim, diyen Bâkî için cennetten daha mühim olan sevgilinin huzurudur; huzura kabul 

edilmek ise bütün menfaatlerden yücedir. Bu sebeple cennette olmaktansa sevgilinin 

eşiğinden ayrılmamayı dilemektedir: 

Hâk-i kuyun var iken cennet anılmak sanemâ 

Şuna benzer ki teyemmüm edeler su olucak 

       Necâtî G 278/3 

Bâkîyâ gülşen-i firdevsi bana ‘arz itme 

Asitânın ben anun menzil ü me’vâ bilürin 

               Bâkî G 363/5 

Bu dünyâda yârin eşiği âşığın mirâcıdır, ahirette ise cennetin en alâ, en yüksek 

yeridir. Âşık, sevgiliye çok yakın olmayı, onun huzurunda bulunmayı dilemektedir. 



249 

 

Necâtî Bey, eğer ölmeden evvel o ulu eşiğe yüzüm sürebilse idim cennete hasretim 

kalmazdı, diyerek sevgilinin eşiğini cennete teşbîh etmektedir:  

Eşigin dünyâda cânâ âşıkın mi’râcıdır 

Ahiretde cennet-i a’lâ-yi illiyyinidir 

      Necâtî G 167/2 

Hasretim kalmaz idi cennete didâr hakı 

Ölmeden yüz sürebilseydim o âli eşige 

        Necâtî G 482/4 

Mutasavvıf şâirler de dîvân şâirleri gibi bu hususta benzer açıklamalarda 

bulunmuşlardır. Bir an olsun cemâlinden gözümü ayırmak istemem ve asla eşiğinden 

yüzüm ayrılmasın, diyen Ümmî Sinan da elbette ki sevgilinin mahallesinden, eşiğinden 

ayrılmak istemeyen şâirler zümresindendir. Yârin eşiği âşıklar için sığınma yeridir, bu 

kapıdan başka gidecek yerleri olmayan âşıklar için bu eşiğin tozu secde edilen yer olur. 

Âşığın yüzünü sürerek secde ettiği ibadet makamıdır ki, o kadar kutsal ve yüce bir 

değere haizdir: 

Bir dem ayrılmak istemez 

Cemâlinden gözüm benüm 

Hergiz ayrılmak istemez 

Eşiginden yüzüm benüm 

      Ümmî Sinan 116/1 

Kapından özge bulunmadı çün penâh bana 

Uş eşigin tozudur yine secdegâh bana 

                   Şeyhî G 1/1 

Rakîb âzâr ider yâr işiginde eylesem secde 

Yüzüme yapışır gûyâ gubâr-ı kûy-ı dilberdür 

                    Bâkî G 149/3 



250 

 

Beyhûde yere başıboş gezmeyi bırak, delilik etme; ne yaparsan yap gönül yârin 

mahallesindedir, diyen Neşâtî Bey için ordan başka gidilecek yer yoktur. Gönül her 

daim sevgilinin mahallesini tavaf etmektedir. Âşık bir an olsun buradan ayrı düşmek 

istemez. Bazan de sultânın eşiğinden medet bekleyen bir dilenci olur; âşık bu kapıdan 

sevgilinin keremini ve ihsanını ummaktadır. (Bâkî G 397/4; Necâtî Bey G 469/7) 

Âşıklar için âlem üzerindeki en rahat, en huzurlu makam yârin bulunduğu civardır yani 

ona en yakın olunan yerdir. Bunu bilen rindler başka diyârları mesken edinmezler, yârin 

eşiğini yurt bilirler:  

Bîhûde gezme hem çü Neşâtî cünûnu ko 

N’eylersen eyle kûy-ı dil-ârâda ol gönül 

             Neşâtî G 79/5 

Yârun güzergehidür ‘uşşâka cây-ı râhat 

Rindân-ı hâne ber-dûş dâr u diyârı n’eyler 

                 Nâbî G 88/2 

Nasıl ki sarraf mücevherat dolu bir sandıktan uzak olmak istemezse yârin 

eşiğinin toprağı olmayı dileyen âşık da bu kapıdan uzak düşmek istemez, bu kapı onun 

için çok kıymetlidir. Yârin eşiğinin taşına âşığın gönlünün meyli artar. Hastalar 

yastıktan ikrah edip sıhhat bulmayı arzu etseler de âşık sevgilinin eşiğinin taşına baş 

koymak ister. Âşık yeter ki bu kapıda bulunabilsin, sevgili onu hor görerek aşağılasa 

dahi o bütün bunları iltifat kabul eder de yine bu kapıdan ayrılmaz. Yeter ki ona yakın 

olsun ve yeter ki onu görme ihtimali elinden alınmasın: 

Ben gubârın olmak olmaz âsitânından cüdâ 

Olabilmez sayrafî sandık-ı cevherden ırag 

              Necâtî G 267/4 

Olur mey-i dil efzûn âsitânun daşına her dem 

Egerçi resmdür yasdukdan ikrâh eylemek sayru 

           Fuzûlî G 231/3 

  



251 

 

Demiş ki itim gibi hor olsun eşigimde  

Ben kula bu izzetler yâ Rab neden olmuşdur 

         Şeyhî G 27/5 

4.13.6. Sevgilinin Dîdârını Görmeyi Arzular 

Âşık, sevgilinin cemâline müştâk olandır. Ona olan teveccühü bu sebepledir ki, 

bu cezbenin lezzetine kapılarak sevgilinin dîdârını temâşâ etmek ister. Cemâle olan 

muhabbetinin neticesinde sevgilinin dîdârını görmeyi arzular. Tasavvufî mânâda 

âşıklığın en ileri boyutu, sevgilinin dîdârını temâşâ etmeye nâil olabilmektir. Bu hususu 

mutasavvıf şâirler çok nadide beyitlerle ifade etmişlerdir. Cihânın makamını, mevkisini; 

şanını, şöhretini ve dahi cennet mülkünü istemem, bana çehreni göster yeter, diyen 

Kuddûsî ondan başka hiçbir şeye tevessül etmeyerek yalnızca sevgilinin dîdârını 

görmeyi istemektedir. Bana cenneti vererek, beni senin visalinden bir dem olsun 

ayırma, ben her daim senin cemâlini seyretmek isterim, diyen Kuddûsî için cennet dahi 

sevgili ile arasında engel teşkil etmektedir. Yûnus Emre ise, ben dahi senin âşığınım, 

senden başka yârim de yok, bakacak dîdârım da yok ancak sen varsın, senin zâtın var ve 

senin dîdârın var; bu âşık Yûnus dahi senin dîdârını görmeyi istemektedir, diyerek 

sevgilinin cemâlini ne kadar çok görmek istediğini ifade etmektedir. Bu öylesine yüce 

bir mertebedir ki, yârin yüzünü görmek için cân dahi verilir. (Yûnus Emre G 46/2; 

Necâtî G 46/7) 

Ne âşık ola ki dîdâra olmaya müştâk 

Cihânda var mı ki bîmâr ola seher dilemez 

              Necâtî G 216/3 

Nâm u nişân istemem câh-ı cihân istemem  

Mülk-i cinân istemem vechini göster bana 

                                           Kuddûsî G 11/4 

  



252 

 

Cennet virüb Kuddûsîye itme visalinden ba’îd 

İster cemâline nazar itmek hemân ol dâ’imâ 

        Kuddûsî G 58/7 

Yûnus dahı ‘âşık sana göster dîdârını ana 

Yârüm dahı sensün benüm ayruk dîdârum yok durur 

              Yûnus Emre 52/7 

Bütün istekleri dîdâr olan âşıklar, dünyâ nimeti olarak düşündükleri cenneti 

bile istemezler; ona karşı iştiyak duymazlar. Cenneti, dîdâra kavuşma yolunda ayak bağı 

olarak telakki ederler. (Üstüner, 2007: 110) Vâiz, âşıklara cennet bahçelerini beyhûde 

yere övmesin, âşık bunlara kanmaz; aşk ehline yârin dîdârı gibi gönül açan bir cennet 

bulunmaz, diyerek Bâkî âşıkların cennetten ziyâde sevgilinin çehresini temâşâsı onlar 

için sevinç ve sürûr vesilesidir, demek istemektedir. Benzer bir ifade ile Necâtî Bey de 

cenneti değil cânânın didârını görmeyi istemektedir ve güle, gülzâra aldanma, dîdâra 

meylet, nasihatında bulunmaktadır. Bir diğer beytinde ise, âşık gül yanaklı sevgili 

olmayınca gül bahçesini neylesin ki, cennet bahçelerine sûret veren o dîdârdır, 

açıklamasında bulunur. Bu anlatımlarda kastedilen sevgilinin dîdârı, elbette ki bir dünya 

güzelinin çehresi değildir. Cennetten daha yüce olan ve dahi cennete sûret veren, hakîki 

sevgilidir ki, âşık onu her şeyden üstün tutmaktadır, buna lâyık olacak olan ise yalnızca 

Allah’ın kendisidir:  

Ögmesin ‘âşıklara vâ’iz riyâz-ı cenneti 

Bâg-ı hurrem olmaz ehl-i ‘aşka dîdârun gibi 

                   Bâkî G 485/5 

Gülü gülzârı nidersin ruh-ı cânânı gözet 

Cennet olmaz ise didâr ola dedim dahi yeg 

              Necâtî G 306/2 

Neylesin gül-zârı âşık olmayınca gül-izâr 

Bûstân-ı cennete sûret veren dîdâr imiş 

            Necâtî G 248/2 



253 

 

İtmeyem sensüz ayak seyrin çemenden yana kim 

Âşık-ı dîdâr olana cennet ayak bagıdur 

             Necâtî G 186/4 

Rind ile zâhidi sürekli olarak karşı karşıya getiren dîvân şâirleri, sevgilinin 

dîdârını görmeyi isteme hususunda da aynı tavrı sergilemişlerdir. Zâhide cennet 

bahçeleri hoş gelir, bize ise Zât-ı İlâhinin âşikâr olan cemâli hoş gelir, söylemiyle Şeyhî, 

zâhid ile rindi mukayese etmektedir. Zâhid menfaati icâbı cenneti isterken, rind ise 

bütün samimiyetiyle hakîki mâşuk olan Allah’ı her nefeste istemektedir. O’nun dîdârına 

talip olması bunu gerektirmektedir. Buradaki bizden maksat ile rind kastedilmektedir. 

Şâirler aynı zamanda rind oldukları için kendilerini ifade ederken rind kelimesi yerine 

biz demeyi tercih etmişlerdir. Dîvân edebiyatında zâhid tipinin karşısında her daim rind 

tipini görmemiz bu durumun kanıtı olmaktadır. Cennet için âşıkları dîdârdan, yârin 

cemâlinden meneden kişi bilmez ki âşıkların cenneti cemâl olur, diyen Fuzûlî için dîdâr 

var iken cennet istenilir şey değildir; çünkü âşıklar ancak dîdârı görmeyi dilerler. 

Burada âşığı dîdârdan meneden zâhidtir. Onun cennet algısı buna mani olmaktadır. 

İbrahim Hakkı ise, gönül ehli olanlar cennette cânânın cemâlini seyrederler, gözleri ne 

hûri ne gılman görür, onlar ancak nurların kaynağı olan cemâli temâşâ etmektedirler, 

açıklamasında bulunur: 

Zâhide Firdevs-i a’lâ hoş gelir 

Bize didâr-ı hüveydâ hoş gelir 

         Şeyhî G 76/1 

Cennet içün men’ eden âşıkları dîdârdan 

Bilmemiş kim cenneti âşıklarun dîdâr olur 

              Fuzûlî G 82/2 

Cennet-i erbâb-ı dil cânân cemâlin seyr eder 

Hûr u gılmân olmaz ol cennetde nûr-ı nûr olur 

                   İbrahim Hakkı G 79/3 

Dîvân şiirinde zülf-dîdâr mefhumlarının birlikte kullanımı sıklıkla görülen bir 

durumdur. Birçok bakımdan teşbihlerle birlikte kullanılarak, anlam zenginliği 



254 

 

oluşturulmuştur. Örneğin saç küfür olduğunda dîdâr, imân olur yahut zülf kesret olarak 

tasavvur edildiğinde, yüz ise vahdet olmaktadır ya da saç yılana teşbih edildiğinde, 

dîdâr korunmakta olan bir hazine olmaktadır vs. gibi. Bunlardan bir diğeri ise Necâtî 

Bey’in söylemiyle şöyledir: Sevgilinin uzun saçlarının takibinde olan âşık, yoldan 

sapmaz ve bunun neticesinde dîdâra nâil olmuş olur yani zülf, âşığı doğru yola ileten bir 

vasıta olur ki, böylelikle âşık yoldan sapmasın ve nihayetinde sevgilinin dîdârına 

erişebilsin:  

Dîdâr ehli cennete sapmaz ale’l-husus 

Zülf-i dırâz-ı dost gibi şâh-râh ola 

        Necâtî G 20/4 

Sevgilinin sarhoş bakışlarının hayâlini kuran rind, tekrar onu görebilmek 

arzusuyla köşede beklemektedir. Nasıl ki hastalar o elem verici, uzun gecenin ardındaki 

sabahı beklerler ise, rind de dört gözle sevgilinin didârını görmeyi istemektedir. Âşık 

dîdâra müştâk olan kişi demektir ve onun bütün gayesi yârin cemâlini görebilmektir. O, 

ay gibi güzelin cemâlini görmekten asla ümidini kesmez ve sabır gösterir çünkü bilir ki, 

felek boş yere dönmüyor ve elbette o güzelin çehresini de âşığa gösterecektir: 

Rindân yâd-ı çeşm-i siyeh-mest-i yâr ile 

Peygûle-gîr-i kûşe-i mihrâbdır bu şeb 

                                  Şeyh Gâlîb G 18/2 

Ne âşık ola ki dîdâra olmaya müştâk 

Cihânda var mı ki bîmâr ola seher dilemez 

              Necâtî G 216/3 

Ey Fuzûlî kesme ol meh-veş cemâlinden ümîd 

Sabr kıl kim devr devrânı degül bîhûde-gerd 

          Fuzûlî G 62/6 



255 

 

4.13.7. Sevgiliye Kavuşmak İster 

Bu âlemde aşk ehlinin arzu ettiği yâr ile vuslattır. Sevgili ile vuslatın hayâli 

dahi âşığın gönlünü gamdan ve kederden uzak eyler. Aşk derdini kendisine gaye edinen 

âşığın, bu dünyadan murâdı mahbûbuna kavuşmaktır. Ayrılığın gamına tahammülü 

kalmayan âşık, yâr ile vuslata azmeyler ve ona kavuştuğunda ise gönlüne bahar gelir, 

güller açar. (Bâkî G 360/1; Fatih G 8/2; İbrahim Hakkı G 202/1) Yâr bir şâh sıfatına 

büründüğünde, âşık da ondan ihsan olarak vaslını dilemektedir. Vuslata eremeyen 

âşığın gözlerinden yaş yerine kan dökülür. Ömür sermayesinde bir nefes yâr ile vuslat 

ele girse, âşık için fetihlerin fethi gerçekleşmiş olur. (Şeyhî G 68/7, G 13/3) Âşığa 

ölmek sevgiliden bir an ayrı kalmaktan daha kolay gelir. Sevgili ile vuslata eremeyen 

âşık, bu müşkül derdinden ötürü hasta düşer ve artık onun iyileşmesi neredeyse 

imkânsızdır. Kendi cânından ise, cânânı ile olan vaslı âşığa tatlı gelir. Ayrılık derdinin 

bir ânı, âşık için bin yıl gibidir. Âşık vuslatı Nûh Peygamberin ömrü kadar uzun, Eyyûb 

Peygamberin sabrı kadar şiddetli istemektedir. Bir ömür vuslata ermeyi diler ve de 

sabırla bekler. (Nef ‘î G 26/1, Necâtî Bey G 144/1, G 506/4) İçki âleminin sefâsını 

süren süzgün bakışlı güzel, o sefâ bezminde olmayan bundan ötürü huzursuz ve keyifsiz 

olan rindin hâlini acaba sormaz mı, diyen Şeyh Gâlîb rindin sevgiliyle her daim hemhâl 

olmayı dilediğini ve bir an dahi ondan ayrı kalmayı istemediğini ifade eder: 

Sormaz safâ-yı âlem-i âb içre gamzesi 

Rindân-ı bî-huzûr ne âlemdedir aceb 

                                Şeyh Gâlîb G 20/3  

Âşık vuslat haberi için dahi cân nakdini bahşiş olarak vermeye hazırdır, yeter 

ki sevgiliye kavuşabilsin. Sevgiliye kavuşmayı o kadar çok arzu eder ki, bu kavuşma 

öldükten sonra toprak olmuş bedeninden yapılan su testisiyle olacaksa da razıdır. Dîvân 

şiirinde âşığın toprak olmuş bedeninden testi yahut kadeh yapılarak onunla sevgiliye 

şarâp sunulması hadisesinde; âşığın şiddetli bir arzu ile sevgiliye kavuşmak istediği 

görülür. Âşık, yârine göndereceği hasret mektubunu cân ipliğiyle bağlayarak gönderir. 

Ayrılığa artık tahammülü kalmamıştır ve buna mâni olan cismini bu uğurda fedâ eder: 

  



256 

 

‘Âşık peyâm-ı vuslata versin ki nakd-ı cân 

Pâ-müzd-i müjdegânî-i kûy-ı habîbdir 

                 Nâ’ilî G 39/3 

Söyleyin sâkîye öldükde Nedîm-i zârına  

Eylesin tahmîr-i hışt-ı land hâk-i kûzeden 

            Nedîm G 110/5 

Yâre hasret-nâme yazsam bilesince gitmege 

Sarı ibrişim gibi bu cism-i bî-cân sarmaşır 

                Necâtî G 194/8 

Yârin ayağını öpmeyi diliyorsan eğer bu vuslatın hâsıl olması ancak toprak 

olmakla mümkündür, diyen Yahyâ Bey ayaklar altında kalarak mevki istemektedir; 

çünkü bilir ki ayaklar altında kalan âşığı, sevgili âlemlere baş tacı edecektir. Sevgiliden 

ayrı düşmek âşık için yemeden içmeden kesilme hâli, vuslat ise orucun arkasından gelen 

bayramdır. Vuslat cennetini istesem ayrılık, cehennemine cânımı atar, diyen Bâkî için 

sevgili, âşığına sebepsiz yere çok azâp çektirmektedir ve vuslatı ondan esirgemektedir. 

Hâlbuki yâr ile vuslat bezmi, onun için cennet yeri olacaktır. (Bâkî G 398/3) 

Pây-bûs-ı yâre hâk olmakla mümkindir vusûl 

Pây-mâl olsun diyen Yahyâ devlet hâhıdır 

         Yahyâ G 82/5 

Katı çok rûze vü ‘ıyda erişdim anı bildim kim 

Firâkın gibi rûze-i rûz vaslın gibi ‘ıyd olmaz 

        Yahyâ G 150/4 

Na’îm-i vuslat ansam dûzah-ı hecre salar cânum 

Bana bî-mûcib ol kaddi kıyâmet çok ‘azâb eyler 

               Bâki G 167/3 

Mutasavvıf şâirlerin de meseleye bakış açısı aynıdır. Niyâzî-i Mısrî, âşığın 

varlık âlemindeki cisminden geriye zerrenin dahi kalmamasıyla ancak dildâra 



257 

 

kavuşmanın mümkün olacağını ifade etmektedir. Vuslata ermek için mâsivâdan 

sıyrılmak gerektiğine vurgu yapan şâir, ancak bu mertebeye gelenlerin huzura kabul 

edileceğini söyler: 

Kalmasun varlıkda Mısrînün vücûdu zerrece 

Kurtulayum vasl-ı dildâr olayum şimdengeru 

                 Niyâzî Mısrî G 150/10 

4.13.8. Sevgili Uğruna Cânı Fedâ Eder 

Klâsik şiirde aşk derdinin devâsı yoktur. Bunun tek geçerli devâsı canı terk 

etmek, candan vazgeçmektir. Çünkü acıyı duyan cân, yani maddî benliktir. Cânını terk 

eden, cânından vazgeçen kişi ölmüş demektir. İnsan ölünce dünyâ dertleri dünyada 

kalır, böylelikle âşık rahat bulmuş olur. Sevgilinin ortaya çıkması için, âşığın kendi 

vücûdunu mahvetmesi lazımdır. Çünkü âşık ile sevgili birlikte bulunursa ikilik olur; 

vahdet bozulur. Vücudun mahvedilmesi, Hakk’ın ezelî ve ebedî varlığı karşışında, 

kulun geçici varlığını hiçe sayması demektir. Tasavvufta ölüm, kişisel niteliklerin yok 

edilerek, ezelî maşûk ile âşık arasındaki perdenin kaldırılması ve sevgiliye uzanan bir 

köprü olarak telakki edilmiştir. (Kurnaz, 2011: 69; Kürkçüoğlu, 1996: 307; Tarlan, 

2009: 258; Schimmel, 2001: 141)  

Tasavvufî anlayışa göre aşk, âşığın aklı, cismi ve cânı gibi her şeyini, ne 

yaparsa yapsın tamamen sevgiliye vermesi, kurban ve fedâ etmesidir. Aşkın en düşük 

derecesi, âşığın sevgili uğruna can vermesi, cânı minnet bilmesidir. (Serrâc, 1996: 57; 

Ahmed Gazzâlî, 2004: 64; Kelâbâzî, 1979: 161, 163; Uludağ 1991a: 11, 14; Ceylan, 

2000: 177; Tarlan, 2009: 40; Çavuşoğlu, 2001: 65, 65) 

Aşk ateşiyle yanmakta olan âşık, sevgiliye kolayca cânını verir ve hatta keşke 

bin cânım olsaydı da herbirini ayrı ayrı sana verseydim, diyerek maddeye bağlı olan bin 

tane cânı, mâna için tek tek vermeye hazırdır. Âşık yâre kavuşmanın cândan geçmek 

olduğunu bilir. Cân verilince yani maddeden sıyrılınca ancak cânâna erişilir. Cân, klâsik 

şiirimizde madde âlemi olarak da tasavvur edilmektedir ve cân ile cânın bütün arzuları 

kastedilmektedir. Âşık, dünyâ hayatına dair her şeyden yani mâsivâdan sıyrılmıştır. 

(Fuzûlî G 8/4, G 19/3, G 138/1) Cânânın hançeri, âşığın ecel câmına durmadan kan 

karıştırır ve onun cânını almaya azmeyler buna rağmen onun yoluna cân vermek âşık 



258 

 

için çok lezzetlidir. (Bâkî G 60/ 4)  Bu hususta mutasavvıf şâirler de dîvân şâirleriyle 

aynı fikirdedir:  

Dedim gönül bu yolda sen gerek bin kez veresin cân 

Dedi bir günde bin kez cân verirsem dahi sezâdır 

       Eşrefoğlu Rûmî G 24/8 

Dedim ey yâr sana irmek olur mu dedi kim 

Bana vasıldır o kim tenden eder câna sefer 

              İbrahim Hakkı G 86/4 

Cân ile cânân birlikte kullanılır. Tasavvufta maddeyi temsil eden cân, cânânı 

sevmek için bir araçtır. Asıl olan cânândır. Cânı sevmek, maddenin devamını istemek 

anlamına gelir. (Tarlan, 2009: 206) Yûnus Emre de cânı madde olarak görmektedir ve 

hakîki sevgili için cân metâını yağmaya verir; “Kârdan zarardan geçtim, dükkânım 

yağma olsun”, diyerek madde hayatından kurtulup, cânâna vasıl olmak için cânlar verir. 

O, cân, gönül ve aklı meta’ olarak görüp hepsini mâşuku için saçmaya hazırdır. (Yûnus 

Emre G 32/2) Eşrefoğlu Rûmî de “Yüz bin cânım var ise, o cânâna fedâ olsun”, diyerek 

aslında burada cân ile kastettiği, onu bu dünyâ hayatına bağlayan her ne var ise odur ve 

onlardan bir bir kurtulmayı istemektedir: 

Cânlar cânını buldum bu cânum yagma olsun 

Assı ziyândan geçdüm dükkânım yagma olsun 

              Yûnus Emre 271/1 

Bu aşk odı beni yaksın tütünüm göklere çıksın  

Eger yüz bin cânım var ise fedâ olsun o cânâna 

                   Eşrefoğlu Rûmî G 96/3 

Cânâna kavuşmanın yolunun cândan geçmek olduğunu bilen âşık, “Azrâil’in 

gelip benden istediği nedir ki, ben cân emânetini sahibine verip de geldim”, diyerek 

kendisinde varlık adına hiçbir şeyin bulunmadığını imâ etmektedir ki, zaten âşıklığın 

esası da dost yolunda yok olmaktır. Yâre yâr olmak için câna kıymak gerektiğini bilen 



259 

 

âşık, bu hususta asla imtina etmez; çünkü aşk erbâbı için cânı terk etmek hüner değil, 

olası bir şeydir. (Eşrefoğlu Rûmî G 11/6; Şeyhî G 164/1, G 164/7; Bâki G 290/1) 

‘Aşk yolı belâlıdur her kârı cefâlıdur 

Cânundan ümîdün kes cânâne irem dirsen 

             Niyâzî-i Mısrî G 98/2        

Azrâil’in gelip benden istedigi ne ma’nâdır 

Anda varıp ben emâneti ıssına verip geldim 

   Vâhib Ümmî G 195/10 

Gelsin dertli âşık kanı versin cânı alsın yârı 

Dost yolunda olmak fâni âşıklara erkân imiş 

             Eşrefoğlu Rûmî G 46/10 

Âşığın gönlü, sevgilinin hayat kaynağı olan dudakları için cân vererek, cân 

bulmayı istemektedir. Dîvân edebiyatında dudak, onda fanî olmanın ve ölümsüzlüğe 

erişmenin sembolüdür. Aynı zamanda sevgilinin bir bakışı da âşığa cân vermektedir. 

Bin cân ile onun yoluna kurban olan âşığa mukabil sevgili ise, bin ölüye bir bakışıyla 

hayat verir. Aşkı uğruna cân veren âşık için, sevgili de onun cânına karşılık cân verir: 

  

Gönlümün lâ’lüne cân virmek olupdur hevesi 

Hâk-i pâyundurur ancak gözümün mültemesi 

             Avnî G 72/1 

Bin cân ile ‘âşık nice olmaz sana kurbân 

Bin mürdeye cân vermek olur bir nigehinde 

               Yahyâ G 355/2 

Müdde’î münkir olur aşkına cân verdiğime 

Bilmez anı kim benim cânıma cân verdi bugün 

           Şeyhî G 143/4 



260 

 

“Cânı cânân dilemiş vermemek olmaz ey gönül, neden kavga edelim ki, o ne 

senindir ne de benim”, ifadesiyle Fuzûlî, hakîki sevgili cânı âşıktan istemiş vermemek 

olmaz; çünkü cân evvelden onun verdiği bir emanettir ve de sahibine teslim edilmelidir, 

görüşündedir. Gönül ve cânı içinden at, sîneni bunlardan temizle ki, orası yalnızca 

sevgilinin makamıdır ve de ona aittir, açıklamasıyla Yahyâ Bey ise, içini mâsivâdan 

arındır, yârdan gayrı hiçbir şeyi bulundurma, varlığını yalnızca mahbup ile doldur 

demek istemektedir. Sevgiliden ayrı düşmek de âşık için ölüm nedenidir. Her dâim 

vuslatı isteyen âşık, murâdına eremeyince, bu durumun hüznü ve elemi onun gönlünü 

soldurmaktadır: 

Cânı cânân dilemiş vermemek olmaz ey dil 

Ne nizâ eyleyelüm ol ne senündür ne benüm 

                 Fuzûlî G 183/2 

Yahyâ derûn hânesin eyle dil ü cândan tehî 

Sînende ol rûh-ı revân yetmez mi kim cân kendidir 

                  Yahyâ G 65/5 

Şehâ firâkınla Yahyâ kulun ölüp gitdi 

Hemîşe sen olasın sıhhât ü selâmetde 

                 Yahyâ G 368/5 

Dilrübâ, âşığın sînesinden cânı eliyle koymuş gibi alır yani âşık cânını 

sevgiliye vermeye dünden razıdır; sevgili uğruna cânı fedâ etmede âdetâ gönüllüdür. 

(Necâtî Bey G 87/3) Âşığın böylesine cânıgönülden onun yolunda cânlar vermesine 

karşın, sevgilinin vefasızlığı Bâkî’nin serzenişine sebep olmuştur. Benim onun yolunda 

cânlar verdiğimin hesâbı yokken, sevgili bana bir bûse vermeyi dahi çok görür, diyen 

şâir nâzlı sevgiliye sitem etmektedir. Âşığın sevgili için cânını vermesi, Niyâzî-i 

Mısrî’nin anlatımında, cânı kurbân etme şeklindedir. Kurb kelime anlamı itibariyle 

yakınlık demektir. Âşık cânı kurbân ederse sevgiliye yaklaşmış olur ve onunla vuslata 

ermesi de âşık için bayram sebebi olur. Güzelliğinin pahası cân vermekse eğer, nice 

cânlar ona fedâ olsun yeter ki sen bize cânân illerinden haber ver, açıklamasıyla Niyâzî-

i Mısrî’nin buradaki sevgiliye hitabı olan “kadimî âşinâsı” ifadesiyle, Elest Bezmi 



261 

 

kastedilmektedir. İlk defa orada sevgiliyi gören âşık, o anın özlemini çekmektedir ve 

ona tekrar kavuşmanın yolunun cânından geçmek olduğunu bildiği için, bunu seve seve 

yapmaya hazırdır. “Yusuf’un karşısında kadınlar, ellerini doğradılar ya; benin cânım, 

sen bana gel de cânımı ortaya koyayım ben.” (Mevlânâ, 1974: VII/80) ifadesiyle 

Mevlânâ, güzellik abidesi sevgili uğruna cânı fedâ etmeye gönülden râzıdır: 

Hisâb olmaz benüm yolında cânlar virdügüm ammâ 

Bana bir bûse virse kendü yüz kerre hisâb eyler 

                    Bâkî G 167/4 

Bu yola kim ki niyâzî gire kurbân ide cân 

‘Id-i ekberdür ana vuslat-ı cânâne gerek 

         Niyâzî-i Mısrî G 101/7 

Eger cân ise hüsninün behâsı 

Nice bin cân anun olsun fedâsı 

Niyâzî’nün kadimî âşinâsı 

Haber vir bize cânân illerinden 

         Niyâzî-i Mısrî Mrb 134/7 

4.14. ŞARÂP MEFHÛMU 

Genel anlamda üzümden yapılan şarâp, içki demek olup, içecekler içinde 

“bâde” ile birlikte en çok sözü edilendir. İşret meclislerinin en sık kullanılan 

terimlerindendir. Daha çok rengi, lezzeti, sarhoşluk verme hali, ayş ve nûş vasıtası 

olarak ele alınır. Sevgilinin dudağı, yanağı, aşığın gözyaşları, naz, gurur ve âşık için bir 

tahayyül vasıtası olarak göze çarpar. Sarı ve beyaz şarâp az kullanılır. Rengi daha çok 

kırmızıdır. Sâkînâmelerde ve şarâbı konu alan diğer manzumelerde şarâp için başlıca şu 

mazmunların kullanıldığı görülür: Güher, la’l, nûr, cilâ, ateş, akik, âteş-i bîduhân, cân, 

tahûr, la’l-i müzâb, yakut, cevher, dilber, sevgili, mâye-i cünûn, saf, zer, altın, kühl, 

gülfâm, nâr, tâb, lâle, tâbnâk, âfitâb, mihr, mihr-i tâb, kimyâ-yı saadet, erguvan, rûşen, 

tûtiyâ, hurşîd, fürûğ, âb-ı hayât, hayât-ı câvidâni, gül, kevser, feyz, gülgûn, serçeşme, 



262 

 

hûn, şarâb-ı aşk, ilâç, kan, devâ, merhem, şifâ, dilnevâz, def-i gam, duhter-i rez, âteş-i 

gam, güdâz, dırahşân. (Canım, 1998: 15-16)  

Klasik Türk şiirinde şarâp, şâirlerin en çok işlediği şiir malzemelerinden biri 

olmuştur. Aşk ile ilişkilendirildiğinde dîvân şiirinin temelini oluşturan önemli 

mevzularından biri olduğu için, şâirler şarâp mefhûmunu şiirlerinde sıklıkla 

kullanmışlardır. Şarâp kavramının şiirimizde oluşturduğu anlam bütünlüğüne 

bakıldığında gerek gerçek anlamı, gerekse tasavvuf ıstılahı bağlamında kazanmış 

olduğu sembolik anlamı bakımından muhtelif anlamlara gelmektedir. Şeyhülislâm 

Yahyâ Bey’in şarâp tanımında, şarâbın gerçek ve sembolik anlamlarını daha iyi 

görmekteyiz. Yahyâ Bey şarâp için, “şarâbı asma kızı olarak nitelendirdiler; lâkin ben 

şarâp için benim niyetimi bilen, isteklerimden haberdâr olan ve maksâdımı görendir 

derdim”, açıklamasında bulunur. Burada geçen şâhid kelimesi aynı zamanda sevgili 

anlamına da gelmektedir, meseleye bu cihetle bakıldığında “şâhid-i maksûd” arzu edilen 

sevgili anlamına da gelmektedir. Bâki ise, şarâbın aşk ehline sâkînin dudakları 

vasıtasıyla sunulduğunu ve dolayısıyla âşıkların şarâbı bizzat kaynağından içtiklerini 

ifade eder. Bâkî, yalnızca âşıkların içebileceği bu şarâbı, “akla cilâ, kalbe safâ ve ruha 

gıdâ” olarak nitelendirir. Şarâptan maksadın aşk sırlarını açığa çıkarmak olduğunu 

söyler. Bu nedenle meselenin özünü idrâk edemeyenlerin kendilerini anlayamayacağını 

belirtir. (Bâkî G 192/5) 

Duhter-i rez diyü tavsîf etdiler Yahyâ meyi 

Ben deseydim şâhid-i maksûd derdim bâdeye 

                  Yahyâ G 341/5      

‘Aşk ehline şol câmı sunar sâki-i la’lün 

Kim ‘akla cilâ kalbe safâ ruha gıdadur 

                                         Bâkî G 106/4 

Klâsik Türk şiirinde şarâbın aynı zamanda temizleyici ve arındırıcı 

özelliğinden de bahsedilir. Rind saf şarâp ile gönül aynasını parlatarak mâsivâ tozundan 

arındırır. Dünyalık bir isteğin gerçekleşmemesinden duyulan gamın pasını gönlünden 

siler atar. Aşk şarâbından içince dünyâ varlığından habersiz olur; varlık da yokluk da 

onun nazarında birdir. Aşk şarâbı ona tüm dünyâ lezzetlerini terk ettirir. Bunun yanı sıra 



263 

 

şarâp kin, hile ve riyakârlığı gönülden tasfiye eder. Rind benliği ve nefse ait tüm 

arzuları şarâp sayesinde yok eder. Ayrıca şarâp içene gönül ferahlığı ve kalbî bir huzur 

da vermektedir. Bu nedenle aşk şarabından içenler gönül darlığı ve iç sıkıntısı nedir 

bilmezler. Şarâbın bir yararı da gönülde ölüm korkusu bırakmamasıdır. O öyle bir 

şaraptır ki, ondan içen ebedî yani sonsuz bir hayata kavuşur. (İbrahim Hakkı G 97/3, G 

241/8, G 25/3, G 38/7; Nef’î G 9/2; Bâkî G 93/4; Fuzûlî G 142/2) 

Bu hâk-i pâk-i zemîn pür-şarâb-ı vahdetdir 

Anı şarâb-ı tahûr anla ba’de nısfı’l-leyl 

                              İbrahim Hakkı G 196/6 

Bize vaslın şarâbından kıl ihsân  

Arada perde olmasun mâsivâ 

                   Ümmî Sinan G 11/8 

Ehl-i dillerle içüp meykedede bâde-i nâb 

Gelünüz çirk-i riyâdan dilümüz pâk idelüm 

                                               Nâbî G 511/3 

Fuzûlî, meyden maksadımızın ne olduğunu soran zâhid, şarâp bizim için 

temizlik ve saflık anlamına gelirken senin için ise bulanıklık anlamına gelir, diyerek 

şarâbın hakikatte arındıran ve temizleyen bir unsur olduğunu belirtir. Başka bir beytinde 

ise, şarâbı tanımlarken “iksir” ifadesini kullanır. İksiri toprağı altın yapan madde yani 

simyâ olarak tasavvur eder ve nice toprağı altın yapan bu madde, topraktan yaratılmış 

olan insanı da değerli kılar, diyerek şarâbı hakikatte aşk şarâbı olarak görür. Şarâp kimi 

zaman da şâirler tarafından “ilâca” benzetilmiştir. Dünyânın efkârına ve kederine 

kapılmak insanı gaflete düşürmektedir, bu gaflet illetinden kurtulmanın ilâcı olarak da 

şarâp gösterilir. Şâirler içeni kendinden geçiren ve mânevî sarhoşluk veren bir şarâptan 

bahsederler. Onların şarâp kavramında “sekr” anlayışı vardır yani şarâp ile ilâhi cezbeye 

kapılıp kendinden geçme durumu söz konusudur. Aşk şarâbı ile kendinden geçen âşık, 

ne kim olduğunu ne de nerede olduğunu bilir; öylesine kendini kaybetmiştir ki, bir daha 

istese de bulamaz. (Fuzûlî G 51/1; Necâtî G 275/4; Yûnus Emre G 189/1) 

  



264 

 

Zâhid su’âl ederse ki meyden nedür murâd 

Bizde safâdur anda küdûret cevâb ana 

                                                Fuzûlî G 9/2 

Dutar olsam ne aceb mey etegin dürd-sıfat 

Eyleyüptür nice topragı bu iksîr talâ 

                                              Fuzûlî G 20/5 

Şarâb-ı ‘aşk ile sekrân olup her birisi mestân 

Visâlün güline hayrân olan neyler gülistânı 

                                   Niyâzî-i Mısrî G 184/2 

4.14.1. Rinde Göre Şarâp 

Rindlik düşünce ve yaşam tarzında şarâbın ne kadar büyük bir değer taşıdığı, 

tartışmaya mahal bırakmayacak derecede açık bir husustur. Öyle ki, her şeyin iyisi ile 

kötüsünü birbirinden ayıran bir yapıda olduğuna inanılmaktadır. Harâbât erenleri 

arasında şarâp, her şeyin iyisini kötüsünden, sahici olanını sahte olanından, kâmil 

olanını ham olanından, makbûl olanını merdûd olanından ayırmaya yarayan bir mihenk 

taşı olarak kabul edilmektedir. (Mum, 1999: 48) Şarâp rind için aydınlık kaynağıdır, 

onların meclisini kadehlerleki şarâp, parlak bir kandil gibi aydınlatmaktadır ve gizli olan 

sırlar bu aydınlık vasıtasıyla aşikâr olmaktadır yani bâtınî hakikatler şarâp aracılığıyla 

zâhir olmaktadır. Klâsik Türk şiirinde genellikle “saf şarâp” tabiriyle kastedilen aşk 

şarâbıdır ve bu şarâp aynı zamanda irfân anlamına da gelmektedir yani aşk şarâbından 

içen kalbi müşahede ile sevgiliyi bilip tanıma hakikatine nâil olur; başka bir değişle rind 

aşk şârabı ile esrâr-ı İlâhiyeye, marifet nazarıyla vâkıf olur. Aşk şarâbı ile bu mertebeye 

erişen rind, vahdet hakikatinin sırrını müşahede eder ve bu hallere ait vahdet sırlarını ise 

bigâne olanlardan gizler. Rindin meclisteki mahremi yalnızca şarâptır ve gönlünün 

derinliklerindeki bu sırrı ancak şarâpla paylaşır. Çünkü şarap rind için gizli sırlarını 

paylaştığı bir sırdaştır. (İbrahim Hakkı 213/3, G 243/2, G 196/4; Nedîm G 38/3; Bâkî G 

405/3, G 32/4) Şarâp aynı zamanda içen için feyz bahşeder. Muhabbet şarâbının feyiz 

veren bir cür’ası bütün cihâna kâfi gelir ve rindler bereketli olan bu bir damla şarâp ile 

mest olup kendinden geçer. (Nef ‘î G 79/2)  



265 

 

Edebiyatımızda kadehte kalan şarâp tortusunun toprağa dökülme âdetinden 

bahsedilir. Bu anlayıştan hareketle rindler meyhâne kapısının toprağı olmayı isterler; 

çünkü onlar için şarâbın her cür’ası feyiz vermektedir. Daha önce şarâbın şiirimizde 

muhtelif anlamlarının olduğundan bahsetmiştik; bunlardan biri de şarâbın sevgilinin 

dîdârını seyretmede bir vasıta olmasıdır. Gönül aşk şarâbı ile mest olduğunda aradaki 

perde kalkar ve sevgilinin dîdârı âşikâr olur yani yârin yüzündeki perde açıldığından 

bütün sırlar âşık için ayân olur. Aşk şarâbı rindi daimâ şarhoş ettiğinden yârin cemâlinin 

seyri bu şarâp ile temâşâ olunur. (İbrahim Hakkı G 224/7, G 220/1; Yahyâ G 306/1; 

Eşrefoğlu Rûmî G 131/10; Nedîm G 99/1; Sun’ullâh-ı Gaybî 2/2, 33/1; Bâkî G 181/4)   

Bezme humlarla gelip bâde kadehler gitsin 

Kirm-i şebtâb edemez halka-i rindânı çerâg 

                                        Şeyh Gâlîb K 14/5 

Pür olup devr idecek meclis-i mestânı kadeh 

Çarh olur halka-i rindân meh-i tâbânı kadeh 

                                                   Bâkî G 32/1 

Nûş idelden câm-ı ‘aşkı cânımuz mestanedür 

İrdügi esrârı sırrın ‘âlemi rahmânedür 

                                        Ümmî Sinan G 32/1 

Rind isen hâk-i der-i meyhâne ol kim bâdenün 

Feyz-bahş-ı hâlet-i dîrînedür her cur‘ası 

                                                  Neşâtî G 131/2     

Elinde gül renkli şarâbı olmazsa rindin gönlü açılmaz, onun gönlüne inşirâh 

veren şarâptır ve şarâp sayesinde gönlü ferâhlık bulur ve huzura erer. Bu nedenle bâde 

yoksa bulunduğu yer cennet bağları bile olsa onun nazarında zindandan farksızdır. (Nef 

‘î G 24/3) Şarâptan maksat vermiş olduğu keyfiyettir. Muhabbet şarâbının keyfiyeti 

âşığı mahmur eder ve aşk sarhoşu yapar. (Neşâtî G 37/4, G 174/1) Ve ancak böylelikle 

sevgilinin diyârına doğru yol alır çünkü âşık şarâp içmeyince sevgilinin huzuruna 

çıkamayacağını bilir. (Necâtî G 179/2) Şarâp aynı zamanda rind için saflık ve temizlik 

anlamına gelmektedir, bu nedenle şarâp içen “sâfî-meşrep” olur yani sinesi cilâlanmış 



266 

 

bir aynadan daha parlaktır. (Bâkî G 261/2) Aynı zamanda şarâp rindi olgunlaştıran, 

kâmil insân olma yolunda ilerleten vasıtadır. Rind bu sayede kemâl ve fazilet 

bakımından yüce bir değere hâiz olur. (Şeyhî G 61/5) Yâre duymuş olduğu aşkı rindi 

öylesine takatten düşürür ki gücünü toplaması için şarâba ihtiyaç duyar, şarâp aynı 

zamanda onun için kuvvet bulduğu bir dayanak olmaktadır. Buna mukabil eğer sevgili 

olmazsa kuvvet kaynağı olan şarâp rind için zehir olur. (Yahyâ G 36/3; Nef ‘î G 94/4) 

Şarâp rinde hikmetleri ve hakikâtleri anlayacak derecede idrâk kazandır başka bir 

değişle hiss-i zâhirden başlayarak mânânın inceliklerini iyice idrâk etme noktasına 

ulaştırır. Şarâp bu niteliğinden dolayı rind için cândan ve cihândan çok daha 

kıymetlidir: 

Aceb mi kesb-i dimâg etse bâdeden rindân     

Ki erdi neşr-i şemîm-i bahâra fasl-ı cedîd      

                                               Nâ‘ilî G 30/5  

Şol rinde ki câm-ı meyi cân u cihândan yeg göre 

Ger bî-haber inkâr ede ben çendân ikrâr eyleyem 

                                                       Şeyhî G 128/3 

Kelâmın kaynağı olması hasebiyle sevgilinin dudağını şarâbın asıl kaynağı 

olarak gören rind, lebin yoksa şarâbın harâreti yoktur, sözün yoksa şekerin bir tatlığı 

yoktur, anlayışına sahip olduğu için yârin dudaklarından sunulmayan şarâbı istemez. 

Çünkü yârin dudağından ikrâm edilen şarâbı içen ölmekten korkmaz; zirâ bu şarâbının 

humârı olmaz yani şarâbı sevgilinin dudağından içen bir daha asla ayılmaz, aşk şarhoşu 

olarak kalmaya devam eder. Çünkü cânânın sunduğu vahdet şarâbından içen mest olur 

ve bir nefes dahi ayılmaz. (Bâkî G 169/1, G 258/3; Niyâzî-i Mısrî G 72/1) Yârin 

dudaklarının yanı sıra şâirler sevgilinin yan bakışını da şarâp mevzusuyla birlikte 

kullanmışlardır. (Fuzûlî G 99/6) Sevgilinin yan bakışı kan içici olarak görülmektedir. 

Şeyh Gâlîb bu hususu şarâp ile ilişkilendirerek; nasıl ki rindlerin şişeden maksadı şarâp 

içmek ise, yârin âşığından istediği de gönül kanıdır, açıklamasında bulunur. Niyâzî-i 

Mısrî de dert meyhânesinde âşık için yürek kanından başka içilecek şarâp olmadını 

söyler. Aşkın ızdırâbını şâir, âşığın yüreğinin kanaması tasviriyle gösterir. (Niyâzî-i 

Mısrî G 12/8) 



267 

 

Leb-i sâkî iledür lezzeti sahbânun da 

Bâde kim anda nemek olmaya la’net gelsün 

                                                Nâbî G 591/4 

Her kişi bezm-i ezel mesti durur ammâ ki ben 

Cür’a-i câm-ı lebinle olmuşam tekrâr mest 

         Necâtî G 34/2 

Dil-şikendir gamzesi hûn-hârdır     

Şîşeden rindâna sahbâdır garaz 

                   Şeyh Gâlîb G 150/8 

Şâirler Klâsik Türk şiirinde şarâp motifini işlerken şarâbın hangi anlamlara 

geldiğini beyitlerinde açıkça ifade etmişlerdir. Bâkî zâhide seslenerek, şarâp ile asıl 

kastettiğinin üzüm suyu olan zâhirdeki anlamı olmadığını belirtir. Ona göre şarâp içinde 

gizli hikmetler bulunan ve sırlarla dolu bir manâya sahiptir. Zâhid şarâbı bilenen üzüm 

suyu olarak anladığı için, şâir ona olan hitâbında olayların batınî tarafıyla ilgilenmesi 

gerektiğine vurgu yapmaktadır. Nâbî de meselenin özüyle ilgilenen rinde, üzüm suyu 

neşe vermez, diyerek rindlerin gerçek anlamdaki üzüm suyuyla ilgilenmediğini belirtir. 

“Sarhoşların şu varlığı, şu sarhoşluğu, şu oyunu, sanma ki üzümün özünden meydana 

gelen şaraptandır.” (Mevlânâ, 1974: XI/149) ifadesiyle Mevlânâ da zâhir anlamıyla olan 

üzüm suyundan ziyâde, içene aşk sarhoşluğu veren bir şarâptan bahsetmektedir.  

Sakın mey dirsem ey zâhid mey-i engûrı fehm itme 

Hüner esrâr-ı ma’nâ anlamakdur lafz-ı muglakdan 

                   Bâkî G 366/4 

Nâbî safâsı yokdur elfâz-ı ‘ukde-dârun 

Engür neş’e virmez rind-i ‘usâre-hâre 

                                        Nâbî G 802/1 

  



268 

 

Tâ key nühüfte nûş idesün câm-ı ‘işreti 

Rind ol mey-i mahabbeti gel âşkâra çek 

                                          Nâbî G 453/5 

Yine sûfîye seslenirken gördüğümüz Bâkî, şarâbın menfaatlerini ve faydalarını 

inkâr etme sûfî, zirâ hikmet sahibi kitâbında şarâbın hakikatlerinden ve ne kadar faydalı 

olduğundan bahsetmiştir, diyerek şarâbı batınî tarafıyla ele almaktadır. Şarâp rind için 

aynı zamanda vahdet anlamına gelmektedir. Birlik şerbeti olarak nitelendiren bu 

şarâptan içenler bir bakıp bir görürler, bu bakımdan şarâp onlar için tek bir istikamette 

yol almak anlamına geldiği için çok mühimdir. (Bâkî G 469/3; Eşrefoğlu Rûmî G 1/6) 

Vahdet anlamının yanı sıra şarâp vuslat anlamına da gelmektedir. Susamış canları 

kandıran vuslat şarâbıdır ve bu nedenle visali arzulayan âşık için bundan başka şarâp 

yoktur yani âşık bilinen şarâp olan âb-ı engûr ile ilgilenmez. (Kuddûsî G 127/5) 

Muhabbet şarâbını elinden bırakmayan âşık, bu şarâp sayesinde baktığı her şeyde 

Hakk’ı görür. (Sun’ullâh-ı Gaybî G 112/2) Rind aşk şarâbının mesti olduğu için gerçek 

anlamdaki şarâp ile alâkadar olmaz, o aşk şarâbı ile sarhoş olmayı tercih eder. (Necâtî G 

272/5; Şeyhülislâm Yahyâ G 77/4; Nef‘î G 83/7) Mevlânâ küçücük bir çocuğun süte 

muhtaç olması gibi şarâba muhtaç olduğunu belirtir. “Şarâba düşkünüm, sarhoşluğu 

azaltma, şarâbı eksik etme. İncecik, küçücük bir çocuğum, süt emer çocuğum ben, 

memeyi ağzımdan alma.” (Mevlânâ, 1974: LXV; 1645) 

Tasavvufta, kendine güvenip varlık vermek demek olan ve bir belâ yahut âfet 

olarak görülen senlik/benlik düşüncesinden kurtulmak için tavsiye edilen mey/şarâp 

(Karaismailoğlu, 1992: 4) âşığın varlığını ve benliğini yok ederek geride nefse dair bir 

şey bırakmaz, ondaki şân ve şöhret arzusunu unutturur ve ayrıca âşığı bazen ma’mur 

bazen de harâp eder; bazen yapıcı bazen de yıkıcı tarafları vardır. İnsandaki nefsi ve 

dünyevî istekleri yıkarken, manevî taraflarını ise ma’mur hâle getirir. Şarâbın zevki 

sarhoş olanların gönlünde ne ahiret endişesi ne de dünyâ hayâli bırakır. Ve şarâp 

içmeyenler için Hakk’ın mağfiret kapısı açılmaz, âşık aşk şarâbından içerek Allah’tan 

kendisini bağışlamasını ister; çünkü aşk olmadan Allah kullarının günâhlarını 

bağışlamaz, mağfiret kapısı ancak aşk ile açılır. (Niyâzî-i Mısrî G 189/6; Fuzûlî G 86/3, 

G 264/2) Aşk şarâbından içen rind bir daha asla ayılmaz, her daim şarhoş olarak kalır. 

Aşk şarâbı onda humâr yani sarhoşluktan ayılma anındaki baş ağrısını oluşturmaz, 



269 

 

çünkü onun sarhoşluğu İlâhi cezbe iledir yani Allah sevgisiyle kendinden geçtiği için 

bir daha ayılmayacaktır. (Necâtî G 549/1)           

Ey hoş ol ser-mest kim gönlünde zevk-i bâdeden 

Âhıret endîşesi dünyâ hayâli kalmadı 

                                                                   Fuzûlî G 271/6 

Gerçek ‘âşık dost bâgında kevser şarâbın nûş ider 

Nefsinin gamında gezen mercimegin süze tursun 

                                           Ümmî Sinan G 131/12  

Cem gibi n’ola çekmez isek renc-i humârı 

Rindân-ı sabûhî-zede-i bâde-i aşkız 

                                              Nef ‘î G 51/4 

4.14.2. Şarâp İçmek Helâldir 

Klâsik Türk şiirinde şarâp ile kastedilen ilâhi aşk olduğunda şarâp mefhumu 

helâl olarak gösterilmiştir. Fuzûlî bu hususta, mecliste rakıyı şarâp ile birlikte sunmayın, 

“harâmzâdeyi helâlzâde” ile birlikte bulundurmayın, diyerek rakıyı haram göstermiştir, 

çünkü rakıyı gerçek manâsıyla ele almaktadır ve onun sarhoşluğu da asıl manâsındadır. 

Buna mukabil şarâp ise ilâhi aşk olduğu için helâl gösterilmektedir. Şeyhî ise, müftünün 

şarâbı harâm ettiğini lâkin helâl olduğuna aklının şahitlik ettiğini söyler. Burada şâirin 

bahsettiği şarâp aşk şarâbıdır ve şarâbı leb kelimesiyle birlikte kullanması bunun 

ispatıdır. Leb ilâhi şarâbın kaynağı olarak telakki edilmektedir, bu sebeple hakiki 

mânâda olduğu için helâl gösterilmiştir. Fuzûlî de, şarâp ile birlikte leb kelimesini 

kullanmaktadır. Gönlüm dudağından damla damla kan içer, güyâ şekerden elde edilen 

şarâp harâm olmaz, diyerek dudak-şeker-şarâp kavramlarını birbiriyle ilişkilendirerek, 

şekerden elde edilen şarâbın dudaktan süzüldüğünü ve âşığın bunu damla damla içtiğini 

ifade ederek, dudak ile fenâfillâha erişmeyi istediğini söylemek ister. Burada şarâp ile 

fenafillah imâ edilir ve bu sebeple şarâp helâl gösterilmektedir: 

  



270 

 

Yürütmeyin ‘arakı meclis içre bâde ile 

Harâm-zâdeni koyman halâl-zâde ile 

                  Fuzûlî G 249/1 

Lebinle câm-ı müdâmı harâm eder müftî 

Helâl idigine akl ol şarâba şâhiddir 

              Şeyhî G 26/3 

Lebünden katre katre kan içer gönlüm kerâhetsiz 

Şekerden olıcak mey katresi gûyâ haram olmaz 

             Fuzûlî G 109/6 

Şeyhî ciğer kanını şarâp olarak göstermektedir, âşığın ızdırabının neticesi olan 

bu kan şarâp olarak tasavvur olunmuştur. Bu şarâp âşıklardan başkası için haramdır 

diyen Şeyhî, meseleye tersten bakıldığında sadece âşıklar için helâldir demek istiyor. 

Nef’î de sâkîden kendisine şarâp sunması isteyerek, o kalbi ölmüş sûfînin cânı varsa 

eğer bu şarâba haram desin, diyerek sûfînin aşk şarâbını idrâk edecek derece gönül 

zenginliğinin olmadığını ve bundan dolayı da helal olanı haram olarak gördüğünü 

belirtir. İbrahim Hakkı’nın bahsetmiş olduğu şarâp da helâl olarak görülür çünkü 

Hakk’ın bu şarâbı arındırıcı olarak kıldığını ve bu sebeple de içenin vücûdunu 

temizlediğini söyler. Böylesi bir şarâp ise haram değil ancak helâl olur: 

Hûn-ı ciger ki câm ile câna müdâmdır 

Bu hamr gayr-ı âşıka ey dil haramdır 

          Şeyhî G 32/1 

Getir ey sâkî-i ferhunde-likâ bu meyden 

Cânı var ise desin sûfî-i dil-mürde harâm 

                Nef’î Kaside 50/16 

Ol şarâbı revhi iç kim Hak anı kılmış tahûr 

Nûş idüp pâk ol vücûdundan bir olsun hayr u şer 

            İbrahim Hakkı G 97/3 



271 

 

4.14.3. Şarâp ve Tövbe Bahsi 

Edebiyatımızda şarâp mefhûmu ile ilahi aşk kastedildiğinde, elbette ki bu 

şarâbın tövbesi de olmayacaktır. Âşık bu şarâba tövbe etmez bilakis her daim onu 

içmeyi diler. Fuzûlî, ey nâsih benden şarâba tövbe etmemi isteme, zirâ bu şarâbı Nasûh 

görse kat’i surette tövbeyi terk eder, demektedir. Ruha feyz veren, bâtınî lezzetler sunan 

bu şarâba tövbe etmeyeceğini ifade eder. Başka bir beytinde ise, halk Fuzûlî’ye şarâptan 

tövbe etmesini söylese de ey servi sen kadeh sunar olsan hemen içer, diyerek aşktan 

habersiz olanlar Fuzûlî’yi aşktan döndürmeye çalışırlar ama ey vahdet eğer sen şarâp 

sunar olsan hemen içerim demektedir. (Fuzûlî G 86/6) Nedîm ise, mest olunmadıkça o 

güzelin sarhoş bakışları bulunmaz, diyerek işret meclisinin tarâvetini bir tövbekârın 

bozduğunu söyler. Ona göre, sevgilinin bakanı kendinden geçiren bakışlarını, sarhoş 

olmayan göremez bundan dolayı şarâba tövbe edilmemelidir ki, bu hâl devâmlı surette 

olabilsin. Bu hususta Bâkî ise, şarâba tövbe etmek kolaydır lâkin âşık şarâbı görünce 

dayanamaz hemen içer bundan dolayı tövbesi kalıcı olmaz demektedir. (Bâkî G 200/5, 

G 457/5) Nâbî ise, şarâba tövbe bahsinde kararlı olduğumu sormayın; zirâ orasını gül 

çehreli sâkînin ısrarı belirler, diyerek şarâba olan tövbesinin uzun sürmeyeceğini, 

sâkînin şarâp sunumuyla hemen tekrar içebileceğini imâ etmektedir. (Nâbî G 197/2) 

Mevlânâ’da da şarâba tövbe etmeme söz konusudur. Çünkü onun bahsettiği şarâp bu 

âlemden olmayan şarâptır. “O erguvan gibi şarâba nasıl tövbe edeyim a kardeş; 

topraktan bitmemiş üzümü, mekânsızlık âleminde sıkılmış.” (Mevlânâ, XLVI; 1396) 

Rindlere peymânenin hatırını kırmaktansa şarâba olan tövbelerini bozmak daha kolay 

gelir, diyen Nâbî rindlerin şarâba tövbe edemeyeceklerini söyler: 

Buyurma tevbe mana ol şarâbdan nâsih 

Ki görse anı dutar cezm-i terk-i tevbe Nasûh 

                  Fuzûlî G 55/2   

Mest olmadıkça çeşmi bulunmaz nizâm-ı hüsn 

Bezmin gider tarâveti bir tevbekâr ile 

        Nedîm G 138/5  

  



272 

 

Şikest-i hâtır-ı peymâneden meclisde ey Nâbî 

Yine rindâna baksan kesr-i ‘arz-ı tevbe ehvendür 

               Nâbî G 199/5 

Klâsik Türk şiirinde bazı durumlarda şarâba tövbe edildiği görülmektedir. 

Nedîm gül mevsiminde yani şarâbın en çok içildiği bir zamanda şarâba tövbe ettiği için 

pişmanlık duymaktadır. Başka bir beytinde de şarâba çoktan tövbe etiğini fakat buna 

rağmen halâ dostları tarafından kınandığını ifade eder. (Nedîm G 127/6) Fuzûlî de gül 

zamanı geliyorken şarâbı terk ettin elbette yaptığın bu iş için pişmân olacaksın, diyerek 

aslında aşkı terk ettiğini ve bunun için pişmanlık duyacağını ifade etmektedir. (Fuzûlî G 

287/2) Nâbî ise, eğer mecliste çalınan çeng ve kanun yasak edilirse rakı ve şarâba tövbe 

edeceğini söyler: 

Gül mevsiminde tevbe-i meyden benim gibi 

Zannım budur ki sen de peşimânsın ey gönül 

        Nedîm G 78/2 

Ger yasag olduysa mutrib çenge de kânuna da 

Tevbeler olsun ‘arakla bâde-i gül-gûna da 

        Nâbî G 661/1 

Şarâp sevgiliyle aradaki perdeyi kaldırır bu bakımdan gönül erbâbı olanların 

şarâba olan tövbesini bozmaları lazım gelir. Şarâp sevgilinin dîdârını seyretmek için bir 

vasıtadır. Gönül, aşk şarâbı ile mest olduğunda aradaki perde kalkar ve sevgilinin dîdârı 

âşikâr olur yani yârin yüzündeki perde açıldığından bütün sırlar âşık için ayân olur. Aşk 

şarâbı rindi daimâ şarhoş ettiğinden yârin cemâlinin seyri bu şarâp ile temâşâ olunur. Bu 

sebeple şarâba olan tövbe bozulmalıdır. (Nef‘î G 70/1) Fuzûlî ise şarâba tövbe 

hususunda, şarâba tövbe edersen hile ve riyânın ne olduğunu anlarsın demektedir. Aşk 

ve şarâba tövbe etmek onun nazarında riyakârlıktır çünkü İlâhî aşkı yaşayan ve onun 

cezbesine kapılan bundan vazgeçemez:  

Ey Fuzûlî meze-i sâkî vü sahbâ bildün 

Tevbe kıl tâ bilesen zark u riyâ hem ne imiş 

                Fuzûlî G 125/5 



273 

 

4.14.4. Her Dâim Sarhoştur, Ayık Dolaşmaz 

Aşkın şarâbından içen rind bir daha ayılmayarak her daim sarhoş kalır. Çünkü 

aşk şarâbından içen İlâhi cezbeye kapılır ve böylece Hakk ile olan ünsiyeti artmış olur 

ve oluşan bu hâlin lezzetiyle de daimî feyze nâil olur. Aşk şarâbından içen aşk ehlinin 

bu sarhoşluğu ezelden başlayarak ebede kadar devam eder yani âşık bu sarhoşluk 

hâlinden bir daha asla ayılmaz. Bezm-i Elest’te cânânın elinden vahdet şarâbını içtiği 

için bir ân olsun ayılmayan âşığın bu sarhoşluğu her dem devâm eder. (Yûnus Emre G 

188/7) Bu yüzdendir ki, âşık hakiki maşûk olan Allah’ı her nefeste istemektedir ve de 

her dâim O’nunladır. Bu hususta Nef’î’nin görüşü şöyledir: Aşk bâdesinin sarhoşu olan 

rindler tıpkı Cem gibi sarhoşluk hâlinin geçmesiyle birlikte oluşan baş ağrısının 

sıkıntısını yaşamazlar, diyerek aslında rindlerin aşk şarâbından içtikleri için her daim 

sarhoş kaldıklarını ve ayıklık hâlini hiç yaşamadıklarını ifade eder: 

Hâ dil firâka sabr ede haftayla ay ile 

Mümkün müdür ki mest-i mey-i aşk ayıla 

            Necâtî G 549/1 

‘Aşk ehli ayılmaz ezelden tâ ebed sarhoş olur 

Pes nice ayılsun ki dâ’im devr ider peymânesi 

       Niyâzî-i Mısrî G 188/5 

Sırf içürdi bize vahdet câmını cânânımız  

Anun içün bir nefes ayılmadı mestânımız 

            Niyâzî-i Mısrî G 72/1 

Cem gibi n’ola çekmez isek renc-i humârı 

Rindân-ı sabûhî-zede-i bâde-i aşkız 

                                              Nef ‘î G 51/4 

Yûnus Emre ise, aşk sarhoşluğunu severim ve bundan ötürü de ayık olmam 

diyerek, her daim aşk sarhoşu olduğunu belirtir ve de bu sarhoşluktan ayılmamayı telkin 

eder. Bâkî ise, bu dünyânın elemini ve cefâsını yaşamaktansa şarâp içerek her dâim 

sarhoş kalmak istediğini söyler. Şarâp dünyâ ile olan alâkaları kestiği için bu şarâbın 



274 

 

sarhoşluğundan ayılmak istemez. Ona göre şarâp içip her dem sarhoş olmayınca 

harâbeye benzeyen bu dünyâya gönül bağlanmaz ve bu âlemin kahrı çekilmez. (Bâkî G 

307/7, G 423/7) Şeyhülislâm Yahyâ Bey de sâkînin elindeki kadehin her daim dolu 

olmasını temenni eder; çünkü sâkînin sunmuş olduğu şarâbın lutfuyla daimâ mest 

olduğunu ifade eder. Burada bahsi geçen şarâbın lutfu aşk olabilir; çünkü aşk 

şarâbından içenler kendinden geçerek bir daha asla ayılmamacasına sarhoş olurlar yani 

aşk sarhoşu olanların bu mestliği daimî olur. (Şeyhülislâm Yahyâ G 242/2) Meseleyi 

farklı bir açıdan ele alan Nâbî, işret meclisinde gece gündüz rakı ve şarâp sunulsun; 

çünkü sarhoşlar akşam sabah nedir bilmezler, diyerek sarhoşların durmadan şarâp 

içtiklerini ve artık gecenin gündüze karıştığını yani güneşin ay ile olan döngüsünü ayırt 

edemeyecek kadar sarhoş olduklarını dile getirir: 

Ayık olup oturman ayaksuzlar getürmen 

Severem ‘ışk esrügin ben ayık olımazam 

               Yûnus Emre 188/6         

Gice gündüz ‘arak u mey yürisün meclisde 

Mestler şâm u seher mihr ü kamer bilmezler 

                  Nâbî G 222/3 

Daimî sarhoşluğun aşk şarâbı ile mümkün olduğunu söyleyen İbrahim Hakkı 

ise, aşk şarâbından içen âşıkların sevgilinin cemâlini seyre daldıklarını ve bu 

sarhoşluktan ise bir an olsun ayılmadıklarını yani daimâ sarhoş kaldıklarını ifade eder. 

Bâkî ise, şarâbı yârin dudağından yani kaynağından içenler ki, bu şarâbı “kevser şarâbı” 

olarak belirtir, bir daha asla ayılmazlar demektedir çünkü bu şarâbın humârı yoktur: 

Bâdemiz aşk u rûh-ı yâr oldu câm 

Seyr-i dîdâr ileyüz mest-i müdâm 

        İbrahim Hakkı G 220/1 

Nûş iden câm-ı lebün ölmekden asla gam yimez 

Kim humârı olmaz ey sâkî şarâb-ı Kevserün 

               Bâkî G 258/3 



275 

 

4.14.5. Şarâbı Elinden Düşürmez 

Rindin şarâp kadehini elinden düşürmemesinin sebeplerinden bir tanesi şarâbın 

ondaki gamı, kederi yok etmesidir. Çünkü aşk şarâbı gamı defeder, elemi ve kederi 

sarhoştan alıp götürür. Âşığın yüreği gam ateşinin kıvılcımıyla tutuşup yandığı için 

elinden kadehini düşürmez çünkü ondaki gam ateşini ancak şarâp söndürebilir. 

(Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 252/5; Bâkî G 265/3) Şeyh Gâlîb, inkâra düşüp efkâra 

kapıldığı için mânâ meyhânesinde gönlünün mahzûn olduğunu söyler. Fakat sonrasında 

pîr-i mugânın tesirli sözleri ve de şarâbın gamı yok eden özelliğinden dolayı bu hâlden 

kurtulduğunu dile getirir. Ve en nihâyetinde âşıktaki kederi, şarâbın yok etmesinden 

dolayı elden kadehi düşürmemeyi nasihat eder:  

Mahzûn idi bir gün dil meyhâne-i ma’nâda 

İnkâra döşenmişdim efkâr düşüp yâda 

Bir pîr gelip nâ-gâh pend etdi ale’l-âde 

Al destine bir bâde derd ü gamı ver bâda 

Âşıkda keder neyler gam halk-ı cihânındır 

Koyma kadehi elden söz pîr-i mugânındır 

                   Şeyh Gâlib Msd 5/4 

Rindler, lalenin bahâr mevsiminin geçici süresine katlanması gibi kısa süreli 

bir vakte tahammül göstermeyerek, her dâim elinde kadeh tutmaktadır, diyen Bâkî 

rindlerin elinden şarâbı düşürmediklerini dile getirir. Nef’î de cihânın kahır zehrine 

karşılık panzehir olduğunu söylediği şarâbı rindlerin, tıpkı Cem gibi elinden 

düşürmediklerini söyler. Çünkü onlar sabahı akşam edip elinden kadehi düşürmezler, 

geceyi de sabaha çıkarıp devâmlı sûrette şarâp içerler: 

Rind olan câm alur eline müdâm 

Lâleveş nev-bahâre katlanmaz 

                              Bâkî G 200/2  

  



276 

 

Acep tiryâk-ı nâfi’dir cihânın zehr-i kahrına 

Koma Nef ‘î elinden rind isen mânend-i Cem sahbâ 

                                                               Nef ‘î G 4/5 

Sabahı şâm edip elden kadeh düşürmeyeler 

Geceyi subha çıkarıp ale’d-devâm içeler 

                  Şeyhî G 61/2 

Rindin şarâbı elinden düşürmemesinin bir diğer nedeni de gönlüne sevinç ve 

mutluluk vermesidir. Ayrıca cihânın bezmi kısa sürdüğü için fırsatı varken kadehi 

elinden düşürmez. (Bâkî G 300/1, G 195/1, G 323/2) Nef’î “Meyhâneye varınca yere 

değmez ayağım.”, diyerek ayak ile kadehi kastetmektedir ve sevgilinin lâ’linin şarâbıyla 

kendinden geçtiği için bu şevkle kadehi elinden düşürmediğini ifade eder. Çünkü aşk 

şarâbını her daim içmekle sevdiği gözüne görünür. Bâkî de, âşık devâmlı surette şarâp 

içerse mazur görün; çünkü aradaki perde kalkmadan sevdiğine yalvaramaz, demektedir. 

(Bâkî G 203/2) Nedîm ise, üzümü yaratan Allah benim elimde her daim şarâbın 

olacağını ezelden kaderime yazmıştır, diyerek şarâbı elinden düşürmemesini İlâhi 

yazgısına bağlamaktadır. Şeyh Gâlîb ise, şarâp içen rindlerle birlikte her an gönlüm de 

şarâp içmeye meyyaldir, diyerek rindlerin her vakit şarâp içtiklerini ifade eder: 

Şevk-i mey-i la’linle kadeh düşmez elimden 

Meyhâneye varınca yere degmez ayagım 

                   Nef’ î G 82/2  

Levh-i ezelde yazmış idi hâlıku’l-ineb 

K’ola müdâm elimde benim câm-ı la’l-leb 

      Nedîm G 4/1 

Bir iki rind-i kadeh-peymâyıla  

Mâ‘il-i nûş-ı dem-â-demdir gönül 

                    Şeyh Gâlîb G 200/3 



277 

 

4.14.6. Kadehin Her Daim Dolu Olmasını İster 

Kadehin her daim şarâp ile dolu olması rind için huzur ve sevinç anlamlarına 

gelmektedir. Bu bakımdan kadehinin her an dolu olmasını ister; çünkü daimâ şarâp 

içmesi aşka olan bağlılığını artırmaktadır. Aşk şarâbı içen rind her nefeste sevgili ile 

hemhâl olduğundan, bu cezbe hâlinin geçmesini istemez. Kadehin dolu olması aşk 

lezzetinin de daim olması anlamına geldiği için, kadehinin daima aşk şarâbı ile dolu 

olmasını istemektedir. (Şeyhülislâm Yahyâ G 181/5) Bâkî gül renkli şarâpla dolu olan 

kadehin, halka hâlindeki rindlerin elinde devrettiğini ve sarhoş olan rindlerin ise 

kadehin dolu olmasından ötürü hoşnut olduklarını ifade eder. Elden ele dolaşarak içilen 

bu kadehin dolu olması rindlerin yüzünü güldürür çünkü kadehin dolu olması aşkın da 

daim olması anlamına gelir. Boş olan kadehi siyah olarak telakki eden Nedîm, şarâbın 

olmadığı bir kadehin rindlerin meşrebine göre olmadığını söyler yani bu durumda rind 

kadehin her daim dolu olmasını istemektedir, diyebiliriz. Nef’î ise, sarhoşların kadehin 

boş olmasına tahammül edemediklerini söyler; çünkü ona göre bâdesiz bu âlemin bir 

zevki, bir lezzeti yoktur: 

Halkadur devr-i kadeh la‘l şarâb-ı gül-gûn 

Rind-i mey-hâreye hoşdur tolu sâgar hatem 

                                                 Bâkî K 19/7 

Sâkî-i bahtı tehi-sâgar-ı ümmîd etmiş 

Bu siyeh kâse degil meşreb-i rindâne göre 

                                          Nedîm G 122/2 

Başına çalsın dokuz câmını devrân bâdesiz 

Sabra kâdir mi kadeh pür olmasa bir ân mest 

          Nef’î G 24/5   

4.14.7. Şarâbı Sevgilinin Elinden İçmek İster 

Rindin şarâbı sevgilinin elinden içmek istemesinin ardında ezeliyet kavramı 

vardır. Buradan hareketle tasavvufî anlayışa binâen edebiyatımızda Elest Bezmi’nin 

varlığını görmekteyiz. Şâirler âşığın, sevgiliyi Bezm-i Ezel’de gördüğünü ve şarâbı 



278 

 

onun elinden içerek âşık olduğunu şiirlerinde ifade etmişlerdir. Burada şarâptan maksat 

aşktır. İbrahim Hakkı bu hakikate işaret ederek, Ezel Bezmi’nde gönlün sevgiliden 

üflenen rûh ile aşkla dolduğunu ve âşıklığın buradan beri var olduğunu söyler. Bu 

durumda âşık, sevgiliyi ilk Elest Bezmi’nde görmüştür ve âşık olmuştur çünkü 

sevgilinin, âşığın gönlüne aşkı koymasıyla birlikte onun maşûkuna olan âşıklığı başlar. 

(İbrahim Hakkı G 130/6, G 167/6) Âşık sevgilinin sunduğu şarâbı reddetmez çünkü 

onunla arasında ahdı vardır. Burada âşık Elest Bezmi’nde verdiği yemine işaret eder ve 

bu sebeple sözünde durarak daimâ âşık kalacağını söyler. Niyâzî-i Mısrî, vahdet 

şarâbını cânânın elinden içen âşıklar bir nefes olsun ayılmadılar, şeklindeki ifadesinde 

Bezm-i Ezele işaret ederek, âşıkların şarâbı sevgilinin elinden içtiğini söyler. Vâhib 

Ümmî de, şarâbı sevgilinin elinden içtiğini dile getirir:  

O şûhun sundugu peymâneyi redd etmeziz elbet 

Anunla böylece ‘ahd etmişiz peymânımız vardır 

             Nedîm G 26/2 

Sırf içürdi bize vahdet câmını cânânımız  

Anun içün bir nefes ayılmadı mestânımız 

            Niyâzî-i Mısrî G 72/1   

Yâr elinden içmişiz peymâneyi zâhid bugün 

Rûhunu şâd eyle gel bu söylenen güftâr ile 

                Vâhib Ümmî G 117/4 

Âşık şarâbı sevgilinin elinden içmek ister, bu şarâp aşk şarâbı olduğu için âşık 

cânı bu aşk için fedâ etmeye hazırdır. Aşk şarâbının ne demek olduğunu bilmeyenler 

âşığın bu şarâba tövbe etmesini söylerler yani aşkı idrâk edemeyenler âşığı aşktan 

vazgeçirmeye çalışırlar. Buna mukabil âşık ise, sevgili şarâbı sunacak olsa hiç 

düşünmeden hemen içer, yeter ki o yâr âşığa kadeh sunsun:  

Câmı cânânın elinden nûş umarsan ‘aşk-ıla  

Başı meydâna koyup cânı fedâ kıl yüri var 

                   Ümmî Sinan 28/10  



279 

 

Meyden egerçi tevbe verür il Fuzûlî’ye 

Ey serv sen kadeh sunar olsan revân içer 

            Fuzûlî G 86/6 

Degilse rıtl-ı girân nûş-ı tâkatin bârı 

O yâr elinden iç elbette bir kadeh ey cân 

        İbrahim Hakkı G 241/2 

4.14.8. Şarâbı Elest Meclisinde İçip Sarhoş Olmuştur 

Âşıklar aşk şarâbı ile elest meclisinde sarhoş olmuşlardır. Bu meclisteki 

sarhoşluk, İlâhi aşkın sarhoşluğudur; orada mest olanlar, daima o andaki hâlet 

içindedirler. Ezel meclisinde sevgilinin sunduğu şarâptan mest olanlar, başkasını bilip 

tanımazlar. Bu şarâbı hayat sahibi olan mutlak varlıktan içerek sarhoş olanlar, ebede 

kadar diri olarak kalacaklardır. Bu sarhoşluğun neticesinde sûrun sesi dahi işitilmez 

olur. Ezelilik düşüncesi ve Bezm-i Elest’le ilgili olarak, gerek dinî, gerekse lâdinî şiirde 

geçen mestliğin elest şarabından dolayı olması ya da elest şarâbıyla mest olmak Allah’la 

ruhlar arasındaki kabul ve tasdikten ibaret olan görüşmeye telmih yapılan ifadelerdir. O 

görüşme sırasında, ruhların Allah’ın güzelliğinin parıltısıyla kendilerinden geçtiklerini 

anlatmak için “Elest şarâbıyla mest olmak” deyimi kullanılır (Üstüner, 2007: 253; 

Mengi, 1985: 68). 

Âşıkların, bağların ve üzümlerin henüz yaratılmadığı Elest vaktinde, aşk 

şarâbını içmeye başladıkları, sonunda mest oldukları ve İsrafil’in sûru üfürünceye kadar 

da bu sarhoşluktan ayılamayacakları dile getirilir  (Üstüner, 2007: 102). Elest Bezmi ile 

Allah’ın bütün varlık âlemini kuşatan egemenliği ve idaresi ile ibâdet edilmeye lâyık 

olan yegâne mabud olması ve kâinattaki hâkimiyeti ile her şeyi kendisine itaat ettirmesi 

ve ruhların da buna tanık olarak söz vermesi ile ilgili olay kastedilir. Elest Bezmi’nde 

ruhlar Allah’a söz verirler ve verilen bu söz ile İlâhi cezbeye kapılarak sarhoş olurlar. 

Bu duruma istinâden Klâsik Türk şiirinde şâirler Elest Bezmi’ne telmihte bulunmuş ve 

şiirlerinde bu konuyu işlemişlerdir. Âşığın sevgiliyi ilk Elest Bezmi’nde gördüğü ve 

şarâbı onun elinden içerek âşık olduğu düşüncesi şiirimizde sıkça geçmektedir. 

Tasavvufî ıstılahlar içerisinde meseleyi ele alan Aziz Mahmut Hüdâyî, Bezm-i Ezel’de 



280 

 

sâkînin sunmuş olduğu şarâp ile âşıkların mest olduğunu dile getirir. (Aziz Mahmut 

Hüdâyî G 76/2) Bezm-i Elest’in meyinin mahmuru olan âşığın bu sarhoşluğu geçici 

değildir, her nefeste sarhoşluğu devam eden âşık bu sarhoşluktan hiç ayılmaz; ezelden 

mest gelip ebede kadar mest gider. (Ümmî Sinan, G 105/5 Eşrefoğlu Rûmî G 54/5, G 

83/11) Rindin aşk şarâbını içerek sarhoş olması “Kâlu Belâ”da olmuştur yani şarâbı ilk 

Elest Meclisinde içmiştir. (İbrahim Hakkı G 266/9, G 74/5; Yûnus Emre G 310/5; 

Yahyâ G 404/5, G 322/5) 

Bezm-i ezel’de pâdişâh elüme sundı bir kadeh 

İçeliden kıluram âh bilmezem ki ne belâdur 

     Yûnus Emre 59/5 

‘Aşk ehli ayılmaz ezelden tâ ebed sarhoş olur 

Pes nice ayılsun ki dâ’im devr ider peymânesi 

       Niyâzî-i Mısrî G 188/5 

Biz rind-i fenâ-meşreb-i cânâne-perestüz 

“Kâlu Belâ” dan cür’a-keş-i câm-ı elestüz 

                Nâbî G 333/1 

‘Âlem-i vahdetde ey sâkî bizi mest-i Elest 

İtdi ikrâr-ı safâ mey-hânesinde şöyle mest 

       Bâkî G 24/1 

Bâkî, Elest şarâbının mesti olanlar, üzüm suyundan olan şarâbın minnetini hiç 

çekmezler, açıklamasında bulunur. Çünkü onlar daima sarhoş kalacakları aşk şarâbını 

Elest Meclisinde içmiştir, bu nedenle de başka şarâp istemezler. Benzer bir ifadeyle 

Neşâtî Bey de ezelden sarhoş olanlar işret bezminin şarâbını ne yapsın, diyerek şarâbı 

Elest Meclisinde içenlerin başka şarâba ihtiyacı yoktur demek ister. Ezel Bezmi’ndeki 

muhabbet şarâbı sarhoşlarının, Kays’ın Mecnûn olabilmesi için Leylâ’nın varlığına 

muhtaç olması gibi bir sevgiliye ihtiyaçları yoktur; çünkü onlar ezelde aşk şarâbını 

içerek hakiki sevgiliye âşık olmuşlardır ve gözleri ondan başkasını görmez. Şarâbı Elest 

Meclisinde içenler, ne dünyadaki sarhoşluk veren şarâbı ne de bir dünyâ güzeli olan 

sevgiliyi isterler. (İbrahim Hakkı G 131/3) 



281 

 

Bâkî çeker mi bâde-i engûr minnetin 

Her kim ki mest-i cür’a-i câm-ı Elest olur 

                 Bâkî G 97/5 

Ser-mest-i ezel bezm-i mey-i sâgarı neyler 

Hoş-hâl-i fenâ gülşen-i verd-i teri neyler 

    Neşâtî G 40/1 

Ezel bezmindeki câm-ı muhabbet mestisin Yahyâ 

Belâ-keş Kaysa Mecnûn olmaga Leylâ mıdır bâis 

                  Şeyhülislâm Yahyâ G 34/5 

4.14.9. Şarâp İçin Harcettikleri 

Klâsik Türk şiirinde rindin şarâba sahip olabilmek için yani şarâp karşılığında 

vermiş olduğu şeylere baktığımızda; “destâr, hırka, mal, mülk, toprak, altın para, 

hazineler dolusu mücevher, akıl, nefis, gönül, varlık, vücûd ve cân’ı” görmekteyiz. 

Bütün bu kelimeler tasavvufî ıstılahlar içerisinde anlam kazanan sembolik ifadelerdir. 

Bu bakımdan bu kelimeleri gerçek anlamlarıyla değil, tasavvufî düşünce sistemi 

içerisinde ele almak ve kazandıkları mecâzî anlam bütünlüğü içerisinde değerlendirmek 

gerekmektedir. Örneğin, Nâbî rindin başında yine destârının olmadığını acaba, hangi 

meyhânede şarâp karşılığı sarığını rehin bıraktığını sormaktadır. İbrahim Hakkı ise, var 

git hırkanı harâbâta rehin bırak, niçin ikiyüzlü riyâkârlar gibi yamalı hırkayla 

dolaşmaktasın, demektedir. Aslında her iki şâirin de demek istediği şudur: Destâr ve 

hırka zâhidlerin kendilerini daha dindâr göstermek için giyindikleri elbiselerdir. Ellerine 

tespih, omuzlarına da seccade alıp bir de sarıklarının arasına misvaklarını sıkıştırdılar 

mı, tam bir tipik Müslüman örneği sergilemiş olurlar. Rind ise zâhidin bu hareketinin 

ikiyüzlülük yani halkı aldatmak olduğunu bildiği için, bu kıyafetlerin meyhâneye şarâp 

karşılığı rehin olarak bırakılmasını söyler. Şarâp samimiyetin, ihlâsın ve de aşkın 

sembolü olduğu için meyhâneye girmenin şartı riyâkârlığı terk etmektir. Rind de bütün 

bu kötü hasletleri şarâp karşılığında bıraktığını söyler yani başka bir değişle hile ve 

ikiyüzlülük destârını ve hırkasını şarâp karşılığında harcadığını ifade eder:  

  



282 

 

Seri destârdan olmış yine rindün ‘ârî 

Kangı meyhânede rehn itdi ‘aceb destârı 

                           Nâbî Mt 52 

Yürü kıl hırka gibi rehn-i harâbât 

Niçün sâlûs tek der-jendesin sen 

        İbrahim Hakkı G 244/8 

Avnî bugün mal, mülk, toprak ve hazinelerden topladıklarının hepsini şarâp ve 

sevgili için harcamazsan hepsi birden zâyi olmuş demektir, diyerek bütün bunların, mey 

ve mahbup ile kastetmekte olduğu, İlâhi aşk ve hakiki sevgili olan Allah için 

harcanması gerektiğini söyler. Avnî yine başka bir beytinde, gece vakti sarhoş bir 

vaziyette yol üstünde yatıp bütün nakdini çaldırmışsın, ey Avnî şarâp karşılığı vermek 

üzere elinde başka ne kaldı ki, demektedir. Nakd ve şarâp sözcüklerini tasavvufî açıdan 

değerlendirdiğimizde nakd dünyâ varlığı; şarâp ise aşkı temsil etmektedir. Bu bağlamda 

şâir, bütün bir mâsivâyı vererek aşkı almak istemektedir. Bâkî ise, âkil olan altın 

saklamaz, onlar bu nakdi kadehin içine koyarlar, diyerek şarâp için bütün bir servetin 

sarf edilmesi gerektiğini söyler yani aşk karşılığında varlıktan geçmek gerektine vurgu 

yapar. (Bâkî G 1/5) 

Bugün mülk ü hazâyin her ne cem’iyyet ki cem’itdün  

Mey ü mahbûba sarf olmazsa ‘Avnî cümle zâyi’dür 

                        Avnî G 26/5 

Gice yol üzre yatup mest nakdi aldurdun 

Ne kaldı ‘Avnî elinde k’ola bahâ-yı şerâb 

                  Avnî G 5/5 

İbrahim Hakkı ise, Hakk şarâbın bedeli olarak âşıklardan nefislerini satın 

almaktadır. Sen de nefsinin hevâsını bırak, nefsi Hakk’a şarâp karşılığında sat, diyerek 

İlâhi aşk karşılığında nefsten âri olmak gerektiğini belirtir. Yani ancak nefisten 

geçebilenler Hakk ile ünsiyetin lezzetine varabilirler, demek istemektedir. (İbrahim 

Hakkı G 251/7) Şeyhülislâm Yahyâ Bey ise, gönlüm saf şarâbın aşkına düştüğünden 

beri varını şarâp için harceyledi, diyerek aşk pahası karşılığında gönlünü ona verdiğini 



283 

 

söyler. Bâkî de, pîr-i mugânın şarâp vasıtası ile âşığın kıymetini anladığını, onu 

sınadığını; bu nedenle de kalbinin nakdini onun değerini ve saflık derecesini anlayan 

pîr-i mugâna vereceğini söyler. Hem Şeyhülislâm Yahyâ Bey hem de Bâkî gönlü 

şarâbın bedeli olarak verdiklerini yani gönlünü aşka kaptırdıklarını imâ etmektedirler. 

(Yahyâ G 283/1; Bâkî G 303/3) Necâtî Bey de rindlerin kalp nakdini meyhâneye yani 

şarâba harcettiklerini söyler: 

Gönlümü versem aceb mi sagar ü peymâneye  

Rind olanlar nakd-i kalbi harc eder meyhâneye 

                                                  Necâtî G 525/1  

Âşıklar şarâbı cân nakdi karşılığında alırlar, şarâbın bedeli olarak cânlarını 

vermeye hazırdırlar yeter ki, mecliste sâkî âşıklara şarâp sunsun. (Şeyhülislâm Yahyâ 

Bey G 166/3) Şarâp, İlâhi aşk olarak telakki edildiğinde, buna vâkıf olmak için başka 

bir değişle Hakk ile olan kurbiyete nâil olmak için, âşık cânını ortaya koyar çünkü onun 

için cân sevgili ile arasına giren bir metâ’ olarak görülür. Cânı şarâbın bedeli olarak 

vermek, mâsivâ kaydından geçmek ve aşka varmak anlamına gelir: 

Bâde-i ‘aşka vücûdı câmesin rehn itdi Kays 

Âferinler ol melâmet bezminün kallâşına 

                  Bâkî G 421/4 

Gerçi varun sarf idersin sen gönüller açmaga 

Harc ider varın da herkes sana hikmet bundadur 

     Nef’î Sk 5/3 

4.14.10. Şarâp İçmenin Usûlleri 

Klâsik Türk şiirinde şâirler şarâbın hangi şekillerde içildiğini ve şarâp içmenin 

usûllerini şiirlerinde açıkça ifade etmişlerdir. İşret meclisinde oluşturulmuş bazı nizami 

unsurlar vardır, bunlardan ilki halka şeklinde oturmaktır. Bezme iştirak eden rindler, 

bezmin adabına uygun olarak, ortada bir daire oluşturacak şekilde yan yana sıralanarak 

oturur ve içki kadehlerinin elden ele dolaştırıldığı bir halka meydana getirirler. Bu halka 

içerisinde kadeh elden ele dolaştırılarak ilerler ve sırası gelen bu şarâptan bir yudum 



284 

 

alır. Bu durumu Bâkî’nin beytinde açıkça görmektetiz. Bâkî sarayın şadırvanının 

etrafında kurulan meclisteki, rindlerin oluşturdukları halkayı havuza, havuzun 

fıskıyesini kadehe ve akan suyu ise şarâba teşbîh etmiştir. Şeyhülislâm Yahyâ Bey de 

rindlerin oluşturduğu bu halkadan bahsetmektedir ve riyâdan uzak gördüğü rindlerin 

meclisindeki halkaya katılması için zâhidi de davet etmektedir. Şeyh Gâlîb ise, rindin 

bezmine şarâplar küplerle gelsin, kadehlerle gitsin diyerek, küplerle gelen şarâpların 

rindlere sunularak kadehlerini doldurmasını ister. Kadehler kırmızı renkteki şarâp ile 

dolduğunda rindler de bu mecliste halka şeklinde otururlar. Şarâp içmenin usûllerinden 

bir diğeri ise, kadehin ağzına kadar şarâp ile dolu olması ve bu kadehin elden ele 

devrederek yudumlanmasıdır. (Bâkî G 32/4, G 279/7, G 38/1; Şeyhülislâm Yahyâ G 

286/4, G 387/1) 

Kadeh fıskıyye mey su halka-i rindân anun havzı 

Sarây-ı şevka şadırvan olupdur Bâkîyâ meclis 

                                                         Bâkî G 208/5 

Cülûs etdi serîr-i bâga gül erdi safâ devri 

Be zâhid halka-i rindâne gel gitdi riyâ devri 

                                              Yahyâ G 399/1 

Bezme humlarla gelip bâde kadehler gitsin 

Kirm-i şebtâb edemez halka-i rindânı çerâg 

                                        Şeyh Gâlîb K 14/5 

Pür olup devr idecek meclis-i mestânı kadeh 

Çarh olur halka-i rindân meh-i tâbânı kadeh 

                                                    Bâkî G 32/1 

Bâde ile tûti-i âl oldu câm 

Eyleyelim halka-i rindânı dâm 

                        Yahyâ G 242/1 

İşret meclisinde halka halinde oturan rindlerin şarâp içme usullerinden biri de 

şarâbı sıra ile içmektir, bu kadehten ancak sırası gelen bir yudum alabilir. (Nâbî G 



285 

 

700/7) Ve kadehteki şarâbın cür’asını tamamen içip bitirmeyene şarâp sunulmaz; çünkü 

aşk meyhânesinin bu kutsal şarâbı toprağa dökülmeyecek kadar kıymetlidir. Nitekim bu 

hususta Avnî, şarâbın hürmetini o denli biliriz ki; şarâba başımızın üzerinde yer verip 

onu ayaklar altına dökmeyiz, diyerek şarâba olan saygısını göstermektedir ve şarâbın 

mecliste hangi usûl ile içildiğini anlatmaktadır:   

Sâkîyâ nevbet Nedîmindir dedi zanneylerim 

Kul kul-i mînâ ne söyler dinle gûş-ı sâgare 

     Nedîm G 132/5 

Sâgarı sunma tamâm içmeyene ey sâkî 

Dökme hâk-ı siyehe âb-ı ruhın meykedenün 

                Nâbî G 416/3 

Bâdeye baş üzre yir idüp ayaga salmazuz 

Hürmetin câm-ı meyin ol denlü idrâk eylerüz 

           Avnî G 27/2 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey, mecliste şarâbın azar azar ve devamlı olmak sûretiyle 

sunulmasını ister. Nâbî’nin şarâp içme usûlü ise şöyledir; testi bir, bezm bir, kadeh bir, 

şarâp bir, keyif birdir; bu meclisteki şarâp içenlerin arkadaşlığı böyledir, diyerek 

rindlerin şarâp içme usulünden bahseder. Nef’î ise, bezmin usûlünden bahsederken, 

mutrîb ile şarâbın arasında bir düzenlik yoksa kadehlerin mecliste elden ele 

dolaşmayacağını söyler. Necâtî Bey’in şarâp içme usûlünde, rindin oturarak şarâbı 

içtiğini görüyoruz. Nasıl ki zülf yârin dudağını öpmek için eğilirse, rind de onun gibi 

şarâbı içmek için çöker, eğilir. Zülfün yârin dudağını öpmek için eğilmesi, sevgilinin 

yüceliğine, azametine işarettir ve onu öpmesi ondaki hikmetleri ve hakikatleri idrâk 

etmek istemesindendir. Rindin şarâbı oturarak içmesi şarâbın yani aşkın yüceliği 

karşısında ona olan saygısını, hürmetini belirtir ve şarâp ile hakiki varlığı müşahede 

etmek ister: 

Yek sebû yek bezm yek peymâne yek mey yek neşât 

Mey-keşân-ı bezm-i ünsün ittihâdı böyledir 

                                                             Nâbî G 123/4 



286 

 

Pey-a-pey sun bana lutf ile sâkî câm-ı gerdânı    

Yeter agırladın rıtl-ı girânla gayrı yârânı 

                   Yahyâ G 429/1 

Devr etmez idi bezmi usûl üzre kadehler           

Mutrible meyin olmasa mâ-beyni düzenlik 

                Nef ‘î G 70/2 

Zülfün ki ârifâne egilip öper lebin 

Bir rinddir ki câm-ı şarâbı çöker çeker 

                                     Necâtî G 145/5 

4.14.11. Şarap Rinde Sıkıntı ve Üzüntüleri Unutturur 

Gönüldeki gam, keder, tasa ve bulanıklığı giderip safâ ve neşe veren şarâp, 

mecazen İlâhi aşkı karşılar. İçki gam gidericidir. İnsan içkinin verdiği sarhoşlukla 

hayatın türlü sıkıntı ve üzüntülerini unutur, karşılaşılan güçlüklere içki aracılığıyla 

göğüs gerer. Dünyanın varından yoğundan, gerçeğin baskısından içki sayesinde 

kurtulur. (Çelik, 1998: 36; Mengi, 1985: 22) Klâsik Türk şiirinde tasavvufî edânın en 

güzel örneklerini sunmaya çalışan şâirler, şarâp mefhumunun kullanımını tasavvufun 

tesiri altında kalarak izâha çalışmışlardır. Bu itibarla şâirler şarâbı gamı defeden, sıkıntı 

ve üzüntüleri unutturan bir vasıta olarak göstermiş ve sembolik bir ifadeyle, bu 

husustaki fikirlerini beyân etmişlerdir. Bunlardan bazıları, şarâbın gönüllerdeki gam 

tozunu silerek âşıkların gönlünü şenlendirmesidir. Gönüllerdeki gamdan maksat 

dünyalık endişelerdir çünkü dünyâ gamı âşıklar için mâsivâ demektir. Mâsivânın, 

gönülden aşk şarâbı ile tasfiye edilmesiyle âşık, kalbî müşahede ile gafletten uyanıp 

doğru yolu bularak, hakikatlere nâil olur. Çünkü aşk şarâbı içen cihândan geçer ve 

böylece dünyâ elemlerinden de kurtulmuş olur. Bazen de dünyâ gamından 

kurtulamayan âşık, sâkîden kalbe ferâhlık veren bir kadeh sunmasını ister ki, şarâp ile 

dünyalık sıkıntılarını defetsin. (Nef ‘î K 15/13; Necâtî G 340/5; Fuzûlî G 75/2, G 185/6, 

G 27/7; Bâkî G 205/3)  

Nasıl ki gecenin karanlığı doğan güneş ile açılır ise, gönlün derinliklerindeki 

gam da şarâp ile açılır. Gam gecenin örtüsüne, şarâp da o örtüyü açan güneşe teşbih 



287 

 

edilir. Karanlıkları aydınlık eyleyen bir nûr kaynağına benzetilen şarâp, gönlün 

derinliklerindeki gamı yok eder, dünyalık sıkıntı ve üzüntüleri unutturur. (Şeyhülislâm 

Yahyâ G 123/1; Nâbî G 320/1) Şarâp aynı zamanda âşığın can sıkıntısını giderecek, ona 

arkadaşlık edecektir. Âşığın şarâptan başka dünyada ikinci bir dostu yoktur. (Avnî G 

35/2)  

Sûfî safâ-i câm ile dilden keder gider 

Rindân-ı sîne-sâf ile gel eyleme inâd 

          Bâkî G 38/3 

Bir nefes hem-dem olup def’-i melâl eyleyecek 

Bulmadum dünyede câm-ı mey-i hamrâdan yig 

             Bâkî G 261/4 

Dert ve gam ölülerine şarâbın her bir cür’ası cânlar bağışlar diyen Bâkî, şarâbı 

İsâ’nın hayat bahşeden nefesine teşbîh eder. (Bâkî G 120/3) Nef’i ise, gönüllerden 

elemin gitmesi için sâkîden kendisine Cem’in şarâbını sunmasını ister. (Nef ‘î K 15/15) 

Nâbî de gamı uzaklaştırmak için şarâbın gücünü kullandığından bahseder. (Nâbî G 

74/5) Başka bir beytinde ise, sâkiye ramazanda borçlarını rindlerin başana kakma 

diyerek, gamın definin borcunun vadesinin şevvâl ayında olduğunu söyler:  

Devlet-i meyde gönül gussa-i ‘âlem çekmez 

Sâgar-ı bâde-i leb-rîz çeker gam çekmez 

                   Nâbî G 330/1  

İdüp def’-i keder sâgarla mesrûr olmamuz yegdür 

Harâbât içre lây-ı meyle ma’mûr olmamuz yegdür 

         Nâbî G 77/1 

İtme rindâna takâza ramazânda sâkî 

Zimmet-i def’-i gamun va’desi şevvâldedür 

            Nâbî G 145/3  



288 

 

4.14.12. Şarâp Neş’e ve Sevinç Kaynağıdır 

Klâsik Türk şiirinde şarâp mefhumu için atfedilen niteliklerden birisi de içeni 

gamdan kurtararak sevinç ve neşe vermesidir. Bu itibârla şâirler dünyâ gamından 

kurtaran şarâbı, iyi ve güzel bularak içene neşe verdiğinden bahsetmektedirler. Rindler 

şarâp ile dünya bezminden neşe çalarlar, bu sebepledir ki onlar için şarâp neşe ve sevinç 

kaynağı olarak görülür. Şarâp ile gönüller ve cânlar ferâhlık bulduğu için sarhoş olan 

rindler daimâ şâd olur. (Nâbî G 569/5; İbrahim Hakkı G 104/3) Nasıl ki bu âlemde 

güzel yüzlü sevgilinin seyrinden maksat aşk ise, saf şarâp içmekten maksat da neşe 

tahsil etmektir, diyen Şeyhülislâm Yahyâ Bey, saf şarâp ile aşk şarâbını kastederek bu 

şarâbı içen kişide neşenin yani İlâhi cezbenin hâsıl olduğunu dile getirir. Nâbî ise, 

rindlerin terbiyesi, zâhirdeki anlamıyla olan üzüm suyunu, hakiki aşk şarâbı 

yapmaktadır ki, rindler neşe bahşetmede şarâbı üstâd edinirler, demektedir:  

  

Tahsin sana ey bâde beni hurrem idersen      

Cîb-i dili vâreste-i dest-i gam idersen          

             Nâbî G 475/1 

‘Aşkdır ‘âlemde seyr-i rûy-ı zîbâdan garaz 

Neşve tahsîl etmedir câm-ı musaffadan garaz 

           Yahyâ M 50 

Âb-ı engûrı ider terbiye-i rind şarâb 

Neş’e-bahş olmada şâkird idinür üstâdın 

             Nâbî G 580/3 

4.14.13. Sarhoşluğun Verdiği Humâr Yani Baş Ağrısı 

Ezelde vuslat şarâbından içmiş olan rind bir daha ayılma hâli yaşamayarak bu 

sarhoşluğun humârını yani ayılma anında çekilen baş ağrısını da hissetmemiş olur. 

Rindin aşk sarhoşluğu ezelde başladığı için bu aşktan ayılamaz ve bu nedenle de humârı 

yaşamaz. (Eşrefoğlu Rûmî G 77/6, G 25/7, G 43/7) Rindte humârın görülmemesinin bir 

diğer nedeni ise, aşk şarâbından çokça içmesidir, bu nedenle kendisinde ayıklık alâmeti 



289 

 

görülmez ve baş ağrısı da nüks etmez. (Şeyhî G 61/3) Vaktin sahibi olan sâkînin elinden 

ezeldeyken şarâp içen rindin sarhoşluğu ebed gününe kadar devam edecektir yani bu 

sarhoşluğun humârını bu âlemde yaşamayacaktır. (Şeyhî G 118/3) Sevgili çektiğim 

humâra göre bana lebinden şarâp sunarsa eğer sevincim de talihime göre olur, 

anlayışında olan rind için, yârin dudağından şarâp içmek büyük bir talihtir ve humârı da 

sevince dönüştürmüş olmaktadır. (Nedîm G 121/1) Rindlerin keyfiyetini şarâbın 

kadehinden sor diyen Şeyh Gâlîb, ayrılığın oluşturduğu humâr rindler için gâh sitemin 

şamatası gâh nâzın coşkusudur, demektedir. Nâ’ilî ise, sâkîye seslenerek mahmur olan 

gözden bu humârı sor bakalım ki, sarhoş rindler için ondan ayrı kalmaya tahammül 

göstermek akla uygun mudur, der. Sevgilinin sarhoş edici bakışlarının kendisine nazar 

etmesini isteyen rind, ondan uzak kalmaya tahammül gösteremez ve humâr illetine 

tutulur bu sebeple yârin sarhoş bakışlarıyla yeniden mest olmayı diler ki, humardan 

kurtulabilsin. Nef’î ise, rindlerin aşk şarâbından içtikleri için Cem gibi humârın 

zahmetini çekmediklerini söyler. Bu durumda şâir rindlerin her daim aşk sarhoşu 

olduğunu ve bu sebeple de bu sarhoşluktan ayılmayarak, humârı da yaşamadıklarını imâ 

eder: 

Câm-ı meyden sor hele keyfiyyet-i rindânı sen 

Geh humâr-ı hecrine şûr-ı sitem geh cûş-ı nâz 

                                          Şeyh Gâlîb G 124/3 

Sor nergis-i mahmûruna sâkî bu humâra 

Ma‘kûl mudur rind-i meyâşâma tahammül 

                                             Nâ‘ilî G 229/2 

Cem gibi n’ola çekmez isek renc-i humârı 

Rindân-ı sabûhî-zede-i bâde-i aşkız 

                                             Nef ‘î G 51/4 

Eğer âşık humâra tutuluyorsa sevgilinin la’linden uzak düşmüş demektir. Bu 

duruma işaret eden Fuzûlî, gönül gözünün hastası oldu bu sebeple onu dudağına eriştir, 

diyerek gönlünün humâr illetine tutulduğunu ve onun devâsının da şarâp olduğunu 

söyler. (Fuzûlî G 9/5) Her şey zıttıyla bilinir yani kötülükte iyiliğin, çirkinlikte 



290 

 

güzelliğin kıymeti daha iyi anlaşılır bu duruma atıfta bulunan Nedîm ise, eğer dün 

geceki işrette humârın eziyetini görmeseydik âlemdeki mutluluğun eksikliğini 

anlayamazdık, demektedir. Başka bir değişle şâir, sarhoşluktan ayılma hâlinin verdiği 

baş ağrısının ne demek olduğunu gördükten sonra, şâd olmanın keyfinin daha iyi 

anlaşıldığını söylemektedir. (Nedîm G 140/3) İçki içtikten sonra oluşan sersemlik ve 

humar adı verilen baş ağrısını gidermek için yine bir parça içki içilir ki o halden 

kurtulunabilsin. Şeyhülislâm Yahyâ Bey bu duruma göndermede bulunarak, sabah vakti 

humârdan gözümü açıp şarâp görmek ne zevktir, ne sefadır, ne hazdır, demektedir. 

Aşktan ayılma anında yeniden aşk şarâbına nail olunması aşkın daimi olması anlamına 

gelir ki, bu da âşık için kalbî sürûr vesilesi demektir. Aksi takdirde humâr âşığın başını 

ağırlaştırır bu sebeple âşık sâkîden kendisine şarâp sunmasını ister. (Şeyhülislâm Yahyâ 

Bey G 228/5; Necâtî Bey G 539/4) Nâbî’nin humâr algısı diğerlerinden başkadır. O, bu 

âlemin bezminde bir saat âlem edeyim dersen bunun zahmeti ve sıkıntısı bin saat olur, 

diyerek dünyâ zevklerine kapılmanın bedelinin çok ağır olacağını imâ eder. Başka bir 

beytinde ise, zâhide seslenerek humârı bir illet olarak gösterip, eğer humâra bir devâ 

bulma ümidim olsaydı şarâptan ağzımı yıkardım, diyerek humârın devâsının şarâp 

olduğunu dile getirir:  

Ne zevkdir ne safâdır ne hazdır ey sâkî 

Seher humârdan açıp gözümü bâde görem 

              Şeyhülislâm Yahyâ G 241/4 

Humâr öldürdü hem gam cânımızdan eyledi bîzâr 

Meded yok mu bize ey sâkî-i sâhib-kerem sahbâ 

        Nef ‘î G 4/3 

Bin sâ’at olur derd-i ser-i renc-i humârı 

Bu bezmde bir sâ’at eger ‘âlem idersen 

            Nâbî G 475/5 

Olurdum zâhidâ çokdan dehen-şû sâgar-ı meyden 

Humâra olsa ümmîd-i müdâvâ gayrı bir şeyden 

                 Nâbî G 557/1 



291 

 

4.14.14. Zâhidi Şarâp İçmeye Davet Eder 

Klâsik şiirimizde şarâp aşk, muhabbet, ünsiyet, hakikât, feyz, kemâl, doğruluk, 

ihlâs, samimiyet, saflık, temizlik vs. anlamlarına gelir bu yüzdendir ki rind, kendisinde 

bu hasletler bulunmayan zâhidi şarâp içmeye yani aşka davet eder. Zâhid ise idrâk 

aynasına cilâ veren şarâbın mahiyetini bilmediği için içmek istemez. (Bâki G 309/4) 

Zâhidin harâbâta gelerek inkârını gidermesi istenir, aksi takdirde harâbât ehli olan 

rindlerin onu hoş karşılamayacağı söylenir. Nefsinin hevâ ve isteklerine uymayarak aşk 

şarâbı içilmesi tavsiye olunur ki, zâhid doğru yolu bulabilsin. (Kuddûsî K 39/22) 

Zâhidten, ona bakanın içindekileri görebileceği cam gibi berrak bir kalbinin olması 

istenir, bu sebeple de saf şarâbı içmesi teklif edilir. (Şeyhî G 131/1) Şeyhülislâm Yahyâ 

Bey, riyâkâr zâhidi, riyâdan aşk şarâbı içerek kurtulabilsin diye rindlerin halkasına 

davet eder: 

Zâhidâ hâl-i harâbâta gider inkârî  

Böyle ol yohsa demez kimse sana hoş geldin 

         Şeyh Gâlîb G 189/3 

Câm gibi diler isen k’ola kalbün sâfî 

Çeke gör sofî safâ ile şarâb-ı sâfî 

                  Bâkî G 541/1 

Cülûs etdi serîr-i bâga gül erdi safâ devri 

Be zâhid halka-i rindâne gel gitdi riyâ devri 

                         Şeyhülislâm Yahyâ G 399/1 

Ümmî Sinân kendisini aşk şarâbı sunan sâkiye benzeterek, zâhidi aşk 

şarâbından içmesi için kendi meclisine davet eder. Kuddîsî de, aşkın şarâbından iç ey 

sûfî, zirâ aşk şarâbı olmadan sarhoş olunmaz, diyerek aşksız sûfîyi aşka davet eder. 

Nef’î ise, içene aşk neşesi veren şarâp durmadan ellerde dönerken acaba zâhid de 

sözünden döner mi, diyerek zâhidin mercân tespih yerine, elinde kadeh tutmasını ister. 

Çünkü o gam pasını âşığın gönül aynasından silen saf şarâbı zâhidin de içmesini ister ki, 

onun gönlünde de dünyaya dair hiçbir endişe kalmasın. (Nef’î G 9/2) Bâkî de gönülden 

keder gideren yani dünyalık endişesini söküp atan şarâbı zâhidin de içmesini ister. 



292 

 

Sinesi bu tür kaygılardan arınmış olan rindlerle inatlaşma, gel sen de bu şarâptan içerek 

gönlündeki mâsivâyı arındır, diyerek zâhidi şarâp içerek mâsivâ kaydından azâd olmaya 

davet eder: 

Sinân Ümmî olup sâkî eline câm-ı ‘aşk aldı 

Koyup nâmûsı ey zâhid mey ü sohbet sürersen gel 

                  Ümmî Sinan G 96/9 

Şarâb-ı ışkı gel nûş eyle sûfî 

Anı içmeyicek sekrân olınmaz 

    Kuddûsî K 41/5 

Durmaz döner câm-ı tarab dönmez mi ahdinden aceb 

Zâhid tutar mı elde hep tesbîh-i mercânın yine 

         Nef ‘î G 103/2 

Sûfî safâ-i câm ile dilden keder gider 

Rindân-ı sîne-sâf ile gel eyleme inâd 

          Bâkî G 38/3 

Rind peymâneyi yârin elinden içerek aşk sarhoşu olmuştur. Bazen bu anlatımla 

kastedilen şudur: Sevgili mütekellim sıfatına sahiptir, âşık da onun kelâmını cân 

kulağıyla dinlemektedir yani aslında şarâp kelâm olduğunda âşık da o şarâbı kulağından 

içmektedir. Şarâbı kelâm olarak niteleyen Vâhib Ümmî, İlâhi kelâma nâil olması için 

zâhidi şarâp içmeye davet eder. Ey sûfî şarâba olan tövbeni boz zirâ bu tövbe sendeki 

illeti artıracak, diyen Necâtî Bey ise aşka perhiz uygulayan sûfînin aşksızlık illetine 

yakalanacağını imâ eder ve bu sebeple ona şarâp içmesini söyler. Bâkî de zâhidteki 

kinin mahvolması için onu bezme davet eder zirâ rind gibi gönül ehli olmak isteniyorsa, 

işrete girerek şarâp ile gönülden kin ve garaz tasfiye edilmelidir: 

Yâr elinden içmişiz peymâneyi zâhid bugün 

Rûhunu şâd eyle gel bu söylenen güftâr ile 

                Vâhib Ümmî G 117/4  



293 

 

Sûfîyâ perhîzi ko nûş eyle câm-ı lâle-reng 

Âdeme çün her zamân perhîz illet arturur 

             Necâtî G 208/4 

Zâhid ne lâzım ehl-i dile kîne-i şütür 

Gir bezm-i ‘ayş u işrete sen de kıtâre ol 

           Bâkî G 303/2 

4.14.15. Şarâp İçtiği İçin Zâhid Tarafından Kınanır 

Klâsik Türk şiirindeki zâhid tipi, aşkı ve şarâbı fehmedemediği için, aşk ve 

şarâp ehli konumundaki rindi sürekli olarak kınar vaziyette gösterilir. Şiirimizde rindin 

sevgiliye olan muhabbetini ve aşka ve şarâba olan meylini zâhid hiçbir zaman anlamaya 

muktedir olamamıştır. Aşk şarâbının sarhoşu olan rindi, üzümün suyundan hâsıl olan 

şarâbın sarhoşu zanneden zâhid, rindi kınayarak durmadan ona taş atmaktadır. (Necâtî 

G 272/5) Ayrıca daha da ileri giderek aşk meyhânesinin bir köşesinde yatmakta olan 

rindleri görüp bir yığın günâhkârın burada yatmakta olduğunu söyler. Zâhidin bütün bu 

asılsız ve çirkin laflarına rağmen rind, onlardan gelen kınama taşına tahammül gösterir. 

Zirâ rindin yaradılışında hoşgörülük olduğu için zâhidin şahsını şarâp içmesinden dolayı 

kınamasına müsâmaha gösterir:   

Yaturlar kûşe-i meyhâne-i ışkda havâs kullar 

Görüb anları zâhid dir ki bir alay gümrâh var 

              Kuddûsî G 685/3 

Hücûm-ı seng-i ta’ne meşreb-i rindî tahammüldür 

Kadeh-keşliklere ey çeşm-i nem-peymâ ne dirlerse 

                  Nâbî G 672/3 

Nâbî, zâhidlerin meclisine sakın sarhoş bir vaziyette uğrama çünkü onlar bu 

sarhoşluğun aşktan hâsıl olan sarhoşluk olduğunu anlamazlar ve şarâptan 

hoşlanmadıkları gibi sana da soğuk muamele ederek, hoşnutsuzluklarını belli ederler, 

diyerek zâhidlerin âşığa olan tavrını gözler önüne serer. Fuzûlî de bu hususta, ey zâhid 

şarâp düşkününü çok kınama zirâ “pîr-i mugânın kerâmeti” birçoklarını yıkıp felâkete 



294 

 

uğratmıştır, şeklindeki açıklamasıyla pîr-i mugânın sarhoşlara sunmuş olduğu şarâbın 

aşk şarâbı olduğunu ve eğer zâhid onları kınarsa onun gazabına uğrayacağını ifade eder. 

Meyhâneleri harâp etmekle ne fayda sağladı acaba vâ’iz hâlbuki meyhâneler yine 

yerinde ve peymâneler yine dönmekte, diyen Nâbî ise, vâ’izin şarâbı kötülediğini ancak 

her ne olursa olsun meyhânelerin yine ma’mûr olacağını, rindlerin de elinde 

kadehlerinin kalmaya devam edeceğini, zâhide karşı alaylı bir üslupla imâ eder: 

Ugrama meclis-i zühhâda sakın mestâne 

Çekmesünler seni sahbâ gibi istiskâle 

             Nâbî G 671/5 

Zâhid çoh etme ta’ne mey üftâdesine kim 

Çohları yıhdı pîr-i mugânın kerâmeti 

           Fuzûlî G 287/6 

Ne sûd itdi ‘aceb hedm-i harâbât itmeden vâ’iz 

Yine meyhâneler ber-câ yine peymâne devr eyler 

                Nâbî G 220/3 

4.15. RİNDİN SOHBET MECLİSİ VE BEZMİ TAMAMLAYICI UNSURLAR 

4.15.1. Sâkî 

Sâkî sözcüğü aslında Arapça’dır. Su aramak ve su içirmek anlamında 

kullanılır. Mecaz olarak feyz eriştiren, âriflerin gönüllerini, sırların keşfi ve gerçeklerin 

beyânı ile onaran “pîr-i kâmil, mürşid-i mükemmel” anlamına da çekebiliriz. Ayrıca 

güzel bir yüz ki, onu görmekle, sâlikte mahmurluk ve mânevi sarhoşluk peydâ olur 

diyerek yorumlama da mümkündür. Kendi âşıklarına ezelî aşk şarâbını tattıran Cenab-ı 

Hakk için de bu terimin kullanıldığı, bazen tasavvufta görülür. Bezme neşe ve canlılık 

veren sâkînin görevi, içki dağıtmaktır. Sâkî genellikle sevgilinin yerini tutar veya bizzat 

sevgilidir. En önemli özelliklerinden biri güzelliğidir. Âşık bazen içkiden değil, 

sevgilinin güzelliğinden mest olur. Sâkî, hızır ve aya benzetilir. Eli bazen “yed-i beyzâ” 

olarak düşünülür. Tasavvufta ise sâkî, mürşidtir. Şeyh-i kâmil ve pîr-i muganın 

asâdârıdır. Bezmi hazırlayan, içkiyi sunan, işret meclislerine parlaklık veren hep sâkîdir. 



295 

 

Sâkî ile ilgili mazmunlar: Melek, perî, bülbül, büt-i dilnevâz, mâh, mâh-ı nakâste, meh-i 

dilsitân, meh-i canfirûz, nahl, nevcivân, tâvûs-vâr, sâkî-i cân, tâze, dilsitân, serv-i sehî, 

mihribân, serv-kadd, kâmurân, çâresaz, kâsebâz, fitne-i dil, asâdâr-ı pîr-i mugân, şeyh-i 

kâmil, cân-ı irfân, cân-ı âlem, nükte-şinâs, meclis-efrûz, meclisârâ, işvekâr-ı tannâz, 

mug, mugbeçe, pîr-i mugân. (Karahan, 1980: 117; Canım, 1998: 14) 

İlâhi aşkın sembolü olan şarâbı sunarak, gönüllerdeki gam, keder, sıkıntı ve 

kötü duygu ve düşüncelerden kurtarıp ihyâ eden sâkî, Cenâb-ı Hak yahut kâmil mürşidi 

(Karaismailoğlu, 1992: 4) sembolize eder. Sâkînin en önemli niteliklerinden birisi onun 

güzelliğidir. Bu nedenle, âşık çoğu zaman içki içme ihtiyacı duymaksızın, sâkînin bir 

tatlı gülüşüyle sarhoş olup kendinden geçer. Rindlik düşüncesinde sâkînin yeri 

büyüktür. Rind de sâkîye büyük bir değer vermektedir. Onun kılavuz olduğu ve rindlere 

yol gösterdiği kabul edilmektedir.  (Mengi, 1985: 32; Mum, 1999: 206) 

Klasik Türk şiirinde sâkî mefhumu üzerine yüklenen anlamlardan biri onun 

sevgili konumda yer almasıdır. Arştan yüce meyhânesi bulunan sâkînin sunmuş olduğu 

şarâptan içen cânlar, o sâkînin sarhoşları olurlar. Buradan hareketle sâkînin Zât-ı İlâhi 

anlamına geldiği söylenebilir. Aynı zamanda bahar mevsiminde gönüldeki gülleri 

dermekle ilgilenen bir bağbân olduğu söylenen sâkî, âlemde güzelliğiyle kimseye 

benzemeyen bir göz alıcıdır, bu sebeple işret meclisindeki rindler sâkînin hayrânı 

olurlar. (Yûnus Emre G 406/1; İbrahim Hakkı G 75/6; Nedîm G 87/5) Gül çehreli 

sâkînin meclise kadeh getirmesi rindler için, Cem’in ruhundan haber getirmesi anlamına 

gelir. Sâkînin sunmuş olduğu şarâp cennetteki kevser suyundan daha kıymetlidir; çünkü 

o susamış âşıklara aşk şarâbı sunmaktadır. (Fuzûlî G 134/3) “Sâkî senin işin gücün, 

ikiliği defetmektir; gel gel de elime o tek kadehi sun, ayrılığı gideriver.” (Mevlânâ 

1974: XLVIII1/425) diyen Mevlânâ ise, sâkînin sunduğu şarâbın vahdet şarâbı 

olduğunu dile getirir; zirâ bu sayede âşığın bir ve tek olan sevgili ile vuslatı 

gerçekleşecektir. Sâkînin âşık için önemli olmasının bir diğer sebebi ise şöyledir: Sâkî 

sunmuş olduğu şarâp ile âşıktaki cânı alır yani ondaki maddeyi tasfiye ederek, ona aşkı 

kazandırmış olur ayrıca sâkî âşığa kılavuzluk ederek, ona yol gösterir yani onu hakiki 

sevgiliye götürür. (Fuzûlî G 151/3, G 174/1, G 264/1)  

  



296 

 

Meclise sâkî-i gül-çihre ki câm-âver olur 

Rûh-ı Cemden dil-i rindâna peyâm-âver olur 

                                                  Neşâtî G 27/1 

Sâkînin yan bakışı medet etmeseydi şarâbın himmeti rindleri mest etmeye 

yetmezdi, diyen Nâbî sâkînin rindlere nazar etmesinin onları sarhoş ettiğinden 

bahsetmektedir zirâ şarâp bu hususta yeterli görülmemiştir. Bu bakımdan sâkînin varlığı 

rindler için çok kıymetlidir. Başka bir beytinde ise, bezmin sâkîsinin elindeki bütün 

şarâbı rindlere bağışladığından bahseder:  

Nihânî gamze-i sâkîden istimdâd ider yohsa 

Degül vüs’ında câm-ı bâdenün rindânı mest itmek 

                  Nâbî G 476/7 

Tâkden humdan sebûdan kâseden sâkî-i bezm 

Sarf ider hâk-i rindâna tahsîl itdügin 

                     Nâbî G 604/2 

Rindler muhabbetle bezmin sâkîsinin elindeki kadehe baktılar ve şarâp gibi o 

kadehe aktılar, diyen Bâkî sâkînin elindeki kadehin rindleri kendine çektiğinden 

bahsetmektedir. Diğer beytinde ise, şarâp dolu kadeh sana ağır gelirse eğer perişân 

halde olan rindlere bir bakışın yeter, diyerek rindlerin sâkînin elindeki şarâbı içmek için 

can attıklarını imâ eder. Sâkînin bir gülüşü rinde neşe vermektedir, daha sâkînin bir 

tebessümüyle sarhoş olduğu için peymâneyi yarım sunmasını ister; çünkü rind zaten 

onun tatlı gülüşüyle tamam olmuştur. (Nedîm G 161/1) Sâkînin elindeki kadehin aksi 

adetâ bir güneş gibi bütün bezmi aydınlatarak nurlandırır. (Bâkî G 499/2) 

Rindler câmun habâbâsa yüzine baktılar 

Mey gibi sâki-i bezmün ayagına akdılar 

                                           Bâkî G 117/1 

Yeter harâbî-i rindâna bir nigeh sâkî 

Girân gelirse eger câm-ı pür-şarâb sana 

              Nâ’ilî G 9/3 



297 

 

Âşık sevgiliden ayrı kalmanın vermiş olduğu derde dermân olması için sâkîden 

sıkıntıları gideren, sevgili ile visali sağlayacak olan vuslat şarâbını sunmasını ister. 

Ayrıca sâkînin sunduğu şarâp, âşık için bozulan mizâcını tedavi eden ilaç olmaktadır. 

Bu sebeple sâkîden kendisine devâ olacak İlâhi aşkı ister. (Avnî G 68/4; Fuzûlî G 

212/6) Bazen de tedâvi edililecek unsur akıl olabilir yani mecâz ülkesinin meyhânesinde 

hakikât sâkîsi, sarhoşlara ihsân edeceği aşk şarâbını eline alır ise, bu meyhânede bir tane 

akıllı kalmaz. Mecâz olarak görülen yani hakikâti yansıtmayan akıl, hakikât sâkîsi 

tarafından sunulan şarâp ile bertaraf edilerek sarhoşların varlığından tasfiye edilir yani 

hakikât şarâbı, mecâz aklına galebe çalar. (Nâbî G 283/2) Aşk şarâbından içenler 

gönüllerde hoş bir makam edinmiş sâkîyi seyrederler. Aşk şarâbı sunan sâkî âşıkların 

gönlünde hoş bir yer edinir:  

Nûş eden bu hamr-ı aşkı seyr eder 

Kim o sâkî dilde tutmuş hôş makâm 

            İbrahim Hakkı G 220/5 

4.15.2. Pîr-i Mugân 

Kendisine sıdk ile intisap edip mürid olunduğu takdirde, bir anda bütün 

isteklerinin karşılanacağı, bî-murâd olacağı ve manevî kurtuluşa (felaha) ereceği ifade 

edilen pîr-i mugan mecâzen kâmil mürşidi karşılar. Pîr-i mugan için kullanılan terimler: 

genellikle tasavvufî anlamda yazılan manzumelerde görülen bu kelime; rehber, çerâğ 

eri, ehl-i irşâd, derbân, pîr-i mübârek, pîr-i nurânî, melce’, Ferhunde-pîr, dânâ-yı 

hikmet-perest, mi’mâr-ı geştî-yi Nûh, pîr-i Ferhunde-dem gibi şekillerde görülür. 

(Canım, 1998: 19; Üstüner, 2007: 260)  

Pîr-i mugân rindi doğru yola ileten bir kılavuz, ona hikmetleri, hakikatleri 

gösteren bir mürşid-i kâmil, rind için kerâmet ehli ve de bunların yanı sıra bütün 

noksanlıkları affeden bir kemâl ehlidir. Hakikat sırlarının kâşifi, esrârı çözen ilim, irfân 

ehlidir. Rind, pîr-i mugânın iltifatına mazhar olabilmek için kapısında, kendisine itibâr 

edinceye dek hizmet eder. Böylelikle rind, pîr-i mugânın kendisine rehberlik yani yol 

göstericilik yapmasını ister ve de onun sunduğu aşk şarâbından içip ona hizmet ederek 

mânevî feyzlerine nâil olmayı diler. Ve hatta pîr-i mugânın bulunduğu harâbâta giden 

sarhoşlar onun hizmetini görmek için adetâ birbirleriyle yarışırlar. Bu hususiyetler 



298 

 

bakımından pîr-i mugânın, rindin varlığındaki yeri çok kıymetlidir. (Fuzûlî G 23/8, G 

287/6, G 289/7; İbrahim Hakkı G 8/1; Nedîm G 62/2; Avnî G 53/1; Şeyh Gâlîb G 

233/5; Şeyhülislâm Yahyâ G 86/4, G 86/4; Necâtî G 427/8, G 317/2, G 31/2)        

Rindâna pîr-i meygedenin feyzi aşkdır 

Elbet humun teraşşuhu meydir inâlara 

                             Şeyh Gâlîb G 292/3 

Bize ki pîr-i harâbât şeyh ü mürşiddir 

Hayâl-i tevbe vü fikr-i salâh fâsiddir 

                   Şeyhî G 26/1 

Ey reh-revân-ı ‘aşk reh-i râstân tutun 

Mürşîd gerekse dâmen-i pîr-i mugân tutun 

                Bâkî G 281/1 

Şiirimizde pîr-i mugânın rinde hem nasihatlarda bulunduğu hem de dualar 

ettiği görülür. O, rinde sakın hata yaparak makam mevkiye gönül verme, hile ve 

riyakârlık yapma, bu dünyâ seni aldatmasın nasıhatında bulunurken, ayrıca ona dualar 

ederek, rindin harâp olan gönlünü mamur eder. (Şeyh Gâlîb G 203/5; Şeyhî G 114/6) 

Ve ayrıca rindin pîr-i mugândan medet beklediği durumlar da vardır. Nâdân ve câhil 

zâhidlerle ve de onların küfrüyle mücadele etmek için her sabah pîr-i mugâna giderek 

ondan yardım ister; zirâ onun himmetiyle ancak yoldan çıkmış zühd ehliyle baş edebilir. 

Pîr-i mugândan medet beklediği bir unsur da kendisine şarâp sunmasıdır; çünkü 

kendisini bîçâre olarak görmektedir ve onun elinden tutup kaldırabilecek olan kişinin ise 

pîr-i mugân olduğunu düşünmektedir. (Bâkî G 173/5) 

Evvelîn pendi budur pîr-i mugânun rinde 

Ki sakın sehv ile dil-dâde-i câh olmayasın 

               Nâbî G 600/4 

Her subh varır himmet umar pîr-i mugândan 

Zühhâdla bahs etmege rindân-ı harâbât 

                                                 Yahyâ G 28/2 



299 

 

Pîr-i mugân aşk şarâbı ile sarhoş ettiği kimseleri meclisten dışarı bırakmaz 

çünkü dışarısı mâsivâ demektir ve o da mürşidi kâmil olduğu için kimseyi dünyâ 

sevdâsına düşürmez. (Fuzûlî G 264/5) “Rindlerin hepsi de şu muğların manastırında 

toplanmış; o eşsiz, tek ihtiyâra koca bir sağrak sun.” (Mevlânâ, 1974: LVII /595) diyen, 

Mevlânâ da rindlerin pîr-i mugânın meyhânesinde toplandıklarını söyler. Pîr-i mugânın 

sunmuş olduğu mübârek şarâptan içen rind ise, sarhoş olarak kendinden geçer.  

Nûş edelden o harâbât-ı mugânın câmını 

Aklım esrik cânım esrik ne sorarsın esrige 

             Eşrefoğlu Rûmî G 1/2 

Rumeli sadrına oldukda Ganîzâde yine 

Oldu rindân-ı cihân tehniyete âmâde 

Çîn-i seher gördüm arak-rîz olarak pîr-i mugân 

Bir koca desti ile geldi mübârek-bâde 

                                                        Nef ‘î N 4/2 

“Pîr-i meykede meyhânenin baş kişilerinden birisidir. O herkese miktarınca 

içki sunan, sözleri daîmâ hikmetli, cömert ve saygı gösterilmesi gereken bir kişidir. 

Onun için sunduğu kadehi öpüp başa koymak, öğütlerini cân kulağıyla dinlemek ve asla 

gözünden düşmemek gerekir.” (Pala, 2011: 372) Pîr-i mugânın dergâhına yüz 

sürmeyince doğru yolu bulmaya lâyık olunmayacağına inanılmaktadır. Ayrıca yere 

cür’a döktüğünü görenlere beddua etme eğilimi vardır: 

Zehr-âb ise de nûş idelüm virdügi câmı 

Tek düşmeyelüm pîr-i mugânun nazarından 

       Nâbî G 547/2 

Dergâhına yüz sürmeyicek pîr-i mugânun 

Şâyeste-i keyfiyyet-i irşâd olamazsın 

               Nâbî G 624/2 

  



300 

 

Dün gördü cür’a döktügümü pîr-i mey-kede 

Bu gün beni onarmayan anun ilencidir 

      Necâtî G 89/6 

Muttasıl savma‘ada pîr-i mugândır çekilen 

Rind-i ‘âlem geçeriz kani bizim gayretimiz 

                                             Necâtî G 223/6 

4.15.3. Cem, Cemşid 

Doğu’da rindliğin ortaya çıkışı, İran mitolojisinin adı sık geçen 

kahramanlarından Hükümdar Cemşid’’in şarâbı buluşuna bağlanır. Cemşid ya da 

şiirdeki yaygın adıyla Cem, üzümü yetiştirir. Sonra üzüm suyunu sıkıp, o sudan içki 

elde eder. İnanışa göre, içki içme geleneği bu olayla başlamıştır. Bu efsanevi inanış, 

yani rindliğin içkinin bulunuşuyla birlikte başlatılması, yalnızca bir rastlantı olmayıp, 

rindlikle içki arasında sıkı bağa işaret etmektedir. (Mengi, 1985: 19) Cem’in ruhunu şâd 

etmek için sâkîden nûrların kaynağı olan şarâbı sunmasını isteyen rind, şarâbın verdiği 

keyfiyetin hiçbir vakit gitmeyeceğini söyleyerek, mestâne gönlünde Cem’in neşvesi 

olduğunu dile getirir. Cem’in devri bitse bile şarâbın ondan geriye yadigâr olarak 

kaldığını ve meclislerde onun nâmının yürüdüğünden bahseder. Elinde Cem’in 

kadehinin bulunduğu söyleyen rind, bundan ötürü gam yemeceğini; çünkü Cem’in 

kadehinin onu kederlerden uzak tuttuğunu dile getirir. Sinesinde Cem’in kadehinin 

neşesi olduğu için keder tozunun bulunmadığını söyler. (Bâkî G 38/2, G 328/4, G 63/5; 

Nâbî G 142/1; Şeyhülislâm Yahyâ G 404/1; Neşâtî G 49/3)  

Eğer kadehler ağzına kadar doluysa, yokluk ehlinin meşrebinde, Cem olmak 

vardır, düşüncesinde olan rind, şarâbın kadehlerde dolu olmasının onlarda Cem mizâcı 

oluşturduğunu söyler. Ve Cem’in toprağından yapılmış olan kadehi, sâkîlerin küstahça 

tutmasını da istemez çünkü ona olan saygısı vardır. (Fuzûlî G 59/2; Şeyhülislâm Yahyâ 

G 74/2) Cem ile alakâlı bir husus da onun ile rindlerin irtibât halinde olmasıdır şu 

haysiletle ki, gül çehreli sâkî meclise kadeh taşıyarak Cem’in ruhundan rindlerin 

gönlüne haber getirmektedir yani şarâp Cem ile rindler arasında bir bağlantı olmaktadır:  

 



301 

 

Meclise sâkî-i gül-çihre ki câm-âver olur 

Rûh-ı Cemden dil-i rindâna peyâm-âver olur 

                                                 Neşâtî G 27/1 

Şiirimizde Cem’in kadehi çok çeşitli yönleriyle ele alınmıştır. Şâirler bir takım 

benzetmelerle şiirlerinde Cem’e değinmişlerdir. Bazen şarâbın üzerindeki hava 

kabarcıkları elden kadehi bırakmasınlar diye âşıklara devâmlı surette Cem’in kadehinin 

hikâyesini anlatırken, bazen de âşıkların Cem’in defnettiği altı köşeli kadehe olan 

özlemleri ziyadesiyle artmış gösterilir ve Cem’in kadehinin âşikâr olması ve o kadehin 

seyriyle mest olunmak istenir ya da Cem’in yârin lebinin aksini, cihânı gösteren kadehin 

içinde gördüğünden beri, elinden kadehi bir an olsun düşürmediğinden bahsedilir. 

Ayrıca Cem’in şarâbın kötü şöhretini yıkarak müspet manâda namlı ve meşhur ettinden 

de bahsedilir. (Necâtî G 105/2; Nedîm G 117/3; Bâkî G 478/3)  

Meyhânelerde Cem’in kadehini çekmek zevk olarak görülürken, gamın yükünü 

çekmek ise Cem’e duyulan memnunluktan dolayı çok kolay gösterilir. Ve ayrıca sâkînin 

zemzemleyerek sunduğu kadeh, sefâ bahşetmede Cem’in kadehine benzer dahi olamaz. 

(Nâbî G 462/1) Gam âlemi perişân ederdi Cem olmasa, Cem’in dergâhı da kapalı kalırdı 

gam olmasa, diyen Nâbî ise Cem’in şarâp sayesinde âşıkları gamdan azât ettiğinden 

bahseder. Başka bir beytinde de âlemde zevki icâd eden yok mudur, ne vakte kadar bir 

kadeh için Cem’in adını duyacağız, diyerek Cem’in icâd ettiği şarâbın sefâ verdiğini 

dile getirir ve sefanın esirleri olan âşıkların ise sâkîden Cem’in kadehini istediklerini 

söyler. Zirâ Cem’in dergâhından âşıkların menfaati vardır ki, binlerce hile ile kazanılan 

riyâ birikimi Cem’in dergâhında gider. (Nâbî G 399/4, G 462/3, G 627/1, G 843/5; 

Neşâtî R 15) Nâbî ayrıca Cem’in rindlere minnetinin çokluğundan da bahseder: 

Kem-nâm idi sahbâ anı Cem nâmver itdi 

Peymâne-i mey bezme gelüp cilveler itdi 

                Nâbî Myt 81 

Gam ‘âlemi harâbe virürdi Cem olmasa 

Dergâh-ı Cem de beste kalurdı gam olmasa 

                  Nâbî G 686/1 



302 

 

Memdûh idi ihsânı eger bî-hadd olaydı 

Çokdur bu kadar minneti rindâna Cem’ün de 

                 Nâbî G 761/5 

4.15.4. Mutrib 

Çalgı çalıp şarkı söyleyen (güzel). Zevk ve neşe veren, nağmeler düzen 

anlamına gelen Arapça bir kelimedir. Mutrib, bezmin ve dolayısıyla bu tür eğlencelerin 

vazgeçilmez bir parçasıdır. Daha çok zühre ile birlikte ele alınır. Mevlevîhânelerde 

“Semâ’-hâne”nin giriş kapısının üstünde, mihraba ve şeyh postuna karşı olan ve 

merdivenle çıkılan kısma “Mutrıb-hâne”, yani zevk ve neşe veren, nağmeler düzen 

kişilerin, âyîn okuyanların, kudüm ve ney çalanların bulundukları yer, bunun 

kısaltılmışı olarak da “Mutrıb” denir. Mevlevî-hânelerdeki “Mutrıb”, âdetâ câmilerdeki 

“Müezzin mahfeli”ne karşılıktır. Mutribin elinde saz olarak kanun, çeng, ûd, şeştâ 

görülür. Genellikle çok güzeldir. Mutrib âşığın özleyiş ve ayrılıktan ağlayıp inleyen, 

feryâd eden gönlüdür. İçki toplantıları dolayısıyla doğu musıkîsinin pek çok terimi de 

birlikte anılır. Mutrib, hânende ve sâzende ile bütün musıkî âletleri ve doğu mûsikîsinin 

fasılları, bu arada rast, mahûr, uşşâk, muhayyer, bayâtî, nihâvend, dügâh, segâh, vs. 

makamlar en sık geçenlerdendir. Ayrıca bu meclislerde def, ney, çeng, kopuz, kemençe, 

tanbur ve nağme için de gıdâ-yı rûh, kuvvet-i cân, dilkeş-âvâz kullanılır. Mutrib ile ilgili 

mazmunlar: Mübeşşir, nağme-senc-i niyâz, gül, andelîb, âfet-i cân, gazel-gûy, zühre, 

müşteri, utarid, ciğer-dûz, cism-i lâtif, dil-firib, cân-ı âlem, füsun-hân, perde-sâz, nevâ-

sâz, nevâ-fürûş, şevk-i nağme-perdâ. (Gölpınarlı, 2015: 225; Canım, 1998: 14-15)  

Klasik Türk şiirinde mutrıb ud, çeng, rebâb, tambur, saz vb. aletleri çalabilen 

ve bu aletlerin ahenkli müziğiyle ve de tatlı sesiyle meclistekilere neşe ve aşk nağmeleri 

sunandır ve ayrıca kendisini dinleyen âşıklara zevk ve sefâ verdiği için ortamların 

aranan şahsiyetlerinden olmuştur. (Fuzûlî G 36/7) Uğurlu vakitlerin sürûrlu aşk mutribi, 

kulağa ve câna ince nağmeler salarak mutluluk bahşetmektedir, bu sebeple şirin nefesli 

mutribin durmadan çengi çalması istenir; çünkü sefâ bezminde mutrib eline çengi 

aldığında, âşıklar sâkînin yüzündeki şarâp rengini seyre dalarlar. Mutrib eline udu 

aldığında ise bezmdeki âşıklar yürek yakan zamanlar geçirirler çünkü aşk nağmeleri 

onların gönüllerini yakmaktadır. (Şeyhî G 138/1; Neşâtî G 95/1; Nef ‘î G 81/2; Nedîm 



303 

 

G 51/5, G 107/3) Mutribin rebâbının coşkusu, saf şarâbın verdiği keyfi vermektedir, 

diyen Nedîm mutribin rebâbının nağmeleri ile aşk şarâbının verdiği keyfi eşit 

göstermektedir: 

İy bezm-i şevke mutrib-i ferruh-dem-i neşât 

Sal gûş u hûşa nağme-i zîr ü bem-i neşât 

       Neşâtî G 65/1 

Şarâb-ı saf kadar keyf verdi ey mutrıb 

Hurûş-ı nagme-i ter kâse-i rebâb içre 

      Nedîm G 135/3 

Ayrıca mutrib âşıkların sırlarını saklaması, ızdırap ve sıkıntılarını alması 

bakımından da önemlidir. (Nedîm G 32/1) Bu sebeple âşıklar meclislerinde ay yüzlü 

güzelin yanında mutribin ahenkli sohbetinin de olmasını isterler. (Nef ‘î G 117/6; 

Nedîm G 117/1) Bahâr mevsimi geldiğinde eline kadeh alan âşık, mutribin bülbül 

nefesli olmasını ister ve gülşende şarâptan mest olan âşıklar ise mutribten aşk nağmeleri 

dinlemek isterler. (Şeyhülislâm Yahyâ G 382/3) Bâkî nâzenin şiirlerini meclisteki 

mutribin çok güzel bir makamla yeniden okumasını ve aşk nağmelerini sâzının eşliğinde 

yüksek sesle söylemesini ister, çünkü bu dönen kubbede ondan başka ses kalmayacağını 

söyler. 

Eyyâm-ı bahâr oldu gül gibi alıp sâgar 

Mutrib niçin olmazsın sen hem-nefes-i bülbül 

        Yahyâ G 234/2 

Bülend-âvâze kıl sâz u nevâ-yı ‘aşkı ey mutrıb 

Ki kalmaz kubbe-i gerdunda hergiz ol sadâdan yig 

                  Bâkî G 271/6 

Vasf-ı nâz-ı nâzenînümdür bu şi’rüm Bâkıyâ 

Mutrib-i meclis ser-âgâz eylesün şehnâzdan 

          Bâkî G 364/5 



304 

 

Meseleyi dîvân şâirleri gibi tasavvufî ıstılahlar çerçevesinde ele alan İbrahim 

Hakkı ise, aşk mutribinin deminde anbean varlıktaki cümle zerrelerin raksa 

geleceğinden bahseder ve mutribe seslenerek, ey hoş nağmeli mutrib aşk sırlarını anlat 

ki vaktidir, gönül ve cân raks etsin, diyerek mutribin nağmelerinden dökülen aşkın 

varlıktaki bütün zerreleri harekete geçirdiğinden bahseder:  

Mutrib-i aşkın deminde dem-be-dem  

Raksa gelmiş cümle zerrât-ı vücûd 

    İbrahim Hakkı G 72/3 

Ey mutrıb-i hôş-elhân kıl sırr-ı aşkı tıbyân 

Raks eylesün dil ü cân devranımızdır imdi 

           İbrahim Hakkı G 298/3 

4.15.5. Muğ-Beçe 

Saf şarâbın çok çeşitleri olsa dahi ben senin dudaklarının şarâbıyla mest oldum, 

diyen âşık için muğbeçenin dudakları hayat kaynağı olarak görülmektedir. Âşığın gönlü 

muğbeçenin esiri olmuştur bu sebeple cân bahşeden dudağı olan muğbeçeye, cân dahi 

verilir. (Şeyhülislâm Yahyâ G 372/3; Avnî G 71/5; Nâbî A 52) Muğbeçenin bir bakışı 

bizim için yeterlidir, ey üzümün kızı senin nazını çekmeyiz, diyen Nedîm muğbeçenin 

bakışlarının kendisini aşk sarhoşu ettiğini imâ etmektedir. Muğbeçe bazen meyhâne 

şeyhi anlamına da gelmektedir. (Avnî G 34/1) Bu hususta Şeyhülislâm Yahyâ Bey, 

müşküllerinin halledilmesi için meyhâneye geldiğini ama muğbeçelerden meyhânenin 

pîrine gerek kalmadığını söyler. Nedîm ise, muğbeçe bir şarâbı bir de hayat kaynağı 

olan dudağı sundu, artık pîr-i mugân olmanın meşrebince olduğunu dile getirir: 

Bir nigâh-ı âşinâ besdir bize muğ-beççeden 

Ba’d-ı ezin ey duhter-i rez çekmeziz nâzın senin 

              Nedîm G 71/4 

Müşkillerimiz halline meyhâneye vardık 

Hâcet komadı mugbeçeler pîr-i mugâne 

           Yahyâ G 324/2 



305 

 

Bir câm bir de la’l-i lebin sundu muğ-beçe  

Pîr-i mugân olası meşrebimcedir 

                         Nedîm G 13/2 

4.16. TEVHÎD 

Tevhid, bir şeyi birlemek, bir kılmak bir bilmek anlamındadır. Şeriatta, 

Tanrının varlığını, birliğini, kemâl sıfatlarıyla muttasıf olduğunu, noksan sıfatlardan ârî 

bulunduğunu, eşi, benzeri, ortağı bulunmadığını bilmek ve buna inanmaktır. Tasavvufi 

anlayışta tevhid, Allah’ı tasavvur ve tahayyül olunan şeylerin hepsinden birlemek 

demektir. Allah’ın birliğine hükmetmektir. O’nun vahdaniyetine, bir, tek, eşsiz ve 

benzersiz olduğuna inanmaktır. O’nun zâtını, aklen tasavvur edilen ve zihnen tahayyül 

edilen her şeyden tecrîd etmektir. Kalbe O’ndan başka bir düşüncenin gelmemesidir. 

Sadece bir görme ve bilme halidir. Birden başkasını unutmaktır. Her şeyde O’nu 

görmek, O’ndan başka hiçbir şey görmemektir. Allah’tan başka fail olmadığını, her 

şeyin ve herkesin Ona bağımlı olduğunu kabul etmektir. Onun varlığının gerçek 

olduğunu, zirâ tek gerçek fâilin o olduğunu idrak etmektir. Gerçek tevhidin son 

mertebesi ise, tevhidi bile unutmaktır. Allah’ın kendisinin bir ve eşsiz olduğunu bilmesi 

anlamındaki en mükemmel tevhid olan “Hakk’ın Hak için tevhid”, söze gelmez. Burada 

diller lâl olur. Hz. Muhammed’in peygamber olduğunu ve son peygamber bulunduğunu, 

âlemlere rahmet olarak gönderildiğini bilip inanmak da bu tevhidin ikinci rüknüdür ve 

birinci inancı tamamlar. Bu bakımdan şeriatta tevhid kelimesi, “Lâ ilâhe illâ’llâh 

Muhammed’ür Rasûl’ullâh” yani “Allahtan başka tapacak yoktur; Muhammed onun 

elçisidir” sözüdür. (Serrâc 1996: 28-33; Kelâbâzî, 1979: 195; Kuşeyrî, 1999: 386-391; 

Hücvîrî, 1996: 411-420; Kâşânî, 2004: 166; İsmail Ankaravî, 1996: 360; Pakalın, 1993: 

C. III/482; Yazıcı, 1997a: 214; Kara, 1999: 317; Uludağ, 2012: 533-534; Schimmel, 

2001: 150; Ceylan, 2000: 282; Üstüner, 2007: 41; Gölpınarlı, 1985: 40) 

4.16.1.Rind ve Tevhîd Anlayışı 

İkiliği bırak birliğe gel ki, inkârını ikrâr ile değiştir, anlayışında olan rind birlik 

ile bir ol diyerek tevhidi kabul eder. Sûretin tevhidini bırak mânânın tevhidine er ki, 

irfânın yüce metbesine girmeyince âlemin mânâ sarayına girilmez, diyen rind için 



306 

 

tevhid o sarayın eşiğidir. (Eşrefoğlu Rûmî G 41/3; Sun’ullâh-ı Gaybî G 1/5; Nâbî G 

48/12) Aşk oduna yanmış yani Hakk’ı seven âşıkların keyfiyeti tevhîd olur; onlar kalbî 

müşahede ile hakîkî vahdeti idrâk ederler. Ve böylece dünyâ ve ahiret perdesini ardına 

atar ve mâsivâya meyletmeyerek yüzlerini tevhîde dönerler. Tevhîd bahçesi gönüllerde 

cennet bağları oluşturur ve böylece ruh, tevhidten gelen o güzel kokuyu duyar. (Niyâzî-i 

Mısrî G 60/1, G 60/6, G 19/3, G 19/4, G 162/1; Nâbî G 48/1, G 48/2) Tevhid nûru ârifin 

gönlünden on sekiz bin perdeyi çekip alır yani tevhid ârif ile Hakk arasındaki bütün 

mesafeleri kaldırarak onu Allah’a yakınlaştırır. Zâhide, Allah’ın birliğine inanan tevhid 

ehline karşı çıkmamasını ve vahdet şarâbını kötülüklerin anası zannetmemesini söyler, 

çünkü vahdet şarâbından içen rind bu tevhid şarâbı ile kötülüklerden ve inkârdan uzak 

durur. (Neşâtî G 48/5) İbrahim Hakkı tevhîdin temelini fakirlik ve yokluk üzerine inşâ 

etmektedir ve fakirlik ve yokluğun bulunmasını ve o esâsın sağlam tutulmasını söyler. 

Hakk’ın tevhid sırrının da başkalarına ifşâ edilmemesi gerektiğini düşünür. (İbrahim 

Hakkı G 136/7, G 243/6)  

Ey Niyâzî ‘ârif-i billâh gönülden selb ider 

On sekiz bin perdeyi bir lem’a-i tevhîd ile 

           Niyâzî-i Mısrî G 162/5 

Muvahhidlere kılma inkâr zâhid 

Mey-i vahdeti sanma ümmü’l-habâ’is 

                   Fuzûlî G 46/3  

Hamdü li’llâh ehl-i tevhîdüz ki bulduk zevk ile  

‘Ayn-ı vahdetdür bu ‘âlem i’tibârîdür sivâ 

       Sun’ullâh-ı Gaybî G 1/4 

Rind vahdet cür’asını Elest Bezmi’nde dost elinden içerek tevhîdin sırrındaki 

imânı oradayken gördüğünü söyler. Vahdet ehli olduğunu belirterek, sâdık bir âşık 

olduğunu ve bu nedenle de bu âlemde hûri ve gılmân peşinde olmadığını çünkü vahdet 

ehli olmanın bunu gerektirdiğini söyler. O ezeldeyken imân tevhidi üzerine yemin 

ederek bu âleme gelmiş bir ârif olduğunu söyler ve tevhid yeminini bozmayarak 

sözünde durur. O gönlü âşık, cânı sarhoş ve dili zikreden olarak gelmiştir ve tevhîd 



307 

 

onun dünyadaki tek sığınağıdır. (Vâhib Ümmî G 8/8, G 104/4, G 104/1, G 195/4; 

Eşrefoğlu Rûmî M 3/24, G 1/8, G 1/6; Niyâzî-i Mısrî G 30/4, G 81/3, G 97/3, G 117/2) 

Bu hususta Nâbî, kalbin bir İlâh’tan başka bağlanmasına lâyık hiçbir şeyin olmadığını 

söyler:   

Bu aşkı o bilir ki âşık oldu 

Niçe tevhîd ü vahdettir adı aşk 

   Eşrefoğlu Rûmî G 52/9 

Rind isen eger âlem-i vahdet gibi olmaz 

Def-i gam-ı tahkîk ü mecâz etmege bâ’is 

              Nef ‘î G 25/4 

Mâ-hasal rabt-ı kalbe lâyık yok 

Nâbiyâ bir İlâh’dan gayrı 

        Nâbî G 883/13 

4.16.2. Tevhîde Teşvik Eder 

Rind tevhide olan teşviğinde evvelâ gaflet hâlinin terk edilmesi gerektiğini 

söyler ki, böylelikle insan kendine kendinden daha yakın olan vahdetten haberdâr 

olabilsin. Gaflete kapılmak ona göre dünya lezzetlerine meyletmektir ve bundan 

kurtulmak ise cânı fedâ etmek ile olur; cân ise aslında mâsivâ demektir. İnsanın 

kendisinden daha yakın olan vahdetten haberdâr olmasının ancak böylelikle mümkün 

olabileceği anlayışındadır. Zâhidi tevhide davet ederek, kendini bir olan Hakk’ın zâtında 

bulmaya ve vahdet cür’asından içerek dert ile yanıp yakılmaya teşvik eder. Zâhid 

edebiyatımızda dinî yeterince özümseyememiş bir tip olarak karşımıza çıkar ve bu 

nedenle yaptığı ibadetlere gösteriş ve riyâ katar. Rind ise tam tersine riyakârlıktan hiç 

hoşlanmaz ve zâhidi vahdet şarâbından içmeye davet eder ki, aşk derdiyle yanabilsin ve 

doğru yolu bulabilsin. (Vâhib Ümmî G 98/3, G 127/3; Niyâzî-i Mısrî G 2/16)  

Başı ko tevhîdi koma zinhâr 

Cân verip tevhîdden ayrılma ey yâr 

            Eşrefoğlu Rûmî M 3/1 



308 

 

Kesret-i efrâd-ı emvâ’-ı cihândır mevc-i bahr 

Sen bu kesretden o vahdet sırrını eyle kıyâs 

                İbrahim Hakkı G 136/5 

4.16.3. Vahdet 

Kesretin zıttı olan vahdet, Hakk’ın bir oluşunu ifade eder. Vahdet şiirlerde 

daha ziyâde benzetmelere konu olmuştur. Vahdet, kesret ehlinin bilemeyeceği Allah ile 

olunan yüce bir makamdır. Hakikat yolundan gidip tam bir marifet kazanan dervişler, 

vahdet âleminde coşup kendilerinden geçerler. Bu âlemde her şey bir başkadır. Dikkatle 

nazar edildiği zaman, birlik âleminde sözün olmadığı görülür. Feyzi-i Hindî’nin “Her 

şey sendedir, tıpkı meyvenin içindeki çekirdek gibi ve çekirdeğin içindeki meyve gibi”  

beytinde olduğu gibi kâinatın ilm-i ilâhide mevcut olduğunu daha yaratılmadan 

kendisini bildiğini, binâenaleyh bütün varlıkların içinde O’nun kudret ve celâlinin 

görüldüğünü ifade etmektedir. Keza bir buğday tanesinde bir harmanı, bir tek cevizde, 

ceviz ağacını görmek, vahdette kesreti müşâhede etmek demektir. Allah kânûn-ı ilâhisi 

ile bir habbeden bir harman vücûda getiriyor. Yüzbinlerce taneden bir harmanı teşkil 

eden kudret-i ilâhiye bir taneye bir harman sığdırmıştır. Bir tek habbede, kudret-i 

ilâhiyyeyi görebilen, vücûd-ı Hakk’ı tevhid eder. (Üstüner, 2007: 68; İz, 2001: 137-138)  

Bin tane sıfatı olan Allah’ın zâtının tek olduğunu söyleyen rind, vahdete 

erebilmek için yani kesretteki vahdet nûrunu bulabilmek için, kişinin varlığının yok 

olması gerektiğini söyler ki, bunlar cân, dil, akıl ve isteklerdir. Nefsin arzularını terk 

etmiş olanlarda Hakk’ı gönül ile bilme hâli meydâna gelir ve vahdet sırlarına mahrem 

olunur ve bu hâle gelenlerin ise vahdet sırlarını ifşâ etmemesi gerekir. Rind tevhîd 

ehlinin sırları ifşâ etmediğini, bunu yapanın ise şirk ehli olduğunu söyleyerek, Hakk’ın 

vahdetini bilenlerin dilinin lâl ve aklının da mât olduğunu söyler. (İbrahim Hakkı G 

136/6, G 243/2; Niyâzî-i Mısrî G 15/5 G, 16/3, G 16/4, G 27/2, G 107/6; Fuzûlî G 1/4) 

Vahdet ehli kesretin içerisinde, yalnızca bir yüzü seyrân ederken buna mukabil kesrette 

aşırı küfre gidenler ise o yüzü göremezler. (Niyâzî-i Mısrî G 140/14) Ne kadar daha bu 

kesret âleminde devredeceksin diyen rind, vahdet merkezinde kutb ol ki, o devredenler 

sana gelsin diyerek, kesretten yani çokluktan vahdete yani bir olana davet eder. Kendini 

vahdette bir eyle ki, sana görünen her şey bir olsun diyen rind, ayrıca vahdet esrârının 



309 

 

akıl için anlaşılmaz olduğunu; ama vahdet sırrını yaşayanların aşka mahrem olduklarını 

söyler. (Sun’ullâh-ı Gaybî G 1/7, G 5/7, G 29/2, G 29/4, G 48/12, G 48/13) 

Bu cân yine vuslat diler sen şâh ile vahdet diler 

Varmağa dil nusret diler lûtf eyle açıvir yolum 

         Niyâzî-i Mısrî G 114/7 

Cümle efkârun hurûfın cem’ idüp tevhîd ile 

Nokta-i vahdetde haşr ol gayrı hîç var olmasun 

        Niyâzî-i Mısrî G 142/7 

Mutasavvıf şâirlerin yanı sıra dîvân şâirleri de vahdete değinmişlerdir. Aşk ehli 

olan bu fâni dünyadan el etek çeker; çünkü rind olmanın gereği vahdet köşesinde 

oturmaktır, anlayışında olan Nef’î, rind isen çokluğu teklikle değiş, diyerek vahdete 

vurgu yapmaktadır. Ve aşk şarâbından içen âşıkların ancak vahdete erişebileceklerini 

söylemektedir: 

Ehl-i aşk olan çeker bu bezm-i fâniden ayag 

Nef’îyâ ger rind isen ol kûşe-i vahdet-nişest 

         Nef’î G 14/5 

Yoklasan noktada mevcuddur esrâr-ı huruf 

Rind isen gafleti ko kesreti tenhaya degiş 

                  Nef’î G 59/4 

Işk câmın nûş idüp âşık irişdü vahdete 

Zâhid-i sad-sâle gör dahi gam-ı ferdâ çeker 

                 Nef’î G 582/3 

4.16.4. Uzlet 

Uzlet tasavvufta, günaha girmemek, daha çok ve daha ihlaslı ibadet etmek 

amacıyla toplumdan ayrılıp ıssız ve kimsesiz yerlere çekilmek, tek başına yaşamak 

olarak zannedilmiştir. Hâlbuki: Uzlet iş zamanı içinde, halkın arasında bulunmak, iş 



310 

 

zamanı dışında “leh ü la’b”, “hevâ vü heves” peşinde koşanların arasında bulunmamak 

için evine, ailesinin yanına dönmek ve onlara faydalı olmaya çalışmaktır. Uzletten 

maksat, faydasız sözlerle zaman geçirmemek, boş zamanlarda bir köşeye çekilerek 

ibadet ve tefekkürle zamanı değerlendirmektir. Uzletin hakîkati halktan ayrı olmak 

değil, kalbini onlardan ayırıp Hakk’a yönelmektir. Sâlikin ilk hâli uzlet, son hâli ise 

halvettir. (Kuşeyrî, 1999: 197; İz, 2001: 168; Uludağ, 1996: 543) 

Şâirler uzleti, âşığın cânânı için halktan kaçarak firâr etmesidir, şeklinde 

yorumlarlar. Onlara göre uzlet eden ancak hem sevip hem sevilebilir; uzlet kişinin dostu 

sevmesini ve dostun da sevgisini kazanmasına vesile olur ve uzlet edip oturan 

hayvanlıktan sıyrılarak insan sıfatına nail olur. Dosta meyleden uzlet ehli, uzletin riyâsız 

olması gerektiğini bilir; çünkü uzletin usûllerinden biri amellere riyâ bulaştırmamaktır. 

Ve Allah’ın sevdiği kullar uzlet ehli olanlardır ve onlar Hakk’ın lutfuna ve ihsânına nail 

olurlar. (Kuddûsî G 147/10; Eşrefoğlu Rûmî M 2/6, M 2/7, M 2/2, M 2/3, M 2/5, G 

20/11; Sun’ullâh-ı Gaybî G 51/2)      

Yâ Rab bize ihsân it vuslat yolını göster 

Sûretde koma cân it ‘uzlet yolını göster 

          Niyâzî-i Mısrî G 42/1 

‘Uzlet-i halk ihtiyâr it sen sana gel ey gönül 

Tâ bulasın ‘uzletile Hak katında ihtisâs 

     Niyâzî-i Mısrî G 81/4 

Bir zamân yüz virme dünyâ ehline ‘uzletde ol 

Akl u fikrün bir yere cem it yüzüne çek nikâb 

        Niyâzî-i Mısrî G 12/5 

Mihnetten kesildim ve işret şarâbından çekildim diyen Bâkî, gönlünü kebâp, 

gözyaşını şarâp ederek uzlet köşesine çekildiğini söyler. Dünyâ ile alakasını keserek bir 

köşeye çekilip, Hakk ile başbaşa kaldığını imâ eder. Ayrıca dünyada hiçbir şeye ve 

hiçbir kişiye boyun eğme diyen şâir, sultanlara yakışır bir edâ ile gidip uzlet köşesine 

oturulması, nasihatında bulunur. (Bâkî G 408/6, G 432/2) Ünvân sahiplerinin beni 

sevmeleri, benim uzlet köşesindeki ünvansızlığımdandır, diyen Nâbî ise uzlette adın, 



311 

 

sânın olmayacağını dile getirir. Uzlete çekilenlerin makam ve itibardan ayak 

çekmelerini ve hatta adlarını dahi unutmaları gerektiğini söyler yani varlıklarından 

geriye hiçbir şey kalmamasını ister. Ona göre ancak böylelikle insan rahat ve huzur 

içinde kalabilir. (Nâbî G 71/4, G 404/7, A 200)   

Bezm-i kesretden çekildi câmveş Bâkî gönül 

Tekye-i vahdetde ‘uzlet ihtiyâr itsem gerek 

         Bâkî G 273/5 

Künc-i ‘uzlet gülşen-i cennet kadar cân-bahş olur 

Dâr-ı gurbetde bulunsa âşinâlardan biri 

              Nâbî G 836/11 

4.16.5. Halvet 

Yalnız kalma, tenhaya çekilme, tek başına yaşama demek olan halvet için 

mutasavvıflar çeşitli tarifler getirmişlerdir: Şeyhin gözetiminde halvethanelerde ibadet 

ve zikirle meşgul olmak; ne bir meleğin ne de diğer herhangi bir kimsenin bulunmadığı 

bir halde ve yerde Hakk ile sırren/mânen konuşmak, ruhen sohbet etmek; günahtan 

korunmak ve daha iyi ibadet etmek için ıssız yerlerde yaşamayı tercih etmek; zâhirde 

halk ile bâtında Hakk ile olmak; yalnız bir köşeye çekilip iç âlemini murakabe etmek. 

Yalnız yaşamayı tercih eden ve Hakk’la olmak için halktan ayrı kalmaya önem veren 

mutasavvıflar, halveti tasavvufî hayatın bir unsuru haline getirmişlerdir. (Sevim, 1997: 

69; Pakalın, 1993: C. I/ 713; Uludağ, 1997: 386-387) 

Rinde göre halvet dostu bulmakla başlar. Ona göre her kim ki dostu bulur; o 

hakikatte halveti bulur. (Eşrefoğlu Rûmî M 2/10; Niyâzî-i Mısrî G 15/5) Dost ancak 

halvette bulunabilir ve halvete girmek isteyen ise kalabalıktan ve dünyâ telâşından 

çıkmalıdır. (Eşrefoğlu Rûmî M 2/9) Dost ile halvete girebilmenin usülleri; nefsi hevâ ve 

isteklerden arındırmak, kalbi riyâdan temizlemek ve mâsivâya meyletmemektir; ancak 

bunları gerçekleştirenler halvet yolunu bulabilir. (Niyâzî-i Mısrî G 42/3, G 42/7) 

Kesretteki vahdeti bularak, cismi ve cânı ateşe verenler halvetin şerbetinden içerler. 

Vuslata nail olmak isteyen âşık, her şeyden sıyrılarak nefsi dahi öldürerek halvete yani 

daha önce görülmemiş olan o mekâna girebilir. (Niyâzî-i Mısrî G 159/5, G 159/6, G 



312 

 

159/7; Nâbî G 208/5) Kalbin halvet hânesine, dostun hayâli gelir ama hakikât dîvânında 

mecâzın yeri yoktur, diyen Nâbî, hayâlle yani mecâzla değil, bizâtihi dostun kendisiyle, 

gönül hânesinde halvete girmek ister. (Nâbî G 163/3) Âşık halvete talip olur ki, dildâra 

gönülden rızâ göstererek, onun her isteğini memnuniyetle yerine getirsin: 

O cân ki bulmuş o cânânı halvet-i dilde 

Anınladır her işi anda gayrı da’vâ yok 

       İbrahim Hakkı G 163/3 

Gitdi kesret geldi vahdet oldı halvet dost ile 

Hep Hak oldı cümle ‘âlem şehr ü bâzâr kalmadı 

         Niyâzî-i Mısrî G 179/4 

Halvet oldur mâ-sivâdan kalmaya aslâ eser 

Olmaya rıdvâna meylün âhiret cennet degil 

         Sun’ullâh-ı Gaybî G 75/2 

Âşık olur talîb-i halvet ki tâ 

Göstere dil-dâre dilinden rızâ 

     İbrahim Hakkı G 7/7 

Dost ile halvete girmenin usullerinden biri de cânı ona teslim etmektir. Eğer 

cihân halkı halvetten haberdâr olsaydı, halvetin bir katresi için cânlarını verirdi; çünkü 

iki âlemde halvetin şerbetine paha olamaz anlayışında olan âşık için, var olan her şey 

halvet için fedâ edilmelidir. (Niyâzî-i Mısrî G 159/4) Ve halvet gönülde saklı 

tutulmalıdır, çünkü maksat bu hâl ile şöhret bulmak değildir; o bakımdan halvetin gizli 

olanı makbuldür. Gönle dildârın geldiğinden namahreme haber verilmez, zirâ dost bunu 

istemez. (İbrahim Hakkı G 86/1) Gönülde dost ile halvet olup onunla başbaşa kalan 

âşık, duayı yani ondan bir şey istemeyi bırakarak “medh ü senâ” eder:  

Ölüm didükleridür halvet-i yâr 

Kamu agyâr gider elhamdülillâh 

      Niyâzî-i Mısrî G 157/5 



313 

 

Bilmem nic’etsem n’eylesem bu halvetün şerbetine 

Bu cânı teslîm eylesem bu halvetün şerbetine 

              Niyâzî-i Mısrî G 159/1 

Gaybîyâ sen halveti gönülde tenhâ it hemân 

Çünki maksûdun senün hem âfet-i şöhret degil 

               Sun’ullâh-ı Gaybî G 75/7 

Tâ ki dil halvet olup dost ile tenhâ kaldum 

Hep du’â gitdi hemân medh ü senâya düşdüm 

      İbrahim Hakkı G 217/6 

Sun’ullâh-ı Gaybî sûfîye, halvet ettim diyerek başka yerlere hor bakma sakın; 

Hakk’ın olmadığı yer mi var ki, her yer halvet yeridir, diyerek halvet için bütün âlemi 

yer olarak göstermektedir ve hatta insan da başlı başına bir âlemdir ve onun gönlü bu 

âlemin merkezidir. Şeyhî de halvethâne olarak meyhâneleri göstermektedir çünkü ona 

göre cihân hile, riyâ ve ikiyüzlülükle doludur ve bu nedenle afiyet ve selâmet yeri İlâhi 

aşkla dolu olan meyhânelerdir. İbrahim Hakkı’ya göre ise, aşk sırları gönülde mahrem 

olduğu müddetçe halvet yeri bütün âlemdir:  

  Halvet itdüm diyü sûfî gayra hor bakma sakın 

Hak’dan ayrı yir mi vardur kangı yir halvet degil 

       Sun’ullâh-ı Gaybî G 75/4 

Tuttu cihânı zerk ü riyâ âfiyet bulan 

Meyhâne kûşesindeki halvet-nişîn ola 

        Şeyhî G 157/5 

Çü sırr-ı aşka oldum dilde mahrem 

Gözümde halvet oldu cümle âlem 

            İbrahim Hakkı G 213/1 

 



314 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

RİNDE İSNÂD EDİLEN SIFATLAR ÇERÇEVESİNDE FİKİR, SÖZ, SOHBET 

VE NASİHATLARI HAKKINDA YORUMLAR 

  



315 

 

5.1. RİNDE İZÂFE EDİLEN SIFATLAR 

5.1.1. Dîvâne 

Âşık olan rindin en belirgin özelliklerinden biri, dîvâneliğidir. Bu özelliğinden 

dolayı da rind genelde yakası bağrı parçalanmış olarak gezer. (Durmaz, 2003: 36) 

Klasik şiirimizde rind, aşkın ilâhi cezbesine kapılarak, sevgilinin cemâline müştâk oluşu 

ve ona kavuşmak isteyip de bir türlü vuslata erememesinden dolayı, yollara düşen ve 

aşkından ağlayıp inleyen bir dîvâne olarak tasvir edilmektedir. (Yûnus Emre G 215/2; 

İbrahim Hakkı G 178/7) Aşk şarâbı içerek mest olan rinde, derece itibariyle ve liyâkat 

ciheti bakımından dîvânelik sıfatı lâyık görülmüştür. Çünkü dîvânelik âşıklığın en üst 

merhalelerindendir ve aklı başında olmama hâli rindi meczûp yani kendinden geçmiş 

derecede sevgili müptelası yapmıştır. Bu hâli de zâhid tarafından anlaşılamadığı için 

rind onun tarafından sürekli hakir görülerek aşağılanmaktadır. Zâhid onun 

meczûpluğunu yüzüne vurarak rindi utandırma peşindedir:  

İçip aşkın meyin şöyle mest ol ki 

Dîvâne desinler akrân içinde 

     Eşrefoğlu Rûmî G 110/3 

Zâhid beni tahkîr ider meczûb deyü ta’yir ider 

Işkdan heman tenfîr ider meczûb-ı Kuddûs olmışam 

               Kuddûsî G 433/6 

Bahar mevsimi geldiğinde delilik cinneti daha da ziyâdeleşmektedir. Bu 

durumu ele alan Bâkî, bahâr vaktinde, nasıl ki coşup taşmakta olan suyu zincirler 

tutamaz ise, benim sevgiliye doğru akmakta olan dîvâne gönlüme de zincir vurulamaz, 

demektedir. Avnî ise, peri soylu güzellere âşık olduğundan beri dîvânelikten dolayı gam 

yeme, diyerek kendisine dîvâne muamelesi yapılmasından ötürü üzüntü duymaması 

gerektiğini söylemektedir. Dîvâne âşığın âhı ve inlemeleri seni incitmesin, neylesin 

bîçâre seni gördükçe takatten kesilir, diyen Nef’î ise, sevgiliyi devamlı surette 

görememe durumunun âşığı dîvâne ettiğini imâ etmektedir: 

  



316 

 

Su gibi zencîrler tutmaz dil-i dîvâneyi 

Hâsılı âvârelik vakti bahâr eyyâmıdur 

          Bâkî G 123/4 

‘Avnîyâ dîvânelikden gam yime şimden girü 

Çünki  ‘âşık olalı meyl-i perî-zâd eyledün 

           Avnî G 40/5 

Âhına incinme gâhî âşık-ı dîvânenin  

N’eylesin bîçâre gördükce seni bîtâb olur 

               Nef ‘î G 34/2 

Dîvân şâirlerine göre, dîvâne olmanın bir diğer sebebi ise, sarhoş olma 

durumudur. Şarâp içmekten mestâne olan ve sarhoşluk sebebinden ötürü aklı başından 

giden sarhoşun bu hâli onu dîvâne eder. Rindin bir yanında cânân, bir yanında mey 

oldukça dîvâne gönlü karaların da denizlerin de sultanı olur; yani karadan maksat yârin 

gönlü, denizden maksat ise şarâp kadehidir. Dîvâne gönül bunların sultânı olmaya lâyık 

görülür. Gönül şâirlerin hitap yeridir, âşıklar gönlüyle dertleşir ve onunla konuşarak 

halleşirler. Bu kadar önemli bir hitap mercii olan gönül, edebiyatımızda dîvâne olarak 

tasvir edilmektedir: 

Sun sâgarı sâkî bana mestâne desinler  

Uslanmadı gitdi gör o dîvâne desinler 

        Yahyâ G 93/1 

Bakıp geh sîne-i cânâne geh câm-ı mey-i nâbe 

Dil-i dîvâne berr ü bahre sultân oldugun görsem 

               Nef ‘î G 80/6 

Gönlüm katı rüsvâyî mestâne midir bilmem 

Mestâne degilse ger dîvâne midir bilmem 

                   Nef ‘î G 77/1 



317 

 

Bazen de âşığı dîvâne kılan sevgilinin saçlarının zincirine bağlı olmasıdır. 

Sevgilinin zincir gibi saçları âşığı kendisine bağlayarak sanki zincire vurulmuş bir 

dîvâneyi andırır. Sevgilinin zincire benzeyen saçının herbir telinde âşıklarının dîvâne 

gönlü asılıdır. (Necâtî G 137/4) Bâkî ve Fuzûlî de aynı duruma gönderme yaparak, 

sevgilinin siyah saçlarının zincirine gölümü bağladım, bu sevdâ beni dîvâne etmektedir, 

diyerek sevdâ kelimesi ile aynı zamanda siyah anlamında olduğu için kara sevdâ 

manâsını kullanmaktadırlar. Bu sevdânın da sonu cinnettir ve dîvâneler de zincire 

vurulurlar yani bu durumda aşkları onları cünûna sürüklemektedir: 

Gerçi hâl u hatun âşüftesi çokdur ammâ 

Beni dîvâne kılan silsile-i gîsûdur 

               Bâkî G 46/3  

Çekilür silsile-i zülf-i siyehkâruna dil 

Beni dîvâne kılur bir gün o sevdâ göresin 

               Bâkî G 384/3 

Ey Fuzûlî bir sanem zülfüne gönlüm bagladum 

Çekdi zencîr-i cünûna âkıbet sevdâ meni 

          Fuzûlî G 255/7 

Fuzûlî, aşk deliliği ilminin müderrisi benim hani nerede Mecnûn, diyerek asıl 

anlamı deli demek olan Mecnûn’a delilik dersini verecek kadar ondan üstün bir âşık 

olarak kendisini görmektedir. Ve hatta kendisini, eşi benzeri olmayan bir dîvâneye 

benzetmektedir. (Fuzûlî G 176/4) Fuzûlî, dîvâne âşık olmasının sebeplerinden birini de, 

sevgilinin onu aşkı uğrunda rüsvâ olarak görmemesine bağlar ve bu hâl ise onu çıldırtır; 

çünkü gerçekte dîvâne âşık olması, onu rüsvâ etmektedir. Dîvâneliğin sonuçlarından 

birisi de melâmete uğramaktır. Melâmet pazarından çıkmak ise, âşık için dîvânelik 

olarak görülmektedir. (Fuzûlî G 270/5) 

Menem müderris-i ilm-i cünûn hani Mecnûn 

Ki ber-murâd ola devrümde istifâ ile 

                            Fuzûlî G 249/6 



318 

 

Rüsvâlarından ol meh saymaz meni Fuzûlî 

Dîvâne olmayum mı dünyâda yoh mu ‘ârum 

                 Fuzûlî G 189/7 

Mutasavvıf şâirler de kendilerini dîvâne âşık olarak tanımlamaktadırlar. 

Niyâzî-i Mısri, aşk meydânlarının baş açık gezen bir dîvânesisin, bu hâl daha ne kadar 

sürecek, ne zaman akıllanacaksın, derken aslında bu hâlin hiç geçmeyeceğini kendisi de 

bilmektedir: 

Ey Niyâzî baş açık dîvânesin 

Nice bir dîvânesin uslana gel 

          Niyâzî-i Mısrî G 107/7 

5.1.2. Perîşân 

Aşk derdinin elemini çekmek rindi kederli, hüzünlü bir hâle sokar ve bunun 

neticesinde ise perîşânlık hâli zuhûr eder. Aşktan hâsıl olan perîşânlık hâli, âşığın 

kalbini de perîşân eder (Fuzûlî G 276/3). Sevgiliden beklediği muhabbete nâil olamayan 

âşık, buna karşılık onun vefâsız muamelelerine maruz kalır ve bunun neticesinde ise 

gönlü perîşân olur. Başka bir ifadeyle âşığın gönül aynası mahbûbundan gelen cefâ 

taşlarıyla bin parçaya ayrıldığında, âşığın hatırının perîşân olmaması mümkün değildir. 

Âşığı perîşân eden sevgilidir; fakat onun derdine dermân olacak olan da yine sevgilinin 

kendisidir: 

Cefâ taşıyla mir’at-i dilim sad-pâre eylersin 

Ne mümkündür yine hâtır perîşân olmasın dersin 

             Yahyâ G 285/2 

Işk derdi beni eyledi nâçâr u perîşân  

Kim çâre ider bendeye şâh eylemeyince 

                 Kuddûsî G 171/2    

Âşığı perîşân eyleyen bir diğer unsur sevgilinin saçlarıdır. Saç dağınık ve 

düzensiz halleriyle âşığın aklını başından alır ve onu perîşân eder yani saçlar açılıp 



319 

 

rüzgâra doğru salınınca dağılır başka bir değişle perîşân olur ve dolayısıyla âşıkları da 

perîşân eder. Ayrıca sevgilinin saçının düğümünü çözmesi de onun zülfüne gönül veren 

âşığı perîşân etmektedir. (Avnî G 63/4, 67/2) Hakiki sevgilinin hiçbir kayd ile bağlı 

olmadığı bu âlemden müstağni olması yani sevgilinin dünyâ âleminde değil de âlem-i 

gaybda olması, sevgiliden ayrı kalmanın acısını çeken âşığı perîşân eder. (Fuzûlî G 

150/1, G 97/7) Âşık perîşân hâliyle bu cihâna ün salmıştır ve bu tavırları âşığa şöhret 

kazandırmıştır. (Fuzûlî G 163/2) 

Esdikçe bâd-ı subh perîşânsın ey gönül 

Benzer esir-i turra-i cânânsın ey gönül 

           Nedîm G 78/1  

Çeşm-i mestine düşer mi dem-be-dem kan eylemek 

Zülfüne mi kaldı ya diller perîşân eylemek 

                Necâtî G 296/1 

Haddinde görüp zülfün ben güni kara âşık 

Âlemde perîşânlık bildim neden olmuşdur 

               Necâtî G 84/4 

Zâhidlik ve aşırı sofuluk anlamıyla da ele alabileceğimiz zühd mefhumu; 

kendini ibâdete verme, ibâdetle meşgûl olma anlamlarına da gelmektedir. İçerisinde 

dünyâlık barındıran ibâdeti, ihlâs ile yapılmış bir amel olarak görmeyen rindin 

ekseriyetle kaçındığı bu haller yani ona göre zühdün âfeti ve yıkımı, rindler zümresini 

de perîşân ederek, onların sabır ve tahammül sınırlarını zorlar: 

Hayl-i rindânı perîşân etdi zühdün âfeti 

Döndürüp nakd-ı şigîbe mâye-i cem‘iyyeti 

                                               Nâ‘ilî K 34/1 

  



320 

 

5.1.3. Şûrîde 

Rindin âşık, tutkun, meftûn ve düşkün hâllerini gördüğümüz şûrîde sıfatı için 

aynı zamanda aklı karışık ve gönlü perîşân yakıştırması da yapılabilir. Âşık, şûrîde 

gönlünü sevgilinin ayakları dibine su gibi akıtmak ister. Onun eteklerinin ıslanmasından 

çekinse dahi belâya uğramış ve aynı zamanda hayran olan gönlünü sevgilinin eteklerine 

dolayarak ardınca süründürmek ister. (Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 77/3) Nasıl ki gülün 

hararetli aşkına kapılmış olan bülbüller, nâle ve feryât ederler ise, âşık da bülbüller gibi 

bu kargaşada çılgınlığı ele alarak, sevgilinin dikkatini celp etmek ister ve bu da âşığı 

şûrîde etmektedir. (Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 240/4) Bu âleme atılan âşık, bu diyârın 

gurbet ellerinde yalnız kalır, gayb âlemindeki sevgiliden uzak bulunmanın acısını çeker 

ve ürkek bir âşık olarak garip düşer; bu hâller ise onu düşkün yani şûrîde bir duruma 

sokar. Onun bu dünyadan maksadı, gözyaşlarını sevgilinin yoluna harceden bir âşık 

olmayı istemesidir. (Necâtî G 26/1; Bâkî G 221/3) Âr ve hayâ kaydından geçen âşık için 

bu hâller içerisinde olmak katı alçaklıktır; ona sevgilinin hayrânı olarak, yalnız onun 

meftûnu ve şûrîde âşığı olmak yakışır:  

Âşıkım âşıka şûrîdelik a’lâ yaraşır 

Pek denâ’et görünür sıklet-i ârı çekemem 

                Nef’î G 84/4 

Dîvân şâirleri kendilerini şûrîde birer âşık olarak nitelemektedirler. Nef’î, rüsvâ 

oluşunu ve kimseden korkmadan ve çekinmeden hareket etmesini şûrîde âşık olmasına 

bağlamaktadır. Şeyhülislâm Yahyâ Bey ise, sevgilinin güzelliğini dünyaya 

duyurduğunu söyler ve kendisini şûrîde bülbül olarak göstererek aşkının şiddetiyle her 

daim vasıflarını anlattığı gülünü, âleme kendisinin meşhûr ettiğini söylemektedir. 

Mutasavvıf şâirler de dîvân şâirleri gibi kendilerini şûride âşık olarak görmektedirler. 

İbrahim Hakkı, düşmandan korkmak ve sakınmak hatırıma gelmez; çünkü gönlüm hem 

şûrîde hem de şeydâdır, açıklamasında bulunur. Sevgiliye ileri derecede olan muhabbeti 

onu pervâsız hâle getirmiştir. Eşrefoğlu Rûmî ise, şûrîde âşıkların yarının vadesine 

kanmayarak, şimdiden gözünü karartıp sevgilinin zülfünün karasına düştüklerini söyler 

yani zülfün siyahlığı âşığı kara sevdâya düşürerek, kendisine meftûn ve tutkun bir 

şûrîde âşık eder. (Eşrefoğlu Rûmî G 108/10) 

  



321 

 

Ülden ol gûne sermestân-ı sâhib-hâlden 

Nef ‘î-i şûrîde-i bî-bâk ü rüsvâ bundadır 

             Nef ‘î G 37/5 

Sen tuyurdun hüsnünü dünyâya Yahyâ dilberin 

Bülbül-i şûrîdenin ‘aşkıyle meşhûr oldu gül 

          Yahyâ G 223/5 

Çü gelmez hâtıra pervâ-yı agyâr 

Gönül şûrîde hem şeydâdır ey dost 

            İbrahim Hakkı G 54/5 

Dünyaya meyleden ve dünyâ düşkünü olarak gördüğü zâhidin, zühd adına 

yapmış olduğu sohbet ve nasihatlarını dinlemeyen rind, şûrîde âşık olduğunu dile 

getirerek zâhid gibi ikiyüzlü ve riyakârlık etmediğini ifade eder. Ona göre sevgiliyi 

çılgıncasına seven ve onun cemâline müştâk olan şûrîde âşığın, sevgiliyle arasında 

riyakârlık söz konusu dahi olamaz. Âşık sevgilinin güzelliğini müşahade ederek, 

samimi bir kalple onun hayranlığına taliptir. Rindi şûrîde bir âşık eyleyen tam olarak bu 

düşüncesidir. Aşk şarâbından içenler ilim, zühd ve takvâ kaydından geçerek yalnızca 

mahbûbunun ilâhi cezbesine kapılarak, onun meftûnu ve yalnızca onun hayrânı olurlar: 

Ey zâhid-i dünyâ-perest var zühdünü arz eyleme 

Ben âşık-ı şûrîdeyim zerk ü riyâ neme gerek 

          Eşrefoğlu Rûmî G 54/2 

Bana ne ilm ü ne fetvâ bana ne zühd ü ne takvâ 

Beni şûrîde vü şeydâ kılıp içirdi câmını 

                 Eşrefoğlu Rûmî G 131/7 

5.1.4. Şeydâ 

Aşk ile kendinden geçmesi ve çok sevgiden hâsıl olan dîvânelik hâlinin zuhûr 

etmesinden dolayı rinde şeydâ sıfatı yakıştırılmaktadır. Sevgiliye ileri derece olan 

hayranlığı ve düşkünlüğü, onun aklını başından alarak rindi tutkulu bir âşık-ı şeydâ 



322 

 

eder. Sevgilideki bu güzellik ve bu tatlılık varken mahallesine akıllı olarak varan 

âşıklar, çılgın bir halde geri dönerler; çünkü sevgilinin cemâlinin güzelliği âşıklarının 

aklını başından alır. (Avnî G 17/6) Sevgilinin gönül derdiyle şeydâ olan âşık, bu aşk 

içinde Mecnûn’a teşbih edilmektedir. Rindin, asıl anlamı deli demek olan Mecnûn’a 

benzetilmesi boş yere değildir; çünkü o da aşkından çılgına dönen bir âşıktır. (Eşrefoğlu 

Rûmî G 24/1; Nedîm G 166/5) Ve ayrıca Hakk’ın tecellisinin doğduğu yer olan gönlün 

penceresinden ilâhi nûrun ortaya çıkması, âşığın aklını başından alır ve onu deli bir 

şeydâya çevirir: 

Fuzûlî rind ü şeydâdur hemîşe halka rüsvâdur  

Sorun kim bu ne sevdâdur bu sevdâdan usanmaz mı 

                                                           Fuzûlî G 257/7         

Bir gönül derîçesinden yine bir nûr oldu peydâ 

Aklımı başımdan aldı beni kıldı deli şeydâ 

          Eşrefoğlu Rûmî G 2/1 

Mutasavvıflar da dîvân şâirleri de kendilerini şeydâ âşık olarak 

göstermektedirler. Kuddûsî’yi, çılgıncasına seven bir şeydâ âşık hâline getiren ve de 

kendisine hayrân bırakan Hakk’ın aşkıdır. Hakk aşkı ile İlâhi cezbeye kapılarak aşk 

sarhoşluğunun neticesinde almış olduğu feyzlerin lezzetiyle coşması, onda şeydâlık 

vasfını meydana çıkarır. Bu da zâhid tarafından anlaşılamaz ve dîvân şiirinde her daim 

rind-zâhid arasında geçen çatışma, bu beyitte de kendisini gösterir. Zâhidin rinde taş 

atması yani onu görünüş itibariyle değerlendirmesi ve işin bâtınî tarafını idrâk 

edemediği için kınaması dile getirilir. Nef’î ise, bütün bir âlem mânâların esrârının 

cevherine gark olsa dahi sen yine de bütün bunları Nef’î’nin şeydâ olan gönlüyle değiş, 

demektedir. Başka bir değişle şâir, ince mânâ ve hakîkati tefekkür ile aşk sırlarının 

müşâhadesinin izhârının yapılması durumunda dahi bütün bunların izâhı Nef’î’nin 

şeydâ gönlüne denktir ve ondan başkası da buna lâyık değildir, demek ister: 

İden Kuddûsîyi şeydâ vü hayrân ışk-ı Yezdâna 

Niçin zâhid atar taşı aceb ol mest-i şeydâya 

                 Kuddûsî G 116/7 



323 

 

Olsa pür-gevher-i esrâr-ı ma’ânî âlem 

Sen yine anı dil-i Nef’î-i şeydâya degiş 

            Nef’î G 59/5 

Ey sevgili gözlerimi gözümdeki rahatsızlıktan dolayı bağladığımı zannetme, 

diyen Şeyhülislâm Yahyâ Bey, her daim sevgilinin cemâlinin hüsnüne müştâk olduğu 

halde ve ona çılgıncasına âşık olmasına rağmen yine de bu şeydâ âşık, seni iki gözünden 

dahi sakınmaktadır, diyerek çok zarifçe bir anlatım örneği sergiler. Bâkî ise, aşkının bir 

neticesi olarak cismindeki yanık yaralarından dolayı, insanların onun şeydâ bir âşık 

olduğunu anlamalarından dem vurur. Yani meczûp bir âşık olmanın emaresinin, 

vücûdundaki yanık izlerinden anlaşıldığını dile getirmektedir:  

Gözlerim cânâ remedden baglarım sanma beni 

Sakınur iki gözünden âşık-ı şeydâ seni 

            Yahyâ Mt106 

Benüm bilmezdi kimse ‘âşık-ı şeydâlıgum hergiz 

Tenümde tâze tâze yakmasam dâg-ı mahabbetler 

                Bâki G 166/2 

Dîvân şiirinde, âşığın şeydâ gönlü sevgilinin siyah saçlarının kıvrımına asılmış 

olarak tasavvur edilir ve bu da âşık ile maşûkunu birbirine bağlayan bir araç olur. Âşık 

bu bağın kesilmesini istemez; çünkü gönlünün zülfün teline asılı olması demek, onun 

sevgilinin dîdârını görmesi için bir umudunun olması demektir. Sevgilinin hüsnünü 

görmeyi arzulayan âşık için bu durum bir fırsat olarak görülür. Sabâ rüzgârı yahut tarak 

sevgilinin saçına dokunduğunda, onun zülfünün telleri âşığın gönlüne bağlı olarak 

tasavvur edildiği için, bu durum âşığın da gönlünü titretmiş olur yani âşığın şeydâ 

gönlü, aşkın elemini ve ızdırâbını her daim yaşamaktadır: 

Zülf-i siyehinden kesilir mi dil-i şeydâ 

Bir râbıtadır cân ile cânân arasında 

        Yahyâ G 307/2 

  



324 

 

Sabâ mıdur tokınan zülfine yahud şâne 

Nedendür ey dil-i şeydâ bu ıztırâb sana 

             Neşâtî G 4/4 

5.1.5. Âvâre 

Mutasavvıflar gibi dîvân şâirleri de rindi, gözü yaşlı ve bağrı yaralı olarak ilden 

ile gezen, yârine kavuşma ümidiyle onun peşinde koşan bir âvâre âşık ve sevgilinin 

derdinden başıboş dolaşan bir serseri olarak tasvir etmektedirler. Dilrübâ, hercâyi 

olduğunda yani belli bir yerde karar kılmayan ve de vefâsız bir şıpsevdi ise, âşık da bu 

devâsız derdin içinde âvâre olur ve bîçâre bir halde başıboş gezerek dolaşır. Yolu 

Kays’ın olduğu sahraya düşer, âvârelikten Mecnûn gibi çölleri aşar, vadileri geçer. 

Gamı başında biriken âşık, aşk çöllerinin âvâre gezgini olur; çünkü aşkın âvâreliğinde 

aşkın bütün ızdırapları ve elemleri vardır. (Eşrefoğlu Rûmî G 19/6, G 130/4, Mnc 20; 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 217/1, G 160/3; Fuzûlî G 58/3) Sevgilinin dağınık saçları da 

âşığın gönlünü perîşân eder ve zülfün tellerine dolaşan sevdâlı gönlü, rindin âvâre 

tavırlar sergilemesine neden olur: 

Dagıtır kendiyi bir âh ile zülfünde gönül 

Rind-i âvâre-reviş fikr-i tecemmül mü eder 

                                              Nâ‘ilî G 120/3 

İy gönlümün eglencesi eyit bana n’eyleyeyin 

‘Işkundan oldum âvâre derdüm kime söyleyeyin 

             Yûnus Emre G 283/1 

Aşkın hevesine kapılan gönül, aşktan başka hiçbir şeye takat getiremez ve 

âşıkta sabırsızlık ve tahammülsüzlük hâli baş gösterir ve bunun neticesinde âşık 

kendisini âvâreliğe vurur ve başıboş dolaşmakta karar kılar. Yârini arayan ve onunla 

vuslatı uman âşık, bu arzusuna nâil olamayınca âvâre bir vaziyette bağrı yanık ve sinesi 

parça parça olduğu için bir yerde karar kılamaz ve bu sebeple de sakin kalması âşık için 

bu ihtimalde pek de mümkün değildir. (Şeyhülislâm Yahyâ Bey R 5) 

 



325 

 

Düşelden dil hevâ-yı ‘aşka bî-sabr u şekîb oldu 

Hele âvârelikde ber-karâr olmak nasîb oldu 

            Şeyhülislâm Yahyâ G 393/1  

Dil yine ser-keştedir tîr-i hevâyîveş Nedîm 

Bir kemân-ebrûnun olmuşdur meger âvâresi 

                Nedîm G 163/7 

5.1.6. Üftâde  

Rindin bîçâre, düşkün ve tutkun âşık taraflarını üftâde sıfatı içerisinde 

görmekteyiz. Âşık nazarında cihânın âfeti hükmünde olan sevgili, âşığını bin belâya 

müptelâ bir üftâde etmektedir. Salınarak gezen dilber, her nereye giderse gitsin üftâde 

âşığını da gölgesi gibi peşinden sürükleyerek, ayakları dibinde düşkün ve zavallı bir 

vaziyette dolaştırır. Yârin yolundan onun ayak izini öpmeden geçmeyen âşık, bu 

sebeple üftâde sıfatına lâyık görülür. Bu düşkün ve ayaklar altındaki vaziyeti rindi, 

üftâde bir âşık yapmaktadır. Aynı zamanda rindin şarâba olan meyli ve son derece 

sarhoş halleri de onu toprağa dökülmüş tortu gibi, ayak toprağı bir düşkün yapar. (Nef‘î 

G 85/3; Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 424/3, G 299/3; Nedîm G 14/5; Fuzûlî G 190/1) 

Yok tâkatımız kûyuna yüz sürmege yârin 

Mestân-ı harâbâtî vü üftâde-i aşkız 

    Nef ‘î G 51/6 

Yüz sürmek umar pâyüne üftâdeler ammâ 

Nevbet mi deger kimseye dâmânun ucından 

                  Bâkî G 356/4 

Gördügün âşık eder bir büt-i ra’nâsın sen  

Acep üftâdesi çok dilber-i yektâsın sen 

               Nef ‘î G 99/1 

Toprağa dökülen şarâbın tortusu gibi ayaklar altında kalsak bile yine de nâzlı 

sâkînin üftâdesi olmaya gönüllüyüz; çünkü biz aşk bezminin niyâz eden sarhoşlarıyız, 



326 

 

diyen Neşâtî Bey, en belirgin özellliği aşk sarhoşluğu olan rindin üftâde âşık olmasına 

da gönderme yapmaktadır. Fuzûlî ise, zâhid şarâp düşkününü çok kınama zira pîr-i 

mugânın yani meyhâne ulusunun kerâmeti birçoklarını yıkıp mahvetti, diyerek şarâp 

düşkünlüğünü üftâdelik olarak nitelemektedir. Şarap düşkünlüğünden maksat çok şarap 

içerek yıkılmaktır ki, bu hale düşen ancak rindin kendisidir ve pîr-i mugânı üstâd olarak 

kabul edip onun himmetlerine muhtaç olan da yine rindtir:   

Üftâdesiyüz cur’a gibi sâkî-i nâzun 

Biz bezm-i mahabbetde mey-âşâm-ı niyâzüz 

                   Neşâtî G 56/3 

Zâhid çoh etme ta’ne mey üftâdesine kim 

Çohları yıhdı pîr-i mugânun kerâmeti 

            Fuzûlî G 287/6 

Naz edip de düşkünlerinden eteğini çekme; eteğinde olan ellerin göklere 

açılmasından kork, diyen Fuzûlî burada sevgilinin eteğine yapışmış olanların üftâdeler 

yani düşkünler olduğunu kastetmektedir. Sevgili eteğini çekince onu tutan eller göklere 

doğru açılır ifadesiyle, bedduamızdan kork demektedir. Bir diğer beytinde ise kapının 

toprağına düşmüş olan âşık, cennete meyletmez, diyerek üftâde âşığı yine düşkün olarak 

göstermektedir. (Fuzûlî G 116/3) Şeyhülislâm Yahyâ Bey de üftâde olan âşığı tıpkı 

Fuzûlî gibi sevgili karşısında düşkün olarak gösterir. Zillet çamuruna batmış âşığının 

üstüne basıp çiğneme ve onu düşkün ve hâkir görme, diyerek sevgiliye seslenmektedir: 

Çekme dâmen nâz edüp üftâdelerden vehm kıl 

Göklere açılmasun eller ki dâmânundadur 

                   Fuzûlî G 90/3 

Meded ey şehsüvâr-ı hüsn esb-i nâza çignetme 

Görünce ‘âşık-ı üftâdeyi hâk-i mezelletde 

                    Yahyâ G 343/4 



327 

 

5.1.7. Gedâ  

Rindin fakir ve kimsesiz bir dilenci tarafını gördüğümüz gedâlık vasfı, rinde 

izâfe edilen sıfatlardan birisidir. Eli boş ve yoksul bir dilenci olarak tasvir edilen rind, 

dünyâ malına ehemmiyet vermeyen, âlemin bütün debdebesinden ve tantanasından uzak 

duran, fakirliği kendisine ölçü edinen ve dahi fakrıyla övünen bir şahsiyet olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Aşk meyhânesinin gedâsı olması, gam bezmindeki sâkîden şarâp 

dilenmesi içindir. Parası olmadığı için harâbâtta şarâp dilenen rind için bu durum gam 

değildir; çünkü onun cebi boş olsa dahi bunu kendisine dert edinmez. Meyhânenin 

kadeh dileneni olduğunda sâgarlardan birinin elbette ki gelip onu bulacağını bilir ve bu 

sebeple dilencilik vaziyetinden asla vazgeçmez (Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 338/4, Mt 2; 

Bâkî G 386/7). 

Tehî-dest olsan ey rind-i gedâ gam çekme kim elde 

Zer-i sürh olmasun gül-gûn şarâb-ı dil-güşâ olsun 

                                                            Bâkî G 351/4 

Rindler dünyâ halkının nazarında avamdan, gariban, derbeder, üstü başı perîşân 

bir dilenci görünümündeyken, Allah katında çok yüksek ve yüce mertebeleri işgal eder, 

ama onun mütevazılığı bunları halka açıklamasına engel olur ve bunu kimseye 

hissettirmez (Çoban, 2002: 85). Rind görünüşte gedâ kılıklı olmasına rağmen özünde 

ise, mânâ âleminin sultânı olmaya lâyıktır (Kuddûsî G 734/2). Allah’tan gayrısına 

muhtaç olmama düstûrunu benimsediği için bu dünyânın âlâyişine kapılıp da gaflete 

düşmez. Bütün bu sûretten ve mâsivâ kaydından kaçarak sığındığı meyhâneleri 

kendisine mesken edinir. Bütün bunlara istinâden Bâkî, harâbâtın gedâsını kınamayın ve 

ona taş atmayın, bırakın onu kendi hâline, Rabbiyle başbaşa kalsın, demektedir (Bâkî G 

403/4). Ne diye bahsederler riyâ sahipleri senden, varsayalım ki birkaç tane kadeh içmiş 

olasın, diyen Bâkî rindi meyhânenin gedâsı olarak gösterirken, şarap içtiği için zâhid 

tarafından kınanmasını dile getirir. Hidâyet kaynağı olan şarâbı içen rind, gedâ sûretli 

görünmesine karşın; liyâkati sayesinde kalbi müşahade ile gönlünde coşan muhabbeti 

taşmaktadır:  

  



328 

 

Ne çeker adını eshâb-riyâ ikide bir 

Tutalum rind-i gedâ bir iki peymâne çeker 

                                                Bâkî K 12/5 

Gâh rind-i gedâya feyz irişür 

Câm-ı mey meş‘al-i hidâyet olur 

                                 Bâkî G 93/7 

Rind, kûy-ı yârin zavallı ve fakir bir gedâsı olarak görülmesine rağmen aslında 

o âlemin gedâ görünümlü sultanıdır. Haşmet, şan ve gösterişin ne demek olduğunu 

hükümdârlara gösterecek kudrette olan rind, bunun yerine yârin eşiğini mesken edinen 

bir itibârsız olmayı tercih eder. (Şeyhülislâm Yahyâ G 12/1; Bâkî G 348/11, G 408/4) 

Zâhirde gedâ sûret olmasına karşın, virâne gönlünde nice mânâ hazinelerini barındıran 

rind, gönülle bilme yani kalbi müşahede ile Hakk’ı müşahedenin zuhuruna varabilen bir 

şahsiyet olarak gösterilir. Bunun için varı yoğu terk edip dost yolunun gedâsı olmaya 

gönüllüdür; çünkü bilir ki bu yolun gedâsı yücelik bakımından âlemdeki sultânlardan 

üstündür. Şâh ile gedâ, cemiyyet arasında en yüksek ve en alçak mertebede olanlardır. 

Rindi gedâlık seviyesinden şahlık makamına çıkaran marifet ehli olmasıdır. (Bâkî G 

118/5; Necâtî G 31/1) Ve ayrıca rind yârin hizmetçiliğini yapmayı, bütün isteklerine 

kavuşmuş bir hükümdâr olmaktan daha üstün görür: 

Gerçi sûretde gedâ-yı bî-kesem ben zâhidâ 

Ma’nâda bâyım ki ben şol bâya virdim gönlümi 

        Kuddûsî G 305/4 

Sûretâ gerçi gedâ şeklin urundum ammâ 

Mesned-i memleket-i ma’rifete Dârâyem 

              Bâkî G 315/4   

Bir âleme düşsek ki elem olmasa anda 

Her rind-i gedâ pâdişeh-i Cem-hâşem olsa 

                                            Nef ‘î G 117/3 



329 

 

5.1.8. Bende  

Klasik şiirimizde sevgili bir pâdişâh olarak tasavvur edildiğinde, rind de o 

pâdişâhın huzurunda bulunan bende olarak tasvir edilmektedir. Mesele şâirler tarafından 

şâh-bende bütünlüğü içerisinde birbiriyle ilişkili olarak ele alındığında; sevgili âlemlerin 

sultânı konumunda iken, rind ise onun hizmetini gören kapısının kulu ve kölesi 

konumunda olmaktadır. Âşık nazarında bendelik yani kölelik bir yüce makamdır ki, 

âşık yüksek mertebe olarak gördüğü bu makamdan dışarı çıkmak istemez. Sultânının 

sâdık hizmetkârı olan rindin varlığı, sahibine hizmet edecekse eğer onun uğrunda cânı 

dahi fedâ etmekten kaçınmaz; çünkü kendisini onun ağzından çıkacak olan fermânın 

yani buyruğun bendesi olarak görmektedir. Sultân her ne dilerse dilesin kendisini onun 

emrini yerine getirmekle mükellef hizmetkârı olarak görür. (Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 

304/2; Nedîm G 91/3)  

Ezeliyet kavramı düşüncesine sahip olan rind, Ezel Bezminde aşk şâhının emri 

ve hükmü altına girerek onun bendesi olmayı kabul etmiştir ve onun kölesi olarak 

aslında muhabbet mülkünün şânı ve şerefi yüce bir sultânı olmaya da lâyık görülür. 

Bâkî aşağıdaki beyti ile Ezel Bezmine telmihte bulunarak, rindin âlemlerin Sultânına 

olan bağlılığına ve hükmü altına Belâ diyerek girme hadisesine gönderme yapmaktadır. 

Edebiyatımızda rind ve Bezm-i Elest ilişkisi birlikte ele alınarak; rindin sevgiliyi ilk 

defâ orada görmesi ve âşık olması hususiyetiyle, klasik şiirde bu bağlamda 

kullanılmaktadır. Yaratmış olduğu her varlığı hakkıyla bilen ve sonsuz ilim sahibi 

Yaratıcının zâtını metheden; şânını ve yüceliğini öven rindin karşısında sevgili pâdişâh 

iken; rind de onun huzurundaki bende konumundadır: 

Ezelden şâh-ı ‘aşkun bende-i fermânıyuz cânâ 

Mahabbet mülkinün sultân-ı ‘âlî-şânıyuz cânâ 

             Bâki G 13/2   

Zâtın gibi bir pâdişeh-i ârif ü kâmil 

Benden gibi bir rind-i senâ-güster-i âlem 

                                           Nef‘î K 24/28  

Sultânın ayağının toprağına kul olan rindin benliğinden söz edilemez; çünkü 

sultânı karşısında o ancak bir köle yani bende sıfatına lâyıktır. Sevgili huzurunda 



330 

 

konumu bakımından bende olan âşık, sevgilinin nazarında değer görmek için varlığını 

onun ayakları altına sererek onun yolunun toprağı olur; çünkü bilir ki mahbûbun 

bakışları toprağı altın etmektedir. Sultânının hizmetini kusursuz gören rind, onun 

dîdârına nâil olabilirken; bu idrâktan yoksun samimi bir hizmetkâr ve sultânının sâdık 

bendesi olamayan zâhid ise menfaatinin karşılığı olarak o çok istediği cennette kalır; 

fakat sultânın dîdârını temâşâ edemez. (Necâtî Bey G 305/1, G 186/7, G 16/3)  Rind 

sultânın kapısında feryâd eyleyerek ondan medet bekleyen ve mahzûn gönlünü onun 

visaliyle şâd etmek isteyen bir kuludur; şâhı tarafından itibâr görmek isteyen bir 

bendedir.  (Nef ‘î Ts 5)  

Bana kul olsun deyü hâcet ne fermân etmege 

Ben senin çokdan efendim bende-i fermânınam 

            Nedîm G 90/2 

Cezbe-i feyzün şarâbın toldurup 

Bu Niyâzî bendeni meyhâne kıl 

      Niyâzî-i Mısrî G 108/6 

5.1.9. Bî-Çâre 

Aşkın elemi ve ızdırabına karşın aşk derdine dermân bulamayan rind, o çok 

sevdiği mahbubundan beklediği iltifata da nail olamayınca, bu çaresizlik hâlleri onu 

biçâre âşıklar zümresine dâhil etmektedir. Çünkü rind, aşkın musibetlerine giriftâr 

olmuş bîçâre bir âşıktır. (Neşâtî Bey G 48/2, G 102/2) Güzel sevgilinin yurdunda cânını 

ve gönlünü bırakan âşık, o âfetin kapıya çıkıp da görünmemesinden dolayı, kûyunun 

etrafında onu görebilmek ümidiyle çaresiz bir halde beklemektedir. Bu çaresizlik 

hâliyle, aşk yolunda sevgiliyi düşünerek, ne anlama geldiğini bilmediği, mânâsız sözler 

söyleyerek dolaşmaktadır. Yani kendinden geçmişçesine ve şuurunu kaybetmişler gibi 

şaşkın ve zavallı bir haldedir. (Bâkî G 59/4, G 124/5; Eşrefoğlu Rûmî G 31/4; Neşâtî 

Bey G 102/4) Aşk elinden kurtulamayan âşık, vefâsız bir güzele meftûn olduğundan, 

bîçâre ve acınası bir hâle düşer. (Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 85/5, G 57/1) Sâbâ yelinden 

medet uman âşık, toprak olmuş bedeninden bir zerreyi yârin eşiğine ulaştırmasını 

istemektedir; çünkü ayrılık acısına artık tahammülü kalmamıştır, hicrânın gamı onu 



331 

 

bîçâre ve zavallı bir âşık yapmaktadır. Yârin eşiğinde feryât figân ederek, sevgiliden 

aşkına karşılık ilgi bekler; fakat ondan bir sevgi ve de alâka göremez, bu nedenle de 

biçâre bir vaziyette dolaşır: 

Ne dilberden ne dilden bir haber almaga var çâre 

Sorarsan ‘âşık-ı bî-çârenin hâlin garîb oldu 

                Yahyâ Bey G 393/2 

Kerem kıl ben gubârı ey sâbâ irgür der-i yâre 

De kim bîçâreyi hicrân gamı bu hâle irgürdü 

         Yahyâ Bey G 415/3 

Eşiginde subh olunca uludum itler gibi 

Ermedi bir kimsene bî-çârenin feryâdına 

              Necâtî Bey G 533/3 

Aşka düşen bîçâre olur söylemiyle Yûnus Emre, ancak insan olan Hakk’ı bulur 

ve de O’na erişmenin yolu insan olma şuuruna erişmekten geçer, demektedir. Daha 

doğrusu İrâde-i insandan muhabbet-i İlâhiyeye vararak yani kalbî müşahede ile hakiki 

birliğe ererek, Hakk’ı müşahede edebilmektir insan olabilmek ve insan olmanın yolu da 

âşık olmaktan geçmektedir, söylemini rivâyet etmektedir. Aşka muhabbet eden ve 

maşûkuna teveccüh gösteren âşığın hâlinden anlamayan aşksız zâhid, o aşkından ötürü 

bîçâre olan düşkün ve zavallı âşığa ta’n etmektedir. Aşkın cezbesinden yoksun olduğu 

için bîçâre âşığı kınamaktadır:             

İnsân olan buldı Hakk’ı meclis anun oldur sâkî 

Hemân bu bî-çâre Yûnus ‘ışkıla âşinâyımış  

                    Yûnus Emre G 125/7  

Kuddûsî-yi bî-çâreye ta’n eyleme zâhid 

Yok fâ’ide ol âşıka hiç ta’n u şütûmdan 

                 Kuddûsî G 521/5 



332 

 

5.1.10. Zarif 

Aşk ateşinin alevleri, âşığı yakar ve onu tertemiz yapar. Sonunda âşığın gönlü 

öyle nazik ve latif olur ki, naziklik ve letafetten sevgilinin yüzünü görmeye tahammül 

edemez. Zirâ sevgilinin tecellisi ile yok olmaktan korkar. (Nesefî, 1990: 60) Rindin aşk 

adamı olması onu zârif, hassas ve nâif yapılı bir insan yapmaktadır. Aşkın varlıklar 

üzerindeki bu tesirinin, rind üzerindeki etkisi de ona ince ve nârin bir fıtrat 

kazandırmasıdır. Nazlı sevgili karşısında rind, ince ve nâzik tavırlı bir âşık sûretine 

bürünür. İnce ruhlu olan rind, sevgiliye hitâben güzel tabirlerle ve ince nüktelerle 

yazmış olduğu şiirlerini ona takdim eder. Şâirlik yönü ona mizâcen zarif ve nazik, 

hassas ve kırılgan bir tabiat kazandırırmaktadır ki, şiir ve inşânın tezâhür etmesinde bu 

önemli bir husustur. Dildâra yazmış olduğu şiir ve gazellerini sunarak hasbihâlini, 

nâzenin sevgiliye nezâketle arz etmektedir. Yazmış olduğu gazellerini yârine okutarak 

ancak böylelikle onun dudaklarından bûse alacağını tasavvur etmesi, yani gerçekte değil 

de, sevgilinin onun şiirlerini okumasıyla onu öpmüş olabileceğini muhayyilesinde 

canlandırması; ince ve hassas bir şâir ruhuna sahip olduğunu göstermektedir. Çünkü 

sevgilinin onun şiirlerini okumasıyla âşık, sevgili tarafından hatırlanmış ve anılmış 

olacaktır; sevgilinin onu yâd etmesi âşığın ümitle beklediği istekleri arasındadır. Bu 

hususta yazılmış en güzel örneklerden biri de Nedîm’in bir beytinde nazlı yâre hitâben 

söylediği şu sözleridir: Üzerinde gül nakışları bulunan ipekli bir elbise giymişsin fakat 

bu elbisedeki gül dikeni gölgesinin senin tenini incitmesinden korkarım, demesi onun 

ne kadar zarif bir şâir olduğunu göstermektedir: 

Geh şi’r ü geh gazel diyü dildâra Bâkıyâ 

‘Arz iderüz nezâket ile hasb-i hâlümüz 

              Bâkî G 207/5  

Zarîfâne gazeller söyleyüp yâre okutmakdan 

Lebin bûs eylemekdür kasdi Nâbî’nün zarâfetle 

             Nâbî G 769/5 

  



333 

 

Güllü dîbâ giydin ammâ korkarım azâr eder 

Nâzeninim sâye-i hâr-ı gül-i dîbâ seni 

               Nedîm G 154/3 

Nef’î kendisi gibi ince ve hassas ruhlu kişilerle arkadaşlık etmek istemektedir 

ki, bu da ancak rind tabiatlı dostlarla mümkün olacaktır. Aksi takdirde diğer yârenler 

ona sefâ değil ancak gönlüne ağırlık vermektedir. Cihânın zarif ve hassas ruhlu rindleri, 

kendileri gibi olanlarla hemhâl olmayı dilemektedir; çünkü böyle olmayan dostların 

kasveti rindler üzerinde iç sıkıntısı oluşturmaktadır. Gönlü daralan rindin ise, bu 

durumda keyfi kaçmış olur. Huyları beğenilen ve ahlâkı güzel olan zârif ve hassas ruhlu 

ve de hoş sohbetli olan rindlerle arkadaş olmak istenir: 

Nef ‘î gibi bir rind-i sebük-ruh ile hemdem 

Hem sıklet-i yârân-ı safâyı çekemez dil 

                                               Nef ‘î G 76/7 

Biz rind-i sebûk-rûh-ı cihânız bize hemdem 

Rind olmayıcak sıklet-i yârân ne belâdır 

                                                Nef’ î G 43/7 

Yârân olıcak hisâli memdûh olsa 

Ahlâkı hasen cebîni meftûh olsa 

‘İlm ü hüner-i kemâle söz yok ancak 

Rind olsa zarif olsa sebük-rûh olsa 

          Nâbî A 195  

Ağır ve can sıkıcı nefsi bırak, âşıklar gibi zarif, şen ve hoşa giden ol, 

söylemiyle İbrahim Hakkı gönlünden varlık yükünü atarak, hafiflik ve ferahlık bul, 

nasıhatında bulunur. Cihânın hoşa giden, zarif tabiatlı ve hoş sohbet kişisi olduğunu dile 

getiren Neşâtî Bey ise, rindlere mahsus bir edayla zevk ve sefâ sarhoşuyuz, elimizde 

kadeh tutan duacılarız, demektedir:   

  



334 

 

Sakîl nefsi bırak âşık-ı sebük-rûh ol 

Ko varlıgın yükünü dilden ol hafifü’l-hâz 

            İbrahim Hakkı G 73/6 

Berzende sebük-rûh-ı cihânuz çü Neşâtî 

Ser-mest-i safâ bâde-keş-i câm-ı niyâzüz 

             Neşâtî G 56/5 

5.1.11. Mert 

Aşk meydânında cândan ve tenden geçebilen gerçek mert odur ki, sevgili 

uğruna cânını vermekten asla çekinmez. Âşıkların istikâmeti mertlik üzeredir  ve bu 

sebeple de bundan başka hallere tevessül etmeyerek; ne hor görülmekten imtina ederler, 

ne de itibâr görmekten kibre düşerler. Klâsik Türk edebiyatında, ikrar verip aşk pirine 

imân edenler, aşk meydânın er evlâdı erleri olarak görülmektedir. Dünyâ alâyişinden 

uzak durarak, mâsivâ kaydından geçen ve cihânın sevdâsına baş eğmeyen insan, bu 

âlemin mert ve cesur âşıklarından olur. (İbrahim Hakkı G 161/1; Necâtî Bey G 197/4, G 

39/1; Yahyâ Bey G 73/5; Neşâtî Bey G 52/5; Ümmî Sinan G 30/3; Avnî G 27/4) Dert ve 

belâ oku dokunsa bile iftiharla göğsünü geren âşık, aşk meydânın mert ve yiğit 

rindlerinden olur. Aşkın eleminden ve kederinden çekinmeyerek korkusuzca rindlerin 

meydânına girenler, aşk âlemin yürekli kahramanlarındandır. (Bâkî G 50/4) Sun’ullâh-ı 

Gaybî, rindi mertlerin yani hakikâtte insan olan, adam diye tabir ettiğimiz şahsiyetlerin 

en yücesi ve mertebe bakımından en üstünü olarak göstermektedir. Şeyh Gâlîb ise, mert 

kelimesini tanımlarken riyâ ile meşgul olmayan, içi dışı bir ve özü sözü doğru olan 

insanlar, rindtir açıklamasında bulunur: 

Tokınsa tîr-i mihnet ger mübâhât ile gögsün ger 

Soyındun ‘arsa-i rindâne girdün merd-i meydân ol 

                                                             Bâkî K 11/3 

Mürîd-i râh-ı rindân olmaga tâlib isen ‘âşık 

Sana gösterdi Gaybî işte şâh-ı râh-ı merdânı 

                          Sun’ullâh-ı Gaybî G 113/10 



335 

 

Bırak riyâ revişin merd odur ki âlemde  

Küşâde-meşreb ola rind ola kalender ola 

                                 Şeyh Gâlîb G 274/5  

Yürekli olup melâmet ve kınanma karşısında cesur davranan âşıklar, er 

meydânlarının mert âşıklarıdır. Melâmet meydânında gam ve kınanmaya maruz kalan 

âşıklar, aşk muharebesinin cesur kahramanları olarak görülür. Çünkü sofu bu uğurda 

kınanmayı göze alamaz ve aşka cesâreti yoktur. Buna karşın rind ise, korkusuzca aşk 

haremine girer; çünkü gönül ehli olan rindler muhabbete meftûndur (Bâkî G 119/3; 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 31/5). Ayrıca şarâba düşkün olan rind mademki, felek 

hergün bir babayiğidi toprağın altına alıyor, o zaman biz de şarâbı içerek sarhoş olup 

yere yıkılan mertlerden olalım, düşüncesindedir. Yani fâni ve geçici dünyada aşk 

sarhoşu olarak aşkından yere serilen yiğitlerden olmayı istemektedir (Avnî G 56/4). En 

büyük mertlik göstergelerinden biri de, yâr eteğini çekse dahi âşığın cesâret göstererek, 

ona yeniden el uzatmasıdır:  

Tutamaz sofi melâmet okuna sine siper 

Yine bu şiveleri âşık-ı bî-bâk eyler 

                   Necâtî G 180/5  

Vâsıta çok vuslata ammâ hemân lazım olan 

Yâra dâmân-ı keşîde âşık-ı ser-bâza dest 

                 Nef ‘î G 15/4  

Bâkî’nin gürliye gürliye: İnsanoğlunu bu toprak üstünde şerefle yaşatmak için, 

tuğralı bir emirnâme halinde şu düsturu neşretti: Evet, rindlik aynı zamanda yiğitliktir. 

(Sevük, Cumhuriyet, 12.06.1947) 

Bâkî acûz-ı dehre zebûn olma key sakın  

Merdâne bas ayagını meydâne er gibi 

             Bâkî G 503/5 



336 

 

5.1.12. Müflîs 

İşi gücü dostu sevmek olan ve bundan başka kâr gütmeyen rind, iki cihânda da 

varlığını aşka verdiği için müflis yani fakir olarak gösterilmektedir. Fakir ve sefil 

görünmesine karşın yoksullukta daha da beter olmayı dilemektedir. Dünya malına itibâr 

etmemesi ve de mal mülk sevdası içerisinde olamaması bu düşüncesinde etkendir. Rind 

için gerçekten kayıp içerisinde olanlar bu dünyaya meyledenlerdir; ona göre asıl iflasın 

eşiğinde olanlar bu kimselerdir. (Eşrefoğlu Rûmî G 38/1; Necâtî Bey G 117/5) Müflis 

âşığın gözü sevgilidedir, güzellik ülkesinin itibârlı sultanının, onun gibi peş parasız bir 

dilenciye bakmamasından çekinmektedir. Zenginliğiyle ve ihtişamıyla göz dolduran 

sevgili ise, ziyâdesiyle yoksul olan âşığına dönüp bakmaz. Cânân ile vuslata erememek 

rind için kayıpların en büyüğüdür. Rind bunun nedenini günâhlarının çok olmasına 

bağlamaktadır; çünkü günahkâr oluşu onu müflis yapmaktadır. Bu dünyada günah 

batağına batanların kaybedenlerden olduklarını bilir ve ona göre asıl iflas edenler bu 

kimselerdir. (Avnî G 43/7; Nâbî G 145/1)  

Cennetten ve ona benzer var olan bütün güzelliklerden geçen âşık, bu hâlinden 

ötürü müflis yani hiçbir varlığa sahip olmayan bir fakir konumundadır. O ise, yârin 

mahallesinin müflisi olmaktan hoşnuttur. Yârin dîdârına müştâk olan âşığın en büyük 

arzusu onu görebilmektir; çünkü asıl zenginlik ona göre sevgilinin dîdârına nâil 

olabilmektir. (Necâtî G 473/11) Meyhâneye girmek isteyen rind, parasızlığından ötürü 

meyhâne sakinleri tarafından geri çevrilmekten endişe etmektedir. Kesesi boş olan rind, 

elinin de boş kalmasından korkmaktadır. İçeriye girdiğinde ise, meyhâne köşesinde beş 

parasız olmasına rağmen, fakirliğine aldırış etmeden elindeki şarâpla işret ederek sefâ 

sürmektedir:    

Müflis-i kûy-i nigârem bana anman cenneti 

Tâlib-i ruhsârı yârem gül-sitândan geçmişim 

                 Necâtî G 364/2 

Çün müflis ü mahûr ederim azm-ı harâbât  

Redd eyler ise sâkin-i meyhâne ne müşkül 

               Şeyhî G 107/4 

  



337 

 

Meyhâne kûşesinde bî-mâye rind-i müflis 

Câm-ı şarâb elinde ‘işret eder Cemâne 

                                           Yahyâ G 316/4   

5.1.13. Âgâh 

Lûgatte uyanık, anlayışlı olan ve olacak şeyleri sezen, bilen kişi anlamına gelir. 

Tasavvufta, bilhassa Mevlevîlerde, uyuyan kişiyi ürkütmeden uyandırmak, yol 

edeplerindendir. Hafifçe yastığına el ucuyla, sağ elin parmak uçlarıyla vurulur ve yavaş 

bir sesle, adıyla hitap edilerek, “derviş âgâh ol” denir ki, bu uyan demektir. Birisine 

“Âgâh kişi” denirse, gerçek yolunu bilen, olacakları sezen anlayışlı kişi anlamı anlaşılır 

(Gölpınarlı, 2015: 13). 

Kendini bilip ve kendinden haberdâr olan, basiret sahibi ve anlayışlı, 

hakikatleri anlayan ve kalp gözü ile gören insan âgâh kimsedir ki, bu kişi nefsini bilir ve 

ona hükmeder ve ancak böyle bir kişi Rahmân katında ârifler zümresinden sayılabilir. 

Bu kişi, kuvve-i hafızası ile Allah’ı gerektiği gibi tespih ve tahmid eden kişidir. İlim ve 

irfân derecesi çok yüksek olup, akıl ile değil de gönül ile bilen yani gönül bilgisiyle 

hareket eden kişi için âgâh denilebilir (İbrahim Hakkı G 50/6). Nâbî, Hakk’ın sırlarının 

farkında olanlar âgâh kimselerdir ki, bunlar çok yüce bir değere sahip olan Kur’ân’ın 

mânâsını idrâk ettikleri için, kâinatın güzelliklerini temâşâ ederken bunun bir sanatkârı 

olduğunu bilmektedirler, açıklamasında bulunur (Nâbî A 127). İbrahim Hakkı ise, 

gönlüne cihânın güzelliklerini doldurmayarak bundan sakınmayı âgâhlık yani uyanıklık 

olarak görmektedir ve böylesine âgâh olan kimse ise arşı ve yeryüzünü ve hatta cenneti 

gönülden seyre dalabilir (İbrahim Hakkı G 253/7). Bütün bu tanımlarla âgâh olduğu 

işaret edilmekte olan rind, ne bu âlemin gamından ve kederinden dolayı üzülür ne de 

sevince ve mutluluğa boğulur. Onun katında hüzün de mutluluk da birdir; çünkü basiret 

sahibi ve anlayışlı olmak bunu gerektirir. Kendisine bahşedilen hayatın getirmiş olduğu 

kederlere de mutluluğa da eyvallah demesini bilen rind, kendisine sunulan fırsatları 

elinden kaçırmayan ve hakikatlerin farkında olandır: 

  



338 

 

Zâkir oldur kendün anup kendüden âgâh olan    

‘Ârif-i nefs ‘ârif-i rahmân degildür yâ nedür 

            Sun’ullâh-ı Gaybî G 28/5 

Kalbine eyle nazar kendini tanı kimsin 

Kendüyi dilde gören ehl-i dil âgâh olmuş 

                    İbrahim Hakkı G 142/5 

Birdir gam u şâdî bize âgâh u habîriz 

Fevt eylemeziz fırsatı rindân-ı basîriz           

                                       Nâ‘ilî Ş 41/5 

Harâbâtta muhabbet şarâbından içen rind, ilâhi aşkın vermiş olduğu şevk ve 

cezbeye kapılarak aşk sarhoşu ve şaşkınlığı içerisinde yatmaktadır ki, bu vaziyetteki 

rindin içinde bulunduğu hâli anlayamayan halk, onu gaflete düşmüş zanneder; hâlbuki o 

gönül müşahedesi ile hikmetleri ve hakikatleri bilen ve de âgâhlık derecesine vâkıf 

olabilendir. Bu seviyeye erişmiş ve varlığın sırlarını keşfetmiş, özde yatan sırrı 

çözebilen ve çevresine bir başka gözle bakmasını bilen rindin, bir yaprağa nazar 

etmesiyle bütün kâinatın sırlarını okuyabilecek ve dahi varlığın hakikatini çözebilecek 

kadar âgâhlık seviyesinde yani ileri derecede bilgili ve hatta âriflik mertebesinde olduğu 

dîvân şâirleri tarafından dile getirilmektedir:  

Mest ü medhûş yatan rindi harâbât içre 

Halk gafletde sanır ben ana âgâh derin 

                 Şeyhülislâm Yahyâ G 275/3 

Nükte-i sırr-ı vücûdu şerh ider her berg-i ter 

‘Ârif-i âgâha bu gülşende besdür bir varak 

        Bâkî G 243/4 

Nâ’ilî’ye göre, Allah’ın ezeldeki hükmü yani kullar için takdir ettiği şeyin 

zamanı gelince meydana gelmesi, rind için çekinilecek bir durum değildir, çünkü o 

kaderde olanın başa geleceğini bilir. Hakikatleri fehmedecek kabiliyette olan rind, bu 

konuda derin düşüncelere kapılmak yerine, hakikate teslim olmayı tercih edecek 



339 

 

olgunluğa sahiptir. Bu duruma benzer bir ifade ile Şeyhülislâm Yahyâ Bey ise, kazâ 

okları senin cânını özler de gelir; âgâh ol, uyanıklık göster de ona hürmet et ve de güzel 

muamelede bulun açıklamasında bulunur. Burada şâir, “arif-i billâh” yani her şeyi bilen 

ve başa gelecekleri önceden fehmedebilen rinde işaret eder ve ayrıca onun kadere olan 

inancını ve teslimiyeti göstermek ister:  

Nâ‘ili hâtıra-i bîm-i kazâ yok bizde 

Rind-i âgâh bu ma‘nâda te’emmül mü eder 

                                             Nâ‘ilî G 120/6 

Seni özler gelir ey cân-ı şeydâ tîri âgâh ol 

Çık istikbâline tâzîm u ikrâm eyle yer göster 

        Yahyâ G 98/2         

5.1.14. İnsan-ı Kâmil 

Tasavvufî anlayışta insan-ı kâmil, âlemin rûhu, âlem de insân-ı kâmilin sureti 

olarak telakki edilmiştir. İnsân-ı kâmil, tasavvufta (aynu’llah) olarak tasavvur edilerek 

ve her şeyi gören fakat kendini görmeyen insanın göz bebeğine benzetilmiştir. İnsan 

bedeni kendi kalbinin süslü canfes kumaştan giysisidir. İnsan kalbi Mevlâ muhabbetinin 

yeri, bilme ve tanıma hazinesinin sığınağıdır. Ancak cihanın özünün özü, Allah’ı 

tanıyan kâmil insandır ki, gönlü onun tanışığıdır. Bu kâmilin şanının büyüklüğünü bir 

kere seyreyle ki, on beş kat merasim libâsı giyip şeriat bayrağı, muhabbet tahtı ve 

marifet tacı ile en büyük Sultan olmuştur. Zirâ bütün kâinatı kendine bağlı ve hizmetkâr 

bilmiştir. Kendi zâtında şeriat, tarikat ve hakikat kemâl bulmuştur. Yani onun sözleri 

güzel, işleri güzel ve ahlâkı güzel olmuştur. Her kimde bu üç alâmet meydana gelip 

mevcut olursa o kimse mü’min, ârif ve kâmildir. Bütün âlem bir tek kişi farzolunmuş ve 

bu kâmil insan onun nur saçan kalbi durumunda bulunmuştur (Uludağ, 1996: 270; Aynî, 

1985: 170-171). 

Edebiyatımızda gönül, sırlı hazinelere mâlik virâne olarak tasavvur olunur ve 

bu sırrı idrâk etmenin neticesinde ise insanda irfân hâsıl olmaktadır. Yaratılmışların en 

şereflisi olan insan, fıtraten mükerrem olduğundan, hürmet ve yüce bir değere hâizdir ve 

bu hususiyetledir ki, melekler tarafından kendisine secde olunmuştur. İnsan böylesine 



340 

 

yüce bir izzete sahip olduğundan Hakk’ı bilme ve gönül ile müşahede edebilme idrâkına 

sahiptir. Çünkü Yaratıcı insana kendi ruhûndan üflemiştir, bu da onu diğer 

mahlûklardan daha şerefli ve daha izzetli yapmaktadır. “Ey Peygamber! Rabbinin 

meleklere şöyle dediğini hatırla: Ben, kuru balçıktan, şekil verilmiş çamurdan bir insan 

yaratacağım. Ben, onun yaratılışını tamamladığım ve ona ruhumdan üflediğim zaman, 

siz hemen onun için secdeye kapanın” (Hicr Sûresi, 15/28-29). Ayetinde görüldüğü 

üzere melekler ancak böylesi bir kâmil varlığa secde etmektedirler. İnsan yaratılışındaki 

kâmillik nedeniyle Hakk’ın sırr-ı İlâhisine mazhâr olur. Bu bakımdan insan âlemin özü 

ve kemâl bakımından en ileri dereceye sahip olanı ve de âlemlerin gözbebeği olarak 

nitelendirilmektedir:   

Ey dil ey dil niye bu rütbede pür-gamsın sen 

Gerçi vîrâne isen genc-i mutalsamsın sen 

Secde-fermâ-yı melek zât-ı mükerremsin sen  

Bildigin gibi degil cümleden akvâmsın sen 

Rûhsun nefha-i Cibrîl ile tev’emsin sen 

Sırr-ı Hak’sın mesel-i Îsî-i Meryem’sin sen 

Hoşça bak zâtına kim zübde-i âlemsin sen 

Merdüm-i dîde-i ekvân olan âdemsin sen 

          Şeyh Gâlîb Trc 10 

Dîvân şiirinde, dünyânın hilelerine aldanmayarak mâsivâ kaydından geçebilen 

ve aşk meydânlarının merdi olarak gösterilen rind, hakiki maşûk olan Allah’ın aşkıyla 

yanmaktadır ve her dem Hakk’a duyduğu muhabbetten dolayı insan-ı kâmil olarak 

nitelendirilmektedir. Aşk yolunu terk etmeyen ve sâbitkadem durabilen rindin, âşıklık 

yönü onu kemâl sahibi ve de faziletli bir kâmil insan yapmaktadır. Ona göre akıl ile 

değil aşk ile kemâl sahibi olunur; aşka meyletmesi de bundandır. Bu hususta şarâp rind 

için çok kıymetlidir; çünkü aşk şarâbından içen rindin noksanlıkları tamam olur ve kalbî 

kemâl derecesi ile esrâr-ı İlâhiyeye vâkıf olup, irfân ve marifet sahibi olarak kâmil insan 

zümresine dâhil olur (Ümmî Sinan G 30/3; Fuzûlî G 268/7, G 195/7, G 277/7). Bu 

hususta Niyâzî-i Mısrî, rindin ağzından zâhide seslenerek oruç, namaz ve hac ile iş 



341 

 

bitmez, aslolan irfân sahibi olmaktır, diyerek şekille değil hakikât fehmedilerek ve işin 

mânâsı bilinerek hareket etmek gerektiğini vurgular. Hikmetlerin ve hakikatlerin farkına 

varan ve Hakk’ı kalple bilip tanıyan kişi, insân-ı kâmil derecesine gelir. Hakikâtlerin 

üstünü örtüp Hakk’ı inkâr eden câhiller olsa dahi kâmil olanlar için, kemâl sahibi 

olanların sözleriyle hakikat ispat olunur. İrfân ehli olan rindler, câhil gördükleri zâhid 

takımının yalan, yanlış ve hatta inkârcı sözlerine itibâr etmez ve onlara kulak asmazlar. 

Rindler her daim hakikatin peşindedir ve onlara göre kâmil olan, kâmil olanın sözüne 

itibâr eder. Ümmî Sinân ise bu hususta, dîvânlarda sıkça gördüğümüz rindin zâhid 

tarafından kınanmasına atıfta bulunarak, zâhid bizi ta’n etmektedir ancak bilmiyor ki, 

aşk meydânlarının yüreklisi biziz ve çok şükür insân-ı kâmil olanlar da biziz, diyerek 

rindin bu iki sıfatını birlikte kullanmaktadır:    

Savm u salât u hacc ile sanma biter zâhid işün 

İnsân-ı kâmil olmaga lâzım olan ‘irfân imiş 

                                       Niyâzî-i Mısrî G 78/4 

Şol câhil ü nâdânı gör örter Hakk’ı inkâr eder 

Kâmil olanlar kâmilün her bir sözin bürhan görür 

              Niyâzî-i Mısrî G 44/3 

Ey bize ta’n eyleyen gör merd-i meydânam bugün 

Hamdülil’lâh çok şükür hem kâmil insânam bugün 

      Ümmî Sinan G 138/1 

Bâkî “insân-ı kâmil” olmaya azm eyle ve de insan ol, derken aslında şunları 

imâ etmektedir: İnsanın ulaşmak istediği derece “insan-ı kâmil” olma mertebesidir. Bu 

sebeple insan bütün noksanlıklarını tamamlayarak ve kendisinde bulunan kötü huyları 

terk ederek insân-ı kâmil olma yolunda çaba sarfetmelidir:  

Bâkî hısâl-i merdüm-i nâkıs-vücûdu ko 

İnsân-ı kâmil olmaga sa’y eyle âdem ol 

            Bâkî G 289/7 

  



342 

 

5.2. FİKİR, SÖZ, SOHBET VE NASİHATLARI 

5.2.1. Fikri 

 Âlimliğin de ötesinde âriflik vasıflarının bulunduğu rindin fikri yapısına bakıldığında 

insanları şüpheden, kat’i olarak bilinen marifete; riyâdan, ihlâs ve samimiyete; dünyâya 

meyletmektense, Hakk’a meyletmeye; kesretten, tevhide; eğrilikten, doğruluğa; yalandan, 

hakikate; kibirden, tevâzuya; varlıktan, yokluğa; akıldan, gönüle; ilimden, irfâna sevk ettiği 

görülmektedir. Onda bu müspet hâllerin bulunması cihetiyle; meclisinde oturulması ve söz, 

sohbet ve fikirleri dinlenmesi gereken kişilerden görülmektedir.   

5.2.2. Sözleri 

Belâgat-nişân, belâgat-şi’âr, belâgat-karîn, belâgat-mesel, belâgat-simât, 

bülegâ, sâhib-fesâhat, fesâhat-karîn selîka, suhen-güdâz, suhen-güzâr: iyi, güzel, 

pürüzsüz söz söyleme manasına gelen belâgat kelimesi, “nişân, şi’âr, karîn, mesel” 

kelimelerini yanına alınca belâgatli manasına gelmektedir. Kelimeye biraz daha açıklık 

getirmek istersek, bu konuda Tâhirü’l-Mevlevî şunları söyler: “Belâgat, sözün fasih 

olmakla beraber muktezâ-yı hâl ve makama mutabık olmasıdır” diye tarif edilir. Sözün 

fasih olması, ifadenin kusuru olmaması; yerinde ve muktezâ-yı hâl va makama mutabık 

olması da, adamına göre söylenilmesidir. Söz ne kadar düzgün ve süslü olursa olsun 

yerinde ve adamına göre söylenmezse belâgati hâiz olamaz (Kılıç, 1998: 261-262). 

5.2.2.1. Aşk Dolu 

En büyük sıfatı âşıklık olan rindin sözlerinin de elbetteki aşk dolu olması 

beklenir. Klâsik Türk şiirinde kendilerini rind olarak tanıtan şâirler sözlerinin aşk dolu 

olduğunu ifade etmektedirler. Şeyhülislâm Yahyâ Bey, kendine ney gibi bir dost 

bulduğunu ve ona aşkın sırlarını söylediğini, onun da kendisine bu hususta sırdaşlık 

ettiğini söyler. Aslında şâir sözlerinin, tıpkı dinleyenlere aşk sırlarını fısıldayan ney gibi 

aşk dolu olduğunu ifade etmeye çalışır. Bu hususta Bâkî ise, aşk kelâmının baştanbaşa 

vahdet sırrı olduğunu ve cümle varlığın murâdının da aşk kelâmı etmek olduğunu 

söyler. Hakiki maşûk olan Allah’ın, âşığa bahşettiği aşk sırrı onun her kelâmında 

dilinden dökülür; başka bir değişle âşığın sözleri her daim aşk üzeredir. İbrahim Hakkı 

ise, hoş bir edâ ile aşk dolu sözler et, zirâ içerisinde aşk olmayan sözler boştur, derken 



343 

 

başka bir beytinde ise, aşk dolu sohbetlerde bulun ki, gönüller huzur bulsun, 

demektedir:  

Söz kim zebânıma gele gûyâ zebânedir 

Ben âşıkım sözüm de benim âşıkanedir 

           Şeyhülislâm Yahyâ G 88/1 

Ney gibi bir ‘âşık-ı demsâz buldum kendime 

Sırr-ı ‘aşkı söylerim hem-râz buldum kendime 

          Şeylülislâm Yahyâ G 320/1 

Kelâm-ı ‘aşk ey Bâkî ser-â-ser sırr-ı vahdetdür 

Murâdı cümlenün birdür bütün dünyâyı söyletsen 

     Bâkî G 264/7 

Söyle Hakkî suhan-ı aşkı ki hôş meşrebde 

Her ne kim kıssa-i aşk olmadı boşdur o füsûn 

                İbrahim Hakkı G 246/7 

Sohbet-i aşkla kıl dilde huzur ey Hakkî 

İtme cisminle sefer dilde huzurdan söyle 

        İbrahim Hakkı G 275/7 

5.2.2.2. Hoşsohbet, Tatlı Dilli  

Dîvân şâirlerinde bulunduğunu söyledikleri güleç, şen-şakrak, hoşsohbet, tatlı 

dilli, zevk ehli olma gibi yaratılış özellikleri rindlikte de aranan, rind kişide bulunması 

arzu edilen nitelikler arasındadır (Mengi, 1985: 57). Klâsik Türk şiirinde rindin 

hoşsohbet yahut tatlı dilli gösterilmesinin sebebi, onun aşk adamı olmasından 

kaynaklanmaktadır. Aşk şarâbını ezeldeyken içen ve bundan dolayı aklı başında 

olmayan bir sarhoş olarak gösterilen rindin gönlü aşkla dolduğu için her sözü de tatlı 

olmuştur. Rindin sözleri şarâbın verdiği keyif gibidir; o, çevresindekilere neşe vererek 

onları gamdan azâde eder (İbrahim Hakkı G 99/6; Nâbî G 532/5; Nef ‘î K 30/60). İşret 

vakitlerinde rindin sazlı, sözlü meclisinde güzel sohbetler kurularak, dostlarla tatlı 



344 

 

kelâmlar edilir; çünkü şarâbın, sazın ve yârin olduğu mecliste rindin sohbeti tatlı, sözleri 

de gayet naziktir (Şeyhî G 196/6; Bâkî G 318/9). Bu hususta Nef’î, biz cihânın 

hoşsohbet rindlerindeniz, eğer dostlarımız rindlerden olmaz ise onların dostluğu bize 

belâ getirir; bizim gönlümüz de bu ağırlığı çekemez, diyerek kendisinin hoşsohbet bir 

rind olduğunu ve dostlarının da kendisi gibi olmasını istediğini söyler. Nef’î hoşsohbet 

olan rindin, sohbet arkadaşlarının da hoşa giden, kibar ve nazik sözler söylediğini ve 

nükteli ve süslü kelâmlar ettiklerini dile getirir. Nâbî ise, harâbât rindleriyle çok 

sohbette bulunduğu için, onların sözlerinin tesiriyle tıpkı rindler gibi kendisinin 

sözlerinin de neşe ve keyif verdiğini söyler: 

Nef ‘î gibi bir rind-i sebük-ruh ile hemdem 

Hem sıklet-i yârân-ı safâyı çekemez dil 

                                              Nef ‘î G 76/7 

Biz rind-i sebûk-rûh-ı cihânız bize hemdem 

Rind olmayıcak sıklet-i yârân ne belâdır 

                                                Nef’ î G 43/7 

Nedîm-i bezle-senc ü nüktedân u rind ü hoş-sohbet     

Suhan-pîrâ vü sihr-ârâ vü mu’ciz-gûy u vahy-âver 

                                                           Nef ‘î K 21/35    

Çok mı sühân-ı Nâbîye bu neşve-i te’sîr 

Rindân-ı harâbât ile çok sohbeti vardur 

             Nâbî G 80/6 

5.2.2.3. Sohbet Ehli 

Rindin bir özelliği de sohbeti seven bir kişi olmasıdır. Onun, sohbet etmeye 

elverişli, dostluk ve arkadaşlıktan anlayan bir yapısı vardır. Ayrıca, arkadaşlığa, 

dostluğa yatkın bir yaratılışa sahiptir. Gerçekte, Dîvân şiirinde, içinde dostların 

bulunduğu bir meclisin varlığı ve meclisle birlikte bir sohbet hali çoğu zaman vardır. 

Gerçekte rindliğin gereği olan söz, sohbet, içki ve eğlence, eski toplum hayatının bir 

parçası olarak değerlendirilmelidir (Mengi, 1985: 48-49). Sevgiyi, dostluğu ve 



345 

 

bağlılıkta sebatı aşk ile bulan rind, sevgiliye olan muhabbetinin şevkiyle sohbet ehli 

âşıklar arasına dâhil olur; çünkü cânânın sevgisini ve onunla olan muhabbetini her 

şeyden evlâ görür. İşret sohbetleri de rind nazarında önemli bir değere sahiptir. Bu 

mecliste sevgiliyle sohbet imkânı bulan rind, onunla arasındaki üçüncü varlığın yalnızca 

şarâp olmasını ister. Aralarına şarâptan başka bir şeyin girmesine tahammül gösteremez. 

Bu nedenle mey sohbetlerini felekteki hiçbir şeyle değişmez. Tek isteği sâkînin 

kadehleri boş bırakmamasıdır. (Şeyhülislâm Yahyâ G 35/3; Necâtî G 551/7, G 238/7; 

Bâki G 179/3, G 339/5)  

‘Âşık oldur ma’şûkun şevkında ser-gerdân ola 

‘Aşk-ıla buldum vefâlar özge sohbet ehliyem 

         Ümmî Sinan G 102/9 

Hoş olur sohbet-i mey gecede meh-tâb olıcak 

Nûr saç meclise gel kim demişiz mâh sana 

            Necâtî G 2/3 

Dem-i subh irdi getür bâdeyi sohbet demidür 

Mey-i nâb ile pür it sâgarı ‘işret demidür 

            Bâkî G 81/1 

Fuzûlî, eğer idrâkinin aynasının saf olmasını istiyorsan rindlerin sohbetinden 

geri kalma, diyerek gönlün mâsivâdan arındırılıp hakikate erişmesi için rindlerin 

sohbetinde bulunulmasını söyler. Sun’ullâh-ı Gaybî de vahdet ehlinin sohbetine 

cânıdilden talip olunmalı anlayışındadır, çünkü ona göre başkalarının sözlerinin hiçbir 

değeri yoktur. Buna benzer bir anlatımda bulunan Niyâzî-i Mısrî ise, maksat insan 

sohbetinde bulunmaktır, bu öyle bir sohbettir ki, bunu bulanlar başkaca sohbeti 

istemezler, demektedir. Rindlerin sohbetinde bulunmak idrâk aynasını parlattığı için 

kalple bilip tanıma ve marifet hakikatine vakıf olma yolunda ilerlenmiş olur. Rindlerin 

sohbeti, dinleyenler için feyz kaynağıdır bu nedenle sevgilinin talibi olan âşık bu 

sohbetlerden uzak kalmaz. Hatta cân nakdini bu sohbetlere âmâde ederek, aşk 

yârenleriyle ârifâne sohbetler eder (Niyâzî-i Mısrî G 54/4; Sun’ullâh-ı Gaybî G 8/9, G 

8/10, G 62/1; Şeyhülislâm Yahyâ G 88/3). Nef’î ise, şarâp sohbetleri için rindler gibi 



346 

 

gülşene gittiğini ve bu mekânlarda sohbetlerde bulunduğunu söyler. Ve meyhânedeki 

sohbet arkadaşlarının da şarâp içen rindlerden olduğunu belirtir: 

Olma hâlî dürd-keşler sohbetinden ey gönül 

Ger dilersen edesen âyîne-i idrâki sâf 

                Fuzûlî G 145/2 

Sohbet-i bâde içün gülşene teklîf ederek 

Tab’-ı Nef’îyi de bir rind-i levend etdi sabâ 

         Nef ‘î G 2/5 

Ki nedîmim bu köhne meygedenin 

Bir iki rind-i bâde-hâhıdır 

                                Nef ‘î Mk 1/15  

Sabahlara kadar süren sohbet meclislerini aydınlatan mum, işret meclislerinin 

vazgeçilmez unsurlarındandır. Bu duruma atıfta bulunan Necâtî Bey, yanan mumun 

akıttığı damlaları ağlayan insana benzeterek, sohbet bitip de sabah olunca mum gibi 

ağlarım; bitmek üzere olan mumun ölüşü gibi, sohbetsiz kalırsam ölürüm demektedir:   

Diri tutup geceyi subh olunca aglarım 

Ölürüm olamazın şem’ gibi sohbetsiz 

      Necâtî G 237/4 

5.2.2.4. Hazırcevap 

Rind, zâhidi, tutuculuğu, cahilliği, bencilliği, ikiyüzlülüğü vb. niteliklerinden 

dolayı kınarken, kimi zaman da şaka yollu eleştirilerde bulunur. Kimi zaman da şakanın 

ötesinde acımasız bir şeklide yerer. Ama zâhid karşısında rind, hemen her zaman, 

zekidir, hazırcevaptır, alaycıdır. (Mengi, 1985: 48) Kıvrak zekâsının neticesi olarak 

hazırcevap olan rindin bu yönü klâsik şiirimizde dikkat çekici bir şekilde görülmektedir. 

Rind genellikle bu ifade tarzını zâhidi muhatap alırken kullanır. Onun ithamları 

karşısında hiç düşünmeden derhal cevaplar verir. Rind ile zâhidi karşı karşıya getiren 

şâirler, rindin hazırcevap tarafını ön plana çıkararak anlatmak istediklerini çarpıcı bir 



347 

 

şekilde ifade ederler. (Bâkî G 76/5, G 307/3) Bu hususta Fuzûlî, şarâptan maksadınız 

nedir diye soran zâhide, kendisi için temizlik ve saflık, onun için ise bulanıklık 

olduğunu söyleyerek, zâhide gayet yerinde bir karşılık vererek, ne kadar hazırcevap 

olduğunu göstermektedir. (Fuzûlî G 151/2) Şeyhülislâm Yahyâ Bey ise, zâhidin şarâbı 

kötülemesi karşısında, şarâp gönüldeki yaralar için merhemdir, diyerek zâhidin şarâbın 

mahiyetini kavrayamadığını bildiği için, ona olan cevabında şarâbın gönüllere şifâ 

verdiğini anlatmaya çalışır. Çünkü zâhidin aklının aşka ermediğini çok iyi bilmektedir 

bu yüzden de onun aşk şarâbını kötülemesine tahammül gösteremez ve ona karşı gayet 

yerinde bir cevap verir. Rindin şarâp içmesini her fırsatta diline dolayan zâhidin onu 

kınamasına karşılık rind ise, bir iki kadeh şarâp içememi çok görürler; lâkin ben bu 

küpün şarâbını, az bile buldum kendime diyerek, ne kadar hazırcevap olduğunu ve 

zâhidin ithamlarını umursamadığını göstermektedir (Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 320/4; 

G 414/3).  

Zâhidin suçlamaları karşısında rindin ne kadar hazırcevap olduğunu 

Kuddûsî’nin beytinde de görmekteyiz. Kuddûsî, bu edepsiz vâiz bizi kürsüsünde 

kötülemekteymiş, o câhil evvelâ ilmin adaplarını öğrensin, diyerek zâhidin kendisi 

hakkındaki iddialarının asılsız olduğunu ve onun ilimden bîhaber bir câhil olduğunu, 

çarpıcı bir şekilde dile getirmektedir. Şâirin kendisi aynı zamanda rind olduğu için 

şâirlerin zâhide olan ithamlarını, rindin ağzından yaptıklarını söyleyebiliriz; çünkü 

edebiyatımızda zâhide seslenen her daim rind olmaktadır ve sebeple burada rindin ne 

kadar hazırcevap olduğu açıkça görülmektedir: 

Zâhid su’al ederse ki meyden nedür murâd 

Bizde safâdur anda küdûret cevâb ana 

       Fuzûlî G 9/2 

Vâizâ çak böyle zemmetmek olur mu bâdeyi 

Her ne denli zahm olursa dilde merhemdir hele 

          Yahyâ G 338/3 

  



348 

 

Şol bî-edeb vâ’iz bizi kürsîde zemm eyler imiş 

Varsun o câhil müdde’î âdâb-ı ilmi bellesin 

       Kuddûsî G 623/2 

Klâsik Türk Şiirinde zâhidin rind için söylemiş olduğu sözler oldukça ağırdır; 

rind ise onun ithamlarının altında kalmaz ve zâhide karşılık vererek, ne kadar 

hazırcevap olduğunu gösterir. Bu durumu dile getiren Necâtî Bey, vâizin acı sözlerine 

karşılık çâre isteyen olursa şarâp içsin zirâ acıyı ancak acı dindirir, diyerek onun kötü 

kelâmlarına karşılık, cevabı çok yerinde olur ve zâhidin menettiği aşk şarâbının 

içilmesini tavsiye ederek, onun sözlerini geçersiz kılmaya çalışır. Başka bir beytinde 

yine zâhidi muhatap alarak, senin yüzünü ekşitmenle kimse ilgilenmez zirâ kötü sirke 

kendi kabını acılaştırır, diyerek şâirin zâhidin görünüşüne dahi verecek bir cevabının 

olduğunu görüyoruz. Hazırcevaplılıkta zâhide olan göndermesiyle Şeyhülislâm Yahyâ 

Bey, beri gel de meyhânenin sarhoş rindlerini seyreyle, tekkedeki bir iki sersem zâhide 

ne bakarsın, diyerek zâhidi aşağılamaktadır. Aynı zamanda zâhidin meşguliyetine 

karşılık, şâirin söylediği sözlerinden ne kadar zeki ve yerinde hitaplarının olduğunu da 

görmekteyiz: 

Vâ’iz sözine isteyen elbetde ‘ilâcı 

Mey nûş edegörsün ki basar acıyı acı 

     Necâtî G 640/1 

Sen durup sûfî yüzün ekşitdiginden kime ne 

Acıdır bî-çâre yavuz sirke kendü kabını 

                Necâtî G 632/6 

Gel beri meygede sarhoşlarını seyr eyle 

Hânkâhın ne bakarsın bir iki sersemine 

          Şeyhülislâm Yahyâ G 347/4 

Zâhid rindi şarâp içtiği için cennet ehli arasında görmez ve bundan dolayı ona 

olan hitaplarında şarâp içen cennete giremez, şarâp içmeyi bırak telkininde bulunur. 

Buna karşılık rind ise, yarın cennette kevseri kim içermiş göreceğiz, bizim bu hususta 

bir kaygımız olmadığı için, biz burada aşk şarâbını çekinmeden içmekteyiz, cevabını 



349 

 

verir. Nef’î, âşık yârin dudağının fikriyle sarhoş olurken; câhil zâhid gerçek şarâbı içse 

dahi sarhoşluktan nasibini alamaz, diyerek zâhidin şarâp karşısındaki tutumuna rağmen 

ona olan hitâbında rindin sarhoşluğunun yanından dâhi geçemeyeceğinin cevâbını 

çarpıcı bir bir uslûpla vermiş olur. (Nef ‘î G 24/5) Rindin zâhidin şarâp hususundaki 

ithamları için vermiş olduğu cevaplar oldukça ağırdır. Zâhidi tilki gibi kurnaz olarak 

gören rind, şarâp için söyledikleri karşısında onu riyâkâr bulur ve yaptığı hainliği ve 

nankörlüğü meclisindeki farenin dahi yapmayacağını söyler. (Nedîm G 48/4) Bu derece 

sevmediği zâhide, âşıkların meclisine çirkin yüzlü rakiplerin ayak basmasına luzüm 

yoktur; onlar uzaktan merhaba desinler yeter, diyerek zâhidi meclisinde istemediğinin 

cevabını verir. Zaten zâhidin rindlerin meclisine gelemeyeceğini, gelse bile onun 

ağlamış sûretine kimsenin hevesli olmadığını dile getirir: 

Zâhidâ kevseri yarın kim içermiş görelim 

Hele biz nûş edelim câm-ı safâyı bu gece 

              Nef’î G 112/2 

Ayak basmak ne lâzım meclis-i ‘uşşâka ey sûfî 

Rakîb-i bed-likâ ile ırakdan merhabâ yigdür 

           Bâkî G 186/3 

Varmaz erbâb-ı safâ meclisüne ey vâ’iz 

Aglamış sûretüne kimse hevesnâk degül 

             Bâkî G 309/5 

Rind, zâhid sevgilinin yüzünü görmeyi dilermiş eğer dün sarhoş olarak 

meclisimize gelseydi görürdü, söylemiyle ne kadar hazırcevap olduğunu 

göstermektedir. Rindin buradaki cevabı, yeri geldiğinde zâhide lafını esirgemeden 

söylediğini de açıkça göstermektedir. (Necâtî Bey G 562/6) Rindin bu pervâsızlığını 

dile getiren Necâtî Bey, zâhid sen boş yere and iç dur, biz aşk şarâbından içeriz; zirâ 

sana peymânı koymuşlar bize de peymânedekini karşılığını verir. (Necâtî G 429/2) 

Şarâp içtiğim için zâhid beni niye sevmez bilmem diyen rind, aramızda tartıştığımız 

konu şaraptır, kan değil cevabını verir. Ve ey sâkî bizlere şarâp sun, gönlü ölü olan 

zâhidin cânı var ise bu şarâba haram desin de görelim, diyerek aslında aşksız zâhidin 



350 

 

aşk şarâbını idrâk edemediğine göndermede bulunmaktadır. Necâtî Bey ise, zâhide olan 

hitabında aşk ayıp, akıl da hüner ise eğer ne sana akıllı desinler ne de bana dîvâne, 

diyerek verdiği cevapta zâhidi akılsız kendisini ise aşkın olgunluğuna vâkıf olmuş 

olarak görür. Bu yüzden zâhidi uyararak aşk abdâllarının sırrını anma helâk olursun zirâ 

sen bu esrârı çözemezsin demeye çalışır. Aşk hususunda aşksız zâhidten sözünü 

esirgemez ve cevâbını anında verir: 

Beni içer diye bilsem neye sevmez sûfi 

Meydir arada nizâ ettiğimiz kan degil’a 

         Necâtî G 501/3 

Getir ey sâkî-i ferhunde-likâ bu meyden 

Cânı var ise desin sûfî-i dil-mürde harâm 

             Nef’î K 50/16 

Zâhidâ ayb ü hüner aşk ile akl ise eger 

Ne sana uslu desinler ne bana dîvâne 

        Necâtî G 514/3 

Anma ‘aşk abdâlınun râzın helâk eyler seni 

Bunlarun esrârı ey zâhid katı kattâl olur 

         Bâkî G 72/4 

Niyâzî-i Mısrî marifet davası güden zâhid bilmez mi ki, dildeki davanın elde 

isbatı olmalıdır, diyerek zâhidin Allah’ın sıfatlarını hakkıyla bidiğini iddia etmesi 

üzerine, ondan bu iddiasına karşılık kanıt istemektedir. Aslında şâir zâhidte bir marifet 

olmadığını çok iyi bilmektedir; fakat onun bu iddiaları karşısında susmayıp ona karşı 

lafını esirgemez. Nâbî de zâhide sen git mabedinde ibadetinle meşgul ol, çünkü sen 

meyhânenin zevk ve safâsından anlamazsın, diyerek zâhidi, meyhânenin havasını 

bozacağını düşündüğü için rindlerin mekânında istemez ve açık açık bunu dile 

getirmekten de çekinmez. Fuzûlî ise, şeyhler yüzlerini meyhâneden mescide doğru 

çeviriyorlar; elbette yoldan çıkanlar doğru yolu bulamazlar, diyerek zühd ehline doğru 

yolun meyhâne olduğunu söylerken, onların ise yoldan çıkmış olduklarını dile getirir. 

Sun’ullâh-ı Gaybî ise, câhil zâhidin inkârcı olduğunu söyler, eğer hakikati kabul etseydi 



351 

 

o zaman insanlık derecesine vakıf olurdu, söyleminde zâhide iğneleyici bir cevap 

verdiği görülmektedir. Rind, kibir ehline feyz erişmez ey zâhid sendeki bu zorbalık ve 

bu kavga hâli ne zamana kadar devam edecek; zirâ belli ki sen bu hâlinle istiğfara 

muvaffak olamayacaksın, diyerek zâhidten lafını hiç esirgemez. (Nâbî Ahreb 179) 

Ma’rifet da’vâsın iden müdde’î bilmez mi kim 

Dildeki da’vâya elde hüccet ü bürhân gerek 

        Niyâzî-i Mısrî G 100/4 

Zâhid yüri var savma’ada çille-nişîn ol 

Sen meykedenün zevk ü safâsın ne bilürsin 

      Nâbî G 566/3 

Şeyhler meyhâneden yüz dönderürler mescide 

Bî-tarîkatlar gerek kim dogru yoldan azalar 

                   Fuzûlî G 94/3 

Zâhid-i nâdân ‘aceb mi nutkı inkâr eylese 

Âdemiyyet pâyesin bulurdı ikrâr eylese 

                Sun’ullâh-ı Gaybî G 104/1 

5.2.2.5. Şakacı 

Mizah ve hezl “şaka, eğlence, lâtîfe” mânâsınadır. Bunlarda güldürme esastır. 

Bir hâdise veya şeyi, bir kimseyi küçük görme bahis konusu değildir. Mizâh ve şakanın, 

lâtîfenin biraz ileri derecesi alay ve istihzâ’dır. İstihzâ “gizli ve ince alay” mânâsı ifade 

eder. Alay ve istihzadan ilerisi hicivdir. Hiciv “yerme, bir kimseyi, bir hâdise ve fikri, 

âdeti şiddetli şekilde tenkid etme, aşağılama, küçük görme ve gülünç gösterme”dir. 

Hicivde târiz ve terzil, tezyîf duygusu hâkim durumdadır. Mizahda ise güldürme ana 

maksattır. Mizah ve şakada olduğu gibi hicivde de nükteler önemli rol oynar. Mizah, 

şaka, alay ve hiciv zekâ işidir. Gülünç olmadan güldürmek için keskin ve işlek bir zekâ 

ister. Alay ve hiciv için ise bayağılığa, kabalığa, müstehcenliğe düşmemek gerekir. 

Sözlü ve yazılı edebiyatımız mizâh ve lâtîfe bakımından çok güzel, başka milletlerde eşi 

görülemeyecek derecede zarif mahsullere sahip bulunmakla beraber, hiciv sahasında 



352 

 

bilhassa yüksek zümre edebiyatında kudretli ve güzel örnekler azdır (Timurtaş, 1981: 

130) 

Rindi rind yapan önemli özelliklerden biri de onun şakacılığıdır. 

Çevresindekilere takılma, rindin alışkanlıkları arasında yer alır. Özellikle zâhidi, 

tutuculuğu, cahilliği, bencilliği, ikiyüzlülüğü vb. niteliklerinden dolayı kınarken, kimi 

zaman da şaka yollu eleştirilerde bulunur. Dîvân şiirinde “hicv, hezl, latife, bezle, bezle-

gûy, bezle-bâz, latîfe-gûy, hezzâl” kelime ve terkipleriyle karşılanan şaka, alay, 

şakacılık da rindliğin niteliklerindendir. Rind hayatın acı-tatlı gerçeklerini, insanlarda ya 

da toplumda gördüğü aksaklıkları mizahî bir dille anlatır. (Mengi, 1985: 48-57-91) 

Klâsik Türk Şiirinde rind tipi çok renkli bir kişiliğe sahiptir. Mizâh ve şaka anlayışı onu 

oldukça eğlenceli bir karakter yapmaktadır. Kıvrak zekâsının ürünü olan şakacı yönü 

genellikle zâhid ile olan münasebetinde ortaya çıkmaktadır. Zâhide karşı ithâmlarında 

onun beğenmediği taraflarını ve aşırıya kaçan hallerini dile getirirken arada latife 

etmekten de geri durmaz. Bazı düşüncelerini dile getirirken rindin, zâhide şaka yollu 

takılmaları, şiirimize mizâh bakımından oldukça güzel örnekler sunmaktadır. İçerisinde 

eğlence unsurları bulunduran bu beyitler okuyucunun yüzünde tebessüm uyandırır. 

Bunun güzel bir örneğini sunan Bâkî, zâhide olan hitabında, o üzerindeki ağırlık ile 

uçmaya hazırlanma, çıkar o cübbe ve destârını da biraz hafiflik bul, der. Şâir, yapmış 

olduğu ibadetlerle uçacağını zanneden zâhide takılarak; o üzerindeki cübbe ve destâr 

yüzünden uçamıyorsun, onlar sende ağırlık yapıyor; çıkar onları da hafifle, belki uçarsın 

diyerek latife etmektedir. Necâtî Bey de bu hususta, zâhid daha kendi içindeki 

şüphelerden kurtulamamışken, âşık ise çoktan vuslat bayramına erdi, diyerek bu işin 

çilesinin zâhide, nasibinin ise âşığa düştüğünü söyler. Âşık vuslata erdi, zâhid ise halâ 

şüphe içerisindedir, o kadar emeği de zâyi oldu diyen şâir, onu gülünç duruma 

sokmaktadır: 

Zâhid ol sıklet ile uçmaga hazırlanma 

Çıkar ol cübbe vü destârı biraz hıffet bul 

             Bâkî G 307/5 

  



353 

 

Âşık erdi ıyd-ı vasla zâhid eyler dahi şek 

Kimine yemek nasib olur kimisine emek 

           Necâtî G 316/1 

Meyhâne köşesinde her an şarâp dolu küpler coşup taşarken, zâhide cihânda 

böyle bir köşe nâsip olmadı, diyen Şeyhülislâm Yahyâ Bey zâhidin meyhâne 

köşesindeki küp kadar bile feyzinin olmadığını söylerek, aslında zâhidin o kadar 

çabasının boşuna olduğunu, ona takılarak söyler ve onun bu halleriyle eğlenir. Başka bir 

beytinde ise, gül bahçelerinde meclis kuralım zirâ vakit eğlenme vaktidir; o vâize de 

söyleyin lafı çok uzatmasın, sussun da bir mikdâr dinlensin, diyerek şaka yollu zâhide 

takılmaktadır. Aşırı katı olan zâhidin şarâp hususundaki görüşlerini bilen rind, ona 

takılmadan duramaz. Ben üzümün suyunu severim, sûfî ise tanesini sever; zirâ kimi 

kızını kimi de annesini sever, diyerek bu şakacı üslûbuyla zâhidin şarâba yanaşmayarak 

üzümle yetindiğini söyler. Bütün bu söylemleriyle rind, aslında dinin özünden habersiz 

olan zâhidin, şekilde takılıp kaldığını anlatırken daha çarpıcı olmak adına maseleye 

biraz mizâh katarak anlatır:  

Dem-â-dem gûşe-i meyhânede humlar gelir cûşâ 

Nasîb olmadı zühhâda cihânda böyle bir kûşe 

             Yahyâ G 342/1 

Zamân-ı ‘ayşdır meclis gerekdir sahn-ı gülşende 

Uzatmasın sözü vâiz de bir mikdâr dinlensin 

           Yahyâ G 276/4 

Ben üzümün suyun severim sûfi dânesin 

Zirâ kimi kızını sever kimi anesin 

          Necâtî G 386/1 

Yahyâ Bey kaba sofuya takılarak, “Hurî ve gılmânın muadili dünyâ bağının şu 

güzel servi ve semen boyluları olmaz mı?”, diyerek onunla şaka yollu eğlenmektedir. 

Başka bir beytinde ise, “İstanbullu güzellerin şivesini eğer huriler öğrenirse, korkarım ki 

âşıklar cennette de rahat yüzü görmeyecekler”, diyerek meseleye biraz mizâhi açıdan 

bakmaktadır. Bazen de sevgiliyi güldürmek için latifeli sözler edilmektedir: 



354 

 

Hûr-ı gılmâna muâdil olmaz mı sôfî 

Bâg-ı dehrin şu güzel serv ü semen boyları 

              Yahyâ G 442/3 

Korkarın cennetde de uşşâk râhat görmeye 

Ögrenirse şîve-i hûbân-ı İstânbûlu hûr 

     Yahyâ G 55/4 

Letâîf söyledüm güldi açıldı hokka-i la’li 

Yine seyr eylesün yârâne dürc-i dürr-i nâb açdum 

                 Bâkî G 320/3 

5.2.2.6. Nükteli Sözler Söyleyen 

Şâirlerin şiirlerinde ifade etmiş oldukları söylemlerin altında yatan gerçeklere 

bakıldığında aslında onların ifadelerinin çoğunda, dikkat edilince anlaşılan ince manâlar 

yani nükteler görülmektedir. Bu nükteli ifadeleri de genellikle rind yahut âşığın 

ağzından yapmaktadırlar. Bu nedenle rind nükteli sözler söyleyendir diyebiliriz. Bazen 

de şâir doğrudan kendisini nüktedân göstermektedir. Sonu olmayan yani ebede kadar 

tesirini gösterecek şarâptan içerek, hayrân olup kendimden geçtim bu nedenle de 

sözlerim mestânedir ve güzel nüktelerle doludur, diyen Eşrefoğlu Rûmî nükteli sözler 

söylemesini, aşk şarâbından içerek sarhoş olmasına bağlamaktadır. Bâkî de kendisini 

sevgilinin vasıflarını anlatan bir bülbül gibi nüktedân göstermektedir. Gül yanaklı 

sevgilinin sıfatlarını terennüm ederken ne derece nüktedân olduğunu dile getirir. Başka 

bir beytinde, nüktelerinde aşk âlemini seyredenler, temiz ve saf yaradılışın için, 

bakıldığında tüm cihânı gösteren kadeh dediler, diyerek tertemiz gönlünden dökülen 

nüktelerinde, aşk âleminin seyredildiğini dile getirir. Mânâlarla dolu kelâmımın 

nüktelerini, melekler işitselerdi gelip meclisimde dostum yani sohbet arkadaşım 

olurlardı, diyen Nef’î sözlerinin ne derece nükteli olduğunu ifade eder. Başka bir 

beytinde ise rind olduğunu öne sürer ve sözlerinin sihirli mânâlar taşıdığını söyler.  

  



355 

 

Şarâb-ı lâ-yezâlî ben içip hayrân-ı mest oldum 

Sözüm mestâne onun çün eder nükte-yi garrâyı 

                 Eşrefoğlu Rûmî G 129/9 

Gelmeye sen gül-‘izâra vasf ider bülbül-sıfat 

Gülsitân-ı ‘âleme Bâkî gibi bir nükte-dân 

         Bâkî G 373/5 

Nükteleründe Bâkıyâ ‘âlem-i ‘aşkı seyr iden 

Meşreb-i sâf ü pâküne Câm-ı cihân-nümâ didi 

           Bâkî G 528/5 

İşitse nükte-i pür-ma’ânî-i kelâmım eger 

Gelir olurdu melek meclisimde yâr u nedîm 

      Nef ‘î K 33/47 

Ben turfa rind-i şu’bede-bâz-ı tahayyülüm 

Ma‘nâ-yı sihr ü suret-i i‘câzdır sözüm 

                                              Nef ‘î G 78/2 

Şâirin anlatmak istediği mânâyı daha doğrusu şiirin nüktelerini anlamak kolay 

bir hadise değildir. Derin düşünerek ve zihni yorarak ancak şiirden ince manâlar 

çıkarılabilir. Fuzûlî’nin mihrâbın köşesini seven zâhidi severim, çünkü yârin kaşının 

kıvrımı severek bana rakip olmuyor, dediği beytindeki nükte oldukça iyi düşünülmüştür 

ve de ince anlamlar barındırır. Kaş, Hakk’a yakınlık anlamına gelmektedir. Zâhid ise 

gerçek mânâda yakınlığın ne olduğunu bilmez ve bundan dolayı rindin rakibi dahi 

olamaz. Bu bakımdan şâir, zâhidi sevdiğini söylüyor. Nedîm de zâhide seslenerek elde 

tespihe karşılık kadeh de olabilir; maksat sinenin saf olmasıdır yani önemli olan gönlü 

kuşku ve riyâdan arındırmaktır, demektedir. Şâir burada zâhidin idrâk edemediği 

hakikatlere vurgu yapmaktadır. Sırf gösteriş olsun diye ele tespih alarak meseleyi 

halledemeyeceğini söyleyerek, önemli olanın riyâyı terk etmek olduğunu anlatmaya 

çalışır.  

  



356 

 

Severem zâhidi kim gûşe-i mihrâbı sever 

Ham-ı ebrûna rakîbüm olup olmaz mâ’il 

            Fuzûlî G 171/6 

Sîne sâf olsun hemân rayb ü riyâdan zâhidâ 

Elde tesbîhe bedel câm olsa da mâni’ degil 

      Nedîm G 76/2 

Ma’nî-i aşkı sana göstermek olmaz zâhidâ 

Bir peridir ol ki gezmez kûçe-i ta’bîrde 

             Nedîm G 139/8 

5.2.2.7. Alaycı Sözler Sözleyen 

Rindin keskin zekâsının mahsulü olan alaycı yönü ekseriyetle zâhide olan 

hitaplarında görülmektedir. Onunla olan ilişkisinde zâhidin din karşısında gösterdiği 

riyâkârlığa yahut şarâbın mahiyetini idrâk edememesinden dolayı rindi kınamaya kalkan 

sözlerine karşılık, rind bu duruma tahammül gösteremez ve ona alaycı bir üslupla 

karşılık verir. Klâsik Türk şiirinde bunun örnekleri oldukça fazladır. Kaba zâhid 

özrümüzü kabul eylerse uzattığı eline karşılık biz de bir ayak ile karşılık verelim, diyen 

Avnî, şarâba şiddetle karşı çıkan zâhide bir kadeh şarâp sunmaya kalkar. Olgunluğa 

erememiş ve şarâbın mahiyetini bilmeyen zâhidle aslında şâir inceden alay etmektedir. 

Zâhide takılmadan edemeyen Nedîm de şarâbın yalnızca rind ile sınırlı olmadığını, 

zâhidin de gizliden şarâp içtiğini, alaycı bir uslûpla ifade eder. Bu hususta Nef’î ise, 

vâ’iz rindlerin meclisindeki safâyı görseydi, mescidi bırakıp meyhâneye düşerdi, 

diyerek onun riyakârlığıyla alay etmektedir: 

Zâhid-i huşk kabûl eyleyüben ‘özrümüzü 

El virürse bir ayag ile mukâfât idelüm 

                Avnî G 53/3 

  



357 

 

Zannetme duhter-i rezi rind ile gizlidir 

Anunla şeyh efendi de babalı kızlıdır 

                                       Nedîm G 14/1 

Vâ‘iz düşerdi meygedeye kordu mescidi 

Görse sâfa-yı meclis-i rindânemiz bizim 

                                           Nef ‘î G 79/6 

Sözde her daim şarâbı kötüleyen ve içilmesini men eden zâhidin bu tutumuyla 

alay eden Şeyh Gâlîb, gerçekte ise onun rindlerle bir araya gelerek şarâp mezelerini 

temize çıkararak yediğini söyler. Sâkîye, şarâbı sen coşkulu âşıklara sun, çünkü zâhid 

ham olduğu için ona çok coşkulu bir şarâp gerek diyen Nedîm, onun hamlığıyla alay 

ederek, zâhide cezbesi olmayan bir şarâbın kâr etmeyeceğini söyler. Bahar mevsiminin 

gelmesiyle birlikte bahçelerde düzenlenen işretlerde, “Su gibi şarâp içmek gerek şimdi, 

ey sûfi bu mevsimlerde hiç ayık dolaşılır mı?”, diyen Bâkî şarâba kat’i suretle karşı 

çıktığını bile bile zâhide takılmadan edememektedir. Şâirlerin şarâp konusunda zâhidle 

alay etmeleri oldukça sık görülen bir hadisedir ve bunu da genellikle rind aracılığıyla 

yapmaktadırlar. Zâhidin şarâp almak için tespihini satarak, yüzsüzlük yaptığını 

söylemesinden tutun da içilen kadehlerin sayısını tutmak için zâhidin yüz taneli 

tespihini, lazım olduğunda alırız diyen rindin yaptıklarına kadar her şey onunla alay 

etmek içindir. Açıktan ve yüksek sesle sırf gösteriş olsun diye zikir çeken zâhidin 

aslında aklının meyhânede olduğunu söyleyen rind, onu gülünç duruma düşürmektedir. 

Zâhide takılmadan duramayan rind, zâhid sohbette güzellerin şevkiyle çalgısız 

oynamaktadır; lâkin bunu bilmeyenler ise onun gerçekte semâ ettiğini 

zannetmektedirler, diyerek onun ikiyüzlülüğüyle de alay etmektedir. (Nef ‘î G 123/4; 

Nâbî G 224/4; Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 298/3; Necâtî G 451/6; Bâkî G 82/2, G 29/2)  

Bahse girişip nukl-ı meyi pâke çıkardı 

Rindân ile bir yerde ta‘âm eyledi vâ‘iz 

                              Şeyh Gâlîb G 150/8 

  



358 

 

Sâkîyâ bâdeyi sen âşık-ı cûşendeye sun 

Hamdır zâhide amma mey-i cûşîde gerek 

             Nedîm G 57/2 

Çemende su gibi sûfî şarâb içmek gerek şimdi  

Behey sûfî bu mevsimler ne ayıklık zamânıdur 

             Bâkî G 181/2 

Zâhidi rindlerin meclisini bilmemekle tahkîr eden Şeyhülislâm Yahyâ Bey, o 

bezme öyle her kişinin giremeyeceğini söyleyerek, aslında zâhidi seviye bakımından 

rindlerin çok altında görmektedir. Hâlbuki zâhid ise, kendi çapında rindlerin meclisini 

küçümsemektedir. Yahyâ Bey ise onun bu tutumunu bildiği için aslında kendisi zâhidle 

alay etmektedir. Şâir başka bir beytinde ise, rind tabiatına sahip olanlar hiç zâhidi tercih 

eder mi, dedikten sonra vâ’izin sözlerini dinledim ve gördüm ki, o da ahmaklardan yana 

diyerek, onunla alay etmektedir. Zâhidin gülünç duruma düştüğü başka bir mesele ise, 

onun sevgili uğruna cânını fedâ edemeyeceğidir. Mahbûbun zâtını sevmek zâhid için 

ölüm belâsı anlamına geldiği için, rind bu hususta inceden onunla alay etmektedir. 

(Vâhib Ümmî G 101/8) İbadet mevzusunda da rindin zâhidi gülünç duruma düşürdüğü 

görülmektedir. Rind zâhidin din adına yapmış olduğu faaliyetleri içerisine riyâ kattığı 

gerekçesiyle, boş ve luzumsuz görür ve bundan dolayı da ibâdet hususunda onun 

yalnızca kuru bir ırgatlık yaptığını düşünür ve bu meşguliyetleriyle de açıktan alay eder. 

Zâhid benzini sarartır durur, lâkin onun bu çabası nefsi kırma ve dünya lezzetlerinden 

uzaklaşmak için değildir; onun illeti olduğu içindir, diyen rind zâhidi yerden yere 

vurmaktadır. Kaşının sevdâsına zâhid mihrâbı makam edindi ama kad ve zülfün 

hayaliyle gâh eğri olur gâh doğru, diyerek zâhidin eksiklerini öne çıkarır ve onu küçük 

düşürür. Tüm bunlara rağmen zâhidin, rinde zühdü teklif etmesini onun idrâkının 

olmamasına bağlar ve zâhidin aklıyla da alay eder. (Sun’ullâh-ı Gaybî G 54/1; Necâtî G 

86/6; Nef’î G 29/2)  

Ne bilsin meclis-i rindânı zâhid 

O bezme her kişi olmaz murahhas 

                              Yahyâ G 166/4 



359 

 

Zâhidi tercih eder mi rinde sâhib-tab’ olan 

Dinledim güftârını vâiz de gevdenden yana  

                                               Yahyâ G 14/4 

Görün zâhid ‘aceb sevdâya düşmiş 

Hakkı bildim sanup da’vâya düşmiş 

        Sun’ullâh-ı Gaybî G 56/1 

Kaşun sevdâsına zâhid makâm idindi mihrâbı 

Kad ü zülfün hayâliyle olur geh togrı geh egri 

                    Necâtî G 597/3 

Bâkî yine bir mecâzda bulunarak, ey sûfî biliriz Hudâ’nın riyâsız bir kulusun, 

maksadının Hakk’ın rahmeti olduğunu da biliriz; ne kadar riyâsız isen o kadar rahmet 

bul, dediği beytinde âdetâ sûfî ile alay etmektedir. Nâ’îlî ise, zâhid murâdın riyânın 

kirini temizlemekse eğer korkarım ki, sana cehennemde de yer vermezler, diyerek onu 

riyakârlığından ötürü küçük düşürmektedir. Klâsik şiirimizde zâhidin tavırlarının 

çoğuyla ekseriyetle alay edilmiştir. Şeyhülislâm Yahyâ Bey, rindlerin güzergâhı olan 

meyhânenin yolu doğru yoldur, boş yere zâhide sormayın; o tekkenin yolunu doğru yol 

olarak gösterir, diyerek onun idrâkını ve aşk karşısında şuursuz oluşunu 

küçümsemektedir:   

Bî-riyâ merd-i Hudâsın bilürüz ey sûfî 

Garazun rahmet-i Hakdur o kadar rahmet bul 

          Bâkî G 307/6  

Pâkî-i çirk-i riyâ ise murâdın zâhid 

Korkum oldur sana dûzahda da yer vermezler 

                     Nâ’ilî G 126/5 

Togru yoldur maksada sapmam reh-i meyhâneden  

Zâhide sorman tarîk-i hânekâhı gösterir 

               Yahyâ G 105/6 



360 

 

Zâhidi görünüş itibarıyla ele alan Nedîm ise, kitabının hacmine bakıldığında 

cildinin ağırlığından kalınlığın anlaşılmaktadır, diyerek onun daha kılığına bakıldığında 

kaç paralık adam olduğunun hemen anlaşıldığını söyler. Başka bir beytinde ise, açlığın 

vermiş olduğu ızdırap ve sıkıntı ile vâ’izin iftar anında “ve’t-tini ve’z-zeytûn” sûresini 

okuduğunu söyleyerek yine onunla alay etmektedir. Nâbî ise farklı bir açıdan 

yaklaşarak, zâhide aşkta üryân olmanın vermiş olduğu sıcaklığı sorsan, peştemaliyle 

hamâmda yıkanmayı anlar, diyerek onun aşktan anlamadığını söyler ve bu halleriyle 

alay eder:  

Zâhidâ ma’zûr tut cildinde sıklet var biraz 

Gılzetin fehm olunur hacm-ı kitâbundan senün 

           Nedîm G 67/3 

Vâ’iz-i çeşm-i gürisne piç ü tâb-ı cû’ ile   

Mevsim-i iftârda ve’t-tini ve’z-zeytûn okur 

                 Nedîm G 31/5  

Zâhide germî-i ‘üryânî-i ‘aşkı sorsan 

Peştemâliyle fakat halvet-i hammâmı bilür 

                Nâbî G 197/5 

5.2.2.8. Hicveder 

Dîvân şiirinde rindin eleştirileri, hemen her zaman zâhide yöneliktir. Biz 

zâhidi, rindin ağzından, rindin eleştirileriyle tanıma fırsatını buluruz. Dar kalıpların 

adamı olan, kendininkinin dışında hiçbir düşünceyi ve yaşayış biçimini kabul etmeyen, 

hayatı yeterince tanımayan bu yüzden de hayatın değişik yönleriyle karşılaşınca gülünç 

duruma düşen ham sofuyu, rind, kimi zaman alay yollu hoş nüktelerle, kimi zaman da 

açıktan açığa eleştirir. Yani rindin zâhidle ilgili yargıları hep olumsuzdur. Zâhide rindin 

yönelttiği eleştiri, espiri ile yoğurulmuş, özünde iğneleme olan aynı zamanda 

düşündürücü niteliktedir. (Mengi, 1985: 91-92) Klâsik Türk şiirinde rindin lafını 

esirgemeden ve karşısındakini iğneleyici sözlerle eleştirmekten hiç çekinmediğini ve bu 

hususta ne kadar ileri gidebileceğini çok açık bir şekilde görmekteyiz. Özellikle de hiciv 

konusunda en çok zâhide takıldığını ve onu hicvetmesindeki en mühim meselenin ise, 



361 

 

dinde göstermiş olduğu riyakârlık tavrından dolayı olduğu görülmektedir. Şâirler rindin 

ağzından zâhidin eksik yanlarını yererek, onu sert bir üslupla eleştirmektedirler. 

Sun’ullâh Gaybî, sûfînin halvetde dahi riyâ içerisinde olduğunu söylerek, iğneleyici bir 

üslupla onu vîrâne bekleyen bir baykuşa benzetir. Şeyh Gâlîb ise zâhide, bezme 

geleceksen eğer güzelsiz gelme çünkü belâ bağına imânı olmayanlar giremez, diyerek 

onun daha aşkı bilmeden, aşk bağına girmeye kalkışmasını eleştirmektedir. Âşık 

Hakk’ın dergâhında derd ile niyâzda bulunurken; zâhid ise namazda dahi bâtıl 

düşüncelere dalar, diyen Bâkî zâhidi ibadetlerinde samimi olmadığı için hicvetmektedir. 

Başka bir beytinde ise, her cuma kürsüye hutbe için çıkan vâ’iz, lutfetse de bayram 

vaazı için çıkmasa diyerek, bari hiç olmazsa bayram günü onun nasihat ve dualarını 

dinlemesek de onun riyâ dolu sohbetlerinden kurtulsak, diyerek zâhide olan hitâbında 

lafını hiç esirgemeden konuşur:  

Sûfî halvet içinde riyâ ile hû çeker 

Baykuş vîrâne bekler gül-şeni neden bilsün 

         Sun’ullâh-ı Gaybî G 93/4 

Gelirsen gelme bezme zâhidâ bir âfet-i cânsız 

Bilirsin girmek olmaz bâg-ı Hulda çünki îmânsız 

      Şeyh Gâlîb G 119/1 

Dergâh-ı Hakka derd ile ‘âşık niyâzda 

Bâtıl tasavvur itmede zâhid namazda 

          Bâkî G 446/1 

Vâ’iz çıkarsa kürsîye her cum’a gam degül 

Ammâ bolayki lutf ide bayrama çıkmaya 

          Bâkî G 474/3 

Niyâzî-i Mısrî ise, kendisinin aşk ehline vaazlarda bulunduğunu, ancak nefis 

ehli yani zâhid takımının gönlü karışık olduğu için kendisini işitmediğini söyler. 

Zâhidin gönlünün aşkta ve imânda karar kılmadığını imâ ederek, aslında ciddi bir tavırla 

onu eleştirmektedir. Nâbî de zâhidin elindeki tespihini kötü fikirlerine alet etmek için 

kullandığını söylemekten çekinmez ve hatta dualarını da açgözlülük hırsıyla, dünyâ 



362 

 

malı istemek için yaptığını lakin onların kabul olma ihtimalinin olmadığını söyler. 

(Nâbî G 152/4, G 388/7) Necâtî Bey ise, dünyalık arzulardan nefsini çekerek, sürekli 

ibadetle meşgul olsan ve hatta göklere uçsan dahi Hz. İsâ’nın katına çıkamazsın, dediği 

beytinde zâhidi hicvederek ağır bir şekilde eleştirmektedir: 

Cân Niyâzî ehl-i ‘aşka nazikâne va’z ider 

Ehl-i nefs olan işitmez dil müşevveş neylesün 

      Niyâzî-i Mısrî G 145/5 

İremezsün zâhidâ vasluna ol Îsî-demün 

Dem-be-dem sa’y-i riyâzetle gerekse göge uç 

          Necâtî G 40/5 

Rindin zâhidi hicv ettiği bir diğer husus da, şarâp ve sevgili karşısındaki 

tutuculuğudur. Şarâbın mahiyetini kavrayamamış olan zâhidi her fırsatta eleştiren rind, 

kendisinin daha yârin dudağının fikriyle sarhoş olurken zâhidin ise bâde içse dahi 

sarhoşluktan nasibini alamayacağını söyler; çünkü onun aşktan payını alamamış bir 

câhil olduğunu düşünür. Ve hatta onu bezme almak istemez ve gerekçe olarak da 

bezmde münasebetsizlerin ve lâyık olmayanların işinin olmadığını söyler. (Nef’î G 

24/6; Bâkî G 164/3) Nef’î ise sûfî için eğer şarâbın kıymetini bilseydi sarhoşların 

yolunun toprağı olurdu, diyerek onu ilâhi aşk yani aşkın feyzinin lezzetini bilmemekle 

tenkit eder. Fuzûlî ise, aşk hayret verici bir şarâptır; ne yaptığının farkında olmayan ve 

daha kendini bilmeyen zâhid, aşk ehlinin zevkini ne bilsin, diyerek zâhidin aşkı 

bilmeyecek kadar idraksız olduğunu dile getirir. Nedîm de zâhidin dilber hususunda 

apaçık riyâ içerisinde olduğunu söylemekten imtina etmez: 

Sûfî ne bilir kadrini zevk-i mey-i nâbın 

Bilseydi ger olurdu hemân hâk-i reh-i mest 

         Nef’î G 22/4 

Zâhid-i bî-hod ne bilsün zevkini ışk ehlinün 

Bir acep meydür muhabbet kim içen hüşyâr olur 

              Fuzûlî G 82/4 



363 

 

Riyâsı zâhidin der-kârdır dil-ber husûsunda  

Velîkin zâlimin ârâmı kalmaz zer husûsunda 

                Nedîm G 119/1 

“Yâr eşiğinde rakibin yerini alacağını zannetme sûfî, seni kimse o kapıya eşek 

yerine dahi bağlamaz”, diyerek Bâkî hiciv hususunda sûfîyi bir hayli yermektedir. Bir 

diğer beytinde ise, menzile âşıkların herkesten evvel eriştiğini, zâhidin ise gayret 

sarfetse dahi yetişemeyeceğini söyler. Nâbî ise sakın kör zâhidin izinden giderek ona 

uyanlardan olma; zirâ ansızın asalarından biriyle gelir başına vurur, diyerek onun 

hakikatleri görmeyen bir âmâ olduğunu, gittiği yolun da yol olmadığını ve muhakkak 

zararının dokunacağını imâ eder. Yine zâhide takılmadan duramayan şâir, kibirli ve 

bencil bir câhil olan zâhid, rinde karşı kendisini yüce bir mertebede görse dahi rind 

bundan dolayı tasa etmez; zirâ bu gübre ile dolu olan geminin denize karşı üstünlük 

taslaması gibidir, diyerek zâhidi, rind karşısında yerin dibine sokmaktadır: 

Yâr işiginde rakîbün yirin ummâ sûfî 

Baglamaz kimse seni ol kapuda har yirine 

               Bâkî G 422/4 

Ser-menzile ‘uşşâk irişür cümleden evvel 

Ol mertebeye sa’y ile zühhâd yitişemez 

               Bâkî G 201/2 

El-hazer zühhâd-ı nâ-bînânun olma peyrevi 

Başuna tokunmasun zahm-ı ‘asâlardan biri 

        Nâbî G 836/8  

Tasaddur itse ne gam rinde câhil-i hod-bîn 

Gehî tefevvuk ider bahre keştî-i sergîn 

      Nâbî G 561/1 



364 

 

5.2.2.9. Hamûş 

Klâsik Türk şiirinde rindin hamûş (sessiz, susmuş) olarak nitelenmesinin 

nedeni, sevgiliyi görünce dilinin tutulmasındandır. Tenhâda dil her ne kadar hazırcevap 

olsa da sevgiliyi görmesiyle birlikte âşık sessizliğe bürünerek sükût eder ki, gönlünde 

konuşan dilberin kendisi olsun ve âşık da onun hikmetli sözlerini dinleyebilsin. Çünkü 

âşık ancak hâmûş olduğunda yani sessiz olduğunda, gönlündeki aşkın hoş güftârını 

duyabilecektir. Aşkın kalpte bir güneş gibi doğmasıyla birlikte, âşığın gönlündeki bütün 

sözler mahvolur. (Nâbî G 726/4; İbrahim Hakkı G 48/9, G 84/7, G 122/7, G 33/7) 

Rindin hâmûş olmasının bir diğer nedeni ise, aşk sırlarını ifşâ etmemek içindir; zirâ o 

gönül ahvâlini izhâr eylemek istemez. (İbrahim Hakkı G 281/7) Edebiyatımızda mum 

âşığın sırdaşıdır, gönlünü ona açtığı ve aşk sırlarını paylaştığı yârenidir. Nâbî, mum gibi 

çok dokunaklı söz veya şiir söyleyenim ama eğer hâmûş olmasam kimse beni sırrına 

ortak etmezdi, diyerek tıpkı bir mum gibi kendisine söylenen sırları, hâmûş olduğu için 

kimseye açmadığını söyler. Nedîm ise, göz ve kulak dahi sır tutar olmalı, zirâ her ne 

kadar dokunaklı sözler edilse de kişi hâmûş olmalı, diye nasihat eder. (Nedîm G 84/4) 

Nâ’ilî de kemâl bezminin gönül dili bilen hâmûş rindini, hiçbir şeyin yanıltamayacağını 

söyler. Sırr-ı İlâhiyeye mazhar olmuş ve kemâl derecesine ermiş rindin elbette ki gönül 

diliyle konuşması beklenir, zâhirdeki diliyle değil, çünkü o sözünü gönlüyle söyler. Bu 

sebeple rind için hâmûş yani sükût ehli benzetmesi yapılmaktadır. Bu hususta Nef’î ise, 

aşk şarâbının kendisine coşkunluk verdiğini ve onun etkisiyle cezbeye kapıldığını söyler 

ama bu halde bile aşk sırlarını söylemekten imtina ettiğini ve hâmûş bir âşık olduğunu 

dile getirir:  

Şem’veş âteş-zebânam Nâbîyâ ammâ beni 

Mahrem-i râz eylemezdi kimse hâmûş olmasam 

              Nâbî G 536/5 

Heman bezm-i cihanda râzdâr-ı dîde vü gûş ol 

Misâl-i şu’le ser-tâ-pâ zebân olsan da hâmûş ol 

                       Nedîm G 80/1 

  



365 

 

Yanılmaz Nâ‘ilî bezm-i kemâlin 

Zebân-ı dil bilen rind-i hamûşu 

                             Nâ‘ilî G 380/5 

Esrâr-ı lebin söylemeziz gerçi hamûşuz  

Ammâ ki hum-ı mey gibi pür-çûş u hurûşuz 

                   Nef ‘î G 49/1 

Gönül samimiyeti ve dostluğu sınamak isterse eğer samimiyetin ve dostluğun 

nişânesi hâmûşluktur, diyen Nâbî içtenlik ve gönülden gelen samimiyetin işaretinin 

sükût olduğunu söyler. Başka bir beytinde ise, her ne kadar sözün beğenilse de o denli 

dilin sessiz olsun, diyerek aslında ne kadar düzgün ve güzel konuşan biri olsan da buna 

rağmen yine de sessiz kalmayı tercih etmelisin, demek istemektedir. Mevlânâ da bu 

hususta diğer şâirlerle aynı kanıdadır. “Sus… Susanlardan haberin olsaydı senin söz 

söyleme zamanında yok olurdun da sustuğun zaman varlığa ererdin.” (Mevlânâ, 1974: 

XC/1897) 

Gönül murâdun ise itmek imtihân-ı hulûs 

Hamûşlık kadar olmaz sana nişân-ı hulûs 

       Nâbî G 362/1 

Olunsa her ne kadar nutka Nâbîyâ tahsîn 

Hezâr o denlü gerekdür zebân-ı hâmûşa 

              Nâbî G 718/5 

5.2.2.10. Gazel-Hân  

Rindi gazelhân eden ve işret bezminde Cem’in kıssasını okuyacak hâle getiren 

şarâptır. Şarâbın tesiriyle rind gazeller okur ve mecliste Cem’in şiirini söyler. Eline 

şarâbı alan rind bülbül misâli, gazeller söylerek bezmi şenlendirir. (Nef’î G 133/5) 

Rindin gazelhân olmasının bir diğer sebebi ise, sevgiliyi yâdederek süslü gazeller 

söylemesidir. Vakit şarâp içme vakti, mevsim ise şiir söyleme mevsimidir, diyen rind 

sevgilinin kelâmından ilham alarak meydana getirdiği gazelleri okur. Bülbül gibi âşığı 

gazelhân eyleyen, saf bir gonca olan sevgiliye duyduğu muhabbettir. (Bâkî G 276/7; 



366 

 

Nedîm G 105/6) Nef’î her birisi kıskanılacak kadar muhteşem gazeller okumak isterken, 

Bâkî ise, yârin güzelliğinin vasıflarını beyân eden şiirleri, mecliste bülbül misâli 

okumak istemektedir: 

Câm-ı Cem nazmını kim rinde kadeh-kâr okudur 

Zâhide mugbeçeler sübhatü’l-ebrâr okudur 

                                                         Na‘ilî G 98/1  

Bülbül olsun okusun tâze gazeller Nef’î  

Gül gibi câm-ı meyi encümen-efrûz edelim 

                  Nef ‘î G 81/5 

Nef ‘î de gazeller dese mümtâz ü müsellem  

Her birisi reşk-i reviş-i muhteşem olsa 

     Nef ‘î G 117/7 

Okusun vasf-ı ruh-ı yâr ile Bâkî şi’rin  

Bülbül-i gülşeni meclisde gazel-hân idelüm 

                  Bâkî G 323/5 

5.2.2.11. Rind Usta Bir Şâirdir 

Klâsik Türk şiirinde şâirler kendilerini rind olarak tanıtmaktadırlar bu sebeple 

de rind için usta bir şâirdir diyebiliriz. Her daim rind olduğunu ve rindin yanında yer 

aldığını dile getiren şâirler, ne kadar usta bir şâir olduklarını da her fırsatta 

söylemektedirler. Türkçeyi en etkili kullanan dîvân şâirlerinden biri olması hasebiyle 

Türk şiirinin zirve şahsiyetlerinden olan Bâkî, Türkçeyi şiirlerine öylesine rahat oturtur 

ki, adetâ kelimelerle oynar. Yazdığı gazellerin bir benzerinin yazılmadığını söyleyen 

şâir, güzel söz gevherdir, gevher ise az olur, diyerek usta bir şâir olduğunu dile getirir. 

Aşk sanatı içinde üstâd olduğunu söyleyerek şiirlerinin benzerlerinin dahi 

bulunmadığını dile getirir ve hatta kendisini cihânın usta şâirinden olan Câmî ile 

Selmân-ı Farisî’den de üstün görür. (Bâkî G 112/5, G 44/6, G 80/5, G 12/5, G 13/5, G 

24/5) Nef’î ise âşık, şâir ve şarâp düşkünü olarak iki âlemin de rüsvâsı olduğunu belirtir. 

Âşık, şâir ve şarâp düşkünü ve bunların neticesinde gelen rüsvâlık ile tam olarak rindi 



367 

 

tarif etmektedir; zirâ bütün bu sıfatların hepsi birden rinde aittir. Kuddûsî ise, aşk 

derdinin kendisini şâir ettiğinden bahseder. (Kuddûsî G 192/4) Kendi hâlinde bir dilsiz 

olduğunu belirten şâir, o güzelin sevdâsına düşerek şâir olup dillendiğini ifade eder. 

Aşka ve sevgiliye giriftâr olan rind, nazm ve şiire yönelerek şâirliğe azmeder. Onun şiir 

ve güzel söz söylemekten maksadı, yâre ne kadar samimi bir âşık olduğunu arz 

etmektir. (Bâkî G 3/5) Nef’î de az bulunur türden olan ustaca söylemiş olduğu rindâne 

gazellerini, rindlerin dilini bilen yârenlere söylediğini dile getirir:  

Bâkî kelâmı cümleden a’lâ edâ eder 

Hakk-ı suhanda hâsıl efendi edâ budur 

            Bâkî G 57/7 

Şi’r-i Bâkî seb’a-i iklimine oldukça revân 

Okınursa yiridür bu nazm-ı garrâ semt semt 

         Bâkî G 23/6  

Olsak n’ola Nef’î gibi rüsvâ-yı dü ‘âlem  

Hem âşık u hem şâ’ir ü hem bâde-perest 

               Nef’î G 44/5 

Tururken kendi hâlinde bu Kuddûsî olub ebkem 

O hûbın ışk u sevdâsıyla şâ’ir oldı dillendi 

        Kuddûsî G 278/5 

Böyle rindâne gazel az denilir ey Nef ‘î 

Kâ‘iliz şîve-i rindânı bilen yârâne 

                                         Nef ‘î G 105/5 

Nedîm, şâir olduğunu ve bu nedenle kendisinden tâze hayâller beklendiğini, 

bunun için de yeni bir sevgiliye ihtiyaç duyduğunu dile getirir. Nef’î ise Hâfız-ı 

Şîrazî’nin feyz dolu kadehinden içmeseydim, böyle rindâne ve aşk dolu gazeller 

söyleyemezdim, diyerek şâirlikte Hâfız-ı Şîrâzî’den beslendiğini ve onu üstâd olarak 

kabul ettiğini söyler. Diğer beytinde ise, kimse senin şiirlerini taklit edemez, zirâ böyle 

temiz ve açık gazel söylemek Allah vergisi bir yaradılış ister, diyerek ne kadar usta bir 



368 

 

şâir olduğunu gözler önüne serer. Nâbî de şiirlerinin âşığın gönlünün derinliklerine tesir 

ettiğini ve onun yüreğini yaktığını dile getirir; çünkü her bir sözünün ateş parçası 

hükmünde değeri vardır. Bu nedenle de çok dokunaklı ve etkili söz söylediğini ifade 

eder:  

Çünki şâ’irsin hayâl-i tâzedir senden murâd 

Pes yeni bir dil-rübâ-yı mû-miyan lâzım sana 

           Nedîm G 6/3 

Böyle hoş-tab’âna rindâne gazel mi derdi ol 

Sunmasa ger Câm-ı feyz-i Hâfız-ı Şîraza dest 

          Nef ‘î G 15/7 

Kimse taklîd edemez sözde sana ey Nef ‘î 

Böyle pâkîze-gazel tab’-ı Hudâ-dâd ister 

                 Nef ‘î G 35/5 

Râh-ı gûşından salar sûziş derûn-ı ‘âşıka  

Şi’ri Nâbî böyle âteş-pâre söyler söylese 

              Nâbî G 682/5 

5.2.2.12. Dost Olana Dost, Yabancı Olana Yabancıdır 

Gönül açan ve kalbe ferahlık veren işret bezmine öyle herkesin girmesini 

istemeyen rind, meclisine gönül ehli olanlar gelsin, bigâneler gelmesin ister. Hatta 

bigânelere mahrem sırlarını dahi açmak istemez. Aşk sırlarını cânından ve gönlünden 

dahi sakındığı için yabancılara açmaz. Çünkü ona göre aşkın hâlleri herkese açılmaz, bu 

sebeple Hakk’ın sırlarından bigâneleri haberdâr etmek istemez. (Bâkî G 391/5, G 317/7; 

Niyâzî-i Mısrî G 142/8) Zâhidi bigâne olarak gören rind, yârin vuslat sırlarını yoldan 

çıkmış haydutlara açmayacağını belirterek, zâhidi dost olarak görmez, yabancı olarak 

görür ve ona karşı yabancıymış gibi davranır. (Niyâzî-i Mısrî 177/3) Nef’î âşık ve 

pervâsız bir rind olduğunu ve dost olana dost, yabancı olana ise yabancı olduğunu 

söyler. Dostlarıyla çok iyi geçinenen rind, yabancılara karşı özellikle de zâhide karşı 

tahammül gösteremez ve ona karşı kayıtsız davranır. Sun’ullâh-ı Gaybî ise, bigâneler 



369 

 

kıymetimizi bilmese de gam değil; çünkü dost olana tatlıyız, yabancı olana ise acıyız, 

demektedir. Nedîm de bezmine yabancıları davet etmediğini, tanıdıkları meclisine 

aldıklarını ifade eder, zirâ yabancıların olduğu yerde rahatlıkla hareket edemeyecektir. 

İbrahim Hakkı da bigânelerle sohbet etmez; çünkü gönül aşinâlığının kendisiyle 

kalmasını ister yani yabancılara gönlündeki mahremiyetini açmak istemez: 

Rind-i aşkız hâsılı Nef ‘î-i bî-pervâ gibi 

Âşinâya âşinâ bîgâneye bîgâneyiz 

                                           Nef ‘î G 56/5 

Kadrimüz fehm eylemezse gam degil bî-gâneler 

Âşinâya tatlıyuz bî-gâneye hem acıyuz  

                 Sun’ullâh-ı Gaybî G 50/3 

Sıkılma bezme gel bîgâne yok da’vetlimiz ancak 

Nedîmâ bendeniz var bir dahı sultânımız vardır 

             Nedîm G 26/7 

Ey Hakkî sohbet eyleme bigânelerle kim 

Kalsın seninle vâkı’a-i âşinâ-yı dil 

                   İbrahim Hakkî G 191/9 

5.3. NASİHATLARI 

5.3.1. Doğru Yola İletir 

Rind Hakk bildiği yolda gerçekleri, kimseden çekinmeden dile getirir. 

İstikâmeti her daim doğruluk üzeredir. Hakk’tan ve doğruluktan bir an olsun ayrılmaz. 

Yoldan çıkmış olanları ise nasihatleriyle doğru yola iletmeye çalışır. Doğru yola 

iletirken verdiği nasihatler ise, evvelâ kişinin nefsine uymaması gerektiğidir. Rind aşk 

ile nefsin boynuna riyâzet zincirini tak ki, nefsi imâna getirebilesin demektedir. Nefis ve 

hevâ arzularının, insanı yoldan çıkardığını bu nedenle de bu tuzaklara düşülmemesi 

gerektiğini ve de rızık ile riyâ kavgalarının da gelip gönle yerleşmemesini nasihat eder. 

(Eşrefoğlu Rûmî G 114/2, G 88/2) Dünya malını biriktirmenin telâşına düşmeyin diyen 



370 

 

rind, elbet derip devşirdiklerinizi bırakıp gideceksiniz, bu dünyadan göçenleri hiç 

görmez misiniz, onlar bu âlemden ne alıp da götürebildiler, diyerek yaşamın fâni 

olduğunu ve dünya kazancının da kişiye çok faydasının olmadığını söyler. Dünyâya 

gönül vermeyip nefsin arzularına yenilmeyerek, yalnızca Hakk’a kul olunması 

gerektiğini nasihat etmektedir. (Eşrefoğlu Rûmî G 100/8, G 104/4) Mâsivâ sevdâsına 

gönül vermeyerek akıllı olunmasını, her şeyi terk ederek dost yoluna meyledilmesi 

gerektiğini öğütler. Saltânatın gururu nice beyleri uyutmuştur, zirâ bu cihân bir 

efsanedir ve kişi uyanık olmalıdır ve bu âleme kapılmamalıdır. (Vâhib Ümmî G 67/1; 

Necâti G 61/4) Bu hususta Eşrefoğlu Rûmî, bırak beyhude yere boş konuşmayı ilm ile 

amel etmeye bak; kuru üne ve şöhrete de aldanma sakın derken; Fuzûlî ise, irfân 

rütbesini talep eyle de kıymetli vaktini cehalet ile telef etme, diyerek irfânın ne kadar 

mühim olduğunu vurgulamaya çalışmaktadır: 

Amel kıl ‘ilm ile ko kîl ü kâli 

Geç aldanma bu kuru ad u sana 

            Eşrefoğlu Rûmî G 98/29      

Ey Fuzûlî taleb-i rütbe-i irfân eyle 

Cehl ile hâsıl-ı evkât-ı şerif etme telef 

                  Fuzûlî G 144/7 

Rind, eğer sevgiliyle hemhâl olunmak isteniyorsa kişinin varlığında 

bulanıklıktan eser kalmamalı, berrâk olunmalıdır ki sevgili ona meyletsin, diye 

nasihatlarda bulunur. Yüzünü toprak eyle, Hakk derdiyle bağrını yırt, kalp sarayını pâk 

eyle ki sultân sana gelsin, diyerek hakikatleri dile getirir. Hakk ehli olmak isteniyorsa 

tâ’atte riyânın terk edilmesi gerektiğini söyler. Dış görünüşün değil, için temiz 

olmasından yanadır ve nasihatlerimi dinleyin de haramlara dalmayın ve düşüncesizlik 

ederek günahlara düşkünlük göstermeyin, der. (Yahyâ G 309/4; Niyâzî-i Mısrî G 3/12, 

Th 6/5, G 98/5) Sûreti terk eyle ki mânâ bulasın diyen rind, görünüşü bırak da Zât-ı 

İlâhiye bak, kendinden başkasına bakma, sen de iste sen de bul, der. (Niyâzî-i Mısrî 

102/6) Klâsik Türk şiirinde rindin zâhide de nasihatlarda bulunduğunu görmekteyiz. Bu 

maksatla aslında şâirler zâhidin üzerinden topluma mesaj verme gayreti içerisindedirler. 

Bâkî, zâhide ibret gözünü aç da var olan güzelliklere bak, cihânı süsleyenin san’at 



371 

 

aynasına nazar eyle, diyerek zâhidin özle ilgilenmesi gerektiğine vurgu yapmaktadır. 

Sun’ullâh-ı Gaybî ise zâhide, ta’n etmeyi bırak da gel vahdet yoluna gir; zirâ böyle 

giderse sana feyz ve ihsânın ereceği yok, diyerek onu doğru yola davet eder. Niyâzî-i 

Mısrî de yüce bir kemâle ermek isteniyorsa, Kur’an-ı Kerim’in ayetleri okunmalıdır ki, 

her harfin içinde binlerce kıymetli cevâhir vardır, diyerek hakikatlere işaret etmekte ve 

doğru yolu göstermektedir: 

Zâhidâ ibret gözin aç sûret-i zîbâya bak 

Bir nazar âyîne-i sun-ı cihân-ârâya bak 

            Bâkî G 239/1 

Hâsılı gel gir tarîk-i vahdete ta’nı bırak 

Yohsa va’llâhu’l-‘azîm irmez sana feyz ü ‘atâ 

             Sun’ullâh-ı Gaybî G 1/12 

Kemâl-i devlet istersen okı ‘âyat-ı Kur’ân’ı 

Ki her harfün içinde var Niyâzî bin dür-i yektâ 

           Niyâzî-i Mısrî G 8/7 

5.3.2. Aşk ve Sevgiliye Meyledilmesini Öğütler 

Kendisi de aşk adamı olan rind, aşk ve sevgili müptelası olarak elbette ki aşk 

ve sevgiliye meyledilmesini öğütleyecektir. Âşıklara karışarak âşık ol ki, o madende ne 

cevherler vardır, diyen rind aşka meyletmeyi öğütleyerek, aşkı kıymetli bir maden 

olarak tasavvur etmektedir. Halk ve mertebeden uzak dur, zirâ gönlünde yalnızca aşk 

olsun çünkü cânın sığınağı aşktır, demektedir. Korkusuzca aşk deryasına dal, hevâ ve 

arzulardan geç ki, aşkın ummanında su üzerindeki hava kabarcığı gibisin, aşktan 

kaçamazsın, diyerek aşka yönelme hususunda öğütler vermektedir. (Eşrefoğlu Rûmî G 

110/4; İbrahim Hakkı G 73/8 G 260/2) Klâsik Türk edebiyatında âşığın gönlüyle 

konuşması sıklıkla görülmektedir. Bâkî de bu anlamda, ey gönül bu cihânda aşksız 

olmaktansa vefâsı olsun olmasın bir güzeli sevmek ve ona tutulmak yeğdir, diyerek aşka 

meyledilmesini nasihat eder. Niyâzî-i Mısrî de aynı şekilde, ey gönül aşktan başka 

şeylerle ilgilenmeyi bırak da aşka tabi ol; çünkü önde giden hakikat ehli de bunu 

söylüyor, diyerek aşka uyulması gerektiğini söyler. Başka bir beytinde ise, Hakk’a vasıl 



372 

 

olmayı dilersen eğer aşktan gayrısıyla alakanı kes de aşka ulaş, demektedir. (Niyâzî-i 

Mısrî G 77/1) Aşkın lezzetini tatmamış olanlar kendilerinden de zevk alamazlar, diyen 

Sun’ullâh-ı Gaybî insan olmak isteyenin aşka meyletsini öğütler: 

Dilâ bir nev-cevânı sev vefâsı olsun olmasun 

Cihânda ‘aşksuz olmakdan ise mübtelâ yigdür 

                      Bâkî G 186/4 

Ey gönül gel gayrıdan geç ‘aşka eyle iktidâ 

Zümre’-i ehl-i hakîkat anı kılmış muktedâ 

                 Niyâzî-i Mısrî G 1/1 

Zevk-i ‘aşka irmeyenler zevk alamaz kendüden 

Âdem olmak ister isen ‘aşka sa’y it her zamân 

                Sun’ullâh-ı Gaybî G 89/6 

5.3.3. Şarâp İçmeyi Nasihat Eder 

Klâsik Türk şiirinde aşk şarâbı içmeyi nasihat eden rind, şarâbın âşıkta İlâhi 

cezbe ile hâsıl olan muhabbeti arttıracağını ve bunun neticesinde Hakk’a olan yakınlığın 

zuhur edeceğini belirtir. Şarâp ile sevgili arasındaki perdelerin aralanacağını söyler. Bu 

bakımdan şarâp âşık için sevgiliye ulaşmada bir vasıtadır. Şarâp aynı zamanda gönle 

ferahlık verir ve âşığın kalbini temiz yani safî eyler. Bütün bu sebeplerden dolayı rind, 

kutsal olarak gördüğü ve öyle herkesin giremeyeceği bezmde âşığa, meclisi nurlandıran 

kadehden aşk şarâbı iç de gönlün sefâ bulsun, diyerek ona şarâp içmeyi nasihat eder. 

Aşk elinden peymâne iç, gel bu mecliste cânını sarhoş eyle de âlemin telâşından kurtul 

diyerek, dünyâ kaydından uzak durmak için ve bu âleme aldanmamak için şarâp içmeyi 

öğütler çünkü şarâp dünyâ ile olan yakınlığı kesecektir. (Bâkî G 350/1, G 455/5; Necâtî 

G 61/5) 

Gel beri gel aşk elinden dolu peymâne götür 

Gel bu meclisde bugün sen cânı serhoş eylegil 

       Eşrefoğlu Rûmî G 67/2 



373 

 

O meyden iç ki komaz dilde havf-ı mevt ü fenâ 

Ki buldu Hakkî o meyden hayât-ı câvidân 

        İbrahim Hakkı G 241/8 

5.3.4. Dünyâya Meyledilmemesini Öğütler 

Dünyâ lezzetine aldanmayan ve bu âlemin fâni olduğunu çok iyi idrâk etmiş 

olan rind, nice zenginlerin dünya varlıklarını arkalarında bırakarak, bir kefen giyip bu 

âlemden göçtüklerini söyleyerek, geçici dünyaya gönül verilmemesini öğütler. 

(Eşrefoğlu Rûmî G 101/3, G 87/11, G 65/4; Fuzûlî G 51/2, G 49/1, G 144/5) Bu mülke 

aldanmamak gerekir, zirâ burda gam da mutluluk da içi boş hayâlin mahsülüdür, diyen 

rind cihânın efsâne olduğunu söyler. Vefâsız dünyâya meftûn olunmamalı yoksa insan 

belaya tutulur, zirâ buradaki sırça saraylar kimseye kalmaz; çünkü felek dönektir ve 

sözünde durmaz bu nedenle nice virâneler miras yoluyla el değiştirmiştir, diyen rind 

dünyaya aldanmamak gerektiğini ifade eder. Bu dünyaya tenezzül etmemenin akıllıca 

olduğunu söyler. (Bâkî G 123/5 G, 136/3, G 280/3, G 317/1; İbrahim Hakkı G 175/7) 

Klâsik Türk şiirinde dünya, kocakarıya benzetilmiştir. Rind ise bu kocakarıdan 

boşanmalı, çünkü fâni ve zelil olan dünyaya aldanmamalı, düşüncesindedir. (Bâkî G 

222/4) Nâbî idrâk aynanı mâsivâdan arındır yoksa temiz olmayan hâneye misafir 

gelmez, diyerek gönül Allah’tan gayrısından arındırılırsa misafirin gelip gönle 

yerleşeceğini imâ eder. Çünkü gönülde bir şeye yer vardır ve insan seçimini ya 

dünyâdan yana ya da Hakk’dan yana yapacaktır. Şâir gel seçimini Hakk’tan yana yap da 

dünyaya meyletme diye öğütte bulunur. (Nâbî G 29/4) Fuzûlî ise, bu dünyadan 

geçmekte olan insana misafir demiştir. Dünyâ virân bir kervansaray, sen ise âvâre bir 

misafirsin, bu bakımdan dünyâya sıkı sıkıya bağlanma demiştir. (Fuzûlî G 136/1) 

Aldanma câh u bahtına kalmaz bu rûzgâr 

Bâg u bahârı n’eyledi bâd-ı hazânı gör 

                Bâkî G 77/4 

Cihân efsânedür aldanma Bâkî 

Gam u şâdî hayâl-i hâba benzer 

          Bâkî G 116/5 



374 

 

Uyan gafletden ey gafil seni aldamasun dünyâ 

Yakanı al elinden kim seni sonra kılur rüsvâ 

            Niyâzî-i Mısrî G 8/1 

Gönül virme bu dünyâya başın ugratma gavgaya 

Kazandugun ‘amel bir gün gelir mîzâna tolanur 

            Niyâzî-i Mısrî G 64/5 



375 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ALTINCI BÖLÜM 

MEKÂN TASVİRLERİ 

  



376 

 

6.1. MEKÂNLAR 

6.1.1. Meyhâne, Meykede, Harâbât, Şarâphâne 

Harâbât, yıkıntılar anlamında Arapça bir sözdür; meyhâneye de insan, maddi 

varlığından yıkıldığından “Harâbât” denmiştir. Aynı zamanda yıkık yer, kimseye mal 

olmayan, ne kadar onarılırsa onarılsın, bir türlü mamur hale gelmeyen, içindekilerin her 

biri, bir çeşit sarhoş olup sonunda yıkılıp giden şu dünyadır. (Gölpınarlı, 2015: 152) 

Öteden beri kendine dış dünyadan başka bir mekân arayan rindin hayatında, 

harâbâtın önemli bir yeri vardır. Harâbât yani meyhâne rindliğin ayrılmaz parçasıdır. 

Harâbât zevk, safa ve şenlik yeridir. Orada içki ve eğlence bir arada bulunur. Rind, 

kaygı ve sıkıntılarından, dünyanın hayhuyundan kurtulup yaşamın tadını orada çıkarır. 

Kapısı rinde, sanatçıya her zaman açık olan meyhâne, coşkunluk, taşkınlık ve ilham 

kaynağıdır. Bir başka değişle, meyhâne rindin dilinin ve gönlünün bağının çözüldüğü 

yerdir. Rind şakacılığı, alaycılığı ve kendini rind yapan birçok özelliği orada öğrenir. 

Özellikle meyhâne rinde gönül bilgisini kazandırarak onu olgunlaştırır, yüceltir, insanlık 

onuruna kavuşturur. Bu nedenle de meyhâne, rindin yolunun geçmek zorunda olduğu 

yer, rind için mutluluk kapısıdır. Harâbât rindin, bin bir türlü tasa ve sıkıntıdan 

kurtulmak amacıyla sığındığı, elde etmeyi dilediği gönül bilgisini kazandığı yerdir. 

(Mengi, 1985: 24-25-27) 

Rindlik ki her şeyden önce harâbâtla birleşir. Harâbât, yani dış mânâsı ile 

meyhâne, iç mânâsı ile dergâh. (Sevük, Cumhuriyet, 12.06.1947) Meyhâne, içinde 

bulunanlar için neşe ve sevinç kaynağı ve içerisinde cevherler barındıran kıymetli 

meskenlerdir. Rindlerin meclisi olarak makbûl görülür ve yüce bir değere sahiptir ve 

aynı zamanda izzet ve seçkinlik hanesidir. Harâbât meydânı cennet bahçelerinden bir 

bahçe; içi ise eşi, benzeri olmayan ve bakanı kendisine hayran bırakan güzellerle 

doludur. (Avnî G 34/1) Nedîm meyhâneyi, dışardan bakıldığında kasvet verici, sıkıcı bir 

yermiş gibi görünen; fakat içine girildiğinde huzur dolu ve iç açıcı bir mekân olarak 

tasvir eder ve ayrıca sıkıntıda olmayan, rahat ve sürûrlu sakinlerini içinde barındıran 

açık, geniş ve ferâh hâneler olduğundan bahseder. Bâkî ise, meyhâneyi gönül açan ve 

ferahlık veren yer olarak tarif eder:  

  



377 

 

Yektâ güherüm meclis-i rindân sadefümdür 

Mihr-i tarabum meykede beytü’ş-şerefümdür 

                  Nâbî G 217/1 

Meyhâne mukassî görünür taşradan ammâ 

Bir başka ferah başka letâfet var içinde 

            Nedîm G 145/2 

Ne câm-ı bâde-i gülgûna benzer yâr-i hem-dem var 

Ne sadr-ı suffâ-i mey-hâne gibi cây-ı hurrem var 

                     Bâkî G 63/1 

Meyhâneler rind için mutluluk kapısıdır. Cihânda emniyet ve güven içinde 

oturulacak yer ancak meyhânedir. Şeyh Gâlîb meyhâneyi, bütün günahlardan ve haram 

olan şeylerden korunmak için sığınılacak bir ibâdethâneymiş gibi gösterir. Fuzûlî ise, 

gece gündüz meyhâne kapısının eşiğinde oturan sakinlerindeniz; derecemizin ve 

itibârımızın yükselmesi için sa’âdet kapısını bekliyoruz, diyerek meyhâneyi mutluluk 

yani bahtiyar olma yeri olarak görür: 

Meyhânedür cihânda Fuzûlî makâm-ı emn 

Cehd et bir ev habâb kimi anda dut makam 

              Fuzûlî G 182/8 

Ol çeşm-i siyeh-mest harâb etdi dili hayf 

Meyhâne-i takvâda dahı bâde-fürûşuz 

           Şeyh Gâlîb G 121/3 

Sâkin-i hâk-ı der-i mey-hâneyüz şâm u seher 

İrtifâ’-ı kadr içün bâb-ı sa’âdet beklerüz 

                  Fuzûlî G 115/2 

Üzüntü ve kederlerden uzak ve gönlün şen olduğu meyhâneyi, kâfirlerin 

yaklaşmalarının menedildiği, kutsal yer olarak kabul gören Kâbe’nin etrafına benzeten 

Bâkî, kadehten dökülen şarâp damlalarını da Müslümanlarca mübârek su olan zemzeme 



378 

 

teşbîh etmiştir. Nâbî de benzer bir ifade ile meykedeyi Beytü’l-Haram gibi kutsal bir 

mekân olarak gösterir. Fuzûlî de meyhâneyi kutsal bir yer olarak göstererek, “Bu mülk 

mübârek bir mülktür, ne olur virân olmasın ya Rab”, diyerek niyâzda bulunur. Ve bu 

yerin sıradan bir yer olmadığına vurgu yapar. Her türlü felâketlerden emin olduğu 

meyhâne köşesi, İlâhi aşkın hazinesini bağrında muhafaza etmektedir. Nef’î de 

meyhâneyi mukaddes bir mekân, eşiğini de sarhoşların secdegâhı olarak gösterir: 

Bezm-i safâ vü reşh-i câm bu zemzem olmış ol makâm 

Mey-hâneler Beytü’l-Harâm pir-i mugân şeyhü’l-harem 

                           Bâkî G 318/3 

Buldum civâr-ı meykedede kendü kendümi 

Beytü’l-harâma varmak iken niyyetüm benüm 

                    Nâbî G 516/6 

Fuzûlî buldu genc-i âfiyet meyhâne küncinde 

Mübârek mülkdür ol mülk vîrân olmasun yâ Rab 

               Fuzûlî G 25/7 

Ne bütgede ne Ka’be gerek âşıka Nef’î  

Hâk-i der-i meyhâne yeter secdegeh-i mest 

                  Nef’î G 22/5 

Mutasavvıf şâirlerden olan İbrahim Hakkı da harâbâtı kutsal bir mekân olarak 

göstererek, buradaki sarhoşların şarâp içerek esrâr-ı ilâhiyeye mazhar olup tüm 

kederlerden alâkasını kestiğini ifade eder. Yani dünya hayatının insanı huzursuz eden 

hallerinden buralarda kurtulunur. Harâbâtı tasavvufî mecazlar içerisinde kullanan şâir, 

kulun ilâhi aşk ve şevk ile Rabbine münacaat mahalli olarak meyhâneleri 

göstermektedir. Kuddûsî ise, tasavvuf yolcuları için aşk meyhânelerini, evliyâların 

tekkelerine benzetmektedir. Buranın aşk sarhoşu olmuş sakinleri de ilâhi cemâle meftûn 

ve müştâk olup onu hayran hayran temâşâ ederler. Mevlânâ ise, “Meyhâne rindleri 

içtiler, sızdılar; biziz ki içtikçe içtik; fakat oturduk kaldık, sızmadık.” (Mevlânâ, 1976: 

XXXII, 445) diyerek meyhâne rindlerinin şarâptan bir köşede sızıp kaldıklarından 

bahseder: 



379 

 

Ne cân kim kâbe kavseynün harâbâtında mest olmuş 

O fârigder kamu gamdan ki pürdür bâde-i irfân 

                İbrahim Hakkı G 251/5 

Meyhâne-i ışk sâlikâ bil hân-kâh-ı evliyâ 

Ol ânda sâkin câ-be-câ hem mest ü hayrân dâ’imâ 

              Kuddûsî G 39/1 

Gamdan azad olma yeri ve kederden kaçıp sığınılacak bir mekân olan meyhâne 

köşesi, sağlam bir kaleye teşbîh edilmektedir. Meykede sakinlerini, gam askerlerinin 

saldırısından koruyacak güvenli ve emin bir yerdir. Dünyanın gelip geçici 

sıkıntılarından kaçarak sığınılan ve gönül rahatlığı içinde olunan, ferahlık veren 

meskenlerdir. (Avnî G 56/9, G 62/5) 

Hamdü billâh dostlar gam düşmanından kaçmaga 

Gûşe-i mey-hâne gibi bir hisârım var benim 

             Necâtî G 353/3 

Hücûm-ı leşker-i târâc-pîşe-i gamdan 

Sevâd-ı meykede dârü’l-emân degül de nedür 

                     Nâbî G 241/2 

Meyhânenin başköşesi rindlere aittir. İran hükümdarı olan Kâvûs’un tahtına 

kurulup şarâp içerek, işret âlemi yapan rindler bu mekânda sohbet ederler. Rindlerin 

işret yapacakları meyhânenin salonu yeryüzü arsası; balkonu ise gökkubbe olmalıdır, 

diyen şâir rindlere layık olan meyhâneyi bütün bir âlem olarak göstermektedir:  

Sadr-ı meyhânede rindân ile bezm eyleyüben 

Taht-ı Kâvûsa geçüp işret ile Cem olalum 

                                                    Avnî G 54/2 

‘Avnîyâ rindân harâbât içre ‘ayş itmek içün 

‘Arsa-i ‘âlem ana sahn ü felek eyvân gerek 

                                                  Avnî G 41/5 



380 

 

Meykede sakinleri olan rindler, gönülde gam ve keder tutmak yerine bütün 

bunları onlara unutturacak olan bezmde, ellerinde şarâp kadehi tutarak sefâ sürer, 

dünyadan kâm almaya bakarlar. Dünyanın bütün sıkıntılarından kaçıp kurtuldukları yer 

olan meyhânler, onlar için mutluluk yerleridir. (Nâbî A 20)  

Ey sâkinân-ı meykede tutman gönülde gam 

Bezm-i safâda câm-ı mey-i ergavân tutun 

                  Bâkî G 281/2 

Girye-i mesti görürken diyen âyâ kimdür 

Sahn-ı meyhâne tarabnâk olacak yirlerdür 

               Nâbî G 226/3 

Rindler meykededen başka bir yöne gitmeyerek, bâde içip sarhoş olmak için 

meyhânenin yolunu tutarlar. Şarâp içici olarak gösterilen rindlerin harâbata gitme 

nedeni, değerlerini ve mevkilerini Cemşîd’in dergâhında ispat etmek içindir. (Nâbî G 

517/1) Gül bahçeleri ve çimenlik yeşil alanlar, bahar mevsiminde işret için uygun 

alanlar olarak görülür ve bu sebeple rindlerin uğrak yerleri arasındadır. Fakat mevsim 

değişip sonbahar geldiğinde, havaların soğumasıyla birlikte, kapalı alanlar tercih 

edilmeye başlar ve meyhâneler yeniden rindlerin mekânı olur: 

Rind isen meykedeye ayagun ile gidegör 

Mest olup bâde çeküp şeş ciheti terk idegör 

                     Nâbî A 145 

Solmuş çemenin gülleri bülbülleri hâmûş 

Düşmüş yine meyhâneye rindân-ı kadeh-nûş 

                                                  Nâ‘ilî Ş 41/3 

Gülşenin geçtiyse vakti gelmesin Yahyâ keder 

Pür-safâ olsun hemân meyhânenin dervâzesi 

          Şeyhülislâm Yahyâ G 401/5 



381 

 

İlâhi aşk şarâbından aldıkları feyz ile meykede rindleri, kendi iç âlemlerinde 

yüksek ve ulvî bir dereceye sahip olurlar. Meykede onların bu şarâba nâil oldukları ve 

mertebelerinin arttığı yer olarak görülür. Meyhâne gönül olarak ele alındığında nice 

cevâhir madenine ev sahipliği yapar ve bu madende aşk sermâyesi bolca bulunmaktadır 

ve meyhâneci bu sermâyeyi sarhoşlara dağıtmaktadır. Gönül, aşk ile dolu meyhâneye 

teşbîh edildiğinde, sevgilinin hayranlıkla temâşâ edildiği mekân olur. (Şeyhülislâm 

Yahyâ Bey R 6; İbrahim Hakkı G 178/7) Meyhâne rindi âhirette kevser şarâbı 

istemesin, o bu dünyâda erguvân renkli şarâp içmektedir, sözleriyle Fuzûlî, rindin bu 

dünyada içtiği aşk şarâbının yanında, cennetteki kevser şarâbının değeri olmadığını 

ifade eder. Meyhâne rindi, aşk şarabından içmiş âşık olan rind anlamındadır. Nâ’ilî ise, 

meyhânenin şarâp içen rindini, ibâdethânede kulluk vazifelerini yerine getirmeye 

çalışan dervişlerden daha üstün tutmaktadır. Zirâ sevgili buraları değil, meyhâneleri 

mesken tutmaktadır. (Şeyhî G 147/4) 

Peymâneye ta’zîmde terk-i edeb itme 

Bildünse hakîkâtde bu meyhâne kimindür 

                                             Nâbî G 194/6 

Câm-ı şarâb-ı nâb ile rindân-ı meykede 

Öz ‘âleminde her biri bir şâh-ı tâcdâr 

                                         Bâkî G 160/3 

Ukbâda kevser istemesün rind-i mey-gede 

Dünyâda bes degül mi mey-i ergavân içer 

               Fuzûlî G 86/4 

Rûh yok savma‘anın pîr-i abâ-pûşunda 

Hâl var meykedenin rind-i kadeh-nûşunda 

                                            Nâ‘ilî G 322/1 

Rind câhil ve anlayışsız gördüğü zâhide her fırsatta takılır ve onunla alay 

ederek küçük gösterir. Sâf meşreplerle yani temiz yürekli rindlerle dolu olan ve keyfiyet 

bahşeden bir makam olan meyhânenin önemini fehmedemeyen zâhidin, burasını boş ve 

tenhâ yerler olarak bilmesiyle de alay eder. Şöhret peşinde koşan zâhid, rindlerin hâlini 



382 

 

tavrını nerden bilir, rindlerin mekânı olan meyhâneler şeydâ âşıkların yeridir, diyerek 

Bâkî meyhânelerin âşık olan rindlerin meskeni olduğunu söyler:   

Sâf meşreblerle pür bir cây hâlet-bahşdır 

Zâhid-i nâdân velî hâlî sanır meyhâneyi 

          Yahyâ G 434/2 

Nâm u neng ehli ne bilsün reviş-i rindânı 

Meykede bencileyin ‘âşık-ı şeydâ yiridür 

                                              Bâkî G 66/5  

Meyhâne rinde gönül bilgisi kazandırarak onu olgunlaştırır, yüceltir ve yüksek 

rütbe sahibi yapar. Bu nedenle rindin yolu meyhâneye düşer. O, va’az veren zâhidin 

meclislerini hakir görür ve gidilmemesini tavsiye ederek, insanları meyhâneye davet 

eder. Rindlerin harâbâtını kınayan zâhidi sert bir şekilde uyaran Bâkî, rindin bu 

mekânları mesken tutarak şarâp içmesinin Elest Bezmi’nde alnına yazılan kaderinin 

neticesi olduğunu söyleyerek, bu olaya telmihte bulunur. Nâbî de meyhânelerin isimsiz 

ve şöhretsiz olanlarla dolu olduğunu ve kimsenin buralara ar ve namus kazanmak için 

gelmediğini söyler. Meyhâne ehli olanların şan ve şöhret peşinde koşmadıklarını ve 

hatta zâhid nazarında bile itibârsız görüldüğüne işaret eder: 

Meclis-i va’aza oturmak katı alçaklıktır 

Sadr-ı meyhâne-i ‘irfâna yitiş rif’at bul 

           Bâkî G 307/4 

Zâhidâ rind-i harâbâta inen ta’n itme 

Var ise zerre kadar sırr-ı kazâdan haberün 

               Bâkî G 277/5 

Meyhâneden tevakku’ bî-neng ü nâmlıkdur 

Kimse bu kûya kesb-i nâmus u ‘âra gelmez 

                 Nâbî G 295/6 



383 

 

Savma’anın zâhidlerin yeri olduğunu söyleyen Nâbî, meyhânelerin ise aşk 

şâhının fermânıyla yani bizâtihi onun izniyle rindler için tahsis edildiğine işaret 

etmektedir. Bir başka beytinde sûfî ile anlaşmaya çalışarak, mihrap köşesi senin 

meyhâneler bucağı da benim olsun, der: 

Hüccetle senündür bilürüz savma’a zâhid 

Fermân-ı şeh-i ‘aşk ile mey-hâne bizümdür 

                 Nâbî G 224/3 

Gel senünle idelüm ‘âlemi sûfî taksîm 

Künc-i meyhâne benüm gûşe-i mihrâb senün 

                 Nâbî G 449/3 

Rind olan harâbâtın bir tek gam taşını vererek bunun karşılığında cihânın 

binlerce çinili köşkünü almaya tevessül etmez. Harâbâtın gam ve keder ehli olan rindi, 

dünyâ nimetlerinin göz alıcı güzelliklerine aldanmaz. Çünkü harâbât ehli olan rindlerin 

yardımıyla, virâneye dönmüş meyhânelerde hazineler inşâ edilmiştir ki, bu her şeyden 

daha kıymetlidir. Nef’î de harâbâtın böylesine ma’mur, böylesine bayındır olduğunu 

bilmezdim, sarhoşların ev yıkıcı olduklarını sanırdım; lâkin onlar harâbâtı imâr ederek 

bayındır bir hâle getirmişler, diyerek meyhâneyi yüceltmektedir. (Nef ‘î G 86/4) Âşıklar 

için aşk meskeni olan harâbât, imâr edilmiş ve yaşanılası bir yerdir ve saadet kapısı 

olduğu âşikârdır. (Nâbî G 763/3) 

Rind olan bir taşına almaz harâbât-ı gamın 

Gelse çerhâsâ hezârân kasr-ı kâşî bir yere 

                                             Nâ‘ilî G 341/4 

Yine rindân-ı harâbâtın himmetleri var olsun 

Gencîne-i ma‘mûru vîrânede kalmışdır 

                                          Şeyh Gâlîb G 59/3 

Rindler gibi harâbâta gitmeyi kararlaştıralım ve burada meyhânenin piriyle 

“zikr-i münâcât” edelim, rindlerle birlikte Allah’a yalvaralım, diyen Şeyhî rindlerin 

mekânı olan meyhâneyi ibâdet yeri olarak tarif etmektedir. Şeyhülislâm Yahyâ Bey ise, 



384 

 

dünyâ kaydından sıyrılarak ve hatta kendi varlığından geçme yeri olarak meyhâneleri 

işaret etmektedir. Bu nedenlerden dolayı rind için cihânın kasırlarından ise meyhânenin 

bir taşı daha evlâdır: 

Rindâne gelin azm-i harâbât edelim 

Pîr-i meyhâneyile zikr-i münâcât edelim 

                                          Şeyhî G 121/1 

Maksûdun erişmekse fenâ içre fenâya 

Yahyâ olagör sâkin-i vîrân-ı harâbât 

                   Yahyâ G 28/5 

Hekimi bulunmayan şehirde yaşanılamayacağı gibi meyhânesi olmayan yerde 

de yaşanılamaz, diyerek Necâtî Bey meyhânelerin şifâ dağıtan ve hayat kurtaran hekim 

gibi şehir sakinleri için elzem olduğunu dile getirir. Bâkî ise, rindler için meyhânenin 

kapısında hizmet etmek, Dârâ’nın saltanatını sürmekten daha kıymetlidir, demektedir. 

Şâir bu beyitte rindleri meyhânenin sâdık hizmetkârları olarak göstermektedir. Fuzûlî 

ise, Cem ve Cemşîd’in makamını istemem, bana mekân olarak şarâphâne yeter demiştir. 

(Fuzûlî G 71/7) Bir diğer beytinde, medresede müderrisin verdiği bin ilimden, 

meyhânede bir güzelin verdiği bir kadehi daha üstün tutmaktadır. Yani bu durumda 

meyhânedeki aşkı, medresedeki ilimden daha üstün görmektedir. Bu sebeplerden ötürü 

meyhânenin rindin hayatındaki yerinin çok mühim olduğunu görmekteyiz:  

Şol şehr içinde turma ki hâzık tabîb yok  

Bir dahı şol mahalle ki mey-hâne olmaya 

               Necâtî G 9/4 

Bâkıyâ mey-kedenün ehl-i harâbât içre 

Hidmet-i hâk-i deri devlet-i Dârâ’dan yeg 

               Bâkî G 261/5 

Medrese içre müderris virdügi min dersden 

Yeg dürür mey-hânede bir câm virmek bir güzel 

                       Fuzûlî G 170/6 



385 

 

Sultanın kahır kılıcı meyhânenin yolunu kesip ayırdı, sanki İstanbul ile 

Galata’nın arasındaki birbirine bağlı olan su yolunu kesdi, açıklamasıyla Bâkî, 

döneminde meyhâneye gitmenin yasak olduğunu imâ etmeye çalışmıştır:  

Reh-i mey-hâneyi kat’ itdi tîg-i kahrı sultânun 

Su gibi arasın kesdi Sıtanbul u Kalâtânun 

          Bâkî G 279/1 

Harâbât aynı zamanda dilberlerin salınarak gezdiği yerler olduğu için, rindlerin 

vazgeçemediği mekânlar olarak gösterilir. Meyhânede güzellerle oturup, vakit geçirmek 

isteyen rind için burası onlarsız düşünülemez. 

Dil-berler olmayınca harâbâtı neyleyüm 

Girsün mi kimse meykedeye ihtiyâr ile 

            Nâbî G 738/3 

6.1.2. İşrethâne/ Bezmgâh 

Rindlikte bezm, içki içilip eğlenilen, sohbet ve işret edilen yer demektir. Tıpkı 

meyhânede olduğu gibi bezmde de insan sarhoş olur. Bu mânada “bezm-i Cem, bezm-i 

nûşânûş, bezm-i işret, bezm-i mey, bezm-i safa” gibi terkipler kullanılır. İçkili, eğlenceli 

toplantı anlamıyla birlikte, dîvân şiirinde bezm kelimesinin her türlü topluluk anlamında 

kullanıldığını da görüyoruz. Örneğin bu anlamda, “bezm-i cân, bezm-i yâr, bezm-i hâs, 

bezm-i gam vb.” terkipler eski şâirlerimizin sık kullandıkları terkipler arasındadır. 

Sâkînâmeler, bunu mevzu edinen eserlerdir. (Levend, 1984: 307; Mengi, 1985: 34)  

Osmanlı döneminde insanlar savaşmadıkları zamanlarda içki ve eğlence 

meclislerine devam ederler. Bu meclislerde ilmî, edebî sohbetler yapıldığı gibi, musikî 

ve raksa da yer verilir. Meclisler meyhânelerde, çimenlikte, gül bahçelerinde, su 

kenarlarında kurulur. En saygın kişi baş köşeye oturur, diğerleri konumlarına göre 

yerlerini alırlar. Divânlar ve mesnevîler meclis tasvirleri veya onun unsurlarının (sâkî, 

mutrib, içki, kadeh, sürahi, çeşitli çalgılar) yer aldığı beyitlerle doludur. Sahbânâme, 

işretnâme, sâkinâme gibi isimlerle anılan eserlerde bu meclisler ve unsurları gerçek 

veya tasavvufî olarak ele alınır. Tasavvufî olarak meyhâne/harabât tekke, 

meyhâneci/pîr-i mugan mürşit, şarâp ilâhi aşk yerinde kullanılır. Âşık/şâirlerin genelde 



386 

 

rind meşrepli olduğu dîvân şiirinde, anlam gerçekle mecaz arasında, bazen tevil yoluyla 

anlatılır. Böylece rindâne şiirler dîvân edebiyatının en önemli yönlerinden birini 

oluşturur. (Kurnaz, 2011: 45-46) 

Bezm, sohbet ve işret toplantısı demektir. Edebiyatta bezm çok önemli bir yer 

tutar. Bezmin yapılabilmesi için pek çok şey gereklidir. Önce sevgili sırasıyla sâki, 

mutrib, yârân ve içki bezmin başlıca öğeleridir. Bezm gece yapıldığında mum (şem’) da 

gereklidir. Bunun yanı sıra tütsücüsü de bulunur. Bezm için en uygun mevsim bahardır. 

Baharda yapılan bezm, genellikle su kenarında kurulur. Bezmde musiki de vardır. Gece 

yapılan toplantılar, genellikle sabahlara kadar sürer. Bunlara “bezm-i şâhî” veya “bezm-

i sultân” adı verilir. Bezm kelimesi ile sadece işret ve eğlence meclisleri kastedilmez. 

Bazen her türlü topluluk için ve toplu halde bulunma anlamında da kullanılır. Bezm 

kelimesi ile bezm-i Cem, bezm-i hurrem, bezm-i lâmekân, bezm-i nûşânûş, bezm-i işret, 

bezm-i has, bezm-i mey, bezm-i mül, bezm-gâh ve bezm-i safâ gibi terkipler de 

yapılmıştır. (Canım, 1998: 13-14) 

Üzüntü ve kederlerden uzak olmak, dünyâ kaygısından ve endişesinden kaçıp 

kurtulmak için gidilen bezm, zevk ve sefa sürme yeridir. İşret meclislerinde sefâ sürmek 

rindin tabiatının özelliğidir ve mizâcının neticesi olan bu alışkanlığı, rindi rind yapan 

özelliklerin başında gelmektedir. (Nedîm G 13/3) İnsanın neşelendiği ve coşup 

eğlendiği bu yerde içki, sevgili, sâkî, sohbet arkadaşları, mutrip, çeşitli musiki aletleri 

ve ortalığı aydınlatan mum bezmi tamamlayıcı unsurlar arasındadır. (Şeyhülislâm 

Yahyâ Bey G 132/4, 132/5; Nâbî G 711/4; Nedîm G 30/6) Neşe ve sevinç kaynağı 

olarak görülen şarâp ve neyin o ahenkli sesi ortamdaki sarhoşları memnun ederek 

yüzlerini güldürür ve kadehler elden ele dolaşır. (Nâbî G 219/1) Rindlerin meclisi iç 

açıcı ve kalbe ferahlık veren bir mekândır bu sebeple bu meclise katılanlar ortamın 

taravetiyle kendinden geçerek, sürûr ve neşe içerisinde eğlenirler:  

Dün gece meclisimüz yâr ile rindâne idi 

Ben idüm sâgar idi şem’ idi pervâne idi 

                                        Nef ‘î G 134/1 

  



387 

 

Şevki mey ü sücûd-ı sürâhi vü bang-ı nây 

Bezm-i safâda zümre-i mestânı güldürür 

            Yahyâ G 133/2 

Dilgüşâdır meclisin gâyetde hem rindânedir 

Her ne derlerse senin hakkında hep efsânedir 

                                                   Nef ‘î Sk 4/8 

Bezm meclislerinde toplanan rindler işretlerinde yârenlerle birlikte oturarak 

sâkîlerin dağıttığı içki kadehlerini yudumlarken; bir yandan da geceyi aydınlatan 

mumun loş ışığında sohbet ederler. İşret meclislerinin aranan şahsiyetlerinden olan 

mutrib çalgısını çalar; musikînin ahenkli eşliğinde neyler üflenir ve gönüller şâd olur, 

rindler de bu mecliste eğlenirler. Genellikle meclise sanatçılar katılır ve padişaha 

hünerlerini göstermek isteyen şâirler birbirleriyle yarışırlar. Sultana medh ü senâlar 

düzerek bu huzurda kasidelerini takdim ederler. (Nef’î Kt 2; Şeyhülislâm Yahyâ G 

297/2)  Ayrıca bu meclislerde gazelhânlar gazeller okur ve en güzel şarkılar söylenir: 

Ol bezm kani k’anda gönül cânı görürdü 

Yârân oturur şem’ turur câm yürürdü 

                     Necâtî G 562/1 

Tâkat mi kalur âşık-ı bî-çârede vâ’iz 

Meclis kurılub ney çalınub mey sunulınca 

              Kuddûsî G 3/3 

Okusun vasf-ı ruh-ı yâr ile Bâkî şi’rin  

Bülbül-i gülşeni meclisde gazel-hân idelüm 

                   Bâkî G 323/5       

Gösteriş budalası olanların bezme girmeleri istenmez hatta bu rindin kendisi 

dahi olsa davranışı kabahatli görülür ve uyarılır. (Nâbî G 836/6) Mutasavvıf şâirlerden 

olan Niyâzî-i Mısrî, boş laflar ederek hafiflik gösterenler ve verdiği sözde durmayanlar 

meclise giremez ve dahi cânân için cân nakdini vermeyenler işrete davet edilmez, 

diyerek bu meclisin nizâmının nasıl olduğu hakkında bilgiler verir. (Niyâzî-i Mısrî G 



388 

 

188/4) Şarâp içmeyenler de rindler bezmine giremez. Aşk şarâbı içmeyenlerin âşıklar 

bezmine girmesine müsaade edilmez. Ya o bezme girip şarâp içilir yahut o meclisten 

ayak çekilir. Meclis içerisinde yaşananlar gizli tutularak yabancıya âşikâr edilmez. 

Şarâbın verdiği keyfiyetin zevkini rind olanlar tadabilir; bunun için de işret meclisinin 

mahremiyetine girmeleri icâb eder. Bu lezzetin safâsını rindin meclisine dâhil 

olmayanlar süremezler. Rindin bezmdeki safâsıyla kastedilen aslında onun aşk 

şarâbından aldığı cezbe ile gönül coşkusu yaşamasıdır: 

Mahrem olmaz rindler bezminde mey nûş etmeyen  

Ey Fuzûlî çek ayag ol bezmden yâ çek ayag 

                                                        Fuzûlî G 143/7 

Zevka dâ‘irdir safâ-yı hâlet-i keyfiyyetin 

Meclis-i rindâne mahrem gayrıya bîgânesin  

                                                 Nef ‘î Sk 2/7  

Bezmde sarhoş olan kişi, kadeh içindeki şarap kabarcıklarının dağılarak sönüp, 

yok olması gibi kurallardan kurtulur; fakat buna mukabil içki meclisinin uyulması 

gereken bir takım adapları vardır. İşret meclisinde geleneğe uygun hareket etmemek 

insanın saygınlığını yitirmesine neden olur. Bu nedenle ukalâlılağa müsamaha edilmez 

ve hatta hafiflik göstermek bile hoş karşılanmaz. Bu sebeplerden ötürü herkes bezme 

alınmaz; ancak layık olanlar bezme girebilir. (Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 90/5; Avnî G 

69/6) Aşk şarâbından içenler ilâhi cezbeye kapılarak cemâle mazhâr olurlar. Fakat 

bezmin kurallarına uymayanlar oranın huzurunu bozarlar. İçkili eğlence meclislerinin 

hoşa gitmeyen bir başka yanı ise, sarhoşluk sonrası ayılma ile oluşan baş ağrısıdır: 

Mest olmadıkça çeşmi bulunmaz nizâm-ı hüsn 

Bezmin gider tarâveti bir tevbekâr ile 

                    Nedîm G 138/5 

Fedâ eyle gönül fikr-i humârı zevk-i sahbâya 

Bu ‘işretgâhda bir zevk-i bî-mahrûr gördün mi 

               Nâbî G 872/3 



389 

 

Nâbî ise işret dâiresinden çıkmayı pek hoş karşılamaz; çünkü buradan 

çıkıldığında çirkin tabiatlı kimselerin hışmına uğrar ve onların kınamasına maruz kalır: 

Çıkma ‘aklun var ise dâ’ire-i ‘işretden 

Olma Nâbî hedef-i ta’nesi bed-kîşlerün 

           Nâbî G 465/7 

Dîvânında İstanbul’un muhtelif yerlerine sıkça değinen Nedim, 17. yüzyılda 

işret meclislerinin İstanbul’daki yerine işaret etmektedir. Tenhâca bir vakitte işretin 

yapıldığı Göksu’ya doğru gitmekte olduğunu belirten Nedîm, işretin bütün gözlerden 

uzak ve gizlice yapıldığını ifade eder. Necâtî Bey de aynı duruma atıfta bulunarak, 

cennet bahçelerinden bir bahçe olarak tasvir ettiği bezmin katiyen âşikâr edilmemesi 

gerektiğini ve gizli yapılan işretin makbul olduğunu dile getirir:  

Ey şûh Nedîmâ ile bir seyrin işitdik 

Tenhâca varup Göksuya ‘işret var içinde 

                     Nedîm G 145/5 

Bezm-i cânânı Necâtî etme zinhar âşikâr 

Gizlice hoşdur benim bâg-ı cinânım gizlice 

               Necâtî G 476/5 

Bezm, sarayı, saray hayatını yakından ilgilendirir. Bilindiği gibi, Dîvân 

şiirinde, bütün gece boyunca sürüp sabah sona eren saraydaki eğlence toplantılarının 

sözü oldukça sık geçer. Özellikle “bezm-i şâhî, bezm-i sultân v.b.” diye anılan 

padişahların eğlence meclisleri, Divân şiirinde adına en çok rastlanan eğlence 

meclisleridir. Hatta bazen, bahar mevsimindeki doğanın sevinci, coşkunluğu bile şâire 

padişahlar meclisini hatırlatır. (Mengi, 1985: 33) Saraylarda işret için tahsis olunan has 

odalar bulunmaktadır. Hoşça vakitlerin geçtiği bu odalarda, gönle sefâ ve aydınlık 

veren, içenin gam ve kederini azaltan halis ve saf şaraplar billur kadehlerde elden ele 

dolaşır. (Şeyhülislâm Yahyâ Bey G 236/3)    

  



390 

 

Safâ versin derûn-ı câna tâb-ı âfitâb-ı mey 

Serây-ı ‘işrete her kâsesi billûr câm olsun 

             Yahyâ G 271/2 

Merhabâ ey şâhid-i işret-serây-ı meygede 

Duhter-i pîr-i mugân hemîşe-i sâkî-i şeng 

                 Nef’î Sk 1/3 

İşret meclisine nur ve taravet veren dilberdir. Gecenin karanlığını, bezme teşrif 

eden dilberin nur cemâli aydınlatır. O şuhun gözleri kendisine bakan âşığının gözündeki 

karanlık perdeyi kaldırır. Visâl gecesinde ay yüzlü güzelin cemâlini temâşâ etmek 

isteyen ehl-i diller zevk ve sefâ sürecekleri ve sevinçlere gark olacakları bezmin yolunu 

tutarlar. Âşık bezme vararak cân nakdini bu güzele vermeye hazırdır. (Şeyhülislâm 

Yahyâ Bey G 132/1, 132/2; Nedîm G 77/3) Âşık, “âb-ı hayâtı” içerek ölümsüzlüğe 

erdiğine inanılan Hızır yahut nefesiyle hayât bahşeden Hz. İsâ ile olmaktansa; dilberle 

bezmde geçirdiği bir anlık sürûr ve gönlünün şâd olmasını dilemektedir. (Neşâtî G 64/2) 

Bezmi hazırlayan ve içki sunarak meclise hoşluk katan hep sâkîdir. Sâkîsiz ve dilbersiz 

bir bezm gülü olmayan bahara benzer. Dilbersiz olan bezmin şarâbının her kadehi 

ağlayan âşıklar için gözden damlayan kanlı gözyaşlarıdır. Âşık ister ki meclisdeki gül 

yanaklı ve şûh bakışlı güzelle birlikte içerek sarhoş olsun:        

Döner gülsüz bahâra bezm-i mey bî-sâkî vü dilber 

Hemân meclisde tek dil-ber bulunsun köhne-sâl olsun 

                     Nâbî G 564/3 

Dilbersiz olan bezm-i meyin âşık-ı zâra 

Her sâgarı bir dîde-i hûnâbe-çekândır 

           Nef’î K 10/11  

Meclisün şûh-ı gül-izârların 

Goncaveş mest-i ser-girân idelüm 

             Bâkî G 328/7 



391 

 

İşret için en uygun zamanlar akşam saatleridir, halkın yavaş yavaş hanelerine 

çekilmesi fırsat bilinerek gözlerden uzak olunduğu için bu saatler tercih edilir. Akşam 

olduğunda işret etmek için toplanılır ve sâkîden kendilerine kadeh sunmaları istenir. 

Bazen de rindler meclisinde sunulan şarâbın yanında rakı da ikram edilmektedir. (Nâbî 

G 222/3) 

Çün şâm irişdi meclis-i rindâna sâkîyâ 

Göster makâm-ı hıdmet içün nice âftâb 

             Nâbî G 21/3 

Aşkına rindân için meclisde geh mey geh arak 

Bezme sâkîler nisâr-ı dürr ü yâkût eylesin 

                                                   Nâ‘ilî G 283/3 

Bezmde davetliler için sofralar donatılır, ziyafet yemekleri hazırlanır ve 

içeceklerin yanında mevsim meyveleri, envaiçeşit çerezler ve nefis mezeler ikrâm edilir. 

İşret geleneğine değinmekte olan Nedîm, bu yiyeceklerin hiç birisine el sürmez; zirâ 

ona göre sevgilinin dudağı ünnâb, gözleri ise bademdir: 

Bezm-i meyde nukle el sunmaz hemân ancak Nedîm 

Dil-berin ‘unnâb-ı la’lin çeşm-i bâdâmın bilir 

                     Nedîm G 36/7 

Mutasavvıf şâirlerden olan İbrahim Hakkı, ruha sakinlik veren kavgadan, 

gürültüden ve dünyanın alâyişinden uzak gördüğü bezmi, içerisinde zikir yapıldığı halde 

gaflete düşmüş olan, meselenin önemini idrâk etmemiş kalabalık gürûhların 

meclisinden üstün görmektedir: 

Var oku savma’ada vird okursan ey Hakkî 

Ki bezmimizde hemân samt var ü gavga yok 

                         İbrahim Hakkı G 163/7 

Rind ezelden ilâhi aşk şarâbını içip, bu sırlara vakıf olmuştur. Rindler 

meclisinde, gönlünü şen eden kadeh ezelden beri ona dostluk etmektedir: 

  



392 

 

Pür-safâ dâ‘im dili bir şûh hemdemdir kadeh 

Tâ ezelden meclis-i rindâna mahremdir kadeh 

                                                    Nef ‘î G 27/1  

Sefâ ehli olan işret meclisinin rindlerinin keyif alma geleneklerini, feleğin 

getirdiği talihsizlikler yerle yeksân ederek bozmuştur. Bazen de feleğin oyunu onların 

meclisini yakar küle çevirir: 

Miyân-ı âb âteş oldı cây-ı keştî-i sahbâ 

Baturdı rüzgâr âyîn-i ‘ayşın bezm-i rindânun 

                                                  Bâkî G 279/2  

Sipihr meclis-i rindâna bürc-i nârîdür 

Anunçün âteş ile hem-nasîbdür lüle 

                  Nâbî G 727/9 

6.1.3. Halka-i Rindân 

Bezme iştirak eden rindler, bezmin adabına uygun olarak ortada bir daire 

oluşturacak şekilde yan yana sıralanarak oturur ve içki kadehlerini elden ele 

dolaştırdıkları bir halka meydana getirirler. İşret meclisleri, mevsimin uygun olmasıyla 

birlikte genellikle sarayların bahçelerinde düzenlenirdi. Seyredenleri büyüleyecek 

güzellikte olan, yeşilliklerin ve güllerin arasındaki bu has bahçelerde havuzlar ve 

şadırvanlar bulunurdu. Muhayyilemizde bu durumu canlandıran Bâkî, sarayın 

şadırvanının etrafında kurulan mecliste, rindlerin oluşturdukları halkayı havuza, 

havuzun fıskıyesini kadehe ve akan suyu ise şarâba teşbîh etmiştir. Baharın gelmesiyle 

birlikte gül bahçelerinde tertip edilen işrete rindler katılarak zevk ve sefâ sürerler. 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey, riyâdan uzak gördüğü bu meclisteki rindlerin halkasına 

katılması için zâhidi de davet etmektedir: 

Kadeh fıskıyye mey su halka-i rindân anun havzı 

Sarây-ı şevka şadırvan olupdur Bâkîyâ meclis 

                                                         Bâkî G 208/5 



393 

 

Cülûs etdi serîr-i bâga gül erdi safâ devri 

Be zâhid halka-i rindâne gel gitdi riyâ devri 

                                              Yahyâ G 399/1 

Şeyh Gâlîb, bezme şarâplar küplerle gelsin, kadehlerle gitsin diyerek, küplerle 

gelen şarapların rindlere bu küplerlerden sunularak kadehlerini doldurmasını ister. 

Kadehler kırmızı renkteki şarâp ile dolduğunda rindler de bu mecliste halka şeklinde 

oturur ve ağzına kadar dolu olan kadehdeki şarâpları elden ele devrederek yudumlarlar. 

Bu hususa değinen Mevlânâ da şiirlerinde rindlerin halkasından bahsetmektedir. “Dün 

akıl yerlere düşdü de derken eline bir sopa aldı, rindlerin halkasına girdi, fakat bu kötü 

iş ne vakte dek sürecek?” (Mevlânâ, 1974; LXXVIII 874)  

Bezme humlarla gelip bâde kadehler gitsin 

Kirm-i şebtâb edemez halka-i rindânı çerâg 

                                       Şeyh Gâlîb K 14/5 

Pür olup devr idecek meclis-i mestânı kadeh 

Çarh olur halka-i rindân meh-i tâbânı kadeh 

                                                    Bâkî G 32/1 

Bâde ile tûti-i âl oldu câm 

Eyleyelim halka-i rindânı dâm 

                         Yahyâ G 242/1 

6.1.4. Kûy-ı Yâr 

Mahalle, köy, yurt, sokak. Dîvân şiirinde sevgilinin oturduğu yerden sıkça 

bahsedilir. Âşık için kûy-ı yârin önemi büyüktür. Âşık daima oraya ulaşmak, oradan hiç 

ayrılmamak ister. Ancak, bu imkânsız gibi görünür. Bu nedenle âşık birçok yolu 

denemek zorunda kalır. Sabâ yeline varır, yakarır ve orası hakkında haber alır. Sevgili 

kuyunda bir sultandır. Orada herkes ona muhtaçtır. Onun sultanlığında her şey dört 

dörtlüktür. Âşık için orada bir dilenci olmak, dünyaya sultan olmaktan üstündür. Ancak 

bu mahallede köpekler bulunur. Bu köpekler oranın bekçisi durumundadırlar. Âşık bu 

köpekleri rakip olarak kabul eder. Yerine göre âşık o köpeklerin ayağının tozunu 



394 

 

gözüne sürme diye sürer. Hatta bu köpeklerle arkadaş olur. Âşık sevgilinin mahallesini 

gözyaşlarıyla sular. Mahallenin birçok yerde mecâz-ı mürsel yoluyla sevgili yerine 

kullanıldığı da olur. Şâir sevgilinin kuyunu Kâbe, harem, Mekke, secdegâh, cennet, bâğ-

ı cinân, ravza, gülşen, bostan vs. olarak niteler ve her kelime için değişik ilgiler kurar. 

Âşık, kâbe gibi sevgilinin mahallesini tavâf eder. Kâbe’nin yolları dikenli ve 

meşakkatlidir. Cennet gibi orada “dîdâr” ister. Kendi bulunduğu yer cehennemdir ve 

cennetin kokusu duyulmaktadır. Âşık bülbül olunca sevgilinin kûyu da gülistân, gülşen, 

gülzâr olarak nitelenenir. Âşığın gözyaşları Nil gibi akarsa sevgilinin mahallesi de Mısır 

olur. (Pala, 2011: 280) 

Âşık yani rind sevgilinin kûyundan bir an olsun ayrılmaz. Âşığa müsaade 

edilmese dahi o kûy-ı yârdan ayak çekmez ve etrafında dolanmaya devam eder. Ömrünü 

dilberin kûyunda hizmet ederek geçirir adetâ hayatını bu iş için fedâ eder. Tek arzusu o 

kapıdan bir rütbe elde etmektir. Sevgili nazarında, âşıklar arasında üstün bir mevkiye 

sahip olmayı diler: 

Eger bulmazsa ruhsat pây-ı endîşeyle devr eyler 

Dil-i zâre ne mümkin kûy-ı cânândan kadem çekmek 

                 Nâbî G 462/2 

Mülâzimetde geçen ‘ömr kûy-ı dilberde 

Recâ-yı mansıb-ı ümmîdün âsitânesidür 

            Nâbî G 169/3 

Âşık için kûy-ı yârin değeri çok büyüktür, oraya ulaşmak için çok çaba sarf 

eder, önündeki engelleri aşmak için mücadele gösterir. Sevgilinin yurdundan uzak 

düştüğünde, mesafeleri aşmak için göşyaşlarını sel gibi akıtırak, cismini o yere 

ulaştırması için ırmak eyler. Yârin mahallesinde âşığın itibârı hakir, değeri toz toprak 

içinde kalmış perîşân bir kimse gibi görülse de o makam âşıklar için yüce bir kıymete 

sahiptir: 

  



395 

 

‘Âşıka Bagdâd ırag olmaz vücudun fülkünü 

Cûy-ı eşkin kûy-ı yâre irgürür mânend-i Şat 

                Yahyâ G 167/2 

Gerd-i zilletle ne denlü hâksâr olsa yine 

Kûy-ı cânândur makam-ı ‘izz ü câhı ‘âşıkun 

                   Nâbî G 470/4 

Sevgilinin yurdu çoğu zaman cennete teşbih olunur. Her dâim gül bahçesini 

andıran bu diyârı anan âşık, sanki cennet bağlarının güzelliklerinden haber verir. 

Cennetin vasıflarını işitenler ise bu güzellikleri temâşâ etmek için kendilerini yârin 

mahallesinde bulurlar. Yalnızca dünyâ değil cennete bile meyletmeyen âşık, ebedî, 

sonsuz bir bahçe olan sevgilinin kûyunda visâle ererek, bolluk ve bahtiyarlık içerisinde 

yaşamayı diler. (Bâkî G 334/4, 363/1; Necâtî G 154/10, 260/2) Kûy-ı dilbere varmak 

için çok niyâz etmek gerektiğini söyleyen Nedîm, cennete kavuşmanın bir bedelinin 

olduğunu söyler. (Nedîm G 24/7) Âşık cenneten bir bahçe olan yârin mahalline 

ulaşmak, aradaki mesafeleri katetmek için Hakk’tan kendisine kanat vermesi niyazında 

bulunur. Yârin mahallesini cennetin gül bahçeleriyle mukayese eden âşık, cennette 

kusur bularak sevgilinin bulunduğu yeri yüceltmektedir: 

Bahâr u bâg ise maksûd hüsn-i yâri görün 

Garaz cinân ise kûy-ı nigâra varı görün 

              Bâkî G 257/1 

Var iken kûyun ki seyr-i bâg-ı ‘ukbâ bundadur 

Cennet evsâfın kılur vâ’iz temâşâ bundadur 

            Bâkî G 157/1 

Bâg-ı bihişt-i kûyına yârun irem diyü 

Hakdan hemîşe uçmaga bâl ü per isterin 

             Bâkî G 386/2 

  



396 

 

Hele ben şöyle kıyâs eylerin ey gayret-i hûr 

Kûyuna nisbet ola gülşen-i cennetde kusûr 

              Bâkî G 125/1  

Sevgilinin kûyu bazen de Kâbe’ye benzetilir. Âşık, Kâbe gibi sevgilinin 

mahallesini tavaf ederek, etrafında dolaşır. Toplumun ileri gelenlerinin Kâ’be’nin 

etrafında saf tutması gibi, âşıklar da sevgilinin mahallesinin civârını dolaşırlar ve burayı 

bırakarak başka bir yere gitmezler: 

Kûyun etrâfına ‘uşşâk dizilmiş gûyâ 

Harem-i Ka’bede her cânibe erkân saf saf 

               Bâkî G 229/8 

Her mâkamın bir makâlı var hicâzı an bana 

Eylemez kûyun koyup ‘uşşâk âheng-i ırâk 

              Yahyâ G 175/4 

Şifâ kapısı olarak tasvir edilen kûy-ı yâr, âşıkların derdine dermân olur. Bu 

kapıya hasta olarak varanlar şifâ bulurlar. Aşk müptelalarına yârin yurdu, sıhhatlerine 

kavuştukları şifâhâne gibi gelir: 

Bir aceb dârü’ş-şifâdur kûyı derd ehline kim 

Anda hep nâ-hoş varan bî-çâre gayet hoş gelür 

              Bâkî G 56/4 

Bir ‘aceb darü’ş-şifâdur kûy-i yâr 

Haste varan mübtelâsı hoş gelür 

             Bâkî G 148/3 

Kûy-ı yâre varmak için sevgili can nakdini âşıktan talep eder. Hakîki sevgiliye 

vasıl olmak için cândan ferâgat etmek icâp eder. Onun diyârının bedeli önce dünyâdan, 

sonra da cândan geçmektir: 

  



397 

 

Kalmasın Yahyâ ten-i fersûde de yoldaşdan 

Kûy-ı yâre gitmege cânile etmiş ittifâk 

               Yahyâ G 175/5 

Ey gönül yârı iste cândan geç 

Ser-i kûyun gözet cihândan geç 

         Fuzûlî G 49/1 

Yakalanıp kafese hapsolunmuş bir kuş gibi yârin kuyu anıldığında uçup o 

diyâra gitmek isteyen âşık, gülü ve gülşeni temâşa için durup dinlenmeden cânânın 

yurduna varmak için cân atar ve ancak buraya vardığında sükûna erer. Burada döne 

döne dolanır ve yâre kendini duyurabilmek için ettiği feryat figânlar bülbülleri dahi 

susturur. Yârin eşiğine vardığında huzurda eğilerek itaat eder, çünkü bu kapı âşıklara 

boyun büktürür. (Bâkî G 345/5, G 128/3, G 324/5, G 397/4, G 399/1) Âşıkların vatanı 

Elest Bezmi’dir. Âşık, yârin diyârını, her ne kadar zulm görse de terk etmez; çünkü 

bunun onu olgunlaştırmak için olduğunu bilir. Ne zaman ki yârin kûyu, gülistânın 

seyrine tercih olunur, o vakit ilâhi sırların temâşâsı mümkün olur. Dünyanın 

debdebesinden ve şaşâasından yüzünü çevirenler ancak bu sırlara vakıf olabilirler:  

Edemem terk Fuzûlî ser-i kûyun yârun 

Ne kadar zulm yeriyse mana hoşdur vatanum 

              Fuzûlî G 183/7  

Ne dem ki geşt-i gülistân kûy-ı yâr olunur 

Sır-ı nigâha gül-i ârzu nisâr olunur 

                Nâbî G 111/1 

Sevgilinin mahallesinde dolaşan köpekler bulunur. Kûyun etrafındaki bu 

köpekler aç olduğundan âşık sevgilinin diyârına girebilmek için köpeklere ciğerinden 

parçalar sunarak onları oyalar. Dîvân edebiyatında köpek nefsânî arzular anlamındadır. 

Ciğeri dünyevî madde olarak ele aldığımızda, köpekler ciğerle doyurulduğunda, 

maddeden kurtulunmuş oluyor ki, böylelikle sevgilinin diyârına varılabilsin: 

  



398 

 

Pâre pâre cigerüm itlerine nezr olsun 

Ol ser-i kûya eger düşse güzârum bu gece 

            Fuzûlî G 242/6 

6.1.5. Hânkâh/Tekke 

Aslı tekye olan ve Farsçada dayanmak, dayanılan yer anlamına gelen bu söz, 

tekyegâh, diye de kullanılır. Derviş denen tasavvuf ehlinin toplandıkları, zikrettikleri, 

kendilerince tekerrür etmiş töreyi yerine getirdikleri yapı ve müştemilâtına denir. 

Türkçede “tekke” diye kullanılır. Tarikatın yani tasavvuf yollarından birinin 

mensuplarına mahsus olan ve o tarikatin büyüklerinden birinin şeyh olduğu yahut büyük 

birinin yattığı tekkeye “hankâh” derler; bu söz de Farsçadır. (Gölpınarlı, 1985: 17) 

Gönül dünyânın bütün alâyişinden uzak olduğunda, kullar arasındaki bütün ön 

yargılar ortadan kalktığında, her şeye bir nazarla bakanlar için; meyhâne zâhidlerin, 

hânkâhlar da rindlerin meskeni olur. Hakîkâtlerin fehmedildiği ve ilâhi sırların 

müşahade edildiği yer olarak gösterilen meyhâne, yüce bir hânkâh olarak kabul görür. 

Rind için bâtının zuhûr ettiği, hakîkât-i ilâhiyeye erme makamı olarak bu yerlerin önemi 

çok büyüktür ve kendisine buraları mesken edinmektedir:  

Reng-i bî-rengîden âgeh dillerin ey Nâ‘ilî 

Zâhid-i meyhâne rind-i hânkâhdır her biri 

                                            Nâ‘ilî G 362/5 

Hum gibi sen de tasfiye-i bâtın it yüri 

Dergâh-ı mey-fürûş ulu hânkâhdur 

          Bâkî G 61/4 

Gönül ehli arasında kabul görülen rindin en büyük hasletlerinden birisi, tok 

gözlülük ve gönül zenginliğidir. Bu özelliğinden ötürü tekke ehli zümresine dâhil edilen 

rind, fukâra olarak tasvir edilerek, bu dünyanın nimetlerine aldırış etmeyen, istiğna 

sahibi olarak görülür. Bâkî, hayret âleminin hânkâhını, Elest Bezmine teşbih etmektedir. 

Burasının rind için ehemmiyeti büyüktür. Çünkü burada ilâhi sırlara vakıf olmuştur ve 



399 

 

sonra ise bu âleme gönderilmiştir. Bu âlemdeki sevgiliye hayranlığı ve meftûn oluşu bu 

cihetledir ki, bu hâli tekrar ona dönene kadar devam edecektir: 

Gınâ-yı kalb kadar ni’met olmaz ehl-i dile 

Bu tekyenin fukarası simât bilmezler 

             Nâ’ilî G 102/4 

Bâkıyâ hânkâh-ı ‘âlem-i hayretde hemân 

Her gelen kimse bu esrâr ile hayrân ancak 

               Bâkî G 238/5 

Bâkî tekkeyi hakîki vahdet yeri olarak göstererek, ahâdiyet makamında Hakk’ı 

müşahede etmek için mâsivâdan ve insanlarlardan uzaklaşarak, inzivaya çekilme yerinin 

tekke olduğunu söyler:  

Bezm-i kesretden çekildi câmveş Bâkî gönül 

Tekye-i vahdetde ‘uzlet ihtiyâr itsem gerek 

         Bâkî G 273/5 

Nasıl ki bahar rüzgârlarının esmesiyle ölü tabiat tekrardan uyanır ve hayat 

bulur ise, öyle de tekke mürşidinin nefesiyle mürde diller uyanır ve yeniden cân bulur, 

diyen Şeyhülislâm Yahyâ Bey, tekkeyi ulu bir makam olarak göstermektedir. Kuddûsî 

ise, gösteriş yapma yeri olarak gördüğü mescidi ve rindlere göre câhillerin bînoksan 

doldurduğu medreseyi zâhidlere bırakıp, aşk tekkesine misafir olmayı diler:  

Tekye-i bâgda ezhâr yetişdi cümle 

Mürşîd-i bâd-ı bahâr eyledi var ise nefes 

                     Yahyâ G 156/2 

Mescid ü medreseyi zühhâd ü ubbâde virüb 

Tekye-i ışkda varub mihmân olayın bir zemân 

         Kuddûsî G 538/2 

Nâbî, meseleye farklı bir açıdan bakarak, hânekâhı gam ve çilehâne yeri gibi 

gösterek, “bezm-i rûhânî” ile elest meclisine telmihte bulunmaktadır ve rindler oranın 



400 

 

tevhid halkasına girmiş sakinlerinden olduğu için, hânekâhın topluluğundan uzaktır. 

Bâkî ise hânkâhdan meyhâneye doğru yolunu çevir; çünkü aşk pîri bize doğru yolu 

göstermektedir, diyerek hânekâhın tarafına uğramaz: 

Bulunmaz halka-i tevhîdveş bir bezm-i rûhânî 

Bize bu hânekâh-ı gamda her cem’iyyet el virmez 

                 Nâbî G 318/6 

Hânkâhdan togru ‘azm itse n’ola mey-hâneye 

Bâkîyi çün böyle irşâd eylemişdür pîr-i ‘aşk 

      Bâkî G 236/9 

6.1.6. Gülşen, Gülzâr, Bâğ, Çemen 

Gül bahçesi, gülşen, gülzâr, bağ, çemen vb. yerler bir bahçe olarak; bahar, 

bezm, cennet, sevgili, bülbül gibi unsurlarla birlikte anılır. Bahar geldiğinde bahçeler 

tazelenir, çiçekler, güller açar, yeşilin bin bir çeşit tonuyla bağlar, bahçeler seyre 

çıkanlara harikulâle bir manzara sunar. Goncaların açılmasıyla birlikte gönül ehli 

olanlar bağların seyrine çıkarlar, zirâ bu mevsim güllerin açıldığı gibi gönüllerin de 

açılma zamanıdır. (Bâkî G 358/4; Nâbî G 772/6, A 108; Fuzûlî G 143/2) Kuşlar, 

kuşların nağmeleri, bülbüllerin ötmesi hep bu mevsimlerdedir. Gül mevsiminde gülşene 

varan âşıkların feryat, figânları bülbüllerin ahenkli seslerine karışır. Âşıkların 

efsanelerine bülbüller kulak kabartır. Dilberin güle benzeyen yanaklarını âşık bağda 

methetmeye başlayınca, bülbüller yanına gelerek nağmeli sesleriyle ona eşlik ederler. 

(Bâkî G 88/5, G 323/1, G 121/5; Neşâtî G 129/3; Nâbî G 872/5)  

Nakş-ı gül seyr it çemende savt-ı bülbül dinle gel 

Şimdi savt u nakşdur ‘ayş ehline sâlih amel 

                Bâkî G 310/1 

Fasl-ı güldür idelüm geşt çemende çemene 

Açalum çeşm-i temâşâyı semenden semene 

                  Nâbî G 758/1 



401 

 

Gül bahçesi bazen sevgilinin semti olur. Sevgili ile buluşmak arzusunda olan 

âşığın, vuslatı gülşende gerçekleşir, gül bahçesine meyletmesinin sebebi bundandır. 

Gönül ehli olan rindler gül mevsiminde, sevgilinin yanağının güzelliği devrinde, 

mahallesine varmak için gül bahçesine gelirler. Gül bahçesi güzellerin bulunduğu, 

salınarak yürüdükleri yerlerdir. Gülzârlar âşıkların dilberlerle gezip dolaştıkları aşk 

bahçeleridir. (Avnî G 46/2; Yahyâ G 100/1, G 235/3, G 164/2; Nâbî G 766/5) Nigârın 

yurdu olan bağa, âşıkların varma sebebi yârin hüsnünü temâşâ etmek içindir. Âşıkların 

derdinin devâsı, gülistandaki goncaların hokkalarındaki şifâlı gülsuyunda saklıdır. (Bâkî 

G 257/1; Fuzûlî G 96/4) Gülşen sevgili ile işrete girip, bâde içmek için uygun mekânlar 

arasındadır. (Yahyâ G 216/3) Rind gülşende gül yüzlü güzeline kavuştuğu için gül 

bahçeleri, sevgili ile buluşma yerleri olur ve bu bakımdan rind açısından önemli 

mekânlardır: 

Olmuşlar etfâl-i çemen rindâne-meşreb şûh u şen 

Bir elde şâh-ı yâsemen bir elde mînâ-yı bakam 

                                              Şeyh Gâlîb K 19/12 

Hat-ı menşur-ı devletdür benefşe rind-i mey-hâra 

Çemende şâh-ı sünbül ana bir tugrâ-yı garrâdur 

                                                        Bâkî G 127/4 

Hoş durur gül yüzlülerle bana gülşen gûşesi 

Zâhidâ hûriler ile cennet-i Me’vâ sana  

           Necâtî G 12/3 

Gülşende âşiyâne-i bülbül kadar yiri 

Korlarsa bana cennet-i Me’vâya vermezin 

             Necâtî G 405/5  

Rindlikte bahar ve baharla ilgili gül ve çemen gibi unsurlar önemli bir yer 

tutmaktadır. Çünkü bahar rindlere göre şarâp içmek için en uygun mevsimdir. Onun için 

baharın gelmesini rindler sabırsızlıkla beklemektedirler. (Mum, 1999: 57) Gül bahçeleri 

aynı zamanda bezm için de uygun mekânlar olarak görülür. Bahar mevsiminin 

gelmesiyle birlikte işretler bağlarda ve bahçelerde yapılmaya başlar. Buralar en güzel 



402 

 

şekilde hazırlanır ve eğlenceler için uygun hale getirilir. Gülzâra varan âşık, dilberlerin 

gül cemâlinin seyrine dalar, bir yandan da şaraplar yudumlanır ve keyifli anların sefâsı 

sürülür. O kadar çok içilir ki, yere saçılan cür’alar gülzârın toprağını al kanlara boyar. 

(Şeyhülislâm Yahyâ Bey G Mt 61; Bâkî G 323/3, G 51/1; Neşâtî G 12/4) Bâğlar ve 

bahçeler dildâr ile birlikte köhne şarâp içmek ve cânâ cân katmak için gidilen yerlerdir. 

Neşe ve şâd olma yeri bâğlarda, kadehlerdeki saf şarâp yudumlanırken, bir yandan da 

neyler üflenir ve musikînin hoş sedâsı eşliğinde güzel vakitler geçirilir. Çemen içki 

müptelaları için gamdan ve kederden kurtulma yeridir, buralar sarhoşlara derdi ve elemi 

unutturur. (Nef’î G 120/5; Bâkî G 105/4; Nedîm G 39/1) 

Ayş içün bir turfa menzildür bahâr eyyâmı bag 

Anda dutsun gonca-veş her kim ki ayş ister otag 

           Fuzûlî G 143/1 

Dem-i şebâb ola hûbân ola mey u ney ola 

Çemende gerdiş-i peymâne kâmrânlıkdur 

              Nâbî G 238/3 

Zamân-ı ‘ayşdır meclis gerekdir sahn-ı gülşende 

Uzatmasın sözü vâiz de bir mikdâr dinlensin 

           Yahyâ G 276/4 

Gülşenler güzelliği ve tazeliğinin yanında geçiciliğiyle de şiirlere konu 

olmaktadır. Baharın geçip hazânın gelmesi, gülleri soldurduğu gibi bağdaki işret ehlinin 

de dağılmasına sebep olur. Esen sonbahar yeli, yaprakları nasıl dağıtıyor ise rindleri de 

öyle ordan oraya savurur: 

Bâg u bahâr-ı gülşen-i ‘âlem hazânludur 

Bezm-i safâ hemîşe gül ü ergavânludur 

             Bâkî G 102/1 

Şarâp içmek halk arasında hoş karşılanmaz, lakin gülşendeki işret meclislerinin 

rindleri mazur görülür: 

  



403 

 

Yine gülşende meyin aybını setr etmek için 

Nola rindâne tutarsam yine gül-zâr etegin 

                                             Necâtî G 410/5 

Gülşen kimi zaman da cennet bahçelerinden bir bahçeymiş gibi tasvir edilir. 

Cennet bezminin gülşeninde, gül renkli şaraplar ikrâm edilirken, hiçbir yerde 

görülmemiş güzeller bu bağın bahçesindedir:  

Seyr-i bâg-ı bezme gel câm-ı mey-i gülgûna bak 

Gül-şen-i cennetde açılmış gül-i bî-hârı gör 

                Bâkî G 71/4 

Çemende su gibi sofî şarâp içmek gerek şimdi 

Be hey sofî bu mevsimler ne ayıklık zamanıdır 

            Bâkî G 212/2 

  



404 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

YEDİNCİ BÖLÜM 

RİNDİN TEŞBÎH EDİLDİĞİ MUHTELİF UNSURLAR 

  



405 

 

7.1. RİNDİN TEŞBİH EDİLDİĞİ UNSURLAR 

7.1.1. Şem’ 

Rindi rind yapan en önemli husus âşık olmasıdır. Rindin bu hüviyeti onu 

şekilden şekle sokmaktadır. Şem’e olan teşbîhinin sebebi bu hâlinden ötürüdür. Rind, 

aşk ızdırabı içinde adetâ bir mum gibi yanmaktadır. Ay gibi güzel sevgiliden ayrı 

düştüğü için hasretinden mum gibi erir. Cânânın ruhsârına bakıp mum gibi cânını 

pervâsızca ateşlerde yakar. Âşık, yâriyle olan vuslat gününde şem’ gibi tenini yakar, 

ayrılık gecesinde ise fitile benzettiği cânını yakar. (Fuzûlî G 33/5, 34/2, 80/4, 99/5) Hoş 

endâmlı güzellerin cezbesine kapılan âşık, tutuşup şem’ gibi baştan ayağa yanmaktadır 

ve bu hâlin esrikliği ile cânını pervâne misâli ateşlere atmaktan çekinmez: 

Şem’ gibi hâlimiz niçin yanıp yakılmazız 

Nâgehân bir âteşîn ruhsâre düşdü gönlümüz 

     Yahyâ G 155/2 

Tutuşup başdan ayaga yanuban şem’ bigi 

Cân oda atmak imiş hûba uyanın hevesi 

             Şeyhî G 185/4 

Hararetli aşk ateşinden ötürü âşığın vücudu mum gibi yanmaktadır. Mum nasıl 

ki kendi tenini yakar, bitirirse âşık da öyle visâle erdiğinde yanarak kül olur. Sevgili ile 

buluşmak âşığın vücûdunun yanması, mahvolması demektir. (Fuzûlî G 140/7, G 196/2) 

Şem’ gibi aşk oduna yanayım kon yanayım 

Mahv olunca dünyede nâm u nişânı kendimin 

            Necâtî G 287/4 

Câm-ı mey-i işretdür aşkunda dil-i pür-hûn 

Şem’-i şeb-i vuslatdur dâg-ı dil-i suzânum 

             Bâkî G 338/4 

İç âleminin derinliklerindeki aşkını, sevgiliye hürmetle arz edebilmesi için 

âşık, kendini bazen bîçâre göstererek mum gibi yanmakta olduğunu ve eriyip 



406 

 

tükendiğini dile getirir. Âşık sabaha kadar yanmakta ve gözyaşı akıtmakta olan bir 

muma benzetilir. Sevgili ulvî ve yüce bir mertebededir, yanmakta olan bir mum nasıl 

gitgide alçalmakta ise, âşık da sevgilinin karşısında acziyetini bildiği için, seviyesini 

tıpkı yanmakta olan bir mum gibi azaltmaktadır. (Bâkî G 357/4, G 346/6) 

Şem’veş sûz-ı derûnu ‘arz ider Bâkî sana 

Yana yana kalmadı bî-çârenün bagrında yag 

                   Bâkî G 227/5 

Bagrının yagın eritdi subha dek akıtdı dem 

Yâr önünde çok tenezzül eyledi dün gece şem’ 

                 Yahyâ G 170/1 

Rind denilince akla gelen mekânlardan olan işret meclisi, rindin sabahlara 

kadar şarâp içerek sefâ sürdüğü yerlerdendir. Gece kurulan bezmin en evvel ihtiyacı bir 

mumdur. Mum, etrafını aydınlatarak ışık saçar bunun için de sabaha kadar yanıp biter. 

Rind bazen de kendini bu işret meclisinin yanmakta olan mumuna benzetir. Ay yüzlü 

güzel onu bir mum gibi meclisine mahrem ettiğinde, rind de bütün varlığını onun 

uğruna yakarak bitirir. (Neşâtî G 107/2) 

Akıtdım yaşımı yakdım fitîl-i dâg-ı sûzânı 

Benim şimdi muhabbet bezminin şem’-i şebistânı 

               Yahyâ G 428/1 

Şem’-veş mahrem-i bezm eyledi ol mâh meni 

Yakacakdur yine hecr oduna varum bu gece 

               Fuzûlî G 242/2 

7.1.2. Pervâne 

Hakiki âşığın sembolü pervânedir. Zirâ pervâne, ateşe âşıktır. Kendi arzusuyla 

ateşi özleyerek uçar, ateşe erişinceye kadar kanat çırpar, erişince de uçuş sona erer. 

Pervanenin ateşte yanmasının sebebi sevgiliye kavuşmaktır. Çünkü yanmadan ona 

erişilmez. Âşık da aşk ateşinde pervâne gibi yanar, sevgilisi uğruna kendisini fedâ eder; 



407 

 

sonuçta fenâ mertebesine ulaşır. Gerçek âşık olduklarını iddia edenler, canlarını sevgili 

uğruna yakıp yok eden pervâneyi örnek almalıdırlar. İki cihânı fedâ ederek, hakiki 

âşığın sembolü olduklarını gösteren pervânelerin, uğruna kendini yaktıkları mum da 

İlâhi sevgiliyi temsil eder. (Ahmed Gazzâlî, 2004: 70; Üstüner, 2007: 113-315-316; 

Tolasa, 2001: 155)  

Pervâne dîvân şiirinde âşığı temsil etmektedir. Pervânenin aşkı şem’edir. 

Sevgilinin cemâli şem’e benzetilir ve yüzünün güzelliği ile çevresine nurlar saçan, 

etrafını aydınlatan sevgilinin yanaklarının güzelliği karşısında, âşığın cânı da pervâne 

olur. İlâhi tecelliyatın nurlarının zuhuruna müştâk olan âşık, pervâne gibi o nûrun 

etrafında döner. Cemâlin şem’ine karşı yanan bir pervâne olur. Sevgilinin bir muma 

benzeyen yüzünün şevkiyle ve de aşkının hararetiyle kendini yanmakta olan ateşin 

içerisine korkusuzca atar. (Vâhib Ümmî G 1/2; Bâkî G 136/2; Neşâtî G 86/1; Necâtî G 

118/1; Yahyâ G 264/1; Avnî Mrb 75/1) 

Cemâlin şem’îne karşı yanar pervâneyim ey ‘aşk 

Sana cân virdim ancak kudretimdir bu kadar kılmak 

                İbrahim Hakkı G 159/3 

Dil müselsel zülfünün sevdâsile dîvânedir 

Cân münevver hüsnünün şem’inde bir pervânedir 

                 Şeyhî G 41/1 

Dîvân şiirinde her daim boğaz boğaza gelen rind ve zâhid, birbirine zıt iki tip 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Hem mutasavvıf hem de dîvân şâirleri, rind ve zâhidi 

karşı karşıya getirerek, rindin yanında olduklarını hissettirmişlerdir. Ümmî Sinan bu 

gerçeği ispat eden beytinde, rindin ağzından konuşarak, gerçekleri inkâr eden ve 

hakîkâtleri kabule yanaşmayan zâhide takılmadan edememiştir. Allah’ın cemâline 

müştâk olan âşık, bu cemâlin ilâhi nûrunun pervânesidir. Şâir, zâhidi inkârcı olmamak 

kaydıyla rindin safına davet etmektedir: 

Dôst cemâli şem’inin pervânesiyem her nefes 

Lâ dimezsen gel berü zâhid benüm mu’tâdıma  

         Ümmî Sinan G 157/7 



408 

 

Aşk bezmi sakinlerinden olan rind, bu bezmde şem’in güzelliğinin ışığında 

yanıp yakılmaktadır başka bir değişle güzelin güzelliğinin ateşi içinde pervâne misâli 

yanmaktadır. (Yahyâ G 239/2; Nâbî G 447/1) Rind meşrepli şâirlerin başında gelen 

Bâkî, kendisini ay yüzlü güzelin, kalbi yakan ve gönlü aydınlatan hüsnünün etrafında 

dönen bir pervâneye benzetmektedir. Fuzûlî de pervâne gibi senin güzelliğinin nûruna 

fedâ olmasa ruh kuşunu beden yuvasında beslemem, diyerek kendisini pervâneye 

benzetmektedir: 

Bezm-i aşka nite kim pervâne geldin ey gönül 

Yan yakıl o şem’-i hüsne yâne geldin ey gönül 

                     Yahyâ G 219/1  

Cemâli şem’ine pervânedür Bâkî o mâhun kim 

Yakar hüsn-i dil-efrûzı çerâgı nûr-ı a’zamdan 

             Bâkî G 360/5 

Âşiyân-ı tende murg-ı rûhu etmen terbiyet 

Olmasa pervâne tek şem’-i cemâlün sadkası 

                Fuzûlî G 289/4 

Âşık vuslata erişmek için pervâne gibi bütün varını visâl mumunda yakar. Her 

şeyi yakıp kül ederek “fenâ-yı mutlak” yani her kaydtan geçerek yok olmak, tasavvufun 

en yüksek makamlarındandır ki, ancak böylelikle visâl bezmine erişilebilir. Aşk odunda 

yanan âşık, pervâne gibi kadr ve itibâr kazanır. Âşık bazen de kanadı tutuşmuş bir 

pervâne olarak tasvir edilir. (Eşrefoğlu Rûmî G 76/1) 

Menem şem’-i visâle yanduran pervâne-veş varın 

Fenâ-yi mutlakum cânân ile bezm-i visâlümdür 

                Fuzûlî G 98/4 

Sûzândur odumdan tenüme sancılan ohlar 

Pervâneem ey şem’ tutuşmuş per ü bâlüm 

             Fuzûlî G 185/5 



409 

 

Ehl-i kadrem yanalı ışk oduna pervâne-veş 

Sürme-i çeşm eylemişler şem’ler hâkisterüm 

                 Fuzûlî G 186/2 

Aşk, bir “şem’-i İlâhi” yani İlâhi nûrun tecellisi olarak düşünüldüğünde, âşık 

da bu şem’in pervânesi olarak tasvir edilir. Bu şem’in ateşinde, pervânenin gönlü 

yanmaktadır. (Şeyhülislam Yahyâ G 8/3, 437/5) 

Aşk bir şem’-i İlâhidir benim pervânesi 

Şevk bir zencîrdir gönlüm anun dîvânesi 

              Şeyh Gâlîb G 328/1 

Şevkinle yanan dillere pervâne desinler  

Sen şem’ olucak âşıkına yâ ne desinler 

                   Necâtî G 136/1     

7.1.3.Bülbül/Andelîb 

Bülbül, sevgilisinin güle benzeyen çehresini ve tatlı tatlı gülümseyişini anlatan, 

şakıyışlarıyla ona aşk şarkıları söyleyen ve kimi zaman da sevgiliden uzak düştüğü için 

derdinden ve kederinden ağlayarak feryât figân eden bir âşığın sembolüdür. (Fuzûlî G 

81/7; Nedîm G 90/1; Nef ‘î G 56/4; Niyâzî-i Mısrî G 20/5) Âşık, yârin bulunduğu 

bahçede onu seyre dalan bir bülbül olur. Sevgilinin güle benzeyen cemâlini ve servi 

boyuyla salınarak gezintiye çıkan hoşreftârını görebilmek için bağdan ayrılmayan 

meftûn bir andelîbe döner. Gül nasıl yakasını yırtarak açılıyor ise, âşık da gülünü 

görmezse onun gibi yakasını yırtarak bir bülbüle dönüşür. (Nâbî G 527/1)  

Rûyun gibi gül mü bulunur güller içinde 

Yâ bu dil-i şeydâ gibi bülbüller içinde 

          Yahyâ G 372/1 

Seni bu sûrete koyan gülün aşkıdır ey bülbül 

Neye düşse anı yakıp kül etmek şân-ı âteşdir 

                Yahyâ G 56/3 



410 

 

Hüsnüne magrûr olup gül gûşuna koymazsa da  

Bülbül-i şûrîde geçmez nâle vü feryâddan 

                    Yahyâ G 293/4 

Kimi zaman da şâir, sevgilinin dudaklarını henüz açılmamış bir güle, kendisini 

de bu güle vurgun olan; fakat etine gam dikeni batmış olduğu halde perîşân olarak 

ağlayıp inleyen bülbüle teşbîh eder. (Niyâzî-i Mısrî G 3/11; Yûnus Emre G 213/4) Gam 

ve kederinden gözüne uyku girmeyen ve üzüntü ile hemdem olmuş âşık, güle karşı âh u 

efgân eden bülbül olarak tasvîr edilir: 

Bir lebi gonca yüzi gül-zâr dirsen işte sen 

Hâr-ı gamda ‘andelîb-i zâr dirsen işte ben 

               Bâkî G 380/1 

Derd uyutmaz râhat itmez gice gündüz ‘âşıkı 

Şol ki bülbüldür güle karşu nice zâr olmasun 

             Niyâzî-i Mısrî G 142/3 

Nevbahâr irişdi bîdâr olayum şimdengeru 

‘Andelîb-i bâg-ı gülzâr olayum şimdengeru 

             Niyâzî-i Mısrî G 150/1 

Mutasavvıf şâirler rindliğin ezel bezmiyle başladığına telmihte bulunarak; ilâhi 

huzurda toplanarak verilen söze atıfta bulunmuş ve orada söylenen sözün bu âlemde de 

devam ettiğini şûrîde bülbülün diliyle anlatmaktadırlar. Onlar bu cihânın cilvesine de 

çilesine de diğer başka aldatıcı hilelerine de kanmayarak yalnızca yüzlerini Hakk’a 

dönen aşk bülbülleridir: 

O ezel bagında biz bir gül idik 

Dosta karşı söylenir gulgul idik 

Bunda nite dek dura bu dilimiz 

Çün ezelde şûrîde bülbül idik 

         Eşrefoğlu Rûmî R 61 



411 

 

Bir bülbül-i aşkım ki gülü hârı da bilmem 

Yârı bilürüm kendimi ağyârı da bilmem 

          İbrahim Hakkı G 203/1  

Ben o dost bahçesinin bülbülüyüm  

İlâhî bülbülü gülden ayırma 

        Eşrefoğlu Rûmî G 111/5       

Şeyhülislam Yahyâ Bey, bezm ehli ve bu meclisin aranan şahsiyeti olan rindi, 

dolu dolu kadehlerden içerek sarhoş olmuş ve bu sarhoşluğun tesiriyle feryâd eden bir 

bülbüle benzetmektedir: 

Gül gibi sunup birbirine câm-ı leb-â-leb 

Bezm ehlini bülbül gibi feryâda getirsin 

         Yahyâ G 287/2 

Gonce-veş yâr sükût etse kayırmaz Yahyâ 

Gül gibi câm-ı şarâbı göricek bülbül olur 

             Yahyâ G 131/5 

7.1.4.Mecnûn  

Dîvân şiirinde, sevdâsıyla aklı başından giden âşık, dîvâne yani meczûp olarak 

tasvir edilir ve bu yönüyle Mecnûn’a teşbih edilir. Aşkının şiddetiyle Mecnûn’a dönen 

âşığın, Leylâ’sının derdinden ötürü döktüğü gözyaşları sel olup akar. Visâle erişememiş 

olan âşık, Mecnûn olup sahrâlara düşer ve her daim dilber ile kavuşacağı günün hayâlini 

kurar. Çünkü o, gam çölünün çılgınca ağlayıp inleyen âşık-ı şeydâsıdır (Nedîm Mst 1/6, 

G 29/4; Fuzûlî G 29/5; Avnî G 38/2) 

Mecnûn’um bugün Leylâ derdinden 

‘Aklı neylerüm dîvâne geldüm 

             Niyâzî-i Mısrî G 117/4 

  



412 

 

Bu aşk beni deli kıldı aklımı başımdan aldı  

Mecnûnlayın dünü günü zârî kıluben inletir 

             Eşrefoğlu Rûmî G 17/2 

Her fırsatta rindliğiyle övünen dîvân şâirleri kendilerini Mecnûn’a benzeterek, 

onun özelliklerini kendilerine isnâd ederler. Neşâti dünyanın lezzetlerini ehemmiyetsiz 

ve değersiz göstererek buna meyletmez, o kendisini arzusuna kavuşmuş ve aşk 

mülkünün saadetine nâil olmuş Mecnûn’u gibi gösterir.  Şeyhülislâm Yahyâ Bey de aşk 

derdiyle dağlara düşüp aklını, fikrini yitiren âvâre bir Mecnûn olarak karşımıza çıkar. 

Necâtî Bey ise, Mecnûn gibi akl u cânı yitirmeyi kâr, akıllıların işlediklerini de zarar 

olarak görmektedir: 

Kâm-ı dünyâyı Neşâtî gibi nâ-çiz gören 

Devlet-i ‘ışkda Mecnûn gibi kâm-âver olur 

         Neşâtî G 27/5 

Benim ol derdile Mecnûn gibi taglara düşen 

Akl u fikri yitirip vâlih ü âvâre düşen 

                Yahyâ G 299/1 

Böyle ben Mecnûn olunca gitti akl u gitti cân 

Uslanınca bir kişi anca ziyân etmek gerek 

           Necâtî G 317/3 

Dîvân şiirinde mecnûn mefhûmu zülf ile birlikte sıkça kullanılmaktadır. Âşık 

mecnûn olduğunda, zülf zincirine vurulur. Sevgilinin leylî saçı aşkından deli dîvâne 

olmuş, Mecnûn’a dönmüş âşığın boynuna kemendini dolar ve onu esir alır. (Nef ‘î G 

88/4)       

Zülfüne bend eyle ben Mecnûnu didüm dil-bere 

Didi kayd itdüm seni dîvâne geçdün deftere 

                         Bâkî G 481/1          

  



413 

 

Bâkî Mecnûnun olupdurur didüm 

Ol saçı Leylâ kemendin gösterür 

             Bâkî G 174/5 

Aşk derdinden esir olmuş bir âşık olarak karşımıza çıkan Fuzûlî, onca âşık 

arasından kendisini en meşhûr, en şöhertli göstererek, sevgiliyi Leylâ’ya kendini de 

Mecnûn’a teşbîh etmektedir: 

Esîr-i derd-i ışk u mest-i câm-ı hüsn çok ammâ 

Bizüz meşhûr olan leylî sana Mecnûn mana derler 

                 Fuzûlî G 78/2 

7.1.5. Mansûr  

Aşkın sembol şahsiyeti olan Mansûr’a aşk şehidi denilmiştir. Menkıbeye göre 

vücudundan akan kanlar, yere Allah kelimesini yazacak şekilde aktığından bu ad 

verilmiştir. Mutasavvıflar, Kur’an’daki, “Allah yolunda öldürülenleri sakın ölü 

sanmayın bilakis onlar diridirler.” (Âl-i İmrân, 3/169) âyetini de buna dayanak 

göstermişlerdir. Aşk kavramına ilk defa kanı karıştığı bilinen Hallâc, menkıbeye göre, 

idam edilirken elleri kesildiği zaman yüzüne kan bulamış; sebebi sorulunca da, “Aşk ile 

kılınacak iki rek’at namazın abdesti, kanla alınmazsa sahih olmaz.”  yanıtını vermiştir. 

Çünkü hakiki âşığın timsâli Hallâc-ı Mansûr’dur. Çünkü o, aşk uğruna ölümü göze 

almış, darağacında can vermiştir. Âşıklar meydanına girmek isteyenler, canlarını ve 

başlarını her an darağacında vermeye hazır olmalıdır. (Schimmel, 2001: 141; Uludağ, 

1991a: 12; Üstüner, 2007: 113) 

Edebiyatta darağacı ve Ene’l-Hakk münasebetiyle sıkça anılan Mansûr, inancı 

uğruna her şeye göğüs germe ve ölmenin sembolü olarak bilinir. “Mansûr” kelimesi 

“yardım olunmuş, zafere ulaştırılmış” anlamları yanında, musıkî terimi olarak da bir tür 

ney’e ad olmuştur. Şiirlerde ber-dâr edilmiş olarak anılır. Sevgilinin saçları darağacına 

benzetilince, Mansûr da aşk şehidi olup bu dâr’a asılır. (Pala, 2011: 186) Hakk aşkının 

şevkiyle yanmakta olan âşık, başının bu uğurda fedâ edileceğini bile bile aşk meydanına 

girer ve gözünü budaktan sakınmayarak “Ene’l-Hak” dârına çıkar ve Mansûr olur. 

Mutasavvıf ve dîvân şâirleri âşığı bu sebeple Mansûr’a benzetir. İlâhi aşk cezbesine 



414 

 

mazhar olan âşık, hakikatte rindin kendisidir. O aşkından aldığı feyzin lezzetiyle 

darağacına çıkıp cânı sevgiliye Mansûr misâli vermekten geri durmaz. (İbrahim Hakkı 

G 228/5; Niyâzî-i Mısrî G 150/3) 

Baş açup girerüm ‘aşk meydânına 

Mansûr olurum “ene’l-hak” dârına 

Yanmakda Niyâzî şevkun nârına 

Yanalum ‘âşıklar Mevlâ derdiyle 

       Niyâzî-i Mısrî Mrb 158/5  

Aşk kime kime saldı sâye başını verdi kavgâya  

Mansûrlayın esrik deli ene’l-hak davâ eyletir 

       Eşrefoğlu Rûmî G 17/4 

Mansûrlayın dâra beni şöyle ‘ıyân göster seni 

Kurbân kılayın bu cânı ‘ışka münkir olmayayın 

               Yûnus Emre 269/7 

Sevgilinin saçı darağacına teşbîh edildiğinde, âşık da bu dâra çıkıp cân vererek 

Mansûr olur. (Eşrefoğlu Rûmî G 79/6) Zülfün her bir telinin ucunda âşıkların gönlü 

asılıdır. Gönlünü sevgiliye kaptıran âşık, Mansûr olur ve zülfün darağacına asılır; çünkü 

kara saçlar kimin boynuna dolansa akıbeti Mansûr gibi dâra asılmak olur: 

Meydân-ı aşk içinde kim cân terk eden Mansûr olur 

Gönlüm ene’l-Hak der ise zülfünde berdâr eyleyem 

                  Şeyhî G 128/4 

Zülfün teline kimün gönli tolaşdı 

Mansûr gibi meydâna girüp dâra gelürler 

                      Niyâzî-i Mısrî G 43/4 

  



415 

 

Sevdâ-yı zülfün kimün takılsa gerdânına 

Mansûr gibi ‘âkıbet-i yolında ber-dâr olur 

            Niyâzî-i Mısrî G 47/2 

İlâhi aşk şarâbından içen âşık, hayrân olup kendinden geçer ve bu sarhoşlukla 

“Ene’l-Hak” sırrını halka ifşâ eder. Sırrı aşikâr olunca ehil olmayanlar tarafından sözün 

bâtınî mânâsı anlaşılamaz ve bundan sebep münkir olarak kabul edilir. Bu sebeplere 

istinaden âşık kendisini Mansûr’a benzeterek aynısının kendi başına geldiğini iddia 

eder: 

Şarâb-ı nâb-ı mahabbetden içsem ey Hakkî 

O câm-ı cân ile el-hakk müdâm Mansûr’um 

                        İbrahim Hakkı G 223/7 

Yine Mansûrlayın hayrân u mestiz 

Ene’l-Hak sırrını bu halka açdı 

        Eşrefoğlu Rûmî G 125/3 

Ten mülkünde nefsin hiçbir emaresi kalmayan âşıkta, Hakk’ın nûru zuhûr eder. 

Her ne söylüyor ise, bu nûr sebebiyledir. Tasavvufun en yüce mertebesi olan bu 

mevkide âşık, Mansûr’a teşbih edilerek bu uğurda kurban edilir:  

Bed-benlik kalmadı ol nûr-ı Hak’dır söyleyen 

Mansûr’em geldim dâra zâtında kurbânem bugün 

              Vâhib Ümmî G 121/3 

7.1.6. İbrahim Ethem 

Belh sultanı olan İbrahim Ethem’in tâcı tahtı bırakarak, dünya mülküne 

tevessül etmeyişi cihetiyle dîvân şiirinde âşık, İbrahim Ethem’e teşbih olunur. Onun bu 

yüksek derecesi âşıkta da bulunması gereken bir davranış olarak görülür ve mânâ 

âleminin sultânı İbrahim Edhem olması tavsiye olunur. (Niyâzî-i Mısrî G 150/4;          

Nâbî G 492/3) Dîvân edebiyatında rind “mâsivâdan el çekici melâmî” olarak tasvîr 



416 

 

edilmektedir. (Levend, 1984: 47) O da tıpkı İbrahim Ethem gibi mâsivâ kaydından 

geçerek, bu âleme itibâr etmez: 

Belh-i ‘âlem tahtunı telh eyle ehl-i gayba gel 

‘Âlem-i ma’nîde var sultân Edhem ola gör 

                       Sun’ullâh-ı Gaybî G 38/4 

Misâl-i İbn-i Edhem sen bu ‘âlem mülkünü koysan  

Olursun şâh-ı mülk-i dil irer cânın o cânâna  

              İbrahim Hakkı G 273/5 

İbn-i Edhem gibi tâc u tahtını terk eyleyüp 

Soyınup abdâl olan hünkâr-ı ‘aşka essalâ 

            Niyâzî-i Mısrî G 167/3 

7.1.7. Hümâ 

Aşk kafesinden azâde olan hümâ, tekrardan sevgilinin zülfünün tuzağına 

düşerek esir olur. Aşkın pençesinden kurtulamayan âşık, hümâ kuşuna teşbîh 

edilmektedir. (Nef ‘î G 55/5) Âşığın gönül kuşu hümâya benzetilip göklerde beyhûde 

yere uçarsa değersiz gösterilir; buna mukabil cemâlin şem’ine müştâk bir pervâne olursa 

kıymet kazanır. Dîvân şâirleri tarafından ekseriyetle âşık olarak gösterilen rind, 

mutasavvıf şâirler tarafından daha çok ârif olarak zikredilmektedir. Rindin belirgin 

sıfatları arasında olan bu iki önemli vasfın ele alınış şekli dîvân şiirinde bu tarzda 

olmuştur. Vâhib Ümmî rindin âriflik yönüne telmihte bulunarak, ârifin gönlünü dünyâ 

leşine konmayan bir hümâ kuşuna benzetmektedir. (Vâhib Ümmî Mrb 223/7) Nâbî de 

bu hususa benzer bir ifadeyle, dünyanın alâyişinden ferâgât ederek derecesinin arttığını, 

hümâ kuşu üzerinden dile getirmektedir: 

Gökde uçarsa hümâ-veş mürg-i dil bî-kadrdır 

Şöyle kim pervâne-i şem’-i cemâlin olmaya 

             Yahyâ G 302/4 

  



417 

 

Ârifin gönlü hümâdır cîfeye konmaz kaçar 

Şimdi bir âlemdeyiz ülfetde olan bilmez bizi 

               Vâhib Ümmî G 123/23 

Nâbî hümâ-yı evc-i ferâg oldugum görüp 

Kaldurdı rûzgâr semavâta lânemi 

             Nâbî G 846/6 

İbrahim Hakkı nefsin kusurlarını görerek Hakk’ın yüceliğini ve kudretini 

bilenler arşın hümâsı olur diyerek, “Nefsini bilen Rabbini bilir” hadisine telmihte 

bulunur ve rindin daha evvel değindiğimiz bu yönüne atıfta bulunmuş olur. İlâhi feyz ve 

cezbeye kapılan ârif, nefsin mahiyetinin bilinmesiyle bu engeli aşar ve cemâlin ve 

muhabbetin zuhuruna müştâk olur. Şâir bu dereceye vakıf olan ârifi, arşın hümâsı olarak 

tasvir etmektedir: 

O cân ki kendüyi bilmiş hümâ-yı arş olmuş 

Tuyûr-ı câna bu ecsâmı bulmuş ol akfâs 

            İbrahim Hakkı G 145/6 

Âşık olmazdan evvelki tavırlarını ve ahlâkını asi ve dikbaşlı bir hümâ kuşuna 

benzeten Kuddûsî, aşk ile tanıştıktan sonra sevgilinin eşiğini öpecek kadar itaatkâr olup, 

ona boyun eğdiğini dile getirerek aşkın, âşığı nasıl ehlileştirdiğine dikkat çekmek ister. 

Necâtî Bey de gönül kuşunu, hümâya teşbih etmektedir:  

Ankâ tabî’atlü hümâ sîretlü bir serkeş iken 

Şimdi saçı leylâların eşiklerin öpdirdi ışk 

          Kuddûsî G 357/3 

Gönlüm hümâsı uçdu eder zülfün ârzû 

Ne yerdeyim ne gökde nesim ü sabâ gibi 

          Necâtî G 602/4 



418 

 

7.1.8. Ankâ  

Efsânevi bir kuşun adı. Masallara kadar giren bu kuşun uzun boyunlu, renk 

renk kanatlı, insan yüzlü bir yaratık olduğu söylenir. Üzerinde her hayvandan bir işaret 

varmış, çok yüksekten uçar, hiç yere konmazmış. Yaygın bir inanışa göre ve klasik bir 

masal motifi olarak, Ankâ’nın Kaf dağında yaşadığı kabul edilir. İsmi var cismi yok bir 

kuş olarak tanımlanması sonucu tasavvufta, “Vücutta taayyünü olmayan, yalnız zihinde 

sûret bulan heyûla’ya teşbih yoluyla anka denilmiştir.” (Özkırımlı, 2004: 110-111) 

İsmi olup cismi olmayan efsanevî bir kuş olan ankâ, mecazen âlemin maddî 

varlığını da karşılar. Bu âlemin de tıpkı ankâ gibi ismi var, cismi yoktur; hem var hem 

yoktur veya ne var ne yoktur. (Uludağ, 2012: 50) Necâtî Bey, âlem vücûdunun var olup 

olmadığından şüphe duyar; çünkü varlığın ankâ gibi yalnızca bir adı kalmıştır, 

söyleminde varlığının aslında yok olduğunu, ankâya teşbih ederek dile getirir:  

İy Necâtî şekk ider âlem vücûdundan senün 

Varlığın ankâ gibi bir adı kalmışdur hemân 

     Necâtî G 407/5 

Ezelilik düşüncesi dîvân şiirinin genelinde rind ile beraber kullanılır. Elest 

şarâbı ile mest olan âşık, bu aşk sarhoşluğunun neticesinde, anlaşılamayarak rüsvâ 

görülür. Zahirde rinde rüsvâ denilir, çünkü onun ismi böyle konmuştur; lâkin o manâ 

âleminin ankasıdır ve bu âlemde anka ismiyle çağırılır: 

Tâ ezelden biz bu ‘aşk içinde rüsvâ olmışuz 

İsmimizdür söylenen ma’nâda ‘anka olmışuz 

                Niyâzî-i Mısrî G 76/1 

Niyâzî-i Mısrî, kendisini görünürde insan fakat kaf sûretinin içinde yani 

manâda anka olarak tasvir etmiştir. Şâir, rindin gönül zenginliğini ve bunun neticesinde 

irfân sahibi olmasını ve varlığın önemini kavrayışına atıfta bulunularak, sırlara vakıf 

olmuş anka benzetmesi yapmaktadır: 

Ten göziyle Mısrîyi sûretde görsem dime kim 

Zîra biz ol kâf-sûret içre ‘anka olmışuz 

                           Niyâzî-i Mısrî G 76/12 



419 

 

Kâf-ı dil ‘ankâsıyum sırrun âşinâsıyum 

Endîşeler hâsıyum ad oldı insân bana 

           Niyâzî-i Mısrî G 9/4 

Rind dünya malına itibâr etmez, cihânın pis leşine katiyen meyletmez. O 

mâsivâ kaydından azâd olmuştur. Dünyaya dönük istek ve heveslerden sıyrılarak, 

nefsini yenip irfân derecesine ulaşır. Rindlikte dünya malından müstağni olmak vardır. 

Anka ise Kaf dağında Hakk’ın kendisine ihsân ettiği rızka kanaat eder. Bu cihetle rind, 

Kaf dağında oturan anka kuşuna benzetilmektedir. Kanâati ile meşhur bu kuş, Kaf 

dağında yuva yapar, dünyaya değer vermez. Fuzûlî ankanın bu yönüne telmihte 

bulunarak âlemde anka gibi bir ad bırakmalı, nasihatında bulunur: 

Cîfe-i dünyâ degül kerkes gibi matlûbumuz 

Bir bölük ankalaruz Kâf-ı kanâ’at beklerüz 

                Fuzûlî G 115/3  

Yeter tâvus tek ‘ucb ile kıl ârâyiş-i sûret 

Vücûdundan geçüp âlemde bir ay eyle anka tek 

           Fuzûlî G 159/5 

Mutasavvıf şâirler de tıpkı dîvân şâirleri gibi bu hususa değinerek rindin 

dünyâya meyletmeyişini anka benzetmesi üzerinden anlatmışlardır. Kendilerini kanâat 

dağının bekçileri olarak görüp cihânın cifesine tenezzül etmezler: 

Kâf-ı dilde olmuşum ankâ-misâl 

Kerkes-i murdâr-hârı istemem 

      İbrahim Hakkı G 222/5 

Âşık anka sıfatını kendisine yakıştırmış ise, kanâat ve alçak gönüllülüğünü 

övünerek söylemektedir. (Pala, 2011: 24) Bâkî de kendisini dünyadan elini eteğini 

çekmiş, nefsin tüm arzularını yenmiş ve artık kendisinden geriye hiçbir emare 

kalmadığını ifade ederek, anka kuşunun da bu özelliklerinden ötürü ona benzetmektedir:   

  



420 

 

N’ola dehr içre nişânum yog ise ‘Ankâyem 

Ne ‘aceb seyl gibi çaglamasam deryâyem 

             Bâkî G 315/1  

Beyitlerde gölgesi yere düşmeyen bir kuş olarak tasvir edilen anka kuşu, ârifin 

gönlüne teşbîh edilmektedir. Bilindiği üzere âriflik vasfı rinde işaret edilen sıfatlar 

arasındadır. Arifin gönlünü Kaf dağındaki ankaya benzetmek, mertebe olarak yüce bir 

makama erişmiş olduğuna işaret etmektedir: 

‘Ârifin gönlüni bilmez kandedür halk-ı cihân 

Ol ki ‘ankadur yere düşmez bil anun sâyesi 

             Niyâzî-i Mısrî G 182/5 

7.1.9. Sâkî 

Mutasavvıf ve dîvân şâirleri rindi, ruha coşkunluk veren meyhâne içinde, 

susamış gönüllere aşk şarâbı dağıtan sâkîye benzetmektedirler. Rind muhabbet câmını 

sunan bir sâkî olduğunda, meyhâneye girmeyen ve şarâp içmekten kaçınan zâhidi dahi 

bu meclise davet etme cür’etini göstererek, bu sohbete dâhil olup aşk şarâbından 

içmesini diler: 

Ger olsa meşrebi rindân-âleme sâkî 

Bulurdu revnak-ı bayrâmı cum‘a ahşâmı 

                                           Nef‘î K 22/18 

Sinân Ümmî olup sâkî eline câm-ı ‘aşk aldı 

Koyup nâmûsı ey zâhid mey ü sohbet sürersen gel 

               Ümmî Sinan G 96/9  

Rind bezm-i ezelde içtiği şaraptan bir daha ayılamaz gösterilerek, dîvân 

şiirinde her daim sarhoş olarak betimlenmektedir. Bu nedenle sarhoşluktan ayılma 

anında oluşan baş ağrısını çekmez. Sarhoşluğun vermiş olduğu mahmurluk ile 

meyhânenin sâkîliğini yapmaktadır:  

  



421 

 

Çekmeziz renc-i humârı ömrümüzde gerçi biz 

Gam degil mahmur olursak sâkî-i meyhâneyiz 

                        Nef’î G 56/2 

İşret meclislerinin aranan sâkîsinin hoş tabiatlı ve güzel huylu olması beklenir. 

Şeyhülislâm Yahyâ Bey, bu sâkînin her daim dolu kadehler sunarak, ellerde boş bir 

kadeh dahi bırakmayarak şarâbı, ehl-i dile rindâne bir tavırla sunmasını bekler: 

Bize bir sâkî-i hoş-tab’ gerekdir Yahyâ 

Pür edip câmı suna ehl-i dile rindâne 

                                      Yahyâ G 330/5 

Bazen de kadeh-şarap-sâkî üçlüsü birlikte kullanılarak rindin gönlüne teşbîh 

edilmektedir. Önceleri kadeh olan gönül şarâp ile dolmakta ve en nihayetinde taşarak 

sâkî olup, boş kadehleri doldurmaktadır: 

O meclis mestiyim hem sâkîsiyim 

Sürerim devrimi devrâna geldim 

        Eşrefoğlu Rûmî G 76/7 

Gâhi sâkî gâhi sâgar gâhi mey 

Gâhi esrik gâhi mestân olmuşum 

     Eşrefoğlu Rûmî G 70/12 

Etse Nef’î n’ola ger gönlüyle dâ’im bezm-i hâs 

Hem kadeh hem bâde hem bir şûh sâkîdir gönül 

                Nef’î G 74/5 

7.1.10. Hâk 

Hâk, Farsça toprak demektir. Toprak temizdir ve temizleyicidir; bütün 

pislikleri temizler, arıtır. Toprak gibi ayaklar altına, fakat gerçeklerin ayakları altına 

serilen, alçak gönüllülükte bulunan, benliğini yok eden kişi, arınır anlamını verir. 

(Gölpınarlı, 2015: 148) 



422 

 

Rind toprak dahi olsa şarap küpünün altındaki tortu olur. Her ne olursa olsun 

şarâbın eteğini elinden bırakmaz. O, ölüp toprak olsa da aşkın eteğini elinden 

bırakmayan bir âşık olarak karşımıza çıkar. (Bâkî G 188/1; Avnî G 37/1) Rind, rindlerin 

meclisi bir bir gezilerek, kendi toprağından yapılmış kadehle, rindlere şarâp sunulmasını 

ister. Böylesine hayran bırakan bir ustalıkla karşımıza çıkan dîvân şâirleri, rindi toprağa 

benzeterek sanatlarını harikulâde bir tarzda icrâ etmişlerdir: 

Rind hâk olsa dahi dürd-i hum-ı bâde olur 

Ne ise koymaz elinden mey ü sahbâ etegin 

                                            Fuzûlî G 219/6 

Kâş ol toprag olaydım kûşe-i meyhânede 

Üstane sâkî-i meclis cür’a-ı sâgar döker 

             Yahyâ G 92/2 

Men hôd öldüm ey türâbumdan olan sagâr müdâm  

Rindler bezmin gezüp bir bir yetür menden niyâz 

                                                        Fuzûlî G 111/5 

Dîvân şiirinde, mâsivâdan alâkasını kesmesi cihetiyle âşık toprağa teşbîh 

edilmektedir. Vefâsız ve geçici dünyâya meyletmemesi ve cihânın tüm nimetlerine 

sırtını dönmesinden ötürü toprağa benzetilir. Çünkü bilir ki ayaklar altına toprak olan, 

Hakk katında cihânın başının tâcı olur. Allah o kimsenin mertebesini âli ve yüzünü de 

pâk eyler:  

Bî-vefâ dünyâdan el çek ey gönül hâk ol yürü 

Gayrısı lâzım degildir bir yüzü pâk ol yürü 

                                      Vâhib Ümmî G 127/1 

Kûy-ı dilber ne ‘aceb hâk olacak yirlerdür 

Hâk iken hem-ser-i eflâk olacak yirlerdür 

                Nâbî G 226/1 



423 

 

Sevgilinin salınarak gezindiği yerlerde, onun ayağının altındaki toprak olmayı 

dileyen âşık, cismini bu uğurda fedâ etmeye hazırdır; yeter ki güzel ona iltifat etsin. 

Âşığın, sevgilinin ayakları altındaki toprağa teşbih edilmesinin sebeplerinden biri de 

mertebe olarak ondan çok aşağıda olmasıdır. Sevgili çok üstün ve yüce olduğundan, 

âşık ancak onun ayakları altında bir toprak olabilir. Sevgilinin makamı göklerde 

olduğundan; âşığın mevkisi de onun yolunun toprağı olmak olur: 

 

Yine sen istedigin yerde gezersin güzelim 

Cismimi yok yere yolunda hemân hâk ederim 

                           Nef’î Mfd 17   

Ayagun altına bak eyle nazar ben hâke 

Şeh-süvârum yiter itdün beni pâ-mâl yiter 

                Bâkî G 151/3 

Süreyyâ vü hilâle arz-ı câh etsem gerek Yahyâ 

Bu fikr ile yolunda hâk-râh oldum turâb-âsâ 

                      Yahyâ G 7/5 

Sevgilinin ayakları altına serilen âşık, onun nihâle benzeyen boyunun 

gölgesinin düştüğü bir toprağa benzetilir. Bazen de bütün tenini yakıp kül eden bir âşık 

olur ki, o gül fidanının ayaklarının dibinde toprak olsun. Bütün ömrünü sevgilinin 

ayakları altına seren âşık bunu, bu cihandaki tek kârı olarak görmektedir. (Neşâtî G 

84/3; Necâtî G 111/2; Yahyâ G 435/3; Nef ‘î G 74/3; Nâbî G 446/2; Şeyhî G 10/8) 

Yârin ayağını öpme hevesi, düşkün ve bîçâre âşığı onun yolunun toprağı yapar. Sevgili 

geçerken âşığın üzerine basmaktadır. Âşık da bu sayede yârin ayağını öpmüş olur: 

Hâk-i reh etdi âşık-ı miskîni ol heves 

Kim pây-bûs-ı yâra haçan bula dest-res 

        Fuzûlî G 122/1   

  



424 

 

Ten-i zârım ko hâk olsun yolunda câna minnetdir 

Hemân tek konmasın ol dâmen-i pâka gubâr andan 

                   Nef ‘î G 89/2 



425 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SEKİZİNCİ BÖLÜM 

RİNDLİĞİN DÎVÂN ŞÂİRİNİN VARLIĞINDAKİ YERİ VE ANLAMI 

 

 

  



426 

 

8.1. ŞÂİR KENDİNİ RİND OLARAK GÖSTERİR, RİNDİN TARAFINDADIR 

Rind divân şâirinin hüviyetidir. Dîvân şâirleri, şahsen nasıl bir hayat takip 

ederse etsinler, daima dünyanın âlâyişinden uzak bulunmak, maddeye kıymet vermez 

görünmek isterler. Onlar için cihânın bir pula değeri yoktur. Daima rindlikten 

bahsetmeleri, lâubâli ve derbeder görünmeleri bundandır. Ağzına bir katre içki 

koymayanların bile, zaman zaman meyhâneden, şarâptan ve sâkîden bahsetmeleri de 

yalnız bazı hakikatları tasavvufî remizlerle ifade etmek istemelerinden değil, belki rind 

ve derbeder görünmek arzusuna uymalarındandır. (Levend, 1984: 558)  

Eski toplumun ve eski kültürümüzün ayrılmaz parçalarından olan rindlik, 

edebiyatımızda da uzun süre etkisini sürdürmüş, birçok sanatçıya ilham kaynağı 

olmuştur. Dîvân şâiri, hemen her dönemde ve her fırsatta kendini rind sayıp rindliğin 

sözünü etmiştir. Rindliğin sözünü etmek, rinde yakışır tarzda, yaşamayı övmek, kısacası 

rindlikten yana olmak, hemen bütün Dîvân şâirlerinin şiirde işledikleri ortak konudur. 

Rindlik pek çok özelliğiyle kimi zaman Dîvân şâirinin gerçek hayatındaki kimi zaman 

şâirin hem yaşama tarzında hem de şiirinde yerini korumuş önemini sürdürmüştür. 

Rindliğin sözünü etmek, rinde yakışır tarzda yaşamayı övmek yani rindlikten yana 

olmak, hemen Bütün Dîvân şâirlerinin şiirde işledikleri ortak konudur.  Dîvân şâirleri 

uzun asırlar hep rindliği terennüm edip kendilerini hep birer rind görerek 

övünmüşlerdir. Osmanlı edebiyat tarihinde şeriatın zâhirine uymayan ve tasavvuf 

neşesiyle şiir yazanların cümlesi kendilerini ilâhi rindler zümresinden saymışlardır. 

(Mengi, 1985: 5-51-52-58; Sevük, Cumhuriyet, 12.06.1947; Akar, 2000: 38) 

Mutasavvıf ve dîvân şâirleri dîvânlarında kendilerini rind olarak 

tanıtmaktadırlar. Fuzûlî aşkından ötürü rindtir ve rindliğin gereği olarak da halk 

arasında daima rüsvâ görülür. Aşk yüzünden çılgınca hareketler eder ve herkes 

tarafından ayıplanır. Şeydâ ve rüsvâ görünmesi aşkındandır. Nef’î’yi de rind yapan 

yegâne şey aşktır ve rindlerin önemli sıfatlarından olan bîpervâlık onda da vardır. 

Kimseden korkmadan ve çekinmeden tavırlar sergiler. Tıpkı rind gibi dost olana dost, 

yabancı olana yabancıdır.  Şâirleri rind yapan en mühim mesele aşktır. Âşıklık halleri 

onların rind gibi tavırlar sergilemelerine neden olur. (Neşâtî K 8/50) Sun’ullâh-ı Gaybî 

rindlerin yolundan gitmek isteyen âşıklara yol göstericiliği yaparken, Vâhib Ümmî ise 

aşk derdinden ötürü rind olduğunu dile getirir: 



427 

 

Fuzûlî rind ü şeydâdur hemîşe halka rüsvâdur 

Sorun kim bu ne sevdâdur bu sevdâdan usanmaz mı 

                                                          Fuzûlî G 257/7 

Rind-i aşkız hâsılı Nef ‘î-i bî-pervâ gibi 

Âşinâya âşinâ bîgâneye bîgâneyiz 

                                           Nef ‘î G 56/5    

Mürîd-i râh-ı rindân olmaga tâlib isen ‘âşık 

Sana gösterdi Gaybî işte şâh-ı râh-ı merdânı 

      Sun’ullâh-ı Gaybî G 113/10 

Emânet sırrının budur nişânı 

Vehâb rindân olur bu aşk elinden 

                 Vâhib Ümmî G 158/21          

Rindin mekânlarından olan gülşende kurulan işret meclislerine Nef’î’nin de 

iştirak ettiğini ve tabiatının bu nedenle rindâne olduğunu görmekteyiz. Rindler bu 

âlemin debdebesine aldanmazlar, onların bu haline tehmihte bulunan Nef’î, şarâbın 

sarhoşluğundan gözünü açıp da dünyanın aldatıcı hilelerine kanma uyarısında bulunur. 

Rindâne tavır, şâiri istiğnanın son merhalesine vardırır. Dünyanın nimetlerini elinin 

tersiyle itme noktasına getirir. Rindlikle ilgili bir diğer husus da meyhâneye düşüp, aşk 

şarâbından içerek hakikâtlerin feyzine varmasıdır. Bu bakımdan şarâp ve meyhâne rind 

için çok önemlidir ve bu hâl Nef’î’yi de cihânın rindleri arasına katmıştır: 

Sohbet-i bâde içün gülşene teklîf ederek 

Tab’-ı Nef ‘îyi de bir rind-i levend etdi sabâ 

                                                   Nef ‘î G 2/5  

Rind isen Nef ‘î humâr-ı bâdeden açma gözün 

Âlemin hâli hayâl-i h‘âb gelsin çeşmine 

                                                   Nef ‘î G 113/5 

  



428 

 

Mest-i meyhâne-i feyzim yine rindân-ı cihân 

İttifâk etse biri rıtl-ı girânım çekemez 

                                                  Nef ‘î G 58/1 

Rindliği şiar edinen dîvân şâiri, zâhidi ve onun sergilemiş olduğu tavırları hiç 

hazetmez. Her fırsatta onu tenkîd eder, kullanmakta olduğu eşyalarını dahi eleştirir. 

Nâbî zâhidliğin alâmetlerinden olan tesbihi değil de peymâneyi eline alarak rindlerin 

arasında olduğunu aşikâr eder. Rindlerin işretine girerek pervasızca aşk şarâbından içer. 

Şarâbın keyfiyetini tam olarak fehmedemesek de biz de bu âlemin rindleri arasındayız, 

diyerek rindin tarafında olduğunu göstermek ister:   

Sûfî senün olsun yüri var gerdîş-i tesbîh 

Biz rindlerüz gerdiş-i peymâne bizümdür 

               Nâbî G 224/2 

Tâ key nühüfte nûş idesün câm-ı ‘işreti 

Rind ol mey-i mahabbeti gel âşkâra çek 

            Nâbî G 453/5 

Gerçi bu hum-hâne-i dehrün sebû-keş rindiyüz 

Bilmedük ammâ ki sahbâ-yı safâ keyfiyyetin 

                       Nâbî G 632/2 

Bâkî de tıpkı rind gibi gamdan ve kederden uzak durmak için katıldığı 

işretlerde zevk u sefâ sürerek, rindâne tavırlar sergiler. Dünyanın elemlerini kendisine 

yaklaştırmak istemez. O da rind gibi hayatın tadına varma ve gününü gün etme 

arzusundadır: 

‘Ayş u ‘işret demidür çekme gam-ı devrânı 

Bâkîyâ gel berü sâgar çekelüm rindâne 

                                                Bâki G 437/5   

Yüce yaradılışlı ve üstün ahlâk sahibi olarak tasvir edilen rindin bu yönünü ele 

alan şâirler kendilerini de şiirlerinde bu şekilde tanıtırlar:  



429 

 

Görmedim Nef ‘î gibi bir rind-i âlî-meşrebi 

Hem gedâ hem pâdişâh-ı kâmkâre nâz eder 

                                                Nef ‘î G 40/5 

Meclis-ârâ-yı kıyâmet rind-i âlî-meşrebiz 

Yâr ile zânu-be-zânu câm ile leb-ber-lebiz 

                                            Nâ‘ilî G 137/1 

Nef’î kendisini görmüş geçirmiş ve tecrübeli bir rind olarak gösterip, bu devrin 

gamı ve kederi bana tesir etmez, diyerek bu sahada deneyim sahibi olduğunu belirtir. 

Rind dünyanın endişesini ve tasasını yanına uğratmayan bir tiptir. Onun gözünde bu 

âlemin bir pul kadar değeri yoktur bu nedenle de dünyâ malına kıymet vermez. İbrahim 

Hakkı da böyle düşünerek Hakk’dan gayrısını hayâl ve gölge bilip mâsivâya aldanma 

nasihatında bulunur ve rind gibi kalender meşrep olmak istediğini belirtir. Şâirler 

şiirlerinde kendilerini rind olarak tanıtmaktadırlar:   

Bana ne ben rind-i cihân-dîdeyim 

Etmez eser bana gam-ı rüzgâr 

               Nef ‘î K 43/14 

Benim ol rind-i cihân kim yanımda yeksândır 

Nemed-külâh-ı gedâyile tâc-ı Âfrîdûn 

                                                 Nef ‘î K 58/36 

Kalender meşreb ol Hakkî hakîkat anla bir Hakk’ı 

Hayâl ü gölge bil halkı kamu taklîd ü efsâne  

                İbrahim Hakkı 273/7 

Neşâtî Bey kasidesinin dua bölümünde, sözünü tamam eyle artık duaya geç hoş 

yaradışılı bir rinde çok kelâm ederek kibre düşmek yakışmaz, diyerek kendisini rind 

olarak gösterip, rindlere mahsus bir tevazu örneği sergilemiştir. Necâtî Bey de sufîye 

seslenerek kalender meşrep olduğunu ve onun gibi makam ve mevki ile övünmeyerek 

alçakgönüllü olduğunu dile getirmektedir: 



430 

 

Söz temâm oldı ko tasdi‘i du‘â eyle yeter 

Rind-i hoş-tab’a düşer mi bu kadar bast-ı gurûr 

                                                   Neşâtî K 16/31 

Eyâ sûfi kalenderdir Necâtî 

Öşünmez mansıb ile câh ile ol 

               Necâtî G 341/5 

Vâhib Ümmî, esrâr-ı ilâhiyeye mazhar olmuş olan rindin hikmetlere ve 

hakikâtlere vakıf olduğuna dikkat çekerek, kendini de bu zümreye dâhil edip, rindin 

tarafında yer aldığını göstermektedir. Rindi tarikât pîri gibi göstererek, murâdının 

gerçekleşmesini istiyorsan rindlerin eteğini rindâne bir tavırla tut, diyerek tasavvufî 

mecâzlar içerisinde meseleyi ele alan Nâbî ise, rindâne bir tarzı benimsediğini 

göstermektedir: 

Zikr-i kalbimden benim söyler İlâhî hâl ile 

Ma‘nâ-yı vuslatda biz irfân ile rindâneyiz 

                                     Vâhib Ümmî G 5/3 

Girer Nâbî murâdun deste pîrân-ı tarîkatden 

Hemân eyle tevessül dâmen-i rindâna rindâne 

                    Nâbî G 754/9 

Avnî, meyhânenin başköşesinde rindlerle birlikte bezme katılalım, derken; 

Fuzûlî ise şarâp tortusu içen rindlerden uzak durmayarak onların sohbetinde 

bulunulması gerektiğini söyler. Bu iki şâirde şiirlerinde rindin tarafında yer aldıklarını 

göstermektedirler: 

Sadr-ı meyhânede rindân ile bezm eyleyüben 

Taht-ı Kâvûsa geçüp işret ile Cem olalum 

                                                   Avnî G 54/2 

  



431 

 

Olma hâlî dürd-keşler sohbetinden ey gönül 

Ger dilersen edesen âyîne-i idrâki saf 

               Fuzûlî G 145/2 

Rind için harâbâtî denilmesinin sebebi, şarâba olan aşırı meyli ve hatta şarapsız 

bir an bile yaşamak istemeyişindendir. Her daim sarhoş kalmak isteyen rind, meyhâne 

köşelerini mesken edinir. Avnî bu hususların kendisinde de olduğunu söyleyerek, rind 

olduğunu belirtmektedir. Aşk şarâbı içen rindin sarhoşluğu Elest Bezmi’nde başlar ve 

bu sarhoşluk hâlinden bir daha asla ayılamaz. Dîvân şâirleri her zaman rindin yanında, 

sûfînin ise karşısında yer almaktadırlar. Kendisini rind olarak gösteren Nef’î, 

sarhoşların yolunun toprağı olmayı kendine övünç kaynağı olarak görür: 

Lâ‘li devrinde harâbâtîligüm ‘ayb eylemen 

Rind olan eyler hemîşe gûşe-i hammâra meyl 

                                                     Avnî G 46/4 

Rindân-ı harâbâtî vü mestân-ı elestiz 

Mahşerde dahi câm-ı mey-i aşk ile mestiz 

                                              Nef ‘î G 44/1 

Sûfî degilim rind-i harâbâtî-i aşkım 

Nef ‘î gibi olsam ne acep hâk-i reh-i mest 

                                             Nef ‘î G 23/5  

Kendisini rind olarak gösteren Nef’î, rind kelimesini huşyârlık sıfatıyla birlikte 

kullanıp, gönlünü de muhabbetin harâbâtı olarak tasvir ederek, rindin hercâyî âşık 

yönüne değinir ve ifadelerinde bu mevzuların dışına çıkmadığını söyler. Nâbî ise, 

rindiliğinin gereği olarak sûfîye takılarak varsın tesbih senin olsun, biz rindleriz 

peymâne bizimdir, diyerek rindliğini âşikâr eder. Vâhib Ümmî ise, kendisini Hakk’ı 

fehmeylemiş rindler arasında görmektedir: 

Rind-i huşyârım harâbât-ı muhabbetdir dilim 

‘Âşık-ı hercâyîyim vahdet nişânıdır sözüm 

                                                  Nef ‘î K 1/29 



432 

 

Sûfî senün olsun yüri var gerdîş-i tesbîh 

Biz rindlerüz gerdiş-i peymâne bizümdür 

              Nâbî G 224/2 

Geçmişiz dünyâ vü uhrânın gamından bî-gamız 

Hakk’ı biz fehm eyledik rindâne gelmişlerdeniz 

                                          Vâhib Ümmî G 107/9 

8.2. ŞÂİR RİND MEŞREPLİDİR 

Rindlik dîvân şâirinin kimliğidir, şahsiyeti, tavırları ve hareketleri hep 

rindânedir. Hem dîvân şâirleri hem de mutasavvıf şâirler rindin tarafında yer alarak, rind 

tabiatlı olduklarını her fırsatta dile getirmektedirler. Neşâtî Bey de rind meşrepli 

olduğunu belirterek, rindâne tavırlarının herkes tarafından beğenilip, gönül verildiğine 

dikkatleri çekmektedir: 

Olsa ne ‘acep ‘âlem evza’ına dil-beste 

El-hak heme etvârun rindâne degül mi yâ 

         Neşâtî G 5/2 

Âşıkâne tavırlar sergilemek rindin kimliğinin en bariz göstergesidir. Âşıklık 

halleri onu rind yapmıştır çünkü güzelden ve güzelliklerden çok iyi anlar. Necâtî Bey, 

rindin bu duruma benzer tavırlar sergileyerek güzel sevmenin sanatı olduğunu söyler. 

Nef’î de aşka yakalanmış ve şiddetli sevgiye tutulmuş bir aşk müptelâsı olarak, nazlı ve 

edâlı güzellere hayran olduğunu belirterek, sözlerinin bundan dolayı ateşli etkiler 

bıraktığını ifade eder. (Nef‘î G 123/5) İbrahim Hakkı ise, sevgiliye olan muhabbetinin 

ve aşkının sonucu olarak tıpkı rind gibi dîvâne bir âşık olduğunu belirtir. Gönlünü aşk 

meyhanesine teşbih eden şâir, aşkının harareti ile ilâhi cemâle meftûn ve müştâk olup 

onu hayran hayran temâşâ eder. Yûnus Emre de aşk karşısında kendisini tıpkı rind gibi 

bîçâre bir âşık olarak göstermektedir: 

Ben Necâtîyem güzel sevmek olupdur san’atım 

Sen mu’allim âşık-ı bî-kâr dersen bilmezin 

          Necâtî G 379/5 



433 

 

Hakkî çü dîvânedir ‘âşık-ı cânânedir 

‘Aşk ile mey-hânedir şevk ile hayrân-ı dil (hayrânımız) 

               İbrahim Hakkı G 178 /7 

İnsân olan buldı Hakk’ı meclis anun oldur sâkî 

Hemân bu bî-çâre Yûnus ‘ışkıla âşinâyımış  

              Yûnus Emre 125/7 

Rindin önemli özelliklerinden biri de gönlünün mâna âleminin sırlarını 

keşfetmiş olmasıdır. Rindin âriflik sıfatı ve gönül bilgisi onun sırr-ı ilâhiyeye mazhar 

olduğunun ispatıdır. Nef’î aşk tutkunu olan gönlünün mâna âleminin bütün esrârına 

vakıf olduğunu dile getirerek, rind ile arasında benzerlik kurmaktadır. Bir diğer 

beytinde ise, tıpkı rind gibi küstâh ve cüretkâr bir âşık olduğunu belirtir. Nedîm ise, 

çılgın ve tutkun bir âşık olarak, bu yönleriyle kendi aşkını Mecnûn’un aşkına 

benzetmektedir:  

Olsa pür-gevher-i esrâr-ı ma’ânî âlem 

Sen yine anı dil-i Nef’î-i şeydâya degiş 

            Nef’î G 59/5 

Nef ‘î gibi küstâh ol eger âşık olursan 

Zîrâ eremez vuslata mahcûb-ı mahabbet 

            Nef ‘î G 16/7 

Hücum-ı nâle ile dâstân-ı Kaysı okur 

Garîb hâl ile gördüm Nedîm-i şeydâyi 

      Nedîm G 166/5 

Dîvân şâiri rind ile zâhidi sürekli olarak karşı karşıya getirir. Birbirine zıt bu iki 

karakterde, zâhidin rinde ta’n etmesi bir âdet haline gelmiştir. Rindin sevgiliye olan 

hayranlığını ve aşkından ötürü meftûn ve düşkün bir dîvâne oluşunu fehmedemeyen 

zâhid, onun bu hâlini aşağılayarak, daima onu kınamaktadır. Kuddûsî benim gibi bîçâre 

âşığı ta’n eyleme zâhid, senin kınamalarının bana hiçbir faydası yoktur diyerek, 

kendisini çaresiz ve zavallı bir âşık gibi göstererek, bu tavrıyla rind meşrepli olduğunu 



434 

 

göstermektedir. (Kuddûsî G 521/5) Divân şiirinde kimi zaman da rind, zâhidi 

küçümsemektedir. Zâhidle alay ederek, sen neyin nağmesinden ve şarâbın zevkinden ne 

anlarsın, bunu ancak mest iken ben bilirim, söyleminden Nâbî’nin, rind gibi şarâba olan 

düşkünlüğünü ve sarhoş hallerini görmekteyiz. (Nâbî G 242/5) Mutasavvıf şâirlerden 

olan Ümmî Sinan ise, sâkî olup elime âşk şarâbın aldım, ey zâhid nâmus ile ârı bırak 

sen de gel, bu şarâp sohbetinin keyfini birlikte sürelim ifadesinde, rindin karakterine 

bürünerek zâhide takılmaktadır: 

Zâhid beni tahkîr ider meczûb deyü ta’yir ider 

Işkdan heman tenfîr ider meczûb-ı Kuddûs olmışam 

              Kuddûsî G 433/6 

İden Kuddûsîyi şeydâ vü hayrân ışk-ı Yezdâna 

Niçin zâhid atar taşı aceb ol mest-i şeydâya 

      Kuddûsî G 116/7 

Sinân Ümmî olup sâkî eline câm-ı ‘aşk aldı 

Koyup nâmûsı ey zâhid mey ü sohbet sürersen gel 

       Ümmî Sinan G 96/9 

Rind zühde itibâr etmeyerek, ibadetle meşgul olmaz. O, zâhid gibi meselenin 

şekli kısmıyla ilgilenmek yerine mânâ kısmıyla ilgilenmeyi tercih eder. Daha ne kadar 

zühd ile bu yakınlığın ve ilginlenmen devam edecek, rindâne tavırların hiç hatırına 

gelmez mi, diyen Nef’î bu duruma gönderme yapmaktadır. (Nef’î G 130/5) Fuzûlî de 

zâhide mahsus olan riyakârlıktan bir safa bulamadım, aşk şarâbına olan meylim 

bundandır; zühd ve takva ruhumda bir temizlik meydana getirmedi, bu sebeptendir ki 

aşkla ilgiliyim diyerek, zâhidin değil rindin vasıflarını taşıdığını hissettirmektedir. 

(Fuzûlî G 68/7) Neşâtî Bey de tıpkı rind gibi kendisini lâübâli göstererek, onun gibi 

içkiye düşkün olduğunu belirtir. (Neşâtî G 56/5)  

Hâsılı hem-meşreb olsan yaraşır rindân ile  

Ter degil tab’ın arak gibi letâfet bundadır 

                                                  Nef ‘î S 5/5 



435 

 

Mutasavvıf şâirler de rindin yanında yer alarak, onun tavırlarını 

sergilemektedirler. İbrahim Hakkı da tıpkı rind gibi aşk şarabından içip ilâhi cezbeye 

kapılarak, bu sarhoşlukla aradaki perdeyi kaldırıp sevgilinin cemâline nâil olmayı 

istemektedir. Aşk şarâbından içip gönlünü kadeh, cismini de cür’aya benzeterek gönlü 

cevher, vücûdunu da ummân eyler. (İbrahim Hakkı G 69/7) Dünyanın gamını ve 

tasasını kendisine yaklaştırmayan rind, yalnızca aşk şarabından içerek mest olup, aşk 

derdiyle meşgûl olur; rindin en bâriz özelliklerinden olan bu durumu İbrahim Hakkı’da 

da görmekteyiz:   

Hakkî bu gönül tolsun ol hamr ile mest olsun 

Bî-perde anı bulsun ben cismi siper kıldım 

      İbrahim Hakkı G 224/7 

Gam-ı cihânı unut derd-i aşka tal Hakkî 

Şarâb-ı aşk ile mest ol sen âşikâr u nihân 

        İbrahim Hakkı G 240/7 

Yûnus Emre, aşk şarâbından içip âr nâmus şişesini taşa çalarak, melâmet ehli 

olmayı tercih eder. Bu durum onda da rindlik alâmetlerinin bulunduğunu bizlere 

göstermektedir. Fuzûlî ise, aşkından ötürü halk arasında Mecnûn’dan daha fazla 

kınanmıştır bu sebeple melâmetlik hususunda Mecnûn’dan daha üstün olduğunu söyler.   

Necâtî Bey de rindlere mahsus olan melâmetin kendisinde de var olduğunu dile getirir: 

Yine Yûnus başdan çıkıp ‘âr u nâmûsı yıkup 

‘Âşıklarun cur’asından ulu kadeh içdi yine  

                      Yûnus Emre 312/8 

Fuzûlî il seni Mecnûn’dan efzûn der melâmetde 

Buna münkir degül Mecnûn dahi ma’kûle kâ’ildür 

      Fuzûlî G 91/7 

Ey Necâtî selâmet ehliydin 

Ne acâyib melâmet olmuşsun 

   Necâtî G 398/5 



436 

 

Meyhane rindin uğrak yerleri arasındadır. Dünyanın gamını ve tasasını 

unutmak için sığındığı bu mekânın, onun için ehemmiyeti büyüktür. Meyhânenin eşiği, 

sarhoşların secdegâhı olarak görülmektedir, bu bakımdan âşıklar Kâbe’ye değil 

meyhâneye yönelirler. Meyhânenin rind için ne derece önemli olduğunu bilen Necâtî 

Bey, kendisinin de onun gibi meyhânenin başköşesine geçtiğini söyleyerek, rindin 

tavırlarını sergiler: 

Ne bütgede ne Ka’be gerek âşıka Nef’î  

Hâk-i der-i meyhâne yeter secdegeh-i mest 

             Nef’î G 22/5 

Necâtî mey-kede sadrına geçdi devletle 

Ne hoş bilir göre yerini vay bu devletsiz 

                    Necâtî G 237/7 

Kendisini muhabbet bezminin sarhoşu olarak tanıtan Necâtî Bey ve âhiret 

hayatından ise bu âlemin güzellliklerini tercih ederek sohbet bezmini cennete değişmem 

diyen Nâ’ilî ile işret meclisinden çıkma yoksa kaba sofunun hedefi olursun 

açıklamasında bulunan Nâbî, yani bu üç şâirin hepsi birden rindin özelliklerini taşıyarak 

ve rindâne tavırlar sergileyerek, rind meşrepli olduklarını âşikâr etmektedirler:    

Sâkîyâ bezm-i muhabbetde Necâtî-i levend 

Bâdeden geçdi leb-i rûh-fezâdan geçemez 

               Necâti G 224/7 

Vermem bihişte Nâ’ilîyâ ben o bezmi kim 

Sâkîleri cevân ola pîri bulınmaya 

              Nâ’ilî G 317/6 

Çıkma ‘aklun var ise dâ’ire-i ‘işretden 

Olma Nâbî hedef-i ta’nesi bed-kîşlerün 

          Nâbî G 465/7 



437 

 

Rind için Elest Bezmi’nin anlamı çok büyüktür; çünkü o ilk defa sevgiliyi 

orada görüp âşık olmuştur ve şarâbı onun elinden içerek bir daha ayılmamacasına sarhoş 

olmuştur. Nâbî bu duruma tehmihte bulunarak, kendisini “fenâmeşreb” olarak gösterip 

yani maddi varlıktan sıyrılıp Hakk’a ulaşmış ve gözü yalnızca sevgiliyi gören ve onu 

taparcasına seven bir rind olarak tanıtır. Şarâbı da Elest Bezmi’nde içerek sarhoş 

olduğunu dile getirir. Şeyhülislâm Yahyâ Bey de aynı duruma atıfta bulunarak, 

kendisinin de tıpkı rind gibi muhabbet câmını “Ezel Bezmi”nde içtiğini dile getirir. Onu 

da aynı Kays gibi belâya iten mecnûn eyleyen sevgilidir. Rindin sıfatlarından biri de 

dîvâneliktir. Bu özelliğinden dolayı da Şeyhülislâm Yahyâ Bey’in kendisini rind olarak 

gösterdiğini söyleyebiliriz. Bir diğer beytinde Yahyâ Bey, daha bu âlem yaratılmadan 

Elest Bezmi’ndeyken içtiği şarâbın neşvesiyle keyif bulduğunu söyler. (Yahyâ G 404/5) 

Mutasavvıf şâirler de dîvân şâirleriyle aynı tavrı sergileyerek, aşk şarâbını ezelden 

içtiklerini ve halâ bu şarâbın sarhoşluğunun tesirinde olduklarını söylerler: 

Biz rind-i fenâ-meşreb-i cânâne-perestüz 

“Kâlu Belâ” dan cür’a-keş-i câm-ı elestüz 

               Nâbî G 333/1 

Ezel bezmindeki câm-ı muhabbet mestisin Yahyâ 

Belâ-keş Kaysa Mecnûn olmaga Leylâ mıdır bâis 

                Yahyâ G 34/5 

Ezelden hamr-ı aşkı içdi Hakkî 

Henüz ol serdedir elhamdülillâh 

     İbrahim Hakkî G 266/9 

Âşıklık ve sarhoşluk hâlinden dolayı sergilemiş olduğu davranışlar nedeniyle 

rüsvâ görülmek rind olmanın gereğindendir. Şarâp ve sevgilinin eteğini bırakmayan ve 

her daim onlara meyleden Şeyhî, bu huyundan ötürü halk arasında rüsvâ görüldüğünü 

söyler. Rind ile aynı özellikleri taşıyan Nef’î de bu davranışlarından dolayı rüsvâ 

görüldüğünü ifade etmektedir:  

  



438 

 

Şeyhî komadı çün mey ü ma’şûk etegini 

Rüsvâ-yı halk ederse eceb mi bu hû beni 

            Şeyhî G 193/7 

Ülden ol gûne sermestân-ı sâhib-hâlden 

Nef’î-i şûrîde-i bî-bâk ü rüsvâ bundadır 

              Nef’î G 37/5 

Sen bu rüsvâlıgı ey Nef’î komazsın elden 

Yârdan yine sana hışm u itâb olmayıcak 

                Nef’î G 63/5 

İçinde dünyâ menfaati olan ibadeti, ibadet olarak görmeyen rindin bu 

düşüncesini dile getiren Fuzûlî, riyâ ile yapılan ibadetleri terk ederek tövbe et ve ondan 

uzak dur, diyerek zâhidin tavrı olan riyakârlıktan, rind gibi kaçınmaktadır: 

Ey Fuzûlî eyle tâ’at-ı riyâyî terkini 

Tevbe kıl min ba’d meşgûl-i menâhî olmagıl 

      Fuzûlî G 167/7 

Sarhoşluk hâli, sefillik, meczûp tavırlar ve halk nazarında hakir ve aşağı 

görünmek, bütün bunlar rindin sıfatları arasındadır. Bu özellikleri taşıdığını söyleyen 

Necâtî Bey, bu durumdan daha beter olmayı dilemektedir. Çünkü sevgiliye duymuş 

oldukları aşkdan ötürü hakir görülmek, âşıklar için şereftir. Bu hâlinden ötürü rind 

hiçbir zaman şikâyetçi olmaz:  

Levend ü müflis ü divâne vü fakîr ü hakir 

Necâtîyem umarım dahi bes beter diyeler 

            Necâtî G 117/5 

Ger hâr ü hakîr etse Necâtî seni yârın 

İncinme ki uşşâka budur izzet ü hürmet  

          Necâtî G 35/7 



439 

 

Pîr-i Mugânın dizinin dibinden ayrılmayan ve her zaman ona muhtaç olduğunu 

çok iyi idrâk etmiş olan rind için onun varlığı çok mühimdir. Hem bu meseleden hem de 

âvârelik sıfatından ötürü Şeyh Gâlîb’in rindin özelliklerini taşıyarak, rind meşrepli 

olduğunu görmekteyiz.  

Himmet-i pîr-i mugândan bir nefes olmaz cüdâ 

Gâlîb-i âvâre bu da’vâda bürhânsız mıdır 

              Şeyh Gâlîb G 77/6 

Gerdîde ser felâket içinde döner gezer 

Âvârelikde ben dahı gerdûna uymuşum 

           Şeyh Gâlîb G 206/4 

Mey u mahbûb ile sarf itdi cihânda ömri 

Kişi Yahyâ gibi rindâne gerek rindâne 

             Yahyâ G 544 

8.3. ŞÂİRİN RİND-ZÂHİD KARŞILAŞTIRMASI 

Osmanlı zühdiyyat edebiyatında zühd ve aşk, zâhid ile âşık birbirinden farklı 

hayat görüşlerini temsil eder. Şâirler dinin özüne inmeyen, kaba sofu, zâhirde dindâr 

geçinip halkı ardı arkası gelmez vaaz ve nasihatlerle bunaltan, fırsatını bulunca da kendi 

nefsine uymayı ihmal etmeyen, katı ve taş yürekli, gafil, câhil ve nâdân, soğuk, kör, 

riyâkâr, münafık ve fitneci sözde dindarları zâhid tipi altında tenkit etmişler, buna 

karşılık rindlik ve âriflik vasfı taşıyan âşık tipini övmüşlerdir. (Ceylan, 2013: 532) 

Hem mutasavvıf şâirler hem de dîvân şâirleri rind ile zâhidi mukayese ederek, 

rindi her dâim zâhidten üstün tutmaktadırlar. Zâhidi alçak ve rezil olarak gösteren 

Nef’î’nin eğer zâhid, rindin kıymetini anlamış olsaydı elinde bulundurduğu şeyleri 

esirgemeden verirdi ve büyük bir istekle rindlerin hizmetini görmeye talip olurdu, 

açıklaması rindi zâhidten üstün gördüğünün güzel bir örneğidir. Nâ’ilî de rindin 

üstünlüğünü büyük bir tezatla göstererek, bin tane zâhidin, bir tane sarhoş rind dahi 

etmeyeceğini dile getirir. Rindin üstünlüğünü çok iyi bir şeklide ifade eden Fuzûlî ise, 

riyâkâr zâhidin semâ etmesinden ne olur, asıl hoşluk rindin şarâp içip oynamasındadır, 



440 

 

diyerek aslında rindte aşk vardır, zâhidin ise içi boştur demek istemektedir. Rind ile 

zâhidi mukayese eden şâir, rindi üstün göstermektedir:  

Verirdi mâ-melekin bezl içün kerîme le‘îm 

Ederdi hidmet-i rindânı şevk ile zühhâd 

                                             Nef‘î K 30/43 

Tarîk-i mürşid-i seccâde-i mahabbeti tut 

Hezâr zâhidi bir rind-i bâde-hâra değiş 

                                         Nâ‘ilî G 175/3 

Riyâzî zâhid-i huşgün semâ’ından n’olur hâsıl 

Hoş ol kim rind-i mey-hâre içüb câm-ı şarâb oynar 

                  Fuzûlî G 79/5 

Âşıkla zâhidi karşılaştıran Fuzûlî, zühd ehline aşkın yolunu sormayın çünkü 

câhiller akıllı insanların hâlini bilmezler, diyerek âşığı üstün göstermektedir. Başka 

beytinde aynı tavrı sürdüren Fuzûlî, gaflet içinde olan zâhid, aşkın şevkinden ve 

muhabbetinden habersizdir bu sebeple aşkın zevkini âşık olandan sorun, şeklindeki 

açıklamasında, âşığı zâhidten daha yüce mertebede tutmaktadır. Herkes Allah’ın 

takdirinden kendi derecesine göre bir şey ister. Aşk ehli visâlin tatlı suyunu, zâhid ise 

cennetin ırmağını ister, diyen Fuzûlî bu beytinde zâhidin aklıyla ve idrâkıyla alay 

etmektedir: 

Sorma zühhâda Fuzûlî reh ü resmin ışkun 

Ne bilürler revîş-i ehl-i hıred nâdânlar 

             Fuzûlî G 84/7 

Mahabbet lezzetinden bî-haberdür zâhid-i gâfil 

Fuzûlî ışk zevkin zevk-i ışkı var olandan sor 

           Fuzûlî G 99/7 

  



441 

 

Her kimün takdîrden maksûdu öz kadrincedir 

Ehl-i ışk ister zülâl-i vasl zâhid selsebil 

       Fuzûlî G 174/3 

Mutasavvıf şâirler de dîvân şâirleriyle aynı tutumu sergileyerek, rindi zâhidten 

üstün görmüşlerdir. Kuddûsî, tabiatı ruhsuz ve kalbi cansız olan zâhidi sevmediğini; 

gönlü nurla dolu ve aşkın sırlarına ermiş olanları sevdiğini söyler. Şâir bu beytinde âşığı 

zâhidten üstün görmektedir. Mutasavvıf şâirler rind-zâhid karşılaştırması yaparken, 

zâhidin karşısına genellikle ârifi koymaktadırlar bu nedenle rind mutasavvıf şâirlerin 

dîvânlarında ârif olarak karşımıza çıkar. Kimi zaman da âşık olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Bu nedenle mutasavvıf şâirler rind kelimesini, dîvân şâirlerine göre daha 

az kullanmışlardır. İbrahim Hakkı’nın beyitlerinde zâhidin karşısında, rindin önemli 

vasıflarından olan âriflik sıfatını görmekteyiz. Zâhid hayâl ve boş kuruntu sahilinde 

dolaşırken, ârif ise muhabbet deryâsının girdâbına dalar, söylemiyle İbrahim Hakkı 

zâhid ile rind arasındaki uçurumu bu beytiyle ortaya koymaktadır. Ona göre, zâhid gibi 

ekşi suratlı olmayan rindin iç âleminde, baldan ırmaklar akmaktadır. Zâhidin yolu 

dolamaçlı, zahmetli ve uzaktır; âşık ise doğru yoldadır ve menzili sevgili ile vuslata 

çıkar: 

Sevmezem şol tab’ı câmid kalbi meyyit zâhidi 

Gönli pür nûr sırr-ı ışka âşinâyı severem 

                Kuddûsî G 449/8 

Cây-ı zâhid sâhil-i vehm ü hayâl 

Cân-ı ârif gark-ı deryâ-yı şuhûd 

         İbrahim Hakkı G 72/4 

Türş-rû olmadı zâhid-veş acı dirlikden 

Merd-i ârif ki derûnı ola deryâ-yı asel 

               İbrahim Hakkı G 199/4 

  



442 

 

Zâhidin yolu dolamaçtır ırak 

Âbidin yolu tââb ile firâk 

Âşıkın yolu yakîn hem doğrudur 

Vasl-ı maşuk âşıka olur durak 

                   Eşrefoğlu Rûmî R 60 

Seçme hakkı verilince rindler eline kadeh alırken, zâhidler ise tesbih 

almışlardır, diyen Şeyhülislâm Yahyâ Bey, rind ile zâhidin tavırlarının ne derece zıt 

olduğunu göstermektedir. Necâtî Bey ise, aşk erbâbı âh çekerek feryât ederken, zühd 

ehli de hû çeker, şüphesiz her kişinin bir tarzı var, diyerek aralarındaki farkı 

karşılaştırmaktadır: 

Birisi sübha aldı eline biri câm-ı mey  

Güyâ ki rind ü zâhidi tahyîr etdiler 

                                     Yahyâ G 66/3 

Tûtîyâdan topragım vakt ola tercîh edeler 

Rindler sagâr düzüp zühhâd tesbîh edeler 

                                            Yahyâ G 71/1 

Erbâb-ı ışk âh ider ashâb-ı zühd hû 

Lâbüd cihânda her kişinün bir hevâsı var 

                      Necâtî G 131/3 

Fuzûlî rindin tarafında görünerek, zâhidin onun tavırlarına bakarak itiraz 

ettiğini, biraz onunla vakit geçirse ahlâkının ve huyunun güzelliğinin zâhidi 

utandıracağını söyler. Şâir, zâhid karşısında âşığın tabiatını yüceltmektedir. Zâhidin 

riyâlarına merhamet edilse ve de ona katlanılsa rindlerle arası çok da kötü olmaz, diyen 

Nâbî zâhidi riyâkâr, rindi ise merhametli ve hoşgörülü göstermektedir. Nâ’ilî de rindin 

karakterini yumuşak huylu ve uysal olarak belirtirken; zâhidi ise öfkeli, kızgın ve 

hiddetli olarak tasvir eder. Nef’î de rind ve zâhidi karşılaştırarak, kendisinin rind 

olduğunu belirtir: 

  



443 

 

Tavruma zâhid eger sûretde eyler i’tirâz 

İhtilât etsem anı şermende eyler sîretüm 

          Fuzûlî G 202/3 

İnsâf olunsa zâhid-i huşkün riyâları 

Rindân ile mu’âmelesinden fenâ degül 

          Nâbî G 485/4 

İbret-serây-ı âlemin ey tercemân-ı hâl 

Rind-i halîm ü şeyh-i gazûbun ne anladın 

                                           Nâ‘ilî G 218/3 

Sûfî degilim rind-i harâbâtî-i aşkım 

Nef ‘î gibi olsam ne acep hâk-i reh-i mest 

                                             Nef ‘î G 23/5  

8.4. RİNDLİK KARŞISINDA ŞÂİRİN TAVRI 

Şâirlerin dîvânlarına baktığımızda hâlet-i ruhiyelerinin sürekli değişim içinde 

olduğunu görmekteyiz. Genellikle bir düşünce hakkında başından sonuna kadar aynı 

tutumu sergilemezler. İnişli çıkışlı olan tavırları, aynı mesele hakkındaki düşüncelerini 

dahi değiştirebilir. Aslında bu durum onların dîvânlarını daha değerli kılar ve de 

zenginleştirir; çünkü aynı çizgide olmak demek, aynı konuların tekrarı demek olur. 

Ekseriyetle rindin yanında görmeye alışık olduğumuz şâirler kimi zaman da bu 

görüşlerini değiştirerek, gâh zâhid olurum gâh rind ya da ne zâhidim ne de rind diyerek, 

tam bir taraf seçmeyebilirler. Bunun örneklerini hem mutasavvıf şâirlerde hem de dîvân 

şâirlerinde görmekteyiz. Niyâzî-i Mısrî bu hususu, gâh zâhid olur fıska düşerim, gâh ârif 

olur irfân ehli olurum, diyerek gösterir. Yûnus Emre ise bu durumu, gâh ibadetle 

meşgûl olan takva sahibi bir zühd ehli olurum gâh harâbât ehli bir rind olurum, ne 

acayip bir hileyiciyim, diyerek açıklar: 

  



444 

 

Gâhi ‘âbid gâhi zâhid gâhi fıska düşerem 

Gâhi ‘ârif gâhi ma’rûf gâhi ‘irfân olurum 

          Niyâzî-i Mısrî G 113/5  

Gâh mü’minem tâ‘atde dem-be-dem münâcâtda 

Gâh rindem harâbâtda ben bir ‘aceb kolmaşam 

                                              Yûnus Emre 227/5 

Bazen hânkâhta sûfî olurum, bazen de meyhânede günâhkâr olurum, diyen 

Eşrefoğlu Rûmî gibi İbrahim Hakkı da bir puthânedeyim bir de Beytü’l-haram’da bazen 

rind olurum bazen de zâhid, diyerek tam bir taraf seçmemektedir. Mutasavvıf şâirler 

gibi dîvân şâirleri de aynı tavrı sergilemektedirler. Bir rindlerin peymânesi devreyler bir 

de zâhidlerin tesbihleri, diyen Nâbî, bu cihânda hem rindlerin devri sürer hem de 

zâhidlerin devri açıklamasında bulunur: 

Gâh hankâhda sûfîyim gâh meyhânede fâsıkım 

Gâh raksa girip dönerim gâh saz olup çalınırım 

        Eşrefoğlu Rûmî G 69/7 

Gehî çü hâne-i esnâm u gâhî beyt-i harâm 

Gehî tamâm olurum rind ü gâhî muhtesibim 

                                 İbrahim Hakkı G 210/4 

Cihânun zühd ü rindin anla Nâbî mihr ü encümden 

Gehî peymâne gâhî subha-i sad-dâne devr eyler 

                  Nâbî G 220/5 

Şimdiye kadar incelediğimiz dîvânlarda görmediğimiz iki farklı açıklama ile 

karşımıza çıkan Nef’î ve Nâ’ilî, rind-zâhid meselesini farklı bir açıdan ele almaktadırlar. 

Nef’î rind de zâhid de benim nazarımda birdir, onlar benim yanımda derece itibariyle 

aşağıdadır, açıklamasında bunurken; Nâ’ilî ise ne bâde içen rindiz ne de kaba zâhidiz, 

bize ne meyhâne ne de zâhidlerin hânkâhı lazımdır, diyerek iki taraftan da olmadığını 

dile getirir: 



445 

 

Zühd ü rindî yanımda yeksândır 

Bu husûsun Hudâ güvâhıdır 

                           Nef ‘î Mkt 1/10 

Ne rind-i bâde-keşiz Nâ‘ilî ne zâhid-i hüşk 

Bize ne meykede ne hânkâh lâzımdır 

                                                Nâ‘ilî G 63/5 

Eşrefoğlu Rûmî ise, evvelden zâhidliğe meylettiğini fakat daha sonra bu 

düşüncesinden vazgeçerek âşıklık tarafında yer aldığını söyler. Fuzûlî de vaktiyle zühd 

meşrepli bir mürîd olduğunu, fakat sonrasında rindler gibi şarâba meylettiğini dile 

getirir. Mevlânâ’da da durum böyledir. “Bir ülkenin zahidiydim, bir minberin sahibi, 

gönül kazâsı beni ellerini çırpar bir âşık etti sana.” (Mevlânâ, 1974: LXIX/1688) 

diyerek, zâhidlikten âşıklığa geçtiğini söylemektedir. Nedîm ise, sarığımın kenarını eğri 

bir hale getirerek, rindler gibi bir iki saat bu vaziyette kalayım, diyerek tam olarak 

rindlikte karar kılmadığını imâ eder.  

Terziye ısmarladım Rûmî zâhid donu biç 

Tutmadı sözümü âşık donu biçildi yine 

                  Eşrefoğlu Rûmî G 117/6 

Ne gördü bâdede bilmem ki oldu bâde-perest 

Mürîd-i meşreb-i zühhâd gördügün gönlüm 

                                               Fuzûlî G 199/3 

Kec edüp gûşe-i destârımı rindâne geçüp 

Oturup eyliyeyim bir iki sâ‘at ârâm 

                                         Nedîm K 10/22 

Zühd-i huşki bezm-i nûş-â-nûşdan fark eylemez 

Böyledür erbâb-ı hâlin meşreb-i rindânesi 

               Şeyh Gâlîb G 363/3 

 



446 

 

8.5. DÎVÂNLARDA GEÇEN RİND KELİMESİNİN KULLANIM ORANI 
 

Tablo 1 

Şâirler Şiir Sayısı 

Dîvânlarda Rind 

Kelimesinin Geçtiği Şiir 

Sayısı 

Oranı 

1 Fuzûlî 447 8 % 1.78 

2 Avnî 84 3 % 3.57 

3 Nef’î 243 58 % 23.86 

4 Nedîm 397 13 % 3.27 

5 Şeyhülislâm Yahyâ Bey 689 21 % 3.04 

6 Şeyhî 221 6 % 2.71 

7 Necâtî Bey 803 8 % 0.99 

8 Nâ’ilî 533 47 % 8.81 

9 Bâkî 651 24 % 3.68 

10 Nâbî 1680 58 % 3.45 

11 Şeyh Gâlîb 655 30 % 4.58 

12 Neşâtî Bey 189 10 % 5.29 

13 Eşrefoğlu Rûmî  217 Yok % 0 

14 Yûnus Emre 418 2 % 0.47 

15 Ümmî Sinan 202 Yok % 0 

16 Niyâzî-i Mısrî 198 Yok % 0 

17 Sun’ullah-ı Gaybî 122 2 % 1.63 

18 Vahib Ümmî 390 3 % 0.76 

19 Aziz Mahmut Hüdâyî 524 Yok % 0 

20 Kuddûsî 1011 Yok % 0 

21 İbrahim Hakkı 439 1 % 0.22 

22 Mevlânâ 806 8 % 0.99 

 

Not: Mevlânâ Dîvânı’nın tüm ciltleri değil yalnızca Mevlânâ Dîvânı’ndan Seçmeler taranarak 

içerisindeki rind kelimesinin kullanım oranı alınmıştır.  

 

 

  



447 

 

SONUÇ 

İslâm medeniyetinin teşekkülü ile ortaya çıkan ve Türk yaşam tarzını içinde 

barındıran yapısı ile Klâsik Türk edebiyatının muhtevasını oluşturan hususlara 

bakıldığında, derin bir tefekkür ve tahayyül anlayışının yanı sıra kültür, gelenek, 

görenek, sanat telakkisi, mesleki teşkilatlar, bir takım inanışlar ve devre ait itikâdlar, 

hakikâtler ve bâtıllar, işret ve eğlence anlayışı, bayramlar ve nevruz ve dahi kıyafetten 

yeme içmeye kadar birçok esas ve hususiyetlerin ihtivâ edildiği görülmektedir. Klâsik 

Türk edebiyatında tasavvuf cereyanının etkileri de gayet âşikârdır. Tasavvufî kaidelerin 

tesirini gördüğümüz edebiyatımızda, şairler birçok hususu çok güzel bir tarzda izâha 

çalışmış ve şiirlerinde çeşitli semboller, mazmunlar ve mefhumlar kullanarak fikirlerini 

beyân etmişlerdir. Mutasavvıfların eserlerinin temelini oluşturan dîn ve tasavvuf 

telakkisi, dîvân şâirlerinin de eserlerinin teşekkülünde kendisini göstermektedir. Ancak 

dîvân şâirlerinin tasavvuf ıstılahlarını yansıtmalarının yanı sıra mutasavvıf şâirlerden 

farkı, edebî ürünleri onlardan çok daha renkli ve kapsamlı olarak kullanma becerileridir. 

Tasavvufî edânın cazibesi ile şâirler ilhâmını aşktan alarak, aşk ile hislerini izâha 

çalışmışlardır; zirâ eski edebiyatımızda aşk unsurunun çok bediî bir kıymeti vardır ve 

şâirler umumiyetle şiirlerini aşk üzerine inşâ etmişlerdir. Binâenaleyh edebiyatımızın 

menbaını da aşk oluşturmaktadır ve her şey onun üzerine binâ edilmiştir. Buradan 

hareketle her iki sınıfın dîvânları incelenerek, rind tipini derinlemesine tanıttığımız bu 

araştırmamızda, iki edebî teşkilâtın bu konudaki farklı ve ortak düşüncelerini, hem 

mutasavvıfların hem de dîvân şâirlerinin rinde olan bakış açısını dikkate alarak tespit 

ettik. 

Çalışmamızda yer alan şairler, 13. yüzyıldan başlayarak 19. yüzyıla kadar devam 

eden devirlerde yer alan mutasavvıf ve divân şâirlerinden oluşmaktadır. Üzerinde 

çalışmış olduğumuz divânlar ise, Klâsik Türk şiirinde var olan şâirler içerisindeki en 

temel şâirler arasından seçilmiştir. Bunlar on ikisi divân ve on tanesi mutasavvıf şâir 

olmak üzere, toplam yirmi iki şâirden oluşmaktadır. Çalışmamızda, yüzyıllara göre 

sıralanışıyla, divânlarından yararlanmış olduğumuz divân şâirleri: Şeyhî, Avnî, Necâtî 

Bey, Fuzûlî, Bâkî, Nef’î, Nâbî, Na’ilî, Şeyhülislam Yahyâ Bey, Neşâtî Bey, Nedîm ve 

Şeyh Galîb’dir. Yüzyıllara göre sıralanışıyla mutasavvıf şairler ise, Mevlânâ, Yûnus 

Emre, Eşrefoğlu Rûmî, Aziz Mahmud Hüdâyî, Vâhib Ümmî, Ümmî Sinân, Niyâzî-i 

Mısrî, Sun’ullah-ı Gaybî, Erzurumlu İbrahim Hakkı ve Kuddûsî’dir. Ayrıca 



448 

 

açıklamalarımız altındaki referans gösterilen şâirlerin şiir numaları, alfabetik yahut 

kronolojik olarak değil; yazılan paragrafın anlam bütünlüğüne göre sıralanmıştır. 

Bir giriş ve sekiz bölümden oluşan çalışmamızda ulaştığımız sonuçları şu 

şekilde özetleyebiliriz: 

 Dîvân şâirleri ve mutasavvıflar, rinde istinâden ortak ifadeler kullanmışlardır. 

“Aşk ehli, gönül ehli, işret ehli, şarâp ehli, meyhâne ehli, ehl-i sefâ, ehl-i fakr, kanâat 

ehli, marifet ehli, ” gibi genel adlandırmalarda bulunan şâirler tarafından bu ifadeler 

rinde isnâd edilmiştir. “Harâbâtî, kalender, âşık, melâmî, sarhoş, kallâş, evbâş, lâübâlî, 

rüsvâ, derbeder, huşyâr, ârif” kelimeleriyle de rinde işaret edilmektedir.  

 Dîvân şâirleri ve mutasavvıflar nazarında rind, aşk, şarâp, sevgili ve hikmet ve 

hakikât ile tevhîdin özünü bâtınî yönüyle algılaması cihetiyle ön plana çıkarılmıştır. 

Klâsik Türk şiirinde rind, aşk ve sevgi adamı olarak tasavvur edilmiştir ve bu sebeple de 

rindlik aşkla başlar telakkisi ortaya çıkmaktadır. Dîvân şiirinde bahsi geçen sevgili kimi 

zaman hakîki sevgili iken, kimi zaman da bir dünyâ güzeli olabilmektedir yani bu 

durumda aşk, hakiki ve mecâzî aşk olarak iki türlü karşımıza çıkmaktadır. Dîvân 

şâirlerinin bazı şiirlerinde mecâzî aşk ve maddî şarâbın söz konusu edildiği düşünülürse 

bunların da rindin varlığındaki mevcudiyetinden söz edilebilir. Fakat tasavvufî 

nitelikteki ifadeler, onun tabiatının büyük çoğunluğunu oluşturur. Tasavvufî çerçeveden 

ele aldığımızda sevgili Allah’tır, aşk ise İlâhi aşktır. Meseleyi bu cihetiyle 

değerlendirdiğimizde rind, bu dünyâda eşi benzeri olmayan bir güzeli sever ki, ona 

bedel olacak başkaca hiçbir güzel yoktur. Şarâp hususu, aşk şarâbı olarak ele aldığında 

temizleyici ve arındırıcı olmasının yanı sıra rind için, dünyâ varlığından geçmek 

anlamına gelir ve benliğe ve nefse ait tüm arzuları şarâp sayesinde yok etmiş olur.  

Klâsik şiirimizde rind tipi her bakımdan müstesnâ bir yere sahiptir. Şâirler 

ahlâklı, dürüst, yalan konuşmayan ve tabi riyâ nedir bilmeyen bir tip modelini izâha 

çalışmışlar ve eserlerinde terennüm etmişlerdir. Rindin bu üstün vasıfları her şâir 

tarafından ele alınmış ve örnek teşkil etmesi açısından bu hususiyetleri çok güzel bir 

üslûpla ifade edilmiştir. Giyim, söz ve amellerinde riyâ bulundurmayan rind, gösterişten 

uzak durur, çünkü o ihlâs ve samimiyetten yanadır. Bu sebeple zâhidi riyâlı amel 

işlemesinden dolayı eleştirir. Aklı değil de gönlü rehber edinmesi, nefsi isteklerini 

dizginlemesi, zâhirini değil bâtınını tezyin etmesi dolayısıyla gönlünü mamur etme 



449 

 

eğiliminde olması ve bu yüzden kötü hasletlere sahip olmaması en önemli 

niteliklerindendir. Rindliğin de genellikle olumlu bir şekilde anılması, bu müspet 

vasıflarından kaynaklanmaktadır.  

Müşterek anlayışın yanı sıra dîvân şâirlerinin bazı hususlarda mutasavvıf 

şâirlerle aynı kanıda olmadıkları görülmektedir. Dîvân şâirleri rindin, dünyâ hususunda 

hayatın gelip geçici olması ve ömrün azlığı gibi nedenlerden ötürü, bu dünyanın gamını 

çekmek yerine ona bahşedilen hayatın tadına varma ve yaşamayı sevme, neşeli ve 

sevinçli bir hayat sürme, yarını düşünmeyip anı yaşama gibi hususlar üzerinde de 

dururken; mutasavvıflar rindin mâsivâdan alâkasını keserek, Allah’a teveccüh etmesi ve 

dünyâdan elini eteğini çekmesi ve fakirlik yoluna girmesi konularını işlemişlerdir. 

Tasavvufî mânâda âşıklığın en ileri boyutu, sevgilinin dîdârını temâşâ etmeye nâil 

olabilmektir. Bu hususu mutasavvıf şâirler dîvân şâirlerine göre daha çok işlemişlerdir. 

Rindin cihânın makam ve mevkisini, şân ve şöhretini ve dahi cennet mülkünü 

istemeyerek sevgilinin çehresini görmeyi arzu etmesine şiirlerinde daha çok yer 

vermişlerdir. İlim hususunda ise, hem mutasavvıf şâirler hem de dîvân şâirleri zâhirî 

ilmin yani görünüşle ilgili olan, aslı ve hakîkâti idrâk edilmemiş ve özüne inilmemiş 

sûretiyle ilgilenmeyip, buna tevessül etmeyerek, ilm-i İlâhinin ve kalbî müşahedenin 

takipçisi olunarak ilerlemeyi teşvîk etmektedirler. Bu sebeple şiirlerinde âriflik 

rütbesine ermiş, irfân sahibi ve marifet ehli olan rindin, ilm-i İlâhi ve bâtınî ilmi ile 

hakîkâtleri bilme şuuruna ermiş olduğuna değinmektedirler. Mekânlar konusunda da 

dîvân şâirleriyle aynı görüşte olan mutasavvıflar, meselenin önemini idrâk edememiş, 

zühd ehlinin bulunduğu mekânlardan ise, aşk meclisleri olan meyhâneleri üstün 

görmektedirler. Ve medreseyi zâhidlere bırakıp aşk tekkesine misafir olurlar. 

İşrethâne/bezmgâh, hankâh ve gülşeni de rindin mekânları arasında görmektedirler.  

Edebiyatımızda rind-zâhid çekişmesi şâirler tarafından çokça işlenen konulardan 

olmaktadır. Dîvân şiirinde her daim boğaz boğaza gelen rind ve zâhid birbirine zıt iki 

tip olarak karşımıza çıkmaktadır. Hem mutasavvıf hem de dîvân şâirleri, rind ve zâhidi 

karşı karşıya getirerek, rindin yanında olduklarını hissettirmişlerdir. Şâirler fırsatını 

bulduğu her an rind ile zâhidi karşı karşıya getirirek, rind tipini yüceltirken; rindin 

karşısında olan zâhidi ise hakir göstererek, sergilemiş olduğu riyâ ve gösteriş hâlinden 

dolayı olumsuz sıfatlarla eleştip, onu alaya almışlardır. Şâirler zâhid ile rindi mukayese 



450 

 

ederek hakikâte vurgu yapmaya çalışırlar. Çünkü rind ile zâhidin istekleri büyük 

tezatlıklar göstermektedir. Rind daimâ mânâ adamıyken, bâtınî hissiyat ile hakikati 

idrâk edip hareket ederken; zâhid ise, maddeyi aşamaz, zâhir duygularla hissedilen 

cismânî şeylere takılıp kalır. Bu durumda rind cemâli arzularken, zâhid ise cenneti elde 

etmenin peşine düşer. Sevgilinin cemâline müştâk olan rind, ilâhi cezbeye kapılarak 

kendinden geçmektedir. Bu hâl ise özellikle zâhid takımı tarafından anlaşılamaz ve rind 

bundan ötürü zâhidin hışmına uğrar ve onun tarafından sürekli olarak kınanır ve 

aşkından dolayı rüsvâ görülerek zâhidin gazabına uğrar. Zâhid, rindin âşıklık tarafını 

idrâk edemediği için sürekli olarak rindi kınamaktadır. Klâsik şiirimizde zâhid, riyâkâr 

tavırlarıyla sıkça ele alınmaktadır ve bu tavırları da rind aracılığıyla kınanmaktadır. 

Rind, zâhidin hile ve riyâ tuzağına asla meyletmez. Pîr-i mugânın sözlerini dinleyen, 

onu kendisine üstâd kabul eden ve onun nasihatlarıyla doğru yolu bulacağına inanan 

rind, zâhidin nefesini tesirli bulmadığı için, onun sözlerine aldırış etmemektedir. 

Zâhidin din adına yapmış olduğu sohbetleri, geniş malûmatlar içeren, gereksiz, garip bir 

efsaneye benzetmektedir. Rinde göre, kişiyi gaflete düşüren zâhidin asılsız sözleridir; 

çünkü dinin yalnızca zâhiri hükümlerini anlatır, derinliklerine inemez. İyi ile kötünün 

ayrımını çok iyi yapan rind, bütün kötülüklerin kaynağının uğursuz nefsin vesveseleri 

olduğunu bilir ve bundan dolayı da zâhide, bana iyi ile kötüyü anlatma, boş yere ağzını 

yorma senin anlattıkların zaten benim malûmumdur, diyerek onun kuru lakırdılarını 

dinlemek istemez.  

Rind, Klâsik Türk edebiyatında var olan tipler arasındaki en önemli tiptir ve 

dolayısıyla merkezi şahsiyet konumundadır. Bu tiplerin en belirginleri; âşık, sevgili, 

rakip, zâhid ve tabi ki rindtir. Klâsik Türk edebiyatı aşk, âşık ve maşûk üzerine 

kurulmuş olduğundan bu durumda âşık en önemli tiplerden birisi konumundadır. Rindin 

en belirgin özelliği ise, âşık olmasıdır. Hem dîvân şâirleri hem de muatasvvıf şâirler 

rindin en çok bu tarafına atıfta bulunmaktadırlar. Edebiyatımızda rindin başına her ne 

geliyor ise, âşık olmasındandır. Aşkından dolayı kalenderdir, melâmîdir, rüsvâ oluşu 

aşkındandır; aşkından dolayı hercâyidir, hevâyidir, derbederdir, bîçâredir, avâredir, 

üftâdedir, perîşândır, dîvânedir. Aşkından dolayı meyhâneye düşer, aşkı onu sarhoş 

eder, aşkından dolayı dilenci kılıklıdır, pejmürde kılık kıyafet içerisinde kapı kapı 

dolaşır. Aşkı dolayısıyla her şeyden sıyrılır ve en nihayetinde cânını sevgiliye 

vermekten çekinmez; çünkü tüm istediği sevgiliyle vuslattır. Yani bu durum neticesinde 



451 

 

âşık, rindin kendisidir. Daha doğrusu âşık tipi, rindliğin bünyesi içerisindedir. Şâirin 

kendisi de rindin tarafında olduğu için, rind meşrepli olduğu için, her durumda 

rindliğini ön plana çıkardığı için ve bütün söylemlerini rindâne yaptığı için bu durumda 

şârin kendisi de rindtir. Ve dolayısıyla şâirin ağzından çıkan her beyitte, rindin 

mevcudiyeti söz konusudur. Şâir sevgiliye seslendiği ölçüde sevgili şiirimizde yer alır 

başka bir değişle şâir, sevgilinin vasıflarını anlattığı kadarıyla şiirimizde sevgili 

görülmektedir. Rakibe takılmak istediğinde yahut onu kendi karşısında hakir 

gördüğünde ya da onu kıskandığında rakip vardır. Şâir yani rind, zâhidi muhatap almak 

isterse zâhid vardır, daha doğrusu ona hitap etme tenezzülünde bulunur ise zâhid tipi 

karşımıza çıkmaktadır. Yani bütün bunların sonucunda, rind tipi merkezi şahsiyet 

konumundadır.  

“Klâsik Türk Şiirinde Rind Algısı Üzerine Eleştirel Bir Bakış” adlı çalışmamız, 

dîvân şâirleri ve mutasavvıfların, rind tipi hakkındaki düşüncelerinin dîvânlarından yola 

çıkılarak ele alındığı ve mukayese edildiği ve aynı zamanda şâir ve sevgilinin gözünden 

nasıl bir rind portresi çizildiği konusunda bilgi veren ve rindin bütün bu tamamlayıcı 

unsurlarıyla nasıl bir tip olduğu hususunda ayrıntılı malûmat veren bir incelemedir. 

Daha çok olumlu bir tip olarak şiirlere yansıyan rindin, hangi sınıfı kapsadığı ve 

anıldığı, isimler, giyim kuşamı, amel, söz, fikir ve karakteristik özelliklerine kadar 

tümüyle ele alınmıştır. Dîvânlarda, “Rindlik nedir?, Neyi anlatır?, Rind nasıl bir tiptir?, 

Hangi vasıflara sahiptir?” sorusuna ve rindin kim olduğunu, rindliğin ne olduğunu 

Klâsik Türk şiiri aracılığıyla, şâirlerin bize anlattıklarından yararlanarak meydana 

getirdiğimiz bu çalışmada bulmak mümkündür. 

  



452 

 

KAYNAKÇA 

AHMED GAZZÂLÎ (2004), Aşk’ın Halleri Sevânihü’l-Uşşâk, Çev. Turan Koç-M. 

Çetinkaya, İstanbul. 

AKAR, Metin (2000), Su Kasidesi Şerhi, Diyanet Vakfı Yay., Ankara. 

AKKUŞ, Metin, (1993), Nef’î Dîvânı, Akçağ Yay., Ankara. 

ALTINTAŞ, Hayrani (Tarihsiz), Tasavvuf Tarihi, Ankara. 

AŞKAR, Mustafa (1998), Niyâzî-i Mısrî ve Tasavvuf Anlayışı, T.C. Kültür Bakanlığı 

Yay., Ankara.  

AYNÎ, Mehmet Ali, (1985), İslâm Tasavvuf Tarihi, Akabe Yay., İstanbul. 

BAYBURTLUGİL, Nurettin, (1985), “Fahreddin Irâkî Istılâhât-ı Ehl-i Tasavvuf”, 

Marmara Ünv. İlâhiyat Fak. Dergisi, S. 3, İstanbul. 

BİLGİN, Azmi, (2000), Ümmî Sinan Dîvânı, (İnceleme-Metin), MEB Yay., İstanbul. 

BİLKAN, Ali Fuat, (2011), Nâbî Dîvânı, Akçağ Yay., Ankara. 

CANIM, Rıdvan (1998), Türk Edebiyatında Sâkinâmeler ve İşretnâme, Akçağ Yay., 

Ankara.  

CEBECİOĞLU, Âmil, (1997), Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları, İstanbul. 

CEBECİOĞLU, Ethem, (2014), Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Otto 

Yay.,Ankara. 

CEYLAN, Ömür, (2000), Tasavvuf Şiir Şerhleri, İstanbul. 

CEYHAN, Semih, (2013), “Zühd”, TDVİA, C. 44, İstanbul, ss. 530. 

ÇAVUŞOĞLU, Mehmet ,(2001), Necâtî Bey Dîvânı’nın Tahlili, İstanbul. 

ÇELİK, Ahmet Faruk (1998), “Sûrûrî’nin Hâfız Dîvânı Şerhi’nin İncelenmesi”, 

Yayınmamış Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Ünv. SBE. Konya. 

ÇOBAN, Özgür (2002), “Dîvân Şiirinde Rind ve Zâhid Portresi (Ahmet Paşa, 

Fuzûlî, Bâkî, Nef’î, Nedîm, Şeyh Gâlîb Dîvânlarında)”, Yüksek Lisans Tezi, 

Afyon Kocatepe Ünv. SBE, Afyon. 



453 

 

DEVELLİOĞLU, Ferit (2010), Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın 

Kitabevi Yay., Ankara. 

DOĞAN, Ahmet, (2002), Kuddûsî Dîvânı, Akçağ Yay., Ankara. 

DOĞAN, Muhammet Nur, (2009), Fatih Dîvânı ve Şerhi, Yelkenli Yay., İstanbul. 

DURMAZ, Gülay (2003), “Dîvân Şiirinde Rind ve Zâhid Çekişmesi,” Doktora Tezi, 

Uludağ Ünv., SBE, Bursa.   

ERAYDIN, Selçuk (2001), Tasavvuf ve Tarikatlar, İstanbul.  

ERDOĞAN, Kenan, (2008), Niyâzî-i Mısrî Dîvânı, Akçağ Yay., Ankara. 

ERÜNSAL, İsmail E. (2003), XV-XVI. Asır Bayramî-Melâmîliği’nin 

Kaynaklarından Abdurrahman El-Askerî’nin Mir’âtü’l-Işk’ı, Ankara. 

ERTEM, Rekin (1995), Şeyhülislâm Yahyâ Dîvânı, Akçağ Yay., Ankara. 

GÖLPINARLI, Abdülbâki, (1972), Gülşen-i Râz Şerhi, İstanbul.  

GÖLPINARLI, Abdülbaki, (1985), 100 Soruda Tasavvuf, Gerçek Yayınevi, İstanbul. 

GÖLPINARLI, Abdülbâki, (1990), Mesnevî Tercemesi ve Şerhi, C. I-II, İstanbul. 

GÖLPINARLI, Abdulbâki, (1997), Türkiye’de Mezhepler ve Tarîkatlar, İstanbul. 

GÖLPINARLI, Abdülbaki, (2000), Tasavvuf, İstanbul.  

GÖLPINARLI, Abdülbâki, (2015), Tasvvuftan Dilimize Geçen Deyimler ve 

Atasözleri, İnkılap Kitabevi, İstanbul. 

GÜNEŞ, Mustafa, (2008), Tıpkı Basım ve Yeni Harflerle Erzurumlu İbrahim Hakkı 

Dîvânı, Sahhaflar Kitap Sarayı, İstanbul. 

GÜNEŞ, Mustafa (2014), İznikli Eşrefoğlu Rûmî Dîvân ve Menkıbeler, Hoşgörü 

Yay., İstanbul. 

HÜCVÎRÎ, (1996), Keşfu’l-mahcûb Hakîkat Bilgisi, Haz. Süleyman Uludağ, İstanbul.  

İBN ARABÎ, (1988), İlâhi Aşk, Çev. Mahmut Kanık, İnsan Yay., İstanbul.  

İMAM GAZÂLÎ, (1989) İhyâu Ulûmi’d-dîn, Çev. Ahmed Serdaroğlu, C. 1-4, İstanbul. 

İPEKTEN, Haluk, (1990), Nâ’ilî Dîvânı, Akçağ Yay., Ankara. 



454 

 

İSEN, Mustafa ve Cemal, KURNAZ, (1990), Şeyhî Dîvânı, Akçağ Yay., Ankara. 

İSMAİL ANKARAVÎ (1996), Minhâcu’l-Fukara, Haz. Saadettin Ekici, İstanbul. 

İZ, Mahir (1997), Tasavvuf, İstanbul. 

İZ, Mahir (2001), Tasavvuf Mahiyeti, Büyükleri ve Tarikatler, Kitabevi, İstanbul. 

KALKIŞIM, Muhsin, (1994), Şeyh Gâlîb Dîvânı, Akçağ Yay., Ankara. 

KARA, Mustafa (1995), “Fenâ”, TDVİA, C. 12, İstanbul, ss. 335-337.  

KARA, Mustafa (1999), Tasavvuf ve Tarikatlar Tarihi, İstanbul.  

KARAHAN, Abdülkadir, Eski Türk Edebiyatı İncelemeleri, Edebiyat Fakültesi 

Matbaası, İstanbul. 

KARAALİOĞLU, Seyit Kemal, (1980), Resimli-Motifli Türk Edebiyatı Tarihi, 

İnkılâp Kitabevi, İstanbul. 

KARAİSMAİLOĞLU, Adnan (1992), “İran Edebiyatında Sâkînâmeler”, Selçuk 

Ünv. SBE. Dergisi, S. 1, Konya. 

KAPLAN, Mahmut, (1996), Neşâtî Dîvânı, Akademi Kitabevi, İzmir. 

KÂŞÂNÎ, Abdürrezzak (2004), Tasavvuf Sözlüğü, Çev. Ekrem Demirli, İstanbul.  

KELÂBÂZÎ (1979), Ta’arruf Doğuş Devrinde Tasavvuf, Haz. Süleyman Uludağ, 

İstanbul.  

KEMİKLİ, Bilal, (2000), Sun’ullâh-ı Gaybî Divânı (İnceleme-Metin), MEB Yay., 

İstanbul. 

KILIÇ, Filiz, (1998), XVII. Yüzyıl Tezkirelerinde Şâir ve Eser Üzerine 

Değerlendirmeler, Akçağ Yay. Ankara. 

KOÇU, Reşad Ekrem (2015), Türk Giyim Kuşam ve Süslenme Sözlüğü, Doğan Kitap 

Yay.,İstanbul. 

KURNAZ, Cemal (2011), Dîvân Edebiyatı ve Türk Kimliği, Kurgan Edebiyat Yay., 

Ankara. 

KUŞEYRÎ, Abdulkerîm (1999), Kuşeyrî Risâselesi, Haz. Süleyman Uludağ, İstanbul. 



455 

 

KÜÇÜK, Sabahattin, (1994), Bâkî Dîvânı Tenkitli Basım, Türk Dil Kurumu Yay., 

Ankara. 

KÜRKÇÜOĞLU, Kemal Edib, (1996), Osman Şems Efendi Dîvânı’ndan Seçmeler, 

İstanbul. 

LEVEND, Agâh Sırrı, (1984), Dîvân Edebiyatı Kelimeler ve Remizler Mazmunlar 

ve Mefhumlar, İstanbul. 

MACİT, Muhsin, (1997), Nedîm Dîvânı, Akçağ Yay., Ankara. 

MENGİ, Mine, (1984), “Eski Toplumumuzda Rindlik Geleneği Üstüne”, Tarih ve 

Toplum, C. 2. İstanbul.  

MENGİ, Mine, (1985), Dîvân Şiirinde Rindlik, Ankara. 

MENGİ, Mine, (1999), “Eski Edebiyatımızdaki Bazı İnsan Tipleri: Rind ve Zâhid 

Tipleri Orta İnsan Tipi”, Osmanlı Dîvân Şiiri Üzerine Metinler, Yapı 

Kredi Yay., İstanbul.  

MEVLÂNÂ, Celâleddin, (1974), Dîvân, Çev. Abdülbâki Gölpınarlı, İnkılâp ve Aka 

Kitabevleri, İstanbul.  

MÎR, Mustansır, (1996), Kur’ânî Terimler ve Kavramlar Sözlüğü, Trkç. Murat 

Çiftkaya, İnkilâb Yay., İstanbul. 

MUM, Cafer, (1999), “Hâfız-ı Şîrâzî ve Bâkî’de Rindlik”, Yüksek Lisans Tezi, İnönü 

Ünv., SBE, Malatya.  

NECMÜDDİN Kübra, (1996), Tasavvufî Hayat, Haz. Mustafa Kara, İstanbul.  

NESEFÎ, Azizüddin, (1990), Tasavvufta İnsan Meselesi (İnsan-ı Kâmil), Çev. 

Mehmet Kanar, İstanbul. 

NİCHOLSON, Reynold A., (1978), İslâm Sûfileri, Çev. Mehmet Dağ vd., İstanbul.  

NİCHOLSON, Reynold A., (1997), “Tevbe”, İA, C. 12/1, İstanbul.  

NİYÂZÎ-İ MISRÎ (2000), “Tarikatin Usûlü ve Hakîkatin Rumûzu”, Tasavvuf 

Tarihi: Mehmet Ali Aynî, Haz. Hüseyin Rahmi Yananlı, İstanbul.  

OCAK, Ahmet Yaşar, (1999), Osmanlı İmparatorluğunda Marjinal Sûfilik: 

Kalenderîler (XIV-XVIII), Ankara. 



456 

 

ONAN, Necmettin Halil, (1991), İzahlı Dîvân Şiiri Antolojisi, İstanbul. 

ÖGKE, Ahmet, (1997), Kur’ân’da Nefs Kavramı, İstanbul. 

ÖZKIRIMLI, Atilla, (2004), Türk Edebiyatı Tarihi, İnkılâp Kitabevi, İstanbul (Cilt I-

II) 

ÖZTÜRK, Yaşar Nuri, (1997a), Kur’an ve Sünnete Göre Tasavvuf, İstanbul. 

PAKALIN, Mehmet Zeki (1993), Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü I-

II-III, MEB Yay., İstanbul. 

PALA, İskender, (2011), Ansiklopedik Dîvân Şiiri Sözlüğü, Kapı Yay., İstanbul. 

SCHİMMEL, Annemarie, (2001), İslâmın Mistik Boyutları, Çev. Ergun Kocabıyık, 

İstanbul. 

SERRÂC, Ebu Nasr, (1996), el-Lümâ İslâm Tasvvufu, Haz. H. Kâmil Yılmaz, 

İstanbul. 

SEVİM, Seyfullah, (1997), İbn Arâbî Kitabu Istılahatu’s-Sûfiyye, Büyükşehir 

Belediyesi Yay., S. 23, Kayseri. 

SEVÜK, İsmail Habib, (1947), “Dîvân Edebiyatında Rindlik”, Cumhuriyet Gazetesi, 

12 Haziran, S. 2 

ŞEMSEDDİN, Sâmî, (2009), Kâmûs-ı Türkî, Kapı Yay., İstanbul. 

TARLAN, Ali Nihat, (1992), Necâtî Bey Dîvânı, Akçağ Yay., Ankara. 

TARLAN, Ali Nihat, (2009), Fuzûlî Dîvânı Şerhi, Akçağ Yay., Ankara. 

TATCI, Mustafa ve Musa, YILDIZ, (2005), Azîz Mahmûd Hüdâyî Dîvân-ı İlâhiyat 

(Tıpkıbasım ve Çeviriyazı), Sahhaflar Kitap Sarayı, İstanbul. 

TATCI, Mustafa, (2012), Yûnus Emre Dîvân-ı İlâhîyât, Kapı Yay., İstanbul. 

TATCI, Mustafa, ( 2013), Vâhib Ümmî Halvetî Dîvân-ı İlâhiyât, DİB Yay., Ankara. 

TİMURTAŞ, Faruk K., (1981), Tarih İçinde Türk Edebiyatı, Er-Tu Matbaası, 

İstanbul. 

TOLASA, Harun, (2001), Ahmet Paşa’nın Şiir Dünyası, Ankara.  

ULUDAĞ, Süleyman, (1988), “Abâ”, TDVİA, C. 1, İstanbul, ss. 4-5. 



457 

 

ULUDAĞ, Süleyman, (1988a), “Ahid”, TDVİA, C. 1, İstanbul. 

ULUDAĞ, Süleyman, (1991), “Arif”, TDVİA, C. 3, İstanbul, ss. 361-362. 

ULUDAĞ, Süleyman, (1991a) “Aşk”, TDVİA, C. 4, İstanbul, ss. 14. 

ULUDAĞ, Süleyman, (1992a), “Bâtın İlmi”, TDVİA, C. 5, İstanbul, ss. 188-189. 

ULUDAĞ, Süleyman, (1993b), “Cemâl”, TDVİA, C. 7, İstanbul, ss. 116-252. 

ULUDAĞ, Süleyman, (1994), “Dünya”, TDVİA, C. 10, İstanbul, ss. 24. 

ULUDAĞ, Süleyman, (1997), “Halvet”, TDVİA, C. 15, İstanbul, ss. 386-387. 

ULUDAĞ, Süleyman, (2010), “Takva”, TDVİA, C. 39, İstanbul, ss. 484. 

ULUDAĞ, Süleyman, (2012), Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yay.,İstanbul. 

ULUDAĞ, Süleyman, (2013), “Vera”, TDVİA, C. 43, İstanbul, ss. 49-50. 

UZUN, Mustafa, (1991), “Aşk” TDVİA, C. 4, İstanbul, ss. 19. 

ÜSTÜNER, Kaplan, (2007), Dîvân Şiirinde Tasavvuf, Birleşik Yay., Ankara. 

ÜZGÖR, Tahir (1990), Türkçe Dîvân Dibâceleri, Ankara.  

ÜZGÖR, Tahir, (1995), “Klasik Şiirimizin Anlaşılabilmesi ve Miftahü’l-Ebrar”, 

Journal of Turkish Studies/ Türklük Bilgisi Araştırmaları, Vol. 19, 

Harvard University. 

YAHYÂ ÂGÂH B. SÂLİH EL-İSTANBULÎ (2002), Mecmu’âtü’z-Zarâ’if 

Sandukatu’l-Ma’ârif Tarîkat Kıyafetlerinde Sembolizm, Haz. M. Serhan 

Tayşi- Yusuf Özbek, İstanbul. 

YAZICI, Tahsin, (1997a), “Tevhid”, İA, C, 12/1, İstanbul, ss. 214. 

YAZIR, ELMALILI M. Hamdi, (2008), Kur’ân-ı Kerîm Meâlî, Tuva Yay.  

  



458 

 

DİZİN 

                              

A 

abâ, 43, 52, 381 

âgâh, 203, 337, 338, 339 

âhiret, 15, 96, 113, 312, 436 

akıl, 4, 11, 12, 77, 81, 87, 89, 124, 133, 

187, 212, 213, 281, 297, 308, 337, 

340, 350, 393 

alçakgönüllü, 17, 37, 429 

alınyazısı, 104, 105 

ankâ, 418, 419 

ârif, 2, 37, 38, 39, 40, 50, 54, 77, 79, 80, 

81, 86, 89, 97, 158, 203, 235, 306, 

329, 338, 339, 416, 417, 441, 443, 

444, 447, 457 

âşık, v, 2, 4, 7, 16, 20, 21, 22, 25, 29, 

30, 31, 33, 34, 46, 51, 54, 57, 63, 67, 

68, 69, 70, 71, 72, 73, 74, 79, 80, 83, 

86, 93, 96, 98, 99, 100, 101, 102, 104, 

106, 109, 112, 118, 119, 120, 121, 

124, 125, 130, 145, 146, 149, 151, 

155, 158, 159, 163, 164, 165, 166, 

168, 170, 171, 172, 174, 175, 176, 

177, 178, 184, 187, 190, 196, 199, 

201, 202, 206, 207, 210, 211, 212, 

214, 215, 216, 217, 218, 220, 221, 

222, 223, 224, 225, 226, 227, 229, 

230, 231, 232, 233, 234, 235, 237, 

240, 244, 246, 247, 248, 250, 251, 

252, 254, 255, 256, 257, 258, 259, 

260, 261, 263, 265, 266, 268, 269, 

271, 272, 273, 276, 278, 279, 280, 

283, 286, 289, 292, 295, 297, 303, 

304, 306, 307, 309, 311, 312, 315, 

316, 317, 318, 319, 320, 321, 322, 

323, 324, 325, 326, 329, 330, 331, 

332, 334, 335, 336, 343, 345, 349, 

352, 358, 361, 364, 366, 367, 368, 

371, 372, 381, 382, 387, 390, 393, 

395, 397, 400, 402, 405, 407, 408, 

409, 410, 411, 413, 414, 415, 416, 

418, 422, 423, 427, 431, 432, 433, 

437, 439, 440, 441, 445, 447, 450 

aşk, v, 1, 2, 3, 4, 6, 7, 14, 15, 16, 18, 20, 

21, 22, 23, 24, 25, 27, 29, 30, 31, 33, 

35, 36, 38, 39, 40, 46, 51, 54, 55, 58, 

61, 67, 68, 69, 70, 71, 72, 73, 74, 83, 

84, 85, 86, 87, 89, 93, 94, 95, 99, 101, 

102, 104, 105, 106, 109, 110, 111, 

113, 114, 116, 117, 118, 121, 122, 

124, 125, 128, 129, 131, 138, 141, 

145, 146, 148, 149, 150, 151, 152, 

153, 155, 156, 159, 160, 162, 163, 

165, 167, 170, 171, 172, 174, 175, 

177, 178, 180, 183, 184, 185, 186, 

187, 188, 189, 190, 192, 195, 197, 

200, 201, 202, 203, 204, 205, 206, 

207, 208, 209, 210, 211, 212, 213, 

214, 215, 216, 217, 218, 219, 220, 

221, 222, 223, 224, 225, 227, 228, 

229, 230, 231, 233, 236, 237, 238, 

239, 240, 241, 244, 252, 255, 257, 

258, 259, 262, 263, 264, 265, 266, 

267, 268, 269, 270, 271, 272, 273, 

274, 275, 276, 277, 278, 279, 280, 

282, 283, 285, 286, 288, 290, 291, 

292, 293, 294, 295, 297, 298, 299, 

302, 303, 304, 307, 309, 313, 317, 

318, 322, 324, 325, 329, 330, 332, 

334, 335, 338, 340, 342, 343, 345, 

347, 348, 349, 350, 354, 359, 361, 

362, 364, 367, 369, 371, 372, 378, 

381, 383, 385, 388, 391, 399, 400, 

401, 405, 406, 407, 409, 410, 412, 

413, 414, 415, 417, 418, 420, 426, 

427, 428, 431, 432, 433, 434, 435, 

437, 439, 440, 442, 447, 449, 450 



459 

 

aşk sarhoşu, 90, 104, 105, 192, 220, 

222, 265, 273, 289, 292, 304, 335, 

338, 378 

aşk şarâbı, 4, 17, 27, 40, 61, 83, 87, 109, 

110, 113, 118, 125, 128, 129, 131, 

141, 151, 153, 165, 167, 170, 183, 

195, 214, 263, 264, 265, 268, 269, 

270, 272, 273, 274, 275, 276, 277, 

278, 279, 280, 286, 288, 290, 291, 

294, 295, 297, 299, 303, 309, 340, 

347, 348, 349, 354, 364, 372, 381, 

388, 391, 415, 420, 427, 428, 435, 

437, 448 

âvâre, 35, 44, 152, 240, 324, 325, 373, 

412, 439 

âyîne, 64, 128, 203, 346, 371, 431 

B 

bâde, 16, 26, 29, 30, 34, 35, 36, 93, 97, 

101, 113, 114, 116, 118, 128, 138, 

149, 173, 174, 261, 263, 265, 269, 

270, 272, 273, 275, 281, 284, 287, 

288, 289, 290, 299, 334, 346, 362, 

367, 377, 379, 380, 393, 401, 421, 

422, 427, 440, 444, 445 

bâğ, 394 

bâtın, 82, 128, 398 

bende, 112, 179, 329, 330 

benlik, 112, 268, 415 

bezm, 5, 36, 38, 60, 68, 111, 115, 137, 

143, 144, 145, 152, 167, 267, 279, 

281, 285, 293, 296, 302, 303, 309, 

326, 364, 365, 379, 385, 386, 387, 

388, 389, 390, 392, 399, 400, 401, 

406, 408, 411, 420, 421, 430, 436, 

445 

bezmgâh, 449 

bezm-i elest, 111 

bî-pervâ, 40, 41, 71, 195, 369, 427 

bülbül, 166, 218, 295, 303, 320, 354, 

355, 365, 394, 400, 401, 409, 410, 

411 

C 

câhil, 86, 131, 161, 168, 298, 341, 347, 

348, 349, 350, 362, 363, 381, 439 

câm, 18, 21, 27, 39, 57, 58, 59, 60, 88, 

111, 131, 135, 141, 149, 152, 180, 

199, 214, 246, 247, 265, 266, 267, 

268, 270, 274, 275, 276, 280, 281, 

284, 285, 286, 287, 288, 292, 293, 

296, 301, 305, 316, 334, 349, 356, 

366, 377, 378, 380, 384, 387, 390, 

393, 403, 411, 413, 415, 420, 428, 

429, 431, 434, 437, 440, 442 

cefâ, 2, 21, 73, 106, 107, 176, 216, 223, 

224, 226, 229, 230, 318 

cem, 62, 72, 99, 142, 161, 175, 282, 

309, 310, 319, 400 

cemâl, 19, 38, 149, 150, 167, 192, 219, 

232, 243, 244, 253 

cennet, 6, 13, 15, 97, 99, 112, 119, 120, 

124, 127, 132, 165, 166, 167, 168, 

169, 170, 179, 248, 249, 251, 252, 

253, 256, 265, 306, 311, 312, 348, 

376, 389, 394, 395, 400, 401, 403, 

449 

cezbe, 55, 113, 151, 170, 179, 189, 200, 

213, 238, 269, 277, 372, 388 

cübbe, 47, 48, 352 

D 

derbeder, 35, 327, 426, 447 

destâr, 32, 47, 48, 55, 281, 352 

dîdâr, 62, 116, 124, 169, 252, 253, 274, 

394 

dîvân şâirleri, v, 5, 7, 19, 25, 26, 27, 36, 

39, 44, 51, 57, 64, 73, 78, 79, 80, 84, 

89, 104, 113, 120, 122, 123, 126, 132, 

133, 135, 144, 151, 166, 212, 244, 

249, 253, 258, 304, 309, 320, 322, 

324, 338, 366, 407, 412, 413, 419, 

420, 422, 426, 432, 437, 439, 441, 

443, 444, 447, 448, 449, 450, 451 



460 

 

dîvâne, 34, 66, 221, 315, 316, 317, 318, 

350, 411, 412, 432, 433 

doğruluk, 2, 95, 96, 121, 144, 189, 190, 

191, 193, 291, 369 

dünyâ, 1, 4, 5, 6, 7, 15, 17, 38, 43, 62, 

70, 83, 113, 114, 117, 118, 122, 125, 

126, 130, 132, 133, 134, 135, 136, 

139, 144, 145, 147, 150, 151, 152, 

153, 154, 160, 163, 164, 167, 169, 

176, 187, 190, 196, 198, 202, 232, 

237, 238, 239, 246, 252, 257, 258, 

262, 268, 269, 273, 280, 282, 286, 

288, 290, 298, 299, 306, 310, 311, 

319, 321, 327, 353, 361, 372, 374, 

383, 384, 386, 395, 416, 419, 429, 

432, 438, 448 

E 

eğlence, 138, 139, 141, 171, 344, 351, 

352, 376, 385, 386, 388, 389, 447 

ehl-i dil, 19, 32, 36, 37, 140, 293, 338, 

390, 399, 421 

ehl-i işret, 35, 36 

evbâş, 29, 30, 447 

F 

fakir, 19, 52, 86, 148, 149, 150, 327, 

328, 336 

fenâ, 29, 30, 54, 98, 153, 162, 163, 164, 

165, 210, 217, 228, 280, 281, 373, 

384, 407, 408, 437, 443 

G 

gam, 6, 12, 18, 52, 57, 67, 75, 134, 135, 

137, 145, 146, 147, 149, 158, 160, 

171, 172, 173, 174, 175, 176, 178, 

183, 196, 197, 198, 223, 224, 225, 

239, 262, 274, 275, 286, 287, 288, 

290, 291, 295, 300, 301, 307, 309, 

315, 316, 327, 335, 338, 361, 363, 

369, 373, 379, 380, 383, 385, 389, 

399, 410, 411, 428, 429 

gayb, 56, 79, 319, 320 

gedâ, 149, 200, 327, 328, 429 

gılmân, 6, 127, 170, 179, 253, 306 

gönül, 2, 3, 6, 7, 12, 14, 15, 16, 17, 32, 

35, 36, 37, 38, 48, 53, 54, 58, 64, 65, 

74, 77, 80, 89, 96, 99, 105, 107, 110, 

113, 114, 116, 131, 132, 133, 134, 

138, 143, 146, 147, 150, 151, 155, 

157, 158, 162, 163, 164, 165, 166, 

167, 169, 172, 175, 176, 178, 

179,185, 187, 195, 198, 200, 201, 

202, 203, 208, 210, 211, 212, 214, 

216, 225, 230, 232, 234, 235, 236, 

238, 241, 244, 247, 250, 252, 253, 

258, 260, 262, 266, 270, 272, 274, 

276, 281, 287, 289, 291, 292, 298, 

304, 308, 310, 311, 312, 316, 318, 

319, 322, 324, 335, 337, 338, 339, 

346, 364, 368, 370, 371, 372, 373, 

376, 379, 381, 382, 387, 388, 397, 

398, 399, 400, 408, 416, 417, 418, 

421, 422, 431, 432, 433, 435, 445, 

447 

gülşen, 248, 281, 311, 394, 396, 400, 

401, 402 

gülzâr, 61, 394, 410 

günah, 10, 92, 94, 102, 103, 108, 237, 

336 

güzel, 3, 7, 12, 14, 24, 43, 46, 68, 77, 

88, 98, 101, 104, 122, 132, 140, 142, 

147, 169, 172, 188, 189, 192, 193, 

198, 207, 209, 227, 232, 236, 237, 

238, 239, 240, 241, 242, 244, 245, 

247, 255, 286, 288, 294, 302, 303, 

306, 332, 333, 339, 342, 343, 351, 

352, 353, 354, 365, 366, 384, 387, 

401, 405, 406, 421, 423, 432, 439, 

447, 448 



461 

 

H 

hâk, 18, 74, 235, 256, 263, 265, 285, 

296, 326, 362, 377, 384, 422, 423, 

424, 431, 443 

hakîkât, 87, 96, 200, 398 

hakîkî aşk, 208, 211 

halvet, 24, 36, 100, 311, 312, 313, 360, 

361 

hamûş, 364 

hankâh, 24, 398, 449 

harâbât, 31, 38, 78, 174, 183, 186, 194, 

228, 282, 291, 294, 298, 299, 336, 

338, 344, 379, 383, 384, 431, 443 

harâbâtî, 17, 18, 32, 325, 431, 443 

hazırcevap, 346, 348, 349, 364 

hercâyî, 31, 431 

hırka, 44, 45, 53, 129, 281, 282 

hicv, 352, 360, 362 

hilekâr, 183 

hoşsohbet, 343 

hum, 60, 61, 62, 161, 365, 422, 428 

humâr, 268, 289, 427 

hûri, 127, 129, 169, 253, 306 

huşyâr, 37, 38, 447 

hümâ, 145, 416, 417 

İ 

ibâdet, 6, 88, 121, 123, 124, 125, 179, 

180, 182, 187, 188, 189, 197, 279, 

383 

ihlâs, 96, 126, 155, 189, 192, 193, 291, 

319, 448 

ilim, v, 12, 37, 77, 78, 79, 80, 81, 82, 

84, 85, 86, 87, 88, 94, 116, 161, 164, 

179, 185, 203, 238, 297, 321, 329 

ilm-i ledün, 80, 81, 82 

insan-ı kâmil, 339, 340, 341 

irfân, 4, 11, 15, 17, 19, 37, 39, 67, 78, 

79, 86, 114, 186, 203, 215, 264, 295, 

297, 337, 339, 340, 341, 370, 379, 

418, 419, 430, 443, 444, 449 

işrethâne, 173 

K 

kabâ, 43, 44, 46 

kadeh, 26, 27, 55, 56, 57, 60, 87, 110, 

124, 125, 130, 131, 134, 138, 142, 

143, 151, 166, 170, 192, 198, 220, 

246, 255, 265, 271, 275, 276, 277, 

278, 279, 280, 283, 284, 285, 286, 

291, 295, 296, 300, 301, 303, 327, 

333, 347, 354, 355, 356, 366, 380, 

381, 385, 388, 391, 392, 393, 421, 

435, 442 

kader, 10, 104 

kalender, 18, 19, 20, 37, 49, 335, 429, 

447 

kallâş, 28, 447 

kanaat ehli, 447 

kesret, 152, 220, 254, 308, 312 

kevser, 120, 170, 261, 269, 274, 295, 

381 

kınama, 82, 187, 226, 293, 326 

kıyâmet, 245, 256, 429 

kûy-ı yâr, 328, 393, 394, 395, 396, 397 

küfr, 180 

L 

libâs, 51, 52, 97 

M 

mahbûb, 19, 93, 178, 190, 236, 245, 439 

marifet, 4, 38, 39, 79, 84, 155, 203, 213, 

264, 308, 328, 339, 340, 345, 350, 

447, 449 

mâsivâ, 4, 5, 7, 16, 19, 33, 51, 68, 84, 

150, 151, 190, 198, 219, 220, 232, 

262, 263, 283, 286, 292, 299, 307, 

327, 334, 340, 416, 419 

maşuk, 442 

mecâzî aşk, 196, 207, 208, 209, 210, 

211, 237, 448 



462 

 

meclis, 56, 111, 119, 140, 141, 142, 

144, 209, 265, 270, 284, 294, 295, 

303, 331, 349, 353, 357, 358, 377, 

385, 391, 392, 393, 402, 421, 422, 

433 

melâmet, 23, 24, 25, 26, 28, 29, 34, 45, 

46, 72, 106, 155, 156, 176, 180, 195, 

196, 228, 283, 335, 435 

melâmî, 23, 24, 25, 156, 415, 447 

mert, 334, 335 

mescid, 12, 26, 27, 30, 93, 127, 183, 

184, 185 

mest, 5, 6, 16, 17, 18, 21, 26, 28, 34, 57, 

61, 65, 90, 101, 103, 104, 105, 134, 

141, 192, 200, 220, 222, 245, 254, 

264, 265, 266, 267, 269, 271, 272, 

273, 274, 277, 279, 280, 281, 282, 

289, 294, 296, 301, 303, 304, 315, 

322, 334, 355, 362, 377, 378, 379, 

390,413, 418, 431, 434, 435, 436, 443 

mey, 5, 12, 13, 14, 18, 26, 27, 30, 31, 

39, 48, 57, 58, 59, 61, 62, 93, 94, 98, 

104, 110, 112, 129, 130, 136, 140, 

161, 171, 172, 180, 184, 194, 202, 

209, 214, 228, 238, 245, 250, 264, 

267, 268, 270, 273, 274, 276, 277, 

280, 281, 282, 283, 284, 285, 287, 

292,294, 300, 301, 304, 316, 326, 

328, 345, 356, 358, 362, 365, 376, 

377, 379, 380, 381, 382, 383, 384, 

385, 386, 387, 388, 390, 391, 392, 

398, 400, 401, 402, 403, 405, 420, 

421, 422, 427, 428, 431, 433, 434, 

436, 438, 440, 442, 450 

meyhâne, 6, 13, 17, 26, 27, 28, 29, 30, 

56, 93, 121, 136, 139, 183, 184, 185, 

200, 265, 275, 293, 304, 326, 330, 

336, 350, 353, 376, 377, 378, 379, 

380, 381, 382, 383, 385, 398, 420, 

427, 428, 431, 436, 444, 447 

meykede, 29, 62, 299, 377, 379, 380, 

381, 445 

mihrâb, 126, 383 

muğ-beçe, 305 

mum, 67, 68, 346, 364, 386, 405, 406, 

407 

mutasavvıf, v, 7, 10, 19, 25, 26, 36, 44, 

51, 57, 68, 79, 80, 83, 89, 120, 123, 

150, 166, 212, 232, 251, 258, 407, 

416, 432, 439, 441, 443, 447, 448, 

449 

mutasavvıf şâirler, v, 7, 10, 19, 25, 26, 

36, 44, 51, 57, 68, 79, 83, 89, 120, 

150, 232, 251, 258, 416, 432, 439, 

441, 443, 447, 448 

mutrib, 272, 302, 303, 304, 385, 386, 

387 

müflis, 336, 337, 438 

mütevâzı, 145 

N 

nefis, 78, 98, 99, 172, 177, 281, 361, 

391 

nemed, 52, 53 

neşe, 6, 52, 55, 56, 134, 136, 138, 139, 

225, 267, 286, 288, 294, 296, 302, 

343, 376, 386 

P 

perîşân, 35, 103, 195, 216, 225, 318, 

319, 320, 324, 327, 394, 410 

pervâne, 67, 68, 177, 178, 201, 386, 

405, 406, 408, 409, 416 

peymâne, 56, 131, 140, 220, 285, 294, 

328, 372, 402, 428, 431, 432, 444 

pîrehen, 46 

pîr-i mugân, 130, 153, 154, 194, 275, 

283, 293, 294, 295, 297, 298, 299, 

300, 304, 326, 390, 439 

R 

Rind, 3, 4, v, vii, x, xi, xii, 1, 2, 3, 4, 5, 

6, 7, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 

19, 20, 21, 24, 26, 27, 29, 31, 32, 33, 



463 

 

34, 35, 36, 37, 38, 40, 41, 44, 45, 48, 

55, 56, 58, 60, 89, 101, 102, 103, 104, 

105, 107, 111, 112, 113, 115, 119, 

123, 129, 131, 138, 139, 141, 143, 

145, 147, 148, 151, 152, 159, 161, 

166, 167, 169, 172, 174, 176, 179, 

182, 184, 185, 187, 188, 194, 195, 

198, 199, 200, 202, 206, 210, 214, 

225, 228, 231, 236, 239, 241, 242, 

244, 253, 262, 265, 266, 268, 275, 

277, 281, 283, 292, 295, 297, 300, 

305, 306, 307, 308, 309, 324, 327, 

328, 330, 333, 336, 339, 344, 346, 

349, 351, 352, 358, 366, 369, 370, 

373, 376, 380, 381, 383, 391, 398, 

401, 405, 406, 408, 419, 420, 422, 

426, 427, 428, 429, 430, 431, 434, 

437, 440, 443, 449, 450, 451, 452, 

453, 455 

riyâ, 6, 13, 14, 18, 19, 23, 25, 33, 41, 

43, 56, 85, 97, 103, 115, 117, 118, 

119, 122, 126, 127, 128, 130, 138, 

143, 147, 169, 179, 180, 182, 183, 

184, 187, 188, 192, 193, 195, 196, 

197, 198, 208, 216, 272, 284, 291, 

301, 307, 310, 313, 321, 327, 328, 

334, 335, 358, 359, 361, 362, 369, 

393, 438, 448, 449 

riyâkâr, 25, 40, 96, 109, 110, 117, 126, 

127, 128, 183, 193, 194, 195, 196, 

215, 291, 349, 439, 442, 449 

rüsvâ, 26, 33, 34, 96, 105, 121, 221, 

225, 317, 320, 321, 367, 374, 418, 

426, 437, 438, 447, 449, 450 

S 

sabır, 43, 158, 177, 178, 229, 254, 319 

safâ, 53, 56, 57, 59, 64, 137, 138, 139, 

140, 141, 194, 198, 224, 255, 262, 

280, 284, 286, 287, 291, 292, 334, 

349, 378, 380, 386, 388, 392, 393, 

402, 428 

sâgar, 27, 32, 41, 56, 57, 60, 105, 111, 

115, 135, 136, 137, 172, 195, 277, 

290, 303, 386, 421, 422, 428 

sâkî, 14, 56, 60, 98, 101, 104, 131, 139, 

141, 174, 194, 199, 214, 267, 270, 

272, 274, 280, 283, 285, 286, 287, 

289, 290, 292, 294, 295, 296, 297, 

300, 301, 316, 326, 331, 349, 350, 

385, 386, 390, 420, 421, 422, 433, 

434 

sarhoş, 4, 17, 18, 26, 27, 28, 32, 34, 38, 

57, 58, 59, 97, 101, 103, 105, 109, 

112, 113, 137, 192, 219, 222, 254, 

268, 271, 273, 274, 277, 279, 280, 

282, 288, 289, 291, 293, 295, 296, 

299, 306, 316, 325, 335, 343, 348, 

349, 354, 362, 372, 376, 380, 385, 

388, 390, 420, 431, 434, 437, 439, 

447, 450 

sevgili, v, 2, 3, 4, 5, 7, 31, 36, 46, 53, 

67, 70, 71, 111, 112, 116, 120, 136, 

142, 146, 148, 149, 169, 171, 176, 

177, 199, 205, 206, 209, 210, 216, 

218, 229, 230, 232, 236, 237, 238, 

241, 242, 246, 247, 250, 251, 252, 

255, 256, 257, 258, 259, 260, 261, 

262, 266, 277, 278, 282, 283, 295, 

297, 315, 323, 325, 326, 329, 332, 

334, 336, 358, 362, 370, 371, 372, 

381, 386, 394, 396, 400, 401, 407, 

441, 447, 450 

sevinç, 5, 55, 56, 134, 136, 138, 139, 

195, 225, 252, 276, 277, 288, 376, 

386 

sıdk, 96, 189, 190, 191, 297 

sırr-ı İlâhi, 39, 45, 203, 233, 340, 433 

sofu, 335, 439 

sûfî, 48, 50, 56, 122, 125, 126, 129, 

196, 197, 204, 239, 240, 268, 270, 

291, 292, 313, 348, 349, 350, 353, 

358, 359, 362, 363, 383, 444 

sürâhî, 60 



464 

 

Ş 

şakacı, 352, 353 

şarap, 5, 13, 60, 61, 101, 129, 131, 134, 

138, 148, 149, 172, 174, 245, 264, 

326, 327, 388, 421, 422, 427, 434 

şeydâ, 22, 29, 63, 73, 150, 169, 171, 

174, 201, 217, 218, 243, 321, 322, 

323, 324, 339, 382, 409, 434 

şûrîde, 320, 321, 410, 438 

şükür, 164, 186, 215, 231, 341 

T 

tâc, 50, 51, 53, 129, 196, 197, 416, 429 

takvâ, 51, 88, 95, 96, 113, 119, 120, 

128, 129, 239, 321 

tarikat, 47, 49, 339 

tekke, 24, 385, 398, 399 

tevekkül, 133, 144 

tevhîd, 82, 306, 307, 308, 309 

tövbe, 15, 40, 102, 108, 109, 110, 119, 

180, 197, 271, 272, 278, 292, 438 

U 

uzlet, 49, 310, 311, 399 

Ü 

üftâde, 325, 326 

V 

vahdet, 4, 31, 38, 83, 112, 152, 167, 

189, 211, 212, 214, 254, 257, 264, 

266, 268, 271, 273, 278, 295, 306, 

307, 308, 309, 312, 342, 345, 371, 

399, 431 

Y 

yokluk, 15, 16, 50, 89, 99, 151, 152, 

162, 163, 217, 219, 262, 300, 306 

Z 

zâhid, v, 2, 10, 18, 19, 24, 26, 37, 40, 

41, 43, 58, 82, 88, 96, 97, 101, 102, 

103, 107, 114, 115, 120, 121, 122, 

123, 124, 125, 126, 127, 128, 129, 

130, 131, 161, 166, 168, 169, 181, 

183, 188, 193, 195, 196, 198, 199, 

202, 204, 208, 225, 226, 227, 228, 

229, 240, 253, 263, 267, 278, 284, 

291, 292, 293, 306, 315, 321, 322, 

326, 327, 330, 331, 341, 346, 349, 

350, 352, 353, 356, 357, 358, 359, 

361, 362, 363, 381, 382, 383, 393, 

407, 420, 433, 434, 439, 440, 441, 

442, 443, 444, 445, 449, 450 

zâhir, 123, 166, 184, 219, 220, 221, 

222, 237, 245, 264, 267, 449 

zevk, 4, 15, 16, 38, 55, 72, 94, 119, 123, 

139, 140, 141, 143, 154, 162, 222, 

224, 229, 269, 301, 302, 306, 333, 

343, 350, 351, 362, 372, 376, 388, 

390, 392, 428, 440 

zikr, 23, 185, 186, 383, 384 

zühd, 17, 25, 41, 43, 88, 93, 94, 95, 96, 

97, 98, 113, 114, 115, 116, 117, 118, 

119, 120, 121, 122, 123, 126, 127, 

128, 129, 143, 168, 181, 182, 183, 

227, 239, 298, 319, 321, 350, 434, 

439, 440, 442, 443, 444, 445, 449 

 

 

 

 

 



465 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


