
 T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

Zamanın Değişimi Olgusunun Günümüz Fetva 

Kurullarının Kararlarına Etkisi  

(İktisadi Konular Özelinde) 

 

 

MUHAMMED OĞUR 

2501210304 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

PROF. DR. NECMETTİN KIZILKAYA 

 

 

 

 

İSTANBUL - 2023



ii 
 

ÖZ 

ZAMANIN DEĞİŞİMİ OLGUSUNUN GÜNÜMÜZ FETVA KURULLARININ 

KARARLARINA ETKİSİ (İKTİSADİ KONULAR ÖZELİNDE)  

MUHAMMED OĞUR 

 Teknoloji, sağlamış olduğu imkanlar vasıtasıyla insanları pek çok açıdan 

etkileyen bir yapıya sahiptir. Sanayi Devrimi itibariyle gelişim gösteren modern 

teknolojiyle söz konusu etki farklı seviyelere ulaşmış ve günümüz insanının dünya 

tasavvuru, geçmiştekinden farklılaşmıştır. Küreselleşme olgusu da dünya 

tasavvurundaki değişimin bir tezahürüdür.  Dünya tasavvurundaki değişim; bireyi, 

dolayısıyla toplumsal yapıyı dönüştürmektedir. Toplumsal durumun bir ifadesi olan 

örf de doğal olarak bu değişimden etkilenmektedir. Örf, haddi zatında değişken bir 

yapıya sahip olmakla beraber, teknolojinin söz konusu etkisiyle modern öncesi 

örfünden farklı bir mahiyete kavuşmuştur. Bu durum ise örf anlayışının değişimini 

doğurmuştur. Teknolojinin etkisiyle oluşan değişimler silsilesinden Müslümanların da 

etkilenmesi, bu durumun örfe etki etmesi ve örfün de fıkhın tali kaynaklarından olması 

nedeniyle söz konusu değişimin tespit edildiği yer de fetvalardır. Bu nedenle 

çalışmada, günümüz fetva kurullarının kararları incelenerek örf ve örf anlayışındaki 

değişimin tespit edilmesi amaçlanmıştır. Bu bağlamda öncelikle teknolojinin mahiyeti 

ve topluma etkisi incelenmiş, daha sonra küreselleşme olgusuyla arasındaki ilişki ele 

alınmıştır. Teknoloji-küreselleşme ilişkisi belirtildikten sonra fıkıh kaynaklarındaki 

örf anlayışı incelenmiş, daha sonra küreselleşmenin etkisiyle günümüzdeki örf 

anlayışındaki değişim teorik çerçevede ortaya konulmuştur. Son olarak söz konusu 

teorinin uygulamadaki tespiti için günümüz fetva kurullarından AAOIFI (Accounting 

and Auditing Organization for Islamic Financial Institutions), Mecmau’l-Fıkhi’l-

İslâmî ed-Düvelî ve Ürdün Umumi Fetva Dairesi’nin murabahada maliyete 

eklenebilen masraflar ve hükmî kabz yöntemleriyle ilgili kararları incelenmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Örf, fetva, değişim, teknoloji, küreselleşme, fetva kurulu. 



iii 
 

ABSTRACT 

THE EFFECT OF THE CHANGE OF TIME PHENOMENON ON THE 

ADJUDICATIONS OF MODERN-DAY FATWA COUNCILS  

(SPECIFIC TO ECONOMIC SUBJECTS) 

MUHAMMED OĞUR 

 

Technology has a structure that affects people in many ways through the 

opportunities it provides. With modern technology, which has developed since the 

Industrial Revolution, this effect has reached different levels and the worldview of 

today's people has become different from that of the past. This change in the worldview 

is manifested in the phenomenon of globalization. The change in worldview 

transforms individuals and thus the social structure. Urf, which is an expression of the 

social situation, is naturally affected by this change. Although urf has a mutable 

structure per se, it has gained a different nature from the pre-modern custom with the 

said effect of technology. This situation has led to a change in the understanding of 

urf. Since Muslims are also affected by the series of changes caused by the impact of 

technology, and this situation also affects the custom, and the custom is one of the 

secondary sources of fiqh, the place where this change is detected is the fatawa. For 

this reason, in this study, it is aimed to determine the change in the understanding of 

custom and custom by examining the adjudications of modern-day fatwa councils. İn 

this context, firstly the nature of technology and its effect on society have been 

examined followed by an analysis of its relationship with the phenomenon of 

globalization. After that, the understanding of urf in fiqh sources has been examined, 

then the change in today's understanding of urf with the effect of globalization has 

been presented in the theoretical framework. Finally, in order to determine the theory 

in practice, the adjudications of the modern-day fatwa councils, namely AAOIFI 

(Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial Institutions), Majma al-

Fiqh al-Islamī al-Duwali and the Jordan General Iftaa’ Department, regarding the 

expenses that can be added to the cost in murabaha and the methods of constructive 

possession were examined. 

Keywords: Urf, fatwa, change, technology, globalization, fatwa council. 



iv 
 

ÖNSÖZ 

Zaman değiştikçe insanların örfleri değişmekte, örf değiştikçe örfe mebni olan 

hükümler de değişmektedir. Günümüzde bu değişimin temel etmeni ise teknoloji ve 

onunla varlık bulan küreselleşmedir. Bunların etkisiyle teamüller değişmekte, bu 

durum da fetvayı etkilemektedir. Dolayısıyla teknolojinin ve küreselleşmenin örf 

üzerindeki etkisinin ve bunun fetvalarda nasıl karşılık bulduğunun incelenmesi 

gerekmektedir. Bunun için çalışmamızın birinci bölümünde, teknolojinin toplumla 

olan ilişkisi, geçirmiş olduğu dönüşüm ve mahiyetinde barındırdığı düşünceler 

incelenmiştir. İkinci bölümde ise teknoloji-küreselleşme ilişkisi, küreselleşme 

sürecinin varlığı ve etkileri ele alınmış; ardından örf mefhumunun, küreselleşme 

öncesindeki durumu ile küreselleşme sonrasındaki durumu mukayese edilerek değişen 

örf ve örf anlayışı teorik çerçevede ortaya konulmuştur. Son olarak üçüncü bölümde 

ise günümüz fetva kurullarından üç tanesinin iktisadi iki kararı incelenerek bir önceki 

bölümde teorisi ortaya konulan örf anlayışının fetvadaki somut karşılığı gösterilmiştir. 

Çalışmalarımı yürütebilmem için yer imkânı sağlayan İstanbul Haseki Dini 

Yüksek İhtisas Merkezi müdürü, kıymetli hocam Muhammed Emin KILIÇ’a, bu 

kurumun, başta güvenlik görevlileri olmak üzere değerli personeline ve maddi desteği 

için İlim Yayma Vakfı’na teşekkür ederim. Bu süreçte sormuş olduğum sorulara cevap 

verip yardımcı olan Dr. Öğr. Üyesi Batuhan Buğra AKARTEPE’ye ve tezimin farklı 

bölümlerini okuyup yapmış oldukları öneri ve eleştirilerle katkı sağlayan değerli 

arkadaşlarım Arş. Gör. Muhammed Eren KARADAĞ, Osman ARABACI ve Arş. 

Gör. Mustafa YILMAZ’a müteşekkirim. Görüş ve önerileriyle ufkumu açarak tezin 

son halini almasını sağlayan ve yoğun mesaisine rağmen desteğini esirgemeyen 

kıymetli hocam ve danışmanım Prof. Dr. Necmettin KIZILKAYA’ya medyun-u 

şükranım. Sıkıntılı süreçlerde bana destek olup her daim arkamda olan annemle 

babama ve sevgileriyle bana moral kaynağı olan kardeşlerime teşekkürü borç bilirim. 

Son olarak bu mütevazı çalışmanın, geçmiş ulemanın yapmış oldukları çalışmaların 

bereketini haiz olmasını Rabbimden niyaz ediyorum. 

Muhammed OĞUR 

Pendik, 2023 



v 
 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZ. ................................................................................................................................. ii 

ABSTRACT ................................................................................................................. iii 

ÖNSÖZ......................................................................................................................... iv 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ v 

KISALTMALAR LİSTESİ ....................................................................................... vii 

GİRİŞ ............................................................................................................................ 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TEKNOLOJİ-TOPLUM İLİŞKİSİ 

I. Teknolojinin İnsan Yaşamındaki Yeri.................................................................... 10 

A. Hayatı İdame Ettirme Aracı Olarak Teknoloji ................................................... 10 

B. Toplumlara Tesiri Açısından Teknoloji .............................................................. 12 

1. Teknolojik Determinizm ................................................................................. 13 

2. Teknolojinin Sosyal İnşası (SCOT) ................................................................ 13 

II. Teknolojinin Dönüşümü ......................................................................................... 14 

A. Sanayi Devrimi Öncesi Teknoloji....................................................................... 14 

B. Sanayi Devrimi Sonrası Teknoloji ...................................................................... 16 

1. Makineleşme Süreci ........................................................................................ 16 

2. Makinelerin Konumu ...................................................................................... 17 

III. Modern Teknolojinin İdeolojisi .............................................................................. 19 

A. Bilimcilik ............................................................................................................ 20 

B. İlerlemecilik ........................................................................................................ 23 

C. Modernite ............................................................................................................ 25 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TEKNOLOJİ-KÜRESELLEŞME İLİŞKİSİNİN ÖRF ANLAYIŞINA ETKİSİ 

I. Teknoloji-Küreselleşme İlişkisi.............................................................................. 31 

A. Küreselleşmenin Varlığı ..................................................................................... 31 



vi 
 

B. Küreselleşmenin Muharrik Unsuru Olarak Teknoloji ........................................ 32 

C. Küreselleşmenin Etkisi ....................................................................................... 36 

II. Örfün Küreselleşmesi ............................................................................................. 38 

A. Küreselleşme Öncesi Örf Anlayışı ..................................................................... 38 

1. Örf-i Âm .......................................................................................................... 39 

2. Örf-i Hâs.......................................................................................................... 44 

B. Küreselleşme Sonrası Örf Anlayışı..................................................................... 45 

1. Örf-i Âm .......................................................................................................... 46 

2. Örf-i Hâs.......................................................................................................... 48 

3. Örf- Âm-ı Mutlak ve Örf-i Âm-ı Mukayyed................................................... 49 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

GÜNÜMÜZ FETVA KURULLARININ KARARLARINDA KÜRESEL ÖRF 

ANLAYIŞI ÖRNEKLERİ 

I. Murabahada Maliyete Eklenebilen Masraflar ........................................................ 53 

A. Masrafların Temel İhtiyaçlara Taalluk Etmesi ................................................... 54 

B. Modern Murabahada Masraflar .......................................................................... 56 

C. Örfün Küreselleşmesiyle Finansal İşlemlerin Masraf Kalemi Haline Gelmesi .. 59 

II. Hükmî Kabz Yöntemleri ........................................................................................ 61 

A. Kabzın Keyfiyetinde Örfün Belirleyici Konumu................................................ 62 

B. Fetva Kurullarının Hükmî Kabz Vurgusu .......................................................... 64 

C. Örfün Küreselleşmesiyle Kabzın Dijitalleşmesi ................................................. 70 

SONUÇ........................................................................................................................ 73 

KAYNAKÇA .............................................................................................................. 75 

 

 

 

 



vii 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

a : Yazma Eserde Varağın Ön/Vech Sayfası 

AAOIFI 
: Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial 

Institutions 

a.s.   : Aleyhi’s-selam 

b : Yazma Eserde Varağın Arka/Zahr Sayfası 

b.   : Bin veya İbn 

b.y.  : Basım Yeri Yok 

bk. : Bakınız 

C   : Cilt 

c.c. : Celle Celâluhu 

DİA   : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

ed. : Editör 

Erişim : Erişim Tarihi 

Hz. : Hazreti 

ö.   : Ölüm  

s.   : Sayfa 

s.a.v. : Sallallâhu Aleyhi ve Sellem 

thk. : Tahkik Eden 

ts.   : Tarihsiz 

vb. : Ve Benzeri 

vd. : Ve Diğerleri 

y.y. : Yayıncı Yok 

 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

I. Tezin Konusu ve Önemi 

Zaman, sürekli bir değişim ve ilerleme halindedir. Bu durum, hayatın da varlık 

ve yokluk arasında gidip gelen devamlı bir değişim içerisinde olmasına neden 

olmaktadır. Buna bağlı olarak insanlar, doğdukları andan ölene kadar hem kendileri 

değişmekte hem de yaşadıkları ortamı değiştirmektedirler. Böylelikle yaşam şartları 

da sürekli bir değişim içerisinde olup değişen yaşam şartlarıyla insanların âdetleri, 

ihtiyaçları ve menfaatleri de değişmektedir. Hayatın ve onun zarfı olan zamanın da 

yaratıcısı olan Allah Teâlâ’nın mükellef kıldığı insanların, bu değişim dalgasında 

boğulmadan mükellefiyetlerini yerine getirmelerini temin etmek için, teklîfin tatbik 

edilmesini sağlayan fıkhın da değişimi itibara alması zorunlu olmaktadır. Bu nedenle 

insan yaşamının her alanını kapsayan örf ve adetlerin değişmesiyle bunlara bağlı olan 

hükümlerin de değişeceği genel kabul görmüştür.1 Nitekim değişim düşüncesinin yapı 

taşı mahiyetinde olan “ezmânın tagayyürü ile ahkâmın tagayyürü inkâr olunamaz”2 

kaidesinin; zamanın değişmesiyle örfün mebni olduğu hükümlerin de değişeceği3 

şeklinde şerh edilmesi de zamanla insanların yaşam biçimlerinin değiştiği, bu nedenle 

bunlara bağlı olan hükümlerin de değişime tabi olması gerektiği düşüncesini 

yansıtmaktadır.4 

Örf, bu değişken yapısı haricinde “âdet muhakkemdir”,5  “örfen ma‘ruf olan 

şey şart kılınmış gibidir”,6  “örf ile ta‘yin nass ile ta‘yin gibidir”7 vb. kaidelerin de 

 
1 Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Mısrî el-Karâfî, el-İhkâm fî temyîzi’l-

fetâvâ ani’l-ahkâm ve tasarrufâti’l-kâdı ve’l-imâm, nşr. Mektebü’l-Matbûâti’l-İslâmiyye bi Haleb 

(Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1416/1995), 218. 
2 Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye (İstanbul: Matbaa-i Osmâniyye, 1300) madde 39. 
3 Küçük Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm: Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm (Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı, 2017), 1/102. 
4 Zikredilen kaide çerçevesinde serdedilen yaklaşımlar için bk. Mehmet Erdoğan, Islâm Hukukunda 

Ahkâmin Değişmesi (İstanbul: İFAV, 2014), 91-100; Omar Mahmoud Hassan, “The Change of 

Time and Place and Its Impact on the Change of Fatwa (contemporary Applied Study)”, Russian 

Law Journal 11/8s (2023), 84-85. 
5 Mecelle madde 36. 
6 Mecelle madde 43. 
7 Mecelle madde 45. 



2 
 

işaret ettiği üzere fıkhî hükümlerin konmasında da etkin bir konumdadır.8 Nitekim her 

ne kadar mezhepler arasında itibar oranı ihtilaflı olsa da fıkhî bir delil olarak 

nitelendirilmesi de bunun göstergesidir. Bu bağlamda hem zamanla değişen bir yapıda 

olması hem de içtihat sürecinde müçtehidi veyahut müftiyi yönlendirici olması, örf 

meselesinin her daim incelenmesini zorunlu kılmaktadır. Modern zamanda 

toplumların geçirdiği ve geçirmekte olduğu dönüşüm neticesinde yaşanan kimlik 

sorunu da örf meselesine günümüzde ayrı bir önem atfedilmesini gerektirmektedir.  

Zamanın, modern sıfatını almasında ve dolayısıyla toplumsal dönüşümlerin 

yaşanmasında etkili olan amillerin başında ise teknoloji gelmektedir. Üretim, ulaşım, 

iletişim gibi pek çok alanda yaşanan teknolojik gelişmeler; insanların yaşam 

biçimlerinin değişmesine yol açmaktadır. Yaşam biçimlerinin değişimi ise modern 

teknolojinin içkin olduğu bazı düşünce biçimleri doğrultusunda gerçekleşmektedir. 

Bunun haricinde söz konusu teknolojik gelişmeler, günümüzde var olan diğer bir 

olguyu daha doğurmuş olup toplumsal dönüşümü farklı bir noktaya taşımıştır ki bu 

olgu da küreselleşmedir. Müslümanlar da bu süreçten farklı açılardan 

etkilenmektedir.9 Bu bağlamda, günümüz örfünü incelerken teknolojinin ve onun 

uzantısı olarak küreselleşme sürecinin etkisinin itibara alınması gerekmektedir. Zira 

örf, toplumsal yaşamı yansıtmaktadır. Dolayısıyla toplumsal iki olgu olan teknolojik 

gelişmelerin ve küreselleşmenin, örf üzerinde etkisinin olduğu açıktır. Bu açıdan, 

modern teknolojinin etkisinin ne boyutta olduğunun ve bu etkinin sonuçlarının 

anlaşılabilmesi için modern teknolojinin toplumla olan ilişkisinin, dönüştürücü 

özelliğinin, içinde barındırdığı düşünce biçimlerinin ve küreselleşme sürecinin 

incelenmesi gerekmektedir.  

 Modern teknolojinin örfle olan ilişkisi tahlil edilirken tezin odak noktası, 

teknolojinin örf üzerindeki etkisinden ziyade örf telakkisindeki etkisidir. Başka bir 

 
8 Örfün ahkâma etkisi için bk. Âdil b. Abdilkâdir Kûte, Eseru’l-‘urfi ve tatbîkatuhu’l-muâsıra fî fıkhi’l-

muâmelâti’l-mâliyye (b.y.: el-Ma’hedu’l-İslâmî li’l-Buhûsi ve’t-Tedrîb, 2007), 17-53. 
9 Söz konusu etkiye dair verilen bazı örnekler için bk. Şemsettin Ulusal, “Kadın Erkek İlişkilerine Dair 

Bazı Fetvaların Evrensellik-Yerellik Bağlamında Tahlili”, Güncel Dini Meseleler İstişare 

Toplantısı - VI: Zekât, Evlilik, Kadınların İbadet ve Sosyal Hayatı ile İlgili Farklı Görüşlerin 

Yeniden Değerlendirilmesi (13-15 Aralık 2013, Afyonkarahisar) (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2018). 



3 
 

ifadeyle çalışmada, teknolojinin etkisiyle değişen örf de ele alınacak olmakla birlikte 

temelde, bir şeyin örf olarak nitelendirilmesini sağlayan düşünce biçiminde bir 

değişimin var olup olmadığı incelenecektir. Zira örf, mahiyeti gereği zaten değişen bir 

yapıdadır. Bu nedenle çalışmada yalnızca değişen örfe odaklanmak malumu ilam 

kabilinden olacaktır. Buna karşın örf telakkisi, modern öncesinde bu şekilde bir 

değişime sahne olmamaktadır. Ancak günümüze geldiğimizde modern teknoloji ve 

küreselleşme, modern öncesi zamanlardaki insanların yaşadıkları dünyadan ve 

zihinlerindeki dünya tasavvurundan farklı bir dünya ve dünya tasavvuru sunmaktadır. 

Bu açıdan günümüz fıkıhçılarının, modern öncesi fukahadan farklı bir dünya 

tasavvuruna sahip olmaları nedeniyle örf telakkisinde değişimin yaşanmasının da önü 

açılmaktadır.  

Teknolojinin ve dolayısıyla küreselleşmenin örf ve özellikle örf telakkisi 

üzerindeki etkisini ele alırken tezin temel hareket noktası, günümüz fetva kurullarının 

kararları olacaktır. Zira fetva, dönemin insanlarının sorunlarına uygun çözüm bulma 

arayışının mahsulüdür. Günümüz İslam toplumunun yaşam biçimi, problemleri, 

yönelimleri vb. pek çok özelliği de yine fetvalarda gözlemlenebilmektedir. Bu 

bağlamda fetvanın, toplumsal yapıyı yansıtan önemli bir unsur olduğu ve bu fetvaların 

çıktığı kurullarda karar alma sürecinde yer alan fıkıhçıların, çeşitli açılardan değişim 

ve dönüşümlere şahit olan günümüz toplumunun birer ferdi oldukları göz önüne 

alındığında; fetva kurullarının kararlarının, değişimin saptanması açısından önemli 

birer kaynak oldukları ifade edilebilir.  

Bu çalışma; teknoloji, küreselleşme, fetva ve örf gibi sıkça kullanılan 

kavramların ortak bir noktada değerlendirmesini içermesi ve günümüz fetvalarında 

muğlak bir yapıda seyreden örf mefhumunun, modern öncesi dönemden hangi 

açılardan farklılaştığını, nasıl bir mahiyete kavuştuğunu ve bunun sebeplerini ortaya 

koyarak dinamik bir fıkıh araştırması sunması açısından önem arz etmektedir. Ayrıca 

kimi çalışmalarda fetvada değişimin etkin bir unsuru olarak zikredilen teknolojiyi10 

 
10 Maruf Âdem Bâvâ, “Kâidetu tağayyuru’l-fetâva ve’l-ahkâm bi tağayyuri’z-zaman ve’l-mekân ve 

tatbîkâtuha’l-muâsıra”, Mecelletü Külliyyeti’ş-Şerîa ve’d-Dirâsâti’l-İslâmiyye 29 (2011), 618-620; 

Erdoğan, Islâm Hukukunda Ahkâmin Değişmesi, 221-231; Esma Hasan Muhammed Hâşim, “Eseru’t-

tatavvuri’t-teknolociy alâ’l-fetvâ”, Mecelletü’l-Buhûsi’l-Fıkhiyye ve’l-Kânûniyye 40 (2023), 379-422. 



4 
 

yalnızca bir araç olarak ele almayıp toplumsal etkisi ve dönüştürücü özelliği 

bağlamında incelemesi nedeniyle de farklılık göstermektedir. 

II. Tezin Amacı ve Kapsamı 

Tez, Sanayi Devrimi sonrasında teknolojinin Batı’daki ideolojinin veya 

kabullerin üzerine kurulu olduğunu, bunun insan yaşamında birtakım tasavvurlarda 

değişimlere yol açtığını dolayısıyla teamüllerin buna bağlı olarak değiştiğini 

göstererek günümüz fetva kurullarının kararları üzerinden günümüz örfünün 

mahiyetini ve örf anlayışını ortaya koymayı amaçlamaktadır. Zira İbn Âbidîn’in (ö. 

1252/1836) ifade ettiği üzere “kendi zamanındaki insanların durumunu bilmeyen kişi 

cahildir”.11 Burada insanların durumundan asıl maksadın örf ve âdetler olduğu göz 

önüne alındığında, Müslümanlara ait olanla Müslümanlara ait olmayanın birbirine 

karıştığı zamanımızda söz konusu ifadenin; “zamanının örfünün mahiyetini bilmemek 

cehalettir” anlamını da içerdiği; bu açıdan çalışmanın, söz konusu mahiyetin ne 

olduğunu belirlemeyi amaçlamakta olduğu ifade edilebilir. Bunu yaparken de 

teknolojinin sunmuş olduğu yeni bir dünya tasavvuru olarak da ifade edilebilecek olan 

küreselleşme olgusuna başvurmaktadır. Ayrıca bu incelemeler sonucunda hem 

fetvadaki hem de bizatihi örfteki değişimi de ortaya koymaktadır.  

İlgili fetva kurullarının kararlarında, teknolojinin örf anlayışına etkisi 

incelenirken ele alınacak örnekler ise günümüz fıkıh çalışmalarının dinamik 

alanlarından biri olan ve örfün yaygın kullanım imkânı bulduğu iktisadi konularla ilgili 

olacaktır. İktisadi konulardan hem değişen örfü hem de değişen örf anlayışını 

gösterebilmesi için klasik kaynaklarda da mevcut olan meseleler tercih edilecektir. 

Buna göre fetvaları ele alınacak olan kurullar: Accounting and Auditing Organization 

for Islamic Financial Institutions (AAOIFI), Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî ed-Düvelî ve 

Ürdün Umumi Fetva Dairesi’dir. Bu fetva kurullarının tercih edilmesinde; 

AAOIFI’nin faizsiz finans kurumlarıyla ilgili olması, Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî ed-

Düvelî’nin uluslararası bir kurul olması ve Ürdün Umumi Fetva Dairesi’nin de yerel 

 
11 Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-Dımaşkī İbn Âbidîn, Mecmuatu Resail-i İbn 

Âbidîn (b.y.: y.y., ts.), 2/130. 



5 
 

bir kurul olması etkili olmuştur.12 Böylelikle farklı kurulların kararları incelenerek 

daha kapsamlı bir sonuç elde edilecektir. Bu kurulların alternatifi olabilecek başka pek 

çok kurul bulunmakla birlikte yalnızca bu kurullarla iktifa edilmesinin nedeni ise söz 

konusu kurulların, örf anlayışındaki değişimi daha net bir şekilde ortaya koymamızı 

sağlayan kararları havi olmasıdır. Söz konusu kurulların kararları ışığında incelenecek 

olan meseleler ise: murabahada maliyete eklenebilen masraflar ve hükmî kabz 

yöntemleridir. Farklı fetva kurullarının kararlarında tezin iddiasını destekler mahiyette 

çeşitli örnekler bulunmakla beraber yalnızca bu iki meselenin tercih edilmesinin 

nedeni; klasik fıkıh kaynaklarında da mevcut olması, böylelikle geçmişle günümüzü 

mukayese etmemize imkân tanıyarak örf, fetva ve toplum gibi çeşitli alanlardaki 

değişimi daha net ortaya koyabilmesidir.  

III. Literatür Değerlendirmesi 

Çalışmamızın farklı konuları bir arada ele alması nedeniyle literatür 

değerlendirmesini yaparken örf, fetvanın/ahkâmın değişimi, teknolojinin fetvaya 

etkisi, küreselleşmenin fetvaya etkisi ve fetva kurullarının kararları ile ilgili çalışmalar 

incelendi. Ancak yapılan her çalışmayı ele almak kapsamı aşacağı için Türkçe, Arapça 

ve İngilizce çalışmalardan yalnızca “günümüzdeki değişim olgusu” üzerine olanlar 

değerlendirilecektir. Zira çalışmamız, günümüzdeki değişimi ele almaktadır.  

Yapmış olduğumuz incelemeler neticesinde ulaştığımız sonuca göre gerek 

örfle ilgili çalışmalar gerek de fetvanın/ahkâmın değişimiyle ilgili çalışmaların 

ekseriyeti, klasik kaynaklarda yer alan malumatı derlemeye odaklanmıştır. Söz gelimi 

örfle ilgili çalışmalarda örfün mahiyeti, ahkâma etkisi vb. meseleler klasik 

kaynaklardan iktibasla ele alınmış ancak örfün günümüzdeki durumu, var olan 

teamüllerin zikredilmesi haricinde – tespit edebildiğimiz kadarıyla – incelenmemiştir. 

Örneğin Âdil b. Abdilkâdir Kûte, Eseru’l-‘urfi ve tatbîkatuhu’l-muâsıra fî fıkhi’l-

muâmelâti’l-mâliyye isimli çalışmasında; bey‘, icâre, hacr, kefalet vb. iktisadi konular 

 
12 Örf anlayışındaki değişime delalet eden fetvaları mevcut olmakla beraber, bu fetvaların klasik 

kaynaklarda mevcut olmayan güncel meselelerle ilgili olması ve çalışmada ele aldığımız 

meselelerle ilgili fetvaları bulunmaması nedeniyle yerel kurul olarak Din İşleri Yüksek Kurulu ele 

alınmamıştır. 



6 
 

kapsamında örfe taalluk eden meseleleri, günümüzde geçerli olan teamüllerle 

açıklamaktadır. Bunu yaparken önce ilgili meselenin klasik fıkıh kaynaklarındaki 

kaidelerini ve örneklerini zikretmekte, ardından günümüzde yaygın olan bazı 

uygulamaları belirterek bu uygulamaların da ilgili mesele kapsamında 

değerlendirilebileceğini ifade etmektedir. Günümüzdeki teamülleri, klasik 

kaynaklarda yer alan meseleler kapsamında değerlendirerek geçmiş ve günümüz 

arasında mukayese imkânı sağlamakla beraber çalışmada zikredilen teamüller tahlil 

edilmemiş ve yalnızca yaygın birer uygulama olarak kabul edilerek fıkıhta nereye 

yerleştirilebileceği ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Değişimle ilgili çalışmalarda da genel olarak temel gayenin, fıkhın ve şeriatın 

dinamik olduğunu kanıtlamak olduğu, bunun da klasik kaynaklarda yer alan ifadeler 

ve örnekler üzerinden teorik bir çerçevede gerçekleştirilmeye çalışıldığı, buna karşın 

günümüzdeki değişimin mahiyetinin ne olduğunun incelenmediği görülmektedir. 

Ancak bazı çalışmalar günümüzdeki değişime de az ya da çok vurgu yapmaktadır. 

Örneğin Mehmet Erdoğan’ın İslâm Hukukunda Ahkâmın Değişmesi isimli çalışması, 

ahkâmın değişimine dair Türkçe kaleme alınmış kapsamlı çalışmaların başında 

gelmekte olup ahkâmın değişebilirliğini vurgulamaktadır. Temelde klasik 

kaynaklardaki örnekler üzerinden bir anlatı sunmakla beraber az da olsa güncel 

örneklere de yer vermektedir. Ancak bu çalışmayı değerlendirmemize neden olan 

husus, ahkâmın değişmesinde etkin olan amilleri ele aldığı son bölümde bilim ve 

teknolojinin etkisini ele almış olmasıdır. Bilim ve teknolojinin, yeni meseleler ortaya 

çıkarma ve eski meselelere farklı boyut kazandırma gibi birtakım etkilerini kısa 

örneklerle ele aldıktan sonra ahkâmın değişmesinde nasıl bir role sahip olduğunu tespit 

etmeye çalışmaktadır. Çalışmada ulaşılan kanaate göre bilimsel ve teknolojik 

gelişmeler, tatbikî hükümlerin değişmesine ve nasların yorumlanmasında esneklik 

kazanılmasına yol açmaktadır. Daha sonra bu düşünceyi desteklemek amacıyla ayet 

ve hadislerden örnekler getirmekte ve bu örnekleri günümüzdeki teknolojiyle nasıl 

anlamak gerektiğine dair değerlendirmede bulunmaktadır. Naslara yönelik bu 

açıklamaların ardından içtihada dayalı hükümlerden de örnekler getirmekte ve 

teknolojinin değişmesiyle bu hükümlerin farklılaşacağını ifade etmektedir. Bu 

çalışmanın söz konusu bölümünde asıl hedef, teknolojinin ahkâmın değişmesinde 



7 
 

etkili bir unsur olduğunu ortaya koymak olup teknolojinin toplum üzerindeki ve 

günümüz fetvalarındaki etkileri ele alınmamıştır.  

Maruf Âdem Bâvâ’nın Kâidetu tağayyuru’l-fetâva ve’l-ahkâm bi tağayyuri’z-

zaman ve’l-mekân ve tatbîkâtuha’l-muâsıra başlıklı çalışması da ilgili kaideyi nazari 

olarak inceledikten sonra bu kaidenin tatbik edildiği bazı meseleleri ele almaktadır. Bu 

meseleleri incelerken yalnızca klasikteki fetva ile günümüzdeki fetvayı belirtmiş, 

fetvadaki değişimi tahlil etmemiştir. İlgili meseleleri incelemeden önce fetvanın 

değişiminde etkili olan amilleri ele alırken teknolojiye de değinmiş ancak teknolojiyi 

yalnızca bir araç olarak nitelendirmiş olup topluma ve fetvaya olan etkisi üzerinde 

durmamıştır. Omar Mahmoud Hassan’ın The Change of Tıme And Place And Its 

Impact On The Change of Fatwa (Contemporary Applıed Study) başlıklı makalesi de 

Maruf Âdem’in çalışmasına benzer şekilde zamanla ahkâmın değişeceğini teorik 

çerçevede ele almakta ve klasik örneklerin yanında bazı güncel örnekler de vermekte 

ancak ilgili örneklerde yalnızca değişen hükmü bildirmekle iktifa etmektedir.  

Teknolojinin günümüz fetvalarına etkisi ise Mehmet Erdoğan örneğinde 

olduğu gibi, değişim nazariyesini ele alan çalışmalarda kısaca incelenmekte olup tespit 

edebildiğimiz kadarıyla müstakil olarak kapsamlı bir şekilde ele alınmamıştır. 

Teknolojinin fetva üzerindeki etkisini etraflıca inceliyor izlenimi veren Esma Hasan 

Muhammed Hâşim’in Eseru’t-tatavvuri’t-teknolociy alâ’l-fetvâ başlıklı makalesi, 

yalnızca teknolojiyi bir araç olarak değerlendirerek fetva sorma ve fetvaları yayınlama 

sürecindeki olumlu ve olumsuz etkilerini ele almakta olup teknolojinin; fetva verme 

süreci, fetvadaki değişim ve toplumsal değişim gibi konulardaki etkilerine 

değinmemektedir.  

Küreselleşme olgusunun ise fetvanın değişimi ve günümüz fetvalarıyla ilgili 

çalışmalarda pek itibara alınmadığı görülmektedir. Ancak Şemsettin Ulusal’ın Kadın 

Erkek İlişkilerine Dair Bazı Fetvaların Evrensellik-Yerellik Bağlamında Tahlili 

başlıklı çalışmasında durum farklıdır. Söz konusu çalışma, kadın-erkek 

mahremiyetinin genel sınırlarıyla ilgili olan halvet, tokalaşma, makyaj ve tesettür 

konularını önce dört mezhebin görüşleri ekseninde incelemekte daha sonra bu 

meselelerin günümüzdeki durumunu tahlil etmekte ve bu meselelerin günümüzde 



8 
 

naslara ve fukahanın görüşlerine muhalif olduğunu belirtmektedir. Bu muhalefetin 

ortaya çıkışını ise küreselleşmeyle yayılan kültüre bağlamaktadır. Küreselleşme 

olgusunun Müslümanlar üzerindeki etkisini ele alması açısından önem arz etmekle 

birlikte küreselleşmenin ardında yatan temel saiki ve küreselleşmenin günümüz 

fetvalarına olan etkisini incelememekte olup yalnızca Müslümanların kadın-erkek 

ilişkilerinde yaşadıkları ahlaki bozulmayı ortaya koyarak söz konusu meselelerle ilgili 

fetva verilirken nelere dikkat edilmesi gerektiğini belirtmektedir. 

Son olarak günümüz fetva kurullarını ele alan çalışmalara geldiğimizde, bu 

çalışmaların ilgili fetva kurullarının kararlarını etkileyen unsurları ortaya koymaktan 

ziyade mesele odaklı ilerleyerek söz konusu kurulların ilgili meselelerdeki kararlarına, 

bu kararların dayandığı delillere ve mesele üzerindeki tartışmalara yer verdiği 

görülmektedir. Örneğin Fatih Yücel’in Fetvanın Değişim Gerekçelerine Güncel Bir 

Bakış - Din İşleri Yüksek Kurulu Karar ve Fetvaları Örnekliği başlıklı makalesi, Din 

İşleri Yüksek Kurulu’nun kararlarında; fesâdu’z-zaman, zaruret ve örf gibi ahkâmın 

değişmesine neden olan etmenler bağlamında fetvanın değişimini ele almaktadır. 

Ancak yalnızca ilgili değişimi gösteren kararları belirtmekte olup değişimin ardında 

yatan sebepleri tetkik etmemektedir. Söz gelimi, değişen örfe binaen değişim gösteren 

hükümleri zikretmiş ancak fetvadaki bu değişimin meşruiyet kaynağı olan örfün 

değişiminin ardındaki sebepler incelenmemiştir.  

Örf, fetvanın/ahkâmın değişimi, teknolojinin fetvaya etkisi, küreselleşmenin 

fetvaya etkisi ve fetva kurullarının kararları bağlamında yapmış olduğumuz 

değerlendirmelerin ardından çalışmamızın, fetva kurullarının iktisadi konularla ilgili 

kararlarını inceleyerek hem günümüz teamüllerini ortaya koyması hem örf 

anlayışındaki değişimi belirtmesi hem de örf anlayışındaki değişimle birlikte değişen 

fetvaları ele alması ve teknolojinin bu değişimlerdeki rolünü küreselleşme bağlamında 

tetkik etmesi bakımından kapsayıcı olduğunu ve günümüz örf anlayışını tetkik etmesi 

nedeniyle literatürde yer alan boşluğu doldurduğunu ifade edebiliriz.  

 

 



9 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TEKNOLOJİ-TOPLUM İLİŞKİSİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

I. Teknolojinin İnsan Yaşamındaki Yeri 

Teknoloji, son birkaç asırdır sıklıkla kullanılan kavramların başında 

gelmektedir. Yapılan bilimsel araştırmalar, buluşlar ve icatlar teknolojinin baş 

döndürücü bir hızla gelişmesini sağlamakta ve hayatımızda daha büyük bir yer 

tutmasına neden olmaktadır. Ancak teknoloji son birkaç yüzyıla hasredilemeyecek bir 

konuma sahiptir. Nitekim teknik, diğer pek çok tanımlamaların yanında, tecrübeye 

dayalı basit makineler ve aletleri imal etme bilgisi olarak da tanımlanmaktadır.13 

Dolayısıyla ilk çağlardan beri yapılan her tür alet edevatın teknik, başka bir ifadeyle 

bir tür teknoloji olduğu ifade edilebilir.14 Bu durum ise teknolojinin neredeyse insanlık 

kadar eski olduğunu göstermektedir. Zira teknoloji, insanın hayatını idame 

ettirebilmesi için elzemdir. İnsanın teknolojiyle olan serüvenine bir göz atmak, bu 

yargının daha iyi anlaşılmasını sağlayacaktır.  

A. Hayatı İdame Ettirme Aracı Olarak Teknoloji 

İnsanoğlu yaratılışından itibaren doğayla sürekli ilişki içerisinde olmuştur. 

Hayvanları avlayıp etinden ve geriye kalan kısımlarından faydalanmış, kimi 

hayvanları da ehlileştirerek kendi hizmetinde kullanmıştır. Hayvanlar haricinde 

toprakla da ilgilenen insanoğlu, topraktan ve ondan elde edilen pek çok üründen giyim, 

gıda ve barınma gibi alanlarda faydalanmıştır. Tüm bunlar, insanın hayatta kalması 

için gerekli olan unsurları temin etmektedir. Nitekim ayette geçtiği üzere yeryüzündeki 

her şey insanoğlu için yaratılmıştır.15 İnsanoğlu, kendisi için yaratılanlardan, kendi 

yaşamını idame ettirebilmek için istifade etmiştir. Yeryüzündekilerden kendi 

ihtiyaçları ve arzuları doğrultusunda faydalanabilmek için de aletler yapıp 

kullanmıştır. Bu bağlamda alet yapma yeteneğinin, insanı diğer hayvanlardan ayıran 

bir fasıl olduğunu ifade etmek gerekmektedir. Zira hiçbir canlı, insan gibi, tekniğe 

sahip değildir. Bunda, insana nazaran diğer canlıların tekniğe bağlı olmamalarının 

etkisi vardır. Nitekim diğer hayvan türlerine nazaran daha narin ve doğaya karşı daha 

 
13 Durmuş Günay, “Teknoloji Nedir? Felsefi Bir Yaklaşım”, Yükseköğretim ve Bilim Dergisi 1 (2017), 

163. 
14 Bryan H. Bunch - Alexander Hellemans, The History of Science and Technology: A Browser’s Guide 

to the Great Discoveries, Inventions, and the People Who Made Them, from the Dawn of Time to 

Today (Boston: Houghton Mifflin, 2004), 1. 
15 el-Bakara 2/29. 



11 
 

savunmasız bir tabiata sahip olan insan, hayatını sürdürebilmesi için tekniğe 

muhtaçtır.16 

Günümüz tarih anlatısına göre yapılan çağ tasnifi göstermektedir ki insanlar 

tarih sahnesine çıktıkları andan itibaren teknolojiyi kullanmaya başlamışlardır. 

Nitekim tarih öncesi çağlardan olan Paleolitik Çağ’ın özelliği, ilk insan türü olan 

Homo Habilis’in taştan alet yapmasıdır. Bu nedenle bu çağa Eski Taş Çağı da 

denmiştir ki bu, yapılan alette kullanılan malzemeye dayanılarak yapılmış bir 

isimlendirmedir. Buradaki önemli bir husus, ilk insan türü olarak Homo Habilis’in 

kabul edilmesidir. Şöyle ki bu canlılar ilk taş aleti yaptıkları için ilk insan türü olarak 

kabul edilmektedirler.17 Bu durum, bir önceki paragrafta belirttiğimiz üzere alet 

yapmanın, insanın bir faslı18 olduğunu ortaya koymaktadır. Bunun haricinde Neolitik, 

Kalkolitik gibi çağ isimlendirmeleri, tarım ve sanayi devrimleri gibi tarihi olaylar da 

göstermektedir ki tarih boyunca teknoloji, insan yaşamının ayrılmaz bir parçası 

olagelmiştir. 

İnsanın teknolojiyle olan serüvenini İslam kaynaklarında geçen ifadeler 

üzerinden incelediğimizde, yine teknolojinin insanlık kadar eski olduğunu 

görmekteyiz. İlk insan olarak kabul ettiğimiz Hz. Adem’e (a.s.) ayette geçtiği üzere, 

Allah (c.c.) esmâyı (isimleri) öğretmiştir.19 Ayette geçen esmâ ifadesinin mahiyeti 

müfessirlerce tartışılmış olmakla beraber, genel kabul gören görüşe göre önemli-

önemsiz her şeyin isimleridir. Katâde’den (ö. 117/735) gelen bir rivayette her şeyin 

isimlerinin ve o şeylerin neye yaradığının bilgisinin de öğretildiği ifade edilmiştir.20 

Bu ifadelerden anlaşıldığı kadarıyla Hz. Adem’in teknik bilgiye sahip olduğu 

düşünülebilir. Yasaklı ağaçtan yemeleri sonucunda üstlerinin açılması ve üzerlerini 

 
16 Rudi Volti, Society and Technological Change (New York: Worth Publishers, 2014), 4. 
17 Hakan Sivas, “Dünyanın Oluşumu, Eski Mezopotamya ve Eski Mısır Tarihi ve Uygarlıkları”, Genel 

Uygarlık Tarihi, ed. Taciser Sivas (Eskişehir: T.C. Anadolu Üniversitesi Yayını, 2019), 3. 
18 Fasıl: Aynı cinsten olan şeyleri birbirinden ayıran özellik. Esîrüddîn el-Mufaddal b. Ömer es-

Semerkandî el Ebherî, Muğni’t-tullâb şerh-u metn-i Îsâgûcî, thk. Mahmut Muhammed Tevfik 

Ramazan el-Bûtî (Şam: Daru’l-Fikr, 1424/2003), 34; Hasan Katipoğlu, “Fasıl”, TDV İslam 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12/207. 
19 el-Bakara 2/31. 
20 Ebû ʿAbdullâh Muhammed b. Ahmed el-Hazrecî el-Kurtubî, el-Câmiʿli-âhkâmi’l-Kur’ân, thk. 

Ahmed el-Berdûnî-İbrahim İtfeyyiş (Kahire: Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye, 1384/1964), 1/282. 



12 
 

yapraklarla örtmeye çalışmaları21 da bu bilginin bir tezahürü olarak görülebilir. Bunun 

haricinde Habil ve Kabil’in Allah’a sundukları kurbanların hayvan veya ziraî ürün 

olarak tefsir edilmesi22 de teknik bilginin, dolayısıyla teknolojinin, insanın 

yaratılışından beri mevcut olduğunun bir göstergesi olarak anlaşılabilir. 

İlk insandan bu yana mevcudiyetini sürdüren teknoloji, insan yaşamının 

devamlılığı için önemli bir imkân olmakla beraber onu asıl mühim kılan, insan 

yaşamına olan tesiridir. Nitekim her ne kadar teknoloji olarak adlandırdığımız 

aletler/eşyalar birer araç görevi görse de en başından beri insan yaşamını, dolayısıyla 

bir bütün olarak toplumu etkilemektedir.23 

B. Toplumlara Tesiri Açısından Teknoloji 

Her ne kadar yalnızca insana hizmet eden bir araç olarak görülse de geliştirilen 

her bir teknolojinin tarih boyunca toplumlara farklı şekillerde tesirleri olmuştur. Buna 

dair birçok örnek zikretmek mümkün olmakla beraber Hz. Nuh’un (a.s.) kıssasının, 

teknolojinin topluma tesirinin ne boyutlara ulaşabileceğini göstermesi açısından kâfi 

olacağı kanaatindeyiz. Şöyle ki su üzerinde seyahat teknolojisi olan geminin 

yapılması, inananların ve beraberlerinde pek çok canlının, Allah’ın izni ve iradesiyle, 

kurtuluşlarını temin etmiş ve bir toplumun yer yüzünden tümüyle silinmesinin önüne 

geçilmiştir.  

İnsan hayatına bu denli etkisi olması nedeniyle teknolojinin toplumla olan 

ilişkisi pek çok düşünürün ilgisini çekmiş ve bu ilişkiyi tanımlamak üzere çeşitli 

yaklaşımlar ortaya konmuştur. Bu yaklaşımların en önemlileri ve büyük kesimler 

tarafından kabul görenleri, teknolojik determinizm ile teknolojinin sosyal inşası 

(SCOT: Social Construction of Technology) kuramlarıdır. Teknoloji ve toplumun ne 

tür bir ilişki içerisinde olduğunun anlaşılması için bu iki kuramın incelenmesi 

gerekmektedir.  

 
21 Tâhâ 20/121. 
22 Kurtubî, el-Câmiʿli-âhkâmi’l-Kur’ân, 6/134; Ebû’l-Fidâʾ İsmâîl b. Ömer b. Kesîr ed-Dimeşkî İbn 

Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-ʿAzîm, thk. Sâmî b. Muḥammed Selâme (b.y.: Dâru Taybe, 1420/1999), 

3/82-83. 
23 Emmanuel G. Mesthene, Technological Change: Its Impact on Man and Society (ABD: Harvard 

University Press, 1973), V. 



13 
 

1. Teknolojik Determinizm 

Determinizm kısaca tanımlanacak olursa, dünyada gerçekleşen olayların belli 

sebepler nedeniyle meydana geldiğini ve sebebin bulunması durumunda sonucun 

kaçınılmaz olduğunu savunan bir düşüncedir. Teknolojik Determinizm ise 

determinizmin farklı bir varyasyonu olarak, teknolojik değişimlerin insan hayatını 

değiştirdiğini savunur. 24 Başka bir ifadeyle teknolojik Determinizme göre bir toplum; 

bulduğu, geliştirdiği ya da ona sunulan teknoloji türü tarafından belirlenir.25 

Tarımsal tekniklerin gelişmesinin, ilk kentlerin ortaya çıkmasına; Roma’nın 

askeri ve iletişim teknolojisindeki üstünlüğünün, imparatorluğun büyümesine; 

Avrupa'da matbaanın kullanılmaya başlanmasının ise Rönesans'ın ortaya çıkmasına 

neden olduğu yönündeki ifadeler, teknolojik determinist yaklaşıma örnek olarak 

verilebilir.26 Bu yaklaşım, teknolojiyi özerk ve kendi iç kuralları olan bir yapı olarak 

görmektedir.27 Uzun bir süre teknoloji-toplum ilişkisinde, hâkim görüş olma özelliğini 

korumuştur. Ancak 1980’lere gelindiğinde bu görüşe karşı çıkan ve büyük oranda 

kabul gören yeni bir yaklaşım ortaya çıkmıştır: Teknolojinin Sosyal İnşası.  

2. Teknolojinin Sosyal İnşası (SCOT) 

Teknolojinin Sosyal İnşası kuramına göre teknolojik gelişmeler bizatihi özerk 

bir yapıda olmayıp içinde geliştiği toplumun etkisi altındadır. Daha açık ifadeyle, 

teknolojinin son şeklini toplum vermektedir.28 Dolayısıyla tarihi lineer bir şekilde ele 

alan Teknolojik Determinizmin aksine teknoloji ve toplum arasındaki ilişki 

karşılıklıdır ve tek taraflı bir etkiden söz etmek, meseleyi sathileştirmeye neden 

olmaktadır.29  

 
24 Merritt Roe Smith, “Technological Determinism in American Culture”, Does Technology Drive 

History?: The Dilemma of Technological Determinism, ed. Merritt Roe Smith - Leo Marx (ABD: 

The MIT Press, 1994), 2. 
25 David Dickson, Alternatif Teknoloji: Teknik Değişmenin Politik Boyutları, çev. Nezih Erdoğan 

(İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1992), 67. 
26 Dickson, Alternatif Teknoloji, 67. 
27 Mesthene, Technological Change, 20. 
28 Robert Fox (ed.), Technological Change: Methods and Themes in the History of Technology (New 

York: Routledge, 1998), 19. 
29 Mesthene, Technological Change, 24. 



14 
 

Buharın basit makineleri çalıştırmada kullanılabileceğinin antik Yunanlar 

tarafından biliniyor oluşu, bu görüşü destekler mahiyettedir. Şöyle ki antik dönemde 

Yunanlar bu bilgiye sahip olmakla beraber, bu bilginin pratiğe dökülmesi iki bin yıl 

sonra gerçekleşmiştir. Bunda, o dönemde toplumun büyük güç ya da emek tasarrufu 

sağlayan aygıtlara pek ihtiyaç duymamasının etkisi büyüktür.30 Teknolojinin 

toplumdan bağımsız kendi iç kuralları olması halinde, buharlı makinelerin antik 

Yunanların hayatını etkilemesi gerekirdi. Ancak toplumun etkisi var olduğu için böyle 

bir durum yaşanmamıştır.  

Teknolojik Determinizm ve Teknolojinin Sosyal İnşası, birer kuram olarak 

çoğunlukla tarihi veriler üzerinden teknolojinin insanla, dolayısıyla toplumla ne tür bir 

ilişki içerisinde olduğuna dair açıklamalar getirmeyi amaçlamıştır. Ancak modern 

zamana geldiğimizde bu ilişkinin, teknolojinin geçirdiği dönüşümle birlikte farklı bir 

noktaya evrildiği görülmektedir.  

II. Teknolojinin Dönüşümü 

Değişmeyen tek şeyin değişim olduğu göz önüne alındığında zaman içerisinde 

teknolojinin değişim geçirdiği rahatlıkla söylenebilir. Ancak buradaki değişim, 

teknolojinin içeriğinde değil, bizatihi teknolojinin mahiyetinde yaşanmıştır. Yeni bir 

mahiyet kazanması nedeniyle buna dönüşüm demek daha doğru olacaktır.  

Teknolojinin dönüşümü, modernleşme anlatısının yapı taşlarından biri olan 

Sanayi Devrimi sonrasına denk gelmektedir. Sanayi Devrimi öncesi incelendiğinde, 

teknolojinin insan ve doğayla ilişkisi bakımından, Sanayi Devrimi sonrasına nazaran 

oldukça farklı bir mahiyette olduğu göze çarpmaktadır.  

A. Sanayi Devrimi Öncesi Teknoloji 

Teknolojinin tarihsel kökleri, daha önce belirttiğimiz üzere ilk toplumların 

aletlerinde yatar. Bu toplumların teknoloji vasıtasıyla doğayla geçtikleri etkileşimi, 

temelde iki mühim etmen belirlemekteydi. İlki, hayvanlar veya topraktan çıkartılan 

çeşitli kaynaklar gibi çevredeki çeşitli unsurlarla kurulan dinsel/kutsal bir bağdır. 

Böylelikle teknoloji vasıtasıyla doğayla girilen her türlü etkileşim simgesel bir anlam 

 
30 Dickson, Alternatif Teknoloji, 70. 



15 
 

taşımaktadır.31 Örnek vermek gerekirse, eski Mısır'da doğanın, dünyanın içinde 

büyümüş olan metalleri ve madenleri kendine özgü yöntemlerle ürettiğine inanılırdı. 

Bu nedenle demirci zanaatını sergilediği zaman, doğal işleyişe müdahale ettiği 

düşünülürdü. Dolayısıyla işinde ona yol gösteren ruhların tanrılarının rızasının 

alınması gerekiyordu. Bunun için birtakım kurbanlar sunulup dualar edilmekteydi.32  

Birincisiyle bağlantılı olan ikinci etmen ise geleneksel toplumlarda insanların 

doğayla kurdukları etkileşimde çevrenin ekolojik bütünlüğüne zarar vermemeye özen 

gösteriliyor oluşuydu. Örneğin, Eskimolar tüm canlı hayvanların bir ruhu olduğuna 

inanırlardı. Eskimoların yapmış oldukları dinsel törenler, yiyecek ya da giyim elde 

etmek için avladıkları hayvanları incitmeme arzusunun bir ürünüdür. Bu durum ise 

Kuzey Kutbu’nun ekosistemini korumak için gösterdikleri hassasiyeti ortaya 

koymaktadır.33 

Sanayi öncesi toplumlarda teknolojik yeniliklere bakıldığında, bunların 

toplumsal ihtiyaca binaen meydana geldikleri görülmektedir. Bu nedenle teknolojik 

yenilikler toplumsal ve kültürel geleneklerin sınırları içerisinde kalmış ve geçerli olan 

toplumsal örgütlenme tarzına meydan okuyacak bir noktaya ulaşmamıştır.34 Başka bir 

ifadeyle, teknoloji toplumun bir ürünüdür ve toplum üstü bir konuma sahip değildir. 

Teknolojinin bu yapısına tekerlek örneği verilebilir. İlk buluşlardan kabul edilen 

tekerlek, Hindistan, Mısır ve Çin’de taşıma işleri için kullanılırken; Güneydoğu Asya 

ve Afrika’da Büyük Sahra’nın güneyinde kalan bölge gibi kimi yerlerde tekerleğin 

kullanılmadığı, bununla beraber işlerini rahatlıkla yerine getirip gelişim 

kaydedebildikleri görülmektedir. Bunun haricinde Meksika ve Orta Amerika’da ise 

durum daha farklı olup tekerlek bir tür süs eşyası olarak kullanılmıştır.35 Görüldüğü 

gibi tek bir teknoloji, farklı toplumlarda farklı şekillerde kullanılmış veya hiç 

 
31 Dickson, Alternatif Teknoloji, 89. 
32 R.J. Forbes, The Conquest of Nature: Technology and Its Consequences (Londra: Pall Mall Press, 

1968), 10. 
33 Dickson, Alternatif Teknoloji, 89. 
34 Dickson, Alternatif Teknoloji, 91-92. 
35 George Basalla, Teknolojinin Evrimi, çev. Cem Soydemir (Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2013), 23-

24. 



16 
 

kullanılmamıştır. Ancak Sanayi Devrimi’yle birlikte teknoloji burada zikrettiğimiz 

konumdan farklı bir noktaya gelmiştir.  

B. Sanayi Devrimi Sonrası Teknoloji 

Sanayi Devrimi sonrası teknolojisine, başka bir ifadeyle, modern teknolojiye 

geldiğimizde ise teknoloji ve insan arasındaki ilişkinin farklı bir hale evrildiği 

görülmektedir. 1784’te James Watt’ın buhar makinesini bulmasıyla birlikte insan gücü 

önemini yitirmeye başlamış, makineleşme sürecine girilmiştir. Günümüze kadar 

gerçekleşen teknolojik gelişmelerin bir nevi başlangıç noktası olması nedeniyle bu 

dönemin incelenmesi, modern teknolojinin anlaşılmasına katkı sağlayacaktır.  

1. Makineleşme Süreci  

Makinelerin ortaya çıkışı ve yayılması tahmin edilebileceği üzere ticari 

hedeflerle gerçekleşmiştir. Amaç, giderleri azaltırken üretimi (dolayısıyla kârı) 

artırmaktır. Sanayi Devrimi döneminin, Kapitalist sistemin geliştiği bir dönem olduğu 

göz önüne alındığında bu gayeler doğal görünmektedir. Makineler de oluşumlarında 

etkili olan bu gayeye hizmet etmiştir. Nitekim üretim araçları, üretim ilişkilerine sıkı 

sıkıya bağlıdır.36 Karl Marx’ın, makineleşmenin ortaya çıkışıyla alakalı sarf etmiş 

olduğu ifadeler, bu yargıyı destekler niteliktedir. Nitekim Marx’a göre makineleşme 

öncelikle bir artı değer yaratma aracıdır.37 Başka bir ifadeyle, kâr oluşturma amacına 

hizmet etmektedir. Bu makinelerin kullanımı ise ortaya çıkardığı ürünün el emeğinden 

daha ucuza gelmesine bağlıdır.38 Dolayısıyla amaç mahza “teknolojik ilerleme” 

olmayıp kâr getirisini artırmaktır.  

Makinelerin devreye girmesiyle üretimin fabrikalarda yoğunlaşması zorunlu 

hale gelmekteydi. Bunun haricinde insan gücüne gereksinimi azaltması nedeniyle 

işsizlik de baş göstermişti. Bu gibi nedenlerle, makine kırma eylemleri meydana 

gelmiştir. Ancak bu durumla ilgili olarak, doğrudan teknik ilerlemeye karşı basit bir 

 
36 Dickson, Alternatif Teknoloji, 101. 
37 Karl Marx, Kapital, çev. Mehmet Selik - Nail Satlıgan (İstanbul: Yordam Kitap, 2011), 1/357. 
38 Marx, Kapital, 1/376-377. 



17 
 

mücadele olmadığı yönündeki yorumlar göstermektedir ki karşı çıkılan, bizatihi 

makineler değil, makinelerin kullanılma nedenleri ve biçimleridir.39 

2. Makinelerin Konumu 

Makineler temelde üretim için kullanılmıştır. Ancak Sanayi Devrimi 

döneminde bunun haricinde, işçiler üzerinde bir tür kontrol mekanizması olarak da 

kullanıldığı görülmektedir. Bir önceki paragrafta zikrettiğimiz gibi makineler, 

üretimin fabrikalarda yoğunlaşmasını zorunlu kılmaktaydı. Fabrikalar, işçilerin 

gözetim altında tutulması ve verimli üretimin sağlanması açısından tüccarlar için çok 

değerliydi. Ancak bu durum işçi örgütlenmesinin zeminini oluşturmuştu ki bu, fabrika 

sahibinin isteği dışında durumların yaşanabileceği anlamına gelmekteydi. İşte tam bu 

aşamada makineler el emeğine olan ihtiyacı ortadan kaldırma özellikleriyle işçilere 

karşı birer tehdit unsuru olarak kullanılmaktaydı.40 Kendi kendine işleyen çıkrığın 

geliştirilmesi bu durumun meşhur bir örneğidir: Otomatik olmayan çıkrıklar, abacı 

olarak adlandırılan yüksek ücretle çalışan usta işçileri gerekli kılıyordu. Abacıların 

üretim sürecinde sahip oldukları denetim gücünden rahatsız olan yerel pamuk 

imalatçıları, Manchester’daki bir makine uzmanları firmasının başkanı olan Richard 

Roberts’tan kendi kendine işleyen bir çıkrık yapmasını istediler. Bu alet insan eli 

değmeden pamuk ipliklerini eğiriyordu. Roberts’ın çıkrığı yapmasıyla birlikte, pek 

çok fabrikatör bu alete talip oldu. Bu aletin icadı, ücretlerinin düşmesi ve grev 

imkanlarının ortadan kalkmasıyla birlikte abacıların güçlerini kaybetmelerine neden 

oldu.41 Bu konuyla alakalı olarak Andrew Ure şu ifadeleri kullanmıştır: “Bu icat, zaten 

ortaya konmuş olan şu doktrini doğruluyor: Sermaye, bilimi hizmetine alınca, işçi 

sınıfının asi eli, her zaman uysallaşmayı öğrenir.”42 

Teknolojik gelişmeler, makineler ve fabrikalarla sınırlı kalmamış, 19. yüzyıl 

boyunca yapılan buluşlarla birlikte teknoloji, hızlı bir ilerleme katetmiştir. Teknolojik 

ilerlemeyi sağlayan bu buluşların ne seviyede olduğunu, 19. yüzyıl İngiltere’sinde 

 
39 E.J. Hobsbawm, “The Machine Breakers”, Past&Present 1 (1952), 58. 
40 Dickson, Alternatif Teknoloji, 104-105. 
41 Basalla, Teknolojinin Evrimi, 176. 
42 Andrew Ure, The Philosophy of Manufactures or an Exposition of Scientific, Moral and Commercial 

Economy of the Factory System of Great Britain (Londra: y.y., 1835), 368. 



18 
 

yaşamış bir filozof olan Alfred North Whitehead şu cümlelerle özetlemiştir: “19. 

yüzyılın en büyük buluşu, buluş fikrinin kendisiydi.”43 Bu ifadelerden anlaşılacağı 

üzere çeşitli teşviklerle birlikte, buluş yapma büyük bir popülarite kazanmış, bu durum 

teknolojinin hızla ilerlemesinin önünü açmıştır. Ancak bu ilerleme, daha önce 

zikrettiğimiz üzere, teknolojinin toplumdan bağımsızlığını sağlamış, bu durum da 

toplumsal değerlerin tahribatına yol açmıştır. İşçi sınıfının oluşumu bu açıdan belirgin 

bir örnektir. Şöyle ki geleneksel toplumlarda ekonomik ve toplumsal ilişkiler bir bütün 

olarak varlık gösterirken, tekniğin merkezde olduğu bir toplumda bu ilişki birbirinden 

net olarak ayrılır. Üretimin teknik olup toplumsal ilişkilerin ise teknik olmaması bu 

ayrılığı zorunlu kılmaktadır. Bu durum ise toplumsal çatlaklara neden olmaktadır.44 

Sanayi Devrimi’yle birlikte “işçi sınıfı” adı altında bir kesimin oluşması da bu çatlağın 

göstergesidir.  

Doğayla olan ilişkisi incelendiğinde, toplumla olan ilişkisine benzer bir şekilde 

modern teknoloji, yine üst bir konumda bulunmaktadır. Üretimde gerekli olması 

nedeniyle hammaddelerin neredeyse yok olma pahasına temini, salınan gazlar ve atılan 

atıklarla neden olunan kirlenme ve daha pek çok örnekte olduğu gibi modern teknoloji, 

doğayı hakimiyeti altına almaktadır. Bu bağlamda sanayileşme, insanın teknoloji 

vasıtasıyla hem diğer insanları hem de doğal çevreyi sömürmesini zorunlu kılarken 

sömürüyü de meşrulaştırmıştır.45   

Modern teknolojinin toplum ve doğayla olan ilişkisini geniş bir perspektiften 

bakarak şöyle özetleyebiliriz: Tarih boyunca teknoloji, bir medeniyet içerisinde teknik 

olmayan unsurlar arasında zoraki müstakil bir yer bulabilmiştir. Ancak modern 

teknoloji, bir bütün olarak medeniyeti hakimiyeti altına almıştır.46 Toplumsal 

ihtiyaçlardan ziyade, pek çok yerde ticari kaygıların teknolojinin geliştirilmesinde ana 

etken olması, bu durumu tetikleyen faktörlerden biridir. İhtiyaca mebni olma özelliğini 

aşmasında ise teknolojik gelişmelerin kendi kendini çoğaltır bir hüviyete kavuşmuş 

 
43 Neil Postman, Technopoly: The Surrender of Culture to Technology (New York: Vintage Books, 

1993), 42. 
44 Jacques Ellul, The Technological Society (New York: Vintage Books, 1964), 126-127. 
45 Dickson, Alternatif Teknoloji, 65. 
46 Ellul, The Technological Society, 128. 



19 
 

olmasının etkisi büyüktür. Şöyle ki yeni bir teknoloji ortaya çıktığı zaman başka 

teknolojileri de mümkün kılmaktadır. Buna, içten yanmalı motorun; otomobil, 

denizaltı vb. teknolojileri mümkün kılması örneği verilebilir.47    

Modern teknolojinin zikretmiş olduğumuz konuma ulaşmasında, teknolojinin 

teşekkülünde etkili olan dinamiklerin tesiri göz ardı edilemez. Geliştirildiği 

coğrafyada etkin olan düşünce akımlarının, bilimle artan yakınlaşmaların ve içinden 

çıktığı toplumun dünya görüşü gibi birtakım dinamiklerin, modern teknolojinin söz 

konusu konuma gelmesinde etkin oldukları ifade edilebilir. Zikredilen bu 

dinamiklerin, modern teknolojinin sahip olduğu ideolojiyi de şekillendirdiği 

görülmektedir.    

III. Modern Teknolojinin İdeolojisi 

Modern teknolojiye dair şimdiye kadarki anlatımımızda, teknolojinin insana ve 

doğaya tesirini zikretmiş bulunduk. Ancak teknolojinin sosyal inşası kuramından 

hatırlayacağımız üzere teknoloji ve toplum ilişkisinde, toplumun sürekli edilgen bir 

konumda bulunduğu bir senaryo söz konusu değildir. Bu bağlamda modern teknoloji 

de her ne kadar toplum ve doğa karşısındaki konumunda büyük bir değişiklik yaşanmış 

olsa bile, içinden çıktığı toplumdan bağımsız değildir.48 Ayrıca burada söz konusu olan 

değişimin kendisi de yine modern teknolojinin içinde doğmuş olduğu toplumun etkisi 

ile gerçekleşmiştir. Bu nedenle modern teknolojinin ideolojisini, menşei olan 

toplumun oluşturduğu ifade edilebilir. Burada akıllara, teknolojinin nasıl ideoloji 

sahibi olabileceği sorusu gelmektedir. Ancak bu soruyu yanıtlamadan önce, modern 

teknolojinin ideolojisinden maksadımızın bir ideoloji olarak teknoloji şeklinde de 

tanımlanabilecek olan teknokrasi olmadığını belirtmemiz gerekmektedir. Burada 

kastettiğimiz, modern teknolojinin kendi zımnında mevcut olan birtakım değer ve 

düşüncelerdir. Teknolojinin dönüşümünü sağlayan da bunlar olmuştur.  Bu nedenle 

söz konusu değer ve düşüncelerin modern teknolojinin birer özelliği mahiyetinde 

olduğunu ifade edebiliriz.  

 
47 Ellul, The Technological Society, 87. 
48 Mesthene, Technological Change, 20. 



20 
 

Teknolojinin toplumun bir ürünü olduğunu zikretmiştik. Bu bağlamda modern 

teknolojinin altında yer alan değer ve düşüncelerin, aslında bu teknolojinin menşei 

olan toplumun değer ve düşünceleri olduğu söylenebilir. Zira teknolojide, bir 

toplumun ve o toplumun ilgilendiği şeylerin eşyaya yaklaşımları tezahür etmektedir.49 

Bu bağlamda Sanayi Devrimi’ne ve sonrasındaki teknolojik gelişmelere sahne olması 

nedeniyle modern teknolojinin ideolojisinin aranacağı yer Batı’dır. Bu nedenle 

modern teknolojiyi anlamak için Batı’da geniş kesimlerce kabul görmüş ve bunun 

sonucunda teknolojinin dönüşümüne neden olmuş düşüncelerin incelenmesi 

gerekmektedir.  Bu düşüncelerin başında ise bilimcilik gelmektedir. 

A. Bilimcilik 

Günümüzde teknoloji ve bilim kavramları neredeyse birbirlerinin yerine 

kullanılma noktasına gelecek kadar yakın bir ilişki içerisindedir. Hatta yaygın bir 

kanaate göre teknoloji kısaca “uygulamalı bilimdir”. Bu yaklaşımı destekleyecek pek 

çok örnek verilebilir. Modern tıbbî uygulamaların büyük oranda biyoloji 

araştırmalarına bağlı olması, elektroniğin her alanında kullanılmakta olan transistörün 

icadının kuantum mekaniği araştırmalarına dayanması ve sentetik malzemelerin 

geliştirilmesinin de polimer kimyasına bağlı olması, örneklerden yalnızca birkaç 

tanesidir.50 Ancak tarihe baktığımız zaman, teknolojinin bilimle olan bu ilişkisinin 

modern öncesinde benzer karakterde olmadığı görülmektedir.  

Tarih boyunca teknoloji ve bilim, birbirinden bağımsız olarak varlık 

göstermişlerdir. Ne bilim teknolojiye sirayet etmiş ne de teknoloji bilimi etkilemiştir.51 

Nitekim teknolojinin bilimden daha önce vücut bulmuş olması da bu ikilinin her zaman 

için bir arada olmadığının bir göstergesidir.52 Teknoloji, daha önce zikrettiğimiz üzere, 

insanın yaşamını idame ettirmesinde bir araç görevi görürken bilim, günlük hayatta 

yansıması olmayan entelektüel bir faaliyet olarak varlık göstermekteydi. Antik Yunan 

ve Orta Çağ Avrupası bu açıdan örnek teşkil etmektedir. Zira Yunanlar, her ne kadar 

 
49 Jürgen Habermas, “İdeoloji” Olarak Teknik ve Bilim, çev. Mustafa Tüzel (İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 2016), 37. 
50 Volti, Society and Technological Change, 61. 
51 Melvin Kranzberg, “Let’s Not Get Wrought Up About It”, Technology and Culture 25/4 (1984), 742. 
52 Ellul, The Technological Society, 7. 



21 
 

tarım, inşaat, maden işlemesi ve askeri alanlarda birtakım yeniliklere imza atmış 

olsalar da bu yenilikler; astronomi, akustik ve matematik gibi pek çok bilimsel alanda 

gerçekleştirmiş oldukları ilerlemelere nazaran daha basit kalmaktadır. Orta Çağ 

Avrupa’sında ise durum tam tersi olup teknolojik açıdan nispeten ileri bir noktada 

olmalarıyla birlikte bilim alanında aynı gelişimi göstermemişlerdir. Bu durum ise 

bilimsel gelişmelerle teknolojik gelişmelerin karşılıklı bir ilişki içerisinde olmadığını 

göstermektedir.53 

Teknoloji ve bilimin kaderlerinin birleşmesi 19. yüzyılın ikinci yarısına denk 

gelmektedir. Temeli Rönesans ve Reform’a dayanan, Kopernik ve Vesalius’un 16. 

yüzyılda yayınlamış oldukları kitaplar ile başlamış olup sonrasındaki bilimsel 

gelişmelerin miladı olan Bilimsel Devrim ve Sanayi Devrimi, bu ilişkiyi sağlayan 

temel etmenler olmuştur.54 Ancak teknolojinin bilimden, bilimin de teknolojiden 

faydalanmasının fikrî temellerini atan Francis Bacon’dur.  

Kopernik, Kepler, Galileo, Descartes ve Newton gibi gerek Bacon’dan önce 

gerek ondan sonra yaşamış olan bilim adamları, toplumun hayat şartlarını yükseltmek 

ve ilerleme sağlamak gibi amaçlarla değil, spekülasyon yapma gayesiyle bilimle 

ilgilendiler. Bu spekülasyonların ise hayat şartlarında hiçbir değişime yol açmayacağı 

görüşündeydiler. Ancak Bacon, bilimle hayat şartlarının gelişmesi arasındaki ilişkiyi 

fark etmiş ve bilimi pragmatist bir bakış açısıyla ele alarak, bilimin gerçek ve meşru 

amacının, yeni icatlar ve zenginlikler kazandırmak olduğunu savunmuştur.55 

Böylelikle bilimin, teknolojiyle bir araya gelmesinin önünü açmıştır. Zira teknoloji, 

bizatihi insan faydasına hizmet etmektedir. Bilim de bu özelliğe kavuşunca, ortak bir 

zeminde bir araya gelmişlerdir. Ancak yukarıdaki paragrafta belirttiğimiz üzere bu 

ancak 19. yüzyılın ikinci yarısında gerçekleşebilmiştir.56  

 
53 Volti, Society and Technological Change, 61-62. 
54 Bunch - Hellemans, The History of Science and Technology, 142; Kranzberg, “Let’s Not Get Wrought 

Up About It”, 742. 
55 Postman, Technopoly, 35. 
56 Basalla, Teknolojinin Evrimi, 162. 



22 
 

Teknolojinin bilimle bir araya gelmesi, teknolojinin bilime ait olan birtakım 

değerleri de ithal etmesine neden olmuştur. Akıl haricindeki unsurların (gelenek, 

kültür, maneviyat vb.) yok sayılması, doğa üzerinde hakimiyet arzusu gibi birtakım 

özelliklerin, bilimin teknolojiyle birleşmesi sonucu teknolojiye sirayet etmesiyle 

birlikte, daha önce zikrettiğimiz teknolojinin dönüşümünün büyük oranda 

gerçekleşmesi sağlanmıştır.57 

Bilim ve teknolojinin birlikte; sorgulayan, geliştiren, araştıran bir toplum yapısı 

oluşturmaya başlamaları, toplumun değerlerinin, problem çözme biçimlerinin ve 

motivasyonlarının değişimine yol açmıştır. Bunun ardında yatan nedenlerin başında 

ise yukarıda değindiğimiz üzere, bilimin rasyonel olması gelmektedir. Bilimle birleşen 

teknoloji, temel metodoloji olarak rasyonalizmi benimseyince geleneksel yöntemleri 

sorgulayıcı bir konum almıştır.58  

Gelenek sorgulanınca insanın günlük yaşantısında yaslanıp güvenebileceği bir 

unsur gerekmiştir ki bu da teknoloji olmuştur. Yani başka bir ifadeyle matematiğin 

hatasız olma özelliğinden faydalanan bilim ve teknoloji, el ele verip geleneğin 

karşısında toplumun yeni değeri olarak yerlerini almıştır. Zira gelenekte var olan pek 

çok şeyin teknolojide alternatifi bulunmaktadır: Duanın alternatifi olarak penisilin, 

sınırlamanın alternatifi olarak derhal elde edilen haz, günahın alternatifi olarak da 

psikoterapi yer almaktadır ki bunlar haricinde daha pek çok farklı örnek mevcuttur.59 

Bunun haricinde akademik çalışmalardaki intihallerin tespiti ve ilgili çalışmaların 

akademik geçerliliği için birtakım programların kullanılıyor oluşu da teknolojinin 

güvenilirliğinin bir göstergesidir. Zira insan yapımı bir çalışmanın geçerliliği, 

teknolojinin onayından geçmektedir. 

Bilimin, dolayısıyla teknolojinin, bugünkü konumunu George Bernard 

Shaw’ın şu sözleri özetlemektedir: “Günümüzde ortalama bir insan, Orta Çağ’daki 

ortalama bir insan kadar saftır. Orta Çağ’da insanlar ne olursa olsun dinin otoritesine 

 
57 Habermas, “İdeoloji” Olarak Teknik ve Bilim, 39. 
58 Volti, Society and Technological Change, 71. 
59 Postman, Technopoly, 54-55. 



23 
 

inanıyorlardı. Bugün ise biz, ne olursa olsun bilimin otoritesine inanıyoruz.”60 Bilimle 

olan söz konusu ilişki ise Modern teknolojinin başka bir düşünceyle daha 

yakınlaşmasına neden olmuştur: İlerlemecilik.  

B. İlerlemecilik 

Teknolojinin tarih boyunca sağladığı gelişim ve yenilikler ilerlemeci 

düşüncenin, teknolojiyi ilerleme için gerekli olan bir unsur olarak kabul etmesiyle 

sonuçlanmıştır. Francis Bacon’un pragmatist yaklaşımı sonucu bilimle ortaklık 

kurması ise teknolojiyi, gücünü 17. yüzyıl bilimsel başarılarından almakta olan 

ilerleme fikrinin muharrik unsuru konumuna getirmiştir.61  

İlerlemeci düşünceye göre insanoğlu, tarih boyunca daima ileriye doğru bir 

çizgi izlemektedir. Dairesel veya geriye dönük bir çizgi söz konusu değildir. Geçmiş 

değil, gelecek zamanlar insanlığın altın çağıdır. Zaman ilerledikçe insanlık da aynı 

şekilde ilerleme kaydetmektedir. Bu açıdan gerçek bilgeliği bulmak isteyenler bugüne 

ve yarına bakmalıdırlar, aradıkları şeyi geçmişte bulamazlar. İcatlar, dolayısıyla 

teknoloji ise insanı bu mükemmelliğe taşıyacak olan en önemli unsurdur. Her ne kadar 

geleceğin mükemmelliğini savunan bu düşünce; kendisine yöneltilen eleştirilerle, 

fabrika ve sanayi şehirlerinde söz konusu hayallerin aksine durumların yaşanmasıyla 

ve yaşanan uyuşmazlıkların yıkıcı silahlarla çözülmeye çalışılmasıyla defalarca 

sarsılmış olsa da bugün dahi ekseriyetin zihinlerinde merkezi bir yer işgal etmektedir.62 

Biyoteknolojinin, uzay araştırmalarının, yapay zekanın ve daha pek çok teknolojik ve 

bilimsel gelişmenin varlığı bu düşünceyi, modern insanın sığınabileceği bir liman 

haline getirmektedir.  

Sahip olduğu ilerlemeci özellik, teknolojiyi ekonomik açıdan önemli bir unsur 

haline getirmektedir. İlerleme vurgusunun en yoğun yapıldığı yerlerden biri olan 

ekonomi, teknolojiyi ilerlemenin temel öğesi olarak görmektedir. Başka bir ifadeyle 

ekonomik büyüme, teknolojik ilerlemeyle doğru orantılıdır. Bir toplum teknolojik 

 
60 Postman, Technopoly, 57-58. 
61 Basalla, Teknolojinin Evrimi, 207. 
62 Basalla, Teknolojinin Evrimi, 207-209. 



24 
 

anlamda ne kadar gelişmişse ekonomik anlamda o kadar büyüktür.63 Kimi 

açıklamalara göre ekonominin varlığı bile teknolojiye bağlıdır.64 Buna göre bir 

toplumun gelişmişliği veya geri kalmışlığı, o toplumun teknolojik anlamda ne 

durumda olduğuna bağlıdır. Teknolojik gelişmişliğe sahip bir toplum, modern ve 

medeni iken; teknolojik anlamda ilerleme kaydedememiş bir toplum, ilkel ve barbar 

olarak nitelendirilmektedir.65  

Teknolojinin söz konusu ekonomik değeri, bizzat teknolojinin geliştirilme 

sürecini de etkilemektedir. Şöyle ki teknolojiyi geliştiren şirketler için teknoloji, büyük 

gelir kaynağıdır. Bu durum ise yapılan bilimsel araştırmaların saklanmasına ve rakip 

şirketlerin eline geçmesinin engellenmesine yol açmaktadır.66 Bu durum 

göstermektedir ki teknolojinin ekonomik büyüme için gerekli olmasında, bizatihi 

teknolojinin ticari bir meta olmasının etkisi vardır. Pek çok teknolojinin kâr hedefiyle 

geliştirilmiş olması bunun bir göstergesidir.67 

Teknolojinin bu ilerlemeci özelliği, onun doğayı tahrip edici bir mahiyet 

kazanmasına sebep olmuştur. Francis Bacon’un doğanın insanın hizmetine 

sunulmasının gerekliliğine yönelik yapmış olduğu açıklama da bunun için bir tür icazet 

görevi görmüştür.68 Bu durumda teknolojinin doğa üzerindeki hakimiyeti 

meşrulaşmıştır. Teknoloji bu hakimiyetiyle birlikte, kirletme ve tüketme yollarıyla 

doğa üzerinde olumsuz etkilere sebep olmaktadır. Hava kirliliği, toprak zehirlenmesi, 

su kirliliği ve iklim değişiklikleri, teknolojinin kirletici özelliğinin bazı sonuçlarıyken; 

doğal kaynakların tükenmesi, ormanların azalması, bazı hayvan ve bitki türlerinin yok 

olması gibi acı durumlar ise teknolojinin kontrolsüz kullanımının sonucudur.69 

 
63 Chris Freeman - Luc Soete, Yenilik İktisadı, çev. Ergun Türkcan (Ankara: Tübitak Yayınları, 2003), 

335. 
64 Ellul, The Technological Society, 149. 
65 Dickson, Alternatif Teknoloji, 30. 
66 Volti, Society and Technological Change, 73. 
67 Kavita S. Jerath, Science, Technology and Modernity: An Interdisciplinary Approach (İsviçre: 

Springer, 2021), 24. 
68 Francis Bacon, The New Organon, ed. Lisa Jardine - Michael Silverthorne (Cambridge [U.K.] ; New 

York: Cambridge University Press, 2000), 150. 
69 Volti, Society and Technological Change, 103. 



25 
 

İlerlemecilere göre teknolojinin doğa üzerindeki birtakım olumsuz etkilerinin 

yanında, sanayileşme sürecinde yaşanan sefalet de teknolojik gelişimin toplumsal 

maliyetidir. Toplumsal ilerlemenin sağlanması için bedel ödenmesi gerekmektedir.70 

John Maynard Keynes’in William Shakespeare’e atıfla sarf ettiği şu cümleler, 

ilerlemeci düşüncenin işleyişini çok iyi özetlemektedir: “En az bir asır daha iyi olanı 

kötü, kötü olanı ise iyi bileceğiz (fair is foul and foul is fair), çünkü kötü kullanışlıdır 

ancak iyi değil.”71 

Teknolojinin toplumsal ilerleme amacı doğrultusunda elde etmiş olduğu doğa 

üzerindeki bu hakimiyet, 20. yüzyılın ikinci yarısına kadar dikkatleri celbetmedi. 

Ancak 1960’lı yıllardan itibaren çevreci hareketler bu istismara karşı seslerini 

yükseltmeye başladılar. Bununla beraber Batı toplumu ve diğer toplumların çoğu, 

teknolojik gelişmeleri sonuna kadar desteklemeye devam etmektedirler. Zira modern 

toplumun algısına göre insanlığın ilerlemesi için teknolojik gelişmeler zorunludur.72 

Bu bağlamda “modern toplum” ve “modern teknoloji” ifadelerinde yer alan “modern” 

kelimesinden anlaşılacağı üzere, modern teknolojinin ideolojisi altında incelenmesi 

gereken başka bir düşünce daha ortaya çıkmaktadır: Modernite. 

C. Modernite 

İlerlemecilik ve ilerleme düşüncesiyle sıkı ilişkisi olan bilimcilikle bağlantılı 

olan modernite, modern teknoloji için önemli kavramlardan biridir. Bu kavrama dair 

pek çok teori üretilmiş olmakla birlikte, bu teorilerde temel olarak, modern toplumları 

şekillendiren özelliklerin neler olduğu ve bu özelliklerin nasıl bir süreçte ortaya 

çıktıklarının yanıtı aranmaktadır. Bu bağlamda teorilerin ortaya koyduğu üzere, 

modernitenin içinde pozitivizm, rasyonalizm, lineer ilerleme, hümanizm, bilimsel 

araştırma ve kapitalizm gibi modern toplumları şekillendiren düşünce biçimleri 

mevcuttur.73 Bunların modern toplumları büyük oranda şekillendiren düşünce 

biçimleri oldukları göz önüne alındığında, bu düşüncelerin modernitenin birer özelliği 

 
70 Dickson, Alternatif Teknoloji, 64-65. 
71 John Maynard Keynes, Essays in Persuasion (New York: Norton, 1963), 372. 
72 Basalla, Teknolojinin Evrimi, 211. 
73 Philip Brey, “Theorizing Modernity and Technology”, Modernity and Technology, ed. Thomas J. 

Misa vd. (ABD: MIT Press, 2003), 36-37. 



26 
 

olduğu ifade edilebilir. Modernite ise geleneksel toplumu bu özelliklerin mucibince 

dönüştüren bir olgudur.74 

Modern teknolojinin, bilim ve ilerleme anlayışı ile olan bağı göz önüne 

alındığında, modernite ile karşılıklı bir ilişki içerisinde olduğu görülmektedir. Modern 

teknolojinin bu iki unsurla olan ilişkisinin keyfiyetine dair yapılan 

değerlendirmelerden de anlaşılacağı üzere, hareket kabiliyeti olması nedeniyle modern 

teknoloji, modernite için motor görevi görmektedir. Zira modernite belli bir dönüşüm 

sürecini ve bir fikri anlatan kavram konumundayken, teknoloji bu dönüşümü bizzat 

gerçekleştiren araç mesabesindedir. Mekanik saat, matbaa vb. 14. ve 15. yüzyıl 

icatlarının Rönesans’ın gerçekleşmesinde önemli bir rol oynamış olmaları, bunun 

göstergesidir.75  

Modernitenin teknoloji tarafından şekillendirildiği kabul edilecek olursa 

teknolojinin de modernite tarafından şekillendirildiği ifade edilebilir. Zira yalnızca 

teknolojinin etkin olduğu bir ilişkiden söz etmek determinist bir yaklaşım olacaktır. 

Halbuki teknoloji, modernleşmeyi sağlarken aynı zamanda modernleşmektedir. Bu 

nedenle modern teknolojinin bir nevi moderniteden neşet ettiği ve ismiyle müsemma 

olduğu ifade edilebilir.76 

Teknoloji-modernite ilişkisini Osmanlıdaki modernleşme ve teknoloji ilişkisi 

bağlamında ele alabiliriz. Bu konuyu ayrıntılarıyla değil, yalnızca teknolojinin 

Osmanlı modernleşmesindeki rolü üzerinden inceleyeceğiz. Zira Osmanlı’nın 

modernleşme, başka bir ifadeyle Batılılaşma süreci, dönemin teknolojik gelişmeleriyle 

yakından ilgilidir. Ancak burada teknolojik gelişmelerin Osmanlı modernleşmesinin 

tek amili olarak anlaşılmaması gerektiğini belirtmemiz gerekmektedir. Böyle bir 

söylem teknolojinin tek etken olarak kabul edildiği bir yaklaşım olacaktır ki bu durum, 

Osmanlı toplumunun ilgili gelişmeler karşısındaki konumunu ve teknolojiden 

bağımsız gelişmeleri göz ardı etmektedir. Bu açıklamanın ardından teknolojinin 

Osmanlı modernleşmesine ne tür etkileri olduğuna kısaca değinebiliriz. 

 
74 Jerath, Science, Technology and Modernity, 32-33. 
75 Brey, “Theorizing Modernity and Technology”, 33. 
76 Jerath, Science, Technology and Modernity, 34; Brey, “Theorizing Modernity and Technology”, 33. 



27 
 

17. yüzyıl sonu itibariyle Osmanlı İmparatorluğu, uluslararası arenada sahip 

olduğu hakimiyeti artan bir şekilde kaybetmeye başlayınca bu olumsuzlukların nedeni 

üzerine düşünülmüş ve diğer bazı yanıtların yanında şu sonuca ulaşılmıştır: Batı askeri 

anlamda üstünlük sağlayarak Osmanlı’yı geride bırakmıştır. Bu tespitin ardından 

devletin, gerilemeyi nasıl durdurabileceği sorusu ortaya çıkmış ve ilk cevabın doğal 

sonucu olarak, ordunun teknolojik açıdan geliştirilmesi yanıtına ulaşılmıştır.77 Nizam-

ı Cedit kapsamında orduda yapılan yenilikler bu anlayışın bir sonucudur. Askeri 

yenilikler, Osmanlı’nın yıkılışına kadar süregelen bir olgu olup Osmanlı 

modernleşmesinin ilk ayağıdır. Ancak teknolojik gelişmeler, askeri alanda kalmayıp 

basın/iletişim alanına da yaşanmıştır. Bu sürecin başlangıç noktası ise matbaanın 

açılmasıdır.  

İspanya’dan gelen Yahudi sığınmacıların talebi ve II. Bayezid’in Arapça ve 

Türkçe kitapları müstesna tutarak verdiği izinle ilk matbaa, Osmanlı Devleti’ne 

girmiştir. Ancak Arapça ve Türkçe kitap basan matbaaların açılışı, ilk matbaadan iki 

asırdan fazla bir süre sonra, 18. yüzyılda gerçekleşmiştir.78 Zaman içerisinde basılan 

pek çok kitapla birlikte, bilgiye ulaşmak kolaylaşmış ve modernitenin temel 

unsurlarına dair malumatın ilgili çevrelere ulaşımı sağlanmıştır. Gazeteler, kitaplar ve 

dergiler bu açıdan önemli rol oynamıştır.79 Bu durum ise modernitenin içinde yer alan 

rasyonalizm, bilimcilik, pozitivizm ve diğer düşüncelerin kimi kesimlerce 

benimsenmesine neden olup, devlet rejimi karşıtı faaliyetler gösterilmesiyle 

sonuçlanmıştır.80 Bunun haricinde bizatihi matbaa; sözlü kültürün, hattatların ve bir 

süre sonra ulemanın bulundukları konumu değiştirici bir mahiyet göstermiştir. Mahtut 

eserlerin yerini matbu eserlerin alması ve bilginin kitaplardan elde edilmesi bu 

durumun birer örneğidir.   

 
77 Şerif Mardin, Türk modernleşmesi (İstanbul: İletişim Yayınları, 1991), 12. 
78 Bernard Lewis, The Emergence of Modern Turkey (ABD: Oxford University Press, 1968), 41, 50. 
79 Lewis, The Emergence of Modern Turkey, 188. 
80 Mehmet Ali Karaman, “Osmanlı Modernleşmesinde Basın”, SDÜ Fen Edebiyat Fakültesi, Sosyal 

Bilimler Dergisi 32 (2014), 140-141. 



28 
 

Hem geleneğe hem de topluma olan doğrudan ve dolaylı etkileriyle birlikte 

matbaa, Osmanlı modernleşmesinde etkin bir amil olmuştur.81 Nitekim başlıca amacı 

Osmanlı Devleti’ni modernleştirmek olan Damat İbrahim Paşa’nın, matbaanın devlete 

getirilmesi için gösterdiği çabalar da teknolojik gelişmelerin modernleşmeyle olan 

yakın ilişkisinin bir göstergesidir.82 Matbaadan sonra yaşanan teknolojik ve bilimsel 

gelişmelerle birlikte demiryolları ve telgraf gibi hem ulaşım hem de iletişim alanında  

teknolojiler ortaya çıkmış ve modernleşme sürecine ayrı ayrı katkıda bulunmuştur.83 

Modern teknolojinin ideolojisi başlığı altında; bilimcilik, ilerleme ve modernite 

kavramlarını incelemiş olduk. Ancak modern teknolojinin yalnızca bu olgularla sınırlı 

olmadığını göz önünde bulundurmak gerekir. Zira her bir kavram, bünyesinde pek çok 

farklı kavramı barındırmaktadır. Örneğin bilimcilik; rasyonalizm, pozitivizm, 

natüralizm, materyalizm ve determinizm gibi çeşitli olguları bünyesinde barındırır. 

Bunun haricinde bilimcilik, ilerlemecilik ve modernite kavramları birbirleriyle sıkı 

ilişki içerisindedir. Şöyle ki ilerleme düşüncesinin gerçekleşmesinde, bilim merkezî 

bir konumdayken, bilimin gelişmesinde de ilerlemeci anlayış etkilidir. Modernleşme 

sürecinde ise hem bilimcilik hem de ilerlemecilik düşünceleri etkin rol oynamaktadır.  

Bu bağlamda modernitenin, diğer kavramları kucaklayan merkezi bir konumda olduğu 

ifade edilebilir. Teknolojinin modernleşmeyle birlikte nasıl bir role sahip olduğunu, 

Michael Allen Gillespie şu sözlerle ortaya koymaktadır: “Modernite, insanın varlığın 

merkezi olarak tanrının yerini aldığı ve yeni bilimle onun yardımcısı teknoloji 

vasıtasıyla doğanın efendisi ve sahibi olmayı arzuladığı seküler bir alandır.”84 

Böylelikle modern teknolojinin bünyesinde, zikretmiş olduğumuz çeşitli 

düşünce biçimlerinin barınmakta olduğu ve yine modern teknolojinin, bu düşünce 

biçimlerinin doğrudan veya dolaylı etkileriyle toplum üzerinde müessir olduğu 

anlaşılmaktadır. Sanayi devriminden bu yana teknolojide yaşanan büyük gelişmelerle 

birlikte modern teknoloji, toplum üzerindeki bu tesirini katlayarak sürdürmektedir.  

 
81 Lewis, The Emergence of Modern Turkey, 188. 
82 Mardin, Türk modernleşmesi, 70. 
83 Karaman, “Osmanlı Modernleşmesinde Basın”, 139. 
84 Michael Allen Gillespie, The Theological Origins of Modernity (Chicago: University of Chicago 

Press, 2008), x-xi. 



29 
 

Bu bölümde modern teknolojinin toplumla ilişkisini inceledik. Vermiş 

olduğumuz örnekler ve ele aldığımız meselelerin ekseriyeti, Batı toplumuyla 

alakalıdır. Ancak modern teknoloji; Batı haricinde, diğer toplumlarda da etkin bir rol 

oynamakta olup Batı’dakine benzer bir şekilde diğer toplumları etkilemekte ve 

dönüştürmektedir. Modern teknolojinin söz konusu değişimi gerçekleştirmesinde 

etkin olan olgu ise küreselleşmedir. Teknoloji ve küreselleşme olgularının her biri 

ötekini etkileyerek gelişim göstermekte ve Batı dışı toplumları, Batı’da yaşananlara 

benzer bir şekilde dönüştürmektedir. Dönüşümün yaşandığı yerlerin başında ise 

Müslümanların yoğun bir şekilde yaşadığı bölgeler gelmektedir. Bu durum, 

Müslümanların Müslümanca yaşamalarını sağlayan fetvalarda da bir dönüşüme neden 

olmaktadır.  

Gelecek bölümde, modern teknolojinin küreselleşme ile nasıl bir ilişki 

içerisinde olduğu, bu ilişkinin Batı harici toplumları nasıl etkilediği ve Müslümanların 

yaşamının her alanında söz sahibi olan fıkhın uygulama sahası olan fetvalarda ne gibi 

etkileri olduğu sorularına yanıt aranmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TEKNOLOJİ-KÜRESELLEŞME İLİŞKİSİNİN ÖRF 

ANLAYIŞINA ETKİSİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 
 

I. Teknoloji-Küreselleşme İlişkisi 

Artan hızın ve kısalan mesafelerin bir ifadesi olan küreselleşme, dünya 

çapındaki sosyal ilişkilerin yoğunlaşmasını belirten bir kavramdır.85 Biraz daha açmak 

gerekirse küreselleşme; hayatımızın, bizden uzakta gerçekleşen olaylar ve alınan 

kararlar tarafından şekillendiğini, mekânsal uzaklıkların ortadan kalktığını, ulusal 

sınırların öneminin azaldığını ve yerelin küresele tabi olduğunu ifade etmektedir.86 

Çeşitli tanımlamaların konusu olan bu kavram; değişen çeşitli ekonomik, siyasal ve 

kültürel gelişmeleri açıklamak üzere 1970’lerde ortaya çıkmış, ancak oldukça 

karmaşık ve düzensiz bir süreç olması nedeniyle ortak bir tanımlama yapılamamıştır.87 

Ayrıca bu kavramın, vakıada bir karşılığı olup olmadığı da tartışma konusu olmuştur. 

A. Küreselleşmenin Varlığı 

Modernleşme ve diğer pek çok süreç bildiren ifadelerde yer alan “-leşme”         

(-ization) ifadesinden de anlaşılacağı üzere küreselleşme kavramı, devam eden bir 

süreci belirtmektedir.88 Ancak bu sürecin varlığı tartışmalı olup kimi kesimlerce kabul 

edilmemektedir. Küreselleşme olgusunu ele alan çalışmalarda, küreselleşmenin varlığı 

ile ilgili yaklaşımları açısından taraflar; hiperküreselciler (hyperglobalists), şüpheciler 

(sceptics) ve dönüşümcüler (transformationalists) ya da redciler (rejectionists), 

şüpheciler ve değiştiriciler (modifiers) gibi çeşitli taksimata tabi tutulmuşlardır.89 

Ancak temelde, küreselleşmeyi kabul eden küreselciler ve küreselleşme diye bir şeyin 

olmadığını iddia eden şüpheciler olmak üzere iki taraf bulunmaktadır. Küreselleşmeyi 

reddeden taraf olarak kabul edilen şüphecilerden bir kısmı da küreselleşmeyi 

tanımakta ancak küreselcilerin öne sürdüğü gibi dünya çapında bir olgu olmadığını 

savunmaktadırlar.90 Bu bağlamda, yapılan çalışmalarda küreselleşmeyi kabul 

 
85 Manfred B. Steger, Globalization: A Very Short Introduction (Oxford ; New York: Oxford University 

Press, 2003), 11-12. 
86 Andrew Heywood, Global politics (New York: Palgrave Macmillan, 2011), 9. 
87 Manfred B. Steger, Globalisms: The Great Ideological Struggle of the Twenty-First Century 

(Lanham, Md: Rowman & Littlefield Publishers, 2009), 23. 
88 Steger, Globalization, 8. 
89 Heywood, Global politics, 10; Steger, Globalisms, 24-26. 
90 George Ritzer - Paul Dean, Globalization: A Basic Text (Birleşik Krallık: Wiley-Blackwell, 2015), 

28. 



32 
 

edenlerin çoğunluğu teşkil etmesi ve şüphecilerin nispeten az sayıda olup91 bazılarının 

zımnen küreselleşmenin varlığını kabul etmeleri nedeniyle çalışmamızda, 

küreselleşmenin var olduğu ön kabulüyle hareket edeceğiz.  

Küreselleşmenin varlığı kabul edildikten sonra akıllara, küreselleşmenin ne 

zaman ortaya çıktığı sorusu gelmektedir. İlk paragrafta da zikrettiğimiz üzere bir 

kavram olarak küreselleşme, 1970’lerde ortaya çıkmıştır. Bir olgu olarak tarih 

sahnesine ne zaman çıktığı konusunda ise çeşitli yaklaşımlar serdedilmiştir. Bir 

yaklaşıma göre küreselleşme, insanın yeryüzüne çıktığı andan itibaren var olan bir 

olgu iken; diğer bir görüşe göre, küreselleşme tarih boyunca belli döngüler halinde 

gerçekleşen, sonlanan ve sonra tekrar gerçekleşen bir olaydır. Başka bir yaklaşıma 

göre küreselleşme tarih boyunca belli aşamalardan geçerek bugünkü konumuna 

gelmiştir. Diğer bir yaklaşıma göre tarihteki belli olaylar küreselleşmeyi meydana 

getirmişken; daha güncel olaylara odaklanan son bir yaklaşıma göre ise küreselleşme, 

20. yüzyılın ikinci yarısıyla birlikte ortaya çıkmıştır.92  

Tüm bu yaklaşımların, küreselleşmenin ortaya çıkışına dair farklı fikirler 

savunmakla birlikte, küreselleşmenin gelişmesinde teknolojiyi temel bir öğe olarak 

saydıkları görülmektedir. Bu bağlamda yukarıda zikretmiş olduğumuz yaklaşımlardan 

hangisini, çalışmamızda esas alacağımızı belirtmeden önce birtakım tarihî 

küreselleşme örneklerinin incelenmesinin, teknolojinin küreselleşme sürecinde nasıl 

bir rol oynadığının anlaşılmasına katkı sağlaması ve söz konusu yaklaşımlardan 

hangisinin ön plana çıktığını ortaya koyması açısından faydalı olacağı kanaatindeyiz. 

B. Küreselleşmenin Muharrik Unsuru Olarak Teknoloji 

Tarih boyunca toplumlar, çeşitli münasebetlerle birbirleriyle etkileşim 

içerisinde olmuşlardır. Ancak bu etkileşim; uzak mesafeler, deniz/okyanus, hava 

koşulları gibi coğrafî engeller nedeniyle kısıtlı kalmıştır. Bununla beraber, tekerleğin 

icadı ve yazının bulunmasıyla coğrafi engellere rağmen, etkileşimin sağlanmasının 

önü açılmıştır. Şöyle ki tekerleğin icadıyla yollar yapılmış ve ulaşım kolaylaşmıştır. 

 
91 Steger, Globalisms, 24. 
92 Ritzer - Dean, Globalization: A Basic Text, 31-37. 



33 
 

Bunun yanı sıra yazının icadı, bilgi aktarımını sağlarken sonraki dönemlerde 

geliştirilen yazı araçlarıyla birlikte uzak noktalarla iletişimin de önü açılmıştır.93 

Ulaşım ve iletişime dair bu ilk araçların geliştirilmesi ve savaş teknolojileriyle birlikte 

toplumlar arası etkileşim de artış göstermiştir. Avrupa devletlerinin 16. yüzyıl 

itibariyle gerçekleştirmeye başladıkları deniz seferleri bu açıdan önemli bir örnektir. 

Söz konusu seferleri mümkün kılan; matbaa, rüzgâr ve su değirmenleri, ileri denizcilik 

teknolojileri ve yön bulma teknikleri gibi teknolojiler olmuştur.94 Bu bağlamda, 

Avrupalıların sonraki dönemlerde okyanusların hâkimi konumuna gelmelerinde, sahip 

oldukları teknolojilerin temel faktörlerden biri olduğu ifade edilebilir.95 Bu ifadeleri 

açmak gerekirse; 18. yüzyıla kadar Avrupa, sahip olduğu gemi ve silah üstünlüğü ile 

sınırlı bölgelere hakimiyet kurarken 19. yüzyıl itibariyle Sanayi Devrimi’nin ürünleri 

olan buharlı gemi, tüfek; sıtma gibi hastalıklara karşı geliştirilen ilaçlar, telgraf ve 

demiryolları ortaya çıkınca dünyanın büyük bir bölümünü doğrudan, geriye kalan 

bölümlerini de dolaylı olarak etkisi altına almıştır.96 

Buraya kadar zikretmiş olduğumuz örneklerden anlaşılacağı üzere tarih 

boyunca farklı toplumlar çeşitli münasebetlerle etkileşime geçmişlerdir. Bu 

etkileşimlerin, coğrafi engellerin varlığı ve tesirinin sınırlı kalması nedeniyle, 

küreselleşme olduğunu ifade etmek zor görünmektedir. 19. yüzyılda yaşanan 

gelişmeler ise her ne kadar geçmişe nazaran küresel çapta büyük etkileri haiz olsa da 

ulaşım ve iletişimin hala sınırlı olması nedeniyle bugünkü anlamda bir 

küreselleşmenin gerçekleştiği söylenemez.97 20. yüzyılın sonlarından günümüze kadar 

geçen süreçte ise teknolojide yaşanan önemli gelişmelerle birlikte; insanlar, fikirler, 

mallar ve sermayeler arasındaki etkileşim, tarih boyunca görülmemiş seviyelere 

 
93 Steger, Globalization, 22-23. 
94 Steger, Globalization, 28. 
95 George Modelski, “Globalization”, The Global Transformations Reader: An Introduction to the 

Globalization Debate, ed. David Held - Anthony G. McGrew (Cambridge, BK : Malden, MA ABD: 

Polity Press, 2003), 56. 
96 Daniel R. Headrick, Power Over Peoples: Technology, Environments, and Western Imperialism, 1400 

to the Present (Princeton, N.J: Princeton University Press, 2010), 5; Daniel R. Headrick, The Tools 

of Empire: Technology and European Imperialism in the Nineteenth Century (New York: Oxford 

University Press, 1981), 12. 
97 Ritzer - Dean, Globalization: A Basic Text, 38. 



34 
 

ulaşmıştır. Bu nedenle tarih boyunca gelişen olayların (özellikle 19. Yüzyıl 

emperyalizminin), küreselleşmeye zemin hazırladığı; ancak küreselleşmenin, 20. 

yüzyılın sonlarından itibaren karşılaşılan bir olgu olduğu ifade edilebilir.98   

Elektriğin kullanımı ve dijitalleşmenin ardından 20. yüzyıl sonrası ulaşım ve 

iletişim teknolojilerindeki gelişmeler, Marshall McLuhan’ın ifadesiyle, dünyanın 

“küresel bir köy” haline gelmesinin önünü açmıştır.99 Saatte 300+ km hızlara çıkan 

yüksek hızlı trenlerin kullanımıyla, demiryollarında; saatte 900-1000 km hızlarda 

seyreden uçakların yolcu taşımacılığında, ses duvarını aşabilen jetlerin de askeriyede 

kullanımıyla, havayollarında; otomobillerin, tırların, motosikletlerin ve diğer pek çok 

aracın günlük hayatta yaygın kullanımıyla, karayollarında yaşanan teknolojik 

ilerlemeler, uzak mesafeleri yakınlaştırmış ve insan etkileşimini hiç olmadığı kadar 

artırmıştır.  

Televizyon, telefon ve bilgisayarın geliştirilmesi ve yaygın kullanımıyla 

dünyanın pek çok yerinden insanların birbirleriyle olan iletişimi artmıştır. Ancak 

iletişimdeki asıl dönüm noktası internetin ortaya çıkmasıdır. İnternetin günlük 

kullanıcının erişimine açılmasıyla birlikte coğrafi engeller ortadan kalkmış, sanal alem 

dünyanın dört bir yanından insanların buluşup bilgi alışverişinde bulunabilecekleri 

ortak bir mekân haline gelmiştir. İletişim alanındaki bu gelişimi şu örnekle 

açıklayabiliriz: 1866 yılında kurulan transatlantik telgraf hattıyla birlikte okyanus 

ötesiyle iletişim imkânı oluşmuştu, ancak söz konusu mesafelere telgraf göndermek 

oldukça pahalıydı. 20. yüzyılın başlarından itibaren kullanımı yayılan telefon, iletişimi 

daha hızlı gerçekleştirmesiyle birlikte, kıtalararası görüşme yapmak çok pahalı olduğu 

için yalnızca zenginler tarafından kullanılabiliyordu. Ancak 21. yüzyıl itibariyle 

kıtalararası telefon görüşmelerinin ücreti, ortalama halkın karşılayabileceği miktarlara 

düşmüş, internetin kullanımının yayılmasıyla ve çevrim içi iletişim araçlarının ortaya 

çıkmasıyla dünyanın bir ucundan diğer ucuyla iletişime geçmek (internet ücreti hariç) 

 
98 Steger, Globalization, 36; Jerath, Science, Technology and Modernity, 125. 
99 Marshall McLuhan, The Gutenberg Galaxy: The Making of Typographic Man (Kanada: University 

of Toronto Press, 1962), 31. 



35 
 

tamamen ücretsiz olmuştur. İşte iletişimin bu kadar külfetsiz ve kolay olması da 

küreselleşmeye ortam hazırlamıştır.100 

Teknolojide yaşanan söz konusu gelişmelerle önceden daha katı halde bulunan 

toplumlar, daha interaktif hale gelmiştir.101 Şöyle ki teknoloji bu seviyelere ulaşmadan 

önce toplumlar coğrafi engellerin de etkisiyle kendi kültürleri, inançları ve normları 

dahilinde yaşamlarını sürdürmekte, diğer toplumlar tarafından etkilenmeleri sınırlı 

düzeyde kalmaktaydı. Ancak yakın zamandaki teknolojik gelişmeler, toplumların 

birbirleriyle yakın ilişkiler kurmalarına imkân tanımış, bu ilişkiler sonucunda 

toplumsal değişimler meydana gelmiştir. Küreselleşme ise bu olgunun 

kavramsallaşmış halidir. Dolayısıyla teknoloji-küreselleşme ilişkisinde teknolojinin, 

küreselleşmenin motoru konumunda olduğu ifade edilebilir. Ancak burada şu önemli 

hususa dikkat çekmek gerekir: Teknoloji her ne kadar küreselleşme sürecinde merkezi 

bir konumda olsa da tek etmen değildir. Zira küreselleşme, toplumsal bir olgudur. 

Toplumsal bir olguda toplumun tesirini göz ardı ederek yalnızca teknolojinin etkisini 

var saymak ise determinist bir yaklaşım olacaktır. Ancak bununla beraber, modern 

teknoloji olmadan küreselleşmenin de olmayacağını, küreselleşmeyi mümkün kılanın 

bizzat teknoloji olduğunu da belirtmemiz gerekir.102 Söz konusu teknoloji ise daha 

önce de ifade ettiğimiz üzere Sanayi Devrimi ile dönüşüm yaşayan modern 

teknolojidir.  

Birinci bölümde zikrettiğimiz üzere modern teknoloji, Batı toplumunda önemli 

değişimlere sebep olmuştur. Modern teknoloji aracılığıyla küreselleşme ise yukarıda 

da belirttiğimiz üzere dünya genelinde toplumları etkilemiştir ve etkilemeye devam 

etmektedir. Bu bağlamda teknolojinin hem küreselleştirici hem de küreselleşen bir 

konumda olduğu ifade edilebilir. Şöyle ki modern teknoloji küreselleşmeyi mümkün 

 
100 Robert O. Keohane - Joseph S. Nye Jr., “Globalization: What’s New? What’s Not? (And So What?)”, 

The Global Transformations Reader: An Introduction to the Globalization Debate, ed. David Held 

- Anthony G. McGrew (Cambridge, BK : Malden, MA ABD: Polity Press, 2003), 80. 
101 Ritzer - Dean, Globalization: A Basic Text, 22. 
102 Veysel Bozkurt (ed.), Küreselleşmenin Insani Yüzü (İstanbul: Alfa, 2000), 26-27. 



36 
 

kılarken aynı zamanda küreselleşmeyle birlikte dünya çapında yayılma fırsatı da 

yakalayarak diğer toplumları etkilemektedir.  

C. Küreselleşmenin Etkisi 

Modern teknolojiyle kuvvet bulan küreselleşmenin etkilediği alanların başında 

ekonomi gelmektedir. Gelişen teknoloji ve sermaye transferinin artmasıyla birlikte 

mal ve hizmet ticareti gelişmiş; piyasalar, ulusal ekonomileri bir araya getirerek 

ekonomik ilişkilerin küresel çapta yoğunlaşmasını sağlamıştır.103 Bu ifadeleri açmak 

gerekirse, teknolojideki gelişmeler uluslararası çapta ticaret yapılmasına imkân 

tanımıştır. Nitekim ulaşım teknolojileriyle, ürünler dünyanın bir noktasından diğer 

noktasına kolaylıkla nakledilebilirken iletişim ve bilgi işlem teknolojileriyle, söz 

konusu ticari sürecin takibi ve uygulanması tek bir merkezden yapılabilmektedir.104 

Bunun yanında bilgisayar teknolojilerinin de katkısıyla internet üzerinden bir para 

biriminden diğer para birimine geçiş imkânı doğmuş, bu durum ise ülkeler arası 

sermaye transferini artırarak ulusal piyasaları küresel bazda birbirine bağımlı hale 

getirmiştir. Böylelikle finans piyasalarında yaşanan küreselleşme, finans kurumlarının 

da küreselleşmesini doğurmuştur.105 Zira büyük boyutlarda veri işleyen bilgisayarlar 

ve anlık veri aktarımını sağlayan internet olmaksızın; karmaşık finansal ürünlerin 

fiyatlandırılması ve ticaretinin yapılması; büyük ve hızlı işlemlerin yönetilmesi ve bu 

işlemlerin kayıtlarının oluşturulması mümkün değildir.106  

Küreselleşmenin ekonomik bir fenomen olduğu yönünde ifadeler mevcut 

olmakla birlikte,107 kültür de küreselleşmenin yoğun olarak etkilediği bir alandır. 

Küreselleşmeyle birlikte; bir toplumun inançları, değerleri ve yaşam biçimleri olarak 

 
103 Steger, Globalization, 37. 
104 Jerath, Science, Technology and Modernity, 126. 
105 Junus Ganiev, “Küreselleşme, Finansal Piyasalar ve Kriz”, İktisat Politikası Araştırmaları Dergisi 

1/2 (2014), 119-121. 
106 Dilip K. Das, “Globalization in the World of Finance: An Analytical History”, Global Economy 

Journal 6/1 (2006), 2. 
107 Deepak Nayyar, “Globalisation, History and Development: A Tale of Two Centuries”, Cambridge 

Journal of Economics 30/1 (2006), 137. 



37 
 

tanımlanabilecek olan kültür, dünya çapında yayılma imkânı bulmaktadır.108 Dünya 

genelinde yaşayan çeşitli kültürler, teknoloji aracılığıyla birbirleriyle etkileşime 

geçmekte ve birbirlerini etkilemektedir. Ancak söz konusu yayılma ve etkileme her 

toplumda aynı seviyede olmamaktadır. Güçlü olan toplumların kültürleri, nispeten 

daha “güçsüz” durumda olan toplumların kültürlerinden daha fazla yayılmakta ve 

etkilemektedir. Bu bağlamda, kültürel anlamda diğer toplumları en çok etkileyen 

toplumun, genel olarak Batı, özel olarak da ABD olduğu ifade edilebilir.109 Batı, 

temelde teknoloji olmakla beraber, dünya genelinde ihraç ettiği çeşitli ürünlerle ve 

fikirlerle birlikte kültürünü de ihraç etmektedir. Bunların dünya genelinde ithal 

edilmesiyle de kültürel bir küreselleşme yaşanmaktadır. Bu anlamda ekonomik 

küreselleşmenin, kültürel küreselleşmenin önemli bir ayağı olduğu ifade edilebilir.  

 Ekonomik ve kültürel alandaki konumu göz önüne alındığında küreselleşme 

olgusunda baş aktörün, ABD merkezde olmak üzere Batı olduğu görülmektedir. Bu 

durum şaşırtıcı değildir. Şöyle ki birinci bölümde de ifade ettiğimiz üzere modern 

teknolojinin menşei Batı’dır. Modern teknolojinin ideolojisi kısmında zikrettiğimiz 

özelliklerle birlikte modern teknoloji, içinden çıktığı toplumda önemli etkilere sahip 

olmanın yanında, o toplumun eliyle diğer toplumları da etkilemektedir. Söz konusu 

etki ise küreselleşme olgusu altında vücut bulmaktadır. Bu bağlamda küreselleşmenin, 

Müslümanlar da dahil olmak üzere neredeyse tüm toplumları etkilediği göz önüne 

alındığında; Müslümanların, gündelik hayatta yol göstermesi açısından bir nevi 

rehberi ve toplumsal durumu yansıtması açısından bir nevi aynası olan fetvalarda da 

etkisi olduğu görülmektedir. Bu etki ise fetvalardaki örf anlayışında yaşanan 

değişimde kendini göstermektedir. Bu nedenle örf mefhumunu incelemek 

gerekmektedir.  

 
108 Peter L. Berger - Samuel P. Huntington (ed.), Many Globalizations: Cultural Diversity in the 

Contemporary World (Oxford ; New York: Oxford University Press, 2002), 2; Ritzer - Dean, 

Globalization: A Basic Text, 206. 
109 Ritzer - Dean, Globalization: A Basic Text, 206. 



38 
 

II.  Örfün Küreselleşmesi 

Teknolojinin gelişmesiyle fıkhın tali kaynaklarından olan örf de 

küreselleşmenin etkisi altına girmiştir. Bu etkinin açık bir şekilde ortaya konulabilmesi 

için küreselleşme öncesi örf ile küreselleşme sonrası örfün mukayese edilmesi 

gerekmektedir. Mukayesenin ana unsuru ise örfün kapsamı olacaktır.  

A. Küreselleşme Öncesi Örf Anlayışı 

Adet ve teamül ifadeleriyle çoğunlukla eş anlamlı olarak kullanılan örf,110 

ekseriyetle fıkıh usulü eserlerinde tahsis, takyit ve istihsan gibi meselelerde nassa ve 

ahkâma etkisi bağlamında ele alınmaktadır. Bunun yanında örfün mahiyetine dair 

açıklamalar da yapılmış olup; ne tür örflerin mevcut olduğu, örfün neleri kapsadığı, 

fetvalarda ne gibi örnekleri olduğu çeşitli fıkıh eserlerinde incelenmiştir. Klasik 

kaynaklarda genel olarak örfün kapsamının tam olarak ele alınmadığı ve daha çok 

muhassis ve mukayyit olma özellikleri bağlamında değerlendirildiği görülmektedir. 

Tahsis, takyit ve istihsanla ilgili meselelerin konumuzla doğrudan ilgisi olmaması 

nedeniyle örfün ahkama etkisini değil, türlerini ve kapsamını inceleyeceğiz. 

Örf konusunu ele alan eserlerde örf, çeşitli taksimata tabi tutulmuştur. Ancak 

çalışmamızda, diğer eserlerde yer alan sınıflandırmaları da kapsayıcı olması nedeniyle 

İbn Âbidîn’in (ö. 1252/1836) Neşrü’l-ʿarf fî binâʾi baʿzi’l-ahkâm ʿale’l-ʿurf isimli 

risalesinde yer alan örf taksimini esas alacağız. Buna göre örf; şer‘î, âm ve hâs olmak 

üzere üçe ayrılırken her birinin altında örf; amelî ve kavlî olarak ikiye ayrılmaktadır. 

Bunun haricinde âm ve hâs örf ise şer‘î delillere ve naslara uyumlu olup olmaması 

(sıhhat-fesad) açısından ikiye ayrılmış; her açıdan uyumlu olmayıp nassı terk etmeye 

sebep olacak olanlar itibara alınmamışken kısmen aykırı olanlar belli şartlarla itibara 

alınmıştır.111 Bu taksimi açıklamak gerekirse, amelî veya kavlî olan örf; ya şer‘î ya âm 

ya da hâstır. Âm veya hâs olan ise ya şeriata uyumludur ya da değildir. Bu bağlamda 

şer‘î delillere ve nassa tamamen aykırı olup itibara alınmaması nedeniyle fasid örfü ve 

zamanla değişmeyip sabit olması nedeniyle şer‘î örfü incelemeyip yalnızca örfün 

 
110 Ömer Nasuhi Bilmen, Hukūk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmûsu (İstanbul: Bilmen Yayınevi, 

1985), 1/17. 
111 İbn Âbidîn, Mecmuatu Resail-i İbn Âbidîn, 2/114-116. 



39 
 

kapsamını ve sınırlarını ifade eden örf-i âm ve örf-i hâssı ele alacağız. Örf-i amelî ve 

örf-i kavlî ise müstakil olarak değil örf-i âm ve örf-i hâs kapsamında 

değerlendirilecektir.  

1. Örf-i Âm 

Örf-i âm, umum ifadesinden de anlaşılacağı üzere kapsamı geniş olan örfü 

ifade etmektedir. Bu örf türü hakkında fıkıh kaynaklarında çeşitli tanımlamalar ve 

örneklendirmeler yapılmıştır. Ancak tanımları ve verilen örnekleri incelediğimizde 

örf-i âmmın kapsamı hakkında temelde iki farklı yaklaşımın olduğunu görmekteyiz.   

Örf-i âmmı ele alan eserlerin çoğunda ifade edilen ilk yaklaşıma göre örf-i âm; tüm 

ülkelerde, bütün insanlar arasında geçerli olan örftür. Daha çok yakın tarihli eserlerde 

ifade bulan ikinci yaklaşıma göre ise örf-i âm, Müslüman ülkelerde geçerli olan örftür.  

İlk yaklaşımda yer alanlar, örf-i âmmı ya tanımlarken ya da incelerken    

“insanlar” (الناس),112 “tüm topluluklar” )الطوائف                                                       ”tüm/çoğu beldeler“ 113,)جميع 

)سائر  ) ”diğer beldeler“ 115,)جميع-عامة  الناس( ”tüm insanlar“ 114,)كل الأمصار/جميع-  كل البلاد(

 gibi kapsayıcı ifadeler kullanmıştır. Bu ifadelerden de anlaşıldığı üzere örf-i 116 البلاد

âm, bütün beldelerde, tüm topluluklar ve insanlar tarafından kabul edilen ve yaygınlık 

kazanan örftür. İkinci yaklaşımda yer alanlara göre ise örf-i âm ifadesi yalnızca 

 
112 Zeynuddîn b. İbrahîm b. Muḥammed el-Mıṣrî İbn Nuceym, el-Eşbâh ve’n-nezâîr alâ mezhebi Ebî 

Hanîfe en-Nuʿmân (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1999), 79; İbn Âbidîn, Mecmuatu 

Resail-i İbn Âbidîn, 2/117. 
113 Ebu’l-ʿAbbâs Aḥmed b. İdrîs el-Karâfî, Envâru’l-burûk fî envâri’l-Furûk (Kuveyt: Daru’n-Nevâdir, 

ts.), 1/187. 
114 İbrâhîm b. Mûsâ el-Laḫmî el-Ğırnâṭî eş-Şâṭıbî, el-Muvâfakât, thk. Ebû ʿUbeyde Meşhûr b. Ḥasen es-

Selmân (b.y.: Dâru İbn ʿAffân, 1417/1997), 2/509; Muhammed Hâlid el-Etâsî, Şerhu’l-Mecelle 

(Pakistan: Mekteb-i Hakâniyye, ts.), 1/79; Muhammed Ebû Zehra, Usûlu’l-Fıkh (b.y.: Daru’l-

Fikri’l-Arabî, ts.), 274; Vehbe ez-Zühaylî, Usûlü’l-fıkhi’l-İslâmî (Şam: Daru’l-Fikr, 1986), 829; 

Ahmet Muhammed ez-Zerka, Şerhu’l-Kavâʿidi’l-Fıkhiyye (Şam: Daru’l-Kalem, 1989), 219; 

Muhammed Mustafa Şelebî, Usûlü’l-fıkhi’l-İslâmî (b.y.: ed-Dârü’l-Câmi’iyye, ts.), 327. 
115 Mustafa Ahmet ez-Zerka, el-Medhalü’l-fıkhiyyü’l-ʿâm (Şam: Daru’l-Kalem, 2004), 2/877; Bâvâ, 

“Kâidetu tağayyuru’l-fetâva ve’l-ahkâm bi tağayyuri’z-zaman ve’l-mekân ve tatbîkâtuha’l-

muâsıra”, 49. 
116 Selim Rüstem Bâz, Şerhu’l-Mecelle (Beyrut: el-Matbaatu’l-edebiyye, 1923), 35. 



40 
 

Müslüman ülkeleri )البلاد الإسلامية(, kapsamaktadır.117 Çünkü bilâd-ı İslâm haricindeki 

toplumların ahkâmını, İslam belirlemediği gibi örflerine de itibar edilmesi söz konusu 

değildir.118 Nitekim Büyük Ali Haydar Efendi’nin (1837-1903) de ifade ettiği üzere 

“örf ve teamül ise ictimâ-ı ümmete mübtenîdir”.119  

Her iki yaklaşımın ifadeleri incelendiğinde ortada bir tearuzun bulunduğu 

görülmektedir. Zira bir gruba göre örf-i âm tüm beldeleri kapsarken diğer gruba göre 

yalnızca İslam beldelerini kapsamaktadır. Ancak ikinci grupta yer alan Ahmet Fehmî 

Ebû Sünne’nin (ö. 2003), İbn Âbidîn’in örf-i âm tanımına yaptığı şerh, ortada bir 

tearuzun olmadığını göstermektedir. Şöyle ki Ebû Sünne, İbn Âbidîn’in örf-i âm 

tanımında120 yer alan “el-bilâd” kelimesindeki elif lâm takısının, ahd için olduğunu ve 

ma‘hûdun ise İslam beldeleri olduğunu belirtmiştir.121   Nitekim lâm-ı ta‘rifin, başına 

geldiği kelimede ahd için kullanılması, söz konusu kelimenin muayyen bir 

içeriğe/manaya delalet ettiğini göstermektedir.122 Bu açıklamaya göre örf-i âm için 

kullanılan “el-bilâd”, “en-nâs” ve “et-tavâif” gibi ifadelerdeki bilinen mana ise İslam 

beldeleri ve Müslümanlardır. Şöyle ki her ne kadar el-bilâd (beldeler), en-nâs 

(insanlar) ve et-tevâif (topluluk) ifadeleri yer yüzündeki tüm beldeleri, tüm insanları 

ve tüm toplulukları kapsıyor olsa da başlarındaki elif-lâm takısının kullanım amacı 

nedeniyle yer yüzündeki tüm beldeleri, tüm insanları ve tüm toplulukları değil yalnızca 

belli bir bölgeyi, belli insanları ve belli bir topluluğu kapsamaktadır ki bu da İslam 

beldeleri ve Müslümanlardır. Dolayısıyla söz konusu mutlak ifadelerin 

 
117 Ahmed Fehmî Ebû Sünne, el-Urf ve’l-âde fî ra’yi’l-fukahâ’ (Kahire: Matbatu’l-Ezher, 1947), 19; 

Abdulkerim Zeydân, el-Vecîz fî usûli’l-fıkh (b.y.: Müessesetü Kurtuba, ts.), 253; Ömer b. 

Abdülkerim el-Cîdî, el-Urf ve’l-âde fî’l-mezhebi’l-Mâlikî ve mefhûmuha ledâ ulemai’l-Mağrib 

(Fas: Matbaatu Fedâle, 1982), 98; İhsan Şenocak, İslâm Hukukunda Örfün Hükümlere Etkı̇sı̇ 

(Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2011), 16; Yakup 

b. Abdulvehhab el-Bâhisîn, Kâidetu’l-Âdetu Muhakkemetun (Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 2012), 40; 

Abdullah Kahraman, Fıkıh Usûlü: Giriş-Deliller-Hükümler-Hüküm Çıkarma Yöntemler (İstanbul: 

Rağbet yayınları, 2016), 210. 
118 Ebû Sünne, el-Urf ve’l-âde fî ra’yi’l-fukahâ’, 19; Cîdî, el-Urf ve’l-âde fî’l-mezhebi’l-Mâlikî ve 

mefhûmuha ledâ ulemai’l-Mağrib, 98; Bâhisîn, Kâidetu’l-Âdetu Muhakkemetun, 40. 
119 Büyük Ali Haydar Efendi, Usul-i Fıkıh Dersleri (İstanbul: Üç Dal Neşriyat, ts.), 20. 
120 (Örf-i âm için) “وهو ما تعامله عامة أهل البلاد ”  İbn Âbidîn, Mecmuatu Resail-i İbn Âbidîn, 2/125. 
121 Ebû Sünne, el-Urf ve’l-âde fî ra’yi’l-fukahâ’, 19. 
122 Mehmed b. Pîr Ali b. İskender el-Birgivî, “İzhâru’l-esrâr”, Mecmûatu’n-Nahv (İstanbul: Şifa 

Yayınevi, 2010), 160. 



41 
 

kullanılmasının sebebi; bu ifadelerin, ilgili müelliflerin zihinlerinde, zikrettiğimiz 

manalara delalet etmesidir. Buna göre ilk yaklaşımı “mutlak”, ikinci yaklaşımı da onun 

“mukayyidi” olarak kabul ederek iki grubu cemetmek mümkündür. Bu anlamda, 

İbrahim Kâfi Dönmez ’in İslam Hukuk İlminin Esasları (Usûlü’l-Fıkh) isimli eseri, 

söz konusu takyit için iyi bir misaldir. Zekiyyüddin Şa‘bân’ın Usûlü’l-Fıkhi’l-İslâmî 

eserinin tercümesi olan bu kitapta müellif, örf-i âmmı,                                                                            

 ifadeleriyle tanımlarken123 mütercim; bu ”هو الذي يتعارفه أهل البلاد جميعا في زمن من الأزمنة“

ibareyi, “herhangi bir devirde bütün müslüman ülkelerde halkın bir davranışı veya bir 

lafzın özel bir anlamda kullanılmasını adet edinmesidir” şeklinde tercüme etmiştir.124 

Görüldüğü üzere metnin aslında mutlak olarak “el-bilâd” ifadesi kullanılmışken 

mütercim tarafından bu ifade, “Müslüman ülkeler” olarak takyit edilmiştir.  

Yukarıda zikrettiklerimiz haricinde başka deliller de örf-i âmmın kapsamının 

İslam beldeleriyle sınırlı olduğunu göstermektedir. Öncelikle İbn Âbidin’in risalesine 

dönecek olursak; müellifin de metinde, kendi kullanmış olduğu mutlak ifadeleri 

kayıtladığı görülmektedir. Şöyle ki İbn Âbidîn, umumî geçerliliği olan adetlerin 

değiştirilmesinin zorluğundan bahsederken “العصر في عامة بلاد الإسلام اعتاده عامة أهل   ”ما 

ifadelerini kullanmıştır.125 Bu ifadelerde görüldüğü üzere İbn Âbidîn, “dönemin 

insanlarının umumu” ifadesini “İslam beldelerinin umumunda” ifadeleriyle 

kayıtlamıştır. Hem “umum” hem de “dönemin insanları” ifadelerinin de gösterdiği 

üzere örf-i âm, bir dönemdeki tüm toplumları değil yalnızca İslam toplumunu ifade 

etmektedir.  

Örf meselesini ele alan eserlerde (bilhassa klasiklerde) gördüğümüz kadarıyla 

örfe dair verilen örnekler de genel olarak İslam coğrafyasını kapsamaktadır. Söz 

gelimi, müellifler örfü açıklarken yalnızca Şam, Mısır ve Irak gibi İslam beldelerini 

kullanmaktadırlar.126 Dönemin şartları göz önüne alındığında, İslam’ın hakimiyeti 

 
123 Zekiyyüddin Şa’bân, Usûlü’l-fıkhi’l-İslâmî (Beyrut: Darü’l-Kütüb, 1971), 192. 
124 Zekiyyüddin Şa’bân, İslâm Hukuk İlminin Esasları (usûlü’l-Fıkh), çev. İbrahim Kâfi Dönmez 

(Ankara: TDV Yayınları, 2011), 196. 
125 İbn Âbidîn, Mecmuatu Resail-i İbn Âbidîn, 2/120. 
126 Karâfî, el-Furûḳ, 188; Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî 

es-Süyûtî, el-Eşbâh ve’n-Nezâîr (b.y.: y.y., 1411/1990), 93. 



42 
 

dışındaki toprakların örneğin Rumların adetlerinin itibara alınması makul 

görünmemektedir. Zira söz konusu dönemlerde günümüzdeki gibi küresel bir dünya 

tasavvuru bulunmadığı için toplumsal farklılıklar daha keskindir.  

Örf-i âm ile ilgili diğer önemli bir nokta ise örf olarak değerlendirilen amelin 

veya kavlin kim/kimler tarafından vazedildiğidir. Kimi eserlerde geçtiği üzere bu tür 

örfü kimin vazettiği, kimlerin başlattığı bilinmemektedir.127 Bu açıklamalar isabetli 

gözükmektedir. Nitekim eserlerde, örf-i âmma dair verilen örneklerin; istısnâ‘, sâkiden 

su içmek, dâbbe128 ifadesinin kapsamı gibi başlangıç noktasının tespit edilmesinin 

neredeyse imkânsız olduğu genel uygulamalar ve ifadeler oldukları görülmektedir. İbn 

Âbidîn’in yapmış olduğu örf-i âm tanımında “eski olsun, yeni olsun” kaydındaki,129 

yeni örfün başlangıcının bilinmesi imkân dahilinde görünebilir.  Buna göre geçmişten 

gelen örfün ortaya çıkışını belirlemek zor olsa da sonradan örf haline gelen bir 

uygulamanın veya ifadenin başlangıç noktasının tespit edilmesi mümkün olabilir. 

Ancak buradaki yeni ifadesinden maksadın sahabe döneminden sonra ortaya çıkan 

teamüllerin olduğu göz ardı edilmemelidir. Zira “eski olsun, yeni olsun” kaydını 

getirmesinin sebebi; örf-i âmmı, sahabe döneminden beri geçerli olan teamüller olarak 

sınırlayanlara karşı cevap vermek içindir.130 Bu bağlamda İbn Âbidîn’in “yeni” olarak 

nitelediği örf, sahabeden sonra ortaya çıkması açısından yenidir ki bu durumda yeni 

olanın nerede ve ne zaman ortaya çıktığının belirlenmesi yine pek mümkün değildir. 

Zira “sahabeden sonrası” oldukça muğlak bir kayıt olup söz konusu yeni örf, herhangi 

bir yerde ve zamanda başlamış olabilir.  

Örf-i âmma dair bu açıklamaların ardından örneklere geçecek olursak; bu 

konuda kaynaklarda çeşitli misaller verilmiş olmakla birlikte, bunlardan en sık tekrar 

edilenlerini incelemekle iktifa edeceğiz. Bu bağlamda söz konusu örneklerden, örf-i 

 
127 Küçük Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 1/95; Ebû Sünne, el-Urf ve’l-âde fî ra’yi’l-fukahâ’, 

19. 
128 Yük ve binek hayvanları 
129 Tanım şu şekildedir: “وهو ما تعامله عامة أهل البلاد سواء كان قديما أو حديثا” İbn Âbidîn, Mecmuatu Resail-i 

İbn Âbidîn, 2/125. 
130 İbn Âbidîn, Mecmuatu Resail-i İbn Âbidîn, 2/124. 



43 
 

âm-ı amelî için: İstısna‘ akdi ve hamamın kullanımı; örf-i âm-ı kavlî için ise: Haram 

ve adım atmak ifadesi misallerini inceleyeceğiz.  

İstısna‘  akdi, örf-i âm için verilen örneklerin başında gelmektedir. Belirli bir 

ücret karşılığında belirli bir ürünün yaptırılması olarak ifade edilebilecek olan istısna‘, 

insanlar arasında yaygınlık kazanması itibarıyla örf-i âm olarak kabul edilmiştir.131 

Zira var olmayan bir şeyin ücret karşılığında imal ettirilmesi olmaksızın ticari 

faaliyetlerin aksaması ve pek çok ihtiyacın karşılanamaması kaçınılmazdır. Bu durum 

ise söz konusu akdin insanlar arasında yaygınlık kazanmasına yol açmıştır. Hamama 

gitmek de aynı şekilde insanlar arasında şayi olması nedeniyle, örf-i âm olarak 

değerlendirilmiştir.132  Temizliğin aslî bir ihtiyaç olması ve günümüzdeki gibi hususi 

banyoların kısıtlılığı, insanların birer temizlik mekânı olan hamamları yaygın olarak 

kullanmalarına neden olmuş, bu durum ise zikrettiğimiz üzere âm bir örf haline 

gelmiştir. 

Örf-i âm-ı kavlîye gelecek olursak, fiiller için kullanılan haram ifadesi örnek 

teşkil etmektedir. Şöyle ki haram ifadesi, dildeki kullanımına göre yalnızca fiiller için 

kullanılıp bir şeyin zatı için kullanılmazken örfteki kullanımla birlikte bir şeyin zatı 

için de kullanılır olmuştur. Örneğin “Leş, kan, domuz eti…….size haram kılındı”133 

âyet-i kerimesinde haram kılınma ifadesi bizzat leş, kan ve domuz eti için kullanılmış 

olmakla birlikte haram kılınan bizatihi bu şeyler değil, bunların yenmesidir.134  

Lügat manasından farklı bir şekilde kullanılan diğer bir örfî kullanım ise “ayak 

basmak” ifadesidir. Arapça “القدم  olarak geçen bu ifade; sözlükte, ayağı yere ”وضع 

basmak anlamına gelirken örfte, bir yere girmek anlamına gelmektedir. Bu nedenledir 

ki bir kişi “filancanın evine ayağımı basmam” diye yemin ederse içeriye emekleyerek 

veya binek üstünde girse bile yeminini bozmuş olur. Bunun yanında içeriye girmeden 

yalnızca bir ayağını bassa yeminini bozmuş olmaz.135 Çünkü örf-i âm nedeniyle; söz 

konusu ifadeden maksat, ayağın yere basılması değil, zikredilen mekâna girilmesidir. 

 
131 İbn Âbidîn, Mecmuatu Resail-i İbn Âbidîn, 2/116. 
132 İbn Nuceym, el-Eşbâh ve’n-Neẓâîr, 79; İbn Âbidîn, Mecmuatu Resail-i İbn Âbidîn, 2/116. 
133 el-Mâide 5/3 
134 Karâfî, el-Furûḳ, 188. 
135 İbn Âbidîn, Mecmuatu Resail-i İbn Âbidîn, 2/114; Küçük Ali Haydar Efendi, Dürerü’l-Hükkâm, 96. 



44 
 

Örf-i âmma dair zikrettiğimiz bu örneklerin ardından, örfün daha “sınırlı” bir alanını 

ifade eden örf-i hâssı inceleyebiliriz.  

2. Örf-i Hâs 

Kaynaklarda örf-i hâssa dair yapılan açıklamalardan tespit edebildiğimiz 

kadarıyla ne kapsamına ne de içeriğine dair, müellifler arasında bir ihtilaf 

bulunmamaktadır. Bu bağlamda örf-i hâs; belli bir beldede veya belli bir işte 

uzmanlaşmış bir topluluk içinde yaygın olan teamüller olarak tanımlanmaktadır.136   

Örf-i âmma nazaran daha sınırlı bir kesimi kapsayan bu örf türü, bölgeden bölgeye ve 

çevreden çevreye değişiklik göstermektedir. Bu nedenle, söz konusu çeşitliliğin de 

etkisiyle kaynaklarda örf-i hâssa dair pek çok örnek bulunmaktadır. Bu örneklerden 

örf-i hâs-ı amelî için: Evin satımında merdivenin akde dahil olup olmaması  ve 

dokumacının kendisine dokuması için verilen iplikten ücretini alması; örf-i hâs-ı kavlî 

için: sakatatın et sayılıp sayılmaması ve nahivcilerin fiil ifadesini kullanım biçimi, 

misallerini inceleyeceğiz.  

Bey‘ akdi kapsamında anahtarların, evin satımı sırasında akde zikredilmeksizin 

dahil olacağı meselesiyle bağlantılı olarak örf-i hâssın kapsamı ve içeriğiyle alakalı 

güzel bir örnek bulunmaktadır. Söz konusu örnekte, bir ev satılırken eve bitişik 

olmayan merdivenlerin de akitte zikredilmeksizin satıma dahil olup olmadığı 

incelenmektedir. Kaideye göre evin satımında söz konusu yapıya dahil veya bitişik 

olmayan şey akde dahil olamazken Kahire özelinde, dahil olacağı yönünde fetva 

verilmiştir. Zira Kahire’deki evler çok katlıdır ve merdivenler olmaksızın evlerin 

kullanımı mümkün olmamaktadır.137 Diğer bir örnek ise dokumacının, dokuması için 

kendisine verilen eğrilmiş ipliğin bir kısmını, yaptığı işin ücreti olarak alıp 

alamayacağıdır. Yapılan işin bir parçasını ücret olarak vermek caiz olmamakla birlikte 

 
136 Karâfî, el-Furûḳ, 187; İbn Âbidîn, Mecmuatu Resail-i İbn Âbidîn, 2/114, 132. 
137 Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî İbn Nüceym, el-Bahru’r-râîk şerhu Kenzi’d-dakâik 

(Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1997), 5/489-490; İbn Âbidîn, Mecmuatu Resail-i İbn 

Âbidîn, 2/132. 



45 
 

Belh uleması söz konusu uygulamanın kendi beldelerinde örf olması nedeniyle cevaz 

vermiştir.138 

Yemin bahsiyle alakalı bir mesele kavlî örf-i hâs için örnek teşkil etmektedir. 

Buna göre bir kişi et yemeyeceğine dair yemin etse ve işkembe, karaciğer ve dalak 

gibi hayvanın sakatat türünden bölgelerini yiyecek olsa yeminini bozmuş olup 

olmayacağı üzerinde ihtilaf edilmiştir. Kûfe ehli, söz konusu kısımları da et ifadesi 

kapsamında değerlendirdikleri için Kûfe uleması; zikredilen şahsın, yeminini bozmuş 

olacağını ifade etmiştir. Bununla beraber, Burhânnedîn el-Buhârî (ö. 616/1219), bu 

kısımların kendi beldelerinde et olarak adlandırılmadığını belirterek söz konusu 

şahsın, kendi beldelerinde yeminini bozmuş olmayacağını belirtmiştir.139 

Örf-i hâs-ı kavlî için bir diğer örnek ise nahivcilerin fiil ifadesini kullandıkları 

anlamdır. Nahivciler, olay ve durum manasına gelen fiil ifadesini; gelecek, şimdiki ve 

geçmiş zamanlarla birleştirerek haddi zatında olayın zamanını da içerecek şekilde 

kullanmışlardır.140 Görüldüğü üzere belli bir işin (nahiv) ehli olan nahivciler, sözlükte 

geçerli olan manaya, kendi aralarındaki örfe binaen farklı bir anlam vermişlerdir.      

Örf-i hâssa dair vermiş olduğumuz örneklerle birlikte; küreselleşme öncesi örf 

anlayışının nasıl olduğunu, örfün kapsamı ve içeriği ekseninde değerlendirmiş olduk. 

Bir sonraki başlıkta küreselleşme sürecinin, kapsamı ve içeriği bağlamında örf 

anlayışında ne gibi bir etkisi olduğunu inceleyeceğiz. 

B. Küreselleşme Sonrası Örf Anlayışı 

Günümüz fetva kurullarının kararlarını incelediğimizde, küreselleşmenin 

tesirini, örf telakkisinde görmekteyiz. Örf, Müslümanlar tarafından yaygın olarak 

kabul gören uygulamaları, kullanımları vb. yaygın teamülleri belirtmektedir. Bu 

teamüller ise günümüzde pek çok açıdan değişime uğramıştır. Örf, zaman içinde 

 
138 Ebu’l-Meʿâlî Maḥmûd b. Aḥmed b. Abdulaziz b. ʿOmar b. Mâze el-Ḥanefî Burhâneddîn el-Buhârî, 

ez-Zahîretü’l-Burhâniyye, thk. Ebû Ahmed el-Adlî vd. (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1440/2019), 11/511-512; İbn Âbidîn, Mecmuatu Resail-i İbn Âbidîn, 2/116. 
139 Ebu’l-Meʿâlî Maḥmûd b. Aḥmed b. Abdulaziz b. ʿOmar b. Mâze el-Ḥanefî Burhâneddîn el-Buhârî, 

el-Muhîtu’l-Burhânî fi’l-fıkhi’n-Nuʿmânî, thk. ʿAbdulkerîm Sâmî el-Cundî (Beyrut: Dâru’l-

Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1424/2004), 5/282-283. 
140 Karâfî, el-Furûḳ, 187. 



46 
 

değişen bir mahiyette olduğu için bu durum anlaşılabilir. Ancak günümüzde, modern 

teknoloji ve onun bir nevi tesir sürecini ifade eden küreselleşme unsurları 

bulunmaktadır. Bu durum ise örfün içeriği haricinde söz konusu içeriğin mahiyeti ve 

kapsamında da değişime yol açmıştır. Şöyle ki toplumsal hayatın önemli iki unsuru 

olan ekonomi ve kültürün, küreselleşme etkisi altına girmesiyle birlikte 

Müslümanların ekonomik ve kültürel anlamda pek çok teamüllerinde de bu etki 

görülmektedir. Kullanılan teknolojilerden, giyilen kıyafetlere; ticari ve finansal 

uygulamalardan, düşünceye pek çok alanda bu durum gözlemlenebilir. Söz konusu 

teamüllerin, çoğunlukla Batı menşeli olması nedeniyle içerikte; küresel çapta geçerli 

olması nedeniyle de kapsamda değişim söz konusudur. Günümüz fetva kurullarının 

kararlarında bu türden bazı uygulamaların, örf olarak nitelendirilmesi ise belirttiğimiz 

üzere fıkhî anlamda örf telakkisinin de değiştiğini göstermektedir. Söz konusu yeni örf 

anlayışı, klasik örf anlayışından farklı olarak küreseldir. Küresel örf anlayışının, klasik 

örf anlayışından hangi açılardan farklılaştığını ortaya koymak için meseleyi örf-i âm 

ve örf-i hâs kavramları altında incelemek, farklılığı vuzuha kavuşturacaktır.  

1. Örf-i Âm 

Küresel örf anlayışı, oldukça geniş bir bölgeyi kapsaması nedeniyle örf-i âm 

gibi görünse de klasik örf-i âmmın kapsam ve içeriğiyle kıyasladığımızda, durumun 

pek de öyle olmadığı görülmektedir. Klasik anlayışın aksine küresel örf, adından da 

anlaşılacağı üzere yalnızca İslam coğrafyasını değil tüm dünyayı kapsamaktadır. 

Bunun yanında klasik yaklaşımda örf-i âmma dair verilen genel teamül örneklerinin 

aksine küresel örfte kompleks teamüller de yer almaktadır. Şöyle ki klasik örf-i âm 

için istısna‘ gibi basit ve genel geçerliliği olan bir sözleşme örnek olarak verilirken 

üçüncü bölümde inceleneceği üzere, günümüzde küresel anlamda geçerliliği olan 

akreditif gibi kompleks bir uygulama örf olarak nitelendirilebilmektedir. Bu 

farklılıkların yanı sıra, küresel örfün içeriği çoğunlukla Batı menşeliyken ve ne zaman 

başladığı belirlenebilirken örf-i âm belli bir beldeye veya bölgeye ait olmadığı gibi 

başlangıcı da belirlenememektedir veya belirlenmesi oldukça güçtür. Bu bağlamda 

örf-i âmmın, küreseli kapsamadığı ifade edilebilir. Ancak bununla beraber, yakın 

tarihli eserlerde örf-i âmmın kapsamına dair yapılan değerlendirmelerde küresel 

etkileşimin etkileri de yok değildir. Ebu Sünne ve Mustafa İbrahim ez-Zelmî (ö. 2016) 



47 
 

bu anlamda, biri kayıtlayıcı diğeri de genişletici olması hasebiyle iki farklı örnek teşkil 

etmektedir. 

İlk olarak Ebû Sünne’nin yaklaşımını değerlendirmek gerekirse,  örf-i âmmın 

İslam beldeleriyle sınırlı olduğunun, tespit edebildiğimiz kadarıyla, açıkça ilk defa 

onun eserinde ve ondan sonra gelen, “modern” olarak nitelendirebileceğimiz kimi 

eserlerde zikredilmesini, tüm dünyada geçerli olan teamüller ile örf-i âmmın 

farklılığını ortaya koyma kaygısına dayandırabiliriz. Şöyle ki Ebû Sünne’nin el-Urf 

ve’l-âde fî ra’yi’l-fukahâ’ isimli eseri 1947 yılında yayınlanmıştır. Küresel anlamda 

büyük bir etkileşim örneği olan II. Dünya Savaşı’ndan iki yıl sonra olması ve 

teknolojinin dünyanın geriye kalan kısımlarından belli oranda haberdar olmaya 

elverişli olduğu göz önüne alındığında; örf-i âmmı, dünyanın geriye kalan 

kısımlarından ayrı tutarak İslam beldeleriyle kayıtlama ihtiyacı hissetmiş olması 

kuvvetle muhtemeldir. Klasik dönemde, daha önce de belirttiğimiz üzere bu minvalde 

bir etkileşim ve bir dünya tasavvuru söz konusu olmadığı için böyle bir takyide hacet 

görülmemiş olabilir.  

Örf-i âm ile küreseli ayrı tutan yaklaşıma karşın, Iraklı bir fıkıh profesörü olan 

Mustafa İbrahim ez-Zelmî, küresel çapta geçerli olan teamülleri örf-i âm kapsamında 

değerlendirmiş ve örf-i âm ifadesini parantez içerisinde “uluslararası örf” olarak 

nitelendirmiştir.141 Uluslararası diplomatik kurallar, toplu anlaşmalar ve uluslararası 

ticarî teamülleri örf-i âm kapsamında değerlendirmektedir.142 Şeriat ve hukuk (kânun) 

mukayesesi üzerine çalıştığı143 göz önüne alındığında, modern hukukun bir alt dalı olan 

uluslararası örf ve adet hukukuyla fıkıhtaki örf-i âmmı mezcetmiş olma ihtimali göz 

ardı edilmemelidir. Bununla beraber, küresel vaziyeti itibara alarak örf-i âmmın 

kapsamını geniş tuttuğu da düşünülebilir. Nitekim eserlerinin adında “cedîd” 

ifadesinin yer alması da bir değişiklik/yenilik arayışı içerisinde olduğunu 

göstermektedir. Ancak yaklaşımını temellendirmeden vermesi nedeniyle daha çok, bir 

 
141 Mustafa İbrahim ez-Zelmî, Îzâhu’l-Fevâid fî Şerhi’l-Kavâid ala Nematin Cedîd (Tahran: Neşr-i 

İhsân li’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 2014), 244. 
142 Mustafa İbrahim ez-Zelmî, Usûlü’l-fıkh fî nesîcihi’l-cedîd (Tahran: Neşr-i İhsân li’n-Neşri ve’t-

Tevzî’, 2014), 111. 
143 Vekâlât, “  وفاة العلامّة الكردي مصطفى الزلمي عن 92 عاما”, el-Muctema’ (29 Ekim 2016). 



48 
 

tür modern hukuk uyarlaması görünümüne sahiptir. Her halükârda küreselleşmenin, 

bireylerin teamüllerini aşarak usûlî meseleleri de etkilediğini göstermesi açısından 

önemli bir örnektir. Örf-i âmma dair bu açıklamaların ardından, küreselleşmenin örf-i 

hâssa ne gibi etkisi olduğunu inceleyebiliriz. 

2. Örf-i Hâs 

Belli bir belde veya belli bir işte uzmanlaşmış bir topluluk dahilinde geçerli 

olan teamülleri ifade eden örf-i hâs da küreselleşmeden etkilenmiştir. Bölgeler veya 

ülkeler özelinde ifade etmek gerekirse küreselleşme, her ne kadar farklılıkları azaltıyor 

olsa da belli açılardan farklılıkların varlığını sürdürdüğü, bu nedenle de örf-i hâssın 

devam ettiği ifade edilebilir. Ancak belli bir işte uzmanlaşmış topluluklara 

geldiğimizde klasikten farklı bir durumun oluştuğu görülmektedir. Klasikte örf-i hâs 

için her ne kadar bölge zikretmeksizin mutlak olarak topluluk ifadesi kullanılmış olsa 

da verilen örneklerin belli bir bölge veya ülkeyle sınırlı olduğu görülmektedir. Söz 

gelimi ticaret ehli, bir topluluktur. Ancak Belh ehlinin, dokumacıya icarenin konusu 

olan iplikten ücret ödemeleri örneğinde de görüldüğü üzere belli bir bölgeyle (Belh) 

sınırlı tutulmaktadır. Buna karşın, küreselleşmeyle birlikte belli bir işte söz sahibi olan 

toplulukların, genellikle uluslararası statüye sahip oldukları ve bölgesel olarak sınırlı 

olmadıkları görülmektedir. Sağlık alanında; Dünya Sağlık Örgütü (WHO) ve finans 

alanında; Uluslararası Para Fonu (IMF) buna örnek verilebilir.  

Amelî ve kavlî ayrımına gelecek olursak, her ne kadar İngilizcenin dünya 

çapında kullanımıyla birlikte özellikle terimsel anlamda bazı ortak ifadeler oluşmuş 

olsa da dilsel farklılıkların hâlâ varlığını sürdürmesi nedeniyle küresel kavlî bir örften 

bahsetmek pek mümkün görünmemektedir. Bununla beraber, amelî örfün küresel 

çapta karşılığının olduğu görülmektedir. Bu nedenle küresel bir örf anlayışından 

bahsedilecek olursa, bu büyük oranda (belki de yalnızca) amelî alanda söz konusudur. 

Örf-i âm ve örf-i hâsla yapmış olduğumuz mukayeseler neticesinde görüldüğü 

üzere küreselleşmeyle birlikte küresel çapta geçerli olan bir örf anlayışı oluşmuş ancak 

bu örf telakkisi, klasik örften hem kapsam hem de içerik anlamında farklılık 

göstermektedir. Bu nedenle küresel teamülleri, klasik anlamda örf-i âm olarak kabul 

etmek ve finans alanı gibi belli bir alanda geçerli olan küresel teamülleri de örf-i hâs 



49 
 

kapsamında değerlendirmek doğru olmayacaktır. Buna göre küresel örfü, umum ve 

husus üzerine kurulan tasnifte belli bir yere dahil etmek gerekirse ya ez-Zelemî 

örneğinde gördüğümüz gibi doğrudan örf-i âm kapsamında değerlendirerek örf-i 

âmmın kapsamını genişletecek ya da söz konusu tasnifi biraz daha geliştireceğiz.  

3. Örf- Âm-ı Mutlak ve Örf-i Âm-ı Mukayyed 

Küresel çapta geçerli olan teamülleri, örf-i âm kapsamında, küresel ancak belli 

bir kesim dahilinde geçerli olan teamülleri de örf-i hâs kapsamında değerlendirmek, 

kapsamı genişletmek olarak yorumlanıp kabul edilebilir gibi görünse de problemlidir. 

Öncelikle herhangi bir ayrım yapmaksızın yalnızca İslam coğrafyasına ait olan 

teamüllerle küresele ait olan teamüllerin bir arada değerlendirilmesi; bir süre sonra 

bize ait olanla bize ait olmayanın karışmasına ve birinci bölümde ve küreselleşme 

başlığı altında zikretmiş olduğumuz, zaten gerçekleşmekte olan dönüşümlerin, fetva 

eliyle normalleştirilmesi ve hızlandırılmasına neden olacaktır. Bunun haricinde 

küresel ancak belli bir kesim dahilinde geçerli olan teamülleri, örf-i hâs kapsamında 

değerlendirmek, belli bir bölgeyle sınırlı olana, bölgesel sınırı olmayanı dahil etmek 

olacaktır. Bu ise bir nevi; âm olanın, hâssın altında yer alması gibi olup kendi 

içerisinde çelişki oluşturmaktadır. 

Örf-i âm ile ilgili açıklamaya şöyle bir itirazın gelmesi mümkündür: Klasik 

anlamda örf-i âm kapsamında değerlendirilen teamüller, her ne kadar İslam coğrafyası 

itibara alınarak örf olarak nitelendirilmişse de İslam coğrafyası haricinde de 

uygulanmış olabilir. Örneğin istısna‘ akdinin Müslümanlar haricinde diğer 

toplumlarda da mevcut olmaması gibi bir durum pek makul görünmemektedir. Bu 

nedenle günümüzdeki bazı teamüller, her ne kadar küresel çapta geçerli olsa da 

Müslümanlar tarafından uygulandığı için örf-i âm olarak nitelendirilmesinde bir beis 

olmayacaktır.  

Bu itiraz, kendi içinde tutarlı olsa da önemli bir noktayı göz ardı etmektedir: 

Klasik anlamda örf-i âm olarak değerlendirilen teamüllerin genel olarak başlangıç 

zamanları ve nerede ortaya çıktıkları bilinmezken küresel uygulamalarda durum 

bundan farklıdır. İstısna‘ örneği üzerinden gidecek olursak; istısna‘, nerede ve ne 

zaman ortaya çıktığı meçhul olan bir teamüldür. Buna karşın, üçüncü bölümde 



50 
 

zikredeceğimiz üzere, küresel çapta yaygınlık bulan güncel teamüllerin genel olarak 

nerede ve ne zaman ortaya çıktıkları bilinmektedir. Bu nedenle, menşeinin belli olduğu 

göz önüne alındığında, söz konusu küresel teamüllerin ait oldukları bir yer 

bulunmaktadır ki bu da daha önce de ifade ettiğimiz üzere ekseriyetle, Batıdır. Ancak 

klasik örf-i âmda bu türden bir aidiyetten bahsedilememektedir.  

Küresel örfü, örf-i âm ve örf-i hâs kapsamında değerlendirmenin uygun 

olmayacağını kabul edecek olursak, bu durumda ya küresel örfü, örf-i âm ve örf-i 

hâstan bağımsız olarak yeni bir örf olarak kabul edeceğiz ya da örf-i âm tasnifini 

geliştireceğiz. Küresel örfü yeni bir örf türü olarak kabul etmek de mümkün olmakla 

birlikte gelenekteki tasnifin, kendi iç unsurlarıyla çelişmeyecek biçimde yenilenmesi 

daha uygun görünmektedir. Buna göre,  küresel çapta geçerli olan teamülleri, doğrudan 

örf-i âm veya örf-i hâs kapsamında değerlendirmek yerine; Pîrîzâde İbrâhim’in (el-

Bîrî) (ö. 1099/1688) el-Eşbâh şerhinde, Ebü’l-Berekât en-Nesefî’nin (ö. 710/1310) el-

Mustasfâ’sından yaptığı alıntıya,144 İbn Âbidîn’in Neşrü’l-Arf’ta yapmış olduğu 

şerhteki145 örf-i âm-ı mutlak ve örf-i âm-ı mukayyed tasnifi dahilinde değerlendirmek, 

yukarıda zikretmiş olduğumuz problemlerden hali olması nedeniyle daha isabetli 

olacaktır.  

Söz konusu tasnifte mutlak olan örf-i âm, tüm beldelerde şayi olan teamülleri 

ifade etmek için kullanılırken mukayyed olan örf-i âm, yalnızca bir beldede şayi olan 

örfü belirtmektedir.146 İbn Âbidîn bu ifadeleri, yeni bir örf tasnifi maksadıyla değil, 

Nesefî’nin kullanmış olduğu “et-teâmul’ul-âm” ifadesinin hem tüm beldelerde şayi 

olan teamülleri hem de tek bir beldede şayi olan teamülleri kapsadığını açıklamak 

gayesiyle kullanmıştır. Ancak küresel örfün kendisine yer bulabilmesi nedeniyle ilgili 

açıklamadaki mutlak ve mukayyed ayrımını, geliştirerek yeni bir tasnif olarak kabul 

etmek makul görünmektedir. Buna göre, küresel çapta geçerli olan teamüller,              

örf-i âm-ı mutlak olarak belirtilirken yalnızca İslam coğrafyasında geçerli olan 

teamüller, örf-i âm-ı mukayyed olarak ifade edilecektir. Herhangi bir devlette geçerli 

 
144 İlgili ibare için bk. Burhânüddîn İbrâhîm b. Hüseyn b. Ahmed Pîrîzâde, ʿUmdetü zevi’l-besâ’ir li-

halli mübhemât (mühimmât)i’l-Eşbâh ve’n-nezâir, Râgıp Paşa Kütüphanesi, 508, 34b-35a. 
145 İbn Âbidîn, Mecmuatu Resail-i İbn Âbidîn, 2/134. 
146 İbn Âbidîn, Mecmuatu Resail-i İbn Âbidîn, 2/134. 



51 
 

olan örf, zaten örf-i hâs kapsamında değerlendirildiği için klasik tasnife de uygun 

olacaktır. Söz konusu mutlak-mukayyed ayrımıyla birlikte İslam coğrafyasına ait 

olanla dışarıdan ithal olanın ayrımı yapılırken klasik tasnifle de uyum 

sağlanabilecektir.  

Örf-i âm-ı mutlak olarak ifade ettiğimiz küresel teamüllerin örf olarak 

nitelendirilmesi, daha önce de zikrettiğimiz üzere günümüz fetva kurullarının 

kararlarında yer almaktadır. Buna göre söz konusu kararlar, küreselleşme sonrası örf 

anlayışına örnek teşkil etmektedir. Dolayısıyla gerek teknolojinin ve küreselleşmenin 

tesirini göstermesi gerek bu tesir sonucunda örf telakkisinin değişimini gözler önüne 

sermesi gerek de bu bölümde ortaya koymuş olduğumuz küresel örf anlayışına dair 

örnek teşkil etmesi açısından bu kararların incelenmesi önem arz etmektedir. Bu 

nedenle bir sonraki bölümde; günümüz fetva kurullarının, örfün yoğun olarak tatbik 

edildiği bir alan olması nedeniyle, iktisadi konularla (muamelât) ilgili kararları 

incelenmiş ve teknolojinin -dolayısıyla da küreselleşmenin- söz konusu kararlardaki 

etkileri ortaya konulmuştur.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

GÜNÜMÜZ FETVA KURULLARININ KARARLARINDA 

KÜRESEL ÖRF ANLAYIŞI ÖRNEKLERİ 

 

 

 

 

 

 

 

 



53 
 

Bir önceki bölümde ifade etmiş olduğumuz üzere günümüz fetva kurullarının 

iktisadi meselelerle (muâmelât) ilgili kararlarında küresel mahiyete sahip teamüllerin 

“örf” olarak nitelendirildiği görülmektedir. Bunun yanında, yeri geldiğinde de 

zikredileceği üzere “bankacılık örfü” ve “uluslararası ticari örfler” gibi birtakım 

ifadeler de kullanılmaktadır. Dolayısıyla gerek kararlarda ele alınan uygulamaların 

gerek de kullanılan ifadelerin, küresel bir örf anlayışının tezahürü oldukları ifade 

edilebilir. Bunun yanı sıra klasik fıkıh kaynaklarında yer alan bazı meseleler dahilinde 

zikredilen birtakım unsurların, bu örf anlayışının etkisiyle değişime uğradığı ve yeni 

unsurların eklendiği görülmektedir. Nitekim bu bölümde ele alacağımız; murabahada 

maliyete eklenebilen masraflar ve hükmî kabz yöntemleri bu durumun açık birer 

örneğidir.  

Bu kısa açıklamanın ardından günümüz fetva kurullarının iktisadi konularla 

ilgili kararlarında, örf kapsamında değerlendirilip küresel bir niteliğe sahip olan ve 

klasik kaynaklardaki bilgiden farklılaşan bazı meseleleri inceleyebiliriz. Bu 

incelemeyi yaparken öncelikle ilgili meselenin temel fıkıh eserlerinde nasıl ele 

alındığını inceleyeceğiz ve teknolojinin, dolayısıyla da küreselleşmenin etkisiyle nasıl 

bir değişime uğradığını belirlemeye çalışacağız. Buna göre inceleyeceğimiz ilk fetva 

örneği,  AAOIFI’nin (Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial 

Institutions) murabaha ile ilgili olan 8. standardında murabahada maliyete eklenebilen 

masraflar olacaktır.  

I. Murabahada Maliyete Eklenebilen Masraflar 

Murabaha, klasik kaynaklarda etraflıca ele alınmış bir akittir. Kişinin almış 

olduğu malı, maliyet ve kârı zikrederek sattığı bu akitte maliyete neyin dahil olduğu, 

üzerinde durulan önemli bir meseledir. Bu bağlamda maliyete dahil edilebilen 

masrafları belirlerken fukahanın farklı ölçütleri esas aldığı görülmektedir.  

Hanefi mezhebinden İbnü’l-Hümâm (ö. 861/1457), Hidâye’de geçmekte olan, 

malın aynında veya kıymetinde artışa yol açan ve tüccarlar arasında eklenmesi yaygın 

olan masrafların eklenebileceği ifadesine yaptığı şerhi, el-Îzâh’ta yer alan; maliyete 

eklenebilen masraflar belirlenirken, malın aynında veya kıymetinde artışa yol açma 

şartının her yerde uygulanamayacağı, bu nedenle asıl dikkate alınan unsurun, 



54 
 

tüccarların âdeti olduğu şeklindeki ibareye atıfta bulunarak tamamlamıştır.147 Bu 

durum İbnü’l-Hümâm’ın da aynı görüşte olduğunu göstermektedir. Malikî 

mezhebinden İbn Rüşd (ö. 595/1198) ise masrafları; a) malın aynında etkisi olması b) 

malın aynında etkisi olmaması ancak ilgili işlemi mal sahibinin kendi başına yerine 

getirememesi c) malın aynında etkisi olmayıp ilgili işlemi mal sahibinin kendi başına 

yerine getirebilmesi açısından üçe ayırarak ele almış ve maliyet ile kâra dahil edilip 

edilemeyeceğini belirlemiştir. Buna göre ilk seçeneğe dahil olan işlemlerin masrafları, 

maliyete dahil edilip kâra yansıtılabilirken ikinci seçeneğe dahil olan işlemler yalnızca 

maliyete eklenebilmektedir. Üçüncü seçeneğe dahil olanlar ise ne maliyete eklenir ne 

de kâra yansıtılır.148 Şafiî mezhebinden Nevevî’nin (ö. 676/1277) belirttiğine göre ise 

mala değer kazandırma amacı olan masraflar maliyete eklenirken malın varlığını 

sürdürmesi için yapılan harcamalar eklenmez.149  

Üçü de ayrı mezhepten olan bu fakihler; söz konusu ölçütleri, satıcının 

kullanmış olduğu “bana şu kadara mâl oldu” gibi kapalı ifadeler için belirlemişlerdir. 

Ancak Hanbeli mezhebinden Buhûtî (ö. 1051/1641), bu türden ifadeleri kabul 

etmemekte, maliyete eklenmek istenen masrafların açıkça zikredilmesi gerektiğini 

belirtmektedir.150 Bu farklı ölçütlere bağlı olarak söz konusu mezheplerin 

kaynaklarında murabahada maliyete eklenebilecek masraflar için çeşitli örnekler 

verilmiştir.  

A. Masrafların Temel İhtiyaçlara Taalluk Etmesi 

Fakihlerin murabahada maliyete eklenebilen masraflar için koymuş oldukları 

farklı ölçütler nedeniyle, kimi zaman birinin maliyete dahil ettiği masrafı diğeri 

saymıyor olsa da nihayetinde benzer örneklerin ele alındığı görülmektedir. Söz konusu 

 
147 Kemâluddîn Muhammed b. ʿAbdulvahid b. ʿAbdilhamîd b. es-Sîvâsî İbnu’l-Humâm, Şerhu fethi’l-

kadîr (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1424/2003), 6/460. 
148 Ebu’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. Ruşd el-Kurtubî İbn Ruşd, 

Bidâyetu’l-muctehid ve nihâyetu’l-muktesid, thk. Mâcid el-Hamvî (Beyrut: Daru İbn Hazm, 

1416/1995), 3/1318. 
149 Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref en-Nevevî, Ravdatu’t-tâlibîn ve ʿumdetu’l-muftîn, thk. 

Halil Me’mun Şîha (Beyrut: Daru’l-Ma’rife, 1427/2006), 2/114. 
150 Mansûr b. Yûnus b. Salâhuddîn b. Hasan el-Hanbelî el-Buhûtî, Şerhu Muntehe’l-ʾİrâdât el-müsemma 

Dakâiku ûli’n-nuha li şerḥi’l-Muntehâ (Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1414/1993), 2/54. 



55 
 

örneklerden en çok zikredilenleri şu şekildedir: Terzinin ücreti, kumaş ağartma ücreti, 

boyama ücreti, satılan malın nakil ücreti, koyunların güdülmesinin ücreti, aracının 

ücreti, hayvanların yeminin ücreti, sıva işleminin ücreti,  tartma ve ölçme işleminin 

ücreti, malın muhafaza edildiği yerin kirası ve satılacak kölenin; beslenmesi, giyimi 

ve barınması ile ilgili masraflar.151 Bunlar haricindeki örnekler de genel olarak burada 

zikretmiş olduklarımızla benzer mahiyettedir.  

Murabahada maliyete dahil edilen masraflara dair zikredilen örneklerin 

kaynaklarda ne oranda değişim geçirdiğini saptamak için 2/8. yüzyıldan 14/19. 

yüzyılın sonlarına kadar geçen bin yıldan uzun bir süreçte kaleme alınmış birtakım 

eserleri incelediğimizde, söz konusu örneklerin ya aynı ya da benzer mahiyette 

oldukları ve 19. yüzyılda köleliğin kanunen kaldırılması nedeniyle kölelikle ilgili 

örneklerin zikredilmemesi haricinde radikal bir değişikliğin bulunmadığını 

görmekteyiz.152 Zira bu zaman aralığındaki hayat şartları bir tür benzeşmeyi zorunlu 

kılmaktadır. Şöyle ki üretimin insan emeğine bağlı olduğu göz önüne alındığında, 

insan gücü ve kapasitesinin sınırları nedeniyle yalnızca belli başlı ürünler ticarete konu 

 
151 Ebu’l-Hasen ʿAlî b. Ebûbekr el-Ferğânî el-Mergînânî, el-Hidâye fî şerhi Bidâyeti’l-mubtedî, thk. 

Sâid Bekdâş (Medine: Daru’s-Sirâc, 1440/2019), 4/514; İbnu’l-Humâm, Şerhu fethi’l-kadîr, 6/459; 

İbn Ruşd, Bidâyetu’l-muctehid ve nihâyetu’l-muktesid, 3/1318; Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. Muḥammed el-

Baṣrî el-Mâverdî, el-Hâvî’l-kebîr fî fıkhi mezhebi’l-İmâmi’ş-Şâfiʿî ve huve şerhu Muhtasari’l-

Müzenî, thk. Ali Muhammed Mu’avvaz - Âdil Ahmed Abdulmevcûd (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-

ʿİlmiyye, 1414-1994), 5/280; Nevevî, Ravdatu’t-tâlibîn, 2/114; Buhûtî, Şerhu Muntehe’l-ʾİrâdât, 

2/54. 
152 Sırasıyla hicrî 2. ve 13. yüzyıl arasında kaleme alınmış olan eserlerdeki örnekler için bk. Ebû 

Abdillâh Muhammed b. el-Hasen b. Ferkad eş-Şeybânî, Kitabu’l-Asl el-ma’ruf bi’l-Mebsût, thk. 

Ebû’l-Vefa’ el-Efgânî (Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1410/1990), 5/148-149; Ebû Saîd Abdüsselâm b. 

Saîd b. Habîb et-Tenûhî Sahnûn, el-Müdevvenetü’l-kübrâ (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 

1415/1994), 3/238; Ebü’l-Kasım Ubeydullah b. Hüseyn b. Hasen b. el-Cellâb el-Basrî İbnu’l-

Cellâb, et-Tefrîʿ fî fıkhi’l-İmâm Mâlik b. Enes, thk. Seyyid Kisravî Hasen (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-

ʿİlmiyye, 1428/2007), 2/132; Mâverdî, El-hâvî’l-kebîr, 5/280; ʿAlâʾuddîn Ebûbekir b. Mesʿûd b. 

Ahmed el-Hanefî el-Kâsânî, Bedâiu’s-sanâiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, thk. Ali Muhammed Mu’avvaz - 

Âdil Ahmed Abdulmevcûd (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1423/2004), 7/179; Nevevî, 

Ravdatu’t-tâlibîn, 2/114; Ziyâüddîn Ebü’l-Mevedde (Ebü’s-Safâ Cündî Ebü’z-Ziyâ) Halîl b. İshâk 

b. Mûsâ el-, Muhtasaru’l-’allâmeti Halîl, thk. Ahmed Câd (Kahire: Daru’l-Hadîs, 1426/2005), 158; 

İbnu’l-Humâm, Şerhu fethi’l-kadîr, 6/459-460; İbn Nüceym, el-Bahru’r-râîk şerhu Kenzi’d-dakâik, 

5/182; Abdurrahmân b. Muhammed b. Suleymân Dâmâd Efendî Şeyhîzâde, Mecmaʿu’l-ʾenhur fî 

şerhi Multeka’l-ʾebhur (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1419/1998); Küçük Ali Haydar Efendi, 

Dürerü’l-Hükkâm, 535-536. 



56 
 

olabilmektedir. Nitekim fıkıh kaynaklarında zikredilen örnekler incelendiğinde de söz 

konusu örneklerin dokumacılık, hayvancılık, tarım ve inşaat153 gibi beslenme, barınma 

ve giyimle; başka bir ifadeyle, temel ihtiyaçlarla ilgili olduğu görülmektedir. Bu 

durum ise dönemin şartlarıyla yakından ilgilidir. Ancak Sanayi Devrimi sonrası 

yaşanan teknolojik gelişmelerle birlikte söz konusu benzerlik ortadan kalkmaya 

başlamış ve murabahada maliyete dahil edilen masraflar da değişime uğramıştır. Bu 

değişim ise AAOIFI’nin ilgili standardında görülebilmektedir. 

B. Modern Murabahada Masraflar 

20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren faizsiz finans kurumları tarafından bir 

tür finansman yöntemi olarak kullanılmaya başlanan murabaha, “modern” olarak 

nitelendirilmiş ve klasik murabahadan çeşitli açılardan farklılaşmıştır.154 Bu farkların 

başında ise akdin tarafları gelmektedir. Buna göre klasik murabahada satıcı ve müşteri 

olmak üzere iki taraf varken modern murabahada ilk satıcı, faizsiz finans kurumu ve 

müşteri olmak üzere üç taraf bulunmaktadır. Söz konusu taraflar arasından klasik 

murabahadaki satıcının yerini, faizsiz finans kurumlarının almasıyla birlikte maliyet 

ve kârı belirleyen taraf da doğal olarak yine faizsiz finans kurumları olmuştur. Bu 

nedenledir ki faizsiz finans kurumlarının fıkha uygun faaliyet gösterebilmesi için 

standartlar yayınlayan AAOIFI, murabahayı ele aldığı 8. standardında faizsiz finans 

kurumlarının hangi masrafları satış bedeline ekleyebileceğini belirlemiştir. Buna göre 

müşterinin kabul etmesi durumunda malla ilgili her türlü masrafın satış bedeline 

eklenebileceği, eğer söz konusu masraflar açıklanmamışsa yalnızca maliyete 

eklenmesi örf haline gelen masrafların ilave edilebileceğini belirtmiştir.155  

 
153 Kölelikle ilgili meseleleri ele almamız çalışmamızın kapsamını aşacağı için köleliği kapsam dışı 

bırakıyoruz.  
154 Klasik ve modern murabaha mukayesesi için bk. Rafîk Yunus el-Masrî, Bey‘u’l-murâbaha li’l-âmir 

bi’ş-şirâ fî’l-mesârifi’l-İslâmiyye (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1996), 20-22; İsmail Cebeci, 

Modern İslam İktı̇sadi Lı̇teratüründe Murabaha Tartişmalari (İstanbul: Marmara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010), 36-42. 
155 AAOIFI, el-Me’âyîru’ş-şer’iyye: en-Nassu’l-kâmil li’l-me’âyîri’ş-şer’iyye elletî temme ı̇’timâdeha 

hattâ safer 1437 h./ december 2015 m. (Bahreyn: Heyetü’l-Muhâsebe ve’l-Murace’a li’l-

Müessesâti’l-Mâliyyeti’l-İslâmiyye, 2015), 213. 



57 
 

Müşterinin kabul etmesi şartını bir kenara bırakacak olursak bu ifadeler, İbnü’l-

Hümâm’ın görüşüyle örtüşmektedir. Nitekim ilgili başlıkta da belirttiğimiz üzere 

yapmış olduğu atıftan anlaşıldığı kadarıyla ona göre murabahada maliyete 

eklenebilecek masraflarda kabul edilen şey, tüccarların örfüdür. Ancak AAOIFI’nin 

söz konusu standardında maliyete eklenebilecek olan masraflara verilen örnekler 

incelendiğinde, ikinci bölümde de belirttiğimiz üzere örf anlayışının farklı olduğu 

görülmektedir. Bu bağlamda AAOIFI ilgili standartta, murabahada maliyete 

eklenebilecek olan masraflar için; nakliye, depolama, akreditif komisyonları ve sigorta 

primlerini örnek olarak vermiştir.156 Bunlardan nakliyenin ve depolamanın klasik 

kaynaklarda da yeri olmakla birlikte, akreditif komisyonları ve sigorta primleri 

farklılık teşkil etmekte olup değişen örf anlayışının birer tezahürü mahiyetindedir. Bu 

nedenle akreditif ve sigorta uygulamalarının, ortaya çıktıkları yer ve zaman 

bağlamında kısaca incelenmesi, değişimin daha iyi anlaşılmasını sağlayacaktır.  

İkinci bölümde belirttiğimiz üzere teknolojinin gelişmesi, finans piyasalarının 

ve kurumlarının küreselleşmesine yol açmıştır. Bilgisayar, uydular, internet vb. 

teknolojiler, küresel çaplı finansal işlemlere imkân tanımaktadır. Akreditif de söz 

konusu küresel piyasada gerçekleştirilen önemli işlemlerden biridir.157 Bu işlemi 

kısaca açıklamak gerekirse; akreditif işlemleri, âmir (ithalatçı), âmir bankası 

(ithalatçının bankası), lehtar (ihracatçı) ve ihbar bankası (ihracatçının bankası) olmak 

üzere dört taraf arasında gerçekleşmektedir.158 Âmir (ithalatçı) belirli koşullara 

uyulması kaydıyla âmir bankasına, lehtara (ihracatçı) belirli bir tutarın ödenmesi için 

talimat vermekte; âmir bankası da bu talimatta belirtilen şartlar yerine getirildiği 

takdirde ödemeyi yapmakta; ihbar bankası ise gerekli incelemeleri yapıp ödemeyi 

 
156 AAOIFI, el-Me’âyîru’ş-Şer’iyye, 213. 
157 Boris Kozolchyk, “The Paperless Letter of Credit and Related Documents of Title”, Law and 

Contemporary Problems 55/3 (1992), 39. 
158 Sang Man Kim, Payment Methods and Finance for International Trade (Sangapur: Springer, 2021), 

92, 94. 



58 
 

doğrulamaktadır.159 Âmir bankası ise yapmış olduğu hizmet karşılığında âmirden 

komisyon almaktadır.160   

Akreditifin ilk örneklerinin 12. ve 13. yüzyılda görüldüğü ancak modern 

anlamdaki akreditifin 19. yüzyıl İngiltere’sinde ortaya çıktığı görülmektedir.161 

1933’ten itibaren ise merkezi Paris’te bulunan Milletlerarası Ticaret Odasının 

yayınlamaya başladığı Akreditiflere İlişkin Bir Örnek Usuller ve Uygulama 

Kuralları’na (UCP) tabi hale gelmiş ve 2007 yılında gerçekleşen son revizyonla 

bugünkü halini almıştır.162  

Sigorta işlemine gelecek olursak; sigorta, tarih boyunca farklı şekillerde 

gerçekleştirilmiş olmakla birlikte, 17. ve 18. yüzyıllarda Hollanda ve İngiltere’nin 

ticarette büyümesiyle birlikte sigorta da ilerleme kaydetmiştir. Bu dönemde İngiltere 

başta olmak üzere Avrupa’nın çeşitli yerlerinde sigorta şirketleri kurulmuştur. 18. 

yüzyıla kadar sigorta işlemleri temelde denizcilikle ilgili olup 18. yüzyıldan itibaren 

sigortanın kapsamı genişlemeye başlamış ve 19. yüzyıl itibariyle pek çok farklı sigorta 

türü geliştirilmiştir.163 

AAOIFI’nin murabahada maliyete eklenebilecek olan masraflar arasında 

zikredip maliyete eklenmesini örf olarak nitelendirdiği bu iki işleme dair yapmış 

olduğumuz açıklamaların ardından, AAOIFI’nin bu kararının ne tür bir değişime işaret 

ettiğini inceleyebiliriz.  

 
159 Ali Polat, “Uluslararası Ticarette Akreditifli Ödemeler ve UCP 600”, İstanbul Ticaret Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi 13 (2008), 211; Kim, Payment Methods and Finance for International 

Trade, 95. 
160 Seza Reisoğlu, “Hukuki Açıdan Akreditif ve Uygulama Sorunları”, Bankacılar Dergisi 52 (2005), 

40. 
161 Boris Kozolchyk, “The Legal Nature of the Irrevocable Commercial Letter of Credit”, The American 

Journal of Comparative Law 14/3 (1965), 395, 398; Polat, “Uluslararası Ticarette Akreditifli 

Ödemeler ve UCP 600”, 211. 
162 Kozolchyk, “The Paperless Letter of Credit and Related Documents of Title”, 40; Polat, “Uluslararası 

Ticarette Akreditifli Ödemeler ve UCP 600”, 211. 
163 Petro Masci, “The History of Insurance: Risk, Uncertainty and Entrepreneurship”, Journal of the 

Washington Institute of China Studies 5/3 (2011), 30-32, 34. 



59 
 

C. Örfün Küreselleşmesiyle Finansal İşlemlerin Masraf Kalemi Haline 

Gelmesi 

AAOIFI’nin, 8. standardında murabahada maliyete eklenebilecek masraflara 

dair vermiş olduğu örnekler, masrafların keyfiyetinde ve ikinci bölümde ifade 

ettiğimiz minvalde örf anlayışında değişim yaşandığına delalet etmektedir. İlk olarak 

masrafların keyfiyetini ele alacak olursak, ilgili başlıkta belirttiğimiz üzere klasik 

kaynaklarda murabahada maliyete eklenebilen masraflara verilen örnekler temel 

ihtiyaçlarla ilgili olup sınırlı ürün ve işlemleri kapsamaktadır. Ancak AAOIFI’nin söz 

konusu standardında belirtmiş olduğu örnekler beslenme, barınma ve giyinme gibi 

temel ihtiyaçları aşmış olup finansal işlemleri de içine almaktadır.  

Murabaha akdinin finansal işlemlerle ilgili masrafları neden itibara aldığı 

üzerine düşünüldüğünde, örfle ilgili açıklama şimdilik bir kenara bırakılacak olursa, 

AAOIFI’nin ele aldığı murabahayla klasik kaynaklardaki murabahanın aynı olmadığı, 

bu nedenle de itibara alınan masrafların da farklılık gösterdiği sonucuna ulaşılabilir. 

Şöyle ki klasik murabaha iki kişi arasında geçen bir ticari işlemken modern murabaha 

bir tür finansman yöntemidir. Nitekim söz konusu işlemin bir finans kurumu 

tarafından gerçekleştiriliyor oluşu da bunun göstergesidir. Murabaha akdinin finansal 

bir işlem haline gelmesi ise beraberinde diğer finansal işlemlerin de çeşitli açılardan 

itibara alınması sonucunu doğurmaktadır. Zira belirttiğimiz üzere işlemi gerçekleştiren 

faizsiz de olsa bir finans kurumudur ki finans, ikinci bölümde ifade ettiğimiz gibi 

küresel bir alan olup küresel çapta geçerli olana tabidir. Nitekim AAOIFI’nin 

kararında da bu şekilde bir tabi olma durumunun söz konusu olduğu düşünülebilir.  

Örf anlayışındaki değişime gelecek olursak, AAOIFI’nin ilgili kararında, 

klasik yaklaşımdan farklı olarak küresel bir örf anlayışıyla karşılaşmaktayız. Zira 

gerek akreditif gerek de sigorta, küresel çapta geçerli olan işlemlerdir. Öyle ki 

akreditif, uluslararası ticaretin can damarı olarak nitelendirilirken164 sigorta da 

günümüz ticaretinin olmazsa olmazı konumundadır. Bunun haricinde tarihi arka 

planlarını ele alırken gördüğümüz üzere söz konusu iki işlem, belli bir zaman ve 

 
164 Kim, Payment Methods and Finance for International Trade, 92. 



60 
 

mekânda ortaya çıkmış olup her iki işlem de Batı menşelidir. Küresel olan bu 

işlemlerin örf kapsamında değerlendirilmesi ise klasikteki örf anlayışının değiştiğinin 

bir göstergesidir.  

Burada bir noktayı açıklamakta fayda bulunmaktadır. AAOIFI’nin ilgili 

kararında söz konusu işlemler değil, bu işlemlerden doğan masrafların maliyete 

eklenmesi örf olarak nitelendirilmiştir. Dolayısıyla küresel olanın örf olarak kabul 

edilmesi gibi bir durumun söz konusu olmadığı yönünde itiraz gelmesi mümkündür. 

İtirazda da ifade edildiği üzere ilgili kararda akreditif komisyonu ve sigorta priminin, 

başka bir ifadeyle bu iki işlemin masraflarının maliyete eklenmesi örf olarak 

nitelendirilmiştir. Ancak burada göz önünde bulundurulması gereken husus, işlemlerin 

yapılabilmesi için verilen ücretlerin itibara alınmasının işlemlerin de itibara alınması 

anlamına geliyor oluşudur. Şöyle ki maliyete eklenebilmesi için bir masrafın maliyete 

eklenmesinin örf haline gelmiş olması gereklidir. Bu durumun gerçekleşebilmesi için 

ise ilgili masrafı doğuran işlem de örf gibi yaygın olmalıdır. Zira teamül haline 

gelmemiş olan bir işlemin masrafının, örf olarak kabul edilmesi mümkün değildir. 

Akreditif ve sigorta işlemleri de bu açıdan örf olarak değerlendirilmiş olmaktadır. 

Murabahada maliyete eklenebilen masraflar konusunda AAOIFI’nin 

standardında klasik kaynaklardakinden farklı olarak ne gibi değişimlerin var olduğunu 

açıklamış olduk. Bununla beraber bu değişimde, teknolojinin etkisi ilk bakışta 

gözükmemektedir. Ancak değişimin her bir unsuru ayrı ayrı incelendiğinde 

teknolojinin, bu değişime sebep olan etmenlerin başında geldiği görülmektedir. Söz 

gelimi modern murabaha, varlığını ve bugün faizsiz finans kurumlarının 

gerçekleştirmekte olduğu işlemlerdeki en büyük payın kendisine ait oluşunu iletişim 

ve bilişim teknolojilerine borçludur. Fiyatların belirlenmesi, para aktarımı, gerekli 

evrakların hazırlanması, sürecin takibi, müşterinin değerlendirilmesi, vekaletin 

verilmesi, satıcıyla iletişime geçilmesi vb. unsurların hepsi bu teknolojiler vasıtasıyla 

gerçekleşebilmektedir. Aynı şekilde akreditif ve sigorta işlemlerinin oldukça 

kompleks oluşu göz önüne alındığında, söz konusu teknolojiler olmaksızın bu 

işlemlerin de gerçekleştirilmesi mümkün görünmemektedir. Nitekim her iki işlemin 

de 19. yüzyıl itibariyle bugünkü şeklini almaya başlamaları teknolojinin etkisinin 



61 
 

önemli bir göstergesidir. Zira modern teknolojinin miladı o dönemlere denk 

gelmektedir. Son olarak Batı menşeli bu işlemlerin AAOIFI tarafından örf olarak 

addedilmesi de yine büyük oranda teknolojinin eseridir. Şöyle ki küreselleşen finans 

piyasalarıyla birlikte finans kurumlarının da küreselleşmesi, akreditif ve sigorta gibi 

küresel çaplı işlemlerin de örf olarak nitelendirilmesine yol açmıştır.  

AAOIFI’nin ilgili standardında belirtmiş olduğu murabahada maliyete 

eklenebilen masraflara dair yapmış olduğumuz bu incelemenin ardından Mecmau’l-

Fıkhi’l-İslâmî ed-Düvelî, AAOIFI ve Ürdün Umumi Fetva Dairesi’nin hükmî kabz 

yöntemleriyle ilgili kararlarını ele alacağız.  

II. Hükmî Kabz Yöntemleri 

Kabz; mahiyeti, şartları, akde etkisi vb. açılardan kaynaklarda ele alınmış olup 

kabz yöntemleri üzerinde çeşitli yaklaşımlar ortaya konmuştur. Kaynaklarda bazı kabz 

yöntemlerinin, kendilerine daha geniş çapta uygulama alanı bulabilmeleri nedeniyle 

diğerlerine165 nazaran üzerlerinde daha çok durulduğu görülmektedir. Bunlar: 

doğrudan el ile yapılan kabz, tahliye yoluyla yapılan kabz, nakil ile yapılan kabz ve 

mebî‘in türüne göre ölçü veya tartı ile yapılan kabz olarak ifade edilebilir.  

Bu kabz yöntemlerinin kullanımı, kabzedilen malın menkul olup olmamasına 

göre farklılık göstermektedir. Gayrimenkul malların kabzının; satıcının, müşteriyle 

mal arasındaki engelleri kaldırıp müşterinin malda tasarrufta bulunmasına imkân 

sağlaması olarak ifade edilen166 tahliye yoluyla gerçekleşeceği ittifakla kabul edilirken 

menkul mallarda hangi yöntemin geçerli olacağı ihtilaf konusu olmuştur. Ancak söz 

konusu ihtilafla beraber, kabzın nasıl gerçekleşeceği hususunda her bir mezhebin belli 

noktalarda örfü itibara aldıkları görülmektedir. Örfün hangi noktalarda itibara 

alındığını, ilgili mezheplerden bazı fakihlerin ifadeleri ışığında incelemek, örfün kabz 

meselesindeki konumunun daha iyi anlaşılmasını sağlayacaktır.  

 
165 Bu kabz yöntemlerinin bazıları şunlardır: mebî‘in itlafı, mebî‘in üçüncü bir kişiye borç veya ödünç 

verilmesi, mebî‘nin aynında, menfaatinde ya da tasarrufunda izin verilmesi ve babanın niyeti. 

Kâsânî, Bedâiu’s-sanâiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/240-241; Mâverdî, El-hâvî’l-kebîr, 5/228; Ebü’l-

Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Mısrî el-Karâfî, ez-Zahîre, thk. Muhammed 

Haccî vd. (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1994), 1/160-161.  
166 Kâsânî, Bedâiu’s-sanâiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/236. 



62 
 

A. Kabzın Keyfiyetinde Örfün Belirleyici Konumu 

Hanefî mezhebinden Kâsânî (ö. 587/1191) kabz tanımında “…hem örfen hem 

de hakikaten engellerin kaldırılması” ifadelerini kullanmıştır.167 Yine Kâsânî’nin ifade 

ettiği üzere Hanefi mezhebinde kabzın (menkul-gayrimenkul ayrımı yapmaksızın) 

tahliye yoluyla gerçekleştiği168 ve tahliyenin de yukarıda tanımını verdiğimiz üzere 

engellerin kaldırılması manasını havi olduğu göz önüne alındığında, Kâsânî’nin söz 

konusu tanımından yola çıkarak ona göre örfün, engellerin kalkıp kalkmadığı ve 

dolayısıyla tahallinin gerçekleşip gerçekleşmediği noktasında referans kaynağı olduğu 

ifade edilebilir.  

Malikî mezhebinden Cündî (ö. 776/1374 [?]) ise gayrimenkullerde kabzın 

tahliye ile gerçekleşeceği, bunun haricindekilerin de örfe göre olacağını ifade etmiş,169 

ancak Cündî’nin söz konusu metnine dair kaleme alınan şerhlerde “bunun 

haricindekiler” kısmı ya başka mal türleriyle kayıtlayacak şekilde170 ya da belli bir 

kayıt koymaksızın171 şerh edilmiştir. Buna göre kabzda örfün geçerlilik alanına dair 

bir nevi karşıt yaklaşımların olduğu anlaşılmaktadır. Bununla beraber, her halükârda 

örfe itibar edildiği görülmektedir. 

Şafiî mezhebinden Şîrâzî (ö. 476/1083), menkul malların kabzının nakille, 

gayrimenkullerin ise tahalli ile gerçekleşeceğini belirttikten sonra fıkhın kabz için belli 

kayıtlar koymayıp (mutlak) bunu örfe bıraktığını belirtmiş ve menkullerde naklin 

 
167 Kâsânî, Bedâiu’s-sanâiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/571. 
168 Kâsânî, Bedâiu’s-sanâiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/236. 
169 Cündî, Muhtasaru’l-’allâmeti Halîl, 157. 
170 Başka mal türleriyle kayıtlayan açıklama için bk. Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. 

Muhammed b. Abdirrahmân el-Hattâb er-Ruaynî Hattâb, Mevâhibu’l-celîl li şerhi Muhtasari Halîl 

(Riyad: Dâru Âlemi’l-Kutub, 1423/2003), 6/413; Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Alî el-

Haraşî, eş-Şerhu alâ Muhtasari’l-Halîl (Bulak: el-Matbaatu’l-Emîriyyeti’l-Kubra, 1317/1899), 

5/158. 
171 Belli bir kayıt koymayan açıklama için bk. Ebû Abdillâh Muhammed b. Yûsuf b. Ebi’l-Kāsım el-

Mevvâk el-Abderî el-Gırnâtî Mevvâk, et-Tâc ve’l-iklîl li şerhi Muhtasarı Halîl (fî hâmişi 

Mevâhibu’l-celîl li şerhi Muhtasari Halîl) (Riyad: Dâru Âlemi’l-Kutub, 1423/2003), 6/413; Ebû 

Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Muhammed İlîş, Minehu’l-celîl şerhʿalâ Muhtasari Halîl 

(Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1404/1984), 5/232. 



63 
 

gayrimenkullerde de tahliyenin örf olduğunu ifade etmiştir.172 Her ne kadar Şîrâzî’nin 

ifadelerinden menkullerde yalnızca naklin kabz yöntemi olarak kullanılacağı 

anlaşılıyor olsa da bunun daha çok, nakil yönteminin mezhepteki merkezi konumunu 

vurgulayan bir yaklaşım olduğu, yine Şafiî mezhebinden Mâverdî’nin (ö. 450/1058) 

kabz yöntemlerine dair yapmış olduğu açıklamalardan anlaşılmaktadır. Zira Mâverdî, 

menkul malları ölçülen ve tartılanlar ile ölçülmeyen ve tartılmayanlar olarak ayırmış; 

ölçülmeden ve tartılmadan satılanların nakille, ölçülerek ve tartılarak satılanların ise 

ölçüldükten ya da tartıldıktan sonra nakledilmesiyle kabz edilmiş olacağını 

belirtmiştir.173 

Son olarak Hanbeli mezhebinden İbn Kudâme (ö. 620/1223) de Mâverdî’ye 

benzer şekilde, ölçülerek ya da tartılarak satılan malların kabzının ölçülerek alındıysa 

ölçülerek, tartılarak alındıysa da tartılarak olacağını, ölçülmeden ve tartılmadan satılan 

malların kabzının nakil ile olacağını, gayrimenkulde ise kabzın tahalli yoluyla 

yapılacağını belirttikten sonra kabzın nasıl olacağına dair şeriatta kayıt konulmamış 

(mutlak) olduğunu ve bu nedenle kabzda örfe başvurulması gerektiğini savunmuş ve 

söz konusu türdeki şeylerin kabzında geçerli olan örfün, zikrettiği yöntemler olduğunu 

ifade etmiştir.174 Buna göre İbn Kudâme’nin açıklamaları ışığında Hanbeli mezhebine 

göre kabz yöntemlerinin örf tarafından belirlendiği anlaşılmaktadır. Bu bağlamda İbn 

Kudâme, Şîrâzî ve Mâverdî’nin ifadelerinden anlaşıldığı üzere gerek kabzda örfün rolü 

hususunda gerekse kabz yöntemlerinin tatbiki noktasında iki mezhebin büyük oranda 

aynı yaklaşımı sergiledikleri ifade edilebilir.  

Farklı mezheplerden olan fakihlerin ifadelerinden anlaşıldığı üzere kabzın nasıl 

gerçekleşeceği konusunda örf, farklı seviyelerde de olsa belirleyicidir. Zikretmiş 

olduğumuz kabz yöntemlerinin de örfün bu itibarıyla birlikte kaynaklarda yer bulduğu 

ifade edilebilir. Bu yöntemlerin nasıl tatbik edileceği ise çeşitli örneklerle 

 
172 Ebû İshâk Cemâlüddîn İbrâhîm b. Alî b. Yûsuf eş-Şîrâzî, el-Muhezzeb fî fıkhi’l-İmâmi’ş-Şâfiî, thk. 

Muhammed ez-Zuhaylî (Şam-Beyrut: Dâru’l-Kalem - ed-Dâru’ş-Şâmiyye, 1417-1996), 3/33. 
173 Mâverdî, El-hâvî’l-kebîr, 5/227-228. 
174 Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullāh b. Ahmed b. Muhammed b. Kudâme el-Cemmâîlî el-

Makdisî İbn Kudâme, el-Muğnî, thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî - Abdulfettah Muhammed 

el-Hulv (Riyad: Dâru Âlemi’l-Kutub, 1417/1997), 6/186-188. 



64 
 

açıklanmaktadır:175 satılan evin anahtarının teslimi, büyük baş hayvanın görülmesi ve 

kendisine işaret edilmesi, binek hayvanın alındığı yerden nakledilmesi, elbisenin 

kendisine uzanıldığında alınabilmesi, tartılarak satılan malın tartılması, malın 

muhafaza edildiği yerin anahtarının teslimi ve ağaç üzerinde satılan meyvenin 

toplanmasına satıcının izin vermesi bu örneklerden bazılarıdır.176    

Zikredilen örnekler ışığında, kaynaklarda belirtilen; elle tutma, engelleri 

kaldırma, bir yerden bir yere nakletme, tekrar tartma ve ölçme gibi yöntemlerin 

karmaşık işlemler olmadıkları ve fiziki ortamda gerçekleştiği ifade edilebilir. Ancak 

günümüz fetva kurullarının kararlarında zikredilen bazı kabz yöntemleri 

incelendiğinde, bu durumun modern teknolojinin gelişmesiyle ve küresel örf 

anlayışıyla değişime uğradığı görülmektedir. Söz konusu değişim, ilgili fetva 

kurullarının “hükmî kabz” ifadesinde ve bu ifade kapsamında vermiş oldukları 

örneklerde karşılık bulmaktadır. Bu açıklamaların ardından Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî 

ed-Düvelî,  AAOIFI ve Ürdün Umumi Fetva Dairesi’nin kabz yöntemlerine dair 

kararlarını inceleyebiliriz. 

B. Fetva Kurullarının Hükmî Kabz Vurgusu 

Belirtmiş olduğumuz fetva kurulları, kabz yöntemlerine dair örnekler 

vermeden önce kabzı, hakikî ve hükmî olmak üzere ikiye ayırmaktadır. Mecmau’l-

Fıkhi’l-İslâmî ed-Düvelî, AAOIFI ve Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmi’ye atıfla Ürdün 

Umumi Fetva Dairesi, hakikî kabzı; elden, ölçü-tartıyla ve teslim alacak kişiye 

nakletme gibi yöntemlerle, fiziki olarak gerçekleştirilen teslim türü olarak 

tanımlamakta olup hükmî teslimi; fiziki bir kabzın gerçekleşmediği ancak akde mevzu 

olan şey üzerinde engellerin kaldırılıp, tasarruf imkânının sağlandığı bir teslim türü 

olarak açıklamaktadır.177  

 
175 Söz konusu örnekler mezhepsel ihtilaflar itibara alınmadan zikredilmiştir. 
176 Mâverdî, El-hâvî’l-kebîr, 5/227; İbn Kudâme, el-Muğnî, 6/186; Nevevî, Ravdatu’t-tâlibîn, 2/107-109; 

Karâfî, ez-Zahîre, 1/160; Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-Dımaşkī İbn Âbidîn, 

Reddü’l-muhtâr alâ’d-Dürri’l-muhtar, thk. Âdil Ahmed Abdulmevcûd - Ali Muhammed Mu’avvaz 

(Riyad: Dâru Âlemi’l-Kutub, 1423/2003), 7/96. 
177 AAOIFI, el-Me’âyîru’ş-Şer’iyye, 57; Daru’l-İftâi’l-Ürdünî, “البائع عند  بتمييزها  يتحقق  المشتراة  السلعة   ,”قبض 

Daru’l-İfta’ (08 Ocak 2017); Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî ed-Düvelî, Karârât ve tevsıyât-u Mecmeı’l-

Fıkhi’l-İslâmî ed-Düvelî el-münbesık an Munazzameti’t-Teâvuni’l-İslâmî: ed-Devrat 2-24 el karârât 1-

238 (1406-1441 h. = 1985-2019 m.) (b.y.: Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî ed-Düvelî, 2020), 171. 



65 
 

Klasik fıkıh kaynaklarını incelediğimizde, bu şekilde bir tasnifin yapılmadığını 

ancak kabzın hakikaten ya da hükmen gerçekleşmesi ifadelerinin kimi yerlerde 

zikredildiğini görmekteyiz. Söz gelimi Kâsânî, elle kabz meselesine dair İmam 

Şafiî’nin (ö. 204/820) görüşünü zikrederken, elle kabzın hakikî anlamda kabz 

olduğunu belirtmiş, İbn Âbidîn de tahliyenin hükmen kabz olduğunu ifade etmiştir.178 

Bununla beraber fetva kurullarının hakikî ve hükmî kabz için yapmış olduğu tanımdaki  

“fiziki” ifadesi, klasik kaynaklardaki hükmî kabzın kapsamıyla, ilgili fetva 

kurullarındaki hükmî kabzın kapsamı arasındaki önemli bir farka işaret etmektedir. 

Şöyle ki ilgili fetva kurullarının hükmen kabz olarak kabul ettiği bazı işlemlerin 

elektronik ortamda gerçekleştirildiği görülmektedir. Bu durum ise hükmî kabzın 

“fiziki bir kabzın gerçekleşmediği” kaydıyla kayıtlanmasını açıklar mahiyettedir. Zira 

elektronik ortam, başka bir ifadeyle dijital ortam; fiziki değil, kodlar ve sayılar 

aracılığıyla veri aktarımının gerçekleştiği bir ortamdır. Yeri geldiğinde inceleneceği 

üzere kurulların hükmen kabz olarak nitelendirdiği bazı işlemler de işte bu ortamda, 

duyularımızdan bağımsız olarak vuku bulmaktadır. Bu teknolojinin mevcut olmadığı 

dönemlerde telif edilen klasik kaynaklarda ise hükmî kabz olarak değerlendirilebilecek 

yöntemler, doğal olarak, yalnızca fiziki ortamda gerçekleşmektedir. Söz gelimi bir 

tahliye örneği olarak zikredilen gayrimenkulun anahtarının teslimi örneğinde de 

görüldüğü üzere her ne kadar gayrimenkul fiziki olarak teslim edilemese de teslim 

edilen; yine fiziki, duyularla algılanan bir şeydir. Hatta herhangi bir şeyin verilmediği, 

yalnızca satıcının müşteriye malda tasarrufta bulunmasına izin vermesiyle gerçekleşen 

kabzda bile söz konusu iletişim, fiziki ortamda gerçekleşmektedir. Bu durum ise ilgili 

fetva kurullarınca belirtilen hükmî kabzın kapsamının, teknolojinin gelişmesiyle varlık 

bulan elektronik ortamda gerçekleşen yöntemleri de kapsaması nedeniyle, klasik 

kaynaklardaki hükmî kabzdan daha geniş olduğunu göstermektedir.  

Her ne kadar ilgili fetva kurullarının yaptıkları açıklamalardan anlaşıldığı 

kadarıyla “fiziki bir kabzın gerçekleşmemesi” ifadesinden maksatları; hakikî kabz 

yöntemlerine örnek olarak zikrettikleri; elle almak, tartmak-ölçmek ve nakletmek179  

 
178 Kâsânî, Bedâiu’s-sanâiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/237; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr alâ’d-Dürri’l-

muhtar, 7/96. 
179 AAOIFI, el-Me’âyîru’ş-Şer’iyye, 57; Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî ed-Düvelî, Karârât ve tevsıyât, 171. 



66 
 

yöntemlerinin aksine, akde konu olan mala yönelik doğrudan fiziki bir müdahale 

olmaksızın kabzetmek olsa da söz konusu ifadenin yukarıda zikretmiş olduğumuz 

bağlamla beraber anlaşılmasının, meseleye daha geniş bir perspektiften bakılmasını 

sağlayacağı kanaatindeyiz. Bu bağlamda fetva kurullarına göre hükmî kabzın, akdin 

konusunun bizatihi fiziki olarak kabzedilmemesi olduğu, elektronik ortamda 

gerçekleştirilen bazı işlemlerin de bu şartı karşılaması nedeniyle hükmî kabz 

kapsamına girdiği ifade edilebilir.  

Kabza yönelik yapılan söz konusu tasnifin yanında, Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî 

ed-Düvelî’nin ifade ettiği üzere kabz yöntemi, eşyanın durumuna ve örfe göre 

belirlenmekte olup şeriat tarafından belli bir teslim yöntemi tayin edilmemiştir.180 Bu 

açıklamaya benzer şekilde AAOIFI de kabzda belirleyici olanın örf olduğunu, örfe 

göre kabz sayılan uygulamaların fıkhen de kabz sayılacağını ifade etmiştir.181 Bu 

açıklamalar, klasik kaynaklardaki ifadelerle benzerlik göstermektedir. Ancak ilgili 

fetva kurullarının, küresel niteliğe sahip birtakım teamülleri hükmî teslim kapsamında 

değerlendirip örnek olarak vermesi, örf anlayışındaki farklılığı ortaya koymaktadır. 

Söz konusu örnekler incelendiğinde de bir kısmının paranın kabzıyla, bir kısmının ise 

malın kabzıyla alakalı olduğu görülmektedir.  

Hükmî kabz yöntemlerine dair vermiş oldukları örneklerini ele aldığımız fetva 

kurullarının, paranın kabzı için örf olarak değerlendirip geçerli saydıkları yöntemler; 

hükmî ifadesinden de anlaşılacağı üzere, paranın elle doğrudan teslimi şeklinde 

olmayıp kıymetli evraklar ve kartlar gibi birtakım bankacılık uygulamalarıyla 

alakalıdır. Ancak ilgili örneklere geçmeden önce, fetva kurullarının söz konusu 

kararlarının daha iyi anlaşılabilmesi için klasik kaynaklarda paranın elle kabzedilmesi 

meselesiyle ilgili var olan ihtilafı zikretmemiz gerekmektedir.  

Paranın elle kabzedilmesinin gerekli olup olmadığına dair Kâsânî’nin, İmam 

Şafiî’nin görüşünü naklederek yaptığı değerlendirme meseleyi özetler niteliktedir. 

Şöyle ki Hanefi mezhebinde kabzın tahliye yöntemiyle gerçekleştiğini ve paranın 

 
180 Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî ed-Düvelî, Karârât ve tevsıyât, 172. 
181 AAOIFI, el-Me’âyîru’ş-Şer’iyye, 509. 



67 
 

tesliminde de durumun böyle olduğunu belirttikten sonra Kâsânî; İmâm Şafiî’nin, 

paranın kabzının elle gerçekleştiğini ifade ettiğini belirtmiştir.182 Daha sonra Kâsânî, 

İmam Şafiî’nin söz konusu ifadesinin dayanak noktasının; kabzda aslolanın elle almak 

olduğu, eğer bunun gerçekleşmesi mümkün değilse nakille, o da mümkün değilse 

tahalli ile gerçekleşeceği görüşü olduğunu ifade etmektedir. Bu açıklamaların ardından 

Kâsânî; teslimin, mebî’i sağlam bir şekilde müşteriye ulaştırmak anlamına geldiğini, 

bunun da tahliye ile gerçekleştiğini ve semende (para) de durumun böyle olduğunu 

belirtmiş ve teslimin vacip olduğunu, kişinin üzerindeki bu sorumluluğu kaldırması 

gerektiğini, bunu da gücü yettiği oranda yapacağını ve tahliyede durumun böyle 

olduğunu ifade etmiştir. Bu bağlamda elle kabzın isteğe bağlı olduğunu ve vacibin 

kendisine bağlanamayacağını, çünkü vacip olan teslimin elle kabza bağlanması 

durumunda vacibin yerine getirilmesinin güçleşeceğini, bunun da caiz olmadığını 

belirtmiştir.183  

Kâsânî’nin bu açıklamalarına karşın Karâfî ve İbn Kudâme’nin de İmam Şafiî 

ile aynı kanaatte oldukları ve paranın kabzının elle (münavele) gerçekleşeceğini ifade 

ettikleri görülmektedir.184 Buna göre Hanefi mezhebine karşın cumhurun, paranın elle 

kabzedileceği yönünde görüş bildirdikleri ifade edilebilir. Ancak fetva kurullarının 

vermiş oldukları örneklerde paranın elle kabzedilmediği göz önüne alındığında, bu 

kurulların Hanefi mezhebinin görüşü doğrultusunda hareket ettikleri düşünülebilir. 

Nitekim Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî’nin hükmî kabz için yapmış olduğu tanımın, 

tahliyenin tanımıyla olan benzerliği de bunu açıklar niteliktedir.  

Paranın kabzının keyfiyetine dair bu kısa açıklamanın ardından ilgili fetva 

kurulları tarafından, geçerli olan örf nedeniyle paranın hükmen kabzedilmiş sayıldığı 

hükmî kabz yöntemlerine geçebiliriz. Her ne kadar çeşitli örnekler zikredilmiş olsa da 

burada, birinde nisbî bir fiziki teslimin var olduğu diğerinde de fiziki olarak hiçbir 

şeyin teslim edilmediği iki temel örneği zikretmekle iktifa edeceğiz. Bu örnekler; bir 

takım çek türlerinin teslimi ve kredi kartı ile yapılan ödemedir. Söz konusu örnekleri 

 
182 Kâsânî, Bedâiu’s-sanâiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/236. 
183 Kâsânî, Bedâiu’s-sanâiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/237. 
184 Karâfî, ez-Zahîre, 1/160; İbn Kudâme, el-Muğnî, 6/187. 



68 
 

incelediğimizde bu örneklerin de murabahada maliyete eklenebilen masraflar başlığı 

altında ele aldığımız örneklerde olduğu gibi yeni ortaya çıkan uygulamalar olduklarını 

görmekteyiz.  

İlk örneğimiz olan çekin teslimi, Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî’nin 53 (4/6) 

numaralı kararında, AAOIFI’nin döviz ticaretiyle ilgili olan 1. Standardında ve Ürdün 

Umumi Fetva Dairesi’nin 3265 numaralı fetvasında örf kapsamında değerlendirilerek, 

çekin kabzedilmesinin çek tutarının da hükmen kabzedilmesi anlamına geleceği ifade 

edilmektedir.185 Fetva kurullarının çekten maksadı, tüm çek türleri olmayıp “teyitli 

çek” olarak ifade edilen, çekin karşılığının var olduğunun muhatap banka tarafından 

teyit edildiği çek türüdür.186 Buna göre teyitli çekin ne zaman ve nerede uygulanmaya 

başlandığı incelendiğinde de 19. yüzyıl ABD’siyle karşılaşılmaktadır.187 Bunun 

haricinde AAOIFI’nin kabzla ilgili 18. standardında kabz yöntemi olarak 

nitelendirdiği; bankanın, başka bir bankadan tahsil edilmek üzere kendi hesabına 

hazırlamış olduğu çek olarak ifade edilen Bank Draft da aynı şekilde 19. yüzyılın 

sonlarında ABD’de uygulanmaya başlamıştır.188 

Diğer örneğimiz olan kredi kartı ile yapılan ödemeye gelecek olursak, bu 

işlemin AAOIFI’nin 18. Standardında, çek örneğinde de olduğu gibi örf olarak 

nitelendirilip hükmen kabz olarak kabul edildiği görülmektedir.189 Menşeine 

baktığımızda ise kredi kartı, ilk olarak ABD’de 1894 yılında çıkarılmış ancak sınırlı 

bir kullanım alanına sahip olması nedeniyle yaygınlık kazanmamış, 1950 yılına 

 
185 Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî ed-Düvelî, Karârât ve tevsıyât, 172; AAOIFI, el-Me’âyîru’ş-Şer’iyye, 58; 

Daru’l-İftâi’l-Ürdünî, “ حقق بتمييزها عند البائع قبض السلعة المشتراة يت ” (08 Ocak 2017). 
186 Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî ed-Düvelî, Karârât ve tevsıyât, 172; AAOIFI, el-Me’âyîru’ş-Şer’iyye, 456; 

Benjamin Geva, “Irrevocability of Bank Drafts, Certified Cheques and Money Orders”, The 

Canadian Bar Review 65 (1986), 123. 
187 Leslie J. Tompkins, “The Certification of Checks”, The American Law Register Old Series:50-New 

Series:41/3 (1902), 129-130. 
188 AAOIFI, el-Me’âyîru’ş-Şer’iyye, 500; Stephen Quinn - William Roberds, “The Evolution of the 

Check as a Means of Payment: A Historical Survey”, Federal Reserve Bank of Atlanta: Economic 

Review 93/4 (2008), 4, 14; A & C Black Publishers Ltd., Dictionary of Banking and Finance 

(Londra: A & C Black, 2005), “bank draft”, 29. 
189 AAOIFI, el-Me’âyîru’ş-Şer’iyye, 501, 513; Daru’l-İftâi’l-Ürdünî, “  قبض السلعة المشتراة يتحقق بتمييزها عند

 .(Ocak 2017 08) ”البائع



69 
 

gelindiğinde ise belli bir bölge ile sınırlı olmayan ve nakit para yerine kullanabilen ilk 

kredi kartı yine ABD’de kullanıma sunulmuştur.190  

AAOIFI ve Ürdün Umumi Fetva Dairesi’nin malın hükmen kabzına dair 

vermiş olduğu diğer örneklerin de çek örneğindeki duruma benzerlik gösterdiği 

görülmektedir. Bu örneklerden biri antrepo beyannamesinin teslimidir. Antrepo, diğer 

bir ifadeyle gümrük antreposu, malların gümrük gözetimi altındaki belli şartları 

taşıyan açık ya da kapalı yerlerdir.191 Antrepoya malın konulabilmesi için gümrük 

beyanında bulunulması gerekmektedir ki verilecek olan bu beyannameye de antrepo 

beyannamesi denilmektedir.192 Buna göre AAOIFI’nin 18. standardında Ürdün 

Umumi Fetva Dairesi’nin de 3265 numaralı fetvasında belirtildiği üzere antrepo 

beyannamesinin teslim alınmasının, geçerli olan örfe binaen bu belgenin temsil ettiği 

malların da hükmen kabzedilmesi anlamına geleceği ifade edilmiştir.193 Bu 

uygulamanın çıkış noktası da diğer pek çok uygulamada olduğu gibi İngiltere’dir. İlk 

olarak 18. yüzyılda Sir Robert Walpole tarafından önerilen gümrük antreposu ancak 

19 yüzyıl itibariyle genel kabul görebilmiştir.194  

Malın kabzına dair verilen diğer örnek ise ilgili nakil aracına yüklenen malların 

belirtildiği ve nakli gerçekleştiren tarafından malın sahibine verilen bir belge olarak 

ifade edilen konşimentodur.195 Antrepo beyannamesinde olduğu gibi bu belgenin de 

teslimiyle birlikte ilgili malların kabz edilmiş olacağı ifade edilmiştir.196 Bu işlemin 

kökeni 11. yüzyıla dayandırılmakla birlikte modern anlamdaki uygulamanın 16. 

 
190 Ferudun Kaya, Türkiye’de Kredi Kartı Uygulaması (İstanbul: Türkiye Bankalar Birliği, 2009), 9-10. 
191 T.C. Ticaret Bakanlığı, “Gümrük Antreposu Ne Demektir?”, Gümrük Rehberi (25 Ekim 2018). 
192 T.C. Ticaret Bakanlığı, “Eşyanızı Antrepoya Nasıl Alırsınız?”, Gümrük Rehberi (26 Ekim 2018). 
193 AAOIFI, el-Me’âyîru’ş-Şer’iyye, 509; Daru’l-İftâi’l-Ürdünî, “ قبض السلعة المشتراة يتحقق بتمييزها عند البائع” 

(08 Ocak 2017). 
194 The Encyclopædia Britannica (Cambridge: Cambridge University Press, 1910), 4/“bonded 

warehouse”, 200. 
195 A & C Black Publishers Ltd., Dictionary of Banking and Finance, “bill of lading”, 38. 
196 AAOIFI, el-Me’âyîru’ş-Şer’iyye, 509; Daru’l-İftâi’l-Ürdünî, “ قبض السلعة المشتراة يتحقق بتمييزها عند البائع” 

(08 Ocak 2017). 



70 
 

yüzyılda yaygınlık kazandığı ifade edilmekte olup söz konusu işlemin Avrupa’da 

deniz taşımacılığında uygulandığı belirtilmektedir.197  

Ele aldığımız bu örneklerin gerek örfle gerekse elektronik ortamla olan 

ilişkileri göz önüne alındığında, modern anlamda hükmî kabzın, klasik kaynaklardaki 

hükmî kabzdan farklılaştığı anlaşılmaktadır. Söz konusu değişim ise kısaca, örfün 

küreselleşmesiyle kabzın dijitalleşmesi olarak ifade edilebilir.  

C. Örfün Küreselleşmesiyle Kabzın Dijitalleşmesi 

Hükmî kabz kapsamında kararlarını ele aldığımız fetva kurullarının vermiş 

oldukları örneklerden görüldüğü üzere paranın kabzına dair zikredilen yöntemlerde 

para elle kabzedilmeyip biri kıymetli bir evrakın teslimiyle diğeri de kart vasıtasıyla 

elektronik ortamda kabzedilmektedir. Aynı şekilde malın kabzına dair vermiş 

oldukları örneklerde de evrakların teslimiyle, ilgili malın kabzı gerçekleşmektedir. Bu 

bağlamda fiziki olarak kabzetme meselesine geri dönecek olursak; çeklerle 

gerçekleşen kabzda bizatihi para, antrepo konşimento ile gerçekleşen kabzda da 

bizatihi mal fiziki olarak kabzedilmemekle birlikte, bir kâğıt parçası fiziki olarak 

kabzedilmektedir. Ancak gelişen teknolojiyle birlikte, çekle yapılan işlemlerin; 

ödeme, kontrol, güvenlik, tahsil gibi temel aşamalarının çeşitli veri işleme teknolojileri 

üzerinden gerçekleşiyor oluşu, bu işlemlerin ne tamamen fiziki ortamda ne de 

tamamen elektronik ortamda gerçekleşen işlemler olduğunu göstermektedir.198 Bunun 

yanında her ne kadar birtakım kaygılar nedeniyle ağırlıklı olarak fiziki ortamda 

gerçekleştiriliyor olsa da konşimentonun da elektronik versiyonu bulunmaktadır.199 

Antrepo beyannamesinin ise yazılı olduğu gibi elektronik ortamda da 

hazırlanabiliyor olduğu,200 ancak kredi kartıyla yapılan ödemelere geldiğimizde söz 

 
197 Chester B. McLaughlin, Jr., “The Evolution of the Ocean Bill of Lading”, The Yale Law Journal 

35/5 (1926), 550, 552; Daniel E. Murray, “History and Development of the Bill of Lading”, 

University of Miami Law Review 37/3 (1983), 690. 
198 Benjamin Geva, “Is the Death of the Paper Cheque Upon Us? The Electronic Presentment and 

Deposit of Cheques in Canada”, Osgoode Legal Studies Research Paper Series 12/6 (2016), 114. 
199 Quentin Schiltz, “Legal Compliance of the Electronic Bill of Lading”, Proceedings of the 

International Conference on Digital Technologies in Logistics and Infrastructure (ICDTLI 2019) 

(St. Petersburg, Russia: Atlantis Press, 2019), 440-441. 
200 T.C. Ticaret Bakanlığı, “Gümrük beyanı nedir?”, Gümrük Rehberi (23 Kasım 2018). 



71 
 

konusu işlemin tamamıyla elektronik ortamda gerçekleştiği görülmektedir. Zira kredi 

kartının pos cihazına okutulmasıyla birlikte kabzedilen şey teknik olarak yalnızca 

elektronik ortamdaki rakamlardır. Bununla beraber, bu rakamların fiziki karşılık 

bulabilmesi nedeniyle, herhangi bir şey kabzedilmiyor da değildir.  

Bu açıklamalar ve fetva kurullarının ilgili kararları ışığında, teknolojinin 

gelişmesiyle birlikte var olan elektronik-dijital ortamın bir tür gerçeklik halini aldığı 

ve kabz gibi bazı akitlerin tamamlanmasında etkili olan bir unsurun gerçekleşmesinde 

müessir olduğu anlaşılmaktadır. Bu durum ise kabzın, klasik kaynaklardan farklı bir 

boyuta evrilerek değişim geçirdiğini göstermektedir. Bu değişimin faili ise teknoloji 

ve teknolojinin etkisiyle küresel boyuta ulaşan örf anlayışıdır. Hükmî kabz için örnek 

olarak verilen işlemlerin ortaya çıktıkları yerler ve zamanlardan görüldüğü üzere bu 

işlemler küreselleşmeyle birlikte dünya genelinde yayılmıştır. Fetva kurulları da bu 

işlemleri örf olarak nitelendirmiş ve kabz yöntemlerinin değişiminin yanında örf 

anlayışının da değiştiğini göstermiştir. Nitekim murabahada maliyete eklenebilen 

masraflarda da durum budur.  

Son olarak diğer önemli bir husus ise ilgili fetva kurullarının kararlarında ele 

alınan birtakım uygulamalar örf olarak nitelenirken bazı yerlerde “bankacılık örfü” ve 

“uluslararası ticari örfler” ifadelerinin kullanılmış olmasıdır.201 Bu ifadeler küresel örf 

anlayışının birer tezahürü mahiyetindedir. Zira bankacılık örfü ifadesiyle, küresel çaplı 

bir kurum olan banka tarafından yapılan işlemler, örf olarak nitelendirmektedir ki bu, 

ikinci bölümde belirttiğimiz üzere klasik örf anlayışından farklılaşmaktadır. Bunun 

yanında uluslararası ticari örf ifadesi ise başlı başına bu tezi desteklemektedir. Nitekim 

uluslararası alanda geçerli olan teamüller, küresel çapta da geçerli demektir. Küresel 

çapta geçerli olan teamüllerin örf olarak nitelendirilmesi ise küresel bir örf anlayışının 

varlığının delilidir.  

Tezimizin son bölümü olan bu bölümde; klasik kaynaklarda ele alınan 

meseleler olmaları nedeniyle zamanın değişmesiyle hükmün değişimine örnek teşkil 

 
201 AAOIFI, el-Me’âyîru’ş-Şer’iyye, 513-1197; Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî ed-Düvelî, Karârât ve 

tevsıyât, 524. 



72 
 

ettiği ve tezimizin ana iddiası olan, teknolojinin etkisiyle örf anlayışındaki değişimi 

gösterdiği için murabahada maliyete eklenebilen masraflar ve kabz yöntemlerini 

zikretmekle iktifa edeceğiz. Ancak küresel örf anlayışının örnekleri bunlarla sınırlı 

olmayıp farklı fetva kurullarının çeşitli kararlarında da bu olguya rastlanmaktadır. Söz 

gelimi, Din İşleri Yüksek Kurulu’nun leasing ve garanti ile ilgili kararları;202 

AAOIFI’nin, Avrupa Fetva ve Araştırmaları Meclisi’nin ve Filistin Fetva Kurulu’nun 

manevi haklar olarak isimlendirilen; telif hakları, ticari unvan, patent hakkı gibi 

haklarla ilgili kararları203 ve el-Lecnetü’d-Dâime’nin, bankanın kendisine yatırılan 

parayı kullanmasıyla ilgili kararı,204 günümüz fetva kurullarının kararlarında görülen 

küresel örf anlayışının örneklerinden bazılarıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
202 Din İşleri Yüksek Kurulu, Fetvalar (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2020), 499; Fatih 

Yücel, “Fetvanın Değişim Gerekçelerine Güncel Bir Bakış - Din İşleri Yüksek Kurulu Karar ve 

Fetvaları Örnekliği”, Diyanet İlmî Dergi 58 (2022), 1150; Din İşleri Yüksek Kurulu, “Satın alınan 

bir eşyanın garanti müddetini ücret karşılığında uzatmak caiz midir?”, Din İşleri Yüksek Kurulu: 

Dini Bilgilendirme Platformu (Erişim 11 Haziran 2023). 
203 AAOIFI, el-Me’âyîru’ş-Şer’iyye, 1063; Abdullah b. Yusuf el-Cedî’ (ed.), el-Karârât ve’l-fetâvâ’s-

sâdira ani’l-Meclisi’l-Urûbbî li’l-İftâ ve’l-Buhûs: Munzu te’sîsihi (1417 h. - 1997 m.) ve hattâ’d-

devreti’s-sâmine ve’l-işrûn (1440 h. - 2018 m.) (b.y.: el-Meclisü’l-Urûbbî li’l-İftâ ve’l-Buhûs, ts.), 

61; Daru’l-İftâi’l-Filistîniyye, Fetâva (Kudüs: Daru’l-İftâi’l-Filistîniyye, 2017), 4/181. 
204 Ahmed b. Abdurrazzâk ed-Devîş (ed.), Fetâva’l-lecneti’d-dâime li’l-buhûsi ve’l-ı̇ftâ’ (Riyad: Daru’l-

Âsıme, 1999), 13/428-429. 



73 
 

SONUÇ 

 

Örf, fetva sürecindeki rolü nedeniyle fıkıh kaynaklarında etraflıca ele alınan 

bir meseledir. Çeşitli taksimatı bulunmakla birlikte temelde, âm-hâs ve amelî-kavlî 

olarak yapılan örf taksimatından örf-i âm, tüm İslam beldelerinde geçerli olan örfü 

kapsayıp başlangıcı bilinemezken örf-i hâs yalnızca bir bölgede veya belli bir işte 

uzmanlaşmış bir topluluk arasında geçerli olan örfü ifade etmektedir. Buna göre her 

iki kısımda da örf, Müslümanlar arasında geçerli olmakla kayıtlanmaktadır. Nitekim 

gerek örf-i âm gerekse örf-i hâssa dair kaynaklarda zikredilen örneklerin İslâm 

beldelerindeki teamüller olmaları da bunun bir göstergesidir. Ancak günümüze 

geldiğimizde, fetva kurullarının iktisadi konularla ilgili kararlarında örf olarak 

nitelendirilen bazı uygulamalardan anlaşıldığı kadarıyla, örfün bu kapsamının 

değişime uğradığı görülmektedir. Söz konusu değişimin temel amili ise teknolojidir. 

Teknolojiden maksat, Sanayi Devrimiyle beraber ortaya çıkan modern teknolojidir. 

Modern teknoloji, menşei olan Batı toplumu vasıtasıyla sahip olduğu 

ideolojiye bağlı olarak hem Batı’yı hem de diğer toplumları etkilemektedir. Ulaşım ve 

iletişimin gelişmesini sağlayarak toplumsal etkileşimi artırmakta ve değişime yol 

açmaktadır. Bu durum ise küreselleşmeyi doğurmaktadır. Küreselleşmeyle bölgesel 

sınırları olmayan bir dünya tasavvuru oluşmakta ve toplumlar gittikçe birbirlerine 

benzemektedir. Buradaki benzeme noktası ise gerek modern teknolojinin çıkış noktası 

olması gerekse modern teknolojinin ideolojisinin sahibi olması vb. nedenlerle ağırlıklı 

olarak Batı’dır. Buna göre modern teknolojinin dönüştürücü etkisiyle küreselleşme 

meydana gelmekte, küreselleşmeyle de bir tür Batılılaşma yaşanmaktadır. Modern 

teknolojinin ideolojisi göz önüne alındığında bu sürecin doğal sonucu olarak da 

modernleşme gerçekleşmektedir. Nitekim Müslümanlar da diğer pek çok toplum gibi 

bu süreçten etkilenmektedir. Müslümanların söz konusu süreçle geçirmekte oldukları 

dönüşüm de toplumsal yaşamın aynası olan fetvalara yansımaktadır.  

Günümüz fetva kurulları arasından, biri faizsiz finans kurumlarıyla ilgili biri 

yerel biri de uluslararası olmak üzere üç fetva kurulunun, murabahada maliyete 

eklenebilen masraflar ve hükmî kabz yöntemleriyle ilgili kararlarında teknolojinin 



74 
 

etkisiyle, klasik kaynaklarda mevcut olmayan örnekler zikredilmiş ve örnek olarak 

zikredilen bu uygulamalar örf olarak nitelendirilmiştir. Bu işlemlerin genel olarak 

elektronik ortamda gerçekleşiyor oluşu da yeni bir varlık anlayışının oluştuğunu 

göstermektedir. Zira elektronik ortamda gerçekleşen işlemler duyularla 

algılanamamakla beraber fiziki ortamdaki karşılığına itibarla var kabul edilmektedir. 

Elektronik ortamın fizikî sınırlara tabi olmaması da örf olarak nitelendirilen söz 

konusu uygulamaların, küresel çapta uygulanmakta olan işlemler olmasına imkân 

sağlamaktadır.  

Küresel olan bu işlemlerin ilgili fetva kurulları tarafından örf olarak 

nitelendirilmesi ise modern öncesi örf anlayışıyla günümüz örf anlayışının 

farklılaştığını ve küresel bir örf anlayışının oluştuğunu ortaya koymaktadır. Zira İslam 

beldeleriyle kayıtlı olan örfün kapsamı genişlemiş ve küresel bir mahiyet kazanmıştır. 

Ayrıca bu teamüllerin başlangıcı ve çıkış noktaları da bilinmekte olup Batı’dır. Söz 

konusu teamüller, dünya çapında geçerli olmaları bakımından örf-i hâssın yapısına 

uymamakta, başlangıç noktalarının bilinmesi nedeniyle örf-i âm olarak 

değerlendirilmesi ise problemli durmaktadır. Bu bakımdan, küresel mahiyette olan 

teamüllerin örf-i âm-ı mutlak, küresel mahiyette olmayıp yalnızca Müslümanlar 

arasında yaygın olan teamüllerin de örf-i âm-ı mukayyed olarak sınıflandırılmaları, 

Müslümanlara ait olanla küresel olanı ortaya koyarak teamülleri, kapsam ve 

mahiyetleri bakımından birbirinden ayırmaktadır. Bu durum ise fetvanın kabul edilip 

uygulanması açısından önem arz etmektedir.  

Fetva kurullarınca Batı menşeli ve küresel çaplı olan bu uygulamaların örf 

olarak nitelendirilmeleri, teknoloji ve küreselleşmenin etkisiyle hem yaşanan 

toplumsal dönüşümün hem de günümüz fıkıhçılarının dünya tasavvuruyla fıkıh 

düşüncesinde yaşanan değişimin bir tezahürü niteliğindedir. Zira aslında Batı’nın olan, 

küreselleşmeyle beraber artık Müslümanların da olmuş ve örf sıfatını alarak 

yaygınlaşmıştır. Bu bağlamda söz konusu uygulamaların; yalnızca yaygınlığına 

itibarla, fetvalarda hiçbir kayıt getirilmeksizin örf olarak nitelendirilmesinin olası 

sonuçları üzerine düşünülmesi gerekmektedir.  



75 
 

KAYNAKÇA 

A & C Black Publishers Ltd. Dictionary of Banking and Finance. Londra: A & C 

Black, 3. Basım, 2005. 

AAOIFI. el-Me’âyîru’ş-şer’iyye: en-Nassu’l-kâmil li’l-me’âyîri’ş-şer’iyye elletî 

temme ı̇’timâdeha hattâ safer 1437 h./ december 2015 m. Bahreyn: Heyetü’l-

Muhâsebe ve’l-Murace’a li’l-Müessesâti’l-Mâliyyeti’l-İslâmiyye, 2015. 

Bacon, Francis. The New Organon. ed. Lisa Jardine - Michael Silverthorne. Cambridge 

[U.K.] ; New York: Cambridge University Press, 2000. 

Bâhisîn, Yakup b. Abdulvehhab. Kâidetu’l-Âdetu Muhakkemetun. Riyad: 

Mektebetü’r-Rüşd, 2. Basım, 2012. 

Basalla, George. Teknolojinin Evrimi. çev. Cem Soydemir. Ankara: Doğu Batı 

Yayınları, 14. Basım, 2013. 

Bâvâ, Maruf Âdem. “Kâidetu tağayyuru’l-fetâva ve’l-ahkâm bi tağayyuri’z-zaman 

ve’l-mekân ve tatbîkâtuha’l-muâsıra”. Mecelletü Külliyyeti’ş-Şerîa ve’d-

Dirâsâti’l-İslâmiyye 29 (2011), 579-636. 

Bâz, Selim Rüstem. Şerhu’l-Mecelle. Beyrut: el-Matbaatu’l-edebiyye, 3. Basım, 1923. 

Berger, Peter L. - Samuel P. Huntington (ed.). Many Globalizations: Cultural 

Diversity in the Contemporary World. Oxford ; New York: Oxford University 

Press, 2002. 



76 
 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Hukūk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmûsu. 8 Cilt. 

İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1985. 

Birgivî, Mehmed b. Pîr Ali b. İskender. “İzhâru’l-esrâr”. Mecmûatu’n-Nahv. İstanbul: 

Şifa Yayınevi, 1. Basım, 2010. 

Bozkurt, Veysel (ed.). Küreselleşmenin Insani Yüzü. İstanbul: Alfa, 2000. 

Brey, Philip. “Theorizing Modernity and Technology”. Modernity and Technology. 

ed. Thomas J. Misa vd. ABD: MIT Press, 2003. 

Buhûtî, Mansûr b. Yûnus b. Salâhuddîn b. Hasan el-Hanbelî. Şerhu Muntehe’l-ʾİrâdât 

el-müsemma Dakâiku ûli’n-nuha li şerḥi’l-Muntehâ. 3 Cilt. Beyrut: ʿÂlemü’l-

Kütüb, 1. Basım, 1414/1993. 

Bunch, Bryan H. - Hellemans, Alexander. The History of Science and Technology: A 

Browser’s Guide to the Great Discoveries, Inventions, and the People Who Made 

Them, from the Dawn of Time to Today. Boston: Houghton Mifflin, 2004. 

Burhâneddîn el-Buhârî, Ebu’l-Meʿâlî Maḥmûd b. Aḥmed b. Abdulaziz b. ʿOmar b. 

Mâze el-Ḥanefî. el-Muhîtu’l-Burhânî fi’l-fıkhi’n-Nuʿmânî. thk. ʿAbdulkerîm Sâmî 

el-Cundî. 9 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1424/2004. 

Burhâneddîn el-Buhârî, Ebu’l-Meʿâlî Maḥmûd b. Aḥmed b. Abdulaziz b. ʿOmar b. 

Mâze el-Ḥanefî. ez-Zahîretü’l-Burhâniyye. thk. Ebû Ahmed el-Adlî vd. 15 Cilt. 

Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 1440/2019. 



77 
 

Büyük Ali Haydar Efendi. Usul-i Fıkıh Dersleri. İstanbul: Üç Dal Neşriyat, 2. Basım, 

ts. 

Cebeci, İsmail. Modern İslam İktı̇sadi Lı̇teratüründe Murabaha Tartişmalari. İstanbul: 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010. 

Cedî’, Abdullah b. Yusuf (ed.). el-Karârât ve’l-fetâvâ’s-sâdira ani’l-Meclisi’l-Urûbbî 

li’l-İftâ ve’l-Buhûs: Munzu te’sîsihi (1417 h. - 1997 m.) ve hattâ’d-devreti’s-sâmine 

ve’l-işrûn (1440 h. - 2018 m.). b.y.: el-Meclisü’l-Urûbbî li’l-İftâ ve’l-Buhûs, ts. 

Cîdî, Ömer b. Abdülkerim. el-Urf ve’l-âde fî’l-mezhebi’l-Mâlikî ve mefhûmuha ledâ 

ulemai’l-Mağrib. Fas: Matbaatu Fedâle, 1982. 

Cündî, Ziyâüddîn Ebü’l-Mevedde (Ebü’s-Safâ, Ebü’z-Ziyâ) Halîl b. İshâk b. Mûsâ. 

Muhtasaru’l-’allâmeti Halîl. thk. Ahmed Câd. Kahire: Daru’l-Hadîs, 1426/2005. 

Daru’l-İftâi’l-Filistîniyye. Fetâva. 6 Cilt. Kudüs: Daru’l-İftâi’l-Filistîniyye, 2017. 

Daru’l-İftâi’l-Ürdünî. “قبض السلعة المشتراة يتحقق بتمييزها عند البائع”. Daru’l-İfta’. 08 Ocak 

2017. Erişim 18 Nisan 2023. http://aliftaa.jo/Question2.aspx?QuestionId=3265 

Das, Dilip K. “Globalization in the World of Finance: An Analytical History”. Global 

Economy Journal 6/1 (2006), 1-22. https://doi.org/10.2202/1524-5861.1115 

Devîş, Ahmed b. Abdurrazzâk (ed.). Fetâva’l-lecneti’d-dâime li’l-buhûsi ve’l-ı̇ftâ’. 23 

Cilt. Riyad: Daru’l-Âsıme, 1. Basım, 1999. 

Dickson, David. Alternatif Teknoloji: Teknik Değişmenin Politik Boyutları. çev. Nezih 

Erdoğan. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1992. 



78 
 

Din İşleri Yüksek Kurulu. Fetvalar. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 7. 

Basım, 2020. 

Din İşleri Yüksek Kurulu. “Satın alınan bir eşyanın garanti müddetini ücret 

karşılığında uzatmak caiz midir?” Din İşleri Yüksek Kurulu: Dini Bilgilendirme 

Platformu. Erişim 11 Haziran 2023. https://kurul.diyanet.gov.tr/Cevap-

Ara/Karar/38627/satin-alinan-bir-esyanin-garanti-muddetini-ucret-karsiliginda-

uzatmak-caiz-midir 

Ebherî, Esîrüddîn el-Mufaddal b. Ömer es-Semerkandî. Muğni’t-tullâb şerh-u metn-i 

Îsâgûcî. thk. Mahmut Muhammed Tevfik Ramazan el-Bûtî. Şam: Daru’l-Fikr, 1. 

Basım, 1424/2003. 

Ebû Sünne, Ahmed Fehmî. el-Urf ve’l-âde fî ra’yi’l-fukahâ’. Kahire: Matbatu’l-Ezher, 

1947. 

Ebû Zehra, Muhammed. Usûlu’l-Fıkh. b.y.: Daru’l-Fikri’l-Arabî, ts. 

Ellul, Jacques. The Technological Society. New York: Vintage Books, 1964. 

Erdoğan, Mehmet. Islâm Hukukunda Ahkâmin Değişmesi. İstanbul: İFAV, 8. Basım, 

2014. 

Esma Hasan Muhammed Hâşim. “Eseru’t-tatavvuri’t-teknolociy alâ’l-fetvâ”. 

Mecelletü’l-Buhûsi’l-Fıkhiyye ve’l-Kânûniyye 40 (2023), 379-422. 

Etâsî, Muhammed Hâlid. Şerhu’l-Mecelle. 2 Cilt. Pakistan: Mekteb-i Hakâniyye, ts. 



79 
 

Forbes, R.J. The Conquest of Nature: Technology and Its Consequences. Londra: Pall 

Mall Press, 1968. 

Fox, Robert (ed.). Technological Change: Methods and Themes in the History of 

Technology. New York: Routledge, 2. Basım, 1998. 

Freeman, Chris - Soete, Luc. Yenilik İktisadı. çev. Ergun Türkcan. Ankara: Tübitak 

Yayınları, 2. Basım, 2003. 

Ganiev, Junus. “Küreselleşme, Finansal Piyasalar ve Kriz”. İktisat Politikası 

Araştırmaları Dergisi 1/2 (2014), 117-129. 

Geva, Benjamin. “Irrevocability of Bank Drafts, Certified Cheques and Money 

Orders”. The Canadian Bar Review 65 (1986), 107-146. 

Geva, Benjamin. “Is the Death of the Paper Cheque Upon Us? The Electronic 

Presentment and Deposit of Cheques in Canada”. Osgoode Legal Studies Research 

Paper Series 12/6 (2016), 113-125. 

Gillespie, Michael Allen. The Theological Origins of Modernity. Chicago: University 

of Chicago Press, 2008. 

Günay, Durmuş. “Teknoloji Nedir? Felsefi Bir Yaklaşım”. Yükseköğretim ve Bilim 

Dergisi 1 (2017), 163-166. 

Habermas, Jürgen. “İdeoloji” Olarak Teknik ve Bilim. çev. Mustafa Tüzel. İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları, 9. Basım, 2016. 



80 
 

Haraşî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Alî. eş-Şerhu alâ Muhtasari’l-Halîl. 

8 Cilt. Bulak: el-Matbaatu’l-Emîriyyeti’l-Kubra, 2. Basım, 1317/1899. 

Hassan, Omar Mahmoud. “The Change of Time and Place and Its Impact on the 

Change of Fatwa (contemporary Applied Study)”. Russian Law Journal 11/8s 

(2023), 77-92. 

Hattâb, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed b. Abdirrahmân el-

Hattâb er-Ruaynî. Mevâhibu’l-celîl li şerhi Muhtasari Halîl. 8 Cilt. Riyad: Dâru 

Âlemi’l-Kutub, 1423/2003. 

Headrick, Daniel R. Power Over Peoples: Technology, Environments, and Western 

Imperialism, 1400 to the Present. Princeton, N.J: Princeton University Press, 2010. 

Headrick, Daniel R. The Tools of Empire: Technology and European Imperialism in 

the Nineteenth Century. New York: Oxford University Press, 1981. 

Heywood, Andrew. Global politics. New York: Palgrave Macmillan, 2011. 

Hobsbawm, E.J. “The Machine Breakers”. Past&Present 1 (1952), 57-70. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-Dımaşkî. 

Mecmuatu Resail-i İbn Âbidîn. b.y.: y.y., ts. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-Dımaşkî. Reddü’l-

muhtâr alâ’d-Dürri’l-muhtar. thk. Âdil Ahmed Abdulmevcûd - Ali Muhammed 

Mu’avvaz. 12 Cilt. Riyad: Dâru Âlemi’l-Kutub, 1423/2003. 



81 
 

İbn Kesîr, Ebû’l-Fidâʾ İsmâîl b. Ömer b. Kesîr ed-Dimeşkî. Tefsîru’l-Kur’âni’l-ʿAzîm. 

thk. Sâmî b. Muḥammed Selâme. 8 Cilt. b.y.: Dâru Taybe, 1420/1999. 

İbn Kudâme, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullah b. Ahmed b. Muhammed b. 

Kudâme el-Cemmâîlî el-Makdisî. el-Muğnî. thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-

Türkî - Abdulfettah Muhammed el-Hulv. 15 Cilt. Riyad: Dâru Âlemi’l-Kutub, 3. 

Basım, 1417/1997. 

İbn Nuceym, Zeynuddîn b. İbrahîm b. Muhammed el-Mısrî. el-Eşbâh ve’n-nezâîr alâ 

mezhebi Ebî Hanîfe en-Nuʿmân. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 

1419/1999. 

İbn Nüceym, Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî. el-Bahru’r-râîk şerhu 

Kenzi’d-dakâik. 9 Cilt. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 1418/1997. 

İbn Ruşd, Ebu’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. Ruşd el-

Kurtubî. Bidâyetu’l-muctehid ve nihâyetu’l-muktesid. thk. Mâcid el-Hamvî. 4 Cilt. 

Beyrut: Daru İbn Hazm, 1416/1995. 

İbnu’l-Cellâb, Ebü’l-Kasım Ubeydullah b. Hüseyn b. Hasen b. el-Cellâb el-Basrî. et-

Tefrîʿ fî fıkhi’l-İmâm Mâlik b. Enes. thk. Seyyid Kisravî Hasen. 2 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1. Basım, 1428/2007. 

İbnu’l-Humâm, Kemâluddîn Muhammed b. ʿAbdulvahid b. ʿAbdilhamîd b. es-Sîvâsî. 

Şerhu fethi’l-kadîr. 10 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1. Basım, 

1424/2003. 



82 
 

İlîş, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Muhammed. Minehu’l-celîl şerhʿalâ 

Muhtasari Halîl. 9 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1404/1984. 

Jerath, Kavita S. Science, Technology and Modernity: An Interdisciplinary Approach. 

İsviçre: Springer, 2021. 

Kahraman, Abdullah. Fıkıh Usûlü: Giriş-Deliller-Hükümler-Hüküm Çıkarma 

Yöntemler. İstanbul: Rağbet yayınları, 4. Basım, 2016. 

Karâfî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Mısrî. Envâru’l-

burûk fî envâri’l-Furûk. 4 Cilt. Kuveyt: Daru’n-Nevâdir, ts. 

Karâfî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Mısrî. el-İhkâm fî 

temyîzi’l-fetâvâ ani’l-ahkâm ve tasarrufâti’l-kâdı ve’l-imâm. nşr. Mektebü’l-

Matbûâti’l-İslâmiyye bi Haleb. Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 2. Basım, 

1416/1995. 

Karâfî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs b. Abdirrahmân el-Mısrî. ez-Zahîre. 

thk. Muhammed Haccî vd. 14 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1. Basım, 1994. 

Karaman, Mehmet Ali. “Osmanlı Modernleşmesinde Basın”. SDÜ Fen Edebiyat 

Fakültesi, Sosyal Bilimler Dergisi 32 (2014), 131-142. 

Kâsânî, Alâʾuddîn Ebûbekir b. Mesʿûd b. Ahmed el-Hanefî. Bedâiu’s-sanâiʿ fî 

tertîbi’ş-şerâʾiʿ. thk. Ali Muhammed Mu’avvaz - Âdil Ahmed Abdulmevcûd. 10 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 2. Basım, 1423/2004. 



83 
 

Katipoğlu, Hasan. “Fasıl”. TDV İslam Ansiklopedisi. C. 12. İstanbul: TDV Yayınları, 

1995. 

Kaya, Ferudun. Türkiye’de Kredi Kartı Uygulaması. İstanbul: Türkiye Bankalar 

Birliği, 2009. 

Keynes, John Maynard. Essays in Persuasion. New York: Norton, 1963. 

Kim, Sang Man. Payment Methods and Finance for International Trade. Sangapur: 

Springer, 2021. 

Kozolchyk, Boris. “The Legal Nature of the Irrevocable Commercial Letter of Credit”. 

The American Journal of Comparative Law 14/3 (1965), 395-421. 

Kozolchyk, Boris. “The Paperless Letter of Credit and Related Documents of Title”. 

Law and Contemporary Problems 55/3 (1992), 39-101. 

Kranzberg, Melvin. “Let’s Not Get Wrought Up About It”. Technology and Culture 

25/4 (1984), 735-749. 

Kurtubî, Ebû Abdullâh Muhammed b. Ahmed el-Hazrecî. el-Câmiʿli-âhkâmi’l-

Kur’ân. thk. Ahmed el-Berdûnî-İbrahim İtfeyyiş. 2 Cilt. Kahire: Dâru’l-Kutubi’l-

Mısriyye, 1384/1964. 

Kûte, Âdil b. Abdilkâdir. Eseru’l-‘urfi ve tatbîkatuhu’l-muâsıra fî fıkhi’l-muâmelâti’l-

mâliyye. b.y.: el-Ma’hedu’l-İslâmî li’l-Buhûsi ve’t-Tedrîb, 1. Basım, 2007. 

Küçük Ali Haydar Efendi. Dürerü’l-Hükkâm: Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm. 4 Cilt. 

Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2. Basım, 2017. 



84 
 

Lewis, Bernard. The Emergence of Modern Turkey. ABD: Oxford University Press, 2. 

Basım, 1968. 

Mardin, Şerif. Türk modernleşmesi. İstanbul: İletişim Yayınları, 1. Basım, 1991. 

Marx, Karl. Kapital. çev. Mehmet Selik - Nail Satlıgan. İstanbul: Yordam Kitap, 1. 

Basım, 2011. 

Masci, Petro. “The History of Insurance: Risk, Uncertainty and Entrepreneurship”. 

Journal of the Washington Institute of China Studies 5/3 (2011), 25-68. 

Masrî, Rafîk Yunus. Bey‘u’l-murâbaha li’l-âmir bi’ş-şirâ fî’l-mesârifi’l-İslâmiyye. 

Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1. Basım, 1996. 

Mâverdî, Ebû’l-Hasen Alî b. Muhammed el-Basrî. el-Hâvî’l-kebîr fî fıkhi mezhebi’l-

İmâmi’ş-Şâfiʿî ve huve şerhu Muhtasari’l-Müzenî. thk. Ali Muhammed Mu’avvaz 

- Âdil Ahmed Abdulmevcûd. 18 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1. Basım, 

1414-1994. 

McLaughlin, Jr., Chester B. “The Evolution of the Ocean Bill of Lading”. The Yale 

Law Journal 35/5 (1926), 548-570. 

McLuhan, Marshall. The Gutenberg Galaxy: The Making of Typographic Man. 

Kanada: University of Toronto Press, 1962. 

Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî ed-Düvelî. Karârât ve tevsıyât-u Mecmeı’l-Fıkhi’l-İslâmî 

ed-Düvelî el-münbesık an Munazzameti’t-Teâvuni’l-İslâmî: ed-Devrat 2-24 el-



85 
 

karârât 1-238 (1406-1441 h. = 1985-2019 m.). b.y.: Mecmau’l-Fıkhi’l-İslâmî ed-

Düvelî, 4. Basım, 2020. 

Mergînânî, Ebû’l-Hasen Alî b. Ebûbekr el-Ferğânî. el-Hidâye fî şerhi Bidâyeti’l-

mubtedî. thk. Sâid Bekdâş. 7 Cilt. Medine: Daru’s-Sirâc, 1. Basım, 1440/2019. 

Mesthene, Emmanuel G. Technological Change: Its Impact on Man and Society. 

ABD: Harvard University Press, 3. Basım, 1973. 

Mevvâk, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yûsuf b. Ebi’l-Kasım el-Mevvâk el-Abderî el-

Gırnâtî. et-Tâc ve’l-iklîl li şerhi Muhtasarı Halîl (fî hâmişi Mevâhibu’l-celîl li şerhi 

Muhtasari Halîl). 8 Cilt. Riyad: Dâru Âlemi’l-Kutub, 1423/2003. 

Modelski, George. “Globalization”. The Global Transformations Reader: An 

Introduction to the Globalization Debate. ed. David Held - Anthony G. McGrew. 

Cambridge, BK : Malden, MA ABD: Polity Press, 2. Basım, 2003. 

Murray, Daniel E. “History and Development of the Bill of Lading”. University of 

Miami Law Review 37/3 (1983), 689-732. 

Nayyar, Deepak. “Globalisation, History and Development: A Tale of Two 

Centuries”. Cambridge Journal of Economics 30/1 (2006), 137-159. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref. Ravdatu’t-tâlibîn ve ʿumdetu’l-

muftîn. thk. Halil Me’mun Şîha. 4 Cilt. Beyrut: Daru’l-Ma’rife, 1. Basım, 

1427/2006. 



86 
 

O. Keohane, Robert - S. Nye Jr., Joseph. “Globalization: What’s New? What’s Not? 

(And So What?)”. The Global Transformations Reader: An Introduction to the 

Globalization Debate. ed. David Held - Anthony G. McGrew. Cambridge, BK : 

Malden, MA ABD: Polity Press, 2. Basım, 2003. 

Pîrîzâde, Burhânüddîn İbrâhîm b. Hüseyn b. Ahmed. ʿUmdetü zevi’l-besâ’ir li-halli 

mübhemât (mühimmât)i’l-Eşbâh ve’n-nezâir. Râgıp Paşa Kütüphanesi, 508. 

Polat, Ali. “Uluslararası Ticarette Akreditifli Ödemeler ve UCP 600”. İstanbul Ticaret 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 13 (2008), 209-222. 

Postman, Neil. Technopoly: The Surrender of Culture to Technology. New York: 

Vintage Books, 1993. 

Quinn, Stephen - Roberds, William. “The Evolution of the Check as a Means of 

Payment: A Historical Survey”. Federal Reserve Bank of Atlanta: Economic 

Review 93/4 (2008), 1-28. 

Reisoğlu, Seza. “Hukuki Açıdan Akreditif ve Uygulama Sorunları”. Bankacılar 

Dergisi 52 (2005), 39-55. 

Ritzer, George - Dean, Paul. Globalization: A Basic Text. Birleşik Krallık: Wiley-

Blackwell, 2. Basım, 2015. 

Sahnûn, Ebû Saîd Abdüsselâm b. Saîd b. Habîb et-Tenûhî. el-Müdevvenetü’l-kübrâ. 5 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1. Basım, 1415/1994. 



87 
 

Schiltz, Quentin. “Legal Compliance of the Electronic Bill of Lading”. Proceedings of 

the International Conference on Digital Technologies in Logistics and 

Infrastructure (ICDTLI 2019). 434-439. St. Petersburg, Russia: Atlantis Press, 

2019. https://doi.org/10.2991/icdtli-19.2019.76 

Sivas, Hakan. “Dünyanın Oluşumu, Eski Mezopotamya ve Eski Mısır Tarihi ve 

Uygarlıkları”. Genel Uygarlık Tarihi. ed. Taciser Sivas. Eskişehir: T.C. Anadolu 

Üniversitesi Yayını, 2019. 

Smith, Merritt Roe. “Technological Determinism in American Culture”. Does 

Technology Drive History?: The Dilemma of Technological Determinism. ed. 

Merritt Roe Smith - Leo Marx. ABD: The MIT Press, 1994. 

Steger, Manfred B. Globalisms: The Great Ideological Struggle of the Twenty-First 

Century. Lanham, Md: Rowman & Littlefield Publishers, 3. Basım, 2009. 

Steger, Manfred B. Globalization: A Very Short Introduction. Oxford ; New York: 

Oxford University Press, 2003. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muḥammed el-Hudayrî. 

el-Eşbâh ve’n-Nezâîr. b.y.: y.y., 1411/1990. 

Şa’bân, Zekiyyüddin. İslâm Hukuk İlminin Esasları (usûlü’l-Fıkh). çev. İbrahim Kâfi 

Dönmez. Ankara: TDV Yayınları, 14. Basım, 2011. 

Şa’bân, Zekiyyüddin. Usûlü’l-fıkhi’l-İslâmî. Beyrut: Darü’l-Kütüb, 2. Basım, 1971. 



88 
 

Şâtıbî, İbrâhîm b. Mûsâ el-Lahmî el-Ğırnâtî. el-Muvâfakât. thk. Ebû ʿUbeyde Meşhûr 

b. Ḥasen es-Selmân. 7 Cilt. b.y.: Dâru İbn ʿAffân, 1417/1997. 

Şelebî, Muhammed Mustafa. Usûlü’l-fıkhi’l-İslâmî. b.y.: ed-Dârü’l-Câmi’iyye, ts. 

Şenocak, İhsan. İslâm Hukukunda Örfün Hükümlere Etkı̇sı̇. Samsun: Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2011. 

Şeybânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasen b. Ferkad. Kitabu’l-Asl el-ma’ruf bi’l-

Mebsût. thk. Ebû’l-Vefa’ el-Efgânî. 5 Cilt. Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1. Basım, 

1410/1990. 

Şeyhîzâde, Abdurrahmân b. Muhammed b. Suleymân Dâmâd Efendî. Mecmaʿu’l-

ʾenhur fî şerhi Multeka’l-ʾebhur. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1. 

Basım, 1419/1998. 

Şîrâzî, Ebû İshâk Cemâlüddîn İbrâhîm b. Alî b. Yûsuf. el-Muhezzeb fî fıkhi’l-İmâmi’ş-

Şâfiî. thk. Muhammed ez-Zuhaylî. 6 Cilt. Şam-Beyrut: Dâru’l-Kalem - ed-Dâru’ş-

Şâmiyye, 1. Basım, 1417-1996. 

T.C. Ticaret Bakanlığı. “Eşyanızı Antrepoya Nasıl Alırsınız?” Gümrük Rehberi. 26 

Ekim 2018. Erişim 09 Haziran 2023. https://gumrukrehberi.gov.tr/sayfa/eşyanızı-

antrepoya-nasıl-alırsınız 

T.C. Ticaret Bakanlığı. “Gümrük Antreposu Ne Demektir?” Gümrük Rehberi. 25 

Ekim 2018. Erişim 09 Haziran 2023. https://gumrukrehberi.gov.tr/sayfa/gümrük-

antreposu-ne-demektir 



89 
 

T.C. Ticaret Bakanlığı. “Gümrük beyanı nedir?” Gümrük Rehberi. 23 Kasım 2018. 

Erişim 10 Haziran 2023. https://gumrukrehberi.gov.tr/sayfa/gümrük-beyanı-nedir 

Tompkins, Leslie J. “The Certification of Checks”. The American Law Register Old 

Series:50-New Series:41/3 (1902), 127-140. 

Ulusal, Şemsettin. “Kadın Erkek İlişkilerine Dair Bazı Fetvaların Evrensellik-Yerellik 

Bağlamında Tahlili”. Güncel Dini Meseleler İstişare Toplantısı - VI: Zekât, Evlilik, 

Kadınların İbadet ve Sosyal Hayatı ile İlgili Farklı Görüşlerin Yeniden 

Değerlendirilmesi (13-15 Aralık 2013, Afyonkarahisar). Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 1. Basım, 2018. 

Ure, Andrew. The Philosophy of Manufactures or an Exposition of Scientific, Moral 

and Commercial Economy of the Factory System of Great Britain. Londra: y.y., 

1835. 

Vekâlât. “ عاما    92كردي مصطفى الزلمي عن  وفاة العلامّة ال ”. el-Muctema’. 29 Ekim 2016. Erişim 

03 Nisan 2023. https://mugtama.com/hot-reports/2014-02-01-12-32-

36/item/35679-92.html 

Volti, Rudi. Society and Technological Change. New York: Worth Publishers, 7. 

Basım, 2014. 

Yücel, Fatih. “Fetvanın Değişim Gerekçelerine Güncel Bir Bakış - Din İşleri Yüksek 

Kurulu Karar ve Fetvaları Örnekliği”. Diyanet İlmî Dergi 58 (2022), 1125-1156. 

Zelmî, Mustafa İbrahim. Îzâhu’l-Fevâid fî Şerhi’l-Kavâid ala Nematin Cedîd. Tahran: 

Neşr-i İhsân li’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 1. Basım, 2014. 



90 
 

Zelmî, Mustafa İbrahim. Usûlü’l-fıkh fî nesîcihi’l-cedîd. Tahran: Neşr-i İhsân li’n-

Neşri ve’t-Tevzî’, 23. Basım, 2014. 

Zerka, Ahmet Muhammed. Şerhu’l-Kavâʿidi’l-Fıkhiyye. Şam: Daru’l-Kalem, 2. 

Basım, 1989. 

Zerka, Mustafa Ahmet. el-Medhalü’l-fıkhiyyü’l-ʿâm. 2 Cilt. Şam: Daru’l-Kalem, 2. 

Basım, 2004. 

Zeydân, Abdulkerim. el-Vecîz fî usûli’l-fıkh. b.y.: Müessesetü Kurtuba, ts. 

Zühayli, Vehbe. Usûlü’l-fıkhi’l-İslâmî. 2 Cilt. Şam: Daru’l-Fikr, 1. Basım, 1986. 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye. İstanbul: Matbaa-i Osmâniyye, 1300. 

The Encyclopædia Britannica. 29 Cilt. Cambridge: Cambridge University Press, 11. 

Basım, 1910. 

 


