
  

T.C. 

GALATASARAY ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
KAMU HUKUKU ANABİLİM DALI   

 

 

 

                                                                                               

 

RONALD DWORKİN’İN EŞİTLİKÇİ 

LİBERALİZMİNDE ANAYASAL DEMOKRASİ 

TEORİSİ  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                      

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

 

 

 

Ertuğrul Kaan YILDIRIM 

 

 

 

 

 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Zeynep Özlem ÜSKÜL ENGİN 
 

 

 

 

 

 

AĞUSTOS 2023



 

  

 

T.C. 

GALATASARAY ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
KAMU HUKUKU ANABİLİM DALI   

 

 

 

                                                                                               

 

RONALD DWORKİN’İN EŞİTLİKÇİ 

LİBERALİZMİNDE ANAYASAL DEMOKRASİ 

TEORİSİ  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                      

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

 

 

 

Ertuğrul Kaan YILDIRIM 

 

 

 

 

 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Zeynep Özlem ÜSKÜL ENGİN 
 

 

 

 

 

 

AĞUSTOS 2023 

 

 



ii 

 

ÖNSÖZ 

 

Okuyacağınız bu tez çalışması bir soru ve merak üzerine kaleme alınmaya 

başlandı. Siyasal-hukuki meşruiyetin dayandırıldığı ancak günümüz toplumlarında 

hem enflasyonist kullanımından hem de ortadan kaldırıldığından veya en azından 

zayıflatıldığından yakınılan demokrasi kavramı nasıl yorumlandığı takdirde bu 

kavrama içkin olan eşitlik ideali en iyi şekilde hayata geçirilebilecektir? Hukuk ve 

politika felsefesi literatürünün içine girdikçe demokrasi ile eşitlik arasındaki 

karmaşık ilişkiyi değerlendirme biçimim, liberal-cumhuriyetçi teorilerin temel uzlaşı 

ve çatışma konularına doğru kaydı. Çağdaş düşünürlerin çoğu liberal anayasacılık ile 

cumhuriyetçi halk egemenliğini bağdaştırmaya çalışmış ancak bu çabalardan pek azı 

meseleye bir hukukçu bakış açısıyla yaklaşan Ronald Dworkin kadar özgün ve 

berrak bir perspektif sunabilmiştir. Bu nedenle onun teorisinin içerisinden 

düşünmenin cazibesine kapılarak çalışma konumu gözden geçirdim. Zamanla bu 

çalışma Dworkin’in eşitlikçi liberalizminin boyutlarına, anayasal yorum anlayışına 

doğru dallanıp budaklanarak kapsamlı bir bütüne kavuştu. 

 

Dworkin’i ciddiye alarak anayasal demokrasiyi politik topluluğun müşterek 

eylemi ve bireylerin insan onuruyla kavramak, hukuku ve siyaseti felsefi bir 

gerekçelendirme temelinde inşa etmeyi vaat ettiği gibi siyasal iktidarlara ve 

uzlaşımsal meşrulaştırma çabalarına karşı eleştirel mesafeyi koruma iddiası taşır. Bu 

çalışma okurunu Dworkin ile birlikte, ama onun tarihsel, toplumsal, düşünsel 

sınırlarının da bilincinde olarak, düşünmeye ve tartışmaya davet ediyor. Çalışmanın 

müellifi, kendisiyle aynı zincirleme romanın ortak yazarı olmayı hedeflediği büyük 

hukuk bilgini ve filozof Ronald DWORKIN’e minnet ve şükran borçludur. 

 

Her insani faaliyette olduğu gibi bu tez çalışmasının tamamlanabilmesinin 

gerisinde de birçok kişinin emeği ve desteği bulunuyor. Yazdıklarımı özenle okuyup 

ayrıntılı geri dönüşler sunarak argümanlarımı tekrar tekrar kurgulamamı ve metin içi 

bağlantılar kurmamı sağlayan danışman hocam Prof. Dr. Zeynep Özlem ÜSKÜL 

ENGİN’e sonsuz teşekkürlerimi ifade etmeliyim. Dworkin’i anlamaya ve 

yorumlamaya çalışırken başvurduğum ilk kaynak hocam Prof. Dr. Ahmet Ulvi 

TÜRKBAĞ idi. Tezin yazımı süresince kendisinin eserleri, önerileri ve düşünceleri 



iii 

hep aklımda dönüp durdu. Çalışmamı okuyup değerli görüşlerini ve eleştirilerini 

paylaştığı için kendisine teşekkürlerimi sunarım. Tez jürimde yer alan ve 

gayretlendirici sözleri, önerileri, değerlendirmeleri ile kavrayışımı zenginleştiren 

Doç. Dr. Sevtap METİN’e çok teşekkür ederim. Ne zaman yardıma ihtiyaç duysam 

desteğini eksik etmeyen, yüksek lisans derslerinde öğrendiklerim sayesinde 

akademik çalışmalarımı şekillendirdiğim hocam Doç. Dr. Birden GÜNGÖREN 

BULGAN’a teşekkür ederim. 

 

Tez konumun sınırlarını belirlerken içtenliği, ilgisi ve birikimiyle yardımıma 

yetişen, hukuk öğrenimime başladığım ilk yıldan bu yana üzerimde büyük etkisi olan 

hocam Dr. İrem ÇAĞLAR GÜRGEY’e müteşekkirim. Çalışmamın her aşamasında 

beni yüreklendiren, ufkumu ve zihnimi genişleterek konulara farklı açılardan 

bakmamı sağlayan, tezimin son halini detaylı bir şekilde okuyarak yorum ve 

kritiklerini paylaşma inceliği gösteren Dr. Özgür Emrah GÜREL’e minnettarım. 

Kendisine çalışma alanımdan bahsettiğimde ilgi ve dikkatle takip edip tavsiyelerde 

bulunan, Dworkin’e farklı düşünürlerin perspektifinden bakarak yaklaşımımı 

derinleştirmemi sağlayan Prof. Dr. Kurtul GÜLENÇ’e canı yürekten teşekkürü borç 

biliyorum. 

 

Çalışma sürecim boyunca karşılaştığım tüm güçlüklerde her zaman büyük bir 

güven, samimiyet ve anlayışla yanımda duran, fikirlerimi dinlemekten, yazdıklarımı 

okumaktan hiç bıkmayan, beni daima motive eden dostum Jülide ARIKAN’a ne 

kadar teşekkür etsem eksik kalır. Yüksek lisans yolculuğumda kendilerinden çok şey 

öğrendiğim, her zaman yardımlarını ve dostluklarını yanımda hissettiğim Yasin 

UYSAL ve Mehmet Semih ÖZTEKİN’e teşekkür ederim. Akademik hayatımda her 

zaman sağduyusuna başvurduğum Ali Tarık ALAÇAM’a sonsuz desteği için 

teşekkür ederim. Çağdaş liberal gelenek üzerine yaptığımız tartışmalar, önerdiği 

kaynaklarla çalışmamın oluşumuna katkı sunan Hasan AYER’e teşekkürü borç 

biliyorum. Tezimin nihai aşamasında karşılaştığım zorlukları kolaylaştıran Arş. Gör. 

Caner BİRDAL ve Arş. Gör. Dolunay ÇÖREK’e çok teşekkür ederim. 

 

Bu tezin yazılmasını mümkün kılan başat aktör ailem. Onların engin sevgileri, 

bağlılıkları, fedakarlıkları, destekleri olmasaydı böyle bir eserin ortaya çıkması 

olanaksızdı. İyi ki varlar! Bu çalışmamı onlara ithaf ediyorum. 



iv 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ ii 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... iv 

KISALTMALAR .................................................................................................... viii 

RÉSUMÉ .................................................................................................................... ix 

ABSTRACT ............................................................................................................ xvii 

ÖZET ...................................................................................................................... xxiv 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

1. RONALD DWORKİN’İN SİYASET TEORİSİNİ BİÇİMLENDİREN 

KOŞULLAR ............................................................................................................. 14 

1.1. Tarihsel-Toplumsal Koşullar ................................................................... 14 

1.1.1. Modern Demokrasilerin Ortaya Çıkışı ve Demokrasi Teorilerine 

Genel Bakış ........................................................................................................ 14 

1.1.1.1. Demokrasi Kavramı ve Tanımlama Sorunları ........................ 15 

1.1.1.2. Eşitlik-Özgürlük Geriliminde Demokrasi ................................ 19 

1.1.1.3. Yurttaşlık Bağı ve İnsan Hakları .............................................. 23 

1.1.1.4. Kolektif Eylem ve Cumhuriyetçilik........................................... 26 

1.1.1.5. Çağdaş Demokrasi Teorileri ...................................................... 29 

1.1.1.5.1. Demokratik Elitizm Teorileri ................................................. 31 

1.1.1.5.2. Müzakereci Demokrasi Teorileri ........................................... 36 

1.1.1.5.3. Anayasal Demokrasi Teorileri ................................................ 39 

1.1.2. Amerikan Siyasal Kültürü .................................................................... 43 

1.1.2.1. Demokratik Yurttaşlık-Klasik Elitizm İkiliği: Sivil İtaatsizlik, 

İdari Devletin Büyümesi ve Politik Süreçlerin Zayıflatılması .................. 44 

1.1.2.2. Lockeçu Konsensüs Tezi: Bireysel Haklar ve Eşitlik Fikri..... 48 

1.1.2.3. Siyasal Alt-Kültürler: Bireycilik, Kamusal Ahlak ve 

Hiyerarşik Toplumsal Düzen ....................................................................... 52 

1.1.2.4. Siyasal Partiler ve Kültür Savaşları: Bölünmüş Amerika ve 

Ortak Zemin Arayışı ..................................................................................... 55 

1.1.2.5. Hukuk Kurumları ve Anayasa Yargısı ..................................... 58 

1.1.3. Refah Devletinin Yükselişi ve New Deal Liberalizmi ......................... 66 

1.1.3.1. Keynesyen Refah Devletinin Kurumsallaşması ve Sosyal 

Adalet Kavramının Ortaya Çıkışı ............................................................... 66 

1.1.3.2. New Deal Liberalizminin Gelişimi ve Eşitlikçi Liberal Politika 

Savunusu 69 

1.1.3.3. New Deal Liberalizminde Anayasacılık Tartışmaları ............. 71 



v 

1.1.3.4. Refah Devletinin Düşüşü ve Yeni Sağın Ortaya Çıkışı ........... 75 

1.2. Düşünsel Koşullar ...................................................................................... 79 

1.2.1. John Rawls’un Adalet Teorisi ve Dworkin’in Rawls Yorumu .......... 79 

1.2.1.1. Hakkaniyet-Adalet Bağıntısı ve Toplumun Temel Yapısının 

Anti-Pozitivist Yorumu ................................................................................. 81 

1.2.1.2. Orijinal Pozisyon ve Kurucu Değer Olarak Eşitlik ................. 84 

1.2.1.3. Düşünümsel Denge ve Kurucu Yorumun Temelleri ............... 86 

1.2.1.4. Adalet İlkeleri ve Dworkin’in Bu İlkelere Dair Eleştirileri .... 89 

1.2.1.5. Politik Liberalizmin Esasları ..................................................... 93 

1.2.1.5.1. Adalet Teorisi’nden Politik Liberalizm’e .............................. 93 

1.2.1.5.2. Kamusal Kişi-Ahlaki Fail Ayrımı ve Kopukluk Stratejisi... 94 

1.2.1.5.3. Kamusal Akıl ve Kapsamlı Ahlaki Doktrin Tartışması ....... 95 

1.2.1.5.4. Anayasal Demokrasi Çerçevesindeki Tartışmalar ............... 97 

1.2.2. Liberalizm-Komüniteryanizm Tartışması ........................................ 100 

1.2.2.1. Tartışmanın Tarihsel Bağlamı ve Genel Çerçevesi ............... 100 

1.2.2.2. Liberal Birey Tasarımının Eleştirisi ve Topluluğun Değeri . 103 

1.2.2.3. Hakkın İyiye Önceliği ve Devletin Tarafsızlığı Tartışması ... 106 

1.2.2.4. Yurttaş Cumhuriyetçiliği ......................................................... 109 

1.2.2.5. Ortak Noktalar, Yakınlaşmalar ve Dworkin’in 

Komüniteryanlarla Etkileşimi ................................................................... 111 

2. RONALD DWORKİN’İN TEORİSİ VE YÖNELTİLEN ELEŞTİRİLER

 115 

2.1. Dworkin’in Felsefesinin Temel Sütunları ............................................. 115 

2.1.1. Değerlerin Bütünlüğü .......................................................................... 115 

2.1.1.1. Genel Hukuk Teorisinde Kural-İlke Birlikteliği.................... 115 

2.1.1.2. Değer Bütünlüğü Bakımından Hukuki Yorum ve 

Gerekçelendirme ......................................................................................... 118 

2.1.1.3. Tek Sistem Modeli .................................................................... 120 

2.1.1.4. Değer Çatışmalarına Karşı Değerlerin Birliği ....................... 124 

2.1.2. Anti-Arşimetçilik ve Değerlerin Bağımsızlığı.................................... 126 

2.1.2.1. Anti-Arşimetçilik ve Değer Şüpheciliğinin Eleştirisi ............. 126 

2.1.2.2. Değerlerin Bağımsızlığı ............................................................ 132 

2.1.3. Değerlerin Yorumsallığı ...................................................................... 134 

2.1.3.1. Hermeneutik Bilinç ve Kurucu Yorum .................................. 135 

2.1.3.2. Kurucu Yorumun Aşamaları ve Amaçsallık .......................... 137 

2.2. Dworkin’in Liberalizm Teorisi .............................................................. 141 

2.2.1. Eşitlik İlkesinin Temelleri ve Liberal Eşitlikçiliğin Yorumu .......... 142 



vi 

2.2.2. Topluluk Anlayışı ................................................................................. 146 

2.2.2.1. Topluluğun İlke Modeli ............................................................ 149 

2.2.2.2. Topluluğun Politik Erdemi Olarak Kardeşlik ....................... 150 

2.2.2.3. Ahlaki Fail Olarak Topluluk ................................................... 153 

2.2.3. Etik, Bireysel Ahlak ve Politik Ahlak ................................................ 155 

2.2.3.1. Yorumsal Ahlak Teorisinin Temelleri .................................... 155 

2.2.3.2. Aristotelesçi Mücadele Etiği .................................................... 158 

2.2.3.3. İnsan Onuru İlkeleri ................................................................. 159 

2.2.3.4. Politik Ahlak .............................................................................. 163 

2.2.3.4.1. Tarafsızlık ve Mükemmeliyetçilik Arasında Eşitlikçilik ... 164 

2.2.3.4.2. Kaynak Eşitliği ....................................................................... 168 

2.3. Anayasal Demokrasi Teorisi ................................................................... 173 

2.3.1. Demokratik Girdi ve Çıktı Testi......................................................... 175 

2.3.2. İstatiksel ve Müşterek Kolektif Eylem ............................................... 179 

2.3.3. Ortaklık Demokrasisi .......................................................................... 182 

2.3.4. Ortaklık Demokrasisinde Anayasal Denetim .................................... 185 

2.3.4.1. Yargısal Denetimin Meşruiyeti ve Sınırları............................ 185 

2.3.4.2. Yargısal Denetimin Tartışmacı Boyutu .................................. 190 

2.3.4.3. İlke Forumu Yargısal Pasifist veya Aktivist Midir? ............. 192 

2.3.4.4. John Hart Ely’nin Pozitif Anayasacılığı ................................. 195 

2.3.4.5. Jeremy Waldron’in Çoğunluk Kararı Tezi ............................ 199 

2.3.4.6. Cass Sunstein’in Minimalist Anayasal Denetim Düşüncesi .. 202 

2.4. Anayasal Yorum Teorisi ......................................................................... 204 

2.4.1. Çağdaş Amerikan Anayasacılığında Yorum Anlayışları ................. 205 

2.4.1.1. Pragmatizm ............................................................................... 206 

2.4.1.2. Metinselcilik .............................................................................. 209 

2.4.1.3. Orijinalizm ................................................................................ 211 

2.4.1.4. Yaşayan Orijinalizm ................................................................. 217 

2.4.1.5. Anayasal Momentlere Dayalı Tarihsel Yorum ...................... 218 

2.4.2. Dworkin’in Anayasal Yorum Teorisi ................................................. 222 

2.4.2.1. Anayasal Bütünlük Arayışı ...................................................... 222 

2.4.2.1.1. Bütünlük Olarak Hukuk ....................................................... 222 

2.4.2.1.2. Kurucu Yorum ....................................................................... 225 

2.4.2.1.3. Zincirleme Roman: Uyum ve Gerekçelendirme ................. 226 

2.4.2.2. Anayasanın Ahlaki Okuması ................................................... 229 

2.4.2.3. Ahlaki Okuma Doğası Gereği Liberal Midir? ....................... 232 



vii 

2.4.2.4. Bir Orijinalist Olarak Dworkin (?) ......................................... 236 

2.4.2.5. Ahlaki Okuma Elitist Midir? ................................................... 240 

SONUÇ .................................................................................................................... 245 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 254 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

KISALTMALAR 

 

ABD  : Amerika Birleşik Devletleri 

a.g.e.  : Adı geçen eser 

a.g.m.  : Adı geçen makale 

a.g.y.  : Adı geçen yayın 

bkz.   : Bakınız 

Çev.  : Çeviren 

Der.  : Derleyen 

dn.  : Dipnot 

Ed.  : Editör 

Haz.  : Hazırlayan 

HFSA  : Hukuk Felsefesi ve Sosyolojisi Arkivi 

İÜHFM : İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası  

JH  : Justice for Hedgehogs (Kirpiler için Adalet) 

LE  : Law’s Empire (Hukukun Hükümranlığı) 

No.  : Number (Sayı) 

PL  : Political Liberalism (Politik/Siyasal Liberalizm) 

s.  : Sayfa  

ss.  : Sayfa sırası 

TJ  : A Theory of Justice (Bir Adalet Teorisi) 

TRS  : Taking Rights Seriously (Hakları Ciddiye Almak) 

vd.  : Ve diğerleri 

Vol.  : Volume (Cilt) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 
 

RÉSUMÉ 

 

Ronald Dworkin est l'un des philosophes les plus influents des théories 

juridiques, politiques et morales de notre époque. Cette étude examine la conception 

constitutionnelle de la démocratie que Dworkin avait développée à partir du 

libéralisme égalitaire. Dans ce cadre, l'objectif principal de l'étude est de déterminer 

comment ce savant interprète l'individu et la communauté, le libéralisme et le 

républicanisme, l'égalité et la liberté, le constitutionnalisme et la démocratie et 

comment il résout les tensions entre ces concepts. La théorie de la démocratie 

constitutionnelle développée par ce philosophe américain sur la base des droits, de la 

dignité humaine et de l'égalité des citoyens, offre un champ riche en matière de 

construction d'un partenariat social. De plus, la perspective complète qu'il a 

construite entre la morale, la politique et le droit augmente la valeur de sa théorie. 

Dworkin, en vertu de sa conception libérale du constitutionnalisme pour les sociétés 

démocratiques contemporaines, formule ses critiques à l'égard de l'utilitarisme et de 

l’approche majoritaire, du positivisme et du pragmatisme et en retour, vise à 

concilier un contrôle juridictionnel rigoureux fondé sur les principes, l'intégrité et la 

morale politique et la théorie démocratique qui soutient l'agence de la communauté et 

le droit des individus à des parts égales et à l'autonomie éthique. 

 

Cette étude fournit une compréhension de la pensée de Dwokin en tant que 

système complet qui se développe dans le temps et conserve également sa cohérence 

conformément à la théorie du roman à la chaîne de Dworkin. Il rassemble les pièces 

là où de telles pièces ont été choisies pour la justification de la morale politique 

libérale et pour leur conformité avec le récit qu'il entend construire. Le thème 

fondamental de sa théorie comprend l'union des règles et des principes qu'il a 

introduits dans ses premiers travaux, le droit en tant qu'intégrité qu'il a mis en avant 

lorsqu'il est devenu un intellectuel célébré et le modèle de droit à système unique et 

l'union des interprétations qu'il a développés dans ses travaux ultérieurs. 

 

Une autre question, qui est d'une grande importance en ce qui concerne la 

méthode de la présente étude, est la recherche faite dans cette étude concernant les 

racines du libéralisme égalitaire et la conception constitutionnelle de la démocratie 



x 

compte tenu des circonstances historiques, sociales et intellectuelles que le 

philosophe s’est trouvé entouré de. Cette étude entend aborder les problématiques 

comme la détermination des dynamiques sociales et historiques qui ont influencé 

Dworkin lorsqu'il a élaboré sa théorie et les intellectuels et mouvements avec 

lesquels il a interagi. Autre, nous examinerons comment il a repris et fait avancer les 

querelles qui se continuait jusqu'à son époque et quelles possibilités théoriques et 

conceptionnelles il offrait. Par conséquent, nous entendons comprendre la 

contribution de ce juriste américain à la tradition libérale et à la théorie de la 

démocratie constitutionnelle. 

 

La première partie de cette étude qui se compose de deux parties se concentre 

sur les circonstances historico-sociales et intellectuelles qui ont pesé sur la 

perspective de Dworkin. Dans ce cadre, la première section décrit le processus au 

cours duquel les concepts, la tradition et les valeurs de la théorie démocratique 

moderne ont été formés. La deuxième section constat que la conception partenariale 

de la démocratie chez Dworkin entend concilier les dichotomies entre l'équité et la 

liberté, les libertés anciennes et modernes, les libertés négatives et positives. Dans 

une autre section, nous exposons le développement des concepts de droits de 

l'homme et de citoyenneté dans le contexte des droits juridiques, politiques et 

sociaux et illustrons le contexte du libéralisme social fondé sur les droits de 

Dworkin. Dans la quatrième section, nous examinons les démocraties républicaines 

sous l'angle de la dualité entre Rousseau et Madison-Hamilton et nous nous 

interrogeons également sur l'approche pluraliste et non arbitraire de Dworkin, qu'il 

fonde sur le contrôle de constitutionnellité. Enfin, nous analysons la théorie de la 

démocratie libérale de Dworkin à l'intersection entre l'élitisme démocratique, la 

démocratie délibérative et la démocratie constitutionnelle et constatons les 

similitudes et les différences entre sa théorie et diverses interprétations 

contemporaines. 

 

Dworkin interprète les principes et les conceptions institutionnels de la culture 

politique et constitutionnelle américaine et les reconstruit selon sa conception de la 

morale politique. Alors que nous examinons la culture politique américaine sous cinq 

sections, la première que nous traitons est les thèses de Dworkin au milieu de la 

citoyenneté démocratique et de l'élitisme classique. La deuxième partie se penche sur 



xi 

la thèse du consensus lockéen et ses critiques et souligne que Dworkin considère le 

constitutionnalisme comme l'assurance des droits individuels contre la volonté de la 

majorité et des objectifs collectifs et il tente de concilier la culture individualiste avec 

la culture communautaire. Dans la troisième section, nous examinons la culture 

politique américaine quant aux concepts de marché, de moralité et de tradition. 

Comme examiné dans une autre section, Dworkin, partant du postulat que la 

démocratie américaine est divisée en deux camps culturels au XXIe siècle, cherche 

un terrain d'entente pour l'initiation de la délibération politique et de la discussion 

entre lesdits deux pôles. Enfin, nous évoquons l'effet des institutions juridiques dans 

la culture politique américaine et parlons des débats actuels sur le contrôle 

juridictionnel, notamment avec l'arrêt Dobbs. Dworkin, un jurist qui a s’est 

developpé  à l'époque où la Cour suprême a lancé une révolution sociale globale aux 

États-Unis en vertu de ses décisions libérales, vise à légitimer les arrêts de principe 

rendus dans le cadre de le contrôle de constitutionnallité. Cependant, dans les années 

correspondant à la période tardive du penseur et aujourd'hui, la composition de la 

Cour s'est inversée. 

 

Dans la troisième partie, où l'on examine la dynamique historique de l'essor et 

de la chute des États-providence, on constate que le système de marché, entré en 

crise au début du XXe siècle, a conduit avec diverses réformes au libéralisme du 

New Deal et régimes de protection sociale aux États-Unis, et révèlent la nouvelle 

structure socio-économique qui a nourri le libéralisme égalitaire contemporain. A 

cette époque, son admiration pour la Cour de Warren, qui a élargi les droits libéraux 

et sociaux en exerçant un contrôle de constitutionnalité en référence au principe 

d'égalité, a une place importante dans la formation de la théorie de Dworkin. 

Cependant, Dworkin ne s'empêche pas de diriger sa critique vers la Nouvelle Droite, 

qui s'est développée depuis les années 1970 et a le caractère d'une attaque en règle 

contre les démocraties libérales, qui ont également recouru à la théorie du droit 

conservatrice. 

 

Dans la deuxième partie où nous nous interrogeons sur les conditions 

intellectuelles qui ont influencé Dworkin, nous discutons d'abord de la théorie de la 

justice et du libéralisme politique de John Rawls. Les deux grands noms du 

libéralisme égalitaire, Rawls et Dworkin, ont présenté les arguments les plus 



xii 

convaincants sur la priorité du contrôle de constitutionalité, l'impartialité de l'État et 

les droits et libertés individuels devenus dominants dans le monde anglo-américain 

d'après-guerre mais déclinés avec la montée de la Nouvelle Droite. L'influence de 

Rawls sur Dworkin est centrée autour des thèmes de la relation équité-justice, de la 

position originale, de l'équilibre réflexif, des principes de justice, de la distinction 

entre le libéralisme compréhensif-politique, la différence entre la société 

démocratique et la communauté libérale, le chevauchement du consensus et la raison 

publique. 

 

Dans un autre chapitre, nous examinons le débat entre libéralisme et 

communautarisme, qui a marqué la philosophie politique et morale contemporaine 

depuis les années 1980. Les thèses communautaristes, qui peuvent se positionner 

comme une critique ou une correction du libéralisme, ont été examinées dans le 

cadre des titres suivants : Le questionnement de la conception individuelle abstraite 

libérale, la valeur ontologique de la communauté, le rapport entre droit/juste et le 

bien, le problème de la neutralité de l'État, l'idée de justice contextuelle au lieu de 

l'idée de justice universelle et abstraite, la résurrection du bien commun et la culture 

civique de la démocratie républicaine face au formalisme de la démocratie libérale. 

Le débat entre les libéraux-communautariens a conduit, enfin, les deux camps à 

revoir leurs arguments et à se rapprocher. En ce sens, Dworkin puise également dans 

certains arguments communautaires sur la communauté et entre en contact avec les 

républicains civiques. 

 

Dans la deuxième partie, nous expliquons en détail la théorie de Dworkin et les 

critiques qui lui sont adressées et apportons quatre titres généraux à cet effet. Dans le 

premier titre, nous examinons les principaux essentiels de la philosophie de Dworkin. 

Ainsi, les trois composantes de la philosophie du philosophe sont les thèmes relatifs 

à l'intégrité des valeurs, à l'indépendance des valeurs et au caractère interprétatif des 

valeurs. L'intégrité des valeurs s'incarne dans l'imbrication entre le droit, la politique 

et la morale, qu'il appelle le seul modèle de système. D'un autre point de vue, l'unité 

des valeurs versus la pluralité des valeurs a marqué l'œuvre de Dworkin. 

Deuxièmement, Dworkin rejette le scepticisme moral et développe une théorie anti-

archimèdienne. Dworkin, qui soutient l'indépendance des valeurs dans un sens 

humien non métaphysique, affirme que les "bonnes réponses uniques" sont possibles 



xiii 

dans le domaine des valeurs, en tant qu'exigence des idéaux de responsabilité et de 

cohérence. Le philosophe a appuyé sa démarche susmentionnée sur la théorie de 

l'interprétation. Sa thèse du caractère interprétatif des valeurs se développe dans la 

ligne herméneutique Dilthey-Gadamer-Habermas et adopte l'interprétation 

constructive au sens d'une performativité créative et finalisée qui met l'acteur au 

premier plan dans la tension acteur-structure. 

 

Dans le deuxième titre de la deuxième partie, nous évaluons la théorie 

compréhensive du libéralisme de Dworkin en trois étapes. Premièrement, nous 

examinons comment le penseur interprète le principe d'égalité. Dans sa théorie du 

libéralisme, l'égalité apparaît comme le droit à une attention et un respect égaux. 

Dworkin interprète le droit à une attention et un respect égaux non pas comme être 

traité de manière égale, mais comme une obligation d'être traité de manière égale et 

prône ainsi une approche qui reconnaît les différences et fait de l'égalité socio-

économique un sujet de justice. 

 

Dans la deuxième étape, nous analysons la compréhension de Dworkin de la 

communauté libérale. Il place les valeurs d'intégrité et de fraternité au fondement de 

sa compréhension de la communauté. Le modèle de principes de la communauté 

libérale ne présuppose pas un groupe de personnes qui se sont réunies de facto par 

hasard ou ont fait une promesse générale d'avoir un devoir de loyauté envers des 

règles contractuelles dûment déterminées. Dans une véritable communauté, 

cependant, les individus ont des obligations en raison de principes. En tant que 

modèle de partenariat, les valeurs de justice, d'équité et d'intégrité seront tentées 

d'être mises en œuvre dans la communauté. 

 

Dans la troisième étape, nous passons à la théorie morale interprétative de 

Dworkin. Il ne considère pas le libéralisme comme une simple question 

d'engagement politique, mais développe une théorie globale radicale du libéralisme 

qui se base sur des engagements et des hypothèses éthiques. Alors que sa théorie 

compréhensive acclame l'éthique aristotélicienne de la lutte dans le contexte de la vie 

éthique, elle recourt à une éthique déontologique kantienne raffinée lorsqu'il s'agit de 

la vie individuelle et sociale. Conformément aux principes de la dignité humaine, 

chaque membre de la communauté a une valeur inhérente égale, cependant, les 



xiv 

individus ont de l'authenticité en raison de leur différence les uns des autres, et une 

telle compréhension ouvre un espace pour la responsabilité individuelle. En matière 

de morale politique, le droit à l’atention et au respect égaux, dont Dworkin fait le 

fondement de la légitimité, prend les allures d'une égalité des ressources. L'égalité 

des ressources traite la justice comme un problème de distribution. Une autre 

question importante de la théorie de l'État de Dworkin, qui tire sa légitimité de la 

morale politique, est qu'elle se fonde sur l'équilibre entre l'impartialité et le 

perfectionnisme. 

 

Sous le troisième titre de la deuxième partie, nous discutons de la nature de la 

théorie dworkinienne de la démocratie constitutionnelle, qui est matérielle plutôt que 

procédurale, non statistique ou individualiste mais fondée sur l'action collective 

commune. Le chercheur, qui étudie la légitimité démocratique sur l'axe du test de 

sortie et trouve les fondements matériels de la démocratie dans le principe d'égalité 

politique dans ce contexte, réconcilie libéralisme et républicanisme, arguant que la 

communauté démocratique devrait fonctionner dans la dualité de la responsabilité 

collective et le jugement individuel. Son idée d'action collective peut être formulée 

comme présentant un modèle pluraliste d'action collective en pensant contre 

Rousseau avec Rousseau. Sa théorie de la démocratie ne contredit pas le 

constitutionnalisme, au contraire, il considère le contrôle de constitutionalité comme 

une condition préalable à la démocratie. Les juges sont chargés de trouver la seule 

réponse correcte dans les affaires constitutionnelles en discutant de la morale 

politique. L'idée de Dworkin du contrôle de constitutionalité vise à fournir une 

protection plus efficace pour les droits individuels en surmontant les contraintes du 

constitutionnalisme positif de John Hart Ely. Pour Jeremy Waldron, ses arguments 

sont antidémocratiques et loin renforcer les citoyens, ni qu'ils n'offrent une stratégie 

correcte pour promouvoir et reconnaître les droits. Enfin, Cass Sunstein, partisan du 

minimalisme judiciaire, trouve que l'approche de Dworkin, qui impose la nécessité 

d'une lecture approfondie des théories abstraites, est perfectionniste. 

 

Dans le dernier titre de la deuxième partie, nous examinons la théorie de 

l'interprétation constitutionnelle de Dworkin. Premièrement, nous expliquons les 

théories d'interprétation prévalentes dans le constitutionnalisme américain et classons 

ces théories sous les titres de textualisme, originalisme, pragmatisme, originalisme 



xv 

vivant, interprétation historique basée sur les moments constitutionnels et révélons 

leurs caractéristiques et arguments. Deuxièmement, nous exposons les thèses de 

Dworkin, qu'il appelle l'interprétation fondatrice, la technique du roman à la chaîne et 

la lecture morale de la constitution, de manière compréhensive et déterminons sa 

position unique parmi les théories contemporaines de l'interprétation 

constitutionnelle. Selon le chercheur, tout en interprétant des dispositions 

constitutionnelles abstraites dans les affaires constitutionnelles, les juges devraient 

agir sur les compréhensions et conceptions dominantes et institutionnalisées de la 

culture politique et constitutionnelle, et dans ce sens, ils devraient rendre leurs 

décisions en fonction d’une théorie politique compatible avec la cohérence interne du 

texte et de l'histoire et les justifie au mieux. Par conséquent, il contraint le juge par 

l'histoire constitutionnelle et l'intégrité constitutionnelle. Sa théorie est prospective, 

comme le suggèrent les pragmatiques, mais puisqu'il préconise aussi de revenir à la 

tradition constitutionnelle du texte et de l'histoire, il ne peut renoncer à regarder vers 

le passé, comme le prétendent les originalistes. En outre, nous soulignons 

l'évaluation de James Fleming selon laquelle la lecture morale est complètement 

différente de l'originalisme contre la thèse de certains auteurs de la théorie qui 

acceptaient l'approche de Dworkin comme un nouveau type d'originalisme. Enfin, 

nous décrivons les débats sur le caractère élitiste ou non de la lecture morale. 

 

Quant aux conclusions, tout d'abord, la philosophie de Dworkin est une étude 

révélatrice parmi les théories contemporaines. Ce qui rend le libéralisme égalitaire de 

Dworkin unique et agrandit sa valeur, c'est son approche holistique, anti-sceptique et 

interprétative qu'il a introduite concernant les valeurs. Il place l'égalité au centre de 

sa philosophie comme le ferait un hérisson quand il réfléchit sur le monde. Ce qui 

rend sa théorie captivante, c'est son invitation à prendre au sérieux les droits et les 

responsabilités. Mais l'une des plus grandes faiblesses de la théorie de la démocratie 

de Dworkin est sa confiance sans fin dans les cours. Sa réticence à faire des 

parlements des espaces de délibération comme la volonté du peuple a été indiquée 

par beaucoup d’autres. Cependant, l'établissement d'un forum des principes comme 

un système entre les pouvoirs législatif et judiciaire fournirait une théorie 

démocratique plus complète. De plus, l'affirmation selon laquelle l'approche de 

justice distributive de Dworkin est insuffisante pour résoudre le problème des 

inégalités dans la démocratie parlementaire nous conduit à penser à un ordre socio-



xvi 

économique plus radical. Finalement, considérant que la lecture morale de la 

constitution est propre au constitutionnalisme américain, cette étude introduit la 

question de savoir comment cette lecture originale doit être comprise dans les pays 

où la constitution est modifiée fréquemment et où il n'a pas été possible 

d'institutionnaliser suffisamment l'interprétation constitutionnelle entre d’autres 

problématiques. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvii 

 

 

ABSTRACT 

 

Ronald Dworkin is one the of the most influential philosophers of legal, 

political, and moral theories of our time. This study examines the constitutional 

conception of democracy which Dworkin had developed from the egalitarian 

liberalism. Within this scope, the main purpose of the study is to determine how the 

scholar interprets the individual and community, liberalism and republicanism, 

equality and freedom, constitutionalism and democracy and how he resolves the 

tensions between these concepts.  Constitutional democracy theory developed by this 

American philosopher on the basis of rights, human dignity and equal citizenship, 

provides a rich area with regards to building a social partnership. Furthermore, the 

complete perspective he built between the morals, politics and law increases the 

value of his theory.  Dworkin, by virtue of his liberal conception of constitutionalism 

for the contemporary democratic societies, offers his criticisms with regards to 

utilitarianism and majoritarianism, positivism and pragmatism and in return, aims at 

the reconciliation of strong judicial review based on the principles, integrity and 

political morality and the democratic theory which supports the agency of 

community and the individuals’ entitlement to equal shares and ethical 

independence.  

 

This study provides an understanding of Dworkin’s thinking as a complete 

system which develops in time and also, conserves its consistency in line with 

Dworkin’s chain novel theory. He puts the pieces together where such pieces were 

chosen for the justification of liberal political morality and for their conformity with 

the narrative he intends to build. The fundamental theme of his theory comprises the 

union of rules and principles which he introduced in his early works, law as integrity 

which he put forward when he became an established scholar and one-system model 

of law and union of interpretations he developed in his later writings. 

 

Another matter, which is of great importance with regards to the method of the 

present study, is the research made in this study regarding the roots of the egalitarian 

liberalism and the constitutional conception of democracy considering the historical-



xviii 

social and intellectual circumstances which the philosopher found himself 

surrounded with. This study intends to address a set of problems which involves the 

determination of social and historical dynamics that influenced Dworkin when he 

developed his theory and the intellectuals and movements he interacted with. Further, 

it will be examined how he picked up and advanced the quarrels which had lasted 

until his time and which theorical and conceptional possibilities he offered. Thus, it 

is intended to understand the contribution of this American legal scholar to liberal 

tradition and theory of constitutional democracy.  

 

The first part of this study that consists of two main themes focuses on the 

historical-social and intellectual circumstances that shaped Dworkin’s perspective. 

Within such scope, the first section describes the process in which the concepts, 

tradition and values of modern democratic theory had been formed. Dworkin’s 

partnership conception of democracy claims to be reconciling the dichotomies 

between the equality and liberty, ancient and modern liberties, negative and positive 

liberties. In another section, it is described the development of the concepts of human 

rights and citizenship in the context of legal, political and social rights and display 

the background for the Dworkin’s rights-based social liberalism. In the fourth 

section, it is examined the republican democracies in terms of the duality between 

Rousseau and Madison-Hamilton and also inquire about Dworkin’s approach that is 

pluralistic and non-arbitrary, which he based on the constitutional review. Finally, it 

is analyzed Dworkin’s theory of liberal democracy on the intersection between 

democratic elitism, deliberative democracy and constitutional democracy and 

ascertain the similarities and differences between his theory and various 

contemporary interpretations. 

 

Dworkin interprets quasi-official principles and understandings in American 

political and constitutional culture and shapes them according to his conception of 

political morality. While we examine the American political culture under five 

sections, first one that we treat is Dworkin’s theses in the midst of democratic 

citizenship and classical elitism. Second part breaks down Lockean consensus thesis 

and its critiques and emphasizes that Dworkin considers the constitutionalism as the 

assurance of individual rights against the will of the majority and collective aims and 

he tries to reconcile the individualistic culture and communitarian culture. Under the 



xix 

third section, we examine the American political culture as it pertains to the concepts 

of market, morality and tradition. As examined in another section, Dworkin, setting 

out from the premise that American democracy is divided into two cultural camps in 

the 21st century, seeks a common ground for the initiation of political deliberation 

and discussion between these two poles. Lastly, we mention the effect of legal 

institutions in American political culture and cover the current debates on judicial 

review, especially with the Dobbs decision. Dworkin, a lawyer who grew up in the 

period when the Supreme Court pioneered a comprehensive social revolution in the 

USA by virtue of its liberal decisions, aims to legitimize the landmark decisions 

rendered within the scope of the constitutional review. However, in the years 

corresponding to the late period of the thinker and today, the composition of the 

court has been reversed. 

 

Under the third part, where we examine the historical dynamics of the rise and 

fall of the welfare states, we note that the market system, which fell into crisis at the 

beginning of the 20th century, led with various reforms to the New Deal liberalism 

and welfare regimes in the USA, and reveal the new socio-economic structure that 

nourished the contemporary egalitarian liberalism. In this period, his admiration for 

the Warren Court, which expanded liberal and social rights by exercising 

constitutional review with reference to the principle of equality, has an important 

place in the formation of Dworkin’s theory. However, Dworkin does not refrain from 

directing his criticism towards the New Right, which has developed since the 1970s 

and has the nature of an all-out attack against liberal democracies, which also 

employed the conservative jurisprudence. 

 

In the second section where we inquire about the intellectual conditions that 

influenced Dworkin, first we discuss John Rawls’ theory of justice and political 

liberalism. The two great names of egalitarian liberalism, Rawls and Dworkin, 

presented the most convincing arguments on the priority of the constitutional review, 

the impartiality of the state and individual rights and freedoms which became 

dominant in the post-war Anglo-American world but declined with the rise of the 

New Right. Rawls’ influence on Dworkin is centered around the themes of fairness-

justice relationship, original position, reflective equilibrium, principles of justice, 



xx 

comprehensive-political liberalism distinction, the difference between democratic 

society-liberal community, overlapping consensus, and public reason. 

 

Under another section, we examine the debate between liberalism and 

communitarianism, which has left its mark on contemporary political and moral 

philosophy since the 1980s. The communitarian theses, which can be positioned as a 

critique or correction of liberalism, have been examined within the framework of the 

following titles: The questioning of the liberal abstract individual design, the 

ontological value of the community, the relationship between right and good, the 

issue of the neutrality of the state, the idea of contextual justice instead of the idea of 

universal and abstract justice, resurrection of the common good and civic culture of 

republican democracy in the face of the formality of liberal democracy. The debate 

between the liberals-communitarians resulted in both sides reviewing their arguments 

and getting closer to each other. In this direction, Dworkin also draws on some of the 

communitarian’s arguments about the community and contacts civic republicans. 

 

In the second part, we explain in detail Dworkin’s theory and the criticisms 

directed at and provide four general titles for such purpose. In the first title, we 

examine the main columns of Dworkin’s philosophy. Accordingly, the three 

components of the philosopher’s philosophy are the themes relating to integrity of 

values, the independence of values, and the interpretive character of values. The 

integrity of values is embodied by the intertwining between law, politics and 

morality, which he calls the only system model. From another point of view, the 

unity of values versus plurality of values has left its mark on Dworkin’s work. 

Second, Dworkin rejects moral skepticism and develops an anti-Archimedean theory. 

Dworkin, who supports the independence of values in a non-metaphysical, Humean 

sense, claims that “one right answers” are possible in the domain of values, as a 

requirement of the ideals of responsibility and consistency. The philosopher 

supported his abovementioned approach with the theory of interpretation. His thesis 

of interpretative character of values develops in the Dilthey-Gadamer-Habermas 

hermeneutic line and adopts the constructive interpretation in the sense of a creative 

and purposive performativity that brings the actor to the forefront in the actor-

structure tension. 

 



xxi 

In the second title of the second part, we evaluate Dworkin’s comprehensive 

liberalism theory in three stages. First, we examine how the thinker interprets the 

principle of equality. In his theory of liberalism, equality appears as the right to equal 

concern and respect. Dworkin interprets the right to equal concern and respect not as 

being treated equally, but as an obligation to be treated as an equal and thus 

advocates an approach that recognizes differences and makes socio-economic 

equality the subject of justice. 

 

In the second stage, it is analyzed Dworkin’s understanding of liberal 

community. He places the values of integrity and fraternity at the foundation of his 

understanding of community. The liberal community’s model of principle does not 

presuppose a group of people who have come together de facto by chance or have 

made a general promise to have duty of loyalty to duly determined contractual rules. 

In a genuine community, however, individuals have obligations due to principles. As 

a partnership model, the values of justice, fairness and integrity will be tried to be 

implemented in the community. 

 

In the third stage, we proceed to Dworkin's interpretive moral theory. He does 

not see liberalism as merely a matter of political commitment but develops a radical 

comprehensive theory of liberalism based on ethical commitments and assumptions. 

While his comprehensive theory acclaims the Aristotelian ethics of struggle in the 

context of ethical life, it resorts to a refined Kantian deontological ethics when it 

comes to individual and social life. In accordance with the principles of human 

dignity, every member of the community has equal inherent value; however, 

individuals have authenticity due to their difference from each other, and such insight 

opens up space for individual responsibility. When it comes to political morality, the 

right to equal concern and respect, which Dworkin makes the basis of legitimacy, 

takes on the appearance of equality of resources. Equality of resources treats justice 

as a distribution problem. Another important issue in Dworkin’s theory of the state, 

which takes its legitimacy from political morality, is that it is based on the halfway 

between impartiality and perfectionism. 

 

Under the third title of the second part, we discuss the nature of Dworkin's 

theory of constitutional democracy, which is substantive rather than procedural, not 



xxii 

statistical or individualistic but is based on common collective action. The scholar, 

who investigates the democratic legitimacy on the axis of the output test and finds 

the substantial foundations of democracy in the principle of political equality in this 

context, reconciles liberalism and republicanism, arguing that the democratic 

community should be functioning in the duality of collective responsibility-

individual judgment. His idea of collective action can be formulated as presenting a 

pluralistic model of collective action by thinking against Rousseau with Rousseau. 

Dworkin’s theory of democracy does not contradict constitutionalism, on the 

contrary, he considers constitutional review a prerequisite for democracy. Judges are 

responsible for finding the only right answer in constitutional cases by discussing on 

political morality. Dworkin’s idea of constitutional review aims to protect individual 

rights more effectively by overcoming the constraints of John Hart Ely's positive 

constitutionalism. Contrary, for Jeremy Waldron, his arguments are anti-democratic 

and far from empowering citizens, nor do they offer a correct strategy for promoting 

and recognizing rights. Lastly, Cass Sunstein, who supports judicial minimalism, 

finds Dworkin's approach, which imposes a need for a deep reading of abstract 

theories, to be a perfectionist. 

 

In the last title of the second part, we examine Dworkin's theory of 

constitutional interpretation. Firstly, we explain prevalent interpretation theories in 

American constitutionalism and classify these modes under the titles of textualism, 

originalism, pragmatism, living originalism, historical interpretation based on 

constitutional moments and reveal their main features and arguments. Secondly, we 

explain Dworkin’s theses, which he calls the founding interpretation, the chain novel 

technique, and the moral reading of the constitution, in an integrity way and 

determine his unique position among the contemporary theories of constitutional 

interpretation. According to the scholar, while interpreting abstract constitutional 

provisions in constitutional cases, judges should act on the dominant and 

institutionalized understandings and conceptions in political and constitutional 

culture, and in this direction, they should base their decisions on a political theory 

that is compatible with the internal consistency of the text and history and justifies 

them under the best possible lights. Therefore, he constrains the judge by 

constitutional history and constitutional integrity. His theory is forward-looking, as 

the pragmatists suggest, but since he also recommends returning to the constitutional 



xxiii 

tradition of text and history, he cannot give up looking to the past, as the originalists 

claim. In addition, we emphasize James Fleming’s assessment that moral reading is 

completely different from originalism against the thesis of some writers in the 

literature that accepted Dworkin’s approach as a new type of originalism. Lastly, we 

outline the debates on whether moral reading is elitist or not. 

 

When it comes to the conclusions, first of all, Dworkin’s philosophy is an eye-

opening study among contemporary theories. What makes Dworkin’s egalitarian 

liberalism unique and enhances its value is his integralist, anti-skeptical and 

interpretive approach he introduced regarding the values. He puts equality at the 

center of his philosophy as would hedgehog view. What makes his theory appealing 

is his invitation to take rights and responsibilities seriously. But one of the biggest 

weaknesses in Dworkin’s theory of democracy is his endless trust in the courts. His 

reluctance to turn parliaments into spheres for deliberation as the will of the people 

has been pointed out many times. However, establishing a forum of principle as a 

system between the legislative and judicial powers would provide a more 

comprehensive democratic theory. Further, the assertion that Dworkin’s distributive 

justice approach is insufficient to solve the inequality problem in parliamentary 

democracies requires thinking about a more radical socioeconomic order. Finally, 

considering that the moral reading of the constitution is unique to US 

constitutionalism, this study introduces the question of how this original reading 

should be understood in countries where the constitution is amended frequently and 

where it has not been possible to sufficiently institutionalize the constitutional 

interpretation among other set of problems. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxiv 

 

 

ÖZET 

 

Ronald Dworkin, çağımızın en etkili hukuk, siyaset ve ahlak felsefecilerinden 

birisidir. Bu çalışmada Dworkin’in eşitlikçi liberalizm anlayışından yola çıkarak 

geliştirdiği anayasal demokrasi düşüncesi incelenecektir. Bu kapsamda, düşünürün 

birey ile topluluk, liberalizm ile cumhuriyetçilik, eşitlik ile özgürlük, anayasacılık ile 

demokrasi gerilimlerini bu kavramları yorumlayarak nasıl çözüme kavuşturduğunu 

ortaya koymak çalışmanın temel hedefini oluşturmaktadır. Amerikalı felsefecinin 

insan onuru, eşit yurttaşlık ve hak temelli inşa ettiği anayasal demokrasi teorisi, 

toplumsal ortaklığın inşası bakımından oldukça zengin bir tartışma alanı sunar. 

Bunun yanı sıra, ahlak, siyaset ve hukuk arasında kurduğu bütünlüklü bakış açısı, 

teorisinin değerini artırmaktadır. Çağdaş demokratik toplumlara dönük liberal 

anayasacılık anlayışı geliştiren Dworkin, faydacılık ile çoğunlukçuluğu, pozitivizm 

ile pragmatizmi eleştiriye tâbi tutmuş, buna karşılık ilkelere, bütünlüğe ve politik 

ahlaka dayanan güçlü yargısal denetim ile topluluğun failliğini ve bireylerin eşit pay 

hakkı ile etik bağımsızlığını savunan demokratik teoriyi uzlaştırmayı amaçlamıştır. 

 

Bu çalışmada Dworkin’in düşünceleri, onun zincirleme roman tekniği adını 

verdiği yöntemiyle uyumlu bir şekilde, zamanla gelişen ama tutarlılığını koruyan 

bütüncül bir sistem olarak anlaşılacaktır. Düşünür inşa etmeyi amaçladığı anlatıya en 

uygun gelen ve liberal politik ahlak değerinin haklılaştırılması amacı taşıyan 

parçaları bir araya getirir. Erken dönem çalışmalarında ortaya attığı kural-ilke 

bütünlüğü, olgun dönem eserlerinde belirginleşen bütünlük olarak hukuk tezi, geç 

döneminde geliştirdiği yorumun birliği ve tek sistem modeli onun teorisinin temel 

izleğini oluşturmaktadır.  

 

Çalışmanın yöntemi açısından bir diğer önem arz eden husus, filozofun içinde 

bulunduğu tarihsel-toplumsal ve düşünsel koşullardan yola çıkılarak eşitlikçi 

liberalizm ve anayasal demokrasi fikrinin kökenleri ile süreçlerinin araştırılacak 

olmasıdır. Dworkin’in teorisini oluştururken etkilenmiş olduğu sosyal ve tarihsel 

dinamikleri ortaya koymak, onun etkileşim halinde olduğu düşünür ve akımları 

açıklamak incelemenin sorunsallarındandır. Bunun yanı sıra, düşünürün kendisine 

dek uzanan tartışmaları nasıl ilerlettiği ve hangi teorik, kavramsal imkanlara kapı 



xxv 

araladığına odaklanılacaktır. Bu sayede, Amerikalı hukuk bilgininin liberal gelenek 

ve anayasal demokratik teoriye yaptığı katkının anlaşılması hedeflenmektedir. 

 

İki bölümden oluşan bu çalışmanın ilk bölümünde, Dworkin’in düşüncelerini 

biçimlendiren tarihsel-toplumsal ve düşünsel koşullar incelenmiştir. Bu kapsamda, 

birinci kısımda modern demokratik teorinin kavram, gelenek ve değerlerinin oluşum 

süreci açıklanmaktadır. Dworkin’in ortaklık demokrasisinin eşitlik ile özgürlük, 

eskilerin ve yenilerin özgürlüğü, negatif ve pozitif özgürlük kavram çiftleri 

arasındaki gerilimleri uzlaştırma iddiasında olduğu izah edilmiştir. Bir diğer alt 

başlıkta, modern demokrasilerde insan haklarının ve yurttaşlığın hukuki, politik, 

sosyal haklar çerçevesinde gelişimi ortaya konularak Dworkin’in hak temelli sosyal 

liberalizminin arkaplanı gösterilmiştir. Ardından, cumhuriyetçi demokrasiler 

Rousseau ve Madison-Hamilton ikileminde değerlendirilirken Dworkin’in çoğulcu, 

keyfilikten uzak, anayasal denetimi esas alan yaklaşımının izi sürülmüştür. Nihayet, 

Dworkin’in liberal demokrasi teorisi demokratik elitizm, müzakereci demokrasi, 

anayasal demokrasi kesişiminde değerlendirilerek onun düşüncesinin farklı çağdaş 

yorumlarla benzerlik ve farklılıklarına işaret edilir. 

 

Dworkin, Amerikan siyasal ve anayasal kültüründe kurumsallaşmış prensipleri 

ve anlayışları yorumlayarak politik ahlak anlayışı çerçevesinde yapılandırmaya 

girişmektedir. Beş alt başlıkta değerlendirilen Amerikan siyasal kültüründe ilk 

olarak, demokratik yurttaşlık ile klasik elitizm arasında Dworkin’in tezleri 

konumlandırılmıştır. Lockeçu konsensis tezi ve eleştirilerinin incelendiği ikinci 

başlıkta, Dworkin’in anayasacılığın amacını bireysel hakların güvence altına 

alınması olarak tespit ettiğine vurgu yapılmış ve  düşünürün bireyci kültür ile 

toplulukçu kültürü uzlaştırmaya çalıştığından bahsedilmiştir. Üçüncü başlıkta, 

Amerikan politik kültürü piyasa, ahlak ve gelenek kavramları ışığında 

değerlendirilmiştir. Bir diğer alt başlıkta incelendiği üzere, 21. yüzyılda Amerikan 

demokrasisinin iki kültür kampına bölündüğünden hareket eden Dworkin, bu iki 

kutup arasında politik müzakerenin ve tartışmanın başlatılması için ortak bir zemin 

arayışına girişir. Son olarak, Amerikan politik kültüründe hukuk kurumlarının 

etkisinden bahsedilerek özellikle Dobbs kararıyla da birlikte yargı denetimi 

konusunda yürütülen güncel tartışmalara yer verilmiştir. Yüksek Mahkeme’nin 

liberal kararlarıyla ABD’de kapsamlı bir toplumsal devrimin öncülüğünü yaptığı 



xxvi 

dönemde yetişen hukukçu Dworkin, anayasal denetim sırasında verilen ilke 

kararlarını meşrulaştırmayı amaçlar.  Ne var ki düşünürün geç dönemine tekabül 

eden yıllarda ve günümüzde mahkemenin kompozisyonu tersine dönmüştür. 

 

Refah devletlerinin yükseliş ve düşüşünün tarihsel dinamiklerinin incelendiği 

üçüncü başlık altında, 20. yüzyılın başında krize girmiş piyasa sisteminin ABD’de 

çeşitli reformlarla New Deal liberalizmine ve refah rejimlerine yol açtığının üzerinde 

durulmuş, çağdaş eşitlikçi liberalizmin beslendiği yeni toplumsal-ekonomik yapı 

gözler önüne serilmiştir. Bu dönemde eşitlik ilkesine referansla anayasal denetimde 

bulunarak liberal ve sosyal hakları genişleten Warren Mahkemesi’ne duyduğu 

hayranlık Dworkin’in teorisinin oluşumunda önemli bir yer tutmaktadır. Fakat 

Dworkin, 1970’lerden itibaren gelişen ve liberal demokrasilere karşı topyekün bir 

saldırı mahiyeti taşıyan, muhafazakâr hukuk biliminden de beslenen Yeni Sağ’a 

eleştiri oklarını yöneltmekten kaçınmaz. 

 

Dworkin’i etkileyen düşünsel koşulların araştırıldığı ikinci kısımda ilk olarak 

John Rawls’un adalet teorisi ve politik liberalizminin üzerinde durulmuştur. Eşitlikçi 

liberalizmin iki büyük ismi Rawls ve Dworkin, savaş sonrası Anglo-Amerikan 

dünyada egemen hale gelen ancak Yeni Sağ’ın yükselişiyle birlikte gerileyen 

bireysel hak ve özgürlüklerin öncelikliliği, devletin tarafsızlığı, anayasal denetim 

konularında en ikna edici argümanları sunmuşlardır. Dworkin’in üzerinde Rawls’un 

etkisi hakkaniyet-adalet ilişkisi, orijinal pozisyon, düşünümsel denge, adaletin 

ilkeleri, kapsamlı-politik liberalizm ayrımı, demokratik toplum-liberal topluluk 

farklılığı, örtüşen konsensüs ile kamusal akıl kavramları temaları etrafında 

toplanmaktadır. 

 

Bir diğer başlıkta 1980’li yıllardan başlayarak çağdaş siyaset ve ahlak 

felsefesine damgasını vuran liberalizm-komüniteryanizm tartışmasına yer verilmiştir. 

Bir liberalizm eleştirisi veya düzeltmesi olarak konumlandırılabilecek komüniteryan 

tezler şu başlıklar çerçevesinde incelenmiştir: Liberal soyut birey tasarımının 

sorgulanması, topluluğun ontolojik değeri, hak/adil ile iyi arasında kurulan bağıntı, 

devletin tarafsızlığı sorunu, evrensel ve soyut adalet idesinin yerine bağlamsal adalet 

düşüncesi, liberal demokrasinin biçimselliğinin karşısında cumhuriyetçi demokrasi 

anlayışının ortak iyi ve yurttaşlık kültürünün diriltilmesi. Liberaller-komüniteryanlar 



xxvii 

tartışması her iki tarafın da savlarını gözden geçirmesi ve birbirlerine yakınlaşmaları 

ile sonuçlanmıştır. Bu doğrultuda Dworkin de komüniteryanların topluluk 

konusundaki kimi argümanlarından faydalanır ve yurttaş cumhuriyetçileriyle temas 

kurar. 

 

İkinci bölümde Dworkin’in teorisi ve ona yöneltilen eleştiriler detaylı bir 

şekilde açıklanırken dört genel başlığa yer verilmektedir. İlk ana başlıkta Dworkin’in 

felsefesinin temel sütunları inceleme konusu yapılmaktadır. Buna göre düşünürün 

felsefesinin üç bileşeni değerlerin bütünlüğü, değerlerin bağımsızlığı ve değerlerin 

yorumsallığı temalarıdır. Değerlerin bütünlüğü, onun tek sistem modeli adını verdiği 

hukuk, siyaset ve ahlak arasında kurduğu iç içelikle somutlaşmaktadır. Bir diğer 

açıdan ise değer çoğulculuğuna karşı değerlerin birliği, Dworkin’in çalışmalarına 

damgasını vurmuştur. İkinci olarak, Dworkin değer şüpheciliğini reddedip anti-

arşimetçi bir teori geliştirir. Metafizik olmayan, Humecu anlamda değerlerin 

bağımsızlığını destekleyen Dworkin, sorumluluk ve tutarlılık ideallerinin gereği 

olarak değerler alanında “tek doğru yanıtlar”ın mümkün olduğunu iddia eder. 

Düşünür bu yaklaşımını yorum teorisiyle desteklemiştir. Onun değerlerin 

yorumsallığı tezi, Dilthey-Gadamer-Habermas hermeneutik hattında gelişmekte, 

aktör-yapı geriliminde aktörü ön plana çıkaran yaratıcı ve amaçsal bir edimsellik 

anlamında kurucu yorumu benimsemektedir. 

 

İkinci bölümün ikinci ana başlığında Dworkin’in kapsamlı liberalizm teorisi üç 

aşamada değerlendirilmiştir. Başlangıçta düşünürün eşitlik ilkesini nasıl 

yorumladığının üzerinde durulur. Onun liberalizm teorisinde eşitlik, eşit ilgi ve saygı 

hakkı olarak görünüm kazanmaktadır. Dworkin, eşit ilgi ve saygı hakkını eşitçe 

muamele görme değil ama eşit olarak muamele görme yükümlülüğü olarak 

yorumlayarak farklılıkları tanıyan ve sosyal-ekonomik eşitliği adaletin konusu haline 

getiren bir yaklaşımı savunmaktadır. 

 

İkinci aşamada, Dworkin’in liberal topluluk anlayışı açıklanmıştır. O, topluluk 

anlayışının temeline bütünlük ve kardeşlik değerlerini yerleştirir. Liberal topluluğun 

ilke modeli, de facto tesadüfen bir araya gelmiş veya usulüne uygun şekilde tayin 

edilmiş sözleşmesel kurallara sadakat borcu taşımak konusunda genel bir vaatte 

bulunmuş insan grubu varsaymaz. Oysa, hakiki bir toplulukta bireyler ilkesel 



xxviii 

yükümlülüklerle donatılmışlardır. Ortaklık modeli olarak toplulukta adalet, 

hakkaniyet, bütünlük değerleri hayata geçirilmeye çalışılacaktır. 

 

Üçüncü aşamada Dworkin’in yorumsal ahlak teorisine geçiş yapılır. O, 

liberalizmi sadece politik bir bağlılık meselesi olarak görmeyerek etik bağlılıklara ve 

varsayımlara dayanan radikal bir kapsamlı liberalizm teorisi geliştirir. Düşünürün 

kapsamlı teorisi etik yaşam bağlamında Aristotelesçi mücadele etiğini olumlarken, 

bireysel ve toplumsal yaşama geçildiğinde inceltilmiş bir Kantçı deontolojik etiğe 

başvurur. İnsan onuru ilkeleri uyarınca topluluğun her bir üyesi eşit içkin değer 

taşımaktadır; bununla birlikte bireyler birbirlerinden farklı olmaktan kaynaklı 

özgünlüğe sahiptirler ve bunun bilgisi bireysel sorumluluğa alan açar. Politik ahlaka 

gelindiğinde Dworkin’in meşruiyetin temeli kıldığı eşit ilgi ve saygı hakkı kaynak 

eşitliği görünümüne kavuşur. Kaynak eşitliği, adaleti dağıtım sorunu olarak 

değerlendirir. Dworkin’in politik ahlaktan meşruiyetini alan devlet teorisinde bir 

diğer önem arz eden husus ise tarafsızlık ve mükemmeliyetçilik arasında eşitliğin 

esas alınmasıdır. 

 

İkinci bölümün üçüncü ana başlığında, Dworkin’in anayasal demokrasi 

teorisinin prosedürel değil maddi, istatiksel veya bireyselci değil müşterek kolektif 

eyleme dayanan mahiyeti tartışılmaktadır. Demokratik meşruiyeti çıktı testi 

ekseninde soruşturan ve bu bağlamda demokrasinin maddi temellerini politik eşitlik 

ilkesinde bulan düşünür, demokratik topluluğun kolektif sorumluluk-bireysel yargı 

ikiliğinde işlemesi gerektiğini öne sürerek liberalizm ile cumhuriyetçiliği bağdaştırır. 

Onun müşterek eylem düşüncesi, Rousseau’yla birlikte Rousseau’ya karşı düşünerek 

kolektif eylemin çoğulcu modelini sunmak şeklinde formüle edilebilir. Dworkin’in 

demokrasi teorisi anayasacılıkla çelişmez, aksine anayasal denetimi demokrasinin 

olmazsa olmaz koşulu sayar. Yargıçlar, anayasal davalarda politik ahlaka ilişkin 

tartışmalar yürütülerek tek doğru yanıtı bulmak sorumluluğu altındadırlar. 

Dworkin’in anayasal denetim düşüncesi John Hart Ely’nin pozitif anayasacılığının 

kısıtlarını aşarak bireysel hakları daha etkili korumak niyetindedir. Diğer yandan 

Jeremy Waldron, için onun tezleri anti-demokratik ve yurttaşları yetkilendirmekten 

uzaktır, ayrıca hakların tanınıp geliştirilmesinde de doğru bir strateji 

sunamamaktadır. Son olarak, yargısal minimalizmi destekleyen Cass Sunstein, 



xxix 

anayasa yargısına soyut teorilere dair derinlikli bir okuma yapma gerekliliği 

yükleyen Dworkin’in yaklaşımını mükemmeliyetçi bulur. 

 

İkinci bölümün son ana başlığında Dworkin’in anayasal yorum teorisi 

açıklanacaktır. İlk olarak Amerikan anayasacılığında yaygın yorum teorileri 

metinselcilik, orijinalizm, pragmatizm, yaşayan orijinalizm, anayasal momentlere 

dayalı tarihsel yorum olarak sınıflandırılarak bunların temel özellikleri ve savları 

ortaya konulmuştur. İkinci olarak Dworkin’in kurucu yorum, zincirleme roman 

tekniği ve anayasanın ahlaki okuması adını verdiği tezleri bütünlüklü bir şekilde 

açıklanarak onun çağdaş anayasal yorum teorileri arasındaki özgün konumu 

belirlenir. Düşünüre göre anayasal davalarda yargıçlar soyut anayasal hükümleri 

yorumlarken siyasal ve anayasal kültürde baskın olan ve kurumsallaşmış 

anlayışlardan hareket etmeli, bu doğrultuda metnin ve tarihin iç tutarlılığına uygun 

ve onları en iyi şekilde gerekçelendiren bir siyaset teorisini kararlarına dayanak 

yapmalıdırlar. Dolayısıyla yargıcı anayasal tarih ve anayasal bütünlük 

sınırlandırmaktadır. Onun teorisi pragmatistlerin önerdiği gibi ileriye dönüktür, ama 

bunun hemen yanında metnin ve tarihin oluşturduğu anayasal geleneğe dönmeyi 

salık verdiği için de orijinalistlerin iddiasında olduğu gibi geçmişe bakmaktan 

vazgeçemez. Literatürdeki kimi yazarların Dworkin’in bütünlük olarak hukuk tezini 

orijinalizmin yeni bir türü kabul eden tezlerine karşı James Fleming’in ahlaki 

okumanın orijinalizmden tamamen farklı olduğuna dair değerlendirmesi 

vurgulanmıştır. Nihayet, ahlaki okumanın elitist olup olmadığı yönündeki tartışmalar 

aktarılacaktır. 

 

Sonuç kısmında elde edilen çıkarımlara gelindiğinde, öncelikle Dworkin’in 

felsefesi çağdaş teoriler arasında ufuk açıcı bir çalışmadır. Dworkin’in eşitlikçi 

liberalizmini özgün kılan ve değerini artıran onun değerlere ilişkin getirdiği bütünsel, 

anti-şüpheci ve yorumsal fikirdir. O, kirpice bakışla felsefesinin merkezine eşitliği 

koyar. Onun teorisini cazip kılan husus, hakları ve sorumlulukları ciddiye almaya 

dönük davetidir. Fakat Dworkin’in demokrasi teorisinde en büyük zaaflardan biri 

mahkemelere duyduğu sonsuz güvendir. Onun parlamentoların halk iradesi olarak 

müzakere alanına dönüştürülmesine karşı gönülsüzlüğü pek çok kez dile getirilmiştir. 

Oysa, yasama ve yargı erkleri arasında bir sistem olarak ilke forumunun 

kurulabilmesi daha kapsamlı bir demokratik teoriyi sağlayabilecektir. Bunun yanı 



xxx 

sıra Dworkin’in dağıtıcı adalet yaklaşımının parlamenter demokrasilerdeki eşitsizlik 

sorununu çözmekte yetersiz kaldığının kabulü daha radikal bir sosyoekonomik 

düzeni düşünmeyi gerektirmektedir. Son olarak, anayasanın ahlaki okumasının ABD 

anayasacılığına özgü olduğunun bilincinde olunduğunda sık sık anayasanın değiştiği, 

anayasal yorumun yeterince kurumsallaşamadığı ülkelerde bu özgün okumanın nasıl 

anlaşılması gerektiği sorusu da çalışmanın ucunu açık bıraktığı problematiklerdendir. 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

 

Ronald Myles Dworkin (11.12.1931-14.02.2013) çağımızın en etkili, özgün, 

tartışma yaratan hukuk, siyaset ve ahlak felsefecilerindendir. Amerikalı filozof, kırk 

yılı aşkın düşünsel, akademik yolculuğunda pek çok farklı konu ve alanda eserler 

ortaya koymuştur. Analitik ve normatif hukuk felsefesi, anayasa hukuku, siyaset 

teorisi, iktisat, ahlak, değer ve din felsefesi onun başlıca çalışma alanlarındandır. Bu 

çalışmanın sınırları içerisinde elbette düşünürün tüm bu alanlara yaptığı engin 

katkıları tam manasıyla tüketebilmek mümkün değildir. Burada, Dworkin’in eşitlikçi 

liberal toplum anlayışı ve bu anlayışından yola çıkarak geliştirdiği anayasal 

demokrasi teorisiyle çerçevelendirilmiş bir inceleme hedeflenmektedir. 

 

Bununla birlikte belirtmek gerekir ki, Dworkin’in benimsediği felsefe yapma 

yöntemi, düşünme biçimi ve meseleleri değerlendirme tarzı bütüncüllüğü kaçınılmaz 

kılmaktadır. Önde gelen Dworkin yorumcularından Julie Allard’ın işaret ettiği gibi, 

filozofun çalışmaları hukuk, ahlak ve politika arasındaki katı sınırların üstesinden 

gelmeye dönük bitmek tükenmek bilmeyen bir çaba olarak anlaşılmalıdır.1 O, hukuk 

teorisini oluştururken siyaset ve ahlak felsefesi tartışmalarına da dahil olmuş, bu 

tartışmalardan edindiği kavram ve anlayışları hukuk öğretisiyle birleştirmiştir. 

Dworkin’e göre yargıçlar, davaları sonuca bağlarken belirli bir siyaset teorisini, daha 

belirgin bir ifadeyle politik ahlak anlayışını takip etmek durumundadırlar. Keza o, 

siyaset felsefesi üzerine düşünürken meseleleri hukuki problemler haline getirip 

yargılama teorisine başvurarak çözüm önerileri sunmayı önemser. Scanlon’a göre 

Dworkin, siyasete ve ahlaki değerlere ilişkin sorunların arka planında anayasal 

yorum meselesinin durduğunu düşünmüştür.2 

 

Dworkin için siyasal ile anayasal, yasallık ile ahlakilik, ahlak ile etik arasında 

belirli bir açı farkı olmakla birlikte bütünlük ilişkisi mevzu bahistir. O, hukuku 

siyasetten, siyaseti de ahlaktan bağımsız düşünmenin olanaklı olmadığını savunur. 

Bu nedenle, düşünürün öncelikle siyaset felsefesi başlığı altında toplanabilecek 

eşitlikçi topluluk anlayışı ve anayasal demokrasi teorisi soruşturulurken yer yer 
 

1 Julie Allard, “Ronald Dworkin: Law as Novel Writing”, Çev. John Zvesper, 05.02.2015, 

https://booksandideas.net/Ronald-Dworkin-Law-as-Novel-Writing.html Erişim Tarihi: 24.07.2022. 
2 T. M. Scanlon, “Partisan for Life”, The New York Review of Books, 15.07.1993, 

https://www.nybooks.com/articles/1993/07/15/partisan-for-life/ Erişim Tarihi: 19.08.2022. 

https://booksandideas.net/Ronald-Dworkin-Law-as-Novel-Writing.html
https://www.nybooks.com/articles/1993/07/15/partisan-for-life/


2 

hukuk öğretisine ve ahlak felsefesine de değinilmesi gerekecektir. Düşünürün 

bütüncüllük iddiasını ciddiye almak çalışmanın tüm izleğine damgasını vurur. 

 

Hukukçu ve felsefeci kimliğinin yanı sıra kamusal bir entelektüel olarak 

Dworkin, Amerikan toplumunun güncel sorunlarıyla yakından ilgilenmiş, teorisini 

yaşadığı toplumun ve çağın tarihsel-toplumsal koşullar dahilinde geliştirmiştir. 

Nitekim, güncel kamusal konular ve kitap değerlendirmeleriyle meşgul olduğu The 

New York Review of Books dergisindeki yazarlık serüvenini yaklaşık 45 yıl boyunca 

sürdürmüş, burada düzenli olarak yayınlanan makaleleri kitaplarının iskeletini 

oluşturmuştur.3 Dolayısıyla Dworkin hakkında bir inceleme, onun yaşadığı döneme, 

topluma dair tespit ettiği problemleri ve bu problemlere dönük farklı bakış açılarını 

da ciddiye almayı gerektirir. Bu doğrultuda Amerikan siyasal ve toplumsal 

kültürünün, özellikle de 20. yüzyılın ikinci yarısında oluşmuş refah rejimlerinin 

anlaşılması Dworkin’in felsefesindeki kimi unsurların daha iyi kavranmasını 

sağlayacaktır. 

 

Dworkin’in hukukçuluğu hukuki kavramları salt analize tâbi tutmaktan 

farklıdır. O, hukuk bilime ilişkin bir teori geliştirmenin gündelik yargısal pratikler 

bakımından doğrudan sonuçları olacağının bilincindedir ve yargıçların yargılama 

sürecinde hukuki yorumu nasıl gerekçelendirmeleri gerektiğiyle ilgilenmektedir.4 

Bununla uyumlu olarak, siyaset felsefesini de yaşadığı toplumdaki anayasal, kamusal 

meselelere çözüm geliştirme hedefine yöneltir. Sık sık Amerikan siyasal kültüründe 

yer edinen ve günceli de ilgilendiren anayasal meseleleri tartışıp sorunsallaştırarak 

teorik yaklaşımını derinleştirir. Tıpkı yargılama teorisinde olduğu gibi politik 

meselelerde de Dworkin, “tek doğru yanıt”ın ne olduğunu haklılaştırma kaygısı taşır. 

Kendisinin ifadesiyle, mesleki kariyerine Wall Street’te “tahvil senetleri doldurup 

şirket bilançolarını inceleyen bir avukat” olarak başlayan Dworkin, akademik 

kariyerine adım atmasıyla birlikte daha soyut problemlere kafa yoracaktır. Fakat 

hukukçuluğu onun entelektüel bakış açısını oluşturmasında büyük bir etki 

uyandırmıştır. O, önce uygulamadaki somut problemlerden yola çıkarak düşünmeye 

 
3 Ronald Dworkin’in ABD’nin prestijli yayın organlarından The New York Review of Books’taki 

makalelerinin derli toplu hali için bkz. https://www.nybooks.com/contributors/ronald-dworkin/ Erişim 

Tarihi: 30.07.2022. 
4 Brian H. Bix, “Hukuki Pozitivizm”, Hukuk Felsefesi ve Hukuk Teorisi Rehberi, Ed. Martin P. 

Golding/William A. Edmundson, Türkçe Ed. Ertuğrul Uzun, Çev. Yusuf Umur Çil, İzmir: Islık 

Yayınları, 2021, s. 72. 

https://www.nybooks.com/contributors/ronald-dworkin/


3 

başlar ve sonra bunların çözümü için hep daha felsefi yaklaşımlara doğru uzanmanın 

gerekli olduğunu belirterek pratik ile teoriyi karşılıklı etkileşime sokar.5 

 

İlk büyük çalışması 1977 tarihinde yayınlanan Taking Rights Seriously (TRS-

Hakları Ciddiye Almak) başlıklı eseridir.6 Ekseriyeti itibariyle muhtelif zamanlarda 

yayınlanmış makalelerin bir araya getirilmesinden oluşan bu kitabında Anglo-

Amerikan hukuk ve siyaset teorisinde hâkim konumdaki “hukukun mahiyetine ilişkin 

betimsel açıklamalar”da bulunan hukuki pozitivizmi ve “hukukun ne olması 

gerektiğine yönelik normatif talepler” öne süren faydacı etik teoriyi eleştirmiştir. Bu 

erken dönem eserinde tüm kariyerine damgasını vuracak liberal hukuk ve politika 

anlayışını geliştirmeye başlar. Hukuki pozitivizm eleştirisinde yasama öncesi olan 

ancak doğa üstü olmayan doğal haklardan söz ederken, genel refahı maksimize 

etmeyi salık veren faydacı teoriye yönelik eleştirisinde de hak temelli bir ahlak ve 

politika modelini gündeme getirmektedir. Bu halde Dworkin için yanıtlanması 

gereken iki önemli sorun ortaya çıkar: Eğer haklar yalnızca yasama faaliyetiyle 

yaratılmıyorlarsa ve toplumsal yaşamdaki pratiklere içkin ilkeler yasa koyucuyu 

sınırlandırıyorsa, demokratik bir hukuk ve politika teorisi nasıl mümkün 

olabilmektedir? İkincisi, genel refah argümanıyla desteklenmeyen ve çoğunluğun 

iradesinden bağımsızlaştırılan bireysel haklar, demokrasi teorisi açısından nasıl 

meşrulaştırılır? Çalışma boyunca bu soruların yanıtları ve yankıları soruşturulacaktır. 

 

Dworkin’in liberalizm teorisi açısından peşine düşülmesi gereken bir diğer 

sorunsal eşitlik-özgürlük gerilimidir. Eşitlik ile özgürlük değerleri modernitenin 

üzerine inşa edildiği ve demokrasi kurumuna içkin iki büyük idealdir. Ancak bu 

değerlerin birbiriyle uzlaştırılması oldukça çetrefil bir konu olarak karşımızda 

durmaktadır. Eşitlik ile özgürlük arasında var olduğu iddia edilen çatışma, kanun 

önünde eşitlik-politik eşitlik ya da negatif-pozitif özgürlük kavram çiftleriyle de 

somutlaştırılabilir. “Dışsal bir irade tarafından belirlenmemiş olmak” anlamındaki 

negatif özgürlük ile “politik karar alma süreçlerine katılarak yasayı kontrol etme” 

anlamındaki pozitif özgürlük arasındaki ilişi veya denge nasıl tesis edilecektir? 

Dworkin’e göre tüm bu değer çatışmaları doğru yorum eksikliğinden 

 
5 Ronald Dworkin, Law from the Inside Out”, The New York Review of Books, 07.11.2013, 

https://www.nybooks.com/articles/2013/11/07/law-inside-out/ Erişim Tarihi: 30.07.2022. 
6 Ronald Dworkin, Taking Rights Seriously, Cambridge: Harvard University Press, 1978. 

https://www.nybooks.com/articles/2013/11/07/law-inside-out/


4 

kaynaklanmaktadır.7 Liberalizmin kurucu ahlaki değeri olarak eşitliğe yer veren 

düşünür için genel bir özgürlük hakkı bulunmaz ve somut özgürlükler eşitlik 

ilkesinden çıkarsanır. Siyasi meşruiyetin ve hukuki ilkelerin dayandığı temeli 

Dworkin “eşit ilgi ve saygı hakkı”nda bulur. Bireysel hak ve özgürlükleri eşit ilgi ve 

saygı idealinden türetmesi dolayısıyla onun teorisi “liberal eşitlikçilik” veya 

“eşitlikçi liberalizm” olarak adlandırılmaktadır.8 Bu bağlamda, eşitlikçilik ile 

demokratik teori arasında rabıta kurma gerekliliği ortaya çıkar. Eşitlik ilkesine dayalı 

bir liberal demokrasi ne anlama gelir? Eşit muameleye tâbi olmak, demokratik 

çoğunluk kuralının özünü teşkil eden “bir kişi bir oy” ilkesinin meşrulaştırılmasını 

sağlar; fakat bunun ötesinde Dworkin’in kabul ettiği ve farklılıklara alan açan “eşit 

olarak muamele görme ilkesi” demokrasi ve anayasacılığın bağdaştırılmasında nasıl 

bir yorum sunacaktır? Düşünüre göre eşitlikçi liberal toplulukta politik kararlar tek 

tek bireylere atfedilemeyen, topluluğun ahlaki fail olarak kolektif sorumluluğunun 

bulunduğu eylemler olarak yorumlanmalıdır. Buna göre demokrasi, herkesin 

topluluğun eşit ahlaki öneme sahip ortakları olarak muamele gördüğü bir rejimdir.9 

Eşit ilgi ve saygı hakkı, siyasi temsilcilerin ve yargı görevlilerinin toplum için iyi ve 

doğru olanı tayin etmelerinde nasıl bir sınır çizmekte, demokratik meşruiyet nasıl 

somutlaşmaktadır? Bu çalışmada, eşitlikçi liberal toplumun neden anayasal 

demokratik devlet düzenine gereksinim duyduğu sorusu tartışılmaya çalışılacaktır. 

 

Dworkin, 2011'de yayınlanan son büyük çalışması Justice for Hedgehogs’ta 

(JH-Kirpiler için Adalet) Isaiah Berlin'in tilki ile kirpi arasında kurduğu ünlü ayrıma 

gönderme yapar. Tilkinin pek çok konuda birbiriyle ilgisiz ve hatta çelişkili fikirleri 

varken kirpi “bir büyük fikrin bilgisi”ne sahiptir. Kendisini tutarlı ve bütüncül bir 

sisteme sahip entelektüel kirpi olarak gören Dworkin’in büyük fikri, ahlak sisteminin 

merkezine eşitliği ve daha spesifik olarak somutlaştırdığı insan onurunu 

yerleştirmektir.10 O, çağdaş felsefede rağbet gören değer çoğulculuğu ve değer 

şüpheciliği tezlerini reddederek değer alanıyla bilim alanını birbirinden 

bağımsızlaştıran, ahlaki sorumluluk temelli yorumsal bir değer sistemi geliştirir. 

 
7 Ronald Dworkin, “Liberty and Pornography”, The New York Review of Books, 15.08.1991, 

https://www.nybooks.com/articles/1991/08/15/liberty-and-pornography/ Erişim Tarihi: 26.07.2022. 
8 Darlei Dall, Agnol, “Dworkin’s Liberal Egalitarianism”, Kriterion: Revista da Filosofia: Vol.2, 

Pampulha: Belo Horizonte, 2006, s. 4. 
9 Ronald Dworkin, What Is Equality? Part 4: Political Equality, Philosophy and Democracy: An 

Anthology, Ed. Thomas Christiano, New York: Oxford University Press, 2003, ss. 116-117. 
10 Godfrey Hodgson, “Ronald Dworkin Obituary”, The Guardian, 14.02.2013, 

https://www.theguardian.com/law/2013/feb/14/ronald-dworkin, Erişim Tarihi: 25.12.2021. 

https://www.nybooks.com/articles/1991/08/15/liberty-and-pornography/
https://www.theguardian.com/law/2013/feb/14/ronald-dworkin


5 

Böylece ahlaki ve etik değerlerin bütünlüklü bir yapı arz ettiğini göstererek kapsamlı 

liberalizm teorisini sunacaktır.11 Kapsamlı liberalizm anlayışı holist bir değerler 

sistemine sahip olması hasebiyle çoğulculuğa elverişli olmadığı eleştirileriyle 

karşılaşır. Buna göre evrenselciliği tekil bir ahlak ve adalet yaklaşımına dayandırmak 

farklılıkların korunup geliştirilmesine engel teşkil eder ve en iyi ihtimalle baskıcı, en 

kötü ihtimalle totaliter, jakoben tezlerin temelini oluşturur.12 Oysa Dworkin bu 

eleştirileri reddedecek ve çoğulcu demokrasinin değerler hususunda şüpheciliği 

gerektirmediğini savunacaktır. Ona göre toplumsal pratikler yorumlanırken farklı 

çıkar ve kanaatler gözetilebilir, farklılıkları koruyup gözeten demokratik bir toplum 

tekil ve bütüncül değer şemasıyla inşa edilebilir. Bu çalışmada bireylerin 

farklılıklarını tanıyan ama aynı zamanda onları ahlaki bir topluluğun içerisinde 

konumlandıran bir demokrasi teorisinin Dworkin’in düşüncelerinde nasıl kurulduğu 

ortaya konulacaktır. 

 

Ronald Dworkin, çalışmalarında ele aldığı kavramlara yorumlayıcı bir 

anlayışla yaklaşır. Onun yorumu merkezine alan bu hermeneutik yöntemi felsefesine 

derinlik katar. Kavramların hakim yorumunu tek geçerli anlam sayarak farklı 

yorumlamalara kapıyı kapatan ortodoksiden uzaktır. Yine o, politik sloganlar haline 

getirilerek tarihsel mücadeleler süresince çeşitli kereler kötüye kullanılmış 

kavramlardan tamamen vazgeçmek taraftarı da değildir. Demokrasi, eşitlik, 

özgürlük, adalet, topluluk, iyi yaşam, insan onuru gibi kavramların enflasyonist ya da 

yersiz kullanımından ötürü şikayette bulunarak veya bu kavramlardan bir kısmının 

modasının geçmiş olduğundan dem vurarak el çekmek Dworkin’e uygun değildir. 

Dworkin çalışmalarında sosyal kurum ve pratiklerin hangi amaca yöneldiğini tespit 

edecek, ardından kurum ve pratiklerin bu amaç perspektifinde nasıl yeniden 

yapılandırılabileceğine kafa yoracaktır. Böylece o, kavramların makul, değerli, 

savunulmaya layık bir anlamı olabileceğini göstermeye çalışır. Ahmet Ulvi 

Türkbağ’ın ifadesiyle, Dworkin her zaman için umut vericidir.13 

 

 
11 Dragica Vujadinović, “Ethics and Morality in Dworkin’s Political Philosophy”, 25th IVR World 

Congress: Law Science and Technology, No. 98, 2012, s. 1. 
12 Evrenselci-eşitlikçi liberalizmi bu yönde eleştiren tezlerden en bilindik olanı Taylor’ın çokkültürcü 

farklılıklar politikasıdır. (Charles Taylor, “Tanınma Politikası”, Çokkültürcülük: Tanınma 

Politikası, Haz. Amy Gutmann, Çev. Yurdanur Salman, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2018, ss. 46-

93.) 
13 Ahmet Ulvi Türkbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak: Ronald Dworkin’in Hukuk Kuramı, 3. 

Basım, İstanbul: Derin Yayınları, 2012, s. 8. 



6 

Çalışmalarında yorum teorisinin önemini vurguladıktan sonra, Dworkin’i 

yorumlamanın önemi hakkında açıklama yapılabilir. Gerçekten de, Dworkin üzerine 

düşünmek, onu anlamaya ve yorumlamaya çalışmak niçin önemlidir? Özellikle de, 

Amerikan hukuku, siyasal ve kamusal tartışmalarına dair meseleler hakkında 

düşünmüş bir filozoftan ne öğrenebiliriz? Yine Türkbağ, hukuka ve adalete ilişkin 

bilinç eksikliğinin bulunduğu ülkemizde onun hakları koz olarak gören, yani hukuki 

hak veya ilkeleri kolektif amaca yönelik politikalara (policy) karşı önceleyen, 

yaklaşımının adeta bir panzehir etkisi uyandırabileceğini söylemektedir. Dworkin’in 

hukuka bağlı kalarak ve hukuku kullanarak ihtilafları çözüme kavuşturma önerisi, 

onun teorisi içinde çalışmayı cazip kılmaktadır.14 Sosyal-ekonomik ilişkiler 

karşısında hukukun bağımsızlığını tamamen reddeden ve hukuku siyaset kurumlarını 

meşrulaştıran bir aygıta indirgeyen yaklaşımların aksine, toplumsal ilişkilerin bizatihi 

hukuk yoluyla dönüştürülebileceğini savunur.15 

 

Dworkin’in felsefesinde hukuka yüklenen bu dönüştürücü güç, onun teorisini 

tarihsel ve toplumsal unsurlarıyla bir bütün olarak çarpıcı kılar. İlk bakışta, 

Amerika’nın özgün koşulları içerisinde gelişmiş topluluk, anayasacılık, demokrasi 

teorilerinin ülkemizdeki tartışmalara ne tür katkı sunacağının belirsiz olduğu iddia 

edilebilir. Fakat bu tartışmalara daha yakından baktığımızda Türkiye’nin sosyal, 

politik ve anayasal problemlerine Dworkin’in gösterdiği pencereden bakarak 

söylenilecek çok şey olduğu görülecektir. Özellikle Türkiye’de 1980 sonrasında 

gerçekleşen toplumsal ve siyasal yaşamın yeniden yapılandırılması sürecinde neo-

liberal iktisat ve bununla koşut neo-muhafazakâr ideolojinin etkileri bariz şekilde 

hissedilmiştir.16 Nitekim Dworkin, Amerika’da Reaganizm olarak tecessüm eden 

ekonomik verimlilik ve bireysel özgürlük temelli Yeni Sağ politikaların en sert 

eleştirmenlerindendir. Neo-liberalizm rüzgarının şiddetle estiği yıllarda refah 

devletinin özgürlükleri kısıtladığı argümanına meydan okur.17 Filozofun portresini 

kaleme alan bir yazarın da belirttiği gibi onun zamanın ruhunun (Zeitgeist) bir 

 
14 Türkbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak, ss. v-vi, 10-11. 
15 Drucilla Cornell/Nick Friedman, The Mandate of Dignity: Ronald Dworkin, Revolutionary 

Constitutionalism, and the Claims of Justice, New York: Fordham University Press, 2016, ss. 8-9. 
16 1980 sonrası Türkiye’nin kamusal ve gündelik yaşamını Amerikanizasyon ve yeni-elitizm 

kavramları üzerinden tahlil eden kapsamlı bir çalışma olarak bkz. Rıfat N. Bali, Tarz-ı Hayattan Life 

Style’a: Yeni Seçkinler, Yeni Mekanlar, Yeni Yaşamlar, 13. Baskı, İstanbul: İletişim Yayınları, 

2020. Bali, tıpkı Dworkin’in Amerikan siyasetine ilişkin tespitlerinde olduğu gibi Türkiye’de de 

demokratik yönetimin siyasal-ekonomik elitlerin ve bunlara bağlı şekilde iş gören medya elitlerinin 

güdümünde olduğunu belirterek kamusallığın ve kamuoyunun zayıflatılmasına dikkat çeker. 
17 Allard, a.e. 



7 

parçası olmak gibi bir iddiası yoktur ve popüler olmayan fikirleri savunmaktan geri 

durmayacaktır.18 Ancak elbette bu onun siyasi bir geleneğe yaslanmadığı anlamına 

gelmez, aksine Dworkin için politika ve hukuk felsefesi topluluğun içkin değerlerini 

yorumlamakla anlam kazanır. O, sosyal adaleti geliştirmeyi demokratik meşruiyetin 

zorunlu bileşeni sayan refah devleti dönemine, özellikle de Amerikan New Deal 

politikalarına ve 1950’lerden itibaren müthiş bir etki uyandıran Sivil Haklar 

Hareketi’nin ırksal, cinsel eşitlik ve savaş karşıtlığı temelindeki sivil itaatsizlik 

eylemlerine tüm kariyeri boyunca olağanüstü bir saygı ve hayranlık beslemiştir.19 

 

Dworkin, Amerikan siyasal kültüründe ve felsefi geleneğinde cumhuriyetçi, 

komüniteryan düşüncenin baskınlığının bilincinde olarak topluluk kavramına özel bir 

ilgi gösterir. O, bir yandan politik ideal olarak topluluğun ahlaki failliği ve kardeşlik 

değerini olumlarken öte yandan toplulukların baskıcı karakterini, kendi üyelerine ve 

ötekilere karşı hoşgörünün yitimini eleştirecektir. Bunun en çarpıcı örneği ahlakçı 

yasaların ceza normları aracılığıyla dayatılmaya çalışılmasıdır. Dworkin, Amerikan 

toplumunun kültürel kamplara bölündüğü, birbirini anlama ve iletişim kurma 

değerlerinin yerini ötekinin kriminalize edilip varoluşsal bir tehdit unsuru olarak 

görülmeye başlandığı bir dönemde yaşamaktadır.20 Bahsi geçen bu sorunlar yumağı 

ülkemizin toplumsal, politik gerilimleriyle de oldukça benzeşmektedir. Amerikalı 

düşünür, bu bölünmüş, baskıcı toplumsal ve politik yaşam içerisinde kamusal 

tartışma yürütebilmek için “ortak zemin” inşa etmeye girişmektedir. Bu ortak zemin, 

politik topluluğun her bir üyesinin eşit içkin değeri haiz olduğunun ve yine her 

insanın diğer herkesten farklı bir varlık olarak özgünlük/otantiklik (authenticity) 

taşıdığının kabulüyle kurulabilir.21 Diğer deyişle onun öngördüğü eşitlikçi toplumda 

politik meşruiyet insan onuruyla temellendirilir. İnsan onurunu ciddiye almak, 

ülkemizdeki siyasal meşruiyet krizini anlamak ve buna dair çözüm önerileri 

geliştirmek için geniş bir perspektif sunabilecektir. 
 

18 Stuart Jeffries, “Ronald Dworkin: 'We have a responsibility to live well'”, The Guardian, 

31.03.2011, https://www.theguardian.com/books/2011/mar/31/ronald-dworkin-morality-dignity-

hedgehogs Erişim Tarihi: 24.07.2022. 
19 Joseph Osei/Linda Tomlinson/Paul Boaheng, “The Legacy of Harvard Professor Ronald Dworkin 

for the Civil Rights Movement: Why and How He Challenged Philosophers of Law, Supreme Court 

Justices, and Politicians to Take Rights Seriously”, US-China Law Review, Vol. 11, No. 3, 2014, s. 

310. 
20 Paul Starr, “Liberalism for Now”, The New York Review of Books, 16.07.2009, 

https://www.nybooks.com/articles/2009/07/16/liberalism-for-now/ Erişim Tarihi: 05.07.2022; Imer B. 

Flores, “The Problem of Democracy in Contexts of Polarization”, Georgetown Public Law Research 

Paper No. 13-017, 02.02.2013, https://ssrn.com/abstract=2211018 Erişim Tarihi: 06.04.2022, ss. 3-4. 
21 Ronald Dworkin, Is Democracy Possible Here?, Ronald Dworkin, Is Democracy Possible Here? 

Principles for a New Political Debate, New Jersey: Princeton University Press, 2008, ss. 9-11. 

https://www.theguardian.com/books/2011/mar/31/ronald-dworkin-morality-dignity-hedgehogs
https://www.theguardian.com/books/2011/mar/31/ronald-dworkin-morality-dignity-hedgehogs
https://www.nybooks.com/articles/2009/07/16/liberalism-for-now/
https://ssrn.com/abstract=2211018


8 

 

Dworkin’in eşitlikçi liberalizmi anayasal demokrasi anlayışına dayanmaktadır. 

Anayasal demokrasi, çoğunlukçuluğu (majoritarianism) reddeder ve yurttaşların eşit 

paya sahip olduğu ortaklığa dayalı bir demokratik yönetimi öngörür. Ortaklık 

demokrasisi ancak yurttaşların tam bilgi sahibi olarak tartışmalara dahil olmalarıyla 

olgun bir görünüm kazanabilir. Fakat günümüz demokrasilerinde bu çoğu zaman 

gerçekleşmemektedir. Bireylerin üzerinde ekonomik ve siyasi elitlerin tahakküm 

mekanizmalarının bulunduğu, sermaye gruplarının seçim süreçlerine ölçüsüzce etki 

edebildiği, medyanın kamuoyu görüşünü kolaylıkla manipüle edebildiği, yurttaşların 

bir araya gelebileceği kamusal alanların tahrip edilip cebir yoluyla bastırıldığı bir 

toplumsal yapı içerisinde ortaklık demokrasisinden nasıl söz edilebilir? Demokrasi 

açısından bu iç karartıcı tablo Dworkin’i de düşündürmüş ve anayasal yorum 

anlayışını geliştirerek demokratik hukuk devletinin tesisine katkı sunabilmeyi 

hedeflemiştir. Amerikalı hukuk bilgininin anayasal yorum anlayışı geçmişle gelecek 

arasında köprüler kurmakta, anayasal tarihi bütüncül ve tutarlı bir şekilde kavrayarak 

ileriye taşımayı amaçlamaktadır.22 Dworkin, okuyucusuna anayasal denetimin 

“haklara karşı bir koz” haline getirilmeye çalışıldığı, mahkemelerin otoriter iktidar 

aygıtlarının aracı haline indirgendiği günümüzün hakim anayasacılığını eleştirecek 

bir hukuki dil sağlamaktadır. 

 

Dworkin’in felsefesini değerlendiren kimi yazarlar, onun teorisini dönemlere 

ayırarak inceleme taraftarı olmuşlardır. Lawrence Solum, düşünürün gittikçe daha 

karmaşık bir yapıya bürünen teorisinin üç safhada ele alınabileceği kanısındadır. 

Hakları Ciddiye Almak eserinin başlıca yer tuttuğu erken dönem çalışmaları 

“zor/çetin-kolay dava” ayrımı çerçevesinde anlaşılmaktadır. Olgun dönem eseri 

Hukukun Hükümranlığı’na hukuku yorumsal faaliyet şeklinde kavramayı öneren 

“bütünlük olarak hukuk” tezi damgasını vurmuştur. Geç dönem çalışması Kirpiler 

için Adalet’te ise hukuk ve siyasetin ötesinde etik ve ahlak konularını da içine alan 

genel bir normatif felsefe inşa ederek tüm bu insan pratiklerini “yorumun birliği” 

temelinde kurmayı amaçlar.23 

 

 
22 Ronald Dworkin, Freedom’s Law: The Moral Reading of the American Constitution, New 

York: Oxford University Press, 1996. 
23 Lawrence B. Solum, “The Unity of Interpretation”, Boston University Law Review, Vol. 90, No. 

2, 2010, ss. 551-559. 



9 

Dworkin’in kariyerindeki en önemli ve uzun soluklu tartışmacılarından Jeremy 

Waldron, onun 2011’de yayımlanan ve hukuk ile ahlakı tek bir sistem olarak sunan 

JH eseriyle birlikte düşüncelerinde radikal bir değişikliğe gittiğini ileri sürmektedir.24 

Keza 1986 tarihli LE başlıklı monografisiyle düşünürün, kural-ilke 

kavramsallaştırmasına dayanan erken dönem hukukbilim tezlerinden uzaklaşarak 

toplumsal pratiklerin yorumsal bir teorisini savunmaya başladığı da iddia 

edilecektir.25 

 

Esas itibariyle, literatürde Dan Priel, Scott J. Shapiro ve Engin Arıkan gibi 

yazarlar tarafından da vurgulandığı üzere Dworkin’in tezlerinde farklılaşmaya 

dayanak gösterilen temel metin 1967 tarihli Model of Rules- I başlıklı makalesidir.26 

Amerikalı hukuk felsefecisi, kendisinin de kabul ettiği üzere yalnızca burada hukuk 

ve ahlakın iki farklı norm sistemi olduğunu varsayarak hukuki pozitivizme eleştiri 

getirmiştir.27 Bu makale TRS’de tekrar basılmış olsa da devamı niteliğindeki Model 

of Rules- II metnine bakıldığında veya kitabın tamamı sistematik olarak 

incelendiğinde onun “ortodoks hukukbilim” olarak adlandırdığı tezleri 

tekrarlamadığı görülecektir.28 Dolayısıyla, Dworkin’in hukuk, siyaset ve ahlak teorisi 

zaman içerisinde tutarlı bir gelişim izlemiş, felsefesi bütüncül bir sistem halini 

almıştır. Ian Mcleod da Dworkin incelemesinde onun hukuk felsefesinin “kurallar 

sistemi olarak hukuk düşüncesinin yetersizliği”, “bireysel hakların önemi” ve 

“yorumsal süreç olarak hukuk” şeklinde üç başlıkta sınıflandırılabileceğini 

belirtmekle birlikte asla bunların birbirinden bağlantısız, kopuk aşamalar olarak 

 
24 Jeremy Waldron, “Jurisprudence for Hedgehogs”, New York University School of Law Public 

Law & Legal Theory Research Paper Series, Working Paper No. 13–45, 2013, ss. 1-31. 
25 Bu yönde bkz. Bix, a.g.m., s. 89. Türkbağ, iki eser arasında içerik açısından bir kopuş 

bulunmadığını ancak “yeni Dworkin”in tezlerinde hedef ve yöntem bakımından çarpıcı bir değişimin 

gözlemlenebileceğini belirtir. Özellikle TRS’de hukuk pratiğiyle içli dışlı olan Dworkin, LE’de hukuk 

yapıcılardan ve uygulamacılardan uzaklaşmış, “tüm Amerikan toplumuna rehberlik etmek isteyen” 

kamusal bir entelektüele dönüşmüştür. Keza Dworkin, erken dönem eserlerinde hukuki pozitivizmi 

eleştirmekle yetinirken olgunluk dönemiyle birlikte hukuki pozitivizmin yanı sıra pozitivist 

sosyolojiyi de hedefine koyacak ve yorumsal sosyoloji teorisyenlerini takip ederek felsefesini 

yetkinleştirecektir. (Türkbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak, ss. 117-120.) 
26 Dan Priel, “Making Sense of Nonsense Jurisprudence”, Osgoode Legal Studies Research Paper, 

2020, https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=3696933 Erişim Tarihi: 01.07.2022, ss. 9, 

24; Scott J. Shapiro, “The “Hart-Dworkin” Debate: A Short Guide fort he Perplexed”, Ronald 

Dworkin, Ed. Arthur Ripstein, New York: Cambridge University Press, 2007, s. 35; Engin Arıkan, 

Sert Pozitivizm, İstanbul: On İki Levha Yayıncılık, 2019, s. 34. 
27 Ronald Dworkin, Justice for Hedgehogs, Cambridge: Harvard University Press, 2011, s. 402. 
28 T. R. S. Allan, “Justice, Integrity, and the Common Law”, University of Cambridge Faculty of 

Law Legal Studies Research Paper Series, Paper No. 44/2014, s. 2. 



10 

görülemeyeceğini, ancak birinin anlaşılmasıyla diğerine geçilebilecek tutarlı bir 

bütünselliğin mevcut olduğunu  belirtmektedir.29 

 

Öyleyse, kuralların ötesinde topluluğa içkin ahlaki ilkelerin araştırılmasını 

salık veren liberal hak düşüncesi ile ilkelerin kurucu yorumla yeniden 

yapılandırılmasını savunan “bütünlük olarak hukuk” teorisinin, hukuk ile ahlakı tek 

bir alan olarak görerek “anayasanın ahlaki okuması”nı öneren yorum anlayışının ve 

ardından değer çoğulculuğunu ve şüpheciliğini eleştirerek kapsamlı bir “anti-

arşimetçi” değer şeması inşa eden tezlerinin kopuş değil süreklilik ilişkisi içerisinde 

olduğu iddia edilebilir.30 Burada Dworkin’in eserleri, tıpkı onun zincirleme roman 

metaforunda olduğu gibi, örülmek istenen anlatıya en uygun gelen ve liberal politik 

ahlak değerinin haklılaştırılması amacı taşıyan çeşitli parçaların bir araya getirilmesi 

olarak anlaşılacaktır. Dworkin, ahlak felsefecisinin görevini elindeki kemik 

yığınlarından en uygun hayvanı oyan heykeltıraşa benzetir. Filozof toplumsal 

pratiklere içkin değerleri, insanlık durumlarını yaratıcı bir sanatkârlık faaliyetiyle 

yeniden inşa edecektir.31 Onun felsefesi, hem sosyal pratiklerin hem siyaset, hukuk 

ve ahlak teorilerinin özgün, dört başı mamur bir sanat eserine dönüştürülmesi olarak 

değerlendirilmelidir. 

 

Çalışmanın hedefi, amacı, önemi ve yöntemi açıklandıktan sonra, Türkçe 

literatürde Dworkin hakkında yapılan çalışmalardan kısaca bahsederek bu 

incelemenin diğerlerinden farkı ortaya konulmalıdır. Çalışmanın tamamlandığı tarih 

itibariyle Türkçe’de Ronald Dworkin’e hasredilmiş, tespit edilebilen yedi tez 

bulunmaktaydı.32 Tezlerin tarihlerine bakıldığında 2000’li yılların sonlarından 

başlayarak Dworkin’e Türkiye akademisinde ve hukuk literatüründe artan bir ilginin 

varlığından söz edilebilir. Bu çalışmaların temaları kronolojik olarak şöyle 

sıralanmaktadır: 1. Dworkin’in sosyal liberalizm esaslı hukuk ve siyaset felsefesinde 

 
29 Ian McLeod, Legal Theory, 6th Edition, London: Macmillan Press, 2012, s. 113. 
30 Dworkin’in ahlak ve etiğe ilişkin konularda kimi tezlerini ilk kez JH’de ifade etmiş olmasına karşın 

düşüncelerinin hem TRS hem de LE ile tutarlı olduğunu iddia eden bir başka çalışma için bkz. Lynden 

Margaret Douglas, “Value and Truth In the Legal Theory of Ronald Dworkin”, (Doktora Tezi), The 

University of Queensland, Brisbane, 2014, ss. 132-133.   
31 Imer B. Flores, “The Legacy of Ronald Dworkin (1931-2013): A Legal Theory and Methodology 

for Hedgehogs, Hercules, and One Right Answers”, SSRN, 14.12.2014, 

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2538310 Erişim Tarihi: 25.07.2022. 
32 Ulusal Tez Merkezi’ndeki tez verileri en son 16.08.2023 tarihinde taranmıştır. 

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2538310


11 

adalet, eşitlik, özgürlük kavramlarını nasıl ele aldığının analiz edilmesi33, 2. 

Dworkin’e göre hukukun ne olduğunun ortaya konularak hukuki pozitivizme 

yönelttiği eleştirilerin açıklanması34, 3. Dworkin’in hak temelli politika teorisinde 

adalet anlayışının nasıl konumlandırıldığı35, 4. Dworkin’in etik ve ahlak teorisinde 

yaşamın sonlandırılması (ötanazi) problemine getirdiği yanıtların değerlendirilmesi36, 

5. Dworkin’in eşitlik idealinin liberalizm teorilerine nasıl bir katkı sunduğunun 

araştırılması37, 6. Dworkin’in yorum anlayışının somut hukuki olaylar açısından 

incelenmesi38, 7. Dworkin’in insan hakları düşüncesinin çağdaş politika 

felsefecileriyle (Michel Foucault ve Jürgen Habermas) kıyaslanarak evrensel 

yurttaşlık temelli politikalar ile kimlik eksenli politikalar arasındaki gerilimin 

uzlaştırılması.39 

 

Elinizdeki çalışma, diğerlerinden farklı olarak, eşitlikçi bir toplumda demokrasi 

ve anayasacılığın en iyi şekilde nasıl anlaşılabileceğini ve yorumlanabileceğini 

tartışır. Filozofun içinde bulunduğu tarihsel-toplumsal ve düşünsel koşullar dikkate 

alınarak onun düşüncelerinin başlangıç noktası anlaşılıp süreçsel gelişim ortaya 

konmaya çalışılacaktır. Daha sonra bunun ötesine geçerek düşünürün kendisine dek 

uzanan tartışmalardaki payına ve yeni teorik, kavramsal imkanlarla felsefesini örme 

biçimine odaklanılacaktır. Dworkin’den sonra artık neleri mutlaka göz önüne 

almamız gerektiği sorusu düşünürün liberal gelenek ve anayasal demokratik teoriye 

yaptığı katkının anlaşılması için oldukça önem taşımaktadır. 

 

Bu çalışma iki bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde, Dworkin’in siyaset 

teorisini biçimlendiren koşullar anlaşılacaktır. Bu doğrultuda, öncelikle, modern 

demokrasilerin ortaya çıkmasıyla birlikte hangi kavram ve sorunların geliştiği 

 
33 Yıldırım Torun, Ronald Dworkin’in Hukuk ve Siyaset Felsefesinde Adalet, Eşitlik ve Özgürlük 

Sorunu, Ankara: Savaş Yayınevi, 2008. 
34 Hakan Kubalı, “Ronald Dworkin’in Hukuk Kuramı”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2012. 
35 Murat Bayram, “Ronald Dworkin’in Adalet Anlayışı”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sivas, 2015. 
36 Deniz Günsel, “Dworkin’in Görüşleri Üzerinden Ötenazi”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2016. 
37 Cihat Bayram, “Ronald Dworkin’in Eşitlik Düşüncesi ve Liberalizme Etkisi”, (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa, 2019. 
38 Müslüm Şener, “Dworkin’in Yorum Teorisi ve Hüküm Kurmadaki Önemi”, (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2021. 
39 Ferda Yıldırım, “Çağdaş Politika Felsefesinde İnsan Hakları Tartışmaları: Ronald Dworkin, Jürgen 

Habermas, Michel Foucault”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Mimar Sinan Güzel Sanatlar 

Üniversitesi, İstanbul, 2022. 



12 

açıklanacak, klasik ve çağdaş demokrasi teorilerinin Dworkin’i ne şekilde 

etkilediğine yer verilecektir. İkinci kısımda, Amerikan siyasal kültüründeki hakim 

gelenek ve güncel anayasal problemler detaylandırılacak, Dworkin’in teorisini 

oluştururken bu gelenekten nasıl yararlandığı, anayasal tartışmalara ne şekilde 

müdahil olduğu belirlenecektir. Üçüncü kısımda, Dworkin’in içine doğduğu ve daha 

sonra zayıflayarak yerini başka bir ekonomik-politik düzene bıraktığı refah devleti 

deneyiminin devlet ve hukuk teorisine olan etkisi incelenecek, Dworkin’in New Deal 

liberalizmine bağlılığının demokrasi ve anayasacılık anlayışına nasıl bir derinlik 

kattığı izah edilecektir. Bunun ardından Dworkin’in düşüncelerini oluştururken 

birlikte düşündüğü, yorumlamak suretiyle kendi teorisini zenginleştirdiği ve incelikli 

eleştirileriyle liberal felsefenin imkanlarını genişlettiği Amerikalı çağdaşı John 

Rawls’un teorisinin üzerinde durulacaktır. Burada Dworkin’in Rawls’un tezlerinden 

yola çıkarak ustalıkla kendi felsefesini kurma süreci gözler önüne serileceği gibi iki 

düşünürün birbirinden ayrıldıkları yanlara değinilerek Dworkin’in Rawls’a yönelttiği 

itirazlar aktarılacaktır. Birinci bölümde son olarak Dworkin’in erken dönem 

yazılarından itibaren gündemini meşgul eden, 1980’li ve 1990’lı yıllara damgasını 

vurmuş liberalizm-komüniteryanizm tartışmasının üzerinde durulacaktır. Bu 

tartışmada komüniteryanların liberallere ve özellikle Dworkin’e itirazlarının neler 

olduğu açıklanacak, Dworkin’in bu tartışmadan edindiği birikim gösterilecektir. 

 

Dworkin’in düşüncelerine hazırlık mahiyetindeki ilk bölümün ardından 

filozofun teorisine ayrıntılı bir şekilde dahil olunacaktır. Öncelikle, felsefesinin ana 

sütunları olarak nitelendirilebilecek değer sistemi serimlenecektir. Onun kapsamlı 

sistemi değerlerin bütüncüllüğü, anti-arşimetçilik ve değerlerin bağımsızlığı, 

değerlerin yorumsallığı olmak üzere üç başlıkta toplanmaktadır. Bunun ardından 

Dworkin’in liberalizminde eşitlik değerinin temelleri ve yorumlanma biçimi, eşitlik 

idealinin soyuttan somuta doğru nasıl aktarıldığı meseleleri açıklanacaktır. 

Dworkin’in birey-topluluk gerilimini aşarak eşitlikçi toplumda özgürlük ve 

sorumluluğu madalyonun iki yüzü şeklinde tasvir eden yaklaşımı ortaya 

konulacaktır. Ardından, etik ile ahlak arasındaki ilişkiyi kopukluk değil süreklilik 

stratejisi olarak tarif eden yorumsal ahlak teorisine göz atılacaktır. Bu kısımda son 

olarak, Dworkin’in liberalizmin kurucu politik ahlakının tarafsızlık yerine eşitlik, 

mükemmeliyetçi olmayan ama kapsamlı olan bir devlet teorisine dayandığı 

yönündeki savları tartışılarak, düşünürün karşısındaki liberal devlet tezleri 



13 

aktarılacak ve ardından Dworkin’in siyasi meşruiyetin temeline koyduğu kaynak 

eşitliği yaklaşımına yer verilecektir.  

 

Düşünürün liberalizm teorisinin boyutları belirlendikten sonra, ortaklık temelli 

anayasal demokrasi anlayışı izah edilmeye başlanacaktır. Bunun ardından Amerikalı 

düşünürün demokrasi-anayasacılık meselesine getirdiği özgün bakış açısının ve 

kendisine yöneltilen belli başlı eleştirilerin üzerinde durulacaktır. Anayasa yargısının 

haklılaştırılması problemi çözüme kavuşturulduktan sonra, Dworkin’in savunduğu 

anayasacılığın nasıl bir hukuki yorum anlayışıyla desteklenme zarureti taşıdığı 

tartışılacaktır. Amerikan anayasa hukukçuları arasında anayasal yorum bakımından 

öne sürülen yaygın tezlere de yer verilerek Dworkin’in “anayasanın ahlaki okuması” 

adını verdiği yorum anlayışının yapısı ve diğer teorilerden farkları ve benzerlikleri 

detaylı şekilde incelenecektir. Sonuç bölümünde ise, girişte özetlenen tüm bu 

problemlerden, konu başlıklarına dair açıklamalardan ve tartışmalardan edinilen 

yargılar paylaşılacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 

 

 

1. RONALD DWORKİN’İN SİYASET TEORİSİNİ BİÇİMLENDİREN 

KOŞULLAR 

 

1.1. Tarihsel-Toplumsal Koşullar 

 

1.1.1. Modern Demokrasilerin Ortaya Çıkışı ve Demokrasi Teorilerine 

Genel Bakış 

 

Ronald Dworkin, hukuk ve siyaset felsefesi üzerine yaptığı çalışmalarda 

demokrasinin doğru yorumu, demokratik meşruiyetin koşulları, demokrasinin 

unsurları ve ilkeleri, demokrasi ile anayasa yargısı arasındaki ilişki, demokratik 

yasama süreçlerinin sınırları, demokrasilerde yurttaşların rolü, demokrasi ile politik 

eşitlik kavramı arasındaki bağlantı gibi konuları ayrıntılı şekilde incelemiştir. 

 

Dworkin, demokrasilerin tek makbul yönetim biçimi olarak görüldüğü 

günümüzün modern toplumlarında bu kavramın birbirinden farklı yorum ve 

uygulamalarının geliştiğini, ancak bunun sonucunda demokrasi konusunda kafa 

karışıklıklarının da gitgide arttığını ifade eder. Keza hukukçular arasında da 

demokrasi kavramına fazlasıyla rağbet gösterildiğini, buna karşılık az sayıda 

hukukçunun kendi demokrasi anlayışını açık seçik ifade edebildiğini belirtir.40 Fakat 

Dworkin’in felsefesine dahil olarak düşündüğümüzde, eğer yargıçlar hüküm 

oluştururken demokratik meşruiyetin sınırları içerisinde kalacaklarsa ve yargı 

kararları da kaçınılmaz şekilde politik ahlaka dair değerlendirmeler yapmayı 

gerektiriyorsa, demokrasi kavramının soyut değeri ve somut anlamı üzerinde 

çalışmak zorunluluk teşkil etmektedir. Dolayısıyla bu durum karşısında Dworkin, 

toplumsal bir pratik mahiyetindeki demokratik yönetimin tarihsel, kurumsal yapısını 

göz önünde tutarak özgün bir demokrasi teorisi oluşturmaya girişmiştir. Onun teorisi, 

bireylerin kişisel yargı yetisini muhafaza ederek topluluğun kolektif eylemine 

dayanan anayasal bir demokrasi anlayışı öngörmektedir. Böylece demokrasi ile 

 
40 Ronald Dworkin, Sovereign Virtue: The Theory and Practice of Equality, Cambridge: Harvard 

University Press, 2002, ss. 356-357. 



15 

anayasacılık, liberalizm ile cumhuriyetçilik, birey ile topluluk, eşitlik ile özgürlük 

arasındaki bağlantıları sağlamlaştırmayı hedefler.41 

 

Bu kısımda Dworkin’in demokrasi teorisini incelemeden evvel demokrasilerin 

özellikle 20. yüzyılda ifade ettiği anlam, işlev ve değer ortaya koyulacaktır, bunun 

yanı sıra belli başlı demokrasi teorilerinin/teorisyenlerinin yaklaşımlarına yer 

verilerek Dworkin’in farklı demokrasi teorileri arasındaki konumu açıklığa 

kavuşturulmaya çalışılacaktır. Çünkü düşünürün de belirttiği üzere demokrasi gibi 

sosyal kurum ve pratiklerin bir tarihi vardır. Demokrasi kavramının neyi 

gerektirdiğini, sınırlarının nasıl belirleneceğini bir amaçsallık içerisinde yorumlarken 

ve bu yorumdan hareket ederek demokrasi anlayışı geliştirirken kavramın tarihinin 

içerisine dahil olmak kaçınılmazdır.42 

 

1.1.1.1. Demokrasi Kavramı ve Tanımlama Sorunları 

 

Demokrasinin, Dworkin’in de atıfta bulunduğu43, klasikleşmiş tanımı ABD 

başkanlarından Abraham Lincoln tarafından 1863 tarihli ünlü Gettysburg 

Söylevi’nde dile getirilmiştir44: “Halkın halk tarafından halk için yönetilmesi” 

(Government of the people, by the people, for the people). Bu bağlamda, özü 

itibariyle, bir yönetim biçimi olarak demokrasi, iktidarın soya bağlı olarak aktarıldığı 

 
41 Dworkin, Freedom’s Law, s. 7; Dworkin, Sovereign Virtue, ss. 184-185; Ronald Dworkin, 

“Equality, Democracy, And Constitution: We The People in Court”, Alberta Law Review, Vol. 

XXVIII, No. 2, 1990, s. 329. (Bundan sonra “We The People in Court” diye anılacaktır.) 
42 Ronald Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, Çev. Ertuğrul Uzun, İstanbul: Nora Kitap, 2018, ss. 

104-105. 
43 Dworkin, We The People in Court, s. 330; Ronald Dworkin, “Siyasal Anayasanın Ahlaki 

Temelleri”, Anayasa Yargısı, Cilt 27, Sayı 1, 2011, s. 28. 
44 Söylev, 1861-1865 yılları arasında süren Amerikan İç Savaşı döneminde Başkan Abraham Lincoln 

tarafından Gettysburg Muharebesi’nde ölenlerin anısına yapılmış tarihi nitelikte bir konuşmadır. İç 

Savaş, köleliğin yasaklanması gerektiğini düşünen Lincoln’un başkan seçilmesinin ardından 

başlamıştır. Bu gelişmenin üzerine, 11 güney eyaleti Birleşik Devletler’den ayrılarak daha gevşek bir 

devlet örgütlenmesi biçimi olan konfederasyon kurmayı hedeflemişlerdir. İç Savaş’ın temel nedeni 

kölelik sorunu ve köleliğe dayalı ekonomik ilişki biçimidir. Güney eyaletlerinin ekonomisi tarıma 

dayanmaktadır ve kölelik üretim biçiminin geçerli olduğu bu eyaletlerde zenginlik az sayıdaki büyük 

çiftçinin elinde toplanmıştır. Kuzeyde ise 19. yüzyılın başlarından itibaren sanayileşme hızlanmış, 

işçi-işveren sözleşme ilişkisi tesis edilmiştir. Bu koşullar altında gerçekleşen ve Amerikan devlet 

sisteminde en ciddi krizlerden biri olan İç Savaş’ta yarım milyondan fazla insan hayatını kaybeder. 

Lincoln için İç Savaş, cumhuriyetçilik/demokrasi taraftarları ile oligarşi/aristokrasi destekçileri 

arasında geçmektedir. Söylevinde yeni bir özgürlük çağının doğuşundan bahseden Lincoln bu 

özgürlüğü halkın kendi kendini yönetmesi anlamında tarif etmektedir. Dolayısıyla “köle olmama 

durumu olarak özgürlük” ve “herkesin özgürlüğü” onun demokrasi anlayışının özünü oluşturmaktadır. 

İç Savaş’ın sona erişiyle açılan yeniden inşa (reconstruction) döneminde köleliğin kaldırılmasına 

ilişkin 13. Anayasa Değişikliği (13th Amendment) yürürlüğe girmiştir. Amerikan İç Savaşı ve kölelik 

tartışmalarının modern demokrasilerin kuruluşuna etkisi hakkında bkz. Forrest Nabors, “The 

American Civil War and European Democracy”, Studia Securitatis, Vol. 1, No. 1, 2016, ss. 128-140. 



16 

monarşilerden, gücün tek kişinin elinde toplandığı otokrasilerden ya da iktidarın 

belirli bir imtiyazlı gruba ait olduğu aristokrasilerden farklı olarak halkın yönetimi 

idealine yaslanmaktadır.45 

 

Ne var ki “halkın yönetimi” ideali demokrasi kavramı etrafında dönen 

tartışmaları sonlandırmaz, aksine bu ifade belirli ölçüde soyut ve muğlaktır. 

Dworkin’in de vurgulayacağı üzere, yorumsal bir kavram olan demokrasinin 

üzerinde mutabakata varılmış açık seçik bir tanımı yoktur ve farklı okumalara 

elverişlidir.46 Yöntem açısından değerlendirildiğinde demokratik teoriyi incelerken 

başvurulan iki genel yaklaşım bulunur: Normatif demokrasi teorisi uyarınca 

demokrasi birtakım içkin değer ve ideallere referans verilerek tanımlanmalı ve içeriği 

somutlaştırılmalıdır. Ampirik yaklaşım ise, toplumsal-ekonomik yasaların gerçekte 

nasıl işlediğinin ve verili demokratik devletlerde genel geçer kural ve ilkelerin neler 

olduğunun anlaşılmasını önermektedir.47 Dworkin’in demokrasiye bakışı, salt 

normatif açıdan demokrasinin soyut felsefi analizini yapmak olmadığı gibi, aşırı 

olgusallığa kapılarak kavramın amaç ve değerini ıskalamaktan da uzaktır. Onun 

demokrasi teorisi, normatif ve ampirik boyutlar içeren bütünlüklü bir açıklama 

sunmayı hedefler.  

 

Ampirik metodun önerdiği üzere demokratik devletlerin tarihsel sürecine 

bakıldığında köleler, kadınlar, çocuklar, beyaz ırktan olmayanlar, belirli bir dini 

doktrini/inancı kabul etmeyenler, mülksüzler, yoksullar, eğitimsiz kimseler, 

mahkumlar, akıl hastaları gibi toplumda yer alan geniş kitlelerin halk kategorisinden 

dışlandıkları söylenebilir.48 Yetişkin ve akıl sağlığı yerinde olan her yurttaşın politik 

yaşama katılma hakkının tanındığı 20. yüzyıl demokrasilerinde ise halkın birbirinden 

farklı görüş ve kanaatlere sahip kişilerden oluştuğu, benzer toplumsal sınıf, statü 

veya kimliklerin taşıyıcısı olmadıkları kabul edilmektedir. Bu halde, normatif olarak 

değerlendirildiğinde, çeşitli çıkarları, kanaatleri veya iyi yaşam ideallerini 

benimsemiş kişi ve grupların bir araya gelip rasyonel müzakerelere dayalı “kolektif 

 
45 David Held, Models of Democracy, Third Edition, Cambridge: Polity, 2008, s. 1. 
46 Dworkin, Equality, Democracy, And Constitution, ss. 329-330; Dworkin, Freedom’s Law, s. 15. 
47 Giovanni Sartori, Demokrasi Teorisine Geri Dönüş, Çev. Tuncer Karamustafaoğlu, Mehmet 

Turhan, Ankara: Yetkin Yayınları, 1996, ss. 7-9. 
48 Lynn Hunt, İnsan Haklarını İcat Etmek, Çev. Eymir Albal, Ankara: Lykeion Yayınları, 2021, ss. 

165-197. 



17 

eylem”de bulunmak suretiyle demokratik yönetime dahil edilmeleri gerekmektedir.49 

Lefort’un dikkat çektiği üzere, modern demokrasilerin paradoksu buradan 

kaynaklanmaktadır: Bir hükümdarın şahsında cisimleşen üstün otorite fikri ortadan 

kalktığında artık iktidar boş bir yer haline gelmiştir. Buna göre bir yandan iktidar 

halka aittir ve halkın yönetimini gerektirir, diğer yandan halk soyutlaması sayesinde 

aslında iktidarın kimsenin tekelinde bulunmadığı, çoğul bir varlık olarak halkın 

yekpare bir bütün halinde cisimleşip karşımıza çıkamayacağı anlaşılır. Dolayısıyla, 

demokratik bir yönetimde halkın çoğulluğunun ve müphemliğinin kabul edilerek 

iktidarın meşruiyetinin nasıl somutlaştırılacağı sorusuyla karşı karşıya 

kalınmaktadır.50 

 

Sartori, “halk” kavramının en az altı farklı yorumu olduğunu tespit eder.51: İlk 

yoruma göre halk “herkes” demektir. Bu durumda demokrasi, bir ülke sınırları içinde 

yaşayan her bireyin yönetimi anlamına gelecektir. Dworkin’in ortaklık demokrasisi 

teorisine göre de demokratik yönetimlerde halk kavramından toplumun tüm 

üyelerinin anlaşılması ve hiçbir dışlama pratiğinin meşru kabul edilmemesi 

gerekmektedir.52 İkinci olarak halk, “mümkün olabildiğince en büyük ve geniş 

toplumsal kesim” şeklinde yorumlanabilir. Bu yorum kabul edildiğinde, demokratik 

yönetime iradesi dahil edilen halk toplamı neye göre belirlenecektir ve bu uzlaşının 

dışında tutularak marjinalleştirilen kimselerin politik rejime ve toplumsal yaşama 

bağlılığı nasıl sağlanacaktır soruları karşımıza çıkmaktadır. Üçüncüsü, Aristoteles’in 

kullandığı anlamıyla demokrasilerde demos’un sayısal çoğunluğu temsil ettiği, 

çoğunluğun da her zaman için yoksul sınıfı ifade ettiği ve demokrasilerin 

“yoksulların yönetimi” olduğu yorumudur.53 Dördüncü yorum uyarınca halktan 

“kolektif birlik” anlaşılmalıdır. Rousseau’nun “genel irade” teorisi ve Dworkin’in 

 
49 Arend Lijphart, Demokrasi Modelleri: Otuz Altı Ülkede Yönetim Biçimleri ve Performansları, 

Çev. Güneş Ayas, Utku Umut Bulsun, 2. Baskı, İstanbul: İthaki Yayınları, 2016, ss. 15-16. 
50 Chantal Mouffe, Demokratik Paradoks, Çev: A. Cevdet Aşkın, 2. Baskı, Ankara: Epos Yayınları, 

2009, ss. 13-14; Claude Lefort, Democracy and Political Theory, Çev. David Macey, Oxford: Polity 

Press, 1988, s. 13. 
51 Sartori, a.g.e., ss. 23-27. 
52 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 250-252. 
53 Aristoteles’in bu yorumu için bkz. Aristoteles, Politika, Çev. Özgüç Orhan, İstanbul: Pinhan 

Yayınları, 2018, ss. 445-446. Antik demokrasi, tek kişi yönetimi (monarşi/tiranlık) ile azınlık 

yönetimi (aristokrasi/oligarşi) karşıtlığı çerçevesinde gelişmiş ve çoğunluğun yönetimi anlamında 

kullanılmıştır. Modern demokrasiler geniş ölçekli devletlerde ve evrensel hak düşüncesinin geliştiği 

dönemlerde ortaya çıktıkları için “herkesin herkes tarafından yönetimi” anlamına denk düşmektedir. 

Bu yönde karşılaştırma için bkz. Michael Hardt/Antonio Negri, Çokluk: İmparatorluk Çağında 

Savaş ve Demokrasi, 3. Basım, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2020, ss. 254-257. 



18 

“bütüncül kolektif eylem” yaklaşımı bu başlıkta sınıflandırılmaktadır.54 Beşincisi, 

halk salt çoğunluk kuralı uyarınca çoğunluğa sahip olan kitle veya gruptur. Son 

yoruma göre halk, salt çoğunluk dikkate alınmaksızın çeşitli gruplar arasında en çok 

oya ve destekçiye sahip olan kesimdir. Dolayısıyla, aralarında aritmetik hesap farkı 

bulunmakla birlikte beş ve altıncı yorumlarda halk, Dworkin’in ifadesiyle, istatiksel 

bir veri şeklinde değerlendirilir ve demokrasi “çoğunluğun yönetimi” olarak 

yorumlanır.55 

 

Arend Lijphart’ın dikkat çektiği üzere demokrasi kavramının anlaşılmasında 

temel soru, yönetimin kimin çıkarına göre hareket edeceğidir. Birinci yanıta göre 

demokrasilerde çıkarı gözetilecek grup halkın çoğunluğudur. Demokratik ideal, 

çoğunluğun arzu ve taleplerini gözetmek anlamını taşımaktadır. Bunun karşısında 

oydaşmacı model, demokrasiyi çoğunluk yönetimi olarak kavramaz ve azınlıkta 

kalanların da istek ve iradelerini dikkate alır. Bu doğrultuda, çoğunluktaki hizip veya 

grupların yönetim görevini üstlenmesi demokrasilerde yalnızca asgari bir 

gerekliliktir. Fakat yöneticiler aldıkları kararlarda geniş bir uzlaşıyı sağlamayı ve en 

fazla sayıda insanın hak ve çıkarlarını gerçekleştirmeyi amaçlamaktadır.56  

 

Dworkin de demokrasi kavramını yorumlarken Lijphart’ın yapmış olduğu bu 

ayrımın içerisinden hareket etmektedir. Çoğunlukçu (majoritarian) ve çoğunlukçu 

olmayan (non-majoritarian) demokrasi anlayışı, politik süreçler sonucunda elde 

edilecek çıktılar temelinde ayrışmaktadır. En tipik ve gelişmiş modeli İngiliz 

parlamentarizmi olan çoğunlukçu demokrasi anlayışına göre, bireysel hakların 

tanınması, korunması ve  uygulanmasında politik topluluğun çoğunluğunun görüşüne 

bağlı kalınmalıdır. Buna karşılık, ABD’nin siyasal kültüründe ise çoğunluğun 

bireysel haklar konusunda hiçbir zaman için nihai yargıç olmaması gerektiği 

düşüncesi kökleşmiştir. Dworkin’in yazılarında müşterek (communal), ortaklık 

(partnership) veya anayasal demokrasi şeklinde adlandırdığı bu demokrasi anlayışına 

göre, çoğunluğun yönetimi düpedüz adaletsizliklere kapı aralayabilir. Halbuki 

demokratik meşruiyet, topluluğun her bir üyesinin eşit ilgi ve saygıya mazhar 

olduğunun kabulü ile sağlanabilecektir.57 Dolayısıyla Dworkin’in savunacağı haliyle 

demokratik meşruiyetin sonuç temelli okuması, çoğunluğun talep ve menfaatleri ile 
 

54 Dworkin, We The People in Court, s. 330. 
55 Flores, Ronald Dworkin’s Justice for Hedgehogs, and Partnership of Democracy, ss. 77-78.  
56 Lijphart, a.g.e., ss. 15-16. 
57 Dworkin, Freedom’s Law, ss. 16-17. 



19 

topluluk üyelerinin eşit ahlaki statüsünün onaylanması arasında ayrım yapmayı 

beraberinde getirmektedir.58 Böylece Dworkin için demokrasi, politik topluluğun eşit 

ve tam üyesi olan yurttaşların birlikte hareket ederek kolektif yaşamı ilgilendiren 

konularda herkesin haklarını ve ahlaki çıkarlarını gözeten kararlar almaları anlamına 

gelmektedir. 

 

1.1.1.2. Eşitlik-Özgürlük Geriliminde Demokrasi 

 

Modern demokrasilerin ortaya çıkışının serüveni 17. ve 18. yüzyıl burjuva 

demokratik devrimlerine dek uzanmaktadır. Dworkin’in vurguladığı üzere bu 

devrimlerle birlikte artık yönetenin yönetilen üzerindeki egemenliği tanrısal, aşkın 

bir kaynağa dayandırılamayacaktır.59 19. Yüzyılın önde gelen düşünürlerinden 

Alexis de Tocqueville, Democracy in America (1835) başlıklı eserinde demokratik 

devrimi yeni bir çağın başlangıcı olarak nitelendirir. Tocqueville’a göre devrimler ve 

haklar bildirgeleriyle birlikte yeni bir toplumsal düzenin yaratılmasının koşulları 

oluşmuştur. Bu bağlamda demokrasi, tanrısal egemenliğin ve mutlak iktidarların 

yıkıldığı, herkesin yasa önünde eşit olduğu, toplumsal işbirliğine dayanan siyasi 

rejimlerin kurulduğu ve sıradan yurttaşların eşit şekilde bilgiye, refaha erişebildiği 

bir dönemi ifade etmektedir.60 

 

Eski Rejimin (Ancien Régime) yerinden edilip modern demokrasilerin 

kurulması sürecinde merkezi politik idealler eşitlik ve özgürlük olmuştur. Modern 

demokrasilerin gelişimi, tüm insanların eşit ve özgür varlıklar olarak kendilerini 

ilgilendiren kararlarda söz sahibi olmaya ehil oldukları felsefi varsayımına dayanır. 

Ancak eşitlik ve özgürlük idealleri arasındaki gerilim demokrasi teorileri açısından 

önemli bir açmaz haline gelecektir. Nitekim Dworkin’in tüm kariyerine damgasını 

vuran temel meselelerden biri eşitlik-özgürlük çatışmasını bağdaştırmak olmuştur. 

 

Demokratikleşmenin eşitlikçi bir toplumsal duruma işaret ettiğini düşünen 

Tocqueville, bu rejimlerde iktidarın tüm yurttaşlar arasında paylaştırıldığına dikkat 

çeker. Eşitlikçi toplumda yurttaşlar kendilerini yasanın hem yazarı hem uyruğu 

 
58 Alexander S. Kirshner, Militan Demokrasi, Çev. Ferit Burak Aydar, İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, 2017, 13-16. 
59 Dworkin, Siyasal Anayasanın Ahlaki Temelleri, s. 27. 
60 Alexis de Tocqueville, Amerika’da Demokrasi, Çev. Seçkin Sertdemir Özdemir, 2. Baskı, 

İstanbul: İletişim Yayınları, 2019, ss. 29-35. 



20 

olarak görürler, bu sayede devletin zor kullanma gücü politik eşitlik kavramıyla 

meşrulaştırılır.61 Demokratik toplumlara özgü olan ve Tocqueville için tehlikeler 

barındıran kavram ise bireyciliktir. Demokratik yönetimler altında eşit koşullara 

sahip olan bireyler topluluk hayatından çekilmektedir, bunun sonucunda yerel 

örgütlenmelere dayalı kamusal yaşam ve yurttaşlık erdemleri zayıflamaktadır. Bu 

bakımdan bireycilik devletlerin merkezileşmesine ve tartışma özgürlüğünün ortadan 

kalktığı bir çoğunluk tiranlığına yol açmaktadır. Tocqueville, eşitlikçi bir toplumun 

çoğunluğun tiranlığına evrilmemesi için kamusal özgürlüklerin korunması ve buna 

dair imkanların artırılması gerektiğini salık vererek eşitlik-özgürlük değerleri 

arasındaki içsel gerilime çözüm arar.62 

 

Liberal devlet teorisyenlerinden Benjamin Constant ise modern dönemin kilit 

kavramı olarak özgürlüğü merkezine koyar.63 Düşünüre göre modern burjuva şehir 

toplumları, iktidardan pay almak veya iktidarı belirlemek anlamını taşıyan eskilerin 

özgürlük anlayışıyla bağdaşmaz. Bunun yerine o, sivil/medeni özgürlüklere birincil 

önem atfeden, “iktidar tarafından belirlenmeme” ilkesini güvence altına alan bir 

özgürlük düşüncesini öne çıkarır.64 Bu bağlamda, liberal-demokratik rejimde bireyin 

devletin müdahalesinden özerk şekilde hareket edebilmesi temel amaçtır.65 John 

Rawls, Constant’ın modernlerin özgürlüğü olarak ifade ettiği bu bireyci geleneği 

“Lockeçu özgürlük” olarak tanımlar. Buna göre, kişinin temel haklara sahip olması, 

mülkiyet hakkının güvence altında bulunması, hukuk devleti ilkesi uyarınca 

iktidarların sınırlandırılması modern dönemde klasik liberalizmin temel öncülleridir. 

“Rousseaucu özgürlük anlayışı” olarak sınıflandırılabilecek özgürlükte ise eşit 

siyasal özgürlüklere ve müşterek kamusal yaşama daha çok değer atfedilecektir.66 

 
61 Ahmet Ulvi Türkbağ, “Alexis de Tocqueville’de Amerikan Demokrasisi ve Bunun Getirdiği 

Problemler”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İstanbul, 1990, ss. 80-82. 
62 Alex Callinicos, Toplum Kuramı: Tarihsel Bir Bakış, Çev. Yasemin Tezgiden, 9. Baskı, İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2022, ss. 116-120. 
63 Benjamin Constant, “The Liberty of the Ancients Compared with that of the Moderns”, Some Texts 

from Early Modern Philosophy, https://www.earlymoderntexts.com/assets/pdfs/constant1819.pdf 

Erişim Tarihi: 18.08.2021. 
64 Pierre Manent, Constant’ın modernlerin ve eskilerin özgürlüğü arasında bir tercihte bulunmadığına 

dikkat çeker. Constant, modern özgürlük anlayışının insan doğasına daha uygun düştüğünü iddia 

etmez, bunun yerine toplumsal-politik koşulların radikal bir değişikliğe uğradığını ortaya koyar. 

(Pierre Manent, Liberalizmin Keşfi: Avrupa Düşünce Tarihinde Bir Cevelan, Çev. Barış Şannan, 

İstanbul, Runik Kitap, 2023, ss. 150-151.) 
65 Ayferi Göze, Siyasal Düşünceler ve Yönetimler, Tıpkı 18. Bası, İstanbul: Beta Yayıncılık, 2020, 

ss. 267-286. 
66 John Rawls, Political Liberalism, Expanded Edition, New York: Cloumbia University Press, 2005, 

ss. 4-5. 

https://www.earlymoderntexts.com/assets/pdfs/constant1819.pdf


21 

 

Constant ve Tocqueville’da beliren özgürlük-eşitlik gerilimi, çağdaş siyaset 

felsefecilerinden Isaiah Berlin tarafından negatif ve pozitif özgürlük olarak formüle 

edilir. Negatif özgürlük, bir otorite, yasa veya özel bir şahıs tarafından bireyin 

eylemlerinin belirlenmemesi ya da engellenmemesi anlamına denk düşmektedir. 

Negatif özgürlük açısından özel alan ile kamusal alan arasında sınırları net ve özel 

alan lehine çizilmiş bir ayrıma ihtiyaç duyulur. Berlin, “müdahalesizlik olarak 

özgürlüğün” demokrasi ile arasında herhangi bir mantıki zorunluluk ilişkisi 

bulunmadığını, hatta demokratik toplumlarda bireysel hakların tehlikeye 

girebileceğini ve totaliter hükümetlere zemin hazırlanabileceğini söyler. Ancak 

pozitif özgürlükte ise iktidarın kime ait olduğu, yasayı kimin koyduğu soruları politik 

topluluğun özgür olup olmamasını belirleyecektir. Pozitif özgürlük, bireyin dışsal 

etkenler tarafından belirlenen bir nesne olmaktan çıkarak kendi öz-bilinci ile 

belirlediği amaç ve hedeflere yönelen özne olmayı talep etmesidir. Dolayısıyla, bu 

anlamıyla özgürlük, politik topluluğun kolektif kararlar üzerinde tam hakimiyetinin 

bulunmasını gerektirir. Halk, kendisi üzerinde cebir kullanma yetkisine sahip bir 

yönetimde rol oynamalıdır. Bu nedenle de pozitif  özgürlük ile demokrasi arasında 

doğrudan doğruya bir bağ bulunduğu söylenebilir.67 

 

Dworkin’in politika teorisi, Constant ile Berlin’de çatışmalı gözüken özgürlük 

idealleri arasındaki ilişkiyi yeniden kurarak bağdaştırma arayışındadır. Dworkin için 

demokrasi, bireysel haklar pahasına halk egemenliğinin tesis edilmesi olarak 

anlaşılamaz. Politik etkinliklere getirilecek kısıtlamalar negatif özgürlüğe olduğu 

kadar demokrasiye de zarar verir, halbuki demokratik iradenin oluşması süreci 

bireylerin özgürlüklerini kullanmalarıyla gelişip serpilir. Keza demokratik öz-

yönetimler bireysel hakları ihlal eden rejimler şeklinde değerlendirilemezler. 

Demokrasilerde her yönetim biçiminde olduğu gibi özgürlüklerin kısıtlanmasının 

yasal ve meşru olduğu bir hukuk alanı inşa edilir. Demokratik hukuk devletinde 

özgürlüklerin sınırlandırılması yurttaşlar nezdinde haklılaştırılabilir amaç ve 

nedenlerle gerçekleşeceği için bireylerin hakları ihlal edilmemiş olur. Dworkin için 

iktidarın cebri gücünü meşrulaştırmayı sağlayan politik ahlak, demokrasilerde insan 

onuru ilkeleriyle somutlaşmaktadır.68 

 
67 Isaiah Berlin, Kirpi ile Tilki: Seçme Makaleler, Der. Murat Borovalı, Çev. Mete Tunçay/Zeynep 

Mertoğlu, İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2008 ss. 52-67. 
68 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 365-367. 



22 

 

Dworkin özgürlük problemini incelerken John Stuart Mill’in düşüncelerini sık 

sık ziyaret edecek, adeta bu özgürlük filozofuyla hesaplaşacaktır.69 Mill’in 

liberalizminin temelinde “zarar ilkesi” bulunur. Buna göre, bir kimse başkalarına 

zarar vermemek koşuluyla istediği her şeyi yapmakta özgürdür. İnsan eylemlerini 

kendisini ilgilendiren ve başkalarını ilgilendiren eylemler olarak ikiye ayıran Mill, 

sadece bireyi ilgilendiren konularda kişinin karar verme hakkının mutlak olduğunu, 

kendi bedeni ve zihni üzerinde tek egemen olduğunu öne sürer.70 Mill için kişiyi 

ilgilendiren meseleler, devletin müdahale edemeyeceği özel alanın konusudur. Ortak 

yaşamı ilgilendiren meselelerde ise birlikte karar alınması gerekmektedir. Böylece o, 

özgürlüğün negatif boyutuyla bireyi toplumsal bağlardan azade kılmakta; pozitif 

yorumuyla da kolektif yönetimi desteklemektedir.71 

 

Negatif özgürlük ile demokrasinin birbiriyle çatışabileceği, demokrasiyi 

geliştirmenin bireysel özgürlüklerden ödün vermeye yol açabileceği tezine karşılık 

Dworkin, Berlin ve Mill’in “negatif özgürlük” kavramı ile “total serbestliği” 

birbiriyle karıştırdıklarını öne sürer. Total serbestliğe göre, birey ötekilerin ve politik 

topluluğun dayattığı tüm kısıtlama ve engellerden kurtularak dilediği şekilde hareket 

edebilir. Negatif özgürlük ise Dworkin için bireyin insan onurunu zedelemeksizin 

müdahale edilemeyecek bir özgürlükler alanı çizmektedir. Total serbestlik, özellikle 

de ceza hukuku kurallarının var olduğu hiçbir devlet örgütlenmesinde teminat altına 

alınamaz. O halde, demokrasinin total serbestlikle çatışıp çatışmadığı anlamsız bir 

sorudur. Paternalizmin total serbestlik anlamına gelecek şekilde geniş anlamda 

 
69 Christopher Wolfe, “Liberalism and Paternalism: A Critique of Ronald Dworkin”, The Review of 

Politics, Vol. 56, No. 4, 1994, ss. 615-617. Dworkin, kariyerinin ilk yıllarında yazdığı bir 

makalesinde, Mill’in “Özgürlük Üzerine” metninin liberallerden daha çok onun bireyci 

argümanlarının yanıltıcı olduğunu ispat etmeyi hedefleyen muhafazakârlara hizmet ettiğini ileri 

sürecektir. Dworkin, özgürlüğü sınırsızlık, keyfilik, serbestlik olarak yorumlamanın hatalı olduğunu 

savunur. Benzer bir yanlış yorumu, Yüksek Mahkeme’nin çalışma saatlerine azami sınır getiren yasal 

düzenlemeleri sözleşme özgürlüğüne aykırı olarak değerlendirdiği 1905 tarihli Lochner v. New York 

kararında görmek mümkündür. (Ronald Dworkin, “Did Mill Go Too Far?”, The New York Review 

of Books, 31.10.1974, https://www.nybooks.com/articles/1974/10/31/did-mill-go-too-far/ Erişim 

Tarihi: 31.07.2022.) 
70 Öktem/Türkbağ, a.g.e., s. 361-362; Adnan Güriz, Faydacı Teoriye Göre Ahlak ve Hukuk, 

Ankara: Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, 1963, ss. 127-142. 
71 Derya Küçükalp, “Fayda, Özgürlük ve Demokrasi İlişkisi Bağlamında John Stuart Mill’in Politik 

Felsefesi”, Felsefe Dünyası, 2012/2, Sayı 56, ss. 119-122. Mill, her ne kadar özyönetimi 

demokrasiyle bir arada düşünse de kitlelerin kaba arzu ve heveslerinin dizginlenmesi gerektiğini de 

ifade eder. Demokrasinin iyi şekilde işlemesi için bazı yurttaşların oy hakkının elinden alınmasını 

öneren Mill, üstün becerileri olanlara birden çok oy hakkı tanınmasını da meşru kabul eder. Bu 

nedenle Mill için demokrasinin temelde bireysel özgürlüklerin korunması için araçsal değer taşıdığı 

söylenebilir, herkesin politik karar alma becerisine sahip olamayacağını iddia etmesiyle de onun elitist 

teorilere yakınlaştığı belirtilmelidir. (Tannenbaum/Schultz, a.g.e., ss. 298-299.) 

https://www.nybooks.com/articles/1974/10/31/did-mill-go-too-far/


23 

tanımlanması imkansız bir ideali dayatmak anlamı taşır ve liberal özgürlük anlayışını 

boşluğa düşürür. Paternalizm eleştirisi, etik liberalizme ve liberal topluluk 

düşüncesine dayandırılmalıdır.72 Dworkin için demokrasi ile bağlantısı kurularak 

yorumlanması gereken kavram, insan onuru temelli negatif özgürlük anlayışıdır. 

Yorumlayıcı bir kavram olarak negatif özgürlük demokrasiyi zayıflatmaz, aksine 

demokratik meşruiyetin olmazsa olmaz unsuru haline gelir.73 

 

Dworkin’e göre demokratik toplumlarda yurttaşların soyut eşitliği geçerlidir. 

Demokratik süreçler yalnızca politik eşitlikle anlam kazanabilir. Fakat Dworkin, 

Roussaucu özgürlük düşüncesinde olduğu gibi politik eşitliğin doğrudan demokrasi 

ve öz-yönetim idealine dönük biçimde kalın yorumlanmasını kabul etmez. Hatta 

kendi kendine yönetme düşüncesinin çağın tehlikeli politik taleplerinden biri 

olduğunu iddia eder. Bu talebe göre bireyler, özdeşlik kurdukları dar çıkar grupları 

tarafından yönetildiklerinde grubun alacağı çoğunluk kararının kendileri için daha 

adil olacağını düşünürler. Dworkin bunu gizemli bir anlatı olarak görerek 

eleştirecektir.74 Pozitif özgürlük yalnızca bireylerin kendilerini kolektif olarak 

hareket eden ahlaki topluluğun ortakları olarak görmeleriyle anlam kazanabilir.75 

 

Demokratik meşruiyetin temeline insan onurunu yerleştiren düşünür, negatif 

özgürlük tanımında olduğu gibi bireyin etik tercihlerde bulunması için anayasal 

haklarını kullanarak iktidardan bağımsızlaşması gerektiğini belirtir, fakat bunun yanı 

sıra bireyin kolektif kararlar üzerinde rol oynamasını da ahlaki bir sorumluluk olarak 

değerlendirir.76 Etik bağımsızlık ve kolektif kararlara katılım bir yandan bireysel 

hakların taşıyıcısı olmayı, diğer yandan haklara ilişkin talepleri dile getirecek aktif 

yurttaşlığı davet eder. 

 

1.1.1.3. Yurttaşlık Bağı ve İnsan Hakları 

 

Modern demokrasilerin en önemli niteliklerinden birisi birey ve yurttaş hakları 

düşüncelerinin gelişmesidir. Yönetilenlerin uyrukluktan ve salt ödevlerle mükellef 

 
72 Dworkin, Sovereign Virtue, ss. 212-213; Wolfe, a.g.m., ss. 58-60. 
73 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 365-368. 
74 Dworkin, Freedom’s Law, ss. 21-22. 
75 Alexander Latham, “Dworkin’s Incomplete Interpretation of Democracy”, Washington University 

Jurispudence Review, Vol. 10, No. 2, 2018, s. 157; Dworkin, Freedom’s Law, 24. 
76 Dworkin, Justice for Hedgehogs, s. 379. 



24 

pasif bir varlık olmaktan çıkarak yurttaş statüsüyle kendilerine özgülenen temel hak 

ve özgürlükleri kullanmaları, politik karar alma süreçlerine dahil edilmeleri modern 

demokrasilerin temel ilkelerindendir.77 Dworkin, demokratik meşruiyetin ancak 

insan hakları sözleşmelerindeki ilkelerin merkeze konulmasıyla sağlanabileceğini 

belirtmektedir. Buna göre demokrasi, kimsenin ırkı, cinsiyeti, etik değerleri vs. 

nedeniyle hor görülemediği, medeni ve politik hakların herkes için eşit şekilde 

garanti altına alındığı bir yönetimdir.78 İnsan hakları normlarının kodifiye edildiği 

modern demokratik anayasalar, halk bütünü içerisinde kolektif fail olarak hareket 

eden “kamusal/politik yurttaş” ile yasalara riayet etmekle mükellef ve doğal haklara 

sahip “hukuki yurttaş”ı bütünleştirmeyi amaçlamaktadır.79 

 

David Beetham, modern Avrupa ve Amerika’daki demokratik halk 

mücadelelerinin üç aşaması olduğuna dikkat çeker. İlk olarak, baskıcı ve keyfi 

hükümetlere karşı bireylerin kişisel ve politik özgürlüklerini güvence altına alan 

temel haklar tesis edilmiştir. İkinci safhada, yurttaşlık kurumunun içerdiği dışlama 

pratiklerini ortadan kaldırmayı amaçlayan eşit yurttaşlık hakkına dönük talepler 

gündeme getirilir. Özellikle küresel çapta kadınların ve ABD’de siyahların eşit 

yurttaşlık mücadelesi dinamik bir mücadele alanı olagelmiştir. Post-kolonyal çağda 

ise kurumsal refah devletinin oluşmaya başlamasıyla birlikte sosyal ve ekonomik 

haklara ilişkin mücadeleler yaygınlık kazanacaktır.80 

 

Sosyolog T.H. Marshall’ın modern dönemde demokratik yurttaşlık kurumunun 

gelişimini üç hak bileşeni üzerinden açıklaması eşit yurttaşlık probleminin sosyal 

liberalizmle iç içe geçirilmesine olanak tanır.81 Marshall’ın refah devletini hak 

temelli demokratik yurttaşlıkla ilişkilendirmesi, Dworkin’in sosyal liberal politika 

teorisini hak temelinde kurduğu dikkate alındığında önemli bir yakınlığı gösterir.82 

Keza Marshall, Anglo-Sakson common law geleneğini merkezine koyduğu için 

 
77 Alain Touraine, Demokrasi Nedir?, Çev. Olcay Kunal. 7. Baskı. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 

2019. ss. 99-100. 
78 Ronald Dworkin, “Does Britain Need a Bill of Rights?”, Freedom’s Law: The Moral Reading of 

the American Constitution, New York: Oxford University Press, 1996, ss. 364-365. 
79 Richard Bellamy, Citizenship: A Very Short Introduction, New York: Oxford University Press, 

2008, ss. 42-44. 
80 David Beetham, Democracy: A Beginner’s Guide, Oxford: Oneworld Publications, 2005, ss. 12-

20. 
81 Pamela Johnston Conover/Donald D. Searing/Ivor Crewe, “The Elusive Ideal of Equal Citizenship: 

Political Theory and Political Psychology in the United States and Great Britain”, The Journal of 

Politics, Vol. 66, No. 4, 2004, ss. 3-4. 
82 Dworkin, Taking Rights Seriously, ss. 169-176. 



25 

yurttaşlık haklarının mahkeme ve parlamentolarda savunulmasına dair tarihsel 

açıklaması Dworkin’in anayasacılığını kavramak açısından değerlidir. 

 

Marshall’a göre haklar yönetimden dışlanmış toplumsal üyelere aşamalı olarak 

tanınarak genişletilmekte, böylece eşit ve özgür yurttaşlık kurumsallaşmaktadır.83 

Biçimsel ve soyut eşitlik ile bağlantılı olan medeni haklar boyutu, hukuk devleti 

ilkesiyle ifade edilen temel hak ve özgürlükleri içermektedir. Bu haklarla birlikte 

yurttaşlar hukukun eşit koruması altına girmektedirler ve yasa önünde eşit 

kılınmaktadırlar.84 Nitekim kent yaşamının ve kapitalist piyasa ilişkilerinin 

gelişmesine koşut olarak doğan bu haklar, tarihsel olarak mahkemelerde 

somutlaşmıştır. Hükümetler ya da özel kişiler, bireylerin haklarını kullanmasının 

önünde engel teşkil ettiğinde, hakları ihlal edilen kimseler yargı mekanizmasına 

başvuracaklardır.85 Fakat yurttaşların bireysel haklarını korumaları, buna ilişkin 

talepler öne sürmeleri için yönetime katılmaları gerekmektedir. Böylece kamusal 

niteliği haiz olan ve demokrasiyle doğrudan ilgisi bulunan politik haklar tanınmaya 

başlanmış ve parlamentolar temel siyasal meşruiyet kaynağı haline gelmiştir. 

Yurttaşların yetkili otorite olarak konumlandırılan yasama organına katılması ya da 

burada kendilerini temsil edecek kişileri seçme hakkına sahip olması politik hakların 

özünü teşkil eder.86 

 

Politik hakların ve parlamentoların kurumsallaşmasıyla birlikte yurttaşların 

demokrasi taleplerinin alanı da genişlemiş, kitleler demokratik rejim içerisinde sahip 

oldukları hak ve özgürlüklerden kaynaklanan siyasi meşruiyeti sosyal ve ekonomik 

hak iddiaları için seferber etmişlerdir.87 Bu bağlamda temel itiraz, kapitalist 

demokrasinin dayandığı yurttaşlık statüsünün bireylerin sınıfsal konumunu 

görmezden geldiği ve devletin bir tahakküm aygıtı olarak işlediği şeklindedir. Liberal 

hak şemasına yöneltilen bu itirazlar, yurttaşların sivil ve politik haklarınıın sosyo-

ekonomik eşitsizliklerle birlikte var olduğunu, böylece sermaye-emek ilişkisinin 

 
83 Yasemin Nuhoğlu Soysal, Limits of Citizenship, London: The University of Chicago Press, 1994, 

ss. 130-131. 
84 Bellamy, a.g.e., ss. 45-47. 
85 Bryan S. Turner, “Citizenship Studies: A General Theory”, Citizenship Studies, Vol. 1, No. 1, 

1997, s. 11. 
86 T. H. Marshall, Citizenship and Social Class, London: The Cambridge University Press, 1950, ss. 

10-11. 
87 Immanuel Wallerstein, Bildiğimiz Dünyanın Sonu: Yirmi Birinci Yüzyıl İçin Sosyal Bilim, 6. 

Baskı, Çev. Tuncay Birkan, İstanbul: Metis Yayınları, 2019, ss. 106-122. 



26 

demokratikleşmenin konusu olmaktan çıkarıldığı şeklindedir.88 Uzun sınıf 

mücadelelerinin ardından emek-sermaye ilişkileri, toplumsal adalet meseleleri de 

demokrasinin konusu içerisine dahil edilmiş ve kapitalist eşitsizliklerin azaltıldığı 

sosyal demokrasi eğilimlerinin ağır bastığı bir döneme geçiş yapılmıştır.89  

 

Dworkin’in meşruiyetini insan onurundan alan ve eşit yurttaşlığa dayanan 

ortaklık demokrasi teorisi de sivil, politik ve sosyal hakların birbiriyle uzlaştırılarak 

korunmasını ve geliştirilmesini hedeflemektedir. Dworkin, eşitlikçiliği kaynakların 

bölüşümüne dair bir mesele olarak görür ve demokratik yönetimlerde politik gücün 

adil dağıtılması gerektiği gibi siyasal iktidarların bireylerin eşit hak sahibi olmaya 

ilişkin ahlaki iddialarını ihlal edemeyecekleri hususunda anayasal güvenceler 

getirmenin önemine dikkat çeker. Dworkin için politik topluluğun eşit üyesi 

olmaktan kaynaklı demokratik yurttaşlık ile soyut, içkinci ve evrensel etik temellere 

sahip insan hakları arasında koparılamaz bir bağ kuruludur. 

 

1.1.1.4. Kolektif Eylem ve Cumhuriyetçilik 

 

Demokratik yönetimlerin karakteristik özelliği Dworkin açısından halkın 

bağımsız ve ahlaki fail olarak kolektif eylemde bulunmasında yatmaktadır. Onun 

eşitlikçi liberalizm anlayışı, cumhuriyetçilerin topluluk düşüncesinden derin şekilde 

etkilenmiştir.90 Cumhuriyetçi demokrasi teorileri genel olarak politik topluluğun bir 

arada yaşamasını sağlayan şeyin kamusal iyiye yönelmiş yurttaşlık erdemleri 

olduğunu savunmaktadırlar.91  

 

Dworkin, 18. yüzyılın radikal cumhuriyetçi düşünürlerden Rousseau’yla 

kolektif eylem düşüncesinde bir ölçüde ortaklaştığını ifade eder. Fakat onun politik 

eylem tezinin tekil veya homojen olduğunu, kendisinin bunun yerine bütüncül bir 

kolektif eylemin teorisi geliştirmeye çalıştığını söyler. Diğer bir deyişle Rousseau, 

toplum ile bireyi iç içe geçirip bireyin etik bağımsızlığını zedeler, buna karşılık 

Dworkin, demokrasilerde politik topluluğun kolektivitesini kabul etmekle kalmayıp 

 
88 Ellen Meiksins Wood, Kapitalizm Demokrasiye Karşı: Tarihsel Maddeciliğin Yeniden 

Yorumlanması, Çev. Şahin Artan, 2. Baskı, İstanbul: Yordam Kitap, 2016, 245-247. 
89 Turner, a.g.m., s. 11. 
90 Dworkin, Freedom’s Law, ss. 29-31. 
91 Jürgen Habermas, “Three Normative Models of Democracy”, Democracy and Difference: 

Contesting The Boundaries of The Political, Ed. Seyla Benhabib, New Jersey: Princeton University 

Press, 1996. ss. 21-23. 



27 

öte yandan bireyin kişisel yargıda bulunma gücünü muhafaza etmeyi ve bireyi 

kolektiviteden bağımsızlaştırmayı da hedeflemektedir.92 

 

Rousseau için “organik bütün” olan toplum, üyelerinden müteşekkil basit bir 

ortaklık değildir. Kolektif bir grup olarak toplum, ahlakiliğin geliştiği yapıdır. 

Toplum, Hobbes veya Bentham’ın önerdiği gibi bireylere ve bireyin dar kişisel 

çıkarlarının bir araya geldiği toplama indirgenmemektedir.93 Bentham için toplum 

kurgusal/fiktif bir bütündür, üyelerinin toplamından ibarettir. Bu halde, genel refah 

bireysel çıkarların toplanmasından ve toplumdaki en büyük sayıdaki insanın en 

büyük mutluluğundan ibarettir.94 Bentham’ın teorisi Dworkin’in eleştireceği 

istatistikçi demokrasi anlayışının tipik bir örneğini sunmaktadır. Keza Hobbes’un 

felsefesi de bireysel failliği yüceltmekte, hayatta kalmak gibi kişisel çıkarlar dışında 

müşterek ortaklık düşüncesine açılmamaktadır.95 Hobbesçu anlamıyla özel alan 

toplumu, Dworkin ve Rousseau gibi topluluğa faillik yükleyerek kolektif 

sorumluluğu öne çıkaran düşünürler tarafından tatmin edici bulunmayacaktır. 

 

Rousseau’ya göre meşruiyet, çoğunluğun bireysel iradelerinin toplamına, yani 

istatiksel olarak sayıca çok olanların rızasına, riayet ederek yasa çıkarılmasına 

indirgenemez. Yasa, insanların eşitlik ve özgürlüğünü gerçekleştirme amacına 

yönelen, kamu yararını esas alan genel kurallardır. Toplumdaki farklı grupların, 

hiziplerin kendi özel çıkarları için yasalar hazırlaması keyfiliğe yol açacaktır.96 Genel 

irade halkın bütününün katılımıyla oluşur ve toplumsal eşitliği sağlamaya yönelir. 

Her yurttaş genel iradeden eşit oranda pay alır, yine her yurttaş genel iradenin 

çıkardığı yasalara muhataptır.97 Dworkin, eşit katılım ve eşit pay ilkeleri bakımından 

Rousseaucu demokratik teoriyi takip ettiğini belirtmiştir.98 

 

 
92 Dworkin, We The People in Court, s. 330, 340. 
93 Emile Durkheim, Rousseau ve Toplum Sözleşmesi, Çev. Özge Bilge Kara, İstanbul: Pinhan 

Yayıncılık, 2019, ss. 24-25. 
94 Jeremy Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, Chapter 1, 

Kitchener: Batoche Books, 2000, s. 15; Oktay Uygun, Demokrasi: Tarihsel, Siyasal ve Felsefi 

Boyutlar, 3. Baskı, İstanbul: On İki Levha Yayınları, 2017, ss. 378-381; Elif Çağla Yıldız, “Jeremy 

Bentham ve Fayda Prensibi”, Adnan Güriz’e Armağan, Ed. Saim Üye vd., Ankara: Ankara 

Üniversitesi Yayınları, 2016, ss. 675-676. 
95 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 17-18. 
96 Jean-Jacques Rousseau, “The Social Contract”, The Social Contract and The First and Second 

Discourses, Ed. Susan Dunn, New York: Yale University Press, 2002, s. 164; Uygun, Demokrasi, s. 

146. 
97 Rousseau, The Social Contract, ss. 170-176. 
98 Dworkin, We The People in Court, s. 336. 



28 

Rousseau’nun etik bireyciliğe kapalı ve bireysel yargı yetisini dışlayan 

monolitik kolektif eylem düşüncesine bir başka cumhuriyetçi politika teorisyeni 

Hannah Arendt de dikkat çeker. Arendt’e göre Rousseau, politik toplulukta kamusal 

çıkarın ve genel iradenin herkes tarafından aynı nesnel ilkeler şeklinde kavranacağını 

düşünmektedir, bu nedenle de farklılığa ve çoğulculuğa şüpheyle yaklaşmaktadır. 

Halbuki Amerikan anayasasının mimarlarından James Madison, insanın aklını 

kullanmasının doğal sonucunun çeşitlilik ve kanaatlerin çoğulluğu olduğunu 

belirterek cumhuriyetçi devleti üstün kılan hususun çoğulluğun yaratılmasından 

geçtiğini öne sürer.99 Bu bakımdan, Madison’ın çoğulculuğa açılan ve liberal 

bireycilikle uzlaşan100 cumhuriyetçiliği, Dworkin’in Amerikan toplumunun politik 

ahlakından da yola çıkarak düşünmeye koyulduğu demokrasi teorisiyle benzerlikler 

barındırmaktadır. 

 

Madison, bireylerin ve grupların farklı çıkar, tutku veya kanaatlerin taşıyıcısı 

olmalarını doğal kabul ederken kamusal iyi fikrinin zayıflayıp yerini grupların ve 

hiziplerin çıkarlarına bıraktığı yerde cumhuriyetçi idealin varlığını nasıl 

koruyabileceğini sorgular. Demokratik yönetimlerde çoğunluk hizbinin kendi 

çıkarlarını norm haline getirmeleri, azınlıkta kalanlar için müşterek yaşamı çekilmez 

hale getirecektir.101 Hizipleşmeleri ortadan kaldırmak için özgürlüklerden vazgeçmek 

ise politik yaşamı baltalar.102 Madison çözümü hiziplerin oluşmasını engellemekte 

değil, bunun etkilerini kontrol etmekte bulur. Çoğunlukçu demokrasiden kaçınmak 

için temsil mekanizması sayesinde halk yığınlarının tutkularının doğrudan doğruya 

yasa ve politika yapım süreçlerine yansıtılmasının önüne geçilmesi gerektiğini 

düşünür.103  

 

 
99 Hannah Arendt, Devrim Üzerine, Çev. Onur Eylül Kara, İstanbul: İletişim Yayınları, 2012, ss. 121-

122. 
100 Held, Models of Democracy, s. 71. 
101 James Madison, “Federalist Papers No. 10”, Federalist Papers, Alexander Hamilton, James 

Madison, John Jay, Ed. Lawrance Goldman, Oxford University Press, New York, 2008, ss. 48-51. 
102 Nagehan Gürbüz Ersoy, Çoğunluğun Tiranlığı, (Doktora Tezi), Galatasaray Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2018, ss. 107-109. 
103 Gürbüz Ersoy, a.g.e., s. 110. Amerikan demokrasisinin kuruluşunda Federalistler ile Anti-

Federalistler arasındaki tartışma dikkat çekicidir. Amerikan Anayasasının hazırlanmasında büyük 

payı olan Federalist düşünürler (özellikle Madison ve Alexander Hamilton) için temsil, merkezi 

hükümet, çoğunluğun sınırlanması fikirleri modern demokrasilerin olmazsa olmaz unsurlarıdır. Anti-

Federalistler için ise federal hükümete karşı yerel hükümetlerin (eyaletlerin) güçlendirilmesi ve halk 

egemenliğinin vurgulanması gerekmektedir. Bu bakımdan Madison’ın temsili demokrasiyi 

güçlendiren bir mekanizma olarak kabul eden yaklaşımı eleştirilmiştir, örneğin Thomas Jefferson’a 

göre temsili öne çıkaran tezler politik sistemin aristokrasiye hatta oligarşiye dönüşmesine yol 

açabilecektir. (Hardt/Negri, a.g.e., ss. 260-261.) 



29 

Madison, temsilin seçim süreçlerinde geniş bir kamusallık meydana 

getirebileceğini, temsilcilerin karşılıklı etkileşimleri sonucunda kamusal çıkara 

yaklaşabileceğini savunmaktadır.104 Onun temsil aygıtına yüklediği kamusal 

tartışmaların kalitesini artırma işlevini Dworkin anayasa mahkemelerindeki ilke 

müzakerelerine uyarlamaktadır. Seçim süreçlerinin eşitlikçi bir yapıya 

kavuşturulmasının oldukça önemli ve gerekli olduğunu kabul etmekle beraber 

Dworkin hakların korunması ve geliştirilmesinde yasa koyucuya daha sınırlı bir rol 

biçmektedir. Dworkin’in demokratik eylem için anayasa yargısına verdiği değerin bir 

benzerini ise Federalist Alexander Hamilton’da görmek mümkündür. Hamilton’ın 

anayasacılık konusundaki tezleri, anayasanın üstünlüğü ve yargının yasamaya karşı 

öncelikli konumunu destekler mahiyettedir. Anayasanın anlamını yargıçlar 

belirlemeli ve yasama meclislerinin işlemlerine karşı temel yasa olan anayasal hak ve 

ödevlere üstünlük tanınmalıdır. Yargı kurumları yasama ve yürütme erklerine 

nispeten halkın anayasal politik haklarını korumak bakımından en güvenilir 

kurumlardır çünkü gücünü ve iradesini hukuki muhakemeden ya da argümandan 

almaktadırlar.105 Bu tartışmalar neticesinde, çoğunluğun hakimiyetinin genel iradeyi 

veya kamusal iyiyi geliştirmek yerine onu bozguna uğratabileceği endişeleri hakim 

konuma yükselmiş, cumhuriyetçi demokrasilerde anayasal düzeni koruyacak Yüksek 

Mahkeme ve yargı sistemine ihtiyaç duyulduğu belirtilmiştir.106 Dolayısıyla 

Amerikan cumhuriyetçilik geleneğine çoğunluğun iradesinin dengelenerek anayasal 

hakların korunması fikri damgasını vururken bunun nasıl sağlanacağı hususunda 

yargı kurumlarını veya parlamentoları öne çıkaran yaklaşımlar göze çarpar. Nitekim 

çağdaş demokrasilerde anayasal denetim düşüncesi gelişerek etkisini artırır ve en 

tutarlı haliyle Dworkin’in demokrasi teorisinde kendisine yer bulur. 

 

1.1.1.5. Çağdaş Demokrasi Teorileri 

 

20. Yüzyıl demokrasileri, iki dünya savaşının yol açtığı yıkıma, 

otoriter/totaliter rejimlerin insan hakları ihlallerine ve insanlık suçlarına tepki olarak 

 
104 James Madison, “Federalist 49”, Federalist Yazılar, James Madison/Alexander Hamilton/John 

Jay, Çev. Tolga Şirin/Necdet Umut Orcan, İstanbul: Runik Kitap, 2021, ss. 361; Held, Models of 

Democracy, ss. 73-74. 
105 Alexander Hamilton, “Federalist 78”, Federalist Yazılar, James Madison/Alexander 

Hamilton/John Jay, Çev. Tolga Şirin/Necdet Umut Orcan, İstanbul: Runik Kitap, 2021, ss. 521-528. 
106 Andrew McFarland, “Interest Group Theory”, The Oxford Handbook of American Political 

Parties and Interest Groups, L. Sandy Maisel/Jeffrey M. Berry/George C. Edwards, New York: 

Oxford University Press, 2010, ss. 37-38. 



30 

inşa edilmiştir. İkinci Dünya Savaşı’nın ardından uluslararası toplumda demokratik 

yönetimler meşruiyetin asli kriteri kabul edilecektir. Bu dönemde, liberalizm ile 

demokrasi arasındaki çatışmalı birliktelik uyumlu hale getirilmeye, bu iki kavram 

arasında, Judith Shklar’ın deyimiyle, “anlaşmalı bir evlilik” kurulmaya çalışılır.107 

Liberal demokrasi, hukuk devleti ve bireysel haklara ilişkin kural ve kurumlar ile 

halkın kamu politikalarını etkileme ve belirleme gücünü bir arada gerçekleştirmeyi 

hedeflemektedir.108 

 

Liberal teorisyenlere göre, devlet şiddetini kısıtlamak, toplumsal-politik 

değişim süreçlerinin tedrici ve ılımlı olmasını güvence altına almak, kamu 

görevlilerinin aleni olarak eleştirilebilmesini olanaklı kılmak ve keyfi yönetimin 

önüne geçebilmek amacıyla sivil topluma dayalı liberal demokrasilerin geliştirilmesi 

gerekmektedir.109 Özellikle 1989 sonrasında reel-sosyalizmin çöküşüyle birlikte 

demokratikleşme kavramı dünya çapında bir fenomen halini alır.110 

 

Bu başlıkta, çağdaş demokrasi teorileri arasında öne çıkan ve Dworkin’in 

düşüncelerini oluştururken dirsek temasında olduğu üç yaklaşımın üzerinde 

durulacaktır: a.) demokratik elitist teoriler, b.) müzakereci demokrasi teorileri, c.) 

anayasal demokrasi teorileri. Dworkin’in teorisi, liberal anayasal demokrasi 

anlayışının en gelişmiş versiyonlarından birini sunmaktadır111, fakat bunu yaparken 

demokratik yönetimlerde kamusal iletişim ve müzakerenin yaşamsal önemde 

olduğunu göz ardı etmemektedir.112 Keza onun temsili parlamenter demokrasileri 

 
107 Judith Shklar, “The Liberalism of Fear”, Liberalism and the Moral Life, Ed. Nancy L. 

Rosenblum, Cambridge: Harvard University Press, 1989, ss. 21-30. 
108 Yascha Mounk, Demokrasinin Halkla İmtihanı: Liberal Demokrasinin Krizi, Otoriter 

Popülizmin Yükselişi, Çev. İnanç Özekmekçi, İstanbul: H2O Kitap, 2021, ss. 29-30. 
109 Samuel P. Huntington, Üçüncü Dalga: Yirminci Yüzyılın Sonlarında Demokratlaşma, Çev. 

Ergun Özbudun, Ankara: Türk Demokrasi Vakfı Yayınları, 1993, ss. 25-26; Katharina Kaufmann, 

“Conflict in Political Liberalism: Judith Shklar’s Liberalism of Fear”, Res Publica, No. 26, 2020, s. 

592. 
110 Jan-Werner Müller, Popülizm Nedir?, Çev. Onur Yıldız, 4. Baskı, İstanbul: İletişim Yayınları, 

2020, ss. 68-69. 
111 Richard Bellamy, “Constitutional Democracy”, The Encyclopedia of Political Thought, Ed. 

Michael T. Gibbons, Blackwell, 2014, s. 1, https://doi.org/10.1002/9781118474396.wbept0202 Son 

Erişim Tarihi: 01.07.2021. 
112 Dworkin, We The People in Court, s. 338; James E. Fleming, “The Place of History and 

Philosophy in the Moral Reading of the American Constitution”, Exploring Law’s Empire: The 

Jurisprudence of Ronald Dworkin, Ed. Scott Hershovitz, Oxford: Oxford University Press, 2012, 

ss. 26-28. 



31 

yetersiz ve işlevsiz bulan yaklaşımında elitist tezlerinin yansımalarını bulmak da 

mümkündür.113 

 

1.1.1.5.1. Demokratik Elitizm Teorileri 

 

Elitist teorilerin tarihi demokratik devrimlerin gerilediği, modern sanayi 

kapitalizminin küresel çapta etkisinin hissedildiği 19. yüzyıl sonlarına dek 

uzanmaktadır. Birinci kuşak ya da klasik teorisyenler, toplumlarda siyasi karar alma 

yetkisini elinde tutan azınlık iktidarlarını sosyal bir olgu olarak incelemişlerdir.114 

Vilfredo Pareto’ya göre, toplumlar aşağı tabaka ve elit tabakadan oluşmaktadır, 

halkın geniş bir kesimini oluşturan ilk grubun politika üzerinde herhangi bir etkisi 

söz konusu değildir.115 Siyasal ve toplumsal elitlerin bulunduğu tabaka, modern 

liberal meritokratik toplumlarda kendi iş ve faaliyetleri alanında üstün kabiliyetleri 

haiz olan herkese açıktır.116 Böylece toplumsal değişim ve denge sağlanarak azınlık 

yönetimi meşrulaştırılacaktır.117 

 

Gaetano Mosca da toplumsal değişimlerin temelinde, siyasi aygıtın ve bu aygıtı 

kontrol eden örgütlü bir azınlığın bulunduğunu iddia eder. Kitlelerin güçsüzlüğünün 

karşısında organize olma kapasitesi yüksek yönetici azınlık (siyasal sınıf) iktidarını 

siyasal formüllere başvurarak koruyabilmektedir.118 Yönetici azınlık, meşruluğunu 

“yanılsama ve hurafelerden ibaret olan” ahlaki ilkelere, doğal yasalara 

 
113 Latham, a.g.m., ss. 173-175. 
114 Nur Vergin, Siyasetin Sosyolojisi: Kavramlar, Tanımlar, Yaklaşımlar, 18. Baskı, İstanbul: 

Doğan Kitap, 2020, s. 123. Elitler/seçkinler kavramı, kapitalist toplumların doğasını açıklayabilmek 

amacıyla Marksist sınıf kavramına alternatif olarak ortaya atılmıştır. Buna göre, kapitalist toplumlar 

pre-modern tarım toplumları gibi durağan değillerdir ve rekabet, değişim, yenilenme gibi değerler 

üzerine kuruludurlar. Dolayısıyla mobiliteleri yüksektir ve sınıf analizlerinin aksine kolaylıkla girilip 

çıkılabilen sosyal katmanlardan mürekkeptir. (Maurice Duverger, Siyaset Sosyolojisi, Çev. Şirin 

Tekeli, İstanbul: Varlık Yayınları, 2011, ss. 160-161.) 
115 Vilfredo Pareto, The Mind and Society Vol 3: Theory of Derivations, Ed. Arthur Livingston, 

Çev. Andrew Bongiorno, Arthur Livingston, London: Jonathan Cape, 1935, ss. 1430-1431; Mustafa 

Delican, “Elite Theories of Pareto, Mosca and Michels”, Journal of Social Policy Conferences, No. 

43-44, 2012, s. 324. 
116 Ahmet Taner Kışlalı, Siyaset Bilimi, 2. Basım, İstanbul: Kırmızı Kedi Yayınevi, 2020, s. 350; 

Claudia Mariotti, “Elite Theory”, The Palgrave Encyclopedia of Interest Groups, Lobbying and 

Public Affairs, Ed. Phil Harris vd., Cham: Palgrave Macmillan, 2020, https://doi.org/10.1007/978-3-

030-13895-0_67-1 s. 2.) 
117 Philipp Korom, “Elites: History of the Concept”, International Encyclopedia of the Social & 

Behavioral Sciences, Ed. James Wright, Second Edition, Elsevier, Vol. 7, 2015, s. 392; Hans L. 

Zetterberg, “Önsöz: Pareto’nun Seçkinler Teorisi”, içinde Seçkinlerin Yükselişi ve Düşüşü, Vilfredo 

Pareto, Çev. Merve Zeynep Doğan, 5. Baskı, Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2018, s. 13. 
118 Mariotti, a.g.m., s. 2; Kışlalı, a.g.e., ss. 350-351. 



32 

dayandırmaktadır.119 Bir siyasi formül olarak çoğunluğun yönetiminin meşruiyet 

aracına dönüştürülmesi siyasal sınıf ile halk arasında dolayımsal bir ilişki 

kurmaktadır. Yönetici elitlerin düzenlediği bir anayasal sistemde hukuk ve 

politikaların halk tarafından denetlenmesi ilkesini kabul etmek esasında denetim 

mekanizmalarını soyutlaştırarak zayıflatmaktadır.120 Mosca, demokrasinin ancak 

mütevazi şekilde tanımlandığı takdirde elitist teori ile bağdaşabileceğini düşünür. 

Gerçekçi bir tanıma göre demokrasi, yönetici elit sınıfına girebilmenin herkese açık 

olduğu yönetim biçimidir.121 Dinamik bir toplumsal yapı arz eden demokratik 

toplumlar aşağı sınıftan gelen bireylerin siyasal sınıflara erişimini kolaylaştırır ve bu 

sayede toplumsal organizasyonun sürekliliği, istikrarı güvence altına alınabilir.122 

 

Dworkin, elitist teorinin ampirik açıklamalarından yararlanır, yasama 

meclislerinin dar ve şahsi politik çıkarlar doğrultusunda işlemesinin yaygın bir 

problem olduğunu, çağdaş Amerikan parlamenter demokrasisinin yönetici elit 

sınıflar arasındaki rekabet doğrultusunda şekillendiğini kabul eder. Ayrıca Dworkin, 

halkın büyük kesiminin politik süreçlere etkisinin ve nüfuz edebilme gücünün düşük 

olduğunu ifade ederek elitist teorisyenlerin siyaset okumasına yakınlaşır. Fakat 

klasik elitizmin demokratik yönetim imkanlarına tamamen kapıyı kapatan normatif 

önermelerini paylaşmaz. Hatta demokrasiyi ahlaki topluluğun ilke modeli 

çerçevesinde düşünmesi nedeniyle onun da Mosca’nın siyasi formül tezinde belirttiği 

türde bir meşrulaştırma arayışı içinde olduğu iddia edilebilir. Bu bağlamda 

Dworkin’e göre demokratik teori için iki farklı güzargah söz konusudur.123 

Demokratik elitist yazarlar çoğunlukçu demokrasi anlayışını geliştirirlerken, 

Dworkin eşit yurttaşlar arasında ilkesel ortaklığa dayalı, anayasal demokrasiyi 

savunmaktadır. Elitist teoriyi demokrasiyle uyumlu hale getirmeye çalışan124 Joseph 

A. Schumpeter, Dworkin’in eleştirdiği çoğunlukçu demokrasi anlayışı için tipik 

modellemelerden birini sunar. 

 

 
119 Delican, a.g.m., s. 327; Uygun, Demokrasi, s. 185; Vergin, a.g.e., 129. 
120 Robert Dahl, A Preface to Democratic Theory, Expanded Edition, London: The University of 

Chicago Press, 2006, ss. 54-55. 
121 Touraine, Demokrasi Nedir?, s. 75. 
122 Gaetano Mosca, Siyaset Biliminin Temelleri, Çev. Hasan İlhan, Ankara: Alter Yayıncılık, 2013, 

ss. 316-317; Korom, a.g.m., s. 391; Duverger, Siyaset Sosyolojisi, ss. 162-163. 
123 Dworkin, We The People in Court, s. 327. 
124 Maksut Mumcuoğlu, Çağdaş Demokrasi Kuramlarında Katılma ve Türkiye’de Katılmanın 

Gelişimi, (Doçentlik Tezi), Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi, Ankara, 1982, ss. 25-27. 



33 

İkinci kuşak elitist teorinin temsilcisi Joseph A. Schumpeter, demokrasinin 

kitlesel sanayi toplumlarına uygun ampirik, gerçekçi, yöntemsel ve minimalist bir 

tanımını önerir. Buna göre demokrasiyi ortak iyi, halk iradesi, eşitlik, öz-yönetim 

gibi amaç ve ideallere başvurarak tanımlamak hatalıdır.125 Schumpeter’in alternatif 

demokrasi anlayışına göre, “demokrasi, politik karar alma süreçlerine ilişkin 

kurumsal bir düzenlemedir”.126 Buna göre, demokrasinin birincil unsuru seçimlerde 

yarışacak siyasi liderlerin halk tarafından seçilmesidir, ikinci sırada politik karar 

alma süreçlerinin işletilmesi gelir. Yurttaşların politik meselelere ilişkin 

düşüncelerini oluşturup bu düşünceleri temsil edecek kişileri seçmesi şeklindeki 

klasik düşünce aşırı idealist ve yanıltıcı bulunarak tersine çevrilir.127 Birinci kuşak 

elitist teorilerde demokrasinin olanaksızlığını gösterdiği ileri sürülen elit/lider 

yönetimi, Schumpeter’de rekabetçi bir formda yeniden üretilip demokrasiyi diğer 

yönetim biçimlerinden üstün kılan temel fark olarak değerlendirilir.128 

 

Schumpeter, değer çoğulculuğunu ve şüpheciliğini demokratik teorinin 

merkezine koymaktadır.129 Birbirinden farklı toplumsal rolleri üstlenen bireyler 

birbiriyle uzlaşması mümkün olmayan çıkarların taşıyıcısıdırlar. Dolayısıyla, 

bireylerin tek bir ahlaki ve bilişsel sistem içinde konumlanması güçtür.130 Buna 

karşılık Dworkin, ilkelere başvurularak gerçekleştirilen demokratik tartışmalarda 

Schumpeter’in iddiasının aksine doğru cevaba ulaşılabileceğini kabul eder. Dworkin 

için demokratik yönetimler, politik ahlaka dayalı adalet ve insan onuru kavramlarıyla 

birlikte düşünülmelidir. Bu yüzden de demokrasiyi basit bir çoğunlukçu seçim 

usulüne indirgeyen tez Dworkin’de siyasi meşruiyet testini geçememektedir.131 

 
125 Joseph A. Schumpeter, Capitalism, Socialism and Democracy, London: George Allen&Unwin 

Publishers, 1994, ss. 296-297; Huntington, Üçüncü Dalga: Yirminci Yüzyılın Sonlarında 

Demokratlaşma, ss. 3-4; Carole Pateman, Participation and Democratic Theory, New York: 

Cambridge University Press, 1970, s. 3; Jeffrey Edward Green, “Democratic Elitism”, The 

Encyclopedia of Political Thought, Ed. Michael T. Gibbons, Blackwell, 2014, s. 1, 

https://doi.org/10.1002/9781118474396.wbept0252 Son Erişim Tarihi: 25.05.2021. 
126 Schumpeter, a.g.e., s. 269. 
127 Eliott, a.g.m., s. 290; Huntington, a.g.e., s. s. 4; Bellamy, Richard Bellamy, “Schumpeter and the 

Transformation of Capitalism, Liberalism and Democracy”, Government and Opposition, Vol. 26, 

No. 4, 1991, s. 508. 
128 Moses I. Finley, Antik ve Modern Demokrasi, Çev. Deniz Türker, Ankara: Ayraç Yayınevi, 

2003, ss. 20-21. 
129 John E. Elliott, “Joseph A. Schumpeter and The Theory of Democracy”, Review of Social 

Economy, Vol. 52, No. 4, 1994, ss. 281-286. 
130 Richard Bellamy, “Schumpeter and the Transformation of Capitalism, Liberalism and Democracy”, 

Government and Opposition, Vol. 26, No. 4, 1991, ss. 503-506. 
131 Schumpeter’in demokrasi-ahlak bağıntısını koparmasının en somut örneği oy verme hakkındaki 

düşüncesinde görülür. Buna göre halk kategorisine kimlerin dahil edilip edilmeyeceği sorusu 

demokratik rejimin asli sorularından değildir. Toplumun çoğunluğunun kabul etmesi halinde nüfusun 

https://doi.org/10.1002/9781118474396.wbept0252


34 

 

Ayrıca Schumpeter’e göre kitle toplumlarında imal edilmiş bir rızanın 

varlığından bahsedilmelidir. Modern sanayi toplumlarında bireyin kamusal 

meselelere ilişkin muhakeme etme ve rasyonel kararlar verme yetisi zayıflamıştır.132 

Buna neden olarak sorumluluk duygusunun yitirilmesini gösterir. Birey politik 

konularda kendi çıkar ve düşüncelerinin tek başına yeterli etkiye sahip olmadığının 

bilincinde olduğu için politikada rasyonellikten ve sorumluluktan uzaklaşır.133 

Schumpeter’in demokrasilerde bireylerinin etkisinin göz ardı edilebilecek kadar 

küçük olduğu iddiası, Dworkin’e göre çoğunlukçu demokrasiler bakımından geçerli 

bir problemdir. Dworkin, bireylerin politik ve ahlaki sorumluluğunu ortaklığa 

dayanan demokrasi teorisinin merkezine koymaktadır ve politik toplulukta eşit 

katılım hakkına sahip olan bireylerin alınan kararlardan kolektif olarak sorumluluk 

duymaları gerektiğini öne sürmektedir. Bu doğrultuda demokrasi literatüründe büyük 

ilgi uyandıran ve çağdaş toplumların doğasına en uygun yönetim biçimi olduğu öne 

sürülen Schumpeterci minimalist demokrasi anlayışı, eşitlik değerini ıskaladığı ve 

kolektif kararların sonuçlarıyla ilgilenmediği için Dworkin açısından adil ve meşru 

bir politika felsefesine kapı aralamamaktadır. 

 

1960’lı yıllardan itibaren ise Robert Dahl’ın çoğulcu elitist teorisi liberal 

demokrasilerde meşruiyetin değerlendirilmesi bakımından temel referanslardan biri 

haline gelir.134 Amerikalı siyaset bilimci Dahl, Schumpeter’in siyasi yöntem olarak 

kavramsallaştırdığı demokrasi teorisini takip eder.135 Ancak Schumpeter’in aksine 

demokrasinin dayandığı temel ilke ve değerin, Dworkin’le ortaklaşacak şekilde, 

politik eşitlik olduğunu öne sürer.136 Dahl’a göre her insan eşit  içkin değeri haizdir, 

yasa ve politika yapım süreçlerinde topluluğun her bir üyesinin kendi etik yargılarını 

ortaya koyması gerekmektedir.137 Bu bakımdan onun demokrasiyi gerekçelendirme 

çabası ile Dworkin’in eşit ahlaki önem ve bireysel etik sorumluluk olarak iki 

 

bir kısmının oy hakkına sahip olmayacağını ilan etmek demokrasiyle tezat teşkil etmez. (Schumpeter, 

a.g.e., ss. 244-245.) 
132 Bellamy, Schumpeter and the Transformation of Capitalism, Liberalism and Democracy, ss. 

506-507; Held, Models of Democracy, s. 142. 
133 Schumpeter, a.g.e., ss. 256-264. 
134 McFarland, a.g.m., s. 39. 
135 Pateman, Participation and Democratic Theory, s. 8. 
136 Robert Dahl, Siyasi Eşitlik Üzerine, Çev. A. Emre Zeybekoğlu, Ankara: Dost Kitabevi, 2018, ss. 

20-21; Sartori, Demokrasi Teorisine Geri Dönüş, s. 168; Richard W. Krouse, “Polyarchy & 

Participation: The Changing Democratic Theory of Robert Dahl”, Polity, Vol. 14, No. 3, 1982, s. 445. 
137 Dahl, Demokrasi Üzerine, ss. 73-92. 



35 

unsurunu belirlediği insan onuru üzerinden demokratik meşruluğu tartışması arasında 

paralellik bulunduğu söylenebilecektir. 

 

Fakat Dahl’ın poliarşi olarak adlandırdığı 20. yüzyıl demokrasilerinin ayırt 

edici unsuru, büyük ölçekteki karmaşıklaşmış modern toplumlarda 

uygulanmalarıdır.138 Bu nedenle, poliarşilerde katılımın sınırlandırılması ve siyasi, 

toplumsal elitlerin oluşması kaçınılmazdır. Dahl poliarşik demokrasilerin iyi bir 

şekilde işleyebilmesi için demokratik kurumların ve çıkar gruplarının varlığını 

zorunlu görmektedir.139 Demokratik kurumların yönetimine gelecek siyasi elitlerin 

seçimle belirlenmesi, rekabet eden adayların yarışı kazanmak amacıyla seçmenlerin 

beklenti ve çıkarlarıyla uyumlu olmalarını beraberinde getirecektir.140 Çıkar grupları 

ise yurttaşların politik kurumlar üzerinde güç kullanma potansiyeline sahip gruplarla 

etkileşime girmesini sağlamaktadır, böylece seçmenler kişisel çıkarlarını daha 

örgütlü ve etkili bir şekilde dile getirerek demokratik kurumlar üzerinde baskı 

oluşturabileceklerdir.141  

 

Dahl’ın politik eşitliğin ve pozitif özgürlüğün gerçekçi bir açıklamasını 

sunmak için ortaya attığı poliarşi kavramı, Dworkin’in demokrasi okumasında 

mahkum ettiği çoğunlukçu formun yasama faaliyetine benzemektedir. Latham’ın da 

dikkat çektiği üzere, Dworkin parlamentolarda özel grupların çıkarlarının çekişme 

konusu olduğunu, müzakere süreçlerinin ilke tartışmasından kopup pazarlık 

meselesine dönüştüğünü iddia etmektedir.142 Dworkin’in Yüksek Mahkeme’ye 

biçtiği müzakereci rolü ise Dahl yanıltıcı bulur. Yazara göre giderek daha fazla 

politik sistem içerisinde aktör haline gelen anayasa mahkemelerine yasa koyma ve 

ulusal politik gündemi belirleme yetkisinin verilmesi anti-demokratiktir.143 Dahl 

ampirik çalışmasında mahkemenin çoğunluk-karşıtı, bireysel özgürlükleri çoğunluğa 

rağmen geliştiren ilke kararları almadığını iddia eder.144 Yüksek Mahkeme yalnızca 

kimi geçiş dönemlerinde nadir ve kısa süreli olarak yasa koyucu çoğunluğun 

 
138 19. yüzyıl temsili demokrasileri kapsayıcı değildir, tüm yurttaşların genel oy hakkı tanınmamış, 

geniş bir halk kitlesi dışarıda bırakılmıştır. Bu nedenle Dahl, poliarşik demokrasilerin 20. yüzyılın 

kapsayıcı politik alanına özgü bir rejim olduğunu belirtir. (Dahl, Demokrasi Üzerine, ss. 104-105) 
139 Dahl, Demokrasi ve Eleştirileri, ss. 295-297. 
140 Uygun, Demokrasi, s. 188. 
141 McFarland, a.g.m., s. 40 
142 Latham, a.g.m., ss. 174-175. 
143 Robert A. Dahl, Amerikan Anayasası Ne Kadar Demokratik? Etik, Siyaset ve Ekonomi 

Üzerine Dersler, Çev. Cenap Çakmak, Sakarya: Sakarya Üniversitesi Kültür Yayınları, 2015, s. 19. 
144 Robert A. Dahl, “Decision-Making in a Democracy: The Supreme Court as a National Policy-

Maker”, Journal of Public Law, No. 6, 1957, ss. 279–295. 



36 

iradesinden sapmıştır. Bu dönemlerde dahi Kongre, mahkeme kararlarına tepki 

olarak yeni yasalar çıkarıp kararın etki ve sonuçlarını denetim altına almak 

istemiştir.145  

 

Dworkin ise mahkemelerin görevinin, çoğunluğun iktidarına karşı bireylerin 

haklarına öncelik tanıyan ahlaki kararlar alması olduğunu belirtecektir. O, 

birbirleriyle tartışmaya girmeyen parlamenterlerin aksine, lehte ve aleyhte farklı 

argümanlarla yüzleşerek görüş alışverişinde bulunmak zorunda kalan yargıçların, 

politik ahlakı tartışabilecek en iyi demokratik kuruma sahip olduklarında 

ısrarcıdır.146 Ampirik olarak bakıldığında da, Forrester’ın belirttiği gibi, Dworkin’in 

de içinde yetiştiği hukukçu jenerasyon, Yüksek Mahkeme’nin adalet ve hakkaniyet 

kavramları ışığında toplumsal yapının liberal dönüşümünü gerçekleştirmesine 

tanıklık ettikleri için hukuk kurumlarına karşı daha iyimserdirler.147 Dworkin’in 

mahkemelere yargı faaliyetinin argümantatif yapısından kaynaklı yüklediği 

müzakereci rolden bahsedilmesinin ardından müzakereci demokrasi teorilerine 

geçilebilir. 

 

1.1.1.5.2. Müzakereci Demokrasi Teorileri 

 

Müzakereci demokrasi düşüncesi elitist teorilere rakip olarak ortaya çıkmış, 

özellikle 1990’lı yıllardan itibaren demokrasi çalışmalarında hakim konuma gelerek 

kapsamlı bir literatürün konusunu oluşturmuştur. Müzakereci teorisyenler 

demokratik meşruiyeti politik karar alma süreçlerinde yurttaşlar arasında yürütülen 

tartışmaların usuli koşullarını dikkate alarak değerlendirmektedirler. Buna göre, 

demokrasilerin özünü oluşturan müzakere ve tartışma kanallarının işletilmesi için 

dayanıklı prosedürler inşa edilmelidir. Demokrasilerde normların geçerlilik 

kazanabilmesi, bu normların aleni ve kamusal müzakere şartlarında onaylanmasına 

bağlıdır.148 

 
145 Gerald Rosenberg, “The Road Taken: Robert A. Dahl's Decision-Making in a Democracy: The 

Supreme Court as a National Policy-Maker”, Emory Law Journal, Vol. 50, 2001, s. 622. 
146 Dworkin, Is Democracy Possible Here?, ss. 155-159; Stephen Breyer, “Introduction: The 

“International” Constitutional Judge”, Exploring Law’s Empire: The Jurispudence of Ronald 

Dworkin, Ed. Scott Hershovitz, Oxford: Oxford University Press, 2012, s. 3. 
147 Katrina Forrester, Adaletin Gölgesinde: Savaş Sonrası Liberalizm ve Siyasal Felsefeyi Yeniden 

Şekillendirmek, İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2023, s. 63. 
148 Mathieu Deflem, Sociology of Law, New York: Cambridge University Press, 2008, ss. 170-171; 

Jennifer L. Eagan, “Deliberative Democracy”, Encyclopedia Britannica, 2016, 

https://www.britannica.com/topic/deliberative-democracy Son Erişim Tarihi: 29.06.2021. 



37 

 

Müzakereci demokrasi teorisi, yurttaşların kamusal meseleleri ortak inşa 

edilmiş bir lügatçe etrafında tartışmalarını ve yürütülen tartışmalarda oydaşmaya 

varmalarını amaçlar. Bu doğrultuda yurttaşların politik yaşama eşit ve özgürce 

katılmasının imkanları sorgulanarak geliştirilmeye çalışılır. Müzakere, demokrasinin 

işlemesinde basit bir araç değil kendi başına bir amaç olarak görülür ve hukuki-

politik düzenin meşruluk şartı sayılır.149 Sonuç olarak demokrasi, Şeyla Benhabib’in 

tanımladığı üzere, müşterek toplumsal yaşamı etkileyen kararlar alınırken ahlaki ve 

politik açıdan eşit bireyler arasında kurulan özgür ve mantıklı müzakere 

prosedürlerine dayanılmasıdır.150 

 

Iris Marion Young, müzakereci demokrasinin dört temel unsuru olduğunu 

belirtir: İçerme/dahil etme, politik eşitlik, makuliyet, kamusallık/aleniyet. İçerme, 

demokratik karar alma süreci sonucunda uygulanacak kural ve politikalardan önemli 

ölçüde etkilenmesi beklenen herkesin rasyonel bir şekilde yürütülecek karar alma 

süreçlerine katılmasını şart koşar. Politik eşitlik ilkesi, karar verme süreçlerine dahil 

edilmenin yanında katılımcıların eşit koşullar altında tutulmasını gerektirir. Herkes 

ilgi ve çıkarlarını ifade ederken eşit hak ve fırsatlara sahip olmalıdır. Makuliyet, 

kişinin öteki kimselerle tartışarak düşüncelerini gözden geçirebilmesini, kendi 

düşüncelerinin yanlış veya uygunsuz bulunması halinde bunun sebeplerini dinlemeye 

açık olmasını gerektirir. İdeal müzakere koşullarında katılımcılar konsensüs 

sağlamak zorunda olmasalar da bunu en azından hedeflemek zorundadırlar. 

Dolayısıyla kolektif problemler karşısında sorgulanamaz inançlara, kendinden 

menkul üstün yasalara atıf yapılmamalıdır. Son olarak aleniyet/kamusallık ilkesi 

uyarınca, katılımcılar kamusal etkileşimleri sırasında ortaya koydukları 

düşüncelerinden ötürü sorumlu olmalıdırlar.151 

 

Jürgen Habermas, müzakereci demokrasi teorisinde politik tartışmaların 

hakikate yöneldiğini, böylelikle katılımcıların uzlaşmayı hedeflediklerini belirtir. 

 
149 Philip A. Michelbach, “Deliberative Democracy”, The Encyclopedia of Political Thought, Ed. 

Michael T. Gibbons, Blackwell, 2014, ss. 1-4, https://doi.org/10.1002/9781118474396.wbept0247 

Son Erişim Tarihi: 01.07.2021. 
150 Seyla Benhabib, “Toward a Deliberative Model of Democratic Legitimacy”, Democracy and 

Difference. Contesting The Boundaries of The Political, Ed. Seyla Benhabib, New Jersey: 

Princeton University Press, 1996, s. 68. 
151 Iris Marion Young, Inclusion and Democracy, New York: Oxford University Press, 2002, ss. 21-

25. 

https://doi.org/10.1002/9781118474396.wbept0247


38 

Müzakerenin hakikate yönelimli olması, tartışmacılara ifade ettikleri görüş ve 

kanaatlerin haklı olduğu duygusunu kazandıracaktır, bu nedenle müzakereler basit 

bir oydaşma idealinden yola çıkmaz, tarafların politik tartışmadaki konumlarını 

gerekçelere dayanarak savunmaları ve bir münakaşayı sürdürmeleri beklenir. 

İhtilafların mevcut olması, politik tartışmalardaki argümanların kalitesini artırıp 

sorunların çözümüne daha fazla yakınlaşılmasını olanaklı kılar.152 Habermas’ın 

uzlaşı hedefinin demokratik tartışma sürecini besleyen bir vizyon sunduğu iddiası 

Dworkin’in hukuk ve politika teorisiyle yakın ilişkidedir. Nitekim Dworkin de 

hukukta tek doğru cevap bulunduğu ve yargıcın bu cevabı araması gerektiği tezini, 

hukukun ihtilaflı ve yoruma açık yapısını göz önünde tutarak geliştirir. Dworkin için 

yargıçların dahil oldukları hukuk geleneği ve anayasal konulardaki ilkesel tartışmalar 

bitimsiz bir argüman alanı olarak anlaşılmalıdır. Yargıçların bir olayda doğru cevabı 

bulmaları gerektiği tezi, onların o olaya ilişkin verdikleri kararlarının sorgulanmaz, 

yanılmaz bir hüküm teşkil ettiği anlamına gelmez, buna karşılık kararlarından ötürü 

sorumluluk duymaları ve tutarlı, haklılaştırılabilir bir gerekçe sunmaları ile 

somutlaşır. Dolayısıyla Dworkin ve Habermas’ta demokratik müzakere, hukuk ve 

politikanın mutabakatla olduğu kadar itirazla da alakalı olduğundan hareketle 

anlaşılmalıdır. 

 

Aralarında Rawls ve Dworkin’in bulunduğu eşitlikçi liberaller, müzakereci 

demokrasiyi kabul ederek medeni özgürlükler ile politik katılımı uzlaştırmaya 

çalışmışlardır. Ancak bu uzlaştırma çabasında her iki liberal düşünür için de birey 

haklarının konumu öncelikli bir yer tutar.153 Fakat Dworkin, demokratik süreçleri 

bireysel çıkarların ve tercihlerin toplamına indirgeyen istatistikçi demokrasi teorisine 

karşıdır. O, demokratik karar alma süreçlerini bireylerden bağımsız ahlaki bir fail 

olarak topluluğun kolektif müşterek eylemi olarak tanımladığı için müzakereci bir 

demokrasi öngörmektedir. Eşit katılım, eşit pay, doğru cevap hedefi ve ahlaki-politik 

sorumluluk ilkeleri Dworkin’in demokrasi teorisinin müzakereci teoriyle paylaştığı 

kabullerdendir. Ne var ki, müzakereci teorilerin prosedürel meşruluğu 

 
152 Jürgen Habermas, Kamusallığın Yeni Bir Yapısal Dönüşümü ve Müzakereci Demokrasi, Çev. 

Tanıl Bora, İstanbul: İletişim Yayınları, 2023, s. 22, 81. 
153 Gerald F. Gaus, “On Justifying The Moral Rights of The Moderns: A Case of Old Wine in New 

Bottles”, Social Philosophy and Policy, Vol. 24, No. 1, 2007, s. 85. 



39 

öncelemelerine karşılık düşünür, maddi ahlak ilkelerine kurucu değer 

atfetmektedir.154  

 

Dworkin, anayasal veya yasal kuralların, ilkelerin belirlenmesi ve 

yorumlanmasında yurttaşların kendilerini ahlaki bir münazaranın katılımcısı olarak 

görmelerinin hukukun maddi içeriğini olumlu etkileyeceği gibi yurttaşların faillik ve 

sorumluluk duygularını da besleyeceğini düşünmektedir. Bu doğrultuda, anayasanın 

yorumlanması görevini üstlenen Yüksek Mahkeme, Dworkin’e göre ilkesel ve politik 

ahlaka dayalı gerekçeli bir müzakere için en iyi donanımlara sahiptir.155 Yargıçlar 

anayasal bütünlükle uyumluluk arz eden politika felsefelerini tartışarak ve yeniden 

yorumlayarak anayasal davalarda kararlarını yapılandırmalıdırlar.156 Dworkin 

demokrasinin müzakereci niteliği açısından anayasal yorum tartışmalarını ve hukuku 

yorumlamakla görevli hukuk profesyonellerini öne çıkarır. Düşünürün müzakere ile 

anayasallığı iç içe geçiren yaklaşımı açıklandıktan sonra anayasal demokrasi 

teorilerinden bahsedilmelidir. 

 

1.1.1.5.3. Anayasal Demokrasi Teorileri 

 

Çağdaş demokrasi teorilerinden son olarak anayasal demokrasi anlayışının 

üzerinde durulacaktır. Özellikle 1945 sonrası dönemde demokratik bir rejimin aynı 

zamanda anayasal güvencelere, kurallara ve kurumlara sahip olması gerektiği 

düşüncesi tedrici olarak yerleşmeye başlamıştır.157 Ancak demokrasi-anayasacılık 

ilişkisi çatlamaya müsait hassas bir görünüm arz etmektedir. Bu bağlamda 

anayasacılık ile demokrasi kavramlarının bir araya getirilmesinin paradoks veya 

oksimoron olduğu iddia edildiği gibi bu iki kavramın eş kökenli, birbirini 

sağlamlaştıran niteliğine de dikkat çekilmektedir.158  

 

 
154 Christopher Zurn, Deliberative Democracy and Constitutional Review”, Law and Philosophy, 

Vol. 21, 2002, ss. 498-501. 
155 Maya Sen, “Courting Deliberation: An Essay on Deliberative Democracy in the American Judicial 

System”, Notre Dame Journal of Law, Ethics and Public Policy, Vol. 26, 2013, ss. 310-315. 
156 Dworkin, The Moral Reading of The Constitution. 
157 Richard Bellamy, “Constitutional Democracy”, The Encyclopedia of Political Thought, Ed. 

Michael T. Gibbons, Blackwell, 2014, s. 1, https://doi.org/10.1002/9781118474396.wbept0202 Son 

Erişim Tarihi: 01.07.2021. 
158 Sezgin Seymen Çebi, “Anayasacılık ve Demokrasi”, Antalya Bilim Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi, Cilt: 4, Sayı: 8, 2016, ss. 132-135. 



40 

Anayasal olmayan demokrasiler, çoğunluğun tahakkümünün önüne geçecek 

kurumsal mekanizmalardan yoksundur; demokratik meşruiyetle sarmalanmamış 

anayasalar ise azınlıktaki yöneticilerin halk üzerindeki tahakkümüyle 

sonuçlanmaktadır.159 Nitekim Dworkin’e göre anayasanın temel işlevi demokratik 

meşruiyeti tesis etmek ve garanti altına almaktır.160 Temel hak ve özgürlükleri 

koruyup geliştirmeyi amaçlayan anayasaların üstün hukuk kuralı olarak 

bağlayıcılığını muhafaza etmesi çoğulcu demokratik yönetimleri de olanaklı 

kılmaktadır.161 

 

Dworkin’in belirttiği haliyle, anayasacılık ile demokrasi arasında var olduğu 

iddia edilen gerilimde iki tanıdık tez dile getirilmektedir. İlk grup, demokrasinin her 

şey olmadığını, anayasal bireysel hakların korunması için demokrasiden kısmen 

feragat edilebileceğini öne sürmektedir. İkinci gruba göre ise demokrasi en yüksek 

idealdir ve halkın egemenliğini kısıtlamayı amaçlayan anayasal kurumlar anti-

demokratiktir.162 Dworkin’in demokrasi yorumu anayasacılığı içkindir, bu iki 

kavramın birbirinden ayrılıp parçalanması düşünülemez. 

 

Anayasal demokrasiler anayasanın üstünlüğü ve bağlayıcı ilkelerine dayanır. 

Dolayısıyla anayasa koyuculuk yetkisiyle donatılmış kurucu iktidara rengini veren 

demokratik meşruiyet, olağan seçimlerle yönetici konumuna yükselen ve yasa koyma 

kapasitesini haiz kurulu iktidarları sınırlandırmaktadır. Kurucu iktidar, toplumsal ve 

politik yaşamın mahiyetini belirleyecek en üstün hukuk kurallarını ve ilkeleri vaz 

eder.163 Hukukun politikaya egemen kılınmasıyla siyasetin hukukileşmesine zemin 

hazırlanmış olur.164 Öte yandan, anayasa yargısının siyasi iktidarların iradesini 

kısıtlaması, mahkemelerin hukukilik alanından çıkarak siyasete müdahil oldukları 

anlamında değerlendirilebilmektedir. Fakat anayasal denetim yoluyla mahkemeler 

hukuk yaratma yetki ve iktidarını ellerine geçirdikleri için yargıçların özünde siyasal 

 
159 Ergun Özbudun, Anayasalcılık ve Demokrasi, İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

2015, s. 25. 
160 Dworkin, Siyasal Anayasanın Ahlaki Temelleri, s. 28. 
161 Yılmaz Aliefendioğlu, Anayasa Yargısı ve Türk Anayasa Mahkemesi, Ankara: Yetkin 

Yayınları, 1996, ss. 41-43. 
162 Dworkin, We The People in Court, ss. 325-326. 
163 O. Vahdet İşsevenler, Kurucu İktidarın Eleştirisi: Anayasanın Maddi ve Fail Nedeni, İstanbul: 

Pinhan Yayıncılık, 2019, ss. 23-27. 
164 Süheyl Batum/Didem Yılmaz/Serkan Köybaşı, Anayasa Hukuku: Temel Kavramlar ve Genel 

Esaslar, İstanbul: On İki Levha Yayınları, 2021, s. 430. 



41 

bir faaliyette bulunmaktan vazgeçemeyecekleri söylenmelidir.165 Hukukilik-

siyasallık ayrımında yargının siyasal olanı bir kenara bırakması mümkün değildir. 

Dworkin de bu yaklaşımı benimseyerek hukuku politikanın içerisinde görmekte, 

yargıçların politik ahlakın ilkeleri ışığında anayasal davaları çözüme kavuşturması 

gerektiğini savunmaktadır. 

 

Anayasal demokrasilerin gelişimine bakıldığında Kıta Avrupası’nda nazizm, 

faşizm ve totalitarizm deneyimlerinin ardından insan hakları temelinde inşa edilen 

savaş sonrasının yeni dünya düzeninde kurumsallaşmaya başladıkları 

görülmektedir.166 Demokrasilerin krizde olduğu 20. yüzyılın ilk yarısında 

parlamenter demokratik esaslara dayalı anayasal hukuk devleti teorisi geliştiren Hans 

Kelsen, normlar hiyerarşisi düşüncesiyle özellikle Avusturya ve Almanya’daki 

anayasacılık tartışmalarını etkilemiştir.167 Kelsen’in normativist hukuki pozitivizm 

anlayışı, hukuk sisteminde yer tutan normlar arasında kademeli bir ilişki 

öngörmektedir. Buna göre alt düzeydeki normlar üstteki normlar tarafından 

belirlenen esas ve usullere uygun hazırlanmalıdır. Hukukun kapalı ve bütüncül bir 

normatif sistem olarak düzenlenmesi, kanunların anayasaya uygunluğunu denetleme 

yetkisiyle donatılmış özgül bir anayasa mahkemesinin varlığını gerektirmektedir.168 

Dworkin, normativizmi reddederek anayasal denetimi hiyerarşik bağlamda 

değerlendirmekten kaçınır. Kuralların meşruluğu, kaynağında bulunan üst norm 

aracılığıyla açıklığa kavuşturulamaz. Bu doğrultuda, hukuku kuralların yanı sıra 

ilkelerle açıklayan ve hukuk sisteminin boşluksuz bir yapı arz ettiğini düşünen 

filozof için yargısal denetimin kapsamı daha geniştir.169 

 

Dworkin’in teorisinin beslendiği ABD hukuk sisteminde ise anayasal 

demokrasi, Yüksek Mahkeme’nin kuruluş metinlerinden hareketle kendisine etkin rol 

biçen bir yorum anlayışını benimsemesi ve zamanla bu yorumun siyasal sistem 

içerisinde kurumsallaşmasıyla şekillenmiştir. Buna göre, anayasaya aykırı olduğu 

 
165 Ece Göztepe, “Anayasa Yargısının Meşruluğu”, Demokratik Anayasa, Haz. Ece Göztepe/Aykut 

Çelebi, İstanbul: Metis Yayınları, 2012, ss. 402-403. 
166 Korkut Kanadoğlu/Ahmet Mert Duygun, Anayasa Hukukunun Genel Esasları, 2. Baskı, 

İstanbul: On İki Levha Yayınları, 2021, s. 6. 
167 Hans Kelsen, Demokrasi: Doğası&Değeri, Çev. Yasin Uysal, Ankara: Dost Kitabevi, 2019, ss. 

34-35; Hans Kelsen, Saf Hukuk Kuramı: Hukuk Kuramının Sorunlarına Giriş, Çev. Ertuğrul 

Uzun, İstanbul: Nora Kitap, 2016, ss. 78-80. 
168 Berke Özenç, Demokrasiyi ve Anayasayı Korumak: Kelsen Schmitt’e Karşı, İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2022, ss. 26-30. 
169 Oya Boyar, “Anayasal Uyuşmazlıklarda Yorum”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2008, s. 52. 



42 

tespit edilen alelâde kanunların mahkemeler tarafından hükümsüz kılınmaları ve 

mahkemelerin önlerine gelen somut olaylarda üstün yasa olan anayasaya göre karar 

vermeleri gerekmektedir.170 Anayasa, demokrasinin ilke ve sınırlarını 

somutlaştırmakta, temel hak ve özgürlükleri güvence altına almakta, en üstün 

egemen varlık olarak siyasal iktidarların hareket alanını tayin etmektedir.171 

 

Richard Bellamy’nin belirttiği üzere anayasal demokrasinin iki temel yorumu 

bulunmaktadır: negatif ve pozitif yorum. Pozitif anayasacılık, anayasal hükümleri 

öncelikle negatif değil pozitif şekilde kavrar: Anayasa neyin yapılıp 

yapılamayacağından çok kimin nasıl yapacağına işaret eden hukuki ve politik 

metinlerdir. Demokratik süreçlerin yerleşmesi ve güçlü şekilde uygulanabilmesi için 

anayasada tanımlanmaları gerekir. Anayasal metinlerin varlığı, demokratik süreçlerin 

sağlıklı bir şekilde yürütülmesi gibi önemli bir amaca hizmet etmektedir.172 

Demokratik kararların meşruluğu öncelikle prosedüralist bir değerlendirmeyi 

gerektirmektedir, bu bağlamda pozitif anayasacılık Rousseaucu özgürlük ve 

demokrasi anlayışından kök salmaktadır.173 

 

Dworkin’in anayasacılık teorisini geliştirirken tartışma yürüttüğü Amerikalı 

hukukçu John Hart Ely pozitif yorumun başlıca temsilcisidir. Ely için anayasal 

denetim, demokratik usul ve süreçlerin önünü tıkayan, katılıma ilişkin hakları 

kısıtlayan kanunları iptal etmekle sınırlandırılmalıdır. Bu sayede yargıçların kişisel 

değerleri veya önyargıları doğrultusunda hareket etmedikleri söylenebilecek, anayasa 

yargısı demokratik teoriyle uzlaştırılabilecektir.174 Pozitif yorumun karşısında negatif 

anayasacılık düşüncesinin en gelişmiş ve sistematik versiyonlarından birini ortaya 

koyan teorisyen Ronald Dworkin’dir.175  

 

Rousseaucu prosedüralizm ile Lockeçu maddi ahlak anlayışını bağdaştırmayı 

hedefleyen Dworkin’in negatif anayasacılığı, çoğunlukçu ve saf prosedürel 

 
170 Özbudun, a.g.e., s. 39. 
171 Amerikan anayasacılığı ve Yüksek Mahkeme’nin işlevine dair oldukça canlı olan tartışmalara 

“Amerikan Siyasal Kültürü” (1.1.2.) başlıklı kısımda daha detaylı şekilde yer verilecektir. 
172 Bellamy, Constitutional Democracy, ss. 2-4, 9-13. 
173 Zurn, a.g.m., s. 473. 
174 David Bruce Ingram, Hukuk Felsefesi, Çev. Ezgi Su Dağabak, Ankara: Fol Kitap, 2019, ss. 95-99. 

Ely’nin anayasal denetimi süreç konularıyla daraltan pozitif anayasacılık anlayışı ve Dworkin’in buna 

yönelik eleştirileri ileride (2.3.4.4.) detaylı bir şekilde incelenecektir. 
175 Bellamy, Constitutional Democracy, ss. 2-8. 



43 

demokrasi anlayışlarına tepki olarak gelişmiştir.176 Anayasal esaslara dayanan bir 

demokrasi anlayışında kuralların fiili durumdaki yasama çoğunluğuna uygun olarak 

alınması tek başına demokratik meşruluk testini geçemeyecektir. Böylece, meşru bir 

demokratik rejimde temel hakları düzenleyen anayasal kurallar teminat altına 

alınmalı ve yargısal denetim aracılığıyla iktidarlar sınırlandırılmalıdır.177 Dworkin’e 

göre çoğunluk kuralı tek başına adil değildir, yalnızca çoğunluğun aldığı kararlar 

belirli maddi koşullara yöneldiği takdirde adalete uygun hale gelebilecektir.178  

 

Anayasal demokrasi, yasaların parlamentoda usulüne uygun olarak 

çıkartılmasını meşruluğun temeli kılan prosedürel demokrasinin aksine anayasal 

denetimi ve anayasa yargısını demokrasilerin en üstün otorite kurumu olarak 

belirlemektedir.179 Dworkin için ABD anayasasının soyut içeriği bireysel hakların 

korunmasını ve geliştirilmesini, Amerikan siyasal kültürü ise anayasal hakların 

güvence altına alınıp iktidarların sınırlandırılmasında mahkemelerin tarihsel rolünü 

göstermektedir.180 Bu doğrultuda, Dworkin’in anayasal demokrasi teorisinin 

anlaşılması için Amerikan siyasal kültürünün üzerinde durmak gerekecektir. 

 

1.1.2. Amerikan Siyasal Kültürü 

 

Ronald Dworkin’in düşüncelerini tartışmaya geçmeden evvel Amerikan siyasal 

kültürünün üzerinde durmak üç açıdan faydalı olabilecektir. Birincisi, Dworkin’in 

ilke ve politik ahlak konusundaki tezleri, zaman ve mekan üstü, evrensel, aşkın doğal 

hukuk aksiyomlarına dayanmamaktadır. Bunun aksine o, Amerikan siyasal ve 

anayasal kültüründe kökleşmiş prensipleri ve anlayışları gündeme getirerek 

tartışmakta, bunları yorumlayarak yapılandırmaya girişmektedir.181 İkincisi, 

Dworkin’in eşitlikçi liberalizmi ve anayasal demokrasi düşüncesi Amerikan siyasal 

kültürü ve sosyal-siyasi kurumlarından yoğun şekilde etkilenmiştir ve o, bunların en 

iyi şekilde aydınlatılabilmesini sağlayacak bir teori geliştirmeyi amaçlamaktadır. Bu 

 
176 Zurn, a.g.m., ss. 474-476. 
177 Larry A. Alexander, “Anayasacılık”, Hukuk Felsefesi ve Hukuk Teorisi Rehberi, Ed. Martin P. 

Golding, William A. Edmundson, Türkçe Ed. Ertuğrul Uzun, Çev. Barkın Asal, İzmir: Islık Yayınları, 

2021, s. 451. 
178 Breyer, Introduction, s. 1. 
179 Sheldon S. Wolin, “The Liberal/Democratic Divide: On Rawls’s Political Liberalism”, Fugitive 

Democracy and Other Essays, Ed.: Nicholas Xenos, New Jersey, Princeton University Press, 2017, 

s. 261. 
180 Dworkin, Freedom’s Law, s. 4, dn. 5. 
181 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 271. 



44 

bağlamda Dworkin, Amerikan siyasal kültüründe kökleşmiş bireysel özgürlük 

geleneği ile kamusal ahlaki alanın korunması geleneğini uzlaştırmaya çalışacaktır.182 

Son olarak, Amerikan siyasal kültürü bağlamında yürütülen tartışmalarda 

Dworkin’in düşünceleri dikkate değer nispette tartışılmış, onun politik ahlak 

okumasına çeşitli eleştiriler yöneltilmiştir. Bu nedenlerle, Dworkin’e hasredilmiş bir 

çalışmada Amerikan siyasal ve anayasal kültürünü incelemek önem arz etmektedir. 

 

1.1.2.1. Demokratik Yurttaşlık-Klasik Elitizm İkiliği: Sivil 

İtaatsizlik, İdari Devletin Büyümesi ve Politik Süreçlerin 

Zayıflatılması 

 

Siyasal kültür kavramı literatürde ilk kez 1956 yılında Gabriel Almond 

tarafından kullanılmış, daha sonra 1963 yılında Almond ve Sidney Verba’nın The 

Civic Culture183 başlıklı çalışmasında detaylı incelemelere konu edilmiştir.184 

Almond/Verba siyasal kültür kavramını “siyasal eylemin gerçekleştiği koşulları 

tanımlayan ampirik inançlar, açıklayıcı semboller ve değerler sistemi” olarak 

tanımlamaktadır. Bu bağlamda, halkın politik ilişkilerin ve süreçlerin doğasını 

yorumlama biçimi, politik kurumlar ve liderler hakkında hissettikleri, verili siyasi 

sistemin genel hedefleri hususunda benimsedikleri ilke ve standartlar siyasal kültür 

kavramının inceleme alanına girmektedir.185 

 

Almond/Verba, demokratik katılımcı bir politik sistemin sağlıklı şekilde 

işleyebilmesi için bununla uyumlu bir politik kültürün mevcut olması gerektiğini öne 

sürmektedir.186 Tebaa kültüründe bireylerin hükümet otoriteleriyle kurdukları ilişki 

bakımından politik çıktı süreçleri önemsenmektedir. Tebaalar politik girdi yapılarına 

dahil değildirler, iktidarla pasif bir ilişki kurarlar. Katılımcı politik kültürde ise 

toplumun üyeleri politik, idari yapı ve süreçleri bir bütün olarak değerlendirmeye 

tabi tutarlar. Yurttaşlar sistemin girdi ve çıktı süreçlerini bir bütün olarak 

 
182 James E. Fleming, “Taking Responsibilities As Well As Rights Seriously”, Boston University 

Law Review, Vol. 90, 2010, ss. 840-841. 
183 Gabriel A. Almond/Sidney Verba, The Civic Culture: Political Attitudes and Democracy in 

Five Nations, California: Sage Publications, 1989. 
184 Stephen Chilton, “Defining Political Culture”, Western Political Quarterly, Vol. 41, No. 3, 1988, 

s. 419. 
185 Almond/Verba, a.g.e., ss. 12-14. 
186 A.e., ss. 10-11. 



45 

değerlendirerek sistemin meşruluğu hususunda yargıya varırlar.187 Demokratik 

rejimlerde yurttaşlar düşünce ve isteklerini siyasi yöneticilere aktarabilecekleri özerk 

kanallara sahip olmalıdırlar, bu özerk yapılarda etkin şekilde yer almalarını 

sağlayacak kurumsal dönüşüm sağlanmalıdır; öte yandan demokratik çıktıların 

meşruluğunu kabul ederek sisteme itaat etmeleri hedeflenmelidir. Bu çift yönlü 

sistem “yurttaşlık kültürü” olarak tanımlanır, bu sayede modern demokrasilerdeki 

halk egemenliği-etkili yönetim gerilimi çözüme kavuşturulacaktır.188 Yazarlara göre, 

yurttaşlık kültürünün en iyi örneklerinden biri ABD’dir. 

 

ABD’de politik katılımın savaş sonrası dönemdeki yansıması, sivil itaatsizlik 

eylemlerinde gözlemlenmiştir. Dworkin, Amerikan siyasal kültüründe sivil itaatsizlik 

eylemlerinin güçlü bir kamusal gelenek halini aldığını ifade eder. Bu bağlamda, 

1950-1970’li yıllar arasında etkin olan Sivil Haklar Hareketi (Civil Rights 

Movement) çarpıcıdır. Büyük bir kitlesel katılıma ulaşan bu hareket, Afrikalı-

Amerikalıların muhatap olduğu ırkçı, ayrımcı yasaların protesto edilmesi hedefiyle 

doğmuştur. Her ne kadar 1865 yılında İç Savaş sona erince Anayasa’da yapılan 13. 

Değişiklikle kölelik yasaklanmış, ardından 14. Değişiklikle herkese hukuk karşısında 

eşit korunma hakkı tanınmışsa da bu dönemde Yüksek Mahkeme tarafından üretilen 

“eşit ama ayrı” içtihadı sayesinde ırkçı yasa ve politikalar geçerliliğini 

sürdürebilmiştir. Örneğin güney eyaletlerde yasallaştırılan ve Jim Crow yasaları 

olarak bilinen hukuki düzenlemelerle, siyahlar ile beyazların çeşitli kamu 

hizmetlerinden (eğitim, seyahat gibi) faydalanırlarken bir arada bulunmalarının 

önüne geçilmeye çalışılmıştır. 1896 tarihli Plessy v. Ferguson kararında Mahkeme, 

benzer nitelikte hizmeti kullandıkları ölçüde siyah ve beyazların farklı yerlerde 

bulunmalarını anayasaya uygun bulmuştur. Sivil Haklar Hareketi, bu ırkçı yasaları 

pasif, barışçıl direniş metotlarıyla ihlal ederek ırklar arası eşitliğin sağlanması için 

mücadele geliştirir. Bu hareket, Yüksek Mahkeme’nin eşitlikçi liberal reformlarını 

tetiklemiş, keza Mahkeme’nin benimsediği eşitlik-özgürlük dili de Sivil Haklar 

Hareketi’nin eylemlerine katkı sunmuştur. Bu deneyim, yurttaşlık kültürünün 

demokratik girdi ve çıktı süreçleri arasındaki karşılıklı etkileşimini göstermektedir.189  

 
187 A.e., ss. 15-17. 
188 Jürgen R. Winkler, “Political Culture”, Encyclopedia Britannica, 13.05.2020, 

https://www.britannica.com/topic/political-culture. Erişim Tarihi: 24.07.2021. 
189 Ronald Dworkin, “Sivil İtaatsizliğin Etiği ve Pragmatiği”, Kamu Vicdanına Çağrı: Sivil 

İtaatsizlik, Haz. Yakup Coşar, 3. Baskı, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2013, ss. 144-145. 

Almond/Verba, demokratik sistemin çıktı meşruluğunu değerlendirebilmek amacıyla anket 

katılımcılarına sordukları “Ülkenize dair en çok gurur duyduğunuz şey nedir?” sorusuna 



46 

 

Dworkin, hukuk uzmanı olsun veya olmasın, bir yasanın geçerliliğini test eden 

veya belirli bir yorumuna karşı makul bir itiraz geliştiren muhalif davranışın, 

Amerika'nın hukuk ve politik sistemi içinde oldukça değerli bulunarak korunan 

pozitif bir işlev ifa ettiğini ileri sürer. Ahlaki gerekçelerle yasaya meydan okuyan 

sivil itaatsizlik düşüncesi Amerikan politik ve anayasal kültüründe yer etmiştir. 

Böylece ahlaki itirazlar, anayasal ve hukuki argümanlar halini almıştır. Keza Sivil 

Haklar Hareketi’nin politika temelli itaatsizlik eylemlerini de Dworkin, toplumun 

çoğunluğunun fikirlerini değiştirmek amacına yöneldiği için ölçülü ve makul bir 

direniş olarak değerlendirmektedir. Bu bakımdan, sivil itaatsizliğin ilke boyutu 

ahlaki itirazların hukuksal dile aktarılmasını sağlayarak yurttaşların anayasal düzenle 

eleştirel ve aktif bir ilişki kurmalarına olanak tanıyarak demokrasiyi geliştirir. 

Politika (policy) boyutuyla sivil itaatsizlik de toplumun çoğunluğunun kanaat ve 

görüşlerini dönüştürmeyi amaçlayan yurttaşlar topluluğunu ve kamusal müzakereyi 

varsaydığı için demokratik süreçlere katkı sunar.190  

 

Almond/Verba, refah rejimlerinin gerilediği 1980 yılında önceki bulgularını 

gözden geçirirler. Birleşik Devletler’de yurttaşların politik sisteme duydukları 

güvensizlik ve memnuniyetsizlik dikkate değer bir artış göstermiş, katılımcı 

yurttaşlık kültürü zedelenmiştir. Buradan hareketle demokratik yurttaşlığın tam 

zıddında bulunan klasik elitist teoriye geçiş yaparak Amerikan siyasal kültürüne 

yönelik C. Wright Mills’in ortaya attığı düşüncelere yer vermekte yarar vardır. Mills, 

1956 yılında yayınladığı The Power Elite eserinde Amerikan liberal demokrasine 

yönelik en radikal eleştirilerden birisini ortaya koyar.191 

 

 

Amerikalıların %85’inin politik kurumlar yanıtını verdiklerine dikkat çekerler. Katılımcılar politik 

kurumlar kavramının içeriğini de Anayasa, demokrasi ve politik özgürlükler şeklinde 

doldurmaktadırlar. (Almond/Verba, a.g.e., ss. 63-65.) 
190 Alexander Kaufman, “Liberalism: John Rawls and Ronald Dworkin”, The Cambridge 

Companion to Civil Disobedience, Ed. William E. Scheuerman, Cambridge: Cambridge University 

Press, 2021, ss. 97-98, 100-101. Ayrıca Dworkin’in sivil itaatsizlik eylemlerinin cezalandırılmaması 

konusunda 1960’lı yıllarda yazdığı ve o sıralarda yaygın olan hukuki bakış açısını eleştirdiği makalesi 

için bkz. Ronald Dworkin, “On Not Prosecuting Civil Disobedience” The New York Review of 

Books, 06.06.1968, https://www.nybooks.com/articles/1968/06/06/on-not-prosecuting-civil-

disobedience/ Erişim Tarihi: 05.12.2022. 
191 William Genieys, “C. Wright Mills, The Power Elite”, The Oxford Handbook of Classics in 

Public Policy and Administration, Ed. Martin Lodge, Edward C. Page, Steven J. Balla, Doi: 

10.1093/oxfordhb/9780199646135.013.15, s. 1, Erişim Tarihi: 29.07.2021. 

https://www.nybooks.com/articles/1968/06/06/on-not-prosecuting-civil-disobedience/
https://www.nybooks.com/articles/1968/06/06/on-not-prosecuting-civil-disobedience/


47 

Mills’e göre Amerikan toplumunda iktidar siyasal, ekonomik, askeri kurumlar 

tarafından yürütülmektedir ve bu kurumlar az sayıdaki elitlerin erişimine açıktır.192 

Onun Amerikan politik kültürüne getirdiği elitizm eleştirisinde temel kırılma noktası 

İkinci Dünya Savaşı’dır. Savaş ile birlikte demokratik kurumlar hızlı bir dönüşüm 

geçirmiş ve iktidar aygıtı yeni bir biçim kazanmıştır.193 Savaş sonrası dönemin 

politik kurumları Dworkin gibi eşitlikçi liberaller için bir yandan eşitlikçi toplumsal 

yapıyı güçlendirdiği için değerlidir. Ancak diğer yandan, devletin idari 

mekanizmalarının genişlemesi neticesinde çoğulculuğun, sivil toplum alanının 

korunması, bürokratik mekanizmaların sınırlandırılması sorunları gündeme 

getirilmeye başlanmıştır.194 

 

Mills, Amerikan toplumunda geniş bir kamusallık bulunduğu, siyasal iktidarın 

meşruiyetini kamusal topluluktan aldığı şeklindeki argümana yanıt verebilmek ve 

elitizm eleştirisini gerekçelendirebilmek amacıyla kamu-kitle ayrımı yapar. 

Kamuoyu kavramı demokratik teorinin vazgeçilmez referanslarından birisidir, buna 

göre özgür düşünce, tartışma, eylemlilik koşullarının mevcut olması demokrasilerin 

gerek koşuludur. Buna karşılık kitle toplumunda halk ile siyasi karar vericiler 

arasında asimetrik bir ilişki bulunur, otorite eylemlilik alanlarını kontrol eder, 

bireylerin yetkili siyasi kurumlara karşı özerkliği bulunmaz.195 Mills her ne kadar 

Amerikan toplumunun tam anlamıyla bir kitle toplumu örneği teşkil etmediğini 

düşünse de demokratik kamunun da mevcut olmadığını ve sistemin kitle kavramına 

daha yakın durduğunu öne sürer. Özellikle de kitle iletişim araçlarının siyasi ve 

ekonomik elitler tarafından kontrolü sebebiyle halkın kamusal meseleleri dile 

getirebileceği imkanlar ortadan kalkmış, devlet-yurttaş ilişkisi tek taraflı ve 

hegemonik şekilde belirlenmeye başlamıştır. Bu nedenle Amerika’da kamuoyunun 

siyaseti belirlediği varsayımına dayanan demokratik bir toplumdan bahsedebilmek 

mümkün değildir, bunun yerine iktidardaki elitlerin ve bunların içinde bulunduğu 

kurumların kitleler üzerinde etki ve güdülenme yarattığı söylenmelidir.196 

 

 
192 C. Wright Mills, İktidar Seçkinleri, Çev. Ünsal Oskay, İstanbul: İnkılap Kitabevi, 2019, ss. 21-27. 
193 Genieys, a.g.m., s. 5. 
194 Forrester, Adaletin Gölgesinde, s. xix-xx. 
195 Joseph G. Peschek, “C. Wright Mills and American Democracy”, New Political Science, Vol. 30, 

No. 3, 2008, s. 397; Jürgen Habermas, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, Çev. Tanıl Bora, Mithat 

Sancar, 14. Baskı, İstanbul: İletişim Yayınları, 2017, ss. 396-397.  
196 Mills, a.g.e., ss. 549-580. 



48 

Dworkin, Amerikan siyasal kültürüne dair elitist ve demokratik katılım temelli 

okumaların bilincinde olarak demokrasi teorisini yapılandırır. Düşünüre göre 

demokrasinin önündeki en büyük engeller ekonomi ve bilgi temellidir. Seçim 

kampanyalarında kullanılan kontrol dışı kaynaklar manipülasyona sonsuz bir alan 

açmakta, adayların reklam faaliyetleri gerçek bir tartışma ve müzakere sürecini 

imkansız hale getirmektedir. Bunun yanı sıra, yanlış bilgi ve cehalet sarmalında 

medya marifetiyle olgusal hakikatler aşındırılmakta, siyasi rekabet ortamı 

zayıflatılmaktadır. Dolayısıyla Dworkin’e göre seçimler siyasi elitler arasında 

rekabete dönüşmekte, bu rekabet de duygular temelinde işlemektedir. Amerikalı 

düşünür için demokrasi, politik argümanlara ve yurttaşlar arası saygı kültürüne 

ihtiyaç duymaktadır. Bu nedenle yurttaş-iktidar aygıtları arasında tekrardan 

etkileşime dayalı bir ilişkinin kurulması elzemdir.197 

 

1.1.2.2. Lockeçu Konsensüs Tezi: Bireysel Haklar ve Eşitlik Fikri 

 

Amerikan siyasal kültürü içerisinde demokrasinin ve insan hakları fikrinin 

kurumsallaştığı 18. yüzyılın kurucu metinlerinde John Locke’un politik düşünceleri 

ve sözleşmesel insan tasarımı güçlü bir  etkiye sahip olmuştur.198 Nitekim Dworkin 

de ABD anayasasındaki en temel ilkelerde Locke’un düşüncelerinin takip edildiğini 

belirtir. Onun dinsel tolerans, devletin iyi yaşam tercihleri karşısındaki tarafsızlığı, 

bireysel özerklik gibi meselelerde söyledikleri Amerikan siyasal kültürüne kaynak 

teşkil etmiştir. Bireysel hakların öncelikliliği fikri Lockeçu politika teorisinin 

mirasıdır.199 

 

The Liberal Tradition in America (1955)200 başlıklı klasikleşmiş eserinde Louis 

Hartz, Amerikan siyasetinde ve politik düşünce geleneğinde Lockeçu teorinin 

kökleşmiş olduğunu ileri sürer. Hartz’ın tezi, Tocqueville’ın Amerikan demokrasisi 

anlatısı üzerinden şekillenmiştir, buna göre Amerikalılar eşitlik durumuna gelmek 

için kendi toplulukları arasında toplumsal mücadeleler vermemiş, siyasi devrim ile 

birlikte eşit olarak doğdukları bilincini edinmişlerdir. Meyers’ın belirttiği üzere “eşit 

 
197 Dworkin, Is Democracy Possible Here?, ss. 128-130, 161. 
198 Cem Eroğul, Anatüzeye Giriş, Altıncı Bası, Ankara: İmaj Yayınevi, 2000, s. 56. 
199 Bill Moyers, “Ronald Dworkin: The Changing Story”, In Search of The Constitution, 

14.05.1987, https://billmoyers.com/content/ronald-dworkin/ Erişim Tarihi: 06.12.2022. 
200 Louis Hartz, The Liberal Tradition in America, New York: Harcourt, Brace&Company, 1955. 

https://billmoyers.com/content/ronald-dworkin/


49 

ve özgür doğma” düşüncesi Hartz’ın tezinde merkezi öneme sahiptir.201 Amerikan 

devriminin gerçekleştiği koşulların Locke’un doğa durumundan sözleşme toplumuna 

geçişi tasvir ettiği kurgusal anlatısıyla uyumlu olduğunu düşünen Hartz, feodalitenin 

ve aristokrat sınıfın bulunmadığı, orta sınıfın sosyal tabakalar içinde belirleyici 

konumda olduğu eşitlikçi Amerika toplumunda, sosyal düzenin Lockeçu sınırlı 

devlet202 ve bireysel mülkiyet kurumu temelinde inşa edildiğini iddia eder.203 

 

Lockeçu liberalizm vurgusunda Amerikan toplumunun siyasete kurucu değer 

atfetmeksizin doğal haklara bağlı, bireysel çıkar ve kar maksimizasyonu temelinde 

değer ve davranışlar bütününe sahip olduğu anlatılmaktadır.204 Hartz, özel mülkiyete 

bağlılığın ve ülkenin geniş bir coğrafya üzerine kurulmasının sonucu olarak mülk 

edinmenin görece kolay olduğunu, meritokratik idealler doğrultusunda herkesin 

belirli bir refah seviyesine ulaşabildiğini ileri sürer. Yazara göre bu sayede Amerikan 

siyasal kültüründe radikal teorilere bağlılık zayıf kalmış, sınıf çatışmaları 

yaşanmamış, ılımlılık politik kültürün asli özelliği haline gelmiştir.205 

 

Lockeçu konsensüs tezine göre, ABD gibi geniş, çoğulcu bir toplumda ahlaki 

değerleri özel alana ait kılan ve siyasal iktidarı meşruiyetini rasyonalite ile yasallığa 

bağlayan bir anlayış işlevsel görülmüştür.206 Hartz’ın çalışması yayınlandığı 

dönemde büyük bir ilgiyle karşılanmış olmasına rağmen özellikle 1990’lı yıllara 

gelindiğinde Lockeçu konsensüs tezinin modası geçmiş bir teori olduğu ifade 

edilmeye başlanmıştır. Bu dönemde özellikle iki eleştiri yaygınlaşmıştır. Birincisi, 
 

201 Marvin Meyers, “Louis Hartz, The Liberal Tradition in America: An Appraisal”, Comparative 

Studies in Society and History, Vol. 5, No. 3, 1963, ss. 261-262. 
202 Hartz, Locke’un liberalizminde iki boyutun bulunduğuna dikkat çeker: Devletin savunulması ve 

sınırlandırılması. Locke özgür bireyleri feodal toplumdaki her türlü geleneksel, hiyerarşik bağlardan 

kurtarır ve birey devlet kurumuyla doğrudan ilişkilenir. Devlet bireyi meşru olarak bir şeyleri 

yapmaya veya yapmamaya zorlar. Bu nedenle devlet aygıtı en üst otorite konumuna gelmiştir. Fakat 

Amerika’ya gelindiğinde feodal kurumlar mevcut olmadığı için devletin savunulmasına gerek 

kalmamış, böylece Lockeçu teori mutlak krallıkların doğmasına yol açmamıştır. Bu sayede 

sözleşmesel bir devlet örgütlenmesi inşa edilebilmiştir. Dolayısıyla Amerika’da temel mesele devletin 

sınırlandırılması ve bireylerin doğal haklarına riayet edecek kurumların yerleşmesi olmuştur. (Louis 

Hartz, “American Political Thought and The American Revolution”, The American Political Science 

Review, Vol. XLVI, No. 2, 1952, ss. 337-338.) 
203 John D. Lewis, “Book Review: The Liberal Tradition in America: An Interpretation of American 

Political Thought since the Revolution”, The American Political Science Review, Vol. 49, No. 4, 

1955, s. 1155. 
204 James T. Kloppenberg, “In Retrospect: Lous Hartz's The Liberal Tradition in America”, Reviews 

in American History, Vol. 29, No. 3, 2001, s. 462. 
205 Philip Abbott, “Still Louis Hartz after All These Years: A Defense of the Liberal Society Thesis”, 

Perspectives on Politics, Vol. 3, No. 1, 2005, ss. 93-94. 
206 Samuel C. Patterson, “The Political Cultures of The American States, The Journal of Politics, 

Vol. 30, No. 1, 1968, ss. 193-194; M. Cem Oğuz, Liberalizmden Sosyal Reforma: Liberal 

Düşüncenin Entelektüel ve Kurumsal Dönüşümü, Ankara: Lykeion Yayınları, 2017, ss. 106-107. 



50 

Hartz’ın tek boyutlu yaklaşımı çeşitliliği görmezden gelmektedir, örneğin Amerikan 

tarihinin kanayan yarası olan ırkçılık sorununu gündeme getirmemektedir. 

Dolayısıyla Hartz’ın yaklaşımı düz ve statiktir, ABD tarihindeki ırk, din, etnisite, 

toplumsal cinsiyet gibi kurucu role sahip çatışmaları dikkate almayarak siyasi 

geleneği basit bir uzlaşı ve barış temeline indirgemektedir. Hartz’ın siyasete dair 

tartışmaları ve gerilimleri yok sayan tezini eleştiren Ackerman, Amerikalıların 

“mucizevi ve saf bir eylemle gebe kalmak suretiyle eşit doğmadığını” aksine kolektif 

kararlar ve anayasacılık hareketleriyle eşitliğin devamlı güncellendiğini belirtir. Buna 

göre, Amerika’nın siyasal tarihine bakıldığında ırksal eşitliğin yasal statüye 

kavuşturulması için İç Savaş verilmiş, ekonomik eşitsizliğin yarattığı tahribatı 

giderebilmek için New Deal reformlarına ihtiyaç duyulmuştur.207  

 

Bununla bağlantılı olan ikinci itiraz Hartz’ın Amerikan politik kültüründeki 

liberal uzlaşının yaygınlığını abarttığı yönündedir. Yazar, Amerikan politik 

düşüncesinde cumhuriyetçi ideallerin liberal teoriyle giriştiği rekabeti dışarıda 

bırakmaktadır.208 Hartz’ın liberal siyasal kültür okumasına karşılık Poccock, 

Amerikan devrimini neo-klasik cumhuriyetçilikle açıklamıştır. Poccock için 

kurucular bakımından temel referans noktası Locke’un doğal hak anlayışı değildir. 

Aristoteles ve Machiavelli’nin yurttaşlık hümanizmine dek uzanan cumhuriyetçi öz-

yönetim ilkesi Amerikan siyasal geleneğine damgasını vurmuştur.209 

 

Ellis’in dikkat çektiği üzere, esasında Amerika’da liberal teorinin güncel 

hakimiyetinden ve Lockeçu konsensüsün varlığından pek fazla şüphe 

duyulmamaktadır. Fakat temel tartışma bu hakimiyetin ne zaman gerçekleştiğine 

ilişkindir. Liberaller için ABD kuruluşu itibariyle liberal siyasi düşüncenin etkisi 

altına girmiştir. Michael Sandel gibi çağdaş cumhuriyetçiler ise ABD’nin 

cumhuriyetçi ideallere dayanan bir geçmişe sahip olduğunu, zamanla 

liberalleşildiğini öne sürmektedirler. ABD’de kapitalizmin ve liberal ideolojinin 19. 

yüzyılın ortalarında egemen hale geldiği, bu çizginin özellikle İkinci Dünya 

 
207 Bruce Ackerman, We The People Vol. 1: Foundations, Cambridge: Harvard University Press, 

1991.s. 27. 
208 Kloppenberg, a.g.m., s. 460; Abbott, a.g.m., ss. 93-96. Hartz’ın Amerikan politik geleneği üzerine 

yaptığı okumasında tarihi olaylara, kişilere oldukça az sayıda referans verilmektedir. Siyaset bilimci 

Wolfe’a göre, Hartz’ın çalışması tüm bir ABD siyasetini açıklayacak genellemeler sunma iddiası 

taşımasına karşın yeterli bir gerekçelendirme çabasına da girişmemektedir. (Wolfe, a.g.y.) 
209 J.G.A. Pocock, The Machiavellian Moment: Florentine Political Thought and the Atlantic 

Republican Tradition, New Jersey: Princeton University Press, 1975, s. 462. 



51 

Savaşı’ndan sonra ve Soğuk Savaş döneminde yaygınlık kazandığı, dolayısıyla 

bunda Dworkin gibi çağdaş liberallerin etkisinin bulunduğu söylenmektedir.210 

 

Richard J. Ellis, Hartz’ın Amerikan siyasal kültürünü tek bir gelenek üzerinden 

yorumlayan teorisini eleştirerek çoğul bir şema ortaya koyar. Amerikan siyasal 

kültüründeki birey-topluluk ilişkilerini ayrıntılı şekilde inceleyen Ellis, hiyerarşik 

ilişkilerin zayıf olduğu toplumlarda mutlaka rekabetçi bireyciliğin hegemonya 

kurduğundan bahsedilemeyeceğine dikkat çeker. Bireycilik, bir gruba katılımın 

düşük olmasıyla yakından ilişkilidir, ancak eğer yapısal sınırlamalar büyükse ve 

toplumsal roller önceden tayin ediliyorsa bu halde bireyin uyruğa dönüşmesi ve izole 

edilenler kategorisine içine girmesi daha muhtemeldir. Ellis, Amerikan siyasi 

kültüründe köleliğin buna tekabül ettiğini ileri sürer. Kölelik kurumunun mirası olan 

ırksal eşitsizlik özellikle güney eyaletlerinin politik kültüründe kökleşmiştir.211 

 

Ayrıca, Amerikan siyasal kültüründe bireycilik ile eşitlikçilik (egalitarianism) 

arasında da güçlü bir gerilim bulunmaktadır. Eşitlikçilik ya da komüniteryanizm, 

bireycilikle benzer şekilde hiyerarşik ilişkilenme biçimine karşıdır ve bireyin 

toplumsal rollerini tayin etmek bakımından özerkliğe sahip olması gerektiğini 

savunur. Fakat eşitlikçilik, bir gruba aidiyetin güçlü bir tonunu savunduğu nispette 

bireycilikten ayrılır. Eşitlikçi kültür dayanışma ve katılımı öne çıkarırken bireyci 

kültür rekabet ve bireysel özerklik değerlerine yaslanır. Bireyci kültür, eşitliğe 

yapılan vurgunun bireyin farklılığını silikleştirdiğini iddia eder; bunun karşısında 

eşitlikçi kültür farklılıkları öne çıkartan anlayışın kolektif amaç duygusunu 

körelttiğini savunur.212 

 

Lockeçu eşitlik durumu, bireysel hakların siyasete öncelenmesi Dworkin’in 

politik ahlak anlayışı üzerinde derin etkiler uyandırmıştır. Dworkin, Amerikan 

toplumunda eşit bir sözleşmesel başlangıç durumu bulunup bulunmadığı 

tartışmalarına dahil olmaktan kaçınsa da onun için eşitlik ilkesi toplumsal, siyasal ve 

 
210 Richard J. Ellis, American Political Cultures, New York: Oxford University Press, 1996, ss. 152-

154. Amerikan cumhuriyetçiliğinin en önemli güncel temsilcilerinden Michael Sandel, cumhuriyetçi 

politik felsefenin liberal teoriye karşı sahip olduğu üstünlüğün İkinci Dünya Savaşı’na kadar sürdüğü 

kanısındadır. (Michael J. Sandel, Democracy's Discontent: America in Search of a Public 

Philosophy, Cambridge: Harvard University Press, 1996, ss. 4-5.) 
211 H. Mark Roelofs, “The Five Traditions of American Political Culture”, The Review of Politics, 

Vol. 57, No. 1, 1993, s. 179; Patterson, a.g.m., s. 194. 
212 Ellis, American Political Cultures, ss. 5-7. 



52 

ekonomik yaşama damgasını vurmuş kurucu bir değerdir. Bu ilke ışığında 

yapılandırılmış Amerikan anayasası, toplumu bir arada tutan sivil bir din niteliği 

taşımaktadır.213 Nitekim düşünür, Lockeçu liberallerle paralel düşünerek bireysel hak 

ve özgürlüklerin kolektif amaçlara karşı bir koz olarak kullanılması gerektiğini, 

siyaset teorisini hak temelinde düşünmenin daha iyi sonuçlar yaratacağını iddia eder. 

Bunun yanı sıra Dworkin, ahlak felsefesini inşa ederken rekabeti bir değer olarak 

koruyup bireyin kendi yaşamını başarılı kılması bakımından etik sorumluluğu 

bulunduğunu düşünmekle birlikte egoist Amerikan insanı tasarımına da katılmaz. O, 

etik bireyciliği düşünürken dahi kişinin toplumdaki diğer insanlara karşı olan eşit ilgi 

sorumluluğunun bilincinde hareket etmesi gerektiğini öne sürerek eşitlikçi siyasal 

kültüre ve Kantçı ahlaki evrenselciliğe yakınlaşmaktadır.214 Bunun yanı sıra, 

düşünüre göre cumhuriyetçilerin iddia ettiği şekilde, bireyin iyiliği topluluğun 

iyiliğinden tamamen koparılamamaktadır. Nitekim onun soyut eşitlik tasavvuru da 

tarihsel haksızlıklara ve ırkçı önyargılara karşı daima gözünü açık tutan bir adalet 

düşüncesiyle temellenecektir. Bu doğrultuda Dworkin’in felsefesinde, birey 

toplumsal bir yaratık olarak kavranarak bireyci kültür ile eşitlikçi veya toplulukçu 

kültür bağdaştırılmaya çalışılmaktadır.215 

  

1.1.2.3. Siyasal Alt-Kültürler: Bireycilik, Kamusal Ahlak ve 

Hiyerarşik Toplumsal Düzen 

 

Dworkin’in Amerikan siyasal kültürüne dair okuması ve tartıştığı hukuki-

politik meseleler siyaset bilimci Daniel J. Elazar’ın belirlediği üç alt-kültürle temas 

halinde gözükmektedir. Elazar, Amerika’da siyasal kültürün çeşitli dini ve etnik 

grupların göç kalıplarıyla bağlantılı olarak teşekkül ettiğini iddia ederek eyaletler 

arasında farklılaşan üç politik alt-kültürün geliştiğini tespit eder: Ahlakçı 

(moralistic), bireyci ve gelenekçi siyasal kültür.216 Elazar’ın bu çalışması aynı 

zamanda Hartz’ın konsensüs temelindeki siyasi gelenek okumasına güçlü bir itiraz 

getirir ve Amerikan siyasetinin çeşitli  politik kültürler arasında gerilimler içerdiğini, 

 
213 Moyers, a.g.y. 
214 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 191-193. 
215 Will Kymlicka, Çokkültürlü Yurttaşlık, Çev. Abdullah Yılmaz, 3. Baskı, İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları, 2020, ss. 150-154. 
216 Charles Johnson, Political Culture in American States: Elazar's Formulation Examined, American 

Journal of Political Science, Vol. 20, No. 3, 1976, ss. 492-496; Jody L. Fitzpatrick/Rodney E. Hero, 

Political Culture and Political Characteristics of the American States: A Consideration of Some Old 

and New Questions, The Western Political Quarterly, Vol. 41, No. 1, 1988, s. 145. 



53 

bu alt-kültürlerin birbiriyle uzlaşması mümkün olmayan farklı değer ve ideallere 

referans verdiklerini ispat etmeye çalışır.217 Fakat Elazar’ın politik kültürleri 

bağdaştırılamaz şekilde tasvir etmesi Dworkinci bir bakış açıdan bütünlük erdemine 

ve değer birliğine aykırı olduğu için sorunludur. O, değerler  alanını yorum sorunu 

olarak kavrayarak bu sorunu aşmayı denerken farklı kültürler bulunduğundan 

hareketle parlamentolarda birbiriyle çelişkili hukuk kurallarının kabul edilmesinin ve 

hakların parçalanmasının anayasal olduğu tezine itiraz edecektir.218 

 

Elazar açısından üç siyasal alt-kültürün piyasa ve kamusal mekanizmalar ile 

ilişkilenme biçimleri birbirinden farklıdır. Bireyci siyasal kültürde demokratik düzen 

piyasa sistemine benzer şekilde işlemektedir. Yurttaşlar ile hükümet arasında kurulan 

ilişkide faydacı ilke esastır. Devletin özel alan sorunlarına dahil olarak iyi hayat 

anlayışlarını geliştirmesi beklenmez, temel işlevi piyasadaki rekabetçiliğin önündeki 

engelleri kaldırmakla benzerdir, sivil toplum alanında faaliyetler hükümet dışı 

kuruluşlar eliyle yürütülür.219 Siyasal sistem ve kurumlar ile sivil toplum arasında 

keskin bir ayrım vardır. Devletten beklenen halkın refahının sağlanması talebi 

ekonomik verimlilikle sınırlıdır. Bireyci kültürde siyasi yaşamın belirleyici unsuru 

siyasi partilerdir, partiler arası rekabet yüksektir ve siyasete katılım partilerin piyasa 

rekabeti dolayısıyla artar.220 Politik tartışmaları ve kamusal müzakereleri “fikir 

piyasası” temelinde kavrayan bu yaklaşım, Dworkin için ifade özgürlüğünün 

değerini araçsallaştırmaktadır. Amerikalı düşünüre göre ifade özgürlüğü, bireylerin 

bağımsız ahlaki failliğine saygı duyulmasının ve demokratik karar alma süreçlerinde 

hakkaniyetin sağlanmasının gereği olduğu için kurucu bir değer olarak meşrudur.221 

 

Ahlakçı siyasal kültürde demokratik yönetimin temelinin ortak iyi olduğu 

düşüncesi hakimdir. Politika etkinliğinin asli amacının kamusal meselelerin 

tartışılması ve iyi toplum inşa edilmesi olduğu kabul edilir. Siyasette yerel 

hükümetler ve idareler öne çıkar, profesyonel parti politikacılarının rekabeti yerine 

yurttaşlar politik aktör olarak konumlanır. Siyasete katılım ahlaki değer olarak 

 
217 Ellis, a.g.e., s. 165. 
218 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 236, 507-509. 
219 Daniel J. Elazar, “Political Culture on the Plains”, Western Historical Quarterly, Vol. 11, No. 3, 

1980, s. 275.  
220 Johnson, a.g.m., ss. 500-501. 
221 Abigail Levin, “Pornography, Hate Speech, and Their Challenge to Dworkin’s Egalitarian 

Liberalism”, Public Affairs Quarterly, Vol. 23, No. 4, 2009, s. 358. 



54 

yüceltilir ve teşvik edilir.222 Katılıma özsel değer atfedilen bu kültürde toplumsal 

yaşamın daha eşitlikçi, hakkaniyetli bir düzen içerdiği belirtilmektedir.223 

Dworkin’in liberal topluluk anlayışı, bireylerin salt kişisel çıkarlarına dönük hareket 

etmeyip kardeşlik esasına uygun şekilde eşitlik ve karşılıklılık ilkelerine uygun bir 

ortaklığı ifa ettiği için ahlakçı siyasal kültürle dirsek temasındadır, fakat bir liberal 

olarak Dworkin topluluk yaşamını tözsel bir ortak iyiyle çerçevelemekten kaçınır.224 

 

Gelenekçi siyasal kültür ise ticaret öncesi, bireyciliğe mesafeli, aile kurumuna 

yaslanan toplulukçu bir kültürü ifade eder. Sosyal düzenin şeylerin doğasından 

kaynaklandığı anlayışı hakimdir ve hiyerarşik ilişkilerin varlığı desteklenmektedir.225 

Politik güç az sayıdaki siyasi elitin elinde toplanmıştır, politik yaşama erişim 

zorlaştırılmıştır. Partiler arasında değil fakat parti içindeki hizipler arasında rekabet 

yüksektir. Siyasi elitlerin temel motivasyonu kendi iktidarlarını sürdürmektir ve 

halkın refahı bu amaçla uyumlu olduğu sürece yani dolaylı şekilde önemsenir.226 

Gelenekçi kültür, Dworkin’in liberal düşüncesi bakımından, farklılıklara tolerans 

göstermeyen, hiyerarşik ilişki ağlarına gömülü olan ve demokratik tartışma 

süreçlerini olumsuzlayan kültüralist yapısı nedeniyle çoğulculuğa ve bireyselliğe 

kapalıdır.227 

 

Dworkin için bireyci ve ahlakçı siyasal kültürler muteber, yorumlanmaya ve 

yeniden yapılandırılmaya layık sosyal pratikleri ihtiva etmektedir. Bireyci kültür sivil 

toplum-devlet arasında bütünleşmeci bir çizgiyi onaylamadığı ve bireylerin iradi etik 

gelişimlerine olanak tanıdığı için önem taşır. Öte yandan ahlakçı kültürün toplumsal 

ve politik eşitliği geliştirmeye çalışan, politik topluluğu yurttaşlar arasında karşılıklı 

yükümlülükler içeren ahlaki bir fail olarak kavrayarak kamusal müzakereyi 

hedefleyen, ekonomide tek kerterizi verimlilik olmayıp kaynakların eşit dağıtılmasını 

amaçlayan değerler manzumesi Amerikalı düşünür için kıymetlidir.228  

 

 
222 Elazar, a.g.m., ss. 275-276; Johnson, a.g.m., ss. 500-501. 
223 Fitzpatrick/Hero, a.g.m., ss. 146-151. 
224 Dworkin’in liberal topluluk anlayışı (2.2.2.) açıklanırken bu tartışmalardan yararlanacaktır. 
225 Elizar, a.g.m., s. 276. 
226 Johnson, a.g.m., ss. 500-501. 
227 Dworkin’in liberalizmi ve liberal demokrasi anlayışı değerlendirilirken üzerinde durulacaktır. 
228 Dworkin’in liberalizm teorisinin tartışıldığı 2.2. numaralı başlıkta topluluk ve ahlak felsefesi 

açıklanırken detaylandırılacaktır. 



55 

Siyasi partilerle demokrasi arasında kurulan ilişki bakımından da Dworkin, 

hizipleşmenin kuvvetli olduğu ve politik kararların elitlerin kişisel çıkarları 

doğrultusunda oluşturulduğu gelenekçi kültürün yaygınlaşmasını eleştirir ve anayasal 

demokrasiyi bu kültürden koruyacak şekilde yapılandırır. Ahlakçı kültür bakımından 

kamusal tartışmanın demokrasinin asli değeri kabul edilmesi Dworkin’in paylaştığı 

bir düşüncedir fakat yurttaşların farklı çıkar gruplarından kendilerini yalıtarak ortak 

yargıya varmalarını fazla idealist bulacaktır. Bireyci kültürün siyasi partiler  arası 

rekabeti faydacı bir metotla düzenlemeleri bu açıdan daha gerçekçi ama hak 

tartışmaları için problemlidir. Böylece o, mahkemeleri ilke forumu olarak 

yapılandırmanın işlevsel  olduğunu öne sürer.229 Diğer başlıkta siyasal kültürün verili 

siyasi partilerle olan ilişkisi daha detaylı açıklanacaktır. 

 

1.1.2.4. Siyasal Partiler ve Kültür Savaşları: Bölünmüş Amerika 

ve Ortak Zemin Arayışı 

 

Amerikan siyasal kültüründe ve politik sisteminde siyasi partiler önemli bir yer 

tutmaktadır. İki büyük partinin siyasi sistem üzerinde hakimiyetinin bulunduğu 

ABD’de partiler arasındaki rekabet politik yaşamın kurucu unsurudur. Nitekim 

politik yaşamın yanı sıra toplumsal yaşam da partilerin temsil ettiği değerler 

etrafında ortadan ikiye ayrılmıştır. Özellikle 2000’li yıllarda etkisini artırmaya 

başlayan bu kutuplaşma, Dworkin’in yürüttüğü kamusal tartışmalarda dikkate aldığı 

bir yarılma olacaktır.  

 

Siyaset bilimci Jo Freeman, Demokrat ve Cumhuriyetçi partiler arasında 

yapısal ve  tutumsal olmak üzere iki temel farklılıktan bahseder. Partilerde iktidarın 

oluşma tarzını açığa çıkaran yapısal farklılık uyarınca Demokrat Parti’de iktidar 

aşağıdan yukarıya doğru oluşur, parti içi rekabet yüksektir ve partide hangi 

eğilimlerin temsil edildiği, ne tür reformlar yapılması gerektiği şeklinde tartışmalar 

yoğun olarak yürütülür. Cumhuriyetçi Parti’de ise iktidar yukarıdan aşağıya doğru 

belirlenir ve lidere bağlılık öne çıkan bir değerdir. İkinci farklılık partilerin tutumuna 

ilişkindir. Demokrat Parti’de iktidardayken dahi kendilerine “dışarıdan” bakma 

eğilimi yüksekken Cumhuriyetçi Parti’de iktidarda değilken bile kendilerini 

“içeriden” algılama yaklaşımı ağır basmaktadır. İlkinde birbirinden oldukça farklı 

 
229 Dworkin’in anayasal demokrasi anlayışının ve anayasa yargısının meşruiyetinin incelendiği 2.3. 

numaralı başlıkta izah edilecektir. 



56 

grup ve kanaatlerin koalisyonundan söz edilebilir, bu da çoğulcu, çok merkezli bir 

siyasal kültüre işaret eder. Buna karşılık Cumhuriyetçi Parti monist bir yapıdadır ve 

kendilerinin siyasi merkezi temsil ettikleri iddiasını taşırlar. Eski Cumhuriyetçi Parti 

lideri başkan Ronald Reagan’a göre Demokratlar ile Cumhuriyetçiler arasında temel 

fark tutumsaldır. Demokratlar halkı “grup üyeleri” olarak görürlerken 

cumhuriyetçiler “bireyler topluluğu” olarak değerlendirmektedir.230 

 

Demokratlar ve Cumhuriyetçiler arasındaki rekabet Amerikan siyasal 

kültürünü beslediği gibi halkın partilerin temsil ettiği akım ve ideolojiler etrafında 

kamplara bölünmesi, kutuplaşması da aynı derecede siyaseti işlevsizleştirmekte, 

değersiz kılmaktadır. Dworkin, Is Democracy Possible Here? (2008) başlıklı geç 

dönem eserinde 21. yüzyılda Amerikan siyasetinin birbiriyle hemen hemen hiçbir 

konuda uzlaşamayan, derin ayrılıklar ihtiva eden parçalı bir görünüm arz ettiğine 

dikkat çekmiştir. Buna göre Demokrat ve Cumhuriyetçi siyasal kültür, farklı iki 

değerler sistemini temsil etmektedir.231 

 

 Cumhuriyetçiler kamusal alanda dinselliğin daha görünür olmasını talep 

ederken Demokratlar seküler kamusallığı savunurlar. Demokratlar genel refahın daha 

adil şekilde bölüşülmesi amacıyla servetin yeniden dağıtımına ilişkin mekanizmaları 

ve artan oranlı gelir vergisini desteklerler, Cumhuriyetçiler neo-liberal iktisat 

anlayışıyla uyumlu bir paradigma olarak yüksek verginin ekonomiyi iflas 

ettireceğini, devletin piyasanın doğasından kaynaklanan ekonomik eşitsizliklere 

müdahale etmemesi gerektiğini öne sürerler. Demokratlar doğa ve iklim sorunlarıyla 

mücadele edebilmek için ekonomik verimlilikten taviz verilmesini meşru sayarlarken 

Cumhuriyetçiler için bu önerme irrasyonel ve temelsizdir. Cumhuriyetçiler açısından 

güvenlik kaygısının giderilmesi ve terörist gruplarla mücadele edilmesi için iktidarın 

olağanüstü/istisnai yetkilerle donatılması zorunluluktur ve savaş zamanlarında 

hukukun sesi kısılmalıdır, Demokratlar için temel  hak ve özgürlüklere aykırı 

politikalar savaş döneminde bile olunsa hem yasaya hem ahlaka aykırıdır, terör 

sorunun çözümü uluslararası hukuk ve uluslararası örgütlerin devreye sokulmasıyla 

ancak çözüme kavuşturulabilir.232 Sonuç olarak, partilerin temsil ettiği değerler 

 
230 Jo Freeman, “The Political Culture of the Democratic and Republican Parties”, Political Science 

Quarterly, Vol. 101, No. 3, 1986, ss. 327-337. 
231 Dworkin, Is Democracy Possible Here?, ss. 2-3. 
232 Dworkin, 11 Eylül 2001 sonrasında çıkartılan ABD Vatanseverlik Yasası (Patriot Act) sonrasında 

gelişen ve daha sonrasında olağan hukuka aktarılan güvenlik devleti paradigmasına çok güçlü bir 



57 

birbirinden tamamen kopuktur, taraflar müzakereye kapalı bir yerde 

konumlanmaktadır ve siyaset sahnesi savaş alanını andırmaktadır. Farklı iki kültürü 

benimseyenlerden hangisinin sayıca daha fazla olduğunu tespit edip siyasi iktidarın 

yetki ve otoritesini o kültürü temsil edenlere teslim etmeye indirgenmiş bir siyasal-

toplumsal yaşam Dworkin için sorun teşkil etmektedir. Toplumun tartışarak 

birbirlerinin görüşlerini etkileyeceği, kamusal yaşamı zenginleştirebileceği “ortak 

zemin”in yeniden inşası gereklidir.233 

 

Amerikalı düşünür, demokrasiyi istatistik verilerine indirgeyen tezlere karşı 

ortaklık temelinde tartışmacı bir demokratik anlayış geliştirmeye çabalar. Bu 

demokrasi anlayışı için ortaklık kurulacak  ve üzerine tartışmada bulunulacak zemin 

anayasa ve anayasal ilkelerdir. Anayasal metinlerin ahlaki yorumu politik topluluğun 

birlikte yaşama iradesini güçlendirecek, yargı kurumları siyasetin yönetici elitler 

veya kültürel kamplar arasındaki güç savaşını dizginleyerek hak ve ilke temelindeki 

bir anayasal demokrasinin koruyucusu haline gelebilecektir. Paul Starr’ın dikkat 

çektiği üzere Dworkin’in ortaklık demokrasisi vizyonu, liberalleri ve 

muhafazakârları içine alacak şekilde topluluğun müşterek ahlaki ilkelerini 

belirlemeyi hedeflemektedir.234 

 

itiraz yükseltmiştir. Düşünüre göre, ulusal tehdit söz konusuyken dahi sivil özgürlüklerin askıya 

alınması veya durdurulması savunulamaz. Bu politikalar, yalnızca temel insan haklarına aykırı olduğu 

için değil aynı zamanda uluslararası ahlaki düzene saygı duyulmadığı için de utanç vericidir. 

Dworkin, Bush hükümetinin anti-terör politikalarının ABD’yi geri dönülemez şekilde illiberal bir 

devlete dönüştüreceğinden endişelidir. Amerikalı hukuk felsefecisi için Cumhuriyetçi hukukçuların bu 

politikaları meşrulaştırmak için kurdukları özgürlük-güvenlik dengesi argümanı yanıltıcıdır. Söz 

edilmesi gereken denge, çoğunluğun güvenliği ile diğer insanların hakları arasındadır ve bir tarafta 

haklar bulunurken gözetilmesi gereken şey kişisel menfaatler değil, ahlaki ilkelerdir. (Ronald 

Dworkin, “Terror & the Attack on Civil Liberties”, The New York Review of Books, 06.12.2003, 

https://www.nybooks.com/articles/2003/11/06/terror-the-attack-on-civil-liberties/ Erişim Tarihi: 

10.12.2022.) Dworkin’in hedefinde Yüksek Mahkeme’nin başyargıçlığı görevini de üstlenmiş 

William Rehnquist vardır. Rehnquist, kriz zamanlarında ulusal güvenlik ile bireysel hakların 

çatışmasının kaçınılmaz olduğunu, bu durumda haklardan taviz vererek devletin çıkarlarının 

öncelenmesi gerektiğini ileri sürer ve iddiasını ABD’nin hukuki ve politik tarihine, özellikle de İç 

Savaş döneminde başkan Lincoln’un uygulamalarına dayandırır. (William H. Rehnquist, All the 

Laws but One: Civil Liberties in Wartime. Epub Edition, New York: Knoff Publishing, 2007.) 
233 Dworkin, Is Democracy Possible Here?, ss. 1-6. 
234 Starr, ABD’de 2008 seçimlerine giderken yayınlanan Is Democracy Possible Here? kitabından 

yola çıkarak Dworkin’in kamusal felsefesini başkan adaylarından Barack Obama’nın siyasi 

düşünceleriyle karşılaştırır. Starr’a göre Obama’nın liberal inançlara bağlı kalarak muhafazakârların 

da dahil edildiği ortak bir zemin arayışı Dworkin’in felsefi düşünceleriyle benzeşmektedir. 

Dworkin’in muhafazakârlarla liberaller arasındaki bölünmede asgari ortaklık düşüncesi hoşgörü 

ilkesini içerir. Oldukça tartışmalı olan bu iddiaya göre muhafazakârlar her ne kadar dinsel bir 

kamusallığı talep etmekteyseler de en azından ötekilere karşı tahammül etiğinden vazgeçmek taraftarı 

değillerdir. (Starr, Liberalism for Now.) Dworkin bir başka makalesinde ise dini kamusal doktrin 

haline getiren toplulukların hoşgörü bakımından sorunlu olduğunu iddia etmiş, modern toplumlarda 

politik ahlakın seküler bir doktrin olması gerektiğini savunmuştur. (Dworkin, Sovereign Virtue, ss. 

211-212.) Ayrıca Dworkin, 2013’te yayınlanan son eseri Religion Without God’da teizm ile ateizm 



58 

 

1.1.2.5. Hukuk Kurumları ve Anayasa Yargısı 

 

Amerikan siyasal kültürü üzerinde hukuk kurumlarının benzersiz bir etkisi 

olagelmiştir. Bu olguyu ilk fark edenlerden Tocqueville, 19. yüzyılda dahi 

Amerika’da toplumsal yaşamın en kritik yerlerinde çoğu zaman hukukçuların 

bulunduğunu gözlemler. Yine Tocqueville, siyasal sistem içerisinde yargı 

makamlarının azımsanmayacak derecede ön planda olduğunu kaydetmektedir. 

Amerika’da yargının konusu haline dönüşmeyen çok az siyasal sorun 

bulunmaktadır.235 Dworkin de bu iki tespite katılarak hukukçuların ve hukuk 

kurumlarının siyasal kültür üzerinde oynadığı olağanüstü rolü kabul ederken 

mahkemelerin adaletin olduğu kadar siyaset biliminin de “tapınağı” işlevini yerine 

getirdiklerini düşünür.236 Tebaası olduğumuz hukuk imparatorluğunda mahkemelerin 

başkent olduklarını ve bu başkentin prenslerinin de yargıçlar olarak görülebileceğini 

iddia eden Dworkin, bir hukuki olayda verilen kararın siyaset, ekonomi, ahlak gibi 

alanlara uzanan geniş bir etki yaratacağını belirtir.237 

 

Amerika’da yargı kurumlarının siyasal sistemin merkezi unsuru haline 

gelmesinde Federal Yüksek Mahkeme’nin 1803 tarihli Marbury v. Madison kararı 

hem sembolik hem de kavramsal boyutta önemli bir anlam taşır. Anayasal denetime 

anayasa metninde yer verilmemiş olması, bu kararın anayasacılık bakımından kurucu 

mahiyet taşıdığını göstermekte, anayasa yargısının en başta mahkemenin geliştirdiği 

anayasal yorumdan türediğini ortaya koymaktadır.238 Anayasacılık ve yargısal 

denetim fikrinin temellerinin atıldığı bu kararda mahkeme, yasama ve yürütme 

organlarının anayasadaki soyut ahlaki standartlara aykırı bulunan eylem ve 

işlemlerinin mahkeme tarafından geçersiz kılınacağını ilan etmiştir.239 Karar metnini 

 

arasında ahlaksal ve siyasal amaçlar bakımından ortaklık kurmaya çalışmış, her iki inancın da özü 

itibariyle benzer etik ve ahlaki inançlar içeren bir dini itkiyi paylaştıklarını savunmuştur. Dworkin için 

din özgürlüğü, bireylerin etik bağımsızlığı hakkının bir alt türüdür ve özel bir hak kategorisi 

oluşturmamaktadır. (Ronald Dworkin, Tanrısız Din, Çev. İsmet Birkan, İstanbul: Olvido Kitap, 2018, 

ss. 96-107. 
235 Jonathan Sumption, Mahkemelerin Yükselişi. Yasamanın Gerileyişi ve Hukuk Üzerine, Çev. 

Anıl Aygen, Ankara: Lykeion Yayınları, 2021, s. 63. 
236 Ronald Dworkin, “There Oughta Be a Law”, The New York Review of Books, 14.03.1968, 

https://www.nybooks.com/articles/1968/03/14/there-oughta-be-a-law/ Erişim Tarihi: 27.01.2022. 
237 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 506. 
238 Raoul Berger, “Ronald Dworkin’s The Moral Reading of the Constitution: A Critique”, Indiana 

Law Journal, Vol. 72, No. 4, 1997, s. 1111. 
239 Belirtmek gerekir ki, Yüksek Mahkeme’nin Marbury v. Madison kararının yanlış yorumlandığına 

yönelik tezler de bulunmaktadır.  Buna göre Mahkeme’nin kararı yalnızca yasal mevzuatın olaya 

https://www.nybooks.com/articles/1968/03/14/there-oughta-be-a-law/


59 

kaleme alan baş yargıç John Marshall, anayasa metninin yalnızca uyulması 

arzulanılan siyasi ilke ve programlardan ibaret olmadığını, aynı zamanda hukuken 

geçerliliği olan “en üstün temel yasa” olduğunu belirtir. Bir hukuk kuralının 

geçerliliğinden bahsedebilmek için anayasanın çizdiği sınırlar dahilinde hazırlanıp 

hazırlanmadığı denetlenmelidir.240 Dworkin, Marbury v. Madison kararıyla birlikte 

Yüksek Mahkeme’nin kendisini zayıf bir statü ve yetki alanına hapsetmekten 

alıkoyduğuna dikkat çeker. Böylece anayasal hakların bir standarda bağlanmasında 

hukuk kurumlarının yasama ve yürütme erklerinin karşısında bağımsızlaşan bir güç 

kazandığını öne sürer. Düşünür için bu kararla birlikte mahkemenin yetkisinin ne 

olduğu değil fakat bu yetkisini nasıl kullanması gerektiği sorusu esas mesele halini 

almıştır.241 

 

Amerikan anayasası katı anayasa modelinin tipik örneğini oluşturur. 

Anayasanın değiştirilebilmesi için meclis ve senatonun üçte ikisinin önerilen 

düzenlemeyi kabul etmesi, ayrıca eyaletlerin dörtte üçünün bu değişikliği onaylaması 

gerekmektedir. Anayasal metninin kısa ve öz olması, anayasanın değiştirilme 

usulünün sert koşullara bağlanması Federal Yüksek Mahkeme’nin anayasal yorum 

yetkisini kullanmasının önemini artırmaktadır. Yüksek Mahkeme’nin yapısı da 

otoritesinin güçlenmesi bakımından önemli işleve sahiptir. Yargıçlar, görevdeki 

Amerikan başkanının aday göstermesi ve senatonun onaylaması ile seçilmektedirler, 

bu onayla birlikte artık herhangi bir süre sınırı olmaksızın ömür boyu görev yaparlar. 

Dolayısıyla, bir yandan yargıçlar toplumsal-politik meseleler hakkında anayasanın ne 

anlam taşıdığını yorumlayarak hukuki kararlar verirler; diğer yandan yargıçların 

atama işlemlerinden otoritelerine dek güçlü bir siyasi etkinin varlığı göze çarpar.242 

 

Yüksek Mahkeme, İkinci Dünya Savaşı’nın ardından yürütülen hukuk ve 

politika tartışmalarında, mahkemede oluşan yargıç kompozisyonu ve mahkemenin 
 

uygulanmadan evvel anayasaya uygunluğunun denetlenmesini ifade etmektedir. Ancak daha sonra, 

özellikle İç Savaş sonrası Yeniden Yapılandırma Dönemi’nde muhafazakâr Yüksek Mahkeme, 

köleliği ve ırksal eşitsizliği ortadan kaldırmayı amaçlayan anayasal hükümlere rağmen ırkçı yasaların 

anayasal olduğuna karar vermiştir.  Böylece yargısal denetim yerini Mahkeme’nin anayasallığın nihai 

belirleyicisi konumuna yükseldiği “yargısal üstünlüğe” (judicial supremacy) bırakmıştır. (Samuel 

Moyn, Hearing on “The Court’s Role in Our Constitutional System”, 30.06.2021, 

https://www.whitehouse.gov/wp-content/uploads/2021/06/Moyn-Testimony.pdf, ss. 6-7, Erişim 

Tarihi: 02.08.2022.) 
240 Taylan Barım, Anayasa Yargısının Demokratik Meşruiyeti, İstanbul: On İki Levha Yayıncılık, 

2016, ss. 135-139. 
241 Ronald Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, Çev. Ertuğrul Uzun, İstanbul: Nora Kitap, 2018, ss. 

444-445. 
242 Göze, Siyasal Düşünceler ve Yönetimler, ss. 552-553. 

https://www.whitehouse.gov/wp-content/uploads/2021/06/Moyn-Testimony.pdf


60 

yıllar içerisinde verdiği kararlar dikkate alınarak dönemsel bir tasnife tâbi 

tutulmaktadır: Warren Mahkemesi (1953-1969), Burger Mahkemesi (1969-1986), 

Rehnquist Mahkemesi (1986-2005) ve sürmekte olan Roberts Mahkemesi. Warren 

Mahkemesi, Demokrat Parti’nin başkanlık koltuğunu uzun süre (1933-1953) elinde 

tutmasıyla birlikte liberal hukuk düşüncesini benimsemiş yargıçların mahkemeye 

atanmasıyla şekillenmiştir. Bu dönemde bireysel haklar genişletilmiş, toplumsal 

eşitsizliklerle mücadelede önemli emsal kararlara imza atılmıştır. “Anayasal 

devrimin yürütücüsü” olarak itibar gören, Dworkin’in de “anayasal yapının 

çalıştığını gösteren parlak örnekler”243 sözleriyle överek “anayasal felsefesini” 

sahiplendiği244 Warren Mahkemesi’nin kararlarında belirleyici temayı eşitlik ilkesi 

oluşturur.245 Özellikle ırksal eşitlik konusunda Brown v. Board of Education, politik 

eşitlik bakımından ise Baker v. Carr kararlarıyla büyük çapta toplumsal-siyasal 

değişime alan açılmıştır. 

 

1954 tarihli Brown v. Board of Education davasında Mahkeme, kamusal 

mekanlarda ırksal ayrımcılığın önüne geçilmesi yönünde önemli bir aşama 

kaydederek 19. yüzyıl sonunda kabul edilmiş “eşit ama ayrı” içtihadını hükümsüz 

kılar.246 Kararda, Afrikalı-Amerikalılar ile beyaz öğrencilerin benzer nitelikte eğitim 

olanaklarıyla donatılsalar dahi farklı eğitim kurumlarında okutulmalarının eşitlik 

ilkesine aykırı olacağı kabul edilmiştir. Brown kararı ırkçılıkla mücadelenin hukuki-

ideolojik alt yapısını sağlamlaştırmıştır. Dworkin, Mahkeme’nin Brown kararıyla 

birlikte ABD’de kapsamlı bir toplumsal devrimin başladığını belirtir ve o ana dek bu 

büyüklükte bir hadiseye başka hiçbir siyasal kurumun öncülük yapmamış olduğuna 

dikkat çeker.247 Bu bağlamda, artık yurttaşlar siyasi iddialarını anayasal çerçevede 

öne sürerek daha yoğun düzeyde mahkemelere başvurmaya başlamışlardır.248 

 

Başkan Warren’ın kendi görev döneminde verdikleri en önemli karar olarak 

işaret ettiği Baker v. Carr (1962) davasında ise Mahkeme, seçim yasalarının 

 
243 Ronald Dworkin, “The Moral Reading of The Constitution”, The New York Review of Books, 

21.03.1996, https://www.nybooks.com/articles/1996/03/21/the-moral-reading-of-the-constitution/ 

Erişim Tarihi: 09.01.2022. 
244 Dworkin, Taking Rights Seriously, ss. 131-132. 
245 Michael J. Graetz/Linda Greenhouse, The Burger Court and the Rise of the Judicial Right, New 

York: Simon & Schuster, 2017, s.  10. 
246 Brown v. Board of Education of Topeka, 347 U.S. 483, 17.05.1954. 
247 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 20. 
248 Mark Tushnet, “Brown v. Eğitim Kurulu Davası”, Irkı Mahkemeye Çıkarmak: Amerikan 

Tarihinde Hukuk ve Adalet, Der. Annette Gordon-Reed, Çev. Ertuğrul Uzun, İstanbul: Zoe Kitap, 

2021, ss. 209-231. 

https://www.nybooks.com/articles/1996/03/21/the-moral-reading-of-the-constitution/


61 

uygulanmasında başvurulan tedbir ve politikaların salt siyasi bir mesele olmadığını 

ve anayasal denetimin konusu içerisinde değerlendirileceğini kabul etmiştir. Siyaset 

ve hukuk kurumlarının görev alanını tayin eden politika-hukuk ayrımında “siyasal 

çalılık (political thicket) doktrini” Mahkeme’nin Baker kararıyla hukuk lehine 

genişletilmiştir. Bundan önceki içtihadında Mahkeme, yasama meclislerinin ve 

yürütme gücünü kullanan makamların görev alanına giren örneğin seçim çevrelerinin 

düzenlenmesi gibi bir konuda yargıçların denetimden kaçınması gerektiğine 

hükmetmişti. Ancak Bakker kararıyla birlikte bu emsal karar geçersiz kılınmış, 

politik eşitliği ilgilendiren temsilde adalete dair bir konunun Anayasanın 14. 

Değişikliğinde yer alan “eşit koruma ilkesi”yle yakından ilişkili olduğu tespiti 

yapılmıştır. Mahkeme, anayasal yorumun gereği olarak yasama ve yürütme 

erklerinin kendilerine tanınan görev ve yetkileri kullanıp kullanmadığı ve bu 

bağlamda erklerin sınırı aşıp aşmadıklarını denetleyebileceğini ifade etmiştir.249 

Mahkemenin benimsediği bu hak temelli politika felsefesi dili Dworkin’in anayasal 

demokrasi teorisinde sahneye çıkacaktır. Dworkin, siyaseti tanzim eden ve  yönetici 

sınıfları belirleyen bir konunun politik eşitlik temelinde düzenlenmesini demokrasi 

teorisinin merkezine yerleştirerek hukuk-politika ilişkisinde hukuka siyasetin 

oyunları belirlenirken ilkesel yaklaşımla müdahil olma görevi yüklemiştir.  

 

Hukuku hayatın her alanına nüfuz eden bir anlayış içerisinde sunan Dworkin’in 

güçlü yargısal denetim yaklaşımı, Warren Mahkemesi’ne karşıtlığıyla ünlenen 

günümüzün Yüksek Mahkemesi’nde gerileyecek ve siyasal çalılık doktrini yeniden 

canlanacaktır. Çünkü Yeni Sağ’ın hukuk öğretisinin egemenliğinde yargı geriye 

çekilerek yetkisini eyaletlerin yasama meclislerine ve de yürütme erkinin terörizm 

yasalarına bırakacaktır.250 Bu, Dworkin için anayasal adaletin kısıtlanması ve 

anayasal bütünlüğün yerinden edilmesi anlamını taşımaktadır. 

 

Warren Mahkemesi’nin tutarlı bir şekilde benimsediği liberal anayasalcılık 

yorumu, muhafazakâr ideolojiye sahip kişilerin mahkemeye karşı büyük bir öfke 

 
249 The Editors of Encyclopaedia Britannica “Baker v. Carr”, Encyclopedia Britannica, 9 May. 2017, 

https://www.britannica.com/event/Baker-v-Carr.  Son Erişim Tarihi: 27.10.2021; Anton Cooray, 

“Entering the Political Thicket: The Role of the Judiciary as an Arbiter in Relation to Making and 

Implementation of Public Policy”, The Culture of Judicial Independence, Ed. Shimon Shetreet, 

Boston: Brill Nijhoff, 2014, s. 200. 
250 Michael Wilkinson, “The New Right Wants Activist Judges to Rule, Not the People”, Jacobin, 

05.03.2023, https://jacobin.com/2023/03/new-right-judicial-system-constitution-executive-populism-

democracy Erişim Tarihi: 01.04.2023. 

https://www.britannica.com/event/Baker-v-Carr.
https://jacobin.com/2023/03/new-right-judicial-system-constitution-executive-populism-democracy
https://jacobin.com/2023/03/new-right-judicial-system-constitution-executive-populism-democracy


62 

duymasına yol açar. Dworkin’in de aktardığı üzere, 1968 yılında yapılan başkanlık 

seçimlerinde Cumhuriyetçi Parti adayı Richard Nixon’ın, seçim kampanyasındaki 

vaadi mahkemeye kendi hukuk öğretisini takip edecek yargıçlar atamak olmuştur. 

Muhafazakarlara göre Mahkeme, yargısal denetim yetkisini aşarak yasama organı 

gibi hareket etmekte, anayasanın sınırlarını tanımaksızın yeni hak başlıkları 

üretmektedir ve yargısal aktivizm olarak adlandırılan bu yaklaşım anayasal 

demokrasiyi tehdit etmektedir.251 

 

Earl Warren’ın ardından göreve gelen Warren Burger başkanlığındaki Yüksek 

Mahkeme, literatürde genellikle geçiş mahkemesi veya ılımlı bir mahkeme olarak 

tanımlanmaktadır. Burger Mahkemesi, kürtaj hakkına anayasal koruma getiren Roe 

v. Wade gibi kararlarıyla liberal yorumu takip etmiş, öte yandan ceza hukuku 

reformları, ırksal eşitlik, ekonomik eşitlik gibi başlıklarda muhafazakâr yorum 

anlayışına kısmen dönüş yapmıştır.252 Burger Mahkemesi’ni izleyen Rehnquist ve 

Roberts Mahkemeleri’nde Cumhuriyetçi Parti’den seçilen ABD başkanlarının atadığı 

yargıçlar ağırlık kazanmış, anayasal yorum gitgide daha sert bir şekilde muhafazakâr 

tona bürünmüştür. Warren Mahkemesi’nin liberal aktivizmine tepki olarak 

azınlıkların/dezavantajlı grupların haklarını sınırlandıran, sanık haklarını daraltan, 

siyasal meselelere müdahil olan muhafazakâr bir yargısal aktivizm gelişmiştir.253 

Keza son dönemde Roberts Mahkemesi, kürtajı anayasal bir hak olarak tanıyan Roe 

ve Casey içtihatlarını hükümsüz kılmış, din ve vicdan özgürlüğünü kilise-devlet 

ayrımı ilkesini zayıflatmak pahasına genişletmiştir.254 

 

Dworkin, Yüksek Mahkeme’nin anayasal yorumunun kısa sürede yapmış 

olduğu bu salınım karşısında demokrasi ve anayasacılığa ilişkin bakış açılarının ters 

yüz olduğuna dikkat çeker. Liberal yorumun egemen olduğu dönemde 

muhafazakârlar, yargının demokratik karar alma mekanizmaları önünde bir engel 

 
251 Dworkin, Taking Rights Seriously, ss. 131-132; Graetz/Greenhouse, a.g.e., s. 11. 
252 Graetz/Greenhouse, a.g.e., ss. 18-20. 
253 Larry D. Kramer, “No Surprise. It's an Activist Court”, The New York Times, 12.12.2000 

https://www.nytimes.com/2000/12/12/opinion/no-surprise-it-s-an-activist-court.html Erişim Tarihi: 

10.02.2022. 
254 Dini eğitimin kamusal finansmanına ilişkin davada, devlet okullarının bulunmadığı kırsal 

bölgelerde dini eğitim veren özel okulların devletin sağladığı fondan yararlanamamasını Yüksek 

Mahkeme, ayrımcılık olarak değerlendirmiştir. (Bkz. Carson v. Makin, Başvuru No: 20-1088, Karar 

Tarihi: 21.06.2022.) Bir diğer tartışmalı kararında Mahkeme, devlet okulunda görev yapan bir spor 

koçunun öğrencileriyle toplu dua ettiği için işine son verilmesini din ve vicdan özgürlüğü hakkının 

ihlali olarak yorumlamıştır. (Bkz. Kennedy v. Bremerton School District, Başvuru No: 21–418, Karar 

Tarihi: 27.06.2022.) 

https://www.nytimes.com/2000/12/12/opinion/no-surprise-it-s-an-activist-court.html


63 

teşkil ettiğini ve yargıçların hukuku kendi kişisel ahlaki tercihlerine uydurduklarını 

ileri sürmüşlerdir. Muhafazakâr anayasacılığın hakimiyetiyle birlikte liberal hak 

kazanımlarından geriye gidilmesi karşısında liberaller ve ilericiler, mahkemenin 

sistemdeki üstün otoritesini sorgularak güçlü yargısal denetimin demokrasiyle 

bağdaşmadığı yönünde tezleri daha fazla dile getirmeye başlamışlardır.255 

 

Yüksek Mahkeme’nin siyasal sistemdeki belirgin rolü juristokrasi (yargıçlar 

yönetimi) eleştirilerini beraberinde getirir. İngiliz hukukçu Jonathan Sumption, 

Amerikan yüksek yargı modelinin üstün donanımları haiz ve aynı zamanda hem 

seçmen hem politikacılar karşısında özerkleşmiş yargıçların doğru kararlar 

verebileceği inancına dayandığını iddia eder. Diğer deyişle, çoğunluğun tahakkümü 

ve siyaset elitlerinin kendi çıkarlarını öncelemesi problemleri karşısında bireylerin 

temel hak ve özgürlüklerinin ancak mahkemeler nezdinde korunabileceği düşüncesi 

yargı mekanizmasının aşırı güçlenmesine yol açmıştır. Yargıçlara devredilen bu güç 

nedeniyle politik süreçler marjinalleştirilerek yasama yetkisinin Yüksek 

Mahkeme’ye doğru kaydırılması olağan hale getirilmiştir.256 Amerikan siyasal 

kültüründeki yargı modelinin tam karşısında İngiliz parlamenterizm modeli 

bulunmaktadır. İngiliz modeli siyasete ve siyasal araçlara dayalı anayasacılık 

öngörürken Amerikan modeli hukuka ve yargısal denetime dayalı anayasacılık 

esasından yola çıkmaktadır. Hukuka dayalı modelde, yargı insan haklarının ve 

anayasal değerlerin korunması görevini bizzat üstlenmektedir.257  

 

İngiltere’de uzun yıllar yaşamış ve burada hukuk felsefesi dersleri vermiş olan 

Dworkin, bireysel hak merkezli, hukuk kurumlarının anayasal denetime hakim 

olduğu Amerikan geleneğini değerli bulurken, grupların ve kolektif refahın 

öncelendiği, siyaset kurumlarının birincil statüde olduğu İngiliz geleneğine yabancı 

kalacaktır. Nitekim Dworkin, Dan Priel’in tespit ettiği üzere, ABD’deki anayasal 

davalar hakkında pek çok makale kaleme alırken İngiltere’deki anayasal meselelere 

fazla eğilmemiştir. Yalnızca bir keresinde İngiliz anayasacılığı konusundaki bir 

tartışmaya müdahil olan düşünür, burada Amerikan sisteminden övgüyle 

 
255 Dworkin, Is Democracy Possible Here?, ss. 135-138. 
256 Sumption, a.g.e., ss. 67-69. 
257 Bertil Emrah Oder, “Anayasa Nedir? Anayasacılık Nedir?”, Türkiye’nin Anayasa Gündemi, Der. 

İbrahim Kaboğlu, İstanbul, İletişim Yayınları, 2018, s 27. 



64 

bahsederken İngiltere’nin de Haklar Bildirgesi’ne ihtiyaç duyduğunu ve gerçek bir 

demokrasi için yargı denetiminin güçlendirilmesi gerektiğini dile getirir.258  

 

Dworkin’in karşısında, anayasa yargısının işlevi ve sınırları konusunda 

ABD’de yürütülen kamusal tartışmalarda Yüksek Mahkeme’nin gücünü anti-

demokratik bulan yaklaşımlar da öne sürülmektedir. Amerika’daki güncel yargı 

reformu tartışmalarının en etkin katılımcılarından eleştirel hukuk teorisyeni Samuel 

Moyn, liberal ve sol çevrelerde Warren Mahkemesi’ne duyulan özlemin yersiz bir 

kuruntu olduğunu savunarak yargının demokratik düzende bir kült haline 

getirilmemesi gerektiğini ifade eder. Yazar, Warren dönemi Yüksek Mahkemesi’nin 

siyasal tarihte bir sapmadan öteye geçemediğini belirtir.259 Moyn, yargıçların 

partizanca hareket ettiklerini ve eşitlikçi hak kazanımlarının mahkemenin yapısının 

değişmesiyle birlikte kısa sürelerde geri alındığını tespit ederek yargıçların anayasayı 

yorumlama yetkisinin katı sınırlarla kayıtlanması gerektiğini ifade eder.260 

 

Warren Mahkemesi döneminde federal mahkemelerde yargıçlık yapmış ve hem 

verdiği kararlarla hem de  çeşitli dergilerde yazdığı yazılarla ün toplamış Learned 

Hand, Amerikan hukuk öğretisinde yargısal sınırlandırma (judicial constraint) 

görüşünün saygın temsilcilerindendir.261 Hand, anayasal ilkeleri ahlaki açıdan 

okuyarak aktivist kararlar veren Yüksek Mahkeme’yi “Platoncu muhafızlara” 

benzetir. Cumhuriyetçi ethos’a bağlı olan Hand, özgürlüğün yurttaşların kalbinde 

yatması gerektiğini, aksi halde hiçbir anayasa, yasa veya mahkemenin özgürlükleri 

korumasının mümkün olmadığını savunur. Yargıçlar tarafından yönetilen bir 

 
258 Dan Priel, “Is There One Right Answer to the Question of the Nature of  Law?”, Philosophical 

Foundations of the Nature of Law , Ed. Wil Waluchow/Stefan Sciaraffa, Oxford, UK: Oxford 

University Press, 2013, ss. 323-324. 
259 Ben Burgis, “The Supreme Court Is an Antidemocratic Monstrosity. We Should Break Its Power”, 

Jacobin, 01.02.2022, https://jacobinmag.com/2022/02/judicial-review-democracy-liberals-minorities-

breyer-warren-biden Erişim Tarihi: 01.02.2022. 
260 Samuel Moyn, “Resisting the Juristocracy”, Boston Review, 05.10.2018, 

https://bostonreview.net/law-justice/samuel-moyn-resisting-juristocracy Son Erişim Tarihi: 

28.10.2021; Samuel Moyn, “The Court Is Not Your Friend”, 

https://www.dissentmagazine.org/article/the-court-is-not-your-friend Erişim Tarihi: 29.07.2021. 
261 Learned Hand, Dworkin’in hayatında özel bir yer tutmaktadır. Dworkin hukuk fakültesinden 

mezun olduktan sonra bir yıl Hand’in yargıç kâtipliği görevini üstlenir. Bu dönemde yargıç Hand’in 

hukuk öğretisinden oldukça etkilenen ve yıllar sonra kendisinin vefatının ardından yazdığı yazıya Bay 

Özgürlük (Mr. Liberty) başlığını atan Dworkin, anayasal denetim konusunda ise kendisiyle 

anlaşamayacaktır. Dworkin ile Hand anayasanın soyut hükümler içerdiği, bu hükümlerin uygulamaya 

geçirilirken yorumlanması gerektiği ve yorumun bütünlük idealini hedeflemesi gerektiği konusunda 

hem fikirdirler. Fakat Hand nihai yorumun ve özgürlüklerin korunması ödevinin yasama organına 

bırakılması gerektiğini düşünürken, Dworkin yargıçların yorumuna üstünlük tanır. (Ronald Dworkin, 

“Mr. Liberty”, The New York Review of Books, https://www.nybooks.com/articles/1994/08/11/mr-

liberty/?lp_txn_id=1369217 Erişim Tarihi: 30.07.2022.) 

https://jacobinmag.com/2022/02/judicial-review-democracy-liberals-minorities-breyer-warren-biden
https://jacobinmag.com/2022/02/judicial-review-democracy-liberals-minorities-breyer-warren-biden
https://bostonreview.net/law-justice/samuel-moyn-resisting-juristocracy
https://www.dissentmagazine.org/article/the-court-is-not-your-friend
https://www.nybooks.com/articles/1994/08/11/mr-liberty/?lp_txn_id=1369217
https://www.nybooks.com/articles/1994/08/11/mr-liberty/?lp_txn_id=1369217


65 

toplumda bireyler kamusal kararlarda payları olduğu duygusunu yitireceklerdir. 

Hand, oy kullanmanın bile toplumda müşterek sorumluluk duygusunu diri tuttuğunu, 

anayasanın nihai okumasının ancak halkın temsilcileri olan yasama meclisleri 

tarafından yapılması gerektiğini ifade eder.262 

 

Şeyla Benhabib de hak ve özgürlüklerin genişletilmesi için parlamentolarda 

uzun süren mücadeleler verilerek bir konsensüs elde edildiğinde, hak kazanımlarının 

daha sağlam ve istikrarlı bir yapıya kavuşabildiğine dikkat çeker. Hukuk 

kurumlarının içtihatları sayesinde ele edilen haklar ise daha kırılgan olmaktadır.263 

Dworkin’in de odağında olan ve Amerikan siyasetinin son yarım yüzyılına 

damgasını vuran264 kürtaj tartışması bu bağlamda örnek gösterilebilir. Fransa ve 

İspanya gibi Katolik nüfusun yoğun olduğu ülkelerde uzun süreler boyunca verilen 

parlamento mücadelesiyle kürtaj hakkının kabul edilmesi buralarda daha sağlam ve 

gerçek bir toplumsal mutabakatın varlığını göstermektedir. Oysa ABD’de bu hak 

yargısal faaliyet sayesinde anayasal düzeyde tanındığı için yoğun tartışmalar 

yaşanmış, reaksiyoner bir tepki doğmuştur.265 Hatta Joel Alicea’ya göre Roe 

içtihadını ardından muhafazakâr hukuk bilimciler bu “yenilgi”yi tersine çevirecek bir 

anayasal teori (orijinalizm) geliştirme yoluna gitmişlerdir.266 Aşırı muhafazakâr 

yargıçların çoğunluğu elde ettiği güncel mahkeme kompozisyonunda kürtaj hakkının 

tehlikede olduğu endişeleri haklı çıkmış, 24 Haziran 2022 tarihinde yayınlanan 

Dobbs kararıyla Roe içtihadı hükümsüz kılınarak eyaletlerin keyfi şekilde kürtaj 

hakkını sınırlaması veya yasaklamasının önünde hukuki bir engel kalmamıştır.267 

 

Sonuç olarak, Amerikan siyasal kültürü üzerinde hukuk kurumlarının, özellikle 

de Yüksek Mahkeme’nin etkisi oldukça yüksek bir düzeydedir. Bu bağlamda 

demokratik bir yönetimde anayasal yorumun sınırları ve yargıçların demokratik 

 
262 Gerald Günther, Learned Hand: The Man and The Judge, Second Edition, New York: Oxford 

University Press, 2011, ss. 567-568; Learned Hand, “The “Spirit of Liberty” Speech”, 1944, 

https://www.btboces.org/Downloads/1_The%20Spirit%20of%20Liberty%20by%20Learned%20Hand

.pdf Erişim Tarihi: 31.07.2022. 
263 Seyla Benhabib, “A Militant Defence of Democracy in Hard Times”, Philosophy&Social 

Criticism, Vol. 47, No. 1, 2021, ss. 10-11. 
264 Sue Halpern, How Republicans Became Anti-Choice”, The New York Review of Books, 

08.10.2018, https://www.nybooks.com/articles/2018/11/08/how-republicans-became-anti-choice/ 

Erişim Tarihi: 29.06.2022. 
265 Benhabib, A Militant Defence of Democracy in Hard Times, s. 11. 
266 J. Joel Alicea, “An Originalist Victory”, City Journal, 24.06.2022, https://www.city-

journal.org/dobbs-abortion-ruling-is-a-triumph-for-originalists Erişim Tarihi: 26.06.2022. 
267 Dobbs v. Jackson Women's Health Organisation, Supreme Court of the United States, No. 19-

1392, 24.06.2022. 

https://www.nybooks.com/articles/2018/11/08/how-republicans-became-anti-choice/
https://www.city-journal.org/dobbs-abortion-ruling-is-a-triumph-for-originalists
https://www.city-journal.org/dobbs-abortion-ruling-is-a-triumph-for-originalists


66 

meşruiyet açısından ifade ettikleri anlam önem taşımaktadır. Ayrıca bu tartışmalar, 

yurttaşların politik katılımının ve tartışmacı kamusal kültürün hangi kurumlarda, ne 

düzey ve standartlarda yürütülebileceği sorularını da gündeme getirir. Dworkin’in 

anayasal demokrasi teorisi, parlamentoya nispetle mahkeme salonlarına büyük bir 

güven beslemektedir. Mahkemelerin “ilke forumu” olarak işlemesinin Dworkin için 

iki ana sebebi olduğu söylenebilir: İlk olarak, yurttaşların yargıçlara siyasi elitlere 

nazaran daha kolay ve doğrudan şekilde erişebileceklerini düşünür. Siyasi 

hizipleşmeler ve elitler arası çatışmalar arasında, yurttaşların demokratik siyasetteki 

etkinliği küçülmektedir. Diğer neden, mahkemelerde tartışmaların manipüle edilme 

ihtimalinin daha düşük olmasıdır. Yargı faaliyetinde argümantatif bir gerekçe sunma 

zarureti bulunur, siyaset kurumunda ise böyle bir gerekçe şartı aranmaz. Gerekçenin 

ortaya konulduğu yerde argümanların kalitesi artar, eleştiriye imkan açılır, kararın 

doğru olup olmadığına dair akıl yürütme fırsatı doğmuş olur.268 Belirtmek gerekir ki, 

Dworkin’in Yüksek Mahkeme’ye ve anayasa yargısına duyduğu güvenin gerisinde 

ABD’de New Deal dönemindeki anayasal gelişmeler ve 1945 sonrası refah 

devletinin eşitlikçilik ideali önemli bir yer tutmaktadır. Bu bakımdan dönemin 

toplumsal-politik düzenini anlayabilmek için bu tarihsel süreci açıklamak faydalı 

olacaktır. 

 

1.1.3. Refah Devletinin Yükselişi ve New Deal Liberalizmi 

 

1.1.3.1. Keynesyen Refah Devletinin Kurumsallaşması ve Sosyal 

Adalet Kavramının Ortaya Çıkışı 

 

20. Yüzyılın hukuki, politik, sosyo-ekonomik kural ve kurumlarının ortaya 

çıkmasında iki dünya savaşı arası dönemde yaşanan 1929 Büyük Buhranı’nın kayda 

değer nispette etkileri bulunmaktadır. Tarihin en ağır ve yıkıcı ekonomik krizlerinden 

biri olarak değerlendirilen 1929 Buhranı, 19. yüzyıla rengini veren piyasa sistemini 

derinden sarsmış ve bu sistemin temel varsayımlarının sorgulanmasına yol açmıştır. 

Bu ekonomi-politik sorgulamadan neşet eden eşitlikçi ve kamucu programlar birçok 

çağdaş liberal gibi Dworkin’in de liberalizm teorisinde yankısını bulacaktır. 

 

 
268 Dworkin, Mr. Liberty. 



67 

Küresel kapitalizmin dinamiklerinin geliştiği 19. yüzyılda sermayenin 

tekelleşmesi, devlet aygıtının aşırı bürokratikleşmesi neticesinde eşitsizliğin, sürekli 

işsizliğin ve yoksulluğun hızla artması olguları gün yüzüne çıkar.269 Birinci Dünya 

Savaşı ile birlikte mevcut siyasi ve ekonomik düzenin meşruiyetini yitirdiği, sağlıklı 

şekilde yürütülme imkanının sona erdiği düşüncesi yavaş yavaş gelişmektedir. 20. 

Yüzyıla ekonomi bağlamında laissez-faire kapitalizminin, siyasi açıdan da liberal 

devlet anlayışının gözden düştüğü bir vasatta girilir.270 Ekonomik krizin doruk 

noktasına tırmandığı 1920’lerin sonları ve 1930’ların başlarında dünya ekonomisi o 

zamana dek eşi benzeri görülmedik bir resesyon (durgunluk) dalgasına girerken 

klasik iktisat teorilerinin kriz karşısında yetersiz kaldığı görüşü genel kabul görmeye 

başlar.271 

 

Bu koşullar altında İngiliz iktisatçı John Maynard Keynes, istikrarsızlığın ve 

sürekli işsizliğin pazar ekonomisinin mevcut yapısından kaynaklandığını ileri sürer. 

Tam istihdam koşullarının gerçekleştirilebilmesi için devletin doğrudan doğruya 

kamusal harcamalara girişmesi, sosyal programlar yürütmesi ve gelir eşitsizliğini 

azaltması gerekmektedir. Keynes, sosyo-ekonomik yeniden dağıtımı ve ekonomik 

müdahaleciliği teorisinin içerisinde düzenleyerek kapitalist sistemin kusurlarını tamir 

etmeyi amaçlar.272 

 

Keynesyen refah devleti özellikle İkinci Dünya Savaşı’nın ardından tüm 

dünyada hâkim paradigma konumuna yükselmiştir. Ekonomi bakımından, piyasanın 

kendi kendine işleyen bir yapı olduğu fikri artık rağbet görmemektedir. Devlet teorisi 

açısından ise, devletin işlevini yalnızca güvenlik ve yargı meseleleri ile sınırlayan, 

adalet problemine yaklaşımı yasal biçimselciliğin ötesine geçemeyen klasik liberal 

devlet teorisi geride bırakılmıştır. İkincisi, demokratik devletlerde ekonomi-politika 

arasında ayrım yapılmasının sorunlu olduğu anlaşılmıştır. Bu doğrultuda bir yandan 

sosyal-ekonomik hakların anayasal belgeler ve uluslararası sözleşmeler vasıtasıyla 

 
269 Alev Özkazanç, Siyaset Sosyolojisi Yazıları: Yeni Sağ ve Sonrası, Ankara: Dipnot Yayınları, 

2010, s. 26, Allison McNeill/Sharon M. Hanes, Great Depression and New Deal: Biographies, 

Michigan: The Gale Group, Inc., 2002, ss. ix-x; Pierre Delfaud, Keynes ve Keynesçilik, Çev. İsmail 

Yerguz, Ankara: Dost Kitabevi, 2010, ss. 26-31.. 
270 Karl Polanyi, Büyük Dönüşüm: Çağımızın Siyasal ve Ekonomik Kökenleri, Çev. Ayşe Buğra, 

15. Baskı, İstanbul: İletişim Yayınları, 2020, ss. 35-56. 
271 Eric Hobsbawm, Kısa 20. Yüzyıl 1914-1991: Aşırılıklar Çağı, Çev. Yavuz Alogan, İstanbul: 

Sarmal Yayınevi, 1996, s. 112. 
272 Pierre Rosanvallon, Refah Devletinin Krizi, Çev. Burcu Şahinli, Ankara: Dost Kitabevi, 2004, ss. 

43-45; Gülten Kazgan, İktisadi Düşünce veya Politik İktisadın Evrimi, 18. Basım, İstanbul: Remzi 

Kitabevi, 2012, ss. 220-221. 



68 

tanınması yoluna gidilmiştir273; diğer yandan sendikalaşma artmış, işçi sınıfının 

talepleri demokratik alanda meşru tartışma konularından biri olarak gündeme 

getirilmeye başlanmıştır. Refah devletlerinde emek-sermaye çatışmasının 

bağdaştırılması politikanın asli konularındandır.274  

 

Norman Barry, 1945 sonrası dönemde kurulan geniş ideolojik konsensüsün 

dayandığı temel değerin sosyal adalet kavramı olduğuna dikkat çeker. Bu doğrultuda, 

sosyal ve ekonomik hayatın düzenlenmesinde devlete aktif rol biçen, ortak iyiyi 

geliştirmek için devletin kaynak ve refah sunması gerektiğini kabul eden bir sosyal 

demokrasi paradigması oluşturulmuştur.275 

 

Refah devletleri üzerine önde gelen sınıflandırma çalışmalarından birisine 

Danimarkalı sosyal bilimci Gøsta Esping-Andersen imza atmıştır. Esping-Andersen, 

tüm dünyada geçerli olan tek tipte bir refah devleti anlayışının bulunmadığına dikkat 

çekerek refah devleti rejimlerinin liberal, muhafazakâr-korporatist, sosyal demokrat 

olmak üzere üç kategoriye ayrılabileceğini öne sürer. Kıta Avrupası’nda gelişen 

korporatist refah rejimleri, mutlakiyetçi devlet anlayışının mirası olan korumacı 

politikalara dayanır. Bu rejimlerde sosyal haklar sınıf ve statü bazlı dağıtılır, 

hiyerarşik konumlar muhafaza edilir ve aile, kilise gibi geleneksel kurumlar 

vasıtasıyla dağıtım mekanizmaları işletilir. Dağıtımda başat aktör piyasa olmaktan 

çıkartılır ve korporasyonlar, mesleki dayanışma örgütlenmeleri aracılığıyla sosyal 

sigorta planları sağlanır. Sosyal demokrat refah rejimlerine gelindiğinde bunlar 

İskandinav ülkelerinde güvence altına alınan ve evrensel ilke, esaslar üzerinden 

yürütülen yasa ve politikaları kapsarlar. İskandinav ülkelerinde (ve kısmen ABD’de 

New Deal döneminde) sosyal eşitlik ve yeniden dağıtım mekanizmaları yerleşik hale 

getirilmiş ve her yurttaşın yararlanabileceği refah politikaları belirlenmiştir. Sosyal 

demokrat refah rejimlerinde bireylerin hem piyasadan hem geleneksel kurumlardan 

özgürleşmesi, bağımsızlık kazanması amaçlanır. Liberal refah rejimlerinde başat 

aktör piyasadır. ABD’nin tipik bir modelini sunduğu bu rejimlerde sosyal hak ve 

yardımlar yalnızca ihtiyaç sahibi olduğu kanıtlanan kimselere götürülür. Bu 

 
273 Sosyal hakların uluslararası hukuk düzeyinde ve anayasal norm olarak tanınması konusundaki 

tarihsel süreç ve öğretideki kavramsal açıklamalar bkz. Bülent Tanör, Anayasa Hukukunda Sosyal 

Haklar, 2. Baskı, İstanbul: On İki Levha Yayınları, 2022, ss. 97-112. 
274 Süleyman Özdemir, Küreselleşme Sürecinde Refah Devleti, Genişletilmiş 2. Baskı, İstanbul: 

İstanbul Ticaret Odası Yayınları, 2007, ss. 182-184. 
275 Norman P. Barry, Yeni Sağ, Çev. Cevdet Aykan, Ankara: Tisamat, 1989, ss. 1-9. 



69 

bağlamda, piyasa birincil aktör olma konumunu sürdürürken piyasa şartlarında 

yeterli yaşam standartlarına ulaşamamış kimselere sınırlı bir refah aktarıldığı 

gözlemlenir.276 

 

1.1.3.2. New Deal Liberalizminin Gelişimi ve Eşitlikçi Liberal 

Politika Savunusu 

 

ABD’de 1933 yılında Büyük Buhran’dan çıkış için Başkan Franklin Roosevelt 

tarafından New Deal (Yeni Düzen/Yeni Anlaşma) politikaları henüz Keynesyen 

iktisat teorisi bütünlüklü bir şekilde formüle edilmeden evvel bu teorinin kimi 

unsurları somut koşullara çözüm üretebilmek amacıyla uygulamaya konulmuştur.277 

New Deal programı dönemin koşullarının dayattığı zorunlulukları yasallaştıran acil 

eylem planı ve kimi yazarlara göre kriz dönemiyle sınırlı geçici model 

niteliğindedir.278 Başlangıçta, federal hükümetin ekonomi üzerindeki kontrol ve 

denetimi artırılmış, geniş bir kamusal harcama ve kalkınma planı uygulamaya 

konularak istihdam oranı artırılırken işsizlik geriletilmiştir. Yine sosyal güvenlik 

yasaları doğrultusunda işsiz, yoksul, engelli vs. yardıma muhtaç kişilere ekonomik 

yardımlar sağlanmış, sigorta güvencesi tanınmıştır.279 

 

New Deal politikalarıyla birlikte Dworkin’in de savunucusu olduğu Amerikan 

liberalizminin çehresi değişir. Bireysel mülkiyetin korunmasının tüm hakların 

temelini teşkil ettiği ve devletin ekonomik yaşama müdahale etmemesi gerektiği 

şeklindeki klasik liberal varsayım yerinden oynatılmıştır. 1945-1960 arası dönemde 

Keynesyen refah devleti kurumsallaşırken sosyal güvenlik sistemi yaygınlaşmış, 

 
276 Gosta Esping-Andersen, “The Three Political Economies of the Welfare State”, Canadian Review 

of Sociology, Vol. 26, No. 1, 1989, ss. 25-26; Alexander Hicks/Gosta Esping-Andersen, “Refah 

Devleti ve Kamu Politikası Üzerine Karşılaştırmalı ve Tarihsel Çalışmalar, Siyaset Sosyolojisi, Ed. 

Thomas Janoski vd., Çev. Ceren Kuşçuoğlu, 2. Baskı, Ankara: Phoenix Yayınevi, 2013, ss. 662-665. 
277 Pierre Rosanvallon, Refah Devletinin Krizi, Çev. Burcu Şahinli, Ankara: Dost Kitabevi, 2004, ss. 

43-46. Keynes’in Roosevelt üzerindeki etkisini gösteren somut vakıalar bulunmaktadır. Keynes, 1933 

yılında Roosevelt’e daha sonra Genel Teori’de geliştireceği fikirlerinin ilk halini ortaya koyduğu The 

Means to Prosperity kitabını göndermiş, yine Aralık 1933’te The New York Times’ta başkana açık 

mektup yazmıştır. Bu mektubunda Keynes, New Deal’ın ilk yasalarını değerlendirmiş ve kimi öneri 

ve tenkitlerde bulunmuştur. Daha sonra Mayıs 1934’te Roosevelt, Keynes ile Beyaz Saray’da 

görüşerek ekonomi hakkında düşüncelerini dinlemiştir. (Nicholas Wapshott, Modern Ekonomiyi 

Tanımlayan Çatışma: Keynes Hayek, Çev. Akın Emre Pilgir, İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları, 

2017, ss. 137-145.) 
278 Songül Sallan Gül, Sosyal Devlet Bitti Yaşasın Piyasa! Yeni Liberalizm ve Muhafazakarlık 

Kıskacında Refah Devleti, Ankara: Ebabil Yayınları, 2006, s. 232. 
279 René Rémond, ABD Tarihi, 2. Baskı, Çev. Işık Ergüden, Ankara: Dost Kitabevi, 2018, ss. 122-

123; Kazgan, a.g.e., s. 219; Delfaud, a.g.e., ss. 76-77. 



70 

sendikacılık faaliyetleri ekonomik hak kazanımlarıyla desteklenmiştir. 1960’lı 

yıllarda ise refah devleti ırksal eşitliği sağlamaya dönük sosyal adalet programlarıyla 

desteklenmiş, eşitlikçi sosyal statüler ile ekonomik dağıtım ve bölüşüm bir arada 

kavranmaya başlanmıştır.280 Buna göre toplumsal yaşama katılmak hususunda 

dezavantajlı kesimlerin katılımlarını kolaylaştırmak, kaynaklardan daha adil şekilde 

yararlanmalarını sağlamak hedefiyle kamunun tedbirler alması meşru sayılmalıdır.281 

 

New Deal liberalleri sosyo-ekonomik eşitliğe merkezi önem atfetmektedirler. 

Hükümetin piyasa koşullarına ve sermayenin ekonomik alandaki yetkilerine sınırlar 

çizmesi olumlu karşılanır.282 Dworkin, “Liberalism” (1978) makalesinde New Deal 

liberalizminin üzerinde durarak teorik yaklaşımını derinleştirir. Amerikalı düşünüre 

göre, Vietnam Savaşı’yla birlikte itibarı gözden düşmekle birlikte New Deal dönemi 

politikalarının özünde eşitlik değeri bulunmaktadır.283 Dworkin için 18. yüzyıldan bu 

yana farklı veçhelere, ilkelere savrulan liberalizmin New Deal’da vardığı nokta, 

toplumun eşitlikçi bir şekilde düzenlenmesi gerektiği anlayışı olmuştur. Bu dönemde, 

kaynakların eşitlikçi dağıtımı esas ilke sayılarak bu amaç doğrultusunda programlar 

hayata geçirilmeye çalışılmıştır.284 Bu tarihsel moment Dworkin’in kaynakların 

eşitliğini politik meşruluğun koşulu saymasında etkili olacaktır. Ayrıca, Dworkin 

New Deal’ın sosyal eşitliği (ırksal, etnik, cinsel) sağlamaya dönük en tartışmalı 

programlarından pozitif ayrımcılık/olumlu eylem yasalarının kararlı bir 

savunucusudur, sosyal liberalizm anlayışını bu bağlamda derinleştirmiştir.285 

 

Dworkin’in liberalizm anlayışının pratik siyaset bakımından bağlandığı yön 

Roosevelt’in gerçekleştirdiği New Deal politikalarıdır.286 Hodgson’a göre Roosevelt 

Dworkin’in kahramanlarından biriydi ve o her zaman New Deal geleneğine saygı 

 
280 Sarran Gül, a.g.e., ss. 234-235. 
281 Alev Özkazanç, Neo-Liberal Tezahürler: Vatandaşlık-Suç-Eğitim, Ankara: Dipnot Yayınları, 

2011, s. 225. 
282 Gerald Gaus/Shane D. Courtland/David Schmidtz, “Liberalism”, The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, 2020, Ed. Edward N. Zalta, 

<https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/liberalism/>. Erişim Tarihi: 14.10.2021. 
283 Katrina Forrester, In the Shadow of Justice: Postwar Liberalism and the Remaking of Political 

Philosophy, New Jersey: Princeton University Press, 2019, s. 130. 
284 Ronald Dworkin, “Liberalism”, Public and Private Morality, Ed. Stuart Hampshire, Cambridge: 

Cambridge University Press, 1978, ss. 115, 140-141. 
285 Dworkin, Taking Rights Seriously, ss. 223-239 
286 Belirtmek gerekir ki Dworkin, İngiltere’de 19. yüzyılın sonlarında ortaya çıkan ve demokratik 

sosyalizmi savunan Fabian Toplumu ile Avrupa’da savaş sonrası dönemde güçlenen sosyal demokrat 

partileri de New Deal liberalizminin hemen yanında anmaktadır. (Dworkin, Is Democracy Possible 

Here?, s. 112.) 



71 

beslemişti.287 Dworkin için New Deal, sosyal adaleti savunmak için sosyalizme 

ihtiyaç duyulmadığını, eşitlikçi kapitalizm fikrine dayanılarak da ekonomik eşitliği 

sağlayacak hamleler atılmasının mümkün olduğunu göstermiştir. Nitekim New 

Deal’ın unutulmaya yüz tuttuğu, piyasacılığın derin eşitsizlikler üreterek sağlık 

sektöründe dahi kamuculuğun ortadan kalktığı 21. yüzyılın ikinci on yılına girilirken 

Dworkin yine ısrarla bu reformları hatırlatır. Amerikan toplumunun tarihin en 

sıkıntılı zamanlarından birini geçirdiğini ifade eden düşünür, insan onuruna dayalı 

hakiki bir demokrasinin inşa edilebileceğine dair duyduğu ümidini, eşitlikçi 

politikaların yürütülebilir olduğunu kanıtlayan bu geçmişe dayandırmaktadır.288 

 

Dworkin’e göre New Deal liberalizminin en önemli başarısı, geniş ölçekli bir 

sigorta sistemini hayata geçirmesidir. Sosyo-ekonomik adaleti ele almakta iki genel 

yaklaşımın bulunduğuna dikkat çeken düşünür, bunları sosyal sözleşme ve sigorta 

teorileri şeklinde sınıflandırır. Rawls’un da benimsediği sosyal sözleşme teorisi, 

eşitsizlikler meydana geldikten sonra (ex post) yeniden dağıtım yoluyla haksızlıkların 

giderilmesini amaçlamaktadır. Roosevelt reformlarında da benimsenen sigorta tezine 

göre ise eşitsizlikler vuku bulmadan evvel (ex ante) finanse edilecek programlar ile 

eşitlik taahhüt altına alınabilecektir.289 Buna göre, New Deal reformları döneminde 

yurttaşlardan toplanılan sigorta primleri doğrultusunda ileride karşı karşıya 

kalınabilecek hastalık, işsizlik veya herhangi bir şekilde yardıma muhtaç duruma 

gelme hallerinde sigorta yardımlarına erişmesi güvence altına alınmıştır.290 Sigorta 

sistemi New Deal reformlarında ekonomik eşitliği sağlama yönünde atılan adımların 

zaman zaman liberal refah devleti anlayışını bile geride bırakarak sosyal demokrat 

refah devletine doğru evrildiğini gösterir. 

 

1.1.3.3. New Deal Liberalizminde Anayasacılık Tartışmaları 

 

New Deal aşamasının Amerikan anayasal düzeni ve politik sistemi üzerinde de 

önemli etkileri bulunmaktadır. Reformların yasal görünüm kazanması ve 

 
287 Hodgson, Dworkin’in bu bağlılığının onun kariyeri bakımından da önemli sonuçlar üretmiş 

olabileceğini yazar. 1970’li yılların sonlarından itibaren siyasi alanda ağırlık merkezinin sağa doğru 

kayması, Dworkin’in kamusal bir entelektüel olarak daha çok göze çarpmasının önüne geçmiştir. 

(Godfrey Hodgson, “Ronald Dworkin Obituary”, The Guardian, 14.02.2013, 

https://www.theguardian.com/law/2013/feb/14/ronald-dworkin, Son Erişim Tarihi: 25.12.2021.) 
288 Dworkin, Is Democracy Possible Here?, ss. 163-164. 
289 Alexander Brown, Ronald Dworkin’s Theory of Equality: Domestic and Global Perspectives, 

Hampshire: Palgrave Macmillan, 2009, s. 10. 

290 Dworkin, Is Democracy Possible Here?, ss. 113-114.  

https://www.theguardian.com/law/2013/feb/14/ronald-dworkin


72 

uygulanmaya başlaması, hukuk ve devlet teorisinde o güne dek görülen 

paradigmaların sorgulanmasına yol açar. Dönemin anayasacılık tartışmaları 

Dworkin’in teorisinin beslendiği bir kaynak niteliğindedir. 

 

Roosevelt yönetiminin ilk dönemde (1934) çıkartılan yasalar Federal Yüksek 

Mahkeme’nin önüne geldiğinde Mahkeme, “acil durum, olağanüstülük” gibi hukuki 

nedenlere başvurarak bu yasaların anayasaya aykırı olmadığına karar verir. Bu 

dönemde Mahkeme, anayasanın tarihsel koşullara, insan gereksinimlerine uygun 

şekilde güncellenmesi suretiyle dinamik yorumlanması ihtiyacına dikkat çekmiştir. 

Anayasal hak ve özgürlüklerin kısıtlanmasında kamusal çıkar kavramının nasıl 

yorumlanacağı meselesinde iktidarın geniş bir takdir yetkisi olduğundan bahsedilmiş, 

ekonomik verimlilik ve dağıtıcı adalet konuları bu başlık altında meşru kısıtlama 

sebepleri sayılmıştır. 1935 ve 1936 yıllarına gelindiğinde ise New Deal yasalarını 

iptal etme yönünde içtihatlar gelişmeye başlayacaktır. Özellikle bu tarihlerde New 

Deal karşıtlığı cephesi ve bu cephenin öne sürdüğü savlar geniş bir tartışma alanına 

yayılmaktadır.291 

 

Burada özellikle Dworkin’in de dahil olduğu konu başlıkları bakımından 

yürütülen tartışmalara değinilecektir. New Deal’a yönelik ilk  itiraza göre, çıkartılan 

bu ilerici yasalar geleneksel common law emsal kararlarıyla çatışma halindedir. 

Örneğin devletin işverenlere sorumluluklar yüklemesi ve işçileri koruyan 

düzenlemeler öngörmesi mülkiyet hakkını, serbest teşebbüsü ve ekonomik 

özgürlükleri baltalamaktadır. Muhafazakâr görüştekilerin özgürlük hakkını ileri 

sürerek New Deal’a muhalefet etmesi Dworkin’in özgürlüğün bir hak olup olmadığı 

meselesini tartışmaya açmasında yankısını bulacaktır.292 Reformistlere göre common 

law’un doğal hukuk yasası veya pre-politik haklar demeti olarak görülmesi toplumsal 

eşitsizliklerin meşrulaştırılmasına hizmet etmektedir ve esasında bu itiraz ideolojik 

menşelidir.293 Nitekim Dworkin emsallere, uzlaşımlara sıkı sıkıya bağlı kalınıp soyut 

ilkelerin varlığı reddedilirse bunun kaçınılmaz olarak hukuka güveni azaltacağı, 

yargıçların somut ihtiyaçlara çözüm üretemeyecekleri düşüncesinin toplumda 

yaygınlaşacağı yorumunu yapacaktır. Geçmişteki emsallere güçlü bir sadakat 

duymayı salık veren katı inşacı tez, farkında olmadan yasa ve emsaller yokmuş gibi 
 

291 Göze, Siyasal Düşünceler ve Yönetimler, 554-557; Rémond, a.g.e., ss. 124-125. 
292 Dworkin, Taking Rights Seriously, s. 266. 
293 Cass R. Sunstein, “Constitutionalism after the New Deal”, Harvard Law Review, Vol. 101, No. 2, 

1987, ss. 422-423. 



73 

davranmayı öneren pragmatist tezi güçlendirmektedir. Çünkü emsallerin işe 

yaramadığının anlaşılması, hukuk tarihinin tamamen gözden çıkartılmasını mümkün 

kılar.294 

 

Bir diğer itiraza göre, başkanın reformları yürürlüğe koyarken dayandığı seçim 

meşruiyeti çoğunlukçu demokrasiyi onaylamak anlamı taşımaktadır. Mahkeme’nin 

anayasayı yorumlayarak verdiği iptal kararlarının demokratik meşruiyetle 

bağdaşmadığını iddia eden bir yorum anayasanın üstünlüğü ilkesini zayıflatmaktadır. 

Bu tartışma Dworkin’in çoğunluk kuralına ihtiyatlı yaklaşarak anayasal demokrasi 

teorisinin çerçevesini çizmesinde oldukça önemli bir yere sahiptir. Belirtmek gerekir 

ki Dworkin için mahkemenin iptal kararları almasının prosedürel açıdan hakkaniyete 

aykırı olduğunu söylemek yeterli değildir, yapılması gereken bu hükümlerin maddi 

açıdan hatalı olduğunu ortaya koymak, adalet ve bütünlükle bağdaşıp 

bağdaşmadığını tespit etmektir. Eşitlikçi toplum anlayışını geliştirmeye dönük yasa 

ve pratiklerin mahkeme tarafından desteklenmesi gerekmektedir.295 

 

Başkan ile Yüksek Mahkeme arasındaki çekişmeye gelindiğinde sosyal, 

ekonomik düzenlemelerin boyutu tartışılırken anayasanın yorumlanmasında kimin 

yetkili olduğu ve bu yetkiyi nasıl kullanması gerektiği soruları gündeme getirilmiştir. 

Mahkemenin rolünün birincil olduğunu iddia edenlere göre, idare teknokratik 

rasyonalitenin gerektirdiği eylem ve kararlara başvuruyor olsa da mahkeme yasallık 

ilkesini gözeterek yargı denetimi ödevini ifa etmelidir. Başkanın yetkisini asli bulan 

görüşe göre, idari düzenlemeler niteliği gereği politiktir, dolayısıyla bu konular 

mahkemenin denetim sahasının dışına taşmaktadır. Bu gerilimin neticesinde 

Mahkeme’nin “sert bakış (hard look) doktrini” olarak adlandırdığı ve kendisine 

keyfilik denetimi yapma yetkisi veren içtihadı uyarınca idarenin aldığı kararlarda 

dayanak gösterdiği olguları yeterince değerlendirmesi ve bunları makul bir şekilde 

gerekçelendirmesi şartı aranmaktadır.296 Böylece mahkemenin idari, iktisadi 

nitelikteki politik kararları kamusal amaç, ilke ve usul çerçevesinde 

denetleyebilmesinin yolu açılmştır. Yasa koyucu politik kararlarında hangi toplumsal 

koşulları gözettiğini gerekçelendirecek ve bu gerekçenin alınan tedbirle uyumlu olup 

 
294 Türkbağ, Hakları Ciddiye Almak, s. 132. 
295 Dworkin, Is Democracy Possible Here?, ss. 137-138; Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 501-

502. 
296 Patrick M. Garry, “Judicial Review and The Hard Look Doctrine”, Nevada Law Journal, Vol. 7, 

No. 151, 2006, s. 156. 



74 

olmadığı anayasallık incelemesinden geçirilecektir.297 Yüksek Mahkeme’nin politik 

kararlar üzerindeki hâkimiyeti artıran bu doktrinin önemi, hukuk ve politika  

arasındaki ilişkinin nasıl kurulması gerektiğini incelikle tartışmış olmasından 

kaynaklanmaktadır. Dworkin’in çalışmalarına da damga vuran ilke-politika ayrımı, 

ahlak-politika-hukuk teorilerinin bütünlüklü tek bir sistem olarak inşası fikirleri 

döneminin tartışmalarından ilham almaktadır. Buna göre, hukuk siyasete yönelmiş 

bir tutumdur ve ilke toplumunda yargıçlar adalet, hakkaniyet, usule uygunluk 

erdemlerini hayata geçirmek suretiyle hukukun ne olduğuna dair bütüncül bir teoriyi 

takip ederler.298 

 

New Deal reformcuları başlangıç itibariyle mahkeme üyesi yargıçların eski 

düzeni sürdürme yönündeki etkin anayasal denetim çabalarını eleştirmişlerdir.299 

Fakat zamanla mahkemeye liberal yargıçların atanmasıyla birlikte yeni oluşan 

mahkeme kompozisyonunda refah kapitalizmini amaçlayan Roosevelt’in liberal 

reformları benimsenmeye başlamıştır. Yargıçların siyasi reformları anayasal koruma 

altına alacağı kanaatinin yerleşmesi nedeniyle etkin yargı denetimi sorun olmaktan 

çıkmış ve hatta daha geniş anayasal yorumlara müsaade edilmiştir. Teknokratik ve 

iktisadi rasyonaliteye dayanan kararların hukuki kurumlar tarafından da 

haklılaştırılarak yasal statüye kavuşturulması meşruiyet problemi açısından yararlı 

bulunmaya başlanacaktır.300 

 

Bu başlığı tamamlarken, New Deal anayasacılığının mahiyetini öz şekilde 

ortaya koyan liberal yorumu Joseph R. Fishkin ve William E. Forbath’ın “anti-

oligarşik anayasacılık” kavramsallaştırmasıyla özetlenebilir. Yazarlara göre 

Roosevelt, ekonomik eşitsizliği derinleştiren “endüstriyel diktatörlüğün” yeni 

 
297 Göze, a.g.e., s. 560. 
298 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 502-503, 513. 
299 Roosevelt, New Deal yasalarının bir kısmının Yüksek Mahkeme tarafından iptal edilmesi üzerine 

mahkemenin üye yapısında köklü bir değişikliğe gitmeyi planlar. Buna göre 70 yaşını aşmış ve henüz 

emekli olmamış her bir yargıcın karşısında görevdeki başkan, genç bir yargıcı atayabilecektir. Bu plan 

sayesinde Roosevelt, 5-4 New Deal yasalarının aleyhinde olan Mahkeme’ye 6 yeni yargıç atama 

imkanına erişecektir. Mahkemenin gençleştirilip dinamik hale getirilmesini ve yargıçların 

üzerlerindeki dava yükünü azaltmayı amaçladığını ileri süren Roosevelt, başta Cumhuriyetçi Parti 

olmak üzere kamuoyunun büyük bir bölümünden yargı bağımsızlığını tehlikeye attığı gerekçesiyle 

eleştirilir. Mahkeme reformu planı tartışılırken bir muhafazakâr üye emekliye ayrılmıştır. 

Tartışmaların kendisine zarar getirebileceğini öngören Roosevelt pragmatik bir yön belirleyerek 

reform programını rafa kaldırır ve mahkemeye bir liberal yargıç atayarak dengeyi lehine bozar. (NCC 

Staff, “How FDR lost his brief war on the Supreme Court”, 05.02.2021, 

https://constitutioncenter.org/blog/how-fdr-lost-his-brief-war-on-the-supreme-court-2 Erişim Tarihi: 

21.12.2021.) 
300 Sunstein, Constitutionalism after the New Deal, ss. 463-464.  

https://constitutioncenter.org/blog/how-fdr-lost-his-brief-war-on-the-supreme-court-2


75 

despotizm olarak ortaya çıktığını görmüş ve iktisadi gücü elinde toplayan küçük 

ekonomik ve finansal gruplar karşısında politik eşitliğin anlamını yitirdiğini ileri 

sürmüştür. Buna göre siyasal yurttaşlık ile sosyal-ekonomik yurttaşlık ayrılamaz bir 

bütünün parçasıdırlar.301 Sosyo-ekonomik ve politik eşitsizliğin tırmanışa geçmesi 

yeni sağ ve muhafazakâr tezlerin gelişimiyle söz konusu olacaktır. Eşitsizlik 

üzerinden temellenen bu tarihsel momentin bilincine varmak Dworkin’in niçin tüm 

değerlerin başına eşitliği geçirdiğini anlamayı kolaylaştırır. 

 

1.1.3.4. Refah Devletinin Düşüşü ve Yeni Sağın Ortaya Çıkışı 

 

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından küresel çapta kurumsallaşan refah rejimleri 

1970’li yıllarda krize girer. Bu dönemde refah politikalarının ekonomi üzerinde aşırı 

ve dengesiz bir yük getirdiği ifade edilirken enflasyonun aşırı yükselmesi ve 

istikrarsızlık sarmalına girilmesi neticesinde Keynesyen refah devleti programından 

saparak farklı ekonomi-politik rotalar aranmaya başlanır. Bu dönemde Yeni Sağ 

iktidarlar verimlilik ve kârlılık temelli politikalara yöneleceklerdir.302  

 

1980 sonrası ekonomi politikalarının hakim izleği özelleştirmelere, 

deregülasyonlar faaliyetlerine başvurmak ve yasal-idari dolayımları minimalize 

ederek rekabet ortamını güçlendirmek şeklindedir. Bu sosyal-ekonomik programa 

göre hukuki, bürokratik engellerin ortadan kalkması ve girişimci bireylerin vergi 

yüklerinin azaltılması sayesinde piyasa toplumunda genel refah artırılabilir. Genel 

refahın piyasa kuralları çerçevesinde artırıldığı bu yeni düzende her birey kişisel 

kararlarının sonuçlarına katlanmalıdır. Bu doğrultuda eğitim, sağlık gibi sosyal 

haklar devletin pozitif yükümlülükleri arasından çıkartılarak piyasa ilişkileri 

içerisinde tanzim edilir.303 

 

İngiltere’de Margaret Thatcher, ABD’de Ronald Reagan’ın yönetime 

gelmesiyle yeni bir hegemonik düzenin tesisi amacına dönük adımlar atılır.304 Refah 

(welfare) devletinin krizinin ardından zorunlu çalışma rejimi veya zorunlu istihdam 

devleti olarak adlandırılan workfare rejimine geçiş yapılması gerektiği hususu 

 
301 Joseph R. Fishkin/William E. Forbath, “The Anti-Oligarchy Constitution”, Boston University 

Law Review, Vol. 94, No. 671, 2014, ss. 689-692. 
302 Oktar Türel, Küresel Tarihçe: 1945-1979, İstanbul: Yordam Kitap, 2017, ss. 281-292. 
303 Özenç, a.g.e., s. 283. 
304 Chantal Mouffe, Sol Popülizm, Çev. Aybars Yanık, İstanbul: İletişim Yayınları, 2019, s. 41. 



76 

muhafazakâr, liberal ve yeni sol akımları bir araya getirmiştir. Yeni paradigmaya 

göre evrensel, hak temelli bir yeniden dağıtım programı isabetsizdir. Bunun yerine 

sosyal yardımlar çalışanlara dolaylı olarak verilmelidir. Kurulan bu dolaylılık 

bağlantısı sayesinde toplumsal yaşam karşılıklılık ilkesi temelinde işler ve bireylerin 

yardımları hak ettikleri yönündeki inançları haklılaştırılabilir. Yeni sol akımlara göre 

dolaylı yardım, bireylerin iş sahibi olmasını hedeflediği için eşitsizliğin kökenindeki 

işsizlik olgusunu işaret etmek bakımından önemli bir adımdır. Muhafazakârlar için 

ise işsizliği önlemeyi hedefleyen ve bir aileye, hayırsever kuruma, küçük 

topluluklara bağlılığı güvence altına alan politikalar ahlaki yozlaşmanın önünü 

alacaktır.305 Dubiel, yeni muhafazakarlığın mevcut siyasi sorunları yarattığı iddia 

edilen sosyal liberalizme ve burjuva toplumunun değer sisteminde otoritenin 

çözülmesine tepki olarak ortaya çıktığını belirtir. Bir paradigma olarak yeni 

muhafazakarlık (veya yeni sağ) neo-liberal ekonomi politiği, elitist demokrasi 

tezlerini ve kültür eleştirisini kullanarak siyaseti, toplumu yeniden düzenlemeyi 

hedeflemektedir.306 

 

Dworkin, yeni sağın liberalizmin her iki boyutuna karşı savaş açtığını 

kaydeder. Liberalizmin birinci boyutu, devletin kişisel ahlaki meselelerde tarafsız 

olması gerektiğini ve zarar ilkesi uyarınca etik iyi varsayımlarının ceza hukukunun 

konusu olmaktan çıkarılması gerektiğini savunur. Buna karşılık yeni sağ ahlaki 

çoğunlukçuluğu ve kültürel homojenliği desteklemektedir. Örneğin kamusal 

eğitimde dini materyallere başvurulmasını olumlamakta, dini argümanlara dayanarak 

kürtaj hakkının yasaklanmasını talep edebilmektedir. Liberalizmin ikinci boyutu 

uyarınca, devletin ekonomik eşitsizliği azaltma ödevi bulunmaktadır. Yeni sağ ise 

devletin dağıtıcı adalet görevini yadsıyarak refah devleti programlarını 

kaldırmaktadır.307 Hatta yeni sağ için ekonomik eşitsizlik toplumsal yaşamın 

yalnızca kaçınılmaz değil aynı zamanda istenilen sonucudur, toplumlar eşitlik haline 

yaklaştıkça yoksullaşmakta, eşitsizlik arttıkça ekonomik büyüme ve zenginlik 

katlanmaktadır.308 

 
305 Alev Özkazanç, “Toplumsal Vatandaşlık ve Neo-Liberalizm Sorunu”, Ankara Üniversitesi SBF 

Dergisi, Cilt 64, Sayı 1, 2009, ss. 267-268. 
306 Helmut Dubiel, Yeni Muhafazakarlık Nedir?, Çev. Erol Özbek, İstanbul: İletişim Yayınları, 

1998, ss. 12-13. 
307 Ronald Dworkin, “What Liberalism Isn’t”, The New York Review of Books, 20.01.1983, 

https://www.nybooks.com/articles/1983/01/20/what-liberalism-isnt/ Erişilme Tarihi: 26.01.2022. 
308 Bu tezlerin eleştirel okuması için bkz. Zygmunt Bauman, Azınlığın Zenginliği Hepimizin 

Çıkarına Mıdır?, Çev. Hakan Keser, 3. Basım, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2017. 

https://www.nybooks.com/articles/1983/01/20/what-liberalism-isnt/


77 

 

Dworkin, 20. yüzyılın sonlarına gelinirken sosyal adaletin krize girdiği bu 

momentte İngiltere ve Amerika’da yaşanan devrim niteliğindeki gelişmeleri 

yakından takip eder. Thatcher iktidarının sonlarına doğru yazdığı bir yazısında 

İngiltere’de savaş sonrası dönemde başlayan eşitlikçi, sosyalist çağın kapandığı 

savının üzerinde durur. Buna göre Thatcher devrimi üç boyutta değerlendirilebilir. 

Ekonomik boyutunda rekabetçi toplum restore edilmeye çalışılmış, girişimciliği 

teşvik edebilmek için kamusal yarar gerekçesine başvurularak vergilendirme 

azaltılmıştır. Anayasal boyutta da siyasetin ve iktidarın yapısını değiştirecek radikal 

hamleler yapılır. Thatcher anayasacılığı örgütlü emeğin gücünü kırar ve sosyal 

demokrasilerde yasal zemine taşınan sendikaların politik meşriyetini kaldırmayı 

amaçlar. Devlet kurumlarının total bir şekilde merkezileştirildiği bu dönemde yerel 

hükümetlerin yetkileri daraltılır, üniversiteler gibi özerkliği haiz kamusal kurumlar 

merkezi idareye bağlanılır. Bu ikisiyle bağlantılı olan üçüncü boyut ise ahlakidir. 

Eşitlikçi kamusal felsefe yerinden edilerek eşitlik değeri küçümsenir, topluluğu ve 

ötekini önemsemeye ilişkin erdemler geri plana itilirken kendine güvenme ve 

bağımlılığı hor görme erdemleri yüceltilir. Yine bu ahlaki boyutta, sadece bireycilik 

yükseltilmekle kalmaz aynı zamanda konvansiyonel ahlaki düsturlar yasalaştırılarak 

toplumsal yapıya gelenekçi, ahlakçı bir renk verilmeye çalışılır. Liberal devlet “dadı 

devleti”ne (nanny state) dönüştürülür. Bu kavram, bireyin kişisel alanında nasıl 

yaşaması gerektiği konusunda devletin müdahil olarak yasa ve politikalar hazırlaması 

anlamında kullanılmaktadır.309 

 

Dworkin’in neo-muhafazakârlık kavramsallaştırmasına başvurarak eleştirdiği 

bu yeni politikalar ABD’de de 1981 yılında Ronald Reagan’ın başkan seçilmesinin 

ardından yaygınlık kazanacaktır. Reagan, refah politikalarını rafa kaldırarak piyasa 

sistemini ihya eder ve federal hükümet karşısında eyaletleri güçlendirmeyi (neo-

federalizm) hedefler. Bunun yanı sıra 1960’lı yılların özgürlükçü, savaş karşıtı ve 

sivil toplumcu demokratik havasını dağıtarak iç güvenlik, ulusal savunma 

politikalarına ağırlık verir.310 

 

 
309 Ronald Dworkin, “The New England”, The New York Review of Books, 27.10.1988, 

https://www.nybooks.com/articles/1988/10/27/the-new-england/ Erişilme Tarihi: 26.01.2022. 
310 Sallan Gül, a.g.e., ss. 244-245. 

https://www.nybooks.com/articles/1988/10/27/the-new-england/


78 

Dworkin’in dikkat kesildiği en çarpıcı husus, neo-muhafazakârların, eski tip 

muhafazakarlığa göre daha farklı bir çerçeveden hareket ettikleridir. Buna göre 

yeniden dağıtım veya sosyal sigortacılık sistemlerinin doğal özgürlükleri, hiyerarşik 

ayrıcalıkları veya zümresel üstünlükleri ihlal ettikleri için ortadan kaldırılması artık 

haklı bir gerekçe sunamaz. Bunun yerine neo-muhafazakâr görüş, demokratik 

paradigmadan hareket ederek refah devletinin az sayıda kişinin faydası uğruna 

toplumun büyük bir bölümü için olumsuz sonuçlar ürettiğini ve ulusal ekonomiler 

üzerinde yıkıcı bir etkiye yol açtığını ileri sürmüştür. Keza vergilendirmeyi hırsızlık, 

yeteneğin sonuçlarını hak edilmiş kazanç olarak görmeyi salık veren liberteryan tezin 

meşrulaştırılamayacağının bilincinde olan bu eşitlikçilik karşıtı yeni paradigma 

uyarınca eşitsizlik topluma olumlu sonuçlar getireceği için desteklenmelidir. 

Örneğin, kamusal teşvikler ve vergi indirimleri zenginlerin daha fazla yatırım 

yapmasını sağlayacaktır, böylece orta sınıf ve işçi sınıfının daha fazla lehine sonuçlar 

üretilecektir.311 

 

Dworkin bu yeni muhafazakâr-liberal anlayışın yaslandığı demokrasi 

yorumuna karşı temkinlilik uyarısı yapar. Yeni muhafazakarlara göre adalet veya 

hakkaniyet talepleri çoğunluğun fedakarlıkta bulunmasını gerektirdiği için meşru 

değildir. Burada vurgulanmak istenen demokrasi anlayışı çoğunluğun tercih ettiği, 

sonuçlarını kendileri için yararlı buldukları ekonomik veya ahlaki çevreyi inşa 

edebilme yetkisini haiz olduğudur.312 Dolayısıyla demokrasinin illiberalize edilen 

yeni bir yorumu söz konudur. Özellikle bu, kültür ve eğitim konularında gündeme 

getirilir. Eğitim politikaları, kadın ve ailenin statüsü, cinsellik, dini politikalar gibi 

konularda aydınlanmış elitler ve idarenin tepeden inme bir modernlik anlayışı 

dayattığı öne sürülür. Bu tepeden inmeciliği eleştiren muhafazakârlar, demokratik bir 

nosyondan hareket ettiklerini öne sürmekte ve modernliği anti-demokratik olmakla 

itham etmektedirler.313 

 

Bu durumda Dworkin için ilgilenilmesi gereken iki önemli husus 

bulunmaktadır. Birincisi, adalet ile iyi/iyi yaşam arasındaki ilişkinin nasıl kurulacağı 

irdelenmelidir. Diğer bir anlatımla politik ahlak ile bireysel ahlak ve de etiğin 

birbirinden tamamen bağımsız olup olmadığı, adaletin bireylerin kişisel çıkarlarından 

 
311 Ronald Dworkin, Justice and the Good Life, Kansas: University of Kansas, 1991, ss. 3-4. 
312 Ronald Dworkin, Justice and the Good Life, Kansas: University of Kansas, 1991, s. 4. 
313 Dubiel, a.g.e., s. 15. 



79 

fedakarlıkta bulunmalarını gerektirip gerektirmediği netleştirilmelidir.314 İkincisi, 

demokrasinin çoğunlukçu ve sonuçsalcı yorumu kritik edilmelidir. Dworkin için her 

iki tartışma bakımından eleştirel mesafe korunarak teorisine başvurulacak çağdaş 

düşünür John Rawls’tur. Bir sonraki bölümde Rawls’un adalet ve siyasal liberalizm 

teorisi açıklanacak, Dworkin’in Rawls’a yaptığı katkı ve yönelttiği eleştiriler izah 

edilecektir. 

 

1.2. Düşünsel Koşullar 

 

1.2.1. John Rawls’un Adalet Teorisi ve Dworkin’in Rawls Yorumu 

 

Ronald Dworkin’in hukuk, siyaset ve ahlak felsefesi, 20. yüzyılın bir diğer 

önde gelen Amerikalı düşünürü John Rawls’un (1921-2002) teorisinden büyük 

ölçüde etkilenmiştir. Rawls’un, 1970’li yılların tarihsel koşulları içerisinde, liberal 

siyasi ve ekonomik düzenin meşruiyetini adalet kavramı ışığında gerekçelendirme 

çabası Dworkin’in çalışmaları için önemli bir referans teşkil edecektir.315 Dworkin, 

düşünceleri üzerinde Rawls’un etkisini kabul ederek, “onun felsefi düşüncede kısa 

sürede ikon haline gelmiş çalışmalarını yorumlamak suretiyle temellük ettiğini itiraf 

etmektedir”.316 

 

Çağdaş liberal düşünceden bahsedildiğinde çoğu zaman Rawls ve Dworkin’in 

isimlerinin birlikte anıldığı görülmektedir. Charles Taylor’a göre iki düşünür 1945 

sonrası Anglo-Amerikan dünyada hakim konuma gelen temel hak ve özgürlüklerin 

öncelikliliği, devletin tarafsızlığı ilkesi ve anayasal denetim konuları bakımından en 

ikna edici açıklamaları sunmaktadırlar.317 Her iki düşünürün çalışmalarındaki temel 

amaç, birbiriyle bağdaşmaz gözüken eşitlik-özgürlük idealleri arasındaki gerilimi 

çözüme kavuşturmak olmuştur.318 Rawls ve Dworkin bu iki politik ve insani değer 

arasından birini tercih etmenin gerekli olmadığında ısrar edeceklerdir, dolayısıyla 

 
314 Arthur Ripstein, “Introduction: Anti-Archimedeanism”, Ronald Dworkin, Ed. Arthur Ripstein, 

Cambridge: Cabridge University Press, 2007, s. 5. 
315 Dragica Vujadinovic, “Ronald Dworkin – Theory of Justice”, European Scientific Journal, Vol. 

8, No.2, 2012, s. 1. 
316 Ronald Dworkin, Justice in Robes, London: Harvard University Press, 2006, s. 261. 
317 Charles Taylor, Çokkültürcülük. Tanınma Politikası, Ed. Amy Gutmann, Çev. Yurdanur 

Salman, 5. Baskı, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2018, ss. 75-76. 
318 Will Kymlicka, Çağdaş Siyaset Felsefesine Giriş, Çev. Ebru Kılıç, 3. Baskı, İstanbul: İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2016, ss. 125-126. 



80 

eşitlik-özgürlük arasında ilk bakışta gözlemlenen antagonizmayı aşmayı 

hedeflerler.319 

 

1971 yılında Rawls’un A Theory of Justice (Bir Adalet Teorisi)320 eserinin 

yayınlanmasıyla birlikte normatif siyaset felsefesinin yeniden doğduğu 

belirtilmektedir.321 Dünya çapında büyük ilgi uyandıran bu klasikleşmiş çalışma, 

farklı iyi yaşam değerlerini benimsemiş bireylerden müteşekkil demokratik toplumda 

adaletin en uygun ahlaki kavranışının ne olabileceği sorusunu yanıtlama iddiası 

taşır.322 Savaş sonrası liberalizme rengini veren Rawlsçu düşüncenin izleği, 

totaliteryanizm karşıtlığı, ahlakı devlet ya da aşkın bir iyiye başvurmaksızın insanlar 

arası ilişkiler bağlamında konumlandırma ve demokrasiyi evrenselleştirilebilir bir 

prosedürel muhakeme yürütme ilkesi ile temellendirerek konsensüse ulaşma 

şeklindedir.323 

 

Rawls’un hakkaniyet olarak adalet adını verdiği düşüncesi, çağdaş anayasal 

demokrasiler için felsefi bir kavrayış sağlama amacına yönelmektedir. Düşünür, 

Anglo-Sakson politik düşünce geleneğinde uzun zamandır revaçta olan faydacı 

teoriye alternatif getirir. Faydacılık, Dworkin’in de katıldığı üzere, anayasal 

demokrasinin kurumsal temelleri için oldukça zayıf kalmaktadır.324 Rawls’a göre 

faydacı ahlak, eşit ve özgür kişilerin temel hak ve özgürlüklerini yeterince güvence 

altına alabilecek teorik açıklığa sahip değildir. Teleolojik bir etik teori olan 

faydacılık, bireysel hak ve özgürlükleri araçsalcı bir yaklaşımla, mutluluğun 

maksimizasyonuyla bağlantılı olarak kavrar. Halbuki hakların sonuçlarından 

bağımsız, özgür ve eşit kişiler arasında karşılıklılık ilişkisine dayanan 

formülasyonunun ortaya konulması şarttır. Bu nedenle Rawls, ahlaki güdülenmenin 

ancak sosyal sözleşme temelinde kurgulanırsa sağlam bir temele oturtulacağını 

düşünür.325 

 
319 Arthur Ripstein, “Liberty and Equality”, Ronald Dworkin, Ed. Arthur Ripstein, Cambridge: 

Cambridge University Press, 2007, s. 82. 
320 John Rawls, A Theory of Justice, Revised Edition, Massachusetts: Harvard University Press, 

1999. 
321 Kymlicka, Çağdaş Siyaset Felsefesine Giriş, s. 13. 
322 Samuel Freeman, “Introduction: John Rawls – An Overview”, The Cambridge Companion to 

Rawls, Ed. Samuel Freeman, New York, Cambridge University Press, 2003, s. 1; Harry Brighouse, 

Adalet Teorileri: Çağdaş Bir Tartışma, Çev. İsmail Yılmaz, Ankara: Fol Kitap, 2022, s. 48. 
323 Forrester, Adaletin Gölgesinde, ss. 6-9. 
324 Rawls, A Theory of Justice, ss. xi- xii. 
325 Thomas Nagel, “Rawls and Liberalism”, The Cambridge Companion to Rawls, Ed. Samuel 

Freeman, New York: Cambridge University Press, 2003, ss. 65-66; Rawls, A Theory of Justice, ss. 



81 

 

17 ve 18. yüzyıllarda hakim konumda bulunan sosyal sözleşme tasarımı Rawls 

ile birlikte rönesans yaşamıştır.326 Rawls’un, Locke ve Rousseau’da en gelişmiş 

haliyle ifadesini bulan geleneksel sosyal sözleşme teorilerini Kantçı deontolojik etik 

doğrultusunda geliştiren “hakkaniyet olarak adalet” anlayışının iki amacı vardır: 1. 

Temel hak ve özgürlüklere (ve bunların önceliğine) ilişkin ikna edici bir açıklama 

sunmak, 2. Fırsat eşitliğine ve fark ilkesine kaynaklık eden demokratik eşitlik 

anlayışını geliştirmek.327 

 

1.2.1.1. Hakkaniyet-Adalet Bağıntısı ve Toplumun Temel 

Yapısının Anti-Pozitivist Yorumu 

 

Hakkaniyet olarak adalet, sosyal sözleşme teorisini genelleştirmek ve daha 

yüksek bir soyutlama düzeyine taşımak iddiasındadır.328 Belirtmek gerekir ki, 

Dworkin’in bütünlük ideali de adalet ve hakkaniyet kavramlarına dayanmakla 

birlikte o, Rawls’un düşüncesini fazla katı ve uç bulacaktır. Rawls’un teorisinde 

hakkaniyet ile adalet iç içe geçirilir, bu iki kavram birbirlerinden bağımsız 

tanımlanamazlar. Bunun tam karşı kutbunda, hakkaniyeti politik çıktılarla 

tanımlayan faydacı ve çoğunlukçu yaklaşım bulunur. Dworkin, sonuçsalcı adalet-

hakkaniyet ilişkisini reddettiği gibi Rawls’un aşırı idealize edilmiş hakkaniyet olarak 

adalet teorisine de uzak kalır. Dworkin için bağımsız bir pratik politik erdem olarak 

bütünlük ideali, adalet ile hakkaniyet ilkeleri arasında tutarlı ilkeler dizisi yaratmaya 

yönelmelidir.329 Adalet politik sistemin sonucunun doğru olması ile ilgili iken 

hakkaniyet politik sistemin yapısının doğru olmasıyla ilgilidir.330 Bu bağlamda onun 

teorisi hakkaniyet ile adalet ilişkisini bütünlük ilkesi çerçevesinde yeniden kurarken, 

Rawls’un sözleşmeciliği adaleti hakkaniyet olarak tanımlamayı ve toplumun temel 

yapısını hakkaniyete uygun şekilde inşa etmeyi amaçlamaktadır. 

 

 

21-22; Mehmet Kocaoğlu, John Rawls: Adalet Teorisi ve Temel Kavramları, 2. Baskı, Ankara: 

İmaj Yayınevi, 2015, s. 31. 
326 David Boucher, Paul Kelly, “The Social Contract and Its Critics: An Overview”, The Social 

Contract from Hobbes to Rawls, Ed. David Boucher, Paul Kelly, London: Routledge, 1994, s. 1. 
327 Rawls, A Theory of Justice, ss. xviii-xii. 
328 Rawls, A Theory of Justice, s. 3. 
329 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 224-226; T. R. S. Allan, “Justice and Fairness in Law’s 

Empire”, Cambridge Law Journal, Vol. 52, No. 1, 1993, s. 65. 
330 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 502-503. 



82 

Mills’in dikkat çektiği üzere Rawls’un sözleşmeciliği sosyo-ekonomik yapıları 

ve siyaset kurumlarını gerekçelendirmeyi hedefler. Rawlsçu sözleşmecilik normatif 

bir araç olarak adalete ilişkin sezgileri açığa çıkarmaya yönelmektedir.331 Hakkaniyet 

olarak adalet düşüncesi, çoğulculuğun ve temel hakların korunmasını, öte yandan da 

sosyo-ekonomik eşitliğin geliştirilmesini hedefler. Dworkin’in teorisinin de ana 

temasını oluşturan bu anlayışa göre toplumun temel yapısında eşitlik idealinden 

sapıldıkça adaletsizlik gün yüzüne çıkmaktadır, üyelerinin her birine eşit muamele 

etmeyen toplumda adaletin ilkelerinin yerine getirmesinde başarısız olunduğu, politik 

meşruluğun zedelendiği söylenmelidir.332 

 

Adaleti toplumsal kurumların birinci erdemi333 olarak belirleyen Rawls için, 

çalışmasında ortaya koyduğu adalet anlayışının konusu bireysel veya özel ilişkiler 

değil, toplumun temel yapısıdır. Rawls’un hakkaniyet olarak adalet teorisi, diğer 

toplumlardan kendisini izole etmiş kapalı bir sistem içerisinde, toplumun temel 

yapısı bakımından adaletin makul (reasonable) bir kavranışını formüle etmekle 

sınırlıdır.334 Rawls’un kapalı sistem olarak toplum kurgusuna Dworkin de kaynak 

eşitliği deneyini temellendirirken başvuracak, ıssız bir adada adalete uygun dağıtımın 

nasıl olması gerektiğini soruşturarak teorisine başlayacaktır. 

 

Rawls için toplumun temel yapısı, birbirine bağlı çeşitli kurallar, kurumlar ve 

uygulamalar sistemidir.335 Sosyal ve ekonomik yapının adaletin ilkeleri gereğince 

düzenlenmesi fikri liberal gelenekte önemli bir evrimi göstermektedir. Klasik 

liberalizmde yalnızca hukuk ve siyaset kurumlarının meşrulaştırılması amaçlanırken 

Rawls ve Dworkin’in dahil olduğu çağdaş liberal gelenek bununla sınırlı kalmayıp 

adalet kavramının sosyal ve ekonomik kurumlar ile de yakından ilişkili olduğunu öne 

sürmüştür.336 

 

 
331 Charles W. Mills, Irksal Sözleşme, Çev. Özgün Aksakal, İstanbul: Patika Kitap, 2020, ss. 27-28. 
332 Nagel, a.g.m., ss. 63-65. 
333 Rawls, toplumsal işbirliği bakımından adaletin rolünü açıkladığı birinci bölüme şu ifadeyle başlar: 

“Hakikatin (truth), düşünce sistemlerinin ilk erdemi olması gibi, adalet, toplumsal kurumların ilk 

erdemidir.” (Rawls, A Theory of Justice, s. 3.) 
334 Rawls, A Theory of Justice, s. 7; Solmaz Zelyut Hünler, Rawls ve MacIntyre: İki Adalet 

Arasında. Liberal ve Komunitaryan Düşüncelerin Çatışma Alanı, Ankara: Vadi Yayınları, 1997, 

s. 27-28. 
335 Freeman, a.g.m., s. 3. 
336 Nagel, a.g.m., s. 63. 



83 

Adaletin konusunun toplumsal kurumlar olduğunu düşünen Rawls, bu 

bağlamda Hegel’in ahlak felsefesini takip ettiğini ifade eder.337 Hegel’e göre 

özgürlük, politik ve sosyal kurumlar aracılığıyla belirli bir tarihsel anda gerçekleşir. 

Kant’ın transandantal/aşkın özgürlük anlayışını eleştiren Hegel için insanın 

özgürlüğünü her bireyin iyi istemesiyle (guter Wille, good will) açıklamak 

yetersizdir, özgürlük sosyal çevreden, kurumlardan bağımsız şekilde düşünülemez.338 

Hegel’in Sittlichkeit (etik yaşam) kavramıyla ortaya koyduğu etik düşüncenin 

konusu, özgürlüğün gerçekleştiği aile, sivil toplum, devlet gibi politik ve sosyal 

kurumlar sistemidir, yani içerisinde insanların yaşadığı yaşam formlarıdır.339 

 

Fakat Rawls, Hegel’in etikte her zaman için iki bakış açısıyla sınırlı olunduğu 

düşüncesine katılmamaktadır. Hegel, etiğin ya kendi teorisinde olduğu gibi 

tözsellikten ya da Hobbes’ta olduğu gibi atomist, bireyci bir temelden yola çıkılması 

gerektiğini düşünür. Hobbes ortak amaç, toplumsal işbirliği fikrini reddederek 

Leviathan’ı özel alan toplumu olarak kurgulamıştır; Hegel’in bakış açısı ise etik 

yaşamı nihai olarak tinsel bir varlık olarak devlette somutlaştırmakta, yani devleti 

ahlaki bir konuma çekmektedir. Rawls için başvurulacak üçüncü yol Rousseau ve 

Kant’ın teorisindedir. Kant, Hobbes’ta olduğu gibi öznel ve dar kişisel çıkarları öne 

çıkarmaz, aksine aklın kamusal kullanımı yoluyla sosyal sözleşmenin ortak amaca 

yönelen ve adalet idesini gerçekleştiren bir politik birliği kurmayı hedeflediğini 

kabul eder.340 Rawls’un Hegel ve Hobbes arasından açtığı Kantçı hattı Dworkin de 

ahlak teorisini oluştururken takip edecek, hatta Rawls’un Kant’tan ayrıldığı yerde 

Kantçı kapsamlı liberalizm anlayışını savunmayı sürdürerek Rawls’u 

eleştirecektir.341 

 

Rawls için toplumun temel yapısı içerisinde hukuki ve politik kurumların özel 

bir önemi bulunmaktadır. Buna göre toplumsal yapının tasarlanması ve buna ilişkin 

ilkelerin belirlenmesi, ayrıca toplumsal kurumlarla ilgili kararlar alınması hukuki ve 

 
337 John Rawls, Ahlak Felsefesi Üzerine Dersler, Çev. Gökçe Metin, İstanbul: Nora Kitap, 2021, s. 

526. 
338 Rawls, Ahlak Felsefesi Üzerine Dersler, ss. 475-479, 504. 
339 Rawls, Ahlak Felsefesi Üzerine Dersler, ss. 478, 504. 
340 Rawls, Ahlak Felsefesi Üzerine Dersler, ss. 520-525. 
341 Bu tartışmaya Rawls’un kamusal akıl kavramına Dworkin’in yönelttiği eleştiriler incelenirken 

dönülecektir. 



84 

politik yapı sayesinde gerçekleşecektir.342 O, hakkaniyet olarak adalet anlayışını 

demokratik hukuk sisteminin temeline yerleştirir. Bu doğrultuda dört kademeli bir 

süreç öngörür. İlk olarak, taraflar adaletin ilkelerini belirleyeceklerdir. İlkelerin 

belirlenmesinin ardından bu ilkelerde öngörülen sınırlar ışığında anayasal ilke ve 

esaslar tayin edilecektir. Anayasal tasarım, adalet ilkelerinin çizdiği çerçevede 

kalınmak suretiyle çeşitli politik kültürlerde farklı normlar biçiminde somutlaşabilir. 

Üçüncü aşamada, yasa koyucu, adaletin ilkeleri ve anayasal esaslara riayet ederek 

kanunlar vazedecektir. Nihai aşamada, yargı görevini ifa eden yargıçlardan anayasa 

ve yasaları yorumlayarak kararlar vermeleri beklenmektedir, ayrıca yurttaşların tüm 

bu süreçte çıkarılan yasaları, kuralları denetlemesi elzemdir.343  

 

Dworkin, Rawls’un yasama organını sınırlandıran ve yasaya öncel adalet, 

hakkaniyet ilkeleri öngören, yine tüm bu süreç içerisinde adaletin ilkelerinin ve 

anayasal prensiplerin yargıçlar tarafından yorumlanarak yapılandırılmasına dikkat 

çeken yaklaşımının anti-pozitivist, yorumsal bir hukuk felsefesini imlediğini belirtir. 

Keza bu yorumsallık hukuki pratiğe katılan tüm katılımcıların kendi bakış açılarını 

dahil edecekleri eşitlikçi bir topluluk anlayışını gerektirmektedir. Buna göre politik 

topluluğun üyesi konumundaki her bir yurttaşın basit bir şekilde hukuka riayet etmesi 

gerektiğini söylemeyiz; Dworkin’in ilke topluluğunda bunun ötesine geçerek 

hukukun herkesin iyi niyetli bir şekilde ona uymasının beklendiği, insan onurunu 

gözeten bir içerik taşıması gerekecektir. Dworkin’e göre bu hukuk ve topluluk 

anlayışı ancak herkesin eşit ilgi ve saygıyı haiz olduğunu kabul eden ortaklık 

demokrasisiyle somutlaştırılabilir.344 

 

1.2.1.2. Orijinal Pozisyon ve Kurucu Değer Olarak Eşitlik 

 

Hakkaniyet olarak adalet anlayışı doğrultusunda inşa edilmiş bir toplum 

Rawls’un tabiri ile “iyi düzenlenmiş toplum”dur (well-ordered society).345 İyi 

düzenlenmiş toplumda yurttaşlar adalet duygusuyla donatılmış özgür ve eşit kişiler 

 
342 David. A. Reidy, “Basic Structure of Society”, The Cambridge Rawls Lexicon, Ed. Jon Mandle, 

David A. Reidy, Cambridge: Cambridge University Press, 2014, s. 57. 
343 Rawls, A Theory of Justice, ss. 171-176; Rawls, “Reply to Habermas”, Political Liberalism, 

Expanded Edition, New York: Cloumbia University Press, 2005, ss. 397-398; Levent Gönenç, 

“Siyaset Bilimi ve Anayasalar”, AÜSBF Dergisi, Cilt 54, Sayı 3, 1999, ss. 108-110. 
344 Ronald Dworkin, “Keynote Address: Rawls and The Law”, Fordham Law Review, Vol. 72, No. 

5, 2004, s. 1394. 
345 John Rawls, Justice as Fairness, Massachusetts: Harvard University Press, 2001, ss. 8-9. 



85 

olarak karşılıklılık temelinde ortak bir mutabakata varırlar. Adalet duygusu, şeylerin 

adil veya gayri adil oldukları hususunda muhakeme geliştirerek yargıda 

bulunmamızı, başkalarının meşru çıkarlarını gözeterek davranışlarımızı kontrol 

edebilmemizi ifade eden bir yetidir.346 Sözleşmenin taraflarının adalet duygusuna ve 

rasyonaliteye sahip olması kendi öz çıkarlarını değerlendirebilecek yeterlilikte 

oldukları anlamını taşır.347 Dworkin, Rawls’un adalet duygusu ile kişisel çıkarın 

birbiriyle uyumlu olduğunu iddia etmesinin önemine dikkat çeker. Bu uyum 

sayesinde bireyler adalet normlarını seçerken kendi yaşamlarından fedakârlık 

etmemiş olurlar ve adalet ile demokratik teori arasında kurgulanan hatalı çatışma 

aşılır.348  

 

İyi düzenlenmiş bir toplumda adaletin ilkeleri “orijinal pozisyon”dan 

belirlenecektir. Orijinal pozisyon kavramıyla Rawls, adaletin ilkelerinin belirleneceği 

prosedürü adil kılma iddiası taşır.349 Orijinal pozisyonda adaletin ilkeleri, bilmezlik 

perdesinin (veil of ignorance) ardından seçilir. Dworkin’e göre Rawls’un orijinal 

pozisyon kurgusu, klasik sosyal sözleşme teorilerinin hayali kongrelerine benzese de 

bilmezlik perdesi sayesinde Rawls sözleşmeciliğe yeni bir boyut eklemiştir. Orijinal 

pozisyonun katılımcısı toplumdaki yerini, sınıfsal konumunu, sosyal statüsünü, sahip 

olduğu doğal avantajlarını, şanslarını, iyi anlayışlarını, psikolojik eğilimlerini hiçbir 

şekilde bilemeyecektir. Sıradan zevkleri, yetenekleri, hırsları ve bağlılıkları olan 

erkek ve kadınlar350, kendi kişiliklerini meydana getiren bu özellikleri hakkında 

geçici bir süreliğine bilgisiz kılınmışlardır ve öz farkındalıklarını geri kazanmadan 

önce bir sözleşme üzerinde mutabık kalmaları gerekmektedir.351 Bilmezlik perdesi, 

 
346 Brighouse, a.g.e., ss. 52-53; Rawls, A Theory of Justice, s. 41. 
347 Rabia Sağlam, Liberalizm, Adalet ve Ütopya, İstanbul: Legal Yayıncılık, 2008, s. 30. 
348 Dworkin, Justice and The Good Life, s. 7. 
349 Yasemin Işıktaç, “Dikkat Cehalet Peçesinde Yırtık Var”, HFSA 24, 2012, s. 34; H. L. A. Hart, 

“Rawls on Liberty and Its Priority”, The University of Chicago Law Review, Vol. 40, No. 3, 1973, 

s. 535. 
350 Belirtmek gerekir ki Rawls, A Theory of Justice eserinde bilmezlik perdesinin gerisinde duran 

bireylerin neleri bilemediklerini tek tek saymasına rağmen cinsiyet ve toplumsal cinsiyetten 

bahsetmemiştir. Hatta Rawls orijinal pozisyondaki kişileri “aile reisleri” (heads of families) olarak 

düşünmektedir. Yine metin dilsel göndermeler açısından da sorunludur. Metinde mankind, man, he 

gibi eril terimler kullanılmıştır. Rawls’un teorisi feminist teorisyenler tarafından ciddi şekilde 

tartışılmış, birçok açıdan eleştiriler yöneltilmiştir. Rawls bu eleştirilerin bir kısmına cevap vermiş, 

ayrıca Justice as Fairness kitabında orijinal pozisyonun taraflarının cinsiyetlerini (sex) de 

bilmediklerini söylemiştir. (İrem Çağlar Gürgey, “Rawls’un Aile Yaklaşımının Eleştirisi”, HFSA 27, 

2016, ss. 11-14; Rawls, A Theory of Justice, s. 111; Rawls, Justice as Fairness, s. 15.) 
351 Ronald Dworkin, “The Original Position”, The University of Chicago Law Review, Vol. 40, No. 

500, 1973, s. 500; Alan Ryan, “John Rawls”, Çağdaş Temel Kuramlar, Der. Quentin Skinner, Çev. 

Ahmet Demirhan, 3. Baskı, İstanbul: İletişim Yayınları, 2018, s. 139. 



86 

kişinin kendi çıkarları ile arasına mesafe koyduğunda önyargıdan uzak, tarafsız bir 

ahlaki muhakeme geliştirebileceğini varsayar.352 

 

Katılımcıların karşılıklı ve eşitlikçi bir şekilde konumlandırılması Dworkin’in 

teorisi için oldukça önemlidir. Rawls bireyi tüm kişisel özelliklerinden yalıtarak 

geriye sadece temel bir eşitlik halini bırakmaktadır.353 Dworkin’e göre orijinal 

pozisyonun mantığı eşitliğin adaletin ilkelerinden de önce gelen kurucu bir ideal 

olduğunu gösterir. Buna göre eşit saygı hakkı, sözleşmenin ürünü/çıktısı değil, bizzat 

sözleşmenin gerek koşuludur. Orijinal pozisyona dahil olmanın koşulu eşit saygı 

hakkında yatmaktadır. Dworkin için Rawls’un araç olarak gördüğü orijinal pozisyon 

aslında tüm hakların temelinde bulunan en temel hakkı önvarsaymaktadır.354 

 

Her ne kadar Dworkin orijinal pozisyonu yorumlama biçimlerinin farklı 

olmadığını düşünse de Rawls, Dworkin’in eşitlik argümanına katılmamıştır. Rawls’a 

göre Dworkin eşit ilgi ve saygı hakkını doğal hak olarak konumlandırmaktadır. 

Orijinal pozisyonun hak temeline indirgenmesinin onun sunduğu geniş imkanları 

daraltmak olduğunu düşünen Rawls, kavramın temsil aygıtı ve düşünce deneyi olarak 

değerlendirilmesi gerektiğini ifade eder.355 Dworkin ise geç dönem yazısında 

Rawls’un bu yorumu reddettiğini ancak kendisinin orijinal pozisyonun eşitlikçi 

mantığında ısrarcı olduğunu dile getirir: İlkeler tüm katılımcılara eşit şekilde 

uygulanacağına göre eşit yurttaşlık hakkı orijinal pozisyonun mantıki uzantısıdır. 

Eşitlik yorumu, orijinal pozisyonun temsili bir aygıt olarak düşünülmesiyle 

çelişmemekte, aksine onun en iyi modellemesini ve uygulamasını sunmaktadır.356 

 

1.2.1.3. Düşünümsel Denge ve Kurucu Yorumun Temelleri  

 

Rawls’un orijinal pozisyonun mahiyetini açıklarken ortaya attığı bir diğer 

önemli kavramı “düşünümsel denge”dir (reflective equilibrium). Düşünümsel denge, 

 
352 Brian Barry, The Liberal Theory of Justice: A Critical Examination of the Principal Doctrines 

in A Theory of Justice by John Rawls, London: Oxford University Press, 1975, s. 12; Işıktaç, 

Dikkat Cehalet Peçesinde Yırtık Var, s. 30. 
353 Gerald F. Gaus, Siyaset Kavramları ve Siyaset Kuramları, Çev. Nihal Akdere, Ankara: Phoenix 

Yayınevi, 2016, s. 360. 
354 Agnol, a.g.m., s. 3; Dworkin, The Original Position, s. 532. 
355 John Rawls, “Justice as Fairness: Political not Metaphysical”, Philosophy and Public Affairs, 

Vol. 14, No. 3, 1985, s. 236. 
356 Ronald Dworkin, “Keynote Address: Rawls and The Law”, Fordham Law Review, Vol. 72, No. 

5, 2004, s. 1396. 



87 

adalet ilkelerinin ahlaki gerekçelendirilmesi iddiasında merkezi rol oynamaktadır. 

Dworkin’in vurguladığı üzere, adalet kavramına (concept) başvurmak hususunda 

mutabakat bulunsa da, Rawls kurumları neyin adil veya gayrı adil yapacağı sorusuna 

gelindiğinde ortak bir anlayış (conception) geliştirilemediğinin bilincindedir. Bu 

nedenle, adalet anlayışını yorumsal bir süreç olan düşünümsel denge yöntemini 

kullanarak geliştirip açıklığa kavuşturacaktır.357 

 

Scanlon, Rawls’un düşünümsel denge yönteminin üç aşamalı bir süreci 

öngördüğünü belirtir. Birinci aşama adalet hakkında bir dizi düşünülmüş yargıları 

(considered judgments) tanımlamakla başlar. Bunlar, elverişli koşullar altında, amaca 

uygun türden yargılarda bulunurken bize açıkça doğru görünen, dolaysız sezgi ve 

kanaatlerle kabul edebileceğimiz yargılardır. Elverişli koşullardan anlamamız 

gereken, kişinin sorun hakkında tam bir bilgi sahibi olduğu, dikkatlice düşündüğü ve 

menfaat çatışmaları veya herhangi bir faktör nedeniyle yargısının saptırılmadığı, 

bozulmadığı koşullardır. İkinci aşamada, niçin bu yargıları doğru kabul ettiğimize 

ilişkin izahlar sunmamız, genel ilkeler formüle etmemiz beklenir.  Üçüncü aşamada, 

formüle edilen ilkeler ile düşünülmüş yargılar arasındaki ayrışmalar incelenir. Bu 

aşamada, benimsediğimiz ilkeler doğrultusunda izah etmekte güçlük çektiğimiz 

yargılarımızdan vazgeçmemiz veya düşünülmüş yargılarımızla örtüşmeyen ilkeleri 

gözden geçirerek yeniden değerlendirmeler yapmamız gerekecektir. Bu süreç, ilkeler 

ile yargıların birbiriyle tam bir uyum gösterdiği denge anına dek sürecektir. Rawls 

düşünümsel dengeyi içinde bulunduğumuz veya kolaylıkla elde edebileceğimiz bir 

süreç olarak düşünmez. Düşünümsel denge, “sonsuza dek sürecek” ve ulaşmak için 

mücadele edilmesi gereken ideal aşamadır.358 

 

Rawls düşünümsel denge kavramını şu şekilde somutlaştırır. Toplumun temel 

yapısını düzenlerken sezgisel biçimde ve büyük bir güven duygusuyla kabul 

ettiğimiz kimi yargılar vardır. Örneğin dini hoşgörüsüzlük veya kölelik toplumun 

geneli itibariyle haksız bulunan davranışlardır. Bu konulardaki yargılarımızın kendi 

çıkarlarımızdan kaynaklanmadığından ve meselelere tarafsız şekilde bakarak 

ulaştığımız doğru bir yargı olduğundan eminizdir. Bu şekilde elde ettiğimiz yargıları 

herhangi bir adalet anlayışının uyması gereken “geçici sabit noktalar” (provisional 

 
357 Dworkin, Rawls and The Law, s. 1391. 
358 T. M. Scanlon, “Rawls on Justification”, The Cambridge Companion to Rawls, New York, 

Cambridge University Press, 2003, ss. 139-141. 



88 

fixed points) olarak belirleyebiliriz. Fakat zenginliğin veya otoritenin nasıl 

dağıtılması gerektiği gibi meselelere geldiğimizde düşünülmüş yargılarımız çok daha 

düşük bir seviyede uzlaşı barındırır. Bu nedenle geçici sabit noktalardaki 

yargılarımızı genel ilkelere dönüştürmeli ve başka yargılar için genişleterek 

yargılarımız ile ilkelerimizin hiçbir şekilde çelişmediği aşamaya gelmeye 

çalışmalıyız.359 Düşünümsel denge, somut gözlem ve uygulamalar aracılığıyla 

oluşturduğumuz yargılarımız ile genel ahlaki ilkeleri bağdaştırmanın hedeflendiği bir 

süreçtir. Bu süreçte Hegel’in diyalektiğine benzer şekilde çatışmalar, çelişkiler ortaya 

çıkar fakat bu çatışmaların üstesinden gelinerek yeni bir farkındalık düzeyine 

ulaşılacaktır.360 

 

Dworkin, ahlaki gerekçelendirmenin doğasına ilişkin bir yöntem ortaya koyan 

düşünümsel denge kavramının Rawls’un önerdiğinden çok daha genel bir yorum 

anlayışına kapı araladığını düşünür.361 Dworkin adalet hakkındaki tartışmalarda 

düşünümsel denge tekniğine başvurduğumuzu gösterir. Bir tartışmada, adil 

davranışın ne olduğunu belirlemeye çalışırken sezgilerimizi veya kanaatlerimizi 

çeşitli adalet teorileri bağlamında sınamadan geçiririz. Sezgilerimiz ile 

savunduğumuz adalet teorisinin “tutarlı” olması beklenir. Dolayısıyla denge tekniği 

ahlaki tutarlılığı varsayar.362 

 

Dworkin açısından tutarlılık iki model tarafından desteklenebilir: Doğal 

modele göre adalet teorisi objektif ahlaki gerçekliği tanımlamaktadır. Ahlak yasaları 

tıpkı fizik yasaları gibi keşfedilirler. Bu modelde bir ahlaki yargının doğru olduğuna 

dair sezgimiz, dışsal ahlak yasasından edindiğimiz ipuçlarından ibarettir. Ahlak 

felsefecisinin ödevi doğa tarihçisinin durumuna benzer. Doğa tarihçisi nasıl ki 

bulduğu kemik parçalarından bir hayvanın dış görünüşünü yeniden oluşturuyorsa 

ahlaki akıl yürütme sürecinde filozof, sezgilerinden açığa çıkan somut yargıları bir 

araya getirerek temel ahlak ilkelerini yeniden kurmaktadır.363  

 

 
359 Rawls, A Theory of Justice, ss. 17-18. 
360 Sibyl A. Schwarzenbach, “Rawls, Hegel, and Communitarianism”, Political Theory, Vol. 19, No. 

4, 1991, s. 546. 
361 Ripstein, Anti-Archimedianism, s. 8. 
362 Dworkin, The Original Position, ss. 509-510. 
363 Dworkin, The Original Position, s. 510. 



89 

Kurucu/inşai (constructive) model ise, ahlaki sezgileri objektif ahlakiliğin 

ipuçları olarak görmez. Bunun yerine yargılarımızı tutarlı bir eylem planının içine 

dahil etme sorumluluğumuzdan bahsedilir. Kemik metaforunu kullanmayı sürdüren 

düşünür, ahlak felsefecisini heykeltraşa benzetecektir. Heykeltraş, elinin altında 

bulunan kemiklere en iyi uyacak olan bir hayvanı oymaktadır. Burada doğal modelde 

olduğu gibi dışsal bir ahlaki objektiflik kriteri varsayılmaz. Dworkin yargıç örneğine 

başvurarak ahlaki akıl yürütme ile hukuki akıl yürütme arasında analoji kurar. Buna 

göre, mahkemenin önündeki somut olaylardaki çeşitli emsal kararlar “ahlaki 

sezgilere” karşılık gelir. Yargıçtan emsal kararlar ile bu kararları haklılaştırabilecek 

ve aynı zamanda bu kararların ötesine geçecek ilkeleri uzlaştırması 

beklenmektedir.364 Dworkin’in benimsediği düşünümsel denge yöntemi inşai 

modeldir ve felsefesinin en önemli sacayağı olan yorum anlayışını da Rawls’un bu 

kavramından yola çıkarak temellendirecektir. 

 

1.2.1.4. Adalet İlkeleri ve Dworkin’in Bu İlkelere Dair Eleştirileri 

 

Rawls’un hakkaniyet olarak adalet teorisi uyarınca orijinal pozisyondaki 

katılımcılar iki adalet ilkesi formüle ederler. Birinci ilkeye göre, “her bir kişi, herkes 

için eşit özgürlük sistemiyle uyumlu olan eşit temel özgürlüklerin en geniş bütüncül 

sistemine ilişkin eşit hakka sahiptir.”365 Bu ilke, eşit özgürlük ilkesi veya “en büyük 

eşit özgürlük ilkesi” olarak adlandırılmaktadır.366 Rawls, temel özgürlüklerden 

bahsederken genel olarak hukukun üstünlüğü kavramıyla belirtilen medeni ve politik 

özgürlüklere işaret eder.367 Hart, Rawls’un özgürlük ilkesiyle hedefinin “genel olarak 

özgürlükler” değil fakat “yasal olarak tanınan ve müdahale edilmemesi için koruma 

altına alınan temel özgürlükler” olduğunu belirtir.368 Rawls, Hart’ın eleştirisini haklı 

bularak adaletin birinci ilkesinde değişikliğe gider. “En geniş özgürlükler sistemi” 

ifadesinin yerini “tamamıyla yeterli bir özgürlükler şeması” almıştır.369 Temel 

özgürlükler kavramı ile tarihsel bir yöntem kullanarak modern demokratik geleneği 

izlemektedir. Haklar bildirgeleri, insan hakları beyannamelerinde kazanılan klasik 

liberal özgürlükler ve anayasal güvenceler ile sınırlı bir özgürlükler şemasını dikkate 

 
364 Dworkin, The Original Position, ss. 510-511. 
365 Rawls, A Theory of Justice, s. 53. 
366 Hart, a.g.e., s. 535. 
367 Rawls, A Theory of Justice, s. 53. 
368 Hart, a.g.m., s. 538. 
369 Zelyut Hünler, a.g.e., s. 255-257. 



90 

alır.370 Dworkin Hart-Rawls diyaloğunda belirginleşen özgürlük probleminden 

kaçınabilmek adına teorisinde genel bir özgürlük hakkına yer vermez ve somut 

özgürlükleri eşitlik ilkesinden çıkarsar. Yine de Rawls’un tarihsel açıklamasının 

Dworkin için de geçerli olduğu söylenebilir. Buna göre ilkeler, belirli bir politik 

toplulukta tarihsel-kuramsal pratiğin gelişmesiyle ortaya çıkmaktadır.371 

 

Rawls, özgürlükleri sistemsel bir bütün olarak değerlendirmektedir. Somut 

hukuki meselelerde birbiriyle yarışan özgürlüklerle ya da Dworkinci bir ifadeyle 

ilkelerle karşılaşılabilir. Rawls için eğer özgürlükler tutarlı bir sistematik şema 

içerisinde kurumsallaşırsa bunlar kendi arasında sınırlandırılıp dengelenebilir.372 

Dworkin de ilkeler karşısında “ya hep ya hiç” şeklinde bir tutum 

geliştirilemeyeceğini, ilkelerin ağırlık merkezinin bulunduğunu ve hangi ilkenin 

mevcut hukuki olayda ne derece önem veya ağırlık taşıdığını soruşturmak gerektiğini 

belirtir.373 Bir hukukçu olarak Dworkin, Rawls’tan farklı olarak, bu sorunu tüm 

teorisinin en değerli sorunsallarından biri olarak kavramakta ve hukuki/anayasal 

davalarda yargıçların nasıl karar vermesi gerektiğini daha detaylı ve somut olarak 

tartışmaktadır. 

 

Rawls, temel özgürlüklerin eşit ve vazgeçilmez oluşunu güvence altına aldıktan 

sonra dağıtıma ilişkin bir ilke belirleme arayışına yönelir.374 Her ne kadar bir 

toplumda özgürlüklerin tanınması önemli olsa da özgürlüğe ulaşmak için elverişli 

araçlara da sahip olunmalıdır. Bireylerin özgürlüğün değerine ulaşılabileceği 

koşullarla donatılması adaletin gereğidir.375 Adaletin ikinci ilkesi fırsat eşitliği ve 

fark ilkesinden oluşmaktadır. Adil fırsat eşitliği, kamu görevlerinin ve toplumsal 

pozisyonların biçimsel anlamda herkese açık olmasını ifade ettiği gibi aynı zamanda 

bu konumlara ulaşabilmek için herkesin eşit koşullara sahip olması anlamını 

taşımaktadır. Benzer düzeyde yetenek ve beceriyle donatılmış kimseler, eğer benzer 

isteklilik ile bunları kullanıyorlarsa, sosyal sınıflarının ne olduğu hiç 

 
370 John Rawls, “The Basic Liberties and Their Priority”, Political Liberalism, Expanded Edition, 

New York: Cloumbia University Press, 2005 ss. 291-292. 1982 tarihli bu makalenin genişletilmiş hali 

daha sonra 1993 tarihli Political Liberalism eserinde tekrar yayınlanmıştır. Bu çalışmada Political 

Liberalism kitabındaki versiyonu takip edilmiştir. 
371 Türkbağ, a.g.e., s. 77. 
372 Zelyut Hünler, a.g.e., s. 51. 
373 Türkbağ, a.g.e., s. 73. 
374 Rawls, Justice as Fairness, s. 43. 
375 Aysel Demir, John B. Rawls: Eleştirel Bir Yaklaşım, Ankara: Siyasal Kitabevi, 2018, ss. 93-94. 



91 

önemsenmeksizin, benzer başarı beklentisi taşımalıdırlar.376 Fark ilkesine göre ise, 

sosyal-ekonomik eşitsizliklerin, en dezavantajlı konumdaki kişilerin en fazla yararına 

olacak şekilde düzenlenmesi gerekir.377 Toplumda bazı eşitsizlikler meşru kabul 

edilebilir fakat bu durumun önkoşulu bu eşitsizliklerin en az avantajlılara en çok 

yarar sağlamasıdır.378 Aksi halde, tüm temel toplumsal iyiler herkese eşit bir şekilde 

dağıtılmalıdır.379 

 

Ekonomik eşitsizlikleri en aza indirmeyi ve böylece liberal yurttaşlık 

nosyonuyla ekonomik refahı bir arada düşünmeyi olanaklı kılan fark ilkesi, faydacı 

rasyonalizmi kişisel özgürlüklerle uyumlu hale getirmektedir.380 Tam da bu 

bağlamda Dworkin fark ilkesini yetersiz bulur. Fark ilkesinin barındırdığı 

faydacı/sonuçsalcı sezgi, adalet-eşitlik ilişkisinde bireylerin özgürlüklerinden 

fedakarlıkta bulunmaları gerektirdiği yaklaşımını bir başka formda yeniden 

üretmekten kurtulamaz. Rawls, toplumun en dezavantajlı kesiminin lehine bir durum 

yaratabilmek için toplumun çoğunun çıkarlarını maksimize etmesinden vazgeçmesini 

öngördüğü için yeni-muhafazakarların adaleti demokratik teoriyle çatışan bir kavram 

olarak yorumlayan tezlerine karşı savunmasız kalmaktadır.381 Rawls’un refah 

eşitliğini temel alan fark ilkesi yerine Dworkin’in kaynak eşitliği tezi eşit muamele 

ve eşitler olarak muamele kavramları arasında ayrım yapar. Bu doğrultuda, eşitlik 

tüm toplumsal iyilerin herkese aynı şekilde dağıtımını gerektirmemektedir. Eşit 

olarak muamele ilkesi doğrultusunda daha incelikli bir değerlendirme yapılarak 

toplumsal eşitlik geliştirilebilecektir. 

 

Dworkin, Rawls’un hiçbir bireyin temel özgürlükler uğruna sosyal-ekonomik 

eşitliği seçmeyeceğini iddia eden tezini de eleştirir. Rawls için bireyler eşit 

dağıtılmasa da özgürlüklerinin risk altında olmasını istemezler. Bu nedenle adaletin 

ilkeleri arasında hiyerarşik bir ilişki öngörür. Eşit özgürlükler fırsat eşitliğine, fırsat 

 
376 Rawls, Justice as Fairness, ss. 43-44. 
377 Bryan S. Turner, Equality, London: Tavistock Publications, 1986, s. 44. 
378 Ülker Yükselbaba, “Çağdaş Dağıtıcı Adalet Kuramları: Rawls’a ve Dworkin’e Göre Dağıtıcı 

Adalet”, Kamu Hukukçuları Platformu, 2018, s. 9, (Çevrimiçi) 

http://www.kamuhukukculari.org/upload/dosyalar/UOlker_YuOkselbaba.pdf Son Erişim Tarihi: 

11.03.2021. 
379 Turner, a.g.e., s. 44. 
380 A.e., ss. 43-44. 
381 Dworkin, Justice and the Good Life, s. 4. 

http://www.kamuhukukculari.org/upload/dosyalar/UOlker_YuOkselbaba.pdf


92 

eşitliği de fark ilkesine önceldir.382 Halbuki Dworkin’e göre bu hiyerarşik ilişkiyi 

haklılaştıracak rasyonel bir gerekçe sunulamaz. Yaşam koşulları bakımından yeterli 

maddi güvenceler sağlanmaksızın özgürlüklerin genişletilmesinin anlamı yoktur.383 

Maddi kaynakların eşitliğini hukuki-politik özgürlükler karşısında ikincil kılmak 

Dworkin’in eşitlikçi idealiyle bağdaşmaz.384 Nitekim Dworkin kaynakların eşit 

dağıtılmasını politik meşruiyetin koşulu sayacaktır. 

 

Son olarak Rawls’un fark ilkesini tartışırken doğal özgürlük, liberal eşitlik ve 

demokratik eşitlik sistemleri arasında ayrım yaptığı ayrım, Dworkin’in kaynak 

eşitliği teorisinde başvurduğu bir referans olacaktır. Doğal özgürlük sistemi, 

verimlilik temelli işleyen rekabetçi piyasa düzenine dayanır. Bu sistemde toplumsal 

iyilerin paylaştırılmasında doğuştan gelen eşitsizlikler göz ardı edildiği için dağıtım 

keyfidir ve hakkaniyetsiz sonuçlar üretir. Liberal eşitlik sistemi, toplumsal şartlardan 

kaynaklanan tesadüfi etkenlerin ve doğal talihlerin dağıtım üzerindeki etkisini 

azaltmayı amaçlar. Kişilerin toplumsal pozisyonlarının yetenekleri ölçüsünde 

belirlenmesinin yanında, her bir bireyin yeteneklerini açığa çıkarabilecek olanaklara 

sahip olması da savunulur. Fakat liberal sistem mükemmelen işlese dahi çerçevesi 

sınırlıdır. Çünkü kişilerin doğal piyangoları neyi gösteriyorsa, sosyal statüleri ve 

ekonomik koşulları hususundaki dağılım o şekilde belirlenecektir.385  

 

Buna karşılık demokratik eşitlik sistemi, fırsat eşitliği ile fark ilkesini 

birleştiren bir yorum sunar.386 Kimsenin ne doğal yeteneklerini ne de talihleri 

sayesinde şekillenen başlangıç noktalarını hak ettiğinin bilincinde olan Rawls, fark 

ilkesi sayesinde sosyal ve doğal eşitsizliklerden kaynaklanan koşulların, daha az 

şansa sahip olan kimselerin lehine düzenlenmesini öngörür.387 Dworkin de Rawls’un 

yeteneklere duyarsız (endowment-insensitivity), ama hırslara duyarlı (ambition-

sensitivity) yaklaşımını sahiplenecek ama bunu daha öteye taşıyacaktır. Rawls’a 

kıyasla Dworkin yeteneklere daha duyarsız, tercihlere ise daha duyarlıdır. 

Yeteneklere daha duyarsızdır çünkü bireylerin hak etmedikleri şans etkenleri 

nedeniyle eşitsiz bir konuma düşmesini, katlanılabilir olup olmadığıyla 

 
382 Raymond Wacks, Hukuk Felsefesine Kısa Bir Giriş, Çev. Engin Arıkan, İstanbul: Tekin 

Yayınevi, 2013, s. 72. 
383 Agnol, a.g.m., s. 3. 
384 Dworkin, The Original Position, s. 530 
385 Rawls, A Theory of Justice, ss. 57-64. 
386 Rawls, A Theory of Justice, s. 65. 
387 Kocaoğlu, a.g.e., ss. 81-83. 



93 

ilgilenmeksizin, yanlış bulur ve kaynak dağıtımında bu kişileri koruyacak tedbirler 

(sigorta sistemi) geliştirir. Tercihlere daha duyarlıdır çünkü refah yerine kaynakları 

dağıtır, dolayısıyla kişilerin gönüllü tercihleriyle olgunlaşan nimet ve külfetlerle 

bağlı olmaları gerektiğini, diğer deyişle bireysel sorumluluğu, savunur. 

 

1.2.1.5. Politik Liberalizmin Esasları 

 

1.2.1.5.1. Adalet Teorisi’nden Politik Liberalizm’e 

 

Rawls, A Theory of Justice eserinden yaklaşık yirmi yıl sonra bir diğer büyük 

çalışması Political Liberalism’i (Siyasal Liberalizm) yayınlar.388 1993 yılında 

yayınlanan ikinci büyük çalışmasında Rawls, TJ’de ifade ettiği kimi düşüncelerini 

gözden geçirmektedir. Kant ve Dworkin’in kapsamlı liberalizm teorilerinin aksine, 

herhangi bir kapsamlı doktrinle özdeşleşmeden içinde bulunduğu politik kültürü esas 

alan bir liberal teori geliştirir.389 Rawls’a göre seküler bir ahlak doktrini sunan 

kapsamlı liberalizm, çoğulcu toplumlarda sosyal işbirliğini gerçekleştirebilmek için 

dar bir konsensüs öngörmektedir.390 

 

Rawls TJ’de sosyal adalet sorununun demokrasiler için en yakıcı problem 

olduğunu düşünerek teorisini inşa ederken 1990’lı yıllara gelindiğinde artık kültürel 

çeşitliliklerin demokratik toplumlarda hangi düzlemde yer alabileceği, farklı dinsel 

ve seküler ahlak doktrinlerine bağlı bireylerden müteşekkil liberal demokrasilerde 

otoritenin nasıl gerekçelendirilebileceği, liberal rejimlerde meşruluğun ilkelerinin ne 

olması gerektiği gibi sorunlara yönelmiştir.391 Politik liberalizm, eşitlik ve özgürlük 

ideallerine bağlı olan demokratik bir toplumda, tüm yurttaşların, toplumsal yapı 

içerisinde hakkaniyetli bir şekilde nasıl bir arada yaşayabilecekleri sorusunu 

yanıtlamaya girişmektedir.392 Politik adalet anlayışı kapsamlı bir doktrine 

 
388 İzleyen sayfalarda, bu iki eser arasında sıkça karşılaştırma yapmak gerekeceği için eserlerin tüm 

dünyada yerleşik olan kısaltmaları kullanılacaktır: A Theory of Justice için TJ, Political Liberalism 

için PL kısaltmasına yer verilecektir. 
389 Chandran Kukathas/Philip Pettit, A Theory of Justice and Its Critics, California: Stanford 

University Press, 1990, ss. 120-135.  
390 Todd Hedrick, “Liberalism as Comprehensive Doctrine”, The Cambridge Rawls Lexicon, Ed. Jon 

Mandle, Cambridge: Cambridge University Press. 2014, s. 446. 
391 Enzo Rossi, “The Twilight of the Liberal Social Contract: On the Reception of Rawlsian Political 

Liberalism”, The Cambridge History of 20th Century Philosophy, Ed. Kelly Becker, D. Thomson, 

London: Cambridge University Press, 2019, s. 298. 
392 Freeman, a.g.e., s. 2; Erin Kelly, “Editor’s Foreword”, içinde Justice as Fairness, John Rawls, 

Massachusetts: Harvard University Press, 2001, s. xi; Bhikhu Parekh, Çokkültürlülüğü Yeniden 



94 

dayanmamasına rağmen kendi başına ahlaki bir anlayıştır. Toplumsal kurumların 

politik temelleri üzerinde asgari/çekirdek bir ahlakilik düzeyiyle sınırlı uzlaşı 

sağlanmaktadır.393 Rawls, liberal ilkeleri politik bir ahlak anlayışıyla birlikte 

tanımlamaya çalışarak farklı iyi anlayışları arasında girişilecek bir değer çatışmasıyla 

uğraşmaktan kaçınır.394 

 

1.2.1.5.2. Kamusal Kişi-Ahlaki Fail Ayrımı ve Kopukluk 

Stratejisi 

 

Rawls, politik liberalizmini ahlaki ve politik kişi arasında ayrım yaparak 

oluşturur. Ahlaki faillik, adaletin politik kavranışı bakımından kayda değer nitelik 

taşımaz. Bu doğrultuda, ahlaki failliğe nazaran sınırları daha dar olan “demokratik 

yurttaşlık” düşüncesiyle ilgilenir. Kişi kamusal/politik olmayan rollerinde dilediği 

şekilde davranabilir. Rawls kişiyi normatif ve politik bir kavram olarak ele alır.395 

 

Rawls’a göre yurttaşlar, kendilerinin ve diğer tüm yurttaşların herhangi bir iyi 

anlayışını onaylayabilecekleri hususunda yeterli ahlaki güce sahip olduklarını kabul 

ettiklerinden ötürü özgürdürler. Özgür kimseler olarak yurttaşlar; bir iyi anlayışı 

oluşturma, bu anlayışın gereklerini izleme veya bu anlayışı gözden geçirme hakkına 

sahiptirler. Kişinin, kamusal ve hukuksal kimliği ise, yaşamındaki iyi anlayışlarının 

geçirdiği değişimlerden etkilenmeyecektir. Yurttaşlar, hangi kapsamlı öğreti veya iyi 

hayat anlayışını kabul ederlerse etsinler, demokratik toplumun eşit üyesi olarak temel 

haklara sahibi olma iddialarını sürdürürler.396 

 

Dworkin, Rawls’un TJ’den PL’ye geçişinde en önemli değişiklik olan kamusal 

kişilik-ahlaki faillik ayrımına karşı çıkar. O, bu ayrımı kopukluk stratejisi olarak 

tanımlar ve bunun karşısında süreklilik/devamlılık stratejisini savunur. Kişisel etik 

değerlerle siyasal-toplumsal kurumların inşası sürecinde bireylerin ahlaki yargılarını 

 

Düşünmek: Kültürel Çeşililik ve Siyasi Teori, Çev. Bilge Tanrıseven, Ankara: Phoenix Yayınevi, 

2002, ss. 106-107. 
393 Chantal Mouffe, “The Limits of John Rawls’ Pluralism”, Theoria: A Journal of Social and 

Political Theory, Vol. 56, No. 118, 2009, ss. 2-3. 
394 John Gray, Liberalizmin İki Yüzü, Çev. Koray Değirmenci, Ankara: Dost Kitapevi, 2003, s. 72. 
395 Rawls, Justice as Fairness, s. 19. 
396 Rawls, Political Liberalism, s. 30. 



95 

birbirinden bağımsızlaştırmak ahlaken şizofrenik bireyler üretecektir.397 Nitekim 

bireylerin iyi anlayışıyla kamusal iyi arasında çatışma bulunduğu kabul edildiği 

takdirde adalet anlayışının halk tarafından kabul edilebileceğini düşünmek ikna edici 

değildir. Bu nedenle Dworkin için liberal kişi sadece politik değil aynı zamanda 

felsefi bir perspektifi haizdir.398 Benzer eleştiriyi komüniteryan düşünürlerden ve 

önde gelen Rawls eleştirmenlerinden Sandel da yöneltir: Kişisel yaşamımız için 

onaylamış olduğumuz dini, ahlaki, felsefi yargılarımızın kamusal kimliğimiz 

açısından bağlantısızlığını düşünmemiz için geçerli bir argüman bulunamaz.399 

 

1.2.1.5.3. Kamusal Akıl ve Kapsamlı Ahlaki Doktrin 

Tartışması 

 

Politik liberalizmin amacı, temel politik meseleler hakkında, makul 

çoğulculuğu dikkate alarak, kamusal gerekçelendirme ilkesinin olanaklı olduğu 

koşulları ortaya çıkarmaktır.400 Makul çoğulculuk, anayasal demokratik toplumlarda 

birbiriyle bağdaşmayan pek çok kapsamlı doktrin bulunduğunu varsayarak çatışan 

dünya görüşleri karşısında tarafsız kalır.401 Makul bir kişi kendisinden farklı ahlaki, 

felsefi, dini doktrinleri benimsemiş eşit ve özgür kimselerle karşılıklılık temelinde 

toplumsal işbirliği kurabilmelidir.402 TJ’de ahlaki gerekçelendirme sorunu ile 

uğraşırken düşünümsel denge kavramını türeten Rawls, PL’de kamusal 

gerekçelendirmeye ilişkin düşüncelerini oluştururken örtüşen konsensüs 

(overlapping consensus) ve kamusal akıl (public reason) kavramlarını geliştirmiştir. 

 

Örtüşen konsensüs kavramı doğrultusunda Rawls, iyi-düzenlenmiş bir 

toplumda makul yurttaşların, kendi kapsamlı doktinlerine özgü nedenlere dayanarak, 

bu görüşlerin tümünden bağımsız/müstakil bir konumda bulunan politik adalet 

anlayışını onaylayabileceklerini varsaymaktadır. Politik adalet anlayışı, hiçbir 

kapsamlı doktrinle özdeşleşmeden bu doktrinleri içerebilmelidir. Bu argümanı 

 
397 Ferdan Ergut, “Adil Düzen, Eşitlikçi Liberaller ve Cemaatçiler”, Birikim, Sayı 101, Eylül 1997, 

https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-101-eylul-1997/2297/adil-duzen-esitlikci-liberaller-

ve-cemaatciler/4676 Son Erişim Tarihi: 28.12.2021. 
398 Dragica Vujadinović, “Ethics and Morality in Dworkin’s Political Philosophy”, 25th IVR World 

Congress: Law Science and Technology, No. 98, 2012, s. 4. 
399 Sandel, Liberalizm ve Adaletin Sınırları, s. 227. 
400 Rawls, Political Liberalism, s. xix. 
401 Jürgen Habermas, “Reconciliation Through the Public Use of Reason: Remarks on John Rawls's 

Political Liberalism”, The Journal of Philosophy, Vol. 92, No. 3, 1995, s. 110. 
402 Freeman, a.g.m., s. 32; Mouffe, The Limits of John Rawls’ Pluralism, s. 3. 

https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-101-eylul-1997/2297/adil-duzen-esitlikci-liberaller-ve-cemaatciler/4676
https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/sayi-101-eylul-1997/2297/adil-duzen-esitlikci-liberaller-ve-cemaatciler/4676


96 

tersinden ifade etmek gerekirse, yurttaşların kapsamlı doktrinlerinin içerdiği temel 

varsayımlardan hareket ederek ortak bir politik adalet anlayışında mutabakata 

varmaları beklenmektedir. Rawls iki aşamalı bir gerekçelendirme dizgesi öngörür. 

İlk olarak, makul yurttaşların kamusal akıl ve demokratik politik kültür açısından 

gerekçelendirme hususunu anlayıp kabul edebilecek yeterlilikte oldukları varsayılır. 

İkincisi ve en önemlisi, yurttaşların politik adalet anlayışını, kendi kapsamlı makul 

görüşlerinin perspektifinden, yani kamusal olmayan nedenlerle, kabul etmesi 

gerekmektedir. Bu iki şartın gerçekleşmesi halinde örtüşen konsensüse 

varılacaktır.403 

 

Kamusal akıl, kamusal gerekçelendirmenin sağlanması amacıyla demokratik 

müzakerelere ilişkin ilke ve standartlar gerektirir.404  Kamusal akıl, iyi-düzenlenmiş 

bir anayasal rejimde anayasal esasların ve adalete ilişkin temel meselelerin yalnızca 

politik değerlere başvurularak gerekçelendirilmesi gerektiğini ifade eder.405 Politik 

liberalizm iki tür değere dayanır. Birincisi, toplumun temel yapısına ilişkin maddi 

adalet ilkeleridir. Kamusal akıl değerleri ise makuliyet ve medeniyet gibi yurttaşlık 

erdemleri gereğince yürütülmesi gereken kamusal tartışmaları esas alır. Politik 

liberalizm, bir yandan politik adalet değerlerinin temel yapıyı belirlemesi diğer 

yandan kamusal sorgulama esaslarının siyasi gücü özgür ve eşit yurttaşların gücü 

kılması sayesinde meşruluk sağlamaktadır.406 

 

Dworkin, Rawls’un kamusal akıl doktrininin iki hususu şart koştuğunu ifade 

eder. Birincisi, karşılıklılık ilkesidir. Demokratik toplumun tüm makul üyeleri, 

toplumun diğer üyelerinin makul bir şekilde kabul edebilecekleri gerekçeler ortaya 

koyabilmek hususunda izinli ve yetkili kılınırlar. İkincisi, kamu görevlileri 

eylemlerine, kararlarına ilişkin bir gerekçe ortaya koyacakları durumda, kendi iyi 

anlayışları doğrultusunda kabul ettikleri kapsamlı doktrinlere değil, toplumun üzerine 

inşa edildiği politik değerlere referans vermelidirler.407 

 

Dworkin, kamusal akıl doktrininin politik değerler ile kapsamlı ahlak teorileri 

arasında yaptığı keskin ayrımı eleştirmektedir. Buna göre, Rawls’un hakkaniyet 

 
403 Freeman, a.g.m., ss. 36-37; Rawls, Justice as Fairness, s. 33. 
404 Kocaoğlu, a.g.e., s. 114. 
405 Rawls, Political Liberalism, ss. 136-138; Scanlon, a.g.m., s. 161. 
406 Rawls, Political Liberalism, s. 224. 
407 Dworkin, Justice in Robes, s. 252. 



97 

olarak adalet teorisinin kendisi de bizzat tartışmalı ahlaki iddialar, varsayımlar 

önerir. Bu halde kamu görevlilerinin ahlaki yargılarda bulunarak hukuki yorumlar 

geliştirmeleri kaçınılmazdır. Çoğulcu liberal toplum yapısıyla bağdaşmayan 

kapsamlı doktrinlerin kamusal alanda dayanak yapılmasını reddetmemiz gerekir 

ancak ahlaki doktrinleri bu çerçeveye dahil etmemiz için gerekli bir sebep 

bulunmamaktadır. Dworkin, anayasal yorum anlayışını oluştururken Rawls’un 

örtüşen konsensüs ve kamusal akıl doktrinini eleştirir, politik ahlakiliğin ahlak 

teorileri üzerinden tartışma başlatarak kurulması gerektiğini savunur.408  

 

Dworkin için kapsamlı bir ahlak teorisi inşa etmek ve bu teoriden hareketle 

politik meşruluğu gerekçelendirmek zaruridir. Tüm doktrinler karşısında tarafsız 

kalmak ahlaki şüpheciliğe yol açmaktadır, oysa yargıçlar hüküm kurarken mutlaka 

belirli bir ahlak şemasına başvurmalıdırlar. Bu nedenle temel mesele referans verilen 

ahlak anlayışının çoğulcu, eşitlik idealini gerçekleştirmeye dönük, hoşgörü değerini 

gözeten bir içeriğe sahip olup olmamasında düğümlenmelidir.409 

 

Richard Warner, hukuki muhakemede yargıçların ahlaki ilkelere meşru bir 

şekilde başvurmaları bakımından Rawls ile Dworkin’in iki farklı teori 

geliştirdiklerini belirtir. Dworkin için yargı kararlarının meşruiyetinin temeli otorite 

sahibi hukuki materyaller ile topluluğun ahlaki ilkelerine dair belirli bir kümenin yan 

yana getirilerek en iyi şekilde gerekçelendirilmesinde yatmaktadır. Rawls ise ahlaki 

ilkelere başvurulması konusunda hem fikir olmakla birlikte bu ilkelerin emsalsiz bir 

biçimde tayin edilebileceği konusunda şüphecidir. Buna göre özgür demokratik 

toplumlarda evrensel saygı ilkesi gibi temel hakikatler dışarıda bırakılırsa, ahlaki 

meseleler hakkında rasyonel olarak çözüme kavuşturulamayacak ihtilafların var 

olduğu kabul edilmelidir.410 

 

1.2.1.5.4. Anayasal Demokrasi Çerçevesindeki Tartışmalar 

 

Amy Gutmann’ın vurguladığı üzere Rawls’un çalışmalarında demokrasi, 

hakkaniyetli bir toplumsal işbirliği sisteminde, özgür ve eşit yurttaşlar olarak yer 

 
408 Dworkin, Rawls and The Law, ss. 1398-1399. 
409 Dworkin, Rawls and The Law, s. 1399. 
410 Richard Warner, “Yargılama ve Hukuki Akıl Yürütme”, Hukuk Felsefesi ve Hukuk Teorisi 

Rehberi, Çev. Ertuğrul Uzun, Ed. Martin P. Golding/William A. Edmundson, Türkçe Ed. Ertuğrul 

Uzun, İzmir: Islık Yayınları, 2021, ss. 463-473. 



98 

alma idealine karşılık gelir.411 Rawls, demokrasinin basit bir prosedüre 

indirgenmesini ve hukuk kurallarının salt usuli gerekçelerle meşrulaştırılmasını eksik 

bulur. Bu bağlamda üç prosedürel adalet yaklaşımı arasında yaptığı ayrımdan hareket 

edecektir. Mükemmel/tam prosedürel adalette, varılmak istenen sonuç ve bu sonucu 

gerçekleştirecek usul kesin olarak bilinmekte, birbirleriyle tam olarak 

örtüştürülebilmektedir. Kusurlu/eksik prosedürel adalette, varılmak istenen sonuç 

açık seçiktir fakat bu sonucu sağlayabilecek prosedür, metot bakımından herhangi bir 

netlik, uzlaşı bulunmamaktadır. Saf prosedürel adalette ise, sonucun ne olması 

gerektiğine dair bir kriter bulunmamakla birlikte sonucu gerçekleştirmesi muhtemel 

görülen hakkaniyetli bir usul bulunmaktadır. Bu halde, mantıklı olan argüman, doğru 

kabul edilen usulü izlemek ve çıkacak sonucun meşruluğunu da bu usule 

dayandırmaktır.412 Rawls adaletin ilkelerinin belirlenmesi aşamasında saf prosedürel 

adaletin uygulanması gerektiğini düşünür ancak bu ilkelerin anayasada belirmesi 

aşamasında, ayrıca ilkelerin ve anayasal esasların yasama, yargı organlarında 

somutlaştırılması sürecinde artık eksik prosedürel adalete dayanılmasının şart 

olduğunu öne sürer.413 Eksik prosedürel adalette, süreçlerin değersiz olduğu 

söylenmez ancak tek başına sürecin adil olmasının sonucu adil kılmadığı da kabul 

edilir.414 Rawls, eksik prosedürel adaletin işler olduğu yasama ve yargı süreçlerinde 

çoğunluk kuralına maddi sınır getirilebileceğini öngörür ve bu snırı da adaletin 

ilkelerine, anayasal esaslara dayandırır.415 

 

Rawls, Amerikan anayasacılığında kökleştiği üzere Yüksek Mahkeme’yi 

anayasal demokrasinin koruyucusu addeder. Anayasal demokrasi düalist 

karakterlidir. Böylecce kurucu anayasal irade ile olağan yasama organının iradesi 

arasına set çekilir. O, parlamentoların en yüksek otorite olduğu düşüncesini 

reddederek kamusal aklın timsali olarak gördüğü anayasa mahkemesinin anayasanın 

korunmasını sağlayacak kurumsal araçlara sahip olduğunu ileri sürer.416 Yasama 

etkinliğini yürüterek olağan siyasal gücü kullanan parlamento, kurucu gücün inşa 

ettiği anayasal esasları yorumlayan anayasa mahkemesine tâbi olacaktır.417  

 
411 Amy Gutmann, “Rawls on the Relationship between Liberalism and Democracy”, The Cambridge 

Companion to Rawls, Ed. Samuel Freeman, New York, Cambridge University Press, 2003, s. 170. 
412 Zelyut Hünler, a.g.e., s. 49-51; Demir, a.g.e., ss. 32-38. 
413 Zelyut Hünler, a.g.e., s. 57-58. 
414 Rawls, A Theory of Justice, ss. 173-174. 
415 Gutmann, Rawls on the Relationship, ss. 187-189; Rawls, A Theory of Justice, s. 313. 
416 Rawls, Political Liberalism, ss. 231-233. 
417 Rawls, Reply to Habermas, s. 434. 



99 

 

Düşünürün politik liberalizm anlayışında istikrar, toplumsal birlik gibi 

korumacı değerler ile müzakere, oydaşma gibi kamusal akla ilişkin tartışmacı 

değerlerin bağdaştırılmaya çalışılmasını “korumacı demokrasi” (guardian 

democracy) olarak tanımlayan Sheldon Wolin, Rawls’un anayasal yapıyı demokratik 

politikanın üzerine koyduğunu ve bunun sonucunda da ister istemez liberallerin 

anayasa mahkemesini yücelten savlarını yinelediğini iddia eder.418 Habermas’a göre 

de Rawls’un teorisi liberal özgürlükleri demokratik süreçlerin önüne 

yerleştirmektedir. Orijinal pozisyonda bilmezlik perdesinin gerisinde duran yurttaşlar 

için henüz demokratik müzakere süreçleri başlamadan evvel birtakım adalet ilkeleri 

ortaya konulmaktadır. Bu yüzden de perde kalktıktan sonra demokratik sürecin 

işleyebileceği geriye kalan tek husus, bu ilkeleri kurumsallaştırarak toplumsal 

yapının somutlaştırılması olmaktadır. Rawls, adaletin ilkelerini ve anayasal esasları, 

hayali kişilerin üzerinde mutabakata vardığı farazi bir sözleşmeyle belirleyerek, 

kamusal akıl çerçevesinde yürütülen müzakerelere oldukça dar bir alan bırakır. Bu 

nedenle, anayasaların siyasal istikrarı sağlama işlevini demokratik müzakere 

sürecinin önüne geçirmektedir.419 

 

Fakat bu eleştirilere karşılık Dworkin, Rawls’un müzakereci demokrasi 

anlayışında anayasacılık fikrinin demokratik süreçleri sekteye uğratmadığı 

kanısındadır. Dworkin’e göre Rawls’un adalet teorisinde politik özgürlükleri birinci 

adalet ilkesinin içerisinde tutması anayasal denetimi engelleyici bir husus teşkil 

etmez. Politik özgürlüklerin değerini öne çıkarmak, çoğunlukçu demokrasi 

taraftarlarının anayasal denetim ile demokratik meşruiyetin birbiriyle çeliştiği savıyla 

aynı paydada buluşmak demek değildir. Dworkin, Rawls’un hakkaniyet olarak adalet 

teorisinde tüm temel özgürlüklerin eksik prosedürel adalet kavramı çerçevesinde 

açıklandığı üzere yarı-araçsal (quasi-instrumental) niteliği haiz olduğunu belirtir. 

Buna göre temel özgürlükler, iki önemli ahlaki gücün (adalet duygusu ile iyi yaşam 

anlayışı oluşturma ve bu doğrultuda hareket etme gücü) gerçekleştirilmesi ve 

geliştirilmesi için önem taşımaktadır. Demokratik prosedürlere katılmak 

konusundaki temel haklar, bireyin ahlaki gücünü geliştirmesi için açık ve kaçınılmaz 

 
418 Sheldon S. Wolin, “The Liberal/Democratic Divide: On Rawls’s Political Liberalism”, Fugitive 

Democracy and Other Essays, Ed.: Nicholas Xenos, New Jersey, Princeton University Press, 2017, 

ss. 261-263. 
419 Habermas, Reconciliation Through the Public Use of Reason: On John Rawls’s Political 

Liberalism, ss. 127-129. 



100 

bir zarurettir. Fakat demokratik prosedürlere katılma hakkı (veya politik özgürlükler) 

herhangi bir demokrasi biçimini şart koşmadığı gibi demokratik kurumların ne 

şekilde tasarlanabileceğine dair bir hak talebini de içermez. Bu bağlamda esas 

mesele, parlamentonun ve yargı kurumlarının yapıları ne şekilde düzenlendiği 

takdirde hakkaniyet olarak adalet anlayışı bakımından istenilen sonuçlara 

ulaşılabileceğidir. Dworkin’e göre de Amerikan anayasacılığı tarihsel olarak yargı 

denetiminin insanların ahlaki gücünü olumlu etkilediği örnekler sunmuştur. Yüksek 

Mahkeme’nin ilkeler forumu olarak hareket etmesi temel ahlaki meselelerde kamusal 

politik tartışmaları yaygınlaştırıp teşvik etmektedir. Bu nedenle politik katılım ile 

anayasal denetim birbiriyle çelişmediği gibi yargısal faaliyet esnasında yurttaşların 

siyasal eylemlilikleri veya kamuoyu oluşturma çabaları hakların korunup 

geliştirilmesine, dolayısıyla demokratik işleyişe, katkı yapmaktadır.420 Sonuç 

itibariyle, Dworkin’in anayasal demokrasi teorisi, Rawls’la ortaklaşarak liberal hak 

ve özgürlüklerin üstünlüğünü merkezine koymaktadır.  

 

1.2.2. Liberalizm-Komüniteryanizm Tartışması 

 

1.2.2.1. Tartışmanın Tarihsel Bağlamı ve Genel Çerçevesi 

 

Çağdaş siyaset ve ahlak felsefesinde komüniteryanizmin bir düşünce akımı 

olarak ortaya çıkışı 1980’li yıllara rastlar. Bu dönemde bir yandan Sovyetler 

Birliği’ne ve reel sosyalizm deneyimlerine duyulan güven iyiden iyiye 

azalmaktadır421; diğer yandan Vietnam Savaşı ile birlikte ABD yönetiminin 

yayılmacı politikalarına ve Amerikan liberalizminin bireyci, rekabetçi, tüketim 

toplumuna karşı büyük bir tepki yükselmektedir.422 Keza komüniteryanlar, refah 

devletinin girdiği kriz karşısında politik liberalizmin sunduğu çözüm önerilerinin 

yetersiz kaldığını ileri sürerler.423 Bu tarihsel koşullar altında gelişen komüniteryan 

eleştiri, liberal tarihsel ilerleme tezinin yanılsama olduğunu ve topluluk duygusunun 

 
420 Dworkin, Justice in Robes, ss. 254-257. 
421 Sururi Aktaş, “Komüniteryan Etik”, AÜEHFD, C. 6, S. 1-4, 2002, s. 3. 
422 Samuel Moyn, Son Ütopya: Tarihte İnsan Hakları, Çev. Firdevs Ev, İstanbul: Koç Üniversitesi 

Yayınları, 2017, ss. 8-9. 
423 Seyla Benhabib, Modernizm, Evrensellik ve Birey, Çev. Mehmet Küçük, İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları, 1999, s. 47. 



101 

yitirilerek ortak ahlaki duyarlılıkların yok edilmesinin tersine döndürülemeyecek bir 

bozulma niteliği taşıdığını dile getirmektedir.424 

 

Amerika’da 1970’li yıllarda üç siyaset teorisyeninin çalışmalarının 

yayınlanmasıyla birlikte liberalizm tartışmaları ivmelenmiştir. Bu çalışmalarda 

dönemin hâkim paradigmaları sorgulanırken güncel toplumsal ve politik sorunlara 

çare üretebilecek nitelikte bir liberal hak teorisi geliştirmek hedeflenmiştir. Rawls’un 

Bir Adalet Teorisi (1971), Nozick’in Anarşi, Devlet ve Ütopya (1974), Dworkin’in 

Hakları Ciddiye Almak (1977) eserleri birbirinden önemli farklılıklar içerse de liberal 

adalet kavramının içeriğinin belirlenmesi, bireysel hakların öncelikli konumunun 

gerekçelendirilmesi ve liberal devletin meşruiyetinin sağlanması ortak amacını 

gütmektedirler.425 Rawls ve Dworkin, daha çok Kantçı liberalizm perspektifinden 

hareket ederken; Nozick ise Lockeçu özerk birey tasavvurunu güncellemiştir.426 Bu 

doğrultuda komüniteryanizmin iki geçerli ve güncel liberal siyaset teorisinin 

eleştirisini gündeme getirdiği söylenebilir: Rawls ve Dworkin’in sosyal veya eşitlikçi 

olarak adlandırılan liberalizm anlayışı ile Nozick’in canlandırdığı özgürlükçü, 

minimal devleti savunan, neo-liberal, piyasa liberalizmi.427  

 

Komüniteryanizm liberalizme bağımlı bir teoridir. Diğer deyişle, komüniteryan 

tezlerin esaslı unsuru liberallerle kurulan eleştirel ilişkiden beslenir. Nitekim, bu 

düşünürleri aynı küme içerisinde tasnif etmenin temelinde de liberalizme 

yönelttiklerin eleştiri başlıklarında ortaklaşmaları yatmaktadır.428 Bu ortaklaşmanın 

 
424 Liberalizmin komüniteryan eleştirisi ile Marksizme karşı geliştirilen postmodern eleştiri 

birbirleriyle hemen hemen eş zamanlı olarak tartışılmaya başlanmıştır. İki ana akım düşünceye 

yönelik dile getirilen eleştirinin ortak noktası, modernitenin büyüsünün bozulduğu ve temel 

varsayımlarını Aydınlanma projesinde bulan bu rakip teorilerin iyimserliğinin, “araçsal akıl” 

vizyonunun yerinden edilmesi gerektiği şeklindedir. Dolayısıyla liberallerin ilerleme tezi, 

Marksistlerin ise tinin/proleteryanın özgürleşmesi tezi yoğun bir biçimde sorgulanmıştır. (Benhabib, 

Modernizm, Evrensellik ve Birey, ss. 99-100.) 
425 Bryan Magee, “Felsefe ve Siyaset: Ronald Dworkin ile Söyleşi”, Yeni Düşün Adamları, Türkçe 

Haz. Mete Tunçay, Çev. Ümit Hassan, Ankara: Birey ve Toplum Yayınları, 1985, s. 306. 
426 Üskül, a.g.e., s. 187. Michael Sandel, Nozick’in hak anlayışında Kant etkisinin de göz ardı 

edilemeyeceğini belirtir. Nozick, insanın amaç olması gerektiğini (araçsallaştırma yasağı) düşünerek 

bireysel hakların gerekçelendirilmesinde Kantçı insan onuru kavramına da başvurmaktadır. (Michael 

Sandel, Liberalizm ve Adaletin Sınırları, Çev. A. Emre Zeybekoğlu, Ankara: Dost Kitabevi, 2014, 

s. 91.) 
427 Gerard Delanty, Bir Kavramın Anatomisi: Topluluk, Çev. F. Bilge Atay, İstanbul: Everest 

Yayınları, 2015, ss. 82. 
428 Zelyüt Hünler, a.g.e., s. 355. Hatta “komüniteryan” nitelemesi bu yazarlar tarafından içtenlikle 

sahiplenilmez, bu adlandırmaya şerh düşerek kendi konumlarını açıklığa kavuşturma ihtiyacı taşırlar. 

Komüniteryanizm, liberal düşünürler tarafından liberal teoriye getirilen eleştirilerin kolaylıkla 

anlaşılabilmesi için aynı başlık içinde toplanmıştır. Dolayısıyla, komüniteryanların, bir okul veya 

çevre oluşturduklarını söylemek mümkün değildir. (A.e, ss. 353, 356-357.) 



102 

dışında komüniteryan düşünürler çeşitli siyasal-toplumsal görüşlere yakınlaştıkları 

için esasında “esnek bir politika öğretisi kümesi” oluşturmaktadırlar. Gaus’un dikkat 

çektiği üzere, komüniteryanizmin bir hattı sosyalizme, diğer hattı muhafazakârlığa 

yakınsar.429 

 

Komüniteryan eleştirinin düşünsel kaynakları arasında Aristoteles, Alman 

romantikleri (özellikle Herder), Rousseau, Hegel, Marx’ın erken dönem çalışmaları 

geniş yer tutmaktadır.430 Esasında liberaller-komüniteryanlar tartışmasının felsefe 

tarihinde bir ilk olmadığı ve farklı bağlamlarda tekrarlanageldiği belirtilmelidir. Keza 

bu tartışmayı 18. yüzyıldaki Aydınlanma felsefesi ile Alman romantizmini karşı 

karşıya getiren çekişmenin yeniden canlandırılması şeklinde değerlendiren yazarlar 

bulunmaktadır.431 Buna paralel bir başka görüşe göre komüniteryan eleştiri “Kantçı 

formalizme yönelik Hegelci tözsel itirazın güncellenmiş bir versiyonu” veya “Kantçı 

evrensel ahlakiliğin (Moralität) karşısında Hegelci  Sittlichkeit (etik yaşam) idealinin 

sahiplenilmesi” olarak takdim edilebilir.432 Bu bağlamda Walzer, liberalizmin kendi 

kendini yıkan bir ideoloji olduğu için düzenli aralıklarla komüniteryan düzeltmeye 

ihtiyaç duyduğunu ileri sürmüştür.433 Benzer şekilde MacIntyre da komüniteryanizmi 

liberalizmin reddi şeklinde değil fakat onun zayıf yanlarını sağlamlaştırmak olarak 

anlamanın daha doğru olacağını söylemektedir.434 

 

Komüniteryanların liberalizm eleştirisinde öne çıkardıkları konu başlıkları ise 

şu şekildedir: Liberal birey tasarımının eleştirisi (bireyin ve benliğin ontolojik 

konumu), birey-topluluk ilişkisinin mahiyeti veya topluluğun değeri, hak/adil (right) 

ile iyi (good) arasındaki öncelik-sonralık bağıntısı, devletin tarafsızlığı sorunu, 

evrensel ve soyut adalet idesinin yerine bağlamsal adalet düşüncesi, liberal 

 
429 Gaus, a.g.e. ss. 136-137. 
430 Kymlicka, komüniteryanlar üzerindeki Marx etkisinin abartılmaması gerektiğini vurgular. Marx 

için topluluk ekonomik altyapı tarafından oluşturulduğu için kapitalist sistemin sömürü ve 

yabancılaşmasından bağımsız pozitif bir değeri yoktur. Dolayısıyla topluluk, inşa edilmesi hedeflenen 

bir kurumdur. Komüniteryanlar ise bunun aksine geleneksel topluluğun sahip olduğu cevherin 

korunması gerektiğini düşünürler. Bu nedenle, komüniteryanların esas esin kaynağı olarak Marx değil 

Hegel sayılmalıdır. (Kymlicka, Çağdaş Siyaset Felsefesine Giriş, s. 292.) 
431 Milena Doytcheva, Çokkültürlülük, Çev. Tuba Akıncılar Onmuş, 3. Baskı, İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2016, s. 44. 
432 Andre Berten/Pablo da Silveira/Herve Pourtois, “Genel Giriş”, Liberaller ve Cemaatçiler, Çev. 

Eylem Özkaya, Ankara: Dost Kitabevi, 2006, 11. 
433 Michael Walzer, “The Communitarian Critique of Liberalism”, Political Theory, Vol. 18, No. 1, 

1990, s. 15. 
434 Sercan Gürler, “Alasdair Macintyre`ın Adalet Teorisinin Analiz ve Eleştirisi”, (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2004, s. 226. 



103 

demokrasinin biçimselliğinin karşısında cumhuriyetçi demokrasi anlayışının  ortak 

iyilik ve yurttaşlık kültürünün diriltilmesi.435 

 

Dworkin, komüniteryan eleştirinin liberal hoşgörü düşüncesine karşı savlarını 

incelediği “Liberal Community” makalesinde farklı topluluk anlayışlarının dört 

argüman etrafında gerekçelendirilmeye çalışıldığını saptamaktadır. İlki, topluluk ile 

çoğunluğun etik değerleri arasında bağıntı kurarak demokratik teoriyi gündeme 

getirmekte ve çoğunluğun toplumun ahlaki karar ve tercihleri üzerindeki 

hakimiyetini olağan karşılamaktadır. İkincisi, topluluk ile birey arasında hiyerarşik 

bir ilişki kurarak bireyin iyi bir hayat sürdürebilmesi amacıyla topluluğun kimi 

yasaları dayatması gerektiğini kabul eden paternalist argümandır. Üçüncüsü, bireyin 

maddi, entelektüel ve etik gelişimi için topluluğa muhtaç olduğunu savunan ve 

atomist bireyciliği reddeden tezdir. Nihayet, bireyin yaşamı ile topluluğun yaşamı 

arasında kaçınılmaz bir rabıta kurulu olduğunu savunan bütünleşmeci (integration) 

tez ifade edilmektedir. Dworkin’in liberal topluluk anlayışı, bütünleşmeci tezin 

eleştirilerek liberalizmle bağdaştırılacak şekilde yeniden yorumlanmasını önerir. 

Düşünüre göre topluluğun şahsi varlık olarak alımlanarak bireyin önüne konulması 

ve hatta onunla özdeş kılınması hatalıdır, bununla beraber bireyin kişisel çıkarları ile 

politik topluluğun çıkarları arasında bağ kurulması şeklindeki etik paradigma doğru 

ve değerli sayılmalıdır. Bu etik paradigmayı gerçekleştirebilecek yegane formül ise 

Dworkin için kamusal-özel alan, formel politik süreçler-bireysel etik kararlar 

arasında yalnızca ince bir bağ kuran liberal topluluk anlayışı olacaktır.436 

 

1.2.2.2. Liberal Birey Tasarımının Eleştirisi ve Topluluğun Değeri 

 

Komüniteryan düşünürlere göre liberaller bireyin ontolojik değerini hatalı 

konumlandırmaktadırlar. Liberalizm bireyi aidiyet ve köklerinden bağımsızlaştırıp 

sosyallik öncesi bir varlık olarak tanımladığı için antropolojik bir yanlışa düşmüştür. 

Bu antropolojik yanılgı, günümüzün bireysel-toplumsal ilişkileri üzerinde güçlü bir 

hegemonya kurmuştur. Dolayısıyla liberal bireycilik anlayışı geleneksel topluluk 

değerlerini baltalamakta, toplumu ötekilerden yalıtılmış, kendi kendine yeten, egoist 

bir bireyler toplamına dönüştürmektedir. Bu toplumsal boyut ahlaki açıdan 

meşrulaştırılmaya çalışıldığı için bireyin kendi sınırlı eylemliliği dışında olup 

 
435 Delanty, a.g.e., ss. 79-81. 
436 Dworkin, Sovereign Virtue, ss. 211-212. 



104 

bitenlerden sorumluluk duymasının da önüne geçilmektedir. Liberal ahlak psikolojisi 

bireyin toplumsal failliğini göz ardı etmekte, kolektif eylemin yerini bireysel 

eylemler, kolektif sorumluluğun yerini bireysel sorumluluklar almaktadır. 

 

Michael Walzer için liberal teorisyenlerin kabul ettiği birey anlayışı mitostan 

ibarettir, gerçeklikle örtüşmemektedir. Bireyin bağlı olduğu toplumsal, kültürel yapı 

ve aidiyetler görmezden gelinemeyecek kadar önemli ve değerlidir. Sosyal 

sözleşmeci liberaller “doğa durumu” veya “başlangıç durumu” gibi tanımlamalara 

başvurarak ex nihilio (yoktan varolan) bir yaratılış hikayesi anlatmaktadırlar. Bu 

hikayede tüm sosyal ve ahlaki düzenin temel yapı taşı sayılan birey, mutlak 

özgürlüğü deneyimlemekte, yükümlülüklerden bağışık şekilde yaşamaktadır. 

Gerçeklikle bağdaşmayan bu anlatıda toplumsal yaşam kurucu nitelikte değildir, 

bireysel iradelerin bir akdi onaylaması neticesinde türetilmiştir.437 

 

Michael Sandel, liberal adalet kavrayışında topluluğa bağlılık ve kimliksel 

aidiyetlerden kaynaklı amaç ve hedeflerin dışarıda bırakıldığını tespit eder. O, bu 

bağlamda sorunun kaynağında liberalizmin benlik (self) anlayışının bulunduğunu 

düşünmektedir. Liberaller bireyin hangi telos, amaç veya hedeflere bağlanması 

gerektiği veya bağlanmış olduğuyla ilgilenmeksizin, yalnızca bu amaç ve hedefleri 

seçerken benliğin içinde bulunduğu koşulları, bireyin ahlaki yargıda bulunma 

kapasitesini soruştururlar.  Buna göre, liberal benliğin özerk ve rasyonel hareket etme 

kapasitesini haiz olduğu varsayılır. Bu sayede bireyler, toplumsal yaşamı ilgilendiren 

ahlak yasalarını özgürce tayin etmektedirler. Halbuki bireyi belirleyen kimlik, 

aidiyet, topluluk içindeki roller gibi kurucu amaçlar (constitutive ends) 

bulunmaktadır ve yükümlülüğü olmayan (unencumbered) bir benlik tasavvuru bu 

amaçları görmezden gelerek hataya düşer.438  

 

Öte yandan, Sandel için özerkliği sorumluluğun koşulu kılmanın kaçınılmaz 

sonucu ahlaki bireyciliktir. Örneğin, adalet meselesini tikel kimliklerden bağımsız 

şekilde düşündüğümüz takdirde günümüzde yaşamını idame ettiren Amerikalıların 

geçmişte gerçekleştirilen köleleştirme, ırksal eşitsizliğin yasalaştırılması gibi ulusal 

 
437 Michael Walzer, “The Communitarian Critique of Liberalism”, Political Theory, Vol. 18, No. 1, 

1990, ss. 7, 9-10. 
438 Çağrı Taşgetiren, Kadim Tartışma: Birey mi Toplum mu? Michael Sandel ve Liberalizm 

Eleştirisi, İstanbul: Dün Bugün Yarın Yayınları, 2020, ss. 76-84. Michael J. Sandel, “The Procedural 

Republic and the Unencumbered Self”, Political Theory, Vol. 12, No. 1, 1984, ss. 82, 86-87. 



105 

politikalardan kendisini sorumlu hissetmesi için geçerli bir sebep bulunamaz. Bu 

halde, adaletin ilkelerini belirlerken tarihsel haksızlıkları ve dışlama pratiklerini göz 

ardı edip soyut birtakım ilkeler belirlemek zorunda kalırız. Bu soyut ilkeler 

sistematik eşitsizlikleri giderecek formülleri içeremeyecektir.439 

 

Aristotelesçi erdem etiğinin çağdaş dönemdeki en güçlü temsilcilerinden 

Alesdair MacIntyre da benliğin kuruluşundan yola çıkarak liberalizmin bireyciliğini 

eleştirir. MacIntyre’a göre, insan öykü anlatan bir varlıktır ve birey için temel soru 

kendisini hangi öykü veya öykülerin parçası olarak gördüğüne ilişkindir. Dolayısıyla 

birey, kendisine atfedilen veya farklı nedenlerle içine sürüklendiği rollerle toplumsal 

ilişkilere dahil olur. Öyküsel benlik, karşılıklı ilişkiyi gerektirir, topluluk içindeki 

bireyler başkalarının öyküsünün bir parçasını oluşturur ve tüm yaşam öyküleri iç içe 

geçer. Birey toplumsal kimliğinin parçası olan sosyal ortamlardan borç, miras, 

beklenti ve yükümlülükler devralır. Kişinin yaşam öyküsü, kimliğini teşkil eden 

toplulukların hikayesinden bağımsız değildir. Bir geçmişin ve topluluk ağının içinde 

öyküsünü geliştiren birey için “iyi”, taşıdığı kimlikler veya oynadığı roller için de 

“iyi” olmak mecburiyetindedir. MacIntyre için bireyin ahlaki edimlerinin ve 

failliğinin başlangıcı bir orijin noktası değildir. Düşünür, bireyin özerk şekilde 

eylemde bulunmak suretiyle kendi kendini gerçekleştirmesi veya ahlaken yalnızca 

kendi davranışlarından sorumluluk duyması şeklindeki liberal düşünceleri hatalı 

bulur. Bu bakımdan, liberal sözleşmeciliğin aksine topluluk üyelerinin rızasını 

gerektirmeyen ve yalnızca tikel bağlılıklardan kaynaklanan dayanışma ödevleri 

bulunmaktadır.440 

 

Yine bir diğer komüniteryan düşünür Charles Taylor, liberal bireyciliğin, 

Aristoteles’in insanı toplumsal/politik bir varlık olarak tanımlayan yaklaşımının tam 

zıddında yer aldığını ileri sürer. Bireyciliğin insan doğasını ele alışı bakımından 

insan kendi kendine yeten bir varlıkken Aristotelesçi insan doğası anlayışına göre 

insan topluluktan bağımsız düşünülemez ve onun yetkinleşmesi, iyiliği ancak iyi bir 

toplulukta/polis’te yaşamasına bağlıdır.441 Kanadalı düşünür, liberal bireyin özgürlük 

anlayışına yönelttiği eleştirilerinde Hegel’in etik anlayışına başvurur. Kimliğin 

 
439 Sandel, Adalet, ss. 293-296. 
440 Alesdair MacIntyre, Erdem Peşinde: Bir Ahlak Teorisi Çalışması, Çev. Muttalip Özcan, 

İstanbul: Vakıfbank Kültür Yayınları, 2019, ss. 439-449; Sandel, Adalet, ss. 303-308. 
441 Charles Taylor, “Atomism”, Philosophy and the Human Sciences: Philosophical Papers, Vol. 2, 

1985, s. 189. 



106 

oluşumu diyalojik bir süreçtir. Kişinin kim olduğunu, nereden geldiğini ifade eden 

kimlik, kişiliğin kurucu ögesidir ve bireyin ötekiyle diyalogları, çatışmaları sayesinde 

oluşturulur. Dolayısıyla kimlik, bireyin kendi kendine keşfettiği, toplumsal 

ilişkilerden kendisini yalıtarak geliştirdiği bir şey değildir; kimlik ile bireyin 

toplumsallaşma süreci arasında doğrudan bir ilişki bulunmaktadır.442 

  

1.2.2.3. Hakkın İyiye Önceliği ve Devletin Tarafsızlığı Tartışması 

 

Komüniteryanların hak-iyi tartışmasında savundukları muhtelif konumlar 

bulunur. Kimi düşünürler hakların varlığını tamamen redderek toplumun ortak iyi 

etrafında düzenlenmesini yeterli bulmuşlardır. Bir başka argümana bakıldığında, 

komüniteryanizm temel insan haklarını kabul eder fakat bu haklar dışında toplulukta 

kabul gören herhangi bir iyi yaşam anlayışının kamusal politika haline getirilmesini 

de destekler. Bir diğer tez uyarınca evrensel hak düşüncesi yanıltıcıdır, bunun yerine 

toplulukların tarihsel, bağlamsal hak iddialarının bulunduğu söylenmelidir. Son 

olarak, komüniteryanların bireysel hakların tanınmasına karşı olmadıkları fakat 

liberallerin hakları herhangi bir iyi yaşam anlayışından bağımsız şekilde 

gerekçelendirmeye çalışmalarının yetersiz bulunduğu iddia edilmiştir. 

 

Liberalizm-komüniteryanizm tartışmasındaki esas ayırt edici hususun 

hak/doğru/adil (right) ile iyi (good) arasındaki öncelik sonralık ilişkisi olduğunu öne 

süren Sandel’a göre komüniteryanların amacı hakların varlığını reddetmek veya 

haklara saygı göstermemek değildir. Friedman, liberallerin eşit bireysel özgürlükleri 

evrensel ilkelere dayandırarak gerekçelendirdiklerini, komüniteryanların ise bu 

hakları eşitlikçi toplulukların tikel değerlerinden türetmeye çalıştıklarını ileri sürer.443 

Sandel, adalet hakkındaki felsefi yargılarımızın iyi yaşamın mahiyeti ve insani 

amaçların ne olduğu sorularından bağımsız şekilde düşünülemeyeceğini kabul 

etmektedir.444 Hakların meşrulaştırılmasında bir hakkın hangi amaca yöneldiğinin 

araştırılması gerekir. Taşıdığı amacın ahlaki açıdan önemli olup olmadığının 

üzerinde durulmaksızın soyut bir hak çizelgesi sunulamaz.445 

 
442 Taylor, Tanınma Politikası, ss. 46-55; Charles Taylor, Modernliğin Sıkıntıları, Çev. Uğur 

Canbilen, 3. Basım, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2017, ss. 36-39. 
443 Jeffrey Friedman, “The Politics of Communitarianism”, Critical Review, Vol. 8, No. 2, 1994, s. 

298. 
444 Sandel, Liberalizm ve Adaletin Sınırları, s. 220. 
445 Sandel, Liberalizm ve Adaletin Sınırları, ss. 8-10. 



107 

 

Sandel, bireylerin üzerinde ve hatta ötesinde yer tutan toplumsallık fikrini inkar 

eden liberallerin hak temelinde bir etik düşünce önerdiklerini belirterek toplumsal 

amaçlarla çatışması durumunda bile bireyin hak taleplerinin yeğlenmesini 

eleştirmektedir.446 Sandel liberallerin bireysel hakları temel almasını eleştirdiği 

makalesinde “hakların koz olması” ifadesini kullanarak Dworkin’i hatırlatır ve özerk 

bireylerin yalnızca kişisel haklarıyla ilgilenip kendi davranışlarından dolayı 

sorumluluk duygusu hissetmesinin “prosedürel bir cumhuriyete” denk düştüğünü 

ileri sürer. Buna göre bireyler, haklardan önce var olan toplumsal yükümlülüklerle ve 

uzlaşımsal yasalarla kendilerini bağlı hissetmeyeceklerdir. Halbuki liberal 

hegemonyanın geçerli olduğu günümüzün toplumsal yaşamı dahi bu tür ödev ve 

yasalarla çepeçevre kuşatılmış, bireylerin kamusal amaç etrafında örgütlenme 

imkanları ellerinden alınmıştır.447 Bu bağlamda komüniteryan düşünce hak temelli 

etiğin yerine ödev ve kamusal amaçları önceleyen sonuçsalcı etiği koymaktadır. 

 

Walzer ise adaletin felsefi bir tartışma olmadığını, kültürel bir yorumlama 

meselesi olduğunu iddia eder. Adaleti bir dağıtım sorunu olarak kavrayan düşünür, 

her topluluğun kamusal iyilerin dağıtımının nasıl gerçekleştirilirse eşitliğe uygun 

olacağını belirleyecek kurum ve pratiklere sahip olduğunu iddia eder.448 Adalet 

teorisini Dworkin ve Rawls’un tam zıddında konumlandıran Walzer refah, iktidar, 

saygı, dostluk gibi pek çok toplumsal değerin farklı adalet alanlarında (örneğin 

sağlık, hizmetleri, kültürel faaliyetler, siyasi iktidar vs.) farklı usul ve esaslar 

doğrultusunda dağıtılacaklarını belirtir. Bu bakımdan evrensel bir adalet olamayacağı 

gibi genel geçer, soyut bir hak tanımı da verilemez. Farklı tikelci kültürel çevrede 

yaşayan insanların hangi kurallar üzerinde mutabakata vardıklarıyla 

ilgilenilmelidir.449 Dworkin, Walzer’in adalet anlayışını özellikle iki açıdan eleştirir: 

Birincisi, adaleti kültürel çerçeveyle ilişkilendirmek göreceliliği ve şüpheciliği 

onaylamaya yol açacak, toplumlardaki adaletsiz pratiklerin sorgulanmasının önünü 

kesecektir. İkincisi, farklı adalet alanlarının karmaşık bir eşitlik anlayışıyla 

düzenlenmesi bunlar arasındaki etkileşimi yadsımak anlamına gelecektir, halbuki 

toplumsal yaşamda birbirine değmeyen alanlar söz konusu değildir, örneğin 

 
446 Sandel, Liberalizm ve Adaletin Sınırları, ss. 91, 168. 
447 Sandel, The Procedural Republic and the Unencumbered Self, ss. 95-96. 
448 Kymlicka, Çağdaş Siyaset Felsefesine Giriş, ss. 295-296. 
449 Çağlar, Farklılıklar ve Tanınma Talepleri Karşısında Liberal Kavram ve İlkelerin 

Değerlendirilmesi, ss. 86-88. 



108 

ekonomik gücün dağıtımı ile siyasi rekabetin gerçekleştiği koşullar arasında 

doğrudan ilişki kuruludur.450 

 

Haklara karşı en sert eleştiri MacIntyre’dan gelmiştir. MacIntyre Aydınlanma 

felsefesinden miras kalan ve haklar bildirgelerinde yansıması bulunan doğal hak 

anlayışını kabul etmenin cadılara veya tek boynuzlu atlara inanmaktan hiçbir farkı 

olmadığını ifade eder. Doğal hakları kendi kendini ispat eden apaçık hakikatler 

olarak görmenin felsefi bir gerekçelendirme mahiyeti taşımadığını düşünen yazar 

için “ortak iyi” dışında başvurulacak hiçbir argümanın toplumsal yaşamı inşa etmesi 

mümkün değildir. Birey ancak ortak iyiyi hedefleyen bir toplumsallıkta en üstün 

iyiye ulaşabilir.451 MacIntyre için topluluk, paylaşılan ortak bir ideal temelinde 

müşterek bir ahlaki yaşamı sürdürmeyi arzulayan insanların oluşturduğu birliktir. 

Oysa bu birliğin karşısında liberal çoğulculuk, farklı iyi yaşam anlayışları karşısında 

tarafsızlığını ilan eder; bu nedenle liberal adalet kavramsallaştırmaları kaçınılmaz 

surette boşluğa düşerek nihilizme varacaktır. MacIntyre açısından Nietzscheci güç 

istenci ile Aristotelesçi erdem etiği arasında üçüncü bir yol yoktur, toplumun ortak 

iyiden vazgeçerek soyut, tarafsız adalet idesini benimsemesi politikanın güç 

mücadelesine dönüşmesini beraberinde getirmektedir.452 

 

MacIntyre, Dworkin’in anayasayı ahlaksal bir okuma ile sunma çabasının da 

anlamsız olduğunu ileri sürer. Düşünüre göre modern toplumlarda siyaset tutarlı ve 

gerçek bir ahlaki konsensüsü hedeflemez. Bunun yerine devlet aygıtı bürokratik 

araçlar kullanarak çeşitli kurumsal düzenlemeleri hayata geçirir. Dolayısıyla ortak 

iyiden vazgeçmiş bir toplumda temel yapı, toplumsal çatışmaları bastırmak ve 

tarafları uzlaştırmak gibi minimalist bir amacın dışına çıkamayacaktır.453 Dworkin’in 

hukuku devletin cebir gücünü gerekçelendirmeye yönelik normatif iddia üzerinden 

değerlendirmesi MacIntyre için olumsuzlanması gereken bir idealdir ve başarısızlığa  

uğraması kaçınılmazdır. 

 

Charles Taylor’ın tanınma politikası ise devletin tarafsızlığı tezinin 

eleştirisinde önemli başvuru kaynaklarından biri olarak görülmektedir. En genel 

 
450 Ronald Dworkin, “To Each His Own”, The New York Review of Books, 14.04.1983, 

https://www.nybooks.com/articles/1983/04/14/to-each-his-own/ Erişim Tarihi: 05.03.2022. 
451 MacIntyre, Erdem Peşinde, ss. 157-161, 19. 
452 Gaus, Siyaset Kavramları ve Siyaset Kuramları, ss. 393-398. 
453 MacIntyre, Erdem Peşinde, ss. 512-514. 

https://www.nybooks.com/articles/1983/04/14/to-each-his-own/


109 

anlamıyla devletin tarafsızlığı ilkesi, kamu görevlilerinin hukuki dökümanları ve 

kamusal politikaları gerekçelendirirlerken herhangi bir tikelci iyi yaşam anlayışına 

başvurmaması anlamını taşımaktadır. Devlet, bireylerin kendi iyi yaşam anlayışlarını 

geliştirebilme kapasitelerini güvence altına almalı, bu iyi yaşam anlayışlarının takip 

edilebilmesi için haklara ve kaynaklara adil şekilde erişilebilmesini sağlamalıdır. 

Tarafsızlık tezinin karşısındaki mükemmeliyetçi tez ise hak, kaynak ve erdemlerin 

dağıtılmasında en tatmin edici amaca yönelmiş iyi yaşam anlayışının kriter alınması 

gerektiğini kabul etmektedir.454 

 

Taylor’ın düşüncesi uyarınca, Dworkin’in de aralarında bulunduğu liberaller 

bireylerin yaşamdaki amaçlarını gerçekleştirebilmeleri için toplumsal ilişkilerin 

adalet, karşılıklılık ve eşitlikçilik ilkeleri temelinde kurulması gerektiğini ileri 

sürerler. Bu bakımdan, liberal toplumda bireysel yaşamların yöneldiği amaçlar 

hususunda hiçbir maddi görüşün benimsememesi gerekmektedir. Halbuki bir 

toplumun herhangi bir iyi yaşam tanımını kamusal politika haline getirmesi ve bu 

çerçevede örgütlenip işbirliği geliştirmesi devletin yurttaşlarına eşit muamelede 

bulunma yükümlülüğünü ihlal etmeyebilir. Taylor’a göre Kantçı liberalizmin 

biçimsel/soyut eşitlik anlayışı kültürel, tikelci toplulukların kimliklerini 

dışavurmalarının önünde engel teşkil eder ve farklılıkları dışlar. Kimliklerin 

tanınması ve varlığını sürdürmesi için devletlere pozitif yükümlülükler getirilmesi 

gerektiğini ifade eden Taylor, Dworkin gibi evrenselci-prosedürel hak liberallerinin 

bireysel özerkliği en yüksek iyi haline getirirlerken topluluk değerlerinin ve politik 

katılımın kendi başına bir amaç olduğunu ıskaladıklarını belirtir.455 

 

1.2.2.4. Yurttaş Cumhuriyetçiliği  

 

Komüniteryanizmin demokratik teorideki yansıması yurttaş cumhuriyetçiliği 

(civic republicanism) olmuştur. Yurttaş cumhuriyetçileri, Rousseau ve Tocquevillecı 

demokratik teoriyi günümüzün modern sonrası/geç kapitalist toplumları için 

güncellemişlerdir.456 Kamusal yaşama aktif katılım, topluluk değerleri ve sosyal 

 
454 Will Kymlicka, “Liberal Egalitarianism and Civic Republicanism: Friends or Enemies?”, Debating 

Democracy's Discontent: Essays on American Politics, Law, and Public Philosophy, Ed. Anita L. 

Allen/Milton C. Regan, Oxford: Oxford University Press, 1998, ss. 133-136. 
455 Taylor, Tanınma Politikası, ss. 46-93; Ruth Abbey/Charles Taylor, “Communitarianism, Taylor-

Made: An Interview with Charles Taylor”, The Australian Quarterly, Vol. 68, No. 1, 1996, ss. 3-4. 
456 Delanty, a.g.e., s. 88. 



110 

ilişkiler sayesinde edinilen kimlik ile dil yurttaş cumhuriyetçiliği için vazgeçilemez 

önemdedir. Cumhuriyetçi komüniteryan teze göre demokratik topluluk; bireylerin 

aile, dini örgütlenmeler, yerel kuruluşlar, dernekler, sivil toplum gibi birimlerde bir 

araya gelerek bütünleşmesi ve kamusal özerkliğin geliştirilmesiyle ilgilidir. Berlin’in 

pozitif özgürlük kavramsallaştırmasını öne çıkaran cumhuriyetçiler, topluluğun kendi 

kendini yöneten bağımsız politik birim olmasını hedeflerler. Halbuki refah 

rejimlerinde bürokratikleşme ve merkezileşme aşırı boyutlara yükselmiş, yerel 

topluluklar zayıflarken bireyler de demokratik süreçlere yabancılaşmışlardır.457 

 

Barber’ın güçlü demokrasisinde başlangıç noktasını bireysel çıkarların 

sabit/verili değil refleksif şekilde kurulduğu varsayımı yer alır. Politik katılım, 

iletişim içerisindeki toplulukta yurttaşların birbirlerini etkileyerek dönüştürmesini 

amaçlamaktadır.458 Demokrasiyi “yaşam biçimi” olarak yorumlayan yazar, kavramın 

siyasi liderler arasındaki rekabet şeklinde tanımlanmasını eleştirerek demokrasilerin 

aktif yurttaşlara ve yurttaşlık erdemlerinin geliştirilmesine ihtiyaç duyduğunu ifade 

eder.459  

 

Sandel için de cumhuriyetçi demokrasi, öz-yönetim idealinin yitirilmesi ve 

topluluğun yozlaşması meselelerini sorunsallaştırmaktadır. Cumhuriyetçi teorinin 

değerler ve amaçlar karşısında tarafsız kalamayacağını belirten düşünür, topluluğun 

ahlaki bağla birbirine bağlanması ve ortak iyinin yurttaşlar arasında müzakere 

edilmesi gerekliliğini savunur.460 Yurttaşlık erdemlerinin paha biçilmez değerde 

olduğunu vurgularken bunun için özellikle kamusal alan kavramını öne çıkarır. 

Kamusal alanda yurttaşlar müşterek bir dil ve ahlakilik içerisinde topluluk 

duygusunu deneyimlemelidirler.461 “Hafıza toplulukları” kavramını ortaya atan 

Robert Bellah da ancak müşterek bir dile ve etnokültürel kimliğe sahip bireylerin 

dayanışma değerini ileri götürebileceklerini iddia eder. Birbirlerini hiç tanımasalar 

dahi ortak hafızaya dahil olan kimseler geçmiş deneyimlerde yerleşikleşmiş ideal ve 

 
457 Daniel Bell, “Communitarianism”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Ed. Edward N. 

Zalta, 2020, https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/communitarianism/ Erişim Tarihi: 

30.12.2021. 
458 Phillips, a.g.e., ss. 159-160, 171. 
459 Benjamin Barber, Güçlü Demokrasi: Yeni Bir Çağ İçin Katılımcı Siyaset, İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları, 1995 
460 Sandel, America’s Discontent, ss. 3-6. 
461 Taşgetiren, a.g.e., ss. 196-197. 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/communitarianism/


111 

özlemleri geleceğe taşımak bakımından sorumluluk duygusu taşırlar.462 Yurttaşların 

politik sorumluluğu Dworkin’in demokratik teorisinde de yankısını bulurken onun 

“ilke topluluğunda” ortak dil anayasa ve haklar düzeyinde kurulur. Böyle bir politik 

toplulukta ise etnokültürel kimlik veya geçmişe vurgu yapılması gerekmez.463 

 

Özgürlük ve eşitliğin değerinin korunmasında biçimsel hakların varlığını 

yetersiz gören bu yaklaşım uyarınca devletin yetkileri ile bireysel özgürlükler 

arasında gerilim bulunduğunu düşünmek hatalıdır. Klasik cumhuriyetçiliğin çağdaş 

temsilcilerinden İngiliz tarihçi Skinner’a göre, Dworkin’in hakları koz gören liberal 

teorisinde bireysel haklar ile toplumsal ödevler arasında öncelik-sonralık ilişkisi 

kurularak bir karşıtlık oluşturulmaktadır. Halbuki toplumsal ödevlerin yerine 

getirilmediği bir toplumsallıkta bireysel hak ve özgürlüklerin garanti altına alınması 

mümkün değildir. Özgürlüklerin genişletilmesi, kamu yararı idealini her şeyden 

üstün ilke kabul etmeye bağlıdır.464 

 

Yurttaş cumhuriyetçiliği ahlaki çoğunlukçuluğa karşı güvence oluşturabilecek 

hak ve adalet kavramlarından vazgeçerek yerlerine bütünleşmeci hayırseverlik, 

kardeşlik değerlerini koyduğu ölçüde çoğulcu demokratik toplumlar açısından 

muhafazakâr tona bürünür. Bu durumda hoşgörüsüzlük ve baskıcılık sorunuyla 

yüzleşilmelidir.465 Politik topluluğu komüniteryanlara kıyasla daha inceltilmiş bir 

kardeşlik kavramı üzerinden düşünmeyi sürdürecek olan Dworkin için liberal teori 

bu gerilime düşmekten kaçınmalıdır.466 

 

1.2.2.5. Ortak Noktalar, Yakınlaşmalar ve Dworkin’in 

Komüniteryanlarla Etkileşimi 

 

1980 ve 1990’lı yıllara damgasını vuran liberalizm-komüniteryanizm tartışması 

her iki tarafın da düşüncelerini olgunlaştırıp birbirlerini dönüştürmeleri açısından 

 
462 Bell, a.e. 
463 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 253-254. 
464 Quentin Skinner, “Adalet, Kamu Yararı ve Özgürlüğün Önceliği Üzerine”, Liberaller ve 

Cemaatçiler, Ed. Andre Berten/Pablo da Silveira/Herve Pourtois, Ankara: Dost Kitabevi, 2006, ss. 

177-185.  
465 Amy Gutmann, “Communitarian Critics of Liberalism”, Debates in Contemporary Political 

Philosophy: An Anthology, Ed. Derek Matravers/Jon Pike, New York: Routledge, 2003, s. 189; 

Chantal Mouffe, “Democratic Citizenship and the Political Community”, Dimensions of Radical 

Democracy: Pluralism, Citizenship, Community, Ed. Chantal Mouffe, London: Verso, 1992, ss. 

227-228. 
466 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 259. 



112 

müthiş bir katkı sağlamıştır. Eşitlikçi liberaller neo-muhafazakarlardan ve sağ-

liberallerden gittikçe uzaklaşırken sosyal adalet sorununa daha fazla eğilmiş, ayrıca 

kamusal iyi, topluluğun önemi gibi konularda komüniteryanlarla daha yoğun diyalog 

geliştirmişlerdir. Kimi komüniteryan teorisyenler de topluluk karşısında bireysel hak 

ve özgürlüklerin öneminin yadsınmamasını daha sarih bir şekilde kabul 

etmişlerdir.467 

 

Komüniteryan eleştirinin üç boyutu olduğuna dikkat çeken Caney, ilk iki 

başlıkta taraflar arasında hakiki bir çatışma olmadığını iddia etmektedir.468 

Komüniteryanizmin betimleyici boyutu, insanın toplumsal bir varlık olduğu ve 

kimliğinin topluluk tarafından belirlendiği şeklindedir. Bunun karşısında liberaller 

özerkliği vurgulasalar da bireyin toplumsal ilişkilerden tamamen bağımsız olduğunu 

ileri sürmezler. Rawls’un orijinal pozisyon düşüncesi bireylerin tarih dışı, köksüz bir 

benlik taşıdıklarını göstermez, fakat benliğin ve duygulanımların hakları 

etkilememesini amaçlar. Yine Dworkin de dünyanın birbirine karşlıklı olarak bağlı 

(interdependent) bireylerden oluştuğunu düşünmektedir. Liberal özerklik değeri 

Caney’in gösterdiği üzere komüniteryanların iddia ettiği gibi kültürü tamamen 

dışarıda bırakmaz. Dworkin, bireyin yaşamını nasıl idame ettireceği hususunda 

yargıda bulunurken yeterli koşullara erişebilmesinin ve seçimde bulunmasının 

anlamlı hale gelebilmesi için gelişmiş bir kültürel yapının önemli olduğunu 

söyleyecektir.469 

 

Komüniteryan eleştirinin bir diğer boyutu normatif iddia içermektedir. 

Normatif boyuta göre liberaller bireyci idealleri desteklemekte ve topluluk 

değerlerini, yurttaşlık kültürünü ihmal etmektedirler. Caney bu önermenin de abartılı 

olduğunu düşünmektedir. Liberaller, toplulukçu ideallerin ahlaki homojenliği, 

çeşitlilik karşıtı ulusal politikaları, farklılıkları marjinalize edici muhafazakâr 

tutumları meşrulaştırdıkları ölçüde karşısında yer alırlar. Fakat bireysel ahlak ile 

politik ahlakı birbirinden tamamen ayırmayan ve iyi yaşama ilişkin yanıtlar verme 

amacı taşıyan kapsamlı liberal teorilerde (Dworkin, erken Rawls) topluluğa değer 

verildiği ve bireylerin toplumsal ödevlerle yükümlü oldukları söylenmektedir. Keza 

yurttaşlık kültürü bakımından da liberaller cumhuriyetçi özgürlüğün ve politik 
 

467 Delanty, a.g.e., s. 82. 
468 Simon Caney, “Liberalism and Communitarianism: A Misconceived Debate”, Political Studies, 

Vol. XL, 1992, s. 273. 
469 Caney, a.g.m., ss. 274-282. 



113 

yaşama katılımın liberal toplumda sağlanabileceğini, müzakereci demokrasinin 

liberalizmin temelleriyle bağdaşır olduğunu iddia etmişlerdir.470 Yurttaşlık erdemleri 

ve tikelci kimlikler, bireylerin ahlaki failliğini koruyarak adalete dair 

yükümlülüklerini yerine getirmelerini teşvik ederse liberal eşitlikçilik ile 

cumhuriyetçi komüniteryanizm arasında çatışma yaşanmayacaktır.471 

 

Caney, komüniteryanizmin yalnızca meta-etik boyutunun liberalizmle 

uyuşmamakta olduğunu kaydetmektedir. Buna göre Walzer gibi komüniteryanlar, 

ahlaki ilkeleri topluluğun paylaştığı anlayışla (sharing understanding) 

açıklamaktadırlar. Ahlaki yargıların tarihsel, uzlaşımsal, geçici bir doğruluk iddiası 

barındırdığını varsayan bu yaklaşım tarih, zaman ve mekan üstü ahlaki önermelerin 

geçersiz olduğunu dile getirmektedir. Kültürel göreceliği onaylayan bu tez, 

Dworkin’e göre adaletin ne olduğuna ilişkin endişelenme duygumuzu elimizden 

almaktadır. Adaletin ne olduğuyla ilgilenmek Dworkin için sahip olduğumuz en 

önemli toplumsal pratiktir ve liberallerin komüniteryan eleştirinin bu boyutunu 

benimsemeleri mümkün gözükmemektedir.472 Dworkin, toplulukların uzlaşımsal etik 

ve ahlaki pratiklerin doğruluk veya yanlışlığının test edilebilmesinde üstün bir otorite 

olarak yine geleneğin gücüne başvurulmasını temelsiz bir nesnellik arayışı olarak 

görür.  Birey, kültür ya da topluluk tarafından yaratılmış ve onun çizdiği sınırlar 

dahilinde düşünmeye mahkum edilmiş bir varlık değildir. Bunun yerine birey, bu 

kültürel ve geleneksel normları eleştirel bir sorgulamaya tâbi tutan, onlar hakkında 

yargıda bulunarak nesnellikleri konusunda sonuca varan bir fail olarak 

değerlendirilmelidir.473 

 

Liberal teorisyen Gutmann’a göre ise komüniteryan eleştiri liberalizm için 

yapıcı potansiyel taşıdığı ölçüde dikkate değerdir. Buna göre liberaller, bireysel 

hakları ihlal etmemek koşuluyla yerel toplulukların değerini koruyabilirler. 

Demokratik prosedürlere uyularak alınması halinde toplulukların ahlaki, kültürel 

taleplerinin karşılanabileceğini düşünen yazar bu taleplerin bireysel özerklikle 

çelişmeden farklı bağlamlara uyarlanabileceğini belirtir.474 Dworkin için 

komüniteryanizmin hukuku bireysel haklardan arındırarak açıklayan ve en iyi 

 
470 Caney, a.g.m., ss. 282-285. 
471 Kymlicka, Liberal Egalitarianism and Civic Republicanism: Friends or Enemies?, s. 138. 
472 Caney, a.g.m., ss. 285-288. 
473 Dworkin, Sovereign Virtue, ss. 221-222. 
474 Gutmann, Communitarian Critics of Liberalism, ss. 190-191. 



114 

yaşamın yalnızca müşterek standartlar altında yaşanan bir yaşam olduğunu iddia 

eden  formları kabul edilemez niteliktedir.475 

 

Kymlicka, liberal ve komüniteryan teorisyenler arasındaki uzlaşı girişiminde 

Rawls’un komüniteryan eleştiriye yanıt olarak revize ettiği politik liberalizm 

anlayışının dikkat çekici olduğunu belirtir. Bireylerin kamusal olmayan kimliklerinde 

farklı topluluk değerlerini benimseyebileceklerini, ancak yurttaş olarak kamusal 

kimlik taşırken politik ahlakliği hedefleyen liberal ilkelerin desteklenmesi gerektiğini 

söyleyen Rawls, komüniteryan eleştiriyi bu sayede bertaraf etmeyi hedefler.476 Rawls 

başlığında tartışıldığı üzere Dworkin için bu ayrım kabul edilemez bir taviz 

sayılmalıdır. Dworkin ise komüniteryan eleştiriyi kişisel ahlak ile politik ahlak 

arasında bağlantısallık bulunduğunu ve politik topluluğun bireyin gelişimi 

bakımından değerli olduğunu kabul ederek aşmaya çalışır. 

  

James Fleming ve Linda McClain, Dworkin’in liberal adalet anlayışına dayalı 

kapsamlı ahlak teorisinin dört açıdan Michael Sandel’in yurttaş cumhuriyetçiliğiyle 

benzerlik gösterdiğini tespit ederler.477 Birincisi, Dworkin liberal devletin kurucu 

ilkesi olarak tarafsızlığı reddetmekte ve Rawls’un iyi yaşam ile adalet soruları 

arasında kurduğu kopukluk tezini eleştirmektedir. İkinci olarak, Dworkin topluluk 

teorisini oluştururken iyi yaşam ile iyi yönetim soruları arasındaki ilişkiyi holistik bir 

yaklaşımla kavramaktadır. Üçüncüsü, Dworkin’in benimsediği Aristotelesçi 

mücadele etiği anlayışı kronolojik değil ama öyküsel bir benlik içermektedir. Son 

olarak Dworkin, “hakları ciddiye almak” kadar “sorumlulukları da ciddiye almak” 

gerektiğini ifade eder ve bireylerin haklarını sorumlu bir şekilde kullanmasında 

devletin aktif rol oynayabileceğini düşünür.478 İkinci bölümde Dworkin’in liberalizm 

teorisi incelenirken bu benzerliklere değinilecek ve düşünürün topluluk anlayışının 

komüniteryanlarla kurduğu ilişkinin boyutları soruşturulacaktır. 

 

 

 

 
475 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 507. 
476 Kymlicka, Çağdaş Siyaset Felsefesine Giriş, s. 333. 
477 James E. Fleming/Linda C. McClain, “Dworkin’s Perfectionism”, Boston University School of 

Law Public Law & Legal Theory Working Paper, No. 15-45, 2015, ss. 4-6. 
478 Ronald Dworkin, Life’s Dominion: An Argument about Abortion, Euthanasia, and Individual 

Freedom, New York: Borzoi Books, 1993, s. 150. 



115 

 

 

2. RONALD DWORKİN’İN TEORİSİ VE YÖNELTİLEN ELEŞTİRİLER 

 

2.1. Dworkin’in Felsefesinin Temel Sütunları 

 

2.1.1. Değerlerin Bütünlüğü 

 

Isaiah Berlin, Antik Yunan şairlerinden Archiloschus’un “Tilki pek çok şey 

bilir, ancak kirpi büyük, tek bir şey bilir” mısrasını yorumlayarak entelektüel kirpiler 

ile tilkiler arasında ayrım yapar. Tilkinin birbiriyle ilgisiz, yer yer çelişkili, tekil bir 

vizyona sığmayan, geniş bir deneyimler ve nesneler çeşitliliğine yayılan bakış açısı 

karşısında kirpi her şeyi tek bir kuşatıcı sistem ışığında değerlendirerek meselelere 

bütüncül bir yaklaşım sunar ve incelediği konularda birleştirici ilkelerin peşine 

düşer.479 Dworkin kendisini yaşadığı çağda modasının geçmiş olduğundan dem 

vurmakla birlikte entelektüel kirpi olarak görmektedir.480 

 

Dworkin hukuk, siyaset ve ahlak konularını birbirinden bağımsız norm 

sistemleri veya farklı disiplinlerin uğraşı haline gelmiş teorik çalışma alanları olarak 

incelemeye tâbi tutmaz. Kavramları yorumlayarak bütünlük içerisinde değerlendiren 

ve birbiriyle bağlantılar kuran düşünür, etik, ahlak, politika ve hukuku “bir büyük 

fikir” etrafında inşa etmektedir. Dworkin’in demokratik devlet ve topluluk 

anlayışında “kirpice” olan büyük fikri eşitlik ilkesidir, daha spesifik olarak belirtmek 

gerekir ise eşit ilgi ve saygı hakkıdır. Dworkin, değerlerin göreceliliği ve 

çoğulculuğunu reddederek tüm değer anlayışlarının bütüncül bir şema halinde 

resmedilebilmesi gerektiğini savunur.481 

 

2.1.1.1. Genel Hukuk Teorisinde Kural-İlke Birlikteliği 

 

Erken dönem eseri Hakları Ciddiye Almak’ta (Taking Rights Seriously-TRS) 

genel bir hukuk teorisi geliştirmeyi amaçladığını ifade eden Dworkin, böyle bir 

teorinin hem kavramsal (conceptual) hem normatif boyutlara sahip olması 

 
479 Berlin, Kirpi ile Tilki, ss. 201-202; Isaiah Berlin/Ramin Jahanbegloo, Isaiah Berlin’le 

Konuşmalar, 2. Baskı, Çev. Zeynel Abidin Kılınç, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2016, s. 183-185. 
480 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 1-2. 
481 Dragica Vujadinović, “Ethics and Morality in Dworkin’s Political Philosophy”, 25th IVR World 

Congress: Law Science and Technology, No. 98, 2012, ss. 2-3. 



116 

gerektiğini ifade eder.482 Buna göre bir hukuk teorisi, hukuk pratiğine dahil olan 

katılımcıların (yasa koyucu, yargıç ve yurttaşın) bakış açısından olması gerekene 

ilişkin vizyon sunabilmeli, devletin zor gücünü haklılaştırabilmelidir.483 Hukuk 

disiplini yalnızca kavramların mantıksal analiziyle ilgilenmekle kalmaz. İktidar ve 

onun zorlayıcı gücünü haklılaştırma iddiası taşıyan normatif hukuk teorisi, politika 

ve ahlak felsefesiyle bütünleşik şekilde kurulmalıdır. Böyle bir teoride insan doğası 

veya ahlaki nesnellik hakkında felsefi gerekçelendirmelere başvurmak kaçınılmaz 

olacaktır.484  

 

Shapiro’nun da belirttiği üzere, Dworkin’in hukuk teorisinde yasallık yalnızca 

sosyal olgular ve konvansiyonlarla açıklanamaz, aynı zamanda hukukun içeriğinin 

kaçınılmaz şekilde ahlaki ilkeleri de kapsadığı düşünülür.485 Dolayısıyla hukuki 

meseleler aynı zamanda ahlaki problemlere dönüştürülür. Dworkin için hukuk düzeni 

sınırlı sayıdaki kurallardan öte normatif ölçüt ve unsurlar içermektedir, yargıçlar 

hüküm verirken ahlaki ilkelere dayanmaktadırlar.486 Buna göre yargıçlar bir 

toplumsal yapı olarak hukukun ne olduğunu betimlemekle yetinmeyeceklerdir, aynı 

zamanda hukuku ahlaki bir bağlama oturtarak onu anlamaya, kapsamlı ilke ve 

amaçlarla ilişkili hale getirmeye çalışacaklardır.487 Gelişmiş hukuk sistemlerinde, 

kuralların yanı sıra adalet ve hakkaniyet değerlerini gerçekleştirmek amacına dönük 

kimi ilkeler kurumsallaşır, bu ilkeler sayesinde hukuk ile ahlak arasında zorunlu bir 

içsel bağ kurulur.488 

 

Dworkin’in hukuki kurallar ve hukuk sistemine içkin ilkeler bütünlüğünde 

gelişen erken dönem hukukbilim düşüncesi, çağdaş analitik hukuki pozitivizmin en 

önemli temsilcilerinden H. L. A. Hart’ın eleştirisine dayanmaktadır.489 Hart, hukuki 

 
482 Dworkin, Taking Rights Seriously, ss. xii-xiii. 
483 Nye, a.g.m., s. 253. 
484 Dworkin, Taking Rights Seriously, ss. vii-ix. 
485 Shapiro, a.g.m., s. 23. 
486 Bernd Rüthers/Christian Fischer/Axel Birk, Hukuk Teorisi, Çev. İlyas Doğan/Rukiye 

Aldudak/Huri Eyman Aydın, Ankara: Astana Yayınları, 2020, s. 290. 
487 Fernanda Pirie, Hukuk Antropolojisi: Kabile, Kadı, Yargıç, Çev. Sedat Erçin, İstanbul: Fol 

Kitap, 2022, s. 33. 
488 Üskül, a.g.e., ss. 156-157. 
489 Burada çağdaş hukuk felsefesine damgasını vurmuş Hart-Dworkin tartışmasının ayrıntılarına 

girilmeyecek, yalnızca Dworkin’in hukuk ve ahlak normlarını tek bir sistem olarak görme 

yaklaşımının, kariyerinin başlarında hukuki pozitivizme yönelttiği eleştirilerinden başlayan bir 

düşünsel tutarlılığın sonucu olduğu gösterilecektir. Dworkin’in Hart’a yönelttiği eleştirilere karşılık 

Hart’ın savunması ve teorisini gözden geçirerek hukuk sistemlerinin ahlakiliği sınırlı da olsa 

içerebileceğini kabul etmesi bakımından bkz. H. L. A. Hart, “Postscript”, The Concept of Law, 

Second Edition, New York: Oxford University Press, 1994, ss. 238-276. Dworkin’in eleştirilerinin 



117 

dilin açık dokuluğu (open texture) gereğince her koşulda hukuki olay vuku bulmadan 

evvel bu olayın çözümüne dair bir kural bulunamayabileceğini, kimi durumlarda da 

kuralların vakalarla ne derece eşleşip eşleşmediğine ilişkin yarı gölge (penumbra) 

alanlar mevcut olduğunu belirtmektedir. Hart’a göre kuralların yetmediği veya 

uymadığı bu hallerde yargıçların takdir yetkisi kullanarak karar vermeleri 

gerekecektir.490 Oysa takdir yetkisi söz konusu olduğunda ortaya iki önemli sorun 

çıkar. Birincisi, yargıçlar seçimle işbaşı yapan yasa koyucular olmadıklarına göre 

hukuk yaratmaları anti-demokratiktir ve yasama görevini üstlenmeleri kuvvetler 

ayrılığını ihlal eder. Bunun yanı sıra, yargıçlar yarattıkları kuralı geçmişe etkili 

olarak uygulamaktadırlar. Bu halde bireyler eylemde bulundukları sırada kendilerini 

sınırlamayan kurallarla mahkeme karşısında muhatap bırakılmaktadırlar. Dworkin bu 

durumda yargıçlara geniş takdir yetkisi tanınmasının öngörülemez hukuki 

yükümlülükler dayattığını ve hukukun açık dokusu argümanının yargılama 

faaliyetinin keyfiliğe yol açtığını düşünür.491 

 

Hart’ın hukuku kurallarla eşleştiren ve kuralların bulunmadığı alanda 

yargıçların geniş takdir yetksine izin veren pozitivist yaklaşımına karşılık Dworkin, 

bir davada uygulanacak hukuki kural bulunamadığında veya varolan kurallardan 

açıkça birisi seçilip olaya uygulanamadığı durumlarda yargıçların doğru hükmü elde 

edebilmek için hukuk sistemi içerisinde gömülü halde bulunan ilkelere başvurmaları 

gerektiğini iddia eder. Dworkin’e göre hukuk, boşluksuz bir ağ gibidir. Buna göre 

yargıçlar, hukuki meselelerde toplumun hukuki yapısının kurumsal tarihi ışığında 

adaletin gerektirdiği ilkeleri bulmalı ve bu ilkelerin olaydaki ağırlıklarını göz önüne 

alarak kararlarını meşrulaştırmalıdır.492 Dworkin için hukuki ilkelerin varlığı tanıma 

kuralında yer almalarına bağlı değildir, ilkeler hukuk sistemi içerisinde ve politik 

topluluğun kültüründe yavaş yavaş gelişerek hukuk sisteminde dikkate alınacak bir 

ağırlığa ulaşırlar. 

 

ardından hukuki pozitivistler sert/dışlayıcı ve yumuşak/kapsayıcı pozitivizm olmak üzere iki cepheye 

bölünmüşlerdir. Hart’ın da dahil olduğu yumuşak pozitivizm, eğer bir hukuk sistemindeki üstün veya 

meşruiyeti tayin eden normlarda açıkça ahlaki kriterlere atıf yapılıyorsa, hukuk normlarının varlığı 

veya içeriklerinin tayininde ahlakın etkisini kabul etmektedir. Sert pozitivistler ise hukuki kuralların 

varlığı veya içeriğinin belirlenmesinde ahlaki standartların hiçbir şekilde rol oynayamayacağını ileri 

sürerler. (Yahya Berkol Gülgeç, “Akıl Temelli Normativite Teorileri ile Hukuki Pozitivizmin 

Bağdaştırılması”, (Doktora Tezi), Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa, 

2020, ss. 17-18.) 
490 Arıkan, a.g.e., ss. 13-14; Türkbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak, s. 77. 
491 Arıkan, a.g.e., s. 25. 
492 George C. Christie, “Dworkin’s “Empire””, Duke Law Journal, Vol. 1987, No. 1, 1987, ss. 158 

159. 



118 

 

İlkeler, birbirleriyle karşılaştırılıp dengelenebilecek veya birbirine tercih 

edilebilecek ağırlıklara ya da niteliklere sahiptirler. Yargıçların hukuk sisteminin bir 

parçası olan ilkeleri ortaya çıkarması mekanik bir faaliyet olarak irade meselesi 

değil, edimselliğe ilişkindir. Yargıç, içinde bulunduğu zaman içerisinde toplumu, en 

iyi açıklayacak hukuk, siyaset ve adalet teorisinin ne olduğunu inşa edecektir.493 

İlkelerin geçerliliği için sosyal olguların sınanması yeterli addedilemez, yürürlükteki 

yasalarla ve geçmişteki kararlarla bağdaşan bir siyasal ahlakın da teşhis edilmesi ve 

bunun en iyi yorumunun gerekçelendirilmesi önem arz etmektedir.494 İlkeleri hukuk 

sisteminin içinde kabul eden ve bunları kurucu bir yorumla yapılandırılması gereken 

değerler olarak gören Dworkin’in hukuk teorisi hukuku yorumsal bir anlayışla ele 

alacaktır. 

 

2.1.1.2. Değer Bütünlüğü Bakımından Hukuki Yorum ve 

Gerekçelendirme 

 

Dworkin, olgunluk dönemi eseri Hukukun Hükümranlığı’nda (Law’s Empire, 

LE) hukuk sistemindeki ilkeleri öne çıkaran yaklaşımını derinleştirerek “bütünlük 

olarak hukuk” tezini ortaya atmıştır. Esasında Dworkin’in kural-ilke bütünlüğündeki 

erken dönem eleştirisi hukuki pozitivizmi yıkacak bir nitelikten uzaktır ve 

pozitivizme karşı yapıcı bir eleştiri olarak yorumlanır. Fakat bütünlük olarak hukuk 

yaklaşımı ve “teorik ihtilaflar” argümanıyla birlikte artık onun eleştirisi pozitivizme 

yardımcı olabilecek, içkin bir eleştiri olmaktan çıkar ve tümüyle anti-pozitivist bir 

temele oturur.495 

 

Dworkin, hukuka dair teorik anlaşmazlıklarla karşılaşıldığında ahlaki 

argümanlara başvurmak gerekeceğini belirtir. Hukuk metinlerinin içeriğinin ne 

anlama geldiği ve hukuki iddiaların temellerinin ne olduğuna dair sorular teorik 

anlaşmazlıklardır, bu sorularla karşı karşıya kalındığında yorum meselesi gündeme 

gelmelidir. Diğer bir anlatımla, yargıçlar önlerine gelen davalarda basit bir şekilde 

metnin anlamı veya geçerliliği konusunda olgusal tespitte bulunmazlar; uygulanacak 

hukukun ne olması gerektiği hususunda teorik bir tartışma yürütürler. Dworkin, 

 
493 Yasemin Işıktaç, Hukuk Felsefesi, 7. Bası, İstanbul: Filiz Kitabevi, 2021, ss. 340-343. 
494 Arıkan, a.g.e., s. 26. 
495 Dennis Patterson, “Theoretical Disagreement, Legal Positivism, and Interpretation”, Ratio Juris, 

Vol. 31, No. 3, 2018, ss. 263-264. 



119 

kendi ifadesiyle, erken dönem eseri TRS’de  “hüküm vermenin fenomenolojisini” 

vurgularken LE’de bir adım daha ileri atarak  hukuku “yorumsal bir süreç” olarak 

resmetmiştir. Hukuki yorum faaliyeti ise yargıçların metni ve kurumsal tarihi en iyi 

şekilde gerekçelendirebilecek argümanları bulmasını gerektirmektedir.496 

  

Hunt’ın da dikkat çektiği üzere, Dworkin’in yargılama teorisi olarak inşa ettiği 

hukukbilim anlayışının doğrulanabilmesi ve sağlam gerekçeler ortaya koyabilmesi 

ancak bir politika felsefesine dayanmasıyla mümkündür. Onun hukuk teorisinin en 

önemli erdemlerinden birisi politik ahlaka karşı duyarlı olmasıdır. Dworkin, hukuk 

pratiği ile siyasal haklılaştırma arasında bağlantı kurarak genel bir liberal topluluk 

teorisi geliştirmeyi hedeflemektdir.497 Buna göre hukuk teorisi, devletin zor kullanma 

gücünü gerekçelendirebilmelidir, bunun için de ahlaki alana ilişkin normatif 

temellendirmeler sunulmalıdır. Hukuki ve ahlaki meselelere ilişkin tartışma, ancak 

iktidarın cebir ve meşruiyete dair pratiklerini anlamamızı sağlayacak bir politika 

teorisinin içerisinden bakmayı gerektirir.498 Bu bağlamda, hukuki argümanların 

politik ahlaka ilişkin değerlendirici argümanlar olduğunu ileri sürecektir.499 

 

Dworkin’in hukuk felsefesi doğal hukuk ile hukuki pozitivizm ikiliğini aşarak 

hukukbilime üçüncü bir yol önermektedir. Bir yandan hukuku kurallar bütününe 

indirgeyen ve ahlak ile bağını kopartarak hukukun sosyal bir olgu olarak ne 

olduğunu betimlemekle yetinen pozitivist tezi, diğer yandan da hukuki normların 

geçerliliğini aşkın ve dışsal bir otoriteye dayandırarak açıklayan doğal hukuk 

öğretisini yetersiz ve hatalı bulmaktadır. Dworkin doğal hukukçularla ortaklaşacak 

şekilde hukuki ilkelerin varlığını öne sürer, bu ilkeleri içkinci bir yaklaşımla 

toplumun veya topluluğun temel yapısından çıkarsayarak pozitivizmin hukuku 

toplumsallıkta arama yaklaşımını sürdürmektedir.500 Dworkin’e göre hukuk ilkeleri 

verili bir hukuk sistemi ve siyasal kültürün içinde daima yerleşiktir. Böylece 
 

496 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 12-13; Solum, The Unity of Interpretation, ss. 554-557; 

Türkbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak, ss. 121-125; Arıkan, a.g.e., s. 37. 
497 Alan Hunt, “Law’s Empire or Legal Imperialism?”, Reading Dworkin Critically, Ed. Alan Hunt, 

New York: Berg Publishers, 1992, s. 15. 
498 Hillary Nye, “The One System View and Dworkin’s Anti-Archimedean Eliminativism”, Law and 

Philosophy, Vol. 40, No. 3, 2021, s. 253. 
499 Stephen Guest, “Dworkin's ‘One-Right-Answer’ Thesis”, Problema: Anuario de Filosofía y 

Teoría del Derecho, No. 10, 2016, s. 5. 
500 Hart’ın takipçilerinden Leslie Green’e göre Dworkin, hukuku sosyal bir olgu olarak 

açıklamamaktadır. Green’e göre, Dworkin yalnızca ahlaki ilkelerin sosyal olarak inşa edildiğini 

söylememekte, normların gerekçelendirilmesiyle de ilgilenmektedir. Gerekçelendirme ise bir olay 

veya olgu değil, argüman mahiyetindedir. Krş. Leslie Green, "Introduction”, The Concept of Law, H. 

L. A. Hart, Third Edition, Oxford: Oxford University Press, 2012, s. xiii. 



120 

biçimselci ve hukuki geçerliliği kendinden menkul sayan düşüncenin karşısında 

konumlandığı gibi hukuki geçerliliği dışsal bir meşruiyet anlayışıyla ifade etmekten 

de kaçınmaktadır.501 

 

2.1.1.3. Tek Sistem Modeli 

 

Dworkin, Justice in Robes (JR) eserinde, açıkça ilk kez, hukuk felsefesindeki 

geleneksel düşünceyi yetersiz bulduğunu, bunun yerine yeni bir teorik yaklaşım 

geliştirmeyi amaçladığını söyler. Dworkinci anti-ortodoks yaklaşıma göre hukuk ve 

siyaset, ahlakın şubeleridir, hukuk biliminin veya felsefesinin ilgilendiği sorular aynı 

zamanda insanların yaşamlarına dair nihai sözü söyleyen ahlaki sorulardır. Buna göre 

hukukun ne olduğunun belirlenmesinde adalet kavramı şüphesiz bir rol 

oynamaktadır.502 

 

Esasında tüm kariyerine damgasını vuran bu yaklaşımını geç dönem çalışması 

olan Justice for Hedgehogs’ta daha bütüncül ve sistematik şekilde açıklamaya 

girişir.503 Nitekim Dworkin için bu eserin özellikle hukuk-siyaset-ahlak 

bütünlüğündeki felsefe okuması LE ile JR’nin mütemmim cüzüdür ve böylece 

felsefesini tamamlamaktadır. Burada Dworkin kişisel yaşamdan (etik) kişiler arası 

ilişkilere (kişisel ahlak), ardından da toplumsal-politik yapılardaki ahlakilik bağına 

(politik ahlak) geçiş yapıp teorisini bütünleştirerek nihayete erdirmiştir.  

 

Etik teorisi, bireylerin kendi yaşamlarını değerli kılmaya ilişkin ödevleri 

olduğu düşüncesine dayanmaktadır. Ahlak teorisi, bu ödevi yerine getirmeye 

çabalarken ötekinin de yaşamının eşit değerde olduğunu kabul ederek birbirimize 

nasıl davranmamız gerektiği sorusunu araştırmaya yönelmektedir. Politika teorisi, 

devletin bireylere adalet ve insan onuru ilkelerine riayet ederek muamelede 
 

501 Hunt, Law’s Empire or Legal Imperialism?, s. 17; Ahmet Ulvi Türkbağ, “Hart-Dworkin 

Tartışmasının Ana Hatları”, Anayasa Yargısı Dergisi, Sayı 28, 2011, s. 74. 
502 Dworkin, Justice in Robes, ss. 34-35. Dworkin JR’ye bir anekdot anlatarak başlar. Hocası ve 

Amerikan hukuk tarihinin önemli simalarından yargıç Learned Hand gençlik yıllarında, dönemin 

meşhur Yüksek Mahkeme üyelerinden ve hukuki realizmin kurucularından Oliver Wendell Holmes’u 

bir araçta görür ve arkasından “Adaleti uygulayın, yargıç (Do justice, Justice!)” diye seslenir. Holmes 

aracını durdurdur, Hand’in olduğu yere yönelir ve kendisine “Bu benim işim değil!” diye yanıt verir. 

Dworkin, bu anekdot üzerinden yargıçların ahlaki inançlarının hukukun mahiyeti konusundaki 

yargıları üzerinde etki uyandırdığını iddia eden ve bunu tek-değer sistemi olarak sunan yaklaşımını 

açıklamaya koyulur. (Dworkin, Justice in Robes, s. 1.) 
503 Imer B. Flores, “Ronald Dworkin’s Justice for Hedgehogs and Partnership Conception of 

Democracy (With a Comment to Jeremy Waldron’s ‘A Majority in the Lifeboat’)”, Georgetown 

Public Law and Legal Theory Research Paper No. 12-163, 2010, ss. 67-68. 



121 

bulunmasını sağlayacak yöntem ve araçlar önermektedir. Hukuk teorisi ise, devletin 

yurttaşlarına karşı zor kullanma gücünü gerekçelendirebilecek ahlaki yorumu 

sunmayı hedeflemektedir. Hukuk teorisinin siyasi iktidarla kurduğu ilişki meşruiyet 

kavramı temelinde işlemektedir. Kantçı bir düşünür olarak Dworkin için hukuk 

siyasetin, siyaset de ahlak teorisinin kümesine dahildir.504 

 

Dworkin’e göre hukuk, politik ahlakın alt dalıdır. Düşünür, hukuk ile ahlakı 

“tek sistem” olarak konumlandırarak radikal bir değişiklik önerir. Nitekim onun 

hukuk-politika-ahlak arasındaki ilişkiyi bütüncül tek bir şema içerisinde açıklama 

çabası kökleri Jeremy Bentham’ın analitik pozitivizmine uzanan çağdaş hukuk 

felsefesindeki ahlak-hukuk ayrımına karşı çıkış mahiyetindedir. Hukuk, ahlak ve 

siyaset felsefesinin bütünlüğünü yeniden kurma çabasıyla o, pre-modern doğal hukuk 

geleneğini hatırlatmaktadır.505 Ancak onun bütünlük arayışı, modernite öncesine 

geriye dönüş fikrini imlemez, bunun aksine Dworkin moderniteye bağlı kalarak 

sosyo-teorik ve tarihsel gelişim sayesinde hukuk-ahlak bütünlüğünün kurulduğunu 

iddia etmektedir. Bu bağlamda düşünür, kurumsallaşma olgusunun üzerinde durur. 

Politik ahlak, siyasal kurumların ortaya çıkmasıyla birlikte gelişir, hukuk da 

kurumsal pratikler karmaşıklaştıkça politik ahlakın içerisinden ortaya çıkacaktır. 

Böylece o, kurumsallığın gelişmesiyle birlikte siyasal kurumlardaki ahlaki değer ve 

ilkelerin hukuk kurallarına dönüştüğünü ya da hukuksallaştığını düşünmekte, 

özellikle bu kuralların üretildiği hukuki kurumların gerisinde ahlak normlarının 

mevcut olduğunu iddia etmektedir.506 

 

Dworkin’in yaklaşımının Habermas’la kıyaslanması onun bütüncül sistem 

tezini anlamayı kolaylaştırabilir. Habermas da Dworkin gibi sosyolojik-tarihsel 

dinamikler içerisinde hukukun ahlaktan kaynaklandığını düşünmektedir.507 Brian 

Baxter’ın belirttiği gibi, her iki düşünür hukuk kurallarının ortaya çıkışını 

kurumsallaşma ile birlikte okumakta, hukuki kurumlarda yasal prosedürler yoluyla 

hukuk normlarının türetilmesinin ahlakilikten soyutlanamayacağını belirtmektedirler. 

 
504 Stephen Guest, Ronald Dworkin, Third Edition, California: Stanford University Press, 2012, ss. 

11-12. 
505 Charles Covell, “Ronald Dworkin: Legal Philosophy and the Liberal Theory of Justice”, The 

Defence of Natural Law, Ed. Charles Covell, London: Palgrave Macmillan, 1992, s. 146. 
506 Hugh Baxter, “Dworkin's 'One-System' Conception of Law and Morality”, Boston University 

Law Review, Vol. 90, 2010, ss. 859-861. 
507 Habermas’ın hukuk-ahlak ilişkisi konusundaki kapsamlı çalışması için bkz. Jürgen Habermas, 

“Law and Morality”, The Tanner Lectures on Human Values Volume 8, Çev. Kenneth Baynes, 

Salt Lake City: University of Utah Press, 1986, ss. 219-279. 



122 

Çünkü Habermas’ın Dworkin’e referansla vurguladığı üzere, yasal ve anayasal 

ilkeler hem yasal hem ahlaki haklardır. Doğal hukukun ahlaki ilkeleri modern 

anayasal devletlerde pozitif hukuk haline gelmiştir.508  

 

Fakat Habermas, Dworkin’den farklı olarak, hukuk kurallarının 

pozitifleştirilmesi sürecinin ardından hukuk ile ahlak normlarının birbirlerinden 

bağımsızlaşmaya başladıklarını, böylece birbiriyle ortaklaşan ancak tam anlamıyla da 

örtüşmeyen iki ayrı norm kümesine dönüştüklerini kabul etmektedir.509 Dworkin ise 

özellikle bağlı olduğu common-law hukuk sisteminde ahlaki ilkelerin 

hukuksallaşması aşamasında hukukun ahlakın alt dalı haline dönüştüğünü 

savunmaktadır.510 Habermas’ın normatif felsefesinde hukuk ile ahlak arasında içsel 

bir bağ kurulması, yani norm sistemleri arasında “birleştirme” işlemi yapılması 

gerekmekteyken, Dworkin’in felsefesi için söz konusu olan “bütünleşme” süreciyle 

hukuka dair teorik uyuşmazlıkların çözümünde ahlaki gerekçelendirmeye 

başvurmanın zaruri hale gelmesidir. Bu doğrultuda, değer kümeleri bütüncül bir 

şemada iç içe geçirilerek birbirine gömülü şekilde konumlandırılmış olur.511 

 

Dworkin’in tek sistem modeli, hukukbilimin klasik kavrayışını ve problemini 

aşmayı denemektedir. Ortodoks veya klasik model, hukuk ile ahlakın her ikisinin de 

birbirinden farklı sistemlere ait normlar bütünü olduğu kabul eder ve bu sistemlerin 

içeriğinin bir diğerini ne şekilde etkilediğini araştırır. Doğal hukukçuların ahlaki 

yargıları öne çıkaran yaklaşımlarına bakıldığında, hukuk normlarına uymak 

bakımından ahlaki yükümlülüğün ölçütleri araştırılır veya hangi üstün ahlak yasaları 

ihlal edildiği takdirde hukuk normlarının geçersiz kılınacağı tartışma konusu yapılır. 

Hukuki pozitivistler açısından ise, en genel hatlarıyla, hukuk normları ile ahlak 

normları arasında zorunluluk ilişkisi bulunmadığı, hukuki önermelerin doğruluğunun 

ahlaki önermelerin doğruluğuna koşut olmadığı savunulmaktadır. Bu klasik ikili 

sistemde ya hukuk ile ahlak birbirinden tamamen bağımsız kılınmaktadır ya da 

 
508 Habermas, Law and Morality, s. 230. 
509 Habermas, hukuk-ahlak gerilimini Max Weber’in kurumsal rasyonalite kavramsallaştırması 

üzerinden düşünmektedir. Weber’e göre modern burjuva toplumlarının hukuk sistemlerinde 

meşruiyetin temeli yasallıktır. Weberyan biçimselcilik ahlaken nötr bir rasyonellik anlayışına 

dayanmakta, hukukun biçimsel yapısı ile normatif ve ahlaki içeriği arasındaki bağıntıyı birbirinden 

tamamen koparmaktadır. (Ertuğ Tombuş, “Demokratik Meşruiyet İlkesi Olarak Hukuk Devleti”, 

Doğu Batı, Sayı 21, 2002-03, ss. 75-76.) 
510 Hugh Baxter, “Dworkin's 'One-System' Conception of Law and Morality”, Boston University 

Law Review, Vol. 90, 2010, ss. 861-862. 
511 Baxter, Dworkin's 'One-System' Conception of Law and Morality, s. 862. 



123 

hukuk kurallarının üzerinde konumlandırılmış ahlaki doğruların veto hakkı söz 

konusu edilmektedir.512 

 

Dworkin, öngördüğü sistemi dallanıp budaklanmış bir ağaç yapısına benzetir. 

Kişisel ahlak, etikten kaynaklanır, politik ahlak kişisel ahlaktan çıkarsanır ve son 

olarak hukuk da politik ahlakilikten neşet eder.513 Politik ahlak, soyut ve zaman, 

mekan üstü metafizik bir kavram değildir; bunun aksine anayasal ve siyasal kültüre 

içkindir, bu kültürün inşai bir metodla yorumlanmasıyla açığa çıkartılır.514 Örneğin 

ABD’de anayasal hükümlerden biri olan eşit koruma ilkesinin pozitif ayrımcılığı 

desteklediği mi yoksa yasakladığı mı sorusu hukukçular ve yurttaşlar arasındaki 

kamusal tartışmalarda netameli bir meseledir. Burada anayasal ve tarihsel bir 

kavramsallaştırma olan eşit koruma ilkesinin yorumlanması şarttır. Eşit koruma 

kavramı incelenirken ise eşitlik değeri tartışılacaktır. Eşitlik idealinin neyi 

gerektirdiği ahlaki bir sorudur. Bir yasal terim olarak eşit korumadan eşitliğin 

ahlaken neyi gerektirdiği sorusuna yapılan geçiş hukuki muhakeme faaliyetinde 

ahlakiliğin dışarıda bırakılamayacağını göstermektedir.515 

 

Dworkin’in tek sistem modelinde değerlerin birliği tezi, ahlaki faillik ve 

yorumsallık üzerinden gerekçelendirilir. Tek sistem modelinde yorum, bilim 

dışındaki tüm insan faaliyetlerinin söz konusu olduğu değerler alanında geçerli olan 

normatif bir standarttır.516 Ahlaki failler, bireysel ve toplumsal yaşamlarındaki çeşitli 

pratikleri anlayarak ahlaki taahhütler oluşturdukları takdirde bireysel 

sorumluluklarını yerine getirmiş olurlar. Dolayısıyla failler, toplumsal pratikleri 

yorumlarken içsel bir amaç olarak gerçek ahlaki iddiaları ve inançları ararlar. Ahlaki 

değerleri oluştururken hayata geçirilen yorumlama faaliyeti bütünlük ve tutarlılık 

yaratmayı hedefler. Failler, farklı değerleri en iyi şekilde bir araya getirmeye, 

karşılıklı olarak birbirini destekleyen ve sağlamlaştıran bir yapı inşa etmeye 

çalışırlar. Bu nedenle Dworkin için değerlerin birliği anlayışı, bireylerin ahlaki 

inançlar oluşturma kapasitesi ve bu kapasiteyi yorumsal bir temelde kullanarak 

ahlaki pratikler inşa etmeleriyle ilişkilidir.517 

 
512 Baxter, Dworkin's 'One-System' Conception of Law and Morality, ss. 857-858. 
513 Ronald Dworkin, Justice for Hedgehogs, Cambridge: Harvard University Press, 2011, s. 405. 
514 Hunt, Law’s Empire or Legal Imperialism?, ss. 19-20. 
515 Guest, a.g.e., s. 154. 
516 Solum, The Unity of Interpretation, s. 558. 
517 Gerald Doppelt, “Review: Justice for Hedgehogs”, Notre Dame Philosophical Reviews, 

08.04.2011, https://ndpr.nd.edu/reviews/justice-for-hedgehogs/ Erişim Tarihi: 18.04.2022. 



124 

 

2.1.1.4. Değer Çatışmalarına Karşı Değerlerin Birliği 

 

Dworkin’in değerleri bütüncül şemada değerlendirmesi değer çoğulculuğunu  

reddettiği anlamına gelmektedir. Değer çoğulculuğu, değerlere ilişkin herhangi bir 

meselede insanların birbiriyle bağdaşmayacak çeşitli yanıtlar verebileceklerini kabul 

ederek bu durumun toplumsal yaşamda yol açabileceği yıkıcı sonuçların önüne 

geçilmesi için, gönülsüzce de olsa, asgari bir hoşgörü temelinde uzlaşılmasını ifade 

etmektedir.518 Buna göre, birbirinden farklı değerler tek bir şemada ortak bir ölçüt 

marifetiyle sıralanamazlar ve bireyler değerler arasından birini geri plana itirken 

diğerini seçmek durumundadırlar.519  

 

Değer çoğulcuları temel iyilerin ve değerlerin heterojen, kıyası kabil olmayan, 

çatışmalı kavramlar olduğunda ısrarcıdırlar. Dworkin ise değere ilişkin kavramlar 

arasındaki çatışmaları çözmeyi, temel politik ilkeleri uyumlu bir bütünün içinde 

birleştirmeyi vaat eder.520 2001 yılında yayımlanan “Do Vaules Conflict?” (Değerler 

Çatışır Mı?) başlıklı makalesinde eşitlik-özgürlük, demokrasi-bireysel özgürlük, 

özgürlük-sorumluluk, kişisel ahlak-topluluk ruhu gibi farklı politik ve ahlaki 

erdemler arasında var olduğu iddia edilen çatışmaların tamamının geçersiz ve yanlış 

yorumlamalardan kaynaklandığını vurgulayacaktır.521 Dworkin için burada temel 

sorun, farklı politika teorilerinin farklı kavramlara verdiği anlam üzerinden bir 

kavrama diğerini rakip koşarak itiraz etmektir. Örneğin, sosyalizmin eşitlik 

tanımından yola çıkıp daha sonra Mill ve Berlin’in özgürlük tanımlarıyla karşılaşan 

kişi eşitlik ile özgürlükten birinin diğeri uğruna korunabileceği sanrısına kapılır. 

Halbuki, özgürlük ile eşitlik içsel tutarlılığı olan bir politika teorisinde çatışmaksızın 

var olabilecektir.522 

 

Dworkin, değer çatışmalarını çözme ve bütünlüklü bir değer sistemi yaratma 

çabasının Yunan mitolojisindeki kahramanlardan Procrustes’e benzetilebileceğini 

 
518 Berlin/Jahanbegloo, a.g.e., s. 58. 
519 William A. Galston, Liberal Çoğulculuk: Değer Çoğulculuğunun Siyaset Teorisine ve 

Uygulamasına Yönelik Sonuçları, Çev. Zeynel Abidin Kılınç, Sakarya: Sakarya Üniversitesi Kültür 

Yayınları, 2012, s. 16. 
520 William A. Galston, “The Obligations of Equality”, The Review of Politics, Vol. 63, No. 3, 2001, 

s. 607. 
521 Ronald Dworkin, “Do Values Conflict: A Hedgehog’s Approach”, Arizona Law Review, Vol. 43, 

No. 2, 2001, ss. 251-252. -260 
522 Dworkin, Do Values Conflict, s. 253. 



125 

söyler. Procrustes, evine gelen konukları kalacakları odalardaki yatakların boylarına 

uydurabilmek için kol ve bacaklarından çekiştirerek uzatır ya da uzuvlarını kırarak 

kısaltır. Dworkin kendisinin de değerlerin bağdaştırılması konusunda benzer bir işe 

soyunup soyunmadığı sorusuna yanıt hazırlar. Düşünür, politik erdemler veya 

değerler hakkında konuşulmaya başlandığında bunların kavramsal düzeyde açık ve 

net bir tanımının verilemeyeceğinin tespitiyle başlamaktadır. Kavramsal düzeyde 

somut bir anlaşma bulunmuyorsa o halde bu kavramlar bakımından paylaşılan husus, 

kavramların şekillendirdiği pratikler ve deneyimlerdir. Dworkin, sosyal ve insani 

pratikler hakkında yürütülecek anlaşmazlıkların onları en iyi hale getirmeyi 

sağlayacak farklı teorik açıklamalar olduğunu iddia eder. Dolayısıyla ahlaki ve 

politik yaşamda paylaşılan ortak deneyim ve uygulamaların yorumlanması 

bütünlüklü bir değer sisteminin inşasını mümkün kılmaktadır.523  

 

Dworkin, çağdaş siyaset teorilerinde ve modern demokrasi pratiklerinde 

birbirinden kopuk ve gerilim halinde resmedilen eşitlik, özgürlük ve topluluk 

kavramlarının bütüncül ve tek bir değer silsilesi içerisinde değerlendirilmesi 

iddiasındadır.524 Üç siyasi idealin birbirinden bağımsız şekilde anlaşılmasının 

mümkün olamayacağını savunan düşünür, yalnızca birbirleriyle bağlantı 

kurulabildiği takdirde bu değerlerin güvence altına alınabileceğini ifade eder.525 Bu 

doğrultuda farklı anlamlara sahip politik ve ahlaki değerler arasında bağlantılar 

kurulmalı ve birbirini destekleyen, gerçekleştiren idealler olarak kapsamlı bir politik 

ahlak sistemi inşa edilmelidir.  

 

Dworkin için egemen politik erdem eşitliktir. Eşitlik ilkesinin yorumlanması, 

anlaşılması ve güvence altına alınması sayesinde özgürlük kavramının içeriği 

belirginleşebilecektir. Özgürlüklerin değeri, bireylerin eşitler olarak bir arada 

yaşarken kendi iyi yaşam anlayışlarını oluşturma ve gözden geçirmelerini sağlamakla 

anlam kazanır. Eşitliği ortadan kaldıracak veya eşitliğe rağmen var olacak genel bir 

özgürlük hakkından söz edilemez. Keza politik topluluğun değeri, bireysel özgürlüğü 

ve sorumluluğu baltalamaz, bunun aksine topluluk özgürlüklerin korunup 

geliştirildiği ve sorumlulukların en uygun şekilde dağıtıldığı eşitlikçi bir yapıdır.526 

 
523 Ronald Dworkin, “Keynote Address: Justice for Hedgehogs”, Boston University Law Review, 

Vol. 90, No. 2, 2010, s. 474. 
524 Dworkin, Sovereign Virtue, s. 237. 
525 Vujadinović, Ethics and Morality in Dworkin’s Political Philosophy, s. 7. 
526 Dworkin, Do Values Conflict?, ss. 252-253. 



126 

 

Dworkin için bir diğer politik ahlaki değer demokrasidir. Demokrasi kavramı 

da ilk bakışta, iktidardan özgürleşmek ve eşit kaynaklara sahip olmak anlamındaki 

negatif özgürlük ile iktidara topluluğun eşit pay sahibi üyesi olarak katılma hakkı 

anlamındaki pozitif özgürlük arasında çatışma olduğu şeklinde düşünülebilir. 

Dworkin’in yanıtı yine bütünlük tezinde saklıdır. Gerçek bir demokratik toplulukta 

eşit partnerler olmak, bireysel hakların korunmasını ve her bir ortağın ilgi ve 

çıkarlarının eşit değerde olduğunu kabul etmeyi gerektirir.527 Bu yorumla birlikte 

özgürlükler uğruna demokrasiden fedakarlıkta bulunulduğu anlamı ortaya çıkmaz, 

aksine demokratik meşruiyetin standardı yükseltilir.528 Sonuç olarak, Dworkin’e göre 

çatışan, ortaklaştırılamayan veya birbirine değmeyen farklı değerler dizgeleri veya 

kümeleri mevcut değildir. Politik ahlaka dayanan demokratik bir topluluk Dworkin 

için değerlerin bütünlüğü göz önünde tutularak inşa edilebilecektir. Değerlerin 

bütüncül inşasına girişen düşünür, öncelikle çağdaş felsefede oldukça popüler olan 

değer şüpheciliği  tezini çürütmekle uğraşır. 

 

2.1.2. Anti-Arşimetçilik ve Değerlerin Bağımsızlığı 

 

2.1.2.1. Anti-Arşimetçilik ve Değer Şüpheciliğinin Eleştirisi 

 

Dworkin’in ahlak ve siyaset felsefesi çalışmalarında anti-arşimetçilik kavramı 

en önemli ve merkezi temalardan birini oluşturmaktadır. Hillary Nye, anti-

arşimetçiliğin Dworkin’in anti-metafizik felsefi bakış açısının ayrılmaz bir parçası 

olduğuna dikkat çeker.529 Anti-arşimetçilik düşünürün hukuk felsefesi çalışmalarına 

başlarken ortaya attığı “zor davalarda tek bir doğru cevabın bulunduğu” tezinin daha 

genelleştirilmiş ve soyut bir düzleme taşınmış versiyonudur. Dworkin, Anglo-

Amerikan geleneğinde hem genel felsefe çalışmalarında hem de hukuk öğretisinde 

şüpheci teorilerin etkisini artırdığı bir dönemde çalışmalarını kaleme almış ve değer 

şüpheciliğinin kendi kendini yıkan bir düşünce olduğunu savunmuştur.530 

 

Dworkin, 1996 yılında yayınlanan “Objectivity and Truth” makalesinde 

felsefesinin “anti-arşimetçi” bir değer anlayışı önerdiğini ileri sürerek değer 
 

527 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 2-5. 
528 Dworkin, Sovereign Virtue, ss. 185-190. 
529 Nye, a.g.m., s. 260. 
530 Dworkin, A Matter of Principle, ss. 3-4, 171-177. 



127 

şüpheciliğini kapsamlı bir şekilde eleştirir.531 James Allan, Dworkin’in ilk ve orta 

dönem çalışmalarında ahlaki şüphecilik ile ahlaki nesnelciliğin rekabet eden iddiaları 

arasında bir tür agnostisizmi desteklediğini, ancak artık bu makalesiyle birlikte ahlaki 

şüpheciliğin tüm boyutlarına karşı bir saldırı başlattığını söyleyecektir.532 

 

Değer şüpheciliğini eleştirirken Dworkin’in başvurduğu metafor olan Arşimet, 

dışarıdan sabit bir nokta belirleyerek bir kaldıraç vasıtasıyla dünyayı yerinden 

oynatabileceğini iddia eden bir Antik dönem fizikçisidir. Bir metafor olarak 

arşimetçilik, ahlakiliğin üzerinde duran ve ahlaki yargıda bulunmanın dışında kalan 

bir felsefecinin bulunduğu yerden bakarak ahlaki değerler ve bu değerlerin doğası 

hakkında tarihsel, psikolojik, coğrafi yargılarda bulunmasını anlatmaktadır.533 

Dworkin’in ifadesiyle arşimetçi şüpheciler, tartışmalı ahlaki sorulara tek bir doğru 

yanıtın verilemeyeceğini iddia etmektedirler.534 

 

Dworkin, Justice for Hedgehogs’ta anti-arşimetçilik kavramını daha soyut, 

derin ve geniş bir felsefi bağlama oturtarak tartışmış, bu kavramı adeta tüm siyaset 

ve ahlak teorisini üzerine inşa ettiği bir başlangıç noktası haline getirmiştir. 

Dworkin’e göre değerlerin doğru olup olmadığı hakkında yorumlarda bulunabilmek 

olanaklıdır. Değerlerin çoğulculuğunu reddederek bütüncüllüğünü savunan yazar, 

değerler hakkında şüpheci kalmayı salık veren yaygın felsefi yaklaşımı da eleştirerek 

ahlaki yargıların doğruluğuna ilişkin cevaplardan kaçınılamayacağını ifade eder. 

Buna göre, bir adalet teorisini savunmak aynı zamanda ahlaki nesnelliği savunan bir 

teoriye yaslanmayı da gerektirecektir.535 Çünkü Dworkin, siyaset ve ahlak 

konularında doğru yargılar dile getirmenin zorunlu olduğunu öne sürer. İktidar zor 

gücünü kullanırken ya da çeşitli hak, fırsat veya kaynakları dağıtırken belirlediği ilke 

standartlarının doğru olup olmadığı hususunda sorumluluk taşımaktadır. Bu halde, 

ahlaki sorumluluğun gereği olarak politik ahlaka ilişkin tutarlı, bütüncül, 

gerekçelendirilebilir yargılar ortaya koymaktan vazgeçilemez.536 

 

 
531 Ronald Dworkin, “Objectivity and Truth: You'd Better Believe It”, Philosophy and Public 

Affairs, Vol. 25, No. 2, 1996, ss. 87-139. 
532 James Allan, “Truth’s Empire A Reply to Ronald Dworkin’s “Objectivity and Truth: You”d Better 

Believe It’”, Australian Journal of Legal Philosophy, Vol. 26, 2001, s. 61. 
533 Ripstein, Introduction, ss. 5-6; Dworkin, Justice for Hedgehogs, s. 31. 
534 Ronald Dworkin, “Constitutionalism and Democracy”, European Journal of Philosophy, Vol. 3, 

No. 1, 1995, s. 6. 
535 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 7-8. 
536 Ronald Dworkin, Keynote Address: Justice for Hedgehogs, s. 475. 



128 

Dworkin, ahlaki şüpheciliği içsel/dahili ve dışsal/harici olmak üzere ikiye 

ayırır. İçsel veya sıradan/olağan şüpheciler, bir yargının doğruluğu veya yanlışlığına 

eleştirel yaklaşırken ahlaki bir çerçevenin “içinde” kalmayı sürdürürler ve kendi 

genel, soyut ahlaki inançları doğrultusunda somut yargıya ilişkin kuşku ve itirazlarını 

gerekçelendirirler. Bir diğer anlatımla, içsel şüpheciler için maddi ahlaki iddialara 

ilişkin birincil dereceden bir tartışma süregelmektedir. Somut veya uygulanmakta 

olan ahlaki yargılar, daha soyut ve temel ahlaki iddialara başvurularak reddedilir. 

İçsel şüpheci kimi ahlaki önermelerin doğruluğunu reddedebilir veya ahlakın 

dayandığı temel zemine ilişkin anlaşmazlık içerisinde olabilir, ancak tüm ahlaki 

iddiaların belirsiz veya yanlış kılınması bu grubun bakış açısıyla çelişecektir. 

Örneğin, et yemenin ahlaki olup olmadığı konusunda veya yaşamın yardımlı intihar 

yöntemiyle sonlandırılmasına izin verilip verilmemesi bakımından bir felsefeci şüphe 

içerisinde kalabilir. Ancak bu, ahlakın bir sistem olarak müphemlik içerdiği 

düşüncesiyle değil, yine soyut, pozitif ve argümantatif bir ahlaki sav öne sürerek 

gerçekleşecektir.537 

 

İçsel şüpheciliğin Dworkin’e göre iki temel özelliği bulunmaktadır. İlk olarak, 

içsel şüpheciler şüpheyle yaklaştıkları ahlaki inancın karşısında daha genel, teorik ya 

da karşı-olgusal pozitif bir ahlaki yargıya sahiptirler. İkincisi, içsel şüpheci eğer 

maddi ahlak kurallarının tanımlanmasında şüphe içerisindeyse, toplumsal yaşamda 

bireylerin bu ahlaki davranışları yerine getirmesini dayatamayacak veya 

yasaklayamayacaktır. O halde içsel şüpheciliğin eylem bakımından doğrudan etkisi 

söz konusudur.538 Bununla birlikte Matthew Kramer, eğer içsel şüpheciler bir 

eylemin ahlaki olarak doğru veya yanlışlığı konusunda ihtilafa düşüp eylemin 

gerçekleştirilmesine ruhsat veriyorlarsa bunların tam manasıyla şüpheci 

olmadıklarının da söylenebileceğini belirtir.539 

 

Dworkin, içsel şüpheciliği kararsızlık (uncertainty) ile belirsizlik 

(indeterminacy) arasında ayrım yapmaması açısından eleştirir. Bireyler zor ve 

tartışmalı konularla karşı karşıya kaldıklarında doğal olarak kararsız kalırlar, 

ardından farklı argümanları inceledikten sonra dahi bir kanaate varamayabilirler ve 

 
537 Michael Smith, “Dworkin on External Skepticism”, Boston University Law Review, Vol. 90, No. 

2, 2010, s. 510. 
538 Dworkin, Objectivity and Truth: You'd Better Believe It, ss. 90-92. 
539 Matthew H. Kramer, “Working on the Inside: Ronald Dworkin’s Moral Pihlosophy”, University of 

Cambridge Faculty of Law Research Paper, No. 9, 2012, ss. 2-3. 



129 

kararsızlıklarını sürdürebilirler. Belirsizlik ise bundan farklıdır ve ahlaki bir soruya 

verilecek yanıtın ne doğru ne de yanlış olabileceğini belirterek kararsızlığın aksine 

tartışmada taraf alır. Kürtajın ahlaken doğru mu yanlış mı olduğunu tartışan  iki kişi 

düşündüğümüzde, kararsız olan kişi bu ikisinden birinin argümanına katılabilir. 

Kürtajın ahlaken doğru veya yanlış olamayacağını, buna dair hiçbir doğru cevabın 

belirlenemeyeceğini savunan kişi ise artık tartışmada iki kişinin de karşısında üçüncü 

bir taraf haline gelmiştir. Belirsizliği savunan kişi diğer iki argümana karşı maddi 

ahlaki gerekçeler ortaya koyacaktır. Dolayısıyla kararsız olmak ile ahlaki iddiaların 

belirsiz olduğunu düşünmek arasında esaslı bir fark vardır ve ikincisi kendi başına 

ahlaki bir argümandır.540 

 

Dworkin, içsel şüpheciliği pozitif ve maddi ahlaki yargılarla uğraşmaya devam 

ettiğinden ötürü tamamen karşısına almaz. Ancak içsel şüpheciliğin genişleyerek 

global bir biçim kazanması son derece tehlikelidir ve kişisel, politik ahlak 

iddialarıyla bağdaşmaz. İçsel şüpheciliğin globalleşmesiyle Dworkin’in anlatmak 

istediği tek tek tikel ahlaki yargılardan şüphe eden ve bunu karşı-olgusal iddialara 

(örneğin kültürel emperyalizm) dayandıran ahlaki failin zamanla tüm ahlaki 

kavramların şüpheli olduğunu, tutarlı bir ahlak yorumu geliştirmenin 

imkansızlaştığını ileri sürmesidir.541 

 

Dışsal veya arşimetçi şüpheciler ise her türlü ahlaki inanç çerçevesinin 

dışından bakarak ahlaki önermeleri eleştirmektedirler. İçsel şüphecilerden farklı 

olarak arşimetçi şüpheciler, ahlaki önermelerin içeriğine değil varlığına veya 

statüsüne dair bir tartışmayı gündeme getirirler.542 Dworkin’in ifadesiyle içsel 

şüpheci, ahlaka dayanarak ahlakı kötülemekteyken; dışsal şüpheci, ahlaki doğruları 

herhangi bir ahlaki kural veya önermeye yaslanma gereği duymaksızın 

kötüleyecektir.543 Dışsal şüpheciler, ahlaki açıdan ikinci düzey (second-order) 

sorular  yöneltmektedirler. Meta-etik sorular olarak da adlandırılacak bu bakış 

açısına göre felsefe, ahlaki yargılarda bulunmak yerine ahlaki yargılar hakkında 

yargıda bulunmaktır.544 Diğer deyişle, ahlaki yargıların bir keşif veya karar 

 
540 Mateus Matos Tormin, “A Reply to Ronald Dworkin’s Critique of Moral Skepticism”, Ethics, 

Politics&Society, Vol. 4, No. 1, 2021, ss. 26-27. 
541 Dworkin, Objectivity and Truth, s. 91. 
542 Dworkin, Constitutionalism and Democracy, s. 7. 
543 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 31-32. 
544 Dworkin, Justice for Hedgehogs, s. 67. 



130 

sonucunda mı belirlendiği, ahlaki meselelerin nasıl düşünüldüğü ve muhakeme 

edildiği, etik terimlerin ne anlama geldiği soruları ikinci düzeyde etik ifadelerdir.545 

 

Dworkin, dışsal şüpheciliği de hata ve statü şüpheciliği olarak ikiye 

ayırmaktadır. Hata şüphecileri, ahlaki yargıların objektif doğruluğunu sağlayacak 

herhangi bir ahlaki varlık (moronlar) mevcut olsa idi ancak ahlaki yargıların 

doğruluğunun öne sürülebileceğini belirtirler. John Mackie’nin “queer (tuhaflık) 

argümanına” göre nesnel değerler, evrendeki herhangi bir şeyden tamamen farklı ve 

tuhaf varlık, nitelik veya ilişkileri gerektirir, bu varlıkları diğer bilgilerimizden farklı 

olarak özel bir ahlaki algı ya da sezgi tarafından bilmeliyizdir. Buna göre özel bir 

algı veya sezginin dayattığı nesnel bir iyi bulunuyorsa, bir eylemde bulunurken onun 

doğru olduğuna ilişkin zorlayıcı motivasyon hissetmemiz gerekir.546 Ahlaki 

nesnelliği garanti altına alacak özel bir tür olarak moronlar ispatlanmadıkça herhangi 

bir ahlak önermesinin doğruluğu da ispatlanamaz. Dolayısıyla ahlaki yargılar karşı-

olgusal ahlaki iddialar ile değil ancak metafizik bir argümanla yanlışlanır.  

 

Dworkin, ahlaki iddiaların ahlaki olmayan metafizik bir temelde 

doğrulanabileceği ya da reddedilebileceği savını reddeder. Ahlaki eylemler esnasında 

doğruyu içimize zerk edecek tuhaf moronların bulunmaması ahlaki yargılarımızdan 

şüphe duymamızı gerektirmez. Keza eylemlerimiz sırasında bizi yönlendirerek 

pozitif ahlaki yargılarda bulunmamızı sağlayacak bir ahlak-motivasyon bağıntısı da 

ahlaki doğruluk için önemli değildir. Ahlaki değerler kişiyi manevi olarak kısıtlayan 

ve bir gerçeğe doğru çeken inançlar değildir. Mackie, eylem ile dürtü arasında 

kavramsal bir bağ kurmaktadır; oysa Dworkin’e göre ahlaki ödev ile ahlaki eylem 

arasındaki tutarlılık ilişkisinin kendisi bizatihi etik yargı meselesidir.547 

 

Hata şüphecilerinin bir diğer popüler argümanı ahlaki çeşitliliktir. Buna göre 

farklı mekan, zaman veya kültürden gelen benzer entelektüel kapasiteye ve 

duyarlılığa sahip insanlar bile temel ahlaki değerler konusunda anlaşmazlığa 

düşmektedirler. Bu halde, hiçbir pozitif ahlaki iddianın doğru olmadığını kabul 

etmek gerekir. Dworkin, ahlaki değerler alanında sosyolojik ve kültürel farklılıkların 

abartıldığını düşünmekle beraber pozitif ayrımcılık, sosyal adalet, kürtaj gibi etik 

 
545 John L. Mackie, Ethics: Inventing Right and Wrong, New York: Penguin Books, 1990, s. 9. 
546 Mackie, a.g.e., ss. 38-41. 
547 Dworkin, Objectivity and Truth, s. 115. 



131 

tartışmalarda gerçekten de tarafların anlaşmazlığının ciddiye alınması gerektiğini 

belirtir. Fakat ahlaki değer tartışmalarında anlaşmazlığın varlığı ve tarafların 

görüşlerini tekrar tekrar gözden geçirmesi ahlaki şüpheciliği desteklemez. Eğer 

ahlaki alandaki tartışmalar bilimsel alandaki gibi ispatlanabilir olgulara dayalı 

olsaydı taraflar arasındaki anlaşmazlıklardan şüpheci bir sonuca varılabilirdi. Fakat 

çeşitlilik, ahlaki değerlerin yorumlanması ve gerekçelendirilmesinin önünde engel 

teşkil etmeyecektir. Bireyler kişisel, toplumsal veya türsel tarihleri nedeniyle bağlı 

oldukları ahlaki inançlarını tekrar tekrar tashih ederler. Bu bakımdan, neyin ahlaken 

doğru olduğuna dair kararlarını gerekçelendirme sorumluluğu altındadırlar.548 

 

Statü şüphecileri ise ahlaki yargıların şeylerin gerçekteki halinin ne olduğunu 

tanımlamayan önermeler sunduklarını ileri sürerler. Bu doğrultuda bireylerin ne 

doğru ne de yanlış olduğu söylenebilecek ahlaki iddialarının neyin ifadesi olduğunu 

soruştururlar. Örneğin, ahlaki yargıların duyguları dışa vurma araçlarından herhangi 

bir farkı bulunmamaktadır. Bu bağlamda, ahlaki iddiaların kişisel duyguları ifade 

etmek gibi bir işlevi olduğunun kabul edilebileceğini, ancak bu iddiaların doğru ya 

da yanlış olduğunu söylemenin olanaksız olduğunu savunurlar.549  

 

Dworkin için ahlaki iddiaların doğruluğu hakkında yargıda bulunmayan ve tüm 

eylemleri ahlaken izin verilebilir kılan dışsal şüphecilik kendi kendini yıkan (self-

defeating) bir argümandır. Kürtaj örneği üzerinden düşünmeyi sürdüren Dworkin, 

kürtaj kategorik olarak yasaklanmalıdır argümanıyla kürtajın ahlaken yanlış olduğu 

doğrudur ya da kürtaj dışsal bir gerçektir demenin anlam bakımından pek bir farkı 

bulunmadığını ve hepsinin ahlaki iddialar olduğunu belirtir.550 

 

Dworkin’in ahlak teorisinin felsefi olmaktan çok “teoloji” mahiyeti taşıdığını 

iddia eden Alexandre Araújo Costa’ya göre ahlaki sorumluluk erdemine başvurarak 

bireyin yaşamını tutarlı ve sahici/otantik hale getirmeye çalışmak eleştirel olmayan, 

dogmatik bir çabadır. Buna göre Dworkin, örneğin şüpheciler bilişsel açıdan 

konumlarını gerekçelendirseler bile sorumluluğu dikkate almadıkları için ahlaki 

 
548 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 47-48, 119; Dworkin, Objectivity and Truth, ss. 113-114. 
549 Smith, a.g.m., s. 510 
550 Guest, The Unity and Objectivity of Value, ss. 3-4; Ronald Dworkin, “Skepticism”, Carnegie 

Council for Ethics in International Affairs, 06.01.2012. 

https://www.youtube.com/watch?v=cGvB6KIuyE0&t=15s Erişim Tarihi: 23.07.2022. 



132 

açıdan kınanabileceklerini öne sürmektedir. Yazara göre o, şüpheyi felsefi bir erdem 

olarak gören geleneği reddederek bireyin içsel değerlerini doğallaştırmaktadır.551 

 

Buna karşılık Dan Priel, Dworkin’in felsefesinin teolojik değil politik 

mahiyetini gözler önüne serer. Politik ahlaka dair sorulara nesnel olarak doğru yanıtı 

vermek, ilke tartışmasında en iyi gerekçeyi sunmak demektir. Dworkin, doğru 

cevabın dışarıda bir yerde olduğunu reddederek metafiziğe kapısını kapatır ve 

yorumsal topluluğun değerlere ilişkin demokratik tartışma yürüteceğini varsayar. 

Değerlere ilişkin tartışmada her katılımcı en iyi cevabı bulma ve bunu 

gerekçelendirme sorumluluğu taşır. Bu sorumluluk sayesinde tartışmanın kazananı 

her zaman için geçici bir kazanandır ve başka bir yorumcunun meydan okumasına 

açıktır.552 

 

Dworkin’in her yorumcuyu objektif değere kendi sübjektifliği içerisinden 

taşıması, nihilist bir perspektiften çözümsüz bir totoloji olarak 

yorumlanabilecektir.553 Türkbağ da onun bu nedenle hem modern hem de post-

modern düşünce geleneğinin içerisinde konumlandırılabileceğini iddia eder.554 

Ancak Dworkin’in teorisinde esas baskın olan tutumun post-pozitivizm olduğu 

söylenmelidir.555 Onun post-pozitivizmi Hume’un olgu-değer ayrımını merkeze 

koymaktadır. 

 

2.1.2.2. Değerlerin Bağımsızlığı 

 

Dworkin, olgu ve değerlerin birbirinden ayrı alanlar olduğunu ve birinin 

diğeriyle temellendirilemeyeceğini ileri sürer. O, olgu-değer ayrımını yaparken 

David Hume’u takip etmektedir. Hume, olandan (to be) olması gerekenin (to ought) 

türetilemeyeceğini savunmuştur.556 Hume’un bu argümanı ahlak alanında hiçbir 

olgusal gerçekliğin olamayacağı çünkü ampirik gözlem yoluyla normatif ahlaki 

bilginin edinilemeyeceği şeklinde yorumlanır. Dworkin’in yorumu ise bundan 

 
551 Alexandre Araújo Costa, “Moral Theology for Hedgehogs”, Direito.UnB. Revista de Direito Da 

Universidade de Brasília, Vol. 1, No. 1, 2014, ss. 195-200. 
552 Priel, Is There One Right Answer to the Nature of Law?, s. 333. 
553 Priel, Is There One Right Answer to the Nature of Law?, s. 334. 
554 Türkbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak, s.168. 
555 Doppelt, a.g.y. 
556 David Hume, Ahlak İlkeleri Üzerine Bir Soruşturma, Çev. Nil Demir, İstanbul: Fol Kitap, 2019, 

ss. 16-19. 



133 

tamamen farklıdır. Hume’un olgu-değer ayrımı ahlaki şüpheciliği değil, doğru 

yorumlanırsa “değerlerin bağımsızlığını” açığa çıkarır.557 Eğer Hume’un belirttiği 

gibi öznel yargı içermeyen değerlendirici ifadeler ahlaki iddiaları haklı 

çıkaramıyorlarsa, bu ifadeler aynı zamanda herhangi bir ahlaki iddianın da altını 

oyamazlar. Bu nedenle tüm dışsal şüphecilik biçimleri hatalıdır.558 

 

Dworkin, bağlı olduğu felsefi hermeneutik geleneği doğrultusunda değer 

anlaşmazlıklarının olgularla alakalı gerçek çatışmalar olmadığını, değerlere 

yüklediğimiz anlamlarla ilgili yorum bilgisini ilgilendiren problemler olduğunu 

düşünmektedir.559 Ahlakın olgulardan bağımsızlığı, argümantatif bir alan olarak 

ahlaki konularda sorgulama ve gerekçelendirme standartlarının farklı olduğuna işaret 

etmektedir.560 

 

Dworkin burada hayali bir senaryo üzerinden savını gerekçelendirmeyi dener. 

Bir bölgede yaşayan herkesin ahlaki inançlarının kısa bir an içerisinde değiştiğini 

varsayalım. Bunun üzerine, kürtajın ahlaken meşru olmadığını savunan bir politik 

topluluğun üyeleri düşüncelerini tersine çevirerek kürtajın hak olarak tanınmasını 

talep etmeye başlamışlardır. Bilim insanları yaptıkları araştırmalar neticesinde bu ani 

inanç değişikliğinin bölgenin güçlü bir manyetik alanın etkisine girmesiyle 

açıklayabilir, bilimsel verilerle hipotezlerinin olgusal geçerliliğini ispatlayabilirler. 

Fakat kürtaj tartışmasında “Kürtaj ahlaken doğru çünkü manyetik alan bunu 

gerektiriyor” gibi bir argümanın hiçbir geçerliliği yoktur. Bunun yerine kürtajın 

ahlaken doğru olduğunu ahlaki bir gerekçe sunarak ispat etmemiz beklenir. 

Dolayısıyla ahlaki değerlere ilişkin bir tartışma olgulardan bağımsız bir zeminde 

yürütülecektir.561 

 
557 McLeod, a.g.e., s. 133. 
558 Russ Shafer-Landau, “The Possibility of Metaethics”, Boston University Law Review, Vol. 90, 

No. 2, 2010, s. 484.) Dworkin’in eğer olgusal iddialardan ahlaki değerler ispat edilemiyorsa, o halde 

ahlaki değerlerin varlığının da olgusal değerlerle zayıflatılamayacağı şeklindeki Humecu okuması 

eleştiriye açıktır. Shafer-Landau, banka soygunu örneğiyle bu okumayı çürütmeyi dener. Diyelim ki 

bir banka soyuldu ve olay sırasında bankada olduğu tespit edilen bir kişi suç şüphelisi olarak 

yakalandı. Bu kişinin yalnızca suç saatinde olay yerinde olması suçluluğunu ispat etmez. Fakat bu 

kişinin suçun işlendiği sırada bankada değil başka bir yerde olduğunun ispat edilmesi suç iddiasını 

zayıflatır. O halde, olgusal betimlemeler ahlaki önermelerin doğruluğunu haklı çıkarmada yeterli 

olmayabilir ancak önermenin doğruluğunu baltalamak hususunda yeterli sayılabilir. (Shafer-Landau, 

a.g.m., s. 486.) 
559 Costa, Moral Theology for Hedgehogs, s. 198. 
560 Hillary Nye, “The One System View and Dworkin’s Anti-Archimedean Eliminativism”, Law and 

Philosophy, Vol. 40, No. 3, 2021, ss. 248-250. 
561 Guest, a.g.e., s. 160. 



134 

 

Dworkin’in felsefesinde ahlaki önermelerin doğruluğuna ilişkin normlar, 

olgusal alandan ayrıştırılır. Bilimsel bilginin değerler alanını kolonileştirmesinin önü 

alınmalıdır.562 Eşit ilgi, özgürlük, demokrasi gibi kavramlar üzerine ortaya konulan 

farklı görüşleri tartabileceğimiz bilimsel (fiziksel, biyolojik vs.) veya metafizik bir 

zemin bulunmamaktadır. Bu kavramların en iyi veya doğru açıklamasını sunabilmek 

için tarafsız ve dışarıda duran bir nokta belirleyemeyiz, elimizde yalnızca yorum 

becerimiz vardır. Olgusal tartışmalarda ispat, bilimsel ve nesnel araştırma 

yöntemleriyle gerçekleştirilir; değerlere ilişkin tartışmalar ise yorumlayıcı yöntemle 

yürütülmelidir. Ahlaki kavramlar, yorumsal bir zaviyeden değerlendirilecektir.563 

 

Nye’ın da dikkat çektiği üzere, Dworkin’in olgu-değer ayrımı onun değerlerin 

bütünlüğü tezinde üzerinde durulan “ahlak olarak hukuk” (law as morality) 

yaklaşımıyla bağlantılıdır. Hukukun ve ahlakın normatif olarak kurulmasının 

önemini savunan düşünür, bunların betimsel veya olgusal olamayacağını da kabul 

etmiş olur. Dolayısıyla, eğer hukuk ve ahlak değerler alanındaysa ve değerler 

üzerinde çalışan bir araştırmacı, yorumsal faaliyette bulunarak bunların anlamlarını 

inşa ediyorsa, bu kavramların bilimsel ölçütlere dayanan nesnel anlamlarının 

keşfedilmesi söz konusu değildir.564 Dworkin değer şüpheciliğinden çıkışın 

anahtarını, değerlerin bağımsızlığında bulur. Değerlerin bağımsızlığı ise etik ve 

ahlaki  gerçeklere dair post-kolonyal bir anlayış gerektirmektedir. Post-kolonyal 

gerçeklik anlayışı, kavramların yorumlanması bakımından bireylerin ahlaki 

sorumluluğu haiz olduğunu kabul eder.565 Buradan onun değerlerin 

yorumlanmasından ne anladığı ve nasıl bir yorum teorisi inşa ettiği meselesine geçiş 

yapılabilir. 

 

2.1.3. Değerlerin Yorumsallığı 

 

Dworkin’in felsefesi çağdaş hermeneutik geleneğin içerisinde 

konumlandırılmaktadır. Çağdaş hermeneuetiğin kurucusu Alman filozof Hans-Georg 

Gadamer’in takipçisi olarak görülen Dworkin’in “yorumcu evrenselciliği”, anlama 

 
562 Stephen Guest, “The Unity and Objectivity of Value”, Ethics&International Affairs, Vol. 25, No. 

4, 2011, s. 2. 
563 Nye, a.g.m., ss. 251-252. 
564 Nye, a.g.m., s. 248. 
565 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 417-418. 



135 

edimini bir yorum sorunu olarak değerlendirir.566 Dworkin sosyal, edebi, tarihi, 

ahlaki, hukuki ve insani pratikleri anlayabilmek için bu pratiklerin yorumlanması 

gerektiğini düşünmektedir. Bir başka ifadeyle belirtmek gerekirse o, yorum sürecini 

anlam arama süreci olarak kavrayacaktır.567 Bu başlıkta öncelikle Dworkin’in 

etkileşim halinde olduğu Dilthey-Gadamer-Habermas geleneğini ne şekilde 

devraldığının üzerinde durulacak, ardından da amaçsallığı temel alan, yaratıcı ve 

inşai yorum anlayışının aşamaları incelenecektir.  

 

2.1.3.1. Hermeneutik Bilinç ve Kurucu Yorum 

 

Dworkin’in yorum anlayışını oluştururken felefesine başvurduğu Gadamer, 

doğa bilimleri ile tin bilimlerinin (Geisteswissenschaft) araştırma nesnelerine 

yaklaşma biçimlerinin birbirinden farklı olduğunu düşünür. Gadamer’e göre tin 

bilimleri sosyal gerçekliği anlamaya yönelik bir ilgi taşımaktadır.568 Doğa 

bilimlerinde pozitivist bir yöntem kullanılırken tin bilimlerinde yorumsal bir 

disiplinden hareket edilmektedir. Gadamer, yorumu bilgibilimsel değil varlıkbilimsel 

bir disiplin olarak düşünmekte, yorumun anlama sürecinde kurucu bir işlev taşıdığını 

ifade etmektedir.569 

 

Sevtap Metin’in vurguladığı üzere geç modern toplumlarda sosyal bilimlerin 

betimleyici fonksiyonu gerileyip yorumlayıcılığı ön plana çıkmıştır. Bu doğrultuda 

bir toplumun dilsel, kültürel, tarihsel geleneğinden bakılarak anlam arayışına 

girilmesi gerektiği düşünülür. Gadamer’e göre bir metni veya pratiği anlamak, yorum 

nesnesi olan konunun daha iyi şekilde anlaşılmasını sağlamalıdır.570  

 

Tarihselci/historisist okulun temsilcilerinden Wilhelm Dilthey’in aksine 

Gadamer, geleneğin nesnel olarak betimlenebileceğini, yani tarih araştırmalarından 

hareketle sosyal pratiklerin objektif kriterlerinin ortaya konulabileceğini düşünmez. 

 
566 Kasım Akbaş, “Ronald Dworkin: Pozitivizmin ve Doğal Hukukun Eleştirisinden Bir Yargılama 

Kuramına”, Çağdaş Hukuk Düşüncesine Giriş, Ed. Ertuğrul Uzun, İstanbul: İthaki Yayıncılık, 2015, 

ss. 195-196. 
567 Dworkin, Justice for Hedgehogs, s. 102. 
568 Arslan Topakkaya, “Dilthey-Gadamer İlişkisini Hermeneutik Üzerinden Okumak”, Cogito: 

Hermeneutik, Sayı 89, 2017, s. 146. 
569 Melike Belkıs Aydın, “Gadamer’in Felsefi Hermeneutik Disiplininin İmkanları Olarak Yasa 

Yorumunun Kurucu İşlevleri”, İnönü Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt 11, Sayı 2, 2020, s. 

543. 
570 Sevtap Metin, “Ronald Dworkin’in Hukuk Teorisinde Yorum Yaklaşımı”, İÜHFM, Cilt LXI, Sayı 

1-2, 2003, ss. 37-40. 



136 

Bunu açıklamak için tarihsel bilinç ile hermeneutik bilinci birbirinden ayırır. Tarihsel 

bilinç, geleneğin eleştiriye ve tecrübeye açık şekilde değerlendirilmesine imkan 

sağlamamaktadır. Buna karşılık hermeneutik bilinç gelenek ile yorumcu arasında 

özgür diyalog diyalektiğinin sağlanması gerektiğini belirtmektedir.571 Gadamer 

yorumcunun kendi özel anlam çerçevesi içerisindeki ön anlamalardan 

etkilenmeksizin, bunlardan bağımsız şekilde yorumda bulunamayacağını kabul 

eder.572 

 

Gadamer, bir metni okumanın yaratıcı bir iş olduğunu ileri sürmektedir, 

yorumlayıcı kendi gördüğü dünya ile metinde sunulan ve aşina olmadığı başka bir 

dünyayı kaynaştırır. Metnin anlamı yaratıcı bir yeniden yorumlamayla zenginleşir. 

Zamanla yeni yorumcuları yönlendiren ve onlara sınırlar çizen otoriter bir 

yorumlama geleneği oluşur. Gelenek ile yorumcu arasında etkileşimsel bir ilişki 

bulunur. Yorumcu geleneğin kendi bağlamı içerisinde gelişen yönlerini törpülemeye 

ve düzenlemeye çalışır, gelenek de yorumcunun kendi kişisel kanaatlerinin metni 

tahrif etmesinin önüne set çeker.573 

 

Dworkin, Gadamer’e katılarak, kurucu yorum anlayışını savunur. Gadamer ve 

Dworkin’in kurucu yorum teorileri, geçmiş ile şimdi arasında köprü kurmak 

gerektiği argümanında ortaklaşmaktadır. Her ikisi de yorumcunun metne sadık 

kalması gerektiğini kabul ederler, fakat metnin donuklaşmış bir geçmişten yola 

çıkılarak değil bugüne ait, dinamik bir bağlamın içerisinden bakılarak 

yorumlanacağını düşünürler.574 

 

Ancak Dworkin Gadamer’in yorum teorisinin pasif ve sadık bir izleyicisi 

olmaktan kaçınmıştır. Çağdaş sosyal teorisyenlerden Jürgen Habermas’ın Gadamer 

eleştirilerini tartışan Dworkin, onun oldukça önemli bir noktaya temas ettiğini fark 

eder. Öncelikle Habermas, Gadamer’de yazar ile yorumcu arasında iç içe geçen 

ufuklar bulunduğunu belirtir. Yorumcu metne dahil olduktan itibaren kendi ufkunu 

genişletir, yazar da kendi çağının ufkundan kopar ve yorumcuyla arasındaki 

 
571 Topakkaya, Dilthey-Gadamer İlişkisini Hermeneutik Üzerinden Okumak, s. 148. 
572 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 518. 
573 Ingram, a.g.e., ss. 70-72. 
574 David Couzens Hoy, “Dworkin's Constructive Optimism v. Deconstructive Legal Nihilism”, Law 

and Philosophy, Vol. 6, No. 3, 1987, s. 327. 



137 

zamansal uzaklığı aşmaya çalışır.575 Bununla birlikte Gadamer’in teorisinde 

yorumlama faaliyeti aşırı edilgen kalmaktadır. Geleneğin yorumlanması sürecinde 

aklın eleştirel yetisine gereken önemin verilmemesi hatalıdır, geleneğin 

otoriterleşmemesi ve dogmalaşmaması için bilincin kendisini her türlü dış 

belirlenimlerden ve yabancılaşmadan kurtarması gerekmektedir.576 

 

Habermas, yorumcunun metnin otoritesine sıkı sıkıya bağlı kalmasını ve 

anlama ediminin tek yönlü bir faaliyete dönüştürülmesini hatalı bulur. Gadamer için 

yorumcu metinden öğrenecektir fakat metnin yazarının yorumcudan bir şeyler 

öğrenmesi dışarıda bırakılır. Halbuki metnin yazarı ile yorumcusu sanal bir 

konuşmanın taraflarıdır. Metnin yorumlanması aşamasında yazar da yorumcudan 

öğrenebilecektir. Dworkin’in de katılacağı üzere Habermas, Gadamer’in anlamak ile 

onaylamayı özdeşleştirerek muhafazakâr bir yorum teorisi oluşturduğunu ileri 

sürer.577 Bu yorum tartışmalarından hareketle teorisini  inşa edecek olan Dworkin, 

Gadamer’e kıyasla daha dinamik ve pragmatik bir  yorum süreci öngörmektedir. 

 

2.1.3.2. Kurucu Yorumun Aşamaları ve Amaçsallık 

 

Dworkin’in yorum teorisi, Rawls’un düşünümsel denge yöntemine benzer 

şekilde üç aşamadan oluşmaktadır. Yorum-öncesi (pre-interpretive) aşamada pratiğin 

içeriğinin sağlanması için geçici kural ve standartlar tanımlanmaktadır. Bu aşamada, 

söz konusu pratik tanımlanır ve ayırt edilir. Yorum (interpretive) aşamasında pratiğin 

ana unsurları için genel gerekçelere başvurulması beklenir. Buna göre, pratiğin hangi 

değerleri gerçekleştirdiği ve bunu hangi şekillerde sağladığı belirlenecektir. Bu 

aşamada pratiğin içerdiği değerler türetilir ve teorinin pratiğe uygun, onu 

haklılaştıran bir şema sunması amaçlanır. Yorum-sonrası (post-interpretive) 

aşamada, tanımladığımız değere daha iyi hizmet edebilmesi için pratiğin gerçekten 

neyi gerektirdiğine dair bir anlayış geliştirilir ve pratik buna göre ayarlanır. Bu 

aşama, pratiği yeniden biçimlendiren bir aşama özelliğini haizdir.578 Dworkin, 

yorumun öncesindeki açıklama ile pratiği yorumlarken bulunulacak gerekçe arasında 

 
575 Jürgen Habermas, İletişimsel Eylem Kuramı, Çev. Mustafa Tüzel, İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 

2001, s. 160. 
576 Arslan Topakkaya, “Hermeneutik ve İdeoloji Kritiği Bağlamında Gadamer-Habermas Tartışması”, 

FLSF Dergisi, Sayı 3, 2007, ss. 98-101. 
577 Habermas, İletişimsel Eylem Kuramı, ss. 161-162; Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 518, 

dn. 2. 
578 Latham, a.g.m., s. 160; Türkbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak, ss. 136-137. 



138 

bir “denge” kurmayı amaçlamaktadır. Rawls, adalete ilişkin sezgilerle 

kurumsallaşmış yargılar arasında bir denge halinden bahsederken; Dworkin, sosyal 

pratiğin gerekçesi ile bu pratiğin gerektirdikleri arasında bir denge kurmayı 

amaçlamaktadır.579 

 

Kurucu yorum, sosyal pratiklere ve kurumlara, türünün veya biçiminin en iyi 

kavrayışını dile getirmek için bir amaç ya da değer yüklemeyi esas almaktadır.580 

Fransız filozof Paul Ricoeur’e başvurarak, yazar veya sanatçının ortaya çıkan ürünün 

yalnızca ilk yorumcusu olduğunu belirten Dworkin, yorumun normatif bir nitelik arz 

ettiğini ileri sürer. Yorum teorisinin normatifliği iki boyuttan oluşur. İlk boyutta, bir 

pratiğin anlam veya amacının doğru anlayışı hedeflenmelidir. İkinci olarak, bu doğru 

anlayışın yorumun amacını en iyi yerine getirecek şekilde yapılandırılması 

gerekmektedir. Dolayısıyla metnin veya eserin sahibi ile yorumcu arasında kolektif, 

müşterek bir hareket bulunmaktadır.581 Dworkin, iki normatif boyutuyla yorum ile 

pratik arasındaki etkileşimsel bir ilişki kurar. Pratiğin katılımcıları uygulamanın 

amacını ayırt etmeye ve bu amaca en uygun formu vermeye çalışırlar. Bu sayede 

yorum, biçimini değiştirerek pratiğe geri dönmektedir.582 

 

Düşünür, nezaket sosyal pratiğini örnek vererek yorum anlayışını 

somutlaştırmaktadır. Diyelim ki bir topluluğun üyeleri karşılıklı ilişkilerini 

sürdürürken nezaket kuralları denilen bir dizi normu takip etmekte olsunlar. Bu 

kurallar zamanla durağanlaşacak ve tabu halini alacaktır. Tabulaşan kuralların 

eleştirilmeleri ve değişikliğe tâbi tutulmaları ilk başta olanaksızdır. Fakat zamanla bu 

tabuların parçalanacağı görülecektir. Dolayısıyla nezaket kurallarına karşı toplumda 

iki boyutlu bir yorum tutumu oluşmaya başlamaktadır. İlk olarak, nezaket pratiğinin 

öylesine varlık kazanmadığı, toplumsal ilişkilerin yürütülmesinde bir değeri ve 

gayesi olduğu düşünülür. İkinci olarak, toplumda nezakete atıfla talepte bulunulan 

davranışların veya kimi eylemler hakkında yargıda bulunma biçimimizin bir 

zorunluluk veya alışkanlıktan kaynaklanmaması gerektiğinin ayırdına varırız. Bu 

doğrultuda nezakete dair katılaşmış, bize kadar tevarüs etmiş kuralların hangi değer 

 
579 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 522. 
580 Rabia Sağlam, “Derrida ve Dworkin Arasındaki İlişki: Yapıbozum ve Yargıç Herkül”, AÜHFD, 

Vol. 61, No. 1, 2012, s. 284. 
581 Ronald Dworkin, “Şüphe Ölümcül Olursa”, HFSA-18, Çev. Altan Heper, Haz. Hayrettin 

Ökçesiz/Gülriz Uygur, İstanbul: İstanbul Barosu Yayınları, 2008, ss. 244-246. 
582 Ken Kress, “The Interpretive Turn”, Ethics, Vol. 97, No. 4, 1987, s. 839. 



139 

veya amaç çerçevesinde anlaşılması gerektiğini düşünürüz. Böylece toplum 

içerisinde yaşamaktan ötürü dışsal olarak edindiğimiz kuralları nezaket pratiğinin 

yönelmesi gereken amaç doğrultusunda yapılandırır, sınırlandırır veya değişikliğe 

tâbi tutarız. Dolayısıyla nezaket kurumu sabit ya da mekanik olmaktan kurtulacak ve 

sorgulanmamış, kerameti kendinden menkul bir düzen olarak itibar görmeyecektir.583 

Dworkin için sosyal kurum ve pratikler devingen bir görünüm arz etmektedir. Yorum 

sayesinde pratikler biçim değiştirir, yeni şekil alan bu pratikler için yeni yorumlara 

her zaman açık kapı bırakılır. Böylece pratikler yorumlarla birlikte açılarak genişler, 

bir önceki yorumdan çıkartılan pratiğin yeni hali güncel yapılan bir yorumla tekrar 

gelişir ve ilerletilir.584 

 

Dworkin’in yaratıcı yorum teorisi nedenselliği değil amaçsallığı 

hedeflemektedir. Bu doğrultuda düşünür, bilimsel yorum ile sanatsal yorum karşıtlığı 

kurarak sosyal pratiklerin yorumunun edebi metinleri yorumlamakla benzeştiğini 

iddia eder. Bilimsel yorum metodunda araştırmacı önce verileri toplamaktadır, daha 

sonra bu verileri neden-sonuç bağıntısı kurmak suretiyle yorumlamaktadır. Sanatsal 

yorumda ise eleştirmen önüne gelen eserleri bunların anlamını, temasını veya 

anlamına ilişkin bir görüşünü savunmak için yorumlamaktadır. Sosyal pratiklerin 

yorumu Dworkin’e göre sanat eserlerinin yorumlanmasına benzemektedir. Sanat 

eserinde olduğu gibi toplumsal bir pratikte de yorumcu, bir insan veya insanlar 

topluluğu tarafından yaratılan fakat yaratıcısından bağımsızlaşmış bir varlığı 

yorumlamaktadır.585 Bu bağlamda Dworkin yaratıcı yorum metodunu ahlaki inşacılık 

ile ilişki kurarak açıklamaktadır. İnşacılık, metnin veya pratiğin nedenini araştırmayı 

değil, ona amaç yüklemeyi hedeflemektedir. Yaratıcı yorumda amaç ve yorumlanan 

nesne arasında etkileşim bulunur ve yorum inşa edilir.586 Yarışan yorumlar arasında 

hangi yorumcunun pratiğin veya metnin değerini en iyi hale getirdiği araştırılarak bir 

yargıya varılacaktır. 

 

Joseph Raz, Dworkin’in kurucu yorum düşüncesinin güçlü bir monist tutarlılık 

içerdiğini belirtir. Yorumcu, nesnenin veya pratiğin tüm parçalarını toparlayıp ona 

egemen olan tek bir amaç bulma ve bunu dayatma kararlılığındadır. Raz’a göre 

metnin tek bir sesle yorumcuya konuştuğu argümanı Dworkin’in kurucu yorumda 
 

583 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 74-75. 
584 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 76. 
585 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 77-79. 
586 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 80. 



140 

tutarlılığı değerlerin bütüncüllüğü ve anti-şüpheciliğiyle iç içe geçirdiğini 

göstermektedir. Aynı zamanda monist tutarlılık olarak yorum pratiği, metnin veya 

pratiğin anlamının birey ve gruplar arasındaki uzlaşımlarla belirlenmediğini ifade 

etmektedir.587 

 

Dworkin’in pratiğe ve failliğe vurgu yapan kurucu yorum teorisi Anthony 

Giddens’ın yapı-fail gerilimini uzlaştırmaya çalışan yapılaşma teorisiyle kıyaslanarak 

daha iyi anlaşılabilir.588 Dworkin, yorum nesnesinin pratiğe dayalı şekilde 

yorumlanmasını önermektedir. Pratiğe-bağımlı teori, pratiklerin anlamının nesnel 

olarak belirlenebileceğini ve gerekçelendirilebileceğini savunmaktadır. Buna 

karşılık, pratikten-bağımsız teori sosyal pratiklere amaç yüklememekte, pratiklerin 

belirli tarihsel-toplumsal koşullar altında refleksif olarak kurumsallaştığını öne 

sürmektedir.589 

 

Giddens’a göre yorumcu sosyolojilerin zaafı eylem-yapı geriliminde yapıyı 

oldukça zayıf bir şekilde kavramalarından kaynaklanmaktadır. Bireylerin 

kendilerinin bilincinde olan ve eylemleri hakkında belirli gerekçelere sahip amaçlı 

aktörler olarak anlaşılması eylem-yapı dengesindeki ağırlığı eylemden tarafa doğru 

bozmaktadır. Giddens bunun karşısında yapıyı çok güçlü bir şekilde kavrayan ancak 

eylemin imkanlarını ortadan kaldıran ya da daraltan işlevselci ve yapısalcı 

yaklaşımların bulunduğunu belirtir ve “çifte-hermeneutik” adını verdiği yaklaşımıyla 

bu ikisinin aşırılığını gidermeyi amaçlar.590 Giddens, eylem ile yapı arasında 

karşılıklı bağımlılık ilişkisi bulunduğunu ifade eder. 

 

Dworkin’in kurucu yorum teorisinin üçüncü aşamasında, yorum aşamasında 

sınırları tayin edilen bir parametrenin içinde kalarak ve eleştirel bir perspektiften 

bakarak, sosyal pratiğin oynaması gereken rolle koşullandırılmış bir anlayış inşa 

edilmektedir. Gledhill, bu nedenle kurucu yorumun düalist bir yapı öngördüğünü 

belirtir. Betimleyici fonksiyon ifa eden yorum öncesi ve yorum aşamalarında pratiğin 

 
587 Joseph Raz, “Speaking with One Voice: On Dworkinian Integrity and Coherence”, Dworkin and 

His Critics: With Replies by Dworkin, Ed. Justine Burley, Oxford: Blackwell Publishing, 2004, 

285-290 
588 James Gledhill, “Constructivism and Reflexive Constitution-Making Practices”, Das Raisons 

Politiques, Vol. 3, No. 51, 2013, s. 63. 
589 Gledhill, a.g.m., ss. 68-70. 
590 Anthony Giddens, Sosyolojik Yöntemin Yeni Kuralları: Yorumcu Sosyolojinin Pozitif Bir 

Eleştirisi, Çev. Ümit Tatlıcan/Bekir Balkız, 4. Baskı, Bursa: Sentez Yayıncılık, 2019, ss. 12-15. 



141 

yorumsal bir topluluktaki anlamı ve değeri tanımlanıp gerekçelendirilmektedir.591 

Bunun ardından gelen bir pratiği mümkün olan en iyi haline dönüştürme amacı 

taşıyan post-yorumsal aşama ise betimlemeden öteye geçerek, bir reçete işlevini 

yerine getirmektedir.592 Sonuç olarak, çifte-hermeneutik nesnenin dönüşümünü 

karşılıklı bağımlılık içerisinde yorumlarken, kurucu yorum nesneye amaç yükleyerek 

anlamı inşa etmeyi  seçmektedir. 

 

2.2. Dworkin’in Liberalizm Teorisi 

 

Dworkin, ilk büyük çalışması Taking Rights Seriously’de liberal bir hukuk 

teorisi inşa etmeyi amaçladığını belirterek felsefesinin ana hatlarını oluşturmaya 

başlar. 1978 yılında yayınlanan ve çağdaş liberalizmin temel metinlerinden biri 

olarak kabul edilen “Liberalism” makalesinde liberalizmin kurucu politik ahlak 

değerinin eşitlik olduğunu ileri sürecektir. Düşünürün daha sonraki çalışmaları da bu 

çizgide gelişmiş, özellikle 1980’li yıllarda yayınlanan makale ve kitaplarnda liberal 

eşitlik ilkesinin nasıl yorumlanması gerektiği üzerine çalışarak eşitlikçi politik 

topluluk anlayışını somutlaştırmaya girişmiştir. 1990 yılında “Foundations of Liberal 

Equality” başlıklı kapsamlı makalesinde teorisinin en gelişmiş açıklamalarından 

birini sunarak artık çağdaş liberalizm tartışmalarında referans vermeden 

geçilemeyecek hatırı sayılır bir yer edinir.  

 

Bu başlıkta öncelikle Dworkin’in hak temelli liberalizm anlayışının temelini 

meydana getiren eşitlik ilkesinin esasları açıklanacaktır. Düşünürün politika 

felsefesine eşitlik kavramının en doğru ve uygun şekilde yorumlanması arayışı 

damgasını vurmuştur. Bunun ardından Dworkin’in eşitlikçi liberalizminde birey-

topluluk geriliminin nasıl çözüldüğü ortaya konulacaktır. Bu gerilim bir yandan 

Amerikan siyasal kültürüne rengini vermiş, diğer yandan da liberalizm-

 
591 Charles Barzun, Dworkin’in holist bir değer şeması inşa etmesine karşın, yorum teorisinin sosyal 

pratiklerin tarihini dikkate alma iddiasıyla birlikte çelişkiye düştüğünü savunur. Buna göre, sosyal 

pratiklerin tarihi açıklayıcı bir yorum yöntemini gerektirir, Dworkin bilimsel araştırmaların da 

açıklayıcı metodun bir türü olduğunu düşünmektedir. O halde, değerlerin yorumu ile bilimsel yorum 

arasındaki ayrım boşluktadır. (Charles L. Barzun, “Justice Souter’s Common Law”, Virginia Law 

Review, Vol. 104, No. 4, 2018, s. 714, dn. 251.) Ancak burada Dworkin’in üç aşamalı kurucu yorum 

teorisini açıklarken “yorumlanacak nesnenin belirlenmesi” olarak tarif ettiği yorum-öncesi aşamada 

dahi pratikleri anlamak için yorum yapmak gerektiğini belirtmesi hatırlatılmalıdır: “Toplumsal 

kurallar, kendilerini tanıtan etiketleri üzerlerinde taşımazlar.” Dolayısıyla sosyal ve tarihi pratiklerin 

açıklayıcı niteliği dahi Dworkin için bilimsel açıklamalardan farklıdır. (Dworkin, Hukukun 

Hükümranlığı, ss. 95-96.) 
592 Gledhill, a.g.m., ss. 65-69. 



142 

komüniteryanizm tartışmasının ana meselelerinden olmuştur. Dworkin’in kardeşlik 

ve bütünlük temelindeki liberal topluluk anlayışı onun müşterek kolektif eylemle 

anlam kazanan ortaklık demokrasisinin vazgeçilmez boyutudur. Üçüncü alt başlıkta, 

Dworkin’in özgürlük-demokrasi birlikteliği için hayati önem taşıyan yorumsal ahlak 

teorisi incelenecektir. Son başlıkta, liberal devletin eşitlik kurucu değeri temelinde 

düzenlenmesinin üzerinde durularak Dworkin’in teorisinin devletin tarafsızlığı 

argümanından ve mükemmeliyetçi liberal yaklaşımdan farkı ortaya konacaktır. 

 

2.2.1. Eşitlik İlkesinin Temelleri ve Liberal Eşitlikçiliğin Yorumu 

 

Dworkin’in liberalizm teorisinde kilit kavram eşitliktir. Eşitlik, devlet ile 

yurttaşlar arasındaki ilişkinin adil ve meşru şekilde kurulmasını güvence altına alan 

temel ve egemen politik değerdir.593 Dworkin, politik ahlakın kurucu değeri olarak 

kavramsallaştırdığı eşit ilgi  ve saygı hakkının yaşadığı topluluğa içkin kaynaklarını, 

Amerikan siyasal ve anayasal kültüründe bulmaktadır. Buna göre, 14. Değişiklik ile 

anayasal demokrasinin yapılandırılması amacıyla kabul edilen ve birçok tartışmalı 

anayasal meselede başvurulan eşit koruma ilkesinin en iyi yorumunun eşit ilgi ve 

saygı hakkı olduğunu ileri sürer. Eşit koruma ilkesi kişilerin insan onuruna saygı 

gösterilmesine ilişkin ahlaki bir değer içermektedir ve bu değerin bilgisi herkesin 

çıkarlarının eşit ölçüde ciddiye alınmasını gerektirmektedir.594 

 

Eşit ilgi ve saygı hakkının hukuk ve siyaset kültüründeki bu karşılığı felsefi bir 

açıklamayla desteklenmektedir.595 Eşit ilgi ve saygı, ahlaki bir kişiden 

türetilmektedir.596 Dworkin’in tasarladığı birey bir yandan incinebilen, kendi 

dışındaki dış dünyada olup bitenlerden etkilenen, duyguları olan varlıktır, diğer 

yandan rasyonel, özerk hareket ederek kendi kararları üzerinde egemenlik kurma 

çabası güden bir varlıktır. Bu iki özellik ilgi ve saygının temellerini oluşturacaktır.597 

 

Dworkin’e göre yönetimler, hakimiyetleri altındaki yurttaşlarına muamelede 

bulunurlarken onların acı çekebilen ve hayal kırıklığına uğrayabilen varlıklar 

 
593 Dworkin, Taking Rights Seriously, s. 272. 
594 Ingram, a.g.e., ss. 67-68. 
595 Dworkin, Rawls’un adalet teorisindeki orijinal pozisyon kavramının temelinde eşit ilgi ve saygı 

hakkının bulunması gerektiğini iddia eder.  Bkz. Yukarıda 1.2.1.2 başlığı. 
596 Gülriz Özkök, “Ronald Dworkin’de Adalet ve Haklar”, HFSA-5, 2002, s. 101. 
597 Dworkin, Taking Rights Seriously, ss. 272-273 



143 

oldukları bilgisinden hareketle onlara “ilgi” göstermelidirler. Aynı zamanda 

insanların kendi yaşamlarını şekillendirebilen, gözden geçirebilen akıl sahibi özgür 

varlıklar olduklarını kabul ederek onlara “saygı” duymalıdırlar. İlgi, bireylerin 

devletin şiddet gücü karşısında haksızlığa maruz kalmamalarını; saygı ise bireylerin 

özerk varlıklar olarak davranışlarını, kanaatlerini kendi iradeleri doğrultusunda 

belirleyebilmelerini şart koşmaktadır. İlgi ve saygının anlam kazanması ise bu ilgi ve 

saygının herkese “eşitçe” uygulanması sayesinde mümkün olabilecektir. Dworkin 

için eşit olarak hayata geçirilmeyen hiçbir şey değerli değildir, ilgi ve saygının 

imtiyazlı kimselere farklı ölçülerde dağıtılması halinde bu iki değer de gözden 

düşecektir.598 Bazı yurttaşların daha fazla ilgiye layık olduklarından hareketle mal ve 

fırsatların eşitsiz dağıtılması veya yurttaşların bir bölümünün iyi yaşam anlayışının 

diğerinden daha saygı değer veya üstün olduğu gerekçesiyle diğerlerinin 

özgürlüklerinin kısıtlanması eşit ilgi ve saygı hakkının ihlali anlamına gelir.599 

 

Dworkin açısından ilgi ve saygı, birbiriyle çatışacak ve biri diğerine tercih 

edilecek değerler değildir, aralarında öncelik-sonralık ilişkisi de bulunmamaktadır. 

İlgi ve saygıyı bir bütünün eşit ağırlıktaki parçaları olarak konumlandıran düşünür, 

bu soyut hakkı, birbirine değmeyen iki bağımsız değer olarak ifade etmemektedir. 

İlgi ve saygı, devletin yurttaşlarına nasıl muamele edeceğine ilişkin soyut eşitlikçi bir 

haktır. Devletin yurttaşlarına yönelik muameleleri her zaman onların yaşamlarına ilgi 

ve önem gösterilmesi, yaşamlarındaki etkinliklerin yönetilmesi hususunda ise onlara 

sorumluluk verilmesi arasındaki dengeyi sağlamayı gerektirmektedir.600 

 

Dworkin açısından soyut eşitlikçilik, topluluktaki tüm üyelerin çıkarlarının eşit 

derecede önemli olması demektir.601 Bireylerin çıkarlarını önemli sayması onun 

faydacı bir perspektiften hareket ettiği anlamına gelmez. Faydacılığın çekiciliği, 

toplumun her bir üyesinin istek ve mutluluğunun diğerleriyle eşit derecede 

sayılmasından kaynaklanmaktadır. Buna göre herhangi bir yaşam biçimi diğerinden 

daha değerli olduğu için ahlaken doğru kabul edilmemektedir. Faydacı ahlakın 

mantığı da eşit ilgi ve saygı hakkını, devletin tarafsızlığı ilkesini 

 
598 Türkbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak, s. 102. 
599 Dworkin, Taking Rights Seriously, s. 273. 
600 Brown, a.g.e., s. 85. 
601 Ronald Dworkin, “Comment on Narveson: In Defense of Equality”, Social Philosophy & Policy, 

Vol. 1, 1983, s. 24. 



144 

somutlaştırmaktadır.602 Fakat faydacı teori tek tek bireylerin çıkarlarından ziyade 

ortak faydayı paylaşan en fazla sayıdaki insan lehine bir ağırlık hesabı yapmaktadır. 

Dworkin’in eşitlikçi liberalizmine göre ise haklar her bireyin bireysel çıkarları 

dolayısıyla ağırlık taşımaktadır ve haklardan faydalanacak kişileri saymaya dönük 

aritmetik bir hesaplamadan yola çıkmayı reddetmektedir.603 

 

Eşit ilgi ve saygı hakkının somutlaştırılması aşamasında iki farklı eşitlik 

anlayışı gündeme gelecektir: eşit muamele hakkı (equal treatment) ve eşit olarak 

muamele görme hakkı (treatment as an equal). Eşit muamele hakkı, kaynak ve 

fırsatların eşit bir şekilde dağıtılmasını gerektirmektedir Buna örnek olarak “bir kişi 

bir oy ilkesi” gösterilebilir. Eşit olarak muamele görme hakkı ise, devletin 

yurttaşlarına eşit ilgi ve saygı hakkını haiz kimseler olarak davranmasını ifade 

etmektedir.604 Eşit muamele, ilk bakışta eşit olarak muameleden daha radikal ve 

mutlak görülebilir. Fakat Dworkin eşit olarak muamele görme hakkının bağlamsal 

olduğunu ve bu sayede daha adil sonuçlar üretebileceğini düşünmektedir. Eşit 

muamele, farklılıkların göz ardı edilmesine yol açabilir; farklı koşullarda bulunan ve 

bu koşulların gereği olarak özel bir ilgiyle yaklaşılması gereken kişilere gerekli özen 

ve ihtimamı göstermemek esasında ahlaki bir ideal olarak eşitliğin reddedildiği 

anlamına gelmektedir.605 

 

Eşit olarak muamele görme hakkı, hükümetin bireylere yönelik işlemlerinde 

veya mahkemelerin verdikleri hukuki kararlarda eşit ilgi ve saygı hakkının nasıl 

yorumlanacağına ilişkin değerlendirme yapmalarını şart koşar. Örneğin ülkenin bir 

bölgesinde acil bir durumla karşılaşıldığında devlet kaynaklarını dağıtırken en çok 

zarar görenden en az zarar görene doğru bir sıralama yapmalı, en çok zarara 

uğrayanlara en çok yardım ulaştırılmalıdır. Böyle bir olayda eşit ilgi ve saygı hakkı 

mutlak bir eşit dağılımı gerektirmez, hatta hizmetin eşit şekilde paylaştırılması 

devletin yurttaşlarına eşit ilgi göstermediği anlamını taşır. Dolayısıyla eşit ilgi ve 

saygı hakkı, eşit olarak muamele görme hakkıyla somutlaşır. Eşit olarak muamele 

görme hakkı doğrultusunda her bir maddi olayda veya hak talebinde eşit ilgi ve 

 
602 Guest, a.g.e., ss. 148-149. 
603 Ronald Dworkin, “Rights and Interests”, The New York Review of Books, 11.03.1971, 

https://www.nybooks.com/articles/1971/03/11/rights-and-interests/ Erişim Tarihi: 07.03.2022. 
604 Çağlar, a.g.e., ss. 189-190; Türkbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak, s. 104. 
605 Guest, a.g.e., s. 147. 

https://www.nybooks.com/articles/1971/03/11/rights-and-interests/


145 

saygının neyi icap ettirdiği incelenmelidir.606 Eşit muamele ise eşit olarak muamele 

görme hakkına nispetle türev niteliktedir, kimi olay ve koşullarda eşit olarak 

muamele görmek eşit muameleyi gerektirebilir. 

 

Eşit muamele ilkesi demokrasi ve hukuk devleti ilkeleri ile de yakından 

ilişkilidir. Demokratik hukuk devletinde topluluk üyeleri, ifade özgürlüğü veya 

örgütlenme özgürlüğü gibi politik haklarını kullanırlarken, topluluğun eşit üyeleri 

olarak eşit muamele ile karşılaşmalıdırlar. Eşit muamele yükümlülüğü, bireylerin 

ahlaki topluluğun eşit üyesi olma statüsünü güvence altına almakta, böylece bireyin 

hukuki kişiliğinin yanı sıra politik failliğini de geliştirmektedir. Politik haklarını 

kullanan kimselerin diğer yurttaşlardan ayrıştırılıp dışlanarak ahlaki açıdan 

kınanmaları yurttaşların hukuka bağlılığının artık gerekçelendirilememesi sonucunu 

doğurabilecektir.607 Eşitlik ilkesi bireyin politik toplulukta etkin bir katılımcı 

olmasının önünü açtığı gibi ahlaki ve yasal haklara da zemin hazırlamaktadır. 

 

Dworkin, temel hak ve özgürlüklerin eşit ilgi ve saygı hakkından türetileceğini 

iddia etmektedir.608 Düşünür, eşitlikten kaynaklanmayan veya eşitliğe rağmen var 

olan genel bir özgürlük hakkı kavramsallaştırmasını kabul etmediği için ekonomik 

muhafazakarların sosyal liberallere yönelttiği tutarsızlık eleştirisinden teorisini 

kurtarır. Muhafazakârlara göre kişisel özgürlükleri kabul edip ekonomik özgürlükleri 

reddetmek çelişkiye düşmek anlamını taşır, Dworkin için ise zaten ortada 

özgürlüklere dair kategorik ayrımlar yapmayı gerektiren bir husus bulunmamaktadır. 

Devlete yalnızca negatif hakları koruma görevi veren muhafazakarların aksine 

eşitlikçi liberal için sözleşme özgürlüğünün kısıtlanması savunulabilir veya 

ayrımcılıkla mücadele için devlete aktif rol biçilebilir.609 Örneğin, geçmişten bugüne 

süren sistematik ırkçılığa karşı bireylerin farklılıklara duyarlılıklarını sağlamak, 

ırksal eşitsizliğin sonuçlarını telafi etmek için eğitim kurumlarında ırksal azınlıklara 

pozitif ayrımcılık tanımak eşit ilgi ve saygı hakkının meşru bir yorumudur.610 

Dworkin için farklı doğal ve toplumsal koşullar içerisinde bulunan bireylere aynı 

 
606 Dworkin, Liberalism, ss. 125-126. 
607 Ronald Dworkin, “What is the Rule of Law?”, The Antioch Review, Vol. 30, No. 2, 1970, ss.153-

154. 
608 Ronald Dworkin, “Foreword, Extreme Speech and Democracy, Ed. Ivan Hare, James Weinstein, 

Oxford: Oxford University Press, 2009, s. vii. 
609 H. L. A. Hart, “Between Utility and Rights”, Columbia Law Review, Vol. 79, No. 5, 1979, s. 837. 
610 Ezgi Duman, “LGBTİ+’lar Öğretmen Olabilir Mi? Dworkin’in Herkül Yargıcı Versus Anayasa 

Mahkemesi Yargıçları”, Toplum ve Bilim, Sayı 154, 2020, ss. 127-128. 



146 

şekilde muamele etmek, dezavantajlı kimselere saygı göstermediğimiz ve onların 

ahlaki statüsünü toplumun diğer üyeleriyle eşit görmediğimiz anlamına gelir.611 

 

Sonuç olarak, Dworkin’in liberalizm teorisinin kurucu değeri olan eşitlik  

ilkesi, eşit ilgi ve saygı hakkı olarak görünüm kazanmaktadır. Belli ölçüde soyut olan 

bu hak, bireylerin kamusal kural, ilke ve politikaların belirlenmesinde eşit ilgiye 

layık varlıklar olarak dikkate alınmalarını gerektirir. Keza eşitlik ideali uyarınca 

bireylerin kararlarına ve tercihlerine saygı duyulmalıdır. Dworkin, eşitlik  kavramını 

hakları ve sorumlulukları ciddiye alacak şekilde iki yönlü yapılandırır. Ayrıca 

Dworkin, eşit ilgi ve saygı hakkını eşit olarak muamele görme yükümlülüğü olarak 

yorumlayarak biçimsel eşitliğin ve homojen topluluk yapısının kısıtlarından 

kurtulmayı hedefler. Böylece o, farklılıkları tanıyan ve sosyal-ekonomik eşitliği 

adaletin konusu haline getiren bir yaklaşımı savunmaktadır. Eşit ilgi ve saygı 

hakkının birey-devlet ilişkilerindeki farklı boyutları açıkladıktan sonra, eşitlik 

temelinde bütüncül bir topluluğun nasıl mümkün olacağı sorusu tartışmaya 

açılmalıdır. Nitekim Dworkin ilke temelindeki topluluk anlayışıyla birey-topluluk 

gerilimini çözmeye çalışacaktır. 

 

2.2.2. Topluluk Anlayışı 

 

Ronald Dworkin, 1986 yılında yayınlanan Law’s Empire (Hukukun 

Hükümranlığı) eserinde liberal adalet anlayışına dayalı topluluk teorisini kapsamlı 

bir şekilde ortaya koymuştur. Onun topluluk anlayışı, liberalizmin komüniteryan 

eleştirisinden beslenmekle birlikte komüniteryanizmin anti-liberal ve anti-modern 

tezleri karşısında liberal topluluk anlayışının savunulabilir bir açıklamasını sunmayı 

hedefler. Düşünür, daha sonra 1980’li yıllardan itibaren yazdığı makalelerin bir araya 

getirilmesinden oluşan Sovereign Virtue (Egemen Erdem) başlıklı çalışmasında bu 

yaklaşımını derinleştirmektedir. 

 

Dworkin’in topluluk kavramına özel önem atfetmesinin düşünsel ve tarihsel-

toplumsal olmak üzere iki nedeninden bahsedilebilir. Bu dönemde liberaller, neo-

muhafazakarlığın ABD’deki temsilcisi konumundaki Reagan’ın sosyal adalet 

uygulamalarına savaş açan atomize bireyciliğine alternatif üretme arayışındadırlar. 

 
611 Ingram, a.g.e., ss. 68-69. 



147 

Reaganizm soyut, egoist bireyi siyasal teorinin merkezine koymuş, toplumsallığın 

tedavülden kaldırılması gerektiğini ilan etmiştir. Böylece yeni toplumsal hareketlerin 

geçmişten devredilen ırksal, etnik, cinsel, dini eşitsizlikleri sorgulamasının önü 

alınmış, farklı toplumsal öznelerin eşitlikçi bir kolektivite inşası arayışına ket 

vurulmuştur.612 Reaganizmin muhafazakâr bireyin geleneksel etik anlayışını kamusal 

politika haline getirme iddiasına karşı Dworkin’e göre liberaller, bireyin bir gruba 

veya topluluğa eşit saygıya layık bir üye olarak dahil olmasının, aktif yurttaşlık hak 

ve yükümlülüklerinin değerini öne çıkarmalıdırlar.613 

 

Dworkin, Rawls’un politik liberalizmde örtüşen konsensüs kavramı üzerinden  

topluluk kavramıyla ilgilenmekten vazgeçerek anayasal demokrasilerin konusunun 

salt demokratik toplumsal yapıdan ibaret olduğu şeklindeki savını reddeder. 

Vujadinovic’in dikkat çektiği üzere, Rawls bireyleri birbirlerinden ayıran çatışmalara 

odaklanarak toplumsal konsensüsün nasıl sağlanabileceğini soruşturur, buna karşılık 

Dworkin’in stratejisi tüm çatışma ve farklılıklara rağmen bireyleri bir araya getiren 

genelleştirilebilir etik değerleri anlamaya çalışmak yönündedir. Dolayısıyla Dworkin 

için amaç, tarafların bir arada yaşamaya rıza göstermeleri ve uzlaşmaları değil bir 

arada yaşamaktan kaynaklı ortaklık kurmalarıdır.614 Dworkin için esas mesele temel 

kurumları adaletin ilkelerini cisimleştirecek bir toplumun felsefi inşası değil; verili, 

somut bir toplumsal düzenin içsel tutarlılığının gözetilerek meşrulaştırılacağı ilke ve 

politikaların keşfedilmesidir.615 Topluluğu bu şekilde tanımlayarak o, demokratik 

vizyonunu insan onuruna ve kolektif müştereklere dayandırabilme imkanına ulaşır. 

 

Topluluğun eşitlik ve özgürlük idealleriyle çatıştığını öne süren teorileri hatalı 

bulan Dworkin, bu üç değerin bir politik teorinin birbirini tamamlayan parçaları 

olduğunu düşünür. Dworkin’in tespitine göre, Aydınlanma çağından itibaren 

Marksist, romantik ve muhafazakâr düşünürler liberalizmin temel savlarına önemli 

itirazlarda bulunmuşlardır. Bu eleştirilere göre liberaller haklara ve adalet ilkelerine 

 
612 Wendy Brown, Neoliberalizmin Harabelerinde: Batı’da Antidemokratik Siyasetin Yükselişi, 

Çev. Bülent Doğan, İstanbul: Metis Yayınları, 2021, ss. 40-57. 
613 Ronald Dworkin, “Equality First”, The New York Review of Books, 12.05.1983, 

https://www.nybooks.com/articles/1983/05/12/equality-first/ Erişim Tarihi: 26.01.2022. 
614 Vujadinovic, Ethics and Morality in Dworkin’s Political Philosophy, ss. 3-4. 
615 John P. McCormick, Weber, Habermas ve Avrupa Devletinin Dönüşümü, Çev. Ferit Burak 

Aydar, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2015, s. 149. 

https://www.nybooks.com/articles/1983/05/12/equality-first/


148 

fazlasıyla anlam yüklerlerken topluluk erdemlerini, iyi ve değerli yaşamın ne 

olduğuna dair meseleleri göz ardı etmektedirler.616 

 

Dworkin için liberalizme yönelik modern dönemde yükselen üç eleştiri şöyle 

özetlenebilir: Nietzsche ve Alman romantikleri için liberal eşitlik sıradan insanların 

kabul edebileceği, bireyleri aynılaştıran ve farklılıklara, üstün yeteneklere kör bir 

anlayıştır. Marksizm’e göre liberal kapitalist demokrasiler toplumsal yaşamı 

zayıflatmakta, bireyler içinde bulundukları dünyaya ve kendi emek ürünlerine karşı 

yabancılaşmaktadırlar. Muhafazakârlar ise geleneksel norm ve değerlerden 

uzaklaşarak bireyciliğe yönelmenin toplumsal yaşamı erozyona uğrattığını ileri 

sürerek topluluğun uzlaşımsal ahlak temelinde inşa edilmesi gerektiğini ileri 

sürmüşlerdir.617 Dworkin kendi liberalizm anlayışını bu eleştirilere meydan 

okuyabilecek bir formda geliştirdiğini savunur ve liberallerin topluluğun değerini en 

doğru şekilde ortaya koyabileceklerini iddia eder. 

 

Dworkin, topluluk anlayışının temeline bütünlük ve kardeşlik değerlerini 

yerleştirmektedir. Liberal topluluğun bütünlüklü açıklaması, topluluğun 

kişiselleştirilerek ahlaki fail kılınmasını beraberinde getirecektir. Ahlaki faillik, 

politik topluluğun müşterek yaşamı haiz olduğunu, topluluğun başarı veya 

başarısızlığının üyesi konumundaki bireylerin hayatlarına doğrudan etki ettiğini 

anlatmaktadır.618 Topluluğun bağımsız ve kolektif varlık arz ettiği iddiası, onun 

teorisinin yurttaş cumhuriyetçiliğiyle diyalog halinde olduğunu göstermektedir. 

 

Ayrıca Dworkin, 18. yüzyıl demokratik devrimlerinin kurucu ideallerinden biri 

olan kardeşlik kavramını hatırlatarak liberal topluluğun politik örgütlenme biçimini 

gerekçelendirmektedir. Topluluk bireyden önce gelen, doğal, metafizik bir kurum 

olmadığı gibi basitçe tarafların gönüllü olarak dahil olduğu sözleşmesel bir ilişkiyle 

de oluşmaz. Kardeşlik değeriyle bağlanmış ilke topluluğu, üyeleri arasında 

haklılaştırılan karşılıklı ve soyut kimi yükümlülükler bağlamında anlaşılmalıdır. 

 

 

 

 
616 Dworkin, Sovereign Virtue, ss. 237-238. 
617 Dworkin, Sovereign Virtue, s. 238. 
618 Dworkin, Sovereign Virtue, s. 223. 



149 

2.2.2.1. Topluluğun İlke Modeli 

 

Dworkin’in topluluk anlayışı toplumsal yükümlülükleri açıklayıp 

gerekçelendirmeyi amaçlamaktadır.  Cotterell, onun topluluk kavramına saf felsefi 

bir bakış açısıyla yaklaştığını ve topluluğu insani etkileşimin gerçekleştiği ahlaki-

politik  yapı olarak kavradığını belirtir. Bu yapı içerisinde kurulan ortaklıkta adalet, 

hakkaniyet, bütünlük değerleri hayata geçirilmeye çalışılmaktadır.619 

 

Dworkin, topluluğun siyasi pratiklerinde ve yurttaşların birbirleriyle 

ilişkilerinde üç genel politik örgütlenme modeli formüle eder. İlk modelde, 

topluluğun oluşması de facto tesadüfi bir vakıa olarak kavranmaktadır, topluluk 

üyeleri birbirlerine karşı kayıtsızdırlar. De facto birlik olarak böyle bir toplulukta 

geçici iş bölümü anlaşmaları yapılabilir fakat hakiki bir ortaklık geliştirilemez.620  

 

İkinci model Dworkin’in “kural kitabı” olarak adlandırdığı uzlaşımsal topluluk 

anlayışıdır. Burada politik topluluğun üyeleri, belirli bir usule uygun şekilde 

koyulmuş kurallara itaat etmek bakımından genel bir vaatte bulunurlar. Bireylerin 

yürürlükteki kurallara yükümlülükten başka herhangi bir sorumlulukları 

bulunmamaktadır. Kurallardan daha soyut bir düzlemde yer tutarak bireye 

yükümlülükler vazeden ilkelere uyulması gerektiği düşünülmemektedir. Bu durumda 

topluluk üyelerinin müzakere ettiği hükümler, tarafların mümkün olduğunca 

kendileri için en fazla yarar getireni almaya çalıştıkları bir oyuna dönüşür.621 

Dworkin’e göre kural kitabı modelinde siyaset müştereklere dayanmaktan çıkarak 

antagonistik bir güç savaşına dönüşmektedir.622 Uzlaşma ile belirlenmiş kurallara 

başka bir uzlaşma ile değiştirilinceye dek riayet edilmesi ödevi bulunmaktadır.623 

 

İlke modeli, salt uzlaşımlarla vuku bulmuş kuralların aksine topluluğun 

bütünlüğünü savunur. Bütünlük olarak topluluk, yasama kararları veya emsal 

kararlarla alenileşmiş, resmi olarak ilan edilmiş kuralların dışında topluluğun ortak 

ilkelerle yönetildiğini varsayar.624 Dworkin'in bütünlük standardı, hukuki sistem 

 
619 Cotterrell, a.g.e., s.. 265. 
620 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 262. 
621 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 262. 
622 Covell, a.g.e., s. 166. 
623 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 263-264. 
624 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 264-271. 



150 

içerisinde birbirlerini özgür ve eşit yurttaşlar olarak tanıyan topluluğun siyasi idealini 

belirtmektedir. O, ilke topluluğunu yurttaşların bir sistem olarak hangi ilkeleri kabul 

edeceklerine dair bir tartışma tiyatrosu olarak görür. Bir ideal olarak ilke topluluğu 

tek başına bir toplumu adil kılmaz, ancak adalet, hakkaniyet ölçütlerine ilişkin 

anlaşmazlığa düşenlerin tartışabileceği bir platform yaratmaktadır.625 

 

Dworkin’in ilke topluluğu bir açıdan içtihadi kural ve kararların egemen 

olduğu common law sistemine dayanmaktadır, öte yandan o bu sistemi politik ahlak 

çerçevesine oturtarak demokratikleştirmiştir. Bütünlük değerini benimsemiş politik 

toplulukta bireylerin hukuka bağlılığının ve devletin ahlaki meşruluğunun 

gerekçelendirilmesi mümkün olacağı gibi yurttaşların karşılıklı ve müşterek 

yükümlülüklerini de haklılaştıracaktır.626 Dworkin için yurttaşlar arasındaki ortaklığı 

kuran politik ideal kardeşlik kavramında düğümlenmektedir. 

 

2.2.2.2. Topluluğun Politik Erdemi Olarak Kardeşlik 

 

Dworkin’e göre toplumsal yaşam ve yurttaşlığa dair yükümlülükler klasik 

liberallerin iddia ettiği gibi gönüllülük, rıza ya da sözleşmesel bir ilişkiden 

kaynaklanmamaktadır. O, bunun yerine toplumun “kardeşlik yükümlülükleriyle” bir 

araya geldiğini iddia etmektedir. Kardeşlik ilişkisi, topluluk üyeleri arasında dostluk 

veya ahbaplık benzeri duygusal bir rabıta kurulu olmasına da bağlı değildir.627 

Kardeşliğe dayalı toplum anlayışı bireylerin toplumsal pratiklere müştereken 

katılımını esas almaktadır. Dolayısıyla toplumsal yapı soyut karşılıklılık ilişkileri 

temelinde anlaşılmaktadır.628 

 

Kardeşliğe dayalı hakiki bir topluluğun dört unsuru bulunur. İlk olarak 

topluluğun üyeleri, bu üyelikten kaynaklı özel yükümlülükleri bulunduğunun 

bilincinde olmalıdırlar. Özel yükümlülük, grubun içerisindekiyle dışındakileri 

arasındaki farkı tanımlar. İkincisi, topluluk üyelerinin sorumlulukları kişisel 

mahiyettedir. Topluluk içerisindeki yükümlülükler grubun eşit bir üyesi ile diğer 

 
625 Jürgen Habermas, Between Facts and Norms: Contributions to a Discourse Theory of Law 

and Democracy, Second Printing, Çev. William Rehg, Massachusetts: The MIT Press, 1996, s. 215. 
625 Dworkin, A Matter of Principle, ss. 146-148. 
626 Wacks, a.g.e., ss. 50-51. 
627 Brown, a.g.e., ss. 112-113. 
628 Covell, a.g.e., ss. 163-165. 



151 

üyesi arasında kuruludur. Gruba karşı yöneltilmiş kolektif sorumluluklardan farklı 

olarak grup üyelerine karşı bireysel sorumluluklar gündeme getirilir.629 

 

Üçüncü olarak, topluluk üyelerinin diğer her bir üye için ilgi duymalarını 

gerektiren genel bir sorumlulukları haizdir. Dworkin’e göre kardeşliğe dayalı 

ortaklığı sözleşmesel birlikten ayıran en önemli husus budur. Elbette bireyin, 

“biyolojik kardeşine” ve “dostluk ilişkisi kurduğu kardeşine” gösterdiği ilgiyi aynı 

düzeyde “topluluktaki herhangi bir kardeşine” göstermesi beklenemez. Bununla 

birlikte kardeşliğe dayalı ortaklıkta, topluluk pratikleri dolayısıyla kurulan yaşam 

biçiminde genel bir ilgi mevcut olmalıdır ve bireylerin diğerlerine dönük belirli 

koşullar altında somutlaştırılabilir yükümlülüklerinden bahsedilebilmelidir. Kişinin, 

yaşamı tehlikeye düşmüş veya bir saldırıyla karşı karşıya kalmış birine elinden 

geldiğince yardım ederek onu kurtarmaya çalışması böyle bir somut sorumluluğa 

örnek gösterilebilir.630 

 

Nihayet, kardeşlik temelindeki bir toplulukta üyelerin yalnızca genel bir ilgi 

yükümlülüğü bulunmamaktadır, aynı zamanda bütün üyelere “eşit ilgi” gösterilmesi 

gerekmektedir. Eşit ilgi, kardeşlik birliğinin eşitlikçi olmasını sağlar. Dworkin 

eşitlikçiliğin kategorik olarak hiyerarşik yapıları reddettiğini düşünmemektedir. Aile 

gibi doğası gereği yukarıdan aşağıya hizalanmaya müsait gruplarda bile rol ve kural 

dağılımı herkesin çıkarına olacak şekilde eşit dağıtılabilir ve grubun hiçbir üyesinin 

yaşamının diğerinden daha önemli olmadığı bir birliktelik tasarlanabilir. Ama grup 

üyelerinin çıkarlarının diğerlerininkine nazaran öncelikli kılındığı, kimi bireylerin 

yaşamlarının kendiliğinden daha değerli sayıldığı hiçbir toplumsal örgütlenme biçimi 

kardeşliğe dayalı değildir ve bu toplumda müşterek sorumluluklar 

gerekçelendirilemez.631 

 

Dworkin, yalın/asgari topluluk ile hakiki/tam topluluk arasında ayrım yapar. 

Buna göre asgari toplulukta sosyal pratiklerin kardeşlik temelinde inşa edilmesine 

elverişli kalıtsal, coğrafi, tarihsel koşullar verili haldedir. Hakiki topluluk, grup 

içerisindeki sorumlulukların dört unsura riayet edilerek düzenlenmesi halinde ortaya 

çıkmaktadır. Diğer bir deyişle, üyelerin özel ve kişiselleştirilmiş yükümlülüklerinin 

 
629 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 250-251. 
630 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 252. 
631 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 252-253. 



152 

gruptaki herkes için genelleştirilen eşit ilgiye uygun şekilde düzenlenmesi halinde 

hakiki bir topluluğun varlığından söz edilecektir. Asgari topluluktaki verili koşullar 

bireylerin bir arada yaşaması için uygun potansiyeli tanımlamaktadır. Hakiki 

topluluğa geçiş, bu potansiyelin işlenerek müşterek yükümlülüklerin 

haklılaştırılabilmesiyle mümkün olur. Lipkin, bu nedenle hakiki topluluğun insan 

eylemleri, kararları ve müzakerenin sonucunda oluştuğunu belirtir.632 Kardeşliğe 

dayalı eşitlikçi bir toplum, salt gelenek veya ortak duygudaşlıkla meydana gelmez ya 

da bu nitelikleri dolayısıyla sonraki kuşaklara devredilmez. Hakiki bir topluluğa 

rengini veren husus, sosyal pratiklerin soyut ve karşılıklı yükümlülükler çerçevesinde 

düzenlenmiş olması ve bunların tartışmacı bir hukuki-politik yapı sayesinde 

dinamikleştirilmesidir.  

 

Lagerspetz, seçim ve gönüllülük kavramları ışığında açıklanmayan ve karşılıklı 

yükümlülüklerle gerekçelendirilen Dworkinci topluluk anlayışının komüniteryan bir 

teori olduğunu ileri sürer.633 Covell, Dworkin’in kardeşlik yükümlülüklerine dayalı 

ilke topluluğunun modern liberalizmin kaynaklarından beslenmediğini, bunun yerine 

cumhuriyetçi (Aritoteles, Rousseau, Hegel) ve muhafazakâr (Burke) gelenekten 

ilham aldığını iddia eder. Dworkin için topluluğu var eden ve değerli kılan husus, 

üyelerinin yükümlülüklerinin karşılıklı, adalete uygun, eşitlikçi bir şekilde belirlenip 

belirlenmediğinde düğümlenmektedir.634 Tüm bu etkiye rağmen o, 

komüniteryanların aksine muayyen bir etik yaşamı, kamusal iyiyi veya telos’u ortak 

yaşamın bağlılık nesnesi haline getirmemektedir. Dworkin, politik topluluk teorisinin 

Rawls’un hakkaniyet olarak adalet anlayışını geliştirirken belirttiği liberalizmin 

ahlaki temellerini kurmak projesiyle uyum içerisinde olduğunu düşünmektedir.635 

Ancak yine de Dworkin’in komüniteryanizm tartışmasından etkilendiği ve topluluk 

düşüncesini oluştururken liberalizmden sapma olarak görülebilecek “ahlaki faillik” 

yaklaşımını geliştirdiği ifade edilmelidir. 
 

632 Robert Justin Lipkin, “Liberalism and the Possibility of Multicultural Constitutionalism: The 

Distinction Between Deliberative and Dedicated Cultures”, University of Richmond Law Review, 

Vol 29, No. 5, 1995, s. 1279. 
633 Eerik Lagerspetz, “Ronald Dworkin on Communities and Obligations: A Critical Comment”, 

Ratio Juris, Vol. 12, No. 1, 1999, s. 108. 
634 Covell, a.g.e., s. 165. 
635 Covell, a.g.e., s. 166. Rawls’un toplumsal yapı kavramının büyük ölçüde Hegel’den etkilendiğine 

yukarıda değinilmişti. Bu bağlamda Rawls ve Dworkin gibi çağdaş liberallerin adaletin, politikanın 

konusunu genişletme arayışı içinde oldukları söylenebilir. Yine yukarıda bunun refah devleti 

deneyimiyle bağlantısı kurulmuştur. Bkz. Rawls’un Hegel okuması için 1.2.1.1., New Deal 

Liberalizminin ortaya çıkışı için 1.1.3.2. numaralı başlıklar. Ayrıca Dworkin’in topluluk ve demokrasi 

anlayışı üzerindeki Rousseau etkisi “Dworkin’in Anayasal Demokrasi Teorisi” (2.3.) başlığında 

tartışılacaktır. 



153 

 

2.2.2.3. Ahlaki Fail Olarak Topluluk 

 

Dworkin, “ahlaki fail olarak topluluk” düşüncesini liberal devlette uzlaşımsal 

etik değerlerin ceza hukukunun konusu haline getirilip getirilemeyeceğini tartışırken 

geliştirmektedir. Dworkin’e göre hoşgörü karşıtı komüniteryan tezlerden “bütünlük” 

argümanının üzerine ciddiyetle gidilmelidir.636 Bütünlük, bireyin esenliğini etkileyen 

kimi eylemlerde gerçekte bireyin değil topluluğun fail olarak görülebileceğini ifade 

etmektedir. Bir grup veya topluluğun, bir eylemi meydana getirmesi ve bu eylemin 

başarı ya da başarısızlığından ötürü sorumlu tutulması halinde o topluluk veya 

grubun failliğinden bahsetmek gerekecektir.637 

 

Dworkin politik toplulukta müşterek bir yaşamın paylaşıldığını kabul eder. 

Buna göre toplulukta kolektif yaşamı ilgilendiren siyasi kararlar, topluluğun ahlaki 

ve politik failliğini gündeme getirecektir. Demokratik topluluğun özünde bu faillik 

fikrinin yattığını düşünen Dworkin, müşterek yaşamın dışında kalan ve bireysel etik 

inançları ilgilendiren konularda sorumluluğun topluluktan bireye devredilmesi 

gerektiğini düşünür. Böylece bütünlük olarak topluluk liberal teorideki kamusal-özel 

alan arasındaki ayrımı yineler. Kamusal alanda topluluğun failliği ve sorumluluğu, 

bireylerin ise hakları vardır; özel alanda ise bireysel sorumlulukların hakimiyeti 

bulunur.638 

 

Dworkin’in hakiki bir ortaklık olarak tarif ettiği topluluk anlayışında, hukuk ve 

siyasal sistem içerisinde kökleşmiş üç politik ilke olan adalet, hakkaniyet ve 

prosedürel hukuk devletinin (usule uygunluk) pratikte birbirine tutarlılıkla  

bağlanması ve devletin bu ilkeleri dengeli bir şekilde yürütmesi beklenmektedir. 

Dworkin adaleti özgürlük, fırsat ve kaynakların en uygun şekilde dağıtılması; 

hakkaniyeti politik gücün doğru şekilde dağıtılması; prosedürel hukuk devletini de 

kural ve düzenlemelerin eşit şekilde uygulanması olarak tanımlar.639 Ancak yurttaşlar 

arasında politik değerlerin yorumlanmasında anlayış farklılıklarının gündeme 

gelmesi  kaçınılmazdır.  

 
 

636 Dworkin, Sovereign Virtue, s. 212. 
637 Dworkin, Sovereign Virtue, s. 224. 
638 Dworkin, Sovereign Virtue, s. 230-236. 
639 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 215. 



154 

Roger Cotterrell bütünlük-meşruiyet ilişkisinin beraberinde getireceği 

tehlikelere dikkat çeker. Bireylerin siyasi ve ahlaki konularda anlaşmazlığa düşmesi 

halinde şahsileştirilmiş bir topluluk anlayışında politik sistemin aktörlerinin 

kendilerine meşruiyet üretmeleri kolaylaşacaktır.640 Alan Hunt da topluluğun 

şahsileştirilmiş, ahlaki bir fail olarak tanımlanmasıyla, bu ahlaki failliğe başvurarak 

yurttaşların yasalara uyması hususunda ahlaki yükümlülükler yaratılabildiğini, 

normatif standartlar belirlenebildiğini ifade eder. Buna göre topluluk şahsileştirildiği 

andan itibaren bütüncül, tek bir anlam ihtiva eden özne olarak kavranmaktadır.641 

 

Dworkin’in şahsileştirilmiş topluluk anlayışı kamu görevlilerinin ve 

yurttaşların sorumlulukları bakımından iki aşamalı bir muhakeme biçimi 

önermektedir. Örneğin bir şirkette üretilen ürünün hatalı imal edilmesi halinde şirket 

yetkilileri ilk başta kurumsal sorumluluklarını kabul ederek zararı tazmin 

edeceklerdir, ancak daha sonra bu hatada çalışanlarından herhangi birinin özel olarak 

kusurunun mevzu bahis olup olmadığını araştırmaya geçebilirler. Dolayısıyla 

şahsileştirme grubun kolektif sorumluluğunu ve bireyin özel kusuruna dayalı kişisel 

sorumluluğunu aynı anda görmeyi amaç edinir. Dworkin politik topluluklarda buna 

örnek olarak Nazi Almanya’sı yıkıldıktan sonra başlayan kolektif suçluluk 

tartışmalarını ve ABD’de yerli halkın köleleştirmesinden duyulan sorumluluğu 

gösterir.642  

 

Dworkin grup sorumluluğunu ontolojik veya metafizik temelde 

değerlendirerek topluluğu bireyin önüne veya üstüne yerleştirmez. Bunun yerine, 

topluluğun failliğini sosyal pratiklerle açıklar. Topluluğun üyelerinin ortak amaca 

yönelik bilinçli olarak gerçekleştirdikleri eylemler ahlaki failliğin konusunu 

oluşturacaktır.643 Orkestra örneğini veren düşünür, aynı eseri farklı enstrümanlarla 

çalan müzisyenlerin pratik ve tutumlarının ortak yaşama açıldığını belirtir, böylece 

topluluğun failliğini insan etkinliklerinden temellendirir.644 

  

 
640 Roger Cotterrell, “Liberalism’s Empire: Reflections on Ronald Dworkin’s Legal Philosophy”, 

American Bar Foundation Research Journal, Vol. 12, No. 2/3, 1987, s. 518. 
641 Hunt, a.g.m., ss. 18-19. 
642 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 216-223. 
643 Guest, a.g.e., s. 113. 
644 Dworkin, Sovereign Virtue, s. 226 



155 

Dworkin’in bütünlük tezinde politik topluluğun her bir üyesi birbirine karşı 

sorumludur, ancak kolektif bir varlık olan topluluğa karşı sorumluluk duyulması 

beklenmez. Böylece bireyi kapsayarak sınırlandıran aşkın bir topluluk anlayışı 

öngörmekten kaçınmıştır. Bireylerin kendisiyle eşit değere sahip varlıklar olan 

insanlara yönelik sorumluluk duygusu geliştirmeleri beklenmektedir. Dworkin yine 

komüniteryanlardan farklı olarak kolektif haklara yer vermez ve bir liberal olarak 

bireysel haklar üzerinden hareket etmeyi sürdürür.645 Düşünür, topluluğa ahlaki 

faillik atfederken önemsediği politik değer olan bütünlük kavrayışını, ahlak 

teorisinde de sürdürecek ve etik ile ahlakı bağdaştırmaya çalışacaktır. Birey ve 

topluluğun bütünlüklü analizi, bireyin topluluktan ne ölçüde bağımsız bir varlık 

olduğunu ve bireyin topluluğa, topluluğun da bireylere neyi borçlu olduğunu 

açıklamayı gerektirir. 

 

2.2.3. Etik, Bireysel Ahlak ve Politik Ahlak 

 

2.2.3.1. Yorumsal Ahlak Teorisinin Temelleri 

 

Ronald Dworkin, erken dönem eserlerinde liberalizmi genel olarak eşitlik 

ilkesine, özel olarak da eşit ilgi ve saygı hakkına dayandırdıktan sonra 1980’li 

yıllardan itibaren liberal eşitliğin somut örneklerini sunmaya başlar. Bu dönemde 

Dworkin, liberalizmi sadece politik bir bağlılık meselesi olarak görmediğini 

belirterek etik bağlılıklara ve varsayımlara dayanan radikal bir liberal teori 

geliştirmeye çalışır.646 Aydınlanma dönemi düşünürlerinden David Hume ve 

Immanuel Kant’ın izinden giden Dworkin, bireysel yaşamdan toplumsal yaşama dek 

uzanan kapsamlı bir liberal teori ortaya koyacaktır. Bu iki etik teorisyenin özelliği, 

insana dışsal olan tanrısal bir bilgiden yola çıkarak ahlakı temellendirmek yerine 

insanın doğası, koşulları veya aklı gibi hümanist kaynaklardan hareket edip bilinçli 

her insanın elde edebileceği seküler bir normatif ahlak teorisi geliştirmeleridir.647 

 
645 Brown, a.g.e., s. 7. 
646 Emily Sherwin, How Liberal is Liberal Equality?, Legal Theory, Vol. 1, No. 2, 1995, s. 227; 

Matthew Clayton/Zofia Stemplowska, “Dignified Morality”, Jurisprudence, Vol. 6, No. 2, 2015, s. 

309. 
647 Kapsamlı ve politik liberalizm anlayışları arasındaki tartışma John Rawls’un TJ’den PL’ye geçişi 

sırasında ortaya koymuş olduğu formülasyon çerçevesinde 1.2.1.5.1. numaralı başlıkta tartışılmıştır. 

Bu ayrım Rawls bölümünde açıklanmıştır. Ayrıca detaylı olarak bkz. Charles Jones, “Global 

Liberalism: Political or Comprehensive?”, University of Toronto Law Journal, Vol. 54, No. 2, 

2004, ss. 227-231. 



156 

Dworkin’in yorumsal ahlak anlayışı da liberalizmin politik olduğu kadar etik 

değerlere ilişkin felsefi bir perspektifinin bulunması gerektiğini öne sürer. 

 

Dworkin için ahlakın yorumsal teorisi, iyi yaşamın ne olduğuna dair etik 

standartlar üzerinde çalışarak ahlak kavramlarını en iyi şekilde yorumlamalıdır. 

Ancak bu kurucu yorumun doğasından kaynaklanan holistik nitelikteki yorumlayıcı 

projenin, ahlaki sorumlulukların bizim için en iyi nasıl anlaşılması gerektiğini 

merkezine aldığı için ilk bakışta ahlak kavramına içkin olan genelleştirilebilir 

normlar üretme yaklaşımıyla bağdaşmayacağı iddia edilebilir. Bu doğrultuda ahlak 

teorisi üzerine düşünmeye başlarken hemen bir ayrımla karşılaşırız: Ahlaki ilkelerin 

içeriği kategorik olmalıdır. İlkelerin gerekçelendirilmesi ise, ilkelere riayet eden 

faillerin amaç, tutku veya çıkarlarına tutarlı bir şekilde hitap edebilmelidir. Makul bir 

ahlak teorisinin içerik ve haklılaştırmaya ilişkin bu iki testi de geçmesi beklenir.648 

 

Dworkin bu doğrultuda ahlakın yorumsallığının dayattığı iki sorulu testi 

faydacılık ve erdem etiğine uygular. Faydacılık ahlaki ilkelerin gerekçelendirmesi 

başlığında tatmin edici bir açıklama sunabilmektedir fakat içeriğe gelindiğinde 

koşullu, tutkulara bağımlı bir etik standart öngördüğü için başarısızlığa mahkumdur. 

Platon ve Aristotelesçi erdem etiği ise içerik testini geçmekle birlikte bu defa da 

gerekçelendirme aşamasında yetersiz kalmaktadır. Edem teorisyenleri kategorik 

ahlaki ilke ve idealler önerseler de bireylerin farklı iyi yaşam anlayışlarının, kişisel 

hırs ve amaçlarının mevzu bahis olduğu modern çoğulcu toplumlarda 

haklılaştırılamayacaklardır. Bu halde Dworkin’in inşai yoruma dayalı ahlak teorinin 

bütünlük ve özgünlükten (authenticity) müteşekkil iki önemli boyutu 

bulunmaktadır.649 

 

Dworkin, deontolojik etik varsayımlara bağlı liberal ahlak teorilerini tartışırken 

de politik liberalizm ve kapsamlı liberalizm ayrımından hareket eder. Kapsamlı 

olmayan politik liberalizmde kurulan kişisel inançlar-politik/kamusal akıl ayrımını 

“kopukluk stratejisi” olarak adlandırır ve bunun karşısında “süreklilik/devamlılık 

stratejisi”ni savunur. Buna göre bireysel ahlak ile toplumsal ahlak arasında bütüncül 

bir ilişki bulunmaktadır. Adaletin toplumsal inşası bireylerin kişisel etik değerleriyle 

 
648 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 191-192. 
649 Dworkin, Justice for Hedgehogs, s. 192. 



157 

tutarlı olmalıdır.650 Bireyin kişisel yaşamındaki davranışlarını bir kenara bırakıp 

kamusal yaşama katılırken farklı davranış setleriyle hareket etmesi Dworkin için ne 

gerçekçi ne de makul bir argümandır. Bu nedenle, bireylerin yaşamlarında neyin iyi 

ve adil olduğunu sorgularken kullandıkları “akıl” ile politik ve toplumsal yapıyı 

adalet ve hakkaniyet ilkeleri etrafında düzenlerken başvurulan “kamusal akıl” 

arasında kopukluk değil süreklilik bulunmaktadır.651 

 

Değerler ile olguları birbirinden bağımsızlaştırırken Hume’un teorisine 

başvuran Dworkin, ahlakın doğasını açıklarken ve ahlaki yargıları gerekçelendirirken 

bu defa Kant’ı takip etmektedir. Kişinin kısa veya uzun erimli arzularının 

artırılmasını etiğin temel ilkesi haline getiren Humecu faydacılık, kişisel çıkarlardan 

öteye geçerek ahlaki ödevleri gerekçelendirememektedir. Dworkin için eğer olgular 

ile değerleri birbirinden ayırıyorsak, arzularımıza dair olguların evrensel geçerliliği 

kanıtlansa dahi herhangi bir ahlaki değerin doğruluğunu haklı çıkaramayacağını 

kabul etmemiz gerekir. Düşünüre göre bir ahlak teorisinin kişinin ötekine karşı 

yükümlülüklerinin, ödevlerinin, sorumluluklarının ne olması gerektiğine dair uygun 

ve haklılaştırılabilir açıklamalar sunması gerekmektedir. Bu doğrultuda o, Kant’ın 

ahlak felsefesine başvurur.652 

 

Paul Cliteur ve Afshin Ellian’ın dikkat çektikleri üzere Dworkin, ahlak ya da 

ahlaki inançlardan bahsederken kültürel belirlenmişlikten, duyguların 

rasyonelleştirilmesinden ya da belirli bir insan topluluğunun davranışlarının 

antropolojik açıdan gözlenmesinden değil eleştirel bir ahlakilik pozisyonundan 

hareket eder. Eleştirel ahlak, bir ahlaki konum için gerekçeler sunulması ve bu ahlaki 

duruşun tutarlılık göstermesini gerektirir.653 Dworkin’in eleştirel ahlak düşüncesi 

uyarınca iyi yaşam anlayışı eleştirel çıkarları dikkate alarak mücadeleci etik 

çerçevesinde kurgulanacaktır. 

 

 

 
650 Gerard C. Kelly, Ronald Dworkin’s Liberalism and Its Relationship to His Jurisprudence, 

http://www.gerardkelly.com.au/dworkindissertation.html Erişim Tarihi: 19.12.2020. 
651 Ripstein, a.g.e., s. 8. 
652 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 193-194; Ronald Dworkin, “What is a Good Life?”, The 

New York Review of Books, 10.02.2011, https://www.nybooks.com/articles/2011/02/10/what-good-

life/, Erişim Tarihi: 09.07.2022. 
653 Paul Cliteur/Afshin Ellian, A New Introduction to Jurisprudence: Legality, Legitimacy, and 

the Foundations of the Law, New York: Routledge, 2019, ss. 151-152. 

http://www.gerardkelly.com.au/dworkindissertation.html


158 

2.2.3.2. Aristotelesçi Mücadele Etiği 

 

Dworkin, etik teorisini geliştirirken iyi yaşamın metrikleri nelerdir sorusuna 

yanıt vermeyi amaçlar. Bir yaşamı iyi ve başarılı kılan nedir sorusu ona göre etiğin 

temel çalışma konularındandır. Liberal etikçinin iyi yaşam meselelerine verdiği yanıt 

soyut  olmalı ve bireylerin farklı etik inançlara bağlılığını soğurmamalıdır.654 

 

Dworkin etik teorisini inşa ederken karşısında yine faydacılığı 

konumlandıracaktır. Faydacı etikçi için temel etik değer ölçülebilen bir duygu 

deneyimi olan hazdır ve insan arzularını tatmin etmeye yönelmiş bir varlıktır. 

Dworkin, iradi (volitional) ve eleştirel (critical) çıkarlar arasında ayrım yaparak 

bunun indirgemeci bir yaklaşım olduğunu gösterir. İradi ve eleştirel çıkarlar 

arasındaki ayrım, neyin iyi yaşam olarak kabul edilmesi gerektiği sorusuna yanıt 

arar. İradi iyi yaşam, bireyin isteklerini elde etmesiyle yaşamının gelişmesi arasında 

doğru orantı kurmaktadır. Buna göre iyi yaşam, arzu edilen nesnelerin ele 

geçirilmesiyle ilgilidir. Ancak eleştirel iyi yaşam, bir şeye sahip olmanın veya onu 

elde etmenin değerinin daha iyi bir yaşamı sağlamasıyla alakalı olduğunu iddia 

eder.655 

 

Dworkin, iki etik teori arasında ayrım yaparak iradi ve eleştirel çıkarların neye 

tekabül ettiğini somutlaştırır. Etki (impact) modeline göre, bireysel başarı kişinin 

eylemlerinin dünya üzerinde ne etki bıraktığı sorusu cevaplanarak anlaşılabilir. 

Dworkin’in benimsediği mücadeleci (challenge) etik modele göre ise kişinin yaşamı 

boyunca karşılaştığı zorluklar karşısında ne tür yanıtlar geliştirdiği, nasıl bir 

performans ortaya koyduğu önem taşımaktadır. Bu model etik bireyciliği öngörür. 

Her bir kişi, karşı karşıya olduğu zorlukları eleştirel çıkarlarına göre  

şekillendirecektir. Eleştirel çıkarlar, bireyin kendi yaşamı için neyin değerli ve iyi 

sayılması gerektiğine ilişkin inançlarıdır.656 

 

Eleştirel çıkarlar basit bir şekilde bireysel iyileri öznel meseleler haline 

getirmez. Mücadeleci model, bireyin çıkarlarını takip edebilmesi için kategorik 

talepler yaratabilmesini mümkün kılmaktadır. Bireyin etik mücadelesi belirli 

 
654 Vujadinovic, Ethics and Morality in Dworkin’s Political Philosophy, ss. 10-11. 
655 Dworkin, Sovereign Virtue, ss. 242-243. 
656 Sherwin, a.g.e., ss. 228-230. 



159 

koşulların, sınırlanmışlıkların içinde sürer. Ancak burada bireyin yeri tamamen pasif 

bir nesne konumundan ibaret değildir.657 Dworkin için iyi yaşam, karşılaştıkları 

zorlukların başarılı bir şekilde üstesinden gelmek için bireylerin ellerinden gelen en 

iyi performansı sergilemeleridir. İyi bir yaşam sürmek, kişinin durumuna en uygun 

cevabı vermesi anlamına gelir.658 

 

Dworkin’in etik teorisi Aristotelesçi bir antropolojiye dayanır. Onun insan 

imajı, yaşamlarında bir şeyler üretme yükümlülüğü hisseden, yaratıcı bir varlık olan 

insanın estetik ve dışavurumcu özelliklerinden hareket eder. Buna göre bireyler 

hayatlarını şekillendirmekten ötürü sorumluluk duygusu taşırlar.659 Dworkin’in 

Aristotelesçi sorumluluk yaklaşımına göre iyi bir yaşam sürmek, tüm insanların arzu 

ettiği, başlı başına iyi olan aksiyomatik bir değerdir.660  

 

İyi yaşam, yalnızca zevk ve hazlarla dolu bir ahlaki varoluş değil, aynı 

zamanda onurlu bir yaşamdır. Onurlu bir yaşam, bir yandan, hayatın değerinin ve 

anlamının ne olduğuna dair etik meselelerde insanların kendi özgün varoluşlarını 

belirlemelerini gerektirir. Diğer yandan, yaşama içkin özgün değerlerin pratiğe 

dökülmesi için bireylerin öz saygılarını muhafaza etmeleri şarttır.661 Dworkin, 

mücadeleci etik anlayışından hareketle etik bireyciliğin ve kişisel ahlakın iki ilkesini 

formüle edecektir. Buna göre kişinin iyi bir yaşamın ne olduğu ve başkalarına nasıl 

davranması gerektiği sorularının yanıtı insan onuru kavramına çıkmaktadır. 

 

2.2.3.3. İnsan Onuru İlkeleri 

 

Dworkin iyi yaşama ilişkin geliştirdiği mücadeleci etik modelini açıkladıktan 

sonra iki etik ilke formüle etmektedir. Bu iki ilke onun yorumsal teorisinin etik ile 

ahlak arasında bütüncül bir ağ örmesini sağlayacaktır. Buna göre etik sorumluluk 

ahlaki sorumluluğa bağlıdır. Bir diğer deyişle, iyi bir yaşam ahlaki ödevlere saygı 

duymayı gerektirmektedir.662 Dworkin bireyin kendi yaşamı için duyduğu 

 
657 Sherwin, a.g.m., ss. 230-231. 
658 Vujadinovic, Ethics and Morality in Dworkin’s Political Philosophy, ss. 11-12. 
659 Jürgen Habermas, Europe: The Faltering Project, Çev. Ciaran Cronin, Camridge: Polity Press, 

2009, s. 42. 
660 Dworkin, Is Democracy Possible Here?, s. 15. 
661 Alexandre Araújo Costa, “Moral Theology for Hedgehogs”, Direito UnB, Vol. 1, No. 1, 2014, s. 

195. 
662 Dworkin, Justice for Hedgehogs, s. 202. 



160 

sorumluluğun başkalarına karşı sorumluluk duymasına temel hazırladığını ileri 

sürer.663 

 

İnsan onurunun ilk ilkesi öz saygıdır. Öz saygı ilkesine göre her kişi kendi 

yaşamını ciddiye almalı, yaşamının objektif önemi haiz olduğunun bilincinde olarak 

davranmalıdır. Her birey yaşamının harcanmış bir fırsat olmasındansa başarılı bir  

performans haline gelebilmesi için çaba sarf eder. Öz saygı ilkesinin diğer yüzü 

otantikliktir. İkinci ilke olan özgünlük ilkesi uyarınca, her insan nasıl bir yaşam 

sürdürmenin kendisi için başarılı sayılacağı hususunda kişisel ve özel sorumluluğa 

sahiptir. Birey, benimsediği ve peşinden gittiği etik değerler aracılığıyla yaşamını 

tutarlı bir anlatıya dönüştürmek bakımından devredilemez bir sorumluluk 

taşımaktadır. Bu iki ilke arasında bütünlük ilişkisi söz konusudur. Bireyin 

yaşamından sorumluluk duyması yaşamının değerinin önemli olduğunu 

kavramasından bağımsız düşünülemez. Ya da yaşamının objektif açıdan bir değer 

içerdiğini düşünen kişi, yaşamını başarılı hale getirecek bir öykü yazma bakımından 

sorumlu olduğunu düşünecektir.664  

 

Etik ile ahlak arasında bütüncül bir ilişki kurmayı amaçlayan Dworkin Kantçı 

ahlak anlayışından hareket etmektedir. Kantçı kategorik emperatif ahlak anlayışı 

uyarınca her insan, özgür ve rasyonel hareket edebilen ahlaki bir varlık olarak, kendi 

başına bir amaçtır. Kendi başına bir amaç olarak var olan insan başkasına karşı 

eylemlerinde de karşısındakini hep amaç olarak görmelidir. Kant kendi kişiliğinin 

amaç olarak farkında olan insanın ötekilere muamelede bulunurken onların da 

kendisiyle eşit değerde olduğunu düşünmelerini ister. Böylece etik ile kişisel ahlak 

arasında koparılamayacak, güçlü bir rabıta kurulur.665 

 

Kant’ı takip eden Dworkin, etik ile kişisel ahlak arasındaki ilişkiyi kişinin 

kendi insanlığına saygı duymasının başkalarının insanlığına saygı duymayı şart 

koştuğunu belirterek örmektedir. Buna göre, hiç kimse kendi onuruna saldırmaksızın 

başkalarının yaşamının eşit içkin değerini inkar edemez. Öz saygı ilkesi başkalarının 

 
663 Vujadinovic, Ethics and Morality in Dworkin’s Political Philosophy, s. 13. 
664 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 203-204; Dworkin, Is Democracy Possible Here?, s. 16. 
665 Immanuel Kant, Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi, 6. Baskı, Çev. İoanna Kuçuradi, 

Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu, 2015, ss. 45-46. Ayrıca Kant’ın ahlak felsefesini modern bilim 

devriminin epistemolojisinden yola çıkarak yasa koyucu akıl ve otonomi temelinde açıklaması için 

bkz. Ahmet Ulvi Türkbağ, “Immanuel Kant’ta Özgürlük, Ahlak, Hukuk ve Devlet”, HFSA-2, 1995, 

ss. 71-80. 



161 

yaşamlarının da en az kendisi kadar objektif önemi haiz olduğunu kabul etmeyi 

gerektirir. Böylece etik ilke olan öz saygı, kişisel ahlak ilkesi olan eşit içkin değerle 

aynı madolyonun iki yüzü halini alır.666 Her insanın kendisiyle eşit içkin değere ve 

objektif öneme sahip olduğunu düşünen bir kişi, eylemleriyle diğer insanların 

onurunu aşağılayacak şekilde davranmama sorumluluğu altına girmiş olur.667 

 

İnsan onurunun ikinci ilkesi olan otantiklik, kişinin kendi kararları ve eylemleri 

üzerinde egemenliğinin bulunmasını ve kimsenin iradesine tâbi olmaması anlamına 

gelir. Kişinin kendi iyi yaşam anlayışını oluştururken ve yaşamını neyin başarılı hale 

getireceğini belirlerken etik bağımsızlığının güvence altına alınması gerekmektedir. 

Dworkin bireyi atomize bir varlık olarak kavramaz, insanların yaşamının 

şekillenmesinde çevresindeki pek çok kişinin veya şeylerin etkisi bulunmaktadır. 

Otantiklik ideali için esas kıstas tahakküm karşıtlığıdır. Tahakküm karşıtlığı 

Dworkin’e göre, bireyin iyi yaşamın nasıl bir şey olduğuna özgürce karar verebilecek 

rasyonel kapasiteyi haiz olduğunu kabul etmeyi gerektirir.668 Dworkin, iyi ve başarılı 

bir yaşamın ne olduğu hususunda bireyin seçimlerine ve iradesine güvenmek 

gerektiğini kabul eder.669 O bireyin tutumlarının, inançlarının nedensel öncülleriyle 

ilgilenmez. Bu halde kişisel sorumluluk iki tür kapasiteyi gerektirir. Birincisi, bireyin 

eylemlerinin olası sonuçları ve diğer insanların zihinsel durumları hakkında doğru 

inançlar oluşturabilecek asgari bir yeteneğe sahip olması beklenir. İkincisi, ahlaki 

failin eylemlerini normatif kişiliğini oluşturan etmenler doğrultusunda 

belirleyebilmesi gerekir. Diğer deyişle, arzularını, inançlarını, tercihlerini 

gerçekleştirme amacına yönelik davranabilme yeterliliği taşımalıdır.670 

 

Dworkin’in otantiklik idealine göre her insan için kendi yaşamı en değerli, 

biricik varlığıdır. Burada o, insan onuru ilkelerinden etik sorumluluk ile başkalarının 

onuruna saldırmama ilkesiyle formüle edilen kişisel sorumluluk arasında çizgi 

çekecektir. Dworkin, bireyin kişisel yaşamında nasıl davranıyorsa başkalarına da her 

zaman aynı şekilde muamele etmesi gerektiğini buyuran katı Kantçı ahlak ilkesini 

 
666 Dworkin, Is Democracy Possible Here?, s. 16; Matthew Clayton, “Liberal Equality: Political not 

Erinaceous”, Critical Review of International Social and Political Philosophy, Vol. 19, No. 4, 

2016, ss. 4-5. 
667 Dworkin, Is Democracy Possible Here?, s. 17. 
668 Dworkin, Is Democracy Possible Here?, ss. 19-20; Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 211-

212. 
669 Brown, a.g.e., s. 99. 
670 T. M. Scanlon, “Varieties of Responsibility”, Boston University Law Review, Vol. 90, No. 2, 

2010, ss. 608-610. 



162 

eleştirir. Kişinin kendi yaşamına gösterdiği özen ve ihtimamın aynısını bir başkasının 

yaşamına göstermesi için sorumluluğu olduğu iddia edilemez. Ancak kişinin 

tamamen bencil bir şekilde hareket ederek diğer tüm insanları görmezden gelmesi de 

meşru sayılamaz. Bu sorunu çözmek için Dworkin “çıplak rekabet zararı” ve “kasıtlı 

zarar” arasında ayrım yaparak kişisel ahlaki sorumluluğun ölçütlerini ortaya koyar.671 

 

Düşünür, örnek bir olay üzerinden sorumluluk bahsini tartışır. Arizona 

Çölü’nde yürüyüşe çıkan iki yabancı, zehirli yılanlar tarafından ısırılırlar. Bu sırada 

ileride duran bir şişe panzehri fark ederler ve bu şişeyi ele geçirmek için yarışa 

başlarlar. İçlerinden birisi şişeye daha yakındır ve diğerinin yalvarmalarına rağmen 

panzehiri içer. İkinci durumda, yine bir kişi panzehre daha yakındır, tam içmek 

üzereyken diğeri silahına davranarak karşısındakini öldürür ve panzehri kendisi içip 

kurtulur. Birinci durumda kişinin kendisini koruması için meşru bir eylemde 

bulunduğunu söyleyebilirken ikinci tip bir davranıştan rahatsız oluruz. Rekabetin 

sonucunda ortaya çıkan ve istemediğimiz, kaçınılmaz bir zararla kasıtlı eylemimiz 

sonucunda doğan zarar birbirinden farklı değerlendirilmeye muhtaçtır.672 

 

Dworkin bireylerin yaşamlarını birbirinden farklı kulvarda yüzen yüzücülere 

benzetir. Herkes kendi kulvarında kalarak yaşamını en iyi şekilde sürdürmeyi 

planlar. Fakat elbette bir yüzücü boğulma tehlikesiyle karşılaştığında diğerlerinin 

kendi kulvarından kayarak bu kişiye yardım etme ödevi bulunmaktadır. Ancak yine 

de yarış içerisinde bulunmanın kaçınılmaz sonucu bir başkasını geçerek onun 

aleyhine bir sonuç yaratmaktır. Rekabet zararında kişi başkası kaybetsin diye değil 

kendi kazansın diye hareket eder ve burada doğan zarar dolaylıdır. Kasıtlı zarara 

gelindiğinde ise kişi kendi kulvarından çıkıp başkasının kulvarını ihlal ederken 

yardım etmek değil zarar vermek saikiyle hareket etmektedir. Kişinin yaşamını 

düzenlerken başkalarından yönelebilecek kasti zararlardan endişe etmemesi 

hususunda meşru bir çıkarı ve beklentisi mevcuttur.673  

 

Dworkin’in kişisel ahlak alanında tartıştığı sorumluluk bahsi politik ahlaka 

geçerken, topluluğun değerini hatırlamak onun demokrasi idealini kavramak 

bakımından oldukça kritiktir. Dworkin için topluluk yaşamındaki kişisel sorumluluk 

 
671 Dworkin, Justice for Hedgehogs, s. 287. 
672 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 285-286. 
673 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 288-289. 



163 

ideali bireyin öncelikli konumunu tahtından indirmez, bireyin yaşamındaki yakın 

bağlılıklarına gösterdiği ilginin derecesi ile diğerlerine gösterdiği arasında esaslı bir 

fark bulunması olağandır. Ancak bir eylemin failinin topluluk olmasıyla birlikte 

sorumluluk yön değiştirir ve bireyler topluluktan ya da devletten kendilerine eşit ilgi 

hakkını gözeterek davranmasını talep ederler. Demokratik politik toplulukta ise bu 

sorumluluğun karşısında imtiyaz tanınan herhangi bir “kişi” bulunamaz, dolayısıyla 

devlet her yurttaşına eşit olarak muamele gösterme yükümlülüğü altına girer.674 

Topluluğun şahsileştirilmesiyle birlikte politik ahlakın ilişki düzeyi etik veya kişisel 

ahlaktan çarpıcı bir şekilde farklılaşır. 

 

2.2.3.4. Politik Ahlak 

 

Etik ve kişisel ahlak alanındayken sorumluluk kavramını öne çıkartan 

Dworkin, politik ahlak ve politik meşruluğa gelindiğinde düşüncelerini hak 

temelinde ifade etmektedir. Etik, bireylerin iyi yaşam konusunda kendi kendilerini 

sorumlu hissetmelerini gerektirir. Keza kişisel ahlak alanında da her bireyin 

başkalarının yaşamları bakımından birbirlerine neyi borçlu oldukları tartışılır. Politik 

ahlak ise bunların aksine, bireylerin haklarının ne olduğuyla ilgilidir. Burada da 

politik topluluğun üyeleri kolektivitenin parçası olarak hep birlikte başkalarına, yani 

kendilerinin de dahil olduğu yurttaşlar kümesine karşı ne borçlu olduklarını 

soruşturacaklardır.675 

 

Dworkin’in politik ahlak anlayışı eşit ilgi ve saygı hakkına dayanır.676 İnsan 

onuru  ilkelerinin dilini daha soyut bir  düzleme taşıyarak ve sorumluluk yerine hak 

temelinde ifade ederek söylemek gerekirse, devlet yurttaşlarının yaşamlarının eşit  

önemde olduğunu kabul etmeli ve yaşamlarına ilişkin kişisel sorumluluklarını 

tanımalıdır. Dworkin’in etik liberalizmden başlayarak arada boşluk bırakmaksızın ve 

 
674 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 370; Dworkin, Is Democracy Possible Here?, ss. 94-95. 
675 Vujadinovic, Ethics and Morality in Dworkin’s Political Philosophy, s. 15. 
676 Eşit ilgi ve saygı hakkı Dworkin’in liberalizm teorisini incelemeye başlarken eşitlik erdeminden ne 

anladığının ve teorisinin eşitlik ilkesi üzerinden nasıl yükseldiğinin gösterilmesi amacıyla 2.2.1. 

numaralı başlık altında tartışılmıştır. Burada Dworkin’in etikten başlayan yorumsal ahlak felsefesinin 

politik ahlaka uzandığı gösterilecek, ayrıca ilk bölümde tartışılmayan ancak Dworkin’de tüm eşitlik ve 

sorumluluk tartışmalarının düğümlendiği ve politik ahlakın kalbi sayılabilecek kaynak eşitliği 

teorisine yer verilecektir.  



164 

gerekçelendirilmemiş politik değer bulunmaksızın liberal devletin yükümlülüklerine 

uzanmaktadır.677  

 

H. L. A. Hart, Dworkin’in erken dönem eseri Hakları Ciddiye Almak’ın liberal 

adalet perspektifini tartıştığı makalesinde onun hak temelli siyaset felsefesini 

dayandırdığı eşit ilgi ve saygı ilkesinin müphem olduğunu iddia eder. Birden fazla 

anlama gelebilecek bu kurucu değerden yola çıkarak politik ahlaka ilişkin spesifik bir 

teori inşa edilemez.678 Buna göre örneğin Aristotelesçi erdem etiğinin içerisinde 

çalışan bir felsefeci için devletin en yüksek iyiye ulaşmakta yurttaşlarının yaşamını 

etik yaşam ilkeleriyle çerçevelemesi eşit ilgi ve saygının gereğidir. Ya da 

mükemmeliyetçi bir liberal teorisyen için devletin kimi değerli yaşam planları 

belirleyip bunları teşvik etmesi eşit ilgi ve saygı hakkının bir uygulamasıdır.679 

Dworkin, zaman içerisinde liberal etik teorisini inşa ederek ve insan onuru 

kavramsallaştırmasına başvurup hak ve sorumlulukları bütüncül bir şemaya oturtarak 

Hart’ın bu eleştirisinin üstesinden gelir.680 Bu bağlamda Dworkin’in eşitlikçiliğinin 

tarafsızlık ve mükemmeliyetçilik tezlerini savunan liberal devlet teorilerinden farkı 

değerlendirilmelidir. 

 

2.2.3.4.1. Tarafsızlık ve Mükemmeliyetçilik Arasında 

Eşitlikçilik 

 

Dworkin açısından liberalizmin kurucu değeri tarafsızlık değil eşitlik olmalıdır. 

Tarafsız devlet, büyük ölçüde ahlaki şüpheciliğe karşılık gelmektedir. Dolayısıyla 

tarafsızlığı temeline koyan liberal düşünce devlet ile yurttaşlar arasında pozitif bir 

bağlılık kuramamaktadır.681 Devlet tarafsızlığını savunan en etkili liberal 

düşünürlerden Bruce Ackerman’a göre liberalizmin temel problemi politik 

meşruiyettir. Liberal meşruiyet, herhangi bir iktidar yapısının kendisini imtiyazlı bir 

ahlaki otorite olarak sunmasıyla bağdaşmaz. Liberalizm kamusal diyaloğu 

hedeflemektedir ve böyle bir diyaloğun sürdürülmesi için usuli kısıtlanımlar söz 

 
677 Sherwin, a.g.m., s. 228. 
678 Hart, Between Utility and Rights, s. 844, dn. 42. 
679 Bradley W. Miller, “Dworkin’s Shadow: Equality Rights and The Supreme Court of Canada’s Loss 

of Dignity”, Problema: Anuario de Filosofía y Teoría del Derecho, No. 7, 2013, s. 161. 
680 Miller, a.g.m., s. 162. 
681 Dworkin, What Liberalism Isn’t. 



165 

konusu olmalıdır. Liberal meşruiyetle bağdaşabilecek kısıtlanım tarafsızlık 

ilkesidir.682  

 

Ackerman, tarafsız diyaloğu öne çıkararak eşitliğin meşru yorumlarının tarafsız 

diyaloğun dayattığı koşullardan çıkarsanabileceğini savunur.683 Tarafsızlık, iktidarı 

elinde tutan kimsenin iki iddiayı dile getirmesi halinde iyi bir gerekçe ortaya 

koyamayacağını kurallaştırır: a.) kendi iyi anlayışının öteki yurttaşların önerdiğinden 

daha iyi olduğunu iddia etmesi, b.) iyi anlayışı ne olursa olsun, yurttaşların bir veya 

daha fazlasından içsel olarak daha üstün olduğunu iddia etmesi.684 Dworkin, 

Ackerman’ın tarafsız diyalog teziyle iyi yaşama ilişkin her türlü soruyu felsefi 

soruşturmanın dışına ittiğini düşünür ve liberalizmi ahlaki şüphecilik suçlamasına 

karşı savunmasız bıraktığını iddia eder.685 

 

Dworkin, liberal tarafsızlığın iyi yaşam anlayışları ile adalet teorileri arasında 

yanlış bir kıyas yaptığını ileri sürer. Liberalizmin kendi başına bir adalet teorisi 

olduğunu kabul eden düşünür için adalete ilişkin meselelerde tarafsızlık söz konusu 

olamaz. Ackerman, tartışmalı bir adalet teorisine referans verildiğinde tarafsızlık 

zedeleneceği için bunun meşru olamayacağını düşünmektedir. Ancak Dworkin 

adaletin kavramsal düzeyde kabul edilse de teorileştirilmeye kalkıldığında her zaman 

için belli düzeyde bir anlaşmazlığı beraberinde getireceğini söyleyerek bu tezin 

geçerli olamayacağını gösterir. Dolayısıyla liberal eşitlikçilik için temel mesele 

adalet teorilerinin içeriğine dair haklılaştırma sorunudur.686 

 

Devletin tarafsızlığı tezinin karşısında konumlandırılan devlet teorisi 

mükemmeliyetçiliktir. Liberal mükemmeliyetçi tezin önde gelen temsilcilerinden 

Joseph Raz’a göre, devlet yurttaşların ahlaki karakteriyle ilgilenmeyi meşru bir amaç 

olarak kabul etmektedir. Raz, devletin politik ahlak ilkesi olarak yurttaşlarını iyi bir 

 
682 Benhabib, Modernizm, Evrensellik ve Birey, ss. 133-134. 
683 Patrick Neal, “Liberalism&Neutrality”, Polity, Vol. 17, No. 4, 1985, s. 666. 
684 Bruce Ackerman, Social Justice in The Liberal State, New Haven: Yale University Press, 1980, 

s. 10-11. 
685 Neal, a.g.m., s. 667. 
686 Dworkin, What Liberalism Isn’t; Ronald Dworkin, “Why Liberals Should Believe in Equality”, 

The New York Review of Books, 03.02.1983, https://www.nybooks.com/articles/1983/02/03/why-

liberals-should-believe-in-equality/ Erişim Tarihi: 26.01.2022. 

https://www.nybooks.com/articles/1983/02/03/why-liberals-should-believe-in-equality/
https://www.nybooks.com/articles/1983/02/03/why-liberals-should-believe-in-equality/


166 

yaşam sürdürmeye teşvik edebilmesini olanak dahilinde görecektir.687 Buna göre, 

devlet kimi uygulamaları ve etik inançları destekleyebilir, değersiz olduğunu 

düşündüklerini de engelleyebilir.688  

 

Amaç temelinde hareket eden ve belirli bir iyi yaşam anlayışını geliştirmeyi 

hedefleyen mükemmeliyetçiliğin aksine Dworkin hak temelinde bir politika teorisini 

benimser.689 Dworkin için liberal mükemmeliyetçilik insan onurunun ikinci ilkesi 

olarak formüle edilen otantiklik ilkesini ihlal etmek anlamını taşır. Dolayısıyla 

Dworkin iyi yaşam ile adalet sorularını birbirinden bağımsızlaştırdığı için değil ama 

liberal etiği kişilerin yaşamları üzerindeki özel sorumluluklarından hareketle 

açıkladığı için devletin mükemmeliyetçiliğini onaylamaz. 

 

Dworkin eşitlikçiliğin temelde iki ilkesi bulunduğunu belirtir. Yurttaşların 

ahlaki gücünü artırmak ve toplum üyeleri arasındaki ekonomik eşitsizliği minimuma 

indirmek.690 Bu bakımdan o, devletin tarafsızlığını reddetmektedir. Dworkin, 

devletin ahlaki konularda bireylerin sorumlu davranmasını teşvik edebileceğini 

ancak çoğunluğun belirlediği sorumlu karar anlayışına uydurmak için kimseyi 

zorlayamayacağını belirtir. Devletin yurttaşlarına sorumluluğu teşvik etmesi, onların 

kişisel karar alma hakkına saygı göstermesini gerektirir. Fleming, Dworkin’in 

kapsamlı liberalizminin kilit temasının sorumluluk ile zorlama arasında yaptığı ayrım 

olduğunu öne sürer. Buna göre kişiler etik bağımsızlıkları gereği kendi kararlarını bu 

kararlardan sorumluluk duyarak alma haklarına sahiptirler. Sorumluluk, etik ve 

kişisel ahlak alanında bireylerin kendi kararlarını alma ve değerlerini takip etme 

bağımsızlığına sahip olmalarıyla anlam kazanır.691 

 

Dworkin’in politik ahlak teorisi devletin kurucu değerinin tarafsızlık veya 

özerklik yerine eşitlik olduğunu, eşitliğe dayalı bir siyaset teorisinin de deontolojik 

açıklamalar sunması gerektiğini kabul eder. Buna göre kolektif kararlar almanın izin 

verilebilir sınırları belirlenmelidir. Dworkin’in temel kaygısı, bireylerin nasıl 

yaşayacağı ve hangi yaşamın daha değerli ya da saygı duyulur olduğuna ilişkin 

 
687 Denise Meyerson, “Three Versions of Liberal Tolerance: Dworkin, Rawls, Raz”, Jurisprudence, 

Vol. 3, No. 1, 2012, s. 38; Joseph Raz, Özgürlük Ahlakı, Çev. Gürkan Özturan, Sakarya: Sakarya 

Üniversitesi Kültür Yayınları, 2016, ss. 107-113. 
688 Çağlar, a.g.e., ss. 204. 
689 Dworkin, Taking Rights Seriously, ss. 169-172. 
690 Dworkin, A Matter of Principle, s. 4. 
691 Fleming, Taking Responsibilities As Well As Rights Seriously, s. 845-846. 



167 

sorulara verilebilecek yanıtların siyasi çoğunluklar tarafından herkese dayatılmasının 

önüne geçmektir.692 Dolayısıyla onun liberalizm teorisinin temel ilgi alanlarından 

biri demokrasinin politik ahlak temelinde doğru yorumlanması olacaktır. 

 

Dworkin’in liberal devlet teorisinin somutlaştırılmasında radikal feminist 

teorisyenlerden Catharine MacKinnon ile pornografinin yasaklanmasının meşru 

sayılıp sayılamayacağı konusunda girdiği polemik çarpıcı bir örnektir.693 Dworkin, 

bireylerin etik bağımsızlığına ve ahlaki sorumluluğuna dayanan liberal bir rejimde 

hiçbir sansür uygulamasının kabul edilemeyeceğini savunmaktadır. Buna göre, 

pornografinin bir ifade olarak değer taşımadığı genel kanaat görse dahi kimsenin 

ahlaki çevrenin oluşturulmasına katkıda bulunma hakkı elinden alınamaz. Eşitlikçi 

bir toplumda etik tercihlerde bulunan bireylerin ahlaki güçlerine güven duyulur ve 

ahleken tiksindirici olduğu düşünülen eylemler ceza hukuku vasıtasıyla değil  

bireylerin ve toplumun  tepkileriyle savuşturulur.694  

 

MacKinnon, Dworkin’in liberal eşitlikçilik anlayışının naif ve toplumsal 

cinsiyet eşitsizliğine kör bir tutum takındığını öne sürer. Toplumsal yaşamdaki eşitsiz 

ilişki yapılarına odaklanmaksızın hukuksal eşitliği varsaymanın hatalı olacağını 

vurgulayan düşünür, Dworkin’in eşit içkin değer ve etik bağımsızlık olarak ifade 

ettiği ilkelerinin içsel bir gerilim taşıdığını iddia eder. Dworkin’e göre bireyler 

kendilerini topluluğun eşit içkin değere sahip üyeleri olarak görmekten feragat 

edemezler. Oysa eşitsiz bir toplulukta erkekler kendilerini ancak kadınların hor 

görülüp aşağılanması sayesinde değerli addedebilmekte, ifade özgürlüğünden 

yararlanarak kadınları sessizleştirmekte ve böylece cinsiyetler arasındaki eşitsiz 

durumu güçlendirmektedirler.695 

 
692 Fleming/McClain, a.g.m., s. 8. 
693 Bu tartışmanın kökeni 1984 tarihinde Indianapolis kentinde pornografiyi yasaklayan bir 

yönetmeliğin yürürlüğe girmesine uzanmaktadır. Yönetmelik Catherine MacKinnon ve bir diğer 

feminist teorisyen Andrea Dworkin’in 1983 yılında hazırlamış oldukları taslaktan hareketle 

hazırlanmıştır ve radikal feministlerle ahlakçı muhafazakârlar arasında kurulan ittifak büyük bir ilgi 

yaratmıştır. Bir yıl sonra temyiz mahkemesinin de benzer gerekçelere başvurarak iptal edeceği bu 

yönetmelik, Ronald Dworkin’e göre sınırları oldukça geniş ve muğlak çizilmiştir ve sansür niteliği 

taşımaktadır. “Seks Savaşları” diye adlandırılan bu döneme dair tartışmalar için bkz. Jonnie Bray Fox, 

“Awkward Alliances and the Indianapolis Anti-Pornography Ordinance of 1984”, (Master’s Thesis), 

Indianapolis, Indiana University Department of History, 2021. 
694 Ronald Dworkin, “Women and Pornography”, The New York Review of Books, 21.10.1993, 

https://www.nybooks.com/articles/1993/10/21/women-and-pornography/ Erişim Tarihi: 02.08.2022. 
695 Catherine A. MacKinnon, Feminist Bir Devlet Kuramına Doğru, Çev. Türkân Yöney/Sabir 

Yücesoy, 2. Baskı, İstanbul: Metis Yayınları, 2015, s. 265; Catherine A. MacKinnon “Pornography: 

An Exchange”, The New York Review of Books, 03.03.1994, 

https://www.nybooks.com/articles/1994/03/03/pornography-an-exchange/ Erişim Tarihi: 17.08.2022. 

https://www.nybooks.com/articles/1994/03/03/pornography-an-exchange/


168 

 

Dworkin, demokratik devletlerde yurttaşlara eşit olarak muamelede 

bulunulması ilkesinin devlete aktif ahlaki roller yükleyeceğini inkar etmez. Ancak bu 

roller, bireyin kendi yaşamını daha iyi ve başarılı hale getirmesi için eşit hak ve 

kaynaklara ulaşmasını sağlamakla sınırlandırır. Hak, yetki ve kaynakları eşit 

dağıtamayan bir devlette bireylerin sorumlu davranmasını mümkün kılacak koşullar 

yerine getirilmemiş olur. Dolayısıyla devletin aktif ahlaki ödevlere sahip olması, 

bireyi zorlamaya değil sorumluluklarını geliştirmeye yöneltmektedir. 

 

2.2.3.4.2. Kaynak Eşitliği 

 

Dworkin’in politik ahlak anlayışını çarpıcı kılan ve liberalizm teorisinin diğer 

kolonlarını sağlamlaştıran temel kavram kaynak eşitliğidir. Çünkü hak ve 

sorumluluklarla bezenmiş yorumsal ahlak teorisinde, bireylerin öz saygılarını 

muhafaza ederek kendi yaşamlarından sorumlu olmalarını sağlayabilmek, maddi 

kaynakların eşitliğe uygun düzenlenmesinden geçmektedir. Bireylerin yasa ve piyasa 

koşulları karşısında eşitliğini sağlamadan özgürlüğü artırmak hedefiyle birey-piyasa 

ilişkilerini düzenlemek doğru değildir. Fırsatların ve mülkiyetin dağılımını 

sorunsallaştırmadan özgürlüğün neyi gerektirdiği anlaşılamaz. Bölüşüm ise ancak her 

yurttaşa eşit ilgi gösterilmesi sayesinde adil hale getirilebilir.696 Politik ahlaka riayet 

etmeyi hedeflemeyen bir rejimin meşruiyetini yitireceğini düşünen Dworkin için 

kendisini ekonomik eşitsizlik sorununu gidermekle yükümlü saymayan bir devlet 

tiranlıktır.697 

 

Dworkin, liberal bir siyaset felsefecisi olarak çağdaşları gibi adaleti dağıtıcı 

paradigmanın içerisinden sorunsallaştırmaktadır. Kaynakların ve fırsatların politik 

açıdan nötr bir bölüşümünün mümkün olmadığını belirten düşünür, dağıtımı liberal 

topluluğa uygun ve haklılaştırılabilir bir siyaset teorisine dayandırır.698 Iris Marion 

Young’ın kavramsallaştırdığı üzere, dağıtıcı paradigmaya göre sosyal adalet, sosyal 

faydaların ve külfetlerin toplumun üyeleri arasında ahlaken en uygun şekilde 

dağıtılmasını ifade etmektedir. Ahlaki açıdan doğru dağıtılması gereken şeyler, refah, 

 
696 Guest, a.g.e., s. 159. 
697 Dworkin, Sovereign Virtue, s. 1. 
698 Dworkin, Justice for Hedgehogs, s. 2. 



169 

gelir gibi materyal mallar olabileceği gibi hak, fırsat, güç ve öz saygı gibi sosyal 

iyiler de olabilecektir.699 

 

Axel Honneth da dağıtım paradigmasının önerdiği sosyal adalet anlayışını, 

bireyin başkasına bağlı olmaktan kurtularak kendi yaşam planlarını oluşturup takip 

edebilmek için gerekli ve yeterli araçların kullanımına sahip olması şeklinde 

tanımlamaktadır. Buna göre liberal dağıtıcı adaletin maddi unsuru, metaların tüm 

toplum üyelerinin eşit derecede kendi tercihlerinin peşinden gidebilmesini güvence 

alacak şekilde paylaşılmasıdır.700 

 

Dworkin, en uç ekonomi-politik model olarak laissez-faire kapitalizminin 

topluluğun her bir üyesine eşit ilgi göstermemekle malul olduğunu ifade ederek 

teorisine başlar. Buna göre bireylerin hayatlarının, koşullarının kontrol edilmesi veya 

düzeltilmesi mümkün olmayan, seçimde bulunma kapasitesinin son derece sınırlı 

olduğu piyasa mekanizmalarıyla belirlenmesi adalete uygun değildir.701 Serbest 

piyasa kapitalizminin tam zıddında yer alan diğer bir aşırı görüş de Dworkin için 

sonuç eşitliğidir. Sonuç eşitliği tezi ise, bireylerin tercihlerine duyarsız kalmakta ve 

her koşul altında genel refahın tüm üyelere eşit dağılımını savunmaktadır. Dworkin’e 

göre insanlar, yaşamları boyunca özgürce almış oldukları kararlarından ötürü 

sorumlu tutulmalıdırlar.702 Eşit ilgi ve kişisel sorumluluk, Dworkin için bir dağıtıcı 

adalet anlayışının riayet etmesi gereken kılavuzlarıdır.703 

 

Dworkin, kaynak eşitliği teorisine düşünsel bir deney ile başlar. Batan bir 

gemiden kurtulan kazazedeler kendilerini verimli kaynaklara sahip ıssız bir adada 

bulurlar ve buradaki tüm kaynakları kendi aralarında bölüşmeyi kararlaştırırlar. 

Bunun üzerine herkesin katıldığı bir açık artırma düzenlenir, katılımcılara eşit sayıda 

istiridye kabuğu verilerek onlardan açık artırmada dilediklerini almaları istenir. Açık 

artırma, herkesin elindeki tercihlerinden tamamen memnun olup başkasının sahip 

olduklarında gözünün kalmadığı aşamaya dek tekrarlanır. Sonunda bu 

 
699 Iris Marion Young, Justice and the Politics of Difference, New Jersey: Princeton University 

Press, 1990, s. 16. 
700 Axel Honneth, Bizdeki Ben: Tanınma Teorisi Üzerine İncelemeler, Çev. Özgür Aktok, İstanbul: 

İthaki Yayınları, 2018, ss. 60-62. 
701 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 2-3. 
702 Dworkin, Justice for Hedgehogs, s. 3. 
703 Dworkin’in Rawls’un dağıtıcı adalet anlayışına ve özellikle de fark ilkesine yönelttiği eleştiriler 

1.2.1.4 başlığında tartışıldığı için burada ayrıca değinilmeyecektir. 



170 

kıskançlık/haset testi başarıyla tamamlanır ve bireyler elde ettikleri kaynaklarıyla 

gündelik yaşamlarına dönerler. Gündelik yaşamda ortaya çıkacak eşitsizliklerden 

kimi seçime dayalı olarak vuku bulmaktadır, bireyler bunlardan ötürü sorumluluk 

duymalıdırlar. Ancak kimi eşitsizlikler ise bireye sorumluluk atfedilemediği için 

haklılaştırılamaz. Bu durumda varsayımsal bir sigorta mekanizmasına başvurarak 

kötü talihlerinden ötürü hak etmedikleri bir durumla karşılaşan kişilere sigorta primi 

dağıtılacaktır.704 

 

Eşitlikçi bir toplumda bireyler, genetik yapılarından veya doğuştan gelen 

yeteneklerinden ötürü sorumlu tutulamazlar, keza yaşamları boyunca maruz 

kalacakları talih veya talihsizlikler de semeresini ya da ceremesini görenler 

bakımından haklılaştırılabilir hak edişlere örnek gösterilemez.705 Duncan Ivison’ın 

vurguladığı üzere, Rawls ve Dworkin’in dağıtıcı adalet düşüncesine getirdikleri en 

önemli tema, bireylerin başlangıçta sahip oldukları gelir ve refah kadar yetenek ve 

kapasitelerinin de ahlaken keyfi olduğudur. Buna göre doğal olarak aktarılan ya da 

toplumsallaşma süreçlerine göre şekillenmiş yetiler adalet anlayışıyla 

meşrulaştırılamayacaktır.706  

 

Habermas, Rawls ile Dworkin arasındaki temel farklılığın dağıtıcı adalet 

meselesine ilişkin olduğunu belirtir. Buna göre Rawls sosyal demokrattır, Dworkin 

sosyal-liberaldir. Dworkin bireylerin etik bağımsızlığına öncelik tanıyan bir dağıtım 

mekanizması öngörmektedir, bireylerin seçtikleri yaşam standartları doğrultusunda 

karşı karşıya kalacakları risklere katlanmaları gerekecektir.707 Dworkin, Rawls’un 

adalet teorisinden ilham almakla birlikte refah kapitalizmine bağlı eşitlikçi liberalizm 

anlayışına sadık kalır. Bu anlayış merkezine yurttaşların ekonomik tercihlerinden 

ötürü sorumlu tutulmalarını koymaktadır.708 Nitekim Dworkin’in soyut ve düşünsel 

deneyi, kapitalizmin piyasa kurumlarını önvarsaymakta ve sosyal sigorta, sosyal 

 
704 Yükselbaba, a.g.m., ss. 15-20; Sağlam, a.g.e., ss. 53-58; Türkbağ, Haklar, Hakkaniyet, Bütünlük 

ve Adalet, ss. 93-94. 
705 Dworkin, Justice for Hedgehogs, s. 3. 
706 Duncan Ivison, Postcolonial Liberalism, Cambridge: Cambridge University Press, 2002, s. 120. 
707 Habermas, Europe: The Faltering Project, s. 43. 
708 Samuel Freeman, “A New Theory of Justice”, The New York Review of Books, 14.10.2010, 

https://www.nybooks.com/articles/2010/10/14/new-theory-justice/ Erişim Tarihi: 19.06.2022. 

https://www.nybooks.com/articles/2010/10/14/new-theory-justice/


171 

güvenlik, artan oranlı gelir vergisi gibi refah devleti mekanizmalarıyla ekonomik 

eşitsizliği minimalize etmeyi amaçlamaktadır.709 

 

Liberal eşitlikçi teorileri Marksist sosyal teoriye başvurarak incelediği 

çalışmasında Tony Smith, eşit özgürlükler ve adil fırsat eşitliği ilkeleri bağlamında 

Rawls ve Dworkin gibi eşitlik-özgürlük ideallerini bağdaştırmaya çalışan çağdaş 

liberaller arasında anlaşmazlık bulunmadığını belirtir ve burada temel gerilimin fark 

ilkesindeki eşitlikçi mantığın meşru görülüp görülemeyeceğinde ortaya çıktığını 

vurgular. Dworkin, Rawls’un muhafazakâr-liberal eleştirmenlerinin argümanlarını 

bir açıdan haklı bulmaktadır. Buna göre, bir mal veya hizmetin üretilmesinde katkı 

sunmamış bir kişinin, bu üretimin sonuçlarından yararlanması nasıl 

meşrulaştırılabilecektir? Dworkin, bireysel hak ve çıkarların ihlali uğruna toplumsal 

refahın eşit biçimde dağıtılmasının liberal devlet açısından 

gerekçelendirilemeyeceğini kabul eder.710 

 

Muhafazakâr felsefi geleneğin temsilcilerinden Roger Scruton, Dworkin’in 

eşitlikçiliğinin sosyal düzenin tüm kurum ve kurallarını alaşağı etme potansiyeli 

taşıdığını ileri sürer. Scruton’a göre eşitlikçilik ve sosyal adalet savunusu, toplumda 

uzlaşımsal olarak yer edinmiş gelenekleri, teamülleri, hiyerarşi veya statüleri 

adaletsizlikle suçlamakta, bunun yerine kapsamlı bir yeniden düzenleme veya 

dağıtımı desteklemektedir.711 Bu muhafazakâr eleştiri, Dworkin’in eşitlikçiliğinin 

sosyal ve insani pratikleri “doğallaştırmadığını”, paylaşılan ortak değerlerin amacını 

kavrayarak geleceğe taşımayı hedeflediğini göstermesi bakımından kritiktir. 

Dworkin kurum ve kavramların geçmişten tevarüs edilerek tabulaştırılmalarını hatalı 

 
709 Dworkin, Is Democracy Possible Here?, ss. 114-118. Dworkin’in sosyal-liberalizmi ABD’deki 

New Deal uygulamalarına sıkı sıkıya bağlıdır. Dworkin’in 2011 yılında yayımlanan “FDR [Franklin 

Roosevelt] Nasıl yaptı?” başlıklı kısa yazısı bu bağlamda dikkat çekicidir. Güncel siyasete etki etmeyi 

hedefleyen bu yazısında Dworkin, 2008 Ekonomik Krizi sonrası ortaya çıkan momenti 1929 Büyük 

Buhranı sonrasında Roosevelt’in seçilmesi sürecine benzetir ve dönemin başkanı Barrack Obama’ya 

tavsiyelerde bulunur. Dworkin’e göre, Obama’nın politik hasımlarına taviz verip konsensüse ulaşmayı 

hedeflemesi yanlıştır. Ekonomik felaketle karşı karşıya olunan böyle bir dönemde Dworkin için 

politik meşruluk ekonomik eşitlikten soyutlanamaz. Bu dönemde Dworkin, sağlık hizmetlerinde 

kamunun denetimini artırarak neo-liberal özelleştirme politikalarının sebep olduğu eşitsizlik ve 

yoksullukla, sınırlı da olsa, mücadele etmeyi amaçlayan sağlık reformu Obamacare’i savunmuştur. 

Dolayısıyla konsensüs değil yüzleşme (confrontation) çağrısında bulunur. (Ronald Dworkin, “How 

FDR Did It?”, The New York Review of Books, 07.07.2011, 

https://www.nybooks.com/daily/2011/07/07/how-fdr-did-it/ Erişim Tarihi: 21.01.2022.) 
710 Tony Smith, Beyond Liberal Egalitarianism: Marx and Normative Social Theory in the 

Twenty-First Century, Leiden: Brill, 2017, s. 13. 
711 Scruton, a.g.e., s. 22. 

https://www.nybooks.com/daily/2011/07/07/how-fdr-did-it/


172 

bulur ve somutlaşarak dondurulmuş kavramları soyut bir düzlemde yeniden inşa 

eder.712 

 

Bir başka muhafazakâr yazar, Amerika’da eşitlikçi liberalizmin şiddetli 

eleştirmenlerinden John Kekes de Dworkin’i “Marksist olmayan bir sosyalist” ilan 

eder ve onun ekonomik eşitsizliği liberal adaletin konusu içerisine dahil etmesini 

kınayarak “çoğunluk hilafına az sayıdaki yoksulun tatmin edilmesinin” makul bir 

açıklaması olamayacağı şeklindeki tanıdık itirazı dile getirir.713 Dworkin’in ıssız ada 

deneyini ilkel komünizmin bir türü sayan Kekes, kaynak eşitliğinin bireysel 

sorumluluğun altına dinamit koyduğunu öne sürer. Eğer kaynaklar eşitçe 

dağıtıldıktan sonra eşitsizlikler ortaya çıkmaya başladığında tekrar tekrar ıssız adaya 

dönüp müzayedeye en baştan başlanmıyorsa ilk baştaki eşitsizlik için de 

endişelenmeye gerek yoktur.714 Halbuki Dworkin’in müzayedenin sürekliliğinden, 

yani sonuç  eşitliğinden, kaçınan ve fakat ilk halde eşit kaynak dağılımını hedefleyen  

düşünsel  deneyi tam olarak sorumluluk  değeri üzerinden yükselir. 

 

Dworkin’in kaynak eşitliğini siyasal meşruiyetin koşulu sayan yaklaşımı 

muhafazakâr/yeni sağ liberallerden büyük ölçüde ayrışmaktadır. Covell’ın dikkat 

çektiği üzere Hayekçi liberalizm politik ahlakın temellerini sözleşme özgürlüğü ve 

kişisel mülkiyet hakkında görürken Dworkin için liberal geleneğin en iyi yorumu eşit 

ilgi ve saygı değerlerini merkezine alır. Liberalizm ile kapitalizmin gelişimi 

arasındaki tarihsel bağlantının varlığı bu ikisinin zorunlu olarak birbirini gerektirdiği 

anlamına gelmemektedir. Liberalizmin temel kurucu ahlakı olarak eşitliği 

benimseyen Dworkin, serbest piyasa kapitalizminin bunun için yalnızca bir strateji 

mahiyeti taşıdığını belirtmektedir. Buna göre eşitlikçi toplumda adaletin ilkelerini 

hayata geçirebilmek için ekonomik ve toplumsal düzen içerisinde daha iyi sonuçlar 

üretebilecek çeşitli stratejilere başvurulabilir veya işlevini yitirmiş stratejik araçlar 

yerini yenilerine bırakabilir. Nitekim New Deal reformları Dworkin için bunun en iyi 

örneğidir. Devletin ekonomik ve toplumsal eşitliği sağlamak için kamusal 

 
712 Bkz. Yukarıda kurucu yorumun amaçsallığı başlığı altında (2.1.3.2) tartışılmıştır. 
713 John Kekes, “Dangerous Egalitarian Dreams”, City Journal, 2001, https://www.city-

journal.org/html/dangerous-egalitarian-dreams-12202.html Erişim Tarihi: 13.04.2021. Refah 

devletinin gözden düşmesiyle birlikte yükselişe geçen yeni-sağ, demokratik çoğunluk kuralına 

başvurarak eşitsizlikleri meşrulaştırmaya çalışır. Oysa Dworkin için yalnızca tüm üyelerine eşit ilgi ve 

saygı gösteren bir rejim demokratik olabilir. Dworkin’in yeni-sağın bu argümanlarına yönelttiği 

eleştiriler yukarıda 1.1.3.4. numaralı başlıkta açıklanmıştır. 
714 Kekes, a.g.y. 

https://www.city-journal.org/html/dangerous-egalitarian-dreams-12202.html
https://www.city-journal.org/html/dangerous-egalitarian-dreams-12202.html


173 

harcamalara başvurması, özel sözleşmelere sınırlar getirmesi, sermaye üzerindeki 

denetimini sıklaştırarak vergi düzenlemelerine gitmesi liberal politik ahlak için doğru 

bir strateji teşkil etmiştir.715 

 

Dworkin, mülkiyet haklarını ve ekonomik seçim özgürlüğünü tahrip ettiği 

gerekçesiyle devletin eşitliği amaçlayan müdahalelerini totalitarizm olarak gören 

Hayekçi liberallerin savlarına katılmaz. Aksine bireysel hakların tanınmasını yeterli 

bulmayarak bu hakların geliştirilmesi ve somut yaşama aktarılabilmesi için dağıtıcı 

adalet meselesinin yaşamsal bir önemi haiz olduğunu düşünür.716 Dworkin için 

bireysel hakları gözeten ve kaynakları eşit dağıtarak bireylerin insan onuruna saygı 

duyan bir yönetim anayasal demokrasiye dayanmalıdır. 

 

2.3. Anayasal Demokrasi Teorisi 

 

Dworkin, hukuk ve siyaset teorisini oluşturmaya başladığı ilk yıllardan itibaren 

hukuku kural ile ilkelerin bütünü olarak açıklamıştır. Hukukun bu şekilde 

tanımlanmasının doğal sonucu yargıçların özellikle anayasal davalarda siyasi kararlar 

almakla yüzleşmeleri gerektiğidir. Bu halde Dworkin için bir siyaset teorisini takip 

ederek somut ve tutarlı ilkesel kararlar alan yargıçların demokratik yönetimler ile 

uzlaştırılması merkezi problemlerden biri olmuştur. 1981 yılında “The Forum of 

Principle” makalesiyle yasama-yargı, anayasa koyucu-yargı gerilimlerini ele alan 

düşünür demokratik yargı denetiminin sınırlarını belirlemeye gayret eder.717 1985’te 

çıkan A Matter of Principle eserinde benzer soruların üzerine giden düşünür, ilke-

politika (policy) ayrımı temelindeki yargı denetimi perspektifini genişletirken 

çoğunlukçu yasama kurumlarına karşı ilke kurumu olarak mahkemeleri savunmayı 

sürdürmüştür. 

 

Dworkin, 1980’li yılların sonunda artık yargılama teorisiyle sınırlı kalmayan 

bir demokrasi teorisi geliştirmeye başlayacaktır. Topluluğun ahlaki sorumluluğunu 

demokrasi teorisi bağlamında incelediği ve eşitlik anlayışını politik, toplumsal, 

ekonomik yaşam içerisinde somutlaştırdığı kapsamlı çalışması 1989 yılında 

 
715 Covell, a.g.e., s. 172; Dworkin, Liberalism, ss. 116-119; Dworkin, Why Liberals Should Believe 

in Equality. 
716 Covell, a.g.e., s. 172. 
717 Ronald Dworkin, “The Forum of Principle”, New York University Law Review, Vol. 56, No. 2-3, 

1981, ss. 469-471. 



174 

yayınlanır. “What is Equality?” serisi kapsamındaki dördüncü makalesi olan 

“Political Equality”de,718 “Eşitlikçi bir toplum için en uygun demokrasi biçimi 

hangisidir?” sorusuna yanıt aramaya çalışacaktır. Burada demokrasiyi politik eşitlik 

bağlamında inceleyen Dworkin, bağımlı (maddi) ve müstakil (prosedürel) demokrasi 

anlayışları arasında ayrım yaparak demokratik meşruiyetin maddi temelleri olduğunu 

ileri sürer.719  

 

Ardından 1990’da yayınlanan “Equality, Democracy and Constitution: We The 

People in Court” makalesinde teorisini zenginleştirmeyi sürdürür. Dworkin 

demokrasi ile kolektif eylem arasında ilişki kurarak istatiksel eylemin karşısında 

müşterek eylemi öne çıkarır ve anayasal bir demokratik topluluğun kolektif 

sorumluluk-bireysel yargı ikiliği temelinde işlemesi gerektiğini ileri sürer. Böylece 

liberalizm ile cumhuriyetçiliği uzlaştırmayı deneyecektir. 1996 tarihli Freedom’s 

Law: The Moral Reading of the American Constitution başlıklı hacimli kitabında 

Amerikan anayasa hukukunun güncel tartışmalarına oldukça ayrıntılı bir şekilde 

dahil olmuş ve “anayasanın ahlaki okuması” adını verdiği büyük yankı uyandıran 

yaklaşımıyla liberal anayasacılığın klasik metinlerinden birini ortaya koymuştur. 

Burada Dworkin, anayasal bütünlüğe uygun ve politik ahlaka başvurularak 

gerekçelendirilebilecek kurucu anayasal yorum teorisinin demokratik meşruiyeti 

zayıflatmadığını aksine geliştirdiğini iddia eder. 

 

Amerikan kamusal felsefesinin meselelerine hasrettiği 2006 yılında yayınlanan 

kitabı Is Democracy Possible Here?’da düşünür, demokratik rejimlerin ve 

demokratik tartışma kültürünün krize girdiği, farklı grup ve topluluklar arasında 

polarizasyonun arttığı 21. yüzyıl toplumlarında insan onuru ilkelerine dayanan ve bu 

ilkelerin güvence altına alınıp geliştirilebileceği bir demokrasi düşüncesini 

savunacaktır. Son büyük çalışması Justice for Hedgehogs’un siyaset felsefesine 

ayırdığı bölümünde demokrasi teorisini tekrar gözden geçirecek, eşitlik-özgürlük-

topluluk değerlerinin bütüncüllüğünü gerçekleştiren, hakkaniyet ve politik eşitlik 

 
718 Dworkin’in eşitlik teorisini geliştirdiği dört diziden oluşan bu seri daha sonra Sovereign Virtue: 

Theory and Practice of Equality başlıklı kitabının da temel izleğini oluşturmuştur. Bu çalışmada 

politik eşitlik makalesinin kitapta yer alan son versiyonuna referans verilecektir. 
719 Dworkin, Sovereign Virtue, s. 185. 



175 

kavramlarının en iyi şekilde gerekçelendirilebileceği bir ortaklık demokrasisi 

modelini formüle edecektir.720 

 

2.3.1. Demokratik Girdi ve Çıktı Testi 

 

Dworkin, eşitlikçi toplumlarda politik sistemin meşruiyetinin değerlendirilmesi 

bakımından bağımlı (dependent) ve müstakil (detached) olmak üzere iki farklı 

demokrasi anlayışı formüle etmektedir. Müstakil demokraside, demokratik 

meşruiyetin standartları girdi testi üzerinden tartışılır, bağımlı demokrasi anlayışında 

ise politik kararların değerlendirilmesinde çıktı testi gündeme getirilir. Girdi testinde 

salt prosedürlerin eşit dağıtılması meşruiyet için yeterli görülürken çıktı testinde 

demokratik yönetimin ürettiği maddi sonuçlara da bakılarak rejimin karakteri 

belirlenmektedir. Dworkin, eşitlikçi bir toplumda demokrasi kavramının en iyi 

şekilde anlaşılmasının demokratik çıktı testine başvurulmasıyla mümkün olacağını 

iddia eder.721 

 

Demokratik girdi testi, siyasal gücün hakkaniyete uygun bir prosedür yoluyla 

eşit dağıtılmasını esas almaktadır. Buna karşılık çıktı temelli bir demokratik teori, 

demokrasinin doğru türden sonuçlar üretebilmek için kullanılan bir aygıt olduğunu 

kabul eder.722 Müstakil demokrasi araçsalcı olmayan bir yaklaşımı savunurken, çıktı 

testinin demokrasiyi araçsal bir argümanla gerekçelendirdiği belirtilebilecektir.723  

 

Dworkin’e göre bir yasanın veya politik kararın demokratik olma sıfatını hak 

etmesi için bu demokratik çıktının gerisinde duran prosedürün hakkaniyete uygun 

olup olmamasına bakılması yeterli değildir. Ancak Dworkin prosedürleri tamamen 

ilgi alanının dışına itmez. Demokratik prosedürler yurttaşlara eşit derecede ilgi ve 

saygı gösterecek şekilde ayarlanmalıdır. Buna göre maddi eşitliğin elde edilmesi 

uğruna prosedürel eşitlik tamamen bir kenara atılmamaktadır. Maddi eşitliği hayata 

 
720 Bu bağlamda Ronald Dworkin’in 2011 yılında Türkiye Anayasa Mahkemesi’nin 49. kuruluş yıl 

dönümü vesilesiyle düzenlenen toplantıya katılarak yaptığı konuşma da hatırlatılmalıdır. Dworkin, 

ülkede yeni anayasa tartışmalarının hararetle sürdürüldüğü bu dönemde siyasal anayasanın ahlaki 

temelleri üzerinde durmuş ve sözlerini “Binlerce mil yol kat ederek geldim. Bu kadar yolu sizlere 

“haydi, bir ortaklık demokrasisi inşa edin” demek için geldim. Haydi, yukarıda saydığım şartları 

yerine getiren bir Anayasa yapın. Bunu başarabilirseniz, bütün dünyanın kıskanacağı bir Anayasa 

yapmış olacaksınız.” diyerek tamamlamıştır. (Dworkin, Siyasal Anayasanın Ahlaki Temelleri, ss. 

27-39.) 
721 Dworkin, Sovereign Virtue, ss. 185-186. 
722 Flores, Partnership Conception of Democracy, s. 72. 
723 Latham, a.g.m., s. 162. 



176 

geçirecek kural veya politikalar, genellikle doğru ve sağlam inşa edilmiş usullerle 

elde edilebilir. Örneğin Dworkin eşit ilgi hakkının korunması için bireysel hakların 

parlamentoya kıyasla daha çok anayasa yargısında tartışılmasını, anayasa mahkemesi 

yargıçlarına görev süresi sınırı getirilmesi veya anayasaların ancak süper çoğunluklar 

marifetiyle değiştirilebilmesini anayasal demokrasiler için iyi sonuçlar üretebilecek 

prosedürler olarak düşünerek desteklemektedir.724 

 

Dworkin’e göre demokrasi, topluluğun tüm üyelerine eşit ilgiyle muamele eden 

yönetimdir.725 Maddi ahlaktan temellerini alan böyle bir demokrasi teorisinde politik 

sistemde üretilen sonuçlar bir yandan eşit ilgi hakkının gerektirdiği dağıtım 

meselelerine ilişkindir. Buna göre kaynakların paylaşılması, gelirin vergilendirilmesi, 

mülk edinmenin şartlarının tayin edilmesi gibi hususlarda eşit muamele ilkesinin en 

iyi şekilde yorumlanması demokratik meşruiyet bakımından önemli bir husus teşkil 

etmektedir.726 Dworkin için toplumsal ve ekonomik eşitsizliklerin katlanarak arttığı 

bir rejim, her ne kadar eşit oy ilkesini ve seçimsel meşruiyeti tanısa da demokratik 

olma vasfını haiz değildir. Nitekim ona göre demokrasinin baş düşmanları para ve 

cehalettir. Bu ikisi yalnızca demokratik çıktılara ilişkin maddi eşitsizlikleri 

yansıtmamakta, aynı zamanda politik karar alma süreçlerinde argümanların 

kalitesinin zayıflamasına da yol açmaktadır.727 

 

Dağıtıma ilişkin değerlerin yanı sıra, Dworkin’in bağımlı demokrasisi politik 

süreçler için katılımcı sonuçlar da dikte etmektedir. Katılımcı ilkelere yer vermesi 

sayesinde düşünür, demokrasinin değerini araçsallıktan öteye taşımaktadır.728 

Dworkin’in demokrasinin çıktılarıyla ilgilenme yaklaşımı, bireysel hakları 

korumakla ilgili olduğu kadar tartışmacı, katılımcı bir sürecin kalitesini artırmak ve 

bireyin ahlaki yargıda bulunma yetisini geliştirmekle de ilgilidir. 

 

Dworkin katılıma ilişkin üç tip değer belirler. Sembolik değerler, eşit ve özgür 

yurttaşlığın beyanı anlamına gelen eşit oy hakkı gibi kolektif kararlarda rol oynamayı 

sağlayan değerlerdir. Bu değerler, demokratik sonuçlara yapılan politik etkiyi 

 
724 Joel I. Colón-Rios, “The Second Dimension of Democracy: The People and Their Constitution”, 

Baltic Journal of Law & Politics, Vol. 2, No. 2, 2009, ss. 7-8. 
725 Dworkin Sovereign Virtue, s. 186. 
726 Dworkin, Sovereign Virtue, s. 187. 
727 Dworkin, Is Democracy Possible Here?, s. 128-129. 
728 Latham, a.g.m., s. 162. 



177 

(impact) ifade eder. Buna göre “bir kişi bir oy” ilkesi, tarihsel süreçte eşit yurttaşlığı 

sembolize etmektedir ve bu nedenle de toplulukta yaşayan kimi kişilerin oy 

kullanmaktan mahrum bırakılması onların onurlarına yapılmış saldırı olarak algılanır. 

Oysa yaşa bağlı olarak oy hakkının elde edilmesi veya eğitim düzeyinin şart 

koşulması gibi sınırlamalar kurumsallaşmış olsaydı bunu garipsemeyeceğimizi öne 

sürer. Nitekim ABD’de siyasi seçim bölgelerinin uzun süre eski nüfuslarına göre 

belirlenmesi nedeniyle kimi eyaletler meclislerde hak ettiklerinden az veya çok 

temsil edilmişlerdir. Bu hakkaniyetsiz temsil ve politik sürece etki etmedeki 

eşitsizlik, tek başına Amerika’nın demokratik topluluk karakterini bozuntuya 

uğratmamıştır. Dworkin’in politik etkiyi gerçek bir eşitlik ilkesi olarak görmemesi 

bakımından bir diğer üzerinde durduğu husus, kalabalık modern toplumlarda bir 

oyun tek başına taşıdığı önemin hemen hemen sıfıra yakın olmasıdır. Dolayısıyla 

Dworkin için eşit oy hakkı ya da genel olarak oy hakkı demokratik yönetimlerde 

politikaya katılım için hakiki bir etkinlik değildir.729 Onun politik etki ve demokratik 

yönetim ilişkisine bakışında elitist teorilerin savlarının izi belirgindir. 

 

İkinci olarak Dworkin faillik değerlerinin üzerinde durmaktadır. Faillik 

değerleri bireyin ahlaki deneyimiyle ilgilidir. Bu değerler sayesinde oy kullanma 

hakkına sahip olmayı ifade eden seçmen statüsünün ilerisine geçilmektedir. İfade 

özgürlüğü ve  diğer politik özgürlüklerle yakından ilintili olan bu değerler 

demokrasiyle çok daha sıkı bir birlikteliği yansıtmaktadır. Dworkin’e göre ifade 

özgürlüğü demokrasinin olmazsa olmaz, kurucu değeridir. Faillik değerleri 

bakımından siyasal nüfuz (influence) kavramının üzerinde duran Dworkin, bu 

kavramı başka insanların politik düşüncelerini, kararlarını etkileme gücü olarak 

tanımlar. Nüfuzun eşitliğinde ise en büyük engel ekonomik eşitsizliktir. Seçim 

sürecinde büyük şirketlerden maddi destek alınarak yürütülen kampanyalar veya 

medyanın gücü düşünüldüğünde nüfuz bakımından yansıyan oransız etkinin olumsuz 

sonuçları ağırdır. Siyasal nüfuzun eşitsiz dağılımından ötürü demokratik süreçlerin 

manipüle edilmesi kolaylaşmaktadır. Esasında manipülatif reklam ve haberciliğin 

önüne geçilmesi, kamusal tartışmanın daha doğru ve aydınlatılmış bilgiyle 

yürütülmesini sağlayacağı için ifade özgürlüğünü ihlal etmez, hatta bu özgürlüğün 

gereğidir.730 

 

 
729 Dworkin, Sovereign Virtue, ss. 200-201. 
730 Dworkin, Sovereign Virtue, s. 187; Dworkin, Siyasal Anayasanın Ahlaki Temelleri, s. 37. 



178 

Dworkin ifade özgürlüğünü aksi istikamette yorumlayan Yüksek Mahkeme 

pratiğinin yaygın olduğunu kabul eder. Buna göre ulusal ve uluslararası şirketlerin 

sınırsız bütçeyle adayların seçim kampanyalarına destek vermeleri ifade özgürlüğü 

gereğince korunmaktadır. Halbuki kamuoyu yaratılabilmesi ve bilinçli bir karar alma 

sürecinin yönetilebilmesi için yurttaşlara en iyi koşulların yaratılması gereklidir. 

Dworkin, siyasette paranın etkisinin azaltılmasını, seçim kampanyalarında bağış 

yapılmasına sınırlama getirilmesini eşit nüfuz ilkesi için değerli bulmaktadır.731 

 

Fakat Dworkin eşit nüfuz ilkesinin mutlak olmadığını da ileri sürecektir. 

Nüfuzun eşitsizliği kaynak eşitsizliğiyle alakalı ise devlete aktif müdahale ödevi 

biçilebilir. Ancak Dworkin’in dağıtım adaleti sonuç eşitliğine dayanmadığına göre 

tüm nüfuz eşitsizliklerinin önüne geçmek mümkün olmayacaktır. Keza düşünür, 

siyasetle ilgisi ve bu alana dair donanımı yetersiz olan halkın iyi performans 

sergileyen politikacıları izlemelerinin tamamen olumsuz, gem vurulması gereken bir 

durum olamayacağını savunur. Nitekim bu tür politik kişilerin ortaya çıkıp kitleleri 

peşinden sürüklemesi ifade özgürlüğünün meşru bir sonucu olduğu için bu durumun 

engellenemeyeceğini belirtir.732  

 

Dworkin’in siyasal nüfuzu ele alırken kullandığı dil, Pareto ve Mosca’nın 

siyasal elit okumasını hatırlatır.733 Bunun bir göstergesi de Dworkin’in etki ve 

nüfuzu politik eşitlik bağlamında tartışırken ortaya attığı eşitliğin dikey ve yatay 

boyutları kavramlarıdır. İktidarın yatay eşitliği, yönetilenlerin tamamının eşitliğini; 

dikey eşitliği ise yönetilenlerin resmi görevlilere eşitliğini ifade eder. Yatay eşitlik, 

demokratik olmayan bir tiranlık iken, dikey eşitlik ise tamamen gerçek dışıdır.734 

 

Dworkin’in tartıştığı üçüncü katılımcı değer, kardeşliğe dayalı politik 

topluluğun müşterek eylemde bulunma gücüdür. Dworkin için demokrasinin 

tartışmacı, etkileşimsel, çıplak güç ilişkileri yerine ilkelere dayanan tarafı burada 

yatar.735 Müşterek kolektif eylem kavramını yorumlarken düşünür, istatiksel  eylemle 

arasında ayrım yapacak ve liberal-cumhuriyetçi demokrasi teorilerini bağdaştırmayı 

deneyecektir. 

 
731 Dworkin, The Decision That Threatens Democracy. 
732 Dworkin, Sovereign Virtue, ss. 197-198; Dworkin, Siyasal Anayasanın Ahlaki Temelleri, s. 38. 
733 Bkz. 1.1.1.5.1. numaralı başlıkta incelenmiştir. 
734 Dworkin, We The People in Court, s. 332. 
735 Latham, a.g.e., s. 162. 



179 

 

2.3.2. İstatiksel ve Müşterek Kolektif Eylem 

 

Dworkin’e göre yönetim biçimi olarak demokrasi kolektif eylem ihtiva 

etmektedir. Buna göre “halkın yönetimi”, halkın kolektif olarak yönetmesi şeklinde 

yorumlanmaya başlanmalıdır.736 Kolektif eylem, bir eylem biriminde aktörün tek 

kişiden değil fakat bir gruptan müteşekkil olması anlamına gelir. Dworkin, 

demokrasi kavramını yorumsal bir temelde kurarken liberal topluluk anlayışından 

yola çıkmaktadır. Topluluğu şahsileştirip ona ahlaki faillik atfeden düşünür, 

egemenliğin tesis edildiği bir politik örgütlenme biriminde, eylemin ve sonuçlarının 

tek tek kişilere indirgenemeyeceğini öne sürer. Grubun kolektif eylemi, yorumlanan 

sosyal pratiğin amacına içkindir. Demokratik topluluğun yönetimi tüm üyelerinin 

dahil olduğu bir sosyal pratiktir.737 

 

Demokrasi teorisini oluştururken kolektif eylemi ikiye ayıran düşünür, 

istatistiksel ve komünal kolektif eylem türlerinden söz eder. İstatiksel eylem, bireysel 

eylemlerin toplamını tek bir sepete doldurmak şeklinde ifade edilebilir. Yurttaşların 

bireysel olarak verdikleri oy veya kararlar istatiksel veriye dönüştürülerek hesaplanır 

ve çoğunlukta olan tercihlerin demokratik çıktılar oldukları kabul edilir.738 

Dworkin’e göre istatiksel eylemde toplum birbirinden kopuk, birlikte eylemde 

bulunuyormuş duygusu olmaksızın davranan bireylerden oluşur. Bu eylem yapısı 

Hobbes’un Leviathan’ındaki özel alan toplumunu ve Bentham’ın toplumu bir kurgu 

olarak gören etik varsayımlarını yansıtır. Dworkin toplumsallığın bireysel iradelerin 

toplamına, demokratik meşruiyetin ise en fazla sayıda insanın mutluluğuna 

dönüştürülmesini reddetmektedir. Dworkin için siyaseti ve demokrasiyi anketçiliğe 

ya da hizipçiliğe dönüştüren bu yorumlamada çekici gelebilecek derinlikte bir 

kavrayış bulunmamaktadır.739 Dolayısıyla istatiksel eyleme dayanan bir demokrasi 

biçiminde halkın bütününün yönetimi söz konusu değildir. En çok oya sahip olan 

parti, hizip veya grup, yasa yapma ve uygulama edimini halkın yönetimi ile 

kavramsallaştırdığında, çoğunluğun dışındakiler halk soyutlamasının dışında 

 
736 Dworkin, Constitutionalism and Democracy, s. 3. 
737 Yukarıda Dworkin’in topluluk teorisi bahsinde (2.2.2.) açıklanmıştır. 
738 Latham, Dworkin’s Incomplete Interpretation of Democracy, s. 157. 
739 Dworkin, We The People in Court, ss. 329-330. 



180 

bırakılmaktadır. İstatiksel eylem kaçınılmaz olarak antagonizmalar üretir ve devletin 

cebir gücünün azınlıktakiler üzerinde ahlaken meşrulaştırılması güçleşir.740 

 

Dworkin’in tanımladığı ikinci eylem türü olan müşterek kolektif eylem 

modellemesi ise demokrasinin yorumlanmasında çok daha geniş ve derinlikli bir 

perspektif sunmaktadır. Müşterek eylem, bireyler arasında paylaşılan belirli ortak 

tutuma bağlıdır. Dworkin eylemin birliğini kolektif sorumluluk ve bireysel yargı 

arasında kurduğu rabıta çerçevesinde değerlendirmektedir. Sorumluluk kavramı 

eylemin iyi veya kötü tüm sonuçlarından kim veya kimlerin mesuliyet duyması 

gerektiğini açıklar. Yargıda bulunmak bakımından da neyin doğru veya yanlış 

olduğuna ilişkin değerlendirme yaparken kişi veya grubun kanaatlerinin ortaya 

konulması gerekmektedir.741 

 

İstatistiksel eylemde hem sorumluluk hem yargı yalnızca bireyseldir. Bireyler 

sadece kendi eylemlerinden ötürü sorumluluk hissederler, toplumsal olay veya 

olgulara karşı yükümlülük duymazlar. Dworkin burada Alman halkının Nazi 

döneminde işlenen insanlık suçlarından ötürü taşıdığı kolektif suçluluk duygusunu 

örnek gösterir ve o dönemde henüz doğmamış kişilerin yaşananlardan ötürü kolektif 

sorumluluk duygusu hissetmelerini demokrasi açısından olumlu bulur. Burada 

bireyler tarafından yaratılan grup sorumluluğu kategorisi bulunmaktadır. Grup 

sorumluluğu, gruba üye olmaktan kaynaklanan türev sorumluluktur.742 

 

Yargıda bulunmak açısından ise bütüncül bir demokratik teori kolektif eylemi 

değil bireyselliği gerektirmektedir. Dworkin yargıların kültürel yapıdan tamamen 

bağımsızlaşabileceğini varsaymaz. Kültürel yapı, bireysel yargının zeminini 

oluşturur. Toplumsal ve kültürel yapıdan etkilenerek, kısmen onlar tarafından 

şekillendirilerek bireysel kanaatlerimizi oluştururuz. Fakat o, adaletin ve etiğin 

tamamen kültür tarafından belirli bir bağlam içinde yaratıldığını kabul eden 

komüniter bir demokrasiyi onaylamamaktadır.743 

 

Müşterek eyleme dayanan bütüncül demokratik yönetimlerde politik kararlar 

tek tek bireylerin iradelerine indirgenmeksizin ayrı bir grup olarak inşa edilmiş 
 

740 Dworkin, Constitutional Democracy, s. 4. 
741 Dworkin, We The People in Court, s. 335. 
742 Dworkin, We The People in Court, ss. 335-336. 
743 Dworkin, We The People in Court, s. 337. 



181 

“halk” birimi tarafından alınır. Dworkin müşterek kolektif eylemi orkestra örneği 

üzerinden tekrar düşünür. Orkestrada müzisyenlerin kendi başlarına uygun notada 

çalıp çalmadıklarıyla ilgilenilmez. Esas önemli olan bir araya gelen müzisyenlerin 

senfoni oluşturması, dolayısıyla grubun ortak performasına katkıda bulunulmasıdır. 

Dworkin, kolektif eylemi Rousseau’nun genel iradesine benzer şekilde tanımladığını 

kabul etmektedir.744 Böylece cumhuriyetçi demokrasi teorilerine yakınlaşmaktadır. 

 

Fakat Dworkin, Rousseaucu demokratik teorinin müşterek eylem düşüncesini 

eksik bulmaktadır. Bir liberal olarak Dworkin, müşterek eylem kavramını türetirken 

bu kavramın totalitarizm ve devletçiliği onaylamayacağının üzerinde durur. Müşterek 

eylemi de tekçi (monolithic) ve bütüncül (integrated) kavramlarıyla tasnif ederek 

açıklığa kavuşturan Dworkin’e göre, metafizik ve mistifiye unsurlar barındıran genel 

iradeci teoriler sorumluluk ile yargı kavramları arasındaki ayrımı ihmal etmişlerdir. 

Bu nedenle bireyin toplum ve devletle özdeş kılınmadan özgürlüğünü 

genişletebilecek formülleri içerememektedirler. Dworkin burada liberalizm ile 

totalitarizm kavramlarını birbirinin karşıtı şeklinde kullanmaktadır: “…müşterek 

eylem olarak tasarlanan demokrasinin totaliter değil ama liberal olup 

olamayacağını ve bunun nasıl olabileceğini görmeliyiz.”745  

 

Bu açıdan, Soğuk Savaş dönemi liberalizminin (özellikle Hayek ve Popper) 

terminolojisini sürdürür gözükmektedir. Moyn’a göre bu dönemde Rousseau’nun 

egemenlik anlayışı liberal kanonun içinden çıkartılır ve toplumsal özgürleşme teorisi 

totaliterliğin kaynağı sayılarak kınanır.746 Modern bir siyasal rejim olarak 

totalitarizm demokratik zihniyetin bozulmasıyla anlaşılabilir. Buna göre toplum nasıl 

ki pre-modern topluluklarda tanrısal egemenliğin uygulanacağı nesne ise, totaliter 

rejimlerde de toplumsal olanın doğası hakkında bilgiyi haiz olduğunu iddia eden ve 

kendini toplum ile özdeş kılan bir lider veya parti bulunmaktadır.747  

 

Rousseaucu demokrasi yurttaşlık erdemlerine sıkı sıkıya bağlıdır ve bu 

erdemlerin etik-yaşam değerleri olarak bireysel, toplumsal yaşamı düzenlemesi son 

 
744 Dworkin, We The People in Court, s. 330. 
745 Dworkin, We The People in Court, s. 335. 
746 Samuel Moyn, “Interview”, The Oxonian Review, 02.02.2022, 

https://oxonianreview.com/articles/an-interview-with-samuel-moyn, Erişim Tarihi: 03.02.2022. 
747 Ertuğ Tombuş, “Halk ve Halkın Cisimleşmesi: Türkiye’de Anayasaların Otoriter Temelleri”, 

Toplum ve Bilim, Sayı 159, 2022, s. 52. 



182 

derece kapalı, bütünleşik bir rejime yol açabilmektedir.748 Bu doğrultuda Dworkin, 

kişisel sorumluluktan kaynaklı çoğulcu iyi yaşam anlayışının olanaklarını kapatan ve  

tözsel etik değerleri ceza normu olarak dayatarak bireylerin insan onuruna ket vuran 

tekçi müşterek eylem anlayışını reddetmektedir.749 

 

Dworkin’in demokrasi kavramını komünal kolektif eylem olarak yorumlaması 

bu paradigmayı aşmaya çalıştığını ancak tekçilik-çoğulculuk geriliminde Rousseaucu 

özgürlük tanımından uzaklaştığını göstermektedir. Dworkin’in “Rousseau’yla 

birlikte Rousseau’ya karşı” kolektif eylemin çoğulcu modeli üzerine düşündüğü 

söylenebilir. Yine onun çoğulcu bir kolektif eylem öngörmesi Madisoncu demokrasi 

anlayışını anımsatır. 

 

Dworkin’in demokrasi anlayışında halk kavramının iki geçerli ve meşru 

yorumuna birden başvurulduğu görülmektedir. Halktan anlaşılması gereken, hiçbir 

dışlama pratiğine izin verilmeksizin bütün yurttaşlardır. Demokratik yönetimde tüm 

yurttaşların toplumun eşit üyesi olarak kabul edilmesi beklenmelidir. Bu yorum, 

Dworkin’in liberalizm teorisindeki devletin bireylere eşitler olarak muamele etmeyi 

taahhüt etmesinin uzantısıdır. Diğer yandan Dworkin, yurttaş cumhuriyetçilerinin 

önerdiği gibi halkı müşterek bir bütün olarak kavramaktadır. Böylece topluluğun 

ahlaki failliğinden hareketle kolektif sorumluluğu öne çıkararak bireysel menfaat 

temelli klasik liberal demokrasi teorisyenlerinden uzaklaşır.750 Dworkin, bütünlük 

olarak topluluk ve ahlaki fail olarak topluluk tezlerini demokrasi teorisinin kalbine 

yerleştirmektedir. Eylem, sorumluluk ve yargıda bulunma kavramlarıyla geliştirdiği 

bu demokratik teoride son basamağı “ortaklık demokrasisi” anlayışı oluşturacaktır. 

 

2.3.3. Ortaklık Demokrasisi 

 

Dworkin’in istatiksel ve müşterek kolektif eylem kavramları üzerinden 

oluşturduğu demokrasi düşüncesi, çoğunlukçu ve ortaklık demokrasisi ayrımıyla en 

gelişmiş versiyonuna ulaşır. Düşünür ortaklık demokrasisini, politik topluluğun üyesi 

 
748 Özgür Emrah Gürel, Platon’un Siyaset Felsefesinde Sokratik Etiğin Dönüşümü Üzerine Eleştirel 

Bir İnceleme”, İzmir, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İzmir, 2020, s. 230. 
749 Yukarıda bkz. “İnsan onuru İlkeleri” başlığı 2.2.3.3. 
750 Bkz. 1.1.1.4.’de “Kolektif Eylem ve Cumhuriyetçilik” başlığı. 



183 

olan tüm yurttaşların kendilerini kolektif bir siyasal bütünün eşit ortakları olarak 

görmesi olarak tanımlamaktadır.751 

 

Çoğunlukçu demokrasi, halk topluluğunda en çok sayıda kimsenin yönetimi 

anlamına gelir. Çoğunlukçu demokrasinin kendi içinde popülist ve sofistike 

versiyonları bulunabilir. Popülist çoğunlukçuluk, bir hükümetin herhangi bir süreçsel 

koşulla bağlanmaksızın, en çok sayıdaki yurttaşın kabul ettiği ilke ve politikaları 

hayata geçirmesidir. Sofistike versiyona göre çoğunluk kuralı ancak yurttaşların tam 

olarak aydınlatıldığı ve toplumsal-politik sorunlar hakkında kamusal müzakereler 

yürütüldüğü zaman geçerlilik kazanacaktır.752 

 

Dworkin’e göre ortaklık demokrasinin üç ilkesi bulunmaktadır: katılım, pay ve 

bağımsızlık ilkeleri. Katılım ilkesine göre birbiriyle eşit olan yurttaşların yönetimi 

olarak demokrasilerde herkesin siyasal kararların belirlenmesinde rol oynama şansı 

olmalıdır. Politik katılım hakkı yurttaşların değerleri, yetenekleri, kanaatleri veya 

zevklerinden bağımsız olarak belirlenecektir. Katılım ilkesi eşit oy kadar ve hatta 

bundan daha da önemlisi eşit sese sahip olma hakkını içerir. Buna göre politik eşitlik, 

demokratik topluluğun eşit ortakları olarak yurttaşların eşit sese sahip olmasını şart 

koşmaktadır. Dolayısıyla ifade özgürlüğü demokrasi pratiğinin kurucu unsurudur.753 

 

Dworkin, ortaklık demokrasisini yorumlarken politik meşruiyetin temeline 

yerleştirdiği insan onuru ilkeleriyle doğrudan bağlantı kurmaktadır. Amerikalı 

düşünür, demokratik rejimlerde kişinin kendi yaşamına dair öz-bilincinden ve 

sorumluluğundan kaynaklanan etik değerlerinin kamusal politika konusu haline 

getirilemeyeceğini belirtir. Buna göre ortaklık demokrasisinde bireylerin etik ve 

kişisel ahlak alanlarında kendi tercihlerini oluşturması gerekmektedir. Bu da kişinin 

başkalarından ve devlet kurumlarından özerkleşmesi için anayasal haklara sahip 

olmasını gerektirir. Böylece ortaklık demokrasisi ile bireysel hak ve özgürlükler 

arasındaki ilişki araçsal değil amaçsal bir düzlemde kurulur.754  

 

Dworkin insan onurunun negatif özgürlük boyutuyla anayasacılığı ve liberal 

özgürlükleri gerekçelendirirken, pozitif özgürlük boyutuyla demokrasiyi ve kolektif 
 

751 Dworkin, Sovereign Virtue, s. 358. 
752 Dworkin, Freedom’s Law, ss. 15-16; Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 383-384. 
753 Dworkin, Foreword, s. v. 
754 Gürbüz Ersoy, a.g.e., ss. 162. 



184 

yönetim ilkesini ortaya koyar.755 Her insanın eşit önemi haiz bulunduğunu kabul 

ederek karşılıklı saygıya dayalı bir ortaklık kurmak, kişilerin kendi üzerlerindeki 

cebir gücünün sınırlarını belirleyecekleri kolektif karar alma süreçlerine katılmalarını 

gerektirir. Bu anlamda demokrasi yasa koyucu bir akla ihtiyaç duyar. Yine her 

insanın etik bağımsızlığı gereğince kendi yaşamı üzerinde tek başına sorumluluk 

sahibi olduğunu ifade etmek, devletin zor gücünün müdahil olamayacağı bir 

çerçeveyi ortaya koyar. Bu halde bireylerin kolektif yönetim aygıtından özgürleşmesi 

liberal devletin meşruiyetinin olmazsa olmazı sayılır.756 Hükümet, politik 

topluluktaki herhangi bir etik değerin üstünlüğü veya popülerliğini gerekçe 

göstererek özgürlükleri kısıtlayamaz. 

 

Eşit pay ilkesine göre, kolektif kararlar topluluğun tüm üyelerinin çıkarlarına 

eşit şekilde ilgi göstermelidir.757 Dworkin, Amerikan demokrasisinin taşıdığı ahlaki 

değeri, eşit ilgi ve saygı hakkında bulmaktadır. Buna göre anayasal bir demokrasi 

öngören Amerikan anayasasının temelleri, bireysel hakların güvence altına 

alınmasına ve bu hakları korumak için iktidarların sınırlandırılmasına dayanır.758 Eşit 

katılım ilkesi ile demokratik girdi süreçleriyle bağlantılı politik hakları 

sağlamlaştıran Dworkin, eşit pay ilkesiyle de demokratik çıktıları kontrol etmektedir. 

Böylece ortaklık demokrasisi, demokratik teorideki prosedürel adalet ile maddi 

adaletin çatıştığı şeklindeki eleştirilerden kurtulabilecektir.759 

 

Dworkin’e göre olgun demokrasilerde yurttaşların yargıç ve katılımcı olmak 

üzere iki ana rolleri bulunmaktadır. Yurttaşlar siyasi rekabetin tüm formları 

bakımından karar verici konumundaki yargıçtırlar. Karar verici oldukları bu 

rekabetlerin aynı zamanda katılımcısıdırlar. Dworkin, Schumpeterci minimalist 

teoriye karşılık gelen çoğunlukçu demokrasinin yargıç ve katılımcı rollerinden ilkine 

ehemmiyet verirken diğerini göz ardı ettiğini iddia eder. Ortaklık demokrasisi her iki 

rolü birlikte tanır ve yurttaşların eşit partnerler olarak yalnızca kamu oyunu 

şekillendirmediklerini, aynı zamanda onu inşa ettiklerini belirtir.760 Buna göre 

 
755 Dworkin, Justice for Hedgehogs, s. 379. 
756 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 365-368. 
757 Dworkin, We The People in Court, s. 339. 
758 Edward J. McCaffery, “Review Essay: Ronald Dworkin, Inside-Out”, California Law Review, 

Vol. 85, No. 4, 1997, s. 1048. 
759 Dworkin, We The People in Court, s. 339. 
760 Flores, Ronald Dworkin’s Justice for Hedgehogs, s. 74. 



185 

ortaklık demokrasisi yurttaşlar açısından politik sistemin meşruiyetini haklılaştırırken 

aynı zamanda onları yetkilendirmektedir. 

 

Ortaklık demokrasisinin üçüncü ilkesi bağımsızlıktır. Üyelerine eşit ilgiyle 

muamele eden demokratik toplulukta, bireyler müşterek yaşama ilişkin kararlarda 

kolektif sorumluluk taşıdıkları gibi kendi etik ve ahlaki yargıları bakımından da 

kişisel sorumluluk taşımaktadırlar. Bağımsızlık ilkesi ortaklık demokrasinin tekçi 

değil bütüncül olduğunu gösterir. Buna göre bireylerin tamamen kolektif topluluğa 

gömülü olmasından kaçınılır ve ahlaki failler olarak kendi yaşamlarından sorumlu 

olmalarının önü açılır.761 Müşterek demokrasideki bağımsızlık ilkesi insan onuru 

ilkelerinin mantıki uzantısıdır. Ortaklık demokrasisinin ilkelerinden hareketle 

Dworkin, anayasacılık anlayışının demokrasiyle çelişmediğini, aksine anayasal 

denetim fikrine yer vermeyen teorilerin anti-demokratik olduğunu iddia edecektir.  

 

2.3.4. Ortaklık Demokrasisinde Anayasal Denetim 

 

2.3.4.1. Yargısal Denetimin Meşruiyeti ve Sınırları 

 

Dworkin’in belirttiği üzere siyaset felsefesinin temel konularından birisi 

meşruiyet problemidir. Demokratik rejimlerde devletin hangi kurum ve erklerinin 

neleri yapmaya yetkili ve izinli oldukları, bu yetkinin kapsamı ve sınırlarının nerede 

başlayıp bittiği haklılaştırılmaya muhtaçtır. Bu haklılaştırma sarmalında demokratik 

yasa yapım süreçlerinin anayasa yargısıyla bağdaştırılması meselesi çağdaş anayasa 

hukukunun önemli tartışma alanlarındandır. Dworkin’e göre demokrasi ile 

anayasacılık arasında mevcut olduğu iddia edilen çekişme bir illüzyondan ibarettir ve 

demokrasinin yanlış yorumlanmasına dayanmaktadır.762  

 

Amerikalı hukukçu Alexander Bickel tarafından formüle edilen “çoğunluk 

karşıtlığı sorunu” (counter-majoritarian difficulty) kavramsallaştırmasına göre, 

seçimle göreve gelmeyen ve siyasi sorumluluk taşımayan yargıçların (“azınlığın”), 

seçimle iş başı yapan yasa koyucuların “çoğunluk kuralına” riayet ederek 

kararlaştırdıkları kural, ilke ve politikaları geçersiz kılması demokratik meşruiyeti 

 
761 Dworkin, Constitutionalism and Democracy, ss. 9-10. 
762 Dworkin, Constitutionalism and Democracy, s. 2. 



186 

zedeler.763 Politikaya eşit katılım hakkı gösterilmesi sonucunda elde edilen 

demokratik çıktıların yargı kurumları tarafından geri alınması ve yargının yasa 

koyuculuk rolü üstlenmesi demokratik politika teorisi açısından nasıl mümkün 

olabilir? Amerikan liberalizminin önde gelen tarihsel figürlerinden Thomas 

Jefferson’a göre yargısal mekanizmaların egemenliğini öngören anayasacılık teorileri 

oligarşik despotizme kapı aralayabilme tehlikesi barındırmaktadır.764 Fakat Madison 

ve Hamilton gibi Federalistlerin çoğunlukçuluk karşıtlığından etkilendiği kabul 

edilebilecek Dworkin’e göre, Amerikan anayasal metinleri tasarlanırken bireylerin 

haklarının çoğunluğa ve çoğunlukçu politikalara karşı korunması hedeflenmiştir. 

Çoğunluk ortak iyi/fayda doğrultusunda hareket ediyor olsa dahi bireysel hakların 

ihlal edilmesinin önüne geçilmelidir, demokratik yönetimin amacı bireyin haklarını 

tanıyıp güvence altına almaktadır.765 Dworkin’in bu düşüncesi hakları koz olarak 

(rights as trumps) görme, yani ilkeleri politikaların (policy) önüne geçirme 

yaklaşımının tutarlı bir sonucudur. 

 

Hakları koz olarak görmek, kamusal politikalar ile yargı sürecinde tartışılacak 

ilkeler arasında titizlikle ayrım yapmayı gerektirir. Dworkin’e göre haklar ilkeler ile 

eş anlamlıdır. İlkeler, adalet veya hakkaniyet gibi ahlaki gerekçelerle kabul edilen 

normatif standarttır. Politika ise kolektif amaç veya hedefleri (toplumsal, siyasal, 

ekonomik, sosyal vs.) tanımlamaktadır. Mahkemelerin anayasal denetimi kural ve 

ilke argümanları boyutunda gerçekleşmelidir.766 Hukuki ilkeler öncelikle bireysel 

haklarla bağlantılıdır ve yargısal yorum bu alanda kurulur. Kolektif amaçlara ilişkin 

olan ve bu nedenle de genel refah standardının hakimiyeti altındaki politikalar ise 

yasama faaliyetiyle ilişkilidir. Dworkin, ilke alanının dışında kalan ya da ilke 

argümanının çizdiği sınırların dışına taşmayan kamusal politika meselelerinde 

yasama organının sınırsız bir gücü ve yetkisi bulunduğunu kabul etmektedir.767  

 

Dworkin, amaç-temelli argümanlar ile hak-temelli argümanların politik 

kararların gerekçelendirilmesinde farklı türden yaklaşımlar sunduğunu belirtir. 

 
763 Alexander M. Bickel, The Least Dangerous Branch: The Supreme Court at the Bar of Politics, 

Second Edition, New Haven: Yale University Press, 1986, s. 16. 
764 Samuel Freeman, “Constitutional Democracy and the Legitimacy of Judicial Review”, Law and 

Philosophy, Vol. 9, No. 4, 1990-1991, ss. 327-328. 
765 Dworkin, Taking Rgihts Seriously, s. 133. 
766 Dworkin, Taking Rights Seriously, ss. 84-86. 
767 Norman Barry, “Dworkin's Unbounded Legalism”, FEE, 01.11.2002, 

https://fee.org/articles/dworkins-unbounded-legalism/ Erişim Tarihi: 14.07.2022.  

https://fee.org/articles/dworkins-unbounded-legalism/


187 

Amaç-temelli argümanlar, bir topluluğu daha iyi ve müreffeh kılmak için öne 

sürülürlerken; hak-temelli argümanlar, bir topluluğun sonuç olarak daha iyi bir 

duruma geleceği düşünülse dahi bir eylemin veya kararın kimi insanlar üzerindeki 

etkisini dikkate alarak adalete ve hakkaniyete göre davranılmasını dayatmaktadır. 

Yargıçlar hukuki sisteme içkin olan ilkeleri yorumlayacaklardır fakat politikalar 

hakkında amaçsal değerlendirmeler öne sürmeyeceklerdir.768 

 

Dworkin, yargıçlara anayasanın nihai ahlaki yorumunu yapma yetkisi 

tanınmasını elitist ve anti-demokratik kabul eden düşünceleri reddeder, ona göre bu 

tez demokrasinin ve topluluğun hatalı yorumlanmasından kaynaklanmaktadır. 

Topluluğun kural kitabı modeline dayanan savlar yargıçların seçilmiş siyasetçiler 

tarafından tayin edilen hukuk kurallarını takip etmeleri, bunları değiştirmemeleri 

veya genişletmemeleri gerektiğini savunur.769 Bunun yerine Dworkin’in başvurduğu 

“ilke modeli” veya “hukuk devletine hak temelli yaklaşım”, kişisel ahlak ve politik 

ahlak çerçevesinde çok daha geniş bir anayasal demokrasi anlayışı getirir. Kişisel 

ahlak yurttaşların birbirlerine eşit içkin değer taşıyan varlıklar olmalarından kaynaklı 

ahlaki ödevleri olduğunu, politik ahlak ise topluluk üyelerinin devlete karşı öne 

sürecekleri politik hakları olduğunu ifade etmektedir.770 Dworkin, topluluk üyelerine 

nasıl davranılması gerektiği ve devletin yurttaşlarına nasıl davranması gerektiği 

sorularından yola çıkan ahlaki kavramları, anayasal davaların temeline yerleştirir. 

 

Dworkin’in arka plan (background) hakları olarak tanımladığı haklar, mevcut 

hukuk düzeninde yasal çerçeveye kavuşturulmamış fakat toplum nezdinde soyut bir 

meşruluk atfedilmiş politik kararlara karşılık gelmektedir. Örneğin, baskıya karşı 

direnme veya sivil itaatsizlik toplumsal meşruiyeti bulunduğu için arka plan hakkıdır. 

İkinci olarak yasal veya kurumsal haklar, politik ve anayasal kurumlar vasıtasıyla 

tanınıp güvence altına alınmış haklardır.771 Yasal hakların olaya açık seçik 

uygulanamadığı soyut ve karmaşık anayasal meselelerde Dworkin, arka plan 

haklarına başvurularak çözüm sunulabileceğini düşünür. Bu durumlarda hukuki 

pozitivizmin kural kitabı modeli, yargısal takdire başvurarak “yasa koyucu bu 

konuyu düzenleseydi nasıl bir kural getirirdi” şeklinde spekülatif bir akıl yürütmeye 

 
768 Dworkin, A Matter of Principle, ss. 2-3. 
769 Dworkin, A Matter of Principle, s. 11. 
770 Dworkin, A Matter of Principle, ss. 11-12. 
771 Ahmet Ulvi Türkbağ, “Haklar, Hakkaniyet, Bütünlük ve Adalet: Dworkin’in Adalet Perspektifi”, 

HFSA-9, 2003, s. 91; Tükbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak, ss. 90-100. 



188 

başvurmak zorunda kalır. Halbuki spekülatif bir akıl yürütmenin demokratik 

meşruiyetle bağdaşamayacağı aşikardır. Bunun yerine yargıç, yasal hakların 

gerisinde hukuk sistemine içkin ahlaki arka plan haklarını ciddiye alacaktır.772 

Dworkin’e göre metafizik temellere dayanmayan ama inşai anlamda doğal hak 

temelli politika teorisinde, ahlaki haklar herhangi bir yasama sürecinin ve toplumsal 

geleneğin ürünü değildir, bunun aksine bu haklar yasama faaliyetlerini veya 

gelenekleri yargılayabileceğimiz bağımsız bir zemin sağlamaktadır.773 

 

Dworkin’in liberal demokrasi anlayışı Friedrich Hayek’in anayasal meşruiyet 

anlayışına göz kırpmaktadır. Ana akım hukuki pozitivistlerin yaygın siyasi 

düzenleme biçimi olarak parlamenter menşeli yasal düzenlemeleri demokratik hukuk 

devletinin temeline yerleştirmelerine karşılık Dworkin ve Hayek, yargıçların ilkeli 

bir tutumla yaklaşarak hukuki hakları inşa etmelerinin adalete daha iyi hizmet 

edeceğini öne sürerler. Bu nedenle Dworkin’in demokrasi teorisi, common law 

geleneğinde yargılama pratiklerinin şekillendirmesiyle bireysel/sivil hakların elde 

edilmesini hatırlatarak bu mirası sahiplenmektedir.774 Ancak Dworkin’in doğal hak 

kavrayışı topluluğun içkin değerlerinden yola çıkan inşai bir modeldir, buna karşılık 

Hayek hakların kendiliğinden oluşan bir düzende keşfedildiğini düşünerek doğalcı 

modeli benimser.775 

 

Dworkin klasik elitizmin, özellikle de Mosca’nın, demokratik yönetim idealine 

dair eleştirisine katılarak çoğunluk tarafından seçilmiş ve tekrar seçilme hedefi 

bulunan parlamenterlerin azınlıkta kalanların haklarına gerekli özeni 

göstermeyeceklerini ve kendilerini çoğunluğun tarafında konumlandıracaklarını 

düşünür. Yasama organının tutarlı ve kapsamlı bir hak teorisi geliştirmesi ihtimali 

mahkemelere nispetle çok daha güçtür.776 Yasama meclislerindeki gündelik siyasete, 

siyasi hizipler veya baskı grupları arasındaki pazarlıklar, tavizler damga vurur. Siyasi 

ittifaklar arasında ahlaki ilke tartışması ise nadiren görülür. Örneğin politik olarak 

 
772 Dworkin, A Matter of Principle, ss. 16-17. 
773 Dworkin, Taking Rights Seriously, s. 177. 
774 Covell, a.g.e., ss. 171-172. Bireysel/sivil hakların mahkemede elde edilmesi yönündeki sosyolojik, 

tarihsel/geleneksel argüman, tezin ilk bölümünde T. H. Marshall’ın hak temelli yurttaşlığı ekseninde 

açıklanmıştır. (Bkz. Yukarıda 1.1.1.3 başlığı.) 
775 Hayek’in hukuk teorisini tarihsel bir plan izleyerek ortaya koyduğu eseri için bkz. Friedrich von 

Hayek, Özgürlüğün Anayasası, Çev. Yusuf Ziya Çelikkaya, Ankara: BigBang Yayınları, 2013, ss. 

351-371. 
776 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 467-468. 



189 

güçsüz azınlığın veya halkın çıkarlarıyla temel hakları çatışan bireylerin yasama 

stratejisiyle hak talep etmesi güçleşir. 777 

 

Politik ahlaka dayanan ilke tartışmasında müzakere kavramı, katılımcıların 

birbirlerine ödünler vermesi ve böylece taraflar arasında orta noktanın bulunması 

değil, tek doğru cevabın ne olduğuna dair karşılıklı gerekçeler sunulması anlamında 

kullanılır.778 Düşünüre göre mahkemeler, güç savaşına dönen yasama 

organlarındansa kimi konuları “ilke forumuna” dönüştürmeye kabildirler. Birey ve 

toplum arasında ciddi ve derin ayrılıklara yol açan problemler, adalet meselesi haline 

getirilebilirse demokratik rejimler daha istikrarlı ve hakkaniyetli bir yönetime 

kavuşabilirler.779 Dolayısıyla demokratik topluluklarda ilke problemlerinin haklara 

dair tutarlı bir teori takip edilebileceği için yargıçlarca daha doğru sonuca 

bağlanabilmesinin kurumsal nedenleri olduğunu ileri sürer.780 

 

Yargısal denetime karşı öne sürülen bir diğer argüman hakkaniyettir. Dworkin, 

çoğunluk kuralının en hakkaniyetli karar alma prosedürü olduğu şeklindeki 

prosedürel demokrasi tezine temkinli yaklaşır. Prosedüralist tezin savunucularına 

göre, demokrasilerde yarışan menfaat ve çıktıların hangisi doğrultusunda karar 

verileceğinin belirlenmesinde çoğunluk kuralı nötr bir araçtır ve yurttaşlara eşit 

muamelenin gereği olarak çoğunluktakilerin iradesine üstünlük tanınmalıdır.781 

Dworkin’e göre çoğunluk kararı tek başına her zaman için ahlaken doğru değildir. 

Oylama yapılabilmesi için öncelikle topluluğun eşit ilgi ve saygı hakkı temelinde 

karşılıklı hak ve yükümlülüklere dayanan ahlaki bir topluluk olması şarttır. Ancak bu 

da tek başına yeterli olamayabilecektir.782 

 

Dworkin hakkaniyetli prosedür argümanına karşılık can kurtaran sandalı 

örneğine başvurarak çoğunlukçu demokrasinin yargı denetimini anti-demokratik ilan 

eden yaklaşımını çürütmeye çalışır. Denizin ortasında bir sandalda mahsur kalan 

yolcular, sandalın fazla ağır gelmesi nedeniyle bir kişiyi feda etmek zorundadırlar. 

 
777 Dworkin, A Matter of Principle, s. 24. 
778 Dworkin, Mr. Liberty. 
779 Cass Sunstein, “Dobbs and the Travails of Due Process Traditionalism”, SSRN, 24.06.2022, 

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4145922, s. 9, Erişim Tarihi: 25.06.2022. 
780 Dworkin, A Matter of Principle, s. 24. 
781 Bu tezin en hararetli savunucusu, önemli Dworkin eleştirmenlerinden Jeremy Waldron’in yargısal 

denetim karşıtı argümanlarına aşağıda 2.3.3.5. başlığında yer verilecektir. 
782 Dworkin, Justice for Hedgehogs, s. 386. 

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4145922


190 

Bu durumda en hakkaniyetli yöntem kura çekilmesi olabilecektir. Yolcuların atılacak 

kişiyi oy kullanmak suretiyle belirlemeleri hakkaniyetli olamaz, çünkü bu durum 

aralarında en az popüler olanın elenmesiyle sonuçlanacaktır. Dworkin’in bu örnekten 

hareketle çoğunluğun hiçbir politik kararı almaya yetkili olmadığını veya kişilerin 

kaderleri hakkında adil olanı belirleyecek bir yargı eliti yaratma hevesi taşımadığını 

belirtmek gerekir. Keza şans veya talihin de politik argümanlar arasında yeri yoktur. 

Düşünür bu örneğin sadece çoğunluğun önyargılarının geçerli olduğu ve azınlıkta 

kalanların eşit ilgiden mahrum bırakılabileceği durumlar için ortaya atmaktadır. 

Dolayısıyla Dworkin için azınlıktansa çoğunluğun kararının muteber görülmesi 

mantıklıdır fakat çoğunluğun bizzat çoğunluk olmasından mütevellit kararını doğru 

veya hakkaniyetli kılacak genel bir argüman olarak tanınıp yüceltilmesi söz konusu 

değildir.783 

 

2.3.4.2. Yargısal Denetimin Tartışmacı Boyutu 

 

Dworkin’e göre ilke forumu olarak işleyen anayasa mahkemeleri, yurttaşların 

ahlaki sorumluluğunu geliştirecek, topluluk üyeleri arasındaki ortaklığı 

derinleştirecektir. Anayasal değerlere ilişkin meseleler ile gündelik siyasete dair 

konular birbirinden ayrı tutulduğunda ilke tartışması zenginleşir. Çünkü bu takdirde 

ilkesel kararlar, oy sayılarına göre ya da siyasi nüfuzlar arasındaki dengesizliğe göre 

belirlenmeyecektir. Mahkemelerde ilkelerin argümantatif şekilde yorumlanması söz 

konusudur. İlkelere dayalı tartışmaya yurttaşların ifade özgürlüklerini kullanarak 

müdahil olmaları her zaman mümkündür. Ancak yasama süreçlerindekinin aksine, 

ilke meselelerinde anayasal haklar belirlenirken çoğunluğun bu ilkeden ne anladığı 

soruşturulmaz. Çoğunluğun ilkeleri doğru yorumlaması elbette istenilen bir 

durumdur, ama eğer çoğunluktakiler azınlığın toplum içerisindeki eşit ahlaki 

statüsünü elinden almaya çalışıyorsa mahkemenin böyle bir yasayı iptal etmesi 

ortaklık demokrasisinin doğal sonucu olacaktır.784 

 

Dworkin’in ortaklık demokrasisinde pozitif özgürlük, yurttaşların kolektif 

kararlar üzerindeki gücüyle değil ahlaki rolüyle ilgili bir probleme dönüştürülür. 

Yurttaşlar, oy kullanmakla sınırlı sayısal varlıklarının ötesine geçerek ahlaki 

müzakereciler ve avukatlar haline gelirler. Buna göre, geniş ve büyük toplumlarda 

 
783 Dworkin, Justice for Hedgehogs, s. 387. 
784 Dworkin, Mr. Liberty. 



191 

tek bir yurttaşın oy veya sözünün tesiri sınırlıdır. Fakat demokratik kararların 

müşterek eyleme dayandığı, topluluk üyelerinin kararlardan sorumlu olduğu 

düşünüldüğü takdirde yurttaşların ahlaki failliği katlanır. Çoğunlukçu bir 

demokraside karara katılmayan kimseler ahlaki fail sayılmayacağı gibi karara 

katılanlar da eylemlerinin toplumun tamamının hak ve özgürlüklerine dair bir söz 

söylediği iddiası taşımazlar.785 

 

Çoğunlukçu demokraside yasa koyucu argümanının popülaritesine güvenirken; 

ortaklık demokrasisinde kamu görevlileri, ister seçimle gelsinler isterse de atamayla 

iş başı yapmış olsunlar, anayasal konular politik ahlak meselesine dönüştüğü için 

popülarite dışında argümanların kalitesi ve anayasaya uygunluğu da tartışılmaya 

başlar. Politika oyununda kazanıp kaybedenin yurttaşların sayısal varlıklarına 

indirgenmesi diğerlerinin kaybeden olarak kodlanmasına yol açacakken, yargıdaki 

ilke münazarasında kaybedenin dahi siyasi ahlakın yorumlanmasına etki edebilme 

gücü olacak, karar kaybedenler için bile meşrulaştırılabilecektir.786 

 

Anayasal konular ilke meselesi haline getirildiğinde Yüksek Mahkeme 

etrafında ülke çapında bir tartışma başlamış olur. Dworkin kürtaj meselesini örnek 

göstererek ABD’de bu konunun etik ve ahlaki bir sorun hale getirilmesiyle politik 

topluluktaki herkesin bir forum alanının katılımcısına dönüştüklerini iddia eder. 

Halbuki eğer bu konu parlamentoda çeşitli ideolojik gruplar arasındaki bir taviz 

meselesi olarak görülseydi ya da çoğunluk partisinin tartışmayı boğarak kendi 

iradesini dayattığı bir probleme dönüşseydi daha doğru ve kaliteli bir tartışma 

yürütülmüş olmayacaktı.787 

 

Dworkin, her yargı kararında doğru cevabın hedeflenmesinin hiçbir yargı 

kararını zorunlu olarak haklı kılmayacağını belirtir. Yargı kararlarındaki 

gerekçelerde birbirinden farklı ve tartışmalı hukuki, ahlaki iddialar dile 

getirilmektedir.788 Eğer bir kişi yasaların veya yargı kararlarının haklarına haksız 

şekilde müdahale ettiğine inanıyorsa bu yasa veya karara itaat etmeme hakkına 

sahiptir. Dworkin, hukukun yorumlanmasını tüm topluluk üyelerinin katıldığı bir ilke 

 
785 Dworkin, Mr. Liberty. 
786 Dworkin, Mr. Liberty. 
787 Dworkin, Mr. Liberty. Bu tartışmada Dworkin’in mahkeme temelli ilke yaklaşımını eleştiren 

Şeyla Benhabib ve Samuel Moyn’un argümanları için bkz. 1.1.2.5. Başlığı. 
788 Dworkin, Taking Rights Seriously, s. 185, Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 513. 



192 

forumu olarak tayin ettikten ve anayasal davalarda ahlaki hak iddialarının mahkeme 

önünde ileri sürülebileceğini belirledikten sonra her koşulda yasaya uyulması 

gerektiği gibi genel bir ödevin kabul edilemeyeceğini düşünür.789 Böylece Yüksek 

Mahkeme’nin argümanının yurttaşların demokratik topluluğa duyacağı ahlaki 

bağlılığı haklılaştırabileceğini düşündüğü gibi aynı zamanda “verilen kötü ve 

partizanca kararlara” karşı ifade özgürlüğü gibi çeşitli politik hakların devreye 

sokulabileceğini ve hatta yasaya itaatsizlik ya da sivil itaatsizlik gibi eylemlere de 

demokratik hukuk devletinde olanak tanınması gerektiğini belirtmektedir.790 

 

2.3.4.3. İlke Forumu Yargısal Pasifist veya Aktivist Midir? 

 

Anayasal denetim tartışmalarında yargısal pasifizm ve yargısal aktivizm 

kamplaşması sıkça gündeme getirilmektedir. Dworkin açısından her iki yaklaşım da 

hatalı ve geçersizdir. İlke forumu olarak işleyen ve anayasayı yorumlayarak eşit 

yurttaşlığı güvence altına alan bir kurum olarak mahkemeler, ne yargısal pasifist ne 

de aktivisttirler.791 Düşünür, anayasal demokrasiyi yasama-yargı gerilimine 

sıkıştırarak yargının yasamayla uyumluluğunu veya yasamaya karşı reaktif tutum 

takınmasını tek başına inceleme konusu yapmanın daraltılmış bir vizyon sunduğunu 

ileri sürer.792 

 

Yargısal pasifistlere göre, anayasal metinler oldukça genel ve soyut bir dille 

kaleme alınmıştır. Bu nedenle metinlerin yorumlanması birbirinden büyük ölçüde 

farklı ve çelişkili düzenlemelerin meşrulaştırılmasına neden olabilir. Herhangi bir 

yoruma açık olan metinlerin en demokratik şekilde anlaşıldığı erk, halk 

temsilcilerinin bulunduğu yasama meclisleridir. Yargıçların anayasayı yorumlama 

yetkisini kendi uhdelerine almaları ise keyfiliği beraberinde getirecektir ve yasa 

yapım süreçlerine anti-demokratik müdahale niteliği teşkil edecektir. Pasifist teze 

göre anayasal açıdan tartışmalı, açık bir doğru cevabın bulunmadığı konularda 

Yüksek Mahkeme gibi yapısı oldukça katı ve durağan bir kurum yerine basit 

çoğunluk kuralı gereğince oluşturulan daha dinamik bir kurumun nihai söz sahibi 

 
789 Dworkin, Taking Rights Seriously, s. 185. 
790 Dworkin, A Special Supplement: Taking Rights Seriously. 
791 Dworkin her ne kadar bu sıfatı reddetse de onu yargısal aktivist olarak değerlendiren yazarlar 

bulunmaktadır. Bkz. Hunter, a.g.m., s. 82. 
792 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 460-461. 



193 

olması gerekmektedir.793 Bu bağlamda pasifist argümanların demokrasi ve şüphecilik 

kavramları etrafında yoğunlaştığı görülmektedir. 

 

Dworkin, yargısal pasifistlerin vazetmeye, yargı yetkisine ve hukuki yorum 

sorusuna dair üç farklı soruyu karıştırdıklarını iddia eder. Anayasayı kimin yaptığı, 

anayasanın siyasi sistemdeki hangi kurum tarafından yorumlanacağı, anayasanın 

mahkemelerde ne şekilde yorumlanacağı birbirinden farklı düzeyde sorulardır.794 

Yargısal pasifistler ile pasifist olmayanlar arasındaki tartışma ikinci ve üçüncü 

düzeyde yürütülmektedir. Pasifistlere göre anayasayı yorumlayarak haklara ilişkin 

karar verecek olan siyasal kurum yasama organlarıdır. Ancak Dworkin’e göre ikinci 

ve üçüncü düzeydeki sorular arasında ayrım yapılamayacak denli güçlü bir bağ 

bulunmaktadır. Mahkemeler anayasanın soyut hükümlerini yorumlarken hukuka dair  

teorik sorulardan kaçınamazlar. Bu nedenle yargının haklara ilişkin açıklamalar 

sunarken yetki gaspı yaptığına dair argümanlar hukuk pratiği açısından 

anlamsızlaşır.795 

 

Yargısal pasifizmi savunanların bir diğer gözde argümanı yargı tarafsızlığıdır. 

Dworkin, yargı tarafsızlığı ilkesinin bir mite dönüştürüldüğünü ve bu doğrultuda 

yargıcın benimsediği anayasa öğretisini kararlarına yansıtmaması gerektiği şeklinde 

anlaşıldığını belirterek bu argümanı eleştirir. Tarafsızlık ilkesini pasifizmi 

meşrulaştırmak için öne süren tezlere göre, bir anayasal dava ile karşılaştığında 

yargıç adalet, hakkaniyet gibi sübjektif kavramlardan kendisini izole edebilmeli ve 

salt metni yorumlamalıdır. Dworkin’e göre yargıcın kişisel inançlarından, siyasal 

ideolojisinden etkilenmeden karar vermesiyle anayasal felsefesini oluştururken soyut 

kavramları nasıl bir teorik anlayışla değerlendireceği meselesi birbirinden farklıdır. 

Düşünür kişisel ve ideolojik tarafsızlığı kabul eder fakat ahlaki, felsefi açıdan 

yargıcın taraf tutmama gibi bir şansı olamayacağını belirtir.796 Diğer bir anlatımla 

yargıç politik ahlakın genel bir teorisini inşa ederek hukuki ilkeleri 

gerekçelendirmelidir, ancak partizan tercih ve sadakatlerden uzak durmalıdır.797 

 
793 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 461. 
794 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 461. 
795 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 462. 
796 Ronald Dworkin, “Justice for Clarence Thomas”, The New York Review of Books, 07.02.1991, 

https://www.nybooks.com/articles/1991/11/07/justice-for-clarence-thomas/ Erişim Tarihi: 10.02.2022. 
797 Dworkin, partizan sadakatin en belirgin ve simgesel örneği olarak Bush v. Gore kararını gösterir. 

2000 yılında başkanlık seçimlerinin sonucunu tayin eden bu kararı Dworkin, mahkeme tarihinin utanç 

verici kararları arasında saymaktadır. Dava, Bush ve Gore arasında geçen başkanlık yarışında seçimin 

https://www.nybooks.com/articles/1991/11/07/justice-for-clarence-thomas/


194 

Devletin tarafsızlığını kurucu değer olarak belirleyen liberallerin ahlaki şüpheciliğe 

kayacaklarını düşünmesiyle tutarlı olarak politik ahlaka dayanmayan tarafsız bir 

anayasal yorumun aynı sorunla debelenmek zorunda kalacağını öngörür. Dworkin 

için felsefi açıdan tarafsız, ahlaki bakımdan gerekçelendirilememiş bir anayasal 

hüküm düşünülemez.798 

 

Dworkin, yargısal pasifizmi eleştirmekle birlikte yargısal aktivizmi de 

onaylanmamaktadır. Onun tanımına göre yargısal aktivizm, yargıcın anayasa 

metnini, anayasal tarihi, emsal kararları, siyasal kültürü görmezden gelerek kendi 

inandığı bir adalet anlayışını takip etmesi demektir. Düşünüre göre burada yargıca 

biçilen rol anayasal pratiği yorumlamak değildir, bunu aşan şekilde doğru olduğuna 

inanılan bir adalet duygusunu veya sosyal ihtiyacı takip etmektedir. Bunun karşısında 

anayasal bütünlüğü savunan Dworkin, anayasayı yorumlayarak inşa edilmiş bir 

kararda anayasal tarihin kayda değer bir rolü bulunduğunu ifade eder. Dworkin için 

anayasal demokrasilerde yargısal denetimin sınırı hakkaniyet kavramıyla 

çizilmektedir. Burada hakkaniyet kavramından anlaşılması gereken, ulusun siyasal 

gelenekleri ve kültürüyle uyumlu olmak şeklindedir.799  

 

sonucu tayin edecek kritik eyalet olan Florida’da oyların yeniden sayılması sırasında yaşanan krize 

dayanmaktadır. Florida Yüksek Mahkemesi Demokratların oyların yeniden sayılması talebini kabul 

etmiş, bunun üzerine Cumhuriyetçiler Federal Mahkeme’ye başvurmuşlardır. Federal Yüksek 

Mahkeme eşit koruma ilkesini dayanak göstererek manuel biçimde yapılacak bir yeniden sayımın 

farklı usul ve standartlar benimsenen seçim bölgelerinde adil olmayan sonuçlara yol açabileceğini ileri 

sürmüş, sayımı durdurmuştur. Karara muhalif kalan yargıçlar, eşit koruma ilkesinin amacına uygun 

bir şekilde yorumlanmadığını belirterek Mahkeme’nin siyasi davalarda dezavantajlı grupların politik 

eşitliğini güvence altına almakla yetinmesi ve siyasi çalılığa girmemesi gerektiğine dikkat 

çekmişlerdir. Ayrıca Mahkeme’nin önde gelen muhafazakâr yargıçlarından Scalia, önce yeniden 

sayım yapılsın daha sonra oyların geçerliliği incelensin argümanının demokratik 

meşruiyete/seçimlerin güvenilirliğine gölge düşüreceğini ve telafisi imkansız zararlar doğuracağını 

iddia etmiştir. Dworkin’e göre Mahkeme’nin muhafazakâr üyeleri eyalet mahkemelerinin yargı 

yetkisini kabul etme yönündeki tutarlı yorumlarından bu defa niçin caydıklarını açıklayamamışlardır. 

Scalia’nın yorumunu da reddeden Dworkin, yeniden sayımı bu haliyle yarım bırakıp seçim 

pusulalarının akıbetini soruşturmadan bir adayın başkan ilan edilmesinin zaten halkın seçimlere 

duyduğu güvensizliği daha da zayıflatmak anlamına geleceğini düşünür. (Ronald Dworkin, A Badly 

Flawed Election”, The New York Review of Books, 11.01.2001, 

https://www.nybooks.com/articles/2001/01/11/a-badly-flawed-election/ Erişim Tarihi: 14.02.2022.) 
798 Bu bağlamda kullandığı bir örnek dikkat çekicidir. Özellikle Amerikalı liberallerin ve 

progresiflerin Yüksek Mahkeme’ye beyaz-erkek olmayan yargıçlar atanması için çalışmaları 

mahkeme kararlarının ahlakilikten koparılamayacağına işaret etmektedir. Eğer bir yargıcın ödevi 

yasanın nesnel anlamını pratiğe dökmekten ibaretse ve kişisel deneyimleri, inançları bu pratik 

bakımından ilgisiz bir konuysa, yargıcın kadın veya erkek, toplumdaki hâkim ırksal-etnik gruptan 

veya azınlıktakinden olmasının hiçbir önemi yoktur. Demek ki burada güdülen amaç ırksal eşitsizliği 

bir adalet meselesi olarak kavrayacak felsefi doktrini benimsemiş yargıçların kararlarda etkin olmasını 

sağlamaktır. O halde yargıçların adalet anlayışları politik ahlakın yorumlanması bakımından önem 

taşır. (Ronald Dworkin, “Justice Sotomayor: The Unjust Hearings”, The New York Review of 

Books, 24.09.2009, https://www.nybooks.com/articles/2009/09/24/justice-sotomayor-the-unjust-

hearings/ Erişim Tarihi: 14.02.2022.) 
799 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 471. 

https://www.nybooks.com/articles/2009/09/24/justice-sotomayor-the-unjust-hearings/
https://www.nybooks.com/articles/2009/09/24/justice-sotomayor-the-unjust-hearings/


195 

 

Sonuç itibariyle Dworkin’e göre yargıç, kendisini politika ve ahlaka dair teorik 

sorulara doğru cevap vermekten sorumlu tuttuğu ölçüde pasifizmden 

uzaklaşmaktadır, bunun yanı sıra anayasal tarihi ciddiye alıp geçmişle tutarlı bir 

hukuk pratiği ortaya koymaya çalışarak aktivizmin sınırsız ve yıkıcı fırtınalarına 

karşı set çekmektedir. Diğer bir ifadeyle yargıç, ne tarihi ve yasa koyucu egemeni 

tiranlaştırır ne de kendisini tarihten büsbütün azade kılarak tiranlaşmaya çalışır. 

 

Muhafazakâr düşünür Roger Scruton, Dworkin’in politik ahlaka dayanan 

anayasal yorum anlayışının gizli bir liberal yargısal aktivizm ideali içerdiğini öne 

sürmektedir. Buna göre Dworkin, anayasal metinden çıkarsadığını iddia ettiği politik 

ahlakı kişisel liberal düşünce ve pozisyonunu meşrulaştırmak için kullanmakta, 

anayasanın ve teamüllerin muhafazakâr yorumunu sunan herkesin yanlış veya 

geçersiz bir hukuki argüman sunduklarını ifade etmektedir.800 Ancak Scruton, 

Dworkin’in tek doğru cevap tezinin özünü kavrayamamış gibi durmaktadır. 

Dworkin’e göre anayasal bütünlüğün kendi bakış açısından doğru ışıklarla 

aydınlatılmadığını düşünen bir yorumcu, mahkemenin ortaya attığı ilkesel, ahlaki 

okumayı eleştirebilecektir. Doğru cevap tezi, mahkemelerin vermiş olduğu tüm karar 

ve emsallerin onaylanması gereken mutlak doğrular olduğu anlamına gelmemektedir. 

Yargıçların hukuka ve ahlaka dair tartışmalı meselelerde anlaşmazlığa düşmeleri ve 

bu nedenle farklı pozisyonları haklılaştıracak argümanlar sunmaları onların aktivist 

bir pratik sergilediklerini iddia etmeye yetmez.801 

 

2.3.4.4. John Hart Ely’nin Pozitif Anayasacılığı 

 

John Hart Ely, Amerikan anayasa hukukunda yargısal denetim üzerine yaptığı 

çalışmalarıyla tanınan en etkili figürlerin başında gelmektedir. Ely’e göre yargı 

denetimi, demokratik topluluktaki normların içeriğini değil ama demokratik süreçleri 

mükemmelleştirme amacına yönelmelidir. Ely için anayasa yargısı ve anayasal 

yorum bakımından temel sorun, yargıçların yargı kararlarına kişisel değerlerini dahil 

etmeleridir. Bu bağlamda, yargıçların hukuku en iyi şekilde yorumlamak için metnin 

 
800 Roger Scruton, Soytarılar, Dolandırıcılar, Yaygaracılar: Yeni Sol Düşünürleri, Çev. Barış 

Timur/Kemal Tokgöz/Enes Gider/Ömer Alkan, İstanbul: Fihrist Kitap, 2022, ss. 77-78. 
801 Ronald Dworkin, “A Special Supplement: Taking Rights Seriously”, The New York Review of 

Books, 17.12.1970, https://www.nybooks.com/articles/1970/12/17/a-special-supplement-taking-

rights-seriously/ Erişim Tarihi: 07.03.2022. 

https://www.nybooks.com/articles/1970/12/17/a-special-supplement-taking-rights-seriously/
https://www.nybooks.com/articles/1970/12/17/a-special-supplement-taking-rights-seriously/


196 

ötesine geçmesini salık veren yorumsal olmayan anayasa yargısı pratiğine kapsamlı 

eleştiriler yöneltir.802 

 

Ely, anayasal pratikteki yorumsal olmayan tezleri eleştirmekle birlikte 

yargıçların yasaların anayasallığını denetlerken kaçınılmaz olarak ihtilaflı sosyal, 

siyasal, ahlaki anlayışlarla uğraşmak zorunda kalacaklarını da öngörmektedir. Ancak 

Ely, yargıçların anayasayı doğal hukuk, gelenek gibi ahlaki hak ve değerler 

çerçevesinde yorumlamalarının anti-demokratik olduğunu belirtir ve anayasal 

demokrasilerde yargısal denetim bakımından sınırını siyasi süreçlerde eşit temsil ve 

halk egemenliğini güçlendirmekten çizer.803 

 

Anayasa yargısında haklara ya da adalete ilişkin maddi tartışmalar 

yürütülmemelidir. Yargısal denetim, politik karar alma süreçlerinde hakkaniyetli bir 

temsilin sağlanması ve seçim aracılığıyla hesap verilebilirliğin güvence altına 

alınmasıyla sınırlı olarak anayasal demokrasilerde meşruluk kazanabilirler.804 Ely, 

politik sistemde geliştirilmesi beklenen amaç ve ideallerin demokratik süreçlerle 

kararlaştırılması gerektiğini belirtir. Anayasa mahkemelerine düşen rol ise politik 

sürecin tüm bakış açılarına eşit şekilde açık olmasını sağlamaktır.805 

 

Ely’nin anayasacılık stratejisi “süreç konuları” ile “maddi konular” arasındaki 

keskin bir ayrıma dayanır. Buna göre yargıçlar alınan kararları hakkaniyet veya 

adalete uygunluğu açısından değil, süreçlerin hakkaniyetli olup olmadığı açısından 

inceleyeceklerdir. Mahkeme yasama kararlarını hükümsüz kılmak için maddi 

kriterler belirlediği takdirde politik taraflar arasındaki değer çatışmalarına 

antagonistik şekilde müdahil olacak ve demokrasiyi ihlal edecektir.806 Nitekim Ely, 

kürtajı anayasal hak haline getiren Roe kararını bunun bir örneği olarak görecek ve 

davanın hatalı çözümlendiğini öne sürecektir.  

 

Ely, eşit koruma ilkesinin mahremiyet hakkını içerdiğini belirleyen Roe kararı 

için, “Eğer yasa koyucu olsaydım, Mahkeme’nin kararına benzer bir kanun için oy 

 
802 Tina Hunter, “Interpretive Theories: Dworkin, Sunstein, and Ely”, The Bond Law Review, Vol. 

17, 2005, ss. 92-93. 
803 Hunter, Interpretive Theories: Dworkin, Sunstein, and Ely, ss. 93-95. 
804 Samuel Freeman, “Constitutional Democracy and the Legitimacy of Judicial Review”, Law and 

Philosophy, Vol. 9, No. 4, 1990-1991, ss. 368-369. 
805 Bellamy, Constitutional Democracy, s. 9. 
806 Dworkin, The Forum of Principle, ss. 500-501. 



197 

kullanırdım ama yine de bu çözümden memnun değilim.” der ve anayasada özel 

olarak düzenlenmedikçe maddi bir ilkenin anayasal ilke vasfını haiz olamayacağını 

belirterek mahkemelerin bu geniş yorumu dayatamayacağını savunur.807 Roe kararını 

bir ilke uygulaması olarak değerlendiren Dworkin’e göre yargı denetiminde 

bireylerin hangi haklara sahip olduğuna dair politik sorudan kaçınılamaz. Anayasa 

yargısının kendisi demokratik süreç haline getirildiğinde haklara verilen doğru 

yanıtlar süreç ile maddi konuların iç içe geçmesini sağlayacaktır.808 

 

Dworkin, demokrasiyi süreç temelli değil sonuç temelli yorumlamak suretiyle 

yargı denetiminin vizyonunu genişlettiğini ileri sürer. Düşünür, demokrasinin 

üzerinde mutabakata varılan kesin bir tanımı olmadığından hareketle, eğer 

demokrasiden anlaşılan şey onun içerdiği politik ahlak değerleriyse, Ely’nin süreçleri 

geliştirmekle yükümlü kıldığı yargıcı ister istemez politik ahlakı ve buna dair 

kavramları dikkate alarak maddi adalet sorunlarıyla yüzleşecektir. Ely, maddi ahlakın 

ve politik hakların üzerinde herhangi bir konsensüs bulunmadığı için mahkemelerin 

bunlara dayanmaması gerektiğini ifade eder ancak demokrasinin gerçekten ne 

olduğuna dair de bir mutabakatın var olmadığı düşünüldüğünde demokratik süreçleri 

geliştirmekten anlaşılan da oldukça tartışmalı hale gelir.809 

 

Dworkin, “The Forum of Principle” makalesinin yayınlanmasından yaklaşık 

dokuz yıl sonra “Equality, Democracy and Constitution” başlıklı çalışmasında 

Ely’nin tezlerini yeniden ziyaret eder. Dworkin bu defa çağdaş anayasaların 

genellikle yapısal ve engelleyici olmak üzere iki tür hüküm barındırdığını belirterek 

başlar. Yapısal hükümler, devlet kurumlarını, kurumlar arasındaki güç dengelerini 

düzenlerken; engelleyici hükümler iktidarın sınırlarını ve yurttaşların devlet 

karşısındaki haklarını içerir.810 

 

Ely’e göre çoğunluğun iktidarını sınırlandırmak maksadıyla kabul edilen kimi 

anayasal hükümler işlevleri itibariyle aynı zamanda yapısal nitelik taşımaktadırlar. 

Örneğin parlamentolarda okulların ırksal ayrımcılık temelinde ayrılmasını meşru 

 
807 John Hart Ely, “The Wages of Crying Wolf: A Comment on Roe v. Wade”, The Yale Law 

Journal, Vol. 82, No. 5, 1973, ss. 925-929; Jack M. Balkin, “Abortion and Original Meaning”, 

Constitutional Commentary, Vol. 24, No. 101, 2007, s. 291. 
808 Dworkin, The Forum of Principle, s. 501. 
809 Dworkin, The Forum of Principle, s. 502. 
810 Dworkin, We The People in Court, s. 326. 



198 

sayan bir kanun yapıldığını düşünelim. Bu yasayla bir grup sistematik olarak 

ayrımcılığa uğramakta ve eğitim seviyesi düşük tutulmaktadır; dolayısıyla bu 

grupların politika üzerindeki etkisi ve öz-farkındalığı bilinçli bir şekilde zedelendiği 

için demokrasiyle çelişmektedir. Politik gücün eşitsiz dağılımı yurttaşların bir 

kısmının diğeri üzerine tahakküm kurmasına yol açacaktır ve bunun önüne geçmek 

demokrasiyi güçlendirme iddiası taşır.811  

 

Dworkin için Ely’nin anayasal demokrasi yorumu anayasal denetimi 

daraltmakta, yalnızca demokratik usuli süreçlerle bağlantısı kurulabilen yasal 

düzenlemelerle ilgilenebilmektedir.812 Bir diğer deyişle, Ely demokratik süreçlerin 

geliştirilmesiyle ilgilenirken maddi hakların ilerletilmesini ıskalamaktadır. Ancak 

ortaklık demokrasisinde engelleyici hükümler ile yapısal hükümler arasında çok daha 

güçlü ve yoğun bir rabıta kuruludur. Buna göre demokrasinin üç unsuru olan katılım, 

paydaşlık ve bağımsızlık hem yapısal hem de engelleyici niteliktedirler ve 

yurttaşların hak talepleri bu üç boyuttan birine dahil edilebiliyorsa anayasal 

demokrasinin konusu haline gelir.813 

 

Örneğin Ely, kürtaj hakkının anayasa yargısı çerçevesinde çözüme 

kavuşturulamayacağını düşünürken; Dworkin için kürtaj karşıtı yasalar paydaşlık ve 

bağımsızlık açısından anayasal denetimi hak etmektedir. Bu yasalar kimi yurttaşlara 

ölçüsüz yük getireceği için demokratik topluluktan eşit pay alma hakları ihlal 

edilmektedir. Bağımsızlık açısından yaklaşıldığında da demokratik yönetimler 

bireyleri kendi etik ve ahlaki gelişiminden sorumlu tutan rejimlerdir ve yurttaşlara ait 

etik bir kararın kolektif gruba devredilmesi kabul edilemez niteliktedir. Böylece 

Dworkin ilkelere dayanan ve ortaklık temelinde kurulan bir anayasal demokraside 

anayasal hakların etkin şekilde korunmasının önünü açmaktadır.814 

 

Freeman’ın vurguladığı üzere, Dworkin demokratik süreci geliştirme temelli 

anayasacılığa karşı çıkarak, demokratik yönetimlerde politik süreçlerin sağlıklı 

şekilde işleyebilmesi için temel bir hak ve adalet nosyonu bulunması gerektiğini 

göstermeye çalışır. Dworkin’e göre demokratik prosedürlerin hayata geçirilmesinin 

gerisinde yatan kimi değerler bulunmaktadır ve demokratik çıktı meşruiyetini 
 

811 Dworkin, We The People in Court, s. 328. 
812 Dworkin, We The People in Court, s. 328. 
813 Dworkin, We The People in Court, s. 343. 
814 Dworkin, We The People in Court, ss. 344-346. 



199 

savunan düşünür için bu değer veya ideallerin altını oyan bir rejimin çoğunluk 

iradesini arkasına alması onun meşru olduğunu göstermemektedir.815 

 

2.3.4.5. Jeremy Waldron’in Çoğunluk Kararı Tezi 

 

Jeremy Waldron, Dworkin’in liberal anayasacılık teorisine muhalefet ederek 

çoğunlukçu demokrasi anlayışını savunmaktadır.816 Waldron, Dworkin’in 

anayasacılığının en uzun soluklu eleştirmenlerindendir. Düşünür, 1990’lı yıllarda 

başlayan tenkitlerini halâ sürdürmekte, Dworkin’in güçlü yargı denetimini onaylayan 

tezlerini anti-demokratik ve yurttaşları yetkilendirmekten uzak bulmaktadır.817 

Waldron’in pozisyonu, anayasa yargısının demokratik karar alma süreçleriyle 

bağdaşmadığı ve bireysel hakların korunması bakımından da doğru bir hak stratejisi 

olmadığı şeklinde özetlenebilecek radikal bir pozisyondur.  

 

Waldron, Dworkin’in yargı denetimini hakiki bir demokrasinin olmazsa olmaz 

koşulu saymasını hatalı bulur. Waldron’e göre Dworkin, çoğunlukçu kurumlar olan 

meclislere haklar konusunda son sözü söyleme yetkisi tanınmasını anti-demokratik 

addetmektedir. Mahkemelerin anayasal ilke meselelerini ele almasını ise elitist 

bulmayarak yurttaşların argümanlarıyla dahil olduğu kamusal bir tartışmayı 

başlatmasını anayasal demokrasinin gelişmişliğine örnek göstermektedir. Buna 

karşılık Waldron, Dworkin’in hakların parlamentolarda tartışılmasının bu açıdan 

nasıl bir eksiklik getirdiğini açıklayamadığını ve yargısal tartışmaların argümanların 

kalitesini artırdığını iddia etmenin yersiz bir kuruntu olduğunu ileri sürer. Güncel 

toplumsal problemleri anayasallık başlığının altında tartışmak kaçınılmaz olarak öne 

sürülen ilkeleri ve argümanları yoksullaştırmakta, bireyler ihtiyaçlarını, isteklerini, 

hedeflerini gündeme getirmek yerine taleplerini kutsal bir metinmişçesine anayasaya, 

emsal kararlara dayandırarak gerekçelendirmek zorunda kalmaktadırlar. Waldron bu 

 
815 Freeman, Constitutional Democracy and the Legitimacy of Judicial Review, ss. 368-369. 
816 Alexander, a.g.m., s. 451. 
817 Waldron’in Dworkin külliyatında klasik haline gelen eleştirilerinin son bir örneği, Yüksek 

Mahkeme’nin Dobbs kararının ardından yazdığı makalesidir. Waldron burada Dworkin’in 

argümanlarını mahkeme kararlarını hatalı bulan ve haklarının ihlal edildiğini düşünen yurttaşlar neler 

yapabilir sorusu üzerinden tartışmaktadır. Dworkin, yurttaşların kendi yargılarına güvenmeleri 

gerektiğini belirterek yasaya itaatin her koşulda geçerli olmadığını iddia eder. Ancak bu argümanın 

Waldron’e göre pratik siyasette yeri yoktur. Güçlü yargı denetiminden medet ummak yerine bireylerin 

kendilerinin de dahil olduğu meclisleri harekete geçirmeleri beklenmelidir. (Jeremy Waldron, 

“Denouncing Dobbs and Opposing Judicial Review”, SSRN, 10.06.2022, 

https://ssrn.com/abstract=4144889 Erişim Tarihi: 05.07.2022.) 

https://ssrn.com/abstract=4144889


200 

nedenle anayasa yargısının demokratik sistem üzerinde tahakküm kurmasının 

özgürleştirici olamayacağını iddia edecektir.818 

 

Waldron, bireysel hakların korunması için anayasa mahkemelerinin yargı 

denetimini savunan tezine karşı çıkarak pratikte bunun hak stratejileri bakımından 

kayda değer bir ilerleme getirmediğini, aksine güçlü yargı denetiminin haklar 

üzerinde tehdit oluşturduğunu öne sürmektedir. Waldron’e göre ABD 

anayasacılığında geçerli olan ve Dworkin’in liberal hak temelli anayasa yargısı 

düşüncesinde de somutlaşan güçlü yargı denetimi eğilimi, hakların korunması için 

ikna edici  bir argüman sunmamaktadır. Waldron, dört varsayımın geçerli olduğu bir 

toplum düşünmemizi ister: a) genel oy hakkının ve temsili parlamentonun bulunduğu 

iyi işleyen demokratik kurumlar, b) temsil mekanizmasının öngörülmediği ama 

hukuk devleti ilkesine riayet eden, iyi işleyen yargı kurumları, c) üyelerinin ve kamu 

görevlilerinin pek çoğunun bireysel ve azınlık hakları fikrine bağlılık duyduğu bir 

toplum, d) haklar idealine bağlı olan toplumda haklara dair iyi niyetli bir şekilde 

süregiden anlaşmazlıklar. Böyle bir toplumda haklar bakımından yürütülen 

tartışmaları sonuca bağlamak için yasama organının kullanılmasının çok daha makul 

ve sağlıklı olacağı kaçınılmazdır. Parlamentolarda kararlaştırılan hakların 

mahkemeler tarafından ikinci defa açığa çıkartılması manasızdır. Mahkemelerin 

yasama organının kararlarını geçersiz kılması ise politik meşruiyet kriterleri 

açısından son derece sorunludur.819 

 

Waldron, anayasa yargısının tüm esprisinin bireysel hakların korunup 

hükümetlerin sınırlandırılmasında en iyi kurumun yasama mı mahkemeler mi olduğu 

sorusuna dayandığını ifade eder. Her iki kurum çoğunlukçuluk bakımından ise 

farklılık arz etmemektedir. Mahkemeler de tıpkı yasama organları gibi çoğunlukçu 

kurumlardır. Yüksek Mahkeme yargıçları ekseriyetle oy çokluğu kuralıyla davaları 

hükme bağlamaktadırlar. Dolayısıyla iki organ arasındaki tek temel farklılık 

yurttaşlarla ilişkilenme biçimleri açısındandır. Yasama organındaki çoğunluk grup 

meşruiyetini halkın kendisini seçmesine dayandırır ve böylece halka karşı ahlaki 

sorumluluk duyar. Yargıdaki çok daha küçük sayıdaki çoğunlukçu yapının ise halka 

 
818 Jeremy Waldron, “Judicial Review and The Conditions of Democracy”, The Journal of Political 

Philosophy, Vol. 6, No. 4, 1998, ss. 337-340. 
819 Jeremy Waldron, The Core of the Case Against Judicial Review”, The Yale Law Journal, Vol. 

115, No. 6, 2006, ss. 1353-1360. 



201 

hesap vermesi söz konusu değildir, yurttaşlarla aralarında karşılıklı etkileşim 

kurulmadığı için anti-demokratik bir çoğunlukçu süreç ihtiva etmektedir.820 

 

Waldron, Dworkin’in can kurtaran sandalı örneğinin politikada çoğunlukçu 

karar alma prosedürüne dair hiçbir şey anlatmadığını öne sürer. Çoğunluk kararını 

demokrasinin özü sayan yaklaşımların amacı, halkın önemli politika ve ilke 

kararlarını kendilerinin almasını sağlamaktır. Halbuki Dworkin bireysel davalar 

bakımından karar verilirken çoğunluk kararını gündeme getirmektedir.821 Yine de 

Waldron bu örnekten hareketle çoğunluk kararını savunacaktır. Buna göre kura veya 

oylama tercihleri arasında kalan yolcuların öncelikle hangi prosedürü 

uygulayacaklarına karar vermeleri gerekmektedir. Waldron için bu noktada 

prosedürün belirlenmesine dair yapılacak bir oylama kaçınılmaz olmaktadır.822  

 

Waldron’e göre Dworkin’in bu olay bazında kura yönteminin en hakkaniyetli 

yöntem olacağını iddia etmesi onun “nötrlük argümanını” desteklediğini 

göstermektedir. Politik kararlarda nötrlük ise yalnızca herkesin eşit oy hakkına sahip 

olduğu eşit ve yansız politik süreçlerle sağlanabilecektir. Keza Waldron, Dworkin’in 

politik eşitliği küçümsediğini ve kavrama eşit ilgi  hakkı olarak adlandırdığı maddi 

bir boyut eklemeye çalıştığını söyleyerek onun demokratik kararların özünü 

ıskaladığını iddia edecektir. Bu bağlamda, demokrasilerde tek tek kişilerin oyunun 

politik kararlara etkisinin neredeyse sıfıra yakın olduğunu iddia eden yaklaşım 

demokratik kitle hareketlerini ve politikaya katılımın dönüştürücü gücünü hafife 

almaktadır.823 

 

Dworkin, Waldron’e verdiği yanıtta, yargısal denetimde de tıpkı yasama gibi 

çoğunlukçu karar alma sürecinin işletildiği savını yetersiz bulduğunu ifade eder. 

Buna göre mahkemelerde temsili kurumlardakine benzer bir çoğunlukçu mantık 

işletilmemektedir. Örneğin alt mahkemenin oy birliğiyle aldığı karar temyiz 

mahkemelerinde oy çokluğuyla bozulabilmektedir. Yüksek Mahkeme’nin sadece 

kendi içinde geçerli olan bir çoğunlukçu karar alma prosedüründen bahsedilebilir. 

 
820 Jeremy Waldron, “Yasama”, Hukuk Felsefesi ve Hukuk Teorisi Rehberi, Çev. O. Vahdet 

İşsevenler, Ed. Martin P. Golding/William A. Edmundson, Türkçe Ed. Ertuğrul Uzun, İzmir: Islık 

Yayınları, 2021, ss. 435-436. 
821 Jeremy Waldron, “A Majority in the Lifeboat”, Boston University  Law Review, Vol. 90, No. 2, 

2010, ss. 1050-1052. 
822 Waldron, A Majority in the Lifeboat, ss. 1051-1052. 
823 Waldron, A Majority in the Lifeboat, ss. 1056-1057; Barım, a.g.e., ss. 201-202. 



202 

Ancak yine de mahkemenin işleyişi bazı yargıçlara anayasa hukukunu 

şekillendirmekte daha fazla güç vermektedir. Örneğin baş yargıç çoğunluk 

tarafındaysa çoğunluk görüşünü kimin yazacağı gibi oldukça önemli bir soruya o 

karar verecektir, eğer baş yargıç azınlıktaysa bu takdirde de kendisinden sonra gelen 

en kıdemli yargıç kararı kimin yazacağını belirler. Anayasal bütünlük üzerinde 

oldukça büyük etki uyandıran bu karar yazımlarına oylama prosedürü eşlik 

etmemektedir. Dworkin, Yüksek Mahkeme kararlarında belli ölçüde çoğunlukçu 

karar alma prosedürüne üstünlük tanındığını kabul eder ancak bunun dışında daha iyi 

ve mantıklı bir seçenek olmadığı gibi mahkeme sürecinin tamamen çoğunlukçu bir 

aşama olmadığını ve argümantatif olduğunu da kaydeder.824 

 

2.3.4.6. Cass Sunstein’in Minimalist Anayasal Denetim Düşüncesi  

 

Cass Sunstein’in yargısal minimalizm doktrini Dworkin’in güçlü anayasal 

denetimi onaylayan savlarına alternatif getirme iddiası taşımaktadır. Sunstein, 

anayasal demokrasilerde mahkemelerin demokratik meşruiyetini 

gerekçelendirebilmek için yargısal denetimin sınırlandırılması gerektiğini 

düşünmektedir. Sunstein’e göre minimalizm, temel anayasal meselelerde hesap 

verebilir politik aktörler tarafından yürütülen demokratik müzakere süreçlerine alan 

açmayı hedeflemektedir. Buna göre anayasa mahkemeleri, topluluk üyelerinin 

derinden bağlı oldukları ve üzerinde ihtilaf bulunan ahlaki taahhütler söz konusu 

olduğunda tartışmayı nihayete erdirecek, doğru ahlaki eylemin ne olduğunu 

belirleyecek bir karar vermekten imtina etmelidir.825 

 

Dworkin’in anayasanın anlamı konusunda yorum yapan yargıçları yasama ve 

yürütme erklerinden bağımsızlaştırmaya çalışan teorisini mükemmeliyetçi bulan826 

Sunstein, anayasa yargısının geniş kurallara ve soyut teorilere dair derinlikli bir 

okuma sunmaması gerektiğini düşünür. Buna göre minimalistler, yalnızca önlerine 

gelen tikel olayla sınırlı olarak hukuki akıl yürütme ortaya koymaktadırlar. 

Minimalizm, yargıda bulunulan konuların daraltılmasını gerektirdiği gibi ilke 

açısından da sığ bir açıklama sunar. Soyut ilkelerin tamamlanmış bir teorik 

 
824 Dworkin, Justice for Hedgehogs, ss. 483-485, dn. 9. 
825 Cass R. Sunstein, “The Supreme Court 1995 Term Foreword: Leaving Things Undecided”, 

Harvard Law Review, Vol. 110, No. 4, 1996, ss. 6-8. 
826 Cass R. Sunstein, A Constitution of Many Minds, New Jersey: Princeton University Press, 2009, 

s. 25. 



203 

açıklamasını oluşturmakla ilgilenmez, bunun aksine ilkelere dair meselelerin ucunu 

açık bırakarak uygulanacak kuralın somut olaya makul bir çözüm üretmesine ihtiyaç 

duyar.827 

 

Sunstein’in yargıcı anti-teorik, pragmatik, sağduyuludur. Kamusal 

tartışmalarda müzakerenin hukuk kurumları yerine politika kurumları üzerinden 

yürütülmesini destekler. Yargıçlar, karmaşık ve çatışmalı ahlaki problemleri nihayete 

erdirerek sosyal bir değişikliği yürütebilmesi için gerekli enstrümanlara sahip 

değildirler. Yargıçların ahlaki hak talepleri konusunda aktivist davranmaları, 

toplumda az sayıdaki hukuk elitlerinin haksız bir şekilde ahlaki çoğunluk yarattıkları 

intibasını güçlendirebilir. Bunun yerine mahkemeler hak konusunda şüpheci kalmak 

pahasına demokratik süreçlerin işletilmesini teşvik etmelidir. Bu sayede haklara karşı 

reaksiyoner tepkilerin güçlenmesinin önü kesilebilir ve demokratik müzakere 

kanalları tarafların birbiriyle etkileşime daha açık olduğu, işlevsel bir görünüme 

kavuşabilir.828 

 

Dworkin, Amerikan siyasal sistemi içerisinde Yüksek Mahkeme’nin iki farklı 

rolü olduğunu belirtir. Bir açıdan, bireylerin anayasal haklarını koruyup garanti altına 

alan hukuk mahkemesidir. Diğer açıdan ise mahkemenin ülkenin tarihini değiştiren, 

toplumsal yaşamın koşullarını etkileyen anayasal mimarlık fonksiyonu 

bulunmaktadır. Zaman zaman bu roller çatışabilmektedir. Yargıçlar kimi köklü 

yasaların, hükümet uygulamalarının veya toplumsal yaşamın kılcallarına dek sızmış 

pratiklerin anayasaya aykırı olduğuna, bireylerin anayasal haklarının ihlal edildiğine 

karar verebilir. Bu durumda haklar ile anayasal düzen arasındaki gerilimin arttığı 

düşünülecektir. Dworkin’e göre Sunstein, yargıçların anayasal mimarlık görevlerini 

öne koymaktadır, dolayısıyla minimalist stratejinin ihtiyatlılık refleksi bireysel 

hakların ihlalinden kaynaklı doğabilecek zararlara da gözünü yummaktadır.829 

 

Dworkin’in anayasal demokrasi düşüncesi Sunstein’den farklı olarak sığ değil 

derin, dar değil geniş bir yargısal denetim öngörmektedir. Yargıçlar anayasal 

davalarda karar verirken tikel maddi olayı hükme bağlamakla kalmayıp dayandıkları 

ilkelerle tüm anayasa doktrini üzerinde etki uyaracak çapta geniş bir alana temas 
 

827 Sunstein, The Supreme Court 1995 Term Foreword: Leaving Things Undecided, ss. 12-21. 
828 Hunter, a.g.m., ss. 89-91. 
829 Ronald Dworkin, “Looking for Cass Sunstein”, The New York Review of Books, 30.04.2009, 

https://www.nybooks.com/articles/2009/04/30/looking-for-cass-sunstein/ Erişim Tarihi: 01.07.2022. 

https://www.nybooks.com/articles/2009/04/30/looking-for-cass-sunstein/


204 

etmektedirler. Bunun dışında, tamamlanmamış, ucu açık bırakılmış, felsefi 

açıklamalar getirmekten imtina edilmiş bir anayasal yorum da Dworkin’e uzaktır. O, 

anayasanın anlamı konusunda mahkemelerin yasama ve yürütme erklerinden 

bağımsız bir şekilde yorumda bulunacaklarını kabul eder ve yargıçların kendi 

politika felsefeleri aracılığıyla anayasal ilkeleri değerlendirebileceklerini ileri sürer. 

Bu nedenle Dworkin, anayasal denetimin hak taleplerine karşılık verebilmesi için 

kapsamlı bir politika felsefesine başvurarak anayasal metnin ve tarihin 

yorumlanması, en uygun politik ahlak ilkelerine başvurularak hukukun ilerletilmesi, 

gerektiğini düşünür. Bu, onun “bütünlük olarak hukuk” yaklaşımını ifade etmektedir. 

Düşünüre göre anayasal demokrasilerde yargı faaliyetinin minimalize edilmesine 

değil fakat liberal bir ilke rönesansına ihtiyaç duyulmaktadır.830 Bu doğrultuda 

Dworkin’in anayasal yorum anlayışını detaylı bir şekilde incelemek gerekmektedir. 

 

2.4. Anayasal Yorum Teorisi 

 

Dworkin’in felsefesindeki en kritik ve özgün hususlardan birisi yorum 

teorisidir. İlk büyük çalışması Taking Rights Seriously’de hukuk bilim öğretisini 

oluştururken anayasal davaları da incelemiş ve zor davalarda yargıçların tek doğru 

cevabı bulmak için ilkelere başvurmaları gerektiği şeklindeki yargılama teorisini 

anayasal davalara da uygulamıştır.831 1981 yılında anayasanın yorumlanmasında 

popülerleşmeye başlayan metinselci ve orijinalist tezleri eleştirerek anayasaya 

sadakatin ilkesel açıklamasını sunmuştur.832 Dworkin hukuki yorum metodunu ise 

kapsamlı olarak ilk kez 1982 tarihli Law as Interpretation makalesinde ortaya atar, 

bu makalenin de içinde yayınlandığı A Matter of Principle (1985) başlıklı eserinde 

anayasal yorum anlayışını daha ayrıntılı sunmaya çalışır.833  

 

Olgunluk dönemi hukuk felsefesi çalışması olarak kabul gören monografisi 

Law’s Empire (1986)’da hukuku yorumsal bir faaliyet olarak açıklama çabasını 

detaylandırırken anayasanın liberal bir topluluğa içkin değerlerini soruşturmuştur. 

1996’da yayınladığı Freedom’s Law: The Moral Reading of the American 

 
830 Dworkin, Looking for Cass Sunstein. 
831 Dworkin, Taking Rights Seriously, s. 132. 
832 DWowkin, The Forum of Principle, ss. 469-470. 
833 Law as Interpretation makalesinin bu kitapta yayınlanan daha kapsamlı versiyonuna atıf 

yapılacaktır. (Ronald Dworkin, A Matter of Principle, Massachusetts: Harvard University Press, 

1985.) 



205 

Constitution kitabını tamamen ABD’deki güncel anayasal meselelere hasrederken 

“anayasanın ahlaki okuması” adını koyduğu teziyle anayasacılık ve demokrasi 

çalışmalarına taze bir soluk getirir. 2006 tarihli Justice in Robes eseriyle ise hukuk 

bilim yaklaşımına ve anayasal yorum düşüncesine yöneltilen eleştirilere dönerek 

tezlerini derinleştirecek ve önemli çağdaş anayasa hukukçularıyla polemiğe 

girmekten kaçınmayarak artık hukuk teorisinin en saf ve olgun halini ortaya koyacak, 

böylece anayasal yoruma dair özgün bakış açısıyla Amerikan demokrasisi ve anayasa 

yargısı etrafında dönen tartışmalara damgasını vuracaktır. Bu başlık altında ilk olarak 

çağdaş Amerikan anayasacılığında farklı yorum anlayışlarının üzerinde durularak 

bunların Dworkin’in teorisinin karşısındaki savları ortaya konulacak, ardından 

Dworkin’in anayasal yorum düşüncesi ve diğer hukukçulara yönelttiği eleştirilere yer 

verilecektir. 

 

2.4.1. Çağdaş Amerikan Anayasacılığında Yorum Anlayışları 

 

1970’li yıllarda Amerikan anayasacılık teorileri yorumsal (interpretive) ve 

yorumsal olmayan (non-interpretive) teoriler şeklinde ikiye ayrılmıştır. Yorumsal 

olmayan veya doğal hukukçu olarak da adlandırılan tezler, yargıcın normatif açıdan 

en olumlu, arzu edilir sonucu elde edebilmek için anayasa metninin ötesine 

geçebileceğini savunur. Ancak yorumsal olmayan tezler 1980’li yıllardan itibaren 

gözden düşmüştür.834 Hukukun yorum faaliyeti olarak anlaşılması gerektiğini 

savunan Dworkin’in de 1981 yılındaki bir makalesinde belirttiği üzere, bu ayrım 

yetersizdir. Çünkü anayasanın yorumlanması, yorumun nesnesi olan metni tamamen 

yadsıyarak, beyaz bir sayfayı dolduruyorumuşçasına yapılamaz. Her teorinin 

anayasal tarihe ışık tutma, hükmünü anayasal metne ve geleneğe referansla 

gerekçelendirilebilme zorunluluğu bulunmaktadır.835 Bu düşüncenin Amerikan 

hukuk biliminde etkisini artırmasıyla birlikte temel tartışma anayasal metinlerin nasıl 

yorumlanması gerektiği konusuna doğru yönelmiş, yorum meselesine hasredilen 

çalışmalar yaygınlaşmıştır.836  

 

Yorumsal düşüncenin genel kabul görmesiyle birlikte bu çerçeve içerisinde 

kamplaşmalar yaşanır. Anayasal yorum konusundaki kamplaşmanın en kuvvetli 
 

834 Keith E. Whittington, “Dworkin’s Originalism: The Role of Intentions in Constitutional 

Interpretation”, The Review of Politics, Vol. 62 No. 2, 2000, ss. 197-198. 
835 Dworkin, The Forum of Principle, s. 472. 
836  Whittington, Dworkin’s Originalism, s. 198. 



206 

taraflarından biri orijinalizmdir. Fakat orijinalizm de kendi içinde kırılmalar yaşayan 

oldukça canlı bir yorum teorisi olarak karşımıza çıkar. Orijinalizmin karşısında ise 

farklı stratejiler dile getirilecektir. Bunlar arasında “yaşayan anayasacılık” kavramı 

öne çıkmaktadır. Aileen Kavanagh yaşayan anayasa kavramını, anayasa 

mahkemelerinin anayasayı yorumlamak suretiyle anayasa hukukunda ve daha özelde 

anayasa metnin içeriğinin somutlaştırılmasında yarattığı değişim ve/veya gelişim 

olarak tanımlar.837 Ancak genelde yaşayan anayasacılık orijinalistler tarafından karşıt 

fikirleri değersizleştirmek için kullanılmaktadır ve orijnalist olmayan yazarlar 

tarafından da bu sıfat reddedilmektedir.838 Orijinalist olmayan tezler arasında en 

ciddi ve yaygın teoriler, anayasanın pragmatist yorumu ve Dworkin’in benimsediği 

anayasanın ahlaki okuması şeklindedir. Bu başlıkta sırasıyla pragmatizm, 

metinselcilik, orijinalizm, yaşayan orijinalizm ve anayasal momentlere dayalı tarihsel 

yorumların üzerinde durulacaktır. 

 

2.4.1.1. Pragmatizm 

 

Hukuka pragmatist yaklaşımın kökleri Amerikalı hukukçular Oliver Wendell 

Holmes ve Benjamin N. Cardozo’ye dek uzanmaktadır. Hukuki pragmatistlere göre, 

yargıçlar hukuki olaylarda çözüme varırken sonuç odaklı olmalı, toplumsal 

dinamizme uygun biçimde hukukun güncelliğini korumalıdırlar. Cardozo, hukukun 

doğasının yargıcın muayyen ve durağan nitelik taşıyan yasaların keşfedilmesiyle 

ilgili olmadığını, bunun yerine aktif bir analist konumundaki yargıcın yasaları sürekli 

yeniden yaratarak oluşturması gerektiğini ifade etmiştir.839 

 

Dworkin’in en sert eleştirmenlerinden ve çağdaş hukuki pragmatizmin önde 

gelen temsilcilerinden Richard Posner, hukuki pragmatizmin üç temel ögesi 

olduğunu belirtir. Yargı kararlarında metafizik kavramlara başvurulmamalıdır. 

Kararın doğruluğu ortaya çıkaracağı sonuçlardan bağımsız şekilde, herhangi bir 

soyut ilke veya değere dayanılarak değerlendirilmemelidir. Karar toplumsal ve 

 
837 Aileen Kavanagh, “The Idea of a Living Constitution”, Canadian Journal of Law and 

Jurisprudence, Vol. 16, No. 1, 2003, s. 56. 
838 David A. Strauss, “Book Review: Jack Balkin, Living Originalism”, Law and Philosophy, Vol. 

32, 2013, s. 370. 
839 Muzaffer Dülger, “Önsöz: Cardozo ve Eseri Üzerine”, Yargı Sürecinin Doğası, Benjamin N. 

Cardozo, 2. Baskı, İstanbul: Tekin Yayınevi, 2020, ss. xv-xvi. 



207 

bireysel ihtiyaçlara çözüm üretebilecek etkililikte olmalı, yargıç bağlam ve koşulları 

yok sayarak objektif, gayri şahsi kriterlere başvurmamalıdır.840 

 

Posner, Dworkin’in anayasal tarihle tutarlılık tezini hedefine koyar. Buna göre 

yargıçların köhnemiş anayasal metinler ve emsal kararlar üzerine kafa yorup 

bugünün meselelerine dair analojiler kurmaya çalışmaları verimsizdir. Posner bunun 

yerine yargıçların toplumsal ihtiyaçlara ilişkin değer yargılarına başvurmak suretiyle 

kamu yararını yasama organından daha iyi yerine getirebileceklerini düşünür. 

Yargıçların önüne gelen davaları eşsiz bir bağlamın içinde karara bağladıklarını 

varsayarak neyin toplum için en iyi olduğu sorusuna göre hukuki argüman 

geliştirilmesini önerir.841 Bu bakımdan anayasayı yaşayan bir belge olarak değişik 

koşullara uyarlamayı önemseyen pargmatistler için anayasanın anlamının 

“sabitlenmesi” (fixation) mümkün değildir.842 

 

Pragmatist hukuki muhakeme doğası gereği anti-formalisttir. Posner’a göre 

anti-formalizm, rasyonalist mantık kuralları yerine deneyimlere odaklanmayı 

gerektirir.843 Pragmatistler için hukuki yorum biricik vakaları ve güncel siyasaları 

ciddiye alır. Bu nedenle pragmatizm anti-formalist olduğu gibi anti-temelselci ve 

anti-metafizikçidir. Temellendirme faaliyeti ahlaki değerler arasında çatışma 

çıkmasına yol açacak ve hukukun nesnelliğini zayıflatacaktır. Pragmatistler yargı 

faaliyetinin nesnelliğini sağduyu/ortak duyuya başvurarak gidermeyi denerler. 

Yargıcı keyfilikten alıkoyan husus, geçmişte farklı toplumsal gereklilikleri gidermek 

için alınan ve farklı bağlamlara ait kararlar değil, bugünün toplumsal problemlerine 

makul bir standart getirme gerekliliğidir.844 

 

Bu doğrultuda Posner yargıcın politik davranması gerektiğini düşünür. Politik 

yargıç partizanca karar vermez fakat gündelik yaşamdaki hukuki meselelere bir 

politikacı gibi yaklaşır. Yargıç, önüne gelen anayasal olayda ahlak ve politika 

teorilerinin tümünden uzaklaşarak mevcut koşulları saf teknik araştırmayla, pratik 

 
840 Yüksel Metin, Anayasanın Yorumlanması, Ankara: Asil Yayın, 2008, s. 168. 
841 Jeremy Waldron, “How Judges Should Judge”, The New York Review of Books, 10.08.2006, 

https://www.nybooks.com/articles/2006/08/10/how-judges-should-judge/ Erişim Tarihi: 10.01.2022. 
842 Lawrence B. Solum, “Originalism Versus Living Constitutionalism: The Conceptual Structure of 

the Great Debate”, Northwestern University Law Review, Vol. 113, No. 6, 2019, ss. 1274-1276. 
843 Richard A. Posner, “Legal Pragmatism Defended”, University of Chicago Law Review, Vol. 71, 

2004, s. 684. 
844 Muzaffer Dülger, “Hukuki Pragmatizm: Pragmatik Hukuki Muhakeme Felsefesi ve Richard 

Posner”, HFSA-28, 2019, ss. 172-180. 

https://www.nybooks.com/articles/2006/08/10/how-judges-should-judge/


208 

akıl yürümeyle ve empirik gözlemle sonuca bağlamaya çalışacaktır. Posner’a göre, 

Dworkin’in ideal Herkül yargıcından farklı olarak pragmatist yargıç ilkelere referans 

vermek yerine siyaset üretmeyi hedefleyecektir.845 Dworkin’in anti-teorik olmakla 

itham ettiği846 Posner, pragmatist yargıcın ilkelerin fetişleştirilmesine ve retorik 

kullanımına karşı çıktığını belirtir. Buna göre pragmatist yargıç, pratik sosyal 

gereksinimler ile hukukun üstünlüğüne ilişkin genel ilkeleri bağdaştırabilir, yeter ki 

ilkeler toplumsal ihtiyaçları baltalamasın.847 

 

Hukuka ekonomik bir analizle yaklaşan Posner’ın sonuçsalcı teorisine göre, 

yargı kararlarına maliyet-fayda hesabı rehberlik eder. Böylece hukuk, piyasa 

mantığının geçerli olduğu ekonomik sistem tarafından kolonize edilir.848 Posner’ın 

teorisinin sınandığı somut ve çarpıcı örnek Bush v. Gore davası olmuştur. Posner, 

hukuken doğru dahi olsa oyların yeniden sayılması yönünde verilecek bir karar ülke 

kurumlarında telafisi güç zararlar yaratabileceği için Yüksek Mahkeme’nin kararını 

haklı bulur. Dolayısıyla hukuki veya hukuka aykırı şeklindeki hukuki dil, kar-zarara 

dayalı bir muhakemeye dönüştürülür.849 

 

Hukuki pragmatistler yargıçlara birincil rol atfetmek bakımından Dworkin’le 

uzlaşmaktadırlar.850 Posner’a göre anayasa hukuku yapısı gereği Yüksek Mahkeme 

yargıçlarına yasa yapma yetkisi vermekte ve yasama organlarının münhasıran kural 

tayin etmesinin önüne geçmektedir. Anayasal davalarda karara varırken geniş ve 

esnek bir marjda yürütülen yorum faaliyeti çoğu zaman yasa koymak anlamına 

gelmektedir.851 Fakat Dworkin, Posner’ın “sağduyulu ideolojik yargıcının” aksine 

yargıçları yarı-yasama yetkisiyle donatmaz. Bunun yerine, yargıçlar politik ahlaka 

ilişkin geniş bir ilkeler ağını hayata geçirmelidirler. Yargısal muhakemede pratik 

 
845 Sezal Çınar Özkan, “Pragmatizm Hukuka Ne Önerebilir?”, Hacettepe HFD, Cilt 7, Sayı 1, 2017, 

ss. 315-316. 
846 Dworkin, Justice in Robes, ss. 57-58. 
847 Richard A. Posner, Law, Pragmatism, and Democracy, Cambridge: Harvard University Press, 

2005, s. 12. 
848 Posner, ekonomi bilimindeki teorileri ve yöntemleri hukuk kurumlarına uygular. Posner’ın 

hukukun ekonomik analizine dair Chicago Okulu’ndan esinlenen tezleri için bkz. Ahmet Ulvi 

Türkbağ, “Hukuk ve Ekonomi Anlayışı ya da Hukukun Ekonomik Analizi”, HFSA-8, 2003, ss. 58-68. 
849 Bernardo Gonçalves Fernandes, “Legal Argumentation and Theories of Adjudication in the U.S. 

Legal Tradition: A Critical View of Cass Sunstein’s Minimalism, Richard Posner’s Pragmatism and 

Ronald Dworkin’s Advocacy of Integrity”, Argument Types and Fallacies in Legal 

Argumentation, Ed. Thomas Bustamante/Christian Dahlman, New York: Springer, 2015, ss. 209-

210. Bush v. Gore kararı Dworkin için partizanca kararın tipik bir örneğidir. Bkz. Dipnot 797. 
850 Waldron, How Judges Should Judge. 
851 Richard A. Posner, Law, Pragmatism, and Democracy, Cambridge: Harvard University Press, 

2005, ss. 61-62. 



209 

sonuçlar elde etmek için karmaşık ilkelerden müteşekkil geniş ve kapsamlı bir teorik 

sistemden yola çıkılır. Dworkin yargıcın zaten hukukun bütününde yerleşik olan 

ilkeleri yorumladıklarını iddia eder.852 

 

Bunun yanı sıra, Dworkin’in anayasal yorum teorisi pragmatizmi tamamen 

dışarıda bırakmaz.853 Hatta bir edebi sanatçı olarak yargıcın kendisine teslim edilen 

malzemeyi ileriye taşımak görevi olduğunu belirterek geniş anlamda pragmatik 

teorinin içinde kalır. Fakat Posner gibi pragmatistler için yargıç geçmiş anayasal 

davalarda verilen kararları yalnızca bilgi kaynakları olarak değerlendirir, bunun 

ötesinde anayasal tarihe sadakat etik görevlerinden bahsedilemez. Bu açıdan 

Dworkin, dar anlamda pragmatizmin karşısındadır. Bütünlük olarak hukuk ideali, 

yargıcın elindeki anayasal metin ve emsalleri makul biçimde değerlendirmesini şart 

koşar ve geçmişle daha sıkı bir ilişki kurulması gerektiğini savunur.854 

 

2.4.1.2. Metinselcilik 

 

Yorumsal tezler temelde metinselcilik (textualist) ve orijinalist tezler şeklinde 

iki başlıkta toplanmaktadır. Metinselcilik, anayasal dokümanlara sıkı sıkıya bağlı 

kalmak gerektiğini savunarak yargıçların görevinin, basitçe mütercimliğe 

indirgenemese de, yasanın yalın anlamının açıklanması olduğunu belirtirler.855 Buna 

göre, hukuki yorum yasama organının büyük ölçüde muğlak ve çelişkilerle dolu 

öznel niyetini açığa çıkarmaya yönelmediği gibi yasanın sağlamayı hedeflediği geniş 

sosyal amacın ne olabileceğini soruşturma problemi karşısında da ilgisiz kalmalıdır. 

Metinselcilere göre, yargıçlar anayasal terimlerin yalın ve popüler anlamlarını 

araştırmalıdırlar.856 

 

 

 

 
852 Kermit Roosevelt III, “Judge Not”, Democracy: A Journal of Ideas, No. 9, 2008, 

https://democracyjournal.org/magazine/9/judge-not/ Erişim Tarihi: 10.08.2022. 
853 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 195. 
854 Dülger, Hukuki Pragmatizm: Pragmatik Hukuki Muhakeme Felsefesi ve Richard Posner, ss. 

188-189. 
855 Lawrence B. Solum, “Legal Theory Lexicon: Textualism”, Legal Theory Blog, 21.01.2018, 

https://lsolum.typepad.com/legaltheory/2018/01/legal-theory-lexicon-textualism.html, Erişim Tarihi: 

10.08.2022.  
856 Brandon J. Murrill, “Modes of Constitutional Interpretation”, Congressional Research Service, 

15.03.2018, https://sgp.fas.org/crs/misc/R45129.pdf, Erişim Tarihi: 20.01.2022, s. 5. 

https://democracyjournal.org/magazine/9/judge-not/
https://lsolum.typepad.com/legaltheory/2018/01/legal-theory-lexicon-textualism.html
https://sgp.fas.org/crs/misc/R45129.pdf


210 

 

Metinselciler, konuşmacının kastettiği veya iletmek istediği mesajın makul bir 

dinleyici tarafından anlaşılan şey olduğunu kabul ederler.857 Metnin nesnel veya 

nesnelleştirilmiş bir anlam ihtiva ettiğini varsayan bu görüş, metinden yola çıkılarak 

varılan kararların pratikte yaratacağı sonuçları hesaplamanın yargıçların görevi 

olmadığını kabul eder. Metni ideoloji ve politikadan bağımsızlaştırıp dilin nesnel 

olarak anlaşılan anlamını bulmanın demokratik bir hukuk öğretisi için kaçınılmaz 

olduğunu iddia eden metinselciler, bu sayede yurttaşların daha öngörülebilir, şeffaf 

bir kurallar bütünüyle karşı karşıya kalacağını düşünmektedirler.858 

 

Metinselciliğin önde gelen temsilcilerinden Frank Easterbrook, yargıçların 

yasanın yapısına bakarak kelimeleri yetenekli, makul ve objektif bir alıcının zihninde 

algılandığı gibi yorumlamaları gerektiğini belirtir.859 Easterbrook metinselciliğin 

sekiz önermesi bulunduğunu iddia eder.860 1. Niyet içi boş bir kategoridir. Yasa 

koyucunun niyeti karmaşık olduğu kadar aynı zamanda yasa koyucu diye bahsedilen 

kolektif bütün kurgudan ibarettir. 2. Zor davalarda doğru cevaplar yoktur. Hukukta 

boşluk bulunması kaçınılmazdır ve bu durumlarda yargıç ahlak felsefesine veya 

ekonomi bilimine başvurmamalıdır. 3. Yasanın ruhu yoktur. Yasama süreci ilkelere 

değil, karşılıklı tavizlere dayanır. 4. Kurallar standartlardan farklıdır. Yargıçlar 

yasama organının hedeflediği amaçlar uğruna yasayı uygulamaktan imtina 

edemezler. 5. Anayasa neyin hukuk sayılacağına sınır getirir. 6. Yasama organı 

belirli bir süre için yetkilendirilmektedir. Bu süre sona erdikten sonra yargıçların 

yasama organının iradesini ve niyetini takip etmeleri anayasaya aykırı sayılmalıdır. 

7. Kelimeler anlamlarını yorumsal topluluklardan alırlar. Yasama organı mevzuata 

yeni yasalar dahil etmediyse yasaların anlamı değişmez. Keza politik kültür 

değiştikçe de yasanın anlamı değişmez. 8. Yorumcular normal insanlardır. Bunun 

ötesinde filozof veya sosyal bilimci değillerdir. 

 

 
857 Mark Greenberg, “Legal Interpretation", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Ed. Edward 

N. Zalta, 07.07.2021, https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/legal-interpretation/ Erişim 

Tarihi: 10.08.2022. 
858 Murrill, a.g.m., s. 6. 
859 Sururi Aktaş, “Hukukta Yorum Çabaları”, Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi, Cilt 15, Sayı 3-4, 2011, ss. 10-11. 
860 Frank H. Easterbrook, “Text, History, and Structure in Statutory Interpretation”, Harvard Journal 

of Law and Public Policy, Vol. 17, 1994, ss. 68-69. 



211 

Easterbrook’un bu önermeleri, büyük ölçüde Dworkin’in anayasanın ahlaki 

okuması adını verdiği yaklaşımının karşısında yer alır. Dworkin anayasanın 

yorumuna metinden başlanması gerektiği ve anayasa koyucunun beklentilerinin, 

kastettiklerinin yorumun konusunu oluşturamayacağı hususunda metinselcilerle hem 

fikirdir.861 Ancak o, yurttaşların anayasaya sadakatlerinin sıkı sıkıya metindeki 

kelimelere bağlılıkla mümkün olamayacağını düşünür. Yurttaşların devletle 

kurdukları ilişki politik ahlak dolayımıyla gerçekleşir ve bu nedenle de metnin 

gerisinde duran ilkelerin açığa çıkartılması ve tartışılması meşruiyetin olmazsa olmaz 

şartıdır.862 Ayrıca Dworkin anayasadaki hükümlerin oldukça soyut ve sade yazılmış 

olması karşısında yargıçların tamamen metne odaklanarak çıkarımda 

bulunamayacaklarını ifade eder. İfade özgürlüğü veya eşit koruma gibi soyut 

anayasal ilkeler, ancak yargıçların siyasal kültürden koparılması mümkün olmayan 

anayasal tarihi ve bütünlüğü dikkate alarak inşa edecekleri tutarlı bir politika 

felsefesiyle yorumlanabilir.863 Nihayet Dworkin açısından metinselcilerin boşluk 

iddiasının aksine hukuk dikişsiz bir ağ gibidir, zor davalar da dahil olmak üzere tüm 

hukuki meselelerde yargıçlar doğru yanıtı bulmak yükümlülüğü altındadırlar ve bunu 

yaparken ilkelere, ahlaki standartlara başvurmaktan kaçınamazlar.864 

 

2.4.1.3. Orijinalizm 

 

Güncel Amerikan anayasacılığına ilişkin yorum tartışmalarında orijinalizm tezi 

geniş yer kaplamaktadır. Hatta Yüksek Mahkeme yargıçlarından Elena Kagan’ın 

2010 yılında mahkemeye adaylığı sürecinde söylediği ve oldukça tartışma yaratan 

ifadesine göre anayasanın yorumlanması bakımından artık “herkes orijinalisttir”.865 

Orijinalizm, genel olarak, anayasanın yorumlanmasında, anayasa koyucunun veya 

kurucuların/kurucu babaların yürürlüğe koydukları sırada anayasal metinlere 

yükledikleri anlamın araştırılmasını amaçlayan bir yorum teorisidir. Lawrence B. 

Solum, orijinalistler arasında çeşitli ihtilaflar bulunsa da iki temel önermenin genel 

kabul gördüğünü belirtir: Bir anayasal düzenlemenin dil bilimsel anlamı yürürlüğe 

 
861 Dworkin, The Forum of Principle, ss. 473. 
862 Dworkin, The Forum of Principle, s. 474. 
863 Edward B. Foley, “Review Essay: Interpretation and Philosophy: Dworkin’s Constitution”, 

Constitutional Commentary, Vol. 14, 1997, s. 153. 
864 Işıktaç, a.g.e., ss. 340-342. 
865 “Kagan Confirmation Hearing Day-2 Part-1”, C-SPAN, 29.06.2010, https://www.c-

span.org/video/?c4910015/user-clip-originalists  Erişim Tarihi: 07.08.2022. 

https://www.c-span.org/video/?c4910015/user-clip-originalists
https://www.c-span.org/video/?c4910015/user-clip-originalists


212 

girdiği zamana sabitlenir. İkinci olarak, düzenlemenin orijinal anlamı, bu anlam 

kusurlu dahi gözükse, yargı denetiminin sınırlarını oluşturur ve oluşturmalıdır.866 

 

Sunstein, orijinalizmin iki farklı zeminde savunulduğuna dikkat çeker. 

Birincisi, orijinalist yorum bir zorunluluktur. Bu zorunluluk üstün bir norm olarak 

yazılı anayasaya sahip olmaktan kaynaklandığı gibi yargı denetiminin tek meşru 

gerekçesi de orijinal anlamın araştırılması olabilecektir. İkincisi, orijinalist yorum 

anayasanın yorumlanmasında en iyi sonuçları üretecektir. Ahlaki şüpheci bir yanı 

olan bu teze göre, iradesi ve değerlerine başvurulabilecek en doğru ve sağlam kaynak 

anayasa koyucunun kendisi olmaktadır.867 

 

1970 ve 1980’li yıllarda ilk orijinalist tezler, Warren ve Burger 

mahkemelerinin liberal anayasacılığı ilerletmesine karşı tepkisel ve eleştirel bir  tavır 

olarak ortaya çıkmıştır. Bu tepki, yargısal faaliyeti sınırlandırmayı ve hukuki 

çıktıların kontrol edilmesini hedeflemektedir. Karşı-anayasacılık hareketi olarak 

şekillenen erken dönem orijinalizmine göre, yargıçlar ancak anayasa 

koyucunun/metnin yazarının öznel niyetlerini takip etmek suretiyle metni doğru 

anlayabilirler.868 Robert Bork’un başını çektiği ilk dönem tezlerinde orijinalizm niyet 

temelli bir yorum teorisi olarak konumlanmıştır. Buna göre yargıçlar, metnin 

yazarlarının tarihsel olarak neyi kastetmek istediklerini anlamalıdırlar.869 Dworkin, 

erken dönem eseri Hakları Ciddiye Almak’ta anayasal davalar bakımından yargılama 

teorisini tartıştığı bölümde, yorumun metnin yazarının öznel niyetine 

dayanamayacağını izah etmiş ve yükselmekte olan revizyonist hukuk öğretisinin 

zayıf yanlarını göstermiştir.870 

 

Dworkin’in anayasal yorum düşüncesinin tam karşısında konumlandırılan 

muhafazakâr hukukçu Bork, orijinalizm dışındaki tüm anayasal yorum teorilerinin 

demokratik meşruluğu ihlal ettiğini ileri sürer. Ahlaki şüpheciliği savunan Bork, 

 
866 Lawrence B. Solum, “What is Originalism? The Evolution of Contemporary Originalist Theory”, 

Georgetown Law Faculty Publications and Other Works, No. 1353, 2011, 

https://scholarship.law.georgetown.edu/facpub/1353, Erişim Tarihi: 20.01.2022, ss. 1-2. 
867 Cass R. Sunstein, “Originalism”, Notre Dame Law Review, Vol. 93, No. 4, 2018, s. 1671. 
868 Stephen M. Griffin, “Rebooting Originalism”, Tulane Public Law Research Paper, No. 07-05, 

2007, s. 4, https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=1009393 Erişim Tarihi: 28.06.2022. 
869 Mitchell N. Berman, “Originalism is Bunk”, Faculty Scholarship at Penn Law, Vol. 84, No. 1, 

2009, s. 9. 
870 Dworkin, Taking Rights Seriously, ss. 131-149. Ayrıca daha ayrıntılı olarak Bork’un tezlerini 

incelediği bir makalesi için bkz. Ronald Dworkin, “Bork’s Jurispudence”, The University of Chicago 

Law Review, Vol. 57, No. 2, 1990, ss. 657-677.) 

https://scholarship.law.georgetown.edu/facpub/1353
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=1009393


213 

yargıçların siyasi ahlaka dayalı kararlar vermesinin haklılaştırılabileceği nesnel 

açıdan doğru ya da içsel geçerlilik taşıyan bir kriter bulunmadığını belirtir. Bu halde 

ahlaki kararlar verirken yargıçlar kendi öznel değer sistemine başvurmaktadırlar. 

Ancak yargıçların kişisel sosyal ve politik görüşlerini mahkeme kararlarına 

yansıtmaları demokrasiyle çelişir. Dolayısıyla demokratik bir anayasacılık, anayasa 

koyucunun niyetiyle uyumlu olmayı gerektirir. Bork’a göre yargıçlar anayasal metne, 

tarihe ve bu ikisinin adil sonuçlarına göre karar vermelidir.871 Bork, anayasanın 

eşitlikçi bir toplum tasarımı amaçladığını iddia ederek kendi siyaset teorilerine uygun 

“yeni bir anayasa icat eden” Dworkin gibi hukukçuları demokrasi düşmanı olmakla 

suçlayacaktır.872 

 

Bork, orijinalizmi ilk kez anayasadan nasıl hak türetilebileceğini sorgularken 

ele almıştır. Bork’e göre bunun için iki uygun yöntem vardır. Kurucuların üzerinde 

uzlaştığı metne veya tarihe bakarak hangi spesifik değerlerin gerçekleştirilmesini 

amaçladıkları araştırılmalıdır. Ya da anayasada kabul edilen demokratik yasama 

süreçleriyle yeni hak kategorisi oluşturulmalıdır. Yüksek Mahkeme’nin orijinal 

metin veya ulusal tarihte yer etmeyen konularda müdahil olarak anayasal hakları 

genişletmesi Bork için yasama yetkisinin gaspıdır.873 Bu nedenle Bork’un 

orijinalizminde yargıçlar yasama çoğunluğuna saygı duymak zorundadırlar.874 

Yargıçların yasa koyucu gibi hareket etmesinin engellenmek istenmesi, kurucuların 

çoğunlukçu bir demokrasi biçimini onayladıklarını iddia etmeye yol açar. Böylece 

Dworkin’in Amerikan anayasal ve siyasal kültürüne içkin değerlerle açıkladığı 
 

871 Whittington, The New Originalism, s. 600. 
872 Dworkin, Bork’s Jurispudence, s. 658. Bork’un ABD’li liberal hukukçulara yönelttiği bu 

suçlamalar, 1987 yılında Başkan Reagan’ın kendisini Yüksek Mahkeme yargıçlığına aday 

göstermesiyle birlikte başlayan tartışmalara dayanmaktadır. Bork’un adaylığının açıklanması üzerine 

içlerinde Ronald Dworkin’in de bulunduğu pek çok liberal ve ilerici hukukçu, makaleler kaleme 

alarak bu adaylığı eleştirmişlerdir. Reagan’ın başkanlığı süresinde mahkemeye atayacağı üçüncü aday 

olmaya hazırlanan Bork’un bir diğer önemi, mahkemenin uzun zamandır liberal ve merkezde bulunan 

çoğunluğunun artık tamamen sağa kayacak olmasıdır. Dworkin, Bork’u “liberal-muhafazakâr 

kamplaşmasıyla izah edilemeyecek derecede hukukun üstünlüğünü reddeden radikal bir anayasacı” 

olarak resmetmiş ve anayasal geleneğin bütünüyle karşısında olan bu yargıcın Senato tarafından 

reddedilmesi gerektiğini söylemiştir. Nitekim Bork’un adaylığı ülke çapında özellikle kadın ve siyah 

hareketinin desteklediği ciddi protestolara sebebiyet vermiş ve Demokratların kontrolünde olan 

Senato, adaylık sürecinin sonunda veto kararı vermiştir. Bork, bu başarısız adaylık serüveninin 

ardından kendisini demokrasi şehidi ilan edecek ve liberal hukukçuların mahkemeye yönelik “doğru 

politik sonucu” tek ölçü sayan aktivist tutumlarını eleştirecektir. Dworkin’in Bork’un adaylığına karşı 

yazdığı makalesi için bkz. Ronald Dworkin, “The Bork Nomination”, The New York Review of 

Books, 13.08.1987, https://www.nybooks.com/articles/1987/08/13/the-bork-nomination/ Erişim 

Tarihi: 07.08.2022. Bork’un liberal hukukçulara karşı başlattığı entelektüel karşı saldırı için bkz. 

Robert H. Bork, The Tempting of America: The Political Seduction of The Law, New York: 

Simon&Schuster, 1997.  
873 Solum, What is Originalism, s. 7. 
874 Whittington, The New Originalism, s. 602. 



214 

çoğunlukçu yasama faaliyetlerine karşı topluluk üyelerinin bireysel haklarını 

korumakla yükümlü sayan anayasa yargısı anlayışı Bork’te tersine çevrilir. 

 

1980’li yılların ortasından itibaren orijinalist teori, anayasanın 

yorumlanmasında kurucular yerine tarihsel süreçte anayasada değişiklikler yapan 

anayasa koyucu iktidarların metni nasıl anladıklarının anlaşılmasına doğru kaymıştır. 

Özellikle “eşit ama ayrı” içtihadını hükümsüz kılan Brown kararının orijinalist hukuk 

öğretisiyle nasıl meşrulaştırılabileceği sorusu teorinin değişimine zemin 

hazırlamıştır. Dworkin bu sorudan hareketle orijinal niyet savının ahlaken iflas 

ettiğini ileri sürer. Bork, kurucuların anayasada genel ve soyut bir eşitlik ilkesini 

kararlaştırdıklarını, mahkemelerde ırksal ayrımcılığın yeniden üretilmesinin 

yargıçların yansızlık ilkesini ihlal edip öznel yorum yapmalarından kaynaklandığını 

öne sürerek orijinalizmin Brown ile çelişmediğini savunur.875 Michael McConnell ise 

buna karşılık, kurucuların yanı sıra anayasa değişiklikleriyle metne eklenen yeni 

maddelerde yazarların vermek istedikleri anlamın üzerinde durarak “eşit koruma 

ilkesini” anayasallaştıran kongrenin niyetini irdeler.876 Örneğin anayasada açıkça yer 

verilmeyen bir konuda genel ilkeye atıf yapılarak hak türetilme imkanı araştırılırken 

dayanılan anayasal ilkenin yürürlüğe girdiği dönemde bu eylemin ülke çapında veya 

eyaletler düzeyinde yasaklanıp yasaklanmadığı araştırılacaktır.877 McConnell’ın 

orijinalizmi, Bork’un teorik ve genellemeci yaklaşımına nazaran anayasal tarihin 

daha detaylı ve spesifik bir açıklamasına dayanır.878 Nitekim McConnell’a göre 

anayasal denetimde “uyum”  her şeydir. Yine Bork’un aksine yargıçların çoğunlukçu 
 

875 Robert H. Bork, “Neutral Principles and Some First Amendment Problems”, Indiana Law 

Journal, Vol. 47 No. 1, 1971, ss. 14-15. 
876 Michael McConnell, “The Originalist Cae for Brown v. Board of Education”, Harvard Journal of 

Law and Public Policy, Vol. 19, 1995, ss. 457-464. Thomas Colby, orijinalistlerin eşit koruma ilkesi 

(14. Değişiklik) bağlamında yüzleşmek zorunda oldukları bir problemden bahseder. 14. Değişiklik, İç 

Savaş sonrası Yeniden Yapılandırma Dönemi’nde hazırlanmıştır. Bu döneme bakıldığında güney 

eyaletlerinin temsili büyük ölçüde ihmal edilmiş, bu eyaletler askeri yönetim altındayken değişikliği 

kabul etmişlerdir. Bu nedenle orijinalistlerin halk egemenliği ve nötrlük savlarının aksine 14. 

Değişiklik, partizan bir momentte ve politik dışlamaların sürdüğü bir demokratik süreçte yürürlüğe 

girmiştir. Dolayısıyla orijinalistler için eşit koruma ilkesinin meşruluk testinden geçmesi güçleşir. 

(Thomas B. Colby, “Originalism and the Ratification of the Fourteenth Amendment”, Northwestern 

University Law Review, Vol. 107, No. 4, 2013, ss. 1627-1631. 
877 Yüksek Mahkeme’nin yakın zamanda verdiği Dobbs kararında orijinalizmin bu tezine 

başvurulduğu söylenmelidir. Bu argümana göre kürtajın anayasal bir hak olarak tanınması, 14. 

Değişikliğin yürürlüğe girdiği tarihlerde kürtajın eyaletlerde yasak olup olmadığı, yasa koyucuların ve 

halkın zihninde eşit koruma ilkesiyle kürtaj hakkı arasında bir bağıntı kurulup kurulmadığı 

yorumlanarak belirlenmelidir. (David Cole, “Egregiously Wrong: The Supreme Court’s 

Unprecedented Turn”, The New York Review of Books, 18.08.2022, 

https://www.nybooks.com/articles/2022/08/18/egregiously-wrong-the-supreme-courts-unprecedented-

turn-david-cole/ Erişim Tarihi: 18.08.2022.) 
878 Keith E. Whittington, “The New Originalism”, Georgetown Journal of Law and Public Policy, 

Vol. 22, 2004, s. 608. 

https://www.nybooks.com/articles/2022/08/18/egregiously-wrong-the-supreme-courts-unprecedented-turn-david-cole/
https://www.nybooks.com/articles/2022/08/18/egregiously-wrong-the-supreme-courts-unprecedented-turn-david-cole/


215 

demokratik kurumlar karşısında pasifist kalmaları gerektiğini de kabul etmeyen 

McConnell, yargının görevinin hem yasama hem yargı kurumlarında tarihsel uyumu 

sağlamak olduğunu iddia eder.879 

 

Bu bağlamda Dworkin’in anayasal yorum anlayışını incelediği metninde 

McConnell, Dworkin’in “bütünlük olarak hukuk” düşüncesinde uyuma yaptığı 

vurguyu önemser. Ancak McConnell’a göre “metni, tarihi, geleneği ve emsalleri” 

dikkate alan  “Uyum Dworkin’i” ile bunları kötü ve yetersiz bularak “ilkeler ışığında 

anayasayı en iyi hale getirmeye” çalışan “Doğru Cevaplar Dworkin’i olmak üzere iki 

Dworkin’den bahsedilmelidir ve bunların birbiriyle uzlaştırılması mümkün 

değildir.880 

 

Orijinalist teorinin en güçlü ve etkili savunucusu ise uzun süre Yüksek 

Mahkeme’de yargıçlık görevi de ifa eden Antonin Scalia’dır. Scalia ile birlikte 

orijinalist teori, orijinal niyetin araştırılmasından orijinal kamusal anlamın ortaya 

çıkarılmasına doğru yol kateder.881 Nitekim Scalia’nın benimsediği hukuk öğretisinin 

mevcut mahkeme kompozisyonunda baskın konuma geldiği de belirtilmektedir.882 

Bork döneminde liberal anayasacılığın eleştirisi olarak muhalif pozisyonda duran 

orijinalizm, artık yargısal çoğunluğu elde ederek ulusal anayasa öğretisinin içini 

doldurmaya başlayacaktır.883 Dworkin de bu etki ve önemin bilincinde olarak 

Scalia’nın anayasal yorum anlayışı ile özellikle geç dönem hukuk bilim eserlerinde 

hesaplaşmıştır.884 Ancak belirtmek gerekir ki, orijinalizmin genişleyen anlamı 

ışığında Dworkin’in anayasal yorum anlayışının da bir tür orijinalizm olarak 

okunabileceği öne sürülmektedir.885 

 
879 Whittington, The New Originalism, s. 609. 
880 Michael W. McConnell, “The Importance of Humility in Judicial Review: A Comment on Ronald 

Dworkin's Moral Reading of the Constitution”, Fordham Law Review, Vol. 65, No. 4, 1997, ss. 

1269-1270. 
881 Solum, What is Originalism, s. 15. 
882 Noah Feldman, “The Battle Over Scalia’s Legacy”, The New York Review of Books, 17.12.2020, 

https://www.nybooks.com/articles/2020/12/17/the-battle-over-scalias-legacy/, Erişim Tarihi: 

19.01.2022. 
883 Whittington, The New Originalism, s. 604. 
884 Bu bağlamda Dworkin’in özellikle bir makalesi çarpıcıdır. Antonin Scalia’nın yorum teorisini 

ayrıntılı bir şekilde ortaya koyduğu çalışmasına farklı yazarlar eleştirilerini sunarak katkıda 

bulunmuşlardır. Bu kolektif çalışmada Dworkin’in de Scalia’nın yorum anlayışına dair yaptığı 

yorumlara yer verilmiştir. (Ronald Dworkin, “Comment”, A Matter of Interpretation, Ed. Amy 

Gutmann, New Jersey: Princeton University Press, 1997, ss. 115-127.) 
885 Keith Whittington, muhafazakâr hukukçuların katı ve somut tarihsel analizlerine karşı Dworkin’in 

semantik, soyut bir orijinalist yorumu savunduğunu iddia eder. (Whittington, Dworkin’s 

Originalism, ss. 197-229.) James Fleming, Dworkin’in anayasanın ahlaki okuması adını verdiği 

https://www.nybooks.com/articles/2020/12/17/the-battle-over-scalias-legacy/


216 

 

Scalia, ilk dönem oijinalistlerin öne sürdüğü “orijinal niyet” tezini eleştirir. 

Buna göre orijinal niyet anayasanın anlaşılmasında otoriter bir talimat sayılamaz, 

yazarın öznel niyeti yalnızca metnin geçerlilik kazandığı dönemde kullanılan dilin 

genel anlayışını anlamak bakımından önem arz edebilecektir. Anayasadaki ifadelerin 

mümkün olan en doğru anlamının belirlenmesi tüm kamu hukukuyla bağdaştırılarak 

şekilde yorumlanmasını gerektirir.886 Scalia’nın orijinalist yöntemi uyarınca yargıç, 

yorum faaliyetine metinden başlamalı ve metne bu metnin kabul edildiği dönemde 

halkın anladığı anlamı vermelidir.887 Böylece o, metinselcilik ile orijinalizmi 

kaynaştırır. Yorumcu, metnin kabul edildiğindeki orijinal kamusal anlamının bu 

dönemde yaşayan makul bir gözlemciye nasıl gözüktüğünü soruşturmalıdır. Yargıcın 

araştırma nesnesini yine kurucu dönemin tarihsel dokümanları oluşturacaktır, ancak 

yargıç anayasa koyucunun niyetini anlamak yerine bu dönemde yaşayan insanların 

metni nasıl anlayıp yaşamlarına tatbik ettiklerini önemseyecektir.888 Dworkin, 

Scalia’nın orijinalizminde her ne kadar o aksini iddia etse de metnin semantik 

anlamının değil, yazarın beklenti ve varsayımlarının belirleyici konumda 

bulunduğunu ifade eder, anayasal tarihle bu tür bir ilişki kurmak dönemin politik 

atmosferini değişmez, tekil bir bağlama oturtarak yüceltmek anlamına gelir.889 

 

Scalia’nın hukuk öğretisi uyarınca yargıçların anayasaya başvurarak yeni 

haklar yaratması ve buna dayanarak hükümetlerin yasa ve politika alanlarını daraltan 

yasaklar getirmesi idarenin veya yasamanın kararlarındaki esnekliğin kaybına yol 

açacak, bu bağlamda toplumsal değişime ket vurulacaktır.890 Muhafazakâr hukukçu 

Scalia, Dworkin’in tam karşısında, yargıcın ahlaki akıl yürütmede bulunmasının 

 

teorisinin Bork ve Scalia’nın dar orijinalizmine benzemediği gibi bu teoriyi daha liberal bir zemine 

yerleştirmeye çalışan yeni orijinalistlerle de aynı kefeye konulamayacağını belirtir. (James Fleming, 

Are “We All Originalists Now? I Hope Not!”, Texas Law Review, Vol. 91, 2013, s. 1794.) Bu 

tartışmaya ileride “Bir Orijinalist Olarak Dworkin (?)” (2.4.2.4) başlığında dönülecektir.  
886 Ryan Fortson, “Was Justice Antonin Scalia Hercules? A Re-Examination of Ronald Dworkin's 

Relationship to Originalism”, Washington University Jurisprudence Review, Vol. 13, No. 2, 2021, 

s. 288. 
887 Antonin Scalia, “Constitutional Interpretation”, C-SPAN, 14.03.2005, https://www.c-

span.org/video/?185883-1/constitutional-interpretation Erişim Tarihi: 08.08.2022. 
888 Feldman, a.e.; Murrill, a.g.m., s. 8. 
889 Mehmet Turhan, “Anayasanın Yorumlanmasında Felsefi Yaklaşım: Ronald Dworkin’e Göre 

Anayasanın Ahlaksal Okunuşu”, Çankaya University Journal of Law, Vol. 9, No. 1, 2012, s. 21-22. 
890 Antonin Scalia, “Common-Law Courts in a Civil-Law System: The Role of United States Federal 

Courts in Interpreting the Constitution and Laws”, A Matter of Interpretation, Ed. Amy Gutmann, 

New Jersey: Princeton University Press, 1997, ss. 41-42. 

https://www.c-span.org/video/?185883-1/constitutional-interpretation
https://www.c-span.org/video/?185883-1/constitutional-interpretation


217 

hatalı olduğunu ve kural temelli bir hukuki argümantasyon geliştirilmesi gerektiğini 

ileri sürer.891 

 

2.4.1.4. Yaşayan Orijinalizm 

 

Önde gelen anayasa hukukçularından Jack Balkin’in 2011 yılında Living 

Originalism (Yaşayan Orijinalizm) başlıklı kitabının yayınlanmasıyla birlikte 

akademik düzeyde yürütülen anayasal yorum tartışmaları başka bir boyuta 

taşınmıştır. Dworkin ile birlikte orijinalizmin en sert eleştirmenlerinden biri olan 

Balkin’in orijinalizmi benimsemesi Amerikan anayasacılığında büyük ses getirir. 

Nitekim, Balkin’in isminden hareketle orijinalizmin “balkinizasyonu veya 

balkanizasyonu”ndan söz edilmeye başlanacaktır. Yeni orijinalizm birbirinden 

tamamen farklı düşüncelere ve hukuk bilim anlayışına sahip yazarları bir araya 

getirmekte, artık orijinalist düşünce birbiriyle savaşan farklı kamplara 

bölünmektedir.892 

 

Balkin, anayasanın yaşayan bir belge olarak zamanın koşullarına uyarlanarak 

veya orijinal anlama başvurularak yorumlanması gerektiği şeklindeki iki karşıt 

düşünceyi bağdaştırmaya çalışır. Balkin’in “metin ve ilke yöntemi”, anayasa 

metnindeki kural, ilke ve standartların orijinal anlamına sadakat gösterir. Bununla 

birlikte, metnin altında yatan ilkeleri tespit edilerek bu ilkelere de sadakat 

gösterilmesini ve verili koşullar altında bunları en iyi şekilde uygulamaya geçirecek 

anayasal yapıların inşa edilmesini savunur.893 Sadakat, anayasal yorum pratiğine 

dahil olmanın önkoşuludur. Solum, Balkin’in anayasal sadakatle bir yandan orijinal 

anlama sadakati ama diğer yandan da anayasal kefarete güveni ifade ettiğini belirtir. 

Buna göre anayasaya sadık olmak, onu doğru doğasına yakınlaştırmayı ve geçmişteki 

değersiz ahlaki uzlaşmaları ıskartaya çıkarmayı vaat eder.894 

 

Fleming’in vurguladığı üzere Balkin, Dworkin’e benzer şekilde “anayasanın 

ahlaki okumasını” önermektedir. Bu ahlaki okumaya göre anayasa kurallardan ibaret 

 
891 Feldman, a.e. 
892 James E. Fleming, “Living Originalism and Living Constitutionalism as Moral Readings of the 

American Constitution”, Boston University Law Review, Vol. 92, No. 4, 2012, s. 1171-1173. 
893 Jack M. Balkin, Living Originalism, Cambridge: Harvard University Press, 2011, s. 3 
894 Lawrence B. Solum, “Faith and Fidelity: Originalism and the Possibility of Constitutional 

Redemption”, Texas Law Review, Vol. 91, No. 147, 2012, s. 159. 



218 

görülmez ve soyut ilkeler ile genel standartlar da metne dahil edilir. Yine Dworkin’le 

ortaklaşacak şekilde Balkin anayasayı yalnızca geçmişten devralınıp korunması 

gereken emanet değil aynı zamanda gerçekleştirilmesi beklenen soyut ahlaki 

taahhütler olarak kavramaktadır. Balkin bu ahlaki taahhütlere anayasayı “en iyi hale 

getirme” amacı yükleyerek Dworkin’in kurucu yorum düşüncesine yakınlaşır.895 

 

Ancak Balkin, Dworkin’in anayasal tarihi ve emsalleri en iyi şekilde 

gerekçelendirecek politik ahlak teorisi ortaya koyma çabasındayken yaşayan 

orijinalizm düşüncesinin bundan kaçındığını belirtir. Balkin’e göre yargıçlar geçmiş 

ilkeleri ve emsalleri yeniden tanımlayarak anayasal kültürün ve devlet inşasının 

ihtiyaç duyduğu güncel yenilikleri anlamlandıracaklardır. Balkin, Dworkin’in 

kendisini New Deal anayasacılığına bağlamasına karşın, esasında bu dönemde 

geçerli olan yorum anlayışının yaşayan orijinalizme daha iyi uyduğunu öne sürer. 

Warren Mahkemesi Amerikan federalizminin ve hukuk devleti doktrininin tarihini 

kavrayıp buna uygun bir ahlak anlayışı oluşturmamıştır, aksine devletin yeni 

ekonomik, politik, toplumsal yapılanmasına uyacak şekilde doktrinlerini  

biçimlendirmeye çalışmışlardır.896 Bu bağlamda Balkin’in yaşayan orijinalizminin 

Dworkin’in “bütünlük olarak hukuk” düşüncesindeki gibi geçmiş ile geleceği bir 

arada kavrayarak değerlendirdiği, ancak daha pragmatik ve ileriye dönük olduğu 

ifade edilebilir. 

 

2.4.1.5. Anayasal Momentlere Dayalı Tarihsel Yorum 

 

ABD’de siyasi yelpazenin solunda yer alan bir diğer anayasa hukukçusu ve 

siyaset felsefecisi Bruce Ackerman, orijinalistlerin “Sivil Haklar Devrimi’ne karşı 

yargısal ihanet”897 anlamına gelen muhafazakâr, genellemeci ve teorik zenginlikten 

uzak tarihsel açıklamalarına karşı anayasal tarihi yeniden okumayı öneren özgün bir 

yaklaşım geliştirir. Anayasal denetim ve demokrasi kavramlarını bağdaştırmaya 

çalışan Ackerman’a göre yargıçlar içinde bulundukları, geçerli anayasal momentle 

bağdaşır kararlar almalıdırlar. Mahkemenin rolü demokratik süreçlere uygun şekilde 

gerçekleştirilmiş siyasal devrimleri onaylamaktır. Ackerman, anayasal anlamı kurucu 

 
895 Fleming, Living Originalism and Living Constitutionalism as Moral Readings of the 

American Constitution, s. 1176. 
896 Balkin, a.g.e., ss. 308-309. 
897 James E. Fleming, “Fidelity to Our Living Constitution”, Tulsa Law Review, Vol. 50, 2014, ss. 

101-102. 



219 

anayasada sabitleyen orijinalist tezleri reddetmekte ve anayasal-siyasal tarihi 

yorumsal bir metota başvurarak kuşaklararası bir sentezi mümkün kılacak şekilde 

değerlendirmektedir. Yine metinselcilerden farklı olarak siyasal-kurumsal yapıyı 

metnin yalın anlamının önüne geçirmektedir.898 

 

Ackerman’a göre anayasacılık düalizmi gerektirmektedir. Anayasal rejim ile 

olağan siyasal rejimleri birbirinden ayıran yazar, böylece Dworkin’den daha farklı 

bir yöntemle cumhuriyetçilik ile liberalizm arasında köprü kurmayı dener.899 

Anayasal demokrasi anlayışı bakımından iki gelenek de hataya düşmektedir. Buna 

göre anayasanın üstünlüğü ve anayasa yargısını öne çıkaran Dworkin gibi hak 

temelciler demokrasinin önüne maddi ahlak ilkelerini geçirerek halk egemenliğine 

rağmen yargının müdahalesini öncelerler. Anayasacılığı demokrasiden verilen taviz 

olarak yorumlayan monist demokratlar da “halkın iradesi” ile “politikacıların iradesi” 

arasında ayrım yapmadan olağan seçimle gelen iktidarların anayasanın içini 

boşaltmasına göz yummaktadırlar.900 Ackerman’ın düalizmi, hakların koz olarak 

görülüp yargı önünde dile getirilmesi için önce hakların anayasa yapım süreçlerinde 

demokratik olarak müzakere edilip tanınmasını şart koşar. Bu nedenle de önce 

demokratiktir, sonra hakların korunmasıyla ilgilenir.901 

 

Ackerman, liberal ve progresiflerin dayandığı anayasacılık anlayışının 

yargıçların anti-demokratik aktivizminin eseri olmadığını kanıtlamaya çalışır. 

Amerikalı anayasa hukukçusu, ABD’nin siyasi tarihini erken, orta ve modern 

cumhuriyet olarak tasnif eder. Ackerman’a göre her bir cumhuriyet dönemi farklı 

eşitlik statülerinin anayasallaştırılmasını sağlamıştır. Erken cumhuriyette eyaletler 

arası eşitlik ilkesi geçerlidir ve egemen devlet konumundaki eyaletlerin gücü politik 

sistemin merkezinde bulunmaktadır. İç Savaş sonrası orta cumhuriyet dönemine 

geçildiğinde kölelik kurumu kaldırılarak bireylerin hukuki kişiliği kabul edilmiş ve 

politik sistem yasal eşitlik ilkesi etrafında düzenlenmiştir. Ackerman’ın modern 

cumhuriyet döneminin başlangıcı olarak gördüğü New Deal anayasacılığı ise 

yurttaşların politik eşitliğini esas alır. Bu dönemde azınlık haklarının güvence altına 

 
898 Michael W. McConnell, “The Forgotten Constitutional Moment”, Constitutional Commentary, 

Vol. 11, 1994, s. 117; Fleming, Fidelity to Our Living Constitution, ss. 104-105. 
899 Ackerman, Foundations, ss. 24-33. 
900 Ackerman, Foundations, ss. 6-12. 
901 Ackerman, Foundations, s. 13. 



220 

alındığı çoğulcu demokrasi anlayışı ve politik eşitlik anayasanın temel ilkesi haline 

getirilir.902 

 

Ackerman’a göre anayasal momentler, biçimsel açıdan anayasa değişikliği 

gerçekleşsin veya gerçekleşmesin, halkın politikaya yoğun katılım gösterdiği, kurucu 

anayasal ilke ve esasların tartışılarak kurumsallaştırıldığı dönemlerdir. Nitekim 

modern cumhuriyet olarak adlandırdığı New Deal sonrası dönemde anayasa 

değişikliği yoluna başvurmaksızın kritik dönüşümler içeren yasalar ve mahkemenin 

kararlaştırdığı süper emsallerle anayasal moment inşa edilmiştir. Olağan siyaset 

dönemine gelindiğinde ise çoğunlukçu demokrasi mekanizmalarının anayasal rejimi 

değişikliğe uğratmamaları için anayasa mahkemesinin hakları koruma görevi 

bulunmaktadır.903 

 

Düşünüre göre üç ilerlemeci anayasal momentte de demokratik meşruiyet 

sağlanabilmiştir. Ancak Ackerman’in okuması, Balkin’in de vurgulayacağı üzere, 

demokratik süreçleri hak-temelciliğin önüne koyarken New Deal ve Sivil Haklar 

Devrimi’nde anayasal momentin mahkemelerden ivmelendiğini ve yine mahkemenin 

kompozisyonunun değişmesiyle de sönümlendiğini es geçmektedir.904 Bu halde 

Dworkin’in mahkemeleri ilke forumu olarak gören yaklaşımının Ackerman’da 

tamamen reddedilemediği söylenebilecektir. 

 

Ackerman, Bork’un sorunsallaştırdığı üzere, anayasa mahkemesinin ne zaman 

hak türetmeye izinli ve yetkili olduğu sorusunu tartışır. Buna göre, mahkeme güncel 

rejimin dayandığı paradigmayı ve inşa edildiği ilkeleri gözetmelidir. Orijinalistlerin 

iddia ettiği üzere geride bırakılmış bir orijinal anayasanın referans alınmasını hatalı 

bulmaktadır. Ackerman’ın anayasal yorum anlayışı tarihselci bir karakter taşır. 

Yorumun amacı halkın anayasal anlardaki tarihsel bağlılıklarını anlamaktır. 

Dworkin’in aksine ve orijinalistlere yakınlaşır şekilde, bir filozof-yargıcın anayasal 

bağlılıkları daha iyiye ve ileriye götürmesi gerektiği düşüncesini reddeder.905 

 

 
902 David Bruce Ingram, Hukuk Felsefesi, Çev. Ezgi Su Dağabak, Ankara: Fol Kitap, 2019, ss. 134-

138. 
903 Fleming, Fidelity to Our Living Constitution, s. 102. 
904 Jack M. Balkin, “Bruce 3.0”, 01.05.2014, Balkinization, 

https://balkin.blogspot.com/2014/05/bruce-30.html Erişim Tarihi: 09.08.2022. 
905 Bruce Ackerman, We The People Vol. 3: The Civil Rights Revolution, Cambridge: The Belknap 

Press of Harvard University Press, 2014, ss. 34-35. 

https://balkin.blogspot.com/2014/05/bruce-30.html


221 

James Fleming, muhafazakâr orijinalist tezlerde ifade edilen “anayasaya 

sadakat” argümanlarına karşı Dworkin ve Ackerman’ın birbirinden farklı iki liberal 

strateji önerdiklerine dikkat çeker. Dworkin, anayasanın soyut hükümlerine sadakat 

göstermenin anayasal tarihi bütünlük içerisinde değerlendirerek ahlaki okumasını 

sunmak olduğunu düşünür ve metne sadakat üzerinde kendi tekellerini kurmak 

isteyen orijinalistlerin esasında anayasacılığı revizyonizme uğrattıklarını iddia eder. 

Ackerman’ın stratejisi ise “orijinalistleri kendi sahasında mağlup etmek” şeklindedir. 

Ackerman, Dworkin’in uyum ve gerekçelendirme ayrımından hareketle anayasa 

yorumun salt uyum meselesi olduğunu belirtir. Fakat uyulması gereken anayasal 

gelenek, orijinalistlerin iddia ettiğinin aksine liberal hak felsefesini onaylar 

mahiyettedir.906 

 

Ackerman Dworkin’den farklı olarak anayasal tarihi bir yargı kararları bütünü 

olarak yorumlamaz, bunun yerine kararların meşruiyetini dayandırdığı demokratik 

anayasacılık süreçlerini yorumlar. Lipkin, Ackerman’ın anayasal momentlerle 

ilgilenirken hukuki muhakemeyi arka plana ittiğini ileri sürer.907 Ackerman anayasal 

tarihinin mahkeme merkezli ve siyasal rejim merkezli olmak üzere iki farklı şekilde 

incelendiği tespitini yapmaktadır. Mahkeme merkezli inceleme, mahkemelerin belirli 

tarihlerde verdikleri emsal kararlar ışığında anayasal gelişim ve değişimi anlamayı 

hedeflemektedir. Ackerman’ın sürdürdüğü rejim merkezli proje ise mahkeme 

kararlarını anayasacılığın merkezinden çıkartarak daha geniş bir çerçevenin içerisine 

yerleştirmekte, tüm anayasal sistem içerisinde kabul gören kurumsal ilişkilere ve 

kamusal değerlere odaklanmaktadır. Ackerman’a göre mahkemenin kararlarının 

siyasal rejim değişikliklerinden bağımsız, kendinden menkul bir anlamı 

bulunmamaktadır. Dworkin’in mahkeme merkezli anayasal tarih okumasının 

“hakları ciddiye almayı”, Ackerman’ın rejim merkezli okumasının ise “halk 

egemenliğini ciddiye almayı” önerdiği söylenebilir.908 

 

Joel Colón-Rios, Dworkin’in anayasal demokrasisinde, anayasal momentlerin 

tartışmaya açılmadığına, halkın siyasete etkin katılımı yoluyla anayasanın 

 
906 Fleming, The Place of History and Philosophy in the Moral Reading of the American 

Constitution, ss. 23-25, 36. 
907 Robert Justin Lipkin, Constitutional Revolutions: Pragmatism and the Role of Judicial Review 

in American Constitutionalism, Durham: Duke University Press, 2000, s. 77. 
908 Bruce Ackerman, The Civil Rights Revolution, ss. 2-3. 



222 

değiştirilmesi meselesinin hiç gündeme getirilmediğine dikkat çeker.909 Diğer bir 

anlatımla Dworkin, kurucu iktidar problemiyle uğraşmamıştır. Verili anayasa 

içerisinde kalıp onu topluluğun ilke modeli uyarınca yorumlayarak 

mükemmelleştirmeyi tercih etmiştir. Buradan onun anayasal yorum anlayışının 

incelenmesine geçilebilir. 

 

2.4.2. Dworkin’in Anayasal Yorum Teorisi 

 

2.4.2.1. Anayasal Bütünlük Arayışı 

 

Dworkin’in anayasal yorum teorisi açıklayıcı/betimleyici ve 

değerlendirici/normatif boyutları bir araya getirerek anayasal demokrasinin 

bütünlüğü dikkate alması gerektiğini savunmaktadır. Anayasal bütünlük, geçmişten 

devralınan anayasal dokümanları anayasayı en iyi hale getirebilecek uygun bir politik 

ahlak ışığında gerekçelendirilmesini ve ileriye taşınmasını ifade etmektedir. Dworkin 

anayasanın ahlaki okuması adını verdiği yorum teorisinde yargıçların anayasal tarih 

ve anayasal bütünlükle sınırlandıklarını belirtir.910 

 

2.4.2.1.1. Bütünlük Olarak Hukuk 

 

Dworkin’e göre hukukun zorlayıcı gücünün gerekçelendirilmesi 

gerekmektedir. Bu gerekçelendirme ihtiyacı bakımından geçmişteki kararlardan 

kaynaklanan hak ve yükümlülüklerin nasıl bir rol oynayacağı ve geçmişle tutarlı 

olmanın nasıl bir okuma biçimiyle desteklenmesi gerektiği araştırılmalıdır.911 

Geçmişle tutarlılık, yargıçların yurttaşlara eşit muamelede bulunma yükümlülüğünün 

önemli bir parçasını oluşturur. Ancak eşit muamelenin tamamlayıcı parçası, 

kararların gerekçelendirilmesi yoluyla kişisel ve politik ahlak ilkelerinin hayata 

geçirilmesidir.912 

 

Dworkin, bu sorulara yanıt ararken anayasa ve hukuk felsefesindeki popüler 

akımları tartışmaya davet eder. Lipkin, Dworkin’in bütünlük arayışında Amerikan 

anayasacılığında egemen konumdaki iki teorinin eleştirisinin yankılarına dikkat 

 
909 Colón-Rios, a.g.m., ss. 15-16. 
910 Dworkin, The Moral Reading of The Constitution. 
911 Türkbağ, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak, ss. 129-130. 
912 Barzun, a.g.m., ss. 669-670. 



223 

çekmiştir. Bu teorilerden ilki olan pozitivizme/konvansiyonalizme göre hukuk ve 

adalet arasında ayrım yapılmalıdır, anayasal kurallar gayri ahlaki bir bakış açısıyla, 

kural ya da emsaller temelinde incelenmelidir. Pragmatizm ve doğal hukuk ekollerini 

buluşturan bir diğer teoriye göre, yargıçlar hukuku adalet anlayışına ya da toplumsal 

faydaya hizmet edecek tarzda yorumlamalıdırlar, politik topluluğu daha iyiye 

götürme hedefiyle yola çıkmalıdırlar. Dworkin her iki teoriye de katılmamaktadır. 

Pragmatizm yasal haklardan ziyade ahlaken ya da siyaseten doğru bir cevabı aradığı 

için, pozitivizm ise hakların doğru anlaşılmasıyla ilgilenmeyip yasal haklarla 

yetindiği için yetersiz kalmaktadır.  Hukuku bütüncül bir tarzda kavrayan düşünür 

için üçüncü bir teori pozitivizm ile pragmatizmi bağdaştırabilmelidir. Üçüncü bir 

teori, yasal hakları ciddiye aldığı kadar hakların doğru bir ışık altında yorumlanışını 

sunmaya da yönelecektir.913 

 

Dworkin için ahlaki ilkelerin hukuki olmasını sağlayan şey, hakkaniyet veya 

adaletin gereklerine uygun olmalarıdır.914 Dworkin, hiçbir zaman kendisini doğal 

hukukçu olarak tanımlamamıştır, yalnızca “Natural” Law Revisited (Doğal Hukukun 

Yeniden Ziyaret Edilmesi) başlıklı makalesinde kendisine yapıştrılan doğal hukukçu 

etiketine karşılık, eğer doğal hukuk teorisinden anlaşılan, hukukun içeriğinin 

belirlenebilmesi için ahlaki sorulara doğru cevap verilmesi gerektiğiyse, “bir doğal 

hukuk suçlusu” olarak görülebileceğini istihza ile söylemektedir.915 

 

Dworkin’in anayasal bütünlük tezi, anayasal yorumu hem geçmişe hem 

geleceğe dönük bir bakış açısıyla kavramaktadır. Konvansiyonalist bakış açısı, 

anayasayı salt anayasa koyucunun ortaya koyduğu normlar ve mahkemelerin verdiği 

emsal kararlar çerçevesinde, yani geriye bakarak yorumlamak gerektiğini savunur. 

Pragmatistler ise yargı kararlarına eski hukuki dokümanların etkisini reddederler ve 

meşruluğu çağdaş değerlere uygunlukla ve toplumsal pratikleri ileriye taşımakla 

formüle ederler.916 Oysaki erken dönem çalışmalarından itibaren Dworkin, tarihsellik 

ile adalete uygunluk arasında keskin bir tercih yapılamayacağını savunur. Yasal 

metinler ve emsal kararlara sıkı sıkıya bağlanmak ile yeni adil yasalar yaratmak fikri 

 
913 Lipkin, Constitutional Revolutions, ss. 77-78. 
914 Gülriz Uygur, “Hukuki Pozitivizmin Değişen Yüzü Mü?”, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

Dergisi, Cilt 52, Sayı 3, 2003, s. 158. 
915 Ronald Dworkin, ““Natural” Law Revisited”, University of Florida Law Review, Vol. 34, No. 2, 

1982, s. 165. 
916 Yüksel Metin, Anayasanın Yorumlanması, Ankara: Asil Yayın, 2008, s. 165. 



224 

arasında savrulmak anlamsızdır. Dworkin için anayasal tarih ile adalete ilişkin 

argümanlar arasında köprü kurmak her zaman mümkündür. Yargıçlar için mühim 

olan husus, anayasal tarihi yorumlarken tutarlı bir ilkeler bütününü takip etmek 

bakımından duyulacak sorumluluktur.917 

 

Dworkin, konvansiyonalist ve pragmatist yaklaşımları eleştirdiği gibi bu 

akımların beslendiği hukuki akıl yürütme yöntemleri olan hukuki formalizm ve 

hukuki realizmin de eksiklerini gösterir. Yasanın anlamının açıkça verili olduğu ve 

yargıcın bu yalın anlamı mekanik bir şekilde olaya uyduracağı yaklaşımını kabul 

etmediği gibi yargıcın nesnellikten uzak ve kişisel tercihlerine göre karar verdiği 

savını da reddeder. Onun yorum anlayışı, hukuki formalizmin metnin sözel 

anlamıyla ilgilenen ve bu metnin arka planında duran değerleri ve standartları 

dışarıda bırakan bakış açısını hatalı bulmaktadır.918 Hukuki formalizmin karşısında 

konumlandırılmış hukuki realizm, yargıçların hukuk metinlerini okumasının politik 

ve kişisel arzularından, önyargılarından kaynaklandığını ve bir hükme vardıktan 

sonra bunu rasyonalize etmeye çalıştıklarını savunur.919 Dworkin için her iki ekol de 

hukuki muhakeme sürecinin yetersiz bir kavrayışını sunmaktadır.  

 

Dworkin, hukuki realistlerin hukukun içeriğinin belirlenmesinde politikaya 

yaptıkları vurguyla hem fikirdir. O, realistlerin hukuku yasa veya teamüller dışındaki 

materyallere başvurarak açıklamalarını önemli bulur.920 Ancak realistler eğer 

hukuku, hukuk kurumlarının sistemini politika ve ideoloji belirliyorsa yargıcın 

nesnel bir muhakeme yürütemeyeceğini ifade ederler.921 Buna göre, yargıçlar 

istedikleri politik sonuca varabilmek için yasal materyalleri çarpıtıp manipüle 

etmektedirler. Hukuk doğası gereği belirsizdir ve “doğru cevaplar”dan bahsetmek 

 
917 Dworkin, Taking Rights Seriously, ss. 87-88. 
918 Brian Leiter, Dworkin’in hukuki akıl yürütmeyi mekanik bir süreç olarak tanımlamamakla birlikte 

farklı türden bir formalizmi onayladığını iddia eder. Leiter’ın “sofistike formalizm” olarak 

adlandırdığı bu yaklaşıma göre, hukuki materyallerin doğru bir şekilde yorumlanması mantıki olarak 

tek bir doğru cevabın varlığını gerektirmektedir. (Brain Leiter, “Legal Formalism and Legal Realism: 

What is The Issue?, Legal Theory, Vol. 16, No. 2, 2010, ss. 111-112.) 
919 Stanley Fish, “Working on the Chain Gang: Interpretation in the Law and in Literary Criticism”, 

Critical Inquiry, Vol. 9, No. 1, 1982, s. 201. 
920 Amerikan hukuki realizmi hakkında ayrıntılı olarak bkz. Ahmet Ulvi Türkbağ, “Amerikan Hukuki 

Realizm Akımı”, İÜHFM, Cilt LVII, Sayı 1-2, 2000, ss. 79-95. 
921 Dan Priel, Amerikan hukuki realistlerini geleneksel ve bilimsel olmak üzere iki kategoriye ayırır. 

Karl Llewellyn ve Benjamin Cardozo gibi geleneksel realistlerin hukukun gerçekliğini ve zorlayıcı 

gücünü kabul ettiklerini, temelde hukuki formalistlerin sabit ve yerleşik bir hukuk kuralının olaya 

dedüktif bir yöntemle uygulanabileceği savını reddettiklerini belirtir. Priel’e göre Dworkin, realist 

geleneğin içerisinde konumlandırılmalıdır. (Priel, Making Sense of Nonsense Jurispudence, ss. 57-

63.) 



225 

olanaksızdır. Dworkin, her ne kadar hukuk ile politik ahlak arasındaki bağlantıyı 

kursalar da ahlaki şüpheci oldukları için realistlerin bütünlük açıklamasından imtina 

ettiklerini düşünür.922 Buna göre, yargıçlar bir yorum topluluğunda muhakemede 

bulunurlarken tüm hukuki dokümanları politika felsefesiyle bütünleştirerek tartışacak 

ve anti-arşimetçi felsefenin gösterdiği üzere doğru cevabın varlığı konusunda 

sorumluluk taşıyacaklardır.923 Dworkin’in çabası, edimsel bir girişim olarak yorum 

söz konusu olduğunda doğru cevabın bulunduğu ve bunun hemen yanında da kabul 

edilemez aşırı yorumların da olduğunu göstermek yönündedir. O, hangi yorumun en 

iyi, hangisinin kötü olduğunu belirleyecek ölçüt ve kıstaslar arayışındadır.924 

 

2.4.2.1.2. Kurucu Yorum 

 

Dworkin bütünlük olarak hukuk düşüncesini kurucu yorum anlayışıyla 

açıklamaktadır. Kurucu yorumu ise “hukuka dair teorik ihtilaflar”dan yola çıkarak 

tartışmaya başlar. Shapiro’nun dikkat çektiği üzere, Dworkin, hukuki pozitivizmin 

hukuk pratiğinin katılımcılarının sık sık yaşadığı belirli türden ihtilafları 

açıklayamadığını göstermektedir. Buna göre diğer sosyal pratiklerden argümantatif 

olmasıyla farklılaşan hukuk pratiğinde katılımcılar yasanın talep ettiği hususlar 

bakımından çeşitli iddialar öne sürerler ve bu iddialarını gerekçeler sunarak 

savunurlar. Hukuk pratiğinin katılımcıları muhakeme sürecinde hukuk önermeleri ve 

hukukun dayanakları arasında ayrım yaparak argümanını geliştirir.925 

 

Hukuk önermeleri belirli bir hukuk sisteminde hukukun içeriği hakkındaki 

ifadelerdir. Önermeler, hukuki dayanakları sayesinde doğrulanabilirler. Hukuki 

dayanaklar, önermeleri geçerliliğini ve doğruluğunu sağlayan ölçütlerdir. 

Hukukçular, hukukun dayanakları hakkında anlaşıp belirli bir olayda bu dayanakların 

karşılanıp karşılanmadığı hususunda ihtilafa düşmüşlerse söz konusu olan ampirik 

bir ihtilaftır. Fakat bundan daha ötede, hukukçular hukukun dayanakları bakımından 

ihtilafa kapılabilirler. Burada söz konusu olan teorik ihtilaf, hukukun gerçekte ne 

olduğuna dair esaslı bir anlam sorununa işaret eder. Dworkin teorik ihtilafın yasanın 

yorumlanmasında taraflar arasında ahlaki anlaşmazlıklar olduğunu öne sürer. 

 
922 Dworkin, The Moral Reading of The Constitution. 
923 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 61-62. 
924 O. Vahdet İşsevenler, “Yazarın Haklarından Metnin Haklarına: Yapıt Olarak Hukuk ve Yorumu”, 

AÜHFD, Cilt 72, Sayı 2, 2023, ss. 550-552. 
925 Shapiro, a.g.m., ss. 35-36. 



226 

Hukukun dayanaklarına dair teorik tartışmalar hukukun ahlaki değeri ve/veya 

hukukun uygulamayla olan ilişkisi hakkındaki ihtilaflardır. Dworkin buradan 

hareketle teorik ihtilafların çözümüne kurucu yorumun çözüm sunabileceğini iddia 

eder.926 

 

Kurucu yorum, yoruma konu teşkil eden nesneye veya faaliyete, içerisinde 

bulunduğu biçimin veya türün en iyi örneğini sunacak şekilde bir amaç yüklemektir. 

Yüklenecek amaç nesneye en iyi şekilde uyacak ve onu gerekçelendirecek bir amaç 

olmalıdır.927 Dworkin’in yargıç Herkül’ü, Habermas’ın belirttiği gibi, iki ideal 

bileşeni bir araya getirmelidir. Hukuki gerekçelendirme için zaruri nitelikteki tüm 

geçerli ilke ve politikaları bilmelidir. İkincisi, mevcut hukukun dağınık halde 

bulunan parçalarını birbirine bağlayan argümanlar ağına eksiksiz bir genel bakış 

sunabilmelidir.928 

 

Dworkin, yaratıcı yorum metodunda edebiyat analojisine başvurur. Analitik 

hukuk bilimin merkezi problemi hukuki önermelere ne anlam atfedilmesi 

gerektiğidir. Hukuk pratiğinin işleyişinde pozitivistlerin iddia ettiği gibi olgusal 

tarihsel deneyimi ortaya koymaya dönük bir araştırma yürütülmez, bunun yerine 

hukuk metninin anlamını ve tarihsel bağlamını inşa etmek adına yaratıcı bir 

performansa girişilir. Bu halde yargıç, yasanın ahlaki amacı ve sosyal işlevine ilişkin 

bütünlüklü bir yorum faaliyetiyle uğraşmaktadır.929 Bu doğrultuda sorulması gereken 

soru hukuki yorumun diğer bilgi yöntemlerinden nasıl bir farkı bulunmaktadır ve 

hukukçu yorum faaliyetinde bulunurken hangi bilgi alanındaki uzmana 

benzemektedir.930 Dworkin’e göre hukuki yorum sanat yapıtlarının yorumlanmasıyla 

aynı türden bir faaliyettir. 

 

2.4.2.1.3. Zincirleme Roman: Uyum ve Gerekçelendirme 

 

Dworkin yorumcuyu zincirleme roman yazarına benzetir. Topluluğu bütüncül, 

bölünmez bir özne olarak kavrayan Dworkin için hukuki yorumun da birbirinden 

 
926 Shapiro, a.g.m., ss. 37-40; Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 23-24. 
927 Arıkan, a.g.e., s. 38. 
928 Habermas, Between Facts and Norms, s. 212. 
929 Jens Zimmermann, Hermeneutik: Kısa Bir Giriş, Çev. Mehmet Çetin, İstanbul: Say Yayınları, 

2020, ss. 129, 138-139. 
930 Dworkin, A Matter of Principle, ss. 146-148. 



227 

kopartılması mümkün olmayan yazarlar ortaklığına dönüştürülmesi tutarlıdır.931 

Zincirleme roman yazarı, kendisinden önce çeşitli yazarlar tarafından kaleme 

alınmaya başlanmış ve kendisine ulaşmış bir metni olabilecek en iyi şekle sokarak 

ileriye taşımak sorumluluğu altındadır. Uyum ilkesi gereğince, metin önceki 

yazarların anlattıklarıyla tutarlı olmalıdır. Yazar, kendisine aktarılmış malzemeyi 

makul ve ilgi çekici biçimde yorumlamalıdır. Yorum, metinden ve tarihsellikten 

bağımsız değildir.932  

 

Dworkin, yorumu salt bir objektivizm veya sübjektivizm tercihine indirgemez. 

Yorum, bir yanıyla metin ve olay üzerine son sözü söylemeyip yargıçlar arasında 

anlaşmazlığın, dolayısıyla tartışmanın sürdürülmesini olumlu bulduğu için saf bir 

objektivizmi reddeder. Öte yandan, yargıcın hukuki kural ve kurumsallığı dikkate 

alarak önceden verilen kararları taramış olmasını şart koştuğu için sübjektivizmin 

belirsizliğinden ve sınırsızlığından kaçınır.933 

 

Oder, Dworkin’in yaratıcı yorum anlayışının dinamik yorumun gelişmiş bir 

örneğini sunduğunu ifade eder. Her bir bölümün farklı yazarlar tarafından kaleme 

alındığı zincirleme roman metodunda anayasa veya yasa koyucu hukukun sadece ilk 

safhasını oluşturmaktadır. Hukuku uygulayan yargıçlar her defasında kuralı ve 

kendisinden evvel verilen kararları ele alıp somutlaştıracak, kural ve kararlar 

yorumlandıkça yeniden anlam kazacaktır. Dolayısıyla hukuki yorum devingen, 

gerçekçi ve değişimci bir hukuk anlayışıyla ilgilidir. Yargıç sadece hukuku 

uygulayan değil onu geliştiren kişi olmaktan sorumlu tutulmaktadır.934 

 

Yargıç, emsalleri ve hukuk sisteminin tarihini tutarlı bir öyküye dönüştürecek 

ve bu öyküde temsil olunan hakları da gerekçelendirecek şekilde en iyi ışık altında 

onları aydınlatacaktır.935 Diğer bir ifadeyle, ülkenin hukuk tarihindeki en iyi yorumu 

mümkün olan en doğru ahlaki ilkeler ışığında açığa çıkarmalıdır. Yargıcın ödevi, 

daha iyi bir tarih anlatısı icat etmek değil, tarihin en iyi şekilde yorumlanmasını 

sağlamaktır. Yargıç, tarihten aktarılan bazı hukuki materyalleri göz ardı edebilir, 

 
931 Hunt, Law’s Empire or Legal Imperialism?, s. 19. 
932 Roger Cotterrell, Hukukbilimin Politikası: Hukuk Felsefesine Eleştirel Bir Giriş, Çev. Saim 

Üye, İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2018, s. 261. 
933 Fish, a.g.m., s. 202. 
934 Bertil Emrah Oder, Anayasa Yargısında Yorum Yöntemleri: Hukuksal Yöntembilime Dayalı 

Karşılaştırmalı Bir Araştırma, İstanbul: Beta Yayıncılık, 2010, s.225. 
935 Arıkan, a.g.e., s. 39. 



228 

ancak kullandığı materyallerin mantıklı ve tutarlı bir açıklamasını sunmalıdır. Raz, 

Dworkin’in yorum anlayışını ideal hukuk ile olan hukuk arasındaki boşluğu 

kapatacak kadar geniş bulur. Eğer anayasayı ahlaki ilkeler ışığında yorumlayacaksak 

izin verilebilir yorumların sonu gelmeyecektir.936  

 

Raz’ın bu iddiasına karşılık Dworkin, ahlaki ilke temelli yorumun sonsuz bir 

açıklık sunmadığını iddia eder. Nitekim Stanley Fish ile olan tartışmasında bu 

iddiasını ispat edecektir. Dworkin’in hukuki yorumu edebi metinlerin 

yorumlanmasına benzetmesi edebiyat teorisyeni Fish’in ilgisini çeker. Fish de 

hukukun yorumsal faaliyet olarak anlaşılması fikrine katılır ve edebiyat analojisinin 

oldukça isabetli bir perspektif sunduğunu düşünür.937 Ancak Fish’in postmodern, 

yapıbozumsal yorum anlayışı Dworkin’in felsefi hermeneutik’ine nazaran 

yorumcunun sınırları konusunda daha ucu açık ve bu nedenle de keyfidir 

denilebilir.938 Fish’le girdiği tartışmada Dworkin, yorum teorisinin “uyum” 

unsurunun bir boş gösteren olmadığını ve yorumcuyu sınırladığını gösterme imkanı 

bulmuştur. Rosenfeld’in de belirttiği üzere, Dworkin’in yorum anlayışı özneler arası 

doğrulamaya ve onaya bağlı olan hermeneutik bir yaklaşımdır. Bu hermeneutik 

yaklaşım hukuk sisteminin holist ve tutarlı bir yapı olduğunu varsayarak yargıcı 

doğru çözüme götürmektedir. Fish’in postmodern yaklaşımında ise hukuk tamamen 

retoriğe indirgenmektedir. Buna göre yargıçlar için anayasal geçmişle ve emsal 

kararlarla tutarlı olmak tamamen retoriğin ikna edici kurulup kurulmamasıyla 

alakalıdır. Bu nedenle yargıçların önlerinde hukukun bütünlüğüne uygun tek doğru 

cevap değil, retorik becerilerine bağlı olarak genişleyen çok sayıda doğru cevap 

bulunmaktadır.939  

 

Dworkin’in ahlaki okuma yaklaşımı, anayasanın yapısal tasarımını ve 

geçmişteki anayasal yorum anlayışındaki baskın geleneği bütüncül bir şekilde 

değerlendirmeyi şart koşmaktadır. Böylece tutarlı bir anayasal ahlak anlayışı 

geliştirmek isteyen yorumcular, kendilerini geçmişteki ve gelecekteki yetkililerle 

 
936 Joseph Raz, Dworkin: “A New Link in the Chain: A Matter of Principle by Ronald Dworkin”, 

California Law Review, Vol. 74, No. 3, 1986, ss. 1118-1119. 
937 Cotterrell, a.g.e., s. 269. 
938 Sağlam, a.g.m., s. 279. 
939 Michel Rosenfeld, “Dworkin and the One Law Principle: A Pluralist Critique”, Revue 

Internationale de Philosophie, Vol. 3, No. 233, 2005, ss. 368-370. 



229 

aynı öykünün anlamlı bir parçasını kaleme alan ortak yazarlar olarak 

göreceklerdir.940  

 

2.4.2.2. Anayasanın Ahlaki Okuması 

 

Dworkin’in yorum anlayışı anayasanın ahlaki bir okumasını savunur. Ahlaki 

okuma, yargıçların, hukukçuların, yurttaşların soyut anayasal hükümleri 

yorumlamaya ve uygulamaya çalışırken siyasi dürüstlük ve adalete ilişkin ahlaki 

ilkelerden yola çıkmalarını önerir.941 Yargıcın ahlaki ilkeleri bir kenara bırakarak 

tarafsız bir hukuk öğretisiyle anayasayı yorumlamasını öneren katı inşacılık 

safsatadan ibarettir.942 

 

Ahlaki okuma, anayasaya sadakatin soyut, ilkesel ve anti-dogmatik bir 

versiyonunu sunma iddiası taşır. Dworkin, nasıl ki toplumsal işbirliği ve 

yükümlülüklerin bir kural kitabı modellemesiyle açıklanamayacağını, bunun yerine 

ilkelere dayalı hakiki bir  topluluğun inşa edilmesi gerektiğini düşünmekteyse 

anayasanın da okuruna neyin yasaklı veya izinli olduğunu bildiren bir kural 

kitabından ibaret görülemeyeceğini ifade eder.943 Demokratik bir cumhuriyette 

yurttaşların sahip olması gereken anayasal haklara dair yürütülecek geniş bir kamusal 

tartışma için anayasanın politik ahlak çerçevesinde yorumlanması şarttır.944 

 

Agnes Heller ve Ference Feher, Dworkin’in anayasacılığında Hegelci bir 

nosyon bulunduğunu belirtirler. Yazarlara göre, Hegel’in tikellerden tümele vardığı 

ve en yüksek tümel olan devletin ahlakiliği belirlediği şeklindeki düşüncesinin 

yansımalarını Dworkin’de görmek mümkündür. Dworkin de devleti anayasayla eş 

değer kılarken yurttaşların toplumsal birlik içerisinde ve sosyal işbirliğine dayanan 

müşterek bir yaşamı gerçekleştirebilmelerinin koşulunu doğru ve adil bir anayasada 

aramaktadır.945 Dworkin, hukuk kurallarını ve sistemin meşruluğunu ahlaki 

 
940 Dworkin, Freedom’s Law, s. 10. 
941 Dworkin, The Moral Reading of The Costitution. 
942 Tom Lininger, “On Dworkin and Borkin”, Michigan Law Review, Vol. 105, No. 6, 2007, s. 1317. 
943 Richard H. Fallon, Implementing the Constitution, Cambridge: Harvard University Press, 2001, 

s. 26. 
944 Dworkin, Freedom’s Law, s. 2; Foley, a.g.m., s. 152. 
945 Yazarlar bu eğilimi sadece Dworkin’e atfetmezler; buna göre Rawls, Ackerman gibi Amerikan 

anayacılığından etkilenmiş sosyal liberaller bu grupta sayılmalıdırlar. Agnes Heller/Ference Feher, 

Postmodern Politik Durum, Çev. Şükrü Argın/Osman Akınhay, Ankara: Öteki Yayınevi, 1993, s. 

84. 



230 

ilkelerden hareketle açıkladığı için idealist bir felsefe inşa etmektedir.946 Anayasayı 

politik ahlakilik temelinde okumanın Hegel’deki devlet anlayışından farkı ise 

Dworkin’in anayasal devleti mistifiye etmemesinden kaynaklanmaktadır.947 

 

Anayasanın ahlaki okuması, anayasayı somut tarihsel kural ve pratikler 

üzerinden değil soyut ahlaki ve politik ilkeler doğrultusunda incelemeyi önerir.948 

Dworkin, anayasanın politik ahlaka göre yorumlanmasını ABD anayasasının doğası 

gereği kaçınılmaz bulmaktadır. Düşünür bu iddiasını anayasal tartışmalara ilişkin 

yazılarında her defasında tekrarlayacaktır. Buna göre hükümetlerin gücünü sınırlayan 

ve bireylerin, azınlıktakilerin haklarını güvence altına alan ifade özgürlüğü (1. 

Değişiklik), eşit koruma hakkı (14. Değişiklik), hukuka uygunluk (due process-5. 

Değişiklik) gibi bireysel hak niteliğindeki önemli anayasal düzenlemeler oldukça 

soyut ve ahlaki bir dille kaleme alınmıştır. Yargıçların salt metindeki kelimelerden 

somut anayasal meseleleri çözüme kavuşturması mümkün değildir. Bu soyut 

maddelerin mutlaka anayasal ve siyasal geleneğin içine dahil olarak ikna edici ve 

tutarlı gerekçelerle yorumlanması gerekir.949 Dworkin anayasada yer alan tüm 

hükümlerin ahlaki okumaya elverişli olmayabileceğini kabul eder. Yeterince 

somutlaştırılmış veya ahlaki ilke diliyle yazılmamış maddelerin (örneğin ABD 

başkanının seçilme yaşı) böyle bir yorum anlayışıyla değerlendirilmesine gerek 

yoktur. Ancak bunlar sınırlı sayıda düzenlemelerden ibarettir.950 

 

Ahlaki okumaya, metnin yazarlarının ne söylemeyi amaçladıkları anlamaya 

çalışarak başlanılır.951 Yargıç, yasama tarihçesini dikkate alacaktır, ancak bu 

beyanları yasanın uyması ve gerekçelendirmesi gereken politik eylemler olarak 

kavrar. Buna göre yargıcın sorumluluğu, topluluğun tarihinden bir anı simgeleyen ve 

belli bir metni anayasallaştıran meclisin hikayesini bütünlüklü bir şekilde kavrayıp 

en iyi ışık altında aydınlatmaya çalışmaktır. Yargıcın hikayenin başını, sonunu ya da 

 
946 Ingram, a.g.e., s. 65. 
947 Niyazi Öktem, “Ronald Dworkin ve Hukuk Felsefesi”, Anayasa Yargısı, Sayı 28, 2011, s. 92. 
948 Fleming, Living Originalism and Living Constitutionalism as Moral Readings of the 

American Constitution, s. 1173. 
949 Ronald Dworkin, “The Court’s Embarrasingly Bad Decisions”, The New York Review of Books, 

26.05.2011, https://www.nybooks.com/articles/2011/05/26/courts-embarrassingly-bad-decisions/ 

Erişim Tarihi: 09.01.2022. 
950 Dworkin, The Moral Reading of the Constitution. 
951 Turhan, Anayasanın Yorumlanmasında Felsefi Yaklaşım: Ronald Dworkin’e Göre 

Anayasanın Ahlaksal Okunuşu, s.18. 



231 

herhangi bir kısmını değil tümünü haklı çıkarması gerekecektir.952 Dolayısıyla ahlaki 

okumanın iki kritik sınırı bulunmaktadır. İlk olarak anayasal tarih yargıcı sınırlar. 

Yargıç kurucuların, anayasa koyucunun iradesi hilafına davranmaz. İkincisi, yargıç 

anayasal bütünlüğe riayet etmek zorundadır. Anayasal bütünlük, yargıcın kendisini 

geçmişteki ve gelecekteki anayasa yorumcularıyla bir partner olarak görmesini ve 

kendi yazdığı bölümü diğer yorumcularla uyumlu olacak şekilde tamamlamasını 

ifade etmektedir.953 

 

Dworkin, ahlaki okumayı somutlaştırırken özgürlük kavramını örnek verir. 

Buna göre Amerikan anayasacılığında kabul edilen merkezi ilkelerden birisi 

özgürlüktür. Özgürlük, acil sosyal politikaların gerektirdikleri dışında bireyin kendi 

yaşamını ilgilendiren kişisel meselelerde karar alırken devletin baskısı altında 

bulunmamasını gerektirir. Anayasal davalarda bireysel özgürlükler ile acil toplumsal 

ihtiyaçlar arasında denge noktası tayin etmek birçok ihtilafı beraberinde getirebilir 

ancak yine de herkesin üzerinde mutabık kalacağı husus özgürlük ilkesinden yola 

çıkarak bireyin özel alanını ilgilendiren birçok hakkın türetilebileceği olacaktır.954 

Burada anayasanın ahlaki okuması sadece yazılı haklarla kendisini sınırlandırmayı 

reddetmekte, ilkeler üzerine düşünerek topluluğun anayasal ve politik kültürüyle 

tutarlı bir hak şeması yaratabilmeyi hedeflemektedir.955 Ancak Marksist bir yargıç, 

özgürlük ilkesini yorumlarken bireysel mülkiyeti tamamen reddedecek ve ülke 

kaynaklarının kolektif  mülkiyete göre düzenlenmesine karar verecek olursa, onun bu 

yorumunun anayasal tarih ve bütünlükle izah edilemeyeceğini düşünür.956 Dworkin, 

anayasayı yorumlamak için başvurulan politik ahlakın hukuk sistemine gömülü halde 

bulunduğunu ifade eder. Hukuki materyallerin yorumları sistemdeki derin ahlaki 

ilkelerle uyum arz edecek ve bu ahlaki ilkeler hukukun gerekçelendirilmesine olanak 

tanıyacaktır.957 

 

 
952 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 394-422. 
953 Dworkin, The Moral Reading of the Constitution. 
954 Ronald Dworkin, “‘The Bork Nomination’: An Exchange”, The New York Review of Books, 

08.10.1987, https://www.nybooks.com/articles/1987/10/08/the-bork-nomination-an-exchange/ Erişim 

Tarihi: 10.02.2022. 
955 Dworkin, A Matter of Principle, s. 2. 
956 Dworkin, The Moral Reading of The Constitution. 
957 Sanford Levinson, “Hercules, Abraham Lincoln, The United States Constitution, and The Problem 

of Slavery, Ronald Dworkin, Ed. Arthur Ripstein, New York: Cambridge University Press, 2007, s. 

139. 

https://www.nybooks.com/articles/1987/10/08/the-bork-nomination-an-exchange/


232 

Fleming, anayasanın ahlaki okumasının üç açıdan geniş bir perspektif 

sunduğunu ileri sürer. Birincisi, ahlaki okuma yargıçları, siyasetçileri, yurttaşları 

politik topluluğun en derin ilkeleri ve yüksek özlemleri üzerine düşünmeye davet 

etmekte, geçmişin otoritelerinin sorgulanmaksızın takipçisi olunmasını 

reddetmektedir. Anayasaya sadakat ilkesel ve soyut bir düzlemde anlaşılmaktadır. 

İkincisi, ahlaki okuma eleştireldir. Buna göre tarihin ve geçmişteki pratiklerin 

kutsallaştırılması yerine refleksif, eleştirel bir tutumla değerlendirilmesini 

önermektedir. Son olarak ahlaki okuma anayasanın en iyi ışık altında okunmasını 

salık verdiği için anayasaya sadakati haklılaştırabilmekte, böylece anayasal 

çerçevede eşit yurttaşlığa zemin hazırlamaktadır.958 

 

2.4.2.3. Ahlaki Okuma Doğası Gereği Liberal Midir? 

 

Dworkin, anayasa yargısı pratiğinde ahlaki okumanın hiç de devrim niteliğinde 

bir yenilik getirmediğini iddia eder. Yargıçlar veya avukatların zaten halihazırda bu 

stratejiyi benimsediklerini öne süren düşünür, teorisinin esasında var olanın adının 

konulması ve sistematik bir şekilde açıklanarak normatif düzleme taşınması amacı 

taşıdığını belirtir.959 

 

Dworkin, anayasal kararlar değerlendirilirken sıkça yapılan liberaller-

muhafazakârlar tasnifinin üzerinde durur. Her iki gruptaki yargıçlar da yorum-öncesi 

aşamada anayasal metnin ne olduğu hususunda mutabıktırlar. Yorum-sonrası 

aşamaya gelindiğinde ise anayasanın ne olduğu, hangi ilke ve standartlara başvurarak 

hukuki dokümanların geçerliliği veya geçersizliğine karar verileceği konusunda 

farklı yanıtlar getirirler. Bu halde iki grup da anayasayı kullanarak anayasanın ne 

anlam ihtiva ettiğini yorumlama çabasında ortaklaşırlar.960 

 

Dworkin, ahlaki okumaya başvuran iki yorumcudan birinin metinden 

maksimalist diğerinin minimalist bir çıkarımda bulunmasını mümkün bulur. Bu 

durumda her iki yorumcu da metnin en iyi yorumunu kendisinin yaptığına ilişkin bir 

tartışma sürecine dahil olacaktır.961 Dworkin, anayasanın ahlaki okumasının doğası 

gereği liberal veya muhafazakâr olmadığını belirtir. Politik ahlakın bir ölçüde soyut, 
 

958 Fleming, History and Philosophy in Moral Reading of the Constitution, s. 38-39 
959 Dworkin, Freedom’s Law, s. 2. 
960 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 446-447. 
961 Sunstein, Originalism, s. 1689. 



233 

belirsiz ve tartışmaya açık olması kaçınılmazdır. Bu nedenle metnin ahlaki yorumu 

farklı gerekçelere müsaittir. Muhafazakâr politika felsefesine bağlı olan ve anayasal 

tarihi bu çerçeveden bakarak bütüncül bir şekilde inşa eden yargıçların anayasal 

hakların muhafazakâr bir yorumunu savunmaları mümkündür. Nitekim 19. yüzyıl 

sonlarında anayasanın en üstün ilkelerinin sözleşme özgürlüğü ve mülkiyet hakkı 

olduğunu öne süren Yüksek Mahkeme kararlarında bu yorumu görmek mümkündür. 

Keza Warren Mahkemesi’nin eşitlikçi toplum yapısını güçlendirmeye dönük 

anayasacılık anlayışında da liberal yorum somutlaşmıştır. Dolayısıyla Dworkin için 

ahlaki okuma doğası gereği ne liberal ne de muhafazakâr bir anayasacılığı dayatır.962 

 

Dworkin, Yüksek Mahkeme’nin en büyük anayasal kararlarının “tümüne” ve 

aynı zamanda “en kötülerinden bazılarına” ahlaki okumanın ilham verdiğini ifade 

eder. Ahlaki okumayı aşırı bir düşünce olarak görmekten vazgeçerek yargıçların 

siyasi ahlak hakkındaki görüşlerinin anayasal kararlarını etkilediklerinin kabul 

edilmesi gerekmektedir. Bu etkiyi reddedip kararları başka nedenlerle açıklamak 

anlamsız bir çabadır. Örnek olarak muhafazakâr orijinalistlerin kurucuların 

niyetlerine göre yorum yaptıklarını iddia etmelerini veren Dworkin, böylece esasında 

ahlaki okumanın kendiliğinden iyi sonuçlar üretmeyeceğini kabul etmiş olur.963 

 

Stanford Levinson, ahlaki okumayı kölelik problemi üzerinden tartışarak 

Dworkin’in ilkeler üzerine yapılacak tartışmanın muhakkak “mutlu son” getireceğine 

dair iyimserliğini eleştirir. Buna göre Amerikan siyasal kültüründe tek bir gelenek 

yoktur ve birbiriyle çatışan gelenekler mevcuttur. Örneğin köleliğin siyasal kültüre 

yoğun bir etkisinin bulunduğu bir toplulukta yaşayan kişileri düşündüğümüzde bir 

köle sahibinin tıpkı diğer mülk sahipleri gibi eşit ilgi ve saygıya layık olduğunu iddia 

edebiliriz. Ya da Amerikan anayasasının ve pek çok anayasal değişikliğin kabul 

edildiği tarihlerde kadınların politik yaşama katılma hakları bulunmamaktaydı ve 

anayasal metinlerde şahıs zamiri olarak erkekten bahsedilmektedir. O halde metnin 

dil bilimsel anlamını tarihsel gelenekten de hareket ederek yorumlayan bir yargıç 

kadınların siyasetten dışlanmasını bir ilke iddiası olarak öne sürebilecektir. Bu halde, 

Levinson’a göre, eğer Dworkin adil olmayan bir ilkenin hakiki bir ilke 

olamayacağını söylüyorsa doğal hukuk geleneğine dahil olmak zorundadır.964 

 
962 Dworkin, Freedom’s Law, ss. 2-3. 
963 Dworkin, The Moral Reading of The Constitution. 
964 Levinson, a.g.m., ss. 155-159. 



234 

 

Sunstein’e göre Yüksek Mahkeme’nin kürtajı ulusal geleneklere referans 

vererek anayasal bir hak olmaktan çıkaran yeni tarihli Dobbs kararında muhafazakâr 

ahlak teorisine dayanan Dworkinciliğin yankılarını bulmak mümkündür. Buna göre 

hakimler mevcut hukuki materyallerin sınırları içerisinde kalıp gerekçesini bu 

ilkelere uydurarak kararlarını en iyi şekilde yapılandırmaya çalışmışlardır. Bu da 

Dworkin’in mahkemeleri “ilke forumu” olarak gören yaklaşımına yakınlık arz 

etmektedir.965 

 

Dworkin’in bu eleştiriye yanıtını eski tarihli bir makalesinde arayabiliriz. 

Çünkü Dobbs kararında başvurulan Glucksberg testinin ilk ortaya atıldığı emsal 

kararın ardından Dworkin bir yazı kaleme alarak bu testin tarihsel karakterini 

eleştirir.966 1997 tarihli Washington v. Glucksberg kararında Mahkeme, yardımlı 

intiharın anayasal hak statüsünde koruma görüp göremeyeceğini tartışırken anayasal 

yoruma dair temel bir meseleyi gündemine alır.967 Buna göre, 14. Değişiklikte yer 

alan eşit koruma maddesinde geçen “hukuka uygun bir süreç olmaksızın kimsenin 

yaşam, özgürlük veya mülkiyetten yoksun bırakılamayacağı” hükmü nasıl 

anlaşılmalıdır?  

 

Hukuka uygun süreç (due process of law) ifadesinin siyasal ahlakla bağını 

kopartarak saf usuli bir perspektiften anlaşılmasını öneren tez, kanun koyucunun 

demokratik yasama süreçlerine riayet etmesinin eşit koruma ilkesindeki hukukilik 

standardı için yeterli bir geçerlilik koşulu saymaktadır. Buna karşılık Dworkin gibi 

hukukçular bu soyut dille kaleme alınmış ilkenin maddi temellerinin araştırılması 

gerektiğini ileri sürerler. Dworkin anayasayı yorumlarken yargıçların yasama 

organının yerini alarak herhangi bir hak yaratmaması gerektiğini düşünen 

hukukçuların “arşimetçi şüpheciler” olduğunu belirtir.968 Yüksek Mahkeme bu 

davada ilkeyi maddi açıdan incelemeyi seçmiş ve anayasada açıkça yer almayan 

konularda eşit koruma ilkesi uyarınca hak türetilirken Glucksberg testinin 

 
965 Sunstein, Dobbs and the Travails of Due Process Traditionalism, s. 7. 
966 Ronald Dworkin, “Assisted Suicide: What the Court Really Said”, The New York Review of 

Books, 25.09.1997, https://www.nybooks.com/articles/1997/09/25/assisted-suicide-what-the-court-

really-said/ Erişim Tarihi: 28.06.2022. 
967 Washington v. Glucksberg, 521 U.S. 702, 770, 26.06.1997. 
968 Dworkin, Costitutionalism and Democracy, s. 6. 

https://www.nybooks.com/articles/1997/09/25/assisted-suicide-what-the-court-really-said/
https://www.nybooks.com/articles/1997/09/25/assisted-suicide-what-the-court-really-said/


235 

uygulanması gerektiğini kararlaştırmıştır.969 Gerçekten de bu nedenle Mahkeme’nin 

Dworkin’in önerdiği gibi ilke tartışmasını gündemine aldığı öne sürülebilir. 

 

Muhafazakâr yargıç William Rehnquist’in yazdığı çoğunluk görüşünde 

anayasal hak çıkarımları için iki sınır belirlenir: i.) talep edilen hak, objektif bir 

şekilde ulusal tarih ve gelenekte kökleşmiş olmalıdır, ii.) düzenlenmiş özgürlük 

(ordered liberty) kavramında örtük olarak mevcut bulunmalıdır.970 Rehnquist, 

eyaletlerin kanun yoluyla özgürlükleri kısıtlamasının anayasaya aykırı olduğunu 

iddia edebilmek için bahsedilen özgürlük talebinin tarihsel olarak saygı gören, politik 

topluluk içerisinde korunan bir hak olması gerektiğini ileri sürer. Bu doğrultuda 

mahkeme, tarihsel yoruma başvurarak eyaletlerin yasal tarihçesini incelemektedir. 

Buralarda anayasallık öncesi İngiliz common law prensiplerine kadar uzanan uzun 

bir hukuk tarihine bakılarak geleneksel olarak yasaklı halde bulunan, anayasal 

korumaya erişememiş ve bu yönde güçlü bir talep konusu oluşturamamış 

özgürlüklerin eşit koruma ilkesinden yararlanamayacağını tespit etmektedir.971  

 

Dworkin, ahlaki okumanın muhafazakâr bir yargıç tarafından da anayasal 

bütünlüğün dikkate alınmasıyla gerekçelendirilebileceğini belirtse de onun kurucu 

yorum anlayışında ilkelerin tamamen tarihsel ve somutlaşmış şekilde 

değerlendirilmesi savunulamaz. Yorumsal bakış açısına sahip olan yargıç, soyut 

ilkelerin geçmişte hangi somut haklara tekabül ettiğini incelemez, bunun yerine soyut 

ilkeleri tutarlı bir siyasal ahlak ışığında yapılandırır.972 Buna karşılık tarihselcilik 

yargıçların hakların yaratılmış olduğu tarihteki kamu görevlilerinin keşfedebildikleri 

somut görüşlerle kendini sınırlandırır. Halbuki yasa koyucular farklı dönemlerde 

adaletin neyi gerektirdiği sorusuna farklı cevaplar getirebilmişlerdir, keza hukuk 

 
969 Ronald Dworkin, “Assisted Suicide: What the Court Really Said”, The New York Review of 

Books, 25.09.1997, https://www.nybooks.com/articles/1997/09/25/assisted-suicide-what-the-court-

really-said/ Erişim Tarihi: 28.06.2022. 
970 Sunstein, Dobbs and the Travails of Due Process Traditionalism, s. 2. Düzenlenmiş özgürlük, 

hukuka uygun süreç kavramının maddi sınırlarını tayin etmek bakımından önem taşımaktadır. Buna 

göre, hukuka uygun süreç sadece usuli değildir ve Amerikan Anayasasında ilk 8 değişikliği içeren Bill 

of Rights hükümlerindeki özgürlükler için de koruma sağlar. Bir diğer yoruma göre ise Bill of 

Rights’ın dışındaki temel hak ve özgürlükleri ilgilendiren diğer anayasa değişiklikleri için de bu 

kavram değerlendirilmelidir. Yüksek Mahkeme’nin farklı tarihlerde oluşturduğu bu konudaki emsaller 

için ayrıntılı olarak bkz. Kerem Altıparmak, ““Due Process of Law” Kavramının Amerikan 

Hukukundaki Yeri Üzerine Bir İnceleme”, AÜHFD, Cilt 45, Sayı 1, 1996, ss. 219-250. Ayrıca bkz. 

Berke Özenç, “Yüksek Mahkeme’nin Eşcinsel Evlilik Kararı Işığında Eşitlik, Demokrasi ve Yargısal 

Denetim”, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Fakültesi Dergisi, Cilt 73, No. 2, 2018, s. 547. 
971 Yüksek Mahkeme’nin yeni tarihli kürtaj kararı içiz bkz. Dobbs v. Jackson Women's Health 

Organisation, No. 19-1392, Karar Tarihi: 24 Haziran 2022. 
972 Ronald Dworkin, Assisted Suicide: What the Court Really Said. 

https://www.nybooks.com/articles/1997/09/25/assisted-suicide-what-the-court-really-said/
https://www.nybooks.com/articles/1997/09/25/assisted-suicide-what-the-court-really-said/


236 

tarihi içerisinde köklü bir yer tutmuş emsal kararlarda da adalete ilişkin farklı 

anlayışlar dile getirilebilmiştir. O halde tarihselcilik kaçınılmaz bir şekilde bütünlüğü 

ve tutarlılığı tahrip edecektir. Dworkin için ilke tartışması haklar sisteminin tutarlı bir 

adalet anlayışına dayanılarak yorumlanmasını şart koşar.973 

 

Sonuç olarak Dworkin’in anayasal yorum anlayışının kaçınılmaz şekilde liberal 

yorumu gerektirmediğini ve muhafazakâr yargıçların da anayasal tarihle uyumlu bir 

siyaset teorisini kararına yansıtabileceği belirtilse de onun ahlak okumasının 

tarihselciliği reddettiği söylenmelidir. Tarihselcilik Dworkin için yüzünü yalnızca 

geçmişe dönmekle ve anayasal bütünlüğü göz ardı etmekle maluldür. Tarihselciliğin 

katı okumasını ise anayasa koyucunun somut niyetini takip etmeyi öneren 

orijinalistler geliştirmişlerdir. Ancak orijinalizmin anayasa öğretisinde yaygınlaşıp 

hakimiyetini ilan edecek güce varmasıyla birlikte liberal ve ilerici hukukçular 

orijinalizmin yeni versiyonlarını gündeme getirmeye başlamışlardır. Öyle ki, 

Dworkin’in de orijinalizm okumasının zamanla değiştiği, onun da artık geniş 

anlamda orijinalist olarak adlandırılabileceği iddia edilmeye başlanmıştır. 

 

2.4.2.4. Bir Orijinalist Olarak Dworkin (?) 

 

ABD’li anayasa hukukçuları arasında Dworkin’in anayasa yorumunu orijinalist 

olarak nitelendiren kimi okumalar bulunmaktadır.974 Belirtmek gerekir ki Dworkin 

ahlaki okumanın orijinalizme karşı alternatif bir strateji sunduğunu açıkça ifade 

etmekte ve orijinalist yaklaşımın hatalarını ortaya koymaktadır. Fakat Dworkin’in 

orijinalizm karşıtlığında dikkat edilmesi gereken bir nüans bulunmaktadır. Dworkin, 

orijinalist olmayan tezlerin aksine orijinal anlamın yorum faaliyeti için değerli bir 

kaynak olduğunu savunur.975 Bunun dışında, özellikle son dönem eserlerinde o, 

beklentisel orijinalizm ile semantik orijinalizm arasında ayrım yapar ve orijinalizmi 

eleştirirken çoğu zaman “orijinal niyet veya beklentilere dayalı yorumu” mahkum 

ettiğini belirtir.976 Bu bağlamda Dworkin’i orijinalizm kategorisinde konumlandıran 

yazarların haklı olup olmadığını incelemek gerekmektedir. 

 
973 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 459-460. 
974 Jeffrey Goldsworthy, “Dworkin as an Originalist”, Constitutional Commentary, Vol. 17, No. 

475, 2000, ss. 49-78; Whittington, Dworkin’s Originalism, s. 200. 
975 Dworkin, The Forum of Principle, s. 472. 
976 Ronald Dworkin, “The Arduous Virtue of Fidelity: Originalism, Scalia, Tribe and Nerve”, 

Fordham Law Review, Vol. 65, No. 4, 1997, s. 1256; Dworkin, Freedom’s Law, s. 13.   



237 

 

Dworkin, orijinalizmin erken dönem tezlerini eleştirirken kavram (concept) ve 

anlayış (conception) arasında ayrım yapmıştır. Kavram soyut ilkeler, anlayış ise 

somut davranış kurallarıdır.977 Dworkin ebeveyn-çocuk ilişkisi örneğiyle kavram ile 

anlayış arasındaki farkı açıklar. Ebeveynin çocuklarına kimseye adaletsiz davranışta 

bulunmamaları gerektiğini söylediğini düşünelim. Çocuklarının davranışlarını 

sınırlandırmak isteyen ebeveyn, elbette bu yasayı koyarken zihninden kimi örnekler 

geçirir. Ancak iki nedenden dolayı ebeveyn sadece bu örneklerin adaletsizlik anlamı 

taşımadığının bilincindedir. İlk olarak, bu davranış talimatını çocuğa aktardığında 

ebevenin aklına gelmeyen birçok farklı durum olduğu açıktır ve çocuğun bu 

durumlarda da adalete uygun davranması istendiği için çocuktan yorum yapması 

beklenir. İkincisi, genel bir davranış yükümlülüğü belirlenirken belirli bir davranış 

setini önerdiğini düşünen ebeveyn, yine de çocuğu tarafından sunulan gerekçeler 

doğrultusunda kafasındaki spesifik davranışın adil veya gayri adil olduğuna dair 

görüşünü değiştirmeye hazır olmalıdır. Böyle bir değişiklik, ebeveynin çocuğuna 

verdiği genel talimatı değiştirdiği anlamına gelmez, yalnızca talimatının 

somutlaştırılmasında değişiklik yaşandığı söylenebilir. Kural koyucunun belirlediği 

ilke ve standartlar, spesifik bir adalet anlayışını değil genel bir adalet kavramını 

doğrulamalıdır.978 Dworkin anayasadaki orijinal niyeti ifade eden kavramların farklı 

anlayışlarla yorumlanabileceğini düşünürken bunların tarihsel, psikolojik, kavramsal 

analizini yapmaz, bunun yerine kavramların yorumlanabileceği farklı anlayışların 

politik ahlaka ilişkin değerlendirmeyi gerektirdiğini savunur.979 

 

Hukuki yorum teorisini geliştirirken bu defa Dworkin, “konuşmacının 

kastettiği anlam teorisi” ile “kurucu yorum teorisini” birbirinden ayıracaktır. 

Konuşmacının kastettiği anlam teorisi, gündelik yaşamdaki karşılıklı iletişimi temel 

alır. Kişi, karşısındaki ona bir şey söylediğinde ne demek istediğini düşünürken onun 

zihin durumunu göz önüne alıp iletmek istediği mesajı kavramaya çalışır. Ancak 

böyle bir yorum Dworkin’e göre hukuki metinlere uyarlanamaz. Yasanın niyetinden 

bahseden bir yargıç, bu niyeti teorik bir düzlemde inşa etmektedir. Dolayısıyla 

hukuki yorum kaçınılmaz olarak kurucu mahiyettedir. Yorumun kurucu modeli, 

 
977 Whittington, Dworkin’s Originalism, s. 202. 
978 Dworkin, Taking Rights Seriously, s. 134. 
979 Goldsworthy, a.g.m., s. 55. 



238 

yazarın değil yorumcunun amacı doğrultusunda gelişir.980 Dworkin için kurucu 

yorum şahsileştirilmiş bir ilke topluluğunda uygulanmaktadır ve topluluğun dışında 

tek tek gerçek kişilerin niyetleri dikkate alınmamaktadır. Ayrıca o, orijinalizmin 

aksine hukuk metinlerinin anlamını doğdukları bir ana sabitlememekte, bütünlük 

olarak hukuk anlayışı doğrultusunda yargıçlar tüm hukuk tarihindeki emsal kararları 

içerisine alan tutarlı bir öykünün yazarı konumuna gelmektedirler.981 

 

Dworkin, metnin yazarlarının ne söylemeyi amaçladığına bakmanın yorum 

teorisinin başlangıcını oluşturduğunu kabul eder. Ancak bunun yüzyıllar önce ölmüş 

insanların kafataslarına bakmak demek olmadığı konusunda uyarıda bulunur. Ahlaki 

okuma, bir tarihsel olayın en iyi şekilde anlamlandırılmasını ifade eder. Yorumcular 

anayasa maddelerinin ne anlama geldiğini araştırırken yazarların “semantik” 

niyetlerine bakmalıdırlar, ancak bu onların “politik” niyetlerine, yazdıkları 

maddelerin nasıl uygulanacağına ilişkin varsayımlarına ve beklentilerine bağlı 

kalınmayı gerektirmez.982 Dworkin böylece semantik ve beklentisel orijinalizm 

ayrımına varır. Semantik orijinalizm anayasa koyucunun neyi söylemeyi 

amaçladığını dikkate alırken, beklentisel orijinalizm anayasa koyucunun metinde 

söyledikleriyle ne tür beklenti ve varsayımlar içerisinde olduğunu dikkate alır.983 

 

Dworkin anayasadan bir örnekle ahlaki okumanın somut, tarihselci bir 

okumadan farkını açıklar. Buna göre, Anayasa’nın 8. Değişiklik maddesinde 

“zalimane” cezalar yasaklanmıştır. Onun ahlaki okumasına göre, anayasa koyucunun 

niyeti her türlü acımasız cezanın yasaklanması şeklinde soyut bir ilke ortaya 

koymaktır. Buna karşılık somut ve tarihsel bir okumayı savunan orijinalistler için 

anayasa koyucunun bu metni kabul ettiği sırada yaygın olarak zalimane bulduğu 

cezaların veya uygulamaların yasaklandığı düşünülmelidir.984 Örneğin Antonin 

Scalia’ya göre ölüm cezası zalimane ceza olarak değerlendirilmemelidir, çünkü eğer 

anayasa koyucu ölüm cezasının bu kapsamda görülmesi gerektiğini düşünseydi zaten 

açıkça bunu ifade eder ve yasal düzenlemeleri buna göre oluştururdu. Fakat bu 

dönemde ağır suçlar bakımından ölüm cezası uygulanmaya devam ediyordu, demek 

ki zalimane ceza yasağının kabul edildiği dönemde metnin kamusal anlamından 

 
980 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, ss. 393-394. 
981 Goldsworthy, a.g.m., ss. 59-60. 
982 Dworkin, The Arduous Virtue of Fidelity, s. 1253-1255. 
983 Dworkin, Comment on Scalia, s. 119. 
984 Dworkin, The Arduous Virtue of Fidelity, s. 1253. 



239 

ölüm cezası anlaşılmamaktaydı.985 Dworkin, bu örneğin Scalia’nın tutarsızlığını ve 

çelişkisini ispat ettiğini düşünür, ona göre Scalia her ne kadar kendisini semantik 

orijinalist olarak tanımlasa da beklentisel orijinalizm anlayışını sürdürmektedir.986 

 

Keith Whittington, Dworkin’in yorumsal olmayan tezleri reddederek 

anayasanın yorumlanmasında metnin ve orijinal anlamın göz ardı edilemeyeceğini 

belirtmesiyle “geniş anlamda orijinalist” olarak adlandırılabileceğini savunur. Buna 

göre Dworkin kavram ve anlayış arasında yaptığı ayrımla anayasa koyucunun soyut, 

teorik tanımlamalarını normatif taahhütler olarak değerlendirmektedir. Ayrıca, tek 

doğru orijinalizm yaklaşımı olarak soyut ilke orijinalizmine referans vermesi 

nedeniyle onun esas karşı çıktığı ve muhafazakâr bulduğu teorik savın politik, 

beklentisel orijinalizm olduğu anlaşılmaktadır. Dworkin, tarihi sorulara odaklanmak 

yerine politik ahlakı merkeze koymanın anayasa koyucuya ve metne sadakatin en iyi 

yolu olduğunu öne sürer. Bu nedenle onun ahlaki okuması orijinalizme dışarıdan 

değil içeriden yapılan bir saldırı olarak anlaşılmalıdır.987 

 

Jeffrey Goldsworthy, Dworkin’in geç dönem eserlerinde anayasanın semantik 

anlamına yaptığı vurgunun üzerinde durarak onun Hukukun Hükümranlığı eserindeki 

kurucu yorum teorisinden büyük ölçüde uzaklaştığını iddia eder.988 Yazara göre 

Dworkin, konuşmacının kastettiği anlamı dışlayan bir yorum teorisinden metnin 

anlamının açıklığa kavuşturulması için anayasal tarihin önemli bir kaynak olduğu 

düşüncesine kaymıştır. Goldsworthy, kurucu yorumun pragmatik ve geleceğe dönük 

vizyonun anayasanın ahlaki okumasıyla törpülendiğini, artık geçmişe dönük orijinal 

niyetlerin de ciddiye alınmaya başlandığını öne sürmektedir.989 

 

Dworkin’i orijinalist olarak yorumlayan anayasal tezlere en ciddi itiraz James 

Fleming’ten gelmiştir. Fleming, metni anlayabilmek için tarihe dönüp bakmanın 

mutlaka orijinalizme dönüş olmadığını ifade eder. Anayasal tarihe ve yapıya 

başvurmak, topluluğa içkin bir politika teorisini gerekçelendirebilmek için elzemdir. 

Dworkin için tarihin rolü ikincildir ve bir eşik vazifesi görür. Buradan tarih içerisinde 

 
985 Dworkin, Comment on Scalia, ss. 120-121; “U.S. Supreme Court Justices Antonin Scalia & 

Stephen Breyer Conversation on the Constitution”, 24.01.2009, 

https://www.youtube.com/watch?v=jmv5Tz7w5pk&t=1704s 4.48-6.30, Erişim Tarihi: 21.08.2022. 
986 Dworkin, The Arduous Virtue of Fidelity, s. 1257; Krş. Scalia,  
987 Whittington, Dworkin’s Originalism, ss. 202-207. 
988 Goldsworthy, a.g.m., ss. 64-65. 
989 Goldsworthy, a.g.m., ss. 66-67. 

https://www.youtube.com/watch?v=jmv5Tz7w5pk&t=1704s


240 

belli bir eşiği aşıp anayasal kültürde yer edememiş politika teorilerinin anayasal 

davalarda meşrulaştırma için kullanamayacakları anlaşılmalıdır. Anayasal tarih 

içerisinde yer tutan çeşitli yarışan yorum veya teoriler bulunmaktadır. Hangi teorinin 

metni en iyi şekilde aydınlatabileceği sorusu Dworkin için tarihsel bir mesele 

değildir. Artık burada bu anayasal tarihle uyumlu yorumlardan hangisinin çok daha 

iyi bir gerekçe sunduğu önem taşımaktadır ve bu sorununu cevabı politik, ahlaki 

meseleleri anlayış biçimimiz ile ilgili olacaktır.990 Dolayısıyla Fleming’in belirttiği 

üzere, Dworkin’in ahlaki okuma anlayışı anayasal yorum meselesini geçmişin niyet 

ve çıkarımlarının anlaşılmasından çıkartarak müzakereci bir demokrasiye doğru 

yöneltmektedir. Dworkin’in müzakereci yurttaşlığı ilke topluluğunda yurttaşların 

geçerli ahlaki ve politik iddialar öne sürerek tartışmalarını garanti altına 

almaktadır.991 

 

Dworkin’in metafizik olmayan, topluluğun içkin değerlerine bağlı ahlaki 

okuması yorumun anayasal tarih ve kültürden yola çıkması gerektiğini düşünür. 

Ancak bu geçmişe bağlılık onun ileriye dönük okumalar yapmak suretiyle anayasayı 

dinamik bir metin olarak görmesine engel teşkil etmemektedir. Kurucu yorum, 

metnin anlamını tarihsel bir ana veya topluluğun uzlaşımlarına sabitlemez. Bundan 

farklı olarak, demokratik hukuk devletlerinde meşruiyetin bütünlük kavramından 

geçtiğini savunur. Bütünlük yaklaşımı, anayasa koyucunun meşru ve üstün irade 

olarak varlığını tanır, bunun yanı sıra anayasal demokrasinin geçmişten bugüne 

uzanan tüm yorumcuların birlikte yürüttüğü bir proje olarak ortaklığına dayanması 

gerektiğini savunur. Dworkin’in ahlaki okuması anayasal demokrasilerde müzakere 

ve tartışma süreçlerine hakim olan politik dili, ilkesel ve teorik bir gerekçelendirme 

meselesine dönüştürmektedir.   

 

2.4.2.5. Ahlaki Okuma Elitist Midir? 

 

Dworkin her ne kadar pratikte yaygın da olsa entelektüel düzeyde ve ana akım 

anayasa hukuku teorisinde ahlaki okumanın pek de itibar görmediğini kabul 

etmektedir. Anti-ahlaki okuma savını dile getirenlerin en dikkat çekici savı, ahlaki 

okumanın demokratik olmadığı yönündedir. Buna göre, ahlaki konularda karar 

 
990 Fleming, History and Philosophy in Moral Reading of the Constitution, ss. 32-37. 
991 Fleming, History and Philosophy in Moral Reading of the Constitution, s. 39. 



241 

verme yetkisini yargı profesyonellerine havale etmek halk egemenliğini sekteye 

uğratacaktır.992 

 

Bir adım geriye giderek inceleyecek olursak, Dworkin’in yorum 

metodolojisinin başlangıç noktası içsel bakış açısına dayanmaktadır. İçsel bakış açısı 

katılımcının bakış açısıdır. Hukukun yorumlanmasının koşulunu ve konusunu hukuk 

metninin içinde üretildiği toplum oluşturur. Bu doğrultuda, toplumdaki yorum 

deneyimine dahil olan katılımcıların bakış açısı dikkate alınmaksızın yorum 

yapılması mümkün değildir. Dworkin için katılımcılar en temelde hukuk 

uzmanlarıdır ve spesifik olarak da yargıçlardır. Yurttaşların yasanın anlamı ve 

yorumu hakkında hukukçularla yarışabilmesi güç olduğuna göre Dworkin’in hukuk 

imparatorluğunda hukukçular ve diğerleri ayrımı yapıldığı söylenebilecektir.993  

 

Dworkin’in anayasal demokrasisi klasik elitist teorilerden etkilenmiştir. Klasik 

elitist teorilerin siyaseti ve siyasi elitleri koyduğu konuma Dworkin hukuku ve hukuk 

elitlerini geçirmektedir. Toplumsal dönüşümlerin temelinde yönetici sınıf olan 

siyasetçileri gören Pareto ve Mosca gibi elitistlere benzer şekilde Dworkin, politik 

ahlakı yorumlayarak toplumsal yaşamı ve devlet-yurttaş ilişkisini ilkesel bir temelde 

kuran aktörler olarak yargıçlara başat rol biçmektedir. 

 

Dworkin’in anayasal yorum teorisinden oldukça etkilenerek hukuk öğretisini 

oluşturmaya başlayan Habermas, onun yorum teorisine bu noktada itiraz eder. 

Dworkin’in yargıcı aşırı idealize edilmiş, insanüstü entelektüel gücü ve sabrı haiz 

olduğu kabul edilen kurgusal bir karakterdir.994 Halbuki, yargıçlar “açık bir anayasa 

yorumcuları” toplumuna kıyasla demokrasi için daha zayıf bir güvence teşkil 

etmektedirler.995 Habermas’a göre Dworkin, anayasal yorum için ahlak felsefesine 

başvurmayı gerekli bulmakta haklıdır ancak onun yorumlama eylemi yargıcın kendi 

kişisel iç gözlemiyle tutarlı olmayı şart koştuğu için monolojik bir girişimdir. 

Rasyonel diyaloğun eleştirel ve düzeltici niteliğine yer vermeyen Dworkin, bireylerin 

 
992 Dworkin, Freedom’s Law, s. 4. 
993 Metin, Ronald Dworkin’in Hukuk Teorisinde Yorum Yaklaşımı, ss. 38-39. 
994 Hugh Baxter, “Ronald Dworkin (1931–2013)”, The Cambridge Habermas Lexicon, Ed. Amy 

Allen/Eduardo Mendieta, Cambridge: Cambridge University Press, 2019, ss. 524-526. 
995 Matthew G. Specter, Habermas: Entelektüel Bir Biyografi, Çev. İsmail Ilgar, İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2012, ss. 253-254. 



242 

kendi sınırlanmışlıklarını iletişimle aşarak demokratik diyaloglar başlatmalarını 

içermemektedir.996 

 

Bir başka Alman hukukçu Bernhard Schlink de Dworkin’in demokrasilerde 

yargıçlara biçtiği rolü eleştirir. Dworkin’in anayasal demokrasisi topluluğun 

müşterek bir girişimidir ve topluluk üyelerinin eşit yurttaşlık haklarının anayasal 

teminat altına alınması gerektiğini kabul eder. Tüm bu anayasal garantileri ise 

yargıçlar hayata geçirecektir. Yargıçların üzerine yüklenen hukuku yorumlamak, 

ahlaki ilkeleri dikkate almak ve kararların politik çıktılarını gözden geçirmek gibi 

ağır yükler politik gücün kurumsal etkileşimiyle dağıtılmaya çalışılır. Buna göre 

yasama organı da yargıçlardan öğrenen bir pozisyondadır ve mahkemelerin yasama 

üzerinde zorlayıcı bir etkisi bulunur.997 

 

Schlink burada iki problem tespit eder. Birincisi, bu kadar görkemli şekilde 

inşa edilmiş hukuki yorumun pratikteki gücü oldukça kısıtlıdır. Mahkemeler yalnızca 

önlerine getirilmesi halinde bireysel davalara bakabilmektedir. İkinci olarak, Herkül 

yargıcın politik ve ahlaki kanaatlerinin neden yasama meclisine kıyasla üstün 

tutulması gerektiği açık değildir. Oysa yargıçların ahlaki veya politik açıdan 

tartışmalı konularda daha mütevazi ve dar bir muhakeme yürüterek karar vermeleri 

sosyal, politik tartışmaların olgunlaşmasına zemin hazırlayacaktır. Herkül yargıç, 

meslektaşları arasında farklı fikirlere sahip diğer Herküllerle karşılaştığında bu onu 

rahatsız edebilir ve Herküller arası çatışma toplumsal-siyasal müzakereyi soğurarak 

hukuki teknik dillerin hakimiyetine yol açabilir.998 

 

Habermas’ın takipçilerinden ve müzakereci demokrasiyi anayasa mahkemeleri 

bakımından tartışarak yargısal denetimin politikleştirilmesini öneren yazarlardan 

Cristina Lafont, Dworkin’in yargısal denetim düşüncesinin anayasal soruları politik 

tartışmalardan soyutlayarak yurttaşların anayasal denetim sürecine dahil olma ve bu 

süreci şekillendirme konusunda eşit siyasi haklarını tehlikeye attığını iddia eder. 

Buna göre gündelik politik konular ile politik ahlaka ilişkin ilke konularını 

birbirinden ayırmak anayasal denetimi apolitik bir araca dönüştürmektedir. Buna 

göre anayasal, hukuki tartışmalar ilke meselesi haline getirilerek anlaşılacak, politik 
 

996 Ingram, a.g.e., ss. 112-113. 
997 Bernhard Schlink, “Hercules in Germany”, International Journal of Constitutional Law, Çev. 

Belinda Cooper, Vol. 1, No. 4, 2003, ss. 617-618. 
998 Schlink, a.g.m., ss. 618-619. 



243 

tartışmalar ise çoğunlukçu demokratik kurumlarda ilkelerin hükümranlığı altında 

müzakereye açılabilecektir. Bu nedenlerle Lafont’a göre, Dworkin’in anayasacılık 

anlayışı anti-demokratiklik suçlamalarına karşı savunmasızdır.999 

 

Lafont’un yönelttiği hukuku siyasetin üzerine yerleştirme eleştirisini eleştirel 

hukuk teorisyenlerinden Alan Hunt, Dworkin’in teorisini modern liberal hukuk 

ideolojisinin tipik örneği olarak değerlendirerek daha geniş bir çerçeveye 

oturtacaktır.1000 Foucault’nun hukuk, monarşi ve egemenlik arasında bağlantı kuran 

okumasına referans veren yazar, liberal kavramlardan hukukun üstünlüğünün 

monarşik mutlakiyetin olumsuzlanması (negation) anlamını taşıdığını belirtir. 

İktidarı hak ve şiddet, yasa ve yasa dışılık, devlet ve egemenlik problemleri 

temelinde tasarlamak modern toplumun yargısal monarşi (juridical monarchy) 

düzleminde düşünülmesini gerektirir. Dworkin’in “hukuk imparatorluğunda”, liberal 

demokratik toplumların yapılandırılması ve kurumsallaştırılması bakımından hukuka 

kurucu bir misyon atfedilmektedir.1001 

 

Dworkin’in hukuki yorumu amaçsal bir faaliyet olarak görmesi ile hukukun 

kurucu rolünü bir arada düşünen Hunt, böylece hukukun konuşlandığı çalışma 

alanlarında onun meseleleri yasal yönetişime uygun hale getirdiğini belirtir. Buna 

göre toplumsal ilişkiler, yasal olarak inşa edilirler ve bu yasal çerçeveye riayet 

edilmediğinde hukukun müdahalesi gerçekleşir. Böylece Dworkin gibi liberaller için 

anayasa hukukunun birincil konusu, yasama yetkisinin sınırları ve yargı denetiminin 

nasıl gerçekleştirilmesi gerektiği şeklinde tayin edilmektedir. Bu sayede hukuk, 

gelenek gibi toplumsal kontrol mekanizmalarından ve siyasal yönetişim 

biçimlerinden bağımsızlaşarak egemenliğini ilan etmektedir. Toplumsal-politik 

süreçlerin hukukun kapasitesi ve etkinliğini belirleyerek sınırladığını ihmal 

etmektedir. Ahlaki bir değer taşıdığı kabul edilen hukuk, anayasal politikanın 

kurallarını yürüten tarafsız bir hakem ilan edilir. Politik ahlakı yorumlayan ve 

anayasal ilkeler çerçevesinde karara varması beklenilen Yüksek Mahkeme, siyasi 

aktörleri ve devleti sınırlandıran politik bir mekanizma niteliğindedir. Hunt, 

Dworkin’in liberal topluluğunda hukukun etik-politik hedefleri gerçekleştirme, 

 
999 Cristina Lafont, Democracy without Shortcuts: A Participatory Conception of Deliberative 

Democracy, Oxford: Oxford University Press, 2020, ss. 228-236. 
1000 Hunt, Law’s Empire or Legal Imperialism?, s. 9. 
1001 Hunt, Law’s Empire or Legal Imperialism?, ss. 9-11. 



244 

politik ve ekonomik güç merkezlerini kontrol altına alma kapasitesine karşı naif bir 

güven içinde olduğunu ileri sürer.1002 

 

Dworkin’in felsefesi Lafont ve Hunt’ın eleştirilerine meydan okuyabilir. 

Dworkin’in anayasacılık teorisi iyi yaşam sorularından başlayarak devletin zor 

gücünün gerekçelendirilmesine kadar olan etik, ahlak, politika gibi oldukça geniş bir 

alanda mahkemelerin ilkelere dayalı, teorik bir karar vermesi gerektiğini ifade eder. 

Esasında bu Dworkin için mahkemelerin kaçınamayacakları bir sorumluluktur. 

Dolayısıyla onun kapsamlı bir liberal teori geliştirerek tüm problemleri hukuki sorun 

haline getirmesine şaşılmamalıdır. Dworkin için hukuki yorum pratiği doğası gereği 

zor sorulara yanıt vermeyi gerektirir. Amerikalı düşünür, toplumsal, ekonomik, 

politik ilişkilerin hukuk yoluyla dönüştürebileceğini iddia ederken hukuku 

politikadan bağımsızlaştırmaz, aksine hukuku tam olarak politik bir alana dönüştürür. 

Dworkin, toplumsal mücadeleleri küçümsemez, toplumsal mücadelelerin 

mahkemelerdeki argümantatif karar alma süreçleriyle daha iyi 

gerçekleştirilebileceğini ileri sürer. Yine o, mahkemeyi tarafsız konuma itmez. 

Aksine mahkemenin bir politika teorisi benimsemek anlamında taraf tuttuğunu iddia 

eder. Dworkin için yargı kararlarının kendinden menkul bir değeri yoktur, yargı 

kararları doğru cevaba varma potansiyeli taşır, ancak bu her yargı kararının doğru 

olduğu anlamına gelmez. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1002 Hunt, Law’s Empire or Legal Imperialism?, ss. 11-13. 



245 

 

 

SONUÇ 

 

Güncel hukuk felsefecileri arasındaki önemli simalardan Brian Leiter, polemik 

dolu bir makalesinde 21. yüzyılda “Dworkin’in hükümranlığının” miadının 

dolduğunu ve hukuk felsefesinde yeni bir patika açmış olsa da felsefi açıdan pek de 

hünerli olmayan bu düşünürün gerisinde çalışılmaya ve dikkate alınmaya değer güçlü 

bir miras bırakmadığını ileri sürer.1003 Dworkin’in Hukukun Hükümranlığı 

çalışmasının bir yerinde sorduğu “Anayasa hukuku tümüyle bir hata üzerine mi bina 

edildi?”1004 sorusunu biraz değiştirerek ifade edecek olursak, bu tez tümüyle bir hata 

üzerine bina edilmiş olabilir mi, diye  sorgulanabilir. 

 

Leiter’ın bu çıkışı Dworkin’in değer şüpheciliğini eleştirirken sıkça kullandığı 

bir ifadeyle, “kendi kendini yıkan” bir iddiadır. Halâ Dworkin’i ciddiye alarak onun 

hakkında yazmayı sürdürüp onun önemsenmeye layık olmadığını iddia etmek kendi 

kendini mağlup etmek şeklinde yorumlanabilir. Dworkin konuşulmaya, 

alıntılanmaya, eleştirilmeye ve tezleri üzerinde çalışılarak daha ileriye taşınmaya 

çalışılan bir filozoftur. Scanlon onun için ABD’nin en önde gelen kamusal filozofu 

ifadesini kullanır.1005 Dworkin’in çalışmaları her ne kadar Anglo-Amerikan hukuk ve 

politika kültürü çerçevesinde gelişmiş olsa da onun etkisi ülkesinin sınırlarını da aşar 

ve küresel çapta son yüzyılın en ilgi çeken hukuk ve siyaset felsefecilerinden biri 

olarak ünlenir. 

 

Dworkin, düşüncelerini önemli filozof ve teorisyenlerle diyaloğa girerek, yer 

yer onları kıyasıya eleştirerek inşa etmiştir. O, bu anlamda farklı düşünsel 

uğraklardan geçmekten, değişik yaklaşımlardan etkilenmekten ve bunları 

sorgulamaktan, yeni yorumlar sunarak teorik tartışmaların sınırlarını genişletmekten, 

yerleşik kalıpları yıkmaktan vazgeçmeyen zihni son derece berrak bir filozoftur. 

Nitekim bu tezin sınırları içerisinde Rawls, Hart, Habermas, Ackerman, Raz, Sandel, 

Scanlon, MacKinnon, Mackie, Ely, Waldron, Hand, Moyn, Hunt, Sunstein, Posner, 

 
1003 Brian Leiter, “The End of Empire: Dworkin and Jurispudence in the 21st Century”, The 

University of Texas School of Law Public Law & Legal Theory Working Paper, No. 70, 2004, ss. 

1-3. 
1004 Dworkin, Hukukun Hükümranlığı, s. 443. 
1005 Scanlon, Partisan for Life. 



246 

Fish, Scalia, Bork, Schlink, Lafont gibi çağdaş hukuk, ahlak ve politika felsefesinin 

en çok tanınan ve tezleri ilgi toplayan isimlerinin Dworkin ile karşılıklı olarak 

yürüttükleri tartışmalara yer verilmiştir. Ayrıca klasik felsefenin kanonikleşmiş 

büyükleri Platon, Aristoteles, Hume, Bentham, Kant, Rousseau, Mill, Berlin, 

Gadamer de Dworkin’in argümanlarını oluştururken tekrar tekrar ziyaret ettiği 

isimler olmuştur. Hinterlandı oldukça geniş olan düşünür, bu felsefi etkileşim dairesi 

içerisinde teorisini yaratıcı yorumla inşa eder. Dworkin kavramların yorumsallığını 

açıkladığı bir yerde, bir boks karşılaşmasında kimin, hangi kriterlere göre raundu 

kazandığı konusunda anlaşmazlık bulunsa da bir raundu kazanma kavramı hususunda 

herkesin ortaklaştığını ifade eder.1006 Bu analojiden yola çıkan Dan Priel, onun 

akademik ve entelektüel pek çok kavgaya tutuştuğunu, bunların birçoğunu 

kazanırken asla nakavt olmadığını iddia eder. Dworkin’in her zaman için 

muarızlarına karşı vereceği bir yanıtı olmuştur.1007 

 

Bir yazarın da belirttiği üzere, Dworkin bir hukuk imparatorluğunun 

mimarıdır.1008 Onun inşa ettiği kente dahil olduğumuzda pratiklerimizi yorumlama, 

gerekçelendirme ihtiyacı duyarız. Ancak en önemlisi de o, kentin sakinlerini yapıp 

ettiklerinden, yani ahlaki failliğinden ötürü sorumluluk duymaya davet eder. Onun 

mimarı olduğu kent, bir Truman Show değildir. Kente yukarıdan ve dışarıdan hakim 

konuma yerleştirdiği kamerayla bakan bir mimar-yönetmen, içerdeki kişinin 

davranışlarını, duygularını kontrol edip öngörmemektedir. Yurttaşlar bir arada 

yaşamaktan ötürü karşılıklı, özelleştirilmiş, bireysel yükümlülüklerin altına girerler 

ve birbirlerine karşı eşit ilgi temelinde davranacaklarına dair kardeşlik taahhüdünde 

bulunurlar. Böyle bir toplulukta, bireysel ve toplumsal ahlaki ödevler 

haklılaştırılabilecek, kentin sakinleri yönetici gücün kararlarını kendi iradelerinin 

eseri olarak görerek meşrulaştırabileceklerdir. Dworkin’in kenti meşruluk krizini 

bütünlük olarak topluluk anlayışıyla çözüme kavuşturur. Ancak o, devlet-yurttaş 

ilişkilerini salt meşrulaştırma ve istikrar problemine indirgemez. Bunun ötesinde 

yurttaşların yetkilendirilmesine ve politik katılımına dair sahici bir vizyon getirme 

iddiası taşımaktadır. 

 

 
1006 Dworkin, Justice in Robes, s. 10. 
1007 Dan Priel, “Forty Years On”, SSRN, 11.02.2008, https://ssrn.com/abstract=977847, Erişim Tarihi: 

24.07.2022. 
1008 McCaffery, a.g.m., s. 1086. 



247 

Dworkin, kentin tüm üyelerinin bir ilke forumuna dahil olmasını talep eder. Bu 

forumda yurttaşlar haklara dair bir tartışma başlatacaklardır. Forumun yürütücüsü 

konumundaki ve nihai kararları vermeye yetkili olan yorum uzmanları kurayla 

belirlenmezler, aksine bunlar Olimpos’ta yaşayan tanrılar gibi insan üstü vasıf ve 

meziyetlere sahip özel kişilerdir. Herkül yargıç, kentin anayasal tarihini, tüm yasal 

düzenlemelerini, geçmişte düzenlenmiş tüm forumların sonuçlarını bilmelidir. 

Filozof-yargıç tek başına ilkeleri tartışamaz, foruma davetli tüm insanlar etik ve 

ahlaki inançlarını rasyonel argümanlar haline dönüştürerek forum alanına 

taşıyabileceklerdir. Yargıç önüne getirilen malzemeyi kavrayıp politik ahlakı en iyi 

şekilde yapılandırırken keza hükmünü olabildiğince sadeleştirir ve yorum pratiğinin 

katılımcısı olan herkesin anlamasına sunar. Böylece forum müzakerecileri, ilkenin 

yorumlanan anlamını müşterek kararları olarak benimserler. Bu müşterek karar 

verildiği anda tek doğru cevaptır ancak hiçbir zaman için tartışmayı bitirecek, 

kestirip atacak nihai cevap değildir. 

 

Dworkin’in anayasacılık anlayışı eşit yurttaşlık idealine bağlı ahlaki bir 

toplulukta demokratik cumhuriyeti gerçekleştirebilecek bir proje sunma 

iddiasındadır. Rebecca Brown, Dworkin’in anayasacılık tartışmalarına damga vuran 

çalışmalarının bu alanı girdiği pasifizm-aktivizm, muhafazakâr-liberal, yasama-yargı 

ikilikleri gibi adeta varoluşsal mahiyetteki bir krizden kurtarıp ona ruhunu verdiğini 

ifade eder.1009 Gerçekten de Dworkin’in 1970’li yıllardan itibaren ortaya attığı ve 

büyük ilgi uyandıran düşünceleri, anayasa ve hukuk öğretisinde yoksullaşan, 

tekdüzeleşen tartışmalara derinlik ve zenginlik katmıştır. Dworkin çağımızda 

neredeyse imkansız olarak görülen ve unutulmuş bir projeyle karşımıza çıkmaktadır. 

O, hukuk bilim anlayışını siyaset teorisiyle, bunu da ahlak felsefesiyle bütünlük 

içerisinde inşa ederek eşitlik, özgürlük, topluluk değerlerini bağdaştıran kapsamlı bir 

sistem ortaya koymuştur. Dworkin anayasal demokrasinin felsefi temellerini kuran 

bir hukukçudur. 

 

Dworkin’in liberalizmi New Deal ve refah devleti rejimlerinin bireycilik ile 

eşitlikçiliği uyumlu hale getirmeye çalışan pratik siyaset uygulamalarından 

etkilenmiştir. O, bireysel hakların güvence altına alınmasını, ekonomik eşitsizliğin 

 
1009 Rebecca L. Brown, “How Constitutional Theory Found its Soul: The Contributions of Ronald 

Dworkin” Exploring Law’s Empire, Ed. Scott Hershovitz, Oxford: Oxford University Press, 2006, 

ss. 41-42. 



248 

minimalize edilmesini, dezavantajlı gruplara pozitif ayrımcılık uygulanabilmesini, 

bireylerin topluluğun uzlaşımsal, ahlakçı dayatmalarına karşı etik bağımsızlığının 

korunmasını tutarlı bir politik teoriyi takip ederek savunmaktadır. Düşünüre göre 

devlet bireyin eşit kaynak, hak ve fırsatlara sahip olup olmadığıyla ilgilenmeli, birey 

de etik ve ahlaki kararlarının sonuçlarından ötürü sorumluluk duymalıdır. 

Dworkin’in eşitlikçiliği bireysel tercihlere duyarsız kalarak sonuçların eşitlenmesine 

karşı olduğu gibi ekonomik, toplumsal meseleleri dışarıda bırakarak adalet 

sorunlarını salt biçimsel yasa önünde eşitliğe ve usuli politik eşitliğe indirgeyen 

tezleri de eksik bulmaktadır. 

 

Dworkin’e göre politik meşruiyetin temelinde insan onuru ilkeleri 

bulunmaktadır. Bu doğrultuda her insanın eşit içkin değeri haiz olduğu ve otantik bir 

yaşam sürdürdüğü kabul edilmelidir. O, bu anlamda Kant’ı takip eder. İyi  yaşamın 

ne olduğu sorusuna gelindiğinde ise yanıtı Aristoteles’in etiğinden çıkaracaktır. Buna 

göre iyi yaşam, kişinin hayatında maruz kaldığı zorluklar karşısında ortaya koyduğu 

performansla alakalıdır. Yaşamı değerli ve başarılı kılan, dünya üzerinde yaratılan 

etkiyle değil, dünyada yüzleşilen sorunlara karşı verilen mücadeleyle ölçülür. Bu 

bağlamda o, atomize değil anlatısal bir benliği desteklemektedir. Kantçı ahlak ilkesi 

ile Aristotelesçi etiği bağdaştıran Dworkin’in yorumsal ahlak teorisi, liberalizm-

komüniteryanizm tartışmasındaki önemli ortaklaşmalardan birisine örnek teşkil 

etmiştir. 

 

Dworkin’in liberal eşitlikçiliği eşitliği evrensel, genelleştirilebilir, eşit onur 

temelinde yorumlarken bağlamsallığı, tikelciliği, farklılıkları dışlamaz ya da bunlar 

üzerinde hegemonya kurmaz. Dworkin’e göre eşitliğin eşit muamelede bulunma ve 

eşit olarak muamele görme şeklinde iki temel yorumu vardır. Eşit muamele bulunma 

herkesin tek bir hizaya sokulmasını gerektirir, yurttaşların ne tür çeşitlilikler ve 

ayrımlar içerdikleriyle ilgilenilmez. Buna karşılık Dworkin’in benimsediği eşit 

olarak muamele görme hakkı, bireylerin farklılıklarını dikkate almayı, 

ayrımcılıkların önüne geçmeyi, devlete aktif ödevler tanıyarak eşitsiz koşulları 

gidermeyi gerektirmektedir. Bu sayede o, liberal topluluğu bütünlüğe ve kardeşliğe 

dayalı bir ortaklık olarak ifade etmekle teorisinin baskıcı, tek tipleştirici, çoğulluk 

karşıtı olmasından kaçınır. 

 



249 

Dworkin’in Amerikan siyasal kültüründe yer edinmiş Lockeçu bireycilik ile 

Tocquevillecı politik katılım geleneklerini bağdaştırmayı dener. Düşünüre göre 

bireyin sahip olduğu hakları sayesinde siyasal iktidardan bağımsızlaşması 

özgürlüğün temel gereklerindendir. O, bu açıdan bireyin dış belirlenimlerden 

kurtulması anlamındaki negatif özgürlük idealini önemsemektedir. Ancak bireyin 

bağımsızlaştığı ve haklarını ona karşı kullandığı devlet ne salt kamusal 

görevlilerin/yöneticilerin failliğiyle açıklanabilir ne de ontolojik ve metafizik bir 

temellendirmeyle bireyden önce ve üstün konumdaki üstün varlık olarak ifade 

edilebilir. Demokratik yönetimlerde iktidar, kolektif bir topluluk olarak halka aittir. 

Halkın iktidarı, ahlaki failliğin topluluğa geçmesi anlamını taşır. Ahlaki fail olarak 

topluluk, müşterek kararları tüm üyelerinin etkin ve sorumlu katılımcılığıyla 

alacaktır. Bireylerin haklarını kullandığı kolektif varlık olan topluluk böylece 

bireylerden müteşekkil bir yapı olarak karşımıza çıkar. Topluluğun üyeleri kamusal 

müzakerelerin eşit katılımcısıdırlar ve karşılıklı olarak yürütülen ahlaki diyaloglarda 

geliştirecekleri argümanlardan ötürü sorumluluk duymaları beklenmektedir. 

Dworkin’in demokrasisi negatif ve pozitif özgürlüğün bütünlüklü bir yapı arz ettiği, 

demokratik tartışma süreçlerinin kanalları daima açık tutan bir anlayış getirmektedir. 

 

Dworkin’in ortaklık demokrasisi politik süreçlerin yalnızca girdi meşruiyetiyle 

yetinilmemesi gerektiğini, politik çıktılardan tamamen bağımsız bir prosedürelliğin 

savunulamaz olduğunu kabul eder. Dworkin’e göre maddi eşitliklerin 

geliştirilemediği bir yapıda istikrar veya hakkaniyet argümanlarıyla çoğunluk 

kuralının desteklenmesi hatalıdır. Buna göre eşit oy hakkı ya da eşit nüfuz hakkı 

politik eşitliğin doğru yorumunu sunmaz. Dworkin, çağdaş parlamenter 

demokrasilerde ekonomik eşitsizliğin ve bilgi kanalları üzerindeki tahakkümün 

siyasete nüfuz etmede belirleyici rolünün farkındadır. Bu eşitsizliklerin ilke meselesi 

olarak kavranarak önüne geçilebileceğini düşünür. Fakat yine Dworkin, halkın 

kanaatlerini takip edeceği politik ya da politika dışı elitlerin tamamen  ortadan 

kaybolamayacağını söyleyerek siyasi nüfuzun tamamen eşitlenemeyeceğini belirtir. 

Bu ona göre istenilecek bir ideal de değildir, kitleler bilgi ve yetkinliğine 

güvendikleri kimselerin siyasi düşüncelerini ciddiye alırlar. Dworkin, politik eşitliği 

eşit ilgi hakkında bulur. Her yurttaşın yönetime eşit olarak katılması ve yönetimden 

eşit pay alması politik eşitliğin özünü oluşturur. Eşit pay, demokrasilerde herkesin 

eşit ortaklar olarak alınan kararlarda haklarının gözetilmesini, kimsenin zarara 



250 

uğratılmamasını ifade eder. Buna göre Dworkin yalnızca çoğunluğun çıkarını 

gerçekleştiren yönetimleri anti-demokratik bulur ve her bir ortağın eşit ahlaki 

statüsünün tanınmasıyla demokratik idealin gerçekleşebileceğini öne sürer.  Böylece 

o, anayasacılığın demokrasiyle bağdaşıp bağdaşmayacağı tartışmalarına radikal bir 

çıkış getirir, anayasal olmayan bir rejim demokratik değildir ve anayasa yargısıyla 

hakların korunmadığı demokrasi eksik bir demokrasidir.  

 

Dworkin anayasal demokrasilerde yargı denetiminin ilkelere ve politik ahlaka 

dayanılarak gerçekleştirilmesi gerektiğini düşünür. Anayasa yargısı genel refahı 

artırmak gibi amaçsal bir politik teoriyi izlemez, bunun yerine bireylerin haklarını 

tanıyıp iktidarı sınırlandırarak eşitliğin en iyi yorumunu gerçekleştirecek deontolojik 

bir politik teoriyi takip eder. Dworkin’e göre parlamentoların güç savaşına dönen ve 

bireysel çıkarlarla veya hizipleşmelerle malul yapısı ancak ilkesel, argümantatif, 

müzakereci bir politik ahlak tartışmasını mümkün kılan mahkemelerle aşılabilir. 

Dworkin’in mahkemelere duyduğu güven, akademik kariyerine başladığı dönemde 

ABD’de yaşanan Warren Mahkemesi deneyimine dayanmaktadır. Dworkin, soyut 

anayasal hükümleri tutarlı ve uygun bir politika teorisi takip ederek yorumlayan 

Mahkeme’nin aktivist olduğu eleştirilerine karşı çıkacak, bu anayasacılık pratiğinin 

anayasanın özünü en iyi şekilde kavradığını iddia edecektir. Dworkin için anayasal 

tarihten edinilen içkin bir politik ve anayasal kültürün siyasal ahlakın en iyi ışığı 

altında yapılandırılması anayasanın ahlaki okumasını sunmaktadır. Anayasanın 

ahlaki okumasının yüzü hem geçmişe hem geleceğe dönüktür. Anayasal tarihin 

yorum faaliyetini sınırlandıracağını, aksi halde keyfiliğin ve kişisel değerlerin 

tiranlığının ortaya çıkacağını belirtir. Fakat ahlaki okumanın tarihselci, kurucuların 

niyetlerini takip eden, ilkelerin kabul edildiği andaki kamusal anlamı kutsayan bir 

tarafı da yoktur. Anayasa metni ve anayasal tarihe uygunluk politik ahlaka başvuran 

bir gerekçelendirme işlemi ile desteklenmelidir. Gerekçelendirme, metne bir amaç 

empoze etmeyi, bu amaç doğrultusunda metni en iyi ışık altında okuması gerektirir. 

 

Dworkin, ne geçmişin emsal kararlarını ve anayasa koyucunun niyetlerini 

kazımaya çalışan konvansiyonalist, muhafazakâr bir anayasacılığa kendisini 

hapseder ne de anayasal geleneği köhnemiş bir tarihi eser sayıp kenara atarak 

yepyeni bir yazıt dikmeye çalışan pragmatist anayasacılığa göz kırpar. Onun 



251 

anayasacılığı geçmişin verilerini işleyip bugünün koşullarında yeniden inşa eden 

ahlaki bir okumayı önermektedir.1010 

 

Dworkin’in anayasanın ahlaki okuması teorisinin saygın takipçilerinden James 

Fleming, “Sadakatakimizi hak etmeyen kusurlu bir anayasayı kutsamak ne kadar 

doğru?” sorusunu yönelterek muhafazakâr hukuk öğretisinde yaygın olan orijinalizm 

tezine karşılık Dworkin’in anayasayı mükemmelleştirmeye dönük dinamik bir 

vizyon sunan felsefi yorum düşüncesinin oldukça değerli olduğunu savunur. Ahlaki 

okuma, tarihsel kurallara ve uygulamalara sıkı sıkıya bağlı kalarak anayasayı 

statikleştirmez, bunun aksine anayasanın soyut ahlaki ve politik ilkelerinin en iyi 

anlayışla somutlaştırılmasını önerir. Bu nedenle anayasaya bağlılık, uzun zaman önce 

aramızdan ayrılmış ve çağımızın meselelerinden habersiz kimselerin bizim için 

belirlemiş oldukları somut, tarihsel kural ve kararlara sorgulamaksızın itaat etmemiz 

değildir. Sadakat, anayasayı amaç ve arzularımızı daha iyi gerçekleştirecek şekilde 

geliştirmeye yönelik bir bağlılık beyanıdır.1011 

 

Dworkin’in anayasal demokrasi teorisinde üzerinde durulması gereken en 

tartışmalı yan, hakların korunması bakımından yasama kurumlarına duyduğu 

güvensizliktir. Dworkin neden parlamentoları siyasal ahlakın en iyi ışıkları altında 

yorumlamayı tercih etmemiştir? Buna ilişkin farklı yanıtlar verilebilir. Dworkin 

mahkemelerin çok kötü kararlar verebileceklerini elbette kabul eder ve anayasal 

tarihin içerisinde oldukça kötü şöhrete sahip kararların bulunduğunu da reddetmez. 

Ancak buna rağmen mahkemenin iyi örnekler sunduğunu ve ilke forumu olarak 

işleyebileceğini gösteren pozitif bir tarihten söz edilebileceğini belirtmektedir. O 

halde sosyal kurum olarak yasama organlarının hiçbir iyi örnek sunamadığını 

söylememiz gerekir. Oysa bu argüman pek ikna edici gözükmez. İki açıdan bu 

argümanın hatalı olduğu gösterilebilir. Birincisi, Tocqueville’ın gösterdiği üzere 

Amerikan cumhuriyetçiliği siyasete yerelden katılım ve politik özgürlükler 

bakımından uzun, verimli bir geleneğe sahiptir. İkincisi, Dworkin’in mahkemenin 

olumsuz örnekleri olarak sunduğu ve yasaların iptal edildiği kimi kararları arkasında 

parlamento iradesi olan düzenlemelerdir. Bu halde parlamentoların olumlu bir hak 

mücadelesi işlevi taşıma potansiyeli tamamen dışarıda bırakılamaz. Eğer Dworkin’in 
 

1010 Klaus Günther, “Legal Adjudication and Democracy: Some Remarks on Dworkin and Habermas”, 

European Journal of Philosophy, Vol. 3, No. 1, 1995, ss. 44-45. 
1011 James E. Fleming, Fidelity to Our Imperfect Constitution: For Moral Readings and Against 

Originalisms, New York, Oxford University Press, 2015, s. 165. 



252 

yasama organına dair yorumu sosyal pratiğin tarihinden kaynaklanmıyorsa başka bir 

cevap aramamız gerekir. 

 

İkinci bir yanıt, Dworkin’in paranın ve medyanın gücünden duyduğu kaygılarla 

demokratik süreci parlamentolardan mahkemelere kaydırmak istediği şeklinde 

olabilir. Ancak bu yanıt da yine iki açıdan sorunludur. Çünkü Dworkin’in 

felsefesinin yapı taşlarından olan değerlerin bağımsızlığı ilkesini hatırlarsak, 

değerlere ilişkin argümanlarımızı olgulardan bağımsızlaştırmamız ve değerler 

alanında kalarak ahlaki çıkarımlar sunmamız gerekecektir. Nasıl ki mahkemelerin 

kötü  kararlar vermesi bundan sonra da kötü kararlar vereceği anlamına gelmiyorsa, 

parlamentoların da bu açıdan hak ve ilke temelinde işletilmemesi bundan sonra da 

işletilemeyeceği şeklinde değerlendirilemez.  

 

Bu argümanı sorunlu kılan bir diğer husus çok daha hayatidir. Eğer Dworkin 

dağıtıcı adalet mekanizmalarının ve siyasi nüfuz üzerindeki ekonomik tahakkümün 

tamamen giderilemeyeceğinden hareket ederek parlamentolardan kuşku duyuyorsa, 

adalete ilişkin çok daha kritik bir açmazla karşı karşıya kalırız. Bu da onun adalet 

teorisinin demokratik süreçleri garanti edemeyeceği ve hakların korunması için az 

sayıdaki yargıcın ilkesel yorum gücüne gereksinim duymamız gerektiğidir. 

Dworkin’in teorisinde adalet ile demokrasi arasındaki gerilimin çözülebilmesi için 

ekonomik eşitsizliğin çok daha radikal şekilde ciddiye alınması elzemdir. Dworkin 

dağıtıcı adalette sınırı kişisel sorumluluktan çekmektedir. Fakat eğer maddi 

kaynaklardaki eşitsizlikler kişilerin sorumluluklarının ellerinden alınacağı, buna 

karşılık siyasi ve ekonomik elitlerin tahakküm kuracakları mekanizmalara yol 

açabiliyorsa ne yapılması gerekir? Dworkin’in politika teorisi tıpkı ekonomik 

eşitsizliklerin tazmini için önerdiğine benzer bir sigorta modeli içermelidir.  

 

Öyleyse, parlamentolar ile mahkemeler haklara ilişkin ilkesel kararlar 

alabilecek iki politik ve hukuki kurum olarak yeniden tasarlandıklarında, hangisinin 

kararı üstün sayılacaktır? Bu durumda demokratik pratiğin düalist bir foruma 

dönüşmesi gerektiğini söylüyorsak bütünlüğün tekrar nasıl kurulacağı sorusu 

karşımıza çıkar. Bu soruna kestirme yanıt vermek güçtür. Mahkemenin kararını 

yanlış bir ahlaki yorum olarak kınayan parlamento yasal düzenleme yaparak 

mahkemenin yorumunu geçersiz kılabilir. Bunun üzerine mahkeme de 



253 

parlamentonun yorumunu yanlışlayarak kendi cevabının doğruluğunda ısrar edebilir. 

Mahkemenin yorum yetkisinden bunalan yasa veya anayasa koyucu, mahkemenin 

yorum yetkisine veya yorumun içeriğine sınırlar getirebilir. Parlamentonun ahlaki 

yorumu kendi uhdesine alması pasifist, uyumlu, ilkelere dair söz söylemekten imtina 

eden bir anayasa yargısı yaratacağı gibi anayasal yorumu kısıtlamak için değişmez, 

katı kurallar öngören bir anayasa koyucu anayasacılığın dinamizmini ve esnekliğini 

bozacaktır. Bu durumda forum düalizmi meşruiyet krizine girebilecektir. Eğer 

yasama ve yargı organları arasından birinin yoruma üstünlük tanınırsa Dworkin’in 

tezini yeniden üretmiş oluruz. O halde forum düalizmini nasıl bir yorumsal döngü 

içerisinde kurarsak politik istikrarı, hakkaniyeti, adaleti, anayasal gelişimi bütünlük 

içerisinde uygulamaya koyabiliriz sorusu Dworkin ile birlikte ama Dworkin’in 

ötesine geçerek düşünmeyi gerektirmektedir. 

 

Son olarak Dworkin’in anayasacılık teorisinin zaman içerisinde yeni eklemeler 

yapılsa da epey uzun süre yürürlükte kalmış tek bir anayasanın bulunduğu ve 

kurumsal kararların fazlasıyla geliştiği ABD’ni politik-anayasal yapısını merkezine 

aldığı gözden kaçırılmamalıdır. Kapsamlı anayasa değişiklikleriyle ve hatta tamamen 

baştan yazılmış anayasalarıyla geçmişe tepkisini ya da geçmişten kopuşunu ilan eden 

bir ülkede Dworkin’in bütünlük argümanı nasıl kurulabilecektir? Keza kurucu 

anayasal momentlerin geçmişle kurduğu ortaklık, bir gelişimi ve tutarlılığı değil de 

zikzaklı, gelgitli bir ilişkiyi ifade ediyorsa anayasal yorumun kerteriz alacağı tarih 

nasıl bir tarih olmalıdır? Bu sorular da Dworkin’in ahlaki okumasını Türkiye 

özelinde düşünmeye başlayan bir yorumcunun ciddiyetle tartışması gereken öncelikli 

meseleler olarak gözükmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



254 

 

 

KAYNAKÇA 

Ronald Dworkin’in Eserleri: 

 

Taking Rights Seriously, Cambridge: Harvard University Press, 1978. 

A Matter of Principle, Massachusetts: Harvard University Press, 1985. 

Hukukun Hükümranlığı, Çev. Ertuğrul Uzun, İstanbul: Nora Kitap, 2018. [1986] 

Life’s Dominion: An Argument about Abortion, Euthanasia, and Individual 

Freedom, New York: Borzoi Books, 1993. 

Freedom’s Law: The Moral Reading of the American Constitution, New York: 

Oxford University Press, 1996. 

Sovereign Virtue: The Theory and Practice of Equality, Cambridge: Harvard 

University Press, 2002. 

Justice in Robes, London: Harvard University Press, 2006. 

Is Democracy Possible Here? Principles for a New Political Debate, New Jersey: 

Princeton University Press, 2008. 

Justice for Hedgehogs, Cambridge: Harvard University Press, 2011. 

Tanrısız, Din, Çev. İsmet Birkan, İstanbul: Olvido Kitap, 2018. 

Justice and the Good Life, Kansas: University of Kansas, 1991. 

““Natural” Law Revisited”, University of Florida Law Review, Vol. 34, No. 2, 

1982, s. 165. 

“A Badly Flawed Election”, The New York Review of Books. 11.01.2001. 

https://www.nybooks.com/articles/2001/01/11/a-badly-flawed-election/, 

Erişim Tarihi: 14.02.2022. 

“Justice for Clarence Thomas”, The New York Review of Books. 07.11.1991. 

https://www.nybooks.com/articles/1991/11/07/justice-for-clarence-thomas/, 

Erişim Tarihi: 10.02.2022). 

“A Special Supplement: Taking Rights Seriously”, The New York Review of 

Books, 17.12.1970, https://www.nybooks.com/articles/1970/12/17/a-special-

supplement-taking-rights-seriously/, Erişim Tarihi: 07.03.2022. 

 “Assisted Suicide: What the Court Really Said”, The New York Review of Books, 

25.09.1997, https://www.nybooks.com/articles/1997/09/25/assisted-suicide-

what-the-court-really-said/, Erişim Tarihi: 28.06.2022. 

https://www.nybooks.com/articles/1970/12/17/a-special-supplement-taking-rights-seriously/
https://www.nybooks.com/articles/1970/12/17/a-special-supplement-taking-rights-seriously/


255 

“Bork’s Jurispudence”, The University of Chicago Law Review, Vol. 57, No. 2, 

1990, ss. 657-677. 

 “Comment”, A Matter of Interpretation, Ed. Amy Gutmann, New Jersey: 

Princeton University Press, 1997, ss. 115-127. 

“Comment on Narveson: In Defense of Equality”, Social Philosophy & Policy Vol. 

1, 1983, ss. 24-40. 

“Constitutionalism and Democracy”, European Journal of Philosophy, Vol. 3, No. 

1, 1995, ss. 2-11. 

“Did Mill Go Too Far?”, The New York Review of Books, 31.10.1974. 

https://www.nybooks.com/articles/1974/10/31/did-mill-go-too-far/, Erişim 

Tarihi: 31.07.2022.  

“On Not Prosecuting Civil Disobedience”, The New York Review of Books, 

06.06.1968, https://www.nybooks.com/articles/1968/06/06/on-not-

prosecuting-civil-disobedience/, Erişim Tarihi: 05.12.2022. 

“Do Values Conflict: A Hedgehog’s Approach”, Arizona Law Review, Vol. 43, No. 

2, 2001, ss. 251-260. 

“Does Britain Need a Bill of Rights?”, Freedom’s Law: The Moral Reading of the 

American Constitution, New York: Oxford University Press, 1996, ss. 352-

372. 

“Equality First”, The New York Review of Books, 12.05.1983, 

https://www.nybooks.com/articles/1983/05/12/equality-first/, Erişim Tarihi: 

26.01.2022. 

“Equality, Democracy, And Constitution: We The People in Court”, Alberta Law 

Review, Vol. XXVIII, No. 2, 1990, ss. 324-346. 

“Foreword”, Extreme Speech and Democracy, Ed. Ivan Hare/James Weinstein, 

Oxford: Oxford University Press, 2009, ss. v-ix. 

“How FDR Did It?”, The New York Review of Books. 07.07.2011, 

https://www.nybooks.com/daily/2011/07/07/how-fdr-did-it/, Erişim Tarihi: 

21.01.2022. 

“Justice Sotomayor: The Unjust Hearings”, The New York Review of Books, 

24.09.2009, https://www.nybooks.com/articles/2009/09/24/justice-

sotomayor-the-unjust-hearings/, Erişim Tarihi: 14.02.2022. 

“Keynote Address: Justice for Hedgehogs”, Boston University Law Review, Vol. 

90, No. 2, 2010, ss. 469-479. 

https://www.nybooks.com/articles/1968/06/06/on-not-prosecuting-civil-disobedience/
https://www.nybooks.com/articles/1968/06/06/on-not-prosecuting-civil-disobedience/


256 

“Keynote Address: Rawls and The Law”, Fordham Law Review, Vol. 72, No. 5, 

2004, ss. 1387-1405. 

“Law from the Inside Out”, The New York Review of Books, 07.11.2013. 

https://www.nybooks.com/articles/2013/11/07/law-inside-out/, Erişim Tarihi: 

30.07.2022. 

“Liberalism”, Public and Private Morality, Ed. Stuart Hampshire, Cambridge: 

Cambridge University Press, 1978, ss. 113-143. 

“Liberty and Pornography”, The New York Review of Books, 15.08.1991. 

https://www.nybooks.com/articles/1991/08/15/liberty-and-pornography/, 

Erişim Tarihi: 26.07.2022. 

“Looking for Cass Sunstein”, The New York Review of Books, 30.04.2009, 

https://www.nybooks.com/articles/2009/04/30/looking-for-cass-sunstein/, 

Erişim Tarihi: 01.07.2022. 

“Mr. Liberty”, The New York Review of Books, 11.08.1994, 

https://www.nybooks.com/articles/1994/08/11/mr-

liberty/?lp_txn_id=1369217, Erişim Tarihi: 30.07.2022. 

“Objectivity and Truth: You'd Better Believe It”, Philosophy and Public Affairs, 

Vol. 25, No. 2, 1996, ss. 87-139. 

“Rights and Interests”, The New York Review of Books, 11.03.1971. 

https://www.nybooks.com/articles/1971/03/11/rights-and-interests/, Erişim 

Tarihi: 07.03.2022. 

“Sivil İtaatsizliğin Etiği ve Pragmatiği”, Kamu Vicdanına Çağrı: Sivil İtaatsizlik, 

Ed. Yakup Coşar, 3. Baskı, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2013, ss. 144-164. 

“Siyasal Anayasanın Ahlaki Temelleri”, Anayasa Yargısı, Cilt 27, Sayı 1, 2011, ss. 

27-39. 

“Skepticism”, Carnegie Council for Ethics in International Affairs. 06.01.2012, 

https://www.youtube.com/watch?v=cGvB6KIuyE0&t=15s, Erişim Tarihi: 

23.07.2022. 

“Şüphe Ölümcül Olursa,” HFSA-18, Ed. Hayrettin/Uygur, Gülriz Ökçesiz, Çev. 

Altan Heper, İstanbul: İstanbul Barosu Yayınları, 2008, ss. 242-246. 

“Terror & the Attack on Civil Liberties”, The New York Review of Books, 

06.12.2003, https://www.nybooks.com/articles/2003/11/06/terror-the-attack-

on-civil-liberties/ Erişim Tarihi: 10.12.2022. 

https://www.youtube.com/watch?v=cGvB6KIuyE0&t=15s
https://www.nybooks.com/articles/2003/11/06/terror-the-attack-on-civil-liberties/
https://www.nybooks.com/articles/2003/11/06/terror-the-attack-on-civil-liberties/


257 

“The Arduous Virtue of Fidelity: Originalism, Scalia, Tribe and Nerve.” Fordham 

Law Review 65, no. 4 (1997): 1249-1268. 

“The Bork Nomination”, The New York Review of Books, 08.08.1987, 

https://www.nybooks.com/articles/1987/08/13/the-bork-nomination/, Erişim 

Tarihi: 07.08.2022. 

“'The Bork Nomination’: An Exchange”, The New York Review of Books, 

08.10.1987, https://www.nybooks.com/articles/1987/10/08/the-bork-

nomination-an-exchange/, Erişim Tarihi: 10.02.2022. 

“The Coming Battles over Free Speech”, The New York Review of Books, 

11.06.1992, https://www.nybooks.com/articles/1992/06/11/the-coming-

battles-over-free-speech/?lp_txn_id=1369395, Erişim Tarihi: 01.08.2022. 

“The Decision That Threatens Democracy”, The New York Review of Books, 

13.05.2010, https://www.nybooks.com/articles/2010/05/13/decision-

threatens-democracy/, Erişim Tarihi: 01.08.2022. 

“The Forum of Principle”, New York University Law Review, Vol. 56, No. 2-3, 

1981, ss. 469-518. 

“The Moral Reading of the Constitution”, The New York Review of Books, 

21.03.1996, https://www.nybooks.com/articles/1996/03/21/the-moral-

reading-of-the-constitution/, Erişim Tarihi: 09.01.2021. 

“The New England”, The New York Review of Books, 27.10.1988, 

https://www.nybooks.com/articles/1988/10/27/the-new-england/, Erişim 

Tarihi: 26.01.2022. 

“The Original Position”, The University of Chicago Law Review, Vol. 40, No. 3, 

1973, ss. 500-533. 

“The Supreme Court Phalanx”, The New York Review of Books, 27.09.2007, 

https://www.nybooks.com/articles/2007/09/27/the-supreme-court-phalanx/, 

Erişim Tarihi: 15.02.2022. 

“There Oughta Be a Law”, The New York Review of Books, 14.03.1968, 

https://www.nybooks.com/articles/1968/03/14/there-oughta-be-a-law/, Erişim 

Tarihi: 27.01.2022. 

“To Each His Own”, The New York Review of Books, 14.04.1983, 

https://www.nybooks.com/articles/1983/04/14/to-each-his-own/, Erişim 

Tarihi: 05.03.2022. 



258 

“What is a Good Life?”, The New York Review of Books, 10.02.2011, 

https://www.nybooks.com/articles/2011/02/10/what-good-life/, Erişim Tarihi: 

09.07.2022. 

“What Is Equality? Part 4: Political Equality”, Philosophy and Democracy: An 

Anthology, Ed. Thomas Christiano, New York: Oxford University Press, 

2003, ss. 116-137. 

“What is the Rule of Law”, The Antioch Review, Vol. 30, No. 2, 1970, ss. 151-155. 

“What Liberalism Isn’t”, The New York Review of Books, 20.01.1983, 

https://www.nybooks.com/articles/1983/01/20/what-liberalism-isnt/, Erişim 

Tarihi: 26.01.2022. 

“Why Liberals Should Believe in Equality”, The New York Review of Books, 

23.02.1983, https://www.nybooks.com/articles/1983/02/03/why-liberals-

should-believe-in-equality/, Erişim Tarihi: 26.01.2022. 

“Women and Pornography”, The New York Review of Books, 21.10.1993, 

https://www.nybooks.com/articles/1993/10/21/women-and-pornography/, 

Erişim Tarihi: 02.08.2022. 

 

Diğer Eserler: 

Abbey, Ruth/Taylor, Charles, “Communitarianism, Taylor-Made: An Interview with 

Charles Taylor”, The Australian Quarterly, Vol. 68, No. 1, 1996, ss. 1-10. 

Abbott, Philip, “Still Louis Hartz after All These Years: A Defense of the Liberal 

Society Thesis”, Perspectives on Politics, Vol. 3, No. 1, 2005, ss. 93-109. 

Ackerman, Bruce, Social Justice in The Liberal State, New Haven: Yale 

University Press, 1980. 

Ackerman, Bruce, We The People Vol. 1: Foundations, Cambridge: Harvard 

University Press, 1991. 

Ackerman, Bruce, We The People Vol. 3: The Civil Rights Revolution, 

Cambridge: The Belknap Press of Harvard University Press, 2014. 

Agnol, Darlei Dall, “Dworkin’s Liberal Egalitarianism”, Kriterion: Journal of 

Philosophy Vol. 2, Pampulha: Belo Horizonte, 2006, ss. 1-13. 

Akbaş, Kasım, “Ronald Dworkin: Pozitivizmin ve Doğal Hukukun Eleştirisinden Bir 

Yargılama Kuramına”, Çağdaş Hukuk Düşüncesine Giriş, Ed. Ertuğrul 

Uzun, İstanbul: İthaki Yayıncılık, 2015, ss. 195-212. 



259 

Aktaş, Sururi, “Hukukta Yorum Çabaları”, Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt 15, Sayı. 3-4, 2011, ss. 1-33. 

Aktaş, Sururi, “Komüniteryan Etik” AÜEHFD, Cilt 6, Sayı 1-4, 2002, ss. 3-16. 

Alexander, Larry A., “Anayasacılık”, Hukuk Felsefesi ve Hukuk Teorisi Rehberi, 

Ed. William A. Edmundson Martin P. Golding, Türkçe Ed. Ertuğrul Uzun, 

Çev. Barkın Asal, İzmir: Islık Yayınları, 2021, ss. 439-456. 

Alicea, J. Joel, “An Originalist Victory”, City Journal, 24.06.2022, 

https://www.city-journal.org/dobbs-abortion-ruling-is-a-triumph-for-

originalists, Erişim Tarihi: 26.06.2022.  

Aliefendioğlu, Yılmaz, Anayasa Yargısı ve Türk Anayasa Mahkemesi, Ankara: 

Yetkin Yayınları, 1996. 

Allan, James, “Truth’s Empire A Reply to Ronald Dworkin’s “Objectivity and Truth: 

You”d Better Believe It’”, Australian Journal of Legal Philosophy, No. 26, 

2001, ss. 61-91.  

Allan, T. R. S., “Justice and Fairness in Law’s Empire”, Cambridge Law Journal, 

Vol. 52, No. 1, 1993, ss. 64-88.  

Allan, T. R. S., “Justice, Integrity, and the Common Law”, University of 

Cambridge Faculty of Law Legal Studies Research Paper Series, Paper 

No. 44/2014, ss. 1-19. 

Allard, Julie, “Ronald Dworkin: Law as Novel Writing”, Çev. John Zvesper, 

05.02.2015, https://booksandideas.net/Ronald-Dworkin-Law-as-Novel-

Writing.html, Erişim Tarihi: 24.07.2022. 

Altıparmak, Kerem, ““Due Process of Law” Kavramının Amerikan Hukukundaki 

Yeri Üzerine Bir İnceleme”, AÜHFD, Cilt 45, Sayı 1, 1996, ss. 219-250. 

Arendt, Hannah, Devrim Üzerine, Çev. Onur Eylül Kara, İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2012. 

Arıkan, Engin, Sert Pozitivizm, İstanbul: On İki Levha Yayıncılık, 2019. 

Aydın, Melike Belkıs, “Gadamer’in Felsefi Hermeneutik Disiplininin İmkanları 

Olarak Yasa Yorumunun Kurucu İşlevleri”, İnönü Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi , Cilt 11, Sayı 2, 2020, ss. 542-549. 

Bali, Rıfat N, Tarz-ı Hayattan Life Style’a: Yeni Seçkinler, Yeni Mekanlar, Yeni 

Yaşamlar, 13. Baskı, İstanbul: İletişim Yayınları, 2020. 

Balkin, Jack M., “Abortion and Original Meaning”, Constitutional Commentary, 

Vol. 24, No. 101, 2007, ss. 291-357. 



260 

Balkin, Jack M., “Bruce 3.0”, Balkinization, 01.05.2014, 

https://balkin.blogspot.com/2014/05/bruce-30.html, Erişim Tarihi: 9 Ağustos 

2022. 

Balkin, Jack M., “Framework Originalism and the Living Constitution”, 

Northwestern University Law Review, Vol. 103, No. 2, 2009, ss. 549-614. 

Balkin, Jack M., Living Originalism, Cambridge: Harvard University Press, 2011. 

Barber, Benjamin R., Güçlü Demokrasi: Yeni Bir Çağ İçin Katılımcı Siyaset, 

Çev. Mehmet Beşikçi, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1995. 

Barım, Taylan, Anayasa Yargısının Demokratik Meşruiyeti, İstanbul: On İki 

Levha Yayıncılık, 2016. 

Barry, Brian, The Liberal Theory of Justice: A Critical Examination of the 

Principal Doctrines in A Theory of Justice by John Rawls, London: 

Oxford University Press, 1975. 

Barry, Norman, “Dworkin's Unbounded Legalism”, FEE, 01.11.2002, 

https://fee.org/articles/dworkins-unbounded-legalism/, Erişim Tarihi: 14.07. 

2022. 

Barry, Norman P., Yeni Sağ, Çev. Cevdet Aykan, Ankara: Tisamat, 1989. 

Barzun, Charles L., “Justice Souter’s Common Law”, Virginia Law Review, Vol. 

104, No. 4, 2018, ss. 655-726.  

Batum, Süheyl/Yılmaz, Didem/Köybaşı, Serkan, Anayasa Hukuku: Temel 

Kavramlar ve Genel Esaslar, İstanbul: On İki Levha Yayınları, 2021. 

Bauman, Zygmunt, Azınlığın Zenginliği Hepimizin Çıkarına Mıdır?, 3. Baskı, 

Çev. Hakan Keser, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2017. 

Baxter, Hugh, “Dworkin's 'One-System' Conception of Law and Morality”, Boston 

University Law Review, Vol. 90, 2010, ss. 857-862. 

Baxter, Hugh, “Ronald Dworkin (1931–2013)”, The Cambridge Habermas 

Lexicon, Ed. Amy Allen, Eduardo Mendieta, Cambridge: Cambridge 

University Press, 2019, ss. 524-526. 

Beetham, David, Democracy: A Beginner’s Guide, Oxford: Oneworld Publications, 

2005. 

Bell, Daniel, “Communitarianism”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Ed. 

Edward N. Zalta, 2020, 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/communitarianism/, 

Erişim Tarihi: 31.12.2021. 



261 

Bellamy, Richard, Citizenship: A Very Short Introduction, New York: Oxford 

University Press, 2008. 

Bellamy, Richard, “Constitutional Democracy”, The Encyclopedia of Political 

Thought, Ed. Michael T. Gibbons, Blackwell, 2014, ss. 1-15, Erişim Tarihi: 

01.07.2021. 

Bellamy, Richard, “Schumpeter and the Transformation of Capitalism, Liberalism 

and Democracy”, Government and Opposition, Vol. 26, No. 4, 1991, ss. 

500-519. 

Benhabib, Seyla, “A Militant Defence of Democracy in Hard Times”, Philosophy & 

Social Criticism, Vol. 47, No. 1, 2021, ss. 7-12. 

Benhabib, Seyla, Modernizm, Evrensellik ve Birey, Çev. Mehmet Küçük, İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları, 1999. 

Benhabib, Seyla, “Toward a Deliberative Model of Democratic Legitimacy”, 

Democracy and Difference. Contesting The Boundaries of The Political, 

Ed. Seyla Benhabib, New Jersey: Princeton University Press, 1996, ss. 67-94. 

Bentham, Jeremy, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, 

Kitchener: Batoche Books, 2000. 

Berger, Raoul, “Ronald Dworkin’s The Moral Reading of the Constitution: A 

Critique”, Indiana Law Journal, Vol. 72, No. 4, 1997, ss. 1099-1114. 

Berlin, Isaiah, Kirpi ile Tilki: Seçme Makaleler, Ed. Murat Borovalı. Çev. Mete 

Tunçay, Zeynep Mertoğlu, İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

2008. 

Berlin, Isaiah/Jahanbegloo, Ramin, Isaiah Berlin’le Konuşmalar, Çev. Zeynel 

Abidin Kılınç, 2. Baskı, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2016. 

Berman, Mitchell N., “Originalism is Bunk”, Faculty Scholarship at Penn Law, 

Vol. 84, No. 1, 2009, ss. 1-96. 

Berten, Andre/Da Silveira, Pablo/Pourtois, Herve, “Genel Giriş”, Liberaller ve 

Cemaatçiler, Çev. Eylem Özkaya, Ankara: Dost Kitabevi, 2006, ss. 9-23. 

Bickel, Alexander M., The Least Dangerous Branch: The Supreme Court at the 

Bar of Politics, Second Edition, New Haven: Yale University Press, 1986. 

Bix, Biran H., “Hukuki Pozitivizm”, Hukuk Felsefesi ve Hukuk Teorisi Rehberi, 

Ed. Martin P. Golding, William A. Edmundson, Türkçe Ed. Ertuğrul Uzun, 

Çev. Yusuf Umur Çil, İzmir: Islık Yayınları, 2021, ss. 67-101. 



262 

Boix, Carles/Posner, Daniel N., “Making Social Capital Work: A Review of Robert 

Putnam's Making Democracy Work: Civic Traditions in Modern Italy”, The 

Weatherhead Center for International Affairs, Harvard University, Paper 

No. 96-4, 1996, ss. 1-22. 

Bork, Robert H., “Neutral Principles and Some First Amendment Problems”, 

Indiana Law Journal, Vol. 47, No. 1, 1971, ss. 1-35. 

Bork, Robert H., The Tempting of America: The Political Seduction of The Law, 

New York: Simon&Schuster, 1997. 

Boucher, David/Kelly, Paul, “The Social Contract and Its Critics: An Overview”, 

The Social Contract from Hobbes to Rawls, Ed. Paul Kelly, David 

Boucher, London: Routledge, 1994, ss. 1-34. 

Bowie, Norman E., “Book Review: Taking Rights Seriously by Ronald Dworkin.”, 

Catholic University Law Review, Vol. 26 , No. 4, 1977, ss. 908-923.  

Boyar, Oya, “Anayasal Uyuşmazlıklarda Yorum”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2008. 

Breyer, Stephen, “Introduction: The “International” Constitutional Judge”, 

Exploring Law’s Empire: The Jurispudence of Ronald Dworkin, Ed. 

Scott Hershovitz, Oxford: Oxford University Press, 2012, ss. 1-4. 

Brighouse, Harry, Adalet Teorileri: Çağdaş Bir Tartışma. Çev. İsmail Yılmaz, 

Ankara: Fol Kitap, 2022. 

Britannica, The Editors of Encyclopaedia, “Baker v. Carr”, Encyclopedia 

Britannica 09.05.2017, https://www.britannica.com/event/Baker-v-Carr,  

Erişim Tarihi: 27.10.2021. 

Brown v. Board of Education of Topeka, 347 U.S. 483 (SCOTUS, 17.05.1954). 

Brown, Alexander, Ronald Dworkin’s Theory of Equality: Domestic and Global 

Perspectives, Hampshire: Palgrave Macmillan, 2009. 

Brown, Rebecca L., “How Constitutional Theory Found its Soul: The Contributions 

of Ronald Dworkin”, Exploring Law’s Empire, Ed. Scott Hershovitz, 

Oxford: Oxford University Press, 2006, ss. 41-67. 

Brown, Wendy, Neoliberalizmin Harabelerinde: Batı’da Antidemokratik 

Siyasetin Yükselişi, Çev. Bülent Doğan, İstanbul: Metis Yayınları, 2021. 

Burgis, Ben, “The Supreme Court Is an Antidemocratic Monstrosity. We Should 

Break Its Power”, Jacobin, 01.02.2022, 



263 

https://jacobinmag.com/2022/02/judicial-review-democracy-liberals-

minorities-breyer-warren-biden Erişim Tarihi: 01.02.2022. 

Callinicos, Alex, Toplum Kuramı: Tarihsel Bir Bakış, Çev. Yasemin Tezgiden, 9. 

Baskı, İstanbul: İletişim Yayınları, 2022. 

Caney, Simon, “Liberalism and Communitarianism: A Misconceived Debate”, 

Political Studies No. XL, 1992, ss. 273-289. 

Carson v. Makin, 20-1088, Supreme Court of the United States, 21.06.2022. 

Chilton, Stephen, “Defining Political Culture”, Western Political Quarterly, Vol. 

41, No. 3, 1988, ss. 419-445. 

Christie, George C., “Dworkin’s “Empire””, Duke Law Journal, No. 1, 1987, ss. 

157-189. 

Clayton, Matthew, “Liberal Equality: Political not Erinaceous”, Critical Review of 

International Social and Political Philosophy, Vol. 19, No. 4, 2016, ss. 1-

18. 

Clayton, Matthew/Stemplowska, Zofia, “Dignified Morality”, Jurisprudence, Vol. 

6, No. 2, 2015, ss. 309-326.  

Cliteur, Paul/Ellian, Afshin, A New Introduction to Jurisprudence: Legality, 

Legitimacy, and the Foundations of the Law, New York: Routledge, 2019. 

Colby, Thomas B., “Originalism and the Ratification of the Fourteenth Amendment”, 

Northwestern University Law Review, Vol. 107, No. 4, 2013, ss. 1627-

1688. 

Cole, David, “Egregiously Wrong: The Supreme Court’s Unprecedented Turn”, The 

New York Review of Books, 18.08.2022, 

https://www.nybooks.com/articles/2022/08/18/egregiously-wrong-the-

supreme-courts-unprecedented-turn-david-cole/, Erişim Tarihi: 18.08.2022. 

Colón-Rios, Joel I., “The Second Dimension of Democracy: The People and Their 

Constitution”, Baltic Journal of Law & Politics, Vol. 2, No. 2, 2009, ss. 1-

30. 

Conover, Pamela Johnston/Searing, Donald D./Crewe, Ivor, “The Elusive Ideal of 

Equal Citizenship: Political Theory and Political Psychology in the United 

States and Great Britain”, The Journal of Politics, Vol. 66, No. 4, 2004, ss. 

1-46. 

Constant, Benjamin, “The Liberty of the Ancients Compared with that of the 

Moderns”, Some Texts from Early Modern Philosophy. 



264 

https://www.earlymoderntexts.com/assets/pdfs/constant1819.pdf, Erişim 

Tarihi: 18.08.2021. 

Cooray, Anton, “Entering the Political Thicket: The Role of the Judiciary as an 

Arbiter in Relation to Making and Implementation of Public Policy”, The 

Culture of Judicial Independence, Ed. Shimon Shetreet, Boston: Brill 

Nijhoff, 2014, ss. 200-216. 

Cornell, Drucilla/Friedman, Nick The Mandate of Dignity: Ronald Dworkin, 

Revolutionary Constitutionalism, and the Claims of Justice, New York: 

Fordham University Press, 2016. 

Costa, Alexandre Araújo, “Moral Theology for Hedgehogs.” Direito UnB, Vol. 1, 

No. 1, 2014, ss. 190-209. 

Cotterrell, Roger, Hukukbilimin Politikası: Hukuk Felsefesine Eleştirel Bir Giriş, 

Çev. Saim Üye, İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2018. 

Cotterrell, Roger, “Liberalism’s Empire: Reflections on Ronald Dworkin’s Legal 

Philosophy”, American Bar Foundation Research Journal, Vol. 12, No. 

2/3, 1987, ss. 509-524. 

Covell, Charles, “Ronald Dworkin: Legal Philosophy and the Liberal Theory of 

Justice”, The Defence of Natural Law, Ed. Charles Covell, London: 

Palgrave Macmillan, 1992, ss. 145-195. 

Crouch, Colin, Post-Demokrasi, Çev. A. Emre Zeybekoğlu, Ankara: Dost Kitabevi, 

2016. 

Çağlar Gürgey, İrem, “Rawls’un Aile Yaklaşımının Eleştirisi”, HFSA 27, 2016, ss. 

11-27. 

Çağlar, F. İrem, “Farklılıklar ve Tanınma Talepleri Karşısında Liberal Kavram ve 

İlkelerin Değerlendirilmesi”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2009. 

Çebi, Sezgin Seymen, “Anayasacılık ve Demokrasi.” Antalya Bilim Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt 4, Sayı 8, 2016, ss. 131-156. 

Çulha Zabcı, Filiz, “John Locke: Liberalizmin Düşüncedeki Öncüsü.” Kral 

Devletten Ulus Devlete, Mehmet Ali Ağaoğulları, Filiz Çulha Zabcı, Reyda 

Ergün, Ankara: İmge Kitabevi, 2009 ss. 101-232. 

Dahl, Robert, A Preface to Democratic Theory, Expanded Edition, London: The 

University of Chicago Press, 2006. 



265 

Dahl, Robert A., Amerikan Anayasası Ne Kadar Demokratik? Etik, Siyaset ve 

Ekonomi Üzerine Dersler. Çev. Cenap Çakmak, Sakarya: Sakarya 

Üniversitesi Kültür Yayınları, 2015. 

Dahl, Robert A., “Decision-Making in a Democracy: The Supreme Court as a 

National Policy-Maker”, Journal of Public Law, No. 6, 1957, ss. 279-295. 

Dahl, Robert, Demokrasi Üzerine, Çev. Betül Kadıoğlu, 6. Baskı, Ankara: Phoenix 

Yayınları, 2021. 

Dahl, Robert, Demokrasi ve Eleştirileri, Çev. Levent Köker, Ankara: Türk Siyasi 

İlimler Derneği-Türk Demokrasi Vakfı, 1993. 

Dahl, Robert, Siyasi Eşitlik Üzerine, Çev. A. Emre Zeybekoğlu, Ankara: Dost 

Kitabevi, 2018. 

Deflem, Mathieu, Sociology of Law, New York: Cambridge University Press, 2008. 

Delanty, Gerard, Bir Kavramın Anatomisi: Topluluk, Çev. F. Bilge Atay, İstanbul: 

Everest Yayınları, 2015. 

Delfaud, Pierre, Keynes ve Keynesçilik, Çev. İsmail Yerguz, Ankara: Dost Kitabevi, 

2010. 

Delican, Mustafa, “Elite Theories of Pareto, Mosca and Michels”, Journal of Social 

Policy Conferences, No. 43-44, 2012, ss. 323-335. 

Demir, Aysel, John B. Rawls: Eleştirel Bir Yaklaşım, Ankara: Siyasal Kitabevi, 

2018. 

Dobbs v. Jackson Women's Health Organisation. 19-1392, Supreme Court of the 

United States, 24.06.2022. 

Doppelt, Gerald, “Review: Justice for Hedgehogs”, Notre Dame Philosophical 

Reviews, 08.04.2011, https://ndpr.nd.edu/reviews/justice-for-hedgehogs/ 

Erişim Tarihi: 18.04.2022. 

Douglas, Lynden Margaret, Value and Truth In the Legal Theory of Ronald 

Dworkin, Brisbane: The University of Queen, 2014. 

Doytcheva, Milena, Çokkültürlülük, Çev. Tuba Akıncılar Onmuş. 3. Baskı, 

İstanbul: İletişim Yayınları, 2016. 

Dubiel, Helmut, Yeni Muhafazakarlık Nedir?, Çev. Erol Özbek, İstanbul: İletişim 

Yayınları, 1998.  

Duman, Ezgi, “LGBTİ+’lar Öğretmen Olabilir Mi? Dworkin’in Herkül Yargıcı 

Versus Anayasa Mahkemesi Yargıçları”, Toplum ve Bilim, Sayı 154, 2020, 

ss. 108-130. 



266 

Dunn, John, Halkın Özgürlüğü: Demokrasinin Hikayesi, Çev. Akın Emre Pilgir, 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2017. 

Durkheim, Emile, Rousseau ve Toplum Sözleşmesi, Çev. Özge Bilge Kara, 

İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2019. 

Duverger, Maurice, Siyaset Sosyolojisi, Çev. Şirin Tekeli. İstanbul: Varlık 

Yayınları, 2011. 

Dülger, Muzaffer, “Hukuki Pragmatizm: Pragmatik Hukuki Muhakeme Felsefesi ve 

Richard Posner”, HFSA-28, 2019, ss. 168-192. 

Dülger, Muzaffer, “Önsöz: Cardozo ve Eseri Üzerine”, Yargı Sürecinin Doğası, 

Benjamin N. Cardozo, İstanbul: Tekin Yayınevi, 2020, ss. ix-xviii. 

Eagan, Jennifer L., “Deliberative Democracy”, Encyclopedia Britannica, 2016, 

https://www.britannica.com/topic/deliberative-democracy Erişim Tarihi: 

29.06.2021. 

Easterbrook, Frank H., “Text, History, and Structure in Statutory Interpretation”, 

Harvard Journal of Law and Public Policy, No. 17, 1994, ss. 61-70. 

Elazar, Daniel J., “Political Culture on the Plains”, Western Historical Quarterly, 

Vol. 11, No. 3, 1980, ss. 261-283. 

Elliott, John E., “Joseph A. Schumpeter and The Theory of Democracy”, Review of 

Social Economy, Vol. 52, No. 4, 1994, ss. 280-300. 

Ellis, Richard J., American Political Cultures, New York: Oxford University Press, 

1996. 

Ellis, Richard J., “Radical Lockeanism in American Political Culture”, The Western 

Political Quarterly, Vol. 45, No. 4, 1992, ss. 825-849. 

Ely, John Hart., “The Wages of Crying Wolf: A Comment on Roe v. Wade”, The 

Yale Law Journal, Vol. 82, No. 5, 1973, ss. 920-949. 

Erdoğan, Mustafa, “İyi Toplum: Hayek ve Rawls”, Sosyal Bilimler, 24.09.2020, 

https://www.sosyalbilimler.org/iyi-toplum-hayek-rawls/, Erişim Tarihi: 

08.05.2021. 

Ergut, Ferdan, “Adil Düzen, Eşitlikçi Liberaller ve Cemaatçiler.” Birikim, Sayı 101 

Eylül 1997.  

Eroğul, Cem, Anatüzeye Giriş, 6. Bası, Ankara: İmaj Yayınevi, 2000. 

Esping-Andersen, Gosta, “The Three Political Economies of the Welfare State”, 

Canadian Review of Sociology, Vol. 26, No. 1, 1989, ss. 10-36. 



267 

Fallon, Richard H., Implementing the Constitution, Cambridge: Harvard 

University Press, 2001. 

Feldman, Noah, “The Battle Over Scalia’s Legacy”, The New York Review of 

Books. 17.12.2020. https://www.nybooks.com/articles/2020/12/17/the-battle-

over-scalias-legacy/, Erişim Tarihi: 19.01.2022. 

Fernandes, Bernardo Gonçalves, “Legal Argumentation and Theories of 

Adjudication in the U.S. Legal Tradition: A Critical View of Cass Sunstein’s 

Minimalism, Richard Posner’s Pragmatism and Ronald Dworkin’s Advocacy 

of Integrity”, Argument Types and Fallacies in Legal Argumentation, Ed. 

Thomas Bustamante, Christian Dahlman, New York: Springer, 2015, ss. 203-

218. 

Finley, Moses I., Antik ve Modern Demokrasi, Çev. Deniz Türker, Ankara: Ayraç 

Yayınevi, 2003. 

Fish, Stanley, “Working on the Chain Gang: Interpretation in the Law and in Literary 

Criticism”, Critical Inquiry, Vo. 9, No. 1, 1982, ss. 201-216. 

Fishkin, Joseph R./Forbath, William E., “The Anti-Oligarchy Constitution”, Boston 

University Law Review, Vol. 94, No. 671, 2014, ss. 671-698. 

Fitzpatrick, Jody L./Hero, Rodney E., “Political Culture and Political Characteristics 

of the American States: A Consideration of Some Old and New Questions”, 

The Western Political Quarterly, Vol. 41, No. 1, 1988, ss. 145-153. 

Fleming, James, “Are “We All Originalists Now? I Hope Not!”, Texas Law Review, 

No. 91, 2013, ss. 1785-1812. 

Fleming, James E., Fidelity to Our Imperfect Constitution: For Moral Readings 

and Against Originalisms, New York: Oxford University Press, 2015. 

Fleming, James E., “Fidelity to Our Living Constitution”, Tulsa Law Review, Vol. 

50, 2014, ss. 101-120. 

Fleming, James E., “Living Originalism and Living Constitutionalism as Moral 

Readings of the American Constitution”, Boston University Law Review, 

Vol. 92, No. 4, 2012, ss. 1171-1185. 

Fleming, James E., “Taking Responsibilities As Well As Rights Seriously”, Boston 

University Law Review, No. 90, 2010, ss. 839-855. 

Fleming, James E., “The Place of History and Philosophy in the Moral Reading of 

the American Constitution”, Exploring Law’s Empire: The Jurisprudence 

https://www.nybooks.com/articles/2020/12/17/the-battle-over-scalias-legacy/
https://www.nybooks.com/articles/2020/12/17/the-battle-over-scalias-legacy/


268 

of Ronald Dworkin, Ed. Scott Hershovitz, Oxford: Oxford University Press, 

2012, ss. 23-39. 

Fleming, James E./McClain, Linda C., “Dworkin’s Perfectionism”, Boston 

University School of Law Public Law & Legal Theory Working Paper, 

No. 15-45, 2015, ss. 1-20. 

Fleming, Jim, Ronald Dworkin: A Eulogy”, Balkinization, 17.02.2013, 

https://balkin.blogspot.com/2013/02/ronald-dworkin-eulogy.html Erişim 

Tarihi: 22.08.2022. 

Flores, Imer B., “Ronald Dworkin’s Justice for Hedgehogs and Partnership 

Conception of Democracy (With a Comment to Jeremy Waldron’s ‘A 

Majority in the Lifeboat’)”, Georgetown Public Law and Legal Theory 

Research Paper, No. 12-163, 2010, ss. 65-103. 

Flores, Imer B., “The Legacy of Ronald Dworkin (1931-2013): A Legal Theory and 

Methodology for Hedgehogs, Hercules, and One Right Answers”, SSRN, 

14.12.2014. https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2538310 

Erişim Tarihi: 25.12.2022. 

Flores, Imer B., “The Problem of Democracy in Contexts of Polarization”, 

Georgetown Public Law Research Paper, No. 13-017, 2013, ss. 1.26. 

Foley, Edward B., “Review Essay: Interpretation and Philosophy: Dworkin’s 

Constitution”, Constitutional Commentary, No. 14, 1997, ss. 151-174. 

Forrester, Katrina, In the Shadow of Justice: Postwar Liberalism and the 

Remaking of Political Philosophy, New Jersey: Princeton University Press, 

2019.  

Forrester, Katrina, Adaletin Gölgesinde: Savaş Sonrası Liberalizm ve Siyasal 

Felsefeyi Yeniden Şekillendirmek, Çev. Onur Aslan, İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, 2023. 

Fortson, Ryan, “Was Justice Antonin Scalia Hercules? A Re-Examination of Ronald 

Dworkin's Relationship to Originalism”, Washington University 

Jurisprudence Review, Vol. 13, No. 2, 2021, ss. 253-316. 

Fox, Jonnie Bray, Awkward Alliances and the Indianapolis Anti-Pornography 

Ordinance of 1984, Indianapolis: Indiana University Department of History, 

2021. 

Freeman, Jo, “The Political Culture of the Democratic and Republican Parties”, 

Political Science Quarterly, Vol. 101, No. 3, 1986, ss. 327-356. 

https://balkin.blogspot.com/2013/02/ronald-dworkin-eulogy.html


269 

Freeman, Samuel, “A New Theory of Justice”, The New York Review of Books, 

14.10.2010. https://www.nybooks.com/articles/2010/10/14/new-theory-

justice/, (Erişim Tarihi: 19.06.2022. 

Freeman, Samuel, “Constitutional Democracy and the Legitimacy of Judicial 

Review”, Law and Philosophy, Vol. 9, No. 4, 1990-1991, ss. 327-370. 

Freeman, Samuel, “Introduction John Rawls-An Overview”, The Cambridge 

Companion to Rawls, Ed. Samuel Freeman, New York: Cambridge 

University Press, 2003, ss. 1-61. 

Friedman, Jeffrey, “The Politics of Communitarianism”, Critical Review, Vol. 8, 

No. 2, 1994, ss. 297-340. 

Galston, William A., Liberal Çoğulculuk: Değer Çoğulculuğunun Siyaset 

Teorisine ve Uygulamasına Yönelik Sonuçları, Çev. Zeynel Abidin Kılınç, 

Sakarya: Sakarya Üniversitesi Kültür Yayınları, 2012. 

Galston, William A., “The Obligations of Equality”, The Review of Politics, Vol. 

63, No. 3, 2001, ss. 607-611. 

Garry, Patrick M., “Judicial Review and The Hard Look Doctrine”, Nevada Law 

Journal, Vol. 7, No. 151, 2006, 151-170. 

Gaus, Gerald F., Siyaset Kavramları ve Siyaset Kuramları, Çev. Nihal Akdere, 

Ankara: Phoenix Yayınevi, 2016. 

Gaus, Gerald/Courtland,  Shane D./Schmidtz, David, “Liberalism.” The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy, Ed. Edward N. Zalta, 2020, 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/liberalism/, Erişim Tarihi: 

14.10.2021. 

Gaus, Gerals F., “On Justifying The Moral Rights of The Moderns: A Case of Old 

Wine in New Bottles”, Social Philosophy and Policy, Vol. 24, No. 1, 2007, 

ss. 84-119. 

Genieys, William, “C. Wright Mills, The Power Elite”, The Oxford Handbook of 

Classics in Public Policy and Administration, Ed. Edward C. Page, Steven 

J. Balla, Martin Lodge, 2015, ss. 1-15. 

Giddens, Anthony, Sosyolojik Yöntemin Yeni Kuralları: Yorumcu Sosyolojinin 

Pozitif Bir Eleştirisi, Çev. Ümit Tatlıcan, Bekir Balkız, 4. Baskı, Bursa: 

Sentez Yayıncılık, 2019. 

Gledhill, James, “Constructivism and Reflexive Constitution-Making Practices”, Das 

Raisons Politiques, Vol. 3, No. 51, 2013, ss. 63-80. 



270 

Goldsworthy, Jeffrey, “Dworkin as an Originalist”, Constitutional Commentary, 

Vol. 17, No. 475, 2000, ss. 49-78. 

Gönenç, Levent, “Siyaset Bilimi ve Anayasalar”, AÜSBF Dergisi, Cilt 54, Sayı 3, 

1999, ss. 95-131. 

Göze, Ayferi, Siyasal Düşünceler ve Yönetimler, Tıpkı 18. Bası, İstanbul: Beta 

Yayıncılık, 2020.  

Göztepe, Ece, “Anayasa Yargısının Meşruluğu”, Demokratik Anayasa, Haz. Ece 

Göztepe/Aykut Çelebi, İstanbul: Metis Yayınları, 2012, ss. 387-417. 

Graeber, David, Demokrasi Projesi, Çev. Burak Esen, İstanbul: Everest Yayınları, 

2018. 

Graetz, Michael J./Greenhouse, Linda, The Burger Court and the Rise of the 

Judicial Right, New York: Simon & Schuster, 2017. 

Gray, John, Liberalizmin İki Yüzü, Çev. Koray Değirmenci, Ankara: Dost 

Kitabevi, 2003. 

Green, Jeffrey Edward, “Democratic Elitism”, The Encyclopedia of Political 

Thought, Ed. Michael T. Gibbons, Blackwell, 2014. 

Green, Leslie, “Introduction”, The Concept of Law, H. L. A. Hart, Oxford: Oxford 

University Press, 2012, ss. xv-lv. 

Greenberg, Mark, “Legal Interpretation”, The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, Ed. Edward N. Zalta, 07.07.2021. 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/legal-interpretation/, 

Erişim Tarihi: 10.08.2022. 

Griffin, Stephen M., “Rebooting Originalism”, Tulane Public Law Research 

Paper, No. 07-05, 2007, ss. 1-47. 

Guest, Stephen, “Dworkin's ‘One-Right-Answer’ Thesis”, Problema: Anuario de 

Filosofía y Teoría del Derecho, No. 10, 2016, ss. 3-21. 

Guest, Stephen, Ronald Dworkin, Third Edition, California: Stanford University 

Press, 2012. 

Guest, Stephen, “The Unity and Objectivity of Value”, Ethics&International 

Affairs, Vol. 25, No. 4, 2011, ss. 1-8. 

Gutmann, Amy, “Communitarian Critics of Liberalism.” Debates in Contemporary 

Political Philosophy: An Anthology, Ed. Derek Matravers, Jon Pike, New 

York: Routledge, 2003, ss. 182-194. 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/legal-interpretation/


271 

Gutmann, Amy, “Rawls on the Relationship between Liberalism and Democracy”, 

The Cambridge Companion to Rawls, Ed. Samuel Freeman, New York: 

Cambridge University Press, 2003, ss. 168-199. 

Gülgeç, Yahya Berkol, “Akıl Temelli Normativite Teorileri ile Hukuki Pozitivizmin 

Bağdaştırılması”, (Doktora Tezi), Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Bursa, 2020. 

Güngören Bulgan, Birden, “Faydacı ve Tarihçi Hukuk Okulunun İnsan Hakları 

Eleştirisi”, Galatasaray Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 2014/1, ss. 

261-301. 

Günther, Gerald, Learned Hand: The Man and The Judge, Second Edition, New 

York: Oxford University Press, 2011. 

Günther, Klaus, “Legal Adjudication and Democracy: Some Remarks on Dworkin 

and Habermas”, European Journal of Philosophy, Vol. 3, No. 1, 1995, ss. 

36-54. 

Gürbüz Ersoy, Nagehan, “Çoğunluğun Tiranlığı”, (Doktora Tezi), Galatasaray 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2018. 

Gürel, Özgür Emrah, “Platon’un Siyaset Felsefesinde Sokratik Etiğin Dönüşümü 

Üzerine Eleştirel Bir İnceleme” (Yayınlanmamış Doktora Tezi), Dokuz Eylül 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir, 2020. 

Gürler, Sercan, “Alasdair Macintyre`ın Adalet Teorisinin Analiz ve Eleştirisi”, 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2004. 

Habermas, Jürgen, Between Facts and Norms: Contributions to a Discourse 

Theory of Law and Democracy, Second Printing, Çev. William Rehg, 

Massachusetts: The MIT Press, 1996. 

Habermas, Jürgen, Europe: The Faltering Project, Çev. Ciaran Cronin, Cambridge: 

Polity Press, 2009. 

Habermas, Jürgen, İletişimsel Eylem Kuramı, Çev. Mustafa Tüzel, İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi, 2001. 

Habermas, Jürgen, Kamusallığın Yapısal Dönüşümü, Çev. Mithat Sancar, Tanıl 

Bora, 14. Baskı, İstanbul: İletişim Yayınları, 2017. 

Habermas, Jürgen, “Law and Morality”, The Tanner Lectures on Human Values 

Volume 8, Çev. Kenneth Baynes, Salt Lake City: University of Utah Press, 

1986, ss. 219-279. 



272 

Habermas, Jürgen, “Reconciliation Through the Public Use of Reason: Remarks on 

John Rawls's Political Liberalism”, The Journal of Philosophy, Vol. 92, No. 

3, 1995, ss. 109-131. 

Habermas, Jürgen, “Three Normative Models of Democracy”, Democracy and 

Difference. Contesting The Boundaries of The Political, Ed. Seyla 

Benhabib, New Jersey: Princeton University Press, 1996, ss. 21-30.  

Habermas, Jürgen, Kamusallığın Yeni Bir Yapısal Dönüşümü ve Müzakereci 

Demokrasi, Çev. Tanıl Bora, İstanbul: İletişim Yayınları, 2023. 

Halpern, Sue, “How Republicans Became Anti-Choice”, The New York Review of 

Books. 08.10.2018, https://www.nybooks.com/articles/2018/11/08/how-

republicans-became-anti-choice/, Erişim Tarihi: 29.06.2022. 

Hamilton, Alexander, “Federalist 78”, Federalist Yazılar, James Madison, 

Alexander Hamilton and John Jay, Çev. Tolga Şirin, Necdet Umut Orcan, 

İstanbul: Runik Kitap, 2021, ss. 521-528. 

Hand, Learned, “The “Spirit of Liberty” Speech”, 1944, 

https://www.btboces.org/Downloads/1_The%20Spirit%20of%20Liberty%20

by%20Learned%20Hand.pdf (Erişim Tarihi: 31.07.2022. 

Hardt, Michael/Negri, Antonio, Çokluk: İmparatorluk Çağında Savaş ve 

Demokrasi, Çev. Barış Yıldırım, 3. Baskı, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2020. 

Hart, H. L. A., “Between Utility and Rights”, Columbia Law Review, Vol. 79, No. 

5 1979, ss. 828-846. 

Hart, H. L. A., “Postscript”, The Concept of Law, H. L. A. Hart, New York: Oxford 

University Press, 1994, ss. 238-276. 

Hart, H. L. A., “Rawls on Liberty and Its Priority”, The University of Chicago Law 

Review, Vol. 40, No. 3, 1973, ss. 534-555. 

Hartz, Louis, “American Political Thought and The American Revolution”, The 

American Political Science Review, Vol. XLVI, No. 2, 1952, ss. 337-338. 

Hartz, Louis, The Liberal Tradition in America, New York: Harcourt, 

Brace&Company, 1955. 

Hayek, Friedrich, Özgürlüğün Anayasası, Çev. Yusuf Ziya Çelikkaya, Ankara: 

BigBang Yayınları, 2013. 

Hedrick, Todd, “Liberalism as Comprehensive Doctrine”, The Cambridge Rawls 

Lexicon, Ed. Jon Mandle, Cambridge: Cambridge University Press, 2014, ss. 

445-446. 

https://www.nybooks.com/articles/2018/11/08/how-republicans-became-anti-choice/
https://www.nybooks.com/articles/2018/11/08/how-republicans-became-anti-choice/


273 

Held, David, Models of Democracy, Third Edition. Cambridge: Polity, 2008. 

Heller, Agnes/Feher, Ference, Postmodern Politik Durum, Çev. Şükrü Argın, 

Osman Akınhay, Ankara: Öteki Yayınevi, 1993. 

Hicks, Alexander/Esping-Andersen, Gosta, “Refah Devleti ve Kamu Politikası 

Üzerine Karşılaştırmalı ve Tarihsel Çalışmalar”, Siyaset Sosyolojisi, Ed. 

Robert Alford, Alexander Hicks, Mildred A. Schwartz, Thomas Janoski, Çev. 

Ceren Kuşçuoğlu, Ankara: Phoenix Yayınevi, 2013, ss. 659-680. 

Hobbes, Thomas, De Cive: Yurttaşlığın Felsefi Temelleri, Çev. Cihan Deniz 

Zarakolu, 3. Baskı, İstanbul: Belge Yayınları, 2018. 

Hobsbawm, Eric, Kısa 20. Yüzyıl 1914-1991: Aşırılıklar Çağı, Çev. Yavuz Alogan, 

İstanbul: Sarmal Yayınevi, 1996. 

Hodgson, Godfrey, “Ronald Dworkin Obituary”, 14.02.2013. 

https://www.theguardian.com/law/2013/feb/14/ronald-dworkin, Erişim 

Tarihi: 25.12.2021. 

Honneth, Axel, Bizdeki Ben: Tanınma Teorisi Üzerine İncelemeler, Çev. Özgür 

Aktok, İstanbul: İthaki Yayınları, 2018. 

Hoy, David Couzens, “Dworkin's Constructive Optimism v. Deconstructive Legal 

Nihilism”, Law and Philosophy, Vol. 6, No. 3, 1987, ss. 321-356.  

Hume, David, Ahlak İlkeleri Üzerine Bir Soruşturma, Çev. Nil Demir, İstanbul: 

Fol Kitap, 2019. 

Hunt, Alan, “Law’s Empire or Legal Imperialism?”, Reading Dworkin Critically, 

Ed. Alan Hunt, New York: Berg Publishers, 1992, ss. 9-44. 

Hunt, Lynn, İnsan Haklarını İcat Etmek, Çev. Eymir Albal, Ankara: Lykeion 

Yayınları, 2021. 

Hunter, Tina, “Interpretive Theories: Dworkin, Sunstein, and Ely”, The Bond Law 

Review, No. 17, 2005, ss. 78-101. 

Huntington, Samuel P., Üçüncü Dalga: Yirminci Yüzyılın Sonlarında 

Demokratlaşma, Çev. Ergun Özbudun, Ankara: Türk Demokrasi Vakfı 

Yayınları, 1993. 

Ingram, David Bruce, Hukuk Felsefesi, Çev. Ezgi Su Dağabak, Ankara: Fol Kitap, 

2019. 

Işıktaç, Yasemin, “Dikkat Cehalet Peçesinde Yırtık Var”, HFSA 24, 2012, ss. 28-45. 

Işıktaç, Yasemin, Hukuk Felsefesi, 7. Bası, İstanbul: Filiz Kitabevi, 2021. 



274 

İşsevenler, O. Vahdet, Kurucu İktidarın Eleştirisi: Anayasanın Maddi ve Fail 

Nedeni, İstanbul: Pinhan Yayıncılık, 2019.  

İşsevenler, O. Vahdet, “Yazarın Haklarından Metnin Haklarına: Yapıt Olarak Hukuk 

ve Yorumu”, AÜHFD, Cilt 72, Sayı 2, 2023, ss. 547-562. 

Ivison, Duncan, Postcolonial Liberalism, Cambridge: Cambridge University Press, 

2002. 

Jeffries, Stuart. “Ronald Dworkin: 'We have a responsibility to live well'”, The 

Guardian, 31.03.2011. 

https://www.theguardian.com/books/2011/mar/31/ronald-dworkin-morality-

dignity-hedgehogs, Erişim Tarihi: 24.07.2022. 

Johnson, Charles, “Political Culture in American States: Elazar's Formulation 

Examined”, American Journal of Political Science, Vol. 20, No. 3, 1976, 

ss. 491-509. 

Jones, Charles, “Global Liberalism: Political or Comprehensive?”, University of 

Toronto Law Journal, Vol. 54, No. 2, 2004, ss. 227-248. 

Kagan Confirmation Hearing Day-2 Part-1, C-SPAN, 29.06.2010. https://www.c-

span.org/video/?c4910015/user-clip-originalists, Erişim Tarihi: 07.08.2022. 

Kanadoğlu, Korkut/Duygun, Ahmet Mert, Anayasa Hukukunun Genel Esasları, 2. 

Baskı, İstanbul: On İki Levha Yayınları, 2021. 

Kant, Immanuel, Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi, Çev. İoanna Kuçuradi, 6. 

Baskı, Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu, 2015.  

Kaufman, Alexander, “Liberalism: John Rawls and Ronald Dworkin”, The 

Cambridge Companion to Civil Disobedience, Ed. William E. 

Scheuerman, Cambridge: Cambridge University Press, 2021, ss. 80-104. 

Kaufmann, Katharina, “Conflict in Political Liberalism: Judith Shklar’s Liberalism 

of Fear”, Res Publica, No. 26, 2020, ss. 577–595. 

Kavanagh, Aileen, “The Idea of a Living Constitution”, Canadian Journal of Law 

and Jurisprudence, Vol. 16, No. 1, 2003, ss. 55-89. 

Kazgan, Gülten, İktisadi Düşünce veya Politik İktisadın Evrimi, 18. Basım, 

İstanbul: Remzi Kitabevi, 2012. 

Kekes, John, “Dangerous Egalitarian Dreams”, City Journal, 2001, 

https://www.city-journal.org/html/dangerous-egalitarian-dreams-12202.html, 

Erişim Tarihi: 13.04.2021. 

https://www.c-span.org/video/?c4910015/user-clip-originalists
https://www.c-span.org/video/?c4910015/user-clip-originalists


275 

Kelly, Gerard C., “Ronald Dworkin's Liberalism and Its Relationship to His 

Jurisprudence”, http://www.gerardkelly.com.au/dworkindissertation.html, 

Erişim Tarihi: 19.12.2020. 

Kelsen, Hans, Demokrasi: Doğası&Değeri, Çev. Yasin Uysal, Ankara: Dost 

Kitabevi, 2019. 

Kelsen, Hans, Saf Hukuk Kuramı: Hukuk Kuramının Sorunlarına Giriş, Çev. 

Ertuğrul Uzun, İstanbul: Nora Kitap, 2016. 

Kennedy v. Bremerton School District, Başvuru No: 21–418 (Supreme Court of 

the United States, 27.06.2022). 

Kirshner, Alexander S., Militan Demokrasi, Çev. Ferit Burak Aydar, İstanbul: 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2017. 

Kışlalı, Ahmet Taner, Siyaset Bilimi, 2. Basım, İstanbul: Kırmızı Kedi Yayınevi, 

2020. 

Kloppenberg, James T., “In Retrospect: Lous Hartz’s The Liberal Tradition in 

America”, Reviews in American History, Vol. 29, No. 3, 2001, ss. 460-476. 

Kocaoğlu, Mehmet, John Rawls: Adalet Teorisi ve Temel Kavramları, 2. Baskı, 

Ankara: İmaj Yayınevi, 2015. 

Korom, Philipp, “Elites: History of the Concept”, International Encyclopedia of 

the Social & Behavioral Sciences Vol. 7, Ed. James Wright, Elsevier, 2015, 

390-395. 

Kramer, Larry D., “No Surprise. It's an Activist Court”, The New York Times, 

12.12.2000, https://www.nytimes.com/2000/12/12/opinion/no-surprise-it-s-

an-activist-court, Erişim Tarihi: Şubat 10.02.2022. 

Kramer, Matthew H., “Working on the Inside: Ronald Dworkin’s Moral 

Pihlosophy”, University of Cambridge Faculty of Law Research Paper, 

No. 9, 2012, ss. 1-16. 

Kress, Ken, “The Interpretive Turn”, Ethics, Vol. 97, No. 4, 1987, ss. 834-860. 

Krouse, Richard W., “Polyarchy & Participation: The Changing Democratic Theory 

of Robert Dahl”, Polity, Vol. 14, No. 3, 1982, ss. 441-463. 

Kukathas, Chandran/Pettit, Philip, A Theory of Justice and Its Critics, California: 

Stanford University Press, 1990. 

Küçükalp, Derya, “Fayda, Özgürlük ve Demokrasi İlişkisi Bağlamında John Stuart 

Mill’in Politik Felsefesi”, Felsefe Dünyası, Sayı 56, 2012/2, ss. 109-125. 

https://www.nytimes.com/2000/12/12/opinion/no-surprise-it-s-an-activist-court
https://www.nytimes.com/2000/12/12/opinion/no-surprise-it-s-an-activist-court


276 

Kymlicka, Will, Çağdaş Siyaset Felsefesine Giriş,. Çev. Ebru Kılıç, 3. Baskı, 

İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2016. 

Kymlicka, Will, Çokkültürlü Yurttaşlık,. Çev. Abdullah Yılmaz, 3. Baskı, İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları, 2020. 

Kymlicka, Will, “Liberal Egalitarianism and Civic Republicanism: Friends or 

Enemies?”, Debating Democracy's Discontent: Essays on American 

Politics, Law, and Public Philosophy, Ed. Anita L. Allen, Milton C. Regan, 

Oxford: Oxford University Press, 1998, ss. 131-148. 

Lafont, Cristina, Democracy without Shortcuts: A Participatory Conception of 

Deliberative Democracy, Oxford: Oxford University Press, 2020. 

Lagerspetz, Eerik, “Ronald Dworkin on Communities and Obligations: A Critical 

Comment”, Ratio Juris, Vol. 12, No. 1, 1999, ss. 108-115. 

Latham, Alexander, “Dworkin’s Incomplete Interpretation of Democracy”, 

Washington University Jurispudence Review, Vol. 10, No. 2, 2018, ss. 

155-181. 

Lefort, Claude, Democracy and Political Theory, Çev. David Macey, Oxford: 

Polity Pres, 1988. 

Leiter, Brain, “Legal Formalism and Legal Realism: What is The Issue?”, Legal 

Theory, Vol. 16, No. 2, 2010, ss. 111-133. 

Leiter, Brian, “The End of Empire: Dworkin and Jurispudence in the 21st Century”, 

The University of Texas School of Law Public Law & Legal Theory 

Working Paper, No. 70, ss. 2004, ss. 1-21.  

Levin, Abigail, “Pornography, Hate Speech, and Their Challenge to Dworkin’s 

Egalitarian Liberalism”, Public Affairs Quarterly, Vol. 23, No. 4, 2009, ss. 

357-373. 

Levinson, Sanford, “Hercules, Abraham Lincoln, The United States Constitution, 

and The Problem of Slavery”, Ronald Dworkin, Ed. Arthur Ripstein, New 

York: Cambridge University Press, 2007, ss. 136-167. 

Lewis, John D., “Book Review: The Liberal Tradition in America: An Interpretation 

of American Political Thought since the Revolution”, The American 

Political Science Review, Vol. 49, No. 4, 1955, ss. 1155-1157. 

Lijphart, Arend, Demokrasi Modelleri: Otuz Altı Ülkede Yönetim Biçimleri ve 

Performansları.. Çev. Utku Umut Bulsun, Güneş Ayas, 2. Baskı, İstanbul: 

İthaki Yayınları, 2016. 



277 

Lininger, Tom, “On Dworkin and Borkin”, Michigan Law Review, Vol. 105, No. 6 

2007, ss. 1315-1332. 

Lipkin, Robert Justin, Constitutional Revolutions: Pragmatism and the Role of 

Judicial Review in American Constitutionalism, Durham: Duke University 

Press, 2000. 

Lipkin, Robert Justin, “Liberalism and the Possibility of Multicultural 

Constitutionalism: The Distinction Between Deliberative and Dedicated 

Cultures”, University of Richmond Law Review, Vol. 29, No. 5, 1995, ss. 

1263-1325. 

MacIntyre, Alesdair, Erdem Peşinde: Bir Ahlak Teorisi Çalışması, Çev. Muttalip 

Özcan, İstanbul: Vakıfbank Kültür Yayınları, 2019. 

Mackie, John L., Ethics: Inventing Right and Wrong, New York: Penguin Books, 

1990. 

MacKinnon, Catherine A., Feminist Bir Devlet Kuramına Doğru, Çev. Türkân 

Yöney, Sabir Yücesoy, 2 Baskı, İstanbul: Metis Yayınları, 2015. 

MacKinnon, Catherine A., “Pornography: An Exchange”, The New York Review of 

Books, 03.03.1994, 

https://www.nybooks.com/articles/1994/03/03/pornography-an-exchange/, 

Erişim Tarihi: 17.08.2022. 

Madison, James, “Federalist 49”, Federalist Yazılar, James Madison, Alexander 

Hamilton, John Jay, Çev. Tolga Şirin, Necdet Umut Orcan, İstanbul: Runik 

Kitap, 2021, ss. 359-363. 

Madison, James, “Federalist Papers No. 10”, Federalist Papers, James Madison, 

John Jay, Alexander Hamilton, Ed. Lawrance Goldman, New York: Oxford 

University Press, 2008, ss. 48-55. 

Magee, Bryan, “Felsefe ve Siyaset: Ronald Dworkin ile Söyleşi”, Yeni Düşün 

Adamları, Türkçe Haz. Mete Tunçay, Çev. Ümit Hassan, Ankara: Birey ve 

Toplum Yayınları, 1985, ss. 289-313.  

Mannent, Pierre, Liberalizmin Keşfi: Avrupa Düşünce Tarihinde Bir Cevelan, 

Çev. Barış Şannan, İstanbul, Runik Kitap, 2023. 

Mariotti, Claudia. “Elite Theory”, The Palgrave Encyclopedia of Interest Groups, 

Lobbying and Public Affairs, Ed. Alberto Bitonti, Craig S. Fleisher, Anne 

Skorkjær Binderkrantz Phil Harris, Cham: Palgrave Macmillan, 2020, ss. 1-6. 



278 

Marshall, T. H., Citizenship and Social Class, London: The Cambridge University 

Press, 1949. 

McCaffery, Edward J., “Review Essay: Ronald Dworkin, Inside-Out”, California 

Law Review, Vol. 85, No. 4, 1997, ss. 1043-1086. 

McConnell, Michael, “The Originalist Cae for Brown v. Board of Education”, 

Harvard Journal of Law and Public Policy, No. 19, 1995, ss. 457-464. 

McConnell, Michael W., “The Forgotten Constitutional Moment”, Constitutional 

Commentary, No. 11, 1994, ss. 115-144. 

McConnell, Michael W., “The Importance of Humility in Judicial Review: A 

Comment on Ronald Dworkin's Moral Reading of the Constitution”, 

Fordham Law Review, Vol. 65, No. 4, 1997, ss. 1269-1293.  

McCormick, John P., Weber, Habermas ve Avrupa Devletinin Dönüşümü, Çev. 

Ferit Burak Aydar, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2015. 

McFarland, Andrew, “Interest Group Theory”, The Oxford Handbook of 

American Political Parties and Interest Groups, Ed. Maisel, L. Sandy, 

Berry, Jeffrey M., George C. Edwards, New York: Oxford University Press, 

2010, ss 37-56. 

McLeod, Ian, Legal Theory, 6th Edition, London: Macmillan Press, 2012. 

McNeill, Allison/Hanes, Sharon M., Great Depression and New Deal: 

Biographies, Michigan: The Gale Group Inc., 2002. 

Metin, Sevtap, “Ronald Dworkin’in Hukuk Teorisinde Yorum Yaklaşımı”, İÜHFM, 

Cilt LXI, Sayı. 1-2, 2003, ss. 35-83. 

Metin, Yüksel, Anayasanın Yorumlanması, Ankara: Asil Yayın, 2008. 

Meyers, Marvin, “Louis Hartz, The Liberal Tradition in America: An Appraisal”, 

Comparative Studies in Society and History, Vol. 5, No. 3, 1963, ss. 261-

268. 

Meyerson, Denise, “Three Versions of Liberal Tolerance: Dworkin,Rawls, Raz”, 

Jurispudence, Vol. 3, No. 1, 2012, ss. 37-70. 

Michelbach, Philip A., “Deliberative Democracy”, The Encyclopedia of Political 

Thought, Ed. Michael T. Gibbons, Blackwell, 2014, ss. 1-10. 

Miller, Bradley W., “Dworkin’s Shadow: Equality Rights and The Supreme Court of 

Canada’s Loss of Dignity”, Problema: Anuario de Filosofía y Teoría del 

Derecho, No. 7, 2013, ss. 149-184. 



279 

Mills, C. Wright, İktidar Seçkinleri, Çev. Ünsal Oskay, İstanbul: İnkılap Kitabevi, 

2019. 

Mills, Charles W., Irksal Sözleşme, Çev. Özgün Aksakal, İstanbul: Patika Kitap, 

2020. 

Mosca, Gaetano, Siyaset Biliminin Temelleri, Çev. Hasan İlhan, Ankara: Alter 

Yayıncılık, 2013. 

Mouffe, Chantal, “Democratic Citizenship and the Political Community”, 

Dimensions of Radical Democracy: Pluralism, Citizenship, Community, 

Chantal Mouffe, London: Verso, 1992, ss. 225-239. 

Mouffe, Chantal, Demokratik Paradoks, 2. Baskı . Çev. A. Cevdet Aşkın, Ankara: 

Epos Yayınları, 2009. 

Mouffe, Chantal, Sol Popülizm, Çev. Aybars Yanık. İstanbul: İletişim Yayınları, 

2019. 

Mouffe, Chantal, “The Limits of John Rawls’ Pluralism”, Theoria: A Journal of 

Social and Political Theory, Vol. 56, No. 118, 2009, ss. 1-14.  

Mounk, Yascha, Demokrasinin Halkla İmtihanı: Liberal Demokrasinin Krizi, 

Otoriter Popülizmin Yükselişi, Çev. İnanç Özekmekçi, İstanbul: H2O 

Kitap, 2021. 

Moyers, Bill, “Ronald Dworkin: The Changing Story”, In Search of The 

Constitution, 14.05.1987, https://billmoyers.com/content/ronald-dworkin/ 

Erişim Tarihi: 06.12.2022. 

Moyn, Samuel. “Hearing on “The Court’s Role in Our Constitutional System”, 

30.06.2021, https://www.whitehouse.gov/wp-content/uploads/2021/06/Moyn-

Testimony.pdf, Erişim Tarihi: 02.08.2022. 

Moyn, Samuel, “Interview”, The Oxonian Review, 02.02.2022, 

https://oxonianreview.com/articles/an-interview-with-samuel-moyn, Erişim 

Tarihi: 03.02.2022. 

Moyn, Samuel, “Resisting the Juristocracy”, Boston Review, 05.10.2018, 

https://bostonreview.net/law-justice/samuel-moyn-resisting-juristocracy, 

Erişim Tarihi: 28.10.2021. 

Moyn, Samuel, Son Ütopya: Tarihte İnsan Hakları, Çev. Firdevs Ev, İstanbul: 

Koç Üniversitesi Yayınları, 2017. 

https://billmoyers.com/content/ronald-dworkin/
https://oxonianreview.com/articles/an-interview-with-samuel-moyn


280 

Moyn, Samuel, “The Court Is Not Your Friend”, Dissent, Winter 2020, 

https://www.dissentmagazine.org/article/the-court-is-not-your-friend Erişim 

Tarihi: 29.07.2021. 

Mumcuoğlu, Maksut, “Çağdas Demokrasi Kuramlarında Katılma ve Türkiye’de 

Katılmanın Gelişimi”, Ankara: (Doçentlik Tezi), Ankara Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi, 1982. 

Murrill, Brandon J., “Modes of Constitutional Interpretation”, Congressional 

Research Service, 15.03.2018, https://sgp.fas.org/crs/misc/R45129.pdf 

Erişim Tarihi: 20.01.2022. 

Müller, Jan-Werner, Popülizm Nedir?, 4. Baskı, Çev. Onur Yıldız, İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2020. 

Nabors, Forrest, “The American Civil War and European Democracy”, Studia 

Securitatis, Vol. 1, No. 1, 2016, ss. 128-142. 

Nagel, Thomas, “Rawls and Liberalism”, The Cambridge Companion to Rawls, 

Ed. Samuel Freeman, New York: Cambridge University Press, 2003, ss. 62-

85. 

NCCStaff, “How FDR lost his brief war on the Supreme Court” 05.02.2021, 

https://constitutioncenter.org/blog/how-fdr-lost-his-brief-war-on-the-

supreme-court-2, Erişim Tarihi: 21.12.2021. 

Neal, Patrick, “Liberalism&Neutrality”, Polity, Vol. 17, No. 4, 1985, ss. 664-684. 

Nozick, Robert, Anarşi, Devlet ve Ütopya, 2. Baskı, Çev. Alişan Oktay, İstanbul: 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2006. 

Nuhoğlu Soysal, Yasemin, Limits of Citizenship, London: The University of 

Chicago Press, 1994. 

Nye, Hillary, “The One System View and Dworkin’s Anti-Archimedean 

Eliminativism”, Law and Philosophy, Vol. 40, No. 3, 2021, ss. 247-276.  

Oder, Bertil Emrah, Anayasa Yargısında Yorum Yöntemleri: Hukuksal 

Yöntembilime Dayalı Karşılaştırmalı Bir Araştırma, İstanbul: Beta 

Yayıncılık, 2010. 

Oder, Bertil Emrah, “Anayasa Nedir? Anayasacılık Nedir?”, Türkiye’nin Anayasa 

Gündemi, Der. İbrahim Kaboğlu, İstanbul, İletişim Yayınları, 2018, ss. 24-

27. 

Oğuz, M. Cem, Liberalizmden Sosyal Reforma: Liberal Düşüncenin Entelektüel 

ve Kurumsal Dönüşümü, Ankara: Lykeion Yayınları, 2017. 



281 

Osei, Joseph/Tomlinson, Linda/ Boaheng, Paul, “The Legacy of Harvard Professor 

Ronald Dworkin for the Civil Rights Movement: Why and How He 

Challenged Philosophers of Law, Supreme Court Justices, and Politicians to 

Take Rights Seriously”, US-China Law Review, Vol. 11, No. 3, 2014, ss. 

309-335. 

Öktem, Niyazi, “Ronald Dworkin ve Hukuk Felsefesi”, Anayasa Yargısı, Sayı 28, 

2011, ss. 83-96. 

Öktem, Niyazi/Türkbağ, Ahmet Ulvi, Felsefe, Sosyoloji, Hukuk ve Devlet, 7. 

Basım. İstanbul: Der Yayınları, 2017. 

Özbank, Murat, “Habermas”, Siyaset Felsefesi Tarihi: Platon'dan Zizek’e Cilt 2, 

Ed. Kurtul Gülenç, Ahu Tunçel, Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2017, ss. 754-

768. 

Özbudun, Ergun, Anayasalcılık ve Demokrasi, İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 2015.  

Özenç, Berke, “Yüksek Mahkeme’nin Eşcinsel Evlilik Kararı Işığında Eşitlik, 

Demokrasi ve Yargısal Denetim”, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Fakültesi Dergisi, Cilt 73, No. 2, 2018, s. 543 – 573. 

Özenç, Berke, Demokrasiyi ve Anayasayı Korumak: Kelsen Schmitt’e Karşı, 

İstanbul: İletişim Yayınları, 2022. 

Özkan, Sezal Çınar, “Pragmatizm Hukuka Ne Önerebilir?”, Hacettepe HFD, Cilt 7, 

Sayı 1, 2017, ss. 311-332. 

Özkazanç, Alev, Neo-Liberal Tezahürler: Vatandaşlık-Suç-Eğitim, Ankara: 

Dipnot Yayınları, 2011. 

Özkazanç, Alev, Siyaset Sosyolojisi Yazıları: Yeni Sağ ve Sonrası, Ankara: Dipnot 

Yayınları, 2010. 

Özkazanç, Alev, “Toplumsal Vatandaşlık ve Neo-Liberalizm Sorunu”, Ankara 

Üniversitesi SBF Dergisi, Cilt 64, Sayı 1, 2009, ss. 247-274. 

Özkök, Gülriz, “Ronald Dworkin’de Adalet ve Haklar”, HFSA-5, 2002, ss. 98-106. 

Parekh, Bhikhu, Çokkültürlülüğü Yeniden Düşünmek: Kültürel Çeşililik ve 

Siyasi Teori, Çev. Bilge Tanrıseven, Ankara: Phoenix Yayınevi, 2002. 

Pareto, Vilfredo, The Mind and Society Vol. 3: Theory of Derivations, Ed. Arthur 

Livingston. Çev. Arthur Livingston, Andrew Bongiorno, London: Jonathan 

Cape, 1935. 



282 

Pateman, Carole, Participation and Democratic Theory, New York: Cambridge 

Universiry Press, 1970.  

Patterson, Dennis, “Theoretical Disagreement, Legal Positivism, and Interpretation”, 

Ratio Juris, Vol. 31, No. 3, 2018, ss. 260–275. 

Patterson, Samuel C., “The Political Cultures of The American States”, The Journal 

of Politics, Vol. 30, No. 1, 1968, ss. 187-209. 

Peschek, Joseph G., “C. Wright Mills and American Democracy”, New Political 

Science, Vol. 30, No. 3, 2008, ss. 393-403. 

Pirie, Fernanda, Hukuk Antropolojisi: Kabile, Kadı, Yargıç, Çev. Sedat Erçin, 

İstanbul: Fol Kitap, 2022. 

Pocock, J. G. A., The Machiavellian Moment: Florentine Political Thought and 

the Atlantic Republican Tradition, New Jersey: Princeton University Press, 

1975. 

Polanyi, Karl, Büyük Dönüşüm: Çağımızın Siyasal ve Ekonomik Kökenleri, 15. 

Baskı, Çev. Ayşe Buğra, İstanbul: İletişim Yayınları, 2020. 

Posner, Richard A., Law, Pragmatism, and Democracy, Cambridge: Harvard 

University Press, 2005. 

Posner, Richard A., “Legal Pragmatism Defended”, University of Chicago Law 

Review, No. 71, 2004, ss. 683-690. 

Priel, Dan, “Forty Years On”, SSRN, 11.02.2008. https://ssrn.com/abstract=977847, 

Erişim Tarihi: Temmuz 24.07.2022. 

Priel, Dan, “Is There One Right Answer to the Question of the Nature of Law?”, 

Philosophical Foundations of the Nature of Law, Ed. Wil 

Waluchow/Stefan Sciaraffa, Oxford: Oxford University Press, 2013, ss. 322-

350. 

Priel, Dan, “Making Sense of Nonsense Jurisprudence”, Osgoode Legal Studies 

Research Paper, 2020, 

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=3696933 Erişim Tarihi: 

01.07.2022). 

Purcell, Edward A, “Democracy, the Constitution, and Legal Positivism in America: 

Lessons from a Winding and Troubled History”, Florida Law Review, Vol. 

66, No. 4, 2015, ss. 1457-1511. 

Rawls, John, A Theory of Justice, Revised Edition, Massachusetts: Harvard 

University Press, 1999. 



283 

Rawls, John, Ahlak Felsefesi Üzerine Dersler, Çev. Gökçe Metin, İstanbul: Nora 

Kitap, 2021. 

Rawls, John, Justice as Fairness, Massachusetts: Harvard University Press, 2001. 

Rawls, John. “Justice as fairness: Political not Metaphysical”, Philosophy and 

Public Affairs, Vol 14, No. 3, 1985, ss. 223-251. 

Rawls, John, Political Liberalism, Expanded Edition, New York: Cloumbia 

University Press, 2005. 

Raz, Joseph, “Dworkin: A New Link in the Chain: A Matter of Principle by Ronald 

Dworkin”, California Law Reivew, Vol. 74, No. 3, 1986, ss. 1103-1119. 

Raz, Joseph, Özgürlük Ahlakı, Çev. Gürkan Özturan. Sakarya: Sakarya Üniversitesi 

Kültür Yayınları, 2016. 

Raz, Joseph, “Speaking with One Voice: On Dworkinian Integrity and Coherence”, 

Dworkin and His Critics: With Replies by Dworkin, Ed. Justine Burley, 

Oxford: Blackwell Publishing, 2004, ss. 285-290.  

Rehnquist, William H., All the Laws but One: Civil Liberties in Wartime. Epub 

Edition, New York: Knoff Publishing, 2007 

Reidy, David A., “Basic Structure of Society”, The Cambridge Rawls Lexicon, Ed. 

David A. Reidy/Jon Mandle, Cambridge: Cambridge University Press, 2014, 

ss. 55-58. 

Ripstein, Arthur, “Introduction: Anti-Archimedeanism”, Ronald Dworkin, Ed. 

Arthur Ripstein, Cambridge: Cambrdige University Press, 2007, ss. 1-21. 

Ripstein, Arthur, “Liberty and Equality”, Ronald Dworkin, Ed. Arthur Ripstein, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2007, ss. 82-108. 

Roelofs, H. Mark., “The Five Traditions of American Political Culture”, The Review 

of Politics, Vol. 57, No. 1, 1993, ss. 179-181. 

Roosevelt III, Kermit, “Judge Not”, Democracy: A Journal of Ideas, No. 9, 2008, 

https://democracyjournal.org/magazine/9/judge-not/, Erişim Tarihi: 

10.08.2022. 

Rosanvallon, Pierre, Refah Devletinin Krizi, Çev. Burcu Şahinli, Ankara: Dost 

Kitabevi, 2004. 

Rosenberg, Gerald, “The Road Taken: Robert A. Dahl's Decision-Making in a 

Democracy: The Supreme Court as a National Policy-Maker”, Emory Law 

Journal, No. 50, 2001, ss. 613-630. 

https://democracyjournal.org/magazine/9/judge-not/


284 

Rosenfeld, Michel, “Dworkin and the One Law Principle: A Pluralist Critique”, 

Revue Internationale de Philosophie, Vol. 3, No. 233, 2005, ss. 363-392. 

Rossi, Enzo, “The Twilight of the Liberal Social Contract: On the Reception of 

Rawlsian Political Liberalism”, The Cambridge History of 20th Century 

Philosophy, Ed. D. Thomson/Kelly Becker, London: Cambridge University 

Press, 2019, ss. 297-309. 

Rousseau, Jean-Jacques, “The Social Contract”, The Social Contract and The First 

and Second Discourses, Ed. Susan Dunn, New York: Yale University Press, 

2002, ss. 149-254. 

Rüthers, Bernd/Fischer, Christian/Birk, Axel, Hukuk Teorisi, Çev. İlyas Doğan, Ed. 

Rukiye Aldudak/Huri Eyman Aydın. Ankara: Astana Yayınları, 2020. 

Ryan, Alan, John Rawls, Çağdaş Temel Kuramlar, Ed. Quentin Skinner, 3. Baskı, 

Çev. Ahmet Demirhan, İstanbul: İletişim Yayınları, 2018, ss. 133-156. 

Sağlam, Rabia, “Derrida ve Dworkin Arasındaki İlişki: Yapıbozum ve Yargıç 

Herkül”, AÜHFD,  Vol.  61, No. 1, 2012, ss. 275-320. 

Sağlam, Rabia, Liberalizm, Adalet ve Ütopya, İstanbul: Legal Yayıncılık, 2008. 

Sallan Gül, Songül, Sosyal Devlet Bitti Yaşasın Piyasa! Yeni Liberalizm ve 

Muhafazakarlık Kıskacında Refah Devleti, Ankara: Ebabil Yayınları, 

2006. 

Sancar, Mithat, “Devlet Aklı” Kıskacında Hukuk Devleti, 9. Baskı, İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2020. 

Sandel, Michael, Adalet: Yapılması Gereken Doğru Şey Nedir?, 3. Baskı, Çev. 

Mehmet Kocaoğlu, Ankara: BigBang Yayınları, 2015. 

Sandel, Michael J., Democracy's Discontent: America in Search of a Public 

Philosophy, Cambridge: Harvard University Press, 1996. 

Sandel, Michael J., Liberalizm ve Adaletin Sınırları, Çev. A. Emre Zeybekoğlu, 

Ankara: Dost Kitabevi, 2014. 

Sandel, Michael J., “The Procedural Republic and the Unencumbered Self”, Political 

Theory, Vol. 12, No. 1, 1984, ss. 81-96. 

Sartori, Giovanni, Demokrasi Teorisine Geri Dönüş, Çev. Mehmet Turhan/Tuncer 

Karamustafaoğlu, Ankara: Yetkin Yayınları, 1996. 

Scalia, Antonin, “Common-Law Courts in a Civil-Law System: The Role of United 

States Federal Courts in Interpreting the Constitution and Laws”, A Matter 



285 

of Interpretation, Ed. Amy Gutmann, New Jersey: Princeton University 

Press, 1997, ss. 3-47. 

Scalia, Antonin, “Constitutional Interpretation”, C-SPAN, 14.03.2005. 

https://www.c-span.org/video/?185883-1/constitutional-interpretation, Erişim 

Tarihi: 08.08.2022. 

Scanlon, T. M., “Partisan for Life”, The New York Review of Books, 15.07.1993. 

https://www.nybooks.com/articles/1993/07/15/partisan-for-life/, Erişim 

Tarihi: 19.08.2022. 

Scanlon, T. M., “Rawls on Justification”, The Cambridge Companion to Rawls, 

Ed. Samuel Freeman, New York: Cambridge University Press, 2003, ss. 139-

167. 

Scanlon, T. M., “Varieties of Responsibility”, Boston University Law Review, Vol. 

90, No. 2, 2010, ss. 603-610. 

Schlink, Bernhard, “Hercules in Germany”, International Journal of 

Constitutional Law, Çev. Belinda Cooper, Vol. 1, No. 4, 2003, ss. 610-620. 

Schumpeter, Joseph A., Capitalism, Socialism and Democracy, London: George 

Allen&Unwin Publishers, 1994. 

Schwarzenbach, Sibly A., “Rawls, Hegel, and Communitarianism”, Political 

Theory, Vol. 19, No. 4, 1991, ss. 539-571. 

Scruton, Roger, Soytarılar, Dolandırıcılar, Yaygaracılar: Yeni Sol Düşünürleri, 

Çev. Barış TimurKemal Tokgöz/Enes Gider/Ömer Alkan, İstanbul: Fihrist 

Kitap, 2022. 

Sen, Maya, “Courting Deliberation: An Essay on Deliberative Democracy in the 

American Judicial System”, Notre Dame Journal of Law, Ethics and 

Public Policy, No. 26, 2013, ss. 303-331. 

Shafer-Landau, Russ, “The Possibility of Metaethics”, Boston University Law 

Review, Vol. 90, No. 2, 2010, ss. 479-496. 

Shapiro, Scott J., “The “Hart–Dworkin” Debate: A Short Guide for the Perplexed”, 

Ronald Dworkin, Ed. Arthur Ripstein, New York: Cambridge University 

Press, 2007, ss. 22-55. 

Sherwin, Emily, “How Liberal is Liberal Equality?”, Legal Theory, Vol. 1, No. 2, 

1995, ss. 227-250. 

Shklar, Judith, “The Liberalism of Fear”, Liberalism and the Moral Life, Ed. 

Nancy L. Rosenblum, Cambridge: Harvard University Press, 1989, ss. 21-38. 



286 

Skinner, Quentin, “Adalet, Kamu Yararı ve Özgürlüğün Önceliği Üzerine”, 

Liberaller ve Cemaatçiler, Ed. Andre Berten, Pablo da Silveira and Herve 

Pourtois, Çev. Sedef Koç, Ankara: Dost Kitabevi, 2006, ss. 173-186. 

Smith, Michael, “Dworkin on External Skepticism”, Boston University Law 

Review, Vol. 90, No. 2, 2010, ss. 509-520. 

Smith, Tony, Beyond Liberal Egalitarianism: Marx and Normative Social 

Theory in the Twenty-First Century, Leiden: Brill, 2017. 

Solum, Lawrence B., “Faith and Fidelity: Originalism and the Possibility of 

Constitutional Redemption”, Texas Law Review, Vol. 91, No. 147, 2012, ss. 

147-173. 

Solum, Lawrence B., “Legal Theory Lexicon: Textualism”, Legal Theory Blog, 

21.01.2018. https://lsolum.typepad.com/legaltheory/2018/01/legal-theory-

lexicon-textualism.html, Erişim Tarihi: 10.08.2022. 

Solum, Lawrence B., “Originalism Versus Living Constitutionalism: The Conceptual 

Structure of the Great Debate”, Northwestern University Law Review, Vol. 

113, No. 6, 2019, ss. 1243-1296. 

Solum, Lawrence B., “The Unity of Interpretation”, Boston University Law 

Review, Vol. 90, No. 2, 2010, ss. 551-578. 

Solum, Lawrence B., “What is Originalism? The Evolution of Contemporary 

Originalist Theory”, Georgetown Law Faculty Publications and Other 

Works, No. 1353, 2011, ss. 1-41. 

Specter, Matthew G., Habermas: Entelektüel Bir Biyografi, Çev. İsmail Ilgar, 

İstanbul: İletişim Yayınları, 2012. 

Spickard, James V., “A Guide to Mary Douglas's Three Versions of Grid/Group 

Theory”, Sociological Analysis, Vol. 50, No. 2, 1989, ss. 151-170. 

Starr, Paul, “Liberalism for Now”, The New York Review of Books, 16.07.2009, 

https://www.nybooks.com/articles/2009/07/16/liberalism-for-now/, Erişim 

Tarihi: 05.07.2022. 

Strauss, David A., “Book Review: Jack Balkin, Living Originalism”, Law and 

Philosophy, No. 32, 2013, ss. 369-375. 

Sumption, Jonathan, Mahkemelerin Yükselişi: Yasamanın Gerileyişi ve Hukuk 

Üzerine, Çev. Anıl Aygen. Ankara: Lykeion Yayınları, 2021. 

https://www.nybooks.com/articles/2009/07/16/liberalism-for-now/


287 

Sunstein, Cass, “Dobbs and the Travails of Due Process Traditionalism”, SSRN, 

24.06.2022, https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4145922, 

(Erişim Tarihi: 25.06.2022). 

Sunstein, Cass R., A Constitution of Many Minds, New Jersey: Princeton 

University Press, 2009. 

Sunstein, Cass R., “Constitutionalism after the New Deal”, Harvard Law Review, 

Vol. 101, No. 2, 1987, ss. 421-510. 

Sunstein, Cass R., “Originalism.” Notre Dame Law Review, Vol. 93, No. 4, 2018, 

ss. 1671-1698. 

Sunstein, Cass R., “The Supreme Court 1995 Term Foreword: Leaving Things 

Undecided”, Harvard Law Review, Vol. 110, No. 4, 1996, ss. 4-101. 

Tannenbaum, Donald G./Schultz, David, Siyasi Düşünce Tarihi, 9. Baskı. Çev. 

Fatih Demirci, Ankara: Adres Yayınları, 2005.  

Tanör, Bülent, Anayasa Hukukunda Sosyal Haklar, 2. Baskı, İstanbul: On İki 

Levha Yayınları, 2022. 

Taşgetiren, Çağrı. Kadim Tartışma: Birey mi Toplum mu? Michael Sandel ve 

Liberalizm Eleştirisi, İstanbul: Dün Bugün Yarın Yayınları, 2020. 

Taylor, Charles. “Atomism.” Philosophy and the Human Sciences: Philosophical 

Papers, Vol. 2, No. 2, 1985, ss. 187-210. 

Taylor, Charles, Modernliğin Sıkıntıları, 3. Basım, Çev. Uğur Canbilen. İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları, 2017. 

Taylor, Charles. “Tanınma Politikası”, Çokkültürcülük. Tanınma Politikası, Haz. 

Amy Gutmann, Çev. Yurdanur Salman, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2018, 

ss. 46-93. 

Tocqueville, Alexis de, Amerika’da Demokrasi, 2. Baskı, Çev. Seçkin Sertdemir 

Özdemir, İstanbul: İletişim Yayınları, 2019. 

Tombuş, Ertuğ, “Demokratik Meşruiyet İlkesi Olarak Hukuk Devleti”, Doğu Batı 

Dergisi, No. 21, 2002-03, ss. 69-92. 

Tombuş, Ertuğ, “Halk ve Halkın Cisimleşmesi: Türkiye’de Anayasaların Otoriter 

Temelleri.” Toplum ve Bilim, No. 159, 2022, ss. 47-69. 

Topakkaya, Arslan, “Dilthey-Gadamer İlişkisini Hermeneutik Üzerinden Okumak”, 

Cogito: Hermeneutik, Sayı 89, 2017, ss. 145-160. 

Topakkaya, Arslan, “Hermeneutik ve İdeoloji Kritiği Bağlamında Gadamer-

Habermas Tartışması”, FLSF Dergisi, Sayı 3, 2007, ss. 97-111. 



288 

Tormin, Mateus Matos, “A Reply to Ronald Dworkin’s Critique of Moral 

Skepticism”, Ethics, Politics&Society, Vol. 4, No. 1, 2021, ss. 23-45. 

Torun, Yıldırım, Ronald Dworkin’in Hukuk ve Siyaset Felsefesinde Adalet, 

Eşitlik ve Özgürlük Sorunu, Ankara: Savaş Yayınevi, 2008. 

Touraine, Alain, Demokrasi Nedir?, 7. Baskı, Çev. Olcay Kunal, İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları, 2019. 

Turhan, Mehmet, “Anayasanın Yorumlanmasında Felsefi Yaklaşım: Ronald 

Dworkin’e Göre Anayasanın Ahlaksal Okunuşu”, Çankaya University 

Journal of Law, Vol. 9, No. 1, 2012, ss. 1-41. 

Turner, Bryan S., “Citizenship Studies: A General Theory”, Citizenship Studies, 

Vol. 1, No. 1, 1997, ss.  5-18. 

Turner, Bryan S., Equality, London: Tavistock Publications, 1986. 

Tushnet, Mark, “Brown v. Eğitim Kurulu Davası”, Irkı Mahkemeye Çıkarmak: 

Amerikan Tarihinde Hukuk ve Adalet, Ed. Annette Gordon-Reed, Çev. 

Ertuğrul Uzun, İstanbul: Zoe Kitap, 2021, ss. 209-231. 

Türel, Oktar, Küresel Tarihçe: 1945-1979, İstanbul: Yordam Kitap, 2017. 

Türkbağ, Ahmet Ulvi, “Alexis de Tocqueville’de Amerikan Demokrasisi ve Bunun 

Getirdiği Problemler”. İstanbul: Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 1990. 

Türkbağ, Ahmet Ulvi, “Amerikan Hukuki Realizm Akımı”, İÜHFM, Cilt LVII, Sayı 

1-2, 2000, ss. 79-95. 

Türkbağ, Ahmet Ulvi, “Haklar, Hakkaniyet, Bütünlük ve Adalet: Dworkin’in Adalet 

Perspektifi”, HFSA-9, 2003, ss. 88-95. 

Türkbağ, Ahmet Ulvi, “Hart-Dworkin Tartışmasının Ana Hatları”, Anayasa Yargısı 

Dergisi, Sayı 28, 2011, ss. 71-82. 

Türkbağ, Ahmet Ulvi, “Hukuk ve Ekonomi Anlayışı ya da Hukukun Ekonomik 

Analizi”, HFSA-8, 2003, ss. 58-68. 

Türkbağ, Ahmet Ulvi, “Immanuel Kant’ta Özgürlük, Ahlak, Hukuk ve Devlet”, 

HFSA-2, 1995, ss. 71-80. 

Türkbağ, Ahmet Ulvi, Kanıtlanamayanı Kanıtlamak: Ronald Dworkin'in Hukuk 

Kuramı, 3. Basım, İstanbul: Derin Yayınları, 2012. 

U.S. Supreme Court Justices Antonin Scalia & Stephen Breyer Conversation on 

the Constitution, 24.01.2009, 



289 

https://www.youtube.com/watch?v=jmv5Tz7w5pk&t=1704s, Erişim Tarihi: 

21.08.2022. 

Uygun, Oktay, Demokrasi: Tarihsel, Siyasal ve Felsefi Boyutlar, 3. Baskı, 

İstanbul: On İki Levha Yayınları, 2017. 

Uygur, Gülriz, “Hukuki Pozitivizmin Değişen Yüzü Mü?”, Ankara Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt 52, Sayı 3, 2003, ss. 145-176. 

Uzun, Ertuğrul, “Yorumu Hukuktan Kurtarmak”, Ankara Barosu Dergisi, 2016/2, 

ss. 227-263. 

Üskül, Zeynep Özlem, Bireyciliğe Tarihsel Bakış, İstanbul: Büke Yayıncılık, 2003. 

Vergara, Francisco, Liberalizmin Felsefi Temelleri: Liberalizm ve Etik, 2. Baskı, 

Çev. Bülent Arıbaş, İstanbul: İletişim Yayınları, 2014. 

Vergin, Nur, Siyasetin Sosyolojisi: Kavramlar, Tanımlar, Yaklaşımlar, 18. Baskı, 

İstanbul: Doğan Kitap, 2020. 

Vujadinović, Dragica, “Ethics and Morality in Dworkin’s Political Philosophy”, 25th 

IVR World Congress: Law Science and Technology, No. 98, 2012, ss. 1-

17. 

Vujadinovic, Dragica, “Ronald Dworkin - Theory of Justice”, European Scientific 

Journal, Vol. 8, No. 2, 2012, ss. 1-13. 

Wacks, Raymond, Hukuk Felsefesine Kısa Bir Giriş, Çev. Engin Arıkan, İstanbul: 

Tekin Yayınevi, 2013. 

Waldron, Jeremy, “A Majority in the Lifeboat”, Boston University Law Review, 

Vol. 90, No. 2, 2010, ss. 1043-1057. 

Waldron, Jeremy, “Denouncing Dobbs and Opposing Judicial Review”, SSRN, 

10.06.2022. https://ssrn.com/abstract=4144889 (Erişim Tarihi: 05.07.2022). 

Waldron, Jeremy, “How Judges Should Judge”, The New York Review of Books. 

10.08.2006, https://www.nybooks.com/articles/2006/08/10/how-judges-

should-judge/, Erişim Tarihi: 10.01 2022. 

Waldron, Jeremy, “Judicial Review and The Conditions of Democracy”, The 

Journal of Political Philosophy, Vol. 6, No. 4, 1998, ss. 335-355. 

Waldron, Jeremy, “Jurisprudence for Hedgehogs”, New York University School of 

Law Public Law & Legal Theory, Research Paper Series Working Paper 

No. 13–45, 2013, ss. 1-31. 

Waldron, Jeremy, “The Core of the Case Against Judicial Review”, The Yale Law 

Journal, Vol. 115, No. 6, 2006, ss. 1346-1406. 

https://www.youtube.com/watch?v=jmv5Tz7w5pk&t=1704s


290 

Waldron, Jeremy, “Yasama”, Hukuk Felsefesi ve Hukuk Teorisi Rehberi, Ed. 

Martin P. Golding, Edmundson William A., Türkçe Ed. Ertuğrul Uzun, Çev. 

O. Vahdet İşsevenler, İzmir: Islık Yayınları, 2021, ss. 419-438. 

Wallerstein, Immanuel, Bildiğimiz Dünyanın Sonu: Yirmi Birinci Yüzyıl İçin 

Sosyal Bilim, Çev. Tuncay Birkan, 6. Baskı, İstanbul: Metis Yayınları, 2019. 

Walzer, Michael, “The Communitarian Critique of Liberalism”, Political Theory, 

Vol. 18, No. 1, 1990, ss. 6-23. 

Wapshott, Nicholas, Modern Ekonomiyi Tanımlayan Çatışma: Keynes-Hayek, 

Çev. Akın Emre Pilgir, İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları, 2017.  

Warner, Richard, “Yargılama ve Hukuki Akıl Yürütme”, Hukuk Felsefesi ve 

Hukuk Teorisi Rehberi, Çev. Ertuğrul Uzun, Ed. Martin P. 

Golding/William A. Edmundson, Türkçe Ed. Ertuğrul Uzun, İzmir: Islık 

Yayınları, 2021, ss. 457-478. 

Washington v. Glucksberg, 521 U.S. 702, 770 (SCOTUS, 26 Haziran 1997). 

Whittington, Keith E. “Dworkin’s Originalism: The Role of Intentions in 

Constitutional Interpretation”, The Review of Politics, Vol. 62, No. 2, 2000, 

ss. 197 - 229. 

Whittington, Keith E., “The New Originalism”, Georgetown Journal of Law and 

Public Policy, No. 22, 2004, ss. 599-613.  

Wilkinson, Michael, “The New Right Wants Activist Judges to Rule, Not the 

People”, Jacobin, 05.03.2023, https://jacobin.com/2023/03/new-right-

judicial-system-constitution-executive-populism-democracy Erişim Tarihi: 

01.04.2023. 

Winkler, Jürgen R., “Political Culture”, Encyclopedia Britannica, 13.05.2020. 

https://www.britannica.com/topic/political-culture, Erişim Tarihi: 24.07.2021. 

Wolfe, Christopher, “Liberalism and Paternalism: A Critique of Ronald Dworkin”, 

The Review of Politics, Vol. 56, No. 4, 1994, ss. 615-640. 

Wolin, Sheldon S., “The Liberal/Democratic Divide: On Rawls's Political 

Liberalism”, Fugitive Democracy and Other Essays, Ed. Nicholas Xenos, 

New Jersey: Princeton University Press, 2017, ss. 260-280. 

Wood, Ellen Meiksins, Kapitalizm Demokrasiye Karşı: Tarihsel Maddeciliğin 

Yeniden Yorumlanması, 2. Baskı, Çev. Şahin Artan, İstanbul: Yordam 

Kitap, 2016.  

https://jacobin.com/2023/03/new-right-judicial-system-constitution-executive-populism-democracy
https://jacobin.com/2023/03/new-right-judicial-system-constitution-executive-populism-democracy
https://www.britannica.com/topic/political-culture


291 

Yıldırım, Ferda, “Çağdaş Politika Felsefesinde İnsan Hakları Tartışmaları: Ronald 

Dworkin, Jürgen Habermas, Michel Foucault”, (Yayımlanmamış Doktora 

Tezi), Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, İstanbul, 2022. 

Yıldız, Elif Çağla. “Jeremy Bentham ve Fayda Prensibi.” Adnan Güriz’e Armağan, 

Ed. Eylem Ümit Atılgan, E. İrem Akı, Zeynep İspir, Funda Kaya Saim Üye, 

Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınları, 2016, ss. 673-684. 

Young, Iris Marion, Justice and the Politics of Difference, New Jersey: Princeton 

University Press, 1990. 

Young, Irs Marion, Inclusion and Democracy, New York: Oxford University Press, 

2002. 

Zelyut Hünler, Solmaz, Rawls ve MacIntyre: İki Adalet Arasında. Liberal ve 

Komunitaryan Düşüncelerin Çatışma Alanı, Ankara: Vadi Yayınları, 

1997. 

Zetterberg, Hans L. “Önsöz: Pareto’nun Seçkinler Teorisi”, Seçkinlerin Yükselişi ve 

Düşüşü, Vilfredo Pareto, Çev. Merve Zeynep Doğan, 5. Baskı, Ankara: Doğu 

Batı Yayınları, 2018, ss. 7-23.  

Zimmermann, Jens, Hermeneutik: Kısa Bir Giriş, Çev. Mehmet Çetin, İstanbul: 

Say Yayınları, 2020. 

Zurn, Christopher, “Deliberative Democracy and Constitutional Review”, Law and 

Philosophy, Vol. 21, 2002, 467-542. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

 

 

TEZ ONAY SAYFASI 

 

Üniversite  : T.C. GALATASARAY ÜNİVERSİTESİ 

Enstitü : SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Hazırlayanın Adı Soyadı : Ertuğrul Kaan YILDIRIM 

Tez Başlığı : Ronald Dworkin’in Eşitlikçi Liberalizminde Anayasal 

Demokrasi Teorisi 

Savunma Tarihi : 16/08/2023 

Danışman : Prof. Dr. Zeynep Özlem ÜSKÜL ENGİN 

 

 

 

JÜRİ ÜYELERİ: 

 

Unvan, Ad-Soyadı İmza 

Prof. Dr.  Zeynep Özlem ÜSKÜL ENGİN 

Prof. Dr. Ahmet Ulvi TÜRKBAĞ 

Doç. Dr. Sevtap Metin 

 


