
i 
 

T.C. 

DOKUZ EYLÜL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

KAMU YÖNETİMİ PROGRAMI 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

MEKÂNSAL VE SOSYAL AYRIŞMANIN YARATTIĞI 

MAHALLE TİPOLOJİLERI VE MUHTAR 

DENEYİMLERİ ÜZERİNE FENOMENOLOJIK BİR 

ALAN ARAŞTIRMASI 

 

 

 

 

 

Fatih ÇİÇEK 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Levent YILMAZ 

 

 

2023 

 



ii 
 

T.C. 

DOKUZ EYLÜL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

KAMU YÖNETİMİ PROGRAMI 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

MEKÂNSAL VE SOSYAL AYRIŞMANIN YARATTIĞI 

MAHALLE TİPOLOJİLERI VE MUHTAR 

DENEYİMLERİ ÜZERİNE FENOMENOLOJIK BİR 

ALAN ARAŞTIRMASI 

 

 

 

 

 

Fatih ÇİÇEK 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Levent YILMAZ 

 

 

İZMİR- 2023

 



ii 
 

TEZ ONAY SAYFASI 

  

 



iii 
 

YEMİN METNİ 

 Doktora Tezi olarak sunduğum “Mekânsal Ve Sosyal Ayrışmanın Yarattığı 

Mahalle Tipolojilerı Ve Muhtar Deneyimleri Üzerine Fenomenolojık Bir Alan 

Araştırması” adlı çalışmanın, tarafımdan, akademik kurallara ve etik değerlere uygun 

olarak yazıldığını ve yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu, 

bunlara atıf yapılarak yararlanılmış olduğunu belirtir ve bunu onurumla doğrularım. 

 

..../..../2023 

Fatih ÇİÇEK 

  



iv 
 

ÖZET 

Doktora Tezı̇ 

Mekânsal Ve Sosyal Ayrışmanın Yarattığı Mahalle Tipolojilerı Ve Muhtar 

Deneyimleri Üzerine Fenomenolojık Bir Alan Araştırması 

Fatih ÇİÇEK 

 

Dokuz Eylül Ünı̇versı̇tesı̇ 

Sosyal Bı̇lı̇mler Enstı̇tüsü 

Kamu Yönetı̇mı̇ Anabı̇lı̇m Dalı 

Kamu Yönetı̇mı̇ programı 

 

 

Neoliberal ideolojinin benimsenmesiyle sermayenin birikim alanına 

dönüşen kentlerde kısa sürede önemli yapısal değişiklikler meydana gelmiştir. 

Türkiye’de hakim kentleşme ve kentsel dönüşüm pratiklerinin mekânsal 

tezahürü bir yanda kapalı kapılı siteler, lüks rezidanslar, alış-veriş merkezleri, 

park ve bahçeler ile donatılmış mahalleler ile diğer tarafta yaşama elverişli 

olmayan konutların olduğu, alt ve üst yapının yetersiz, kurumsal ilgisizliğe maruz 

bırakılmış, sıkıştırılmış, kent hafızasında uzak durulması gereken yerler olarak 

işaretlenmiş mahallelerdir. Bu mekânsal ayrışma, bireylerin erişim gücüne bağlı 

olarak sosyal bir ayrışmaya da neden olur.  

 Bu araştırma kentsel alanda hakim olan mekânsal ve sosyal ayrışmanın 

ortaya çıkardığı farklı nitelikteki mahallelerde muhtarlığın somutlaşma 

biçimlerini, formel ve enformel alanını, tanımlanmalarını, mahalledeki 

konumlanmasını ve ortaya çıkan derin farklılıkların kuramsal ve kavramsal 

izlerini aramaktadır. Bu amaçla İzmir ve Malatya’da farklı nitelikteki yirmi 

sekiz mahallede muhtarlar ile derinlemesine görüşmeler ve mahallelerde 

gözlemler yapılmıştır. Sahadan edinilen verilerin analizinde bilgisayar destekli 

nitel veri analizi (Computer Assisted Qualitative Data Analysis- CAQDAS) 

araçlarından MAXQDA kullanılmıştır. 

Saha araştırması kentte hakim üç farklı mahalle tipinin olduğunu ortaya 

çıkarmıştır. Bu mahalleler gerek fiziksel özellikleri gerekse içerdiği toplumsal 

sınıf bakımından birbirinden ayrışmaktadır. Muhtarların mahalle 



v 
 

tanımlarından yola çıkılarak oluşturulan bu tipolojiye göre kentler üst ve orta 

üst sınıfın, alt ve orta alt-sınıfın ve muhtarlarının “orta halli”, “orta direk” olarak 

tanımladığı grupların yaşadığı mahallelerden oluşmaktadır. Muhtarların 

deneyimlerinin, somutlaşma biçimlerinin, formel ve enformel alanlarının, 

tanımlanma biçimlerinin ve mahalleli ile kurdukları ilişkilerin bu mahalleler 

arasında oldukça farklılaştığı ortaya çıkmıştır.  

 

Anahtar Kelimeler: Muhtar Somutlaşmaları, Mahalle Muhtarlığı, Mekânsal 

Ayrışma, Sosyal Ayrışma, Mahalle Tipolojileri, Fenomenoloji. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

 

 

 

ABSTRACT 

Doctoral Thesis 

Doctor of Philosophy (PhD) 

A Phenomenological Field Study on Neighborhood Typologies and Mukhtar 

(Headman) Experiences Created by Spatial and Social Segregation 

Fatih ÇİÇEK 

 

Dokuz Eylül University 

Graduate School of Social Sciences 

Department of Public Administration 

Public Administration Program 

 

With the adoption of the neoliberal ideology, important structural changes 

occurred in a short period of time in the cities which turned into the accumulation 

area of capital. The spatial manifestation of urbanization and urban 

transformation practices created neighbourhoods surrounded by closed-door 

complexes, luxury residences, shopping centers, parks and gardens on one hand, 

and housing unsuitable for living, inadequate infrastructure and superstructure, 

exposed to institutional indifference on the other. These are neighborhoods that 

are compressed and marked as places to be avoided in the urban memory. This 

spatial segregation also causes a social segregation depending on the accessibility 

of individuals. 

This research aims to reveal embodiment of the headmen (mukhtar), 

formal and informal work area they have, how they are defined, their positioning 

in the neighborhood and the theoretical and conceptual traces of the deep 

differences that arise in the neighborhoods of different qualities, which are 

revealed by the spatial and social segregation prevailing in the urban area. For 

this purpose, in-depth interviews and observations were conducted with the 

headmen in twenty-eight different neighborhoods in Izmir and Malatya. Data 



vii 
 

obtained from the field was analyzed using MAXQDA, which is a computer-

assisted qualitative data analysis (CAQDAS) tool.  

The field research revealed that there are three different types of 

neighborhoods prevailing in the city. These neighborhoods differ from each other 

in terms of both their physical characteristics and the social class they contain. 

According to this typology, which was created based on the neighborhood 

definitions of the muhtars, cities consist of neighborhoods where the upper and 

middle upper class, the lower and middle lower class, and the groups defined by 

the mukhtars as "middle class" live. It has been revealed that the experiences of 

the muhtars, their embodiment, width of their formal and informal area, the way 

they are defined, and the relations they establish with the neighborhood residents 

differ considerably between these neighborhoods. 

 

Keywords: Embodiment of Neighborhood Headmen, Social Segregation, Spatial 

Segregation, Neighborhood Typologies, Phenomenology.  



viii 
 

MEKÂNSAL VE SOSYAL AYRIŞMANIN YARATTIĞI MAHALLE 

TİPOLOJİLERI VE MUHTAR DENEYİMLERİ ÜZERİNE 

FENOMENOLOJIK BİR ALAN ARAŞTIRMASI 

 

İÇİNDEKİLER 

TEZ ONAY SAYFASI ii 

YEMİN METNİ iii 

ÖZET iv 

ABSTRACT v 

İÇİNDEKİLER vi 

TABLOLAR LİSTESİ ix 

ŞEKİLLER LİSTESİ x 

EKLER LİSTESİ          xi 

 

GİRİŞ 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL VE KURAMSAL ARKA PLAN 

 

1.1. TOPLUMSAL MEKAN, TOPLUMSAL SINIF VE HABİTUS 9 

1.1.1. Toplumsal Mekan 9 

1.1.2. Toplumsal Sınıf, Tabakalaşma ve Habitus 12 

1.2. KENTTE HAKİM AYRIŞMAYA PUTNAM’IN ÇERÇEVESİ İLE              

BAKMAK 14 

1.3. VATANDAŞ OLUŞTUR(A)MAYAN KENTLEŞME DENEYİMİ 16 

1.4. KLİENTALİZM VE PATRON-ADAMI İLİŞKİ AĞLARI 20 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ ÜZERİNE 

 

2.1. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ 23 

2.2. METODOLOJİ 27 

2.3. ARAŞTIRMA SAHASI VE KATILIMCILARIN BELIRLENMESI 28 



ix 
 

2.4. VERILERIN ANALIZI 30 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

GEÇMİŞTEN BUGÜNE TOPLUMSAL BİR MEKAN OLARAK MAHALLE 

 

3.1. SOSYO-MEKAN OLARAK MAHALLE 33 

3.2. OSMANLI MAHALLESİ 35 

3.2.1. Dokunun Bozulması 36 

3.3. KENTLERDE YÜKSELEN YÜKSEK DUVARLAR: TÜRKİYE’DE 

KENTLEŞME VE KENTSEL DÖNÜŞÜM 37 

3.3.1. Türkiye’de Kentleşme 38 

3.3.2. Türkiye de Kentsel Dönüşüm 42 

3.3.2.1. Çılgın Kalabalıktan Uzakta…: Mekânsal Ayrışma 47 

3.3.2.2. Sosyal Ayrışma 50 

3.4. İYİ, KÖTÜ, ÇİRKİN: YENİ KENTLERİN YENİ YÜZLERİ 53 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

“PEK GEREK YOK” İLE “KAOS OLUR” ARASINDA SALINMAK: 

MUHTAR SOMUTLAŞMALARINDAKİ FARKLILIKLARIN NEDENLERİ 

ÜZERİNE 

 

4.1. KLİENTALİZM/PATRONAJ İLİŞKİLERİ VE VATANDAŞ OL(A)MAYAN 

KENTLİ YOKSUL 63 

4.2. KURUMLARIN İKİRCİKLİ TUTUMLARI 73 

4.3. KOMŞULAŞAN/AKRABALAŞAN MUHTAR 77 

4.4. MUHTARSIZ MAHALLE OLUR MU? 84 

4.5. MUHTARLIK DENEYİMİNİ FARKLILAŞTIRAN DIĞER FAKTÖRLER 91 

4.5.1. “Her Yol Var Bizim Mahallede”: Uyuşturucu Madde Kullanımı 91 

4.5.2. “Niye Gelmesin Buraya? Burası Fakir Yer, Ucuz”: Geçiş Mahallesi 93 

  



x 
 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

SAHADAN HAREKETLE MUHTARI TANIMLAMAK: MUHTAR KİMDİR, 

NE İŞ YAPAR? 

  

5.1. MUHTARLIĞIN TEŞKİLİ 97 

5.2. GEÇMİŞTEN BUGÜNE MUHTAR 99 

5.3. MUHTAR NE İŞ YAPAR? 102 

5.3.1. “Zenginden Alıyoruz Garibana Veriyoruz”: Yardım Merkezi/Hayır 

Kurumu Muhtarlık 102 

5.3.2. “Her Yerde, Her İşte Muhtar. Joker gibi.”: Kurumun Mahalledeki “Eli, 

Ayağı, Gözü” ve Boşluk Doldurucu Muhtar 107 

5.3.3. “Biz Devletin Uç Beyleriyiz”: Devletin Mahalledeki Uzantısı Muhtar 112 

5.3.4. “Mahalleli ile Devlet Arasında Köprüyüz”: Köprü ve Aracı Muhtar 115 

5.4. KİM, NEDEN MUHTAR SEÇİLİR/OLUR? 118 

5.5. MUHTAR NE İŞ YAPAR? MUHTARIN TEMEL MEŞGULİYET ALANLARI

 124 

5.6. TARTIŞMA VE DEĞERLENDİRME                 130 

SONUÇ 130 

KAYNAKÇA 139 

EKLER 

  



xi 
 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

 

Tablo 1: Muhtarların Temel Meşguliyetleri s. 125 

  



xii 
 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

 

Şekil 1: Temel Meşguliyetleri Gösterir Frekans Grafiği (1) ................................ s. 128 

 

Şekil 2: Temel Meşguliyetleri Gösterir Frekans Grafiği (2) ................................. s.129 
 

  



xiii 
 

EKLER LİSTESİ 

 

EK 1: Görüşme Verilerine Yönelik Maxqda Kod Sistemi ....... ek s. Hata! Yer işareti 

tanımlanmamış. 

EK 2: Saha Araştırması Yapılan Yerleri Gösterir Haritalar ..... ek s. Hata! Yer işareti 

tanımlanmamış. 

EK 3: Etik Kurul Onay Belgesi ................... ek s. Hata! Yer işareti tanımlanmamış. 



1 
 

GİRİŞ 

 

Neoliberal ekonomik modelin hakim model olarak benimsenmesi ile hızlı bir 

biçimde sermayenin birikim alanına dönüşen kentlerde kısa sürede önemli yapısal 

değişiklikler meydana gelmiştir.  Kentleşme ve kentsel dönüşüm pratikleri, kenti 

meydana getiren en küçük yerleşim birimi olan mahalleler arasında önemli fiziksel ve 

sınıfsal farklılıkların oluşmasına neden olmuştur.  Türkiye’de hakim kentleşme ve 

kentsel dönüşüm pratiklerinin mekânsal tezahürü bir yanda kapalı kapılı siteler, lüks 

rezidanslar, alış-veriş merkezleri, park ve bahçeler ile donatılmış mahalleler ile diğer 

tarafta yaşama elverişli olmayan konutların olduğu, alt ve üst yapının yetersiz, 

kurumsal ilgisizliğe maruz bırakılmış, sıkıştırılmış, kent hafızasında uzak durulması 

gereken yerler olarak işaretlenmiş mahallelerdir. Bu mekânsal ayrışma, bireylerin 

erişim gücüne bağlı olarak sosyal bir ayrışmaya da neden olur. 

Bu mekânsal çeşitlilik, yönetsel bir kurum olan mahalle muhtarlığının oldukça 

farklı şekillerde somutlaşmasına ve fonksiyonel alanının bazı mahallelerde oldukça 

genişlerken bazı mahallelerde daralmasına neden olmuştur.  Massicard (2015) 

muhtarlığın fiziksel, ilişkisel ve sosyal olarak vatandaşa en yakın kurum olduğunu 

söyler. Muhtarlığın bu özelliği, içinde bulunduğu mahalle/toplumsal mekan tarafından 

değiştirilmesini/dönüştürülmesini ve yeniden üretilmesini kolaylaştırır. İlişkisel ve 

fiziksel yakınlığın sebep olduğu yoğun etkileşim, muhtarın deneyimlerine ve 

somutlaşma biçimlerine yansır. Bu durum farklı toplumsal mekan kadar farklı muhtar 

somutlaşmaları ve deneyimleri ortaya çıkarır. Bu yüzden mahalle muhtarlığının bu 

durum göz önüne alınarak incelenmesi zorunlu hale gelir.  Bu bağlamdan hareketle, 

araştırma mahalle muhtarlığına1 odaklanmaktadır.  

Bütün muhtarlar aynı işler ile mi meşguldür? Alt sınıfın yaşadığı bir 

mahalledeki muhtar ile orta-üst veya üst sınıfın yaşadığı bir mahalledeki muhtar aynı 

deneyimleri mi edinir? Mahalleli muhtar ilişkisi mekan ve bağlam bağımlı mıdır, 

yoksa standart mıdır? Muhtarlar kendilerini nasıl tanımlarlar? Vatandaş-devlet 

ilişkisinde muhtar nerede durur? Bu sorulara cevap bulmak için yapılan bu araştırma 

                                                 
1  Köy muhtarlığı bu araştırmanın dışında tutulmuştur. Bunun başlıca nedeni kentsel alanda görülen 

mekânsal ve sosyal ayrışmanın köylerde görülmüyor olmasıdır. Bu nedenle muhtar deneyimlerinde 

ve somutlaşma biçimlerinde kentsel alanda görebileceğimiz çeşitliliğin köy muhtarlığında 

görülmemesidir. Ayrıca köy muhtarlığı mahalle muhtarlığından farklı olarak bir tüzel kişiliğe 

sahiptir. İdare sistemi içindeki yeri mahalle muhtarlığınınkine kıyasla daha belirgindir.  



2 
 

muhtar deneyimlerinin, somutlaşma biçimlerinin, vatandaş-devlet ilişkisinde durduğu 

yerin ve tanımlanma biçimlerinin mekanın içerdiği toplumsal sınıfa bağlı olarak 

oldukça farklılaştığını/çeşitlendiğini ortaya koymuştur. Bu nedenle araştırmanın 

odağına bir toplumsal mekan olan mahallenin yerleştirilmesi ve bütüncül bir 

yaklaşımın benimsenmesi gerekli görülmüştür. Mahalle muhtarlığına ilişkin yürütülen 

çalışmalar muhtarlığın kuruluşu ve tarihsel gelişimi (Çadırcı, 1993; Akyıldız, 2006; 

Güneş, 2009), mahalle muhtarlığının sorunları (Taylan, 1992), muhtarın belediye ve 

yerel yönetimlerle olan ilişkileri ve aracılığı (Arıkboğa, 2018, 2000), muhtarlığın 

işlevi, muhtarın görevleri ve sahip olduğu araçlar ve yerel demokrasi ve katılım 

üzerine yoğunlaşmaktadır. Fakat muhtarlığın daha iyi anlaşılması ve muhtarın daha iyi 

tanımlanabilmesi günümüz kentleri göz önüne alındığında, mahallenin/mekanın odağa 

alınması ile mümkündür. Bu nedenle bu araştırmada mahalle muhtarlarının 

deneyimlerini ve somutlaşma biçimlerini ortaya çıkarmak amacıyla İzmir’de üç 

metropoliten ilçeden on dört mahalle ve Malatya’da iki metropoliten ilçeden on dört 

mahalle2 olmak üzere yirmi sekiz mahallede muhtarlar ile derinlemesine görüşmeler 

ve mahallelerde gözlemler yapılmıştır. Bu mahalleler üç farklı kategoriye bağlı olarak 

seçilmiştir. Bazı mahalleler üst ve orta-üst sınıfın, bazıları orta-alt ve alt sınıfın, 

bazıları ise muhtarlarının “orta direk”, “orta halli” olarak tanımladığı grupların yaşam 

alanlarıdır. Böyle bir kategoriye bağlı olarak seçim yapılmasının sebebi farklı 

nitelikteki sosyo-mekanlarda ortaya çıkan deneyimlerden “tipik bir öz” bulmaya 

çalışmaktır. Farklı toplumsal mekanlarda üretilen pratiklerin ve somutlaşma 

biçimlerinin açığa çıkarılması, muhtarın fonksiyonel alanının sınırlarının anlaşılması 

ve farklılaşmaların bağlamının ifşa edilmesi ancak böyle mümkün olmuştur. Mahalle 

seçimi yapılırken mahallede hakim konut biçimleri, park-bahçe gibi sosyalleşme 

alanlarının varlığı veya yokluğu, yol-kaldırım kalitesi, zincir marketlerin ve alış-veriş 

merkezlerinin varlığı veya yokluğu gibi fiziksel özellikleri ile gelir ve eğitim seviyesi 

gibi niteliksel özellikler göz önünde bulundurulmuştur. 

                                                 
2 Bu araştırma kapsamında görüşme yapılan mahalleler illerin metropoliten ilçelerinde bulunan 

mahallelerdir. Saha araştırması içinde 6/12/2012 tarihinde resmi gazetede yayımlanan 6360 sayılı 

kanun ile tüzel kişiliği kaldırılarak mahalle statüsüne dönüştürülen alanlar (köyler) 

bulunmamaktadır. Araştırma yapılan mahalleler, illerin merkez mahalleleridir. Bu araştırma, 

kentlerde görülen sosyal ve mekânsal ayrışmanın alanı olabilecek yakınlıktaki mahallelerdir. 6360 

sayılı kanun ile mahalle olan alanlar bu çalışmanın dışında tutulmuştur. Araştırma alanları çalışmanın 

sonuna ek olarak koyulmuştur.  



3 
 

Kentlerde görülen mekânsal ve sosyal ayrışma, kentsel gruplar arasındaki gelir 

dengesizliğinin mekanda somutlaşması sonucu ortaya çıkar. Kent içinde bazı mekanlar 

bazı gruplar için erişilmez iken, bazı mekanlar yaşamak zorunda kalınan yerlerdir. 

Kent içindeki sınıfsal yerleşme düzeni, sınıfsal olarak benzer özelliklere sahip 

grupların aynı mekanlarda yoğunlaşmasına neden olur. Böylelikle kendi içinde 

oldukça homojen olan mahalle tipleri ortaya çıkar. Diğer taraftan kenti oluşturan 

mahalleler arasında önemli fiziksel ve sınıfsal farklılıklar mevcuttur. İşte bu çeşitlilik 

muhtarlığın mekana bağlı olarak çeşitli şekillerde somutlaşmasına olanak sağlar. Bu 

araştırma, kuruluş itibariyle özdeş olan mahalle muhtarlığının mekana bağlı olarak 

nasıl farklı şekillerde somutlaştığını, bu farklılaşmanın kavramsal ve kuramsal 

karşılığını, muhtar deneyimlerinde görülen çeşitliliğin sebeplerini, muhtar-vatandaş 

ilişkisinin nasıl bir düzlemde gerçekleştiğini, muhtarlığın bazı mahallelerde geniş bir 

enformel alan yaratırken bazı mahallelerde neden formel alanına sıkıştığını ortaya 

koymaktadır.  

Bu çalışma önemini özgünlüğünden, gömülü olanı ortaya çıkarmasından, 

disiplinler arası ve bütüncül bir yaklaşım benimsemesinden ve literatürde önemli bir 

boşluğu doldurmasından alır. Yukarıda da değinildiği gibi muhtarlık üzerine yapılan 

çalışmalar çok önemli bir değişken ve muhtarlığın varlık yeri olan “mahalleye” 

gerektiği önemi vermemiştir. Oysaki mahalle, muhtarlığa anlamını veren, onu 

dönüştüren ve farklı şekillerde yeniden üretendir. Bu nedenle bu araştırmada toplumsal 

bir mekan olarak mahalle odağa alınmış ve farklı nitelikteki birçok mahallede veri 

doyuma ulaşana kadar görüşmeler yapılmıştır. Muhtarlık görünenden fazlasıdır. 

Muhtarların anketler ve kapalı uçlu sorular aracılığıyla ortaya çıkarılması olanaklı 

olmayan deneyimleri ve hikayeleri vardır. Muhtar deneyimlerinde ve 

somutlaşmalarında görülen farklılaşmanın “gömülü” nedenleri ortaya çıkarmak için 

muhtarlara kulak verilmiştir. Edindikleri deneyimleri neden edindikleri, mahalleler 

arasındaki farklılığın ne sebeplerden kaynaklandığı ve neden oldukları şekilde 

“somutlaştıkları” gibi sorulara muhtarlar ile yapılan uzun görüşmeler sayesinde cevap 

verilebilmiştir. Bu çalışma ile idari bilimlerin alanına sıkışan mahalle muhtarlığı, 

sosyoloji ve siyaset bilimi gibi bilim dallarının iş birliği ile disiplinler arası bir 

perspektif ile ele alınmıştır. Bu alanların sunduğu katkı ile muhtar somutlaşmalarında 



4 
 

ve deneyimlerinde görülen farklılaşmanın kavramsal ve kuramsal bir açıklamasını 

geliştirmek olanaklı hale gelmiştir.  

Saha araştırması, muhtarlığın şu an maruz kaldığı akademik ilgisizliğe rağmen, 

toplum-devlet ilişkisinde oldukça önemli bir yerde durduğunu göstermektedir. Kentsel 

dönüşüm pratiklerine bağlı olarak kent içinde belli alanlara sıkışan, kamu kurumlarının 

ilgisizliğine maruz kalan, kent ile bağlantısı kurulmayan, kent kimliğine dahil 

edilmeyen ve kent hafızasında uzak durulması gereken, tehlikeli, suçla ilişkili olarak 

işaretlenen mahallelerde muhtarlar çok ciddi bir boşluğu doldurmaktadır. Orta-alt ve 

alt sınıfın yaşadığı bu mahallelerde muhtarın çok önemli iki rolü öne çıkmaktadır. 

Bunlardan ilki vatandaş ile kurumlar arasında bağlantı kurmak. Eğitim ve ekonomik 

seviyenin oldukça düşük olduğu bu mahallelerde vatandaşların kurumlarla etkileşimin 

bilgisine sahip olmadığı, kent içi etkileşiminin oldukça düşük olduğu ifade edilmiştir. 

Bu durum muhtarı kaçınılmaz olarak vatandaş ile kurumlar arasında aracılık yapan bir 

figüre dönüştürür. Muhtar mahallede varlık gösteren tek kurumdur. Diğer kurumların 

sistematik ilgisizliğine maruz kalan mahallelerde muhtarlık bir kurum olarak daha 

belirgindir. Bu nedenle muhtarların kendilerini sıklıkla “biz devletin uç beyleriyiz”, 

“kurumların eli, ayağı, gözüyüz”, “cumhurbaşkanının mahalledeki temsilcisiyiz” 

şeklinde tanımladıkları kaydedilmiştir. Bahsi geçen mahalle tipinde muhtarlığın öne 

çıkan diğer rolü bir sosyal yardım merkezi gibi çalışmasıdır. Mahalle muhtarlıklarının 

devletin sağladığı sosyal yardımların dağıtımında belli bir rolü vardır. Hatta yardım 

almaya uygun olabilmek için mahallenin muhtarından “fakirlik kağıdı” alınması 

gerekir. Fakat burada asıl önemli olan muhtarın kendi kurduğu enformel yardım ağıdır. 

Orta-alt ve alt sınıf mahalle muhtarlarının neredeyse tamamı onlara yöneltilen “En çok 

ne ile meşgul oluyorsunuz?” sorusuna yardım bulma /yardım dağıtma cevabını 

vermişlerdir. Bu tip mahallelerde “sosyal yardım” muhtarların varlık sebebi haline 

gelmiştir. Hatta muhtarlar arasında kimin daha fazla yardım dağıtacağına yönelik bir 

rekabet vardır. Daha fazla yardım dağıtanın daha iyi muhtar olduğu şeklindeki önerme 

bu tip mahallelerde yanlış değildir. Bu mahallelerde muhtarlar, muhtarlığın olmazsa 

olmaz olduğunu, muhtarlığın kaldırılması gibi bir durumda mahallenin kurumlar ile 

bağlantısının kopacağını ifade etmişlerdir. Diğer taraftan orta üst ve üst sınıfın yaşadığı 

mahallelerde muhtarlığın oldukça dar bir formel alana sıkıştığı, en önemli 

meşguliyetlerinin evrak işleri (tebligat dağıtımı) olduğu kaydedilmiştir. “Asıl işimiz, 



5 
 

işimiz olmayan şeyler” diyerek enformel alanının kendisini ne kadar meşgul ettiğini 

ifade eden alt sınıf mahalle muhtarlarının aksine, orta-üst ve üst sınıf mahallelerde 

muhtarlık yapanlar “meşguliyetleri” olarak formel işlerini işaret etmişlerdir. İlerleyen 

bölümlerde farklılaşma alanları, farklılaşmanın nedenleri ve kavramsal ve kuramsal 

karşılıkları kapsamlı bir şekilde ele alınmıştır.  

Bu çalışma mekan (mahalle), muhtar ve mekan kullanıcısı (mahalleli) 

arasındaki etkileşimin neden farklı şekillerde meydana geldiğini açığa çıkarmıştır. 

Kentin en küçük yerleşim birimini oluşturan mahalle, komşuluk ilişkilerine, mimari 

ve fiziksel müdahalelere, üretim ve tüketim biçimlerine bağlı olarak sürekli olarak 

form değiştirir. Toplum ve iktidarın müdahalelerine açık olan mekan (mahalle), sadece 

fiziksel olarak dönüşmez. Fiziksel dönüşüm, yeri değiştirirken, yerin içerdiği 

toplumsal grubun da değişmesine neden olur. Bu devingenlik, ilişkilere, mekanın 

yeniden üretimine ve gündelik pratiklerin şekillenmesine olanak sağlar. 

“Mahalleli/mekân kullanıcısı gündelik çevre yoluyla kendisini ortaya koyar ve anlar; 

yaşanılan mekân, davranışlara, davranışlar yaşanılan mekâna anlamını verir” 

(Schuitema, 2016:25’den aktaran: Bektaş, 2019:22). Mekan ve kullanıcısı arasındaki 

bu etkileşim, kendisi de bu mekanın kullanıcısı olan muhtarı özgünleştirir. Mekanın 

kimliğinin gerektirdiği şekilde somutlaşan muhtar, farklı kimlikteki mekanlarda 

muhtarlık yapan meslektaşlarından farklılaşır. İşte bu araştırma bu 

ilişkiselliği/etkileşimi irdeleyerek farklılaşmanın gömülü nedenlerini bütüncül ve 

disiplinler arası bir yaklaşım ile ortaya çıkarmıştır. Araştırma bu açıdan literatüre 

özgün bir katkı sunmaktadır.  

Muhtar somutlaşmalarını, deneyimlerini, gündelik pratiklerini, muhtarın 

tanımlanma biçimlerini, deneyimlerdeki ortaklaşmayı/farklılaşmayı ve bunların 

nedenlerini ortaya koyan bu araştırmanın birinci bölümü kuramsal ve kavramsal temeli 

oluşturmak için yazılmıştır. Mekanı, mekan kullanıcısını, muhtarı ve bunlar arasındaki 

etkileşimi anlamlandırmamıza yardımcı olan toplumsal mekan kavramı ele alınmıştır. 

Mekanın içerdiği toplumsal sınıfın muhtar ile kurduğu ilişkinin, mahallelinin 

yatkınlıklarının, gündelik pratiklerinin ve tabakalaşmış bir kentsel alanda nerede 

durduklarının açıklanabilmesi için Bourdieu’nun habitus, toplumsal tabakalaşma ve 

toplumsal sınıf kavramları kullanılmıştır. Böylelikle mahallelinin muhtar ile kurduğu 

ilişkinin gömülü nedenleri açığa çıkarılmıştır. Yine bu bölümde, bu araştırmaya 



6 
 

çerçeve olan Robert Putnam’ın Making democracy work: Civic traditions in modern 

Italy adlı çalışmasında kullandığı yaklaşım ele alınmıştır. Putnam, yaptığı çalışmada 

farklı toplumsal yapılara sahip İtalya’nın çeşitli bölgelerine kurulan yerel 

hükümetlerin, o topluluklar tarafından nasıl farklı şekillerde somutlaştıklarını ve bu 

farklılıkların nedenleri ortaya koymuştur. Benimsediği yaklaşım ve kullandığı kavram 

seti bu çalışmaya da ışık tutmuştur. Birinci bölümde ayrıca vatandaşlık bilinci kavramı 

ele alınmıştır. Türkiye’de meydana gelen kentleşme deneyimi beklendiği gibi 

olmamış, kente karışıp anonimleşmesi beklenen yeni gelenler, kentte hayatta kalmanın 

yolunu hemşerilik başta olmak üzere çeşitli ilişki ağlarında aramışlardır. Bu durum 

bireyin atomize olmasını, bireyselleşmesini ve bilinçli bir kentli yurttaş olmasını 

engellemiştir. Yine bu bölümde, vatandaşlık bilinci ile bağlantılı olarak, patron-adamı 

ilişki ağlarına değinilmiştir. Bireyselleşmekten ziyade çeşitli ilişki ağlarına dahil olan 

yeni gelenlerin kentsel alanda nasıl pratikler edindikleri, muhtarı nasıl 

konumlandırdıkları ve kurumlarla ve kent ile nasıl ilişki kurdukları açıklanmıştır. 

İkinci bölüm araştırmanın amacına, önemine, benimsediği metodolojiye ve 

araştırmanın sahasına ayrılmıştır. Bu bölümde çalışmanın neden önemli olduğu, 

literatüre nasıl bir katkı sağladığı, araştırmanın nerelerde ve nasıl yapıldığı ayrıntılı 

olarak aktarılmıştır.  

Üçüncü bölüm bu araştırmanın bağlam bölümüdür. Bu bölümde toplumsal bir 

mekan olan mahalle, Türkiye’de kentleşme, kentsel dönüşüm ve bu dönüşümün 

yarattığı mahalle tipleri ele alınmıştır. Bu bölüm, takip eden bölümlerde ele alınan 

muhtar somutlaşmalarındaki farklılıkları ve muhtar deneyimlerindeki çeşitliliğin 

anlaşılmasını kolaylaştırması açısından önemlidir. Burada ilk olarak Osmanlı’dan 

bugüne mahallenin kent yaşamında nasıl bir yer edindiğine ve nasıl bir dokuya sahip 

olduğuna değinilmiştir. Küresel ve yerel çeşitli gelişmelere bağlı olarak zaman içinde 

geçirdiği değişim aktarılmıştır. Türkiye’de kentleşme ve kentsel dönüşüm pratikleri 

incelenerek bugün kentlerde hakim olan mahalle tipleri ortaya çıkarılmıştır. Bu tipoloji 

oluşturulurken muhtarların “mahallenizi nasıl tanımlarsınız?”, “mahallelinin eğitim ve 

gelir seviyesi nasıldır” vb. sorulara verdikleri cevaplar üzerinden hareket edilmiştir. 

Yani mahallelerin tanımlanması katılımcılara bırakılmıştır. Bir mahalle tipolojisi 

oluşturulması muhtar deneyimlerinde ve somutlaşma biçimlerinde görülen 

farklılaşmanın sebeplerinin anlaşılması için kaçınılmazdır.  



7 
 

Dördüncü bölüm muhtar somutlaşmalarındaki farklılıkların nedenlerine 

ayrılmıştır. Sahanın verisine geniş yer verilen bu bölümde, bazı mahallelerde 

komşulaşan/akrabalaşan muhtarın, bazı mahallelerde vatandaş tarafından tanınmıyor 

olmasının nedenleri açığa çıkarılmıştır. Mahalle tiplerine bağlı olarak muhtarın 

fonksiyonel alanının neden ve nasıl değişkenlik gösterdiği, bazı mahallelerde çok 

geniş bir enformel aksiyon alanı oluşurken bazı mahallelerde neden formel alana 

sıkıştığı cevaplanmıştır. Mahalle tiplerinin farklı şekillerde somutlaştırdığı muhtar 

aktarımlarına yer verilmiştir. Yine bu bölümde kurumların mahallede bıraktığı 

boşluğun muhtar tarafından nasıl doldurulduğu, bazı mahallelerin neden muhtarsız 

olamayacağı aktarılmıştır. Diğer taraftan, bazı mahalle muhtarlarının “muhtarlığa çok 

gerek kalmadı, kaldırılması düşünülebilir” şeklindeki beyanlarına neden olan sebepler 

açığa çıkarılarak bu sebeplerin kavramsal ve kuramsal izleri sürülmüştür.  

Son bölümde muhtar(lık) tanımlanmış ve ne iş yaptığı üzerinde durulmuştur. 

Muhtarlık hazır idari kategoriler içinde tanımlanamayacak kadar geniş bir yelpazede 

aksiyon almaktadır. Kamuda dijitalleşme ile birçok evrak işinin e-devlet vb. 

platformlara taşıması ile formel alanı oldukça daralan mahalle muhtarlığının “bir iş 

yapmadığı”, “akşama kadar oturduğu” yönünde bir algı olduğu beyan edilmektedir. 

Fakat sahanın verisi -en azından belli nitelikteki mahalleler için- bunun tam aksini 

ortaya koymaktadır. Çünkü muhtarın asıl meşguliyeti bilinen değil bilinmeyen 

işleridir. Özellikle orta-alt ve alt sınıfın yaşam alanı olan mahallelerde muhtar olanlar 

asıl işlerinin “işi olmayan” şeyler olduklarını ifade etmektedirler. Bu araştırmayı 

önemli ve özgün yapan özelliklerinden en önemlisi de budur. Bu çalışmada muhtar 

yaptığı işler üzerinden tanımlanmaktadır. Muhtarın mahallede nasıl konumlandığı, 

mahalleli ile nasıl bir ilişki kurduğu, nasıl bir fonksiyonel alana sahip olduğu üzerinde 

durularak muhtar ve muhtarlığın daha kapsayıcı bir portresi ortaya konmuştur. Bu 

bağlamda, bu bölümde ilk önce muhtarlığın kuruluş saikleri irdelenmiştir. 

Kuruluşundan günümüze kadar olan süreç içinde devlet-toplum ilişkisinde nerede 

durduğu ve nasıl bir işlev edindiği aktarılmıştır. Daha sonra, sahanın verisinden yola 

çıkılarak muhtarın eylem repertuvarı ortaya konmuştur. Çeşitli nitelikteki 

mahallelerde yapılan görüşmeler mekan niteliği-meşguliyet alanı (iş türü) tespitine 

olanak sağlamıştır. Böylelikle “nasıl toplumsal mekanlar nasıl muhtar somutlaşmaları 

ortaya çıkarır” sorusuna bir cevap üretilmiştir.  



8 
 

Özetle, bu araştırma mahalle muhtarlığının fenomenolojik bir resmini 

çekmektedir. Muhtarlığın aldığı çeşitli/farklı formlar ortaya çıkarılırken, bu çeşitlilik 

ve farklılığa sebep olan gömülü unsurlar gün yüzüne çıkarılmıştır. Görünen üzerinden 

yapılan yüzeysel ve hazır tanımlamaların aksine, muhtarın tanımlanması yaptığı işler 

ve devlet-toplum ilişkisinde tuttuğu yer üzerinden yapılmıştır. Mekan, mekan 

kullanıcısı ve muhtar arasındaki ilişkisellik disiplinler arası bir yaklaşım ile 

irdelenerek keşifsel bir çalışma yapılmıştır.  

  



9 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL VE KURAMSAL ARKA PLAN 

 

1.1.TOPLUMSAL MEKAN, TOPLUMSAL SINIF VE HABİTUS 

 

Kentsel alanı oluşturan en küçük yerleşim birimi olan mahalle ve bu mahallede 

kurulu muhtarlık ve muhtar somutlaşmaları üzerine yürütülen bu çalışma, mekan 

üzerine odaklanmayı kaçınılmaz kılar. Mekanın fiziksel yapısına ve kent içindeki 

konumuna ek olarak, o mekan üzerinde yaşayan topluluğun yapısına, ilişki kurma 

biçimine ve toplumsal sınıfına odaklanmak gereklidir. Çünkü “mekân, üzerinde 

yaşayanların sosyoekonomik durumları ve kültürel değerleriyle tarihsel olarak 

ürettikleri pratikler ve iktidar ilişkileri aracılığıyla fiziksel bir düzlem olmanın ötesine 

uzanır ve toplumsal yapıya yerleşir” (Bektaş-Ata, 2019:19). Bu nedenle mekan ve 

mekanın en önemli bileşeni olan ve mekana kimliğini kazandıran toplumsal sınıfın ve 

o sınıfın yatkınlıklarını ve gündelik hayat pratiklerini anlamayı kolaylaştıran habitusun 

birlikte ele alınması kaçınılmazdır.  

Mekanın fiziksel özellikleri ile toplumsal yapının iç içe geçerek ortaya 

çıkardığı toplumsal mekan, mekanda muhtar pratiklerinin ve somutlaşmalarının en 

önemli belirleyeni konumundadır. Benzer toplumsal mekanlarda benzer pratiklerin 

ortaya çıkması, muhtarlık kurumunun yapısının mekan bağımlı olması ile ilgilidir. 

Toplumsal mekan üzerinde kurulu ilişkilerin, mekanda yaşayan faillerin eylemlerinin, 

pratiklerinin, sınırlılıklarının ve yatkınlıklarının belirleyeni ise failin habitusudur. Bu 

nedenle, mekana bağlı olarak ortaya çıkan muhtar pratikleri ile somutlaşmalarındaki 

farklılığın toplumsal mekan/sınıf ve habitusun birlikte ele alınması ile daha anlaşılır 

hale geleceği düşünülmektedir. Bu kısımda, (toplumsal) mekan, toplumsal sınıf ve 

habitus kavramları ele alınacaktır.  

 

1.1.1. Toplumsal Mekan 

 

Lefebvre’nin (2000) mekanı ele alış biçimi, mekan-bağımlı davranış 

pratiklerinin anlaşılmasında önemli bir katkı sunmaktadır. Ona göre fiziksel (bina, 

AVM, kentsel alanlar, iş alanlar vb.) mekan veya bu mekanların zihinsel haritaları, 



10 
 

toplumsal mekanı tanımlamak için yeterli değildir. Toplumsal mekanlar, bu fiziksel 

mekanlar üzerinde yaşayan toplumsal kesimlerin, gündelik pratiklerine bağlı olarak 

oluşur. Mekan üzerindeki toplumsal kesimlerin hem içeriyle (birbirleri) hem de 

dışarıyla (kent içi etkileşim, kurumlar ile kurulan ilişkiler) olan etkileşimi mekanın 

kendine özgü bir kimliğe bürünmesine katkı verir (Şentürk, 2014). Bu bağlamdan 

hareketle, mekan kullanıcısı olan mahalleli ile muhtar arasındaki etkileşimin meydana 

geldiği mahalle, toplumsal bir üründür ve biriciktir. Bu mekanda ortaya çıkan 

deneyimler, mekana içkin toplumsal sınıfın özelliklerine bağlı olarak ve o özelliklerin 

bir ürünü olarak ortaya çıkar. Deneyimlerdeki farklılaşmanın ve örtüşmelerin daha iyi 

anlaşılması için mekanın konum, yer, coğrafi alan gibi dar anlamlarından koparılarak, 

daha bütüncül bir anlam taşıyan toplumsal mekan olarak ele alınması gereklidir.   

Lefebvre’ye (2014:24) göre (toplumsal) mekan, (toplumsal) bir üründür. 

Üretilen toplumsal mekan, bir “ürünü”, bir şeyi ya da nesneyi değil, bir ilişkiler 

bütününü belirtir. Ona göre mekan, pasif, boş bir şey veya tükenmekten, yok olmaktan 

başka anlamı olmayan bir “ürün” değildir. “Mekan kavramı tek başına bırakılamaz ve 

statik kalamaz; diyalektikleşir: ürün-üretici olan mekan, ekonomik ve toplumsal 

ilişkilerin dayanağıdır”. 

Mekan üzerinde bulunan toplumsal kesimlerin pratikleriyle oluşan (Şentürk, 

2014:145) toplumsal mekan, coğrafi olan yeri (space) de kapsar. Mekan bir bütün 

olarak var olur ve dinamiktir. Kentin en küçük yerleşim birimini oluşturan mahalle, 

komşuluk ilişkilerine, mimari ve fiziksel müdahalelere, üretim ve tüketim biçimlerine 

bağlı olarak sürekli olarak form değiştirir. Toplum ve iktidarın müdahalelerine açık 

olan mekan (mahalle), sadece fiziksel olarak dönüşmez. Fiziksel dönüşüm, yeri 

değiştirirken, yerin içerdiği toplumsal grubun da değişmesine neden olur. Bu 

devingenlik, ilişkilere, mekanın yeniden üretimine ve gündelik pratiklerin 

şekillenmesine olanak sağlar. “Mahalleli/mekân kullanıcısı gündelik çevre yoluyla 

kendisini ortaya koyar ve anlar; yaşanılan mekân, davranışlara, davranışlar yaşanılan 

mekâna anlamını verir” (Schuitema, 2016:25’den aktaran: Bektaş, 2019:22). 

Lefebvre’ye göre mekan bir toplumsal ilişkidir, fakat mülkiyet ilişkilerine de içkindir. 

Toplum ve iktidarın müdahalesine açık olan mekan, toplumsal güç ilişkilerine bağlı 

olarak mekanın kimleri içerebileceğini, kimi dışarıda bırakacağını belirler. Dışarıdan 

yapılan müdahaleler ve mekan içinde ortaya çıkan sosyo-mekansal pratikler, mekanın 



11 
 

kime ait olduğunu, mekan kimliğini ve kent içindeki konumunu belirler (Bektaş Ata, 

2019). 

Bu durum kent içinde farklı yapılara sahip mekânsal somutlaşmalar meydana 

getirir. Lefebvre (2014:26) modern mekanın belirgin özellikleri olarak homojenlik-

parçalılık ve hiyerarşikliği sayar. Mekanın parçalandığını, paylara ve parsellere 

ayrıldığını, kırıntılara dönüştüğünü söyler. Bu durumun “gettolar, yalıtılmış alanlar, 

mahalle grupları, etrafla ve çeşitli merkezlerle doğru düzgün birleşmemiş sözde 

topluluklar ürettiğini” ifade eder. Üretilen ve güç ilişkilerine bağlı olarak yeniden 

üretilen mekan, homojen bir form kazanır. Mekanın bu özelliği, sınırları içinde ortaya 

çıkan sosyo-pratiklerin ve deneyimlerin kendi içinde örtüşürken, farklı toplumsal 

mekanlardan ayrışmasına/farklılaşmasına neden olur. Sahanın verisi, toplumsal sınıfın 

konumundan bağımsız olarak (ister üst ister alt olsun), toplumsal mekanda üretilen 

pratiklerin mekan içinde ve benzer mekanlar arasında benzerlik gösterirken, farklı 

toplumsal mekanlar arasında önemli ölçüde farklılaştığını göstermektedir.  

Kentin, sermaye birikim alanına dönüşmesi ile geçirdiği hızlı ve köklü 

değişim/dönüşüm, kentte kümelenmelere, homojenliğe ve parçalanmaya sebep 

olmuştur. Konutun, barınma işlevinin erozyona uğratılarak bir tüketim “ürünü” haline 

gelmesi, tabakalaşmış bir toplumda kentin gelir gruplarına göre hiyerarşik olarak 

düzenlenmesine neden olmuştur. Sınıfsal bir boyut kazanan kentsel kümelenme, 

mekanın içerdiği toplumsal kesimin pratiklerine bağlı olarak, mekanın kime ait 

olduğunu, kimi içerleyip kimi dışlayacağını da belirler. Böylelikle, toplumsal bir 

mekan olan mahalle, kent içindeki kimliğini inşa eder.  

Lefebvre’ye (2014) göre bir toplumsal mekan yoktur, birden çok, hatta sonsuz 

çoklukta toplumsal mekan vardır. Ona göre, “toplumsal mekan” terimi sayılabilir 

olmayan bir kümeyi belirtir. Kent bir toplumsal mekandır, fakat onu oluşturan daha 

küçük birimler kendine özgüdür. Kentin kolektif kimliğine katkı sunarlar ama aynı 

zamanda kendi ölçeğinde diğerlerinden ayrılır. Bu kendine özgülük, mekanın içerdiği 

gündelik pratiklerde, estetik yapıda, davranışlarda, giyim kuşamda ve kent içindeki 

diğer gruplarla olan etkileşimde kendini gösterir. Pratikler mekan bağımlı hale gelir. 

Bu nedenle, pratiğin “neden (o)lduğu şekilde meydana geldiğinin” cevabı toplumsal 

mekanda gizlidir. 



12 
 

Kenti oluşturan mahallelerde, muhtarlık tanımının, muhtar deneyimlerinin ve 

somutlaşmalarının gösterdiği çeşitlilik mahallenin bir “toplumsal ürün” olmasıyla 

ilgilidir. Mekan bir toplumsal ilişkidir (Lefebvre, 2014), hareket ve bağlam arasındaki 

diyalektik ilişkiyle kurulur (Bektaş-Ata, 2019). Bu nedenle failin eylemlerinin ve 

mekanın çok katmanlı yapısının ortaya çıkarılması gereklidir. Eyleyen bir bağlam 

içinde hareket eder ve o bağlamı oluşturan ise mekan ve fail arasındaki ilişkidir. Bu 

ilişki, pratiklerin toplumsal mekanın yapısına bağlı olarak farklılaşmasına neden olur. 

Bu farklılaşmaların kuramsal ve kavramsal izlerini sürerken, mekanın bir bütün olarak 

ele alınması kaçınılmazdır. Bu nedenle, araştırma yapılan mahalleler bir tipoloji 

oluşturacak şekilde kümelenmiş ve mekanın dokusu açığa çıkarılmaya çalışılmıştır. 

 

1.1.2. Toplumsal Sınıf, Tabakalaşma ve Habitus 

 

Mekan toplumsal bir inşadır ve iktidar ilişkilerinden bağımsız değildir. 

Toplumsal mekan, özellikle kent mekanı, çokluk-çeşitlilik içinde ortaya çıkar. Devlet 

ve devleti oluşturan kurumların bir mekan kurgusu vardır ve mekan bu kurgunun 

ihtiyaçlarına göre şekillenir, yeniden üretilir (Lefebvre, 2014). Yeniden üretilen 

kentsel mekan içerdiği toplumsal grupların niteliğine göre kimlik kazanır.  

Hakim kentsel dönüşüm pratiklerine bağlı olarak yeniden üretilen kentsel alan, 

sınıf ve statü farklılıklarını temsil edecek biçimde somutlaşır. Kent, tabakalı bir 

toplumsal yapıyı fiziksel mekanda somutlaşacak biçimde içselleştirir. Yani aynı kent 

mekanı içinde, duvarlar ile örülü, kapalı kapılı özel siteler ile kaliteli bir yaşama olanak 

vermeyen yerleşim yerleri aynı anda var olur. Bu farklı mekânsal somutlaşmalar, 

tabakalaşmış bir toplumsal yapıyı temsil eder. Farklı toplumsal sınıflar, farklı 

toplumsal mekanlar meydana getirirler. Bu mekanlar, mekan kullanıcılarının 

pratiklerini, yatkınlıklarını, neye erişip neye erişemeyeceğini belirler.  

Bourdieu’nun toplumsal sınıf tanımının ve geliştirdiği habitus kavramının, 

mekan-bağımlı somutlaşma biçimlerinde ortaya çıkan farklılık ve benzeşmeleri 

aydınlatmada güçlü birer araç olduğu düşünülmektedir. Bu ikisinin birlikte ele 

alınması, mekana daha bütüncül bakabilmeyi olanaklı kılar. Çünkü Bourdieu’nun 

sınıfa ilişkin açıklamaları salt üretim ilişkileri boyutunu içermez, kültürel ve toplumsal 

olanı da kapsar. Sınıfı, habitus kavramı ile açıklayan Bourdieu’ya göre toplumsal sınıf, 



13 
 

benzer yatkınlık ve hayat olasılıklarını, benzer yaşam koşullarını ve koşullanmalarını 

paylaşan toplumsal gruplar için geçerli bir kavramdır (Swartz, 2013:215).  

Bourdieu, hiyerarşik olarak yapılanmış toplumsal mekanın çok boyutlu 

olduğunu, bu nedenle ekonomi gibi tek bir nedensel mekanizmaya 

indirgenemeyeceğini öne sürer (Swartz, 2013: 203-204). Toplumsal mekanın içerdiği 

toplumsal sınıfın, salt üretim ilişkileri içindeki konumu üzerinden tanımlanmasının 

eksik bir sonuç doğurduğunu söyleyen Bourdieu, toplumsal sınıfın o üretim ilişkileri 

içindeki konumu ile özdeşleşmiş “sınıf habitusu” ile değerlendirmesinin daha doğru 

olduğunu söyler. Çünkü pratiği şekillendiren, bir bütün olarak mekandır.  

Onun sınıf tahlilinde meslek ve gelire ek olarak, hayat tarzına işaret eden 

unsurlar, beğeniler, eğitim durumu gibi farklı faktörler aynı anda bulunur. 

“Bourdieu’nün sınıfları, tabakalaştırıcı etkenlerin birlikteliğidir; nasıl ki bütün, 

içerdiği tek tek parçaların toplamından fazlasıysa, Bourdieu’ye göre toplumsal sınıfları 

da tek bir belirleyici etken değil, tabakalaştırıcı unsurların bir aradalığı oluşturur” 

(Swartz, 2013: 206). Toplumsal mekanda meydana gelen somutlaşma biçimleri, 

gündelik pratikler, formel ve enformel alanın sınırları, mekanda bulunan toplumsal 

sınıfın salt ekonomik durumu ile açıklanmaz. Sınıf, kendinde bir yapıdan ziyade, siyasi 

ve kültüreldir (Lovell, 2005:48’den aktaran: Bektaş-Ata, 2019:30); bireyin ikamet 

ettiği mahalleden, bedenine, giyim tarzına, aksanına kadar “her şeyde” sınıfın izleri 

vardır. Muhtar ve mahalleli arasındaki ilişkinin dokusu bunu göstermektedir (bkz. 

Bölüm 4). Orta-alt ve alt sınıf mahalleler ile orta-üst ve üst sınıf mahallelerde görülen 

muhtar deneyimlerindeki karşıtlık salt ekonomik durum ile açıklanamaz. Mahallelinin 

habitusu, onun davranış biçimine de yansır. Alt sınıf bir mahallede muhtar olan Semra, 

kendisi ile daha iyi mahallelerde muhtarlık yapan meslektaşları arasındaki 

deneyimlerin nasıl farklılaştığı sorulduğunda şu cevabı verir: “Bir kere giyimden, 

kıyafetten başlıyor fark. [Orada]Hanım efendi, beyefendi, burada dayı, amca, abla. 

Orada resmi, burada biz aile gibiyiz.  Hepimiz birbirimizi tanıyoruz. Ben öyle sizli 

bizli lafı sevmem”.  Muhtar ile mahalleli arasındaki ilişkinin kurulduğu düzlem, 

toplumsal sınıfın habitusu tarafından şekillendirilir. Habitus, doğuştan gelen bir yeti 

değildir; ailede ya da emsal gruplarında yaşanan sınıfa özgü sosyalleşme 

deneyimlerine dayanan, “yapılanmış bir yapı"dır (Swartz, 2013:147). Failler bu 

yapının sınırları içinde hareket ederler ve bu durumu içselleştirmişlerdir. Kılık 



14 
 

kıyafete, ilişki düzeyine ve gündelik pratiklere sirayet eden habitus, var olanın “neden 

olduğu şekilde var olduğunu” anlamamıza yardımcı olur. Bazı mahallelerde “abi, abla, 

oğul, baba, anne, kardeş” pozisyonunda olan, akrabalaşan ve aileden biri haline gelen 

muhtarın diğer bazı mahallelerde, mahalleli tarafından tanınmaması, ilişkilerin “hanım 

efendi, beyefendi” düzleminde kurulması, toplumsal sınıfın ait olduğu habitus ile 

ilgilidir. Bu durum, muhtar deneyimlerinden, formel ve enformel alanın sınırlarına, 

muhtarın tanımlanmasına, muhtar-vatandaş ilişkisinin dokusuna kadar, “her şeyde” 

etkilidir.  

Kent içinde oldukça farklılaşırken kendi içinde homojen bir yapı gösteren 

mekan (mahalle), habitusun kolektif bir temeli olmasından kaynaklanır. Muhtar 

pratiklerinin mahalle içinde oldukça tutarlı bir görüntü vermesinin sebebi “benzer 

hayat olasılıklarını içselleştiren bireylerin” aynı toplumsal mekanda bulunmasından 

kaynaklanır. Habitusu “şefsiz orkestrasyona” benzeten Bourdieu, bilinçli eşgüdüm 

olmaksızın “pratiklerin düzenliliğini, birliğini ve sistemliliğini” vurgular (Bourdieu 

1990: 59). Bourdieu’ya göre, “aynı grubun, ya da farklılaşmış bir toplumda aynı sınıfın 

mensuplarının pratikleri, her zaman faillerin bildiğinden ya da arzu ettiğinden daha 

fazla ve daha iyi uyum içindedir” (Swartz, 150). İleriki bölümlerde detaylı olarak ele 

alınan muhtar pratiklerinin benzer yapılardaki mahallelerde gösterdiği örtüşme ile 

faklı mahalleler arasında gözlenen karşıtlık, toplumsal sınıfın habitusu ile ilgilidir. 

Sosyo-ekonomik durumun bir açıklama gücü vardır, fakat mekanın çok katmanlı 

boyutu, daha bütüncül bir bakış açısı sunan habitus ile daha iyi çözümlenir.  

 

1.2. KENTTE HAKİM AYRIŞMAYA PUTNAM’IN ÇERÇEVESİ İLE 

BAKMAK 

 

Muhtarın mekan bazlı deneyimlerini, somutlaşma biçimlerini, fonksiyonel 

alanını, tanımlanma biçimlerini ve bu alanlarda ortaya çıkabilecek benzerlik ve 

farklılıklarının sebeplerini ortaya koymayı amaçlayan bu çalışma, Robert D. 

Putnam’ın “Making Democracy Work: Civic Traditions in Modern Italy” isimli 

çalışmasında kullandığı kavram setinden ve benimsediği çerçeveden faydalanmıştır.  

Putnam (1994) yaklaşık 20 yıla yayılan geniş ölçekteki araştırmasında, 

İtalya’da kurumların demokratik performansı ve etkinliği ile vatandaş-kurum 



15 
 

ilişkilerinin dokusunda, ülkenin güneyi ile kuzeyi arasında oldukça büyük 

farklılıkların olduğunu ortaya koymuştur. 

1970’lerden itibaren İtalya’da 20 kadar yerel hükümet kurulmuştur. Bu yerel 

hükümetler kurumsal/teknik açıdan birbirinin aynısıydı. Fakat içine kuruldukları 

sosyal, ekonomik, politik ve kültürel bağlam önemli ölçüde birbirinden 

farklılaşmaktaydı. Sanayi öncesinden-sonrasına, son derece Katolik olanlardan 

komünizme tutkuyla bağlı olanlara, hala feodalizmin izlerini taşıyanlardan hızla 

moderniteye ayak uydurmaya çalışanlara varan bir çeşitliliğe sahip farklı bölgesel 

toplumsal yapılar mevcuttu. İşte Putnam, bir botanikçinin genetik olarak aynı tohumu 

farklı toprak türlerine ekerek, gelişimindeki farklılıkları gözlemlemesi gibi, İtalya’da 

toplumsal olarak farklı düzenler üzerine inşa edilen özdeş kurumların, zaman 

içerisinde nasıl birbirinden farklılaştığını ortaya koymak için uzun bir zaman dilimine 

yayılmış bir araştırma yapmıştır. Araştırma sonuçları bu kurumların çok farklı yönlere 

evirildiğini, bazılarının oldukça başarılı olurken bazılarının akamete uğradığını ortaya 

koymaktadır.  

Bu bölgesel hükümetlerin somutlaşma biçimlerinde, demokratik 

performanslarında, kurumların etkinliği ve vatandaş ile etkileşimin dokusunda ortaya 

çıkan farklılaşmayı/çeşitliliği açıklayan en önemli faktörün sivil katılım olduğu ortaya 

çıkmıştır. Sivil katılım, gazete okuma oranları, seçimlere katılım, kulüp üyelikleri gibi 

çeşitli etkinlikleri içermektedir. Emilia-Romagna ve Tuscany gibi bölgelerde çeşitli 

toplumsal organizasyonların olduğunu söyleyen Putnam, bu bölgelerde vatandaşların 

kamuyu ilgilendiren konularda aktif olduklarını, vatandaşlığın gereğini yerine 

getirdiklerini, patronaj sistemine dahil olmadıklarını ortaya koymuştur. Bu bölgelerin 

öne çıkan özelliği yurttaşlık bilincinin yerleşik/gelişmiş olduğu ve buna bağlı olarak 

kurum-vatandaş ilişkilerinin oldukça eşitlikçi ve demokratik bir düzlem üzerinde 

gerçekleştiğidir. Diğer taraftan, yurttaşlık bilincinin yerleşmediği (uncivic), 

yerleşmesine izin verilmediği bölgeler olan Calabria ve Sicilya gibi bölgeler vardır. 

Bu bölgelerde sosyal ve kültürel derneklere üyelik oldukça yetersizdir. Aktif 

vatandaşlık söz konusu değildir. Bu bölgelerde yaşayan insanlara göre kamu işleri 

(puclic affairs) “politikacılar” ve “patronlar” gibi önemli kişilerin (i notabili) işleridir, 

kendilerinin değil (Putnam,1993). 



16 
 

Putnam (1994:7), İtalya’nın bölgesel hükümetlerinin karşılaştırmalı analizinin, 

kurumsal gelişmenin ekolojisini ve dinamiğini anlamada eşsiz bir fırsat sunduğunu 

söyler. Buradan hareketle, aynı kurumsal yapıya sahip muhtarlığın sabit değişken 

kabul edildiği bu çalışma, farklılaşmaya sebep olan çevresel faktörleri ve bunların 

kavramsal ve kuramsal karşılığını, farklı sosyo-mekanlarda aramaktadır. Bu amaçla 

gerçekleştirilen saha araştırmasının bulguları, Putnam’ın araştırmasında vardığı 

sonuçlarla paralellik göstermektedir. 

Putnam’a göre kurumların etkinliği içinde bulunduğu sosyal bağlam tarafından 

belirlenir (1994:8). Yani kurumsal etkinliği etkileyen faktörler kurumsal tasarım, 

sosyoekonomik ve sosyokültürel faktörlerdir. Kurumsal tasarım sabit olduğu için, 

kurumsal etkinlikte ortaya çıkan farklılıklar, kurumunu çevreleyen toplumsal yapıda 

aranmalıdır. Saha bulguları, orta-alt ve alt sınıf mahalleler ile orta-üst ve üst sınıf 

mahalleler arasında ortaya çıkan farklılaşmanın, Putnam’ın İtalya’da tespit ettiği 

farklılaşma ile benzer sebeplere bağlı olduğunu göstermektedir. Sosyo-mekanın 

yapısına bağlı olarak ortaya çıkan farklı somutlaşma biçimlerinin kavramsal ve 

kuramsal karşılığı, mekanın içerdiği toplumsal sınıfın vatandaşlık bilincinde, bir kamu 

kurumu olan muhtarlık ile ilişki kurarken bunu hangi düzlem üzerinde 

gerçekleştirdiğinde ve ait olduğu habitusun sosyal sermayesinde aranmalıdır.  

 

1.3. VATANDAŞ OLUŞTUR(A)MAYAN KENTLEŞME DENEYİMİ  

 

Kentler, barındırdığı toplumsal sınıflar dikkate alındığında oldukça heterojen 

alanlardır. Buna rağmen, kenti oluşturan daha küçük birimler (muhitler, mahalleler) 

kendi içinde homojen bir yapıya sahiptir. Kentlerin bugün sahip olduğu bu yüz, uzun 

süreli toplumsal süreçlerin bir sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Köyden kente göç ile 

başlayan, global ve yerel gelişmelere bağlı olarak şekillenen bu süreç, kentte hakim 

üretim ve iktidar ilişkilerine bağlı olarak son halini almıştır. Türkiye’nin de içinde 

bulunduğu gelişmekte olan ülkelerin yaşadığı kentleşme deneyimi beklenen sonucu 

vermemiştir. Göç edenlerin kentli yurttaşlar olması beklentisi tam anlamıyla 

gerçekleşmemiştir.  

Kentleşme olgusu yaşanmaya başladığında, pozitivist bir toplum bilimi 

anlayışının beklediği, köyden kente gelen kitlenin bir kültürel dönüşüm yaşayarak, 



17 
 

kent yaşamına angaje olacağıydı. Kente gelenlerin atomistik bireyler olarak, anonim 

ilişkiler içinde, doğrudan toplumsal kontrol altında bulunmadan, birincil ilişkilerden 

ikincil ilişkilere geçerek, çeşitlenmiş ve geçici bağlara sahip olarak, kentin gerektirdiği 

kültürel değerleri benimseyerek yaşayacakları yönündeki beklenti gerçekleşmemiştir 

(Tekeli, 1995:72). Kente gelenler bir dönüşüm yaşamış olmakla birlikte, bu dönüşüm 

kent sosyolojisinin beklediği doğrultuda olmamıştır. Atomize olması, bireyselleşmesi 

beklenen yeni gelenler, kentte hayatta kalmanın yolunu “hemşerilik” ve patron-adamı 

ilişki ağlarında aramışlardır. Kente tutunmanın, kentin yarattığı ranttan pay almanın 

ve kentte “öteki” olarak konumlandırdığı kentliye karşı yalnız olmamasının yolunu 

patron-adamı ilişkilerinde, hemşerilik derneklerinde arayan yeni gelenler, 

bireyselleşmekten ziyade cemaatleşme yoluna gitmiştir. Böylelikle, kentte bir yurttaş 

olarak var olmak yerine, çeşitli ilişki ağlarına dayanarak, kentte hayatta kalmanın, 

bazen kestirme bazen dolambaçlı yollarına başvurabilmektedirler.  

Türkiye’nin kent deneyini 1) popülisttik siyaset yapma biçimi ya da patron-

adamı ilişkileri, 2)kentsel alanda oluşan rant ekonomisi ve 3) kentli yurttaşın 

oluşamayışı üzerinden anlamaya çalışan Tekeli, kentli yurttaş oluşamamasının 

nedenini doğrudan ve dolaylı olarak diğer iki olguya bağlar. Ona göre, bir ülkede 

siyaset yapma biçimi patron-adamı ilişkilerine hapsolduğunda ve popülisttik siyaset 

biçimi benimsendiğinde, orada bir yurttaşın oluşmasının imkanı kalmamıştır. Çünkü 

göç edenler patron-adamı ilişkisi içinde özel alanına ilişkin çıkarlarına odaklanır. 

Onlara göre sivil katılım bir zaman kaybıdır ve kentte tutunmanın en kestirme yolu 

hemşerilik ağlarına ve patron-adamı ilişkilerine dahil olmaktır (Tekeli, 1995: 72-74). 

Bu noktada Putnam’a bir referans daha vermek, konunun daha anlaşılır olmasını 

sağlayacaktır.  

Putnam, İtalya’da yaptığı araştırmada kuzey bölgelerine kurulan hükümetlerin 

güney bölgelerine kurulanlara kıyasla daha etkin ve demokratik olmasını, kuzeyde 

yaşayanların bilinçli ve katılımcı yurttaşlar olmasına, sosyal, kültürel, spor vb. 

faaliyetlerde bulunan kuruluşlara (associations) üye olmalarına, katılım 

göstermelerine ve bu kuruluşlar vasıtasıyla bireyler arası güvenin tesis edilmiş 

olmasına bağlamaktadır. Yani Putnam, İtalya örneğinde, çeşitli kuruluşlara üyeliğin 

modern yurttaş oluşmasına önemli bir katkı sunduğunu ortaya koymaktadır. Türkiye 

üzerine yapılan araştırmalar “sivil toplum etkinliklerini oluşturmakta kritik rol 



18 
 

oynayan dernekleşme ve genelleştirilmiş kişisel güven (generalized interpersonal 

trust)” oluşturulması yönündeki tutum ve davranışların yerleşik demokrasilere oranla 

oldukça düşük olduğunu göstermektedir. Bulgulara göre Türkiye’de “toplumsal ve 

siyasal birliklere, gönüllü kuruluş ve derneklere üye olup, onlarda faal olan seçmen 

yaşı nüfus ortalaması %4-8 arasında bir yerde dururken, hiçbir gönüllü kuruluşa üye 

olmayan denek oranı ise %90 civarındadır” (Çarkoğlu ve Kalaycıoğlu 2014:85). Aynı 

araştırma Türkiye’de bireyler arası etkileşimin oldukça düşük olduğunu da ortaya 

koymaktadır. Bireyin kent içindeki hareket alanını, kent ve kurum bilgisini, etkileşim 

yeteneğini iyi yönde etkileyen; aktif ve bilinçli bir vatandaş olmasına olanak sağlayan, 

kamusal alanın oluşumuna ve bireylerarası güvenin inşasına imkan veren toplumsal, 

siyasal, gönüllülük esaslı kuruluş ve derneklere üyelik, beklenenin tersi yönde ortaya 

çıkmıştır. Bireyin atomize, bilinçli ve aktif bir vatandaş olmasına olanak sağlayan 

katılım türleri yerine, hemşeri dernekleri, mahalle birlikleri ve çeşitli patron-adamı 

ilişkilerine dahil olması, bireyin cemaatleşmesine ve kentsel yurttaşlığı 

içselleştirememesine neden olmaktadır. Bu durum bireyin kent içindeki etkileşim 

biçimini, kurumlarla nasıl bir ilişki kurduğunu, kendini ve kentliyi nasıl 

konumlandırdığını da belirler. Kamu yetkilileri ile temas gibi olağan siyasal katılma 

türü gibi etkinliklerden de çekinen çok geniş bir kitlenin var olduğu (Çarkoğlu ve 

Kalaycıoğlu, 2014) Türkiye’de, katılma türü içinde en yaygın ve düzenli olanın 

seçimden seçime sandığa gitmek olduğu saptanmıştır. Bu durum Türkiye’deki 

vatandaşlık algısından bağımsız değildir. Kadıoğlu (2008) Türkiye’de vatandaşlığın 

savaş sonrasında ulusal birliğin tesisi ile var olduğunu ve Avrupa’daki benzerleri ile 

kıyaslandığında “şehirleşme” olgusu ile bağlantısının eksik olduğunu söyler. Bu 

eksikliğin yerel bir burjuvazi ve şehirleşme süreçlerinden önce vatandaşlığın 

gelmesinde kaynaklandığını ifade eden Kadıoğlu, Türkiye’de vatandaşın henüz birey 

olmadan vatandaş olduğunu söyler. Gerçekten de ulus devletin kurulmuş olması ve 

takip eden süreçte kişilerin siyasal iktidarın oluşum sürecine oylarıyla katılmaları 

yurttaşın oluştuğunun varsayılması için yeterli olmuştur (Tekeli, 2001: 72). Türkiye’de 

hakların talep edilerek kazanılmaması, devlet eliyle yukarıdan verilmiş olması 

vatandaşlığın oluşumdaki önemli faktörlerden biridir. Bu durum Türkiye’de 

vatandaşlık eğitimi ile pekiştirilmiş ve vatandaşlık “haklar” dan ziyade “vazifeler” e 

dayandırılmıştır. İkinci meşruiyetten bu yana ilk ve orta öğretimde verilen vatandaşlık 



19 
 

derslerinin içeriğine bakıldığında vatandaşlığın “vazifeler” üzerinden evrimleştiği 

görülmektedir (Üstel’den aktaran; Kadıoğlu, 2008:177).  

Putnam’ın İtalya’nın farklı bölgelerinde farklı şekillerde somutlaşan kurumlara 

ilişkin vardığı sonuçlar, muhtarlığın mekan bazlı olarak gösterdiği değişkenliği 

anlamlandırmamıza yardımcı olmaktadır. İtalya’nın kuzey ve güney bölgelerinin 

politik, sosyal ve kültürel yapıları ile o bölgelerde var olan ilişki ağları, araştırma 

yapılan kentlerin farklı mahalleleri ile benzerlik göstermektedir. Bazı mahallelerde 

sakinler “yurttaş” olabilmişken, bazı mahallelerde bir vatandaşlık bilinci gelişmemiş, 

buna bağlı olarak muhtar ile kurulan ilişkiler muhtar lehine şekillenmiştir. Haklarının 

farkında olsa bile, muhtar aracılığıyla erişebileceği kaynakları ve muhtarın kent 

içindeki aracılığını koruyabilmek için, mahalleli muhtarı karşısına almamaktadır. 

Putnam, “kuzeyde insanlar vatandaş iken güneyde insanlar tebaydı” der. Bu 

tanımlamayı burada yapmayı seçmesekte, bazı mahallelerde, insanların “muhtarın 

eline bakan” kentli fakat yurttaş olamamış yoksullar olduğunu reddedemeyiz. Diğer 

taraftan, bazı mahallelerde muhtar ile mahalleli arasındaki ilişki mahalleli lehinedir. 

Çünkü mahallelinin muhtardan bir beklentisi yoktur.  

Saha araştırmasında mekan bazlı olarak ortaya çıkan farklılıkların öne çıkan 

sebeplerinden biri vatandaşlık bilincidir. Orta-alt ve alt sınıf mahallelerde muhtarın 

enformel alanının genişleyerek formel alanından daha fazla yer kaplamasına, her iş 

için muhtara müracaat edilmesine, muhtar-mahalleli ilişkilerinin aile-akraba 

düzlemine çekilmesine sebep olarak vatandaşın kurumlarla iletişimin bilgisine 

yeterince sahip olmaması, kent içindeki mobilizasyonunun düşük olması ve “bilinçsiz” 

olması gösterilmiştir. Diğer taraftan, orta-üst ve üst sınıf mahallelerde, muhtarın 

mahalleli tarafından “gözetim” altında tutulması, mesai saatlerinde yerinde bulunmaya 

zorlanması ve yeri geldiğinde vatandaş tarafından azarlanabilmesi de yine vatandaşın 

“bilinçli” olması ile açıklanmaktadır.  

 

 

 

 

 

 



20 
 

1.4.  KLİENTALİZM VE PATRON-ADAMI İLİŞKİ AĞLARI  

 

Patronaj, patron ve adamı arasındaki karşılıklılık (reciprocity) ilişkisini ifade 

eder. Patron, elinde çeşitli sermaye türlerini barındıran tarafı, adamı ise patronun sahip 

olduğu bu pozisyondan çıkar sağlamayı amaçlayan tarafı temsil eder. Patron, sahip 

olduğu sosyal, politik ve ekonomik gücü kullanarak, adamının ihtiyaç duyduğu, 

ulaşmayı arzuladığı kaynakları ona sağlar (Weingrod, 1968:377). Karşılığında ise 

ondan siyasi destek ister. İşte bu ilişki de “klientalizm” olarak adlandırılır. Bu 

çalışmada bu iki kavram birbirinin yerine kullanılacaktır.  

Türkiye toplum ve siyasetine sirayet eden bu ilişki biçimi hala oldukça aktiftir. 

Cumhuriyetin erken yıllarında daha çok kırsal alanda hakim bu ilişki biçimi, yoğun 

kentleşmenin yaşandığı 1950’lerdan itibaren kentsel alana taşınmıştır. Özellikle göç 

edenler ile siyasi partiler arasında kurulan bu ilişki biçimi, modern vatandaşın 

oluşmasını engeller. Muhtarlık kurumunun mekana bağlı olarak gösterdiği değişikliğin 

anlaşılması için patron-adamı ilişkilerinin anlaşılması gerekmektedir. Muhtar 

somutlaşmalarında ortaya çıkan farklılığın önemli nedenlerinden olan kentsel 

yurttaşlığın oluşmaması, bireyin kent içinde anonimleşmemesi ve kentte hayatta 

kalmanın yolunu farklı ilişki ağlarında araması, klientalist ilişkilerin kentsel alanda var 

olmasından kaynaklanır. Bu kısımda klientalizmin ve patronaj siyasetinin nasıl Türk 

toplum ve siyaset yapısına sirayet ettiğine ve muhtar somutlaşmalarında görülen 

farklılıkları açıklamada neden önemli olduğuna değinilecektir.  

Patronaj ilişkileri ve klientalizm siyasetin, yönetimin, toplum ve ekonominin 

kesişim noktasında bulunduğu için sosyal bilimler açısından önemli (Roniger, 2004: 

354) ve açıklama gücü yüksek kavramlardır. Bu kavramlar bireyler arası ilişkilerden 

sosyal ağlara, politik bağlılıklara ve parti stratejilerine kadar birçok konunun 

açıklanmasında başvurulan kavramlardır (Sayarı, 2014:2). Bu kavramların açıklama 

gücü, özellikle Türkiye gibi popülist siyaset biçimin hakim olduğu, kırdan kente göçün 

hızlı ve kitlesel yaşandığı ve bu göçenlerin kentsel yurttaşlar olmak yerine belli ilişki 

ağlarına dahil oldukları gelişmekte olan ülkelerde daha yüksektir.  

Sayarı’nın (2014) aktardığına göre Türk siyaset ve toplum yapısına yerleşen 

klientalizmin kökenleri Osmanlı devletinin toplum yapısında aranmalıdır. Türkiye’de 

klientalizm üzerine yapılan çalışmalar, Osmanlı’da yerelin önde gelenleri/ayanlar 



21 
 

(notables) ile köylüler arasında var olan klientalistik ilişkilere dikkat çekmektedirler. 

Merkezi otoritenin çevrede etkinliğini yitirmeye başlamasıyla beraber, memurun aşırı 

ve keyfi uygulamalarına karşı ayanın korumasını isteyen köylüler, klientalistik 

ilişkilerin başlamasına yol açmıştır. Bu durum ayanları, merkezi hükümet ile tebaa 

arasında aracılık yapan bir sosyal sınıfa dönüştürmüştür. 20. yy. başlarına gelindiğinde 

ayanların bu pozisyonu eşrafa ve kırsalda ağalara geçmiştir. Siyasi partilerin ilk ortaya 

çıkışı (1908-1918) ile klientalist ilişkiler daha da önem kazanmıştır. Siyasi partiler 

taşra teşkilatını oluştururken taşranın önde gelenlerini parti kadrolarına kazandırarak 

çevreyi kontrol etmenin aracına dönüştürmüşlerdir. Bu eğilim, cumhuriyetin ilanı ile 

Cumhuriyet Halk Partisi (CHP) tarafından devam ettirilmiştir. Bu durum CHP’ye 

çevreyi kontrol altında tutma olanağı verirken, taşranın önde gelenleri de sosyal, siyasi 

ve ekonomik etkilerini arttırma olanağı bulmuştur. 

Klientalizm ve patron-adamı ilişkileri, otoriter tek parti döneminden çok-partili 

döneme geçiş ile siyasi destek (oy) devşirmenin en önemli araçlarından biri haline 

gelmiştir (Heper ve Keyman, 1998; Sayarı, 2014).  Klientalist ilişkileri kullanmak 

isteyen partiler, taşrada örgütlenirken parti temsilcileri olarak yerelin önde gelen 

isimlerini kadrolarına katmaya gayret etmişlerdir. Literatürde, siyasi patronajın oy 

toplamanın en önemli araçlarından biri haline gelmesinin sebebi olarak Demokrat Parti 

gösterilmektedir (Heper ve Keyman, 1998; Sayarı, 2014; Sunar, 1990; Szyliowicz, 

1962). Demokrat Parti’nin Türkiye’de demokratikleşme sürecinin bir parçası olarak 

ortaya çıktığı dönem, modernist, bürokratik bir devlet yapısı ile endüstrileşmemiş, 

gelenek içinde kaybolmuş bir toplum yapısının aynı anda var olduğu bir dönemdir. 

Kendisini “devlet elitleri” karşısında konumlandıran Demokrat Parti, halkı devlete 

karşı koruyacağı vaadiyle kapsayıcı ve popülist bir siyaset biçimi benimsemiştir. 

Demokrat Parti’nin araçsallaştırdığı klientalist ilişkiler, devam eden süreçte Adalet 

Partisi, Doğruyol Partisi gibi merkez sağ partilerince de kullanılmış ve nihayetinde sol 

partilerce de benimsenmiştir. 

Türkiye’de hakim bu ilişkiler üzerine yapılan araştırmalar, Türkiye’nin Doğu 

ve Güneydoğu bölgeleri ile geriye kalan bölgeler arasında bu ilişkilerin yaygınlığı ve 

formu arasında önemli farklılıkların olduğunu saptamaktadır. Çok-partili döneme 

geçiş doğu ve güneydoğuda patronaj ilişkilerinin yapısında bir değişiklik meydana 

getirmemiştir; patron-adamı ilişkileri büyük toprak sahipleri (ağalar) ve bu topraklarda 



22 
 

çalışanlar (maraba) arasında kalmaya devam etmiştir. Aşiret ve büyük aile yapısının 

var olduğu bu bölgelerde aşiret reisinin veya aile babasının sözü genel kabul 

görmektedir. Aile üyeleri bağımsız değildir ve verilen kararlar ile bağlıdırlar. Diğer 

taraftan, geriye kalan bölgelerde patron-adamı ilişkileri yerini siyasi partiler ile seçmen 

arasına bırakmıştır. Daha yaşanabilir hayat koşulları için İstanbul, Ankara, İzmir ve 

Adana gibi büyük kentlere akın eden milyonların ilk yerleşim yerleri gecekondu 

alanları olmuştur (Bkz Bölüm 3). Kentsel hizmetlerden yoksun olan bu gecekondu 

alanları, patron-yanaşma/müşteri ilişkilerinin kurulması için oldukça uygun bir ortam 

oluşturmaktadır. Elektrik, su, yol, ulaşım gibi altyapı hizmetlerinin ulaştırılması ile 

hazine arazisi üzerine konan bu yerleşimlerin tapulandırılması hem yerel hem de 

merkez siyaset ile kentli yoksular arasındaki ilişkinin kurucularıdır. Oy havuzunun çok 

geniş bir bölümünü oluşturan bu alanlar, siyasi partilerin formel ve enformel kanallar 

kullanarak siyasi destek aradıkları yerlerdir (Sayarı, 2014: 660-61). Sherwood’un 

(1967: 57) gözlemine göre Adalet Partisi bu durumu şöyle kullanmıştır: “İstanbul veya 

Ankara’ya göç eden tipik bir köylü hiç vakit kaybetmeden hemşerilerinin yaşadığı 

mahalleye gider. Adalet Partisinin yereldeki adamı/temsilcisi göç eden bu köylüye 

yerleşmesi konusunda yardımcı olur. Otoritelerle, kurumlarla olan sorununu giderir, 

ona aracılık yapar. Ona iş sağlar”. Bu yolla kente yeni göç edenler belirli ilişki ağlarına 

dahil edilirler.  

Türkiye’de görülen plansız ve hızlı kentleşme, kent çeperlerinde geniş 

gecekondu alanlarının oluşmasına neden olmuştur. Bu gecekondu alanları, kaçak 

yollarla inşa edildiği için, yol, su, elektrik, ulaşım gibi hizmetlerden ya yoksundu ya 

da beklenen düzeyde faydalanamıyordu. Siyasi partilerin birer “oy havuzu” olarak 

gördüğü bu alanlar, oy satın almanın en yaygın görüldüğü yerler haline gelmiştir. Yol, 

su, elektrik, vb. hizmetlerin sağlanacağı vaadiyle gecekondu alanlarının oylarına talip 

olan siyasi partiler, böylelikle klientalist ilişkileri tesis ederler. Köyden henüz göç 

etmiş olanların gelir gelmez kendisini içinde bulunduğu bu durum, onun kentsel bir 

yurttaş olarak var olabilmesinin önünü hemen kapatır. Bir öndeki başlıkta da 

değinildiği gibi, artık kentte hayatta kalmanın yolunu bir vatandaş olarak sahip olduğu 

haklar ve görevler üzerinden değil, içine girdiği ilişki ağları üzerinden, daha kestirme 

yollarda arayacaktır.  

  



23 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ ÜZERİNE 

 

2.1. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ 

 

Bu araştırma tasarlanırken ulaşmayı arzuladığımız temel amaç farklı sosyo-

mekanlarda ortaya çıkan muhtar deneyimlerini, muhtarın fonksiyonel alanını ve 

tanımlanma biçimlerini açığa çıkarmaktı. Buradan hareketle, aşağıda detaylı olarak 

aktarıldığı üzere, muhtarın ve muhtarlık kurumunun fenomenolojik bir resmini 

çekmek için nitel bir araştırma yöntemi benimsenmiş ve katılımcılar ile derinlemesine 

görüşmeler yapılmıştır. Nitel araştırmanın gerektirdiği şekilde yürütülen görüşme 

sürecinin erken bir evresinde, yapılan görüşmelerin ilk analizine bağlı olarak, 

araştırmaya yeni sorular ve amaçlar dahil olmuştur. Sahanın çok katmanlı yapısının 

araştırma sürecine müdahalesine izin verilmiş ve görüşme sorularına 

eklemeler/güncellemeler yapılmıştır. Böylelikle araştırmanın kapsamı genişlerken 

cevap bulmak istediği sorular ve açığa çıkarmak istediği “gömülü” faktörler 

çeşitlenmiştir. Bu sürecin sonucunda araştırmanın cevaplamak istediği sorular 

şekillenmiştir. Bunlar: 

i. Sosyo-mekana bağlı olarak muhtarlar nasıl somutlaşır ve muhtarlık kurumu 

nasıl yeniden üretilir? 

ii. Muhtar deneyimlerinde bir benzerlik ve farklılaşma var mıdır? Varsa bu 

farklılaşmanın nedenleri nelerdir, kuramsal ve kavramsal karşılığı nedir? 

iii. Muhtarın formel alanına ek olarak bir enformel alanı var mıdır? 

iv. Muhtar mahallede nasıl konumlanır ve mahalleli ile olan ilişkisi nasıldır? 

v. Muhtar nasıl tanımlanır? Eylem repertuvarından hareketle kendisini nasıl 

tanımlamaktadır? 

Bu soruları cevaplamak amacıyla gerçekleştirilen bu çalışma bütüncül bir 

yaklaşım benimseyerek fail ile mekan ve failler arasındaki ilişkiye odaklanmıştır. 

Sahanın çok katmanlı yapısı göz önüne alınarak, muhtarların mikro etkileşim 

süreçleri/biçimleri irdelenirken makro düzeyde sosyal, kültürel, mekânsal ve ekonomi-

politik çevre göz ardı edilmemiştir. Olgu meydana geldiği bağlam içinde 

anlamlandırılmıştır. 



24 
 

Muhtar ve muhtarlık kurumu üzerine yapılan çalışmaların sayısı oldukça azdır. 

Bu akademik ilgisizliğe sebep oluşturabilecek çeşitli faktörler gösterilebilir. Muhtarlık 

siyasi bir ofis değildir, idari bir dokuya sahiptir. Bu yüzden siyaset bilimi, sosyoloji 

gibi disiplinler yeterli ilgiyi göstermemişlerdir. Ayrıca muhtarlığın, kamuda yaşanan 

dijital dönüşüm ile formel olarak işlevini yitirmeye başladığı, önemsizleştiği 

varsayılmaktadır. Muhtar ve muhtarlık üzerine yapılan çalışmalar muhtarlığın 

kuruluşu ve tarihsel gelişimi (Çadırcı, 1993; Akyıldız, 2006; Güneş, 2009), mahalle 

muhtarlığının sorunları (Taylan, 1992), muhtarın belediye ve yerel yönetimlerle olan 

ilişkileri ve aracılığı (Arıkboğa, 2018, 2000), muhtarlığın işlevi, muhtarın görevleri ve 

sahip olduğu araçlar ve yerel demokrasi ve katılım üzerine yoğunlaşmaktadır. Bu 

çalışmaların büyük çoğunluğu muhtarlara yapılan anketler üzerinden veri elde 

etmişlerdir. Diğer taraftan, Massicard’ın (2022) 2013 yılında İstanbul’un altı 

mahallesinde yaptığı saha araştırmasının ele alınma biçimi bu çalışma ile kısmı olarak 

örtüşmektedir. Street-Level Governing Negotiating the State in Urban Turkey isimli 

bu çalışmada Massicard muhtarların vatandaşa yakın ve onlar tarafından ulaşılabilir 

olmasından kaynaklı olarak birçok enformel talebe cevap verdiklerini söyler. Bu süreci 

sokak düzeyinde hükümet etme (governing) veya devletin varlığının mahalledeki 

uzantısı olarak görür. Bu durumun yerel toplumun devletten ayrışmasını zorlaştırdığını 

söyler.  Muhtarlığın “melez”, “tamamlanmamış” bir kurum olduğunu aktardığı bu 

çalışmada, muhtarın rolünü de inceler. Massicard değişen belediye kanunlarının, kent 

planlamasının ve muhtarlar üzerindeki otoritenin, bu kurumu nasıl değiştirdiğini ve 

özerkliğini kaybetmesine neden olduğunu aktarır. Bu çalışma ile kısmi olarak 

örtüşüyor olsa da muhtarlığı ele alış biçimi, bağlamı ve araştırma soruları gibi çeşitli 

yönlerden farklılık göstermektedir.  

Mahalle muhtarlığına ilişkin literatürde önemli bir eksiklik vardır. Çünkü saha 

araştırması Muhtarlığın göründüğünden fazlası olduğunu, muhtarın fonksiyonel 

alanının ve yoğunluğunun bağlam ve mekan bağımlı olduğunu, muhtarlığın tek bir 

tanım altında açıklanamayacağını ve toplum-devlet ilişkisinde çok önemli bir yere 

sahip olduğunu ortaya koymaktadır. Bu nedenle mahalle muhtarlığına ilişkin 

akademik bilgi üretiminin sadece idare biliminden değil, siyaset bilimi ve sosyoloji 

gibi bilim dallarından faydalanılarak gerçekleştirilmesi gerekmektedir. Çünkü 

muhtarlık vatandaşa en yakın kurumların başında gelir ve içinde bulunduğu toplumsal 



25 
 

mekandan bağımsız değildir. Mahalle, muhtarlığı dönüştürebilme, yeniden üretebilme 

gücüne sahiptir. Bu çalışmada muhtarlığın farklı mahallelerde incelenmesinin sebebi 

muhtarı içinde bulunduğu mekan ve bağlam ile ele alarak, daha bütüncül bir anlama 

ulaşmaktır. Bu amaç için bu çalışmada disiplinler arası iş birliğine gidilmiş ve siyaset 

bilimi, sosyoloji ve idari bilimlerin alet çantasındaki farklı araçlardan faydalanılmıştır. 

Bu çalışmayı özgün ve önemli kılan, muhtar ve muhtarlığı ele alış biçimi, 

benimsediği yöntem ve literatürde doldurduğu boşluktur. Var olan çalışmalardan farklı 

olarak, bu araştırmada çeşitli mahallelerden muhtarların sesine kulak verilmiş ve 

“muhtar olarak var olmanın” ne anlama geldiği ortaya çıkarılmaya çalışılmıştır. 

Tümevarımsal ve bütüncül bir yaklaşım benimsenerek, karmaşık ve çok boyutlu bir 

fenomen olan kentin farklı mahallelerinde muhtarın deneyimleri, somutlaşma 

biçimleri, mahallede kurduğu ilişkiler ve mekanın muhtarlık kurumunu dönüştürücü 

etkisi açığa çıkarılmıştır.  

Bu çalışma birçok açıdan literatüre önemli katkılar sağlamaktadır. Muhtar ve 

muhtarlığa ilişkin var olan çalışmalardan farklı olarak burada salt bir durum tespiti 

yapılmamıştır. Bunun yerine, olguların neden “olduğu şekilde” meydana geldiği de 

açığa çıkarılmıştır.  Bu bağlamda, muhtarın somutlaşma biçimleri açığa çıkartılırken 

onu içerleyen sosyo-mekan da ele alınmıştır. Fenomenlerin bağlamı içinde 

değerlendirilmesi gerektiğini, özünün ancak böyle anlaşılacağını öne süren 

fenomenoloji, gerçekliğin öznel olduğunu söyler. Bu çalışma da farklı sosyo-

mekanlarda meydana gelen muhtar somutlaşmalarını açığa çıkarırken, benzerlik ve 

farklılıkların izini toplumsal bir mekan olan mahallede aramıştır. Bu yolla sadece 

somutlaşma biçimleri değil, bunları üreten sosyo-kültürel, politik-ekonomik faktörler 

ile, göç, kentleşme ve kentsel dönüşüm gibi olgular ile olan ilişkisi de ifşa edilmiştir.  

Her ne kadar toplumsal algıda muhtar ve muhtarlık bir şekilde yer etse de 

tanımlanmamış bir kurum ve kişidir. Köy muhtarlığı bunun dışındadır çünkü köy tüzel 

kişiliğe sahiptir ve muhtar da o tüzel kişiliğin başında olan seçilmiş kişidir. Aynı 

tanımlama mahalle muhtarlığı için yapılamaz çünkü mahallenin bir tüzel kişiliği 

yoktur. Bu boşluğu doldurmak amacıyla saha araştırması yapılırken, muhtarın, eylem 

repertuvarına ve mahalleli ile olan ilişkisine bağlı olarak bilincinde kendini nasıl 

tanımladığı ortaya konmuştur. Bazı mahallelerde “komşulaşan”, “akrabalaşan” ve 

aileden biri haline gelen muhtar ile mahalleli olan ilişkisini formel bir düzeyde ve 



26 
 

sınırlı tutan bir muhtar aynı kişi değillerdir. Hem muhtarın kendini tanımlama biçimi 

hem de mahalleli tarafından “nasıl görüldüğü” sosyo-mekana bağlı olarak farklılık 

göstermiştir. Buradan hareketle, bu farklı somutlaşma biçimleri ile mahalledeki 

konumlanmalar arasındaki karşıtlığın nedenleri irdelenirken, kuramsal ve kavramsal 

karşılığı verilmiştir. 

Muhtarın sosyo-mekana bağlı olarak nasıl bir eylem repertuvarına sahip 

olduğunu açığa çıkarmak için kentlerin farklı nitelikteki mahallelerinde görüşmeler 

yapılmıştır. Bu çeşitlilik ile amaçlanan farklı toplumsal mekanların muhtarı nasıl 

somutlaştırdığını açığa çıkarmak ve muhtarın fonksiyonel alanının sınırlarını 

çizmektir. Böylelikle, ortaya çıkan farklılaşmanın izini sürmek ve toplumsal mekan 

bazlı bir açıklama geliştirmek olanaklı hale gelmiştir. Muhtarların bazı mahallelerde 

dar bir formel alan içine sıkışırken bazı mahallelerde kendilerine neden çok geniş bir 

enformel alan yarattıklarının cevabı verilmiştir.  

Massicard (2015) muhtarlık için “ara ve melez”, “tamamlanmamış” kurum der. 

Muhtarlık idare sistemi içerisinde alışılagelmiş/hazır kategoriler içinde 

tanımlanamamaktadır. İdare perspektifinden bir tanımlama yapsak bile bu 

tanımlamanın muhtar ve muhtarlığı tam karşılamayacağını düşünmekteyiz. Çünkü 

muhtarlık fiziksel, ilişkisel ve sosyal olarak vatandaşa en yakın kurumdur ve içinde 

bulunduğu toplumsal yapı tarafından yeniden üretilir. Bu nedenle tanımlanırken, 

hazır/basmakalıp tanımlamalar yerine “ne iş” yaptığı üzerinden ve somutlaşma 

biçimine bağlı olarak tanımlanmalıdır. Bu araştırma, muhtarın, gündelik iş pratiklerine 

ve muhtarı olduğu mahalle ile kurduğu ilişkilere bağlı olarak kendisini nasıl 

tanımladığını açığa çıkarmıştır. Muhtarların deneyimlerinde görülen çeşitlilik ve 

farklılık, onları aynı tanım altında toplamamıza olanak sağlamaz. Tüm muhtarları aynı 

şekilde tanımlamak gerçeği de yansıtmamaktadır. Muhtarların kendilerini çok çeşitli 

şekillerde tanımladıkları görüşmüştür. Bu tanımlamalar ileriki bölümlerde kapsamlı 

olarak ele alınmıştır.  

Özetle bu araştırmanın amacı Türkiye’nin İzmir ve Malatya illerinin farklı 

mahallelerinde bulunan muhtarların, mahallelerinde muhtar olmaktan kaynaklı 

deneyimlerini açığa çıkarmak, muhtarın formel ve enformel alanının sınırlarını 

belirlemek, mekana bağlı olarak muhtar deneyimlerin neden farklılaştığını veya 

benzeştiğini ve bu farklılık ve benzerliklerin nedenleri anlamak ve kuramsal karşılığını 



27 
 

bulmak ve muhtarı tanımlamaktır. Çok boyutlu ve karmaşık bir fenomen olan kentin 

farklı sosyo-mekanlarında muhtarın nasıl somutlaştığını, ilişkilerin nasıl bir düzlemde 

kurulduğunu açığa çıkarmaktır.  

 

2.2. METODOLOJİ 

 

Bu araştırma nitel bir araştırmadır. Nitel araştırmalar bir dizi farklı bilimsel 

yaklaşım için geniş kapsamlı bir tanımlayıcı olarak kullanılır. Bu araştırma türünün 

felsefi temelini iki önemli şey oluştur. İlki, nitel araştırmanın sübjektif bir ontolojisi 

vardır. Yani gerçeklik sübjektif olarak inşa edilmiştir ve bağlam bağımlıdır. Pozitivist 

gelenekte olduğu gibi gerçeklik kesin ve ön-kabullü/verili değildir. İkincisi, nitel 

araştırmanın epistemik temelleri bilgi üretiminin/inşasının, bilen ile bilinen arasında 

kurulan göreli ilişkiden ortaya çıktığını söyler. Bu yüzden nitel bir araştırma 

yapılırken, araştırmacı yorumlamaya, anlamaya ve tanımlamaya dayalı dönüşümsel 

bir sürecin içinde hareket eder (Wilding ve Whiteford, 2005:98).  

Bu çalışmada nitel bir araştırma yöntemi olan fenomenoloji kullanılmıştır. 

Fenomenoloji bir “öz” arayışıdır. Salt bir yöntemin ötesinde bir felsefedir aynı 

zamanda (Dowling 2007:131; Camero, Schaffer ve Hyoon-Ae, 2001). Fenomenolojik 

yöntemin temel karakteristiği tanımlamaya/açığa çıkarmaya yönelik olmasıdır. 

Özne/fail ile fenomen arasındaki gönüllü ilişkiselliği keşfetmek, eylemin/durumun 

içine “gömülü” özü ortaya çıkarmak ve eylemin gerçekleştiği dışsal çevreyi ve 

bağlamı ifşa etmek fenomenolojik yöntemin güçlü yanıdır (Finlay, 2012:17).  

Fenomenoloji yorumlayıcı ve tanımlayıcıdır. Bu nedenle anlamaya çalıştığı 

fenomenin gerçekleştiği bağlamı ortaya çıkarmaya çalışır. Yani fenomeni anlamaya, 

yorumlamaya ve tanımlamaya çalışırken öznenin “hayat koşullarını” göz önüne alır 

(Finlay, 2012:22). Fenomenolojinin değeri “var olmanın” (being/existence) 

zenginliğini ve muğlaklığını ortaya çıkarabilmesindedir. Sıradan gelen (bilindiği 

düşünülen), göründüğü kadarıyla anlaşıldığı düşünülen şeylerin çok katmanlı, 

incelikli, kendini göstermeyen ve beklenmedik yanlarının ortaya çıkmasının büyülü 

olduğunu söyleyen Finlay, fenomenolojinin buna imkan verdiğini, “olağan-dışılığı” 

açığa çıkardığını söyler (2012:33).  



28 
 

Sosyal fenomenler söz konusu olduğunda gerçeklik özneldir ve bağlam 

bağımlıdır. Aynı olgu/fenomen farklı bağlamlarda farklı biçimlerde somutlaşabilir. 

Deneyimi biçimlendiren özneler arasında kurulan ilişkinin “nasıl” bir dışsal çevre ve 

sosyal inşa içinde ortaya çıktığıdır. Mekan-bağımlı muhtar deneyimlerini açığa 

çıkarmak ve anlamlandırmak için bu yöntemin benimsenmesinin sebebi burada 

aranmalıdır.  

Fenomenoloji insanın dünyayı nasıl deneyimlediğini önceler ve irdeler (Patton, 

2015). “Yaşananın” özüne ulaşmaya çalışır. Bağlamını ifşa etmeye gayret eder. 

Mekana bağlı olarak ortaya çıkan çeşitliliğin ve farklılaşmaların nedenlerini, 

bağlamını ve kuramsal karşılığını aradığımız bu çalışmanın fenomenolojik yöntemi 

benimsemesinin bir nedeni de budur. Olgular, ancak bağlamı içinde 

değerlendirildiğinde anlaşılır. Anket veya farklı metotlarla edinilmiş verilerin, 

olgunun neden “o şekilde” meydana geldiğini anlamlandırmamıza olanak sağlayan 

“bağlamı” ifşa etmesi olanaklı değildir. Bu çalışmada amacımız ölçmek/oranlamak 

değildi, bilinmeyeni/ gömülü olanı açığa çıkarmaktı. Bu nedenle katılımcılarla 

derinlemesine görüşmeler ve mekanda gözlemler yapılmıştır.  

 

2.3. ARAŞTIRMA SAHASI VE KATILIMCILARIN BELIRLENMESI 

 

Nitel araştırmalar kendisine konu ettiği olay, olgu, süreç ve fenomene yönelik 

bilginin derinliğini artırmaya, onu anlayıp tanımlamaya yönelik olduğu için verinin 

kimden toplandığı çok önemlidir. Nicel araştırmalarda olduğu gibi rastgele bir seçim 

yapmak metodolojik bir hatadır. Bunun yerine, nitel araştırmacılar saha/katılımcı 

belirlerken amaçlı bir seçim yaparlar. Katılımcılar, araştırmanın sorusuna aranan 

cevabı bulabileceğimiz veriyi sağlayabilecek kişiler olmak zorundadır. Nitel bir 

araştırmada katılımcıları belirlerken araştırma sorumuzu sık sık sormak ve katılımcılar 

ile yaptığımız görüşmelerden elde ettiğimiz veriden bu sorunun cevabını çıkarıp 

çıkaramayacağımızı muhakeme etmek zorundayız (Miles ve Huberman, 1994). 

Bu araştırma Türkiye’de farklı sosyo-mekanların muhtar deneyimlerini nasıl 

farklılaştırdığını, muhtar somutlaşmaları üzerindeki etkisini, muhtarlık kurumunu 

nasıl yeniden ürettiğini, muhtarın formel ve enformel sınırlarını nasıl yeniden atadığını 

ve muhtar tanımlamalarında ortaya çıkan farklılıkların sebeplerini anlamaya 



29 
 

yöneliktir. Bu yüzden katılımcı belirlerken bu amaca yönelik bir seçim yapılmıştır. 

Muhtar deneyimlerinde ortaya çıkan çeşitliliğin tespit edilebilmesi için alanların da 

çeşitlendirilmesi gereklidir. Buradan hareketle, bu çeşitliliğe ulaşmak için çoklu 

durum/maksimum çeşitlilik örneklemi kullanılmıştır. 

Belirli bir davranış seti ve somutlaşma biçiminin “nerede”, “nasıl”, “neden” ve 

“hangi bağlamda” ortaya çıktığını anlayarak, o davranış setinin ortaya çıkmasına sebep 

olan çevresel faktörleri, hangi faktörlerin hangi davranışı ürettiğini, hangi özellikteki 

yerellerde ne tür davranışların ortaya çıktığını ifşa etmek belli oranda çeşitliliğe 

ulaşmak ile mümkündür (Miles ve Huberman, 1994:29).  

Onwuegbuzie ve Leech'e (2007) göre birden fazla durumun incelendiği nitel 

araştırmalarda araştırmacının ana hedeflerinden biri ele aldığı durumları kıyaslama ve 

karşılaştırma imkanı yaratabilmesidir. Katılımcılar belirlenirken oluşturulacak farklı 

boyut ve indikatörler çerçevesinde seçilecek farklı örnekler bize örnek-içi ve örnekler-

arası bir karşılaştırma imkanı sağlar. Bu yöntem ile sadece deneyimlerin nasıl 

farklılaştığı değil, aynı zamanda bu farklılaşmaya sebep olan faktörlerin de anlaşılması 

sağlanır.  

Bu araştırmada, mahalle muhtarlarının deneyimlerini ve somutlaşma 

biçimlerini ortaya çıkarmak amacıyla İzmir’de üç metropoliten ilçeden on dört mahalle 

ve Malatya’da iki metropoliten ilçeden on dört mahalle olmak üzere yirmi sekiz 

mahallede muhtarlar ile toplamda 1121 dakika görüşme yapılmıştır. 5 Aralık 2020 

tarihinde başlayan saha araştırması 28 Nisan 2021 tarihinde verinin doyuma ulaşması 

ile sonlandırılmıştır. Bu mahalleler üç farklı kategoriye bağlı olarak seçilmiştir. Bazı 

mahalleler üst ve orta-üst sınıfın, bazıları orta-alt ve alt sınıfın, bazıları ise 

muhtarlarının “orta direk”, “orta halli” olarak tanımladığı grupların yaşam alanlarıdır. 

Böyle bir kategoriye bağlı olarak seçim yapılmasının sebebi farklı nitelikteki sosyo-

mekanlarda ortaya çıkan deneyimlerden “tipik bir öz” bulmaya çalışmaktır. Farklı 

toplumsal mekanlarda üretilen pratiklerin ve somutlaşma biçimlerinin açığa 

çıkarılması, muhtarın fonksiyonel alanının sınırlarının anlaşılması ve farklılaşmaların 

bağlamının ifşa edilmesi ancak böyle mümkün olmuştur. Mahalle seçimi yapılırken 

mahallede hakim konut biçimleri, park-bahçe gibi sosyalleşme alanlarının varlığı veya 

yokluğu, yol-kaldırım kalitesi, zincir marketlerin ve alış-veriş merkezlerinin varlığı 

veya yokluğu gibi fiziksel özellikleri ile gelir ve eğitim seviyesi gibi niteliksel 



30 
 

özellikler göz önünde bulundurulmuştur. Araştırma sahasının İzmir ve Malatya olarak 

belirlenmesinin çeşitli sebepleri vardır. İlk olarak, araştırmaya bir doğu-batı boyutu 

kazandırmak için bu iller seçilmiştir. İkinci olarak, her iki il bulunduğu bölgedeki illere 

oranla oldukça yüksek göç almaktadır. Göç, muhtar deneyimleri ve somutlaşmaları 

üzerinde önemli bir belirleyendir. Göç aynı zamanda kentleşme, kentsel dönüşüm, 

kentte sosyal ve mekânsal ayrışma gibi olguların açıklanmasında başvurulan önemli 

bir konudur. Son olarak, her iki ilde görülen kentsel dönüşüm pratikleri birbirinden 

farklıdır. Malatya, son on yılda çok hızlı bir kentsel dönüşüm deneyimi geçirmiş bir 

mekan olarak kent içi nüfus hareketinin yoğun olduğu bir ildir. Malatya’da kentsel 

dönüşüm mekanın fiziksel ve nüfus yapısında önemli bir değişiklik meydana getirecek 

biçimde gerçekleşmektedir. Diğer taraftan İzmir, Malatya’da olduğu kadar kapsamlı 

kentsel dönüşüm deneyimi yaşamamıştır. İzmir’de dönüşüm, Malatya’ya kıyasla daha 

yavaş ve mikro bir düzeyde gerçekleşmektedir. Son olarak her iki ilde de derin kentsel 

ayrışmalar mevcuttur. Görüşme yapılan mahalleler kendi içinde oldukça homojen bir 

sınıfsal yapıya sahipken, mahalleler arasında derin sınıfsal farklılıklar vardır. Bu 

durum, muhtar somutlaşmalarının ve pratiklerinin mekana bağlı olarak gösterdiği 

çeşitliliği anlamlandırmamıza yardımcı olmaktadır. Boyd (2001) iki ila on arasında 

katılımcının, Cresswell (1998: 65-113) ise on kadar katılımcı ile yapılan “uzun 

mülakatların” fenomenolojik bir çalışmada verinin doygunluğa ulaşması için yeterli 

olacağını söyler.   

Mahalle muhtarları gerek formel yollardan (muhtar dernekleri, belediye meclis 

toplantıları vb.) gerekse enformel kanallar aracılığıyla birbirini tanıyan, deneyimlerini 

birbirleriyle paylaşan ve kimin, nasıl mahallelerde muhtarlık yaptığını bilen kişilerdir. 

Sahaya giriş yapılırken bu faktör göz önüne alınmıştır. Araştırmacı sahaya giriş 

yaptıktan sonra, görüşme yaptığı katılımcıdan, kendisini “tanımlanan niteliklere 

sahip” mahallelere yönlendirmesi için aracılık yapmasını istemiştir. Bu yolla, 

araştırmada arzulanan çeşitliliğe ulaşılmıştır. Katılımcı belirlenirken kullanılan bu 

yöntem “amaca yönelik seçim” yapmaya olanak sağlayarak, araştırmanın cevaplamak 

istediği sorulara cevap üretmeyi mümkün kılmıştır.  

 

2.4. VERILERIN ANALIZI 

 



31 
 

Veri analizi bir veri yığınına düzen, yapı ve anlam kazandırma sürecidir ve bir 

araştırmanın en önemli ayaklarından birini oluşturur.  

Veri analiz süreci araştırmacının sürekli ileri-geri yapan, tekrar eden ama aynı 

zamanda ardışık bir süreç izlemesini gerektirir. Bu karmaşık süreç araştırmacının 

verinin tümüne hakim olmasını, veriyi kümelere ayırmasını ve bu kümelere anlam 

atfetmesini gerektirir. Veri analiz süreci bir inşa sürecidir. Tek başına bir anlam ifade 

etmeyen veri parçacıkları sınıflandırıp kategorize edilir. Bu veri kümeleri içinde 

örüntülü bir düzenlilik aranarak temalar inşa edilir. Bu süreç bir elbise dolabına düzen 

vermeye benzetilir. Dolabın içindeki tüm elbiseler veriyi oluşturur. Bu elbiseler 

rengine, çeşidine, giyildiği sezona veya kumaşına göre sınıflandırılabilir. Bu 

sınıflandırma tercihi araştırmacının cevap aradığı soruya göre belirlenir (Rossman and 

Rallis, 2012: 262-63).  

Yin (2016: 185-187) veri analiz döngüsünü beş aşamada tamamlar. İlk 

aşamada toplanan veriler derlenir (compiling) ve araştırmacının tercih ettiği şekilde 

sınıflandırılır. İkinci aşamada bu geniş veri yığını daha küçük parçalara ayrıştırılır 

(deassembling) ve araştırmacı bu küçük parçalara kodlar veya etiketler atar. Bu ilk iki 

aşama arasında çift yönlü bir etkileşim vardır. Üçüncü aşamada, bu parçalar temalar 

ortaya çıkaracak şekilde gruplandırılır (reassambling). Dördüncü aşama bu temalardan 

bir hikaye ortaya çıkartma ve veriyi yorumlama aşamasıdır (interpreting). Yorumlama, 

veri analizinden bir hikaye yaratma aşamasıdır. Yorumlama, araştırmanın tüm 

aşamaları olduğu gibi, parça ile parçalardan oluşturduğumuz bütün arasında git-gel 

yaptığımız, her birini daha iyi anlamak için diğerinden yardım aldığımız yinelemeli 

bir aşamadır. Denzin’e (1994:504) göre veriyi anlamlandırma mekanik veya 

basmakalıp bir süreç/iş değildir, bir sanattır. Bu aşama bulgularımıza önem 

atfettiğimiz, bulguları anlamlandırmaya çalıştığımız ve bu anlamlardan sonuçlar 

ürettiğimiz bir aşamadır (Patton, 2002). Son aşamada araştırmacı, veriden ortaya 

çıkardığı hikayeden sonuçlar üretir (concluding). Bu aşamalar lineer bir eğilim 

göstermez ve birbiri ile sürekli bir etkileşim içindedir.   

Bu araştırmanın verilerinin analizine görüşmelerin erken bir evresinde 

başlanmıştır. Yapılan görüşmelerden elde edilen ses kayıtları deşifre edilerek açık 

kodlama yapılmıştır. Böylelikle veriler daha küçük parçalara ayrılarak, bu parçalar 

arasında düzenli bir örüntü ortaya çıkarılmıştır. Bu örüntüler temalaştırılarak anlamlı 



32 
 

bir bütün oluşturulmaya çalışılmıştır. Veri analizi sonucunda çeşitli temalar ortaya 

çıkmıştır. İleriki bölümlerde bu temalar kapsamlı bir şekilde ele alınarak, teorik ve 

kavramsal karşılığı sunulmuştur.  

Veri analiz edilirken bilgisayar destekli nitel veri analizi (Computer Assisted 

Qualitative Data Analysis- CAQDAS) araçlarından MAXQDA kullanılmıştır. 

MAXQDA dünyada yaygın olarak kullanılan nitel veri araçlarından biridir. Birçok 

veri tipini (pdf, excel, ses kaydı, vs) analiz etmekte kullanılan bu yazılım, 

görüşmelerden elde edilen verilerin analizinde önemli bir işlev görmüştür.  

  



33 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

GEÇMİŞTEN BUGÜNE TOPLUMSAL BİR MEKAN OLARAK MAHALLE 

 

Bu bölümde kentleri oluşturan birim olarak mahalle ve süreç içinde çeşitli 

gelişmelere bağlı olarak geçirdiği dönüşüm ele alınacaktır. İlk olarak, kısaca klasik 

anlamda mahalle kavramı ve içerdiği mana üzerinde durulacaktır. Mahallenin edilgen 

bir yapı olmadığı göz önüne alınarak, bireyi nasıl şekillendirdiği, onun hayatına olan 

etkisi ve sosyal bir mekân oluşu işlenecektir. Daha sonra klasik mahalle yapısının nasıl 

değiştiği ve bu değişime neden olan gelişmeler ele alınacaktır. Bu sebeple, kısaca 

kentleşme ve sonrasında yaşanan kentsel dönüşümün kent mekânı üzerinde hem 

fiziksel hem de sosyo-ekonomik etkileri konuşulacaktır. Bu etkilerin kentsel alanda 

sebep olduğu mekânsal ve sosyal ayrışma ele alınacaktır. Son olarak bu gelişmelerin 

kentlerde ortaya çıkardığı mahalle biçimleri saha araştırmasından hareketle ortaya 

konmaya çalışılacaktır. 

Bu bölümün amacı sonraki bölümler için bir bağlam oluşturmaktır. 

Muhtarlığın mahallenin çeşitli niteliklerine bağlı olarak nasıl farklı somutlaştığı, 

fonksiyonel alanının bu çeşitlilikten nasıl etkilendiği, kendisine yarattığı enformel 

alanın nasıl ve neden meydana geldiği, muhtar deneyimlerinin çeşitliliğinin ve 

farklılaşmasının nelerden kaynaklandığı gibi çeşitli sorulara verilecek cevaplar bugün 

kentlerimizi oluşturan birbirinden oldukça farklı mahalleleri ve bunların nasıl 

meydana geldiğini anlamakta gizlidir. Bu nedenle mahallenin geçmişte ve günümüzde 

nasıl bir yapıya sahip olduğu ve dönüşümün arkasındaki etkiler bu noktada ele 

alınmalıdır. 

 

3.1. SOSYO-MEKAN OLARAK MAHALLE 

 

Mahalle kentin bir öğesi ve en küçük yerleşim birimidir. Bir kente kimliğini 

kazandıran ve diğerlerinden ayıran onu oluşturan mahallelerdir. Her kentin olduğu gibi 

her mahallenin de bir kimliği vardır. Mahalle salt bir fiziksel mekân değil aynı 

zamanda toplumsal bir alandır. Mahallenin mimari/fiziksel yapısı ve kent içindeki 



34 
 

lokasyonu3, mahalleyi anlamak isteyenler için önemli ip uçları verebilir. Fakat burada 

mahallenin niteliği ile ilgili önemli olan diğer belirleyici o mekânda hayatını sürdüren 

insan topluluğudur. Mahalleyi oluşturan insandır. İnsanın kültürünü, inancını, 

değerlerini ve yaşam biçimini yansıtması ile ortaya çıkan mekânsal ve toplumsal bir 

yaşam ünitesidir. Mahalle, “insan ve mekânın el ele verip dokuduğu yeni bir birlik, 

yeni bir hayat sahnesidir” (Alver, 2010:117). Mahalleyi sadece mekândan veya içinde 

yaşadığı insan topluluğundan hareketle değerlendirmek yanlıştır. Bu ikisi birbirini 

tanımlar ve tamamlar nitelikteki unsurlardır. Alver’in (2010: 113) deyimiyle, “mahalle 

şehrin damarı ise insan da o damardaki kandır”. 

Kenti oluşturan mahalleler en küçük yönetim birimleridir. Kapsamlı bir 

mahalle tanımı onu hem içinde barındırdığı okul, cami/mescit, çeşme, kahvehane, 

oyun alanı gibi kurumsal/mekânsal düzlemde hem de aileden sonra ilk ilişkilerin 

kurulmaya başlandığı, komşuluk ilişkilerinin ve örgütsel bağların inşa edildiği sosyal 

bir alan olarak tanımlar. (Şahin & Işık, 2011). “Mahalle kişilerden meydana gelmiştir, 

ama kişilerin üstünde bir kollektivitedir, bir yapıdır, mekân üzerinden kurulan bir 

sosyal ilişkiler ağıdır. Mahalledeki sosyal ilişki ağları mahalleli arasında hem bir 

dayanışmayı hem de bir toplumsal denetim ve baskıyı üretmektedir; gözetleme ve 

kollama birlikte mevcuttur” (Erman, 2010:172) 

Mahallenin mekân olduğu bu sosyal alan içinde bireylerin kimlikleri şekillenir. 

Mahallenin üst kimliği bireyin kimlik oluşumunda aktif bir etkendir. Aynı şekilde 

mahalleye kimliğini kazandıran da tek tek bireylerin kimliğidir. Yani bu alanda bir 

etkileşim söz konusudur. İkisi de birbirini temsil etme gücüne sahiptir. Her mahallenin 

kendine özgü bu sosyal ve fiziki yapısı onu diğerlerinden farklılaştırır. Bu niteliksel 

farklılık içine inşa edilen kurumları kendi niteliği çerçevesinde yeniden yorumlar, 

değiştirir ve ona yeni bir kimlik kazandırır. Farklı yerelliklerin kurumları dönüştürücü 

etkisini en iyi gözlemleyebileceğimiz yer mahalle ve bu mahalledeki muhtarlıktır. 

Massicard (2015: 281) muhtarların Weberyen anlamda bürokrat olmadıklarını, muhtar 

ile mahalleli arasındaki ilişkinin, yöneten ile yönetilen arasındakine benzer klasik bir 

bürokratik ilişki olmadığını söyler.   Yani vatandaştan kopuk, belli mesai saatleri 

içinde çalışan, belli protokollere bağlı değildir. Muhtar hem fiziksel hem de sosyal 

                                                 
3 Mahalledeki hakim yapılaşmanın gecekondu olması veya lüks rezidans ve sitelerden oluşması ile 

mahallenin şehrin sınırları içindeki konumu-merkez veya çeperde olma durumu. 



35 
 

olarak vatandaşa en yakın olan seçilmiştir ve yargılanırken devlet memuru niteliği ile 

yargılanır. Bu yüzden bu kurumun içinde bulunduğu mekândan ve sosyal kurgudan 

daha hızlı ve daha çok etkilenmesi beklenir. Zaten muhtar mahalleden biridir ve 

genellikle mahallenin en çok tanınanıdır. Çünkü seçimle işbaşına gelir. 

 

3.2. OSMANLI MAHALLESİ 

 

Osmanlı şehrinde mahalle, “birbirini tanıyan, bir ölçüde birbirlerinin 

davranışlarından sorumlu [ve] sosyal dayanışma içinde olan kişilerden oluşmuş bir 

topluluğun yaşadığı yerdir. Bir diğer tanımıyla, aynı mescitte ibadet eden cemaat ’in, 

aileleriyle birlikte yerleştikleri şehir kesimidir” (Ergenç, 1984:69). Sınıf ve statü 

farklılıklarının şekillendirmediği, zenginin konağı ile fakirin evinin karşılıklı olduğu 

bir yaşam alanıdır  (Ortaylı, 2000). Osmanlı şehrinde mahalle sadece mekânsal bir 

alanı değil aynı zamanda “gündelik hayatı her yönüyle kapsayıcı, zengin bir anlam 

bütünlüğünü” içinde barındırır (B. Alada, 2008:117). 

Osmanlı’da mahalle temel bir yönetim birimidir. Bir yönetim birimi haline 

gelmesinde “müteselsil sorumluluk” müessesinin önemli payı vardır. Bu sorumluluk 

mahallelinin birbirini tanımasını, birbirinin eylemlerinden sorumlu olmasını ve böyece 

mahallede bir oto-kontrol mekanizmasının kurulmasını sağlamıştır. Bu müessese 

sayesinde mahallede ikamet eden vergi mükelleflerinin kim oldukları ve vergilerini 

eksiksiz ödemeleri sağlanmıştır. Böylelikle mahallede merkezi otoritenin yanı sıra 

güvenliğin sağlanması da amaçlanmıştır. Mahalleye bu dokusunu kazandıran çeşitli 

kurumlar vardır. Camii veya mescit mahallede bulunan erkeklerin özellikle akşam ve 

yatsı vakitlerinde toplandığı bir mekandı. Burada görünür olmak bir mahalleli için 

“tanınan” ve “güvenilen” biri olmak için oldukça önemliydi. Camii, mahallelinin bir 

“cemaate” dönüştüğü yerdi. Bu cemaatin ve dolayısıyla mahallenin lideri imamdı. 

Bütün mahalleli birbirine, imam ise bütün mahalleye kefil edilmiştir (Ergenç, 1984). 

İmamlar mahalledeki doğum, ölüm, evlenme, boşanma, yer değiştirme gibi kapsamlı 

bir görev ve sorumluk alanına sahipti. Bunların yanında, mahallede ahlakın korunması 

ve anlaşmazlıkların çözümlenmesinde de imam sorumluydu (Ergin, 1936’ dan aktaran 

Arıkboğa, 1998:89). Mahallenin mali olarak kendi kendine yetebilen bir birim 

olmasını sağlayan kurum “avarız akçesi vakfı”, diğer adıyla mahalle sandığıdır. Bu 



36 
 

kaynağa aktarılan gelir mahallede ikamet edenlerden toplanır ve okul, cami, yol vb. 

yapım ve onarımında; imam, müezzin, öğretmen gibi kamu görevlilerinin maaşının 

karşılanmasında ve mahallede ihtiyaç sahiplerine yardım edilmesinde kullanılırdı 

(Arıkboğa, 1998: 90). Böylelikle mahallede bir dayanışma kurumu inşa edilmiştir. 

Mahalle bir yasal statüsü ve tüzel kişiliği olmamasına rağmen sahip olduğu 

sosyal doku ve bünyesinde barındırdığı çeşitli kurum ve müesseseler sayesinde 

oldukça sistematik ve iyi işleyen toplumsal bir mekandı. (B. Alada, 2008; Arıkboğa, 

1998). 

 

3.2.1. Dokunun Bozulması   

 

19.yy’a gelindiğinde hem global ölçekte hem de Osmanlı sınırları içinde 

meydana gelen bazı gelişmeler, Osmanlı’da klasik döneminin mahallesinin hem 

fiziksel yapısında hem de iktisadi ve toplumsal dokusunda bir dizi değişikliğe sebep 

olmuştur. Anadolu’da artan nüfusun şehirlere doğru bir göçü tetiklemesiyle üretimde 

yaşanan azalmalar, ticaret yollarının değişmesi ve bunun bir gelir krizi yaratması, 

iltizam sistemine geçiş ile beraber mültezimlerin yerel güç haline gelmeye başlamaları, 

dünyada yaşanan sanayileşme, milliyetçilik akımlarının güçlenmesi ve batının 

dünyadaki güç merkezi haline gelmesi gibi çeşitli sebepler Osmanlı’da yapısal ve 

kurumsal bazı değişiklikleri tetiklemiştir. Bu değişiklikler özellikle ticaret merkezi 

haline gelen kıyı şehirlerinde daha yoğun hissedilmiştir. Mevcut kurumların bu 

değişen yapıya yeterince ayak uyduramaması, Tanzimat döneminin bürokrasisinin batı 

şehri özentisi, ticaret yaparak zenginleşmiş azınlık tüccarlarının baskısı gibi çeşitli 

sebepler batı tarzı şehir yönetim modelinin uygulanmasının önünü açmıştır (Alada, 

2008:180-182; Tekeli, 1983). 

Sınıf ve statü farklarının şekillendirmediği klasik mahalle, Tanzimat’tan 

itibaren süregelen yenileşme hareketiyle sadece mekânsal olarak değil, toplumsal, 

iktisadi ve sınıfsal olmak üzere çok boyutlu bir değişim geçirmiştir. 1900’lü yıllara 

gelindiğinde ekonomik durumun mahallenin niteliğinde belirleyici olduğu, aynı sosyal 

sınıfa mensup olanların şehrin belli yerlerinde kümelendiği, dayanışan topluluktan 

bağımsız bireye dönüşün yaşandığı gözlemlenmektedir. Mahalle, kendi içinde 

yaşadığı bu kopuşa ek olarak, göçün taşıdığı kırsal nüfusunda eklemlenmesiyle alt 

kültürün etkilerine de maruz kalmıştır. (Alada, 2008: 194) 



37 
 

Sanayileşme sürecinin hız kazanması ile kentlere doğru yaşanan yoğun göç, 

Osmanlı’da oldukça homojen bir yapıya sahip olan mahallenin yapısını derinden 

etkilemiştir. Geleneksel anlamıyla mahalledeki herkesi içine alan, onlara bir aidiyet 

hissi veren (birlik, aynı olma) ve kolektif bir kimlik olan “mahallelilik” yavaş yavaş 

ortadan kalkmaya başlamıştır (Alver, 2010) Mahalleler daha heterojen, dışarıya daha 

açık, bir aidiyet ve güven hissi oluşturmayan konaklama alanlarına dönüşmüşlerdir 

(Şahin ve Işık, 2011). Mahalle sadece sosyo-kültürel olarak değil, fiziksel olarak da 

farklılaşmaya başlamıştır. Bu farklılaşma “kentleşme pratiklerinin kendine özgü 

dinamikleri sonucu, mahalle tipolojilerinde genişleyen bir çeşitlilik” ortaya çıkarmıştır 

(Çılgın ve Yirmibeşoğlu, 2019:103). Osmanlı’da mahalle yapısı cemaat niteliği 

taşıdığı için içeride aynı iken, başka mahalleler ile kıyaslandığında farklılık 

gösterebilirdi. Bugün gelinen noktada, mahalleler bu “içeride aynı olma” vasfını 

koruyamamış, çeşitli sebeplere bağlı olarak birbirinden kopuk, farklı, mahalleye 

aidiyet duymayan ve kendini orada güvende hissetmeyen, komşusunun kim olduğunu 

bilmeyen, kendisinden başkasını -- aynı mahallede olsa bile – “öteki” olarak gören 

birer yaşam alanına dönüşmüştür. Hızlı ve kontrolsüz kentleşme sonucu kent 

çeperlerinde oluşmuş gecekondu mahalleleri, kentsel dönüşüme uğramış toplu konut 

mahalleleri, özel girişimlerle oluşturulmuş lüks site ve rezidans mahalleleri ve 6360 

sayılı kanun ile mahalleye dönüştürülmüş köyler idari olarak aynı kategoride yer 

almalarına rağmen hem kendi içlerinde hem de bağlı bulundukları kent içindeki diğer 

mahallelerle kıyasla oldukça farklı sosyo-kültürel mekanlardır. Osmanlı’da sınıf ve 

statü farklarının şekillendirmediği mahalle, bugün bir yüzü gecekondular ile kaplı iken 

diğer yüzünde lüks rezidansların yükseldiği yaşam alanına dönüşmüştür. Bu birim 

içinde yaşayanların aynı kimliği paylaştığını öne sürmek oldukça zordur.   

 

3.3. KENTLERDE YÜKSELEN YÜKSEK DUVARLAR: TÜRKİYE’DE 

KENTLEŞME VE KENTSEL DÖNÜŞÜM 

 

Burada Türkiye’de kentleşmenin ve sonrasında yaşanan kentsel dönüşümün 

kısa bir kronolojisi ve bu dönüşümün niteliği ele alınacaktır. Türkiye’de kentsel 

dönüşüm pratiklerinin nasıl meydana geldiği ve bu dönüşümün kentlerde ortaya 

çıkardığı sosyo-mekansal, fiziksel, toplumsal ve ekonomik sonuçlar incelenecektir. 



38 
 

Saha araştırmasının bulguları muhtarın rolünün, somutlaşma biçiminin, mahalleli ile 

olan ilişkisinin ve fonksiyonel alanının mekan tarafından belirlendiğini ortaya 

çıkarmıştır. Mekânın yapılaşma biçimi, içinde barındırdığı nüfusun sosyo-kültürel 

yapısı, ekonomik gelişmişlik düzeyi ve eğitim seviyesi muhtarın “kim” olduğunu ve 

“ne” yaptığını doğrudan etkileyen dinamiklerdir. Bu yüzden, mekân ve muhtar 

arasındaki organik bağın ortaya konması ve bütünsel bir bakış açısı edinmek için bu 

bağlamın burada inşa edilmesi gereklidir. 

Bu bakımdan, kentsel alanlar ve içinde barındırdığı nüfus ile ilişkisi bir bütün 

olarak incelenmelidir. Mekân --en azından kentsel ayrışma bağlamında 

düşünüldüğünde— edilgen bir yapı, salt bir fiziksel alan değildir. Kent alanları birer 

sosyo-mekandır. Bir kentin bir semtini sosyal bilimlerin penceresinden baktığımızda 

fiziksel özellikleri ile tanımlamayız. Mekân, içinde yaşayan topluluğun özelliklerine 

bağlı olarak anlamlı, tanımlanabilir bir hal alır. Bu bakımdan, mekân ve insan 

etkileşimli ve iç içe geçmiş iki farklı ama bağımsız değişken iken muhtarlık kurumu 

bu denklemde bağımlı değişkenimizdir. İnsanın mekânı dönüştürebileceği gibi, mekân 

da insanı dönüştürebilmektedir. Bu dönüşüm tek bir düzeyde gerçekleşmez. İnsan-

mekân ilişkisindeki dinamik doğal olarak insanın kurum ile ilişkisini de düzenler. 

Mekânın oluşumu ve dönüşümünün nasıl gerçekleştiği ve ortaya çıkardığı sonuçlar 

bulmacanın önemli bir parçasını oluşturur. Bu sebeple, önce kısaca kentleşme, daha 

sonra kentsel dönüşüm olguları ele alınacaktır.  

3.3.1. Türkiye’de Kentleşme 

 

Bu çalışmada kentleşme sebeplerinden ziyade ortaya çıkardığı sonuçlar 

üzerinden tartışılacaktır. Kentleşmeden kaynaklı nüfus hareketi ve bu nüfusun vardığı 

yerde ortaya çıkardığı sosyo-mekân --geniş ölçekte kent, dar ölçekte mahalle— 

tartışılacaktır.  Türkiye de kentleşme ile ilgili çalışmalar ağırlıklı olarak kentleşme 

modelleri ve politikaları (Işık, 2005; Kiziroğlu, 2013; Genç, 2014) ile göçün nedenleri 

ve dönemleri (Gür ve Ural, 2004; Yılmaz ve Çiftçi, 2011) üzerine yoğunlaşmıştır. 

Türkiye’de kentleşme literatürüne bakıldığında kentleşmenin farklı şekillerde 

dönemlere ayrıldığı görülür. Tekeli (2011) Cumhuriyet dönemi kentleşmesini ele 

alarak kentleşmeyi 2. Dünya Savaşı öncesi ve sonrası olarak değerlendirirken, Özgür 

(1998) 1950 öncesi, 1950-60 Demokrat Parti dönemi ve 1960 sonrası planlı kentleşme 



39 
 

olarak ayırır. Şevket Işık (2005) kentleşmeyi 1923-50, 1950-80 ve 1980 sonrası olarak 

üç dönemde ele alırken, Yılmaz ve Çitçi (2011) düşük kentleşme dönemi (1923-50), 

kırsal çözülme kaynaklı kentleşme dönemi (1950-60), kentsel gelişme dönemi (1960- 

80) ve kentsel dönüşüm dönemi (1980 sonrası) olarak ele alır. Tarık Şengül’ün (2009) 

yaklaşımına göre ise, Osmanlı deneyimi Cumhuriyet dönemi kentleşmesi üzerinde 

etkili olmuş ve sonraki süreç ulus-devletin kentleşmesi (1923-50); emek gücünün 

kentleşmesi (1950-80) ve sermayenin kentleşmesi (1980 sonrası) olarak belirmiştir 

(Arslan, 2014;6). 

Kentleşme olgusunun bu çalışma açısından önemi, kente göçü salt bir 

mekânsal nüfus hareketi olarak ele almaktan ziyade, bu nüfus akışının sosyal, 

ekonomik, kültürel, kurumsal ve politik bir dizi değişim ve dönüşüm yarattığı 

gerçeğini gözden kaçırmamaya gayret ediyor oluşudur. Kentleşmenin yarattığı bu 

geniş yelpazedeki değişimler, farklı boyutlarda çeşitli sorunları ortaya çıkarmıştır. Bu 

sorunlara kimi zaman kurumlar yoluyla devlet müdahale ederken, devletin 

ulaşamayacağı veya görmezden geldiği daha mikro alan ve sorunlara enformel 

çözümler geliştirilmiştir. 1950’lerden itibaren süregelen kentleşme hareketinin büyük 

kentler üzerinde oluşturduğu stres azımsanacak bir seviyede değildir. Buna rağmen, 

bu devasa hareketin oluşturduğu sorunlar zaman içinde kentler tarafından absorbe 

edilmiştir. Bu büyük yapısal dönüşümün sadece kurumlar eli ile idare edilebilmesi 

henüz gelişmemiş (erken yıllar için) veya gelişmekte olan ülkeler için olağan değildir. 

Türkiye’de kentleşmenin kendine özgü olan tarafı, kente göç edenlerin oluşturdukları 

ilişki ağları ve enformel kanallar4 ile sorunlarına kolektif olarak çözüm geliştirebilme 

özellikleridir (Işık ve Pınarcıoğlu, 2012: 95-96; Ayrıca bknz: Şengül, 2009; Arslan, 

2014).  

Türkiye’de kentleşmeyi ortaya çıkardığı toplumsal etkiler düşünüldüğünde 

1980 öncesi ve sonrası olarak iki döneme ayırmak bu çalışmanın cevaplamak istediği 

sorulara yanıt vermek için yeterli olacaktır. 1950’li yıllarda başlayan kente göç dalgası 

devletin ve kentlerin daha önce deneyimlemediği; kente göç edenler için ise 

bilinmeyen, keşfedilecek yeni bir alandı. Fakat, 1980 sonrasında, kentleşme olgusu, 

kentlerin tecrübe ettiği, kentte oluşan toplumsal kümelenmeler sayesinde yeni 

                                                 
4 Kentlere göç sonrası oluşan enformel ilişki ağları ile cemaat tipi yapılanmalara çalışmanın ileriki 

bölümlerinde detaylı olarak değinilecektir. 



40 
 

gelenlerinde kente angaje olmakta zorlanmadığı bir olgu haline gelmeye başlamıştır. 

Dolayısıyla bu iki dönemin dinamikleri ve kısa-orta ve uzun vadede ortaya çıkardığı 

toplumsal, mekânsal, kültürel, politik ve ekonomik sonuçlar da farklı olacaktır. 

Dönemsel değerlendirmeyi gerekli kılan bir diğer unsur, bu tarihler arasında kentlerde 

bulunan sınıfların zaman içinde gösterdiği değişiklikler ve kentlerdeki özellikle 1980 

sonrası derinleşen gelir dağılımdaki dengesizliktir.  

1980 öncesi kentlerde konut formlarının iki farklı şekilde ortaya çıktığı 

görülmektedir. Bu iki farklı konut tipi, aynı zamanda iki farklı toplumsal sınıfı ve 

yaşam biçimini temsil etmektedir. Orta sınıf olarak nitelendirilen kentlilerin yaşam 

alanı olarak ortaya çıkan apartmanlar ve kente göç edenlerin barınak olarak kent 

çeperlerinde oluşturdukları gecekondular bu iki oldukça farklı tarafı temsil eder. Öyle 

ki, gecekondular kaçak yollarla plansız olarak inşa edilen ve dolayısıyla altyapı 

sorunları bulunan; kente yeni göç eden marjinal kesimlerin yaşam alanıdır. Diğer 

taraftan apartmanlar, imar kurallarına uygun olarak yasal yollarla inşa edilen, alt yapı 

sorunları daha inşa esnasında çözülen, planlı, formel ve kentli orta sınıfın yaşadığı 

alanlardır (Işık ve Pınarcıoğlu, 2012:103). 

Bu iki farklı konut tipinin üretim süreçleri incelendiğinde ortaya çıkan ilişki 

ağlarının niteliği—formel veya enformel—yukarıda yapılan ayrımı doğrulamaktadır. 

Apartmanlar, 1980 öncesi güçlü olmayan konut sektöründe, diğer ülkelerde çok 

göremeyeceğimiz bir üretim biçimini ortaya çıkarmıştır. Küçük arsa sahipliğinin 

hakim olduğu, inşaat sektörünün henüz gelişmediği kentlerde, kat karşılığı yap-satçılık 

hâkim konut üretim modeline dönüşmüştür. Buna göre arsa sahibi, arsasını üstleniciye 

devrederek karşılığında belli sayıda kat almaktadır. Üretici ise, arsaya hiç para 

ödemeden inşa ettiği apartmanının dairelerini satarak sermaye edinmekte ve bu üretim 

döngüsünü sürdürebilmektedir. Diğer taraftan, kente yeni göçe edenler, arsa sahibi 

olmadıkları için formel konut piyasasına girememektedir. Devletinde pasif bir rol 

yüklendiği bu konut piyasası, göç edenlerin kendi enformel konut piyasasını 

oluşturmasına, kendi ilişki ağları ve imkanları çerçevesinde konut üretimine 

girmelerine neden olmuştur. Devletin ve formel konut piyasasının bıraktığı bu 

boşluğu, bir gecede inşa edilen gecekondular doldurmuştur.  

Genel hatları ile 1980 öncesi, devletin pasif kaldığı, formel konut piyasasına 

dahil olamayan göçenlerin hazine arazisi üzerine hemşerilik ve akrabalık ilişki ağları 



41 
 

sayesinde konut inşa ettikleri; formel konut piyasasının ise küçük sermaye sahipleri ile 

arsa sahipleri arasında kurulan ilişkiye dayandığı akışkan bir kentleşme modelinin 

yaşandığı bir dönemdir. Bu dönem –hem devletin toplumsal uzlaşıda henüz hakem 

rolünde olması, hem de kentteki rant mücadelesinin 1980 sonrasında olduğu kadar 

şiddetli olmaması—kentleşmenin yumuşak bir şekilde gerçekleştiği; kente göç 

edenlerin başka şartlar altında kolaylıkla edinemeyeceği kazanımlar edindiği bir 

dönemdir. Fakat ithal ikamesi ekonomi modelinin bozulmaya başlaması ile sınıflar 

arası uzlaşının korunamaması, takip eden süreçte benimsenen neoliberal ekonomi 

modeli ve küreselleşme etkisi, yeni bir dönemin başlangıcı olmuştur (Işık ve 

Pınarcıoğlu, 2012:102-122; Şengül, 2009; Arslan, 2014). 

1980 sonrası dönem devletin iç piyasada sınıflar arası dengeyi korumaya 

yönelik tedbirleri terk edip, ekonomide daha pasif bir rol almaya başladığı dönemdir. 

Küresel sermayeye kapıların açılması, refah devletine özgü birtakım uygulamaların 

sona ermesi, özelleştirmeler ile devletin ekonomideki rolünün daralması 1980 sonrası 

dönemin kentleşme pratiklerinin genel karakteristiğini büyük oranda etkilemiştir. İthal 

ikamesinin sona ermesi ile zengin ve yoksul arasındaki gelir dağılımının hızla makul 

seviyelerden uzaklaşması, özellikle büyük kentlerde derin toplumsal, mekânsal ve 

kültürel ayrışmaların da tetikleyicisi olmuştur. Kentsel rantın devletin hakemliği 

altında daha geniş bir toplumsal tabana yayıldığı bir dönemden, kentleşmeyi 

yönlendiren kurumların yıkıldığı; daha kontrolsüz, daha acımasız ve daha dışlayıcı bir 

döneme geçilmiştir. Bu dönem, iki şekilde meydana gelen klasik kentleşme 

eğilimlerini çeşitlendirmiş ve keskin ayrımların ortaya çıkmasına neden olmuştur. 

Kentsel alanlarının yeniden bölüşümüne, kent yoksulları ve orta sınıfa ek olarak, kente 

yeni gelen global sermayenin yarattığı üst sınıf ve onun konut edinme biçimi de 

eklenmiştir.  1980’den önceki dönemde küçük sermayenin yap-sat usulü ile yapılaşan 

kentler, kent merkezinden dışarı doğru halkalar şeklinde büyürken, takip eden süreçte, 

değişen kentleşme dinamikleri nedeniyle sıçramalı gelişme olarak adlandırılan bir 

büyüme modeline geçmiştir (Işık ve Pınarcıoğlu, 2012:128-133). 

Özetle Türkiye’de kentleşmenin, Erder’in (1999: 68) ifade ettiği gibi ne 

“piyasa” kurallarına ne de etkin kamu denetiminin olduğu “planlı” kurallara 

dayanmadığı; kentleşmenin süreç ve sonuçlar şeklinde gerçekleştiği söylenebilir. 

Kalıcı bir kentleşme politikasının yokluğunda “kendi kendine” şekillenen kentleşme 



42 
 

pratikleri, 1980’den sonra global ve yerel ölçeklerdeki çeşitli gelişmeler neticesinde 

kentleri sermayenin rant alanı haline getirmiş ve bu pratiklerin neden olacağı sosyal 

maliyetler göz ardı edilmiştir. Özellikle 2000’li yılların başında, kentleşmenin yerini 

kentsel dönüşüme bırakması ile bu sosyal maliyet giderek artmış ve kentlere bugünkü 

sınıf bazlı mekânsal ayrışma hakim olmuştur. 

 

3.3.2. Türkiye de Kentsel Dönüşüm 

 

Kentsel dönüşümün kentlerde derin mekânsal, toplumsal ve ekonomik 

sonuçlar doğuracak etkide meydana gelmesi erken 2000’li yıllarda başlamış ve 

günümüzde hala devam etmektedir. Çünkü bu dönemde yaşanan kentsel dönüşüm 

gerek neoliberalizmin etkisi gerekse hükümet politikaları sonucunda beraberinde 

mekânsal ve sosyal ayrışmayı da getirmiş ve kentlerde belirgin bir sınıfsal nitelikte 

yerleşme düzeni oluşturmuştur. 

Kentsel dönüşümün Türkiye’de önemli bir fenomen haline gelmesi 2000’li 

yılların başında, bir dizi önemli gelişmeyi takiben başlamıştır. 1999 İzmit depremi, 

dünyada yaşanan ve Türkiye’de ciddi ölçüde hissedilen ekonomik kriz ve Adalet ve 

Kalkınma Partisi’nin (AKP) tek başına iktidar kurması Türkiye’de kentsel dönüşümün 

hikayesinin başlangıcı olarak kabul edebiliriz. 2000 öncesinde bütçe açıkları, yüksek 

enflasyon ve yasal boşluklar devleti bir kentsel dönüşüm girişimden alıkoyarken, diğer 

taraftan özel sektör (GYO’lar, finans şirketleri, büyük müteahhitler vb.) kentsel 

dönüşüm için ya kaynaktan mahrumdu ya da bunu ekonomik açıdan yeteri kadar karlı 

bulmuyordu (Kuyucu, 2018). AKP iktidara geldikten sonra ortaya koyduğu Acil 

Eylem Planı’na konut politikasını dahil etmiş ve bunun ekonomiye bir ivme 

kazandırmasını amaçlanmıştır (Arslan, 2014). Toplu Konut İdaresi’nin yeniden 

düzenlenerek aktif hale getirilmesi bu döneme denk gelmektedir. 2005 yılında 

çıkarılan 5393 sayılı belediye kanunu ile 5366 sayılı koruma alanlarını yenileme 

projelerine açan kanun, kentsel dönüşüm projelerinin yasal bir zemine oturtulması için 

yapılan iki önemli düzenlemedir. Fakat, ivedilikle yapılan ve iyi düşünülmemiş bu 

düzenlemeler, mevcut koruma kurulu yasa ve yönetmelikleri ile uyuşmamış ve 

uygulamada aksaklıklara neden olmuştur. 2005-2012 yılları arasında ekonomik 

büyümede görülen artış ve çıkarılan bu yeni kanunlar, Türkiye’de daha önce tecrübe 



43 
 

edilmemiş çapta kentsel dönüşüm projelerinin fitilini ateşlemiştir. Lakin, bu kentsel 

dönüşüm projelerinin çok azı nihayete kavuşmuş, büyük bir kısmı ya karar aşamasında 

ya da uygulama esnasında çeşitli engellere takılmıştır.  

Deprem tehlikesi altındaki bölgelerin güvenli hale getirilmesi, kentlerde 

ekonomik dönüşümün başlatılması ve altyapı sorunu olan düşük standartlı konut 

alanlarının yenilenmesi gibi amaçları olan bu büyük çaplı kentsel dönüşüm 

projelerinin uygulanmasında aksaklık yaşanmasının önündeki engellerler nelerdi? Bu 

soruya vereceğimiz cevap, hem Türkiye’de kentsel dönüşüm pratiklerinin nasıl 

meydana geldiğini hem de bu pratiklerin kentlerde nasıl sosyolojik, ekonomik ve 

mekânsal etkileri olduğunu anlamamıza yardımcı olacaktır.  

Büyük çaplı kentsel dönüşüm projelerinin sekteye uğramasının önündeki en 

büyük engellerden biri az önce bahsi geçen hukuki karmaşa ve bunun neden olduğu 

kurumsal çatışmalardır. Mevcut imar, planlama ve koruma mevzuatının yeniden 

düzenlenmeden, üzerine ivedilikle inşa edilen yeni hukuki düzenlemeler, kurumlar 

arasında bir yetki karmaşası yaratmıştır. Merkezi yönetim ile yerel idarelerin farklı 

partilerden olduğu yerlerde bu durum daha belirgin bir hal almış ve haliyle kurumlar 

arası koordinasyon imkânsız hale gelmiştir. Bu duruma ek olarak, özellikle İstanbul 

gibi büyük kentlerde, yerel halkın örgütlü olarak dönüşüme karşı çıkması, toplumsal 

muhalefet ve hukuki mücadele projelerin aksaklığa uğramasına neden olmuştur. Farklı 

toplumsal bileşenlerin dışında bırakılarak ivedilikle planlanan kentsel dönüşüm 

projeleri, sağlam bir hukuki ve idari altyapıdan mahrum kalmış ve merkezi hükümeti 

farklı çözüm yolları üretmeye itmiştir. İşte bu noktada Türkiye’de “kentsel dönüşümün 

dönüşümü” (Kuyucu, 2018) veya kentsel dönüşümde “yeniden ölçekleme” (Şahin, 

2018) başlamıştır. 

Kentsel dönüşüm projelerinin arzulanan hızda ve oranda gerçekleşmiyor 

olması, beklenen ekonomik katkıyı üretememesi ve yavaşlayan ekonomik büyüme, 

merkezi hükümetin kentsel dönüşümü yeniden formülüze etmesine neden olmuştur. 

Bu projeler eliyle ekonomiye canlılık getirmeyi amaçlayan AKP, önemli adımlar 

atarak dönüşüm projelerinde karar alma yetkisini merkezileştirmiş (Şahin, 2018), 

projelerde ölçeği küçültmüş ve toplumsal muhalefeti güçsüzleştirme yoluna gitmiştir. 

Atılan bu adımlar Türkiye’de kentleşmenin biçimini, niteliğini ve doğurduğu sonuçları 

derinden etkilemiştir. Kentsel dönüşüm projelerinin kapsamı daraltılarak bina ve 



44 
 

parsel bazına indirgenmiştir. Kentlerin daha yaşanılabilir bir alana dönüştürülmesi 

amacı taşıyan büyük kentsel projeler yerini kısa vadeli ekonomik çıktıya bırakmıştır. 

İlk tasarlandığı haliyle “bölgesel tasarımı amaçlayan ve karmaşık fiziksel, ekonomik 

ve sosyolojik sorunlara çözüm üretme odaklı” projeler kısa vadeli ekonomik kazanca 

feda edilmiş ve Türkiye önündeki önemli bir yeniden yapılanma fırsatı kaçırmakla 

kalmamış, daha derin sosyal, ekonomik ve mekânsal sorunlara yol açacak olan bir 

sürecin başlangıcını yapmıştır (Kuyucu, 2018:375). 

Bu strateji değişimi ile kentsel yeniden yapılanma “…şehrin acil dönüşüm 

ihtiyacı olan bölgeleri yerine, müteahhitler ve mülk sahipleri için kazanç olanaklarının 

yüksek olduğu alanlara yoğunlaşarak asıl sorunları çözümsüz bırakmaktadır” 

(Kuyucu, 2018:377). Dönüşümün bütüncül mekânsal yeniden yapılanmadan 

koparılarak, bina ve parsel boyutuna indirgenmesi, müteahhitlerin ve arsa sahiplerinin 

rant temelli aksiyon almalarına ve dolayısıyla dönüşümün “ihtiyaçtan” ziyade kısa 

vadeli ekonomik çıkara endekslenmesine neden olmuştur. Bu karar, devam eden 

yıllarda bir yanı ultra lüks site ve rezidanslar ile donatılmış diğer yanı hala altyapı 

sorunları olan, depreme dayanıksız ve niteliksiz konutlar ile kaplı kentsel alanlar 

ortaya çıkaracaktır. Kentsel dönüşüm pratiğinin 2010 yılında geçirdiği revizyon, 

mekânsal eşitsizliklere bağlı olarak sosyo-ekonomik ve sosyo-mekansal eşitsizlikleri 

derinleştirmiş, daha da önemlisi kentlerde belirgin bir sınıfsal-mekânsal ayrışmayı ve 

dolayısıyla sosyal kopuşu derinleştirmiştir.  

Kentsel dönüşüm, yerinden dönüşümden ziyade, yani orada yaşayanların hayat 

şartlarını daha nitelikli konutlar inşa ederek iyileştirmek yerine, mekânın fiziksel ve 

demografik niteliğini yükselterek, pahalı ve lüks alanlar haline getirmiş ve nüfusun 

değişimine, yerinden etmeye dönmüştür (Kuyucu ve Ünsal, 2010). Böylelikle, büyük 

ölçekli kentsel dönüşüm projelerinin, niteliksiz konutların iyileştirilmesi, daha 

yaşanabilir kentsel alanların oluşturulması ve şehirli yoksulların yaşam şartlarının 

iyileştirilmesi gibi amaçlarla başlayan serüveni, potansiyel kentsel rant alanlarının 

belirli aktörlere aktarılması olarak son bulmuştur (1945). Çünkü bölgede yaşanan 

fiziksel ve demografik dönüşüm, konutu daha pahalı hale getirerek, zaten orada 

yaşayan dar gelirlinin orada kalmasını zorlaştırmıştır. TOKİ’nin kuruluş amacı ile 

pratiği arasındaki paradoks, bu durumu daha net ortaya koymaktadır; “...kuruluş amacı 

alt gelir gruplarının konut ihtiyacını karşılamak olmasına rağmen, [TOKİ] vizyon 



45 
 

projelerine yönelmiş ve büyük inşaat şirketleriyle yaptığı anlaşmalarla ‘yoksulları’ 

kentlerin görünmez kısımlarına tahliye etmenin aracı olmuştur” (Arslan, 2014:5). 

Biraz ileride bugünkü mahalle yapıları ele alınırken kentsel dönüşümün nasıl etkiler 

ortaya çıkardığı daha iyi anlaşılacaktır.  

Erder (1999) Türkiye’de kentleşmenin ne piyasa kurallarına ne de etkin kamu 

denetimin olduğu “planlı” kurallara dayanmadığını, bu yüzden oldukça karmaşık bir 

niteliğe sahip olduğunu ve kenti tanımlarken “fili tanımlamaya kalkan kör” durumuna 

düştüğümüzü söyler. Türkiye’de hâkim kentsel dönüşüm pratiklerini göz önüne 

aldığımızda, mekânda görülen değişimin/dönüşümün, salt bir fiziksel düzenleme ile 

sınırlı kalmadığı, asıl önemli etkinin bölgede yaşayan nüfusun niteliği üzerine olduğu 

görülmektedir. Kentleşme yoluyla üretilen yeni kentsel alanlar, özellikle konut 

alanları, haliyle kentte bir nüfus hareketliliğine ve yeni yaşam biçimlerinin 

oluşmasına/örgütlenmesine sebep olmaktadır.  

Erder (1999) radikal nüfus hareketlerinin olmadığı geleneksel toplumlarda 

konutun kullanım değeri olan bir “barınak” olduğunu ve konutun toplumsal konum 

belirlemek dışında başka anlamı olmayabileceğini belirtmektedir. Diğer taraftan, 

“Ticarileşmenin yaygınlaştığı toplumlarda, konutun anlamı salt “barınak” olmanın 

ötesine çıkarak, spekülasyon, gelir, yatırım, birikim, güvence gibi çok boyutlu alanlara 

da yayılmaktadır” der(prg.5). Bu bağlamda ele alındığında, şehirlerin çeperlerine 

kurulmuş gecekondu alanlarının özellikle özel girişim ile yeniden inşa edilen bölgeleri 

bir taraftan büyük bir rant yaratırken diğer taraftan şehir içindeki nüfus hareketini de 

ciddi ölçüde etkilemektedir. Bu yeniden dönüşen alanlara kurulan lüks sitelere şehrin 

zengin ve varlıklı nüfusu yerleşirken, oradaki kira ve yaşam maliyetini de yükseltir. 

Bu durumda kıyıda köşede kalan dar gelirli grubu o alanın dışına iterek, o bölgenin 

nüfus yapısında, niteliğinde önemli bir kayma meydana getirir. 

Türkiye’de son 10 yılda gerçekleşen ve şehirleri koca birer şantiye alanına 

çeviren baş döndürücü hızdaki kentsel dönüşüm, kentlerin özellikle gecekondu alanı 

olarak nitelendirilebilecek yerlerinde kökten bir değişime neden olmuştur. Bütün 

alanın yıkılarak yeniden inşa edilmesi ve genellikle kentsel alan içinde değerli 

lokasyonlarda bulunan bu alanların dönüşüm sonrasında yarattığı artı değer, kısa 

vadeli ekonomik canlılık yaratsa da uzun vadede oluşturduğu tahribat kentlerde kronik 

bir mekânsal, sosyal ve sınıf bazlı ayrışmaya sebep olmuştur. “Kent merkezine yakın 



46 
 

değerli arazilerin bu şekilde kamulaştırılarak yeni bir şehir planlamasıyla orta ve üst 

sınıflar ile şirketlere tahsis edilmesi ve böylece mekân üzerinden rant elde edilmesi 

sureci, yalnızca Türkiye’de cereyan etmekte olan bir olay değildir elbette. Benzer 

süreç̧ bundan önce Chicago, New York, Londra gibi büyük metropollerde 

uygulanmıştır. Kentsel dönüşüm, genel anlamda, birilerinin yerinden edilmesi ile 

temizlenen mekâna başka birilerinin yerleştirilmesini ifade eder. Bu ise kentte 

yaşayanların sınıf temelinde mekânsal olarak ayrışması anlamına gelmektedir.” 

(Çetin, 2012: 183) 

Küreselleşen ekonomik sistemde kentler, diğer kentlere karşı avantajını 

korumak, rekabet gücünü arttırmak ve global sermaye için çekim alanı haline gelmek 

amacıyla, --neoliberal ekonomik modelin hâkim model olarak benimsenmesiyle 

beraber-- mekanda köklü değişikliklere gitmiş ve kentsel alanın kullanım hakkı 

konusunda önemli değişiklikler yapmışlardır. Bu amaç doğrultusunda kentsel alanda 

yapılan en kapsamlı değişiklikler kentsel dönüşüm adı altında yapılan yeniden 

yapılaşma ve kentsel alanın kullanımı ile ilgili mevzuat düzenlemeleridir. Kentsel 

dönüşüm ile gecekondu ve kentsel çöküntü alanlarının yıkılarak, yerine yüksek katlı 

konutlarının inşa edilmesi yoluyla, aradaki rant farkının sermayeye aktarılması 

sağlanırken gecekondu alanlarının sağlıklı kent parçalarına dönüştürülmesi, afet riski 

taşıyan bölgelerin güvenli yaşam alanlarına dönüştürülmesi ve kentsel bütünleşme gibi 

söylemler ile bu süreçler meşrulaştırılmaktadır. Güzey (2012) Türkiye’de kentsel 

dönüşümün sistematiğini şu şekilde özetlemektedir: 

Türkiye’de kentsel dönüşüm, kentsel alanların ve özellikle kent 

merkezlerindeki gecekondu alanlarının yenilenerek kentsel arsa pazarına 

kazandırılmasında başlıca araç olarak öne çıkmaktadır. Bu süreçte 

gecekondu alanlarında konutun azalan değeri ile kentsel arsanın merkezi 

konumundan kaynaklı artan değeri arasındaki rant farkının kentsel 

aktörler arasında paylaşımı, dönüşümün motivasyonunu belirlemektedir. 

Kentsel dönüşüm gecekondu alanlarının yüksek gelir/statü alanlarına 

dönüştürülmesi temelinde neo-liberal kent politikalarının uygulama aracı 

olmaktadır. Arz ve talebin bir üst ölçekte neo-liberal politikalar ile 

belirlenmesinin en açık göstergesi dönüşüm ve sonrasında gelişen 

soylulaştırma sürecinin yasal mevzuat ile meşrulaştırılmasıdır. 

Gecekondu alanlarının dönüşümü, gecekondu alanlarının sağlıksız yaşam 

koşulları ve yüksek suç potansiyeli ile eşleştirilmesine 

dayandırılmaktadır. Böylece sağlıksız kentsel parçalar kentlerin yeniden 

yapılandırılması sürecinde başlıca odak noktaları olurken, gönüllü ya da 

gönülsüz dışlanma/dışlama kendiliğinden oluşmakta, soylulaştırma dile 

getirilmeyen ancak beklenen sonuç olmaktadır. Dönüşümün toplum 



47 
 

tarafından yüksek kabul edilebilirlik düzeyi ile meşrulaştırılması devletin 

yasal yaptırımlar ve güçlü kamu kurumları ile yeniden kimlik kazanmasını 

gerekli kılmakta, bu yeni kimlik ise neo-liberal kent politikaları ve yeniden 

güçlendirilmiş kentsel aktörler ile şekillenmektedir. (64) 

Kentsel dönüşüm pratiklerinin ve kentsel dönüşümün ekonomi-politiğinin 

yarattığı sonuçlar, sadece mekânsal değil, çok katmanlı/boyutlu sosyal, sınıfsal, 

kültürel ve ekonomik sonuçlardır. Bu sebeple kentsel dönüşüm salt mekân ile ilgili bir 

olgu değildir. Mekânın yeniden tasarımı ile başlayan süreç, takip eden zamanda kronik 

bir toplumsal sorun olan sosyal ayrışma, yabancılaşma ve ötekileştirmeye 

dönüşmektedir. Bu sebeple, bu çalışmada mekânın dönüşümden ziyade, bu 

dönüşümün yarattığı sonuçlara daha fazla odaklanılmaktadır. Bu, mekânın 

dönüşümünün daha az önemli olduğu şeklinde anlaşılmamalıdır. Bireyin mekân ile 

kurduğu ilişki, ona atfettiği yeni anlam, onu nasıl yorumladığı, bu çalışmanın özüne 

daha yakındır. “Bu bağlamda, yeni-liberalizmin kentinde yalnızca görkemli 

gökdelenlerin, lüks rezidansların, plazaların yer almadığı, janus‛un diğer yüzünde 

ayrışma, kutuplaşma, yoksulluk, yoksunluk ve sefaletin tüm çıplaklığıyla görünür hale 

geldiği yadsınamaz bir gerçekliktir. Bu nedenle, yeniliberalizmin kenti dönüştürme 

süreci ele alınırken, ekonomik, toplumsal ve mekânsal boyutların bir arada 

değerlendirilmesi bir gerekliliktir” (Sipahi, 2012:113).  

 

3.3.2.1.  Çılgın Kalabalıktan Uzakta…: Mekânsal Ayrışma  

 

1950’lerde başlayan ve 1980’den sonra, neo-liberal politikaların benimsenmesi 

ile hız kazanan kentleşme süreci, özellikle büyük kentlerde işsizlik, çarpık kentleşme, 

altyapı yetersizliği gibi sorunların ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Refah devletinin 

küçülmeye başlaması ve özelleştirmeler ile daha da derinleşen gelir dağılımdaki 

eşitsizlik, sermayenin alanına dönüşen ketlerde, bir tarafta kentli zenginlerin artışına, 

diğer tarafta göç ile oluşmuş kalabalıkların işsizliğine ve alt sınıfın genişlemesine yol 

açmıştır. Bu uçurum gruplar arası bir sosyal ayrışma ile kendisini özel güvenlikli 

siteler olarak somutlaştıran mekânsal bir ayrılığı da beraberinde getirmiştir. Global 

ölçekte de benimsenen neoliberal ekonomi politikalarının meydana getirdiği orta-üst 

sınıf, kent merkezinin “uzaklaşılması gereken bir suç alanına” dönüştüğünü 

düşünerek, Amerika ve Avrupa’da benimsenen hayatı da örnek alarak, kent dışında, 



48 
 

alt sınıfın ulaşamayacağı, korunaklı, suçtan arındırılmış ve çeşitli sosyal imkanları da 

beraberinde sunan, çevrelenmiş-korunaklı sitelere kaymaya başlamıştır. 

Kentsel ayrışma sadece kentli zenginin kendisini alt sınıflardan ayrıştırmak, 

daha güvenli, izole bir yaşam sürme arzusunun sonucu değil aynı zamanın konutun bir 

tüketim aracına dönüşmesi ve sosyal statüyü temsil edebilme gücüne sahip olmasından 

kaynaklanmaktadır. Kentte oluşan orta-üst sınıfın sahip olduğu ekonomik güç, mekânı 

dışlayıcı bir şekilde tasarlamasına imkân sağlamıştır (Özgür, 2006; Erder, 1999). 

Küresel sermaye ile iç içe geçmeyi başarmış, uluslararasılaşmış metropollerde, çok 

hızlı bir büyüme ve zenginleşme yaşanıyor olsa bile bunun sosyal ve mekânsal 

yansımaları pek de arzulanan bir biçimde gerçekleşmemektedir. Bunun başlıca nedeni, 

kentlerdeki zenginleşmenin çok küçük bir grubun kontrolünde olması ile kentli alt 

sınıfların giderek daralan iş gücü piyasasında yeterince yer bulamamalarıdır. Bu gelir 

dağılımdaki dengesizlik, yoksulluk ve dışlanmışlık ile zenginlik ve gösterişin eş 

zamanlı olarak aynı kent içinde var olmasına neden olmaktadır. Bu durum doğal olarak 

kentte bir mekânsal ayrışma ve sosyal dışlanmayı da beraberinde getirmektedir (Geniş, 

2007b).  

Kentsel ayrışma her ne kadar neoliberalizmin ortaya çıkardığı bir olgu olmasa 

da ayrışmanın dayandığı sebepleri ve ayrışmanın boyutunu değiştirmiştir. Din, kültür, 

coğrafya, meslek, etnisite gibi çeşitli sebeplerle çok eskiden beri kentlerde var olan 

mekânsal ayrışma, kentsel dönüşüm pratiklerine bağlı olarak bugün ekonomi politik 

olup güç ilişkilerine dayanmaktadır. Yani bugün kentsel ayrışma aslında sınıfsaldır. 

“Kapital sistem ile mekansal eşitsizlik ve ayrışmalar, kentsel yapının hiyerarşisini de 

belirlemektedir. Sosyal, sınıfsal, mekânsal farklılıklar; ötekileştirme ve toplumsal 

dışlamaya varan olguları da beraberinde getirmektedir. Alt kentleşme sürecine kadar 

uzanan kentsel mekânsal ayrışmalar; aslında sermayenin kendini yeniden üretimi 

sürecinde kullandığı araçlardan mekânsal olanıdır” (Akgün, 2014:29). 

1980’lerden itibaren yaşanan ekonomik dönüşüm bir tarafta ihracata dayalı 

yeni zengin bir sınıf yaratırken, diğer tarafta globalleşmenin etkisi ile kentlerde oluşan 

finans, medya, sigortacılık, bankacılık vb. gibi hizmete dayalı sektörlerde istihdam 

olan yönetici sınıfı ortaya çıkarmıştır. Bu zenginleşen tabaka, imkanları el verdiği ve 

özellikle Kuzey Amerika ve Avrupa’da var olan konuta dayalı tüketim davranışlarına 

ayak uydurmak için, şehrin dışında, ormanlık ve manzaralı alanlarda, korunaklı, sosyal 



49 
 

ve spor faaliyetlerine imkan veren, kentin kalabalığı ve tehlikelerinden kurtaran konut 

arayışına girmiştir. İnşaat sektörünün, medya aracılığıyla güzelleyip pazarladığı bu 

korunaklı ve dışlayıcı-özel alanlar, bu arza talep oluşturacak zengin tabakanın 

oluşması ile kentten ayrışmış mekânsal alanlar oluşmasına olanak sağlamıştır. 

(Pérouse ve Danış, 2005:103; ayrıca bknz: (Bali, 2002; Keyder ve Öncü, 1993). Bu 

küreselleşmiş zengin sınıf, neo-liberalizmin yeni yaşam tarzını da oldukça hızlı 

benimsemiştir. (Görgülü, 2003). 

Yeni-liberalizmin kentinin betimlemesi, tüm bu olguların odağına güvenliği 

yerleştirmiştir. Özellikle yaşam alanında güvenliğin bir kaygı haline dönüşmesini bir 

ihtiyaca çeviren global sermaye, şehirden uzak, korunaklı, kapalı/kapılı siteler ile bu 

ihtiyaca cevap vermiş ve müşterilerine güvenli, kendi gibi olanların yer aldığı, her 

ihtiyaca cevap verebilecek şekilde donatılmış yaşam alanları vadetmişlerdir. Konutun 

bu formu, hali hazırda var olan kentsel mekânsal ayrışmayı farklı bir boyuta taşıyarak, 

grupların hiçbir şekilde etkileşime geçememesine neden olmuştur. Dolaysıyla ayrışma 

kopuşa, tamamen yabancılaşmaya dönüşmüştür. (Geniş, 2007) 

Mekânsal kümelenme/ayrışmanın ortaya çıkardığı toplumsal davranış 

kodlarını kavramsallaştırmak istediğimizde karşımıza ötekileştirme, korku, sosyal 

ayrışma, sınıfsal farklılıklar, statü, homojen gruplar, gerilim gibi toplumsal riskler 

taşıyan kavramlar çıkmaktadır. Mekânsal farklılaşma ile günümüz tüketim 

toplumlarında yaygın olan sembolik sermaye ve bunun atadığı statü, bu 

farklılaştırmayı derinleştirerek, kentlerde kronik bir sorun yaratmaktadır. Bu fiziksel 

ve sosyal kopukluk arasına örülen korku ve koruma duvarları, kentlerin geleneksel 

bütünleştirici kimliğini kaybederek, aksine ayrıştırıcı bir kimliğe bürünmesine neden 

olmaktadır. (Akgün, 2014:38) 

Işık ve Pınarcıoğlu (2012), kentlerde yoksulluğun nöbetleşe olduğunu, her 

türlü yerel kaynaktan beslenen ilişki ağları sayesinde kent yoksullarının yaşama 

stratejisi oluşturduklarını ve  bu stratejilerin kendilerinden sonra gelenlerin sırtından 

yürütüldüğünü ve yoksulluğun bir şekilde onlara devredildiğini söyler.  Kentlerde 

kültürel olarak oluşan kümelenmenin yarattığı ağlar, kendisini iktisadi olarak 

göstermekte ve yoksulluk zaman içinde el değiştirmektedir. Kente daha sonra gelenler 

önce gelenlerin mekanını devralırken diğer grubun iktisadi olarak biraz daha 

güçlenmesine katkı sağlamaktadır. Görüşme yapılan birçok muhtar mahallelerinde 



50 
 

büyük bir nüfus devingenliği olduğunu ifade etmiştir. Kente yeni gelen yoksulun ilk 

uğrak yeri ile durumunda biraz iyileşme olanların hemen terk ettikleri yerin aynı yer 

oldukları kaydedilmiştir.  

 Neo-liberal politikalar, sermaye-devlet-emek ilişkilerini yeniden 

şekillendirmeden önce, kentsel alanlardaki mülkiyet hakları göreceli olarak farklı 

sosyal sınıflar tarafından paylaşılmaktaydı. Kentler henüz global sermayeye açılmadan 

önce hazinenin sahip olduğu geniş kentsel alanlar, kente yeni göç edenler için 

gecekondu, sanayiciler için de arazi avantajı sağlıyordu. Bu durum sanayici için ucuz 

emek üretirken, göçün maliyetini de azaltarak devletin sosyal harcamalarını 

azaltıyordu. Hazine arazisinin farklı sınıflar tarafından bu şekillerde kullanımı, 

kentteki sosyal sınıflar arasında yaşanabilecek bir rant mücadelesinin/çatışmanın 

önünü alıyordu.  Kentte sınıflar arasında derin kopuşların önünü alan diğer bir etmen 

sınıfların mekânsal alanda henüz temas halinde olmalarıydı. Ulaşım ve teknolojik az-

gelişmişlik işyerine yakın konut tercih edilmesine neden olurken, yap-satçılığın 

ürettiği apartman daireleri özel ve kamu sektöründe çalışanlar için karşılanabilir 

pahalılıktaydı. Bunlara ek olarak herkese açık kamusal alanların genişliği, sınıflar arası 

etkileşimi arttırmaktaydı. 1980’li yıllardan itibaren yeniden düzenlenen devlet ve 

sermaye arasındaki ilişkiler, kentsel alanın bir sermaye birikim alanına dönüşmesine, 

metalaşmasına ve kentsel alanlardaki hak sahipliğinin yükselen sınıflar lehine 

değişmesine neden olmuştur. Kentsel alanların kullanımına ilişkin getirilen yeni 

düzenlemeler, mülkiyet haklarını yükselen sınıf lehine yeniden düzenlemiş, kentsel 

alanların kullanımı alt sınıflardan üst sınıflara kayarken, kamusal mülkiyetten özel 

mülkiyete geçişi de hızlandırmıştır (Kurtuluş, 2006:8-9). 

 

3.3.2.2. Sosyal Ayrışma 

 

1980’lerin sonlarından itibaren metropollerde kapalı/kapılı yaşamsal alanlar 

yaygınlaşmaya başlamıştır. Bu global trendin öncülüğünü Kuzey Amerika yapmıştır 

(Bknz: Blakely and Synder, 1997; Davis, 1992; Low, 1997; Zaner, 1997). Amerika’da 

başlayan kentten ayrışmış yaşam alanlarının ortaya çıkışını –özellikle Amerika 

bağlamında—şehrin ürettiği suç ve şiddet ile açıklayan birçok akademisyen vardır. 

(Caldeira, 2000; Coy and Pohler, 2002; Davis, 1992, 1998; Ellin, 2001; Judd, 1995; 



51 
 

Jurgens and Gnad, 2002, Lemanski, 2004; Low, 1997, 2003; Rodgers, 2004). Fakat bu 

ayrışmanın yaygınlaşmasına sebep olan farklı makro ve mikro ölçekte sosyolojik, 

ekonomik, kültürel, dini ve etnik temelli sebepler vardır. 

Geniş (2007a: 773) e göre, kapalı toplulukların ortaya çıkışı ve yayılışı yeni 

liberal ekonomik modeli benimseyen devletin konut piyasasının dinamiğini ve 

aktörlerini değiştirmiş olmasıdır. Yeni ortaya çıkan inşaat firmaları ve global 

yatırımcıların, devletin de alan açması ile, keşmekeşe dönüşmüş şehir yaşamından 

izole, modern, güvenli ve kapalı konut alanları arz etmeleri, şehirli orta ve üst sınıfın 

ilgisini çekmiş ve lüks yaşam alanlarının üretiminde radikal bir yükseliş 

gözlemlenmiştir.  

Yukarıda değinildiği gibi henüz lüks yaşam alanlarının şehirlerimize girmediği 

zamanlarda, kentlerde yapılaşmayı iki tür temsil ediyordu. Legal olarak inşa edilmiş, 

şehrin merkezi mahallelerinde bulunan apartmanlar ile, izinsiz inşa edilmiş, altyapı ve 

üstyapı sorunları olan şehirli alt sınıf veya şehre yeni göç edenler tarafından inşa edilen 

gecekondular. O zaman da bu düalist yapılaşma bir sınıf ve kültür ayrımının 

yansımasını temsil ediyordu. Apartmanda yaşayanlar modern orta sınıfı oluştururken, 

gecekondular, geri kalmışlığın, alt sınıfın ve köylü bir yaşam biçiminin temsilcisiydi 

(Geniş, 2007a: 775; Ayata, 1989; Öncü,1997). Fakat sosyal ayrışma, bu gruplar henüz 

kentte bulunan kamusal alanda etkileşim halinde oldukları için bu denli derin değildi. 

Geniş (2007a; 777) İstanbul’da bulunan kapalı lüks sitelerden birinde yaptığı 

saha araştırması kapsamında görüştüğü siteyi inşa eden firmanın halka ilişkiler 

direktörünün, kapalı/kapılı sitelerde amaçlananın çevresi ile organik bir ilişki kurmak 

olmadığını, aksine amacın dışarıya değil içeriye dönük bir yaşam biçimi sunmak; 

dışarıdan izole etmek olduğunu söylediğini aktarmaktadır. Önemli olan dışarıda kimin 

olduğu değil, bu kapalı kapılar arkasında kimlerin yaşadığıdır. Kentin orta-üst ve üst 

sınıfının, kentin iç içe geçmiş heterojen ve tehlike arz eden sosyal hayatından ve kamu 

hizmetlerinin aksaklığından kaçmak; daha izole, modern, çeşitli sosyal, spor ve 

kültürel aktiviteleri kesintisiz sunan kapalı sitelere gösterdikleri ilgi mekânsal ayrılığa 

ek olarak, sistemik bir sosyal ayrışmayı ve “ötekinin” üretimini kolaylaştırmaktadır. 

Kapalı kapılar ardında, kendisine benzeyen homojen grup ile kurduğu ilişki, duvarın 

diğer tarafında yaşayanları otomatik olarak öteki yapmakta ve onu bir tehlike olarak 

görmesine neden olmaktadır. Dışarısı, tehlikeli, farklı, suç üreten ve dolayısıyla uzak 



52 
 

durulması gereken bir çevreye dönüşür (Geniş, 2007a; 792).  Dışarıdaki itici faktörler 

ile birleşen bu “cazibe merkezlerinin” çekim gücü mekânsal ayrışmayı 

derinleştirmekle kalmaz, kentte yaşayan gruplar arasındaki etkileşime de son verir. 

Çünkü bu durum “…yalnızca benzerleriyle bütünleşme değil, daha yoğun olarak 

kendileri gibi olmayandan ayrışma, statü farkını aleni kılma girişimi [ve] sosyal 

ayrışmanın mekânsal tezahürüdür.” (Arslan, 2014:13) 

Ayata (1989:103) kümelenmenin varlığını sürdürebilmesinin, kente yeni göç 

edenlerin kentte karşılaştıkları sorunlara üretebilecekleri pratik çözümlerin varlığına 

bağlı olduğunu ifade etmektedir. Yani kente yeni göç etmiş, henüz kent ile ilişki 

kuramayan, entegre olmakta güçlük çekenlerin ihtiyaç duyduğu yardımlaşma ve 

dayanışma ağlarının varlığıdır. Kümelenmenin kente yerleşmede hakim model 

olmasının sebebi, kente yeni göç edenlerin, onlardan önce göç etmiş akraba ve 

tanıdıklarından iş ve kalacak yer bulma, kurumlarla iletişim kurabilme, kente 

adaptasyon gibi geniş yelpazedeki konularda yardım alabilmeleridir. Kümelenmeyi 

hayatta tutan başka bir sebep ise kır ve köy yaşamını hala diri tutabilme ve köy ile 

bağlarını koruyabilme imkanı vermesidir. Kümelenme ile oluşmuş mahalleler, kır ve 

köyden kalma geleneklerin yaşam alanı bulmasına, sürdürülebilmesine imkan tanıdığı 

ölçüde varlığını sürdürebilmektedir. Bu tip yerleşmelerde yapılan araştırmalar 

evliliklerin aynı çevre içinde yapılmaya devam ettiğini tespit etmiştir (Karpat, 1976). 

Varlığı ile fiziksel olarak kentte mekânsal bir ayrışmaya sebep olan kümelenme 

biçimindeki yerleşmeler, kent genelinde sosyal bir ayrışmanın da ortaya çıkmasına 

sebep olmaktadır. Kümelenme ile oluşmuş gecekondu mahallelerinde görülen 

“mahallelilik” kurumu, dışarıya karşı bir temsil gücüne sahiptir. Mahallenin dışında 

kalanın “öteki” olarak resmedildiği bu tabloda, kent ile bütünleşmemiş, kente entegre 

olmakta zorluk çeken ve mahalleli olarak sahip olduğu kimliği koruma eğilimdeki bu 

grup, bir “biz” ve “onlar” ayrımına giderek, kendisini apartmanda oturan, ekonomik 

durumu iyi şehirliden ayırır (Ayata, 1989; Şenyapılı, 1978). Aynı özelliklerin ve yaşam 

biçiminin apartman-hakim semtlerde mevcut olduğunu söylemek oldukça zordur. 

Apartman çevreleri içinde barındırdığı sınıfsal ve sosyo-kültürel çeşitlilik nedeniyle 

daha heterojen bir çevredir. Gecekondu bölgelerinde görülen yakın 

akrabalık/komşuluk ilişkileri arzulanan bir durum değildir ve kontrollü bir biçimde 

gerçekleşir.  



53 
 

Gecekondularda görülen ilişki ağı komşuluk, hemşerilik, dayanışma, 

yardımlaşma gibi geniş bir yelpazeye sahip iken, apartmanda ilişki ağı oldukça 

kısıtlıdır. Zaten süregelen bir ilişkinin devamı olarak kümelenme biçiminde oluşan 

gecekondu bölgeleri, kentin yabancılaşması ile var olan ilişkilerin korunmasına, bazı 

durumlarda artarak devam etmesine olanak sağlamaktadır. Aynı ilişki ağının apartman 

çevrelerinde görülmemesinin çeşitli sebepleri vardır. Apartmanda yaşamın idame 

ettirilmesi gecekondu bölgelerine kıyasla oldukça pahalıdır. Pazar koşulları izin 

vermediği için apartmanda kümelenme ile oluşan bir ilişki ağı yoktur. Bunun yerine, 

apartmanda yaşamayı finanse edebilecek tek tek ailelerin yerleşmesi ile oluşur. 

Zamana yayılabilen ve kurulduğunda da oldukça kısıtlı olan komşuluk ilişkileri tek 

ilişki ağıdır. Gecekondularda yoğun olan ilişki ağları belli bir noktaya kadar “hayatı” 

o çevre için ortak eder. Orada yaşayanlar komşularının sürdüğü hayata, dertlerine, 

sevinçlerine, yaşam biçimlerine hakimdir ve süregelen bir paylaşım vardır. 

Apartmanda ise yeni kurulan komşuluk ilişkisi, mahremiyet arayışına yenik düşer ve 

kısıtlı kalmak zorundadır. Bu durum gecekondu tipi yerlerde bir cemaatleşmeye 

götürürken, apartman hâkim yerlerde bireyselleşmenin önünü açar (Ayata, 1989: 125-

126). 

 

3.4.  İYİ, KÖTÜ, ÇİRKİN: YENİ KENTLERİN YENİ YÜZLERİ 

 

Bölümün başında ele aldığımız mahalle yapısı ve dokusunun kentlerin ve 

toplumsal yapıların oldukça dinamik olduğu şu zamanda hala varlığını sürdürdüğünü 

öne sürmek oldukça temelsizdir. Türkiye’de kentsel nüfusun hızlı ve plansız artışı kent 

mekanının yapısını korumayı imkânsız kılmıştır. Özellikle son yirmi yılda gerçekleşen 

kentsel dönüşüm ve buna bağlı kent-içi nüfus hareketleri, klasik anlamda bir mahalle 

ve mahallelik nosyonu bırakmamıştır. Bugün mahalleleri tanımlarken komşuluk ve 

dayanışma gibi kavramlar ile “bizim mahalle” gibi aidiyet oluşturan ve kimlik atayan 

tanımlama girişimleri kentsel alanda mümkün değildir. Bunun yerine bir mahalleyi 

tanımlanırken o mahallenin fiziki yapısı, konut kalitesi, park ve bahçe ile spor alanları, 

kira seviyeleri veya suç potansiyeli, güven(siz)liği, “uzak durulması gereken bir yer” 

olması gibi nitelikleri konuşulur. Bu sebeplerledir ki bu araştırmada mahalleler 

arasından seçim yapılırken mahallenin somut nitelikleri üzerinden hareket edilmiştir. 



54 
 

Bir mahalle tipolojisi ortaya koymak zordur. Fakat araştırma sırasında mahallelerde 

yapılan kısa gözlemler bile mahalleler arasındaki çok boyutlu farklılıkların somut 

yansımalarını görmek için yeterlidir. Bir mahallede tek bir tane zincir market, restoran, 

kahve evi bulunmazken, kimi mahalleler lüks restoran ve alış-veriş alanları ile 

çevrilidir. Benzer şekilde, çevre temizliği, yol ve kaldırımların varlığı/yokluğu ve çöp 

kovasının kalitesi (açık veya kapalı olması ile geri dönüşüm konteynırlarının varlığı-

yokluğu) gibi temel hizmetlerin görünürlüğü bile mahalleleri belli ölçüde ayırmak için 

veri sağlayabilir. Bu araştırmaya veri sağlayan farklı illerin farklı mahalleleri 

arasından seçim yapılırken mahallenin fiziki yapısı, kent içindeki konumu, kira 

fiyatları, mahallede yaşayan nüfusun sosyo-ekonomik ve eğitim durumu göz önüne 

alınmıştır. Fakat mahallelerin tanımlanması araştırmacıya değil, orada yaşayan ve 

muhtarlık yapan, mahallesini tanıyan5 muhtarlara bırakılmıştır.  

Bu kısımda, bugünkü kentlerin nasıl mahallelerden oluştuğu, İzmir ve Malatya 

illerinin çeşitli mahallelerinde yapılan görüşmelerden elde edilen veriler 

doğrultusunda tartışılacaktır. Çünkü farklı mahalle yapılarının, muhtarlık kurumunu 

birbirinden oldukça farklı somutlaştırdıkları, yeniden ürettikleri, muhtarın fonksiyonel 

alanını genişletip veya daralttıkları, muhtar ile vatandaş arasındaki ilişkinin niteliğini 

(formel veya enformel) etkiledikleri tespit edilmiştir. Ayrıca son kısımda muhtarın ve 

muhtarlık kurumunun mekâna bağlı olarak nasıl farklı somutlaştığını ortaya koyarken 

şimdi yapacağımız mahalle gruplandırması oldukça gereklidir. Buradan hareketle 

muhtarlar ile yapılan derinlemesine görüşmeler ve mahallelerde yapılan gözlemler 

sonucunda elde edilen veriler, bu araştırma kapsamında mahalleleri üç farklı grupta 

değerlendirebileceğimizi göstermektedir. 

İlk grupta yer alan mahalleler altyapı sorunları olmayan, içinde yaşayan 

nüfusun sosyo-ekonomik olarak kent ortalamasının üzerinde olduğu, yüksek katlı lüks 

apartmanların bulunduğu, alışveriş merkezleri ve spor kompleksleri olan, kiraların 

yüksek olduğu ve muhtarlıkların birer “yardım merkezine”6 dönüşmediği 

                                                 
5 Muhtarın mahallesini ne ölçüde tanıdığı mahalleye bağlı olarak çeşitlilik göstermektedir. Kimi 

muhtarlar mahallede yaşayan herkesi tanıdığını ifade ederken, kimisi bunun mümkün olmadığını 

söylemektedir. Fakat istisnasız bütün muhtarların mahallesini tanımlarken zorluk çekmediği 

kaydedilmiştir. 
6 Araştırma kapsamı içinde olan belli nitelikteki mahallelerde muhtarlıkların birer yardım kuruluşu gibi 

çalıştığı, yüzlerce hanenin muhtarlıklarda sosyal yardım dosyalarının bulunduğu tespit edilmiştir. 

Muhtarlıkların birer “sosyal yardım” merkezi gibi çalıştığı mahalleler genellikle orta-alt ve alt sınıfın 



55 
 

mahallelerdir. Bu grupta yer alan mahallelerin muhtarları, mahallenin niteliğine ilişkin 

bilgi verdiklerinde mahallelinin ekonomik geliri ile eğitim seviyesi ve genel hatları ile 

iş gücünün sektörel dağılımından bahsetmektedir. İzmir’in sahil hattı üzerinde yer alan 

mahallelerinden bazılarında yapılan görüşmelerde muhtarlar mahallelerini 

tanımlarken şu ifadeleri kullanmışlardır: 

Benim mahalle levanten mahalle. Eğitim ve gelir düzeyi yüksek bir mahalle. 

Memur kesimi, ağır sanayi veya üretime yönelik bir nüfus yok (Cem, İzmir, 

Karşıyaka). 
Burası farklı bir mahalle. Karşıyaka’nın son kurulan mahallelerinden bir tanesi. 

Eğitim seviyesi yüksek, gelir seviyesi yüksek…. Burası 1995’te oturuma açıldı. O 

tarihte Ankara’dan emekli olan Türkiye’nin çeşitli yerlerinden emekli olan bazı 

bürokratlar veya devlet memurları falan [buraya geldi]. Çünkü o anda 

Türkiye’de yapılmış en yeni binalar buradaydı. (Galip, İzmir, Karşıyaka). 

%60’ı emekli burasının.  Her yöreden, bölgeden mahalle sakini var.   Yaşanılacak 

bir mahalle. 14 park var, otopark sorunu yok. Mahalle spor kompleksi olan bir 

mahalle.  Sosyo-ekonomik durumu iyi. Birçok okul var. (Remzi, İzmir, 

Karşıyaka). 

Yukarıda betimlenen bu mahalleler, Türkiye’de son yıllarda gerçekleşen 

kentsel dönüşüme ciddi derecede maruz kalmamış, yer yer eklemelerin, rezidansların, 

sosyal tesis ve spor alanlarının ve alışveriş merkezlerinin yapıldığı mahallelerdir. 

Kentsel dönüşüm vasıtasıyla mekânda kökten bir değişim yapılmayan “oturmuş” ve 

geleneksel olarak kentte sosyo-ekonomik ve eğitim düzeyi olarak orta-üst ve üst sınıfın 

ikamet ettiği alanlardır. Diğer taraftan, kentsel dönüşümün kimliğini tamamen 

değiştirdiği mahallelerde araştırma sahası içinde vardır. Bu “yeniden yaratan” kentsel 

dönüşüm, kent içinde önemli bir nüfus kaymasına sebep olarak, zaten fiziksel olarak 

yenilenen mekânın, sosyo-mekansal kimliğini de yeniden atamıştır. Kapsamlı bir 

kentsel dönüşüm geçiren Malatya ilindeki bir mahallenin muhtarı, mahallenin 

niteliğini --söylerken gururlanarak-- şu şekilde ifade etmiştir: 

Bir modernizasyon oldu. 10 yıllık bir dönüşüm geçirdi. Ekonomik olarak en iyi 

mahalle diyebilirim. Malatya’nın en üst seviyesi diyebiliriz. Yeni bir mahalle 

olduğu için ilk tercih edilen mahallelerden biri burası. Malatya’nın sosyete 

mahallesi [Vurgu yazara ait]. (Kadir, Malatya, Yeşilyurt) 

Başka bir muhtar, mahallesinde ikamet eden nüfusun yoğunluklu olarak ekonomik 

açıdan “iyi” durumda olduğunu, kendisine ve kıyas yaptığı başka bir mahalledeki 

muhtara yapılan yardım başvuruları üzerinden ifade etmektedir: 

Malatya’nın yerlisi buradaydı. ….’a [daha iyi durumdaki başka bir mahalle] gitti 

bir kısmı. Gelir düzeyi yüksek, geneli üniversite mezunu. Zengin mahalle olduğu 

                                                 
ikamet ettiği; düzenli gelire sahip nüfusun düşük olduğu; yatay yapılaşmanın hakim olduğu; konut 

kalitesinin oldukça düşük olduğu yerlerdir. Bunun yanında bu mahallelerde muhtar-vatandaş ilişkisi 

oldukça enformel ve yoğundur. Muhtar mahalleye karışmıştır ve komşulaşmıştır.  



56 
 

için sosyal yardım tek tük geliyor. Mesela, … ve …. [Muhtarlarının varoş 

mahalle diye nitelendirdikleri başka iki mahalleye atıf yapıyor] gibi yerlerde 500 

hane vardır yardım isteyen. Buranın iyi tarafı biz de böyle bir durum yok. [Vurgu 

yazara ait] (Birol, Malatya, Yeşilyurt) 

Kentsel dönüşüm sadece gerçekleştiği alanı sosyal ve fiziksel olarak 

değiştirmekle kalmaz. Çekim merkezi haline gelen bu yeni alan, kent içindeki çeşitli 

yerlerden sosyo-ekonomik durumu iyi olan nüfusu süzerek içine alır. Böylelikle kent 

içinde kentsel dönüşümden kaynaklı olarak, mahalleler arasındaki nitelik makası daha 

çok açılmaktadır. Kentsel dönüşümün kentsel ayrışmayı nasıl beslediğini, mahallenin 

sosyolojik ve sosyo-kültürel yapısı üzerinde nasıl bir etki bıraktığını, dönüşümden 

kaynaklı olarak nüfus kaybeden bir mahallenin muhtarı şöyle aktarmaktadır:  

Herkesi çok iyi tanırım. Bizim mahalle eskiden Malatya’nın en seçkin mahallelerinden 

biriydi. Lakin durumu iyi olanların …[Kentsel dönüşüm] bölgesine taşınmasıyla, 

yerlerine devlet memurları, sonra şehre yeni yeni taşınan insanların mahallesi olmaya 

başladı. Yani durumu iyi olan, imkanı elveren gittikçe, yerlerine durumu daha kötü 

olanlar gelmeye başladı. Mükemmel bir sınıf geçişi var. Bizim zorlandığımız konuda 

bu biraz. Müstakil evlerden (gecekondu) apartmanlara taşınıyorlar, sosyo-kültürel 

yapıları çok farklı. Şehir yaşamına uygunluk konusunda sıkıntı çekiyorlar. Komşuluk 

ilişkilerinde sorun çıkıyor. Kapı önünde 10 çift ayakkabı bırakmak gibi. Ortak 

kullanımları bilmiyorlar. Adaptasyon sorunları yaşıyorlar. Ama daha gelişmiş yerlere 

göre iyi yanı şu ki bir aidiyet bağı var. Komşuluk ilişkileri daha iyi.  Daha önceden bu 

mahallenin çoğu üniversite mezunuydu, Şimdi ortalama lise. [Vurgu yazara ait] 

(Abdullah, Malatya, Battalgazi) 

Kentsel dönüşüm kapsamında çehresi 10 yıl gibi kısa bir sürede tamamen değişen ve 

kentin yerleşke olarak çekim alanlarından birine dönüşen başka bir mahallede, 

dönüşümden öncesinde ve sonrasında muhtar olduğu için, değişime yakından şahit 

olan bir muhtar mahallesini şöyle betimlemektedir:  

Eski …[mahalle] geneli bağ bahçe ile uğraşan, asgari ücretli çalışanların yoğun 

olduğu bir mahalleydi. Ama şimdi kültürel anlamda elit bir yere dönüştü. 

Belediye başkanları, emniyet müdürleri, vali yardımcıları, iş insanlarının 

oturduğu bir mahalleye dönüştü. Eski …[mahalle] ile yeni …[mahalle] arasında 

çok önemli fark var. İmar ile mahalle başka bir yere dönüştü. Daha rahat 

yardım ulaştırabiliyoruz bu sayede. Ekonomik durumu insanlar çoğaldı burada.  

[Vurgu yazara ait] (Hamit, Malatya, Yeşilyurt) 

Muhtarları tarafından bu şekilde tanımlanan ve içinde yaşanılması “arzulanan” 

bu sosyo-mekanlar ilk grup mahallelerini oluşturmaktadır. Muhtarlarının benzer eylem 

repertuvarlarına ve meşguliyetlere sahip olmaları mahalle grubu içinde bir örtüşme 

göstermektedir. İleriki bölümlerde daha ayrıntılı işlenecek olan “farklı nitelikteki 

mahallelerin muhtarlıkları nasıl farklı yorumladıkları” sorusu, bu ayrımın analitik 

önemini gösterecektir.  



57 
 

İkinci grupta yer alan mahalleler, muhtarlarının mesailerinin çoğunu sosyal 

yardım bulmak için harcadığı; mahalledeki işsizlik, fakirlik, yetersiz eğitim ve 

uyuşturucu madde kullanımından şikâyet ettiği; mahallesini “unutulmuş” olarak 

nitelediği; konut kalitesinin oldukça düşük, altyapı sorunları tamamen çözülmemiş, 

apartman tipi konuttan ziyade yatay mimarinin hâkim olduğu; fakat muhtarlarının bir 

nebze de olsa dayanışma ve mahallelilik nosyonunun yaşatıldığını ifade ettiği 

yerlerdir. İzmir’in, şehrin üst nitelikteki yaşam alanlarına kuş-bakışı oldukça yakın 

fakat nitelik olarak arada uzun mesafeler olan, dışarıdan göç sonucu kümelenme 

biçiminde oluşmuş mahallelerin muhtarları şunları ifade etmiştir: 

Bizim burası eskiden köy olan, sonradan dışarıdan gelen insanlarla -gerek 

Anadolu’dan gerek yurtdışından- yani göçmen dediğimiz muhacir dediğimiz 

insanların gelmesi ile oluşmuş bir toplum. Bir de buradaki insanların yüzde 80’i 

eğitim ve maddi yönden zayıf insanlardır. Buradaki vatandaşımızın yüzde 80’i 

ilkokul ortaokul mezunudur. Belki hiç tahsilli değildir. Anadolu’nun 

köylerinden, dışarıdan gelmiş. Bunların devletle olan bağı çok sıkı değildir. 

Vergi öder, askerliğini yapar ama karakola, belediyeye gitmeye çekinir. Oraya 

gitsem acaba muhtarım bir tanıdık var mı diye sorar. Elektrik yanmaz, su akmaz, 

otobüs gelmez, asfalt bozulmuştur, işte kedi köpek vardır rahatsız eden, 

komşular kavga eder, hatta evde karı-koca kavga eder bize gelirler [Vurgu 

yazara ait].  Asım, İzmir, Karşıyaka 

 

Aynı mahallenin muhtarı çevresi ile kendi mahallesi arasında kıyas yaparken, 

kentsel ayrışmanın ne kadar derin olduğunu da gözler önüne sermektedir: 

… [Kendi mahallesi] ve civarı Hindistan gibi çok zengin de var çok fakir de var. 

Kirası 4 bin lira olan [2021 yılı için] çok lüks siteler var. Bir de hala çadırda ve 

barakada yaşayan insanlar var. Asım, İzmir, Karşıyaka 

Bahsi geçen mahalleye komşu mahallelerden birinin muhtarı mahallesini şöyle 

tanımlamaktadır:  

Varoş diye geçiyor burası ama İzmir’in ilk kurulan mahallelerinden. Yüzyıllara 

varıyor burası. Burası dağın başıymış. Burası geri kaldı. Hep sahil kısmı rant 

hep orda. Bizim mahallemize uyuşturucu bağımlısı çoktur. Torbacı denen madde 

bağımlısı. Geldiğimde parklara kimse çıkamıyordu. Kimse caddede 

yürüyemiyordu. Akşam sekizden sonra kimse buraya gelip buradan geçemiyordu. 

Eğitim durumu orta. Mesela adam Muş’tan, Diyarbakır’dan, Van’dan gelmiş. En 

çok karşılaştığım burada, doğu ve güneydoğu kökenli insanlar. Adam hiç köyden 

çıkmamış. Okuma yazma zayıf. Genci de yaşlısı da aynı. Türkçe okuma yazma 

fazla bilmedikleri için [çeşitli] iş kollarında yer bulamıyorlar. İnşaatlarda 

[çalışıyorlar]. Yardım istiyor, kömür istiyor [vurgu yazara ait]. Özcan, İzmir, 

Karşıyaka 

Görüşme yapılan mahallelerden birinin sınırları içine geçildiğinde, insana görünmeyen 

bir kapıdan geçildiği hissi veren “ani” ve derin ayrışmayı gözden kaçırmak mümkün 

değildir. Muhtarlığı bulmak için mahallede yürürken yapılan gözlem, kentsel alanlar 



58 
 

arasındaki uçurumun ne kadar derin olduğunu daha ilk dakikada göstermektedir. Bu 

mahallede sınıfsal bir ayrışmaya ek olarak, etnik bir farklılığın da bulunması, 

ayrışmayı daha da derinleştirmiştir. Mahallenin 46 yıllık muhtarı mahalleyi şu şekilde 

anlatmaktadır:  

Burada gerçekten gariban kişiler var. Zaten mahalledeki en büyük sorun 

işsizlik. Çalışan yok. Millet çok zor durumda. İşsizlik burada çok kötü. Buna 

bir çare. Ara sıra okula, hastaneye adam alıyorlar ama geçici. 6-7 ay çalışıyor. 

Bir ailede 6-7 kişi var nasıl geçinecekler. …buradaki alt yapı sorunu çözülmüş 

değil. Burada iki-üç günde, bir haftada bir milletin tuvaleti tıkanıyor, pislik 

gitmiyor. Onun için, ayağını vursalar muhtara koşuyorlar. Başka nereye 

gidecekler zaten. Kentsel dönüşüm gelse güzel olacak. Kenar mahalle olduğu 

için, en büyük sorunumuz da eğitimsizlik olduğu için bu mahalle muhtarsız 

olmaz. Mesela, en büyük derdimiz eğitimsizlik, altyapı sorunu, milletin refahı 

hayatı yok. Burada günübirlik yaşıyor insanlar. Allahtan insanlar burada 

birbirlerini çok tanıyor, mesela komşusu aç kaldıysa yemeğin yarısını ona 

veriyor. Aç bırakmıyor yani. Yardımlaşma çok var kendi arasında. O gibi şeyleri 

çok güzel [ama] işsizlik ve uyuşturucu çok büyük problem bizde. İzmir’in 

göbeğinde tenha bir yerde kaldık. Sıkıştırdılar bizi. [bazı iş merkezlerinin 

taşınması sonucu] artık burası tamamen köhne bir yer oldu. Köy gibi oldu 

[vurgu yazara ait]. Arif, Konak, İzmir 

 

Muhtarın ifade ettiği gibi, en büyük sorunun işsizlik ve yetersiz eğitim 

olduğu; lokasyon olarak değil ama nitelik bakımından “kenar” olarak nitelenen bu 

mahallede, insanların düzenli bir gelire sahip olmayışı ve bunun neden olduğu 

“günü birlik” yaşam pratiği, uyuşturucu madde kullanımı ve suç oranlarının yüksek 

olmasına neden olmaktadır. Muhtara göre meşgul olacağı bir işi olmadığı için 

eninde sonunda 13-14 yaşında çocukların bile uyuşturucu madde bağımlısı 

olabildikleri görülmektedir. Bu gibi yerlerde sosyal yardıma olan yüksek talep 

muhtarlığın niteliğini de önemli ölçüde etkilemektedir.  

 İzmir’in eski kent merkezlerinden biri olan bir mahallenin muhtarı7 da 

mahallesinin konumu, fiziki yapısı ve sosyo-ekonomik durumu ile ilgili bilgiler 

verirken, “mahallenin niteliği ve muhtarlığın somutlaşma biçimi” arasındaki ilişkinin 

ip uçlarını vermektedir:  

Şehrin merkezinde ama kenarda kalmış diyebilirim. Konağın kalbi burası. 
Hastaneler buradan gitti. Ekonomileri zayıf, sosyal hayatları zayıf, hepsi zayıf 

annem. Küçük bir mahalle. Köy değil ama köy gibi bir yer. Yaşlılarımız, 

hastalarımız var. Mahalle yapısı olarak eski tip, kibrit kutusu gibi sefer tası gibi 

üst üste evler. Ekonomileri çok zayıf. Evlatlarını yetiştirmek istiyorlar eğitim 

                                                 
7 Aynı zamanda Türkiye Muhtarlar Federasyonunda yönetici ve Türkiye genelinde muhtarlar ile 

toplantılar düzenleyen; muhtarlık mesleğine ve mahallesine oldukça hakim 25 yıllık bir muhtar.  

 



59 
 

olarak ama imkanları yetmiyor. Ayakta kalmaya çalışan insanlar. Zaten 

muhtarlıkta bana cazip gelende onlara dokunabilmek. Özetle mahalle 

ekonomik ve eğitim seviyesi açısından çok yüksek değil, kol gücüne dayalı bir 

işgücü var mahallede. İş yok. Gençlerimiz işsiz. Ve aş istiyorlar. Hele şu pandemi 

girdiğinden beri perişanız. Saldırıyorum. Nerden erzak alacağım, nerden 

yardım bulabilirim diye. İhtiyaçları var çünkü. Garson ve gece bekçisi olarak 

çalışanlar vardı. Ayakçılar, kahvede çalışıyorlar. Hepsi kapandı. Restoranlarda, 

pidecilerde, kafelerde çalışan insanlar. Akşam-sabah erzak istiyorlar [vurgu 

yazara ait] Zeynep, Konak, İzmir 

Bazı mahalle muhtarları mahallelerinde bulunan mülteci sayısının fazlalığını 

ucuz kiraya bağlamaktadır. Yapılaşmanın yatay olduğu bu mahallelerde kira 

fiyatlarının düşüklüğü kente yeni göç eden, ekonomik olarak kırılgan grupların ilk 

uğrak yeridir. Muhtarlardan bazılarının “geçiş mahallesi” olarak niteledikleri bu 

yerler, ekonomik olarak biraz güçlenenlerin başka yerlere taşınması ile yoksulluğu 

yerine gelen yeni kişilere devrettiği sosyo-mekanlardır. Işık ve Pınarcıoğlu’nun (2012) 

“nöbetleşe yoksulluk” olarak adlandırdığı bu nüfus hareketini bu kategori içine 

aldığımız mahallelerin muhtarlarının geneli ifade etmiştir. İlk kategoride bulunan, 

“yaşanılması arzulanan” mahallelerin tam aksine, bu gruptaki mahalleler “ilk fırsatta 

terkedilmesi” gereken yerlerdir.  

Ucuz kiraya ek olarak, yatay yapılaşmanın açtığı özel alan apartman tipi 

yerleşmelerin aksine sakinlerine daha geniş alan açar. Bu yaşam alanlarının sunduğu 

“kalabalık ikamet imkânı” bu yerlerin mülteciler ve dışarıdan yeni gelenler için tercih 

edilme olasılığını arttırmaktadır. Bu tip mahallelerin muhtarları konuya ilişkin olarak 

şunları ifade etmiştir: 

Niye gelmesin buraya, burası fakir yer, ucuz. Kira 500 lira. 10-15 kişi bir evde 

kalıyor. Gitse Hatay’a, Şirinyer’e8 zaten ev vermezler kalabalık diye. Parası olan 

böyle yerlerden kaçıyor. Parasına göre. Bir de burada biz birbirimize yardım 

ediyoruz [diye geliyorlar] [vurgu yazara ait].  Semra, Gürçeşme, Konak, İzmir 

Çoktu (Suriye uyruklu). Burası geçiş bölgesiydi. İlk önce buraya geldiler. 

Buradan dağıldılar. Suriye’den göç eden ilk önce varoşa geliyor, sonra 

nerelerde akrabası varsa oralara gidiyor. Kendi yoğun bölgeye gidiyor. 400-600 

arasında en iyisi [kira bedeli]. Kenar mahalle olduğu için pahalı değil. O 

yüzden Suriyeli buraya geliyor [vurgu yazara ait]. Yavuz, Gürçeşme, Konak, 

İzmir 

2 bine yakın Suriyeli var mahallede. Ekonomik durumu zayıf bir mahalle. 

Buca’nın en yoksul mahallelerinden biriyiz. Bazılarının akrabaları var 

burada…Bir de fakir insanlar oldukları için, gidip şehir merkezinde, 

Karşıyaka’da oturmaz. Kiralarımız ucuz olduğundan dolayı buraları tercih 

ettiler [vurgu yazara ait]. İbrahim, Buca, İzmir 

                                                 
8 Hatay ve Şirinyer semtleri muhtarın mahallesine kıyasla daha “iyi durumda” olan mahallelerin 

bulunduğu semtlerdir. 



60 
 

Bu gibi yerlerin kentler için birer tampon bölge/ilk yaşam alanı9 olduğunu, imkanlar 

el verdiğinde mekânın başka gruplara devredildiğini muhtarlar şöyle ifade etmektedir: 

Ekonomik olarak fakir. Eğitim durumu da çok düşük. Kenar mahalle, göç edenler 

oluyor buraya. Okuyan zaten gidiyor buradan. Bingöl, Muş, Van’dan gelenler 

çok [vurgu yazara ait]. Hasan, Yeşilyurt, Malatya 

[Mahallelinin] %70’inin ekonomik durumu düşük. Eğitim durumu da çok iyi 

değil. Bu mahallenin insanları fakir. Suriyeli var 7-8 kapı. İlk zamanlar daha 

çoktu. Madde kullanımı da var. Bir senedir operasyonlardan dolayı düştü. Kenar 

mahallelerden geliyor, burası bağ bahçe olduğu için. Malatya’nın ilk mahallesi. 

Durumu iyi olanlar başka yere taşındı. Dışarıdan durumu kötü olanlar geldi 

[vurgu yazara ait]. Veli, Yeşilyurt, Malatya 

Son grupta yer alan mahalleler birinci ve ikinci grup arasında kalan yerlerdir. 

Bu mahallelerin ekonomik ve eğitim seviyesi muhtarları tarafından “orta halli”, “orta 

direk” olarak ifade edilmektedir. İşgücünün sektörel olarak daha çeşitli olduğu; zengin, 

fakir ve orta hallinin aynı anda ikamet edebildiği; eğitim ortalamasının üniversite, 

ilkokul ve ikisi arasındaki dereceler tarafından dengeli olarak belirlendiği yerlerdir. Bu 

gibi yerler kısmi olarak kentsel dönüşüm yaşamış alanlar ile kentin cazibe 

merkezlerine yakın yerler olabilmektedir. Muhtarların mahallenin “durumunu” 

belirlerken diğer kategoriler ile kıyas yaptıkları kaydedilmiştir: 

Benim burası daha iyi. [ikinci grupta yer alan iki mahalleye referans veriyor] 

gibi yerler ile mukayese edilemez. Burada memur, işçi takımı var ama. Durumu 

iyi olanlarda var.  Ama bir Alsancak, Karşıyaka değil [vurgu yazara ait]. Kadir, 

Konak, İzmir 

Birinci kategoride bahsedilen bazı mahallelerin muhtarları, mahallenin 

ekonomik ve eğitim seviyesinin iyi olduğunu söylerken, aldıkları yardım 

başvurularına referans vermişlerdi. Benzer şekilde üçüncü gruptaki mahallelerin 

muhtarlarından bazıları da yardım başvurularının azlığını işaret ederek mahallelerinin 

ortalama olduğunu ifade etmiştir:  

Ekonomik durumları orta halli. Mesela Ramazandayız daha 5 kişi bile yardım 

talebinde bulunmadı. Bazı muhtarlara çok gidiyor. Herkesin evi var, kiracı çok 

az. En fazla 10 kişi ihtiyaç sahibi var [vurgu yazara ait] Fatih, Buca, İzmir  

Diğer bazı muhtarlar kısmi kentsel dönüşüm etkisiyle mahallenin kent içindeki 

statüsünün yükseldiğini ifade etmişlerdir. Bu mahallelerde dönüşüm kısmi olduğu için 

nüfusunun bir kısmı ekonomik ve eğitim seviyesi açısından yükselirken, diğer kısmı 

dönüşümden etkilenmediği için mahalle her gruptan vatandaşın bulunduğu bir sosyal 

mekâna dönüşmüştür. Muhtarlar bu tip mahalleler için şunları söylemişlerdir: 

                                                 
9  Bu durum kente yeni gelen herkesi kapsamamaktadır. Kent içinde başka bir yerdeki barınma masrafını 

karşılayamayacak olanlar için geçerli bir durumdur. 



61 
 

Orta sekme bir mahalle. Ne çok düşük ne çok yüksek. Hala müstakil yapılar 

var. Kentsel dönüşüme giren yerlerimiz var. Orta düzey. Bizim mahallenin imar 

durumu ile alakalı. Bazı lüks rezidans siteler var. Zenginler oturuyor. Popüler 

bir yer. Her kesimden, gelir durumu olarak, insan var. Alt, üst, orta durumlu 

insanlar. Bir taraftan alıp diğer tarafa veriyoruz. Hem zengini hem fakiri olan 

bir mahalle [vurgu yazara ait]. Osman, Yeşilyurt, Malatya 

Başka bir mahallenin muhtarı, kentsel dönüşümün mahallesindeki nitelikli nüfusu 

çekip almadan önce üst seviye bir mahalle olduğunu, ancak giden nüfusun yerine yeni 

gelenin mahalleye ortalama bir nitelik kazandırdığını söyledikten sonra mahallesi ile 

ilgili şu tanımlamayı yapmıştır: 

Genellikle orta sınıf, orta direk bir mahalle. Dolayısıyla sosyal ve ekonomik 

açıdan kıt kanaat geçinen insanların çoğunluk olduğu bir mahalle haline geldi. 

Kenar mahalle diye ayrım yapıyoruz ya bazen, aslında oraların yaşam standardı 

bizimkinden daha yüksek. Çünkü insanlar orası ihtiyaç sahibi diye yardımı oraya 

götürüyor. Burada fakirin kapısı sık çalınmıyor. Abdullah, Battalgazi, Malatya 

Muhtar beyanlarına ve sahada yapılan gözlemlere dayalı olarak oluşturulan bu 

sınıflandırma, ileriki bölümlerde muhtarın somutlaşma biçiminde görülen farklılıkları 

anlamlandırmamıza olanak sağlayacaktır. Muhtar somutlaşmaları, muhtarın 

fonksiyonel alanının sınırları, muhtar-mahalleli ilişkisinin dokusu ve muhtar 

tanımlamaları mekan-bağımlıdır. Bu nedenle, burada böyle bir ayrım yapılması, ileriki 

bölümlerin daha iyi anlaşılması için gereklidir.  

 

 

  



62 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

“PEK GEREK YOK” İLE “KAOS OLUR” ARASINDA SALINMAK: 

MUHTAR SOMUTLAŞMALARINDAKİ FARKLILIKLARIN NEDENLERİ 

ÜZERİNE 

 

Bu bölümde Muhtar’ın ve muhtarlığın farklı nitelikteki mekanlarda nasıl 

farklılaştığı, bu farklılaşmanın nedenleri ve farklılaşma alanları üzerinde durulacaktır. 

Muhtar anlatılarından yola çıkarak mahallede hâkim gündelik yaşamın ve ilişkilerin 

etkisiyle farklı rollere bürünen, başkalaşan muhtar deneyimlerinin, kentin en küçük 

birimi olan mahallelerinde kuramsal izlerini aranacaktır. Bu bölümde sahanın ortaya 

çıkardıkları ile mekân bazlı farklılaşmanın açıklanmasını ve anlaşılmasını 

kolaylaştıran teorik arka plan ve kavram setleri tartışılacaktır. Farklılığın ve çeşitliliğin 

nedenlerini işaret ederken habitusa, toplumsal sınıf ve tabakalaşmaya, vatandaşlık 

bilincine, yerelin kurumları dönüştürücü etkisine (Putnam), patronaj ilişkilerine 

başvurulmuştur. Mekâna bağlı olarak çeşitlenen deneyimlerin izini sürerken gündelik-

iş pratiklerinin çeşitlenmesinde rol alan “gömülü/gizli” faktörler açığa çıkarılmaya 

çalışılmıştır. Muhtar pratiğinin, muhtar-vatandaş ilişkisinin, bu ilişkinin 

yapısının/dokusunun ve muhtar(lığın) algılarda nasıl yer edindiğini katılımcıların 

aktarımına bırakırken bunun kavramsal ve kuramsal karşılığı da işaret edilmiştir. 

Sahanın çok katmanlı yapısını bütüncül bir şekilde resmetmeye çalışırken, verinin 

yönlendirmesine izin verilmiştir. Muhtar somutlaşmalarındaki farklılığa neden olan, 

sosyokültürel ve mekânsal düzlemde gömülü etmenleri açığa çıkararak, bütünün 

parçalarını irdelenmiştir. Bu parçaları kendi bağlamı içinde değerlendirilirken bütün 

içindeki yeri de işaret edilmiştir. Mekânın niteliği ile somutlaşma biçimi arasında 

kurulu yoğun ilişkinin yapı taşlarını açığa çıkarılmıştır.   

  



63 
 

4.1. KLİENTALİZM/PATRONAJ İLİŞKİLERİ VE VATANDAŞ 

OL(A)MAYAN KENTLİ YOKSUL 

 

Kökenini Osmanlı’dan alan ve günümüzde hala aktif olan Klientalizm ve 

patronaj ilişkileri10 Türkiye’de siyaset ve toplumun önemli özelliklerinden biridir. Bu 

ilişki biçiminin vatandaşlık bilinci ve demokratik gelişimi negatif yönde etkilediği 

(Heper ve Keyman, 1998: Kalaycıoğlu, 2001), tarafların statülerinin ve bu ilişkinin 

kurulduğu düzlemin ortaya konması ile anlaşılabilir. Patron-adamı ilişkisi patronun 

kontrolü altında olan kaynakları, kendisine siyasi bağlılık veya sadakat gösteren 

kimselere çıkar sağlayacak şekilde, kurumsal süreçleri ve yasal düzenlemeyi de bir 

ölçüde baypas ederek dağıtmasıdır (Tekeli, 2001:71). 

Bu durum sağlıklı demokratik süreçlerin, kurumsal gelişimin ve daha temelde 

bir vatandaşlık bilincinin yerleşmesine ket vurur. Bu kısımda Osmanlı’dan günümüz 

siyaset ve toplum yapısına sirayet eden ve mekanını kırsal ve taşradan, metropollere 

taşıyan patronaj ilişkilerin ve vatandaş oluşamayışının kısa bir incelemesi yapılacaktır. 

Vatandaş oluşturamayan bu toplum yapısının kentsel alanda nasıl bir sosyolojik yapı 

oluşturduğu ve çeşitli sosyo-mekanların muhtarlık kurumu ile nasıl bir etkileşime 

girdiği irdelenecektir. Politik kültüre ve devlet-toplum ilişkisine yerleşik olan patron-

adamı ilişkisinin, kentsel alanda yaşıyor olsa bile, bireyselleşmeyi ve vatandaşlık 

bilincinin gelişimini nasıl etkilediğini ortaya koymaya çalışacağız. Günümüz 

kentlerinin neoliberal mahallelerindeki muhtar-vatandaş ilişkisine sirayet etmiş bu 

davranış kodlarının, kişi-kurum ilişkilerini nasıl farklılaştırdığını, kentlerin belli 

nitelikteki mahallelerinde nasıl hâkim devlet-vatandaş ilişkisine dönüştüğünü 

aktarmaya çalışacağız. Bu sebeple, önce bu ilişkilerin nasıl bir sosyal ve ekonomik 

düzlemde ortaya çıktığını kısaca aktarıp, kentsel alana nasıl taşındığını ve kentsel 

alanda vatandaş olamayan yeni kentli yoksulun ve yerel ve genel siyasetin bu ilişkiyi 

nasıl yeniden ürettiğine değineceğiz. Daha sonra, bu sürecin farklı sosyo-mekanlarda 

muhtar-vatandaş ilişkisini ve muhtarın fonksiyonel alanını nasıl farklı şekillerde 

somutlaştırdığını muhtar beyanlarına dayandırarak aktaracağız.  

 

                                                 
10 Klientalizm ve patronaj ilişki biçimi genel olarak birbiri yerine kullanılan kavramlardır. Bu çalışmada 

patron-yanaşma/müşteri veya patronaj ilişkileri şeklinde kullanılacaktır.  



64 
 

Türkiye’de vatandaşlık bilincinin yerleş(e)memesinin bir nedeni Osmanlı’da 

hâkim olan yöneten-yönetilen ilişkilerinin günümüzde farklı formatlarda hala 

sürdürülüyor olmasıdır. Tarihi 14.yy’a kadar uzanan taşra ve kırsaldaki yerel güç 

odakları ile köylüler arasındaki dikey ilişki, geleneksel arazi kullanım (icar) sisteminin 

bozulması ile 17. ve 18. yy.’larda daha belirgin bir hal almıştır (İnalcık, 1964’ten 

aktaran Sayarı, 1977:105). Ayanlık olarak adlandırılan bu sistem arazi üzerinde 

kontrol sahibi olan Ayanlar ile köylüler arasında bir patron-adamı ilişkisinin 

kurulmasına neden olmuştur. Merkezi devlet otoritesinin yeteri kadar hissedilmediği 

çevrede oluşan denetim eksikliği ile köylüler, güvenlikten geçinmeye kadar birçok 

konuda yerel otoriteye bağımlı hale gelmişlerdir. Ayanlar ile köylüler arasında kurulan 

bu ilişki, 19.yy’a gelindiğinde yerini, eşraf ve ağalar ile köylülere bırakmıştır (Lewis, 

1961; Sayarı, 1977).  

Merkezi otoritenin çevrede belirgin olmaya başladığı 19.yy’da, yerel otoriteler 

köylüler üzerinde sahip oldukları kontrolü, merkez ile kurdukları ilişkilerde vergi ve 

askere alma gibi konularda aracılık yapma marifetiyle kullandılar. Bu durum onları 

yerel güç odağı olmanın yanında politik birer figür olarak ortaya çıkardı. Eşraf ve 

ağaların bulundukları yerlerde sahip oldukları kaldıraç gücü, siyasi partilerin ortaya 

çıkmasıyla beraber daha büyük bir önem kazanmaya başladı. Merkezin yereli kontrol 

etmesinin birer aracı haline gelen bu yerel otoriteler siyasi önem kazanmaya başladı 

(Sayarı, 1977). 1908 ve 1918 yılları arasında parlamentoya giren eşraflar İttihat ve 

Terakki’nin yerel parti birimlerinde liderlik yaptılar. Sayarı (1977: 106-107) merkez 

ve eşraf ile ve eşraf/ağa ve köylü arasındaki bu ilişki biçiminin cumhuriyetin ilanından 

sonra da devam ettiğini, merkezdeki kurucu elitler ile çevredeki önde gelenler arasında 

bir iş birliği olduğunu söyler. Çoklu parti dönemine geçildiğinde de merkez ile yerel 

arasında kurulan bu ilişki kendisini yeniden üretmeye devam eder. Partiler yerel önde 

gelenleri parti bünyesine alarak, onlara bağlı fraksiyonların oylarını kazanmak ister. 

“Hazır oy bankası” olarak görülen toprak ağaları, tüccarlar, şeyhler ve kabile reisleri 

partilerin mücadele alanlarına dönüşmüştür. Özellikle Güneydoğu ve Doğu’da 1950’li 

yıllarda hala hâkim olan yarı-feodal ekonomik ilişkiler, merkezin yerelde bulunan 

patronlar aracılığıyla yerele nüfuz edip siyasi destek kazanmasını sağlamıştır (Sayarı, 

1977:107). 

 



65 
 

Klientalizm belli hizmetler ve mallar karşılığında siyasi destek kazanmak 

amacıyla farklı statü grupları arasında kurulan dikey, diyadik, asimetrik ve yüz-yüze 

ilişkidir. Bu ilişki biçimi sayesinde yerelden merkeze uzanan dikey bir ağ inşa edilir 

ve yerelden merkeze politik bir ağ kurulur. Geleneksel tarım toplumlarını merkeze alan 

patronaj ilişkileri üzerine yapılan çalışmalar odağını son yıllarda kentsel alanlara 

çevirmiştir. “Yeni” klientalizm olarak adlandırılan bu yeni odak, patron-adamı 

arasındaki asimetrik ilişkinin yanaşma lehine değişmeye bağladığını iddia eder. Bunun 

nedeni olarak yanaşmanın sahip olduğu pazarlık aracı olan oyunu, çıkarını maksimize 

edecek şekilde kullanmada sahip olduğu özgürlük gösterilir. İlişkinin mekânında ve 

dengesinde bir değişiklik yaşanmış olsa bile, kentsel alanda, özellikle çevreyi 

oluşturan mahallelerde hala siyaset-toplum ilişkisinde hâkim ilişki biçimi olarak 

varlığını sürdürmektedir.  

Daha yaşanabilir hayat koşulları için İstanbul, Ankara, İzmir ve Adana gibi 

büyük kentlere akın eden milyonların ilk yerleşim yerleri gecekondu alanları olmuştur 

(Bkz Bölüm 3). Kentsel hizmetlerden yoksun olan bu gecekondu alanları, patron-

yanaşma/müşteri ilişkilerinin kurulması için oldukça uygun bir ortamdır. Elektrik, su, 

yol, ulaşım gibi altyapı hizmetlerinin ulaştırılması ile hazine arazisi üzerine konan bu 

yerleşimlerin tapulandırılması hem yerel hem de merkez siyaset ile kentli yoksular 

arasındaki ilişkinin kurucularıdır. Oy havuzunun çok geniş bir bölümünü oluşturan bu 

alanlar, siyasi partilerin formel ve enformel kanallar kullanarak siyasi destek aradıkları 

yerlerdir (Sayarı, 2014: 660-61). Demokrat Parti (Sunar, 1990), Refah Partisi (Özler, 

2000) ve son yirmi yılda Adalet ve Kalkınma Partisi’nin (Ark-Yıldırım, 2017) oldukça 

etkin bir biçimde harekete geçirdiği ve faydalandığı bu ağlar Türkiye’de siyaset ve 

toplum ilişkisine sinmiştir.  

Kente gelenler, itakip eden nesillerle beraber önemli kültürel değişiklikler 

geçirdiler. Fakat, bu değişim kent sosyolojisi yazınının beklediği doğrultuda olmadı. 

Özellikle Türkiye’deki kentleşmenin gerçekleşme biçimi göz önüne alındığında, 

kümelenme halinde oluşan yeni göç alanları ve bu alanları yaratan ilişki ağları, bireyin 

anonimleşip kent içinde kaybolmasına, asimile olmasına izin vermemektedir. Cemaat 

tipi ilişkilerin hâkim olduğu gecekondu alanlarında yaşayanlar, kentin yarattığı ranttan 

pay almanın yolunu patron-adamı ilişkisi kurarak ve bu ilişkiyi araçsallaştırarak 

başarabiliyordu. Kent içinde kaybolmak yerine, hemşerilik kimliği üzerinden kolektif 



66 
 

bir savunma mekanizması yaratan bu gruplar, bu kimlik ile patron-müşteri ilişkisini 

kurmayı kolaylaştırıyor ve yeterli güce eriştiğinde bu kolektif kimlik aracılığıyla karar 

alıcılara baskı uygulayabiliyor. Tekeli’nin ifadesiyle: 

“Bir ülkede siyaset yapma biçimi popülizme ve patron-adamı ilişkilerine 

hapsoldu mu, yurttaşın ortaya çıkmasının olanakları kalmamıştır. Onun 

bakış açısı, patron-adamı ilişkisi içinde elde edeceği, özel alanına ilişkin 

çıkarlarla, körelmiştir. O, kamunun alenileşme mekânı içinde ortaklaşa 

bir dünyayı oluşturmak için katılımı gerçekleştirmenin bir zaman kaybı 

olduğunu düşünecektir. Patron-adamı ilişkileri ağının oluşturduğu ortak 

siyaset alanında, toplum düzeyinin varlığını yok sayarak kendi çıkarlarını 

en çoğa çıkarmak isteyecektir. Böyle bir mekanizmanın oluşması da 

yurttaşın ortaya çıkışında en önemli engeli oluşturacaktır” (Tekeli, 

2001:73). 

Bu durum Türkiye’ye özel bir durum değildir. Putnam’ın yaklaşık yirmi yıla 

yayılan geniş ölçekteki araştırması, İtalya’da kurumların demokratik performansının 

ülkenin güneyi ile kuzeyi arasında oldukça büyük bir farklılık gösterdiğini ortaya 

koymuştur. Güney, tarihsel olarak var olan patron-adamı ilişkilerini devralıp, bu 

ilişkileri canlı tutmuştur. Diğer taraftan kuzey bölgesi yaşanan göçler ve sanayileşme 

ile bir dönüşüm yaşamış ve daha modern bir toplum oluşmuştur.  

Güneyde kurulan ilişkiler daha dikey, patron-adamı dokusuna sahip ve 

kişilerin yöneticilerle daha yoğun ve çıkar üzerine bir ilişki kurduğu tespit edilmiştir. 

Diğer taraftan kuzeyde ilişkilerin daha yatay, vatandaşlık bilincinin yerleşik, kolektif 

eylemin ve karşılıklı güven ilişkilerinin yaygın ve sivil toplumun daha güçlü olduğu 

görülmüştür. Bu yüzden kuzeyde kurumların demokratik performansı, güneydekilere 

oranla oldukça yüksektir. Kuruluşunda özdeş olan bu bölgesel hükümetlerin zaman 

içinde gösterdiği farklılığın vatandaşlık kültürü, ilişkilerin yatay-dikey kurulması 

durumu, sosyal sermaye ve sivil toplum faaliyetlerinin varlığı/yokluğu gibi 

faktörlerden kaynaklandığını ortaya koymuştur (1994).   

Burada vatandaşlık temel haklar ve yükümlülükler veya bir ulusa duyulan 

aidiyet çerçevesinde değil, bundan ziyade, vatandaş olmanın bilincine sahip olup-

olmama, hak talep edebilme, bireysel olarak bağımsızlaşma çerçevelerinden 

anlaşılmalıdır. Vatandaş olmanın bilincine varabilmiş, birey olabilmiş ve devlet ile 

ilişkisini bu bilinç düzeyinde kuranlar ile kurumların hali hazırda yapması gerekeni 

yaptığında bunu bir “lutüf” olarak gören, devlet ile ilişkisini ona “baba” diyerek aile 

düzleminde özelleştiren bireyin kurumlarla ilişkisinin aynı olması beklenmemelidir. 

Türkiye’de vatandaşlık tartışmasını haklar ve görevler düzleminden ayırıp, vatandaş 



67 
 

olmanın bilincine, bireyselleşmeye ve sivil toplum alanına çektiğimizde, devlet 

(kurumlar) ile bireyler arasındaki ilişkilerin farklılık/çeşitlilik göstermesinin, algılarda 

yer eden devlet imgesinin farklılaşmasının, bireylerin vatandaş olmanın bilincine ne 

ölçüde varabildikleri ile sıkı bir korelasyon içinde olduğunu görebiliriz. Bu yüzden 

burada vatandaşlıktan anlaşılması gereken, bireyleşmiş, kent yaşamına angaje 

olabilmiş, hak talep edebilen ve kurumlar ile ilişkisini bu bilinç ile kurabilme yetisi 

anlaşılmalıdır.   

Kadıoğlu (2008) Türkiye’de vatandaşlığın savaş sonrasında ulusal birliğin 

tesisi ile var olduğunu ve Avrupa’daki benzerleri ile kıyaslandığında “şehirleşme” 

olgusu ile bağlantısının eksik olduğunu söyler. Bu eksikliğin yerel bir burjuvazi ve 

şehirleşme süreçlerinden önce vatandaşlığın gelmesinde kaynaklandığını ifade eden 

Kadıoğlu, Türkiye’de vatandaşın henüz birey olmadan vatandaş olduğunu söyler. 

Gerçekten de ulus devletin kurulmuş olması ve takip eden süreçte kişilerin siyasal 

iktidarın oluşum sürecine oylarıyla katılmaları yurttaşın oluştuğunun varsayılması için 

yeterli olmuştur (Tekeli, 2001: 72). Türkiye’de hakların talep edilerek kazanılmaması, 

devlet eliyle yukarıdan verilmiş olması vatandaşlığın oluşumdaki önemli faktörlerden 

biridir. Bu durum Türkiye’de vatandaşlık eğitimi ile pekiştirilmiş ve vatandaşlık 

“haklar” dan ziyade “vazifeler” e dayandırılmıştır. İkinci meşruiyetten bu yana ilk ve 

orta öğretimde verilen vatandaşlık derslerinin içeriğine bakıldığında vatandaşlığın 

“vazifeler” üzerinden evrimleştiği görülmektedir (Üstel’den aktaran; Kadıoğlu, 

2008:177).  

Türkiye’de katılımı göz önüne aldığımızda yukarıda bahsedilen durum daha 

net ortaya çıkmaktadır. Çünkü, katılım beraberinde bir “talep” getirirken, vazife ve 

görevler üzerinden şekillenmiş bir vatandaşlık bilinci en temel katılım yolu olan ve bir 

haktan ziyade yükümlülük olan “oy verme” pratiğinde kendini göstermektedir. 

Türkiye’de seçimlerde oy kullanma pratiği oldukça yüksek iken diğer katılım 

türlerinin oranı oldukça düşüktür. Toplu dilekçe verme, protesto ve gösteride bulunma 

gibi olağandışı katılımın, sivil toplumun ve vatandaşlık bilincinin gelişimine katkı 

sağlayacak toplumsal ve siyasal birliklere, gönüllü kuruluş ve derneklere üyelik ve 

aktif katılımın oldukça düşük olduğunu tespit eden bir araştırmaya göre bu oran %4-8 

arasında iken, herhangi bir gönüllü kuruluşa üye olmayan katılımcı oranı %90 

civarındadır (Çarkoğlu ve Kalaycıoğlu, 2014:85). 



68 
 

Bu katılma(ma) davranışı kamu yetkilileri ile temastan çekinen çok geniş bir 

kitlenin varlığı ile her düzeyde kendisini göstermektedir. Bu davranış biçiminin nedeni 

birey-devlet ilişkisinin dokusunda aranmalıdır. Vatandaşlığın hak temelli olmaktan 

ziyade, “makul” bir yurttaşlığın devlete ve topluma karşı vazifelerin yerine getirilmesi 

ile sağlanabileceği hâkim ve yaygın anlayışı, yurttaşlık haklarını ikincil pozisyona 

iterken, devleti vatandaşın karşına korkulan, “bahşeden” ve birçok kişi tarafından 

“baba” olarak kişileştirilen bir yapı olarak çıkarır. Bu durumda vatandaş “talep” eden 

değil, devletin “lütfuna” mazhar olandır.  İkinci grupta yer alan mahallelere benzer bir 

mahalle olan Limontepe’de (İzmir) yaptığı etnografik saha aştırmasında Bektaş Ata 

(2019:109) mahalleli ve devlet arasındaki ilişkiyi şu şekilde gözlemler; “Sistemin 

işleyişine uzak olan, işleyişinde de bir sistem bulunmayan yasal düzleme uygun 

hareket etmeye çalışan mahalle sakinleri, devlet kurumlarıyla zıtlaşmadan işlerini 

yoluna koymaya çabalar”. 

Bu durumu idare sisteminin hiyerarşik olarak en altında bulunan muhtarlık-

vatandaş ilişkisinde bile gözlemlemek oldukça kolaydır.  Vatandaşlık bilincine sahip 

olmanın tam olarak bu noktada bir fark yarattığını görürüz. Belli sosyo-kültürel 

yapıdaki yerelliklerde muhtarın “küstürülmemesi” üzerine oldukça yaygın bir 

hassasiyet vardır. Çünkü muhtar, devlete ve imkanlara açılan kapıdır. Muhtarın 

vatandaş nezdinde “gönlü hoş tutulması” gereken biri olarak görülmesi, muhtarın salt 

yardım kapısının anahtarı olmasından kaynaklanmaz. Evet bu oldukça etken bir 

belirleyicidir fakat bunun dışında muhtarı “devletin mahalledeki varlığı” olarak gören 

oldukça geniş bir kesim vardır. Bu kesim, kentin belli mahallelerinde kümelenmiş, 

kentin sunduğu sosyal yaşama dahil olamayan, mahallesi dışında çok fazla etkileşime 

girmeyen ve kamu kurumları ile ilişkisini muhtar vasıtasıyla kuran kişilerdir. Diğer 

yandan vatandaş olduğunun bilincinde olanlar için, muhtar vatandaş arasındaki ilişki 

vatandaş lehine asimetriktir. Bu ilişki yapısının hâkim olduğu mahallelerde nüfusun 

büyük çoğunluğunun yüksek eğitimli olduğu, ekonomik olarak iyi durumda oldukları 

muhtarları tarafından dile getirilmiştir. Bu yapıya sahip yerlerde, muhtar hesap 

sorulabilir, mesai saatlerinde yerinde olması gereken ve mahalleli tarafından tatmin 

edici bir statüye oturtulmayan bir figür olarak konumlandırılabilmektedir. Vatandaş 

muhtar ilişkisindeki bu karşıtlık muhtarların gündelik iş pratiklerini yerine getirirken 

vatandaş ile kurduğu etkileşimden okunabilmektedir.   



69 
 

“Bir Atakent, Mavişehir, Bostanlı11 muhtarının başkanla diyaloğu çok farklı 

oluyor. Çünkü niye? Orada bir kitle var, o kitlenin duruşu belli” diyen ve mahallesini 

“varoş” olarak tanımlayan Özcan, sadece kurumların mahalle niteliğine endeksli 

ikircikli tutumunu ifşa etmekle kalmıyor, aynı zamanda mahallede ikamet eden “o 

kitlenin” ve sahip olduğu duruşun kamu kurumlarını ne ölçüde harekete geçirebildiğini 

de gösteriyor. Beyanında oldukça net bir sınıf vurgusu olan muhtarın, kitlenin 

“duruşu” olarak kavramsallaştırdığı aksiyonun aslında vatandaşlık bilincine sahip olan 

mahallelinin yerel yönetimler ile kurduğu ilişkide hizmeti bekleyen değil, talep eden 

olarak konumlanmasından kaynaklanmaktadır. Mahallenin niteliği, şehir içindeki 

konumu, yerel yönetimler ile mahalle ilişkisini düzenleyici/etkileyen bir faktördür. 

Mahallenin sınıfsal yapısı ile yerel yönetimler arasında iki taraflı bir etkileşim 

mevcuttur. Vatandaş olabilmiş mahalleli yerel yönetimleri ve muhtarı, hizmet yapması 

konusunda “zorlayabilirken”, sınıf ve vatandaş bilinci oluşmamış mahallelerde 

hizmetin daha çok bir “lütuf” olarak algılandığı gözlemlenmiştir. Zaten yapması 

gereken kamu hizmetini yaptığında vatandaş tarafından takdir edilen yerel yönetimler 

ve muhtar, bazı yerlerde lütfetmektedir. Türkiye’de tarihsel olarak hakların belli bir 

mücadeleden sonra kazanılmamış olması (Kadıoğlu, 2008), vatandaş devlet ilişkisinde 

devleti “veren” olarak konumlandırmıştır.  

Mahallelinin vatandaşlık bilincine sahip olduğu ve olmadığı yerlerde muhtar 

ve vatandaş arasındaki ilişkide dikotomi görünür hale gelmiştir. Sınıfsal olarak üstte 

olan mahallelerde, vatandaşlık bilinci ve sosyo-ekonomik ve eğitim durumundaki 

gelişmişlik, vatandaşın muhtar ile olan ilişkisini formel alana sıkıştırmaktadır. Muhtar, 

vatandaş tarafından hesap sorulabilir, “ezilebilir” ve iş saatinde yerinde olması gereken 

bir figürdür. Bu tip mahallelerde muhtarlar diğer mahallerin muhtarlarına göre 

işlerinin daha zor olduğunu söylerler. Bu zorluğun temel kaynağı vatandaşın şikâyet 

mekanizmasını çalıştırması, muhtarın mesai saatinde muhtarlıkta bulunmaya 

zorlanması ve muhtarın aldığı tebligatlar yüzünden tebliğ edilenin hesap sormasıdır.  

Diğer taraftan, tebligatın iş yükünün çok küçük bir parçasını oluşturduğu yerlerde 

muhtarlar, asıl işi kendilerinin yaptığını, sosyoekonomik olarak iyi mahalle 

muhtarlarının bir iş yapmadığını söylerler. Çünkü onlara göre, enformel alan içinde 

                                                 
11 Adı geçen mahalleler İzmir’in Karşıyaka ilçesinde bulunan sahil hattı boyunca uzanan, kentin yaşam 

için “arzulanan” mahalleleridir.  



70 
 

icra ettikleri işler ve vatandaş ile kurdukları ilişkilerin yoğunluğu, onları kolaylıkla 

diğerlerinden farklı bir yere yerleştirir. Çünkü mahalleli kurumlar ile ilişki kurabilecek 

seviyeye sahip değildir. Kentte yaşamın ve kurumlarla ilişki kurmanın bilgisine ve 

tecrübesine sahip olmayan vatandaş, bu işe muhtarı koşmaktan, onu vekil kılmaktan 

ve aracı yapmaktan memnundur. Bir vatandaşlık bilinci yerleşik değildir. Bu durum 

muhtar üzerinde yüksek hacimli bir enformel iş yükü oluşturur.  

Muhtarlara meslektaşları ile kendi iş yoğunlukları arasında uyum olup 

olmadığı sorulduğunda, ikinci grup mahalle muhtarları “yardım bulma” ve 

“mahallelinin kurumlarla ilişki kuramamasından” kaynaklı iş yüklerinin kendilerini 

birinci gruptan ayırdığını söylerken, ikinci grup mahalle muhtarları “tebligat” 

yoğunluğunu işaret etmiştir. Muhtar’ın “Kültürü oturmuş, muhtardan ne istediğini 

bilen, yardımı nereden alacağını bilen insanlar yaşıyor.” diyerek adres gösterdiği 

komşu mahalle, coğrafi olarak oldukça yakın olmasına rağmen sınıfsal olarak 

ayrışmaktadır. Kendi iş yükünün neden diğer mahalle muhtarınınkinden daha fazla 

olduğunu açıklarken, komşu mahallede yaşayanların kurumlarla etkileşimin bilgisine 

sahip olduğunu söyler. İkinci grup mahalle muhtarları iş yüklerindeki yoğunluğun 

vatandaşın “neyi-nasıl” yapacağını bilmemesinden kaynaklandığını oldukça sık 

aktarmaktadırlar. Mahallesini kenar mahalle olarak tanımlayan Malatya’dan bir 

muhtarın merkez12 muhtarları olarak tanımladığı birinci grup mahalle muhtarları ile 

deneyimlerinin neden ayrıştığını açıklarken verdiği çok boyutlu cevap, iş yükünün 

farklılaşmasının önemli nedenlerinden biri olarak yine “bilinçli” olup olmama 

durumunu göstermektedir: 

“…merkez ile arasında fark var. Nasıl? Bizim burada toplum fazla bilinçli değil. 

Evinde elektrik kesilse muhtarı arar, 186’yı arayamaz bilmediği için. Ama merkezdeki 

vatandaş bunu bilir. Maalesef mahallenin ekonomik ve eğitim durumu buna sebep 

oluyor. Merkezdeki bilinçli. Burada her şey muhtara sorulur. 5 parmağın 5’i bir 

olmaz. Gece kaç olursa olsun burada beni kolaylıkla arayabilirler. Ama diğer 

arkadaşlar tepki gösterebilir. Merkezde olanlar”[Vurgu yazara ait] (Malatya, Hasan) 

Muhtar, iş yükündeki yoğunluğu ve neden kendi mahallesinin diğerlerinden 

ayrıştığını mahallede yaşayanların vatandaşlık bilincine bağlamaktadır. Bu bilincin 

oluşmamasının sebebini de ekonomik ve eğitim durumunda bulur. İleriki 

                                                 
12 Muhtarın merkez olarak nitelendirdiği alanlar özellikle son on yılda hızlı bir kentsel dönüşüm 

geçirerek, kentin cazibe merkezi haline gelen, kentteki zengin nüfusu çekerek kentte bir ayrışmaya 

neden olan ve kentte “zenginlerin yaşadığı yer”, “oralar çok değerlendi” gibi tanımlamalar yapılan 

yeni mahallelerdir.  



71 
 

kısımlarda ayrıntılı olarak ele alacağımız muhtar-vatandaş ilişkisinin yapısının nasıl 

şekillendiğini ve muhtarın akrabalaşması durumu da buradan anlamak mümkündür. 

Muhtar enformel alanının yarattığı iş yükü yoğunluğunu “gece kaç olursa olsun” 

müsaitliği ile beslemeye devam etmektedir. Fakat bu durumun merkezde olanlar 

için sürdürülebilir olamayacağının da altını çizer. Bunun nedeni muhtarın 

mahallede nasıl bir figür olduğu, nasıl konumlandığı ve mahalleli ile olan ilişkisinin 

mahalleye bağlı olarak değişkenlik göstermesi ile ilgilidir. Muhtar bazı 

mahallelerde akrabalaşırken, diğerlerinde formel alanının dışına çıkmaz ve 

ulaşılamama hakkını kullanır.  

Kentlerde bulunan çevreyolu, raylı sistemler gibi bazı fiziksel sınırların, 

kentlerde sınıfsal ayrışmaların da sınırını oluşturduğu görülmektedir. Malatya’da 

muhtarlar tarafından sıkça referans gösterilen “çevreyolu” böyle bir işlev 

görmektedir. Çevreyolu kentte hali hazırda var olan sosyal ayrışmayı sürdürüyor 

mu yoksa bu sosyal ayrışmanın bizatihi nedeni mi sorusunun cevabını burada 

veremeyiz. Fakat kentsel hizmetlerin, sınıfsal yerleşmenin ve konut kalitesinin 

çevreyolu tarafından net biçimde ikiye ayrıldığını söyleyebiliriz. Bu “sınır” 

muhtarlar tarafından neden mesleki olarak farklılaştıklarını açıklarken referans 

gösterdikleri bir olgudur:  

“Çevreyolunun altı-çevreyolunun üstü. Altı dar gelirli inşaların yaşadığı yer. 

Kırsal olduğu için, gecekondu evler. Üstü gelir seviyesi yüksek, orta halli çok 

ihtiyacı olmayan insanlar. Ben de 1000 hane var. %70-80’i dar gelirli. Devletin 

eline bakan insanlar. Üstünde bu olay yok. İkincisi, burada müstakil yerleşim 

olduğu için herkes muhtarı tanır, muhtarda herkesi tanır. Üstünde %90 ı muhtarı 

tanımaz. Orada hastası olan 112’yi, evi yanan 110’u arar, biz de muhtarı ararlar. 

Su, elektrik için MASKİ’yi, TEDAŞ’ı arar ama buradaki muhtarı arar.” 

(Malatya, Doğan) 

Çevreyolunun altı ile üstünün kendi içinde gösterdiği tutarlılık ile 

karşılaştırmalı analizinde ortaya çıkan dikotomi, deneyimlere, fonksiyonel alana, 

muhtar-vatandaş ilişkisinin biçimine ve hatta muhtarlığa ihtiyaç olup olmadığına 

varan geniş bir yelpazede kendisini göstermektedir. O yüzden muhtarlar kıyas 

yaparken “çevreyoluna” başvururlar. Yukarıda da ifade edildiği gibi muhtarlar 

neden yoğun olduklarını açıklarken, ilk önce mahallenin ekonomik ve eğitim 

durumuna, daha sonra buna bağlı olarak var olan veya olmayan “vatandaşlık 

bilincine” başvururlar. Vatandaş elektriği veya suyu kesildiğinde hangi kurumu 

arayacağını bilmediği, muhtarı bu işe koşmakta sakınca görmediği ve muhtar ile 



72 
 

ilişkisinin komşuluk/akrabalık düzeyinde oluştuğu için muhtarın fonksiyonel alanı 

genişler. Diğer taraftan, hizmetlerde kesinti yaşandığında gerekli kurumdan bilgi 

alabilen ve “%90’nının kim olduğunu bilmediği” muhtarı aramayan vatandaşların 

ikamet ettiği mahallelerde, muhtarın dar bir formel alanı vardır. 

Burada, sosyoekonomik ve eğitim durumunun ve buna bağlı olarak gelişen 

sınıfsal yerleşmelerin, muhtar(lığın) sosyo-mekâna bağlı olarak nasıl değiştiğini 

açıklama gücünü görebilmekteyiz. Fakat burada sosyoekonomik durumun neden 

olduğu ve muhtarların sıklıkla işaret ettiği “gömülü” bir nedeni de açığa çıkarmaya 

çalıştık: vatandaşlık bilinci. Sahada yaptığımız araştırmada kendisini çok net biçimde 

açık eden ve görüşmeler sırasında sıklıkla gözlemlenen muhtar-vatandaş 

karşılaşmaları, muhtarlık deneyiminin farklılaşmasında daha az görünür olan vatandaş 

olabilme/olamama olgusunun rolünü açığa çıkarabilmemize olanak sağlamıştır. 

Sahanın çok katmanlı/boyutlu yapısı, gündelik muhtar pratiğinin alt ve orta-alt 

mahallelerde sosyal yardım ve iş bulma, kurumlar ile vatandaş arasında ilişki tesis 

etme, bilirkişilik yapma13 ile orta-üst ve üst mahallelerde tebligat işleri ve diğer resmi 

işler arasında salındığını göstermektedir. Vatandaşın kurumlar ile ilişki 

kuramamasının nedeni yetersiz eğitim ve ekonomik dezavantaj olarak 

gösterilmektedir. Fakat, kurumlarla ilişkinin bilgisine sahip olup/olmamak, 

Kadıoğlu’nun Türkiye’de vatandaşlık olgusunda eksik gördüğü “şehirleşme” 

bağlantısının yokluğundan veya zayıflığından da beslenmektedir. Orta-alt ve alt 

mahallelerin muhtarları, mahallelerinin, çoğunluğu doğu ve güneydoğudan göç 

edenlere ev sahipliği yaptığını ifade etmişlerdir. Türkiye’de kentleşme tartışmalarında 

sıklıkla vurgulanan sorunlardan birinin göç edenlerin kente angaje olamadıkları, kent 

yaşamını içselleştiremedikleri ve geldikleri bölgelerden miras kalan pratikleri 

sürdürdükleridir. Yani bir “şehirleşme” eksikliğinin Türkiye kentleşmesinde var 

olduğu açıktır. Bu nedenle, vatandaşlık bilinci olgusunun salt bir eğitim eksikliği ve 

ekonomik dezavantaj sorunu olmadığı, aynı zamanda bunun kentsel yaşama 

entegrasyon ile sıkı bir korelasyon içinde olduğu açıktır. Bu nedenle vatandaşlık bilinç 

seviyesinin muhtar(lığın) gösterdiği değişkenlikte önemli bir belirleyen olduğu 

                                                 
13 Burada bilirkişilikten kastettiğim vatandaşın hemen her konuda muhtara danışmasıdır. Bunun nedeni 

muhtarın özellikle orta-alt ve alt mahallelerde, genellikle mahallenin önde gelenlerinde, 

tanınanlarından biri olmasıdır.   



73 
 

düşünülmektedir. Çünkü bilinç düzeyi, muhtar vatandaş ilişkisinin yapısını 

belirlerken, bu ilişkinin sürdürülmesi ve yeniden üretilmesinde de önemli bir oynar.  

 

4.2. KURUMLARIN İKİRCİKLİ TUTUMLARI 

 

Muhtarlık kurumunun iş kapsamını, vatandaş ile ilişkisinin yoğunluğunu ve 

düzeyini ve formel/enformel aksiyon alanının sınırlarını belirleyen faktörlerden bir 

diğeri belediyenin ve diğer kamu hizmeti sağlayan kurumların mahallenin niteliğine 

göre değişiklik gösteren tutumlarıdır. Kentleşme ve kentsel dönüşüm pratiklerinin 

beslediği mekânsal ve sosyal ayrışmanın kalıcı olmasına neden olabilecek “kamusal 

ilgisizliğin” mekânın niteliğinden bağımsız olmadığı görülmektedir. Kamu 

kurumlarının sosyal hayatın, konut kalitesinin ve altyapı hizmetlerinin geliştirilmesi 

yönündeki yetersiz aksiyonlarına ek olarak, rant odaklı kentsel dönüşüm projelerinin 

kâr marjı düşük olduğu için yatırım yapmadığı kentsel alanlar, kentlerde “tenha” birer 

yere dönüşerek, “unutulmaya” yüz tutmaktadır. Saha çalışmasının yürütüldüğü ikinci 

grup mahallelerde kısa bir yürüyüş, sadece kamu kurumlarının değil, sermayenin de 

bu alanlardaki yokluğunu görmek için yeterlidir. Yol ve kaldırım kalitesi, park ve 

bahçe gibi kamusal alanların azlığı ve olanların da kamusal kullanım için güvenli 

olmadığı14, tek bir zincir marketin bulunmaması, çöp kovalarının sıklığı ve kalitesi15 

gibi değişkenlerin mahallenin niteliğine bağlı olarak nasıl farklılaştığını görmemek 

neredeyse imkansızdır. İşte bu kurumsal ve sermaye ilgisizliği kentlerdeki mekânsal 

eşitsizliğin kronik bir hale gelmesine neden olmaktadır. Kurumların mahalledeki 

yetersiz varlığı, doğal olarak muhtarı bu açığı kapatmaya itmektedir. Orta-üst ve üst 

mahallelerde gerek vatandaşın kurumları harekete geçirme yetisi gerekse mahallenin 

zaten oturmuş bir altyapıya sahip olması muhtarı mahalledeki tek kurum olmaktan 

çıkarır. Fakat, orta-alt ve alt sınıftaki mahallelerde iki temel faktör muhtarın iş 

yoğunluğunda önemli bir artışa sebep olur. İlki, kurumların mahallede yeterince varlık 

                                                 
14 2.grup mahallelerde yapılan görüşmelerde, mahalle muhtarları, parkların uyuşturucu kullanım 

alanlarına dönüştüğünden veya bazı grupların bu alanları sosyalleşme için kullandıkların sıklıkla 

şikâyette bulunmuşlardır. Bu durum, mahallelinin park gibi kamusal alanları kullanımını 

kısıtlamaktadır. 
15 1.grup mahallelerde geri dönüşüm amaçlı kurulan çöp konteynırlarına, 2.grup mahallelerde rastlamak 

mümkün değildir. Çöp kovalarının sıklığı, temizliği ve kalitesi arasında da gözle görülür bir farklılık 

vardır.  



74 
 

göstermemesi, hizmet takibi yapmaması ve mahalleye yönelik ikircikli tutumudur. 

İkincisi, mahallelinin kurumlarla etkileşim kurma bilgi ve tecrübesinin yetersizliği ve 

kurumları harekete zorlayamamasıdır. Bu iki faktörün genellikle aynı anda var olduğu 

ve birbirini beslediği saha çalışmasında ortaya çıkmıştır. İşte bu yüzden ileriki 

kısımlarda değineceğimiz “muhtarın devletleşmesi”, “devletin mahalledeki temsilcisi” 

gibi durumların ortaya çıktığı, bu yüzden mahallelinin “her türlü” sorunu için muhtara 

gittiği bir düzen ortaya çıkmıştır. Böylelikle kurumların mahalledeki varlığı ile ters 

orantılı muhtarlık somutlaşmaları ortaya çıkmıştır.  

“Çevreyolunun üzerine gittiğimde başka bir dünyaya gitmiş gibi hissediyorum. 

Yolun üstüne çok yatırım yapan önceki başkan altına hiçbir şey yapmadı. 

Çevreyolunun altına gerekli özen gösterilmedi” diyerek sitem eden çevreyolu altı 

mahallelerden birinin muhtarı Cahit, belediyenin sınıfsal bir tutum içinde olduğunu 

işaret etmektedir. Benzer şekilde devletin/kurumların mahalleye olan ilgisizlikleri ve 

varlıkları ile ilgili olarak “Hep sahil kısmı, rant hep orda. Sadece seçim zamanlarında 

geliyorlar halkı kucaklıyorlar, vekiller buradan ayrılmıyor. Seçim bittiğinde 4-5 sene 

kimse buraya gelmiyor.” diyen Özcan ortaya bir paradoks çıkarmaktadır. Çünkü 

geçtiğimiz kısımda yerel ve genel siyasetin, özellikle ikinci grup nitelikteki 

mahallelerde, patron-adamı ilişkisi ile bir ağ kurduğunu ve bu ağı iyi kurabilenlerin 

güçlü destek aldıklarını konuştuk. Bu durumda devlet mahallede var mıdır yoksa o 

nitelikteki mahalleler devletin “unuttuğu” yerler midir? Geçtiğimiz bölüme atıfla, bu 

tip mahallelerde ilişkilerin yoğunluklu olarak enformel kanallar aracılığıyla, 

dernekleşme, hemşerilik ilişkileri ve cemaatleşme biçiminde kurulduğunu 

görülmektedir. Vatandaş oluşamayışının temel nedeni olan bu anonimleşmeyen 

kişilerin, kurumları baypas ederek iş yapmayı “tek yol” olarak içselleştirdikleri ve 

kurumsal bir düzeyde devlet varlığını aramadıkları görülmektedir. Muhtar ile olan 

ilişkileri kurumsal bir düzeyde kurmak yerine, “muhtarı devlet olarak” gören veya onu 

“komşulaştıran/akrabalaştıran” ilişki biçimi bu paradoksun anlaşılmasını 

kolaylaştırabilir. Kaçak kat çıktığı için kurumlarla sorun yaşayan bir mahallelinin, bu 

sorunu kurumsal bir düzlemde çözmek yerine muhtarı enformel bir ilişkiye zorlayıp, 

onu bu işi çözecek birini bulmaya teşvik etmesi bu durumda yadsınamaz. Böylelikle 

muhtar sadece mahallesinde değil, yerel yönetimleri harekete geçirmek içinde 

enformel ilişkiler kurar. Bu ilişki ağı, zamanı geldiğinde patron-adamı ilişkisini 



75 
 

harekete geçirerek yerelin merkez tarafından bu ilişki ağı sayesinde kullanılmasına 

olanak verir. Seçim zamanlarında sıklıkla gündeme gelen imar affı, yol, su, elektrik 

hizmetlerinin birer pazarlık konusuna dönüşmesi de bu ilişki ağlarının aktifleşmesi ile 

meydana gelir.  

Muhtarının fakir, varoş gibi sıfatlar ile tanımladığı, kent algısında “uzak 

durulması gereken yer”, “tehlikeli” olarak işaretlenen ve uyuşturucunun yaygın olduğu 

bir mahallenin muhtarı Semra, mahallesine İzban16 durağı yapılması için eski muhtar 

olan eşinin ve şimdiki muhtar kendisinin çok uğraştığını ama mahalleye istasyon 

yaptıramadıklarını ifade etmiş ve kurumların sorumluluk almadan, “topu sürekli 

birbirlerine attıklarını” söylemiştir. Bu mahalleye komşu başka bir mahallenin muhtarı 

Yavuz da aynı durumdan yakınmış ve bir istasyonun mahalleyi şehre bağlayacağını 

ağlamaklı bir ifade ile dile getirirken; devletin unuttuğu, yol olmadığı için hastasını 

kasabaya/şehre yetiştiremeyen bir drama filmi sahnesini anımsamamak oldukça zordu. 

Yavuz’un ben söz verdim “bir gün o tren burada duracak” derken, bunun salt bir ulaşım 

ihtiyacından kaynaklanmadığını, “terkedilmiş, unutulmuş, ilgilenilmeyen, 

kabullenilmeyen ve kent kimliğine katkısı reddedilen” bu yerlerin kabulü için verilen 

uğraşı ifade ettiği oldukça açıktı. Oraya bir istasyon kurulması oranın kent tarafından 

tanınması, kabul edilmesi olarak anlaşılmaktadır. Gerçekten de coğrafi olarak dere 

yatağının yamacında bulunan bu bölgede ulaşım bir sorundur. Mahallelinin kent 

yaşamına dahil olmasının en kolay yolu, bölgeden geçen raylı sisteme entegre 

edilmesidir. Fakat muhtarlar, kurumların çeşitli bahanelerin arkasına saklanarak, durak 

inşa etmemekte direttikleri ifade etmişlerdir. Semra, bu diretmenin mahallenin varoş, 

fakir bir yer olmasından kaynaklandığını ama “kodamanların” oralardan çok yer 

aldığını ve “imar girince” onlar istemese de buraya durak yapılacağını söylemiştir. 

Muhtarın, belediyenin bu sınıfsal tutumunu ortaya koyarken yaptığı, “mahallenin 

şimdiki niteliği” ile kodamanların dönüşümü başlatmaya yetecek miktarda “yer 

kapattığında” ortaya çıkacak mahalle karşılaştırması, Türkiye’de kentsel dönüşüm 

sürecini hem sermaye hem de kurumlar bazında ifşa etmektedir. 

Kamu kurumlarının bu eşitlikçi olmayan tutumları sosyal ve mekânsal 

kopukluğu, kent içindeki etkileşimi azaltarak süreğen hale gelmesine katkıda 

bulunmaktadır. Kamusal alanda etkileşimin azalması “ötekinin” oluşumunu 

                                                 
16 Aliağa-Selçuk arasında ulaşım hizmeti veren, kentin kuzeyi ile güneyi arasındaki raylı sistem. 



76 
 

kolaylaştırmaktadır. Kamusal alana dahil olamayan kentsel yoksulların, grup-içi 

bağları güçlenmektedir. Kentte hayatta kalmanın bilgisini “mahalleli” olarak elde 

ederler. Bu tip mahallelerde, mahallenin büyük bir aileye dönüşmesinin, komşunun 

akrabalaşmasının, muhtarların “mahallenin dokusunun” korunmasını istemesinin ve 

mahalle içi yardımlaşmanın yaygın olmasının sebebi, mahallelinin kendisini kentin 

karşına konumlandırmasından, kenti bir mücadele alanı olarak görmesinden 

kaynaklanmaktadır. Bireyin kent içinde anonimleşememesinin, sürekli bir “bağ” 

aramasının ve mahallesinin kimliğine sarılmasının, patron-adamı ilişkilerini, 

cemaatleşmeyi, hemşerilik ilişkilerini canlı tutmasına ve yeniden üretmesine neden 

olur.   

Kent hafızasında olumsuz sıfatlar ile işaretlenen yerlerin, kurumlar eliyle de 

kentin dışında tutulduğu, kent içi etkileşimi arttıracak ulaşım yatırımlarının bin bir 

bahane ile sürekli ertelendiği o mahallelerin birer sakini olan muhtarlar tarafından 

sıklıkla ifade edildi. Arif’in “İzmir’in göbeğinde tenha bir yerde kaldık. Sıkıştırdılar 

bizi. Burası tamamen köhne bir yer oldu. Köy gibi oldu” diyerek tanımladığı 

mahallesi, etnik ve sınıfsal olarak oldukça homojen bir mahalledir. Bu mahallenin 

sınıf-altı bir mahalle olduğunu, kent içinde suç ve uyuşturucu ile ilişkilendirildiğini 

söylemek yanlış olmayacaktır. Gerçekten de kentin cazibe merkezlerine kuş bakışı 

uzaklığı iki kilometreden fazla olmayan bu yerin, sınıfsal olarak bu kadar ayrışması 

ancak kurumsal bir “sıkıştırma”, “unutma” ile mümkün olabilir. İzmir’in ikinci grup 

mahalle niteliğine haiz bir mahallesinde yapılan araştırmada periferide yer alan 

mahallelere ilişkin kurumsal kayıtların oldukça kısıtlı iken, orta ve üst sınıf sakinlerin 

yaşadığı, tarihi, kültürel ve ekonomik olarak kente katma değer sağlayan diğer 

bölgelerin yaklaşık bir asır geriye giden haber ve görsellerine erişmenin mümkün 

olduğunu ortaya çıkarmıştır. Bu bölgelerde her ne kadar yerleşmeler eskiye dayansa 

da kent tarihinin burjuvanın tarihi üzerinden tutulduğu/inşa edildiği (Bektaş-Ata, 

2019:57), bugün kentlerde hâkim olan sınıf temelli kentsel ayrışmanın, kurumların bu 

alanlara yönelik tutumları ile hala sürdürüldüğü görülmektedir. Semra’nın 

“Belediyeler buradaki insanları küçük görüyorlar. Buralar varoş ya, fakirleri her halde 

küçük görüyorlar” diyerek belediyenin/kurumların mahalle algısını işaret etmesi ve 

Osman’ın “O zaman [seçim zamanlarında] çok iyi geliyoruz akıllarına. Ama seçim 

bittikten sonra ne hikmetse unutuluyoruz” beyanı ile kurumların/siyasilerin 



77 
 

tutumlarını ortaya koyması birbiri ile örtüşmektedir. Kent hafızasında yeterince yer 

edinmeyen, edindiği kısmının da “istenmeyen” olarak işaretlendiği bu alanlar, 

muhtarın tek başına o koca boşluğu doldurmaya çalıştığı yerlerdir.  

Sonuç olarak mahalle niteliği ve kurumların tutumu arasında salınan muhtarın 

fonksiyonelliği oldukça geniş bir ölçeğe sahiptir. Bu ölçeği belirleyen iki temel unsur 

vardır. Orta-alt ve alt sınıftaki mahallelerde rastlanan kamu hizmetlerindeki 

süreksizlik, mahallede muhtarı altyapı sorunlarının çözüm merkezi haline getirir. 

Mahalleli ile kurduğu ilişkinin yoğunluğundan kaynaklı olarak geniş bir enformel 

aksiyon alanı olan muhtar, kurumların mahallede bıraktığı boşluğu doldurmak için 

formel olarak da ağır bir yük altına girer. İkincisi, mahallenin sınıf yapısına ve yerleşik 

vatandaşlık bilincine bağlı olarak, mahallelinin kurumları aksiyon almaya zorlama 

kapasitesidir. “Muhtar olmasa mahallede kaos olur” ve türevlerini söyleyen ikinci grup 

mahalle muhtarları, mahallelinin kurumlar ile ilişki kurmadaki yetersizliğine dikkat 

çekmektedirler. Bu yetersizlik muhtarı mahalledeki başat aktör haline getirir. Diğer 

taraftan, geçtiğimiz kısımda ifade edildiği gibi, elektrik, yol, çöp, su vb. altyapı ile 

ilgili meselelerde gerekli kurum ile iletişime geçip, hizmet “talep” eden mahallelerde, 

muhtarın iş yükü ikinci grupta yer alan meslektaşlarına göre oldukça hafiftir. Burada 

mahalle niteliği ve kurumların tutumu iç içe geçmiş gibi gözükmektedir. Yani 

mahallenin sınıfsal yapısı otomatik olarak kurumu harekete mi geçiriyor, yoksa 

mahalleli mi kurumu hizmetin sürekliliği için zorluyor. Bu iki durumun birbirinden 

beslendiği, birinin diğerinin sebebi olmadığı gözden kaçamamalıdır.   

 

4.3. KOMŞULAŞAN/AKRABALAŞAN MUHTAR 

 

Geçtiğimiz sayfalarda gerek kentleşme eğilimleri, kentte hayatta kalmanın 

pratiği, sosyokültürel ve ekonomik durum gibi makro, gerekse mahalle içi ilişkilerin 

yakınlığı gibi mikro nedenlerle ikinci grup mahallelerde bir hemşerilik, cemaatleşme, 

komşulaşma ilişkisinin ortaya çıktığından bahsettik. Muhtar bu ilişki ağından bağımsız 

değildir. Bu kısımda muhtarın mahalledeki somutlaşma biçimlerinden biri olan ve 

kaynağını içinde bulunduğu sosyo-mekândan alan komşulaşmış/akrabalaşmış muhtar 

biçimi ve bunun özel sebepleri üzerinde durulacaktır. Ayrıca bir tarafta muhtarın böyle 

bir düzleme otururken, diğer tarafta Weberyen anlamda memur tanımına neden 



78 
 

yaklaştığını irdelenecektir. Bunu yaparken, mekâna, yerelin kurumları dönüştürücü 

etkisine ve Weber’in memur tanımına da kısaca değinilecektir. Muhtarın mahalleli ile 

kurduğu ilişkinin yoğunluğu ve yakınlık düzeyi, muhtarın somutlaşma biçiminde 

oldukça etkili bir değişkendir. İçinde bulunduğu sosyo-mekandan bağımsız 

ol(a)mayan muhtar, mahallede örülü ilişki ağlarının belirleyici etkisi altındadır.   

Mekân, içinde toplumsallık barındırır. Onu konumdan/yerden ayıran, içerdiği 

toplumsal kesimlerin gündelik pratikleriyle ve birbirleri ile olan ilişkileriyle 

örülmesidir (Şentürk, 2014:145). “Örneğin bir mahalle, devinim halindeki 

sokaklarıyla, mimarisiyle, komşular arasında örülen/örülemeyen ilişkileriyle, 

süreklilik/süreksizlikleriyle ve üretim biçimleriyle bir toplumsal mekândır” (Bektaş-

Ata, 2019:21). Tek tek bireylerin oluşumuna katkı verdiği ve onun ile etkileşimde olan 

mekân, zaman içinde bir kimlik ve ruh kazanır. “Mahalleli/mekân kullanıcısı gündelik 

çevre yoluyla kendisini ortaya koyar ve anlar; yaşanılan mekân, davranışlara, 

davranışlar yaşanılan mekâna anlamını verir” (Schuitema, 2016: 25’den aktaran: 

Bektaş-Ata, 2019:22). “Bu sebeple, ‘failin içsel dinamiklerini’ ve ‘sosyomekânsal 

bağlamın çok yönlü karakteristiğini’ ortaya çıkarmak ve bu ikisi arasındaki diyalektik 

ilişkinin fail ile hareketinin çoklu bağlamlarını nasıl etkilediği ve değiştirdiğini 

anlamak önemlidir (Madanipour, 2003:3’ten aktaran: Bektaş-Ata, 2019:22). Muhtar 

ile toplumsal mekân olan mahalle arasında kurulu ilişki de bu bağlamdan beslenir. 

Muhtarın ve mahallelinin davranışlarını etkileyen mekânın niteliğidir, mekânın 

yeniden üretimini sağlayan da muhtar ile mahalleli arasındaki süreğen ilişkidir.  

Mahallenin niteliği, muhtarın “ne yapacağını” çok kısa sürede atayarak, 

muhtarı hızlı bir şekilde dönüştürme gücüne sahiptir. Mahallelisine benzemeyen 

birinin muhtar seçilmesi oldukça zordur. Mahalle ve muhtar arasında oluşabilecek bir 

doku uyuşmazlığı hem muhtarın hem de mahallelinin çıkarına olmayacaktır. Çünkü o 

toplumsal mekânın muhtara biçtiği bir rol vardır ve mahalleli muhtardan “bir boşluğu 

doldurmasını” bekler. O boşluğu doldurmayan birinin bir sonraki seçimlerde seçilmesi 

mümkün değildir. Bu nedenle mekâna bağlı olarak bir tarafta muhtar komşulaşırken 

diğer tarafta klasik anlamda bir memur tanımına yakınlaşır.   

Muhtarın iş tanımının/formel alanının dışında kalan işleri yapıyor olması, 

mekânın yapısından kaynaklıdır. Resmi olarak yapmak zorunda değildir ama sosyo-

mekân ona o rolü biçmiştir ve muhtar da mahalleli de bunun farkındadır. Burada 



79 
 

mekân kullanıcısı ile muhtar arasında yazısız, hatta “lafı bile edilmeyen” bir sosyal 

sözleşme mevcuttur. Muhtar yapmak zorunda olmadığı işleri yapmasını bazen bunun 

“bir gönül işi” olduğunu söyleyerek bazen de sosyo-mekânın dayattığını sosyal 

sözleşmeden kaynaklı olarak “mecbursun” diyerek meşrulaştırır. “Muhtar olarak 

gecenin bir yarısı yetim bebek üşümesin diye araban ile gidip odun-kömür almak 

durumunda kalıyorsun. Aldığımız maaş büro giderine ve araç yakıtına ancak yetiyor. 

Emekli maaşım olmasa bu işi yapamam. Bu iş sevgi, samimiyet, heyecan ve özveri işi. 

Yoksa bu kadar insanın kahrını çekemezsin” (Şükrü). Muhtarın vatandaş tarafından 

konumlandırıldığı pozisyon onun yapmak durumunda olduğu iş çeşitliliğini oldukça 

arttırmaktadır. Mesai saati dışında olması bir yana, gecenin bir yarısı gelen telefon 

çağrısı ile harekete geçtiğini söyleyen birçok muhtar vardır. Bu durumun, yaptığı işin 

bir kazanç sağlamak bir yana, ekonomik durumunda kötüleşmeye sebep olduğunu 

söyleyenler vardır. Bu iş “sevgi, samimiyet…” işi derken, muhtarlığı nereye 

koyduğunu ve kendisini nasıl tanımladığını da ortaya koymaktadır.  

Muhtarlığın tanımlanmasındaki muğlaklığın, enformel alanının mekâna bağlı 

olarak çeşitlilik ve farklılık göstermesinden kaynaklandığı gözden kaçmamalıdır. Onu 

içinde bulunduğu bağlam, bu bağlam içindeki konumlanması ve yaptığı “şeyler” 

üzerinden incelemek, muhtarlığın ne olduğunun ve muhtarın ne iş yaptığının daha 

doğru bir değerlendirmesine imkân verir (Bkz. Bölüm 5).  Muhtarın mahallede bir 

komşu/akrabaya dönüşmesi onu formel bir figür olmaktan uzaklaştırır. Muhtar, ikinci 

grup mahallelerde, vatandaş ile bir kamu çalışanı veya bir seçilmiş ilişkisi kurmaz. 

Mahalleden biridir ve mahallenin algısında “abi, abla, baba, oğul, anne, kardeş vs.” 

şeklinde yer eder. Yani sadece mahalleden biri değil, aynı zamanda aileden biridir. Bu 

ilişki düzeyi doğal olarak vatandaşın her “sıkıştığında” muhtara başvurmasına sebep 

olur. Diğer taraftan, gününün büyük kısmını muhtarlık evinde evrak başında geçiren 

muhtarın mahalleye “katılması” oldukça güçtür. Muhtar ile vatandaş arasındaki 

ilişkinin niteliğini muhtara nasıl ulaşılabileceğinden de gözlemlemek mümkün. Her an 

ulaşılabilir, aranabilir bir muhtarın muhtarlık evinde durmaması sorun değildir. Fakat, 

muhtarın “yerinde” olması gerektiğinden hareketle, muhtara ulaşmak isteyen veya 

muhtarı arayacak kadar yoğun bir ilişkiye sahip olunmadığı durumlarda muhtarın 

mesai saatleri içinde büroda olması gerekmektedir. Birinci grup mahallelerde ortaya 

çıkan durum budur. Vatandaş muhtarı bir tür gözlem altında tutar ve algılarda 



80 
 

muhtarlık bürosu bir “kamu ofisidir”. Her an ulaşılabilir olan muhtar için büroda 

olmamak vatandaş tarafından bir problem haline getirilmemektedir. Muhtar 

“buralardadır” ve er geç vatandaşın işini görecektir. Telefon ile arar, iş yerine gider, 

evine gider veya kahvehanede karşılaşır. Nerede oturduğu bilinir, o yüzden ofiste 

ulaşılamaması, yarınki mesai saatinin beklemesine sebep olmaz.  

Muhtar-vatandaş ilişkisinde mekânın niteliğine bağlı olarak ortaya çıkan bu 

ikilik, muhtarın mahalledeki konumlanması ile ilişkilidir. Weber’e göre her memur 

açıkça tanımlanmış, sınırları belli bir sorumluluk alanına sahiptir. Orta-üst ve üst sınıf 

mahallelerde muhtarın eylem repertuvarını belirleyen sınır genel olarak formel alan 

içinde yaptıklarıdır. Bu nitelikte bir mahallenin muhtarının mesaisini neye harcadığı 

sorulduğunda “Tebligat işleri var. Islak imzalı evrak isteyen makamlar için gelip 

bizden evrak alıyorlar.  Artık eskisi gibi evrak verme şeyi yok. Vatandaşlar internet 

üzerinden, e-devlet üzerinden evraklarını alabiliyorlar. Ama bizim günümüzün büyük 

bir kısmı postacıdan tebligat almak, vatandaşa tebligat vermekle geçiyor” (Galip) 

diyerek oldukça formel bir iş tanımı yapması  muhtarlığın bir kamu 

kurumuna/ofisine yaklaştığını gösterir. Yani muhtar, bir mesaiye tabidir ve yasal 

yükümlülükleri dışına genelde çıkmaz. Orta-alt ve alt sınıftaki mahallelerde muhtarın 

iş tanımının bir sınırı yoktur. Muhtar bir mesaiye de tabi değildir. “Muhtarlığın saati 

olmaz, ben 24 saat görevdeyim. Telefonum hep açık. Herkeste, her yerde telefonum 

var” (Kadir)  beyanından muhtarlığın “kapalı ve sınırlı” bir kurum olmadığını okumak 

olanaklıdır. Her an ulaşılabilir olmak ve “ulaşılamama” hakkından feragat etmek, 

mahallenin sınıfsal konumundan ve mahalleli-muhtar ilişkisinin niteliğinden 

kaynaklanır. Formel alanının aslında iş yükünün çok az bir kısmını oluşturduğunu 

söyleyen ikinci grup mahalle muhtarları yaptıkları işlerin “%90’ ının [onlarla] alakası 

olmayan işler” olduğunu ve “İş bulma, hastaneye götürme, evde kavga olması, yangın 

olması, yardımlar…” (Doğan) gibi enformel alanın dayattığı işlerle meşgul olduklarını 

ifade ederler.  

Yine Weber, memurların dahil oldukları örgüt içindeki işleri ile bu alanın 

dışına çıktıklarındaki özel yaşamları arasında fark olduğunu ve bu iki alanın 

birbirinden ayrıldığını söyler. Bu bağlamda eğer muhtar bir memur ise --ki haklar 

açısından memur statüsünde olmamasına rağmen, yargılanırken memur niteliği ile 

yargılanırlar-- Weber’in memur tanımı içine alabileceğimiz muhtarlar varken, Weber’i 



81 
 

yanlışlayan muhtar deneyimleri de oldukça fazladır. “Gece saat kaç olursa olsun” 

ulaşılabilir olan, “İnsanların hem komşusu hem annesi, hem babası, hem dert ortağı” 

olan, “kimin aç, kimin tok yattığını” bilen, mahalledeki herkesi tanıyan birinin klasik 

anlamda bir memur tanımından oldukça uzak olduğu açıktır. Orta-alt/alt bir 

mahallenin muhtarının diğer kamu personeline kıyasla oluşturduğu karşıtlık izaha 

gerek bırakmayacak açıklıktadır:   

“Muhtar vatandaşın dert ortağıdır, derdini dinler, sorunu varsa kurumlara 

bildirir. Yani bütün sorunu muhtar çözer. Belediyeciliği yapar, kaymakamlığı 

yapar, insanların ne yaşadığını bilir. Biz muhtara da Milletvekiline (MV) de oy 

veriyoruz. Ben seçimden seçime mahallem de MV görüyorum. O da geliyor halkın 

içine girmiyor, beni ziyaret edip gidiyor. Bu insan, bu mahallelinin ne çektiğini 

görebilecek mi/görüyor mu? Göremiyor. Ama muhtarlar bire bir. Gece 2’de beni 

arıyor. Çocuğum hasta, arabam yok, ne olursun beni hastaneye götür diye. 

Komşusunu değil muhtarı arıyor. O yüzden muhtar önemli faktör. İnsanların hem 

komşusu hem annesi, babası, dert ortağı. Her şeyi ile muhtar dolduruyor. Bunu 

kaymakam, vali, MV görmüyor, Ankara da oturan da görmüyor. Muhtar 

görüyor.” (Halil, Buca, İzmir) 

Diğer taraftan orta-üst ve üst sınıfta yer alan mahalle muhtarlarının yasal olarak 

belirlenmiş mesai saatinin dışında ulaşılmaya ikinci grup mahalle muhtarları kadar 

açık olmadıkları görülmüştür. Bu niteliğe haiz mahalle muhtarları, enformel olarak 

nitelendirilebilecek iş yükünden hiç bahsetmedikleri gibi, mahalleli olan ilişkilerini 

tanımlarken, komşuluk ilişkilerine ve “anne, baba, abla, kardeş” gibi ailevi sıfatlara da 

referans vermemişlerdir. Sınıf altı olarak nitelendirilebilecek bir mahalle muhtarının 

mahalleli-muhtar ilişkisinin düzeyine ilişkin yaptığı çarpıcı açıklama, muhtarın 

konumlanması ve somutlaşma biçimin mahalleler arasında nasıl farklılaştığını gözler 

önüne serer:  

“Bir kere giyimden, kıyafetten başlıyor fark. [Oralarda] Hanım Efendi, 

beyefendi, burada dayı amca abla. Orada resmi, burada biz aile gibiyiz. 2000-

2500 hane var, hangi kapıya gitsem, itinden, puştundan, hapçısından, gider 

evine oturur, yemeğimi yer, çayımı içer çıkarım. Öyle, akraba gibiyiz. Hepimiz 

birbirimizi tanıyoruz. Ben öyle sizli bizli lafı sevmem.” (Semra, Konak, İzmir)  

Kentsel dönüşümün hâkim konut biçimini değiştirmediği tek katlı veya 2-3 

katlı apartman gecekondularının var olduğu mahallelerde sakinler arasındaki ilişki 

daha yoğundur.  Komşunun akrabalaştığı17 bu yerlerde, muhtarın bir mahalleli olarak 

herkesi herkesten daha iyi tanıdığı düşünüldüğünde “aile/akraba gibiyiz” demesi 

şaşırtıcı değildir. Bu durumun kenar mahallelerde oldukça yaygın olduğu 

                                                 
17 “Komşunun akrabalaşması” kavramını Leyla Bektaş Ata’nın “Limontepe’de Yaşamak, Büyümek, 

Beklemek” isimli kitabından ödünç aldım.  



82 
 

görülmektedir. Bu tip yerlerde kentsel dönüşüme duyulan arzu, özellikle birinci ve 

ikinci kuşakta “yerinde dönüşüm” ihtimali ile korelasyon içindedir. Mahallenin büyük 

bir aileye dönüşmesi, yerinden eden kentsel dönüşüm pratiğinden dolayı, birbirinden 

ayrı düşmek istemeyen mahalle sakinlerinin tutunduğu hayatta kalma pratiğidir. 

Muhtarların ve bu tip yerleşmelerdeki vatandaşın kentsel dönüşüme şüphe ile 

yaklaşması bundandır.  

Mekânın fiziki yapısının ve içerdiği toplumun sosyo-kültürel ve ekonomik 

durumunun muhtarın mahalleli olan ilişkisindeki dönüştürücü etkisini, kentsel 

dönüşüme girmiş mahallelerde gözlemlemek mümkündü. Türkiye’de hâkim kentsel 

dönüşüm pratikleri (Bkz. Bölüm 3), sadece mekânın fiziksel görünümü değil, o 

mekânın ekonomik, sosyo-kültürel ve sınıf yapısını da değiştirmektedir. Bu değişim, 

muhtarın değişen yapıya bağlı olarak kendisini yeniden üretmesini, mekânın 

pratiklerine ayak uydurmasını gerekli kılmaktadır. Yerelin kurumları dönüştürücü 

etkisini, on yıl gibi kısa bir süreye yayılan, kentsel dönüşüm geçirmiş mahalle 

muhtarlarının gündelik hayatta eyledikleri pratiklerinden okumak olanaklıdır. 

Geleneksel olarak mahalleye “giren-çıkanı” kontrol eden, bu bilgiye sahip olan ve 

bunun kaydını tutan muhtar, çeşitli sebeplere bağlı olarak18, özellikle büyük kentlerin 

kalabalık ve devingen mahallelerinde bu kontrolü kaybetmiştir. Orta-üst ve üst sınıf 

mahallelerde vatandaşın kurumlarla etkileşimde muhtarın aracılığına ihtiyaç 

duymadığından ve muhtara işinin nadiren düştüğünden bahsetmiştik. Fakat, 

muhtarlığın “devlete dönüştüğü” mahallelerde, muhtarın hala mahalle üzerinde belirli 

bir düzeyde kontrolü ve oldukça kapsamlı bir bilgisi vardır. Böyle mahalleler, 

muhtarların “varoş”, “kenar” olarak tanımladıkları, mimarinin yatay olduğu ve 

mahalleli arasındaki ilişkilerin birinci grup mahallelere kıyasla oldukça yoğun olduğu 

yerlerdir. İşte bu tip mahalleler muhtarın komşulaştığı, mahalleye hâkim olduğu 

yerlerdir. Fakat, kentsel dönüşüm ile tanışan bu tip yerlerde dokunun tamamen 

bozulması, mahallelinin kentin farklı yerlerine dağılmak zorunda kalması ve kentsel 

dönüşümün niteliğine bağlı olarak o bölgeye farklı sınıfların yerleşmesi, Türkiye’de 

kentsel dönüşümün tanımlayıcı niteliklerindendir. Yerel yapının dönüşmesinden 

muhtarın somutlaşma biçimi de payına düşeni alır. Kentsel dönüşüm geçiren alt sınıf 

                                                 
18 E-devlet ve benzeri dijital dönüşümler sonucu muhtardan alınan çeşitli evrakların çevrimiçi 

edinilebiliyor olması, nüfus hareketlerinin nüfus müdürlükleri tarafından kayıt altına alınması, 

kalabalıklaşan kentlerdeki büyük mahallelerin on binlere varan nüfusu gibi sebepler.  



83 
 

mahallelerden birinin, kısa bir sürede kentin cazibe merkezi haline gelmesi, muhtarın 

mahalleli ile olan ilişkilerinden iş pratiklerine kadar uzanan kapsamlı bir değişikliğe 

sebep olmuştur. Dönüşümden önce de aynı yerde muhtarlık yapan Ali, değişimi şöyle 

özetler: 

“Eski [Mahallesi] geneli bağ bahçe ile uğraşan, asgari ücretli çalışanların 

yoğun olduğu bir mahalleydi. Ama şimdi kültürel anlamda elit bir yere dönüştü. 

Belediye başkanları, emniyet müdürleri, vali yardımcıları, iş insanlarının 

oturduğu bir mahalleye dönüştü. Eski ile yeni arasında çok önemli fark var. İmar 

ile mahalle başka bir yere dönüştü.” (Malatya) 

Değişime yönelik değerlendirmesini yaparken, değişimin sebep olduğu bazı şeylerden 

de yakınan muhtar “mahalleye giren-çıkanı” artık kontrol edemediğini, çünkü 

kimsenin gelip muhtara bilgi vermediğini ve mahalledeki görünürlüğünün azaldığını 

anlatmıştır. Yukarıda bahsettiğimiz, mahalleye “katılamama” durumu, değişen 

mahalle niteliğinde kendisini hemen göstermiştir. Giden toplumsal kesimin yerine 

yerleşen yenisi, muhtarı öncekinin konumlandırdığı yere konumlandırmamaktadır. 

Muhtar, yeni gelenler için ihtiyaç duyulan, aracılık yapacak, kendisi ile 

akrabalık/komşuluk ilişkisi kurulacak biri olmaktan uzaklaşır. Bu durum muhtarı 

formel bir alana sıkıştırarak, mahalleli ile kurduğu enformel işlerden kaynaklı yakın 

ilişkisini de sonlandırır.  

Sonuç olarak, mekânın niteliğine bağlı olarak, muhtar deneyimlerinde, 

mahalleli-muhtar ilişkilerinde, enformel alanın oluşum ve sınırlarında mahalleler 

arasında karşıtlık diyebileceğimiz düzeyde bir farklılaşma ortaya çıkmaktadır. Kentte 

hayatta kalmanın yolunu, henüz kente yeni geldiğinde, kuracağı enformel ilişkilerde 

arayan ve bu yüzden kümelenme şeklinde bir kentleşme eğilimine girenler, bu ilişkileri 

mahalle içinde canlı tutarlar. Kenti öteki olarak konumlandıran orta-alt ve alt sınıf 

mahalleler, yaşadıkları mekânın kimliğine bürünür ve bu kimliği yeniden üretir. Bu tip 

mahallelerde, mahallelinin komşulaşması enformel ilişkileri besler. Muhtarın önemli 

bir figür olduğu bu yerlerde, muhtarın bu ilişkilerin merkezinde olması kaçınılmazdır. 

Bu yüzden muhtar, komşulaşmanında ötesine geçerek, bir akrabaya, ailenin bir ferdine 

dönüşür. Diğer tarafta, bireyselleşmiş, vatandaşlık bilincine sahip ve kent içindeki 

devingenliğini bir gruba bağlı olmadan gerçekleştirebilen sosyal kesimlerin, muhtar 

ile bir ilişkisi yoktur. Diğerinin aksine muhtar el üstünde tutulması gereken bir figür 

değildir. Muhtarlar konfederasyonunda görevli ve İzmir’de muhtar olan Zeynep’in 

“Mesela [üst sınıf bir mahalle] muhtarım tebligat ile ilgili sorunlar yaşıyor. Sosyo-



84 
 

ekonomik olarak yüksek mahallelerde muhtarı eziyor, tebligatı neden aldığının 

hesabını soruyor. Muhtar değil misin yerinde oturacaksın diyor.” şeklinde ortaya 

koyduğu üst sınıf bir mahallenin muhtar-vatandaş ilişkisi, farklılaşmanın kutuplarını 

ortaya koyar. Bu farklılık, muhtar deneyimlerinin de farklılaşmasına neden olur.  

 

4.4. MUHTARSIZ MAHALLE OLUR MU? 

 

Muhtar deneyimlerinde ortaya çıkan karşıtlığın karşımıza çıkardığı en büyük 

sorulardan biri “muhtarsız mahallenin” olup olmayacağıdır. Bu soruya cevap ararken, 

muhtarın ne iş yaptığı ve mahallede nasıl bir boşluk doldurduğu üzerinden hareket 

edilecektir. Bunu yaparken, muhtarın enformel ve formel alanına ve muhtar-vatandaş 

ilişkisine değinilecektir. Ayrıca muhtarın, vatandaş ile devlet (kurumlar) arasında 

kurduğu aracılığa ve devletin yerelin ağlarına ulaşmak için araçsallaştırdığı muhtar da 

ele alınacaktır.   

“Muhtarsız olur mu?” sorusuna verilen cevaplar iki ana eksen etrafında 

yoğunlaşmaktadır. Mahallenin niteliğine bağlı olarak, muhtarlar yoğunlukla ya 

enformel alanlarını ve buradan doğacak boşluğu ya da formel alanlarından doğacak 

boşluğu işaret etmişlerdir. Bazı muhtarlar, her iki alanı işaret ederken, muhtara artık 

gerek kalmadığını ifade edenler de olmuştur. Aynı kurumsal yapıya sahip olmalarına 

rağmen, ortaya çıkan bu çeşitliliğin ve zıtlığın kaynağı nedir? Kurumsal yapı itibariyle 

sabit kabul ettiğimiz bu kurumun yokluğunun bazı yerlerde “kaosa” sebep 

olabilecekken, bazı yerlerde “fark edilmemesine” neden olan faktörler nelerdir? 

Kurumun/aktörün bu denli farklılaşmasına sebep olan toplumsal yapıyı ve bu yapının 

aktör ile olan ilişkisini Bourdieu’nun habitus ve toplumsal tabakalaşma kavramlarına 

değinerek inceleyeceğiz. Çünkü, muhtarlık deneyimin farklılaşmasına neden olan 

içinde bulunduğu “yapılanmış yapıdır”.  

Muhtarın eksikliğinin mahallede formel/kurumsal veya enformel bir boşluk 

bırakacağı yönündeki beyanların mekânın niteliği bakımından düzenli bir eğilim 

gösterdiği görülmektedir. Bu boşluğa sebep oluşturan faktörlerin yapıya bağlı olarak 

ortaklaşması, bir kere daha yapıyı ve yapanı mercek altına almamızı gerekli kılar. 

Çünkü muhtar ile ilişkilerin yapısını belirleyen failler(mahalleli), kendi sınırlılıkları 

içinde hareket ederler. Failin sınırlarını belirleyen de içinde bulunduğu toplumsal yapı 



85 
 

ile ait olduğu habitusudur. Bu noktadan hareketle, faillerin sınırlarının genişliği ile 

muhtara duyulan ihtiyaç arasında ters bir korelasyon olduğunu söylemek mümkündür.  

“Bu mahallede muhtara ihtiyaç var mı/muhtarsız olur mu?” şeklinde yöneltilen 

soruya verilen cevaplar, genellikle failin sınırlılıkları üzerinden şekillenmiştir. Verilen 

cevabın menfi veya müspet olması bu durumu değiştirmemektedir. Üst sınıf bir 

mahalle muhtarının, muhtarlığa neden ihtiyaç kalmadığının sebebini ortaya koyarken 

yürüttüğü mantık, mahallelinin “sınırlarının” ne kadar geniş olduğu üzerinden 

şekillenir: 

 “Yani ben kendi mahallem açısından düşünürsem, benim mahallemde muhtara 

pek gerek yok. Her ne kadar biz devletin bir basamağı isek de her evde internet 

var. Yani insanlar cep telefonlarını artık şey [tüm resmi işlerini halledebildikleri 

bir araç] gibi kullanıyorlar. Özellikle e-devlet üzerinden her türlü şikayetlerini 

yapabiliyorlar. Yani ben o görüşteyim. Kendi mahallem açısından muhtarlık 

olmayabilir” (Galip, Karşıyaka, İzmir). 

Kendi mahallesinin sakinlerinin muhtarın aracılığına/varlığına ihtiyaç duymamaları, 

onların kentte yaşamın bilgisine sahip olmalarından kaynaklanır. Mahalleli, ancak 

muhtarın aşabileceği/esnetebileceği bir sınıra sahip değildir.  Diğer taraftan, alt sınıf 

bir mahalle muhtarının da “tuşlu telefon” üzerinden neden “kendi mahallesinde” 

vatandaşın muhtarsız yapamayacağına getirdiği açıklama, failin sınırlılıklarının 

toplumsal sınıf bazında “telefon” çerçevesinde nasıl şekillendiğini gözler önüne serer:  

“[Kurumlarla ilişki] Kuramaz. Vatandaş tuşlu telefon kullanıyor. Ufak bir nüfus 

cüzdanı değişikliğini bile yapamayan vatandaş devlet kurumlarını nasıl bilsin. 

Vatandaş muhtarsız yapamaz. Daha vakfın yolunu bilmeyen insanlar var. Okuma 

yazması olmayan insanlar var. Kendi mahallem için söylüyorum muhtarsız 

olamaz” [Vurgu yazara ait](Ramazan, Buca, İzmir) 

Üst sınıf mahalle muhtarı, evinde interneti, akıllı telefonu olduğu için vatandaşın 

muhtara ihtiyacı olmadığını ifade eder. Alt sınıf mahalle muhtarı vatandaşın muhtara 

ihtiyaç duyduğunu “tuşlu telefon” kullanıyor olmasına bağlamaktadır. Burada 

muhtarın “tuşlu telefon” referansını kullanması aslında vatandaşın akıllı telefona 

erişiminin olmadığını aktarmak değildir. Okur-yazar olmayan veya eğitimi ilkokul ile 

sınırlı birinci kuşağın, bu teknolojik değişime ayak uyduramadığı, akıllı telefonu 

kullanamadığıdır. “Nüfus cüzdanını bile değiştiremeyen” vatandaşın kurumlar ile 

etkileşim kuramayacağını söylerken, failin sınırlarından bahseder. Üst ve alt sınıf 

mahalle muhtarlarının ne tür bir boşluk oluşacağı ve bu boşluğun neden oluşacağına 

yönelik cevaplarının, formel ve enformel alan olarak ayrışması, bu boşluğun failin 

sınırlılığı ile doğrudan ilişkisi olduğunu ortaya koymaktadır. Formel alanda bir boşluk 

oluşacağını söyleyen muhtarlar, failin sınırlarından ziyade, altyapı işlerinin takibi ile 



86 
 

evrak işlerinin aksayacağını söylerler. Diğer taraftan alt sınıf mahalle muhtarları, 

mahallelinin kurumlarla etkileşimin bilgisine sahip olmadığı, yardıma erişiminin 

kesileceği, mahallenin “öksüz kalacağı” ve “muhtarsız yapamayacağı” gibi tamamen 

failin sınırlarını işaret eden sebepler ileri sürmüşlerdir.  

Bourdieu, yapı ve eğilim üzerinden geliştirdiği habitus kavramıyla, sosyal 

çevrenin bireyin yatkınlık ve yönelimlerine etkisini ortaya koyar (Bektaş Ata, 2019: 

34: Swartz, 2013:147). Habitus doğuştan gelen bir yeti değildir. Ailede ya da emsal 

gruplarında yaşanan sınıfa özgü sosyalleşme deneyimlerine dayanan, “yapılanmış bir 

yapıdır” (Swartz, 147). Buradan hareketle mekânda kurulan ilişkilere ve gündelik 

pratiklere şekil veren mekânın yapısıdır. Bourdieu, habitusun dışsal yapıların birey 

tarafından içselleştirildiği ve bu yapılandırılmış yapıya yatkınlık kazandığı ilk 

sosyalleşme deneyiminden ortaya çıktığını söyler. Bunun sonucunda içinde bulunduğu 

kentsel mekânın toplumsal tabakasına bağlı olarak, neyin mümkün olup neyin 

olmadığını ve sınırlılıklarını anlayıp içselleştirdiği ve buna bir yatkınlık kazandığı bir 

evreye geçer. Böylelikle habitus bireysel eylemi kurulu yapının izin verdiği ölçüde 

şekillendirme eğilimindedir. (Swartz, 2013: 147-148). “Bourdieu her toplumsal sınıfın 

ve sınıf kesiminin özgül bir pratikler kümesi doğuran kendine has bir habitusu 

olduğunu savun[ur]…” (Swartz, 2013:203).  

Habitusun nesiller üzerinden oluşturduğu pratikteki devamlılık, muhtar 

vatandaş ilişkisinde de kendini gösterir. Göç ile kurulmuş mahallelerde, kente ilk 

göçen birinci kuşak, gerek geldiği yerde muhtar ile olan ilişkisini kente taşıdığı için 

gerekse kente henüz yeni geldiği için adaptasyon sorunu yaşaması ve kentte hayatta 

kalmanın yolunu ilişki ağlarında araması ve muhtarı her işe koşması, kentsel mekânda 

muhtar-vatandaş ilişkisinin yapısını belirler. Takip eden kuşaklarında, mekânın 

sınıfsal konumuna bağlı olarak, aynı davranış kodlarını devraldığı görülür. Göç ile 

kümelenme şeklinde kurulmuş bir mahalle muhtarının vatandaş için yaptığı “Temelde 

böyle görmüş [Ailesinden bu şekilde aktarılmış], bir sıkıntı oldu mu muhtarı arıyorlar. 

Elektrik için ben ona numarada versem o yine beni arayıp soruyor.” (Davut) şeklindeki 

değerlendirme, vatandaşın kurulu toplumsal yapı içindeki tutarlılığına işaret 

etmektedir. Eskiden kent merkezlerinden biri olan, fakat neoliberal dönüşüm ile 

sermayenin başka bölgelere kaymasıyla “şehrin merkezinde ama kenarda kalmış” bir 

mahalle muhtarı, mahallede habitusun kuşaklar arasındaki kalıcılığını şöyle ifade eder: 



87 
 

“Geleneksel olarak yaşam biçimi değişmediği için, anne babalarından bir şey 

kalmadığı için onlar da aynı şekilde yaşamaya devam ediyorlar” (Zeynep). Burada 

aileden bir şey kalmadığını söyleyen muhtar, sadece ekonomik sermayeden 

bahsetmez. Takip eden kuşakların “böyle gördüğünü” söyleyerek kentte yaşamın 

pratiklerindeki aktarımı işaret eder. Ekonomik sermayeye sahip olmayan aile, sonraki 

kuşağa, kentte hareketliliğini kolaylaştırıcı sosyal bir sermaye de bırakamaz.”  

 Bourdieu toplumsal mekânın çok katmanlılığına vurgu yaparak, toplumsal 

sınıfın oluşumunda üretim ilişkilerinin diğer birçok etkenden sadece biri olduğunu ve 

sadece ekonomi gibi tek bir nedensel mekanizmaya indirgenemeyeceğini savunur. 

“Onun inşa edilmiş sınıfları, toplumsal mekân içerisinde, “benzer hayat koşulları ve 

koşullanmalar” sağlayan, dolayısıyla "benzer yatkınlıklar” ve buna bağlı olarak 

“benzer pratikler” yaratan “benzer konumlar" çerçevesinde tanımlanır” (Bourdieu 

1987: 6 aktaran Swartz, 2013: 215). Sahanın bilgisine dayanarak, sınıfsal olarak 

benzeşen yerlerdeki tutarlılığın oldukça yüksek olduğunu söylemek yanlış değildir. 

“Benzer hayat koşullarına ve konumlarına” bağlı olarak, enformel ilişki ağları içine 

girmek gibi benzer yatkınlıklar ve muhtar ile ilişkilerin de benzer pratikler sergilerler. 

Bu durum her sınıf için mevcuttur ve kendi içinde oldukça tutarlıdır. Orta-alt ve alt 

sınıfta yer alan mahallelerde, muhtarların, yokluklarında 1) vatandaşın kurumlarla 

etkileşimde yetersiz kalacaklarını, 2) gördükleri “aracılık” ve vatandaş ve devleti 

“bağlama” işlevinin eksikliğinden doğacak sorunları, 3) vatandaşın yardıma erişiminin 

kesileceğini, 4) enformel bir boşluk doğacağını ve 5) devletin işine gelmeyeceğini, 

bıraktıkları boşluğun doldurulamayacağını ve kurumların yükünün ciddi oranda 

artacağını ifade etmişlerdir. Orta-üst ve üst sınıf mahalle muhtarları ise genel olarak 1) 

formel iş takibinin aksayacağı, 2) tebligat dağıtımının sekteye uğrayacağı gibi formel 

bir boşluğun oluşabileceğinden bahsetmişlerdir. “Muhtarsız mahalle olmaz, hele 

burada hiç olmaz diyen” 46 yıllık muhtar Davut, nedenini de şu şekilde açıklar:  

“Çünkü buradaki alt yapı sorunu çözülmüş değil. Burada 2-3 günde, 1 haftada 

bir milletin tuvaleti tıkanıyor, pislik gitmiyor. Onun için, ayağını vursalar 

muhtara koşuyorlar. Başka nereye gidecekler zaten. Kentsel dönüşüm gelse 

güzel olacak. Kenar mahalle olduğu için, en büyük sorunumuz da eğitimsizlik 

olduğu için bu mahalle muhtarsız olmaz. Çünkü burada vatandaş en küçük bir 

sorun ile karşılaştı mı kaymakamı şunu bunu bilmez, muhtara hemen gelir. 

Çoğu geceler 2-3’ te kaldırmışlardır bizi. O yüzden yani.” [Vurgu yazara ait] 

(Konak, İzmir) 

 



88 
 

“Ayağını vursa” muhtara koşan vatandaşın, bürokrasinin hantallığı ve kurumlarla 

etkileşimin bir bilgi (know-how) gerektirdiği göz önüne alınınca, muhtarsız 

yapamaması anlaşılabilir bir durumdur. Pratiklerini habitusunun belirlediği birey, 

sınırlılıklarının farkında olarak muhtara gider, “nereye gidecek zaten…kaymakamı 

şunu, bunu bilmez”. Benzer şekilde, aynı sınıfsal yapıya sahip başka bir mahalle 

muhtarı, yokluğunda bir “kaos” oluşacağını, çünkü “Türkiye’de kendini ifade 

edemeyen çok insan olduğunu” ve “hangi kuruma gideceğini” (Fatih) bilmeyenlerin, 

muhtarın yokluğunda boşluğa düşeceğiniz söyler. Böyle bir boşluğun, mahalle 

bilgisine yeterince sahip olmayan yerel yönetimler tarafından doldurulamayacağını 

söyleyen muhtarlar, kendileri ile memurlar arasındaki karşıtlığı bir kere daha ortaya 

koyarlar.  

Muhtarın geleneksel olarak yaptığı işlerden biri merkezi yönetime mahalle 

bilgisini aktarmaktır (Bknz. Bölüm 5).  Bu rolünün zamanla aşındığını fakat tamamen 

ortadan kalkmadığını söyleyebiliriz. Bu yüzden mahallelerde, mahallenin alt-üst yapı 

bilgisine, kimin yardıma muhtaç olduğuna, askerlik zamanı gelenlerin bilgisine 

muhtardan daha hâkim kimse yoktur. Weber’e göre bürokrasi, şekilciliği ve gayri-

şahsi yapısı güçlendikçe daha etkili çalışır. Çünkü hali hazırdaki görevlilerin yerine 

başka bir “memur” gelse bile sistem önceki gibi, kendi yapısı içinde işlemeye devam 

eder. Muhtarlar böyle düşünmemektedir. Onlara göre, bıraktıkları boşluğun, yerlerine 

atanacak bir memur ile doldurulması mümkün değildir. Çünkü muhtar, fiziksel ve 

sosyal olarak mahalleliye en yakın kamu çalışanıdır. Mahalleye karışmıştır ve 

mahallenin sınıfsal konuma göre bir mesaiye de tabi olmayabilir. Fakat onu, 

memurdan ayıran ve muhtarların üzerinde sıklıkla durdukları nokta, kurumların veya 

mahalleye görevlendirilecek bir memurun mahalle bilgisine hâkim olamayışıdır:   

“Mahallede ne sorun olursa olsun, [kurumlar] ilk bize gelirler. En canlı örneğini 

yeni yaşadık, depremde. İnan ki muhtarın kayıtlarından daha doğru bir kayıt yok. 

Enkazın altında kim var muhtar bildi. AFAD’ın yanında muhtar bulundu. [Kim] 

Yardıma muhtaç? Bize gelip soruyorlar kime verelim diye. Ben biliyorum 

mahalledeki açı toku.” (Zeynep, Konak, İzmir)  

Mahalle bilgisine sadece görevlendirilecek olanın değil, kurumların da yeterince sahip 

olmadığı, bu nedenle, sadece vatandaşın değil, kurumların da mahallede çaldıkları ilk 

kapı muhtarınkidir. Öyle ki, muhtar varlığı ile kurumların işlerini nasıl hafiflettiğini 

ifade eder: 

 



89 
 

“[Kurular/devlet] Fakiri, fukarayı, hastayı, askeri benden sorar. Sürekli bilgi 

talep eder. Biz hep bilgi dağıtıyoruz. Görünüşte bir şey yapmıyoruz ama çok şey 

yapıyoruz. Muhtarlıklar kaldırılsın mı diye valilere kaymakamlara sorduklarında 

ne demişler biliyor musunuz? Sakın ha ! Muhtarlıklar kaldırılırsa biz iş 

yapamayız. Bütün halk bize hücum eder. Biz onları dinlerken iş yapamayız. 

Muhtar bunları dinliyor, süzgeçten geçiriyor, gerekenleri bize getiriyor biz de 

işimizi yapıyoruz demişler. Biz halkı tanıyıp, diyalog kuruncaya kadar iş 

yapamayız. Muhtar zaten tanıyor demiş.”(Zeynep, Konak, İzmir) 

Muhtarlar, varlıkları ile sistemin yükünü hafiflettiklerini, bu yüzden 

muhtarlığın kaldırılmasının devletin çıkarına olmayacağını ifade ederler. Burada 

devletin zararlı çıkacağı yönündeki görüşün tek sebebi, kurumların mahalle bilgisine 

sahip olmayışı değildir. Bu duruma ek olarak, muhtarlar, vatandaştan gelen “tepkiyi” 

yumuşattıklarını ve devlet ile vatandaş arasında arabulucu olduklarını aktarırlar. 

Mahallede hizmet takibini iyi yapan veya kurumları mahalleye yatırım yapmaya 

zorlayan muhtarların, bu yaptıklarından yerel yönetimlerin de fayda sağladığını 

söylerler:  

“Muhtarlar ile içli dışlı olan her zaman kazanır? Niye? Çünkü o mahallenin, 

bölgenin bütün sorunlarını bildirir muhtar, belediye halleder. Sonra vatandaş 

oyunu ona verir yaptığı için. Devlete karşı da vatandaş öyle hissediyor. Muhtarlık 

devlet ile vatandaşı bağdaştırıyor. Sorun büyümeden bitiriyor. Millet genellemeyi 

sever, kötü bir şey ile karşılaştığında devlete mal ediyor. Ama muhtar müdahale 

edip, sorunu büyütmeden çözüyor. Muhtarlar hem devlet tarafından hem 

vatandaş tarafından uzlaşma merkezidir” (Fatih, Buca, İzmir)  

Muhtar sadece kurumların boşluğunu doldurarak onlara fayda sağlamaz. Aynı 

zamanda bazı yerlerde muhtarlıklar, merkezin, yerelin ilişki ağlarına sızmasına olanak 

sağlarken yereli de devlet için “okunaklı hale getirir” (Çelik, 2019). Asabiyet 

bağlarının, geniş aile ve aşiret yapılarının henüz canlı tutulduğu bölgelerde, 

muhtarlığın önemli bir çekişme alanı olduğunu söylemek gerekir. Çünkü, bu yapıya 

sahip yerlerde, muhtarlık sadece kaynakların dağıtımı üzerindeki kontrolü için değil, 

yereli kontrol edebilme yetisinden dolayı merkezi yönetim ile girilecek ilişkilerde 

sağlanacak siyasi kazanımlar için de önemlidir. Köyden kente toplu göçlerin 

yaşanması ile kentsel alana taşınan bu asabiyet bağları hemşerilik temelinde bir 

cemaatleşme meydana getirir. Bu bağlamda muhtarlığın, mahallenin yapısına bağlı 

olarak, kentsel alanda siyasetin mahalle düzeyine nüfuz edebilmesinin bir yoludur. Bu 

yüzden muhtarlık sadece vatandaş için değil, siyasetin yereli okuması için gereklidir.  

Muhtarsız olmazın önemli sebeplerinden biri de özellikle muhtar vasıtasıyla 

yardım alanların, artık bu durumdan istifade edemeyecek olmalarıdır. Orta-alt ve alt 

sınıf mahallelerde, resmî kurumlardan yardım alanlara ek olarak, muhtarın enformel 



90 
 

kanalları aracılığıyla yardım ulaştırdığı geniş bir toplumsal kesim vardır. Hem formel 

hem de enformel yardım ağlarını takip eden muhtarın yokluğu, geniş bir kesimi, 

muhtarın tabiriyle “öksüz” bırakır. Enformel kanallardan muhtarın sağladığı 

yardımdan mahrum kalmak bir yana, kurumlarla etkileşime giremediği için formel 

yardımları da alamaz. Bu durum ayrıca devlet ile vatandaş arasında bir kopukluk 

oluşmasına, “kenarın” kente karışamamasına ve kademeli olarak “unutulmasına” da 

neden olur. Öyle ki “Biz de [muhtarlar] kapılarını çalmazsak, ne ihtiyacın var 

demezsek, o orada aç susuz yatar gider. 25 sene oldu [muhtarlığım]. Ben onları çok iyi 

tanıyorum. Açım demez ama ben biliyorum evde bir şey kaynamamıştır” (Zeynep, 

Konak, İzmir). 

Nihayetinde, mahallede muhtarın varlığının nasıl bir boşluğu doldurduğu veya 

yokluğunun nasıl bir boşluğa sebep olacağının genel-geçer bir cevabı yoktur. Fakat, 

bir şey oldukça açıktır: Formel veya enformel bir boşluk oluşacağı. Burada cevabını 

aradığımız soru, “muhtarlığa gerek olup olmadığı” değildir, muhtarlığın olmadığı 

durumda mahallede ne tür bir boşluğun ortaya çıkacağı ve bunun nedenidir. Bu 

“boşluğun” türü, bize muhtarlığın nasıl farklı şekillerde somutlaştığının sosyal ve 

mekânsal düzlemde cevabını sunar. Buna göre, orta-alt ve alt sınıf mahallelerde, 

muhtar-vatandaş ilişkisindeki yoğunluk ve “bağımlılık” nedeniyle, muhtarın 

yokluğunda önemli bir enformel boşluk meydana gelir. Böyle yerlerde, muhtar ayrıca 

tek “formalitedir”. Mahalle-devlet arasındaki ilişkinin kuranı ve sürdüreni olduğu için, 

yokluğunda, mahallenin “unutulması” riski de doğar. Mahalle habitusu ve toplumsal 

sınıfına bağlı olarak belirlenen bu boşluk, orta-üst ve üst sınıf mahallelerde kendisini 

daha çok formel olarak nitelediğimiz, ıslak imzalı evrak verme, tebligat dağıtma 

şeklinde gösterir. Böyle yerlerde, mahalleli açısından muhtarın yokluğunun maliyeti, 

diğerlerine kıyasla oldukça düşüktür. Hem kamu kurumları hem vatandaş hem de 

devlet için “kilit” bir konumda bulunmaz. Çünkü bu nitelikteki mahalle sakinleri, 

vatandaşlık bilinci yüksek, kontrol edilemeyecek, bağımsız bireylerdir. Bu durumda 

siyasetin muhtar aracılığıyla mahalleye nüfuz edebilmesi olanaklı değildir. Vatandaşın 

kamu kurumlarını harekete geçirebilme yetisi, kurum bilgisine sahip olması, 

karşılaşacağı sorunlar için kurumları ulaşılabilir yapar. Bu bağlamda, muhtarın 

yarattığı formel boşluğunda ağır bir şekilde “hissedileceği” düşünülmemektedir.  



91 
 

Burada mahallenin sınıfından bahsederken, toplumsal sınıfı Marx’ın üretim ilişkileri 

bağlamında değil, Bourdieu’nun “pratiklere yansıyan” toplumsal sınıf bağlamında 

anlamak, mekânın çok katmanlı yapısını bütüncül bir şekilde anlamamız açısından 

daha doğrudur. Çünkü Bourdieu’ya göre toplumsal sınıf: 

“[tek] bir özellikle tanımlanmaz [...], (cinsiyet, yaş. sosyal köken, etnik köken ... 

gelir, eğilim düzeyi vs. gibi) bir özellik grubuyla da tanımlanmaz, hatta neden-

sonuç ilişkisi çerçevesinde (üretim ilişkileri içindeki konum gibi) temel bir 

özellikten doğan bir özellik zinciriyle de tanımlanmaz; toplumsal sınıf, o 

özelliklerin her birine ve onların pratiklere dayattığı sonuçlara özgül değerini 

kazandıran, bütün özellikler arasındaki ilişkilerin yapısıyla tanımlanır” 

(Bourdieu 1984: 259’dan aktaran Swartz, 2013: 220). 

Geçtiğimiz sayfalarda bahsettiğimiz gibi, muhtarın mahallede nasıl bir boşluk 

bırakacağı, mahallelinin sınırlılıkları ve pratiğe yansıyan/yansımayan yatkınlıkları ile 

ilişkilidir. Habitusunun çizdiği sınırı, muhtar aracılığıyla baypas edebilen mahalleli, 

onun yokluğunda o sınırlar içinde kalır. İşte muhtarlığın farklı şekillerde 

somutlaşmasının bir nedeni de o sınırlılıklardır.  

 

4.5. MUHTARLIK DENEYİMİNİ FARKLILAŞTIRAN DIĞER FAKTÖRLER 

 

Muhtar deneyimlerinde farklı somutlaşmalara sebep olan vatandaşlık bilinci, 

sınıf yapısı, kurumsal ve sermaye ilgisizliği, yerelin yapısı gibi çeşitli etmenlere ek 

olarak, deneyimlerinin farklılaşmasında adres gösterilen bazı mahalle özellikleri 

vardır. Bu mahalle özellikleri muhtarların deneyimlerinde bir çeşitlilik meydana 

getirirken, muhtar-vatandaş ilişkisini de düzenler. Mahallenin sınıfsal yapısına katkı 

veren ve birer özelliğini oluşturan bu etmenler bazen doğrudan bazen de dolaylı olarak 

muhtar somutlaşmasındaki farklılığı beslemektedir. Bu özelliklerin genellikle değişen 

oranlarda aynı anda var olduğu aktarılmıştır.  

 

4.5.1. “Her Yol Var Bizim Mahallede”: Uyuşturucu Madde Kullanımı 

 

Orta-alt ve alt sınıf mahalle muhtarlarının nerdeyse tamamı mahallelerinden 

bahsederken, mahallede bir uyuşturucu sorunu olduğunu ve bu durumun onların 

işlerini oldukça zorlaştırdığından bahsetmişlerdir. Saha araştırmasında muhtar 

deneyimlerinin farklılaşmasında önemli bir bileşen olarak beliren uyuşturucu 

sorununun, orta-üst ve üst sınıf mahallelerdeki görüşmelerde hiç bahsi geçmemiştir. 



92 
 

Mahallede uyuşturucu kullanımının farklı şekillerde muhtarı etkilediği söylenebilir. 

Madde bağımlılarının, mahalledeki park ve bahçe gibi kamusal alanları bu amaç için 

işgal etmesi, “köşe tutmaları”, mahallede bir güvenlik sorunu ortaya çıkarır. 

Mahallelinin, kamusal alanda sosyalleşememesi, mahalle-içi ilişkileri etkilerken, 

mahallelinin kentsel alandaki etkileşimini de kısıtlar. Kendisi muhtar olmadan önce 

mahalledeki durumu “Geldiğimde parklara kimse çıkamıyordu. Kimse caddede 

yürüyemiyordu. Akşam 8’den sonra kimse buraya gelip buradan geçemiyordu.” 

şeklinde ifade eden alt sınıf bir mahallenin muhtarı Özcan, bu durumun değişmesi için 

gösterdiği çabayı başarısı olarak görür. Madde kullanımı ve suç oranındaki 

yüksekliğin mahalledeki yüksek işsizlikten kaynaklandığı ve mahallelinin sınırlılıkları 

tarafından belirlendiği aktarılır: “Oturuyor bütün gün kahvede ne olacak ne yapabilir. 

Ya kâğıt oynayacak ya bilmem ne yapacak ya da uyuşturucuya alışacak. Başka çaresi 

de yok, şansı da yok” (Arif, Konak, İzmir).  

Mahalledeki bu durum muhtarın mahalleli ile etkileşimin bilgisine sahip 

olmasını gerekli kılar. Polis baskınlarında muhtarların yasal olarak hazır bulunması 

gerekir. Bu nedenle muhtar suçlu için bir “hedef” veya “işbirlikçi” haline gelir. 

Muhtarlar bu yüzden birçok kez saldırıya uğradıklarını ifade etmişlerdir. Muhtarın 

mahallede bu durum ile baş edebilecek şekilde konumlanması gerekir. Semra, 

mahalleli ile etkileşimin bilgisine sahip olduğunu ve kendisini mahallede nasıl 

konumlandırdığını şöyle aktarıyor: “Her yol var bizim mahallede [suç teşkil eden 

aktivitelerden bahsediyor]. Burada herkes muhtarlık yapamaz. Bizi iyi kötü biliyorlar. 

Kimine alttan, kimine üstten işte. Mahallenin hem anası hem babası hem belediye 

başkanı hem devleti, her şeyi biziz mahallenin.”  Semra, “kimine alttan, kimine üstten” 

diyerek davranış repertuvarının, kendisini diğer meslektaşlarından ayırdığını, 

deneyiminin biricik olduğunu ve mahallesinde “herkesin muhtarlık yapamayacağını” 

ortaya koyar.  

Madde kullanımının ve suç oranının yüksek olduğu mahallelerin muhtarları, 

mahallelerinin kent hafızasında “tehlikeli yer”, “uzak durulması lazım” şeklinde 

kodlanıyor olmasından da oldukça rahatsızlardır. Bu imgeleme mahallelinin kent 

içindeki etkileşimini azaltır. Hem kurumsal düzeyde hem de sermaye yatırımı 

açısından mahallenin kentin geri kalanından kopma riskini doğurur. Böyle alanların 

kentsel dönüşüm projelerine meşru zemin hazırlamak için “ıslah çalışması” adı altında 



93 
 

kamulaştırılması, bu imgelemenin ne kadar güçlü olduğunu gösterir. Muhtarlarının 

uyuşturucu ile mücadeleyi önemli işleri arasına almalarının sebebi bu kötü imajı 

ortadan kaldırmaktır. Bu yüzden madde bağımlıları ile “benim sizinle işim yok, ama 

benim mahallemde yapmayın bu işi” şeklinde bir aranjmana girenler de olmaktadır.  

 

 4.5.2. “Niye Gelmesin Buraya? Burası Fakir Yer, Ucuz”: Geçiş Mahallesi 

 

Kentleşme ve kentsel dönüşüm pratiklerinin bir sonucu olarak, kentsel alanda 

kümelenme şeklinde bir yerleşme hakimdir. Mekânsal ve sosyal ayrışma olarak 

somutlaşan bu yerleşme biçimi, kente yeni gelenlerin neye erişip neye erişemeyeceğini 

de belirler. Sınıfsal bir boyut kazanan bu pratik, habitusun etkisiyle “tabakalı bir 

toplumsal dünyada insana nereye ait olduğu ve nereye ait olmadığı duygusunu 

kazandırır” (Swartz, 152). Bu yatkınlık ile hareket eden göçerler, kentsel alanda 

yerleşim yeri seçerken, sınıfının sınırlılıkları içinde hareket eder. “Bourdieu, benzer 

toplumsal hayat koşullarına ve bunlara tekabül eden yatkınlık kümelerine sahip her 

türlü birey grubunu toplumsal sınıf olarak tanımlar” (Swartz, 215). Toplumsal sınıf 

kavramına yönelik bu bütüncül bakış açısı, yerleşme pratiklerinin “neden olduğu 

şekilde olduğunu” anlamamıza katkı sağlar.  

Göç ile kurulan ve devingenliğin oldukça yüksek olduğu mahallelerde, muhtar 

deneyimlerinin çeşitlendiği ve iş yoğunluğunun arttığı görülür. Göç ile kurulduğu için, 

takip eden nesillerin de göç ettiklerinde kültürel yakınlık, akrabalık/hemşerilik ve ucuz 

kira gibi gerekçelerle ilk uğrak yeri olurlar. Bu durum mahallede süreğen bir nüfus 

hareketliliğine neden olur. İşte bu nüfus hareketliliği “muhtar için daha çok iş” 

anlamına gelir. Göç edenlerin genel olarak sahip olduğu ve mahalleye taşıdığı iki 

özellik vardır. İlki, mahallenin sınıf yapısına benzer bir sınıfa mensuptur ve o 

mahalleye gelmesinin gerekçelerinden biri yaşam maliyetlerinin kentin diğer yerlerine 

kıyasla düşük olmasıdır. Diğeri, geldiği mahallenin habitusuna ait olması ve mahalleli 

ile “benzer yatkınlıklar” gösteriyor olmasıdır.  

Yurt-içi göçe ek olarak, Suriyeli mültecilerin de orta-alt ve alt sınıf mahalleleri 

tercih ettikleri görülmektedir. Bu durumun ortaya çıkmasında, yukarıda bahsedilen iki 

nedeninde eş zamanlı olarak var olduğu aktarılmaktadır. Neden onların mahallelerini 

tercih ettikleri sorulduğunda Davut “buradaki vatandaşlar doğu ve güneydoğudan 



94 
 

olduğu için nispeten fikirleri, yaşam tarzları yakın birbirine” diyerek kültürel 

yakınlıkları işaret ederken, Semra ekonomik sebebin sahnede olduğunu aktarmıştır: 

“Niye gelmesin buraya, burası fakir yer, ucuz. Kira 500 lira. 10-15 kişi bir evde 

kalıyor. Gitse Hatay’a, Şirinyer’e19 zaten ev vermezler kalabalık diye. Parası olan 

böyle yerlerden kaçıyor. Parasına göre. Bir de burada biz birbirimize yardım ediyoruz 

ya burada, [o yüzden]”.  

Benzer bir mahallenin muhtarı İbrahim ise her iki nedenin de aktif olduğunu 

aktarır:  

Bazılarının akrabaları var burada. Doğu kökenli vatandaşlarımız ile kültürel olarak 

daha yakın. Bir de fakir insanlar oldukları için, gidip şehir merkezinde, 

Karşıyaka’da oturmaz.  Kiralarımız ucuz olduğundan dolayı buraları tercih ettiler. 

Zaten bilirsiniz nasıl olur. Dışardan biri şehre geldi mi tanıdığı insanların olduğu 

yere gidiyor. Kümelenme oluyor. Şu anda yoğunluktalar burada. (İbrahim, Buca, 

İzmir) 

Geldiği yerin dilini bile bilmeyen bu yeni nüfus, mahallede muhtar üzerinde 

gerek formel gerekse enformel bir yük oluşturmaktadır. Muhtar’ın enformel ve formel 

yardım ağlarına bu nüfus da dahil olur. Muhtarlar, mültecileri diğer mahalle 

sakinlerinden ayırmadıklarını, “eğer kriterleri sağlıyorlarsa” onların da yardım ağına 

dahil edildiklerini ifade ederler.  

Geçiş mahallesi diyebileceğimiz bu nitelikteki yerlerde, iki yönlü bir nüfus 

hareketi mevcuttur. Dışarıdan gelenlerin kente ilk tutundukları yerler buralardır. Fakat 

zamanla durumunda iyileşme olanların kentin daha iyi yerlerine göç ettikleri, 

yerlerinin ise yeni gelenler tarafından doldurulduğu aktarılır. Bu mahallelerde nüfus 

hareket halindedir. Fakat bir şey sabittir: sınıfsal olarak homojen bir mahalle niteliği. 

Bu “nöbetleşe yoksulluk”20 durumu, mahalle muhtarı için süreğen bir enformel alan 

oluşturur. Çünkü “durumu iyi olanlar[ın] başka yere taşındığı” ve yerlerine “dışarıdan 

durumu kötü olanlar[ın] geldi[ği]”  (Halil) bir mahallede sabit olan başka bir şey de 

muhtarın iş yüküdür.  

Çok kısa sürede geniş çaplı bir kentsel dönüşüm yaşayan Malatya’da, buna 

bağlı olarak kent-içi nüfus hareketi de artmıştır. Bu yeniden yerleşme, eskiden kent 

                                                 
19 Hatay ve Şirinyer, Semra’nın muhtarlık yaptığı mahalleye kıyasla sınıfsal olarak daha iyi konumda 

olan mahallelerdir. Fakat, kentin orta-üst veya üst sınıfını temsil ettiğini söyleyemeyiz. Semra’nın 

karşılaştırma yaparken, orta-üst veya üst mahalle yerine Hatay ve Şirinyer’i göstermesinden, kendi 

mahallesinin sınıfsal yapısını okumak olanaklıdır.  
20 Kavramın daha geniş bir tanımı için bkz.: Işık, O., & Pınarcıoğlu, M. M. (2012). Nöbetleşe yoksulluk: 

Gecekondulaşma ve kent yoksulları: Sultanbeyli örneği. İletişim Yayınları. 

 



95 
 

merkezini temsil eden orta-üst ve üst sınıf mahallelerdeki nüfusun dönüşüm alanına 

yerleşmesi ile sonuçlanmıştır. Bıraktığı boşluğu yeni gelen nüfus doldurmuştur. 

Muhtarlar derneğinde görevli ve dönüşüm öncesi ve sonrası mahallede muhtar olan 

Abdullah, bu nüfus devingenliğinin çok boyutlu yapısını şöyle aktarır: 

Herkesi çok iyi tanırım. Bizim mahalle eskiden Malatya’nın en seçkin mahallelerinden 

biriydi. Lakin durumu iyi olanların Fahri Kayhan21 bölgesine taşınmasıyla, yerlerine 

devlet memurları [ve]  sonra şehre yeni yeni taşınan insanların mahallesi olmaya 

başladı. Yani durumu iyi olan, imkânı elveren gittikçe, yerlerine durumu daha kötü 

olanlar gelmeye başladı. Mükemmel bir sınıf geçişi var. Bizim zorlandığımız konuda bu 

biraz. Müstakil evlerden (gecekondu) apartmanlara taşınıyorlar, sosyo-kültürel 

yapıları çok farklı. Şehir yaşamına uygunluk konusunda sıkıntı çekiyorlar. Komşuluk 

ilişkilerinde sorun çıkıyor. Kapı önünde 10 çift ayakkabı bırakmak gibi. Ortak 

kullanımları bilmiyorlar. Adaptasyon sorunları yaşıyorlar. Ama daha gelişmiş yerlere 

göre iyi yanı şu ki bir aidiyet bağı var. Komşuluk ilişkileri daha iyi.  Daha önceden bu 

mahallenin çoğu üniversite mezunuydu, Şimdi ortalama lise. Genellikle orta sınıfın, orta 

direk bir mahalle. Dolayısıyla sosyal ve ekonomik açıdan kıt kanaat geçinen insanların 

çoğunluk olduğu bir mahalle haline geldi. (Abdullah, Malatya) 

Bu nitelikteki bir nüfus hareketi hem çıkılan hem de varılan yerlerde 

muhtarlığı dönüştürür ve fonksiyonel alanını yeniden düzenler. Orta-üst ve üst sınıf 

mahalle haline gelen yerlerde, nüfusun niteliğine bağlı olarak formel alana sıkışan 

muhtar ile boşluğun “yerlerine durumu daha kötü olanlar” tarafından doldurulması 

ile yeniden şekillenen mahalledeki muhtar aynı yönde etkilenmez. Biri formel alana 

hapsolurken diğeri yeni pratikler geliştirmek zorunda kalır.  

Nihayetinde, sınıfsal konumu itibari ile kente yeni gelenlerin ilk uğrak yeri 

olan mahallelerdeki muhtarlar bu yeni nüfus ile etkileşiminde yeni pratikler 

edinirken formel ve enformel iş yükü artar. Yurt-içi göçe ek olarak mültecilerin de 

ilk tercihlerini orta-alt ve alt sınıf mahallelerden yana kullanmak zorunda kalmaları, 

bu mahallelerdeki muhtar somutlaşmalarını orta-üst ve üst sınıftaki mahallelerde 

bulunan meslektaşlarından ayırır. Muhtar somutlaşmalarının farklılaşmasına neden 

olan sebepler yumağının önemli bir bileşeni olan geçiş mahalleleri, muhtarların en 

yoğun formel ve enformel iş yüküne maruz kaldığı yerlerdir.   

  

                                                 
21 Fahri Kayhan bölgesi kentin yaşam için yeni” cazibe alanıdır”. Muhtarların “Malatya’nın sosyete 

mahallesi” olarak tanımladıkları yerdir. 



96 
 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

SAHADAN HAREKETLE MUHTARI TANIMLAMAK: MUHTAR KİMDİR, 

NE İŞ YAPAR? 

 

“Muhtar kimdir ve Ne İş Yapar?” sorusuna verilecek tek bir cevap yoktur. 

İçinde bulunduğu sosyokültürel ve mekânsal bağlamdan hareketle, farklı 

somutlaşmalar ve buna bağlı olarak farklı tanımlamalar ortaya çıkmaktadır. Yaşadığı 

deneyimlerin ve şahsına münhasır mahalle kimliğinin ürettiği muhtar çok yönlü, çeşitli 

bir tanım ortaya çıkarır. O yüzden muhtar tanımı yaparken deneyimleri üzerinden 

hareket etmek gerekir. Çünkü bu figürün kim olduğunu belirleyen yaptığı işlerdir. 

Formel alanının bir hayli dışına taşmış olması kaçınılmaz olarak bünyesinde çeşitli 

sıfatlar taşımasına sebep olur. Bu nedenle tanımlama yaparken formel ve enformel 

alanını kapsar şekilde, edimlerinden, mahalledeki konumlanmasından, mahalleli ile 

kurduğu ilişki ve etkileşiminden hareket etmek gerekir.  

Muhtarlar tipik kamu çalışanları/memurlar değillerdir. Belirsiz, melez, hibrit 

bir statüleri vardır. Seçilmiş olmalarına rağmen siyasi değillerdir. Yasal olarak memur 

statüsünde olmalarına rağmen birçoğu klasik anlamda bir memur gibi çalışmaz. Bu 

nedenle muhtarı ve muhtarlığı yaptığı iş, doldurduğu boşluk ve mahalledeki 

konumundan yola çıkarak tanımlamak kaçınılmazdır.  

Kurumları var eden edimleridir. Kendisine yüklenen rolleri yerine getirdiği 

ölçüde etkinlik kazanırlar. Mahalle muhtarları, içinde bulunduğu mekanın biçtiği 

rollere bağlı olarak farklı oranlarda etkinlik kazanır ve farklı şekillerde somutlaşırlar. 

Aynı yasal düzenlemeye tabidirler, fakat aynı işleri yaptıklarını söylenemez. Kuruluş 

itibariyle özdeş olan bu kurumlar, mekan ve bağlama bağlı olarak, farklı nitelikteki 

yerellikler tarafından yeniden üretilir. Bu nedenle kuruma yönelik çalışmaların, farklı 

nitelikteki yerellikleri kapsayacak şekilde yapılması gerekir. 

Bu bölümde muhtarın ne iş yaptığı, muhtar profilleri ve muhtarların temel 

meşguliyetleri ele alınacaktır. Sahanın verisi, muhtarların, içinde bulunduğu 

mahallenin yapısına bağlı olarak çok geniş bir yelpazede işler yaptıklarını ortaya 

koymaktadır. Bu işlerin büyük bir kısmının “yapmak zorunda olmadığı işler” olduğu, 

mekanın kendisinden yapmasını beklediği ve ona yüklediği rollerden kaynaklandığı 

görülmektedir. Muhtarların gündelik pratiklerinin aynı nitelikteki mahallelerde 



97 
 

örtüşürken, farklı niteliğe sahip mahalleler arasında oldukça farklılaştığı ortaya 

çıkmıştır. Yaptığı işlere ek olarak, kimin, neden, nasıl muhtar seçildiği de mekan 

tarafından belirlenmektedir. Burada kastedilen, mekanın beklentilerine cevap 

verebilecek olanlar ile bulunduğu mekandaki konumlanması muhtar seçilmeye 

elverişli olanların doğru aday olduklarıdır.  

Bu bölümde, ilk olarak muhtarlığın ilk ortaya çıkışı, gelişim süreci ve tarihsel 

olarak üstlendiği rolleri ele alınacaktır. Devam eden kısımda, neoliberal kentin çeşitli 

niteliklerindeki mahallelerinde muhtarların nasıl somutlaştıkları, ne işler yaptıkları ve 

kimlerin muhtar seçildikleri aktarılacaktır.  

 

5.1. MUHTARLIĞIN TEŞKİLİ 

 

II. Mahmud döneminde idari, mali ve askeri alanda yapılmaya başlanan 

yeniliklerden biri de muhtarlık kurumunun teşkilidir. Yeniçeri Ocağı’nın 

kaldırılmasıyla beraber ortaya çıkan asayiş bozukluğu ve güvenlik boşluğu, muhtar ile 

doldurulmaya çalışılmıştır. Anadolu’dan İstanbul’a doğru yaşanan yoğun göçün önünü 

almak için 1826 yılında çıkarılan men-i mürur nizamı iç seyahati izne bağlamıştır. Bir 

yerden başka bir yere göç etmek isteyenlerin, mahallenin imamından gerekli pusulayı 

aldıktan sonra mahkemeye başvurarak mürur tezkeresi (iç pasaport) almaları 

istenmiştir. Daha sonra imamların mürur tezkeresi konusunda ihmalkarlık ve 

yolsuzluk yaptıkları tespit edilince, mahalleye giriş çıkışları kontrol altına almak için 

imamların yanlarına muhtar-ı evvel ve muhtar-ı sânî olmak üzere iki muhtar 

atanmıştır. Böylelikle muhtarlık kurumunun ilk örnekleri Bilad-ı Selase (İstanbul, 

Üsküdar, Eyüp) mahallelerinde 1829 yılında kurulmuştur. (Güneş, 2009) 

İlk defa 1829 yılında İstanbul’da kurulan muhtarlık, 1833 yılında Kastamonu 

Sancağında yaşanan yerel bir sorun üzerine gelişen olaylardan sonra taşrada teşkil 

edilmiştir. Akyıldız (2006) muhtarlık kurumun taşrada teşkilinin merkezi idarenin 

planlı bir eylemi olmadığını, daha ziyade orada gerçekleşen fiili durumun bir sonucu 

olarak ortaya çıktığını söyler. Çadırcı’nın Takvim-i Vekayiden aktardığına göre 

Kastamonu Sancağına bağlı Taşköprü Ayanı Hacı Ömer’in halka zulmetmesi ve çeşitli 

bahanelerle fazla vergi toplaması halkın şikâyetine neden olmuştur. Bunun üzerine 

Mütesellimin müdahalesi ile isyan eden Ayan öldürülmüş ve yerine yenisi 

seçilmemiştir. Mütesellim yeni bir Ayan seçmek yerine, İstanbul mahallelerinde 



98 
 

uygulanmakta olan muhtarlığın Kastamonu sancağına bağlı mahallelerde de 

uygulanmasını istemiştir. Bunun üzerine her mahallede halkın takdirini kazanmış ehli 

kişilerden muhtar-ı evvel ve muhtar-ı sani olmak üzere iki muhtar seçilmesi istenmiş 

ve muhtarlara mahalle imamını, mahalle halkına da muhtarları kefil etmiştir. Bu 

durumu öğrenen II. Mahmut durumdan memnun kalmış, bu uygulamanın diğer vilayet 

kaza ve kura mahallelerinde de teşkili için emir vermiştir (1970: 410-11). 

Literatürde muhtarlığın kuruluş saiklerinin ne olduğuna dair farklı görüşler 

mevcuttur. Bu görüşlerin bir kısmı muhtarlığın kuruluşunu güvenlik ve asayiş 

ekseninde değerlendirirken, diğerleri muhtarlığın, imamların yolsuzluk yapmalarının 

bir sonucu olarak ortaya çıktığını iddia eder. Akyıldız’a göre (2006) muhtarlık 

“Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılmasının ardından İstanbul’da sosyal yapıda meydana 

gelen sorunların çözülmesine ve güvenliğin sağlanmasına yardımcı olması amacıyla, 

bir ihtiyaç eseri olarak” (13) ve “II. Mahmud’un kaldırmak ve nüfuzunu yok etmek 

istediği âyanlığın yerine ikame olarak” ortaya çıkmıştır(14). Diğer taraftan Osman 

Nuri Engin’in Lütfi Tarihinden aktardığına göre “Tanzimat’a doğru imamların 

zulmünden ve istibdadından halkı kurtarmak ve istişare ile iş gördürmek için” 

kurulmuştur. (Engin’den aktaran, Çadırcı, 1970:409).  Çadırcı, Osman Nuri’nin 

muhtarlık teşkilatının halkı imamların zulmünden kurtarmak için oluşturulduğu 

iddiasına katılmaz ve muhtarlığın kuruluş amacını Takvim-i Vekayi’ye dayandırarak 

şöyle ifade eder; “teşkilat ilk defa taşrada halkı ayanın zulmünden kurtarmak amacı ile 

Ayanlık teşkilatı yerine kurulmuştur. Üstelik muhtarlara imamlar kefil ettirilmekle 

imamların itibarı arttırılmıştır” (411). B. Alada (2008: 186) ise muhtarlığın kuruluş 

amacına ilişkin olarak “kurumun, öncelikle dönemin toplumsal, yönetsel koşullarının 

zorunlu sonucu olarak ortaya çıktığını ve devletin yeni merkeziyetçi anlayışına koşut 

olarak mahallelerle, merkezi idare arasında bürokrasi yoluyla bilgi-denetim (vurgu 

orijinal) ağını gerçekleştirmiş olduğu[nu]” söyler. Benzer şekilde Arıkboğa (1999: 

107) da muhtarlığın kuruluşunu “merkezi devletin oluşumunun anlamlı bir parçası” 

olarak görmektedir. Yaman (1940) muhtarlığın “İstanbul ve vilayetlerde halkın 

hükümetle olan münasebetlerinin daha düzgün esasa bağlanması maksadıyla” 

oluşturulmuş olduğunu söyler (Yaman, 1940:69’dan aktaran, Çadırcı, 1970: 410). 

Muhtarlığın teşkili farklı sebeplere bağlansa da ortaya çıkmasını tetikleyen dönemin 



99 
 

koşullarıdır. Bu sebeple, bu kurumun ithal bir kurum olmadığını ve bir ihtiyaç eseri 

olarak ortaya çıktığını söylemek yanlış olmayacaktır (Ortaylı, 1985; Akyıldız, 2006).  

 

5.2. GEÇMİŞTEN BUGÜNE MUHTAR 

 

Kuruluş amaçları yukarıda özetlenen yaklaşık yüz yıllık olan bu kurum, tarihsel 

süreci içinde iç ve dış faktörlere bağlı olarak değişim göstermiştir. Bu tarihselliği ve 

dönüşümü izleyebilmemiz için kurumun kurulduğu günden şimdiye kadar “ne 

olduğu”, “ne yaptığı” ve “vatandaş ve hükümet ile olan ilişkilerinin ne şekilde kurulup, 

yürütüldüğü” gibi soruların cevaplanması gerekmektedir.  

Muhtarlık idari sistem içerisinde yeri muğlak bir kurumdur. Bugün olduğu gibi 

kurulduğu dönemde de muhtarlık idari sistem içerisinde belirgin bir konuma 

oturtulamamış, “ne desentralizasyon ile ne de delegasyon ile” ilişkilendirilememiştir 

(Arıkboğa, 1998:101). 

Cem Behar, Osmanlı’nın İstanbul’da bulunan bir mahallesini o dönemde 

tutulmuş kayıtlardan yola çıkarak anlattığı “Neighborhood in Ottoman Istanbul: Fruit 

Vendors and Civil Servants in the Kasap İlyas Mahalle” adlı eserinde muhtarlara 

ayırdığı bölümde, muhtarın nasıl bir figür olduğunu ve neler yaptığını detaylı olarak 

aktarmıştır.  Behar’a (2003, 160:169) göre, muhtar mahalleli ile hükümet arasında 

aracılık yapan, hükümetin yürütme ve yargı işlerini gören, kurumlara karşı mahallesini 

temsil eden bir figürdür. Muhtarın mahalleyi temsil etmesinin yanında orayı kontrol 

altında tutması ve mahallede ikamet eden herkesi tanıması beklenirdi. Muhtar 

mahallesinde yaşayan sakinlere gönderilen tebligatları onlara iletir, imamın kıydığı 

nikahın kayıtlarını tutar ve mahallede el değiştiren varlıkların kaydını defterine işlerdi. 

Resmi görevlerine ek olarak, mahallenin önde geleni olmasından kaynaklı birçok gayrı 

resmi işi de üstlenmiştir. Muhtar yeri geldiğinde bir noterin işlevini üstlenir, şahitlik 

eder, anlaşmazlık yaşayan sakinler arasında arabuluculuk eder, devlet kurumuna işi 

düşen vatandaş için arzuhalcilik yapardı. Yani muhtar aslında yapmakla yükümlü 

olmadığı, fakat mahalledeki konumu gereği yapması gerektiği düşünülen birçok 

görevi de yerine getirirdi. Muhtar böylelikle formel alanına ek olarak, kendisine geniş 

bir enformel alanı yaratmış, mahalledeki otorite haline gelmiştir. Behar (2003), 

mahallede yaşayan herhangi birini, onun gündelik sosyal yaşantısına ve aile yapısına 



100 
 

hâkim, onunla aynı fiziki ve sosyal alanda yaşayan muhtardan daha iyi hükümetin 

hangi görevlisi tanıyabilir diye sorar. Bugün olduğu gibi Osmanlı mahallesinde de 

muhtar sosyal ve mekânsal olarak mahalleliye en yakın, onları en iyi tanıyan 

görevlidir. Osmanlı hükümeti güvenlik, asayiş ve nüfus hareketlerinden dolayı, 

özellikle başkentte bulunan mahallelerde görev yapan muhtarlardan mahallelerinde 

vuku bulan her olay/gelişmeden haberdar olmalarını ve mahalleyi ahlaki olarak da 

gözetim altında tutmalarını beklerdi.  

Özetle, Osmanlı mahallesinde muhtar, mahallede güvenliği sağlamak, vergi 

işlerinde ilgili görevlilere gerekli bilgileri sağlamak ve onlara yardımcı olmak, 

mahalleye giriş-çıkışları kontrol altına almak, yeni gelenlere yer göstermek ve bunlara 

kefil bulmak, nüfus hareketlerini, doğum ve ölümleri kayıt altına almak gibi geniş bir 

yelpazede görevleri vardır. Kısaca muhtar, “halkla hükümet arasındaki 

münasebetlerde aracı bir rol üstlenmekteydi” (Akyıldız, 2006:18).  

Bugünkü hali ile muhtarlığın yasal/idari sistem içerisinde tam olarak nereye 

konumlandırılacağı net değildir. İdari bir bağlamda ele alındığında muhtarlığın “yerel 

yönetim, merkezi yönetim ve özel büroya ait nitelikler” taşıdığı ve “boşluk doldurucu 

ve aracı kurum” olduğu ifade edilmektedir (Arıkboğa, 2000:167). Benzer şekilde 

Massicard (2015) da muhtarlığı “tamamlanmamış”, “yarı-resmi” “kurumsallaşmış bir 

aracı” ve “melez” bir kurum olarak tanımlamış, ne tür bir form alacağının sosyal 

süreçler tarafından belirlendiğini ifade etmiştir. Muhtarlık kurumunun inşa edildiği 

günden itibaren yasal sınırları içinde kalmadığı gerek mahallenin zorlaması gerekse 

diğer kurumların geride bıraktığı boşluğu doldurabilmesi sebebiyle, kendisine geniş 

bir enformel alan yaratmıştır. Muhtarın gerek yasal olarak tanımlanan gerekse 

mahallelinin ona yüklediği görev/iş yelpazesinin genişliği, onun tanımlanmasını 

zorlaştırmaktadır. Muhtar her an ulaşılabilir, her işe koşulabilir ve her soru işaretinin 

cevabına sahip olabilir göründüğü için, deneyimlediği eylem repertuarı da oldukça 

geniştir. Lakin bu durumun her muhtar için aynı olduğunu iddia etmek yanlış olur.  

İçinde bulunduğu mahallenin sosyo-kültürel yapısına, eğitim düzeyine, 

yapılaşma biçimine ve ekonomik seviyesine bağlı olarak muhtarlık kurumu farklı 

biçimlerde somutlaşmaktadır. Bu farklı somutlaşma biçimi, muhtarlığın fonksiyonel 

alanının sınırlarını belirlediği gibi, vatandaş ile muhtar arasındaki ilişkinin biçimini de 

belirler. Bu ilişkinin “nasıl” bir ilişki olacağını belirleyen en önemli belirleyici mahalle 



101 
 

ve onun niteliğidir. Çılgın ve Yirmibeşoğlu (2019:103), kentleşme pratiklerinin 

farklılaşmasının “mahalle tipolojilerinde genişleyen bir çeşitlilik” oluşturduğuna 

dikkat çeker. Lakin bu çeşitliliğe yol açan farklı dinamiklerde söz konusudur. 

Kentin/mahallenin bulunduğu coğrafi konum, içinde yaşayan topluluğun kültürel 

yapısı, eğitim düzeyi ve ekonomik durumu da bu çeşitliliğe direk katkı sağlayan 

değişkenlerdir. Bu çeşitli faktörlerin ürettiği, çeşitli yapılardaki mahalleler, muhtarlık 

ile mahalleli arasındaki ilişkinin biçimini tesis ederken kurumu da yeniden 

yorumlayarak kendi tavında ona yeni bir şekil verir. Yani bu ilişkinin 

niteliğinin/kodlarının belirlenmesinde kolektif bir kimlik olarak mahalle daha etken 

bir rol oynar.  

Diğer taraftan, hem mahallesinde –önde gelen olmasından kaynaklı olarak – 

sahip olduğu konum, hem de kaymakamlık, belediye, valilik, vb. kamu kurumları ile 

olan yakın ilişki ve kendi kişisel bağlantıları sayesinde kurduğu sivil ilişki ağı, muhtarı 

mahallenin devlete açılan kapısı haline getirir. Bu durum kamu görevlisi olan muhtar 

ile mahalleli arasındaki ilişkinin boyutunu etkiler. Fakat bu durum genel-geçer bir 

durum değildir ve varlığı belli faktörlerin bir kısmının veya hepsinin aynı anda var 

olmasına bağlıdır. Muhtarın mahalle sakinleri ile arasındaki ilişkisinin belirleyicisi 

mahallenin yapısı ve muhtarın yasal sınırlarının dışına ne kadar taştığıdır.  

Arıkboğa (2000: 172-173) muhtarın mahalledeki enformel alanının 

genişlemesine zemin hazırlayan üç faktör olduğunu söyler. Bunlardan ilki, kamu 

kurumlarının mahallelerde bıraktığı boşluğun muhtarlar tarafından dolduruluyor 

olmasıdır. Özellikle göçle kurulmuş yeni mahallelerde sıkça yaşanan altyapı sorunları, 

mahallelinin de zorlaması ile muhtarın çözümüne havale edilmektedir. Muhtar kendi 

formel ve enformel ilişki ağlarını kullanarak bu boşluğu doldurmaya itilir. İkincisi, 

muhtarın Osmanlıdan bugüne, kendi ile özdeşleşen “bilirkişi” rolünden kaynaklanır. 

Kente henüz göç etmiş, kamu kurumları ile etkili iletişim kurabilecek (dilekçe yazmak 

gibi) eğitim düzeyine sahip olmayan ve kente uyum sağlamakta zorlanan mahallelilere 

resmi işlerinde yardımcı olur, akıl verir ve aracılık eder. Son olarak, günümüzde çok 

sık rastlamasak da yeni kurulan mahallelerde vatandaşlar uyuşmazlıklarının çözümü 

için kamuya başvurmak yerine, çözmesi için muhtara gitmektedirler. İşte bu vb. 

faktörler, doğal olarak muhtarın hareket alanını genişletir ve mahalleli üzerindeki 

etkisini arttırır. Bu durum, mahalleli ile muhtar arasında asimetrik bir ilişki oluşmasına 



102 
 

neden olabilir. Fakat bu terazinin diğer kefesinde seçmen olan mahallelinin oyları 

vardır. Bu yüzden, bu asimetrik ilişki bir noktada dengelenir. 

Massicard (2015:282) da muhtar ve mahalleli arasında karmaşık bir ilişki 

olduğunu söyler. Muhtar, bilirkişi olarak mahalleye rehberlik ve aracılık ederken, 

yasal olarak da bazı yetkileri bünyesinde barındırır. Sosyal yardımlardan faydalanmak 

isteyen bireylerin gerekli başvuruları yapabilmeleri için muhtardan fakirlik kâğıdı 

almaları gerekir. Muhtar bu kâğıdı vermemeyi seçebilir ve bundan dolayı üstlerinden 

bir yaptırım görme ihtimali oldukça düşüktür. Aynı şekilde, muhtar yasal olmayan, 

fakat yürütmekte olduğu birçok görevi de yapmamayı seçebilir. Fakat, bu gibi 

durumların yaşandığı mahallelerde muhtar ikinci dönem için seçilmez. Zaten bir 

mahalle de muhtarlık yapan birinin, takip eden dönemlerde seçilmediği de sıkça 

görülen bir durum değildir. Massicard, muhtar ile mahalleli arasındaki ilişkinin 

asimetrik olduğunu, fakat klasik anlamda bir yöneten-yönetilen ilişkisine nazaran da 

daha dengeli olduğunu söyler. Buna katılmakta birlikte, bu ilişkinin “karşılıklılık 

prensibi” ile daha doğru tanımlanabileceğini düşünmekteyiz. Muhtar ile mahalleli 

arasında tesis edilmiş olan bu sosyal sözleşme ile, muhtar mahallelinin işlerini 

kolaylaştırırken, mahallelide muhtarın bir sonraki dönemde tekrar seçileceğini garanti 

eder.  

 

5.3. MUHTAR NE İŞ YAPAR? 

 

5.3.1. “Zenginden Alıyoruz Garibana Veriyoruz”: Yardım Merkezi/Hayır 

Kurumu Muhtarlık 

 

Muhtarlığın orta-alt ve alt sınıf mahallelerdeki meşguliyetlerinin büyük bir 

kısmını sosyal yardım faaliyetleri oluşturmaktadır. “Kapınızı ne için çalıyorlar” 

şeklinde yöneltilen soruya, belki yeteri kadar yardım temin edemediği belki de bu 

taleplerin yoğunluğunun onu üzüyor/yoruyor olmasına bağlı olarak “yardım, yardım, 

yardım”, diyerek sitem eden Zeynep, adeta yardım bulmak için sağa sola “saldırdığını” 

söylemiştir. Muhtarlığın başat işlevlerinden biri haline gelen sosyal yardım 

bulma/temin etme, aynı zamanda muhtarlık kurumunun tanımında da kendisini 

gösterir. Bu kısımda, özellikle orta-alt ve alt sınıf mahallelerde gözlemlenebilen, 



103 
 

muhtarlıkların birer hayır kurumu gibi çalışmasına ve yardım merkezlerine 

dönüşmesine değinilecektir. Bazı mahallelerde, muhtarlığın, etrafında şekillendiği ve 

buna bağlı olarak tanımlanmasında anahtar kelime haline gelen yardım olgusunun, yer 

yer muhtarlığın varlık sebebine dönüşecek kadar geniş bir alan kapsadığı görülmüştür. 

Bu nedenle, muhtarlığı tanımlarken üzerinde durulması gereken önemli faktörlerden 

biridir. 

“Muhtardan çok yardımsever olarak çalışıyorum burada. Yardım topluyorum, 

yardım dağıtıyorum” diyen Yavuz, muhtarlık için bir tanım yapmamakla beraber, 

muhtar sıfatı ile yaptığı işin ne olduğunu aktarmaktadır. Zamanının büyük bir kısmını 

bu amaç için harcadığını aktarırken, görüşmemize tanıklık eden, komşu mahalleden 

bir ihtiyaç sahibinin Yavuz için sarf ettiği sözler, onun mahallede mesleki ve bireysel 

konumlanmasını ortaya çıkarmaktadır: “Kimse muhtar olarak kabul etmiyor, herkesin 

babası”. Benzer şekilde Yavuz da kendisini muhtardan ziyade bir yardımsever olarak 

tanımladığını ve mahalleli için ne anlama geldiğini şöyle ifade etmektedir: “İyi bir 

yardımseverim. Muhtar kelimesi bana biraz kocaman geliyor, ben yardımseverim. 

Kardeşim, babayım, oğulum. Ama böyle bir görevim olmasa bunları da yapamam o 

ayrı mesele. “Benim için asıl mesele mahalledeki mağduriyetleri ortadan kaldırmak. 

Yardım alıp, yardım dağıtmak.” [Vurgu yazara ait]. Muhtar olmanın aslında sadece 

kendisine bir hareket alanı kazandırdığını, asıl meselesinin ihtiyacı olana yardım 

etmek olduğunu ifade eden Yavuz, bu formaliteyi araçsallaştırmış ve muhtarlığın 

tanımında yeri olmayan ve yapmakla yükümlü olmadığı bir eylemi, varlık sebebi 

haline getirmiştir. Yusuf’un mahallesinden azda olsa daha iyi durumda olan bir 

mahallenin muhtarı Halil de muhtarlığın artık “bir hayır kurumu gibi” çalıştığını ifade 

etmiştir. Mahallesi göç ile kurulmuş olan Halil, “vatandaşın yol-yordam” bilmediğini, 

göç ile geldiği için genelde ihtiyaç sahibi olduğunu ve bu durumun muhtarlığı hayır 

kurumuna dönüştürdüğünü söyler. Buradan hareketle, bazı mahallelerde edinilen 

deneyimlerin, muhtarlığın, muhtar için bile formel alan içinde tanımlanacak bir 

işlevselliği kalmadığını, tanımının enformel alan içindeki edimlerinden 

kaynaklandığını göstermektedir. Bu tanımlamanın salt “yardım etme” veya “iş bulma” 

gibi eylemlerinden kaynaklanmadığını, ayrıca muhtarın mahalledeki 

konumlanmasından da beslendiğini söylemek gerekir. Dördüncü bölümde ayrıntılı 

olarak ele alınan “muhtarın akrabalaşması/komşulaşması” durumu, muhtarın 



104 
 

mahalleliyle olan ilişkisel yakınlığından kaynaklanır ve enformel alanını oluşturur. Bu 

ilişkisel yakınlık muhtarı mahalleli için “anne, baba, kardeş, oğul” haline getirir ve 

muhtarın yaptığı şeyler “onun işi” olmaktan uzaklaşarak, muhtarların tanımlamada 

sıklıkla kullandıkları “gönül işine”, “hayır işine” ve “fedakarlığa” dönüşür. Böylelikle 

Muhtar, formel bir tanımdan ve ilişkiden uzaklaşır. Bu durum orta-alt ve alt sınıf 

mahalleler için geçerlidir.  

Orta-üst ve üst sınıf mahallelerde yardıma ihtiyacı olanların muhtar tarafından 

“dosyasının”22 takip edildiği ve enformel veya bireysel bir çaba gösterilmediği 

görülmektedir. Bu iki tip arasındaki farkı yardımın niteliği ve yönü üzerinden 

okumamızı olanaklı hale getiren üst sınıf bir mahallenin muhtarı Galip’in beyanı 

şöyledir: “Benim birkaç tane sponsorum var eğitim konusu ile ilgili. Biz burada kitap 

topluyoruz, fakir mahallelere gönderiyoruz.” Bu mahallede yardımın nesnesi kitap 

iken, yönü “fakir” bir mahalledir. Galip, artık evrak için pek sıklıkla para alınmadığını 

ama veren olursa kediler için oluşturduğu “kedi kumbarasına” attığını ve bununla 

kedilere mama aldığını söylemiştir. Bu mahallelerde ortaya çıkan muhtar 

deneyimlerindeki karşıtlık, kentsel alanda hâkim sınıfsal yerleşmenin bir ürünüdür. Bir 

tarafta yardımın nesnesini kitabın oluşturması ve muhtarın kumbarasındaki parayı 

“mama” için harcadığı bir mahalle23, diğer tarafta muhtarın zaman zaman “cebindeki 

parayı” vermek durumunda kaldığı bir mahalle vardır. Bu mahallelerdeki muhtar 

edimleri benzeşmediği gibi, ortak bir tanım altında birleşmeleri de olanaklı değildir.  

Muhtarların oldukça yoğun olduğunu söyledikleri yardım taleplerine 

yetişmenin yollarını geliştirdikleri ve bunun bilgisine sahip oldukları görülmektedir. 

Kaymakamlık, Sosyal Yardımlar Genel Müdürlüğü gibi formel kanallar ile verilen 

yardımların çoğu zaman yeterli olmadığı, bu yüzden muhtarların kendi ilişki ağlarını 

kullanarak mahalleye enformel yardım getirmek durumunda oldukları orta-alt ve alt 

sınıf mahallelerde hâkim muhtar pratiğidir. Bu nitelikteki bir mahallenin muhtarı olan 

Zeynep adeta sağa sola “saldırdığını” (yardım bulma çabası) söyler ve bunu şöyle 

                                                 
22 Muhtarların mahallelinin ihtiyaç durumunu ortaya koymak için başvurdukları göstergelerden biri 

vakıflarda mahallesine ait dosya sayısıdır. Benzer şekilde, orta-üst ve üst sınıf mahalle muhtarları da 

diğer mahalleler ile kendi mahallesinin karşılaştırmasını yaparken “ben de şu kadar dosya var ama 

şu mahalleye giderseniz şu kadar” derler. Bu ölçülebilir olandır. Dosyadan kaynaklı yardıma ek 

olarak, muhtarların enformel kanalları aracılığıyla getirdikleri sosyal yardım da oldukça fazladır. 
23 Burada kumbarada biriken paranın “mama” için harcanmaması veya kitabın “yeterli” bir yardım 

olmadığı iddia edilmemektedir. Bu örneklerin verilmesindeki amaç mahalleler arasındaki derin 

farklılaşmanın daha anlaşılır hale gelmesidir.  



105 
 

gerekçelendirir: “10 kişi çalsa kapımı 8 tanesi iş istiyor. İş yok. Gençlerimiz işsiz. Ve 

aş istiyorlar. Hele şu pandemi girdiğinden beri perişanız. Saldırıyorum. Nerden erzak 

alacağım, nerden yardım bulabilirim diye. İhtiyaçları var çünkü”. Zeynep, formel 

kaynaklardan karşılayamadığı bu yoğun talebi bireysel olarak kurduğu enformel ağı 

üzerinden çözmeye gayret eder ve zengin ile fakiri buluşturur: 

[Yardım isteyenlerin] Yarısına ancak [yetebiliyorum]. O[nu] da devletin verdiği 

imkanlarla değil de benim yılların vermiş olduğu bir portföyüm var. Geniş bir 

yelpazem var. Eşim, dostum, hali vakti yerinde olanlar. Sevdiğim arkadaşlarıma 

diyorum mahallem sıkıntıda. Beni bilirler, buraya gelirler. İhtiyacı olanları 

çağırırım, yardımı alır gider. Hem onların içi rahat eder kime verdiğini görür, 

birbirlerini tanır. 

Yardımı alan ve veren taraf arasında kalıcı bir ilişki tesis edip, bunun bir devamlılık 

göstermesini isteyen Zeynep, tanışmalarını sağlar. Yardımı edeni mahalleye davet 

edip, yaptığı yardımın gerçekten de ihtiyaç sahibi birine gittiğinden emin olmasını 

ister. Yardımda bulunmak isteyen zenginlere mahallede rehberlik yapılır ve muhtarın 

önceden belirlediği hiyerarşiye göre yardımlar dağıtılır. Oldukça kalabalık, göç ile 

kurulmuş, mülteci sayısının fazla olduğu bir mahallenin muhtarı olan Halil, bir bütçeye 

sahip olmadıkları için doğrudan yardım yapamadıklarından yakınır. Fakat, dolaylı 

yollardan, ailesi kabul ettiği mahallesine bir şekilde el uzatmaya gayret eder:  

Bizim bir bütçemiz yok. Biz insanlara el uzatamıyoruz. Ama zenginden alıyoruz 

garibana dağıtmaya çalışıyoruz. Ben de 500 aile var liste olarak. Yetimler, 

yaşlılar, öncelik sırasına göre ayırdık. Biz muhtarlık yapmıyoruz aslında, biz 

insanlara babalık abilik, kardeşlik yapmaya çalışıyoruz. Ben kendimi 7 yıldır 

muhtar olarak görmedim. İnsanlarımız çok mağdur. Özellikle böyle 

mahallelerde. 500 kişilik listem var ama ben bunlara el uzatamıyorum. 

Dokunmaya çalışıyorum ama bütçemiz yok. 

Bütçe ile ilgili ne düşündükleri sorulduğunda orta-alt ve alt sınıf mahalle 

muhtarları bir bütçeye sahip olmanın elzem olduğunu ifade etmişlerdir. Her an acil bir 

yardım ihtiyacının doğma ihtimalinin oldukça yüksek olduğu bu mahallelerde, 

muhtarlar bu taleplere hızlı cevap veremediklerinden yakınırlar. “Gerekirse cebinden” 

veren muhtarlar bir bütçenin onlara önemli bir hareket alanı açacağını söylemişlerdir. 

Alt sınıf bir mahalle muhtarı olan Şükrü, “maaşımı vakfettim ama yeterli olmuyor” 

der ve acil durumlarda kullanılmak üzere, denetlenebilir bir bütçenin tahsis 

edilmesinin oldukça faydalı olacağını söyler.   

Covid-19 pademisinin neden olduğu kapanmanın yardıma olan talepte büyük 

bir artışa neden olduğu ortaya çıkmıştır. Düzenli bir gelire sahip olmayan ve günübirlik 

işlerde çalışan nüfusun oldukça yüksek olduğu orta-alt ve alt sınıf mahalleler, 



106 
 

pandeminin getirdiği kapanma ile “ortada” kalmışlardır. Bu kapanmadan enformel 

kanallarını oluşturan esnafında etkilendiğini söyleyen Süleyman, “cebimizde varsa 

veriyoruz, yoksa kimseyi arayamıyoruz bu ara” diye ekler. Yardım bulma konusunda 

Süleyman’dan daha şanslı olan Osman “pandemi sürecinde iş adamlarından alıp 

ihtiyaç sahiplerine 75 bin lira dağıttığını” söyler. Kısmi olarak kentsel dönüşüm 

geçirmiş olan mahallesinde zenginlerin de yaşadığını söyleyen Osman “bir taraftan 

alıp, bir tarafa verir”. Mahallesinde bulunan iş gücünü “…garson ve gece bekçisi 

olarak çalışanlar. Ayakçılar, kahvede çalışıyorlar. Hepsi kapandı. Restoranlarda, 

pidecilerde, kafelerde çalışan insanlar.” şeklinde tanımlayan Zeynep, kapanma ile 

mahallelinin “akşam-sabah erzak istediğini” söylemiştir. Bu ihtiyaçları karşılamak için 

“normalinden” daha fazla çaba göstermek zorunda kalan muhtarlar, yer yer “rica, 

minnet”, ile yer yer sağa sola “saldırarak” ve “cebindekini vererek” bu durum ile başa 

çıkmaya çalışırlar. Görüşmelerin yapıldığı zaman ile bu satırların yazıldığı zaman 

arasında yaşanan yaşam maliyetindeki artışlar ve yüksek enflasyon, hali hazırda 

oldukça zor durumda olan orta-alt ve alt sınıf mahallelilerin durumunu daha da 

kötüleştirdiğini söylemek yanlış olmaz. Bu durum doğal olarak muhtarları da 

etkilemektedir. 

Sosyal yardımın, özellikle orta-alt ve alt sınıf mahallelerde, muhtarlığı 

tanımlayan en önemli olgulardan biri olduğu oldukça görünürdür. Muhtarlıkların 

“hayır kurumuna” dönüştüğünü söyleyen ve “yardım konusunda adeta aramızda yarış 

var” diyen muhtarlar, başarılarını da mahalleye getirebildikleri yardım üzerinden 

ölçerler. Daha fazla yardım getiren muhtarın daha iyi muhtar olduğu şeklinde bir 

önerme bahsi geçen mahalleler için doğrudur. Muhtarlığı tanımlarken “ne iş yaptığını” 

referans aldığımızda, yardım olgusunun anahtar bir kelime olduğunu kabul etmemiz 

gerekir. Saha araştırmasının erken bir evresinde ortaya çıkan bu olgunun, ilerleyen 

kısımlarda ele alacağımız gibi, mahallenin niteliğine bağlı olarak muhtarların temel 

meşguliyet ve fonksiyonel alanlarından birini oluşturduğunu göreceğiz. Formel olarak 

yapılan yardımın yetersiz kalması ile ilişki ağlarını harekete geçmeye zorlayan 

muhtarlar, zengin ile fakir arasında köprü kurmaya, “zenginden alıp garibana 

vermeye” ve böylelikle akrabalaştığı mahallelisine “sahip çıkmaya” gayret gösterir.  

 



107 
 

5.3.2. “Her Yerde, Her İşte Muhtar. Joker gibi.”: Kurumun Mahalledeki 

“Eli, Ayağı, Gözü” ve Boşluk Doldurucu Muhtar 

 

Muhtarlar kendilerine yönelik tanımlar yaparken bunu edimleri üzerinden 

yaparlar. Pratikteki farklılaşma, bu kurum için ortak bir tanım geliştirilmesini 

olanaksız kılar. Bu başlık altında muhtarların kendilerini tanımlarken sıklıkla 

başvurdukları bazı fonksiyonlarına ve sıfatlarına değinilecektir. Gerek kurumların 

mahallede bıraktıkları boşluğu doldurucu, gerekse mahalleli-kurum ilişkisinin 

kurucusu olmaları, kendilerini tanımlarken sıklıkla başvurdukları şeylerdir. Buna ek 

olarak sahip oldukları derin mahalle bilgisi, onları kurumların mahalledeki “eli, ayağı, 

gözü” yapar. Mahalle bilgisine sahip olma bakımından kurumlar ile muhtar arasındaki 

fark, muhtarın ayrıca bir karşıtlık oluşturarak bir tanımlama yapmasına olanak verir.  

Muhtarlıkların bazı mahallelerde formel ve enformel olarak büyük bir boşluk 

doldurduğunu gerek tarihsel olarak gerekse günümüz kentlerinin belli mahallerindeki 

muhtar deneyimlerinden anlamak mümkündür. Her ne kadar nüfus kayıt işleri, askerlik 

işleri, doğum ve ölüm kayıtları gibi formel işleri ortadan kalkmış olsa da Neo-liberal 

kentin orta-alt ve alt sınıf mahallelerinde yaratmış olduğu enformel alan, kendisinden 

başka bir kurum veya figür tarafından doldurulabilecek gibi gözükmemektedir. 

Şartları günümüz ile çok farklı olsa da 1930’lu yıllarda muhtarlığın kaldırılma 

denemesi başarısız olmuş ve bıraktığı boşluğun doldurulamadığına kanaat getirildiği 

için yeniden tesisi kararlaştırılmıştır. 1933 yılında çıkarılan belediye kanununda 

belediye organizasyonunun tamamlandığı, belediyenin yaptığı işlerin muhtarlığınkini 

de kapsadığı ve dünyanın başka yerinde örneği olmadığı gibi gerekçelerle 

kaldırılmasına karar verilmiştir. Fakat, 1943 yılında muhtarlığı tekrar getiren kanunda, 

boşluğun kurumların azami çabasına rağmen doldurulamadığına dikkat çekilmiş ve 

yeniden inşası kararlaştırılmıştır (Arıkboğa, 1998: 110-114). Bugün de muhtarlar 

büyük bir boşluğu doldurduklarını (hem vatandaş hem de kurum için) sıklıkla 

vurgulamaktadırlar. Bu boşluk gerek kurumların mahalleye hâkim olmamasından ve 

hizmet sunumundaki aksaklıklardan gerekse kurum ile ilişki kurmakta zorlanan 

vatandaştan kaynaklanmaktadır.  

“Vatandaş okumuş olsa da muhtara gidiyor. Çünkü Muhtar her alana hâkim. 

Herkes ile kalkıp oturuyor. Vatandaş okumuş olsa da kendi alanı dışında şeylerde 



108 
 

Muhtara başvuruyor. Muhtar yönlendirme yapıyor” şeklinde vatandaş için doldurduğu 

boşluğu vurgulayan Fatih, “muhtarlar belediyelerin, kurumların, eli kolu ayağıdır” 

diyerek yokluğunda kurumların karşılaşacağı zorluğu ifade eder. Vatandaş-muhtar-

kurum bağlantısını bir zincire benzeten Fatih, muhtarın ortadaki halka olduğunu ve 

orta halkanın kopmasının zincirin dağılmasına sebep olacağını söyler. Benzer şekilde 

Zeynep de muhtarın kurumlar için önemini şu şekilde açıklamaktadır: 

Belediye başkanlarına diyoruz. Biz sizin eliniz, ayağınız, kulağınızız. Bu 

uzuvlarınıza iyi bakın ki rahat yürüyün diyorum. Bize bakmazsanız tökezlersiniz. 

Bak ben kaç tane belediye başkanı gördüm. Ama ben daha buradayım. Çünkü 

halk benim ona ne vereceğimi bildiği için beni seçiyor. Diyor ki benim başım 

dara düşse yanımda olur, muhtar çaresini bulur diyor. 

Belediyenin varlığını ve başarısını kendi ile olan iş birliğine koşullayan Zeynep, 

diğer seçilen olan belediye başkanı ile kendisi arasında da bir kıyas yaparak, 

mahalle algısında muhtar ile belediye başkanının (bu herhangi bir kamu görevlisi 

için de geçerlidir) nasıl farklı şekillerde konumlandığını bize gösterir. Muhtarı diğer 

kamu çalışanlarından ayıran önemli bir özelliği olan vatandaş ile olan fiziksel, 

sosyal ve ilişkisel yakınlığı, kendilerini tanımlarken diğer kamu çalışanları ile 

oluşturdukları karşıtlığa oldukça sık referans vermelerine neden olur. Bir büro veya 

ofis çalışanından oldukça farklı somutlaşan muhtar, bir seçilmiş olarak ne diğer 

seçilenler kadar vatandaştan “kopuk” ne de bir memur kadar mekanik ve sınırları 

oldukça net tanımlanmış bir “daire” içindedir. Fransızca ’da “bureau” (büro), masa 

veya daha geniş anlamı ile büro (ofis) anlamına gelir. Buradan hareketle, bürokrasi 

de bir ofisten veya masadan yürütülen iştir (Kilcullen, 1996). Dördüncü bölümde 

daha ayrıntılı olarak tartışılan muhtarın Weberyen anlamda memurdan ayrışmasının 

nedenlerinden biri de burada saklıdır. Orta-üst ve üst sınıf mahalleler ile orta-alt ve 

alt sınıf mahallelerde muhtarların muhtarlık evinde geçirdikleri süre miktarı ile 

mesai saatlerinde orada bulunup bulunmama durumlarının sorun olup olmaması 

arasındaki farklılık, muhtarların bir tarafta büro çalışanına dönüşürken diğer tarafta 

bundan uzaklaşmasının bir göstergesidir. Orta-alt ve alt sınıf mahalle muhtarları, 

muhtarlık evinde olamamalarının çok sorun olmadığını, vatandaşın “bir şekilde” 

ulaşacağını söylerler. Çünkü muhtar mahalleye karışmıştır ve mesaisi yoktur. Gece-

gündüz ulaşılabilirdir ve bir büro çalışanı değildir. Diğer taraftan, orta-üst ve üst 

sınıf mahalle muhtarları mesai saatlerinde büroda olmaları gerektiğini, aksi halde 

şikâyet edildiklerini ifade ederler. Formel işleri enformel olanlardan daha yoğun 



109 
 

olan bu muhtarlar, bir mesaiye tabi olarak hareket ederler. Bu yüzden orta-alt ve alt 

sınıf mahalle muhtarları sadece kendileri ile diğer kamu çalışanları arasında 

vatandaşa olan fayda ve yakınlık üzerinden bir farklılık ortaya koymaz. Bazen de 

orta-üst ve üst sınıf mahalle muhtarlarının sadece “oturduklarını”, kendilerinin ise 

“sahada” olduğunu söylerler. Sahada olmak ise gerek kurumların bıraktığı boşluğu 

doldurmaya çalışmak, gerekse vatandaşın “yetemediği” yerde, onun yanında 

olmaktır. Emekli bir memur[asker] olan Abdullah’ın muhtar olduktan sonra 

geliştirdiği farkındalık ve oluşturduğu karşıtlık şöyledir:  

Biz kapalı bir ortamdan açık bir ortama geldik, toplumun kılcal damarlarını 

gördük. Devlet memuru iken, toplumun kılcal damarlarını ölçemiyorduk. Kimsenin 

bir şeye ihtiyacı yok, ülke refah içinde sanıyorduk. Öyle değilmiş. Bir tüp alamayıp, 

10 gün komşusunun tüpünü kullandığı için çocuğunun “anne, teyze neden bizim 

tüpü bitiriyor” demesine şahit oldum. Biz devlet memuru iken herkesin bir maaş 

aldığını, evine ekmek girdiğini, bir şeye ihtiyaçları olmadığını biliyorduk. Ama 

muhtar olunca çok şey gördüm. Yurt parasını ödeyemediği için okulu bırakıp gelen 

öğrencileri gördük. Tabi biz onlara sahip çıktık ama, sahip çıkamadıklarımız için 

Allah günahlarımızı affetsin 

Devlet memuru iken toplumu kendi sınıfından ibaret düşünen Abdullah, muhtar 

olduktan sonra “toplumun kılcal damarlarını” gördüğünü söyler. Buradaki tek 

değişken Abdullah’ın daha önce memur iken şimdi muhtar olmasıdır. Muhtarların, 

memur “bilmez, görmez ama muhtar kimin aç kimin tok yattığını, kimin neye 

ihtiyacı olduğunu bilir” demesinin nedeni de muhtarın sahip olduğu mahalle bilgisi 

ve vatandaşa olan yakınlığıdır. Orta-alt ve alt sınıf mahalle muhtarları Abdullah gibi 

düşünmektedir. Bu yüzden muhtar yerine mahalleye görevlendirilecek birinin 

muhtarın boşluğunu dolduramayacağını ifade ederler. Kendilerini tanımlarken 

memur üzerinde oluşturdukları karşıtlığa sıklıkla vurgu yapmalarının sebebi budur.   

Özellikle orta-alt ve alt sınıf mahallelerde muhtarların kendilerini tanımlamak için 

başvurduğu “boşluk doldurucu” işlevi, dördüncü bölümde ayrıntılı olarak ele alınan 

mahalledeki kurumsal yokluktan kaynaklanır. Bu tanımlamaya orta-üst ve üst sınıf 

mahallelerde rastlanmaması gerek kurumların bir boşluk bırakmamasından gerekse 

vatandaşın kurumlarla etkileşimde zorluk yaşamamasından kaynaklanmaktadır. Alt 

sınıf bir mahalle muhtarı olan Semra’nın “Biz genelde belediyenin işlerini 

yapıyoruz burada. Hırsızlar çalıyor kapı-pencereleri, ev sahipleri geliyor diyor ‘e 

muhtar buraya esrarcı hapçı geliyor’. Biz devletin değil de belediyenin şeyiyiz 

[çalışanı]. Ben kendimi belediye işçisi gibi görüyorum” şeklindeki tanımlaması 

mahallede belediyenin kurumsal bir varlık gösterememesinden kaynaklanır. 



110 
 

Mecburen bu boşluğu doldurmak zorunda kalan Semra, bu nedenle kendisini 

devletin değil de belediyenin bir uzantısı olarak görür. 1933 yılında muhtarlığın 

kaldırılma gerekçesi olarak gösterilen belediye organizasyonunun bugün bile 

mahallede bir boşluk bırakması, bazı mahallelerde muhtarlık kurumunun 

geleneksel rolünü hala sürdürdüğünü gösterir. Semra’dan farklı olarak, daha 

devletçi bir yaklaşımı olan ve kendisini devletin mahalledeki temsilcisi olarak 

gören Süleyman, muhtarın “sahayı iyi bilen, taleplerin ne olduğunu iyi bilen, 

devletin mobesesi, gözü” olduğunu söyler. Devletin gözü olarak tanımlıyor olsa 

bile, Süleyman’ın saha bilgisine vurgu yapması, kendisini sahayı bilmeyenlerden 

ve memurlardan ayırmak istemesinden kaynaklanır. Muhtar’a göre muhtarı 

vazgeçilmez kılan ve önem verilmesini zaruri hale getiren de sahip olduğu derin 

mahalle bilgisidir. Bu bilgi ile devlete fayda sağlarken, kimin neye ihtiyacı 

olduğunu bildiği için vatandaşa da yardımcı olur.   

Muhtarların geleneksel olarak sıklıkla yaptıkları aracılık işlevinin bugün 

hala bazı mahallelerde aktif olduğu görülmektedir. Muhtar’ın önde gelen, saygı 

duyulan, bilirkişi olduğu yerlerde taraflar arası uyuşmazlıklarda rol almasına olanak 

sağlar. Lakin muhtar sadece vatandaşlar arası ilişkilerde değil, devlet-vatandaş 

ilişkisinde de arada olduğu için bir tampon oluşturduğunu, iki tarafı buluşturduğunu 

ve aracılık ettiğini söyler. Muhtarın işlevini “Resmi kurum ile özel şahıs arasındaki 

tampon görevini üstenmeli. Bakın köprü demiyorum. Hem alttan gelen şiddeti 

yukarı hem de [yukarıdan gelen] baskıyı aşağı iletmemeli. Yani absorbe ederek 

yapmalı bunu. Çünkü vatandaş devlete kızgın oluyor, gitse memura kızsa olacak 

olan iş de olmuyor” şeklinde tanımlayan Abdullah, muhtarın devlet (kurumlar) ile 

vatandaş arasındaki arabuluculuk rolüne dikkat çekmektedir. Benzer şekilde Hamit 

de “vatandaş[ın] devlete olan serzenişini ilk önce muhtara” yaptığını ve muhtarın 

“ilk önce onun bir alevini” aldığını söyler. Muhtar aracılığıyla yapılacak işlerin 

vatandaşın belediye ile olan ilişkisini iyi etkileyeceğini ifade eden Hamit, ücra 

yerlerde muhtarın boşluk doldurmasının vatandaşın devlete bakışını iyi yönde 

etkilediğini ve Cumhurbaşkanı’nın muhtarlara verdiği önemin nedeninin bu 

olduğunu söyler. 

Suriyeli mültecilerin ülke içindeki dolaşımının serbestleşmesi ile kentlere 

yerleşenler muhtarlık üzerinde ekstra bir yük oluşturmaktadır. İzmir’in en kalabalık 



111 
 

mahallelerinden biri olan, göç ile kurulmuş ve üç bin civarında mültecinin yaşadığı 

orta-alt sınıf bir mahallesinin muhtarı Halil içinde bulunduğu durumu şöyle ifade 

etmektedir:  

“Arapça bilmem ama 3 bin Suriyeli ye hizmet veriyorum. Sen getirip 3 bin 

göçmeni buraya sokmuşsun ve diyorsun ki Allah’a emanet. Geliyor, savaş 

mağduru kadın, bir şey anlatmaya çalışıyor, anlamıyorum. Şartlarımız çok zor. 

Muhtarlar çok eziliyor…Çünkü biz gerçekten hem insanlara hem devlete hizmet 

veriyoruz. Biz muhtarlar olarak apayrı bir dünyada yaşıyoruz. Bir nüfus 

müdürlüğünde bile sözümüz geçmiyor. Cumhurbaşkanı tanıyor ama nüfus 

müdürlüğü şefi tanımıyor.”  

Devletin “Allah’a emanet” rahatlığı ile “kendi haline” bıraktığı mültecilerin bir 

anda muhtarın sorumluluğu haline geldiği görülür. Dilini bilmediği bir topluluğun 

sorumluluğunu üzerine almak zorunda kalan Halil, devlet kadar rahat 

olamamaktadır. Kendilerini mültecilere de yardım etmek zorunda hisseden ve 

ihtiyacı olanı mahalleliden ayırmadığını söyleyen muhtarlar vardır. Hem devlete 

hem de vatandaşa hizmet vererek büyük bir boşluğu doldurmasına rağmen, zaman 

zaman umduğu kıymeti görmediklerini söylerler. Muhtarlar, külliyede 

gerçekleştirilen muhtar toplantıları sonrasında kaymakam, vali ve belediye 

başkanlarının onlara yönelik tutumunda iyileşme olduğunu, fakat daire amirlerinin 

ve memurların onları yeteri kadar “tanımadığını” söylerler. Son yıllarda 

Cumhurbaşkanlığının iltifatına mazhar olan muhtarlar, mahalleli tarafından da daha 

fazla itibar görmeye başlamıştır. Fakat muhtarların daire amir ve memurlarının 

onlara yönelik tutumundan hoşnut olmadıkları oldukça yaygın bir durumdur.  

Sonuç olarak muhtarın gerek kurumlar gerekse vatandaş tarafından her işe 

koşulabilen bir “joker” olduğunu söylemek yanlış olmaz. Resmi olarak üzerine 

vazife olmasa bile kurumlar ve mahalleli tarafından “her yerde ve her işte” olması 

gerekiyormuş gibi imgelenmektedir. Bu imgelenme, muhtarın mahalle yapısına ve 

mahalledeki konumlanmasına bağlı olarak her “sahipsiz” işte bulunmasına neden 

olur. Kurumlar tarafından bırakılan boşluğa ek olarak, vatandaş-kurum 

bağlantısındaki eksikliği de tamamlaması gereken odur. Enformel alanının bu 

şekilde genişlediği muhtar artık bu işlerin onun sorumluluğunda olup olmadığını 

sorgulamaz. O nedenle muhtarlığın özveri isteyen bir “gönül işi” olduğu sıkça ifade 

edilmiştir.  

 

 



112 
 

5.3.3. “Biz Devletin Uç Beyleriyiz”: Devletin Mahalledeki Uzantısı Muhtar 

 

Muhtar tanımlamalarında devlet ve özellikle Cumhurbaşkanlığı ile 

ilişkilendirilerek yapılan tanımların oldukça sık olduğu ortaya çıkmıştır. Bu 

durumun nedenlerinden birinin Ocak 2015’te başlayan ve periyodik olarak yapılan 

cumhurbaşkanlığı külliyesindeki muhtar toplantıları olduğu düşünülmektedir. 

Çünkü muhtarlar tanımlama yaparken sıklıkla “cumhurbaşkanımız şöyle dedi” 

diyerek kendileri için yaptığı yakıştırmalara referans vermişlerdir. Bu toplantıların 

muhtarlığın algılardaki ve pratikteki durumunu iyileştirdiği görülmektedir. Kentin 

vali, kaymakam ve belediye başkanlarının kendilerine yönelik tutumlarında 

değişiklik olduğunu, onlara ulaşmanın kolaylaştığını ve vatandaş nezdinde itibar 

kazandıklarını oldukça sık ifade etmektedirler. Sosyal hakları ve statülerinde 

yapılan iyileştirmeler, muhtarların kendilerini tanımlamalarına da yansımaktadır. 

Bu başlık altında muhtarların kendilerini devletin mahalledeki 

uzantısı/temsilcisi/uç beyi gibi sıfatlarla tanımlamalarına değineceğiz. Ayrıca 

muhtar ile cumhurbaşkanı arasında kurulan benzerliği ortaya koymaya çalışacağız.  

Kendisini mahallede “Biz devletin uç beyleriyiz. Benim kadar karakol amiri 

bilmez, okul müdürü bilmez. Biz devletimiz ile iş birliği içindeyiz” şeklinde 

konumlandıran Cahit, muhtarın mahallede tam hakimiyet (bilmek bağlamında) 

kurması ve mahalleye yeni taşınanın “ayakkabı numarasına kadar” bilmesi 

gerektiğini söyler. Mahalleyi iyi tanımayı “devletin bekası” için gerekli 

görmektedir. Oldukça devletçi bir yaklaşımı olan Cahit, muhtarlık yapanların bir 

beklenti içinde olmaması gerektiğini ve yeterince şeye sahip olduklarını ifade 

etmiştir. Kendisini devletin uç beyi olarak tanımlayan diğer bir muhtar olan Asım 

“Biz tabir yerindeyse uç beyi gibiyiz. Yani devletin en ucunda yaşayan, insanlarla 

birebir, iç içe yaşayan biziz” der. Asım ve Cahit’in kendilerini aynı şekilde 

tanımlarken, bu tanımlar altında yatan motivasyonları farklıdır. Cahit bunu 

güvenlik ekseninde yaparken, Asım bu durumu çevrede bulunma ve vatandaşa 

yakınlık üzerinden yapar. Muhtarların “uç beyi” benzetmesinin tamlamanın anlamı 

ile ilişkisi de vardır. Her iki mahalle de kentin çeperinde bulunan ve muhtarlarının 

“varoş” olarak tanımladıkları mahallelerdir. Bu mahalleler bulundukları kentteki 

metropoliten ilçeler içinde sınırı oluştururlar. Dördüncü bölümde ele aldığımız 



113 
 

kurumsal boşluk ile ilişkilendirmek de yanlış olmayacaktır. Çünkü bu nitelikteki 

mahallelerde hem vatandaş hem de muhtar tarafından muhtarın devlet ile 

ilişkilendirilmesi yaygın bir durumdur. Kurumların yeterince varlık gösterememesi 

muhtarı mahalledeki devlet temsilcisi ve/veya tek resmi kurumsal varlık durumuna 

getirir.  

Muhtarların cumhurbaşkanlığına atıfla yaptıkları tanımlamalar oldukça 

yaygındır. Cumhurbaşkanı çeşitli toplantılarda muhtarlar için saygı duyulması 

gereken seçilmiş kişiler olduklarını (17.02.2015); muhtarların atanmış memurlar 

olmadığını ve millet iradesi ile yetkilendirildiklerini ve dolayısıyla seçilenlerin 

atananlardan üstün olduğunu (26.08.2015) söylemiştir. Cumhurbaşkanının kendisi 

ile muhtarlar arasında oluşturduğu benzerlik ile onlara atfettiği değer muhtarların 

tanımlamalarına yansımaktadır. Toplantılar yoluyla cumhurbaşkanı ile muhtarlar 

arasında kurulan ilişkinin muhtarlığı nasıl etkilediğini Zeynel şöyle ifade eder: 

“Muhtarlık müessesesi sayın Reisimizin Muhtarlara vermiş olduğu değer, teveccüh 

sonrası çok değişti. Reisin bize değer vermesiyle Türkiye de muhtarlar ön plana 

çıktı. Kimlik kazandı.” [Vurgu yazara ait]. Muhtar toplantıları ile gerek genel 

siyasette gerekse yerelde önemli aktörler olarak ortaya çıkan muhtarlar bu durumu 

cumhurbaşkanına borçlu olduklarını ifade ederler. Zeynel gibi Süleyman da 

cumhurbaşkanının “muhtarlara vermiş olduğu önemden sonra muhtarlar[ın] 

Malatya da STK’lar içinde en güçlüsü” haline geldiğini söyler. Cumhurbaşkanının 

“Türkiye’nin cumhurbaşkanı benim mahallenin ki muhtardır” dediğini ifade eden 

Süleyman bunun onlara güç verdiğini ve herhangi bir kuruma gittiklerinde kapıda 

bekletilmediklerini ifade etmiştir. “Şu anda vali beyin yanına gidelim, iddia 

ediyorum hemen beni içeri alır” diyen Cahit “cumhurbaşkanının atadığı bütün 

kaymakamlar ve valiler aynı cumhurbaşkanımız gibi bize hoşgörü ve samimiyetle 

davranıyorlar” diye de ekler.  

Malatya’da yapılan görüşmelerde, muhtarların genelinin Vali, Kaymakam 

ve Belediye başkanlarına ulaşmada sorun yaşamadığı ortaya çıkmıştır. Bu durumu 

bazı muhtarlar “burası küçük biz birbirimizi tanıyoruz” diyerek, iş dışında var olan 

enformel ilişkilere bağlarken, bazıları cumhurbaşkanının iltifatından sonra önem 

kazandıklarına ve güçlü bir STK’ya dönüştüklerine bağlamaktadır. Malatya’da 

muhtarların kendilerini STK olarak tanımladıkları da görülmektedir. Bu durumun, 



114 
 

özellikle alt sınıf mahallelerde, muhtarlığın geniş aile ve hemşerilik üzerinden 

belirlendiği mahallelerde var olduğu söylenebilir. Çünkü bu nitelikteki 

mahallelerde muhtarın mahalle üzerinde bir kaldıraç gücü vardır ve seçmen 

davranışını belli bir ölçüye kadar etkileyebilir. Böyle bir mahallenin muhtarı 

Süleyman “Buradaki muhtarlar [orta-alt ve alt sınıf mahallelerden bahsediyor], 

özellikle siyasi partilerin destek almak istediği, güç almak istediği tek kurum. 

Çünkü muhtarın ağzından çıkan bir söz, mahallenin ağzından çıkan sözdür. Doğu 

ve İç Anadolu da öyle” der. Bu nedenle özellikle orta-alt ve alt sınıf mahalle 

muhtarları yerel siyasete olan etkilerinden dolayı kendilerini güçlü bir STK olarak 

tanımlarlar.  

Alt sınıf bir mahallenin muhtarı olan Semra’nın “Cumhurbaşkanı bak ne diyor. 

Ben neysem sen de osun” aktarımı, muhtarların kendilerini mahallenin cumhurbaşkanı 

olarak konumlandırmalarına neden olmaktadır. Kendisini mahallesinin “en düşük” 

insanı olarak gördüğünü ve bir çocuk dahi gelse ayağa kalkıp önünü iliklediğini 

söyleyen alt sınıf bir mahalle muhtarı Hasan, mahallenin dışına çıktığında mahallenin 

cumhurbaşkanına dönüştüğünü, “sözün onun sözü” olduğunu ve mahallesini 

savunduğunu söyler. Cumhurbaşkanın “milletin hizmetkarı” şeklindeki söyleminin 

muhtarlara da geçtiği, bu yüzden kendilerini mahallede “mahallenin hizmetkarı” 

olarak tanımlarken, mahalle-kurum ilişkisinde cumhurbaşkanına dönüştükleri 

söylerler. Orta-üst sınıf bir mahalle muhtarı olan, “devlet pınarsa biz çeşmeyiz” diyen 

Birol, mahallenin hizmetkarı ve cumhurbaşkanının mahalledeki elçisi olduğunu 

söyler. Muhtarların kıymetini “en iyi cumhurbaşkanı biliyor” diyen Süleyman da 

muhtarın devletin mahalledeki gözü olduğunu söyler. “Devlet bizde başlıyor, 

Cumhurbaşkanında bitiyor. Bir mühür bizde, bir mühür onda var. Ara birimlerin 

hiçbirinde yok” diyerek kendisi ile cumhurbaşkanı arasında benzerlik kuran Zeynep, 

mahallesinin muhtarsız olamayacağını çünkü mahallelinin kendisini devlet olarak 

gördüğünü söyler. “Ben neysem sen de osun” şeklindeki benzetme özellikle orta-alt 

ve alt sınıf mahallelerde mahallelinin muhtarı güçlü bir figür olarak görmesine ve bu 

nedenle marjinal taleplerde bulunmasına neden olmaktadır. Malatya’da muhtarlık 

yapan Zeynel toplantılardan sonra yaşadıklarını şu şekilde aktarmaktadır: “Reisin ‘ben 

neysem muhtar odur’ açıklamasından sonra vatandaş bizi vali, kaymakam, emniyet 

müdürü sandı. FETÖ olayından bahsettim ya vatandaş geliyor diyor sen içişleri 



115 
 

bakanına ulaşsan, ‘reisi cumhura ulaşıyorsun’ sen bu çocuğun işini yaparsın” FETÖ 

ile bağlantısı olduğu için görevinden alınan bir mahallelinin tekrar işe iadesi için 

muhtarın aracılığına başvurulması ve bunun gerekçesi olarak cumhurbaşkanı ve 

içişleri bakanının muhtar için ulaşılabilir olması gösterilmektedir.  Muhtarın mahalle 

algısında bu şekilde yer edinmesi toplantıların bir sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. 

Muhtar gerek kurumlar nezdinden gerek mahallede önemli bir figür haline gelmiştir.  

Sonuç olarak, muhtarların kendilerini tanımlarken devlet ile ilişkilendirmeleri oldukça 

yaygındır. Muhtarların “devletin başı”, “Reis” ve “reis-i cumhur” şeklinde sıklıkla 

ifade ettikleri cumhurbaşkanı ile aralarında bir benzerlik kurmaları ve kendilerini 

cumhurbaşkanının mahalledeki temsilcisi, mahallenin cumhurbaşkanı, olarak 

görmeleri orta-alt ve alt sınıf mahallelerde sıklıkla karşılaşılan bir durumdur. Devletin 

mahalledeki varlığı-uzantısı olarak yaptıkları tanımlamalarda yine bu nitelikteki 

mahallelerde yaygındır. Bunun nedeni olarak muhtarların bu mahallelerde mahalleli 

için önemli birer aktör olmaları; mahalledeki kurumsal yokluk, “kenarda olma” 

durumu ve yerel siyasete etki güçleri gösterilebilir.  

 

5.3.4. “Mahalleli ile Devlet Arasında Köprüyüz”: Köprü ve Aracı Muhtar 

 

Muhtarlar kendilerini sıklıkla mahalle ile kurumlar arasındaki “köprü” ve 

“aracı” olarak tanımlamaktadırlar. Eylemlerinden hareketle referans verdikleri bu 

kavramlar, muhtarların mahalleli ve kurumlar ile olan ilişkisel yoğunluğunu ifade eder. 

Birinci bölümde ayrıntılı olarak tartışılan Türkiye’de kentleşme ve kentsel dönüşüm 

pratiklerinin bir sonucu olarak ortaya çıkan mekânsal ve sosyal ayrışma, belirli 

nitelikteki mahallerde muhtarın köprü ve aracılık rollerini üstlenmesine neden 

olmuştur. Sınıfsal yerleşmenin “kurumsal yokluk” ile pekiştirilmesi, kurumlar ile 

etkileşimin bilgisine sahip olmayan (Bakınız 4. Bölüm) geniş kesimler için muhtarı 

mahalledeki tek kurumsal varlık haline getirmiştir. Kırdan kente göç ederken 

geldikleri yerde sahip oldukları davranış biçimlerini kentsel alana taşıyanlar, geldikleri 

yerde muhtara yükledikleri çeşitli enformel işleri yeni mahallelerinde de 

yüklemişlerdir. Kente kısa sürede adapte olamayan bu nüfus, muhtarı tüm formel ve 

enformel işleri için aracı kılar. Muhtarın kurumlar ile vatandaş arasında yaptığı 

aracılığın, kente göçün yoğun olduğu dönemin bir özelliği olduğu, kurumların artık 



116 
 

daha sistematik iş takibi yaptığı için bir kurumsal boşluk oluşmadığı düşünülebilir. 

Fakat sahanın bilgisi bu durumun böyle olmadığını, muhtarın hala mahallede önemli 

bir aracılık ve köprü görevi üstlendiğini göstermektedir. Muhtarın bu görevinin 

özellikle orta-alt ve alt sınıf mahallelerde aktif olduğu ve bu aracılığa ihtiyaç 

duyanların kurumlarla etkileşimin bilgisine sahip olmadığı ortaya çıkmıştır.  Bu başlık 

altında muhtarların kendilerini “aracı” ve “köprü” olarak tanımlamalarına ve bu 

tanımlamaları neden yaptıklarına değinilecektir.  

Göç ile kümelenme şeklinde oluşmuş, mültecilerin yerleşim için tercih ettiği 

(gerek ucuz olması gerekse sosyo-kültürel benzerlik) ve işgücünü “işçi kesimi” olarak 

tanımlayan Davut, mahallesinde muhtarın geleneksel rolünü hala sürdürdüğünü 

söyler. Mahallesi göç alan Davut, gelenlerin genelde “uç gruplar” olduğunu ve 

akrabaları burada olduğu için burayı tercih ettiklerini aktarır. Yeni kuşakların bile 

“temelde böyle gördüğünü”, bu nedenle bir sıkıntı ile karşılaştıklarında hemen 

kendisini aradıklarını söylen Davut, bu yüzden muhtarı “Devlet, belediye ve mahalle 

arasında bir köprü… bir aracı” olarak tanımlar. Davut’un tanımının edimlerinden ve 

mahalledeki rolünden kaynaklandığı görülmektedir. Benzer şekilde muhtarın “büyük 

bir köprü” olduğunu ve bu köprünün zedelenmesi durumunda “büyük sorunların” 

ortaya çıkacağını söyleyen orta-alt sınıf bir mahalle muhtarı, bunun nedeninin 

doldurduğu boşluk olduğunu söyler. Muhtarın mahallenin her türlü sorununu bildiğini 

ve takip ettiğini söyleyen Fatih, bu işlevinin bir memur tarafından hakkıyla yerine 

getirilemeyeceğini söyler. Bu nedenle bu köprünün zedelenmemesi gerektiğini ve 

muhtarların daha fazla yetkilendirilmelerinin doğru olacağını aktarır. “Biz devlet ile 

vatandaş arasında köprü görevi yapıyoruz. Aslında biz çok şey yapıyoruz ama ya 

görülmüyor ya da muhtarlar kendini anlatamıyor” (Halil) dedikten sonra mahalledeki 

fonksiyonel alanının çok geniş olduğundan bahseder. Kavga edenler arasında 

arabuluculuk ve kanaat önderliği yaptığını, emniyetin görevini üstlendiğini, her kapıyı 

çaldığını ve muhtarların “demokrasinin çakıl taşları” olduklarını aktarır. Göç ile 

kurulmuş ve oldukça kalabalık olan bir mahallede muhtar olan Halil, vatandaşın hala 

“tuşlu telefon” kullandığını söyledikten sonra, “ufak bir nüfus cüzdanı değişikliğini 

bile yapamayan vatandaş[ın] devlet kurumlarını nasıl bilece[ğini]” sorgular. Tam 

olarak bu nedenle, bu vatandaş ile kurumlar arasında aracılık yapması, yol göstermesi 

ve köprü olması gerektiğini söyler.  



117 
 

Orta-üst sınıf bir mahalle muhtarı Remzi, muhtarın aracılık rolünden 

bahsederken vatandaşın muhtarı bir “maşa” ya benzettiğini söyler. Vatandaşın, 

belediyenin yapması gereken çöp toplama, su arızalarını giderme, park ve sokakların 

temizliği gibi işler için ya “bilmediğinden” ya da “Maşa varken elimi yakmayayım, ne 

gerek var. Muhtara sor o sizi yönlendirir” şeklinde düşündüğünden, kendisine 

müracaat ettiğini söyler. Muhtarın “ikramiyesi olmayan” kullanılan adam 

pozisyonunda bulunduğunu, “ücretsiz danışman” olduğunu ve “vatandaşlar ile 

kurumlar arasında köprü görevi yapan, iletişimi sağlayan, vatandaşların her isteğini 

yerine getirmeye çalışan gönüllü çalışan” olduğunu aktarır. Bu iş yükünün karşılığını 

tam olarak alamadıklarını düşünen Remzi, aynı zamanda muhtarı “hamal” olarak da 

tanımlar.  

 “Hem zengin[i] hem fakir[i] olan bir mahalle” de muhtar olan Osman, 

kendisini nasıl tanımladığı sorulduğunda “Biz aracıyız. Belediyede işi aynı gün 

yaptıramadığımız için yöneticiyiz diyemem. Biz iş takibi yapıyoruz” diyerek aracılık 

rolü üzerinden bir muhtar tanımı yapmıştır. Osman yetkisi olmadığı için ancak aracılık 

ve iş takibi yapabildiğini söyler. Muhtarların özellikle enformel alanlarında oluşan ağır 

iş yükü, yetkisizlikleri ile birleşince, muhtarı vatandaş ve kurum arasına sıkıştırır. 

Vatandaş tarafından (özellikle orta-alt ve alt sınıf mahallelerde) “içişleri bakanına bile 

ulaşabilir” olarak görülen muhtar, belediye dairesinde vatandaşın tahayyülünden çok 

farklı bir tavır ile karşılaşabilir. Hamit’in “Muhtara çok iş yüklenmiş. Yapacağı hizmet 

ile yetkileri arasında uçurum var. Muhtar talep ve takip ile yetkilidir. Muhtar 

mahallede meşhur, kurumlarda meçhuldür” şeklindeki aktarımı durumu anlamamızı 

kolaylaştırır. “Mahallede meşhur, kurumlarda meçhul” olan muhtar, bazen rica minnet 

bazen enformel kanalları aracılığıyla, “yetkisizliğini” aşmaya gayret eder.  

Muhtarın kurumlar ile mahalleli arasında aracılık etmesi, kurumlara 

mahallenin bilgisini aktarırken mahalleli adına kurumlar ile ilişki kurması, tarihsel 

olarak sahip olduğu rolleridir. Fakat dijitalleşmenin yaygınlaşması, kent nüfusundaki 

artış ve eğitim durumundaki iyileşme gibi faktörler muhtarın bu rolünün işlevsel 

olmadığını düşündürebilir. Türkiye’de meydana gelen kentleşme ve kentsel dönüşüm 

pratiklerinin bir sonucu olarak ortaya çıkan sınıfsal yerleşme biçimi, bazı mahallelerde 

muhtarın bu geleneksel rolünü üstlenmesine ihtiyaç duyan geniş kitlelerin varlığına 

sebep olmaktadır. Göç ile kurulmuş ve kurum bilgisi zayıf olanların ikamet ettiği 



118 
 

yerlerde, muhtarlık çalınan ilk kapıdır. Bu nitelikteki bir mahallenin muhtarı olan 

Özcan’ın, “Mesela adam Muş’tan, Diyarbakır’dan, Van’dan gelmiş. En çok 

karşılaştığım burada doğu ve güneydoğu kökenli insanlar. Adam hiç köyden 

çıkmamış. Okuma yazma zayıf. Genci de yaşlısı da aynı” şeklinde tanımladığı mahalle 

sakinlerinin kurumların karmaşık bürokrasisi karşısında muhtarın aracılığına ihtiyaç 

duyması oldukça yaygın bir durumdur. Bu nedenle, “muhtarsız mahalle olur mu, 

muhtarlık kaldırılmalı mı?” gibi sorulara orta-alt ve alt sınıfın yaşadığı mahallelerin 

muhtarları “vatandaş öksüz kalır”, “benim mahallem muhtarsız yapamaz”, “mahallede 

kaos olur” gibi cevaplar vermişlerdir. Diğer taraftan orta-üst ve üst sınıfın yaşadığı 

mahallelerde, muhtar ile vatandaş arasındaki etkileşim ve iletişim oldukça azdır. Var 

olan ilişki ise formel bir alan içinde gerçekleşir. Muhtarın yokluğu ile varlığı arasında 

mahalleli açısından önemli bir fark yoktur. Bunun farkında olan muhtar, “muhtara pek 

ihtiyaç kalmadı, kaldırılması düşünülebilir” (Galip) der.  

Sonuç olarak, kentleşme ve kentsel dönüşüm süreçlerinin sonucunda ortaya 

çıkan ve kendi içinde oldukça homojen olan mahalle tipolojileri, muhtarlık kurumunu 

oldukça farklı biçimlerde somutlaştırır. Üst sınıf bir mahallede ikamet eden vatandaşın 

tanımadığı muhtar, orta-alt ve alt sınıfların yaşadığı bir mahallede, mahalledeki “kilit” 

isimlerden biridir. Çünkü muhtar sadece sosyal yardıma ve iş olanağına açılan kapı 

değildir, aynı zamanda vatandaşın kurumlar ile ilişki kurabilmesinin anahtarıdır. Bu 

yüzden, belli nitelikteki mahallelerde muhtarlığın aracılık ve köprü kurma fonksiyonu 

oldukça aktiftir. Yokluğunda bir boşluk oluşması kaçınılmaz bir durumdur.  

 

5.4. KİM, NEDEN MUHTAR SEÇİLİR/OLUR?  

 

Mahallede kimin, neden ve nasıl muhtar seçildiği, mahallenin niteliğine bağlı 

olarak değişkenlik göstermektedir. Muhtar somutlaşmalarında aynı tip içinde bulunan 

mahalleler arasında görülen benzerlik ve deneyim ortaklığı, kimin, neden muhtar 

seçildiğinde de kendisini göstermektedir. Diğer seçimlere kıyasla oldukça mikro bir 

çevrede meydana gelen muhtarlık seçimi, adayın o çevreden biri olmasıyla ve seçmene 

olan fiziksel ve ilişkisel yakınlığı ile de diğer seçimlerden ayrılır. Bu bağlamda adayın 

mahallede nasıl konumlandığı, mahalleli ile nasıl bir ilişki içinde olduğu, aile yapısı 

ve ilişki ağları oldukça etkin değişkenler haline gelir. Bu değişkenler, mahallenin 



119 
 

kümelenme biçiminde mi yoksa kentsel dönüşüm sürecine bağlı olarak, daha dinamik 

bir süreç sonucunda mı oluştuğuna bağlı olarak daha aktif rol alabilir. Birinci bölümde 

ele alındığı üzere, Türkiye’de kentleşme yoğunluklu olarak kümelenme biçimde 

gerçekleşmiştir. Devam eden süreçte yaşanan kentsel dönüşüm ise ayrışmayı daha 

belirgin hale getirerek, kentsel alanın homojen gruplara ev sahipliği yapacak şekilde 

tasarlanmasına neden olmuştur. Bir tarafta mahalleliğin, hemşeriliğin ve 

cemaatleşmenin etkin olduğu; sakinlerinin birbirini tanıdığı, akrabalaşan/komşulaşan 

sakinlerin yaşadığı mahalleler, diğer tarafta bireyselleşmiş, mahalleli bir yana 

komşusu ile bile sınırlı bir etkileşime sahip grupların yaşadığı mahalleler vardır. Buna 

bağlı olarak, mahalleye seçilecek muhtarın kim olduğu, neden [onun] seçildiği ve 

neden muhtarlık yapmak istediği farklı nedenlere bağlıdır. Bu nedenlerin açığa 

çıkarılması aynı zamanda muhtarların muhtarlığa bakış açılarını anlamamıza, 

zihinlerinde bu kurumun nasıl yer ettiğini ortaya çıkarmaya da zemin hazırlayacaktır.  

Muhtarlık, son yıllarda cumhurbaşkanının atfettiği önemden dolayı gerek 

kamu kurumları nezdinde gerekse toplumsal algıda, zamana yenik düşmekte olan 

varlığını yeniden tesis etme imkanı bulmuştur. Muhtarlar, son yıllarda edindikleri mali 

ve sosyal haklarına ek olarak, “itibar” ve “kimlik” kazandıklarını aktarmaktadırlar. Bu 

durum “muhtar olmak” için önemli bir motivasyon sağlamaktadır, fakat kimlerin 

neden muhtar seçildiği daha derin sosyal süreçlerin bir sonucu olarak ortaya 

çıkmaktadır. Bu kısımda, görüşme yapılan mahallelerde muhtarların nasıl ve 

kimlerden seçildiği tartışılacaktır.  

Orta-üst ve üst sınıfın yaşadığı bir mahallede muhtar olan ve muhtarlığın 

geleceğine yönelik olarak “muhtarlığa çok gerek kalmadı, bence kaldırılması 

düşünülebilir” diyen Galip, neden muhtar olduğuna yönelik olarak “Emekli olduktan 

sonra, biraz arkadaş telkini biraz da işsiz kalmamak adına verilmiş bir karar” demiştir. 

Galip’in muhtarlık yaptığı mahalle, kentin yaşanılması arzulanan cazibe alanlarından 

biridir. Kira fiyatları oldukça yüksek olan; çevre düzenlemesi ve sosyal tesisleri 

bulunan sahile oldukça yakın bir mahalledir. Görüşme esnasında gözlemlenen muhtar-

mahalleli karşılaşmaları oldukça formel bir düzeyde gerçekleşir ve muhtar mahalleliyi, 

orta-alt ve alt sınıf mahalle muhtarlarına kıyasla çok az tanır. Yani Galip ile seçmeni 

arasında, muhtar olmadan önce de var olan, süregelen bir ilişki yoktur. Galip mesai 

saatleri içinde çalışan, Weberyen anlamda memur gibi ilişki kuran bir muhtardır. “İşsiz 



120 
 

kalmamak adına” muhtar olmaya karar vermesi, muhtarlığı bir iş olarak görmesinden 

kaynaklanır. Benzer şekilde, Malatya’da orta-üst/üst sınıfın yaşadığı bir mahallede 

muhtar olan Birol, muhtar olmak için gereken motivasyonu maaşlarda görülen 

iyileştirmeden bulur. Neden muhtarlık diye sorulduğunda “Eskiden halka hizmetti, çok 

az ücreti vardı. Şimdi maaşı iyi.” cevabını veren Birol, “muhtar olmayı istemenin” 

altında yatan ve farklı sosyo-mekanların ürettiği iki farklı önemli sebebi açığa çıkarır.  

Kurumlar sosyolojisine göre, kurumların varlığı, rollerini ne ölçüde yerine 

getirdikleri ve ne yaptıkları ile belirlenir. Bu yüzden muhtarın “eylem repertuvarını” 

belirleyen, insanların muhtarlık ile ne ölçüde ilişki kurdukları ile ilgilidir. Galip’e 

mesaisini genellikle neye harcadığı sorulduğunda, “tebligatları teslim etmek” olarak 

cevaplamaktadır. Yani mesaisini formel alan içinde geçirir. Yapmak ile yükümlü 

olduğu işlerin dışına taşmayan bir fonksiyonelliğe sahiptir. Bu yüzden Galip için 

muhtarlık bir iştir. 

Diğer taraftan, muhtarlığın bir kazanç kapısı olmadığını, “istekli” olanların 

yapabileceği bir uğraş olduğunu aktaranlar da vardır. Mahallesindeki nüfusu “orta 

direk”, “orta halli” olarak tanımlayan Remzi, muhtarlığı ancak “emekli ve istekli” 

olanların yapabileceğini söyler. Emekliliği ve istekliliği ön koşul olarak görmesi, 

mahallesinde muhtarlığın “başka bir iş yapmaya” yetecek kadar zaman 

bırakmamasından (emeklilik) ve formel alan dışında (yapmak ile yasal olarak yükümlü 

olmadığı) (isteklilik) yaptığı işlerin yoğunluğundan kaynaklanır. Benzer şekilde orta-

alt sınıf bir mahallede muhtar olan Kadir, “Muhtarlık benim gözümde çok değerli bir 

kurum. Muhtarlık, insanlarla iletişimde olmak, çok güzel. Bu işi sadece severek 

yapıyorum. Severek yapmasam, yapamam.” der.  

Muhtarlığı, bir “gönüllülük işi” ve “halka hizmet” olarak görenler de vardır. 

Malatya’da alt sınıfın ikamet ettiği, kent çeperinde bulunan bir mahallede muhtar olan 

Cahit “Özlük hakkı falan isteyen muhtarlar var. Ne özlük hakkı! Muhtarlık hizmet için 

vardır, gönüllülük işidir. Muhtarlığı para için yapanlara söylüyorum bunu. Devlete 

bağlıyız, devlet ne derse odur” der. Benzer şekilde, aynı niteliklere sahip İzmir’de bir 

mahallenin muhtarı Fatih, muhtarlığa bakış açısını şu şekilde aktarır: “Bu işin maddi 

geliri zaten yok, ama saygınlığı var. Ben de keyif aldığım için severek yapıyorum. 

Maaşımız ve sigortamız var. Muhtarlığı kimse para için yapmaz. [Muhtarlık] vatandaş 

ve devlete çalışan bir mercidir. Gönüllülüktür.” Geçtiğimiz kısımlarda kısaca 



121 
 

değindiğimiz cumhurbaşkanı-muhtar buluşmalarının, muhtarların muhtarlığın ne 

olduğu yönündeki algılarında değişikliğe sebep olduğu düşünülmektedir. Kendisini, 

“milletin adamı” olarak konumlandıran ve işinin “millete hizmet etmek” olduğunu 

aktaran cumhurbaşkanı, bu konumlanmayı çoğu muhtara aktarmış gözükmektedir. 

Malatya’da alt sınıfın ikamet ettiği bir mahallede muhtar olan Şükrü, mahallesinin 

önde gelenlerinden biridir. Muhtarlığı siyasi bir kariye ulaşmanın aracı olarak gören 

Şükrü, neden kendisinin muhtar olarak seçildiğinin bir sebebini “gönül adamı olduğum 

için beni seçtiler. İlk seçimde açık ara seçildim” şeklinde aktarır. Muhtarlığı bir 

menfaat kapısı olarak görmediğini aktaran muhtarlar, bunun bir “iş” olduğu fikrini de 

reddeder. 

Bazı muhtarlar ise mahallelinin isteği/ısrarı üzerine muhtar olduklarını 

söylerler. Bu muhtarlar en az üç dönemdir mahallelilerinde muhtarlık yapmaktadırlar. 

Bu nedenle mahalle bilgisine oldukça hakimdirler. Orta-üst ve üst sınıf mahallelerde 

var olmayan tanıma-tanınma durumu, orta-alt ve alt sınıf mahallelerde oldukça 

yaygındır. Aynı kişilerin en uzun süre muhtarlık yapmalarına orta-alt ve alt sınıf 

mahallelerde rastlanır. Orta-üst ve üst sınıf mahallelerde muhtarların görev süresi 

genellikle bir-iki dönem ile sınırlıdır. Mahallelinin isteği ile muhtar olma durumunun 

orta-alt ve alt sınıf mahallelerde var olması şaşırılacak bir durum değildir. Çünkü, bu 

nitelikteki mahallelerde muhtar, mahalleye karışmış, bilinen biridir. Buna ek olarak, 

muhtar olacak kişinin kurumlarla etkileşimin bilgisine sahip, mahalleyi temsil 

edebilecek nitelikte ve bilirkişi olması beklenir. Mahalleyi eğitim ve gelir seviyesinin 

oldukça düşük, “hala çadırda yaşayan insanlar var” şeklinde betimleyen Asım, 

mahallesinde dört dönemdir muhtarlık yapmaktadır. Muhtar olduğu döneme göre, 

kurumlar ile etkileşimin bilgisine ve gerekli donanıma sahip olan Asım, muhtar olmayı 

kendisinin değil mahallelinin istediğini söyler. Sebebini de şöyle aktarır:  

“[Muhtar olmaya] Ben karar vermedim. Beni mahalleli istedi. Ben emekli muhasebe 

öğretmeniyim. Muhasebe çalışmaları yapıyordum. Eskiden beri mahallemizin çok 

büyük sorunları vardı. Bu sorunların çözümü için bana “hocam bu sorunları ancak sen 

çözersin” gibi telkinde bulundular. Ben çok istekli değildim daha doğrusu. Çünkü kendi 

işim vardı ve işimden memnundum. Ama vatandaşlarımız çok ısrar edince. Ben 55 

senedir bu mahallede oturuyorum. Buraya hizmet etmek zorundasın dediler. Biz de 

kıramadık vatandaşlarımızı.” 

Burada Asım’ın muhtar olarak seçilmesinin çeşitli sebepleri vardır. 

Mahalleli onun muhtar olmasını ister. Çünkü mahallede var olan sorunları “ancak” 

Asım çözebilir. Asım öğretmendir ve kurumların karmaşık bürokrasisi ile ancak o 



122 
 

baş edebilir. Buna ek olarak, Asım 55 senedir oturduğu mahallesine hizmeti bir borç 

olarak görür ve mahallelinin ısrarlarına cevap verir. Severek yaptığı işini bırakarak, 

mahallesine hizmet için mahallelinin ısrarı ile muhtar olan Asım’ın, muhtarlığı salt 

bir gelir kapısı olarak gördüğü düşünülemez. Zaten orta-alt ve alt sınıf mahalle 

muhtarlarının çoğunluğu, muhtar olarak aldıkları ödeneği(maaş) mahalledeki 

ihtiyaç sahiplerinin acil durumları için kullandıklarını aktarmışlardır. Hatta bir 

kısmı, muhtar olduktan sonra artan giderlerinden dolayı, ekonomik durumunda 

kötüleşme olduğunu ifade etmiştir.  

Mahallede kimin/nasıl muhtar olacağını belirleyen önemli faktörlerden biri 

mahallenin nüfus yapısıdır. Yukarıda bahsedildiği gibi kümelenme şeklinde 

gerçekleşen göç, ilk kuşağın kente tutunduktan sonra kendi akraba ve hemşerilerini 

gittiği yere çekmesi, o yerdeki ilişki ağlarının ve nüfus yapısının hemşerilik ve 

akrabalık üzerine kurulmasına neden olur. Özellikle geniş aile yapılarının henüz 

etkin olduğu bölgelerde bu durum daha belirgindir. Malatya’da kentin çeperinde bir 

mahallede muhtarlık yapan Mustafa, muhtarlık seçimi için “Muhtar seçiminde, 

köylerde ve aşiret yapılarının olduğu yerleşmelerde gördüğümüz seçim davranışı 

mevcut. Aileler iş birliği ile muhtarlığa giriyorlar” değerlendirmesinde 

bulunmaktadır. Benzer özelliklere sahip Malatya’da başka bir mahallenin muhtarı 

Süleyman da benzer bir değerlendirmede bulunur: “Biz buranın kurucu ailelerinden 

biriyiz. Bu bölgede genelde muhtarlar kurucu ailelerden olur.” Süleyman’ın “bu 

bölge” diye nitelediği yer, 1. ve 4. bölümde bahsedilen, “çevreyolunun altı” olarak 

işaretlenen bölgedir. Bu bölge, çevreyolundan çepere doğru gittikçe ekonomik ve 

eğitim seviyesi alçalan; suç oranının artış gösterdiği ve kırsal özelliklerin artmaya 

başladığı bir bölgedir. Burada “kurucu aile” olmak, oraya ilk “konan” kuşağın 

ailesinden olmaktır. Bu yüzden Süleyman’ın ailesi sonradan gelenlere nispeten 

kente angaje olabilmiş, kurum bilgisine ve ilişki ağlarına sahip bir ailedir. Bu 

nedenle, bir “bilen” olarak Süleyman’ın muhtar seçilmesi, bu tip alanlarda olağan 

olduğu kadar, genel mantığa da uygun görülmektedir. Yine aynı bölgede muhtarlık 

yapan Şükrü muhtar olarak seçilmesini “kabilenin mahallede çok olması”, “kanaat 

önderlerinin teşviki” ve “kamu kurumu geçmişi” olması ile açıklar. Kanaat 

önderleri olarak tasvir edilenler, mahallede yaşayan ailelerin önde gelenleridir. 

“Kabilenin mahallede çok olması” Şükrü’ye seçmen sayısında üstünlük 



123 
 

sağlamaktadır. Muhtar olmadan önce başka kurumda çalışmış olması gerekli kurum 

bilgisine erişmesine olanak sağlamıştır. Bu faktörler bir araya geldiğinde, 

bahsedilen bölgenin özelliklerine bağlı olarak, Şükrü’nün muhtar seçilmesi 

olağandır.  

Muhtarlığın belli bir ailenin üyeleri tarafından icra edilmesi sadece geniş 

aile yapılarının hakim olduğu bölgelere ait bir özellik değildir. İzmir’de kent 

hafızasında tehlikeli olarak işaretlenen, uyuşturucu kullanımın yaygın, suç oranının 

yüksek olduğu ve alt sınıf bir mahallede muhtar olan Semra, muhtarlığı kendisinden 

önce iki dönem muhtarlık yapan eşinden devralmıştır. Kendisi de iki dönemdir 

muhtar olan Semra, “doğma-büyüme bu mahallede” yaşadığını aktarır. Kent ile 

etkileşimi oldukça düşük olan bu mahalle, fiziksel olarak da toplu taşımanın yeteri 

kadar yoğun olmadığı bir yerdir. Dolayısıyla mahalle sakinlerinin kent ve kurum 

deneyimleri oldukça düşüktür. Bu nedenle muhtarlığın aynı aile içinde kalması 

anlaşılabilir bir durumdur.  

Malatya’da kentsel dönüşümün iki farklı yüz yarattığı İzzet’in mahallesinde 

de benzer bir durum vardır. Bir kısmı dönüşüm ile lüks apartmanlar tarafından 

çevrelenen, bir kısmı yatay mimari ve kırsal özellikler taşıyan bu mahallede 

muhtarlık babadan oğula geçmiştir. İzzet’e nasıl muhtar olduğu sorulduğunda şu 

cevabı vermiştir:  

“Mahalledekiler beni aileden dolayı tanırlar. [Seçim zamanı] Herkesi 

ziyaret ettiğimde ziyarete gerek yok biz zaten sizinle beraberiz dediler. Babamın 

rolü büyük. Babam yıllarca mahallede muhtarlık yaptığı için. Babam vefat ettiğinde 

muhtardı zaten. %80 ile muhtar oldum. 5 aday vardı.” 

Burada İzzet’in babasından dolayı tanınıyor olması muhtar olarak 

seçilmesinin tek nedeni değildir. Diğer bölümlerde geniş bir biçimde ele alındığı 

üzere, bazı mahallelerde vatandaşların kente uyum sağlayamadığı, kurum 

bilgisinden mahrum olduğu yaygın bir durumdur. Bu nedenle muhtarlığı, bu işi 

“kotarabilecek” kişilerin yapması gerektiği düşünülür. İzzet, babasından kalan 

formel ve enformel ilişki ağlarını devralarak, yarışa diğer adaylardan önde 

başlayabilme avantajına sahiptir. Bunun bilincinde olan mahalleli, İzzet’in muhtar 

olmasını daha avantajlı görmektedir. Buradaki seçmen davranışı, mahalle yapısı 

göz önüne alındığında, rasyonel kabul edilebilir.  



124 
 

Sonuç olarak, kimlerin, hangi motivasyonlar ile muhtar oldukları muhtar 

deneyimlerinde olduğu gibi sosyo-mekan ile ilgili bir sorudur. Mekanın kimliğine 

bağlı olarak, farklı mahallelerde farklı sebeplere dayalı olarak muhtar profillerinde 

farklılıklar vardır. Burada iki temel soru vardır; 1)neden muhtar olmak istendiği, 2) 

mekanın kimi muhtar olmaya uygun gördüğü. İyileştirilmiş sosyal haklar, silah 

ruhsatı alabilme, itibar, “hizmet arzusu”, işsiz kalmama ve gönüllülük muhtar 

olmak için motivasyon sağlayan faktörlerdir. Mahallenin sınıf yapısı, oluşum süreci 

ve nüfus yapısı ise kimlerin muhtar seçileceğini belirleyen etmenlerdir.  

 

5.5. MUHTAR NE İŞ YAPAR? MUHTARIN TEMEL MEŞGULİYET 

ALANLARI 

 

Muhtarlık tek kişinin yürütücü olarak aktif rol aldığı, vatandaş ile yüz yüze 

ilişki gerektiren, vatandaşa fiziksel ve ilişkisel olarak en yakın olan kurumdur. 

Muhtarın vatandaş ile etkileşiminin bir ürünü olarak inşa edilen muhtarlık, bulunduğu 

mekanın yapısına bağlı olarak farklı şekillerde somutlaşır.  

Bir kurumu tanımlamanın en iyi yolu, kurumun işleyişine, etkileşimine ve ne 

yaptığına (fonksiyonel alanı) bakmaktır (Dubois, 2016). Berger ve Luckmann (1966) 

kurumların ancak kendilerine atfedilen rolleri yerine getirebildikleri ölçüde var 

olacaklarını söyler. Sosyo-mekana bağlı olarak çeşitlilik gösteren muhtar deneyimleri, 

mekanın muhtara biçtiği rollerden kaynaklanır. Bazı mahallelerde, muhtarların asıl 

işlerini, mekanın “yapmayı gerekli kıldığı” enformel işler oluştururken, bazılarında 

oldukça daralan formel alandan kaynaklı işlerden ibaret olması, muhtarlığın bir kurum 

olarak edindiği rollerden kaynaklıdır. Geçtiğimiz bölümlerde kapsamlı olarak 

tartışılan muhtar somutlaşmalarındaki farklılaşmanın sebeplerini burada bir daha 

tartışmaya açmak gerekli değildir. Bu kısımda muhtarların “ne iş” yaptıklarına yer 

verilecektir. Oldukça farklı formlar alan bu kurumu tek bir tanım altına koymak yerine, 

edimlerinden hareketle “eylem repertuvarını” ortaya koymak, muhtarı tanımlamanın 

daha doğru bir yoludur. Zaten muhtarlar, muhtar olarak kendilerini tanımlarken ortak 

bir paydada buluşmazlar. Bunun yerine “ne yaptıklarına” bağlı olarak kendilerini “bir 

şeye” veya “birine” benzetirler.  



125 
 

Saha araştırması, muhtarların beş farklı temel meşguliyetinin olduğunu ortaya 

çıkarmıştır. Farklı mahallelerde, farklı derecelerde var olan bu meşguliyetler şöyledir; 

1) Sosyal yardım bulma ve ulaştırma, 2) Mahallede var olan işsizlik ve bunun 

doğurduğu sonuçlar, 3) Altyapı ile ilgili işler, 4) Uyuşturucu madde kullanımının 

yaygınlığı ve bunun neden olduğu işler, 5) Evrak işleri. Muhtarın mesaisini yoğunluklu 

olarak hangi işlere harcadığı yine mekan ile ilgilidir. Orta-alt ve alt sınıf mahallelerde 

muhtarlar yoğunluklu olarak sosyal yardım, işsizlik ve uyuşturucu madde 

kullanımından kaynaklı işlerle meşgul olurken, orta-üst ve üst sınıf mahallelerde 

muhtarların temel meşguliyetleri evrak işleridir. Aşağıdaki tabloda muhtarların 

zamanını en çok neye harcadıklarına yönelik cevapları yer almaktadır. 

 

Tablo 1: Muhtarların Temel Meşguliyetleri 

 
ALTYAPI SOSYAL YARDIM İŞSİZLİK UYUŞTURUCU MADDE EVRAK İŞLERİ 

“Altyapı, elektrik, su, 

aydınlatma, evcil hayvan 

bakımları, apartmandaki 

anlaşmazlıklar, kat mülkiyet 

kanununa tabi 

sorumluluklar, yöneticilerin 

görevleri.” (Coşkun) 

 

“En çok gelen 

isteklerden biri de 

sosyal yardım” (Ali) 

 

“En çok işsizlik 

sıkıntısı. Benden iş 

istiyorlar.” (Salman) 

 

“Bir de mahallede 

uyuşturucu kullanımı var. 

Onunla ilgili şikayetler 

geliyor. Bir yardım, iki 

uyuşturucu konusu.” 

(Celal) 

 

“Adli-idari tebligatlar. 

Burada bulunmamızın 

en büyük amacı adli-

idari tebligatları teslim 

etmek.” (Veysel) 

 

“Yardım için. Pandemi 

nedeniyle insanlar 

çalışamadı. Aç kalacak 

dereceye geldiler.” 

(Dursun) 

 

“Daha çok aslında iş 

konusunda yardım 

istiyorlar. İş bulmamız 

için” (Ali Yiğit) 

“Eğitim seviyesi yüksek, 

gelir seviyesi yüksek…Bazı 

işlerin muhtarlık üzerinden 

daha ivedilikle çözüldüğünü 

bildikleri için bana 

geliyorlar. Mesela sokak 

lambaları yanmadığı zaman 

bana geldiklerinde vatandaş 

henüz yanımda iken hemen 

ilgili birimi arayıp 

söylüyorum.”(Gürol) 

“Yardım için. Hiç 

benim ihtiyacım yok 

diyen yok.” (Sabriye) 

 

“Bizim burası kırsal 

kesim olduğu için 

ihtiyaçtan dolayı çok 

gelirler. İş için çok 

gelirler. Daha çok 

yardım talebi için 

geliyorlar. Yoksa 

yolumu yap diye kimse 

gelmiyor.” (Şahin) 

 

“Mesela, en büyük 

derdimiz eğitimsizlik, 

altyapı sorunu, milletin 

refahı hayatı yok. Burada 

günübirlik yaşıyor 

insanlar. İşsizlik ve 

uyuşturucu çok büyük 

problem bizde.” (Ali) 

 

“İş kuracaklar için yeni 

işyeri açacaklar için 

ikametgah, nüfus 

cüzdan sureti gibi 

belgeler istenirdi. Fakat 

zamanla bu dijital çağa 

geçince bunlar ortadan 

kalktı. Özellikle T.C. 

kimlik numarasının 

sisteme oturmasından, 

mernis sisteminin 

ağırlık kazanmasından 

sonra muhtarların işi 

iyice azaldı. Ama 2008 

den önce bizim işler 

daha yoğundu. Evrak 

verme açısından.” 

(Gürol) 

 

“Bireysel olarak 

fakirlik. Yardım 

amaçlı. Kömür, gıda. 

Genelde, mahallemiz 

fakir olduğu için 

yardım için gelirler.” 

(Hüseyin) 

 

“İşsizlik. Geçen dönem 

aşağı yukarı 100 den 

fazla insanı işe 

göndermişim. Bir de bu 

bölgeler biraz varoş 

olduğu için, insanlar 

gelir düzeyi düşük 

insanlar.” (Kamil) 

 

“Yoksulluktan. Yardım 

talep etmek için 

geliyor. Altyapı 

sorununu çözdük onun 

için gelen olmuyor.” 

(Yusuf) 

 

“Yardım konusu en 

çok” (Celal) 



126 
 

 

“Sahipsiz hayvanların 

toplatılması, parklar, yollar, 

mahalleye gelmeyen otobüs 

güzergahlarının gelmesini 

sağlamak vs.” (Rami) 

“En çok yardım. Benim 

işim gücüm yardım. 

Artık ikametgah 

almaya gelen yok. 

Akşama kadar yardım 

ile uğraşıyorum. Başka 

bir iş yok. Erzak var mı, 

yardımı nerden 

alabilirim. Hep böyle. 

Mesaimiz yardım ile 

geçiyor.” (lhami) 

“10 kişi çalsa kapımı 8 

tanesi iş istiyor. İş yok. 

Gençlerimiz işsiz. Ve 

aş istiyorlar. Hele şu 

pandemi girdiğinden 

beri perişanız.” (Ayşe) 

“Şu an ne var. Uyuşturucu 

çok kötü bir durumda. 12-

13 yaşında kızları dahi 

alıştırdılar. Bu Jamaika, 

bonzai gibi şeyler. O çok 

kötü. Bizi mahvediyor.” 

(Ali) 

 

 

“İşsizlik ve uyuşturucu 

çok büyük problem 

bizde.” (Ali) 

“Yardım amaçlı 

geliyorlar. En çok 

yardım talebi.” (İhsan) 

 

“Burada en çok hizmet için. 

Altyapı, su, kanal, çöp, hasta, 

hastane. Bu gibi şeyler bize 

en çok gelen. En çok gelen 

isteklerden biri de sosyal 

yardım” (Ali) 

 

“Şu anda bütün 

muhtarların uğraşı 

yardım. Mahallenin 

niteliğinin önemi yok. 

Şu anda iş sıkıntısı var. 

İş aş demek. Muhtarlığa 

gelenlerin %90 ı ben 

nasıl yardım 

alabilirim.” (İlhami) 

 

“Burada gerçekten 

gariban kişiler var. 

Zaten mahalledeki en 

büyük sorun işsizlik. 

Çalışan yok.” (Ali) 

“Biz bunu başardık, 

torbacıları bitirdik. İş 

bulduk, kimine ev verdik, 

kimini gurbete gönderdik. 

Kimi istedi tövbe edip 

namaza başladı. Şimdi 

herkes rahatça 

gezebiliyor.” (Özay) 

 

 

“En çok hizmet konusunda. 

%80-85 hizmet, %10 

yardım, %5 te evrak için 

geliyorlar. %5 te bilgi almak 

için gelir. Bir işi varsa. İş 

talebi de çok değil. Buca 

merkezden çok fazla iş talebi 

var. Benim mahallemde pek 

yok. %2-3 civarında.” 

(Faruk) 

“Bizim kapımızı en çok 

yardım için çalıyorlar. 

1800 km gelmiş bu 

memlekete iş 

bulamamış, aileler 

kalabalık. En çok 

yardım ile alakalı 

geliyorlar bize.” 

(Ramazan) 

 

“%70 ASGARİ 

ÜCRET ile geçiniyor 

burada. İş yönünde 

gelen oluyor, ama 

yapacak bir şey yok. İş 

bulamıyoruz.” (Ali 

Berktaş) 

 

“Madde kullanımı da var. 

Bir senedir 

operasyonlardan dolayı 

düştü. Kenar mahallelerde 

geliyor, burası bağ bahçe 

olduğu için.” (Ali) 

 

 

 

“Gelenlerin %90’ı 

yardım için gerisi 

yolum sökük, su, 

elektrik gibi şeyler.” 

(Şahin) 

 

“Elektrik. Kesinti olduğu 

zaman, zamlı olduğu için. 

Merkezi olduğu için yol, 

altyapı sorunu yok. Okul, 

sağlık ocağı yakın. Her kamu 

kurumuna ulaşabiliyoruz 

yakın olduğu için.” (Bilal) 

 

“Bize en çok gelen 

talep sosyal talepler. 

Yani geçim sıkıntısı. 

Tencere-Tava. 1. Sırada 

yardım talepleri var. 10 

kişi geliyorsa 8’i 

yardım istiyor. 

(Abdulvahap) 

 

   

 

“600’e yakın ailem 

kömür alıyor, engelli 

maaşı alıyor, dul yetim 



127 
 

maaşı alıyor. Sosyal 

destek alıyor.” (Ali 

Demir) 

 “Bireysel olarak 

fakirlik. Yardım 

amaçlı. Kömür, gıda. 

Onun dışında resmi 

olarak kat farkı yok 

burada. Gecekondu. 3-4 

kat planlar var. İmar ile 

ilgili. Genelde, 

mahallemiz fakir 

olduğu için yardım için 

gelirler.” (Hüseyin) 

   

 

Kaynak: Yazar tarafından oluşturulmuştur. 

 

Bu beyanları arttırmak mümkündür. Mahalle tipleri içinde muhtarların 

uğraşlarına yönelik ciddi bir örtüşme vardır. Orta-alt ve alt sınıf mahallelerde 

muhtarların hiç tereddüt etmeden ve üzerine düşünmeden verdikleri ilk cevap sosyal 

yardımdır. Bu mahallelerde muhtarlıkların birer “sosyal yardım 

merkezine/kuruluşuna” döndüğünü söylemek yanlış olmayacaktır. Sosyal yardım 

almak isteyen vatandaşların ilk olarak muhtardan fakirlik ilmühaberi almaları gerekir. 

Fakat bu yoğunluk muhtarın vermekle yetkili olduğu “fakirlik” ilmühaberinden 

kaynaklanmaz. Muhtarlar Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakıfları ile diğer ilgili 

kamu kurumlarının ulaştırdığı yardımların yeterli olmadığını aktarmaktadırlar. 

Muhtarlar bu yetersizliği, kendi ilişki ağlarını kullanarak aşmaya gayret etmektedir. 

“Saldırıyorum, nereden yardım bulabilirim diye”, “yardım konusunda muhtarlar 

arasında yarış var” gibi beyanlarda bulunan orta-alt ve alt sınıfın yaşadığı 

mahallelerdeki muhtarlar, yardım etmeyi-ulaştırmayı muhtarlığın birincil amacı haline 

getirmişlerdir. Muhtar, kriterleri sağlıyor ise, fakirlik kağıdı vermek dışında başka bir 

çaba göstermek zorunda değildir. Fakat sosyo-mekan muhtarı bunu yapmaya zorlar. 

Zaten bu tip içindeki mahallelerde muhtarlık yapanlar, muhtarlığı “ulaştırabildiği 

yardım miktarı” üzerinden tanımlarlar. Bu durumu içselleştirmişlerdir ve “bu benim 

işim değil” diye düşünmezler. Bu tip içinde, muhtarın diğer önemli bir meşguliyeti iş 

talebinde bulunanlara iş bulmaya çalışmasıdır. İşsiz veya düzenli bir gelire sahip 

olmayan grupların yaşadığı mahallede doğal olarak yardıma olan talepte yüksektir. 

Özellikle Covid-19 pandemisi sürecinde, günübirlik işlerde çalışanların yaşadığı iş 



128 
 

kaybı, muhtarlıklar üzerindeki yoğunluğu önemli ölçüde arttırmıştır. Bu nedenle bazı 

muhtarlar, devletin yardım yapmak yerine mahalledeki işsizliğe çözüm bulmalarını 

arzulamaktadır. Yardıma olan talep, işsizlik ve mahalledeki suç oranı/madde kullanımı 

arasında korelasyon olduğu görülmektedir. İşsizliğin oldukça yüksek olduğu bir 

mahallenin muhtarı olan Arif mahalledeki bu döngüyü şöyle aktarmaktadır: “Oturuyor 

bütün gün kahvede ne olacak ne yapabilir. Ya kağıt oynayacak ya bilmem ne yapacak 

ya da uyuşturucuya alışacak. Başka çaresi de yok, şansı da yok”. Mahallelinin 

sınırlılıklarının yol açtığı bu durum kurumsal bir müdahale olmadığı müddetçe bu 

şekilde devam edecektir. Çünkü mahalle kentte “tenha bir yerde kalmış”, 

“sıkıştırılmış”, “devletin unuttuğu” bir mahalledir. Bu ilgisizlik mahallenin alt-üst 

yapısında süregelen aksaklıkların yaşanmasına da neden olur. Bu grup içinde yer alan 

bazı mahalleler ya kısmi olarak kentsel dönüşüm geçirmiş ya da planlanma aşamasında 

olan mahallelerdir. Bu yüzden bazı muhtarlar, imar ve kat sayısı için yetkili kurumlar 

ile yoğun ilişkide olduklarını ifade etmişlerdir. Özellikle Malatya’da rastlanan bu 

durum, mahallelinin, muhtarı daha fazla kat için izin alması yönünde çabalaması için 

“sıkıştırması” sonucunda ortaya çıkmaktadır.  

Orta-üst ve üst sınıf mahalle muhtarları, diğer meslektaşlarının aksine sosyal 

yardım ve işsizlikten bahsetmemişlerdir. Bu mahalle muhtarları mesailerini genel 

olarak tebligat ve diğer evrak işlerine harcamaktadır. Mahalledeki suç oranı ve madde 

kullanımından hiç bahsedilmemiştir. Bazı muhtarlar, çöp toplanması, elektrik ve su 

arızası gibi durumlarda, ilgili birimleri bilgilendirdiklerini ifade etmişlerdir. Bu 

mahalle muhtarları genel hatlarıyla “yasal ve zorunlu” görevlerini ifa etmektedirler. 

Bazı muhtarlar temel bir meşguliyet belirtmek yerine, genel olarak ne işler 

yaptıklarını aktarmışlardır. Evrak işleri, alt yapı sorunları, herhangi bir konu için 

danışma, sokak hayvanları için alınacak tedbirler, park ve bahçe bakımları, otobüs 

güzergahlarının düzenlenmesi bunlardan bazılarıdır.  

Aşağıdaki grafikler, görüşme yapılan mahallelerde muhtarların cevaplarına 

bağlı olarak oluşturulmuş, temel meşguliyetlerini gösterir frekans grafikleridir.  

Şekil 1: Temel Meşguliyetleri Gösterir Frekans Grafiği (1) 



129 
 

 

 

Kaynak: Yazar tarafından oluşturulmuştur. 

 

Şekil 2: Temel Meşguliyetleri Gösterir Frekans Grafiği (2) 

 

 

 

Kaynak: Yazar tarafından oluşturulmuştur. 

 

Grafiklerde de görüldüğü gibi “yardım” muhtarların başat uğraşısını 

oluşturmaktadır. Bunu iş için yapılan talepler, altyapı sorunları ve uyuşturucu 

kullanımının neden olduğu uğraşlar takip eder. Grafikler, muhtarın formel alanının 

oldukça daraldığını, enformel alanının ise asıl işine dönüştüğünü göstermektedir.  

  



130 
 

5.6. TARTIŞMA VE DEĞERLENDİRME 

 

 Muhtar(lık) üzerine yapılan bu alan araştırmasının sorularına geçtiğimiz 

bölümlerde kapsamlı birer cevap vermeye çalıştık. Her ne kadar mülakat soruları 

araştırma sorularına yönelik olarak formülüze edilmiş olsa da görüşmelerin gevşek 

yapısı araştırma sorusu olmasa da bazı önemli bileşenlerin ortaya çıkmasına olanak 

sağlamıştır. Bu başlık altında gerek muhtarlığın devlet-toplum ilişkisinde tuttuğu 

önemli ve çok yönlü yapısını daha görünür hale getirmek gerekse gelecekteki 

çalışmalara ışık tutabilmek için kısa bir tartışma ve değerlendirme yapılacaktır.  

 İzmir ve Malatya illerde yürütülen bu alan araştırması muhtar 

somutlaşmalarının/deneyimlerinin benzer sosyo-mekanlarda oldukça ortaklaşırken 

farklı olanlar arasında önemli bir tezatlık/karşıtlık oluştuğunu tespit etmiştir. Malatya 

ve İzmir seçmen davranışları oldukça farklı olan, farklı bölgelerde bulunan, kentsel 

dönüşümü farklı oranlarda deneyimlemiş iki şehirdir. Fakat bu özelliklerin muhtar 

tipolojisi üzerindeki etkisi mekanın niteliğinin etkisinden oldukça azdır. Yani 

muhtarın somutlaşma biçimi bir bütün olarak kent tarafından değil muhtarın içinde 

bulunduğu mahalle tarafından belirlenmektedir.  

Fenomenolojik yöntem biricik deneyimleri ve bu deneyimlerin bağlamını 

açığa çıkarmaya çalıştığı için bir genellemeye izin vermez. Fakat analitik bir 

genelleme yapmak olanaklıdır. Bu araştırma oldukça farklı iki kentte yürütülmüş 

olmasına rağmen benzer toplumsal sınıfların yaşam alanı olan mahallelerdeki muhtar 

somutlaşmaları birbiriyle örtüşmektedir. Benzer sosyo-mekanlar benzer muhtar tipleri 

ortaya çıkarmaktadır. Buradan hareketle bir muhtar tipolojisi ortaya koymak olanaklı 

hale gelir. Araştırmanın yürütüldüğü üç farkı mahalle tipi üç farklı muhtar tipi ortaya 

çıkarmaktadır. Orta-alt ve alt sınıfın yaşadığı mahallelerde muhtar oldukça önemli bir 

aktördür. Enformel alanı formel alanından daha geniştir. Bu enformalite muhtarın 

mahalleye karışmasına ve mahallede bir akrabaya/komşuya dönüşmesine neden olur. 

Bu muhtar, mahallenin kurumlar ile bağlantısıdır. Mahalle üzerindeki etkisi büyüktür 

ve mahallenin önde gelen figürlerinden biridir. Diğer taraftan, orta-üst ve üst sınıfın 

yaşadığı mahallelerdeki muhtar formel alanına sıkışmıştır. Mahalleli tarafından çok 

tanınmaz ve mahallede önemli bir aktör değildir. Muhtarları tarafından mahallede 

yaşayanların ekonomik durumunun “orta halli”, “orta direk” olarak tanımlandığı 



131 
 

yerlerde bahsi geçen iki tip arasında kalan bir muhtar figürü daha vardır. Bu üçüncü 

tip muhtar formel alanına ek olarak enformel bir alana sahiptir. Fakat bu alanın sınırları 

birinci tip muhtarınkine kıyasla daha sınırlıdır. Bu muhtar tipi diğer ikisinden 

özellikler taşımakla beraber herhangi biri ile aynı kategori içine alınamaz.  

Saha araştırması kentsel dönüşüm öncesi ile sonrası arasında muhtarın 

deneyimlerinde görülen değişikliği de ortaya çıkarmaktadır. Geçtiğimiz bölümlerde 

bahsedildiği gibi kentsel dönüşüm sadece mekanı fiziksel olarak dönüştürmez. 

Mekanın içerdiği toplumsal sınıfın da değişmesine neden olur. Orta-alt ve alt sınıfın 

yaşadığı bir mahallede gerçekleştirilen kentsel dönüşüm, o mekanı kentin cazibe 

alanlarından biri haline getirebilir. Hem dönüşümden önce hem de dönüşüm sonrası 

aynı mahallede muhtarlık yapanlar deneyimlerinde ve mahalleli ile olan ilişkilerinde 

görülen değişikliği iki şekilde açıklamaktadırlar. İlk olarak, dönüşüm öncesi orta-alt 

ve alt sınıfın ikamet ettiği mahallede muhtarlık sosyal yardım merkezi gibi 

çalışmaktadır. Muhtarın enformel alanı geçtiğimiz bölümlerde aktarılan nedenlere 

bağlı olarak oldukça geniştir. Fakat dönüşümün neden olduğu nüfus hareketi 

mahallenin ekonomik ve eğitim durumunda ciddi bir yükselmeye sebep olur. Yüksek 

katlı rezidansların ve lüks konutların inşa edildiği mahalle kentin önemli yerleşim 

yerlerinden biri haline gelir. Mahallenin bu yeni hali kentin çeşitli yerlerinden burada 

yaşamın maliyetini karşılayabilecek kesimi içine çeker. Böylelikle mahalledeki yaşam 

maliyeti yükselir ve dezavantajlı grupları dışarı doğru iter. Bu durumun mahalledeki 

muhtarın deneyimlerine, somutlaşma biçimlerine ve mahalleli ile olan ilişkilerine 

doğrudan bir etkisi vardır. Yardım talepleri düştüğü için muhtarın enformel alanı 

daralır. Eğitimli, kurumlarla etkileşimin bilgisine sahip ve atomize bireylerin 

mahalleye yerleşmesi muhtarın aracılığını da ortadan kaldırır. Böylelikle muhtar 

formel alanı içine sıkışır. Dönüşüm geçirmiş mahalle muhtarlarının deneyimlerinde 

görülen değişikliği açıklarken başvurdukları ikinci etken ilki ile ilişkilidir. Dönüşen 

mahallelerin içerdiği yeni toplumsal sınıf kurumlarla etkileşimde muhtarın aracılığına 

ihtiyaç duymadığı için mahallelinin muhtarını tanıma gereksinimi duymaz. Zaten orta 

üst ve üst sınıf mahallelerde yaşayanların mahalle muhtarını, mahalle muhtarının da 

mahalleliyi çok tanımadığını yukarıda aktarmıştık. Bu tanışmama durumu muhtarın 

mahalle üzerindeki “kontrolünü” yitirmesine neden olur. Orta alt ve alt sınıf 

mahallelerin muhtarlarının istisnasız hepsi mahalleliyi çok iyi tanıdıklarını, “kimin aç 



132 
 

kimin tok yattığını” bildiklerini, kimin neye ihtiyacı olduğunun farkında olduklarını 

ifade etmişlerdir. Hatta bazıları mahalle bilgilerinin mahallelinin “ayakkabı 

numarasını” bilecek kadar geniş olduğunu aktarmışlardır. Mahalleye oldukça karışmış 

ve mahalle bilgisi kapsamlı olan muhtar, mahalleye kimin geldiğinden ve mahalleden 

kimin ayrıldığından haberdardır. Bu durum muhtarın mahalle üzerinde kontrol 

sağlamasına olanak sağlar. İşte bu durumu orta-üst ve üst sınıf mahallelerde görmek 

olanaksızdır. Bu nedenle dönüşüm sonrasında muhtarlar “mahallenin kontrolünü” 

kaybettiklerini, kimin gelip gittiği bilmediklerini aktarmaktadırlar. Sonuç olarak, 

mekânsal dönüşüm mahallede yaşayan toplumsal sınıfın değişmesine neden olduğu 

için muhtar pratiklerinde ve mahalleli-muhtar ilişkilerinde de önemli bir değişime 

neden olur.  

Sahanın ortaya çıkardığı diğer bir önemli konu, bazı mahalle muhtarlarının 

gerek genel gerek yerel seçimlerde siyasi partiler tarafından desteğine başvurulan 

önemli aktörler olduğudur. Muhtarın bazı mahallelerde önemli bir figür olduğuna, 

mahallelinin seçmen davranışına etki edebilecek bir kapasiteye sahip olduğuna 

değinmiştik. Bu durum özellikle alt ve orta alt sınıfın yaşadığı mahallelerde oldukça 

belirgindir. Bu tip mahallelerde muhtar devleti temsil edebilecek bir durumdadır. 

Çünkü muhtar mahalledeki tek kurumsal varlıktır ve mahallelinin kent ve devlet ile 

bağlantısını kurar. Bu durum muhtarı mahallenin “bilirkişisi”, “başkanı” ve 

muhtarların da ifade ettiği gibi “mahallenin cumhurbaşkanı” haline getirir. Bazı 

mahalle muhtarları “benim lafım mahallelinin lafıdır” gibi ifadelerde bulunmuşlardır. 

Kentin metropoliten ilçesinde olsa bile, özellikle Malatya’daki bazı mahalleler hala 

kırsal özellikler taşımaktadır. Muhtarın sosyal yardım dağıtımını kontrol ettiği bu tip 

mahalleler, muhtar-mahalleli ilişkisini muhtar lehine şekillendirir. Bu asimetrik ilişki 

muhtarların mahalle üzerindeki kaldıraç gücünü arttırarak yerel seçimlere etki 

edebilecek bir kapasiteye ulaşmasına olanak sağlar. Bu durumun farkında olan siyasi 

partilerin, seçim zamanlarında kendilerini sıklıkla ziyaret ettiklerini ve kendilerinden 

destek istediklerini ifade eden muhtarlar bu durumu pazarlık için de kullanmaktadırlar. 

Diğer taraftan orta-üst ve üst sınıfın yaşadığı mahallelerde muhtarların mahalle 

üzerinde böyle bir etkisi söz konusu değildir. Bu nedenle, orta-alt ve alt sınıfın yaşadığı 

mahalle muhtarları diğer meslektaşlarına göre daha etkili aktörlerdir.  

 



133 
 

SONUÇ 

 

Sermayenin birikim alanına dönüşen kentler çok kısa sürede çok kapsamlı 

yapısal değişiklikler yaşamıştır. Bu değişim kentsel dönüşüm pratiklerine bağlı olarak 

kentsel alanın birbirinden oldukça farklı fiziksel ve sınıfsal özellikler taşıyan alanlar 

şeklinde parçalanmasına neden olmuştur. Kenti oluşturan en küçük yerleşim birimi 

olan mahalleler arasındaki -birbirlerine komşu olsalar bile- sınıfsal ve fiziksel 

farklılıklar, mahalle muhtarlarının birbirinden farklı şekillerde somutlaşmalarına, 

farklı deneyimler edinmelerine, farklı formel ve enformel alanlara sahip olmalarına 

neden olmaktadır. İşte bu araştırma iç içe geçmeyen, ayrışan ve heterojen bir yapıya 

sahip olan kentsel alandaki muhtarların aynı olamayacağı varsayımından hareketle 

tasarlanmıştır.  

Buradan hareketle farklı sosyo-mekanlarda ortaya çıkan muhtar deneyimlerini, 

somutlaşma biçimlerini, muhtarın fonksiyonel alanını ve tanımlanmalarını ortaya 

çıkarmak için yapılan bu çalışma bir dizi araştırma sorusu etrafında şekillenmiştir. Bu 

araştırma soruları şu şekildedir:  

i. Sosyo-mekana bağlı olarak muhtarlar nasıl somutlaşır ve muhtarlık kurumu 

nasıl yeniden üretilir? 

ii. Muhtar deneyimlerinde bir benzerlik ve farklılaşma var mıdır? Varsa bu 

farklılaşmanın nedenleri nelerdir, kuramsal ve kavramsal karşılığı nedir? 

iii. Muhtarın formel alanına ek olarak bir enformel alanı var mıdır? 

iv. Muhtar mahallede nasıl konumlanır ve mahalleli ile olan ilişkisi nasıldır? 

v. Muhtar nasıl tanımlanır? Eylem repertuvarından hareketle kendisini nasıl 

tanımlamaktadır? 

İzmir’de üç metropoliten ilçeden on dört mahalle ve Malatya’da iki 

metropoliten ilçeden on dört mahalle olmak üzere toplamda 28 mahalle 1121 dakika 

görüşme ve gözlemler yapılmıştır. Maksimum çeşitlilik oluşturmak için farklı fiziksel 

ve sınıfsal özelliklere sahip mahalleler araştırma alanı olarak belirlenmiştir. Elde 

edilen verilerin analizi muhtar somutlaşmalarının ve deneyimlerinin mekan-bağımlı 

olduğunu, bazı mahallelerde muhtarların oldukça geniş bir enformel alan oluştururken 

bazı mahallelerde formel alana sıkıştığını, muhtarların bir tarafta mahallede 



134 
 

akraba/komşuya dönüşürken diğer tarafta mahallelinin çok tanımadığı bir figür olarak 

kaldığını ortaya koymaktadır. 

Saha araştırması kentte hakim üç farklı mahalle tipinin olduğunu ortaya 

çıkarmıştır. Bu mahalleler gerek fiziksel özellikleri gerekse içerdiği toplumsal sınıf 

bakımından birbirinden ayrışmaktadır. Muhtarların mahalle tanımlarından yola 

çıkılarak oluşturulan bu tipolojiye göre kentler üst ve orta üst sınıfın, alt ve orta alt-

sınıfın ve muhtarlarının “orta halli”, “orta direk” olarak tanımladığı grupların yaşadığı 

mahallelerden oluşmaktadır. Muhtarlar formel ve enformel kanallar aracılığıyla 

birbirini tanıyan, kimin nasıl mahallede muhtarlık yaptığını bilen bir meslek grubudur. 

Buradan hareketle katılımcı belirlenirken muhtarlardan mahalle niteliğine göre 

yönlendirme/aracılık yapmaları istenmiş ve böylelikle maksimum çeşitlilik 

oluşturulmuştur. Bu durum araştırmanın amaçlı yürütülmesine olanak sağlamış ve 

çeşitli sosyo-mekanlarda muhtarlığın incelenmesi mümkün olmuştur.  Üç grup altında 

toplanan bu mahallelerden ilk grupta yer alanları muhtarlarının “ekonomik durumu 

iyi”, “eğitim durumu iyi”, “buranın sosyete mahallesi” şeklinde tanımladıkları 

mahallelerden oluşmaktadır. Bu mahalleler kentin yaşanılması arzulanan, kentsel 

dönüşüm geçirmiş, lüks sitelerin bulunduğu, alış-veriş merkezleri ve zincir marketlerin 

olduğu alanlardır. Bu mahalleler sınıfsal olarak üst ve orta -üst sınıfın yaşam 

alanlarıdır. Mekânsal ve sosyal kutuplaşmanın bir tarafını temsil eder. Diğer bir grupta 

yer alan mahalleler ise orta-alt ve alt sınıfların ikamet ettiği alanlardır. Bu 

mahallelerdeki konut kalitesi oldukça düşüktür. Yatay mimari hakimdir ve altyapı 

sorunları çözülmemiştir. Muhtarların uyuşturucu kullanımının yoğunluğundan şikayet 

ettiği, yerel yönetimlerin ilgi göstermediği, kente dışardan gelenlerin (ekonomik 

olarak kötü durumda olanlar ile mülteciler) ucuz kira ve kalabalık ikamet olanağından 

dolayı ilk uğrak yeri olan fakat durumunda biraz iyileşme olanların hemen terk ettiği, 

eğitim seviyesinin düşük olduğu ve muhtarlıkların sosyal yardım merkezine dönüştüğü 

yerlerdir. Burada yaşayanlar genellikle günübirlik işlerde çalışan ve düzenli bir gelire 

sahip olmayan insanlardır. Bu mahalleler kent hafızasında tehlikeli olarak 

işaretlenmiş, yaşamak için elverişli olmayan yerlerdir ve mekânsal ve sosyal 

ayrışmanın diğer kutbunu temsil eder. Son olarak bu iki grup arasında olan mahalleler 

de kentlerde geniş yer tutmaktadır. Kısmi olarak kentsel dönüşüm deneyimlemiş bu 

yerler, kentin cazibe merkezlerine yakındır. Hakim konut tipi apartmandır. Bu 



135 
 

mahallelerde yaşayan toplumsal gruplar, mahalle muhtarları tarafından “orta halli”, 

“orta direk” olarak tanımlanır. Eğitim derecesi ilkokul, üniversite ve aradaki dereceler 

arasında dengeli bir şekilde dağılmaktadır. Bu mahallelerde yaşayanların çalıştıkları iş 

kolları çeşitlilik göstermektedir. 

Oluşturulan bu tipoloji, muhtar somutlaşmalarında görülen farklılıkların, 

edindikleri deneyimlerin, fonksiyonel alanlarının, formel ve enformel iş yüklerinde 

görülen çeşitliliğin ve mahalleli ile kurdukları ilişkinin dokusunun/düzeyinin izini 

sürmemizi kolaylaştırmıştır. Buna göre orta-alt ve alt sınıfın yaşadığı yerlerdeki 

muhtarlar ile orta-üst ve üst sınıfın yaşadığı mahallelerdeki muhtarlar arasında çeşitli 

boyutlarda ciddi farklılıkların ortaya çıktığı tespit edilmiştir.  

Mahallelinin vatandaşlık bilincine sahip olduğu ve olmadığı mahallelerde 

muhtar-vatandaş arasındaki ilişkide dikotomi görünür hale gelmiştir. Sınıfsal olarak 

üstte olan mahallelerde, vatandaşlık bilinci ve sosyo-ekonomik ve eğitim durumundaki 

gelişmişlik, vatandaşın muhtar ile olan ilişkisini formel alana sıkıştırmaktadır. Muhtar, 

vatandaş tarafından hesap sorulabilir, “ezilebilir” ve iş saatinde yerinde olması gereken 

bir figürdür. Bu tip mahallelerde muhtarlar diğer mahallerin muhtarlarına göre 

işlerinin daha zor olduğunu söylerler. Bu zorluğun temel kaynağı vatandaşın şikâyet 

mekanizmasını çalıştırması, muhtarın mesai saatinde muhtarlıkta bulunmaya 

zorlanması ve muhtarın aldığı tebligatlar yüzünden tebliğ edilenin [neden tebligatı 

kabul ettiğine dair] hesap sormasıdır.  Diğer taraftan, tebligat dağıtımının iş yükünün 

çok küçük bir parçasını oluşturduğu yerlerde muhtarlar, asıl işi kendilerinin yaptığını, 

sosyoekonomik olarak iyi mahalle muhtarlarının bir iş yapmadığını söylerler. Çünkü 

onlara göre, enformel alan içinde icra ettikleri işler ve vatandaş ile kurdukları 

ilişkilerin yoğunluğu, onları kolaylıkla diğerlerinden farklı bir konuma yerleştirir. 

Çünkü mahalleli kurumlar ile ilişki kurabilecek seviyeye sahip değildir. Kentte 

yaşamın ve kurumlarla ilişki kurmanın bilgisine ve tecrübesine sahip olmayan 

vatandaş, bu işe muhtarı koşmaktan, onu vekil kılmaktan ve aracı yapmaktan 

memnundur. Bir vatandaşlık bilinci yerleşik değildir. Bu durum muhtar üzerinde 

yüksek hacimli bir enformel iş yükü oluşturur.  

Saha araştırması muhtarlık deneyiminin farklılaşmasında daha az görünür olan 

vatandaş olabilme/olamama olgusunun rolünün açığa çıkmasını sağlamıştır. Sahanın 

çok katmanlı/boyutlu yapısı, gündelik muhtar pratiğinin alt ve orta-alt mahallelerde 



136 
 

sosyal yardım ve iş bulma, kurumlar ile vatandaş arasında ilişki tesis etme, bilirkişilik 

yapma ile orta-üst ve üst mahallelerde tebligat işleri ve diğer resmi işler arasında 

salındığını göstermektedir. Vatandaşın kurumlar ile ilişki kuramamasının nedeni 

yetersiz eğitim ve ekonomik dezavantaj olarak gösterilmektedir. Fakat, kurumlarla 

ilişkinin bilgisine sahip olup/olmamak, Kadıoğlu’nun (2008) Türkiye’de vatandaşlık 

olgusunda eksik gördüğü “şehirleşme” bağlantısının yokluğundan veya zayıflığından 

da beslenmektedir. Orta-alt ve alt sınıf mahallelerin muhtarları, mahallelerinin, 

çoğunluğu doğu ve güneydoğudan göç edenlere ev sahipliği yaptığını ifade 

etmişlerdir. Türkiye’de kentleşme tartışmalarında sıklıkla vurgulanan sorunlar 

arasında, göç edenlerin kente angaje olamadıkları, kent yaşamını içselleştiremedikleri 

ve geldikleri bölgelerden miras kalan pratikleri sürdürdükleri gösterilir. Yani bir 

“şehirleşme” eksikliğinin Türkiye kentleşmesinde var olduğu açıktır. Bu nedenle, 

vatandaşlık bilinci olgusunun salt bir eğitim eksikliği ve ekonomik dezavantaj sorunu 

olmadığı, aynı zamanda bunun kentsel yaşama entegrasyon ile sıkı bir korelasyon 

içinde olduğu açıktır. Bu nedenle vatandaşlık bilinç seviyesinin muhtar(lığ)ın 

gösterdiği değişkenlikte önemli bir belirleyen olduğunu söylemek mümkündür. Çünkü 

bilinç düzeyi, muhtar vatandaş ilişkisinin yapısını belirlerken, bu ilişkinin 

sürdürülmesi ve yeniden üretilmesinde de önemli bir oynar. 

Muhtarlık kurumunun iş kapsamını, vatandaş ile ilişkisinin yoğunluğunu ve 

düzeyini ve formel/enformel aksiyon alanının sınırlarını belirleyen faktörlerden bir 

diğeri belediyenin ve diğer kamu hizmeti sağlayan kurumların mahallenin niteliğine 

göre değişiklik gösteren tutumlarıdır. Kentleşme ve kentsel dönüşüm pratiklerinin 

beslediği mekânsal ve sosyal ayrışmanın kalıcı olmasına neden olabilecek “kamusal 

ilgisizliğin” mekânın niteliğinden bağımsız olmadığı görülmektedir. Kamu 

kurumlarının sosyal hayatın, konut kalitesinin ve altyapı hizmetlerinin geliştirilmesi 

yönündeki yetersiz aksiyonlarına ek olarak, rant odaklı kentsel dönüşüm projelerinin 

kâr marjı düşük olduğu için yatırım yapmadığı kentsel alanlar, kentlerde “tenha” birer 

yere dönüşerek, “unutulmaya” yüz tutmaktadır. Saha çalışmasının yürütüldüğü orta-

alt ve alt sınıfın yaşadığı mahallelerde kısa bir yürüyüş, sadece kamu kurumlarının 

değil, sermayenin de bu alanlardaki yokluğunu görmek için yeterlidir. Yol ve kaldırım 

kalitesi, park ve bahçe gibi kamusal alanların sıklığı ve güvenliği, zincir marketin 

bulun(ma)ması, çöp kovalarının sıklığı ve kalitesi gibi değişkenlerin mahallenin 



137 
 

niteliğine bağlı olarak nasıl farklılaştığını görmemek neredeyse imkansızdır. İşte bu 

kurumsal ve sermaye ilgisizliği kentlerdeki mekânsal eşitsizliğin kronik bir hale 

gelmesine neden olmaktadır. Kurumların mahalledeki yetersiz varlığı, doğal olarak 

muhtarı bu açığı kapatmaya itmektedir. Orta-üst ve üst mahallelerde gerek vatandaşın 

kurumları harekete geçirme yetisi gerekse mahallenin zaten oturmuş bir altyapıya 

sahip olması muhtarı mahalledeki tek kurum olmaktan çıkarır. Fakat, orta-alt ve alt 

sınıftaki mahallelerde iki temel faktör muhtarın iş yoğunluğunda önemli bir artışa 

sebep olur. İlki, kurumların mahallede yeterince varlık göstermemesi, hizmet takibi 

yapmaması ve mahalleye yönelik ikircikli tutumudur. İkincisi, mahallelinin 

kurumlarla etkileşim kurma bilgi ve deneyiminin yetersizliği ve kurumları harekete 

zorlayamamasıdır. Bu iki faktörün genellikle aynı anda var olduğu ve birbirini 

beslediği saha çalışmasında ortaya çıkmıştır. 

Orta-alt ve alt sınıf mahallelerde muhtarların mahalleye oldukça karışmış 

olduğu görülmektedir. Mahalleli tarafından “abi, abla, kardeş, oğul, baba, anne” 

şeklinde konumlandırılan muhtarların mahallede bir akrabaya/komşuya dönüştüğü 

görülmüştür. Bu durum muhtar ile mahalleli arasındaki ilişkinin yoğunlaşmasına 

olanak sağladığı gibi muhtarın iş yükünün artmasına da sebep olur. Mahallelinin 

kurumlar ile ilişkisini kuran, kurumların mahallede bıraktığı boşluğu dolduran muhtar, 

mahalledeki konumlanmasından dolayı “kendi işi olmayan” birçok işi de yapmak 

durumunda kalır. “[Mahalleli] Ayağını taşa sürtse bana geliyor” diyen muhtar 

mahalledeki önde gelen ve bilirkişi olmasından ve mahalledeki konumlanmasından 

kaynaklı olarak, mahallelinin her derdinde başvurulan kişi olduğunu ifade etmektedir. 

Diğer taraftan orta-üst ve üst sınıfın yaşadığı mahallelerde muhtar ile mahalleli 

arasında böyle bir ilişki yoktur. Muhtar formel alanına sıkışmış ve mesai saatleri içinde 

muhtarlık ofisinde duran bir figürdür. Bu mahallelerde muhtar Weberyen anlamda bir 

memur tanımına yakınlaşmış ve mahalleli tarafından gözetim altında tutulur. 

Muhtarlık ofisinde bulunmadığı süre içinde vatandaş tarafından ilgili mercilere şikayet 

edildiği görülmektedir. Orta-alt ve alt sınıf mahallelerde muhtarlar bir mesaiye tabi 

olarak çalışmazlar. Her an ulaşılabilir olan muhtar, ulaşılamama hakkından feragat 

etmiştir. Neredeyse bütün muhtarlar “gece kaç olursa olsun” kendisini 

arayabildiklerini ifade etmişlerdir.  

 



138 
 

Orta-alt ve alt sınıfın yaşadığı mahallelerin muhtarlarının geneli muhtarlığın 

bir “gönül işi” olduğunu, para için yapılamayacağını ifade etmişlerdir. “Muhtarlık 

gönül işidir” diyen muhtarların, muhtarlığın para kazanmak için yapılmaması 

gerektiğini ifade etmişlerdir. Aldıkları ödeneğin (maaş) geçimleri için yeterli 

olmadığını, muhtar olduktan sonra ekonomik durumlarında bozulma olduğunu 

söyleyen muhtar sayısı oldukça fazladır. Bu bozulmanın sebebinin kendilerinden 

yardım talep eden mahalleliye yardım etmek olduğunu söyleyen muhtarlar, formel 

yardımların yetersiz olduğunu sıklıkla vurgulamaktadırlar. Mahalleli ile kurdukları 

komşuluk/akrabalık ilişkisi muhtarların bazen “cebindeki parayı” paylaşmasına sebep 

olmaktadır. Diğer taraftan, orta-üst ve üst sınıfın yaşadığı mahallelerin muhtarlarının 

“işsiz kalmamak için” muhtar oldukları yönünde beyanları vardır. Mahalleli ile 

kurdukları ilişki daha formel bir düzeyde seyrettiği için, muhtarlıktan elde ettikleri 

geliri geçim kaynakları olarak görmektedirler.  

Özetle, parçalanmış/bölünmüş kentsel alan iki belirgin muhtar tipi ortaya 

çıkarmıştır. Somutlaşma biçimleri, yaptıkları işler, mahalledeki konumlanmaları, 

fonksiyonel alanları, kendilerini tanımlama biçimleri net bir biçimde birbirinden 

ayrılmaktadır. Bir tarafta muhtarlığı gönül işi/hizmet olarak gören, mahalleye oldukça 

karışmış, komşuluk ve akrabalık düzeyinde ilişki kuran, mesaisinin çoğunu yardım 

bulmaya harcayan, enformel ağlarını harekete geçirerek daha fazla kişiye fayda 

sağlamaya çalışan, gerektiğinde cebindekini paylaşan, her zaman ulaşılabilir olan 

muhtarlar vardır. Diğer tarafta muhtarlığı meslek olarak gören, mahalleli ile ilişkisi 

sınırlı olan, formel alan içindeki işleri yapan, mesaisinin büyük kısmını tebligat 

dağıtmaya harcayan muhtarlar vardır. Bu iki taraf arasında oldukça net farklılıklar 

vardır. Muhtarlığın en belirgin iki yüzünü gösteren bu taraflar arasında kalan ve 

ikisinden de özellikler taşıyan muhtarların sayısı da oldukça fazladır.  

 

 

 

 

 

 



139 
 

KAYNAKÇA 

Akgün, A. (2014). Ayrışma-Ayrıştırma Temelli Mekânsal Pratiklerin Toplumsal 

Pratiklerle İlişkisi Üzerine Bir Çalışma. İDEALKENT 5 (2014 ): 28-39 

Akyildiz, A. (2006). Türkiye'de Muhtarlık Teşkilatının Kuruluşu ve Gelişimine Genel 

Bir Bakış. Türk Kültürü İncelemeleri Dergisi 14: 11-30. 

Alada, A. B. (2008). Osmanlı Şehrinde Mahalle. Sümer Kitabevi. 

Alver, K. (2010). Mahalle: Mekân ve Hayatın Esrarlı Birlikteliği. İdealkent Dergisi, 

2, 116-139. 

Arıkboğa, E. (1998). Yerel Yönetimler, Katılım ve Mahalle Muhtarlığı. 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Arıkboğa, E. (1999). Yerel Yönetim Açısından Mahalle Muhtarlığına Bir Bakış. 

Çağdaş Yerel Yönetimler. 8(3): 103-125 

Arıkboğa, E. (2000). Boşluk Doldurucu ve Aracı Kurum: Mahalle Muhtarlığı, Yerel 

Yönetimler Sempozyumu Bildirileri, TODAİE Yayınları, 167- 176. 

Arıkboğa, E. (2018). Mahalle Muhtarlığı ve Muhtarlık-Belediye İlişkileri. Yerel 

Yönetimler ve İyi Yönetişim (2018): 21-35. 

Arslan, H. (2014). Türkiye’nin Kentleşme Sürecinde Konut Politikalarının 

Evrimi. Akademik Bakış Dergisi. 40. 

Ayata, S. (1989). Toplumsal Çevre Olarak Gecekondu Ve Apartman. Toplum ve 

Bilim. 46.47 (1989) 



140 
 

Bali RN. (1999) Çılgın Kalabalıktan Uzak. Birikim. 123:35-46. 

Bayramoğlu Alada, A. (2008). Osmanlı Şehrinde Mahalle. Sümer Kitabevi Yayınları 

Behar, C. (2003). A Neighborhood in Ottoman Istanbul: Fruit Vendors and Civil 

Servants in the Kasap Ilyas Mahalle. SUNY Press. 

Berger Peter, L. ve Luckmann, T. (1966). The social construction of reality. A Treatise 

in the Sociology of Knowledge. 

Bourdieu, P. (1987). Distinction: A Social Critique Of The Judgement Of Taste. 

Harvard University Press. 

Bourdieu, P. (1987). What makes a social class? On the theoretical and practical 

existence of groups. Berkeley Journal of Sociology, 32, 1-17. 

Boyd, C.O. (2001). Phenomenology the method. In P.L. Munhall (Ed.), Nursing 

research: A qualitative perspective (3rd. ed., pp. 93-122). Sudbury, MA: Jones and 

Bartlett. 

Cameron, M. E., Schaffer, M. ve Hyeoun, P. (2001). Nursing Students' Experience of 

Ethical Problems and Use of Ethical Decision-Making Models. Nursing Ethics, 8: 432-

448. 

Creswell, J. W. (1998). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing among 

five Traditions. Thousand Oaks, CA: Sage. 

Çadırcı, M. (1970). Türkiye'de Muhtarlık Teşkilâtının Kurulması Üzerine Bir 

İnceleme. Belleten, XXXIV/135, Ankara, s. 409-420. 



141 
 

Çarkoğlu, A. ve Kalaycıoğlu, E. (2014). Türkiye'de ve Dünya’da 

Vatandaşlık. Istanbul, Istanbul Policy Center. 

Çelik, A. (2019)  Devlet, Siyaset ve Muhtar, Yeni Yaşam Gazetesi, Yazı Dizisi. 

https://www.academia.edu/38694215/Devlet_Muhtar_Siyaset, 12.06.2022. 

Çetin, İ. (2012). Kentsel Ayrışma ve Mekânsal Kümelenme 

Biçimleri. İDEALKENT 3.7 (2012): 160-186. 

Denzin, N. K. (1994). The art and politics of interpretation. In N. K. Denzin & Y. S. 

Lincoln (Eds.), Handbook of Qualitative Research (pp. 500–515). Sage Publications, 

Inc. 

Dowling, M. (2007). From Husserl to van Manen. A Review of Different 

Phenomenological Approaches. International Journal of Nursing Studies, 44(1): 131-

142. 

Dubois, V. (2016). The Bureaucrat and the Poor: Encounters in French WELFARE 

Offices. Routledge: London. 

Erder, S. (1999). Göç, Yerleşme ve “çok” kültürel Tanışma, (mak.), Birikim Dergisi. 

Sayı: 123, Birikim Yayınları, İstanbul, 1999.  

Ergenç, Ö. (1984). Osmanlı Şehrindeki Mahallenin İşlev ve Nitelikleri Üzerine. 

Osmanlı Araştırmaları(4): 69-78. 

Erman, T. (2010). Kent Çeperindeki bir ‘Devrimci’ Mahalle: 1970’lerden 2000’lere 

Mahallenin Değişen Anlamı ve Mahalle Üzerinde Yaşanan Çatışmalar, Çekişmeler. 

İdealkent, 1(2), 170-195. 

https://www.academia.edu/38694215/Devlet_Muhtar_Siyaset


142 
 

Finlay, L. (2012). Debating Phenomenological Methods. In Hermeneutic 

Phenomenology in Education (pp. 17-37). SensePublishers, Rotterdam. 

Geniş, Ş. (2007a). Producing Elite Localities: The Rise of Gated Communities in 

Istanbul. Urban Studies, 44(4), 771–798. doi:10.1080/00420980601185684  

Geniş, Ş. (2007b). Küreselleşme, Toplumsal Eşitsizlik ve Mekânsal Ayrışma. Sivil 

Toplum, 5 (17-18). 69-84. 

Görgülü, Z. (2003). Villalı Yerleşmeler Üzerine: Mekânsal Ayrışma Bağlamında 

Birkaç Söz. Arredamento Mimarlık, 7-8: 74-75. 

Güneş, M. (2009). Osmanlı Devleti’nde Muhtarlık Teşkilatının Kuruluşu ve Gelişimi 

(1829-1864)”, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). İstanbul: Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Güzey, Ö. (2012). Türkiye’de Kentsel Dönüşüm Uygulamaları: Neo-Liberal Kent 

Politikaları. Yeni Kentsel Aktörler ve Gecekondu Alanları. İDEALKENT 3 (2012): 64-

83 

Heper, M. and E. Keyman, F. (1998). Double-Faced State: Political Patronage and the 

Consolidation of Democracy. Middle Eastern Studies. 34(4): 259– 277. 

Heper, M. ve Keyman, E. F. (1998). Double‐faced state: political patronage and the 

consolidation of democracy in Turkey. Middle Eastern Studies, 34(4): 259-277. 

Hopkin, J. (2006). Clientelism and Party Politics. In Party Politics, edited by Richard 

Katz and William Crotty, 406 –412. London: Sage, 2006 

Işık, O. ve Pınarcıoğlu, M. M. (2012). Nöbetleşe Yoksulluk: Gecekondulaşma ve Kent 

Yoksulları: Sultanbeyli Örneği. Ankara: İletişim Yayınları. 



143 
 

Işık, Ş. (2005). Türkiye’de Kentleşme ve Kentleşme Modelleri. Ege Coğrafya Dergisi. 

14: 57-71.  

İnalcik, H. ( 1964). 'The nature of traditional society:Turkey' içinde Rustow, D. A. ve 

Ward, R. E. (Eds.). (1964). Political modernization in Japan and Turkey Princeton, NJ: 

Princeton University Press. 

Kadıoğlu, A. (2008). Vatandaşlık: Kavramın Farklı Anlamları. A. Kadıoğlu (Der.). 

Vatandaşlığın Dönüşümü: Üyelikten Haklara (s. 21-31). İstanbul: Metis Yayınları. 

Kalaycıoğlu, E. (2001). Turkish Democracy: Patronage versus Governance. Turkish 

Studies. 2(1): 54–70. 

Karpat, K. H. ve Karpat, K. H. (1976). The Gecekondu: Rural Migration and 

Urbanization. Cambridge University Press. 

Keyder, Ç. ve Öncü, A. (1993). Istanbul and the Concept of World Cities, Friedrich 

Ebert Foundation Publications. 

Kilcullen J. (1996). Max Weber: On Bureaucracy. Available at: 

https://philpapers.org/rec/kilmwo (accessed 16 April 2020). 

Kurtuluş, H. (2003). Mekânda Billurlaşan Kentsel Kimlikler: İstanbul’da Yeni Sınıfsal 

Kimlikler Ve Mekansal Ayrışmanın Bazı Boyutları. Doğu Batı. 6(23): 75-96. 

Kurtuluş, H. (2006). Kentsel Dönüşüme Modern Kent Mitinin Çöküşü Çerçevesinden 

Bakmak. Planlama, 2, 7-12. 

KUYUCU, T. (2018). Türkiye’de Kentsel Dönüşümün Dönüşümü: Kurumsal Bir 

Açıklama Denemesi. İdealkent, 9(24): 364-386. 



144 
 

Kuyucu, T. ve Ünsal, Ö. (2010). Urban transformation’as state-led property transfer: 

An analysis of two cases of urban renewal in Istanbul. Urban Studies, 47(7): 1479-

1499. 

Lefebvre, H. (2014). Mekânın Üretimi. (I. Ergüden, Çev.). İstanbul: Sel Yayıncılık.  

Leonardi, R., Nanetti, R. Y. ve Putnam, R. D. (1994). Making democracy work: Civic 

traditions in modern Italy. Princeton, NJ, USA: Princeton University Press. 

Lewis, B. (1961). The Emergence of Modem Turkey. London. 

Madanipour, A. (2003). Public and Private Spaces of the City. London ve New York: 

Routledge.  

Massicard, E. (2015). The Incomplete Civil Servant?: The Figure of the 

Neighbourhood Headman (Muhtar). İçinde Order and compromise: government 

practices in Turkey from the late Ottoman Empire to the early 21st century (pp. 256-

290). Brill. 

Massicard, E. (2022). Street-level Governing: Negotiating the State in Urban Turkey. 

Stanford University Press. 

Miles, M. B. ve Huberman, A. M. (1994). Qualitative data analysis: An expanded 

sourcebook. sage. 

Onwuegbuzie, A. J. ve Leech, N. L. (2007). Sampling designs in qualitative research: 

Making the sampling process more public. Qualitative Report, 12(2), 238-254. 

Ortaylı, İ. (1985). Tanzimattan Cumhuriyete Yerel Yönetim Geleneği, İstanbul: Hil 

Yayınları. 



145 
 

Ortaylı, İ. (2000). Tanzimat Devrinde Osmanlı Mahalli İdareleri (1840-1880). 

Ankara: TTK Yayınları. 

Öncü, A. (1997). The myth of the 'ideal home' travels across cultural borders to 

İstanbul: Space, Culture and Power: New Identities in Globalizing Cities, 56-72, 1997. 

Özgür, Ebru Firidin. "Sosyal ve mekânsal ayrışma çerçevesinde yeni konutlaşma 

eğilimleri: kapalı siteler, İstanbul, Çekmeköy örneği." Planlama Dergisi 4 (2006): 79-

95. 

Özgür, H. (1998). Türkiye'de Kentleşme ve Konut Politikalarının Yirmibeş yılı. Yeni 

Türkiye Dergisi Cumhuriyet Özel Sayısı III: Sosyal Değerlendirme, 4(23-24), 2352- 

2365.  

Özler, Ş. İ. (2000). Politics of the Gecekondu in Turkey: The political choices of urban 

squatters in national elections. Turkish Studies, 1(2): 39-58. 

Patton, M. Q. (2002). Two decades of developments in qualitative inquiry: A personal, 

experiential perspective. Qualitative Social Work, 1(3): 261-283. 

Patton, Michael Quinn (2015). Qualitative Research & Evaluation Methods: 

Integrating theory and practice (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage. 

Pérouse, J. F. ve Danış, A. D. (2005). Zenginliğin Mekânda Yeni Yansımaları: 

İstanbul’da Güvenlikli Siteler. Toplum ve Bilim, 104, 92-123. 

Putnam, R. D., Leonardi, R. ve Nanetti, R. Y. (1992). Making Democracy Work: Civic 

Traditions in Modern Italy. Princeton University Press. 

Rallis, S. F. ve Rossman, G. B. (2012). The research journey: Introduction to inquiry. 

Guilford Press. 



146 
 

Robert D. P, (1993). The Prosperous Community. The American Prospect. 4(13):  1-

15. 

Roniger, L. (2004). Political Clientelism, Democracy, and Market Economy. 

Rustow, D. (1966) 'The development of parties in Turkey', in J. LaPalombara and M. 

Weiner (eds), Political Parties and Political Development. Princeton. 

Sabri Sayarı (2014). Interdisciplinary Approaches to Political Clientelism and 

Patronage in Turkey, Turkish Studies  

Sayari, S. 1977. ‘Political Patronage in Turkey’ In Patrons and Clients in 

Mediterranean Societies, ed. Ernest Gellner and John Waterbury. London: 

Duckworth, pp. 103–114. 

Schuitema, K. (2016). Social Memory and Identity in the Gentrifying Neighbourhood 

of Tophane (Istanbul). Alvarez, M. D., Go, F. M. ve Yüksel, A. (Der.). Heritage 

Tourism Destinations Preservation, Communication and Development (s. 22-40). 

Oxfordshire ve Boston: CABI.  

Sherwood, W. B. (1967). The Rise of the Justice Party in Turkey. World Politics, 20(1), 

54-65. 

Sipahi, E . (2012). ‘Yeni’ Liberalizmin ‘Yeni’ Yaşam Alanları Olarak Güvenlikli 

Siteler: Konya Örneği’. İdealkent 3 (2012 ): 110-135 

Sunar, İ. (1990). Populism and patronage: The Demokrat Party and its legacy in 

Turkey. Il Politico, 745-757. 

Swartz, D. (2013). Kültür ve İktidar: Pierre Bourdieu’nun Sosyolojisi. (E. Gen, Çev.). 

1. Baskı. İstanbul: İletişim Yayınları.) 



147 
 

Szyliowicz, J. S. (1962). The political dynamics of rural Turkey. Middle East 

Journal, 16(4), 430-442. 

Şahin, M. ve Işık, E. (2010). Osmanlı’dan Cumhuriyete Mahalle Yönetimi. 

Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi(30), 221-230. 

Şahin, S. Z. (2018). Neoliberal Yeniden Ölçeklenme Etkisi Altında Türkiye’de 

Kentleşme Politikasının Dönüşümü. Alternatif Politika, 10(Special), 1-30. 

Şengül, H. T. (2009). Türkiye’de Kentleşmenin İzlediği Yol Üzerine: Bir Dönemleme 

Girişimi. O. Bensoy (Haz.). Kentsel Çelişki ve Siyaset (s. 97-153). Ankara: İmge 

Kitabevi Yayınları.  

Şentürk, Y. (2014). İstanbul Kent Çalışmaları ve Unutulan Emek. A. Bartu -Candan 

ve C. Özbay (Der.). Yeni İstanbul Çalışmaları Sınırlar, Mücadeleler, Açılımlar (s. 

133-165). İstanbul: Metis Yayınları. 

Şenyapılı, T. (1978). Bütünleşmemiş Kentli Nüfus Sorunu. Ankara: ODTÜ Yayınları. 

Tekeli, İ. (2001). Popülist Politikalar, Kentsel Rant Ekonomisi ve Vatandaş 

Oluşturmayan Kentleşme Deneyi. Modernite Aşılırken Kent Planlaması, İmge, 

Ankara (2001): 45-56. 

Tekeli, İ. (2011). Kent, kentleşme ve Türkiye deneyimi. Ö. Taner (Haz.). Kent, Kentli 

Hakları, Kentleşme ve Kentsel Dönüşüm (s. 27- 48). İstanbul: Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları 

Üstel, F. (1996). Cumhuriyet’ten Bu Yana Yurttaş Profili. Yeni Yüzyıl (daily), Nisan 

24, 1996. 



148 
 

Weingrod, A. (1968). Patrons, patronage, and political parties. Comparative studies in 

Society and History, 10(4): 377-400. 

Wilding, C. ve Whiteford, G. (2005). Phenomenological Research: An Exploration of 

Conceptual, Theoretical, and Practical Issues. OTJR: Occupation, Participation and 

Health, 25(3): 98–104. 

Yaman, T. M. (1940). Osmanlı İmparatorluğu Mülki İdaresinde Avrupalılaşma 

Hakkında Bir KalemTecrübesi. Cumhuriyet Matbaası. İstanbul. 

Yılmaz, E. ve Çiftçi, S. (2011). Kentlerin Ortaya Çikişi Ve Sosyo-Politik Açidan 

Türkiye'de Kentleşme Dönemleri . Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, 10 (35): 252-

267. https://dergipark.org.tr/tr/pub/esosder/issu-e/6149/82577, 12.06.2022. 

Yin, R. K. (2016). Qualitative research from start to finish. Guilford publications

https://dergipark.org.tr/tr/pub/esosder/issu-e/6149/82577


 

 

 

 

 

 

 

EKLER 

  



ek s. 1 

 

EK 1: Görüşme Verilerine Yönelik Maxqda Kod Sistemi 

MEKÂNSAL VE SOSYAL AYRIŞMANIN YARATTIĞI MAHALLE 

TİPOLOJİLERI VE MUHTAR DENEYİMLERİ ÜZERİNE 

FENOMENOLOJIK BİR ALAN ARAŞTIRMASI 

Kod Sistemi     Frekans 

1 NASIL BİR MAHALLE 0 

     1.1 Nasıl bir mahalle? 81 

          1.1.1 Göç ile Kurulmuş mah. 11 

          1.1.2 Orta Halli 5 

          1.1.3 Merkez-Çevre & Zengin-Fakir 29 

          1.1.4 Uyuşturucu-Yaygın Mahalle 8 

          1.1.5 Eğitim ve Maddi Yönden Zayıf-Kol 

Gücü Ağrılıklı 

35 

          1.1.6 Eğitim-Gelir Seviyesi Yüksek Mah. 9 

          1.1.7 Geçiş Mahallesi 13 

          1.1.8 Kenar Mahalle-Gecekondu-Varoş-Kırsal 24 

          1.1.9 Mülteci-Yoğun Mahalle 9 

2 Muhtarın Amir/memur ve Kurumsal İlişkileri 0 

     2.1 Bağımsız Muhtar 3 

     2.2 Siyasi Muhtar 3 

     2.3 Kurumların Muhtardan Beklentisi 4 

     2.4 Siyasilerin Destek Beklentisi 9 

     2.5 Muhtarın beklentisi 25 

     2.6 Taleplere verilen cevaplar 14 

     2.7 Muhtarlığın Yapısı Hk. Öneriler 9 

     2.8 Yetersiz Maaş 4 

     2.9 Lütuf Olarak Hizmet 1 

     2.10 Yetki (+) 21 

     2.11 Sorunların Çözümü-Kurumlarla İlişki (+) 29 

     2.12 Saygı/İtibar Beklentisi 8 

     2.13 Şikayet (+) 25 

3 Mekanın "Muhtarlık" Üzerine Etkisi 0 

     3.1 Kentsel Dönüşüm Çıkmazı 10 

     3.2 Muhtar-Vatandaş ilişkisi (Formel/Enformel) 17 

     3.3 Değişen Mahalle Dokusu 11 

     3.4 Muhtarın Değişen Statüsü 9 



ek s. 2 

 

          3.4.1 Reisin Muhtarı 17 

          3.4.2 Sarayın Etkisi 25 

          3.4.3 E-devlet 21 

     3.5 Kentsel Dönüşüm Etkisi 8 

     3.6 Etkisini Yitiren Muhtar 6 

     3.7 Muhtar Neden Yetkisiz? 4 

4 BÖLGE BAZLI FARKLILAŞMA 0 

     4.1 Mülteci-yoğun Mahalle 7 

     4.2 Görev Kapsamı Dışında Alınan Talepler 18 

     4.3 Muhtarlık Evinde Geçirilen süre (+) 18 

     4.4 Muhtarsız Olur mu? 20 

     4.5 Uyuşturucu-yaygın Mahalle 8 

     4.6 Yardıma Alıştırılmış Vatandaş 7 

     4.7 Kenar Mahalle-Varoş 8 

     4.8 Geçiş Mahallesi (+) 11 

     4.9 Belediyenin Mahalle Algısı 5 

     4.10 Bölgesel Farklılaşmanın Nedeni 31 

     4.11 Mesleki Bölgesel Farklılaşma 37 

5 Mahalleyi Bilen Olarak Muhtar 21 

     5.1 Muhtar ve Memur Arasındaki Fark 20 

     5.2 Muhtarlık evinde geçirilen Süre 18 

6 MUHTARLIK NEDİR? 49 

     6.1 Çalınabilir bir Kapı 7 

     6.2 STK olarak Muhtarlar 4 

     6.3 Neden Muhtarlık 8 

     6.4 Kim Muhtarlık Yapar/Kim Seçilir? 14 

7 Vurucu ifadeler (+) 32 

8 MUHTAR KİMDİR? NE YAPAR? 1 

     8.1 Köprü Muhtar (+) (+) 20 

     8.2 Uç Beyi Muhtar 2 

     8.3 Mahalle Temsilcisi/Cumhurbaşkanı 14 

     8.4 Muhtar Ne Yapar? 31 

     8.5 Kaç Dönemdir Muhtar 10 

     8.6 Devletin Nezdinde 16 

     8.7 Vatandaşın Nezdinde (+) 34 

     8.8 Muhtarın Nezdinde 68 

     8.9 Kim Muhtar(lık)  Yapar/Seçilir? 14 



ek s. 3 

 

     8.10 Muhtarın Enformal Yardım Ağı 18 

9 MUHTAR MESAİSİNİ NEYE HARCAR (Temel 

Meşguliyet Alanları) 

0 

     9.1 Evrak İşleri 1 

     9.2 Genel Değerlendirme 7 

     9.3 Uyuşturucu 6 

     9.4 Altyapı 8 

     9.5 İşsizlik 10 

     9.6 Yardım 23 

     9.7 Tebligat Dağıtımı 2 

     9.8 İmar/Kentsel Dönüşüm 4 

10 Açımlamalar 2 

 

  



ek s. 4 

 

EK 2: Saha Araştırması Yapılan Yerleri Gösterir Haritalar 

 

İzmir ilinde saha araştırması yapılan alanları gösteren harita 
 

 
 

Malatya ilinde saha araştırması yapılan alanları gösteren harita 
 

 
 

  



ek s. 5 

 

EK 3: Etik Kurul Onay Belgesi  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


