
 
 

 

POST-TRUTH ÇAĞDA FİGÜRATİF RESİM VE HEYKEL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EYÜP ATAŞ 

 

 

 

 

 

 

 

YEDİTEPE ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSTANBUL, 2023 

  



 
 

 

POST-TRUTH ÇAĞDA FİGÜRATİF RESİM VE HEYKEL 

 

 

 

 

EYÜP ATAŞ 

 

 

 

DANIŞMAN 

DOÇ. DR. BAHAR ARTAN OSKAY 

 

 

 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ’NE SUNULAN BU TEZ 

PLASTİK SANATLAR VE RESİM ANA BİLİM DALI 

YÜKSEK LİSANS 

DERECESİ İÇİN KISMİ YETERLİLİKLERİ KARŞILAMAKTADIR 

 

 

 

YEDİTEPE ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSTANBUL, 2023 



i 
 

İNTİHAL SAYFASI 

 
 
        Yüksek lisans tezi olarak sunduğum, bu çalışmayı, bilimsel ahlak ve geleneklere 
aykırı düşecek bir yol ve yardıma başvurmaksızın yazdığımı, yararlandığım eserlerin 
kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu ve bu eserleri her kullanışımda alıntı yaparak 
yararlandığımı belirtir; bunu onurumla doğrularım.  
 
         Enstitü tarafından belli bir zamana bağlı olmaksızın, tezimle ilgili yaptığım bu 
beyana aykırı bir durumun saptanması durumunda, ortaya çıkacak tüm ahlaki ve 
hukuki sonuçlara katlanacağımı bildiririm.  

 
 
 
 

Tarih       : 14.04.2023 

Ad/soyad : 

İmza        : 

             

  



ii 
 

ÖZET 

Modernizm öncesinde bir hakikat arayışından söz edemesek de tüm tabiat olaylarının 

kaynağında ve hayatın merkezinde bir ‘Tanrı’ vardı. Devrimlerle ve gelişen ticaretle 

birlikte modernizm Avrupa’da ve Amerika’da hâkim olmuştur. Akılcılığı, 

rasyonaliteyi önceleyen modernizm tüm gelenekleri dışlayarak Rönesans ve Reformla 

birlikte devlet yönetiminden dini uzaklaştırarak aklı/bilimi merkeze yerleştirmiştir.  

 

Sömürgecilik ve Dünya savaşlarıyla beraber tek sesliliğe dönüşen modernizm zamanla 

ve gelişen teknolojik olanaklarla gücünü kaybetmiş, yerini ‘modernizm sonrası’ 

anlamına gelen ‘postmodernizme bırakmıştır. Postmodernizmin modernizme karşıt bir 

görüş olup olmadığı ve kapsamı konusunda tartışmalar süregelmiştir. Modernizmdeki 

‘hakikat’ gibi büyük anlatılar, bilim ve rasyonel yaklaşım postmodernizmle beraber 

öznel düşüncelere ve hakikatin önemsizleşmesine evrilmiştir.  

 

Geleneksel medyayla algısı değişmeye başlayan insan, TV’den izlediği savaşlarla, 

sanal bir dünyaya dönüşen hayatıyla dijital bir evrim yaşamaktadır. Üstelik bu evrim 

sadece kendi etrafında gerçekleşmemektedir. İnsan bu evrimin ana nesnesidir. 

Düşündüğünü düşünebilen, mekân ve zamanın ötesini hayal edebilen insan en ilkel 

zamanlardan itibaren imge dünyasını dışarı vurmuştur. Mağara duvarlarına çizdiği 

figürlerle ve bereketine inandığı tanrıça heykelcikleriyle bir gerçeklikten yola 

çıkmıştır.  

 

Figüratif resim ve heykelin de dış dünyadaki nesnelerle kurduğu bir gerçeklik söz 

konusudur. Uzun zamanlar boyunca sanatçılar dış dünyada gördükleri nesneleri 

eserlerine aktarmışlardır. Bu durum kavramsal sanatla birlikte biçimden daha çok 

içeriğin, kavramın ön plana çıktığı bir kimliğe dönüşmüştür. Postmodernizmle, 

globalleşen dünyayla, kapitalizmle, gelişen teknolojiyle beraber kavramlar ve bilgi her 

an herkes tarafından üretilebilir bir hal almıştır.  

 

Yaşadığı toplumdan bağımsız ilerlemeyen sanat sanallaşan yaşamdan, içerik 

bolluğundan ve tüketim çılgınlığından nasibini alarak post-truth dönemdeki yerini 

almıştır. Hakikatin önemsizleştiği bu dönemde Günümüzün önde gelen uluslararası 

figüratif eserler üreten sanatçılarından; Marlene Dumas, Alex Katz, David Hockney, 



iii 
 

Jeff Koons, Maurizio Cattelan, Damien Hirst, post-truth bağlamda incelenmiştir. 

Bunlara ek olarak post-truth dönemin özelliklerini yansıttığı düşünülerek Eyüp Ataş 

eserleri de aynı bağlamda ele alınmıştır.  

 

Anahtar Kelimeler: Post-truth, Hakikatin önemsizleşmesi, Yeni medya, Figüratif 

resim, Figüratif heykel. 

 

  



iv 
 

ABSTRACT 

Before modernism, there was a 'God' at the source of all natural events and at the 

center of life, who could not speak of a search for truth. With revolutions and trade, 

modernism dominated Europe and America. Rationalism and rationality prioritized 

modernism, excluding all traditions, and with the Renaissance and Reformation, the 

state administration removed religion and placed reason/science in the center. 

Modernism, which turned into monophonicism with colonialism and World Wars, lost 

its power over time and with the developing technological possibilities, and left its 

place to 'postmodernism', which means 'post modernism'. There has been debate about 

whether postmodernism is an anti-modernism and its scope. Great narratives such as 

'truth' in modernism, science and rational approach have evolved into subjective 

thoughts and trivialization of truth with postmodernism. 

People, whose perceptions have started to change with the traditional media, are 

experiencing a digital evolution with the wars they watch on TV and their life 

transformed into a virtual world. Moreover, this evolution does not take place only 

around itself. Man is the main object of this evolution. The human being, who can 

think what he thinks, can imagine beyond space and time, has exposed the world of 

images since the most primitive times. He started from a reality with the figures he 

drew on the cave walls and the goddess figurines whose fertility he believed in. 

There is also a reality that figurative painting and sculpture establish with objects in 

the outside world. For a long time, artists have transferred the objects they see in the 

outside world into their works. This situation has turned into an identity where content 

and concept come to the fore rather than form with conceptual art. With 

postmodernism, the globalizing world, capitalism, and developing technology, 

concepts and knowledge have become ubiquitous at any time. 

Art, which does not progress independently of the society in which it lives, has taken 

its place in the post-truth period by getting its share from the virtualized life, 

abundance of content and consumption frenzy. One of the leading international 

figurative works of today, in this period when the truth has become insignificant; 

Marlene Dumas, Alex Katz, David Hockney, Jeff Koons, Maurizio Cattelan, Damien 

Hirst are studied in a post-truth context. In addition to these, Eyüp Ataş works are 



v 
 

considered in the same context, considering that they reflect the characteristics of the 

post-truth period. 

Keywords: Post-truth, Trivialization of truth, New media, Figurative painting, 

Figurative sculpture. 

 

  



vi 
 

İTHAF SAYFASI 

 

 

 

 

 

 

Neziko’ya ve Aileme… 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

TEŞEKKÜR SAYFASI 

Bu tezi hazırlamamda yardımını esirgemeyen tez danışmanım Doç. Dr. Bahar Artan 

Oskay olmak üzere, tez jürimde bulunan, savunma esnasında bana yol gösteren Prof. 

Dr. Marcus Graf, Dr. Öğr. Üyesi Pınar Ceylan ve tez hazırlama konusunda bu eğitimi 

almamı sağlayan Yeditepe Üniversitesi Plastik Sanatlar ve Resim Ana Bilim Dalı 

hocalarına teşekkürlerimi sunarım.   



viii 

İÇİNDEKİLER 

İNTİHAL SAYFASI ....................................................................................................... i 

ÖZET ............................................................................................................................. ii 

ABSTRACT .................................................................................................................. iv 

İTHAF SAYFASI ................................................. ........................................................vi 

TEŞEKKÜR SAYFASI ...............................................................................................vii 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................... viii 

RESİMLER LİSTESİ .................................................................................................... x 

ŞEKİLLER LİSTESİ ................................................................................................... xv 

1. GİRİŞ ...................................................................................................................... 1

2. MODERNİZM ........................................................................................................ 4

2.1. Hakikat Nedir? .................................................................................................... 6 

2.2. Hakikat ve Sanat ilişkisi ...................................................................................... 7 

3. POSTMODERNİZM ............................................................................................... 11

3.1. Yeni Medya ve Sanat ........................................................................................ 27 

4. POST-TRUTH / HAKİKATİN ÖNEMSİZLEŞMESİ ............................................ 33

4.1. Post-Truth Çağın Oluşum Evreleri. ................................................................... 38 

4.2. Post-Truth ve İnternet / Yeni Medya ................................................................. 39 

4.3. Post-Truth ve Sanat İlişkisi ............................................................................... 45 

5. FİGÜRATİF RESİM VE HEYKEL ........................................................................ 47

5.1. Figüratif Resim .................................................................................................. 47 



ix 
 

5.2. Figüratif Heykel ................................................................................................ 48 

6. POST-TRUTH DÖNEMDEN SANATÇI ANALİZLERİ ...................................... 52 

6.1. Marlene Dumas ................................................................................................. 52 

6.2. Alex Katz ........................................................................................................... 56 

6.3. David Hockney .................................................................................................. 59 

6.4. Jeff Koons ......................................................................................................... 62 

6.5. Maurizio Cattelan .............................................................................................. 66 

6.6. Damien Hirst ..................................................................................................... 71 

7.  EYÜP ATAŞ’IN RESİMLERİNDE POST-TRUTH ANALİZİ ............................ 78 

8.   POST-TRUTH ÇAĞDA FİGÜRATİF RESİM VE HEYKEL.............................. 81 

9. SONUÇ .................................................................................................................... 92 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 97 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

RESİMLER LİSTESİ 

Resim 1: Modernizm manzaraları. ................................................................................. 5 

Resim 2: Paul Cézanne, Fransa, 1839-1906. (1892-1895). Mont Sainte-Victoire, Tuval 

üzeri Yağlı boya, Barnes Vakfı, Philadelphia, Amerika Birleşik Devletleri. ................ 5 

Resim 3: Leonardo da Vinci. (1503-1506). Mona Lisa, Ahşap üzeri Yağlı boya.  

Louvre Müzesi, Paris, Fransa. ........................................................................................ 9 

Resim 4: Michelangelo Merisi da Caravaggio. (1602). Amor Victorious (Victorious 

Cupid) Tuval üzeri Yağlı boya. Gemalde Galeri, Berlin, Almanya. ........................... 10 

Resim 5: Guggenheim Müzesi, Bilbao, İspanya. ......................................................... 12 

Resim 6: Körfez Savaşı. ............................................................................................... 13 

Resim 7: Andy Warhol, 1928 – 1987, Marilyn Monroe (Feldman ve Schellman II.22-

31) Her biri 100/250 numaralı kurşun kalem ve kaşeli ile arka yüzünde imzalanmış, 

renkli on serigrafiden oluşan eksiksiz set, 1967, dokuma kağıt üzerine, Aetna 

Silkscreen Products, Inc. tarafından basılmış, Factory tarafından yayınlanmıştır 

İlaveler, New York, çerçeveli (10 baskı), yaprak: 914 x 914 mm, çerçeveli: 990 x 990 

mm. ......................................................................... Hata! Yer işareti tanımlanmamış. 

Resim 8:  Disneyland ................................................................................................... 17 

Resim 9: Cindy Sherman, Sanatçı ve Metro Resimleri, 61 × 121.9cm, Chromogenic 

color print, 1981, New York, ABD. ............................................................................. 19 

Resim 10: Postmodernizmden manzaralar. .................................................................. 20 

Resim 11: Westin Bonaventure Hotel, 2006, California, ABD. .................................. 24 

Resim 12: Vincent van Gogh, Tuval üzeri Yağlı boya, 15" x 18 1/8", 1886, Rijks 

Müzesi, Amsterdam, Hollanda. ................................................................................... 25 

Resim 13: Andy Warhol, 1928- 1987, Elmas Tozu Ayakkabılar, akrilik, kağıt üzerine 

elmas tozu ve ipek baskı, 101.6 x 152.4 cm.1980. ...................................................... 25 



xi 
 

Resim 14: Richard Hamilton, 1956, Bugünün evlerini bu kadar farklı, bu kadar çekici 

yapan şey nedir? Karışık medya. ................................................................................. 26 

Resim 15: Ben F. Laposky, 1950, Dört Numaralı Salınım: Elektronik Soyutlama. .... 28 

Resim 16: Jeff Koons’ Studio, New York, ABD. ........................................................ 30 

Resim 17: Yeni medya sanatı....................................................................................... 31 

Resim 18: The New York Times, 1938. ...................................................................... 36 

Resim 19: Twitter’da dolaşıma giren bir yalan haber. ................................................. 40 

Resim 20: Bir tık tuzağı görseli. .................................................................................. 42 

Resim 21: Arttırılmış gerçeklikle bir anne ve kızın bir araya gelmesi. ....................... 43 

Resim 22: Neş’e Erdok, Zaman Kuşu, 1990, tuval üzerine yağlıboya, 200x150cm, 

Özel Koleksiyon. .......................................................................................................... 47 

Resim 23: Ana Tanrıça Heykelciği- Anadolu Medeniyetleri Müzesi.......................... 49 

Resim 24: Aristide Maillol, Hava, 1939, Kurşun veya Bronz, Kröller-Müller Müzesi, 

Otterlo, Hollanda. ......................................................................................................... 50 

Resim 25: Pablo Picasso, Gitar, 1914, MoMA, New York, ABD. .............................. 51 

Resim 26: Marcel Duchamps, Bisiklet tekerleği, 1913, The Israel Müzesi, Jerusalem, 

İsrail. ............................................................................................................................ 52 

Resim 27: Marlene Dumas, Sanatçı, 1994, Tuval üzeri Yağlı boya, 200.7 x 99.7 cm, 

Credit Fractional ve Martin ve Rebecca Eisenberg'in vaat edilen hediyesi, MoMA, 

New York, ABD. ......................................................................................................... 52 

Resim 28: Marlene Dumas, Naomi, 1995, Tuval üzeri Yağlı boya, 130 × 100 cm ..... 54 

Resim 29: Marlene Dumas, Barbi, 1997, Tam sayfa dokuma kağıt üzerine renkli 

litografi, 50 × 38.3 cm. ................................................................................................. 55 

Resim 30: Alex Katz, Kırmızı şapka (Alba), 2013. Tuval üzeri Yağlı boya, 

213x152cm, Özel Koleksiyon. ..................................................................................... 56 



xii 
 

Resim 31: Alex Katz: Dokuz kadın, 1977- 1982, Times Caddesi, New York, ABD. . 57 

Resim 32: Alex Katz, Edwin ve Rudy, 1968, Alüminyum üzerine Yağlı boya 

122x110cm, Guggenheim Müzesi, New York, ABD. ................................................. 58 

Resim 33: David Hockney, Bir Sanatçının Portresi, 1972, Tuval üzerine akrilik, / Art 

Metropolitan Sanat Müzesi, New York, ABD. ............................................................ 59 

Resim 34: David Hockney, Büyük Kanyonun daha yakınından, 60 Adet Tuval üzerine 

Yağlı boya, 200x750cm, 1998, Louisiana Modern Sanatlar Müzesi, Humlebaek, 

Danimarka. ................................................................................................................... 60 

Resim 35: David Hockney, Boya Arabası, Fotoğrafik kolaj, 1985, 104,14x154,94 cm.

 ...................................................................................................................................... 61 

Resim 36: David Hockney, Sledmere'den York'a Giden Yol, 1997, Tuval üzerine 

Yağlı boya, 51x63cm, Güzel Sanatlar Müzesi, Boston, ABD. .................................... 62 

Resim 37: Jeff Koons, 1984, Yeni Hoover Convertibles, iki elektrikli süpürge, Akrilik 

ve Florasan ışığı, 147.3 x 104.1 x 71.1 cm, Whitney Amerikan Sanatları Müzesi, 

ABD. ............................................................................................................................ 63 

Resim 38: Jeff Koons, Pembe Panter, Porselen, 104.1 x 52.1 x 48.3 cm, 3. sürüm artı 

AP 1988, MoMA, New York, ABD. ........................................................................... 64 

Resim 39: Jeff Koons, Balon Köpek (Mavi), 2021, MoMA, New York, ABD. ......... 66 

Resim 40: Maurizio Cattelan, İsimsiz, 2007, Doldurulmuş atlar, Beyeler Vakfı, Basel, 

İsviçre. .......................................................................................................................... 67 

Resim 41: Maurizio Cattelan, Novecento, 1997, Castello di Rivoli Çağdaş Sanatlar 

Müzesi, Rivoli, İtalya. .................................................................................................. 68 

Resim 42: Maurizio Cattelan, O, polyester, mum, giysi, 101x41x53cm. .................... 69 

Resim 43: Maurizio Cattelan, Frank ve Jamie, 2002 Balmumu mankeni, giysi, 

ayakkabı, Frank: 191.7 x 63.5 x 52.7cm, Jamie: 182.2 x 62.8 x 45.7cm, 3. Edisyon. 70 



xiii 
 

Resim 44: Maurizio Cattelan, Tümü, 2011-2012 Guggenheim Museum, New York, 

ABD. ............................................................................................................................ 70 

Resim 45: Maurizio Cattelan, Komedyen, 2019, Muz, Koli bandı, Değişken boyutlar.

 ...................................................................................................................................... 71 

Resim 46: Damien Hirst, Bin Yıl, 1990, Tate Modern, Londra, İngiltere. .................. 72 

Resim 47: Damien Hirst, Yaşayan Birinin Zihninde Ölümün Fiziksel İmkansızlığı, 

1991, Cam, çelik, formaldehit çözeltisi ve kaplan köpekbalığı, 211x518x211cm, Tate 

Modern, Londra, İngiltere. ........................................................................................... 73 

Resim 48: Damien Hirst, Yanlızca Tanrı bilir, 2007, Triptik: 3246x 1710 x 611 mm 

(Sol), 3805 x 2014x 611 mm (Orta), 3246 x 1710 x 611mm (Sağ), Cam, boyalı 

paslanmaz çelik, silikon, ayna, paslanmaz çelik, plastik kablo bağları, çelik ve Carrara 

mermerleri ile koyun ve formaldehit çözeltisi. ............................................................ 73 

Resim 49: Damien Hirst, Tanrı Aşkına, 2007, Platin, elmas, kafatası, insan dişleri, 

White Cube Galeri, Londra, İngiltere. ......................................................................... 74 

Resim 50: Rembrandt Harmenszoon van Rijn, Kesilmiş Öküz, 1655, Tuval üzeri 

Yağlı boya, Louvre Müzesi, Paris, Fransa. .................................................................. 75 

Resim 51: Chaim Soutine, Sığır Karkası, 1924, Tuval üzerine Yağlı boya, 140.3 x 

107.6 cm, Grenoble Müzesi, Grenoble, Fransa. .......................................................... 76 

Resim 52: Francis Bacon, Çarmıha Gerilme İçin Üç Çalışma, 1962, Tuval üzerine 

kum ve yağlı boya, üç panel 198.1 x 144.8 cm, Solomon R. Guggenheim Müzesi, 

New York, ABD. ......................................................................................................... 76 

Resim 53: Damien Hirst, Yaşayan Birinin Zihninde Ölümün Fiziksel İmkansızlığı, 

1991, Cam, çelik, formaldehit çözeltisi ve kaplan köpekbalığı, 211x518x211cm, Tate 

Modern, Londra, İngiltere. ........................................................................................... 76 



xiv 
 

Resim 54: Damien Hirst'ün “İnanılmazın enkazından hazineler” sergisinde gösterilen 

sualtı keşif ekibinin olduğu bir sahne. ......................................................................... 77 

Resim 55: Eyüp Ataş, Poz, 2016, 204x161cm, Tuval üzeri yağlıboya, Özel 

Koleksiyon. Fotoğraf, Hüseyin Atiş. ........................................................................... 78 

Resim 56: Eyüp Ataş, Anita bu bir inanç meselesi, 2016, 130x105cm, Tuval üzeri 

yağlı boya, Özel Koleksiyon. Fotoğraf, Hüseyin Atiş. ................................................ 79 

Resim 57: Eyüp Ataş, İsimsiz, 2018, 45x55cm, Tuval üzeri yağlıboya, Özel 

Koleksiyon. Fotoğraf, Hüseyin Atiş. ........................................................................... 80 

Resim 58: Eyüp Ataş, Her yerinde, 2019, 135x186cm, Tuval üzeri yağlıboya, Özel 

Koleksiyon. Fotoğraf, Hüseyin Atiş. ........................................................................... 81 

Resim 59: Marcel Duchamp, L.H.O.O.Q. 1919 .......................................................... 85 

Resim 60: Banksy, Mona Lisa Gülümsemesi, 2004, Tumblr. ..................................... 85 

Resim 61: Nam June Paik – TV Buda, 1974/2002, Buda Heykeli, TV monitörü, kapalı 

devre kamera, renkli, sessiz, değişken boyutlar, Nam June Paik Sanat Merkezi 

koleksiyonu, Gyeonggi-do, Güney Kore. .................................................................... 86 

  



xv 
 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 1: Modernizm ve potmodernizm arasındaki temel farklar.................................. 15 

Şekil 2: Postmodernizm’ in bazı temel özellikleri. ...................................................... 21 

 

  



1 
 

1. GİRİŞ 

Modern sözcüğü ‘yeni’ olanı tarif etmektedir. Ortaya çıkışı Roma Dönemine rastlasa 

da 20.Yy. ortalarında insan hayatında daha geniş bir yer almıştır. Fransız Devrimi, 

Aydınlanma Çağı, Sanayi Devrimi gibi toplumsal olaylar modernizmin kökleşmesinde 

ve yayılmasında öncü olmuştur. Çalışmada modernizmin dine, bilime, felsefeye ve 

sanata etkisi incelenecektir. Modern öncesi döneme göre ne tür farklılıklar ortaya 

koyduğu, ‘hakikat’ kavramının nerede arandığı, aklın ve bilimin insan hayatında ne 

tür bir yer edindiği konuları olumlu ve olumsuz etkileriyle incelenecektir.  

 

Modernizm akıl ve rasyonaliteyi öncelemiştir. Modernizmde hakikate ulaşmanın tek 

yolu akıldır. Gerçek ve hakikat arasındaki fark ortaya konularak hakikat konusundaki 

görüşler incelenecektir. Varlık temelde ‘fiziksel var olan’ ve ‘yapay var olan’ olmak 

üzere iki başlıkta ele alınmaktadır. Sanat nesnesinin hangi ‘var olan’ olduğu ve 

hakikati nasıl barındırdığı konusu ve yöntemleri incelenecektir. Sanatçının sanat 

eserinin varlığında nerede yer aldığı tartışılacaktır. Martin Heidegger, Walter 

Benjamin, Friedrich Nietzsche ve Theodor W. Adorno’ya göre sanat nesnesinin 

hakikati ve hakikate ulaşma yolları ortaya konulacaktır. 

 

Modernizmin tek sesliliği toplum nezdinde zamanla karşılık bulamamıştır. Ulus 

devletlerin artması ve hammadde yetersizliği sömürgeciliği arttırmıştır. 20 Yy.’ın 

ikinci yarısında ise modernizm sözcüğünün önüne ‘post’ eki getirilerek 

‘postmodernizm’ kavramı geçerlilik kazanmıştır. Postmodernizm ve modernizm 

arasındaki farklar incelenmiş, kavramın temelini oluşturan ‘şüphecilik’ kavramı ele 

alınmıştır. Modernizmde önem kazanmış olan büyük anlatıların, hakikatin geleneksel 

ve yeni medyayla birlikte nasıl bir değişime girdiği gözler önüne serilecektir. Artan 

üretimle birlikte değişen tüketim alışkanlıkları, TV, radyo, internetin insan hayatında 

yarattığı bilişsel kırılmalar aydınların görüşleri ışığında tartışılacaktır. Jean 

Baudrillard’ın ‘simülasyon’ teorisiyle birlikte postmodern durumun sanattan mimariye 

ve üretim-tüketim kültürüne dair incelemeler sunulacaktır.  

 



2 
 

İnternetin gelişimi ve bilgisayarların her bir bireye ulaşmasıyla birlikte geleneksel 

medya yeni medyaya evrilmiştir. Yeni medyanın en belirgin özelliklerinden birisi her 

bir kullanıcıyı içerik üreticisi haline dönüştürmesidir. Postmodernizmin ‘şüphecilik’ 

temelindeki bakışıyla birleşen yeni medya olanaklarının hakikat ve gerçek konusunda 

yarattığı sınırsızlıklar ele alınacaktır. Yeni medya kavramı, sanata yeni bir alan 

oluşturması bakımından incelenecektir. Oluşan yeni medya tür ve teknikleri 

sunulacaktır. Yeni medyanın ve postmodernizmin sanatın felsefesine, üretimine ve 

izleyiciyle buluşturulması konusu ortaya konulacaktır.  

 

Dünyanın global bir köye dönüşmesiyle insanlar arasındaki etkileşim sınırları yok 

olmuştur. Otoriteler ve iktidarlar postmodernizmin kaygan ve değişken zeminini 

kitleleri yönlendirmek için ustalıkla kullanmaktadırlar. Öznel görüşün hakikatin yerini 

almasıyla birlikte insanın hakikat arayışı son bulmuştur. Bu dönemde ortaya çıkan 

‘Hakikatin Önemsizliği/Post-truth’ kavramıyla yeni medyanın ortaya yarattığı sanal 

dünyalar incelenecektir. Yeni medya sayesinde bilginin üretiminin büyük artışı, bunun 

sahte bilgi ve kullanıcılarla etkileşimi ortaya konulacaktır.  Yeni medyanın insanın 

bilişsel yapısına etkisi ve gerçekliği tartışılacaktır.  

 

Sanat her zaman içinde bulunduğu toplum ve koşullardan etkilenmiştir. 

Postmodernizmle tüketim nesnesine dönüşen sanat Aristo’nun sanat nesnesine 

yaklaşım biçimleriyle birlikte incelenecektir. Post-truth ve sanat, Baudrillard’ın 

simülasyon kavramı çerçevesinde incelenecektir. Yeni medyanın ağırlıkla görsel bir 

zemine oturmasıyla yaşamın ‘görselleşmesi’ bağlamında figüratif resim ve heykel 

değerlendirilecektir. Doğada, dışarıda bulunan nesneler ‘figür’ ‘dür. Doğadaki 

nesnelerin tuvalde veya üç boyutlu malzemede görünürlük kazandırılması figüratif 

sanattır. İlkel çağlardan itibaren figürün resimde ve heykeldeki yolculuğu biçim, içerik 

bağlamlarında ele alınacaktır. Post-truth dönemin sanat üretme biçimlerinin başında 

gelen kendine mal etme, yeniden yorumlama gibi durumlar değerlendirilecektir.  

 

Dadaist sanatçı Marcel Duchamp’ın bir pisuvarı sanat eserine dönüştürmesiyle 

başlayan kavramsal sanat yolculuğunun aldığı yol ve postmodern dönemin önde gelen 



3 
 

bazı figüratif sanatçıları üretim ve düşünce açısından incelenecektir. Tamamen 

dönemini yansıttığı düşünülen, kavramsal temelde üretimler yapan uluslararası 

sanatçılar Marlene Dumas, Alex Katz, David Hockney, Jeff Koons, Maurizio 

Cattelan, Damien Hirst pot-truth bağlamında incelenecektir. Yerel sanatçı Eyüp 

Ataş’ın post-truth zemine yerleşen eserleri yine aynı bağlamda ele alınacaktır.  

 

Hakikatin önemsizleştiği post-truth dönemde insanlık bir simülasyon çağı 

yaşamaktadır. Zaman ve mekân algısı değişmiş, görüntülerden oluşan sanal bir 

imgelem dünyası söz konusudur. Her şey sayılardan oluşan bir veridir artık. Her türlü 

hakikat her an değişebilir durumdadır. Bu dönemde kullanıcılar herhangi bir alandaki 

yeterliliklerine bakılmaksızın ‘her şey’ olabilmektedir. Hakikatin önemsizleşmesinin 

temel özelliklerinden bir diğeri de yalanın hakikatin yerini almasıdır. Öznel duygu ve 

düşüncelerin rasyonel görüşlere tercih edildiği bu çağda sanatta payına düşeni 

almaktadır.  

 

Postmodern sanatçının üretimi konusunda sanat tarihinden ve yapılmış işlerden nasıl 

faydalandığı yöntem farklılıklarıyla ele alınacaktır. Başından beri süre gelen sanatta 

özgünlük tartışmalarının öneminin ne ölçüde değiştiği incelenecektir. Melez bir üsluba 

sahip olan bugünün sanatçısın yeni medya ve dijital teknolojinin de olanaklarıyla nasıl 

eklemlendiği tartışılacaktır. Manipülasyonun postmodern sanatçı için önemi gerçek ve 

sahtenin yer değiştirmesi bağlamında ele alınacaktır. Kapitalin ve sermayenin sanata 

etkisi incelenecektir.  

 

Post-truth dönemde artık gerçeklik hakikatler değil kurgularla inşa edilmektedir. 

Figüratif resim ve heykelin gerçeklikten yola çıkması bağlamında bugünün sanal 

dünyasında kurgulanan ‘figüratif resim ve heykel’ değerlendirilecektir. Tüketim 

nesnesine dönüşen sanatın sanallaşması ve ne kadar simülasyonun simülasyonu 

olduğu incelenecektir.  

 



4 
 

2. MODERNİZM 

İlk olarak ortaya çıkışı 16. Ve 17. yüzyıllara dayanan modernizm kavramı 20. yüzyılın 

ortalarına doğru insan hayatında daha geniş bir yer bulmaya başlamıştır. Latince 

“Modo”, “Modernus” kelimelerinden türemiş olan bu kavram “yeni”, “eskiden 

uzaklaşma”, “çağdaşlaşma” anlamlarını taşımaktadır. Modernizm,  felsefe olarak 

rasyonel bir bakış açısı ile birlikte  ilerici, akılcı ve aydınlanmacı bir toplum ideali 

çizmektedir.(Batu & Tos, 2017)  

 

Modernizmle birlikte geleneksel yaşam biçimi ve görüşler yerini, bilimsel ilerleme ve 

akılcı yaklaşımlara bırakmıştır. Modernizmde hedeflenen, toplumu en ideal haliyle 

bilimin ışığında, geleneksel unsurlarından arındırılarak, rasyonalizm çerçevesinde, bir 

düzenle birlikte geleceğe taşımak olmuştur.(Gültekin, 2007) Modernizm, toplumları 

idealler, üst anlatılarla medeniyetlerin en tepesine yerleştirmeyi temel amaç olarak 

ortaya koymuştur. 

 

Modernizmin kökenini oluşturan “modernus” kelimesi, Hristiyanlığı Roma ve Pagan 

geleneklerinden kurtarmak amacıyla Avrupa’da V. yüzyılda ortaya çıkmıştır. Orta çağ 

sonrası Avrupa, karanlık bir dönem içindeyken Rönesans ve Reformla birlikte 

teknolojik gelişmelerin ışığında yüzünü modernizme dönmüştür. 18. Yüzyıl 

Avrupa’sında aydınlar, modern felsefeyle insanlığın özgürleşmesini amaçlamışlardır. 

Böylelikle yaşamı, yaratıcı fikirler ortaya koyabilen bireyler etrafında ideal bir sistem 

olarak düzenlemeyi düşünmüşlerdir. Modernizmle beraber eski olan dışlanmıştır. Bu 

bağlamda yeni olanı kabul edemeyen toplumlar ve kültürler  çağ dışı olarak 

nitelendirilir duruma gelmiş, bu da tüm dünyayı etkilemiştir.(Şimşek, 2017) Bu durum 

modernizmin bir moda, bir akım haline gelmesini sağlamış, yeterli kültürel ve fiziksel 

alt yapı  olmaksızın kitleleri etkisi altına almıştır. 

 

 



5 
 

Resim 1: Modernizm manzaraları. 

https://turkiyetasarimvakfi.org/tr/blog/133-aydinlanmanin-uc-hali 

 

Avrupa’da 14-17. Yüzyıllarda etkisini gösteren rönesans ve reform hareketleriyle 

birlikte bilginin kaynağı olarak kabul edilen tanrı yerini bilime bırakmıştır. Artık 

merkezde tanrı değil insan-akıl vardır. Devlet yönetimleri din etkisinden 

arındırılmıştır. Isaac Newton’ un evrensel yer çekimi kanununu keşfetmesiyle birlikte 

doğanın tanrıya hizmet eden bir yapı olmaktan çıkıp bilimin açıklığa 

kavuşturabileceği bir sistem olduğu anlaşılmıştır. Bütün bunlar ışığında gelişen 

teknoloji, sanayileşme, devrimlerle birlikte Avrupa’daki Feodal yönetim şekillerinin 

yerini Ulus Devletler almıştır. Hammadde yetersizliğini karşılamak isteyen batılı ulus 

devletler ekonomik çıkarları doğrultusunda yeni arayışlara çıkmış ve farklı devlet ve 

toplumları sömürgeleştirmişlerdir. İnsanlığın özgürleşmesi adına yapılan modernizm, 

aydınların aydınlanma fikrinden uzaklaşarak sömürgecilik ile birlikte dünya 

savaşlarına da sebebiyet vermiştir.(Şimşek, 2017) Zamanla modernizmin işlerliği 

tartışılır hale gelmiştir. İdeal toplum yaratma misyonu batılı ulus devletlerin 

sömürgeleştirme politikalarıyla sekteye uğramıştır. 

 

 

  

Resim 2: Paul Cézanne, Fransa, 1839-1906. (1892-1895). Mont Sainte-Victoire, Tuval 

üzeri Yağlı boya, Barnes Vakfı, Philadelphia, Amerika Birleşik Devletleri.  

https://jstor.org/stable/community.14693252 

 

Max Weber modernizmin Doğulu toplumların bir problemi olduğunu savunmuştur. 

Bu sebeple modernizm, çağdaşlaşma olarak da algılanmıştır. Modernizmin 

gelişimindeki en önemli unsurlar; Aydınlanma Çağı, Fransız Devrimi ve Sanayi 

https://turkiyetasarimvakfi.org/tr/blog/133-aydinlanmanin-uc-hali
https://jstor.org/stable/community.14693252


6 
 

devrimi olarak nitelendirilebilir. Modern Felsefe evrensel bilgiye din aracılığıyla değil 

aklın ve bilimin sayesinde ulaşılabileceği görüşünü savunmuştur. Tanrı ile insan 

arasında konumlanan kilise Aydınlanma Çağı’yla birlikte bu ilişkide dışarıda 

bırakılmıştır. Newton’un doğa olaylarının sebebinin fizik kuralları ve neden sonuç 

ilişkisi ile gerçekleştiğini savunan ‘Evrensel Yer Çekimi Kanunları’ ‘nı keşfiyle 

birlikte Bilimsel Devrim yaşanmıştır. Tanrı ile ilişkilendirilen tabiat olaylarının 

gerekçesinin değişmesiyle kilise saf dışı kalmıştır. Bütün bunlar Sanayi Devrimini de 

tetiklemiş, üretim artmış, dış ticaret gelişmiştir. Üretim tarzlarında, fabrikalaşmada, 

organizasyonda önemli mesafeler katedilmiştir. Motorun ve yeni üretim yöntemlerinin 

bulunmasıyla Sanayi Devrimi İngiltere’den başlayarak, Fransa, Avrupa’nın tamamı ve 

Amerika’ya yayılmıştır.(Kırılmaz & Ayparçası, 2016) Batılı ulus devletlerinin öte 

diyarları sömürgeleştirmesi, başta tüketim kültürü olmak üzere tek tipleştirmesi o 

toplumların geri kalmasına ve kendi özgün kültürlerini kaybetmelerine sebebiyet 

vermiştir.   

 

Bu açıdan bakıldığında modernizm, Kapitalizmin boyunduruğunda çok kültürlülüğe, 

ötekiliğe ve farklılığa yer vermeyen bir yapıya sahip olmuştur. Sömürgecilik, 

asimilasyon, emperyalizm bunun bir sonucu olarak ortaya çıkmış ve farklı olan 

dışlanmıştır.(İlter, 2006) Nitekim insanlık tarihi bu felsefenin de sürdürülebilir 

olmadığını göstermiş ve modernizmin karşıtı/yerine veya sonrası sayılabilecek bir 

kavram olan ‘postmodernizm’ ortaya çıkmıştır. 

 

2.1. Hakikat Nedir? 

Modernizmin evrensel bilgiye ulaşmada amaç kıldığı en önemli unsur akıl/bilimdir. 

Dinden ziyade akıl ile Hakikate ulaşmayı amaçlamaktadır. Gerçeklik ve Hakikat sık 

sık karıştırılan iki kavramdır. Gerçeklik bir şeyin var olması iken Hakikat o var olan 

şeyin insan zihnindeki bilgisi/yargısıdır. Gerçekliğin var olabilmesi için insana ihtiyaç 

yoktur fakat hakikatin var olabilmesi için insan zihninin var olması gerekmektedir. Bu 

anlamda hakikat, zihindeki bilginin gerçek olana uygunluğudur ve bu uygunluğun 

sağlanması da “doğru” dur. Uygun olmaması ise “yanlış” tır. Aristoteles’e göre 

hakikat şeyler değil şeylerle ilgili söylenendir. Örnek vermek gerekirse; “Güneş” 

bilgisi gerçek, “Güneş sıcaktır” bilgisi ise hakikattir.(Alpay, 2017) Varlığın, zihinde 



7 
 

hakikatinin var olabilmesi için de varlık ve zihin arasında bir etkileşim yaşanmak 

durumundadır.   

 

“Réalité” gerçek, “Vérité” hakikat demektir. Gerçeklik bir şeyin somut gerçekliğidir. 

Hakikat ise onun özüdür.(Uçan, 2011) Nietzsche’ye göre hakikat bir perspektif tavır 

sergilemektedir. Kişiden kişiye ve kültürlere göre değişmektedir. Evrensel bilgi insan 

aklıyla anlaşılamayacak kadar karmaşıktır. Nietzsche hakikati inşa edenin kültürün 

kendisi olduğu görüşünü savunmuştur. O’na göre, insan dünyayı algılarken dünyanın 

kendi nesnel gerçekliğiyle değil zihnin kendi bağlamıyla algılaması söz 

konusudur.(Erdem, 2006) İnsanın, yetiştiği kültürün ve ebeveynlerinin genetik ya da 

kültürel kodlarıyla şekillendiğini düşündüğümüzde Nietzsche’ ye hak vermek 

mümkün görünmektedir.  

 

Alfred North Whitehead’e göre ‘hakikat’ kavramı var olanın görünen haliyle 

ilişkilendirilebilir. Hakikati ararken var olanın görünüşünden ötesine bakmak, hakikati 

orada aramak anlamsızdır.(Tezcan, 1947) Var olanın özü olarak hakikati aramak 

modernizmin asıl meselelerinden biri olmuştur. Aklın cevap veremediği durumlarda 

sanat bu sorgulamada çoğu zaman bir yol gösterici özelliği taşımaktadır. Sanat bunu 

göstergeyle, gösterenin ötesini işaret ederek yapmaktadır.  

  

2.2. Hakikat ve Sanat ilişkisi 

Sanatsal varlık onu yaratan ve algılayanla ortaya çıkmaktadır. Bu durum her iki açıdan 

da değişiklik gösterebilmektedir. Yunanlı filozof Theophrast (MÖ 371- y. MÖ 287), 

varlığı iki duruma göre değerlendirmektedir. İlki kendinden beliren varlık ki buna 

“physei onta” (fiziksel var olan), diğeri “tekhne onta” (yapma var olan) demektedir. 

Bu durumda sanat nesnesi, yapma var olan konumundadır. Fiziksel var olan olarak 

etrafımızdaki bazı nesneler de yaşamımızda yer etmesi, anlam oluşturması 

bakımından yapay var olana dönüşmektedir.  Örnek vermek gerekirse kapımızdaki bir 

ağaç fiziksel var olanken bizim hayatımızda yer etmesi, onunla ilgili anılar 

barındırması bakımından yapma var olana dönüşmektedir. O ağacın fiziksel gerçekliği 

durumuna insanın estetik (sanatsal) gerçekliğini eklemesi bir karşıtlık durumudur. Her 



8 
 

iki var olan durumda kendi ölçütlerine göre değerlendirilmelidir. Fiziksel var olana 

akılcı (bilimsel) ölçütlerle bakılırken diğerine öyle bakılamaz. Her iki var olma 

durumu da kendi hakikatlerine sahiptirler.(Soykan, 2013) Burada bir dikkat çekmek 

gerekmektedir. Fiziksel var olan veya yapma var olan insan zihninde yer ettiğinde, 

zihin saf bir algılayış içinde olamayacağından her iki türlü ‘var olan’ yapma var olana 

evrilmektedir.  

 

Sanat nesnesi dolayısıyla ‘yapay var olan’ olması bakımından bilgisini insan için 

ortaya koymaktadır. Zaman zaman fiziksel var olana ulaşmak için kullanılan ölçütler 

yapay var olana da uygulansa da sanat nesnesi insan yapımı olduğundan kendi 

görüşünü kullanmak durumdadır. Yani öznel bir bakış açısı ile değerlendirilmek 

durumundadır. Fakat bu durum sanatçının sanat nesnesinin tüm bilgisine sahip olması 

demek değildir. Sanat nesnesinin yaratıcısı olan sanatçı, sanat nesnesinin bilgisine 

sahip olabilmesi için ona dışarıdan bakmak durumundadır. Sanatçının yapması 

gereken o bilgiye sahip olmak değil onu yaratmaktır. Sanatçı yaratıcı konumunda 

olması bakımından sanatsal nesnenin bir unsurudur.(Soykan, 2013) 

 

Yukarıda da değinildiği üzere sanatsal nesnenin varlık bilgisine ulaşılabilinmesi için 

fiziksel var olanda kullanılan bilimsel ölçütler yeterli olmaz. ‘Hakikatin varlık 

bilgisinin varlığa uygun olması’ tanımında olduğu gibi sanatsal hakikatte de ‘sanat 

nesnesinin amacına uygunluğu’ ölçüt olarak alınmalıdır. Söz gelimi bir sanat nesnesi 

“şok yaratma” amacıyla üretilmişse amacına ulaşıp ulaşmadığıyla 

değerlendirilmelidir. Bunun içinde sıradan bir görüş yeterli değildir. Eser, estetik 

beğeni yeterliliği olan bir özne tarafından değerlendirilmelidir.(Soykan, 2013) 

Dolayısıyla sanat nesnesinin hakikatine ulaşabilmek için bilgi penceresinden 

bakılmalıdır. 

 



9 
 

 

Resim 3: Leonardo da Vinci. (1503-1506). Mona Lisa, Ahşap üzeri Yağlı boya.  

Louvre Müzesi, Paris, Fransa. 

https://jstor.org/stable/community.18113649 

 

Bilgisinin varlığa uygun olması durumuna “doğru” denmektedir. Bilgisinin amacına 

uygun olmasına da “güzel” denmektedir ki bu sanatsal nesne için geçerlidir. Bu 

anlamda “güzellik” öznenin kendi bilincinde, bilgi ve deneyiminde yer alan ölçütlerle 

değerlendirilmelidir. Burada “güzel” sanatsal nesneden çok öznenin içini doldurduğu 

bir kavramdır. Sanat nesnesinin hakikati kendisinde olup bu hakikat, eserin 

özgünlüğüdür. Bu hakikatin görülebilmesi için estetik beğeni sahibi bir özneye ihtiyaç 

duyulsa da deha sahibi sanatçıların eserlerinde o beğeniye sahip olmayan özne bile bu 

hakikat karşısında etkilenebilmektedir. Sanatçı eserini, yaşamından deneyimlerini 

harmanlayarak, dehası ve yetenekleri çerçevesinde, bilinçli veya bilinçsiz bir şekilde 

yaratmaktadır. Esere aktarılan bu etkiler bir diğer özne olan insan tarafından 

değerlendirileceğinden, bu hakikat insandan insana, insanın yaşamı üzerine bir hakikat 

olacaktır. Yani sanat nesnesinin hakikati zaten insana dair bir hakikat 

olmaktadır.(Soykan, 2013) 

 

Sanat nesnesinin barındırdığı hakikat sonuçlanmış bir hakikat olmaktan ziyade 

kendinden başka hakikatler doğuran bir zenginliğe de sahiptir. Martin Heidegger sanat 

nesnesinin hakikatini değerlendirirken eserin penceresinden bakmak gerektiğini 

savunur. Heidegger nesnenin hakikatine ulaşabilmemiz için nesneye dair yargılarımızı 

bir engel olarak görmektedir. O’na göre nesnenin nesnelliği hakikati ortaya koymaya 

yetmez. Heidegger için Sanat eserinin müzede sergilenmesi, alınıp satılması, 

bakımının yapılıp depolanması gibi uygulamalar onun nesnel varlığı ile ilgilidir. 

https://jstor.org/stable/community.18113649


10 
 

Heidegger’e göre sanat eseri kendine yeni bir dünya ve yeryüzü yaratır. Ve o dünya 

ile yer yüzü kavga halindedir. O’na göre eser hakikatini bu kavga da gösterir. Bu 

durumda hakikatin gerçekleştiği eserler gerçek sanat eseridir.(Çağmar, 2017) 

 

 

Resim 4: Michelangelo Merisi da Caravaggio. (1602). Amor Victorious (Victorious 

Cupid) Tuval üzeri Yağlı boya. Gemalde Galeri, Berlin, Almanya. 

http://www.smb.museum/smb/home/index.php?lang=de. 

https://jstor.org/stable/community.15727412 

 

Walter Benjamin’e göre ise sanat eserini anlamak için ‘alegorik çözümleme’ 

yapılmalıdır. Sanat eserinde görünen her bir unsur, görünmeyen başka unsurlara işaret 

etmektedir. Bu durum çok sayıda farklı pencereler açarak kendini göstermektedir. 

Ortaya çıkan her bir farklı pencere kendi hakikatini içermektedir. Hakikat yalnızca bu 

tarz farklı katman ve pencerelerle kendisini meydana getirmektedir. Benjamin’e göre, 

alegorik olarak bu her bir yeni pencere kendi hakikatinin ortaya çıkarılmasını 

beklemektedir. ‘Yapı söküm’ yöntemiyle ortaya çıkarılan bu her bir hakikatle anlam, 

parçada yeniden üretilmiş olur. Benjamin için hakikati gizleyen en önemli unsur 

mitlerdir. O’na göre kendisini doğal veya tarihsel bir gerçek olarak gösteren mitler 

uydurulmuş şeylerdir. Bu yüzden yapılması gereken bu mitleri aşıp gerçek hakikate 

ulaşmaktır. Heidegger ve Benjamin arasındaki bariz fark; Heidegger Sanat eserinin 

http://www.smb.museum/smb/home/index.php?lang=de
https://jstor.org/stable/community.15727412


11 
 

hakikatinin eserin nesnelliği ile ortaya çıkarılabileceğini savunurken Benjamin ise, 

sanat eserinin hakikatinin öznel olduğunu ve hakikatin özne tarafından esere 

yüklendiğini savunmasıdır. Benjamin için nesne eserde bir aracı konumundadır. Sanat 

eserinin en büyük hedefi hakikatini taşımasıdır. Bu durumda hakikatin tanımında da 

bahsedildiği üzere sanat eserinde hakikatin var olabilmesi için bir zihne/özneye ihtiyaç 

duyulması kaçınılmazdır.(Çağmar, 2017) Gerek nesne temelli hakikat yaklaşımı olsun 

gerekse özne temelli hakikat yaklaşımı, hakikatten bahsetmek için zihin gerekliyse bu 

her durumda bir yargı doğurmaktadır. 

 

Friedrich Nietzsche’ye göre de varlığa dair salt nesnel bilgi o varlığı doğru 

anlamamızı engellemektedir. Nietzsche özellikle müziği hakikatin bariz olarak dışa 

vurduğu alan olarak tanımlamaktadır. Yorum, bağlamıyla birlikte hakikate yardımcı 

olmaktadır. Nietzsche için müzik hakikatle kurulabilecek bağlantının en kesin 

yoludur. İnsan var olanla direkt bir bağ kuramamaktadır. Özne sonuçta subjektiftir. 

Müzik aklı devre dışı bırakarak insanı hakikatle direk bir bağlantıyla bağlanarak 

hakikati ortaya çıkartmaktadır. Theodor W. Adorno’da bu durumu tanımlarken; Sanat 

en ulaşılmaz olduğu durumda bile bu nesnel ulaşılmazlığı sağlayanın görünmez tarafı 

olduğunu düşünmektedir.(Becermen, 2009) Modernizmin hakikat arayışları zamanla 

farklı görüşlere evrilmiş, değişen yaşam olanaklarıyla birlikte postmodernizm kavramı 

tartışılmaya başlanmıştır.  

  

3. POSTMODERNİZM 

Yeni, çağdaşlaşma anlamlarına gelen modernizm kelimesinin önüne “post” eki 

getirilerek oluşturulan ‘postmodernizm’ kelimesi, ‘modernizm sonrası’ anlamına 

gelmektedir. Bunun yanında postmodernizm, modernizm karşıtı, modernizm devamı 

veya sonrası anlamlarında da kullanılmaktadır. Stuart Sim “postmodern” kelimesinin 

ilk olarak, 1870’li yıllarda, kimi zaman pozitif kimi zaman negatif bir anlamda 

kullanıldığını ifade etmektedir. 20. Yüzyılın ikinci yarısından itibaren modernizme 

karşıt bir görüş olarak anlam kazandığını ileri sürmektedir.(Özsevgeç, 2017)  

 

Postmodernizmin dayanak noktası şüpheciliktir. Bugüne kadar ortaya konan 

değerlere, normlara ve doğrulara şüphe ile bakmaktır. MÖ 360-272 yıllarında yaşayan 



12 
 

Yunanlı filozof Pyrrhon ve MÖ 2-3. yüzyıllarda yaşayan Sextus Empiricus şüphecilik 

felsefesinin temsilcileridirler. Bu iki filozof akılla her şeyin kesin bilgisine 

varılamayacağını, bilgi elde edilse bile bunu aklın kesin olarak anlayamayacağını 

savunmuşlardır. Bu görüş başlığında toplanan postmodernizm de kesin olan bir şey 

yoktur, her şey değişebilir ve esneyebilir durumdadır. Bu kavramın tanımında 

modernizmin devamı mı yoksa modernizme karşı çıkış mı olduğu konusunda bir 

kargaşa söz konusudur.(Özsevgeç, 2017) Tartışmalardan anlaşılacağı üzerine 

modernizmin idealist yaklaşımı insanlığı daha fazla ileriye taşıyamayarak nesnel bakış 

açısı öznel bakışa evrilmek durumunda kalmıştır. 

 

 

Resim 5: Guggenheim Müzesi, Bilbao, İspanya. 

https://www.guggenheim-bilbao.eus/en/the-building 

 

Postmodernizmin esnek tavrı gereği kavramın kesin bir tanımı olmaması görüş 

farklılıklarını ortaya koymaktadır. Daniel Bell modernizmde makineye bağlı bir 

üretim söz konusuyken postmodernizmde bu durum bilginin kontrolüne geçtiğini 

ifade etmektedir. Jean François Lyotard ve Jean Baudrillard’da bu konudaki 

görüşlerini dile getirirken emeğin bilgiyle yer değiştirdiğini savunmuşlardır. René 

Descartes, Immanuel Kant ve John Locke gibi düşünürlere göre, geleneksel bir bilgi 

sistemi yaratmaya çalışan modernizm yeniliğe ve gelişime olanak sağlamadığı için 

yerini postmodernizme bırakmıştır. Michel Foucault ve Jacques Derrida’da 

postmodernizmi modernizmin disipline etme isteğine karşı özgürlük için bir başkaldırı 

olarak nitelemişlerdir.(Özsevgeç, 2017) İnsanın bireyselleşme ve özgürleşme isteği 

postmodern koşulları doğurmuştur. 

 

Modernizmin savunduğu önemli ilkeler olan bilimsellik, akılcılık görüşlerine rağmen 

2. Dünya Savaşı’nı getiren olumsuz şartların oluşması ve modernizmde artan 

https://www.guggenheim-bilbao.eus/en/the-building


13 
 

güvensizlik, kimliksizlik, inanç sorunları gibi problemler, gelişen teknolojiyle birlikte 

yeni arayışlara sebep olmuştur. Bununla birlikte Paris Olayları (1968) ve Cezayir 

Bağımsızlık Savaşı bu süreci hızlandırmıştır.(Özsevgeç, 2017) Modernizm öyle bir 

amaç taşımasa da ötekileştirmeyi ve tek tipleştirmeyi yaratması postmodernizmi 

hızlandırmıştır.  

 

Nietzsche ile başlayan, otoriteyle dalga geçme yani “kurallığın bozumu” 

postmodernizmin bazı göstergelerindendir. Postmodernizm geleneksel akıl 

yürütmenin dışında sıra dışı yaklaşımlar ve fikirler ortaya koyma olarak; “her şey 

gider”, geleceğe kurgusal yaklaşım anlayışıyla; “geleceğe dönüş”, “belirsizlik”, 

“parçalanma”, “ben-in yitimi”, “melezleşme”, “ironi” gibi söylemlerle kendini ifade 

etmektedir.(Yıldız, 2015)  

 

Lyotard’a göre bilgi üretimi artık devletlerin kontrolünden çıkmaktadır. Bilgi üretimi 

ve bu konudaki yarış devletler arasında krizlere bile yol açabilecek durumdadır. 

Büyük anlatılara güven postmodernizmle birlikte yok olmuştur. Jürgen Habermas’a 

göre ise modernizm hala tamamlanmamıştır. O’na göre postmodernizm modernizmin 

bir devamı niteliğindedir. Baudrillard simülasyon (taslama) olarak nitelendirdiği bu 

durumu bilgide, reklamcılıkta, medyada taklitçiliğin gerçeğin yerini alması olarak 

nitelendirmiştir. Artık toplum, tüketim üzerine endeksli bir medya toplumudur.(Yıldız, 

2015) Postmodern birey özgürlüğünü, medya yoluyla da olsa ortaya koyduğu 

yanılsaması içindedir.  

 

 

Resim 6: Körfez Savaşı. 

https://tr.euronews.com/2021/09/22/korfez-savas-n-n-40-y-l-donumu-iki-dusman-

ulke-iran-ve-irak-zamanla-nas-l-muttefik-oldu 

 

https://tr.euronews.com/2021/09/22/korfez-savas-n-n-40-y-l-donumu-iki-dusman-ulke-iran-ve-irak-zamanla-nas-l-muttefik-oldu
https://tr.euronews.com/2021/09/22/korfez-savas-n-n-40-y-l-donumu-iki-dusman-ulke-iran-ve-irak-zamanla-nas-l-muttefik-oldu


14 
 

Bu noktada medya insanın gerçeklik algısını televizyon sayesinde değiştirmiştir. 

Orada olup biteni gerçek zannetmekteyizdir. Gilbert Adair bu konuda önemli bir 

örnek olarak, Baudrillard’ın Körfez Savaşının gerçek olmadığını düşündüğünü 

bildirmektedir. Zaten televizyon ekranında verilen haberler yüzeysel ele alınıp hemen 

unutulmaya meyilli haberler olmaktadır. Politikada da postmodernizm belirsizlikten 

yana bir tutum içindedir. Farklılıklar korunmalıdır.(Yıldız, 2015) Postmodernizmle 

birlikte feminizm, eşcinsellik, siyahiler, özetle “ötekiler” ön plana çıkmaya 

başlamıştır. Bu tür topluluklar postmodernizmle kendilerini ifade etme olanaklarını 

kazanmışlardır.(Tolun, 2021)  

 

Foucault’nun 19. Yy toplumundaki kapatılmış kitlelerin (tımarhaneler, hapishaneler) 

üzerine yaptığı çalışmalarla birlikte bu topluluklar kendilerini ifade etme hakkına 

kavuşmuşlardır. Böylelikle onları mahkûm eden egemen güçlerin kapatılmışlar 

üzerindeki bu iradeleri sorgulanır duruma gelmiştir. Entelektüellerin bu bireyler 

üzerinde karar verme hakkı olmadığı ortaya çıkmıştır. Artık entelektüel kendisini bu 

kitlelerin üzerinde konumlandıran söylem ve gerçeklik ile bir mücadele içerisinde 

bulmuştur. Toplum, birden fazla kategoriyle anılır duruma gelmiştir. Böylelikle, 

gelişen teknoloji, yeni medya ve dijital ağlarla birlikte tüketim toplumu, post-

endüstriyel toplum, dijital toplum, internet ve medya toplumu gibi isimlerle ifade 

edilmektedir.(Tolun, 2021) 

 

Modernizm ve potmodernizm arasındaki temel farklar aşağıdaki tabloda görülebilir.  

 

Modernizm Postmodernizm 

• Form 

• Amaç  

• Tasarım  

• Hiyerarşi 

• Hâkimiyet 

• Sanat nesnesi 

• Yaratma 

• Mevcudiyet 

• Merkezlenme  

• Anti form  

• Oyun  

• Rastlantı  

• Anarşi  

• Tükenme  

• Süreç-performans  

• Yapı bozum  

• Yokluk  

• Dağılma  



15 
 

• Kök  

• Yorum  

• Gösterilen  

• Anlatı  

• Metafizik  

• Belirlenmişlik 

• Yüzey  

• Okuma  

• Gösteren  

• Hikâye  

• İroni  

• Belirsizlik 

(Tolun, 2021) 

Şekil 1: Modernizm ve potmodernizm arasındaki temel farklar. 

 

Postmodern görüşlerden biri de şeylerin kendiliğinden bir “öz” sahibi olmadıkları ve 

özün sonradan kurulduğunun kabulüdür. Derrida da bir ‘merkezsizleştirmeyi’ savunur. 

Böyle bir durumda bir “öz” ’den bahsedilemez. Modernizm insanı merkezde 

konumlandırmaktaydı. Bir başka postmodern söylem ise tarihin her zaman ileriye 

doğru bir gelişim süreci gösterdiği düşüncesinden sıyrılarak tarihin kendi yasaları 

gereğince mutlak bir yönü olmadığı görüşüdür. Lyotard da bu pencereden bakarak; 

akıl, bilim ve aydınlanma ile insanlık tarihinin özgürleşeceği modernist meta 

anlatısına karşı çıkar. Lyotard’a göre artık bilginin yegane amacı hakikat değil 

‘işlevsel’ olmasıdır.(Evre, 2007) 

 

Gelişen teknolojiyle birlikte toplumların birbiriyle etkileşimi artmıştır. Yaşam 

biçiminin kapitalist bir yapıya evrilmesi, farklı toplumların bu etkileşim sayesinde 

birbirlerinden etkilenmeleriyle hız kazanmıştır. Dünya global bir çerçeve içine 

alınmıştır. Yerellik, çok kültürlülük, demokrasi gibi kavramlar yayılarak dünya 

homojen bir yapıya sahip olmuştur. Ulusal hukuk ve Ulus Devlet gibi kavramlar 

zayıflamıştır. Kimlik kavramı genişleyerek katmanlı ve esnek bir yapı kazanmıştır. 

Düşünce yerini eyleme bırakmış, eylemin içi boş bir deneyim halini almıştır.(Örs, 

2009) 

 

Batının düşünce tarihi üç önemli başlıkta toplanabilir. İlki bilginin merkezi olarak 

tanrının görüldüğü modern öncesi dönemdir. İkincisinde bilginin merkezi 

insan/akıl’dır ki bu modernizmdir. Üçüncüsü de merkezin ne tanrı ne de insan olduğu, 

merkezsiz bir bilgi anlayışının olduğu postmodernizmdir. Bu dönemde gerçeklik 

yitirilmiştir. Artık simülasyon çağıdır ve bunun en temel unsuru teknoloji ve 



16 
 

dijitalleşmeyi beraberinde getiren bilişim alanıdır.(Akman, 2015) Bu alanda ki 

gelişmeler merkezin ne tanrı ne de insan olduğu, merkezin duygular ve öznel görüşler 

olduğu bir ortam doğurmuştur.  

 

Radyo, televizyon, internet, fotoğraf, uydu gibi bilişim alanındaki bu yeni gelişmeler 

gerçekliğin doğru anlamlandırılmasını etkilemiştir. Görüntüler artık fiber ağlar 

sayesinden tüm dünyayı dolaşmaktadır. Bu dolaşımda internet olsun veya televizyon 

olsun görüntüler, alıcıya yeniden düzenlenerek sunulmaktadır. Haliyle gerçeklikler 

farklılaşmaktadır. Bu büyük bir yanılsama yaratarak, alıcı için geçerli olan yapay bir 

gerçeklik halini kazanmaktadır. Bu dönemde artık ‘hipergerçeklik’ söz konusudur. 

Gerçekliğin yerini hipergerçeklik almış durumdadır. Postmodern birey için 

gerçekliğin taklidi olan simülasyon, ‘gerçekten daha gerçek’ bir konumdadır. Artık 

postmodern birey bu durumun farkında olamamaktadır. Tüm etrafı simülasyonlarla 

çevrelenmiştir. En yakın arkadaşı olan cep telefonunda gördüğü sayısız görüntü 

bundan böyle postmodern bireyin gerçekliği halini almaktadır.(Akman, 2015) 

 

İnternet vasıtasıyla dünyanın her yerinde görünür olabilen bir takım model figürler 

giyimleri, yaşam tarzlarıyla farklı coğrafyada ya da kültürde olsa bile insanları 

etkileyebilmektedir. Dolayısıyla çoğulculuğu savunan postmodernizm bu yönüyle 

insanları tek tipleştirme açısından bir çelişki yaratmaktadır. Baudrillard, Disneyland 

örneğiyle önemli bir noktaya temas etmektedir. Simulakrlar kendi gerçeklerini yok 

etmişlerdir. Disneyland’e giden bir birey orada gerçek dünyadan kopmaktadır. İçeride 

çeşitli oyunlar ve oyuncaklarla fantastik bir eğlence yaşayan bu birey dışarı çıktığında 

kendisini mutsuz ve yalnız hissetmektedir. Simülasyon ve gerçek arasındaki bu farka 

değinen Baudrillard bireylerin sanki gerçek olanın Disneyland’miş gibi 

düşündüklerini gözlemlemektedir. İçerideyken büyük bir tazelik içinde eğlenceyi 

deneyimleyen birey dışarıya, gerçek hayata, ağaçlara, güneşe, havaya baktığında o 

tazelikleri anlamsızlaşmaktadır. Bu noktada Baudrillard’ın sorusu önem kazanır; 

“Gerçek olan bu dış dünya mı, Disneyland mi?”(Akman, 2015) Bu bağlamda 

Baudrillard’ın sorunun ulaştığı cevap belki de insanın zihninin nesnel olamayacağı 

düşüncesi olmalıdır.  

 



17 
 

 

Resim 7:  Disneyland 

https://en.wikipedia.org/wiki/Disneyland 

 

Baudrillard Simulakr dönemi üçe ayırmaktadır. Tiyatroyla beraber moda ve barok gibi 

yenilikler simulakrın birinci dönemini oluşturmaktadır. İkinci Simulakr dönem ise 

Sanayi Devrimiyle başlayarak ürünler sayısız kez üretilebilir duruma gelmektedir. 

Bunu üçüncü Simulakr Dönem takip etmektedir. Bu dönemde taklit üretilen şeyin 

yerini almaktadır. Baudrillard’a göre bu dönemde edebi ürünlerde “aşkınlık” ortadan 

kalkmıştır. Artık hiçbir eser kendinden ötesine bir gönderge içinde değildir. 

Postmodern yaşamda da edebi eserlerde de artık gerçek ve düş ayırt edilemez 

durumdadır.(Akman, 2015) 

 

Gelişen medya ve teknolojiyle birlikte dünya ölçeğinde kültürler, metin odaklı 

olmaktan çıkmış görsel bir odak kazanmıştır. Görüntü odaklı bu tüketim kültürü 

sokaklarda, toplu taşıma araçlarında, bütün alışveriş yapılan mağazalarda toplumu 

kuşatma altına almaktadır. Bu postmodern yaşayış sanatı da kendi etkisi altına almış, 

sanat ve günlük yaşam içi çe geçmiştir. Sanatçılar daha çok toplumsal sorunları ve 

meseleleri konu edinmişlerdir. Sanatta disiplinler arası yaklaşımlar daha belirgin bir 

duruma gelmiştir. Tüketim ve sanat açısından problemli bir birleşim söz konusu olup, 

tüketilen ürünler estetikleştirilmekte, estetik gereksinimlerde tüketim nesnesine 

dönüştürülmektedir.(Mamur, 2014) Her şey tüketim eylemine hizmet eder 

durumdadır.  

 

Bireyselleşmenin hızla yayıldığı bu dönemde sosyalleşme zayıflamaktadır. Etraf 

nesnelerle sarılmış durumdadır. Baudrillard’ın “Tüketim Toplumu” adını verdiği 

postmodern toplumda birey tüketim yoluyla kendi varlığını ortaya koymaya 

https://en.wikipedia.org/wiki/Disneyland


18 
 

çalışmaktadır. Bu tüketim bir ihtiyacı karşılamaktan çok anlam temelli bir tüketim 

halini almaktadır. Her tarafımız ilgi araçlarıyla çevrelenmiştir. Mesela bir sabunu 

sadece temizlik için değil cilt sağlığınız için almanız gerektiği söylenmektedir. “Bu 

sabun üzerinde bilim insanları aylarca çalışmıştır.” Dolayısıyla sabun özelinde yeni 

bir anlam üretilmiş olur. Bu türden ilgi araçlarının ortaya çıkması rekabet açısından 

farklı ürünler üzerinden yeni anlamlar üretilmesini tetiklemektedir. Bu simülasyon 

çağında ürün tek bir amaca hizmet etmez, amaç bu yeni anlamların 

tüketilmesidir.(Özoran, 2020) 

 

Modernizmin oldukça önemsediği ‘gerçeklik’ postmodernizmde geçerliliğini 

yitirmektedir. Hakikat, doğru, gerçek, bilgi gibi kavramlar postmodernizme içi boş 

olarak algılanan kavramlardır. Postmodernist bakış açısına göre bilimsel bilgi, bilginin 

tümünü ortaya çıkarmakta yeterli değildir. Sadece bir parçasıdır. Yalnızca özneye 

dayalı tek bir evrensel hakikatten söz edilememektedir. Hakikatler parçalara ayrılır ve 

kişisel, yerel, bölgesel hakikatlerden bahsedilmektedir. Hakikat kişiden kişiye, 

bölgeden bölgeye göre var olmaktadır. Her bir değer birbirine eşit konumdadır.(S. 

Güven, 2015)  

 

Din, bilim, hakikat gibi üst anlatılar önem sırasında gerilemiştir. Postmodernizm için 

tek bir hikâye yerine herkesin kendi hikayesi önem kazanmıştır. Modernizmin üst 

anlatıları ve postmodernizmin yerel/kişisel anlatıları arasındaki geçişler 

posmodernizmde “esneklik” kavramını önemli kılmaktadır. Zygmunt Bauman’a göre 

esneklikten anlaşılması gereken biçimsizlik, güvensizlik ve istikrarsızlıktır. Böylece 

modernizmin katılığı postmodernizmin esnekliğine evrilmiştir. Modernizmde önem 

arz eden sadakat, güvenilirlik gibi bazı değerler postmodernizm esnekliğiyle birlikte 

bireyin ideal düşüncesiyle eylemi arasında tutarsızlığa neden olmuş durumdadır.(S. 

Güven, 2015) Bu durum ayrıca postmodern bireyin savrulmasına ve daha çok amaçsız 

kalmasına olanak sağlamaktadır. 

 



19 
 

  

Resim 8: Cindy Sherman, Sanatçı ve Metro Resimleri, 61 × 121.9cm, Chromogenic 

color print, 1981, New York, ABD.  

https://www.bbc.com/culture/article/20190720-why-cindy-shermans-photos-are-so-

mysterious 

 

Postmodern dönemde özne önemini yitirdiğinden dolayı herhangi bir eylemin 

sonucunun eylemi yapan tarafından üstlenilmemesi veya sonuçlarına katlanmak 

zorunda kalmaması postmodern politikanın bir özelliğidir. Modernizmdeki 

nedensellik ve sorumluluk ilkeleri postmodernizmde yer almadığından politika 

uygulayıcılarının da sorumluluğu kendi üzerlerine almamaları normallik 

kazanmaktadır. Postmodern politik liderlikte modernizmin aksine, toplumu 

şekillendirmek yerine toplum ona şekil kazandırmaktadır. Rainer Funk, postmodern 

bireyi açıklarken onun benliğinin durduğu zeminin kayganlığından bahsetmektedir. 

Bu birey şu an da yaptığı işte kendi benliğini bulmaktadır ve yarın başka bir işte başka 

bir benlik inşa edecektir. Ayrıca ikili ilişkilerinde de “geçicilik” ve “esneklik” 

hakimdir. Genellikle ben merkezci, hız odaklı, seyirci ve esnek bir tutum içindedir.(S. 

Güven, 2015) 

 

Baudrillard’ın simülasyon olarak tarif ettiği tüketim toplumunda beklenen şey 

imgelerin tüketilmesidir. Bu toplumda var olabilmeniz için marka imgelerini (sahte 

veya orijinal) tüketmeniz, dijital medya organlarını kullanmanız gerekmektedir. 

Tüketim toplumunda kendinize bir yer edinebilmeniz için bu yollar kaçınılmazdır. 

Lyotard’a göre postmodern yaşamda “an” sürekli kutsanmakta, geçmiş ile bağları 

koparılmaktadır. Tek gerçek zaman “şu an” ‘dır. “Şu an” ‘da geçmiş büyük anlatılara 

https://www.bbc.com/culture/article/20190720-why-cindy-shermans-photos-are-so-mysterious
https://www.bbc.com/culture/article/20190720-why-cindy-shermans-photos-are-so-mysterious


20 
 

yer yoktur. Bu anlamda kültürel bellek yok olmakta, bireylerin gelişiminde 

kimliksizlik ön plana çıkmaktadır.(Bektaş, 2017)  

 

Modernite öncesi ruh-beden ilişkisi ruhun tanrısallığı bakımından bir üstünlük 

sahibiydi. Modernite sonrasında ise bu üstünlük bedene geçmişti. Tüketim odaklı 

postmodern toplumda beden tüketim nesnesine dönüşmüştür. Ruh soyut bir kavram 

olarak buna pek olanak sağlamamaktadır. Beden geçicidir, tazeliğini ve güzelliğini 

zamanla kaybetmektedir. Postmodern dünyada bedenin bu sınırsız ihtiyaçlarının 

karşılanması ve bununda olabildiğince fazla tüketim olanaklarıyla yapılmasını 

öğütlemektedir. Böylelikle bir mutluluk reçetesi sunmaktadır bizlere. Bu konu 

postmodern dünyanın en önemli odak noktaları arasındadır.(Bektaş, 2017) Dolayısıyla 

her şey ‘tüketim kültürüne hizmet etmektedir.  

 

 

Resim 9: Postmodernizmden manzaralar. 

https://medyaveiletisim.kulup.tau.edu.tr/tuketimtoplumu/ 

  

Brian McHale’a göre modernizm varlığın bilgisine ulaşmaya çalışırken 

postmodernizm varlığın kendisini ilgi odağı yapar. Modernizm için önemli olan 

sorular, “Nasıl bilmeli, Kim bilmeli”, “Bu bilgi nasıl aktarılmalı” iken postmodernizm 

de “Dünya nedir?”, “Farklı dünyalar olabilir mi?” gibi sorular önemlidir.(Özsevgeç, 

2017) Modernizmde bilgi ulaşılması gereken bir durum iken postmodernizmde birey 

zaten bilginin yaratıcısı olmaktadır.  

 

Postmodernizmin bazı temel özellikleri 

https://medyaveiletisim.kulup.tau.edu.tr/tuketimtoplumu/


21 
 

Parçalanma 

Kuralcılığın yıkılışı 

Ben’in, Derinliğin yitimi 

İroni 

Merkezsizleşme 

Zaman kavramı 

Her şey gider 

Büyük anlatılara karşı çıkış 

Görecelilik 

Dine karşı sıcak tavır 

(Özsevgeç, 2017) 

Şekil 2: Postmodernizm’ in bazı temel özellikleri. 

 

Bu başlıklar arasında ‘parçalılık’ önemli bir noktadadır. Postmodern bakış açısında 

geçirgenlik, esneklik, heterojenlik hakimdir. Bütün ve tek olan kabul görmez, her şey 

eşit derecede ve eklektiktir. Modernizmin tek ve büyük söylemlerine karşın 

postmodernizm çoğulculuğu, etnik ögeleri, bireyselliği, yerel anlatıları, farklılıkları, 

ötekini, belirsizliği, göreceliliği vurgulamaktadır.(Özsevgeç, 2017)  

 

Baudrillard’ın ifadesiyle simülasyon gerçeğin yerini almıştır. Artık hangisinin gerçek 

olduğu önemli değildir. Öyle ki televizyon ekranlarından izlediğimiz bir savaş bile 

artık gerçek bir savaş gibi gelmemektedir bizlere. O artık bir oyundan 

farksızdır.(Tolun, 2021) Akılcılıktan uzaklaşan postmodernizmde özne yoktur. Her 

görüş kendi geçerliliğine sahiptir. Dolayısıyla bilimsel ve entelektüel görüş önemini 

kaybeder. Gerçeğin temsilinin temsili söz konusudur artık. Gerçeğe erişimdeki istek 

yerini hazza erişim almıştır. Anlamdan ziyade “yorum” önem kazanmıştır. Her bir 

yorum yeni yorumlamalar getireceğinden anlam sürekli geçiştirilmektedir.(Alpay, 

2017) Artık kimse ikna edilmek durumunda olmamaktadır.  

  

Postmodernizmin sanattaki yansımaları 1960’lı yıllarda New York’lu bazı sanatçıların 

modern sanata olan tepkilerinden doğmuştur. Aynı dönemlerde Pop Art’ın da ortaya 

çıkmasıyla postmodernist sanat ve pop art etkileşim içine girmiştir. Her iki akımında 

öncülerinden sayılan Andy Warhol’a göre sanatın tek görevi yaşamı yansıtmasıdır. 



22 
 

Warhol’un Marilyn Monroe resmi defalarca çoğaltılarak kopyaları satılmış, insanların 

duvarlarında yer bulmuştur. Öyle ki Warhol bu posterlerin alıcılar tarafından üzerinde 

oynama yapmalarını bile önermiştir. Böylelikle postmodern birey kendini hem özel 

hem farklı hissetmiştir.(Selçuk, 2011)  

 

1980’lerde Amerikalı sanatçılar gelişen teknolojinin de yardımıyla dijital medya 

olanaklarından sıkça yararlanarak postmodern üslupta eserler üretmişlerdir. Kitle 

kültürünün yönlendiricisi olan medyadan aldıkları imajlarla postmodern zamanın 

eklektik sanatını yansıtmışlardır.(Tolun, 2021) Medya kültürü sanat için merkezi bir 

konuma geçmiştir.  

 

Benjamin’e göre Postmodern dünyanın sanatında bundan böyle mekanik olarak 

yeniden-yeniden üretim söz konusudur. Biricik sanat eserleri artık kopyalar 

dünyasında boy göstermektedir. Pastische postmodern sanatın en etkin dili olmuştur. 

Herhangi bir referans ve atıf verilmeden alıntı yapılması Pastische’tir. Örneğin 

Édouard Manet’nin Olimpia'sı Francisco Goya’nın “Çıplak Maya” ‘sından ve Tiziano 

Vecellio’ın “Urbino Venüsü”’nden alıntılanmıştır. Pablo Picasso ve Paul Cezanne’da 

aynı konuyu alıntılamışlardır. Postmodern sanatın bir diğer özelliği; ‘zaman zaman 

kendini tekrarlayan  parçalardan bütünün oluşturulmasıdır’.(Tolun, 2021) Postmodern 

ortam yeni medya sayesinde insan doğasında var olan ‘alıntılama’ yöntemini yaygın 

ve kabul gören bir duruma çevirmiştir.  

 

 

Resim 10: Andy Warhol, 1928 – 1987, Marilyn Monroe (Feldman ve Schellman II.22-

31) Her biri 100/250 numaralı kurşun kalem ve kaşeli ile arka yüzünde imzalanmış, 

renkli on serigrafiden oluşan eksiksiz set, 1967, dokuma kâğıt üzerine, Aetna 

Silkscreen Products, Inc. Tarafından basılmış, Factory tarafından yayınlanmıştır 



23 
 

İlaveler, New York, çerçeveli (10 baskı), yaprak: 914 x 914 mm, çerçeveli: 990 x 990 

mm. 

https://www.sothebys.com/en/buy/auction/2021/contemporary-art-evening-

auction/marilyn-monroe-feldman-schellman-ii-22-31 

 

Modernist sanatın aksine postmodern sanatta özgünlük önemli değildir. Yapılacak her 

şey yapılmıştır. Artık yapılmış olanın taklidi söz konusudur. Bu açıdan taklit estetik 

bir yaratıcılık olarak düşünülmektedir. Pop Art ve Postmodern sanatta kitlelerin 

beğenisi ön plandadır ve “kitsch” görüşüne karşı çıkılmaktadır. Genelin beğenisi 

kabul görmektedir. Seçkinci bir yapıya sahip modern sanat anlayışına göre sanattan 

belirli dar bir kitle anlamaktaydı. Bu görüşe karşı çıkan postmodern sanat anlayışına 

göre kitle kültürü ve sanatın estetik değerleri birbiriyle örtüşmektedir. Alt kültür ve 

yüksek kültür ikilemini yok etmeye çalışan postmodern sanat anlayışı bunu popüler 

kültür vasıtasıyla gerçekleştirmektedir.(Selçuk, 2011) Popüler kültürün egemenliği 

değerler yargısı açısından sorunlarda yaratmaktadır.  

 

Ludwig Wittgenstein’a göre bundan böyle sanatta gerçek olanın temsili söz konusu 

değildir. Postmodern sanat pastişi, keyfiliği, anarşiyi, taklidi, ironiyi, oyunculuğu 

önemser. Postmodern sanatçı sezgiselliğe, yaratıcılığa, fanteziye, alt kimliklere, hayal 

gücüne, duyguya, tüketim kültürüne yoğunlaşır. Andy Warhol, Gerhard Richter, 

Julian Schnabel, Damien Hirst, Robert Rauschenberg, Tracey Emin, Jeff Koons, Jake 

Dinos Chapman, Cindy Sherman gibi sanatçılar örnek verilebilir.(Özsevgeç, 2017) 

 

Postmodern sanatta ironi, pastiş, parodi önem kazanmış, sanat ile gündelik mevzular 

iç içe geçmiştir. Artık elit bir sanat yapma çabasından ziyade yüzeysel bir yol 

izlenmektedir. Bir Anti-İzlenimcilik söz konusudur. Doğayı önemseyen İzlenimciliğin 

aksine doğayı sömürüp onu kullanır.(Yıldız, 2015) 1980’lerde Amerikalı sanatçılar 

gelişen teknolojinin de yardımıyla dijital medya olanaklarından sıkça yararlanarak 

postmodern üslupta eserler üretmişlerdir. Kitle kültürünün yönlendiricisi olan 

medyadan aldıkları imajlarla postmodern zamanın eklektik sanatını 

yansıtmışlardır.(Tolun, 2021) Sanat için medya, sanatın beslendiği merkezi kaynak 

durumuna gelmiştir.  

https://www.sothebys.com/en/buy/auction/2021/contemporary-art-evening-auction/marilyn-monroe-feldman-schellman-ii-22-31
https://www.sothebys.com/en/buy/auction/2021/contemporary-art-evening-auction/marilyn-monroe-feldman-schellman-ii-22-31


24 
 

 

Fredric Jameson için “şu an” ’ı kutsayan ve geçmişle bugünü ayıramayan postmodern 

görüşte tarihsellik yok olur. Dolayısıyla geçmişi kullanmak konusunda fütursuzca 

davranır. Bu bir yağmalama gibidir. Bunun adına “Pastiş” der. O’na göre, bunun en 

belirgin göstereni yukarıda da bahsedildiği gibi Disney Land’dır.(Selçuk, 2011) 

 

Postmodernizmi sanatta ilk olarak Mimar Charles Jencks 1977 yılında yazdığı bir 

kitabında uzam çerçevesinde tarif eder. Uzam çerçevesinde tasarlanmış olan Los 

Angeles’daki Bonaventura Oteli (1976) buna önemli bir örnektir. Buradaki en önemli 

alt başlık “güvenlik” konusudur. Postmodern yapıda kentlerin sokakları tekinsizdir. 

İçinde alışveriş merkezlerinin, spor salonlarının, sinemaların, bakım ve eğlence 

yerlerinin bulunduğu bu büyük yapılar postmodern bireye daha güvenli bir yaşam 

alanı vadetmektedir. Böyle bir yapıda postmodern birey artık güvendedir fakat aynı 

zamanda yön duygusundan yoksundur.(Bal, 2015) Konfor alanına hapsolmuş olarak 

sınırlı-özgürlüğünü deneyimlemektedir.  

 

 

Resim 11: Westin Bonaventure Hotel, 2006, California, ABD. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Westin_Bonaventure_Hotel 

 

“Toplumun McDonaldlaştırılması” adını verdikleri çalışmalarında George Ritzer ve 

Fredric Jameson postmodern toplumu yüzeysellikle tarif etmektedir. Jameson’a göre 

bunun en önemli sanatsal yansıması Andy Warhol’un ‘Campbell’ çorba kutularıdır. 

Bu eser geçekten de çorba kutularının temsillerinden başka bir amaç taşımamaktadır. 

Tam bir simulakrum söz konusudur. Bu yüzeyselliği başka bir örnekle de tanımlar. 

Van Gogh’un “Köylü Ayakkabıları” resmi ve Andy Warhol’un “Diamond Dust 

Shoes” resmi modernist yaklaşım ve postmodernist yaklaşımı gözler önüne sürer 

niteliktedir. Jameson, Edvard Munch’ın “Çığlık” tablosuyla yine Andy Warhol’un 

https://en.wikipedia.org/wiki/Westin_Bonaventure_Hotel


25 
 

“Marilyn Monroe” tablosunu karşılaştırmaktadır. Munch’ın derin insani duygular 

içeren tablosuna nazaran Warhol’un tablosunda hiçbir duygu kırıntısına yer 

bulunmamaktadır.(Selçuk, 2011) Bilgi üretimi konusunda duygusal davranan 

postmodern birey bilgiyi yansıtma konusunda nesnel davranmaktadır.  

 

     

Resim 12: Vincent van Gogh, Tuval üzeri Yağlı boya, 15" x 18 1/8", 1886, Rijks 

Müzesi, Amsterdam, Hollanda.  

https://jstor.org/stable/community.11675174 

 

  

Resim 13: Andy Warhol, 1928- 1987, Elmas Tozu Ayakkabılar, akrilik, kağıt üzerine 

elmas tozu ve ipek baskı, 101.6 x 152.4 cm.1980. 

https://www.sothebys.com/en/buy/auction/2021/contemporary-art-day-auction-

2/diamond-dust-shoes 

 

Modernizm döneminin önemli sanat akımları arasında sürrealizm, dadaizm, 

konstrüktivizm, kübizm, fütürizm, sembolizm, ekspresyonizm ve soyut 

ekspresyonizm sayılabilmektedir. Pop Art, postmodern anlayışla birleşerek bir akım 

haline gelmiştir. Lawrence Alloway’e göre Pop Art hâkim kültür olan kitle kültürünün 

taklit edilerek yüksek sanata ulaştırılmasıdır. Pop Art dergi, gazete, reklam gibi 

https://jstor.org/stable/community.11675174
https://www.sothebys.com/en/buy/auction/2021/contemporary-art-day-auction-2/diamond-dust-shoes
https://www.sothebys.com/en/buy/auction/2021/contemporary-art-day-auction-2/diamond-dust-shoes


26 
 

yüzeysel ticari ürünleri kullanmaktadır. Postmodern sanatta birbirinden farklı 

malzeme ve konumlar eklemlenerek kullanılmaktadır. Bu durumda o eser tek bir tür 

(müzik, resim, video…) olarak adlandırılamamaktadır. Bunu “Disiplinler-arasılık” 

başlığıyla konumlandırmaktadır. Derinlik yerine yüzeysel veya çoklu yüzeylerle 

ilişkilendirilmektedir. Richard Hamilton, Eduardo Paolozzi, Nigel Henderson, Reyner 

Banham gibi sanatçılar çalışmalarıyla ön plana çıkmışladır. Onlara göre sanatın 

toplumda yüksek bir mertebede olma fikri yanlıştır.(Bal, 2015)  

 

  

Resim 14: Richard Hamilton, 1956, Bugünün evlerini bu kadar farklı, bu kadar çekici 

yapan şey nedir? Karışık medya. 

https://jstor.org/stable/community.13752285 

 

Modernist sanatçılarda bireysel özne hakimdi ve her bir sanatçının kendine has tarzı, 

üslubu, fırça sürüşü vb. özellikleri vardır. Bu özelliklerin yeniden ortaya konması 

parodidir. Postmodern anlayışla birlikte seçicilik ve yamalama olarak tarif 

edilebilecek “pastiş” kavramı ön plana çıkmıştır. Öznesizliğin hâkim olduğu 

postmodern sanatta ise bu gibi özgün özelliklere gerek kalmamıştır. Geçmiş pastiş 

vasıtasıyla ilkesizce parçalanır ve tüketilir durumdadır. Bu nostalji yoluyla yapılmakta 

ve eklektik olarak kurgulanmaktadır. Postmodern toplum kendi bilişsel haritasını 

kaybederek, büyük anlatıların yanı sıra sanatın da bitişe geldiği düşüncesini 

paylaşmaktadır. Postmodernist görüş kendini ilerici toplum, medya toplumu, post 

endüstri toplumu, bilgi toplumu gibi kavramlarla anlatsa da bu durum kapitalizmin en 

net ve kesin halidir.(Bal, 2015) 

 

https://jstor.org/stable/community.13752285


27 
 

3.1. Yeni Medya ve Sanat 

Postmodern çağdan önce basın, yayın, televizyon, gazete, radyo, dergi gibi yollarla, 

kültürel ve ekonomik haberleri, içerikleri insanlara ulaştıran iletişim organları 

“medya” olarak tanımlanabilmektedir. Teknolojik gelişmelerle birlikte bu gruba dijital 

medya unsurları da dahil olmuştur. İnternetin gelişimiyle beraber bilgisayar, akıllı cep 

telefonları, sosyal medya uygulamaları geleneksel medyaya eklemlenerek “yeni 

medya” tanımı ortaya çıkmıştır. Yeni medya, kullanıcılarına geleneksel medyanın 

aktörleri gibi içerik üretebilme, ürettiklerini paylaşıma sokabilme olanağı vermiştir. 

Geleneksel anlamda, matbaayla yazılı metinlerin dağıtılması, fotoğrafın icadıyla 

görüntünün çoğaltılması mümkün olmuştur. Bilgisayar tabanlı yeni medyayla birlikte 

yazı, görüntü, ses ve hareketin tek seferde, aynı ortamda çoğaltılıp, yayılabilme 

imkânı ortaya çıkmıştır. Bu gelişmeler toplumsal, kültürel ve kurumsal değişimlere 

yol açmıştır.(Gürkan, 2016) 

 

Rudolf Frieling ve Dieter Daniels medya sanatını Man Ray’den Nam June Paik’a ve 

günümüz dijital medya çağına kadarki süreçle çerçeveler. Bilgisayarla birlikte dijital 

medyanın sanatta kullanımının ise 1960’lı yılların sonunda ortaya çıktığı 

görüşündedirler.(Gürkan, 2016) Teknoloji ve sanatın etkileşimiyle birlikte yazılım 

sanatı, bio art, sanal gerçeklik gibi dijital sanat araçları doğmuştur. Bu ortam sanatın 

sergilenmesi ve daha çok izleyiciye ulaşması açısından yeni yolların gelişmesine 

olanak sağlamıştır. Postmodern söylem çerçevesinde, küreselleşen dünyayla birlikte 

yeni medya ve sanatın bağları güçlenmiştir. Dijital olanakların artmasıyla kolaj, 

montaj teknikleri gelişmiş, üretim ise kitlelere yönelik olmaya başlamıştır. 

Postmodernizmin yapı taşlarından olan farklılıkların, ötekinin ön plana çıkarılması 

görüşüyle birlikte sanatta yalnızca güzel olana değil, çirkine, bayağıya, komiğe, trajik 

olana da yer verilmeye başlanmıştır.(Winegard, 2019) Modernizmde ötekileştirilmiş 

olan her türlü grup ve oluşum postmodernizm için bir ilham kaynağı haline gelmiştir.  

 

Teknolojinin ekonomik, sosyal ve kültürel hayatı etkilemesiyle birlikte toplumsal yapı 

değişmiştir. Kübizm, fütürizm gibi akımlar bilim ve sanatı birbirine yakınlaştırmış, 

Kavramsal Sanat, Dadaizm, Fluxus akımları da Dijital Sanata temel oluşturmuşlardır. 

Bauhaus gibi kurumlarda teknolojik araçlarla sanat, tasarım ve zanaat iç-içe geçerek 

seri üretim uygulamalarına geçilmiştir. Fotoğrafın icadıyla beraber “biriciklik”, “şimdi 



28 
 

ve buradalık” tartışılır hale gelmiştir.  Bununla birlikte “demokrasi” ve 

“ulaşılabilirlik” kavramları önem kazanmıştır. Bazı sanatçılar 1960’lı yıllarla birlikte 

sanatlarında televizyon, sinema ve fotoğraftan yararlanmışlardır. 1980’lere 

gelinmesiyle bilgisayar ve videoyu, 1990’larda ise interneti sanatsal yaratım aracı 

olarak kullanmışlardır.(Winegard, 2019) 

 

Everett Rogers yeni medyayı üç ana başlıkta incelemektedir. Verici ve alıcının, veriyi 

manipüle edebileceği bir iletişim özelliği olan “Etkileşim” bunlardan ilkidir. İkincisi, 

iletişim halindeki bireylerin aynı ya da farklı özelliklerini vurgulayabilecek “Kişisel 

mesaj gönderebilme” özelliğidir. Üçüncüsü ise, bireylerin aynı zaman diliminde 

mesajlaşmalarına gerek duymadan farklı zamanlarda iletişim (mesajlaşma) 

kurabilecekleri “Eşzamansız” özelliğidir.(Winegard, 2019) Bu özellik insanın zaman 

algısını genişletmiştir. Bireyin şimdi de sıkışıp kalması ortadan kalmıştır.   

 

Christiane Paul’a göre 20.Yy’ın sonlarına doğru dijital sanata film, video ve ses 

unsurlarında eklemlenmesiyle “yeni medya sanatı” ortaya çıkmıştır. İlk olarak Laszlo 

Moholy-Nagy (1895-1946) 20.Yy’da bu türde eserler veren sanatçılardandır. Aynı 

zamanda matematikçi olan Ben F. Laposky 1950’li yıllarda, elektronik görüntüler 

yaratarak ve onları fotoğraflayarak dijital sanatın öncülerinden biri haline gelmiştir. 

Yeni medya sanatını ikiye bölmek gerekmektedir. Kinetik Sanat; Elektronik Sanatında 

aralarında bulunduğu Sanat ve Teknoloji bölümüdür. Bunlarda yeni teknoloji 

kullanılsa bile medya kullanılmayabilir. İletim Sanatı ise; Video Sanatı ve bazı 

deneysel film sanat formlarını da içeren Medya Sanatıdır. Bu iki bölümün birleştiği 

noktada “Yeni Medya Sanatı” ortaya çıkmaktadır.(Winegard, 2019)  

 

  

Resim 15: Ben F. Laposky, 1950, Dört Numaralı Salınım: Elektronik Soyutlama. 



29 
 

https://jstor.org/stable/community.13905084 

 

Yeni medya sanatının ‘geleneksel yöntem’, ‘mekanik yöntem’ ve ‘dijital yöntem’ 

olarak üç farklı üretim şekli belirlenmiştir. Yeni medya sanatının sanatçı, eser, izleyici 

bağlamında ortaya  çıkan nitelikler dört başlıkta toplanmıştır. İlki manuel ve 

mekanik olarak izleyicinin de eser üzerinde değişiklik yapabildiği “Kullanıcı odaklı” 

olmasıdır. Bio Art’ta da gözlemlenebilen bir özellik olan zamanla eserin değişimini 

baz alan “Zamanla biçim değiştirme” ikinci başlıktır. İzleyicinin içine girerek eseri 

deneyimlediği, çoğunlukla enstalasyon tarzında olan “Kuşatıcı” olması üçüncü 

başlıktır. “Katılımcı” özelliğiyle de izleyeni esere dahil etmesi bu başlıkların 

sonuncusudur.(Winegard, 2019) 

 

Her geçen gün yeni özellikler kazanan dijital sanatların, anlık veri akışlarının olması 

ve sürekli güncellenmesi, geleneksel sanatların fiziksel mekanlarda sergilenme 

zorunluluğunun aksine çevrimiçi olarak sergilenmesi ihtiyacını doğurmaktadır. Bu 

duruma henüz hazır olmayan müze ve galerilerin yerine yeni medya eserleri genellikle 

festivallerde sergilenmektedir. Kamusal olma fikri böylelikle internete taşınarak 

medyadaki görünürlükle açıklanır duruma gelmektedir. Yine de Yeni Medya 

Sanatının sergilenmesi genellikle internet ağı üzerinden olmaktadır. Müze, galeri gibi 

mekanların aksine sanatçılar kişisel sosyal medya mecralarından eserlerini 

paylaşmakta ve daha çok izleyici kitlesine ulaştırabilmektedir.(Winegard, 2019) Fakat 

burada dikkat edilmesi gereken hususun sanal mecradan sergilenen sanat eserlerinin 

izleyiciye etkisinin ne kadar olacağı durumudur.  

 

Yeni medya sanat eserlerinin müze ve galerilerce muhafazasında kendi dijital veri 

tabanlarını sürekli güncel tutmaları gerekmektedir. Aksi durumda her geçen gün 

değişen ve gelişen teknolojinin entegre olduğu bu disiplinlerde verilen eserler 

güncelliğini koruyamaz. Bu güncelleme ise müze ve galeriler için ekstra maliyet 

gerektirmektedir. Modern Sanat Müzesi (MoMA), San Francisco Modern Sanat 

Müzesi (SFMOMA), Tate Müzesi ve bazı vakıflar 2005 yılından buyana, yeni medya 

eserlerinin korunması kapsamında ortak çalışmalar yapmaktadırlar.(Winegard, 2019) 

https://jstor.org/stable/community.13905084


30 
 

  

Resim 16: Jeff Koons’ Studio, New York, ABD. 

https://www.thetimes.co.uk/article/jeff-koons-interview-most-expensive-living-artist-

ns8k5pb55 

 

21.Yy’da disiplinler arasındaki sınırların kaybolmasıyla sanat, kimya, biyoloji, fizik 

gibi alanlarla ortaklaşa çalışma durumu doğmuştur. Sanat, bilim ve zanaat bu 

çerçevede kolektif bir yapı kurmuştur. Bu ortaklaşa kurulan yeni üretim düzeni 

sanatçı, eser, sergileme, üretim gibi bazı kavramları değişime mecbur kılmıştır. Eser 

ve izleyici açısından durum katılımcı olmayı gerektirir hale gelmiştir. Eser açısından 

ise sınırsız paylaşılabilme ve çoğaltılıp manipüle edilme durumu oluşmuştur. İzleyici 

bazı durumlarda eserin yaratım sürecine dahil olarak aynı zamanda yaratıcısı 

konumuna da evrilmiştir.(Winegard, 2019) Burada da görülebileceği gibi izleyici aynı 

zamanda sanatçı konumuna geçmektedir.  

 

Sanat insanlık tarihi boyunca teknolojinin ilerlemesine bağlı olarak gelişmiştir. Sanayi 

Devrimi sonrası gelişen, hız kazanan toplumsal yaşamda insan doğadan kopmaya 

başlamıştır. Teknoloji, daha çok insan hayatının bir parçası olmaya başlamış, sanatta 

bundan payını almıştır. Bu süreçten önce insan ilhamını doğadan alırken bu noktadan 

sonra sanayi ürünlerini ‘estetikleştirme’ çabasına girmiştir. Teknoloji bir işi 

gerçekleştirmenin yolunu tasarlayabilme imkânı vermiştir. Bu da sanata direkt 

yansımıştır.(Tekin, 2020) Bilgisayar, internet, akıllı telefonların hayatımızda daha çok 

yer kapladığı unsurlar olmasında internetin geçirdiği evrim önemlidir. Web 2.0’ın 

kullanılmasıyla artık katılımcı ve izleyici konumunda olanlar içerik üretme ve onu 

paylaşma olanağıyla verileri dünya çapında dolaşıma sokma imkanını yakalamışlardır. 

https://www.thetimes.co.uk/article/jeff-koons-interview-most-expensive-living-artist-ns8k5pb55
https://www.thetimes.co.uk/article/jeff-koons-interview-most-expensive-living-artist-ns8k5pb55


31 
 

Bu durum yeni medyanın her geçen gün daha çok katılımcı elde etmesiyle, büyük 

yatırım, reklam ve gelir alanı olmasını da sağlamıştır.(Yavuz, 2015) Bu sistemin 

hegemonyaları tarafından her bir birey, bu duruma hizmet edebilecek kullanıcılar 

olarak görülmektedir. Sistem için ne kadar çok kullanıcı, o kadar çok gelir anlamına 

gelmektedir.  

 

1970’lerle ortaya çıkan Yeni Medya kavramı, kullanıcıların interaktif şekilde nerede 

ve ne zaman bulunduğundan bağımsız iletişim kurabildikleri bir ortamı tarif 

etmektedir. Yeni Medya ana başlığının altında net art, dijital art, video art gibi alt 

başlıklar bulunmaktadır. Yeni medya ve alt başlıklarıyla üretilen sanatlarla geleneksel 

anlamda üretilen sanatlar birleşerek yeni üslup ve tekniklere olanak sağlamıştır. 

Teknoloji, üretilen sanatın uzak kitlelere tanıtılmasını sağlamasının ötesinde o tür 

eserlerin üretim aşamasının da önemli bir parçası haline gelebilmektedir. Yeni Medya 

Sanatında üretilen eser ve izleyici etkileşimi geleneksel yöntemin dışında izleyicinin 

esere müdahil olabildiği, etki edebildiği bir yöntemdir.(Cançat, 2018b) Bu durum 

geleneksel anlamda sanat yaratımına karşıt bir durum olmasına rağmen yeni medya 

çağında olağan karşılanmaktadır. 

 

Resim 17: Yeni medya sanatı. 

https://www.handelsblatt.com/arts_und_style/kunstmarkt/unpainted-media-art-fair-

neue-spezialmesse-fuer-medien-kunst/8385348.html 

 

Lev Manovich yeni medyada şeylerin hareketler, sesler, görüntüler ve eğrilerden 

meydana gelen modüler bir yapı oluşturduğunu vurgulamaktadır. Bunun temelinde de 

programlana bilirlik demek olan, her şeyin sayılarla karşılık bulduğu aritmetik bir yapı 

mevcuttur. Sayılar bu yapıyı gelişime açık hale getirmekle birlikte bazı arayüz 

https://www.handelsblatt.com/arts_und_style/kunstmarkt/unpainted-media-art-fair-neue-spezialmesse-fuer-medien-kunst/8385348.html
https://www.handelsblatt.com/arts_und_style/kunstmarkt/unpainted-media-art-fair-neue-spezialmesse-fuer-medien-kunst/8385348.html


32 
 

programlarla etkileşimde bulunan izleyiciye farklı hizmetler sunabilmektedir. Var 

olan görsellerin yeni medya olanaklarıyla yeniden üretilmesi yeni medya sanatının 

tam olarak amacına ulaşması demek değildir. Asıl amaç bu görsellerin 

araçsallaştırılarak yeni medya sanatının, olanaklarının çeşitliliğinin vurgulanması ve 

ortaya çıkarılmasıdır. Bu sanatın risklerinden biri kolaylıkla dekoratif hale gelme 

durumu taşımasıdır.(Cançat, 2018b)  Sınırsız sayıda ki yeni medya olanaklarıyla yeni 

medya sanatının dekoratif hale gelip gelmemesi durumu bu dönemin çelişkisidir.  

 

‘Endüstri 4.0’ ‘ın 2011 yılında Almanya’da Hannover fuarında kabul görmesiyle 

birlikte dördüncü sanayi devrimi gerçekleşmiştir. Bu projeyle birlikte Alman 

hükümeti dijitalleşmeyi teşvik etmiş, üretimde robotları ön plana çıkarmış, yapay zekâ 

ve üç boyutlu yazıcılar evlere kadar girmiştir. Margot Lovejoy’a göre bu devrimle 

insan algısı ve görme özellikleri değişmiştir. Bu da sanat üretme biçimlerimize ve 

düşüncemize doğrudan yansımıştır. 1960’larda Marcel Duchamp’la başlayan süreçte 

kavramsal sanat, nesne temelli sanattan kavram temelli sanata evrilmiş, bu durum 

gelişen dijital teknolojilerle birlikte yeni medya sanatının önünü açmıştır. Ahu 

Antmen’e göre fluxus, arazi sanatı, happining, performans sanatı gibi sanatların 

amacını estetik değerlerden çok zihinsel algıyı etkinleştirmesi açısından kavramsal 

sanat olarak yorumlamaktadır. Bu bağlamda yeni medyanın gelişimi ve nesnesinden 

kopan sanat etkileşim içine girmiş, gelişimleri paralellik göstermiştir.(Güner, 2019) 

Antment’in de işaret ettiği gibi zihinsel algıyı etkinleştirme amacını önceleyen 

kavramsal sanat, sanal bir ortam olan yeni medyayla kendi dünyasına kavuşmuş 

görünmektedir.  

  

Postmodernizmle birlikte disiplinler arası bir yapı kazanan sanat Yeni Medya 

Sanatında da bu prensibi devam ettirmiş, sanatçı-mühendis kavramı güçlenmiştir. Bu 

dönemde geleneksel estetik değerlerden daha çok anti-estetik olgular ön plana 

çıkmaktadır. Yeni medya, dijital teknolojiyle birlikte düşünce yapımızı ve şeklimizi de 

değişime uğratmaktadır. Aslında Yeni Medya Sanatı yeni bir sanat türünü ifade 

etmekten çok bu sanatın üretildiği ortamı ve o ortamın sunduğu seçenekleri ifade 

etmektedir. Temel amaç sanat ve izleyiciyi etkileşime sokmak ve bu ikisi arasındaki 

mesafeyi yok ederek izleyici/katılımcıyı sanat eserine dahil etmektir. Bu bağlamda 



33 
 

yeni medya sanatı bugünün estetik dili haline gelmektedir.(Büyükparmaksız & Okur, 

2021) 

 

Sanatın içinde bulunduğu dönemin teknolojik imkanlarından faydalanması Marshall 

McLuhan’ın “ortam mesajdır” sözünü doğrular niteliktedir. Taşıdığı her şeyi sayısal 

bir veri haline getiren dijital medya bu verinin yayılmasını ve çoğalmasını 

amaçlamaktadır. Bu da özgür ve demokratik bir ortam sağlamaktadır. Bu ortamda 

sanat çoğalarak, yayılarak ve yayıldıkça değişime uğrayarak yeni bir yorum 

kazanmaktadır. Böylelikle sadece yeni medya sanatı ve dijital medya, ağ sanatı gibi alt 

başlıkları değil yeniden üretilen sanat da hareket alanı kazanmaktadır.(Baranseli, 

2017) 

 

Dijitalleşmenin yeni medyayla birlikte negatif sonuçlarından biri sanat konusunda 

yeterliliği olmayan herhangi birinin bu disiplinde işler üretebilmesidir. Kullanıcı 

yeniden üretim gibi yöntemlerle içerikten daha çok verilerin dijital formunu 

değiştirerek yorumlama yoluna gidebilmektedir.(Ersöz Karakulakoğlu & Demir 

Askeroğlu, 2018) Demokratik bir ortam yarattığı düşünülen dijital medya bu yönüyle 

yeni medya sanatı başlığında bir vücut kazanmaktan yoksun kalmaktadır. Dijital 

sanatın sayısız kez yayılıp çoğaltılabilmesi bir avantaj olarak görülse de sanat için bu 

durum negatif bir durum olmaktadır.  

       

4. POST-TRUTH / HAKİKATİN ÖNEMSİZLEŞMESİ 

Postmodernizmin yarattığı tartışmalar ‘Post-Truth’ kavramıyla birlikte daha da 

artmıştır. 2016 yılında Oxford Dictionaries “Post Truth” kavramını yılın kelimesi 

olarak belirlemesiyle birlikte görünürlüğü artan kavram, ilk olarak Amerikalı oyun 

yazarı Steve Tesich’in ‘The Nation’ dergisinde karşımıza çıkmaktadır. Bu dönem, 

bilginin, hakikatin ve olguların öneminin yitirildiği, kişisel kanaatlerin ön plana 

çıktığı, bireye nazaran toplum ve kitlelerin önem kazandığı, akıldan çok duygunun 

geçerlilik kazandığı bir dönem olarak açıklanmaktadır. Kavramın popüler olması ise 

Donald Trump’ın Amerika başkanı seçilmesi ve İngiltere’nin Brexit tartışmalarıyla 



34 
 

olmuştur. İnsanlık tarihi boyunca “yalan” ve “gerçek” kavramları tartışılagelmiştir. 

Antik Yunan Filozoflarından Gorgias (MÖ 483- MÖ 375) gerçeğin bilinebilmesinin 

imkansızlığını dile getirmiş hatta bilinse de anlatılamayacağını savunmuştur. 

Protagoras (MÖ 481- MÖ 420) ise insan sayısı kadar gerçeğin mevcut olduğunu 

düşünmüştür. Platonda bu minvalde algıların duyulardan ayrı oluşamayacağını ifade 

etmiştir.(Karaca & Paktin, 2018)  

 

“Post” kelimesi, ‘bir şeyden sonrası’ anlamına gelse de Oxford Dictionaries ’e göre 

“post” ön eki önüne geldiği kavramın önemsizliğini ya da o kavramın alakasızlığını 

vurgulamaktadır. “Post-Truth” kelimesinin Türkçe ‘ye “Hakikatin Önemsizleşmesi” 

olarak çevrilmesi doğru olacaktır. Zihindeki bilginin gerçekliğe olan uygunluğu 

‘Hakikat’ ‘tir. ‘Post-truth/Hakikatin Önemsizleşmesi’ ise; gerçeklik ile onun bilgisinin 

uygunluğunun önemini yitirmesidir. Bu kavram “yalan söylemek” ile aynı değildir. 

Buradaki temel nokta, hakikatin bağlamından koparılmasından çok kitlelerin bu 

duruma verdiği tepkidir. Kitleler artık kendi duygu durumlarına göre “yalanın” 

hakikatin yerine geçmesine aldırış etmemektedirler. Yine Oxford Sözlüğün tanımına 

göre Post-truth, duygusal ve kişisel düşüncelerin ve inançların nesnel, rasyonel 

olguların yerini alması olarak tanımlanmaktadır. Kitlelerin duygularına ve inançlarına 

yönelik yönlendirmeler için nesnel ve bilimsel veriler göz ardı edilmektedir. Kitle bu 

yolla istenilen şeylere inandırılmaktadır. Hedef, toplumların eğitimsiz ve 

yönlendirilebilir geniş kesimleridir.(Alpay, 2017) Bu durum en çok politikanın ilgi 

odağı haline gelmiştir.  

 

Bu yönlendirmede en etkin araçlar görsel ve dil araçlarıdır. Bunun en etkin yolu da 

medya/yeni medya olmaktadır. Bu kavramı ilk kullanan yazar Steve Tesich, George 

W. Bush ve Ronald W. Reagan döneminde Amerika Birleşik Devletleri’ de, bu politik 

liderlerin sıkça yalana başvurduklarını fakat kitlenin ise bunu önemsemediğini 

vurgulamaktadır. Onlar zaten hakikati istememektedirler. Ralf Keys’e göre toplumu 

yönlendiren kanaat önderlerinin en önemli aracı ‘yalan’ ‘dır. Modernizmde büyük 

önem atfedilen “Hakikat” Postmodernizmle birlikte yerini farklılıklara ve görece 

değişen gerçekliğe bırakmıştır. Artık hakikat önemsizleşmiştir, herkesin kendi 

hakikati vardır.(Alpay, 2017) Kültürün ve medeniyetlerin mitler üzerine kurulu 

olduğu düşünüldüğünde insanın yanlı ve duygusal tutumu postmodern zeminde pek 

şaşırtıcı gelmemektedir.   



35 
 

 

Postmodernizmi destekleyen akademisyenler ve gazetecilerden sonra iş dünyası da bu 

akıma entegre olmuş, “marka” kavramı önem kazanmıştır. Marka, tüketiciler için statü 

ve mutluluk vaat ederek hakikatin yerini almıştır. Daha sonra hükümetler de PR 

çalışmalarıyla bu Post-truth rüzgarına kapılmışlardır. Donald Trump’ın ABD Başkanı 

olması, İngiltere’nin Brexit oylaması Post-truth süreci güçlendirmiştir. Bu bağlamda 

Post-truth’un oluşmasında dört temel kavramdan söz edilebilmektedir, bunlar; 

Postmodernizm, Yeni medya, Popülizm ve Demokrasiye güvenin 

kaybolmasıdır.(Alpay, 2017) 

 

Post-truth’un ortaya çıkmasını sağlayan iklim Postmodernizmdir. Modernizmde bilim, 

akıl, üst anlatılar, evrensel hakikat önemlidir. Modernizmin bu söylemlerinin yerini 

bulmadığını savunan Postmodern görüştür. Modernizmde akıl ve bilimle erkler 

desteklenmiş, azınlık ve ötekiler dışlanmıştır. Postmodernizm de bütün bu görüşler 

tersine dönmüş, hakikat kişisel görüşlere ve farklılıklara indirgenmiştir.(Kaya, 2021) 

Dolayısıyla tutarlılık önemini yitirmiştir. Görüşler ve düşünceler arasındaki esneklik 

kabul görmüştür.  

 

Tesich, The Nation’daki makalesinde ABD’nin Watergate ve Vietnam Savaşı 

sırasında işlenen suçlarının örtbas edildiğini vurgulamaktadır. İklim değişikliği ile 

ilgili gerçeklerin politikacılar tarafından göz ardı edilmesini de gazeteci David Robert, 

‘hakikat sonrası’ olarak tanımlamaktadır. 2004 yılında Ralf Keyes bu konuda yazdığı 

kitapla hakikat sonrası çağda olduğumuzu ilan etmiştir.(Özcan, 2018) 

 

Zaman ve mekâna bağlı olmadan her zaman bilgiye ulaşabilmek, gelişen bilişim 

teknolojisinin en önemli özelliklerindendir. Her bir kullanıcının veri üretebilmesiyle 

bu durum manipüle edilmeye uygun hale gelmektedir. Bu içeriklerin doğru olup 

olmadığını sorgulamak zorlaşırken bu konular üzerinde çalışan Teyit.org, Doğruluk 

Payı, gibi kaynaklarda ortaya çıkmıştır.(Güler, 2019) Fakat post-truth dönemin tanımı 

burada tekrar hatırlanmak durumundadır. Kitleler ortaya atılan durumun yalan 

olmasına aldırmaksızın ona inanmaktadırlar.  

 

Bu manipülasyon en çok iktidarlar tarafından yönlendirilmektedir. İktidar ve Mitler, 

retoriği günlük hayata uyarlarken logos, ethos, pathos yollarını kullanmaktadır. Logos, 



36 
 

akıl ve mantık çerçevesinde dünyanın anlamlandırılmasıdır. Ethos, erdem, ahlak gibi 

değerlerle karşı tarafın duygu ve sezgi dünyasına dokunmaktır. Pathos da bu duyguları 

harekete geçirecek şekilde söylem biçimlerini vurgulamaktadır. Giambattista Vico 

(17. Yüzyılda yaşamış İtalyan felsefeci), bütün toplumların geçmişlerinin mitler 

üzerine kurulu olduğunu ifade etmektedir. Bu ortak inançlar hayal ve gerçek arasında 

durmaktadırlar. Yine 17. yüzyıl felsefecilerinden Robert Hooke mitler konusunda, 

onların yalan veya gerçek olmasından çok ne amaçla kullanıldıklarının öneminden 

bahsetmektedir. Bu bağlamda mitlerin iktidarla ilişkilerine bakılmalıdır.(Karaca & 

Paktin, 2018) Görüldüğü üzere insan tarih boyunca taraflı ve duygusal tepkiler 

vermektedir genellikle.  

 

 
Resim 18: The New York Times, 1938. 

https://www.cbc.ca/television/how-orson-welles-1930s-war-of-the-worlds-radio-

adaptation-went-viral-1.5719569 

 

Sanayi toplumu öncesinde bilgi din vasıtasıyla halka ulaştırılırken sanayi toplumu 

sonrası bu akış, matbaanın da gelişimiyle medya üzerinden gerçekleşmeye başlamıştır. 

Bunu radyo, televizyon ve yeni medya takip etmiştir. Amerika’da Orson Welles’ın 

“Dünyalar Savaşı” adlı radyo tiyatrosu sonrasında binlerce Amerikalının sokaklara 

dökülmesi çarpıcı bir örnektir. New York halkı radyo tiyatrosunu gerçek zannederek 

paniklemiş ve sokaklara taşmıştır.(Karaca & Paktin, 2018) 

 

Modern toplumda kurumsal dinlerin etkisinin zayıflaması ve sonrasında 

postmodernizmle gelen bilgi çokluğu insanın daha kolay manipüle edilebilmesini 

olanaklı kılmıştır. Bilgiyi haber amacıyla insanlara ulaştıran medya, zamanla erkler 

için -bilinmesini istedikleri bilgiyi ulaştırma ve yönlendirme amacı taşıyan- bir araç 

https://www.cbc.ca/television/how-orson-welles-1930s-war-of-the-worlds-radio-adaptation-went-viral-1.5719569
https://www.cbc.ca/television/how-orson-welles-1930s-war-of-the-worlds-radio-adaptation-went-viral-1.5719569


37 
 

haline gelmiştir. Daha sonra buna eğlence unsuru da eklenmiştir. Bilgi sayıca artmış 

her tarafı kuşatmış durumdadır fakat artık bilgide nitelik problemi mevcuttur. Google 

CEO’su Eric Schmidt’e göre bugün her iki yılda bir üretilen bilgi tarih boyunca 2003 

yılına kadar üretilen bilgi kadardır.(Karaca & Paktin, 2018) 

 

McLuhan, bugün sanal gerçeklik halini alan imgenin bu yolculuğunun öncelikle radyo 

ve televizyonla insanların evlerine girmesiyle başladığını ifade etmektedir. Böylelikle 

insandaki mekân ve zaman algısı değişmek zorunda kalmıştır. İnsanın belirli bir 

duyusuna hitap eden medya türü zamanla o duyu organını güçlendirirken diğerlerini 

zayıflatmaktadır. O medya türü hangi duyuya hitap ediyorsa onun bir uzantısı halini 

almaktadır. McLuhan’a göre böylesi bir oto-ampütasyon bir hissizleşmeyle 

mümkündür.(Karaca & Paktin, 2018) Bugünlerde ellerden düşmeyen akıllı cihazlar 

kullanıcıların adeta bir uzvu haline gelmiştir.  

 

ABD’nin Körfez Savaşını televizyonlardan vermesi gerçeklik konusunda tartışmaları 

devam ettirmiş, hegemonyanın kitleleri inandırmak istediği konularda medyayı, nasıl 

araçsallaştırdığı gözler önüne serilmiştir. Baudrillard’ın bu konudaki görüşleri, halkın 

savaşı televizyonda sinema filmi izler gibi izlemek hatta bu suça katılmak zorunda 

bırakıldığı yönündedir. Kurgulanmış filmler ve gerçek hayat arasındaki sınırlar 

bulanıklaşmaktadır.(Karaca & Paktin, 2018) Savaş gibi trajik ve dramatik bir olayın 

medyadan sunulması onun gerçeklikle olan bağlarını koparmıştır. Dolayısıyla izleyici 

bu durum karşısında hissizleşmektedir.  

 

Baudrillard’a göre simulakrın en geçerli araçları politika ve dindir. Artık medya 

teknolojilerinin de buna katılmasıyla çağımızın en büyük problemi yeniden üretilen 

gerçekliktir. Gerçeklik ilkesi manipüle edilen insan, artık gerçeğe en yakın gördüğünü 

gerçek sanmaktadır. Baudrillard bilginin ve haberin, olmadığı kadar artmasına karşın 

anlamın azaldığını dile getirmektedir. Buradaki en büyük ‘kazanan’ McLuhan’ın “araç 

mesajdır” söyleminde ortaya çıkmaktadır. Asıl kazanç sahibi kullanıcıların her türlü 

bilgisine erişebilen aynı zamanda ticari şirketler olan sosyal medyalardır.(Karaca & 

Paktin, 2018) Bunun sebebine inildiğinde karşılaşılan gerçek sosyal medyaların 

ekonomik kazançlarının büyüklüğüdür.  

 



38 
 

4.1. Post-Truth Çağın Oluşum Evreleri. 

Sosyal medyayla birlikte etki gücünü genişleten Post-truth’ un oluşmasında dört temel 

kavramdan söz edilebilir. Bunlar; “Postmodernizm”, “Yeni medya”, “Popülizm ve 

Demokrasiye güvenin kaybolması” ‘dır. Postmodernizmin çok sesli olma özelliği, 

modernizmin yapı taşı olan rasyonel gerçekliğin gereğinden çok irdelenmesine olanak 

vermiştir. Bu çoğulcu toplum anlayışı hakikate akıl yoluyla ulaşılabilme ihtimalini 

şüpheli hale getirmektedir. Rasyonel bir bakış açısından çok duygusal, değişken ve 

göreceli bir anlayışa sahip olan postmodern bakış, hakikatin arayış yolunu çetrefilli 

hale getirerek, bilim insanlarının ve aydınların gereklilikleri hususu önemini 

yitirmektedir. Bilgi kesin olmaktan uzaklaşmaktadır. Bundan böyle sadece aydın 

kesimin görüşünden çok kitlelerin görüşü önemli hale gelmektedir. Haliyle artık 

anlamdan çok kurgu ve yorum değerlidir. Her şey göstergeye dönüşmektedir. Anlamın 

sürekli ötelenmesi, hitap edilen kitle üzerinde duygusal bir etki ve de ikna süreci 

yaratmaktadır. Anlamlar her an değişebilmektedir ve bunda bir sorun 

bulunmamaktadır. ‘Şimdi ve burada’ olan şeydir gerçek olan. Entelektüel ve aydın 

bireyler sıradan insanlarla eşit konuma çekilmiştir. Bilginin çoğalmasının aksine 

anlam ve hakikat azalmaktadır.(Alpay, 2017) 

 

Postmodern düşünce yapısının üzerine ‘Yeni Medya’ ‘nın da eklenmesiyle birlikte 

hakikatin önemsizleşmesi durumu hız kazanmaktadır. Geleneksel medyada da gerçek 

dışı bilgiler yayılmaktaydı fakat bu rasyonel verilerle desteklenmek durumunda 

bırakılmaktaydı. Geleneksel medya üreticileri sorgulayıcı bir bakış açısını üzerlerinde 

hissetmekteydiler. Yeni medyanın çok çabuk yayılması ve her bir kullanıcının içerik 

üreterek doğru veya yanlış olduğuna bakmaksızın o içeriği dolaşıma sokabilmesi, 

geleneksel medyayı tahtından indirmektedir. Haberin doğruluğu bir yana ne kadar çok 

dolaşıma girdiği, tıklandığı çok önemli hale gelmektedir. Bile bile yalan haberler 

duygusal, ilgi çekici ögelerle süslenerek ‘tık tuzakları’ eşliğinde yayılmaktadır.(Alpay, 

2017) 

 

Habercilik kavramı özünden uzaklaşarak, gerçek aydın gazeteciler işlerini 

kaybetmişlerdir. Şok edici başlıklar sayesinde değersiz ve içeriği boş haberler kasıtlı 

bir şekilde dolaşıma sokulmaktadır. Sayısız bot hesaplar bunu yayma konusunda 

iktidarlarla birlikte çalışmaktadırlar. Ne kadar çok tıklanırsa o kadar çok gelir 



39 
 

sağlayan internet platformları çeşitli algoritmalar sayesinde kullanıcı bilgilerini 

depolayarak kişilerin görüşüne ve zevklerine yönelik içerikleri sunmaktadırlar. Sürekli 

bunlarla karşılaşan kullanıcı kendini, ‘filtre balonları’ ve ‘yankı fanusları’ denen yeni 

medya özellikleriyle çepeçevre sarılmış durumda bulmaktadır. Böylelikle kullanıcı 

kendi görüşünün ve düşüncesinin doğruluğundan şüphe etmez duruma 

gelmektedir.(Alpay, 2017) Her bir kullanıcı kendi fikrini yayabildiği için en sığ bilgi 

dahi birileri tarafından kabul görmekte ve etkileşime girmektedir.  

 

Kurumlara güvenin son yıllarda azalması, dünyadaki birçok ülkenin kötü yönetilmesi, 

rasyonaliteden uzaklaşılıp günü kurtarma çabası içerisine girilmesi sayesinde 

demokrasiye olan güven de zedelenmiştir. Hakikatin önemsizleşmesinin siyasi 

olaylardaki etkisinin sebebi ise yapılan her şeyin demokrasi tepsisinde sunulmasıdır. 

Gerçek ve sahte yer değiştirirken öznel her görüş demokrasiymiş gibi sunulmakta, 

demokrasi ‘Popülizm’ halini almaktadır. Post-truth ve popülizm birbirini destekler 

biçimde ilerleme sağlamaktadır. Otoriteler popülizmle kitlelerin eğitimsiz kesimlerine 

hitap ederlerken rasyonaliteden uzaklaşarak öznel duygulara yönelmektedirler. Her iki 

durumda demokrasi maskesi taşımaktadır. Aydın kesim arka plana itilirken halk 

yüceltilmektedir.(Alpay, 2017)  Genel kitlenin görüşünün demokrasi altında bilime ve 

rasyonaliteye karşıt savunulması içinden çıkılması zor popülist bir sığlık halini devam 

ettirmektedir.  

 

4.2. Post-Truth ve İnternet / Yeni Medya 

Post-truth’un bu kadar önem kazanması Yeni Medya ile mümkün olmaktadır. 

Buradaki en önemli unsur, kullanıcıların içerik üretebilmesi ve internetin haber 

kaynaklarının yerini almış olmasıdır. Yeni medyada gerçek haber/bilgi ile kişisel 

görüş ve kanılar birbirine karışmakta, bu görüşler gerçek bilgi veya haber gibi 

dolaşıma sokulmaktadır. Başka kullanıcılarda bu haberleri sorgulamadan 

paylaşmaktadırlar. Dolayısıyla sahte veya yalan haberler hakikatin önemsizleşmesinin 

yolunu açmaktadır. Bu kadar çok haber kaynağının sorgulanıp irdelenmesi de 

mümkün olmamaktadır. Filtre balonu, yankı fanusları gibi özelliklerle bireyler kendi 

görüş ve kanısını taşıyan diğer kullanıcılarla çepeçevre sarılmaktadır. Bu ortama 

hapsolan bireyler buradaki paylaşımlara inanmaya yatkın hale gelmektedirler. Bilinç 

seviyesi düşük bireyler yankı fanuslarında herkesin zaten kendi gibi düşündüğünü 



40 
 

zannetmektedirler. Bu, sosyal medyanın filtre balonu algoritmasıdır. Bu durum aynı 

zamanda Platon’un mağara alegorisini andırmaktadır. Günümüz postmodern bireyi 

bile bile bu dijital mağaralarda yaşamaktadır.(Kaya, 2021)  Oradan çıkmaya da pek 

istekli değildir. Dijital bir konfor alanı içinde yaşayan kullanıcılar bu alanlara 

hapsolmuş durumdadırlar.  

 

  

Resim 19: Twitter’da dolaşıma giren bir yalan haber. 

https://teyit.org/analiz-hillary-clintonin-dunyanin-duz-oldugunu-itiraf-ettigi-iddiasi 

 

Trump’ın başkan seçildiği ABD seçimleri öncesinde özellikle Twitter üzerinden 

kullandığı popülist söylemler Hakikatin Önemsizleşmesi tartışmalarını göz önüne 

taşımıştır. “Meksika sınırına duvar örülmesi”, “Müslümanların ülkeye alınmaması” 

gibi söylemler tartışılmıştır. Buna benzer durumlar İngiltere ve dünyanın birçok 

ülkesinde görülmektedir. Siyasiler, karar alıcılar, medya aktörleri rasyonel olgulardan 

çok popülist söylemlerle kitleleri istedikleri gibi yönlendirmektedirler. Sosyal 

medyanın bu gücü sayesinde ‘Arap Baharı’ diye adlandırılan olaylar başka ülkelere de 

yayılmıştır. ABD’de yapılan bir araştırmaya göre sosyal medya sitelerinde dolaşıma 

sokulan haberler New York Times, NBC News, Washington Post gibi büyük haber 

kaynaklarından daha fazla ilgi gördüğü ortaya çıkmıştır. Bununla birlikte Facebook, 

Twitter, Instagram gibi sosyal medya mecralarında sayısız sahte hesaplarla bu tarz 

yalan haber ve söylemler etkileşime sokulmaktadır. Bu da tüm toplumları 

etkilemektedir.(Özcan, 2018) Devletler arasında bile sosyal medya, bir 

dezenformasyon silahı olarak kullanılmaktadır.  

 

https://teyit.org/analiz-hillary-clintonin-dunyanin-duz-oldugunu-itiraf-ettigi-iddiasi


41 
 

Sosyal medya sadece politik amaçlara hizmet etmemektedir. Gerek eğlence gerek 

ideolojik gerekse de ticari amaçlarla spekülatif olarak kullanılabilmektedir. 

Reklamların tıklanmasının artmasıyla ticari olarak gelirlerde artabilmektedir. Bu gibi 

dezenformasyon çeşitliği her geçen gün artmaktadır.(Aydın, 2020) Gerek büyük 

markaların uyguladığı dezenformasyon çeşitleri gerekse sıradan kullanıcıların 

uyguladığı yöntemler insanın gerçek ile bağını zayıflatmaya katkı sağlamaktadır.  

 

Post-truth dönemde sosyal medya kullanıcıları kendi içeriklerini üreterek üretici-

tüketici konumuna evrilmiştir. Video çekerek bir direktör olurken Wikipedia gibi 

sözlüklerde yazar olabiliyor, yorum yaparak eleştirmen, ticaret yaparak da iş insanı 

olabilmektedirler. Sosyal medyada yanlış bilginin, sahte haberin önüne geçebilmek 

için medya okuryazarlığı geliştirilmek durumundadır.(Eroğlu & Çakmak, 2020) Post-

truth dönemin en çok etkilediği ülkeler bu sebeplerden dolayıdır ki az gelişmiş ve 

gelişmekte olan, eğitim seviyesi düşük ülkelerdir.  

 

Sosyal medya bugünkü haliyle artık, sadece kullanıcıların etkileşimde bulundukları bir 

platform değildir. Kullanıcılar orada kendilerine yeni bir kimlik inşa etmektedirler. 

Gerçek yaşamda olamadıkları fakat olmayı istedikleri kişiyi yaratmaya 

çalışmaktadırlar. Bu durum ayrıca bu tür platformlardaki tüketim davranışlarına 

yansımaktadır. Yeni medya ve Post-truth çerçevesinde asıl nokta yalanın var olması 

değildir. Yalan insanlık tarihinde hep var olmuş bir kavramdır fakat bugün kitleler 

yalana yalan olduğunu bile bile inanmaktadırlar. Bunun yanında her bir kullanıcının 

içerik üretebilmesiyle haber kaynakları kontrol edilemez boyuttadır. Yeni medyada 

yankı fanusları gibi özellikler ve bazı algoritmalar aynı görüşteki kullanıcıları sınırlı 

bir pencereden bakmaya zorlamaktadır. Böylelikle gerçek bilgi dolaşımda olsa bile 

buna ulaşmayı engellemektedir.(Baş & Erdoğan Tarakçı, 2018) 

 

Geleneksel medyanın sürdürülebilmesi ekonomik açıdan oldukça zor görünmektedir. 

Yeni medya bu tür masrafları ortadan kaldırmaktadır. İnternet sayesinde medya 

kullanıcısı bir bilgiyi okuma, izleme, duyma gibi özelliklerle deneyimleme şansına 

erişmektedir. Bu şekilde kullanıcı bir haberi veya bilgiyi simülasyonda olsa 

deneyimleyebilmektedir. Bilginin veya haberin anlık güncellenebilmesi medya 

platformları arası bir yarışı da ortaya çıkarmaktadır. Sosyolog Van Dijk’a göre yeni 

medyanın telekomünikasyon özelliği, yani hem bilgi hem iletişimi olanaklı kılması en 



42 
 

belirleyici özelliğidir.(Yayla, 2017) Bu deneyimin gerçeğe yakınlığı insanın yaşadığı 

bu simülasyona kanmasını daha da kolaylaştırmaktadır.  

 

Sosyal medya sosyolojik açıdan da önemli değişimlere kapı açmaktadır. Sosyal 

medya, büyük kitlelere erişebilme olanağı sayesinde kendi popüler figürlerini 

yaratmaktadır. Kitleler bu figürleri sıkı sıkıya takip etmekte ve onlar tarafından da 

yönlendirilebilmektedir. Gerçek hayatta kendi kimliğini ortaya koyamayan bireylerin 

sosyal medya da daha konforlu bir ortam bulmaları mümkün olmaktadır. Bu bireyler 

sosyal medya yoluyla kendilerini var etmektedirler. Bunların yanı sıra Sosyal 

Medyanın negatif etkileri de bulunmaktadır. Bireyler daha çok onaylanmak ve kabul 

görmek, takipçi kitlesini büyütmek adına daha çok dikkat çekmeye 

yönelebilmektedirler. California Üniversitesi, sosyal medyanın bireylerde depresyon, 

dikkat bozukluğu, narsistik, bağımlılık gibi negatif etkiler doğurabildiği yönünde bir 

araştırma ortaya koymuştur.(Yayla, 2017) İnsanlığın mutluluk uğruna sahtenin 

peşinde koşması kendi çelişkisini sürekli kılmaktadır.  

 

 

Resim 20: Bir tık tuzağı görseli. 

https://kriko.blog/growth-hacking/gerilla-pazarlamasi/clickbait-nedir-nasil-yapilir 

 

Geleneksek medyada, özellikle yazılı medyada başarı tirajla ölçülmektedir. Dijital 

medyada artık “tıklanma” tirajın yerini almıştır. Ne kadar çok tıklanma olursa, bir 

haber sitesi o kadar etkileşim alarak kazanç elde etmektedir. Post-truth dönemin 

gerçekliği halini alan bu durum “tık tuzağı” kavramını yaratmaktadır. Sadece 

tıklanması için gerçekten uzak, yanıltıcı haber başlıkları ve görsellerle kullanıcıya “tık 

tuzağı” hazırlanmaktadır. Hatta bu durum normalleşmiştir, etik adına bir problem 

olarak bile görülmemektedir. Ralph Keys bu durumu, etik açıdan ‘alacakaranlık bir 

dönem’ olarak ifade etmekte, hakikatin üzerini kapatırken bundan rahatsız olmamayı 

tam olarak ‘Post-truth dönemin gerçekliği’ olarak tanımlamaktadır.(Çoban, 2019) 

https://kriko.blog/growth-hacking/gerilla-pazarlamasi/clickbait-nedir-nasil-yapilir


43 
 

 

Moderniteyle sınırları belirginleşen mekân algısı postmoderniteyle ve post-truthla 

birlikte o sınırları aşarak belirsiz bir hal almaktadır. Jameson bu durumu “aşırı-uzam” 

olarak açıklamaktadır. Modernitenin hakikatin tekliği fikrine karşın postmodernitenin 

savunması çoklu hakikat’ tir. Post-truth’la birlikte hakikat hiçliğe doğru yol 

almaktadır.(Çelik, 2021) Artık hakikate ihtiyaç kalmamıştır.   

 

1994 yılında Paul Milgram ve Fumio Kishino tarafından ortaya konulan “karma 

gerçeklik” (MR), kavramında sanal ve gerçek mekanların birleştirilmesi söz 

konusudur. Bu iki alanın birleşimi “arttırılmış gerçeklik” olarak açıklanmaktadır. Bu 

olguda gerçek nesneler ve sanal nesneler birlikte, karma bir şekilde, birbirlerinin 

uzantısı olarak kullanılmaktadır. 1948 yılında Norbert Wiener’ın çalışmalarıyla 

“insan” ve “makine” birleşimi olan “Sibernetik” kavramı ortaya çıkmıştır.(Çelik, 

2021) Bugün bizzat bu dönemin yaşandığı gözlemlenebilmektedir.  

 

 

Resim 21: Arttırılmış gerçeklikle bir anne ve kızın bir araya gelmesi.  

https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-51447691 

 

2016 yılında çocuğunu kanserden kaybeden Güney Koreli anne ile kızının “arttırılmış 

gerçeklik” ‘le tekrar bir araya getirilmesi bu konuya önemli bir örnektir. Bu videoda 

“gerçek” ile “sanal” olanın etkileşimi söz konusudur. Anne gerçek, çocuk ise sanaldır. 

Yaklaşık 9 dakikalık videoda anne ve kanserden hayatını kaybetmiş kızı her zaman 

gittikleri parkta tekrar buluşmaktadırlar. Anne arttırılmış gerçeklik gözlüğü ile bir 

çocuk manken üzerine yansıtılan kızının simülasyonunu görmekte ve eldivenlerle 

kızına dokunma hissini deneyimlemektedir. Kızının görüntüsü canlandırılarak sesi de 

eklenmiştir.(Çelik, 2021)  

 

https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-51447691


44 
 

Böylelikle hakikatin sahtesi olan bir simulakr sahne meydana getirilmiştir. Annenin 

ölen kızıyla bu tekrar buluşması sahtedir, kızı gerçek değildir fakat tekrar 

deneyimlediği bu duygular gerçektir. Bu deneyimden sonra annenin geçekten mutlu 

olduğunu açıklaması post-truth dönemde gerçek ile sahtenin nasılda birbiri içine 

geçerek sınırlarının bulanıklaştığının bir örneğidir. Hayatın gerçeklerine kıyasla 

teknolojinin ve çağın yarattığı sahte duruma duyulan istek post-truthu açıklamaktadır. 

Bu deneyim sırasında annenin duygulanıp ağladığı, mutlulukla karışık gerçek 

duygulanım yaşadığı gözlenmiştir. Her ne kadar çocuğunu kaybetmiş bir annenin 

sanal bir şekilde çocuğuyla tekrar bir araya gelmesi onu mutlu kılsa da kızını 

kaybedişini de tekrar yaşamıştır. Bu bakımdan sahte ve gerçeğin yer değiştirmesiyle 

birlikte ölümün de gerçek anlamını yitirdiği söylenebilmektedir.(Çelik, 2021) 

 

Bugünün insanı fiziksel bir iletişimden ziyade sosyal medya yoluyla yaptığı iletişimle, 

kendi gerçekliğini yaratmaktadır. Artık belirli bir mekânda olmanın 

önemsizleşmesiyle oradalık/buradalık akışkan bir yapı kazanmaktadır. Etkileşim 

içinde bulunulan bireyin gerçek kimliğinin ve özelliklerinin belirlenmesi 

zorlaşmaktadır. Post modern birey zamanı ve mekânı sosyal medya üzerinden istediği 

gibi biçimlendirmektedir. Post-truth birey hayatını yapı söküme uğratarak ideal olarak 

düşündüğü anları/parçaları paylaşıma sokmaktadır. Böylelikle, istediği gibi bir inşa 

etme süreci kurgulamaktadır. Post-truth bireyin belirgin özelliği, gerçekliği 

deneyimlemesi söz konusu olduğunda onu yaşıyormuş gibi görünmesidir. Bu durum 

sosyal medya bireyinin ‘matrixleşmeye’ karşı verdiği bir tepkidir. Artık birey 

zamansız ve mekânsızdır, ne yansıttığını yaşamaktadır, ne yaşadığını 

yansıtmaktadır.(Sağır & Aktaş, 2019) Zaman, mekan ve insan arasında bir kopuş, bir 

savruluş yaşanmaktadır. Post-truth birey uzay boşluğunda anlamsız ve amaçsızca 

savrulan nesne olma yolundadır.  

 

Yazılı olmayan kurallarıyla, sosyal medyada yaşananlar paylaşılmıyorsa hiçbir anlamı 

yoktur. Paylaşıldığı zaman daha anlamlı hale gelmektedir. Etkileşimde bulunulan 

sosyal medya kitlesi de bunu arzulamaktadır. İdeal hale getirilen bu anlar sosyal 

medyada dolaşıma sokulurken ideal olmayan anlar ise dolaşımda kalamamaktadır. 

Sosyal medya, bu ideal anları dolaşıma sokanlara kahramanlık yanılgısı 

yaşatmaktadır. İnsanın beğenilme, takdir edilme duygularına hitap eden bu özelliklerle 

bireyin, artık o özel sahnede kalmak için daha çok çabalaması gerekmektedir. İyi ve 



45 
 

güzel olan şeyler göklere çıkarılıp kötülerin üzeri kapatılmaktadır. Bu post-truth 

sahnede var olabilmenin tek yolu sosyal medya da etkileşim içinde olmaktır. Etkileşim 

içinde olmayanlar yok sayılmaktadır. Zaman ve mekan açısından orada olmasa bile o 

anı yorumlamak post-truth bireyin en temel özelliklerindendir.(Sağır & Aktaş, 2019) 

 

Sosyal medya algoritmaları, yayılan haber veya bilginin doğruluğuyla 

ilgilenmemektedir. Sosyal medya için geçerli kıstas o içeriğin ne kadar fazla 

tıklandığıdır. Dezenformasyon tarih boyunca iktidarların kitleleri yönlendirmek adına 

sık sık kullandıkları bir yöntem olmuştur. Herkesin içerik üretebildiği bu dönemde 

gazeteciler toplumu doğru yönlendirmek adına büyük sorumluluk taşımaktadırlar. 

Artık “haber” kavramı post-truth dönemde “içerik” kavramıyla yer değiştirmiştir. 

Alvin Toffler, 1980’ de sosyal medya öznesini “üre-tüketiciler” şeklinde 

tanımlamıştır. Sansasyonel haberlerle kullanıcının dikkatlerini çekmek post-truth 

dönemde yeni medyanın kullandığı başat yöntemlerden biridir. Yalan bilgi ve habere 

karşı, gerçek olmadığı ortaya çıksa bile kitleleri ikna etmek oldukça zor 

olmaktadır.(Karagöz, 2018) Dolayısıyla bu durumda tüketilen şey bilgi ve yalandan 

çok insandır.  

 

Yalan haberler insanların duygu ve ideolojik düşüncelerine yönelik kullanılmaktadır. 

Buna karşın düzeltmelerin genellikle ters teptiği gözlenmektedir. Sahte haber ve 

bilginin yayılımında yeni medya ve geleneksel medya karşılaştırılamaz durumdadır. 

Michael Lynch internet yoluyla bilgiye erişimin hızlandığı bu dönemde insanların 

bilgi edinme konusunda geliştiğini ancak bilgiye ulaşmadaki kolaylığın da negatif 

etkisi olduğunu vurgulamaktadır. Daniel Kahneman’ da insanın bilgiyi depolamada 

hızlı ve yavaş olarak iki yol kullandığını ifade etmektedir. Hızlı depolanan bilgi 

aceleyle, kısa yolla işlenirken yavaş depolanan bilgi daha hazmedilmiş ve kalıcı bir 

etki yaratmaktadır. Bianet’in 2018 yılında ki raporuna göre medya okur yazarlığı ve 

yalan habere karşı bilinçli davranan ülkeler arasında ki sıralamada Türkiye sondan 

ikinci basmakta yer almaktadır.(Karagöz, 2018) 

 

4.3. Post-Truth ve Sanat İlişkisi 

Post-truth’un sanata etkisi de mutlaktır. Sanat içinde bulunduğu tarihsel süreç 

içerisinde değerlendirilmelidir. Dönemin koşulları sanatın biçim ve içeriğine 



46 
 

yansımaktadır. Sanat, Platon’la taklidin taklit edilmesi, Aristo’yla ideal güzelliğin 

yansıtılması olarak tarif edilmiştir. Sanatın hakikatine ulaşma konusunda dört temel 

yol izlenmektedir. Bunlar; eserin toplum temelli incelenmesi, dönem temelli 

incelenmesi, sanatçı temelli incelenmesi ve son olarak da alımlayıcı/izleyici temelli 

incelenmesidir. ‘Tarihsel ve toplumsal temelli’ bakış açısında sanat bulunduğu 

dönemi/toplumu yansıtan bir pencere olarak ele alınmaktadır. Hakikat ve sanat 

ilişkisini sanatçının duygu, düşünce ve bakış açısından irdelemek ‘Anlatımcılıktır’. 

‘Yapısalcılık’, esere odaklanarak, onun dil ve üslubu üzerinden açıklama yapmaktadır. 

‘Alımlayıcı/izleyici temelli yaklaşım’ ise eser ve hakikat ilişkisini eserin izleyiciye 

nasıl bir etki bıraktığı sorunsalı üzerinden irdelemektedir.(Aydoğan, 2019) 

 

Sanat ve Hakikat konusuna genel yaklaşımda “Gerçeklik” ve “Biçimcilik” ön plana 

çıkmaktadır. Gerçeklikle eserin verildiği tarih-zaman-mekân çerçevesince gerçekliğe 

ne kadar yakın ortaya konulduğu göz önünde bulundurulmaktadır. Biçimcilikte ise, 

tarih-zaman-mekân çerçevesinde sanatçının duygu ve görüşünün esere etkisi göz 

önünde bulundurulmaktadır. Baudrillard’a göre artık tüketim toplumunda imgeler 

gerçeklerin bir yansıması değildir. İmgeler kendi gerçekliklerini yansıtır 

durumdadırlar. Dolayısıyla Baudrillard’a göre sanat artık bir tüketim nesnesine 

dönüşmüş, içi boşalmıştır. O’na göre sanat eseri ancak tüketim nesnesi olduğunu 

ortaya koyduğu taktirde gerçekçiliğe yaklaşabilir durumdadır.(Aydoğan, 2019) Sanat 

post-truth döneme gelindiğinde Baudrillard’ın görüşü doğrultusunda ilerlemiş 

görünmektedir.  

 

Artık sanat eseri her an her yerdedir. Sanat bu kadar günlük yaşamın içine girdikçe 

değerini kaybedip, ticari bir metaya evrilmektedir. Yeni teknik ve teknolojiyle sanatın 

çoğaltılması Benjamin için sanatın aurasının kaybolması demektir. Baudrillard da 

benzer biçimde sanatın öldüğünü savunmaktadır. Simülasyon evreninde, kapitalist 

sistem ve teknoloji sanatı tekrar tekrar tüketime sunarak onun sonunu getirmektedir. 

Bu evrenin bireyi Adorno’ya göre, stil ve eğlenceyi tüketmek için vardır. 

Baudrillard’a göre de simülasyon evrenin bireyleri, iletişim teknolojilerinin yarattığı 

gerçeklikle, demir kafesler içinde yaşamaktadırlar. O’na göre bu toplumun gerçeklik 

ile durumu, Irak Savaşı ve bir pop konserini televizyonda izlerken aynı duyarlılığa 

sahip olması kadardır. Artık felsefe ve öznenin yaşamından söz edilemez 

olmuştur.(Aydoğan, 2019) 



47 
 

   

5. FİGÜRATİF RESİM VE HEYKEL 

5.1. Figüratif Resim 

Gerçekliğin kırılgan yüzeyinde, bu noktada, figür ile özne arasındaki eski ilişkiye 

tekrar göz atmak gerekmektedir. Dış dünyada algıladığımız şekillerin genel tanımı 

olmakla birlikte plastik sanatlarda ‘figür’, insan figürünü tarif etmektedir. Ağaç, 

hayvan, insan, objeler gibi dış dünyada bulunan ve de hayal ürünü olarak sanata dahil 

edilen bütün varlık-nesneler figürdür. Soyut resmin karşıtı olan figüratif resimde 

sanatçı dünyayı figür yoluyla yansıtmaktadır. Figüratif sanat haliyle gerçekçi bir tavra 

sahiptir. Bu durum gerçekçiliğin farklı tanımlamalarını da ortaya çıkarmaktadır. 

Özellikle resimde, Foto gerçekçilik, Gerçeküstücülük, Fantastik gerçekçilik gibi tanım 

çeşitliliği oluşmuştur. Doğadaki figürlerden yola çıkmasa bile onları hatırlatan 

herhangi bir sanat yine ‘figüratif’ sayılmaktadır. Eğer bir resim renk veya 

kompozisyon dışında başka öğelerde içeriyorsa o resim figüratiftir.(Ayhan, 2006) 

Sanatın temelinden itibaren figüratif bir lisanla ortaya çıkmıştır.  

 

 

Resim 22: Neş’e Erdok, Zaman Kuşu, 1990, tuval üzerine yağlıboya, 200x150cm, 

Özel Koleksiyon. 

https://www.bozluartproject.com/sergi/nese-erdok-zaman-kusu/ 

https://www.bozluartproject.com/sergi/nese-erdok-zaman-kusu/


48 
 

 

Herhangi bir olayın, sahnenin renk, çizgi yoluyla yansıtıldığı resim, figüratif resimdir. 

Figüratif resimle karşıt noktada bulunan soyut bir resimde alımlayıcı, resimdeki soyut 

unsurları dış dünyadaki şekil veya nesnelerle ilişkilendiriyorsa o resim figüratif 

resimdir. Neş’e Erdok’a göre soyut olarak adlandırılan bazı resimlerde figür 

gizlenmiştir ve bunu ancak deneyimli bir alımlayıcı ortaya çıkarabilmektedir.(Keser, 

1993) İnsan çocukluğundan itibaren ilk olarak dış dünyadaki şekilleri algılamayı 

öğrenmektedir. Bütün çocuklar bu sebepten figüratif resimler çizmektedirler. Figüratif 

resimde ortaya konulan figür aktarıldığı nesnenin bir yanılsamasıdır. Erdok, figüratif 

resmi bu yönüyle ‘ornatma’1 olarak tanımlamakta ve O’na göre figür ne kadar 

anlatımcı olursa o kadar sanat olmaktadır.(Ayhan, 2006) 

 

Artık doğayı yansıtmaya dayalı olan tanımından sıyrılan sanat, kendine özgü anlatım 

biçimleri kazanmasıyla birlikte doğayı düşünen bir yapıya oturtmuştur.(Ayhan, 2006) 

Figüratif resimde aktarılan imgelerin gerçekteki psikolojik, sosyolojik, formel, 

duygusal anlamları ile birlikte imgelerin plastik anlamları birbirinden ayrılmaz iki 

unsurdur. Resimde bize aktarılan imgeler onların plastik anlamlarıyla, plastik 

anlamları ise dış dünyadaki anlamlarıyla birlikte çözümlenmektedir. Bunların 

anlamlandırılma biçimleri sanatçının öznel dünyasının bir sonucudur. Figüratif 

resimde aktarılan imge, yansıttığı dış dünyanın tam olarak taklidini 

sağlamamaktadır.(Keser, 1993) Figüratif resim dış dünyadaki bir gerçekliğin 

yorumlanması olarak tarif edilebilmektedir.  

 

5.2. Figüratif Heykel 

Dış dünyada gözlemlenen nesnenin üç boyutlu halde sanatsal nesneye dönüştürülmesi 

ise ‘Heykel’ ‘dir. Köken olarak Arapçadan dilimize geçen heykel sözcüğü hacim 

sanatı olarak da kabul edilmektedir. Genel anlamda üç boyutlu sanat eserleri heykel 

olarak tanımlanır. Heykel, iç mekânda olsun ya da dış mekânda, etrafını 

dolaşabildiğimiz, dokunabildiğimiz, mekâna estetik bir değer katmak amacıyla insanın 

hayal gücünün bir ürünü olarak ortaya konulan üç boyutlu biçimdir. Heykel uzaya 

(boşluk) şekil vermektir. Figüratif heykel de figür resmi gibi dış dünyada (doğada) var 

olan varlık ve nesnelerden yola çıkmaktadır.(Ordu, 2019) 
 

1 Ornatmak işi, ikame etme. https://sozluk.gov.tr/ 



49 
 

 

Fiziksel varlığının güvenliğini sağlamak amacıyla boşlukta bir mekân yaratan insan, 

inançları ve duygusal varlığına da bir mekân yaratmak zorunda kalmıştır. Bunu da 

etrafındaki maddelere şekil vererek, sanat yoluyla yapmıştır. 

 

 

Resim 23: Ana Tanrıça Heykelciği- Anadolu Medeniyetleri Müzesi. 

https://www.rehbername.com/mitoloji/ana-tanrica-kibele-kybele-magna-mater 

 

En eski tarihlerden beri heykel insan hayatında var olmaktadır. İlkel insanlar 

kendilerini doğaüstü güçlerden korumak veya dileklerinin, inandıkları tanrılar 

tarafından kabul görmesi için heykel ve mağara resimlerini kullanmışlardır. Genellikle 

taş, tahta ve kemik gibi doğal malzemelerden üretilen bu heykelcikler toplumların 

inançlarını temsil etmekte ve onlardan güç almak amacı taşımaktadırlar. Bu tür 

heykellerin ilk örneklerine Fransa’nın Aurignac bölgesinde rastlanmıştır. İlk 

buluntulardan olan Avusturya’daki (MÖ. 25.000) Willandorf Venüs heykelciği ve 

Anadolu’da bulunan, 6.500 yıl öncesine dayanan Kibele ve Antik Çağ Venüs 

heykelleri ilkel toplumların büyü, bereket, üreme amaçlı inançlarının 

temsilleridirler.(Ordu, 2019) 

 

İlkel dönemlerden Modern Dönemlere geldiğimizde ise Rönesansın etkisiyle birlikte 

sanat dinin hegemonyasından sıyrılarak maddi dünya ve gündelik konular üzerine 

yoğunlaşmıştır. Bu durum resimde olduğu gibi figüratif heykelde de konuların 

çeşitlenmesine olanak sağlamış perspektif ön plana çıkmıştır. Zanaatkar konumunda 

olan sanatçı rönesansla birlikte entelektüel ve seçkin bir konuma yükselmiştir. Gelişen 

ticaret burjuva sınıfını zenginleştirmiş, zenginleşen burjuva da sanata ve sanatçıya 

desteğini arttırmıştır. Artan konu çeşitliliğiyle sanatçı dünyevi konulara ve insan 

https://www.rehbername.com/mitoloji/ana-tanrica-kibele-kybele-magna-mater


50 
 

anatomisine yoğunlaşarak bilimsel teknikler sanat teknikleriyle sentezlenmiştir.(Ordu, 

2019) 

 

 

Resim 24: Aristide Maillol, Hava, 1939, Kurşun veya Bronz, Kröller-Müller Müzesi, 

Otterlo, Hollanda. 

http://rijksmuseumamsterdam.blogspot.com/2012/10/aristide-maillol-lair-air-1939-

kroller.html 

 

Genellikle dini konuları yansıtan ve amaç edinen heykel, ‘yüce’ etkisini yaratacak, 

fiziksel yüksekliği sağlayan hem mekâna uygun hem mekândan ayıran kaideyle 

birlikte sergilenmekteydi. 20. Yy.’la birlikte, özellikle Auguste Rodin’le heykel 

kaideden inmiş ve izleyiciye daha çok yaklaşmıştır. Aşağıdan bakan izleyici ve 

yüksekteki/yücedeki heykel arasında mesafe kaybolmuştur. Heykelin mekan ile 

birlikteliği de Minimalizm, Konstrüktivizm, Arazi Sanatı gibi disiplinlerle 

çeşitlenmiştir.(Karacan, 2016)  

 

Modern sanatın klasikleşmiş dilinden figürün, çizginin, rengin geçirdiği değişim 

süreci “İzlenimcilik” sayesinde gerçekleşmiştir. Kullanım teknikleri ve çeşitlilik 

açısından ‘renk’ bu değişimin ilk aşamasıdır. İkinci aşama ise malzemenin 

çeşitlenmesiyle birlikte “figür” olmuştur. Picasso’nun “Gitar” isimli heykeli bu 

bakımdan bu sürecin başını çekmiştir. Picasso ilk defa geleneksel malzemenin dışında 

metalleri kaynak yaparak bu heykeli yapmıştır. Bu hem figürün hem malzemenin 

geçirdiği bir evrimdir. Julio Gonzalez, Alexander Calder ve Alberto Giacometti bu 

değişimi devam ettiren sanatçılar olmuşlardır.(Dişbudak, 2019) 

 

http://rijksmuseumamsterdam.blogspot.com/2012/10/aristide-maillol-lair-air-1939-kroller.html
http://rijksmuseumamsterdam.blogspot.com/2012/10/aristide-maillol-lair-air-1939-kroller.html


51 
 

 

Resim 25: Pablo Picasso, Gitar, 1914, MoMA, New York, ABD. 

https://www.moma.org/collection/works/80934 

 

Picasso’nun Boğa Başı isimli bisiklet gidonundan yaptığı heykeli, Duchamp’ın Çeşme 

adlı heykeli ve başka Dadaist sanatçıların eserleriyle birlikte malzeme çeşitliliği 

figüratif heykelin dönüşümünü hızlandırmıştır. Yavaş yavaş klasik anlayıştan sıyrılan 

heykel, kaide unsurunu da arka plana itmiştir. Calder’in mobil olarak nitelediği, 

motorik elemanlarla hareket ettirdiği heykelleri kinetik heykel kavramını 

oluşturmuştur.(Dişbudak, 2019) Bir canlandırmayla ifade etmek gerekirse kaideden 

inen heykel malzeme çeşitliliğini de artırarak hareket etmeye, aramızda dolaşmaya 

başlamıştır.  

 

 “Anti Sanat” sloganıyla ön plana çıkan Dadaizm’in en önemli temsilcilerinden 

Marcel Duchamp’ın hazır nesneleri heykel sanatının geçirdiği değişimin yapı 

taşlarındandır. Duchamp, Dadaist anlayış gereği seçtiği hazır nesneleri herhangi bir 

estetik ve sanatsal kaygıyla değil, sadece sanatçının seçtiği nesneler olarak 

sergilemiştir. Figürden ziyade figüre yüklenen düşünce önem kazanmıştır. Böylelikle 

sanatta “düşünce” estetik değerlerden öncelikli bir duruma geçmiş, kavramsal sanat 

ortaya çıkmıştır. Kavramın ana unsur olmasıyla birlikte malzeme sonsuz çeşitliliğe 

kavuşmuştur. Bu durum hareket kazanan heykelin performansa dönüşmesini, 

performansında video ile kaydedilmesini takip etmiştir.(Dişbudak, 2019) Videonun da 

yeni medyayla birlikte başka bir boyuta geçtiği söylenebilmektedir.  

 

https://www.moma.org/collection/works/80934


52 
 

   

Resim 26: Marcel Duchamps, Bisiklet tekerleği, 1913, The Israel Müzesi, Jerusalem, 

İsrail. 

https://17green.wordpress.com/2014/01/18/marcelduchampwhatisart/ 

 

6. POST-TRUTH DÖNEMDEN SANATÇI ANALİZLERİ 

6.1. Marlene Dumas 

 

Resim 27: Marlene Dumas, Sanatçı, 1994, Tuval üzeri Yağlı boya, 200.7 x 99.7 cm, 

Credit Fractional ve Martin ve Rebecca Eisenberg'in vaat edilen hediyesi, MoMA, 

New York, ABD.  

https://www.moma.org/collection/works/101473 

 

https://17green.wordpress.com/2014/01/18/marcelduchampwhatisart/
https://www.moma.org/collection/works/101473


53 
 

Resim, desen, kolaj, heykel gibi çalışmaları olan Güney Afrikalı sanatçı, Psikoloji 

eğitimi almasından dolayı figürleri ve portreleri de psikolojik etkiler taşımaktadır. 

Genellikle yağlıboya ve suluboya tekniklerini kullanmaktadır. Sanatçı çalışmalarında 

cinsiyet, ırk ayrımı, terör, savaş, medya kültürü, ölüm, doğum, aşk, tutku gibi konuları 

işlemektedir. Dumas eserlerinde kadın düşmanlığından tutunda ırk ve cinsiyet 

ayrımına kadar, nüden oto portreye kadar, mağduriyet yaşayan kitleyi duygusal bir 

şekilde yansıtmaktadır. Hollanda sanatında önemli bir kavram olan “Tronies” kavramı 

Dumas’ nın da üzerinde durduğu bir kavramdır. İfade, yüz, baş anlamına gelen 

kavram, klasik eserlerdeki figürlerin diğer unsurlarından kurtularak sadece ifadesine 

yoğunlaşılması demektir. Peter Paul Rubens ve Rembrandt Harmenszoon van Rijn 

buna önemli örneklerdendir.(Burunsuz, 2013) Dumas’nın psikolojik unsurları ön 

plana çıkarmasının yanında bu durum postmodernist anlayışın yapı bozum, ayrıntıyı 

bütünleştirme özelliğini yansıtmaktadır.  

 

Marlene Dumas klasik resimlerden aldığı görsellerdeki bakışları keserek onları 

resmetmekte ve kendi portreleriyle birleştirmektedir. Deborah Solomon’a göre Dumas 

resimlerinde gördüğümüz yüzler günlük hayatta karşılaştığımız, kafelerde, 

caddelerdeki insanlar değildir. Onlar toplumda izole edilmiş, cezalandırılmış, 

ötekileştirilmiş ve derinlere itilmiş travmatik gerçekliklerin yüzleridir. Bu yönüyle 

büyük bir dramatize oluşturmaktadırlar. ‘Naomi’ Portresinde modelin ününün ve 

güzelliğinin aksine bir gerçeklik yansımaktadır. Renkler dramatik ve koyudur. Portre 

deforme edilmiş ve oldukça donuk bir bakışı yansıtmaktadır. Güzelin öteki hali, çirkin 

hali yansıtılarak başka bir gerçeklik yaratılmıştır.(Burunsuz, 2013) Naomi’nin çirkin 

halinin yansıtılmasıyla toplumda kabul görmeyen ötekileştirilmiş olanlara dikkat 

çekilmektedir. 



54 
 

  

Resim 28: Marlene Dumas, Naomi, 1995, Tuval üzeri Yağlı boya, 130 × 100 cm 

Stedelijk Müzesi, Amsterdam, Hollanda. 

https://www.artsy.net/artwork/marlene-dumas-naomi 

 

Çoğunlukla sosyal kimlik üzerinden kurgulanan eserleri, transparan lekelerden oluşan 

suluboya teknikleri gri, mavi, kırmızı renklerin kat kat boyandığı fırça izleriyle plastik 

bir değere kavuşmaktadır. Eserlerin çıkış noktasını fotoğraf, dergi görselleri gibi 

medya ürünlerinden kolajlar oluşturmaktadır. Eserlerini hikayeci bir tavrın aksine 

psikolojik bir üsluba yerleştiren Dumas, yansıttığı faklı kimliklere sahip figürleriyle 

öteki olanı ön plana çıkarmaktadır. Genellikle oto portreler, kadın, bebek, annelik, 

erotizm, güzellik, din gibi konulara eğilmektedir. Dumas resimleri fiziksel gerçeklik 

ve psikolojik gerçekliğin birbiri üzerine gelmesiyle oluşan geçirgenlikte doğumdan 

ölüme kadar giden farklı evreleri bedensel bir dile çevirmektedir.(Burunsuz, 2013) 

 

Naomi resminde olduğu gibi “Barbie” resminde de güzel ve ünlü bir simgeyi ‘güzelin 

karşıtı’ bir şekilde resmetmektedir. Kamusal anlamda bilinen özellikleri tersine 

çevirerek güzeli ve çirkini eşit konuma getirmektedir. Sanatçının ele aldığı çocuk 

figürlerinde de çocuk saflığı ve masumiyetinin aksine korkutucu, dramatik ifadeler ön 

plana çıkmaktadır. Gündelik hayatta gösterilenden ziyade gerçek kimliğini arayan 

figürler Dumas resminde asıl kimliklerine kavuşmaktadırlar. Saklananlar, 

konuşulamayanlar bu resimlerde açığa çıkmaktadırlar.(Burunsuz, 2013)  

https://www.artsy.net/artwork/marlene-dumas-naomi


55 
 

 

Resim 29: Marlene Dumas, Barbi, 1997, Tam sayfa dokuma kağıt üzerine renkli 

litografi, 50 × 38.3 cm. 

https://www.artsy.net/artwork/marlene-dumas-barbie-with-pearl-necklace-1 

 

1991 tarihli ‘Black Drawings’ adlı çalışmaları siyah kadın ve erkek portrelerinden 

oluşmaktadır. Dumas genellikle bu tarz çalışmalarını grup şeklinde tasarlamaktadır. 

Bunun sebebi ise bireylerin ve toplulukların kimlikleri, cinsiyetleri, ırkları üzerinden 

sınıfsal kümelere ayıran kurumsal sisteme dikkat çekme isteğidir.(Sağlık, 2020) 

Dumas kadın figürlerinde gerek erotik olsun gerekse olmasın kadının toplumsal 

rollerini (annelik, eş, sevgili gibi), yeni bir gerçeklik çerçevesinde kurgulamaktadır. 

O’nun için kadın figürlerinin güzel olup olmaması önemli değildir. Eserlerine verdiği 

“Warhol’s Child”, “Jesus Serene” gibi isimlerle de çoğu zaman ironik metaforlar 

yaratmaktadır. “Martha-Sigmund’s Wife”, isimli eserinde ve bir grup öğrenciyi 

resmettiği desenlerinde aynı toplum içinde olmasına karşın, herkes için adil olmayan 

sisteme dair eleştiriler barındırmaktadır.(Hepsev, 2004) 

 

https://www.artsy.net/artwork/marlene-dumas-barbie-with-pearl-necklace-1


56 
 

6.2. Alex Katz 

 

Resim 30: Alex Katz, Kırmızı şapka (Alba), 2013. Tuval üzeri Yağlı boya, 

213x152cm, Özel Koleksiyon. 

https://www.e-flux.com/announcements/183450/alex-katz/ 

 

Alex Katz resimlerinde genellikle şık giyimli, şehirli ve kırsal kesimde yaşayan 

insanları konu etmektedir. Resimleri vesikalık fotoğraf gibi yerleştirilmiş figürlerle 

birlikte kesilmiş fotoğrafları andıran bir kompozisyon içindedir.(Rezaeiyeh, 2015) 

Aktris bir annenin ve iş adamı bir babanın çocuğu olan Katz eğitimini Cooper 

Union’da almıştır. Erken dönem işlerinde manzara kolajları da yapan sanatçı 1950 

sonrası gerçekçi eserler üretmeye başlamıştır. Sanatçının resimlerindeki en temel 

amacı portre ve figürlerine duygusal bir anlam yüklemekten ziyade onların fotoğrafını 

çeker gibi sıradan, en basit haliyle poz veren figürler boyamaktır. Katz’ın resimleri yol 

kenarında rastladığımız reklam panoları, film kesitleri gibi duygudan yoksun yüzeysel 

imgeleri hatırlatmaktadır.(Kenger, 2015)  Katz genellikle duyguyu boyama stiliyle 

vermeyi tercih etmektedir izleyiciye. 

https://www.e-flux.com/announcements/183450/alex-katz/


57 
 

 

Resim 31: Alex Katz: Dokuz kadın, 1977- 1982, Times Caddesi, New York, ABD. 

https://www.publicartfund.org/exhibitions/view/nine-women/ 

 

1977’de New York’un Times Meydanındaki reklam panolarına yaptığı duvar resmini 

‘harika’ olarak niteleyen sanatçı, bunu bir müzede olmaktan daha çok önemsediğini 

vurgulamaktadır. Sanatçı sanatının genelinde filmlerden etkilendiğini söyleyerek 

fotoğrafı ve filmi yaratıcılığının merkezine koymaktadır. O’na göre içerikten çok stil 

önemlidir ve içerik/konu resmin önüne asla geçmemelidir. Resmi fotoğraf mantığıyla 

bir görüntü olarak görmek gerektiğini vurgulamaktadır. Sanatçı asıl amaçlarından 

diğerini de ‘optik bir şey’ elde etmek olduğunu ifade etmektedir. Figürlerini ise 

yaşadığı toplumda gördüğü insanlardan seçmesini de sosyal bir bağlama 

yerleştirmektedir.(Carter et al., 2003) 

 

Katz, resim yaparken tek amacının resim yapmak olduğunu, sonrasında resmin kendi 

hikayesini yarattığını savunmaktadır. Çalışma sürecine yakın çevresindeki izleyicileri 

dahil ettiğini ifade etmektedir. Onların görüşlerinin eserin aldığı yolu etkileyebildiğini 

vurgulamaktadır. Çalıştığı modellerinden sadece oturmalarını istediğini, ortaya çıkan 

hareket ve jestlerin modellerin kendi hareket ve jestleri olması gerektiğini 

düşünmektedir. Aktörlerini sadece  seçen ve onları kendi istedikleri gibi 

davranmaları konusunda serbest bırakan bir yönetmen gibidir. Böylelikle kendi 

kontrolü dışında ortaya çıkan jestleri görünür kılmaktadır. Jestleri yakalamak için 

‘fotoğraf’ en önemli yardımcı materyal durumundadır. Renkleri ise açık havada 

https://www.publicartfund.org/exhibitions/view/nine-women/


58 
 

oluşturmayı tercih etmektedir.(Carter et al., 2003) Sanatçı izleyiciyi eserin yaratım 

sürecine dahil ederek post-truth sanatın gerekliliklerini yerine getirmektedir. 

 

 

Resim 32: Alex Katz, Edwin ve Rudy, 1968, Alüminyum üzerine Yağlı boya 

122x110cm, Guggenheim Müzesi, New York, ABD. 

https://www.guggenheim.org/audio/track/description-of-edwin-and-rudy-1968 

 

Moda konusuna ilgisi olduğunu belirten Katz sanatında, kendisini ‘image maker’ yani 

‘imaj yaratıcısı’ olarak tarif etmektedir. O’na göre sanat ilerleme göstermemektedir, 

sadece değişmektedir. Sanatçı, Duchamp’vari sanatın ve Avangardın artık geride 

kaldığını ifade etmektedir.(Carter et al., 2003) Bu anlamda bakıldığında Katz’ın 

sanatının, biçimden içeriğe önem atfeden kavramsal sanattan bir geriye gidiş olarak, 

içerikten biçime dönüş olup olmadığı düşüncesi tartışılabilir durumdadır. 

 

https://www.guggenheim.org/audio/track/description-of-edwin-and-rudy-1968


59 
 

6.3. David Hockney 

 

Resim 33: David Hockney, Bir Sanatçının Portresi, 1972, Tuval üzerine akrilik, / Art 

Metropolitan Sanat Müzesi, New York, ABD. 

https://www.newyorker.com/culture/culture-desk/calling-all-eye-rollers-an-

undeniable-david-hockney-show-at-the-met 

 

David Hockney Bradford ve İngiliz Kraliyet Sanat Akademisinde eğitimini 

tamamlamıştır. Okula başladığında ilk olarak geleneksel ve soyut dışavurumcu tarzda 

çalışan öğrenciler olduğunu gözlemlediğinden bahsetmektedir. Başta kendisi de soyut 

dışavurumcu tarzı benimsese de zamanla, kişisel tecrübeleriyle edebiyat ve cinsel 

kimliğini de yansıtan özgün tarzını elde etmiştir. Genellikle yanında taşıdığı polaroid 

fotoğraf makinasıyla hayatındaki insanları ve mekanları fotoğraflayarak resminde 

kullanmaktadır. 1962 yılında Kraliyet Sanat Akademisinde yüksek başarı kazanmış ve 

sonraki yıl ilk kişisel sergisini gerçekleştirmiştir. Bu zaman diliminde akrilik boya 

kullanımına başlamıştır.(Erim, 2016) 

 

Hockney’in öğrencilik döneminde Tate Müzesi’nde gördüğü Picasso sergisi, sanatının 

dönüm noktalarından biri oluşturmuştur. 1964’te Los Angeles’ı ziyareti de Amerikan 

tarzı gündelik yaşamı gözlemleyebilme açısından değerli olmuştur. O süreçte 

Amerika’da, yeni popüler imgeler ve dönemsel olarak Amerika’yla Avrupa’da baş 

gösteren öğrenci hareketleriyle birlikte ortaya çıkan kimlik sorunu tartışılmaktaydı. 

Hockney de kendi cinsel kimliğini açıkça dile getirebilmiştir. 1990’lı yıllarda 

bilgisayarda tasarlayıp çıktılarını aldığı dijital işlerini üretmiştir. Yine Londra’da 

açılan Jean Auguste Dominique Ingres sergisinden  etkilenen Hockney, ‘camera 

https://www.newyorker.com/culture/culture-desk/calling-all-eye-rollers-an-undeniable-david-hockney-show-at-the-met
https://www.newyorker.com/culture/culture-desk/calling-all-eye-rollers-an-undeniable-david-hockney-show-at-the-met


60 
 

lucida’ ‘yı araştırmış ve bu konuda “Secret Knowledge: Rediscovering the lost 

techniques of the Old Masters” isimli bir kitap yazmıştır.(Temel, 2014) 

 

Hockney sanatında ‘manzara’ 1990’lardan sonra merkeze konumlanmıştır. Sanatçı bu 

işlerinde manzarayı bozarak, ortaya çıkan bu parçalardan tekrar oluşturduğu farklı bir 

kurguyla algıda bütünlük kazandırmayı amaçladığı çok parçalı-büyük eserler 

üretmiştir. 60 farklı tuvalin bir araya getirilmesiyle oluşturulan “A Closer Grand 

Canyon” isimli eser sanatçı tarafından doğada her bir tuvale çizilen desenlerin 

boyanmasıyla yapılmıştır. Paul Gauguin etkilerini de taşıyan manzara resimleri için 

Paul Melia, Hockney’in İngiliz Romantik Sanatından izler yansıttığı görüşünü 

savunmaktadır.(Temel, 2014) 

 

 

Resim 34: David Hockney, Büyük Kanyonun daha yakınından, 60 Adet Tuval üzerine 

Yağlı boya, 200x750cm, 1998, Louisiana Modern Sanatlar Müzesi, Humlebaek, 

Danimarka. 

https://www.thedavidhockneyfoundation.org/chronology/1998 

 

Duchamp’ın hazır nesne kullanımından bu yana gelişen Pop Art’la birlikte gündelik 

nesnelerin sanat eserlerine konu olması David Hockney’in sanatında da 

gözlemlenmektedir. Hockney hem geleneksel malzeme ve tekniklerle birlikte yeni 

teknolojik araçları da kullanan bir sanatçıdır. Resim, çizim, baskı resim, video, opera, 

fotoğraf, kolaj, iPad, iPhone gibi farklı materyal ve aracı sanatına entegre etmeyi 

başarmış bir sanatçıdır. Gündelik yaşam ve doğa sık sık Hockney’in çalıştığı 

konulardandır. Pop Sanatla birlikte geleneksel malzemenin göz  ardı edilmesine 

rağmen Hockney hiçbir zaman bunları tamamen yadsımamıştır. Melez bir tavır 

https://www.thedavidhockneyfoundation.org/chronology/1998


61 
 

takınmıştır.(Özeskici, 2021) Melez tavır postmodern sanatçının üslupsuz tavrında yer 

bulan bir üretim şeklidir.  

 

Foto-kolaj serilerinde Hockney aynı zamanda mekân-zaman ilişkisini de 

sorgulamaktadır. Manzarayı veya mekânı bölerek zamanı da bölmektedir. Sanatçı yeni 

evinin aynı açıdan fakat hareketli olarak, farklı zamanlarda bölüm-bölüm polaroid 

fotoğraflarını çekmiş daha sonra bütün fotoğrafları birleştirerek kübist bir yaklaşımla 

yeni bir algı yaratmayı amaçlamıştır.(Taşci, 2019) Parçalama ve bölme, parçalardan 

bütüne ulaşma yine bu dönemin üretim şekillerinin başında gelmektedir.  

 

“Sanatçının boya arabası” eseri gündelik nesne olarak karşımıza çıkabilecek bir boya 

arabasının resmedilmesiyle nasıl bir sanat nesnesine konu olabileceğine iyi bir örnek 

sayılabilir. Eser onlarca fotoğraftan oluşan fotografik kolaj çalışmasıdır. Sanatçı 

böylelikle boya arabasına kavramsal bir boyut da katmaktadır.(Özeskici, 2021) Boya 

arabası kompozisyonunu onlarca kareye bölerek, her bir kareyi fotoğraflamıştır. 

Tekrar o fotoğrafları birleştirerek kompozisyonun tamamını elde etmiştir.  

 

 

Resim 35: David Hockney, Boya Arabası, Fotoğrafik kolaj, 1985, 104,14x154,94 cm. 

https://www.ulakbilge.com/makale/pdf/1620719426.pdf 

 

Picasso’nun geometrik soyutlamalarının yansımaları Hockney’in günlük nesneler ve 

portrelerinde de görülebilmektedir. Hockney geometrik kübizmi Pop Artla 

harmanlayarak kendine özgü, hibrit bir üslup yaratmıştır. Gündelik nesne Hockney 

resminde yapı bozuma uğrayarak yeni bir kavramsal kimlik kazanmaktadır. Renk 

https://www.ulakbilge.com/makale/pdf/1620719426.pdf


62 
 

konusunda da aynı özgün tavırla çalışan sanatçının eserlerinde, günlük hayattaki 

görüntü dönüşüme uğramaktadır. “Sledmere'den York'a Giden Yol” isimli eserinde 

şekil ve renkler olağan görüntüden farklıdır. Hockney burada bir eleştiri getirmektedir. 

Renklerdeki fovist yaklaşım tüketim kültürüne getirilen bir eleştiri niteliğindedir. 

Çünkü renkler doğal olmaktan çok yapaydır. Bu fovist renk yaklaşımı Matisse’ den 

etkiler taşımaktadır.(Özeskici, 2021) 

 

 

Resim 36: David Hockney, Sledmere'den York'a Giden Yol, 1997, Tuval üzerine 

Yağlı boya, 51x63cm, Güzel Sanatlar Müzesi, Boston, ABD. 

https://www.hockney.com/index.php/works/paintings 

 

Hockney, birçok farklı materyal kullanabilen hem geçmişten hem güncel olandan 

faydalanabilen bir sanatçıdır. Geçmişteki büyük sanatçılardan da etkilenmiştir. 

Postmodernizmin bir özelliği olan sanatçıdan ziyade eser ve izleyici etkileşiminin 

önemi, Hockney sanatında da eleştiri, kavram ve fikir gibi unsurlarla birlikte ön plana 

çıkmaktadır.(Özeskici, 2021)  

 

6.4. Jeff Koons 

Sıradan objeleri, popüler imgeleri sanat eserine dönüştüren Jeff Koons bu nesnelerin 

herhangi kavramsal bir yönü olmadığını vurgulamaktadır. Koons’un sanatı için bir tek 

üsluptan söz edilememektedir. Birçok eski ve yeni üslubu bir arada kullanan sanatçı 

yeni medyanın hiper gerçek, sanallık, simülasyon gibi özelliklerinden 

yararlanmaktadır. Alıntılama, kendine mal etme gibi yöntemlere sık sık 

https://www.hockney.com/index.php/works/paintings


63 
 

başvurmaktadır. Elektrikli süpürgeler serisinde sanatçı sıradan günlük bir nesne olan 

elektrikli süpürgeyi pleksiglas fanusun içerisine yerleştirerek sergilemektedir. Günlük 

hayatımızda herhangi sanatsal bir özelliğe sahip olmayan bu obje fanusun içerisinde 

sunularak gündelik hayattan koparılarak ve gerçek ötesi bir uzama yerleştirilerek 

kendi gerçek anlamının dışında konumlandırılmaktadır. Bu nesneler artık sıradan 

nesneler olmaktan çıkarak ulaşılması güç arzu nesnelerine evrilmektedir.(Bulduk, 

2017) İzleyici açısından anlaşılması oldukça kolay olan Koons sanatı aynı gündelik ve 

basit nesneleri sanat eseri haline getirerek ve yüksek fiyatlarda satılarak ulaşılması, 

güç bir konuma yerleştirilmektedir.  

 

 

Resim 37: Jeff Koons, 1984, Yeni Hoover Convertibles, iki elektrikli süpürge, Akrilik 

ve Florasan ışığı, 147.3 x 104.1 x 71.1 cm, Whitney Amerikan Sanatları Müzesi, 

ABD. 

http://www.jeffkoons.com/artwork/the-new/new-hoover-convertibles 

 

Sanatçı, eserlerini sıradan gündelik nesneleri olağan boyutlarının çok ötesinde 

büyüterek ve farklı malzemeler kullanarak da üretmektedir. Çiçekler, balonlar, devasa 

köpek heykelleri kullandığı imgeler arasındadır. Kitsch kavramını sanatının merkezine 

alan sanatçı popüler imgeleri, sıradan nesneleri üretilme amaçlarından sıyırarak sanat 

eserine dönüştürmektedir.(Burunsuz, 2020) Balon, biblo veya pembe panter, Michael 

Jackson gibi popüler imgeleri büyük boyutlarda yeniden üreten sanatçı günlük hayatın 

içindeki, gelip geçici  nesneleri kalıcı hale getirmeyi amaçlamaktadır. Koons’un sanatı 

http://www.jeffkoons.com/artwork/the-new/new-hoover-convertibles


64 
 

nesneyi önceleyen, içeriği  arka plana iten “Yeni Kavramsalcı”2 bir yapıdadır. Bu 

şeklide burjuvayı eğitmeye çalıştığını ifade etmektedir.(Cançat, 2018a) 

 

Koons bir nesneyi fabrikadan çıktığı gibi, eli değmeden veya onu üretmeden 

sergilemektedir. Bu durum Duchamp’ın “hazır nesne” fikriyle örtüşmektedir. 

Duchamp herhangi bir nesneyi seçerek onu sanat haline dönüştürmüştür. Onu 

üretmesinden çok onu seçmesidir önemli olan. Sipariş vererek yaptırdığı heykelleri, 

Koons’un sanatının geleneksel ve modern anlamdaki sanata karşı bir tavrıdır. Koons 

popüler, sıradan, kitsch nesneleri seçerek izleyicilerin büyük bir bölümünün o 

nesneleri dolayımsız ve zahmetsizce algılamasını sağlamaktadır. İzleyiciye kendini 

kolaylıkla kabul ettirmektedir.(Ergin Halhallı, 2013) Genel kitlenin estetik anlayışına 

sunulan Koons eserlerine o kitle tarafından önemli değer atfedilmektedir.  

 

 

Resim 38: Jeff Koons, Pembe Panter, Porselen, 104.1 x 52.1 x 48.3 cm, 3. sürüm artı 

AP 1988, MoMA, New York, ABD. 

http://www.jeffkoons.com/artwork/banality/pink-panther 

 

Byung-Chul Han’a göre Koons’un sanatı izleyicinin düşünmesine engel olarak, 

izleyiciyle eser arasındaki bağ, dokunma duyusunu harekete geçirmektedir. Han’a 

göre Koons sanatı karşısında izleyici sadece şaşkınlık ifade edebilmektedir. 

Düşünmesine gerek yoktur. Onu çocuksulukla, dolaysız bir şekilde, sakince 

 
2 Kavramsal Sanat, sanatın kendi iç sorunlarına odaklanırken Yeni Kavramsalcılık Kavramsal Sanatın 
reddettiği bütün formları yeniden kullanmaya başlar. Öyle ki bu yeniden kullanım kimi sanatçılar 
tarafından kopyalama ya da kendine mâl etme (temellük) marifetiyle sanat pratiklerine dahil 
edilir.(Bulduk, 2017)  

http://www.jeffkoons.com/artwork/banality/pink-panther


65 
 

algılamaktadır. Sanatçının “Ballon Dog” isimli eseri örneğinde, arkasında bir 

düşüncenin olmadığını savunmaktadır. Bu eser izleyiciyi ötekiyle değil sadece 

kendisiyle karşı karşıya bırakmaktadır. Han, bu türden sanatı “pürüzsüz sanat” olarak 

niteleyerek bu sanatın izleyicinin kendisi dışındaki ‘diğer’ ‘i ortadan kaldırdığını 

savunmaktadır.(Aldemir, 2019) Eleştirel bir perspektiften bakıldığında bu tür sanatın 

izleyicinin bilin ve estetik değerlerine bir katkısı olup olmadığı tartışılabilir bir 

durumdadır. Burada da “Koons’un sanatı sadece tüketim amaçlı mıdır?” Sorusu 

akıllara gelmektedir. 

 

Koons kendi sanatının, izleyicinin onun karşısında rahat etmesini amaçladığını 

vurgulamaktadır. İzleyici eserle kolaylıkla bağ kurabilmelidir. Hatta en sıradan kişi 

bile bunu yapabilmelidir. İzleyici eser karşısında ezilmemelidir. Onu anlamak 

konusunda bir sorun yaşamamalıdır. Bakıp hemen onu anlaması Koons için en önemli 

noktadır.(Zöngür, 2018) Ayrıca doğrudan, üzerinde bir değişiklik yapmadan 

alıntılama Jeff Koons’un kullandığı yöntemlerden biridir.(Boynukalın, 2019)   

 

Duchamp’ın R. Mutt ismi ile pisuvarı imzalamasının aksine Koons Elektrikli 

süpürgeler üzerine herhangi bir imza veya isim kullanmamaktadır. Nesneyi fabrikadan 

çıktığı halde hatta el izi bile olmaksızın, dokunulmamış bir şekilde sergilemektedir. 

Koons’un sanatının, bir başarısı da borsacı geçmişinin olmasıdır denebilir. Sanatçı 

aşırı süslemenin, şaşaanın ön planda olduğu Rococo döneminden yola çıkarak sıradan, 

günlük nesneleri, kitsch objeleri tüketim olgusuyla harmanlamaktadır. Koons’un 

sanatı Baudrillard’ın ‘Simulakr’ kavramını daha da görünür kılmaktadır. Sıradan 

nesnelerin sanatta kullanılması zaten Amerikan kültürü’nün bir göstergesidir. 

Koons’un popülaritesi ve pahalı sanat olarak ulaştığı nokta sanatının değerinden 

ziyade sanatçının ünü olarak görünmektedir.(Gürpınar, 2019) Markalaşma ve etiket 

yaratabilmek, ürünün şaşalı ambalajlarla sunumu tüketim toplumunun bir sonucu 

olarak ortaya çıkmaktadır.  

 



66 
 

 

Resim 39: Jeff Koons, Balon Köpek (Mavi), 2021, MoMA, New York, ABD. 

https://www.artnews.com/art-news/news/jeff-koons-balloon-dog-sculpture-

accidentally-smashed-by-art-collector-in-miami-1234658376/ 

 

Günümüz sanatının önemli yöntemlerinden olan ‘manipülasyon’, Jeff Koons’un “Toy 

Cannon” isimli eserinde açık bir şekilde görünmektedir. Geleneksel savaş aracı olan 

top içine yerleştirilmiş güller, topun yapım amacının aksine yıkmaktan çok inşa 

etmeyi önceler nitelikledir. Savaş aracı olan topu manipülasyona uğratarak sevgiye 

göndermede bulunmaktadır.(Atan et al., 2017) Koons’un Art Rogers’ın bir fotoğraftan 

alıntıladığı heykeliyle ilgili tartışmalar da kendini temellük sanatçısı olduğu görüşüyle 

savunmuştur.(İpek & Selçuk, 2018) Geçmiş, gelecek ve tüm zamanlar post-truth 

döneminin sanatçısının malzemesi olabilmektedir. Her şey bugünün sanatına hizmet 

etmek için var olmaktadır.  

 

Üretim konusunda Koons, kendisini fikri üreten olarak nitelemektedir. Kendisini 

fikrin fiziksel  boyut kazanmasında yani fiziksel üretimde yetkin biri olarak 

görmemektedir. Birçok farklı disiplinden başka yetkinlikteki kişilere ihtiyaç 

duyduğunu, bunu tek başına yapamayacağını ifade etmektedir. Yaratıcılığın önemli 

unsurlarından biri olan yetenek ve el becerisi Duchamp’ta olduğu gibi Koons’ta da 

arka plandadır.(Aslan & Eryılmaz, 2020) 

 

6.5. Maurizio Cattelan 

1960 doğumlu İtalyan sanatçı sanat eğitimi almamasına karşın 1980’lerin sonunda 

Çağdaş sanat alanında görünür olmaya başlamıştır. İlk mesleği mobilya tasarlamak 

olan sanatçı beraber çalıştığı mimarlar sayesinde sanat yapmaya başlamıştır. 

https://www.artnews.com/art-news/news/jeff-koons-balloon-dog-sculpture-accidentally-smashed-by-art-collector-in-miami-1234658376/
https://www.artnews.com/art-news/news/jeff-koons-balloon-dog-sculpture-accidentally-smashed-by-art-collector-in-miami-1234658376/


67 
 

Minimalizm, Dadaizm ve Pop Art’ın yoğun etkileri görülen sanatçı genellikle 

kavramsal bir sanat anlayışıyla enstalasyonlar üretmektedir. Kendisini sanatın 

palyaçosu olarak tarif eden sanatçı sanata, çağdaş meseleler ve geleneksel konular 

üzerine bol tartışma yaratan, ironik, eleştirel bir bakış açısıyla yaklaşmaktadır. Koons 

gibi O’da fikir üreten bir sanatçıdır. Eserlerinin üretimini, farklı disiplinlere ait 

profesyonellerden kurulu ekipten aldığı destekle oluşturmaktadır. Duchamp ve 

Warhol esin kaynağıdır.(Akdağlı, 2021) 

 

 

Resim 40: Maurizio Cattelan, İsimsiz, 2007, Doldurulmuş atlar, Beyeler Vakfı, Basel, 

İsviçre. 

https://www.perrotin.com/artists/Maurizio_Cattelan/2/view-of-the-exhibition-kaputt-

at-foundation-beyeler-riehen-basel-switzerland-2013/1000007942 

 

Cattelan’ın sanatında eleştiri, ironi ve mizah bir aradadır. Gençliğinde geçirdiği zor 

zamanlar ve birçok farklı işte çalışmak zorunda kalması Cattelan’ın sanatına otoriteye 

karşı güvensizlik olarak yansımıştır. Sanatçının kendisini soytarı olarak nitelemesinin 

altında yatan düşünce, orta çağ geleneklerinde görülen, herkesi eleştirip vicdanın sesi 

olma özelliği taşıyan ‘soytarı figürü’ yatmaktadır. Sanatçı böylelikle hiçbir cezadan 

korkmadan toplumu, otoriteyi ve gelenekleri yerme hakkını, sanatıyla elde 

etmektedir.(Akdağlı, 2021) İktidar ve otorite eleştirisi yine postmodern sanatçının bir 

tavrı olarak karşımıza çıkmaktadır.  

 

Ölmüş hayvan bedenlerini tahnit yoluyla sergileyen sanatçı bu yolla en sık kullandığı 

ironi kavramını fiziksel olarak var etmektedir. Gerçek ölüme alternatif bir yaşam 

ortaya koymaktadır bu yolla. Balmumundan insan heykellerinin yanı sıra gerçek 

https://www.perrotin.com/artists/Maurizio_Cattelan/2/view-of-the-exhibition-kaputt-at-foundation-beyeler-riehen-basel-switzerland-2013/1000007942
https://www.perrotin.com/artists/Maurizio_Cattelan/2/view-of-the-exhibition-kaputt-at-foundation-beyeler-riehen-basel-switzerland-2013/1000007942


68 
 

insanı da sanatında kullanan sanatçı bu eserlerini özenle seçtiği mekanlarda 

sergilemektedir. Seçtiği mekanlarla ve yerleştirme biçimleriyle otoriteye, toplumsal 

yargılara yaptığı eleştirilerle izleyenin farklı boyutlarda düşünmesini 

sağlamaktadır.(Akdağlı, 2021) 

 

İkinci dünya Savaşında Avrupa’nın yaşadıklarını anlatan Curzio Malaparte’ın “Kaput” 

isimli kitabından ve Bernardo Bertolucci’nin “Novecento / 1900” adlı filminden yola 

çıkarak ürettiği tahnit edilmiş at bedenlerini tavandan sarkıtan ve de duvara geçiren 

sanatçı bu eseriyle ölümü farklı boyutlarda gözlemlemeyi, rahatsız edici bir yolla da 

olsa olanaklı kılmaktadır. Sanatçı gerçek hayatın kendi sanatından çok daha fazla 

provokatif olduğu görüşüyle sanatının gerçeklikle olan durumunu 

açıklamaktadır.(Karaçalı, 2018) Bu anlamıyla Cattelan post-truth dönemin ‘hiper 

realist’ tavrını sergilemektedir. Gerçek hayatta onun eserlerinin bire bir 

görünümleriyle karşılaşılabilmesi zaten hayatın gerçek yönüdür. Bu görüntülerin 

sanatta gün yüzüne çıkması gerçek ötesi bir durum yaratmaktadır. 

 

 

Resim 41: Maurizio Cattelan, Novecento, 1997, Castello di Rivoli Çağdaş Sanatlar 

Müzesi, Rivoli, İtalya. 

https://thespaces.com/maurizio-cattelan-takes-over-blenheim-palace-with-his-

provocative-and-immersive-art-show/ 

 

Sanatçının dini, siyasi ve yönetimsel erke olan eleştirileri odağında taşıyan bir üçleme 

olan “La Nona Ora”, “Him” ve “Frank ve Jamie” adlı bal mumu heykelleri oldukça 

çarpıcı eserlerindendir. “La Nona Ora”adlı eserinde Papa II. John Paul üzerine bir 

https://thespaces.com/maurizio-cattelan-takes-over-blenheim-palace-with-his-provocative-and-immersive-art-show/
https://thespaces.com/maurizio-cattelan-takes-over-blenheim-palace-with-his-provocative-and-immersive-art-show/


69 
 

meteor taşı düşmüş bir şekilde yerde yatmaktadır. Papa burada, dini bir liderden çok 

popüler bir simge olmasıyla ele alınmış ve kinayeli bir şekilde devrilmiştir. 

Devrilmesine karşın elindeki haça tutunur ve bütün acısına rağmen hala misyonunu 

sürdürmeye devam etmektedir. Eserin ismi de İsa’nın öldüğü saati vurgulamaktadır. 

Cattelan Papa’yı devirerek bir anlamda babasını da devirmekte, O’nun babası ile olan 

ilişkisinde de bir hesaplaşma gerçekleştirmektedir.(Akdağlı, 2021) Baba figürü aynı 

zamanda otorite, hegemonyadır.  

 

“Him” adlı eserinde de kuklavari bir figür dizleri üzerine çökmüş af dilemektedir. 

Vücudu bir çocuk vücudu olmasına karşın başı ve yüzü Adolf Hitler’in yüzünü temsil 

etmektedir. Bu eserde dini bir pozisyonda olan çocuk Hitler heykeli, biçimsel ve içerik 

olarak da güçlü bir karşıtlığı ironik olarak yansıtmaktadır. “Frank ve Jamie” isimli 

eserde de iki Amerikan polisi alaşağı edilmiş şekilde duvara dayanmaktadır. 

Otoriteleri tersine çevrilmiş olmasına rağmen, gelen geçeni dikkatle incelemektedirler 

hatta müdahale etmeye de hazırdırlar. Fakat bu şekilde konumlandırılmalarıyla artık 

güçlerini ve yetkilerini uygulamaları pek mümkün görünmemektedir. Saygınlıkları ve 

etkileri azalmış hatta sarsılmış durumdadır. Bu üçleme Cattelan’ ın yönetimsel erke 

olan en sansasyonel eleştirilerindendir.(Akdağlı, 2021)  

 

  

Resim 42: Maurizio Cattelan, O, polyester, mum, giysi, 101x41x53cm.  

https://dasartes.com.br/de-arte-a-z/escultor-perde-processo-sobre-autoria-de-obras-de-

maurizio-cattelan/ 

 

https://dasartes.com.br/de-arte-a-z/escultor-perde-processo-sobre-autoria-de-obras-de-maurizio-cattelan/
https://dasartes.com.br/de-arte-a-z/escultor-perde-processo-sobre-autoria-de-obras-de-maurizio-cattelan/


70 
 

    

Resim 43: Maurizio Cattelan, Frank ve Jamie, 2002 Balmumu mankeni, giysi, 

ayakkabı, Frank: 191.7 x 63.5 x 52.7cm, Jamie: 182.2 x 62.8 x 45.7cm, 3. Edisyon. 

https://www.artnet.com/artists/maurizio-cattelan/frank-and-jamie-in-2-parts-

XoGjHDWZxD3k560d6LHk2w2 

 

Cattelan “America” isimli altından yapılmış klozetten ve Hintli bir fakiri toprağın 

altına gömdüğü enstalasyonuna kadar birçok etkili, dikkat çekici eser ortaya 

koymuştur. Sanat yapmayı sonlandırdığını açıklamadan hemen önce Guggenheim 

Müzesi’ndeki retrospektif sergisi, eserleri sergileyiş şekli bakımından yine sıra dışı ve 

etkili olmuştur. “All” adını verdiği retrospektifte bütün eserleri Müzenin tavanına 

halatlarla asılmış bir şekilde sergilenmiştir. Cattelan sanatının göğe yükseldiği bu 

sergide sanatının son aşaması mı yoksa ulvi bir seviyeye geçişi mi düşüncesi 

noktasında sanatçının neyi amaçladığı tartışmalara sebep olmaktadır.(Akdağlı, 2021)  

 

Resim 44: Maurizio Cattelan, Tümü, 2011-2012 Guggenheim Museum, New York, 

ABD. 

https://www.artnet.com/artists/maurizio-cattelan/frank-and-jamie-in-2-parts-XoGjHDWZxD3k560d6LHk2w2
https://www.artnet.com/artists/maurizio-cattelan/frank-and-jamie-in-2-parts-XoGjHDWZxD3k560d6LHk2w2


71 
 

https://www.guggenheim.org/exhibition/maurizio-cattelan-all 

 

2018 yılında Art Basel Miami’de bir muzun duvara bantlanmış halde sergilenmesiyle 

tekrar gündem olan Cattelan, “Comedian” isimli bu eseriyle sanatın gerçekliğini tekrar 

tartışmaya açmaktadır. Gerçek bir muz olan eser, zamanla çürüyeceğinden dolayı 

satılması halinde on günde bir yerine taze bir muzun konulması şartını koşmuştur. 

Sanatçı bununla değer kavramını belirleyen ekonomik ve sosyal gerekçelerin 

sorgulanmasını amaçlamaktadır.(Akdağlı, 2021) “Komedyen” her ne kadar ekonomik 

ve sosyal değerlerin gerçekliğini sorgulanmak amacıyla üretilse de eser 120 bin dolara 

satılmış, sergilenme esnasında bir performans sanatçısı tarafından yenmiş, sosyal 

medyanın da sayesinde ününe ün katmış ve tartışılmıştır.(Aslan & Eryılmaz, 2020) Bu 

durumun sanata mı, paraya mı, üne mi hizmet edip etmediği tartışma konusu olmaya 

devam etmektedir.  

 

 

Resim 45: Maurizio Cattelan, Komedyen, 2019, Muz, Koli bandı, Değişken boyutlar. 

https://www.e-flux.com/announcements/426095/maurizio-cattelanthe-last-judgment/ 

 

6.6. Damien Hirst 

1965 doğumlu sanatçı Damien Hirst, sanat eğitimini Goldsmith Londra 

Üniversitesinde almış daha sonra bir  morgda çalışmıştır. Genç İngiliz 

Sanatçılar birliğinin üyesi olmuştur. 1988 de bu grubun gerçekleştirdiği ‘donma’ adlı 

sergide yer almış, sergiye destek olan Charles Saatchi, Hirst’ü keşfederek onu 

bugünkü ününe kavuşturacak kapıları açmıştır. “Bin Yıl” isimli enstalasyonunda 

camdan bir tankın içerisinde bir inek başı mevcuttur. Zamanla çürüyen bu başta 

https://www.guggenheim.org/exhibition/maurizio-cattelan-all
https://www.e-flux.com/announcements/426095/maurizio-cattelanthe-last-judgment/


72 
 

kurtçuklar oluşmakta ve kurtçuklarda yukarıda asılı duran sinek önleyici mekanizma 

tarafından öldürülmektedir. Ölüm, yaşam ve tekrar ölüm üçgeninde gidip gelen  bu 

eserde sanatçı ölüm döngüsüne vurgu yapmaktadır.(Karabulut, 2019) Ölümü tüm 

çıplaklığıyla ortaya direkt koyan sanatçı pornografik bir tavır sergilemektedir. Ölüm 

anlamından uzaklaşarak bir oyun haline gelmektedir.  

 

 

Resim 46: Damien Hirst, Bin Yıl, 1990, Tate Modern, Londra, İngiltere. 

https://www.artspace.com/magazine/art_101/art-in-the-90s/1990-the-reasons-why-

damien-hirsts-a-thousand-years-stopped-francis-bacon-in-his-tracks-55452 

 

Geleneksel yöntemlerin dışında farklı disiplinlerden yararlanarak işler üreten sanatçı 

Damien Hirst, ilk olarak formaldehit3 yöntemiyle bir tankta sergilediği köpek balığı ve 

çeşitli  ölü hayvan bedenleriyle akla gelmektedir. Ölüm teması etrafında 

şekillendirdiği bu eserlerinde bir yandan gerçek ölü bedenleri, yaşıyormuş gibi 

sergilerken diğer yandan da sanat  eserlerinin müze ortamında kutsallaştırılmasına 

karşı bir tepkiyi yansıtmaktadır. “Yaşayan  Birinin Zihninde Ölümün Fiziksel 

İmkansızlığı” adını verdiği eserinde eskiden bir ölüm canavarı simgesi olan vahşi bir 

köpek balığının ölmüş halini ortaya koymaktadır. Görüntü olarak köpek balığı camdan 

tankın içerisinde canlı bir görünüme sahiptir. Hirst aynı  zamanda sergileme biçimiyle 

de müzelerde gösterilen ve adeta yüceltilen nesnelere de göndermede 

bulunmaktadır.(Bulduk, 2017) Bu tavır bir anlamda müze iktidarını kavramsal olarak 

yerme olarak düşünülmelidir.  

 
3 Formaldehit CH₂O formülüne sahip bir organik bileşiktir. Aldehitlerin en basit üyesidir, diğer ismi 
Metanaldir. Karbonil grubunun boş olan iki bağına birer hidrojen bağlanmasıyla oluşur. Tüm gelişmiş 
canlılarda doğal olarak üretilir. Zehirli bir gazdır. Sulu çözeltisinin kendisine özgü, yakan bir kokusu 
vardır. https://tr.wikipedia.org/wiki/Formaldehit 

https://www.artspace.com/magazine/art_101/art-in-the-90s/1990-the-reasons-why-damien-hirsts-a-thousand-years-stopped-francis-bacon-in-his-tracks-55452
https://www.artspace.com/magazine/art_101/art-in-the-90s/1990-the-reasons-why-damien-hirsts-a-thousand-years-stopped-francis-bacon-in-his-tracks-55452


73 
 

 

Resim 47: Damien Hirst, Yaşayan Birinin Zihninde Ölümün Fiziksel İmkansızlığı, 

1991, Cam, çelik, formaldehit çözeltisi ve kaplan köpekbalığı, 211x518x211cm, Tate 

Modern, Londra, İngiltere. 

https://gagosian.com/artists/damien-hirst/ 

 

Din, bilim ve sanatın karşılıklı çelişkileriyle birlikte ölüm ve yaşam kavramlarını 

sorgulayan sanatçı “Altın Buzağı” (2008) çalışmasında da ölü bir buzağıyı başında 

altın hale ve yine altından yapılmış boynuz ve toynaklarıyla cam tank içerisinde, 

mermer bir kaidede sergilemektedir. Hirst 2012 yılında Tate Modern’de bir sergi 

açmış, orada da canlı kelebekleri odaya hapsetmiş, ölüp yerlere düşen kelebekleri de 

müze çalışanları taraflıdan süpürülmüştür. Bu çalışma da oldukça yankı uyandırsa da 

hayvan hakları aktivistleri tarafından protesto edilmiştir. “Yalnız  Tanrı Bilir” (2007) 

çalışmasında da üç cam tank içerisinde derileri yüzülüp iç organları boşaltılmış üç 

koyun bedeni İsa ve iki havarisinin çarmıha gerilişi sahnesinde ki gibi bir halde 

sergilenmiştir.(Karabulut, 2019) 

 

Resim 48: Damien Hirst, Yanlızca Tanrı bilir, 2007, Triptik: 3246x 1710 x 611 mm 

(Sol), 3805 x 2014x 611 mm (Orta), 3246 x 1710 x 611mm (Sağ), Cam, boyalı 

paslanmaz çelik, silikon, ayna, paslanmaz çelik, plastik kablo bağları, çelik ve Carrara 

mermerleri ile koyun ve formaldehit çözeltisi. 

https://gagosian.com/artists/damien-hirst/


74 
 

https://www.idildergisi.com/makale/pdf/1554838675.pdf 

 

Çok önemli sanat koleksiyoncuların ve şirketlerin desteğini alan Hirst 1995’te Turner 

ödülüyle birlikte ününe ün katmaya devam etmiştir. Sanatçı, British Museum’da Maya 

kültürüne ait Aztek Yaratıcı Tanrı kafatasını görüp, platinden döktürdüğü bir 

kafatasına milyonlarca dolarlık elmasla kapladığı eseri “For the love of God” ile yine 

tartışmaların gündemine gelmiştir. Yaklaşık 25 milyon dolarlık elmas ile kapladığı 

kafatasında gerçek olan sadece kafatasın dişleridir. White Cube’de sergilediği esere 

100 milyon dolar fiyat koyması ve ismi açıklanmayan bir koleksiyoner tarafından 

alınması dedikoduları çoğaltmıştır. Ölümü simgeleyen kafatasının üzerine ölümün zıt 

kutbu olan, yaşamın abartılı bir temsilcisi sayılabilecek elmasla kaplanması ve 

kafatasına verilen gülümseme efektiyle ölüm üzerine düşünceler sanatçı tarafından 

işlenmeye devam etmiştir. Sanatçı’nın annesinin çocukluğundan beri kendisine 

verdiği tepkiyi (For the love of God) esere isim olarak vermesi  de oldukça 

ironiktir.(Yüksel, 2012) Sanatçı bu tavrıyla ölüm ve para gibi iki uç kutbun yerini 

değiştirerek her iki kavramı da alaşağı etmektedir.  

 

Resim 49: Damien Hirst, Tanrı Aşkına, 2007, Platin, elmas, kafatası, insan dişleri, 

White Cube Galeri, Londra, İngiltere. 

https://en.wikipedia.org/wiki/For_the_Love_of_God 

 

https://www.idildergisi.com/makale/pdf/1554838675.pdf
https://en.wikipedia.org/wiki/For_the_Love_of_God


75 
 

16. ve 17. Yy. Hollanda’sında önem kazanan ölüm ile ilişkili dünyevi 

simgeleriharmanlayan ‘vanitas’4 natürmort (ölü doğa) Damien Hirst sanatıyla bugüne 

uyarlanmaktadır. Hirst etnik ve arkeolojik simgeyi milyon dolarlık elmaslarla 

kaplayarak onu tüketim nesnesi haline dönüştürerek ekonomik anlamda ulaşması zor 

bir sınıfın hizmetine sunmaktadır. Sanatçı ölüm kavramı etrafında dolaşmak, onu 

yansıtmak yerine izleyiciye tam da ölümü sunmaktadır. Bu anlamda yaşayan bir ölü 

doğayı sergilemektedir.(Günay, 2020) 

 

Rembrant’ın hayvan karkası resmi “Derisi Yüzülmüş Öküz” (1655) den sonra Chaim 

Soutine de Rembrant’tan etkilenerek bir sığır karkas resmi yapmıştır (1925). Daha 

sonraları Francis Bacon’da aynı konuyu çalışmıştır. Ölüm imgesini boya ile 

yansıtmaya çalışan bu sanatçıların aksine, Hirst ölümün kendisini 

sergilemektedir.(Balkır, 2019) Ölüm, inanç, din ekseninde sorgulamalar yapan sanatçı 

Hristiyan ikonalarından oldukça etkilenmiştir. Ölü  hayvanları formaldehit yöntemiyle 

sergilerken ikonalarda karşılaştığımız sunum ve kompozisyonları çağdaş anlamda 

tekrar ele almaktadır. Turner Prize ödüllü sanatçı ölü hayvanları sergilemesiyle ilgili 

gelen eleştirilere ise, kendisinin sergilediği hayvanların toplumlar tarafından en çok 

tüketilen hayvanlar olduğu, onlara yürüyen yemekler gözüyle bakıldığı cevabını 

vermektedir.(Yılmaz, 2019) 

 

     

Resim 50: Rembrandt Harmenszoon van Rijn, Kesilmiş Öküz, 1655, Tuval üzeri 

Yağlı boya, Louvre Müzesi, Paris, Fransa. 

 
4 Vanitas, hayatın geçiciliğini, hazzın beyhudeliğini ve ölümün kesinliğini göstermek için sembolizmi 
kullanan bir sanat türüdür. Resimler, geçici öğelerin natürmort görüntülerini içeriyordu. Tür 16. 
yüzyılda başladı ve 17. yüzyıla kadar devam etti. https://en.wikipedia.org/wiki/Vanitas 



76 
 

https://en.wikipedia.org/wiki/Rembrandt#/media/File:Rembrandt,_bue_squartato,_165

5,_02.JPG 

Resim 51: Chaim Soutine, Sığır Karkası, 1924, Tuval üzerine Yağlı boya, 140.3 x 

107.6 cm, Grenoble Müzesi, Grenoble, Fransa. 

https://www.wikiart.org/en/chaim-soutine/carcass-of-beef 

Resim 52: Francis Bacon, Çarmıha Gerilme İçin Üç Çalışma, 1962, Tuval üzerine 

kum ve yağlı boya, üç panel 198.1 x 144.8 cm, Solomon R. Guggenheim Müzesi, 

New York, ABD. 

https://www.guggenheim.org/artwork/293 

Resim 53: Damien Hirst, Yaşayan Birinin Zihninde Ölümün Fiziksel İmkansızlığı, 

1991, Cam, çelik, formaldehit çözeltisi ve kaplan köpekbalığı, 211x518x211cm, Tate 

Modern, Londra, İngiltere. 

https://gagosian.com/artists/damien-hirst/ 

 

Sanatsal yönünün yanı sıra postmodern çağın getirisi olan pazarlama ve reklam 

hamleleri de Damien Hirst’ün başarısını hayli katlamaktadır. Bu konudaki öncüsü 

Andy Warhol olan Hirst, üretim felsefesi olarak Warhol’un da benimsediği ‘rahatsız 

edici yaratıcılık’ düşüncesini uygulamaktadır. Çeşitli intihal nitelemeleriyle de karşı 

karşıya kalan sanatçı piyasadaki binden  fazla “noktalı” resminden beş tanesini 

kendisinin ürettiğini ve hatta asistanının ürettiklerini daha çok beğendiğini ifade 

etmesi oldukça tartışılmıştır. Ayrıca bu eleştiriler sayesinde Hirst’ün ününün arttığı da 

ifade edilmektedir.(Bayrak, 2012) Bu tutum tüketim çağında reklamın iyisi veya 

kötüsü olamayacağı görüşünü akıllara getirmektedir.  

 

Hirst ölüm üzerine eserler üretirken bu duyguyu bilimsel bir gerçeklik yoluyla 

izleyiciye yansıtmayı amaçlamaktadır. “Verity”, “Biyopsi Serisi” ve ölü hayvan 

bedenleri dramatik bir kurgudan çok gerçekçi bir kurgudur. Biyopsi resimlerinde 

ölümün gerçekten gezindiği, yol aldığı serüveni sergilemektedir. Bilime inandığını 

söyleyen sanatçının atölyesinin adı “Science Ltd.” ‘dir. Bu durum Andy Warhol’un 

fabrikasını akıllara getirmektedir.(Ümer, 2018) 

https://en.wikipedia.org/wiki/Rembrandt#/media/File:Rembrandt,_bue_squartato,_1655,_02.JPG
https://en.wikipedia.org/wiki/Rembrandt#/media/File:Rembrandt,_bue_squartato,_1655,_02.JPG
https://www.wikiart.org/en/chaim-soutine/carcass-of-beef
https://www.guggenheim.org/artwork/293
https://gagosian.com/artists/damien-hirst/


77 
 

 

Hirst’ün bilimsel bir gösteri biçimini benimsediği bu işlerden sonra son sergisi olan 

“İnanılmazın enkazından hazineler” kurgunun daha ön plana çıkarak gerçeklikle 

sınırının kaybolduğu bir sergidir. Sanatçı 2008 yılında Doğu Afrika kıyılarında enkazı 

çıkarılan bir geminin içerisinde bulunan Yunan, Mısır, Aztek kültürlerine ait 

arkeolojik buluntuları ve popüler kültür imgelerini bir kurgu içerisinde sergilemiştir. 

Bilimsel bir keşif içerisindeymiş gibi hissettiren sahte ve gerçek eserler bir arada 

sergilenmiştir. Mısırlı bir firavun büstünden Micky Mouse heykeline, tek boynuzlu at 

kafatasından sanatçının kendi portresine kadar gerçek ve sahte/kurgu birçok nesne bir 

arada sunulmuştur. Her bir nesne kendi  anlamından koparılmış olarak bir arada 

sergilenmiştir.(Ümer, 2018) Kavramlar ve anlamlar üzerinden bir yeniden inşa etme 

süreci olarak tarif edilebilmektedir.  

 

 

Resim 54: Damien Hirst'ün “İnanılmazın enkazından hazineler” sergisinde gösterilen 

sualtı keşif ekibinin olduğu bir sahne. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1175266 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1175266


78 
 

7.  EYÜP ATAŞ’IN RESİMLERİNDE POST-TRUTH ANALİZİ 

 

Resim 55: Eyüp Ataş, Poz, 2016, 204x161cm, Tuval üzeri yağlıboya, Özel 

Koleksiyon. Fotoğraf, Hüseyin Atiş. 

 

Marlene Dumas’dan Damien Hirst’e kadar birçok sanatçının sanatı yaşanılan 

dönemden etkilenmek durumundadır. Globalleşmiş bir köy halini alan dünyamızda 

Doğu’dan Batı’ya, Kuzey’den Güney’e internet vasıtasıyla topyekûn bir etkileşim 

yaşanmaktadır. Görsel bir yoğunluğa sahip yeni medya çağında çoğunlukla okumak, 

konuşmak yerine bakma eylemi öncü bir aktiviteye dönüşmektedir. Ekranlardan her 

an sayısız görüntüye maruz kalınmaktadır. İnsanlık hayatı boyunca yaşanan kriz veya 

olaylardan ziyade artık bu görsel yoğunluk sanatçının sanat yapmasını 

zorlaştırmaktadır. Sosyal medyayla birlikte herkes küresel mahallelerinde bir 

süreliğine üne kavuşabilmektedir. Artık herkes varlığını bu yolla ifade eder 

durumdadır.(Graf, 2019) 

 

Heterojen ve kaotik bir ilerleyiş gösteren modern yaşamda Eyüp Ataş toplumsal 

kabullerin ve görüntülerinin eleştirisini, eserlerinde bozarak yeniden inşa etmektedir. 

Ataş resimleri günümüzün çoğulcu durumunu birçok farklı imgeyi çarpıştırarak 

heterojen bir kaleydoskop5 yaratmaktadır. Bu çağın anlayışı tekil resimlerden ziyade 

 
5 Çiçek dürbünü veya kaleydoskop, içine bakıldığında renkli desenler görülen bir aygıttır. Bu desenler, 
ışığın yansımasıyla elde edilir ve dürbün hareket ettirildikçe sürekli değişir. "Kaleydoskop" kelimesi 
Yunanca kalos, eidos, scopos sözcüklerinden türetilmiştir. https://tr.wikipedia.org/wiki/Çiçek_dürbünü 



79 
 

parçalı ve karmaşık bir yapıyı önemsemektedir. Ataş eserlerinde yaşadığı toplum ve 

etrafında olup bitenleri sorgulamayı öncelemektedir. Zira bugün global köyde yerel 

gerçeklikler, geçici gerçeklikler olarak durmaktadır. Ataş görsellik havuzundan 

çıkardığı manzara resimleri, çizgi film karakterleri, popüler kültür imgeleri ve eski 

ustaların figürlerini birleştirdiği resimlerinde yüksek kültür ve kitsch unsurları bir 

araya getirmektedir. Artık bugün Clement Greenberg’in aksine, Warhol ve Koons’un 

açtığı bu yolda kitschin kültürün bir parçası olduğu anlaşılmış durumdadır.(Graf, 

2019) 

 

 

Resim 56: Eyüp Ataş, Anita bu bir inanç meselesi, 2016, 130x105cm, Tuval üzeri 

yağlı boya, Özel Koleksiyon. Fotoğraf, Hüseyin Atiş. 

 

Bugün bu çoğulcu, eklektik, heterojen sanat düşüncesine ulaştıran uzun sanat 

hikayesinin kavramsal ve biçimsel katmalarının farkında olan sanatçı farklı görselleri 

alıntılamanın ötesine geçmektedir. Toplumun gerçeklik inşalarının üzerine 

sorgulamalar getiren sanatçı sanal ve görsel temsillerden daha çok varlığın özü 

konusundaki bu tartışmaya olumlu ve gerekli katkılar sağlamaktadır.(Graf, 2019) 

 



80 
 

 

Resim 57: Eyüp Ataş, İsimsiz, 2018, 45x55cm, Tuval üzeri yağlıboya, Özel 

Koleksiyon. Fotoğraf, Hüseyin Atiş. 

 

Gerçekliğin tek olduğunu fakat zihinler devreye girdiğinde bunun algılayana göre 

değiştiğini düşünen sanatçı eserlerini “çağlar arası bağ kurmak”, “noktaları 

birleştirmek” başlıklarıyla tarif etmektedir. Resimsel üslup olarak gerçekçi bir tarzı 

uygulayan sanatçı aslında gerçekliğin yerinden edilip yeni bir zemine 

yerleştirilmesinden kaynaklanan ayrıksılığı kabul etmektedir. Ataş’a göre bu durum 

aynı zamanda kendi gerçekliğini yaratmaktadır. Bu da yaşanılan bu dönemin fotoğrafı 

halini almaktadır. Sanatçıya göre “Gerçek-yeni gerçek”, “klasik-pop”, “dün-bugün” 

aslında tamamen birbirinden ayrı sayılmamalıdır.  

 

Yaşanılan bu çağı “Büyük aynanın kırılması” olarak niteleyen sanatçı, görsel 

yoğunluk ve bilgi bombardımanını, kırılan aynanın sonsuz parçalarının yansımaları 

olarak görmektedir. Kendisini ise bu parçaları yeniden birleştirmekle yükümlü 

kılmaktadır. Ataş’ın resimlerinde Pikachu’dan Mickey Mouse’a kadar birçok imge 

metafor olarak yeni bir anlam kazanmaktadır. Eserlerinde övgüden çok yergi dili 

hakimdir. Post-truth döneminin, bireyin ruh ve beden düalitesinde bir kopuş 

yarattığını düşünen sanatçı bu ikiliyi tekrar birleştirmeye çalışmaktadır. Eserlerinin 

yoğunluğu ve renkliliğinin gerekçesini, bu çağın öğütlediği “Şimdicilik” (Anda 

olmak) görüşüne dayandırmaktadır. O’na göre geçmişi veya geleceği hayal 

ettiğimizde zihnimize birkaç sahne veya silik görüntü gelmektedir. Oysa ‘şimdi’ ’de 

sesler, renkler ve nesneler yığınıyla canlı bir şekilde karşılaşılmaktadır. 

 



81 
 

 

Resim 58: Eyüp Ataş, Her yerinde, 2019, 135x186cm, Tuval üzeri yağlıboya, Özel 

Koleksiyon. Fotoğraf, Hüseyin Atiş. 

 

8.   POST-TRUTH ÇAĞDA FİGÜRATİF RESİM VE HEYKEL 

Post-truth, yani hakikatin önemsizleşmesi döneminin en temel sonucu, hakikatin 

tekliğinin ortadan kalkmasıdır. Ulaşılması gereken tek ve büyük bir hakikat arayışı 

son bulmuştur artık. Hatta herhangi bir arayıştan söz edilemez. ‘Hakikat’ bulunması 

gereken bir durumdan çıkmış, inşa edilen bir durum halini almıştır. Bu durum insanlık 

adına bir vazgeçiş mi yoksa bir buluş mu? Bilinmez. Fakat artık gerçek şudur ki 

herkes, her şey kendi hakikatini yaratmaktadır. Hakikat için mutlaka bir zihin 

gerekmektedir. Postmodernizm koşullarıyla birlikte hakikat önemini yitirmektedir.  

 

Artık hakikat, kişiden kişiye değişen hatta gün be gün değişebilen bir durumdur. 

Sırasıyla gazete, radyo, televizyon ve internetin insan hayatına dahil olmasıyla birlikte 

bu durum kitlesel bir hal almıştır. Her şey taklidin taklidi durumuna evrilmiştir. 

Televizyon ile birlikte olayın sadece seslendirilmesinin yanında görsel olarak da 

aktarılması insan zihninde bir kırılma ortaya koymuştur. Ekranda gördüklerimizi 

gerçekten anlamlandırmak ve onu deneyimlemek arasındaki bağ kopmuştur. 

Dolayısıyla medya ve yeni medya yoluyla hayatımıza giren her şey simülasyon olarak 

gerçeğin yerini almıştır. 

 



82 
 

McLuhan televizyon ve radyoyla birlikte insanın imge dünyasının sanallaşmaya 

başladığını ifade etmekteydi. Dolayısıyla insandaki mekân ve zaman algısı 

değişmiştir. Başka bir anlamda da o medya türü insana eklemlenmiştir. Dolayısıyla 

diğer duyular zayıflamaya yüz tutmuştur. ABD’nin körfez savaşını televizyonlardan 

yayınlamasıyla halkta bu suça katılmıştır. Bir sinema filmi ve bir savaş arasındaki 

sınır bulanıklaşmıştır. Hangisinin gerçek, hangisinin kurgu olduğu birbirine 

karışmıştır.(Karaca & Paktin, 2018)   

 

Koşullanmış olarak olsa bile geleneksel medyanın gerçekliğin bir temsili olma 

iddiasının yanında Yeni Medyada artık bir gerçeklik referansı yoktur. O artık bir 

simülasyon ortaya koymaktadır. Bilgisayar ortamına aktarılan her bir görüntü, ses gibi 

veriler kodlarla kaydedilmektedir. Kodlarla kaydedilen her bir veri artık mekân ve 

zamandan kopmuştur. Bu da her zaman, her türlü şekilde değiştirilebileceği, başka 

verilerle eklemlenebileceği anlamına gelmektedir.(Tokdil, 2018) 

 

Jameson’ın “Aşırı-uzam” teorisi post-trut dönemin mekân ve algı konusundaki 

sınırsızlığını vurgulamaktadır. Hakikatin modernizmden beri yolculuğuna 

bakıldığında önce tekliği, sonra çokluğu, post-truth ile ‘hiçliği’ söz konusudur. Post-

truth birey zamanın ve mekânın dışına taşarak hayatını kurguya 

dönüştürmektedir.(Sağır & Aktaş, 2019) 

 

Post-truth dönemde herkes içerik-anlam-bilgi üreticisi konumuna evrilmiştir. Üretilen 

bilginin doğruluğu sorgulanmadan, kendi kitlelerine yankı fanusları yardımıyla yeni 

bir hakikat inşa edilmektedir. Yazma ve araştırmanın taşıdığı sorumluluğun yanında 

insan bilincinin daha çok ‘görme’ duyusuyla dünyayı algılaması, bu yeni medya 

türlerinin de görselleşmesine ağırlık kazandırmıştır. Artık tüm yaşam görsellerle 

çepeçevre sarılmış durumdadır. Günlük hayatın büyük bir bölümünde, konuşmadan, 

duymadan, dokunmadan çok görme eylemi gerçekleşmektedir.  

 

Buradan sanatın geçmişteki başka bir evrimine dönmek gerekmektedir. Marcel 

Duchamp’la başlayan, sanatın nesnesinden çok kavramına, düşüncesine önem atfeden 



83 
 

Dadaizm, bu evrimi ortaya çıkartmıştır. Kavramsal Sanat’ın başlangıcı Duchamp’ın 

hazır-buluntu bir nesneyi sanat eseri haline dönüştürmesidir. Bugün de bu felsefe 

boyut kazanarak yaşamın tüm alanlara sızmış durumdadır. “Her şey gider” düşüncesi 

tam olarak günümüzü, post-truth dönemi açıklamaya yetmektedir.  

 

Modern sanatın ideallerinden olan özgünlük kavramı tartışmalı bir durumdadır. 

Manet’in Olimpia’sı, Goya ve Picasso’nun bazı eserleri de kendinden önce gelen bazı 

sanatçıların eserlerini hatırlatmaktadır. Duchamp’ın hazır nesne ile daha da tartışmalı 

hale getirdiği sanatta özgünlük kavramı böylelikle bir kırılma yaşamıştır. Hazır 

nesnelerin özgünlüğünden bahsedilemez. Nicolas Bourriaud’ın ortaya koyduğu 

‘postprodüksiyon’ kavramı 20.Yy. sanatının bir özelliğidir. Bu tarzda üretim yapan 

sanatçılar eski üretilmiş işleri kendi sanatlarıyla birleştirerek bir kes-yapıştır yolu 

izlemektedirler.(İpek & Selçuk, 2018) 

 

Eski formların birebir kopyalanmasından farklı olarak onu alıp değiştirmek, saptırarak 

bir iş üretmek yine günümüz sanatında üretim yollarından biri olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Kendine mal etme olarak bilinen Temellük sanatını kullanan Cindy 

Sherman, Sherry Levine ve Richard Prince gibi sanatçılar özgünlük tartışmalarının 

ekseninde çalışmalar üretmektedirler. Kendine mal etme sanatında sanatçılar eseri 

yeniden üretirken eserin orijinalinin iktidarının, hegemonyasının eleştirisi söz 

konusudur. Sanat eseri genellikle kendinden önce yapılmış olanlardan referanslar 

almaktadır. Dolayısıyla kendinden sonra yapılacaklara da referans vermektedir. İçinde 

oluşturulduğu kültürel çevrenin birçok farklı unsurundan etkiler taşımaktadır.(İpek & 

Selçuk, 2018) 

 

Yazar Austin Kleon, insanın genetik yapısının dahi geldiği atalarından ve 

ebeveynlerinden kopyalar taşıdığını örnek göstererek sanatta da orijinallik diye bir şey 

olmadığını söylemektedir. Yaratıcı işler, önceden yapılmışlar üzerine veya 

yapılmışların karışımı olarak inşa edilmektedir.(İpek & Selçuk, 2018)  

 



84 
 

Antment’e göre 1980’lerde ortaya çıkan Yeni Kavramsalcılık postmodern durumun 

bir sonucudur. Nesneden ziyade toplumsal konulara, dil, cinsiyet ayrımlarına 

odaklanan yeni kavramsalcılık birçok farklı konuya eleştirel yaklaşmıştır. Postmodern 

Yeni Kavramsalcı sanatçı, toplumsal konuların alt katmanlarını irdeleyen, klişeleri 

eleştiren, kendine mal etme yöntemiyle bazı imgeleri yeniden anlamlandıran bir 

yapıya sahiptir. Hal Foster bu sanatçı tipinin en temel özelliğini ‘göstergeyi manipüle 

etmek’ olarak tarif etmektedir. Yeni Kavramsalcı sanatçı yöntemi melez bir yapıya 

sahiptir. Bu yöntem, yeni medyanın sunduğu olanaklarla hipergerçeklik, sanallık, 

simülasyon özellikleriyle birlikte alıntılamaya, kendine mal etmeye, saptırmaya 

elverişli hale gelmektedir. Postmodernizm’in çok pencereli yapısı gereği postmodern 

sanatçı da tek bir kategoride yer almamaktadır. Modernizmin aksine postmodernizmde 

gelenek göz ardı edilememekte hatta tekrar, yeniden kullanılmaktadır.(Bulduk, 2017) 

 

Yönlendirme veya güdümleme olarak bilinen “Manipülasyon” terimi, gelişen 

teknolojik olanakların sayesinde habercilik, fotoğraf ve medya üzerinden etkisini 

artırmaktadır. Yaygınlaşan tüketim kültüründe tüketilmesi istenen nesne bu yollarla 

manipüle edilerek daha fazla kazanç sağlaması için kullanılmaktadır. Adorno, bu 

durumu kültür endüstrisinin büyük bir aldatmacası olarak nitelemektedir. Çeşitli 

görsellerle hazza yönelik aldatmacalarla vaat edilenler gerçekleşmesi olanaksız 

şeylerdir. Bu yöntemi sanatçılarda kullanmaktadırlar. Dadaist, kübist ve sürrealist 

sanatçılar resim, fotoğraf, grafik gibi alanları birbiriyle birleştirerek montaj, kolaj, 

kurgu yöntemlerini kullanmışlardır. Gelişen teknoloji bu olanakları gün be gün 

arttırmaktadır. Sanatta en önemli manipülasyon Duchamp’ın pisuvarı sanat nesnesi 

olarak sergilemesiyle yaşanmıştır. Sanatta kırılma yaratan bu durum yetenek ve 

beceriden ziyade fikir ve düşünceyi öne çıkarmıştır.(Atan et al., 2017) 

 

Globalleşen dünyada yol alan sanat, sermaye ve tüketim kültüründen gereğinden fazla 

etkilenerek, sınırları muğlaklaşarak disiplinler arası bir hal almıştır. Görüntünün 

inandırıcılık bakımından yazıdan etkili olması sayesinde görüntü üzerindeki 

manipülasyon artmıştır. Günümüz sanatının önemli bir unsuru haline gelen 

manipülasyon sayesinde sanat, izleyicinin gözüne hitap eden bir olgu olmaktan 

çıkarak izleyiciyi kendi içine dahil eder duruma evrilmiştir.(Atan et al., 2017)  



85 
 

 

Sanatsal nesnenin geri planda kalarak kavramın öne çıktığı günümüz sanatında sanatçı 

üretimini daha çok sanat tarihinde ortaya konulmuş imge ve formları metafor, 

manipülasyon, postprodiksiyon yoluyla yeniden üretmektedir. Bunu izleyiciyi sanatın 

içine dahil ederek ve izleyicinin aşina olduğu imgeleri kullanarak yapma yoluna 

gitmektedir. Bu bakımdan Leonardo Da Vinci’nin Mona Lisa’sı en çok yeniden 

üretilen eser olmuştur. Duchamp’ın “L.H.O.O.Q.” adlı eseri ve Banksy’nin “Mona 

Lisa Gülüşü”, Mona Lisa’nın yeniden üretilmesine verilebilecek örneklerden ikisidir. 

Bourriaud bugünkü sanat anlayışını yapılmamışı yapmak yerine zaten var olanlar 

arasından seçtiklerini değiştirip montajlamak olarak tarif etmektedir.(Boynukalın, 

2019) 

 

Resim 59: Marcel Duchamp, L.H.O.O.Q. 1919 

https://tr.wikipedia.org/wiki/L.H.O.O.Q. 

Resim 60: Banksy, Mona Lisa Gülümsemesi, 2004, Tumblr. 

https://www.dazeddigital.com/art-photography/article/41743/1/banksy-girl-with-

balloon-painting-pranks-sotherbys-london 

 

Baudrillard güzel, çirkin, bayağı, iyi, doğru gibi kavramların birbirine karıştığını, her 

şeyin estetikleşme çabası içinde olduğunu vurgulamaktadır. Sanat da şov dünyasıyla 

iç içe geçmiştir. Roland Barthes Pop Art’ı tarif ederken onun yüzeyselliğinden 

bahsetmektedir. Fluxus akımının önemli temsilcilerinden Josep Beuys herkesin bir 

sanatçı olduğunu, düşünceler ve konuşmalarla hayatlarını şekillendirdiğini “Sosyal 

https://tr.wikipedia.org/wiki/L.H.O.O.Q
https://www.dazeddigital.com/art-photography/article/41743/1/banksy-girl-with-balloon-painting-pranks-sotherbys-london
https://www.dazeddigital.com/art-photography/article/41743/1/banksy-girl-with-balloon-painting-pranks-sotherbys-london


86 
 

Heykel” kavramıyla aktarmıştır. Donald Judd işlerinin birer heykel olup olmadığı 

konusunda farklı düşünmektedir. O’na göre işler bir heykelde değildir bir resimde. 

Çevresinde gezilebilen objelerdir. Bunların gerçekten sanat olup olmadıkları 

konusunda Ernst Gombrich, ortaya sanat adı altında sunulan objenin o çerçevede 

değerlendirilmesi gerekliliğini vurgulamaktadır. Bunun doğru sonucuna da izleyici ve 

sanat eleştirmeni karar vermelidir.(Uzunaydın, 2018) 

 

1960’lı yıllarda başlayan Dadaizm’le birlikte Duchamp geleneksel anlamda yapılan 

sanata karşı içerik ve bağlam açısından bir devrime kapı aralamıştır. Günlük nesneler 

sanatsal bağlamlarda kullanılır olmuş, bu anlamda kolaj, asamblaj teknikleri önem 

kazanmıştır. 19.Yy.’la birlikte yaşanan dönüşümler sanatçıları farklı disiplinlerden de 

yararlanmaya, iş birlikleri yapmaya itmiştir. Sanat biçimden içeriğe doğru bir kimlik 

değişimi yaşamıştır. 1960’lardan beri sanat ve teknoloji yan yana gelirken bunun en 

önemli temsilcilerinden Num Jun Paik, “Tv Budha” (1974) adlı videosuyla ön plana 

çıkmıştır.(Özkul, 2019) 

 

 

Resim 61: Nam June Paik – TV Buda, 1974/2002, Buda Heykeli, TV monitörü, kapalı 

devre kamera, renkli, sessiz, değişken boyutlar, Nam June Paik Sanat Merkezi 

koleksiyonu, Gyeonggi-do, Güney Kore. 

https://publicdelivery.org/nam-june-paik-tv-buddha/ 

 

Küreselleşme ve kapitalizmle birlikte şirketlerin sanat alımına yönelmesi, müze ve 

galerilerin ticarileşmesiyle eş zamanlıdır. Müze, galeriler ve sanatçılar bu durumda 

https://publicdelivery.org/nam-june-paik-tv-buddha/


87 
 

daha şaşalı gösteriler, şovlar yapmak durumunda kalmışlardır. Böylelikle globalleşme 

ve özelleşme ortasında sıkışıp kalmışlardır. Bu tüketim kültürü yalnız sanatı değil 

bütün kültürü etkisi altına almıştır. İmaj anlamında sorunlar yaşayan büyük şirketler 

bu sorunu düzeltmek için sanat kurumlarına sponsor olmak durumunda kalmışlardır. 

Bunun en önemli örneklerinden biri Tate Galeri ve BP arasındaki anlaşmadır.(Yüksel, 

2012)  

 

Bu dönemin önemli sanatçılarından Marlene Dumas, postmodernizm atmosferinde 

eserler vermektedir. Teknik anlamda klasik eserlerden yararlanarak, zaman zaman 

onları kullanarak işler üretmektedir. Genellikle toplum içinde dışlanan ve haksızlığa 

uğrayan topluluk ve bireyleri işlemektedir. Terör, cinsiyetçilik, medya kültürü gibi 

konulara yoğunlaşmaktadır. Örneğin bazı eserlerinde medyatik ve ikonik sayılabilecek 

karakterlerin kabul gören imajlarının aksine onları “çirkin”, “travmatik”, “derin” 

hallerini yansıtır biçimde resmetmektedir. Sanatçı eser hazırlık sürecinde de dijital 

veya basılı görsel medya ürünlerinden sıklıkla yararlanmaktadır.  

 

Alex Katz ise çalışmalarında kullandığı figürleri herhangi bir anlama, duyguya 

gereksinim duymaksızın yüzeysel olarak yansıttığını dile getirmektedir. Sanatçı 

fotoğraftan ve filmlerden oldukça yararlandığını ifade etmektedir. Eserlerinde 

yakalamak istediği etkiyi, konusunu, sahibini, hikayesini bilemeyeceğimiz bir 

fotoğraf, durdurulmuş bir film karesi gibi bir imaj olarak düşünmektedir. O’nun için 

konunun hiçbir önemi yoktur, stil en önemli konumdadır. Sanatçının belki de en 

belirgin postmodernist özelliklerinden biri modellerini veya çevresindeki insanları 

eser üretimine dolaylı olarak dahil etmesidir. Bunu modellerini jest ve hareketler 

konusunda özgür bırakarak, eser yaratımında etrafındakilerden fikir alıp-uygulayarak 

yapmaktadır. Sanatçı kendini ‘imaj yaratıcısı’ olarak tanımlamaktadır.  

 

İngiliz sanatçı David Hockney’de eserlerine kaynak olan görselleri fotoğraf 

makinesiyle bizzat kendi fotoğraflamaktadır. Amerika’da yaşadığı dönemde de 

postmodernist, kapitalist yaşam tarzının günlük hallerini yansıtmıştır. Hockney’de 

kimlik sorunlarını işlemektedir. Hockney, günümüz teknolojik imkanlarını sanatına en 



88 
 

fazla ekleyebilen sanatçıların başında gelmektedir. Sanatçı 1990’lar da dijital 

çıktılardan, fotoğraflardan eserler üretmiştir. Duchamp’tan bu yana sıradan, günlük 

konuları işleyen önemli sanatçılardan olup fotoğraf, video, baskı, iPhone, iPad, 

kamera gibi araçları sıklıkla kullanmaktadır. Bu materyallerle birlikte sanatında renk 

ve kavramsal anlamda da önemli yenilikleri ortaya çıkarmaktadır. 

 

Post-truth dönemin sanata en çok yansıdığı sanatçılardan biri de sanatçı Jeff 

Koons’dur. Koons’da Duchamp’ın açtığı yoldan devam etmekte, sıradan günlük 

malzeme ve konuları sanatında kullanmaktadır. Bir elektrikli süpürgeyi fabrikadan 

çıktığı haliyle, neon ışıklarla, pleksiglas içerisinde sunmaktadır. Alakasız, önemsiz bir 

nesneyi sanat eserine dönüştürmektedir. Üstelik Duchamp gibi başka bir isimle de olsa 

bile, imzalama gereği duymamaktadır. Koons’un sanatını tek bir üslubu yoktur, her 

şeyi, her şekilde sanata dönüştürebilmektedir.  

 

Koons’un sanatını tarif etmek için yine çağın kavramlarından sanallık, alıntılama, 

kendine mal etme gibi başlıklar kullanılmaktadır. Sıradan, günlük nesneler ve popüler 

kültürün imajlarını sıklıkla kullanan sanatçı kendi sanatının önceliğini içerikten, 

kavramdan çok biçimi önceleyerek tariflemektedir. Han’a göre Koons’un sanatı 

izleyiciyi düşünme zahmetinden kurtararak, günlük hayattan tanıdığı imgelerle 

doğrudan bağ kurmasını sağlamaktadır. Bu durumda izleyici kendisinden öteye 

geçememektedir. Sosyal medyanın yankı fanusları gibi Koons sanatı da yenilik ve 

‘öteki’ ‘yi dışlar durumdadır. Koons’un sanatı için sıradanın ötesine geçilmesi 

beklenmemektedir. Bütün bunların yanında Koons’un üretim yelpazesinin genişliği 

için büyük bir topluluk görev almaktadır. Koons atölyesinde disiplinler arası bir sanat 

üretimi ortaya koymaktadır.  

 

Fikir üreten bir başka sanatçı da Maurizio Cattelan’dır. Cattelan’da üretim konusunda 

çok farklı disiplinlerden yardım almaktadır. Duchamp ve Warhol Cattelan’ın sanatına 

en çok ilham veren sanatçılardır. Sanatçı kendisini ‘palyaço’ olarak tanımlamaktadır. 

Bu tanımla kastedilen insanın ‘vicdan’ duygusudur. Eleştiri, İroni ve mizahı sık sık 

kullanan sanatçı genellikle iktidarı, otoriteyi, hegemonyayı sorgulamaktadır. Sanatçı 



89 
 

ölmüş hayvan tahnitlerinden tutun da organik bir muza kadar birçok farklı malzemeyi 

sanatında kullanmaktadır. Her türlü otoriteyi sorgulayan sanatçı sanatın kendisini de 

Art Basel’de duvara bantladığı muzla sorgulamıştır. Bu sorgulamanın da ciddi 

ekonomik getirisi ve reklamına katkı sağlaması günü birlik değişen post-truth 

dönemin hakikatlerindendir.  

 

Ön plana çıkan bir diğer sanatçı da İngiliz Damien Hirst’tür. Yaşamın en temel 

sorunsallarından ‘ölüm’ kavramını sıklıkla işleyen sanatçı gerçekten ölü hayvan 

bedenlerini kullanarak, ölümün kendisini bizlere sergilemektedir. Sergileyiş 

biçimleriyle de dini konulara ve müze mantığına göndermelerde bulunmaktadır. Ölüm 

gibi derin bir konuyu ölü hayvanlarla işlerken diğer taraftan oldukça değerli 

elmaslarla donattığı kafatasını da ulaşılması zor maddi ölçütlerle bir arada 

sergileyerek tüketim nesnesine dönüştürmektedir. Üretim aşamasında intihal 

eleştirileriyle karşılaşan sanatçı, kurduğu asistan ekip tarafından fiziksel anlamda dahli 

olmadığı eserlerde ortaya koymaktadır.  

 

Hirst’ün belki de post-truth döneme en çok oturan projesi, son sergisi ‘İnanılmazın 

enkazından hazineler’ ‘dir. Bu sergiye kadar ölüm gibi daha bilimsel temaları işlerken 

sanatçı, bu sergiyle birlikte kurgunun ön plana çıktığı ve gerçek ile sınırlarının 

kaybolduğu bir yöntem ortaya koymuştur. Sanatçı bu sergisinde gerçek arkeolojik 

buluntularla birlikte popüler kültür ikonlarını bir arada sergilemiştir. Bu özellik tam da 

post-truth dönemin yansıması olup sahte ile gerçeğin yer değiştirerek sınırlarının 

ortadan kalkmasıdır.  

 

‘Büyük aynanın kırılarak küçük parçalara ayrılması’ metaforuyla sanatını tanımlayan 

Eyüp Ataş’ da ‘Hakikatin önemsizleşmesi’ dönemini vurgulamaktadır. Artık hakikatin 

büyük aynası kırılmış ve sayısız yeni hakikat ortaya çıkmıştır. Buluntu fotoğraf, dergi 

imajlarından yararlanan sanatçı toplumsal kabuller üzerine çok katmanlı, imajların 

çarpıştığı kaleydoskopu andıran eserler ortaya koymaktadır. Post-truth dönemin 

çoğulcu, heterojen ve eklektik yapısını yansıtan işlerinde kültürel sorgulamaları 

ironik, zaman zaman rahatsız edici bir dille vurgulamaktadır. Birçok farklı zaman 



90 
 

diliminin tek bir yüzeyde toplandığı kurgusal eserler ortaya çıkarmaktadır. Post-truth 

dönemin bir sonucu olarak gördüğü ruh-beden ayrımını yine post-truth bir üslupla bir 

araya getirmeye çalışmaktadır.  

 

Post-truth un figüratif resim ve heykel ile ilişkisinin incelenmesinin sebebi, figüratif 

sanatın gerçekçi bir tavra sahip olmasındandır. Bu gerçekçi tavır modernizmde 

rasyonel akıl olarak kendini ortaya koyarken postmodern zeminde, post-truth bir 

atmosferde ‘gerçek’ yerinden edilmiş durumdadır. Gerçeğin yerine ise simülasyonun 

her türlüsü ve farklı katmanları etkin duruma geçmektedir. Figüratif resim ve heykelde 

ortaya çıkan figür, ilham alınan kaynağının bir yansımasıdır.  

 

Post-truth atmosferde yeni medyayla birlikte insanların yaşamları sanal pencerelerden 

yansıtılıp, algılanır olmaktadır. Bu sanal pencerelerde yansıyan ve yansıtılan sahneler 

çoğu zaman gerçek olmaktan uzak, idealize edilmiş, kurgusal sahnelerdir. Yazının 

belirli bölümlerinde de değinildiği üzere post-truth dönemde insan hayatının büyük bir 

bölümü simülasyon ve kurgu halini almaktadır. Yansıttığı ‘şey’ gerçekten öte ideal 

olanın yansıtılması, gerçekleşmemiş veya gerçekleşmesi mümkün olmayanın 

yansıtılması durumudur.  

 

Bugünün insanının yaşamı böyle iken, Duchamp’ın kavramsal sanatının açtığı yolda, 

Pop Sanatın eşliğinde, kapitalist bir anlayışta sanat da artık doğayı, gerçeği 

yansıtmaktan uzaktır. Figüratif resim ve heykelde aktarılan imge, dış dünyanın tam 

olarak taklidini sağlamamaktadır. Anti sanat sloganıyla ses getiren Dadaizm’den bu 

yana sanat, hakikatin önemsizleştiği bu çağda ‘her şey sanat’ anlayışına evrilmektedir. 

Kavramsal sanatçı, sonsuz malzeme havuzunda içeriği ön plana çıkarırken bugün 

sonsuz kavram havuzunda çabalamaktadır.  

 

Simülasyon çağında artık gerçeklikle bağlar kopmuş, simülasyon ‘gerçek’ halini 

almıştır. Artık her şey sanat, herkes sanatçı konumundadır. Bir başka anlamda görsel 

bir dünyadır burası artık, her an görsellerin tüketilip yeniden yaratıldığı bir sistemdir. 

Her şey figürlerden, şekillerden, biçimlerden, göstergelerden oluşmaktadır. 



91 
 

Dolayısıyla post-truth dönemle birlikte nasıl gerçekler bulanıklaşarak, katmanlar 

‘transparanlaşarak’ birbiri üzerine eklemlenmiş ise sanatın sınırları ve tanımı da 

sonsuz bir yapıya bürünmektedir. Sanal yaşamlar sanatın yerine geçme konusunda 

iddialıdır. ‘Sanal’ ve ‘sanat’ yer değiştirmektedir. Post-truth dönemde sanal yaşamlar, 

sanatı yerinden ederek onun tahtına geçme eğiliminde ilerlemektedir.  

 

Postmodernizmle ortadan kalkan sınırlar sayesinde her bir yerel sanatçı dünya 

üzerinde yaşayan başka bir sanatçının eserlerini internet sayesinde görebilmekte, bir 

etkilenme süreci doğmaktadır. Globalleşen dünyada bu etki normal karşılanırken 

ortaya çıkan bu alışverişte bir gerçeklik kırılması söz konusu olmaktadır. Hakikat nasıl 

tek olmaktan çıkmış herkese, her duruma göre değişebilen kaygan bir zemin 

oluşturmuşsa artık sanat da o zemin üzerinde durmaya çabalamaktadır. ‘Figür’ 

açısından ister resim olsun ister heykel, bu sorunlu bir durum gibi görünmemektedir 

fakat insan için bir yol ayrımı söz konusudur.  

 

İlk çağ felsefesinde sofistler ve Sokrates evrensel bir hakikatin olduğu konusunda 

anlaşmazlık içinde olmuşlardır. Sofistler duruma ve zamana göre değişkenlik gösteren 

bir hakikat fikrini savunurken Sokrates tek evrensel bir hakikate vurgu yapmaktaydı. 

Postmodernizmde ise tekrar sofistlerin bakış açısına bir geri dönüş olarak hakikatin 

izafiliği ortaya konmaktadır.(A. Güven, 2020)  

 

Bir örnekleme yapılması gerekirse; bir tekerleğin yandan görünüşü (çember şeklinde) 

hayal edilebilir. Bu tekerlek üzerinde bir nokta belirlenmelidir. Tekerlek döndükçe bu 

nokta döner ve tekrar aynı, göz hizasına gelecektir. Fakat fotoğraftan uzaklaşılıp 

bakıldığında nokta her dönüşte tekrar aynı yere geliyor olsa da tekerler dönerek, bir 

devinim ortaya koyduğundan dolayı yerinde kalması mümkün değildir. Bir ilerleme 

söz konusudur. 

 

Bu örneklemeden de anlaşılacağı üzere yazara göre post-truth ile hakikat göreceliliğe 

tekrar kavuşurken sanat da aynı bu döngü içerisinde ilkel mağara resimlerinin sanatın 

başlangıcı durumuna geri dönmesi söz konusudur. Bugünün sanatçılarının, tekrar 



92 
 

mağara resimlerinde görülen, bereket tanrıçalarını temsil ettiği düşünülen ilkel, öznel 

dünyaya geri döndüğü görüşü tartışılmalıdır. Yazar bu durumu “Hakikat çemberi” 

başlığıyla nitelemektedir.  

 

9. SONUÇ 

Avrupa’daki aydınlanma çağı ve devrimlerle birlikte toplumları en ideal seviyeye akıl 

ve bilim yoluyla yükseltmeyi amaçlayan modernizm zamanla hammadde 

yetersizliğinden dolayı sömürgecilik ön plana çıkmış sonucunda dünya savaşları 

gerçekleşmiştir. Her ne kadar toplumları ileri taşımak hedefiyle aydınlar tarafından 

savunulsa da politik çıkarlar ve kapitalizm sayesinde sömürgecilik, asimilasyon, 

emperyalizm ve tek tipleştirme gibi negatif yönleriyle birlikte önemini kaybetmiştir. 

Modernizmin akıl, bilim yoluyla ulaşmaya çalıştığı bilgi ‘hakikat’ idi. Nietzsche’ye 

göre hakikat kişinden kişiye göre değişen bir perspektif olgudur ve evrensel bilgiye 

ulaşmaya giden yolda insan zihni gerçek hakikate ulaşmak için yeterli değildir. 

Modernizmin amacı evrensel hakikate ulaşmak, toplumları aydınlık bir medeniyete 

ulaştırmak olmuştur.  

 

Modernizm ve hakikat ilişkisinde sanat insan yapımı olarak “yapma var olan” ‘dır. 

Heidegger’e göre sanat nesnesinin hakikatine ulaşmak için eserin penceresinden 

bakmak gerekmektedir. Eserin kendinde ortaya çıkan dünya ve yer yüzündeki kavga 

eserin hakikatini göstermektedir. Benjamin’e göre ise sanat eserindeki hakikat için 

yapı sökümü yoluyla alegorik bir yaklaşım gerekmektedir. Hakikat özne yoluyla 

nesneye yüklenmektedir.  Nietzsche’ye göre nesnel bilgi o nesnenin hakikatine 

ulaşılmasını engellemektedir. Modernizmde hakikat tartışmaları farklı görüşlerle 

birlikte devam etmiştir.  

 

Postmodernizmde hakikat kişiden kişiye, bölgeden bölgeye göre var olmaktadır. Her 

bir değer birbirine eşit konumdadır. Posmodernizmde “esneklik” kavramı önem 

kazanmıştır. Postmodernizm çoğulculuğu, etnik ögeleri, bireyselliği, yerel anlatıları, 

farklılıkları, ötekini, belirsizliği, göreceliliği vurgulamaktadır. Anlamdan ziyade 



93 
 

“yorum” önemlidir. Şüphecilik olarak da ifade edilen postmodernizm temel olarak 

gerçek bilgiye sadece akıl yoluyla ulaşılamayacağını savunmuştur. Modernizmin 

devamı mı ya da karşıtı mı olup olmadığı tartışmaları süregelmiştir. Lyotard ve Jean 

Baudrillard postmodernizmi emeğin yerini bilginin alması olarak açıklamışlardır. 

Postmodernizmle birlikte büyük anlatılar, bilimsel görüş, akılcı yaklaşımlar yerini 

öznel görüşlere ve düşüncelere bırakmıştır. Baudrillard’ın taklitçi medya anlayışı 

olarak açıkladığı ‘simülasyon’ kavramı doğmuştur. Postmodernizmle beraber hakikat 

parçalara ayrılmıştır. Postmodernizmle birlikte feminizm, eşcinsellik, siyahiler, özetle 

“ötekiler” ön plana çıkmaya başlamıştır. Yerellik, çok kültürlülük, demokrasi gibi 

kavramlar yayılarak homojen bir yapı halini almıştır. Ulusal hukuk ve Ulus Devlet 

gibi kavramlar zayıflamıştır. Kimlik kavramı genişleyerek katmanlı ve esnek bir yapı 

kazanmıştır.  

 

Yeni medyanın gelişimiyle birlikte sosyal ağlar yaygınlaşmıştır. Yeni medya 

kullanıcılarına içerik üretebilme, ürettiklerini paylaşıma sokabilme olanağı vermiştir. 

Bilgisayar tabanlı yeni medyayla birlikte yazı, görüntü, ses ve hareketin tek seferde, 

aynı ortamda çoğaltılıp, yayılabilme imkânı ortaya çıkmıştır. Sosyal medya sitelerinde 

dolaşıma sokulan haberler büyük haber kaynaklarından daha fazla ilgi gördüğü ortaya 

çıkmıştır. Gerçek hayatta kendi kimliğini ortaya koyamayan bireylerin sosyal medya 

da ideal bir kimlik arayışına girmektedirler. California Üniversitesi, sosyal medyanın 

bireylerde depresyon, dikkat bozukluğu, narsistik, bağımlılık gibi negatif etkiler 

doğurabildiği yönünde bir araştırma ortaya koymuştur. ‘Tık tuzağı’, ‘yankı fanusları’, 

‘filtre’ gibi özellikleriyle sosyal medya, kullanıcıları yanlış yönlendirmeye elverişli 

olmaktadır.  

 

Postmodern söylem çerçevesinde, küreselleşen dünyayla birlikte yeni medya ve 

sanatın bağları güçlenmiştir. Dijital olanakların artmasıyla kolaj, montaj teknikleri 

gelişmiş, üretim ise kitlelere yönelik olmaya başlamıştır. Postmodernizmin yapı 

taşlarından olan farklılıkların, ötekinin ön plana çıkarılması görüşüyle birlikte sanatta 

yalnızca güzel olana değil, çirkine, bayağıya, komiğe, trajik olana da yer verilmeye 

başlanmıştır.  

 



94 
 

Teknolojik araçlarla sanat, tasarım ve zanaat iç-içe geçerek seri üretim uygulamalarına 

geçilmiştir. Fotoğrafın icadıyla beraber “biriciklik”, “şimdi ve buradalık” tartışılır hale 

gelmiştir. “Demokrasi” ve “ulaşılabilirlik” kavramları önem kazanmıştır. Bazı 

sanatçılar 1960’lı yıllarla birlikte sanatlarında televizyon, sinema ve fotoğraftan 

yararlanmışlardır. 1980’lere gelinmesiyle bilgisayar ve videoyu, 1990’larda ise 

interneti sanatsal yaratım aracı olarak kullanmışlardır. Eser açısından ise sınırsız 

paylaşılabilme ve çoğaltılıp manipüle edilme durumu oluşmuştur. Sanatçılar daha çok 

toplumsal sorunları ve meseleleri konu edinmişlerdir. Sanatta disiplinler arası 

yaklaşımlar daha belirgin bir duruma gelmiştir. Tüketilen ürünler estetikleştirilmiş, 

estetik gereksinimlerde tüketim nesnesine dönüştürülmüştür.  

 

Postmodernist sanat ve pop art etkileşim içine girmiştir. Sanatçı-mühendis kavramı 

güçlenmiştir. Dijitalleşmenin yeni medyayla birlikte negatif sonuçlarından biri sanat 

konusunda yeterliliği olmayan herhangi birinin bu disiplinde işler üretebilmesine 

imkân sağlaması olmuştur. “Pastiş” yoluyla geçmiş, fütursuzca kullanılabilir hale 

gelmiştir. Öznesizliğin hâkim olduğu postmodern sanatta özgün özelliklere gerek 

kalmamıştır. 

 

Postmodernizmle birlikte ortaya çıkan Post-truth dönemde kitleler artık kendi duygu 

durumlarına göre “yalanın” hakikatin yerine geçmesine göz yummaktadırlar. 

Rasyonel bakış açısı yerine öznel, duygusal bakış açısı hakimdir. Artık herkes kendi 

hakikatini inşa etmektedir. TV, radyo, internet gibi geleneksel medya ve yeni medya 

unsurlarıyla insan algısı da parçalanmaya devam etmektedir. Deneyimlenmeden 

anlaşılması mümkün olmayan olay ve durumların medya yoluyla insan hayatında 

görsel, işitsel ve hareketli bir şekilde yer etmesi hakikatin önemsizleştiği yeni bir 

yaşam biçimi yaratmıştır. Her şey simülasyona uğramış, hazmedilmesi ve 

içselleştirilmesi olanaksız bilgi ve içerik yığınıyla çepeçevre sarılmış bir sanal yaşam 

kurgulanmıştır.  

 

Post-truth birey hayatını yapı söküme uğratarak ideal olarak düşündüğü 

anları/parçaları paylaşıma sokmaktadır. Zaman, mekân ve insan arasında bir kopuş, 



95 
 

bir savruluş yaşanmaktadır. Sanat artık bir tüketim nesnesine dönüşmüştür. Artık 

felsefe ve öznenin yaşamından söz edilemez olmuştur. Postmodernizmle gelen bilgi 

çokluğu insanın daha kolay manipüle edilebilmesini olanaklı kılmıştır. İnsanın belirli 

bir duyusuna hitap eden medya türü zamanla o duyu organını güçlendirirken 

diğerlerini zayıflatmaktadır. Kurgulanmış filmler ve gerçek hayat arasındaki sınırlar 

bulanıklaşmaktadır. Gerçeklik ilkesi manipüle edilen insan, artık gerçeğe en yakın 

gördüğünü gerçek sanmaktadır. 

 

Post-truth dönemin sanatçıları kitle kültürünün yönlendiricisi olan medyadan aldıkları 

imajlarla postmodern zamanın eklektik sanatını yansıtmışlardır. Benjamin’e göre 

Postmodern dünyanın sanatında yeniden-yeniden üretim söz konusudur. Pastische 

postmodern sanatın en etkin dili olmuştur. Özgünlük kavramı önemini yitirmiştir. Alt 

kültür ve yüksek kültür ikilemini yok etmeye çalışan postmodern sanat anlayışı bunu 

popüler kültür vasıtasıyla gerçekleştirmektedir. Ludwig Wittgenstein’a göre bundan 

böyle sanatta gerçek olanın temsili söz konusu değildir. Bu dönemin sanatı pastişi, 

keyfiliği, anarşiyi, taklidi, ironiyi, oyunculuğu önemsemektedir. Sanatçı sezgiselliğe, 

yaratıcılığa, fanteziye, alt kimliklere, hayal gücüne, duyguya, tüketim kültürüne 

yoğunlaşmaktadır. Yeni Medya Sanatının önemsediği yöntem, izleyicinin esere 

müdahil olabildiği, etki edebildiği bir yöntemdir.  

 

Dış dünyadaki gerçekliğin yansıması olan figüratif resim ve heykel, içinde bulunulan 

göstergeler çağında skalasını genişletmiştir. Sanatçının kendi yaşamında 

deneyimlediği anların dışında yeni medya sayesinde karşılaştığı sayısız görselin ve 

içeriğin sanatında yer ettiğini söylemek mümkün görünmektedir. Bu bağlamda 

geçmişten sayısız imgenin, bugünün milyonlarca üretiminin ve teknolojinin getirdiği 

sınırsız geleceğin sanata etki etmemesi düşünülmemelidir. Sanatçı-mühendis kavramı 

güçlenmiştir. Post-truth dönem özgür ve demokratik bir ortam sağlamaktadır. 

Dijitalleşmenin yeni medyayla birlikte negatif sonuçlarından biri sanat konusunda 

yeterliliği olmayan herhangi birinin bu disiplinde işler üretebilmesidir.  

 



96 
 

Postmodern zeminde post-truth dönemin önde gelen; Marlene Dumas, Alex Katz, 

David Hockney, Jeff Koons, Maurizio Cattelan, Damien Hirst gibi sanatçıları da post-

truth dönemin çok katmanlı, zengin üretim yöntemlerini kullanmaktadırlar. İncelenen 

bu sanatçılar bağlamında artık ötekileştirilmiş, dışlanmış veya görülmek 

istenmeyenleri gösterebilen bir sanat söz konusudur. İzleyici esere dahil edilerek, 

anlamdan çok biçim ön plana çıkarılmaktadır. Her türlü teknolojik araç sanat 

üretiminde kullanılır olabilmektedir. Disiplinler arası üretimler söz konusudur.  

 

Post-truth dönemin figüratif resim ve heykel sanatçıları fikirsel üretimine dahil olsa 

bile fiziksel anlamda eserin üretilmesine dahil olmak zorunda değildir. Her türlü hazır, 

günlük, popüler nesne sanat eserine dönüştürülebilmektedir. Her türden izleyici ve 

sanat arasındaki sınır ortadan kalkmış sanat tüketim unsuru olmuştur. Bütün otoriteler 

sorgulanmakta hatta sanatın kendi otoritesi bile tartışılabilmektedir. Kurgu ve gerçek 

birbirinin içine karışmış hangisinin gerçek, hangisinin kurgu olduğu önemini 

yitirmiştir. Simülasyonun simülasyonu olan bu çağda hakikati yansıtmak durumunda 

olan sanat ancak simülasyonu yansıtır duruma gelmiştir. Post-truth birey bütün bu 

seçenekler içinde en ideal olanlarını seçerek kendi sanal gerçekliğini kurgulamaktadır.  

 

Artık tüm yaşam görsellerle çepeçevre sarılmış durumdadır. Sanatçılar eski üretilmiş 

işleri kendi sanatlarıyla birleştirerek bir kes-yapıştır yolu izlemektedirler. Kendine mal 

etme yöntemiyle bazı imgeleri yeniden anlamlandıran bir yapıya sahiptir. 

Küreselleşme ve kapitalizmle birlikte şirketlerin sanat alımına yönelmesi, müze ve 

galerilerin ticarileşmesini doğurmuştur. Müze, galeriler ve sanatçılar şaşalı gösteriler, 

şovlar yapmak durumunda kalmışlardır. Figüratif sanatın gerçekçi tavrı modernizmde 

rasyonel akıl olarak kendini ortaya koyarken postmodern zeminde, post-truth bir 

atmosferde ‘gerçek’ yerinden edilmiş durumdadır. Sanal pencerelerde yansıyan ve 

yansıtılan sahneler çoğu zaman gerçek olmaktan uzak, idealize edilmiş, kurgusal 

sahnelerdir. Pop Sanatın eşliğinde, kapitalist bir anlayışta sanat da artık doğayı, 

gerçeği yansıtmaktan uzaktır. Simülasyon çağında artık gerçeklikle bağlar kopmuş, 

sanat gerçeklikten yararlanmak yerine simülasyondan yararlanmak durumunda 

kalmıştır.  

 



97 
 

Her şey figürlerden, şekillerden, biçimlerden, göstergelerden oluşmaktadır. Sanal 

yaşamlar sanatın yerine geçme konusunda iddialıdır. ‘Sanal’ ve ‘sanat’ yer 

değiştirmektedir. ‘Figür’ açısından ister resim olsun ister heykel, bu sorunlu bir durum 

gibi görünmemektedir fakat insan için bir yol ayrımı söz konusudur. 

Postmodernizmde ise tekrar sofistlerin bakış açısına bir geri dönüş olarak hakikatin 

izafiliği ortaya konmaktadır. Bugünün sanatçılarının, tekrar mağara resimlerinde 

görülen, bereket tanrıçalarını temsil ettiği düşünülen ilkel, öznel dünyaya geri 

döndüğü görüşü tartışılmalıdır. Yazar bu durumu “Hakikat çemberi” başlığıyla 

nitelemektedir. 

 

KAYNAKÇA 

Akdağlı, S. (2021). Maurizio Cattelan’ın Eserlerinde İroni ve Eleştiri. GSF Sanat 

Dergisi, 37, 65–83. 

Akman, İ. (2015). Postmodern Dönemde Gerçekliğin Yitimi ve Bilge Karasu’nun 

Eserleri. Turkish Studies, 12(22), 27–42. 

Aldemir, A. (2019). Güzeli Kurtarmak: Güzeli Yeniden Düşünmek Üzerine. 

Medeniyet Sanat- İMÜ Sanat, Tasarım ve Mimarlık Fakültesi Dergisi, 5(2), 151–

156. 

Alpay, Y. (2017). Yalanın Siyaseti. Destek Yayınları. 

Aslan, T., & Eryılmaz, E. B. (2020). Günümüz Sanatında Tüketim Nesnesi Olarak 

Sanat Eseri. Tarih Okulu Dergisi, XLIX, 4531–4548. 

Atan, A., Uçan, B., & Renkçi, T. (2017). Çağdaş Sanat ve Tasarımda Manı̇pülasyon 

Etkı̇lerı̇. Academia, 1–9. 

Aydın, A. F. (2020). Post-Truth Dönemde Sosyal Medyada Dezenformasyon: Covı̇d-

19 (Yenı̇ Koronavı̇rüs) Pandemı̇ Sürecı̇. Asya Studies, 12, 76–90. 

https://doi.org/10.31455/asya.740420 

Aydoğan, D. (2019). Hakikat Yı̇tı̇mı̇ Koşullarinda Sanat ve Sı̇nema: Simülasyon, Post-

Truth ve Gerçeklik. E-Kurgu, 27(4), 79–98. 



98 
 

Ayhan, E. (2006). 1980 Sonrası Türk Resminde Figüratif Eğilimler. Sakarya 

Üniversitesi. 

Bal, M. (2015). Postmodernizmin Düşünce ve Sanat Dünyasında Tanımı. Mavi Atlas, 

0(4), 120–135. https://doi.org/10.18795/ma.70857 

Balkır, N. (2019). Rembrandt’tan Damien Hirst’e Sanatta Hayvan Karkasının Temsili. 

Idil Journal of Art and Language, 63, 1415–1420. https://doi.org/10.7816/idil-

08-63-01 

Baranseli, E. S. (2017). Bir Protesto Aracı Olarak Sanat, Yeni Medya Etkisi ve 

Banksy Örneği. İnönü Üniversitesi Sanat ve Tasarım Dergisi, 7(16), 264–280. 

https://doi.org/10.16950/iujad.343113 

Baş, M., & Erdoğan Tarakçı, İ. (2018). Post-Truth Medya ve Tüketici Davranışlarına 

Etkisi: “Genç Yetişkinler” Üzerine Keşifsel Bir Araştırma. Journal of Business 

Research - Turk, 10(4), 1110–1122. https://doi.org/10.20491/isarder.2018.565 

Batu, M., & Tos, O. (2017). Tüketim Kültürü Odağında Modernizm ve 

Postmodernizmin Karşılaştırılması. Gümüşhane Üniversitesi İletişim Fakültesi 

Elektronik Dergisi, 5(2), 991–1024. 

Bayrak, B. (2012). Çağdaş Sanat Pazarında Bir Marka Olmak: Bir Vaka İncelemesi 

Olarak Damien Hirst. NEÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2, 240–271. 

Becermen, M. (2009). Nietzsche ve Adorno’ da Sanat ve Hakikat İlişkisi Üzerine Bir 

İnceleme. Kaygı, 13, 29–40. 

Bektaş, O. E. (2017). Postmodern Dünyada Yaşlı Olmak. Yaşlı Sorunları Araştırma 

Dergisi, 10(2), 9–18. 

Boynukalın, A. R. (2019). Dijital Sanatta Yeniden Üretim Olanakları ve İmgesel 

Aktarımlar. Academia, 229–289. 

Bulduk, B. (2017). Yeni Kavramsalcılık: Jeff Koons, Damien Hirst, Sherrie Levine, 

Cindy Sherman. Ulakbilge Dergisi, 5(18), 1939–1947. 

https://doi.org/10.7816/ulakbilge-05-18-01 

Burunsuz, M. (2013). Günümüz Sanatında İfadecı̇ Yaklaşımlar Bağlamında 

Belı̇rgı̇nleşen Desen Olgusu. 



99 
 

Burunsuz, M. (2020). Postmodern Sanatta Eser Ve Kavram Bileşenleri Üzerine Bir 

Değerlendirme. Yıldız Journal of Art and Desing, 7(2), 100–120. 

Büyükparmaksız, M. A., & Okur, A. (2021). Sanat Eğı̇tı̇mı̇ Alan Öğrencı̇lerı̇n Yenı̇ 

Medya Sanatına Yönelı̇k Görüşlerı̇. Ekev Akademi Dergisi, 25(85), 247–264. 

Çağmar, M. Ş. (2017). Sanat Eserı̇nde Hakı̇kat: Martin Heidegger ve Walter 

Benjamin. E-Şarkiyat İlmi Araştırmaları Dergisi/Journal of Oriental Scientific 

Research (JOSR), 9(2), 599–611. https://doi.org/10.26791/sarkiat.334845 

Cançat, A. (2018a). Pop Sonrası Pop; Neo Pop. Art-Sanat, 9, 323–335. 

Cançat, A. (2018b). Yeni Medya Sanatı Üzerine... Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Enstitüsü Dergisi, 40, 165–178. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ataunigsed/issue/36820/392140 

Carter, R., Storr, R., Blazwick, I., & Schwabsky, B. (2003). Alex Katz. Phaidon. 

Çelik, F. (2021). Sibernetik Mekanda “Hakikatimsi” Kavuşma: Sanal Kızıyla Buluşan 

Güney Koreli Anne Örneği. Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi, 35, 

126–140. https://doi.org/10.31123/akil.887925 

Çoban, B. (2019). Post Truth Çağında Dijital Gazetecilik ve Haber Başlıklarında “Tık 

Tuzağı.” E Kurgu-Anadolu Üniversitesi İletişim Bilimleri Fakültesi Uluslararası 

Hakemli Dergisi, 27(4), 35–49. 

Dişbudak, H. G. (2019). Teknolojik ve Yapay Malzemelerle Çağdaş Heykel 

Uygulamarı. 

Erdem, H. S. (2006). Hakikat ve Metafor. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 

6(3), 59–76. 

Ergin Halhallı, H. K. (2013). Hakikatin İptali ya da Çirkinliğin Meşrulaşması Olarak 

Kitsch Pratikler. İnönü Üniversitesi Sanat ve Tasarım Dergisi, 3(8), 189–196. 

Erim, B. (2016). Pop Art Döneminin Türk Özgün Baskı Resim ve Plastik Sanatlar 

Üzerine Etkileri. 

https://www.infodesign.org.br/infodesign/article/view/355%0Ahttp://www.aberg

o.org.br/revista/index.php/ae/article/view/731%0Ahttp://www.abergo.org.br/revi

sta/index.php/ae/article/view/269%0Ahttp://www.abergo.org.br/revista/index.ph



100 
 

p/ae/article/view/106 

Eroğlu, Ş., & Çakmak, T. (2020). Post-TrutDönemı̇nı̇ Anlamak: Hacettepe 

Ünı̇versı̇tesi Bı̇lgı̇ Ve Belge Yönetı̇mı̇ Bölümü Öğrencı̇lerı̇nı̇n Yenı̇ Medya 

Araçları Kapsamında Bı̇lgı̇ Bozuklukları ve Doğrulama Algılarının 

Değerlendirilmesi. Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 39, 307–326. 

Ersöz Karakulakoğlu, S., & Demir Askeroğlu, E. (2018). Dijitalleşmenin Etkisinde 

Dönüşen Sanat ve Kuşaklar Üzerine Bir Çalışma. İletişim Kuram ve Araştırma 

Dergisi, 47, 409–426. 

Evre, B. (2007). Bir Düşünüş Biçimi Olarak Postmodernizm ve Temel Parametreleri. 

Akdeniz İ.İ.B.F. Dergisi, 13, 1–23. 

Graf, M. (2019). Eyüp Ataş Seçme Eserler 2012/2019. 

Güler, M. (2019). Gerçekte(N) Öyle Mi Olmuş: Post Truth Zamanlarda Tarihin 

Temsili. Tarihyazımı, 1(1), 136–147. 

Gültekin, M. (2007). Charles Baudelaire ve Modernizm. Elektronik Sosyal Bilimler 

Dergisi, 6(19), 82–94. https://doi.org/10.17755/esosder.92585 

Günay, B. (2020). Tablolardaki Ölüm Nesneleri: Vanitas Natürmort Geleneği. 

ResearchGate, 1–14. 

Güner, A. (2019). Sanatta Yeni Medya ile Değişen İfade Olanakları: Banksy; “Girl 

With Balloon” Örneği. Akdeniz Sanat Dergisi, 13(24), 101–113. 

Gürkan, H. (2016). Yeni Medya ve Sanat İlişkisi: Sinemanın Dönüşümü. Akdeniz 

İletişim Dergisi, 25, 161–178. 

Gürpınar, Ö. (2019). Çağdaş Sanatta Nesnelerin Ticarileştirilmesi Sorunsalı: Jeff 

Koons Örneği. Ulakbilge Dergisi, 7(38), 489–496. 

https://doi.org/10.7816/ulakbilge-07-38-03 

Güven, A. (2020). Hakikatin Yitimi Olarak Post-Truth: Bir Kavramsallaştırma 

Denemesi. İnsan ve İnsan Dergisi, 7(23), 20–36. 

https://doi.org/10.29224/insanveinsan.577956 

Güven, S. (2015). Postmodern Siyaset ve Söylem: Siyasi Parti Lider Söylemleri 

Üzerine Bir Çalışma. Gümüşhane Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik 



101 
 

Dergisi, 3(1), 208–241. 

Hepsev, S. (2004). Sophie Calle, Nan Goldin ve Marlene Dumas’da Öznellik ve 

Bedenin Temsili. 

İlter, T. (2006). Modernizm, Postmodernizm, Postkolonyalizm: Ben-Öteki İlişkileri ve 

Etnosantrizm. Küresel İletişim Dergisi, 1, 1–14. 

İpek, A. N., & Selçuk, S. Ü. (2018). Sanat Eserı̇nı̇n Kendı̇nden Başka Referansı Yok 

Mudur? Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi, 6(15), 898–908. 

https://doi.org/10.33692/avrasyad.510406 

Karabulut, U. (2019). Çağdaş Sanatta; Damien Hirst, Sarah Lucas ve Kiki Smith’in 

Çalışmalarında “İğrençlik” Kavramının İncelenmesi. 

Karaca, H. S., & Paktin, S. (2018). Post-truth, Medya ve İktidar. Academia, 1–19. 

Karaçalı, B. (2018). Çağdaş Sanatın Dili - Malzemenin Sözü. Sanat Tasarim Dergisi, 

9, 29–35. https://doi.org/10.17490/sanat.2018.24 

Karacan, N. (2016). Heykel, Kaide ve Kütle. Anadolu Üniversitesi Sanat & Tasarım 

Dergisi, 7(7), 76–93. https://doi.org/10.20488/austd.66491 

Karagöz, K. (2018). Post-Truth Çağında Yayıncılığın Geleceği. TRT Akademi, 03(06), 

678–708. 

Kaya, R. (2021). Eski Bir Hakikat Yeni Bir Kavram: Hakikatin Önemsizleşmesi ya da 

Post-Truth. Isparta Okulu Dergisi, 1(1), 25–35. 

Kenger, O. (2015). Pop Sanatta Portre İmgesi. 

https://www.researchgate.net/publication/269107473_What_is_governance/link/

548173090cf22525dcb61443/download%0Ahttp://www.econ.upf.edu/~reynal/Ci

vil wars_12December2010.pdf%0Ahttps://think-

asia.org/handle/11540/8282%0Ahttps://www.jstor.org/stable/41857625 

Keser, Ö. (1993). Figüratif Resimde Renk - İnsan Figürü İlişkisi. Anadolu 

Üniversitesi. 

Kırılmaz, H., & Ayparçası, F. (2016). Modernizm ve Postmodernizm Süreçlerinin 

Tüketim Kültürüne Yansımaları. İnsan ve İnsan Dergisi, 3(8), 32–58. 

https://doi.org/10.29224/insanveinsan.280014 



102 
 

Mamur, N. (2014). Post-moderniz min Sanat Eğitimine Yansıma Biçimleri Görsel 

Kültür ve Eleştirel Pedagoji. Ahi Evran Üniversitesi Kırşehir Eğitim Fakültesi 

Dergisi, 15(2), 59–77. 

Ordu, H. (2019). 1950 Sonrası Türkiye’de Figüratif Heykel Sanatı [T.C. ATATÜRK 

ÜNİVERSİTESİ GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ HEYKEL 

ANASANATDALI]. https://doi.org/.1037//0033-2909.I26.1.78 

Örs, H. B. (2009). Postmodern Dünyada İdeolojinin Dönüşümü. İ.Ü. Siyasal Bilgiler 

Fakültesi Dergisi, 40, 1–12. 

Özcan, M. (2018). Öznenin Ölümü: Post-Truth Çağında Güvenlı̇k ve Türkı̇ye. 

İnsamer, 55, 1–12. 

Özeskici, E. (2021). David Hockney’in Eserlerinde Gündelik Nesneler ve Popüler 

Kültür İmgeleri. Ulakbilge Dergisi, 9(60), 730–740. 

https://doi.org/10.7816/ulakbilge-09-60-05 

Özkul, T. (2019). Disiplinlerarası Süreç Bağlamında Çağdaş Heykel Sanatının Plastik 

Dil Olarak Kullanılması. Çeşm-i Cihan: Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları E - 

Dergisi, 6(2), 73–84. 

Özoran, B. A. (2020). Postmodernı̇zm Çerçevesı̇nde Halkla İlı̇şkı̇lerı̇ Yenı̇den 

Düşünmek. Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi, 30, 517–537. 

Özsevgeç, Y. (2017). Postmodernizm Üzerine. Uluslararası Sosyal Araştırma 

Dergisi, 10(54), 135–142. 

Rezaeiyeh, Y. A. A. (2015). İfade Olarak Figür. 

http://www.openaccess.hacettepe.edu.tr:8080/xmlui/handle/11655/2352#.YWaty

wcswhw.mendeley 

Sağır, A., & Aktaş, Z. (2019). Simulakr Öznenin İnşası: Belirsizliklerinden 

Belirliliklere Post-Truth Bir Kayma. Abant Kültürel Araştırmalar Dergisi, 4(8), 

1–19. 

Sağlık, E. (2020). Dinamik, Kırılgan ve Güçlü; Güncel Sanatta ’Çizgi’yi Geçen 

Kadınlar. Akdeniz Sanat Dergisi, 15(27), 1–20. 

Selçuk, G. (2011). Postmodern Söylem ve Popüler Kültür Kavramının Semantik 



103 
 

Dönüşümü. Journal of Yaşar University, 23(6), 3878–3889. 

Şimşek, F. (2017). Modernizm ve Gelenek Arasında Bir Ütopya: Maske ve Ruh. 

SEFAD, 38, 161–178. 

Soykan, Ö. N. (2013). Sanat ve Hakikat. Beytulhikme An International Journal of 

Philosophy, 3(1), 140–150. 

Taşci, R. (2019). Sınır ve Sınırsızlık Üzerine Sanatsal Çalışmalar. 

https://doi.org/.1037//0033-2909.I26.1.78 

Tekin, A. (2020). Güncel Sanat Ve Teknoloji İlişkisinde Gelecek Beklentileri. Tarih 

Okulu Dergisi (TOD), 13(XLIV), 648–676. 

Temel, B. (2014). David Hockney’in Sanatında Ana Başlıklar. Trakya Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 16(2), 125–136. 

Tezcan, V. (1947). Whitehead’de Hakikat Güzellik İlişkisi. Sanat Dergisi, 22, 167–

176. 

Tokdil, E. (2018). Yeni Medya, Temel Bileşenleri ve Sanatın Değişen Estetik Dili. 

İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, 47, 167–190. 

Tolun, E. F. (2021). Postmodernizm Aurasına Bakış ve Sanatsal Örneklemeler. 

Ulakbilge Dergisi, 9(61), 853–865. https://doi.org/10.7816/ulakbilge-09-61-04 

Uçan, H. (2011). Yazınsal Ürünlerde Biçim - İçerik Tartışmaları: Hakikat ve Paradoks 

Arasında Sanat. Sosyal Bilimler Dergisi, 2(13), 44–60. 

Ümer, E. (2018). “İnanılmazın Enkazından Hazineler” ya da Kurgunun Cazibesi. 

Tykhe Sanat ve Tasarım Dergisi, 3(4), 193–214. 

https://www.palazzograssi.it/en/exhibitions/past/damien-hirst-at-palazzo-grassi-

and-punta-della-dogana-in-2017-1/ 

Uzunaydın, D. (2018). Çağdaş veya Modern Sanat Literatüründe - Tanımıda 

Düşünüldüğünde - Heykel Sanatının Düşünceler ve Örnekler Üzerinden 

Değerlendirilmesi; Modern Üsluplarda Kabul Gören Heylek Örnekleri Heykel 

Midir, Sorunsalına Bir Bakış. Researcher: Social Science Studies, 6(1), 127–147. 

Winegard, E. (2019). Dı̇jı̇tal Medya Teknolojı̇lerı̇nı̇n Sanatın Ve Tasarımın 

Yaygınlaşmasındakı̇ Yerı̇ ve Önemı̇. T.C. İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 



104 
 

SOSYAL. 

Yavuz, V. (2015). Yeni Medyada Sanat Yönetimi. Yıldız Journal Of Art And Design, 

2(2), 52–66. 

Yayla, O. T. (2017). Analogdan Dijitale İletişim Teknolojilerinin Gelişimi: Sosyal 

Medya ve Sosyal Değişim. T.C. İSTANBUL TİCARET ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL. 

Yıldız, H. (2015). Postmodernizm Nedı̇r? Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, 13(13), 1–15. 

Yılmaz, A. (2019). Damien Hirst’ün Eserlerinde “Ölüm” Teması. Idil Journal of Art 

and Language, 8(57), 577–585. https://doi.org/10.7816/idil-08-57-04 

Yüksel, M. (2012). Damien Hirst’ün Sanat Pazarı. Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 16(3), 159–170. 

http://dergipark.gov.tr/ataunisosbil/issue/2831/38453 

Zöngür, C. (2018). Mütevazı Nesneler ve Açık Alan Heykelleri. Idil Journal of Art 

and Language, 7(51), 1319–1324. https://doi.org/10.7816/idil-07-51-03 

 

 

 

 


	İNTİHAL SAYFASI
	ÖZET
	ABSTRACT
	İTHAF SAYFASI
	Neziko’ya ve Aileme…
	TEŞEKKÜR SAYFASI
	Bu tezi hazırlamamda yardımını esirgemeyen tez danışmanım Doç. Dr. Bahar Artan Oskay olmak üzere, tez jürimde bulunan, savunma esnasında bana yol gösteren Prof. Dr. Marcus Graf, Dr. Öğr. Üyesi Pınar Ceylan ve tez hazırlama konusunda bu eğitimi almamı ...
	İÇİNDEKİLER
	RESİMLER LİSTESİ
	ŞEKİLLER LİSTESİ
	1. GİRİŞ
	2. MODERNİZM
	2.1. Hakikat Nedir?
	2.2. Hakikat ve Sanat ilişkisi

	3. POSTMODERNİZM
	3.1. Yeni Medya ve Sanat

	4. POST-TRUTH / HAKİKATİN ÖNEMSİZLEŞMESİ
	4.1. Post-Truth Çağın Oluşum Evreleri.
	4.2. Post-Truth ve İnternet / Yeni Medya
	4.3. Post-Truth ve Sanat İlişkisi

	5. FİGÜRATİF RESİM VE HEYKEL
	5.1. Figüratif Resim
	5.2. Figüratif Heykel

	6. POST-TRUTH DÖNEMDEN SANATÇI ANALİZLERİ
	6.1. Marlene Dumas
	6.2. Alex Katz
	6.3. David Hockney
	6.4. Jeff Koons
	6.5. Maurizio Cattelan
	6.6. Damien Hirst

	7.  EYÜP ATAŞ’IN RESİMLERİNDE POST-TRUTH ANALİZİ
	8.   POST-TRUTH ÇAĞDA FİGÜRATİF RESİM VE HEYKEL
	9. SONUÇ
	KAYNAKÇA

